Jain Education International

# तत्त्वनिर्णयप्रासाद.

TAT VANIRNAYAPRASAD.

## ३६ स्तंभ.

भस्तावना, उपोद्घात, ग्रंथकत्तीका संपूर्ण जन्मचरित्र और बहुतसी तस्वीरे ( छबी ), रंगीन वंशदक्ष वगैरहके साथ.

जैन श्वेतांबर-तपगच्छाचार्य

# श्रीमद्विजयानंदस्तारि (आत्मारामजी) विरचित.

संशोधनकर्त्ता

2.2.2.

मुनि श्री वल्लभ विजयजी.

प्रसिद्धकर्चा

## अमरचंद पी० परमार.

नं. ५२३, पायधुनी, सुंबई.

#### मुंबई.

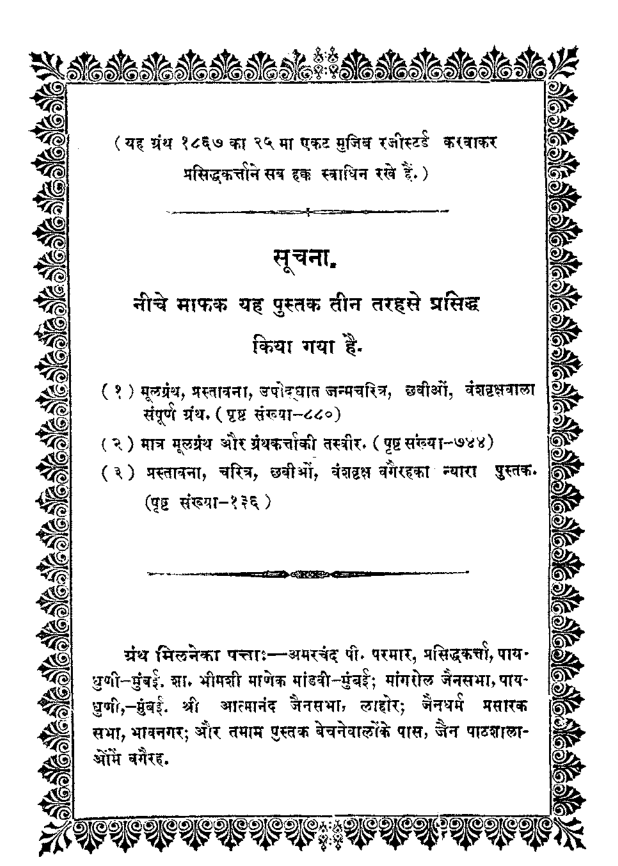
The second second

इंदुमकाश जाईटस्टॉक कं. ली० में छापकर प्रसिद्ध किया.

वीर संचत् २४२८.

वि०सं० १९५८.

ह्र स० १९,०२, आल सवत् ई,



# अनुक्रमणिका.

\*\*\*\*

|                                                                                | र्ष्र.   |
|--------------------------------------------------------------------------------|----------|
| (१) प्रथम स्तंभ-पाकृत भाषा और वेदोंका संक्षेप वर्णन १                          | -२५      |
|                                                                                | १        |
|                                                                                | ४        |
| प्राकृत भाषाविषयक शंकासमाधान                                                   | લ        |
| वेदोंमें जो वर्णन है तिसका संक्षेप मात्र दिग्दर्शनरूप वीजक                     | \$\$     |
| (२) दितीय स्तंभदेवविषयूक वर्णन २५                                              | -८३      |
| महादेवके स्वरूपका वर्णन                                                        | 24       |
| वस्तुमात्र स्याद्वाद मुद्रा करके मुद्रित है                                    | રદ્      |
| स्वयंभू वर्णन                                                                  | \$ \$    |
| त्रिवशंकरादि नामोंका वर्णन                                                     | ३१       |
| षकहि जिन अईन त्रह्मा विष्णु महादेव रूप व्यात्मक है, अन्य नहीं                  | 36       |
| ल्लौकिक ब्रह्माविष्णुमहादेवमें उनकेही शास्त्रोद्वारा ज्ञानदर्शन चारित्र नहींहै | ૪ર       |
| ज्ञानदर्शन चारित्ररहित सक्तिके पास्तेनहीं होतेहैं, अईन् शब्दका स्वरूप.         | ક્ર      |
| अष्ट प्रतिहार्यका वर्णून तथा भर्वहरिके कथानुसार ब्रह्मादिका                    |          |
| स्वरूप इत्यादि वर्णन                                                           | છછ       |
| (३) तृतीय स्तंभश्री देगचंद्राचार्यकृत श्रीवीरद्वात्रिंशिकाका अर्थ              |          |
| निर्माण किया है ८३-                                                            | 288      |
| द्वात्रिंशिकाके अर्थ छिखनेका प्रयोजन                                           | 23       |
| स्तुतिकारका मंगलाचरण आत्मरूप झब्दका और परमात्माका अर्थ                         | 28       |
| महाश्वीर और हेमचंद्राचार्यका प्रश्नोत्तर रूप काव्य                             | ८६       |
| स्तुतिकारकी निरभिमानिनताका और पूर्शचार्यांकी वहुमानताका काव्य                  | ८१<br>८१ |
| भगवानमें अयोग व्यवच्छेदका काव्य                                                | ر<br>وی  |
| असत् उपदेशकपणेका व्यवच्छेटका काव्य, नवतत्व, वेद, बौद्ध,                        |          |
| सांख्यादि अन्यमतवालोंका कथन तुरंगशृंग समानहे                                   | 66       |
|                                                                                | ९२       |
| असत्य पक्षपातियोंका स्वरूप                                                     | ९३       |
| भगवानके बासनका महत्व वर्णन                                                     | ૧૪       |
| भगवानके कासनका शंकाकारको उपदेश                                                 | 94       |

| Ł | g. |   |
|---|----|---|
| - | Q. | ١ |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 18.            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| अन्य आगमांके प्रमाण होनेमें हेहु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | . 40           |
| भगवत्मणीत आगमके ममाण होनेमें हेतु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ९८             |
| भगवत्के सत्योपदेशका खंडन करनेकी परवादीकी अशक्यता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ९८             |
| ये अश्वचयता होते हुवे भी अन्यमतावलंबी तिसकी उपेक्षा क्यों करते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |
| हैं उसका उत्तर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ९९             |
| तप और योगाभ्यासादिसें मोक्षप्राप्ती होवेगी तो जिनेंद्रका मार्ग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |
| अंगीकार करनेकी क्या आवश्यकता तिसका उत्तर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                |
| परवादियोंका उपदेश भगवत्के मार्गको किंचिन्मात्र भी कोप वा आक्रोश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
| नहीं कर सकते हैं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १००            |
| परवादियोंके मतमें जे उपद्रव हुऐ हैं वे भगवानके शासनमें नही हुवे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 202            |
| परवादीयोंके अधिष्ठाताकी परस्पर विरुद्ध वातें                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>१</b> ०३    |
| अयोग वस्तुर्योका पुनः <del>व्यवच्छेद</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 009            |
| भगवान्के उपदेशकी बराबरी अन्यमत नहीं कर सकता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 206            |
| परतीर्थनाथोंने जिनेंद्रकी मुद्राभी नहीं सीखी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | १०९            |
| अरिहंत, झिव, विष्णु और ब्रह्माकी मूर्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 220            |
| भगवंतके शासनकी स्तुति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 255            |
| स्तुतिकारने दो वस्तुयें अनुपम करी हैं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 997            |
| अज्ञानियों को पति बोब करनेकी स्तुतिकारकी असमर्थता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ११२            |
| भगवान्की देशना भूमिकी स्टुति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ११२            |
| पर देवोंका साम्राज्य विथा सिद्ध किया है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 223            |
| असतवादी और पंडित जनोंके और मत्सरी जनके अक्षणका वर्णन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 228            |
| परवादीयों समक्ष अवधोषणा अपना पक्षपातरहितपणा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 384            |
| भगवंतकी वाणीकी स्तुति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ११६            |
| पक्षपातरहित होकर गुणविश्विष्ट भगवंतको समुचय नमस्कार स्तुतिका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                |
| स्वरूप और समाप्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 299            |
| बाह्यावबोध करनेका संवत्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 276            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
| A State of the second stat | 945            |
| (४) चतुर्थ स्तंभ-श्री इरिभद्रसूरिविरचित लोकतत्व निर्णयका स्वरूप १९८-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -२व५<br>११८    |
| मंगूलकारका मंगलाचरण प्रमुखकारका मंगलाचरण<br>पर्षदाकी प्रीक्षाका उपदेश, उपदेशके अयोग्य पर्षदाके लक्षण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 550            |
| प्षदाका पराक्षाका उपदरा, उपदराक अयाग्य प्रवराक इसण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २२२<br>१२०     |
| अयोग्य पर्षदाको उपदेश देना निष्फल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | र् <b>र्</b> ष |
| श्रोताको वोध नहोवे उसमें वक्ताकाही अज्ञपणा है ऐसी आशंकाका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                |
| इष्टांतद्वारा उत्तर,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 128            |

2

|                                                                             | <b>7</b> 8. |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------------|
| तत्वनिर्णय करनेको ग्रंथकारका उपदेश                                          | १२२         |
| असत् पदार्थके अग्राह्यमें हेतु                                              | १२३         |
| प्रकृतिसें विनयवाळे पुरुषही विनयवंत हो सकते हैं                             | 128         |
| ग्राह्म पदार्थका लक्षण, अतत्वको तत्व मानकर ग्रहण करनेसे पश्चात्ताप          |             |
| होता है                                                                     | 128         |
| होता हें<br>तत्वज्ञान पाप्तिके उपायका वर्णन                                 | १२५         |
| देवके स्वरूपका और उनके कृत्योंका किंचित् वर्णन                              | १२६         |
| कौन देव नमस्कारके योग्य है, तिसका निर्णय प्रतिपक्षियोंसें पूछना             | १२७         |
| ब्रह्माजीका झिर कटनेका, इरीके नेत्र रोगका, महादेवका लिंग                    |             |
| टूटनेका, सूर्यका शरीर त्राछा जानेका, अग्निका सर्व भक्षी होनेका,             |             |
| ्चंद्रमा कलंकवाला दोनेका, इंद्र सदस्र भगवाला होनेका वर्णन                   | 230         |
| अईन्कोद्दी क्यों मानना तिसके हेतुका वर्णन                                   | १३८         |
| भगवतकी वाणीमें जो दूषण न होने चाहिये और जितने गुग होने                      |             |
| चाहिये तिनका वर्णन                                                          | १३९         |
| जिस देवको भक्तिसें अंगीकार करना चाहिये तिसका वर्णन                          | १४३         |
| भगवानको नमस्कार मात्रसेंभी फलकी पाप्तिका होना                               | १४३         |
| यथार्थ भगवानको जो नमस्कार नहीं करता है और कल्पितको करे                      |             |
| उसके हेतुका वर्णन                                                           | 588<br>     |
| स्तुतिकार अपने आपको पक्षपात रहित सिद्ध करते हैं                             | 588         |
| पक्षपात रहित होनेमें हेतु                                                   | १४५         |
| सर्व मृतके अधिष्ठातायोंमेंसे एक कोई तो सत्यवक्ता होना चाहिये                |             |
| और तिसकी गवेषणा करनी चाहिये ऐसा ग्रंथकारका उपदेश                            | ?૪૬         |
| पक्षपातरहित ग्रंथकारका नमस्कार                                              | 38É         |
| <ul> <li>पञ्चम स्तंभ—लोकतत्वनिर्णयका विशेष वर्णन</li> <li>१४६–</li> </ul>   | -2197       |
| सष्टिवादियोंके विवादका कारण                                                 | १४६         |
| महेश्वर मतवालेकी सृष्टिका स्वरूप                                            | १४७         |
| कितनेक अहंकारी ईश्वरसें, कितनेक सोम और अग्निसे, सृष्टिकी उत्पत्ति           | •           |
| मानते हैं                                                                   | 580         |
| वैद्योषिक मतकी, कृत्र्यपकी रची दृष्टिका वर्णन                               | 280         |
| मनुका रचा जगत्का वर्णन                                                      | 286         |
| प्रसा, विष्णु, महादेवादिका रचा कालकृत, कपिल, बौद्ध कून्यादि जगत             | 1999        |
| पुरुषसं पुरुषमयी, देवसें, स्वभावसें, अक्षरब्रह्मके क्षरणेसें, अंडेसे, स्वतो |             |
| भूतोंके विकारसे अनेक रूपमयी, इत्पन्न हुवा जगतका वर्णन                       |             |
|                                                                             | • •         |

|          |                                                                                            | पृष्ठ.      |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|          | वैष्णव मतवालेकी सृष्टिका वर्णन                                                             | 842         |
|          | कालगादिकी सृष्टिका वर्णन                                                                   | १५४         |
|          | ईभ्यरकारणिकोंकी ब्रह्मवादिकी सृष्टिका वर्णन                                                | શ્વદ        |
|          | सांख्य मतयालोंकी सृष्टिका वर्णने                                                           | ગૃલ્દ્      |
|          | द्याक्य (बौद्ध) मतवाळोंकी सष्टिका वर्णन                                                    | 240         |
|          | पुरुषवादियोंकी सृष्टिका दर्णन                                                              | १५८         |
|          | दैववादियोंकी सृष्टिका वर्भन                                                                | 585         |
|          | स्वभाववादियोंको सृष्टिका वर्णन                                                             | १६२         |
|          | अक्षर वादियोंकी अंडवादियांकी सृष्टिका वर्णन                                                | શ્દર        |
|          | परिणामवादियोंकी नियतिवादियोंकी, अहेतुवादियोंकी, सृष्टिका वर्णन                             | 568         |
|          | भूतवादियोंकी सृष्टिका वर्णन                                                                | ? ૬ ૬       |
|          | अनेकवादियोंकी सृष्टिका वर्णन                                                               | १इद         |
|          | पूर्वोक्त मतवादियोंका संक्षेपसे सग्रुच्चय खंडन                                             | १६७         |
| (६) षः   | ष्ठ स्तंभ—मनुस्ष्रतिके अनुसार सष्टिका विस्तारपूर्वक वर्णन १७८-                             | -161        |
|          | मनुस्मृतिकी सृष्टिकी समीक्षा                                                               | १८७         |
|          |                                                                                            |             |
| (७) स    | सम स्तंभऋग्वेदादिका सृष्टिकम १९१                                                           |             |
|          |                                                                                            | <b>१</b> ९१ |
|          | यजुर्वेदके सत्तार्रंत अध्यायके अनुसार                                                      | २०४         |
| ( ( ) 27 | <br>ाष्टम स्तंभ−-प्र्योंक सृष्टिकमकी समक्षिा                                               | -           |
| (૯) અ    | ाष्ट्रम स्तमप्याक पृष्टितनको सनाको                                                         | ~२२७        |
|          |                                                                                            | २०७         |
|          | ब्रह्मका स्वरूप, तराका समाक्षा सृष्टि प्रलयका समाक्षा<br>रष्टिरचनामें ईश्वरकी इच्छाका खंडन |             |
|          |                                                                                            | રશ્લ        |
|          | राप श्रुति आर यजुबेदक मृष्टिकमकी समीक्षा<br>ऋग्वेद अष्टक ८ अध्याय ४ की सृष्टिकमकी समीक्षा  | 2.86        |
|          | ત્રુપ્લુ અષ્ટત ૯ અબ્યાય ૬ જા વૃષ્ટિઝનવરા સમાલા                                             | र१८         |
| (९.) न   | <b>ावम स्तंभ</b> वेदके कथनकी परस्पर विरोधताका संक्षिप्त वर्णन २२७                          |             |
|          | यजुर्वेद, अध्याय १७ मंत्र ३०, और तिसकी समीक्षा                                             | २२७         |
|          | गोपथ ब्राह्मण १६ का पाठ                                                                    |             |
|          | चजुर्वेंद अ∘ १३, मं० ४<br>ऋग्वेद, मंडल १०, सूक्ता १२१                                      | २३१         |
|          | ऋग्वेद, मंडल १०, सूक्ता १२१                                                                | ২३७         |
|          | यजुर्वेद अ० २३, म० ६३                                                                      | <b>२३</b> ८ |
|          |                                                                                            |             |

¥

| N                                                                                          | पृष्ठ -     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| तैचिरीय आरण्यक, म॰ १, अ० १३, मं॰ १, १०                                                     | <b>२</b> ४१ |
| यजुर्वेद, अ० ३१ मं० १२, गोपय पूर्वभाग म० २, जा० २५                                         | 285         |
| अथर्वसंहिता कां॰ १०, म॰ २३, भ॰ ४, मं॰ २०                                                   | २४३         |
| शतपथ कां॰ १४, अ॰ ५, झा॰ ४, कं॰ १०                                                          | 888         |
| एतरेय ब्राह्मण पं० ५ कं० ३२ का पाठ                                                         | 288         |
| शतपथ कांड ११, अ० ५, बा० ३, कं० १, २, ३,                                                    | 284         |
| गोपथ पूर्वभाग प्र०१, झा॰ ६                                                                 | 286         |
| पूर्वोक्त पाठोंकी समीक्षा                                                                  | २४७         |
| तैतिरीय बाह्मण अ० १, अ० १, अ० ३, पाट और समीक्षा                                            | २५०         |
| वाचक वर्गको हित समिक्षा                                                                    | 241         |
| बृहदारण्यकके कथनानुसार प्रजापति आपही पुरुष , स्ती, गथा,                                    |             |
| गधी आदि बनगया इत्यादि वर्णन                                                                | २५४         |
|                                                                                            |             |
| <ul> <li>) द्राम स्तंभवेदोंकी ऋचायोंसेंही वेद ईश्वरोक्त नहीं हैं.</li> <li>२५५-</li> </ul> | -२७९        |
| ऋग्वेद सं० अ० ३, अ० २, वर्ग १२, १३, १४ की ऋ० १−१३                                          |             |
| में विश्वामित्र पुरोहितने पारंभको नदियोंकी स्तुति की                                       | २५६         |
| ऋग्वेद संहिता अ०३,अ०३ वर्ग २३ में लिखाँहै-विश्वामित्रका शिष्य                              |             |
| सुदाकी रक्षाके लिये वसिष्ठको शाप देनेकी ऋचाओ जिनको                                         |             |
| वसिष्ठके संप्रदायी नहीं सुनते हैं, तिसका वर्णन                                             | 396         |
| ऋग्वेद संहिता अ०४ अ०४ वर्ग २० में लिखा है-सप्तवधि क-                                       |             |
| पिको तिसका भतिजा पेटीमें घाल रखताथा, तिसने अपनी                                            |             |
| स्तीके <b>धिरहके दुःखसें पेटीके निक</b> लनेके वास्ते अश्विनीदे                             |             |
| वकी स्तुति करी तिसका वर्णन                                                                 | <b>?! !</b> |
| ऋग्वेद् अ० ६ अ०६ वर्ग १४ में अत्रिऋषिकी पुत्री अलापा सोम                                   |             |
| वर्छीका भक्षण करती थीन दांतोंका अवाज सनकर इंद्र                                            |             |
| आया और उसके मुखका रस पीकर अशलाका दुष्ट रेग                                                 |             |
| दूर किया आदि वर्णन है                                                                      | २६२         |
| इफ़ावेद सं० अ० १ अ० ७ वर्ग ७ में यम यमी भाई बहेनका                                         |             |
| संवाद, यमी यमको भोगके वास्ते प्रार्थना करती है                                             | २६७         |
| यजुर्वेद अ० १३ में सर्पोंको नमस्कारादि वर्णन                                               | ২৩০         |
| यजुर्वेद अ० १९ में सौत्रामणीयज्ञ जिसमें बाह्यण सुरापान करें                                | 201         |
| यजुर्वेद अ॰ ३२ में आग्ने आदिको पार्थना, और अ॰ ४० में भीर                                   |             |
| पंडितोसें उपासनाका फल इम छुनते हुए तिसका वर्णन                                             | २७५         |

Ę

( ?

|                                                                  | <b>1</b> 8. |
|------------------------------------------------------------------|-------------|
| तैसिरीय बाह्यण अ० २, अ० ३, अ० १० में प्रजापतिने सोपरा            |             |
| जाको उत्पन्न किया, तीनों वेदोंको रचे, सोमने वेदोंको मुहीमें      |             |
| छिपाया इत्यादि वर्णन                                             | <i>७७</i> , |
|                                                                  |             |
| ( ११ ) एकादश स्तंभजैनाचार्योंके बुद्धिका वैभव २८०                | -२९९        |
| जैनमतानुसार गायत्री मंत्रका अर्थ                                 | २८०         |
| नैयायिकवतानुसार                                                  | २८४         |
| वैश्वोषिकमतानुसार                                                | २८६         |
| सांख्यमतानुसार                                                   |             |
| वैष्णवमतानुसार                                                   | -           |
| बौद्धमतानुसार                                                    | ર્લ્શ       |
| जैप्रनिमतानुसार                                                  | २९२         |
| सामान्य करके सर्व वादियोंके संवादि स्वरूप परमेश्वरका प्रणिधानरूप |             |
| गायत्रीमंत्रका अर्थ २                                            | . ૬ ૡ       |
| गायती सर्व बीजाक्षरोंका निभान है, ऐसे ब्रह्माणोंके मवादको        |             |
| आश्रित्य होकरके कितनेक मंत्राक्षरोंके वीजोंका वर्णन              | २९६         |
|                                                                  |             |
| ( १२ ) द्वाददा स्तंभ —सायणाचार्य, वंकराचार्यादेकृत गायत्रीअर्थका |             |
| व्याख्यान २२९-                                                   |             |
| सायणाचार्यक्वत भाष्यका व्याख्यान                                 | 200         |
| महीधरकृत यजुर्वेदभाष्यके तीसरे अध्यायमें ढिखे हुये अर्थका        |             |
| और संकरभाष्यका व्याख्यान                                         | 300         |
| स्वामी दयानंद सरस्वतीका व्याख्यान                                | ३०२         |
| पूर्वोक्त व्याख्यानकी समीक्षा ( वेद ईश्वरोक्त नहीं है )          | ३०४         |
| मनुस्मृतिर्भे लिखा है कि जो वेदका निंदक है सो नास्तिक है इत्यादि |             |
| आर्शकाका समाधान                                                  | ३०६         |
| भद्दाभारतके १०९ और १७५ अध्यायमें वेदकी और हिंसक यज्ञकी           |             |
| निंदा लिखी है. तिसका वर्णन                                       | 300         |
| मत्स्यपुराणके अध्याय १४२ में हिंसक यज्ञकी उत्पात्ती और व-        |             |
| सुराजाकी कथा                                                     | 306         |
| महाभारतमें िखाई पुराण, मनुरुहाती, वेदादि शास आज्ञासिद्ध          |             |
| होनेसें खंडन नहीं करना इसका उत्तर                                | ३१६         |
|                                                                  |             |

Ę

| जैनशास्रोंमें गृहस्थीके संस्कारोंका वर्णन नही है. इसवास्ते मान        | नीय   | रष्ठ.        |
|-----------------------------------------------------------------------|-------|--------------|
| नहीं है ऐसी आशंकाका उत्तर                                             |       | ३१७          |
| <br>(१३) त्रयोद्श स्तंभ—जैनके १६ संस्कारोंमेंसे गर्भाधानसंस्कारवर्णन- | -386- | .३२९         |
| आचार वर्णनका प्रयोजन                                                  |       | ३१९          |
| दो प्रकारके आचारका वर्णन                                              |       | ३२०          |
| साधुके और गृहस्थीके धर्मका अंतर, प्रहस्थीका प्रथम व्यव                | हार   | •            |
| धर्म इत्यादि                                                          |       | ३२१          |
| सोलां संस्कारके नाम                                                   |       | <b>4२२</b>   |
| संस्कार कराने योग्य गृइस्थ गुरुका खरूप, तथा मास दिनवार                |       | •            |
| शुद्धीका वर्णन                                                        |       | ३२३          |
| गर्भाधान संस्कारका विधि                                               |       | ३२४          |
| शांति े्वीका मंत्र, ग्रांथे योजन मंत्र, आर्यवेदमंत्र, आशीवीद देने     |       |              |
| काव्य, ग्रंथिवियोजन मंत्र                                             | ••••  | ३२४          |
| आर्यवेदोत्पत्ति, महान, ब्राह्मण उत्पत्ति, अनार्थ वेदोत्पत्ति, इत्या   | दे    | ३२८          |
| प्रथम संस्कारमें जो वस्तु चाहिय तिनका संग्रह                          | -     | ३२९          |
|                                                                       |       |              |
| (१४) चतुर्देश स्तंभपुंसवन संस्कारका वर्णन                             | ३२९   | -338         |
| मासदिनादि शुद्धिका वर्णन पुंसबनका विधि, वेदमंत्र                      |       | 230          |
| वस्तुका संग्रह                                                        |       | 338          |
|                                                                       |       | •            |
| (१९) पंचदरा स्तंभतीसरा जन्मसंस्कारवर्णन                               | 339   | -330         |
| जन्मसमय गृहस्थ गुरु और ज्योतिपी एकांत स्थानमें                        |       | 778          |
| स्थिति रहे इत्यादि वर्णन                                              |       | 335          |
| जन्मक्षण जानना, गुरु ज्योतिषको वस्त्राभूषण देना व्यक्तीवील व          | ्याहि | 333          |
| बालकको स्नान करानेका जल्पंत्र, रक्षाभिमंत्र                           | (MII) | 333          |
| बस्तुसंग्रह, कष्टनिवारणका विथि                                        | ••••  | 339          |
|                                                                       | ••••  | 4.10         |
| ( १६ ) षोड्या स्तंभचोथा, स्रेचंद्रदर्श्वन संस्कार                     | 332.  | -336         |
|                                                                       | ••••  |              |
|                                                                       | ••••  |              |
|                                                                       | ••••  |              |
|                                                                       |       | 7 <b>4 4</b> |

| ( 29 )          | सप्तद्श स्तंभ                | म्बा क्षी              | গঁজন                   | ग्रंग्रंग            |                  |                 |                    |                 | <b>48</b> .            |
|-----------------|------------------------------|------------------------|------------------------|----------------------|------------------|-----------------|--------------------|-----------------|------------------------|
|                 | गांद वेंद्रतंत्रज्ञा शाल     |                        | - <b>(</b> ₹1-1<br>]   | रा एक (२<br>चर्न्स्ट | ****             |                 | ••••               | ••••            | 275                    |
|                 | गुरु वेदमंत्रद्वारा आर्श     | ।व।३ द                 | ব, এ                   | मृतमत्र              | ••••             | ••••            | ••••               |                 | ३३७                    |
| (1c)            | अष्टाद्दा स्तंभछ             | डा. बर्ष               | Lizzar                 | -<br>-               |                  |                 |                    | 23/             | 349                    |
| ( )= )          | अवणवादा प्रवय औ              | 54) '''''<br>2772-01 ' | त्या हथा।<br>सम्बद्धाः | · ····               | ****             |                 |                    | २२८             |                        |
|                 | अष्टमाताका पूजन, अं          | ঀ।৽৽৸                  | ૧ષ્ટામાં               | स्थापन               | ा, पूज           | न, ावर          | सञन,               | ••••            | ३३८                    |
|                 | आशोर्वाद, वस्तुसंग्रह        | ••••                   | ••••                   |                      | ••••             | F#42            |                    | ****            | ३४१                    |
| <b>ए</b> १९ )प् | कोनाविंदा स्तंभ—स            | ातवा,                  | <b>शुचिक</b>           |                      | रका व            | র্ণন            |                    | ₹૪૨             | -3 <b>83</b>           |
| (२०)            | विंशति स्तंभआट               | मा ना                  | नकरण                   | संस्का               | T                |                 |                    | 343.            | 206                    |
|                 | दिन नक्षत्र वार शुद्धि,      | गरु. उ                 | योतिषि                 | ्र<br>को न           | े<br>जन्म        | с ал            | ••••<br>तन्मन्द्रे | रकर<br>स्टी     | - २७२                  |
|                 | विज्ञाप्ति, ज्योतिषि त       | ु<br>उम्र लि           | म्वे. पत्र             | ਦੇ ਸ਼ਿਸ              | त्तर का<br>दिन्द | ्रा<br>सन्दी सः | गरलन्<br>चर को     | (पथ<br>ने ज्येज |                        |
|                 | मंदिर पौषध शाला              | जाना.<br>जाना          | ्त, दुः।<br>बिधि       | र १९२५<br>रह्यादि    | ।२ ७३<br>Гайа    | તવા પૂ          | બાર બા             | र, अग           | 144                    |
|                 | वस्तुसंग्रह                  | -11 (1)                |                        | २८भाष                | બગાય             |                 |                    |                 |                        |
|                 |                              | ····                   | • • • •                | _                    |                  | ••••            | ••••               | ••••            | <i>२४५</i>             |
| ( 22 ) 1        | रकविंशाति स्तंभू             | នងបារ                  | अन्यम                  | –<br>ਨਾਜ ਸੰਸ         | <del></del>      | र चर्केट        | <b>T</b>           | 3.46            | 2 10 10                |
|                 | नक्षत्र बारादि शुद्धि        |                        | न गुना                 | <b>NI NI</b>         | લ્યારવા          | ા વળા વ         | 1                  |                 |                        |
|                 |                              |                        |                        |                      |                  | ****            | ••••               |                 | ३४५                    |
|                 | अन्नप्राशनका विधि            |                        |                        |                      |                  | ••••            |                    |                 | રૂઝદ્                  |
|                 | वेदमंत्र, वस्तुसंग्रह        | • • • •                | • • • •                | ••••                 | ••••             | ****            | ••••               | ••••            | ২४৩                    |
| ( )             | _~~~                         |                        | <u>_2_</u>             | ·····                |                  | <u> </u>        |                    |                 | <b>D</b> (1) a         |
| (२२)            | बाविंशाति स्तंभ              |                        |                        |                      | गरका             |                 |                    |                 | ~389                   |
|                 | नक्षूत्र वारादि शुद्धि       |                        |                        |                      | ••••             |                 |                    |                 | ey ƙ                   |
|                 | <b>क</b> र्णवेधका विधि, वेदम | रत्रे                  | ****                   | ****                 | •••••            | ••••            | ••••               |                 | ३४८                    |
|                 | <b></b> .                    | <u> </u>               |                        | ·······              | <b>•</b> .       |                 | <b>.</b>           |                 |                        |
| (२३)            | त्रयोविंदाति स्तंभ-          | -अगिः                  | वारमा,                 | चूडाक                | ण संस्           | कारका           | वर्णन              | ३४८-            | -३५०                   |
|                 |                              | ••••                   | ••••                   |                      | ••••             | ••••            |                    | • • • •         | ३४८                    |
|                 | संस्काराविधि वेदमंत्र        |                        | ••••                   |                      | ••••             | ••••            | ••••               | • • • • •       | ३५०                    |
|                 |                              |                        | · ·                    |                      |                  | ¢               |                    |                 |                        |
| (२४)            | चतुर्विंशति स्तंभ-           | -बारमा                 | उपनग                   | ान संस्थ             | <b>हारका</b>     | वर्णन           | ****               | ३५१-            | -763                   |
|                 | उपनयनका स्वरूप, वे           | पकी अ                  | विइयव                  | ন্বা, লা             | निपवि            | त धार           | णादि               | विचार           |                        |
|                 |                              | ••••                   |                        | ••••                 | ••••             | •• ••           | ••••               |                 | ३५१                    |
|                 | लप्रशुद्धि                   |                        |                        |                      |                  | ••••            |                    | ••••            | રૂલ્૪                  |
|                 | उपनयनं विभि                  | ••••                   | ****                   | ••••                 | ••••             | ****            |                    | ****            | <b>રુ</b> બ્ <b>લ્</b> |
|                 | मौंजीवंधन विधि               | ••••                   | 1144                   | ****                 | ••••             | 44 ·1           | ****               | ****            | ३५८                    |

|                                                 |         |           |         |         |         |            |         | <u>Á8</u> . |
|-------------------------------------------------|---------|-----------|---------|---------|---------|------------|---------|-------------|
| कौषिनविधि जिनोपर्वाता                           | विधि    | ****      |         |         | ••••    | ****       | ****    | ર્લ્લ       |
| नमस्कारमंत्रका प्रमाणवर                         | र्गन    | +         |         | ••••    | ••••    | ••••       | ••••    | ३५९         |
| त्रतादेशविधि                                    | ***     | ••••      | 4978    |         | ••••    | ••••       | ****    | ३६२         |
| <b>त्रासण</b> वतादेशवर्णन 🗧                     |         | •••       | •···•   | ••••    | ••••    | ••••       | • ••    | ३६४         |
| -                                               | ••••    | •• •      |         | ****    | ••••    | ****       | ••••    | ३६द         |
|                                                 |         |           |         | ••••    | ••••    | ••••       | ••••    | 388         |
| चारों वर्णोंका समानव्रत                         |         |           | •• ••   | ••••    | 4440    | ••••       |         | ३६०         |
| उपनयने वतादेश समाहि                             | रे, वर  | त्तविसर्ग | विधि    |         |         | ****       |         | ३७२         |
| गोदानविधि वर्णन                                 |         | •••••     | ••••    |         | ••••    | ••••       | • • • • | ३७४         |
| <b>भूदको उत्तरीय कहा ति</b>                     | सका     | विधि      |         |         |         | ••••       | ****    | eeş         |
| वद्करण विधि                                     | ••••    | ••••      | ••••    | • •     | ••••    | •• •       | ••••    | 200         |
|                                                 |         |           | <br>•   |         | ç       |            |         |             |
| (२५) पञ्चविंश स्तंभतेखा                         | સંઘર    | ायनारः    | नसंस्का | रका व   | रणन     | ****       | ३८३     | –ફટલ્       |
| (२६) षद्विंश स्तंभचौदव                          | <br>    |           | -       | न में ज | ••••    |            | 3 11.   | -४०६        |
| र २५७ पश्चिश स्तम—चादव<br>योग्य अयोग्य कुछ जाहि |         | -         |         |         |         |            | ÷64-    | -८७२<br>३८५ |
| • • • •                                         |         |           |         |         |         |            | •       |             |
| विवाहितकी उमरका प्रम                            |         | ••••      | -       | <br>    |         | <br>विधि ४ | <br>    | ३८६         |
| ब्राह्म, आर्ष, दैव, गांधर्व                     |         |           |         |         |         | [व]व (     | ৰপাশ    |             |
| वर्तमान प्राजापत्यविवाह                         |         |           |         |         | ঀ৾৾৽ঀ৾ঀ | ****       | ••••    | ३८८         |
| कन्यादान विधि                                   |         |           |         |         |         | ••••       | * •     | ३८९         |
| विवाहारंभ विधि, कुलक<br>केन-२२-२२-              |         |           |         | ••••    | ****    | ****       | ••••    | ३९०<br>२००  |
| तैलाभिषेकवर्णन                                  | ••••    |           | ~~~     |         | ••••    | ****       | ****    | ३९२         |
| गमनयात्रा ( जान-बरात                            |         |           |         |         | ••••    | ••••       | ••••    | 283         |
| स्वसुरगृहमें आए बाद                             |         |           |         |         | •••     |            | ••••    | \$9,8       |
| वैदिकमतका मधुपर्कभक्ष                           | (শ্বা 🕴 | और 1      | तसका    | अनादः   | र सबध   | ा वणन      |         | _           |
| ( फुटनोट )                                      | ••••    | ****      | ••••    | ••••    |         | ••••       | ३९५     | –३९७        |
| वेदीरचनाका विधि                                 |         |           |         |         |         | ••••       | ****    | ३९६         |
| वेदीमें अग्नि स्थापन वि                         | भि      | ••••      | ••••    | ··· ·   |         | ••••       | ••      | ३९७         |
| अप्रिमें नानावस्तुका हव                         | वन, वि  | विवाहर्षि | केयादि  | वर्णन   |         | • • • •    | ****    | ३९८         |
| लाजाकर्भविधि (चार मं                            |         |           |         |         | •··•    | ••••       | ***1    | ४०१         |
| मात्घरमें वधुवरगमन,                             | करमो    | चिनवि     | धि      |         | •- •    | ••••       | ••••    | 808         |
| कंकणबंधन, मोचन, द्यूत                           | तक्रीड  | ा, चेर्णा | प्रंथना | दि      |         | ••••       |         | ४०५         |
| कुलकर विसर्जन विधि                              |         | ****      | ••••    |         | ••••    | ****       | ••••    | ४०६         |
| -                                               |         |           |         |         |         |            |         |             |

२

|                                                     |           | पृष्ठ.             |
|-----------------------------------------------------|-----------|--------------------|
| (२७) सप्तविंदा स्तंभ—पंदरमा व्रतारोपसंस्कारका वर्ण  | न         | 800-858            |
| व्रतसंस्कारकी आवश्यकता                              | •• ••••   | 809                |
| व्रतसंस्कार कराने योग्य गुरुका वर्णन                | •••       | 806                |
| व्रतसंस्कार धारण करने योग्य ग्रहस्थका वर्णन         | •••       | ४०९                |
| शास्त्र माय: पाकृतमें हैं जिसका कारण                | • ••      | ४१२                |
| सम्यक्त्व सामायिकारोपणविधि                          | ••••      | ४१३                |
| आठ धूईसें देववंदन करनेका विधि                       | ••• ••••  | 899                |
| अरिइणादि स्तोत्र                                    | ••• ••••  | 880                |
| सम्यक्त्वारोपणविधि दंडकपुटसहित                      | ••••      | ४२०                |
| बावीस अभक्ष्यादि नियमवर्णन                          | • • •     | ४२३                |
| सम्यकत्वकी देशना, स्वरूप                            | •••       | ४२४                |
| मिथ्यात्वका स्वरूप                                  | •••       | 880                |
| देवस्वरूप ४                                         |           | ४२८                |
| अदेवस्वरूप                                          |           | ક્ષરેલ્            |
| <b>गुरूस्वरू</b> प, कुमुरुस्वरूप                    | ••••      | ४३१                |
| सम्यकत्वके पांच लक्षण, पांच भूष्रण, पांच दूषण 🧠     |           | ¥\$3               |
|                                                     |           | •                  |
| ( २८ ) अष्टाविंदा स्तंज-वगरोगसंस्कारमें देशविरतीवत  | कावर्णन   | 838-886            |
| सामायिक आरोपण करनेका विधि                           |           | 838                |
| दंडक <b>घाठ</b>                                     | ****      | ४३५<br>४३५         |
| परिग्रहमगाणहिष्पन-बारां वर्तोका स्वरूपवर्णन         | · · · · · | 839                |
| छमईनि पर्यंत सामाधिकवतका विधि                       | ****      |                    |
| एकादश (११) प्रतिमोद्वहनविधि                         | • • • •   | ୪୪ <b>୯</b><br>୪୪૬ |
|                                                     | • • • •   | OCX                |
| (२९) एकोनचिंत्रास्तंभ-वतारोपसंस्कारमें श्रुत सामारि | रेक आरोग  | វេល                |
| विधिका वर्णन                                        |           | ४४९-४६९            |
| नमस्काग्स्वरूप, तिसके उपधानका विधि                  | ••••      | 886                |
| ईर्यापथिकीका उपयान                                  |           | ૪૯૨                |
| शकरनव (नमुत्युणं) का उपधान                          | **        | ४५३                |
| चैत्यस्तवका, चतुविंशति स्तवका उपधान                 | ••••      | ४५४                |
| श्रुतस्तवका उपधान                                   |           | 899                |
| सिद्धस्तव वाचना                                     |           |                    |
| ,                                                   | ** •*     |                    |

|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                              |                                                                                                                                         |                                                                                    |                                                                                               |                                                                                     | रष्ट.                                                                             |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
|        | ्भीमन् देवसूरिकृत उ                                                                                                                                                                                                                                                                            | उपधानप्रकरण                                                                                                                                                  | T                                                                                                                                       |                                                                                    | ****                                                                                          | ****                                                                                | ୪५७                                                                               |
|        | उपधान तपके उद्याप                                                                                                                                                                                                                                                                              | नरूप माला                                                                                                                                                    | रोपणका र्ग                                                                                                                              | वेधि                                                                               | ••••                                                                                          | ****                                                                                | ૪૬५                                                                               |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                              | -                                                                                                                                       |                                                                                    |                                                                                               |                                                                                     |                                                                                   |
| ( ३० ) | त्रिंश स्तंभआवव                                                                                                                                                                                                                                                                                | क्ती दिनचर्य                                                                                                                                                 | াক্ষা বৰ্ণন                                                                                                                             |                                                                                    | ****                                                                                          | ४६९                                                                                 | -४९२                                                                              |
|        | श्वयनसं उठनेका विा                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                              |                                                                                                                                         |                                                                                    |                                                                                               |                                                                                     | ४६९                                                                               |
|        | अईस्कल्प कथनानुसा                                                                                                                                                                                                                                                                              | र पूजाविधि                                                                                                                                                   |                                                                                                                                         | 90 (A                                                                              | ••••                                                                                          |                                                                                     | ४६९                                                                               |
|        | ल्युम्नात्रविभि                                                                                                                                                                                                                                                                                | •-••                                                                                                                                                         | *- • •                                                                                                                                  | ****                                                                               | ••••                                                                                          | ••••                                                                                | 895                                                                               |
| (32)1  | रकान्निंश स्तंभसे                                                                                                                                                                                                                                                                              | ানৰা থাঁনা ব                                                                                                                                                 | मंस्कारका                                                                                                                               | वर्णन                                                                              |                                                                                               | ४९२                                                                                 | -५०३                                                                              |
|        | आराधनाविधि                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                              |                                                                                                                                         |                                                                                    |                                                                                               |                                                                                     | ४९२                                                                               |
|        | क्षामणाविधि                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                              |                                                                                                                                         |                                                                                    |                                                                                               |                                                                                     | ४९₹                                                                               |
|        | सागार अनज्ञनका                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                              |                                                                                                                                         |                                                                                    |                                                                                               |                                                                                     |                                                                                   |
|        | करवाना सा विर्ग                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                              |                                                                                                                                         |                                                                                    |                                                                                               |                                                                                     | ४९८                                                                               |
|        | संस्कारसमाप्ति अनेत                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                              |                                                                                                                                         |                                                                                    |                                                                                               |                                                                                     |                                                                                   |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                | LANDARDON P                                                                                                                                                  |                                                                                                                                         | 62.4                                                                               |                                                                                               |                                                                                     |                                                                                   |
| ( ३२ ) | हान्निंश स्तंभ                                                                                                                                                                                                                                                                                 | नेत्रमतकी प्र                                                                                                                                                | <b>ाची</b> तता                                                                                                                          | और वेद                                                                             | के पार्टें।                                                                                   | और                                                                                  |                                                                                   |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                              |                                                                                                                                         | • •                                                                                |                                                                                               |                                                                                     |                                                                                   |
|        | अर्थोंमें गत्वड ह                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                              |                                                                                                                                         |                                                                                    |                                                                                               |                                                                                     | -478                                                                              |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                | हुई है, तिसवे                                                                                                                                                | ते सिदि                                                                                                                                 |                                                                                    | ****                                                                                          | ५०३                                                                                 | -લ્३४                                                                             |
| • .    | ् अर्थोंमें गरवड ह                                                                                                                                                                                                                                                                             | हुई है, तिसवे<br>सें प्रथम विद्य                                                                                                                             | तो सिद्धि<br>ामान था,                                                                                                                   | <br>ऐसा वेदव                                                                       | ्<br>व्यासके मा                                                                               | ५०३<br>राण                                                                          | –ેેે¥<br>દર્શ્                                                                    |
| · .    | अर्थोंमें गत्वड र<br>जैनमत वेदध्यासजी                                                                                                                                                                                                                                                          | हुई है, तिसवे<br>सें प्रथम विद्य<br>हि                                                                                                                       | ते सिद्धि<br>ामान था,<br>                                                                                                               | <br>ऐसा वेदव<br>                                                                   | ्यासके मा<br>                                                                                 | ५०३<br>राण<br>                                                                      |                                                                                   |
| · .    | अर्थोंमें गरवड ह<br>जैनमत वेदव्यासजी<br>सेंदी सिद्ध किया<br>महाभारतके प्रमाणस्                                                                                                                                                                                                                 | हुई है, तिसवे<br>सें प्रथम विद्य<br>हि के<br>हे ज़ैनमतकी                                                                                                     | तो सिद्धि<br>।मान था,<br><br>प्राचीनना                                                                                                  | <br>ऐसा वेद्र<br>                                                                  | ्<br>व्यासके मग<br>                                                                           | ५०३<br>राण<br><br>                                                                  | ૡઙ઼૱                                                                              |
| · .    | अर्थोंमें गरवड र<br>जैनमत वेदव्यासजी<br>सेंदी सिद्ध किया<br>महाभारतके प्रमाणस<br>मस्र्यपुराणके लेखरे                                                                                                                                                                                           | हुई है, तिसवे<br>सें प्रथम विद्र<br>है<br>नें जैनमतकी<br>नें जैनमतकी                                                                                         | ते सिद्धि<br>।मान था,<br><br>प्राचीनना<br>प्राचीनना                                                                                     | <br>ऐसा वेदर<br>                                                                   | <br>ज्यासके मग<br><br>                                                                        | ५०३<br>राण<br><br>                                                                  | લ્ <b>ર્ગ્</b><br>લ્રવ્                                                           |
| · .    | अर्थोंमें गरवड र<br>जैनमत वेदव्यासजी<br>सेंही सिद्ध किया<br>महाभारतके प्रमाणस<br>मस्स्पपुराणके लेखरे<br>वेदसंहितादिकोंमें जै                                                                                                                                                                   | हुई है, तिसवे<br>सें प्रथम विद्र<br>है<br>नें जैनमतकी<br>नें जैनमतकी                                                                                         | तो सिद्धि<br>।मान था,<br><br>प्राचीनना<br>प्राचीनना<br>वा नही इ                                                                         | <br>ऐसा वेदन<br><br><br>                                                           | <br>ज्यासके मग<br><br>                                                                        | ५०३<br>राण<br><br>                                                                  | ૬ <b>૧ ૧</b><br>૬ ૧ <del>૧</del><br>૬ <b>૧</b> ૪                                  |
| · .    | अर्थोंमें गत्वड ह<br>जैनमत वेदव्यासजी<br>सेंदी सिद्ध किया<br>महाभारतके प्रमाणस<br>मत्स्पपुराणके लेखसे<br>वेदसंहितादिकोंमें जै<br>भावयज्ञका स्वरूप                                                                                                                                              | हुई है, तिसवे<br>से प्रथम विद्र<br>है जैनमतकी<br>में जैनमतकी<br>में जैनमतकी<br>नका नाम है<br>                                                                | तो सिद्धि<br>गमान था,<br><br>प्राचीनना<br>प्राचीनना<br>वा नही इ<br>                                                                     | <br>ऐसा वेदर<br><br><br><br>रत्यादि वर्ण<br>                                       | <br>ज्यासके मग<br><br><br>iन                                                                  | ५०३<br>राण<br><br>                                                                  | ५ १ <b>१</b><br>५ १ २<br>५ १ ४<br>५ १ ५                                           |
| · .    | अर्थोंमें गत्वड ह<br>जैनमत वेदव्यासजी<br>संदी सिद्ध किया<br>महाभारतके प्रमाणस<br>मत्स्पपुराणके लेखसे<br>वेदसंहितादिकोंमें जै<br>भावयज्ञका स्वरूप<br>वेदोंमें नेमि और अ                                                                                                                         | हुई है, तिसवे<br>सें प्रथम विद्र<br>है जैनमतकी<br>में जैनमतकी<br>कें जैनमतकी<br>नका नाम है<br><br>रिष्टनेमि जब्ब                                             | तो सिद्धि<br>।मान था,<br><br>प्राचीनना<br>प्राचीनना<br>: वा नही इ<br><br>इ आना है                                                       | <br>ऐसा वेदद<br><br><br><br>सो जैनवे                                               | <br>ज्यासके मग<br><br><br><br>तीर्थकर                                                         | ५०३<br>राण<br><br>                                                                  | ५ १ <b>१</b><br>५ १ २<br>५ १ ४<br>५ १ ५                                           |
|        | अर्थोंमें गत्वड ह<br>जैनमत वेदव्यासजी<br>सेंदी सिद्ध किया<br>महाभारतके प्रमाणस<br>मत्स्पपुराणके लेखसे<br>वेदसंहितादिकोंमें जै<br>भावयज्ञका स्वरूप<br>वेदोंमें नेमि और अ<br>इत्यादि वर्णन                                                                                                       | हुई है, तिसवे<br>सें प्रथम विद्य<br>हे जैनमतकी<br>हे जैनमतकी<br>नका नाम है<br><br>रिष्टनेमि बल्य<br>                                                         | तो सिद्धि<br>।मान था,<br><br>प्राचीनना<br>प्राचीनना<br>वा नही इ<br><br>द्र आना है<br>                                                   | <br>ऐसा वेदर<br><br><br><br>सो जैनवे<br>                                           | ज्यासके मग<br><br><br><br>गन<br>तर्थिकर<br>                                                   | ५०३<br>राण<br><br><br>है,<br>                                                       | ५११<br>५१२<br>५१४<br>५१५<br>५१७<br>५१७                                            |
|        | अर्थों में गरवड ह<br>जैनमत वेदव्यासजी<br>सेंदी सिद्ध किया<br>महाभारतके प्रमाणस<br>मस्र्यपुराणके लेखसे<br>वेदसंहितादिकों में जै<br>भावयज्ञका स्वरूप<br>वेदों में नेमि और अ<br>इत्यादि वर्णन<br>तेत्तरीय आरण्यका                                                                                 | हुई है, तिसवे<br>सें प्रथम यिद्र<br>हें जैनमतकी<br>हें जैनमतकी<br>कें जैनमतकी<br>नका नाम है<br><br>रिष्टनेमि चल्य<br><br>सं प्रकटपणे अ                       | तो सिद्धि<br>।मान था,<br><br>प्राचीनना<br>प्राचीनना<br>द जाना है<br><br>अहेनकी स्ट्                                                     | <br>ऐसा वेदद<br><br><br>सो जैनवे<br><br>दुति करी है                                | <br>व्यासके मग<br><br><br>गन<br>तीर्थकर<br><br>तिसका                                          | ५०३<br>राण<br><br><br>हैं,<br><br>वर्णन                                             | લ્ <b>? ?</b><br>લ્ <b>? ર</b><br>લ્ <b>?</b> ૪<br>લ્ <b>?</b> ૯<br>લ્ <b>?</b> હ |
|        | अर्थों में गरबड ह<br>जैनमत वेदव्यासजी<br>संदी सिद्ध किया<br>महाभारतके प्रमाणस<br>मस्पपुराणके लेखसे<br>वेदसंहितादिकों में जै<br>भावयज्ञका स्वरूप<br>वेदों में नेमि और अ<br>इत्यादि वर्णन<br>तैत्तरीय आरण्यक<br>जेनी लोक कितनेक<br>मनस्मतिद्वारा व                                               | हुई है, तिसवे<br>सें प्रथम यिद्य<br>हे जैनमतकी<br>हे जैनमतकी<br>नका नाम है<br><br>रिष्टनेमि चल्य<br>सं प्रकटपणे उ<br>ते वैदिक वच्य<br>तारण                   | तो सिद्धि<br>मिान था,<br>प्राचीनता<br>प्राचीनता<br>वा नही इ<br><br>शहनकी स्ट्<br>नोंका अन                                               | <br>ऐसा वेदेव<br><br><br><br>इत को जैनवे<br><br>गुति करी है<br>।दर करते<br>        | <br>ज्यासके मा<br><br><br>तीर्थकर<br><br>हैं, जिसका<br>                                       | ५०३<br>राण<br><br><br>है,<br><br>है,<br><br>रें                                     | ५११<br>५१२<br>५१४<br>५१५<br>५१७<br>५१७                                            |
|        | अर्थों में गरबड ह<br>जैनमत वेदव्यासजी<br>संदी सिद्ध किया<br>महाभारतके प्रमाणस<br>मस्पपुराणके लेखसे<br>वेदसंहितादिकों में जै<br>भावयज्ञका स्वरूप<br>वेदों में नेमि और अ<br>इत्यादि वर्णन<br>तैत्तरीय आरण्यक<br>जेनी लोक कितनेक<br>मनस्मतिद्वारा व                                               | हुई है, तिसवे<br>सें प्रथम यिद्य<br>हे जैनमतकी<br>हे जैनमतकी<br>नका नाम है<br><br>रिष्टनेमि चल्य<br>सं प्रकटपणे उ<br>ते वैदिक वच्य<br>तारण                   | तो सिद्धि<br>मिान था,<br>प्राचीनता<br>प्राचीनता<br>वा नही इ<br><br>शहनकी स्ट्<br>नोंका अन                                               | <br>ऐसा वेदेव<br><br><br><br>इत को जैनवे<br><br>गुति करी है<br>।दर करते<br>        | <br>ज्यासके मा<br><br><br>तीर्थकर<br><br>हैं, जिसका<br>                                       | ५०३<br>राण<br><br><br>है,<br><br>है,<br><br>रें                                     | ५११<br>५१२<br>५१२<br>५१७<br>५१७<br>५१९<br>५२१                                     |
|        | अर्थों में गल्बड ह<br>जैनमत बेदव्यासजी<br>संदी सिद्ध किया<br>महाभारतके प्रमाणस<br>मस्पपुराणके ठेखसे<br>बेदसंहितादिकों में जै<br>भावयज्ञका स्वरूप<br>वेदों में नेमि और अ<br>इत्यादि वर्णन<br>तैत्तरीय आरण्यकर्म<br>जैनी लोक कितनक<br>मनुस्मृतिद्वारा व<br>योगर्जावानंद सरस्व<br>को सर्वोत्तम सि | हुई है, तिसवे<br>से प्रथम विद्य<br>है जैनमतकी<br>में जैनमतकी<br>नका नाम है<br><br>रिष्टनेमि कव्य<br>से पेकटपणे क<br>से देदिक तचा<br>त स्वामिका<br>द किया है  | तो सिद्धि<br>।मान था,<br><br>प्राचीनना<br>प्राचीनना<br>प्राचीनना<br>द्र आता है<br><br>शहनकी स्त्<br>नोंका अन<br><br>पत्रकी न            | <br>ऐसा केदेव<br><br>सो जैनवे<br><br>पुति करी है<br><br>पुति करी है<br><br>कल, जिस | ज्यासके मग<br><br><br><br>तर्थिकर<br><br>देर, जिसका<br>हैं, जिसक<br><br>में जैनमत<br>         | ५०३<br>राण<br><br><br>है,<br><br>है,<br>                                            | ५११<br>५१२<br>५१२<br>५१७<br>५१७<br>५१९<br>५२१                                     |
|        | अर्थों में गल्बड ह<br>जैनमत बेदव्यासजी<br>संदी सिद्ध किया<br>महाभारतके प्रमाणस<br>मस्पपुराणके ठेखसे<br>बेदसंहितादिकों में जै<br>भावयज्ञका स्वरूप<br>वेदों में नेमि और अ<br>इत्यादि वर्णन<br>तैत्तरीय आरण्यकर्म<br>जैनी लोक कितनक<br>मनुस्मृतिद्वारा व<br>योगर्जावानंद सरस्व<br>को सर्वोत्तम सि | हुई है, तिसवे<br>से प्रथम विद्य<br>है जैनमतकी<br>में जैनमतकी<br>नका नाम है<br><br>रिष्टनेमि कव्य<br>से पेकटपणे क<br>से देदिक तचा<br>त स्वामिका<br>द किया है  | तो सिद्धि<br>।मान था,<br><br>प्राचीनना<br>प्राचीनना<br>प्राचीनना<br>द्र आता है<br><br>शहनकी स्त्<br>नोंका अन<br><br>पत्रकी न            | <br>ऐसा केदेव<br><br>सो जैनवे<br><br>पुति करी है<br><br>पुति करी है<br><br>कल, जिस | ज्यासके मग<br><br><br><br>तर्थिकर<br><br>देर, जिसका<br>हैं, जिसक<br><br>में जैनमत<br>         | ५०३<br>राण<br><br><br>है,<br><br>है,<br>                                            | ५११<br>५१२<br>५१४<br>५१५<br>५१७<br>५२९<br>५२९                                     |
|        | अर्थों में गरवड ह<br>जैनमत वेदव्यासजी<br>संदी सिद्ध किया<br>महाभारतके प्रमाणस<br>मस्पपुराणके ठेखसे<br>वेदसंहितादिकों में जै<br>भावयज्ञका स्वरूप<br>वेदों में नेमि और अ<br>इत्यादि वर्णन<br>तैत्तरीय आरण्यकर्म<br>जैनी लोक कितनक<br>मनुस्मृतिद्वारा व<br>योगर्जावानंद सरस्व                     | हुई है, तिसवे<br>से प्रथम यिद्य<br>हे जैनमतकी<br>में जैनमतकी<br>में जैनमतकी<br>नका नाम है<br><br>र वैदिक वच्य<br>तरिस्वापिका<br>द किया है<br>तुतिका) पूर्वोन | तो सिद्धि<br>।मान था,<br><br>प्राचीनना<br>प्राचीनना<br>दा नही इ<br><br>इ आता है<br><br>प्रत्रकी स्ट्<br><br>प्रत्रकी न<br><br>क महाज्ञय | ्रेसा वेदेव<br><br>सो जैनवे<br><br>दर करते<br><br>कुल, जिस<br><br>कल, जिस          | <br>ज्यासके मग<br><br><br><br>न<br>तीर्थकर<br><br>हैं, जिसक<br>हैं, जिसक<br><br>में जैनमत<br> | ५०३<br>गण<br><br><br>है,<br><br>है,<br><br>है,<br><br>है,<br><br>है,<br><br>है,<br> | ५ १ १<br>५ १ २<br>५ १ ४<br>५ १ ४<br>५ २ ५<br>५ २ ५<br>५ २ ६                       |

|                                                                |     | <b>9</b> 8. |
|----------------------------------------------------------------|-----|-------------|
| पाणिनिकी उत्पत्तिका वर्णन                                      |     | द३१         |
| जैन शब्द ' जि जय ' धातुसें घना है, वो धातु नूतन है, ऐसी        |     |             |
| आशंकाका उत्तर                                                  |     | ५३२         |
| जैनमत बेदमतकी वातें लेकर रचा गया है, ऐसी आज्ञेकाका             |     |             |
|                                                                |     | ५३३         |
|                                                                |     |             |
| (३३) अयासिंश स्तंभजनमत बौद्धमतसें भिन्न और पाचीन सिद्ध         |     |             |
|                                                                |     | -६२३        |
| मो॰ इरमन जेकोबीकृत आचारंगका अनुवाद (तरजुमा)की मस्ता-           |     |             |
| बनामें जैनमत बौद्धमतसें पाचीन और भिन्न सिद्ध किया है,          |     |             |
| तिसका वर्णन                                                    |     | ५३५         |
| सूयगढांगका तरजुमा-सेक्रेड बुक ऑफ घी इस्ट भाग ४५ में,           |     |             |
| बौद्धमतके शास्त्रोंसंही जनमतकी माचीनता सिद्ध की है.            |     | ५३७         |
| पाश्चिमात्य विद्वानोंको हितशिक्षा                              |     | ५३९         |
| दिगंबरीमतिहित्तिक्षा                                           |     | 488         |
| दिगंबरीयोंका श्वेतांबर ऊपर आक्षेप                              |     | 482         |
| पूर्वोक्त आक्षेपका उत्तर                                       | *** | 482         |
| दर्शनसारका कथन मूळसंघकी पटावलीसे विरोधि है                     |     | 989         |
| <b>द</b> र्शनसारमें काष्ठसंघको निंदा लिखी है, तिसका वर्णन      | *** | 989         |
| दिगंबर पटावलिके लेखोंकी परस्पर विरुद्धता                       |     | 986         |
| प्रश्नचर्चा समाधानका लेख और तिसकी विक्रमप्रबंध और मूल-         |     |             |
|                                                                | ••• | ५५०         |
| सर्वार्थसिद्धि नामा तत्त्वार्थसूत्रकी भाषाटीकाका लेख और        |     |             |
| तिसका उत्तर                                                    |     | ५५२         |
| दिगंबरमतके ज्ञानार्णवसें वस्त्रादि परिग्रह नही, ऐसा सिद्ध किया | ŝ   | ६५६         |
| दिगंबरमत और उनके शास्त्र नवीन है                               | *** | ५६१         |
| प्रश्नचर्चासमाधानादि ग्रंथानुसार भरतखंडमें सम्यक् दृष्टि जीवकी |     |             |
| संख्या, तिसकी समाहोचना                                         | ••• | ५६३         |
|                                                                | *** | ५६४         |
| केवलीको कवलाहार सिद्ध है, अशुक्ति केवलीका खंडन                 | ••• | ૡ૬ૡ         |
| स्रीको मुक्तिसिद्धि                                            | **# | ५७१         |
| भगवानको तिलक करना, विलेपन करना, आभूरण पहिराना,                 |     |             |
| दिगंबरके इरिवंग्न पुराणके पाठसें सिद्ध किया है                 | *** | ५८१         |
|                                                                |     |             |

|                                                                     | 28.         |
|---------------------------------------------------------------------|-------------|
| कटक, कुंडलादि चढानेसे जिनमुदा बिगडती है, ऐसी आशंकाका उत्तर          | <b>६८</b> ≹ |
| मतिमाको अन्य कुच्छ भी वस्तु नही जडनी चाहिये इसका द्रव्य-            |             |
| संग्रहनी वृत्तिसं उत्तर                                             | 948         |
| चंदनादिका लेपन नहीं करना इसका उत्तर, भावसंग्रह, त्रैझो-             |             |
| क्यसार, राजवार्त्तिक इत्यादि दिगंबरीय शास्त्रोंसे                   | ५८४         |
| जिनमतिमाको लिंगका आकार करना चाहिये ऐसे दिगंबरोंके                   |             |
| दुराग्रह्का उत्तर                                                   | ६८६         |
| स्नान, विलेपन, पुष्प, वास, दीप इत्यादि इकीस प्रकारसें भग-           |             |
| वानका पूजन, नाटक, करना चाहिये, चंदन विना पूजा नही                   |             |
| होती इत्यादि, दिगंबरमूतके जो शास्त्रोंसें हैं उनके नामादि वर्णन     | 466         |
| वसुपाळ राजाने श्री पार्श्वनाथजीकी मतिमाको छेप करवाया                |             |
| इत्यादि आराधनाकथाकोषका पाठ                                          | <b>468</b>  |
| मतिष्ठापाठ, नंदीश्वरपूजा, पूजासार जिनसंहिता, त्रिवणीचार,            |             |
| श्रीपालचरित्र, निर्वाणकांड, षर्क्मोंपदेश्वरत्नमाला,आराधना-          |             |
| कथाकोष, जिनयज्ञकरुपप्रतिष्ठाशास्त्र, व्रतकथाकोष, व्रह्मवि-          |             |
| लास, आवकाचार, षड्विधपूजामकरण आदिशास्त्रीका पाठ,                     |             |
| जिसमें कर्षूरसे, केसरसे अष्टद्रब्यसें पूजा,विलेपन, पुष्पकी द्यष्टि, |             |
| रनान, पुष्पमाल, दीपक आदि करनेका अधिकार है                           | <b>५९०</b>  |
| तेरा थी दिगंबरीयोंको उत्तर                                          | ६०२         |
| जिनप्रतिमा, जिनभवन बनवानेका फल, पूर्जाका न्यारा २ फल,               |             |
| षड्विधपुजामकरणसे                                                    | ६०४         |
| गंगाजल, मोती, कलावृक्षके पुष्पादिसें पूजा करना लिखा है, अन्यसें     |             |
| नहीं, ऐसी तेरापंथीयोंकी आशंकाका उत्तर                               | <b>६०</b> ६ |
| मतिष्ठादिनको वर्जके और दिनमें पूजा नही करनी चाहिये, ऐसी             |             |
| आর্মরারা উত্তর                                                      | ह्रु        |
| तस्वार्थस्त्रावचूरिमें भीतकालादिमें कंवलादि मुनि ग्रहण करे लिखाई    | १०९         |
| म्यचनसारवृत्तिमें उपधिके भेदका वर्णन                                | 509         |
| भावसंग्रहसें उपकरण विचार, मूलाचारमें साधुकी उपधिका मकट              |             |
| कथन, बोधपाहुडकी दृत्तिका पाठ                                        | इ २ ०       |
| परमात्मप्रकाशकी टीकामें घासकी चादर आदि उपकरणका वर्धन                | \$ \$ \$    |
| राजवासिकता उपकरण विषयक पाठ                                          | <b>६१२</b>  |
| केवळीको कवळाहार, चलना, धर्मोपदेश देना इत्यादि दिगंबरीय              | -           |
| शास्त्रोंसे सिद्ध किया तिसका वर्णन                                  | 414         |
|                                                                     |             |

|                                                                               |                    | <b>TB</b> .   |
|-------------------------------------------------------------------------------|--------------------|---------------|
| स्तीको सर्वचारित्र और मोक्ष नही इसका उत्त                                     |                    |               |
| मथुराके छेखोंसें सिद्ध होता है कि दिगंवरी                                     |                    |               |
| आक्षेप है सो असत्य और कटियन है, इत                                            | यादि वर्णन         | ६१८           |
| (३४) चतुर्खिंश स्तंभ-जैनमतको कितनीक अ                                         |                    |               |
| जैनमतमें लंबी अवगाहना और वडी आयु म                                            | गानी है तिसका उ    | त्तर ६२३      |
| जैनमतमें प्रथिवीको स्थिर मानी है, परंतु                                       | ; जेर घुमती मान    | ते हैं,       |
| तिसका उत्तर                                                                   |                    | દ્વરર         |
| जैनमतके माने भरतखंडके प्रमाणकी आ                                              | शंकाका उत्तर       | ६३१           |
| नवप्रकारके आयोंका रूवरूप वर्णन                                                | •                  | द्रे४         |
| (३५) पंचर्त्रिंश स्तंभगंकरस्यागीका जीव रची                                    | रच. निसकी सर्घ     | TRIT          |
| इत्यादि वर्णन                                                                 |                    |               |
|                                                                               |                    |               |
| ( <b>३६) षट्रत्रिंदा स्तंभ</b> सप्तमंगीका वर्णन, खंडा                         |                    | -             |
| यादिकोंका वर्णन<br>जैनमतानुसार सप्तमंगीका वर्णन                               |                    | दे५८-७३९      |
|                                                                               |                    | ६५९           |
| <b>सकलादेश विक</b> ऱ्रादेशका स्वरूप ्र                                        | *• •               | इद्देद        |
| वेदव्यासजीका किया सप्तमंगीका वर्णन                                            |                    | <b>६</b> ६८   |
| व्यासजी और शंकरके कथनका खंडन और                                               |                    |               |
| आत्मा देहव्यापी है परंतु सर्वव्याकी न                                         | नहीं, तिसकी सिर्हि | • *           |
| अद्वेतमतखंडन                                                                  | • • • • •          | <b>દ્</b> હવ્ |
| जैनमतका संक्षेपसे स्वरूपवर्णन, आत्माका ः                                      |                    | <i>E</i> ss   |
| द्रव्य गुणींका स्वरूप                                                         | ••••               | 903           |
| नयका स्वरूप ( संक्षेपसे )                                                     | •••••              | ७१३           |
| ग्रंथकत्तीके ग्रंथ पूर्णताके श्लोक                                            | •• •• •            | به چو         |
| मसिद्ध कत्ता (अमरचंद पी॰परगार)का नि                                           |                    | 980           |
|                                                                               |                    | •             |
|                                                                               | ** ***             | ?             |
| उपोद्धात ( मुनि श्री वल्लभ विजयजी ) क                                         | ম                  | ···· ?4       |
| श्रीमद्विजयानंदसुरि ( आत्मारामजी ) का र                                       | संपूर्ण जन्मचरित्र | ३३            |
| अनक्रमणिका (आदिमें)                                                           | ****               | १             |
| शुद्धिपत्रक ( मुंथ संपूर्ण हुए वाद ) 🚬                                        | · 36 · ++++        | ···· १        |
| शुद्धिपत्रक ( ग्रंथ संपूर्ण हुए वाद )<br>आश्रयदाताओंका दुंक जन्महत्तांत और तर | :बीर ( " )         | ११            |
| मधमके सहायक प्राहेक और दूसरे प्राहकों                                         | के नाम ( '' )      | ·**** 39      |
|                                                                               |                    |               |

#### 11 30 11

# प्रसिद्धकर्त्ताकी प्रस्तावना.

इस सृष्टिमें पाणीमात्रको धर्मका शरण है. जैसे सृष्टिमें हरेक प्रकारकी कियाका बंधन स्वभाव है, वैसे जन्मसें मरण पर्यंत धर्म प्राणीमात्रका संबंधी है. परंतु धर्मके दर्शन, धर्मकी शाखायें इतनी सारी हो गई है, कि सत्य धर्मसें दूसरेको पिछानना एक कठिन सवाल है. सब अपने २ धर्मकी तारीफ कर रहे हैं. कोई पुनर्जन्मको मानता है, कोई नहीं मानता, कोई पाप पुण्य कबूल करता है, कोई प्रकृतिके शिवाय सब बातोंका निषेध करता है. ऐसें अनेक प्रकारके धर्मको देखके जिज्ञासुको विश्वमता होती है, कि किसको सच्चा और किसको जूठा माने.

सर्व दर्शनके स्वरूपको विस्तारपूर्वक देखा जाय तो जिसका तत्त्वज्ञान, निष्कलंक शंका रहित और संवंधा मानने योग्य है, वैसा दर्शन केवल एक जिनदर्शन है. जैनमतके लिये कितनेक ईंग्रेजी शिक्षण पाये हुये (नई चमकवाले) आदमीने बहोत गोता खाया है. मायः अंग्रेजी ऐतिहासीकोने और आधुनिक पंडिताभासोंने कई कल्पना करके जैनधर्मको बौद्धकी शाखा बताई है, और एक नवाही धर्म बताया है. और अजितनाथ धर्मनाथ आदि तीर्थकर्गके नाम भईहारिके समयके मच्छंदरनाथ, गोरखनाथ जैसें नायकुलके बतलाकर भर्नृहरिके समयसें जैनधर्म चला भी कह देते हैं. परंतु कितनेक बडे पाश्चात्य विद्वानोंने परिश्रम करके ऐतिहासिक पुरावे इकटे करके जैनधर्मको बहुत पुराना धर्म सबूत किया है.

डा॰ मॅक्स् मुलर इस जमानेमें आर्यविद्याके एक बडे पंडित गिने जाते हैं. उन्होंने कहा है कि सारी दुनियाके पुस्तकोंमें सात पुस्तक श्रेष्ठ हैं. उसमें दूसरे नंबरमें जैनेंका कल्पसूत्र पुस्तक रखा है, और पहेले नवरमें बाईबलको रखा है. धर्मांधपणाके वश होकर बाई-बलको प्रथम पंक्तिमें रखा होगा. धर्मकी परीक्षा, न्यायदृष्टीसें होनी चाहिये; अगर इस दृष्टिसें भट्ट मॅक्स् मुलर देखते तो कल्पसूत्रको अवश्य प्रथम पंक्तिमें रखते. यह कल्पसूत्र जैनोंका एक पुराना ग्रंथ है. पहिले यह रीवाज था कि सूत्र मुखपाट रखते थे. श्री महावीर स्वामिके पाटधारी श्री भद्रबाहुस्वामी चतुर्दशपूर्वके पाठी वगरहने नियमोंका अनुक्रम किया. बाद देवहीगणिक्षमाश्रमणने पुस्तकके आकारमें लिखे. परंतु जैनधर्मका इतिहास नही जानने-वाले जैनपुस्तकको श्रीभद्रबाहुस्वामी वा देवट्टीगणिक्षमाश्रमणका बनाया हुवा लिखकर जैनधर्म थोडे कालसें चला है, ऐसी विश्लमता करे उसमें क्या आश्चर्य है ! धर्मके नियम अनादि हैं; सूत्रोंकी रचना तीर्थकरोके वखतमें हुई है.

आधुनिक समयके कितनेक पाश्चिमात्य विद्वानोने यह जाहिर किया है कि वेदधर्म प्राचीन याने ई. स. पूर्वी ३००० सें लेके ७००० वर्षतकका है. बाद कहते हैं कि बांद्रधर्म ई. स. पूर्वी ५०० से १००० वर्षतकका पुराना है. वाद जैन धर्मकी उत्पत्ति इ. स. पूर्वी २०० सें ४०० वर्षकी मानते हैं- अभी पायः धर्मशिक्षणके अभावसें झट एसा मान देते हैं कि किसी यूरोपियनने लिखा मानु परमेश्वरने कहा

जैनधर्मके प्राचीनपणेके असंख्य पुरावे पुस्तकोंद्वारा मिल सकते हैं. इतनाही नहीं परंतु इस धर्मके अर्वाचीनपणेके विरुद्धमें बहुत बातें प्रसिद्धीमें आने लगी है. इस ग्रंथके स्तंभ ३२ में ग्रंथकत्तीने बहुतसी सबूतें जैनधर्म प्राचीन होनेकी दि है. इ० स० १८९३ में मद्रास प्रेसिडेन्सी कालेजके संस्कृत और कंपेरेटीव फाईलोलोजी (भाषाशास्त्र)के प्रोफेसर मि० गुस्ताव ओपर्ट पी. एच. डी. ने शाकटायन व्याकरण प्रसिद्ध किया है. जिसपरसें जैनधर्मकी प्राचीनताकी सिद्धिमें बहुतसी ऐसी बातें जाहिरमें आई हैं कि, जैनधर्मको अर्वाचीन बतानेवाले बहुतसें पंडित चकित हो गये हैं. क्योंकि यह शाकटायन व्याकरणके कत्ती जैनधर्मानुयायी भये हैं. और उसका अनिवार्य कारण प्रो० मि० ओपर्टकी नीचे लिखी प्रीफेस \* (डपोद्धात)देखनेसें पालुम पडेगा.

?. शाकटायन व्याकरणका प्रथम मंगळाचरण यह है.

#### नमः श्रीवर्धमानाय प्रबुद्धाशेषवस्तवे ॥

## येन शब्दार्थसंबंधास्सार्वेण सुनिरूपिताः ॥ १ ॥

अर्थः—जिस सर्वज्ञ प्रभुने झब्द और अर्थका संबंध निरुपण किया है, जो सब वस्तुके स्वरूपके जानकार है, ऐसे श्री वर्धमान प्रभु (जैनोंके चोवीसमे तीर्थकर श्री महा-बीरस्वामि ) को नमस्कार हो।

२. शाकटायनाचार्य अपने व्याकरणके प्रत्येक पदांतमें,

"॥ महाश्रमणसंघाधिपतेः श्रुतकेवलिदेशीयाचार्यस्य शाकटायनस्य ॥"

ऐसा लिखते हैं. उसमें अपणसंघाधिपति और श्रुतकेवली शब्द ऐसें हैं, जो केवल जैनधर्मके सांकेतिक शब्द है; यह शब्द दूसरे धर्मपुस्तकमें नहीं मिलते हैं.

\* PROFESSOR GUSTAV OPPERT, PH. D., WRITES :---

Panini refers to Sákatayana as a previous Grammarian and this supplies a reason why the latter makes no mention of the former. Sákatayana's name occurs also in the Pratisákhyas of the Rigveda and Sukla-Yajurveda, and in Yàskà's Nirukta.

The Colophon at the end of each Pàda of the Sábdanusasana names this Grammar as the work of Sáktayana Srutakevalidesiyacharya, the president of the great Jain assembly. महाश्रमणसंघाधिपते: श्रुतकेवाळिदेशायाचार्यस्य शाकटायनस्य.

Panini repeatedly mentions Sáktayana and the places thus alluded to, are also found in the Sabdanusasana. Panini III. 4, 111; VIII. 3, 18; and VIII. 450, correspond respectively to S'akatayana's आद दियो केईस्वा ( pp. 35, 9 & 220, 290.) बानुज्यान ( pp. 8. 12 and 14, 65 ), and न संयोगे ( pp. 6, 18 and 9, 31 ). ३. इस व्याकरणकी बहोतसी टीकायें हाथ लगी है. उन टीकाकारोंने भी शाकटा-यनाचार्यको परम जैनी कहा है. उसका मात्र एक दष्टांत यह है कि टीकाकार यक्षवर्मन कहते हैं किः⊷

## स्वस्तिश्रीसकलज्ञानसाम्राज्यपदमाप्तवान् ॥ महाश्रमणसंघाधिपतिर्यद्रशाकटायनः ॥

अर्थः-सब ज्ञान प्राप्त करके जिनोने विद्वानोंभें चकवर्त्ता पद प्राप्त किया है, ऐसे महान साधुओंके संघका अधिपति ( जैनाचार्य ) शाकटायनाचार्य भये हैं.

४. शाकटायनाचार्य जैनी सिद्धंहुये, अब मूल वातपर आके जैनधर्मका प्राचीन-पणा मुजको प्रसिद्ध करना चाहीये.

प्रसिद्ध वैयाकरण पाणिनी ऋषिके पहिले ज्ञाकटायनाचार्य हुवे हैं, यह बात सिद्ध है, क्योंके--

### त्रिप्रसृतिषु शाकटायनस्य ॥ लङः शाकटायनस्यैव ॥ व्योलेंघु-प्रयत्नतरः शाकटायनस्य ॥

इत्यादि सूत्र पाणिनी ऋषिने अपने व्याकरणमें दाखल किया है, परंतु शाकटायन व्याकरणमें पाणिनिका नाम भी नजर नही आता, इससें सिद्ध है कि शाकटायनाचार्य पाणिनि ऋषिके पहिले हुए हैं.

पाणिनि ऋषिने शाकटायनके कितनेही सूत्र कुछ भी फेरफार <mark>किये विना अपने</mark> व्याकरणमें दाखल्छ किये हैं. जैसेकि——

## त्वाहों सों॥ यूयवयों जसि ॥ तुभ्यमह्यों ङयि ॥ इत्यादि

पाणिनिव्याकरणके महाभाष्यका कर्त्ता पतंजली ऋषि भी शाकटा<mark>यनको याद</mark> करते हैं कि–

## नामचधातुजमाह व्याकरणे शकटस्यचतोकम् । वैयाकरणानां च शाकटायन आह धातुजं नामेति ॥

Patanjali in his Mahabhashya refers also to Sákatayana when he comments on Panini III. 4, 111 and III. 3, 1 (उजादयो बहुलम्) In the latter place he remarks:—

#### नामचघातुजमाह व्याकरणे शकटस्यचतोकम् । वैयाकरणान<sup>हं</sup>च शाकटायन आह घातुजं नामेति ॥

In fact the Unadisutras of Sáktayana have found general admission among Grammarians and have been annotated by various commentators such as Ujjvaladatta, Mádhava and others. कवि कल्पद्रुमका कर्त्ता बोपदेव भी शाकटायनको पाचीन वैयाकरण गीनते हैं

इंद्रश्चंद्रकाशक्तत्स्नापिशली शाकटायनः ।

पाणिन्यमरजैनेंद्रा जयंत्यष्टादिशाब्दिकाः ॥

अर्थः-इंद्र, चंद्र, काशकुत्स्न, आपिशली, शाकटायन, पाणिनि, अमर और जैनेंद्र यह आठही वैयाकरण प्राचीन है.

उक्त प्राचीनाचार्य शाकटायनका नाम ऋग्वेद और शुक्त यज्जवेंदकी प्रतिशाखा और यस्कराकी निरुक्तिमें भी आता है, इत्यादि छिखना प्रो० आपटेका है- विस्तारपूर्वक देखना हेवि तो उक्त व्याकरणमें देख छेवें-

यह जैनधर्म कि जिसकी प्राचीनता महान विद्वानोंने पुरा खोज करनेके बाद कब्ल किई है, उसका रहस्य क्या है ? जैनी ईश्वरको कर्त्ता नहीं मानते हैं, जिस बातका खुलासा इस पुस्तकमें आवेगा. यह जैनधर्म कितना वडा दिलवाला है कि केवल एक धर्म, एक जाती, एक प्रजा गिनता है. देशाटनके लिये कितनी छूट ! जैनी अनादि सदामुक्त जगतका कर्त्ता इत्ती ऐसा एक ईश्वर नहीं मानते हैं. परंतु प्रजासत्ताक राज्य (समानकार्य करनेवाले एक सरिखे हकके भागी) के माफिक, तीर्थंकर जिनको जैनी ईश्वर मानते हैं, वे मनुष्य थे. आत्माको पिछानके उनोंने कर्मका त्याग किया. राग द्वेषरूप दुष्मनोंका क्षमारूप शस्त्रेसे पराजय किया. केवलज्ञान पाकर सिद्धगातिको माप्त भये. इसी रस्ते जानेका मार्ग उन्होंने दूसरोंको दिखाया. और ऐसा मार्ग दिखाया कि दूसरोंको

Sáktayana is mentioned as one of the eight principal Grammarians in the well-known Sloka found in the Kavikalpadruma of Bopadeva and elsewhere. These eight Grammarians thus named are:—

Indra, Chandra, Kasakrtsana, Apisáli, Sáktayana, Panini, Amara, and Jainendra. The Sloka runs as follows:—

इन्द्रश्चद्रकाशकृत्स्नापिशली शकटायनः । पाणिन्यगर जैनेंद्रा जयंत्यष्टादिशाब्दिकाः ॥

Sáktayana mentions in his Sutras only Indra, pp. 11, 14 and 34, 92, Siddhanandin, pp. 47, 15 and 87, 34, and Aryavajra pp. 10, 11 and 12, 13 as previous Grammarians.

x x x x x x x x x x x x

A striking feature of the Sábdanusasana is that it does not treat of the Svarvaidika while Panini pays particular attention to it. Vedic words, however, are otherwise much noticed by Sáktayana, and in this respect his work is not deficient to Panini.

The omission of the Svarvaidika accounts perhaps for the neglect Sáktayana has suffered at the hands of the Brahmans, while it explains the favour with which he is regarded by the Jainas. If Saktayana was Jaina this omission must be regarded as intentional. &c. &c. &c. &c. ( ५ )

सरल रस्ता मिल सके यदि दूसरें भी ईसी तरइ वर्से तो तीर्थंकर होना शक्य है. सत, वर्त्तमान और अनागत चोवीसीके सब तीर्थंकर चरित्र नीति और गुणमें श्रेष्ठ हैं. उन गुणोंके प्रकाश करनेवाले सूत्रोंको देखनेसे कोई विरुद्ध बात पाई नहीं जाती है. चकवत्तींकी याचना करनेसें वो दूसरेको समान नहीं कर सकता है; श्रीजिनदेवकी भक्ति बो जिनराजही कर देती है.

जैन धर्मका रहस्य यह है कि सब जिवोंका रक्षण करना ( दया पालनी ). सबको समान समजना, आतृभाव रखना, विद्याशाला, औषधालय, पशुशाला स्थापना, साथ मिळकर भक्ति करना, पापका पश्चात्ताप करना, पापकर्मसें छुटनेको धर्मका ज्ञान संपादन करना, पाप नहीं करनेको टूढ निश्चय करना, किसीसें राग द्वेष नहीं करना, अगर भूळसें वा प्रमादके वज्ञसें होगया होवे तो मनमें पश्चात्ताप करके क्षमाका चाइना, सद्धर्मको फैलाना, प्रदत्तिमार्गको त्यागके निद्यत्तिमार्ग लेना, आत्मज्ञान पाप्त करने क्षमाका चाइना, सद्धर्मको फैलाना, प्रदत्तिमार्गको त्यागके निद्दत्तिमार्ग लेना, आत्मज्ञान पाप्त करना, पापरहित उद्यममें प्रवर्त्तना, मन, वचन, काया, ( कर्म ) सें पवित्र होना, सत्य बोलना, ब्रह्मचर्य पालना, क्रोध, मान, माया, लोभ, आदिका त्याग करना, संयम, मनोनिग्रह और तप करना धर्ममार्गको पुष्टी देनेवाले येह तमाम कार्य है. इनको साध्य करनेको और आत्माके कल्याण करनेको निर्ल्शोगी, निर्विकारी, ज्ञांत, दांत, संयमी विद्वान सहरुके सहुपदेशकी अतीव आवश्यकता है.

जैनलोक दयाको मुख्यताकरके मानते हैं. उसका सबब यह है कि " दया " का अर्थ अंतरंग ट्रत्तिसें दूसरोंके हितके विषे द्रवित होना. "दया" ज्ञब्दके वाच्यार्थका अंगिकार आर्यप्रजाके सब दर्शनानुमायिको मान्य हैं. "दया" ज्ञब्दका लक्ष्यार्थ समजनेका दावा सब करते हैं, परंतु दयाका श्रेष्टोत्तम लक्ष्य तो जिस दर्शनशास्त्रमें सर्व आत्माको समान गिनकर स्थावर और जंगम जिवात्माओंका अनेकानेक भेद सूक्ष्मोत्तम प्रकारसें वर्णन किया हो, उस दर्शनके शिवाय कुशाम्रबुद्धिद्वारा अवलोकन करनेवालेको भी प्रायः नजर आता नही है.

नैयायिको अपनी शास्त्रीय परिभाषामें दयाका पालना सप्रेम स्वीकारता है. परंतु कौनसें कौनसें द्रव्य सचित्त है, किस प्रकारके वर्त्तनसें उनको संक्रिप्टता होगी, ऐसे भेदांतर-सह भिन्न भिन्न प्रकारका विवेचन नैयायिक दर्शनमें दृष्टिगोचर होता नहीं है; तो उस दर्शनके संप्रदायिको तो कहांसे समज शके ? सांख्यदर्शनवेत्ता सूक्ष्म पर्यालोचनापूर्वक दयाका रहस्य दिखा सकते हैं, ऐसा कहना उनके शास्त्रशैलिके अनुभव करते हुए, निष्पक्षपाति शास्त्रा-म्यासिको मान्य नहि है. पूर्वमीमांसको यज्ञादिक कर्मोंकरके पंचेंद्रियातीर्यक प्राणिका भोग देके धर्म मानते हैं और दयाकी अभिरुचिवाळे अपनेको वताते हैं. मीमांसको दया शब्दका पारपाधिक रहस्य समजते नहि है, इतना नहि परंतु दया शब्द शुकवत् वाणी मात्र कह जानते हैं. वेदान्तवेत्ताओ प्रथ्वी, अप, तेज, वायु, वनस्पति ये सबमें चेतनसत्ता स्विकारके इन २ तत्त्वोंके जीवात्मा सुषुप्ति अवस्थावाले हैं, ऐसा समजके उनके प्राण, व्यतिपात करते हुए, पापोदभव मान्य करतें नहि है. याहुदी, जरतोस्ती, महम्मदीय प्रजा स्थावर जंगमात्मक सब द्रव्योंमें ईश्वरी सत्ता स्विकारके, जंगम जीवोंमें आत्मतत्त्व शास्त्रिलिसें मान्य रसकर दयाझब्दकी प्रियता बताते हैं, तो भी अक्ष्याभक्ष्यका लक्ष रखते नहि हैं क्रिश्चिवन धर्मवेत्ताओ मनुष्यके शिवाय अन्य प्राणीओं आत्माका अस्तित्व सिकारते नहि है. जन्य (६)

माणीओंमें प्रत्यक्ष प्रमाणसें चेतनाका अनुभव होता है, तो भी कौनसें विशेष प्रवल प्रवापसें पिसा कहते हैं, यह समजना पक्षपातसें तटस्थ रहकर अवळोकन करनेवालेको कष्टसाध्य है. बनुष्यमें आत्मतत्त्व अंगीकार करके दया करनेका प्रेमपूर्वक स्विकारते हैं. ईसी तरह जनसमुदायके अनेकानेक संप्रदायिको दयाका लक्ष्य आपनी भिन्न २ राचिके अनुसार स्वीकारके वर्त्तन करते हैं. दयाका वाच्यार्थ और लक्ष्यार्थका भिन्न भिन्न स्वरूप सर्व दर्शनाभ्यासि-थॉको द्रष्टन्य होगा.

यदि निरीक्षक उच्चतम बुद्धिवाळ निष्पक्षपाती और विचारविवेकसंपन्न होवेगा तो स्वाभाविक रीतिसें दयाका सर्वाचे लक्ष्यका ग्रहण करनेवाछे दर्वनका विजय सिद्ध करके सर्वोपरि दयाके तत्त्वानुवादकी उत्तमोत्तम दिव्य मसादिका छुद्रील आत्मश्रेणीकी माप्तिके उत्सुक म्रुमुध्रुवर्गको रसास्वाद माप्त करावेगा यह बात निःसंदेह है. सर्वाशसें दयाका रुक्ष्यार्थ मतिपादक दर्शन, विनय, क्षमा, ज्ञान, ध्यान, चारित्र, तप, स्वाध्याय, सत्य, अस्तेय, ज्रह्मचर्य, सौजन्यता, मुझीलतादिके ग्रुद्ध स्वरुपका तादात्म्य दिखा सके यह स्वाभाविक है. वयोंकि दया यह धर्मरूप दक्षका बीज है; सर्वागपूर्णवीज वोया जावे और ज्ञास्त्रविचाररूप जल्य योग्य रीतिसें ग्रुद्ध मतिज्ञानरूप भूमिमें सेचन किया होवे तो विनयादि अन्यधर्म लक्षण अनायाससें भाप्त होवे जिसमें आश्चर्य क्या ? जैनदर्शनमें दयाका मार्गसें वर्त्तन करनेके अनेक द्वार है. प्रथम ज्ञास्ताधिकारीको भी आकर्षणकारी मनोहर दयामार्ग जैनदर्शनकी मच्यतामें पूच्यता उत्पन्न कराके निरीक्षकको दया मार्गमें रसलुब्ध करनेमें सदाकाल विजयी होगा, एसा उत्तम जास्त्राभ्यासियोंका मानना है.

जैनदर्शनमें स्थावर माणियोंका पृथ्वी, पाणी, आंग्ने, वायु, और वनस्पति ऐसे पांच भेद है. जंगमके द्वींद्रिय, त्रॉद्रिय, चतुरिंद्रिय, पंचेंद्रिय, ऐसे चार प्रकार परम विशुद्ध भावनाप्तें प्रतिपादन करके डन२ प्राणियोंके लक्षण दिखाकर स्वआत्माकी तरह सबै प्राणीके आत्माको समजके उनके तरफ समानचुद्धिसें उनके आत्माको किसी प्रकार से भी क्लेश महो, ऐसा वर्त्तन करनेको उग्रशब्दज्वालाकी कांति श्रोताके हृदयमंदिरको प्रकाशित करके बोधश्रोणि सुस्थापित करी है. कीतनेक धर्मावलंबी किसी प्राणीको रोगादिसें पीडित देखकर उनकी अंतावस्था करनेमें दया मानते हैं, परंतु जैनदर्शन अनेक प्रमाणोसें ईस बातको असत्य रहराकर कहता है कि सब प्राणिको चाहे जैसी दुःखी अवस्थामें भी जीवनकी इच्छातीव होती है. जीवन कष्टके असंख्य प्रवाहोमें भी पाणियोंको प्रीयतम होता है. अनेक तीव वेदनासें पीडित अंताकरणका लक्ष तो जीवन संधि रखनेमेंही परय दृष्टीस्थान अनुभवता है, यह बात सब विचारशील मनुष्यको प्रत्यक्ष अनुभवसें झेय है. यही सिद्धांत प्रबल प्रमाण पूर्वकसर्वन्न श्री महावीरने मतिपादन किया है. स्थावर जीवात्माओंक सूक्ष्म प्रदेशमें आसंख्य जीवोंका आस्तित्व स्वीकारते हैं. वनस्पतिकायके प्रत्येक और साधारण सूक्ष्म भागमें असंख्य और अनंत जीवात्माओंका अस्तित्व अनेक प्रमाणोसें सिद्ध करके दिखाया है.

सब जीव चेतना लक्षणवंत हैं. चेतना होवे वहां सुख दुःखका जानपणा नित्य होवे यह निर्विवाद है. जंगम जीवोंका सुख दुःखका जानपणा स्थूल दाष्टिसें देखनेसें भी लक्षित होता है. परंतु स्थावर जीवोंका इल सूक्ष्म दृष्टि सिवाय समजना दुर्छभ है. चेतना सिवाय वस्तुका बढना, कमी होना हो नहि सकता है. पृथ्वी आदिकी दृद्धि क्षयकी अनेक कियाओं अनेक नियमोसें निरंतर होती है. इस वातका सबको पत्यक्ष अनुभव है. 'यह बात देखते हैं तो घेतना सर्व द्रव्यमें व्याप्त हो रही है. यह स्वीकार करके भी चेतनको अंगसुख दुःखका वेदकपणा होना चाहिये यह समजना सामान्य बुद्धितें मुटिकल है. स्थावर माणियोंमें चेतनको अंगसुखदुःखका जानपणा विद्यमान है. तीर्थकरोंने स्थावर प्राणि-योंमें चार संज्ञाका आहार, शरीर, इंद्रिय, और श्वासोश्वास ये चार पर्यात्ति अस्तित्व फरमाया है. जिनके नाम आहार, भय, मैथुन, और परिग्रह. बनस्पतिमें आहार संज्ञा है, जिससें द्वद्धि होती है, भय संज्ञा होनेसें नर जातिको फरकी दूर्ट यूली नारी जातिक दक्षोंको स्पर्श करनेसें नारी जातिके दक्ष नवपळ्ळव होकर फलते हैं. \*

परिग्रह संज्ञासें नये २ परमाणुको ग्रहणकरके वृद्धि होती है. वैसेंही पृथ्वी आदिमें आहारादि संज्ञाका आस्तित्व पदार्थ विज्ञानादि शास्त्रोंके अवल्लोकनर्से अनुभवगम्य हो सकता है. स्यापर द्रव्योमें संज्ञाका आस्तित्व स्वीकारनेसें चेतना स्वीकारी जाती है. और चेतना स्वीकारनेसें ज्ञानका अस्तित्व स्वीकारना पडता है. इस संकलनासें माळूम होता है कि ज्ञातापणाकी भेरणासेंदी संज्ञाका उद्भव होता है. ज्ञातापणा सुखटुःखका वेदकस्वरूप होता है, स्थावरमें सुखदुःखका भोक्तापणा इस प्रकारसें संभवित होता है. जिसको सुख-दुःखका ज्ञातापणा है, उसके ज्ञातापणको क्वेश न हो, इस तरहसें बत्तीव रखना यही द्याका लक्षण है ऐसी अनुषमेय वर्णन शैलिसेंयुक्त जैनदर्शनके सिद्धांत स्थावर जंगम प्राणियोंकी दया पालनेको अनेक रीतिसें स्पष्ट करके दिखाते हैं. दयामार्गके प्रतिपादक भित्र २ लेख वैष्णवी, रामानुंजी, चैतन्यमार्गी, कवीरपंथी, निमानंदी, दादुपंथी, नानकपंथी आदिके **ग्रंथों**में मीलते हैं- वे लेख अनेक प्रमाणोसें पुष्ट किये हुवे हैं. तथापि स्वावर्र जीवात्माओंकी अनेक जिवायेनीके सूक्ष्म विवेचनयुक्त छेख सत्यनिष्ट अंतःकरणवाळे बुद्धिकौचल्य शीछ पुरुष्को जैन तत्त्व दर्शनिक शास्त्रोंके सिवाय दृष्टिगोवर कदापि नहिं होगा. तीर्थकरप्रणित जैन तत्त्वशास्त्रोंमें दया यही धर्मका रहस्य गिनकर ज्ञान, दर्शन, तप, संयम, वृत्तादिक निरूपण करके अरूपी आत्माका अवणेनीय स्वरूप लक्षणोंद्वारा आत्मा अनात्मा (जीव अजीव) पुण्य, पाप, आसव, संवर, निर्जरा बंध और मोक्ष. इन नव तत्त्वोंका अति स्फुट वर्णन ट्रष्टिगोचर कराके गुरुद्वारा, शास्त्राध्ययन करनेवालेको सम्यकबोधसें आत्मविचारश्रेणिकी अलौकिकतार्मे आनंदमय कर देता हैं. सम्यक्ज्ञान, सम्यकुद्र्शन, सम्यकुचारित्ररूप रत्नत्रयि जैन

अयुरोपियन तत्वज्ञानियोंने ईसी माफक सोध को है कि नर इक्षके फूलादिकी रज उडकर नारि जातिके पुष्पमें अवेश करे, अब इस मैथुनसें नगरे इक्ष फलता है. यंध्या प्रायः दार्डिनादि इक्षके फलानेको इस इलाजको काममें लगते हैं, यह शोध पांच पचास वर्षकी पताते हैं, परंतु जैनसिद्धांतमें अनादि काल्सें यह बात मान्य है. सर्वज्ञप्रणित धर्ममें लगते हैं, यह शोध पांच पचास वर्षकी पताते हैं, परंतु जैनसिद्धांतमें अनादि काल्सें यह बात मान्य है. सर्वज्ञप्रणित धर्ममें लगते हैं, यह शोध पांच पचास वर्षकी पताते हैं, परंतु जैनसिद्धांतमें अनादि काल्सें यह बात मान्य है. सर्वज्ञप्रणित धर्ममें किस बातकी न्यूनता होवे ! देखे। कि मरूखनमें बहुत बारिक जीव है ऐसा एक युरोपियन विद्वानने बोहा समय हुवा कोष करके निकाला है. और ईस सोधके लिये छसका दुनीयाके विद्वानवर्गमें बहुमान हो रहा है. परंतु जैनीका एक लडक निकाला है. और ईस सोधके लिये छसका दुनीयाके विद्वानवर्गमें बहुमान हो रहा है. परंतु जैनीका एक लडका भी जानता भीर मानता है के महखनमें एक अंतर्भुहूर्त्तमें (४८ मीनीट) असंख्य जीव पैदा होते हैं. वासी रोटमिं, पाणीके एक विदूमें असंख्य जीव आजके विद्वान सुत्स्म ईशकयंत्र ( खूर्दबीन ) द्वारा देखते हें. परंतु यह सिद्धांत जैली अनादी कालसे मानते का कि विद्वान सुत्स्म ईशकयंत्र ( खूर्दबीन ) द्वारा देखते हें. परंतु यह सिद्धांत जैली अनादि कालसे मानते आव है.

तत्त्वज्ञानेसांगरकी रत्नराज्ञि है. उस रत्नराज्ञिकी कान्ति मात्र दया जब्दके रहस्यमें अंतर्भूत होती है. दयाका मनमंदिरसें प्रादुर्भाव ( उत्पाचि ) होतेही बुद्धि साम्यपणेको त्राप्त होती है. सर्व प्राणीप्रति समान भावसें देखनेवाले जीवात्माको अंतरंगमें अपना और अन्यका ऐसा विरोधी विकारका क्षय होके सर्व प्राणीमति आत्मभावका अनुभव होता है. सर्व प्राणीपाति आत्मभावना होनेसें आप संसारसागरमें एक बिंदु समान है; ऐसी बुद्धिवाला सर्व प्राणीपति समानता अनुभवनेवाला आत्मा अपने आपको विश्व रहस्य-रूप देखकर अंतमें परम आत्मलक्षकी दृष्टि प्राप्त करके परमानंद संपत्ति संपन्न हो सकता है। जैनतत्त्वज्ञानकी ग्रंथी अपूर्व उद्देशसें रचके अपूर्व गांमीर्यता उसके निरीक्षकको बता**कर** परम विशुद्ध मुक्तिमार्गका प्रतिपादन करता है, जैनतत्त्वविचारके अनुयायी अनेक पुरुष पूर्वकाळमें प्रगट हए थे; उन्होंने अनेक भगवद्वचनानुसार स्वरचित ग्रंथोसें जैनतत्त्वामृतकी प्रसादी अपनी बुद्धिबलकी पबलतासें उनके समयानुसारीको दीथी. वैसे वर्त्तमान समयमें उन्हेंकि बोध हुए सद्यंथोके वचन सत्वशील शास्त्राभ्यासीको वचनामृतरूपकरके दिव्यता द्रष्टच्य करते हैं. ऐसा एक महान दर्शनके अनुयायिओंने अपने तत्त्वमार्गकी जनसमुदायके अन्य धर्भ सिद्धांतके सामने महत्वता मगट करके बतानी यह उनकी वडी भारी फरज है. परंतु कालबलके मबल पतापसें इस मार्गके अनुयायी स्वधर्भकी महत्वता जिस किसी अंशसें जानते हैं उतनीका भी उदय करनेमें अपनी उत्साहवृत्तिका उपयोग नही कर सकते हैं. इस पुस्तकका बनना इसी उपयोगकाही फल है. एसा उत्साह रहित होना कालमहात्म्यकी अपूर्व कलाका दिग्दर्शन नजर आता है. जिस दर्शनके प्रवर्त्तक पुरुष सर्वज्ञ थे, जिस दर्शनके मुनि (साधु) उत्तम चारित्र संपत्तिमान थे, जिस दर्शनके अनुयायी गृइस्थ त्यागयुक्त दृष्टिवाले होकर अवधि ज्ञानादि संपत्ति प्राप्त करते थे, उस दर्शनके दर्त्तमान समयानुयायी शास्त्र परिभाषकि पंडित होनेकी एवजमें शास्त्रशब्दके रहस्य समजनेमें भी प्रायः शक्तिवान नही है. ऐसा है तो कालके महात्म्य सिवाय और क्या कल्पना करी जाते ! अर्थात कालकी कलाही ज्ञान दृष्टिके मार्गमें ले जानेके बदले पंचेंद्रियके रसानंदमें मंग्र कर देती हैं. गो० मेक्स मुलर आदि पाश्रात्य तत्ववेत्ता जो कि आर्य दर्शन शास्त्रके प्रायः निष्पक्षपाती निरीक्षक है, सो भी जैनदर्श-नकी महत्त्वत्ता सर्वथा बबूल करते हैं; तो जैनधर्मावछंबी जैन तत्त्वशास्त्रकी महत्वता जनमंड-लमें पगट करनेके स्थानमें आपही शास्त्राध्ययन करके रहस्य समजनेमें प्रवृत्ति नहीं करते हैं; ऐसा है तो कालरूप जादुगरकी रची हुई व्यावहारिक वैभवकी जालमें जकडे हुए हैं, ऐसाही कहना पडता है.

जैनतत्त्वज्ञान संबंधी विचार व्यवहार और परमार्थकी उन्नति योजनेमें साथनभूत है. तत्त्वज्ञानानुसार वर्त्तन करनेवालेको परमसुख करता है. रत्नवयिके अनुभवसें आत्मज्ञान पाप्तकरके मुक्तिमार्गकी परासीमा स्वीकारी है. रत्नत्रयिका अनुभव, सत्देव, सत्गुरू, और सत्धर्मकी समज शिवाय पाप्त हो नहि सकता है. आत्मस्वरूपका पूर्ण ज्ञाता आत्मस्वरूप अनुभवी सर्वज्ञ वोधी सत्देव, क्रोधादि कषायोंका लय करके अंतर सत्वनिष्टावान वैराग्य संपन्न ज्ञास्ताभ्यासी वोही सत्युरू, कर्ममलसें निर्मल होनेका सदुपदेश बोधक मार्ग वोही सत्धर्म; इस त्रिपुटीको स्वरूपके अनुभवी शास्ताध्ययन करनेवाला रत्नत्रयि संपन्न हो सकता है. रत्नत्रयि संपादित हुआ और सर्वज्ञादि विभूति शीघ्र प्राप्त होती है. सर्वज्ञादि विभूतिकी माप्ति ज्ञानमार्गके उदयसे परिणाममें माप्त होती है. और ज्ञानमार्गका उदय अली-किक भावनासे भीजे हुए जैनमार्गकी शैलिकी महत्वता जैनदर्शनशास्त्रके अभ्यासकी वृद्धी होनेसेही हो। सकता है. उसका उगदा रस्ता यह है कि हिंदुस्थानमें मुंवई जैसे एक मध्यस्थानमें/ एक बडी जैन पाठवाला स्थापित होनी चाहिये कि जिसमें अग्रेजी−देशी सांसारिक केलवणीके साथ धार्मिक केलवणी बालपणसेंही दीजावे. वडे बडे शहरोंमें शाखा-पाठशालाए स्थापित करनी चाहिये. सद्वोध प्राप्त हुए विना कार्यकी सिद्धी नहीं होती है. खिश्रनछोक कि जिस धर्मको वे ठीक समजते हैं, उसकी बृद्धि करनेके वास्ते करोडों रुपैयोंकी कान्तिका मोह उतारके व्यय करते हैं- धर्मके पुस्तकोंकी लाखो नकलों छपाके लागतसें भी कमदामसे बेचते हैं, मुसलमान, याहुदी, पारसी, आदि प्रथम धर्मकी केलवणी अपने वर्चोंको देकर फिर उदर पोषणकी सांसारिक विद्या पटाते हैं. धर्माभ्यासके छिथे इन लोकोंने जब सेंकडों शालाए बनाई है, तो सत्यके अपूर्व कीर्त्तिस्तंभकरके खुवर्णलताकी कान्तिरूप जैनदर्शनके अनुयायी उदरनिर्वाहकी व्यवहारग्रंथीमें लिपटके परमार्थ मार्गकी स्वप्नावस्थामें कालरात्री गुजार रहे हैं. धनसंपन्नवर्ग विषयास्वादर्भे क्षम्र है; मध्यगवर्भ व्यवहारपटुतामें छुव्य है. अधमवर्ग उदरनिर्वाहकी चिंतामें है. पंडित भावनासें शास्त्राभ्यासका कोई भी सुत्रील अवलोकन करनेवालेको अर्ज़्व जैनदर्शनकी यह न्यिति देख करके दया धर्मके प्रतिपादक जैनदर्शनपर दया करनेकाही समय आया है. विवेकी धनसंपन्न जैनधर्मीयोंको चाहिये कि अब अपने हृदयचक्षसे धर्मकी स्थितिको देखकर जैनतत्त्वशास्त्ररूपरत्नको पहेल पढाके उसकी ग्रुद्ध कांति प्रगट करनेको उग्रुक्त होकर अपनी फरज यहि अपना कर्तव्य समजे. यही जीवनका तात्पर्य समजे, शिशुवयका बोध ज्ञानतंतुमें स्थायी रह सकता है, उसके संस्कार जीवनपर्यंत जींदगीको मधुरी निर्दोप करनेको सामर्थ्यवान् है, धर्मानुरागीको चाहीये कि ऐसी जैन पाठशाला स्थापन करानेमें उद्यमवंत हो। ये अपूर्व ज्ञानामृतकी प्रसादीका लाभ अपने वालकोंको दें, इसमें अपना, अपने महान् धर्मका, अपने कुल, जाति और रेलका उदय है. ऐसी एक पाठवाला स्थापन करनेको स्वगेवासी बाबुसाहेब पत्रालालजीने अपने धनका सदुपयोग चार लाख रुपये ज्ञानमार्गमें देकर किया है- इस पाठशालाके लिये कई विद्वानोंकी सम्मति ळेकर " बाबु पन्नाळाळ औत्म जैन पाठशालाकी योजना " ऐसे नामसे मेरी तरफरें एक योजना पत्र तयार किया है.

जैनधर्म अनादि होनेकी पुष्टीमें यह सिद्ध है कि मूल आर्थ वेदोंके छत्तीस उपनिषद जो जैनुशैली अनुसार जैनोंमें मौजूद है, जिसपरसे और दूसर संजोगोंसे यह बात सबूत होती है कि आधुनिक वेद कोई नयेही वेद हैं. जैन इतिहास कहता है कि पहेले तीर्थकर श्रीऋषभनाथके पुत्र भरत चक्रवर्त्तांने अपने पीताके उपदेशसें गृहस्थ अर्थात् श्रावक धर्मके निरूपक चार वेद श्रावक ब्राह्मणोंके पढनेके वास्ते रचे. ये वेदोंके नाम

१ "आत्म" शब्दसे यह भावार्थ है कि स्वर्धवाली वाबुजीका यह निश्चय था कि महाराज श्री आत्माराम जीके नामसे एक पाठशाळा (जैन-कॉलेज) स्थापन करके यह परम उपकारी सट्गुरुका नाम अमर रखना. (१) संसारादर्शन वेद (२) संस्थापन परामर्शन वेद (३) तत्त्वाववोध वेद (४) विद्या-मबोध वेद. ब्रह्मचर्य पालनेवालोंका नाम ब्राह्मण था. यह आर्यवेद और सम्यग्दष्टि बाह्मण ये दोनों वस्तु श्रीसुविधिनाथ पुष्पदंत नवमे तीर्थंकर तक यथार्थ चली. दक्षिणमें कितनेक ऐसे वैदिक बाह्यण अब भी विद्यमान हैं, जो आधुनिक वेदोंसें कोई अन्य रीतीका वेद मंत्र पढते हैं. ये आर्यवेद कि जिसको तमाम जैन मानते थे विच्छेद होगये. परंतु उनके ३६ उपनिषद् मोजूद हैं. यह प्रथम तीर्थंकर ऋषभनाथसे कला, दंडनीति, कुषी, अग्नि इत्या-दिका आरंभ हुवाहै. (मनुजी भी मनुस्मृतिमें ऐसाही लिखते हैं. आगे श्लोक देखो.) श्री सुविधि नाथके पछि, जब आर्यवेद विच्छेद हो गये, तब उस वखतके बाह्मणाभासोंने अनेक तरहकी श्रुतीओं रचीं. उनमें इंद्र, वरुण, पूषा, नक्त, अग्नि, वायु, अश्विनौ, उषा इत्यादि देवताओंकी उपासना करनी लोकोंको उपदेश किया; अनेक तरेहके यजन याजन करवाए, और कहने लगे कि हमने इसीतरांह अपने टढ़ोंसे छना है. इस हेतुसे तिन श्लोकोंका नाम श्रुति रक्खा. अपने आपको गौ, भूमी, आदि दानके पात्र ठहराये, और जगद्गुरु कहळाने लगे. इन हिंसक श्रुतिओंको वेदके नामसे मचलित की. वेदव्यासजीने श्रुतिएं एकठी कीं, और जुदे जुदे कारणोंसे उनके चार नाम रक्खे जो सांपत कालके बाह्यणोंके ऋग, यजुस् साम और अथर्घवेद हैं. व्यासजीने ब्रह्मसूत्र रचा सो वेदांतमतके ये मुख्य आचार्य कहे जाते हैं. यह वेदव्यासर्जाने ब्रह्मसूत्रके तीसरे अध्यायके दूसरा पादके तेतीसमे सुत्रमें जैनोंकी सप्तभंगीका खंडन कीया है, जिसका पावल्य होता है, उसका खंडन छिखा जाता है. तो वेदव्यासजीके वखतमें जैन धर्म विद्यमान था. वेदव्यासजीके झिष्य जैमिनीने मीमां∙ सा बनायाः व्यासजीके शिष्य वैशंपायनके शिष्य याज्ञवल्क्यको गुरु और दूसरे ऋषीओंके साथ छढाई होनेसे उनोनें यजुर्वेद छोडके शुक्व यजुर्वेद " बनाया. इत्यादि कहांतक विस्तार किया जाय. पुराणादि ग्रंथोंने एक दूसरेको और वेदोंका वहोत संडन किया है. यहांतकके पढनेवाळोंको भी नागंवार माळूम होता है. इस ग्रंथवें जैन धर्मकी पाचीनता वेरोंसे पहेलेकी अच्छे प्रमाणोंसें सिद्ध की हैं- फिर इन्ही वेरोंमें, स्मृतिमें, महाभारत, भागवत पुराणादि ग्रंथोंमें लीखे हुए जैन धर्मकी प्राचीनताका अन्य प्रमाण भी नीचे लीखा जाता है. जनको पाठकगण निष्पक्षपाती होकर पढे और सत्यासत्यका विचार करे. कीतने क लोक कपोलकाल्पित शंका करते हैं कि जैनधर्म बौधकी शाखा है. उनको कहा जाय कि जैनमत बौद्धकी शाखा नहीं, परंतु एक अनादि धर्म है, जो इस पुस्तकके स्तंभ ३३ में ऐतिहासिक और शीला लेखोंके ममाण द्वारा और मो० जेकोवीका ममाण देकर अच्छीतरह सिद्ध किया है. फिर भी बौद्धोंके ग्रंथ '' महाविनयसूत्र '' और '' समानफला सूत्र '' में जैनें।के चोबीसमे तथिंकर श्री महावीर स्वामिको " ज्ञातपुत्र " लिखकर बहोत संबंध लिखा है: बौद्धोंका " विनयत्रीपीठीका " प्रंथका तरजुमा " ऌाईफ ऑफ घी खुद्ध " नामा पुस्तकमें मो॰ जे. डवल्यु. उडवील राखीलने किया है, जिसका पृष्ठ ६५, ६६, १०३, १०४ पर जैनोंके निग्रंथके संबंधमें और ष्टष्ठ ७९, ९६, १०४, २५९ पर महावीर स्वामीके लिये जो ळेख हैं वो पढनेसे पाठक वर्ग संतोषित होंगे <sup>1</sup>की प्रथम बुद्धके वखतमें जैनधर्म विधमान था कितनेक लोक राजा शिवमसाद सी. आई. ई. का बनाया हुवा "इति-

हास तिमिरनाशक " ग्रंथका प्रमाण देकर कहतें हैं कि जैनधर्म बौद्धकी शाखा है; परंतु सन १८७३ में उनोंने ऐक पत्र बनारससे पंजावका गुजरांवाला शहरके जैन समुदायपर लिखा था उसमें छीखा है, कि "जैन, बौद्ध मत एक नहीं है,सनातनसें भिन्न भिन्न चले आये हैं, जर्मनी देशके एक बडे विद्वानने इसके प्रमाणमें एक ग्रंथ छापा है. " वगैरेह वहोत प्रमाण हैं. कहांतक लिखा जाय ?

उपर लिखे जैनकी पाचीनताके कितनेक वेदाादी प्रमाण मोक्षमार्ग प्रकाश आदि ग्रंथानुसार लिखे जाते हैं.

॥ श्री भागवत्त ॥

नित्यानुभूतनिजलाभनिवृत्ततृष्णः श्रेयस्यतद्रचनयाचिरसुप्तबुद्धेः । लोकस्ययोकरुणयोभयमात्मलोकमाख्यान्नमोभगवतेऋषभायतस्मै ॥

अर्थः--उस ऋषभदेव (जैनोंकेप्रथम तर्थिंकर) को इमारा नमस्कार होन् सदा भाष्ठ होनेवाळे आत्मळाभसें जिसकी तृष्णा दूर होगई हैं, और जिन्होंने कल्याणके मार्गमें झूठी रचनाकरके सोते हुए जगतकी दया करके दोनों लोकके अर्थ उपदेश किया है ॥

॥ श्री ब्रह्माण्डपुराण ॥

नाभिस्तु जनयेत्पुत्रं मरुदेव्यां मनोहरम् । ऋषभं क्षत्रियश्रेष्ठं सर्वक्षत्रस्य पूर्वकम् ॥ ऋषभाद्धारतोजज्ञे वीरपुत्रशतायजः । राज्येऽभिषिच्य भरतं महाप्राव्रज्यमाश्रितः ॥

अर्थः--नाभिराजाके यहां मरुदेवीसे ऋषभ उत्पन्न हुए जिनका बडा सुंदर रूप है, जो क्षत्रियोंमें श्रेष्ठ और सब क्षत्रियोंके आदि हैं ॥ और ऋषभके पुत्र भरत पैदा हुवा जो वीर है और अपने सौ ( १०० ) भाईयोंमें बडा है ॥ ऋषभदेव भरतको राज देकर महा दीक्षाको प्राप्त हुए अर्थात् तपस्वी होगये ॥

भावार्थः--जैन झास्त्रोंमें भी यह सब वर्णन इसही प्रकार है ॥ इससे यह भी सिद्ध हुवा कि जिस ऋषभदेवकी महिमा वेदान्तिओंके प्रन्योंमें वर्णन की है, जैनी भी उसही ऋषभदेवको पूजते हैं, दूसरे नहीं.

> ॥ श्री महापारत॥ युगेयुगे महापुण्यं दृश्यते द्वारिका पुरी । अवतीर्णो हरिर्यत्र प्रभासशशिभूषणः ॥ रेवताद्रौजिनोनेमिर्युगादिर्विमलाचले । ऋषीणामाश्रमादेव मुक्तिमार्गस्य कारणम्॥

अर्थ:---युग २ में द्वारिकापुरी महा क्षेत्र है, जिसमें हरिका अवतार हुवा है जो मभास क्षेत्रमें चन्द्रमाकी तरह शोभित है ॥ और गिरनार पर्वतपर नेमिनाथ और कैलाश (अष्टापद) पर्वतपर आदिनाथ अर्थात् ऋषभदेव हुए हैं ॥ यह क्षेत्र ऋषियोंके आश्रम होनेसें मुक्ति मार्गके कारण है ॥

भावार्थ-श्री नेमिनायस्वामी भी जैनियोंके तीर्थकर है और श्रीऋषभनायको आदिनाथ भी कहते हैं, क्योंके वह इस युगके आदि तीर्थकर है।

> ॥ श्री नागपुराण ॥ दर्शयन् वर्त्म वीराणां सुरासुरनमस्कृतः । नीतित्रयस्य कर्ता यो युगादौ प्रथमो जिनः ॥ सर्वज्ञः सर्वदर्शी च सर्वदेवनमस्कृतः । छत्रत्रयीभिरापृज्यो मुक्तिमार्गमसौ वदन् ॥ आदित्यप्रमुखाः सर्वे बद्धांजलिभिरीशितुः । ध्यायांति भावतो नित्यं यदंधियुगनीरजम् ॥ केलासविमले रम्ये ऋषभोयं जिनेश्वरः । चकार स्वावतारं यो सर्वः सर्वगतः शिवः ॥

अर्थः--वीर पुरुषोंको मार्ग दिखाते हुये सुर असुर जिनको नमस्कार करते हैं जो तीन प्रकारकी नीतिके बनानेवाले हैं, वह युगके आदियें प्रथम जिन अर्थात् आदिनाथ भगवान हुए. सर्वज्ञ (सबको जाननेनाले,)सबको देखनेवाले, सर्व देवोंकरके पूजनीय, छत्र-त्रयकरके पूज्य, मोक्षमार्गका व्याख्यान कहते हुए, सूर्यको आदि लेकर सब देवता सदा हाय जोडकर भाव सहित जिसके चरणकमलका ध्यान करते हुए ऐसे ऋषभ जिनेश्वर निर्मल कैलास पर्वतपर अवतार धारण करते भये जो सर्वव्यापी हैं और कल्याणरूप हैं ॥

भावार्थः—जिन अर्थात् जिनेश्वर भगवानको कहते हैं जिनभाषित अर्थात् भगवा. नका कहा हुवा मत होनेके कारण जैनमत कहलाता है । उपरोक्त श्लोकोंमें श्रीऋषभनाय अर्थात् आदिनाथ भगवानको जिनेश्वर कहकर महिमा की है ॥

॥ शिवपुराण ॥

## अष्टषष्टिषु तीर्थेषुं यात्रायां यत्फलं भवेत् । आदिनाथस्य देवस्य स्मरणेनापि तद्भवेत् ॥

अर्थः--अडसट ( ६८ ) तीथाँकी यात्रा करनेका जो फल है, उतना फल श्री आदि नाथके स्मरण करनेहीसे होता है. ।

॥ ऋग्वेद ॥ ॐ त्रैलोक्यप्रतिधितानां चतुर्विंशतितीर्थकराणां । ऋषभादिवर्द्धमानान्तानां सिद्धानां शरणं प्रपद्ये ॥ अर्थः-तीनलोकमें प्रतिष्ठित श्री ऋषण्डदेवले आदि लेकर श्री वर्द्धणनस्वामी तक चौवीस तीर्थकरों ( तीर्थोंकी स्थापन करनेवाले ) है, उन सिद्धोंकी शरण प्राप्त होता हूं।

#### ॥ यजुर्वेद ॥

#### ॥ उन्नमोऽर्हन्तो ऋषसो ॥

अर्थः---अईन्त नाम वाले ( वा ) पूज्य ऋषभटेवको प्रयाण हो.

फिर ऐसा कहा हैः-

ॐ ऋषभंपवित्रं पुरहूतमध्वरं यत्नेषु नग्नं परमं माहसंस्तुतं वारं शत्रुंजयंतं पुशुरिंद्रमाहुरिति स्वाहा । उत्रातारमिद्रं ऋषभंवदंति अमृतारमिन्द्रहवे सुगतं सुपार्श्वमिन्द्रंहवे शक्रमजितं तदूर्द्धमान पुरुहूतमिंद्रमाहुरिति स्वाहा । ॐ खस्तिनः इन्द्रो वृद्धश्रवा स्व-स्तिनः पूषा विश्ववेदाः स्वस्तिनस्तार्क्षो अरिष्टनोगिः स्वस्तिनो बृहस्पतिर्दधातु । दीर्घायुस्त्वायवलायुर्वाजुभजातायु ॐ रक्षरक्ष अ-रिष्टनेमि स्वाहा वामदेव सांत्यर्थं मनुविधीयते सोऽस्माक अरिष्ट-नेमि स्वाहा ॥

अर्थः-ऋषभदेव पवित्रको और इन्द्ररूपी अध्वरको यह्नों में नम्नको पशु वैरकि जीत-नेवाले इंद्रको आहुती देता हूं। रक्षा करनेवाले परम ऐश्वर्ययुक्त और अमृत और सुगत सुपार्श्व भगवान जिस एसे पुरुद्धत (इन्द्र ) को ऋषभदेव तथा वर्ध्धमान कहते हैं उसे हवि देता हूं। द्यद्रश्रवा (बहुत धनवाला) इन्द्र कल्याण करे, और विश्ववेदा सूर्य हमें कल्याण करें, तथा अरिष्टनेमि हमें कल्याण करे और बृहस्पति हमारा कल्याज करे। (यजुर्वेद अध्याय २५ मं० १९) दौर्घायुको और बलको और शुभ मंगलको हे। और हे अरिष्टनेमि महाराज हमारी रक्षा कर (२) ॥ वामदेव ज्ञान्तिके लिये जिसे हम विधान करते हैं वह हमारा अरिष्टनेमि है. उसे हवि देते हैं.

भावार्थः-श्री ऋषभदेव श्री सुपार्श्व भगवान और अजितनाथ भगवान और अरिष्टनेमि आदि भगवान यह सब जैनियोंके तीर्थंकर हैं जिनकी पूर्त्ति जैनी लोग बनाते हैं और भक्ति करते हैं: ।

#### ।। भागवत ग्रंथ ।।

एवमनुशास्यात्मजान्स्वयमनुशिष्टान्नपिळोकानुशासनार्थंमहानुभावःपर-मसुहृद् भगवान् ऋषभापदेशः उपशमशीळानामुपरतकर्म्भणां महामुनी-ना भक्तिज्ञानेवैराग्यलक्षणं पारमहंस्यधर्म्मजुपशिक्षमाणः स्वतनयशत-ज्येष्ठं परमभागतं भगवज्जनपरायणं भरतं धराणिपालनायाभिषिच्य स्वयं

#### ( 28 )

भवनएवोर्वरितशरीरमात्रपरिग्रहः उन्मत्तइवगगनपरिधानः प्रकीर्णकेशः आत्मन्यारोपिताहवनीयो ब्रह्मावर्तात्प्रवत्राज ॥

अर्थः-वह ऋषभदेव भगवान इस भकार अपने बेटोंको समझाकर उनक बेटे यद्यापि आपही ज्ञानवान हैं तो भी लोकरीतिके अर्थ समझाकर महात्मा परम मित्र भगवान ऋषभदेव शांति परिणामी नाश किया है कर्भ जिन्होनें, भक्तिवान झानवान वैरागी महा मुनीश्वरोंको परमहंस धर्भका उपदेश देते हुवे और सौ ( ?०० ) बेटोंमें बड़े मनुष्योंमें तत्पर ऐसे भरतको प्रथ्वीके पालनेके वास्ते राज्य देकर और आप केवल शरीरमात्र परिग्रह रखकर केश लेंचकर नग्न आत्मामें स्थापन किया है ब्रह्मस्वरूप जिन्होंने, उन्मत्तकी तुल्य प्रथ्वीपर भ्रमण करते संते इमारी रक्षा करो ॥

॥ भर्त्तहारिशतक, वैराग्य प्रकरण ॥

एको रागिषु राजते प्रियतमादेहाईधारी हरो। नीरागेषु जिनो विसुक्तऌलनासंगो न यस्मात्परः॥ दुर्व्वारस्परबाणपन्नगविषव्यासक्तमुग्धो जनः। रोषः कामविडंबितो हि विषयान् भोक्तुं न मोक्तुं क्षमः॥ \*

अर्थः-बडी प्यारी गौरीके आधे देहको धारण किये हुवे रागी पुरुषोंमें एक शिवही शोभता है और बीतरागियोंमें ऐसे जिनदेवसें बढकर और कोई नहिं है, जिन्होंने स्नियोंके संगकोही छोडदिया है; इन दोनोंसें जो भिन्न पुरुष है, जो दुर्धार कामदेवके बाणरूपी सर्पोंका विषके चढनेसें पागळ हुए कामसें ठगे है, वे पुरुष न विषयोंके छोडनेको समर्थ है और न भोगनेको समर्थ है.।

भावार्थः-इसमें शिवको परम रागी और जिन भगवान अर्थात् जैनियोंके देवताको परम वीतरागी कहकर प्रशंसा की है और राग अर्थात् विषयभोगकी निन्दा की है।

॥ योगवासिष्ठ प्रथम वैराग्य प्रकरण ॥

## राम उवाच। नाहं रामो न मे वाञ्छा भावेषु च न मे मनः। शान्तिमास्थातुमिच्छामि चात्मन्येव जिनो यथा॥

अर्थः∽-रामजी बोळे कि न में राम हूं, न मेरी कुछ इच्छा है, और न मेरा मन पदार्थोंमें है; केवल यह चाहता हूं जिन देवकी तरह मेरी आत्मामें क्रान्ति हो.

भावार्थः--रामजीने जिन समान होनेकी वांच्छा करी, इससें विदित है कि जिनदेव रामजीसे पहले और उत्तमोत्तम है.

\*यदि पुराने छपे भर्तृहरिके प्रंथोंमें यह स्रोक विधमान है, परंतु ईसमें जिन देवकी स्तुति होनसे नये छपे प्रंथोंमेंसे जानके निकाला गया है.

#### ( १५ )

॥ दक्षिणा मूर्त्ति सहस्रनाम ग्रन्थ ॥

शिवउवाच । जैनमार्गरतो जैनो जितकोधो जितामयः ॥

अर्थः---शिवजी बोले, जैनमार्गमें रति करनेवाला जैनी, कोघके जीतनेवाला, और रोगोंके जीतनेवाला.

भाचार्थः---- ज्ञिव अपने हजार नामोंमें एक नाम जैनी बताकर क्रोधको जितने-वाछे कहते हैं.

॥ वैश्वंपायनसहस्रनाम अन्थ ॥

कालनेमिनिहा वीरः शृरः शौरिर्जिनेश्वरः ।

अर्थः--भगवानके नाम इस प्रकार वर्णन किथे हैं ॥ काळनेमिके मारनेवाळा, वीर, बळवान्, कृष्ण और जिनेश्वर ।

॥ दुर्वासा ऋषिकृत महिम्नस्तोत्र ॥

## तत्र दर्शने मुख्यशक्तिरितिं च त्वं ब्रह्म कर्मेश्वरी । कर्त्ताऽईन्पुरुषोहरिश्व सविता बुद्धः शिवस्त्वं गुरुः ॥

अर्थः--वहां दर्शनमें मुख्य इक्ति आदि कारण तुहै, और ब्रह्म भी तू है मायाभी तू है, कर्त्ता भी तु है और अईन् भी तू है, और पुरुष (जीव), हरि सूर्य, बुद्ध और महादेव गुरु वेस भी तूही है,॥

भावार्थः---यहां अईन् तू है ऐसा कहकर भगवानकी स्तुति करी.

॥ हनुमनाटक ॥

यं शैवाः समुपासते शिव इति ब्रह्मेति वेदान्तिनो । बौद्धा बुद्ध इति प्रमाणपटवः कर्त्तेति नैयायिकाः ॥ अर्हव्रित्यथ जैनशासनरताः कम्मेंति मीमांसकाः ।

सोयं वो विदधातु वांच्छितफलं त्रैलोक्यनाथः प्रभुः ॥

अर्थः -- जिसको शैवलेग् महादेव कहकर उपासना करते हैं, और जिसको वेदान्ति लोग ब्रह्म कहकर और बौद्ध लोग बुद्धदेव कहकर और युक्ति शास्त्रमें चतुर नैयायिक लोग जिसको कर्त्ता कहकर और जैनमतवाले जिसको अर्हन कहकर मानते हैं और मीमांसक जिसको कर्मरूप वर्णन करते हैं वह तीन लोकका स्वामी तुम्हारे वांच्छित फलको देवे ॥

भावार्थः-इनुमानने समुद्र सेतू वांधते वखत छ मतोंमें जिन देवकी भी स्तुति करी है. अर्थात् रामचंद्रजीके समयमें जैनमत विद्यमान था.

> ॥ भवानीसहस्रनाम ग्रंथ ॥ कुण्डसना जगद्धात्री बुद्धमाता जिनेश्वरी । जिनमाता जिनेदा च शारदा हंसवाहिनी ॥

#### ( १६ )

अर्थः-भवानीके नाम ऐसें वर्णन किये हैं ॥ कुंडासना, जगतकी माता, बुद्ध देवकी माता, जिनेश्वरी, जिनदेवकी माता, जिनेंदा, सरस्वती हंस, जिसकी सवारी है ॥

॥ नगरपुराण भवावतार रहस्यमें ॥

अकारादि हकारान्तं सूर्डाधोरेफसंयुतं।नादबिंदुकलाक्रान्तं चन्द्रमं-डलसन्निमं ॥ एतदेवि परंतत्त्वंयोविजानातितन्त्वः । संसारबन्धनं हित्वा सग्रच्छेत्परमां गतिम्

अर्थ:—आदिमें अकार और अंतमें इकार और ऊपर और नीचे रकारसे युक्त नाद और बिन्धु सहित चन्द्रणके मंडलके तुल्य ऐसा अईन् (जिनदेव) जो शब्द है यह परम तत्त्व है, इस्को जा कोई यथार्थ रूपसें जानता है यह संसारके बंधनसे मुक्त होकर परम गतिको पाता है.

#### ॥ नगरपुराण॥ दर्शाभर्भोजितैर्विप्रैः यत्फलं जायते कृते।

#### सुनिमईन्तभक्तस्य तत्फलं जायते कले। ॥

अर्थ:--सत्ययुगमें दत्त आक्षाणोंको भोजन देनेसे जो फल होता है वहही फल कलियुगमें अर्हतभक्त हानिको मोजन देनेसे होता है.

॥ भनुस्मृतिग्रंय ॥

कुलादिबीजं सर्वेषां प्रथमो विमलवाहनः । चक्षुष्मांश्च यशस्वी वाभिचन्द्रोथ प्रसेनजित् ॥ मरूदेवी च नाभिश्च भरतेः कुलसत्तमः । अष्टमो मरूदेव्यां तु नाभेर्जात उरुक्रमः ॥ दर्शयन् वर्त्सवीराणां सुरासुरनमस्कृतः । नीतित्रितयकर्त्ता यो युगादौ प्रथमो जिनः ॥

अर्थः —सर्व कुल्लोंका आदि कारण पहिला विमलवाहन नामा और चक्षुष्मान ऐसे नामवाला यज्ञस्वी अभिचन्द्र और प्रक्षेनाजित मरुदेवी और नाभि नामवाला और कुल्में श्रेष्ठभरत और आटवां नाभिका मरुदेवीसें उरूकम नामवाला पुत्र उत्पन्न हुआ ॥यह उरुक्रम वीरोंके मार्गको दिखलाता हुवा देवता और दैत्योंके नमस्कारको पानेवाला और युगके आदिमें तीन मकारकी नीतिको रचनेवाला पहिला जिन भगवान हुवा ॥

भाषार्थः—यहां विमल्लाह और मनु कहे हैं, जैनमतमें इनको कुलकर कहा है और यहां युगके आदियें जो अवलार हुया है उस्को जिन अर्थात जैन देवता लिखाहै इससें विदित है कि जैनधर्म युगकी आदि विवे विद्यमान होनेसे सवसें पहिलेका है. ्मनुजीको होनेको अन्यमतवाळे ठाखें। वर्ष ( सत्ययुगर्मे ) मानते हैं. तो मनुजी पहिछे जैनधर्म विद्यमान था.

> ॥ प्रभासपुराण ॥ भवस्य परिचमे भागे वामनेन तपः कृतम् । तेनैव तपसाक्रष्टः शिवः प्रस्वक्षतां गतः ॥ पद्मासनसमासीनः इयाममूर्तिर्दिगम्बरः । नेमिनाथः शिवोथैवं नाम चक्रेऽस्य वामनः ॥ कठिकाठे महाघोरे सर्वपापप्रणाशनम् । दर्शनात् स्पर्शनादेव कोटियज्ञफलप्रदम् ॥

अर्थ-शिवजीके पश्चिमभागेंभें वामनने तप किया था उस तपके कारण शिवजी वागनको प्रत्यक्ष हुए. किस रूपमें प्रत्यक्ष हुवे? पद्मासन लगाये हुवे, व्यामवरण और नग्न. तब वामनने इनका नाम नेभिनाथ रक्खा । यह नाम इस भयंकर कलियुगमें सर्व पापोंको नाज्ञ करनेवाला है और इनके दर्जन वा स्पर्शनसें करोड यज्ञका फल होता है.

भावार्थः-श्रीनेमिनाथ भगवान् जैनियोंके २३ में तीर्थकर हैं, और जैनधर्मके ग्रंथोंमें भी उन्का वर्ण व्याम लिखा है। इसप्रभास पुराणमें उनको जिवजीका अवतार वर्णन करके प्रशंसा की है.

#### ॥ ऋग्वेद ॥

अँपवित्रंनग्नमुपवि (ई) प्रसामहे येषां नग्ना (नग्नये) जातिर्येषां वीरा ॥

अर्थः--हमछोग पवित्र पापसें बँचानेवाले नम देवताओंको पसक करते हैं जो नम रहते हैं और बळवान् हैं।

अँनग्नं सुधीरं दिग्वाससं ब्रह्मगर्भं सनातनं अपैमि वीरं पुरुषमईंतमादित्यवर्णं तमसः पुरस्तात्स्वाहा ॥

अर्थः---नग्र धीर बीर दिगम्बर ब्रह्मरूप सनातन अईत आदित्यवर्ण पुरुषकी सरण माप्त होता हूं॥

|| महाभारत ग्रन्थ ||

आरोहस्व रथं पार्थ गांडीवंच करे कुरु ।

निर्जिता मेदिनी मन्ये निर्धंथा यदि सन्मुखे ॥

अर्थः--हे युधिष्ठिर ! रथमें सवार हो और गांडीव धनुष हाथमें ले ! मैं मानता हूं कि जिसके सन्मुख जैन मुनि आये उसने पृथ्वी जीतली.

मृगेंद्रपुराण ।

श्रवणोनरगोराजा मयूरः कुंजरोवृषः। प्रस्थानेचप्रवेशे वा सर्वसिद्धिकरामताः। पद्मिनी राजहंसश्च निर्प्रथाश्च तपोधनाः। यंदेशमपाश्चर्यति तन्नदेशे सखंभवेत । अर्थः--मुनीश्वर, गौ, राजा, मोर, हाथी, चैल, यह चलनेके समय सथा प्रवेशके समय सामने आवें तौ शुभ हैं और कमलनी, राजहंस, जिनकल्पीमुनि जिस देशमें हों उस देशमें मुख हो।

वाराहिसंहिता, गणेशपुराणादि ग्रंथोंमें जैनके विषयमें बहोत लेख हैं कहांतक लिखा जाय.

अन्यमतवाले इंसते हैं कि जैनीलोक कंदमूल नहीं खाते और रात्रीभोजन नहीं करते हैं, परंतु उनके प्रंथोंमें भी इनही बार्तोका निषेघ है.

> ॥ महाभारत यन्थ ॥ मद्यमांसाशनं रात्रो भोजनं कन्दभक्षणं ।

> ये कुर्वंति दृथा तेषां तीर्थयात्राजपस्तपः ॥

अर्थः--जे कोई मंदिरा पीता है मांस खाता है या रात्रीको भोजन करता है या कन्द [धरतीके नीचे जो बस्तु पैदा हुई आळू अद्रक मूली गाजरआदिक] खाता है उस पुरुषका तीर्थयात्रा जप तप सब वृथा है.

॥ मार्कंडेयपुराण ॥

अस्तं गते दिवानाथे अपोरुधिरमुच्यते।

अन्नं मांससमं प्रोक्तं मार्कंडेयमहर्षिणा ॥

अर्थः--सूरजके अस्त होनेके पीछे जल रुधिर समान और अन्न मांस समान कहा है.

॥ भारत ग्रन्थ ॥

चत्वारोनरकद्वारं प्रथमं रात्रिभोजनं । परस्त्रीगमनं चैव संधानानंतकायकं ॥ ये रात्रौ सर्वदाहारं वर्जयंते सुमेधसः । तेषां पक्षोपवासस्य मासमेकेन जायते । नोदकमपि पातव्यं रात्रावत्र युधिष्ठिर । तपस्विनोविशेषेण यहिणांचविल्लोकिनां ॥

अर्थ---नरकके चार द्वार हैं, प्रथम रात्रिभोजन करना, दूसरा परस्त्रीगमन, तीसरा संधाना खाना, चौथा अनंत काय अर्थात् कंद मूळ आदिक ऐसी वस्तु खाना जिसमें अनंत जीव हों । जो पुरुष एक महिनेतक रात्रिभोजन न करे उसको एक पक्षके उपवासका फल होता है.हे युधिष्ठिर ! ग्रहस्थीको और विश्वेषकर तपस्वीको रातको पानी भी नहीं पीना चाहिये ।

मृते स्वजनमात्रेपि सूतकं जायते किल । अस्तंगते दिवानाथे भोजनं क्रियते कथं । रक्ताभवंति तोयानि अन्नानि पिशितानि च ।

#### ( 28 )

रात्रौ भोजनसक्तस्य प्रासेन मांसभक्षणं ॥ नैवाहुतीर्नच स्नानं न श्राखं देवतार्चनं । दानं च विहितं रात्रौ भोजनं तु विशेषतः ॥ उदुंबरं भवेन्मांसं मांसं तोयमवस्त्रकं । चर्म्भबारोभवेन्मांसं मांसं च निशिभोजनं ॥ उलूककाकमार्जारद्यध्रशंबर्र्यूकराः । अहिद्दश्चिकगोधाद्या जायन्ते निशि भोजनात् ॥

अर्थ--जैसे स्वजनके मरण मात्रसे सूतक होता है, ऐसाही सूर्थ अस्त होनेके पीछे रात्रिको सूनक होता है इस कारण रात्रिको कैसे भोजन करना उचित है ? रात्रिको जल रुघिर समान होनाता है, और अत्र मांसके भावको पाप्त होता है, इस कारण रात्रि विषे भोजन लंपटीको एक ग्रासभी मांसभक्षग समान हो जाताहै। रात्रिभोजन करनेवाळे पुरुषको आहुति देना, स्नान करना, आद करना, देवार्चन करना, दान देना, व्यर्थ है. । उदुंबर फल अर्थात् बडका फल, पीपलका फल, पील्का फल, गूल्टरका फल आदिक मांस समानही हैं।

और रात्रिको भोजन करना भी मांस है। रात्रिको भोजन करनेसें उल्ळू, कव्वा, बिल्ली, गिद, सूवर, सर्थ, वीछू, गोहरा, गोह आदिकमें जन्म होता है.

।। भारत ॥

मद्यमांसाशनं रात्रों भोजनं कंदभक्षणं । भक्षणान्नरकं याति वर्ज्जनात्स्वर्गमाप्नुयात् ॥ अज्ञानेन मया देव कृतं मूलकभक्षणं । तत्पापं यातु गोविंदं गोविंद तव कीर्तिनात् ॥ रसोनं ग्रंजनं चैव पलांडुपिंडमूलकं । मत्स्या मांसं सुरा चैव मूलकं च विशेषतः ॥

मद्यमांसाशनं रात्रौ भोजनं कन्दभक्षणं। ये कुर्वन्ति वृथा तेषां तीर्थयात्रा जपस्तपः ॥ १ ॥ वृथा एकादशी प्रोक्ता वृथा जागरणं हरेः। वृथा च पौष्करी यात्रा कृरस्नं चांद्रायणं वृथा ॥ २ ॥ चातुम्र्मास्ये तु संप्राप्ते रात्रिभोज्यं करोति यः तस्य शुद्धिर्न विद्येत चांद्रायणशतैरपि ॥ ३ ॥

अर्थ---मंदिरा और मांस इनको खाना और रातको भोजन तथा कन्दोंको भक्षण करना इनको जो करते हैं, तिनको तीर्थयात्रा, और ये सभी व्यर्थ है और उनका एका-दन्नी व्रत और हरि निमित्त जागरण ( रातको जागना, और पुष्करराजको यात्रा और सभी चान्द्रायण व्रतविशेष ) ये दृथा होते हैं. चौमासेके आने पर जो रात्रिको भोजन करता है, उसको सैकर्डो चान्द्रायण व्रतोंसे भी शुद्धि नहीं होती।

> शिवपुराण । यस्मिन्ग्रहे सदा नित्यं मूलकं पाच्यते जनैः स्मशानतुल्यं तद्वेश्म पितृभिः परिवर्जितम् ॥ मूलकेन समं चान्नं यस्तु भुङ्के नरोधमः । तस्य शुद्धिर्न विद्येत चांद्रायणशतेरपि ॥ भुक्तं हालाहलं तेन इतं चाभक्ष्यभक्षणं । बुन्ताकभक्षणं चापि नरो याति च रौरवं ॥

अर्थ--जिसके घर नित्य मूल पकाया जाता है उसका घर विना पेत स्मशानतुल्य है ॥ जो मनुष्य मूलके साथ भोजन खाता है उसका एकसौ चांद्रायण वत करनेसें भी पाप दूर नहीं होता है ॥ मांसतुल्य जिसने अभक्ष्य भक्षण किया उसने हालाहल जहर भक्षण किया और जिसने बैंगन खाया वह नर रौरव नरकमें जाता है ॥ वगैरह बहोत प्रमाण है. अफसोस है ! इनके शास्त्रोंमें ऐसे स्पष्ट प्रमाण होते हुए भी, इसी कंदमूलको एकादशी आदि वर्तोंमें अन्यमति उमंगसें खाते हैं ॥

जैन धर्मकी अनादिसिद्ध करनेको ऐसे बहोत प्रमाण हैं. कहां तक छिखा जाय ?

इस समयमें जैन श्वेतांवरमतमें मुनि श्रीमद् विजयानंदस्रीश्वरजी ( आत्मारामजी) महाराज एक वडे विद्यान हुए हैं, उनोंने अपनी अपूर्व विद्वत्तासें धर्मकी योग्य सेवा बजाके वर्त्तमान समयमें जैनीयोंमें अग्रेसर पद प्राप्त किया है. इतनाही नहीं परंतु अन्य मतावर्ट्यवीओंमें, युरोप अमेरिकाके पंडितोमें भी इश्होंने वडा नाम और मान पाया है. धर्ममें धूरीसमान, क्रियामें अचलायमान, अतिशय श्रद्धावान, परोपकारमें तत्पर, स्वभावसें शांत, कर्म-आर जीतनेमें सामर्थ्यवान, ज्ञानमें मवल, इत्यादि गुणसंपन्न महात्माके अपने अंत समयमें बनाये हुए इस तत्त्वनिर्णयप्रासाद प्रंथको पढनेको, मनन करनेको, उनका चरित्र, और चित्रद्वारा उनकी मुखमुद्धा निद्दारनेको कौन भाग्यवान उत्सुक नाइ होगा ? सर्व होंगे. यह महात्मामें कइ गुण ऐसे थे जो वडे पुरुषोंमें भी एकही साथ बहु कुठिनतासें पाये जाते हैं. पायः आंतरीय गुणोंके अनुसार बाहिरकी आकृति होती है. इट विचारवाले पुरुषकी दृढता इत्यादि उनके चेहरेपर जाहिर होती है. कामी पुरुषका काम उसकी आंख और गालके उपर दृष्टिगोचर होता है. हठपणा जडबासें जाहिर होता है. आकृति देखकर गुणअवगुण कहना यह प्राचीन अष्टांगगोचर होता है.

आधुनीक समयमें भी अमेरिकादि देशोंमें यत्किंचित् यह विद्या जाननेवाले हैं, इन महात्माका जिसने दर्शन नहि किया है वह उनकी तस्वीर देखकर उनकी भव्यता देख शकता है, परंतु पुण्योदयके मभावसें जिनोंने उनकी चरणसेवा की है वे तो पांच महावत पालनेकी निशानी महाराज श्रीके शरीरपर देख शकते थे. पांच महावत हरेक मुनी पाले ऐसा ख्याल करें, परंतु इन महामुनिराजके ज्ञान, दर्शन, चारित्रकी छाप उनकी चालमें, बाणीमें, वर्तावमें, च्याख्यानमें, साधारण वातीलापमें, टुकमें हरेक प्रसंगपर जाहिर होतीथी, इजारों साधुआंके बीचमेंसें उक्त मुनिराज एकदम अनजान आदमीको भी नणर आ जाते थे ऐसी उनकी भव्य आकृति थी.

आज काल हम देखते हैं के किसी खास धर्मगुरुकेपास व्याख्यान श्रवण करनेको अन्य धर्भवाले प्रायः करके नहि जाते हैं. विशेष करके वेदमतानुयायी बाह्मणोंने जैनोंकी तरफ अपना द्वेष जगे जये जाहिर किया है. जैन यानि नास्तिक-पासंडी. फिर उस धर्मके साधु और उपदेशक तो दूरसेंही नमस्कार करने योग्य माने उसमें क्या आश्चर्य ? परंतु मुनि श्रीआत्मारामजीके संबंधमें अन्य मतवालोंका वर्तन बहुतही मर्शसनीय था. पंजाबमें महाराजश्रीने बहुत काल व्यतीत किया था, और उनके व्याख्यानमें ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैक्स्य और शुद्र सब वर्णके लोग आते थे. आते थे इतनाही नहीं परंतु उनको पूज्य गुरु समझते थे. उनमें अन्यमताव¿ंबीयोंको सत्य मार्ग बतानेकी क्षत्रित भी अद्भुत थी. किसीको बुरा नहीं मनाकर जीज्ञासुके संशयको दूर करते थे. एक समय अंबाला शहरमें एक वेदमतानुयायी गृहस्थ महाराजश्रीका नाम सुनकर आकर नम्त्रतासें नगस्कार करके बैठा. थोडी देरके बाद उसने पूछा " महाराज ! हमने सुना है कि आप जैनी लोग ईस जगत्का कोई कर्त्ता नहीं है ऐसा मानते हैं यह बात सच है क्या ? " महाराजजीने कहा " जगतकती ईस शब्दका अर्थ समझनेमें लोगोंकी भूल होती है. जिससे जैनधर्भ संबंधी खोटा अपवाद प्रच-छित हुआ है. मैं तुमको पूछता हूं कि तुम खुद जगत्कर्ता ईश्वरको मानते हों तो कहो यह ईश्वर कौनसी जगा रहता है ? उस गृहस्थने कहा " महाराज ! ईश्वर सबही जगापर है; सब जीवोंमें ईश्वर हैं. कोई जगा विनाईश्वरके नहीं है. " महाराजजीने कहा, " ठीक है. इम इसको आत्मतत्त्व कहते हैं, वह हरेक जीववाली वस्तुमें है यह आत्मतत्त्व कर्मानुसार शरीर रचता है, तो इस आत्मतत्वको अमुक अपेक्षासें जगत्कर्ता कहनेमें आवे वो हमको कुच्छ उजर नहि है. परंतु एक बात जाननी जरूर है के यादे ईश्वरको सामान्य लोकोके माने मुजिब जगत्कर्ता माना जायतो कामी पुरुष व्यभिचार करता है तो उनको मेरनेबाला

ईश्वर होना चाहिये. कभी ईश्वर जीवोंको कर्मानुसार फल देता है ऐसा माना जाय तो भी जब कामी पुरुषके व्यभित्रारसें स्वीके पूर्वकर्मानुसार फल मिला तब वो फल ईश्वरने उसको दिया और उस कामी पुरुषको व्यभिवार द्वारा वह फल मिला इसलिये यह व्यभिवारकी इच्छा ईश्वरने पैदा की किवाय इसके उस स्वीको या उस पुरुषको पूर्वोक्त फल कैसे मिल शकता ?" उस गृहस्थने कहा "महाराज ! ईश्वर तो साक्षी मात्र है. " महाराजजीने कहा " हम भी निश्वयनयकी अपेक्षासें कहते हैं कि, आत्मा (ईश्वर) साक्षी मात्र है. जस गृहस्थने कहा "महाराज ! ईश्वर तो साक्षी मात्र है. " महाराजजीने कहा " हम भी निश्वयनयकी अपेक्षासें कहते हैं कि, आत्मा (ईश्वर) साक्षी मात्र है. जस गृहस्थने कहा " महाराज ! ऐसा है तब आपके और हमारे मतमें क्या तफावत है?" महाराजजीने कहा " जुम वस्तुका एक धर्म ग्रहण करके एकांतवादमें दूसरे धर्मोंको स्वीकारते नहीं हो, हम वस्तुके सबही धर्म अंगीकार करते हैं. परंतु कथनमें सर्व धर्म युगपत् कथन करने अजक्य होनेसें और सबधर्भ एक दूसरेके साथ ऐसे मिले हुए हैं कि एक दुसरेसें सर्वथा छटे नहीं पढ सकते हैं. इस सबबसें जब हमको एक या ज्यादा धर्मके संबंधमें व्याख्यान करना पडनाह तब कहते है कि "स्यात् आस्ति इत्यादि" अर्थात् कथंचित्त (अमुक अपेक्षासें वस्तु है, कथंचित्त नही है, ) इत्यादि. "

इस संभाषणसें वह ग्रहस्थ बहुतही संतुष्ट होकर महाराजजीके गुणानुवाद करता करता स्वस्थानमें गया. जैसें साधारण वातचीतमें ऐसें व्याख्यानमें भी स्याद्वाद मार्गकी शैली महाराजजीके शब्द शब्दमें व्यापीहुई मालूम पडतीथी. ''षड्दर्शन जिन अंग भणीजे" यह आनंदधनजी महाराजका वाक्य सत्य है. यह वात उनके साथ मात्र पांच पिनीट बात करनेमें मालूम होतीथी.

कोई अनजान गृहस्थ महाराजजी पास संकाके पूछनेको आते तो उनकी शंकाका समाधान मश्न पूछनेके पहिलेही मायः बातचितमें होजाताथा. जैन समुदायके उपर महाराज-जीश्रीने जो जो उपकार किये हैं, वे सर्व अवर्णनीय हैं. धर्म संबंधी ज्ञान जैनोंमें बहुत कचा होगयाहै यह तो जाहिर वात है. कोई युवान धर्मज्ञान माप्त करनेको चाहताथा तो उसको साधन मिलते नहिं थे. साधन प्राप्त होते तो समझनेमें मुस्केली पडतीथी. यह बडा अंतराय जो जीज्ञामु पुरुषके मार्गमें था सो इन्होनें दूर किया. जैन तत्वादर्श जैसा अमूल्य ग्रंथ हिंदी सरल भाषामें लिखकर जैनों के तत्व समझनेमें आवे इमतरह लोक समक्ष ग्जु किया यह कुच्छ कम उपकारका काम नहीं है. कितनेक अनसवज्जु लोकोंका मत है कि ज्ञानको भंडारमेंज ग्खना. ज्ञान पंचमी जैसे दिनों में पुजामें रखना, परंतु जिनेश्वर भगवानने पुकाम के उपदेश किया है कि आत्माका झान गुण बहार आवेगा तबही सिद्धिपदकी माप्ति होगी. ज्ञान अभ्यासके छीये है, नहिके संग्रहके लिये, झानको गुप्त रखनेसे. लोगोंको झानके साथन शक्तिके होये भी नहीं देने सें ज्ञानावर्णीय कर्म चंघाता है, यह जैन सिद्धांत है और यह सिद्धांतके अनुसार महाराजजीश्रीने जगा जगा पुस्तकालय बन्दाके पुम्तकद्वारा और उपदेशद्वारा ज्ञानका फेलाव किया है और यह पुस्तक भी उसी झानका फल्ल है, हम सब इस भाग्यवान महा पुरुषके उपकारनीचे दुवेहुए हैं. हमारे ज्ञान पर्याय इस मुनीराजके संदुपदेश और भाष्ठानुपार वर्तनसे किचित बहार आथे हैं. इनके उपकाररूप ऋणको हन कीसी तरह भी अदा नहीं कर सकते हैं. इस प्रकारका मत उनके तमान अनुयायी योंका है. हां एक बाद है की इन महात्माके नामसें प्रतियाम और प्रतिनगर जैन विद्याशाण स्थापन करी जावे और जिसमें सांसारिक विद्याके साथ धार्मिक विद्याका ज्ञान दिया जावे तो पूर्वे क्ति महात्माके किये उपकारका यहिंकचित् वदला उतर सकता है. एसे २ कइ उपकार यह महात्मा कर रहे थे. परंतु आः हा ! दैवकी गात न्यारी है, भारतवर्षभूषण, विद्याप रंगत, सुधारणास्थापक, धर्मविजयके आनंद, आत्मामें रमण करनहार, सुरि देवलोक माप्त हुए. वह भव्ययूति, निडर घंटनादसम वाणी हृदय, पारंगत दृष्टि, बज्रसमान मर्मयुक्त संडनकला, सदा सरिया मन वचन कर्मवाणीसें प्रकाशित केवल निःस्वार्थी धर्माभिमान यह एक क्षणमें भारतभूमिको दुर्भाग करनेको अवृत्र्य हो गये. मात्रभूमिको भी हुष्काल महापारीरूप दुःखका बैधव्य स्वाभिवियोग सें हुवा नहो !

पूज्यमहाराजजीने यह ग्रंथ अपनी अंत अवस्थाके थोडेही काल पहीले वनायाथा. अन्य मतके उपर जजाला डालनेवाली बहोतसी बाते इसनें है. मेरेगर जनका पुरा अनुझह होनेसें यह ग्रंथ मुझको दिया गया था. प्रसिद्ध करनेको छपवाना सुरू किया. बाद महापारी, छापखानेकी अव्यवस्था, बाद छापखानेका बीकजाना, मेरेपर स्त्रीमरणादि आफतोंका आना, तस्बीरें मिलनेमें देरी, और जाहिर करने योग्य नहि ऐसें विव्नोंसें और कुच्छ प्रमादसें भी ग्रंथका प्रसिद्ध होना ढीलमें रहा. अब यह ग्रंथ वाचक ग्रंके आगे रजुकर शका हूं; जिसका पुरा धन्यवाद में आचार्यजी महाराज श्रीकमलविजयजी और मुनिराज श्रीवल्लभविजय-जी आदिको देताहं कि उन्होंने औषधीरूप कटुलेख आदिसें मुझको जाग्रत करके प्रसिद्ध करवाया-

जिस जिस महाशयोंने इस प्रंथको खास सहाय दी है, उनका पुरा धन्यवाद मानताहूं; उनकी सविस्तर हकीकत आगे आवेगी. \*

आगेसें प्राहक होकर पूरी मदद देनेवोळे महाशयोंके नाम भी आगे दाखिळ किये हैं.

यह पुस्तक धर्मकार्थमें उपयोग करनेवालेको, पुस्तकालय भंडारमें भेट करनेवालेको, इनामके लिये लेनेवालेको, साधारण पाठकवर्ग वगैरे सबके छभिताके लिये सहायदाताओंकी मददसें कम मुल्यमें दिया जायगा- योग्य मुनिराजोंको यह पुस्तक भेट भेजा जायगा-

इन ज्ञानी आचार्यका अझुत वंश्ववृक्ष रंगीन वृक्षके माफिक बनाकर इस पुस्तकमें मसिद्ध किया है. इस ग्रंथको तमाम तस्वीरें अनेरिका और इंग्अंडसे बहोत खर वा देकर खास कारीगरके हाथसें बनवाकर मंगाई हैं. कागज मोटे और सफाई तर पसंद किये हैं. अक्षर बडे हैं जो देखने और पढनेसें पाठकवर्ग खुश होंगे. ज्ञानका अनुमोदन करेंगे तो मासिद्ध कर्त्तीका परिश्रमका बदला मिला समझा जायगा.

\* सहायदाता महाशयोंकी उमदा छन्नी और अल्प वृत्तांत उन महाशयोंकी इच्छा नहीं होते हुवे भी सहायताके केवछ उपकारार्थ छोपे गये हैं. मुद्राखयके और दृष्टि दोषके कारणसें जो भूल रहगईहै उसका सूक्ष्म शुद्धिपत्रक ग्रंथमें दाखल किया है. फिर भी कोई भूल रह गई होतो सुज्ञ पाठक वर्गसें प्रार्थना है कि सुधारके बांचे.

सरती किंमतमें ग्रंथको प्रसिद्ध करानेके वास्ते जिन महाशयोंने मदद दीहै उनकी तस्वीर वगैरेह इस ग्रंथमें प्रसिद्ध कर्ताने उन महाशयोंकी केवल कदर बुजनेको प्रसिद्ध साध, अंग्रेसरी धर्भके जानकर जैन बंधुओंकी संगति ठेकर दाखल किये हैं- मेरेपास ऐसी सम्मति मोजूद होते हुए भी चंद जैनवंधुआंने गृहस्थोंकी तस्वीर वगैरेह दाखल करनेमें विरुद्ध उठायाथा. अगर यह बात ग्रंथ प्रसिद्धकर्तीकी मरजीकी थी, परंतु किसीको पुस्तकका अंतराय न होवे इस लिये में लीन तरहके पुस्तक बंधवाये है. (१) मूल ग्रंथ, प्रस्तावना, जन्म चरित्र, और तस्वीर दाखल किया हुवा, संपूर्ण ग्रंथ; (२) और ग्रंथकर्ताकी तस्वीर और मूल ग्रंथ;(?) और मस्तावना, ग्रंथकर्ताका जन्म चरित्र, साधुकी तस्वीरें, गृहस्योंकी तस्वीरें और दंब हत्तांतका अलग ग्रंथ किंगत सबकी एकईन्पिडेगी, जीनको जैसा चाहे वैसा मंगवा **लेवे िकतनेक ग्राहकोंका यह आग्रह है कि हमको तो संपूर्ण ग्रंथ स**ाथही चाहिये इस लिये किसीका दील दुःखी न होवे, ऐसा रस्ता नीकालके उपर मुजिब मैंने व्यवस्था की है. पुस्तक प्रसिद्ध होनेमें ढील होनेसें जो ज्ञानांतराय हुवा है उसकी मैं क्षमा चाहकर आखिर कहताहूं कि इस पुस्त**कर्का** श्रोधनमें, इसकी उमदा इस्ताक्षरसें नकलकरनेमें, प्रस्तावना लीखनेमें, और मूफ वगैरह सुधारनेमें जो किमती सहायता देके श्रीमद विजयानंदसुरिश्वरके जेष्ठ शिष्य श्रीमान् पंडित श्री लक्ष्मीविजयजीके शिष्य श्रीमान् श्रीहर्षविजयजीके शिष्य मुनि श्रीबल्लभविजयजीने जो परिश्रम उठाया है उनको और पंडीतजी अमीचंद्जीको मैं धन्यवाद देता हूं कि उन्होंने गुरु भक्ति और धर्मसेवा निमित्त जैनधर्म और उसके अनुयायी उपर अमूल्य उपकार किये हैं.

श्रीमद् विजयानंदसूरि (आत्मारामजी) महाराजके पाटपर श्रीमद् कमळविजय सूरि महाराज विराजमान हुवे, ऊनकी और इस प्रंथको उपर छिखी मदद देनेवाळे म्रुनिश्री बछम विजयजीकी तस्वीरें दाखल करानेको भी बहुत महाक्योंने जोर दिया, वे तस्वीरें भी उन्हेंकी आज्ञा नहीं होते हुवे भी केवल धर्मसेवा और प्राहकोंकी तीव जीज्ञासाको तृप्त करनेको दाखल की है जिसकी में क्षमा चहाता हुं.

यह ग्रंथ कायदे माफक रजीस्टर करवाया है, और सर्व हक प्रसिद्ध कर्त्तानें अपने स्वाधिन रखा है.

सर्वको आनंद सुख माप्त हो. तथास्तु ! ! !

दासानुदास,

अमरचंद पी॰ परमार.

#### आचार्य श्री १००८ श्रीमद् कमल विजयस्रि.

Rendendendendendendendendendendendende

-363

「日日日月日日日月

श्रीमद्विजयानंद सूरीश्वर (आत्मारामजी) के पाटधारी. मूल-पंजाबी-बाह्मण.-सिरसामें यति किशोरचंदजीके पास रहतेथे. ढुंढक दक्षिा, सं० १९३० में श्री विश्वचंदजीके पास ली. नाम-रामलालजी. संवेगी दीक्षा-अहमदाबादमें-- सं० १९३२. और श्रीमन् आत्मारामजीके बडे शिष्य श्री लक्ष्मीविजयजी (विश्वचंदजी)के शिष्य हुए. पाटण-गुजरातमें पट्टपर बिराजे - सं०१९५७. वचनामृतकी वृष्टी जगह २ कर रहे हैं.

#### ા જેંગા

#### ॥ श्रीपरमात्मने नमः ॥

# उपोद्रघात

विदित होवेकि, इस संसारसमुद्रमें सतत पर्यटन करनेवाले पाणियोंको, जन्भमरणादिक अस्तुग्र दुःस्तोंमेंसे ग्रुक्त करनेवाला, केवल एक धर्मही है- अन्यमतावलंबीयोंके शास्रोंमें भी, ऐसेंदी कहा हुआ है. ऐसा जो धर्म, उसका मूल तो सर्वाशयुक्त दयाही है; दयाकरके धर्मकी माप्ति होती है, और परिपूर्ण धर्मकी प्राप्ति हुए, जीव, मोक्षको प्राप्त होता है. इसवास्ते द्या सर्वोत्कृष्टपदार्थ है. सर्वमतोंवाले दयाका उपयोग करते हैं, परंतु सर्वांश दयाका उपयोग करते नहीं हैं; इसीवास्ते उनको धर्षपदार्थका जैसा चाहिये, वैसा लाभ नही प्राप्त होता है. दयाका सर्वीय उपयोग तो, केवळ जैनदर्शनमंही स्वीकार किया है; तिससेंही जैनदर्शन, धर्मधुरीसर कैंही जाता है. इसवास्ते दयाका सर्वांश उपयोग करना आवश्यक है. क्योंकि, जब दया पदार्थ संगीतयुक्त पालनेमें आवे, तबही तिससें धर्मोपलब्धि होवेः अन्यथा कदापि नही. सर्वमतावलंबि. योंकी दया मान्य है, तथापि उनके समझनेमें फरक होनेसें, वे, श्रेष्ठतापूर्वक दयाका सर्वोश-उपयीग, नहीं करसकते हैं. यह बात, इस प्रथके अग्रेतनव्याख्यानसें सिद्ध हो जायगी; तथा असित्रकृतांगादिवाल्लोंमें भी वर्णन किया है कि,-कितनेक (अन्यधर्मी) कहते हैं, माणी जबतक र्शरीरेमें सुखी दोवे, तबतक उसके ऊपर दया करनी, परंतु जब वह, व्याधिग्रस्तस्थितिमें पीडित होवे, वबतो, चस प्राणीका बभ करके, पीदासें मुक्त करना, सोही दया है. कितनेक कहते हैं कि, सूक्ष्म, अथवा स्यूल जे माणी, मनुष्योंको दुःख देते हैं, उनको मारदेना, यहा दया है. कितनेक यब्रयागादिमें पाणियोंका नाज करनेमेंही धर्मधुरंभरता, और दया मानते हैं.

या वेदविहिता हिंसा नियतासिंमश्चराचरे ॥

अहिंसामेव तां विद्याद्वेदाछमों हि निर्वभौ ॥ इलादि वचनात्.

भावार्थः-इस चराचर जगत्में जो वेदोक्त हिंसा नियत की गई है उसको अहिंसाही जानना चाहियेः क्योंकि, वेदसेंही धर्मकी उत्पत्ति हुई है, इत्यादि

और कितनेक आतिसूक्ष्मादि पाणी, जिसका स्वरूप दृष्टिगोचर नही, उसकी किंचित-बात्र भी चिंता नहीं करते हैं, किंतु केवल स्थूलप्राणियोंके उपरही दया करनेमें दया मानते हैं. ऐसें अनेक प्रकारसें मनःकल्पित दयाका उपयोग, प्रायः अन्यमतावर्ल्ल्वी करते हैं; तथापि, बे, स्वदया ?, परदया २, द्रव्यदया २, भावदया ४, निश्चयदया ५, व्यवहारदया ६, स्वरूपदया ७, अनुबंधदया ८, इत्यादि दयाके जो अनेक भेद जैनग्रंथोंमें सविस्तर वर्णन किये हैं, तदनुसार पटन होके, दयाका स्वरूप, नयशैलीपूर्वक समझते नहीं हैं; यही उनकी मतिमें विश्वम हैं: और ऐसी अमितमतिवाले दर्शनियोंका मत, कदापि शुद्ध नहीं. किंतु, जिस दर्शनमें अपने आत्माका आात्मपणा जानके, पूर्णदयाको अंगीकार करी दोवे, सो तो, एक, श्रीजैनदर्शनही है, जो सर्व लोकको विदित है, और इससें यह धर्म, जगत्में सर्वोत्कट कहा जाता है

इस धर्मके अपेक्षावशसें आचारधर्म, दयाधर्म, क्रियाधर्म, और वस्तुभर्म, ये चार मेद इोते हैं. और दान, श्रील, तप, और भाव, येही चार तिसके कारण है. धनके बलसें दान होता है, गनोबलसें शील पलता है, बरीरबलसें तप होता है, और सम्यग्र्ज्ञानबलसें भावभ-मेकी इद्दि होती है.

भावधर्म, दान झील तपसें अधिक है. क्योंकि, भावधर्मका कारण ज्ञानवल है, जिस-करके वस्तुका स्वरूप जाना जाय सो ज्ञान है. ज्ञानसें जितना आत्मधर्मकी दृदि, और संरक्षण होता है, उतना प्रथमके तीन दान, झील, तप, इनसें नही होता है. इसका कारण यह है कि, नय, निक्षेप, प्रमाण, चार अनुयोगविचार, सप्तभंगी, षट्द्रव्यादि-कका विचार, इत्यादि सर्व, ज्ञानवळकरकेही जीवको परिपूर्ण प्राप्त होता है. श्री द्रावे-कालिक सूत्रमें भी प्रथम ज्ञान, और पीछे किया कही है. "पढमं नाणं तओ दया" इति वचनात्, ज्ञान विनाकी जो किया करनी है, सो भी, छेशरूप प्रायः है; किया ज्ञानकी दासी तुख्य है; ज्ञानी पुरुषकी अल्पक्रिया भी, अत्यंत श्रेष्ठ है. " जं अचाणी कम्मं खवेइ बहुहिं वासकोडिहिं। तं नाणी तिहिं गुत्तो खवेइ ऊसासमित्तेणं " इति वचनात. श्री उत्तराध्ययन सूत्रमें कहा है कि, ज्ञानगुणसंयुक्त जो होवे, उसको मुनि कहना; इससें भी ज्ञानका माहात्म्य कथंचित् अत्युत्कुष्ट माळूम होता है. श्री महानिशीय सूत्रमें ज्ञानको अपतिपाति कहा है. श्री उपदेशमालामें कहा है, ज्ञानकूप नेत्रकरके स्वमवान, ऐसे मुनिको वंदन करना योग्य है.

श्री देवाचार्य, श्री मछवादी प्रभृति आचार्योंने, दिगंवर बौद्धादिकोंका पराजय किया, और यशोवाद पाप्त किया; तथा श्रीमद्यशोविजयोपाध्यायजीने, काशीमें सर्वे गादीयोंका पराजय करके 'न्यायविशारद' की पदवी पाई, सो भी, ज्ञानकाही प्रभाव जानना.

झानविना सम्यवस्व नही रह सकता है, झानविना आहंसा मार्भ नही जाना जाता है, सिद्धांतोक्त सकल कियाका मूल जो अद्धा, उसका भी कारण ज्ञान है. क्योंकि, ज्ञानविना मायः अद्धा माप्त होती नही है, ऐसा जो ज्ञान, उसके पांच भेद हैं. मति, श्रुत, अवधि, मनःपर्यव, और केवल. इन पांचोंमें भी, श्रुतज्ञान सर्वसें अधिकोपयोगि है. श्रुतज्ञान पदार्थ मात्रका मकाशक है, स्वपरमतका परिपूर्ण मकाश करनेवाला भी श्रुतज्ञानही है, अज्ञानरूप अंधकार पटलको दूर करनेवास्ते सूर्य समान है, और दुस्समकाल्लप राहिमें तो दीपक समान है. तथा स्वपरस्वरूपका बोध करा-नेको श्रुतज्ञानही समर्थ है, अन्य चारों ज्ञानसें जाने हुए पदार्थका स्वरूप भी श्रुतज्ञानसेंही कहा जाता है, इसवास्ते मत्यादि चारों ज्ञान स्थापने योग्य है, "चत्तारि नाणाइं ठप्पाइं ठवाणी-जाइं'' इति श्रीअन्नुयोगद्वारसूत्रादिवचनात्। इसवास्ते श्रुतज्ञानही, उपकारक है. क्योंकि, श्रक्तानसेंही उपदेव्ह होता है, श्रुतज्ञानसेंही जुद्धास्मिक परमपदकी माप्ति होती है, इस नास्ते अन्द्रान गडा निमित्त कारण है; अतुद्रानके सुननेसें जीवको शुद्ध स्वरूप विशुद्ध मद्दानकी प्राप्ति होती है, और उससें शुद्धात्माका आचरण आसेवन अनुभव उत्पन्न होता है, सोही परमपद प्राप्ति जाननी अनुतज्ञानके अवण करनेसें जीव, धर्मको विशेषकरके जानता है, विवेकी होता है, दुर्मतिका त्यागी होता है, यावत् मोक्षको प्राप्त होता है. इसवास्ते भुद्रद्वानका आदर, अवश्य करना चाहिये अनुतज्ञानका संयोग होना जीवको अतीव दुर्छभ है.

**युवडानके संयोगसें श्री गौतमस्वामी, सुधर्मास्वामी, जंबूस्वामी प्रभृति बहुत** जीव, संसार समुद्रको तर गयें. और वर्त्तमानकालमें महाविदेहक्षेत्रमें श्री सीमंधरादिक तीर्धकरों-की वाणी सुनके, बहुत जीव, तर रहे हैं. और आगामिकालमें पद्मनाभादि तीर्थकरोंकी बाणी सनके, अनेक जीव, तरेंगे तैसेंही इस भरतादि क्षेत्रमें अद्यतनकालमें भी, जो जीव, भुतज्ञानको मुनेमा, पढेगा, औरोंको पडावेगा, अंतरंग रुचिसें श्रद्धा प्रतीत करेगा, करावेगा, सो, सुरुभगोधि होवेगा, यावत्कमकरके मुक्तिको प्राप्त होवेगा. ऐसे श्रुतज्ञानका मूल, हादभांगी है. तिस श्रुतज्ञानकी वाचना (१) प्रच्छना (२) परावर्त्तना (३) अनुप्रेक्षा (४) और धर्मकथा (५) होती है. सो धर्मकथा, श्री उववाइसूत्रमें चार प्रकारकी कही है माहोपिणी (?) विक्षेपिणी (२) निर्वेदिनी (३) और संवेदिनी (४). जिससें एक तत्त्व, मार्गमें प्रवृत्ति होवे, तिस कथाका नाम आक्षेपिणी कथा है. । १ । जिसमें मिथ्यात्वकी निवृत्ति रोबे, तिसका नाम विक्षेपिणी है. १२। जिससें मोक्षकी अभिलाषा उत्पन्न होवे, तिसका नाम निर्वेदिनी है. । ३ । जिससें वैराग्यभावकी उत्पत्ति होवे, तिसका नाम संवेदिनी है. । ४ । रेसी अतज्ञानरूप कथा, श्री अरिइंत, देवाधिदेव, परमेश्वर, तीर्धकर, सवर्ज्ञ, जीवनमोक्ष, समयसरणमें बैठके "उपन्नेइवा विगमेइवा धुवेइवा " इस त्रिपदी उचारणपूर्वक, द्वाद्श वर्षदाके मध्यमें करते हैं. और तिससें (त्रिपदीसें ) श्रीगणधर, द्वादवांगीकी रचना करते हैं, तिनको मूत्र कहते हैं. तथा तीर्थकरके शासनमें हुए प्रत्येक बुद्ध, चतुर्दशपूर्वधर, दशपूर्वधर अश्वति महान् पुरुष जिन जिन निवधोंकी रचना करते हैं, तिनका भी सूत्र संज्ञा दोनेसे द्वाद-वांगीपेंदी समावेश होता है- क्योंकि, वे सूत्र भी, द्वादशांगीका आश्रय छेकेही, स्थावेर, रचते हैं.

बदुकं भीनंदीवृत्तौ ॥

#### यत्पुनः शेर्षेः श्रुतस्थविरैस्तदेकदेशमुपजीव्य ॥ विरचितं तदनंगप्रविष्टमित्यादि ॥

परंतु गणघरकत सूत्रको, 'नियतसूत्र ' कहते हैं, और स्थविरकृत सूत्रको, 'अनियत ' कहते हैं.।

## उक्तंत्र ॥ गणहरकयमंगकयं जंकय थेरेहिं बाहिरं तं तु ॥ नियतं चंगपविष्ठं अणिययं सुयबाहिरं भणियं ॥ १ ॥

ननवरकुतको अंगप्रविष्ट कहते हैं, और स्थविरकुतको अनंगप्रविष्ट, अर्थात् अंग नादिर बहते हैं; तथा जो, अंग प्रविष्ट है, सो नियक्ष है. क्योंकि, सर्व क्षेत्रोंमें सर्व काल अर्थ वा क्रमको अभिकारकरके ऐसेंही व्यवास्थित होनेसें. और ज्ञेष जो, अंगवाहिर श्रुत है, सो अनियत है। तथा उपनेइवा इत्यादि मातृकापदत्रयमभव, गणधरकृत, आणा-रादि, जो श्रुतज्ञान है, तिसको ध्रुवश्रुत कहते हैं; और जो, स्थविरकृत, मातृकापदत्रय-व्यतिरिक्त, प्रकरणनिवद्ध उत्तराध्ययनादि, अंगवाद्य है, उनको अध्रुवश्रुत कहते हैं. ।

तदुक्तं श्रीस्थानांगवृत्तै। ॥

## गणहरथेराइकयं आएसा सुत्तपगरणओ वा। धुवचळविसेसणाओ अंगाणंगेसु णाणत्तंति ॥

इस अतुतज्ञानके उदेश, समुदेश, अनुज्ञा, और अनुयोग, ये चार भेद होते हैं. सामान्य प्रकारसें कथन करना, को उद्देश; यथा अमुक झास्न, वा अध्ययन, तू पड, विशेष कथन करना, सो, समुदेश; थथा इस शास्त्र, वा अध्ययनको अच्छी तरेसे याद रख, आज्ञा देनी, सो अनुज्ञा; यथा अन्यको पढाव, और सूत्रार्थ कथनरूप व्याख्यान सो अनुयोग. इनका विस्तार श्री अनुयोगद्वार, व्यवद्वारभाष्य कल्पभाष्यादि सूत्रोंमें 🖏 इत्यादि कारणोंसें व्याख्यान करनेमें श्रुतज्ञानही उपयोगि है, अन्य नहीं; अन्य ज्ञानोंको मूक दोनेसें**. इसवास्ते इस समय**में श्रुतज्ञानहीकी रक्षा, और वृद्धि करनी चाहिये. <del>व</del>्यों-कि, इस समयमें श्रुतज्ञानही, हम तुमको आधारमूत है यदि श्रुतज्ञान ज्ञास्त्र न होवे तो, देयगुरुधर्मका बोध होना इस कालमें कदापि न दोवे. इसवास्ते श्रुतज्ञानकी इद्रि, तया रक्षा करनी है, सो धर्मकी वृद्धि और रक्षा करनी है. क्योंकि, इससे अधिक, और कोइ भी धर्मवृद्धि करनेका अत्युत्तम साधन, नही है. इसवास्ते अत्रज्ञानकी बृद्धि और रक्षा करनेके उपाय, तथा तत्संबंधी उद्योगमें, सुज्ञजनोंको कटिबद्ध होके, तन मन और धनसें, कदापि, पीछे नही इटना चाहिये. ज्ञानकी जो इदि है, सो ज्ञानीके ऊपर आधार रखती है; और ज्ञानीकी टुद्धि, ज्ञानकी अपेक्षा रखती है. ज्ञान और ज्ञानीका परस्पर कार्य-कारणभाव संबंध है. इरएक गाममें, इाहरमें, जिलेमें, अयवा देशमें, एक ব্বালী होवे तो, उसके उपदेशसें अन्य कितनहीं जनोंको ज्ञान होता है; और जिनको ज्ञान होता है. वे सर्व, ज्ञानी कहाते हैं. जब ज्ञानीसें ज्ञानका प्रचार होता है, तब ज्ञानी, ज्ञानका कारण, और ज्ञान, ज्ञानीका कार्य होता है. और जब ज्ञानके प्रचारसें ज्ञानीकी टव्दि होती है, तब ज्ञान, ज्ञानीका कारण, और ज्ञानी, ज्ञानका कार्य होता है. यद्यपि ज्ञान और ज्ञानीका, गुण-गुणीभाव संबंध, असंभवी हैं; क्योंकि, ज्ञान और ज्ञानी, अभेद हैं; तिससें कार्यकारणता संभवे नहीं है. तथापि, कर्म सहित जीवको ज्ञानरूप गुपा उत्पत्तिवाला है, तिससे कार्युता संभवे है; और ज्ञानीको कारणता संभवती है. और ज्ञानसें ज्ञानीपणा होता है, तिससें ज्ञानी कार्य है, और ज्ञान कारण है.

इरएक वस्तुकी सिद्धिमें उसके साधनोंकी अवश्यमेन अपेक्षा होती है; जब झानरूप वस्तु सिद्ध करनी होवे, तब तिसके साधन व्याकरण, कोष, काव्य, छंदोसंकार, ज्योतिष, न्याय, धर्म, और अन्य दर्शन विषयक नाना प्रकारके शास्त्र, तथा उन उन शास्त्रोंके अध्ययनका विधि तया श्रवणसननादिककी आवश्यकता है. प्राचीन कार्ड्स विद्वानोंकी (पूर्वाचार्योंकी) स्पर महक्ति अत्युत्कृष्ट होनेसे, वे, हरएक प्रकारकी प्रक्रिया, वृंस्वढाबद, कंठाझ रसते. ये भर्षात बढ़े बड़े सूत्र ममुख दादशांगीपर्यंत कंठाग्र रखते थे, तिस समयमें भी ययापे के नागरी आदि लिपियें विद्यपान थी, तो भी, प्रथोंको लिखके रखनेकी बहुत जकरत. नहीं पडती थी, क्योंकि, वो कालमानही तैसा था, पीछे, कालके प्रभावसें जैसे जैसे मनुष्योंकी स्मरणशक्ति घटती गई, तैसें तैसें झानकी न्यूतता होने लगी जिससें किसी समयमें कितनेक विद्वानोंने इकडे होके, ग्रंथ लिखने लिखडाने मारभ किसे.

इस रीतिके प्रचलित होनेके बाद उसउस समयके श्रेष्ठ पुरुषोंने, किखारीयोंके पाससें अनेक ग्रंथ लिखवायके, उनके बढवढे ब्रानभंडार (पुस्तकाल्य) कराये; जो, अद्याप्ति, प्रायः पाटनादि शहरोंमें देखनेमें आते हैं. यद्यपि पूर्वज पुरुषोंने, ऐसे अनेक भंडाइ करके शुत-बाले मुख्य साधन पुस्तकोंकी रक्षा करी है, तथापि, कितनेडी अपूर्व अपूर्वता पुस्तक, पढ़ते पढ़ते खुते-बाले, और समझने समझानेवालेके अभावसें. नष्ट होगये, और कितनेका पुस्तक, तो, जलिक यांके अगर समझने समझानेवालेके अभावसें. नष्ट होगये, और कितनेका पुस्तक, तो, जलिक यांके प्रमादसें नष्ट होगये, अब जो विद्यमान है, उनमें भी न्युनता होनेका संभव हो रहा है; व्यक्ति, न तो, कोई जैनीयोंमें पटन पाठनका 'कालेज ' (बुडज्जैनशाला) प्रसुख, तो, जलिक दे, और न मातापिता ध्यान देकर पढाते हैं. केवल सांसारिक विद्याक जपरही जोर देते हैं, परंतु यह उनकी बढ़ी भारी मूल है. यदि सांसारिक विद्याके साथही, धार्मिक निद्या भी पहाई जावे तो, योदेही प्रयाससें ब्रानहदि होवे, और भर्मकी भी दृद्धि होवे, तथा अपने संबानोका परलोक भी सुधर जावे. परंतु, मोदक खाने छोडके ऐसा काम कौन करे ? अफ़शोस !!! जैनियोंका उदय, कैसे होवेगा ?

हां ! आजकाल कई लोग नवीन पुस्तक लिखाके भंडार कराते हैं, परंतु वो थी, मझिका-स्थाने मक्षिकावत् जैसा लिखारियोंने लिख दिया, वैसाही लेके स्थापन, करदिया; बुद कौन करे ? हाय ! जैनीयोंमें प्रवादने कैसा घर करदिया ! जो, ज्ञान पढनेकेतरफ रूपालरी नही होने देता है ! ! !

ऐसे ब्रानके अभ्यासके न होनेसें लोगोंमें संस्कृत प्राकृतका बोध घट गया, तो अडू इस समयमें संस्कृत प्राकृतके वोधरहित लोगोको वोध करानकेवास्त देशीयभ पाम प्रय रचता करके, अपनी शक्तिके अनुसार प्रत्येक ज्ञाता पुरुषको अपना ज्ञान प्रसिद्ध करना चचित है,

इसीवास्ते पूज्यपाद श्री श्री श्री १००८ श्रीमद्रिजयानंदसूरी थर (आत्मारामजी) महाराजजीने भव्यजीवोंके उपकारकेवास्ते, अतिश्वय परिश्रम करके, लोक (देश) भाषामें प्रंथोंकी रचना करनी मारंभ करी. जिनमें जैनतत्त्वादर्श, अज्ञानतिमिर मास्कर, जैनमञ्चोत्तरावालि, सम्यनत्वज्ञाल्योज्जारादि कितनेशी ग्रंथ, छप्रकरके मसिद्ध होगये हैं; कितनेक मसिद्ध करनेकेवास्ते तैयार हैं. परंतु, मधम इ.स., 'ताख़ तिर्णव्यमानाद्ध.' नामक ग्रंथको मसिद्धिमें रखते हैं.

इस, प्रंथका नाम यथार्थही गुणनिष्पक्ष है. क्योंकि, जो कोई: तिष्पक्षयाती; इस अंध्रकप प्रासाद(मंदिर)में प्रवेश करेगा, अवश्यमेव वस्तुस्वरूपनिर्णय नाम करेगा इस प्रंथके वनानेलें) प्रेथकारने, कितना परिश्रम उठाया है, सो वांचनेवाले सुज्ञ जन आपही विचार लेवेंगे; इस-बास्ते इस ग्रंथकी महिमा लिखनी योग्य नहीं है- क्योंकि, इस ग्रंथमें ज्ञानगुण है तो, वाचक-बर्ग आपही स्तुति-महिमा करेंगे. क्या फूल किसीको कहता है कि, मेरे वीच छुगंध है !

जैसें राज्यमाहिल आदिके नाना प्रकारकी जडतसें जडे हुए स्तंभ होते हैं, तैसें इस ग्रं-यक्रप प्रासादके अनेक प्रकारके ज्ञानगुणादि रत्नोंसें जडे हुए छतीस (३६)स्तंभ है. जिनमें-

१. प्रथम स्तंभमें पुस्तकसमालोचना, प्राकृतभाषानिर्णय, और वेदबीजक प्रमुखका वर्णन है.

२. दूसरे स्तंभर्मे श्रीमझेमचंद्राचायरुत महादेवस्तोत्रद्वारा ब्रह्मा विष्णु महादेवके इक्षण, और उनका स्वरूप, तथा ठौकिक ब्रह्मादिदेवोंमें यथार्थ देवपणा सिद्ध नहीं होता है, तिसका पुराणादि ठौकिक शास्तद्वारा स्वरूप वर्णन किया है.

३. तीसरे स्तंभमें यथार्थ ब्रह्मा विष्णु महादेवादिरूप देवमें जो जो अयोग्य वातें हैं, इनका व्यवच्छेदरूप वर्णन श्री हेमचंद्रसृरिकृत द्वात्रिंशिकाद्वारा किया है.

४, ५, चौथे और पांचवें स्तंभमें श्रीमद्धरिभद्रसूरिविरचित लोकतत्त्वनिर्णयका मा-पासहित अपूर्व स्वरूप लिखा है, जिसमें पक्षपात रहित होकर देवादिकी परीक्षा करनेका इपाय, और अनेक प्रकारकी स्टष्टि जे जगद्वासा जीवोंने कल्पन करी है, उसका वर्णन है.

६. छठ्ठे स्तंभमें मनुस्मृतिका कथन किया हुवा सष्टिक्रम, और उसकी समीक्षा है-

७, ८. सातमे आठमे स्तंभर्मे ऋगादि वेदोंमें जैसे सृष्टिका वर्णन है, तैसें मतिपादन करके तिसकी समीक्षा करी है.

९. नवमे स्तंभमें वेदके कथनकी परस्पर विरुद्धताका दिग्दर्शन है.

१०. दग्रमे स्तंभमें वेदोक्त वर्णनमेंही वेद ईम्बरोक्त नहीं है, ऐसा सिद्ध किया है.

११. इग्यारहमें स्तंभमें ''ॐभूर्भुचः स्वस्तत्" इत्यादि गायत्री मंत्रके अनेक प्रकारके अर्थ करके, श्रीजैनाचार्योंकी बुद्धिका वैभव दिखाया है.

१२. बारमे स्तंभमें साथणाचार्य शंकराचार्यादिकोंके बनाये गायत्री मंत्रके अर्थोंका समीक्षापूर्वक वर्णन है, तथा वेदका निंदक नास्तिक नही, किंतु वेदका स्थापक नास्तिक है, पेसा महाभारतादिकोंद्वारा सिद्ध किया है.

१३ सें ३१. तेरमे स्तंगर्से छेके इकतीसमे स्तंभपर्धेत गृइस्थके पोडक्ष (१६) संस्का-रोंका वर्णन, श्रीवर्ज्जमानमूरिकृत आचारदिनकर नामा बास्तर्से करा है.

३२० वत्तीसमे स्तंभमें जैनमतकी पाचीनताका, वेदके पाठोंमें गडवड दोगई है तिसका निष्पक्षपाती होनेका, और व्याकरणादिकी सिद्धिका, तथा पाणिनीकी उत्पत्ति प्रभुतिका वर्णन है.

३३. तेतीसमे स्तंभमें जैनमतकी बौद्धमतसें भिन्नताका, पाश्चात्यविद्वानोंभति दितत्रि-साका, और दिमंबरमाने दिवश्विश्वाका वर्णन है. ३४. चौतीसमे स्तंभमें जैनमतकी कितनीक वार्तेपर कितनेही लोक अनेक मकारके विवर्क ऊठाते हैं, उनके उत्तर दिये हैं.

३५. पेंतीसमे स्तंभर्मे शंकरदिग्विजयानुसार, शंकरस्वामीका जीवनचरित्र है.

३६. छत्तीसमें स्तंभमें देदव्यास, और शंकरस्वामीने, जो जैनमतकी सप्तभंगीका खं-बन किया है, उसका वेदव्यास और शंकरस्वामीकी जैनमतानभिज्ञताका दर्शक, उत्तर दिया है. तथा जैनमतवाळे सप्तभंगी जैसें मानते हैं, तैसें उसका स्वरूप, और सप्तनयादिकोंके स्वरूपका संक्षेपसें वर्णन करा है.

ऐसे विचित्र वर्णनके साथ यह प्रंथ भराहुआ है; इसवास्ते निष्पक्षपाती सज्जन पुरुषोंको,अथसें छेके इतिपर्यंत बराबर एकाग्रध्धान रखक इस प्रथको वाचना, और सत्या-सत्यका निर्णय करना उचित है. क्योंकि, पक्षपात करना यह बुद्धिका फल नही है. परंतु तत्त्वका विचार करना, यह बुद्धिका फल है. "बुद्धेःफलं तत्त्वविचारणंचेतिवचनात्."

और तत्त्वका विचार करके भी पक्षपातकों छोडकर जो यथार्थ तत्त्वका भान होवे, इसको अंगीकार करना चाहिये; किंतु पक्षपात करके अतत्त्वका**ही आग्रह नहीं** करना चाहिये.

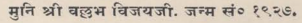
## यतः ॥ आगमेन च युक्त्या च योर्थः समभिगम्यते । परीक्ष्य हेमवद् झाह्यः पक्षपाताग्रहेण किम् ॥ इत्यलम्बद्द पह्नवितेन विद्वद्वर्येषु ॥

भाचार्थः—आगम ( शास्त ) और युक्तिकेद्वारा जो अर्थ प्राप्त होत्रे उसको सोनेके समान परीक्षा करके ग्रहण करना चाहिये; पक्षयातके आग्रह (इठ) से क्या है.॥

का अब सर्व सज्जन पुरुषोंको, मैं, विज्ञाप्ति करताद्दं कि, इस ग्रंथको समाप्त करके, गुरुजी महाराज श्री श्री श्री १००८ श्रीमद्विजयानंदस्री धरजी [आत्पारामजी] महाराज-जीने नकल करनेवास्ते मुजको दीया. विहारादि कितनेहो कार्यके विक्षेपर्ते, नकल पूर्ण होनेमें विलंब हुआ; तथापि, जेरि देनेसें सनखतरा ग्राममें नकल पूर्ण हो गई. तदनंतर सनखतरेसें प्रतिष्टादिसंबंधि कार्यके व्यतीत होए, श्री गुरुजीमहाराजजी इस क्षेत्रमें [गुजरां-वालेमें] सं. १९५३ प्रथम ज्येष्ट सुदि द्वितीयाको पधारे. वाद थोडेही समधमें, अर्थात् संवत १९५३ प्रथम ज्येष्ट सुदि अछ्मीको स्वर्गवास होगए !!! इसवास्ते सम्पूर्ण इस ग्रंथको, वे, आप शुद्ध नही कर सके हैं !! किंतु, मैंने, स्वबुद्ध्यनुसार देखके, शुद्ध करा है. इसवास्ते, इस ग्रंथमें जो कोई अशुद्धतादि दोष रह गया होवे, सो, सर्व सज्जन पुरुष सुधारके बांचे, और क्षमा करें "॥ विस्मृति स्वभावोहि छ्वस्थानामतो मिथ्यादुष्ठ्वतं मोस्त्विति ॥"

श्री वीर संगत् २४२३॥] विकम संवत् १९५४॥ 🖇





जन्म,-वडौदा; ज्ञाति-श्रीमाली; पीता-दीपचंद; माता-इच्छाबाई. दीक्षा, सं० १९४४ में राधणपुर. श्रीमन्महोपाध्याय श्री लक्ष्मीविजयजीके शिष्य – श्री हर्षविजयजीके शिष्य.

पंजाबमें इनके उपदेशसे पुस्तक भंडार, आत्मानंद जैन पत्रिका, आत्मानंद जैन पाठशाला, पाई फंड आदिकी स्थापना हुई पंजाबदेश तीर्थस्तवनावली आदिके कत्ती. इस ग्रंथके संशोधन कत्ती.

#### । श्रीः ।

## ॥ ॐ नमः श्रीपरमात्मने ॥

# श्रीश्रीश्री १००८ श्रीतपगच्छाचार्यश्रीमदिजयानन्द-सूरीश्वरजी प्रसिद्धनाम आत्मारामजी महा-राजजी जैनीसाधुका जन्मचरित्र ॥

1800-80

अगले पृष्ठके ऊपर जो फोटो ( छबि-चित्र ) विराजमान है. वह किनकी प्रतिमूर्सि है ? वह प्रशस्त ललाट, वह अल्गेकिक तेजभरे शांतरूप दीर्घ नयन, किनके हैं ? शरीरमें देवभावका प्रकाश, मुखमंडल्में सर्व जीवोंको अभय करनेवाली अपूर्व शोभा-क्या यह सब स्वर्गीय संपत्, रोगशोकसें भरे हुए मनुष्योंमें पाई जासक्ती है ? पाठको ! यह छवि, ऐसे महात्माकी है, जो जैनीयोंके इस कठोर कुदिनमें डूबते हुये हिंदुधर्ममें अग्रगामी, जैनधर्मको डूबने नही देते थे; जा मनुष्य शरीर घरकरके भी, ऐसे ऊंचे आसनपर आरूढ थे कि, जिसपर साधारण मनुष्योंके चढने-की सामर्थ नहीं है. जो संपूर्ण भारत यावत् विलायत तकमें इस दुषम कालमें सत्य यथार्थ धर्मके एकही उपदेष्टा थे. जिनकी कृपाके विना षड्दर्शनकी व्याख्या इस समयमें बहुत कठिन थी, जिनके दर्शनसें राजा प्रजा धनी निर्धन ज्ञानी अज्ञानी सब अपनेको कृतार्थ मानते थे; यह प्रति-मूर्ति, उनही सर्व पंडितोंके शिरोमणि, सर्वशास्त्रोंके वेचा, परम पुनियोंके मुस्ती, परम ऋषियोंके अग्रेश्वरी, भारतवर्षके अलंकार, जैनधर्माधार, न्यायांभोनिधिश्रीश्रीश्री १००८ श्रीमहिजयानंद-सूर्रीश्वरजी ( आत्मारामजी ) महाराजजीकी है. धर्मात्मन् ! जगतमें कौन ऐसा होगा, जितका हृदय विहानमंडलके आदर्शस्थिल, धार्मिकोंके प्रधान, दयादि गुणोंके पारावार, जैनीयोंके शिरो-भूषण, यथार्थ सत्यका महामुनि श्रीमहिजयानंदमूरीश्वर ( आत्मारामजी ) महाराजजीका वि-शुद्ध चरित पढने सुननेको उत्साहित न होगा ?

मूलक पंजाबके हाबा "सिंधसागर" में दरया "जेहलम" के किनारेपर "पींडदादनखान" नामक एक शहर बसताहै, तिसके पूर्वओर अनुमानसे दो मिलके फासलेपर एक "कल्डा" नामक गाम है. तहां पूर्व काल्में कल्डाजातिके सरदारोंका दिवान "बीबाराम" नामक काझ्यपगोत्रीय "चडधरा कपूर बस क्षत्रिय" था. तिसका पुत्र "रोचिराम" नामसे हुआ. तिसका बडापुत्र "दीवान चंद" था. तिसकी स्त्री "महादेवी" रूपमें देवीके समान थी. तिसकी कूखसे "ल्क्खुमल्ल" - "गणेशचंद" - दोपुत्र, और "हुक-मदेवी" नामक एक पुत्री पैदा हुए. दीवानचंदका छोटाभाई "इयामलाल" था. जिसके "देवीदत्ता" करके पुत्र और "राधा" नामकी पुत्री हुए. और दीवानचंदके दूसरे भाइयोंके बेटे "महेशदास" "प्रभदयाल" " मंगलसेन" हुये. जिनकी सन्तान आत्मारामजीके पितृव्य भाई ( चाचेके पुत्र ) "रामनारायण," "हरिनारायण," "गुरुनारायण" आदि अब बियमान हैं.तात्पर्य आत्मारामजीके

3

परिवारके आठ घर कल्ल्यगाममें पूर्वोक्त परंपराके अब विद्यमान हैं. और ''पत्याल ''गाम जो खुशा-बके पास बसता है, वहां भी ''आत्मारामजी'' के नजदीकके साकसंबंधी कपूरक्षत्रियोंके चालीश घर वसते हैं. (वंशवृक्ष देखो.) '' दीवानचंद '' और उसकी भार्या ''महादेवी'' अपने दोनों पुत्रों और लडकीको छोटी उमरमें छोडकर गुजर गयेथे. इस वास्ते दोनों पुत्र (लक्खुमल गणेशचंद ) और पुत्री (हुकमदेवी) तीनों जने अपने पिताके भाई ( चाचे ) श्यामलाल्लके घर रहतेथे परंत '' श्यामलालकी'' भार्याकी तबियत सखत होनेसे, '' गणेशचंद '' दुःखी होकर कितनेक दिन पीछे बिना कहे, वहांसें चलनिकला; और रामनगरके पास कसबा फालीयेमें आकर थानेदार ( पोलीस ओफिसर ) हुआ. और वहांही '' कवरसेन '' नामके पूरी क्षत्रिय कुंजाहीकी बेटी '' रूपदेवी '' के साथ बिवाह होगया. '' गणेशचंद '' झूरवीर होनेसे बहोत सीपाइयोंके साथ भाइबट्ट आदि नगरोंकी लडाइयोंमें शामिल रहतेथे. कितनेक काल पिछे महाराज ''रणजीतसिंह''-के राज्यमें हरिकापत्तनपर एक हजार घोडेस्वारोंको जानेका हुक्म हुआ. उनके साथ गणेश-चंदकी भी बदली हुई. वहां ( हरिकापत्तनपर ) '' गणेशचंदर्जी '' बहुत मुद्दत तक रहे. इसीवास्ते वहांके '' नंदलाल?'' बाह्रण, और कितनेक ओसवाल्येंके साथ बहुत प्रीति होगईथी. जिससे जब रिसालेकी बदली हुई, तब गणेशचंदजी नोकरी छोडकर वहांही रहगये.

"नंदलाल" त्रासण बडा शूरवीर और डाकू (धाडवी) था.तिसकी संगतसे "गणेशचंदजी" भी डाके डालने लगगये.उनके साथ, और भी आसपासके जौनेकी, लेहरा, गंडीवींड, रूडीवाला, सरहाली इत्यादि गामोंके डाकू मिलजानेसें,सब मिलके डाके डालने लगे.उस समयमें सरहाली गाममें''मूला-मिश्र'' उसका पितामह ( बाबा ) रहता था.उसके तीन बेटे थे.उनमेंसे "वशाखीराम" तो पंडित था, और अमृतसरमें रहता था, और "देवीद्ता" मूलामिश्रका बाप, सरहालीमेंही रहता था. और तीसरा ''आज्ञाराम" जोनेकी गाममें दुकान करता था, और गणेशचंदजीका मित्र, और मेहरवान था, और डाके डालनेमें भी शामिल था. इसी तरह गाम रूडीवालामें " विशनसिंघ" का बाप " कहानसिंध ?? गणेशचंदजीका मित्र रहता था. गणेशचंदजी प्रायःकरके अपने मित्र कहानसिंध-की मुलाकातके वास्ते रूडीवालामें आते जाते थे. वहां ( रूडीवालामें ) लेहरा गामकी एक लडकी " कमों " व्याही थी, और विशनसिंध के घरकेपास रहती थी.इसवास्ते कमों भी गणेशचंदजीको अच्छी तरांह जानती थी, और इसी सबवसे गणेशचंदजीका " लेहरा " गाममें रहना हुआ. क्यों-कि ''राजकुंवर'' नामका क्षत्रिय, टुंकावाली जिल्ला गुजरांवालेका,जीरामें महाराज रणजीतसिंह-जीके तरफसे ठेकेदार हुआ करता था. अपने वतनकी मोहबतसे गणेशचंदजी उससे मिछनेके छिये जीरेकेपास लेहरा गाममें रहने लगे. कमाँकी जान पिछान होनेसे लेहरामें रहना उनको मुश्किल नहीं हुआ, अर्थात थोडेही कालमें बहुत लोगोंसे मोहबत होगई. गणेशचंदजी लेहरा गामसे प्रायः निरंतर राजकुंवरसे मिलनेकेलिये जीरेगाममें आते थे,इस सबबसें जीरेका रहनेवाला ''जोधामलु" ओसवाल, जोकि खानदानी, लायक, और बुजूर्ग था, उसकेसाथ गणेशचंदजीकी मुलाकात हुई. जोधामळका गजकुंवर ठेकेदारके साथ बहुत स्नेह था. राजकुंवरका बेटा "जमीतराय " जीरेमें रहता था, जिसके बेटे '' केदारनाथ '' और '' बद्रीनाथ '' बडे नामी आदमी अब शहर गुज-

#### रांवालेमें विद्यमान है इस सबबसे कितनेही वर्षोंतक जमीतराय, और जोधामछकी संतानका\* आपसमें मोहबतका बरताव रहा-

( ३५ )

भवितव्यताके बशसें''राजकुंवर" और ''जमीतराय" तो अपने वतन चलेगये.और ''गणेशचंद-जी" लेहरा गाममेंही रहने लगे, और वहांही बिकम संबत्१८९३चैत्रशुदि प्रतिपदा गुरुवारके रोज

"श्रीआत्मारामजीका " "रूपादेवी" माताकी कूखसे जन्म हुआ. माता पिताने बाह्मणोंसे पूछके "आत्माराम " नाम रखा.

श्रीआत्मारामजीकी जन्म कुंडली नष्टोद्दिष्टसे ॥

??

٩

80

¢

Ę

९

9

श.के.

હુ.શુ.સૂ.

੨

⁄ ४ मं. वृ.

रा च

ર

इस समय (लेहरागाम) " अतरसिंघ " नामा " सोढी " (शी-खल्लोकोंके गुरू) के ताबेमें था. इस सबबसे सोढी अतरसिंघ, और " गणेशचंदजीकी " आपसमें बहोत प्रीति थी. एक दिन सोढी अतरसिंघने श्रीआत्मारामजीको माता रूपादेवीकी गोदमें देखा, और बुद्धिके प्रभावसे ऐसा निश्चय किया कि, यह बाल्क बडा तेजप्रतापवाला होवेगा. पिछे अतरसिंघ सोढीने कहा कि " इस

बालकके ऐसे सुंदर लक्षण हैं कि, जिससें यह लडका वडाभारी राजा होवेगा ! अथवा ऐसा साधु होवेगा कि, जिसके चरणोंके राजा महाराजा भी सेवक होवेंगे ! और यह लडका किसी तरह भी तुमारे पास नहीं रहेगा. इस लिये यह लडका तुम मुझे दे दो; और मैं इसको अपनी कुल मिल-कतका मालिक करूंगा. ? परंतु माता पिताने यह बातको स्वीकार नहीं किया. तथापि सोटी अतरसिंघके दिलसें यह बात दूर नही हुई, बलकि निरंतर इसही बातका ख्याल रखता रहा, और श्रीआत्मारामजीसे बहुत प्यार करता रहा. ठेकेदार राजकुंवरके वतन पहुंचनेसे गणेशचंदजीके भाई लक्खुपछ और चाचेके पुत्र देवीदत्तामछको गणेशचंदजीका पता बहोत कालके पीछे मा-तूम होनेसे दिल खुश होगया. और उसी बखत अपने भाई "गणेशचंदजी ? को अपने वतन ले जानेकेलिये आये. अपने भाई गणेशचंदजीको देखतेही बहुत खुश होगये.

## दोहा-पाया अतिहि बियोगसे, जसतन डुःख भरपूर ॥ फिर मिलनेसे वोही तन, पावे सुख भरपूर ॥ १॥

गणेशचंदजीकी गोदमें छोटी उमरवाले बडे तेजवाले अपने भाईके पुत्र श्रीआत्मारामजीको दे-सके बहुतही प्रसन्न हुये. और दोनों भाइयोंने अपने भाई गणेशचंदजीको अपने वतन लेजानेके वास्ते बहुत मेहनत की; परंतु इस देशकी मोहबत, और दाना पानीने गणेशचंदजीको किसी तरह भी जाने न दिया. इस वास्ते लाचार होके कितनेक दिन वहां रहके अपने वतनको चलेगये. और चलनेके समय अपने भाईके पुत्र श्रीआत्मारामजीका नाम, "दित्ता " रखगये. और कहते गये कि, "इस बालकका अच्छी सरह ख्याल रखना. " "रत्नंयत्नेनरक्षयेत् " भावार्थ-रत्नकी यत्न

<sup>\*</sup> विक्रम संवत् १९३७ में जब श्रीआत्मारामजी महाराजजीका चौमासा शहेर गुजरांवालेमें था, तब जोधामछकी संतानके राधामछ और हरदयालमछ श्रीमहाराजजीके दर्शनकेवास्ते गये थे, तब पिछली मुलाकतके सबबसे जमी-तराय, उनसे बहोत महोबतसे मिला था. वलकि देशाचारके अनुसार राधामछके बेटे ईश्वरदास और बशाखीमछके पुत्र हरदयालमछ को कपडे और मिठाई वैभेरह दी थी.

पूर्वक रक्षा करना चाहिये. तब मातापिताने भी ''दित्ता"नाम स्वीकार कर लिया. और उस दिनसे '' श्रीआत्मारामजी '' '' दित्ता '' के नामसे प्रसिद्ध हुवे.

कितनेक काल्टपीछे छेहरा गाममें व्यवहाराभावसें गणेशचंदजी अपनी भार्या रूपदेवीको और दित्ताको लेकर आनंदपुर माखोवाल कीर्चिपुरमें, जहां सोढी अतरसिंघ रहता था जा रहे; और सोढी अतरसिंघने वडी खुशीसे गणेशचंदजीको अपने सीपाइयोंमें नौकर रखे. और पशुयोंके घास चारेकी जमीन ( चरागा-बीड ) के रक्षक ठहराये. और अतरसिंघ सोढी निरंतर दिता (श्री-आत्मारामजी ) को लेनेके ख्यालमेंही रहा. इसी सबबसे कितनेक दिनोंपिछे सोढी अतरसिंघने, गणेशचंदजीको अपनी जमीनमें बाझणोंकी गौयां चरने देनेके तोहमतसे तकसीरवार ठहराकर, पेरोमें बेडी पहनाकर कहा कि, " जो तूं अपने पुत्र आत्माराम ( दित्ता ) को मुझे देवेगा तो, मैं तुजे छोडूंगा; अन्यथा किसी प्रकारसे भी तेरा छूटकारा न होवेगा. " परंतु गणेशचंदजी जोरावर होनेके सबबसे अवसर देखके बेडीको तोडके अपनी भार्या रूपदेवी और पुत्र दिचा(आत्माराम)-को लेके रातके बखत भागगये, और रुडीवाला गाममें आ रहे. यहां, गणेशचंदजीकी भार्या रूपा-देवीसे दूसरा पुत्र पैदाहुआ. अनुमान चार वर्ष वहां रहके कितनेही आदमियॉके और सावण बा-द्वाण तथा जोधामछ वगैरहके कहनेसे फिर लेहरा गाममें चलेआये. और लेहरा गाममें खेतीका काम करके अपना गुजारा करते रहे, और जोधामछक्ती मोहबतसे अमन चैन लडाते रहे.

अब इस बसत पिछला जमाना ( शिखेसाई जमाना ) फिरगया था, और सरकार महाराणी विक्टोरीयाका अमल होगया था, जिससे हरतरहका आराम हुआ; और देशकी ठीक ठीक सारवार होती रही. न्यायके सबबसे मानो बकरी और सिंह एक घाटपर पानी पीने लगे, अर्थात् छोटे बडे सबको अदल इनसाफ मिलता रहा, सुसाफर निडर होके रस्तेपर चलने लगे थे; कोई नहीं पूछस-कता था कि तेरे मुखमें कितने दांत है. सोना उछालता चलाजावे,न चोरका डर,न डाक्रूका डर रहा था. क्योंकि, सबके सिरपर अंग्रेजी राज्य प्रतापका ऐसाही डर घूम रहा था. परंतु:---

## दोहा-होणहार हिरदे वसे, विसर जाय सुद्ध बुद्ध ॥ जो होणी सो होत है, वैसी उपजे बुद्ध ॥ १ ॥

इस कहावत मुजब ऐसे नाजुक बखतमें गणेशचंदजी आठ आदमीयोंके साथ मिलकर फिर डाका डालना शुरु किया. परन्तु आखर उसको इस पापका फल मिला सो यह कि,पकडे गये. कहावत भी है कि "सो दिन चौरके और, एक दिन साधका."इस अपराधमें अदालतसे दश वर्षकी कैंदकी सजा पाई और केदियोंको आग्रेके किल्लेमें भेजनेका हुकम हुआ.चलते बखत गणेशचंदजीने अपने पुत्र दित्ता ( आत्माराम ) को जोधामळ ओसवालको सोपकर कहा कि, " इसकी सार संभाल रखना क्योंकि यह तुद्धाराही पुत्र है, इसवास्ते इसको सांसारिक विचा पढाना, जिससे यह व्यापा-रादि करके अपना गुजारा करता रहे, बहुत क्या कहुं मैं इसको तुमकोही सोंपताहुं, इसका नफा नुकसान तुमोरेही अखतीयार है." जोधामळने रुदन करके कहा कि,

जुदाई तेरी किसको मंजुर हैं; जमीन सख्त और आसमान दूर हैं. परंतु कमोंके आगे किसीका भी जोर नहीं चलता हैं:----

## हरो वरो बह्न विवाह कर्त्ता, वैश्वानरो आहुतिदायकश्च ॥ तथापि वंध्या गिरिराजपुत्री, न कर्मणः कोपि बळी समर्थः ॥ १ ॥

भावार्थ इसका यहहूँ--महादेव जिसका पति, साक्षात ब्रह्माजीने जिसका विवाह किया, जिसके विवाहमें साक्षात् अग्नि देवताने आहुति दी, ऐसी पार्वती भी वांझ रही. इसवास्ते कमोंसे कोई भी अधिक बलवान समर्थ नहीं है-इसवास्ते इस बातमें हमारा कोई भी जोर नहीं चलता है और इस लडकेकी बाबत जो तुम कहते हो, सो तो परमेश्वर जानते हैं, मुझको यह अपने दोनो लडकोंसे अधिक प्यारा है." इत्यादि कितनीक बातें करके गणेशचंदजी तो चलेगये और आग्नेके किल्लेमें-ही अंग्रेजोंके साथ लडाई करते हुए, आपसमें गोली लगनेसे गणेशचंदजी स्वधामको पहुंचगये !!! अब आत्मारामजी जोधामल्लके घरमें उनके पुत्रोंकी तरह पलने लगे, और जोधामल्लने भी अपने आपको सञ्चा धर्मपिता प्रमाणित किया, और अपने बचनको पूरा कर दिखलाया. और अपने छोटे पुत्र " रलाराम " के साथ हिंदी इलम सिखलाया. इसवास्ते " आत्मारामजी " भी, जोधामल्लको जपने पिता मानते थे. और जोधामल्लका बढा पुत्र " वधावामल्ल " आत्यारामजीसे बहुत भाईओंसे भी अधिक प्यार रसता था. इसवास्ते घरकी खियां भी, अपने लडकोंबालोंसे भी ज्यादा प्यार रखती थी; परंतु जोधामल्लके छोटे भाईका नाम, दित्तामल्ल होनेसे आत्माराम-जीका तूसरा नाम दित्ता बदलके, " देवीदास " रखदिया था.

#### जिनदिनोंमें देवीदास ( आत्मारामजी ) जोधामछके घरमें पछतेथे, उस वखत जोधामछ, और तिसका परिवार, और जीरेके रहीस सब ओसवाल, ढूंढक मत\* ( स्थानकवासी ) को मानतेथे.

\*दृंढकमतकी उत्पत्ति इस प्रकारसें है.—गुजरात देशके अहमदावाद नगरमें एक लौंका नामका लिखारी यतिके उपाश्रयमें पुस्तक लिखके आजीविका चलाताया. एक दिन उसके मनमें ऐसी बेइमानी आई जो एक पुस्तकके सात पाने विचमेंसे लिखने छोड दिये. जब पुस्तकके मालिकने पुस्तक अधूरा देखा, तब लौंके लिखारीकी बहुत निंदा की और उपाश्रयसे निकाल दिया, और सबको कह दियाकि, इस वेइमानके पास कोई भी पुस्तक न लिखावे.तब लौंका आजीविका भंग होनेसे बहुत वु:खी हो गया. और जैनमतका बहुत देवी बनगया. परंतु अहमदावादमें तो स्रोंकेका जोर चला नहीं. तब वहांसे (४५) कोशपर लींबडी गाम है, वहां गया. वहां लैंकिका संबंधी लखमसी बनिआ राज्य-का कारभारी था, उसे जाके कहाकि, '' भगवान्का धर्म लुप्त हो गयाँहे, मैने अहमदावादमें सच्चा उपदेश किया था.परंतु छोकोंने मुजको मारपीट के निकाल दिया; यदि तुम मुझे सहायता दो तो, मैं सच्चे घर्मकी प्ररूपणा करू." तब छलमसीने कहा, " तूं लींबडीके राज्यमें बेधडक तेरे सच्चे धर्मकी प्ररूपणा कर, तेरे सानपानकी खबर में रखुंगा. " तब लैंकिने संवत् १९०८ में जैनमार्गकी निंदा करनी शुरू करी. परंतु २६ वर्ष तक किसने भी इसका उपदेश नहीं माना. संबद् १५३४ में भूणा नामा बनिया लैंकिको मिला, उसने लैंकिका उपदेश माना, लैंकिके कहनेसे बिना गुरूके दिये अपने आप बेष धारण कर लिया; और मुग्ध लोगोंको जैनमार्गसे अष्ट करना शुरू किया. छौंकेने ३१ शास्त्र सच्चे माने. व्यवहार सूत्रको मान्य नहीं किया. जिसका सबब यह है कि व्यवहार सूत्रमें लिखाहै कि, '' तीन वर्ष दीक्षापर्यायवाले साधुको आचारप्रकल्प नामा अध्ययन पढाना कल्पता है, एवं चार वर्ष पर्यायवाले साधुको सूयगडांग पांच वर्ष पर्यायवालेको दशाश्चतस्कंथ----कल्पसूत्र ( ब्रहत्कल्प ) व्यवहारसूत्र, विक्रष्ट वर्ष पर्यायवालेको अर्थात् छ वर्षसे लेके नव वर्ष पर्यंत पर्यायवालेको ठाणांग-समवायांग, दृश वर्ष पर्याय-वालेको भगवतीसूत्र, एकादश वर्ष पर्यायवालेको खुडियाविमाण पविभत्ति-महछिया विमाण पविभत्ति-अंगचूलिया—वंगचूलिया—विवाह चूलिया, द्वादश वर्ष प्यायवालेको अरुणोववाए-गरुलोववाए-धरणो

इसवास्ते आत्मारामजी भी जोधामछ आदिके साथ ढूंढक साधुओंके पास जाने लगे और ढूंढक-मतको मानने लगे. '' जवारमछ " नामक ओसवालके पाससे इंटकमतका सामायिक पडिक्रमणा सीखा और नवतत्व छवीसद्वार आदि वोल विचारोंको भी याद किये. विकम संवत १९१० में "गंगाराम-जीवणराम " ढूंढकमतके दो साधुओंने जीरामें चौमासा किया. तब जवारमछ दु-ग्गडके, और पूर्वीक्त साधुओंके उपदेशसे '' श्रीआत्मारामजी '' इस असार संसारसें विरक्त हुएँ: और साधु होनेका निश्चय किया. इस बातकी खबर इनकी माता '' रूपादेवी '' जो कि लेहरा गाममें रहती थी उसको हुई: तब वो अपने पत्रके पास आके बहुत रुदन करके पुत्रको साधु होनेके वास्ते मना करने लगी, परंतु श्रीआत्मारामजीने माताजीको शांत करके मीठे बचनोंसे कहा कि, " हे माताजी ! आप मुजे खुशीसे रजा दीजिये, जिससे मेरा साधुपणा आपके आशीर्वादसें पूर्ण होवे." तब माताजीने गट्गट् स्वरसे कहा कि, " हे पुत्र ! तेरे पिताजी तुजको जोधामछजीको सौंप गयेहें, इसवास्ते अपने धर्मपिता जोधामछजीकी आज्ञा तुजको लेनी चाहिये, और जो कुछ वे फरमावे, वो तुजको करना चाहिये. मेरे तरफसे वे मालिक है." माताजीका ऐसा कथन सुनके श्रीआत्मारामजीने वडी खुशीसे अपने धर्मापता जोधामछसे आज्ञा मांगी. तब जोधामछने कहा कि, '' तू मेरा धर्मपुत्रहै, मैने तुजको बाल्यावस्थासेपाला है,इसवास्ते मैं अपने सारे धनका तीसरा हिस्सा तेरे नामका सरकारमें लिखादेता हुं, और तेरा विवाह भी वडी धामधूमसे मैं आप करूंगा. किसीके बहकानेसे मत भूल.<sup>78</sup> यह कहकर जोधामछ श्रीआत्मारामजीको प्यारसे छातीके साथ लगाकर बहुत रोया, तब श्रीआत्मारामजी अपने धर्मपिता जोधामळके सामने कुछ भी जवाब न दे सके; क्योंकि श्रीआत्मारामजी बहुत नरम दिलके, और विनयवान् थे.

ववाए—वेसमणोववाए–वेलंधरोववाए, त्रयोदश वर्ष पर्यायवालेको उठ्ठाणसुए-समुठ्ठाणसुए-देविंदोववाए-मागपरियावणियाए, चलदह वर्ष पर्यायवालेको सुभिणभावणा, पंदरह वर्ष पर्यायवालेको चारणभावणा, सो-छां वर्ष पर्यायवालेको तेअनिसग्ग, सप्तदृज्ञ वर्ष पर्यायवालेको आसीचिसभावणा, अठारह वर्ष पर्यायवालेको दिठ्ठीविशभावणा, ऐकोनवीस वर्ष पर्यायवालेको दिठ्ठिवाऐ, बीश वर्ष पर्यायवालेको सर्वश्रुत, पढाना कल्पताहै. " यदि जो लौंका व्यवहार सूत्रको मान्य करता तो, स्ववचन व्याचातरूप दूषणसे वज्रोपहत तुल्य होजाता. क्योंकि, वो आप विना साधु हुयेही ज्ञास्त पढतारहा, और भूणा वगैरहको भी पढाया. इसी सबबसे अयतनकालमें भी कितनेक जैनाभास ग्रहस्थीयोंको पूर्वोक्त शास्त्र पढाते हैं. परंतु यह आश्चर्य है कि, लौंकेने तो प्रथमसेही व्यव-हार सुन्नको जलांजलि देदी थी. इस वास्ते वो तो प्रथग्ही रहे! ! परंतु जो लोक व्यवहारसून्नको मानते हैं, और फिर गृहस्थीयोंको पूर्वोक्त पाठ लोपके शास्त्र पढाते हैं, उनकी कितनी भारी बेसमझ है ! इस बातकी परीक्षा करनी हम उनकोही सपुर्व करते हैं.अफशोश !! लैंकिने जो(३१)शास्त्र मान्य रखे उनमें भी,जहां जहां जिन प्रतिमाका अधिकार है, तहां तहां मनःकल्पित अर्थे कहने लग गया. इसी तरह कितनेही लोगोंको जैनमार्गसें अष्ठ किया. विक्रम संवत् १८६८ में रूपजी नामा भूणेका शिष्य हुआ, उसका शिष्य संवत् १६०६ में वरसिंह हुआ, तिसका शिष्य संवत् १६४९ में माघ सुदि त्रयोदेशी गुरुवारके रोज पहर दिन चढे जसवंत हुआ, उसके पीछे बजरंगजी हुआ ( जो संबत् १७०९में लुंपकाचार्य कहाया.)वजरंगजी की दीक्षा पीछे सुरतका वासी वोहरा वीरजीकी बेटी फूलांबाईके गोदपुत्र लदजीने दीक्षा ली. दीक्षा लेनेके पीछे जब दो वर्ष हुए, तब दरावैकालिक शास्त्रका टवा ( भाषारूप अर्थ ) पढा तब अपने गुरूको कहने लगा कि, '' तुम साधुके आचारसे भ्रष्ट हो; '' इत्यादि कहनेसे गुरूके साथ लडाई हुई. तब लुंपकमत, और लैंकिमतके अपने गुरूको त्याग दिया. और थोभणरिष-सखीयोजीको बहकाके अपने साथ छेके, अनुमान संवत् १७०९ में स्वयमेव कलिपत वेष धारण करके साधु बनगया, और मुखपर कपडा

पूर्वोक्त हकीगत गंगारामजी और जीवणमछजी साधुओंने सुनकर जोधामछके छोटे भाइ दित्तामछको जिसका धर्ममें बढाही राग था, कहा कि, '' आप अपने बडे भाईको समझाकर आ-त्मारामजीको साधु होनेकी आज्ञा दिल्ला देवें.'' दित्तामछके आग्रहसे, और श्रीआत्मारामजीकी वृत्ति सर्वथा संसारमें पराङ्मुख देखनेसे, अंतमें जोधामछने भी लाचार होकर आज्ञा दे दी. और कहा कि, ''हे पुत्र ! चिरंजीव रहीयो ! और '' श्रीजैनमत '' का खूब उचोत करीयो '' ! वृद्धोंके बचन कैसे फलप्रदाता हे !! कि जोधामछके इस आशिर्वादने थोडेही काल्टमें क्या असर दिख-लाया ! जोकि इस बखत स्वप्नमें भी ख्याल नहीं था.

चौमासे बाद मगसर वदि एकमके दिन '' मन सूरदेवा ?' गाममें साधुओंके साथ श्रीआत्माराम-जी जा रहे. वहां जीराकी बाईयोंके साथ श्रीआत्मारामजीकी माता भी रुदन करती हुई आई. तब साधुओंने तिसको बहुत अच्छी तरांह समझाई. और पूछा कि, '' माई! ते रे पुत्रका नाम ''दित्ता'' है ? वा '' देवीदास '' है ? वा ''आत्माराम'' है ? क्योंकि, छोक इसको कितनेही नामोंसे बुछाते हैं. हम इसका कौनसा नाम रखे ? '' माताजीने कहा कि, '' महाराजजी ! इसका असळी नाम तो '' आत्माराम '' ही है, और रोष पीछेसे कल्पना करे हुये है.'' तब साधुओंने कहा कि, ''हम तो पहिछाही नाम अर्थात '' आत्माराम '' ही रखेंगे, '' तबसे श्रीआत्मारामजीका यही ( आ-त्माराम ) नाम प्रसिद्ध हुआ और कम करके '' मालेर कोटला '' में पहुंचे. जहां मगसर सुदि पंचमीके रोज बडी धामधूमसे '' जीवणरामजी '' गुरुके पास ढूंढक मतकी दीक्षा ली.

श्रीआत्मारामजीकी बुद्धि बहुत तीव्र, और निर्मल थी,परंतु उनके गुरु अधिक पढे हुये न होनेसे

बांधलिया. और लौंकेसे विलक्षणधी मत निकाला. लवजीके चेले सोमजी तथा कहानजी हुये. तथा लुंपकमति क्रुंबरजीके चेलेधर्मसी--श्रीपाल--अमीपालने भी गुरूको छोडके, स्वयमेव पूर्वोक्त आचरण किया. तिनमें धर्मसीने आठकोटी पद्यरूखाणवका पंथ चलाया, जो गुजरात देश प्रांत काठियावाडमें प्रसिद्ध है.

लवजीके चेले कहानजीके पास एक धर्मदास नामका छींपा दीक्षा लेनेको आया, परंतु कहानजीका आचार उसने अष्ट जाना, इस वास्ते वह भी मुहको पटी बांधके,स्वयमेवही साधु बनगया. इन सबका रहनेका मकान टूंढा अर्थात् फूटा हुआथा, इस वास्ते लोकोंने दूंढक नाम दिया. केई टूंढक लोक कहतेहैं कि—

#### टूंढत ढूंढत ढूंढ फिरे सब वेद पुरान कुरानमें जोई ॥ ज्युं दधिसेती मख्खण ढूंढत त्युं हम ढूंढियाका मत होई ॥

परंतु यह बात छोकोंको भरमानेके वास्ते खडी की है, क्योंकि इन ढूंढकोकी पटावलीयोंमें पूर्वोक्त लेख है नहीं. अस्त तुष्यंतु दुर्जना: तथापि इस पूर्वोक्त ढुंढकोंके कथनसे भी यही सिख होता है कि यह ढूंदकमत जैनशास्तानु-सार है नहीं तथा एक यह भी आश्चर्य है कि जो जो अनिष्टाचरण ढूंढकोंमें प्रचलित है सो न तो वेदमें है,न पुरानमें हे, और न कुरानमें है तो इन महाशयोंने अपना माना अनिष्टाचरण किस पातालसे निकाला डोवेगा ! तथा वेद पुरान कुरानके माननेवालोंने जरूर इन ढूंढकोंसे पूछना चाहिये कि '' महाशयों ! वेद पुरान कुरानका नाम लेके अपने मतकी सिद्धि करनी चाहते हो परंतु अपना अनिष्टाचरण वेद पुरान कुरानमेंसे निकाल देवोगे ? ''कहापि न निकलेगा. धर्मदास छीपेका चेला बन्नाजी हुआ, उसका चेला भूदरजी हुआ, उसके चेले रघुनाथ-जयमल्लजी-गुमानजी हुये; इनका परिवार प्रायः मारवाडदेशमें है. रघुनाथके चेले भीषमने तरापंथी मुहबंघेका पंथ चलाया.

छवजीका चेळा सोमजी, तिसका चेळा हरिदास, उसका चेळा हंदावन, उसका भवानीदास, उसका मळूकचंद उसका महासिंह उसका खुशालराय उसका छजमल उसका रामलाल उसका चेळा अमरसिंह, इनके परिवारके साधु प्राय: पंजाब देशमें है.

"काशीराम" नामक एक इंडक आवकके पास "श्रीआत्मारामजी" ने " उत्तराध्ययन " सूत्रके कितनेक अध्ययनोंका पठन किया. और दीक्षा लिये बाद पंदरह दिनोंमेंही व्याख्यान करने लग गये, कितनेही दिनोंबाद गुरुके साथ विचरते हुये ''सरसा-राणीया''गाममें गये और संवत्१९११ का चौमासा वहांही किया, वहां मालेरकोटला निवासी ''खरायतीमछ" नामक बनिया, दीक्षा ले-कर श्रीआत्मारामजीका गुरुभाई बना, जो कि इस बखत मुलक गुजरात, जिल्ला काठीयावाडमें प्रायः विचरते हैं. जिनका नाम ढूंढकमत परित्याग करके संवेगीपणा अंगीकार किया, तब सदरुने "श्रीखांतिविजयजी " दिया है, इन महात्माने कितनेही वर्ष हुए षष्ठ षष्ठ ( बेले बेले-देा उपवास ) पारणा करना शुरु किया है, जो अबतक वृद्धावस्था है, तो भी कियेही जाते हैं. ( छबी देखो ) राणीयामें श्रीआत्मारामजीने वृद्ध पोसालीय तपगच्छके "रूपऋषिजी" के पास " उत्तराध्ययन " मूत्र पठन किया वहांसे यमुना नदीपार " रुडमछ " साधुकेपास पढनेके लिये गये, और उनके पास '' उववाई '' सूत्र पढा. वहांसे दिछी होके '' सरगथल '' गाममें गये, और संवत् १९१२ का चौमासा किया, वहां "श्रीआत्मारामजी " के दादा गुरु "गंगारामजी " काल धर्मको प्राप्त हुये चौमासेबाद गुरु और गुरुभाईके साथ विचरते हुये " जयपुरमें गये, वहां " अमीचंद " नाम ढूंढक, जो कि उस बखत ढूंढकोंमें श्रुतकेवली कहाता था, तिसकेपांस "श्रीआत्मारामजी " ने "आचारांग " सूत्र पढना प्रारंभ किया, जयपुरके ढूंढकछोकोंने श्री आत्मारामजीको कहा कि "तुम व्याकरण मत पढना, यदि पढोगे तो तुमारी बुद्धि बिगड जायगी."(अब भी ढूंढक मतवालेका यह प्रथम प्रायः मंतव्यहै.)सत्यहे-

दोहा-रत परीक्षक जानीये, ज्हौरी नाहिं चमार ।

पंडित तत्त्व पिछानीये, नाहिं जट्ट गमार ॥

श्रीआत्मारामजीको पूर्वोक्त शिक्षा देनेवाले ऐसे मिले कि, जिनोंने विद्या कल्पवृक्षकी जड काटडाली! विद्यालाभरूप अमृत मेघवर्षण समान जो अवस्था थी उसमें आगकी वर्षा भई !! क्योंकि उस समय "श्रीआत्मारामजी" की ऐसी शक्ति थी कि, जिससे निरंतर तीनसौं श्लोक कंठाग्र कर सकते थे, परंतु यह उत्तम समय, पूर्वोक्त आभास हितकारीयोंके उपदेशसे नि-ब्फल गया. अफशोस !! ऐसे हितकारीयोंसे तो पंडित शत्रुही श्रेष्ठ है.

यतः ॥ पंडितोपि वरं शत्रु, ने मूर्खो हितकारकः ॥

वानरेण हतो राजा, विम चौरेण रक्षितः ॥ १ ॥

पंडित शत्रु तो श्रेय है, परंतु हितकारी मूर्ख अच्छा नहीं है; वानरने राजाको मारा, और बाह्यण चौरने उसको बचा छिया.\*

\* भावार्थ इसका यह है कि-किसी एक नगरमें कीसी राजाके पास कोई मदारी वानर नचाने लगा. उस वानरकी चपलता देखके राजा ख़रा होकर मदारीसे कहने लगा, "जो तेरी मरजीमें आवे,सो तूं मेरेपास मांग ले; परंतु यह वानर तूं मुजे दे दे." मदारीने बहुत ना कही,परंतु राजहठ जोरावर है राजाके पास किसीका जोर नहीं चलताहै. लाचर होकर मदारिने वानर दे दिया.राजाने उस वानरको अपना पेहरेगीर बनाया,और हाथमें तल्वार देके,उस-को अपने पल्यंक(पलंग)के पांवेके साथ बांध दिया एकदिन ऐसा हुआ कि राजा सोताहै,वानर पहरा देताहै,इतनेमें पक सर्थ राजाके पल्यंकपर छतके साथ जाता है, उसकी छाया राजाके शरीर पर पडी,उस टायाको देखके मूर्खी?

श्री आत्मारामजी जयपुरसें अजमेर गये.वहां ''लक्ष्मणजी''''देवकरणजी''और ''जितमछजी'' वगेरह हूंढक साधुओंके पास कितनेक शास्त्र पढे.वहांसे फिर अमीचंदके पास पढनेके लिये "जय-पुरमें" आये और संवत् १९९३ का चौमासा वहांही किया. वहांसें विहार करके "नागोर" (मार-वाड ) राहेरमें गये, और " इंसराज " नामा श्रावकके पास " अनुयोगदार " शास्त्र पढे. वहांसें "जोधपुर" जाके "वैद्यनाथ " पटवा ओसवालके पास विद्याध्ययन किया, "वैद्यनाथ"व्याकरण पटना अच्छा मानतेथे, और भाष्यकार टीकाकार आदिकोंके कथनको बहुत प्रमाणिक, और सत्य गिनतेथे. इस वास्ते उन्होंने '' श्रीआत्मारामजी " को कहा कि '' आप व्याकरणादि पढने-के पीछे,शास्त्रोंकी भाष्य टीका बगेरह पढो तो आपकी बुद्धि सफल होवे. ?? परंतु प्रवीक्त असत्यो-पदेशके अजीर्णसे, और स्वोपार्जित ज्ञानावरण कर्मके प्रबलसे, '' श्रीआत्मारामजी '' को '' वे-**यनाथ "के वचनामृतकी रुचि हुई नहीं. वहांसें विहार करके शहर "पा**रुं। " (मारवाड) वगैरहमें होके ''नागोर'' गये, और संवत् १९१४ का चौमासा वहां किया. इस चौमासेमें श्रीआत्मारामजी-ने इंडकोके श्रीपूज्य ''कचोरीमछ" के पास, और ''नन्दराम" ''फकीरचंदजी''वगैरह साधुओंके पास " मयगडांग " " प्रश्नव्याकरण " "पत्नवणा" " जीवाभिगम" आदि शास्त्रोंका अभ्यास किया. उस समय फकीरचंदजीके पास''हर्षचंदु''नामा एक शिष्य ''सिध्य हैम कौमुद्री'' (चंद्रप्रभा नामका जैन व्याकरण) पढताथा.जिससें फर्कारचंदजीने श्रीआत्मारामजीको कहा कि, ''तुमारी बुद्धि बहुत निर्मेल है, इस वास्ते तुम मेरे पास चन्द्रप्रभा पढो,तुमको जलदी आजावेगी."परंतु उस वखत श्रीआत्मारामजीको पूर्वोक्त कर्म रोगसें,फकीरचंद्जीका पूर्वोक्त वचनामृत भी रुचा नहीं. चौमासे बाद्श्री आत्मारामजीने विहार करके ''मेडता'' ''अजमेर'' ''किसनगढ'' ''सरवाड''वगैरह शहरोमें थोडा थोडा काल व्यतीत किया,जिनमें "उत्तराध्ययन" "द्रावैकालिक" " सूयगडांग" " अनुयोगदार " "नंदी" हंढकोका "कल्पित आवश्यक" और "बुहत्कल्प" वगैरह शास्त्र कंठाग्र किये. अनुमान दश हजार श्ठोक श्रीआत्मारामजीने कंठाग्र किये. संवत् १९१५ का चौमासा रोमणि वानर, तलवार लेके सुर्पकी आंतिसें राजाके शरीर पर घाव करने लगा. उस अवसरमें उसी नगरका रहने-वाला कोइक विद्वान, जन्मका दरिद्री, अन्य व्यवहारामावसें अपनी स्वीकी प्रेरणासे चौरी करनेके वास्ते गया. वह प्रथम किसी वेज्यांके चरमें गया. वहां देखता है कि, वेज्या किसी कुष्टीके साथ विपय सेवन कर रही है. देखके वि-चार करने लगा कि,''हा ! जिस पैसे वास्ते ऐसे कोडीके साथ भी यह रमण होती है ! इस वास्ते इसका पैसा मुझको लेने योग्य नहीं है''—–पीछे वहांसें निकलके एक लक्षाचीशके वहां गया.वहां देखता है कि,पितापुत्र हिसाब मिला रहे हैं; परंतु हिसाब बहुत मेहनत करनेसें भी नहि मिला.अनुमान आठ आनेका फरक रहा.तब पिताने पुत्रको ऐसा मारा, कि पुत्र मुर्छित होगया, देखके पंडितने विचार किया कि जो आठ आने पीछे अपने एकके एक सकुमार पुत्रके ऊपर ऐसा जुलम गुजारता है,यदि में इसका धन चुरा कर ले जाऊंगा तो,जहूर यह छाती फटकर मर जायगा। इसवास्ते ऐसे कृषणका धन भी लेना मुझको उचित नहीं है.इत्यादि विचारकर फिरतार राजाके महेलपर जा चढा.वहां पूर्वोक्त कार्य करते बानरको देखेके, एकदम पंडितने वानरके दोनों हाथ खूब जोरसें पकड लिये. तब वानरने किलकिलीयारी क-रके शोर मचाया. जिससे राजाकी निंद खुल गई. राजाने पंडितको पूछा, '' तु कौन है ? और किसवास्ते इसको तुने पकडा हे''? पंडितने ऊपर जाते हुए सर्पको दिखाके, अपना सारा वृत्तांत सत्य सत्य सुनादिया. राजाने खुश होकर पं-डितकी आजीथिका कर दी. और वानरको निकल्वा दिया. यहां यद्यपि पंडित चौरी करनेको आया था, और राजाका राञ्चभूत हुआ था, तो भी बिद्धान् होनेसें नफा नुकसान विचार लिया. इसवास्ते हित करनेवाले मूर्वसें, रात्रु पंडि-तही अच्छा है कि, जो अवसर तो विचार लेता है !

દ્દ્

" जयपुर " में किया. चौमासे बाद "बक्षीराम" साधुके साथ " माधोपुर " " रणयंभोर " होके, "दुंदी" "कोटा" शहेरमें गये. वहां ढुंढक साधुओंमें श्रेष्ठ "मगनजी स्वामी" थे,तिनको मिल्लेकी श्रीआत्मारामजीकी उत्कंठा हुई.परन्तु उस समय मगनजी स्वामी भानपुरमें थे. इस वास्ते श्रीआ-त्मारामजी भी भानपुर जाके तिनको मिले. वहां दोनोंही आपसमें चर्चा वार्त्ता होनेसें अत्यानन्द्को प्राप्त हुए. श्रीआत्मारामजी भानपुरसें विहार करके "सीताम" "उजावरा" होके "सलाना" गाममें अपने गुरुको मिल्ले, "रतलाम" गये. तहां ढुंढकमतका जानकार "मूर्यमन्छ" कोठारी था, जो जै-नमतके १ र्शास्त्र सच्चे हैं और शेष यतियोंकी कल्पनासें बने हुवे है, ऐसा मानताया तिसको श्रीआ-त्मारामजीने हेतुयुक्ति देकर निरुत्तर किया, बाद तहांसें चलके " सोचरोद " " वंदावर " " वडनगर " " इंदोर " और "धारानगरीमें " होके " रतलाम " किरा आये.और संवत् १९९६ का चौमासा वहां किया. मगनजी स्वामीने भी तहांही चौमासा किया.जिसमें श्रीआत्मारामजीकी उत्तने पास विधाभ्यास करनेको उत्कंठा, आनायासही सफल हुई.श्रीआत्मारामजीने उनके पास ढुंढकमतकी जितनी पुंजीथी–डुंढक मतवाले ३२ शास्त्र मानतेहैं–सर्व लेली. अर्थात् २२ ही शास्त्र पढिये और कितनेक कंठाग्र भी कर लिये.

अब श्रीआत्मारामजीके मनमें पूर्वोक्त कर्मरोगके प्रायः जीर्ण होनेसें ऐसी आशंका होने लगी कि, मैंने ढुंढकमतके सर्व शास्त्र देखे और इस मतके प्रायः सर्व प्रसिद्ध पंडितोंको में मिला, तिन सर्वका कहना एक दूसरेसे विरुद्ध है. किसी एक बाबतमें कोई कीसी तरहका अर्थ करताहै, और दूसरा दूसरी तरहका अर्थ करताहे, और जहां कोई अर्थ ठीक ठीक भान नही होताहे तो चार पांच जने एकत्र होकर सखाह करके मनः कल्पितअर्थ कर छेतेहैं, जिसको पंचायती अर्थ कहतेहैं. पंजाब देशके ढुंढकोमें प्रायः पंचायतीही अर्थ चलताहै. तो अब मुजे कौनसा मत सत्य मानना, और कौनसा असत्य मानना चाहिये ? और कितनेक लोक ४५ आगम मानतेहें, कितनेक ३२, कितनेक ३९, और कितनेक ९९ शास्त्र मानतेहैं. तो इनमें सचे कौन और झूठे कौन ? मुजे कित-ने शास्त्र सच्चे मानने चाहिये ? क्यौंकि '' दुंदीकोटा 🦉 वाल्ठे ढुंढक 🛛 शास्त्रोंके अर्थ, अपने मुससें मतोघटित करतेहैं. मारवाही ढुंढक भाषारूप जो टबार्थ लिखाहै उसमेंसे अपने मतके अनु-यायी, अर्थको मानतेहैं, और रोष छोड देतेहैं, या तिस पाठ पर हडताल लगाके ऊपर अपनी मति कल्पनाका अर्थ लिख देतेहैं, तथा " तपगच्छ " " खरतरगच्छ " वाले कहतेहैं, कि ढुंढक लोग शास्त्रोंका यथार्थ अर्थ नहीं जानतेहैं,इत्यादि अनेक संकल्प विकल्प करके अंतमें श्रीआत्माराम-जीने यह निश्वय किया कि, संस्कृत प्राकृत व्याकरण पढनेके पीछे शास्त्रोंके यथार्थ जे अर्थ होते होवेंगे, वे, मैं मानुंगा. इस वखत श्रीआत्मारामजीको वैचनाथ पटवेका और फकीरचंदजीका कहना सत्य सत्य भान हुआ.\*

## दोहा-तबलग धोवन हूध है, जबलग मिले न हूध॥ तबलो तत्त्व अतत्त्व है, जबलो शुद्ध न बुद्ध॥ १॥

\* जैनमतके शात्रोंसें भी सिद्ध होतांहे कि, व्याकरण अवश्यमेव पढना चाहिये. क्योंकि, श्री प्रश्नव्याकरण सूत्रमें लिखा है कि—नाम, आख्यात, निपात, उपसर्भ, तद्धित, समास, संधिपद, हेतु, यौगिक, उणादि, कियावियान, धातु, स्वर, विभक्ति, वर्ण, इनीं करके युक्त-तथा जनपद सत्य, सम्मत सत्य, स्थापना सत्य, इस तरह महाराजजाश्रीने देखा कि जैन शास्त्रोंसें सिद्ध होता है कि, विना व्याकरणके पढे ठीक ठीक यथार्थ अर्थ नही भान होसक्ता. इस वास्ते में जरुर अब व्याकरण पढुंगा. हाय-अफशोस ! कैसे कुगुरोंके वश होकर जपनी अमूल्य विद्याप्राप्त्यवस्था निष्फल्र करी !

पूर्वोक्त कारणोंसें, तथा बहुत देशोंमें फिरनेसें, बहुत जैनमंदिर तथा बडे बडे पुस्तकोंके भंडार देखनेसें, श्रीआत्मारामजीके मनमें यह निश्चय हुआ कि '' जैनमत " तो कोई अन्यही वस्तु है, और यह ढुंढकमत अन्यही वस्तु हे."

जैनमतके शास्त्रोंसे ढुंढकमतके विपरीत अनिष्टाचरण देखनेसें,श्रीआत्मारामजीके मनसें ढुंढक-मतकी आस्था कम होगई और गुजरातदेशमें जाके पंडित साधुओंके साथ वातचित करके नि-र्णय करनेका इरादा श्रीआत्मारामजीने किया. तथा जैनमतके प्रसिद्ध तीर्थ"शत्रुंजय" "उज्ज्यंत" (गिरनार) आदिकी बहुत प्रशंसा तिनके सुननेमें आई, जिससें उनको देखनेकी उत्कंठा भी श्री-आत्मारामजीको हुई. इस वास्ते श्री आत्मारामजीने "गुजरात" देशमें जानेकी इच्छा की. परंतु जीवणरामजीने गुजरातदेशमें जानेके वास्ते कितनेक प्रकारकी दहरात दिखाई, और आज्ञा नही दी; जीससें श्रीआत्मारामजी चैंगमासे बाद"जावरा" "मंदसोर" "नीमच" "जावद"वगैरह शहेरों-में होके " चितोड " गये. तहां पुराने किछेमें जाके बहुत उज्जडे हुए थेह, ( संडेर ) जैनमंदिर, फतेहके महेल, कीर्त्तिस्तंभ, जलके कुंड, कीर्त्तिधर सुकोशल मुनिकी तप करनेकी गुफा, पद्मिनी राणीकी सुरंग,सूर्यकुंड वगैरह प्राचीन वस्तुयें देखके संसारकी अनित्यता और तुच्छता इंद्रजालकी तरह क्षणमात्रका तमासा याद आया !

इत्यादि श्रीठाणांग सूत्रोक्त दश प्रकारका त्रिकाल विषयक सत्य-तथा प्राकृत, संस्कृत, मागधी, पैशाची, सौ-रनसेनी, अपन्नंश, एवं षट् भाषा गदा-पदा न्वक्रके बार प्रकारकी भाषा तथा---

#### " वयण तियं ३ लिंग तियं ३ कालतियं ३ तह परोक्ख १० पञ्चक्खं ११ उवणीयाइ चडकं १५ अब्भत्थंचेव १६ सोलसमं "

एवं सोछह प्रकारके वचनको जाननेवालेको अईदनुज्ञात बुद्धिद्वारा पर्यालोचन करके साधुको अवसरमें बोलना चाहिये, नान्यथा. तथा श्रीअनुयोगद्वार सूत्रमें सकया पागयाचेव इत्यादि संस्कृत, और प्राकृत दो प्रकारकी भाषा स्वरमंडलमें ग्रहण करके वोलनेवाले साधुकी भाषा प्रसस्थ है. तथा पूर्वोक्त शास्तमेंही प्रमाणाधिकारमें भाषप्र-माण चार प्रकारका हे—सामासिक (१) तद्वितज (२) धानुज (३) निरुक्तिज (४). सामासिकके सात भेद हें. द्वंद्व (१) बहुव्रीहि (२) कर्भवारय (३) द्विगु (४) तत्पुरुव (५) अध्ययीभाव (६) और एकशेप (७). तद्वितजके आठ भेद हैं, कर्म (१) शिल्प (२) क्षांचा (३) संयोग (४) समीप (५) ग्रंथरचना (६) ऐ-श्वर्यता (७) और अपत्य (८). धानुज—म्न सत्तायां परस्मे भाषा – एच वृद्धौ—स्पर्ग्न संहर्पे – निरुक्तिज— मह्यां होते महिपः । प्रमति रेगित च अमरः मुहुर्मुहुर्लसतीति मुसलं इत्यादि – और भी श्रीठाणांगसूत्र – द-शाश्रुत स्कंघसूत्र वैगेरहर्से मी व्याकरणका पढना सिद्ध होता है.

\* प्रायः इनका आचरण, जैनमतके शास्त्रोंसे विपरीत हैं. जैनशास्त्रोंमें ठिकाने ठिकाने जिनप्रतिमाका पाठ आता है, तिनका दुंढकलोक निषेध करते हैं; और जिन प्रतिमाकी शास्त्रोक्त रीतिसे पूजन करनेवालेको हिंसाधमीं कहते हैं. तपगच्छ, खरतरगच्छ आदिके साधु मुहपत्ति हाथमें रखते हैं, और ढुंढक साधु रातदिन मुख वंधी रखते हैं; जो कि जैनमतके शास्त्रसे विरुद्ध है. तपगच्छादिके साधु दंडा रखते हैं, ढुंढक रखते नही हैं; और शास्त्रोंमें दंडेका वर्णन आता है. कितनेक हुंढकमतके आवक, कितनेही महीनों तकका स्नान करनेका नियम करतेहैं, इतनाही नहीं, परंत कितनेक जंगल (दिशा) फिरके हाथ, पाणीसें धोनेका भी नियम करते हैं. जिस नियमका नाम '' अणकी व्रत '' बहुत ढुंढकोमें प्रसिद्ध है तथा लघुनीतिका नाम '' नयापाणी '' धर रखा है, इत्यादि. चितोडसे " उदयपुर " "नाथदास " "कांकरोली " "गंगापुर " "भीलाडा " "स-रवाड " " जयपुर " " भरतपुर " " मथुरा " " विंदावन " होके "कोशी " के रस्ते " दि-छी" शहरमें गये वहां चौमासा करनेकी श्रीआत्मारामजीकी इच्छा थी, परंतु जीवणरामजीके कहनेसे संवत् १९१७ का चौमासा, श्रीआत्मारामजीने " सरगथरु " गाममें किया. चौमासे बाद विहार करके दिछी गये. दिछीसें जमनापार " खटा " " छहारा " " बिनौली " "बडौत" " सुनपत " वगैरह स्थानोंमें फिरके संवत् १९९८ का चौमासा, दिछीमें जा किया. तिस चौमासेमें " पंजाबी ढुंढकोंके पूज्य " " अमरसिंहजी "के चेले मुस्ताकराय और हीरालालको आठ शास्त्र श्रीआत्मारामजीने पढाये. चौमासे बाद सुनपत पानपित होके श्रीआत्मारामजी " करनाल् " गाममें आये. वहां अमरसिंहजीके चेले " रामवक्ष " " सुखदेव " " विश्रचंद् " " चंपालल् " बौरह मिले. तव श्रीआत्मारामजीने रामवक्ष, और विश्रचंदको अनुयोगढारमूत्र पढाया. वहांसे विहार करके श्रीआत्मारामजी "अंबाला" शहरमें आये और रामवक्षादि भी बडसटके रस्ते होकर अंबाला शहरमें आये. वहांसे विहार करके श्रीआत्मारामजी "सरड" "रोपड" होके 'माछीवाडा" गाममें गये. यहांतक तो रामवक्ष वगेरह साधु, श्रीआत्मारामजीके साथही रहे, और पढते भी रहे. जिसमें इतने समयमें श्रीआत्मारामजीने पूर्वांक रामबक्ष और विश्रचंदको आचारांग, जीवाभिगम, नंदीमूत, वगैरह शास्त्र पढाये.

रोपड गाममें श्रीआत्मारामजीने पंडित "सदानंदजी" सें" सारस्वत " व्याकरण पढना शुरू किया, और थोडेही समयमें अपनी अपूर्व वुद्धिसें षट्लिंगतकका अभ्यास कर लिया. माछीवाडेसें विहार करके श्रीआत्मारामजी मालेर कोटलामें जाके अपने गुरु जीवणरामजीसें भिल्ठे. वहांसें जीवणरामजी तो "रणीया" गाममें जा चौमासा रहे, और श्रीआत्मारामजी " सुनाम " गये, जहां श्रीआत्मारामजीका एक चेला हुआ.सुनामसें "समाणा" "पटीयाला " "नामा" "मालेर कोटला" " रायका कोट " और "जीगरांवह" वंगैरह होके श्रीआत्मारामजी " जीरा " गाममें गये, और संवत् १९१९ का चौमासा जीरामें किया.

रामबक्ष वगैरह साधु, देश "मारवाड" के तरफ विहार कर गये.क्यौंकि, इनके गुरु अमरसिंह जी मारवाडको गये हुयेथे. इतने दिनोंतक केवल पढनेके वास्तेही श्रीआत्मारामजीके पास रहेथे. परंतु चलते समय रामबक्षने श्रीआत्मारामजीसें आधीनताके साथ प्रार्थना की कि, "आप इस मुलक पंजाबमें आगयेहैं, और मेरे गुरु मारवाडको चलेगयेहैं, इस वास्ते आपने इस पंजाबदे-शसें जोर लगाकर "अजीवमतकी" जड काटते रहेना,इससें मेरे गुरु अमरसिंहजीको परम आनंद होगा और आपका बडा उपकार होगा." संवत् १९९९ के चौमासेमें जीराही गाममें श्रीआत्मा-रामजीको व्याकरणके बोधसें ज्यादाही शक पैदा हुआ कि "जो अर्थ ढुंढक लोग शास्त्रोंका कर-तेहैं, वह व्याकरणकी रीतिसें ठीक मालुम नही होताहै; इसका निश्चय करना चाहिये. क्यौंकि मैंने थोडाही व्याकरण अवतक पढाहे,तो भी मुजे कितनेही ठीक अर्थ मालुम होने लगेहें तो,यदि जि-सको पूरा पूरा व्याकरणका बोध होवे,उसका तो क्याही कहना है? इससें यही सिद्ध होताहै कि,

\* पंजाब देशके दुंढकोंमें दो फिरके ( मत ) है, एकतो अनाजमें जीव मानते हैं और, एक नहीं मानते हैं. जो नहीं मानते हैं उनको अजीवमती कहते हैं. ढुंढक लोग इसही डरके मारे व्याकरण पढने नही देतेहैं और यह भी सिद्ध होताहै कि इनके सब अर्थ प्रायः मनः कल्पित है, और जानबुझके अज्ञान रूप अंधे कूपमें गिरते हैं. " यह समझके श्रीआत्मारामजीने निश्चय किया कि, जो कुच्छ पूर्वाचार्योंने निर्युक्ति, भाष्य, चूर्णि, टीका वगैरह द्वारा अर्थ कियेहें, वेही अर्थ यथार्थ हैं, और जो कोइ मनःकल्पित अर्थ शास्त्रोंके करतेहें, वो बडाही अनर्थ करतेहें.

चौमासे बाद श्रीआत्मारामजी जीरासें विहार करके ''मनोहरदास"के टोलेके ढुंढक साधु-ओंमें वृद्ध पंडित साधु "रत्नचंदजीके" पास विचाभ्यास करनेके वास्ते "आग्रा" शहरमें मये, और संवत १९२० का चौमासा वहांही किया. रत्नचंदजीने वडी खुशीसे श्रीआत्मारामजीको "स्था-नांग ें? '' समवायांग ?' '' भगवती ?' '' पत्रवणा ?' '' वृहत्करूप ?''' व्यवहार ?' '' निशीथ ?' "दशाश्चत स्कंध " "संग्रहणी " "क्षेत्रसमास " "सिन्ह पंचाशिका " " सिद्धपाहड " " निगोद छत्रीसी " "पुरुगल छत्रीसी " " लोकनाडीद्वात्रिंशिका " " षट्कर्म ग्रंथ " चार जातके "नयचन्न, " इत्यादि कितनेही शास्त्र पढाये, जिनमें कितनेक प्रथम श्रीआत्मारामजी पढे हुएथे, तो भी अर्थ निश्वय करनेके वास्ते फिरसें पढे. श्रीआत्मारामजीको विभक्तिज्ञान होनेसें जे अर्थ मालुम होतेथे, वे अर्थ ढुंढकोंके पडाये अर्थके साथ नहीं मिलतेथे, जिससें श्री-आत्मारामजीको निश्चय होगया कि पूर्वाचार्योंके किये हुये अर्थही सत्य है, तथापि परीक्षा करने लगे तो पूर्ण करनी चाहिये. स्त्नचंदजीके पहाये अर्थ प्रायः अन्य ढंढकोंसें विपरीत, और टीका वगैरहके साथ मिलते हुये श्रीआत्मारामजीको भान हुए, इस वास्ते अधिक आनंद्सें उनके पास पढे. इस चौमासेमें श्रीआत्माराजीने रत्नचंदजीके पाससें कितनाक अपूर्व ज्ञान भी प्राप्त किया. रत्नचंदजीके पास चिरकालतक श्रीआत्मारामजीकी पढनेकी मरजीथी परंतु जीवणरामजीके वुलानेसें चौमासे बाद विहार करनेकी तैयारी करके श्रीआत्मारामजी रत्नचंदजीके पास आजा लेनेके वास्ते गये. तब रत्नचंदजी नाराज होके कहने लगे कि '' तुमारा वियोग मैं चाहता नहीं हुं. परंतु क्या करूं ? तुमारे गुरूका हुकम आयाहे, सो तुमको भी मान्य करनाही चाहिये, परंतु अंतकी मेरी शिक्षा तुम अंगिकार करो. मैंने सुनाहै कि,आत्माराम श्री जिन प्रतिमाकी बहुत निंदा करताहै, परंतु यह काम करना तुजको अच्छा नहीं है. हमारे कहनेसें इस तरह अमल करना. एक तो श्री जिन प्रतिमाकी कवी भी निंदा नहीं करनी (१) दूसरा पेशाब करके विना धोया हाथ कबी भी शास्त्रको नहीं लगाना (२) और तीसरा अपने पास सदा दंडा रखना ( ३ ). मैंने यह तुजको श्री जैनमतका असल सार बताया है. कितनेक दिनों बाद जब तूं व्याकरण पढेगा, और शास्त्रका यथार्थ बोध होगा, सब ऊच्छ तुजको मालुम हो जायगा. आगे भी इसी तरह ज्ञानाभ्यास करनेमें निरंतर उचम रखना और व्याकरण जरूर पढना. " तब श्री आत्मारामजीने कहा कि, "महाराजजी ! एक बात और भी बतावें कि, मुखपर कानोंमें डोरा डालकर मुह्रपत्तीका बांधना सूत्रानुसार है कि नही ? " श्रीरत्नचंद्जीने जवाब दिया कि, " सूत्रानुसार तो नही. क्योंकि, शास्त्रानुसार तो मुहपत्ती हाथमें रखनी कही है. परंतु अनुमान (१९०) देढसें वर्षसें हमारे बडोंने मुखपर मुहृपत्ती बांधी है,और तेरे बडोंने अनुमान दोसौं (२००) वर्षेसें बांधनी सुरू की है. यह ढुंडकमत अनुमान सवादोसौं ( २२५ ) वर्षसें बिना गुरु अपने

आप मनःकल्पित वेष धारण करके निकाला गयाहै. श्रीआत्मारामजीको तो,प्रथमसेंही कितनीक बातोंका शक था.अबतो सर्वथा निश्वय होगया कि,निश्वयही यह दुंढकमत बनावटी है,और सनातन जैनधर्मसे उलटा है. और भगवतीजी, अनुयोगदार, समवायांग, नयचक वंगेरह शास्त्रॉमें '' आव-इयक" " विरोषावश्यक " की साक्षी दी है और लिखा भी है कि,आवश्यकका इतना मूलपाठ है, इतनी निर्दुक्ति है, इतना भाष्य है, इतनी चूर्णि है, इतनी टीका है. और ढुंढकके माने आवर्रयकमें कितनीक बातें जे शास्त्रोंमें है, वे नहीं है, और ढुंढक आवश्यक गुजराती भाषामें है, और दूसरे शास्त्र प्राकृतमें है. इसवास्ते आवश्यक सूत्र भी प्राकृत भाषामें होना चाहिये. इसतरह श्री आत्मारामजीकी ढुंडकमतसें अनास्था होनी शरू हुई. तोभी अधिकतर निश्चय करनेके बास्ते श्रीआत्मारामजीने बहुत शास्त्रोंकी पुनरावृत्ति की. तथापि अंतमें ऊंटके मेंगणेकी तरह ढुंढकमतकी पोरु निकली. इसवास्ते श्रीआत्मारामजीने निश्चय किया कि, " मैं अपनी इक्तिके अनुसार भव्य जीवोंके आगे सत्य सत्य बात प्रगट करूंगा, जिसको रुचेगा, वो ग्रहण कर लेवेगा. " ऐसा निश्वय करके श्रीआत्मारामजी आग्रेसे विहार करके दिल्ली आये. वहां श्री विश्वचंदजी मिले. और श्रीआत्मारामजीसें शास्त्र पढने लगे और साथही साथ विहार करते हुए मालेर कोटलामें आये. एक दिन श्रीविश्वचंद जी, पेशाब करके हाथ विनाही धोये शास्त्र पढने लगगये. इससें श्रीआत्मारामजीने गुस्से होकर विश्वचंदजीको कहा कि, " खबरदार ! आज पिछे कबी भी ऐसा काम नही करना. अर्थात विना धोये हाथ पेशाब करके शाखको नहीं ल-गाना." प्रत्यक्षमें तो श्रीविश्वचंदजी, पूर्वोक्त श्रीआत्मारामजीका कहना मंजर करके मौन होरहे: परंतु दिलमें विचार करने लगे कि, "रत्नचंदजीकी संगतसें इनकी श्रद्धामें फरक पडगया है, इसी वास्ते यह ऐसे कहते हैं. क्योंकि, मेरे गुरु रामबक्षजी, और उनके गुरु अमरसिंहजी पूल्यजी महाराज वेगेरह सब ढुंढक साधु, पेशावसें शुद्धि करना, आहारके पात्रोमें लेकर वस्त्रादि धोना आदि करते हैं. परंतु मुजे तो इनके पास पढना है इसवास्ते कितनेक दिन जिस तरह यह कहते हैं, इसी तरह करना चाहिये." कोटलामें श्रीआत्मारामजीने, पंडित '' अनंतरामजी" से शेष व्याकरण पडना शुरू किया; और एक महीनेके बाद विहार करके रायका कोट होकर जगरांवां गाममें आये. वहां " चोधमछ े के पत्रसें अपने उपकारी विद्यागुरु, श्रीरत्नचंदजीका संवत १९२९ का जेठ मासमें स्वर्गवास होना सुनकर, बहुत अफसोस किया. अंतमें अपने जानबल्सें अफसोस दूर करके, श्रीआत्मारामजी जगरांवांसें विहार करके शहर"लुधीआना"में आये, वहां श्रावक " सेढमछ " " गोपीमछ " वगैरहसें अजीवमतकी श्रद्धा छुडवाई. और मासकल्पके बाद लुधीआनासें विहार करके कोटलामें गये. और संवत् १९२१ का चौमासा वहां किया. इस चौमा-सेमें श्रीआत्मारामजीने चंद्रिका, कोष,काव्य, अलंकार, तर्कशास्त्र वगैरहका अभ्यास किया, तथा श्री "विश्वचंदजी"को भी, शास्त्रानुसार चर्चा करके यथार्थ सत्य मार्गका बोध कराया.

चेंगासे बाद श्रीआत्मारामजी, लुधीयाना होके " देशु "नामा गाममें गये. वहां एक यतिके पुस्तकोंमेंसे "श्रीशिलांकाचार्य विरचित श्रीआचारांग सूत्र वृत्ति" (टीका) की प्रति श्रीआत्मा-रामजीको मिल्ली. इस प्रतिके मिलनेसे श्रीआत्मरामजीको ऐसा आनंद प्राप्त हुआ कि, जैसें मरु-देशमें प्यासेको अमृत मिलनेसे शांति होवे। तहांसें विहार करके राणीया,रोडी, होकर "सरसा"

गाममें गये; और संवत् १९२२ का चौमासा वहां किया. वहां ''किशोरचंदजीं'' यतिके पास श्री-आत्मारामजीने दो तीन ज्योतिषके ग्रंथ पढे. तथा वडगच्छके यति " रामसुख ? और खरतर गच्छके यति ''मोतीचंद्''के पाससें साधु श्रावकके प्रतिक्रमण और तिसके विधिके पुस्तक लाकर देखें तो, मालुम हुआ कि, ढुंढकमतका प्रतिक्रमण, और तिसका विधि, यथार्थ नहीं है. और भी कितनेक पुस्तक लाकर देखा, और आचारांग मूत्र यूत्तिका भी स्वाध्याय किया. जिससें श्रीआ-त्मारामजीको अधिकतर निश्चय हुआ कि, ढूंढकमत असल जैनमत नहीं है. परंतु जैनमतके नामसें जैनमतका आभास रूप, एक नया पंच मनःकल्पित निकाला है. तथापि श्रीआत्माराम-जीने विचार किया कि. '' इस समय कुल पंजाब देशमें प्रायः ढुंढकमतका जोर है; और मैं अ-केला शुद्ध श्रद्धान प्रकट करूंगा तो, कोई भी नहीं मानेगा. इस वास्ते अंदर शुद्ध श्रद्धान रखके बाह्य व्यवहार इंटकोंकाही रखके कार्यासेद्धि करनी ठीक है. अवसर पर सब अच्छा होजावेगा." ऐसा निश्चय करके श्रीआत्यारामजी चौमासे बाद सरसेसें सुनाममें आये; वहां '' कनीराम " रोहतक वाला ढुंटक साधु मिला. तिसके साथ ढुंढक साधुके भेष, और पडिकनणेंका विधि, और ढुंढकाचारकी बाबत वात्तीलाप हुआ. परंतु कनीरामने कुच्छ भी शास्त्रानुसारठीकठीक जवाब न दि-या, और कहा कि, "तुमारी श्रदा भ्रष्ट होगई है, जो तुम अपने गुरु, दादगुरुओंके कथनमें शंका करते हो ? " तब श्रीआत्मारामजीने कहा कि, "मैं कोई गुरु, दादगुरुओंका बंधा हुआ नहीं हूं, मुझे तो श्रीमहावीर स्वामीके शासनके शास्रोंका मानना ठीक है. यदि किसीके पिता, पितामह कूपमें गिरै होवे तो, क्या उसके पुत्रको भी कूपमेंही गिरना चाहिये? 🎌 तब कनीराम कोध करके चला गया. और श्रीआत्मारामजी भी सुनामसें विहार करके मालेर कोटलामें आये, वहां लाला " कवरसेन " और "मंगतराय " के आगे अपने अंतरंग जो सनातन जिनधर्मका अद्धान बैठा था, सुनाया. उन्होंने भी अच्छी तरहसें समझके श्रीआत्मारामजीका कथन, जैनझास्त्रानुसार य-थार्थ होनेसें अंगीकार किया. और श्रीआत्मारामजीकोही सद्धरु सत्योपदेष्ठा मानने लगे. पंजाबमें इस वखत पूर्वोक्त दोही आवक, प्रथम शुद्ध अद्धान वालोंकी गिनतीमें हुए. वहांसें विहार करके शहर लुधीयानामें आये. वहां लाला "गोपीमछ " पाटणी को शास्त्रानुसार समझायके श्रीआ-त्मारामजीने अपना तीसरा श्रावक बनाया.यहां इस समय श्रीविश्वचंदजी, और तिनके चेले चंपा-लालजी कोंग्रह भी आये हुएथे. चंपालालजीके मनमें कितनेक संशय ढुंढकमत संबंधी पडे हुएथे. इसवास्ते अपने गुरु विश्वचंदजीको अवसर पाकर पूछतेही रहतेथे. परंतु श्रीविश्वचंदजी अवसरके जानकार होनेसें,यचपि अपने अंदर श्रीआत्मारामजीकी सोबतसें शुद्ध श्रद्धान हुआथा, और श्री सनातन जैनधर्मका शुद्ध स्वरूप जानते थे, तोभी खुलकर कथन करनेका अवसर अबतक न होनेसें पूरा पूरा जवाब नहीं देतेथे. किंतु गोलमोल जिससें पूछने वालेको ज्यादा शंका पड़े, वैसे जवाब देतेथे.इसवास्ते एक दिन श्रीचंपालालजीने श्रीविश्वचंदजीको जोर देकर कहा कि, "महा-राजजी साहिव ! हमने जो घर, हाट, पुत्र, परिवार आदि छोडके साधुपणा लियाहै, और आपका शरणा अंगिकार कियाहै,सो कुच्छ डूवनेके वास्ते नही,किंतु तिरनेके वास्ते है.इसवास्ते आपहमको शुद्ध अंतःकरणसे यथार्थ जैनमत, जो कि महावीर स्वामीके शासन पर्यंत सनातन चला आया, सो बताओ; हम आपका बडाही उपकार मानेंगे. जैसे आपने उपदेश देकर हमको संसारसें बचा-

या, ऐसेंही इस संशयसें भी बचाइये. आपके विना और किसके आगे हम अपने दिलकी बातें करें ?? ? तब श्रीविश्नचंदजीने श्रीआत्मारामजीके पास अपने चेळे चंपाळाळजीके प्रत्यक्ष सवाल जवाब करके चंपालालजीको ठीकठीक निश्वय करा दिया. उस दिनसे चंपालालजीने भी शुद्ध अ-दा धारण की. बाद श्रीविश्नचंदजीने तो, छुधीयानासें विहार कर दिया, और रस्तेमें गुरू-के झंडीआलाके श्रावक " मोहरसींघ " " वशाखीमछ मालकौंस " और जमूतसरवाले लाला '' बुटेराय ?' ज्वहरीको प्रतिबोध किया. तथा साधु '' हुकमचंदजी-हाकमरायजी ?' को भी श्रीविश्नचंदजीने प्रतिबोध किया, इसतरह श्रीविश्नचंदजी, और चंपालारुजीकी मददसें श्रीआत्मारामजीकी श्रद्धांके आदमियोंकी गिनती बढने लगी; और ढुंढक श्रद्धान रूप अजीर्ण दूर होता चला.अनुऋमे श्रीविश्नचंद्जी वंगैरह पट्टी गाममें गये. वहां लाला " घसीटामछ " जो पूझ्य अमरसींहका मुख्य श्रावक था, तिसके साथ वातचीत हुई. जिससें लाला धसीटामळके दिरुमें भी कितनेही शक पैदा होगये.तब घसीटामछने पूर्वीक्त संशयको दूर करके निर्णय करनेके वास्ते, श्रीविश्नचंदजीके कहनेसे अपने पुत्र '' अमीचंदजी?' को व्याकरण पढाना शुरू कराया. जब वो पढकर तैयार होगया, तब घसीटामछने कहा कि, "पुत्र ! किसीका भी पक्षपात न क-रना. जो शास्त्रमें यथार्थ वर्णन होवे, सो तूं मुजे सुनाना. ?? तब अमीचंदने कहा कि, '' पिताजी! जो कुच्छ, श्रीमहाराज आत्मारामजी,तथा विश्वचंदजी वगैरह कहते हैं,सो सर्व ठीक ठीक है. और पूच्य अमरसींहजी, तथा उनके पक्षके ढुंढक साधुओंका जो कुच्छ कथन है, सो सर्व असत्य, और जैनमतसें विपरीत है. " यह सुनकर लाला घसीटामछ भी ढुंढकमतको छोडके शुद्ध श्रद्धानवाले होगये.पूर्वोक्त अमीचंद इस समय गुजरात-मारवाड-पंजाब वगैरह देशोंमें ''पंडित अमीचंद्जी " के नामसें प्रसिद्ध है, और प्रायः श्रीआत्मारामजीके संवेगमत अंगीकार किया पीछे,जितने नू-तन शिष्य हुये, सर्वने थोडा बहोत जरूरही पंडितजी अमीचंदजीके पास विद्याभ्यास किया,व-रुकि अबतक कियेही जाते हैं.

पटीसें विहार करके श्रीविश्नचंदजी, हुकमचंद आ, हाकमराय जी, चंपाछाछ जी वगैरह श्रीआ-त्मारामजीके पास, जो छुधीयानासें विहार करके शहर "जरूंधर" में आये हुये थे, पहुंचे क्योंकि, वहां श्रीआत्मारामजीकी, और अजीवपंथी "रामरतन" और "वसंतराय" की अजीवपंथ संबंधी चर्ची होनेके वास्ते निश्चय होगया था. इस अवसर पर २७ शहरोंके श्रावक आये हुये थे, और पादरी तथा बाझण पंडितोंको मध्यस्थ नियत किया था. जिसमें रामरतन और वसंतराय हार गये, और श्रीआत्मारामजीकी जीत हुई. तथापि रामरतन वगैरहने अपना हठ छोडा नहीं. सत्य है कि, जि-स्था जी हो बिहा की पड़जावे, मरणप्युत भी वो स्वभाव प्रायः तिसका दूर नहीं होता है.

यतः ॥ यो हि यस्य स्वभावोस्ति । स तस्य दुरतिकमः ॥

श्वा यदि कियते राजा। किंन अत्ति उपानहम् ॥ १॥

भादार्थः-जो जिसका स्वभाव है, वो तिसका दूर होना मुझ्किल है. क्या यदि कुत्तेको राजा बनाइये, तो वो जतीको भक्षण नहीं करता है? अपितु करताही है.

जालंधरसें जयपताका लेकर विहार करके श्रीआत्मारामजी, तथा विश्वचंदजी वंगेरह अमृत-सरमें आये. और श्रीआत्मारामजीने, लाला '' उत्तमचंदजीकी '' बैठकमें उतारा किया. और व्याख्यानमें "श्रीभगवती सूत्र" सटीक वांचना प्रारंभ किया. जो सुननेके वास्ते पूज्य अमरसीं-घजी भी, अपने सब चेलोंके साथ आया करते थे. श्रोताका जमाव इतना होता रहा कि, मका-नमें बैठनेकी जगा भी मिलनी मुश्किल होगई. तब सबने सलाह करके व्याख्यानके वास्ते दूसरा बडा भारी मकान मंजुर किया, और वहां व्याख्यान होने लगा. श्रीआत्मारामजीका व्याख्याना-मृत सुन करके भी, श्रोताजनोंको तृप्ति नही होतीथी; अर्थात् श्रवण करनेकी तृष्णा, बढतीही जातीथी. उस समय पूज्य अमरसींघजी तो ऐसे मोहित होगये कि, एक दिन श्रीआत्मारामजी-को कहने लगे कि, किसीतरह मेरे चेलोंको भी, यह ज्ञान, सिखाना चाहिये. जिससें जैनमतका बडा भारी डयोत होवे. तब श्रीआत्मारामजीने कहा कि, " पूज्यजी साहिब ! व्याकरणका अभ्यास बिना किये, यह ज्ञान पाना बडाही मुहिकल है; इस लिये प्रथम इनको व्याकरण पढाना चाहिये. " इससे पूज्य अमरसींघजीके प्रायः सब साधु उसवखत पंचसंधि पढने लग गये.

एक दिन श्रीआत्मारामजीने व्याख्यानमें अवसर देखकर कहा कि, "पूर्वाचार्योंके कथन करे अर्थको छोडकर, मनःकल्पित अर्थ करनेवालोंका परलोकमें खबर नहीं क्या हाल होवेगा ? " यह सुनकर, पूज्य अपरसींघजीको गुस्सा आया; और सोदागरमछ ओसवाल, इयालकोटका वासी, ढुंढक श्रावकोंमें मुखी और जानकार किसी कारणसें अमृतसरमें आयाधा, तिसको कहने लगे कि, "आज काल आत्मारामको बढाही अभिमान आगया है, परंतु मैं इसका अभिमान दूर करूंगा, मेरे आगे यह क्या चीज है ?" सत्य है अपने चित्तका माना हुआ गर्व किसको सुखदाई नही होता है ?

#### यतः-टिट्टिमः पादमुत्क्षिप्य, शेते मंगभयाङ्घवः ॥

#### स्वचित्तनिर्मितो गर्वः, कस्य न स्यात् सुखप्रदः ॥ १ ॥

भावार्थः-टिहिभ ( टटीरी ) जानवर, मेरे पैर रखनेसें पृथिवीका मंग न होजावे ! इस भयसें अपने पैरोंको ऊंचे करके सोवे हैं. इसवास्ते अपने चित्तसें बनाया हुआ गर्व ( अहंकार ) किसको सख देनेवाळा नहीं है ?

अमरसींघको पूर्वीक्त अहंकारमें आये हुऐ जानके, सोदागरमछने समझाये कि, "पूज्यजी साहिब ! झाप आत्मारामजीके साथ मत संबंधी चर्ची कदापि मत करो, यदि करोगे तो, याद रखना ! तुमारे मतकी जड काटी जायगी. मैंने अच्छी तरह समझ लिया है कि, इनके ( आत्मा-रामजीके ) सामने कोई भी जवाब देनेको समर्थ नहीं है." सोदागरमछका पूर्वोक्त कहना सुनकर, पूज्य अमरसींघजी हैरान होगये और सुनकर चूपके हो रहे; और श्रीआत्मारामजीकी बराबरी करनेमें असमर्थ होकर, खुशामत करने लग गये. सत्य है "डरती हर हर करती." श्रीआत्माराम जीको एकदिन एकांतमें ले जाकर ऐसे कहने लगे कि, "बेटा आत्मारामजी ! तू हमारे मतमें लाल ( रत्न ) पैदा हुआ है. इस वास्ते तुजको ऐसा काम करना चाहिये कि, जिससें हमारा तुमारा आपसमें मतभेद न पडे." तब श्रीआत्मारामजीने कहा, " पूज्यजी साहिब ! जो पिछले आचायौंका लेख शास्त्रोंमें चला आयाहै, मैं उससें उल्टी प्ररूपणा कदापि न करूंगा. और आपको भी यही डचित है कि, आप जरुर सत्यासत्यका निर्णय कर लेवें. क्योंकि, यह मन-

13

ष्यका जन्म, वारंवार मिलना मुश्किल है. इस जूठे हठको छोडदे. ?? इत्यादि अनेक प्रकारकी हित शिक्षा, श्रीआत्मारामजीने अमरसींघजीको दी. परंतु अमरसिंघजीको इस हित शिक्षाने कुछ भी फायदा नही किया क्यौंकि--

## अज्ञः सुखमाराध्यः सुखतरमाराध्यते विशेषज्ञः ॥ ज्ञानलवदुर्विदग्धं ब्रह्मापि तं नरं न रंजयति ॥ १ ॥

भावार्थः-अनजानको समझाना सुखाला है, इसमें भी जो सखस अच्छे बुरेको समझताहै, और हठी कदाग्रही नहीं है, ऐसे पंडितको समझाना अतीव सुकर (सुखाला) है. परंतु जो प्राणी, ज्ञानके दो अक्षर आनेसें दुर्विदग्ध होगया, ( अर्थात् थोडासा पढके अपने आपको बृहस्पति तुल्य मानने लग गया, हठ कदाग्रहसें प्रीति करने लग गया) ऐसे सखसको तो ब्रह्मा भी रंजित नहीं कर सकताहै. अर्थात् पूर्वीक्त लक्षणोंवाले पंडितायते (पंडिताभिमानी) को तो ब्रह्मा भी नहीं समझा सकताहै तो औरका तो क्याही कहना ?-गुस्सा करके अमरसिंघजी पराङ्-सुख होगये. तब श्रीआत्मारामजीने भी विचारा कि-

## उपदेशो हि मूर्खाणां, प्रकोपाय न शांतये ॥ पयःपानं भुजंगानां, केवळं विषवर्छनम् ॥ १ ॥

भावार्थः--मूखोंको उपदेश देना कोध बढानेके वास्ते है, परंतु शांतिके वास्ते नहींहै, जैसे कि, सापको दूध पिलाना, केवल विषका बढानाहै. इस वास्ते इनको ज्यादा कहना, नुकशान कर्सा है, ऐसा विचारके श्रीआत्मारामजी भी अपने स्थानपर चल्ने गये. कितनेक दिन पीछे अमरसिंघजी तो पट्टीको विहार करगये; और श्रीआत्मारामजी विश्वचंदजी आदि अमृतसरसें विह.र करके जालंधर शहरमें आये. और "खरायतीमछ" (श्रीआत्मारामजीका गुरुभाई) और "गणेशीलाल" ( शिष्य ) येह दो साधु, कितनेक दिन पहिलेही हुशीआरपुर चले गये थे. वहां इन दोनोंका आपसमें कलह हुआ, इससें गणेशीलाल मुहपत्तीका डोरा तोडकर, श्रीआत्मारामजीको विना मालुम किये, हुशीआरपुरसें विहार करके शहर गुजरांवालामें "श्रीबुद्धिविजयजी" ( बूटे-रायजी )" संवेगी तपगच्छके साधूके पास चला गया.

\* तसबीर देखो. इन महात्माका जन्म, देशपंजाबमें छधीआना शहेरके तरफ बलेल्युरसें सात बाठ कोश दक्षिणके तरफ दूलुवां गाममें टेकसिंध नामा कुटुंबकि (कुणबी-पटेल) की कमों नामा खीकी कूखसें विक्रम संवत १८६३ में हुआंथा. माताकी भाज्ञा लेके विक्रम संवत १८८८ में इनोंने संसार छोड़के, मलुकचंदके टोलेके नागरमछ नामा ढुंढक साधुकेपास साधपणा लियाथा. परंतु शाखोंके देखनेसें, और देशदेशा-टोलेके नागरमछ नामा ढुंढक साधुकेपास साधपणा लियाथा. परंतु शाखोंके देखनेसें, और देशदेशा-टोलेके नागरमछ नामा ढुंढक साधुकेपास साधपणा लियाथा. परंतु शाखोंके देखनेसें, और देशदेशा-टोलेके नागरमछ नामा ढुंढक साधुकेपास साधपणा लियाथा. परंतु शाखोंके देखनेसें, और देशदेशा-टोलेके नागरमछ नामा ढुंढक साधुकेपास साधपणा लियाथा. परंतु शाखोंके देखनेसें, और देशदेशा-टोलेके नागरमछ नामा ढुंढक साधुकेपास साधपणा लियाथा. परंतु शाखोंके देखनेसें, बीर देशदेशा-टोलेके नागरमछ नामा ढुंढक साधुकेपास साधपणा लियाथा. परंतु शाखोंके देखनेसें, बीर देशदेशा-रुजरात शहर अहमदावादमें आके "गणि श्री मणिविजयजी " महाराजजीके पास अनुमान विक्रम संवत १९११-१२में तपगच्छका वासक्षेप लेके,पूर्वोक्त महात्माको ग्रुर धारन करके, ढुंढकमतका त्याग करा. यद्यपि ढुंढकमतका श्रद्धान तो इन महात्माके मनसें विक्रम संवत १८९३ में निकल गयाथा, परंतु पूर्वोक्त संवत तक यथार्थ ग्रुर नही धारण करनेसें ऐसा लिखा है. इन महात्माका विशेष वर्णन जिसको देखनेकी इच्छा होबेतो, इनकी बनाई "मुहपत्ती चर्चा"नाम पोर्थासे देखलेवें. इन महात्माके पांच शिष्व प्रायः अधिक





श्रीमन् मुक्तिविजयजी गणि ( मूलचंदर्जा. ) आदिकं सद्गुरु.

"oro"



मुनिराज श्री वृद्धिचंदजी. मूल नाम-कृपाराम, ज्ञाति-ओसवाल. जन्म.-स० १८९० दाक्षा, सं० १९०८ बालब्रह्मचारी. श्रीमन् बूटेरायजीके शिष्य. ट्रस्वर्गवास. सं० १९४९.

मुनिराज श्री खांतिविजयजी ( तपस्वीर्जा. ) मूल नाम-खरायतिंमह. ढुंढक दीक्षा, सं० १९११. संवेगी दीक्षा, सं० १९३०. श्रीमन् बूटेरायजीके शिष्य, काठिआवाडमें विचर हैं. स्वर्गवास, सं० १९५९. ( जन्म चरित्र-पृष्ठ ४०.)



मुनिराज श्री नीतिविजयजी. मूल सूरतके. नाम-नगीनदास. दक्षिा, सं० १९१३. बहुधा खंभातमें रहे. श्रीमन् बृटेरायजीके शिष्य. स्वर्गवास, सं० १९४७.

मुनि श्रीमन्महोपाध्याय श्री ठक्ष्मीविजयजी ( विश्वचंदजी ) मूल-पुष्करणा ब्राह्मण. दुंढक दीक्षा, सं० १९१४ श्री आत्मारामजी के ये वर्ड और विद्वान शिष्य थे. स्वर्गवास, सं० १९४०. (ज. च. पृष्ठ ४४, ६०.)



मुनि महाराज श्री १००८ श्री बुद्धि विजयजी (बूंटरायजी). जन्म-सं० १८६३. ढूंढक दीक्षा, सं० १८८८. स्वयंमेव संवेगी दीक्षा, सं० १९०३. बाल ब्रह्मचारी. तपगच्छ दीक्षा, सं० १९११. स्वर्गवास.सं० १९३८



ये गणेशीलाल श्री "बूटेरायजी" से संवेगी दीक्षा लेकर "विवेक विजय" नामसे विचरने लगा. और ठिकाने ठिकाने कहने लगा कि, "श्रीआत्मारामजीके अंदर शुद्ध सनातन जैनमतको श्रद्धा होगई हैं; और प्रत्यक्षमें ढुंढक भेष, और व्यवहार रक्खा है. परंतु ढुंढकमतकी आस्था, बिलकुल नहीं हे " इसके ऐसे अनुचित समयमें इसतरहके कथनसें, और पूर्वोक्त काररवाई अंगीकार करनेसें कितनेही शहरोंके लोगोंको सनातन जैनमतकी शुद्ध श्रद्धा प्राप्त होनी बंध होगई. क्योंकि, बहुत अनजान लोकोंने विनाही समझे हठ कदाग्रह करके श्रीआत्मारामजी वगैरहके पास जाना आना बंध करदिया.\*

जालंधरसें विहार करके श्रीआत्मारामजी, ''हुशीआरपुर '' गये. और संवत् १९२३ का चौ-मासा वहांही किया; जिस चौमासेमें '' भक्त नथ्थुमछ, बिछामछ, मानामछ " वगैरह बहुत लोकोंने शुद्ध सनातन जैनमतका श्रद्धान अंगीकार किया. और ठाला ''गुज्जरमछ'' वगैरह कितनेक अं-तरंग शुद्ध श्रद्धानवाले थे, उनका श्रद्धान परिपक्ष होगया. चौमासे बाद हुशीआरपुरसें विहार करके दिछीशहर तरफ गये, और संवत् १९२४का चौमासा,दिछीसें विहार करके जमना नदीके पार, "बिनौली" गाममें जा किया; जहां भी कितनेही लोकोंने सनातन जैनधर्मका श्रद्धान अंगीकार किया. इस चौमासेमें श्रीआत्मारामजीने ''नवतत्त्व '' ग्रंथ बनाना शुरु किया; चौमासे बाद विचरते विचरते ''डोंगर'' नाम गाममें गये, जहां एक ''रणजीतमछ'' ओसवाल जो मारवाडसें पंजाब देशको रामबक्षके साथ आयाथा, श्रीआत्मारामजीको मिला; तब श्रीआत्मारामजीने तिसको । पुराणा मिलापी समझके, यधार्थ तत्त्वका स्वरूप सुनाया; क्योंकि, प्रथम भी जयपुर दिछी वगैरहके चौमासेमें श्रीआत्मारामजी "रणजीतमछ" को कई प्रकारका ज्ञान पढाते रहेथे. इस बातसें रणजीतमछके मनमें शक पैदा होनेसें ढुंढक "चंदनलालजी " साधुको, ( जो जोग-राजीये दंदक रुडमळजीके चेले थे-"श्रीआत्मारामजी" भी जोगराजियेही कहातेथे) श्रीआत्मा-रामजीके पास छे आया. चंदनलालजीने "श्री आत्मारायजी" से साधुके उपगरण, और प्रतिक्रमण संबंधी वातचित करी, तब " श्रीआत्मारामजी " ने शास्त्रके पाठ, चंदनलालजीको दिखलाया. देखतेही "श्रीचंदनलालजी " ने "श्रीआत्पासमजी " का कहना, सत्य सत्य अंगीकार कर-लिया: परंतु रणजीतमळने हठ नही छोडा, और कहने लगा कि, मेरे साथ तो ऐसा हुआ, " छेनेगई पुत, खो आई खसम " " मैं तो श्रीआत्मारामजीको समझानेके वास्ते, श्रीचंदनठाल-

प्रसिद्ध हुये. जिनमें भी श्रीमद्विजयानंदसूरि ( आत्मारामजी ) अधिकतर प्रसिद्ध हुए हैं. तिन पांच शिष्योंके नाम-( १ ) श्रीमुक्तिविजयजी गणि ( मूलचंदजी ) (२) श्रीवृद्धिविजयजी ( वृद्धिचंदजी ) (३) श्री नीति विजयजी ( ४ ) श्रीखातिविजयजी ( ९ ) श्रीमद्विजयानंदसूरि ( आत्मारामजी) जिनमेंसे श्रीमुक्तिविजय-जीकी छत्री मिली नहीं, दूसरे महात्माओंकी छवी आगे देखलेवे.

\* इस समयमें भी ऐसेही होरहाहै. संवेगी साधुके पास कोई जाना न पाने, इसवास्ते उढक साधु हरएक अपने आवक जो कि कोरे रहगये हैं,तिनको प्रतिज्ञा प्रायः कराते हैं कि संवेगी साधुके पास जाना नही, तिनका उपदेश युनना नही, तिनको वंदना करनी नही, अहार पानी देना नहीं, जैसे कि पिछले दिनोंमें श्रीआत्मा-रामजी पशहरमें गयेथे, जहां पानीके न मिलनेसें उसही दिन पीछली पहरको विहार करना पडा; होय, ! अफसोस ! कैसी समझ!! दुंढकश्रावकोंमें भी कितनेक हठग्राही अनजानोंने ऐसा बरोबस्त प्रायः कियाहै कि "संवेगी लाधु आवे, उसके पास जावे, पचास दंड पावे, नहीं तो जात बहार थावे." ऐसा सुननेग आता है. जीको लेआया था; परंतु यहां तो, उल्टे श्रीचंदनलालजी भी, फस गये ! " श्रीआत्मारामजीने भी अयोग्य समझके उपेक्षा करली. श्रीचंदनलालजीने जाकर अपने गुरु "रुडमल्ल" जीको श्री-आत्मारामजीका कहना सुनाया. तब रुडमल्लजीने कहा, "श्रीआत्मारामजीका कथन सत्य है, इम भी ऐसेही मानेंगे, प्रथम भी हमारे मनमें कितनेही संदेह थे, सो अब निकल गये. " ऐसे श्री-रुडमल्लजीने भी शुद्ध श्रद्धान अंगीकार करलिया. बाद रोषकाल और और ठिकाने विचरके सं-वत् १९२५ का चौमासा श्रीआत्मारामजीने " बडौत " गाममें किया; जहां " नवतत्त्व " ग्रंथ समाप्त किया. जिस ग्रंथको देखनेसेंही, ग्रंथकर्चाका बुद्धिवेभव मालूम होताहै.

डधर पंजाब देशमें, ''श्रीआत्मारामजी'' की श्रद्धावालोंकी कुच्छ वृद्धि होती देखके, ढुंढकोंके पूज्य अमरसिंघजीने, एक लेख (मेजरनामा) तैयार कराया; जिसमें लिखवाया कि, '' जो कोई जिन प्रतिमाके माननेका, वा पूजनेका उपदेश करे, डोरेके साथ मुखपर बंधीहुई मुहपत्तीको निंदे, ( अर्थात् न माने, ) और बावसि अभक्ष्य ( नहीं खाने योग्य वस्तुओं ) का नियम् करावे, उसको, अपने समुदायसें बाहर निकाल देना. " ऐसा लेख लिखवाके, सब साधुओंके प्रायः हस्ता-क्षर करालिये, जिसमें श्रीआत्मारामजीके गुरु, "जीवणमल्लजी " के भी छल करके दसखत क-रालिये. और " जीवणमछ, " " पन्नालाल " वगैरह चार साधुओंका लेख देकर " श्रीआत्मा-रामर्जी"के पास, दसखत करानेके वास्ते भेजे, और दिल्लीके तरफ ऐसे पत्र लिखवा भेजे कि. "आ-त्माराम"की अद्धा जिन प्रतिमा प्रजनेसें मुक्ति माननेकी,बावीस अभक्ष्य वस्तु नही खानेकी और मुखोपरि डोरेसें मुहपत्ती नहीं बांधनेकी होगई है. इसवास्ते हमने उसको इस देशसें निकाल दिया है, तुम भी अपने देशमें आत्मारामको रहनेमत दो तथा आत्मारामकी संगत मत करो. पंजाब दे-शमें भी गामोगाम और शहर शहर, पत्र भेजवाये कि, " आत्मारामकी श्रद्धा अष्ट होगई है, इ-सवास्ते तुम आत्मारामकी संगत मत करो. ?? परंतु जो लोग जानते थे कि, श्रीआत्मारामजी जै-नमतके शास्त्रानुसारही, कथन करते हैं, और ढुंढक लोग अपनी मनःकल्पित बाते बताते हैं वे लोग तो, पत्र को देखके पत्र भेजने भेजवानेवालोंकी हांसी करने लगे, और कहने लगे कि, " हु-ढक छोक फक्त दूर दूरसेंही तडाके मारते हैं. परंतु श्रीआत्मारामजीके सामने, कोई भी नही हो सकता है, जिसका मूलकारण यह है कि, ढुंढकलोक "व्याकरण " को "व्याधिकरण " मा-नके तिसका अभ्यास नहीं करते हैं. और श्रीआत्मारामजीके परिवारमें तो, प्रायः व्याकरणका प्रचार मुख्य है. यह तो प्रगटही है कि, '' विद्यानके साथ मूर्खकी बात होही नहीं सकती है. "

जीवणमछ, पत्रालाल वगैरह साधु, अमरसिंघजीका दिया हुवा लेख लेकर, विहार करके "कांधला" गामभें आये कि जहां "श्रीआत्मारामजी" बडौतसें विहार करके आये हुए थे और "श्रीआत्मारामजी" सें मिले तब जीवणमछजी तो चूपही रहे, और पत्रालालने "श्रीआत्मारा-मजी" सें कहा कि, "द्रम भी, इस लेखपर अपने दसखत कर दो; अन्यथा समुदायसें बहार होना पडेगा." तब श्री आत्मारामजीने कहा कि, "मेरे गुरुजी तो कुच्छ भी नही कहते हैं, तो तू दस-खत करानेवाला कौन है"? सुनकर पत्रालाल तो, कांपने लग गया. और जीवणमछजीने कहा कि, "में क्या करूं ? मेरेपास, जोरावरी दसखत छल करके करा लिये हैं." तब श्रीआ-त्मारामजीने कहा कि, "महाराजजी! आप कुच्छ चिंचा न करें; मैं आपही संभाल लेऊंगा." ऐसा कहकर अपने गुरुको धीरज देके गुरुके साथही विहार करके "श्रीआत्मारामजी" शहर दिल्लीमें गये. दिल्लीके ढुंढक श्रावकोंने, अमरसिंघजीके पत्र पहुंचनेसें इरादा किया कि, "आ-त्मारामजी"को चरचामें निरुत्तर करके निकाल देवें. परंतु वहांपर "श्रीआत्मारामजी"ने श्री "उत्तराध्ययन " सूत्र सटीक अध्ययन २८ मा व्याख्यानमें वांचना शुरु किया. जिसके सुननेसें दिल्लीके श्रावक बहुत खुश हुए कि, " हमने आजतक किसी भी ढुंढिये साधुका इसतरहका व्याख्यान नहीं सुना. " व्याख्यानके सुननेसेंही लोगोंको निश्चय होगया कि, " हम यदि इनसें चरचा करेंगे तो जरूर हम हार जावेंगे. क्योंकि, यह बडे पढे हुए हैं, हमारी शक्ति इनको ज-वाब देनेकी नही है. और चरचाके होनेसें, यातो समग्र, नहीं तो आधे तो, जरूरही इनके पक्षमें होजावेंगे. इस वास्ते चरचा चुरचाको छोडके, जिसतरह भाव भक्तिके साथ विहार करजावे वैसा करना चाहिये. " ऐसा निश्चय करके सब चूपके होरहे. सन्य है—

### तावद्गर्जति खद्योत, स्तावद्गर्जति चंद्रमाः ॥ उदिते तु सहस्रांशौ, न खद्योतो न चंद्रमाः ॥ १॥

भावार्थः—तबतकही खबोत (ज्ञगनु-खज्ञआ-टटाणा-आगीआ) गर्जताहै,(अर्थात् अपना चां-दना दिखाताहे) और तबतकही चंद्रमा भी गर्जताहै कि, जबतक सूर्यका उदय नही होता है, जब सूर्योदय होताहै तो, फिर न तो खबोत, और न चंद्रमा,दोनोंमेंसें कोई भी नही गर्जताहै.

दिर्छीसें विहार करके, " श्रीआत्मारामजी, " " उहारा " गाममें आये, जहां रातके समय फिर जीवणमळजी रोकर कहने लगे कि. " आत्मारामजी! तैने कब भी मेरे हुक्रमका अपमान नहीं किया है, मैं अच्छी तरांह जानताहूं कि, तूं बडाही विनयवान है, परंतु मैं क्या करुं ? अमर-सिंघके बहकानेसें तेरे जैसे लायक शिष्यके साथ अणबनाव (नाइतफाकी ) का काम, मैंने किया, जोकि, विना विचारे ठेखपर मैंने अपने दसखत करदिये. अब मैं इस बातका बडा पश्चा-त्ताप कर रहा हूं. ?? तब फिर भी '' श्रीआत्मारामजीने ?' धीरज देकर कहाकि, '' स्वामीजी ! आप इसबातका बिलकुल फिकर न करें, अपना पुण्यतेज होवे तो, दुश्मन क्या करसकता है? यदि अमरासिंघने दसखत करालिये हैं तो, क्या हुआ ? और अमरासिंघ मेरा क्या कर सकताहै ?" यह सुनकर, जीवणमळ्ळजी चूप होगये. बाद छुहारा गामसे विहार करके " श्रीआत्मारामजी, " बडौत गाममें आये, जहां श्री आत्मारामजीको माळुम हुआ कि, दिछीके कितनेही ढुंढक श्राव-कोंने, अमरसिंघजीके पत्रकी प्रेरणासें, बहुत शहरोंमें पत्र भेजेहैं, जिनमें लिखाँहै कि, " आत्मा-रामजीकी श्रदा, ढुंढकमतसे बदल गई है, और पूज्यजी साहिब अमरसिंघजीने, इनको पंजाब देशसें निकाल दिया है, इत्यादि"—इस वर्णनके सुननेसें, '' श्रीआत्मारामजीने " अपने दिलमें पूर्ण धर्मश्रद्धा होजानेसे विचार किया कि, " जहां मैं जाऊंगा, वहांही इस तरहके पत्र प्रथमही पहुंच गये होंगे. इस तरह तो किसी जगा भी रहना नहीं होसकेगा, इसवास्ते पीछे पंजाबदेशमेंही जाना ठीक है. जैसा होवेगा, देखा जायगा. ययपि इसबखत पंजाबमें, निःशंक होके, मुजे मदद देनेवाले कोई नहीं है, तथापि सचे धर्मके प्रतापसें,कोई न कोई,पुण्यवान्, साहायक, होजावेगा." ऐसा निश्चय करके, " श्रीआत्पारामजी " बडौतते विहार करके शहर अंबालामें आय; और

निडर होकर, यथार्थ सत्य सनातन जैनधर्मका उपदेश, जो कि इतने समयतक प्रच्छन्नपणे कि-सी किसीको सुनातेथे पर्षदाके बिच सुनाने लगगये, जिससें '' जमनादास '' '' सरस्वतीमल '' '' नानकचंद '' '' गोंदामछ, '' गंगाराम, '' '' लाल्ठचंद, '' आदि बहुत आवकोंने जैनमतका सच्चा श्रद्धान, आंगेकार किया, जिससें '' श्रीआत्मारामजी''को भी, उत्साह अधिक हुआ. सत्यहै, ' साचको आंच कभी नही. '

अंबालासें विहार करके "पटियाला, नाभा" होकर "मालेर कोटला"में आये. और सत्यधर्म-की प्ररूपणा करी, जिसको बहुत श्रावकोंने अंगिकार की, और चौमासा करनेके लिये विनती की. चौमासेको देर होनेसें कोटलेसें बिहार करके "श्रीआत्मारामजी" शहर " लुधिआना " में आ-ये, और खुब सन्मार्गका प्रकाश किया. यहां " घोल्लुमल्ल, सेढमल्ल, वधावामल्ल, निहालचंद, प्रभ-दयाल नाजर " वगैरह श्रावकोंके दिलसें ढुंढक तिमिरका नाश किया, और एक मीहने बाद विहार करके, संवत् १९२६ का चौमासा, " मालेरकोटला" में जा किया, और एक मीहने बाद विहार करके, संवत् १९२६ का चौमासा, " मालेरकोटला" में जा किया, और भव्य जी-वोंको प्रतिबोध दिया. चौमासे बाद कोटलासें विहार करके एक शिष्यकी लालचसें, " श्री आ-त्मारामजी" बिनोलीके तरफ गये. ओर संवत् १९२७ का चौमासा, बिनौलीमें किया. और अध्यात्ममय " आत्म बावनी " नाम छोटासा ग्रंथ तैयार किया. इधर पंजाब देशमें " श्री-विश्रचंदजी, हुकमचंदजी " वगैरह, बडे बडे शहेरोंमें फिरकर प्रच्छनपणे श्रावकोंको प्रतिबोध करने लगे, जिससें " श्रीआत्मारामजी " के श्रावकोंकी चृद्धि होती रही.

चौमासे बाद विनौलीसें विहार करके " श्रीआत्मारामजी", अंबाला पटियाला, नाभा, कोटला, रायदाकोट होते हुए " जगरांवा " गाममें आये; और जगरांवासें विहार, " जि-रा"को किया. रस्तेमें "किशनपुरा" गामके पास, दैवयोगसें अनायासही, कितनेही चेलेंकि साथ " पूज्य अमरासिंघजी" जोकि जिरेसे विहार करके जगरांवाको आतेथे, " श्रीआत्मारामजी"-को मिले. "श्रीआत्मारामजी" को देखके, लाल आंखे करके, रस्ता छोडके, किनारे होके, जाने लगे. तब श्रीआत्मारामजीने, जोरावरी हाथ पकडके, अमरसिंघजीको बेठा लिया. वंदना कर-के, सुखसाता पूछके, हाथ जोडके, नम्रता करके, पूछाकि, '' पूज्यजी महाराज. मैंने आपका क्या गुनाह किया है? आपने मेरे ऊपर इतना गुस्ता क्या किया? " तब पूच्य अमरसिंधने छाल आंसे करके कांपते कांपते कहा कि, " तू लोगोंके आगे कहता फिस्ता है कि, अपर-सिंध मेरी रोटी, वंदना वगेरह बंध कराता है. सो तूं इस बातको सत्य करदे, नहीं तो अठाइ ( आठ वत्त ) का दंड ले. " तब " श्रीआत्मारामजी" ने कहाकि " महाराजजी! " " मो-हनलाल, " और " छन्छमछ " तुमारे आवकोंने, यह समाचार कहाहै. यदि यह बात सत्य है तो, इसका दंड आपको लेना चाहिये. और यदि जूठ है तो, '' मोहनलाल, छज्छमल'' तुमारे श्रावकोंको यह दंड लेना चाहिये. परतुं मुजे किसीतरह भी, दंड नहीं चाहिये. यह सुनकर, अ-मरसिंघजी निरुत्तर होगये, और कोध करके पराङ्मुख होकर, अपने रस्ते चलते होगये. स-त्य है '' जुटेको कोधकाही शरण है. 7 श्रीआत्मारामजी वहांसें चलकर, जिरामें गये. यहांके ओसवालोंको अमरसिंघजी धीरज देकर, वडे पके करके कहगयेथे कि, " तुम आत्मारामका क-हना, नहीं मानना. " परंतु जिराके लोग बडे अकलमंद, और इलमवाले होनेसें, " श्रीआत्मा-

रामजी " के पास आकर प्रश्नोचर करने लगे. प्रश्नोंका जवाब पूरा पूरा मिलनेमें कितनेही श्रावक तो, उसी वखत शुद्ध मार्गमें आगये, और कितनेकने यह दावा किया कि, " हम हुंढक साधु-ओंको पूछके, निर्णय कर लेवेंगे, पीछे जो हमको सत्य सत्य मालुम होवेगा, अंगिकार करलेवेंगे." ऐसें कहकर, पंछराम वंगेरह चार पांच श्रावक, "पटियाला" शहेरमें, " रामबक्षजी " के पास ग-थे, और कितनेही प्रश्न किये; परंतु एक बातका भी ठीक ठीक उत्तर न मिला. अंतमें रामबक्षजी-ने गुस्सेमें आकर कहा कि, " दुमारे अंदर अज्ञान बढगया है. यदि तुमको हमारे ऊपर निश्चय है तो, जैसें हम कहते, और करते हैं, वैसही करे जाओ, नही तो तुमारी मरजी. आवश्यक जो हमारे पास है, सोही है, तुमारे वास्ते हम कोई नया अवश्यक बनावे क्या ? " तब उन श्रावकोंने कहा कि, " महाराजजी साहिब! आप गुस्सा न करें. क्यौंकि, " श्रीआचारांग " वगैरह सूत्र प्राक्ठ-त वाणीमें है तो आवश्यक भी, प्राकुतवाणीमेंही होना चाहिये; और आपके पास जो है, सो गुजराती वगैरह भाषाओं मिश्रित सीचढी हुआ हुआहे. इसको सचा किसतरह माना जावे? " तब रामबक्षजीने कहा, " तुम बहोत झगडा मत करो. तुमारी श्रद्धा तुमारे पास, और हमारी श्रदा हमारे पास. "

यह सुनकर उनको निश्चय होगया कि, जो कुच्छ श्रीआत्मारामजी बताते हैं, सब सत्य है. और ढुंढक साधुओंका कहना, असत्य है. तब रामबक्षजकि पासही ढुंढकमतको त्यागन क-रके जिरे चले गये; और सब वृत्तांत, जिरेके लोगोंको कह सुनाया. सुनकर सबनेही श्रीआत्मा-रामजीका कहना सत्य मानकर, शुद्ध श्रद्धान अंगिकार करलिया. इसवखत जीवणमछजी श्री-आत्मारामजीके ढुंढक अवस्थाके गुरु भी, जिरामें आपहूंचे, उनको भी सत्य धर्मका कुच्छ असर होगयाथा. परंतु " फिरोजीपुर " जानेंसे बहांके ढुंढीयोंके बहकानेंसे बहक गये.

जिरेमें श्रीआत्मारामजीने कल्याणजी साधुको समझाया, और सन्मार्ग आंगेकार कराया. यह बात सुनकर पूज्य अमरसिंघने हुकुमचंद्को, कल्याणजीके साथ पत्र भेजकर" भदौंड" गाममें बुढाया. और गुस्से होकर कहा कि "तूं मेराही घर पुटने लगाहै? तूं कल्याणजीको लेकर क्यौं जिरेको गयाधा?" तब हुकुमचंदजीने शांति करके कहा कि, "स्वामीजी? मैं भूलगया. मे-रा गुन्हा माफ करें. आगेको ऐसा नकरूंगा." यह नम्रता करनेका सबब यह था कि हुकुमचंदजी अच्छी तरह जान गयेथे कि, ढुंढकमत मनःकल्पित है. परंतु अबतक हमको इस घरमें रहकर बहोत कुच्छ कार्य करनेके हैं, इसवास्ते धीरजसें जो बने सो अच्छा है--सत्य है--सहज पक्के सो मीटा हो. इसबसत विश्वचंदजी भी, वहां आये हुयेथे. उनोंने भी पूज्यजीको समझायके शांत करे और श्रीविश्वचंदजी बगैरह विहारकी तैयारी करने लगे. तब अमरासिंघजीने कहा, " रस्तेमें जि-रेसें विहार करके जगरांवामें आकर आत्माराम बैठाहै, उसको मिल्लेका नियम करो. " तब श्री-विश्वचंदजीने कहा, " हम नही मिल्टेंगे ." ऐसा कहकर विहार करके जगरांवामें आये, और श्रीआतमारामजीको मालुम न होवे ऐसे पृथक् मकानमें जा उतरे. परंतु क्या चांद निकला छी-पा रहता है? एक ओसवालने जाके श्रीआत्मारामजीको मालुम किया.की, "श्रीविश्वचंदजी आये हैं, और फलाने मकानमें उतरे हैं. ?" यह सुनतेही श्रीआत्मारामजी बडे खुशा हुवे, और विश्वचंदजी जिस मकानमें उतरे थे, वहां जाकर कहने रूगे कि. " मिलनेका नियम तु- मको पूज्यजीने कराया है, परंतु मुझको तो नहीं कराया है? मैं तुमको मिला, तुम मुझे नही मिले, इसवास्ते तुमारा नियम भंग नही हैं. "तब श्रीविश्वचंदजीने कहा कि "महारा-जजी ! मनसें तो हम सदाही आपके साथ मिले हुये हैं. क्योंकि, आपने शुद्ध सनातन जैन-मतका यथार्थ स्वरूप दिखलाके हमारे जपर जो उपकार किया है, हम इसका बदला भव-भवमें भी नहीं दे सकते हैं. परंतु क्या करें? अपनी मतलब सिद्ध करनेके वास्ते. ऊपर ऊपरसें जुदाई रखते हैं. यदि इतनी भी जुदाई न रखे तो, पूज्यजी नाराज हो जाते हैं; और उनके नाराज होनेसें अपना कार्य, सिद्ध होना मुहिकल हैं. " तब श्रीआत्मारामजीने कहा कि " सबरदार ? प्रज्यजीसें अलग होनेका इरादा,कदापि न करना;जबतक यह विद्यमान् है, इनको दुःख न होना चाहिये, पीछे जो तुमारी मरजी होवे, तुम करना, क्योंकि तुमारे अलग होनेसें पूल्यजीको ज्यादा दुःख होवेगा. और तुम जो कार्य करना चाहते हो, वह भी पूर्ण न होवे-गा. ? इत्यादि हित शिक्षा देकर श्रीआत्मारामजी श्रीविश्वचंदजीको हाथ पकडके अपने मकानमें जहां आप उतरेथे, लेगये, और बडे आनंदपूर्वक ज्ञानालाप किया. दूसरे दिन श्री-विश्वचंदजी जगरांवासें विहार करके " छुधीआना " तरफ गये, और श्रीआत्मारामजीने भी लधीआने जानेकेवास्ते श्रीविश्वचंदजीसें एक दिन पछि विहार जगरांवासे किया. परंतु रस्तेमें वर्षीके सबबसें दैवयोगसें अनायासही सात कोशपर '' बोपारामा ?' गाममें, दोनोंका मिछाप होगया. वहां कोई भी ओसवाल ढुंढकका उपदव न होनेसें, दोनोंही अपने साधके साधुओं सहि-त एकही मकानमें उतरे, और खूब आनंदसें ज्ञानगोष्टी करते रहें. सध्याका प्रतिक्रमण भी, ए-कन्नही किया. तब श्रीआत्मारामजीने कहा कि, '' तो आज मैं तुमको श्रीमहावीर स्वामीके शासनका प्रतिक्रमण विधि सहित कराउं. " प्रतिक्रमणका विधि देखके, सब साधु चकित हो गये, और कहने लगे कि, "महाराज हमारे नसीवमें भी कभी ऐसी विधि कहनेका दिन आवेगा और यह जैनाभास हुंढक मनःकल्पित फासी हमारे गर्छेमें फार्टा जायगी? ?? तब श्रीआ-त्मारामजीने कहा, " धेर्य रखो, हिम्मत मत हारो, सब अच्छा होजायगा. " दूसरे दिन विश्व-चंदजी वमेरह, पमाल होकर लुधीआने पहुंचगये. और श्रीआत्मारामजी, एक दिन पीछे लू-धीआना शहेरमें पहुंचे. यहां भी जूदे जूदे मकानमें उतरे. परंतु श्रीआत्मारामजीका व्याख्या-न सननेको, निरंतर श्रीविश्वचंदजी वगैरह आतेथे. जिनमेंसें एक साधु " धनैयालाल " नामा जिसको ऐसी उंधी पार्टी पढा रखीथी कि, आत्माराम जहरके बुटे लगाता है. साधुओंके बहत कहनेसें एक दिन कथा सुनने गये. सुनकर कहने लगे कि," यह तो सत्य सत्य कथन करते हैं. इ-नको क्यौं असत्प्रठाधी कहते हैं? ऐसा अपने मनसें विचारके " गणेशजी " नामा अपने गुरु भाईसें पूछां कि, "तुम जो मेरे दूसरे साधुओंके पास आनिष्ठाचरण कराते हो और तुम खुद भी करते हो, सो ऐसा काम करना, किस जैनमतके शास्त्रमें लिखाँहे ? वो पाठ मुझे दिखलादो. अन्यथा आज पछि ऐसा काम मैं कभी भी न करुंगा. " तब गणेशजी साधुने कहा कि, "भा-ई ! साधुओका काम ऐसेही चलता है. " तब घनैयालालने कहा कि " पहेले चलगया सो च लगया अब आगे तो जबतक शास्त्रका पाठ नहीं दिखावोंगे तबतक नहीं चलेगा. ?? ऐसा कहकर धनैयालालने भी श्रीआत्मारामजीका कथन सत्य सत्य अंगिकार कर लिया. यह बात अमर- सिंहजीको पत्रदारा भदौडमें मालुम हुई. तब चिंताके सबबसें अमरसिंहजीको ताप चढने लगा, और तापके विच बकवाद करने लगे, और "तुल्हशीराम " नामक अपने चेलेसें कहने लगा कि, "छठ ! लुधीआने चलके आत्मारामको सरकारमें कैद करादेवें ! क्योंकि, इसने मेरे सब चेले बहका दिये हैं. " तब तुल्झीरामने बहुत धीरज देके शांत किया. क्योंकि, तुल्झीरामकी भी श्री आत्मारामजीकीही श्रद्धा थी, इसवास्ते जानतेथे कि, यह जूटे ढोंग करते हैं.

कितनेक दिनों पीछे अमरसिंहजीकी तरफसें पत्र ऊपर पत्र आनेसें, लाचार होकर श्री विश्वचंद-जी लुधीआनेसें विहार करके, अंबाला शहेरमें जा चौमासा रहे; और श्री आत्मारामजीने संवत् १९२८ का चौमासा, " लुधीआने" मेही किया.

चौमासे बाद श्रीआत्मारामजी, लुधीआनासे विहार करके " हुशीआरपुर " में आये. वहां श्री विश्वचंदजी वगैरह बारा ( १२) साधुओंने अमरसिंहके कितनेक साधुओंका अष्टाचार मालूम होनेसें असरसिंहजीको कहा कि, ''इन चौधे व्रतके अष्टाचारीयोंको रखना आपको योग्य नहीं '' तब अमरसिंहने, उनका कहा नहीं माना; और कहा कि, " तमारी श्रद्धा अष्ट होगई है; तुमारा हमारा रस्ता पृथक् पृथक् है. '' तब श्रीविश्वचंदजीने बहुत नम्रतासें कहा कि, "पूच्यजी साहिब! आप विचार करें ! अन्यथा पीछे आपको बडा पश्चात्ताप करना पडेगा. "परंतु अमरसिंहजीने विलकुल शोचा नही. तब श्रीविश्वचंद्जी वंगेरह अमरसिंहजीसें अलग होकर श्री-आत्मारामजीको आन मिले, जब श्रीआत्मारामजीने कहा कि, " तुमने अच्छा काम नहीं किया. विना अवसर अलग होगये ! अभी अलग होनेका समय नहीं या. " तब श्री-विश्वचंदजी वगैरहने कहा कि, " हम क्या करें ? हमतो बहोतही समझाते रहें, परंतु पूज्यजी साहिब बिलकुल नही समझे. क्या हम भी उन अष्टाचारीयोंके साथ मिलकर, अपना जन्म निष्फल करें ? '' तब श्रीआत्मारामजीने कहा कि, '' अच्छा जो होवे सो हो. परंतु यदि तुमको इस देशमें विचरना होवे तो, जोर लगाकर शहेरोंशहेर, और गामोंगाममें फिरके शुद्ध श्रद्धानका उपदेश करके श्रावकसमुदाय बनाओ. क्योंकि, बिना श्रावकसमुदायके इस पंचम कालमें, संजमका पालना कठिनहै. और यदि इस देशमें विचरना न होवे तो, चलो गुजरात देशमें चलके शुद्ध सनातन जैनधर्मके अव्यवच्छित्र परंपरायके गुरु धारण करें; और उसी देशमें फिरें. " तब कितनेक साधुओंने कहा कि, "महाराजजी साहिब ! यह काम हमसें नहीं बनेगा. इस देशको तो हम कदापि न छोडेंगे. इसवास्ते आपकी आज्ञानुसार हम, दो दो तीन तीन साधु अलग अलग विचरके क्षेत्रोंमें श्रावक समुदाय बनावेंगे. यह कोई बडी बात नही है. क्योंकि? प्रायः सबही क्षेत्रोंमें पेर रखने जितना ठिकाना तो, आपने, और आपकी मददसें हमने भी कर रखा है."ऐसा कहकर श्रीविश्वचंदजी वगैरह बारासाधु अमरसिंहजीको छोडके आये थे वे,और आठ साधु जोगराजके, श्रीआत्मारामजी वगैरह, कुछ वीस साधु; चारों तरफ जूदे जूदे शहरोंमें अपने पक्षके आवक समुदाय बनानेके वास्ते, विचरने लगे. वे सर्वक्षेत्रोंमें प्रायः सत्योपदेशदारा अपना बिछौंना बिछाते चले, और ढुंढकोंका बिछौंना उठाते चले. ऐसे करते करते श्रीआत्मारामजी, तथा श्रीविश्वचंदजी वगैरह साधुओंने "हुर्राआरपुर, " " जालंधर, " नीकोद्र, " " झंडी-आला, " " अमृतसर, " " पही, " " वेरोवाल, "" कसूर, " नारोवाल, " " सनस्रतरा, " ''जीरा, '' '' कोटला, '' ''अंबाला,'' '' छुधीआना, '' '' लाहोर, '' ''रोपड,'' '' जेजो.''

L

"सरहिंद, " " कुजरांवाला, " ( गुजरांवाला ) " रीमनगर, " " पसररु, " " जंबुं, " वगैरह बहुत स्थानोंमें अपने पक्षके आवक वनाये. इधर यह कारवाई देखकर, पूज्य अमर्रांसह-जीको घभराट होगया; और रुदन करके अपने आवकोंको कहने लगे कि, " मेरे अच्छे अच्छे पढेहुये बारा चेले आत्मारामके पास चलेगये, और आत्मारामके साथ मिलकर पंजाबके सब शहरोंको बिगाड रहे हैं. इससे मेरे बाकी शेष रहेहुये चेलेंके वास्ते बडी मुश्किल होगी, और आहार पानी भी मिलना मुश्किल हो जावेगा. इसवास्ते इस बातका बंदोबस्त करना चाहिये. यदि तुम इस बातका बंदोबस्त न करेंगे तो, मैं इस पंजाब देशको छोडके मारवाड बगैरह देशमें जाकर, अपनी जींदगी गुजारंगा ! ! "

तब '' पटियाला " वगैरह दो तीन शहरोंके ढुंटक श्रावकोंने, पूज्य अमरसिंहजीके लिखाये मुजब, पत्र लिखकर बाह्मणको देकर प्रायः पंजाबके सब शहरमें भेजे, जिसमें लिखाथा कि, आ-त्मारामजी वगैरह जितने साधु,ढुंढकमतसें उल्हटी श्रद्धावाले होवे, उनको किसी भी श्रावक वंदना नहीं करे; उतरनेको जगा नहीं दे; वस्तपात्र नहीं दे; आहार पानी भी नहीं देना; इनका उपदेश भी नहीं सुनना; इनकेपास जाना भी नहीं; सामायिक भी नहीं करना,वगैरह यह खबर हुशीआर-पुरके श्रावकोंने भी सुनी, तब" नय्थुमछ '' भक्त, छाला " प्रभुदयालमछ '' आदि बहुत श्राव-क कहने रुगे कि, " जिसने यह पत्र भेजवायें है, इनकेवास्तेही यह बंदोबस्त है. " और शहरोंवालोंनेभी यही जबाब दिया. संवत् १९२९ का चौमासा, श्रीआत्मारामजीने जिरामें किया. और श्रीविश्वचंदजी वंगेरह साधुओंने भी, जूदे जूदे क्षेत्रोंमें चैंामासा किया. चैंामासे बाद सर्व साधु धूर्वोक्त सीतिसें फिरते रहें. और लोकोंको सत्योपदेवा सुनाते रहे. जिससें अनु-मान सात हजार (७०००) श्रावकोंने ढुंढकमत छोडके, शुद्ध सनातन जैनधर्म, अंगिकार किया. संवत् १९३० का चौमासा, श्रीआत्मारामजीने अंबाला शहरमें किया, वहां श्रीहुक-मचंदजीकी प्रार्थनासें चौवीस भगवान्के चौवीस स्तवन, बडे गंभीर अर्थ, और वैराग्य रससें भरे हुए बनाये. संवत् १९३१ का चौमासा, श्रीआत्मारामजीने शहर हुशीआरपुरमें किया. इस चौमासेके बाद सब साधु, छुधीआना शहरमें एकत्र हुये. तब श्रीविश्वचंदजी वंगैरह साधु-ओंने श्रीआत्मारामजीको कहा कि, " कृपानाथ! जैन शास्त्रों विरुद्ध इस डुंडकमतके वेषमें हमको कहांतक फिरावोगे? अब तो जैन शाखके मुजब जो गुरु होवे उनके पास फिरसें दिक्षा लेके, शास्त्रोक्त देष धारण करके, " यथार्थ गुरु, " धारण करना चाहिये. तथा " श्रीशत्रुंजय, उज्जयंत ?? (गिरनार)वगैरह जैन तीथौंकी यात्रा करायके,हमारा जन्म सफल कराना चाहिये.?? यह बात श्रीआत्मारामजीको भी पसंद आनेसें सब साधु शहर छुधीआनासें विहार करके, ''कोट-ला," "सुनाम," "हांसी," "भियाणी," वगैरह शहरोंमें होकर शहर पालीमें (देश मारवाड) गये. वहां ''नवळखा" ''पार्श्वनाथ" की यात्रा करके, '' वरकाणा " गाममें श्री '' वरकाणा-पार्श्वनाय,'' ''नाडौलमें'' ''पद्मप्रभु,''''नारलाईमें'' ''श्री ऋषभदेव'' वगैरह( १९ ) जिनालय, " घांणेराव " में " श्रीमहावीर स्वामी," "सादडी" में तथा " राणकपुर " में " श्री ऋषभ-

् १ कुजरांवाला, रामनगरमें श्री " बूटेरायजीके उपदेशसें संवेगमत प्रचलित हुआथा. परंतु पूर्वीक्त साधु-ऑके विचरनेसे, वे आवक परिषक्व होगये.

२ पसरुर और जंबुके ओसवाल प्रायः सब श्रीविश्वचंद्रजीके उपदेशर्से श्रीञात्मारामजीकी श्रद्धावाले होगये थे. परंतु पछिसे अशुम कर्मके उदयसे फिर गये. देवजी," "सीरोहीमें" ( १४) जिनालय जे। एकही नींव ( धडा-चौतरा-पाया ) ऊपर है, व-गैस्हही यात्रा करते करते, श्री " आवुराज " पधारे, जिनकी यात्रा करके दिलसें खुश खुश हो गये. श्रीआबुजीकी श्लाघा करनेको, जुबानमें ताकत नहीं है. जो आंखोंसे देखता है, च-कित हो जाता है. जिसके देखनेके वास्ते कई अंग्रेज विठायतसें आते हैं, और लिखते हैं कि आबुजीके मंदिर सरिखी इमारत दुनीयाभरमें भी होनी मुश्किल है. कई युरोपियन इसका फोटो ( आकस ) भी उतार कर लेगये हैं, जिसकी नकल चिकागो धर्मसमाजके तरफर्से छपे-हुए पुस्तक वगैरह बहोत जगे पाई जाती है. " टॅंडिके राजस्पीन ?? ग्रंथमें इनका बहुत वर्णन है आबुजी देखवाडेके मंदिरोंकी यात्रा करके, श्रीआत्मारामजी, विश्वचंदजी वगैरह(१६) साधु<sup>†</sup> श्री "अचलगढ" की यात्रा करनेको गये. जहां बडे भारी मंदिरमें चौदांसी चंवालीस (१४४४) मण सोनेकी चौदां (१४) मूर्तियोंके दर्शन करके आबुजीके पहाडसें उतरके श्रीआत्मारामजी "पा-लनपुर" पधारे. कितनेक दिन वहां ठहरके विचरते विचरते "भोयणी" गाममें श्री "मछीनाथ-स्वामी " की यात्रा करके, ग्रामो ग्राम जिन मंदिरके दर्शन करते हुए, और श्रावकोंको दर्शन देते हुए, शहर " अहमदाबादमें ?? पधारे, श्रीआत्मारामजीका आगमन सुनकर नगररोठ " प्रेमाभाई हिमाभाई '' तथा रोठ ''दलपतभाई भगुभाई '' वंगेरह अनुपान तीन हजार ( ३००० ) श्रावक आविका तीन कोसपर सामने लेनेको गये. क्या आश्वर्य है? जहां अनुमान सात हजार घर श्राव-कोंके, औ पांचसें जिन मंदिरहै, तहां तीन हजारका सामने जाना कुछ बडीबात नहीं है. सबने श्रीआत्मारामजीको देखतेही सार विधिपूर्वक वंदना करके बडी धामधूमसें नगरमें ले जाकर. शेठ दलपत भाईके बंगलेमें उतारे. जहां आदमीयोंके एकत्र होनेमें कुछ कसर न रही.

व्याख्यान सुनकर श्रावकवर्ग लोट पोट होतेथे, केइ सखसोंके हृदयको कुलगुरु ओंके उत्सूत्र वचनांधकारने वासा करके स्याम कर दियाथा, तिनको इन महात्माके वचन भास्करने टूर करके उज्ज्वल कर दिये. उत्सूत्र प्ररूपक शिरोमणि शांतिसागर जिसने शहर अहमदावादमें जैनमतसें विरुद्ध वर्णन करके एक उपद्रव सडा कर रखाथा, वह श्रीआत्मारामजीके साथ चरचा करने को तैयार होगया. श्रीआत्मारामजीने भी, शास्त्रानुसार जवाब देकर उसको निरुचर कर दिया. तिस दिनसें शांति सागरका जोर नरम होगया. तब शहर अहमदाबादके जैनसमुदायने श्रीआत्मारामजीका अपूर्व ज्ञान, और बुद्धिवैभव देखके बहुत प्रशंसा करी, और कहा कि महाराजजी साहिब! आपका इस वस्वत इस शहरमें आना ऐसा हुआहे कि, जैसें दावानलके लग वर्षाका आगमन होवे!'' अहमदाबाद धोडेही दिन रह कर श्रीआत्मारामजी वगैरह साधुओंने श्रीशत्रंज़च तरिकती यात्रा करनेके वास्ते '' पालीताणा '' शहर तरफ विदार किया, और कम करके शहर पालीताणामें पधारे. और दूसरे दिन सूर्योदयके लगभग '' श्रीशत्रंज़च '' पर्वत पर चढे. एक तरफ तो मूर्य उदय होकर चढता जाता था, और दूसरी तरफ श्रीमहाराजजी सूर्य समान दिदार लोकोंको देते हुये ऋम उठाते चढते जाते थे; इस तर्थिका वर्णन करनेको इंद्र भी समर्थ नहीं हे तो, औरॉका तो क्याही कहना है? इस तर्थि जपर नव वसी(ट्रंक)याने हिस्से हैं;जिनमें अनुमान (२७००) जिन मंदिर है. प्रायः संपूर्ण दिन ऐसे दर्शनाम्हतसे त्यन्न हुये कि, न त्वा लगी, न

ां चंदनलालजीके गुरु रुडमलजी, वृद्ध होनेसे दोनों ( शिष्य-गुरू ) उस वखत गुजरात देशमें नहीं गयेथे. तथा एक दो जने, साधुष्णेको छोड गये थे, इसवास्ते कल सोला साध लिखे हैं। भूख. ऊपरसे नीचे आनेको दिल बिलकुल कवूल नहीं करता था, परन्त कोई भी यात्री प्रायः ऊपर न रहनेका रिवाज होनेसें, लाचार होकर " श्रीऋषभदेवजीकी " यात्रा करके नीचे उतर आये. सायंकालका प्रतिक्रमण करके , तींधराजके गुण गाते हुये फिर दर्शन करनेको मूर्योंदयकी आकांक्षा करते हुये सोगये. प्रातःकाल होतेही प्रतिक्रमण, प्रतिल्लेषणादि साधुकी किया करके फिर ऊपर चढे. इसी तरांह निरंतर करते रहे. तीर्धयात्रा करके पालीताणासें विहार करके, "गोघा बंदर, ""भावनगर, ""वला" "पछी. " "लाखेणी, " " लाठीताणासें विहार करके, "गोघा बंदर, " "भावनगर, " "बला" "पछी. " लाखेणी, " " लाठीधर, " बो-टाद, " " राणपुर, " " चुडा, " ' लींबडी, " कौरह गामोंमें विचरते हुये, सेंकडोंही जिन मंदिरोंकी यात्रा करते हुये, हजारोंही श्रावकांको दर्शन व उपदेश देते हुये, फिर शहेर अहमदा-बादमें आये. जहां " गाण श्री मणिविजयजी" महाराजजीके शिष्य "गणि श्री बुद्धिवजयजी" ( बूटेरायजी ) महाराजजीके पास, श्री "तपगच्छ" का वासक्षेप लिया. और इनही महात्माको श्रीआत्मारामजीने, गुरु धारण किये. और शेष साधुओंने श्रीआत्मारामजीको अपने सद्गुरु धारण किये. इसक्खत श्रीबुद्धिविजयजी महाराजजीने राव साधुओंके पिछले नाम, बदल दिये. जैसेंकी ।

- (१) श्री आत्मारामजी— श्री आनंदविजयजी.
- (२) श्री विश्वचंदजी—
- (३) श्री चंपाळाळजी—
- (४) श्री हकमचंदजी---
- (५) श्री संलामत रायजी-
- (६) श्री हाकम रायजी---
- (७) श्री सूबचंदजी--
- (८) श्री घनैयालालजी—
- (९) श्री तुल्र्झीरामजी—
- (१०) श्री कल्याणचंद्जी----
- (११) श्री नीहालचंद्जी----
- (१२) श्री निधानमळजी---
- (१३) श्री रामलालजी—
- (१४) श्री धर्मचंदर्जी---
- (१५) श्री प्रभुद्यालजी—
- (२६) श्री रामजीलाल-
- श्री चंद्रविजयजी. श्री रामविजयजी.

श्री लक्ष्मीविजयजी. +

श्री कुमुद्दविजयजी.

श्री चारित्रविजयजी.

श्री रंगविजयजी.

श्री स्त्नविजयजी.

श्री संतोषविजयजी.

श्री कुरारुविजयजी. श्री प्रमोदविजयजी.

श्री हर्षविजयजी.

श्री हीरविजयजी.

श्री कमलविजयजी.

श्री अमृतविजयजी.

श्री कल्याणविजयजी.

संवत् १९३२ का चौमासा, श्री '' आनंदविजयजी " ( आत्मारामजी ) वगैरह साधु-ऑने शहेर अहमदाबादमें ही किया. चौमासे बाद रात्रुंजय गिरनार वगैरह तीर्थोंकी यात्रा करके श्री आनंदविजयजीने संवत् १९३३ का चौमासा, शहर भावनगरमें किया; चौमासे बाद '' वहोरा अमरचंद, जसराज, झवेरचंद " के संघके साथ, '' शत्रुंजय, तलाजा, डाठा, महुवा, दीव, प्रभासपाटण, वेरावल, मांगरील, " होकर ताधयात्रा करते हुए शहर खनागढ तीर्थ '' गिरनार " की यात्रा करके शहर जामनगरमें पधारे. यहांसे सघने फिर भावनगर चलनेके

+ तसबीर देखो.

वास्ते बहुत प्रार्थना करी. परंतु देश पंजाबमें, जो सत्यधर्मका बीज लगायाथा, तिनको प्रफु-छित करनेका इरादा करके, संघर्से जूदे होकर, "मोरबी, धांगधा, झौंझुवाडा, " होकर "शंखेश्वर" गाममें, श्री " शंखेश्वर पार्श्वनाथ " की मूर्ति, जो शंखपति, " कृष्णवासुदेव ? को " धरणेंद्र ?? की आराधनासें मिलीथी, और जिसके स्नात्रजलके छिटकनेसें, " जरासिंध ?? नामा प्रतिवासदेवकी जरा विद्या, कृष्ण वासुदेवके ऌश्करसें दूर हुई थी. ऐसे प्रभाववाली श्री पश्चिनाथ-की मूर्तिके दर्शन करनेसें सब साध, बहोतही आनंदित हुए. यहांसें विहार करके श्रो "आनंद-विजय जी, " " पाटण " शहरमें पधारे. तहां प्राचीन जैन पुस्तकोंके भंडार देखे, तिनमेसें कि-तनेक ग्रंथोंकी नकलें भी करवाई. पाटणसें विहार करके ''तारंगाजी ?' तीर्थपर, '' राजाकुमारपा-लग के उद्धार किये बडे भारी मंदिरमें बिराजमान, श्री " अजितनाथ स्वामी " की यात्रा करी और विहार करके '' पालणपुर, आबु, शिरोही, पंचतीर्थी, ?' वगैरहकी यात्रा करते हुए शहर " पाली " में आये. तहां शहर " जोंधपुर " के आवकोंका पत्र, आआत्मारामजीको मिला. जिसमें लिखाधा कि, "यहां ( जोधपुरमें ) इसवखत ( ३९ ) ढुंढक साधु, आपके साथ चरचा करनेके वास्ते एकत्र हुए हैं. जिसमें दिवान् '' विजयसिंह ?' मेहता, पंडित मंडल सहित, मध्यस्थ नियमित किये गये हैं. इसवास्ते आप कृपा करके जलदी शहर जोधपुरमें पधारके, हम सेवकोंकी अभिलाषा पूर्ण करें" इसवास्ते श्री आनंदविजयजीने, थोडेही दिन पालीमें रहकर, शहर जोध-पुरके तरफ विहार किया; और ऋम करके शहर जोधपुरमें पहुंचे. इनके दहां पहुंचनेसेंही अग-हे रोज ( ३४ ) ढुंढक साधु तो, सभा होनेके एकदिन पहिलेंही, विना चरचा किये, चूपचाप इस तरांह चले गये, जैसे मूर्योदयसे अंधेरा दूर होजाता है. परंतु '' हर्षचंद " नामा एक ढुंढक साध, रहगयाथा. सो श्रीआनंदविजयजीसें बातचित करके, शुद्ध श्रद्धानमें आगया. श्रीविश्र-चंदजी गुरु नाम धराया, और " हर्षावेजयजी " निज नाम पाया. इस वसत ढुंढकोंके अनिष्टा-चरणसें राज्यके भयसें कितनेही औसवाल, जैनमतको छोडके वैष्णवादि मतका आश्रय लेने लग गयेथे. इसवास्ते इन लोकोंपर कृपाहाष्ट्री करके, श्री आनंद्विजयजी महाराजने संवत् १९३४ का चौमासा, शहर जोधपुरमेंही किया. जिससें प्रथम पचास घर अनुमान ठीक ठीक श्रद्धानवाले रहेथे, सो वधके अनुमान पांचसौं होगये. क्यों न होवे? सूर्यके उदय होनेसें अंधकार दूर होताही हे. यदि ऐसे महात्माके आनेसें भी हृद्यगत अज्ञानांधकार दूर न होता तो, कब होता? चौमासे बाद जोधपुरसें विहार करके, दुकालके सबबसें रस्तेमें भूख प्यासको सहन करते हुए, श्रीआ-नंद्विजयजी, '' जयपूर, दिल्ली " होकर देश पंजाबमें शहर अंबालामें आये. इसबखत सूर्योदय-सें घूक जानवरको जैसें चिंता होती है, तैसें पंजाबी ढुंढकोको हुई. परंतु मूर्यविकाशी कमलकी तरांह अन्य श्रावकोंके मुखारविंद खिड गये.

अंवालासें विहार करके शहर लुधीआनामें आये; वहां "श्री उत्तमझाषे" लौंकामतके यति, ( पूज ) अंबालावालेने सब डेरा छोडके, श्रीआनंदविजयजीके पास पांच महाव्रत अंगी-कार किये, और गुरुजीका दिया, श्री " उचोतविजयजी" नाम धारण किया.

कितनेक दिनों बाद शहर लुधीआनामेंही, जील्ला फिरोजपुर गाम मुदकीका रहनेवाला दुनीचंद ओसवाल, हुशीआरपुरका रहनेवाला, उत्तमचंद ओसवाल, शहेर पाली देश मार वाडका रहनेवाला हर्षचंद ओसवाल, जेजोका रहनेवाला मोतीचंद ओसवाल, इन चार जैनों-

की बडी धूम धामसें दीक्षा हुई; जिसमें अनुक्रम करके श्रीआनंद विजयजी महाराजजीने उन्होंके यह नाम रखे(१) "विनय विजयजी (२) कल्याण विजयजी (२) समति विजयजी(४) मो-ती विजयजी." बाद चौमासेके दिन नजदीक आजानेसें संवत १९३५ का चौमासा, श्रीआनंद विजयजीने शहर छुधीआनामें किया. इस सालमें देश पंजाबनें कितनेही शहरोंमें बिमारीका बहुत जोर था. जीसमें भी लुधीआनामें अधिकतर बिमारीका जोरथा. जिस बिमारीमें मगसर महिनेमें श्रीआनंद विजयजी महाराजजीके झिष्य " रत्नविजयजी " ( हाकमरायजी ) स्वर्गवास हुये. और श्रीआनंद विजयजीको भी, कितनेक दिनोंतक ताप आया. जिस तापका ऐसा जोर वध-गया कि, श्रीआनंद विजयजी बेहोश होगये. यह हाल देखकर सकल श्रीसंघको अतीव खेद पैदा हुआ. अब इस वखत क्या करना चाहिये ? ऐसे विचारमेंही सकल श्री संघ दिग्मूड होगया, परंत मालेर कोटला निवासी लाला '' कवरसेन ?' जो कि जैनमतके रहस्य उत्सर्ग अपवादादि षड्रभंगीका अच्छा ज्ञान धारण करताथा, तिसने आके लाला ''गोपीमल्ल,'' और ''प्रभदयाल नाजर " वगैरहको समझाया कि, " विचार करने करनेमेंही तुम काम बिगाड देवोगे ! यह समय विचारनेका नहीं है, जलदी श्रीमहाराजजी साहिबको, शहर अंबालामें लेचलो, क्यौं कि, वहांकी आब हवा इस वखत बहोत अच्छी है." यह सनकर कितनेकके मनमें तो यह बात रुचि नहीं; परंतु कवरसेन बडा लायक होनेसें उसका कथन, कोई भी अन्यथा नहीं कर सकता था. वहांसें शहेर अंबालामें लेगये. वहांगये बाद दो दिन पीछे, जब श्रीआनंद् विजयजीको तपका जोर कुच्छ नरम हुआ, और कुच्छ होश आया, तब देखते हैं तो, अपने आपको शहर अंबलाके उपाश्रयमें देखें. आश्वर्य प्राप्त होकर कहने लगे कि, '' यह क्या तुआ ? मुजे कोई स्वप्न आया है? अथवा यह कोई इंद्रजाल हो रहा है?या मुझे कोई मतिश्रम होगया है ? क्योंकि, मैं तो लुधीआ-नेमें था; और इस वस्वत मुझे अन्यही अन्य भान हो रहा है. ?' ऐसे अनेक प्रकारके संशयां दोलारूढ हुये विचार कर रहेथे, इतनेमें लाला कवरसेन वगैरह श्रावक समुदाय, हाथ जोडकर कहने लगे कि, '' महाराजजी साहिब ! आप शोच मत करें. आपको लुधीआनासें हम यहां ( अंबालामें ) ले आये हैं." इत्यादि सब वृत्तांत सुनाया. अनुमान दो महिने बाद जब श्री-आनंद विजयजीको आराम होगया, तब पूर्वोक्त सब हाल लिखकर शहर अहमदाबादमें गणिजी " मुक्ति विजयजी " ( मूलचंदजी ) महाराजजीके पास भेजा. उन्होंने श्री जैनशास्त्रानुसार, जो क्रच्छ प्रायश्वित्त देना ठीक समझा, दिया. जिसको श्रीआनंदविजयजी महाराजजीने भी, बडी खुशीसें स्वीकार किया. इस वखत शहर अंबालामें "श्रीवीरविजयजी," " श्रीकांतिविजयजी." "श्रीहंसविजयजी"की दीक्षा हुई. बाद अंबालासें विहार करके छुधीआना, जालंधर होते हुये गुरुके " झंडीआले " आये. और संवत् १९३६ का चौमासा, श्रीआनंदविजयजीने झंडीआला-में किया. " नारोवाल, " " सनखतरा " चौंामासे बाद विहार करके " जीरा, " " पटी, " " अम्टतसर, " होते हुये शहेर "गुजरांवाला"में पधारे. और संवत् ९९३७ का चौमासा, वहां ही किया. चौमासे पहिले इस जगा, श्रीमाणिक्य " विजयजी, " और " श्रीमोहनविजयजी" की दीक्षा हुई. और चौमासेमें श्रीआनंदविजयजी महाराजजीनें, बहुत लोकोंके कहनेसें, संस्कृत, प्राकृत नहीं जाणनेवालोंको बोध होनेके लिये, '' जैनतत्त्वादर्श '' ( जैनधर्मके तत्त्त्वोंका सीसा द्र्पण)इस नामका ग्रंथ, बनाना सुरु किया. चौमासे बाद विहार करके ''पींडदादनसां'' में गये,

और " मोतीचंद " ओसवाल शहर अमृतसरके रहनेवालेको दक्षिा देकर " श्रीसुंदर-विजयजी " नाम रखा. यहांसें विहार करके श्रीआनंदविजयजी, अपने परिवारसहित. गाम '' कल्ल्या '' ( महाराजजीकी जन्मभूमि ) में पधारे. जिनको देखके श्रीआत्मारामजीके सांसारिक परिवारके "मंगलेसेन " "प्रभद्याल " वगैरह पितृव्य भाई, बडे आनंदको प्राप्त हुये. उनकी बहुत प्रार्थनांसे एक रात वहां रहे. वहांसें विहार करके '' रामनगर, '' '' पपना-सा, " " किला दिदारसिंघ, " " गुजरांवाला, " " लाहोर " " अमृतसर, " "जालंधर," होकर शहेर हुशीआरपुरमें पधारे; और संवत् १९३८ का चौमासा, वहांही किया. इस चौमा-सेमें '' जैनतत्वाद्र्रा '' ग्रंथ समाप्त किया. चौमासे बाद बिहार करके ''जालंधर, ''नीकोदर, '' " जीरा, " कोटला" होके " लुधीआना " शहेरमें पधारे. और " श्रीजयविजयजी, " "श्री-अमृतविजयजी, " " श्री अमरविजयजी, " तीन शिष्य नये किये. बाद ुधीआनासें विहार करके श्री आनंदविजयजी महाराजजी, शहेर अंबालामें पधारे. और संवत् १९३९ का चौमासा वहांही किया. इस चौमासामें जैनतत्त्वाद्शे नामा ग्रंथ, जो प्रथम बनाया था, सो छपवानेके वास्ते, रायबहादुर धनपतिसिंघ, जो शहेर अंबालामें श्री महाराजजी साहिबके दर्शन करनेको आयेथे, उनको दिया. जो छपवाके प्रसिद्ध किया गया है, और "अज्ञानतिमिरभास्कर " नामा दूसरा ग्रंथ, बनाना प्रारंभ किया. परन्तु कितनेक वेदादि पुस्तक,जिनकी बहुत जरूरत थी और जे उस वखत पासमें नहीं थे,इस वास्ते थोडासा लिखके,बंध कियाथा. इस चौमासेमें, पंजाब-के श्रावकसमुदायकी प्रार्थनासें, श्रीआनंद्विजयजी महाराजजीने ''सत्तरभेदीपूजा " बनाई. इतने वर्षोंमें श्रीआनंद विजयजी महाराजजीके परिवारमें '' हर्षविजयजी '' ''उद्योतविजयजी '' वगैरह ( १९ ) शिष्य नये हुये, जिनमें जिस जिसकी दीक्षा, श्री महाराजजी साहिबके हाथसें हुई, तिस तिसके नाम, यहां लिखेहैं, और भी नाम, वंश वृक्षतें मालुम होगा. यह पांच चौमासेमें देश पंजाबमें श्री आनंदविजयजी महाराजजीने, श्री जैनधर्मका बडा भारी उद्योत किया: और कितनेक लोकोंके दिलमें, ढुंढकोंका अनिष्टाचरण देखनेसें, जैनवर्मके ऊपर देष हो रहाथा दर किया. क्योंकि, लोकोंको मालुम होगया कि, जो मुखबंधे हैं, वे मल्लीन हैं. और यह पीतांबर धारण करनेवाले, उज्ज्वल धर्म प्ररूपक है, अब इस वखत भी, किसी क्षत्रीय बाह्मणके साथ बातचीत होने लगती है तो, उसी वसत वे कहने लग जाते हैं कि, '' पंजाब देशके ओसवाल ( भावडे ) तथा खंडेरवालको तो, श्री आनंदविज-यजी ( आत्मारामजी ) महाराजजीने सुधार दिये. " क्योंकि, प्रथम तो येह भावडे लोक. महबंधे गंदे गुरुओंकी सोबतसें, बडेही मलीन होगये थे; और इसी वास्ते पंजाब देशमें प्रायः सब जगा, येह लंकाके चुडेके नामसें प्रसिद्ध थे. अब भी जो शेष ढुंढक रह गये हैं, उनको लोक बुरे समझते हैं, और उनसें परेहज भी रखते हैं. धर्मको छगा हुआ यह कलंक, दूर किया: यह कोई श्रीआनंद विजयजी महाराजजीने थोडा पुण्य पैदा नहीं किया ! सब जगा जहां जहां जावे, वहां वहां अनेक प्रकारके मत मतांतरोंवालेके साथ चर्चावार्ता होनेसे लोकोंमें जैनधर्मकी " फिलॉसोफी " ( तत्वज्ञान ) मालुम होगई; इत्यादि बहुत उपकार कर रहेथे. परंतु नूतन शि-ब्योंको जैनशास्त्रानुसार, "छेदोपस्थापनी " नामा चारित्रका संस्कार कराना था. सो उसवखत गणिजी महाराज श्री, " मुक्तिविजयजी " ( मूलचंदजी ) सिवाय, औरको " श्री बुद्धिविजयजी

( बूटेरायजी ) महाराजजीके परिवारमें अधिकार नहीं होनेसें देश गुजरात, शहेर अहमदा-बादके तरफ विहार करनेका इरादा करके, शहर अंबालासें विहार करके दिल्लीमें पथारे. वहां तिनको ढुंढकोंका छपवाया 'सम्यक्त्वसार ' नामा पुस्तक, भावनगरकी "श्री जैनधर्म प्रसार-क सभा " तरफर्से मिला. तिसका उत्तर, सभाकी प्रेरणासें श्रीआनंदविजयजीनें लिखना सुरु किया. शहर दिल्लीसें " हस्तिनापुर" की यात्रा करके "जयपुर " "अजमेर " "नागौर " आदि शहरोंमें विचरते हुये, " बीकानेर " पथारे. और संवत् १९४० का चौमासा, वहां किया. और चौमासेमें "वीशस्थानकपूजा " वर्नाई. इस चौमासेमें श्रीआनंदविजयजीके बडे शिष्य, " श्रीलक्ष्मीविजयजी ( विश्वचंदजी ) " बहुत बिमार होगये. वीकानेरसें शनैः रानैः विहार करके श्री आनंदविजयजी, श्रीलक्ष्मीविजयजी आदि शिष्यों सहित, शहर पालीमें पधारे. यहां श्रीलक्ष्मीविजयजी स्वर्गवास हुये ! अफसोस ! ! महाराजजीकी बडी बांह टूट गई ! ऐसे लायक विनयवान पंडित शिष्यके स्वर्गवास होनेसें सब श्री संघको बडा स्वेद हुआ. परंतु श्रीआनंदविजयजीको देखके होंसला किया कि, फिकर नहीं. एक न एक दिन तो मरनाही था. अस्तु ! अव परमेश्वरसें यही प्रार्थना है कि, हमारे शिरपर, श्रीआनंदविजयजी महाराजजी की छन्न छाया, चिरकाल बनी रहे !

श्रीआनंदाविजयजी पाली शहरसें विहार करके पंचतीर्थी, आबुजी आदिकी यात्रा करते हुए शहर अहमदावाद पधारे. और बडौँदाके राज्यमें गाम डभोईके रहनेवाले मोतीचंदको दीक्षा देके "श्री हेमविजयजी " नाम रखा. तथा " उचोत्तविजयजी ?' आदिको, श्री गणिजी महाराज-जीके पास बडी दीक्षा दिलवाई. और संवत् १९४१ का चौमासा, वहांही किया. चौमासेमें " आवश्यकसूत्र " बाईस हजार, जो प्रथम संवत् १९३२ के चौमासेमें वांचना प्रारंभ किया था, अधुरा रहनेसें, अब भी व्याख्यान उसहीका करते रहें; और भावनाधिकारमें " श्रीधर्मरत्न प्रकरण '' सटीक वांचते रहे. जिसको सुननेके वास्ते अनुमान ( ७००० ) श्रावक श्रा-विका आतेचे. इस चौमासेमें श्री जैनधर्मका वडाही उचोत हुआ, सैंकडोही अठाई म्होत्सव हुवे, पूजा प्रभावना भी बहुत हुई, अनेक प्रकारकी तपस्या भी हुई, स्वथमीवात्सल्य भी बहुत हुये. एक दिन श्रीसंघने सङाह करके, श्रीमहाराजजी साहिब श्रीआनंद्विजयजीसें प्रार्थना करिकि, " आपने देशपंजाबमें जो नये श्रावक बनाये हैं, तिनको हम मदद देनी चाहाते हैं," तब श्री महाराजजीने कहा कि, " तुमारी मरजी. तुमारा धर्मही है के, अपने स्वधार्मियोंको मदद देनी. " बाद श्रीसंघने बहुत जिन प्रतिमा धातुकी, और पाषाणकी, देशपंजाबके शहर " अंबाला, " " galआना, " " कोटला, " " जिरा, " " जालंधर, " " नीकोदर, " " हुशीआरपुर, " " गुरुका झांडियाला, " " पटी, " " अमृतसर, " " नारोवाल, " " सन· स्रतरा, " " गुजरांवाला, " वगैरह बहुत शहरोंमें श्रावकोंके पूजने वास्ते भेजी. तथा इस चौ-मासेमें, श्रीआनंदविजयजीने, सम्यत्तवसार पुस्तकका उत्तर लिखके पूर्ण किया. जो " सम्य-क्त्वदाल्योद्धार" के नामसे भावनगरकी सभाके तरफर्से छप गया है. जिसमें भावनगरकी सभाने भी, अपने तरफसें कितनाक हिस्सा बढाया है. इस ग्रंथके वांचनेसें ढुंढकमत, और सनातन जैन धर्ममें, कितना फरक है, मालुम होजाताहै. परंतु कितनेक शब्द सभाके तरफसें कठिन पडनेसें बहुत ढुंढक छोक वांचते नहीं है, तथा गुजरात देशकी बोलीमें होनेसें, कितनेकको ठीक ठीक

समझ भी नहीं आती है; इस वास्ते कितनेक लेंगोंका इरादा है कि, इसको जिस ढबपर श्रीआ-नंदविजयजी महाराजजीने अपनी कलमसे प्रथम लिखा है, उसही हबपर हिंदीभाषामें छपवा-ना चाहिये. जिससे, बहुत फायदा होनेका संभव है; सो प्रायः थोडेही कालमें यकीन है, छप जायगा. चौमासे बाद श्रीआनंदविजयजी वंगेरह साधु अहमदाबादसे बिहार करके, श्री शत्रं-जय तथिकी यात्रा करनेको पधारे. एक महीना " पालीताणा " शहेरमें रहे, और निरंतर यात्रा करके अपना मनुष्यदेह, पावन करते रहे. इस श्री त्रात्रुंजय तीर्थ ऊपरसे '' रोठ प्रेपाभाई,'' ''रोठ नरशी केशवजी, " " शेठ वीरचंद दीपचंद " वगैरह देश गुजरातके संघकी मद्द्से बडे अद्धत सुन्दर, और देखनेसें चित्त शांत होवे, ऐसे ( ३५ ) जिनबिंब देश पंजाबमें भेजे गये. इन जिन प्रतिमाके आनेसे देश पंजाबमें जैनधर्मका बडा उद्योत हुआ, और इन प्रतिमाके रखनेके वास्ते पंजाबके श्राक्कोंको अपने २ झहेरमें जैनमंदिर बनवानेका ख्याल आया, और जिन मंदिर बनने शुरु हुये. पाळीताणासे विहार करके "शिहोर, वरतेज, भावनगर" होकर "गोधा बंदर" में श्रीआन्द्विजयजी पधारे. तहां "श्री नवखंडा पार्श्वनाथ " की यात्रा करके " वल्ला, बोटाद" होकर '' लिंबडी '' शहेर पधारे, जहां पांचसो घर श्रावकोंके, और तीन जिन मंदिर है, श्री महा-राजजीके पंधारनेकी खुशीमें श्रावकोंने समवशारणकी रचना वगैरह महोच्छव किये. यहांके राजा साहिबने भी, श्रीआनंदविजयजी ( आत्मारामजी ) महाराजनीके दर्शन पाये, और बातचीत करके बडेही आनंदको प्राप्त हुये. एक महीनेबाद छींबर्डीसे विहार करके वढवाण धं-धूका, धोलेरा होकर शहेर खंभात बंदर पधारे, जहां अनुमान एक हजार घर श्रावकोंके और दोसौ जिन मंदिर है. यहां बहुत पुराने ताडपत्रोंपर लिखे पुस्तक मंडोर देखे. कईएक शास्त्रोंका उतारा भी, करवा लिया. तथा पुस्तकादिककी मदद ठीक ठीक मिलनेसे "अज्ञान तिमिर भास्कर" नामा ग्रंथ जो शहेर अंबालामें बनाना सुरु किया था, यहां समाप्त किया, जो भावनगरकी ''जैन ज्ञान हितेच्छु" सभाके तरफसे छपवाकर प्रसिद्ध किया गयाहै. जिसके पहिले हिस्सेमें, वेदादि शा-स्रोंमें यज्ञादि धर्मका जैसा विचार है,तैसा सप्रमाण दिखळाया है, और दूसरे हिस्सेमें,जैनमतका सं-क्षेपसें वर्णन कियाहै. और इस जगा ''श्रीक्तंभन पार्श्वनाथजी'' की, जो कि बडी प्राचीन प्र-तिमा है, यात्रा करके बहुत खुरा हुए. संभातसे विहार करके " जंबूसर " होकर "भरुच बंदर" पथारे; यहां अनुमान अढाईसें घर श्रावकोंके, और छ मंदिर बडे खुबसुरत है, और वीसमे तीर्थ-कर " श्रीमुनिसुवत स्वामी " की, बहुत प्राचीन मूर्त्तिके दर्शन करके अत्यानंद प्राप्त हुये. भरुवसें विहार करके श्रीआनंदविजयजी, '' सुरत बंदर ?' पधारे. श्रावक लोकोंने बडे महोत्सवसे शारमें प्रवेश कराया. ऐसा प्रवेश महोत्सव हुवा कि, उसको देखके सुरतके वासी बडे बडे बुजर्ग जैन और अन्यमति भी, कहने लगे कि, "ऐसा आदर पूर्वक प्रवेश महोत्सव आजतक हमने किसीका भी नही देखाहै." श्रावकोंकी अतीव प्रार्थना होनेसे, संवत् १९४२ का चौमासा, सुरत शहेरमें किया. चौमासेमें श्रावकोंकी अभिलाषापूर्वक, " श्रीआचारांग सूत्र" सटीक, और " धर्मरत्न प्रकरण " सटीक, पर्वदामें सुनाते रहे. हजारों श्रावक श्राविका तिसं वचनाम्टतको पीकर, मिथ्यात्व विषको दूर करते रहे; और अनेक प्रकारके उचापन, समवसरण रचना, अठाई महोच्छव बंगेरह महोत्सव करके, श्रीजैनधर्मका उद्योत किया.इस चौमासामें श्रीआनंदविजयजीके धर्मोपदेशसे श्रावक लो-

٩

कोंको ऐसा रंग चढा था के,जिससे अनुमान(७५०००)हेंपैये धर्ममें खरच किये.यहां रहकर श्रीआ नंद्विजयजीने "जैनमत वृक्ष" बनाया. तथा इस बखत सरत शहरमें "हुकममुनि" नामा एक "जै-नाभास" साधु रहते थे; तिसने "अध्यात्मसार" नामा एक ग्रंथ बनाकर प्रासिद्ध किया था.परंतु वह ग्रंथ जैनागमकी शैछिसे तटन विरुद्ध होनेसे, बहुत श्रावकोंके मनमें विपरीत श्रद्धान प्रवेश कर ग-याथा. इसवास्ते श्रीआनंद्विजयजी(आत्मारामजी)ने, अध्यात्मसारमेंसे (१४) प्रश्न निकाले; और हुकम सुनिको श्रावक मारफत खबर दिछवाई कि, ''तुझारा बनाया अध्यात्मसार ग्रंथ जो जैनमत-से विरुद्ध है उसमेंसे निकाले यह(१४)प्रश्नका उतर देवों''. तिसके उत्तरमें हुकममुनिके तरफसे सं-तोषकारक जबाब नहीं मिलनेसे,सरतके श्रीसंघने वे( २४ ) प्रश्न और श्रीआनंदविजयजीके और हुकममुनिके दिये उत्तर '' धी जैन एसोसिएरान) आफ इन्डीया " ( भारतवर्षीय जैनसमाज ) ऊपर भेजेगये. वे सर्व प्रश्न, वहांसे हिंदुस्थानके जैनमतके ज्ञाता साक्षर पंडित जैन साधु यतियोंके पास निर्णय करनेके वास्ते जगेर भेजे गये, तिन सर्वने पक्षपात रहित होकर,जैन शैळीके अनुसार अपना मंतव्य जाहिर किया कि, ''हुकम मुनिके बनाये ग्रंथ अध्यात्मसारमेंसे जो (१४) प्रश्न श्री-आनंदविजयजी ( आत्मारामजी ) ने निकाले हैं, वे धर्मसे विरुद्ध, और संशयसें भरे हुए हैं: तथा श्रीआनंदविजयजीके दिये उत्तर जैन शास्त्रानुसार है, और हुकममुनिके दिये उत्तर जैन शास्त्रसे विरुद्ध है."देशावरोंसे जैन पंडितोंके पूर्वोक्त अभिप्रायोंको,जैन एशोसिएशन आफ इंडीयाने, अ-पनी सुरत ब्रेंच सभामें, सर्व श्रीसंघको एकत्र करके, संवतु १९४२ का मगसर सुदि १४ के दिन, बांचकर सुना दिये, और सभामें आये हुये हुकममुनिके सेवकोंको खबर दी कि, ''सर्व जैन पंडि-तोंके अभिप्राय मुजिब, हुकममुनिका बनाया अध्यात्मसार ग्रंथ, अप्रमाणिक सिद्ध हुआ है, जि समें हम भी तिस ग्रंथको, जैन शैलीसे विरुद्ध मानके, हुकममुनिको खबर देते हैं के उनको अपने ग्रंथमेंसें असत्य लिखानका सुधारा करना चाहिये; अथवा तिस लिखानको निकाल देना चाहिये. जबतक इन दोनों बातोंमेंसे एक भी बात वे करेंगे नहीं, तबतक हम तिस पूर्वोक्त ग्रंथको प्रमा-णिक नहीं मानेंगे. " ऐसा निर्णय करके सभा विसर्जन हुई थी. चौमासेबाद भी कितनाक समय. तक पूर्वोक्त कारणसे श्रीआनंदविजयजीका रहना सुरत शहरमेंही हुआ. इस समयमें एक ढुंढक साधू जिसका नाम '' रायचंद " था, और जिसने संवत् १९१९ में पौरबंदर शहेरमें फागण वदि १३ को देवजीरिख नामा ढुंढक साधुके पास दीक्षा छी थी, परंतु सम्यक्त्व शल्योद्धार ग्रंथके दे-खनेसें, ढुंढकमतसें अनास्था होनेसें संवत् १९४२ आश्विन वदि १२ के दिन ढुंढकमतको छोडके श्रीआनंदविजयजी ( आत्मारामजी ) के पास आकर, संवत् १९४२ मगसर वदि ५ के दिन, शुद्ध सनातन जैनधर्मको अंगीकार किया, और दीक्षा लेकर जैनमतका साधु हुआ, जिसका नाम श्रीआनंदविजयजीने ''श्रीराजविजयजी"ं रखा.

सुरत शहेरसें विहार करके श्रीआनंदविजयजी "भरुच" "मियागाम" "डभोई" होकर शहेर "बडौदा" में पधारे. और "कस्तूरचंद" मारवाडी सुरत निवासीको दीक्षा देकर "कुंवर-विजय" नाम रखा. शहेर बडौदामें "श्रीशत्रुंजय " तीर्थ संबंधी वहुत सुदतकी तकरारका फेंसला होनेकी खुश खबर भिल्लनेसे, और कितनेक श्रावकोंकी प्रेरणासें, इस पवित्र तीर्थकी छायामें ( पालिताणामें ) चौमासा करनेकी श्रीआनंदविजयजीकी इच्छा हुई. इसवास्ते वडोदेंस विहार किया. और "छाणी" " उमेटा " " बोरसद " "पेटलाद " वगैरह शहेरो विचरते हुये, ''मातर'' गाममें आये. यहां पांचवें तीर्थंकर '' श्रीसुमतिनाथ '' जो ''साचे देव'' के नामसें गुजरात देशमें प्रसिद्ध है, तिनके अपूर्व दर्शन पाये. और इन देवके समक्षही, ''पाटनं'' शहेरके रहनेवाले, "लेहराभाई" जिसकी उपर अनुमान अठारह वर्षकी थी तिसको दीक्षा देकर ''श्रीसंपत्विजयजी'' नाम दिया. बाद विहार करके ''खेडा" ''अहमदावाद " "कोठ" "लींबडी" "बोटाद" "वला" वंगेरह शहरोंमें विचरते हुये, "पालीताणा" में पधारे. यहां श्रीतीर्घाधिराजकी यात्रा करके, सुरत निवासी ''माणेकचंद?' ओसवालके लडकेको दीक्षा देकर ''श्रीमाणिक्यविजयजीं'' नाम रखा. और संवत् १९४३ का चौमासा, चौवीस साधुओंके साथ, श्रोआनंदविजयजीने पार्छीताणामें किया. इन महात्माका चौमासा सुनकर सुरत निवासी शेठ '' कल्याणभाई दांकरदास '' वगैरह, भरुच निवासी शेठ '' अनूपचंद मलुकचंद '' वगैरह, बडोदा निवासी झवेरी "गोकलभाई दुछभदास " वंगेरह, जीछा खानदेश–मालेगांव घूछीया निवासी रोट " सखाराम दुछभदास ?? वगैरह, खंभायतके रहनेवाले रोट " पोपटभाई अमरचंद " वगैरह, बहुत शहेरोंके अनुमान पांचसौ श्रावक श्राविका, अपना सांसारिक कार्य सब छोडके, जंगम और स्थावर दोनोंही तीर्थांकी युगपत् सेवा करनेका इरादा करके, पालि-ताणेमेंही आके चौमासा रहे. इस चौमासेमें श्रीआनंदविजयजीने श्रावकोंके उत्साहानुसार, " श्रीभगवतीसूत्र सटीक " तथा " उपदेशपद सटीक " व्याख्यानमें सुनाया.

चौमासेकी समाप्ति समयमें, अर्थात् कार्चिकी पूर्णमासी ऊपर, यात्रा करनेके वास्ते बहुत लो-कोंका मेळा हुआथा. जिसमें कलकत्तावाले बातु राय बहादुर '' वदीदांसजी " भी आये हुये थे. तथा '' गुजरात '' '' काठियावाड '' '' कच्छ '' '' मारवाड '' '' पंजाब '' '' पूर्व '' वगैरह देशोंके मुख्य शहेरोंमेंसें बहुत संभावित ग्रहस्थ भी आये हुयेथे. अनुमान ( ३५००० ) आदमी यात्राके वास्ते आये हुयेथे. ऐसे शुभ प्रसंगमें, महाराज श्रीआनंद्विजयजी ( आत्मा-रामजी ) की अपूर्व विद्तता, और बुद्धि चातुर्यतामें प्रसन्न होकर, सर्व श्रीसंघने मिलके, उनको " मूरि " पद देनेका निश्वय किया. और संवत् १९४३ मगसर वदि ( गुजराती कार्त्तिक वदि ) पंचमी पूर्णा तीथिको, पाङीताणामें रोठ नरशी केशवजीकी धर्मशालामें, श्रीचतुर्विध संघ समु-दायने मिलके, पंडित मुनि श्रीआत्मारामजी (आनंद्विजयजी) को " सूरि पद " प्रदान करके, '' श्रीमहिजयानंदमूरि '' नाम स्थापन करके, अपने आपको पूर्ण किया. इस दिनसे छेकर सर्व साधु, और श्रावक बंगेरह, कागल पत्रमें "पूज्यपाट् श्रीश्रीश्री १००८ श्रीमहिजयानंद सूरि " यह नाम लिखने लगे, और इस पूर्वीक्त नामसेही मानने लगे. शासन नायक श्रीमन्म-हावीर स्वामिसे श्रीमद्विजयानंद सूरि ७२ मे पटपर हुये, सो इस माफक है.

ज्ञासन नायक श्रीमन्महावीर स्वामी-

- (१) श्री सुधर्मा स्वामी (२) श्री जंबू स्वामी (४) श्री शय्यंभव सूरि (३) श्री प्रभवा स्वामी
- (५) श्री यशोभद्र सूरि

( ६) (श्री संमूतविजयजी तथा ( ६) (श्री भद्रबाहु स्वामी

| (७) श्री स्थूलभद्र स्वामी                                            | (८) श्री आर्यसुहस्ति सूरि                  |
|----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| ्रिश्ची संस्थित सहि तहा                                              | (१०) श्री इंद्रदित्र सूरि                  |
| (९) { <sup>†श्री</sup> सुस्थित सूरि तथा<br>श्री सुप्रतिबुद्ध सूरि    | ( ) ) 11 2214 4 211                        |
|                                                                      |                                            |
| (११) श्री दित्र सूरि<br>(११) - नी क्व कार्यो                         | (१२) श्री सिंहगिरि सूरि<br>(१२) जी नहीन की |
| (१३) श्री वज स्वामी                                                  | (१४) श्री वज्रेसेन सूरि                    |
| (१५) * श्री चंद्र सूरि                                               | (१६) ÷श्री सामंतभद्र सूरि                  |
| (१७) श्री वृद्धदेव सूरि                                              | (१८) श्री प्रचोतन सूरि                     |
| (१९) श्री मानदेव सूरि                                                | (२०) श्री मानतुंग मूरि                     |
| (२१) श्री वीर सूरि                                                   | (२२) श्री जयदेव सूरि                       |
| (२३) श्री देवानंद सूरि                                               | (२४) श्रो विकम सूरि                        |
| (२५) श्री नरसिंह सूरि                                                | (२६) श्री समुद्र सूरि                      |
| (२७) श्री मानदेव सूरि                                                | (२८) श्री विद्रुधप्रभ सूरि                 |
| (२९) श्री जयानंद सूरि                                                | (३०) श्री रविप्रभ सूरि                     |
| (३१) श्री यशोदेव सूरि                                                | (३२) श्री प्रयुम्न सूरि                    |
| (३३) श्री मानदेव सूरि                                                | (३४) श्री विमलनंद्र सूरि                   |
| (३५) श्री उचोतन सूरि                                                 | (३६) +श्री सर्वदेव सूरि                    |
| (२:०) भी देव गरि                                                     | (३८) श्री सर्वदेव सूरि                     |
| (२९) आ दय सार<br>(३९) श्री यशोभद्र मारि तथा<br>(३९) श्री नेमिचंद सरि | (४०) श्री मुनिचंद्र सूरि                   |
| (३९) रेश्री नेमिचंद्र सूरि                                           |                                            |
| (४१) श्री अजितदेव सूरि                                               | (४२) श्री विजयसिंह सूरि                    |
| (४३) {श्री सोमप्रभ सूरि तथा<br>(४३) {श्री मणिरत्न सूरि               | (४४) ×श्री जगच्चंद्र सूरि                  |
| (४३) र                                                               |                                            |
| (४५) श्री देवेंद्र सूरि                                              | (४६) श्री धर्मघोष सूरि                     |
| (४७) श्री सोमप्रभ सूरि                                               | (४८) श्री सोमतिलक सूरि                     |
| (४९) श्री देवसुंदर सूरि                                              | (५०) श्री सोमसुंदर सूरि                    |
| (५१) श्री मुनिसंदर सूरि                                              | (५२) श्री रत्नशेखर सूरि                    |
| (५२) श्री लक्ष्मीसागर सूरि                                           | (५४) श्री सुमतिसाधु सूरि                   |
| (५५) श्री हेमविमल सूरि                                               | (५६) श्री आनंदविमल सूरि                    |
| (५७) श्री विजयदान सूरि                                               | (५८) श्री हीरविजय सूरि                     |
| <u> </u>                                                             |                                            |

<sup>†</sup> इनोनि सूरि मंत्रका कोटि जाप किया,इस वास्ते निर्प्रथ गच्छका ''कौटिक गच्छ'' नाम प्रसिद्ध हुआ. \* इनींसे कौटिक गच्छका नाम '' चंद्र गच्छ '' पडा.

- इनोंसें "वनवासी गच्छ" प्रसिद्ध हुआ.
  +इनोंसें निर्प्रथ गच्छका पांचमा नाम "वडगच्छ" पडा.
- ×इनोंसें वडगच्छका नाम तपगच्छ प्रसिद्ध हुआ.

( ६९ )

| (५९) | श्री विजयसेन सूरि     | (٤٥) | श्री विजयदेव सूरि               |
|------|-----------------------|------|---------------------------------|
| (६१) | श्री विजयसिंह सूरि    | (६२) | श्री सत्यविजय गणि               |
| (६३) | श्री कपूरविजय गणि     | (६४) | श्री क्षमाविजय गणि              |
| (६५) | श्री जिनविजय गणि      | (३६) | श्री उत्तमविजय गणि              |
| (૬૭) | श्री पद्मविजय गणि     | (६८) | श्री रूपविजय गणि                |
| (६९) | श्री कीर्त्तिविजय गणि | (७०) | श्री कस्तूरविजय गणि             |
| (૭१) | श्री मणिविजय गणि      | (૭૨) | श्री बुद्धिविजय गणि (बूटेरायजी) |

(७३) § श्री विजयानंद सूरि ( श्री आत्मारामजी )----

पालीताणाके चौंामासेमें श्रीआनंद विजयजी महाराजने श्रीतीर्धाधिराजको भाव पूजारूप पुष्प भेट करनेके वास्ते, "अष्टप्रकारी पूजा" बनाई.

चौमासे बाद कितनेक दिन यात्राके निमित्त रहकर, विहार करके '' सीहोर, वळा, बोटाद, लींबडी, वढवाण '' होकर '' लखतर '' आये. इस राज्यका दिवान ''फूलचंद कमलसी'' श्रावक होनेसें, श्रीमहिजयानंद सूरिका आगमन राजासाहिबको भी माल्म हुआ, और वे भी श्रीमहारा-जजी साहिबके पास आकर धर्मकी चर्ची करते रहे. राजा साहिबने अपना दिल धर्मके तरफ लगा हुआ होनेसे, श्रीमहाराजजी साहिबको रहनेके वास्ते प्रार्थना करी. परंतु श्रावक समुदायके धर योडे होनेसे, वहां ज्यादा रहना, श्रीमहाराजजी साहिबने ठीक न समझा. लखतरसे विहार करके " वीरमगाम, रामपुरा " होकर " भोयणी " गाममें आये; और श्रोमझीनाथ स्वामीके द्रीन पाये. बाद विहार करके "मांडल, द्रााडा, पंचासर, " होकर " रांखेश्वर " गाममें " श्रीशंखेश्वर पार्श्वनाधजी " की यात्रा करके, चंडावल, समनी, गोचीनार होकर शहेर " राधनपुर " जहां अनुमान पंदरांसौ घर श्रावकोंके और (२५) मंदिर है, पधारे. यहां बडौंदे शहेरके रहनेवाले " छगनलाल " नामा लडकेको, श्रावकोंका अत्याग्रह होनेसेही संवत् १९४४ वैशाख सुदि तेरस बुधवारके दिन, दीक्षा दी; और '' श्रीवऌभ विजयजी " नाम रखा. बाद श्रीमहिजयानंद मुरि, यहांसे विहार करके ''उण, जामपुर, उंदरा, " वंगैरह नामोंमें होकर शहेर ''पाटण"में जहां अनुमान अढाई हजार आवकॉके घर, और ( ५०० ) जिन मंदिर है, पधारे; और "श्री पंचासरा पार्श्वनाथ" की यात्रा की. यह मूर्त्ति " वनराज चावडा" ने, श्री शीलगुण सुरिके पास प्रतिष्ठा करायके, स्थापन करीथी; इस मंदिरमें वनराज चावडेकी भी मुर्चि है. इस शहरमें पुराणे जैन पुस्तकोंके भंडार देखके, कई पुस्तकोंके उतारे कराय लिये. अनुमान एक महिना रहकर शहेर राधनपुरके आवकोंके आग्रहसे पाटण शहेरसें विहार करके,पीछे राधन-पुरमें पधारे: और संबत १९४४ अषाढ सुदि दशमी बृहस्पति वारको एक लडकेको दीक्षा दी. जिसका नाम श्री "भक्ति विजयजी " रखा-जो अब गुण विजयके नामसे कहाताहै. संवत १९४४ का चौमासा, यहांही किया; इस चौमासेमें श्रीमहिजयानंद सूरिने व्याख्यान नहीं किया:

§ श्री मुक्तिविजयजी गणि प्रसिद्ध नाम मूलचंदजी महाराजजी भी श्री बुद्धिविजयजी गणि महाराजजी-के पाट उत्तर हुए हैं. अर्थात श्री मूलचंदजी और श्री आत्मारामजी दोनोंही श्री बुटेरायजी महाराजजीके पाट उपर हुये, तथा किसी पटावल्मिं श्री विजयदेव सूरि और श्री विजयसिंह सूरि दोनों एकही पट उपर गिने है, तो उस मुजब श्रीमद्विजयानंद सूरि बहत्तर ( ७२ ) में पट उपर जानने. क्योंकि, आंखमें मोतीया उतर रहाथा. तथापि श्रावक लोकोंके आग्रहसे ''चतुर्थ स्तुति निर्णय '' नामा पुस्तक बनाया, जो छपकर प्रसिद्ध होगयाँहै.पूर्वीक्त कारणसें चौमासेमें व्याख्यान,''श्री हर्ष-विजयजी'' महाराज करते रहे, और श्री सूयगडांग सूत्र, तथा धर्मरत्न प्रकरण सटीक सुनाते रहे.

चौमासे बाद श्रीमंद्रिजयानंद सूरि, राधनपुरसें विहार करके शंखेश्वर पार्श्वनायजीकी, तथा भोयणीमें श्री मंछिनाथजीकी यात्रा करके, कडी शहेर होकर शहेर अहमदाबादमें पधारे. यहां ज्जनागढवाले प्रसिद्ध डाक्टर"त्रिभोवनदास मोतचिंद शाह"जो श्रीमहाराजजी साहिबके परम भक्त श्रावक हैं, और जिनोंने श्री महाराज आत्मारामजीकेही उपदेशसें,ढुंढकमतको त्याग करके, सनातन जैनधर्म अंगीकार कियाहै; तिनोंने महाराज श्रीआत्मारामजीकी आंखमेंसे मोतीया निकाला.बाद श्रीआत्मारामजी, अहमदावादमें गोपाल नामा श्रावकको, दीक्षा देकर"श्रीज्ञानविजयजी" नाम स्थापन करके, तदनंतर विहार करके "मेहसाणा" जहां पांचसौ घर श्रावकोंके, और दस जैनमंदिर हें, पधारे. और संवत् १९४५ का चौमासा, वहां किया.यहां भी डाक्टरकी मनाई होनेसें श्रीमहाराज आत्मारामजीने व्याख्यान नहीं किया; किंतु "श्री हर्ष विजयजी महाराज"" श्रीभगवती सूत्र" सटीक, तथा "धर्मरत्नप्रकरण" सटीक सुनाते रहे. चौमासेमें महोत्सवादि बहुत धर्म कार्य समयानुसार हुवे. परंतु एक कार्य बहुतही अद्धुत यह हुआ कि, दो हजार रुषेये, पुराने पुस्तकोंके उद्धारमें लगाये, और आगके वास्ते भी श्रावकोंने ज्ञान संबंधी बंदोबस्त कर रखा.

इस चौमासेमें कलकत्ताकी "रोयल ऐशियाटिक सोसाईटी " के ऑनररी सेकेटरी डाक्टर (भटट-पंडित) "ए. एफ. रुडॉल्फ् होरनल " साहिबने, पत्रद्वारा शा० मगनलाल दलपतराम मारफत, महाराजजी श्रीमद्विजयानंद मूरि (आत्पारामजी) को धर्म संबंधी कितनेक प्रश्न छिस भेजे थे, तिनके जवाब श्री महाराज आत्मारामजीने, शास्त्रानुसार, ऐसी चतुराईसें छिस भेजे, जिनको बांचके पूर्वोक्त साहिब, बहुत खुश हुए, और महाराज श्रीका बहुत उपकार मानने लगे. पूर्वोक्त अंग्रेज विद्वान साथ, प्रायः बहुत प्रश्नोचर हुए; जे बहुतसे भावनगरके "जैन धर्म प्रकाश " चोपान्यामें छपगये हैं. तथा पूर्वोक्त साहिबने, " उपाशक दशांग " नामा जैन पुस्तक अंग्रेजी तरजुमाके साथ छपवाया है; जिसमें श्री महाराजजीका उपकार मानके, बडी भक्तिके सूचक, चार श्लोकोंमें श्रीमहाराजजीका गुणानुवाद करके,तथा अंग्रेजी लेखमें भी बहुत स्तुति लिखकर वह पुस्तक महाराजजीश्रीको अर्पण कियाहे.<sup>†</sup> श्री महाराज आत्मारामजीने अहमदाबाद निवासी

शेट "गीरधरलाल हीराभाई, " जो उस वखत राज्य पालनपुरके न्यायाधीश थे, तिनकी प्रेरणासे छोटी उमरके बालकोंको भी प्रायः धर्मका स्वरूप मालुम होवे, उस ढवपर, " श्रीजैन प्रश्नोत्तरावली " नामा ग्रंथ प्रारंभ किया. ऐसे आनंदसें चतुर्भास पूर्ण करके श्रीमहाराजजी साहिब विहार करके तारंगाजी वगैरह तीर्थकी यात्रा करते हुये, शहेर ''पालनपुर'' में पधारे. और '' जैन प्रश्नोत्तरावलि " ग्रंथ पूर्ण करके पूर्वोक्त महाशयको दिया जो उन्होंने छपवाकर प्रसिद्ध किया. " वर्धमान " दशाडा निवासी, " वाडीलाल " शहेर पाटन निवासी वेगैरह सात जनोंको दीक्षा देकर यह नाम रखे. (१) श्रीशुभविजयजी (२) श्रीलब्धिविजयजी (२) श्रीमानविजयजी (४) श्रीजशविजयजी (५) श्रीमोतिविजयजी (६) श्रीचंद्रविजयजी (जिसका नाम इस समय " श्रीदानविजयजी " कहा जाताहै. ) (७) श्रीरामविजयजी. ऐसे पांच वर्षमें गुज-रात देशमें श्रीजैनधर्मका बहुत उद्योत किया. कई भव्य जीवोंको प्रत्रज्यारूप नावमें बिठाकर, संसार समुद्रसे पार लंघाये. हजारांही श्रावकोंने व्रत, नियम, प्रत्याख्यान, अंगीकार किये. तथा शब्दांभोनिधि, गंधहस्तिमहाभाष्यवृत्ति, ( विशेषावश्यक ) वादार्णव सम्मतितर्क, प्रमाण-प्रमेयमार्तंड, खंडखाच वीरस्तव, गुरुतत्त्व निर्णय, नयोपदेश अमृत, तरंगिणी वृत्ति, पंचाशक सूत्रवृत्ति, अलंकार चूडामाणे, काव्यप्रकाश, धर्मसंग्रहणी मूलशुद्धि, दर्शनशुद्धि, जीवानुशासन वृत्ति, नवपद प्रकरण, शास्त्रवात्ती समुचय, ज्योतिर्विदाभरण, अंगविया, वंगेरह सैंकडों शास्त्र लिखवाके, अभ्यास किया. ऐसे ऐसे अपूर्व ग्रंथोंको लिखवायके उद्धार कराया, जो हर एक ठिकाने मिलने मुइकल होवे.

पालनपुरसे विहार करके पंजाब देशके आवकोंको धर्मापदेश दारा टढ करनके वास्ते, "आ-बुजी, सीरोही, पंचतीर्थी " होकर शहर "पाली " में पधारे. यहां मुनि वळभविजयजी आदि नवीन साधुओंको योगोह्दन करायके पुनःसंस्काररूप छेदोपस्थापनीय चारित्र प्रदान किया. बाद पालीसे विहार करके श्रीमहाराजजी साहिब, शहेर "जोधपुर " में पधारे, और संवत् १९४६ का चौमासा वहां किया. आवकोंकी अभिलाषा पूर्वक व्याख्यानमें श्रीमान् श्री " हेमचंद्र मूरि " विरचित, श्री "योगशास्त्र " बांचते रहे. इस चौमासेमें श्रीमहाराजजी साहिबको युरोपमें छपा हुआ " ऋग्वेद " का पुस्तक, " डॉक्टर ए. एफ. रुडॉल्फ हॉरनल " साहिबको जरियसे बीटीश सरकारकी तरफसे, आबुके " एजंट टु धी गवरनर जनरल" साहिबकी मारफत भेट आया.

चौमासे बाद महाराजजी श्री जोधपुरसे विहार करके "अजमेर " पधारे, जहां समवसरणकी रचना हुई, धर्मका अच्छा उचोत हुआ. बाद "जयपुर, अलवर" होकर राहेर दिल्लीमें पधारे. यहां इनको, अपने रत्न समान शिष्य शिष्य, "श्री हर्ष विजयर्जी" का वियोग हुआ, अर्थात् श्री हर्ष

भावार्थ--दुराग्रह रूपी व्वान्त अर्थात् अंधकारको नारा करनेमें सूर्य समान और हितकारी उपदेश रूप अ-मृत समुद्र समान चित्तवाले, संदेहका समूहसे छुडानेवाले, जैन धर्मके धुरके धारण करनेवाले आप हो. १.

सज्जन पुरुषोंकी अज्ञानकी निवृत्तिके अर्थ आपने " अज्ञान तिमिर भारकर" और "जैन तत्वाद्री" नाम ग्रंथरचे, हैं. २.

महामुनि श्रीमन आनंदविजयजी ( आत्मारामजी ) ने मेरे संपूर्ण प्रश्नींकी व्याख्या की; इस लिये हे मुनि ! जाप शास्त्रमें पूर्ण हो. इ.

यत्नसे संपादित और संस्कार किया हुवा छतज्ञताका चिन्ह रूप यह ग्रंथ श्रद्धा पूर्वक आपको अर्पण करताहूं. ४.

विजयजी स्वर्गवास हुए. दिल्लीसे विहार करके बिनौली, बडौत वगैरह होकर राहेर अंबालामें पधारे. यहां ''गोविंद'' और ''गणेशी,'' नामा दो ढुंढक साधु, दूसरे साधुओंसे छढके, संवेगमत अंगीकार करनेके वास्ते,श्रीमहाराजजी साहिबके पास आकर, प्रार्थना करने लगे. तब श्री महाराजजी साहि-बने कहा कि, "हाल तुम कमसे कम छ महिने तक इमारे साथ इसही ( ढुंडक ) वेषमें रहो, और संवेगमतकी कियाका अभ्यास करो; पीछे दुमको रुचे तो अंगीकार करना, अन्यथा तुमारी मर-जी." यह सुनकर कितनेक श्रावकोंकी, और साधुओंकी अरजसें श्रीमहाराजजीकी मरजी नहीं भी थी तो भी, संवेगमतकी दीक्षा देनी पडी. परंतु अंतमें दोनोंही, अष्ठ होगये. इस वखत सब श्रावक, और साधुओंको, श्री महाराजजी साहिबका कहना याद आया. सत्य है.-"वृद्धोंका कहना, और आमलेका खाना, पीछेसें फायदा देता है." अंबालासें विहार करके शहेर लुधौयाना-में पधारे, वहां कितनेही अधिसमाजी वंगेरह मतोंवाले लोक, निरंतर आते रहे; अच्छी तरह वार्चा-लाप होतारहा, निरुत्तर होकर जाते रहे. जिसमेंसे एक बाझणका लडका " कुश्नचंद्र " नामा जो आर्य समाजकी सभामें भाषण दिया करताथा, महाराजजी साहिबके न्याय संहित उत्तर सुनकर, बहुत खुश हुआ, और यथार्थ धर्मका निर्णय करके गुरुमंत्र धारण करके, श्री महाराज-जी साहिबका उपाशक होगया. एक महीने बाद विहार करके "मालेर कोटले" पधारे, और संवत् १९४७ का चौमासां, वहां किया. चौमासेमें ''श्री आवश्यक सूत्र, '' और '' धर्मरत्न'' सटीक वांचते रहे. " मैंदामछ क्षत्रीय, जीवाभक्त, " वेंगेरह कितनेही भव्यजीवोंको सत्य धर्ममें लगाये, चौमासे बाद विहार करके " रायका कोट, जीगरांवा, जीरा " होकर " पट्टी " पधारे. इस वस्वत पट्टीका स्वरूप बदल गया, अर्थात प्रथम, आठ दशही घर श्रावकके थे, परंतु श्रीमहाराजजी साहिबके पंधारनेसें, यथार्थ निर्णय करके अनुमान अस्सी ( ८० ) घर सनातन धर्मके तरफ ख्याल करनेवाले होगये. आवकोंने चौमासा करनेकी विनती करी. परंतु चौमासा दूर होनेसे जवाब दिया गया कि, ''चौमासेके वखत यदि क्षेत्र फरसना होवेगी तो यहांही करेंगे.भाव तो है,परंतु अवतक निश्वयसे नही कह सकतेहैं. क्योंकि, न जाने कल क्या होवेगा?" बाद पटीसें विहार करके कसूर होकर शहेर अमृतसर पंधारे. यहांके आवकोंने नवीन श्रीजिन मंदिर, बनाया था, जिसमें ''श्रीअरनाथ स्वामी'' की प्रतिष्ठा संवत् १९४८ का वैशाख सुदि छठ बहरूपति वारके दिन करी. इस प्रतिष्ठाकी किया करानेके वास्ते, शहेर बडोदेसें झवेरी गोकलभाई दुछ्लभदास और रोठ नहानाभाई हरजीवनदास गांधीको बुलाये थे. निर्विधयणे प्रतिष्ठा महोत्सव पूर्ण होने बाद, श्रीमहाराजजी साहिब, विहार करके झंडीयाले पधारे. यहां सुरतके चौमासेमें श्री महाराजजी साहिबने जो '' जैनमतवृक्ष ?' बनायाथा, और भीमसिंह माणेकने छपवाया था, सो बहुत अशुद्ध छपनेसे, पुनः परिश्रम करके शुद्ध तैयार करके, वांचनेवाल्लोंको सुगमता होनेके वास्ते. प्रस्तकके आकारमें तैयार किया, जो इस वखत छपगयाहै. यहां पहीके श्रावकोंकी विनतीसे झीडियालेसे विहार करके, पट्टी पधारे. और संवत १९४८ का चौमासा पटीमें किया. चौमासे पहिले कितनेक साधुओंकी प्रार्थनासे '' चतुर्थ स्तुतिनिर्णय ?' भाग दूसरा बनाया और चौमासामें "नवपदपूजा" बनाई. श्रीउत्तराध्ययनसूत्रवृत्ति कवल्रसंयमी, और श्री रत्नशेषर सूरि विरचित आद प्रतिकमणवृत्ति अर्थदीपिका, वांचते रहे, सुनकर लोक बहुत दृढतर होगये. सत्य है∽ " गुरुविना ज्ञान नही. "

### यतः ॥ विनागुरुभ्यो गुण नीरधिभ्यो, जानाति धर्मं न विचक्षणोषि ॥ श्राकण्ण दीर्घोज्वल लोचनोपि, दीपं विना पश्यति नांधकारे ॥ १ ॥

भावार्थः----गुण समुद्र गुरुओंके विना, विचक्षण पुरुष भी, यथार्थ धर्मको नहीं जानता हैं, जैसे कानपर्यंत लंबे निर्मल नेत्रवाला भी पुरुष, अंधकारमें विना दीपकके, नहीं देखता है.

चौमासे बाद, यहां संवत् १९४८ मगसर वदि पंचमीके दिन, गुजरात देशमें शहेर अहमदाबाद-के पास बलाद नामा गामके रहेनेवाले डाह्याभाईको दीक्षा दीनी; और '' श्री विवेक विजयजी?" नाम स्थापन करके, उसही दिन जीरेके श्रावकोंकी नूतन जिन मंदिरकी प्रतिष्ठा करानेकी विनती मंजूर करके, पट्टीसे विहार किया, और जीरा गाममें पधारे.

बडौदेसे पूर्वोक्त श्रावक आये, तथा भरुच निवासी शेठ "अनूपचंद मलूकचंद" सपारिवार, नूतन स्फार्टिक रत्नके जिनविंबकी अंजनशिलाका (मंत्रपूर्वक संस्कार) करानेके वास्ते, आये. और भी देश देशावरोंके बहुत लोक आये. संवत् १९४८ मार्गशीर्थ सुदि एकादशी (मौन एका-दशी पर्व) के दिन, विधि पूर्वक नूतन विंवको अंजन करके, "श्री चिंतामणि पार्श्वनाथजी"-को नवीन जिन मंदिरमें गद्दी ऊपर पधराये. निर्विध्नतासे महोत्सव पूर्ण होनेके बाद, जीरासे वि-हार करके नीकोदर, जालंधर, होकर शहेर हुशीआरपुरमें पधारे. क्योंकि, यहांके रहनेवाले परम उपकारी शेठ लाला गुज्जरमल्लजीने नवीन जिन मंदिर, बनायाथा. तिसकी प्रतिष्ठा करानेका मुद्दूर्त, साधना था. यहां भी पूर्वोक्त बडौदेवाले गृहस्थही आये थे. संवत् १९४८ माघ सुद्दि पंचमी (वसंत पंचमी) के दिन, निर्विध्नतापूर्वक "श्री वासपूर्व्व स्वामी "-को गद्दी ऊपर स्थापन करे बाद, आसपासके गामोंमे कितनाक समय व्यतीत करके

ं जीराके श्रावकोंका आनंद यह स्तुतिसें जाहिर होतहि.

(पंजाबी-हिंदी भाषामें)

चलो जी महाराज आए प्यारे, मात रूपदेवी जाए ॥ अंचली ॥ भाग्य उनोदे तेज भए जब, सूरि पदवी पाइ ॥ नगर पट्टीमें किया चौमासा, लोक सबी तर जाइ ॥ च० ॥ १ ॥ मुनी इग्यारह (११) संग उनोंदे, एकसें एक सवाए ॥ महेरबान जब होए सबीजी, जीरे नगर उठ धाए ॥ च० ॥ १ ॥ सुनी बात जब सब सेवकने, मनमें ग्वुशी मनाई ॥ लगे शहेरमें बाजे बजन, ध्वजा निशान सजाए ॥ च० ॥ १ ॥ धूमधामसे जल्हे लैनको, महिमा कही न जाए ॥ एक दूसरा चले लगाडी, आगेही कदम उठाए ॥ च० ॥ १ ॥ सीन कोशपर मिले सवी जा, चरणी सीस नमाए ॥ सवी संघ होकर आनंदी, तरफ शहेरदी जाए ॥ च० ॥ १ ॥ नगर बिच परवेशही कीना, आन बैठक उतराए ॥ च० ॥ ६ ॥ चौंकी ऊपर आनही बैठे, मंगलिक आख सुनाए ॥ भरी समामें दीनानाथ और, खुशीराम गुण गए ॥ च० ॥ ७ ॥ संवत् १९४९ का चैंामासा, शहेर "हशीआरपुर " में जा किया. चैंामासामें श्री मानविजयो-पाध्याय विरचित ''धर्म संग्रह, '' तथा श्री संचतिलकसूरि विरचित ''तत्त्व कौमुदी '' नामा स-म्यक्त्व सप्ततिका वृत्ति, वांवते रहे. चौंभासे बाद जंबू शहेरके न जदीकमें रहनेवाले जाहाणके पुत्र "कर्मचंद"और बडौदेके रहनेवाले आवक"ल्खुभाई"को दीक्षा दीनी,जिनके नाम, अनुकमसे "कपूरविजयजी" और "लाभविजयजी" रखे. बाद हुइाआरपुरसे विहार करके श्रीमहिजायनंद-सूरि ( आत्मारामजी ) महाराज, जालंधर होकर " वेरोवाल " पधारे. यहां श्री महाराजजी साहिवको सुंबाईकी "धी जैन एसोसीएशन ओफ इन्डिया" की मारफत, चीकागो ( अमेरिका ) का पत्र मिला. तिसमें चीकागोमें होनेवाले विश्व प्रदर्शनके वखत देश परदेशके धर्मगुरुओंका जो बडा मेला ( समाज-The World's Parliament of Religeons ) होनेवाला था. तिसमें पधारनेका आमंत्रण करनेमें आयाथा, और सबसीडियरी कमीटिके मेम्बर मुकरर किए गएथे. परंत अपनी साधुवृत्तिको खलल होवे इसवास्ते वहां नहीं जा सकनेसें, श्री महाराजजी साहिबने, चीकागोके पत्रकी नकल और चीकागोवालेकी मांगणी मुजब अपना संक्षेपसे जीवन वृत्तान्त, तथा फोटो ( छबि ) वगैरह, मुंबई श्रीसंघको भेजवा दिये. जिससे मुंबईके श्रीसंघने एक सभा करके " मि० वीरचंद राघवजी गांधी, बी. ए. ? ( फोटो देखो ) को जैन धर्मका प्रतिनिधि करके, चीकागो भेजनेका ठराव किया. इस वखत महाराज श्रीका मुकाम, वेरो-वालसे संडीआले होकर राहेर "अमृतसर " में हुआ था. वहां मि० वीरचंद राघवजीने आकर, श्रीमहाराजजी साहिबको प्रार्थना करी कि, " मुजको चीकागो जानेके वास्ते श्रीसंघने फरमाया है, इसवास्ते में श्रीसंघकी आज्ञाको मस्तकोपरि धारण करके, आपकी सहायतासे चीकागो जाने-को तैयार हुआहूं, आप कृपा करके मुजको मदद तरीके थोडासा जैनधर्मसंबंधीव्यान. लिखदेवें." इस प्रार्थनाको स्वीकार करके, श्रीमहाराजजी साहिबने, एक महिने तक परिश्रम उठाकर, एक छिस्राण ( निबंध ) तैयार करदिया. §

अमृतसरसे विहार करके श्रीमहाराजजी साहिब, झंडीआलामें पधारे; और संवत् १९५०

ुयह निबंध चीकागो प्रश्नोत्तर के नामसे ग्रंथके आकारमें छप रहाहै. धर्मसमाजकी १७ दोनकी कारर-वाई और भाषणका जो हाल पुस्तकद्दारा चीकागोमें छपाहै, जिसमें महाराजजी श्रीकी तसवीर रखी गईहै और उसके नीचे इस माफक टेख है.

"No man has so peculiarly identified himself with the interests of the Jain Community as "Muni Atmaramji." He is one of the noble band sworn from the day of initiation to the end of life to work day and night for the high mission they have undertaken. He is the high priest of the Jain Community and is recognized as the highest living "Authority" on Jain religion and literature by oriental scholars."

भावार्थ:-जैसी विशेषतासे मुनी आत्माराम भीने अपने आपको जैनधम्मेमें संयुक्त वा लीन किया है ऐसे किसी माहात्माने नहीं किया है. संयम ग्रहण करनेके दिनसे जोवन पर्यंत जिन प्रशस्त महाशयोंने स्वाकृत श्रेष्ठ धम्में अहोरात्र रत वा सहोद्योग रहनेका निश्वय वा नियम किया है उनमेंसें यह मुनिराज है. जैनधम्मेंके आप परमाचार्य्य हैं, तथा प्राच्य वा पौरेस्त्य विद्वान जैनमत और जैनशास्त्रोंके संबंधमें विद्य-मान जनोंने सबसे उत्तम प्रमाण इस महर्षिको मानते हैं. का चौमासा, वहां किया. चौमासेमें " सूयगडांग सूत्र वृत्ति," और " वासुपूज्य स्वामी चरित " वांचते रहे. इस चौमासेमें आवकोंके आग्रहसें " स्नात्रपूजा " बनाई. चौमासे बाद भी यहां जा-नुओंके ( घूंटणोंके ) दरदस, कितनाक समय रहना पडा.तिस समयमें नूतन दीक्षित साधुओंको-बृहद् योगोदद्दन कराया, और पट्टीमें जाके छेदोपस्थापनीय चारित्रका संस्कार दिया. बाद पट्टीसें विहार करके जीरामें पधारे. और संवत् १९५१ का चौमासा, वहां किया. इसी चौमासेमें, " त-त्वनिर्णय प्रासाद " नामा ग्रंथ पूर्ण किया, जो ग्रंथ, इस समय अस्मदादिकोंके दृष्टिगोचर हो र-हाहे; और जिस ग्रंथको हाथमें लेकर, ग्रंथकत्ताके जीवन चरिताम्हतका पान कर रहे हैं.

इस ग्रंथकी समाप्ति अनंतर श्रीमहाराजजी साहिबने, '' महाभारत '' का आयोपांत स्वाध्याय करा. ''ऋग्वेदादि चारों वेदों'' का, तथा''बासण भाग" जितने छपेहुए मिळे तिन सर्वका स्वा-ध्याय तो, श्रीमहाराजजीने प्रथमसेंही कराथा. स्वमत (जैनमत) विना अन्य मत मतांतरोंका भी, श्रीमहाराजजी साहिबको पूर्ण ज्ञान था. जो इनके बनाये '' जैनतत्त्वादर्श, '' ' अह्वान ति-मिर भास्कर, '' और '' तत्त्वनिर्णय प्रासाद '' वगैरह ग्रंथोंके देखनेसें, साफ साफ मालूम होताहै. महाभारतका स्वाध्याय किये बाद, पुराणोंका स्वाध्याय भी अनुक्रमसें करा.

जरिके चौमासेसे पहिले जोरेमें ऐसा अद्धत बनाव बना कि, जिससे पंजाब देशके श्रावकोंको अतीव आनंदाम्हतका स्नान हुआ. क्योंकि, इस पंजाब देशमें आजतक कोई भी यथार्थ सनातन जैनधर्मकी वृत्तिवाली "साध्वी " न थी. सो देश मारवाड शहेर "बीकानेर " से, साध्वी श्री " चंदनश्रीजी, " और " छगनश्रीजी, " विहार करके रस्तेमें अनेक प्रकारके कष्ट सहन करके जीरामें पधारीं. और श्रीमहिजयानंदसूरीश्वरजीके दर्शनामृतके स्नानसे, मार्गका सर्वे परिश्रम भू-लायके, पंजाबके श्राविका संघको अतीव सहायक हुई. इनके साथ एक बाई बीकानेरसे दीक्षा लेनेकेवास्ते आई हुई थी, तिसको दीक्षा दीनी, और '' उचोतश्रीजी '' नाम रखा. चौमासेबाद जीरासे विहार करके श्रीमहाराजजी साहिब, पटीमें पधारे. और संवत् १९५१ माघ सुदि त्रयोद-शीके दिन, गुजरात देशसे आये हुये स्फाटिक जिनबिंब, और पंजाब देशके श्वावकोंके कितनेक नूतन जिनबिंव मिलाके ( ५० ) जिनबिंबकी, अंजनशिलाका करी. तथा नवीन जिन मंदिरमें "श्री मनमोहन पार्श्वनाथजी " को स्थापन किये. इस पूर्वोक्त किया कराने वास्ते भी, वेही श्रा-वक आये थे. प्रतिष्ठा महोत्सव पूर्ण होनेके बाद, विहार करके लाहोर तरफ पधारनेका इरादा, श्रीमहाराजजी साहिबका था. परंतु शहेर अंबालाके श्रावक नानकचंद, वसंतामछ, उद्दममछ, क-पूरचंद, भानामळ, गंगाराम, वगैरह प्रतिष्ठा महोत्सवपर आये थे. उनोंने विनती करी कि, "म-हाराजजी साहिब ! हमारे शहेरमें आपकी कुपासे जिन मंदिर तैयार होगया है. सो कुपानाय ! कृपा करके आप शहेर अंबालामें पधारी. और प्रतिष्ठा करके हमारे मनोरथ पूर्ण करो. हमारी यही अभिलाषा है कि, हमारे जीते जीते प्रतिष्ठा हो जावे, कालका कोई भरोसा नहीं, खबर नहीं क-लको क्या होवेगा ? इस वास्ते हम अनाधोंकी प्रार्थना जरुर अंगीकार करके, हमको सनाथ करने चाहिये. " यह सुनकर श्रीमहाराजजी साहिबने पूर्वीक्त विचार बदलके, शहेर अंबालाके तरफ विहार कर दिया. और अनुक्रमे शहेर अंबालामें पंधारे. यहां जुनागढके " डाक्टर त्रिभोवनदास-मोतीचंद शाह, एछ. एम."ने आके, श्रोमहाराजजीकी दूसरी आंसका मोतीया निकाला था. इस हेतुसे संवत् १९५२ के चौमासेमें श्री महाराजजी साहिब व्याख्यान नहीं करते थे. पर्युषण पर्वके

लगभग, मि० वीरचंद गांधी चीकागोसे आके, यहां श्रीमहाराजजी साहिवको मिले, और अपनी कारस्वाई, सुनाई. सुनके श्रीमहाराजजी साहिबको इतना हर्ष प्रकर्ष हुआ,जो लिखनेसें बाहिरहै.

चौमासे बाद भी कितनाक समय शहेर अंवालामेंही रहे. क्योंकि, संक्तू १९५२ का मगसर सुदि पूर्णिमाको, ''श्रीसुपार्श्वनाथ?' सप्तम तीर्थंकरकी जिन प्रतिमाको नूतन जिन मंदिरमें स्थापन करनेका मुहर्त्त था. तिस मुहर्त्तपर वहांके आवकोंने अपूर्वही रचना करीथी. जो समग्र उमरमें भी देखनेमें नहीं आई थी. एक साक्षात देवलोकका नमुना बना दियाथा. दूर दूरसे यावत् देश गुजरात-मेहसाणासे चांदीका रथ वगैरह असबाब, मंगवायाथा. निर्विघ्नवणेसे विधिपूर्वक पूर्वोक्त मुहूर्त साधके, श्री सुरिपहाराज, लुधीयाना शहेरमें आये. इनके शुभागमनसें आनंदित होकर श्रायक समुदायने, किसी सांसारिक कार्यके सबबसे अपनी ज्ञाति ( बिरादरी ) में कितनेही वर्षोंसे जो सगडा पडाथा, सो सलाह संप करके दूर कर दिया. और '' श्री कलिकुंडपार्श्वनाथ '' ( जिसके साथकी दो मूर्त्ति, देश गुजरातमें भावनगरके पास वरतेज गाममें, श्रीसंभवनाथके जिन मन्दिरमें, देखनेमें आती है. ) का जिन मन्दिर बनवाना प्रारंभ किया. उस जिन मन्दिरके प्रारंभमें अग्रता, रामदत्तामछ क्षत्रीय, जिसको श्रीमहाराजजी साहिबने जैनधर्मातु-रागी बनायाहै, तिसकी है. क्योंकि, इसने अपनी दो दुकानें, श्री जिन मन्दिर बनानेके वास्ते प्रथम दी. तदनन्तर लाला गोपीमळके पुत्र,खुशीराम वगैरहने अपनी दो दुकानें दी.बाद सकल श्रीसंघने मदद देकर, श्रीजिनमन्दिर बनाना सुरू करदिया. यहां बहुत अन्यमति लोक भी, व्याल्यानमें आतेथे.क्योंकि, इस पंजाब देशमें प्रायःइतना पक्षपात नहींहै. किंतु मत मतांतरोंका जोर होनेसे, हर एक मतवालेके पास, हरएक मतवाला प्रायः चरचा वार्चा करनेके वास्ते आता जाता है.इस समय जितनी मतमतान्तरोंकी प्रचोलना, देश पंजाबमें है, अन्य स्थानोमें नहीं होगी. श्री महाराजजी साहिबकी शांत मुर्चिको देख, और हरएक बातका पूरा पूरा दिलको शांति करनेवाला जवाब सुनके, और अपूर्व ज्ञानामृतका स्वाद चखके, शहेर लुधीआनेके बहुत मोहित होगये, और चामासेकी प्रार्थना करने छगे. श्री माहराजजी साहिबके **लोक** – मनमें भी, प्रार्थना मंजूर करनेकी सलाह होगई. परंतु इस अवसरमें, जिल्ला स्यालकोट गाम सनखतरेके रहनेवाले श्रावक, गोपीनाथ, अनन्तराम, प्रेमचंद, ताराचंद खण्डेरवाल भावडेकी विनती आई कि, " महाराजजी साहिब ! आपने शहेर अंबालामें, भाई अनन्तरा-मको फरमायाथा कि, 'यदि मन्दिरका काम तैयार होगया होवे, और प्रतिष्ठा करानेका इ-रादा होवे तो, संवत् १९९३ का वैशाख सुदि पूर्णिमाका मुहूर्त्त आताहे. ' तब अनन्तरामने कहाथा कि, 'मैं घर जाकर सब भाइयोंसे सलाह करके आपको जवाब लिखवा देऊंगा. और में तो परम राजीहूं कि, धर्मका कार्य जलदी हो जाना अच्छा है, सो महाराजजी साहिब! हम अनन्तरामका कहा सुनकर, परमानन्दको प्राप्त हुवे हैं. हमारे भाग्यमें ऐसा दिन आ जावे तो,और क्या चाहिये ? हमको आप साहिवका हुकम मंजूर है, आपका फरमाया मुहूर्च हमको मान्यहै, परन्तु आप जानते हैं कि हमलोक अनजान हैं. क्या करना, और क्या नहीं हम कुच्छ जानते नहीं है. इतना तो, हमको यकिन हैही कि, आप प्रतापी महाराजके प्रभावसे, हमरा सब कार्य सानन्द समाप्त हो जायगा. तथापि हम, पामर सेवक, आपके चरणोंमें सीस रखके, प्रार्थना

करते हैं कि,आप दया करके प्रतिष्ठाके दिनोंसे महिना दो महिने पहिलेही, यहां ( सनस्वतरामें ) पधारोगे, जिससे हमको शांति हो जावेगी. ''

इस विनतीको हृद्यमें धारण करके श्री महाराजजी साहिब छुधीआनेसे विहार करके फगवाडा, जालंधा, झंडीआला, अमृतसा, होका नारोवालमें पधारे. यहां अनुमान पंदरा दिन रहका प्रतिष्ठाके सबबसें श्री सूरिमहाराज, ''सनखतरें गपधारे; जहां अलैकिक जैन मंदिर, देखके अत्यानंद हुआ. मंदिरके सोपान(पडडी) बढते हुये, श्री महाराजजी साहिब अपने शिष्य ''वल्लभ विजय" से कहने लगे कि. ''अरे वल्लभ ! क्या शत्रंजय ऊपर चढते हैं ?" इस वखत शत्रंजयके याद आनेका हेतु यही है कि, वो मंदिर रात्रंजय तीर्थ ऊपर मूल नायक श्री ऋषभदेव भगवानकी टुंकका जैसा नकशा है, वैसीही ढब पर बना हुआहे. अहा ! वृद्धोंके, और फिर महात्माओंके, जिसमें भी ऐसे गुण-समुद्र महात्मा कि, जिसके गुणोंका वर्णन करना मुहिकल है, ऐसे महात्माके मुखाविंद्से पूर्वोक्त वचन वासना अनायासही, ऐसी निकली के, जिसने सनखतरेके मंदिरको वासित करदिया. अर्थात् उस समय वो मंदिर, साक्षात् रात्रंजयकाही अनुभव देने लगा. क्योंकि, श्री महाराजजी साहिबके पधारनेसे, सनखतराके आवक समुदायने, देश परदेश प्रतिष्ठा महोत्सव संबंधी आमंत्रण पत्र भेजे. जिसको वांचके कपडवंजका श्रावक शाह शंकरलाल वीरचंद और अहमदावादका श्रावक ठकोरदास,नवीन जिनबिंबको अंजनशिलाका करानेके वास्ते लेके सनखतरे पहुंचे, इनको उतारा दे रहे थे, इतनेमेंही, मुंबईसें '' रोठ तलकचंद माणेकचंद जे. पी. " के भेजे मणिलाल, और छगनलाल नवीन जिनविंवको अंजनशिलाका कराने वास्ते लेकर आये. जिनके साथ शत्रुंजय तीर्थ ऊपरसे शेठ मोतीशाहके कारखानेसे नवीन जिनविंबको अंजन-शिलाका वास्ते लेकर, माली, मंदिरका प्रजारी, आयाथा. तथा बडौदेवाले, ''गोकलभाई दुल्ल-भदास " और छाणीवाले "नगीनदास गरबडदास," प्रतिष्ठाकी किया कराने वास्ते आये थे; वे भी, ''बडोदा,'' ''अहमदावाद,'' '' मेहसाणा, '' ''छाणी,'' ''यरतेज,'' ''जयपुर'' ''दीछी,'' बंगेरह शहेरोंके श्रावकोंके बनवाए रत्नमय, और पाषाणमय, जिनबिंब, हे आये थे. ऐवं पौने-दोसों ( १७५ ) जिनबिंद अंजनशिलाकाके वास्ते, सनखतरेके मंदिरमें तीन वेदिका ऊपर स्थापन किये गये. जिसमें मूलनायकजी, श्री ऋषभदेवजी,स्थापन किये गये थे. इस वखत हातूं-जय तीर्थके सिद्धधराका अनुभव, देखनेवालेको होरहा था. श्रीस्तरी महाराजजीकी निगा नीचे. श्रीवर्द्धमान सूरि विराचित आचार दिनकर ग्रंथके अनुसार पूर्वीक्त श्रावक सकछ किया कराते रहे. लग्नका समय प्राप्त हुए, श्रीसूरि महाराजने, '' श्री धर्मनाथ स्वामी" को, नूतन मंदिरमें गद्दी जपर स्थापन करके, मूलनायक श्री "ऋषभदेवजी" वगैरह नूतन जिनविंबको, विधि पूर्वक अंजन किया. इन अंजन किये नवीन जिनबिंबमेंसे कितनेक तो, श्रीशत्रुंजय तीर्थ ऊपर, कपडवंजवाळी शेठाणी माणेकबाईका बनवाए नवीन जिन मंदिरमें स्थापन किये गये. मी० तलकचंद माणेकचं-दने, सुरतमें जिन मंदिर बनायके स्थापन किये. एवं अपने अपने शहेरमें, जिनबिंब बनवानेवालों-ने, श्री जिन मंदिरमें स्थापन किये. मोतीशाह शेठवाले जिनविंब, शत्रुं जय तीर्थ जपर, मोतीशाह-की टुंकमें स्थापन किये गये. एक मुर्त्ति लाजवर्द रत्नकी, श्री नेमनाथ स्वामीकी, अंजनशिला-का, और प्रतिष्ठा महोत्सवके याद करनेके वास्ते, सनखतरेके मंदिरमें स्थापन की गई.

ऐसे वैशाख सुदि पूर्णिमा, सोमवार, स्वाति नक्षत्र, रवियोग, तथा सिद्धयोगादि, शुभ दिनमें

अंजनशिलाका और श्रीधर्मनाथ स्वामीकी प्रतिष्ठा करके बडे आनंदको प्राप्त हुए. और जेठ वदि छठको, सनखतरासे गुजरांवालेके श्रावकोंकी विनती मान्य कर के, विहार करके, "किलाशोभा सींधका " होकर, शहेर " पशरूर " में पधारे. वहां, प्रथम पांच सात दिन रहनेका इरादा था; परंतु सनातन जैनधर्मानुरागीके अभावसे, उश्र जलके न मिलनेसें जिस दिन गये, उसही दिन अ-नुमान चार बजे विहार करदिया. इस वखत नगरके क्षत्रीय बाह्मण वगैरह लोकोंने, वहांके रहीस ढुंढकमतानुसारी भावडोंका, बहुत तिरस्कार किया. जिससें कई भावडे लाचार होकर, और कितनेक अंतरंग श्रद्वावाले, अपने वापदादाके डरसें प्रकटवणे काररवाई नहीं करनेवाले, आकर बहुत विनती करके कहने लगे कि, "महाराजजी साहिब ! हमारा गुन्हा माफ कीजिये; आगेको ऐसा काम नहीं होगा." परंतु कालके जारसे, उस वखत, इन महात्माके मनमें, बिलकुल करुणा नहीं आई. हाथ ! काल केसा निष्करुण है कि, जो अपने आनेके समयमें, करुणासागरको भी निष्करुण, करदेताहे !

पश्चरुरसे विहार करके छछरांवाछी, सतराह, सेरांवाछी, होकर वडाछा गाममें पथारे. तहां रा-त्रिके पिछले प्रहरमें, दम ( श्वास ) चढना सुरू होगया. इस श्वास रोगने इतना जोर एकदम कर-दियाके, कदम भरना भी, मुश्कल होगया. तथापि इस रोगको, श्रीमहाराजजी साहिवने, कुच्छ नहीं गिना; मनोबल्से चलते रहे. परंतु शरीरने, जवाब दे दिया. इसवास्ते वडालेसे गुजरांवालेका एक दिनका रस्ता भी, तीन दिनमें समाप्त किया, और जेठ सुदि दूजके रोज वडी धूमधामसें श्रावक लोकोंने नगरमें प्रवेश करायके श्रीमहाराजजी साहिबको उपाश्रयमें उतारे.

सोला ( १६ ) वर्ष पछि श्रीमहाराजजी साहिबका आगमन, इस शहेरमें होनेसें लोकोंको ब-डाही उत्साह प्राप्त हुआ था. कितनेही जिज्ञास, चरचा वात्ती करते रहे. पूर्वोक्त रोगकी चिकित्सा करानेके वास्ते, अन्य साधुओंने कहा. परंतु काल्क्सी प्रवल्तासें, चिकित्सा करानेको मान्य नही किया. इतनाही नही, बलकि साधुओंसे कहने लगे कि, '' ऐसे थोडे थोडे रोग पीछ क्या दवाई करानी ? '' साधुओंने भी '' विनाशकाले विपरीत बुद्धिः '' इस कहावत मुजब, श्रीमहाराजजी-का कहा, जो इस वसल मान्य नहीं करने योग्य था वो भी मान्य करलिया, जिसका फल थोडेही दिनोंमें,साधु और श्रावकोंको मिल्जग्या. अर्थात् संवत् १९५३ जेठ सुदि सप्तमी मंगलवारकी रात्रि को, प्रतिक्रमण करके, अपना नित्य नियम संथारा पौरुशी वगैरह कृत्य करके सो गये. अनुमान रात्रिको बारा बजे नींद खुल्जई, और दम उलट गया. दिशाकी हाजत होनेसे दिशा फिरके शुचि करके, आसन ऊपर बैठे हुए, '' अईन् ! अईन् ! अईन् !'' ऐसे तीन वेरी मुलसे उच्चारण करके, ''लो भाई, अव हम चलते हैं, और सबको खमाते हैं. ऐसा कहके, पुनः''अईन्'' शब्द उच्चारण करते हुए, अंतर्ध्यान होगये.' इस वसत साधु श्रावकोंको जो दुःस पैदा हुआ, वा-णीके अगोचर है. इस दुःसको सहन न करके, चंद्रमा भी,मानु अपनी चांदनीको संकोचके, अट-श्य होगया होवे ऐसे अस्त होगया! और अज्ञान रूप भाव अंधारा, अब ज्ञान सूर्यके अस्त होने-से प्रकट होगया, ऐसा मालुम करनेको, द्रज्य अंधारा, होगया. दुर्जनके हृत्यवत् काली रात्रिके

ौजिस बखत महाराजका स्वर्गवास हुवाथा, उसवखत अष्टमी पहिलेसेही लग चूकीथी, ईस लिये वाल-तिथि जेठ सुदि अष्टमी गीनीगई. देलके, सब सेवकोंके मुखका तेज, उडगया. किसीका जोर नही चला. कई सेवक जन, स्नेह विव्हल होके, कहने लगे, ''पहाराज ! आपने इतनी शीघ्रता क्यों करी'' ? कोई कहता है, '' रे ! दुष्ट ! काल ! ऐसे उपकारी पुरुषका नाश करते हुऐ, तेरा नाश क्यों नहीं हुआ?'' कोई कहता है, ''पहाराज साहिबने, अपना वचन सत्य करलिया. क्योंकि, जन कभी किसी जगेपर, गुजरांवालेके आवक विनती करते थे तो, उनको यही जवाब देते थे कि, 'भाई क्यों चिंता करते हो ? अंतमें हमने बाबाजीके क्षेत्र गुजरांवालेमें बैठना है'. "

यथा—हे जी तुम सुनीयोजी आतम राम, सेवक सार छीजोजी ॥ अंचछी ॥ आतमराम आनंदके दाता, तुम बिन कौन भवोद्धि त्राता ॥ हं अनाथ शराण तुम आयो, अब मोहे हाथ दीजोजी ॥ हे० ॥ १ ॥ तुम बिन साधु समा नवि सोहे, रयणीकर विन रयणी खोहे ॥ जैसे तराण विना दिन दिपे, निश्चय धार छीजोजी ॥ हे० ॥ २ ॥ दिन दिन कहते ज्ञान पढाऊं, चूप रहे तुज ऌड्ड देऊं ॥ वैसे माय बालक पतयावे, तिम तुमे काहे कीजोजी ॥ हे० ॥ २ ॥ दिन अनाथ हुं चेरो तेरो, ध्यान धरूं हुं निश दिन तेरो ॥ अबतो काज करो गुरु मेरो, मोहे दीदार दीजोजी ॥ हे० ॥ ४ ॥ करो सहाज भवोद्धि तारो, सेवक जनको पार उतारो ॥ वारबार विनती यह मोरी, वछम तार दीजोजी ॥ हे० ॥ ५ ॥

इत्यादि अनेक संकल्प विकल्प करते हुए, आधि रात्रि आधे जुग समान होगई. प्रातःकारू होनेसे, शहेरमें हाहाकार हो रहा. हिंदुसें लेके मुसलमान पर्यंत कोईकही निर्भाग्य शहेरमें रहगया होगा कि, जिसने उस अंत अवस्थाका दर्शन, नहीं पाया होगा! जो देखता रहा, मुखसें यही शब्द निकालता रहा कि, ''इन महात्माने तो समाधि धारण करी है, इनको काल करगये, कौन कहता है ?'' यह वखतही ऐसा था; ऐसा तेज शरीर ऊपर छायाथा, देखनेवालेको एक दफा तो अमही पडजाता था. स्कूलके मास्तर छुटी होनेके सबबसे पिछडी मुलाकातसे मिलनेको, और वातचित करनेको आते थे, रस्तेमें सुनके हैरान होकर कहने लगे कि, ''क्या किसी हुश्मनने यह बात उ-डाई है ? क्योंकि, कल शामके वखत, हम महात्माके दर्शन करके, और मतमतांतरों संबंधी वातचित करके, आज आनेका करार करगये थे. रात रातमें क्या पत्थर पडगया ?'' आनके देखे तो सत्यही था. दर्शन करके कहने लगे, '' महात्माजी आप हमसें दगा करगये ! हमतो आपसे, बहुत कुच्छ पूछके धर्म संबंधी निर्णय करना चाहते थे.आपने यह क्या काम किया ? क्या हमारे-ही मंद भाग्यने जोर दिया, जो आप हमको मूला गये ?'' वगैरह जितने मुख, उतनीही बातें होती रही. परंतु सब,उजाडों रुदन करने तुज्य था. क्योंकि, कितनाही विरलाप करें, कुच्छ भी बनता नहीं है. काल महा बली है. बडेर तीर्थंकर, नकवर्ची, वासुदेव, किसीको भी कालने छोडे नहीं है. रातो रात देशावरोंमें तारदारा पूर्वांक्त वज्ज्घातके समाचार, पहुंच गये. परंतु यह अविचा-रित समाचार, सेवकजनोंको सत्य भान नहीं हुआ. यही मनमें आया कि, "किसी देषीने हमारे हृदयको दुःखानेके वास्ते, यह खोटी वार्ता, फैर्छाई है. क्योंकि, प्रथम भी दो वसत देवी ठोकोंने ऐसी खोटी वार्ता फैरुाइ थी. " पुनः गुजरांवाले तार भेजके खबर मंगवाई कि " यह क्या बात है ?" बदलेका जवाब पहुंचगया कि, "क्या बात पूछते हो ? अंधकार हो गया. ज्ञान सूर्य अस्त हो गया." प्रातःकाल होतेही लाहोर, अमृतसर, जारूंधर, झंडीयाला, हुशीआरपुर, छ-धीआना, अंबाला, जीरा, कोटला, वगेरह शहेरोंके श्रावक समुदाय निस्तेज होकर, आने लग गये. निरानंद होकर, अश्वजलकी वर्षांसें बाह्यतापको शांत करते हुवे, और अंतरंग तापको तेज करते हुये, चंदनकी चितामें स्थापन करके महात्माके शरीरका आग्ति संस्कार, बहुत धूम-धामसे किया. उस वस्वतके चितारका स्वरूप यह गायनसे मालुम होगा.

> सतगुरुजी मेरे दे गये आज दिदार स्वामीजी मेरे, दे गये आज दिदार श्री श्री आतमराम सूरीश्वर, विजया नंद सुखकार स्वामीजी ॥ अंचळि ॥ गुरु होए निवीन, संध हो गया हैरान, टूट गया मन मान, ज्ञान ध्यान कैसे आवेगा; अब उपजीया शोक अपार, स्वामीजी ॰ ॥ १ ॥ ये गंभीर धुनि वानी, जिनराजकी वखानी, गुरुराजकी सुनानी, ऐसे कौन सुनावेगा; अब किसका मुझे आधार ॥ स्वामीजी ॰ ॥ २ ॥ धन्य धन्य सूरिराज, होये जैनके जहाज, बहु सुधारे धर्म काज, अब कौन डंका ठावेगा; श्री गुण ज्ञान अपार ॥ स्वामीजी ॰ ॥ ३ ॥ मुनि सार्थवाह प्यारे, जीव लाखोही सुधारे, चंद दर्शनी दिदारे, नही सोही पछतावेगा: अब होगइ हाहाकार ॥ स्वामीजी ॰ ॥ ४ ॥ जैसे सूरज उजारे, मतमिथ्यात निवारे, अंधकार मिटे सारे, कौन चांदना दिखावेगा; दास खुशी कैसे धार ॥ स्वामीजी • ॥ ५ ॥

### اا مَّد اا

॥ नमः श्री परमात्मने ॥

# अथ तत्वनिर्णयप्रासादप्रारम्भः॥

अथ श्रीमत्तपगच्छाचार्य श्री श्री श्री १००८ श्रीम-दिजयानंदसरीखर "आत्माराम" कत श्री

द्विजयानंदसूरीश्वर "आत्माराम" कृत श्री

तःवनिर्णयप्रासादनामग्रंथप्रारंभः ।

तत्रादौ मंगलाचरणम् ॥

प्राकारैस्त्रिभिरुत्तमा सुरगणैस्संसेविता सुन्दरा सर्वाङ्गैर्मणिकिङ्किणीरणरणज्झाङ्काररावैर्वरा ॥ यस्यानन्यतमा सुभूमिरभवद् व्याख्यानकाळे ध्रुवं

स श्रीदेवजिनेश्वरोभिमतदो भूयात्सदा प्राणिनाम् ॥ ९ ॥

जीन प्रभुकी सभा (सुभूमि) निश्चय करके व्याख्यान समयमें (रज-त, कनक, रत्नके बने) तीन कोट करके उत्तम, देव समुदायसें संसेवित, सर्वीगोंसें मनोहर, मणिमय घुंघरूओंके रणरणत् झणकार करके श्रेष्ट, ओर अनुपम होती हुई,-ऐसे श्री जिनेश्वर देव प्राणिओंको सदा वांच्छित फलके देनेवांले हो ॥ ९ ॥

( ३. यह श्ठोकमें समुचय राग द्वेपादि अंतरंग रात्रुओंको जितने-वाले श्री जिनेश्वर देवकी स्तुति है.)

नमितनम्रसुरासुरकिन्नरचरणपङ्कजबोधिदपारग ॥

प्रथमतीर्थकरप्रविशारद् प्रभव भव्यजनाय सुसौख्यदः ॥२॥

नम्रीभूत देव, असुर, और किन्नर करके नमस्कार किये गये हैं चरणकमल जिनके, बोधबीज (समकित-रत्नन्नय) की प्राप्तिके कराने- वाले, संसारसमुद्रके पारंगामी, और अति कुशल (प्रविशारद=केवल ज्ञान, केवल दर्शन करके संयुक्त) ऐसे, हे, प्रथम तीर्थके करनेवाले (श्री आदीश्वर-ऋषभदेव भगवान्) भव्य जिवोंकों भला सुख देनेवाले हो॥२॥

( २. यह श्ठोकमें इस अवसर्पिणीके चौवीस तीर्थंकरोमें प्रथम तीर्थं-कर श्री युगादि देवकी स्तुति है.)

ये पूजितास्सुरगिरौ विविधैः प्रकारैः

क्षरोदसागरजलैरमरासुरेशैः ॥

जन्माभिषेकसमये वरभत्तियुक्ते-

स्ते श्रीजिनाधिपतयो भविकान् पुनन्तु ॥ ३ ॥

जन्माभिषेक समयमें, सुमेरु पर्वतपर उत्कृष्ट भक्तिवान चार जातिके (भुवनपति, वाणव्यंतर, ज्योतिषि, वैमानिक) देवेंद्रोंने, क्षीर समुद्रके जलसें नाना प्रकारका पूजन किया, ऐसे श्री जिनाधिपति भव्य जी-बोंको पवित्र करो ॥ ३ ॥

(३. यह खोकमें बावीस तीर्थंकरकी समुचय स्तुति है.) गतौ रागद्वेषो विविधगतिसंचारजनको महामछौ दुष्टावतिशयबलौ यस्य बलिनः ॥ प्रभोर्देवार्यस्य प्रचुरतरकर्मारिविकलं नमामो देवं तं विबुधजनपूजाभिकलितम् ॥ २ ॥

जीन बलवान, देव प्रधान (चौवीसमे तीर्थंकर श्री महावीर) प्रभुके, नाना प्रकारकी गतिओंमे (चार गति, चौरासी लक्ष जीवाजून) भ्रमण करानेवाले दुष्ट महामछ समान अतिशय बलवाले राग द्वेष नाशको प्राप्त हुए, उन बडे भारी कर्म शत्रु करके रहित, और देवसमूह करके पूजित, श्री जिनेश्वरदेवको (श्री महावीर-वर्द्धमान स्वामिको) हम नमस्कार करते हैं ॥ 8 ॥

( ४. यह काव्यमें निकटोपकारी शालननायक श्री महावीर, चौवीसमे तीर्थंकरकी स्तुति व नमस्कार है)

## ये नो पण्डितमानिनः शमदमस्वाध्यायचिन्ताचिताः रागादिग्रहवञ्चिता न मुनिभिः संसेविता नित्यशः ॥ नाळष्टा विषयैर्मदेर्न मुदिता ध्याने सदा तत्परा-स्ते श्रीमन्मुनिपूङ्कवा गणिवराः कुर्वन्तु नो मङ्कल्लम् ॥ ५ ॥

जे पांडित्यमद रहित, क्रोधादिको शांत करनेमें, इंद्रियोंका दमन करनेमें, स्वाध्याय ध्यान करनेमें लीन, रागादि ग्रह करके अवंचित, (नही ठगाये हुवे,) मुनियों करके निख संसोवित, विषयों करके अलिस, (पांच इंद्रियोंके तेवीस विषयोंसें पराइःमुख) अष्टमद (जातिमद, कुलमद, बलमद, रुपमद, तपमद, ज्ञानमद, लाभमद, पेश्वर्यमद,) रहित, और ध्यानमें सदा तत्पर हैं, वे श्रीमान मुनियोंमें प्रधान गणधर और पूर्वाचार्य हमारें मंगल करो ॥ ५ ॥

( ५. यह काव्यमें जिनके किये शास्त्रोंसें शास्त्रकारको बोध प्राप्त हुआ तिनका बहुमान किया है.)

> कलमकलितपुस्तन्यस्तहस्ताग्रमुद्रा दिशतु सकलसिर्दिं शारदा सारदा नः ॥ प्रतिवदनसरोजं या कवीनां नवीनां वितरति मधुधारां माधुरीणां धुरीणाम् ॥ ६ ॥

जो कवियोंके मुखकमलमें नवीन (अपूर्वही) श्रेष्ठ और मधुर मधु-धारा देती है, लेखनी संयुक्त पुस्तक धारण किया है हस्ताग्र भागमें जिसने अैसी मुद्रामूत्रिको धारण करनेवाली, और सारवस्तुको देनेवाली श्री सरस्वती देवी (श्री भगवतकी वाणीकी अधिष्ठायिका देवी) सकल सिद्धि देओ॥ ६॥

( ६. यह श्लोकमें श्रुत देवकी स्तुति करी है.)

श्रीवीरशासनाधिष्ठं यक्षं मातङ्कनामकम् ॥ सिद्धायिकां त्वहं देवीं स्तुवे विघ्नोपशान्तये ॥ ७ ॥ श्री महावीर स्वामीके शासनकी रक्षा करनेवाळे मातंग यक्ष देवता और सिद्धायिका देवीकी, विघ्नोंकी शांतिके लिये, स्तुति करता हुं॥ ७॥ अन्यानपि सुरान् स्मृत्वा जैनधर्मेकतत्परान्

तत्त्वनिर्णयप्रासादग्रन्थोऽस्माभिः प्रतन्यते ॥ ८ ॥

जैन धर्ममें तत्पर सम्यग् दृष्टि दुसरे देवोंका सरण करके, तत्वानिर्णय प्रासाद नामा ग्रंथको हम विस्तार करते हैं ॥ ८ ॥

( ७. ८. यह दो श्ठोकमें सम्यग् दृष्टि देवोंका स्मरण करके शास्त्रका प्रारंभ सूचन किया है.)

#### अथ प्रथमस्तम्भप्रारम्भः

विदित होवे के संप्रति कालमें कितनेक लोक संसारिक विद्याका अभ्यास करके अपने आपकों सर्वसें अधिक अकलवंत मानने लग जाते हैं, और ऐसे धमंडमें बूट पहने फिरते हैं कि घोडोंकों भी मात करते हैं. और कितनेक तो नास्तिकही बन जाते हैं. कितनेक नवीन मिथ्या-मतके पक्षी हो जाते हैं. परंतु पक्षपात छोडके सत्य धर्मका निश्चय करके स्वीकार करना दुर्ऌभ हैं. हम बहुत नम्रतासें सर्व मतवाळोंसें विनती करते हैं कि, हे प्रिय मित्रो ! यद्यपि अपने अपने पितामह प्रपि-तामहादिकी परंपरायसें अपने अपने कुलमें जो जो धर्मव्यवहार चला आता है, तिसकोंही सल्पधर्म मान रहे हैं, चाहे वो असल्पही होवे; और अन्य धर्मावलंबियोंकों मिथ्या मतवाले मान रहे हैं, चाहो वो सख मतही होवे; परं यह सुज्ञ जनोंका लक्षण नही है. क्योंकि, इस भरतखंडमें जैनमत, वेदमत और बौद्धमत ये तीन मत बहुत कालसें प्रचलित हैं. तिनमेसें वेदमतवाले कहते हैं, कि हमारा वेदमतही सबसें पुराना है; इसवास्ते सत्यधर्मका प्रतिपादक है। और जैनमतवाले अपने मतकों सर्व मतोंसें प्राचीन मानते हैं; ऐसेही बौद्धमतवाले मानते हैं, इन तीनो मतोंमेंसे वेदकी रचनाकों यूरोपियन पंडित पुरानी मानते हैं.

मोक्षमूलर भट्ट अपने रचे संस्कृत साहित्य यंथमें यह भी लिखते हैं, कि वेदके छंदोमंत्र ऐसे हैं, जैसें अज्ञानीयोंके मुखसें अकस्मात् वचन निकले हों. और यह भी कहते हैं, कि जरथोस्ती धर्मपुस्तककी रचना वेदरचनासें पहिली वा वेदरचनाके समान कालकी है.

अब सोचना चाहिये कि, वेदमत और जरथोस्तीमतके पुस्तकोंसें पहिले कोई मत और कोई मतके पुस्तक भी अवइय होने चाहिये. क्योंकि, मोक्षमूलरके लिखने मूजब वेदके छंदीभाग मंत्रभागकी रच-नाको २९०० वा ३१०० वर्षके लगभग हुए हैं. फेर मोक्षमूलरजी कहते हैं, कि २२००० वर्ष पहिलें एशियाके अमुक अमुक हिस्सेमें अमुक अमुक जातिके लोक वस्ते थे तो क्या तिनके समयमें कोइ भी पुस्तक, कोइ भी धर्म, इस खंडमें नही था ? यह कैसें माना जावे ? इस हेतुसें यह कोइ भी नही कह सक्ता है, कि यही पुस्तक पहिला है, अन्य नही. इसवास्ते वेद सर्व पुस्तकोंसें पहिला पुस्तक सिद्ध नही होता है. हां, संप्रति कालमें जो वेदके पुस्तक हैं, वे जैनमतके संप्रति कालके पुस्तकोंसें प्राचीन रचनाके हैं. क्योंकि, वर्त्तमान कालमें जे जैनमतके पुस्तक हैं वे सर्व श्री महावीर अईन्के समयसें लेके पीछेही रचे गए हैं. क्योंकि, श्री महावीर भगवान्के, ( ११) इग्यारह बडे शिष्योंने नव वाचनामें द्वादशांगकी रचना करी थी. अर्थात् नव तरेंके आचारांग, नव तरेंके सूत्रहतांग, याबत् नव तरेंके दृष्टिवाद. तिनमेसें पांचवे गणधर श्री मुधर्मस्वामीकी वाचना विना, आठ वाचनाका व्यवच्छेद श्री महावीर और श्री गौतमगणधरके पीछेही हो गया था. संप्रति कालमें जे पुस्तक जैनमतमें प्रचलित हैं, वे सर्व श्री सुधर्मस्वामीकी वाचनाके हैं. इस वाचनाके पुस्तकोंको भी बहुत उपद्रव हो गुजरे हैं.

प्रथम तो नंद राजाके समयमें इस खंडमें बारां वर्षका प्रथम काल पडा, तिसमें भिक्षाके न मिलनेसें एक भद्रबाहूस्वामीकों वर्जके सर्व साधुयोंके कंठाग्रसें द्वादशांगके पुस्तक सर्व विस्मृत हो गये थे. जब बारां वर्षका दुर्भिक्षकाल गया, तब पाटलीपुत्र नगरमें सर्व साधु एकहे हूए; जिस जिस साधुको जो जो पाठ कंठ रह गया था, सो सो सर्व सं- धान करके एकादशांग तो पूरे करे, और बारमे अंगके पढनेवास्ते श्री संघने तीक्ष्ण बुद्धिवाले श्री स्थूलभद्गादि ५०० साधु नैपाल देशमें श्री भद्रवाहुस्वामीके पास भेजे. तिनमेसें एक श्री स्थूलभद्रजीनेही दश पूर्व सूत्रार्थसें और चार पूर्व सूत्र मात्र पढे. श्री स्थूलभद्रजीनेही दश पूर्व सूत्रार्थसें और चार पूर्व सूत्र मात्र पढे. श्री स्थूलभद्रजीने शिष्य श्री आर्यमहागिरि और श्री आर्यसुहस्तिने दश पूर्वहि सूत्रार्थसें पढे. तहांसे लेके वज्रस्वामी तक दश पूर्वके कंठाग्र ज्ञानवाले आचार्य रहे; परंतु अर्थांश तो कमसें न्यून न्यूनतर होता चला गया. और वज्रस्वामी दश पूर्वधरने सर्व शास्त्रोंका उद्धार अर्थात् किसी जगे प्राचीन नाम निकालके नवीन नाम प्रक्षेप करे; अस्तोव्यस्त हुए आलापकोंको न्यूना-धिक करके स्थापन करे; इत्यादि उद्धार करा. तिनके पीछे दशमा पूर्व पूर्ण व्यवच्छेद हूआ, अर्थात् श्री आर्यरक्षितसूरि साढे नव पूर्व कंठाग्र ज्ञानवाले हूए, संपूर्ण दशमा पूर्व नही पढ सके.

पीछे स्कंदिलाचार्यके समयमें बारां वर्षींय पुनः काल पडा; तिसमें भिक्षाके न मिलनेसें क्षुधादोषसें साधुयोंकों अपूर्वार्थ ग्रहण 9, अपूर्वार्थ स्मरण २, और श्रुतपरावर्त्तन ३, ये तीनो मूलसेंही जाते रहे. और जो अतिशायी अर्थात् चमत्कारी लोकोंमें चमत्कार दिखलानेवाले बहुत शास्त्र नष्ट हो गए. और, अंगोपांगादिमें जो ज्ञान था, सो भी पठन पाठन परावर्त्तनादिके न होनेसें भावसें नष्ट हो गया.

बारां वर्ष पीछे सुभिक्ष होनेसें मथुरा नगरीमें स्कंदिलाचार्य प्रमख श्रमण संघने एकत्र मिलके जो जिसके याद था, सो सर्व अनुपांगादि एकत्र करके, ऐसेंहि कालिक, उत्कालिक, श्नुत, और पूर्वगत किंचित् संधान करके रचे, मथुरा नगरीमें पुस्तक जोडे गए, इस वास्ते इसकों जैन मतमें 'माथुरी वाचना' कहते हैं.

कितनेक आचार्य ऐसें कहते हैं, कि पीछले बारांवर्षीय दुर्भिक्षकालमें श्रुत नष्ट नही हूआ था, किंतु तिस समयमें तितनाहि ज्ञान रह गया था, रोष पहिलाही कंठसें भूल गया था. केवल अन्य जे युगप्रधान सूत्रार्थके धारक थे, वे सर्व दुर्भिक्षमें मृत्युधर्मकों प्राप्त हो गए थे, एक श्री स्कंदिलाचार्यहि रह गये थे, तिनोंने मथुरा नगरीमें फेर अनुयोग प्रवर्त्तन करा, इस वास्ते 'माथुरी वाचना ' कहते हैं.

जो सूत्रार्थ श्री स्कंदिलाचार्यने संघान करके कंठाग्र प्रचलित करा था, सोही श्री देवर्डिगणिक्षमाश्रमणजीने, एक कोटी (१०००००००) पुस्तकोंमें आरूढ करा. सो ज्ञानमतोंके झगडोंसें और मुसलमानोंके राज्यके जुलमोंसें लाखों ग्रंथ जलाए गए. और लाखों ग्रंथ जैनी लो-कोंकी अज्ञानतासें उद्धारके विना कराए, पाटणादि नगरोंमें भुसकी तरे ताडपत्रके पुस्तकोंके चूरेसें कोठे कीतने भरे हैं.

इतिहासतिमरनाशकके रचनेवालेका ऐसा कथन है, कि अब भी जो पुस्तक जैसलमेर, खंभात, पाटण, अहमदावादादि स्थानोंमें विद्य-मान हैं, वे पुस्तक देखने वैदिक मतवालोंके नसीबमें भी नही हैं

पूर्वपक्षः जिन जैनमतके चौदह पूर्वधारी, दश पूर्वधारी, विद्यमान थे, तबसेंही जेकर ग्रंथ लिखे जाते तो जैनमतका इतना ज्ञान काहेको नष्ट होता ? क्या तिस समयमें लोक लिखना नही जानते थे ?

उत्तरपक्षः-हे प्रियवर! पूर्वोक्त महात्माओंके समयमें किसीकी भी शक्ति नही थी, जो संपूर्ण ज्ञान लिख सक्ता. और ऐसे ऐसे चमत्कारी विद्याके पुस्तक थे, जे गुरु योग्य शिष्योंके विना कदापि किसीकों नही दे सक्ते थे; वे पुस्तक कैसें लिखे जाते? और बीजक मात्र किंचित् लिखे भी गए थे. यह नही समजना कि तिस समयमें लोक लिखना नही जानते थे. क्योंकि, (७२) बाहत्तर कलाओमें प्रथम कला लिखतकी है. और वे बाहत्तर (७२) कला इस अवस-र्षिणी कालमें प्रथम श्री ऋषभदेवजीने अपने पुत्र और प्रजाकों सिख-लाई. जिसमें लिखत भी श्री ऋषभदेवजीने, (१८), अष्टादश प्रकारकी सिखलाई. वे अठारह भेद लिपिके आगे लिखते हैं.

ज्ञाह्मी लिपि १, यवन लिपि २, दोषऊपरिका लिपि ३, वरोहिका लिपि ४, खरसापिका लिपि ५, प्रभारात्रिका लिपि ६, उच्चतरिका लिपि ७, अक्षरपुस्तिका लिपि ८, भोगयवत्ता लिपि ९, वेदनतिका लिपि १०, निन्हतिका लिपि ११, अंक लिपि १२, गणित लिपि १३, गांधर्व लिपि

१४, आदर्श लिपि १५, माहेश्वर खिपि १६, दामा लिपी १७, और वो-लिदि लिपि १८; ये अठारह प्रकारकी लिपि श्री ऋषभदेवजीने ब्राह्मी नामा निज पुत्रीकों सिखठाईं, इस वास्ते बाह्मी लिपि अथवा बाह्मी संस्कृतादि भेदवाली वाणी, भाषा, तिसकों आश्रित्य श्री ऋषभदेवजीने, या दिखलाई अक्षर लिखनेकी प्रक्रिया, सा ब्राह्मी लिपि, तिसके अठा-रह भेदं, पीछेसें देशांतर कालांतर पुरुषांतरके भेद पाकर ये अठारह प्रकारको लिपि अनेक रूपसें प्रचलित हो गई; परं मूल सर्व लिपि-योंका यह अठारह मेदवाली बाह्मी लिपीही है. इस वास्ते जे कोइ कहते हैं, कि प्राचीन आर्य लोक लिखनाही नहीं जानते थे, ये कहना प्रमाणिक नहीं है. और लिखना तो जानते थे, परंतु कल्पसूत्रकी भाष्य-वृत्तिमें लिखा है, कि जो साधु सूत्र लिखे वा पास रक्खे तो तिसकों प्रायश्चित्त लेना पडता है; क्योंकि, पुस्तक लिखेगा तब स्याही, पद्दी, बंधन, दोरे, वगैरे रखने, रस्तेमें बोझ उठाना, पुस्तकके पत्रोंमें अनेक सूक्ष्म जीव उत्पन्न होते हैं, इत्यादि अनेक दूषण होनेसें लिखनेका निषेध है. और श्री देवर्द्धिगणिक्षमाश्रमणजीने जो पुस्तक लिखे, सो अन्यगतिके न होनेसें, और सर्व ज्ञान व्यवच्छेद होनेके भयसें, और प्रवचनकी भक्तिसें लिखे हैं. क्योंकि, जैनमतमें मैथुन वर्जी किसी व-स्तुका एकांत निषेध नही है. इस वास्ते अपवाद पदावलंबके सूत्र सर्व लिखे. और अब भी वोही रीति प्रचलित है. और वर्त्तमान कालमें जे जैनमतके पुस्तक विद्यमान हैं, उनोंसें जैनमतके आचार्य सत्यवादी और भवभीरु भी सिद्ध होते हैं. क्योंकि, अपने मतके पुस्तकोंका जेसा वृत्तांत वीता था, तैसाही लिख गए. और अपनी कल्पनासें कोइ पाठ उलट पुलट नही कराँ; सो महानिशीथादि शास्त्रोंमें प्रगट देखनेमें आता है

C

१ इन अठारह प्रकारकी लिपिका स्वरूप किसी जगे भी नहीं देखा, इस वास्ते नहीं लिखा है, ऐसें टीकाकार लिखते है.

२ जैसे वैदिक मतवालोंने वेद, उपनिषद्, महाभारत, भागवत, पुराणादिमें करा है, जो पाठ आगे लिखे जावेंगे.

इस पूर्वोक्त सर्व लेखसें यही सिद्ध हुआ, कि जैनमतके सर्व सूत्र श्री महावीरजीसेंही प्रचलित हूए हैं; परंतु यह नही समझना कि शेष त्रेवीस (२३) तीर्थंकरोंके समयमें जैनमतके शास्त्र नही थे.

ू पूर्वपक्ष :- त्रेवीस तीर्थंकरोंके समयमें किस किस नामके शास्त्र जै-नमतके थे ?

उत्तरपक्षः−जो नाम संप्रति कार्ऌमें आचारादि द्वादशांगोंका है, सोही नाम शेष तीर्थंकरोंके समयमें था.

पूर्वपक्षः-श्री ऋषभदेवके समयंकेही शास्त्र श्री महावीरजीतांई तथा संप्रति कालमें भी क्यों नही रहे? और अजितादि त्रेविस तीर्थंकरोंकों अपने अपने शासनको प्रचलित करने वास्ते नवीन नवीन द्वादशांगकी रचना करनेका क्या प्रयोजन था?

उत्तरपक्षः - हे भव्य ! जे अनंत तीर्थंकर अतीत कालमें हो गए है, और जे अनंत तीर्थंकर आगामि कालमें होवेंगे, तिन सर्वके द्वादशांगी रचनाके तखमें किंचित्मात्रभी अंतर नही; किंतु पुरुष स्त्रीयोंके नाम, और गद्य पद्यादि रचना इत्यादिमें अंतर है, रोष तत्वस्वरूप एकसरीखा है; इस वास्ते जो श्री महावीरजीके समयकी रचना शास्त्रोंकी है, सोही श्री ऋषभदेवजीके समयमें थी. इस वास्ते जैनमतके पुस्तक सर्व मतोंके पुस्तकोंसें पुराने सिद्ध होते हैं.

और जो तीर्थंकर अपने अपने तीर्थमें नवीन उपदेश द्वादशांगीका करते हैं, वे अपना अपना तीर्थंकर नाम पुण्य प्रकृति रूप कर्मके क्षय करने वास्ते. क्योंकि, विना उपदेशके तीर्थ नही होता है; तीर्थके करे विना तीर्थंकर नाम कर्मका फल नही भोगा जाता है, और तीर्थंकर नाम कर्मके फल भोगे विना मुक्ति नही होती है; इस वास्ते उपदेश करते हैं. और इसी हेतुसें नवीन शास्त्र रचे जाते हैं, परंतु हकीकतमें पुरानेही हैं.

१ आचारांग १, सूत्रकृतांग २, स्थानांग ३, समनायांग ४, विवाहप्रज्ञसि ५, ज्ञाताधर्म-कथा ६, उपासक दशांग ७, अंतगड ८, अनुत्तरोवनाइ ९, प्रश्न व्याकरण १०, विपाकश्चत ११, और दृष्टिवाद १२. पूर्व पक्षः-जैनमतके सर्व शास्त्र प्राक्त भाषामें रचे हैं, इस वास्ते प्रमाणिक नही हैं.

उत्तर पक्षः—यह कहना अयुक्त है. किसी भी भाषामें सच्चा पुस्तक लिखा हूआ होवे, सो सर्व सुज्ञ जनोंकों प्रमाण है. और प्राक्तत भाषाकी बाबत तो वेदांग शिक्षामें ऐसें लिखा है.

"त्रिषष्टिः चतुःषष्टिर्वा वर्णाः इांभुमते मताः ॥

प्राकृते संस्कृते चापि स्वयं प्रोक्ताः स्वयंभुवा ॥ ३ ॥ "

भावार्थ यह है कि, त्रेसठ (६३) वा चौसठ (६४) वर्ण झंभुके मतमें प्रमाण हैं. प्रारुतमें और संस्ठतमें आप स्वयंभूने कथन करे हैं. और पाणिनी वररुचि प्रमुखोंने प्राठतके व्याकरण रचे हैं. जेकर प्रारुत भाषा प्रमाणिक न होवे तो व्याकरण क्यों रचे जाते ?

हंटर साहिब अपने रचे संक्षिप्त हिंदुस्थानके इतिहासमें लिखते हैं कि, हिंदुस्थानकी मूल भाषा पुराणी प्राऌत है

रुद्रटप्रणीत काव्यालंकारकी टिप्पणी करनेवाले लिखते हैं कि, प्राकृत भाषा प्रथम थी. तिस्सेंही संस्कृत बनाई गई है. और संस्कृत यह जो शब्द है, सो भी यही ज्ञापन करता है कि, असंस्कृत शब्दोंकों जब समारके रचे तिसका नाम संस्कृत है; सो पाठ लिखते हैं. ॥

प्राकृतसंस्कृतमागधपिशाचभाषाश्च जूरसेनी च।

षष्ठोत्र भूरि भेदो देशविशेषादपभ्नंशः ॥ १२ ॥

प्राकृतेति । सकल जगज्जंतूनां व्याकरणादिभिरनाहितसंस्कारः सहजो वचनव्यापारः प्रकृतिः । तत्र भवं सैव वा प्राकृतम् । 'आरि-सवयणे सिद्धं देवाणं अद्धमागहावाणी ' इत्यादि वचनाद्धा प्राक् पूर्व कृतं प्राकृतं बालमहिलादिसुबोधं सकलभाषानिबंधनभूतं वचनमुच्यते । मेघनिर्मुक्तजलमिवैकस्वरूपं तदेव च देशाविशेषात् संस्कारकरणाच्च समासादितविशेषं सत् संस्कृताद्युत्तरभेदानामोति । अत एव शास्त्रकृता प्राकृतमादौनिर्दिष्टं तदनुसंस्कृतादीनि । पाणिन्यादिव्याकरणोदितशब्द-लक्षणेन संस्करणात् संस्कृतमुच्यते । इत्यादि. इस्से भी यही सिद्ध होता है कि, प्राकृत भाषा प्रथम थी. तिस भाषाको समारके रचना करनेसें वेदोंकी संस्कृत रची गई. और जब वेदोंकी संस्कृतकों पिछली व्याकरणोंसें मांजी, तब शुद्ध संस्कृत उत्पन्न भई. इससें यह सिद्ध हुआ कि, वेदोंकी संस्कृतसें पहिले प्राकृत पु-स्तक होने चाहिये.

और गुर्जर देशीय मणिलाल नभुभाइ द्विवेदी अपने रचे सिद्धांत-सार ग्रंथमें लिखते हैं कि "इस ठिकाणे भाषाशास्त्रीयोंमें बहुत भारी झगडा चलता है. जब, संस्कृत-सुंधरी भाषा-ऐसा नाम पडा, तब किसमेसें सुघारी यह मालुम करना चाहिये. प्रारूतमेंसें, लोकभाषामेंसें सुधारी; ऐसें कहो तो प्रारुत प्राचीन भाषा होगी, और संस्ठत किसी कालमें सार्वत्रिक बोलाती भाषा न थी ऐसें मानना पढेगा. दूसरा मत ऐसा है, कि प्रारूत भाषा प्राचीन तो खरी, और उसके मिलाप-वाली वेद भाषामेंसें नवीन भाषा हुई सो संस्ठत; परंतु संस्छत सार्व-त्रिक उपयोगमें नही आती थी ऐसा नही. विद्वानो तथा उच्च वर्गके लोक संस्कृतही बोलते थे, और नीचलोक स्त्रीवर्ग इत्यादि प्रारूत बोलते थे. इस उभय पक्षके अनुयायी बहोत हैं, परंतु ज्यादा ख्याल दूसरे पक्ष तरफ है. स्लेगेल, बन्सन, वील्सन, मुर, गोल्डस्टकर, वेबर, बोप, मेक्स्मूलर वगैरे किसी भी पाश्चाल्य पंडितके भाषा संबंधी लेखमें इस वातका विस्तार मिल जायगा."

ऊपर जो लेख लिखे हैं, सो कितनेही ग्रंथ और अनुमानद्वारा लिखे हैं. अब जैनमतके पुस्तकानुसार जो कथन है सो लिखते हैं. प्रालत और संस्कृत ये दोनों भाषा अनादि सिद्ध है. तिनमें प्राकृत भाषा तीन तरहकी है. १ समसंस्कृत प्राकृत, २ तजा अर्थात् संस्कृत शब्दोंकों प्राकृत शब्दोंका निर्देश करणा. और ३ देशी, अर्थात् प्राकृत संस्कृत व्याकरणोंसें जिसकी सिद्धि न होवे; किंतु अनादिसिद्ध जे शब्द हैं, तिनकों देशी प्राकृत कहते हैं. जैसें श्रीपादलिप्तसूरिविरचित देशीनाम माला और तरंगलोला कथा वगैरे-तथा श्री हेमचंद्रमूरिविरचित देशी-नाममाला-परंतु यह नही समझना कि, जो अनेक देशोंके शब्द एकत्र करणे, तिसका नाम देशी प्राकृत है. जैनमतके चौदह ( १४ ) पूर्व तो प्रायः संस्कृत भाषामेंही रचे जाते हैं. और अंगादि शास्त्र प्रायः प्राकृत भाषामेंही रचे जाते हैं. तिसका कारण संस्कार वर्णनमें लिखेंगे.

और प्राकृत भाषा प्रायः विद्वज्ञनमानमंजिका भी है. जैसें वृद्धवा-दीसूरिजीने, श्री सिद्धसेनदिवाकरकों एक गाथा प्राकृतकी पूछी; तिसका अर्थ तिनकों नहीं आया. तथा जितने अर्थांशकों प्राकृत दे सक्ती है, तितने अर्थांश प्रायः संस्कृत नहीं दे सक्ती हैं, इस वास्ते प्राकृत भाषा बहुत गहनार्थवालीहै. और इसी हेतुसें, जैनोंने अंगोपांगादिकी रचनामें प्राकृत भाषाही ग्रहण करी है.

और दयानंदसरस्वतिजी जो लिखते हैं कि, जैनाचार्योंने अपने त-त्वोंकों छाना रखनेके वास्ते धूर्त्ततासें प्राकृत भाषामें रचना कैरी है, इसका उत्तर, वाहजी वाह ! खूब विद्वत्ता दिखलाई! आपकों जो भाषा न आवे, उस भाषाके पुस्तक बनानेवाले वा लिखनेवाले धुर्स हैं. इस्सें तो दयानंदस्वामीके छेखानुसार जिसकों संस्कृत भाषा नही आती है उसके वास्ते तो जितने वैदिकमतके, तथा और मतके पुस्तक, जो कि संस्कृतादिमें बने हुए हैं, वे सर्व धूत्तौंके बनाए सिद्ध होवेंगे. बलके वेद तो महा धूतोंके बनाए सिद्ध होवेंगे. क्योंकि उनकी रचना तो सर्व संस्कृत ग्रेथोंसें प्रायः विलक्षगही है. यदि कहोगे कि, वैदिक शब्दोंकों सिद्ध करनेवाला व्याकरण विद्यमान है, तिस्सें वेदकी रचना लिख हो सक्ती है: तो क्या प्राकृत शब्दोंकों सिद्ध करनेवाला व्याकरण नही है? यदि है, तो आपही धुर्त्त ठहरेंगे, जो कि सत्य शास्त्रोंकों असत्य और असलकों सल बनानेका उग्रम कर रहे हैं, वा करते थे. यदि दयानंदसरस्वतिजीने प्राकृत, शौरसेनी, मागधी, पिशाची, चूलिकापि-शाची इत्यादि भाषायोंके व्याकरण पढे होते वा देखे होते तो कदापि ऐसा लेख नही लिखत; परंतु वे तो सिवाय अष्टाध्यायीके कुछ भी नही जानते थे, जो कि, उनोंके बनाए ग्रंथोंसें विद्रजन आपही जान

- १ देलो अर्थदीपिका श्राद्धप्रतिकमणवृतिमें.
- २ अन्य भी कोई अजाण कदाअही रेंसें ही कहते है.

सक्ते हैं. अब सोचना चाहिये कि, प्राकृतमें जो रचना करी है सो धूर्त्तासें करी है. यह लिखना सिवाय निर्विवेकी, कदाग्रहीसें और किसीका हो सक्ता है? यदि कोई किसी अपठित जाटके आगे सुंदर संस्कृत वेद, जिनशतक काव्यादि ग्रंथ रख देवें तो, क्या वो जाट तिसकों पढ सक्ता हे? नही. जेकर वो जाट कहै, इन पूर्वोक्त शास्त्रोंके रचने-वाले धूर्त्त और अपंडित थे, तो क्या तिस जाटका वचन बुद्धिमान् सत्य मानेंगे? कदापि नही. ऐसेंही दयानंदसरस्वतिजीका कहना है. जितनाचिर षड्भाषाके व्याकरण और न्यायादि न पढे, तब तक वो पूर्ण विद्वानोंकी पंक्तिमें नही गिना जाता है.

और दयानंदसरस्वतिजीने जो वेदों ऊपर भाष्य रचा है, सो निःके वळ स्वकपोलकल्पित है. जो कोई विद्वान् देखता है, तो मुह मचको-डता है. और दयानंदस्वामीने जो वेदोंके स्वकपोलकल्पित अर्थ लिखे हैं, वे केवल वेदोंका बिहूदापण छिपानेके वास्ते है. सजनोंकों ऐसा काम करणा उचित नही है, कि वेक्याकों सती सिद्ध करना ; परंतु सतीकों झूठा कलंक लगा होवे तो सजन तिसको दूर करणेका यत्न करते हैं. और अपने अपने संप्रदायमें अपने अपने मतके पुस्तकोंके पूर्व पुरुषोंके करे अर्थोंसे अपना स्वकपोलकल्पित मत सिद्ध न होनेसें अक्ष-रोंके अनुसार जो स्वकपोलकल्पित अर्थ करते हैं, वे महा मिथ्याद-ष्टियोंके लक्षण है; जैसें, जैनमतके नामसें अपठित, जैनाभास, ढुंढक साधु करते हैं. तैसेंही दयानंदस्वामी पंडित कहलाके करते थे.

क्यौंकि, ऋग्वेदादि चारों वेदोंमें जीवहिंसा और इंद्र, वरुण, कुबेर, नक्त, पूषा, यम, अश्विनौ, उषा, नदी इत्यादिकी स्तुति, और प्रार्थनांक सिवाय, और कितनीक जुगुप्सनीय, उपहास्यजनक बातोंके सिवाय जीवोंके कल्याणकारी मोक्ष मार्गका किंचित् भी उपदेश नहीं है. और न कोइ संसारकी उपकारिणी विद्याका कथन है. सो वाचक वर्गको मालुम होनेके वास्ते थोडासा लिख दिखाते हैं.

प्रथम वेदोंका हिंसकपणा देखना होवे तो हमारे बनाए अज्ञानति-

मिरभास्कर ग्रंथसें देख छेना. जुगुप्सनीय, उपहास्यजनक बातों छि-खनी हम अछा नही समझते हैं. और स्तुति प्रार्थना विषयक जो लेख है, नीचे लिखते हैं.

॥ ऋग्वेद । मंडल ३, अष्टक ३, अनुवाक १.॥ प्रथम नवऋचामें-अग्नि, वा, अग्निदेवताकी स्तुति है.

तदनु तीन ऋचाचें-वायु, वा, वायु देवताका वर्णन है. और आमं-त्रण स्तुति है

तदनु तीन ऋचामें-ऐंद्रवायु देवताका आमंत्रण है. तदनु तीन ऋचामें-ऐंद्रवायु देवताका आमंत्रण है. तदनु तीन ऋचामें-मैत्रावरुण दो देवताका सामर्थ्य कथन है. त० ती०-अश्विनौ देव वैद्योंके गुण कथन, और उनोंका आमंत्रण है. त० ती०-ईंद्रकों आमंत्रण, और तिसके हरित् घोडेका वर्णन है. त० ती०-विश्वेदेवास इस नामके देवताका सामर्थ्य, और आमंत्रण है. त० दो०-सरस्वती देवीका सामर्थ्य कथन है.

त० एक०-सरस्वती नदीका वर्णन, और उपकार कथन है.

#### ॥ ऋ० अ० १ मं० १ अ० २॥

प्रथम तीन ऋचामें-इंद्रकों सोम रस पीनेके वास्ते आमंत्रण; सोम-रस पीनेसें इंद्र हमकों गौआं देवेगा.

तदनु एक ऋचामें–यज्ञ करानेवाला यजमानकों कहता है, तूं जा कर

१ माणिलाल नभुभाइ अपने बनाए सिद्धांतसार पुस्तकमें लिखते हैं कि—यज्ञसंबंधी एकवात बहुत मुख्य रीतिसें विचारने जैसी है. बहुत बडे यज्ञोंमें एक दोसें सौ सौ तक पशु मारनेका संप्रदाय नजरे आता है. बकरे घोडे इत्यादि पशु मात्रका बलि दिया जाता था इतनाही नहीं परंतु अपनेकों आश्चर्य लगता है कि मनुप्योंका भी भोग देनेमे आता था ! पुरुषमेघ इस नामका यज्ञही वेदमें स्पष्ट कहा हुआ है; और शुन : रोषादि वृत्तांत भी इसी बातकी साक्षी देता है. और इस रक्तस्तावमें आनंद मानने उपरांत, सोम पानसें, और आखारके वखतमें तो सुरा ( मदिरा ) पानसें भी, आर्यलेक मत्त होते मालुम पडते हैं.

२ जिसकों देखनेकी इछा होवे ऋगवेद अष्टक आठ (८) में और यजुर्वेद अध्याय तेवीस (२३) में देख छेवे. इंद्रकों पूछ कि यज्ञ करानेवालेने इंद्रकी स्तुति ठीक करी है, कि नही? यह सुण कर इंद्र तेरेकों श्रेष्ठ धन पुत्रादि सर्व ओरसें देवेगा.

तदनु एक ऋचामें-हमारे ऋत्विज इंद्रकों कहे, हमारे निंदक इस देशमें, तथा अन्य देशोंमें भी न रहे.

त० एक०-हे इंद्र ! तेरे अनुग्रहसें हमारे शत्रु भी मित्रभूत हूए बोलते हैं.

त० तीन०-इंद्रकों सोमवछीका रस देवो, जिसकों पीके इंद्र धूत्रना-मारि असुर शत्रुयांकों हननेवाला होवे, और संयाममें, हे इंद्र ! तूं अपने भक्तकी रक्षा करनेवाला हो, हे इंद्र ! तेरेकों अन्नवाला करते हैं.

तदन एक ऋचामें-इंद्र धनकी भूमिका रक्षक है, इस वास्ते हे ऋ-खिजो ! तुम इंद्रकी स्तुति करो.

्त॰ एक०-हे ऋत्विजो ! शीघ्र इस कर्ममें आवो ! आवो ! आ कर बेठो ; बैठ कर इंद्रकी स्तुति करो.

त० एक०-हे ऋत्विजो! तुम सर्व एकठे होकर इंद्रकों गावो.

त० एक०-पूर्व मंत्रोक्त गुणवाला इंद्र हमकों पूर्व अप्राप्त पुरुषार्थकों प्राप्त करो ! और, सोइ इंद्र धन, स्त्री, अथवा बहुत प्रकारकी बुद्धियांकों सिद्ध करो.

त० नव०-ईंद्रके रथ घोडोंका कथन, और इंद्रकी प्रार्थना.

त० एक०-इंद्रही आग्ने, वायु, सूर्य, नक्षत्रके रूपसें रहा हूआ है. त० एक०-इंद्रके घोडे रथका वर्णन.

લે દ્વાર્ગ્ય સ્પ્રધા વાહ રવેલા વર્ષ્

त० एक०--सूर्यका वर्णन.

त॰ पांच०-मरुतका वर्णन, पणि नामक असुरोंने स्वर्गसें गौआं चुरा-यके अंधकारमें छिपा रखी, पीछे इंद्र मरुतोंके साथ तिनकों जीतता हूआ, इंद्र मरुतकी स्तुति, और आमंत्रण.

त० एक०-इंद्र आकाशादिकोंसें ल्याके हमकों धन देवोग

त० नव०-इंद्रकी अनेक रूपसें स्तुति.

#### । ऋ॰ अ॰ ३ मं॰ ३ अ॰ ३।

प्रथम पांच ऋचामें-शत्रुकों जीतने वास्ते इंद्रकी प्रार्थना, और धनादिका मांगना

तदनु दश ऋचामें-इंद्रकों धनके वास्ते प्रेरणा, हे इंद्र ! हमकों धन, गौआं, अन्न संयुक्त कीर्ति, हजारां संख्याका धन, त्रीहि, जव, बहुत रथ सहित अन्न दे ! अपने धनकी रक्षा वास्ते हम इंद्रकों बुलाते हैं; स्तुति करते हूए सर्व यजमान इंद्रके सामर्थ्यकी प्रशांसा करते हैं.

तदनु नव ऋचामें-इंद्रकी महिमा, धन, गौआं, दुग्ध दे! वर्षा प्रेरो! दुग्धवाळी गौआं दे! हमारी स्तुति सुणो! इत्यादि

ँ त० २३ ऋ०-हे इंद्र ! हम तुजकों जानते हैं, तूं संमाममे हमारा बुलाना सुणता है, हजारोंका धन देनेवाला है. इत्यादि इंद्रकी स्तुति हमारी स्तुति तुमकों पहुंचे.

त॰ ३ ऋ॰-हे इंद्र ! तेरे अनुग्रहसें हम रात्रुयांसें भय न पावेंगे, इंद्र धनदाता है.

त० ३ ऋ०-इंद्रके गुणोंका कथन, बल नामक असुर देव संबंधिनी गौआं चुरायंके, किसी बिलमें गुप्त करी, फिर इंद्र, सैन्य सहित बिलसें निकाल लाया निसका कथन, और यजमान इंद्रकी स्तुति कर्त्ता है.

त० २ ऋ०-इंद्रने शुष्ण असुरकों मारा, और इंद्रकी स्तुति.

#### । ॠ० अ० १ मं० १ अ० ४ ।

१२ ऋ०-देव दुत, आग्ने, सर्व देवताओंकों बुलानेवाला है, इस यज्ञमें यजमानकी करी आहुति सर्व देवताओंकों पहुचानेवाला है, स्तुति योग्य है. हे अग्ने! तूं देवताओंकों बुलाके इस यज्ञ कर्ममें आके बैठ! तूं ह-मारे रात्रुयांकों भस्म कर! इत्यादि.

८ ऋ०-अग्नि विशेषका वर्णन.

३ ऋ०-अग्नि विशेषका वर्णनः

१ ऋ०-हे इंद्रादि देवो ! तुमारे वास्ते तृत्तिकारिका, सोमा, संपादन करी है. ३ ऋ०-अग्निकों आमंत्रण, अग्निकी स्तुति, अग्निके रयके घोडे पुष्ट-शरीरवाले हैं, आग्निसें प्रार्थना, यज्ञ करनेवालोंकों पत्नीयुक्त कर.

१ = अन्ने अन्ने! तेरी जिव्हा करके देवते सोमका भाग पीवो.

१ ऋ०-देवताकों खर्गलोकसें यज्ञमें बुलाना.

३ ऋ०-हे अंग्रे ! तूं देवताओं सहित सोमसंबंधी मघुर भाग पीर्हे अंग्रे ! तूं हमारे यज्ञकों निष्पादन कररे हे देवाग्ने ! तूं अपने रोहित नामा घोडेकों जोडके इस यज्ञमें देवताओंकों बुळावर

92 ऋ०-हे इंद! ऋतुदेवसहित सोम पी. हे मरुत! तूं सोम पी. ऋतुके साथ हमारे यज्ञकों सोध. हे अग्नादेवते! तूं रत्नोंका दाता है, इस वास्ते सोम पी. हे अग्ने! तूं देवताकों बुलवाव. हे इंद! तूं ऋतुसहित धनभूतपात्रसें सोम पी. हे मित्रनामक और वरुणना-मक देव! तुम ऋतुके साथ हमारे यज्ञमें व्याप्त हुओ. आग्निदे-वकी धनके अर्थी ऋत्विज स्तुति करते हैं. द्रविणोदा देवता हम-कों धन देवो. द्रविणोदा देव ऋतुयांके साथ नेष्टृसंबंधि पात्रसें सोम पीनेकी इच्छा करता है, इस वास्ते हे ऋत्विज ! तुम होमके स्थानपर जाकर होम करो. हे द्रविणोदा देव ! ऋतुयां सहित ते-रेकों हम पूजते हैं. तूं हमकों धन दे. हे अश्विनौ देवते! तुम ऋतु सहित यज्ञके निर्वाहक हो. हे आग्निदेव ! तूं गृहपतिके रूप करके ऋतु सहित यज्ञका निर्वाहक हो.

९ ऋ०-हे इंद्र! सोम पीनेके वास्ते अपने घोडोंकों बुलाव वेदीके पास इंद्रकों आहुति-हे इंद्र! तूं घोडोंसहित आव, हम आहुति देते हैं. हे इंद्र! तूं गौर मृगकी तरें तृषित (प्यासा) हुवा इस सोमकों पी हे इंद्र! तिस तिस पात्रगत तिन तिन सोमोंकों बलके वास्ते तूं पी. हे इंद्र! यह जो श्रेष्ठ स्तोत्र हम करते हैं, सो तेरे हृदयकों सुखदायि होवे; स्तुति अनंतर तूं सोम पी इंद्रकों यज्ञमें आमंत्रण-हे शतक्रतो! तूं ह-मकों वांछित फल, गौआं, घोडे सहित पूरण कर हम भी ध्यान करके तेरी स्तुति करते हैं. ९ ग्र०-में अनुष्ठाता समीचीनराज्यसंयुक्त, सम्यग् दीप्यमान वा पेसें इंद्रवरुणोंसंबंधी रक्षाकी प्रार्थना करता हूं. हे इंद्रवरुणो ! तुम अनुष्ठान करनेवालेके रक्षक हो. इत्यादि-हे इंद्रवरुणो ! यदा यदा हम धन चाहते हैं, तदा तदा तुम देते हो. हे इंद्रवरुणो ! तथाविध हविः महण करनेवाले तुद्धारे दोनोंके प्रसादसें हम अन्न देनेवाले पुरुषोंमें मुख्य होते हैं. यह इंद्र धन देनेवालोंमेंसें प्रभूतधन देता है, वरुण स्तुति क-रने योग्य है, इंद्र वरुणंके रक्षक होनेसें हम धनकों प्राप्त होते हैं, निधि भी करते हैं, हे इंद्रवरुणो ! हम तुमकों आहुति देते हैं, मणि आदि वि-चित्र धनके वास्ते, और शत्रुयोंमें हमकों जययुक्त करो. हे इंद्रवरुणो ! तुम हमारी बुद्धियांमें सुख दो, हे इंद्रवरुणो ! तुम श्रेष्ठ स्तुतिकों प्राप्त हो.

॥ ऋ० अ० १ मं० १ अ० ५ ॥

भ क्र०-हे ब्रह्मणस्पते देव! मुजे अनुष्ठानकर्त्ताकों देवोंके विषे प्रका-शवाला कर, कक्षीवान् नामक ऋषिकी तरें.

9 ऋ०-धनवान्, रोगोंकों हननेवाला, धनप्राप्तिवाला, पुष्टिकी वृद्धि करनेवाला, शीघ्र फलका देनेवाला, ऐसा ब्रह्मणस्पति देव, हमकों अनुप्रह करोग

९ ऋ०-हे ब्रह्मणस्पते ! शत्रुकों दूर कर, हमकों पाल.

३ ऋ०--यह इंद्रदेव यक्ष्यमाण मनुष्यकों वर्द्धमान करता है, तथा ब्रह्मणस्पति, और सोम करते हैं सो यजमान विनाशकों प्राप्त नहीं होता है.

३ ऋ०-हे ब्रह्मणस्पते ! तूं अनुष्ठान करनेवाले मनुष्यकी पापसें रक्षा कर, तथा सोम, इंद्र, दक्षिण, यह सर्व देव रक्षा करो.

सदसस्पति नाम देवता, इंद्रका प्यारा, धनका दाता, इत्यादि चतुर्दश ( १४ ) ऋचामें अनेक प्रकारके देवताओंका सामर्थ्य और आमंत्रणादि वर्णन है.

८ ऋ०-मनुष्य तप करके देवते हूए, तिनकों ऋभु कहते हैं. तिनोंको प्रीति उत्पन्न करने वास्ते ऋत्विजोंने अपने मुखकरके स्तोत्र उत्पन्न करा, तिस स्तोन्नका वर्णन. ६ ऋ०-इंद्राग्नि आदि देवताका वर्णन.

९५ ऋ०--अनेक नामके देव देवीका वर्णन, और यज्ञके वास्ते आमंत्रण.

३ ऋ०-विष्णु परमेश्वर त्रिविक्रमावतारमें पृथिवीकी रक्षा करता भया, तिसका वर्णन.

9 ऋ०-विष्णु त्रिविकमावतारधारी इस जगत्कों उद्दिइय विरोष करके पादकमण करता भया, इत्यादि—

२ ऋ०-कोइ भी जिसकों हनने सामर्थ्य नहीं, ऐसा विष्णु जगत्का रक्षक है. प्रथिव्यादि स्थानोंमें तीन पादकमण करता हुआ. धर्म जो आग्निहोत्रादि तिसका पोषण करता हुआ.

३ ऋ०-हे ऋत्विगादयः ! तुम विष्णुके कर्म पालनादि देखो, इत्यादि विष्णुवर्णन.

भ ऋ०-पंडित विष्णुसंबंधि स्वर्गस्थान उत्क्रष्ट पदकों देखते हैं, जैसें चक्षु आकाशमें देखते हैं

९ ऋ०-प्रमादरहित जे पंडित हैं, वे विष्णुके पदकों दीपाते हैं.

३ ऋ०-यज्ञके वास्ते ऐंद्रवायुदेवताका आमंत्रणादिवर्णन

३ ऋ०-मित्रवरुणदेवताका आमंत्रणादिवर्णन

६ ऋ०-मरुतदेवताकों विनती आमंत्रणादि.

३ ऋ०-पूषन्देवताका वर्णन.

८ ऋ०-आप् (पाणी)का वर्णन, आमंत्रण और तिससें विनती आदि.

९ ऋ०-आग्निका वर्णनः

॥ ऋ॰ अ॰ ३ मँ॰ ३ अ॰ ६॥

३५ ऋ०--यूपकेसाथ यज्ञके वास्ते बंधा हूआ ग्रुनःशेपनामा जन अपनी जिंदगीके वास्ते अनेक देवताओंको विनती करता है, और उन्होंकी स्तुति करता है, विशेषकरके वरुणदेवताकी स्तुति जीवन वास्ते करता है.

२९ ऋ०–ग्रुनःशेपने वरुणकीही स्तुति करी तिसका वर्णन. २२ ऋ०--वरुणके कहनेसें शुनःशेपने अग्निकी स्तुति करी. १ ऋ०-अग्निकी प्रेरणासें शुनःशेपने विश्वेदेवताकी स्तुति करी.

८ ऋ०-उखल मूसलकी स्तुति है, क्योंकि, उखल मूसल सोमको कूटके इंद्रके पीने योग्य रस काढते हैं,

१ ऋ०-ऋत्विग्विशेष हे हरिश्चंद्र देवता ! पक्षे हे हरिश्चंद्र ! तूं सो-मको गाडीऊपर लाद दे

२२ ऋ०-विश्वेदेवोंकी प्रेरणासें जुनःशेपने इंद्रकी स्तुति करी. हे इंद्र! हमकों गालीयां देनेवाले हमारे शत्रुयांकों तूं मार इत्यादि.

१ ऋ०-ईंद्रने तुष्टमान होके जुनःशेपकों हिरण्यरथ दिया.

३ ऋ०-ईंद्रकी प्रेरणासें शुनःशेपने इंद्रके घोडोंकी स्तुति करीग

३ ऋ०-इंद्रके घोडोंकी प्रेरणासें शुनःशेपने उषःकालाभिमानिनी देवताकी स्तुति करी.

### ॥ ऋ० अ० १ मं० १ अ० ७ ॥

१८ ऋ०-अग्निकी स्तुति, अग्निके कर्त्तव्य, हे अझे ! नहुषनामा रा-जाका तूने सेनापतिपणा करा ; किसी लडकी छोकरीका तूं उपदेशक था;--इत्यादि

9५ ऋ०-ईंद्रके पराक्रमोंका वर्णन, मेघकों मारा, जलकों भूमिमें गेरा, पर्वतांकों तोडके नदीओंकों ले आया, अनेक असुरांकों मारे, वृत्रनामा असुरने मेघकों रोक रक्खा था तिसकों इंद्रने मारा-इत्यादि

१५ ऋ०-पणिनामा असुर देवताओकी गौआंकों हरके छे गया, दे-वताओंने परस्पर सछाह करके इंद्रके पास पुकार करा; इंद्र गौआंकों छे आया, बुत्रके अनुचरोंकों मारा, मेघ वर्षाया, देख मारे, कुत्सनामा ऋ-षिकी रक्षा करी, दशद्यु ऋषिकी रक्षा करी, शत्रुओंके भयसें जलमें मझ हुआ, इंद्रके अनुग्रहसें बहार निकला, और उसकी रक्षा करी-इत्यादि-

१२ ऋ०-अश्विनीकुमारोंका सामर्थ्य, उनोंकी प्रार्थना, रथके गईभोंका वर्णन, और यज्ञमें आमंत्रणादि

११ ऋ०-सूर्यका वर्णन, सूर्य बहुत देशोंसें आता है, सूर्यके रथका व-र्णन, सूर्यके घोडोंका वर्णन, सोझ्यावीनामा घोडा सूर्यका रथ वहता है, लोक स्वर्गोपलक्षित तीन है, दो लोक सूर्यके समीप होनेसें सूर्य उनकों प्रकाशता है, तीसरा यमठोक है, जिसमें प्रेतपुरुष आकाशमार्गसें जाते हैं. सूर्यके किरण तीन ठोककों प्रकाश करते हैं, ऐसे किरंणोंवाळा सूर्य रात्रिमें कहां है? यह रहस्य कोइ नहीं जानता है. सूर्य आठों दिशा और गंगादि सात नदीयों वा सात समुद्रांकों प्रकाशता है, सो यहां यज्ञमें आवो, सोनेके हाथोंवाळा सूर्य स्वर्ग और पृथ्वीके बीचमें चळता है. सूर्यकी स्तुति. हे सूर्य! तेरे चळनेका मार्ग निर्मल है. आज तूं आ कर हमारी रक्षा कर-इत्यादि.

॥ ऋ० अ० ९ मं० ९ अ० ८ ॥

२० ऋ०-अग्निकी स्तुति, अग्निकों आमंत्रण,-हे अग्ने! तूं हमारे शत्रु-ओंकों मार, भस्म कर, राक्षसोंकों भस्म कर-इत्यादि,

४० ऋ०-काण्व ऋत्विक्का वर्णन, मरुत् देवताका सामर्थ्यवर्णन, काण्वकों यज्ञमें आमंत्रण, पुनः मरुत् देवताका सामर्थ्यवर्णन, उनकों विनती और आमंत्रण-४९ प्रकारके मरुत् देवताओंका सामर्थ्यवर्णन, यज्ञमें आमंत्रण और उनोंसें याचना करनी-इत्यादि.

८ ऋ०-ब्रह्मणस्पति देवताका सामर्थ्यवर्णन, उनकों आमंत्रण और उनसें अनेक वस्तुओंकी याचना-इत्यादि.

९ ऋ॰--वरुण, मित्र और अर्यमा, इन तीनों देवताओंका कथन, और उनोंसें प्रार्थना, धन देवो, यजमानकी रक्षा करो, शत्रुओंकों मारो-इत्यादि.

१० ऋ०-पूषन् देवताका वर्णन, तिसका सामर्थ्य, तिसकों आमंत्रण और तिससें धनादिकी याचना-इत्यादि

५ ऋ०-रुद्रनामक देवका वर्णन स्तोत्रद्वारा-

३ ऋ०-हमारे घोडे, मेष, मेषी, पुरुष, स्त्री, गौआदिके तांइ देव सुख करता है.

३ ऋ०-हे सोम! हमकों धन दे. इत्यादि वर्णन.

॥ ऋ॰ अ० ३ मं० ३ अ० ९ ॥

२४ ऋ०-अग्निकी स्तुति, अग्निका विचित्र प्रकारके विशेषणां सं-

थुक्त वर्णन, हे अग्ने! तूं धूमरूप चिन्हवाला है, तूं यहां आव, हमकों धन दे-इत्यादि

१५ ऋ०-उषो देवता तथा अश्विनौ देवता इन्होंका वर्णन, उन्होंकों आमंत्रण, आवो, सोम पीवो-इत्यादि

१० ऋ०-हे अश्विनौ देवते! तुम सोम पीवो यजमानकों रत्नादि धन देवो इत्यादि प्रार्थना और आमंत्रणादि.

२० ऋ०-हे द्यु देवताकी पुत्रि उषः ! अश्ववती, गोमती, तूं धनवा-नोंका धन हमारे वास्ते प्रेरय, सोम पीने वास्ते सर्व देवोंकों बुलवा, इत्यादि प्रार्थना, अनेक प्रकारसें उषः देवताकी स्तुति, और आमंत्रण यज्ञके वास्ते-इत्यादि

१३ ऋ०-सूर्यकी स्तुति, सूर्यकों आमंत्रण यज्ञके वास्ते-हे सूर्य ! तूं और कोइ जानेकों समर्थ नहीं तिस रस्तेकरके जानेवाला है', सोइ दि-खाते हैं; दो हजार दोसौ और दो (२२०२). योजन अर्द्ध निमेषमा-त्रमें चलता है. इस वास्ते तेरे तांइ नमस्कार हो. हे सूर्य ! तूं आकाशमें चलता है, यह सूर्य मेरे उपद्रव करनेवाले रोगोंकों नाश करता हुआ उदय हुआ-इत्यादि.

### ॥ ऋ० अ० ३ मं० ३ अ० १०॥

१ ऋ०-इंद्र आपही किसीका पुत्र हुआ, यद्वा, काण्वपुत्र, मेधातिथिं यजमानका सोम, इंद्र, मेषका रूप करके पीता हुआ, वो ऋषि उसकों मेष कहता हुआ, इसी वास्ते अवभी इंद्रकों मेष कहते हैं. उस मेष-रूप इंद्रका वर्णन

१ ऋ०--वरुणकी स्तुति और तिसका वर्णन.

८ ऋ०-विचित्र कर्त्तव्यों सहित इंद्रकी स्तुति.

१ ऋ०-दार्यात नामा राजऋषिके यज्ञमें भृगुगोत्रका उत्पन्न हुआ च्यवन महाऋषि आश्विनग्रहकों ग्रहण करता हूआ, इंद्र उसकों देख

१ हे सूर्य त्वं तराणः तरिता अन्येन मन्तुमदास्यस्य महतोऽध्वनो गन्ताऽसि तथा च स्मर्यते 'योज-नानां सहस्रे द्वे द्वे दाते द्वे च योजने ॥ एकेन निभिषार्धेन क्रममाण नमेाऽस्तु ते ' इति भाष्यकारः ॥ कर कोधित हुआ, उसकों इंद्र पीछा ल्याया, फेर तिसंके लांइ सोम-दिया, इस अर्थका वर्णन है.

१ ऋ०-अंगराज किसी दिनमें अपनी राणीयांके साथ गंगामें जल-कीडा करता हुआ; तिस समयमें दीर्घतमा नाम ऋषिकों अपने स्त्री, पुत्र, नैंकरादिकोंने दुर्बल होनेसें कुछभी नही कर सक्ता है, ऐसे द्वेषसे गंगामें वहा दिया; सो ऋषि वहता हुआ अंगराजके कीडाप्रदेशमें आ लगा. राजाने सर्वज्ञ जाणके तिस ऋषिकों बहार निकाला, और कहा कि, हे भगवन् ! मेरे पुत्र नहीं हैं; यह पटराणी है, इसके विषें किसी पुत्रकों उत्पन्न कर. ऋषिनें मान लिया. पद्दराणीने भी राजाकेपास मान छिया. पीछे यह अतिशय वृद्ध जुगुप्लित मेरे योग्य नही है, ऐसी अ-पनी बुद्धिकरके विचारके राणीने अपनी उशित् नामा दासीकों भेजी. तिस सर्वज्ञ ऋषिने मंत्रपवित्र पानी करके दासीकों सिंचन करी; सो दासी ऋषिपली हुई; तिसविषे कक्षीवान् नाम ऋषि उत्पन्न हुआ, सोही राजाका पुत्र हुआ. उसने बहुविध राजसूयादि यज्ञ करे, तिसके करे यज्ञोंसें तुष्टमान होके इंद्रने वृचया नामा स्त्री तिसके तांइ दीनी तथा हे इंद्र! तूं वृषणश्व नाम राजाकी कन्या होता भया, जिसका नाम मेना था-इत्यादि वर्णनका संक्षेप है.

इत्यादि प्रायः सारा ऋग्वेद इसीसें परिपूर्ण है. यजुर्वेदादिमें भी सि-वाय हिंसा और प्रार्थनाके और कुछभी प्रायः नहीं है. और जो ऋग्वे-दके सातमे मंडलमें ईश्वरकी स्तुति और खरूप लिखा है, सो सर्व सूक्त नवीन हैं. क्योंकि, तिनकी संस्कृत अन्य अष्टक मंडल सूक्तोंसें अन्य तरेकी शुद्ध मार्जन करी हुई मालुम होती है. दयानंदखामीजीने इन सूक्तोंके अर्थभी प्राचीन अर्थोंसें उल्टे करे हैं; परंतु इससें कुछ पंडि-ताई हांसल नहीं होती है. भवभीरु और पंडितोंका तो यही काम होता है, सत्यकों ग्रहण करना, असत्यकों त्याग करना. और असत्यकों जो अनःकल्पित अर्थ हेतु-युक्तिद्वारा सत्य सिद्ध करना है, सो तो कदाग्र-हीका काम है. आर असल प्राचीन वेदमंत्रोंमें अनीश्वरी, पूर्वमीमांसा, अर्थात् जैमनीय मतका प्रतिपादन है, इस वास्तेही मीमांस्क विधि- वाक्यकों वेद मानते हैं; रोष ईश्वर, ईश्वरस्तुति, ईश्वरखरूप और वे-दांत अद्वितीय ब्रह्मकी प्रतिपादक श्रुलियां, यह सर्व ऋषियोंने पीछे प्रक्षेप करी हैं, ऐसें मानते हैं. जैन मतका शास्त्रभी पूर्वोक्त मीमांसक मतकी गवाही देता है यदुक्तं षड्दर्शनसमुच्चये श्रीहरिभद्रसूरिपादेः॥

> जैमिनीयाः पुनः प्राहुः, सर्वज्ञादिविशेषणः ॥ देवो न विद्यते कोपि, यस्य मानं वचो भवेत् ॥ 9 ॥ तस्मादतींद्रियार्थानां, साक्षाद्द्रष्टुरभावतः ॥ नित्येभ्थो वेदवाक्थेभ्यो, यथार्थत्वविनिर्णयः॥ २ ॥ अतएव पुरा कार्थों, वेदपाठः प्रयत्नतः ॥ अतएव पुरा कार्थों, वेदपाठः प्रयत्नतः ॥ ततो धर्भस्य जिज्ञासा, कर्त्तव्या धर्मसाधनी ॥ २ ॥ नोदनाटक्षणो धर्मों, नोदना नु क्रियांत्रति ॥ प्रवर्त्त वचः प्राहुः, स्वः कामोर्झि यजेद्यथा ॥ ४ ॥

भाषार्थः-जैमनीय पुनः कहते हैं कि, सर्वज्ञादि विशेषणवाळा ऐसा कोइ देव नहीं है कि, जिसका वचन प्रमाण होवे ॥ १ ॥ तिस वास्ते अतींद्रिय अर्थोंके साक्षात् द्रष्टाके अभावसें निख ऐसें वेदवाक्योंसें यथा-वस्थित पदार्थत्वका विशेष निर्णय होता है ॥ २ ॥ इस वास्ते प्रथम प्रय-त्नसें वेदपाठ करना, पीछे धर्मसाधन करनेवाळी धर्मजिज्ञासा करनी ॥ ३ ॥ वेदवचनछतनोदना, प्रेरणाळक्षण धर्म, और नोदना किणके प्रतिप्रव-र्त्तका वचन, जसें स्वर्गका कामी अग्निका यजन करे ॥ ४ ॥

और जिन सूक्तोंसें ईश्वरका खरूप कथन करा है, सो भी प्रमाणयु-किसें बाधित है, सो खरूप थोडासा आगेकों छिख दिखावेंगे और वेदों-की उत्पत्ति जनमतवाले जैसें मानते हैं, तैसें जैनतत्वाद्र्ज्ञ नामक (संवत १९४० का छपा) पुस्तकके ५१० सें लेके ५२२ प्रष्ठतक जाननी बाह्यण लेक जिसतरें वेदकी संहिता उत्पन्न भई मानते हैं, तैसें महीधरकत यजुर्वे-दमाष्य, और अज्ञानति।मिरभास्कर ग्रंथसें जान लेनी इस वास्ते वेद सर्वज्ञ अष्टादश दूषणरहित भगवंतके कथन करे हुए नहीं हैं; तो फेर ये पुस्तक प्राचीन हुए वा नवीन हुए तो इनसें कुछभी सत्य मोक्षमार्गकी सिद्धि नही होती है. यह किंचित्मात्र अंथसमीक्षाविषयक लिखा, इसके आगे देवविषयक स्वरूप लिखा जायगा, जोकि ध्यान देकर वाचनेके योग्य है.

> इति श्रीमद्विजयानन्दसूरिकते तत्वनिर्णयप्रासादे ग्रंथ-समीक्षाविषये प्रथमः स्तंभः ॥ १ ॥

# अथ द्वितीयस्तम्भप्रारम्भः

अब इस द्वितीय स्तंभमें थोडासा देवविषयक लिखते हैं. क्योंकि, केंद्रि छोक कहते हैं कि, जैनमतवाले ब्रह्मा, महादेव और विष्णुकों नही मानते हैं. इस वास्ते जैनमत प्रमाणिक नही है, परंतु यह कहना उन मित्र लोकोंको अच्छा नही है. क्योंकि, असली ब्रह्मा, महादेव और विष्णु जो है, तिनकों तो जैनमतवालेही मानते हैं. और कल्पित जो ब्रह्मा, महादेव, विष्णु है तिनकों अन्य मतवाले मानते हैं.

पूर्वपक्षः-जैनमतवाले जैसें ब्रह्मा, महादेव और विष्णुकों मानते हैं, तिनका स्वरूप लिखो; जिससें हरेक वाचकवर्गकों मालुम हो जावे कि, जैनमतवाले ऐसे ब्रह्मा, महादेव और विष्णुकों मानते हैं.

उत्तरपक्षः-हे प्रियवर! मेरी इतनी बुद्धि वा शक्ति नही है, जो मैं यथार्थ ब्रह्मा, महादेव और विष्णुका पूरेपूरा स्वरूप लिख सकूं. तोभी पूर्वा-चार्योंके प्रसादसे किंचित्मात्र लिखता हूं; जिसको ध्यान देके पढनेसें मालुम होगा कि, ब्रह्मा, महादेव और विष्णु ऐसे होते हैं.

## प्रशांतं दर्शनं यस्य सर्वभूताभयप्रदं ॥ मांगल्यं च प्रशस्तं च शिवस्तेन विभाव्यते ॥ १ ॥

भाषार्थः-जिस महादेवका अथवा तिसकी प्रतिमाका दर्शन प्रशांत है, दर्शन करनेवालेके मनकों प्रशांत करनेका हेतु होनेसें प्रशांत दर्शन और तिनकी मूर्ति निरुपाधिक प्रशांतरूप होनेसें प्रशांत दर्शनवाली है. क्योंकि, जो त्रिभुवनमें प्रशांतरूप परिणामवाले परमाणु भगवान्के शरी-रको लगे हैं, तैसें परमाणु तितनेही जगत्में हैं; इसवास्ते भगवान्के प्रशांतरूप समान अन्यरूप किसीका भी नहीं है. तथा तिनकी मूर्ति जैसी प्रशांताकारवाली है, तैसी जगत्में किसी भी देवकी नही है, इस वास्ते भगवान्का प्रशांत दर्शन है. और सर्वभूत प्राणियोंको अभयदान देनेवाला है, "अभय दयाणं इति वचनात्" क्योंकि, विद्यमान भगवा-नके स्वरूप और तिनकी मूर्तिके खरूपमें कोईभी वस्तु भय देनेवाली नही है. जिसके हाथमें त्रिज्ञूल, चक्र, परशु, तलवार आदि शख होवेंगे, वो देव अभय देनेवाला नही है, परंतु किसी वैरीके भयसें वा किसीके मारनेवास्ते शस्त्र धारण करे हैं. भगवान्में पूर्वोक्त दूषण नही हैं; इसवास्ते अभयदानका दाता है. और मांगल्यरूप है. "अरिहंता मंगलं इति वचनात्" और प्रशस्त भला है, प्रशस्त वस्तुरूप होनेसें. इस करके पूर्वोक्त विशेषणोंवाला होनेकरके शिव कहीये है. ॥ ४ ॥

## महत्वादीश्वरत्वाच यो महेश्वरतां गतः ॥ रागद्वेषविनिर्मुक्तं वंदेऽहं तं महेश्वरम् ॥२॥

भाषार्थः-प्रथम श्लोकमें शिवका खरूप कथन करा, अथ महेश्वरका खरूप कहते हैं बडा होनेसें और ईश्वर होनेसें जो महेश्वरताकों प्राप्त हुआ है, तिहां महत् झब्दका अर्थ बडा है, छुद्ध खरूप छुद्ध ज्ञानादि गुणोंसें, बडा होनेसें और सर्व देवताओंका ठाकुर (पूज्य) अर्ल्यनीय आ-ज्ञावाला और सर्वका नायक, अग्रेश्वरी होनेसें ईश्वर. क्योंकि, जो चैतन्य जड पदार्थ जगत्में है, वे सर्व तिसकी स्याद्वाद मुद्रारूप आज्ञाका उखंघन नही कर सक्ते हैं. और जो उखंघन करता है, सो तीन कालमें भी वस्तुखरूपकों प्राप्त नही होता है. उक्तं च श्रीमद्धेमचंद्रसूरिप्रवरें: ॥ आदीपमाव्योम समस्वआवं स्याद्वादमुद्रानतिभेदि वस्तु ॥

Jain Education Internationa

तनित्यमेबेकमनित्यमन्यदिति त्वदाज्ञाद्विषतां प्रखापाः ॥ १॥

भाषार्थः-'आदीपं' दीपकसें लेके 'आव्योम, व्योम मर्यादीकृत्य' आका-शपर्यंत, सर्व वस्तु पदार्थस्वरूप जो हैं, सो समस्वभाव हैं; तुल्यरूप हैं स्व-भावस्वरूप जिसका, सो समस्वभाव क्योंकि, वस्तुका स्वरूप द्रव्यप-र्यायात्मक है, ऐसा हम कहते हैं. तैसेंही वाचक मुख्य श्री उमास्वातिजी तत्वार्थसूत्रमें कहते हैं. "उत्पादव्ययध्रीव्ययुक्तं सदिति " जो उत्पाद-व्यय-धौव्यकरके युक्त है सोइ सत् है. और जो सत् है सोई वस्तुका लक्षण है. समस्वभाव सर्व वस्तुयों किस हेतुसें ? ऐसें पृछकके पूछें थके विशेषणद्वारकरके हेतु कहते हैं. ' स्याद्वादमुद्रानतिभोदि '-'स्यात् ' ऐसा अव्यय अनेकांतका द्योतक है. तब तो स्याद्वाद ( अनेकांतवाद ) नित्य--आनित्यादि अनेक धर्मोंके शबल स्वभाववाला एक वस्तुका मानना, तिसकी मुद्रा ( मर्यादा ) तिसको जो उछंघन न करे ( न तोडे ) सो स्याद्वादमुद्रानतिभेदि वस्तु है. जैसें न्याय एकनिष्ट न्यायतत्पर राजाके राज्यशासन चलाते हुए, सर्वे तिसकी प्रजा तिसकी मुदा ( मर्यादा ) का अतिकम नही करती हैं. जेकर अतिकम करे तो तिसके सर्व अर्थकी हानि होवे है. ऐसेंही विजयवंत निःकंटक स्यादाद महानरेंद्रके हुए, तिसकी स्याद्वादमुद्राका सर्वही पदार्थ अतिक्रम ( उछंघन ) नही कर सकते हैं. जेकर उछंघन करे तो तिनको स्वरूप व्यवस्थाकी हानिकी प्रसक्ति होनेसें अवस्तुपणेका प्रसंग होवेगा. और सर्व वस्तुयोंका जो समस्वभाव कथन करा है, सो परवादियोंकों जो अभीष्ट मान्य है, एक व्योमादि वस्तु नित्यही है, अन्यत् प्रदीपादि अनित्यही है, ऐसे वादके प्रतिक्षेप खंडनका बीज है. सर्वही भाव पदार्थ द्रव्यार्थिक नयापेक्षासें नित्य है, और पर्यायार्थिक नयके मतसें अनित्य है. सहां एकांत अनित्यपणेवादीयोंने अंगीकार करे प्रदीपको प्रथम नित्या-नित्यपणेके व्यवस्थापनविषे दिङ्मात्र (संक्षेपमात्र) कथन करते हैं. तथाहि प्रदीपपर्यायको प्राप्त हुए तैजस परमाणु जे हैं, वे स्वभावें वा तैलके क्षयसें वा पवनके अभिघातसें ज्योतिःपर्यायको त्यागके तमोरूप पर्यायांतरको प्राप्त होते हुए भी एकांत अनित्य नही हैं. क्योंकि, पुझल द्रव्यरूपकरके वे सदा अवस्थितही हैं. इतने मात्रसेंही अनित्यता नही

है कि, पूर्व पर्यायका नाश और उत्तर पर्यायका उत्पाद होना. जैसें महीरूप द्रव्य, स्थासक, कोश, कुशूल, शिवक, घटादि अवस्थांतरांको प्राप्त हुआ भी, एकांत विनष्ट नही होता है. तिन अवस्थायोंमें भी, मृत्तिकाद्रव्यके अनुगमको आबालगोपालादिकोंको प्रतीत होनेसें.और ऐसें भी न कहना कि, अंधकार, पुद्रलरूप नही है; नेत्रोंके विषयकी अन्यथा अनुपपत्ति हो-नेसें प्रदीपालोकवत् तिसको पौद्रलिकपणा सिद्ध है.

पूर्वेपक्षः—जो चाक्षुष है, सो सर्व अपने प्रतिमासमें आलोककी अपेक्षा करता है. परंतु तम ऐसा नही है; तो फिर तमको कैसें चाक्षुषपणा होवे ?

उत्तरपक्षः—उळूकादिकोंको तिसके विनाभी अंधकारक प्रतिभास होनेसें. जिन अस्मदादिकोंने अन्यत् चाक्षुष घटादिक आलोक विना उपलंभ नही करीये है, तिनोही अस्मदादिकोंने तिमिरको देखीये है भावोंके विचित्र होनेसें. अन्यथा कैसें पीत श्वेतादि भी, स्वर्ण, मुक्ताफ-लादि पदार्थ आलोककी अपेक्षांसें दीखते हैं, और प्रदीप चंद्रादि प्रका-शांतरकी अपेक्षा रहित दीख पडते हैं. इससें सिद्ध हुआ कि, तमः चाक्षुष द्रव्य है. नेत्रोंसें दीखनेवाला द्रव्य है, और रूपवान् होनेसें. स्पर्शवाला भी जाना जाता है, शीतस्पर्शके ज्ञानका जनक होनेसें. और जे अनिवडावयवत्व, अप्रतिघातित्व, अनुऊ्र्तस्पर्शविशेषवत्त्व, अप्रतीय-मान खंडावयविद्रव्याविभागत्व, इत्यादि तमके पौद्गलिकपणेके निषेध वास्ते परवादियोंने साधन उपन्यास करे हैं, वे सर्व प्रदीप प्रभाके दृष्टांत करकेही प्रतिषेध करने योग्य हैं, तुल्ययोग क्षेम होनेसें और ऐसें भी न कहना कि, तैजस परमाणु तमपणे कैसें परिणमते हैं ? च्योंकि, पुद्रलोंमें तिस तिस सामग्रीके सहकारी हुआ, विसदृशकार्यका उत्पादकपणा भी देखनेमें आता है. देखा है आर्द्रेंधनके संयोगसें, भास्वररूपभी अग्निसें, अभास्वररूप धूमकार्यका उत्पाद इस हेतुसें सिद्ध हुआ कि, नित्यानित्यरूप प्रदीप है. जिस अवसरमें बूझनेसें पहिले देवी-प्यमान दीप है, तिस अवसरमें भी नवीन नवीन पर्यायोंके उत्पाद ब्ययका भागी होनेसें और प्रदीप अन्वयके होनेसें नित्यानित्यरूपही दीपक है.

ऐसें आकाश भी उत्पादव्ययधौव्यात्मक होनेसें निलानिलरूप है, सोही दिखाते हैं. अवगाहक जीव पुद्रलांको अवगाह दानोपग्रहही तिसका लक्षण है. "अवकाशदं आकाशमिति वचनात्" यदा अवगाहक जीव पुद्रल प्रयोगसें वा स्वमावसें एक नभःप्रदेशसें प्रदेशांतरको प्राप्त होतेहै, तदा तिस नभःकाके तिन अवगाहकोंके साथ एक प्रदेशमें विभाग और उत्तर प्रदेशमें संयोग होता है और संयोग विभाग दोनों परस्पर विरुद्ध धर्म हैं, तिनके भेदसें अवइय धर्मीका भेद है. तथा चाहु:-"अय-मेव हिमेदो भेदहेतुर्वा यदिरुद्धधर्माध्यासः कारणभेदश्च" यहहाँ भेद वा मेदका हेतु है, जो विरुद्ध धर्माध्यास और कारणका मेद होना. तब तो सो आकाश पूर्वसंयोगविनाशलक्षण परिणामकी आपत्तिसें विनष्ट हुआ, और उत्तरसंयोगोत्पाद परिणाम अनुभावसें उत्पन्न हुआ, और दोनों जगे अनुगत होनेसें, उत्पाद व्यय दोनोंका एकाधिकरण हुआ. तब तो अनुगत होनेसें, उत्पाद व्यय दोनोंका एकाधिकरण हुआ. तब तो "यदप्रच्युतानुत्पन्नास्थिरैकरूपं नित्यम् " ऐसा नित्यका लक्षण कहते हैं. सो खंडित हुआ, क्योंकि, ऐसे लक्षणवाला कोई भी पदार्थ नहीं है. " तुद्धावाव्ययं नित्यं" यह नित्यका लक्षण सत्य है. उत्पाद विनाश दोनोंके हुए भी, तद्भावात् अन्वयिरूपसें जो नाश न होवे सो नित्य है. ऐसें तिसके अर्थको घटमान होनेसें. जेकर अप्रच्युतादि लक्षण माने, तब तो उत्पाद व्यय दोनोंको निराधारत्वका प्रसंग होवेगा और तिनके योगसें नित्यत्वकी हानि भी नही है.

द्रव्यं पर्यायवियुतं, पर्याया द्रव्यवर्जिताः ॥

क कदा केन किंरूपा, दृष्टा मानेन केन वा॥ १॥ इति वचनात.

उपचारको भी किंचित् साधर्म्यद्वारसें मुख्यार्थका स्पर्शि होनेसें प्रमाणता है. आकाशका जो सर्वव्यापकत्व मुख्य प्रमाण है सो तिस तिस आधेय घटपटादि संबंधि नियत प्रमाणके वशसें कल्पित भेदके हुए प्रतिनियत देशव्यापि करके व्यवहार करते हुए घटाकाश पटाकाशादि तिस तिस व्यपदेशका निबंधन होता है. और तिस तिस घटादि संबंधके हुए व्या-पकपणे करके अवस्थित आकाशको अवस्थांतरकी आपत्ति है, तब तो अवस्थाके भेद हुए. अवस्थावालेका भी भेद है. अवस्थाको तिससें अवि-ष्वग्भाव होनेसें सिद्ध हुआ किं, नित्यानित्य आकाश है. स्वयंभूमतवा\_ छे भी नित्यानित्यही वस्तु मानते हैं. 'तथा चाहुस्ते' तीन प्रकारका निश्चय यह परिणाम है. धर्मिका धर्मलक्षण अवस्थारूप है. सुवर्ण धर्मि, तिसका धर्म परिणाम वर्द्धमान रुचकादि. धर्मका लक्षण परिणाम अनागतादि है. यदा यह हेमकार वर्छमानकको भांगके रुचककी रचना करता है, तदा वर्डमानक वर्त्तमानता **ळक्षणको छोडके अतीतताळक्षणको** प्राप्त होता है. और रुचक तो अनागतता लक्षणको त्यागके वर्त्तमानताको प्राप्त होता है; और वर्त्तमानताको प्राप्त हुआ भी,रुचक नव पुराणादि भावको प्राप्त होता हुआ अवस्था परिणामवान् होता है. सो यह तीन प्रकारका परिणाम धर्मिके धर्मलक्षण अवस्था जे हैं, सो धर्मिसें भिन्न भी हैं, और अभिन्न भी हैं; ते धर्मिसें अभेद होनेसें नित्य हैं. और भेद होनेसें उत्पत्तिविनाज्ञाविषयत्व है. ऐसें दोनोही उपपन्न होते हैं.

अथ इस काव्यके उत्तरार्ह्वका विवरण करते हैं. तन्नित्यमेवैकम् इत्यादि-ऐसें उत्पादव्ययधौव्यात्मकत्व सर्व भावोंके सिद्ध हुआ भी, एक आकाशादिक नित्यही हैं; और अन्यत् प्रदीप घटादिक अनित्यही हैं; इस प्रकारसें दुर्नयवादापत्ति होवे है. अनंतधर्मात्मक वस्तुमें स्वाभि-प्रेतनित्यत्वादिधर्मके सिद्ध करनेमें तत्पर होना, और शेष धर्मोंके तिरस्कार करनेमें प्रवर्त्त होना दुर्नयोंका लक्षण है. इस उल्लेख-करके तेरी आज्ञाके द्वेषी तेरे कथन करे शासनके विरोधियोंके प्रलापा: प्रलपिताानी असंबद्धवाक्य तिनके हैं. यहां प्रथम आदीप-मिति इससें परप्रसिद्धिकरके अनित्यपक्ष उल्लेखके हुए भी जो आगे

30

यथासंख्य उत्तर करके पूर्वतर नित्यही एक है, सो ऐसें ज्ञापन करता है कि, जो अनिस है सो भी कथंचित् निसही है. और जो नित्य है, सो भी कथंचित् अनित्यही है. प्रकांतवादीयोंने भी एकही पृथ्वीमें नित्यानित्यत्व माना है. " तथा च प्रशस्तकारः ' पृथिवी दो प्रकारकी है. निस्ता और अनित्या, परमाणु लक्षणा नित्या है, और कार्यलक्षणा अनि-त्या है और ऐसें भी न कहना कि यहां परमाणुकार्य द्रव्यलक्षणविषय दो भेदोंसें एकाधिकरण नित्यानित्य नही है. क्योंकि, पृथिवीत्वका दोनों जगे अव्यभिचार होनेसें. ऐसें अप् आदिकमें भी जानना. आकाशसें भी तिनोने संयोगविभाग अंगीकार करनेसें अनिखत्व युक्तिसें मानाही है तथा च स एवाह ' शब्दकारणत्व वचनसें संयोगविभाग है. ऐसें निस्यानित्य दोनों पक्षोंको संवछितत्व है. और यह स्वरूप छेशमात्रसें जपर लिख आए हैं. प्रलापप्रायत्व परवादीयांके वचनोंका इस प्रकारसें समर्थन करना योग्य है. वस्तुका प्रथम तो अर्थकियाकारित्व लक्षण है, सो लक्षण एकांत नित्य आनेत्य पक्षोंमें घटता नही है. अप्रच्युत अनु-त्पन्न स्थिरेकरूप जो नित्य है, सो ऋमकरके अर्थक्रिया करता है, वा अकम करके. परस्पर व्यवच्छेद रूपोंको प्रकारांतरके असंभव होनेसे तहां कम करके अर्थकिया तो नही करता है. क्योंकि, सो कालांतरभाविनी-किया प्रथम किया कालमेंही जबरदस्तीसें करे .समर्थको कालक्षेप करना अयोग्य है; कालक्षेपिको असमर्थ प्राप्ति होनेसें. जेकर कहेंगे समर्थ भी तिस तिस सहकारिके समवधानके हुए तिस तिस अर्थको करता है. तब तो सो समर्थ नही है. अपर सहकारिकी सापेक्ष हारी हो. नेसें. सापेक्ष जो है, सो समर्थ नही. इस न्यायसें जेकर कहोगे वो तो सहकारिकी अपेक्षा नही करता है. किंतु कार्यही सहकारिके न हुए, नही होता है, इस वास्ते तिनकी अपेक्षा करता है. तब तो सो भाव समर्थ है वा असमर्थ है? जेकर समर्थ है तो काहेको सहकारीयोंके मु-खको देखता है ? जलदीही क्यों नही करता है ?

पूर्वपक्षः-समर्थ भी बीज, प्रथिवी, जल पवनादि सहकारीयोंकेसहि-तही अंकुरको करता है, अन्यथा नही. उत्तरपक्षः-सहकारियोंने तिसकों किंचित् उपकार करीये है, वा नही? जेकर नही करीये है, तब तो सहकारीयोंकी संनिधानसें पहिलेकी तरें क्यों नही अर्थक्रियामें उदास रहता है? जेकर उपकार करीये है, तब तो सो उपकार तिनोने भिन्न कयीये हैं वा अभिन्न ? जेकर अभिन्न करीये हैं तब तो तिसकोही करीये हैं ऐसें तो लाभ इच्छते हुए मूलहानिही आ गई कृतक होनेसें, तिसको अनित्यताकी आपत्तिसें. जेकर भेद है, तो सो उप-कार तिसको केंसें हुआ ? सहा और विंध्याचलको क्यों न हुआ ?

पूर्वपक्षः-तिसके साथ संबंध होनेसे तिसका यह उपकार है.

उत्तरपक्षः-उपकार्य उपकारका क्या संबंध है ? संयोगसंबंध तो नही क्योंकि, वो तो द्रव्योंकाही होता है. यहां तो उपकार्य द्रव्य है, और उपकार किया है, इसवास्ते संयोगसंबंध तो नही है. और समवायसंबंध भी नही है. क्योंकि, तिसको एक होनेसें और व्यापक होनेसें, निकट दूरके अभावसें, सर्वत्र तुल्य होनेसें. नियतसंबंधियोंके साथ भी संवंध-युक्त नही है. क्योंकि, नियतसंबंधिसंबंधके अंगिकार करे हुए ति-सका करा उपकार इस समवायका अंगिकार करना चाहियें. तैसें हुए उपकारको भेदाभेद कल्पना तैसेंही है. उपकारको समवायसें अभेद हुए समवायही करा सिद्ध हुआ. और भेद माने भी समवायको नियत-संबंधिसंबंधत्व नही.है. तिस वास्ते एकांत नित्यभाव क्रमकरके अर्थ-किया नही करता है. और युगपत भी अर्थकिया नही करता है. एक भाव सकल कालमें होनेवालीयां युगपत् सर्व कियाओंको करता है, ऐसी प्रतीति नही होती है. जेकर करे तो दूसरे समयमें क्या करेगा ? जेकर करेगा तो क्रमभावी पक्षके दूषण होवेंगे. जेकर न करेगा तो अर्थकियाकारित्वके अभावसें अवस्तुत्वका प्रसंग है. ऐसें एकांत नित्यसें क्रमाक्रमकेसाथ व्याप्त अर्थकिया व्यापकानुपलब्धिके बलसें व्यापक निवर्तन होनेसें निवर्तमान होती हुई खव्याप्य अर्थक्रियाकारित्वको निवर्तन करे हैं. और अर्थकियाकारित्व निवर्तमान होता हुआ स्वव्याप्यसत्वको निव. र्तन करता है. इस वास्ते, एकांत निख पक्ष भी युक्तिक्षम नही है. एकांत अनित्य पक्ष भी अंगीकार करने योग्य नहीं है. अनित्य जो है सो प्रतिक्षण-

विनाशी है सो कमकरके अर्थकिया करनेको समर्थ नही है, देशकृत कालकृत कमकेही अभावसें. कम जो है सो पूर्वापर है, सो क्षणिकमें संभवे नही है. क्योंकि, अवस्थितकोंही नाना देशकालव्याप्ति है; और देशकम कालकम भी कहिये है. और एकांत विनाशीमें सा है नही. 'यदाहु: '

यो यंत्रैव स तंत्रैव यो यंदेव तंदेव सः ॥

न देश कालयोर्व्याप्तिर्भावानामिह दृश्यते ॥ १ ॥

भाषाः-जो जहां है सो तहांही है. जो जिस कालमें है सो तिसही कालमें है. भावोंकी यहां देशकालोंविषे व्याप्ति नही दीखती है. और संतानकी अपेक्षाकरके भी पूर्वोत्तर क्षणोंको कम संभव नही है। संतानको अवस्तु होनेसें. वस्तुके हुए भी जेकर तिसको क्षणिकत्व है, तब तो क्षणोंसें कुछ भी विशेष नही हैं. जेकर अक्षणिकत्व है, तब तो क्षण-भंगवाद समाप्त हुआ. अऋमकरके भी क्षणिकमें अर्थक्रियाका संभव नही है. सो क्षणिक एक बीजपूरादि रूपादिक्षण युगपत् अनेक रसादि क्षणोंको उत्पादन करता हुआ एक स्वभावकरके उत्पन्न करता है, वा नाना स्वभावोंकरके? जेकर एककरके करता है, तब तो तिन रसादि क्षणोंका एकखपणा होवेगा; एक स्वभावसें जन्य होनेसें. अथ नाना स्वभावोंकरके उत्पन्न करता है, किंचित् रूपादि उपादानभावकरके, किंचित् रसादि सहकारिपणेकरके, तब तो वे स्वभाव तिसके आत्मभूत है वा अनात्मभूत है? जेकर अनात्मभूत है, तब तो स्वभावत्वकी हानि है. जेकर आत्मभूत है तब तो तिसको अनेकत्वपणा है, अनेक स्वभावत्व होनेसें. अथवा अनेक स्वभावोंको एकखका प्रसंग है. तिससें तिनको अव्यतिरिक्त होनेसें और तिसको एक होनेसें. अथ जोहि एकत्र उपादानभाव है सोही अन्यत्र सहकारिभाव है; इस वास्ते स्वभावभेद नही मानते हैं, तब तो नित्य एक रूपको भी कमकरके नाना कार्यकारिको स्वभावभेद और कार्यसां-कर्य केसे माना है क्षणिकवादियोंने ? अथ नित्य जो है सो, एकरूपवाला होनेसें अकम है और अक्रमसें क्रमकरके होनेवाले नाना कार्योंकी कैसें

#### तत्त्वनिणेयप्रासाद-

उत्पत्ति होवें ? अहो स्वपक्षपाती देवानांप्रिय बौद्धो ! जो वस्तु स्वयं एक निरंशरूपादिक्षण लक्षणकारणसें युगपत् अनेक कारणसाध्य अनेक कार्योंको अंगीकार करता हुआ भी परपक्षे नित्य भी वस्तुमें कमकरके नाना कार्य करनेमें भी विरोध उद्भावन करता है. तिस वास्ते, क्षणिक भावको भी अक्रमकरके अर्थक्रिया दुर्घट है. इस वास्ते एकांत अनित्यसें भी कमाकम व्यापकोंकी निदृत्ति होनेसें व्याप्य अर्थक्रिया भी निदृत्त होवे है. और तिसकी निदृत्ति होनेसें व्याप्य अर्थक्रिया भी निदृत्त होवे है. और तिसकी निदृत्ति होनेसें व्याप्य अर्थक्रिया भी निदृत्त होवे है. और तिसकी निदृत्ति होनेसें व्याप्य अर्थक्रिया भी निदृत्त होवे है. और तिसकी निदृत्ति होए सत्व भी व्यापकानुपलब्धि बलकरकेही निवर्त्तता है. इससें एकांत अनित्यवाद भी रमणीय नही है. और स्याद्वादमें तो पूर्वोत्तराकार परिहार स्वीकार स्थिति लक्षण परिणाम करके भावोंको अर्थक्रियाकी उपपत्ति अविरुद्ध है. ऐसें भी न कहना कि, एकन्न वस्तुमें परस्पर विरुद्ध धर्माध्यासयोगसें स्याद्वाद असत है. क्योंकि, नित्य पक्ष अनित्य पक्षसें विलक्षण पक्षांतरके अंगीकार करनेसें. ओर तैसेंही सर्व जनोने अनुभव करनेसें ॥ १ ॥

तथाच पठंति ॥ भागे सिंहो नरो भागे योथों भागद्वयात्मकः ॥ तमभागं विभागेन नरसिंहं प्रचक्षते ॥ २ ॥

भावार्थः-तथा वैशेषिकोंने भी चित्ररूप एक अवयवीके माननेसें एकही पटादिके चठाचल रक्तारक आवृतानावृतत्वादि विरुद्ध धर्मोंकी उपल-बिधसें और सौगतोंने भी एकत्र चित्रपटी ज्ञानमें नील अनीलके विरोधको अनंगीकार करनेसें स्याद्वाद मानाहै. यहां यद्यपि अधिकृतवादी प्रदीपादि-कको कालांतर अवस्थायि होनेसें क्षणिक नही मानते हैं. तिनके मतमें पूर्वापर तावत् छिन्नसत्ताकोंही अनित्यता लक्षणतें. तो भी बुद्धिसुखादि-कको वे भी क्षणिकताकरकेही मानते हैं. तिनके अधिकारमें भी क्षणिक-वाद चर्चा अनुपपन्न नही हैं. और जो भी कालांतरावस्थायि वस्तु है, सो भी नित्यानित्यही है. क्षण भी ऐसा कोइ नही है. जहां वस्तु उत्पा-दव्ययभौव्यात्मक नही है. इति काव्यार्थः ॥ २ ॥

महेश्वरका स्वरूप कथन करके महादेवका स्वरूप श्ठोक ११ करके **फथन करते हैं**  महाज्ञानं भवेद्यस्य लोकालोकप्रकाशकम् ॥

महादया दमो ध्यानं महादेवः स उच्यते ॥ ३ ॥

भाषा-बडा ज्ञान, अर्थात् केवळज्ञान, लोकालोकके खरूपका प्रकाशक होवे, जिसकों और जीवनमोक्षावस्थामें महादया, महादम और महाध्यान, शुक्रध्यान होवे जिसकों सो महादेव कहा जाता है ॥ ३॥

महांतस्तस्करा ये तु तिष्ठन्तः स्वरारीरके ॥

निर्जिता येन देवेन महादेवः स उच्यते ॥ ४ ॥

भाषा-जे बडे भारी तस्कर छद्मस्थावस्थामें अपने शरीरमें रहे हुए अष्टादश (१८) दूषणरूप, वे सर्वे जिस देवने अपुनर्भवरूपसें जीते हैं, सो महादेव कहा जाता है ॥ ४ ॥

रागद्वेषों महामङ्गी दुर्जयौ येन निर्जितौ ॥

महादेवं तु तं मन्ये रोषा वै नामधारकाः ॥ ५॥

भाषा-राग अभिष्वंगरूप, द्वेष अप्रीतिरूप, ये दोनो महामछ दुर्जय हैं; जीतने कठिन हैं. परं जिसने ये पूर्वोक्त दोनो मछ जीते हैं, तिसकों तो मैं सचा महादेव मानता हूं. और जो रागी देषीकों खोक महादेव मानते हैं, सो नाममात्रसें महादेव है; नतु यथार्थ खरूपसें. होलिके बाद-शाहवत् ॥ ५ ॥

शब्दमात्रो महादेवो छौकिकानां मते मतः ॥

शब्दतो गुणतश्चेवार्थतोपि जिनशासने ॥ ६ ॥

भाषा-शब्दमात्र (कथनमात्र) महादेव तो लौकिक मतवालोंके मतमें मान्य है, और जैसा शब्द तैसाही अर्थ होवे, अर्थात् शब्दसें जो अर्थ निकले तिस अर्थरूप गुणसंयुक्त जो होवे, तिसकों जैन मतमें महादेव मानते हैं॥ ६॥

शक्तितो व्यक्तितश्चैव विज्ञानं लक्षणं तथा ॥ मोहजालं हतं येन महादेवः स उच्यते ॥ ७ ॥ भाषा-शक्ति क्षायकज्ञानलब्धिरूप और व्यक्ति ज्ञानउपयोग लक्षण, लब्धिकी अपेक्षा ज्ञानशक्ति सादि अनंत है, और ज्ञानोपयोगलक्षणसें सादि सांत, और द्रव्यार्थक नयकी विवक्षासें अनादि, अनंत ऐसा विज्ञा-नरूप लक्षण है जिसका तथा मोइजाल अर्थात् अद्याइस (२८) उत्तरप्रकृतिरूप मोहका जाल जिसने हत (नष्ट) किया है, सो महा-देव कहा जाता है ॥ ७ ॥

नमोऽस्तृ ते महादेव महामद विवर्जित ॥

महालोभविनिर्मुक्त महागुणसमान्वित ॥ ८ ॥

भाषा-महामद करके विवर्जित (रहित), महालोभ करके रहित, और महागुणसंयुक्त, ऐसे हे महादेव ! तेरेकों नमस्कार होवे ॥ ८ ॥

महारागो महाद्वेषो महामोहस्तथैव च ॥

कषायश्च हतो येन महादेवः स उच्यते ॥ ९ ॥

भाषा-महाराग, महाद्वेष, महाअज्ञान, चराब्द्सें सूक्ष्म सत्तागत जो स्वल्प भी राग, द्वेष, अज्ञान और षोडरा प्रकारका कषाय ये पूर्वोक्त दूषण जिसने हने हैं, निःसत्ताकीभूत करे हैं सो महादेव कहा जाता है॥९॥

महाकामो हतो येन महाभयविवर्जितः ॥

महावतोपदेशी च महादेवः स उच्यते ॥ १० ॥

भाषा-महा काम, जो सर्व जगतमें व्यापक हो रहा है, तिसकों जिसने हण्या है, और जो सात प्रकारके महाभयकरके विवर्जित (रहित) है, और जो पंच महाव्रतका उपदेशक है, सो महादेव कहा जाता है ॥१०॥

महाक्रोधो महामाने। महामाया महामदः ॥

महालोभो हतो येन महादेवः स उच्यते ॥ 99 ॥ महाक्रोध, महामान, महामाया, महामद, महालोभ, ये जिसने हनन किये हैं, सो महादेव कहा जाता है ॥ ११ ॥

महानन्दो दया यस्य महाज्ञानी महातपः ॥ महायोगी महामौनी महादेवः स उच्यते ॥ ९२ ॥ भाषा-अतिशय आत्मानंद, और दया (परम करुणा) है जिसके, और जो महाज्ञानी, महातपःखरूप, महायोगी सर्व योगोंका जाननहार, और धार-नहार है; और जो महामौनी, सावद्य वचनसें रहित है, सो महादेव कहा जाताहे ॥ १२ ॥

महावीर्यं महाधेर्यं महाशीलं महागुणः ॥

महामञ्जुक्षमा यस्य महादेवः स उच्यते ॥ १३ ॥

भाषा-महावीर्थ, वीर्यांतरायकर्मके क्षय होनेसें अनंतवीर्थ, महार्थिर्थ, छद्म-स्थावस्थामें परीसह उपसगोंसें कदापि ध्यानसें चलायमान नहीं होनेसें, महाशील, अष्टादश सहस्र १८००० शीलांगवाले होनेसें, केवलज्ञानदर्श-नादि अनंत महागुण, और महाकोमल मनोहर क्षमा है जिसके, सो महादेव कहा जाता है ॥ १३ ॥

स्वयंभूतं यतोज्ञानं छोकाछोकप्रकाशकम् ॥

अनन्तर्वार्थचारित्रं स्वयंभूः सोमिधीयते ॥ १४॥

भाषा-खयमेवही आत्मस्वरूपसेंही ज्ञानावरणीयादि कमोंके क्षय हो-नेसें आविर्भूत हुआ है ज्ञानकेवलरूप लोकालोकका प्रकाशक जिसके, वीर्यांतराय कर्मके क्षय होनेसें आविर्भूत हुआ है अनंतवीर्य जिसके, और चारित्रमोहके क्षय होनेसें अनंतक्षायक चारित्र प्रगट हुआ है जिसके, तिस भगवान्कों खयंभू कहियेहें. "शंभुः स्वयंभूर्भगवान्" इतिवचनात्॥ १४॥

शिवो यस्माजिनः प्रोक्तः शंकरश्च प्रकीर्त्तितः ॥

कायोत्सर्गी च पर्यङ्की स्त्रीशस्त्रादिविवार्जितः ॥ १५ ॥

भाषा-शिव निरुपद्रव, अर्थात् जिसका स्वरूप निरुपद्रव है, और सर्व जगत्के निरुपद्रव होनेमें हेतु है; क्योंकि, जहां जहां भगवंत विचरते हैं, तहां तहां चारों तर्फ पच्चीस योजनतांइ दुष्ट व्यंतरकृत मरीज्वरादि नही होतेहैं. और स्वचऋपरचक्रका भय नही होता है. और अद्यष्टि, अतिदृष्टि तथा मूषक टीडप्रमुख धान्यके उपद्रवकारी जीव नही होते हैं. और जी-वोंकों शिव अर्थात् मुक्तिपथका उपदेश देनेसें जिन भगवान् तीर्थंकर-कोंही शिव कहतेहैं, चौतीस ३४ अतिशय संयुक्त होनेसें. पुनः तिसही भगवंतकों तीन मुवनके जीवोंकों उपदेशद्रारा श (सुख) करनेसें शंकर कहते हैं. "त्वं शंकरोऽसि भुवनत्रयशंकरत्वात् " इतिवचनात् । भगवंतके दोही आसन हैं, कायोत्सर्गासन वा पर्यंकासन. पुनः भगवंतकी मुद्रा, स्त्री और चक्र त्रिजूलादि, आदिशब्दसें जपमाला, यज्ञोपवीत, कमंडलु इत्यादिसें रहित होतीहे. क्योंकि, इनके रखनेसें भगवान् कामी, कोधी, अज्ञानी, अज्जुची इत्यादि दूषणोंवाला सिद्ध होता है. यदुक्तं " स्त्रीसंगः काममाचष्टे द्वेषं चायुधसंग्रहः॥व्यामोहं चाक्षसूत्रादिरशौचं चकमण्डलुः" इति ॥ ६५ ॥

साकारोऽपि ह्यनाकारो मूर्त्तामूर्त्तरुवेव च॥

परमात्मा च बाह्यात्मा अन्तरात्मा तथैव च ॥ १६ ॥

भाषा-देहसंयुक्त तेरमे चौदमे गुणस्थानमें जबतांइ औदारिक, तैजस, कार्मण शरीरोंकेसाथ संबंधवाला है, तबतांइ ईश्वर साकारस्वरूपवाला है; और जब सिद्धपदकों प्राप्त होताहै, तब निराकारस्वरूप कहा जाता है. ईश्वर साकारावस्थामें मूर्तिमान् है, और सिद्धपदकी अपेक्षा अमूर्त-स्वरूप है, परमारमा है, बाह्यात्मस्वरूपवाला है, और अंतरात्मास्वरू-पवाला भी है, कथंचित् भगवंतमें पूर्वोक्त सर्वस्वरूप घंटे हैं, सोही स्या-द्वाद शैलीकरके दिखाते हैं ॥ ३६ ॥

द्र्शनज्ञानयोगेन परमात्मायमव्ययः॥

परा क्षान्तिरहिंसा च परमात्मा स उच्यते ॥ १७॥

भाषा-दर्शनज्ञानके योगकरके अर्थात् ज्ञानदर्शनस्वरूपकरके जो प-रमात्मास्वरूपकों प्राप्त हुआ है. । 'नाणदंसणलक्खणं ' इतिवचनात् । और जो अव्ययरूपवाला है. " तद्भावाव्ययं नित्यम् " इतिवचनात् । और उत्कृष्ट क्षमा और अहिंसा इनकरके जो संयुक्त है, सो परमात्मा कहा जाताहै ॥ ९७ ॥

परमात्मासिद्धिसंप्राप्तौ बाह्यात्मा तु अवान्तरे ॥ अन्तरात्मा अवेद्देह इत्येषस्त्रिविध: शिवः ॥ १८ ॥ आषा–जब सिद्धिमुक्तिकों प्राप्त होवे तब परमात्मा जानना, अर्थात् तेरमें चौदमें गुणस्थानसें सिद्धिपदप्राप्तितक परमात्मा कहा जाताहै. और द्वितीयस्तम्भः।

जबतांइ चोथा गुणस्थान प्राप्त नही होता, तबतांइ बाह्यात्मा कहा जाता है. और चौथे गुणस्थानसें लेकर बारमे गुणस्थानतांइ देहमें रहे, तिसकों अंतरात्मा कहते हैं. यह तीनो प्रकारका शिव कहा जाता है॥१८॥

सकलो दोषसंपूर्णों निष्कलो दोषवर्जितः ॥

पञ्चदेहविनिर्मुक्तः संप्राप्तः परमं पदम् ॥ १९ ॥

भाषा-जबतांइ सकल है, अर्थात् घातिकर्मचतुष्टयकी उत्तरप्रकृतियां ८७ रूप कलाकरके संयुक्त है तबतांइ सदोष है, ओर जगत्में भ्रमण कर-ता है. और जब निष्कल होता है, पूर्वोक्त उपाधियोंसें रहित होता है तब दोषविवार्जित है, और पंच देह (औदारिक, वैक्रिय, आहारक, तैजस, का-र्मण, ) इन पांचप्रकारके शरीरोंसे मुक्त होता है, तब परमपदकों प्राप्त होता है ॥ ३९ ॥

एकमूर्त्तिस्त्रयो भागा ब्रह्मविष्णुमहेश्वराः ॥

तान्येव पुनरुक्तानि ज्ञानचारित्रदर्शनात् ॥ २० ॥

भाषा-एकमूर्ति द्रव्यार्थिकनयके मतसें, परंतु एकही मूर्त्तिके पर्यायार्थिक नयके मतकरके तीन भाग ब्रह्मा, विष्णु, महेश्वररूपसें कहे हैं, वे ऐसें हैं. ज्ञानखरूपकों विष्णु, चारित्रस्वरूपकों ब्रह्मा और सम्यग्दर्शनस्वरूपकों महेश्वर कहते हैं. पर्यायार्थिकनयके ये तीनो गुण आविरोधिपणे एक द्रव्यमें रहते हैं. जैसें आग्नमें उष्णता, पीतता, रक्तता रहती है. तैसें एक आत्मादव्यमें तीन गुण एकमूर्त्तिमें रहतेहैं. इस हेतुसें तीनोंकी एक मूर्त्ति है। २०॥

अब लौकिक मतमें जो तीन देवोंकी एकमूर्त्ति मानते हैं, सो संभव नही होती है, सोही दिखाते हैं.

एकमूर्त्तिस्त्रयो भागा ब्रह्मविष्णुमहेश्वराः ॥ परस्परं विभिन्नानामेकमूर्त्तिः कथं अवेत् ॥ २१ ॥ भाषा-एकमूर्त्ति, तीन भाग, ब्रह्मा, विष्णु, महेश्वर, इन तीनो परस्पर विशेष भिन्नोंकी एकमूर्त्ति कैसें होवे? आपि तु न होवे ॥ २१ ॥ कार्यं विष्णुः किया ब्रह्मा कारणं तु महेइवर: ॥

कार्यकारणसंपन्ना एकमूर्तिः कथं भवेत् ॥ २२ ॥

भाषा-विष्णु तो कार्यरूप है, ब्रह्मा कियारूप है, और महेश्वर कारणरूप है; तब कार्य कारण प्राप्त हुआंकी एकमूर्त्ति कैसें होवे? क्योंकि, कारण, कार्य, किया ये तीनो एकरूप नही हो सक्ते हैं ॥ २२॥

प्रजापतिसुतो ब्रह्मा माता पद्मावती रुम्रता ॥

अभिजिजन्मनक्षत्रमेकमूर्त्तिः कथं भवेत् ॥ २३ ॥

भाषा-ब्रह्माके पिताका नाम प्रजापति, प्रजापति ऋषिका पुत्र ब्रह्मा हुआ; ब्रह्माकी माताका नाम पद्मावती, ब्रह्माका जन्म अभिजित् नक्षत्रमें हुआ था. अभिजित् नक्षत्रका अधिष्ठाता देवताका नाम ब्रह्मा है, इसवास्ते पुत्रका नाम ब्रह्मा रक्खा ॥ २३ ॥

> वसुदेवसुतो विष्णुर्माता च देवकी स्मृता ॥ रोहिणी जन्मनक्षत्रमेकमूर्तिः कथं भवेत् ॥ २४ ॥ पेढालस्य सुतो रुद्रो माता च सत्यकी स्मृता ॥

> मूळं च जन्मनक्षत्रमेकमूर्त्तिः कथं भवेत् ॥ २५ ॥

भाषा-वसुदेवका पुत्र विष्णु हुआ, और माता देवकी कही, और रोहिणी नक्षत्रमें जन्म हुआ, पेढालका पुत्र रुद्र हुआ, और माताका नाम सत्यकी, दूसरा नाम सुज्येष्ठा, और मूलनक्षत्रमें जन्म हुआ, इस पृथक् २ हेतुर्से इन तीनोंकी एकमूर्त्ति कैसें होवे ॥ २४ ॥ २५ ॥

मथुरायां जातो ब्रह्म राजग्रहे महेश्वरः ॥ द्वारावव्यामभूद्विष्णुरेकमूर्तिः कथं भवेत् ॥ २९ ॥ हंसयानो भवेदब्रह्मा रुषयानो महेश्वरः ॥ गरुडयानो भवेदब्रह्मा रुएरपाणिर्महेश्वरः ॥ पद्महस्तो भवेदब्रह्मा रूएरपाणिर्महेश्वरः ॥ चक्रपाणिर्भवेद्विष्णुरेकमूर्त्तिः कथं भवेत् ॥ ३९ ॥

भाषा-व्रह्माके शरीरका रंग लाल, महादेवका श्वेत, और विष्णुका छष्ण था. ब्रह्माने जपमाला धारण करी है, महादेवने शूल, और विष्णुक शंख, चक्र धारण करे हैं. ब्रह्माके चार मुख थे, महादेवके तीन नेत्र थे, और विष्णुकी चार भुजायां थी. ब्रह्मा मथुरानगरीमें उत्पन्न भया, महा-देव राजरहमें, और विष्णु द्वारिकामें. ब्रह्माका वाहन हंस था, महादेवका बैल, और विष्णुका गरुड. ब्रह्माके हाथमें कमल था, महादेवके हाथमें शूल ( त्रिशूल ), और विष्णुके हाथमें चक्र था. इत्यादि विलक्षण हेतु-ओसें इब तीनोंकी एकमूर्त्ति कैसें होवे ? ॥२६॥२७॥२८॥२८॥२९॥३०॥३१॥

कते जाते। भवेद्ब्रह्मा त्रेतायां च महेश्वरः ॥

द्वापरे जनितो विष्णुरेकमूर्तिः कथं भवेत् ॥ ३२ ॥

भाषा-कृतयुगर्मे अर्थात् सतयुगमें ब्रह्मा उत्पन्न भए, त्रेतायुगमें महेश्वर उत्पन्न हुए, और द्वापरयुगमें विष्णु उत्पन्न हुए, इन हेतुओंसें इन ती-नोंकी एकमूर्त्ति कैसें होवे? ॥ ३२ ॥

इन पूर्वीक्त तीनो देवोंकी एकमूर्त्ति नही हो सक्ती है, पृथक् २ गुणोंके होनेसें, अब जिसतरें तीनोंकी एकमूर्त्ति होवेहै, सो दिखाते हैं,

ज्ञानं विष्णुस्सदा प्रोक्तं चारित्रं ब्रह्म उच्यते ॥ सम्यक्तं तु शिवं प्रोक्तमईन्मूर्तिस्त्रयात्मिका ॥ ३३ ॥ भाषा-ज्ञानकों सदा विष्णु कहते हैं, चारित्रकों ब्रह्मा कहते हैं, और स-म्यक्त जो है तिसकों शिव कहते हैं. इसवास्ते 'अर्हन्' जो है, सो त्रयात्मक मूर्त्तिरूप है. अर्थात् ज्ञान, दर्शन, चारित्र इन तीनों गुणमयी अर्हन्की आतमा है. क्योंकि, ये तीनो गुण आत्माइव्यसें, कथंचित् भेदाभेदरूप है. जब द्रव्यार्थिक नयके मतसें विचारिए, तब तो एक द्रव्य होनेसें एकही मूर्ति है. और जब पर्यायार्थिक नयके मतसें विचारिए, तब ज्ञान-दर्शनचारित्ररूप तीनो गुणोंके भिन्न २ होनेसें तीन रूप सिद्ध होते हैं और स्यादादवादीके मतमें कथंचित् द्रव्यपर्यायके भेदाभेद होनेसें, एक-मूर्त्ति त्रयात्मक हैं. इस हेतुसें अईन्ही, ब्रह्मा, विष्णु, महादेवके रूपके धारक हैं; अन्य नही ॥ ३३ ॥

पूर्वपक्षः-जैसें आपने ज्ञानदर्शनचारित्रकी अपेक्षा, अर्हनमूर्ति त्रया-त्मक मानी हैं, तैसेंही, ब्रह्मा, विष्णु, महादेवकी मूर्त्ति माननेमें क्या दोष है?

उत्तरपक्षः —हे प्रियवर! ऐसी मानी जाय और पूर्वोक्त ज्ञानदर्शनचा-रित्र उनोंमें सिद्ध होवे, तब तो कोइ भी दोष न आवे. अन्यथा वे-इयाका सतीके गुणोंसें वर्णन करनेसदृश हैं. क्योंकि, ठोकिकमतवालोंने जैंसें ब्रह्मा, विष्णु, महादेव माने हैं, तिनोंमें पुराणादि शास्त्रोंके लेखसें, पूर्वोक्त ज्ञान, दर्शन, चारित्रमेसें एक भी सिद्ध नही होता है. सोही हम लिख दिखाते हैं — यथा मत्स्यपुराणे तृतीयाध्याये॥

> सावित्रीं लोकसृष्ट्यर्थ हादि छत्वा समास्थितः ॥ ततः संजपतस्तस्य भिन्वा देहमकल्मषम् ॥ ३० ॥ स्रीरूषमर्डमकरोदर्ई पुरुषरूपवत् ॥ द्वारूषा च साख्याता सावित्री च निगचते ॥ ३१ ॥ रातरूपा च साख्याता सावित्री च निगचते ॥ ३१ ॥ सरस्वत्यथ गायत्री ब्रह्माणी च परन्तप ॥ ततः स्वदेहसंभूतामात्मजामित्यकल्पयत् ॥ ३२ ॥ ततः स्वदेहसंभूतामात्मजामित्यकल्पयत् ॥ ३२ ॥ हष्ट्वा तां व्यथितस्तावत्कामबाणार्दितो विभुः ॥ अहोरूपमहोरूपमिति चाह प्रजापतिः ॥ ३२ ॥ ततो वसिष्ठप्रमुखा अगिनीमिति चुकुशुः ॥ ब्रह्मा न किंचिद्ददृशे तन्मुखालोकनाद्यते ॥ ३४ ॥

अहोरूपमहोरूपमिति प्राह पुनः पुनः ॥ ततः प्रणामनम्वां तां पुनरेवाभ्यलोकयत् ॥ ३५ ॥ अथ प्रदक्षिणं चके सा पितुर्वरवर्णिनी ॥ पुत्रेभ्यो लजितस्यास्य तद्रूपालोकनेच्छया ॥ ३६ ॥ आविर्भूतं ततो वक्तं दक्षिणं पाण्डु गण्डवत् ॥ विस्मयस्फुरदोष्ठं च पाश्चात्यमुदगात्ततः ॥ ३७ ॥ चतुथैमभवत्पश्चाद्वामं कामशरातुरम् ॥ ततोन्यदभवत्तस्य कामातुरतया तथा ॥ ३८ ॥ उत्पतन्त्यास्तदाकारा आलोकनकुतूहलात् ॥ सृष्ट्यार्थं यत्कतं तेन तपः परमदारुणम् ॥३९ ॥ तत्सर्वं नाशमगमत् स्वसुतोपगमेच्छया ॥ तेनोर्ध्वं वक्रमभवत्पंचमं तस्य धीमतः आविर्भवज्जटाभिश्च तद्वज्ञं चारुणोत्प्रभुः ॥ ४० ॥ ततस्तानब्रवीद्ब्रह्मा पुत्रानात्मसमुद्भवान् ॥ प्रजाः सृजध्वमभितः सदेवासुरमानुषीः ॥ ४१ ॥ एवमुक्तास्ततः सर्वे ससृजुर्विविधाः प्रजाः ॥ गतेषु तेषु सुष्ठार्थं प्रणामावनतामिमाम् ॥ ४२ ॥ उपयेमे स विश्वात्मा शतरूपामर्निदिताम् ॥ सम्बभूव तया साईमतिकामातुरो विभुः ॥ सलजां चकमे देवः कमलोदरमन्दिरे ॥ ४३ ॥ यावदृष्ट्यतं दिव्यं यथान्यः प्राकृतो जनः ॥ ततः काल्रेन महता तस्याः पुत्रोऽभवन्मनुः ॥ ४४ ॥ भाषा-प्रथम ब्रह्माजी लोककी रचनाके निमित्त बडी सावधानीसें हृद्यमें सावित्रीको धारण करके उसको जपते हुए पापरहित देहको भेदन करके

आघे शरीरको स्त्रीरूप और आधेको पुरुषरूप करते भये. इस सा-वित्रीको शतरूपा कहते हैं. और इसीको गायत्री और ब्रह्माणी भी क-हते हैं. फिर वह ब्रह्माजी अपने देहसें उत्पन्न हुई उस स्रीकों अपनी आत्मजा (पुत्री) मानने लगे. तदनंतर उसकों देखकर कामदेवके वाणोंसें महापीडित हुए ब्रह्माजी आश्चर्यपूर्वक यह कहने लगे कि, अहो बडा आश्चर्य है कि, इसका कैसा सुंदर चित्तरोचक रूप हैं. फिर वसि-ष्ठादिक जो ब्रह्माके पुत्र थे, वह उसको अपनी बहन समझने और कहने लगे. और ब्रह्माजी संबकों त्याग कर उसके मुखकीही ओर देखने लगे. अर्थात् उस नम्रमुखी सावित्रीके रूपको वारंवार देख कर कहने लगे कि, इसका रूप कैसा आश्चर्यकारी सुंदर है। इसके पछि वह सुंदर रूपरंगवाळी सरस्वती अपने पिताकी प्रदक्षिणा करती भई. उस समय पुत्रोंसे लजित होकर ब्रह्माजीका मुख उसके देखनेकी इच्छाकरके दाहि-नी ओरसें पीला हो गया, और ओष्ठ भी फुरने लगे; तब तो आश्चर्य कर-नेसे अपने मुखकों पीछे करछिया. इसके अनंतर कामंदेवकी पीडासें युक्त होकर ब्रह्माजीका मुख महाकामातुरतासें उसके देखनेकों आश्चर्यित होके शोभित हुआ. उस समयपरही सरस्वतीकेही समानरूपवाली एक दूसरी स्त्री उत्पन्न हो गई. और जो कि ब्रह्माजीने सृष्टि रचनेकेलिये बडा करूण तप किया था, वह ब्रह्माजीका किया हुआ तप अपनी पुत्रीके संब भोग करनेकी इच्छा करनेसें नष्ट हो यथा था, इस हेतुसें ब्रह्माजीके ऊप-रकी ओर पांचवां मुख उत्पन्न होता भया। तव उस समर्थ ब्रह्माजीने उस पांचवें मुखको अपनी जटाओंसे ढककर अपने पूर्वोक्त पुत्रोंसे कहा कि, तुम देवता, राक्षस और मनुष्यादि सब प्रकारकी प्रजाको रचो. उनकी आज्ञा पातेही वह सब ब्रह्माके पुत्र अनेक प्रकारकी प्रजाओंकी सृष्टि रच-नेको चले गये. उनके चलेजानेके पीछे कामके बाणोंसे महापीडित ब-ह्माजी नम्रमुखी और अनिंदित अपनी शतरूपानाम स्त्रीको ग्रहणकरके बडी लज्जासें युक्त होकर देवताओंके सो वर्षपर्यंत अन्य अज्ञानी मनुष्यों-केलमान उससे रमण करते भये-फिर बहुत कालपीछे उसको मनु नाम पुत्र हुआ-इत्यादि तथा अध्याय चौथे अध्यायमें लिखाहै कि, ब्रह्माजी वेदकी

26

राशि है, और गायत्री उसकी अधिष्ठात्री है, इस हेतुसें गायत्रीके संग गमन करनेमें ब्रह्माजीको कुछ दोष नहीं है. ऐसा होनेपर भी पूर्वके प्रजा-पति ब्रह्माजी अपनी पुत्रीके साथ संगम करनेसें बडे लज्जित हुए, और कोधसें कामदेवको यह शाप देते भये कि, जो तैंने मेरा भी मन अपने बाणोंसे चलायमान कर दिया, इसहेतुसे शीघही तेरे शरीरको--शिवजी भस्म करेंगे.-इत्यादि-तथा च नवषषितमेऽध्याये ॥

### ॥ ब्रह्मोवाच ॥

वर्णाश्रमाणां प्रभवः पुराणेषु मया श्रुतः ॥ सदाचारस्य भगवन् धर्मशास्त्रविनिश्चयः ॥ पुण्यस्त्रीणां सदाचारं श्रोतुमिच्छामि तत्वतः ॥१॥ ॥ ईश्वर उवाच ॥

तस्मिन्नेव युगे बह्मन् सहस्राणि तु षोडश ॥ वासुदेवस्य नारीणां भविष्यन्त्यम्बुजोद्भव ॥ २ ॥ ताभिर्वसन्तसमये कोकिठालिकुठाकुले ॥ पुष्पिते पवनोत्फुङकह्लारसरसस्तटे ॥ ॥ २ ॥ निर्भरापानगोष्ठीषु प्रसक्ताभिरत्ठंकतः ॥ कुरंगनयनः श्रीमान् मालतीकतशेखरः ॥ २ ॥ गच्छन् समीपमार्गेण सांबः परपुरंजयः ॥ साक्षात्कन्दर्परूपेण सर्वाभरणभूषितः ॥ २ ॥ आर्नगशरतप्ताभिः साभिलाषमवोक्षितः ॥ प्रवृद्धो मन्मथस्तासां भविष्यति यदात्मनि ॥ ६ ॥ तदावेक्ष्य जगन्नाथः सर्वतो ध्यानचक्षुषा ॥ शापं वक्ष्यति ताः सर्वा वो हरिष्यंति दस्यवः ॥ मत्परोक्षं यतः कामलेल्यादीद्दग्विधं कृतम् ॥७॥

प्रश्नमेवं करिष्यन्ति मूनेराभिमुखं स्थिताः ॥१६॥ ॥ स्त्रिय ऊच्रः॥ दुस्यूभिर्भगवन् सर्वाः परिभुक्ता वयं बळात् ॥ स्वधर्माच्च्यवतेऽस्माकमस्मिन् वः शरणं भव ॥ १७॥ आदिष्ठोऽसि पुरा ब्रह्मन केशवेन च धीमता॥

ततः प्रसादितो देव इदं वक्ष्यति शार्ङ्गभूत् ॥ ताभिः शापाभितप्ताभिर्भगवान् भूतभावनः ॥८॥ उत्तारभूतं दासत्वं समुद्राद्ब्राह्मणप्रियः ॥ उपदेक्ष्यत्यनन्तात्मा भाविकल्याणकारकम् ॥ ९ ॥ भवतीनाम्हषिर्दाल्भ्यो यद्व्रतं कथयिष्यति ॥ तदेवोत्तारणायालं दासत्वेऽपि भविष्यति॥ इत्युक्तवा ताः परिष्वज्य गतो द्वारवतीश्वरः ॥ १०॥ ततः काळेन महता भारावतरणे कते ॥ निवने मौसले तद्वत् केशवे दिवमागते ॥ ११ ॥ शून्ये यद्कुले सर्वेश्वीरेरपि जितेऽर्जूने **॥** हतासू कष्णपत्नीषु दासभोग्यासु चाम्बुधो ॥ १२ ॥ तिष्ठन्तीषु च दौर्गत्यसंतप्तासु चतुर्मुखः ॥ आगमिष्यति योगात्मा दाल्भ्यो नाम महातपाः ॥१३॥ तास्तमर्चेण संपूज्य प्रणिपत्य पुनः पुनः ॥ लालप्यमाना बहुशो बाष्पपर्याकुलेक्षणाः ॥ १२ ॥ स्मरन्त्यो विपृळान् भोगान् दिव्यमाल्यानुरुपनम् ॥ भर्तारं जगतामीशमनन्तमपराजितम्॥ १५॥ दिव्यभावान् तां च पुरीं नानारत्नग्रहाणि च ॥ द्वारकावासिनः सर्वान् देवरूपान् कुमारकान् ॥

तस्माद्वरत्रदानं वः शापश्चायमभूत्पुरा॥ शय्याद्रयप्रदानेन मधुमाधवमासयोः॥ २२॥ सुवर्णोपस्करोत्सर्गाट्द्रादश्यां जुङ्खपक्षतः ॥ भर्त्ता नारायणो नूनं भविष्यत्यन्यजन्मनि ॥ २३॥ यद्कत्वा प्रणामं मे रूपसौभाग्यमत्सरात् ॥ परिष्टष्टोऽस्मि तेनाज्ञ वियोगो वा भविष्यति॥ चौरेरपहता: सर्वा वेश्यात्वं समवाप्स्यथ ॥ २४॥ एवं नारद्शापेन केशवस्य च धीमतः ॥ वेश्यात्वमागताः सर्वा भवन्त्यः काममोहिताः॥ इदानीमपि यद्वक्ष्ये तच्छणुध्वं वरांगना:॥ २५॥ भाषा-ब्रह्माजी बोले, हे शिवजी! मैनें पुराणोंमें वर्णआश्रमोंकी उत्प-त्ति और धर्मशास्त्रका निश्चय सुना है। अब उत्तम स्वियाओंके सदाचारको सुनना चहाता हूं. शिवजी बोले, हे ब्रह्माजी! इसी द्वापरयुगमें श्री-ळुष्णके सोलह हजार स्त्रियां होंगी तब एक समय वसंतऋतुमें कोकिला-भ्रमरादिकोंसे कूजित, खिलेहुए कमलोंसें शोभित सरोवरोंवाले पुष्पित-वनमें एकांत स्थानोंके संरोवरोंके तटोंपे विराजमान हुई वह खियां अपने For Private & Personal Use Only

कस्मादीशेन संयोगं प्राप्य वेश्यात्वमागताः ॥ १८॥ वेश्यानामपि यो धर्मस्तन्नो ब्रुहि तपोधन ॥ कथयिष्यत्यतस्तासां स दाल्भ्यश्चेकितायनः ॥ १९ ॥ ॥ दालभ्य उवाच ॥

भवतीनां च सवासां नारदोभ्यासमागत:॥ २०॥

कथं नारायणोऽस्माकं भर्त्ता स्यादित्युपादिश ॥ २१ ॥

हुताशनसुता सर्वा भवन्त्योऽप्सरस: पुरा॥

अप्रणम्यावलेपेन परिष्ठष्टः स योगवित्॥

जलकीडा विहारेषु पुरा सरसिमानसे॥

समीपमें मृगकेसें नेत्र, चमेलीके सुगंधित पुष्पोंकों धारण किये उत्तम आभूषणोंसे शोभित, साक्षात् मानों कामदेवही रूपको धारण किये चले. आते हुए श्रीमान् सांबको देख कर, कामदेवके बाणोंसे पीडित हो कर, भोगकी इच्छासें उसको देखेगी, तब उनके चित्तमें कामकी वृद्धि होवेगी. उस वार्त्ताको अंतर्यामी श्रीकृष्णजी जान कर उन सब स्त्रियोंकों यह शाप देंगे कि, जो तुमने मेरे पीछे ऐसी कामदेवकी चंचलता करी है इस हेतुसे तुम सबकों चोर हरेंगे. फिर इस शापसें दुःखित हो कर वह स्त्रियां श्रीरुष्णकों प्रसन्न करेगी, उस समय श्रीरुष्णजी उनके दासपनेका शाप दूर करनेवाले, और आगे होनेवाले मनुष्योंके कल्याण करनेवाले इस वतको कहेंगे कि, हे स्त्रियों ! तुझारे आगे जो दाल्भ्यऋषि वत कहेंगे वही वत तुद्धारे दासभावको दूर करेगा. ऐसा कहकर श्रीरुष्णजी उन स्नियोंसें मेलमिलाप करके चले जायंगे. अर्थात् बहुत काल व्यतीत हो जानेपर पृथ्वीका भार उतारनेके पीछे श्रीऋष्णचंद्रजी परमधामकों चले-जायंगे. इनके चले जानेकेपीछे जब मुसलयुद्ध होकर यादव नष्ट्रहो-जायंगे, उस समय अर्जुनकी रक्षित की हुई कृष्णकी स्त्रियांओंको अर्जुनके समीपसें शूद्रछोक छीन कर समुद्रपार छे जाकर भोग करेंगे. वहां उन-केपास महातपस्वी योगात्मा दाल्भ्यऋषि आर्वेगे. तब वह स्त्रियांओं उन ऋषिको अर्घदानसें पूजन कर प्रणाम करके अश्रुओंसे व्याकुल अनेक भोग दिव्यमाला पुष्पचंदनादिकोंको सरण करती हुई जगतोंके पति अपने भर्ताका, अनेक प्रकारके रत्नोंसे युक्त द्वारकापुरीका, अपने उत्तम २ स्था-नोंका, देवताओंके समान रूपवाले द्वारकावासिओंका और अपने पुत्रधा-ताआदि सुहृदोंका रूमरण करती हुई दाल्भ्यमुनिके समीप सन्मुख खडी होके यह प्रश्न करेंगी कि, हे भगवन् ! हम सबोंको चोरधाडियोंने बलकर छीन लिया, और घरोंपर ले जाकर भोग किया. अब हम अपने धर्मसें हीन हो गई हैं; सो आपके शरण हैं. हे महात्मन् ! प्रथम श्रीछष्णजीके दिये हुए शापसे हम वेश्याभावको प्राप्त हो गई हैं. हमारे उपदेशकर्ता आपही नियत किये गयेहैं, हे तपोधन ! आप छपा करके वेझ्याओंका धर्म वर्णन कीजिये-इसप्रकारसे पूछे हुए दाल्भ्यऋषि उन-स्त्रियोंसे वेदयाओंके

धर्म कहेंगे कि, हे ख़ियो ! पूर्वकालमें तुम सब किसी समय मानससरो-वरमें क्रीडा कर रही थीं, उस समय तुद्धारे समीप नारद मुनि आगये थे, उस कालमें तुम अग्निकी पुत्री अप्सरारूप थीं, उस समय तुमने नारद-जीको प्रणाम नही किया था, और विना प्रणाम कियेही तुमने उस योगीसे यह प्रश्न किया था कि, हे मुने ! हमको जगन्नाथ श्रीक्रुष्ण भर्त्ता कैसे प्राप्त होय उसको कहिये. उस समय तुमको नारद मुनिने श्रीह-ष्णजीके सिलनेका वर दिया था, और प्रणाम नही करनेसे शाप भी दि-या था, अर्थात् यह कहा था कि चैत्र वैशाख इन दोनों महीनोंकी शुक्ल पक्षकी द्वादर्शीके दिन दो शय्यादान और सुवर्णका दान करनेसे दूसरे जन्ममें तुद्धारा निश्चयकरके नारायण पति होगा, और जो कि, तुमने अपने रूप और सौभाग्यके अभिमानसे मुझको प्रणाम विना कियेही प्रथम प्रश्न किया है इस हेतुसे तुद्धारा इस प्रकारसे वियोग भी होगा कि, तुम चोरोंसे हरी जाओगीं, और वेश्याभावको प्राप्त हो जाओगीं. इसीसे तुम सब नार-दर्जाके और श्रीहरुणजीके शापसे कामसे मोहित होकर वेश्यापनेको प्राप्त होगई हो ॥ इत्यादि-

### ॥ पुनरपि मत्स्यपुराणे ॥

ज्वलकणिफणारत्नदीपोद्योतितभित्तिके ॥ शयनं शशिसंघातञुभ्रवस्त्रोत्तरच्छदम् ॥ ५८६ ॥ नानारत्नयुतिलसच्छकचापविडम्बकम् ॥ रत्नकिङ्किणिकाजालं लम्बमुक्ताकलापकम् ॥५८७॥ कमनीयचलल्लोलवितानाच्छादिताम्बरम् ॥ मन्दिरे मन्दसंचारः शन्तेर्गिरिसुतायुतः ॥ ५८८ ॥ नस्यौ गिरिसुताबाहुल्तामीलितकन्धरः ॥ शशिमौलिसितजोत्स्नाशुचिपूरितगोचरः ॥ ५८९ ॥ शिरिजाप्यसितापाङ्गी नीलोत्पलदलच्छविः ॥

# विभावर्या च संपृक्ता बभूवातितमोमयी॥ तामुवाच ततो देव: कीडाकेछिकछायुतम् ॥ ५९० ॥

इति श्री मत्स्यपुराणे त्रिपञ्चाशदधिकशततमोऽध्यायः ॥ १५३॥

भाषा-फिर प्रकाशित हुए रखोंकी भीतोंवाले स्थानमें चंद्रमाके समान श्वेत वस्त्रसें शोभित हुई अनेक प्रकारके रखोंकी किंकिणी और मोतीयोंकी जालीसे जडी हुई कांतिवाली सुंदर चांदनी जिसके ऊपर तनी हुई ऐसी उत्तम शय्यापर शिवजी महाराज पार्वतीको साथ लेके शयन करते भये. जब पार्वतीकी भुजाओंमें अपनी प्रीवा लगाकर शयन करते भये, तब शिवजीकी श्वेत कांति अत्यंत सुंदर लगती भई, और नीले कमलंके समान कांतिवाली पार्वती भी रात्रिके अंधकारमें अतिकाली विदित होती भई. उ-स समय शिवजी पार्वतीसे हास्यके वचन बोले. ॥ इतिश्रीमत्स्यपुराणमा-षाटीकायां त्रिपञ्चाशदाधिकशततमोऽध्यायः ॥ १५३ ॥

## ॥ रार्व उवाच ॥

शरीरे मम तन्वङ्गि! सिते आस्यसितचुति : ॥ भुजङ्गीवासिताऽञुद्धा संश्ठिष्टा चन्दने तरौ ॥ ९ ॥ चन्द्रातपेन संएका रुचिराम्बरया तथा ॥ रजनीवासिते पक्षे दृष्टिदोषं ददासि मे ॥ २ ॥ इत्युक्ता गिरिजा तेन मुक्तकण्ठा पिनाकिना ॥ डवाच कोपरक्ताक्षी भ्रुकुटीकुटिऌानना ॥ ३ ॥

## ॥ देव्युवाच ॥

स्वकतेन जनः सर्वो जाड्येन परिभूयते ॥ अवइयमर्थात् प्राप्नोति खण्डनं शशिमण्डलम् ॥ ४ ॥ तपोभिर्दीर्घचरितैर्यच प्रार्थितवत्यहम् ॥ तस्या मे नियतस्त्वेष ह्यवमानः पदेपदे ॥ ५ ॥

अगात्मजासि गिरिजे! नाहं निन्दापरस्तव ॥ त्वद्वक्तिबुद्ध्या कृतवांस्तवाहं नामसंश्रयम् ॥ ११ ॥ विकल्पः स्वस्थचित्तेपि गिरिजे! नेव कल्पना ॥ यद्येवं कुपिता भीरु! त्वं तवाहं न वे पुनः ॥ १२ ॥ वर्मवादी भविष्यामि जहि कोपं शुचिस्मिते ॥ र्श्तिरसा प्रणतश्चाहं रचितस्ते मयाऽञ्जलिः ॥ १३ ॥ स्रेहेनाप्यवमानेन निन्दितेनेति विक्रियाम् ॥ तस्मान्न जातु रुष्टस्य नर्मस्प्टष्टो जनः किल ॥ १४ ॥ अनेकैः त्वादुभिर्देवी देवेन प्रतिबोधिता ॥ कोपं तीव्रं न तत्याज सती मर्मणि चहिता ॥ १५ ॥ अवष्टब्धमथास्फाल्य वासः शंकरपाणिना ॥ विपर्यस्तालका वेगाद्यातुमेच्छत शैल्उजा ॥ १६ ॥

### ॥ शर्व उवाच ॥

नैवास्मि कुटिला शर्व ! विषमा नैव धूर्जटे ! ॥ सविषस्त्वं गतः रूयातिं व्यक्तं दोषाकराश्रयात् ॥ ६ ॥ नाहं पूष्णोपि दशना नेत्रे चास्मि भगस्य हि ॥ आदित्यश्च विजानाति भगवान् द्वादशात्मकः ॥ ७ ॥ मूर्धि शूलं जनयसि स्वेदोंषैर्मामधिक्षिपन् ॥ यस्त्वं मामाह ठप्णेति महाकालेति विश्रुतः ॥ ८ ॥ यास्याम्यहं परित्यका चात्मानं तपसा गिरिम् ॥ जीवन्त्या नास्ति मे ठत्यं धूर्त्तेन परिभूतया ॥ ९ ॥ निशम्य तस्या वचनं कोपतीक्ष्णाक्षरं भवः ॥ उवाचाधिकसंभ्रान्तः प्रणयेनेन्दुमोलिना ॥ १० ॥

तवापि दुष्टसंपर्कात संक्रान्तं सर्वमेव हि ॥ व्यालेभ्योऽधिकजिह्वात्वं अस्मना स्नेहबन्धनम् ॥ २२ ॥ इत्कालुष्यं शशाङ्कानु दुर्बोधित्वं टषादपि ॥ तथा बहु किमुक्तेन अलं वाचा श्रमेण ते ॥ २३ ॥ रमशानवासान्निर्भात्वं नग्नत्वान्न तव त्रपा ॥ निर्घृणत्वं कपालित्वाद्दया ते विगता चिरम् ॥ २४ ॥ इत्युक्त्वा मन्दिरात्तस्मान्निर्जगाम हिमाद्रिजा ॥ तस्यां त्रजन्त्यां देवेशगणैः किलकिलो ध्वनिः ॥ २४ ॥ इत्युक्त्वा मन्दिरात्तस्मान्निर्जगाम हिमाद्रिजा ॥ तस्यां त्रजन्त्यां देवेशगणैः किलकिलो ध्वनिः ॥ २५॥ क मातर्गच्छासि त्यक्त्वा रुद्न्तो धाविताः पुनः ॥ विष्टभ्य चरणौ देव्या वीरको बाष्पगद्गदम् ॥ २६ ॥ प्रोवाच मातः! किं त्वेतत् क यासि कुपितान्तरा ॥ अद्दं त्वामनुयास्यामि व्रजन्तीं स्नेहवर्जिताम् ॥ २७ ॥

॥ उमोवाच ॥

मा सर्वान् दोषदानेन निन्दान्यान् गुणिनो जनान्॥२१॥

तस्या व्रजन्त्याः कोपेन पुनराह पुरान्तकः ॥ सत्यं सर्वैरवयवैः सुतासि सदृशी पितुः ॥ २७ ॥ हिमाचलस्य शृङ्केस्तैर्मेघजालाकुल्टेर्नभः ॥ तथा दुरवगाह्येभ्यो इदयेभ्यस्तवाशयः ॥ १८ ॥ काठिन्यांकस्त्वमस्मभ्यं वनेभ्यो बहुधा गता ॥ कुटिलत्वं च वर्त्तम्यो दुःसेव्यत्वं हिमादपि ॥ १९ ॥ संकान्ति सर्वदेवेति तन्वाङ्कि! हिमशेलराट् ॥ इत्युक्ता सा पुनः प्राह गिरिशं शैलजा तदा ॥ २० ॥ कोपकम्पितमूर्द्दा च प्रस्फुरद्दशनच्छदा ॥

दात आमत्स्यपुराण चतुःपञ्चारादायकराततमाऽप्यायना उपुष्ठा भाषा-शिवजी कहते हैं कि, हे तन्वंगि ! मेरे शरीरमें श्वेत कांति झलक रही है, और तू ऐसे मुझसे लिपट रही है जैसे कि चंदनके वृक्षमें सर्पिणी लिपट रही हो, चंद्रमाकी किरणोंके समान सुंदर वस्त्रोंसे युक्त हुई ऐसी विदित होती हुई जैसे कि छुष्ण पक्षमें रात्रि दिखाई देती है, ऐसे कही हुई पार्वती शिवजीके कंठको छोडकर क्रोधसे लाल नेत्र कर धुकुटी चढाकर बोली कि, अपने ही अवगुणोंसे सब लोगोंका तिरस्कार होता है, प्रयोजन होनेसे चंद्रमाका मंडल भी ग्रहणके समयमें अवश्य खंडित हो जाता है. बहुतसी तपस्याओंसे जो मैंने तुह्यारी प्रार्थना करी तो, उसका मुझको

सोहं पतिष्ये शिखरात्तपोनिष्ठे त्वयोज्झितः ॥ उन्नाम्य वदनं देवी दक्षिणेन तु पाणिना ॥ २८॥ उवाच वीरकं माता मा शोकं <u>पुत्र!</u> भावय ॥ र्शेलाग्रात्पतितुं नैव न चागन्तुं मया सह ॥२९ ॥ युक्तं ते पुत्र वक्ष्यामि येन कार्येण तच्छणु ॥ रूष्णेत्युक्ता हरेणाहं निन्दिता चाप्यनिन्दिता ॥ ३०॥ साहं तपः करिष्यामि येन गौरीत्वमान्नुयाम्॥ एष स्नीलम्पटो देवो यातायां मय्यनन्तरम् ॥ ३१ ॥ द्वाररक्षा त्वया कार्या नित्यं रन्ध्रान्ववेक्षिणा ॥ यथा न काचित् प्रविशेद्योषिदत्र हरान्तिकम् ॥ ३२ ॥ दृष्ट्रा परस्त्रियश्चात्र वदेथा मम पुत्रक!॥ र्शांघ्रमेव करिष्यामि यथायुक्तमनन्तरम् ॥ ३३ ॥ एवमस्त्विति देवीं स वीरकः प्राह सांप्रतम् ॥ मातुराज्ञाम्टतहदे छाविताङ्गो गतज्वरः ॥ ३४ ॥ जगाम कक्ष्यां संद्रष्टुं प्रणिपत्य च मातरम् ॥ ३५॥ इति श्रीमत्स्यपुराणे चतुःपञ्चाशदधिकशततमोऽध्यायः॥ १५४॥ पह फल प्राप्त हुआ कि, पद २ में मेरा तिरस्कार होता है. हे शिवजी! मैं, विषम और कुटिल नही हूं. हे धूर्जटे ! दोषोंके सेवन करनेवालेके आश्रय होकर मुझमें विष उत्पन्न हो गया है. हे शिव! मैं पूषाके दांत नही हूं. इंद्र नहीं हूं. मुझको सूर्य भगवान् देखता है. मेरा तिरस्कार करनेवाला पुरुष अपने दोषोंकरके अपनेही मस्तकमें शूल चुभोता है. जो तुम मुझको ऋष्णा और महाकाली यह जो कहते हो, इसलिये मैं अपने आत्माको त्यागकर पर्वतमें तप करने जाती हूं. धूर्त्तके साथ लगकर मुझ जीवती हुईका क्या प्रयोजन है ?

पार्वतीके ऐसे वचनोंको सुनकर शिवजी संश्रमको प्राप्त होकर बडी विनयसे यह वचन बोछे, हे पार्वती! तूं मेरी प्यारी है, मैंने तेरी निंदा नही करी है, मैंने तो तेरी बुद्धि जानकर कृष्णा, कालिका यह तेरे नाम निकाले हैं. हे गिरिजे! स्वस्थचित्तवालोंके विकल्प नहीं होता है, हे भीरु! जो तू ऐसी कुपित होती है तो, तेरा हास्य मैं फिर अब कभी न करूंगा. अब तो कोपको दूर कर. हे सुंदरहास्यवाली! मैं तुजको शिरसे प्रणाम करता हूं, और मूर्यकी ओर हाथ जोडता हूं. स्नेहसे, अपमानसे, अथवा निंदा करनेसे जो रूस जाता है उसके साथ हास्य कभी न करना चाहिये. इस प्रकारके अनेक विनयके वचनोंसे शिवजीने पार्वतीको समझाया, परंतु मर्भमें भिंदी हुई पार्वती अपने महाक्रोधको नही त्यारी भई. शिवजीके हाथसे अपने वस्त्रको छुटाकर शीघ्रही गमन करनेकी तैयारी करती भई. तब उसके गमनहींके विचारको देखकर शिवजी क्रोधपूर्वक फिर बोछे कि, सत्य है! तू सबप्रकारसे अपने पिताकेही समान है.

हिमाचलके शिखरोंपर जैसे मेघोंसे व्याकुल हुआ आकाश दुर्लभ हो जाता है, इसीप्रकार तेरा भी हृदय कठिन है. तू ऐसी कठिण है तभी तो हमको छोडकर वनोंमें जाती है. पर्वतमें जैसे कि भयंकर मार्ग रहते हैं उनसे भी तू कुटिल है. और तेरा सेवन करना हिमाचलसे भी कठिन है, ऐसे कही हुई पार्वती कोधकरके मस्तकको कंपाकर और दांतोंको चबा-कर फिर बोली कि, आप अन्य गुणी लोगोंको दोष लगाकर उनकी निंदा मत करो.

आपकेभी दुष्टोंके संपर्कसे सब दोष है, तुम सर्पसे भी कठिन हो, भस्मके समान स्नेह नहीं करते, चंद्रमांके करुंकसे भी बुरा तुम्हारा हृदय है, इस वृषभसे भी कम निर्बुद्धि हो, इससे अधिक बकझक करनेसे क्या प्रयोजन है? इमशानमें वास करनेसे तुम भय नही करते, नंगे रहनेसे तुमको लजा नहीं है, कपाल धारण करनेसे तुम्हारी दया चली गई है, ऐसा कहकर पार्वती उस स्थानसे चलती भई. तब चलनेके समय शिवके ग-णोंका किलकिल शब्द हुआ। वीरभद्र रोकर उसदेवीके संग भाग २ कर यह कहने लगा कि, हे माता ! तू मुझको छोडकर कहां जाती है, ऐसे कहकर पैरोंमें लौट गया, और कहने लगा कि, मैं स्नेहको लागकर तुझ-जानेवालीके संग चलूंगा, और जिस पर्वतमें तू तप करेगी वहांसे तुझसे त्यागा हुआ में पर्वतके शिखरपर चढकर गिरूंगा. जब उसने ऐसी बातें कही तब पार्वती दक्षिण हाथसे उसके मुखको प्यार करके बोली हे पुत्र ! तू शोच मत कर, पर्वतसे नहीं गिरना चाहिये, और मेरेसाथ भी तुझको नही चलना चाहिये. हे पुत्र ! तेरे करनेके योग्य कामको मैं बताती हूं, सो तू सुन. शिवजीने मुझको कृष्णा बताकर मेरी बडी निंदा करी है, सो मैं ऐसा तप करूंगी जिस्से कि गौरवर्ण हो जाऊं. यह शिवजी स्त्रीके लालची हैं. जब मैं चली जाऊं उस समय तू इस स्थानके द्वारपर रक्षा करियो कि, कोई अन्य स्त्री इनकेपास न आने पावे. हे पुत्र ! जो अन्य-कोई स्त्री इनके समीप आती हुई देखे तो, अवइय मुझसे कह दीजो, मैं झौंघही उसका प्रबंध करदूंगी, यह बात सुनकर वीरभद्र बोला कि, रेसाही करूंगा. यह कहकर माताकी आज्ञा रूप अमृत हदमें स्नान करनेसे आनंदयुक्त होता भया. और अपनी माताको प्रणाम करके पर्वतकी कक्षामें चला जाता भया.

इति श्रीमत्स्यपुराणे भाषाटीकायां चतुःपंचाशदधिकशततमोऽध्यायः १९४

### ॥ सूत उवाच ॥

# देवीं सापश्यदायान्तीं सतीं मातुर्विभूषिताम् ॥ कुसुमामोदिनीं नाम तस्य रोछस्य देवताम् ॥ १ ॥

#### तत्वनिणेयप्रासाइ-

सापि दृष्ट्वा गिरिसुतां स्नेहविद्धवमानसा ॥ क पुन्नि ! गच्छसीत्युच्चेरालिङ्क्वोवाच देवता ॥ २ । सा चास्ये सर्वमाचरूयो शंकरात्कोपकारणम् ॥ पुनश्चोवाच गिरिजा देवतां मात्तसम्मताम् ॥ ३ ॥

#### ॥ उमोवाच ॥

नित्यं शैळाधिराजस्य देवता त्वमनिन्दिते ! ॥ सर्वतः संनिधानं ते मम चातीव वत्सळा ॥ ४ ॥ अतस्तु ते प्रवक्ष्यामि यद्विधेयं तदा धिया ॥ अन्यस्त्रीसंप्रवेशस्तु व्वया रक्ष्यः प्रयत्नतः ॥ ५ ॥ रहस्यत्र प्रयत्नेन चेतसा सततं गिरौ ॥ पिनाकिनः प्रविष्टायां वक्तव्यं मे त्वयानघे ! ॥ ६ ॥ ततोहं संविधास्यामि यत्कृत्यं तदनन्तरम् ॥ इत्युक्ता सा तथेत्युक्तवा जगाम स्वगिरिं शुभम् ॥ ७ ॥ उमापि पितृरुद्यानं जगामाद्रिसुता द्रुतम् ॥ अन्तरिक्षं समाविइय मेघमालामिव प्रभा ॥ ८ ॥ ततो विभूषणान्यस्य वृक्षवल्कलधारिणी ॥ ग्रीष्मे पञ्चाग्निसंतप्ता वर्षासु च जलोषिता ॥ ९ ॥ वन्याहारा निराहारा झुष्का स्थण्डिऌझायिनी ॥ एवं साधयती तत्र तपसा संव्यवस्थिता ॥ १० ॥ ज्ञात्वा तू तां गिरिसूतां दैत्यस्तत्रान्तरे वशी ॥ अन्धकस्य सुतो दृप्तः पितुर्वधमनुस्मरन् ॥ ११॥ देवान् सर्वान् विजित्याजो वृकत्राता रणोत्कटः ॥ आडिनीमान्तरप्रेक्षी सततं चन्द्रमेौलिनः ॥ १२॥

न कश्चिच विना मृत्यं नरो दानव ! विद्यते ॥ यतस्ततोपि दैत्येन्द्र! मृत्युः प्राप्यः शरीरिणा ॥ १७ ॥ इत्युक्तो दैत्यसिंहस्तु प्रोवाचाम्बुजसंभवम् ॥ रूपस्य परिवर्तों में यदा स्यात्पद्मसंभव ! ॥ १८ ॥ तदा मृत्युर्मम भवेदन्यथा त्वमरो ह्यहम् ॥ इत्युक्तस्तु तदोवाच तुष्टः अमलसंभवः ॥ १९ ॥ यदा द्वितीयो रूपस्य विवर्त्तस्ते भविष्यति ॥ तदा ते भविता मृत्युरन्यथा न भविष्यति ॥ २० ॥ इत्युक्तोऽमरतां भेने देत्यसूनुर्भहाबलः ॥ तस्मिन् काळे त्वसंस्मृत्य तद्वधोपायमात्मनः ॥ २१ ॥ परिहर्त्तुं दृष्टिपथं वीरकस्याभवत्तदा ॥ भुजङ्गरूपी रन्धेण प्रविवेश हशः पथम् ॥ २२ ॥ रिहृत्य गणेशस्य दानवोऽसौ सुदुर्जयः ॥ ल्लक्षितो गणेशेन प्रविष्ठोऽथ पुरान्तकम् ॥ २३ ॥

।। ब्रह्मोवाच ॥

आजगामामररिपुः पुरं त्रिपुरघातिनः ॥ स तत्रागत्य दहशे वीरकं द्वार्यवस्थितम् ॥ १३ ॥ विचिन्त्यासीद्वरं दत्तं स पुरा पद्मजन्मना ॥ हते तदान्धके देत्ये गिरीशेनामरद्विषि ॥ १४ ॥ आडिश्वकार विपुछं तपः परमदारुणम् ॥ तमागत्याव्रवीद्वसा तपसा परितोषितः ॥ १५ ॥ किमाडे! दानवश्रेष्ठ! तपसा प्राप्तुमिच्छसि ॥ ब्रह्माणमाह दैत्यस्तु निर्म्रत्युत्वमहं वृणे ॥ १६ ॥

यातास्म्यहं तपश्चर्त्तुं वलभ्यायतवातुलम् ॥ रतिश्च तत्र मे नाभूत्ततः प्राप्ता त्वदन्तिकम् ॥ ३२ ॥ इत्युक्तः शंकरः शङ्कां कांचित् प्राप्यावधारयत् ॥ इदयेन समाधाय देव: प्रहसिताननः ॥ ३३ ॥ कुपिता मयि तन्वङ्गी प्रकत्या च टढवता ॥ अप्राप्तकामा संप्राप्ता किमेतत् संशयो मम ॥ ३४ ॥

## ॥ देव्युवाच ॥

भुजङ्गरूपं संत्यज्य बभूवाथ महासुरः ॥ उमारूपी छलयितुं गिरिशं मूढचेतनः ॥ २४ ॥ कृत्वा मायां ततो रूपमप्रतक्र्यमनोहरम् ॥ सर्वावयवसंपूर्णं सर्वाभिज्ञानसंवृतम् ॥ २५ ॥ कत्वा मुखान्तरे दन्तान् देत्यो वजोपमान् हढान् ॥ तीक्ष्णायान् बुद्धिमोहेन गिरिशं हन्तुमुद्यतः ॥ २६ ॥ कत्वोमारूपसंस्थानं गतो दैत्यो हरान्तिकम् ॥ पापो रम्याकतिश्चित्रभूषणाम्बरभूषितः ॥ २७ ॥ तं दृङ्घा गिरिशस्तुष्टस्तदालिङ्कच महासुरम् ॥ मन्यमानो गिरिसुतां सर्वेंरवयवान्तरैः ॥ २८ ॥ अप्टच्छत् साधु ते भावो गिरिपुत्रि ! न कत्रिमः ॥ या त्वं मदाशयं ज्ञात्वा प्राप्तेह वरवर्णिनि ! ॥ २९ ॥ त्वया विरहितं जून्यं मन्यमानो जगत्त्रयम् ॥ प्राप्ता प्रसन्नवदुना युक्तमेवंविधं त्वयि ॥ ३० ॥ इत्युको दानवेन्द्रस्तु तदाभाषत् रूमयञ्छनैः ॥ न चाबुध्यद्भिज्ञानं प्रायस्त्रिपुरघातिनः ॥ ३१ ॥

इति चिन्स्य हरस्तस्य अभिज्ञानं विधारयन् ॥ नापइयद्वामपार्श्वे तु तदड़े पद्मछक्षणम् ॥ ३५ ॥ छोमावत्ते तु रचितं ततो देवः पिनाकघृक् ॥ अबुध्यद्वानवीं मायामाकारं गूहयंस्ततः ॥ ३६ ॥ मेट्रे वजास्त्रमादाय दानवं तमशातयत् ॥ अबुध्यद्वीरको नैव दानवेन्द्रं निष्ट्दितम् ॥ ३७ ॥ हरेण सूदितं दृष्ट्वा कीरूपं दानवेश्वरम् ॥ अपरिछिन्नतत्त्वार्था शैछपुत्र्ये न्यवेदयत् ॥ ३८ ॥ दूतेन मारुतेनाशुगामिना नगदेवता ॥ श्रुत्वा वायुमुखाद्देवी कोधरक्तविछोचना ॥ अश्वरद्वीरकं पुत्रं इदयेन विदूयता ॥ ३९ ॥

इतिश्रीमत्स्यपुराणे पञ्च आधारादधिकशततमो ऽध्यायः ॥ १५५॥ भाषा-सूतजी बोले इसके अनंतर वह पार्वती कुसुमामोदिनीनाम-वाली उस पर्वतकी देवता सतीको सन्मुख आती हुई देखती भई, वह सती देवता भी पार्वतीको देखकर लेहपूर्वक बोली कि, हे पुत्री! तू कहां जाती है, तब पार्वती उस अपने शिवजीके प्रभावसे उत्पन्न हुए अपने कोघरूप कारणको कहती भई, और अपनी माताकेही समान उस सतीको मानकर यह वचन बोली. हे अनिंदिते! तू इस पर्वतकी देवता है, संदैव यहां रहती है, और मेरी बडी प्यारी है, इस हेतुसे में तेरे आगे जो कहती हूं वह तुझको करना चाहिये. इस पर्वतमें जो अन्य कोई स्त्री आवे, अथवा शिवजी एकांतमें किसी अन्य स्त्रीसे बतरावें तो, तू मुझको अवइय खबर दीजो, उसंकेपीछे में प्रवंध करलूंगी. ऐसा कहकर पार्वती अपने हिमालय पर्वतमें जाती भई. पार्वती अपने पिताके बगीचेमें ऐसे जाती भई जैसे कि, आकाशमें मेघमाला चली जाती है, ऐसे प्रकारसे आकाशमार्ग होकर उसने गमन किया, और वहां जाकर दर्शोंके वल्कल

शरीरपर धारण किये, ग्रीष्मऋतुमें पंचाग्नि तपी, वर्षाऋतुमें जलमें निवास किया, कभी वनके फलेंका आहार किया, कभी निराहार रही, और पृथ्वीपर शयन किया, ऐसे प्रकारोंसे तपस्या करती भई. इसपीछे अंधक दैत्यका पुत्र उस पार्वतीको जानकर अपने पिताके बधका स्मरण कर बदला लेनेका उपाय करता भया, वह अंधकका पुत्र आडि नाम दैख रणमें देवताओंको जीतकर शिवजीके समीप आता भया. वहां आकर द्वार-पर खडे हुए वीरभद्रको देख प्रथम ब्रह्माजीके दिये हुए वरका चिंतवन कर वहां बहुतसा तप करता भया. तब तपसे प्रसन्न हुए ब्रह्माजी उस आडि दैलक समीप आकर बोले कि, हे दानव ! इस तपकरके तू किस वातकी इच्छा करता है, यह सुनकर वह दैल बोला कि, मैं कभी न मरूं यह वर मांगता हूं. ब्रह्माजीने कहा, हे दानव ! मृत्युके विना तो कोई भी नहीं है, इस हेतुसे तू किसी कारणसे अपनी मृत्युको मांग छे, यह सुनकर वह दानब ब्रह्माजीसे बोला कि, जब मेरा रूप बदल जावे, तभी मेरी मृत्यु हो, अन्यथा अमर ही रहूं. यह सुन ब्रह्माजी प्रसन्न होकर बोले कि, जब तेरा दूसरा रूप बदलेंगा उसी समय तेरी मृत्यु होगी. यह वर पाकर वह दैख अपनी आत्माको अमर मानता भया. इसके अनं-तर वीरभद्रकी दृष्टि चुरानेके निमित्त सर्पका रूप धारण कर वीरभद्रके विना देखे शिवजीके पास जाता भया; फिर वह मूढचित्तवाला दैल शिवजीके छलनेके निमित्त पार्वतीजीका रूप बना लेता भया, मायासे मनोहर, संपूर्ण अंगोंकी शोभासे युक्त ऐसे रूपको बनाकर मुखमें बडे २ तीक्ष्ण वज्रके समान दांतोंको लगाके अपनी बुद्धिके मोहसे शिवजीके मारनेका उद्योग करता भया. पार्वतीका रूप धारण कर सुंदर अंगोंमें आभूषण और कृत्रिम वस्त्रोंको पहर शिवजीके समीप जाता भया. तब उस महाअलुरको देखकर शिवजी प्रसन्न होकर पार्वती समझकर यह वचन बोले कि, हे पार्वती! तेरा स्वभाव अच्छा है? कुछ छल तो नही है? क्या तू मेरा मनोरय जानकर मेरेपास आई ह? तेरे विरहसे मैंने सब जगुतू जून्य मान रक्सा है, अब तू मेरे पास आगई यह तैंने बहुत अच्छा किया. ऐसे कहा हुआ वह दैस्य इंसकर शिवजीके प्रभावको

# विहितावसरः स्त्रीणां शंकरस्य रहोविधौ ॥ ९ ॥ तस्मात्ते पुरुषा रूक्षा जडा इदयवर्जिता ॥ गणेशक्षारसदृशी शिला माता भविष्यति ॥ २ ॥ निमित्तमेतदिरूयातं वीरकस्य शिलोदये ॥ सोभवत्प्रकमेणैव विचित्रारूयानसंश्रयः ॥ ३ ॥ एवमुत्सृष्टशापाया गिरिपुत्र्यास्त्वनन्तरम् ॥ निर्जगाम मुखात् कोधः सिंहरूपी महाबलुः ॥ ४ ॥ स तु सिंहः करालास्यो जटाजटिलकंधरः ॥

लगा, इस कारण तुम्हारे पास आई हूं. ऐसे वचन सुनकर शिवजी कुछेक शंका विचार कर हृदयमें समाधान कर हंसकर बोले हे तन्वंगि! तू मेरे उपर कोधित हो गई थी, और दृढ विचार करके चली थी, अब विना प्रयोजन सिद्ध किये हुए कैसे चली आई? यह मुझको संदेह है. यह कहते हुए शिवजी उसके लक्षणोंको देखते भये. तब उसकी बाई पांशूमें कमलका चिन्ह नहीं पाया, उस समय महादेवजी उस दानवी मायाको जानकर अपने लिंगपर बज्रास्त्रको रखकर उसके संग रमण करके उसको मारते भये. इस प्रकारसे उस मारे हुए दानवको वीरभद्रने नहीं जाना. और वह पर्वतकी देवता स्त्रीरूपवाले दानवको शिवजीसे मारा हुआ देख उस प्रयोजनको अच्छे प्रकारसे विना समझेही, वायुको दूत बनाकर पार्व-तीकेपास भेजती भई. तब पार्वती वायुकेद्वारा उस वृत्तांतको सुन कोधसे लाल नेत्र कर बढे दुःखित हुए हृदयसे वीरभद्रको शाप देती भई. इति श्रीमत्स्यपुराणभाषाटीकायां पञ्चपञ्चाशदधिकशततमोऽध्यायः १५५

॥ देव्युवाच ॥

मातरं मां परित्यज्य यस्माच्वं रूनेहविक्ठवात् ॥

नहीं जानता हुआ, धीरे धीरे यह वचन बोला, अर्थात् वह पार्वतीरूप दैत्य

बोला कि, मैं तंप करनेकेनिमित्त गई थी, वहां तुम्हारे विना मेरा चित्त नहीं

# तपसा दुष्करेणाप्तः पतित्वे शंकरो मया ॥ १० ॥ स मां श्यामळवर्णेति बहुशः प्रोक्तवान् भवः ॥ स्यामहं काञ्चनाकारा वाछभ्येन च संयुता ॥ ११ ॥ भर्तुर्भूतपतेरङ्कमेकतो निर्विशेङ्कवत् ॥ तस्यास्तद्राषितं श्रुत्वा प्रोवाच कमलासनः ॥ १२ ॥ एवं भव त्वं भूयश्च भर्त्तदेहार्धधारिणी ॥ ततस्तस्याजभ्रङ्काङ्कं फुछनीलोत्पलत्वचम् ॥ १३ ॥ तत्वचा सा चाभद्दीप्ता घंटाहस्ता विलोचना ॥ नानाभरणपूर्णाङ्कीपीतकौशेयधारिणी ॥ १४ ॥ तामब्रवीत्ततो ब्रह्मा देवीं नीलाम्बुजत्विषम् ॥ निशे भूधरजादेहसंपर्कात्त्वं ममाज्ञया ॥ १५ ॥

## ॥ देव्युवाच ॥

किं पुत्रि ! प्राप्तुकामासि किमलभ्यं ददामि ते ॥ ८ ॥ विरम्यतामतिक्वेशात् तपसोरुमान्मदाज्ञया ॥ तछूत्वोवाच गिरिजा गुरुं गौरवगर्भितम् ॥ ९ ॥ वाक्यं वाचाचिरोद्गीर्णवर्णनिर्णीतवाञ्छितम् ॥

# ॥ ब्रह्मोवाच ॥

प्रोद्ध्तलम्बलाङ्कुलो हंष्ट्रोत्कटमुखातटः ॥ ५ ॥ व्यावृत्तास्यो ललजिह्नः क्षामकुक्षिः शिरादिषु ॥ तस्याञ्चवर्तितुं देवी व्यवस्यत सती तदा ॥ ६ ॥ ज्ञात्वा मनोगतं तस्या भगवांश्चतुराननः ॥ आगम्योवाच देवेशो गिरिजां स्पष्टया गिरा ॥ ७ ॥

तत्वनिर्णयप्रासाद-

स तेऽस्तु वाहनं देवि ! केतौ चास्तु महाबलः ॥ गच्छ विन्ध्याचलं तत्र सुरकार्यं करिष्यसि ॥ ९७ ॥ पञ्चालो नाम यक्षोऽयं यक्षलक्षपदानुगः ॥ दत्तरते किंकरो देवि ! मया मायाशतैर्युतः ॥ ९८ ॥ इत्युक्ता कौशिकी देवी विन्ध्यरीलं जगाम ह ॥ उमापि प्राप्तसंकल्पा जगाम गिरिशान्तिकम् ॥ १९ ॥ प्रविशन्तीति तां द्वारि ह्यपकृष्य समाहितः ॥ रुरोध वीरको देवीं हेमवेत्रलताधरः ॥ २० ॥ तामुवाच च कोपेन रूपातु व्यभिचारिणीम् ॥ प्रयोजनं न तेऽस्तीह गच्छ यावन्न भेत्स्यसि ॥ २१ ॥ देव्या रूपधरो देत्यो देवं वश्वयितुं त्विह ॥ प्रविष्ठो न च दृष्टोऽसौ स वै देवेन घातितः ॥ २२ ॥ घातिते चाहमाज्ञप्तो नीलकंठेन कोपिना॥ द्वारेषु नावधानं ते यस्मात्पश्यामि वै ततः ॥ २३ ॥ भविष्यसि न मद्द्राःस्थो वर्षपूगान्यनेकज्ञः ॥ अतस्तेऽत्र न दास्यामि प्रवेशं गम्यतां दुतम् ॥ २४ ॥ इतिश्रीमत्स्यपुराणे षट्पञ्चादादधिकशततमोऽध्यायः ॥ १५६ ॥ भाषा-पार्वती कहती है हे वीरभद्र! तू स्नेहरहित हो मुझ माताको त्याग कर शिवजीके ओर अन्य स्त्रियोंके एकांत समयमें सावधान नहीं रहा, इस हेतुसे तेरी माता रूखी जडहृदयसे वर्जित काळी शिळाके समान हो जायगी इस प्रकारसे यह वीरभद्रके शिलामेंसे उदय होनेका निमित्त होता भया; तब वह वीरमद्र विचित्र २ कथाओंको सुन रहा था और पार्वतीने For Private & Personal Use Only

य एष सिंहः प्रोडूतो देव्याः कोधाद्वरानने ! ॥ १६ ॥

सप्राप्ता कतकृत्यस्वमेकानंशा पुरा ह्यसि ॥

ऐसा शाप देदिया उस समय पार्वतीके मुखसे सिंहरूप होकर कोध निक-लता भया• उस विकरालमुख जटाधारी लंबी पूंछयुक्त कराल डाढोंसमेत मुख फाडे जिव्हा निकाले और पतली कटिवाले सिंहको देखकर उसकी वार्त्ताको पार्वती जब चिंतवन करने लगी तब उस पार्वतीके मनकी वार्ताको जानकर ब्रह्माजी आए और बडी स्पष्ट वाणीसे बोले कि हे पुत्रि! तू क्या चाहती है? मैं कौनसी अलभ्य वस्तु तुझको दूं? तू इस वडे केंदावाले तपको समाप्त कर और मेरी आज्ञाको मान ले. यह सुनकर पार्वती बहुत दिनके विचारे हुए मनोरथके वचनको बोली कि, मैंने बडे दुर्लभ व्रत और तपोंसे महादेवजीको प्राप्त किया था, उन्होंने मुझको बहु-तवार काली २ ऐसा शब्द कहा, सो मैं चाहती हूं कि, मेरा शरीर कांच-नके समान वर्णवाळा हो जाय. जिस्से कि, अपने पतिकी गोदीमें सुशो-भित रहूं. यह उसके वचनको सुनकर ब्रह्माजी बोले कि, तेरा शरीर ऐसाही हो जायगा, और अपने भर्त्ताके आधे शरीरके धारण करनेवाली भी हो जायगी. इसके अनंतर नीले कमलके समान पार्वतीकी खचा कांचनके वर्णसमान तत्काल हो गई और जो उसकी नीली त्वचा थी वह देवी रात्रिका स्वरूप पीत और कसूमे वस्त्रोंसे युक्त होकर अलग हो गया. तब ब्रह्माजी नीले कमलके सदृश वर्णवाली उस रात्रीसे बोले हे रात्री! तू मेरी आज्ञासे पार्वतीके दारीरके स्पर्श करनेसे छतऋत्य हो गई. और हे वरानने! इस पार्वतीके क्रोधसे जो सिंह निकला है वही तेरा वाहन होगा और तेरी ध्वजामें भी यही सिंह रहेगा तू विंध्याचलमें चली जा वहां जाकर तू देव-ताओंके कार्योंको करेगी. और हे देवि! यह पांचालनाम यक्ष तेरे निमित्त अनुचर देता हूं. इस यक्षको हजारों माया आती हैं. ऐसे कही हुई कोैशिकी देवी विंध्याचल पर्वतमें जाती भई, और पार्वती भी अपने मनोर-थको सिद्ध करके शिवजीके समीप जाती भई. तब उस शीतर जाती हु-ईको द्वारपर सावधान हो हाथमें बेत छे खडा हो कर वीरभद्र रोकता भया, और व्यभिचारिणीका रूप जानकर उस्से कोधपूर्वक बोळा कि, यहां तेरा कुछ प्रयोजन नहीं, जो तू नहीं डरती है तो चली जा, यहां पार्वतीजीका रूप धरके महादेवके छलनेके निमित्त एक दैल आया था, उसको भीतर जाते हुए मैंने नहीं देखा था, वह शिवजीने मार डाला. उसको मारकर मुझसे कोधपूर्वक कहने लंगे कि तुम द्वारपर सावधान नहीं रहते हो इस हेतुसे मैं अब सबकी चौकसी करता हूं; सो तुझको भीतर नहीं जाने दूंगा, तू शीघ्रही उलटी चली जा.

इति श्रीमत्स्यपुराणभाषाटीकायां षट्पञ्चाद्यादधिकदाततमोऽध्यायः॥१५६॥

#### ॥ वीरक उवाच ॥

एवमुक्ता गिरिसुता माता मे स्नेहवत्सठा ॥ प्रवेशं लभते नान्या नारी कमललोचने ! ॥ 9 ॥ इत्युक्ता तु तदा देवी चिंतयामास चेतसा ॥ न सा नारीति दैत्योसौ वायुर्मे यामभाषत ॥ २ ॥ वृथेव वीरकः शप्तो मया कोधपरीतया ॥ अकार्य क्रियते मूढेेः प्रायः कोधसमीरितै: ॥ ३ ॥ कोधेन नश्यते कीर्तिः कोधो हन्ति स्थिरां श्रियम् ॥ अपरिछिन्नतत्त्वार्था पुत्रं शापितवत्यहम् ॥ २ ॥ विपरीतार्थबुद्धीनां सुलभो विपदोदय: ॥ संचिन्त्येवमुवाचेदं वीरकं प्रति शैलजा ॥ ५ ॥ लजासजविकारेण वदनेनाम्बुजत्विषा ॥

## ॥ देव्युवाच ॥

अहं वीरक ! ते माता मा तेऽस्तु मनसो भ्रमः ॥ ६ ॥ शंकरस्यास्मि दयिता सुता तु हिमभूभ्रतः ॥ मम गात्रछविभ्रान्त्या मा शङ्कां पुत्र ! भावय ॥ ७ ॥ तुष्टेन गौरता दत्ता ममेयं पद्मजन्मना ॥ मया शत्तोस्यविदिते वृत्तान्ते देत्यनिर्मिते ॥ ८ ॥ नतसूरासुरमौलिमिलन्मणिप्रचयकान्तिकरालनखाङ्किते ॥ नगसूते ! शरणागतवत्सले ! तव नतोऽस्मि नतार्त्तिविनाशिनि ११ तपनमण्डलमण्डितकन्धरे ! एथुसुवर्णसुवर्णनगयुते ! ॥ विषभुजङ्गनिषङ्गविभूषिते ! गिरिसुते ! भवतीमहमाश्रये ॥ १२ ॥ जगति कः प्रणताभिमतं ददौ झटिति सिद्धनुते भवती यथा ॥ जगति काञ्चनवाञ्छतिशंकरो भुवनधृतनये ! भवतीं यथा ॥ १३ ॥ विमलयोगविनिर्मितदुर्जयस्वतनुतुल्यमहेश्वरमण्डले!॥ विद्लितान्धकबान्धवसंहतिः सुरवरे; प्रथमं त्वमभिष्ठुता ॥ १४॥ सितसटापटलोद्धतकंधराभरमहाम्रगराजरथा स्थिता ॥ विमलज्ञक्तिमुखानलपिङलायतभुजौघविपिष्टमहासुरा ॥ १५ ॥ प्रणतचिन्तितदानवदानवप्रमथनैकरतिस्तरसा भुवि ॥ १६ ॥ वियति वायुपथे ज्वलनोज्ज्वलेऽवनितले तव देवि ! चयद्रपुः ॥ तदजितेप्रतिमे प्रणमाम्यहं भुवनभाविनि! ते भववछभे ॥ १७॥ जलधयो ललितोद्धवतीचयो हुतवहद्युतयश्च चराचरम् ॥ फणसहस्रभूतश्च भुजङ्गमास्त्वद्भिधास्यति मय्यभयंकरा ॥ १८॥ भगवति! स्थिरभक्तजनाश्रये! प्रतिगतो भवतीचरणाश्रयम् ॥

॥ वीरक उवाच ॥

ज्ञातवा नारीप्रवेशं तु शंकरे रहासे स्थिते ॥ न निवर्तयितुं शक्यः शापः किंतु ब्रवीमि ते ॥ ९ ॥ शीघ्रमेष्यसि मानुष्यात् स त्वं कामसमन्वितः ॥ शिरसा तु ततो वन्द्य मातरं पूर्णमानसः ॥ उवाचार्चितपूर्णेन्दुद्युतिं च हिमशैलजाम् ॥ १० ॥

॥ सूत उवाच ॥ प्रसन्ना तु ततो देवी वीरकस्येति संस्तृता ॥ प्रविवेश शुभं भर्त्तुर्भवनं भूधरात्मजा ॥ २० ॥ द्वारस्थो वीरको देवान् हरद्र्शनकाङ्क्षिणः ॥ व्यसर्जयत् स्वकान्येव ग्रहाण्यादरपूर्वकः ॥ २१ ॥ नास्त्यत्रावसरो देवा देव्या सह वृषाकपिः ॥ निर्भृतः क्रीडतीत्युक्ता ययुस्ते च यथागतम् ॥ २२ ॥ गते वर्षसहस्रे तु देवास्वरितमानसः ॥ ज्वलनं चोद्यामासुर्ज्ञातुं रांकरचेष्टितम् ॥ २३ ॥ प्रविइय जालरन्ध्रेण शुकरूपी हुताशनः ॥ दृहुईो इायने झर्वे रतं गिरिजया सह ॥ २४ ॥ दुहरो तं च देवेशो हुताशं शुकरूपिणम् ॥ तमुवाच महादेवः किंचित्कोपसमन्वितः ॥ २५ ॥ यरमात्त् त्वत्कतो विझरतरमात्त्वय्युपपद्यते ॥ इत्युक्तः प्राञ्जलिर्वद्विरपिबद्वीर्थमाहितम् ॥ २६ ॥ तेनापूर्यत तान् देवांस्तत्तकायविभेदतः ॥ विपाट्य जठरं तेषां वीर्यं माहेश्वरं ततः ॥ २७॥ निष्कान्तं तप्तहेमाभं वितते शंकराश्रमे ॥ तस्मिन् सरो महजातं विमलं बहुयोजम् ॥ २८ ॥ प्रोत्फूछहेमकमलं नानाविहगनादितम् ॥ तछूत्वा तु ततो देवी हेमद्वममहाजलम् ॥ २९ ॥

करणजातमिहास्तु ममाचलत्रुतिल्वाप्तिफलाशयहेतुतः ॥ प्रशममेहि ममात्मजवत्सले!नमेाऽस्तु ते देवि! जगत्त्रयाश्रये १९

द्वितीयस्तम्भः ।

सोऽस्माकमपि पुत्रः स्याद्स्मन्नाम्ना च वर्तताम् ॥ अंवेड्वोकेषु विरूयातः सर्वेष्वपि वरानने ! ॥ ३४ ॥ इत्युक्तोवाच गिरिजा कथं मद्वात्रसंभवः ॥ संबैंरवयवैर्युक्तो भवतीभ्यः सुतो भवेत् ॥ ३५ ॥ ततस्तां छत्तिका ऊचुर्विधास्यामोऽस्य वै वयम् ॥ उत्तमान्युत्तमाङ्गानि यद्येवं तु भविष्यति ॥ ३६ ॥ उक्ता वै शैलजा प्राह भवत्वेवमनिन्दिताः ॥ ततस्ता हर्षसंपूर्णाः पद्मपत्रस्थितं पयः ॥ ३७॥ तस्यै द्दुस्तया चापि तत्पीतं कमशो जलम् ॥ पीते तु सलिले तसिंमस्ततस्तस्मिन् सरोवरे ॥ ३८॥ विपाट्य देव्याश्च ततो दक्षिणां कुक्षिमुद्गतः ॥ निश्चकामाऽद्रुतो बाऌ: सर्वलोकविभासकः ॥ ३९ ॥ प्रभाकरप्रभाकारः प्रकाशकनकप्रभः ॥ ग्रहीतनिर्मलोदयशक्तिज्ञूलः षडाननः ॥ ४० ॥

तत्र छत्वा जलकीडां तदब्जकतशेखरा ॥ उपविष्टा ततस्तस्य तीरे देवी सखीयुता ॥ ३० ॥ पातुकामा च तत्तोयं स्वादुनिर्मलपङ्कजम् ॥ अपश्यन् छत्तिकाः स्नाताः षडर्कचुतिसन्निभम् ॥ ३१ ॥ पद्मपत्रे तु तद्वारि ग्रहीत्वोपस्थिता ग्रहम् ॥ हर्षादुवाच पश्यामि पद्मपत्रे स्थितं पयः ॥ ३२ ॥ ततस्ता ऊचुरखिलं छत्तिका हिमशैलजम् ॥ ॥ छत्तिका ऊचु: ॥

दास्यामो यदि ते गर्भः संभूतो यो भविष्यति ॥ ३३ ॥

दीप्तो मारयितुं दैत्यान् कुत्सितान् कनकच्छविः ॥

एतस्मात्कारणाद्देवः कुमारश्चापि सोऽभवत् ॥ ४१ ॥

इति श्रीमत्स्यपुराणे सप्तपञ्चाशदधिकशततमोऽध्यायः॥१५७॥

भाषार्थः-वीरभद्रने कहा हे कमललोचने! मेरी स्नेह करनेवाली माताने भी मुझसे यही आज्ञा करी है, और कह गई है कि, किसी अन्य स्त्रीको भींतर मत जाने देना। यह सुनकर पार्वती देवी चिंतवन करने लगी कि, अहो जो वायु मुझसे कह आया था वह तो दैल था, स्त्री नहीं थी; मुझ क्रोधयुक्तने वीरमद्रको वधाही शाप दिया; विशेषकरके क्रोधसे भरेहुए मूर्ख बुरा कार्य करडालते हैं, क्रोधसे कीर्ति नष्ट हो जाती है, कोधसे स्थिर लक्ष्मीका नाश होजाता है, मैंने विनाही विचारेहुए पुत्रको शाप देदिया. विपरीतबुद्धिवालोंको सहजहीमें विपत्ति प्राप्त होजाती है. ऐसे चिंतवन करके वह पार्वती लज्जापूर्वक वीरभद्रसे कहनेलगी; हे वीर-भद्र ! मैं तेरी माला हूं, तू चित्तमें संदेह मत करे, मैं शिवजीकी प्यारी स्त्री हूं, हिमाचलकी पुत्री हूं; हे पुत्र ! मेरे शरीरकी कांतिकरके तू शंका मत करे, मुझको ब्रह्माजीने प्रसन्न होकर गौरवर्ण देदिया है. हे पुत्र ! उस देखके इत्तांतसे मैंने तुझको विना समझे हुए शाप देदिया है वह तो दूर नहीं होसकेगा; परंतु यह कह देती हूं कि तुम मनुष्यके प्रभावसे शापसे निवृत्त होकर शीवही आओगे. इसके पीछे वीरभद्र पूर्ण चंद्रमाके-समान कांतिवाळी अपनी माता पार्वतीको शिरसे प्रमाण करने लगा. वीरभद्र कहता है, हे शरणागतवत्सले ! देवतादैत्योंके प्रणाम करते हुए मुकुटोंकी मणियोंसे शोभित चरणारविंदवाळी! में तुझको प्रणाम करता हूं. हे सूर्यमंडलंकेसमान शोभित शिरवाली, पर्वतके समान कांतिवाली, सर्पाकार टेढी भृकुटियोंवाली! ऐसी जो आप हैं उनकेही मैं आश्रय हूं हे पार्वती ! प्रणाम करते हुएको जैसे तुम शीघही वर देती हो ऐसा दूसरा वर देनेवाळा तेरेसिवाय कौन है? और शिवजी भी तेरे विना जगत्में किसीकी इच्छा नहीं करते हैं. हे निर्मलयोगके द्वारा अपने शरीरको महादेवजीके शरीरमंडलके समान करनेवाली! और दैस्योंका नाश करने

#### तत्वनिणर्यप्रासाद-

वाली! तुझको सब देवता लोगभी शिरसे प्रणाम करते हैं. हे जननी ! तुम श्वेतकेश और बडेमुखवाले सिंहपर सवारीकरके अपनी निर्मलश-किसे जब असुरोंको मारती हो तब संसार तुमको चंडिका कहता है, तुम हीं शुंभनिशुंभको मारती और अक्तजनोंके मनोरथोंको सिद्ध करती हो. हे देवि! आकाशमें वायुके मार्गभें जलती हुई अग्निमें और पृथ्वीतलमें जो तेरा रूप है उसको मैं नमस्कार करता हूं, और ललितरंगोंवाले समुद्र, अग्नि और हजारों सर्प यह सब तेरे प्रभावसे मुझको भय नहीं देसके हैं, मैं आपके चरणोंके आश्रय होगया हूं, अब किसी फलकी इच्छा नहीं करता हूं. हे देवि ! मुझपर शांत होकर छपा करो, मैं आपको प्रणाम करता हूं. सूतजी कहते हैं जब वीरभद्रने इस प्रकारसे स्तुति करी तब प्रसन्न होकर पार्वतीजी अपने पति शिवजीके मंदिरमें प्रवेश करती भईं. फिर द्वारपर खडा हुआ वीरभद्र शिवजीके दर्शन करनेके-लिये आये हुए देवताओंको अपने २ घरोंको भेजता भया; यह कहने लगा, हे देवताओं ! अब दर्शन करनेका अवसर नहीं है, शिवजी पार्वती-केसंग रमण कर रहे हैं. ऐसे वचनोंको सुनकर देवता स्थानोंको चले-गये. जब हजार वर्ष व्यतीत होचुके तब देवता हीव्रताकरके शिव-जीके समाचार लेनेकेनिमित्त अग्निदेवताको भेजते भये. आग्न तोतेका रूप धारण करके स्थानके किसी छिद्रके द्वारा स्थानमें प्रवेश करके पार्वतीकेसंग रमण करते हुए महादेवजीको देखता भया. तब कुछेक क्रोध करके महादेवजी उस तोतेसे बोले कि, तेरा किया हुआ यह विघ्र है इस लिये यह विन्न तुझीमें प्राप्त होगा. ऐसा कहा हुआ आग्ने अंजली बांधकर महादेवजीके वीर्य्यको पीता भया। फिर उस वीर्यसे तृप्त हुआ आग्नि देवताओंको तृप्त करता भया उस समय वह शिव-जीका वीर्य उन देवताओंके उदरको फाडकर. बहार निक्लता भया, और शिवजीके आश्रमके समीप प्राप्त होता भया. वहाँ एक सरोवर बनगया. बडा, खच्छ और बहुत योजन विस्तृत, सुवर्णकीसी कांति-वाला, फूले हुए कमलोंसे शोभित उस सरोवरको सुनकर पार्वतीदेवी सखियोंसे युक्त हो उसके जलमें कीडा करती हुई तीरपर स्थित होगए,

और उस जलके पीनेकी भी इच्छा करी. उस समय स्नान करती हुई छत्तिकाभी छह सूर्योंके समान उस जलको देखती भई. तब पार्वती कमलके पत्तेपर स्थित हुए उस जलको ग्रहण करके आनंदसे बोली कि, कमलपत्रपर स्थित हुए इस जलको मैं देखती हूं. ऐसे पार्वतीके वचनको सुन कर हत्तिका पार्वतीसे बोली कि, हे शुभानने! इस जलसे जो तुह्वारे गर्भ रह जावे तो वह हमारे नामसे प्रसिद्ध हमाराही पुत्र संसारमें प्रसिद्ध होवे ऐसी प्रतिज्ञा करे तो, हम इस जलको देवें यह सुनकर पार्वतीजी बोली कि, मेरे अवयवोंसे युक्त हुआ बालक तुद्धारा पुत्र होवेगा? जब पार्वतीनें यह वचन कहा, तब क्वत्तिका बोली कि, हम इसके उत्तम २ अंगोंका विधान कर देवेंगी. यह बात सुनकर पार्वतीजीने कहा कि, अच्छा इसी प्रकार होजागया. तब कृत्तिका प्रसन्न होकर उस जलको पार्वतीके निमित्त देती भई. तब पार्वतीने भी वह जल पीलिया। इसके अनंतर उस जलका गर्भ पार्वतीकी दाहिनी कोखको फाडकर बाहर निकला. और उसमेंसे सब लोकोंको प्रकाशित करनेवाला अद्धुत बालक निकला, सूर्यके समान तेजस्वी, कंच-नके समान देदीप्य, शक्ति और जूलको प्रहण किये हुए, छ मुखवाला, वह अद्भुत बालक होता भया। सुवर्णकीसी कांतिवाला यह बालक दुष्ट दैत्योंको मारनेवाला होता भया. इस प्रकारसे खामी कार्तिककी उत्पति हुई है. इति श्रीमत्स्यपुराणभाषाटीकायां सप्तपञ्चाद्यादधिकद्दाततमोऽध्यायः॥१५७॥

पुनरपि मत्स्यपुराणे चतुर्नवत्यधिकशततमेऽध्याये यथा-महादेवस्य शापेन त्यक्त्वा देहं स्वयं तथा ॥ ऋषयश्च समुद्रूताश्च्युते शुके महात्मनः ॥ ६ ॥ देवानां मातरो दृष्ट्वा देवपत्न्यस्तथेव च ॥ स्कन्नं शुक्रं महाराज ! ब्रह्मणः परमेष्ठिनः ॥ ७ ॥ तज्जुहाव ततो ब्रह्मा ततो जाता हुताशनात् ॥ तत्तो जातो महातेजा भृगुश्च तपसां निधिः ॥ ८ ॥ भाषार्थः-प्रथम महादेवजीके शापसे सब ऋषि अपने २ शरीरको आपही त्याग कर खर्गलोकमें जाते भये, वहां ब्रह्माजीके वीर्यसे फिर ऋषि उत्पन्न हुए हैं. तब देवताओंकी माता, और देवताओंकी स्त्रियां, ब्रह्माजीके वीर्यको स्वलित हुआ जानकर ब्रह्माजीके समीपसे उस वीर्यको अग्निमें हवन करवा देती भई. जब ब्रह्माजीने वीर्यका हवन किया, तब अग्निमें स्वातेजवाले भृगुऋषि उत्पन्न हुए. मत्स्यपुराण अध्याय ॥ १९४॥

> तथा ब्रह्मवैवर्त्तपुराणेऽपि चतुर्थाऽध्याये ॥ रतिं दृष्ट्वा ब्रह्मणश्च रेतःपातो बभूव ह ॥ तत्र तस्थो महायोगी वस्त्रेणाच्छाद्य लज्जया ॥१३॥ बस्तं दग्ध्वा समुत्तस्थो ज्वलद्गिः सुरेश्वरः ॥ कोटितालप्रमाणश्च सशिखश्च समुज्ज्वलन् ॥ १४॥ रुष्णस्य कामवाणेन रेतःपातो बभूव ह ॥ जले तद्रेचनं चके लज्जया सुरसंसदि ॥ २३ ॥ सहस्रवत्सरान्ते तड्डिम्भरूपं बभूव ह ॥

ततो महान् विराट् जज्ञो विश्वोधाधार एव स: ॥२८॥ भाषार्थः-रतिको देखकर ब्रह्माजीका वीर्यपात होता भया, तब वो महायोगी ब्रह्मा लजाकरके वस्त्रकेसाथ आच्छादन करके खडा होता भया, तब वो वीर्य वस्त्रको जालकर जाज्वल्यमान, कोटिताल प्रमाण, शिखावाला, देदीप्यमान, अग्निदेवता उत्पन्न होता भया. — कामके बाणोंकरके देवसभामें कृष्णजीका वीर्यपात होता भया, तब लजाकरके कृष्णजी उस वीर्यको जलमें निकालते भये, वहां वो वीर्य हजार वर्ष व्यतीत हुए तब बालकरूप होता भया, तिस्से जगत् समूहको आधार-भूत महान् विराट् उत्पन्न होता भया. ब्रह्मवैवर्त्त पुराण अध्याय ॥ ८ ॥

इत्यादि प्रायः सर्व पुराणादिके लेखोंसे, ब्रह्मा, विष्णु, महांदेव, जो कि लोकोंने कल्पन किये हैं उन्होंमें ज्ञानदर्शन चारित्र नहीं सिद्ध होते हैं. किंतु, काम, क्रोध, ईर्षा, रागादि दोष सिद्ध होते हैं. और ऐसे रागी द्वेषी देव मुक्तिकेवास्ते नही होते हैं. यदुक्तं ॥ "ये स्त्रीशस्त्राक्षस्तृ-त्रादिरागाचङ्करुरुङ्गिताः ॥ निम्रहानुग्रहपरास्ते देवाः स्युर्न मुक्तये ॥ १ ॥ नाट्याद्वहाससंगीताद्युपप्ठवविसंस्थुलाः ॥ लंभयेयुः पदं शान्तं प्रसन्नान् प्रा-णिनः कथम् ॥ २ ॥ " इतिकलिकालसर्वज्ञश्रीमद्धेमचंद्रसूरिकृतयोगशास्त्रे-यद्यपि इन श्लोकोंका अर्थ जैनतत्वादर्श ग्रंथमें लिखा है तथापि भव्य जीवोंके उपकारार्थ लिखते हैं.

जिस देवकेपास स्त्री होवे, तथा तिसकी प्रतिमाकेपास स्त्री होवे, क्यों कि, जैसा पुरुष होता है, उसकी मूर्ति भी प्रायः वैसीही होती है. आज-काल सर्व चित्रोमें वैसाही देखनेमें आता है. सो मूर्तिद्वारा देवकामी स्वरूप प्रगट हो जाता है. तथा शस्त्र, धनुष्य, चक्र, त्रिशृलादि जिस-के पास होवे, तथा अक्षसूत्र जपमालादि आदि शब्दसे कमंडलु प्रमुख होवे, फेर कैसा वो देव है? रागद्वेषादि दूषणोंका जिनमें चिन्ह होवे ? क्योकि, स्त्रीकों जो पास रक्खेगा वो जरूर कामी और स्त्रीसें भोग करनेवाला होगा. इस्से अधिक रागी होनेका दूसरा कौनसा चिन्ह है ? इसी कामरागके वश होकर कुदेवोंने परस्त्री, स्वस्त्री, बेटी, माता, बहिन, और पुत्रकी वधू, प्रमुखसे अनेक कामक्रीडा कुचेष्टा करी है. और इसीका नाम लोकोंने भगवान्की लीला धारण किया है !!!

अब जो पुरुषमात्र हांकर परस्ती गमन करता है, उसको आज का-लके मताः लंबियोंमेंसे कोइभी अच्छा नहीं कहता तो, फेर परमेश्वर होकर जो परस्त्रीसे कामकुचेष्टा करे, उसके कुदेव होनेमें कोईभी बुद्धि-मान् शंका कर सक्ता है? नहीं. और जो अपनी स्त्रीसे काम सेवन करता है, और परस्त्रीका त्यागी है, उसकोंभी परस्त्रीका त्यागी धर्मी गृहस्थलोक कह सक्ते हैं, परंतु उसको मुनि वा ऋषि वा ईश्वर कभी नहीं कहे सकेंगे. क्योंकि, जो आपही कामाग्निके कुंडमें प्रज्वलित हो रहा है, तिसमें कभी ईश्वरता नहीं हो सक्ती; इस हेतुसे जो राग रूप चिन्ह करके संयुक्त है, सो देव नहीं हो सक्ता है. पुनः जो द्वेषके चिन्हकरके संयुक्त है, वोभी देव नहीं हो सक्ता है. देषके चिन्ह शसादिकोंका धारण करना, क्योंकि, जो शस्त्र, धनुष्य, चक्र, त्रिज्ञूल

#### तत्वनिर्णयप्रासाद-

प्रमुख रक्खेगा, उसने अवरुय किसी वैरीकों मारणा है; नही तो, रास्त्र रखनेसे क्या प्रयोजन है? जिसकों वैर विरोध लगा हुवा है, सो परमेश्वर नहीं हो सका है; जो ढाल वा खड़ रक्खेगा वह अवश्यमेव भयसंयुक्त होगा, और जो आपही भयसंयुक्त है तो, उसकी सेवा करनेवाले निर्भय कैसें हो सक्ते हैं? इस हेतुसे द्वेषसंयुक्तको परमेश्वर कौन बुद्धिमान कह सक्ता है ? परमेश्वर जो है, सो तो वीतराग है, सिवाय वीतरागके अन्य कोइ, रागी, द्वेषी, परमेश्वर कभी नहीं हो सक्ते हैं.

तथा जिसके हाथमें जपमाला है, सो असर्वज्ञताका चिन्ह है; जेकर सर्वज्ञ होता तो मालाके मणियोंके विनाभी जपकी संख्या कर सक्ता; और जो जपको करता है सोभी अपनेसे उच्चका करता है, तो, परमे-श्वरसे उच्च कोन है? जिसका वो जप करता है.

तथा जो शरीरको भस्म लगाता है, और धूणी तापता है, नंगा होके कुचेष्टा करता है, भांग, अफीम, धनूरा, मदिरा प्रमुख पीता है, तथा मांसादि अशुद्ध आहार करता है, वा, हस्ति, ऊंट, गर्दभ, बेल प्रमुखकी जो असवारी करता है, सोभी सुदेव नही हो सक्ता है; क्योंकि, जो शरीरको भस्म लगाता है, और धूणी तापता है, सो किसी वस्तुकी इच्छावाला है, सा जिसका अभीतक मनोरथ पूरा नहीं हुआ, सा पर-मेश्वर कैसे हो सक्ता है? और जो नशे, अमलकी चीजें, खाता पीता है, सो तो नशेके अमलमें आनंद और हर्ष ढुंढता है, और परमेश्वर तो सदा आनंद और सुखरूप है; परमेश्वरमें वो कौनसा आनंद नहीं था जो नशा पीनेसे उसकों मिलता है? और जो असवारी है सो परजीवोंको पीडाका कारण है, और परमेश्वर तो दयालु है, वो परजीवोंको पीडा कैसे देवे? और जो कमंडलु रखता है सो शुचि होनेके कारण रखता है, और परमेश्वर तो सदाही, पवित्र है उनको कमंडलुसे क्या काम हे?

तथा निग्रह, जो जिसके उपर क्रोध करे, तिसकों बध, बंधन, मारण, रोगी, शोकी, अतीष्टवियोगी, नरकपात, निर्धन, हीन, दीन, क्षीण करे; और अनुग्रह, जिसके ऊपर तुष्टमान होवे, तिसकों इंद्र, चक्रवर्ती, बल्ल-

#### द्वितीयस्तम्भः ।

देव, वासुदेव, महामंडलिक, मंडलिकादिकोंको राज्यादि पदवीका वर देवे; तथा सुंदर देवांगनासटश स्त्रीका संयोग, पुत्रपरिवारादिकोंका संयोग जो करे, ऐसा रागी, द्वेषी, देव मोक्षके तांइ कभी नहीं हो सक्ता है. सो तो भूत प्रेत पिशाचादिकोंकी तरह क्रीडाप्रिय देवता मात्र है. ऐसा देव अपने सेवकोंको मोक्ष कैसे दे सक्ता है? आपही यदि वो रागी द्वेषी कर्मपरतंत्र है तो, सेवकोंका क्या कार्य सार सक्ता है ?

तथा जो नाद, नाटक, हास्य, संगीत, इनके रसमें मय है, वादित्र, (बाजा) बजाता है, नृत्य करता है, औरांको नचाता है, हसता और कूदता है, विषयी रागोंको गाता है, संगीत बोछता है, स्त्रीके विरहसे विछाप क-रता है, इत्यादिक अनेक प्रकारकी मोहकर्मके वश संसारकी चेष्टा करता है, और स्वभाव जिसका अस्थिर हो रहा है, सोभी परमेश्वर नहीं कहा जाता है; यदि परमेश्वर आपही ऐसा है तो फेर वो परमेश्वर सेवकोंको शांतिपद केसे प्राप्त करा सक्ता है? यदि किसी पुरुषने एरंडव्रक्षको क-हपवृक्ष मानछिया तो, क्या वो कल्पवृक्ष हो सक्ता है? वा कल्पवृक्षका सारा काम दे सक्ता है?

अब भगवान्में अष्टगुण होते हैं सो लिखते हैं.

॥ मूलम् ॥ आर्यावृत्तम् ॥ क्षितिजलपवनहुताशनयजमानाकाशसोमसूर्याख्याः ॥ इत्येतेष्टें। भगवति वीतरागे गुणा मताः ॥ ३४ ॥ भाषार्थ-क्षिति १ जल २ पवन ३ अग्नि ४ यजमान ५ आकाश इ सोम ७ और मूर्य ८ ऐसे आठ गुण भगवान् वीतरागमें माने है. ॥३४॥ क्षितिरित्युच्यते क्षांतिर्जलं या च प्रसन्नता ॥ निःसंगता भवेद्वायुर्हुताशो योग उच्यते ॥ ३५ ॥ वजमानो भवेदात्मा तपोदानदयादिभिः ॥ अल्लेपकत्वादाकाशः संकाशः सोभिधीयते ॥ ३६ ॥ व्याख्या-क्षितिशब्दकरके क्षमा कहिए है, जल कहनेसे निर्मलता, और पवन कहनेसे निःसंगता-प्रतिबंधरहित, आग्न कहनेसे योग, अर्थात् जैसे अग्नि इंधनको भस्म करके जाज्वल्यमान रूपवाला होता है, तैसे भगवंत कर्मवनको दाहके निर्मल योगरूपको प्राप्त हुये हैं, इसवास्ते भ-गवान अर्हन्को योगरूप कहते हैं. यजमान अर्थात् यज्ञ करनेवाला आत्मा है, तपदानदयादिसें यज्ञ करता है- निर्लेप लेपरहित होनेसें आकाशसमान भगवंतको कहते हैं- ॥३५-३६॥

सौम्यमूर्त्तिरुचिश्चंद्रे। वीतरागः समीक्ष्यते ॥

ज्ञानप्रकाशकत्वेन आदित्यः सोऽभिधीयते ॥ ३७ ॥

व्याख्या—सौम्यमूर्ति मनोहर होनेसे भगवंत चंद्रवत् चंद्र वीतराग होनेसे देखते है, और ज्ञानप्रकाशकरने करके सो भगवंत अर्हतको आ-दित्य (सूर्य) कहिये है. ॥ ३७ ॥

पुण्यपापविनिर्मुको रागद्वेषविवर्जितः ॥

श्रीअर्हद्रयो नमस्कारः कर्त्तव्यः शिवमिच्छता ॥३८॥ व्या०-पुण्यपापकरके विनिर्मुक्त (रहित) है, और रागद्वेषकरके विव-जित है, ऐसे श्रीअर्हतको मुक्तिइच्छक पुरुषोंनें नमस्कार करणे योग्य है.॥ ३८॥

अकारेण भवेद्रिष्णू रेफे ब्रह्मा व्यवस्थितः ॥

हकारेण हरः प्रोक्तस्तस्यान्ते परमं पदम् ॥ ३९ ॥ व्या०-अब अर्हन् शब्दका स्वरूप कथन करते हैं. आदिमें जो अ-कार है, सो विष्णुका वाचक है, और रकारमें ब्रह्मा व्यवस्थित है, और हकार करके हर (महादेव) कथन करा है, और अंतमें नकार परमपदका वाचक है. ॥ ३९ ॥

अकार आदिधर्मस्य आदिमोक्षप्रदेशकः ॥

स्वरूपे परमं ज्ञानमकारस्तेन उच्यते ॥ ८० ॥ ब्या०-अकार करके आदिधर्म, और मोक्षका प्रदेशक है, तथा स्व-रूपविषे परम ज्ञान है, इसवास्ते अर्हन् शब्दकी आदिमें जो अकार है, तिसका यह अर्थ होनेसे अकार कहते हैं. ॥ ४० ॥

## रूपि द्रव्यस्वरूपं वा दृष्टा ज्ञानेन चक्षुषा ॥

दृष्टं लोकमलोकं वा रकारस्तेन उच्यते ॥ ४१ ॥ च्या०-रूपी द्रव्य, वा शब्दसे अरूपी द्रव्य, ज्ञाननेत्रकरके जिसने देखा है, तथा लोकालोक जिसने देखा है,इसवास्ते रकार कहते हैंगा४१॥

हता रागाश्च द्वेषाश्च हता मोहपरीषहाः ॥

हतानि येन कर्माणि हकारस्तेन उच्यते ॥ ४२ ॥ ज्या०-राग, द्वेष, अज्ञान, परीषह और अष्टकर्म हनन किये हैं, अर्थात् नष्ट किये हैं, इसवास्ते हकार कहते हैं. ॥ ४२ ॥

संतोषेणाभिसंपूर्णः प्रातिहार्याष्टकेन च ॥

ज्ञात्वा पुण्यं च पापं च नकारस्तेन उच्यते ॥ 83 ॥ व्या०-संतोषकरके जो सर्वतरेसें संपूर्ण है, और अष्ट प्रातिहार्य-करके संपूर्ण है, सो अष्ट प्रातिहार्य लिखते हैं-

"किंकिछि कुसुमबुहि देवष्मुणि चामरासणाइं च ॥

भावऌय भेरि छत्तं जयति जिणपाडिहेराई " १ ॥ व्या०-भगवंतके सहचारि होनेसें प्रातिहार्य कहे जाते हैं, अथवा इंद्रके आदेश करनेवाले देवताओंका जो कर्म उसकों प्रातिहार्य कहते हैं, वे आठही प्रातिहार्य देवताके करे जाणने.

किंकिछी०-अशोकवृक्ष-सो जहां श्रीभगवंत विचरे समवसरे, वहां महाविस्तीर्ण कुसुमसमूह लब्धश्रमरनिकर शीतलसच्छाय मनोहर विस्ती-र्ण शाखावाला भगवान्के देहमानसें बारां गुणा अशोकवृक्ष देवता करते है, तिसंके नीचे बैठके भगवान् देशना (धर्मीपदेश) देते हैं, ॥ ९ ॥

कुसुमबुट्टि-पुष्पवृष्टिः-जलस्थलके उत्पन्न हुये, श्वेत, रक्त, पीत, नील, इयाम, ऐसे पांच वर्णोंके विकस्वर सरस सुगंधमय फूलोंकी वर्षा समव-सरणकी पृथ्वीमें देवता करते हैं; जिसमें फूलोंके बींट नीचेपासे, और मुख ऊंचेपासे होते है, तथा वर्षा गोडेप्रमाण होती है; अर्थात् पुष्प-वृष्टिसें समवसरण भूभागमें जानुप्रमाण उंचा पुष्पसमृह होता है। २ ॥ देवष्भुणि-दिव्यध्वनिः-भगवान् जिस वखत अत्यंत मधुर स्वरकरके सरस अमृतरससमान समस्त लोकोंको प्रमोद देनेवाली वाणीकरके धर्म-देशना देते हैं. तिस वखत देवता तिस भगवंतके स्वरको अपनी ध्वनि-करके अखंड (पूर्ण) करते हैं. यद्यपि मधुरमें मधुर पदार्थसेंभी भग-वानूकी वाणीमें अधिक रस है, तथापि भव्य जीवके हितवास्ते भगवान् जो देशना देते हैं सो मालवकोश रागमें देते हैं; जिस वखत भगवान् मालवकोश रागकरके देशना आलापते हैं, तिस वखत भगवान्के दोनों तरफ रहे हुए देवता मनोहर वेणु वीणादिके शब्दकरके तिस भगवान्की वाणीको अधिकतर मनोज्ञ करते हैं. जैसें कोई सुखर करके गयन करता होवे, उसके पास वीणादिके शब्दकरके ध्वनि पूर्ण करें. ॥ ३ ॥

चामर-केलिस्तंभमें लगे हुए तंतु निकरके समान मनोहर दंडमें लगे हुए अनेक रत्नोंकी किरणोंकरके मानो इंद्रधनुष्यकाही विस्तार न होता होय? ऐसे रत्नोंकरके जडित सुवर्णदांडीसहित श्वेत चामर भगवान्के दोनोंपासे देवता करते हैं, तथा इंद्रभी करते हैं ॥ ४ ॥

आसणाइं च-आसनानि च-अनेक रत्नचूनीयांकरके विराजमान सुवर्णमय मेरुग्रंगकीतरह ऊंचा और अनेक कर्मरूप वैरिके समूहकों मानो डराते न होय? ऐसें साक्षात् सिंहरूपकरके शोभायमान ऐसा सुवर्णमय सिंहासन देवता करते हैं, तिसके ऊपर बैठके भगवान् देशना देते हैं. ॥ ५ ॥

भावल्लय-भामंडल-भगवंतके पीछे शरद्ऋतु संबंधि सूर्यकी किरणों कीतरह दुर्दर्श अत्यंत देदीप्यमान श्री वीतरागके मस्तकके पीछले भागमें भामंडलकीतरह भामंडल होता है. "भा" नाम कांति, तिसका मंडल अर्थात् मांडला सो भामंडल. विनाभामंडलके भगवान्के मुखसन्मुख अतिशय तेजोमयि होनेसें, कोइ देख नही सक्ता है. इस वास्ते, देवता भामं-डलकी रचना करते हैं. ॥ ६ ॥

भेरि-भेरी ढका दुंदुभिरिति यावत्-जिसने अपने भोंकार शब्दकरके विश्वका विवर भरा है ऐसी भेरी शब्दायमान करते हैं. मानो भेरीका शब्द तीन जगत्के लोकोंको ऐसें कहता न होय? कि "हे जनो! तुम प्रमादको छोडके श्री जिनेश्वर देवको सेवो, यह जिनेश्वर देव मुक्तिरूपी नगरीमें पहुंचानेको सार्थवाहतुल्य है," ऐसी दुंदुभि अर्थात् आकाशमें दिव्यानुभावकरके कोडोंही देववाजित्र बजते हैं. ॥ ७ ॥

छत्तं-तीन भवनमें परमेश्वरत्वके ज्ञापक, शरत्कालके चंद्रमा और मुचकुंदके समान उज्वल मुक्ताफलकी मालाकरके विराजमान, ऐसें तीन छत्र भगवान्के मस्तकोपरि छत्रातिछत्रप्रत्यें धारण करते हैं.

यह आठ प्रातिहार्य श्री जिनेश्वर भगवत्संबंधि जयवंते वत्तों !

अब स्तवनकर्त्ता पक्षपातलें रहित होके अंतका आर्यावृत्त कहते हैं.

भवबीजाङ्करजनना रागाद्याःक्षयमुपागता यस्य ॥

ब्रह्मा वा विष्णुर्वा हरो जिनो वा नमस्तरूमे ॥ ४४ ॥ इति श्रीमद्वेमचंद्रसूरिविरचितं श्रीमहादेवस्तोत्रम् ॥

व्या०-संसाररूप बीजके चार गतिरूप अंकुरके उत्पन्न करनेवाले राग, द्वेष, अज्ञानादि अठारह दूषण जिसके क्षयभावको प्राप्त हुए हैं, तिसका नाम त्रह्या हो, वा विष्णु हो, वा हर, (महादेव) हो, वा जिन हो, तिसके-तांइ नमस्कार हो ॥ ४४ ॥ इति श्रीम० श्रीमहादेव स्तोत्रम् ॥

इन पूर्वोक्त विशेषणोवाले ब्रह्मा, विष्णु, महादवकोंही जैनमतवाले अर्हन्, अरिहंत, अरुहंत, अरह, जिन, तिर्थंकर, इत्यादि नामोसें मानते हैं. क्योंकि, जैनमतमें अरिहंत है, सोही ब्रह्मा, विष्णु, महादेव है. "यदुक्तं श्रीमन्मानतुङ्गसूरिप्रवरेः---'

बुद्धरत्वमेव विबुधाचिंतबुद्धिबोधा-त्त्वं शंकरोऽसि भुवनत्रयशंकरत्वात् ॥ धातासि धीरशिवमार्गविधेर्विधाना-द्यक्तं त्वमेव भगवन् पुरुषोत्तमोऽसि ॥ २५ ॥ टीका ॥ अर्थान्तरकरणेनान्यदेवनाम्ना जिनं स्तुवन्नाह । बुद्धस्त्वमिति ॥ हे नाथ ! त्वमेव बुद्धः असि वर्त्तसे । असीति कियापदं । कः कर्त्ता । स्वं ।

कथंभूतरुखं । बुद्धः ज्ञाततत्त्वः । कस्मात् विबुधार्चितबुद्धिबोधात् । विबुधैः गणधरैदेंवैर्वा अर्चितः प्जितो बुद्धेः केवलज्ञानस्य बोधो वस्तुस्तोमपरि-च्छेदो यस्य स विबुधार्चितबुद्धिबोधस्तस्मात् विबुधार्चितबुद्धिबोधात् इति बहुवीहिः । पक्षे बुद्धः । सप्तानामन्यतमः सुगतः केवलज्ञानामविन ज्ञात-तत्त्वो नास्तीति भावः । हे नाथ ! त्वेमेव शंकरोऽसि । असीति क्रियापदं । कः कर्त्ता । त्वं । कथंभृतस्त्वं । शंकरः । कस्मात् । भुवनत्रयशंकरत्वात् । भु-वनत्रयस्य जगत्रीतयस्य शंकरत्वात् सुखकारित्वात् । भुवनानां त्रयं भुव-नत्रयं इति तत्पुरुषः । भुवनत्रयस्य शं सुखं करोतीति भुवनत्रयशंकरस्तस्य भावस्तत्त्वं तस्मात् भुवनत्रयशंकरत्वात् । इति तत्पुरुषः । पक्षे शंकरो म-हादेवः स तु कपाली नम्नो भैरवः संहारकः तेन यथार्थनामा शंकरो ना-स्तीति भावः । हे धीर ! धियं बुद्धिं राति ददातीति धीरस्तस्य संबोधनं हे धीर ! धाता त्वं असि । कस्मात् । निष्पादनात् । कस्य शिवमार्गविधेः । शिवस्य मोक्षस्य मार्गः पंथा । तस्य विधिः रत्नत्रयरूपयोगस्तस्वेति तत्पुरुषः । एतावता मोक्षमार्गविधेर्विधानात् त्वमेव धातासीत्यर्थः संपन्नः । पक्षे धाता ब्रह्मा स तु जडो वेदोपदेशान्नरकपथमुदर्जीघटत्तेन शिवमार्ग-विधेर्विधायको नास्तीति भावः । हे भगवन् ! त्वमेव व्यक्तं स्पष्टं पुरुषो-त्तमः असि । पुरुषेषु उत्तमः पुरुषोत्तम इति तत्पुरुषः । पक्षे पुरुषोत्तम छष्णः । स तु सर्वत्र कपटप्रकटनात् यथार्थां पुरुषोत्तमतां न धत्ते इति भावः ॥ २५ ॥

भावार्थः-यह है कि, ह नाथ ! विबुधों, वा गणधरों, वा देवोंकरके पूजित केवलज्ञानके वोध वस्तु स्तोमके प्रगट करनेवाला होनेसें, तूंही बुद्ध है. पक्षमें सातों बुद्धोंमें अन्यतम सुगत केवलज्ञानके अभाव-करके ज्ञाततत्त्व नही है. हे नाथ ! तीन भुवनकों, शं (सुख) करनेसे तूं शंकर है. पक्षमें शंकर, महादेव, सो तो, कपाली, नम्न, भैरव संहारक होनेकरके यथार्थनामा शंकर नहीं है. हे धीर ! ज्ञानदर्शनचारित्ररूप मोक्षमार्गके विधिकों करनेसे तूंही धाता है. पक्षमें धाता, ब्रह्मा, सो तो, जड है. वेदोपदेश (हिंसकशास्त्रोपदेश) सें नरकपथकों प्रगट करता भया, तिसकरके शिवमार्गके विधिको करनेवाला नही है. हे भगवन् ! द्वितीयस्तम्भः ।

तूं ही व्यक्त (प्रगट) पुरुषोंमें उत्तम है, पक्षमें पुरुषोत्तम, ऋष्ण, सो तो, सर्वत्र कपटवशसें यथार्थ पुरुषोत्तम नही है ॥ २५॥

और अज्ञ लोकोनें, जो ब्रह्मा, विष्णु, महादेवके नामोंको कलंकित करे है, और तिनके असभ्यतारूप चरित लिखे हैं, वे देव यथार्थ ब्रह्मा विष्णु, महादेव नहीं माने जाते हैं. क्योंकि उन देवोंका चरित, और स्वरूप, जो परमतवालोंने लिखा है, तिस चरित खरूपसेही सिद्ध होता है कि वे यथार्थ ब्रह्मा, विष्णु, महादेव नहीं थे.

तथाचाह भर्तृहरिः-॥

## शंभुस्वयंभुहरयो हरिणेक्षणानां येनाकियंत सततं ग्रहकुंभदासाः ॥ बाचामगोचरचरित्रपवित्रिताय\*

तरुमे नमो भगवते मकरध्वजाय+ ॥ ४८ ॥

भावार्थः-जिस कामदेवने, शंभु ( महादेव ), स्वयंभु (ब्रह्मा ), और हरि (विष्णु), इन्होंकों, हरिणसमान, ईक्षण (नेत्र) है जिनोंके, ऐसी स्त्रियोंके निरंतर घरके कुंभदास, अर्थात् पानी भरनेवाले करे हैं [ दूस-री परतमें, ' यहकर्मदासाः' ऐसा पाठ हैंं. उसका अर्थ घरके काम करने-वाले दास, अर्थात् नौकर ] वचनके अगोचर चरित्र उन्होंकरके पवित्र, ऐसा जो भगवान् मकरध्वज ( कामदेव ) तिसकेतांइ नमस्कार हो. तथा भोजराजाकी सभाके मुख्य पंडित धनपालजी कहते हैं.

दिग्वासा यदि तत्किमस्य धनुषा तच्चेत्कृतं अस्मना अस्माथास्य किमङ्गना यदि च सा कामं प्रति द्वेष्टि किम् ॥ इत्यन्योन्यविरुद्धचेष्टितमहो परयत्निजस्वामिनो भ्रुङ्गी सान्द्रसिरावनद्वपरुषं धत्तेस्थिशेषं वपुः ॥ १ ॥

\* प्रत्यंतरे 'वाचामगोचरचरित्रविचित्रिताय'-अर्थः-नाणीयोंके अगोचर अर्थात् वचनोंसें न कहे जावें ऐसे विचित्र, अद्भुत, आश्चर्यकारी, चरित्र है जिसके, ऐसा जो कामदेव भगवान् तिसकेतांइ ननस्कार हो.
 + प्रत्यंतरे 'कुसुमायुधाय' यह कामदेवकाही पर्यायनाम है.

भावार्थः-एकदा अवसरमें भोजराजा शिवालयके द्वारमें आती दुर्बल भृंगीगणकी मूर्ति देखके,पंडित श्रीधनपाळजीकों पूछते भए कि,"हे पंडित ! यह भूंगीगण अति दुईल किस कारणसें है?" तब श्रीपंडित धनपालजीने कहा, "हे राजन् ! यह भूंगीगण, अपने स्वामी शंकरका असमंजस स्वरूप देखके चिंताकरके दुर्बेळ हो गया है;" सोही दिखाते है. भूंगीगण यह चिंता करता है कि, यदि महादेव, दिगंबर (दिशारूप वस्त्रका धारी) है, तो फेर इनकों धनुष काहेकों रखना चाहिये? क्योंकि, दिगंबर, निः-किंचन, होके धनुष रखना यह परस्पर विरुद्ध है.॥ ९ ॥ यदि, धनु-षही रखना था, तो फेर शरीरको अरुम लगानेसें क्या लाभ है ? क्योंकि, धनुषधारी होना यह योद्धे और अहेडी शकारीयोंका काम है, और भस्म शरीरको लगाना यह संतोंका काम है, जिसका फिलीकेमी साथ वैर विरोध नही है। यह दूसरा विरोध. ॥ २ ॥ अथ जेकर अस्मही शरीरके लगाये संत बंने, तो फेर स्त्रीकों संग काहेकों रखनी चाहिये ? ॥ २ ॥ जेकर स्त्रीही संग रखनी थी, तो फेर कामके ऊपर द्वेष करके उसकों भस्म क्यों करना था? ॥ ४ ॥ ऐसें परस्पर अपने स्वामीके विरुद्ध लक्षण देखके मूंगीगण दुर्बल हो गया है.

॥ अकलंकदेवोप्याह ॥

ईशः किं छिन्नलिङ्गो यदि विगतभयः शूलपाणिः कथं स्या-न्नाथः किं भैक्ष्यचारी यतिरिति च कथं सांगनः साव्मजश्च॥ आर्द्राजः किंत्वजन्मा सकलविदिति किं वेत्ति नात्मान्तरायं संक्षेपात्सम्यगुक्तं पशुपतिमपशुः कोत्र धीमानुपास्ते ॥ १॥

भावार्थः-जे कर शंकर, आप ईश्वर सर्व वस्तुका कर्त्ता, हत्ती है तो, ऋषिके शापसें उसका लिंग किस वास्ते टूट गया? और ईश्वर होके ऋषिके आगे नय्न होके काहेकों नाचा? और जेकर ईश्वर भयरहित है तो, जूलपाणि क्यों है? जे कर त्रिभुवननाथ है तो, क्यों भीख मांग-के खाता है? जे कर यति है तो, किसतरें स्त्रीसहित और पुत्रसहित है? जे कर आर्द्रा नक्षत्रसें जन्म लिया तो, अजन्मा (जन्मरहित) किसतरह हुआ ? जेकर सर्वज्ञ है तो, आत्माकी अंतराय क्यों नही देखता ? अर्थात् घरघरमें भीख मांगता है, तब किसी घरसें भीख मिलती है, और किसी घरसें नही मिलती है; जिस घरसें भीख नही मिलती है, तिस घरमें भीख मांगनेको क्यों जाता है ? यह संक्षेपसें सम्यक् प्रका-रसें कथन करा है. ऐसे पशुपति (महादेव) की, अपशु अर्थात् बुडिमान् मनुष्य कौन सेवा कर सक्ता है ? ॥ ? ॥ इस हेतुसें, जो कल्पित ब्रह्मा, विष्णु, महादेव हैं, वे जैनमतवालोंके उपास्य नही है. और जो यथार्थ ब्रह्मा, विष्णु, महादेव है, वे जैनोंके उपास्य है.

> "इति श्रीविजयानन्दसूरिकते तत्वनिर्णयप्रासादे किंचिदे-वस्वरूपवर्णनो नाम द्वितीयः स्तम्भः ॥ २ ॥"

# अथ तृतीय्स्तम्भप्रारम्भः

द्वितीयस्तंभमें यथार्थं ब्रह्मा विष्णु, महादेवका किंचिन्मात्र स्वरूप लिखा. अथ तृतीयस्तंभमें तिन यथार्थ ब्रह्मा, विष्णु, महादेवमें जे जे अयोग्य बातें हैं, तिनके व्यवच्छेदरूप श्रीमन्महावीरस्वामी स्तोत्र लिखते हैं.

इहां निश्चय विषमदुःषमअररूप रात्रितिमिरंके दूर करनेकों सूर्यसमानने, और पृथिवीतलमें अवतार लेके अमृतसमान धर्मदेशनाके विस्तारसें परमा-हेत हुआ श्री कुमारपाल भूपालसें प्रवर्त्तित कराई अभयदान जिसका नाम ऐसी संजीविनी औषधिकरके जीवित करे नाना जीवोंने दीनी आशीर्वादरूप महात्म्यकल्प अर्थात् पंचम अरेपर्यंततांइ स्थिर रह-नेहारा स्थिर करा है विशद (निर्मल) यशःशरीरकरके जिन्होंनें, और चातुरविद्यके निर्माण करनेमें एक ब्रह्मारूप श्रीहेमचंद्रसूरिने, जगत्में प्रसिद्ध श्रीसिद्धसेनदिवाकरविरचित वत्तीस बत्तीसियोंके अनुसारि श्री-वर्छमानजिनकी स्तुतिरूप, अयोग्यव्यवच्छेद और अन्य योग्यव्यव- च्छेद नाम कियां दो बत्तीसियां पंडितजनोंके मनके तत्वबोध हेतुभूत रचीयां है. तिनमेंसें, प्रथम द्वात्रिंशिका सुगमार्थरूप है, इसवास्ते इसकी व्याख्या नही करते हैं, ऐसें श्रीमछिखेणमूरि कहते हैं. परंतु इस कालके हमारे सरीखे मंदबुद्धियोंकों तो, प्रथम द्वात्रिंशिकाका अर्थ जानना बहुतही कठिन हो रहा है; तथापि, शिष्यजनोंकी प्रार्थनासें, और श्रीहेमचंद्रसूरिजीकी भक्तिके मिससें किंचिन्मात्र अर्थ लिखते हैं.

अगम्यमध्यात्मविदामवाच्यं वचस्विनामक्षवतां परोक्षम्

श्रीवर्द्धमानाभिधमात्मरूपमहं स्तुतेर्गोचरमानयामि ॥ ९॥

व्याख्याः--( अहं ) मैं हेमचंद्रसूरि ( श्रीवर्द्धमानाभिधम् ) श्रीवर्द्धमान नाम भगवंतकों (स्तुतेः) स्तुतिका (गोचरम्) विषय (आनयामि) करता हूं. कैसा है श्रीवर्द्धमान भगवंत ( अध्यात्मविदाम् ) अध्यात्मवे-त्तायोंके (अगम्यम्) अगम्य है, अर्थात् अध्यात्मज्ञानीमी जिसका संपूर्ण स्वरूप नही जान सक्ते हैं. जे आत्माका, मनका और देहका, यथार्थ स्वरूप जानते हैं, तिनकों अध्यात्मवित् कहते हैं. तिनेंकिभी ज्ञानकरके श्रीवर्द्धमान भगवंतका स्वरूप अगम्य है. तथा (वचस्वि-नाम् ) वचस्वी पंडितकों कहते हैं, मनःपर्यायज्ञानी, अवधिज्ञानी, पूर्व-धर, गणधरादि सर्वं शास्त्रोंका वेत्ता. ऐसें सट्बुद्धिमान् सर्व पापोंसें दूर वर्त्तनेवाले ऐसें पंडितोंके वचनों करके श्रीवर्द्धमान भगवंतका स्वरूप (अवाच्यम्) अवाच्य है, अर्थात् ऐसें पंडितभी जिनका संपूर्ण स्वरूप नही कह सक्ते हैं. क्योंकि, श्रीवर्द्धमान भगवंत अनंतस्वरूप गुणवान् है; और छन्नस्थके तो ज्ञानमेंही वे सर्वगुण नही आ सक्ते हैं तो, तिन सर्वका स्वरूप कथन करना तो दूरही रहा. तथा ( अक्षवताम् ) नेत्रों-वालोंके (परीक्षम्) परीक्ष है, यद्यपि संप्रति कालके नेत्रोंवालोंके तो भगवंतका खरूप देखना परोक्षही है, परंतु भगवंतके जीवनमोक्षके समयमें भी नेत्रोंवालोंकेमी श्रीभगवंतका स्वरूप परोक्षही था. क्योंकि. समवसरणमेंभी बिराजमान भगवंतका अनंत गुणात्मक खरूप, नेत्रों-वाले नही देख सक्ते थे. तथा कैसे है श्रीवर्द्धमानाभिध भगवंत (आ रमरूपम्) आत्मरूप हैः आत्मा शब्दका अर्थ ऐसा है कि, अतति

सततं निरंतर अवगच्छाते जानता है: अत 'सात्यतगमने' इस वचनसें, अत घातुकों गत्यर्थ होनेसें, और गत्यर्थ सर्व घातुयोंकों ज्ञानार्थत्व होनेसें, तब तो, अनवरत निरंतर जो जानें ऐसें निपातसें, आत्मा, जीव, उप-योग, लक्षण होनेसें, आत्मा सिद्ध होता है, और सिद्ध मोक्षावस्था संसारी अवस्था दोनोंमेभी, उपयोगके भाव होनेकरके निरंतर अवबोधके होनेसें, जेकर निरंतर अवबोध न होवे, तब तो अजीवत्वका प्रसंग होवेगा; और अजीवको फेर जीव होनिके अभावसें, जेकर, अजीवभी जीव हो जावे, तब तो, आकाशादिकोंकोभी जीवत्व होनेका प्रसंग होवेगा. तब तो, जीवादि व्यवस्थाकाही भंग होवेगा, इसवास्ते, निरंतर अवबो-धरूप होनेसें, आत्मा कहते हैं. अथवा, अतति सततं निरंतरं गच्छति प्राप्त होता है, अपनी ज्ञानादिपर्यायांकों जो, सो आत्मा है.

पूर्वपक्षः-ऐसें तो आकाशादिकोंकों भी, आत्मशब्दके व्यपदेशका प्रसंग होवेगा. क्योंकि, वेभी अपनी अपनी पर्यायांकों प्राप्त होते हैं; अन्यथा अपरिणामी होनेकरके, अवस्तुत्वका प्रसंग होवेगा.

उत्तरपक्षः-जैसें तुम कहते हो, तैसें नही है. क्योंकि, दो प्रकारके शब्द होते हैं. व्युत्पत्तिमात्रनिमित्तरूप, और प्रवृत्तिनिमित्तरूप; तिसमें यह तो व्युत्पत्तिमात्रनिमित्तरूप, और प्रवृत्तिनिमित्तरूप; तिसमें यह तो व्युत्पत्तिमात्रही है, और प्रवृत्तिनिमित्तर्स तो जीवही आत्मा है. न आकाशादि. अथवा, संसारी अपेक्षा नानागतियोंमें निरं-तर गमन करनेसें, और मुक्तात्माकी अपेक्षाभूततज्ज्ञावसें आत्मा कहते हैं. यह आत्मा शब्दका अर्थ है. सो आत्मा, तीन प्रकारका है वा-ह्यात्मा १, अंतरात्मा २, परमात्मा ३. तिनमें जो परमात्मा है, तिसका स्वरूप ऐसा है, जो शुद्धात्मस्वभावके प्रतिबंधक कर्म शत्रुयोंकों हणके निरूपमोत्तम केवलज्ञानादि स्वसंपद पाकरके, करतलामलकवत् समस्त वस्तुके सम्हूकों विशेष जानते और देखेते हैं; और परमानदसंपन्न होते हैं; वे तरमें चौदमें गुणस्थानवर्त्ती जीव, और सिद्धात्मा, शुद्धस्वरूपमें रहनेसें, परमात्मा कहे जाते हैं. ऐसा परमात्माखरूप है, जिसका ॥ १ ॥ इस काव्यका भावार्थ यह है कि, सपाद लक्ष पंचांगव्याकरणादि साढेतीन कोटि क्लोकोंके कर्त्ता, श्रीहेमचंद्राचार्य, अपने आपकों श्रीवर्द्ध-

#### तत्वनिर्णयप्रासाद-

मान भगवंतकी संपूर्ण स्तुति करनेकी सामर्थ्य न देखते हुए, अपने आपकों कहते हैं कि, जो वर्द्धमान भगवंत परमात्मरूप है, जो अध्यात्म ज्ञानियोंके अगम्य है, जो वचस्वियोंके अवाच्य है, और जो नेन्नवालोंके परीक्ष है, तिनकों मैं स्तुतिका विषय करता हूं, यह बडाही मेरा साहस है. तब मानूं श्री वर्द्धमान भगवंत साक्षात्ही श्री हेमचंद्राचार्यकों कहते हैं कि, "हे हेमचंद्र! जेकर तूं मेरी स्तुति करनेकों शक्तिमान् नही है तो, तूं किसवास्ते मेरी स्तुति करनेकों उद्यम करता है ?" तब श्री हेमचंद्राचार्य भगवतको मानूं साक्षात्ही कहते हैं.

स्तुतावशक्तिस्तव योगिनां न किं गुणानुरागस्तु ममापि निश्चलः इदं विनिश्चित्य तव स्तवं वदन्न बालिशोण्येष जनोऽपराध्यति२

व्याख्या-"हे भगवन् ! (तब) तेरी (स्तुतौ) स्तुति करनेमें (किम्) क्या (योगिनाम् ) योगियोंकों (अशक्तिः) असमर्थता (न) नही है ? अपितु है, अर्थात् हे भगवन् ! तेरी स्तुति करनेकी योगियोंमेंभी शक्ति नही है, परंतु तिनोंनेभी तेरी स्तुति करि है." तब मानूं भगवान् फेर साक्षात् श्री हेमचंद्रजीकों कहते है किं, "हे हेमचंद्र ! योगियोंकों मेरे गुणोंमें अनुराग है, इस वास्ते तिनोंने मेरी स्तुति करी है. जो गुण रागी करेगा सो समीची नही करेगा' तब श्रीहेमचंद्रजी कहते हैं (गुणानुरागस्तु ममापि निश्चलः) "गुणानुराग तो मेरा भी निश्चल है; अर्थात् हे भगवन ! तेरे गुणोंका राग तो मेरेभी अति टढ है. (इदम्) यही वार्चा (विनिश्चित्य) अपने मनमें चिंतन करके अर्थात् निश्चय करंके (तव स्तवं वदन्) तेरी स्तुति कहता हुआ (वालिशः अपि) मूर्ख भी (एष जनः) यह हेमचंद्र (नअपराध्यति) अपराधका मागी नही होता है.

अथ स्तुतिकार अपनी निरभिमानता और पूर्वाचार्योंकी बहुमानता सूचन करते हैं.

क सिद्धसेनस्तुतयो महार्था अशिक्षिताळापकळा क चैषा ॥ तथापि यूथाधिपतेः पथस्थः स्खलद्वतिस्तस्य शिशुर्न शोच्यः॥शा व्याख्या-हे भगवन्! (क) कहां तो ( महार्थाः ) अति महा अर्थ संयुक्त ( सिद्धसेनस्तुतयः ) सिद्धसेनदिवाकरकी करी हुई स्तुतियां, और (क) कहां ( एषा ) यह ( अशिक्षितालापकला ) नही सीखा है अब तक पूरा पूरा बोलनाभी जिसने, तिसके कहनेकी स्तुतिरूप कला, अर्थात् कहा श्रीसिद्धसेनदिवाकरराचित महा अर्थवालिया बत्तीस वत्ती-सियां, और कहां जेरे आशिक्षित आलापकी यह स्तुतिरूप कला; ( तथापि ) तोभी, ( यूथाधिपतेः ) हाथियोंके यूथाधिपके ( पथस्थः ) पथ मार्गमें रहा हुआ ( स्खलद्वतिः ) स्खलित गतिभी, अर्थात् पथसें इघर उधर गति स्खलायमान् भी ( तस्य ) तिस यूथाधिपका ( शिद्युः ) बालक कलभ ( न शोच्यः ) शोचनीय नही है. ऐसेंही श्री सिद्धसेनदिवाकर गच्छा-धिप है, और मैं तिनका ( बालक ) बच्चा हूं. जिस रस्तेपर वे चले हैं, मैंभी तिसही रस्तेमें रहा हुआ, अर्थात् तिनकी तरहही स्तुति करता हुआ, जेकर स्खलायमानभी होजावुं, तोभी शोचनीय नही हूं.

अथाग्ने श्रीहेमचंद्रसूरि अयोग व्यवच्छेदरूप भगवंतकी स्तुति रचते हैं. जिनेंद्र यानेव विबाधसे स्म दुरंतदोषान् विविधैरुपायेः ॥ त एव चित्रं त्वद्सूययेव कृताः कृतार्थाः परतीर्थनाथैः ॥ १ ॥

व्याख्या-हे जिनेंद्र ! (यानेव) जिनही (दुरंतदोषान्) दुरंतदूषणाकों (विविधेः) विविध प्रकारके (उपायैः) उपायोंकरके (विवाधसे) तुम बाधित करते हुए हैं, अर्थात् जिन दुरंतदूषण राग, द्वेष, मोहादिकोंको नाना प्रकारके संयम, तप, ज्ञान, ध्यान, साम्यसमाधि, योग, लीनतादि उपायोंकरके दुर करे हैं; (चित्रम्) मुझकों बडाही आश्चर्य है कि, (त एव) वेही दुरंतदूषण (परतीर्थनायैः) परतीर्थनायोंने (त्वदसूययेव) तेरी असूया करकेही ( छतार्थाः) क्रतार्थ ( क्रताः) करे हैं, अर्थात् अच्छे जानके स्वीकार करे हैं; सोही दिखाते हैं.

हे भगवन् ! प्रथम रागकों तैने दूर करा, तिस रागकोंही परतीर्थनाथों-ने स्वीकार करा है. क्योंकि, रागका प्रायः मूळ कारण स्त्री है, सो तो, तीनोंही देवने अंगीकार करी है. ब्रह्माजीने साबित्री, शंकरने पार्वती,

और विष्णुने लक्ष्मी. और पुत्र पुत्रीयां साम्राज्य परिग्रहादिकी ममताभी सर्व देवोंके तिनके शास्त्रोंके कथनानुसारही सिद्ध है. और अप्रीतिल-क्षणद्वेषमी पूर्वोक्त देवोंमें सिद्ध है। क्योंकि, जो शस्त्र रखेगा सो यातो वैरीके भयसें अपनी रक्षाकेवास्ते रखेगा, यातो अपने वैरियोंको मारने वास्ते रखेगा; शंकर धनुष, बाण, त्रिजूलादि; और विष्णु चक्र, धनुष, बाण, गदादि; और ब्रह्मादि तीनों देवोंने अनेक पुरुषोंकों शाप दिये महाभारतादि ग्रंथोंमें प्रसिद्ध है; और शंकर विष्णुने अनेक जनोंके साथ युद्ध करे है; इत्यादी अनेक हेतुयोंसें, तीनो देव, देषी सिद्ध होते हैं. और मोह, अज्ञानभी, तीनो देवादिक परतीर्थनाथोंने स्विकार करा है. क्योंकि, जपमाला रखनेसें अज्ञानी सिद्ध होते है, जपमाला जपकी गिणती वास्ते रखते हैं, जपमाळाविना जपकी गिणती (संख्या) न जानने-सें, अज्ञानिपणा सिद्ध हैं. और महाभारत, रामायण, शिवपुराणादि ग्रंथोंके कथनसें, तीनो देव, अस्मदादिकोंकी तरह अज्ञानी सिद्ध होते हैं. जैसें, शिवके लिंगका अंत ब्रह्मा विष्णुकों न मिला, इत्यादि अनेक उदाहरण है. तिससें, तीनो देव अज्ञानी सिद्ध होते हैं. तथा हास्य, रति, अरति, भय, जुगुप्सा, शोक, काम, मिथ्यात्व, निद्रा, अविरति, पांच विद्यादि दूषणभी, तीनो देवादिकोंमें तिनके कथन करे शास्त्रोंसेंही सिद्ध होते हैं.

इस वास्ते मानूं हे जिनेंद्र ! तीनो देवोंने तेरी ईर्षा करकेही पूर्वोक्त दूषण अंगीकार करे हैं. यह प्रायः जगत्में प्रसिद्धही है कि, जो निर्द्धन धनाट्यका स्पर्धा, जब धनाट्यकी बराबरी नही करसक्ता है, तब धनाट्य-की ईषासें विपरीत चलना अंगीकार करता है. तैसेंही, परतीर्थनाथोंने हे भगवन् ! तेरेकों सर्व दूषणोंसें रहित देखके तेरी इर्षासेंही मानूं सर्व दूषण छतार्थ करे हैं, यह मेरेकों वडाही आश्चर्य है. ॥ ४ ॥ अथ स्तुतिकार भगवंतमें असत् उपदेशकपणे काव्य वछेद करते हैं. यथास्थितं वस्तु दिशन्नधीश न तादृशं कौशलमाश्रितोऽसि ॥ तुरंगराृंगाण्युपपाद्यद्वधो नमः परेभ्यो नवपण्डितेभ्यः ॥५॥ व्याख्या-हे अधीश ! हे जिनेंद्र ! तं (यथास्थितं) यथास्तित (वस्तु) व-

#### तृतीयस्तम्भः ।

तुस्का स्वरूप ( दिशन् ) कथन करता हूआ ( तादृशं ) तैसी ( कौशलं ) को-शलता-चातुर्यताकों ( न ) नही ( आश्रितोसि ) आश्रित-प्राप्त हूआ है, जैसी चातुर्यताकों असद्रूप पदार्थकों, सद्रूप कथन करते हूए परवादी प्राप्त हूए हैं, अर्थात् जीव १, अर्जीव २, पुण्य ३, पाप ४, आस्रव ५, संवर ६, निर्ज्जरा ७, बंध ८, और मोक्ष ९, यह नव पदार्थ है. तिनमें जो जीव है, सो ज्ञानादि धर्मोंसिं कथंचित् भिन्नाभिन्न रूप है, शुभाशुभ कर्मोंका कर्त्ता है, अपने करे कर्मोंका फल अपने अपने निमित्तों द्वारा मोक्ता है, नरक, तिर्यंच, मनुष्य, देव रूप चार गतिमें अपने कर्मोंके उदयसें अमण करता है, सम्यग् दर्शन, ज्ञान, चारित्र रूप साधनोंसें निर्वाण पदकों प्राप्त होता है, चैतन्य अर्थात् उपयोगही जिसका लक्षण है, अपने कर्मजन्य शरीर प्रमाण व्यापक है, द्वव्यार्थिक नयके मतसें नित्य है, पर्यायार्थिक नयके मतसें अनित्य हैं, द्वव्यार्थिक वाहसें अनादि अनंत है, पर्यायार्थि सादि सांत है, और कर्मोंके साथ प्र-वाहसें अनादि संयोग संबंधवाला है, इत्यादि विशेषणोंवाला जीव है.॥ १॥

चैतन्यरहित, अज्ञानादि धर्मवाला, रूप, रस गंध, स्पर्शादिकसें भिन्ना-भिन्न, नरामरादि भवांतरमें न जानेवाला, ज्ञानावरणादि कर्मोंका अ-कर्त्ता, तिनोंके फलका अभोक्ता, जड स्वरूप, इत्यादि विशेषणोंवाला रूपी, अरूपी, दो प्रकारका अजीव है. तिनमें परमाणुसें लेके जो वस्तु वर्ण गंध रस स्पर्श संस्थानवाला दृश्य है, वा अदृश्य है, सो सर्व रूपी अजीव है. तथा धर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय, और काल, ये चारों अरूपी अजीव है. तथा धर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय, और काल, ये चारों अरूपी अजीव है. धर्भास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय यह दोनों लोक-मात्र व्यापक है, क्षेत्रसें धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय यह दोनों लोक-मात्र व्यापक है, आकाशास्तिकाय, लोकालोक व्यापक है, कालसें तीनों ही द्रव्य अनादि अनंत है, और भावसें वर्ण गंध रस स्पर्शरहित, और गुणसें धर्मास्तिकाय चलनेमें सहायक है, और अधर्मास्तिकाय स्थितिमें सहायक है, और आकाशास्तिकाय सर्व द्रव्योंका भाजन विकाश देनेमें सहायक है. काल, द्रव्यसें एक वा अनंत है, क्षेत्रसें अढाइ द्वीप प्रमाण व्यावहारिक काल है, कालसें अनादि अनंत है, भावसें वर्ण गंध रस सर्श रहित, गुणसें नव पुराणादि करनेका हेतु है. और रूपी अजीव पुद्रल रूप द्रव्यसें पुद्रल द्रव्य अनंत है, क्षेत्रसें लोकप्रमाण है, कालसें अनादि अनंत है, भावसें वर्ण गंध रस स्पर्श वाला है. मिलना और विच्छड जाना यह इसका गुण है; इन पूर्वीक्त पांचों द्रव्योंका नाम अजीव है. २.

तथा पुण्य जो है, सो शुभ कमोंके पुद्रल रूप है, जिनके संबंधसें जीव सांसारिक मुख भोगता है. ३. इससें जो विपरीत है सो पाप है. 8. मिथ्या त्व (9) अविरति (२) प्रमाद (३) कषाय (8) और योग (५) यह पांच बंधके हेतु है; इस वास्ते इनकों आस्त्रव कहते हैं, ५. आस्त्रवका निरा-ध जो है सो संवर है, अर्थात् सम्यग्दर्शन, विरति, अप्रमाद, अक-षाय, और योगनिरोध, यह संवर है. इ. कर्मका और जीवका क्षीरनीरकी तरें परस्पर मिलना तिसका नाम बंध है. ७. बंधे हूए कर्मोंका जो क्षरणा है सो निर्ज्ञरा है. ८ और देहादिकका जो जीवसें अत्यंत वियोग होना और जीवका खखरूपमें अवस्थान करना तिसका नाम मोक्ष है. ९. \*

इन पूर्वोक्त नवही तत्त्वोंका स्याद्वाद शैळीसें शुद्ध श्रद्धान करना तिसका नाम सम्यग्दर्शन है, और इनका स्वरूप पूर्वोक्त रीतिसें जानना तिसका नाम सम्यग्ज्ञान है; और सत्तरें भेदें संयमका पालना तिसका नाम सम्यक्चारित्र है; इन तीनोंका एकत्र समावेश होना तिसका नाम मोक्षमार्ग है; जड, और चैतन्यका जो प्रवाहसें मिलाप है, सो संसार है; यह संसार प्रवाहसें अनादि अनंत है, और पर्यांथोंकी अपेक्षा क्षण विनश्वर है. इत्यादि वस्तुका जैसा स्वरूप था, तैसाही, हे जिनाधीश ! तैंने कथन करा है, ऐसे कथन करनेसें तैंने कोई नवीन कुशलता-चातु-र्यता नही प्राप्त करी है. क्योंकि, जेसें अतीतकालमें अनंत सर्वज्ञोंने व-स्तुका स्वरूप यथार्थ कथन करा है, तैसाही तुमने कथन करा है, इस वास्ते, (तुरंगशृंगाण्युपपादयद्भव्यः) घोडेके श्रृंग उत्पन्न करने है, इस वास्ते, (तुरंगशृंगाण्युपपादयद्भव्यः) घोडेके श्रृंग उत्पन्न करनेवाले (परभ्यःनवपंडितेभ्यः) पर नवीन पंडितोंकेतांइ (नमः) हमारा नम-स्कार होवे, अर्थात् जिनोंने तुरंगश्रृंग समान असत् पदार्थ कथन करके \* जीवाजीवदि तब पदार्थोका सरूप जैनत्लादर्श ग्रंथमें बिस्तारसें लिखा है, इस वासे वहां

<sup>\*</sup> जीवाजीवादि नव पदार्थोंका स्वरूप जैनतत्वादर्श अंथमें विस्तारसें लिखा है, इस वास्ते यहां महीं लिखा है.

जगत्वासी मनुष्यांको मिथ्यात्व अंधकार संसारकी वृद्धिके हेतुभूत मा-र्गमें प्रवत्तन कराया है, तिनोंकेतांइ हम नमस्कार करते हैं. ये तुरंगश्रृंग समान पदार्थ यह है. एकही ब्रह्म है, अन्य कुछभी नही है, 9. पूर्वोक्त ब्रह्मके तीन भाग सदाही निर्मल है और एक चौथा भाग मायावान् है, २. ब्रह्म सर्वव्यापक है, ३. सक्रिय है, ४. कूटस्थ नित्य है, ५. अचल है, ६. जगत्की उत्पत्ति करता है, ७. जगत्रका प्रलय करता है, ८. ऊर्णनाम-कीतरें सर्व जगत्का उपादान कारण है, ९. सदा निर्लेप सदा मुक्त है, १०. यह जगत् अममात्र है, १९ इत्यादि तो वेद और वेदांत मतवालोंने तुरंगश्रृंग समान वस्तुयोंका कथन करा है.

और सांख्य मतवालोंने एक पुरुष चैतन्य है, नित्य है, सर्वव्यापक है, एक प्रकृति जडरूप नित्य है, तिस प्रकृतिसें बुद्धि उत्पन्न होती है, बुद्धिसें अहंकार, अहंकारसें षोडशकागण, पांच ज्ञानेंद्रिय, (पांच कर्मेंद्रिय, इग्या-रमा मन, और पांच तन्मात्र, एवं षोडश) पांच तन्मात्रसें पांच भूत एवं सर्व, २५ प्रकृति जडकर्त्ता है, और पुरुष तिसका फल भोक्ता है, पुरुष नि-र्गुण है, अकर्त्ता है, अंक्रिय है, परंतु भोक्ता है, इत्यादि सर्व कथन तुंरग-गुंगकीतरें असद्रूप करा है.

नैयायिक वैशेषिक यह दोनों ईश्वरको सृष्टिका कत्ता मानते हैं, ईश्वर नित्य बुद्धिवाला है, सर्वव्यापक और नित्य है, ईश्वरही सर्व जीवोंका फलप्र-दाता है, आत्मा अनंत है परंतु सर्वही आत्मा सर्वव्यापक है, मोक्षावस्थामें ज्ञानके साथ समवायसंबंधके तूटनेसें आत्मा चैतन्य नही रहता है, और तिसकों स्वपरका भान नही होता है, इत्यादि सर्व कथन तुरंगर्ज्यंग उप-पादनवत् है.

पूर्व मीमांसावाले कहते हैं कि ईश्वर सर्वज्ञ नही है, मोक्षनही है, वेद अपौरुषेय और नित्य है, वेदका कोई कर्त्ता नही है, इत्यादि सर्व कथन तुरंगर्ज्ञाग उपपादनवत् असत् है.

बौद्ध मतके मूल चार संप्रदाय है,-योगाचार ( 3), माध्यमिक (२), वैभाषिक ( ३), सौतांत्रिक (४); इनमें योगाचार मतवाले विज्ञानाद्वेत-वादी हैं, आत्माको नहीं मानते हैं, एक विज्ञान क्षणकोही सर्व कुछ मानते हैं; कितनेक विज्ञान क्षणोके संतानके नाशकोही निर्वाण मानते हैं; कितनेक झून्यवादी सर्व झून्यही सिद्ध करते हैं, इत्यादि सर्व कथन तुरंगझूंग उपपादनवत् है.

इन पूर्वोक्त, सर्वदादियोंका कथन जिस रीतिसें तुरंगर्ग्रुंग उपपाद-नवत् असत् है, सो कथन अन्य योग्य व्यवच्छेदक द्वात्रिंशिकावृत्ति, (स्याद्वाद मंजरी,) षट्दर्शनसमुच्चय बृहद्वृत्ति, प्रमाणनयतत्त्वालो-कालंकार सूत्रकी लघु वृत्ति (रत्नाकरावतारिका,) बृहद्वृत्ति (स्याद्वाद रत्नाकर,) धर्म संग्रहणी, अनेकांत जयपताका, शब्दांभोनिधि, गंधहस्ति-महाभाष्य, (विशेषावश्यक,)वादमहार्णव, (सम्मतितर्क,) इत्यादि शास्त्रों-सें जानना.

इन पूर्वोक्त वादियोंने असत् वस्तुकों सत् करके कथन करनेमें जैसी कुशलता प्राप्त करी है, तैसी, हे जिनाधीश ! तैंने नही पाई है इस वास्ते, तिन परपंडितोंकेतांइ हमारा नमस्कार होवे. इहां जो नमस्कार करा है, सो उपहास्य गर्भित है, नतु तत्वसें ॥ ५ ॥ अथ स्तुतिकार भगवंतमें व्यर्थ दयाऌपणेका व्यवच्छेद करते हैं.

जगत्यनुध्यानबलेन शश्वत् कृतार्थयत्सु प्रसभं भवत्सु ॥ किमाश्रितोन्यैः शरणं त्वदन्यः स्वमांसदानेन दृथा रूपालुः॥६॥ व्याख्या—हे भगवंतः ! (जगति) जगत्में (शश्वत्) निरंतर (प्रसमं) यथास्यात् तैसें हठसें (भवस्तु) तुमारेकें (कृतार्थयत्सु) जगत्वासी जीवां-कों कृतार्थ करते हूआं, किस करके (अनुध्यान बलेन) अनुध्यान शब्द अनुग्र-हका वाचक है, अनुग्रहके बल करके, अथात् सद्धर्मदेशनाके बल करके भव्य जीवोंके तारने वास्ते निरंतर जगत्में प्रसमसें-हठसें देशनाके बलसें जनोंकों कृतार्थ करते हूए, क्यौंकि परोपकार निरपेक्ष अर्थात् वदलेके उपकारकी अपेक्षा रहित जो अनुग्रहके बलसें भव्य जनोंकों मोक्षमार्ग-में प्रवर्त्त करना है, इसके उपरांत अन्य कोइभी ईश्वरकी दयालुता नहीं है, जे कर विनाही उपदेशके दयालु ईश्वर तारने समर्थ है, तो फेर द्वादशां-ग, चार वेद, स्मृति, पुराण, बेबल, कुरानादि पुस्तकों द्वारा उपदेश प्रगट करना व्यर्थ सिद्ध होवेगा; इस वास्ते ईश्वरकी यही दयालुता है, जो भव्य जनोंकों उपदेश द्वारा मोक्षमार्ग प्राप्त करना सो, तो आप निरंतर जगत्में करही रहे हैं, ऐसे आप परम रूपालुकों छोडके (अन्ये: ) अन्य परवा-दीयोंनें ( त्वदन्य: ) तुमारेसें अन्यकों ( शरणं ) शरणभूत (किम्) किस-वास्ते (आश्रितः) आश्रित किया है-माना है ? कैसा है वो अन्य? ( स्वमांस-दानेन वृथा रूपालुः ) अपना मांस देने करके जो वृथा रूपालु है; आत्मा-का घात, और परकों अपना मांस देने करके जो वृथा रूपालु है; आत्मा-का घात, और परकों अपना मांस देने करके जो वृथा रूपालु है; आत्मा-का छक्षण है, क्योंकि, ऐसी रूपालुतासें परजीवका कल्याण नही होता है, असद्धर्मोपदेशरूप होनेसें. बुद्धका यह कहना है कि, मेरे सन्मुख कोइ व्याघ्र सिंहादिक भूखसें मरता होवे तो, में अपना मांस देके तिसकी क्षुधा निवारण करुं, मैं ऐसा दयालु हूं. और क्षेमेंद्रकविविरचित बोधि सत्व-अवदान कल्पलतामें बोधि सत्वने पूर्व जन्मांतरमें अपना शरीर सिंहको भक्षण करवाया था ऐसा कथन है, इस वास्ते बुद्ध अपने आपकों स्वमां-सके देनेसें रूपालु मानता था, परंतु यह रूपालुता व्यर्थ है. ॥ ६ ॥ अथाग्रे आचार्य असरपक्षपातीयोंका स्वरूप कहते हैं.

स्वयं कुमार्ग लपतां नु नाम प्रलम्भमन्यानपि लम्भयन्ति ॥ सुमार्गगं तद्विदमादिशन्तमसूयान्धा अवमन्वते च ॥ ७ ॥

व्याख्या-( असूययांधाः ) ईर्षा करको जे पुरुष अंधे है वे ( स्वयं ) आपतो ( कुमागं ) कुमार्गकों (लपतां) कथन करो ! प्रबल मिथ्यात्व मोह-के उदय होनेसें जैसें मद्यप पुरुष मदके नशेमें, जो चाहो सो असमं-जस वचन बोलो तैसेंही मिथ्यात्वरूप धतूरेके नशेसें ईर्षांध पुरुष कुमार्ग, अर्थात् अश्वमेध, गोमेध, नरमेध, अजामेध, अंसेष्ठि, अनुस्तरणि, मधुपर्क, मांस आदिसें श्राद्ध करना, ब्राह्मणोंके वास्ते शिकार मारंके लाना, परमेश्वरकों जीव वध करके बलिका देना, मोक्ष प्राप्तकों फेर ज-गत्में जन्म लेना, तीथोंमें स्नान करनेसें सर्व पापोंसें छूटना, काशीमें मरणेसें मोक्षका मानना, अरूपी, अशरीरी, सर्वव्यापक, मुखादि अव-यव रहित, ऐसें परमेश्वरकों वेदादि शास्त्रोंका उपदेष्टा मानना, अग्निमें

घृतादि इव्योंके हवन करनेसें पवन सुधरता है, तिससें मेघ शुद्ध वर्ष-ता है, तिससें मनुष्य निरोग्य रहते हैं, यह अग्निके हवन करनेसें महा-न् उपकार है ऐसा मानना, वेदोंमें ईश्वरने मांस खानेकी आज्ञा दीनी है, वेदमंत्र पवित्रित मांस खानेमें दूषण नहीं, निरंतर मांससें हवन करना, केवल कियासेंही मोक्ष मानना, केवल ज्ञानसेंही मोक्ष मानना, रागी, द्वेषी, अज्ञानी, कामीकों परमेश्वर कथन करना, सारंमी, सपरिग्रहीकों साधु मानना, पशुयोंकों मारना चाहिये, नही तो येह बहुत हो गए तो, मनुष्योंकी हानि करेंगे, स्त्रीकों इग्यारह खसम करने, ऐसे नियोगकी ई-श्वरकी आज्ञा है, इत्यादि कुमार्भका उपदेश करो ! कर्मके उदयकों अनि-वार्य होनेसें ( नु ) अव्यय हैं, खेदार्थमें तिससें बडा खेद हे (नाम) कोम-लामंत्रणमें है वा प्रसिद्धार्थमें है तब तो ऐसा अर्थ हुवा कि, बडाही खेद है कि ऐसे असूया करके अंध पुरुष ( अन्यानपि ) अन्य जगत्वासी मनु-ष्योंकोंभी ( प्रलम्मं ) कुमार्गके लाभ-प्राप्तिकों ( लम्भयन्ति ) प्राप्ति कराते हैं, अर्थात् आप तो कुमार्गकी देशना करनेसें नाशकों प्राप्त हुए हैं, परं अन्य जनोंकाभी कुमार्गमें प्रवर्त्ताके नाश करते हैं. इतना करकेभी संतोषित नही होते हैं, बलकि वे, असूया इर्षा करके अंधे (सुमार्गगं) सुमार्ग गत पुरुषकों, ( तद्विदं ) सुमार्गके जानकारकों और (आदिशन्तं ) सुमार्गके उपंदेशककों ( अवमन्वते ) अपमान करते हैं. जैसें यह ईश्वरकों जगत्क त्ती नही मानते हैं, वेदोंके निंदक हैं, वेद बाह्य हैं, नास्तिक हैं, जगत्कों प्रवाहसें अनादि मानते हैं, कर्मका फलप्रदाता निमित्तकों मानते हैं, परंतु ईश्वरको फलप्रदाता नही मानते हैं, आत्माकों देहमात्र व्यापक मानते हैं, षट्कायको जीव मानते हैं, इत्यादि अनेक तरेसें अपना मत चळाते हैं; इस वास्ते अहो लोको ! इनके मतका श्रवण करना तथा इनका संसर्ग करना, अछा नहीं है, इत्यादि अनेक वचन बोलके पूर्वोक्त तीनों-का अपमान करते हैं. ॥ ७ ॥

अथाये भगवत्के शासनका महत्त्व कथन करते हैं. प्रादेशिकेभ्यः परशासनेभ्यः पराजयो यत्तव शासनस्य खद्योतपोतद्युतिडम्बरेभ्यो विडम्बनेयं हरिमण्डलस्य ॥ ८ ॥

व्याख्या-हे जिनेंद्र! ( परशासनेभ्यः ) पर शासनोंसें, कैसें पर शास-नोंसें? (प्रादेशिकेम्यः) प्रमाणका एक अंश माननेसें जे मतउत्पन्न हुए है, अर्थात् एक नयकी मानके जे परमत वादीयोंने उत्पन्न करे हैं, तिनका नाम प्रादेशिक मत है. आत्मा एकांत नित्यही है, वा क्षणनश्वरही है, वस्तु सामान्य रूपही है, वा विशेष रूपही है वा सामान्य विशेष स्वतंत्रही पृथक् २ है, कार्य सत्ही उत्पन्न होता है, वा असत्ही उत्पन्न होता है, गुण गुणीका एकांत भेदही है, वा एकांत असेदही है, एकही बहा है, इत्यादि प्रादेशिक परमतोंसें (यत्) जो (तब शासनस्य) तेरे शासनका ( पराजय) पराजय है, सो, ऐसा है, जैसा ( खद्योतपोतद्युतिडम्बरेभ्यः) खयोतके बच्चेकी पांखोंके प्रकाश रूप अडंवरसें ( हरि मंडलस्य) सूर्यके मंडलकी ( इयं ) यह (विडम्बना) विटंबना अर्थात् पराभव करना है, भा वार्थ यह है कि, क्या खद्योतका बच्चा अपनी पांखोंके प्रकाशसें सूर्यके प्रकाशकों पराभव कर सक्ता है? कदापि नही कर सक्ता है. तैसेंही, हे जि-नेंद्र ! एक नया भास मतके माननेवाळे वादी, खद्योत पोतवत् तेरे अनेत नयात्मक स्याद्वाद मतरूप सूर्यमंडलका पराभव कदापि नही कर सक्ते हैं ॥ ८ ॥

भगवंतका शासन सर्व प्रमाणोंसें सिद्ध है. अथ, जो ऐसे शासनमें संशय करता है, क्या जाने यह भगवंत अईन्का शासन सत्य है, वा नही? अथवा, जो भगवंतके शासनमें विवाद करता है कि, यह शासन सत्य न ही है, ऐसे पुरुषकों स्तुतिकार उपदेश करते हैं.

शरण्यपुण्ये तव शासनेऽपि संदेग्धि यो विप्रतिपद्यते वा ॥ स्वादौ सतथ्ये स्वहितें च पथ्ये संदेग्धि वा विप्रति पद्यते वा॥९॥

व्याख्या-हे जिनेंद्र ! ( शरण्यपुण्ये ) शरणागतकों जो त्राण करणे योग्य होवे तिसकों शरण्य कहते हैं तथा पुण्य पवित्र ऐसे ( तव ) तेरे ( शासनेथि ) शासनके हूएमी ( यो ) जो पुरुष तेरे शासनमें ( संदेग्धि ) संदेह करता है ( वा ) अथवा ( विप्रतिपद्यते ) विवाद करता है, सो पुरुष ( स्वादौअत्यंत ) स्वादवाले ( तथ्ये ) संचे

( स्वहिते ) स्वहितकारी ( च ) और ( पथ्ये ) निरोग्यतामें साहायक ऐसे सुंदर भोजनमें ( संदेग्धि ) संशय करता है, क्या जाने यह भोजन, स्वादु, तथ्य, स्वहितकारि, पथ्य है, वा नही ? ( वा ) अथवा (विप्रति-पद्यते ) विवाद करता है, यह भोजन, स्वादु, तथ्य, स्वहितकारि, पथ्य, नही है, यह तिसकी प्रगट अज्ञानता है. अंतिमका वा, पाद पूरणार्थ है. काव्यका भावार्थ यह है कि, हे जिनेंद्र ! शरणागतकों त्राण करणेवाला ते-रा शासन शरण्य रूप है "चत्तारि सरणमिति वचनात् "--चारही वस्तुयें जगत्में शरण्य है. आरिहुंत, १, सिद्ध, २, साधु, ३, और केवलज्ञानीका कथन करा हुआ धर्म, ४. तिनमें अरिहंत उसकों कहते हैं, जिनोने ज्ञा-नावरण, १, दर्शनावरण, २, मोहनीय, ३, और अंतराय, ४, इन चारों कर्मकी ४७ उत्तर प्रकृतियां क्षय करी है, और अष्टाददा दूषणोंसे रहित हुए है, केवल ज्ञान और केवल दर्शन करके संयुक्त है, चौत्रीस अतिशय और पैंत्रीस वचन अतिज्ञय करके सहित है, जीवन मोक्षरूप है, महामाहन, १, महागोप, २, महानिर्यामक, ३, महाुसार्थवाह, ४, येह चारों जिनकों उपमा है, परोपकार निरपेक्ष अनुग्रहके वास्ते जिनोंका भव्य जनों-केतांइ उपदेश है, अरिहंतके विना अन्य कोइ यथार्थ उपदेष्टा शरणभृत नही है; क्योंकि, इनोंनेही आदिमें जगत्वासीयोंको उपदेशद्वारा मोक्षमार्ग प्राप्त करा है। १ ।

दूसरा शरण सिद्धोंका है, जे अष्ट कर्मकी उपाधिलें रहित है, सदा आ-नंद और ज्ञान स्वरूप है, स्वस्वरूपमें जिनोंका अवस्थान है, अमर, अचर अजर, अमल, अज, अविनाशी, सिद्ध, बुद्ध, मुक्त, सदाशिव, पारंगत, परमेश्वर, परमब्रह्म, परमात्मा, इत्यादि अनंत तिनके विशेषण है, ऐसे सिद्ध परमात्मा शरणभूत है, जे कर एसे सिद्ध न होवे तब तो अरिहंतके कथन, करे मार्गकों भव्य जन काहेकों अंगीकार करे ? और सिद्धांके विना आ-त्माका शुद्ध स्वरूप केसें जाना जावे ? इस वास्ते सिद्ध आत्मस्वरूपके अविप्रणासके हेतु है, इस वास्ते शरणरूप है. 1 ३ 1

तीसरा शरण साधुओंका है, साधु कहनेसें आचार्य उपाध्याय और साधु, इन तीनोंका ग्रहण है, जे कर आचार्य उपाध्याय न होते तो, अस्मदादिकां-

९७

को अरिहंतका उपदेश कौन प्राप्त करता ? और साधु न होते तो जगत्-वासीयांको मोक्षमार्ग पालन करके कौन दिखाता ? और मोक्षमार्गमें प्रवर्त्त हुए भव्य जनोंकों साहाय्य कौन करता ? इस वास्ते साधु श-रणभूत है. । ३ ।

चौथा शरण केवल ज्ञानीका कथन करा हुआ धर्म है; क्योंकि विना धर्मके पूर्वोक्त वस्तुयोंका अस्मदादिकांकों कौन बोध करता ? इस वास्ते सर्व शरणभूतोंसें अधिक शरण्यभूत, हे भगवन् ! तेरा शासन है । 8।

तथा हे जिनेंद्र ! तेरा शासन पुण्य पवित्र है, सर्व दूषणेंसिं मुक्त होनेसें, प्रमाण युक्ति शास्त्रसें, अविरोधि वचन होनेसें, तथा दृष्टसेंभी अविरोधि होने-सें, ऐसे शरण्य और पवित्र तेरे शासनके हुएभी, जो कोइ इसमें संशय करता है, वा विवाद करता है, सो पुरुष, अत्यंत स्वादु, तथ्य, स्वहितकारि, पथ्य भोजनमें संशय करनेवाला है, अर्थात् वो अत्यंतही मूर्ख है, जो ऐसी वस्तुमें संशय वा विवाद करता है ॥ ९ ॥ अथ स्तुतिकार अन्य आगमोंके अप्रमाण होनेमें हेतु कहते हैं.

हिंसाद्यसत्कर्मपथोपदेशादसर्वविन्मूलतया प्रवृत्तेः

नृशंसदुर्बुद्धिपरिग्रहाच ब्रूमस्त्वदन्यागममप्रमाणम् ॥ १० ॥

व्याख्या-हे जिनेंद्र ! ( खदन्यागभम् ) तेरे कथन करे हुए आगमोंसें अन्य आगम (अप्रमाणम् ) प्रमाण नही, अर्थात् सत्पुरुषांकों मान्य नही है, ऐसें (ब्रृमः ) हम कहते हैं. अन्य आगमोंकों प्रमाणता किस हेतुसें नही है ? सोइ दिखाते हैं (हिंसायसत्कर्मपथोपदेशात् ) वे, अन्य वेदादि आगम, हिंसादि असत् कर्मोंके पथके उपदेशक होनेसें, और (असर्वविन्मूळतयाप्रवृत्तेः ) असर्ववित्, असर्वज्ञोंके मूळसें प्रवृत्त होनेसें, अर्थात् असर्वज्ञोंके कथन करे हुए होनेसें, और ( नृशंसदुर्बुद्धिपरिग्रहात् ) निर्दय, उपलक्षणसें मृषा, चोरी, स्त्री, परिग्रहके धारनेवाले दुर्बुद्धि, अर्थात् कदामही असत्पक्षपातीयोंके ग्रहण करे हुए होनेसें; मावार्थ ऐसा है कि, जे आगम, निर्दयी, मृषावादी, अदत्तग्राही स्त्रकि मोगी और परिग्रहके होभीयोंने ग्रहण करे हैं, अर्थात् वे जिन आगमोंकों जगत्में प्रवर्त्तावने वाले हैं, और जे आगम हिंसादि, आदि शब्दसें मृषा, अदत्तादान, मैथुनादि पाप कर्म करनेके उपदेशक हैं, वे आगम प्रमाण नहीं है. ॥ १० ॥ अथ भगवंतप्रणीत आगमके प्रमाण होनेमें हेतु कहते हैं.

हितोपदेशात्सकऌज्ञऋप्तेर्मुमुक्षुसत्साधुपरिग्रहाच ॥

पूर्वापरार्थेप्यविरोधसिंदेस्त्वदागमा एव सतां प्रमाणम् ॥११॥

व्याख्या-हे भगवन् जिनेंद्र ! (त्वदागमाएव) तेरे कथन करे हुए द्वा-दशांगरूप आगमही (सतां) सत्पुरुषांकों (प्रमाणम्) प्रमाण है, किस हेतुसें (हितोपदेशात्) एकांत हितकारी उपदेशके होनेसें और (सकछ ज्ञक्रुसेः) सर्वज्ञके कथन करे रचे हुए होनेसें, (च) और (मुमुक्षुसत्साधु-परिग्रहात्) मोक्षकी इच्छावाले सत्साधुयोंके ग्रहण करनेसें, अर्थात् आचार्य उपाध्याय साधु जिनके प्रवर्त्तक होनेसें, (अपि) तथा (पूर्वापरार्थे) पूर्वापर कथन करे अर्थोंमें (अविरोधसिद्धेः) अविरोधकी सिद्धिसें ॥११॥ अथ भगवत्के सत्योपदेशकों परवादी किसी प्रकारसेंभी निराकरण नही कर सक्ते हैं यह कथन करते हैं.

क्षिप्येत वान्येः सहशी क्रियेत वां तवाङ्किपीठे छुठनं सुरेशितुः ॥ इदं यथावस्थितवस्तुदेशनं परैः कथंकारमपाकरिष्यते ॥ १२॥

व्याख्या-हे जिनेंद्र ! (तव) तेरे (अङ्किपीठे) चरण कमलोंमें, जो (मुरेशितुः) इंद्रका ( लुठनं ) लुठना-लोटना था, चरणमें चौसठ इंद्रादि देवते सेवा करते थे, इत्यादि जो तेरे आगममें कथन है, तिसकों (अन्यैः) परवादीबौद्धादि, (क्षिप्येत) क्षेपन करें-खंडन करें, यथा जिनेंद्रके चरण कमलोंमें इंद्रादि देवते सेवा करते थे, यह कथन सत्य नही है, जिनेंद्र और इंद्रादि देवतायोंके परोक्ष होनेसें (वा) अथवा ( सद्दशी क्रियेत) सद्दश करें, जैसें श्री वर्द्धमान जिनके चरणोंमें इंद्रादि लोटते थे-चरण कमलकी सेवा करते थे, ऐसेही श्री बुद्ध भगवान् शाक्यसिंह गौतमकेमी चरणोंमें इंद्रादि सेवा करते थे, ऐसे कहें; परंतु ( इदं ) यह जो ( यथाव-स्थितवस्तुदेशनं ) यथार्थ वस्तुके स्वरूपका कथन तेरे शासनमें है, ति-सकों ( परेः ) परवादी ( कथंकारम् ) किस प्रकार करके ( अपाकरिष्यते ) तृतीयस्तम्भः ।

अत्र कोइ प्रइन करे कि, यदि अर्हन् भगवन् श्री वर्द्धमानका, कोइभी परवादी जिसका किसी प्रकारसेंभी खंडन नहीं कर सक्ते हैं ऐसा स-त्योपदेश है, तो फेर अन्य मतावलंबी तिसकी उपेक्षा क्यों करते हैं? इ-सका उत्तर स्तुतिकार श्रीमद्धेमचंद्राचार्य देते हैं.

तदुःखमाकाळखळायितं वा पचेलिमं कर्मभवानुकूलम् ॥

उपेक्षते यत्तव शासनार्थमयं जनो विप्रतिपद्यते वा ॥ १३ ॥

व्याख्या-हे जिनेंद्र! ( यत् ) जो ( अयं जनः ) यह प्रत्यक्ष जन ( तव ) तेरे ( शासनार्थं) शासनार्थकी (उपेक्षते) उपेक्षा करता है, ( वा ) अथवा ( विप्रतिपद्यते ) तेरे शासनार्थके साथ शत्रुपणा करता है (तत्) सो, तिस प्राणिका ( दुःखमाकालखलायितं ) पंचम दुःखम कालका खला-यितपणा है,-दुःखम कालही तिस जीवके साथ खलकी तरें आचरण करता है, जो सत्य जिनेंद्रके कथन करे मार्गकी प्राप्ति नही होने देता है, ( वा ) अथवा, ( भवानुकूलम् ) तिस जीवके भवानुकूल संसारमें अनण करवाने योग्य ( कर्म ) अठ्युभ कर्म मिथ्यात्व मोहनीयादि ( पचे-लिमं ) पक्के हुए, अर्थात् अपना फेल देनेके वास्ते उदयावलिमें आये हुए है, तिनके उदयसें जिनेंद्रके कथन करे हुए मार्गकों अंगीकार नही कर सक्ता है, जैसें, ऊंट द्राक्षावेलडीके खानेकी इच्छा नही करता है, तैसें-ही दुःखम काल खलायितपणेसें और पचेलिम कर्मके उदयसें, यह जन, हे जिनेंद्र ! तेरे मार्गकी उपेक्षा करता है, अर्थात् कल्याणकारी जानंके अंगीकार नही करता है; अथवा तेरे शासनके साथ शत्रुपणा करता है॥१३॥ कोई कहेकि, तप करना, और योगाभ्यासादि सत्कर्म करने, तिनके प्रभावसेंही मोक्षकी प्राप्ति हो जावेगी, तो फेर जिनेंद्रके कथन करे मार्गके अंगीकार करनेकी क्या आवश्यकता है ? तिसका उत्तर, स्तुतिकार देते हैं. परः सहस्राः शरदस्तपांसि युगांतरं योगमुपासतां वा ॥ तथापिते मार्गमनापतन्तो न मोक्ष्यमाणा अपि यान्ति मोक्षम् १४

व्याख्या-हे भगवन् ! (परः ) पर अन्य मतावलंवी ( सहस्राः ) इजारों (शरदः ) वर्षोंतांई ( तपांसि ) विविध प्रकारके तप करो, (वा ) अथवा (युगांतरं) अर्थात् बहुत युगांतांई (योगं) योगाभ्यासकों (उपासतां) सेवो-करो, ( तथापि ) तोभी वे ( ते ) तेरे ( मार्गम् ) मार्गकों ( अनापतंतः ) न प्राप्त होते हुए, अर्थात् तेरे मार्गके अंगीकार करे विना, (मोक्ष्यमाणाअपि) चाहो वे अपने आपकों मोक्ष होना मानभी रहे हैं, तोभी, ( मोक्षम् ) मोक्षकों ( न ) नही (यांति ) प्राप्त होते हैं, क्यौंकि, सम्यग् दर्शन ज्ञान चारित्रकी अभावसें किसीकोंभी मोक्ष नहीं है, और सम्यग् दर्शन ज्ञान चारित्रकी प्राप्ति, तेरे मार्ग विना कदापि नही होवे है ॥ ९४ ॥ अथाग्रे स्तुतिकार, परवादीयोंके उपदेश भगवत्के मार्गकों किंचिन्मा-

त्रभी कोप वा आक्रोश नहीं कर सक्ते हैं, सो दिखाते हैं.

अनाप्तजाड्यादिविनिर्मितित्वसंभावनासंभविविप्रलम्भाः ॥

परोपदेशाः परमाप्तकृप्तपथोपदेशे किमु संरभन्ते ॥ ९५ ॥ व्याख्या-हे जिनेंद्र! (परोपदेशाः) जे परमतवादीयोंके उपदेश है,वे

उपदेश (परमाप्तकृष्तपथोपदेशे ) तेरे परमाप्तके रचे कथन करे उपदेशमें (किमु)क्या, किंचिन्मात्रभी ( संरंभन्ते ) करते हैं ? अर्थात् कोप वा आ-कोश करते हैं ? किंचिन्मात्रभी नही क्या ? खद्योत प्रकाश करते हुए सूर्य मंडलकों कोप वा आक्रोश कर सक्ता है ? कदापि नही. ऐसें तेरे शास-नकोंभी परोपदेश संरंभ नही कर सक्ते हैं, क्यौंकि, परवादीयोंके मतमें जो सूक्ति संपत् है, सो तेरेही पूर्व रूपी ये समुद्रके विंदु गए हुए है, ति-नके विना जो परवादीयोंने स्वकपोलकल्पनासें मिथ्या जाल खडा करा है, सो सर्व युक्ति प्रमाणसें वाधित है, इस हेतुसें परवादीयोंके उपदेश तेरे मार्गमें कुछभी कोप वा आक्रोश नही कर सक्ते हैं. कैसें हैं वे परवादीयोंके उपदेश ? (अनाप्तजाड्यादिविनिर्मितित्वसंभावनासंभाविविप्रलंभाः) अनाप्तों-की बुद्धिकी जो जाड्यतादि, तिससें निर्मितित्व संभावना, अर्थात् अनाप्तोंकी मंदवुद्धिकी संभावना करके विप्रलंभरूप वे उपदेश रचे गए हैं; भावार्थ यह है कि, अनाप्तोंकी मंदबुद्धिकी संभावनासें जे विप्रलं-

www.jainelibrary.org

तृतीयस्तम्भः ।

भरूप-विप्रतारणरूप उपदेश रचे गए हैं, वे उपदेश, तेरे परमाप्तके रचे पथोपदेशमें कोप वा आक्रोश, वा तिनके खंडनमें उत्साह, वा वेग, जलदी नही कर सक्ते हैं, असमर्थ होनेसें. ॥ १५ ॥

अथ स्तुतिकार परवादियोंके मतमें जे उपद्रव हुए हैं, वे उपद्रव भगवा-नूके शासनमें नही हुए हैं, ऐसा स्वरूप दिखाते हैं.

यदार्जवादुक्तमयुक्तमन्यैस्तदन्यथाकारमकारि शिष्यैः ॥ न विप्लवोयं तव शासनेभूदहो अधृष्या तव शासनश्रीः॥१६॥

व्याख्या-(अन्यैः) परमतके आदि पुरुषोंने (आर्जवात्) आर्जवसें अर्थात भोले भाले सादे अपने मनमाने विचारसें ( यत् ) जो कुछ वे-दादि शास्त्रोंमें (अयुक्तम्) अयोग्य (उक्तम्) कथन करा है (तत्) सोही कथन ( शिष्यैः ) तिनके शिष्योंने ( अन्यथाकारम् )अन्यरूपही (अकारि) कर दीया है; क्यौंकि, प्रथम जे वेद थे वे अनीश्वरवादी मीमांसकोंके मतानुयायी थे, और कर्मकांड यजनयाजनादि और अनेक देवतायोंकी उपासना करके स्वर्गप्राप्ति मानते थे, और काम्य कमोंके वास्ते अनेक तरेंके यज्ञादि करते थे, मोक्ष होना नही मानते थे, सर्वज्ञकोंभी नही मान-ते थे, वेदोंकों अपौरुषेय किसीके रचे हुए नही हैं, किंतु अनादि हैं, ऐसें मानते थे; तिस अपने मतकी पुष्टि वास्ते पूर्वमीमांसा नामक ऐसें जैमनि मुनिने रचे है, ऐसा इस मतका स्वरूप था. प्रथम तो वेदोंमेंही गड-बड कर दीनी, कितनेही प्राचीन मंत्र बीचसें निकाल दिये, ऋग्वेदमें पुरुषसूक्त, और जे जे ईश्वर विषयक ऋचा हैं, वे प्रक्षेप कर दीनी है; और यजुर्वेदादिकोंमें 'सहस्रशीर्षः सहस्रपात्' तथा 'हिरण्यगर्भः समवर्त्तताग्रे' इत्यादि तथा 'इशावास्य' इत्यादि; तथा चारवेद ईश्वरसें उत्पन्न हुए हैं, तथा चार वेद हिरण्यगर्भके उत्स्वास रूप है इत्यादि श्रुतियां ईश्वर विषयक वेदोंमें प्रक्षेप करके वेदोंकों ईश्वरके रचे हुए सिद्ध करे, पीछे तिन वेदोंके मूल पाठमें भेदवालीयां हजारां शाखा और शाखाके सूत्र गचे गए. तटनंतर यास्काचार्याटिकोंनें निघंट निरुक्तादि रचके वेदोंके

शब्दोंके अर्थोंमें गडबड करदीनी, 'यथा आग्निमीळे ( ले )' इत्यादिमें, ' अग्निर्वे विष्णुः ' इत्यादि.

और कुमारिल मीमांसाके वार्त्तिककारनेभी, प्राचीन अर्थोंमें बहुत गडबड करी है; तथा वेद रचनाके पहिलें निरीश्वरी सांख्य मत था; पीछे नवीन सांख्य मतवाले उत्पन्न हुए, तिनोंने सेश्वर सांख्यमत प्रगट करा; पीछे सांख्य मतके अनुसार ऋषियोंने वेदांत अद्वैत ब्रह्मके स्वरू-पके प्रतिपादक पुस्तक रचे, तिनोंका नाम उपनिषद् रक्सा; प्रछतिकी जगे मायाकी कल्पना करी, और तीन गुणादि २४ चौवीस तत्वोंके नाम वेही रक्सते, परंतु तिनकों माया करके कल्पित ठहराए; और प्रमाण भट्ट मतानुसारि मानलीए. और उपनिषद् नामक ग्रंथ तो इतने रच लिए कि, जिसने अपना नवीन मत चलाया, तिसकी सिद्धिके वास्ते नवीन उप-निषद् रचके प्रसिद्ध करी; जैसे रामतापनी, गोपालतापनी, हनुमतोप-निषद्, अछोषनिषद्, इत्यादि पीछे तिनके भाष्यादि रचे गए.

शंकर स्वामीने दश उपनिषदों ऊपर, गीता ऊपर, और विष्णुसहस्र नामादि ऊपर, भाष्य रचे; तिनोंने प्राचीन अर्थोंकों व्यवच्छेद करके नवी. नही तरेके अर्थ रचे; तिस भाष्यके ऊपर टीकाकारोंने शंकरकी भूलें सु-धारनेकों टीका रची. पुराण, और स्मृतिनामक कितनेही पुस्तकोंमें प्राचीन पाठ निकाल कर नवीन पाठ प्रक्षेप करे, और कितनेही नवीन रचे; सांप्रति शंकर स्वामीके मतानुयायीयोंमें वेदांत मतके माननेमें सैंकडो भेद हो रहे हैं, तथा व्याससूत्रोंपरि शंकरस्वामिने शारीरक भाष्य रचा है, और अन्योंने अन्य तरेके भाष्यार्थ रचे हैं, सायणाचार्यने चारों वेदोंउपर नवीन भाष्य रचके मन माने अर्थ उलट पुलट विपर्यय करके लिखे हैं, परंतु प्राचीन भाष्यानुसार नही. और दयानंद सरस्वती-जीने तो, ऋग्वेद और यजुर्वेद के दो भाष्य ऐसे विपरीत स्वकपोलक-ष्टिपत रचे हैं कि, मृषावादकों बहुतही पुष्ट करा है, सो वांचके पंडित जन बहुतही उपहास्य करते हैं. संप्रति दयानंद स्वामीके चलाये आर्थ समाज पंथके दो दल हो रहे हैं, तिनमेंसे एक दलवाले तो मांस खानेका निपेघही करते हैं, और दूसरे दलवाले कहते हैं कि, वेदमें मांस खानेकी आज्ञा है, इससें प्रगट मांस खानेका उपदेश करते हैं, और राजपुताना योधपुरके महाराजा सर प्रतापसिंहजीनें एक नवीन पुस्तक बनवा कर, तिसमें अथ-र्ववेदके मंत्र छिखके, तिनके ऊपर एक पंडितने नवीन भाष्य रचा है, ति-समें बहुत प्रकारसें मांसका खाना ईश्वरकी आज्ञासें सिद्ध करा है. तथा इस विषयक मनुस्मृति और दयानंदस्वामी आदिका भी प्रमाण छिखा है. अब यह दोनों दल परस्पर विवाद कर रहे हैं.

और गौतमने सिर्फ वेद और वेदांतके खंडनवास्ते ही न्यायसूत्र रचे हैं, वेद और वेदांतसें विपर्ययही प्रक्रिया रची है, कणादने षट् पदार्थ ही रचे हैं इत्यादि अनेक विप्छव अन्य मतके शास्त्रोंमें तिनके शिष्योंने करे हैं अर्थात् पूर्वजोंने जो कुछ कथन करा था, सो, तिनके शिष्यप्रशि-ष्यादिकोंने अन्यथा आकारवाळा कर दिया है!!! हे जिनेंद्र! (तव) तेरे ( शासने ) शासनमें ( अयं ) यह पूर्वोक्त ( विप्छवः ) विप्छव (न) नहीं (अभूत् ) हुआ है अर्थात् शिष्य प्रशिष्योंका करा ऐसा विप्छव तेरे कथनमें नही हुआ हैं. क्योंकि, सात निह्नव, और अष्टमवोटिक महा निह्नव, इनोंनें किंचिन्मात्र विष्ठव करना चाहा था, तोभी, तिनका करा किंचिद् विष्ठव न हुआ, शासनसें बाह्य तिनकों श्री संघने तत्काळ कर वीए, इसवास्ते तेरे शासनमें पूर्वोक्त विष्ठव नही हुआ है. इसवास्ते ( अहो ) बडाही आश्चर्य है कि, (तव ) तेरे ( शासनश्री: ) शासनकी ळक्ष्मी ( अघृष्या ) अघृष्य है, अर्थात् कोईभी तिसकी धर्षणा नही कर सक्ता है ॥ १६ ॥

अथ परवादीयोंने जे जे अपने अपने मतके अधिष्ठाता स्वामीभूत देवते कथन करे हैं, तिनमें जे जे अघटित परस्पर विरुद्ध बातें हैं, वे, स्तुतिकार दिखाते हैं.

देहाद्ययोगेन सदा शिवत्वं शरीरयोगादुपदेशकर्म ॥ परस्परस्पर्धि कथं घटेत परोपङ्कतेष्वधिदेवतेषु ॥ १७ ॥

व्याख्या-( देहाचयोगेन ) देहादिके अयोगसें, अर्थात् देह, आदि झ-ब्दसें राग, द्वेष, मोहादि सर्व कर्म जन्य उपाधिके अभावसें (सदा ) नि-

### तत्वनिर्णयप्रासाद-

रंतर ( शिवत्वं ) शिवपणा, सत्चित्आनंदरूप परम ब्रह्म परमात्मा प-रम ईश्वरपणा है; और ( शरीरयोगात् ) शरीरके योगसें संबंधसेही (उपदेशकर्म ) उपदेश कर्म है, अर्थात् देहवाला ईश्वर होवे तबही उ-पदेष्टा हो सक्ता है; यह दोनो वातें (परस्परस्पर्धि ) परस्पर विरोधि (कथं ) किसतरें (परोपक्रुप्तेषु ) परवादीयोंके माने हुए (अधिदैवतेषु ) अधिदेवतायोंमें ( घटेत ) घटती हैं ? अपितु किसी प्रकारसेभी नही घट सक्ती हैं क्योंकि, परवादीयोंने अनादि मुक्तरूप, निरुपाधिक, निरंजन, निराकार, ज्योतिःस्वरूप, एक ईश्वर, सर्व व्यापक माना है; ऐसा ईश्वर किसी प्रकारसेंभी उपदेष्टा सिद्ध नही हो सक्ता है. उपदेश करनेके दे-हादि उपकरणोंके अभावसें क्योंकि, धर्माधर्भ, अर्थात् पुण्य पापके वि-ना तो देह नही हो सक्ता है, और देह विना मुख नही होता है, और मुख विना वक्तापणा नही है, व्याकरणके कथन करे स्थान और प्रय-त्नोंके विना साक्षर शब्दोचार कदापि नही हो सक्ता है, तो फेर देह-राहित, सर्वव्यापक, अक्रिय परमेश्वर, किसतरें उपदेशक सिद्ध हो सक्ता है?

पूर्वपक्षः-परमेश्वर अवतार लेके, देहधारी होके, उपदेश देता है.

उत्तरपक्षः-परमेश्वरके मुख्यतीन अवतार माने जाते हैं, ब्रह्मा, विष्णु, महादेव, और येही मुख्य उपदेशक माने जाते हैं, परंतु परवादयिोंके शा. स्त्रानुसार तो ये तीनो देव, राग, द्वेष, अज्ञान, काम, ईर्षादि ढूषणोंसें र-हित नही थे; तो फेर, ईश्वर, अनादि, निरुपाधिक, सदा मुक्त, सदाशिव, केसें सिद्ध होवेगा ? और सर्वव्यापी ईश्वर, एक छोटीसी देहमें किसतरें प्रवेश करेगा ?

पूर्वपक्षः-हम तो ईश्वरके एकांशका अवतार लेना मानते हैं-

उत्तरपक्षः-तब तो ईश्वर एक अंशमें उपाधिवाला सिद्ध हुआ, तब तो ईश्वरके दो विभाग हो गए, एक विभाग तो सोपाधिक उपाधिवाला, और एक विभाग निरुपाधिक उपाधिरहित∙

पूर्वपक्षः-हां हमारे ऋग्वेद और यजुर्वेदमें कहा है कि, ब्रह्मके तीन हिस्ते तो सदा मायाके प्रपंचसे रहित, अर्थात् सदा निरुपाधिक है, और एक चौथा हिस्सा सदाही उपाधिसंयुक्त रहता है, उत्तरपक्षः-तब तो ईश्वर, सर्व, अनादि, मुक्त, सदा झिवरूप न रहा, परं, देश मात्र मुक्त, और देशमात्र सोपाधिक रहा। तब एकाधिकरणई-श्वरमें परस्पर विरुद्ध, मोक्ष और बंधका होना सिद्ध हुआ, सो तो दृष्टे-ष्टवाधित है. छायातपवत्। विशेष इसका समाधान श्रुतिसहित आगें क-रेंगे. तब तो, ईश्वरकों सदा मुक्त, कूटस्थ, नित्य, देहादिरहित, सदा शिवादि न कहना चाहिये।

पूर्वपक्षः-ईश्वर तो देहादिसें रहित, सर्वव्यापक और सर्व शक्तिमानू है, इसवास्ते ईश्वर अवतार नही लेता है, परंतु सृष्टिकी आदिमें चार ऋषियोंकों अग्नि १, वायु २, सूर्य ३ और अंगिरस ४ नामवालोंकों, वेदका बोध ईश्वर कराता है.

उत्तरपक्षः-यद्यापे यह पूर्वोक्त कहना दयानंदस्वामीका नवीन स्वकपो लकल्पित गप्परूप है, तथापि इसका उत्तर लिखते हैंग् प्रथम तो, ईश्वर सर्वव्यापक होनेसें अक्रिय है, अर्थात् वो कोइमी किया नही करसक्ता है, आकाशवत्, तो फेर ऋषियोंकों वेदका बोध कैसें करा सक्ता है.

पूर्वपक्षः-ईश्वर अपनी इच्छासें वैदका बोध करता है.

उत्तरपक्षः-इच्छा जो है, सो मनका धर्म है, और मन देह विना होता नही हैं, ईश्वरके देह तुमने माना नही है, तो फेर, इच्छाका सं-भव ईश्वरमें कैसें हो सक्ता है?

पूर्वपक्षः-हम तो इच्छानाम ईश्वरके ज्ञानकों कहते हैं, ईश्वर अपने ज्ञा-नसें प्रेरणा करके वेदका बोध कराता है.

उत्तरपक्षः--यहभी कहना मिथ्या है, क्योंकि, ज्ञान जो है, सो प्रका-शक है, परंतु प्रेरक नही है, ई-श्वरमें रहा ज्ञान, कदापि प्रेरणा नही कर-सक्ता है, तो फेर किसतरें ऋषियोंकों वेदका बोध कराता है?

पूर्वपक्षः-पूर्वीक्त ऋषि, अपने ज्ञानसेंही ईश्वरके ज्ञानांतर्गत वेदज्ञा-नकों जानके, लोकोंकों वेदोंका उपदेश करते हैं.

उत्तरपक्षः-यहभी कथन ठीक नही है, क्यों कि, जब ऋषि अपने ज्ञा-नसें ईश्वरके ज्ञानांतर्गत वेदज्ञानकों जानते हैं, तो वो वेदज्ञान ईश्वरके ज्ञानमें व्यापक है? वा किसीजगे ज्ञानमें प्रकाशका पुंजरूप हो रहा है ? जेकर सर्वव्यापक है, तब तो ऋषियोंने ईश्वरका सर्वज्ञान देख लीना; जब ईश्वरका सर्वज्ञान देखा, तब तो ईश्वरका सर्व स्वरूप ऋषियोंने देख लीया, तब तो ऋषिही सर्वज्ञ सिद्ध हुए; सो तो तुम ईश्वरके विना अन्य किसीभी जीवकों सर्वज्ञ मानते नही हैं. जेकर मानोगें, तो वे ऋषि सर्वज्ञ ईश्वरतुल्य होवेगें, और अपने ज्ञानसेंही वेदोंके उपदेशक सिद्ध होवेगें, तब ईश्वरके कथन करे, वा कराये वेद क्यौंकर सिद्ध होवेगें ? जेकर दूसरा पक्ष मानोगें तब तो अनाडीके रंगे वस्त्रके रंगसमान ईश्वरका ज्ञान सिद्ध होवेगा, जैसें अनाडीके रंगे वस्त्रके रंगसमान ईश्वरका ज्ञान सिद्ध होवेगा, जैसें अनाडीके रंगे वस्त्रके रंगसमान ईश्वरका ज्ञान सिद्ध होवेगा, जैसें अनाडीके रंगे वस्त्रके रंगसमान ईश्वरका ज्ञान सिद्ध होवेगा, जैसें अनाडीके रंगे वस्त्रमें एकजगे तो अधिक रंग होता है, और दूसरी जगे अल्परंग होता है; ऐसेही ईश्वरकाभी ज्ञान, एक अंशमें वेदा-दिज्ञानके प्रकाशपुंजरूप ज्ञानवाला है; तब तो एक अंशमें ईश्वर वेदोंके ज्ञानवाला है और अन्य सर्व अनंत अंशोंमें वेदके ज्ञानसें अज्ञानी सिद्ध होवेगा; इसवास्ते शरीररहित सर्वव्यापक ईश्वर, कदापि वेदादिशास्त्रोंका उपदेशक सिद्ध नही होता है.

पूर्वपक्षः-ईश्वर सर्वशक्तिमान् है, इसवास्ते देहरहित सर्वव्यापक ईश्वर, अपनी शक्तिसें सर्वकुछ करसक्ता है; हे जैनो ! ऐसे तुम मान लेवो. उत्तरपक्षः-ऐसे तुम्हारे कथनमें क्या प्रमाण है ? क्यों कि, प्रमाणविना प्रेक्षावान् कदापि किसीके कथनकों नही मानेगें; परंतु यह तुम्हारा कथन तो तुम्हारी प्रीय भार्या आर्यासमाजिनीही मानेगी, अप्रमाणिक होनेसें. और एक यहभी बात है कि, जब तुमने ईश्वरकों विना प्रमाणसेही सर्व-शक्तिमान् माना है तो, क्या ईश्वरमें अवतार लेनेकी शक्ति नही है ? क्या ईश्वर क्रुष्णावतार लेके, गोपियोंके साथ कीडा रासविलास मोगविला-सादि नही कर सक्ता है ? क्या शंकर बन करके, पार्वतीके साथ विविध-प्रकारके भोगविलास और अनेकतरेंकी शिवकी लीला नही कर सक्ता हे ? क्या बद्धा बनके चारों वेदोंका उपदेश, और निजपुत्रीसें सहस्र वर्ष-तक भोगविलास नही कर सक्ता है ? क्या मत्स्यवराहादि चौवीस अवतार धारके अपने मनधारे कृत्य नही कर सक्ता हे ? क्या ईश्वर तक्तता है ? क्या ईश्वर नाचना, गाना, रोना, पीटना, चोरी, यारी, निर्लज्जतादि नही कर सक्ता है ? क्या हिं-गकी वृद्धि करके, तीन लोकांतोंसेंभी परे नही प हुंचाय सक्ता है ? इत्यादि तृतीयस्तम्भः ।

अनेक छत्य जे अच्छे पुरुष नही करसकते हैं, वे सर्व छत्य ईश्वर करसक्ता है ? पूर्वपक्षः-ऐसे ऐसे पूर्वोंक्त सर्वक्रत्य ईश्वर नही कर सक्ता है, क्यों कि, ऐसी बुरी शक्तियां ईश्वरमें है तो सही, परंतु ईश्वर करता नहीं है.

उत्तरपक्षः-तुम्हारे दयानंदस्वामी तो लिखते हैं कि, ईश्वरकी सर्वश-क्रियां सफल होनी चाहिये; जेकर पूर्वोक्त सर्वक्रत्य ईश्वर न करेगा तो, तिसकी सर्व शक्तियां सफल कैसे होवेंगी?

पूर्वपक्षः-ईश्वरमें ऐसी २ पूर्वोक्त अयोग्य शक्तियां नहीं है।

उत्तरपक्षः-तब तो वदतोव्याधात हुआ, अर्थात् सर्वशक्तिमान् ईश्वर सिद्ध नही हुआ, तो फेर, देह मुखादि उपकरणरहित सर्वव्यापक ईश्वर, प्रमाणद्वारा वेदोंका उपदेशक कैसें सिद्ध होवेगा? अपितु कदापि नही होवेगा. क्योंकि, उपदेश जो है सो देहवालेका कर्म है, इस वास्ते एक ईश्वरमें पूर्वोक्त देहरहित होना और उपदेशकमी होना, ये परस्पर विरोधि धर्म नही घट सक्ते हैं, इसवास्ते परवादीयोंका कथन अज्ञानविजूंभित है ॥ ९७ ॥

अथ स्तुतिकार भगवंत श्रीवर्द्धमानस्वामी फेर अयोग्यव्यवच्छेद कहते हैं-

प्रागेव देवांतरसंश्रितानि रागादिरूपाण्यवमांतराणि

न मोहजन्यां करुणामपीश समाधिमास्थाय युगाश्रितोऽसि १८

व्याख्या-हे जिनेंद्र ! हे ईश ! (रागादिरूपाणि) राग, द्वेष, मोह, मद, मदनादिरूपदूषण (प्राक्-एव) पहिलांही (देवांतरसंश्रितानि) तेरे भयसें, (देवांतर) अन्यदेवोंमें आश्रित हुए हैं कि, मानू, निर्भय हम इहां रहेगें, जिनेंद्र तो हमारा समूलही नाझ करनेवाला है, इस-वास्ते किसी बलवंतमें रहना ठीक है, जो हमारी रक्षा करे, मानू, ऐसा विचारकेही रागादि दूषण देवांतरोंमें स्थित हुए हैं, कैसे है वे रागादि-दूषण ? (अवमांतराणि) जे क्षयकों प्राप्त नही हुए हैं, अर्थात् अप्रतिहत शक्तिवाले हैं, जिनका क्षय वा क्षयोपशम वा उपशम किंचित् मात्रभी नही हुआ है, इसवास्ते हे ईश ! तूं (समाधिं-आस्थाय) समाधिकों अवलंबके, समाधिनाम शुक्रध्यानकों अवलंबके, ( मोहजन्यां ) मोहजन्य ( करुणां-आपि ) करुणाकोंभी ( न ) नही ( युगाश्चितः-असि ) युगमें आश्चित हुआ है, अर्थात् मोहरूप करुणा करकेभी तूं युगयुगमें अवतार नही लेता है. जैसे गीतामें लिखा है-

"उपकाराय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् ॥ धर्मसंस्थापनार्थाय संभवामि युगेयुगे ॥ १ ॥" तथाबौद्धमतेपि "ज्ञानिनो धर्मतीर्थस्य कर्तारः परमं पदम् ॥ गत्वा गच्छंति भूयोपि भवन्तीर्थनिकारतः ॥ १ ॥"

अर्थः--अच्छे जनोंके उपकारवास्ते, और पापी दैत्योंके नाश करने-वास्ते, और धर्मके संस्थापन करनेवास्ते, हे अर्जुन ! मैं युगयुगमें अव-तार छेता हूं. 1 १ । हमारे धर्मतीर्थका कर्ता बुद्ध भगवान्, परमपदकों प्राप्त होकेभी, अपने प्रवर्त्तमान करे धर्मकी इद्धिकों देखके जगदासीयों-की करी पूजाके छेनेवास्ते, और अपने शासनके अनादरसें अर्थात् अपने प्रवर्तीये शासनकी पीडा दूर करनेवास्ते, इहां आता है. ऐसी मोहजन्य करुणाकों हे ईश ! तूं युगयुगमें आश्रित नही हुआ है. ॥ १८ ॥

अथ स्तुतिकार भगवंतमें जैसा कल्याणकारी उपदेश रहा है, तैसा अन्यमत के देवोंमें नहीं है, यह कथन करते हैं---

जगन्ति भिन्दन्तु सृजन्तु वा पुनर्यथा तथा वा पतयः प्रवादिनाम्। त्वदेकनिष्ठे भगवन् भवक्षयक्षमोपदेशे तु परंतपस्विनः ॥ १९॥ व्याख्याः-( प्रवादिनाम्- पतयः ) प्रवादीयोंके पति, अर्थात् परमतके प्रवर्त्तक देवते हरिहरादिक, ( यथा तथा वा ) जैसें तैसें प्रवादीयोंकी कल्पना समान वे देवते ( जगंति ) जगतांको ( भिंदंतु) भेदन करो-प्रल्य करो-सूक्ष्म रूपकरके अपनेमें लीन करो, ( वा पुनः ) अथवा ( सृजंतु ) मृष्टियांकों सृजन (उत्पन्न) करो, यह कर्त्तव्य तिनके कहनेमूजब होवो, वे देवते करो, परंतु हे भगवन् ! ( त्वदेकनिष्ठे ) एक तेरेहीमें रहे हुए ( भव-क्षयक्षमोपदेशेतु ) संसारके क्षय करनेमें समर्थ ऐसे धर्मीपदेशके देनेमें तो. वे परवादीयोंके पति ( स्वामी ) देवते, ( परं ) परमउत्ल्ष्ट ( तपस्विनः )

For Private & Personal Use Or

तपस्वी अर्थात् दीन हीन कंगाल गरीब है, अनुकंपा करनेयोग्य है; क्योंकि, वे बिचारे दूधकी जगे आटेका धोवन अपने भक्तोंकों दूध कहके पिटारहे हैं, इस वास्ते अनुकंपा करनेयोग्य है कि, इन बिचारांकों किसीतरें सच्चा दूध मिले तो ठीक है ॥ १९ ॥

अथ स्तुतिकार परवादियोंके नाथोंने भगवान्की मुद्राभी नही सीखी है यह कथन करते हैं-

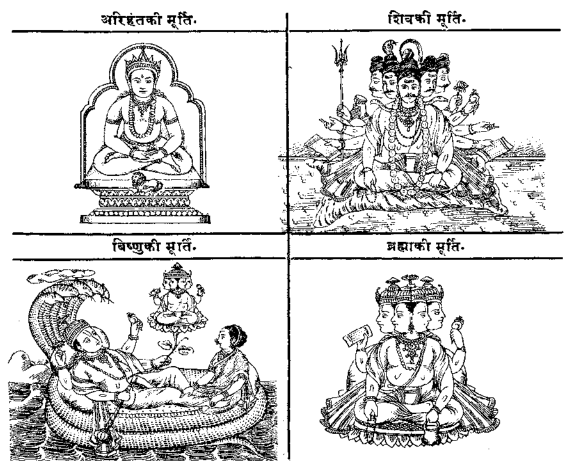
वपुश्च पर्यंकशयं श्रथं च हशौ। च नासानियते स्थिरे च ॥

न शिक्षितेयं परतीर्थनाथैर्जिनेंद्रमुद्रापि तवान्यदास्ताम् ॥२० व्याख्या-हे जिनेंद्र ! (परतीर्थनाथैः) परतीर्थनाथोंने (इयं) येह (तव) तेरी (मुद्रा-अपि) मुद्रामी, शरीरका न्यासरूपमी (न) नही (शिक्षिता) सीखी है तो (अन्यत्) अन्य तेरे गुणोंका धारण करना तो (शास्ताम्) दूर रहा, कैसी है तेरी मुद्रा? (वपुः-च) शरीर तो (पर्यं-कशयं) पर्यंकालनरूप (च) और (श्ठथं) शिथिल्ज है, (च) और (हशौ) दोनों नेत्र (नालानियते) नालिकाउपर दृष्टिकी मर्यादासंयुक्त (च) और (स्थिरे) स्थिर है.

भावार्थः--यह है कि, भगवंतकी जो पर्यंकासनादिरूप मुद्रा है, सो मुद्रा, योगीनाथ भगवंतने योगीजनोंके ज्ञापनवास्ते धारण करी है; क्यों कि, जितना चिरयोगीनाथ आप योगकी क्रिया नही करदिखाता है तितना चिरयोगी जनोंकों योग साधनेका क्रियाकटाप नहीं आता है तथा भगवंत अष्टादश दूषणरहित होनेसें निःस्पृह और सर्वज्ञ है, तिनकी मुद्रा ऐसीही होनी चाहिये, परंतु परतीर्थनाथोंने तो भगवंतकी मुद्राभी नही सीखी है; अन्यभगवंतके गुणोंका धारण करना तो दूर रहा, परतीर्थ नाथोंने तो भगवंतकी मुद्रासें विपरीतही मुद्रा धारण करी है; क्यों कि, जैसी देवोंकी मुद्रा थी, वैसीही मुद्रा तिनकी प्रतिमाद्वारा सिद्ध होती है

शिवजीने तो पांच मस्तक जटाजूटसहित, और शिरमें गंगाकी मूर्त्ति और नागफण, गलेमें रुंड ( मनुष्योंके शिर ) की माला, और सर्प, हाथ दश, प्रथम दाहने हाथमें डमरु, दूसरेमें त्रिशूल, तीसरेसें ब्रह्माजीको आशीर्वादका देना, चौथेमें पुस्तक, और पांचवेमें जपमाला; वामे प्रथम हाथमें गंध सूंघनेकों कमल, दूसरेमें शंख, तीसरे हाथसें विष्णुकों आशीर्वादका देना, चौथेमें शास्त्र, और पांचमे हाथसें दाहने पगका पकडना, ऐसी मूर्ति धारण करी है. तथा अन्यरूपमें शिवजीने पार्वतीकों अर्धी-गमें धारण करी है, और अपने हाथसें लेपेट रहे है. तथा शिवजीके दाहनेपासे ब्रह्माजी हाथ जोडकरके खडे हैं, और वामेपासे विष्णु हाथ जोडके खडे हैं.

विष्णुकी और ब्रह्माजीकी मुद्रा तो प्रायः चित्रोंमें प्रसिद्धही है. शंक, चक्र, गदादिशस्त्र, और श्री (लक्ष्मी) जी सहित तो विष्णुकी: ओर चारमुख, कमंडलु जपमाला वेद पुस्तकादि चारों हाथोंमें धारण करे, ऐसी मुद्रा ब्रह्माजीकी है. परंतु योगीनाथ अरिहंतकी मुद्रा तो, किसीनेभी धारण नही करी है. ॥ २० ॥



अथाग्रे स्तुतिकार भगवंतके शासनकी स्तुति करते हैं-

यदीयसम्यक्त्वबठात् प्रतीमो भवादृशानां परमस्वभावम् ॥ वास न ा पाशविनाशनाय नमोस्तु तस्मै तव शासनाय ॥२१॥ ध्याख्या-( यदीयसम्यक्त्वबठात् ) जिसके सम्यक्तबठसें, अर्थात् जि-सके सम्यग् ज्ञानके बठसें (भवादृशानां ) तुम्हारेसरीखे परमाप्तजीवनमो-क्षरूप महात्मायोंके ( परमस्वभावम् ) शुद्धस्वरूपकों ( प्रतीमः ) हम जा-नते हैं ( तस्मै ) तिस ( तव ) तेरे ( शासनाय ) शासनकेतांइ हमारा (नमः) नमस्कार ( अस्तु) होवे, कैसे शासनकेतांई ? ( कुवासनापाशवि-नाशनाय ) कुवासनारूपपाशीके विनाश करनेवाठा तिसकेतांई.

भाषार्थः-जेकर हे भगवन् ! तेरा शासन न होता तो, हमारे सरीखे पंचमकालके जीव तुम्हारे सरीखे परमाप्तपुरुषोंके परम शुद्धस्वभावकों कैसें जानते ? परंतु तेरे आगमसें ही सर्वकंजानाः और तेरे आगमनेही पांच प्रकारके मिथ्यात्वरूप कुवासनापाशीका विनाश करा है, इसवास्ते तेरे शासनकेतांई हमारा नमस्कार होवेगा २१॥ अथ स्तुतिकार दो वस्तुयों अनुपम कहते हैं-

अपक्षपतिन परीक्षमाणा द्वयं द्वयस्याप्रतिमं प्रतीमः ॥ यथास्थितार्थप्रथनं तवैतदस्थाननिर्वधरसं परेषाम् ॥ २२ ॥

व्याख्या-(अपक्षपातेन) पक्षपातराहित हो कर (परीक्षमाणाः) जब हम परीक्षा करते हैं तो, (द्वयस्य) दो जनोंकी (द्वयं) दो वस्तुयों (अप्र-तिमं)अनुपम उपमा रहित (प्रतीमः) जानते हैं; हे भगवन् ! (तब) तेरा (एतत्) यह (यथास्थितार्थप्रथनं) यथास्थित पदार्थींके स्वरूप क-थन करनेका विस्तार, अर्थात् यथास्थित पदार्थींके स्वरूप कथन करनेका विस्तार जैसा तैने करा है, ऐसा जगत्में कोइभी नही कर सक्ता है, इस-वास्ते तेरा कथन हम अनुपम जानते हैं. और (परेषां) अन्योंका (अस्थाननिर्वधरत्तं) अस्थाननिर्वधरस, अर्थात् अन्योंके स्वरूपवान् यौंके स्वरूपकथनरूप गोले गिरडाये हैं, वेभी उपमारहित हैं, तिनोंके विना ऐसा असमंजसकथन अन्य कोईभी नही कर सक्ताहै. ॥ २२ ॥ अथ स्तुतिकार अज्ञानियेंकि प्रतिबोध करनेमें अपनी असमर्थता कहते हैं.--अनाद्यविद्योपनिषन्निषष्णेर्विशुंखलेश्चापलमाचरद्भिः ॥

अमूढलक्ष्योपि पराक्रिये यत्त्वर्त्विंकरः किं करवाणि देव ॥२३॥ व्याख्या-अनादि आविद्या, अर्थात् मिथ्यात्व अज्ञानरूप उपनिषद्रह-स्यमें तत्पर हुयोंने, और विशृंखलोंने, अर्थात् विना लगाम स्वछंदाचारी प्रमाणिकपणारहितोंने, और चपलता अर्थात् वाग्जालकी चपलताके आचरण करतेहुयोंने, इन पूर्वोक्त विशेषणोंविशिष्ट महाअज्ञानिपुरुषोंने जे-कर तेरे अमूढ लक्ष्यकेंगमी-जिसके उपदेशादि सर्व कर्म निष्फल न होवें तिसकों अमूढलक्ष्य कहते हैं, अर्थात् सर्वज्ञ ऐसे तेरे अमूढलक्ष्यकोंभी, जेकर पूर्वोक्त पुरुष खंडन करे-तिरस्कार करे, जैसें कोई जन्मांध सूर्यके प्रकाशकों पराकरण करे, न माने, तो तिसकों निर्मल नेत्रवाला पुरुष क्या करे? ऐसेही अज्ञानी तेरा तिरस्कार करे, तो हे देव ! स्वस्वरूपमें कीडा करनेवाले सर्वज्ञ वीतराग ! तेरा किंकर मैं हेमचंद्रसूरि, क्या करूं ? कुछभी तिनकेतांई नही कर सकता हूं, जैसें जन्मके अंधकों अंजनवेद्य कुछ नही कर सकता है. ॥ २३ ॥

अथ स्तुतिकार भगवंतकी देशना भूमिकी स्तुति करते हैं---

विमुक्तवैरव्यसनानुबंधःश्रयंति यां शाइवतवेरिणोऽपि ॥

परेरगम्यां तव योगिनाथ तां देशनाभूमिमुपाश्रयेऽहम्॥२८॥ व्याख्या-हे योगिनाथ! (यां) जिस तेरी देशनाभूमिकों (शाश्वतवे-रिणः-अपि) शाश्वतवेरीभी, अर्थात् जिनका जातिके स्वभावसेंही निरंतर वैरानुबंध चठा आता है, जैसें बिछि मूषकका, श्वान बिछिका, द्वक अ-जाका, इत्यादि, वेभी सर्व, (विमुक्तवेरव्यसनानुबंधाः) खजातिका शा-श्वत वेरे रूपव्यसनके अनुबंधसें विमुक्त रहित हुए थके (श्रयंति) आ-श्वित होते हैं. यह भगवंतका अतिशय है कि, शाश्वतवेरीभी भगवान्की देशनाभूमि समवसरणमें जब आते हैं, तब परस्पर वैर छोडके परममै-त्रीभावसें एकत्र बैठते हैं, और जो (परेः) परवादीयोंने (अगम्यां) अ-गम्य है, अर्थात परवादी जिस देशनाभूमिका स्वरूप नही जान सक्ते हैं मिथ्यात्व अज्ञानरूप पटलोंसें अंधे होनेसें; (तां) तिस (तव) तेरी (दे-शनाभूमिं) देशनाभूमिकों (अहम्) मैं (उपाश्रये) उपाश्रित करता हूं-आश्रित होताहूं, जिससें मेराभी सर्वजीवोंके साथ वैरानुबंधरूप व्यसन छुट जावे.॥ २४॥

अथस्तुतिकार परदेवोंका साम्राज्य वृथा सिद्ध करते हैं.

मदेन मानेन मनोभवेन कोधेन लोभेन च संमदेन ॥

पराजितानां त्रसभं सुराणां रुथेव साम्राज्यरुजा परेषाम् ॥२५॥

व्याख्या—(परेषास्-सुराणाम् ) परदेवताओंका, ब्रह्मा, विष्णु, महा-देवादिकोंका (साम्राज्यरुजा) लोकपितामहपणा, जगत्कर्त्तापणा, हंस-वाहन, कमलासन, यज्ञोपवीत, कमंडलु, चतुर्मुख, सावित्रीपति, विशि-ष्टादि दश पुत्रोंवाला, वेदोंका कहनेवाला, चार वर्णका उत्पन्न करनेवाला, वर शाप देने समर्थ, सतोगुणरूप, इत्यादि ब्रह्माजीका साम्राज्य-चतुर्भुज, शंख, चक्र, गदा, शारंग, धनुष्, वनमालाका धारनेवाला, ईश्वर, लक्ष्मी, राधिका, रुक्मिणीआदिका पति, सोलां सहस्र गोपियोंके साथ क्रीडा करनी, अनेक रूपका करना, वत्रीस सहस्र राणियोंका स्वामी, त्रिखंडाधिप, वा-मन नरसिंह रामऋष्णादिका रूप धारना, कंस, वाली, रावणादिका वध करना, सहस्रों पुत्रोंका पिता, रजोगुणरूप, सृष्टिका पाठनकर्ता, भक्त-साहायक, घटघटमें व्यापक होना, इत्यादि विष्णुका साम्राज्य और जगत्-प्रलय करना, वृषभवाहन, पंचमुख, चंद्रमौलिं, त्रिनेत्र, कैलासवासी, सर्वसें अधिक कामी, स्त्रीके अत्यंत स्नेहवाला, सदा स्त्री पार्वतीकों अर्ड्रा-गमें रखनेवाला, अत्यंत भोला, त्रिभुवनका ईश्वर इत्यादि शिवका साम्राज्य. इसीतरे सर्वलौकिक देवोंका साम्राज्य समज लेना. ऐसा पूर्वोक्त साम्राज्य-रूप रोग परतीर्थनाथोंका (वृथाएव) वृथाही है. कैसे परतीर्थनाथोंका? (मदेन) अष्टप्रकारके सद (मानेन) अभिमान-अहंकार (मनोभवेन) काम (क्रोधेन) क्रोध राञ्चके मारणरूप वा शापदानरूप (लोभेन) लोभ स्त्री, पुत्र, धन, धान्य, शस्त्र, स्थानादिग्रहणरूप, (च) शब्दसे माया-कपटादि और (संमदेन) हर्ष खुशी इनों करके (प्रसमं) यथा स्यात्तथा अर्थात् हठ करके अपने बडे सामर्थ्य करके (पराजितानां) जे पराजित

हैं, अर्थात् पूर्वोक्त दुषणोंकरके जे संयुक्त हैं, तिनोंका, क्योंकि, पूर्वोक्त साम्राज्यरूप रोग आत्माकों मलिन करने और दुःख देनेवाला है, इस वास्ते इथाही है ॥ २५ ॥

अथाग्रे स्तुतिकार असत्वादी और पंडितजनोंके लक्षण कहते हैं.

स्वकण्ठपीठे कठिनं कुठारं परे किरन्तः प्रलपन्तु किंचित् ॥ मनीषिणां तु त्वयि वीतराग न रागमात्रेण मनोऽनुरक्तम्॥२६॥

व्याख्या—( परे ) परवादी जे हैं, वे ( स्वकण्ठपीठे ) अपने कंठपीठमें ( कठिनं ) कठिन-तीक्ष्ण ( कुठारं ) कुठार-कुहाडा ( किरन्तः ) क्षेपन क-रते हुए ( किंचित् ) कुछक ( प्रलपन्तु ) प्रलपन करो, अर्थात् परवादी अ-प्रमाणिक युक्तिबाधित किंचित् तत्वके स्वरूपकथनरूप कठिन कुठार-कुहाडा अपने कंठपीठमें क्षेपन करो-मारो, यद्वा तद्वा बोल्गे, सत्मार्गके अनभिज्ञ होनेसें, अपने आत्माकी हानि करो, परंतु हे वीतराग ! ( मनी-षिणां तु ) मनीषि-पंडित-सद्बुधिमानोंका तो ( मनः ) मन-अंतःक-रण ( त्वयि ) तेरे विषे ( रागमात्रेण ) रागमात्र करके ( न ) नहीं ( अनु-रक्तं ) रक्त है, किंतु युक्तिशास्त्रके अविरोधि तेरे कथनके होनेसें तेरे विषे पंडितजनोंका मन अनुरक्त है ॥ २६ ॥

अथाये जे पुरुष अपनेकों माध्यस्थ मानते हैं, परंतु वेभी निश्चय मत्सरी हैं, तिनका स्वरूप कथन करते हैं.

सुनिश्चितं मत्सारेणो जनस्य न नाथमुद्रामतिशेरते ते ॥ माध्यस्थमास्थाय परीक्षकाये मणौ चकाचे च समानुबन्धाः॥२७॥

व्याख्या—हे नाथ ! ( सुनिश्चितं ) हमारे निश्चित करा हुआ वर्त्ते है कि(ते) वे जन (मत्सारिणः) मत्सरी (जनस्य) पुरुषकी (मुद्रां) मुद्राकों ( न ) नहीं ( अतिरोरते ) उछंघन करते हैं, अर्थात् ऐसे जनभी मत्सारी-योंकी पंक्तिमेंही निश्चित करे हुए हैं; कैसे हैं वे जन ? (ये) जे (परीक्षकाः) परीक्षक होके और ( माध्यस्थ्यम—आस्थाय ) माध्यस्थपणेकों धारण करके ( मणौ ) मणिमें ( च ) और ( काचे ) काचमें ( समानुबन्धाः ) सम अनुबंधवाले हैं.

भावार्ध--माध्यस्थपणेकों धारण करके, जे पुरुष अपने आपकों परीक्षक मानते हैं कि, हम पक्षपातरहित सचे परीक्षक हैं; परंतु काचके दुकडेकों, और चंद्रकांतादि मणियोंकों मोलमें, वा गुणोंमें समान मानते हैं, वे प-रीक्षक नहीं हैं, किंतु वेभी मत्सरि पुरुषकी मुद्रावालेही हैं. ऐसेंही जि-नोंने माध्यस्थपणा और परीक्षक अपने आपकों माने हैं, फेर काम, कोध, मान, माया, लोभ, हिंसा, मैथुनादिरहित सर्वज्ञ वीतरागकों, और पूर्वोक्त कामादिसहित अज्ञानी सरागीकों एकसमान मानते हैं, इसवास्ते वे प-रीक्षक नहीं, किंतु वेभि मत्सरी ही हैं ॥ २७ ॥ अथ स्तुतिकार प्रतिवादीयोंसमक्ष अवघोषणा करते हैं. इमां समक्षं प्रतिपक्षसाक्षिणामुदारघोषामवघोषणां ब्रुवे॥

न वीतरागात्परमस्ति देवतं न चाप्यनेकान्तमृते नयस्थितिः ॥२८॥

व्याख्या-में श्री हेमचंद्रसूरी ( प्रतिपक्षसाक्षिणां ) प्रतिपक्षसाक्षियोंके (समक्षं) समक्ष-प्रत्यक्ष (इमां) यह जो आगे कहेंगे तिस (उदारघो-षाम्)मधुर शब्दोंवाली (अवघोषणाम्)अवघोषणा, लोकोंके जनावने वास्ते उच्च शब्द करके जो बोलना तिसका नाम अवघोषणा कहते हैं, तिस अ-वघोषणाकों (ब्रुवे ) बोलता हूं-करता हूं, सोही दिखाते हैं, (वीतरागात् ) वी-तरागसें ( परं ) परे-कोई ( दैवतं ) सत्यधर्मका आदि उपदेष्टा ( न ) नहीं (अस्ति) है, (च) और (अनेकांतं-ऋते) अनेकांत अर्थात् स्या-द्वादविना कोइ ( नयस्थितिः-आपि ) नयस्थितिभी ( न ) नहीं है; अर्थात् स्याद्वादके विना पदार्थके स्वरूपके कथन करनेरूप जो नयस्थिति है सोभी नहीं है. स्यात् पदके चिन्हविना किसीभी नित्यानित्यादिनयके कथ-नकी सिद्धि न होनेसें ॥ २८ ॥

अथ स्तुतिकार अपने आपकों अपक्षपाती सिद्ध करते हैं. न श्रद्धयैव त्वयि पक्षपातो न द्वेषमात्रादरुचिः परेषु॥ यथावदाप्तत्वपरिक्षया तु त्वामेव वीर प्रभुमाश्रिताः स्मः ॥ २९ ॥ व्याख्या-हे वीर! (श्रद्धया-एव) श्रद्धा मात्र करकेही, अर्थात् श्री-महावीरके विना अन्य किसी परवादीके मतके देवकों अपना प्रभु ईश्वर For Private & Personal Use Only

सत्योपदेष्टा नहीं मानना, ऐसी श्रद्धा, मनकी दढता करकेही, ( त्वयि ) तेरेविषे हमारा ( पक्षपातः ) पक्षपात ( न ) नहीं है, और ( द्वेषमायात् ) द्वेषमात्रसें ( परेषु ) परमतके देव हरिहरब्रह्मादिकोंमें ( अरुचिः ) अरुचि -अप्रीति (न) नहीं है, परंतु (यथावदाप्तत्वपरीक्षया-तु) यथावत् आप्तपणेकी परीक्षा करकेही, हे वीर ! वर्द्धमान ! हम ( त्वां-एव ) तुजही (प्रभुम्) प्रभुकों (आश्रिताः सः) आश्रित हुए हैं. आतत्वकी परीक्षा आप्तके कथनसें और आप्तके चरितसें सिद्ध होती है, सो हमने तेरे क-थनकी परीक्षा करी है, परंतु तेरे वचन हमने प्रमाणबाधित वा पूर्वापर विरोधि नहीं देखे हैं, और तेरा चरित देखा, सोभी आतत्वके योग्यही देखा है, और तेरी प्रतिमाद्वारा तेरी मुद्राभी निर्दोष सिद्ध होती है इन तीनों परीक्षायोंके करनेसें तेरेमें निर्दोष आसपणा सिद्ध होता है, इस वास्ते हमने तेरेकों प्रभु माना है. और अन्यदेवोंमें ये तिनो शुद्ध निर्दोष परीक्षायों सिद्ध नहीं होती हैं, इसवास्ते तीन देवोंकों हम अपना प्रभु नहीं मानते हैं. नतु द्वेष वा अरुचिसें. "यदवादिलोकतत्त्वनिर्णये श्री-हरभद्रसूरीपादैः । पक्षपातो न मे वीरे न द्वेषः कपिलादिषु । युक्तिमद्रचनं यस्य तस्य कार्यः परीम्रहः " इति ॥ २९ ॥

अथाम्रे स्तुतिकार भगवंतकी वाणीकी स्तुति करते हैं.

तमः स्पृशामप्रतिभासभाजं भवन्तमप्याशु विविन्दते याः ॥ महेम चन्द्रांशुट्टशावदातास्तास्तर्कपुण्या जगदीशवाचः॥३०॥ व्याख्या-हे जगदीश ! भगवन् ! (याः) जे वाचायों तेरी वाणीयों (तमस्पृशाम्) अज्ञानरूप अंधकारके स्पर्शनेवालोंके (अप्रतिभासभाजम्) अप्रतिभासभाज अर्थात् अज्ञानी जिसकों नहीं जानसक्ते हें, ऐसे (भव-न्तम्-आपि) तुजकोंभी-तेरेकोंभी (आशु) शीघ (विविन्दते) प्रगट करतीयां हे-जनातीयां हे (ताः) तिन (चन्द्राशुट्दशावदाताः) चंद्रकी किरणोंकीतरें दृशा-ज्ञान करके अवदाता-श्वेत और (तर्कपुण्याः) तर्क करके पवित्र सम्मत (वाचः) वाणीयांकों (महेम) हम पूजते हें ॥ ३० ॥ अथ स्तुतिकार नामके पक्षपातसें रहित होकर, गुणविशिष्ट भगवंतकों नमस्कार करते हैं.

यत्र तत्र समये यथा तथा योऽसि सोस्यभिधया यया तया॥

वीतदोषकऌषः स चेद्रवानेक एव भगवन्नमोऽस्तुते ॥ ३१ ॥

व्याख्या-( यत्र तत्र समये) जिसतिस मतके शास्त्रमें ( यथातथा ) जिस तिस प्रकारकरके ( यया तया अभिधया ) जिस तिस नामकरके ( यः ) जो तूं ( आसि ) है ( सः ) सोही ( आसि ) तूं है, परं ( चेत् ) यदि जेकर (वी-तदोषकलुषः ) दूर होगए हैं द्रेष राग मोह मलिनतादि दूषण, तो, ( भ-वान्-एक-एव ) सर्व शास्त्रोंमें तूं जिस नामसें प्रसिद्ध है, सो सर्व जगें तूं एकही है, इसवास्ते हे भगवन् ! ( ते ) तेरेतांइ ( नमः ) नमस्कार ( अ-स्तु ) होवे ॥ ३१ ॥

अथ स्तुतिकार स्तुतिकी समाप्तिमें स्तुतिका खरूप कहते हैं.

इदं श्रद्धामात्रं तदथ परनिन्दां मृदुधियो

विगाहन्तां हन्त प्रकृतिपरवादव्यसनिनः॥

अरक्तद्विष्टानां जिनवरपरीक्षाक्षमधिया-

मयंतत्त्वालोकः स्तुतिमयमुपाधिं विधृतवान् ॥ ३२ ॥ व्याख्या--( मृदुधियः ) मृदु कोमल विशेषबोधरहित जिनको कोमल बुद्धि है, वे पुरुष तो ( इदम् ) इस स्तोत्रकों ( श्रज्धामात्रं ) श्रज्धामात्र, अर्थात् जिनमतकी हमकों श्रद्धा है, इसवास्ते हम इसको सत्य करकेही मानेंगे, ऐसे जन तो इस स्तोत्रकों श्रद्धामात्र (विगाहन्तां ) अखामात्रन करो--मानो, ( हन्त ) इति कोमलामंत्रणे ( तत्-अथ ) अथ सोही स्तोत्र ( प्रकृतिपरवादव्यसनिनः ) स्वभावही जिनोंका परके कथनमें वाद कर-नेका है, अर्थात् अपने माने देव और तिनके कथनमें जिनकों आग्रह है कि, हमने तो यही मानना है, अन्य नहीं, ऐसे व्यसनी पुरुष इस स्तो-त्रकों (परानिन्दां) परनिंदारूप अवगाहन करो; स्तुतिकारने परदेवोंकी निं-दारूप यह स्तोत्र रचा है, ऐसें मानो, अपने माननेका कदाग्रह होनेसें, प-रंत हे जिनवर! ( परीक्षाक्षमधियाम् ) परीक्षा करनेमें समर्थ बुद्धिवाले (अरक्तद्विष्टानां) रागद्वेषरहितोंकों, अर्थात् किसी मतमें जिनोंका राग पक्ष पात नहीं है, और किसी मतमें जिनोंकों द्वेषसें अरुचि नहीं है, ऐसे परीक्षा-पूर्वक सत् असत् वस्तुका प्रमाणसें निर्णय करनेवालोंकों (अयं) यह (त-त्वालोकः) तत्त्वप्रकाशक स्तव-स्तोत्र (स्तुतिमयं-उपाधिं) स्तुतिमय उपा-धिकों-स्तुतिमय धर्मचिंताकों (विधृतवान्) धारण करता है। १२॥ इतिश्रि-हेमचंद्रसूरिविरचितमयोगव्यवच्छेदिकाद्वात्रिंशिकाख्यं श्री महावीर खामि-स्तोत्रं बालावबोधसहितं समाप्तम् ॥ तत्समाप्तौ च समाप्तोयं तृतीयः स्तम्भः ॥ श्रीमत्तपोगणेशेन विजयानंदसूरिणा ॥ इत्तोबालावबोधोयं परोपछतिहेतवे॥ १॥ इन्दुबाणाङ्कचन्द्राब्दे माधमासे सिते दले ॥

इन्दुवाणाङ्कचन्द्राब्द मावमास ।सत दल ॥ पञ्चम्यां च तिथौ जीवघस्त्रेपूर्तिमगात्तथा ॥ २ ॥ ॥ इतिश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे अयो-गव्यवच्छेदकवर्णनोनाम तृतीयःस्तंभः ॥ ३ ॥

# ॥ अथ चतुर्थस्तम्भप्रारम्भः॥

तृतीयस्तंभमें प्रायः अयोगव्यवच्छेदका वर्णन किया, अब इस चतुर्थ-स्तंभमें विशेषतः अयोगव्यवच्छेदादि वर्णन करते हैं.

#### ॥ अर्हम् ॥

प्रणिपत्यैकमनेकं केवऌरूपं जिनोत्तमं भक्त्या ॥ भव्यजनबोधनार्थं नृतत्त्वनिगमं प्रवक्ष्यामि ॥ ९ ॥

व्याख्या-में हरिभद्रसूरि (नृतत्त्वनिगमं) नृतत्त्व लोकतत्त्वनिर्णयरूप निगम आगम कहता हूं; किसवास्ते? (भव्यजनबोधनार्थं) भव्यजनोंके तत्त्वज्ञानके वास्ते; क्या करके? (भक्त्या) भक्ति करके (प्रणिपत्य) नम-स्कार करके; किसकों? (जिनोत्तमं) जिन नाम सामान्य केवलीका है, ति-नोंमें तीर्थंकरनामकरके जो उत्तम होवे, तिनकों जिनोत्तम, जिनवर, अ-रिहंत, कहते हैं, तिनकों. कैसे जिनोत्तमकों? (एकं) एकरूपकों, और (अनेकं) अनेकरूपकों, शुद्धद्रव्यार्थिकनयके मतसें एकरूप है, "एगेदव्वे एगेआया एग्रेसिद्धे" इति श्रीस्थानांगसूत्रवचनप्रामाण्यात्, अर्थात् सामा- न्यरूपसें एकही केवल जिनोंत्तमरूप परमेश्वर है, और व्यक्तिरूपकरके अनंत आत्मा एक परमञ्चद्म परमेश्वरपदमें विराजमान होनेसें अनेक रूप है, अथवा द्रव्यार्थें एक आत्मा होनेसें एकरूप है, और पर्यायार्थिक-नयके मतसें ज्ञानदर्शनचारित्रादि अनंत पर्यायांकरके अनंत रूप है, "उ-कंच ज्ञाताधर्मकथांगे स्थापत्यासुतमुनिशुकपरिव्राजकसंवादे-सुया एगे वि-अहं दुवे विअहं अणेगे विअहं – इत्यादि – हे शुक ! मैं एकभी हूं, दो रू-पभी हूं, अनेक रूपभी हूं-इत्यादि-" तिन एकानेकरूपवाले जिनोत्तमकों, फेर कैसे जिनोत्तमकों? (केवलरूपं) केवल शुद्धस्वरूप सर्वकर्मक्वतउपा-धिकरके विनिर्मुक्त रहितकों ॥ १ ॥

अथ ग्रंथकार परिषत् -सभाकी परीक्षा करनी कहते हैं.

भव्याभव्यविचारो न हि युक्तोऽनुग्रहप्रवृत्तानाम् ॥ कामं तथापि पूर्वं परीक्षितव्या बुधैः परिषत् ॥ २ ॥

व्याख्या-(भव्याभव्यविचारः) अव्याभव्य अच्छे और वुरे पुरुषोंका विचार (अनुग्रहप्रवृत्तानाम्)अनुग्रह बुद्धिकरके प्रवृत्त होए संत जनोंकों (न-हि-युक्तः)करना युक्त-उचित नही है (कामं)यह कथन यद्यापि सम्मत है (तथापि) तोभी (बुधेः)बुद्धिमानोंने (पूर्व) प्रथम (परिषत्) श्रोताजनकी (परीक्षितव्या) परीक्षा करणी उचित है ॥ २ ॥

अथ प्रंथकार उपदेशके अयोग्य परिषत् के लक्षण कहते हैं.

वजमिवाभेद्यमनाः पारेकथने चालनीव यो रिक्तः ॥

कलुषयति यथा महिषः पूनकवद्दोषमादत्ते ॥ ३ ॥

आख्या—जो पुरुष (वज्रं-इव) वज्जवत् (अभेद्यमनाः) अभेद्य मन-गला होवे, अर्थात् उपदेश श्रवणकरके जिसके मनमें किंचित्मात्रभी शुभ परिणामांतर न होवे, मुद्रशेलवत्; और (यः) जो (परिकथने) उपदेशादि-केविषे (चालनी-इव) चालनीकी तरे (रिक्तः) रिक्त हो जावे, जैसें चाल-नीमें जल डालीए तब सर्व जल निकल जाता है, तैसें जो श्रोता व्या-ख्यान श्रवण करता है, और तत्काल भूलता जाता है, सो चालनीकी तरे रिक्त जानना. २. और ( यथा ) जैसें ( महिषः ) भेंसा तलावमें पानी पीने जाता है, तब पानीमें प्रवेश करके पानीकों विलोडन करके (कलूषयति) मलीन करता है, और जलमें मूत्र करता है, न तो आप पानी पीता है, और न भेंसांकों पानी पीने देता है, तैसेंही जो श्रोता व्याख्यानमें क्वेश लडाइ विग्रह कषाय करे, न तो आप सुने, और न रोषपरिषत्कों सुनने देवे, सो श्रोता भैंसेसमान जानना. ३. और जो श्रोता (पूनकवत्) पूनक बेया विजडासुघरा नामक जीवका घर, जो वृक्षके ऊपर बडी चतुराइसें बनाता है, तिस घरसें अहीरलोक घृत तपाके छानते हैं, तिस पूनकमेसें घृत तो निकल जाता है, और कूडाकचरा रह जाता है, तद्वत् पूनकवत्-पूनककी तरें गुण तो नहीं यहण करता है, परंतु ( दोषं ) दोषकों-अवगुणांकों (आदत्ते) ग्रहण करता है, सो पूनकसमान जानना. ४. येह चारों परिषदा उपदेश करणे योग्य नहीं हैं. यह कथन उपलक्षण मात्र है, क्योंकि नंदिसूत्र आवश्यकसृत्र बृहत्कल्पसूत्रादिकोंमें औरभी अयोग्य परिषत्का वर्णन है ॥ ३ ॥

पूर्वोक्त परिषत्कों उपदेश निरर्थक है, सो दष्टांतद्वारा कहते हैं.

जलमन्थनवत्कथितं बधिरस्येव हि निरर्थकं तस्य ॥

पुरतोन्धस्य च नृत्यं तस्माइहणं तु भव्यस्य ॥ ४ ॥

व्याख्या—( जलमन्थनवत् ) जलके विलोडनेकीतरें ( वधिरस्य ) बाहि-रेकों (कथितं-इव) कथनकीतरें (च) और ( अंधस्य) आंधेके (पुरतः) आगे ( नृत्यं ) नाटककीतरें ( तस्य ) तिस पूर्वोक्त अभव्यजनकों अयोग्य परिषतकों उपदेश करना ( निरर्थकं ) व्यर्थ है, अर्थात् जैसें जलका विलो-डना व्यर्थ है, जैसें बहिरेकों कहना व्यर्थ है, और जैसें आंधेके आगे नाटकका करना व्यर्थ है, तैसें तिस अयोग्य पुरुषकों उपदेशका देना व्यर्थ हैं. (तस्मात्)तिस हेतुसें (तु)निश्चयकरके (भव्यस्य)भव्ययोग्य पुरुषका (ग्रहणं) ग्रहण करना योग्य हैं ॥ ४ ॥

अध ग्रंथकार परके तरफरें आशंका करते हैं.

आचार्यस्येवतजाड्यं यच्छिष्योनावबुध्यते ॥ गावोगोपालकेनैव कुतीर्थेनावतारिताः॥ ५॥

9 £ ucation International

किंवा करोत्यनार्याणामुपदेष्टा सुवागपि ॥ तत्र तीक्ष्णकुठारोपि दुर्दारुणि विहन्यते ॥ ६ ॥ अप्रशान्तमतौ शास्त्रसद्वावप्रतिपादनम् ॥ दोषायाभिनवोदीणें शमनीयमिव ज्वरे ॥ ७ ॥ उदितौ चन्द्रादित्यौ प्रज्वलिता दीपकोटिरमलापि ॥ नोपकरोति यथान्धे तथोपदेशस्तमोन्धानाम् ॥ ८ ॥ एकतडागे यद्वत् पिबति भुजङ्गः शुभं जलं गोश्च ॥ परिणमति विषं सर्पे तदेव गवि जायते क्षीरम् ॥ ९ ॥ सम्यग्ज्ञानतडागे पिबतां ज्ञानसलिऌं सतामसताम् ॥ परिणमति सत्सु सम्यक् भिथ्यात्वमसत्सु च तदेव ॥ १० / एकरसमंतरिक्षात् पतति जलं तज्ञ मेदिनीं प्राप्य॥ नानारसतां गच्छति पृथक् पृथक् भाजनविशेषात 🕫 🛚 एकरसमपि तद्राक्यं वक्तुर्वदनाद्विनिःसृतं तद्वन्ग नानारसतां गच्छति पृथक् पृथक् भावमार् व ॥ १२ ॥ स्वं दोषं समवाप्य नेष्यति यथा सूर्यों कौशिको राहिं कङ्कटुको न याति च रू<sup>क</sup> तुल्येपि पाके कृते॥ तहत् सर्वपदार्थभावनकरं संप्र<sup>क्र</sup>ेनं मतं बोधं पापधियो न यान्ि<sup>कुजनार</sup>तुल्ये कथासंभवे॥ १३॥

व्याख्या—(आचार्यस्य—एव)आचार्य-गुरुकाही (तत्) वो (ज़ाड्यं) मूर्खपणा है (यत्) जो (शिष्यः) शिष्य (न-अवबुध्यते) प्रतिबोध नहीं होता है, जैसें (गोपालकेन-एव) गवालीएनेही (गावः) गौयां (कुतीर्थेन) बुरे घाटकरके (अवतारिताः) अवतारण करी हैं, इसमें गौयांका कसूर नहीं, किंतु गवालीएकाही कसूर है ॥ ५ ॥ अब आचार्य पूर्योक्त आशंकाका उत्तर देते हैं.

व्याख्या-अनार्य पुरुषोंकों भले वचनोंवालाभी उपदेष्टा क्या करता है? अपितु कुछभी नहीं कर सक्ता है, जैसें बुरे काष्टमें तीक्ष्णभी कुठार कुंठ हो जाता है। अप्रशांत, मिथ्याख करके आते मलीन बुद्धिवाले पुरुष विषे शास्त्रका यथार्थ तत्व प्रतिपादन करना दोषकेतांइ होता है, जैसें नवीन ज्वरके उदयमें शमन करनेयोग ओषधका करना, अथवा घूत दुग्धादि पान कराना दोषकेतांइ होता है. ॥ चंद्रमा सूर्य उदय हुए हैं, तथा जाज्वस्यमान कोटिदीपकभी निर्मल जलते हैं, तोभी वे चंद्रादि, जैसें अंधपुरुषविषे उपकार नहीं करसक्ते हैं, तैसेंही मिथ्यात्व अज्ञानरूप अंधकारकरके आच्छादित मतिवाले पुरुषोंकों सद्धुरुका उपदेशभी उपकार नहीं करसक्ता है. ॥ एकही तलावमें जैसें सर्प और गौ शुभ जल पीते हैं, परंतु सर्पविषे वोही जल विषरूप परिणामे परिणमता है, और वोही जल गौकेविषे दुध होके परिणमता है. ॥ तैसेंही सम्यक् अविपरीत ज्ञानरूप तलावमें जिनतीर्थंकर अरिहंतका ज्ञानरूप पाणी पीनेवाले सत् और असत्पुरुषोंकों परिणमता है, सत्पुरुषोंमें तो सम्यक्तवरूप होके परिणमता है, और असत्पुरुषोंमें मिथ्यात्वरूप होके परिणमता है ॥ जैसें एकरसवाला पानी, आंकाशसें पडता है, और सो पानी नानावका-रकी पृथ्वीकों प्राप्त होके न्यारे न्यारे भाजनोंके विशेषसें नानारसपणे गप्त होता है. ॥ तैसेंही एकरसवाला वाक्य, तिस वक्ताके मुखसें निंत्ला हुआ, नानारसपणे अर्थात् न्यारे न्यारे जीवोंके भावोंकों प्राप्त होके नाना रकारके अभिप्रायपणे परिणमता है.॥ जैसें अपनेही दोषकों प्राप्त होके उछु सूर्यके उदयकों नहीं इच्छता है, और जैसें सर्व मूंगोकेसाथ तुल्यपाकके <sup>क्र</sup>भी कोकडु रंधाता नहीं है, तैसेंद्दी सर्व पदार्थोंके स्वरूपका प्रकट करनेवाल, जैनमत पाकरकेभी, पापबुद्धि बुरे जन, तुल्यकथाके श्रवण करनेसेंभी <sup>बे</sup>ष्हों प्राप्त नहीं होते हैं. ॥६।७।८।९।१०।११।१२।१३॥ अथ ग्रंथकार तत्त्वनिणे फरनेकों कहते हें.

हठी हठे यद्रदति छुत, यान्नोर्नावि बद्धा च यथा समुद्रे॥ तथा परप्रत्ययमात्रदक्षो हेरः प्रमादाम्भसि बम्भ्रमीति ॥१४॥ यावत्परप्रत्ययकार्यवुद्धिविवर्त्तते तावदुपायमध्ये ॥ मनः स्वमर्थेषु निघटनीयं नह्याप्तवादा नभसः पतन्ति ॥१५॥

व्याख्या--जैसें कदाग्रही कदाग्रहमें अतिष्ठुत चलायमान होता है, अर्थात् एक पक्षमें जूठा होकर दूसरेमें आश्रित होता है, दूसरेसें तीसरेमें, एतावता अनवस्थितिवाला होता है, और जैसें मलाहकी बंधी हुई नावा समुद्रमें अतिक्षुत होती है, तैसेंही परके निश्चय किये मात्रमेंही चतुर जो लोक है, सो प्रमादरूप पाणीमें आतिशय भ्रमण करता है, अर्थात् जे लोक अपने मनमें ऐसा समझतें हैं कि, हमकों निश्चय करनेकी कुछ जरूर नहीं है कि, यह सत्य है वा असत्य? किंतु जो पूर्वजोंने कहा है, सोइ मान्य है, वे लोक तत्त्वपदार्थके ज्ञानकों कवीभी प्राप्त नहीं होते हैं.॥ इसवास्ते जवतक परके ज्ञानके कार्यमें वुद्धि वर्त्तती है, तबतक उपायमें तत्वपदार्थ-के ज्ञानमें, और पदार्थोंमें अपना मन निरंतर जोडना चाहिये, अर्थात् अपने मनकों पदार्थोंकेनिर्णय करनेमें प्रवर्त्तावना चाहिये. क्योंकि, आप्तवाद, सत्यो-पदेष्टाके वचन आकाशसें नहीं गिरते हैं, किंतु बुद्धिसें विचारयुक्ति द्वारा सिद्ध होते हैं कि, येह वचन आप्तके है, और येह अनाप्तके है, इस वास्ते बुद्धिमान् पुरुषकों तत्त्व पदार्थका अवश्य निर्णय करना चाहीये ॥ १४ ॥ १४ ॥ अथ असत् तत्वपदार्थके अग्राह्यपणेका हेतु कहते हें.

यच्चिन्त्यमानं न ददाति युक्तिं प्रत्यक्षतो नाप्यनुमानतश्च ॥ तहुद्दिमान् कोनु भजेत लोके गोश्टङ्गतः क्षीरसमुद्रवो न ॥ १६॥ व्याख्या—जो कथन करा हुआ तत्त्वपदार्थ, जब विचारीए, तब प्र-त्यक्ष वा अनुमानसें युक्तिकों न देवे, अर्थात् जो युक्तिप्रमाण प्रत्यक्ष अनुमानसें सिद्ध न होवे, सो तत्त्वका कथन कौन बुद्धिमान् सत्यकरके मानेगा ? अपितु कोइभी नहीं मानेगा. जैसें लोकमें गौके श्वंगसें प्रत्यक्ष, और अनुमानसें कदापि दूधकी उत्पत्तिका संभव सिद्ध नहीं हो सक्ताहे ॥ १६॥ अथ प्रंथकार जे प्रकृतिसेंही विनयवाले नम्र हें तिनकोंही विनयवंत पुरुष विनयवंत करसक्ते हें यह कथन दृष्टांतद्वारा सिद्ध करते हें. तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

## येवै नेया विनयनिपुणेस्ते क्रियन्ते विनीता नावैनेयो विनयनिपुणेः इाक्यते संविनेतुम् ॥ दाहादिझ्यः समलममलं स्यात् सुवर्णं सुवर्ण नायसिंपडो भवति कनकं छेददाहकमेण ॥ १७॥

व्याखा-जे विनयवंत विनयमें निएुण पुरुष हैं, तिनकोंही विनय-निपुण पुरुषोंहीने विनयवंत करणेकों समर्थ होइए हैं, परंतु अविनीतप्रक्र-तिवालेकों विनयवंत करणेमें समर्थ नहीं होइए हैं. दृष्टांत-जैसें भले वर्णादिवाले सुर्वणकोंही दाह ताडन छेदादिकरके अमल (निर्मल) सुर्वण सिद्धकरदाकीए हैं, अर्थात् समलसुर्वणही दाहादिकों करके निर्मल सुर्वण होता है, परंतु छेददाहादिकमकरके लोहका पिंड, कनक (सुर्वण) नहीं होता है, ऐसेंही जे योग्य पुरुष हैं, वेही उपदेशकों सुणके शुभपरिणामांतरको प्राप्त होसक्ते हैं, अयोग्य पुरुष नहीं होसक्ते हैं. ॥ १७॥

अथ बाह्य पदार्थका लक्षण कहते हैं.

आगमेन च युक्तया च योर्थः समभिगम्यते

परीक्ष्य हेमवद्राह्यः पक्षपाताग्रहेण किम् ॥ १८ ॥

व्याख्या-आगमकरके और युक्तिकरके जो अर्थ-पदार्थ सिद्ध होवे, सोही दाहताडनछेदादिकमकरके सुर्वणकीतरें परीक्षा करके प्रहण करने योग्य है, अर्थात् परीक्षक जनोंकों परीक्षापूर्वक सोही प्रहण करना चाहिये कि, जो पदार्थ परीक्षामें पका हो जावे, किंतु पक्षपात आप्रहकों धारण न करना चाहिये. क्यों कि, पक्षपात-जूठा आग्रह करणेसें क्या लाभ है? कुछभी लाभ नहीं हैं ॥ १८ ॥

अब जो विना विचारे तत्त्वपदार्थ ग्रहण करता है, सो पीछेसें पश्चात्ताप करता है, सोइ दिखाते हैं.

#### मात्तमोदकवद्वाला ये ग्रह्णन्त्य विचारितम् ॥ ते पश्चात्परितप्यन्ते सुवर्णग्राहको यथा ॥ १९ ॥

व्याख्या-यह मोदक मेरी माताका बनाया हुआ है, ऐसा जानके जे बालक तिसके अच्छेपणेका आयह करते हैं, और विना विचारे तिसकों यहण करते हैं, वे पीछे परिताप (पश्चात्ताप) कों प्राप्त होते हैं. जैसें विना परीक्षाके करे सुवर्णका ग्रहण करनेवाला पुरुष, पीछे पश्चात्ताप करता है, यथा थिग है मेरेकों जो मैने विना परीक्षाकेकरे सुवर्णके बदले पीतल ग्रहण किया. ऐसेही जे पुरुष अपने २ कुलकी रूढिसें माने अधर्मकों धर्म मानके कूद रहे हैं, और सत्य धर्मका निर्णय नहीं करते हैं, वे पक्षपाती पुरुष पीछे पश्चात्ताप करेंगे, लोहवणिक्वत् ॥ १९ ॥

अथ तत्त्वज्ञानप्राप्तिका उपाय दिखाते हैं.

श्रोतव्ये च कृतौ कर्णों वाग् बुद्धिश्च विचारणे॥

यःश्रुतं न विचारेत स कार्यं विन्दते कथम् ॥ २० ॥

व्याख्या-सुननेयोग्य वस्तुमें तो दोनो कान करेहें, वचन और बुद्धि ये दोनों तत्त्वके विचारणेमें प्रवृत्तमान करेंहें, सो पुरुष तत्त्वज्ञानकों प्राप्त होता है, परंतु जो सुणके विचारता नहीं है, सो पुरुष कार्यकों अर्थात् तत्त्वकों कैसें जाणे ? ॥ २० ॥

नेत्रेर्निरीक्ष्य विषकण्टकसर्प्पकीटान्

सम्यग् यथा व्रजति तान् परिहृत्य सर्वान् ॥ कुज्ञानकुश्रुतिकुदृष्टिकुमार्गदोषान्

सम्यग् विचारयथ कोत्र परापवादः ॥ २१ ॥

व्याख्या-जैसें विषकंटक सर्प कीडे इन सर्वकों मार्गमें चलता हुआ, नेत्रोंसें देखकरके सम्यक् प्रकारे सर्व ओरसें परिवर्जन करता है, इसमें जो कहे कि, यह पुरुष रस्तेमें विषकंटक सर्प कीडे इनकों वर्जके चलता है, इसवास्ते यह पुरुष विषकंटकादिका निंदक है, क्या वो उसके कहनेसें पूर्वोक्त वस्तुयोंका अपमान करनेवाला सिद्ध होसक्ता है? कदापि नहीं होसक्ता है. ऐसेही जो पुरुष कुज्ञान, कुश्रुति, कुदृष्टि, कुमार्ग-कुज्ञान-अज्ञान, पदार्थके खरूपकों विपर्यय कथन करना. जैसें आत्मा चारभूतोंसें ही उत्पन्न होताहै, अथवा आत्मा एकांत नित्यही है, अथवा आत्मानाम-क कोई पदार्थ है नहीं, एकांतक्षणिक विज्ञानाद्वेतरूपही तत्त्व है, एकान्त ब्रह्मा द्वेतरूपही तत्त्व है, अथवा आत्मा सर्वव्यापक है, अथवा अंगुष्ठपर्व-मात्र, वा तंदुलमात्र, वा स्यामाकधान्याजितना आत्मा है; स्टप्टि, प्रल-य, ईश्वर करता है, जीवोंके कमोंका फलप्रदाता ईश्वर है, वा जीवोंका पूर्वोत्तर जन्म नहीं है, इत्यादि चैतन्य, और जडपदार्थोंके स्वरूपका विपरीतकथन जिस शास्त्रमें होवे, सो शास्त्र अज्ञानरूप है.

तथा कुश्रुति,—जिस शास्त्रमें जीवहिंसा करणेमें भर्म कथन करा होवे, यथा ' वेदविहिता हिंसा धर्माय ' इत्यादि, तथा जिस शास्त्रके अवण करणेसें श्रोताकों अधर्मवुद्धि उत्पन्न होवे, वात्स्यायनादिकामशास्त्रवत्, सो कुश्रुति.

कुदृष्टि,-जिसकी बुद्धि, कुदेव, कुगुरु, कुधर्मकरके वासित होवे, सो कुदृष्टि; और कुमार्ग, एकांत नित्य, एकांत अनित्य, इत्यादि दुर्नयके मत-सें जिस शास्त्रमें कथन करा होवे, संसारके मार्गकों मोक्षका मार्ग, और मोक्षमार्गकों संसारका मार्ग कहना, तथा सम्यग् देव गुरु धर्मका स्वरूप जिसमें कथन नहीं करा होवे, सो कुमार्ग, इत्यादिदूषणोंकों त्यागके शुद्धमार्ग-कों कथन करे, अर्थात् सद्ज्ञान, सत्श्रुति, सद्दृष्टि, सन्मार्गका कथन करे, और पूर्वोक्त वस्तुयोंका निषेध करे तो, इसमें दूसरोंका क्या अपवाद है? अर्थात् क्या निंदा है? सो, परीक्षको ! तुमही विचार करो ॥ २१ ॥

प्रत्यक्षतो न भगवान्हषभो न विष्णु

रालोक्यते न च हरोन हिरण्यगर्भः ॥

तेषां स्वरूपगुणमागमसंप्रभावा

ज्ज्ञात्वा विचारयथ कोत्र परापवादः ॥ २२ ॥

व्याख्या-प्रत्यक्ष प्रमाणसें तो, न भगवान् ऋषभदेव दिखलाइ देता है, और न प्रत्यक्षप्रमाणसें विष्णु दिखलाइ देता है, और न हर-महादेव दीखता है, न ब्रह्माजी दीखता है, अब इन पूर्वोक्त देवोंका स्वरूप जाण्याविना कैसें जाना जावे कि, तिनमें कैसे कैसे गुण थे ? इसवास्ते ये सर्व आगमसें अर्थात् आगम-वेदस्मृतिपुराणादि जैसा तिनका जीवनच-रित्र प्रतिपादन करते हैं, तिनकों सुणके वा वांचके पूर्वोक्त देवोंके चारि-त्रकों जाणकर तिन देवोंके स्वरूपगुणका निर्णय करिए तो, इसमें विचार करो कि, क्या किसी देवकी निंदा है ?॥ २२॥

अब पूर्वोक्त देवोंका किंचित् स्वरूप प्रंथकार दिखाते हैं

विष्णुः समुद्धतगदायुधरोद्रपाणिः शंभुर्ऌछन्नरशिरोस्थिकपाळपाळी ॥ अत्यन्तशान्तचरितातिशयस्तु वीरः

कम्पूजयामउपशान्तमशान्तरूपम् ॥ २३ ॥

व्याख्या उगरी हुइ गदारूप करके रौद्रपाणी, अर्थात भयानक जिसका हाथ है, ऐसे स्वरूपवाळा तो विष्णु है; और गलेमें मनुष्यके कपालोंकी मालावाला स्वरूप, महादेवका अर्थात् ऐसे स्वरूपवाला महा-देव है; और अत्यंत शांतरूप चरितातिशयवाला वीर महावीर अर्हन् है, यह स्वरूप पुराणादि शास्त्रोंमें और जैनमतके शास्त्रोंमें कथन करा है, तथा प्रत्यक्षमेंभी पूर्वोक्त देवोंद ज्वरूप, तिनकी मूर्तियांद्वारा सिद्ध होता है. अब हम वाचकवर्गकों पूछते कि, तुम कहो, अब हम किसकों पूजें? शांतरूपवालेकों कि अशांतर पलेकों? ॥ २३ ॥

अब ग्रंथकार पूर्वोक्तदेवोंके कृत्योंका किंचित् स्वरूप दिखाते हैं.

दुर्योधनादिकुलनाशकरो बभूव विष्णुईरस्त्रिपुरनाशकरः किलासीत्॥ कोञ्चं गुहोपि हढशक्तिहरं चकार वीरस्तु केवल जगबितसर्वकारी २४

व्याख्या— दुर्योधनादि अनेक राजायोंके कुलोंका नाश करनेवाला विष्णु, कृष्ण होता भया, यह कथन महाभारतादि प्रंथोंमें प्रसिद्ध है; और हर महादेव, त्रिपुरनामक दैत्यका नाश करनेवाला निश्चयकरके होताभया, और कार्तिकेयभी, कोंचनामक राजाकी टढशक्तिका हरन—नाश करने अर्थात कोंचराजाकी दृढशक्तिका नाश करनेवाला हुआ है, परंतु श्रीम-वीर तो, केवल सर्वजगत्के हितके करनेवाले हुए हैं. अब कहो! किसकी हम पूजा करीए? ॥ २४ ॥ पीड्यो मंमेष तु ममेष तु रक्षणीयो मथ्यो मंमेष तुन चोत्तमनीतिरेषा॥ निःश्रेयसाझ्युदयसौख्यहितार्थबुद्धे-र्वीरस्य सन्ति रिपवो न च वञ्चनीयाः॥ २५॥

व्याख्या--यह मेरेकों पीडनेयोग्य-दुःख देनेयोग्य है, और यह मेरेकों रक्षणेयोग्य है, और यह मेरेकों मथने योग्य है, और यह मथने योग्य नहीं है, इत्यादि यह पूर्वोक्त नीति-न्याय पूर्वोक्त काम करनेवाले देवोंका उत्तम कर्म नहीं है, 'रागद्वेषपूर्वकत्वात् '-और जिससें जीवोंको मुक्ति, और पुण्यानुबंधी पुण्यके उदयसें स्वर्गप्राप्तिरूप सुख, और इसलोक-परलोकमें हित होवे, ऐसी बुद्धिवाले अर्थात् ऐसे ज्ञानसत्योपदेशवाले, श्रीमहावीर भगवंतके रिपु वैरि तो जगत्में बहुत हैं, परंतु श्रीमहावी-रजीकों वंचनीय कोईभी नहीं है, अर्थात् बध्य करणे योग्य, पीडा देने योग्य, मथनेयोग्य, कोईभी नहीं है, वीतरागत्वात् ॥२५॥

> रागोदिदोषजनकानि वचांसि विष्णो रुन्मत्तचेष्टितकराणि च यानि शंभोः ॥ निःशेषरोषशमनानि मुनेस्तु सम्यग्-वन्द्यत्वमर्हाते तु को नु विचारयध्वम् ॥ २६ ॥

व्याख्या-पुराणादि शास्रोंमें विष्णुके वचनरागादिदोषोंके जनक उप-लब्ध होतेहैं; और पूर्वोक्त शास्त्रोंमेंही शंभु-महादेवके वचन उन्मत्तपणेकी चेष्टाके उपलब्ध होतेहैं; और जैनागममें मुनि श्रीमहावीर अईन्के बचन संपूर्ण रोष, उपलक्षणसें रागकामादिके शमन करनेवाले उपलब्ध होतेहैं; अब हे वाचकवर्गों ! तुमपक्षपातकों छोडके अच्छीतरे विचार करो कि, इन पूर्वोक्त देवोंमें वंदना करनेयोग्य कौन देव हें ? ॥ २६ ॥

### यश्चोद्यतः परवधाय घृणां विहाय जाणाय यश्च जगतःशरणं प्रवृत्तः ॥

रागी च यो भवति यश्च विमुक्तरागः

पूज्यस्तयोः क इह ब्रूत चिरं विचिन्त्य ॥ २७ ॥

व्याख्या-जो एक तो दयाकों छोडके परके बध करणेकेवास्ते उद्यत हो रहाहै, और जो एक जगतके त्राणकेतांइ अर्थात् जगद्वासि जीवोंकी रक्षाकेवास्ते शरणकों प्रवृत्त हुआ है, अर्थात् शरण्यभूत है; और जो एक रागी है, और जो वीतराग है, इन दोनोंमेंसे पूज्य-पूजनेयोग्य कोनसा देव है? सो, हे पाठकजनो ! तुम चिरकालतक चिंतन करके कहो ॥२७॥

शकं वजधरं बलं हलधरं विष्णुं च चक्रायुधं

स्कन्दं शक्तिधरं श्मशाननिलयं रुद्रं त्रिशूलायुधम् ॥ एतान् दोषभयार्दि्तान् गतघृणान् बालान् विचित्रायुधान्

नानाप्राणिषु चोद्यतप्रहरणान् कस्तान्नमस्येद्बुधः ॥ २८॥

व्याख्या—वज्र धारण करनेवाले इंद्रको, हलमुशलके धारनेवाले बल-देवको, और चक्र धरनेवाले विष्णुको, शक्तिके धरनेवाले कार्तिकेयको, इम-शानमें रहनेवाले और त्रिशूलके धरनेवाले रुद्र-महादेवको, इन पूर्वोक्त दोषभयकरके पीडित, दयारहित, अज्ञानी, विचित्र प्रकारके शस्त्र रखनेवाले, और नानाप्रकार प्राणियोंकेउपर शस्त्रके उगरने वा चलानेवाले देवोंको, कौन बुध प्रेक्षावान् नमस्कार करे? अपितु कोइभी न करे ॥ २८ ॥

न यः शूलं धत्ते न च युवतिमङ्के समदनां

न शक्तिं चक्रं वा न हलमुशलाद्यायुधधरः ॥ विनिर्मुक्तं क्वेरोेः परहितविधावुद्यतधियं

शरण्यं भूतानां तमृषिमुपयातोऽस्मि शरणम् ॥ २९ ॥

व्याख्या—जो देव, त्रिशूल धारण नहीं करता है, और कामयुक्त स्रीको अपने खोलेमें नहीं धारण करता है, तथा जो शक्तिको, और चक्र-को धारण नहीं करता है, तथा जो हलमुशलादि शस्त्रोंका धारनेवाला नहीं है, तिस रागद्वेष अज्ञानकामादि सर्वक्रेशोंसें रहित, परजीवोंके हित करनेमें सावधान बुद्धिवाले, और जगदासि जीवोंके शरणभूत, ऋषि, सच्चे देवके शरणको में प्राप्त हुआहूं ॥ २९ ॥

रुद्रो रागवशात् स्नियं वहति यो हिंस्रो हिया वर्जितो

विष्णुः कूरतरः कृतन्नचरितः स्कन्दः स्वयं ज्ञातिहा ॥ कूरार्या महिषांतकृत्नरवसामांसास्थिकामातुरा

पानेच्छ्रश्च विनायको जिनवरे स्वल्पोपि दोषोऽस्ति कः ॥३०॥ व्याख्या—रुद्र-महादेव रागके वशसें स्त्रीको वह रहा है, और जीव-हिंसा करनेवाला है, और लजाकरके वर्जित है, विष्णु अतिशयकरके कूर और कृतप्तचरितवाला है, स्कंद आपही अपनी ज्ञातिका हननेवाला है; निर्दय काली भवानी भैंसोंके अंत करनेवाली मनुष्योंकी चर्बी मांस हाडोंकी इच्छावाली कामातुर है; और विनायक पीनेकी इच्छावाला है, परंतु जिन-वरमें पूर्वोक्त दूषणोंमेंसे स्वल्पमात्रभी कोइ दूषण है? अपितु कोइभी नहीं ३०॥

ब्रह्मा लूनशिरा हरिर्दशि सरुक् व्यालुप्तशिश्नो हरः

सूर्योप्युङ्घिखितोनलोप्याखिलभुक् सोमः कलङ्काङ्कितः ॥ स्वर्नाथोपि विसंस्थुलः खलु वपुः संस्थैरुपस्थैः कृतः

सन्मार्गरस्वलनाझवन्ति विपदः प्रायः प्रभूणामपि ॥ ३१॥ व्याख्या-ब्रह्माजीका शिर कटागया, विष्णुके नेत्रमें रोग हुआ, महा-देवका लिंग दूट गया, सूर्यका शरीर त्राछ गया, अग्नि सर्वभक्षी हुआ, चंद्रमा कलंकवाला हुआ, और इंद्रभी सहस्रभगकरके बुरे शरीरवाला हुआ; क्योंकि, सन्मार्ग (अच्छेमार्ग) सें स्खलायमान (भ्रष्ट) होनेसें, प्रायः समर्थ पुरुषोंकोभी दुःख होतेहें इसका भावार्थ कथानकोंसें जान-ना. तथाहि-

बह्याजीका शिर क्यों कटा? सो लिखते हैं. एकदा प्रस्तावे तेतीस कोटी देवता एकत्र मिले, तहां सर्व परस्पर मातापितायोंका वर्णन करते हुए, तहां तिन्होंनें कहा कि, बडा आश्चर्य है जो महेश्वरके माता पिता जाननेमें नहीं आते हैं, इसवास्ते महेश्वरके मातापिता नहीं हुए हैं; ऐसा दैवतायोंका वचन सुणके, ब्रह्माने पांचमे गर्दभके मुखसरीसे मुख करी ईर्षासें कहा कि, मेरे सर्व पदार्थके जाननेवालेके जीवतेहुए ऐसें क्यों कहते हों? क्योंकि, महेश्वरके मातापिताका स्वरूप में जानता हूं. तदपीछे ब्रह्माजीने कहनेका प्रारंभ करा, तब महेशने अप्रकाशने योग्य प्रकाश कर-नेसें ब्रह्माउपर कोधकरके कनिष्ठिका अंगुलीके नखकरके सर्वदेवतायोंके प्रत्यक्ष शीघ ब्रह्माजीका शिर छेदन करा.

कोइक ऐसें कहते हैं कि ब्रह्मा और वासुदेव इन दोनोंका अपने अपने बडपणविषे विवाद हुआ, ब्रह्मा कहे में बडा हूं, और वासुदेव कहे में, दोनों जने विवाद करते हुए महेश्वरके पास गए, महेशने कहा तुम जिद मत करो, परंतु तुमारे दोनोंमेंसे जो मेरे लिंगके अंतको पावेगा, सोइ बडा, अन्य नहीं; तिस पीछे विष्णु तो लिंगका अंत देखने वास्ते बडे वेगसें अधोलोकको गया; परंतु लिंगका अंत न पाया, क्यों कि पातालके वडवा-नलके सबबसें आगे न जा सका, तबसें ही कृष्ण, काले शरीरवाला होके पाछा आया, और महादेवको कहने लगा कि, तुमारे लिंगका अंत नहीं है.

और ब्रह्माभी, तैसेंही ऊपरको जाता हुआ, परंतु लिंगके अंतको प्राप्त नहीं हुआ, तब खेदको प्राप्त हुआ, तिस अवसरमें महेशके लिंगके मस्त-कके ऊपरसें पडती हुई माला प्राप्त हुई, तब ब्रह्मा मालाको पूछता हुआ कि, तूं कहांसें आई है? मालाने जवाब दिया कि, लिंगके मस्तकोपरसें आई हूं; ब्रह्मा बोला, आतीहुई तेरेको कितना काल लगा? मालाने कहा, छ मास, तब ब्रह्माने कहा, ऐसे वेगसें चलनेवाली तुझकों छ मास लगे है तो, लिंगका अंत बहुत दूर है, इसवास्ते में थाकके पाछा जाताहूं, परंतु अंतकी पृच्छामें तैनें साक्षी देनी; मालाने ब्रह्माका कहना मान्य करा, तब तिसको साथ लेके ब्रह्मा शंभुके पास जाताहुआ, और कहता हुआकि मैंने लिंगका अंत पाया, और साक्षीकेवास्ते इस मालाको साथ ल्यायाहूं. तब शंभुने मालाको पूछा, मालाने कहा जैसें ब्रह्मा कहता है, तैसेंही है, तब अनंतलिंगकों सांत करनेवाले ब्रह्मा, और जूठी साक्षी देनेवाली माला, बोनोंके उपर ईश्वर कोपायमान हुआ, कनिष्ठिकाके नखसें ब्रह्माका गई-भाकार शिर छेदन करा, और मालाको अस्पूर्वयपणेका शाप दीया. और मत्स्यपुराणके १८२ अध्यायमें ऐसें लिखा है.

[ पार्वतीजी महादेवजीसें पूछती है ] जिस हेतुसें आप इस स्थानकों नहीं छोडते उस उत्तम हेतुकोभी वर्ण कीजिये. यह सुनकर महादेवजीने कहा कि, हे देवि ! पूर्वकालमें ब्रह्माजीके पांच शिर होतेभये, उनमें पांचवाँ शिर सुवर्णकेसमान कांतिवाला था, फिर एकसमय वह ब्रह्माजी मुझसें कहने लगे कि, मैं तुम्हारे जन्मको जानता हूं, तब मैने कोधकरके अपने बायें अंगूठेके नखरें ब्रह्माका वह पांचवाँ शिर छेदन करदिया; तब ब्रह्मा-जीने कहा कि, तुमने विनाही अपराधके मेरा शिर काटडाला है, इस-लिये मेरे शापसे तुम कपाली होगे, अर्थात् तुम्हारे हाथमें कपाली चिपक जायगी, तब तुम ब्रह्महत्यासें व्याकुल होकर तीर्थोंपर विचरोगे, उनके शापको सुनकर में हिमवान् पर्वतपर चला गया, वहाँ नारायणके पाससे मैंने भिक्षा मांगी, तब नारायणने अपने नखके अयभागसे वह मेरे हा-थकी कपाली उतारली, उसके उतारतेही उसमेंसे बहुतसी रुधिरकी धारा निकली, और ५० योजनके विस्तारमें वह रुधिरकी धारा फैल गई, और कपालीभी फैलकर बढे अद्धुत भयंकररूपसें घोर दीखती भई; इसके पीछे वह रुधिरकी धारा दिव्य हजार वर्षोंतक वहती भई, तब विष्णु भगवान् मुझसे कहने लगे कि, यह ऐसा कपाल तुम्हारे हाथमें कैसे लगगया था ? इस मेरे हृदयके संदेहको आप मेरे आगे कहिये; तब मैंने कहा कि, हे देव ! आप इस कपालकी उत्पत्तिको श्रवण कीजिये. पूर्व-कालमें हजारों वर्षोंतक ब्रह्माजीने दारुण तपस्याकरके अपने दिव्यशरी-रको रचा, उनके तपके प्रभावसे सुवर्णके समान कांतिवाला पांचवाँ शिर होताभया, उन ब्रह्माजीके पांचवें शिरकों भैंने कोधकरके काटडाला, उसी शिरकी यह कपाली है---इत्यादि.

हरि-ऊष्ण, नेत्रविषे रोगी ऐसे हुए--दुर्वासा महाऋषिको उर्वशीके-साथ भोग करनेकी इच्छा हुई, तब उर्वशीने दुर्वासाऋषिको कहा कि, जे-कर तूं अपूर्व यान (असवारी) में बैठके खर्गमें आवेगा तो, में तुझकों अंगीकार करूंगी; यह सुनकर दुर्वासा ऋषि ऋष्ण वासुदेवके पास गया, तिन्होंने ऋषिकी स्वागत करी, और आगमनका कारण पूछा तब ऋषिने चतुर्थस्तम्भः ।

कहा कि, मैं स्वर्गमें जानेको ईच्छता हूं, इसवास्ते तूं भार्यासहित गोरूप होके रथमें जुडके मुझे स्वर्गमें पहुंचता कर, परंतु तुमने रस्ते चलते हुए पीछेको नहीं देखना. तब ऋष्णजीने भक्ति और भयसें तिसका वचन अंगीकार करा, और ऋषिको स्वर्गमें लेजानेको प्रवृत्त हुआ. रस्तेमें स्त्रीहोनेसें तथा विध चलनेकी शक्तिके न होनेसें, लक्ष्मीको मुनि प्राजनक दंडकरके वारंवार प्रेरता हुआ, तिस प्रेरणाको हरि स्नेहकरके असहन करता हुआ, लक्ष्मीके सन्मुख देखता हुआ, तब दुर्वासा ऋषिने अंगीइन्तके न निर्वाह करनेसें ऋष्णके उपर कोप करके तिसके नेत्रोंकों प्राजनकसें प्रेरणा करी, ऐसे हरिके लोचनोंमें रोग उत्पन्न भया.

अन्य ऐसे कहते हैं कि—–एकदा प्रस्तावे ऋष्णजी तलावके कांठेऊपर तप तपतेथे, तहां कोइ तापसनी स्नान करतीथी, ऋष्णने तिसका नग्नपणा सकाम दृष्टिसें देखा, तापसनीने तैसा जानकर शाप देके, लोचन सरोग करा.

महादेवका लिंग ऐसे टूटा-दारुवन नामक तपोवनमें तापस वसतेथे, तिनकी कुटियोंमें महादेव भीख मांगनेकेवास्ते अपना समस्त अलंकार आर घंटोंकी टंकारसे दिगंतराल मुख करता हुआ जाताथा, तापसनीको देखके महादेवको विकार उत्पन्न हुआ, तब महेश्वरने तिसकेसाथ भोग करा. यह वृतांत ऋषियोंने जाना, तब ऋषियोंने अतिकोपसे शाप दिया, तब शिवका लिंग टूटगया, तदपीछे सर्वजनोंके लिंग टूट गए, और जग-तोत्त्पत्ति बंध होगई. तब देवतायोंने विचार करा कि, यह तो अकालमेंही संहार होनेलगा, ऐसे चिंतके तिनोंने तापसोंको प्रसन्न करा, तब तिनोंने तैसाही लिंग करदीया, परंतु यह कहदिया कि, यह लिंग, आगे तो सदाही स्तब्ध रहता था, परंतु आजपीछे जब कामार्थी होवेगा, तबही स्तब्ध, होवेगा, तदपीछे सर्वलोकोंकेभी लिंग वैसेही होगए.

सूर्यका शरीर ऐसे त्राछा गया--पहिलां सूर्यकी रत्नादेवी नामा भार्या थी, तिसका यम नामा पुत्र होता भया, रत्नादेवी सूर्यका ताप नहीं सहन करती हुई, अपने स्थानमें अपनी प्रतिच्छायाकों स्थापनकरके समुद्रके तटपर जाकर वडवा (घोडी) का रूपकरके रहती हुई; प्रति-च्छाया, शनैश्चर भद्रानामके अपत्योंकों जनती हुई. एकदा प्रस्तावे बाहि- रसें आएहुए यमनें भोजन मांगा, च्छायाने भोजन नहीं दिया, तदा यमने लातका प्रहार करा, तब छायाने शाप देके यमका पग रोगवाला करदिया, यमने अपने पिता सूर्यकों कहा, सोभी सुणके चिंतवन करता हुआ कि, स्वमाता ऐसे कैसें करे ? इसवास्ते यह असली यमकी माता नहीं है. ऐसे चिंतवन करतेहुए सूर्यने वडवाके रूपमें यमकी माता नहीं है. ऐसे चिंतवन करतेहुए सूर्यने वडवाके रूपमें यमकी माताको देखी, तब सूर्य तिसकी इच्छाविनाहि जोरावरीसें तिसकेसाथ भोग करता हुआ, तिससे आश्विनदेवते होतेभए. तिस रत्नाने रोषारुणनयन होके सूर्यको देखा, तब सूर्य कुष्टी होगया, तब सूर्य अपने रोगके दूर करणेवास्ते धन्वंतरिकेपास गया, तब धन्वंतरिने कहा कि, तेरा शरीर विनाछीले अच्छा नहीं होवेगा, तब सूर्यने अपने शरीरको छीलावनेवास्ते देववढइको प्रार्थना करी, तब तिसने कहा कि, पीडा सहनेवाला होवे तो त्राछुं अन्यथा नहीं; सूर्यने कहा जेसे तुम कहोगे तैसे हि होवेगा, तब मस्त-कसे लेके जानुतांइ त्राच्छनेमें बहुत पीडा हुई, तब सूर्यने सीस्कार करा, तब बढाइने त्राछना छोड दिया.

अन्य ऐसे कहतेहैं वडवारूप स्वभार्याकों भोगके सूर्य तिसके पिताको उपलंभ देता हुआ कि, तेरी पुत्री मुझको छोडके अन्य जगे रहती है, सो कहता हुआ कि, तेरा ताप न सहन करनेसे वो क्या करे? इसवास्ते जेकर तिस मेरी पुत्रीके साथ तेरा प्रयोजन है तो, अपना शरीर छीलवा छे, तिससें तेज मंद होजावेगा, तब सूर्यने देववढइसे शरीर छीलवाया.

और मत्स्यपुराणके 39 एकादश अध्यायमें ऐसे लिखा है— ऋषियोंने पूछा हे सूतजी ! आप यथार्थक्रमसे सूर्यवंश और चंद्रवंशकों वर्णन की-जिये. सूतजी बोले प्रथम अदितिस्त्रीमें कश्यपजीसे सूर्य उत्पन्न हुए, उनकी संज्ञा, राज्ञी और प्रभा, यह तीनों नामवाली तीन स्नियां होतीं भईं. इनमें वह रैवतीकीपुत्री राज्ञीनाम सूर्यकी स्त्रीने रेवतनाम पुत्रको उत्पन्न किया, प्रभास्तीने प्रभातनाम पुत्रको उत्पन्न किया, और संज्ञानाम स्त्रीने मनुनाम पुत्रको उत्पन्न किया, और इसी स्त्रीने यम और यमुना, इन दोनों पुत्रपु-त्रियोंकोभी उत्पन्न किया फिर वह संज्ञास्त्री जब सूर्यके तेजको न सहती भई, तब उसने अपने शरीरसे छाया नाम बडी उत्तम स्त्रीको उत्पन्न किया. वह छायानाम स्त्री संज्ञाके आगे खडी होकर बोली कि मैं क्या करूं? तब संज्ञाने कहा कि, हे वरानने ! तूं इस मेरे पति सूर्यको ही भज, और मेरी संतानको माताके समान अपना स्नेहकरके पालन कर; फिर तथास्तु अर्थात् ऐसाही करूंगी इस प्रकारसे अंगीकार करके वह छाया सूर्यको प्राप्त हुई. तब सूर्यभी उसको संज्ञाकेही समान जानकर बडे आदर भावसे उसकेसंग भोग करनेलगे, उसमें दूसरा मनु नाम पुत्र उत्पन्न हुआ, यह मनु पूर्वके मनुका सवर्णी होकर सावर्णि नाम मनु विख्यात हुआ, फिर उसी छायामें सूर्यसे शनैश्चर, तपती और विष्टि, यह संतान उत्पन्न हुई. इसके अनंतर वह छाया अपने पुत्र सावर्णिनाम मनुमें अधिक स्नेह करनेलगी, इस बातको प्रथम मनुने तो सहलिया, परंतु यम न सहसके, और महाकोधित होकर यमने उस छायाके पुत्र मनुको दाहिन पेरसे ताडन किया, तब छायाने यमको यह शाप दिया कि, यह तेरा पेर पीवयुक्त कीटोंसे भरे घाववाला होकर राधसे झिरे.

फिर यम इसशापको न सहकर, अपने पिताके पास जाकर यह बोले कि, हे देव! माताने मुझे निरपराध शापित करदिया है, मैंने वालकपणेसे जरा पैरको उठादिया था, उस समय मनुने उसको निषेधभी किया था, परंतु उसने शाप देही दिया हे विभो ! जो कि उसने हमको शापसे हत कर दिया है, इसहेतुसे वह विशेषकरके हमारी माता नहीं है, तब सूर्यने कहाकि, हे महामते ! मैं क्या करूं ? मूर्खतासे अथवा कर्मके प्रभावसे कहो, किसको दुःख नहीं होता है ? शिवजीसेभी कर्मकी रेखा दूर नहीं होती है तो, अन्यजनोंकी क्या वात है ? हे पुत्र ! मैं तुझे मुरगा दूंगा, वह तेरे क्वमियोंको भक्षण करके राधरुधिरकोभी खा कर दूर करदेगा-पिताके इसवचनको सुनकर यम दारुण तपस्या करनेलगे, अर्थात गोकर्ण तीर्थपर जाके सर्व वस्तुओंको त्याग, फल, मूल, पत्र और वायु, इनका आहार करनेलगे, वहां दश किरोड वर्षोंतक यमने महादेवजीका तप किया, तब भूलधारी शिवजी उसपर प्रसन्न होकर वोले कि, वर मांग. तब यमने संसारके कियेहुए पापपुण्योंको जान लेनाही वर मांगा, इस- प्रकार करके वह यम, शिवजीके प्रभावसे लोकपाल होजाताभया, फिर अधर्मोंकाभी जाननेवाला होकर, सब पितरोंका पति होता भया.

इसकेपीछे सूर्यदेवता, प्रथम कियेहुए संज्ञाके कर्मको जानकर, उसके पिता, त्वष्टाके पास गये, और कोध होकर उससे बोले कि, तुम्हारी पुत्रीने मेरी विनाआज्ञा ऐसा कर्म किया. यह सुनकर हे "उषियो ! उस त्वष्टाने सूर्यको समझाकर कहा कि, हे भगवन् ! यह मेरी पुत्री आपके तेजको न सहकर घोडीका रूप धारण करके मेरे समीप आईथी, सो हे सूर्यदेव ! मैंने उससे यह कहकर उसको लौटादिया कि, सूर्यकी आज्ञा लिये विना जो तू मेरे घर आई है, इसहेतुसे तू मेरे घरमें प्रवेश करनेको योग्य नहीं है. इस मेरे वचनको सुनकर वह मरुस्थल देशमें जाकर घो-डकि रूपको धारण करके पृथ्वीमें विचरती है, इस हेतुसे आप प्रसन्न होकर मेरेऊपर दया करो. हे दिवाकरजी ! मैं आपके तेजको यंत्रमें करके पृथक् करदूंगा, और आपके रूपको मनुष्योंका आनंद करनेवालाभी कर दूंगा. तब सूर्यने कहा, ऐसाही करो. तब उस त्वष्टाने सूर्यके तेजको यं-त्रमें करके सूर्यसे पृथक् कर दिया, फिर उसी पृथक् किये हुए सूर्यके तेजसें, विष्णुका चक्र, शिवजीका त्रिशूल, इंद्रका वज्र और अन्य २ देव-ताओंके अनेक शस्त्रोंको बनाया.

इसके अनंतर दैत्यदानवोंके नाश कर्त्ता संपूर्ण मूर्तिसे रहित सूर्यको सहस्र किरणवाले विना पैरके सुंदरमुखमात्रही रूपको त्वष्टाने ऐसा ब-नाया कि, फिर उससूर्यके पैरोंके रूप देखनेकोभी त्वष्टा समर्थ नहीं हुआ, तभीसे सूर्यकी प्रतिमामें कोई उनके पैरोंकी मूर्ति नही बनवाता है और कोई हठसे वा मूर्खतासे उनके पैरोंकी मूर्ति बनावता है वह पापियोंकी महानिंदित गतिको प्राप्त होकर इस संसारके कठिण दुःखोंको भोगता हुआ कुष्ठरोगको प्राप्त होताहै, इसहेतुसे धर्मकामादिकी इच्छाका करनेवाला मनुष्य किसी मंदिर वा स्थानमें किसी स्थानपरभी सूर्यकी मूर्तिमें पेर न बनवावे.

् इसके उपरांत सूर्य देवता, उसी मुखकेही रूपसे कामदेवसे पीडित होकर प्रथ्वीलोकमें जाकर उस संज्ञाकी इच्छा करतेभये, और बडे तेज- वाले घोडेका रूप बनाकर उस घोडीरूप संज्ञाके पास पहुंचे; तब संज्ञा मनसे क्षोभको प्राप्त होकर भयसे विव्हल होती भई, और उस सूर्यसेही धारण किये हुए वीर्यको परपुरुषकी शंका करके अपनी नासिकाके दोनों छिद्रोंके द्वारा बाहर त्यागती भई, उसी वीर्यसे अश्विनीकुमार उत्पन्न होते भये. अश्वसे उत्पन्न होनेसे उनको दस्रों कहते हैं, और नासिकाके द्वारा होनेसे नासत्यों ऐसाभी कहते हैं.

अग्नि सर्वभक्षी ऐसे हुआ-पहिले कोइक ऋषि अपनी कुटीमें वैश्वा-नरको बडी भक्तिसे आहुतियोंकरी पूजता था, सो एकदा अग्निको कह-नेलगा कि, तूं मेरी भार्याकी रखवाली करी, ऐसे कहकर ऋषि बाहिर गया. तब पीछे कामांध होके किसी ऋषिने अग्निके प्रत्यक्षही ऋषिपलीके साथ भोग करा, क्षणांतरमें सो ऋषि आया, तिसने इंगिताकारकरके अ पनी भार्याको परपुरुषने भोगी जानके अग्निको पूछा कि, यहां कौन आयाथा? तब दोनोंमेंसें किसीनेभी उत्तर न दिया, परंतु तिस ऋषिने अपने ज्ञान-करके तिस उपपतिको जान लिया, तब रक्षणेयोग्यकी रक्षा न करनेसें और पूछेका उत्तर न देनेसें ऋषिने अग्निके उपर क्रोध करा, और शाप दिया कि, तूं सर्वभक्षण करनेवाळा होवेगा. तब अग्नि अशुचि आदि सर्व भर्सण करने लगा, और जो कुछ गंदकी आदि अग्नि भक्षण करे सो सर्व देवताओंको प्राप्त होने लगा. "अग्निमुखा वै देवा " इतिश्रुतिवचनप्रामा-ण्यात्, तब अशुचि रस खानेसें उद्विन्न हुए देवते, अपने ज्ञानसें शापका व्यतिकर जानकर तिस ऋषिकों प्रसन्न करनेलगे, परंतु ऋषिने माना नहीं. अंतमें देवताओंके अतिआग्रहसें अग्निको सप्तजिव्हावाला कर दिया, तबसें अग्निका नाम सप्तार्चि प्रसिद्ध हुआ तिनमें दो जिव्हासें आहुतिं भोगने लगा, वह देवताओंको पहुंचने लगी, और शेष पांच जिव्हासें सर्व भक्षी स्थापन किया.

चंद्रमाकों ऐसे कलंक लगा-चंद्रमा बृहस्पतिके पास पढताथा, तिसने बृहस्पतिकी भार्याकेसाथ भोग करा, सो वृत्तांत बृहस्पतिने जाना, तब तिसने चंद्रमाको शाप दिया कि, हे गुरुपत्नीउपसुंजक! तूं सदा कलंक-वान् हो. इंद्रभी सहस्र भगकरके डरे शरीरवाला हुआ, सो ऐसे-पूर्वकालमें गो-तममुनिकी अहल्यानाम भार्या थी, तिसके रूपऊपर मोहित होके तिसकी कुटीमें जाके इंद्र तिसकेसाथ भोग करताभया, इतनेमें गोतमजी कुटीके बाहिर आगए, इंद्र तिसके भयसें मार्जारका रूपकरके स्वर्गमें जाता हुआ, गौतमऋषिने विचारा कि, यह कोइ सामान्य बिडाल नहीं है, इत्यादि विचारकरके जाना कि, यह तो इंद्र है. तब शाप देके इंद्रको सहस्र भग-वाला कर दिया, और अपने छात्रोंको तिसकेसाथ भोग करनेवास्ते भेजता हुआ, पीछे देवताओंने ऋषिकों प्रसन्न करा, तब गौतमने इंद्रको सहस्रभगकी जगे सहस्रनेत्रवाला करदिया-इति ॥ ३१ ॥

> बन्धुर्न नः स भगवानरयोऽपि चान्ये साक्षान्न दृष्टतर एकतमोऽपि चैषाम् ॥ श्रुत्वा वचः सुचरितं च पृथाग्विद्रोषं वीरं गुणातिद्रायऌोऌतया श्रिताः स्म ॥ ३२ ॥

त्याख्या-सो भगवान् श्रीवीर, हमारा भाइ नहीं है; और अन्य ब्रह्मा, विष्णु, महादेवादि देवते हमारे शत्रु नहीं हैं; और न इन पूर्वोक्त सर्व देवोंमेंसें किसी एककोंभी प्रत्यक्षसें अतिशयकरके हमने देखा है, परंतु पृथग् विशेषवाळे वचनको और चरितको अर्थात् जैनागमानुसार श्रीमहा-वीरके वचन, और तिनका चरित सुणके, और अनंतर काव्यमें लिखेहुए पुराणानुसार अन्यदेवोंके वचन, और चरित सुणके, पृथक् २ तिन चरि-तोंका विशेष विचार करके, गुणातिशयकी चंचलता करके, हम श्रीमहावीर कोंही आश्रित हुए हैं ॥ ३२ ॥

नास्माकं सुगतः पिता न रिपवस्तीर्थ्या धनं नैव तै-र्दत्तं नैव तथा जिनेन न इतं किंचित्कणादादिभिः॥ किं त्वेकांतजगद्धितः स भगवान् वीरो यतश्चामलम् वाक्यं सर्वमलोपहर्त्तृ च यतस्तज्ञक्तिमंतो वयम् ॥ ३३ ॥

व्याख्या-कोइ सुगत बुध क्ष हमारा पिता नहीं है, और न अन्य दे-वते हमारे शत्रु हैं, और न तिन देवताओंने हमको धन दिया है, तैसेही जिन अरिहंत महावीरनेभी कोइ हमको धन नहीं दिया है, और न कणाद, गौतम, पतंजलि, जैमिनि, कपिलादिकोंने हमारा किंचित् मात्रभी धन हरा है; किंतु श्रीमहावीर भगवान् एकांत जगत्के हितका करनेवाला है. क्यों कि, तिनके वचन अमल, बत्तीस दूषणोंसें रहित, और अष्टगुणोंकरी संयुक्त हैं, और श्रद्धापूर्वक सुणनेवाले, और धारनेवाले श्रोताजनोंके सर्व पापमलके हरनेवाले हैं; इसवास्ते तिस श्रीमहावीरकी भक्तिवाले हम हुए हैं. अब पूर्वोक्त दूषण और गुण शिष्यजनोंके अनुग्रहकेवास्ते लिखते हें. अलियमुवघायजणयं निरच्छयमवच्छयं छलं दुहिलं निस्सारमधियमूणं पुणरुत्तं वाहयमजुत्तं च ॥ १ ॥ कमभिन्नं वयणामिन्नं विभत्तिभिन्नं च छिंगामिन्नं च अणभिहियमपयमेव य सभावहीणं ववहियं च॥ २॥ काल जति च्छबिदोसो समयाविरुदं च वयणमित्तं च अच्छावत्ती दोसो य होइ असमास दोसो य ॥ ३ ॥ उवमारूवगदोसो निद्देसपदुच्छसंधिदोसो य एए उसुत्तदोसा बत्तीसं होंति नायव्वा॥४॥ इत्यावश्यकबृहदृत्तो [भावार्थः ] अनृतम-अणहोया, कहना, जैसें सर्वजगत्का कारण प्रधान प्रकृति है, और सन्दूतका निन्हव (निषेध) करना, जैसें आत्मा नहीं हे इत्यादि-१।

उपघातजनकम-जिसमें जीवहिंसाका प्रतिपादन होवे, यथा, वेदवि-हिता हिंसा धर्मायेत्यादि-२।

निरर्थकम्-वर्णकमनिर्देशवत्, यथा "आरादेस्" यहां आर्, आत्, एस्, यह आदेशमात्रकाही कथन है, न कि अभिधेयकरके किसी अर्थकी प्रतीति होवेहे, इसवास्ते निरर्थक; डिच्छादिवत्-३।

<sup>\*</sup> बुधनाम अईन्काही है-बुद्धस्त्वमेव विवुधाचितबुद्धिवोधादितिवचनात् ॥

अपार्थकम्-पूर्वापरसंबंधकरके रहित, जैसें दशदाडिम, छपूडे, कुंडा, अजाचर्म, पललपिंड, कीटिके ! चल, इत्यादि-४।

छलमू–अर्थ विकल्प उपपत्तिकरके वचनका विघात करना, यथा "नव-कंबलो देवदत्त" इत्यादि–५।

ट्ठहिलम्-द्रोहस्वभाववाला-यथा-"यस्य बुद्धिर्म लिप्येत हत्वा सर्व-मिदं जगत् । आकाशमिव पंकेन नासौ पापेन युज्यते" ॥ जैसे पंककरके आकाश नहीं लिपता है, तैसे जिसकी बुद्धि इस सारे जगतको मारके लिपती नहीं है, सो पापके साथ जुडता नहीं है, अर्थात् उसको कर्मका बंध पाप नहीं लगता है, इत्यादि-अथवा ट्रुहिलं-कलुषं, जिस वचनकरके पुण्य पाप एकसदृश होजावे, यथा "एतावानेव लोकोयं यावानिन्द्रिय गोचरः"-जितना इंद्रियोंद्वारा दीखता है इतनाहीमात्र यह लोक है, परं देवलोक नरकादि कुछ नहीं है. इत्यादि-६ ।

निःसारम्–परिफल्गु, निष्फल, वेदवचनवत्–७। अधिकम्–वर्णादिकोंकरके अधिक जो वचन होवे, सो अधिक–८। ऊनम्–वर्णादिकोंकरके हीन–९।

अथवा हेतु उदाहरणोंकरके जो अधिक वा हीन होवे, सो अधिक ऊन, वचन जाणना. जैसें शब्द अनित्य है, कृतकत्व और प्रयत्नानंतरीयकत्व होनेसें, घटपटवत्. यहां एकहेतु और एकदृष्टांत अधिक है. तथा शब्द अनित्य है, घटवत्. इस वचनमें हेतुके न होनेसें; और शब्द अनित्य है, कृतकत्व होनेसें, इसमें दृष्टांतके न होनेसें ऊन है. इत्यादि-८।९।

पुनरुक्तमू-अनुवादकों वर्जके शब्द, और अर्थका जो पुनः कहना, सो पुनरुक्त. पुनरुक्त तीन प्रकारका होता है, तथा हि-शब्दपुनरुक्त, यथा इंद्रइंद्रइति १, अर्थपुनरुक्त, यथा इंद्रश्तकइति २ अर्थसें आपन्न (प्राप्त) सिद्धकों, जो स्वशब्द करके कहना, सो अर्थापन्न पुनरुक्त, यथा इंद्रियां-करकेप्रफुछित बलवान् मोटा देवदत्त दिनमें नहीं खाता है, यहां अर्थी-पन्नसे सिद्ध है कि, रात्रिमें खाता है, अन्यथा पीनत्वाद्यसंभवात्. तहां जो कहेकि, दिनमें नहीं खाता है, रात्रिमें खाता है, यह पुनरुक्त जानना ३-१०। ब्याहतम्--जहां पूर्वके कथन करके परका कथन बाध्या जावे, सो ब्याहत. यथा "कर्म चास्ति फलं चास्ति कत्ती नास्ति च कर्म्मणामित्यादि"

-कर्मभी है और कर्मोंका फलभी है, परं कर्मोंका कर्ता नहीं है. इत्यादि-१९। अयुक्तम्-जो प्रमाणसें सिद्ध न होवे, यथा "तेषां कटतटभ्रष्टेर्गजानां मदबिन्दुभिः॥ प्रावर्त्तत नदी घोरा हस्त्यश्वरथवाहिनीत्यादि"-तिन हस्ति-योंके गंडस्थलसे भ्रष्ट-हुए झरे हुए मदविन्दुओंकरके हस्ति अश्व रथांको वहा देनेवाली घोर नदी, प्रवर्त्तती भई-चलती भई. इत्यादि-१२।

क्रमभिन्नम्—जहां क्रमकरके कथन न होवे, जैसें स्पर्शन, रसन, घाण, चक्षुः, और श्रोत्रांके, अर्थ ( विषय ) स्पर्श, रस, गंध, वर्ण, और झब्द, ऐसे कथनमें स्पर्श, रूप, झब्द, गंध और रस, ऐसे कहना, सो कमभिन्न.—१३।

वचनभिन्नम्—वचनका व्यत्यय होना, यथा दृक्षावेतौ पुष्पिता इत्यादि–१४।

विभक्तिभिन्नम्—विभक्तिका व्यत्यय होना,अर्थात् प्रथमादिविभक्तिके स्थानमें द्वितीयादिका कहना, यथा एष वृक्षमित्यादि--१५।

छिंगभिन्नम्---छिंगव्यत्यय होना, स्रीछिंगादिके स्थानमें पुँछिंगादिका होना, यथा अयं स्त्रीइत्यादि--१६।

अनभिहितम्--अपने सिद्धांतमें जो नहीं कहा है, तिसका कथन क-रना, सो अनभिहित जैसें सप्तम पदार्थ, दशम द्रव्य, वा वैशेषिककों; प्रधान और पुरुषसें अधिक सांख्यमतको; चार सत्यसें अधिक शाक्य-को. इत्यादि-१७।

अपदम्—अन्य छंदमें अन्य छंदका कहना, जैसे आर्यापदमें वैतालीय पदका कहना-१८।

स्वभावहीनम्--जो वस्तुके खभावसें अन्यथा कहना, यथा अग्नि शीतल, मूर्त्तिमत् आकाशः इत्यादि-१९।

व्यवहितम्--जहां प्रकृतको छोडके, अप्रकृतको विस्तार करके कथन करके, फिर प्रकृतका कथन करना.--२०।

कालदोषः—अतीतादिकालका व्यत्यय करना, जैसें रामचंद्र वनमें प्रवेश करतेभये, इसस्थानमें प्रवेश करतेहैं. इत्यादि–२१। यतिदोषः——अस्थानमें विश्राम करना, अथवा विश्राम करनाही नहीं-२२। छबिदोषः—–अलंकाररहित–२३।

समयविरुद्धम्—अपने सिद्धांतविरुद्ध कहना, यथा असत्कारणमें का-र्यका मानना सांख्यको; और सत्कारणमें कार्यका मानना वैशेषिकको, समयविरुद्धमिति–२४।

वचनमात्रम्--निर्हेतुक, जैसे इष्टभूभागमें लोकका मध्य कहना-२५।

अर्थापत्तिदोषः--जहां अर्थसेंही अनिष्टकी प्राप्ति होवे, यथा ब्राह्मण मारने योग्य नहीं है, ऐसे वचनमें अर्थसेंही अब्राह्मणघातापत्ति होवे है-२६।

असमासदोषः-जहां समासव्यत्यय होवे, अथवा समासविधिमें समा-स न किया होवे, सो असमासदोष जानना-२७।

उपमादोषः-हीनकों अधिक उपमा देनी, और अधिककों हीनोपमा देनी, यथा सर्षप मेरुसमान, और मेरु सर्षपसमान है. इत्यादि-२८।

रूपकदोषः-स्वरूपअवयवोंका व्यत्यय करना, अर्थात् अवयवोंका अव-यवीरूपकरके कहना, यथा पर्वतरूप अवयवोंको पर्वतकरके कहना.-२९।

अनिर्देशदोषः–जहां कथन करनेयोग्य पदोंका एक वाक्यभावन करि-ए, यथा इहां देवदत्त स्थालीमें ओदन पकाता है, ऐसे कहनेमें देवदत्त स्थालीमें ओदन ऐसे कहना.–३०।

पदार्थदोषः-जहां वस्तुके पर्यायवाचिपदको, पदार्थांतरकल्पनाको कहे, जैसें द्रव्यके पर्यायवाची सत्तादि, अर्थात् महासामान्य, अवांतरसामान्य, विशेष, गुणकर्मादिकांको पदार्थपरिकल्पना, उऌूक अर्थात् वैशेषिकमतवा-लेके है.–३१।

संधिदोषः-अस्थानमें संधि करना, और संधि स्थानमें न करना-३२।

जो इन पूर्वोक्त दोषोंसें रहित होवे, सो वचन अमल ( निर्मल ) जा-नना. तथा अष्टगुणोंकरके जो संयुक्त होवे, सो वचन सूत्र अमल (निर्मल) सर्वज्ञभाषित जानना. वह अष्टगुण यह है. निदोसं सारवत्तं च हेउजुत्त-मलंकियं॥उवणीयं सोवयारं च मियं महुरमेव य॥ भावार्थः॥ निर्दोषम– दोषरहित, १,सारवत्–बहुपर्याय अर्थकरके संयुक्त, गो⊛शब्दवत्, २, हेतुयुक्तम–अन्वयव्यतिरेक लक्षण, हेतुओंकरके संयुक्त, ३,अलंकृतम्– उपमादि अलंकारोंकरके संयुक्त, ४,उपनीतम्–उपनयनिगमनसंयुक्त, ५,सोपचारम्–ग्राम्यवचनकरके रहित, ६,मितम्–वर्णादिपरिमाणसंयुक्त, ७, मधुरम्–सुणनेमें मनोहर ८॥ इति–॥ ३३॥

हितैषी यो नित्यं सततमुपकारी च जगतः

कृतं येन स्वस्थं वहुविधरुजार्त्तं जगदिदम् ॥ स्फुटं यस्य ज्ञेयं करतलगतं वेत्ति सकलं

ँप्रपद्यध्वं संतः सुगतमसमं भक्तिमनसः ॥ ३४ ॥

व्याख्या-जो देव, जगद्वासि जीवोंका नित्य सदाही हितकारी है, ओर निरंतर उपकारी है, जिसने बहुविध अनेक प्रकारके कर्म रोगकरी पीडित इस जगत्को उपदेशद्वारा स्वस्थ करा है, और जिसके ज्ञानमें सर्व ज्ञेय पदार्थ करतलगत आमलेकीतरें प्रकट हो रहे हैं, और जो सकलपदार्थांको जानता है, हे संतजनो ! ऐसे असदृश अर्थात् जिसके बराबर कोई नहीं है-ऐसे-सुगत भगवान् अईनको भक्तिमनसें अंगी-कार करो, और तिसको परमेश्वर मानके शुद्ध मनसें पूजो-सेवो ॥ ३४ ॥

असर्वभावेन यटच्छया वा परानुरुत्त्या विचिकित्सया वा ॥ ये त्वां नमस्यन्ति मुनीन्द्रचद्रास्तेप्यागरीसंपदमाप्नुवन्ति ॥३५॥ व्याख्या—-्यथार्थस्वरूपके विना जाण्या, अथवा संपूर्णभक्ति विना, वा यटच्छा स्वतः प्रवृत्तीसें, वा परकी अनुवृत्ति देखादेखीसें परकी दाक्षिण्यतासें, वा विचिकित्सा फलके संशयसें, हे मुनींद्रोंमें चंद्रमासमान मुनींद्रचंद्र भगवन् अईन्! जे कोइ तेरेको नमस्कार करते हैं, वे पुरुषभी देवतायोंकी सुखादिसंपत्विभूतीकों प्राप्त होते हैं, हे जिन! तेरे यथार्थ ( सत्य ) शासनके माननेवालोंका तो क्याही कहना है? ॥ ३५ ॥

\* गोशब्दो हि बहुपर्यायो बह्वर्थ इतितात्पर्य-दिशि दृशि वाचि जले भुवि दिवि वजेऽसौ पशी च गोशब्दइतिवचनादेवं सूत्रमपि बह्वर्थयुक्तं विधेयमिति-तथा किरणे सूर्थे चंद्रे वायो ऋषभना-भौषधौ सौरभेय्यां वाणे मातरीत्यादावपि गोशब्दो विज्ञेयः ॥

#### यदा रागद्वेषादसुरसुररत्नापहरणे कृतं मायावित्वं भुवनहरणाद्यक्तिमतिना॥ तदा पूज्यो वन्चो हरिरपरिमुक्तो ध्रुवतया विनिर्मुक्तं वीरं न नमति जनो मोहबहुरुः॥ ३६॥

व्याख्या—-जिस अवसरमें रागद्वेषसें सुर असुरोंके समक्ष रत हर-णेमें तीन भवनके हरनेकी शक्तिवाळे विष्णु हरिने मायाविपणा करा-यह कथा पुराणोंमें प्रसिद्ध है कि, जिसतरे मणि चोरी गई, जैसें बल-भद्रजीके सिर लगाई, और जैसी माया हरिने करी, इत्यादि--तदा तिस अवसरमें निश्चयकरके अष्टादश दूषणोंकरके अपरिमुक्त ( सहित )को पूज्य और वंध मानके जन ( लोक) पूजता है, और नमस्कार करता है, परं सर्वदू-षणोंसें विनिर्मुक्त ( राहित) श्रीवीरभगवान्कों नमस्कार नहीं करता है तो, फेर तिसके मोह अज्ञान बहुत नहीं तो, अन्य क्या है ? अर्थात् मोह-बहुल-बहुत मोह अज्ञानके वश होनेसें सत्यासत्य नहीं जानसक्ता है, इसीवास्ते दूषणरहितकों छोडके दूषणसहितको मानता है, नमन करता हे, और पूजता है. ॥ ३६ ॥

अब आचार्य श्रीहरिभद्रसूरिजी अपने आपको पक्षपातसें रहित होना बतलाते हैं

त्यक्तः स्वार्थः परहितरतः सर्वदा सर्वरूपं सर्वाकारं विविधमसमं यो विजानाति विश्वम् ॥ ब्रह्मा विष्णुर्भवतु वरदः द्रांकरो वा हरो वा यस्याचिन्त्यं चरितमसमं भावतस्तं प्रपद्ये ॥ ३७ ॥ व्याख्या-जिसने खार्थका तो त्याग करा है; और जो परहितमें रत है; तथा जो सर्वदा ( सर्वकाल ) सर्वरूप जडचैतन्यरूप, सर्वाकार परि-मंडल, इत्त, ज्यंश, चतुरस्र, आयतनसंस्थानाकार, विविध प्रकारे उत्पाद, व्यय, धौव्यरूप विश्व-जगत्को, असम-अनन्यसदृश जानता है, अर्थात् जो अन्योंकेसमान नहीं जानता है. क्यों कि, अन्य तो एकांतनित्य, वा एकात आनित्य, इत्यादि जानते हैं, परंतु सर्वज्ञ परमेश्वर तो, सर्व पदा-थांकों त्रिपदीरूपसें जानता हैं, अन्यथा सर्वज्ञत्वहानिप्रसंगः-तथा जि-सका चरित अनन्यसदृश और अचिंत्य, अर्थात् किसीभी दूषणकरके कलंकांकित नहीं, ऐसा होवे, सो पूर्वोक्त विशेषणविशिष्ट देव, नामकरके बह्या हो, वा विष्णु हो, वा उपदेशद्वारा वर (प्रधान) ज्ञान दर्शन चारि-त्रका देनेवाला हो, वा शं(सुख) करनेवाला शंकर हो, वा हर (महा-देव) हो, तिसको ही में सच्चे भावसें अपना देव (परमेश्वर) करके अंगीकार करता हूं ॥ ३७ ॥

अब पक्षपात न होनेमें हेतु कहते हैं.

पक्षपातो न मे वीरे न द्वेषः कपिलादिषु॥

युक्तिमद्वचनं यस्य तस्य कार्यः परिग्रहः ॥ ३८॥

ब्याख्या—मेरा कुछ श्रीमहावीरविषे पक्षपात नहीं है कि, जो कुछ श्रीमहावीरजीने कहा है, सोइ मैंने मानना है, अन्यका कहा नहीं; और कपिलादिमताधिपोंमें द्वेष नहीं है कि, कपिलादिकोंका कहना नहीं मानना; किंतु जिसका वचन शास्त्रयुक्तिमत्, अर्थात् युक्तिसें विरुद्ध नहीं है, तिसका ही वचन ब्रहण करनेका मेरा निश्चय है ॥ ३८ ॥

अब जगतमें कपिल, ब्रह्मा, विष्णु, महादेव, जैमिनी, गौतम, कणाद, व्यास, पंतजाले, आदि, और ऋषभादि चौवीस तीर्थंकर, और गौतमबुद्धादि अनेक धर्मतीर्थके कर्त्ता हुए हैं; इसवास्ते इनमेसें कोइएक तो सत्यवक्ता अवश्य होना चाहिए. सोइ प्रंथकार कहते हैं.

अवश्यमेषां कतमोपि सर्ववित् जगद्धितैकान्तविद्यालद्यासनः॥ स एव मृग्यो मतिसूक्ष्मचक्षुषा विद्रोषमुक्तेः किमनर्थपण्डितेः ।३९।

व्याख्या-इन पूर्वोक्त धर्मतीर्थके प्रवर्त्तकोंमेंसें कोइभी वक्ता, जगत्-के एकांत हितकारी विशाल आगमवाला,अर्थात् जगत्के एकांत हितका-री प्रोढ अतिसुंदर आगमके कथन करनेवाला सर्वज्ञ होना चाहिए, जो ऐसा होवे, तिसकाही अन्वेषण बुद्धिरूप सूक्ष्मचक्षुकरके बुद्धिमानोंको करना चाहिए, परंतु अन्यका नहीं. क्योंकि, पूर्वोक्त विरोषणोंकरके रहित अनर्थके कथन करनेवाले अज्ञानी पंडितोंके विचार करनेसें तिनोंके वचन सुननेसें और तिनकों अपने इष्टदेव माननेसें क्या प्रयोजन है ? क्या लाभ है ? अपितु कुछभी नहीं है ॥ ३९ ॥

> यस्य निखिळाश्च दोषा न सन्ति सर्वे गुणाश्च विद्यन्ते॥ ब्रह्मा वा विष्णुर्वा महेश्वरो वा नमस्तरमे ॥ ४० ॥

व्याख्या-जिसके सर्वदोष, अर्थात् राग, द्वेष, मोह, अज्ञानादि अष्टा-दश दूषण नहीं है, अर्थात् क्षय होगए हैं, और सर्वगुण अनंतज्ञान, अनंतदर्शन, अनंतचारित्र, अनंतवीर्यादि अनंत गुण जिसके विद्यमान हैं, अर्थात् दूषणोंके नष्ट होनेसें आत्माके अनंत गुण जिसके प्रकट हुए हैं, सो ब्रह्मा होवे वा विष्णु होवे वा महेश्वर होवे तिसकेतांई मेरा नमस्कार होवे ॥ ४० ॥

इतिश्रीमद्विजयानन्दसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे ळोकतत्त्व-निर्णयान्तर्गतदेवतत्त्ववर्णनो नाम चतुर्थःस्तंभः ॥ ४ ॥

#### अथपश्चमस्तम्भारम्भः ॥

चतुर्थस्तम्भमें देवतत्त्वस्वरूपकथन किया अथ पंचमस्तम्भमें लोक कियात्मविषयक वर्णन लिखते हैं.

> लोकक्रियात्मतत्त्वे विवदन्ते वादिनो विभिन्नार्थम् ॥ अविदितपूर्वं येषां स्याद्वादविनिश्चितं तत्त्वम् ॥ ४१ ॥

व्याख्या-जिनोंकों स्याद्वादकरके विशेष निश्चित करेहुए तत्त्वका ज्ञान नहीं हुआ है, वे वादी लोकक्रियात्मतत्त्वविषे अन्य अन्यतरेसें विवाद करते हैं, अज्ञातपूर्वकत्वात् ॥ ४१ ॥

> इच्छंति कृत्रिमं सृष्टिवादिनः सर्वमेवमिति लोकम् ॥ कृत्सं लोकं महेश्वरादयः सादिपर्यन्तम् ॥ ४२ ॥

व्याख्या-स्टप्तिके वाद करनेवाले सर्वलोकको ( संपूर्ण जगत्को ) क्र-त्रिम (रचाहुआ) मानते हैं, तिनमेंसें महेश्वरादिसें स्टप्तिकीउत्पत्ति मान-नेवाले स्टप्तिवादी जे हैं वे संपूर्ण लोककोआदि और अंतवाला मानतेहैं ४२

मानीश्वरजं केचित् केचित्सोमाझिसंभवं लोकम्॥

द्रव्यादिषड्विकल्पं जगदेतत्केचिदिच्छन्ति ॥ ४३ ॥

व्याख्या-मानी ईश्वर ( अहंकारी ईश्वर) में ईश्वर हूं ऐसे ईश्वरसें लोक उत्पन्न हुआ है, ऐसे कितनेक मानतेहैं, कितनेक सोम और अग्निसें जगत्की उत्पत्ति मानते हैं, और कितनेक इस जगत्को द्रव्यादि षट्वि-कल्परूप मानते हैं, सोइ दिखाते हैं॥ ४३॥

द्रव्यगुणकर्मसामान्ययुक्तविशेषं कणाशिनस्तत्त्वम् ॥

बैशेषिकमेतावत् जगदुप्येतावदेतावत् ॥ ४४ ॥

व्याख्या-पृथिव्यादिनवप्रकारका द्रव्य, शब्दादि चौवीस गुण उतक्षे-पादि पांच प्रकार कर्म, सामान्य द्विप्रकार, समवाय एक, और विशेष अनंत, यह षट्पदार्थ कणादमुनिका तत्त्व है, वैशेषिकमतभी इतनाही है, और जगत्भी इतनाही है ॥ ४४ ॥

रच्छन्ति काश्यपीयं केचित्सर्वं जगन्मनुष्याद्यम्॥

उक्षप्रजापतीयं त्रैलोक्यं केचिदिच्छन्ति ॥ ४५ ॥

व्याख्या-कितनेक सर्व जगत्कों कश्यपसंवंधि मानते हैं, अर्थात यह जगत कश्यपने रचा है. 'तथाहि शतपथब्राह्मणे'—

> सयत्कूम्मों नाम । एतद्वे रूपं कृत्वा प्रजापतिः प्रजा असृजत यत्सृजताकरोत् तद्यदकरोत्तरमात्कूर्म्भः कश्यपो वे कूर्म्मस्तरमादाहुः सर्वाः प्रजाः काश्यप्यइति–श– कां–७ अ–५ ब्रा–१ कं–५

[भाषार्थः](स यत्कूम्मों नाम)सो, जो कि, कूम्मेनामसें वेदोंमें प्रसिद्ध है, सो (एतद्वै रूपं कृत्वा प्रजापतिः) एतत् अर्थात् कुम्मीरूपको धारण- करके प्रजापति-परमेश्वर (प्रजा अखजत) प्रजाको उत्पन्न करतेहुए (तद्यदकरोत्) सो प्रजापति, जिस्सें संपूर्ण जगत्को उत्पन्न करते भये हैं (तस्मात्कूर्म्मः) तिसीसे कूर्म्म कहे गये हैं (कश्यपो वे कूर्म्मः) वे-निश्चय करके वही कूर्म्म कश्यपनामसे कहे गये हैं (तस्मात्) तिसीसे (आहुः) संपूर्ण ऋषिलोक कहते हैं कि ( सर्वाः प्रजाः काश्यप्यइति ) संपूर्ण प्रजा कश्यपकीही हैं:

तथा कितनेक कहते हैं कि, यह सर्व जगत् मनुका रचा है. 'तथाहि शतपथबाह्मणे'—

मनवे ह वे प्रातः अवनेग्यमुदकमाजह्यर्थथेदं पाणिभ्यामवने-जनायाहरन्ति एवं तस्यावनेनिजानस्य मत्स्यः पाणी आपेदे ॥१॥ सहास्मैवाचमुवाच बिभृहि मा पारयिष्यामि त्वेति कस्मान्मा पारयिष्यसीति । औघ इमाः सर्वाः प्रजा निर्वेढास्ततस्त्वा पारयितास्मीति कथन्ते भृतिरिति ॥ २ ॥

सै होवाच। यावद्वेक्षुळका भवामो बह्वी वै नस्तावन्नाष्ट्रा भवन्त्युत मत्स्य एव मत्स्यं गिरुति कुंभ्यामाये बिभरासि। स यदा तामति-वर्बो अथ कर्षू खात्वा तस्या मा बिभरासि स यदा तामतिवर्द्वे अथ मा समुद्रमभ्यवहरासि तर्हि वा अतिनाष्ट्रो भवितास्मीति॥ ३॥

स शश्वत् झष आस। स हि ज्येष्ठं वर्डते अथ तिथीं समां तदोघ आगन्ता तन्मा नावमुपकल्प्योपासासे स औघ उच्छिते नावमापद्यासे ततस्त्वां पारयितास्मीति ॥ ४ ॥ तमेवं भृत्वा समुद्रमभ्यवजहार ॥ स यत्तिथीं तत्समां पारि-दिदेश ॥ तत्तिथीं समां नावमुपकल्प्योपासांचके ॥ स औघ उच्छिते नावमापेदे तं स मत्स्य उपन्या पुछुवे तस्य श्वंगे नावः पाशं प्रतिमुमोच ते नैतमुत्तरं गिरिमतिदुद्राव ॥ ५ ॥ स होवाच अपीपरं वै त्वां वृक्षे नावं प्रतिबध्नीष्व । तन्तु त्वामा-गिरो सन्तमुदकमन्तश्छेत्सीद्यावदुदकं समवायात्तावतावदन्वब-सर्पासीति ॥ सह तावत्तावदेवान्ववससर्प तदप्येतदुत्तरस्य गिरेर्मनोरवसर्पणमित्यौघो हताः सर्वाः प्रजा निरुवाहाथेहम-नुरेवेकः परिशिशिषे ॥६॥ सोर्च श्राम्यं तपश्चचार प्रजाकामः श-कां-१ अ-८ ब्रा-१ कं-१।२।३ ४।५।६॥

[भाषार्थः] मनुजीके प्रति प्रातःकालमें भृत्यगण ( नोकर ) हस्त धोनेके, और तर्पणकेलिये, जलका आहरण करतेभये, तब मनुजीने जैसे इतरलोक वैदिककर्मनिष्ठपुरुष, इस अवनेग्यजलकों तर्पण करनेकेलिये अपने दोनों हाथों करके ग्रहण करते हैं, इसीप्रकार तर्पण करतेहुए मनुजीके हाथमें मछ्लीका बच्चा मत्स्य अकस्मात् आगया, तब उसको देखकर मनुजी शोचने लगे, तावदेव मनुजीके प्रति मत्स्य कहने लगा कि, हे मनु ! तूं मेरा पालन कर, और हे मनु ! मैं तेरा पालन करूंगा. तब उस मत्स्यकी मनुष्यवाणी सुन आश्चर्य मानकर मनुजी बोले कि, तूं काहेसे मेरी पालना करेगा. क्योंकि, तूं तो महा तुच्छ जीव है. तब मत्स्यने कहा कि, हे राजन् ! तूं मुझे छोटासा मत समझ, यह संपूर्ण प्रजा जो कुछ तेरे देखनेमें आती है, सो यह सब बडेभारी जलोंके समूहमें डूब जायगी कुछभी न रहेगी, सो मैं तिस महाप्रलयकालके जलसमूहसें तेरेकों पालन करूंगा अर्थात् उस प्रलयकालके जलमें मैं तुझको नहीं डूबने दूंगा. तब मनुजी बोले कि, हे मत्स्य ! तेरा पालन किस प्रकारसें होगा, सोभी कृपा करके आपही बताइये.

तब मत्स्यने कहा कि, जबतक हम ठोक छोटे रहतेहैं, तबतक बहुतसी पापी प्रजा धीवरादि हमारे मारनेवाळी होती हैं, और बडे २ मत्स्य और बडी २ मछलियांही छोटे २ मत्स्य और छोटी २ मछलियांकों निगल जावे हैं, इससे प्रथम इस समय तो मेरेको अपने कमंडलुमें रखलीजिये, तब मनुजीने उस मत्स्यको कमंडलुमें जल भरका रखलिया, सो मस्स्य जब उस कमुंडलुसेभी अधिक बढ गया, तदनंतर मनुने पूछा कि, अब आपको में कैसें पालन करूं, तव मत्स्यने कहा कि, हे राजन्! एक वडा गत्तों वा तलाव वा नदी खुदाकर उसमें सुझको पालन कर; सो मत्स्य जब नदीसें भी अधिक वढ गया तब फिर मनुजीने पूछा कि, अब मैं तुम्हारा कैसे पालन करूं ? तब मत्स्यने कहा कि, हे राजन् ! अब सुझको समुद्रमें छोड दीजिये, तब मैं नाशरहित हो जाउंगा. यह सुनकर मनुजीने उस नदीको खुदाकर समुद्रमें मिलादी तब वहमत्स्य समुद्रमें चला गया.

सो मत्स्य समुद्रमें जातेही शीघ्रही बडाभारी मत्स्य होगया, और सो फेर उससे भी बहुत बडा क्षण २ में बढने लगा; अथ तदनंतर वो मत्स्य राजा मनुसें जिस वर्षकी जिस तिथीको वो जलोंका समूह आनेवाला था, बतलाकर कहता हुआ कि, जब यह ससय आवे तब हे राजन् ! तुम एक उत्तम नाव बनवाकर, और उसनावमें सवार होकर, मेरी उपासना करनी; अर्थात् मेरा स्मरण करना. जब सो जलोंका समूह आवेगा, तब मैं तेरी नौकाकेपासही आजाउंगा, और तब फिर मैं तेरा पालन करूंगा.

मनुजी तदुक्तकमसे उस मत्स्यको , धारणपोषणकर समुद्रमें पहुंचाते भये, सो मत्स्य जिस तिथि और जिस संवत्को जलसमूहका आगमन बता-गयेथे, मनुजीभी तिसी तिथि और संवत्में नाव बनवाकर उस मत्स्यरूप-भगवान्की उपासना करतेभये, तदनंतर सो मनु, उसजलोंके समूहको उठा देखकर नावमें आरूढ होजाते हुये, तब वह मत्स्य तिसमनुजीके समीपही आकर ऊपरको उछले, तब मनुजीने उन मत्स्यभगवान्कों उछ-लते हुए देखा, तब मनुजी तिसमत्स्यके श्टंगमें अपनी नौकाका रस्सा डालदेते भये; तिस करके वह मत्स्य नौकाकों खीचते हुए उत्तरगिरि (हिमालय) नामकपर्वतकेपास शीधही पहुंचा देतेभये.

पर्वतके नीचे नौकाकों पहुंचाकर मत्स्यजी कहते भये कि, हे राजन् ! निश्चयकरके मैं तेरेकों प्रलयजलभें डूबनेसें पालन करता भया हूं, अब तुम नौकाकों इस वृक्षके साथ बांध दीजिये, तुम इस पर्वतके शिखरपर जब-तक जल रहे तबतक रहना, और इसरस्सेको मत खोलना, फिर जब कि यह जल पर्वतके नीचे जैसे २ उतरता जाय तैसे तैसेही तुमभी पर्व- तकी नीचे उतरते आना, ऐसे मनुजीके प्रति समझाकर मत्स्यजी जलमें समागये और सो मनुजीभी, मत्स्यजीके कथनानुकूल जैसे २ जल उतरता गया तैसे २ उस जलके अनुकूलही पर्वतके नीचे २ उतरते आए, सोभी यह केवल पर्वतके ऊपरसे एक मनुकाही जो नीचे अवसर्पण अर्थात् अव-तारण हुआ, सो एक मनुही उस स्टाप्टेभेंसें बाकी बचे, और संपूर्ण प्रजा-जलसमूहमें ही लय होगई; तब फिर मनुजीने प्रजाके रचनार्थ पर्या-लोचन कर तपोनुष्टान किया, इसीसें यह प्रजा, मानवीनामसें अबतक प्रसिद्ध है. इति ॥

और कितनेक ऐसा मानते हैं कि, यह तीनो लोक दक्ष प्रजापतिने करे हैं, अर्थात् तीनों दक्ष प्रजापतीने रचे हैं॥ ४५॥

व्याख्या--कितनेक कहते हैंकि एकही परभेश्वरकी मूर्तिकी तीन गति-यां हैं; हरि (विष्णु) १, शिव २, और ब्रह्मा ३, तिनमें शिव तो जगत्का कारणरूप है, कर्त्ता विष्णु है, और क्रिया ब्रह्मा है ॥ ४६ ॥

वैष्णवं केचिडिच्छंति केचित् कालकृतं जगत्॥

ईश्वरप्रेरितं केचित् केचिद्रहाविनिर्मितम् ॥ ४७॥

व्याख्या-कितनेक मानते हैं कि यह जगत विष्णुमय, वा विष्णुका रचा हुआ है; और कितनेक कालकृत मानते हैं और कितनेक कहते हैं कि, जो कुछ इस जगत्में हो रहा है, सो सर्व, ईश्वरकी प्रेरणासें ही हो रहा है और कितनेक कहते हैं, यह जगत ब्रह्माने उत्पन्न करा है ॥ ४७ ॥

अव्यक्तप्रभवं सर्वं विश्वभिच्छन्ति कापिलाः ॥

विज्ञप्तिमात्रं शून्यं च इतिशाक्यस्य निश्चयः ॥ ४८ ॥

व्याख्या—अव्यक्त ( प्रधान प्रकृति ) तिस अव्यक्तसें सर्व जगत् उत्पन्न होता है, ऐसे कपिलके मतके माननेवाले मानते हैं; और शाक्यमु- निके संतानीय विज्ञानाँद्वेत क्षणिकरूप जगत् मानते हैं; और कितनेक तिसके संतानीय सर्व जगत्को शून्यही मानते हैं ॥ ४८ ॥

पुरुषप्रभवं केचित् देवात् केचित् स्वभावतः॥

अक्षरात् क्षरितं केचित् केचिदण्डोडवं महत् ॥ ४९ ॥

व्याख्या-कितनेक, एुरुषसें जगत् उत्पन्न हुआ मानते हैं, अथवा पुरु-षमय सर्व जगत् मानते हैं, "एुरुष एवेदं सर्व मित्यादिवचनात् " और कि-तनेक दैवसें, और स्वभावसें जगत् उत्पन्न हुआ मानते हैं, और कितनेक अक्षर ब्रह्मके क्षरणेसं, अर्थात् मायावान् होनेसें जगत्की उत्पत्ति मानते हैं, " एको बहुस्यामितिवचनात् " और कितनेक अंडेसें जगत्की उत्पत्ति मानते हैं ॥ ४९ ॥

याद्यच्छिकमिदं सर्व केचिद्रतविकारजम् ॥

केचिज्ञानेकरूपं तु बहुधा संप्रधाविताः॥ ५०॥

व्याख्या-कितनेक कहते हैं कि यह लोक यदच्छासें अर्थात् स्वतोही उत्पन्न हुआ है, और कितनेक कहते हैंकि यह जगत् भूतोंने विकारसें ही उत्पन्न हुआ है, और कितनेक जगत्को अनेकरूपही मानते हैं, ऐसे बहुतप्रकारके विकल्प स्टाधिविषयमें लोकोंनें अज्ञानवशसें कथन करे हैं॥ ५०॥ अब ' वेष्णवं केचिदिच्छन्ति ' इत्यादिविकल्पोंमें जिस विकल्पवाला, जिस रीतिसें स्टाधिकी रचना मानता है, सो प्रथक् २ संक्षेपमात्रसें प्रथकार दिखाते हें-

" वेष्णवास्त्वाहुः॥ " जले विष्णुः स्थले विष्णुराकाशे विष्णुमालिनि ॥ विष्णुमालाकुले लोके नास्ति किंचिदवेष्णवम्॥५१॥ सर्घत: पाणिपादं तत् सर्वतोक्षिशिरोमुखम् ॥ सर्वत: श्रुतिमङोके सर्वमावृत्य तिष्ठति ॥ ५२ ॥ ऊर्द्धमूलमध: शाखमश्वत्थं प्राहुरव्ययम् ॥ छंदांसि यस्य पर्णानि यस्तं वेद् स वेद्वित् ॥ ५३ ॥ " पुराणे चान्यथा॥" तस्मिन्नेकार्णवीभूते नष्टे स्थावरजङ्गमे ॥ नष्टामरनरे चैव प्रनष्टोरगराक्षसे ॥ ५४ ॥ केवलं गहुरीभूते महाभूतविवार्जते ॥ अचिन्त्यात्मा विभुस्तत्र शयानस्तप्यते तपः ॥५५॥ तत्र तस्य शयानस्य नामौ पद्मं विनिर्गतम् ॥ तरुणरविमण्डलनिभं हद्यं काञ्चनकार्णिकम्॥५६॥ तसिंमश्च पद्मे भगवान् दण्डकमण्डलुयज्ञोपवीतमृगचर्म-वस्तुसंयुक्तो ब्रह्मा तत्रोत्पन्नस्तेन जगन्मातरः सृष्टाः ॥५७॥ अदितिः सुरसंघानां दितिरसुराणां मनुर्मनुष्याणाम्॥ विनता विहङ्गगनां माता विश्वप्रकाराणाम् ॥ ५८ ॥ कद्रः सरीस्टपाणं सुलसा माता तुनागजातीनाम्॥ सुराभिश्चतुः पदानामिला पुनः सर्वबीजानाम् ॥ ५९ ॥ प्रभवस्तासां विस्तरमुपागतः केचिदेवमिच्छन्ति॥ केचिद्वदन्त्यवर्णं सृष्टं वर्णादिभिस्तेन ॥ ६० ॥

व्याख्या—वैष्णवमतवाले कहते हैं कि—जलमेंभी विष्णु है, स्थलमें भी विष्णु है, और आकाशमेंभी जो कुछ है, सो विष्णुकीही माला—पंक्ति है, सर्वलोक विष्णुहीकी माला—पंक्तिकरके आकुल अर्थात् भराहुआ है इसवास्ते इस जगत्में ऐसी कोइभी वस्तु नहीं है, जो कि, विष्णुका रूप नहीं है.

पांच वस्तुकरके सर्वतः सर्वजगे पाणय (हाथ) हैं, और सर्वजगे पग हैं जिसके, और सर्वत्र जिसके आंखें, शिर और मुख हैं, और जो सर्वजगे श्रवणेंद्रियोंकरके युक्त है, और जो सर्वलोकविषे सर्ववस्तुयोंको व्याप्य होके रहता है, अर्थात् सर्वओरसे प्राणियोंकी इत्तियोंकरके हस्तादिउपाधि-योंकरके सर्वव्यवहारका स्थान होके रहता है. 'क्षराक्षराभ्यामुत्कृष्टः' ऐसा पुरुषोत्तम जिसका मूल है, अधइति तिससें अर्वाचीन कार्यरूप उपाधियां हिरण्यगर्भादि प्रहण करीए है, वे सर्व शाखा-कीतरे शाखा हैं जिसकी, ऐसा पीपलका दृक्ष प्रवाहरूपकरके आविच्छेद होनेसें अव्यय है, "ऊर्ध्वमूलोऽर्वाक्शाख एषोऽश्वत्थः सनातन इत्यादिश्रुति वचनात्" और, 'छंदासि यस्य पर्णानि' वेद जिसके पत्र हैं, धर्माधर्म प्रति-पादनद्वार करके छाया समान कर्मफलकरके संयुक्त होनेकरके संसाररूप दृक्षकों सर्वजीवोंके आश्रयभूत होनेसें पत्रोंसमान वेद है, जो ऐसे पीपलके दृक्षको जानता है, सोइ वेदोंके अर्थोंको जानता है ॥ ५१ ॥ ५२ ॥ ५३ ॥

पूर्वोक्त वर्णन प्रायः वेदानुसार किया, अब पुराणानुसार वर्णन करते हैं. तिस संसारके एकार्णवीभूत हुआं, स्थावरजंगमके नष्ट हुए, अमर (देवतायों) के नष्ट हुए, उरगराक्षसोंके नष्ट हुए, केवल गव्हरीभूत महाभूतकरके रहित, ऐसे जलमें, अर्थात् जलके ऊपर, अचिंत्य आत्मावाला विभु, विष्णु सूताहुआ तप तपता है; तहां तिस सूतेहुए विष्णुकी नामिसें तत्कालके उदय हुए सूर्य मंडलके समान मनोहर सुवर्णकी कर्णिवाला पद्म (कमल) निकला, तिस कमलमें भगवान् ब्रह्मा, कमंडलु यज्ञोपवीत म्ट-गचर्मासनादि वस्तुयोंसहित उत्पन्न हुआ, तिस ब्रह्मानें जगत्की मातायें पेदा करीं; सोइ दिखाते हैं. स्वर्गवासिदेवतायोंकी माता अदिति १, असु-रोंकी माता दिति २, मनुष्योंकी मनु ३, पक्षीयोंकी विनता ४, सप्योंकी कद्रू ५, नागजातियोंकी माता सुलसा ६, चौपायोंकी सुरभि ७, और सर्व-बीजांकी माता इला (प्रथिवी) ८॥ तिनोंसें-पूर्वोक्त मातायोंसें उत्पन्न हुई प्रजा विस्तारको प्राप्त हुई, कितनेक ऐसें मानते हैं और कितनेक ऐसें कहते हें कि, प्रथम सर्वप्रजा वर्णरहित थी, पीछे तिसने-ब्रह्माने वर्णा-दिकरके स्टाष्ट रची॥ ५४॥ ५४॥ ५६॥ ५७॥ ५८॥ ५८॥ ५९॥ ६०॥

"काल्लवादिनश्चाहुः॥" कालः सृजति भूतानि कालः संहरते प्रजाः॥ कालः सुप्तेषु जागर्ति कालो हि दुरतिक्रमः ॥६१॥

व्याख्या-कालवादी कहते हैं कि-कालही जीवोंको उत्पन्न करता है, और कालही प्रजाका संहार करता है, जीवोंके सूतेहुए रक्षा करणरूप कालही जागता है, इसवास्ते कालही उल्लंघन करना टुष्कर है ॥ ६१ ॥ "ईश्वरकारणिकाश्चाहुः ॥ "

> प्रकृतीनां यथा राजा रक्षार्थमिह चोद्यतः तथा विश्वस्य विश्वात्मा स जागर्ति महेश्वरः ॥ ६२ ॥ अन्यो जंतुरनीशो यमात्मनः सुखदुःखयोः ॥ ईश्वरप्रेरितो गच्छेत् स्वर्गे वा श्वभ्रमेव च ॥ ६३ ॥ सूक्ष्मोचिन्त्योविकरणगणः सर्ववित् सर्वकर्ता योगाज्यासादमलिनधियां योगिनां ध्यानगम्यः ॥ चन्द्रार्काभिक्षितिजलमरुत्दीक्षिताकाशमूर्ति ध्र्येयो नित्यं शमसुखरतेरीश्वरः सिद्धिकामैः ॥ ६४ ॥

व्याख्या-ईश्वरको कारण माननेवाले वादी कहते हैं कि-जेसें प्रजा-की रक्षावास्ते राजा उद्यत है, तैसेही सर्वजगत्की रक्षावास्ते विश्वात्मा ईश्वर जागता है, अर्थात् सर्वजगत्का बंदोबस्त महेश्वर करता है; क्यों-कि, अन्यजीव सर्व अपने आपको कर्मफल सुखदुःखोंको देने सामर्थ्य नहीं है, किंतु, ईश्वरकी प्रेरणासेंही जीव स्वर्ग वा नरकको जाताहै; इसवास्ते शमरूप सुखोंमें रक्त सिद्धिके कामी पुरुषोंको निरंतर ईश्वरकाही ध्यान कर-ना योग्य है. ईश्वर भगवान् कैसा है? सूक्ष्म है, आचिंत्य जिसका कोइभी चिंतवन नहीं करसक्ता है, इंद्रियोंके समृहसें रहित है, सर्वज्ञ है, सर्वका कर्ता है, योगाभ्याससे निर्मल बुद्धिवाले योगियोंके ध्यानसे जानाजाता हे, चंद्र, सूर्य, अग्नि, पृथिवो, जल, पवन, दीक्षित आकाशवत् मूर्ति है जिसकी, अर्थात् सर्व व्यापक है ॥ ६२ ॥ ६३ ॥

"बह्ववादिनश्चाहुः॥ आसिदिदं तमोभूतमप्रज्ञातमलक्षणम् ॥ अप्रतर्क्यमविज्ञेयं प्रसुप्तमिव सर्वतः ॥ ६५॥ ततःस्वयंभूर्भगवानव्यक्तो व्यञ्जयन्निदम् ॥ महाभूतादिरुत्तौजाः प्रादुरासीत्तमोनुदः ॥ ६६॥ लोका नांतु विरुद्धग्र्थं मुखबाहूरुपादतः॥ ब्राह्मणं क्षत्रियं वैश्यं शूद्रं च निरवर्तयत् ॥६७॥

व्याख्या-ब्रह्मवादी कहते हैं कि-इदं यह जगत् तममें स्थित लीन था, प्रलयकालमें सूक्ष्मरूपकरके प्रकृतिमें लीन था, प्रकृतिभी ब्रह्मात्म-करके अव्याकृतथी अर्थात् अलग नहीं थी, इसवास्तेही अप्रज्ञातं प्रत्यक्ष नहीं था, अलक्षणम् अनुमानका विषयभी नहीं था, अप्रतर्क्यम् तर्कयि-तुमशक्यम् तर्ककरनेके योग्य नहीं था, वाचक स्थूलशब्दके अभावसें, इस-वास्तेही अविज्ञेय था, अर्थापत्तिकेभी अगोचर था, इसवास्ते सर्व ओरसे सुप्तकीतरें स्वकार्य करणेमें असमर्थ था. तदनंतर क्या होता भया ? सो कहे हैं; प्रलयके अवसानानंतर स्वयंभू परमात्मा अव्यक्त बाह्यकरण अ-गोचर इदं यह महाभूत आकाशादिक आदिशब्दसें महदादिकांको प्रथम सूक्ष्मरूपकरके रहेको स्थलरूपकरके प्रकाश करता भया, कैसा है स्वयंभू परमात्मा ? वृत्तौजाः द्यष्टि रचनेका सामर्थ्य जिसका अव्याहत है, और जो तमोनुदः प्रकृतिका प्रेरक है, सो स्वयंभू परमात्मा भूलोकोंकी वृद्धि-वास्ते मुख, बाहु, ऊरु और पगोंसें ब्राह्मण ?, क्षत्रिय २, वैश्य ३, और शूद्रोंको यथाक्रम निर्मित करता भया ॥ ६४ ॥ ६६ ॥ ६७ ॥

"सांख्याश्चाहुः" ॥ पञ्चविधमहाभूतं नानाविधदेहनामसंस्थानम् ॥

अव्यक्तसमुत्थानं जगदेतत् केचिदिच्छन्ति ॥६८॥ सर्वगतं सामान्यं सर्वेषामादिकारणं नित्यम् ॥ सूक्ष्ममलिङ्गमचेतनमकियमेकं प्रधानाख्यम् ॥ ६९ ॥ प्रकृतेर्महांस्ततोहंकारस्तस्मादणश्च षोडराकः ॥ तस्मादपि षोडराकात् पञ्चभ्यः पञ्चभूतानि ॥ ७० ॥ मूलप्रकृतिरविकृतिर्महदाद्याः प्रकृतिविकृतयः पञ्च ॥ षोडराकश्च विकारो न प्रकृतिर्न विकृति:पुरुषः ॥ ७९ ॥ गुणलक्षणो न यस्मात् कार्यकारणलक्षणोपि नो यस्मात् ॥ तस्मादुन्यः पुरुषःफलभोक्ता चेत्यकर्त्ता च ॥७२॥

### प्रवर्त्तमानान् प्रकृतेरिमान् गुणान् तमोद्यतत्वाद्विपरीतचेतनः ॥ अहंकरोमीत्यबुधोऽपि गम्यते तृणस्य कुर्ब्जीकरणेप्यनीश्वरः ॥ ७३ ॥

तृणरेथ कुल्जाकरणप्यनात्यरेः ॥ ७३ ॥ व्याख्या—–सांख्यमतवाले कहते हैं कि–पांच प्रकारके महाभूत, ना-नाप्रकारका देह, नाम, संस्थान (आकार) येह सर्व अव्यक्त प्रधानसेंही समुत्थान (उत्पन्न) होते हैं, अर्थात् जगदुर्रपत्ति प्रधानसेंही मानते हैं. अब प्रधान अपरनाम प्रकृतिका स्वरूप दिखाते हैं, जो प्रधान है, सो सर्वगत है, सामान्यरूप है, सर्व कार्योंका आदिकारण है, नित्य है, सूक्ष्म है, लिंगरहित है, अचेतन है, अकिय है, एक है, ऐसा प्रधाननामा तत्त्व है. तिस प्रधान (प्रकृति) सें महान्, अर्थात् बुद्धि उत्पन्न होतीहे, तिसबुद्धिसें अहंकार उत्पन्न होता है, तिस अहंकारसें सोलांका गण उत्पन्न होता है, तिस प्रधान (प्रकृति) सें महान्, अर्थात् बुद्धि उत्पन्न होतीहे, तिसबुद्धिसें अहंकार उत्पन्न होता है, तिस अहंकारसें सोलांका गण उत्पन्न होता है, तिन सोलांके गणमेंसें पांच तन्मात्रसें पांच भूत उत्पन्न होते हैं; मूलप्रकृति जो हे सो अविकृति है, महदादिप्रकृतिकी विकृतियां है, सोलां जो है सो विकार है, और पत्तीसमा तत्त्व पुरुष है, सो न प्रकृति है और न विकृति हे, जिसहेतुसें पुरुषमें गुणलक्षण नहीं हे, और कार्यकारण लक्षणभी नहीं हे, तिसहेतुसें प्रकृतिसें पुरुष अन्य हे, कर्मके फलका मोक्ता हे, परंतु कर्त्ता नहीं है; "अकर्त्ता निर्गुणो भोक्ता आत्मा कपिलदर्द्तने " इतिवचनात् ॥

प्रकृतिसें प्रवर्त्तमान हुए इन पूर्वोक्त गुणोंको तमोवृतरूप होनेसें, चेत-न इन गुणोंसें विपरीतस्वरूप है, इसवास्ते ' अहं करोमि ' मैं कर्त्ता हुं ऐसा तो मूर्खभी मानता है; क्यों कि, कर्त्तापणा जो है, सो तो अहंका-रको है, और पुरुष तो तृणमात्रकोभी वांका करणे समर्थ नहीं है ॥ ६८॥ ६९॥ ७०॥ ७१॥ ७२॥ ७३॥ -५-

" शाक्याश्चाहुः ॥ " विज्ञप्तिमात्रमेवैतदसमर्थावभासनात् ॥ यथा जैन करिष्येहं कोशकीटादिदर्शनम् ॥७४॥ कोधशोकमदोन्मादकामदोषाद्युपद्रुताः ॥ अभूतानि चपश्यान्ति पुरतोवस्थितानि च ॥७५॥ व्याख्या-बौद्धमती कहते हैं कि-जो कुछ दीखता है, सो सर्व वि-ज्ञानमात्र है; क्यों कि, जो दीखता है सो असमर्थ होके भासन होता है, अर्थात् युक्तिप्रमाणसें अपने स्वरूपको धारणे समर्थ नहीं है. हे जैन ! जैसें तूं कहता है कि, मैं कोशकीटकादिका दर्शन करता हूं, वा करूं गा, परंतु यह जो तुझको दीखता है, सो उपाधिकरके भान होता है, नतु यथार्थ स्वरूपसें सोइ दिखावे है. कोध, शोक, उन्माद, काम, दोषादि-करके पीडित हुएथके पुरतः (आगे) अवस्थितपदार्थोंको देखते हैं, वे न होतेहुएको देखते हैं, न तु सन्दूतोंको ॥ ७४॥ ७५॥-६-

"पुरुषवादिनश्चाहुः॥" पुरुष एवेद् «सर्व यद्भूतं यच्च भाव्यं। उतामृत-त्वस्येशानो यदन्नेनातिरोहति। यदेजति यन्ने-जति यद्दूरे यदु अन्तिके यदन्तरस्य सर्वस्य यदु सर्वस्यास्य बाह्यतो यस्मात् परं नापरमस्ति किंचित्। न्नाणीयोइ स्वस्ति कश्चिद्दृक्ष इव स्त-ब्धोदिवि तिष्ठत्येकस्तेनेदं पूर्ण पुरुषेण सर्वं॥ एक एव हि भूतात्मा तदा सर्व प्रळीयते॥ द्वावेव पुरुषौ लोके क्षरश्चाक्षर एव च॥ १॥ क्षरश्च सर्वभूतानि कूटस्थोक्षर एव च॥

" अपरेप्याहुः॥" विद्यमानेषु शास्त्रेषु घ्रियमाणेषु वक्तृषु ॥ आत्मानं ये न जानन्ति ते वै आत्महता नराः॥ १॥ आत्मा वै देवता सर्व सर्वमात्मन्यवस्थितम् ॥ आत्मा हि जनयत्येष कर्मयोगं शरीरिणाम् ॥ २ ॥ आत्मा धाता विधाता च आत्मा च सुखदुःखयोः॥ आत्मा धाता विधाता च आत्मा च सुखदुःखयोः॥ आत्मा स्वर्गश्च नरक आत्मा सर्वमिदं जगत् ॥ ३॥ न कर्त्तृत्वं न कर्माणि लोकस्य सृजते प्रभुः॥ स्वकर्मकल्टसंयोग: स्वभावाद्दि प्रवर्त्तते ॥ ४ ॥

त्याख्या-पुरुषवादी कहते हैं कि-पुरुष, आत्मा, एवशब्द अवधारणमें हे, सो कर्म और प्रधानादिके व्यवच्छेदार्थ है, यह सर्व प्रत्यक्ष वर्त्तमान

आत्मज्ञानस्वभावेन स्वयं मननसंभवात् ॥ स्वकर्मणश्च संभूतेः स्वयंभूर्जीव उच्यते ॥ ५॥ नैनं छिन्दन्ति रास्त्राणि नैनं दहति पावकः ॥ न चैनं क्वेदयन्त्यापो न शोषयति मारुतः ॥ ६ ॥ अच्छेद्योयमभेद्योयं निरुपाख्योयमुच्यते ॥ नित्यः सर्वगतः स्थाणुरचलोयं सनातनः॥७॥ सोक्षरः स च भूतात्मा संप्रदायः स उच्यते ॥ स प्राणः स परं ब्रह्म सो हंसः पुरुषश्च सः ॥८॥ नान्यस्तस्मात्परो द्रष्टा श्रोता मन्तापि वा भवेत्॥ न कर्त्ता न च भोक्तास्ति वक्ता नैवात्र विद्यते ॥९॥ चेतनोध्यवसायेन कर्मणा स निबध्यते ततोभवस्तस्य भवेत्तदभावात्परं पदम् ॥ १०॥ उद्धरेद्दीनमात्मानमात्मानमवसाद्येत् ॥ आत्मा चैवात्मनो बन्धुरात्मैव रिपुरात्मनः ॥ ११ ॥ संतुष्टानि च मित्राणि संकुद्दाश्चैव रात्रवः॥ नहिं मे तत् करिष्यन्ति यन्न पूर्वे कृतं मया ॥ १२॥ शुभाशुभानि कर्माणि स्वयं कुर्वेन्ति देहिनः ॥ स्वयमेवोपकुर्वन्ति दुःखानि च सुखानि च ॥१३॥ वने रणे शत्रुजनस्य मध्ये महार्णवे पर्वत मस्तके वा ॥ सुप्तं प्रमत्तं विषमस्थितं वा रक्षन्ति पुण्यानि पुराकृतानि ॥ १४ ॥

सचेतनाचेतन वस्तु, इद आक्यालंकारमें, जो कुछ अतीत कालमें हुवा, और जो आगे होवेगा, मुक्ति और संसार सो सर्व पुरुषही है; उतराब्द अपि-शब्दार्थे और अपिशब्द समुच्चयविषे है। अमृतस्य-अमरणभव (मोक्ष) का ईशानः प्रभु है। यदिति यचेति च शब्दके लोप होनेसें जो अन्नेन-अहारकरके अतिरोहति-अतिशयकरके द्वद्धिको प्राप्त होता है, यदेजति-आं चलता है पशुआदि, जो नहीं चलता है पर्वतादि, जो दूर है मेरु आदि-जो निकट है, उशब्द अवधारणमें है, सो सर्व पुरुषही है; जो अंतर इस चेतनाचेतन पदार्थके वीचमें, और जो कुछ इसके बाह्यसें है, सो सर्व पुरुषही हैं; जिस पुरुषकेपरे अपर कोइ किंचित् त्राणरूप कल्याणकारी अतिचतुर नहीं है. तथा जो एक, आकाश, स्वर्गमें, वा रहता है, तिसही पुरुषकरके यह सर्व पूर्ण भराहुआ है. जब एकला पुरुषही रहजाता है, तब सर्व जगत् तिसपुरुषमेंही लय होजाता है, क्यों कि दोही पुरुष जगतमें है. एक क्षर-नाश होनेवाला, और दूसरा अक्षर-अविनाशी है; जितने जग-त्में भूत हैं, वे सर्व क्षर हैं, और जो कूटस्थ हे, सो अक्षर हे ॥ १ ॥

औरभी कहते हैं कि—शास्रोंके विधमान हुए, और वक्तायोंके धारण कर-तेहुएभी जे पुरुष अपने आत्माको नहीं जानते हैं, वे पुरुष निश्चयकरके आत्म-हत (आत्मघाती) हैं. आत्माही देवता है, आत्मामेंही सर्व वस्तु व्यवस्थित हैं; आत्माही सर्व शरीरवाले जीवोंके कर्मका संयोग उत्पन्न करता है. 1 आत्माही धाता है, आत्माही विधाता है, आत्माही सुखदुःखमें है, आत्माही खर्ग है, आत्माही नरक है, और यह सर्व जगत् आत्माही है. 1 ईश्वर, लोकको न कर्त्तापणा रचता है, और यह सर्व जगत् आत्माही है. 1 ईश्वर, लोकको न कर्त्तापणा रचता है, और न कर्मोंको रचता है, किंतु अपने करे कर्मफलका संयोग खभावसेंही प्रवर्त्तता है. 1 आत्मज्ञान खभावकरके आपही मनन होनेका संभव होनेसें अपने कर्मोंसेंही जीव जगत्में उत्पन्न होता है, इसवास्ते जीवको स्वयंभू कहते हैं. 1 इसआत्माको शस्त्र छेदन नहीं करसक्ते हें, आग्न दाह नहीं करसक्ता है, पाणी गीला नही करसक्ता है, और पवन शोषण नहीं करसक्ता है. 1 इसवास्ते यह आत्मा अच्छेद्य है, अभेद्य है, पूरापूरा खरूपकथन नहीं करसक्ते हें इसवास्ते निरुपाख्य है, नित्य है, सर्वगत (सर्वव्यापक) है, स्थाणु (स्थिरखभाव) अर्थात् रूपांतरापत्तिकरके शून्य हैं, अचल पूर्वरूपापरिखागी हैं और सनातन (अनादि) है. । सो आत्माही, अक्षर, भृतात्मा, संप्रदाय, प्राण, परब्रह्म, हंस और पुरुषादि कहनेमें आता है. । आत्मासें अन्य कोई देखनेवाला, सुननेवाला, मनन करनेवाला, कर्त्ता, भोक्ता और वक्ता, नहीं है; किंतु, आत्माही है. । आत्मा चैतन्यरूप है, सो चेतन आत्मा अध्यवसायकरके कर्मोसें वंधाता है, तब आत्माको संसार होता है, और कर्मबंधके अभावसें परंपद मोक्ष प्राप्त होता है, आत्मा आपही अपने दीनात्माका उद्धार करता है, और आपही अपनेको दुःखोंमें गेरता है, आत्माही आत्माका वंधु है, और आत्माही आत्माका रिपु (शत्रु) है. । संतुष्ट मित्र, और कोधायमान शत्रु, जो सुखदुःख पूर्वे मैंने नही करा है, सो सुख दुःख मेरेको नही करेंगे । क्यों कि, शुभाशुभकर्मोंको देहधारी आपही करते हें, और आपही तिन कर्मोंको सुखदुःखरूपकरके भोगते हैं. । वनमें, संग्राममें, शत्रुजनोंके बीचमें, समुद्रमें, पर्वतके शिखरऊपर, सूतेको, प्रमत्तको, विषमआपदामें पडेको, इत्यादि अवस्थावाले आत्माकी पूर्वले करे हुए पुण्यही सर्वत्र रक्षा करते हें. ॥ शराशाशप्राध्राणटा ९।१०।११।१२।१३।१९॥ " देववादिनश्चाद्वः॥ "

> स्वच्छन्दतो न हि धनं न गुणो न विद्या नाप्येव धर्मचरणं न सुर्खं न दुःखम् ॥ आरुह्य सारथिवशेन कृतान्तयानं दैवं यतो नयति तेन पथा व्रजामि ॥ ९ ॥ यथायथा पूर्वकृतस्य कर्मणः फठं निधानस्थमिवावतिष्ठते ॥ तथातथा तत्प्रतिपादनोचता प्रदीपहस्तेव मतिः प्रवर्त्तते ॥ २ ॥ विधिर्विधानं नियतिः स्वभावः काठोग्रहा ईश्वरकर्मदेवम् ॥

## भाग्यानि कर्माणियमः कृतान्तः पर्यायनामानि पुराकृतस्य ॥ ३ ॥ यत्तत्पुराकृतं कर्म्भ न स्मरन्तीह मानवाः तदिदं पाण्डवज्येष्ठ देवमित्यभिधीयते ॥ ४ ॥

व्याख्या—दैववादी ऐसें कहते हैं-स्व (अपणे), छंदे (आभिप्राय), सें धन, गुण, विद्या, धर्माचरण, सुख और दुःखादि नही होते हैं; किंतु कालरूप यान ऊपर चढा देव, तिसके वशसें जहां देव लेजाता है, तहांही मैं जाता हूं. 1 जैसें २ पूर्वक्ठत कर्मोंका फल निधानकीतरें रहता है, पूर्वक्वतनिकाचितकर्मका नामही देव है, तैसें २ तिसके प्रतिपादनमें उद्यत हुआ, प्रदीप हस्तकीतरें मति प्रवर्त्ते है. 1 विधि १, विधान २, नियति ३, खभाव ४, काल ५, ग्रह ६, ईश्वर ७, कर्म ८, देव ९, भाग्य १०, कर्म ११, यम १२, और कृतांत १३, यह सर्व पूर्वक्वत कर्मोंकेही पर्याय नाम है. 1 जिस कारणसें ते पूर्वक्वत कर्म यहां मनुष्य नही स्मरण करते है, तिस कारणसें, यह, हे पांडवज्येष्ठ ! देव कहा जाता है. ॥ १।२।३।४ ॥ "स्वभाववादिनश्चाहुः॥"

> कः कण्टकानां प्रकरोति तीक्ष्णं विचित्रितां वा मृगपक्षिणां च ॥ स्वभावतः सर्वमिदं प्रवृत्तं न कामचारोस्ति कुतः प्रयत्नः ॥ १ ॥ बदर्याः कण्टकस्तीक्ष्णो ऋजुरेकश्च कुंचितः॥ फुछं च वर्त्तुछं तस्या वदु केन विनिर्मितम् ॥२॥

व्याख्या—स्वभाववादी ऐसें कहते हैं-कौन पुरुष कंटकोंको तीक्ष्ण करता है ? और मृगपक्षीयोंका विचित्र रंग विरंगादि स्वरूप कौन करता है ? अपितु कोइभी नही करता है, स्वभावसेंही सर्व प्रवत्त होते हैं, इस-वास्ते अपनी इच्छासें कुछभी नही होता है, इसवास्ते पुरुषका प्रयत्न ठीक नही है. । बेरीका एक कांटा ऋजु (सरल ) और तीक्ष्ण, और एक कुंचित ( वांका ) और फल वर्त्तुल ( गोल ), हे प्रियवर ! कहो स्वभाववि-ना येह किसने वनाए (रचे) हैं ? ॥ १। २॥ "अक्षरवादिनश्चाद्वः॥"

अक्षरात् क्षरितः काऌस्तस्माद्यापक इष्यते॥ व्यापकादिप्रकृत्यन्तः सैव सृष्टिः प्रचक्ष्यते॥ १॥ " अपरेष्याहुः ॥ "

अक्षरांशस्ततो वायुस्तस्मात्तेजस्ततो जलम् ॥ जलात् प्रसूता पृथिवी भूतानामेषसंभवः ॥ २ ॥

व्याख्या–अक्षरवादी कहते हैं-अक्षरसें क्षरका काल उत्पन्न हुआ, तिस हेतुसें कालको व्यापक माना है, व्यापकादि प्रकृतिपर्यंत सोही स्टप्टि कहते हैं.

अपर ऐंसे कहते हैं–प्रथम अक्षरांश, तिससें वायु उत्पन्न हुआ, तिस वायुसें तेज( आग्ने )उत्पन्न हुआ, अग्निसें जल उत्पन्न हुआ, और जलसें पृथिवी उत्पन्न हुइ, इन भूतोंका ऐसें संभव हुआ है॥ १।२॥ "अंडवादिनश्चाहुः॥"

> नारायणः परोव्यक्तादण्डमव्यक्तसंभवम् ॥ अण्डस्यान्तस्त्वमी भेदाः सप्तद्वीपा च मेदिनी ॥ ९ ॥ गर्भोदकं समुद्राश्च जरायुश्चापि पर्वताः ॥ तस्मिन्नण्डेत्वमी लोकाः सप्त सप्त प्रतिष्ठिता: ॥ २ ॥ तस्मिन्नण्डे स भगवानुषित्वा परिवत्सरम् ॥ स्वयमेवात्मनो ध्यानात्तदण्डमकरोद् द्विधा ॥ ३ ॥ ताभ्यां स शकलाभ्यां च दिवं भूमिं च निर्ममे—इत्यादि—

व्याख्या-अंडवादी कहते हैं -नारायण भगवान् परमअव्यक्तसें, व्यक्त अंडा उत्पन्न हुआ, और तिस अंडेके अंदर यह भेद जो आगे कहते हैं, सातद्वीपवाली पृथिवी, गर्भोंदक वर्षणेवाला जल, समुद्र, जरायु मनुष्यादि, और पर्वत, तिस अंडेविषे ये लोक सात २ अर्थात् चौदह भुवम प्रति- ष्ठित है, सो भगवान् तिस अंडेमें एक वर्ष रहकरके अपने घ्यानसें तिस अंडेके दो भाग करता हुआ, तिन दोनों टुकडोंमें ऊपरले टुकडेसें आकाश और दूसरे टुकडेसें भूमि निर्माण करता भया. इत्यादि।१।२॥३॥ "अहेतुवादिनश्चाहुः॥"

> हेतुरहिता भवन्ति हि भावाः प्रतिसमयभाविनश्चित्राः॥ भावादते न द्रव्यं संभवरहितं खपुष्पमिव ॥ १॥

व्याख्या-अहेतुवादी कहते हैं -[ प्रायः अहेतुवादी, परिणामवादी, और नियतिवादी, येह यटच्छावादीहीके भेद मालुम होते हैं ] प्रतिसमय होने-वाले विचित्र प्रकारके जे भाव हैं, वे सर्व अहेतुसेंही उत्पन्न होते हैं, और भावसें रहित द्रव्यका संभव नहीहै, आकाशके पुष्पकीतरें.॥ १॥ " परिणामवादिनश्चाहुः ॥ "

प्रतिसमयं परिणामः प्रत्यात्मगतश्च सर्व भावानाम्॥

संभवति नेच्छयापि स्वेच्छाक्रमवर्त्तिनी यस्मात् ॥ १ ॥

व्याख्या—-परिणामवादी कहते हैं-समय २ प्रति परिणाम, प्रति-आत्मगत आत्मा २ प्रति प्राप्त हुआ, सर्वभावोंको संभव होता है, इच्छासें कुछभी नही होता है; क्योंकि स्वेच्छा कमवर्तिनी है, और परिणाम तो युगपत् सर्व पदार्थोंमें है ॥ १ ॥

" नियतिवादिनश्चाहुः ॥ "

प्राप्तच्यो नियतिबऌाश्रयेण योऽर्थः सोऽवश्यं भवति नृणां राुमोऽराुमो वा॥ भूतानां महति कृतेऽपि हि प्रयत्ने नाभाव्यं भवति न भाविनोस्ति नाराः॥१॥

सत्त्यं पिशाचाः स्म वने वसामो भेरीं कराय्रैरपि न स्पृशामः ॥ अयं च वादः प्रथितः पृथिव्यां भेरीं पिशाचाः किल ताडयन्ति॥२॥ व्याख्या-नियतिवादी कहते हैं-नियतिबलाश्रयकरके जो अर्थ प्राप्तव्य-प्राप्तहोने योग्य है, सो झुभ वा अशुभ अर्थ पुरुषोंको अवझ्यमेव होता है, जीवोंके बहुत प्रयत्नके करनेसेंभी, जो नही होनहार है, वो कदापि नही होता है; और जो होनहार है तिसका कदापि नाश नही होता है. यथा हम साचे पिशाच हैं, और वनमें वसते हैं, भेरीको हम हस्तायोंकरके भी स्पर्श नही करते हैं, तोभी यह वाद प्रथिवीमें प्रसिद्ध है कि, निश्चय-करके भेरीको पिशाचही ताडना करते हैं (बजाते हैं) ॥ १ । २ ॥ "भूतवादिनश्चाहुः ॥ "

पृथिव्यापस्तेजोवायुरिति तत्त्वानि तत्समुदायशरीरेंद्रियविषयसंज्ञा-मदशाक्तिवच्चेतन्यंजलबुहुदवजीवो चेतन्यविशिष्ट कायःपुरुष इति॥

> भौतिकानि शरीराणि विषयाः कारणानि च ॥ तथापि मन्दैरन्यस्य कर्त्तृत्वमुपदिश्यते ॥ १ ॥ एतावानेव ठोकोयं यावानिन्द्रियगोचरः ॥ भद्रे वृकपदं ह्येतत् यद्यदन्त्यबहुश्रुताः ॥ २ ॥ तपांसि यातनाश्चित्रा संयमो भोगवंचना ॥ अग्निहोत्रादिकं कर्म बाठकीडेव ठक्ष्यते ॥ ३ ॥

व्याख्या--भूतवादी कहते हैं-पृथिवी १, पाणी २, अग्नि ३, और वायु ४, येह चार तत्व हैं; तिनका समुदाय सोही शरीरेंद्रिय विषय संज्ञा है, और मदशक्तिकीतरें चैतन्य उत्पन्न होता है, जलके बुदबुदकी-तरें जीव है, अचैतन्य विशिष्ट काया है, सोही पुरुष है, इति. ॥ ऐसें पूर्वो-तरें जीव है, अचैतन्य विशिष्ट काया है, सोही पुरुष है, इति. ॥ ऐसें पूर्वो-क भौतिक शरीर है, वेही विषय और कारण है, तोभी मूर्ख लोक अन्य ईश्वरादिको कर्त्तापणा कहते हैं. । यह लोक इतनाही है, जितना इंद्रियोंके गोचरविषय है; हे भद्रे ! जैसा यह जूठा कल्पित करा हुआ वृक (भेडीये) का पग है, अबहुश्रुत (अज्ञानी लोक) ऐसेही नरक खर्ग जूठे कल्पन करके मूर्खलोकोंको डराते हैं. । तप करना है, सो निःकेवल अनेक प्रकारकी पीडामात्र है, और जो संयम है, सो भोगोंकी वंचनारूप है, आग्नेहोत्रादिक जेकर्म्म हैं, वेबालकोंकी क्रीडाकीतरें मालुम होते हैं. ॥ ११२३ ॥ "अनेकबादिनश्चाहुः॥" कारणानि विभिन्नानि कार्याणि च यतः पृथक्॥ तस्मात्रिष्वपि काळेषु नैव कर्मास्ति निश्चयः॥ १॥

व्याख्या–अनेकवादी कहते हैं-कारणभी भिन्न है, और कार्यभी भिन्न है, तिसवास्ते तीनोही काळोंविषे कर्मोंकी अस्ति नही है ॥ १ ॥इतिपूर्वपक्षः॥

इसपूर्वपक्षमें परवादीयोंके अभिमत पक्ष लिखतेहुए श्रीहरिभदसूरि-जीनें, जो जो ऋग्वेद यजुर्वेंदादिकोंकी श्रुतियां, तथा मनु गीताप्रमुख प्रंथोंके अनुसार थोडे २ व्यस्त श्लोक लिखे हैं, तिसका कारण यह है कि, पूर्वपक्षोंके श्लोक बहुत हैं सर्व लिखते तो प्रंथ भारी हो जाता, इसवास्ते प्रतीकमात्रसें तिन सर्वमतवादीयोंके स्वपक्षस्थापनके सर्वश्लोक जान लेने.

प्रथम इस अवसर्पिणीकालमें श्रीऋषभदेवजीनेही, अनंतनयात्मक सर्वव्यापक स्याद्वादरसकूपिकाके रससमानसें सर्वजीवादितत्त्वोंका निरू. पण करा था, तिसमेसें किंचिन्मात्र सार छेके सांख्यमत, और सांख्य-मतका किंचित् आशय लेके वेदांत, योग, मनुस्मृति, गीताप्रमुख शास्त्र ऋषिब्राह्मणोंने रचे. जैसें आर्यवेदोंकी उत्पत्ति, और तिनका व्यवच्छेद, और अनार्यवेदोंकी उत्पत्ति हुई, तथा आर्यव्राह्मणोंकी, और अनार्यव्राह्म-णोंकी उत्पत्ति, इत्यादि वर्णन हम जैनतत्वादर्शनामाग्रंथमें लिख आए हैं; तहांसे जानना. और प्रायः इस प्रंथमें जे जे मत पूर्वपक्षमें लिखे हैं, वेभी सर्व जैनतत्त्वादर्राग्रंथमें खंडनरूपसें लिख दीए हैं; इहां तो केवल जो श्रीहरी-भद्रसूरिजीने सामान्यप्रकारे समुचय पूर्वपक्षोंका खंडन लिखा है, सोही लिखेंगे. वाचकवर्गको विदित होवे कि, वेदकेसाथ स्मृति नही मिलती है, और स्मृतियोंकेसाथ पुराण नही मिलते हैं, इसवास्ते यह सर्वपुस्तक सर्वज्ञके कथन करे हुए नही हैं, परस्परविरुद्धत्वात्. इसवास्ते पूर्वोक्त मतोंवालोंने जगत्विषयक जो जो कथन करा है, सो सर्व तिनोंका अज्ञा-नविज़ंभित है. क्योंकि, इस जगत्का यथार्थस्वरूप पूर्वोक्त मतवालेंमेसें किसीनेभी नही जाना है. "तत्तं ते नाभिजाणंति नविनासी कयाइवि इतिवचनप्रामाण्यात "॥

अव प्रंथकारने जो सामान्यसें पूर्वपक्षका खंडन छिखा है, सोही छिखतेहैं तेषामेवाविनिर्झातमसदृशं सृष्टिवादिनामिष्टम् ॥ एतद्युक्तिविरुद्धं यथातथा संप्रवक्ष्यामि ॥ १ ॥ सदसज्जगदुत्पत्तिः पूर्वस्मात्कारणात्स्वतो नास्ति ॥ असतोपि नास्ति कर्त्ता सदसद् प्र्यां संभवाभावात् २ ॥ असतोपि नास्ति कर्त्ता सदसद् प्र्यां संभवाभावात् २ ॥ यदसत्तस्योत्पत्तिस्त्रिप्वपि काल्ठेषु निश्चितं नास्ति ॥ यदसत्तस्योत्पत्तिस्त्रिप्वपि काल्ठेषु निश्चितं नास्ति ॥ यदसत्तस्योत्पत्तिस्त्रिप्वपि काल्ठेषु निश्चितं नास्ति ॥ यदसत्तर्योत्पत्तिस्त्रिप्वपि काल्ठेषु निश्चितं नास्ति ॥ यद्यत्तत्प्रायः पर्यायविनाञोमेति नान्यत्वम् ॥ यद्वेत्येतत्प्रायः पर्यायविनाञो जैनानाम् ॥ ४॥ काश्यपद्आदीनां यदभिष्ठायेण जायते लोकः ॥ लोकाभावे तेषां अस्तित्वं संस्थितिः कुत्र ॥ ५॥

व्याख्या-तिन पूर्वोक्त रहष्टिवादीयोंने इस जगत्का स्वरूप यथार्थ जाना-हुआ नहीं है, और जो उनकों सुधिका स्वरुप इप्ट है, सोभी एकसरीषा नही है, कोइ कैसें माने है, और कोइ किसीतरें भाने है, सो सर्व प्रायः ऊपर पूर्वपक्षमें लिख आए हैं; और जो इन पूर्वपक्षीयोंका मानना है, सोभी युक्तिप्रमाणसे विरुद्ध है, जैसें युक्तिप्रमाणसे विरुद्ध है, तैसें, मैं( श्रीहरिभद्रसूरि ) सम्यक्प्रकारसें संक्षेपरूप कथन करूंगाः । जगत्की उत्पत्ति सत्कारणसें है वा असत्कारणसें है ? सत्कारणसेंभी नही है, और असत्कारणसेंभी नही है; और सृष्टिका कर्त्ता सत् असत् दोनों स्वरूपोंसें संभव नही हो सक्ता है, प्रमाणके अभावसें, सोही दिखाते हैं. । जेकर कारण सत्रूप है, तब तो कारण अपने स्वरूपको कदापि नही त्यागेगा, जब कारण अपने स्वरूपको नही लागेगा, तव कार्यरूप जगत् कैसें उत्पन्न होवेगा ? जेकर कारण अपने स्वरूपको त्यागके कार्य उत्पन्न करेगा, तब तो कारणका सतुस्वरूप नही रहेगा, तथा जगदुत्पत्तिसें पहिलां जो जगत्का कारण था, सो नित्यस्वरूपवाला था, वा, अनित्यस्वरूपवाला था ? जेकर नित्य माना-जायगा, तब तो तीनोही कालमें जगत्की उत्पत्ति नही होवेगी, "अ प्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकरूपं नित्यं ॥ "

यह नित्यका लक्षण है. जब कारण अपने स्वरूपसें न क्षरेगा, अर्थात् नाश नही होवेगा, और नवीन स्वरूप धारण नही करेगा, तब कार्यको कैसें उत्पन्न करेगा ? क्योंकि, मृत्पिंड, स्थास, शिवक, कोश, कशूला-दि पूर्वरूपोंको त्यागकेही उत्तर रूपोंको प्राप्त होता है; जेकर कहोगे कार-ष अनित्य है, तब तो सोभी कारण अन्यकारणसें उत्पन्न होना चाहिए, सोभी कारण अन्यकारणसें ऐसे माने अनवस्थादूषण होवे है; इसवास्ते सत् और नित्यकारणसें जगदुत्पत्ति कैसें हो सक्तीहैं ? अपितु कदापि नही हो सक्ती है.

और एक यह बडा दूषण जगदुत्पत्ति माननेमें है कि, जब जगत्ही नही था, तब जगत्की उत्पत्तिका कारण और जगत्कर्त्ता ईश्वर, ये दोनों किस स्थानमें रहते थे? क्योंकि कोईभी स्थान रहनेवाठा नही था. जेकर कहोगे आकाशमें रहते थे, तो, यह कहनाभी मिथ्या है; क्योंकि, सांख्य-शास्त्रमें, तथा वेदोंमें, आकाशकोभी उत्पत्तिवाठा माना है, जो कि आगे छिखेंगे. जब आकाशही नही उत्पन्न हुआ था, तब जगत्का सत् नित्यकारण, और कर्त्ता ये दोनों कहां रहते थे?

एक अन्यवात यह है कि, आकाशनाम शून्य पोलाडका है, जब शून्य पोलाडरूप आकाश नहीं था तो, क्या इहां कोइ निग्गर घनरूप था ? क्योंकि, सप्रतिपक्ष जो वस्तु है, तिनमें जहां एक होवेगा, तहां दूसरेका अवश्य अभाव होवेगा, अंधकारउद्योतवत्. जब घनरूप था, सो परमाणु आदि चारों महाभूतोंके सिवाय अन्य कोइ वस्तु सिद्ध नही होसक्ती है, और परमाणु आदि चार महाभूत आकाशविना कदापि किसी जगे नही रहसक्ते हैं, इसवास्ते सत्कारणसें वा नित्यानित्यकार-णोंसें जगत्की उत्पत्ति जे मानते हें, तिनके घटमें अज्ञान विजूंभितके-विना अन्य कोइ कारण नही है.

तथा जगत्का जो कर्त्ता माना है, सो सत्स्वरूप है कि, असत्स्वरूप है ? जेकर सत्स्वरूप है तो, फेर नित्य है कि, अनित्य है ? इत्यादि प्रायः कारणवालेही सर्व विकल्प जान लेने. तथा जव जगत्ही नही था, तब जगतका कर्ता कहां रहताथा ? जेकर कहे सर्व जगें व्यापक था, तो, हे प्यारे ! जब कोइ जगाही नही थी, तो, व्यापक किसमें था ? क्योंकि, विना आकाशके कोइभी जड चैतन्य वस्तु नही रह सक्ती है, यह प्रमाण-सिद्ध है; और अप्रमाणिक कथनकों सत्य करके मानना, यह बुद्धिमानों-का काम नही है. जेकर असत्कारण, और असत्कर्त्ताके माननेसें जग-दुत्पत्ति होवे, तब तो खरगृंगसेंभी पुरुष उत्पन्न होना चाहिए; सोही प्रंथ-कार दिखावे है. जिसवास्ते असत् जो है, तिसकी उत्पत्ति तीनोही का-लमें निश्चित नही होसक्ती है, इस कथनमें खरगृंगका दष्टांत है, जेसें खरगृंग स्वरूपसें असत् है, तिस्सें कोइभी कार्य उत्पन्न नही होसक्ता है, तैसेंही असत्कारण और असत्कर्त्तासेंभी कोइ कार्य उत्पन्न नही होसक्ता है, तैसेंही असत्कारण और असत्कर्त्तासेंभी कोइ कार्य उत्पन्न नही हो-सक्ता है; तिसकारणसें प्रवाह अपेक्षा अनादि स्वभावसिद्ध लोक है, नतु ईश्वरादिरचित. ॥

मूर्त्तामूर्त्त जो द्रव्य हैं, परमाणु और परमाणुजन्य जो कार्यद्रव्य हैं, सर्व मूर्त्तद्रव्य है; जिसमें रूप, रस, गंध, स्पर्श होवे, तिसकों मूर्तद्रव्य कहते हैं; और आत्मा आकाशादि अमूर्त द्रव्य है. ये दोनो स्वरूप, द्रव्योंके सर्वथा कदापि विनाश नही होते हैं, और न अन्यत्व, अर्थात् मूर्तद्रव्य कदापि अमूर्त्तभावकों प्राप्त नही होवे है, और न अमूर्त कदापि मूर्त भावकों प्राप्त होवे है; किंतु, यह जो जगत्की उत्पत्ति विनाश है, सो पर्या-यरूपकरके जैन मानते हैं, न तु द्रव्यरूपकरके. । काश्यपदक्षादिकोंके, आदिशब्दसें समलब्रह्महिरण्यगर्भब्रह्मादिके अभिप्रायसें जेकर जगत्की उत्पत्ति होवे, तब लोकके अभावसें तिनका काश्यप, दक्ष, हिरण्यगर्भा-दिकोंका अस्तिपणा, और रहना कहां था? कहांहीभी नही था.॥ श रा रा रा रा रा था

#### सर्व धराम्बराद्यं याति विना**रां यदा तदा छोकः ॥** ुकिं भवति बुद्धिरव्यक्तमाहितं तस्य किं रूपम् ॥ ६ ॥ \*\*

व्याख्या-सर्व पृथिवी आकाशादि जिस अवसरमें नष्ट हो जावेंगे, तब इस लोकका क्या स्वरूप होवेगा ? अव्यक्तस्थापितबुद्धिका क्या स्व-रूप होवेगा ? तात्पर्य यह है कि, सांख्यमतवालोंके प्रकृतिपुरुष, और वेदांतियोंका अव्यक्त ब्रह्म, इन सर्वका रहनाभी आकाशादिके अभावसें प्रमाणसिद्ध नही होवेगा. ॥ ६ ॥

यदमूर्त्त मूर्त्त वा स्वलक्षणं विद्यते स्वलक्षणतः ॥

तद्यक्तं निर्द्धिं सर्वे सर्वोत्तमादेरोेः ॥ ७ ॥

व्याख्या–जिसपदार्थका मूर्त्त वा अमूर्त्त स्वलक्षण है, वो पदार्थ अपने लक्षणसें विद्यमान है, सो व्यक्त है, ऐसा सर्वोत्तमादेशोंकरके कहा है.॥ ७॥

द्रव्यं रूप्यमरूपि च यदिहास्ति हि तत् स्वलक्षणं सर्वम् ॥

तछक्षणं नयस्य तु तद्वंध्यापुत्रवद्राह्यम् ॥ ८ ॥

व्याख्या—-इस जगतमें जो रूपि वा अरूपि द्रव्य है, सो स्व २ लक्ष-णकरके विद्यमान है, जिसद्रव्यमें स्क्लक्षण नही है, वो द्रव्य वंध्यापु-त्रवतू जानना, अर्थात् वो द्रव्यही नही है, ॥ ८ ॥

यद्युत्पत्तिर्न भवति तुरगविषाणस्य खरविषाणायात् ॥

उत्पत्तिरभूतेभ्यो ध्रुवं तथा नास्ति भूतानाम् ॥ ९ ॥ व्याख्या-जैसें, खरशृंगायसें घोडेके शृंगकी उत्पत्ति नही होती है, तैसेंही मूलद्रव्यके स्वलक्षणयुक्तके न हुए अविद्यमानकारणोंसे निश्चय भूतोंकी उत्पत्ति नही है ॥ ९ ॥

> तत्र व्यक्तमलिङ्गादव्यक्तादुद्रविष्यति कदाचित् ॥ सोमादीनां तु न संभवोस्ति यदि न सन्ति भूतानि ॥ १०॥ असति महाभूतगणे तेषामेव तनुसंभवो नास्ति ॥ पञ्जपतिदिनपतिवत्सोमाण्डव्यपितामहहरीणाम् ॥ ११॥ बुद्धिमनो भेदानां देहाभावे च संभवो नास्ति ॥

ईहापोहाभावस्तदभावे संभवाभावः ॥ १२ ॥ तदभावेस्ति न चिन्ता चिन्ताभावे क्रियागुणो नाऽस्ति ॥ कर्तृत्वमनुपपन्नं क्रियागुणानामसंभवतः ॥ १३ ॥

व्याख्या-तहां अलिंगवाले अव्यक्तसें व्यक्तस्वरूपकी तो कदाचित् उत्पत्ति होसक्ती है, द्धिवत् ; परंतु यदि भूतही नही है तो, सोमादिकों-काभी संभव नही है. क्योंकि, जेकर शरीरके मूलकारणभूतही नही है तो, सोमादिकोंके शरीरका संभव कैसें होगा ? । जब महाभूतोंका समूह-ही नही है तो, तिनके पशुपति (महादेव,) दिनपति, वत्स, मांडव्य, पिता-मह, ब्रह्मा, विष्णुके शरीरकाभी संभव नही होसक्ता है. । और देहके अभाव हुए बुद्धि, और मनके भेदोंका संभव नही होसक्ता है. । और देहके अभाव हुए बुद्धि, और मनके भेदोंका संभव नही होसक्ता है. । और देहके विना मन और बुद्धिका संभव किसीप्रमाणसेंभी सिद्ध नही होसक्ता है, और बुद्धि मनके अभावसें ईहाअपोहका अभाव है, ईहानाम विचार करणेका है, और अपोहानाम निश्चय करणेके सन्मुख होनेका है, बुद्धि-मनके अभावसें इन दोनोंका संभव नही है. ? इहाअपोहाके अभावसें चिंता नही हो सक्ती है, और चिंताके अभावसें क्रियागुण नही है, क्रिया-गुणके संभव न होनेसें कर्त्तापणाकी अनुपपत्ति है; जब कियागुण नही है, तब कर्त्तापणा किसीप्रमाणसेंभी सिद्ध नही होता है. ॥ १०१९।९२।९३ ॥

तेन कृतं यदि च जगत् स कृतः केनाकृतोथ बुद्धिर्वः ॥

विज्ञेयः सत्येवं भवप्रपंचोऽपि तह्यदिह ॥ १४ ॥

व्याख्या—-जेकर यह जगत तिस ईश्वरने रचा है तो, वो ईश्वर किसने रचा है ? अथ जेकर तुमारी ऐसी बुद्धि होवे कि, ईश्वर तो कि-सीनेभी नही रचा है तो, ऐसेही जगत्का प्रपंचभी जानना चाहिए, अर्थात् जगत्भी ईश्वरकीतरें किसीने नही रचा है, किंतु प्रवाहसें अनादि है; ऐसे क्यों नही मानते हैं ? ॥ १४ ॥

> अभ्युपगम्येदानीं जगतः सृष्टिं वदामहे नास्ति ॥ पुरुषार्थैः कृतकृत्यो न करोत्याप्तो जगत्कछुषम् ॥ १५ ॥

202

अपकारः प्रेताचैः कस्तस्य कृतः सुरादिभिः किं वा ॥ संयोजितायदेते सुखदुःखाभ्यामहेतुभ्याम् ॥ १६ ॥ तुल्ये सति सामर्थ्ये किं न कृतो वित्तसंयुतो लोकः ॥ येन कृतो बहुदुःखो जन्मजरामृत्युपथि लोक: ॥ १७ ॥ यदि तेन कृतों लोको भूयोपि किंमस्य संक्षयः कियते ॥ उत्पादितः किमर्थं यदि संक्षपणीय एवासौ ॥ १८ ॥ कः संक्षिप्तेन गुणः को वा सृष्टेन तस्य छोकेन ॥ को वा जन्मादिकृतं दुःखं संप्रापितैः सत्वैः ॥ १९ ॥ भूतानुगतহारीरं कुम्भाद्यं कुम्भकृत् यथा कृत्वा ॥ असकूद्रिनत्ति तद्वत् कर्त्ता मूतानि निस्तृंशः ॥ २० ॥ भवसंभवदुःखकरं निःकारणवैरिणं सदा जगतः ॥ कस्तं व्रजेच्छरण्यं भूरि श्रेयोर्थमतिपापम् ॥ २१ ॥ स्वकृतं जगत् क्षपयतस्तस्य न बन्धोस्ति बुद्धिरन्येषाम्॥ किं न भवति पुत्रवधे बन्धः पितुरुयचित्तस्य ॥ २२ ॥ जगतः प्रागुत्पत्तिर्यदि कर्त्तुविंग्रहात् कथं तद्वत् ॥ अधुना न भवति तस्येव विग्रहात्संभवस्तस्याः ॥ २३ ॥ विविधासु यथायोनिषु सत्वानां सांप्रतं समुत्पत्तिः नित्यं तथेव सिद्धा प्राहुर्लोकस्थितिविधिज्ञाः ॥ २४ ॥ एवं विचार्यमाणाः सृष्टिविशेषाः परस्परविरुद्धाः ॥ हरिहरविचारतुल्या युक्तिविहीनाः परित्याज्याः ॥ २५ ॥ व्याख्या-अब हम अपने सिद्धांतकों अंगीकारकरके कहते हैं; जगत्-की उत्पत्ति, ईश्वरने नही करी है; क्योंकि, सर्व पुरुषार्थकरके जो ईश्वर कृतकृत्य है, सो ईश्वर आत, मलीन जगत्को नही करता है. जेकर करे

प्रेतादिकोंने तिस ईश्वरका क्या बुरा करा है? जिस्सें तिनको अधमपणे उत्पन्न करे; और देवतायोंने क्या ईश्वरऊपर उपकार करा? जिस्से ति-नकों उत्तमपणे उत्पन्न करे; असुरोंकों दुःखमें और देवतायेंाकों सुखमें विनाही हेतु जोड दिए, क्या एही ईश्वरकी न्यायशीलता है ?। जेकर ईश्वर पक्षपातरहित, न्यायी, दयाऌ, सर्वसामर्थ्य है तो, सर्व लोकोंकों वित्त (धन,) कलत्र,पुत्रादिकरके तुल्य सुखी क्यों नही करे ?और किसवास्ते जन्म जरा मृत्युके पथिकलोक रच दिए ? जेकर तिस ईश्वरनेही लोक रचा है, तो फेर तिसका क्षय किसवास्ते करता है? जेकर क्षयही करणा था तो जगत्की उत्पत्ति करणेकी क्या आवश्यकता थी? तिस जगत्के क्षय करणेसें ईश्वरकों किसगुणकी प्राप्ति हुई? और तिसके रचनेसें क्या लाभ हुआ ? और जीवोंकों जन्म देके दुःखी करनेसें तिस ईश्वरकों क्या लाभ हुआ १। जैसें कुंभकार कुंभादि करता है, और फेर तिनकों भांगता है, तैसेही ईश्वर जीवानुगतशरीर रचता है, और भांगता है, तब तो वो ईश्वर बडाही निर्दय है, ऐसा सिद्ध होवेगा. । जगत्-संभव दुःखोंका करनेवाला ( देनेवाला ), और जगदासीयोंका विनाहीकारण सदा वैरी ( रात्रु, ) ऐसे अतिपापरूप ईश्वरके शरणकों कौन बुद्धिमान् कल्याणार्थी अपने कल्याणकेवास्ते प्राप्त होवे ? अपितु कोइ नहीं. । कितनेक लोकों-की ऐसी बुद्धि होती है कि, अपने करे जगतूके क्षय करणेवाले तिस ईश्वरकों कर्मबंध नहीं है, यह कथन उनोंका अज्ञान विजृंभित है; क्या निर्दयचित्तवाले पिताकों पुत्रके बध करनेमें पापका बंध नही होता है ? अवइयमेव होता है; ऐसेंही ईश्वरकोंभी जगत् संहार करते हुए अवश्य-मेव पापका बंध होवे है.। जगत्की उत्पत्ति प्रथम जेकर शरीरवाले कर्त्ताने करी है तो, कैसें तिसकीतरें अधुना संप्रतिकालमें जगत्की उत्प-त्ति देहवाले कर्त्तासें होती हुई नही दीख पडती है? तात्पर्य यह है कि, प्रथम जेकर स्टृष्टि देहधारी ईश्वरने करी है तो, संप्रतिकालमें जो नवीननवीन रहष्टि उत्पन्न हो रही है, तिसकाभी कर्ता देहधारी ईश्वर हमकों दीखना चाहिए, परंतु दीखता नही है; और स्टष्टि अपने कार-

णोंसें हो रही है; और अमृर्त्त देहरहित ईश्वर सृष्टिका कर्त्ता किसीप्रमाण-सेंभी सिद्ध नही होता है, इसवास्ते जगत् ईश्वरका रचा हुआ नही है॥ १५। १६। १७। १८। १९। २०। २१। २२। २३॥

पूर्वपक्षः---जेकर ईश्वर जगत्का रचनेवाला नहीं, तो फेर इस जग-तुकी व्यवस्था कैसें माननी चाहिए ?

उत्तरपक्षः -- नानाप्रकारकी योनियोंमें संप्रतिकालमें अपने २ कार-णोंसें जेंसें जीवोंकी उत्पत्ति हो रही है, और काल स्वभाव नियतिकर्म उद्यम जड चैतन्यमें प्रेरणशक्तिद्वारा जैसें इस जगत्की व्यवस्था हो रही है, ऐसें-ही नित्यप्रवाहसें अनादि अनंत सिद्ध है. जे लोक स्थितिके विधिके जा-ननेवाले सर्वज्ञ है, तिनका ऐसा कथन है. और युक्तिप्रमाणसेंभी ऐसाही सिद्ध होवे है. ॥ २४ ॥

ऐसें विचार करतां थकां खष्टिकी रचनामें विशेष कथन है, वे परस्प-रविरुद्ध है, ते सर्व ऊपर लिख दीखाए है. जैसें हरिहर विरांचि प्रमुख सरागी देवोंमें परमेश्वरपणा प्रमाणयुक्तिसें सिद्ध नही होता है, तैसेंही प्रमाणयुक्तिसें जगत् ईश्वरकृत सिद्ध नही होता है, इसवास्ते ये खष्टिरच-नाके कथन युक्तिविहीन है; तिस्सेंही बुद्धिमानोंकों त्यागने योग्य है।।२५॥

मुक्तो वामुक्तो वास्ति तत्र मूर्त्तोथ वा जगत्कर्त्ता ॥ सदसद्वापि करोति हि न युज्यते सर्वथाकरणम् ॥ २६ ॥ व्याख्या-जगत्का कर्त्ता ईश्वर मुक्तरूप वा अमुक्तरूप, मूर्च वा अमुर्त्त, सत्रूप वा असत्रूप, किसीतरेंभी सिद्ध नही होता है ॥ २६ ॥ मुक्तो न करोति जगन्न कर्मणा बध्यते विगतरागः ॥ रागादियुतः सतनुर्निबध्यते कर्मणावश्यम् ॥ २७ ॥

व्याख्या-जो मुक्तरूप है, सो तो जगत्कों नही रचेगा; प्रयोजनामा-वात्. और जो वीतराग है, सो कर्मबंधनोसें नही बंधाता है; जो रागसं-युक्त शरीरसहित है, सो अवश्यमेव कर्मोंकरके बंधाता है. ॥ २७ ॥ ज्ञानचरित्रादिगुणैः संसिद्धाः शाश्वताः शिवाः सिद्धे ॥ तनुकरणकर्म्मरहिता बहवस्तेषां प्रभुर्नास्ति ॥ २८ ॥

व्याख्या-ज्ञानदर्शनचारित्रादिगुणोंकरके जे संसिद्ध है, और जे मुक्तिमें शाश्वत शिवरूप है, और शरीर इंद्रियकर्मोंकरके रहित है, ऐसे अनंत आत्मा, सामान्यरूपसें एक, और विशेषरूपकरके अनंत, ऐसे तिन सिद्धोंका कोइ प्रभु ईश्वर नहीं है, किंतु आपही ज्योतिःखरूप है. ॥ २८ ॥

कर्म्भजनितं प्रभुत्वं संसारे क्षेत्रतश्च तङ्गिम् ॥

प्रभुरेकस्तनुरहितः कर्त्ता च न विद्यते लोके ॥ २९ ॥

व्याख्या-कर्मसंयुक्तकर्मजनित जो प्रभुषणा है, सो संसारमें है, रा-जादि; और क्षेत्रसें विचारिए तो, उर्द्ध अधो तिर्यक् लोकमें है; परंतु इस जगतसें भिन्न, कर्मरहित, शरीररहित, सर्वव्यापक, स्टाप्टिका कर्त्ता, एक ईश्वर इसलोकमें नहीं है. क्योंकि, पूर्वोक्त विशेषणोंवाला ईश्वर प्रमा-णसें सिद्ध नहीं होता है. ॥ २९ ॥

> अवगाहाकृतिरूपैः स्थैर्यभावेन शाश्वतेलोके ॥ कृतकत्वमनित्यत्वं मेर्वादीनां न संवहति ॥ ३० ॥

व्याख्या—-अवगाहकरके, आक्वतिकरके, रूपकरके, स्थैर्यभावकरके, इस शाश्वते लोकमें क्वतकत्वपणा, आनित्यपणा, मेरुआदिपदार्थोकों नही प्राप्त होता है. "तेषां शाश्वतत्वान्नित्यत्वाच्च" तिनेंकों शाश्वते और प्रवाहरूपसें नित्य होनेसें.॥३०॥

गुणग्रदिहानिचित्रात् कचिन्महान् कृतो न लोकश्च॥ इति सर्वमिदं प्राहुः त्रिष्वपि लोकेषु सर्वविदः॥ ३१॥ व्याख्या––गुणवृद्धिहानिके विचित्र होनेसें समय २ उत्पादविनाशा-दिके होनेसें, कोइ जगेभी महान्का करा हुआ लोक नही है. ऐसें सर्व यह तीनों लोकमें, तीनोंही कालमें, सर्वज्ञ भगवान् कहते हैं.॥ ३१॥

# अह्राचकमनीशं ज्योतिश्वकं च जीवचकं च ॥

नित्यं पुनंति लोकानुभावकर्मानुभावाभ्याम् ॥ ३२॥

व्याख्या—अद्धाचक (कालचक) जो लोकमें वर्त्तता है, सो ईश्वरकृत नही है, ऐसेंही ज्योतिश्चक और जीवचक जानने; ये तीनों चक नित्य स-दाही लोककी अनादि मर्यादाकरके, और जीवोंके शुभाशुभ कर्मोंके अनु-भावसामर्थ्यकरके, प्रवर्त्त रहे है, नतु ईश्वरकी प्रेरणासें.॥ ३२॥

चंद्रादित्यसमुद्रास्त्रिष्वपि लोकेषु नातिवर्त्तते ॥

प्रकृतिप्रमाणमात्मायमित्युवाचोत्तमज्ञाता ॥ ३३ ॥

व्याख्या—चंद्र, सूर्य, समुद्र, ये, तीनो लोकमें जो अपनी मर्यादाका उछंघन नहीं करते हैं, यह भी अनादि लोकस्थिति, और जीवोंके कर्मों-हीके प्रभावसें है. और प्रकृति अर्थात् देहप्रमाणव्यापक यह आत्मा है, ऐसें उत्तमज्ञानवान् कहते भए हैं ॥ ३३ ॥

सर्वाः पृथिव्यश्च समुद्रईौळाः सस्वर्गसिद्धालयमंतरिक्षम् ॥

अश्वत्रिमः शास्वत एष ठोक अतो बहिर्यत्तदठोकिकं तु॥ ३४॥ व्याख्या—सर्व पृथिवी, समुद्र, पर्वत, स्वर्ग (देवठोक) और सिद्धालय मुक्ताकाशचिदाकाशसहित अंतरिक्ष आकाश, ये सर्व, तिनमें कितनेक तो स्वरूपसें अनादि है, और कितनेक प्रवाहसें अनादि है, इसवास्ते ई-श्वरक्वत नही है; किंतु यह लोक शाश्वत है, और इस लोकसें जो बाहि-र है, सो अलोक है, निःकेवल आकाशमात्र है. ॥ ३४ ॥

प्रकृतीश्वरों विधानं कालः सृष्टिर्विधिश्च देवं च ॥ इति नामधनो लोकः स्वकर्म्मतः संसरत्यवराः ॥ ३५ ॥ व्याख्या---प्रकृति, ईश्वर, विधान, काल, सृष्टि, विधि, दैव ये सर्व लोकके नाम है; इसलोकमें संसारी जीव अपने २ कर्मोंकरके भ्रमण करता हैं, नतु स्ववशसें ॥ ३५॥ कर्मानुभावनिर्मितनैकाकृतिजीवजातिगहनस्य ॥ लोकस्यास्य न पर्यवसानं नैवादिभावश्र्य ॥ ३६ ॥ व्याख्या--कर्मोंके अनुभावसमर्थसें जीवोंकी अनेक आकृति बन रही-है, तिस अनेकाकृतीसंयुक्त जीवोंकी जाति, योनियोंकरके गहन इसलोक-का कदापि पर्यवसान (छेहडा) नही है, और आदिपणाभी नही है ॥३६॥ तस्मादनाद्यनिधनं व्यसनोरुभीमं

जन्मारदोषहढनेम्यतिरागतुम्ब्यम् ॥

घोरंस्वकर्मपवनोरितलोकचकं

आम्यत्यनारतभिदं हि किमीश्वरेण॥ ३७॥

इति श्रीमद्धरिभद्रसृरिकत लोकतत्त्वनिर्णयः ॥

व्याख्या-तिसवास्ते अनादि, अनंत और कष्टोंकरके भयजनक जन्म-रूप अरे! दोषरूप दृढ चक्रकी नेमीधारा है, रागरूप तुंब घोर नाभी है, अपने २ कर्मरूप पवनका प्रेरा हुआ लोकचक निरंतर भ्रमण करता है, तो फेर ईश्वर कर्त्ताकी कल्पना करनेसें क्या लाभ है? कुछभी नही है. निःकेवल अज्ञानियोंके अज्ञानकी लीला है, जो कि, जगत्का कर्त्ता ईश्वर मानना ॥ ३७ ॥

इति श्रीमद्धरिभद्रसूरिकृतलोकतत्त्वानिर्णयस्य बालावबोधः ॥

श्रीमत्तपोगणेशेन विजयानंदसूरिणा ॥

कृतोबालावबोधोयं परोपकृतिहेतवे ॥ १ ॥

इंदुबाणांकचन्द्राब्दे मधुमासे सिते दिले ॥

त्रयोदइयां तिथौ बुधघस्ने पूर्त्तिमगात्तथा ॥ २ ॥

सर्व श्री संघसें हम नम्रतापूर्वक विनती करते हैं कि, महादेवस्तोत्र, अयोगव्यवच्छेद, और लोकतत्त्वनिर्णय नामक प्रंथोंकी टीका तो हमकों मिली नही है, केवल मूलमात्र पुस्तक मिले हैं, सोभी प्रायः अशुद्धसें है, परंतु कितनेक मुनियोंकी प्रार्थनासें यह बालावबोधरूप किंचिन्मात्र भाषा लिखी है; इनमें प्रंथकारके अभिप्रायसें जो कुछ अन्यथा लिखा होवे, वा जिनाज्ञासें विरुद्ध लिखा होवे तो, मिथ्यादुष्कृत हमकों होवे;

-

और जो हमारी इस बालकीडामें भूल होवे, सो सुज्ञ जनौंकों सुधार-लेनी चाहिए.

उपर हम अन्य २ मतोंवाले जिसतरें स्टप्टि अर्थात् जगत्की उत्पत्ति मानते हैं, सो लिख आए हैं. अब प्रेक्षावानोकों विचार करना चाहिए कि, इन पूर्वोक्त स्टप्टिवादीयोंमेंसें सत्य कथन किसका है, और मिथ्या क-थन किसका है?

पूर्वपक्षः--जो तुमने सृष्टिविषयक मत लिखे हैं वे सर्वमतभारियोंकी कल्पना मिथ्या है, परंतु मनुरमृति उपनिषट्वेदादिमें जो सृष्टिकम लिखा है, सो सर्व सत्य और माननीय है, अन्य सर्वमतावलंबियोंने अपने २ मतोंमें मिथ्या कल्पनामात्र लिखा है, विशेषतः वेदोंमें जो कम है, सो अधिकतर माननीय है, क्योंकि वेदोंमें जो कथन है, सो ब्रह्माजीका है.

उत्तरपक्षः — मनुस्मृत्यादिका मृष्टिक्रम यदि सत्य होवे, और युक्तिप्र-माणसे अबाधित होवे तो, ऐसा कौन प्रेक्षावान् है, जो तिसकों न माने ? परंतु हे प्यारे ! मनुस्मृत्यादिमें जो सृष्टिकम है, सोभी परस्परविरुद्ध है, ओर युक्तिप्रमाणसें बाधित है, विशेषतः वेदोंका और वेदोंमें जो कथन हे तिस्सेंही यह सिद्ध होता है कि, वेद ईश्वरकृत नही है, जो कि, आगे किंचिन्मात्र लिखेंगे. ॥

> इति श्रीमाद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे लोकत-स्वनिर्णयांतर्गतसृष्टिवर्णनो नाम पंचमः स्तंभः॥ ५॥

#### ॥ अथ षष्ठस्तम्भारम्भः ॥

पंचमस्तंभमें लोकतत्त्वनिर्णयांतर्गत वेदस्मृत्याचनुसार संक्षेपरूप सृ-ष्टिकम वर्णन करा, अथ षष्ठस्तंभमें कुछक विस्तारसें करते हैं. परं च इस हमारे लेखकों पक्षपात छोडके वाचक जन सूक्ष्मबुद्धिसें विचार करेंगे तो उनकों सत्यासत्य कथन यथार्थ विदित हो जावेगा; और जो अपने वंद्यापरंपरासें चली आई रूढीकाही पक्ष करेंगे, तब तो तिनकों

आसीदिदं तमोभूतमप्रज्ञातमलक्षणम् ॥ अप्रतर्क्यमिव ज्ञेयं प्रसुप्तमिव सर्वतः ॥ ५ ॥ ततः स्वयंभूर्भगवानव्यक्तो व्यञ्जयन्निदम् ॥ महाभूतादिवृत्तोजाः प्रादुरासीत्तमोनुदः ॥ ६ ॥ योसावतीन्द्रियग्राह्यः सूक्ष्मो ऽव्यक्तः सनातनः ॥ सर्वभूतमयोचिन्त्यः स एव स्वयमुद्दभौ ॥ ७ ॥ सोभिध्यायद्यारीरात्स्वात् सिसृक्षुर्विविधाः प्रजाः ॥ अप एव ससर्जादी तासु बीजमवासृजत् ॥ ८ ॥ तदण्डमभवर्डेमं सहस्रांशुसमप्रभम् ॥ तस्मिन् जज्ञे स्वयं ब्रह्मा सर्वलोकपितामहः ॥ ९ ॥ आपो नारा इति प्रोक्ता आपो वे नरसूनवः ॥ ता यदस्यायनं पूर्वं तेन नारायणः स्मृतः ॥ १०॥ यत्तकारणमव्यक्तं नित्यं सदसदात्मकम् ॥ तद्विसृष्टः स पुरुषो लोके ब्रह्मेति कीर्त्यते ॥ ११ ॥ तस्मिन्नण्डे स भगवानुषित्वा परिवत्सरम् ॥ स्वयमेवात्मनो ध्यानात्तदण्डमकरोद् हिधा॥ १२॥ ताभ्यां स शकलाभ्यां च दिवं भूमिं च निर्ममे ॥ मध्ये व्योम दिराश्चाष्टावपां स्थानं च शाश्वतम्॥१३॥ उद्दबर्हात्मनश्चेव मनः सदसदात्मकम् ॥ मनसश्चाप्यहंकारमभिमन्तारमीश्वरम् ॥ १४॥ महान्तमेव चात्मानं सर्वाणि त्रिगुणानि च ॥ विषयाणां ग्रहीतृणि इानैः पश्चेन्द्रियाणि च ॥१५**॥** 

सत्य मोक्षमार्गकी प्राप्ति नही होवेगी. अथ प्रथम मनुस्मृतिमें जैसे सृष्टिका कम लिखा है,सोही लिख दिखाते हैं. तेषां त्ववयवान् सूक्षान् षण्णामप्यभितौजसाम् ॥ सन्निवेश्यात्ममात्रासु सर्वभूतानि निर्भमे ॥ १६ ॥ यन्मूर्त्यवयवाः सूक्ष्मास्तरुयेमान्याश्रयन्ति षट्। तस्माच्छरीरभित्याहुस्तस्य मूर्ति मनीषिणः ॥ १७ ॥ तदाविशन्ति भूतानि महान्ति सह कर्मभिः॥ तेषामिदं तु सप्तानां पुरुषाणां महोजसाम् ॥ सूक्ष्माझ्यो मूर्तिमात्राभ्यः संभवत्यव्ययाद्ययम् ॥१९॥ आद्याद्यस्य गुणं त्वेषामवाप्नोति परः परः ॥ योयो यावतिथश्चेषां सस तावद्रुणः स्मृतः ॥ २० ॥ सर्वेषां तु सनामानि कर्माणि च पृथक् पृथक्॥ वेदइाब्देभ्य एवादो पृथक् संस्थाश्च निर्ममे ॥ २१ ॥ कर्मात्मनां च देवानां सोऽसृजत् प्राणिनां प्रभुः ॥ साध्यानां च गणं सूक्ष्मं यज्ञं चैव सनातनम् ॥ २२॥ अभिवायुरविभ्यस्तु त्रयं ब्रह्मा सनातनम् ॥ दुदोह यज्ञसिद्धर्थमृग्यजुःसामलक्षणम् ॥ २३ ॥ कालं कालविभक्तीश्च नक्षत्राणि यहांस्तथा ॥ सरितः सागरान् शैलान् समानि विषमाणि च ॥ २४॥ तपो वाचं रतिं चैव कामं च कोधमेव च ॥ सृष्टिं ससर्ज चैवेमां स्रष्टमिच्छन्निमाः प्रजाः ॥ २५ ॥ कर्मणां च विवेकार्थं धर्माधर्मों व्यवेचयत् ॥ हन्हेरयोजयचेमाः सुखदुःखादिभिः प्रजाः॥ २६॥ अण्व्योमात्रा विनाशिन्यो दशार्डानां तु याः स्मृताः ॥ ताभिः सार्डमिदं सर्वे संभवत्यनुपूर्वराः ॥ २७ ॥

यं तु कर्माणे यस्मिन् स न्ययुङ्क प्रथम प्रभुः ॥ स तदेव स्वयं भेजे सृज्यमानः पुनः पुनः ॥ २८ ॥ हिंस्राहिंस्रे मृदुकूरे धर्माधर्माटतान्ते ॥ यद्यस्य सोऽदधात् सर्गे तत्तस्य स्वयमाविशेत् ॥ २९ ॥ यथत्तुंलिङ्गान्यृतवः स्वयमेवर्त्तुपर्यये ॥ स्वानि रवान्यभिपद्यन्ते तथा कर्माणि देहिनः ॥ ३०॥ लोकानां तु विवृद्धर्थं मुखबाहूरुपादतः ॥ व्राह्मणं क्षत्रियं वैश्यं शूद्रं च निरवर्त्तयत् ॥ ३१ ॥ दिधा कृत्वात्मनो देहमर्द्रेन पुरुषो ऽभवत्॥ अर्द्रेन नारी तस्यां स विराजमसृजन् प्रभुः ॥ ३२ ॥ तपस्तप्त्वाऽसृजद्यं तु स स्वयं पुरुषो विराट् ॥ तं मां वित्तास्य सर्वस्य स्रष्टारं द्विजसत्तमाः ॥ ३३ ॥ अहं प्रजाः सिसृक्षुस्तु तपस्तप्त्वा सुदुश्चरम् ॥ पतीन् प्रजानामसृजं महर्षीनादितो दश ॥ ३४ ॥ मरीचिमत्र्यङ्गिरसौ पुलरत्यं पुलहं ऋतुम् ॥ प्रचेतसं वसिष्ठं च अट्टगुं नारदमेव च ॥ ३५॥ एते मनूंस्तु सप्तान्यानसृजन भूरितेजसः ॥ देवान् देवनिकायांश्च महर्षौश्चामितौजसः ॥ ३६ ॥ यक्षरक्षःपिञाचांश्च गन्धर्वाप्सरसोऽसुरान् ॥ नागान् सर्पान् सुपर्णाश्च पितृणां च पृथग्गणान्॥३७॥ विद्युतोरानिमेघांश्च रोहितेन्द्रधनूंषि च॥ उल्कानिर्घातकेतूंश्च ज्योतींष्युच्चावचानि च ॥ ३८ ॥ किन्नरान् वानरान् मत्स्यान् विविधांश्च विहंगमान्॥ पशून् मृगान् मनुष्यांश्च व्यालांश्चोभयतोदतः ॥३९॥

कृमिकीटपतङ्गांश्च यूकामक्षिकमत्कुणम् ॥ सर्वे च दंशमशकं स्थावरं च पृथग्विधम् ॥४०॥ एवमेतेरिदं सर्वं मन्नियोगान्महात्मभिः॥ यथा कर्मतपोयोगात् सृष्टं स्थावरजंगमम्।४१।म०अ०१

व्याख्या--(इदं) यह जगत्, तममें ( स्थित ) लीन था, प्रलयकालमें सूक्ष्मरूपकरके प्रकृतिमें लीन था, प्रकृतिभी ब्रह्मात्मकरके (अव्याकृत) अलग नही थी, इसवास्तेही (अप्रज्ञातं) प्रत्यक्षनही था,(अलक्षणं) अनुमा-नका विषयभी नही था, (अप्रतक्यें) तर्कयितुमशक्यं तदा वाचक स्थूल-शब्दके अभावसें इसवास्तेही अविज्ञेय था, अर्थापत्तिकेमी अगोचर था, इसवास्ते ( प्रसुप्तमिव सर्वतः ) सर्वओरसें सृतेकीतरें स्वकार्य करणे अस-मर्थ था. ॥ ५ ॥ अथ क्या होता भया सो कहे हैं. तब प्रलयके अवसाना-नंतर खयंभू परमात्मा (अव्यक्त) बाह्यकरण अगोचर (इदं) यह महाभूत आकाशादिक आदिशब्दसें महदादिकोंकों (व्यंजयन अव्यक्तावस्थं) प्रथम सूक्ष्मरूपकरके रहेकों स्थूलरूपकरके प्रकाश करता हुआ, (वृत्तौजाः) सृष्टि रचनेका सामर्थ्य अव्याहत है जिसका, (तमोनुदः) प्रकृतिका प्रेरक ॥६॥ जो सो (अतींद्रियग्राह्य) ईश्वर सूक्ष्म बाह्येंद्रियअगोचर (अव्यक्त) अवयवरहित (सनातन) नित्य (सर्वभूतमय) सर्वभूतात्मा इसवास्तेही (अचिंत्य) इतना है ऐसा न जाननेसें अचिंत्य है, सो परमात्माही आप महदादिकार्यरूपकरके-प्रकट हुआ. ॥७॥ सो परमात्मा नानाविध प्रजा रचनेकी इच्छावाला 'अ-भिष्यायापो जायंतां' ऐसें अभिष्यानमात्रकरकेही ( अप् ) पाणी प्रथम उत्पन्न करता भया, तिस पाणीमें शक्तिरूप बीजकों आरोपित करता भया॥८॥ सो बीज परमेश्वरकी इच्छासें सुवर्णसदृश अंडा होता भया, सूर्यसमान जिसकी प्रभा है, तिस अंडेमें (हिरण्यगर्भ) ब्रह्मा सर्वलोकोंका पितामह आपही उत्पन्न भया ॥ ९ ॥ पाणीका नाम नारा है, क्योंकि, पाणी जो है सो नरनाम परमात्मा ईश्वरके अपत्य-पुत्र है, सोही (नारा) पाणी इस ब्रह्मरूप परमात्माका (अयन) आश्रय है, इसवास्ते परमात्माकों नारायण

कहते हैं ॥ १० ॥ जो सो परमात्मारूप कारण (अव्यक्त) बाह्येंद्रियोंके अ-गोचर (नित्य) उत्पत्तिविनाशरहित सत् असत् आत्मक तिसने जो उत्पन्न करा पुरुष, तिसकों लोकमें ब्रह्मा कहते हैं. ॥ ११ ॥ तिस अंडेमें ब्रह्मा ब्रह्ममानषाले वर्षतक रह करके अपने ध्यान करके तिस अंडेके दो आग करता भया. ॥ १२ ॥ तिन दोनों खंडोंसें-भागोंसें-ऊपरले भागसें देव-लोक, और नीचले भागसें भूलोक, और दोनों भागोंके बीचमें आकाश विदिशासहित आठ दिशा और पाणीका स्थिरस्थान समुद्र इनकों रचता भया ॥ १३ ॥ ब्रह्मा परमात्माके पाससें तिसरूपकरके मनका उद्धार करता भया, युगपत् ज्ञान अनुत्पत्तिलक्षणसें मन सत् है, और अप्रत्यक्ष होनेसें असत् हैं, मनके पहिले अहंकारतत्त्व अहं ऐसा अभिमाननामक कार्ययुक्त ईश्वर स्वकार्यरक्षणसमर्थकों उत्पन्न करता भया. ॥ ९४ ॥ महत्नामक जो तत्त्व है तिसकों अहंकारसें पहिले परमात्मासेंही उद्धार करता भया, और आत्माकों उपकार करनेवाली तीनो गुण सत्त्व रजः तमःयुक्त विषयोंके महणहारि पांच इंद्रियोंको कमकरके उत्पन्न करता भया और च शब्दसें पायुआदि पांच कर्मेंद्रिय और पांच तन्मात्रको उत्पन्न करता भया. ॥ १५ ॥ तिन पूर्वोक्त अहंकार और पांच तन्मात्र छहोंके सूक्ष्म जे अव-यव है तिन अवयवोंको आत्ममात्रविषे पूर्वोक्त छहोंकें अपने विकारोंमें जोड-करके मनुष्य तिर्यक्स्थावरादि सर्वभूतोंको परमात्मा रचता भया, तिनमें त-न्मात्रोंका विकार पांच महाभूत, और अहंकारका इंद्रियां, प्रथिवीआदि-भूतोंविषे शरीररूपकरके परिणत ऐसें भूतोंविषे तन्मात्र और अहंका-रकी योजना करके संपूर्ण कार्यजातका निर्माण करा, इसीवास्तेही पूर्वोक्त ६,(अमितोजस)अनंतकार्यके निर्माण करनेसें अतिवीर्यशाली है॥१६॥ जिसवास्ते (मूर्त्ति) शरीर है, तिसके संपादक अवयव सूक्ष्म तन्मात्र अहं-काररूप षद् है, प्रकृतिसहित तिस ब्रह्मके यह जे आगे कहेंगे वे भूत और इंद्रिय पूर्व कहे हुए कार्यपणेकरके आश्रय करते हैं, तन्मात्रोंसें भू-तोंकी उत्पत्ति होनेसें और अहंकारसें इंद्रियोंकी उत्पत्ति होनेलें, तिस-वास्ते तिस ब्रह्मकी मूर्त्ति (स्वभाव) तिनको तैसें परिणतोंकों इंद्रियादिशा-

लिनीको लोक शरीर ऐसा कहते हैं, छहेंकि आश्रयणसें शरीर ऐसे निर्वचनसें पूर्वोक्त उत्पत्तिकमही दृढ करा. ॥ १७ ॥ सो ब्रह्म शब्दादि-पंचतन्मात्रात्माकरके अवस्थित महाभूत जे हैं, आकाशादिक (आवि-शंति) तिनसें उत्पन्न होता है, कर्मोंकरकेसहित स्वकार्योंकरके तहां आकाशका अवकाशदानकर्म, वायुका व्यूहनं विन्यासरूप, तेजका पाक, पाणीका पिंडीकरणरूप, पृथिवीका धारणकरणा, अहंकारा-त्मकरके अवस्थित ब्रह्म मनअहंकारसें उत्पन्न होता है, अवयवों-करके अपने कार्योंकरके शुभाशुभ संकल्प सुखदुःखादिरूपकरके सूक्ष्म बाहिरइंद्रियोंके अगोचर होनेसें सर्वभूतोंका करा सर्वोत्पत्ति-निमित्त मनोजन्य शुभाशुभ कर्गोंसें उत्पन्न होनेसें जगतुको (अव्यय) अविनाझी है ॥ १८ ॥ तिन पूर्वोक्त प्रकृतियोंको महत् अहंकार तन्मात्रांको, सप्त संख्याको, पुरुषसें अपणेको उत्पन्न होनेसें तदृत्तियाह्य होनेसें ' पुरुषाणां महौजसां ' स्वकार्य संपादन करनेसें वीर्यवंतोंको सूक्ष्म जे मूर्तिमात्र शरीरसंपादक भाग है तिनसें यह जगत् नश्वर होता है, अनश्वरसें जो कार्य है, सो विनाशी है, स्वकारणमें लय होता है, और कारण तो कार्यकी अपेक्षा थिर है, परमकारण तो ब्रह्म नित्य उपासना करनेयोग्य है, यह दिखाते हुए यह अनुवाद है। १९॥तिन भूतोंको आकाशादिकमकरके उत्पत्तिकम है,शब्दादिगुणवत्ता कहेंगे तहां आदिके(आकाशादिके)गुण शब्दा-दिक है वाय्वादि परस्पर प्राप्त होते हैं, यही वात स्पष्ट करते है,'योयइति' इनके बीचमेसें जो जितनोंकरके पूर्ण है, सो यावतिथ कहिए हैं. 'ससद्वितीयादिः ' दूसरा दो गुणवाला, तीसरा तीन गुणवाला, ऐसें मनुआदिकोंने कहा है. इस कथनसें यह कहा, आकाशका शब्दगुण, वायुका शब्दस्पर्श, तेजका शब्दस्पर्शरूप, अएका शब्दस्पर्शरूपरस, भूमिका शब्दस्पर्शरूपरसमंध.॥२०॥ सो परमात्मा हिश्ण्यगर्भरूपकरके अवस्थित हुआ सर्ववस्तुयोंके नाम, गोजा-तिका गो, अश्वजातिका अश्व, कर्म, ब्राह्मणको पठन करना, क्षत्रियको प्रजा रक्षादि, प्रथक् २ जिसके पूर्वकल्पमें जे जे नाम कर्म थे, वे स्टष्टिकी आदिमें वेद-शब्दोंसें जान कर निर्माण करता भया॥२१॥सो ब्रह्मा देवतायोंके गणसमूहको

स्टजन करता भया, प्राणीयोंको इंद्रादिकोंके कर्म आत्मस्वभाव है जिन-का तिनकों, और पाषाणादिकोंको, और देवतायोंके साध्योंको, देवविशे-षोंके समूह, यज्ञ ज्योतिष्टोमादिकोंको, कल्पांतरमेंभी अनुमीयमान होनेसें नित्य है इनकों सृजन करता भया ॥ २२॥ ब्रह्मा, ऋग्, यजुः, साम, नाम-क तीनवेदोंकों आंग्न, वायु, रविसें आकर्षण करता भया; सनातन नित्य वेद अपौरुषेय है, ऐसें मनुको सम्मत है, यज्ञकी सिद्धिकेवास्ते दोहन क-रता भया; ॥ २३ ॥ आदित्यादिकिया, प्रचयरूपकाल, कालविभक्ति मास ऋतु अयनादि,नक्षत्र क्रत्तिकादि यह सूर्यादि नदीयां समुद्रादिकों, पर्वतोंको समविषम ऊंचनीच स्थानोंकों रचता भया॥२४॥तपः-प्राजापत्यादि, वाचं-वाणी, रति-चित्तका परितोष, काम-इच्छा, क्रोध इनकों रचता भया; येह प्रजा वक्ष्यमाण दैवादिकोंकी रचना करनेकी इच्छा करता भया; ॥२५॥ कर्मणांचेति-धर्मयज्ञादिक, सो कर्त्तव्य है; अधर्म-बह्यादिबध, सो न कर-रना; ऐसें कर्मोंके विभागतांइ धर्माधर्मका विवेचन करता भया, पृथक् क-रके कहता भया; धर्मका फल सुख, अधर्मका फल दुःख, धर्माधर्मके फल भूत दोनों परस्पर विरुद्धेंकरके सुखदुःखादिकोंकरके इस प्रजाकों योजन करता भया; आदिग्रहणसें काम, कोध, राग,द्रेष, क्षुधा, पिपासा, शोक मोहादिकरके युक्त करता भया ॥२६॥ दशार्द्धानां पंचमहाभूतोंके जे सूक्ष्म पंचतन्मात्ररूप विनाशी पांच महाभूतरूपपणे परिणामी जे है, तिनोके साथ कथन करा, और करेंगे. ऐसा यह जगत् उत्पन्न होता है. अनुकमकरके सूक्ष्मसें स्थूल,स्थूलसें स्थूलतर, इसकरके सर्वशाक्तिसें ब्रह्मकी मानस खष्टि कदाचित् तत्त्वनिर-पेक्षाही होवेगी, ऐसी शंकाको दूर करता हुआ तत् द्रारकरकेही स्रष्टि ऐसा मध्यमे फेर स्मरण करता भया. ॥ २७ ॥ सो प्रजापति जि-सजातिविंशेषकों व्याघादिकोंको, जिस किया हरिणादिमारणारूपमें, स्टकिकी आदिमें जोडता भया, सो जातिविशेष वारंवार स्टजन करतां स्वकमोंके वश करके तैसाही आचरण करते हुए. इस कहनेकरके प्राणि-योंके कर्मानुसार प्रजापतिने उत्तमाधम जातियां रची है, नतु रागद्वेषा-धीनसें ॥ २८॥ इसकाही विस्तार करते हैं, ( हिंस्र कर्म ) सिंहादिकोंको

२४

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

हाथीमारणादिक,(आहिंस) हरिणादिक, (मृदु) दयाप्रधान विप्रादि, (क्रूर) क्ष-त्रियादिकोंको, (धर्म) जैसें ब्रह्मचर्यादि, (पंधर्म) जैसें मांसमैथुनादि सेवन करना, सत्य बोलना, असत्य बोलना, र ष्टिकी आदिमें प्रजापति जिसमें जो कर्म स्थापन करता भया, सो कर्ण पछिसें अदृष्टवज्ञासें स्वयमेवही प्राप्त होता भया ॥ २९॥ इस अर्थमें ुष्टांत कहते हें, जैसें वसंतादिऋतु-योंमें ऋतुके चिन्ह आम्रमंजरीआदि स्वकार्यावसरमें आपही प्राप्त होते है, तैसेंही जीवोंकों हिंसादि कर्म जानने ॥ ३०॥ भूलोकोंके बहुतवास्ते मुख, बाहु, ऊरु, पगोंसे ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्रोंको यथाकम निर्मित करता भया. ॥ ३१ ॥ सो ब्रह्मा निज देहके दो खंड करके एक खंडका पुरुष बना, और दूसरे खंडकी स्त्री बनी, तिस स्त्रीविषे मैथुन धर्म कर-णेसें विराद्नामा पुरुषको निर्मित करता भया ॥ ३२॥ सो विराद् तप-करके जो निर्माण करता भया, तिस वस्तुको मुझकों बतलाउं; हे दिजो-त्तम ! इस सर्वजगत्के रचनेवालेकों ॥ ३३ँ॥ मैं प्रजाकों सृजन करनेकी इच्छा करता थका सुदुश्चर तप तपके दश प्रजापतियोंकों प्रथम सृजन करता भया. क्योंकि, तिनोंकरके प्रजा सृजमान होनेसें. ॥ ३४ ॥ मरीचि १, अत्रि २, अंगिरस ३, पुलस्त्य ४, पुलह ५, ऋतु ६, प्रचेतस ७, वसिष्ट ८, भृगु ९, और नारद १०. ॥३५॥ येह मरीचिआदि दश बडे तेजवाले अन्य सप्त परिमाणरहित मनुयोंकों देवतायोंकों ब्रह्मके सृजन करे हुए देव-निवास स्थानक खर्गादिकोंको और महाऋषियोंकों सृजन करता भया, यह मनुशब्द अधिकारवाची हैं, इसवास्ते चौदहमन्वंतरोंमें जिसकों जहां सर्गादिका अधिकार है, सो इस मन्वंतरमें स्वायंभुव स्वारोचिषानामों-करके मनु कहा जाता है. ॥ ३६ ॥ यक्ष, वैश्रवण, राक्षस, तिसके अनुचर रावणादि, पिशाच, गंधर्व, अप्सरस, असुर, नाग, सर्प, गरुड, पित्रोंकों इनकों पृथक् २ रचता भया ॥ ३७ ॥ विजली, अशनि, मेघ, इंद्रधनुः, उल्का सप्रकाशरेखा, भूमि अंतरिक्षमें, निर्घात उत्पातध्वनि, केतू तारा, अन्य ज्योतिषि धुव अस्तादि नाना प्रकारके रचता भया ॥ ३८ ॥ कि-न्नर, वांदर, मत्स्य, नानाप्रकारके पक्षियोंको, पशु मृग मनुष्योंकों, व्याल- सिंहादि दो है दांतकी पंक्ति हेठोपरि जिनके तिनकों रचता भया. ॥३९॥ इ.मी, कीट, पतंग, यूका, माकड, मक्षिका, दंश, मशक, स्थावर वृक्षल-तादिभेद भिन्न विविधप्रकारके रचता भया. ॥ ४० ॥ इन मरीचि आदि-कोंने यह सर्व स्थावर जंगम सृजन करा, (यथाकर्म) जिसजीवके जैसें कर्म थे तिस अनुसार देव मनुष्य तिर्यगादिमें उत्पन्न करे, मेरी आज्ञासें, तप योगसें बडा तप करके सर्व ऐश्वर्य तपके अधीन है, यह दिखलाया.॥४९॥ मनु० अ० १ ॥

[ समीक्षा ] वेदोंका कथन जो स्टप्टिविषयक है, सो पाठकगणोंके वाचनार्थे संक्षेपसें प्रायः श्रुतियांसहित लिखेंगे, इहां मनुस्मृतिके कथन-का किंचित खरूप लिखते हैं, क्योंकि मनुस्मृतिभी वेदतुल्य, वा वेदों-सेंभी अधिक मानी जाती है; उपनिषद जो वेदका सार कहनेमें आता है तिनकी मूलश्रुतिमें मनुकी प्रशंसा लिखी है. मनुस्मृतिके प्रथम अध्याय-के ५-६-७ श्ठोकोंमें जो स्टप्टिसंबंधि कथन है, सो प्रायः ऋग्वेदकी प्रलयादिके समानही है, इसवास्ते आठमे श्ठोकसें विचार करते हैं.

सो परमात्मा नानाविध प्रजा रचनेकी इच्छावंत हुआथका ध्यानसें 'आपो जायन्तां ' ऐसें ध्यानमात्रसें पहिलां पाणीही रचता भया, पाणी स्वजनेसें पहिलां ब्रह्म अव्याकृत था, अव्याकृत शब्दकरके पंचभूत ५, पंच बुद्धींद्रिय ५, पंच कर्मेंद्रिय ५, प्राण १, मन १, कर्म १, अविद्या १, वासना १, ये सर्व मूक्ष्मरूपकरके शक्तिरूपकरके ब्रह्मकेसाथ रहे, तिसका नाम अव्याकृत है. ॥ इति मनुस्मृतिटीकायां. ॥ इस पूर्वोक्त कथनसें ता, सांख्यमतवालोंकी मानी प्रकृति सिद्ध होती है, और मनुने स्टप्टिका कमभी महदहंकारादिकमसें कहनेसें प्रायः सांख्यमतकी प्रक्रियाही अं-गीकार करी मालुम होती है; इस्सें सांख्यशास्त्र मनुसें पहिलें सिद्ध होता है. जब सूक्ष्मरूपसें प्रकृति, ब्रह्मसें भेदाभेदरूपसें प्रलयदशामें थी, तब तो अद्वैतमत निर्मूल हुआ, और ब्रह्मके साथ माया, वा, प्रकृति भेदा-भेदरूपसें माननी यह युक्तिविरुद्ध है. क्योंकि, जेकर भेद है तो कथं अभेद? और जेकर अभेद है तो, कथं भेद? यह दोनो पक्ष एक अधि- करणमें कैसें रह सक्ते है? यह कहना तो ऐसा हुआकि, जैसें कोइ उन्मत्त कहता है, मेरी माता तो है, परं वंध्या है. इस पूर्वोंक्त कथनमें मनुजीने, तथा ऋग्वेदके कर्त्ताने, छिपकरके स्याद्वादका किंचित् शरण लिया मालुम होता है. क्योंकि, स्याद्वादविना कदापि भेदाभेद पक्ष सिद्ध नही होता है. स्यादाद तो परमेश्वरकी सर्वपदार्थौंपर मोहर छाप लगी हुई है, जिसवस्तु उपर स्याद्वादरूप मोहर छाप नही, सो वस्तु खरगूंगवत् एकांत असत् है, 'स्याद्भेदः स्यादभेदः मलसुक्तसुवर्णवत् ' जैसें सोना और मल अव्याक्रत, अर्थात् विभागरहित एक पिंडीरूप है, परंतु सुवर्णकी विवक्षा करीए तब तो कथांचिद् भेद है, सर्वथा नही; जेकर सर्वथाही भेदविवक्षा करीए तब तो, सुवर्णकी पिंडीमें मल न होना चाहिये. और जेकर सुवर्ण और मलका एकांत अभेदही मानीए तब तो, सुवर्णकी पिंडीमें सर्वथा मल न होना चाहिये, किंतु एकांत सुवर्णही होगा. इसवास्ते कथंचित् भेदाभेद पक्ष बनता है, परंतु स्यात्पदके विना केवल भेदाभेद पक्ष नही सिद्ध होता है; और जहां कथंचित् भेदाभेद पक्ष माना जावेगा, तहां अवश्यमेव दो व-स्तुयों माननी पडेगी; क्षीरनीरवत् . इसवास्ते अव्याकृत ब्रह्म कथंचित् द्वेत, कथंचित अद्वैत मानना पडेगा; इसवास्ते वेदांतियोंका एकांत अद्वैतपक्ष तीनकालमेंभी सिद्ध नही हो सक्ता है और जडकार्यका उपादान कार-णभी जड, और चैतन्यकार्यका उपादनकारण चैतन्यही सिद्ध होवेगा; इसवास्ते एक चैतन्य ब्रह्म, जडचैतन्यरूप जगत्का कदापि उपादानका-रण सिद्ध नही हो सक्ता है; इसवास्ते श्रुतिस्मृत्यादिकोंमें जो छिखा है कि, में एकही जडचैतन्य अनेकरूप हो जाऊं, यह प्रमाणवाधित है. और ब्रह्मकों जो जगत् रचनेकी इच्छा हुई, यह भी कथन मिथ्या है, क्योंकि, शरीरकेविना मन नही, और मनविना इच्छा नही, यह प्रमाणसिद्ध है; ऊपरभी लिख आए है.

अंडा रचा, यह कथन, ऋग्वेदयजुर्वेदकी श्रुतिसें, और गोपथब्राह्म-णादिसें विरुद्ध हैं; क्योंकि, ऋग्वेदमें अंडा नही कहा, यजुर्वेंद और गोपथब्राह्मणमें ब्रह्माकी उत्पत्ति कमलसें कही है. तिस अंडेमें परमात्मा आपही ब्रह्मा होता भया, अन्य जगे वेदमें ब्रह्माको अज कहा है, यह परस्परविरुद्ध है. तिस अंडेमें ब्रह्माजीने ब्रह्माके एक वर्षतक वास करा, अंडेमेंही रहा, यह कथन मनुकी टीकामें है. ब्रह्माके एक वर्षके मनुष्योंके ३१,१०,४०,००,००,००० वर्ष होवे हैं. तथाहि.॥

१ एक वर्ष देवताका, ३६० वर्ष मनुष्यके। देवताके १२००० वर्षका एक युग देवताका। जिसमें मनुष्यके चतुर्युग–वर्ष–४३,२०,०००। देवताके २००० युगका एक ब्रह्माका अहोरात्र–८,६४,००,००,००० मनुष्यवर्ष। ३६० दिन-का एक वर्ष,जिसमें मनुष्यके वर्ष–३१,१०,४०,००,००,००। इतने वर्षतक ब्रह्माजी तिस अंडेमें रहे.

इतने वर्षतक अंडेमें रहनेका क्या कारण था? क्या ब्रह्माजी तिस अंडेसें निकलनेका रस्ता मार्ग ढूंढते रहे? किंवा बोंदल गए? कुछ सूज नही पडती थी? किंवा तिस अंडेके मापनेमें इतने वर्ष लग गए? किंवा अब मैं क्या करूं ऐसी चिंतामें इतने वर्ष व्यतीत हो गए? किंवा उत्प-त्तिके दुःखसें इतने वर्षतक विश्राम करा? किंवा जो वेदमें लिखा है, ब्रह्माजीने तप करा अर्थात् इतने वर्षोंतक सृष्टि रचनेकी तजवीज करते रहे? इन सर्व पक्षोंके माननेमें दूषण आते हैं. क्योंकि, सर्वशक्तिमान् सर्वज्ञ निराबाध परमेश्वरमें पूर्वोक्त कोइ पक्षभी सिद्ध नही हो सक्ता है, इसवास्ते परमेश्वर ब्रह्माका अंडेमें रहना अज्ञोंकी कल्पनामात्र है.

फेर लिखा है, ब्रह्माजीने ध्यानसें तिस अंडेके दो भाग करे, यह भी असत्य हैं. क्योंकि, ध्यान तो वस्तुके स्वरूपका बोधक हैं, ज्ञानांश होनेसें; इसवास्ते ज्ञानसें अंडेके दो टुकडे नही हो सकते हैं. तिन दो टु-कडोंसें एक टुकडेका स्वर्गलोक, और हेठले दूसरे खंडसें भूमि रचता हुआ, इन दोनोंके बीचमें आकाश दिशां और दिशांके अंतराल और पाणीका स्थान समुद्र रचता हुआ, यह कथन युक्तिविरुद्ध तो हैही, परंतु ऋग्वे-दसेंभी विरुद्ध है; क्योंकि, ऋग्वेदमें प्रजापतिके शिरसें स्वर्ग, पगोंसे भूमि, कानसें दिशा, और नाभिसें आकाश, उत्पन्न हुए लिखा है. चतुर्दश (१४) फ्लोकसें लेकर ३१ फ्लोकपर्यंत मनुजीने जो सृष्टिक्रम लिखा है, सो सर्व खकपोलकल्पित, और प्रमाणबाधित है. क्योंकि, किसीजगें चैतन्य उपादानकारणसें जडकार्यकी उत्पत्ति लिखी है, और किसीजगें जड उपादनकारणसें चैतन्य कार्यकी उत्पत्ति लिख मारी है, और किसी जगें रूपीसें अरूपीकी, और अरूपीसें रूपीकी उत्पत्ति घसीट मारी है.

और आपही जीवरूप धारण करा, हिंसा, मृषावाद, चौरी, मैथुन, मांसभक्षणादि, येह सर्व जीवोंकों जीवोंके कर्मानुसार लगा दीए; आपही अपना सत्यानाश कर लिया. सृष्टि क्या रची, एक मोटी आपदाका जं-जाल अपने आप, अपने गलेमें डाल लिया! जेकर सृष्टि न रचता, और प्रलयदशामें सुखर्से सूता रहता तो अच्छा था!!!

पूर्वपक्षः--यदि सृष्टि न रचता तो, जीवोंकों कर्मोंका फल कैसें भुक्ताता ?

उत्तरपक्षः--इसका समाधान ऋग्वेदके सृष्टिकमकी समीक्षामें करेंगे.

बत्तीसमें श्लोकसें लिखा है कि, तिस ब्रह्माने अपनी देहके दो भाग करे, एक भागका पुरुष बना, और दुसरे भागकी स्त्री बनी, तिस स्त्रीकेसाथ मैथुनधर्म करा, तिस्सें विराट उत्पन्न भया, तिस विराट्ने तप करा, तप करके मनुकों अर्थात् मेरेकों उत्पन्न करा, कैसा हूं मैं मनु ? सर्व इस ज-गत्का रचनेवाला, ऐसें मुझ मनुकों हे द्विजोत्तम ! तुम जानो; पीछे मैं प्र-जाके स्टजनेकी इच्छा करते हुएने, अतिशयकरके दुश्चर तप तपीने मैनें पहिलां दश प्रजापतियोंकों सृजन करे, जिनके नामऊपर लिखे हैं, इनके सिवाय सात मनुयोंकों सृजन करे इत्यादि.

वाचकवर्गों ! जरा विचार करके देखो कि, जो कथन ऋग्वेदसें और युक्तिसें विरुद्ध है, सो मिथ्या वाग्जाल मनुजीने रच कर अनेक भव्यज-नोंकों फसाये हैं. देखो ! ब्रह्माजीने आपही स्त्रीपुरुष बन कर मैथुन करा, तिस्सें विराट्नामा पुरुष उत्पन्न भया, यह कथन कैसा लज्जनीय है कि, सर्वजगत्का पितामहभी मैथुन करता है ? और विना स्त्रीके विराट्नामा पुत्र न उत्पन्न कर सका, फेर तिसकों सर्वशक्तिमान् मानना, यह कैसी अ-ज्ञानता है ? तथा विराट्ने मनुकों विनास्त्रीके कैसें उत्पन्न करा ? और फेर मनुजीनें, विनास्त्रीके दश प्रजापति प्रजा स्टजनेवाले ऋषियोंको और सात मनुयोकों कैसें उत्पन्न करे ? जेकर विनास्त्रीके संतानकी उत्पत्ति हो जावे तो, ब्रह्माजीने स्त्री बन कर काहेकों तिसकेसाथ मैथुन करके विराद् उत्पन्न करा ? ऋग्वेदके भाष्यकारने तो, विराद्का अर्थ जो यह ब्रह्मांड है सो करा है, परंतु ब्रह्माजीने तो अंडेसेही ब्रह्मांड रचा लिखा है, तो फेर यह विराद्नामा बीचमें कौन उत्पन्न हो गया, जिसने मनुकों उत्पन्न करा ? अब अज्ञानियोंके कथनकी कहांतक समीक्षा करीय, जिस कथ-नका प्रमाणयुक्तिसे विचार करते है, सोही मिथ्या स्वक्पोलकल्पित सिद्ध होता है; जैसा मनुका कथन प्रमाणयुक्तिसे बाधित है, ऐसाही सर्वस्म्रति पुराणोंका जान लेना. इत्यलं बहुप्रयासेन ॥

> इत्याचार्यश्रीमद्विजयानन्दसूरीश्वरविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रा-सादयन्थेमनुस्मृतिसृष्टिक्रमवर्णनो नाम षष्ठः स्तम्भः ॥६॥

# ॥ अथसप्तमस्तम्भारंभः ॥

षष्ठस्तम्भमें मनुस्मृतिका सृष्टिक्रम लिखा, अथ सप्तमस्तम्भमें पूर्वप्रति-ज्ञात ऋग्वेदादिका खष्टिक्रम लिखते हैं.

नासंदासीझोसदांसीत्तुदानीं नासीद्रजो नो व्योमा परो यत् ॥ किमावरीवः कुहकस्य रार्मझम्भः किमांसीद्गहनं गभीरम् ॥९॥ न। असंत् । आसीत् । नोइति । सत् । आसीत् । तवानीम् । न । आ-सीत् । रजः । नोइति । विऽउम । परः । यत् । किम् । आ । अवरीवरिति । कुहं । कस्य । शर्मन् । अम्भः । किम् । आसीत् । गईनम् । गभीरम् ॥१॥

नमृत्युरांसीद्रमृतं न तर्हि न राच्या अह्नं आसीत्त्रकेतः ॥ आनीदवातं स्वधया तदेकं तस्मांडान्यन्न परः किं च नासं ॥२॥

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद.

न । मृत्युः । आसीत् । अमृतम् । न । तर्हि । न । रात्र्याः । अह्वंः । आसीत् । प्रऽकेतः । आनीत् । अवातम् । स्वधर्या । तत्। एकम् । तस्मति्। इ । अन्यत् । न । परः । किम् । चन । आसं ॥ २ ॥

तमं आसीत्तमंसा गृहुमंत्रे' प्रकेतं संऌिठं सर्वमा इदम् । तुच्छ्येनाभ्वपि'हितं यदासीत्तपंसुस्तन्महिना जायुत्तेकंम् ॥ ३॥

तमः । आसीत् । तमंसा । ग्रुहुम् । अत्रे । अप्रऽकेतम् । सलिलम् । सर्वम् । आः । इदम् । तुच्छ्येनं ा आभु । अपिं ऽहितम् । यत् । आसीत् । तपंसः । तत् । महिना । अजायत् । एकंम् ॥ ३॥

कामुस्तद्ये समवर्तताधि मनसो रेतंः प्रथमं यदासीत् ॥ सुतो बंधुमसंति निरंविन्दन्हृदि घ्रतीष्यां कुवयो'मनीषा ॥४॥

कार्मः । तत् । अग्रे । सम् । अवर्तत । अधि । मनसः । रेतंः । प्रथमम्। यत् । आसीत् । सतः । बन्धुम् । असति । निः । अविन्दन् । हृदि । प्रति-ऽइष्यं । कवर्यः । मनीषा ॥ ४ ॥

तिरश्चीनो वितंतो र्झिमेरंषाम्धः स्विदासी३दुपरिंस्विदासी३त्॥ रेतोधा आंसन्महिमानं आसन्त्स्वधा अवस्तात्प्रयंतिः प्रस्तात् ॥५॥

तिरश्चीनः । विऽतंतः । रुझिमः । एषाम् । अधः । खित् । आसी३त् । उपरि' । स्वित् । आसी३त् । रेतःधाः । आसन् । महिमानंः । आसन् । खधा । अवस्तांत् । प्रऽयंतिः । परस्तांत् ॥ ५ ॥

> को अदा वेद कइह प्रवोचत्कुत आजाता कुत इयं विसृष्टिः॥ अर्वाग्देवा अस्य विसर्ज'नेनाथा को वेद यत आबभूवं॥६॥

#### संसमस्तम्भः।

कः । अद्धा।वेद्।कः । इह । प्र।वोचत्।कुतंः।आऽजाता।कुतंः।इयम्। विंऽस्रृष्टिः। अर्वाक्। देवाः। अस्य । विऽसर्जनेन । अर्थ । कः । वेद् । यतंः । आऽबभूवं ॥६॥

> इयं विसृष्टिर्यतं आब्भूव यदि' वा दुधे यदि' वा न । यो अस्याध्यक्षः परमे व्योमन्त्सो अङ्गवेद यदि' वान वेदे॥आ

इयम् । विऽसृष्टिः । यतंः । आऽबभूवं । यदिं । वा । दुधे । यदिं । वा । न । यः । अस्य । अधिऽअक्षः । परमे । विऽओमन् । सः । अङ्ग । वेद । यदिं । वा । न । वेदं ॥आ ऋ० अ० ८ अ० ७ व० १७ मं० १० अ० ११ सू० १२९

भाषार्थः-- 'तपसस्तन्महिनाजायतैकम्इत्यादि 'करके आगे स्टष्टि प्रति-पादन करेंगे, अब तिसकी पहिली अवस्था, (निरस्त) दूर करी है. समस्त प्रपंचरूप, जो प्रलयअवस्था, सो निरूपण करिये है. (तदानीम्) प्रल-यदशामें अवस्थित रहा हुआ, जो इस जगत्का मूलकारण, सो ( नासदा-सीत् ) असत, शशेके शुंगवत् निरुपाख्य नही था, क्योंकि तैसें कारणसें इस सत्रूप जगत्की उत्पत्ति कैंसे संभवे ? तथा ( नोसत् ) सत् नही (आसीत्) था, आत्मवत् सत्त्व कहनेकरके भी निर्वाच्य था; यद्यपि सत् असत् आत्मक प्रत्येक विलक्षण है, तोभी भावाभावोंको साथ रहनेकाभी संभव नहीं हैं, तो तिनका तादात्म्य कहांसें होवे ? इसवास्ते उभय विल-क्षण निर्वाच्यही था, यह तात्पर्यार्थ है. ननु, ऐसा वितर्कमें पद है, ' नोस-दिति ' इसकरके पारमार्थिक सत्त्वका निषेध है तो, आत्माकों भी अनिर्वा-च्यत्वका प्रसंग होवेगा, जेकर कहोगे ऐसें नही, क्यों कि, ' आनीदवातम् ' इसपदकरके तिसका सत्त्व आगे कहेंगे, इसवास्ते परिशेषसें मायाकाही सत्त्व इहां निषेध करते हैं ऐसें मान्याभी 'तदानीं ' इस विशेषणकों आनर्थक्यपणा होवेगा; क्योंकि, व्यवहारदशामें तिस मायाको पारमार्थि-कसत्त्व होनेके अभावसें अथ जेकर व्यवहारिक सत्त्वकों तिस अवसरमेंभी **२**५

व्यवहारिकसत्ता पृथिवी आदिक भावोंकी तदापि विद्यमान होनेसें, कैसें नोसत् ऐसा निषेध हो सका है? ऐसी शंकाका उत्तर कहते हैं (नासी-द्रजः ) इत्यादि । " लोकारजांस्युच्यन्तइतियास्कः " । इहां सामान्य अपे-क्षाकरके एकवचन है, (व्योम्रोवस्यमाणत्वात् ) व्योमकों वक्ष्यमाण होनेसें, तिस व्योमका हेठला भाग पातालादि प्रथिवी अंततक (नासीत्) नहीथे इत्यर्थः। ( व्योम ) अंतरिक्ष,सो भी ( नो ) नही था ( परः) व्योमसें परे ऊपर देशमें दुलोकादि सत्यलोकांततक ( यत् ) जो है, सो भी नही था; इस कहनेकरके चतुर्देशभुवनसंयुक्त ब्रह्मांड भी निषेध करा. अथ तदावरकत्वक-रके पुराणोंमें जे प्रसिद्ध है आकाशादिभूत, तिनका अवस्थान-रहनेका प्रदेश, और तिसके आवरणका निमिन्, आक्षेप मुखकरके कमकरके नि-षेध करते हैं. ( किमावरीवरिति ) क्या आवरणेयोग्यतत्त्व आवरकभूतजात ( आवरीवः ) अत्यंत आवरण करे ? आवार्यके अभावसें, तदा आवरकभी नही था इत्यर्थ:। 'यद्वा किम् इति प्रथमा विभक्तिः,' क्या तत्त्व आवरक आ-बरण करे ? आवार्यके अभावसें, आत्रियमाणकीतरें; सो भी स्वरूपकरके नही था इत्यर्थः। आवरण करे सो तत्त्व (कुह) किस स्थानमें रहके आ-वरण करे? आधारभूत तैसा देश स्थान भी नही था (कस्य शर्मन्) किसका भोक्ता जीवके सुखदुःखके साक्षात्कारलक्षणमें, वा निमित्तभूतके हुआ थका तिस आवरकत्वकों आवरण करे ? जीवोंके उपभोगवास्तेही सृष्टि है तिस स्टृष्टिके हुआं थकांही ब्रह्मांडकों भूतोंकरके आवरण होवे; परंतु प्रलयदशामें भोगनेवाले जीवरूप उपाधिके प्रविलीन होनेसें, किसीका कोइ भी भोका संभव नही था; ऐसें आवरणरूप निमित्तके अभावसें सो नही घटता है. इस कहनेकरके भोग्यप्रपंचकीतरें भोक्त्रप्रपंच भी तिस अवसरमें नही था; यचपि सावरण ब्रह्मांडका निषेध करनेसें तिसके अंतर्गत अपुसत्त्वकाभी निराकरण करा, तो भी 'आपो वा इदमये सलिलमासीत् ' इत्यादिश्चति-करके कोइक पाणीके सन्दावकी आशंका करे तिसप्रति कहते हैं; ( अंभः किमासीदिति ) क्या ( गहनम् ) दुःख जिसमें प्रवेश होवे ( गभीरम् ) और अति अगाध ऐसा पाणी था? सो भी नहीं था. ' आपो वा इदमझे '

संसमस्तम्भः।

इत्यादि जो श्रुति है, सो अवांतर प्रलयके खरूपकथनमें है; इहां तौ महा-प्रलयके स्वरूपका कथन है, इसवास्ते निरुपयोगी है. ॥ १ ॥

मृत्यु भी नही था, अमरणपणा भी नही था, 'तर्हि तस्मिन् प्रतिहारसमये' तिस प्रतिहारसमयमें रात्रीदिनका(प्रकेतः)प्रज्ञान भी नही था, तिनके हेतुभूत सूर्यचंद्रसाके अभावसें; (आनीदवातं) एक शुद्ध ब्रह्मही था, (स्वथया) मायाकर-के विभागरहित था, तस्मात् पूर्वोक्त मायासहित ब्रह्मसें विना, अन्य कोइ भी वस्तुभूत भूतकार्यरूप नहीं था. यह वर्त्तमान जगत् भी नहीं था. ॥ २ ॥

(तमसागूहुमये) सृष्टिसें पहिले प्रलयदशामें भूतभौतिक सर्व जगत (तमसा गूढम्) जैसें रात्रिसंबंधि तमः सर्वपदार्थोंकों आवरण करता है, तैसें आत्मतत्त्वके आवारक होनेसें माया अपरनाम भावरूप अज्ञान इहां तमः कहते हैं, तिस तमःकरके (निगूढं-संवृतं) नाम ढांपा हुआ था; कारणभूत मायाकरके यद्यपि जगत् था, तो भी (अप्रकेतम्-अप्रज्ञायमानम्) प्रतीत न-ही था, ( सलिलम् ) पाणीकीतरें; जैसें पाणी और दूध अविभागापन्न है, ऐसें माया और ब्रह्म अविभागापन्न थे ( तुच्छेन ) तुच्छ कल्पनाकरके सत् असत्सें विलक्षण होनेसें भावरूप अज्ञानकरके ढांपा हुआ था, ( एकम् ) एकीभूत कारणरूप तमःकरके अविभागतकों प्राप्त हुआ भी, सो कार्यरूप (तपसः) स्वष्टव्यपर्यालोचनरूपके (महिना) माहात्म्यकरके उत्पन्न भया.॥३॥

ननु उक्तरीतिसें जेकर ईश्वरका विचारणाही जगत्की उत्पत्तिविषे कारण है तो, सो विचारही किस निमित्तसें है? सोही दिखाते हैं. 'कामस्तदग्रे इत्यादि'-इस विकारवाली रृष्टिके पहिले परमेश्वरके मनमें इच्छा उत्पन्न होती भइ कि, मैं रृष्टि करूं; ईश्वरकों इच्छा किस हेतुसें भइ? सो कहे हैं, 'मनसःइति' अंतःकरणसंबंधी वासना शेषकरके, सर्व प्राणियोंके अंतःकरणमें तैसा (रेतः) होनहार प्रपंचका बीजभूत पहिले अतीतकल्पमें जीवोंने जो करा था पुण्यात्मक कर्म, यतः जिसकारणसें सृष्टिके समयतक वे कर्मफल परिपकफल देनेके सन्मुख होते भए, तिस-हेतुसें सर्वसाक्षी फलप्रदाता ईश्वरके मनमें सृष्टि करणेकी इच्छा उत्पन्न भइ; तिस इच्छाके हुए स्टजनेयोग्य विचारके तदपीछे सर्वजगतकों रचता है. सतइति तदपीछे सल्वरूपकरके अनुभूयमान इस जगत्का 'बंधुं–बंधकं' हेतुभूत कल्पांतरमें प्राणियोंने जो करा है कर्मसमूह, तिनकों 'कवयः' तीनों कालके जाननेवाले योगी हृदयमें बुद्धिद्वारा विचारकरके तिन कर्मानुसार सृष्टि करता भया.॥४॥

(रहिमः) रहिमसमान जैसें सूर्यकी किरणां उदयानंतर निमेषमात्रकालमें युगपत् सर्व जगतमें व्याप्त होती हैं, तैसें शीघ सर्वत्र व्याप्त होता हुआ यह कार्यवर्ग 'विततः' विस्तारवंत होता भया. सो कार्यवर्ग, प्रथमसें क्या (तिरश्चीनः) तिर्यग् मध्यमें स्थित हुआ था? किंवा, अधः नीचेंकों हुआ था? अथवा, उपरकों हुआ था? ऐसा मालुम नही होता था किंतु सर्वत्र एकसाथही सृष्टि होती भइ, (रेतोधाः) इससृष्टिमें (रेतसः) बीजभूत कर्मोंके करणेहारे, और भोगनेवाले जीव होते भए. 'महिमानः' अन्यमहान् पदार्थ आकाशादिभूत भोग्यरूप होते भए, भोक्ता और भोग्यमें सधा अन्नोंका यह भोग्य प्रपंच (अवस्तात्)निक्तष्ट होता भया, (प्रयतिः) भोक्ता (परस्तात्) उत्कृष्ट होता भया.॥ ४॥

अथ सृष्टि दुर्विज्ञान है, इसवास्ते विस्तारसें नही कही, सोही कहते हैं. 'को अद्धेति' कौन पुरुष परमार्थसें जानता है? और कौन (इह) इस लोकमें (प्रवोचत्) कह सक्ता है? 'इयं दृश्यमाना विसृष्टिः' यह दृश्यमान विविध प्रकारभूत भौतिक भोक्तृभोग्यादिरूपकरके बहुतप्रकारकी सृष्टि, (कुतः) किस उपादानकारणसें, और (कुतः) किस निमित्तकारणसें, (आजाता) समंतात् जाता-प्रादुर्भूता-उत्पन्न हुइ है? ये दोनों कथन विस्तारसें कौन जान सक्ता, और कह सक्ता है? ननु देवता सर्वज्ञ है, इसवास्ते वे जान-तेभी होवेंगे, और कह भी सक्ते होवेंगे? सोही कहते हैं. अर्वागिति। देवते इस जगतके रचनेसेंपीछे उत्पन्न हुए हैं, इसवास्ते वे कैसें जान सक्ते और कह सक्ते हें? अथ जब देवते भी नही जानते हे तो, तिनसें व्यतिरिक्त मनुष्यादि तो कैसें जान सक्ते हें कि, यतः जिसकारणसें संपूर्ण जगत् उत्पन्न भया, सो कारण क्या था?॥६॥ 'इयं विसृष्टि': यह विविधप्रकारकी गिरिमदीसमुद्रादिरूपकरके विचिन्ना सृष्टि जिससें उत्पन्न भइ है, और

Jain Education Internation

तथा सहस्रंशीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रंपात् । स भूमिं विश्वते। वुत्वात्यतिष्ठद्वशाङ्गुलम् ॥१ ॥ सहस्रंऽझीर्षा । पुरुषः । सहस्रऽअक्षः । सहस्रंऽपात् । सः । भूमिम् । विश्वतः। वृत्वा । अति । अतिष्ठत् । दशऽअङ्गुलम् ॥ १ ॥ पुरुष एवेदं सर्वे यद्भूतं यच्च भव्यम् ॥ उतामृतत्वस्येशांनो यदन्नेनातिरोहांति ॥ २ ॥ पुरुषः । एव।इदम्। सर्वम् । यत् । भूतम् । यत् । च । भव्यम् । उत् । अमृ-तऽत्वस्य । ईशानः । यत् । अन्नेन । अतिऽरोहति ॥ २ ॥ एतावांनस्य महिमातो ज्यांयाँश्च पूरुंषः । पादोस्य विश्वां भूतानि' त्रिपादंस्यामृतं दिवि॥३॥ एतावान् । अस्य । महिमा । अतंः । ज्यायान् । च। पुरुषः । पादंः । अस्य । विश्वां । भूतानिं । त्रिऽपात् । अस्य । अमृतम् । दिवि ॥ ३ ॥ त्रिपादूर्ध्व उदैत्पुरुषः पादोर्स्यहाभंवत्पुनंः । ततो विष्वङ् व्यंकामत्सारानानराने आभा। ४॥ त्रिऽपात्। उर्घ्वः । उत् । ऐत् । पुरुषः । पार्दः । अस्य । इह् । अभवत् । पुन-रिति । ततः । विष्वंङ् । वि । अकामत् । साशनानशनेइति । आभि ॥ ४ ॥ तस्मांद्विरळंजायत विराजो अधि पूरुंषः। सजातो अत्यरिच्यत पश्चाद्रूमिमथो पुरः ॥ ५॥ १७॥

जो 'दधे' इसकों धारण करता है, अथवा नही धारण करता है, ऐसा कोइ भी नही जानता है. 'यो अस्येति' जो इस जगत्का अध्यक्ष ईश्वर, सो सत्यभूत आकाशमें निर्मल स्वप्रकाशमें प्रतिष्ठित है, सो ईश्वरही जाने वा न जाने, अन्यकोइ नही जान सक्ता है.॥७॥

वसन्तो अंस्यासीदाज्यं ग्रीष्म इध्मः शरद्वविः ॥६॥ यत् । पुरुषेण । हविषां । देवाः । यज्ञम् । अतंन्वत । वसन्तः । अस्य । आसीत् । आज्यंम् । ग्रीष्मः । इध्मः । शरत् । हविः ॥ ६॥ तं यज्ञं बर्हिषि प्रोक्षन्पुरुषं जातमंग्रतः। तेनं देवां अंचजन्त साध्या ऋषयश्च ये ॥ ७ ॥ तम् । यज्ञम् । वर्हिषिं । प्र । औक्षन् । पुरुषम् । जातम् । अग्रतः । तेनं देवाः । अयजन्त । साध्याः । ऋषयः । च । ये ॥ ७ ॥ तरमांद्यज्ञात्सर्वहुतः संभृतं पृषदाज्यम् । पशून्ताँश्चंके वायव्यांनारण्यान्याम्याश्च ये ॥ ८ ॥ तस्मति । यज्ञात् । सर्वऽहुतैः । सम्रऽभृतम् । पृषत्ऽआज्यम्।पशून् । ता-न् | चक्रे | वायव्यांन् | आरण्यान् | ग्राम्याः | च | ये ॥ ८ ॥ तरमांचज्ञात्सर्वहुत ऋचः सामांनि जज्ञिरे। छन्दांसि जज्ञिरे तस्माद्यजुस्तस्मादजायत॥९॥ तस्मात् । यज्ञात् । सर्वऽहुतः । ऋचं: । सामानि । जज्ञिरे । छन्दांसि । जज्ञिरे । तस्मांत्। यर्जुः। तस्मांत्। अजायत ॥९॥ तस्मादृश्वां अजायन्त ये के चोंभयादंतः। गावों ह जज्ञिरे तस्मात्तस्मांजाता अंजावयं : ॥ १० ॥ १८ ॥ तसात् । अश्वाः । अजायन्त । ये । के । च । उभयादतः । गार्वः । ह । जज्ञिरे । तस्मात् । तस्मात् । जाताः । अजावयः ॥ १० ॥ १८ ॥

तस्मति । विऽराट् । अजायत । विऽराजः । अधि । पुरुषः । सः । जातः । अति । अरिच्यत् । पश्चात् । भूमिम् । अथो इति । पुरः ॥ ५ ॥ १७ ॥

यत्पुरुषं व्यदंधुः कतिधा व्यंकल्पयन् । मुखं किर्मरुय को बाहू का ऊरू पादा उच्येते ॥ ११ ॥ यत् । पुरुषम् । वि । अदंधुः । कतिधा । वि। अकल्पयन् । मुखंम् । किम्। अस्य। को । बाहू इति । को । ऊरूइति । पादों । उच्येते इति ॥ ११ ॥ ब्राह्मणोरस्यमुखमासीहाहु राजन्यः कृतः । जरू तदंस्ययेद्वैश्यंः पद्भग्रां शूद्रो अजायत ॥ १२ ॥ बाह्यणः । अस्य । मुर्खम् । आसीत् । बाहूइति । राजन्यः । क्रतः जरू इति । तत् । अस्य । यत् । वैश्यः।पत्ऽभ्याम् । शृद्रः । अजायता।१२॥ चन्द्रमामनंसोजातश्वक्षोः सूर्योअजायत । मुखादिन्द्रेश्चाम्निश्चंप्राणाद्वायुरंजायत ॥ १३ ॥ चन्द्रमाः।मनसः । जातः । चक्षोः । सूर्यः । अजायत । मुखांत् । इन्द्रेः । च । अग्निः । च । प्राणात् । वायुः । अजायत ॥ १३ ॥ नाभ्यांआसीद्न्तरिक्षंशाष्णोंद्योःसमंवर्तत । पुद्रचांभूमिर्दिराः श्रोत्रात्तथांऌोकाँ अंकल्पयन् ॥ १४ ॥ नाभ्याः । आसीत् । अन्तरिक्षम् । शीर्ष्णः । द्यौः । सम् । अवर्तत । पत्ऽभ्याम् । भूमिः । दिशः । श्रोत्रांत् । तथां । लोकान् । अकल्पयन् ॥ १४ ॥ ऋ० अष्टक ८। अ०४। व० १७।१८।१९। मं० ।१०। अ० ७। सू० ९० ॥ भाषार्थः--सर्वप्राणि समष्टिरूप ब्रह्मांडदेह है जिसके, ऐसा विराट्नाम पुरुष,सो (यह सहस्रशीर्षा)सहस्रशिर, सहस्रशब्दकों उपलक्षण होनेसें अनंत हिरोंकरके युक्त है; क्योंकि, जे सर्वप्राणियोंके शिर हैं, ते सर्व तिस्रकी देहके अंतर होनेसें तिसकेही शिर हैं, इसहेतुसें सहस्रशीर्षपणा; ऐसें (सहस्राक्षः) सहस्राक्षपणा, और (सहस्रपात्) सहस्रपादपणाभी जानना सो पुरुष, 'भूमिं' ब्रह्मांडगोलकरूपभूमिकों 'विश्वतः' सर्व ओरसें 'वृत्वा' परिवेष्टन करके 'दर्शांगुलं' दर्शांगुलदेशकों 'अत्यतिष्ठत्' अतिक्रमकरके व्यवस्थित है दर्शांगुल यह उपलक्षण है, इसवास्ते ब्रह्मांडसें बाहिर भी सर्व जगे व्याप्य होके स्थित है. ॥ १ ॥

जो 'इदं' यद वर्त्तमान जगत् है, सो सर्व 'पुरुष एव ' पुरुषही है 'यच्च भूतं ' और जो अतीत जगत्, 'यच भव्यम् ' और जो भविष्यत् होणहार जगत्, (तदपि पुरुषएव) सोभी पुरुषही है. जैसें इस कल्पमें वर्त्त-ते प्राणियोंके देह है, ते सर्वही विराट्पुरुषके अवयव है, तैसेंही अतीता-नागतकल्पोंमें भी जानना, इत्यभिप्रायः 'उतापि च' और 'अमृतत्वस्य' देवपणेका यह 'ईशानः' खामी है, यत् जिसकारणसें 'अन्नेन' प्राणियों-के अन्नरूप भोग्यकरके 'आतिरोहाति' अपनीकारण अवस्थाकों आतिकमक-रके परिदृश्यमान जगत् अवस्थाकों प्राप्त होता है, तिसकारणसें प्राणियोंके कर्मफल भोगनेतांइ जगत्अवस्था अंगीकार करनेसें यह तिसका वस्तु-तत्त्व नही है, इत्यर्थः ॥ २ ॥

अतीतानागतवर्त्तमानरूप जगत् जहोतक है 'एतावान् ' इतना सर्व भी 'अस्य ' इस पुरुषका ' महिमा ' आपना सामर्थ्य विशेष है; न कि तिसका वास्तव्य स्वरूप है. क्योंकि, वास्तव स्वरूप तो पुरुष है, अतः (महिम्नोपि) इससें महिमासेभी ' जायान् ' अतिशय करके अधिक है, येह दोनों स्पष्ट करते हैं; 'अस्य ' इस पुरुषके ' विश्वा भूतानि ' त्रिकाल में वर्तनेवाले सर्व प्राणी ' पाद ' चौथे हिस्से प्रमाण है ' अस्य ' इस पुरुषके ' त्रिपात ' शेष तीन हिस्से-भाग ' अम्टतं ' विनाशरहित हुआ थका दिवि द्योतनात्मके स्वप्रकाशरूपमें व्यवतिष्ठित है. इतिशेषः॥३॥

जो यह त्रिपात् पुरुषः संसारके स्पर्शरहित ब्रह्मस्वरूप है, और जो यह 'ऊर्ध्वः उदैत् ' इस अज्ञानकार्य संसारसे वाहिरभूत है, इहांके गुण-देलोंकरी अस्पृष्ट है, उत्कर्षताकरके रहा हुआ है, 'तस्यास्य ' तिस इस का 'सोयं पादलेशः ' सो यह पादलेश ' इह ' इहां मायामें फेर होता अबा. द्वष्टिसंहार करके पुनः २ वारंवार आता है, 'ततः ' तदपीछे माया- में आयांअनंतर 'विष्वङ्' देवतिर्यगादिरूपकरके विविधप्रकारका हु-आ थका, 'व्यकामत्' व्याप्तवान् हुआ क्या करके? 'साशनानशने अभिलक्ष्य' (साशनं) भोजनादिव्यवहारसंयुक्त चेतन प्राणिजात लखीए हैं, (अनशनं) तिससें रहित अचेतन गिरिनदीआदिक, येह दोनोंको जैसे होवे तैसें स्वयमेव विविधरूप होके व्याप्त होता भया ॥ ४ ॥

विष्वङ् व्यकामदिति यदुक्तं तदेवात्र प्रपंच्यते ॥ 'तस्मात्' तिसआदि-पुरुषसें विराट्-ब्रह्मांडदेह उत्पन्न भया । विविधप्रकारकी वस्तु शोभे हैं इसमें इति विराद् । ' विराजोधि ' विराट् देहके ऊपर तिसदेहकोंही अधिकरण करके ' पुरुषः ' तिस देहका अभिमानी कोइक पुरुष उत्पन्न होता भया, सो यह सर्ववेदांतोंकरके वेद्य परमात्मा सोही अपनी मायाकरके विराट्देह ब्रह्मांडरूप रचके तिसमें जीवरूप करी प्रवेशकरके ब्रह्मांडाभिमानी देवात्मा जीव होता भया. 'सजातः' सो उत्पन्न हुआ विराट् पुरुष 'अत्यरिच्यत अतिरिक्तोभूत् ' विराटसें व्यतिरिक्त देव-तिर्यक् मनुष्यादिरूप होता भया. 'पश्चात् ' देवादिजीवभावसें पीछे ' भू-मिम् ' भूमिकों सृजन करता भया, 'अथो ' भूमिसृष्टिके अनंतर तिनजी-वोंके 'पुरः ' शरीर रचता भया ॥ ५ ॥

'यत्' यदा पूर्वोक्त कमकरकेही शरीरोंके उत्पन्न हुए थके, 'देवा:' देवते उत्तर सृष्टिकी सिद्धिवास्ते बाह्यइव्यके अनुत्पन्न होनेकरके हविके अंतर असंभव होनेसें पुरुषस्वरूपही मनःकरके हविपणे संकल्पकरके 'पुरुषेण' पुरुषनामक 'हविषा' हविःकरके, 'मानसं यज्ञम्' मानस यज्ञ-कों 'अतन्वत' विस्तारते-करते हुए. 'तदानीम् ' तिस अवसरमें ' अस्य' इस यज्ञका 'वसन्तः' वसंतऋतुही ' आज्यम् ' घृत ' आसीत् ' होता भया, तिस वसंतऋतुकोंही घृतकी कल्पना करते हुए; ऐसेंही ' ग्रीष्म इष्म आसीत्' ग्रीष्मऋतु इष्म होता भया, तिसकोंही इष्मकरके कल्पना करते-हुए; तथा ' शरद्वविरासीत् ' शरदृतु हविः होता भया, तिसकोंही पुरोडा-शाभिध हविःकरके कल्पना करते हुऐ. ऐसें पुरुषकों हविःसामान्यरूपकरके संकल्पकरके तिसते अनंतर वसंतादिकोंकों घृतादिविशेषरूपकरके कल्पन करा, ऐसे जानना योग्य है.॥ ६ ॥

35 ducation Internation 'यज्ञं ' यज्ञके साधनभूत ' तम् ' तिस पुरुषकों पशुत्वभावनाकरके यूपमें बांधेहुएकों 'बाईिषि ' मानस यज्ञमें 'प्रौक्षन् ' प्रोक्षण करते भये, कैसे पुरु-षकों ? सोही कहे हैं. 'अग्रतः ' सर्वस्टाप्टिके पहिले 'पुरुषम् जातम् ' पुरुषपणे उत्पन्न भयेकों ' तेन ' तिस पुरुषरूप पशुकरके ' देवाः ' देवते ' अयजन्त ' यजन करते भये, मानस यज्ञ निष्पन्न करते भये इत्यर्थः।कौन वे देवते ? सोही कहे हैं. ' साध्याः' सृष्टिके साधनयोग्य प्रजापतिप्रमुख 'ऋषयश्च' और तिनके अनुकूल ऋषि मंत्रोंके देखनेवाले जे हैं, ते सर्व यजन करते भये इत्यर्थः॥७॥

'सर्वहुतः' सर्वात्मक पुरुष जिस यज्ञमें आहवन करीए, सो यह सर्व-हुतः, तेसें ' तस्मात् ' पूर्वोक्त 'यज्ञात् ' मानसयज्ञसें ' ष्टषदाज्यम् ' दर्धिमि श्रितघृतकों ' संभृतम् ' संपादन करा, दर्धि और घृत यह आदिभोग्यजात सर्वसंपादन करा इत्यर्थः। तथा ' वायव्यान् ' वायुदेवसंबंधी लोकमें प्रसिद्ध 'आरण्यान् पशून् ' आरण्य पशुयोंकों ' चक्रे ' उत्पन्न करता भया; आरण्य-हरिणादिक। तथा ' ये च प्राम्याः' गौ अश्वादि तिनकोंभी उत्पन्न करता भया ॥ ८ ॥ ' सर्वहुतस्तस्मात् ' पूर्वोक्त ' यज्ञात् ' यज्ञसें ' ऋचःसामानि जज्ञिरे ' ऋच साम उत्पन्न भए ' तस्मात् ' तिस यज्ञसेंही ' छंदांसि ' गायत्रीआदि ' जज्ञिरे ' उत्पन्न भए ' तस्मात् ' तिस यज्ञसें ही ' छंदांसि ' बत ' यज्जुर्वेदभी होता भया. ॥ ९ ॥

'तस्मात् ' तिस पूर्वोक्त यज्ञसें 'अश्वा अजायन्त ' घोडे उत्पन्न भए, तथा ' ये के च ' जे केइ अश्वसें व्यतिरिक्त गर्दभ और खचरां ' उभया-दतः ? उर्ध्व अधोभाग दोनों दंतयुक्त होते हैं जिनके ते भी तिसयज्ञसेंही उत्पन्न हुए हैं, तथा ' तस्मात् ' तिस यज्ञसें ' गावश्च जज्ञिरे ' गौयां उत्पन्न हुई हैं, किंच ' तस्मात् ' तिसयज्ञसें ' अजाः ' बकरीयां और ' अवयः ' भेडें भी ' जाताः ' उत्पन्न भई. ॥ १० ॥

प्रभोत्तररूपकरके ब्राह्मणादि सृष्टि कहनेकों ब्रह्मवादियोंके प्रश्न कह-ते हैं। प्रजापति प्राणरूप देवते 'यत्' यदा 'पुरुषं' विराड्रूप पुरुषकों 'व्यद्धुः' रचते भए, अर्थात् संकल्पकरके उत्त्पन्न करते भए, तब 'कतिधा' कितने प्रकारोंकरके 'व्यकल्पयन्' विविधरूप कल्पना करते भए ? 'अस्य' इस पुरुषका 'मुखं किम् आसीत्' मुख क्या होता भया ?' को बाहू अभू-ताम्' क्या दोनो बाहां होती भई ? 'को ऊरू को च पादो उच्येते' क्या साथल, और क्या दोनो पग कहीए ? प्रथम सामान्य प्रश्न है, पीछे मुखं किम् इत्यादिकरके विशेषविषयक प्रश्न है ॥ ११ ॥

अब पूर्वोक्त प्रश्नोंके उत्तर कहते हैं, 'अस्य' इस प्रजापतिका ' ना-ह्मणः' ब्राह्मणत्वजातिविशिष्ट पुरुष 'मुखमासीत्' मुख होता भया, अर्थात् मुखसें उत्पन्न हुआ है, जो यह 'राजन्यः ' क्षत्रियत्वजातिविशिष्ट है, सो 'बाहूकृतः' बाहांकरके उत्पन्न करा है, अर्थात् बाहांसें उत्पन्न हुआ है, 'तत् तदानीं' तिससमय ' अस्य ' इस प्रजापतिके 'यत् यो ऊरू ' जे दो ऊरू थे, तदृरूप 'वैश्यः ' वैश्य होता भया, अर्थात् जरूयोंसें वैश्य उत्पन्न हुआ, तथा इस पुरुषके 'पद्ध्यां 'दोनों पगोंसें 'शूद्रः' शूद्रत्वजा-तिमान् पुरुष 'अजायत ' होता भया, यह कथन यजुर्वेदके सप्तमकांडमें स्पष्टपणें है. ॥ १२ ॥

जैसें दथिघृतादि द्रव्य, गवादि पशु, ऋगादि वेद और त्राह्मणादि मनुष्य, तिससें उत्पन्न हुए हैं, तैसें चंद्रादि देवते भी तिससेंही उत्पन्न हुए हैं, सोही दिखाते हैं. प्रजापतिके 'मनसः 'मनसें 'चंद्रमा जातः' चंद्र-मा उत्पन्न भया 'चक्षोः' नेत्रोंसें 'सूर्यः अजायत ' सूर्य उत्पन्न भया 'मुखात् इंद्रश्च अग्निश्च 'मुखसें इंद्र और अग्नि दो देवते उत्पन्न भए, और 'प्राणाद्वायुरजायत ' प्राणोंसें वायु उत्पन्न भया ॥ १३ ॥

जैसें चंद्रादिकोंकों प्रजापतिके मनःप्रमुखसें कल्पना करते भए, तथा तैसेंही ' लोकान् ' अंतरिक्षादिलोकोंकों प्रजापतिके नाभि आदिकसें देवते ' अकल्पयन् ' उत्पन्न करते भए, सोही दिखाते हैं। ' नाभ्याः ' प्रजापतिकी नाभिसें ' अंतरिक्षमासीत् ' आकाश उत्पन्न भया ' शीर्ष्णः ' शिरसें ' यौः समवर्तत ' स्वर्ग उत्पन्न हुआ ' पद्म्यां भूमिरुत्पन्ना ' पगोंसें भूमि उत्पन्न भई, और ' श्रोत्रादिश उत्पन्ना इति ' श्रोत्र-कानोंसें दिशा उत्पन्न भई. ॥ १४ ॥ इत्यादि । भावार्थः---प्रजाकों संहार स्टजन करते विश्वकर्माकों देखता हुआ हाषि कहता है। (यः) जो विश्वकर्मा (इमा) इमानि (विश्वा) वि-धानि--यह जो सर्व ( मुवनानि ) भूतजातोंकों ( जुह्वत ) संहार करता दुआ ( न्यसीदत् ) आपही बैठता हुआ, केसा ? ( ऋषिः ) अतींद्रियद्रष्टा तर्वज्ञ ( होता ) संहाररूप होमका कर्त्ता (नः ) अस्माकम्-हम प्राणियेंका पिता) जनक है। प्रलयकालमें सर्व लोकोंका संहार करके जो परमेश्वर माप एकेलाही रह गया था, तथा चोपनिषदः । " आत्मा वा इदमेक ए-ाग्र आसीझान्यत्किंचन मिषत् । सदेव सोम्येदमयआसीदेकमेवादितीय-मित्याद्याः ॥ " (सः ) तैसा पूर्वोक्त स्वरूपवाला सो परमेश्वर (आशिषा) अभिलाषकरके " बहुस्यां प्रजायेयेत्येवंरूपेण " ऐसे रूपकरके पुनः फेर रचनेकी इच्छारूपकरके ( द्वविणमिच्छमानः ) जगत्रूपधनकी अपेक्षा करता हुआ ( अवरान् ) आभिव्यक्त उपाधीयोंमें ( आविवेश ) जीवरूप-करके प्रवेश करता भया. कैसा ? ( प्रथमच्छत् ) प्रथम एक आद्वितीयस्व-रूपकों जो छादन करे सो ' प्रथमच्छत् ' उत्कृष्ट रूपकों आच्छार्दन करता हुआ प्रवेश करता भया, (इच्छमानः) सो वांछा करता भया, ' बहु स्यां ' बहुतरूप हो जाऊं इत्यादि श्रुतियोंसें जान लेना ॥ ३७ ॥

कि अस्विद्धनंकउसवृक्षअसियतोचावाप्राथिवीनिष्टतक्षुः । मनी'षिणोमनसाप्रुच्छतेदुतचद्ध्यतिष्ठद्भवनानिधारयन्॥ २०॥ यज्ज्वेंद१७अध्याये.

संबाहुभ्यांधर्मतिसंपतंत्रैर्धावाभूमीजनयन्देवएकः ॥ १९ ॥

यतोभूमिंजनयन्विश्वकर्माविद्यामौणेंन्महिनाविश्वचंक्षाः ॥१८॥ विश्वतश्वक्षरुतविश्वतोमुखोविश्वतोंबाहुरुतविश्वतंरुपात् ।

सआशिषाद्रविणमिच्छमानःप्रथमच्छद्वराँ २॥ ऽआविवेश ॥१७॥ किअस्विदासीदधिष्ठानमारम्मेणंकतमत्स्वित्कथासीत् ।

तथा— यइमा विश्वाभुवनानिजुद्घटष्टिर्होतान्यसीदत्पितानः। सआशिषाद्रविणमिच्छमानःप्रथमच्छदवर्रां २॥ ऽआविवेश ॥१७॥ अथ ईश्वर जैसें जगत्कों खजता है, सो प्रश्नोत्तरोंकरके कहते हैं। ठोकमें घटादि करनेकी इच्छावाठा कुंभकार, घरादिस्थानमें रहकरके मृत्तिकाआदि आरंभक द्रव्यरूपकरके, और चकादि उपकरणोंकरके घटादिक निष्पादन करता है।ईश्वरकों सो आक्षेप करते हैं। (स्विदिति) वितर्कमें है, द्यावाभूमी खजता हुआ विश्वकर्माका (आधिष्ठानं किमासीत्) आधार क्या था? क्योंकि विना आधिष्ठानके कुछ भी नही कर सक्ता है (स्विदिति वितर्के) तर्क करते हैं, (आरंभणं कतमत् आसीत्) आरंभण क्या था? उपादान कारण क्या था? जैसें मृत्तिका घटोंका (कथा)किया च किम्प्रकारा (आसीत्) किया किसप्रकार थी? निमित्त कारण क्या था? दंडचकसछिलसूत्रादिकरके घटादि करते हैं, तिनसमान क्या था? (यतः) जिससें विश्वकर्मा जिस कालमें पृथिवी और र्ह्याकों (जनयन्) रचता हुआ (महिना) स्वसामर्थ्यकरके स्टप्टि द्यावाप्टथिवीकों (औणोंत्) आ-च्छादित करता भया, केसा विश्वकर्मा? (विश्वचक्षाः) सर्वद्रष्टा ॥ ९८ ॥

उत्तर कहते हैं ॥ (एक:) अकेला असहायी (देव:) विश्वकर्मा (यावाभूमी जनयन्) स्वर्ग और भूमिकों रचता हुआ (बाहुभ्यां) बाहुस्थानीय धर्माधर्मकरके (संधमति) संयोगकों प्राप्त होता है, (पतत्रै:) पतनशीलवाले अनित्यं पंचभूतोंकरके प्राप्त होता है, धर्माधर्म-निमित्तोंकरके पंचभूतरूप उपादानोंकरके साधनांतरके विनाही सर्व स्ट-जन करता है, अथवा धर्माधर्मकरके च पुनः भूतोंकरके विनाही सर्व स्ट-जन करता है, अथवा धर्माधर्मकरके च पुनः भूतोंकरके (संधमति) सम्यक् प्रकारकरके प्राप्त करता है जीवोंकों, कैसा है? (विश्वतश्चल्लु:) सर्व ओरसें चक्षु हैं जिसके (विश्वतोमुख:) सर्व ओरसें मुख हैं जिसके (विश्वतोबाहु:) सर्व ओरसें बाहां हैं जिसके (विश्वतःपात्) सर्व ओरसें पग हैं जिसके, सो परमेश्वरकों सर्व प्राण्यात्मक होनेसें जिस जिस प्राणीके जे जे चक्षु आदि हैं, ते सर्व तिस उपाधिवाले परमेश्वरकेही हैं; इसवास्ते सर्व जगे चक्षुआदि प्राप्त होते हैं इाती ॥ १९ ॥

पुनः फेर प्रश्न है ( स्विदिति ) वितर्कमें है ( वनं किम् आस ) सो वन कौनसा था? ( उ ) अपि च (सः वृक्षः कः) और सो दृक्ष कौनसा

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

था? ( यतः ) जिस वन, और वृक्षसे विश्वकर्मा, ( वावापृथिवी ) यावापृथिवीकों ( निष्टतक्षुः ) त्राछता घडता रचता अलंकृत करता हुआ; क्योंकि, तेसें वनवृक्षका संभव नही है. लोकमे तो घरादि बनानेकी इच्छावाला किसी वनमें किसी वृक्षकों छेदनकरके त्राछनादिकरके स्तंभा-दिक करता है, इहां जगत् रचनेमें सो है नही । एक अन्यवात है ( म-नीषिणः) हे बुद्धिमानो ! (मनसा) मनकरके-विचारकरके (तत् इत् 3) सो भी ( प्रच्छत) तुम पूछो, सो क्या ? ( भुवनानि ) जगत्कों ( धारयन् ) धारण करता हुआ विश्वकर्मा ( यदध्यतिष्टत् ) जिस जगे रहता था सो भी तुम पूछो. कुंभकारादि जैसें घरादिकमें बैठके घटादि करते हैं, सो अधि-षारण करता हुआ विश्वकर्मा ( यदध्यतिष्टत् ) जिस जगे रहता था सो भी तुम पूछो. कुंभकारादि जैसें घरादिकमें बैठके घटादि करते हैं, सो अधि-षात्मा (ईश्वर) सर्व जगत्का आरंभ करता है, ऊर्णनाभि ( मकडी-करो-लीया) अपने अंदरसेंही चेपवस्तु निकालके जाला रचता है, तैसेंही ईश्वर अपने अंदरसेंही सर्व कुछ निकालके जगत् रचता है, इसवास्ते इसजगत्का उपादानकारण, और निमित्तकारण ईश्वर आपही है अन्यनही ॥ २० ॥ ॥ इति यजुर्वेदसंहितायां सम्रदशाध्याये ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानन्दसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादयन्थे ऋग्वे-दाद्यनुसारसृष्टिक्रमवर्णनो नाम सप्तमःस्तम्भः ॥ ७ ॥

### ॥ अथाष्टमस्तम्भारम्भः ॥

सप्तमस्तंभमें ऋगादिवेदानुसार स्टष्टिकम वर्णन करा, अथाष्टम स्तंभमें पूर्वोक्त सृष्टिक्रमकी यत्किंचित् समीक्षा करते हैं; तहां प्रथम हम बहुत नम्रतापूर्वक विनती करते हैं कि, पक्ष-कदाग्रहकों छोडके प्रेक्षावानोंकों यथार्थ तत्त्वका निर्णय करना चाहिये, परंतु यह नही समझना चाहिये कि, यह अमुक धर्म, और अमुक २ शास्त्र हमारे वृद्ध मानते आए हैं तो, अब हम इसकों त्यागके अन्यकों क्योंकर मान लेवे ? क्योंकि ऐसी समज प्रेक्षावानोंकी नही है, किंतु यातो अज्ञ होवे, या दृढ कदाग्रही होवे, तिसकी ऐसी समझ होती है. इसवास्ते, वेद, स्मृत्रि, पुराण, तथा जेन बौद्ध, सांख्य, वेदांत, न्याय, वैशेषिक, पातंजल, मीमांसादि सर्वशास्त्रोंके कहे तत्त्वोंको प्रथम श्रवण पठन मनन निंदिध्यासनादि करके जिस शा-स्रका कथन युक्तिप्रमाणसें बाधित होवे, तिसका लाग करना चाहिये; और जो युक्तिप्रमाणसें बाधित न होवे, तिसकों स्तीकार करना चाहिये; परंतु मतोंका खंडनमंडन देखके द्रेषबुद्धि कदापि किसी भी मतउपर न करनी चाहिये. क्योंकि, सर्वमतोंवाले अपने २ माने मतोंकों पूरा २ सचा मान रहे हैं. इन पूर्वोक्त मतोंमेंसे सांख्य, मीमांसक, जैन और बौद्ध ये जगतूका कर्त्ता ईश्वरकों नही मानते हैं, और वैदिक, नैयायिक, वैशेषिका-दिमतोंके माननेवाले जगतूका कर्त्ता ईश्वरकों मानते हैं; वेदमतवाले अम्य-मतोंवालोंसें विलक्षणही जगत् और जगत्कर्त्ताका खरूप मानते हैं, और यह भी कहते हैं कि, वेदसमान अन्य कोइ भी पुस्तक प्रमाणिक नही है, इसवास्ते प्रथम हम वेदके कथनकोंही विचारते हैं कि, प्रमाणसिद्ध है वा नही? जेकर प्रमाणसिद्ध है, तब तो वाचकवर्गकों सत्य करके मानना चाहिये, और जेकर प्रमाणबाधित होवे तब तो, तिसका त्यागही करना चाहिये. वेदोंमें भी बडा, और प्रथम जो ऋग्वेद है, तिसके कथनकाही सत्य वा असत्यका विवेचन करते हैं.

म्न० अ ८। अ७। व १७। मं १०।अनु ११। सू १२९॥ प्रलयदशामें जग-त्उरपत्तिका कारणभूत माया, सत्स्वरूपवाली भी नही थी, और असत्-स्वरूपवाली भी नही थी, किंतु सत् असत् दोनों स्वरूपोंसें विलक्षण अनिर्वाच्यखरूपवाली थी.

उत्तरपक्षः---जहां असत्का निषेध करेंगे, तहां अवइयमेव सत्का विधि मानना पडेगाः और जहां सत्का निषेध करेंगे, तहां अवइयमेव असत् मानना पडेगाः और जहां असत् सत् दोनोंका युगपत् निषेध करेंगे, तहां सत् असत् दोनों युगपत् मानने पडेंगेः और जहां सत् असत् दोनों युगपत् निषेध करेंगे, तहां असत् सत् दोनों युगपत् मानने पडेंगे. असत् और सत् ये दोनों एक स्थानमें रह नही सक्ते हैं. पूर्वपक्षः—हम तो सत् असत् दोनों पक्षोंसें विलक्षण तीसरा अनिर्वाच्य पक्ष मानते हैं, इसवास्ते श्रुतिका कथन सत्य है

उत्तरपक्षः——यह जो तुम अनिवार्च्यत्व मानते हो तो, इसके अक्ष-रोंका यह अर्थ होता हैं; निस्**शब्द प्रतिषेधार्थमें है, सो प्रतिषेध, या तो** भावका होना चाहिये, वा अभावका. नकारप्रतिषेध भी, या तो भावका निषेध करेगा, या अभावका. तब तो, अनिर्वाच्यत्वका अर्थ भी भाव, वा अभाव सिद्ध होवेगा; तो फेर अनिर्वाच्यत्व कहनेसें भाव, वा अभावसें अधिक कुछ भी नहीं सिद्ध होता है, इसवास्ते माया, या तो सत् माननी पढेगी, वा असत् माननी पडेगी.

पूर्वपक्षः--प्रतीतिके जो अगोचर होवे, तिसकों हम अनिर्वाच्यत्व कहते हैं.

उत्तरपक्षः--- प्रलयदशामें सो प्रतीति अगोचर था, जो जीवोंके प्रती ति अगोचर था कि, ब्रह्मके प्रतीति अगोचर था? प्रथम पक्ष तो संभव होही नहीं सक्ता है; क्योंकि, प्रतीति करनेवाले जीव तो तिस प्रलय-दशामें विद्यमानही नही थे तो, प्रतीति गोचर वा अगोचर किसकी अपेक्षा कहनेमें आवे? जेकर ब्रह्मके प्रतीति अगोचर था, तब तो माया, वा जगत्का कारण, खरगूंगवत् एकात असत्रूप हुआ. तब तो, तिससें जगत उत्पत्ति त्रिकालमें भी नही होवेगी. जेकर ब्रह्मके प्रतीति गोचर है, तब तो माया, सतुखरूपवाली सिद्ध होवेगी, तिसके सिद्ध होनेसें अद्वैत बह्य त्रिकालमें भी सिद्ध नही होवेगा; इसवास्ते, 'नासदासीन्नोसदासीत्' यह कहना युक्तिसें बाधित है. तथा 'आत्मा वा इदमेक एवाम आसी-तु' ॥ ' सदेव सौम्येद मग्र आसीत्' ॥ इन दोनों श्रुतियोंसें यह सिद्ध होता है कि, जगत् उत्पत्तिसें पहिले आत्मा, अर्थात् बहाही एकला था, अन्य कुछ भी नही था. ॥ तथा हे सौम्य ! सत्ही यह आगे था, अन्य कुछ भी नही था ! प्रथम तो ऋग्वेदकी पूर्वोक्त श्रुतिसें ये दोनों श्रुतियों विरुद्ध मालुम होती हैं. क्योंकि, इन दोनों अतियोंसें तो, विना एक ब्रह्मात्मा सत्स्वरूपसें अन्य कुछ भी नही था, ऐसा सिद्ध होता है. तब तो माया, अपरनाम जगत् उत्पत्तिका कारण, कदापि सिद्ध नही होवे-

गा; तो फेर, ऋग्वेदकी श्रुतिकी कही अनिर्वाच्य माया, प्रलयदश ों क्योंकर सिद्ध होवेगी? जेकर कहोंगे, अव्याकृत, अर्थात् माया, और ब्रह्मके प्रथक्रूप न होनेसें एकही आरमा कहा हैं; तब तो, ब्रह्मकेसाथ ओतप्रोत होनेसें ब्रह्मके सतुस्वरूपकीतरें, माया भी सत्स्वरूपवाली सिद्ध होवेगी. तब तो ऋग्वेदकी श्रुतिने जो प्रलयदशामें मायाकों सत् असत् स्वरूपसें विलक्षण जो अनिर्वाच्य कथन करी है, यह कहना मिथ्या सिद्ध होवेगा.

और जब एकही ब्रह्म सत्स्वरूप था, तब तो इस जगत्का उपादान कारण भी सत्स्वरूप ब्रह्मही सिद्ध होवेगा, तब तो यह जडचैतन्य पंचरूप जगत् ब्रह्मरूपही सिद्ध हुआ. तब तो, धर्म, अधर्म, पुण्य, पाप, ज्ञान, अज्ञान, सत्कर्म, असत्कर्म, स्वर्ग, नरक, धर्मी, अधर्मी, साधु, असाधु, सजन, दुर्जन, गुरु, शिष्य, शास्त्र, इत्यादि कुछ भी सिद्ध नही होवेगा. तब तो, चार्वाक, और वेदांतमतवाळोंके सहर गणही सिद्ध हुआ. क्यों-कि, चार्वाक तो, चार भूटोंकाही कार्यरूप यह जगत् मानते हैं, अन्यधर्मी धर्मादि ऊपर कहे हुए है नही. और वेदांती, सर्व इस जडचेतन्यरूप जगतुका उपादानकारण एक सतुस्वरूप ब्रह्मही मानते हैं, इसवास्ते तिनके मतमें भी ऊपर कहे धर्माधर्मादिक नही है. इसवास्ते चार्वाक, और वेदांतमतवाले ये दोनों नास्तिक सिद्ध होते हैं. क्योंकि, जो जीवों-कों अविनाशी नही मानता है, और पुण्यपापके हेतु,और पुण्यपापके फल भोगनेके स्थान नहीं मानता, आत्माकों भवांतर गमन करनेवाला नही मानता है, और देवगुरुधर्मकों नही मानता है, सो नास्तिक हैं; येह पूर्वोक्त सर्व लक्षण वेदांतमतमें मिलते हैं. क्योंकि, जब सर्व कुछ ब्रह्मही है, तब तो सत्खरूप ब्रह्ममें अन्य कुछ भी पुण्यपापादि न माने आवेंगे, इसवास्ते असली वेदांतका सिद्धांत, अंतमें नास्तिक सिद्ध हो जाता है.

पूर्वपक्षः—प्रलयदशामें एकही सत्खरूप ब्रह्म था, परंतु यजुर्वेदके ससदश (१७) अध्यायमें, और उपनिषदोंमें कहा है, और्णनाभि, अर्थात् मकडी कोलिकनामा जीव, जैसें अपने अंदरसेंही चेप जैसी वस्तु नि- कालके जाल बनाता है, ऐसेंही सत्स्वरूप ब्रह्म, अपने आपहीमेंसे इस जगत्का उपादान कारण निकालके तिससेंही यह जगत् रचना करता है.

उत्तरपक्षः——हे प्रियवर ! यह जो और्णनाभि—मकडीका दृष्टांत दिया है, सो भी अयुक्त है, क्योंकि, और्णनाभि—मकडी जो है, सो केवल चैतन्य नही है, किंतु तिसका चैतन्यस्वरूपवाला जीव शरीररूप जड उपाधिवाला है, मनुष्यशरीरवत्; इसवास्ते, सो जंतु जो कुछ शरीरद्वारा आहार करता है, सो तिसके शरीरके अंदर चेप मलम्त्रादिपणे परिण-मता है, मनुष्यके आहार करणेसें वात पित्त कफ मल मूत्र लालादिवत् तथा और्णनाभीने जो जाला रचा है, तिसका उपादान कारण और्ण-नाभि नही है, किंतु जालेका उपादानकारण और्णनाभिके शरीरमें जो चेपादि वस्तु है, सो है; इससें यह सिद्ध हुआ कि, ब्रह्मात्माके अन्य कुछक जडचैतन्यवस्तुयों थी, जिन उपादान कारणोंसें जडचैतन्यकार्य-रूप संसार—— रचा. परंतु ब्रह्मनें स्वयमेवही जगत्रूपकों धारण स्वीकार नही करा, ऐसें मानोंगे, तब तो अद्वेतकी हानी होवेगी. इसवास्ते, औ-

तथा जब प्रलयदशा होती हैं तब केवल एकही बहा होता है ? वा माया और ब्रह्म ये दो होते हैं ? वा मायाकरके अव्याकृत ब्रह्म, अर्थात् माया और ब्रह्म क्षीरनीरकीतरें अप्टथक्पणें मिश्रित होते हैं ? प्रथमपक्षमें तो शुद्ध, बुद्ध, सच्चिदानंद, अक्रिय, कृटस्थ, नित्य, सर्वव्यापक, ऐसे ब्रह्म-सें तो त्रिकालमें कदाापि खष्टि नही होवेगी, निरुपाधिक होनेसें, मुक्ता-त्मावत्. 181 जेकर दूसरा पक्ष मानोंगे, तब तो द्वैतापत्तिसें त्रिकालमें भी अद्वैतकी सिद्धि नही होवेगी. 1 २ 1 जेकर तीसरा पक्ष मानोगे, तब तो तीनोंही कालमें एक शुद्ध ब्रह्मकी सिद्धि न होवेगी.

और ऊपर सप्तम स्तंभमें लिखी श्रुतियोंमें लिखा है कि—-ब्रह्मके चार भागोंमेंसें तीन भाग तो सदा मायाप्रपंचसें रहित शुद्ध सचिदानंद-रूप अपने स्वरूपमेंही प्रकाश करता हुआ व्यवतिष्ठित रहता है, और एक चौथा भाग सो मायामें मायासंयुक्त हो कर, अथवा सदा मायासं-

युक्त हुआ थका स्टृष्टिसंहार करके वारंवार आता है, मायामें आयांअनंतर देव मनुष्य तिर्यगादिरूपकरके विविध प्रकारका हुआ थका जड चैतन्यके रूपकों व्याप्त होता है इत्यादि-अब हे प्रियवाचकवर्गों! तुम विचार करो कि, जब एक अद्वैतही शुद्ध सचिदानंद स्वरूप माना, तो फेर तिसका एक भाग तो मायासहित, और तीन भाग मायारहित निरुपाधिक संसा-रके स्पर्शरहित अमृतरूप कैसें हो सक्ते हैं ? तथा चौथा भाग जो मायावाला है, सो क्या ब्रह्मसें भिन्न हैं ? जेकर भिन्न हैं, तब तो दो ब्रह्म मानने पडेंगे; एक तो तीन गुणाधिक शुद्ध ब्रह्म, और एक चतुर्थांश मायावाला जेकर तो ये दोनों ब्रह्म अना-दिसें भिन्न है, तब तो तीनों कालोंमें भी अद्वैतकी सिद्धि नही होवेगी, जेकर एकही ब्रह्मका चतुर्थांश मायावान् है, शेष तीन भाग निर्मल है, तव तो यह प्रश्न उत्पन्न होवेगा कि, यह चौथा भाग अनादिसेंही माया-वान् है, वा पीछेसें मायाका संबंध हुआ है? जेकर कहोंगे कि, अनादिसेंही मायावान् है, तब तो ब्रह्म सावयव वस्तु सिद्ध होवेगा, जैसें देवदत्तके पगऊपर कुष्टका रोग है, शेषशरीर निरोग है; ऐसेंही ब्रह्मके तीन अंश तो निर्मल हैं, और एक अंश मायासंयुक्त है, इससें ब्रह्म सावयव सिद्ध होता है और तीन अंशोंसें तो सचिदानंदखरूपमें मग्न है, और एक अंशकरके जन्म, मरण, रोग, शोक, जरा, मृत्यु, अनिष्टसंयोग, इष्टवियो-गादि अनंत दुःखोंकों भोग रहा है; और सदाही जिसकी ये दो अवस्था बनी रहेगी, तो फेर मुक्तरूप कौन ठहरा? और संसाररूप कौन ठहरा? जिस मायाने ब्रह्मके चौथे अंशकी ऐसी दुर्दशा कर रक्खी है, फेर तिस मायाकों सदा न मानना यह कैसी भूल है?

जेकर कहोंगे ब्रह्मका ज़्वतुर्थांश मायासंयुक्त आदिवाला है, जब ब्रह्ममें फुरणा होती है; तब चतुर्थांश मायावान हो जाता है, यह भी ठीक नही, क्योंकि, फुरणेसें पहिलें तो माया नही थी, तो फेर फुरणा किस निमि-चसें हुआ? जेकर कहोंगे ब्रह्मस्वभावसेंही फुरणावाला होता है, तब तो संपूर्ण ब्रह्मकों युगपत फुरणा होना चाहिये, नतु चतुर्थांशकों. जेकर कहोंगे चतुर्थांशमेंही फुरणा होता है, नतु तीन अंशोंमें, तीन अंश तो सदा अफ़ु-रही रहते हैं, तब तो ब्रह्ममें खभावभेद हुआ, स्वभावभेदसेंही ब्रह्म अनित्य सिद्ध होवेगा, "स्वभावभेदो ह्यनित्यताया लक्षणमितिवचनात्."

पूर्वपक्षः–प्रलयदशामें अव्याक्वत ब्रह्म है, जब सर्व जीवोंके करे हुए शुभाशुभ कर्म परिपक हुए थके फल देनेके उन्मुख होते हैं, तब ईश्वरकों साक्षी फलप्रदाता होनेसें सृष्टिकी इच्छा होती है.

उत्तर 13:-इस कथनसें तो ऐसा सिद्ध होता है कि, अव्याकृत ब्रह्ममें अनंत जीव, और अनंततरेंके तिन जीवोंकरके पुण्यपाप, और पचं भूतोंका उपादान कारण, ये सर्व सामग्री ब्रह्ममें सूक्ष्मरूप होके लीन हुइ होइ थी; जब ऐसें था, तब तो अद्वेतकी सिद्धि कदापि नही होवेगी. जेकर कहोंगे ये सर्व सामग्री ब्रह्मसें अभेदरूप होके ब्रह्मके साथ रहती थी, तब तो सर्व कुछ ब्रह्मा द्वेतरूपही हुआ; जब अद्वेत ब्रह्मही था, तब तो जीव अनंत पूर्वकल्पके करे अनंततरेंके पुण्यपाप और पुण्यपाप परिपक्व होके फल देनेके उन्मुख होते हैं, तब ईश्वरकों सृष्टि करनेकी इच्छा उत्पन्न होती है, यह सर्व कहना महामिथ्य। सिद्ध होवेगा. क्योंकि, न तो कोइ ब्रह्मसें अन्य जीव है, न शुभाशुभ कर्म है, न कर्त्ता है, न फल है, और न फल देनेके उन्मुख कर्म होते हैं. क्योंकि, एक ब्रह्माद्वेतही तत्त्व है.

पूर्वपञ्चः--ब्रह्मही अनंत जीव है, ब्रह्मही शुभाशुभ कर्म, ब्रह्मही कर्मका कर्त्ता, ब्रह्मही कर्मफल भोक्ता, ब्रह्मही अपने करे कर्मफल भोगनेकी इच्छा करके जगत् रचता है.

उत्तरपक्षः-जब तुम्हारे कहे प्रमाण सर्व कुछ ब्रह्मही हैं, तब तो तुम्हारे ब्रह्मसमान अज्ञानी, आविवेकी, आत्मघाती, अन्य कोइ भी नही हैं. क्यों-कि, जब नानायोनियोंमें नानाप्रकारके शीत, ताप, क्षुधा, तृषा, संयोग, वियोग, कुष्ट, जलोदर, भगंदर, अप्समार, क्षयी, ज्वर, शूल, नेत्रवेदना, मस्तकवेदना, जन्म मरणादि अनंत दुःख अपने करे कमोंसें भोगता है, तब तो पाप करनेके अवसरमें ब्रह्मकों यह मालुम नही था कि, इन कर्मोंका मुझे महादुःखरूप फल होवेगा; इसवास्तेही पाप करे; इस हेतुसें तुद्धारा ब्रह्म अज्ञानी सिद्ध होता है. तथा जेकर ब्रह्म विवेकी होता तो, पुण्यफलरूप शुभकर्मही करता, नतु अशुभ; परंतु उसने तो शुभाशुभ दोनो प्रकारके कर्म करे हैं, इसवास्ते तुद्धारा ब्रह्म अविवेकी सिद्ध होता है. जब आपही अपने दुःख भोगनेवास्ते जगत् रचता है, तब तो अपने पगों-में आपही कुहाडा मारता है, इसवास्ते आत्मघाती भी सिद्ध होता है.

प्रलय दशामें माया, जीव, जीवोंके कर्म, सर्व सूक्ष्मरूप होके ब्रह्ममें लीन थे, जब ब्रह्मकों जीवोंके करे कर्म परिपक फल देनेमें सन्मुख हुए, तब परमात्माकों स्टप्टि करनेकी इच्छा उत्पन्न होती है, यह कथन ४ अंककी श्रुतिमें है, इसमें हम यह पृछते हैं कि, प्रथम तो, जे शुभाशुभ कर्म जीवोंने करे थे, ते कर्म रूपी थे कि, अरूपि थे ? जेकर रूपि थे तो, क्या जड थे, वा चेतन थे ? अत्र द्वितीयपक्ष तो स्वीकारही नही है, संभव न होनेसें । अथ प्रथमपक्षः-जेकर जड थे, तब तो परमाणुयोंके कार्य थे, वा अन्य कोइ उनका सपादन कारण था ? जेकर परमाणुयोंके कार्यरूप थे, तब तो अद्वैतकी होनी सिद्ध होती है; जेकर अन्यकोइ उपादान कारण मानोंगे, सो तो है नही; क्योंकि परमाणुयोंके विना अन्य कोइ कारण, रूपी कार्यका नहीं हैं; जेकर अरूपि जड थे, तब तो सिद्ध हुआ कि, आकाशकेविना अन्य कोइ वस्तु नही थी, और आकाश कर्मोंका उपादान कारण नही सिद्ध होता है; जेकर अरूपि चेतन थे, तब तो जीव, कर्मोंका उपादान कारण सिद्ध हुआ, जब कर्म चेतन हुए, तब तो जीवोंके ज्ञान विचारोंकेही नाम कर्म हुए. अथ जो वह कर्म ज्ञानरूप है, ते परिपक फल देनेके उन्मुख हुए थके, क्या ब्रह्मकों खाज उत्पन्न करते हैं? जो हम फल देनेके सन्मुख हुए है, इसवास्ते जगत् रचो! वा अंदर कोइ कर्मकी खेती बोइ हुइ है ? जिसके देखनेसें ब्रह्मकों स्राप्टे करनेकी इच्छा उत्पन्न होती है। वा वे कर्म ईश्वरकों चुहंडीयां भरते है? जिसमें ईश्वर जानता है कि, येह परिपक होके फल देनेके सन्मुख हुए हैं! अथवा कर्म ब्रह्मकेसाथ लडाइ करते हैं ? कि, जीवोंकों तं

हमारा फल क्यों नही देता है? इस हेतुसें ईश्वरकों स्टप्टि रचनेकी इच्छा उत्पन्न भइ ? अथवा वे कर्म ईश्वरके साथ लडके ईश्वरकी आज्ञासें बाहिर हुए चाहते हैं, तिनके राजी रखनेकों ईश्वरकों स्टाप्टे रचनेकी इच्छा उत्पन्न होवे हैं? इत्यादि अनेक विकल्प कमोंमें उत्पन्न होते हैं. परंतु प्रथम तो चारों वेदोंमें, और अन्य मतोंके शास्त्रोंमें, कर्मोंका यथार्थ खरूप-ही कथन नहीं करा है. जेकर कमोंका खरूप लिखा भी है, तो भी, जीव-हिंसा करनी, मुषा बोलना, चोरी करनी, परस्त्रीगमन करना, कोध, लोभ, मद, माया, छल, दंभादि करनेका नाम कर्म लिखा है; परंतु येह तो कर्मोंके उत्पन्न करनेकी किया है, नतु कर्म. जैसें घट उत्पन्न करनेमें कुलालका चक्रश्रमणादिव्यापाररूप किया है, तिस कियासें घट उत्पन्न होता है; तैसेंही, जीवहिंसादि ूर्वोंक्त सर्व कर्मोंके उत्पन्न करनेकी किया है, परंतु कर्म नहीं. तथा कितनेक कहते हैं, प्रारब्ध कर्म १, संचितकर्म २, और कियमाण कर्म ३, ये तीनप्रकारके कर्म है. परंतु कर्म वस्तु क्या है? जब संचित कर्म है, वो संचयिक वस्तु क्या है? जो फल देनेमें उन्मुख होवे, सो कर्म क्या वस्तु है? जे कर्म जीवकेसाथ प्रवाहसें अना-दि संबंधवाले हैं, वे क्या वस्तु है? हे ! प्रियवाचकवर्गों ! किसीमतमें भी यथार्थ कर्मोंका खरूप नही लिखा है, इसवास्तेही अर्हन भगवान्के विना सर्वमतोंवाले यथार्थ कर्मस्वरूपके न जाननेसें सर्वज्ञ 👔 थे.

पूर्वपक्षः-अईन् भगवान्ने कर्मीका कैसा स्वरूप कथन करा है ?

उत्तरपक्षः-विस्तार देखना होवे तब तो, षट्कर्मग्रंथ, पंचसंग्रह, कर्म-प्रकृतिआदि झास्त्रोंकों गुरुगम्यतासें पठन करो; और संक्षेपसें देखना होवे तो, हमारी रची जैनप्रश्नोत्तरावलिसें कर्मोंका किंचिन्मात्रस्वरूप देख लेना

अब हम ऊपर सप्तम स्तंभमें लिखी वेदकी श्रुतियोंकीही किंचित परी-क्षा करते हैं. तीसरी श्रुतिमें लिखा है कि, सृष्टिसें पहिले प्रलयदशामें भूत भौतिक सर्व जगत् अज्ञानरूप तमःकरके आच्छादित था, अर्थात् आत्मतत्त्वके आवरक होनेसें माया, अपरसंज्ञाभावरूप अज्ञान इहां तमः

ऐसा कहते हैं. ॥ परीक्षा ॥ जब प्रलयदशामें भूत भौतिक जगत् अज्ञानरूप तमःकरके आच्छादित था, तब तो भूत भौतिक जगत् विद्यमान सिद्ध होता है. क्योंकि, कोइ वस्तु ढांकणेसे अभावरूप नही होती है, तब तो ब्रह्मने प्रलयकरके आपही आपना सत्यानाश करा. जैसें कोइ पुरुष नानाप्रकारकी कीडारंग विनोद भोग विलासादि करता हुआ, एकदम अपना सर्व ऐश्वर्य नाशकरके आंखोंके आगे पट्टी बांधकर किसी अंधकारवाळी पर्वतकी गुफामें जा पडे तो, तिसकों अवइयमेव मूर्ख कहना चाहिए. क्योंकि, जिसकों अपने आपके हितकी इच्छा नही हैं, तिससें अधिक अन्य कौन पुरुष मूर्ख है ? कोइ भी नही है किंच पुरुष तो, किसी पर्वतकी गुफामें जा पडा है, परंतु सृष्टि संहारकरके बहा अज्ञानाच्छादित होके किस स्थानमें रहता था ? क्योंकि, प्रलयदशामें आकाश तो था नही; और विना आकाशके कोइ जड चेतन वस्तु रह नही सक्ती है. और विना आकाशके वस्तुका रहना मानना यह युक्तिप्रमाणसें विरुद्ध है, प्रेक्षावान् कदापि नहीं मानेंगे. प्रलय करेनेसें तो जगत संहारी होनेसें ब्रह्मात्माकों निर्दय और आत्मघाती कहना चाहिए; और प्रलय न करे तो, ब्रह्मकी कुछ हानि नहीं है, और सृष्टि न करे तो भी कुछ हानि नहीं है, तो फेर, विनाप्रयोजन पूर्वोक्त काम करनेसें कौन बुद्धिमान् परमात्माकों सर्वज्ञ कृतकृत्य वीतराग करुणासमुद्र इत्यादि विशेषणोंवाला मान सक्ता है ? जेकर परमात्मा सृष्टि न रचे तो, इसमें उसकी क्या हानि है?

पूर्वपक्षः-जेकर ईश्वर सृष्टि न रचे तो, जीवोंके करे शुभाशुभ कर्मोंका फल जीवोंके भोगनेमें क्यों कर आवे ?

उत्तरपक्षः—जेकर ईश्वर जीवोंके कमोंका फल न भुक्तावे तो, ईश्व-रकी क्या हानि होवे? क्योंकि तुमारे मतमूजब जीव आपतो कमोंका फल भोग सक्तेही नही, और ईश्वर सृष्टि रचे नही, तब तो बहुतही अच्छा काम होवे, न तो जीव पूर्वकर्मका फल भोगे, और न नवीन झुभाशुभ कर्म आगेंकों करे, सदा काल प्रलयदशामेंही परमानंदकों ब्रह्मानंदमें लय होके भोगा करे. क्योंकि, उपनिषदोंमें लिखा है कि, सुषुप्तिमें आत्मा ब्र-

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

ह्ममें लय होके परमानंदकों भोगता है, जब सुषुप्तिमें यह दशा है तो, प्रलयरूप महासुषुप्तिमें तो परमानंदका क्या कहना है ? इससें तो जब ईश्वर खाप्टे रचता है, तब जीवोंके परमानंदका नाश करता है, यह सिद्ध होता है. तो फेर, ईश्वर स्टप्टि क्यों रचता है ?

पूर्वपक्षः——जेकर ईश्वर स्टष्टि रचके जीवोंकों कर्मफल न भुक्तावे, तब तो ईश्वरका न्यायशीलता गुण रहे नही, जगत्में न्यायाधीश होके जो बुरेकों सजा न देवे सो न्यायाधीश नही हैं.

उत्तरपक्षः--वेदमतमें तो एक ब्रह्मके विना अन्य कोइ जीवात्मा हेही नही तो, क्या ब्रह्म आपही न्यायार्धाश वनता है ? और आपही अशुभ कर्म करके सजाका पात्र होके दंड लेता है ? यह तो ऐसा हुआ, जैसे किसीनें आपही पापकर्म करे, और तिनके फल भोगनेवास्ते अपने हाथसेंही अप-ने नाक कान हाथ पग मस्तकादि छेदन कर डाले; इससें तो, ब्रह्म प्रथम पाप न करता, तथा ईश्वर अन्य जीवोंकों नवीन पाप न करने देता, तब तो सदाकाल प्रलयदशाही रहती. न तो स्टप्टि रचनी पडती, और न सृ-ष्टिका संहार करना पडता, और न जीवोंकों कर्मका फल देना पडता, सदाही परमानंद भोगता रहता. यह तो ब्रह्मने सृष्टि क्या रची, आपही अपने पगमें कुहाडा मारा ! ऐसे अज्ञानीकों कौन वुद्धिसान् ब्रह्मेश्वर मान सक्ता है ? इसवास्ते जो प्रलयका स्वरूप श्रुतियोंने कहा है, सो केवल प्रलापमात्र है; युक्तिविकल होनेसे. ॥ इति प्रलयसमीक्षा ॥ चौथी श्रुतिमें लिखा है कि, परमात्माके मनमें सृष्टि रचनेकी इच्छा उत्पन्न भइ, यह कहना भी मिथ्या है, क्योंकि, शरीरके विना कदापि मन नही होता है, शरीरविना मन है ऐसां सिद्ध करनेवाला प्रत्यक्ष, वो अनुमानादिप्रमाण नही है. परंतु इारीरविना मन नही, ऐसा तो प्रत्यक्ष अनुमानसें सिद्ध हो सका है. और मनविना इच्छा कदापि सिद्ध नही इसवास्ते प्रलयदशामें भी ब्रह्मके शरीर होना चाहिए; जेकर प्रलयदशामें भी ब्रह्मके शरीर मा-नोंगे, तब तो यह प्रश्न उत्पन्न होवेगा कि, शरीर ब्रह्मके साथ अनादिसें संवधवाला है कि, आदिसंबंधवाला है? जेकर अनादि संबंधवाला है, तब

२१६

तो ' नासदासीन्नोसीत् ' इत्यादि यह श्रुति मिथ्या ठहरेगी, और त्रह्म मु-करूप न ठहरेगी और तीन भाग ब्रह्मके सदा निर्छेप मुक्तरूप, और चो-था भाग मायावान् यह भी सिद्ध नही होवेगा क्योंकि, एक भाग शरीरवा-ठा, और तीन भाग शरीररहित, यह युक्तिसें विरुद्ध है; इससें तो ब्रह्म-के दो भाग हो गए, तब संपूर्ण ब्रह्म मुक्तरूप सिद्ध न हुआ. और अद्वेत-मतकी तो, ऐसी जड कटेगी कि, फेर कदापि न उत्पन्न होवेगी. इसवास्ते अनादिशरीरसंबंधवाठा ब्रह्म मानना यह प्रथम पक्ष मिथ्या है.

अथ दूसरा पक्ष सादिशरी संबंधवाला ब्रह्म है, ऐसा मानोंगे, तब तो शरीर भी ब्रह्मने इच्छा पूर्वकही रचा सिद्ध होवेगा, इच्छा मनका धर्म है, और मन शरीरविना नही होता है, इसवास्ते इस शरीरसें पहिले अन्य-शरीर अवश्य होना चाहिए; तिससें आगे अन्य, इसतरें माननेसें अनव-स्थादूषण होवे है, इसवास्ते दूसरा पक्ष भी मानना मिथ्या है. इस कथनसें यह सिद्ध हुआ कि, प्रलयदशामें ब्रह्मके शरीर नही है, और शरीरविना मन नही हो सक्ता है, और मनविना इच्छा नही होती है और इच्छाके विना ब्रह्म कदापि सृष्टि नही रच सक्ता है.

पूर्वपक्षः−स्टप्टि और प्रलय ये दोनों करनेका ईश्वरका स्वभावही है इसवास्ते सृष्टि रचता हे और प्रलय करता है.

उत्तरपक्षः--एकवस्तुमें अन्योन्य विरुद्ध, दो स्वभाव नही रह सक्ते हैं. पूर्वपक्षः--हम तो परस्पर विरुद्धस्वभाव मानते हैं.

उत्तरपक्षः — ये दोनों स्वभाव नित्य है कि, अनित्य है ? ईश्वरसें भिन्न हे कि, अभिन्न है ? रूपी है कि, अरूपी है ? जड है कि, चेतन हे ? जेकर ये दोनों स्वभाव नित्य है, तब तो ये दोनों स्वभाव युगपत सदा प्रवत्त होवेंगे, तब तो ईश्वर सदाही सृष्टि रचेगा, और सदाही प्रलय करेगा; तब तो, न सृष्टि होवेगी; और न प्रलय होवेगी. जैसें एक पुरुष दीपक जलाया चाहता हे, तब दुसरा पुरुष जलानेके समयमेंही बुजाया करता हे, तब तो दीपक न जलेगा, और न बुजेगा. इसीतरें ईश्वरका सृष्टि रचनेका स्वभाव तो सृष्टि रचेहीगा, और ईश्वरका प्रलय करनेका

્રટ

स्वभाव तिस समयमेंही प्रऌय करेगा, तब तो सृष्टि, और प्रऌय, ये नोंही होवेंगी; इसवास्ते प्रथम विकल्प मिथ्या है

जेकर ये दोनों स्वभाव आनित्य है तो, क्या ब्रह्मेश्वरसें भिन्न है आभिन्न है? जेकर भिन्न है तो, ईश्वरके ये दोनों स्वभाव नही है; ई रसें भिन्न होनेसें जेकर आनित्य, और अभिन्न है, तव तो जैसें स्वभाव उत्पत्तिविनाझवाले है, तैसें ईश्वर भी उत्पत्तिविनाझवाला मानना चा-हिए; खभावोंसें आभिन्न होनेसें. परं ऐसें मानते नही है, इसवास्ते यह पक्ष भी मिथ्या है.

जेकर स्वभाव रूपी है, तब तो ईश्वर भी रूपीहि होना चाहिए; क्यों-कि, स्वभाव वस्तुसें भिन्न नही होता है. तब तो ईश्वरकों रूपी होनेसें जडताकी आपत्ति होवेगी, इसवास्ते यह भी पक्ष मिथ्या है. जेकर दोनो स्वभाव अरूपी है तब तो किसी भी वस्तुके कर्त्ता नही हो सक्ते है, अरू-पित्व होनेसें; आकाशवत्. इसवास्ते यह भी पक्ष मानना मिथ्या है.

जड पक्ष, रूपी पक्षकीतरें खंडन करना. और चेतन पक्ष, नित्यानित्य, और भेदाभेद पक्षमें अवतारके उपरकीतरें खंडन जान लेना. इसवास्ते स्वभाव पक्ष मानना केवल अज्ञानविर्जृभित है; और श्रुतियोंमें जो खष्टि रचनेकी इच्छा ईश्वरमें मानीहै, सोभी अज्ञानाविर्जृभित प्रलापमात्रही है; परीक्षाऽक्षमत्वात्. ॥ इतिस्टष्टिरचनायामीश्वरेच्छाखंडनम् ॥

छट्ठी श्रुतिमें पूर्वपक्षकी तर्फसें प्रश्न करे हैं कि, कौन पुरुष परमार्थसें जानता है, और कौन कह सक्ता है कि, यह दिखलाइ देती नाना प्रकार-की स्टप्टि किस उपादानकारणसें, और किस निमित्तकारणसें उत्पन्न भइ है? मनुष्य नही जानते, और नहीं कह सक्ते हैं; परंतु देवते सर्वज्ञ हैं, वे तो जानते होवेंगे, और कह भी सक्ते होवेंगे? इस शंकाके दूर करनेवास्ते कहते हैं, अर्वागिति। इस भौतिक सृष्टिके उत्पन्न करे पीछें सर्व देवते उत्पन्न हुए हैं; इसवास्ते देवते भी नही जान सक्ते, और नही कह सक्ते हैं. शुक्ठय-जुर्वेंदके १७ अध्यायकी १८। १९।२०। श्रुतियोंमें भी पूर्वपक्षकी तर्फसें प्रश्न पूछे हैं। परंतु ऋगवेदमें तो यह उत्तर दिया है कि, परमात्माने अपनी सामर्थ्यसे यह जगत् रचा है, और धारण भी परमारमाही करता है। और यजुर्वेदमें यह उत्तर दिया है कि, और्णनाभिकीतरें जगत् रचता है। अरुग्वेदसें यह अधिक कहा है, और्णनाभिके दृष्टांतकों तो हम ऊपर खंडन कर आप हैं, और शेष उत्तर तो, श्रुति कहनेवालेकी प्रिय स्त्रीही मानेगी परंतु प्रेक्षा-वान् तो कोइ भी नही मानेगा. क्योंकि, जबतांइ परमात्मा सर्व सामर्थ्य-वान् उपादानादि सामग्रीविना अपनी महिमासें जगत् रचनेवाला सिद्ध न होवेगा, तबतांइ यह जगत् विना उपादान निमित्तकारणोंसे आका-शादि अपेक्षाकारणके विनाही ईश्वरका रचा हुआ है, ऐसा सिद्ध नही होवेगा. और जबतांइ यह जगत् विना उपादान निमित्तकारणोंसें आका-शादि अपेक्षाकारणके विनाही ईश्वरका रचा हुआ सिद्ध नही होवेगा, तबतांइ परमात्मा सर्वसामर्थ्यवान् उपादानादिसामग्रीविना अपनी महि-मासें जगत् रचनेवाला सिद्ध नही होवेगा. यह इतरेतराश्रय दूषण है; इसवास्ते ऊपर लिखी श्रुतियोंमें जो स्टप्टिबाबत कथन है, सो भी प्रलापमान्नही है.

इसवास्तेही अक्षपाद, गौतममुनिनें वेदोंकों अप्रमाणिकपणा मानकेही न्यायसूत्रोंमें, और कणादमुनिनें वैशेषिकसूत्रों आकाशको नित्य, और सर्वव्यापक माना. और दिशा, आत्मा, मन, काल और प्रथिवीआदि भूतोंके परमाणुयोंका नित्य माने. इत्यादि जो वेद विरुद्ध प्रक्रिया रची, सो वेदकी प्रक्रियाकों अप्रमाणिक मानकेही रची सिद्ध होती है. और जै-मिनीनें अपने मीमांसाशास्त्रमें जगत्को अनादि माना है, ईश्वर सर्वज्ञ सृष्टिका कर्त्ता मान्याही नही है. वो भी तो, श्रीव्यासजीकाही शिष्य था, और मुख्य सामवेदी यही था; तिसने तो, ईश्वरविषयक मंडल, अष्ठक, अध्याय, अनुवाक, सूक्त, सर्व नवीन प्रक्षेपरूप मानके प्रमाणिक नही माने हैं. इसवास्ते वेदोक्त सृष्टि रचना अज्ञानीयोंकी कल्पना करी हुइ है, इस-वास्ते वेदका कथन सत्य नही है.

अथ ऋग्वेद अष्टक ८ अध्याय ४ की श्रुतियोंमें जो सृष्टिकम लिखा है, तिसकीभी यत्किंचित् समीक्षा लिखते हैं। चौथे अंककी श्रुतिसें लिखा

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

हे, जो ब्रह्मका चौथा अंश हे, सो मायामें आकर देवतिर्यगादिरूपकरके विविध प्रकारका हुआ थका व्याप्त हुआ. क्या करके ? चेतन अचेतन रूपकरके, सोही दिखाते हैं; तिस आदि पुरुषसें विराद, अर्थात् ब्रह्मांड उत्पन्न भया, तिसमें जीवरूपकरके प्रवेशकरके ब्रह्मांडाभिमानी देवात्मा जीव होता भया, पीछें विराद्सें व्यतिरिक्त देव तिर्यङ् मनुष्यादिरूप होता भया, पीछे देवादि जीवभावसें भूमिको सृजन करता भया, अथ भूमि-सृष्टिके अनंतर तिन जीवोंके शरीर रचता भया, शरीरोंके उत्पन्न हुए थके देवते, उत्तर सृष्टिकी सिद्धिवास्ते बाह्यद्रव्यके अनुत्पन्न होनेसें हविके अंतर असंभव होनेसें पुरुषस्वरूपही मनः करी हविपणे संकल्पकरके पुरुषनामक हविकरके मानस यज्ञका विस्तार करते भए; तिस अवसरमें तिस यज्ञका वसंत ऋतु घृत होता भया, ग्रीष्म ऋतु इध्म होता भया, शर-दतु हवि होता भया, अर्थात् तिसकोंही पुरोडाशाभिध हविकरके कल्पन करते भए; यज्ञका साधनभूत पुरुष तिसकों पशुत्वभावनाकरके यूपमें बांधते हुए, बर्हिषि मानस यज्ञमें प्रोक्षण करता भया, कैसा पुरुष ? सर्वसृष्टिसें पहिले उत्पन्न भया, तिस पशुरूप पुरुषकरके देवते पूजते भए, मानस यज्ञ निष्पन्न करते भए. कौन ते देवते? सृष्टिके साधन योग्य प्रजापति-प्रभृति, तिनके अनुकूल ऋषिमंत्रोंके देखनेवाले यजन करते ा, सर्वहुत पुरुषसें अर्थात् मानसं यज्ञसें दधिमिश्रित घृत संपादन ्रवायु देव-संबधी लोकमें प्रसिद्ध हरिणादि आरण्य पशुयोंकों उ ्रतां भया, प्राम्य पशु गोआदि तिनकों उत्पन्न करता भया, तिस यज्ञर, ऋच् साम उत्पन्न भए, तिससेंही गायऱ्यादि छंद उत्पन्न भए, तिस यज्ञसेंही यजुर्वेद होता भया, तिससेंही अश्व घोडे गर्दभ खचरां उत्पन्न भए, तिस यज्ञसें गोयां बकरीयां भेडें उत्पन्न भई; प्रजापतिके प्राणरूप देवते जब विराट्रूप पुरुषकों उत्पन्न करते भए, तब तिस पुरुषका मुख क्या होता भया? दोनों बाहु क्या होते भए ? ऊरु क्या होते भए ? पग क्या होते भए ? (उत्तर) बाह्यणत्व जातिविझिष्टपुरुष मुखसें उत्पन्न हुए, क्षत्रियत्वजातिविझिष्ट पुरुष आहोंसें उत्पन्न भए, ऊरु-साथलोंसें वैइय, और पगोंसें शृद्र उत्पन्न भए.

ऐसाही कथन यजुर्वेदमें हैं. प्रजापतिके मनसें चंद्रमा उत्पन्न हुआ, नेत्रोंसें सूर्य उत्पन्न भया, मुखसें इंद्र और अग्निदेवते उत्पन्न भए, प्राणोंसें वायु उत्पन्न भया, प्रजापतिकी नाभिसें आकाश उत्पन्न भया, शिरसें स्वर्ग उत्पन्न भया, पगोंसें भूमि उत्पन्न भई, और कानोंसें दिशायां उत्पन्न भईं, बह ऋग्वेदके कथनानुसार सृष्टि होनेका कम कहा.

अब पूर्वोक्त सृष्टिकमकों प्रमाणयुक्तिसें समीक्षापथमें ठाते हैं। प्रथम तो एक निरवयव ब्रह्मके चार अंश कथन करने मिथ्या है, एक अंशने क्या पाप करा ? जो अनादि अनंत मायाकरके संयुक्त सृष्टि और प्रलय करता है, और आपही संसारी होके नानाप्रकारके जरा मृत्यु रोग शोक क्षुधा तृषा नरक तिर्यगादिरूपोंसें महासंकट दुःख भोग रहा है; और तीन अंश सदा मुक्त ब्रह्मानंदमें मग्न हो रहे हैं, क्या एक ब्रह्ममें मुक्त और संसार एककालमें संभव हो सक्ते हैं? आपही सृष्टि रचके आतम-घाती है, उपदेश किसकों करता है? और वेद किसवास्ते रचता है?क्यों-कि, तिसकी तो सदाही दुर्दशा रहती है और व्यास शंकरस्वामीप्रमुख. सर्व वेदांती जब बह्यज्ञानी होके बह्यमें लीन होते हैं, तब तीन अंशोंमें लीन होते हैं कि, एक चौथे अंशमें ? जेकर तीन अंशमें लीन होते हैं, तब तो यह जो श्रुतिमें लिखा है कि, ज्यंश तो सदाही संसारकी मायासें अलग रहते हैं; तब तो वेदांतीयोंके मिलनेसें तीन अंशोंमें निर्मल बहा अधिक हो जावेगा, और चौथा मायावाला अंश न्यून हो जावेगा. जब दोनों हिस्से वधे घटेंगे, तब तो ब्रह्ममें अनित्यतारूप दूषण उत्पन्न होवेगा. जेकर मायावान् चौथे हिस्सेरूप ब्रह्ममें लीन होते हैं, तब तो गर्दभके स्नानतुल्य वेदांतीयोंकी मुक्ति सिद्ध होवेगी. जैसें किसीनें गर्दभकों स्नान करवाया, तदपीछे सो गर्दभ कुरडीकी राखमें जाके फेर लौटने लगा, फेर वैसाही मलीन हो गया; ऐसेंही वेदांतियोंने प्रथम तो ब्रह्मविद्यारूप जलसें स्नान करके प्रपंच धोयके निर्मलता प्राप्त करी, फेर मायावाले ब्रह्ममें लीन होनेसें फेर वैसेही मायाप्रपंचवाले बन गए.

पूर्वपक्षः---शुद्ध ब्रह्ममेंही छीन होते हैं, नतु मायावान्में

उत्तरपक्षः—–तव तो एक २ अंशकी मुवित होनेसें संपूर्ण ब्रह्मकी कदापि मुक्ति नही होवेगी, इत्यादि अनेक दूषण होनेसें यह कथन भी मिथ्या है. तथा ब्रह्म जो है, सो ज्ञानस्वरूप है, तिसकों जड विराट्का उपादानकारण मानना यह युक्तिप्रमाणसें विरुद्ध है. क्योंकि, चैतन्यवस्तु कदापि जडका उपादन कारण नही हो सक्ता हैं ॥ विना परमाणुयोंके भूमिसृजन और शरीर रचे लिखा है, सो भी मिथ्या है. क्योंकि, परमाणुयोंकों नित्य मानना है सो तो अद्वैतमतकी जडकों काटना है, और विनाही परमाणुयोंके जडभूमि और जीवोंके शरीरोंका उपादानकारण ज्ञानस्वरूप बह्य मानना, सो तो त्रिकालमें भी युक्तिप्रसाणसें कदापि सिद्ध नही होवेगा. जेकर युक्तिप्रमाणके विनाही मानोंगे, तब तो प्रेक्षावानोंकी पंक्तिसें बाहिर हो जावोंगे, और चार्वाक नास्तिक मतकी प्रवृत्ति भी वेद-सेंही सिद्ध होवेगी क्योंकि, पंजाव देशमें, फुछोरनगरके वासी, पंडित श्रद्धारामजीने सत्यामृतप्रवाह नामक यंथ रचा है, तिसमें इस मतल-बका लेख लिखा है--वेदमें दो तरेंकी विद्या कही है, एक अपरा और दूसरी परा, तिनमेंसें संहिता बाह्यण उपनिषद प्रमुखमें प्रायः अपरा विद्याही कथन करी है, और परा विद्या प्रायः गुप्तही रक्सी है. मेरेकों परा विद्याकी खबर बहुत दिनोंसें थी, परंतु जगत् व्यवहारीयोंकी शंकासें मैनें प्रकाश नहीं करी, अब मैं अंतमें परा विद्याका खरूप लिखता हूं. यह जो ब्रह्मांड दिखलाइ देता है, यही ब्रह्म है. और श्रुति भी यही बात कहती है-" सर्व खल्विदं ब्रह्म इत्यादि-" इदं पदकरके यह वृत्र्यमान जगत्ही ग्रहण करणा, यह जो पंचभौतिक जगत् है, सोही ब्रह्म है, इससें अतिरिक्त अन्य कोइ ब्रह्म नही है, यह ब्रह्मांड अनादि अनंत पंचभूतोंका एक गोलक है, इसकों न किसीने रचा है, और न कोइ इसकी प्रलय करनेवाला है, इस गोलकके अंदरही अनेक पदार्थ उत्पन्न होते हैं, और इसमेंही लय हो जाते हैं; जैसें समुद्रके जलमें अने-कतरंग चत्रबुदुद उत्पन्न होते हैं, और जलमेंही लय हो जाते है, न कोइ आता है, और न कोइ जाता है, पांचभौतिक देहसें अन्य जीवना-

मक कोइ पदार्थ नहीं है, वेदकी श्रुतिमें भी ऐसाही लेख है.--\*"विज्ञानघ-न एव एतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानुविनइयति न प्रेत्य संज्ञा-स्ति--" विज्ञान आत्माही इन दृश्यमान भूतोंसें उत्पन्न हो कर तिनके विनाश होते थके अनु पश्चात् विज्ञानचन भी नाशकों प्राप्त होता है, इस-वास्ते प्रेत्य संज्ञा नहीं है, अर्थात् मरके परलोकमें कोइ जाता नहीं है, इसवास्ते परलोककी संज्ञा नहीं है–तथा हम सच कहते हैं कि, न कोइ ईश्वर है, और न कोई उसकी वाणी है, किंतु सब मंथ वुद्धिमानोंने अपनी बुद्धिकी अनुसार रचे द्रुए हैं---पूर्वाचार्योंने ईश्वरनाम एक कल्पित झब्द मंदबुद्धोंके कानमें इस कारणसें डाला था कि उसके भय और प्रेमसें लोक शुभाचारमें प्रवृत्त और अशुभाचारसें निवृत्त हो कर परस्पर सुख लिया करें, परंतु अब इस शब्दने संसारमें बडामारी अनर्थ कर छोडा है; इत्यादि—यदि पूर्वाचार्यों मेदवादियोंके अनर्थरूप प्रंथ जगत्में विद्यमान न होते कि, जिनके पढनेसें लोक ईश्वरादिके बोझसें दबाये जाते, और सारा आयु उससें त्राण नहीं पाते तो, ऐसे (सत्यामृतप्रवाहसदृश) <u> प्रंथोंका लिखना आवइयक नही थाः इत्यदि परा विद्याका रहस्य लिखा है.॥</u> इस समयमें निर्मले साधुआदि प्रायः जे पूरेपूरे वेदांति हैं, तिनमेंसें अत्यंत वेदांतके अभ्यास करनेवालोंनें वेदांतका तत्व जानकर पंजाब देशमें रोड्डे, और चक्चुकटेके नामसें पंथ निकालके उपर कही पंडित श्रद्धारामजी-वाली परा विद्याका लोकोंकों उपदेश करते फिरते हैं.। इससें यह सिद्ध हुआ कि, जे कोइ वेदमतवाले इस ब्रह्मांडका उपादान कारण ब्रह्म मानते हैं, वेही असल पूर्वोक्त नास्तिकमतके वीजभूत है. क्योंकि उपादान कारण अपने कार्यसें भिन्न नही होता है, जैसें मृत्तिका घटसें. इसवास्ते परमा णुयोंके विना भूमिसृजन, और जीवोंके शरीरादिकोंका उत्पन्न होना मा-नना है, सो मिथ्या है; अंत नास्तिक होनेसें.

देवतायोंने मानस यज्ञ करा तिस मानस यज्ञसें अनेक वस्तुयोंकी क-रूपना उत्पत्ति लिखी है, सो भी मिथ्या है; प्रमाणयुक्तिसें बाधित होनेसें.

🗶 बृहदारण्यके चतुर्थाच्याये चतुर्थ बाह्मणे 🔢 १२ ॥

ब्रह्माजीके मुखसें ब्राह्मण उत्पन्न भए, इत्यादि; यह भी महाअज्ञोंका कथन है. क्योंकि, अनादिकालसें जे जे योनियां जिन जिन जीवोंकी उत्पत्तिकेवास्ते नियत है, ते ते जीव तिन तिन योनियोंसें उत्पन्न होते हैं. । यदि ब्रह्मणादि चार वर्णोंकी मुखादि योनियां थी, तब तो ब्राह्मण सदाही ब्रह्माजीके, वा अपने पिताके मुखसेंही उत्पन्न होने चाहिए; और क्षत्रिय ब्रह्माजीकी, वा अपने पिताकी बाहांसें उत्पन्न होने चाहिए; ऐसेंही वैश्य, और जूद्र भी जानने और इसतरें उत्पन्न तो नही होते हैं, इसवास्ते यह प्रत्यक्षविरुद्ध वेदका कथन कौन बुद्धिमान् मानेगा ? कोइ भी नही मानेगा तथा इस कथनमें यह भी शंका उत्पन्न होती है कि, ब्राह्मण, क्षात्रिय, वैश्य, और शूद्र यह तो ब्रह्माजीके पूर्वोक्त अंगोंसें उत्पन्न भए, परंतु ब्राह्मणी, क्षत्रियाणी, बणियाणी, और झूदणी ये चारों कहांसें उत्पन्न हुई हैं? क्योंकि, इनकी उत्पत्ति वास्ते ऋग्वेद यजुर्वेदके मूलपाठमें और भाष्यमें उपलक्षण भी नही लिखा है. क्या ब्राह्मणादि-कोंके मूखसें, वा गुदासें ब्राह्मणी आदिकोंकी उत्पत्ति माननी चाहिए? वा जिन स्थानोंसें बाह्यणादि चारोंकी उत्पत्ति हुई, वेही ब्राम्हणी आदि चारोंके उत्पत्तिस्थान मानने चाहिए? यदि ऐसें मानोंगे, तब तो प्रथम पक्षमें तो यावत् स्त्रीजातित्वावछिन्न सर्व पुत्रीरूप होंगी; और दुसरे पक्षमें भगिनी (बहिन) रूप होंगी; तो क्या पुत्री, वा बहिनसें पाणियहणादि किया करनेसें पूर्वोंक्त माननेवालेकों लजा न आवेगी? स्यात्, ना भी आवे; क्योंकि, स्त्री, पुत्री, बहिन, माता, पति, पुत्र, भ्राता, पितादि, वा-स्तविकमें हैंही नही; सर्व एक ब्रह्म होनेसें. वाह जी वाह ! क्या सुंदर श्रद्धा निकाली हैं, भला शोचो तो सही, इससें अधिक नास्तिकपणा क्या है ?

तथा तुमारे माननेमुजव न्यायकी वात तो यह है कि, जैसें ब्रह्माजीके चारों अंगोंसें ब्राह्मणादि चारोंकी उत्पत्ति लिखी है; ऐसेंही ब्रह्माजीकी स्त्रीके मुखसें ब्राह्मणी, बाहांसें क्षत्रियाणी, इत्यादि मानना चाहिए, परंतु इसमें भी फेर टंटाही रहेगा कि, ब्रह्माजीकी स्त्री कहांसें उत्पन्न भई ? इस कथनसें यही सिद्ध होता है कि, येह सर्व श्रुतियां अज्ञानियोंकी कथन करी हुई हैं. क्योंकि, जे जीव गर्भसें उत्पन्न होते हैं, वे सदा अनादिकालसें अपनी २ मातायोंके गर्भसेंही उत्पन्न होते चले आते हैं; और यही इस जगत्के अनादि होनेमें बडा दृढ प्रमाण है. नही तो, कोइ भी पूर्वोक्त गर्भज जीवोंको विनागर्भके उत्पन्न करके दिखलावे. जब एक गर्भज मनुष्य विनागर्भके उत्पन्न करके दिखलावे, तब तो हम भी मनुष्यादि-कोंकीं उत्पत्ति गर्भविना मान लेवे; और अनादि संसार मानना छोड देवे. नही तो, अज्ञानीयोंके प्रलापमान्नकों तो, अज्ञानीही मानेंगे, नतु प्रेक्षावान्.॥

और पुराणमें तो ऐसा लिखा है " एकवर्णमिदं सर्वं पूर्वमासीद्युधि-ष्ठिर। किया कर्मविभागेन चातुर्वर्ण्यं व्यवस्थितम् ॥१॥ ब्राह्मणो ब्रह्मचर्येण यथा शिल्पेन शिल्पिकः । अन्यथा नाममात्रं स्यादिन्द्रगोपककीटवत्॥२॥"

भाषार्थः-हे युधिष्ठिर ! पूर्वकालमें यह सर्व एकही वर्ण था, ब्राह्मणादि भेद नहीं थे; कियाकर्मके विभाग करके चारे वर्णकी व्यवस्थिति पीछेसें हुई है. ब्रह्मचर्यके पालनेकरके ब्राह्मण होता है, जैसें शिल्पकरके शिल्पिक है, अन्यथा तो नाममात्रही है, इंद्रगोपक कीडेकीतरें. ॥ यह पुराणका कथन वेदके कथनसें बहुतही अच्छा मालुम देता है; क्योंकि, वेद तो सर्ववस्तुका नास्तिपणाही पुकारे है, जो कि, किसी भी प्रमाणयुक्तिसें सिद्ध नही होता है; परंतु यह पुराणका कथन वैसें नास्तिपणा नही कहता है. जैनमतमें भी वर्णव्यवस्था पीछेसें हुई लिखि है. क्योंकि, श्रीऋषभदेवजीके राज्यसमयसें पहिला इस अवसर्पिणीकालमें एकही जाति थी; श्रीऋषभदेवजीके राज्यसमयमें क्षत्रिय, वेइय, जूद, और भरत-चक्रवर्तीके राज्यमें ब्राह्मण, येह चार वर्ण, जैसें उत्पन्न हुए, सो कथन जैनतत्त्वादर्श मंथसें देख लेना.

प्रजापतिके मनसें चंद्रमा उत्पन्न हुआ लिखा है, यह भी मिथ्या है. क्योंकि, चंद्रमा जो है, सो पृथिवीमय-पृथिवीकायके उद्योतनामकर्मके उदयवाले जीवोंके शरीरोंका पिंडरूप चंद्रमा देवतायोंके रहनेका विमान

Jain Education International

है. और मन जो है, सो ज्ञानरूप अरूपि चेतन है. ज्ञानांश होनेसें. तिस भावमनसें पृथिवीमय रूपी पुद्रलरूप चंद्रमा कैसें उत्पन्न होवे ? तथा नेत्रोंसें सूर्य उत्पन्न हुआ लिखा है, सो भी प्रमाण विरुद्ध है. क्योंकि सूर्य भी पृथिवीमय आतपनामकर्मके उदयवाले पृथिवीके जी-वोंके शरीरोंका पिंडरूप देवतायोंके रहनेका विमान है. ये दोनो प्रवाह-की अपेक्षा अनादि अनंत है, नवीन २ जीव तेसे शरीवारले समय २ में असंख्य उत्पन्न होते हैं: और समय २ में असंख्य जीव पृथिवीके मृत्यु-कों प्राप्त होते हैं: और समय २ में असंख्य जीव पृथिवीके मृत्यु-कों प्राप्त होते हैं: परंतु चंद्रमा सूर्य वैसेके वैसेंही रहते हैं, दीपशिखा-वत. जेसें दीपशिखामें नवीन २ अग्निके जीव उत्पन्न होते हें, और अगलें २ मृत्युको प्राप्त होते हें: विशेष इतनाही है कि, चंद्रमासूर्यका प्रवाह अनादि अनंत हे, ओर दीपकका प्रवाह सादि सांत है. ऐसे चंद्रमासू-र्यको ब्रह्माजीके मन और नेत्रोंसें उत्पन्न हुए मानना, यह भी अज्ञानवि-जुंभितही हे.

मुखसें इंद्र और अग्नि देवते उत्पन्न हुए, यह भी प्रमाणयुक्तिबाधित है. क्योंकि, इंद्रकी उत्पत्ति तो स्वर्गमें देवशय्यासें होती है, और अग्नि इंधनसें उत्पन्न होता है. एक और भी बात है कि, यदि ब्रह्माजीके मुखसें इंद्र उत्पन्न हुआ, तब तो ब्राह्मण और इंद्र इन दोनोंकी एक योनि भइ, तब तो जैसें इंद्र अमर अजर है, ऐसे ब्राह्मण भी होने चाहिये. और जैसें ब्राह्मण याचक है, ऐसें इंद्रको भी भिक्षा मांगनी चाहिये !!!

प्रजापतिके प्राणोंसें वायु उत्पन्न हुआ, और नाभिसें आकाश उत्पन्न भया, यह भी कथन अज्ञानविजृंभितही है. क्योंकि, जब आकाशही नही-था, तब ब्रह्म कहां रहता था? आकाशनाम शून्य पोठाडका है, जब पोठाड नही थी तो, तिसका प्रतिपक्षी घनरूप कोई बस्तु होना चाहिये; सो वस्तु भी आकाशविना नही रह सक्ता है. और युक्तिप्रमाणसें तो, आकाश अनादि अनंत सर्वव्यापक है. जो कुछ पदार्थ है, सो सर्व इसके अंदर है. और गौतम, कणाद, जैमिनी, जैन, ये सर्व आकाशको नित्य अ- मादि अनत सर्वव्यापक मानते हैं, तो, क्या गौतमादिकोंने ये पूर्वोक्त वे-दकी श्रुतियां पठन नही करी होवेंगी ? करी तो होवेंगी, परंतु युक्तिप्र-माणसें विरुद्ध मानके नवीन प्रक्रिया गौतम कणाद जैमिनीने रची मा-छुम होती है. प्रजापतिके कानोंसें दिशा उत्पन्न होती भई, यह भी क-थन अज्ञताका है.क्योंकि, दिशा तो आकाशकाही पूर्वादि कल्पित भागविशे-षका नाम है. जब नाभिसें आकाश उत्पन्न भया तो, कानोंसें दिशा क्यों-कर उत्पन्न भई लिखा है ? और अरूपी दिशायोंका कोई भी उपादान-कारण नही है, इसवास्ते यह भी कथन मिथ्या है. इतिसमीक्षा ॥

> इत्याचार्यश्रीमद्विजयानन्दसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे ऋगादिसृष्ट्यनुक्रमसभीक्षावर्णनोनामाष्टमः स्तम्भः॥ ८॥

> > \_\_\_\_\_

## ॥ अथ नवमस्तम्भारम्भः ॥

अष्टमस्तंभमें ऋगादिस्टष्टिक्रमकी समीक्षा करी, अथ नवमस्तंभमें वे-दके कथनकी परस्पर विरुद्धता संक्षेपरूपसें दिखाते हें.

तमिद्र'र्भम्प्रथमं दंध्र आपो यत्रं देवाः समगंछन्त् विश्वं॥ अजस्य नाभावध्येकुमार्पितं यस्मिन् विश्वानि भुवनानि तुस्थुः॥ ॥ य० वा० सं० अ० १७ मं० ३०॥

भाषार्थः-(अ) \* (तमिइर्भ प्रथमं दध आपः) प्रथमं अर्थात् संपूर्णस्टिकी आदिमें (आपः-जलानि) जल जो हैं सो वह (तमि-त्गर्भ) तिस प्राप्त गर्भकों (दधे) धारण करते भये कि (यत्र देवाः समगछन्त विश्वे) जिस संपूर्ण विश्वके कारणभूत गर्भरूप ब्रह्माजीमें संपूर्ण देवता उत्पन्न हो कर व्याप्त हो रहे हैं सो (अजस्य नाभा-वध्येकमर्पितं) जन्मादिसें जो रहित सो कहावे अज ऐसा जो परमात्मा तिसकी नाभीमें अर्थित जो कमल तिसमें संपूर्ण विश्वका

\* जहां (अ) ऐसा संकेत होवे वहां ब्रह्मकुशलोदासीकृतऋगादिभाष्यभूमिकेंदु नाम पुस्तकका लिखित भाषार्थ जानना ॥ बीजरूप जो ब्रह्मा सो कैसे हैं कि (यस्मिन् विश्वानि भूवनानि तस्थुः) जिसमें (विश्व) अर्थात् संपूर्ण चतुर्देश संख्याक भुवन स्थित हो रहे हैं.

[समीक्षा] यह श्रुति ऋग्वेदसें विरुद्ध हैं. क्योंकि, ब्रह्माजीकी उत्प-त्तिवास्ते ऋग्वेदमें कमल नहीं कहा है. 191 ब्रह्माजीसें पहिले परमात्माका इारीर सिद्ध होता है, विनाशरीरके नाभिमें कमलोत्पत्तिके सिद्ध न होनेसें. और परमाणुयोंके विना शरीर नाभिकमल नही हो सक्ते हैं; इत्यद्वेतहानि. 1२1 आकाशविना पाणीरूप गर्भ किस जगे धारण करा? और ब्रह्माजी, और कमल ये दोनों किस स्थानमें थे? 1 ३ 1 इत्यादि अनेक दूषण इस श्रुतिमें हैं. 11 १ 11

(ब) † हे मनुष्यो (यत्र) जिस ब्रह्ममें (आपः) कारणमात्र प्राण वा जीव (प्रथमम्) विस्तारयुक्त अनादि (गर्भम्) सब लोकोंकी उत्पत्ति-का स्थान प्रकृतिको (दधे) धारण करते हुए वा जिसमें (विश्वे) सब (देवाः) दिव्य आत्मा और अंतःकरणयुक्त योगीजन (समगछन्त) प्राप्त होते हैं वा जो (अजस्य) अनुत्पन्न अनादि जीव वा अव्यक्त कारणसमूहके (नामौ) मध्यमें (अधि) अधिष्ठातृपनसें सबकेउपर विराजमान (एकम्) आपही सिद्ध (अर्पितम्) स्थित (यस्मिन्) जिसमें (विश्वानि) समस्त (भूवनानि) लोकोत्पन्न द्रव्य (तस्थुः) स्थिर होते हें, तुमलोग (तमित्) उसीकों परमात्मा जानो ॥ ३०॥

भावार्थः-मनुष्योंको चाहिये कि जो जगत्का आधार योगियोंको प्राप्त होनेयोग्य अंतर्यामी आप अपना आधार सबमें व्याप्त है उसीका सेवन सब लोग करें॥३०॥

[समीक्षा ] वाचकवर्गको मालुम होवे कि, स्वामी दयानंदजीका जो लेख है, सो तो स्वतोहि खंडनरूप है. क्योंकि; पदार्थमें कुछ और लिखा है, और भावार्थमें औरही लिखा है तथा संस्कृतपदार्थमें और, अन्वयमें और, और भावार्थमें औरही लिखा है, तथा संस्कृत प्राकृत दोनोंमें अन्यअन्यही लिखा है, इसवास्ते स्वामीजीका लेख परस्पर विरुद्ध है; अतएव असमीचीन है.

† जहां ( ब ) ऐसा संकेत होवे वहां स्वामी द्यानदसरस्वतीकृत भाषार्थ जानना ॥

[ समीक्षा ] यह भाष्यकारका कथन भी प्रमाणवाधित, और ऋग्वेद अष्टक ८ के, तथा यजुर्वेद अध्याय ३१ के कथनसें विरुद्ध है. क्योंकि, वहां परमेश्वरकी नाभिमें पाणीनें बीजरूप गर्भ स्थापित किया, इत्यादि वर्णन नही है. बाकी समीक्षाप्रायः (अ) समीक्षावत् जाननी. यहां यह भी कहना योग्य है कि, वेदोंके अर्थ सर्वज्ञ कथित नही है; जिसको जेसें रुवे है, वैसेही अर्थ वह लिख देता है. माधव, महीधर, ब्रह्मकुशलो-दासी, दयानंदसरस्वतीवत् । यदि वेदोंके ऊपर सर्वज्ञकथित प्राचीन अर्थ नियमानुसार होते तो, ऐसें कभी न होता. परंतु प्रथम वेदही सर्वज्ञके कथनकरे सिद्ध नही होते हैं तो, अर्थोंका तो क्याही कहना है? परस्पर विरुद्ध होनेसें. और यही असर्वज्ञकथित वेद होनेमें बडा भारी दृढ प्रमा-ण है. इसवास्ते सज्जन पुरुषोंको तटस्थ होकर सत्यासत्यका निर्णय करना चाहिये.

ब्रह्म ह ब्राह्मणं पुष्करे संखजे, स खलु ब्रह्मा स्टप्टश्चिंतामापेदे, केना-हमेकाक्षरेण सर्वाश्च कामान्, सर्वाश्च लोकान्, सर्वाश्च देवान्, सर्वाश्च वेदान्, सर्वाश्च यज्ञान्, सर्वाश्च शब्दान्, सर्वाश्च ब्युष्ठीः, सर्वाणि च

<sup>(</sup>क) जहां ऐसा संकेत होवे वहां भाष्यकारका अर्थ जाणना.

भूतानि, स्थावरजंगमान्यनुभवेयमिति, सब्रह्मचर्यमचरत्, स ऑमित्येतद-क्षरमपइयत्, द्विवर्णं, चतुर्मात्रं, सर्वव्यापी, सर्वविभ्वयातयाम, ब्रह्म व्याह्र-तिं, ब्रह्मदेवतं, तया सर्वाश्च कामान्, सर्वाश्च लोकान्, सर्वाश्च देवान्, सर्वाश्च वेदान्, सर्वाश्च यज्ञान्, सर्वाश्च शब्दान्, सर्वाश्च व्युष्ठीः, सर्वाणि च भूतानि, स्थावरजंगमान्यन्वभवत् इति ॥

गोपथ० पू० भा० प्रपा० १ बा० १६ ॥

भाषार्थः-(ब्रह्म ह ब्रह्माणं) पुष्करे सस्टजे ) ह प्रसिद्धार्थमें अव्यय है । बह्य जो है सचिदानंद परमात्मा उसने ब्रह्माको (पुष्करे ) अर्थात् नाभि-कमलमें उत्पन्न किया ( स खलु ब्रह्मा सृष्टश्चिन्तामापेदे ) सो वह ब्रह्मा-जी उत्पन्न हो कर यह शोचने लगेकि (केनाहमेकाक्षरेण ) मैं किस एक अक्षरकरके ( सर्वांश्च कामान् ) संपूर्णकामनाओंको ( सर्वांश्च लोकान् ) संपूर्णपृथिवीआदि लोकोंको और (सर्वाश्च देवान्) संपूर्ण अग्निआदि देवताओंको तथा ( सर्वांश्च वेदान् ) संपूर्ण ऋगादिवेदोंको और ( सर्वाश्च यज्ञान् ) संपूर्ण अग्निष्टोमादि यज्ञोंको तथा ( सर्वांश्च शब्दान् ) संपूर्ण वैदिक और लौकिकादि शब्दोंको और ( सर्वाश्च ब्युष्ठी: ) संपूर्ण समृ-द्वियोंको तथो ( सर्वाणि च भूतानि ) संपूर्ण जो भूत हैं स्थावरजंगमादि तिनको कैसें ( अनुभवेयम् ) अनुभव अर्थात् उत्पन्न करूं ? ऐसे विचार कर ( सब्रह्मचर्यमचरत् ) सो ब्रह्मा ब्रह्मचर्यकों धारण करता भया अर्थात् ब्रह्माजीने ब्रह्मचर्य धारण किया तिस ब्रह्मचर्यके प्रभावसें (स ॲश्मित्येत-दक्षरमपत्र्यत् ) ब्रह्माजीने ॲम् इस अक्षरका अवलोकन किया कैसा है यह अभ्मकार कि ( द्विवर्णं चतुर्मात्रं ) स्वर और व्यंजन ये दो प्रकारके अक्षर है जिसमें और अकार उकार मकार तथा अर्दविंदु यह चार मात्रा है जिसमें फिर कैसा है कि सर्वव्यापी और सर्वविभु तथा (अयातयाम) अर्थात् विकाररहित ऐसा ब्रह्मस्वरूप और (ब्रह्मव्याहृतिं) अर्थात् ब्रह्मका नामरूप और (ब्रह्मदैवतं) ब्रह्माही है देवता जिसका ऐसे ॐकारके अवलोकनमात्रसें ( सर्वांश्च कामान् ) संपूर्ण कामना और संपूर्णलोक तथा संपूर्ण देवता और संपूर्ण वेद तथा संपूर्ण यज्ञ और संपूर्ण झब्द

२३०

और संपूर्ण ब्युष्ठी अर्थात् समृद्वियें तथा ( सर्वाणि च भूतानि स्थावरजं-गमान्यन्वभवत् ) संपूर्ण जो भूत हे स्थावरजंगमादि तिनको अनुभव अर्थात् उत्पन्न करते भये इति ॥

[समीक्षा] यह कथन ऋग्वेद यजुर्वेद दोनोंसें विरुद्ध है. तथा इसमें लिखा है, ब्रह्माजी ब्रह्मचर्य धारण करते भए, ब्रह्माजीने जो ब्रह्मचर्य धारण करा तिससें पहिले क्या ब्रह्माजीके ब्रह्मचर्य नही था ? क्या ब्रह्माजी स्त्री-योंसे भोग विलास विषय सेवन करते थे ? वा अन्यकोइ कुचेष्टा करते थे ? जिससें ब्रह्माजी ब्रह्मचारी नही थे, जो पीछेसें ब्रह्मचर्य धारण करना पढा. तथा ब्रह्माजीने चिंता करी, पीछे ॐकारको देखा, तिसके देखने-मात्रसेंही जो कुछ रचना था सो सर्व कुछ रच दिया, इत्यादि कथन फ्रग्वेद यजुर्वेद इन दोनोंसेंही विरुद्ध है. क्योंकि, पूर्वोक्त वेदोंमें इस कथनका गंध भी नही है; इसवास्ते विरुद्ध है. एतावता युक्तिविरुद्ध मि-ध्यारूप होनेसें त्याज्य है.॥ २॥

हिरण्यगर्भःसमवर्तताये भूतस्य जातः पतिरेकं आसीत्। सदांधार पृथिवीं चामुतेमां करेमें देवायं हविषां विधेम ॥४॥ य० वा० सं० अ० १३ मं० ४॥

(अ)-(हिरण्यगर्भः) जो कि मनुस्मृतिमें लिखा है कि ( अप एव ससर्जादों तासु बीज मवाखजत् ॥ तदण्डमभवद्धेमं सहस्रांशुसमप्रभम् । तस्मिआज्ञे खयं ब्रह्मा सर्वलोकपितामहः इति ) उसीका मूलभूत यह मंत्र है सो देखिये (हिरण्यगर्भः) हिरण्य जो सुवर्ण तिसके समान वर्ण है जिसका ऐसा जो पूर्वकालमें उत्पन्न हुआ अंड तिसके गर्भमें स्थित जो ब्रह्मा सो कहा जाय हिरण्यगर्भ अर्थात् प्रजापतिः सो वह ( अये ) अर्थात् ज-गदुत्पत्तिसें पहिले ( समवर्तत ) भलीप्रकारसें वर्तमान था. और वही ( भूतस्य जातः ) जातः अर्थात् उत्पन्न होकर संपूर्ण भूतप्राणियोंका ( प-तिरेक आसीत् ) एक आपही (पतिः ) अर्थात् पालक होता भया ( सदा-धार पृथिवीं या मुतेमां ) सो वही पृथिवी अर्थात् अंतारिक्षलोकको और (यां) अर्थात् स्वर्गलोकको तथा (उतइति वितकें) इमां इस भूमिले-कको (दाधार) खजादित्वाद्दीर्घः । धारण करता भया और (पृथिवी) यह अंतरिक्ष (आकाश) का नाम है सो यास्कमुनिप्रणीत निघंटुके अ० १ खं० ३ में ९ नवमा नाम है (कस्मै देवाय हविषा विधेम) कः नाम प्रजापतिका है इससें (कस्मै) अर्थात् प्रजापतिके लिये हम हविको (विधेम) दद्यः-प्रदान करते हैं अथवा तिस हिरण्यगर्भको परित्याग कर हम (कस्मै) किसकेलिये हविः प्रदान करें यह इस प्रकार लोकिक अर्थ कर लेना॥

[समीक्षा] यह यजुर्वेदका मंत्र, ऋग्वेग यजुर्वेद गोपथबाह्मणसें वि-रुद्ध है. क्योंकि, इन पूर्वोक्त तीनों स्थानोंके पूर्वोक्त मंत्रमें ब्रह्माजी अंडेमें उत्पन्न हुए ऐसा नही कहा है, और इस श्रुतिमें ब्रह्माजी अंडेमें उत्पन्न हुए लिखा है, इसवास्ते यह तीनों सर्वज्ञ भगवान्के कथन करे हुए नही सिद्ध होते हैं. और जो इसमे कथन है, सो युक्तिप्रमाणसें विरुद्ध है, इ-सीवास्ते अपने २ मनःकल्पित अर्थ इसके लोक करते हैं, जैसे कि, पूर्वो-क्त अर्थमें ब्रह्मकुशलोदासीने करे है. क्योंकि, पूर्वोक्त अर्थ भाषानुसार नही है. जो लौंकिक अर्थरूप भावार्थ उदासीजीने निकाला है, सो भा-ष्यकारको न पाया शोक !! ऐसे बिहुदे शास्त्रोंको भी लोक परमेश्वरकेही कथन किये मानते है; यदि जिसने जो अर्थ किया सोही खरा ( सर्वज्ञोक्त प्राचीन अर्थोंके न होनेसें, और यदि है तो, बताने चाहिए. क्योंकि, सां-प्रत कालमें जो झगडें हो रहे हैं, प्राचीन अथौंके न होनेसेंही हो रहे हैं. यदि कहोंगे, प्राचीन अर्थ थे तो सही, परंतु इस समय है नही. तो सिद्ध हुआ वेद भी नहीं है. किसीने वेदका नाम रखके पुस्तक जगत्में प्रसिद्ध किया है, अर्थवत्. यदि वेदके पुस्तक हैं तो, उसके अर्थ तुम नही जान सक्ते हो. जब अर्थही नही जान सक्ते हो तो, तुमको कैसें निश्चय हुआ कि यह ईश्वरोक्त है?) मानोंगे तो, यह अर्थ भी तुमकों मानना पडेगा. कल्पनाद्वारा अर्थ सिद्ध होनेसें—–प्राचीन मुनिप्रणीत अर्थींके न होनेसें--( उत इति वितर्के ) (हिरण्यगर्भः ) जो अंडेसें उत्पन्न हुआ, और

રરૂર

जिसको प्रजापति कहते हैं, सो ( अद्ये ) जगदुत्पत्तिसें पहिले (समवर्तत) भलीप्रकारें वर्तमान था ? नही था; जगदभावे पाणीअंडादिकोंका भी अ-भाव होनेसें. तथा सो प्रजापति ( जातः) उत्पन्न हो कर (भूतस्य) संपू-र्ण भृतप्राणियोंका ( एकः ) एक आपही ( पतिः ) पालक ( आसीत् ) होता भया ? नही. जगत्के अभावसें पाणीअंडादिकोंका अभाव सिद्ध होता है, अंडेके अभावसें प्रजापतिका अंडेसें उत्पन्न होना असिद्ध है, 'मूलं नास्ति कुतः शाखेतिवचनात्.' यदि प्रजापतिका उत्पन्न होनाही संभव नही होता है तो, जगत्का पालनपणा कहांसें होवे ? असत्रूप होनेसें; शशरगृंगवत्. तथा अंडजमे जगत पालनेकी शक्ति भी नही सिद्ध होती है, चटकवत्. ऐसेंही उत्तरोत्तर वितर्क जान लेने । तथा (सः) पूर्वो-क्त प्रजापति ( पृथिवीं ) आकाशको ( द्यां ) खर्गलोकको और ( इमां ) इस भूमिलोकको (दाधार) धारण करता भया? नही. पालनादिकेअसिद्ध होनेसें (कस्मै देवाय हविषा विधेम) ऐसे पूर्वोक्त प्रजापतिदेवकेलिये हम हविःप्र-दान करीए? नही. यथार्थ देवपणा सिद्ध न होनेसें. इत्यादि अनेक कल्पना पूर्वोक्त श्रुतियोंमें हो सक्ती हैं, और इसीवास्ते वेदके सत्यार्थका निश्चय नही हो सक्ता है. स्वामी दयानंदसरखतीने तो कल्पना करनेमें कसर नही रखी है, परंतु सांप्रतकालमें कइ सनातनधर्मी भी मनमाने उल्लट पालट अर्थ करके छपवा रहे हैं. इससें सिख होता है कि, वेदका सत्यार्थ कोइ नही जानता है. और अथोंके निश्चयविना वेद ईश्वरोक्त सत्योपदे-शक पुस्तक है, यह भी निश्चय नही हो सक्ता है.

अब पूर्वोक्त हिरण्यगर्भः समवर्तताये इसश्रुतिका जो अर्थ स्वामीदया-नंदजीने कल्पन करा है, सो छिख दिखाते हैं.

(ब) हे मनुष्यो ! जैसे हमलोग जो इस (भृतस्य) उत्पन्न हुए संसा-रका (जातः) रचने और (पतिः) पालन करनेहारा (एकः) सहायकी अपेक्षासे रहित (हिरण्यगर्भः) सूर्यादि तेजोमय पदार्थोंका आधार (अप्रे) जगत् रचनेके पहिले (समवर्तत) वर्तमान (आसीत्) था (सः) वह (इमां) इस संसारको रचके (उत) और (पृथिवीं) प्रकाशरहित

¥۰

और ( द्यां ) प्रकाशसहित सूर्यादिलोकोंको ( दाधार ) धारण करता हुआ उस ( कस्मै ) सुखरूप प्रजा पालनेवाले ( देवाय ) प्रकाशमान परमात्माकी (हविषा) आत्मादिसामधीसें (विधेम) सेवामें तत्पर हैं वैसें तुम लोग भी इस परमात्माका सेवन करो ॥ ४ ॥--१-

थावार्थः--हे मनुष्यो ! तुमको योग्य है कि इस प्रसिद्ध स्टष्टिके रचनेसें प्रथम परमेश्वरही विद्यमान था, जीव गाढनिद्रा-सुषुप्तिमें लीन थे, जग-त्का कारण अत्यंत सूक्ष्मावस्थामें आकाशकेसमान एक रस स्थिर था, जिसने सब जगत्को रचके धारण किया और अंत्यसमयमें प्रलय करता है, उसी परमात्माको उपासनाके योग्य मानो ॥ ४ ॥--२--

तथा सत्यार्थप्रकाशसप्तमसमुछासे—हे मनुष्यो ! जो स्टष्टिके पूर्व सब सूर्यादि तेजवाळे लोकोंका उत्पत्तिस्थान आधार और जो कुछ उत्पन्न है, हुआ, था, और होगा उसका स्वामी था, है, और होगा; वह प्रथिवीसें लेके सूर्यलोकपर्य्यंत सृष्टिको बनाके धारण कर रहा है, उस सुखस्वरूप परमा-त्माहीकी भक्ति जैसें हम करें वैसें तुम लोग भी करो ॥ १॥–३–

तथाचाष्टमसमुछासेपि-हे मनुष्यो ! जो सब सूर्यादि तेजस्वी पदार्थोंका आधार और जो यह जगत् हुआ है, और होगा उसका एक अद्वितीय पति परमात्मा इस जगत्की उत्पत्तिके पूर्व विद्यमान था और जिसने पृथि-वीसें छेके सूर्यपर्य्यंत जगत्को उत्पन्न किया है, उस परमात्मा देवकी प्रेमसें भक्ति किया करें ॥ ३ ॥-४-

तथा ऋग्वैदादिभाष्यमूमिकायां सृष्टिविद्याविषये-हिरण्यगर्भ जो परमेश्वर है वही एक सृष्टिके पहिले वर्तमान था, जो इस सब जगत्का स्वामी है और वही ष्टथिवीसें लेके सूर्यपर्यंत सब जगत्को रचके धारण कर रहा है, इसलिये उसी सुखस्वरूप परमेश्वर देवकीही हम लोग उपासना करें, अन्यकी नहीं ॥ १ ॥ -४-

[समीक्षा] पूर्वोक्त पांचप्रकारके अर्थोंको यादे शोचे जावे तो, स्वामी दयानंदजीके अर्थ मनःकल्पित गप्परूपसें और कुछ भी सिद्ध नही कर सक्ते हैं. वाहजी!वाह !! अर्थ क्या ठहरें, गुड्डीयोंका खेल हुआ, जो मनमें आया सो मान लिया. अपरंच स्वामी दयानंदजीने अपने मनःकल्पित मतको दढ करनेकेलिये अर्थ तो उलटे लिये, परंतु शोचा नही कि यह अर्थ हमारे इष्टको बाधक है कि साधक ? क्योंकि, दयानंदजीकी प्रति-ज्ञा है कि, वेद ईश्वरोक्त है, तो, अब शोचना चाहिये कि, यदि वेद सत्य २ ईश्वरोक्तही है तो, जो दयानंदजीने श्रुतिका अर्थ लिखा है कि "हे मनुष्यो ! जैसें हम सेवामें तत्पर हैं, वैसें तुम लोग भी इस पर-मात्माको सेवन करो." क्या दयानंदजीके ईश्वरसें भी कोइ बडा परमा-त्मा है? जिसकी सेवामें वेदवक्ता ईश्वर भी तत्पर है, और लोगोंको उपदेश करता है. तथा वेदके कथन करनेवाले ईश्वर भी बहोत सिद्ध होते हैं ( विधेम ) हम तत्पर हैं, ऐसें बहुवचन अंगीकार करनेसें. यदि कहो कि, वेद प्राप्त करनेवाले ऋषियोंका यह कहना है कि, जैसें हम परमात्माकी सेवामें तत्पर हैं, वैसें तुम लोग भी परमात्माका सेवन करो. तब तो सिद्ध हुआ कि, वेद ईश्वरोक्त नही, किंतु ऋषिप्रणित है. अपरं-च ऋषियोंने पूर्वोक्त वर्णन किया कि, जो परमात्मा स्टष्टिका कर्त्ता, धर्ता, और पालक है जो सृष्टिसें पहिले एक सहायकी अपेक्षारहित था इत्यादि; तो क्या ऋषियोंने यह सर्व व्यवस्था जान लीनी? यदि जान लीनी तो, वे ऋषि सर्वज्ञ हुए; यदि वे सर्वज्ञ हुए तो, फेर दयानंदजीका जो मानना है कि, ईश्वरव्यतिरिक्त कोइ भी जीव सर्वज्ञ नही हो सक्ता है, सो कैसें सत्य होगा? और यदि नही जान लीनी तो, विना जाने तिन ऋषियोंने पूर्वोक्त वर्णन कैसें करा ?

तथा वेदमें, खष्टिकी उत्पत्तिका वर्णन, सृष्टिकी उत्पत्ति करनेवालेका वर्णन, जिन ऋषियोंको वेदज्ञान प्राप्त भया, लोकोंको उपदेशादि वर्णन हैं, तो, इसमें सिद्ध हुआ कि, व्रेद्ध खष्ट्यादिके अनंतरही बने हैं. क्योंकि, स्वामी दयानंदजी सत्यार्थप्रकाशके सप्तम समुछासमें लिखते हैं कि-"इतिहास जिसका हो उसके जन्मके पश्चात् लिखा जाता है वह प्रंथ भी उसके जन्मे पश्चात् होता है-इत्यादि"॥ यदि ऐसें हुआ तो, वेदोंका अनादिपणा ऐसा हुआ, जैसा कि वंध्यास्त्रीके पुत्रका विवाह होना.

तथा दयानंदजी लिखते हैं कि, "इस प्रसिद्ध रृष्टिके रचनेसें प्रथम परमेश्वरही विद्यमान था जीव गाढनिद्रा—सुषुप्तिमें लीन थे और जग-तुका कारण अत्यंत सूक्ष्मावस्थामें आकाशकेसमान एकरस स्थिर था-इत्यादि"-अब हम पूछते हैं कि, यदि प्रथम आकाशही नही था तो, दयानंदजीका परमात्मा, सुषुधिमें लीन होनेवाले जीव, और जगत्का कारण, यह कहां रहते थे ? आकाशविना कोई भी पदार्थ नही रह सक्ता है. और आकाशकी उत्पत्ति वेदोमें प्रकटपणे कही है. 'नाभ्या आसीदंत-रिक्षमितिवचनात्'॥ \* और दयानंदजीने भी ऋग्वेदादिभाष्यभूमिकाके वेदविषय विचारके ४९ पत्रोपरि लिखा है कि "परमात्माके अनंत सामर्थ्यसें आकाश, वायु, अग्नि, जल और पृथिवी आदि तत्त्व उत्पन्न हुए हैं-इत्यादि॥ " तथा स्टष्टिविद्याविषयके ११६-११७ पत्रोपरि॥ "यदा कार्य्यं जगन्नोत्पन्नमासीत्तदाऽसत्स्ट्षेः प्राक् जून्यमाकाशमपि नासीत् ॥ शून्यनाम आकाश अर्थात् जो नेत्रोंसे देखनेमें नहीं आता सो भी नहीं था"॥ तथा सत्यार्थप्रकांशके सप्तम समुछासके ठेखमें अती-तानागतवर्तमानकालके सर्व पदार्थोंका स्वामी परमात्माको लिखा है, अष्टम समुछासके ळेखमें वर्तमान और अनागतकालके पदार्थोंका स्वामी ळिखा है, और ऋग्वेदादिभाष्यभूमिकाके **लेखमें वर्तमान जगत्**का स्वामी परमात्माको लिखा है. हम अनुमान करते हैं कि, यदि और थोडासा दिव्यज्ञान परमात्मा दयानंदर्जीके हृदयमें स्थापन कर देता तो, फेर परमात्माको स्वामीपणा करनेकी कुछ आवश्यकता न रहती! इत्यऌं विस्तरेण॥

(क) हिरण्यपुरुषरूप ब्रह्मांडमें गर्भरूपकरके अवस्थित प्रजापति हिर-ण्यगर्भ, प्राणिजातकी उत्पत्तिसें पहिळे खयमव शरीरधारी होता भया, सोही उत्पन्न हुआ थका एकेळाही उत्पन्न होनेवाळे सर्व जगत्का पति होता भया, सोही आकाश स्वर्गळोक और इस भूमिको अर्थात् तीनों

\* सन १८८४ के छपे सत्यार्थप्रकाशके ९८७ पत्रोपरि स्वमंतव्यामंतव्य प्रकाशमें भी दयाः नंदजीने आकाशको नित्य वा अनादि नहीं माना है, किंतु अनादि पदार्थ तीन हैं, एक ईश्वर, द्वि-तीय जीव, तीसरा प्रकृति अर्थात् जगत्का कारण. इत्यादि ॥ लोकोंको धारण करता है, इसवास्ते प्रजापति देवकेलिये हम हविःप्रदा-न करते हैं.

[समीक्षा] यह भाष्यकारका अर्थ पूर्वोक्त अर्थोंसें विलक्षणही है, तथा यजुर्वेद अध्याय १७ के मंत्रसें भी विरुद्ध है. तथा इसश्चतिसें मालुम होता है कि, इसका कहनेवाला परमात्मा प्रजापतिसें भिन्न है. क्योंकि, इसमें लिखा है कि, जो हिरण्यगर्भ खष्टिसें पहिले आप शरी-रधारी हुआ, जो उत्पन्न होनेवाले सर्वजगत्का पति हुआ, और तीन लोककों जो धारण करता है, तिस प्रजापतिदेवकेलिये, हम, हविःप्रदान करते हैं, इत्यादि.

तथा इसी श्रुतिका अर्थ ऋग्वेद अष्टक ८। अ० ७। व० ३। मं० १०। अ० १०। सू० १२१ में सायणाचार्यने ऐसें लिखा है--हिरण्मय अंडका गर्भ-भूत जो प्रजापति सो कहावे हिरण्यगर्भ, तथा च तौत्तिरीयकं-" प्रजाप-तिर्वे हिरण्यगर्भः प्रजापतेरनुरूपत्वायेति।" अथवा हिरण्मय अंड गर्भवत् है उदरमें जिसके, ऐसा जो सूत्रात्मा, सो कहावे हिरण्यगर्भ सो हिर-ण्यगर्भ (अग्रे) प्रपंचोत्पत्तिके पहिले (समवर्तत) मायावशर्से सृजन कर-नेकी इच्छावाले परमात्मासें उत्पन्न होता भया यद्यपि परमात्माही हिर-ण्यगर्भ है, तो भी, तदुपाधिभूत आकाशादि सूक्ष्मभूतोंको ब्रह्मसें उत्पन्न होनेसें तदुपहित भी उत्पन्न हुआ ऐसें कहीए हैं. सो हिरण्य-गर्भ (जातः) जातमात्रही, उत्पन्न हुआ थकाही (एकः) अद्वितीय पकेळाही ( भृतस्य ) विकारजात ब्रह्मांडाँदि सर्वजगत्का ( पतिः ) ईश्वर (आसीत्) होता भया. नहीं केवल पतिही हुआ, किंतु सो हिरण्यगर्भ (प्रथिवीं) वीस्तीर्ण (यां) स्वर्गलोककों 'उतापिच' और (इमां) हमारे दृरयमान पुरोवार्त्तेनी इस भूमिको, अथवा 'पृथिवीं' आकाशको स्वर्गलोकको और भूमिको ( दाधार ) धारयति-धारण करता है ( कस्मे) यहां किं शब्द अनिर्ज्ञातस्वरूपवाला होनेसें प्रजापतिमें वर्तता है। अथवा सृष्टिकेवास्ते जो कामना करे सो कहावे कः। अथवा कं-सुखं अर्थात् सुख-रूप होनेसें कः कहीए हैं। अथवा इंद्रने पूछा हुआ प्रजापति, मेरा महत्व

तुझको देके 'अहं कः? मैं कैसा होऊं? ऐसा कहता हुआ, तब इंद्रने जबाब दिया कि, जो तूं यह कहता है कि, 'अहं कः स्यामिति' मैं क्या होऊं? तदेव सोही तूं हो इस कारणसें 'कः इति' क शब्दसें प्रजा-पति कथन करीए हैं। "इंद्रो वै वृत्रं हत्वा सर्वा विजितीर्विजित्याव्रवीत्" इत्यादि ब्राह्मणका यहां अनुसंधान करना । जब सो किं शब्द तब सर्वनाम होनेसें स्मैभाव सिद्ध हें. और जब यौगिक है, तब व्यत्यय जानना. कं-प्रजापति (देवाय) देवं-दानादिगुणयुक्त देवकों (हविषा) प्रजापतिसंबं-धी पशुके वपारूपेण-कालेजारूपकरके, अथवा एककपालात्मक पुरोडाश-करके (विधेम) वयमृत्विजः- हम ऋत्विज 'परिचरेम' परिचरणकर्म करीए हैं.

[समीक्षा] पूर्वोक्त अर्थोंसें यह सायणाचार्यका अर्थ औरहीतरेंका है. अब वाचक वर्गको हम नम्रतापूर्वक कहते हैं कि, दोनों भाष्यकारोंके अर्थोंमें कितना बडा विसंवाद पडता है. तथा ऋग्वेदादि भाष्यभू-मिकाके कर्त्ताने और भाष्यभूमिकेंदुके कर्त्ताने कैसें २ अर्थ करे हैं, सो आपही विचार कीजीएं. जब वेदोंके अर्थोंकाही निश्चय नही होता है तो, वेद सत्योपदेष्टाके कथन करे हूए हैं, वा अनादि है, वा ऋषियोंद्वारा जगत्में प्रवर्तन हूए हैं, इत्यादि कैसें माना जावे ? अब हम ज्यादा छिखना छोडकरके श्रुतियां, और संक्षेपमात्र उनोंकी समीक्षा, और पर-स्पर विरुद्धता मात्र लिखके अपनी नही बंद होती लेखनीको, जोरावरी बंद करनी चाहते हैं. क्योंकि, वेदोंका बहोता फरोलना भस्मथन्नाग्नि उद्घाटनतुल्य है.

सुभूः स्वयम्भूः प्रथमोऽन्तर्महृत्यर्णवे । दुधे हू गर्भमृत्वियं यतां जातः प्रजापतिः॥

६३॥य।वा।सं।अ०२३।मं०६३॥ भाषार्थः---(सुभूः) सुंदर है भुवन जिसका सो कहावे सुभू और (स्वयंभूः) जो अपनी इच्छाहीसें शरीरको धारण कर शके सो कहावे स्वयंभू ऐसा जो परमात्मा सो (महत्यर्णवे) महान् जलसमूहमें (ऋत्वि- यं ) प्राप्तकालमें ( ह ) इति प्रसिद्ध ( गर्भं दर्धे ) उसने गर्भको धारण किया. कैसा है वह गर्भ कि ( यतो जातः प्रजापतिः ) जिसगर्भसें प्रजा-पति अर्थात् ब्रह्माजी उत्पन्न हुए. ॥ ६३ ॥

[समीक्षा] प्रथम तो यह श्रुति पूर्वोक्त यजुर्वेद, ऋग्वेद, गोपथा-दिकी श्रुतियोंसें विरुद्ध है. तथा परमात्माका सुंदर भुवन रहनेका स्थान कहा, यह विरुद्ध है. क्योंकि, सर्वव्यापी परमात्माका कोइ भी स्थान नही सिद्ध हो सक्ता है. और तिससमयमें तो आकाश भी नही था तो, विना आकाशके परमात्माका सुंदर भुवन कहां था? तथा अपनी इच्छा-सें जो शरीरको धारण कर शके सो कहावे खयंभू, यह विशेषण प्रमाण-बाधित है. क्योंकि, शरीरके विना मन और मनके विना इच्छा नही हो सक्ती है, यह प्रमाण सिद्ध है. इसवास्ते पूर्वोक्त व्युत्पत्ति खकपोलक-ल्पित है॥ परमात्मा महाजलसमूहमें ऋतुकालमें गर्भ धारण करता भया, तिस गर्भसें प्रजापति ब्रह्माजी उत्पन्न भए इत्यादि-यह ऋग्वेद यजुर्वेद गोपथादिसें विरुद्ध है. क्योंकि, तिनमें अन्यथा कथन है, सो लिख आए हैं। तथा परमात्माने जलसमूहमें गर्भ धारण करा, इत्यादि कहना भी महामिथ्या है. क्योंकि, उस समयमें तो न पृथिवी थी, और न आकाश था तो, जल किस वस्तुमें, और किस ऊपर ठहर रहा था ? फेर जब परमात्माको ऋतुकाल आया, तव जलके बीचमें गर्भ धारण करा-क्या परमात्माको स्त्रीधर्म हुआ था ? और जलके बीचमें गर्भ धारण करा, क्या गर्भ बहुत उष्ण था? जिसकी गरमीसें जल न जाऊं इस भयसें जलमें प्रवेश करके गर्भ धारण करा और सर्वव्यापी सचिदानंद अरूपी सर्वशक्तिमान निराकार एक परमात्मा जलंमें गर्भ धारण करे. यह परस्पर विरुद्ध, और युक्तिप्रमाण बाधित नहीं है ? तथा तिस समयमें तो काल भी नही था तो, फेर परमात्माको ऋतुकाल किसतरें ঘাম हुआ ? जेकर कहोंगे, यह तो अलंकार है, तो, ऐसे भ्रमजनक मिथ्या अलंकारके कहनेसें क्या सिद्धि भई ? जेकर अलंकारही कथन करना था तब तो, परमात्माको एक सुंदर यौवनवती स्त्री कथन करना था, और तिसका एक पति कथन करना था, ऋतुकालमें तिस परमात्मारूप स्त्रीसें भोग-वीर्यनिषेक करना, पीछे गर्भ धारण करना, पीछे प्रजापति ब्रह्मा-जीका जन्म, इत्यादि कथन करते तो तुमारी कुछक किंचिन्मात्र अलंका-रकी आकांक्षा भी पूर्ण होती. परंतु ऐसें है नही, इसवास्ते यह अलंकार भी नही है. हे पाठकगणो ! तुम पक्षपातको छोड कर, और जरा नेत्र उन्मीलन करके विचार तो करो कि सर्वज्ञ, सर्वदर्शी, त्रैलोक्यनाथ, करुणासमुद्र, क्वतक्वत्य अष्टादशदूषणरहित, परमात्मा, वीतरागका उप-हास्य योग्य, और युक्तिप्रमाण बाधित, ऐसा कथन हो सक्ता है ? कदापि नही हो सक्ता है. ऐसी२ मिथ्या कल्पनाजाल खडी करके भव्य जीवोंको फसाय २ के अज्ञानीयोंने अपने वशप्रायः कर लिए हें !!!

उपर जो समीक्षा करी है, सो ऋगादिभाष्यभूमिकेंदुनामक पुस्तकमें लिखे अर्थानुसार है. अब महीधरकृत वेददीप भाष्यमें जो अर्थ लिखा है, सो लिखते हैं.

(ह) प्रसिद्धार्थमें है (प्रथमः) सर्वका आदि आयंतरहित पुरुष (महति अर्णवे) कल्पांतकालसमुद्रमें (अंतः) मध्यमें (गर्भ दधे) गर्भको स्थापन करता भया. कैसा पुरुष ? (सुभूः) भल्ठी भूः-उत्पत्ति होवे जिससें सो सुभूः अर्थात् विश्व-जगत् उत्पन्न करनेवाला ( स्वयंभूः) ख्यंभवतीति स्वयंभूः स्वेच्छाधृतशरीरः-अपनी इच्छासें शरीर धारण करनेवाला. कैसा है गर्भ? (ऋत्वियं) ऋतुः प्राप्तोयस्य-ऋतु प्राप्त हुआ है जिसको अर्थात् प्राप्तकालम् (यतः) जिस गर्भसें (प्रजापतिः) ब्रह्मा (जातः) उत्पन्न भया-इति ॥ ६३ ॥ समीक्षाप्रायः पूर्ववत् ॥

अब दयानंदस्वामीका भी अर्थमात्र पूर्वोक्तश्रुतिका लिखते हैं ॥

हे जिज्ञासुजन! (यतः) जिस जगदीश्वरसें (प्रजापतिः) विश्वका रक्षक सूर्य (जातः) उत्पन्न हुआ है और जो (सुभूः) सुंदर विद्यमान (स्वयंभू) जो अपने आप प्रसिद्ध उत्पत्ति विनाश रहित (प्रथमः) सबसें प्रथम जगदीश्वर (महति) बडे विस्तृत (अर्णवे) जलोंसें संबद्ध हुए संसारके (अंतः) बीच (ऋत्वियम्) समयानुकूल प्राप्त (गर्भम्) बीज-को (दधे) धारण करता है (ह) उसीकी सबलोग उपासना करें ॥ ६३ ॥ मावार्थः ---- यदि जो मनुष्यलोग सूर्यादिलोकोंके उत्तमकारण प्रकृति-को और उस प्रकृतिमें उत्पत्तिकी शक्तिको धारण करनेहारे परमात्माको जानें तो वे जन इसजगत्में विस्तृत सुखवाले होवें ॥ ६३ ॥ इसकी समीक्षा करनेकी हमको कुछ आवश्यकता नहीं है. क्योंकि, दयानंदर्जीके अर्थही परस्पर समीक्षा कर रहे हैं. यदि कोइ जिज्ञासु जन अंतर्द्दष्टि लगाके विचार करे तो, उसको खतोही मालुम हो जावे कि, दयानंदस्वामीका अर्थ निःके-वल मनःकल्पित है. और केवल वेदोंका बिहुदापणा छीपानेका प्रयोजन है. अष्टी पुत्रासो अदिति: । ये जातास्तन्त्रं परि देवां ३ उपंत्रेत् सुप्तमिंः । २। पर्रा मार्ताण्डमास्यंत् ॥ ७ ॥

तैत्तिरीयेआरण्यके १ प्रपाठके १३ अनुवाके ७ मंत्रः ॥ मित्रश्च वर्रुणश्च । धाता चार्यमा च । अभ्दश्चि भर्मश्च । इन्द्रश्च विवस्वार्थ्व्येत्येते ॥ १० ॥ तै० आ० १ प्र० १३ अ० १० मंत्रः ॥

भाषार्थः--( अदितेः) अदितिदेवताके (अष्टौ पुत्रासः) अष्टसंख्याकाः पुत्रा विद्यंते--आठ पुत्र हैं (ये) पुत्राः जे पुत्र (तन्वः परि) शरीरस्योपरि--शरीरके उपर (जाताः) उत्पन्न हुए हैं और सा इत्यर्थः। तिनमेसें (सप्ताभिः) सात पुत्रों-केसाथ (देवान्) देवताओंके ( उपप्रेत्) समीप प्राप्त होती भई ( मार्ता-ण्डं) मार्तांड अर्थात् सूर्यनामा आठमे पुत्रको ( परास्यत् ) पराकृतवती-त्यागती भई, अर्थात् तिस एक आठमे पुत्रको त्यागके अन्य सात पुत्रोंके साथ अदिति देवलोकमें देवताओंके समीप गई. ॥ ७॥

अब तिन आठे पुत्रोंके नाम अनुकमकरके कहते हैं. मित्र १, वरुण २, भाता ३, अर्थमा ४, अंशप, भग ६, इंद्र ७, और विवस्वान ८, ( इत्येते ) मित्रवरुणादि ये आठ पुत्र कहें. ॥ १० ॥

[समीक्षा] इसमें अदितिके आठ पुत्र लिखे हैं, जिनमें सातमा पुत्र इंद्र, और आठमा पुत्र सूर्य, लिखा है। किग्वेदमें लिखा है कि, इंद्र प्रजा-पतिके मुखर्से उत्पन्न हुआ है,। और ऋग्वेद यजुर्वेद दोनोंहीमें लिखा है कि, सूर्य प्रजापतिके नेत्रोंसें उत्पन्न हुआ है।। यह परस्पर विरुद्ध है.॥ चंद्रमा मनसो जातश्वक्षोः सूर्ये। अजायत।

श्रोत्रांद्वायुश्चं प्राणश्च मुखांदुमिरंजायत ॥१२॥ग०सं०अ० ३१॥

भाषार्थः-प्रजापतिके मनसें चंद्रमा उत्पन्न भया, चक्षु ( नेत्रों ) सें सूर्य उत्पन्न भया; वायु, और प्राण, ये दो, कानोंसें उत्पन्न भए; और अग्नि मुखसें उत्पन्न भया.॥ १२॥

[समीक्षा] इस श्रुतिमें लिखा है कि, वायु और प्राण ये दोनों श्रोत्रसें अर्थात् कर्ण (कानों)सें उत्पन्न भए. और ऋग्वेदके आठमे अष्टकमें लिखा है कि, प्राणसें वायु उत्पन्न भया. । तथा इसश्रुतिमें लिखा है कि, मुखसें अग्नि भया, और ऋग्वेदमें लिखा है कि, प्रजापतिके मुखसें इंद्र, और अग्नि, ये दोनों उत्पन्न भए.। यजुर्वेदमें इंद्रकी उत्पत्ति मुखसें नही कही है, और ऋग्वेदमें कही है; यह परस्पर विरुद्धपणा है. ॥

अअदि'तिवें प्रजाकामौदनमपचत् तत उच्छिष्ठमश्नात ।

सा गर्भमधत्त । तत आदित्या अजायंन्त ॥

इतिगोपथपूर्व भागे० प्र०२ ब्रा०२५ ॥

भाषार्थः-(अदितिर्वे)वे, यह निश्चयार्थक अव्यय है, अर्थात् निश्चयअर्थका बोध करता है. (अदितिर्वे प्रजाकामौदनमपचत्) अदितिनें प्रजा अर्थात् संतानकी उत्पत्तिकेलिये (ओदन) अर्थात् ब्रह्मौदन पकाया. (तत उ-च्छिष्ठमश्चात्) तिसमेसें उच्छिष्ठ अर्थात् बचा हुआ जो यज्ञका शेषभाग उसको (अश्चात्) उसने खा लिया. (सा गर्भमधत्त) उसके खानेसें अदिती गर्भको धारण करती भई (तत आदित्या अजायन्त) तिस गर्भसें द्वादश आदित्य उत्पन्न हुए. इति ॥

[समीक्षा] इस श्रुतिमें लिखा है कि, अदितिनें यज्ञका रहा शेष अन्न भक्षण करनेसें गर्भ धारण करा; यह भी प्रमाण बाधित है. क्योंकि, विना पतिके संयोगसें, वा योनिमें वीर्यके प्रक्षेपविना, कदापि स्त्री गर्भ

\* इसही मतलनका वर्णनतैत्तिरीयव्राह्मणके १ अष्टकके १ अध्यायके ९ अनुवाकमें है।

धारण नही कर सक्ती है. और अदितिनें तो अन्नमात्रके भक्षण करनेसें गर्भ धारण करा, यह प्रमाणविरुद्ध नही तो, क्या है ? तिस अदितिके गर्भसें बारां आदित्य अर्थात् सूर्य उत्पन्न भए. ऋग्वेदयजुर्वेदमें लिखा है, प्रजापतिके नेत्रोंसें सूर्य उत्पन्न भया; यह परस्पर विरुद्ध है.॥

यरमाद चोअपातंक्षन् यजुर्यस्माद्पार्कषन् । सामानि यस्य लोमानि अथर्वाङ्गिरसो मुखम्। स्कम्मन्तम् ब्रूहि कतमः स्विदेव सः॥

अथर्वसं०। कां० १०। प्र० २३। अ० छ। मं० २०॥

भाषार्थः---(यसादृचो०) जिस परमात्मासें ऋग्वेद उत्पन्न हुए हैं, और (यजुर्यस्मादपाकषन्) जिस परमात्मासें यजुर्वेद उत्पन्न हुआ है, और (सामानि यस्य लोमानि) सामवेद जिस परमात्माके रोम हैं, तथा (अथर्वाङ्गिरसो मुखम्) आंगिरस जो है अथर्ववेद सो जिसका मुख है. (स्कंभंतं ब्रूहि कतमः स्विदेव सः) ऐसा जो है स्कंभ अर्थात् सबका आश्रय भूत सो (कतमः) कौन है? (ब्रूहि) कह-कथन कर (स्वित् एव सः) वही केवल एक परब्रह्म परमात्माही है, और कोइ नही. ॥

[समीक्षा] परमात्मासें ऋग्वेद उत्पन्न हुआ, और परमात्मासेंही यजुर्वेद उत्पन्न हुआ, सामवेद परमात्माके रोम है, और अथर्ववेद पर-मात्माका मुख है. । यदि ऋग्वेद यजुर्वेद परमात्मासें उत्पन्न हुए हैं, तो क्या सामवेद और अथर्ववेद परमात्मासें नही उत्पन्न हुए हैं? जो उनको रोम, और मुख कहा ! यदि सामवेद परमात्माके रोम, और अथर्ववेद परमात्माका मुख ऐसेंही कथन करना था तो, ऋग्वेद शिर, और यजुर्वेद बाहु, यह भी कह देना था? वा अन्य कोइ अंग कहने थे. क्योंकि, यह दोनो वेद भी तो, परमात्माके अंग होने चाहिए; सामअथर्ववेदवत्. नही तो, उन दोनोंको भी रोम मुख न कहना चाहिए; इन चारोंमें क्या विशेष हे ? जो दो वेदोंको परमात्मासें उत्पन्न हुए कहे; तीसरेको रोम और चोथेको मुख कह दिया. अन्य तो किंचित् भी विशेष नही, परंतु सोमक- छीके नशेमें वा वाजपेय सौत्रामण्यादियज्ञोंमें ऋषियोंने मदिरापान करा तिसके नशेमें आ कर जो मनमें आया सो विनाविचारे उच्चारण कर दिया; यह कारण तो हो सक्ता है, अन्य नहीं होवे तो, बतला देना चा-हिए. तथा ऋग्वेदयजुर्वेदमें, मानस यज्ञ देवताओंने करा, तिस यज्ञसें वेदोंकी उत्पत्ति हुई लिखा है, यह परस्पर विरुद्ध है.

> एवं वा अरेऽस्य महतो भूतस्य निःश्वसितमेतचदृग्वेदो यजुर्वेदः सामंवेदोऽथर्वाङ्गिरस इत्यादि ॥ ग०कां०१४। अ । बा ४। क १०॥

इसश्रुतिका भावार्थ यह है कि, ऋगादिचारोंवेद परमात्माके उत्स्वा-सरूप है। अब देखीए !! ऋग्वेदयजुर्वेदमें तो लिखा है, चारों वेद मा-नस यज्ञसें उत्पन्न हुए; अधर्ववेदमें लिखा है, सामवेद परमात्माके रोम हैं, और अधर्ववेद परमात्माका मुख है; तथा इसश्रुतिमें चारोंकोही पर-मात्माके उत्स्वास कहे. यह परस्पर विरुद्ध नही तो, क्या है ? तथा अ-न्यजगें लिखा है, अग्निसें ऋग्वेद, वायुसें यजुर्वेद, और सूर्यसे सामवेद, आकर्षण करे-खेंचके निकाले. इत्यादि वेदोंमें जो कथन हैं, सो प्रमाण बाधित है. इसवास्तेही प्रेक्षावानोंको अंगीकार करने योग्य नही है.

प्रजापतिरकामयत प्रजायेयभूयान्त्स्यामिती । स तपोऽतप्यत स तप-स्तप्त्वेमांछोकानस्टजत । पृथिवीमन्तरिक्षं दिवं । सतांछोकानभ्यतपत्ते-भ्योऽभितत्तेभ्यस्त्रीणि ज्योतींष्यजायन्त । अग्निरेव पृथिव्या अजायत । वायुरन्तरिक्षात् । आदित्योदिवस्तानि ज्योतींष्यभ्यतपत् तेभ्योऽभितत्तेभ्य-स्त्रयो वेदा अजायन्त । ऋग्वेद एवाग्नेरजायत । यजुर्वेदो वायोः । सामवेद आदित्यादित्यादि ॥ ऐ० ब्रा० पं० ५ । कं० ३२ ॥

भाषार्थः — (प्रजापतिः) प्रजापति जो ब्रह्मा सो ( अकामयत) इच्छा करता हुआ कि (प्रजायेय) मैं उत्पन्न हो कर (भूयान्त्स्यामिति) बहुत प्रकारका होऊं ऐसे विचार कर (स तपोऽतप्यत्) सो तप करतक हुआ (स तपस्तप्त्वा) सो तप करके (इसान् लोकान् अस्टजत) इन तीन लोकोंको उत्पन्न करता हुआ. सोही दिखावे हैं (प्रथिवीं) एक प्र- थिवीलोकको (अंतरिक्षम्) दुसरे अंतरिक्ष (आकाश) लोकको, और तीसरे (दिवम्) स्वर्ग लोकको. फिर प्रजापति (तान् लोकान् अभ्यत-पत्) तिन तीनो लोकोंको तप कराता हुआ (तेभ्यः अभितत्तेभ्यः त्रीणि ज्योतींषि अजायंत) तपके करनेसें तिन पृथिव्यादिकोंसे तीन ज्योति, अर्थात् प्रकाशात्मक तीन देवते उत्पन्न हुए; सोही दिखाते हैं. (अग्निरेव पृथिव्याः) अग्निदेवता पृथिवीसें (अजायत) उत्पन्न होता भया (वायुरं-तरिक्षात्) अंतरिक्ष (आकाश) सें वायु, और (आदित्योदिवः) स्वर्ग लरिक्षात्) अंतरिक्ष (आकाश) सें वायु, और (आदित्योदिवः) स्वर्ग लकिसें आदित्य ( सूर्य ) उत्पन्न हुआ. फिर प्रजापति ( तानि ज्योतींषि अभ्यतपत्) तिन तीनों ज्योति अग्नि आदिको तप कराता हुआ ( तेभ्यः अभितत्वेभ्यः त्रयः वेदाः अजायंत) तिन अन्यादिकोंसें तप करानेसें तीनों वेद उत्पन्न हुए; सोही दिखाते हैं. ( ऋग्वेदः एव अग्नेः) ऋग्वेद अग्निसें (आजायत) उत्पन्न होता भया, और (यजुर्वेदः वायोः) यजुर्वेद वायुसें, और ( सामवेदः आदित्यात् इति) सामवेद आदित्यसें उत्पन्न हुआ. । इति ॥

> प्रजापतिर्वे इदमग्रआसीत् । एकएव। सोऽकामयत। साम्प्र-जायेयेति । सोश्राम्यत्। स तपोऽतप्यत । तस्माछ्रान्तात्तेपा-नात् त्रयो लोका असृज्यन्त । पृथिव्यंतरिक्षं द्योः ॥ १ ॥ स इमांस्त्रींछोकानभितताप । तेभ्यस्तप्तेभ्यस्त्रीणि ज्योती श्र्य-जायन्ताग्निर्योयं पवते सूर्यः ॥ २ ॥ तेभ्यस्तप्तेभ्यस्त्रयो वेदा अजायन्ताग्नेर्फ्रग्वेदो वायोर्यजुर्वेदः सूर्यात् सामवेदः ॥ ३ ॥ इातपथकां० ११ । अ० ५ । ब्रा० ३ । कं० १ । २ । ३॥

भाषार्थः-(प्रजापतिर्वे) वे यह निश्चयार्थक अव्यय हे (अग्रे) जगत् उत्पत्तिसें पहिले (एकः एव) एकही केवल प्रजापति (आसीत्) था, और कोइ नहीं (सः अकामयत) सो प्रजापति कामना अर्थात् इच्छा करता हुआ (सांप्रजायेयइति) कि, मैं अनेकरूपोंसें उत्पन्न होऊं (सः अश्राम्यत् सः तपः अतप्यत) सो प्रजापति शांतचित्त हो कर तप करता भया (तस्मात् श्रांतात् ते पानात्) तिस चित्तकी स्थिरता और तपके करनेसें (त्रयः लोकाः

રજન

अखज्यंत) तीनों लोक उत्पन्न किये; सोही दिखाते हैं, (पृथिवी अंतरिक्षं चोः) एक पृथिवीलोक, दूसरा अंतरिक्ष (आकाश) लोक, और तीसरा स्वर्गलोक ॥ १ ॥ इन तीनों लोकोंकों उत्पन्न करके फिर (सः इमान् त्रीन् लोकान् अभितताप) सो प्रजापति इन तीनों लोकोंको तप करता हुआ, तब (तेभ्यः तत्तेभ्यः त्रीणि ज्योतींषि अजायंत) तप करनेसें तिन तीनोंसें तीन ज्योति अर्थात् प्रकाशात्मक तीन देवते उत्पन्न हुए; सोही दिखाते हैं, (अग्निः यः अयं पवते सूर्य्यः) एक अग्नि, दूसरा जो यह संपूर्ण विश्वको पावन-पवित्र करता है सो वायु, और तीसरा सूर्य. ॥ २ ॥ (तेभ्यः तसेभ्यः) तपके करनेसें तिन तीनों देवताओंसें (त्रयः वेदाः अ-जायंत) तीनों वेद उत्पन्न होते भए; सोही दिखाते हैं. (अग्नेः ऋग्वेदः) अग्निसें ऋग्वेद, (वायोः यज्जुर्वेदः) वायुसें यजुर्वेद, और (सूर्यात्) सूर्यसें (सामवेदः) सामवेद. 1 इति ॥

स भूयोऽश्राम्यद्भूयोऽतप्यत । भूय आत्मानं समतपत् । स आत्मत एवत्री॰् छोकान्निरमिमत । पृथिवीमन्तरिक्षं दिवमिति । स खलु पादाभ्यामेव पृथिवीन्निरमिमतोदरादन्तरिक्षं मूर्भो दिवं । स तांस्त्री॰् छोकानभ्यश्राम्यदभ्यतपत् । तेभ्यः श्रांतेभ्य-स्तप्तेभ्यः संतप्तेभ्यस्त्रीन् देवान्निरमिमताप्तिं वायुमादित्य-मिति । स खलु पृथिव्या एवाप्तिं निरमिमतान्तरिक्षाद्वायुं दिव आदित्यम् । सताँस्त्रीन् देवानभ्यश्राम्यदभ्यतपत् । समतपत् । तेभ्यः श्रान्तेभ्यस्तप्तेभ्यः संतप्तेभ्यस्त्रीन् वेदान्निरमिमत । क्रुग्वेदं यजुर्वेदं सामवेदमिति ॥ गो । पू । प्र० १। ब्रा० ६ ॥

भाषार्थः—(स भूयः अश्राम्यत्) सो प्रजापति फिर शांताचित्त होता भया (भूयः अतप्यत) फिर तप करता भया (भूयः आत्मानं समतपत्) फिर आत्माको अच्छे प्रकारसें तपाता हुआ अर्थात् तप कराता भया तप-करके (सः आत्मतः एव त्रीन् लोकान् निरमिमत) सो अपने आत्माहीसें तीनों लोकोंको रचता हुआ, सोही दिखाते हैं. (पृथिवीं अंतरिक्षं दिवं इति) एक प्रथिवीलोक, दुसरा अंतारिक्षलोक, और तीसरा खर्मलोक. अब ये तीनों लोकोंको कहांसें रचे, सो बतावे हैं (सः पादाभ्यां एव पृथिवीं निरमिमत ) सो प्रजापति खळु-निश्चयकरके अपने दोनों पगोंसें पृथिवी लोकको रचता भया (उदरात् अंतरिक्षम्) पेटसें अंतरिक्ष- आकाशकों, और (मूर्श्नो दिवम्) अपने मस्तकसें स्वर्गलोकको रचता भया (सः तान् त्रीन् लोकान् अभ्यश्राम्यत् अभ्यतपत् ) सो प्रजापति तिन तीनों लोकों-को शांत और तप कराता भया, तप कराके (तेभ्यः श्रांतेभ्यः तमेभ्यः संतप्तेभ्यः त्रीन् देवान् निरमिमत) तिन शांत और तप्त संतप्त तीनों लोकोंसें तीन देवते रचता भया; सोही दिखावे हैं (अग्निं वायुं आदित्यं इति ) अग्नि, वायु और सूर्यको अब इन देवतांओंके उत्पत्तिस्थान बतावे हें. (सः खलु पृथिव्याः एव अभिं निरमिमत) सो प्रजापति निश्चयकरके पृथिवसिंही अग्निको रचता भया, (अंतरिक्षात् वायुम्) आकाशसें वायु, और (दिवः आदित्यं इति) खर्गसें आदित्यको रचता भया (सः तान् न्नीन् देवान् अभ्यश्राम्यत् अभ्यतपत् समतपत्) सो प्रजापति तिन तीनों देवोंको ज्ञांत तप और अच्छे प्रकारसें तप कराता भया तप कराके ( तेभ्यः श्रांतेभ्यः तप्तेभ्यः संतप्तेभ्यः त्रीन् वेदान् निरमिमत ) तिन शांत तप्त संतप्त तीनों देवोंसें तीनों वेदोंको रचता भया, सोही कहे हैं. (ऋग्वेदं यजुर्वेदं सामवेदं इति ) एक ऋग्वेदको, दुसरे यजुर्वेदको, और तीसरे सामवेदको उत्पन्न किया.। इति ॥

[समीक्षा] प्रजापति इच्छा करता हुआ कि, मैं उत्पन्न हो कर बहुत-प्रकारका होऊं; इत्यादि, ऐतरेयबाह्मणका, तथा शतपथादिकका लेख युक्तिप्रमाणबाधित है. क्योंकि, विना शरीरके मन नही होता है, और मनके विना इच्छा नही हो सक्ती है, इत्यादि पीछे लिख आए हैं; इस-वास्ते वहां नही लिखते हैं। तथा प्रजापति तप करता हुआ, तिस तपके करनेसें तीन लोक उत्पन्न भए; पृथिवी, आकाश, और खर्गलोक. इति ऐतरेयब्राह्मण शतपथादों. और गोपथमें लिखा कि, प्रजापतिनें तप करा, तिसतपके करनेसें अपने आत्माहीसें तीन लोक रचे. पगोंसें पृथिवी १, पेटसें आकाश २, और मस्तकसें खर्ग ३. यह तीनों पुस्तकेंका कथन, ऋग्वेद यजुर्वेदादिकोंसें विरुद्ध है. क्योंकि, ऋग्वेद यजुर्वेदमें प्रजापतिने तप करा ऐसा कथन नही है. और यहां है. यह परस्पर विरुद्ध । १ । तथा ऋग्वेद यजुर्वेदमें प्रजापतिके पगोंसें भूमी, नाभिसें आकाश, और मस्तकसें खर्ग, ऐसा उत्पत्तिकम लिखा है; और यहां पेटसें आकाशकी उत्पत्ति लिखी है. यह परस्परविरुद्ध. । २ ।

फिर प्रजापतिने पूर्वोक्त पृथिवीआदि तीनों लोकोंको तप करायके उनोंसें तीन देवते उत्पन्न किये; पृथिवीसें आग्ने १, आकाशसें वायु २, और स्वर्गसें सूर्य ३; ऋग्वेद यजुर्वेदमें लिखा है कि, प्रजापतिके मुखसें अग्नि १, ऋग्वेदमें प्रजापतिके प्राणसें वायु, और यजुर्वेदमें प्रजापतिके कानोंसें वायु २, और दोनोंमेंही प्रजापतिके नेत्रोंसें सूर्य ३, ऐसे इन देवताओंकी उत्पत्ति लिखी है; यह परस्पर विरुद्ध. 1 ३ 1

फिर प्रजापतिने पूर्वोक्त अग्नि आदिक देवताओंको तप करायके उनोंसें तीनोंही वेद उत्पन्न करे; अग्निसें ऋग्वेद १, वायुसें यजुर्वेद २, और आदिख (सूर्य) सें सामवेद ३.। ऋग्वेदयजुर्वेदमें चारों वेदोंकी उत्पत्ति मानसनामा यज्ञसें छिखी है; तथा अथर्ववेदमें छिखा है, ऋग्वेद और यजुर्वेद पर-मात्मासें उत्पन्न हुआ है, सामवेद परमात्माके रोम है, और अथर्ववेद परमात्माका मुख है.॥ शतपथमें छिखा है, चारों वेद परमात्माके निः-श्वास रूप है.। यह परस्परविरुद्ध. ॥ ४ ॥

तथा प्रजापतिने तप करा-क्या प्रजापतिने जैनीयोंकीतरें उपवास, छठ, अठम, दशम, द्वादशम, अर्द्धमासक्षपण, मासक्षपणादि, वा रत्नाव-लि,कनकावलि, मुक्तावलि, घन, प्रतर, लघुसिंहनिकीडित, बृहत्सिंहनि-कीडित, आचाम्लवर्द्धमानादि तीनसौसाठ प्रकारके तपमेसें कोइ तप करा था ? वा चांद्रायणादि ?

पूर्वपक्षः-प्रजापतिने पर्यालोचनात्मक तप करा था.

उत्तरपक्षः-ब्रह्माजी प्रजापतिको तो, वेदोंमें सर्वज्ञ लिखे हैं। प्रथम तो सर्वज्ञको पर्यालोचन करना लिखा है, यह सर्वज्ञताको हानिकारक है. क्योंकि, जो पर्यालोचन करना है, सोही असर्वज्ञका लक्षण है; इसवास्ते ब्रह्माजी सर्वज्ञ नही थे, ऐसा सिद्ध हुआ, जब सर्वज्ञ नही थे तो, यथार्थ सर्व जगतूकी रचना करनेमें भी समर्थ नही सिद्ध होवेंगे. और यह जो लिखा है कि, प्रजापतिनें तीनों लोकोंको तप कराया-क्या तीनों लोकोंको पंचधूणीतपनरूप तप कराया? वा ऊपर लिखे जेनमतके समान तप कराया ? वा पर्यालोचनात्मक तप करवाया ? वा चांद्रायणादि करवाया ? जिससें तीनों लोक थक गए, तप्त संतप्त हो गए इनमेसें किसी भी प्रकारके तप करानेका संभव नही हो सक्ता हैं. क्योंकि, तीनों लोक तो पंचभूतात्मक होनेसें जडरूप हैं, तो फेर, यह क्या जानके लिख दिया कि, प्रजापति तीनों लोकोंको तप कराते भए ? प्रथम तो चेतनब्रह्मसें इन जडरूप तीनों लोकोंका उत्पन्न होनाही असंभव है तो, तप कराना तो दूरही रहा !!!जब तीनों लोक तप करके श्रांत तप्त संतप्त हुए, तब तिन तीनोसें अग्नि, वायु, सूर्य, उत्पन्न करे, तिन तीनोंको तप कराके तिन तीनोंसें ऋग्वेदादि तीन वेद उत्पन्न करे. इत्यादि-क्या तिन तीनोंके अंदर वेद स्थापन करे थे, अर्थात् वेदोंके पुस्तक लिखे हुए थे ? जो खैंचके निकाल लिये. तथा अग्न्यादि तीनों तो जड भौतिक लोकोंमें प्रसिद्ध है, इसवास्ते वे वेदका उचार भी नही कर सक्ते हैं. यदि कहोंगे, वे तीनों देवते होनेसें चैतन्य है, जड नही; यह भी ठीक नहीं है. जडरूप पृथिव्यादि उपादानसें अग्न्यादि चैतन्यकार्य कबी भी नहीं हो सक्ता है. तथा क्या तिन देवताओंक मुखसें ब्रह्माजीने वेदोंका प्रथम उच्चार कराया था ? यदि कहोंगे उच्चार नही करवाया, किंतु तिन देवताओंसेंही प्रथम यज्ञादि करवाए. यह कहना तो, बहुतही असंगत है. क्योंकि, जिनोंसें यज्ञादि कर्म प्रथम करवाए, वे तो यज्ञादिकमोंकी उत्पत्तिके अपादान हो सक्ते हैं, परंतु वेदोंके नही. इसवास्ते वेदश्रुतिके दूषणोंको दूर करनेवास्ते अपनी कपोल कल्प-नासें अटकलपण्चुके अर्थ करने, यह विद्वानोकी मंडलीमें उपहास्यका कारण है.\_\_\_\_

आपो वा इंदमेथे सलिलमांसीत्। तेनं प्रजापंतिरश्राम्यत्॥५॥ कथमिद रस्यादिति । सो'ऽपश्यत् पुष्करपूर्णं तिष्ठंत् । सो'ऽम-न्यत्। अस्ति वे तत्। यस्मिन्निदमधितिष्ठतीति । स वंराहो रूपं कृत्वोपन्यमज्जत्। स पृथिवीमधआर्च्छत्। तस्यां उपहत्योदम-जात्। तत्पुष्करपूर्णे प्रथयत् । यदप्रथयत् ॥६ ॥ तत् पृथि्व्यै-पृथिवित्वं । अभूदा इदमिति ' तद्रूम्ये' भूमित्वं । तां दिशोनु-वातः समवहत् । तां शर्कराभिरहर्रहत्। शं वे नो' ऽभूदिति । तच्छर्कराणा इर्करत्वं ॥ इत्यादि ॥

तैत्तिरीयत्रा० १ अष्ट० १। अध्या० ३। अनु०॥

भाषार्थः-(इदम्) यह जो कुछ गिरिनदीसमुद्रादिक स्थावर, और मनुष्यगवादिक जंगम दिखलाइ देता है,सो (अम्रे) सृष्टिसें पूर्व नही था, किंतु केवल ( सलिलं आसीत् ) जलमात्रही था. तब ( प्रजापतिः ) ब्रह्मा (तेन) जगत्त्वजननिमित्तकरके (अश्राम्यत्) पर्यालोचनरूप तप करता भया, कैसें यह जगत् होवे अर्थात् रचा जाय ऐसा विचार करके तिस पाणीके मध्यमें दीर्घनालके अग्रभागमें स्थित एक पद्म-कमलके पत्रको **वे**खता भया; तिसको देखके प्रजापति मनमें शोचता–विचारकरता भया कि, जिस आधारमें यह नाठसहित पद्मपत्र आश्रित हो कर स्थित है-रहा है सो वस्तु कुछक अवश्यमेव नीचे है. ऐसें विचार कर प्रजा-पति वराहरूप हो कर तिस पद्मपत्रनालके समीपही जलमें गोता लगाता भया, गोता लगानेसें प्रजापति नीचे भूमिको प्राप्त हुआ. तिस भूमिमेंसें कितनीक गीळी मृत्तिका अपनी दाढाके अग्रभागमें रखे कर पाणीके ऊपर उछ्छता भया, ऊपरको आकर तिस मृत्तिकाको तिस कमलके पत्रके ऊपर फैलाता भया, जिसवास्ते यह मृत्तिका फैलाई, (प्रथिता) तिसवास्ते इसका पृथिवी नाम रक्खा गया. तदपीछे संतुष्ट होके यह स्थावरजंगमका आधारभूत स्थान हुआ, ऐसा कथन करता हुआ; तिसवास्ते भवति इस-

व्युत्पत्तिकरके पृथिवीका भूमि, नाम हुआ. । तिस भूमिको गीली देखके सुकानेकेलिये चार दिशाओंको रच कर प्रजापति अपने संकल्पसें उत्पन्न हुए पवनको चलाता भया, शुष्क होती हुई तिस भूमिको प्रजापति सूक्ष्म पाषाण करके दृढ करता भया, दृढ करके 'नोऽस्माकं शं सुखमभूदिखुवाच ' हमको सुख भया ऐसे उच्चार करा, तिस कारणसें 'शं सुखं कृतं आभिः' इस व्युत्पत्तिकरके शर्करा (कंकरी) यह ुनाम हुआ. ॥ इत्यादि ॥

[समीक्षा]- स्ट्रष्टिसें पहिले कुछ भी नही था, एक केवल जलमात्रही था, तब प्रजापतिने जगत् उत्पन्न करनेके निमित्त विचार करा कि, यह जगत् कैसें उत्पन्न होवे? इत्यादि-प्रथम तो इस लेखसें प्रजापति अज्ञानी असर्वज्ञ सिद्ध हुआ. क्योंकि, विचार करना यह असर्वज्ञका लक्षण है. सर्व-ज्ञको तो,सर्व पदार्थ हस्तस्थामलकवत् प्रत्यक्ष भासमान होता है, तो फेर सर्व-ज्ञ होके प्रजापतिमें विचार करना कैसे संभव होवे? तथा स्ट्रष्टिसें पहिले यदि कुछ भी नही था तो, तुमारा माना जल कहां रहा था? विना आकाश प्रथिवी आदिके जल कबी भी नही ठहर सक्ता है.

पूर्वपक्षः-वो प्रथिवी अन्य थी, और यह दृश्यमान अन्य है. क्योंकि, श्रुतिमें लिखा है कि, गोता लगानेसें प्रजापति नीचेकी पृथिवीको प्राप्त हुआ, यदि दूसरी पृथिवी न होती तो, किसको प्राप्त होता ? और किस-मेसें मृतिका ले आता ? इसवास्ते सिद्ध हुआ कि, नीचे भूमि थी, जब भूमि हुई तो जलके रहनेमें क्या बाध है ?

उत्तरपक्षः—हे मित्र ! हमको तो कुछ भी बाध नही है. क्योंकि, हम तो ऐसे असत् कथनको कबी भी मानना नही चाहते हैं. परंतु आप लोग मनःकल्पित कल्पना करके पूर्वोक्त कथनको सत्य करना चाहते हो, इसीवास्ते वदतोव्याघातदूषणरूप असवार आपके तर्फ दृष्टि करता है. क्योंकि, तुमने प्रथम कहा कि, जलके विना और कुछ भी नही था, और उसी समय पृथिवी तो तुमनेही सिद्ध करी, तो फेर ऐसें कहना चाहिये था कि, "सलिलं भूमिं चासीत्" जल और भूमि यह दो पदार्थ स्टाप्टिसें पहिले विद्यमान थे. ऐसा कहनेसें भी छूट नही सक्ते हो. क्यों- कि, फेर वराहावतार धारणकरके मृत्तिका ले आया, यह कैसें सिद्ध होगा ? याद कहोंगे कि, यह जो दृश्यमान पृथिवी है, सो प्रथम नही थी, प्रजापतिने नीचेकी मृत्तिकामेंसें लायके बनाई है; तो जिस भूमि-मेंसें प्रजापति वराहरूपकरके मृत्तिका ले आया, वो भूमि किसकी बनाइ हुई थी ? और वो जगत्में है कि, जगत्सें बाहेर है ? तथा यजुर्वेदमें लिखा है कि, प्रलयदशामें जल भी नही था, और इसश्चतिसें जल भूमि कमलपत्र आकाशादि सिद्ध होते हैं; यह परस्पर विरुद्ध है. प्रजापति रिचार करके एक नालसाहित कमलपत्रको देखता भया. इति-जब केवल जलही था तो यह नालसाहित कमल पत्र कहांसें निकल आया ?

कमलपत्रको देखके प्रजापतिने विचार करा कि, जिसके आधार यह नालसहित कमलपत्र स्थित है, वो कुछ वस्तु होना चाहिये? ऐसा विचार कर कमलपत्रके समीपही गोता लगाता भया, गोता लगानेसें नीचे भूमिको प्राप्त हुआ, तिस भूमिमेंसें गीळी मृत्तिका अपनी दाढामें रखके पाणीके ऊपर आकर कमलपत्रके ऊपर सुकानेकेलिये मृत्तिकाको फैलाई दीनी. इत्यादि-इससें तो प्रजापतिके असर्वज्ञ होनेमें कुछ भी संदेह नहीं है. क्योंकि, प्रजापतिनें अनुमानसें विचारा कि, यह कुछ वस्तु होना चाहिये. परंतु प्रत्यक्ष नहीं देष्ण. यदि प्रत्यक्ष देखता तो, गोता न लगाता, विना गोतेके लगायेही वहांसें मृत्तिका काढ लेता. क्योंकि, वो तो सर्व शाक्तिमान् था तथा यह टइयमान सारी पृथिवी कमलपत्रके ऊपर सुकाई तो, वो कमलपत्र कितनाक बडा था ? पृथिवीसें तो अधि-कही बडा होना चाहिये कि, जिसके ऊपर सारी पृथिवी फैलाई गई. भला नीचेसें तो वराहरूप करके प्रजापति मृत्तिका ले आये, परंतु सुकाये पीछे कमलपत्रके ऊपरसें किसरूप करके प्रजापतिने पृथिवी उँचक छीनी ? और वो कमलपत्र कहां गया ? क्योंकि, उस कमलप-त्रका तो कबी भी नाश न होना चाहिये; प्रऌय दशामें भी विद्यमान होनेसें, ईश्वरवत्.

जब कमलपत्रके ऊपर फैलानेसें भी नही सुकी, तब प्रजापतिने दिशा और वायुका संकल्प करा जिससें वायु प्रचलित हुआ, तब सुकती हुई तिस पृथिवीमें कंकरी मिलाके प्रजापतिने पृथिवीको हढ करी, इत्यादि-अब विचारना चाहिये कि, जिसने संकल्पमात्रसेंही वायु दिशादि प्रकट करे, वो क्या पृथिवीको स्वतोही नही बना सक्ता था ? जिसवास्ते इतना टंटा अपने गलेमें डाल लिया. तथा यह कथन ऋग्वेदयज़ुर्वेंदसें विरुद्ध है. क्योंकि, उनमें लिखा है कि, भूमि प्रजापतिके पगोंसें उत्पन्न भई, दिशा प्रजापतिके कानोंसें, और वायु ऋग्वेदमें प्रजापतिके प्राणोंसें, और यज़ुर्वेदमें प्रजापतिके कानोंसें उत्पन्न भया. इति-और यहां प्रजापति मृत्तिका ले आया, उससें पृथिवी उत्पन्न भई, और प्रजापतिके संकल्पमात्रसें वायुदिशादि उत्पन्न भए, यह परस्पर विरुद्ध ॥

और तैत्तिरीयसंहिता कां०७। प्र०१। अनु०५। में लिखा है॥ आपो वा इदमग्रे सलिलम् आसीत्।

तस्मिन् प्रजापतिर्वायुर्भूत्वाऽचरत्।

स इमामपश्यत् तां वराहो भूत्वाऽऽहरत्। इति॥

भावार्थः-( अग्रे ) अर्थात् स्टाप्टिकी उत्पत्तिसें पहिले जलही जल था, तिस जलमें प्रजापति वायुरूप हो कर फिरता हुआ, पर्य्यटन अर्थात् चारोंऔर घूम कर सो प्रजापति, ( इमां ) इस पृथिवीको देखता भया, तब ( तां ) तिस पृथिवीको वराहरूप हो कर प्रजापति जलके ऊपर ले आता भया-इति ॥ देखिये इसमें पर्यालोचनरूप तपका कथन नही है, प्रजापतिने वायुरूप हो कर और घूम कर जलमें पृथिवीको देखा, सो भी इसही पृथिवीको देखा, नतु अन्यको, तथा पुष्करपर्ण ( कमलपत्र ) आदिका वर्णन भी इस मूल श्रुतिमें नही है; यह परस्पर विरुद्ध ॥

अब वाचकवर्गको विचारना चाहिये कि, जिन पुस्तकोंमें अपने जगत् कर्ता ईश्वररूप इष्टतत्त्वमेंही पूर्वोक्त विरोधसमूह होवे, वे पुस्तक सर्वज्ञ वीतराग अष्टादशदूषणरहित परमात्माके कथन करे सिद्ध हो सक्ते हैं ? कबी भी नही. क्योंकि, जैसा परमेश्वर और परमेश्वरके कृत्योंका स्वरूप वेदादि पुस्तकोंमें कथन करा है, वो कथन सर्वज्ञ परमात्माका है, वा यह कुत्य परमेश्वरके हैं, ऐसा थोडी बुद्धिवाला पुरुष भी नही कह सक्ता है. जैसें

कि, बृहदारण्यकके तीसरे अध्यायके चौथे ब्राह्मणमें लिखा है---आत्माही प्रथम स्टष्टिके पहिले था, सो प्रजापतिरूप पुरुष हुआ, सो एकेला होनेसें डरने लगा, और अरति-दिलगिरीको प्राप्त हुआ, सो प्रजापति तिस अर-तिकों दूर करनेकेवास्ते दूसरे अरति दूर करनेमें समर्थ स्त्रीवस्तुको इच्छता भया, अर्थात् राद्धि करता भया; तिसको ऐसें स्त्रीविषे राद्धि होनेसें स्त्रीके साथ मिलेहुएकीतरें प्रजापतिकें आत्माका भाव होता भया, अर्थात् जैसें लोकमें स्त्री पुरुष अरति दूर करनेकेवास्ते परस्पर मिले हुए, जिस परि-माणवाले होते हैं, प्रजापति भी अपने आत्माके स्त्रीपुरुषरूप दो भाग र्ऋरके तिस परिमाणवाला होता भया. जिसवास्ते अपने अर्छ अंग शरीरकी स्त्री बनाई, इसीवास्ते जगत्में स्त्रीको अर्द्धांगना कहते हैं. सो प्रजापति शतरूपा नामा अपनी पुत्रीको स्त्रीपणे मानी हुईको प्राप्त होता भया, अर्थात् तिससें मैथुन सेवता हुआ, तिससें मनुष्य उत्पन्न हुए. । पीछे झतरूपा पुत्री पितांके गमनसें पीडित हुई विचार करती भई, दुहित (पुत्री) का गमन करना यह अकृत्य है, और यह प्रजापति निर्धुण (घृणारहित) है इसवास्ते में जात्यंतर हो जाऊंः ऐसा विचार कर सो शतरूपा, गौ हो गई. तब प्रजापति ऋषभ (बैल) हुआ, उनोंके संगमसें गौयां उत्पन्न हुईं. । शतरूपा वडवा (घोडी) हुई, प्रजापति घोडा हुआ; शतरूपा गर्दभी (गधी) हुई, प्रजापति गर्दभ (गधा) हुआ; उनोंके संगमसें एक खुरवाले घोडे, खचरां, और गधे, यह तीन उत्पन्न भए.। शतरूपा बकरी हुई, प्रजापति बकरा हुआ; शतरूपा अवि (भेड-घेटी) हुई, प्रजापति मेष (मींढा-घेटा,) हुआ; उनोंके संगमसें अजा, अवि उत्पन्न भए। ऐसें पिपीलिका (कीडी) पर्यंत जो जो स्त्री पुरुषरूप जोडा है, सो सर्व इसी न्यायकरके जानना-इत्यादि ॥ यह हमने किंचिन्मात्र लिख दिखाया है, यदि यह पूर्वोक्त कृत्योंका कर्त्ता ईश्वर सिद्ध होवे तो, वेदादिकोंका वक्ता भी ईश्वर सिद्ध होवे. परंतु पूर्वोक्त कृत्य ईश्वर परमात्मामें कबी भी सिद्ध नही हो सक्ते हैं. यदि पूर्वोक्त कृत्योंके करनेवालेको तुम ईश्वर, परमाल्मा सर्वज्ञ, निर्विकारी, निरवयव, ज्योतिःसरूप, सचिदानंद, मानोंगे तब तो विद्वत् सभामें अवश्यमेव हास्यके पात्र होवोंगे; और तुमारा ईश्वर नालायक सिद्ध होवेगा. तब तो, वेदादिशास्त्रोंका वक्ता भी वैसाही होगा. जब कि, हम संसारी जीवोंकों तारनेवाले ईश्वर परमात्माकीही यह पूर्वोक्त विटंबना हो रही है तो, वो हमको किसतरें तार सक्ता है ? वा सत्पथको प्राप्त करा सक्ता है ? इसवास्ते वेदादिशास्त्र, सर्वज्ञप्रणीत नही है. किंतु अज्ञानीयोंके प्रलापमात्र है; परस्पर विरुद्ध, और युक्तिप्र-माणसें बाधित होनेसें. यह थोडासा वेदोंका परस्पर विरुद्ध, और युक्तिप्र-माणसें बाधित होनेसें. यह थोडासा वेदोंका परस्पर विरुद्धपणा बताया, इसीतरें और भी विरुद्धपणा अपनी बुद्धिद्वारा विचार लेना. इत्यलं बहुपछवितेन विद्वद्वर्येषु ॥

इतिश्वेताम्बराचार्यश्रीमद्भिजयानन्दसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे षेदानां परस्परविरुद्धतावर्णनो नाम नवमस्तम्भः॥९॥

## ॥ अथदशमस्तम्भारम्भः ॥

नवम स्तंभमें वेदोंका परस्पर विरुद्धपणा कथन करा, अथ दशम स्तंभमें वेदकी ऋचायोंसेंही वेद ईश्वरोक्त नही है, ऐसा सिद्ध करेंगे.

माग्वेदसंहिता अष्टक ३। अध्याय २॥ वर्ग १२। १३। १४॥

अतीतकालमें पैजवनके सुदासराजाका विश्वामित्र नामा पुरोहित होता भया, तिसने पुरोहित होनेसें बहुत धन पाया, सो सर्व धन लेके शतद्र और विपाट अर्थात् सत्तलुज और वियासानदीयोंके संगमऊपर आया. अथ विश्वामित्र सिनसें पार उत्तरनेकी इच्छावंत, नदीयोंको अगाध जल. बाल्ली देखके उत्तरनेवास्ते आदिकी तीन ऋचायोंकरके तिन नदीयोंकी स्तुति करता भया. और ४। ६। ८। १०। इन चार ऋचायोंमें नदीयोंकी जो कुछ विश्वामित्रकेतांइ कहा, तिसका कथन है. छठी सातमीमें इंद्रकी स्तुति है. इतिभाष्यकारः । प्रपर्वतानामुशतीइत्यादि १३ ऋचा है ॥ सोही लिख दिखाते हैं. ॥ ॥ अथप्रथमा ॥

प्र पर्वतानामुञ्जती उपस्थादश्वें इव विषिते हासमाने । गावेंव शुम्रे मातरां रिहाणे विपाट्छुतुद्री पर्यसा जवेते ॥ १ ॥

॥ अथद्वितीया ॥

इन्द्रेषिते प्रसवं भिर्क्षमाणे अच्छां समुद्रं रथ्येव याथः । समाराणे ऊर्मिभिः पिन्वमाने अन्या वामन्यामप्येति शुम्रे॥ २॥

॥ अथतृतीया ॥

अच्छा सिन्धुं मातृतमामयासं विपाशमुर्वी सुभगामगन्म । वृत्समिव मातरा संरिद्वाणे संमानं योनिमनुं संचरन्ती ॥ ३॥ ॥ अथचतुर्थी ॥

एना वयं पर्यसा पिन्वंमाना अनु योनिं देवकृतं चर्रन्तीः । न वर्तवे प्रसुवः सर्गतक्तः किंयुर्विप्रों नुयों जोहवीति ॥ ४ ॥ ॥ अथपंचमी ॥

रमध्वं में वर्चसे सोम्याय ऋतांवर्रारुपं मुद्रूर्तमेवैः । प्र सिन्धुमच्छां बृहती मेनीषाव्स्युरंद्वे कुशिकस्यं सूनुः॥५॥ १२॥ ॥ अथषष्ठी ॥

इन्द्रों अस्माँ अंरदुद्वजं बाहुरपहिन्वृत्रं परिधिं नदीनाम् । देवोंनयत्सविता सुंपाणिस्तस्यं वयं प्रंसवे याम उर्वीः ॥६॥ ॥ अथसप्तमी ॥

प्रवाच्यं शश्वधा वीर्यं तदिन्द्रंस्य कर्म यदहिं विदृश्वत्। वि वर्जेण परिषदो जघानायन्नापोयनमिच्छमानाः ॥७॥

સ્પ્રદ

॥ अथाष्टमी ॥ एतद्वचों जरितर्मापि मृष्ठा आ यत्ते घोषानुत्तरा युगानि । उक्थेषु कारो प्रति नो जुषस्य मा नो निकः पुरुषत्रा नर्मस्ते॥८॥ ॥अथनवमी ॥ ओ षु स्वसारः कारवेश्वणोत ययौ वों दूरादर्नसा रथेन । नि षू नमध्वं भवंता सुपारा अंधोअक्षाः सिन्धवः स्रोत्याभिं ॥९॥ ॥अथदद्यमी ॥ आ ते कारो श्रृणवामा वचांसि युयार्थ दूरादर्नसा रथेन । नि ते कारो श्रृणवामा वचांसि युयार्थ दूरादर्नसा रथेन । नि ते नंसे पीप्यानेव योषा मर्यायेव कृन्यां राश्वचै ते ॥ १०॥ १३॥ ॥अथेकादशी ॥ यदुङ्ग त्वां भरताः संतरेषुर्ग्व्यन्यामं इषित इन्द्रजूतः । अर्षादहं प्रसुवः सर्गतक्त आ वो टणे सुमूति युज्ञियांनाम् ॥ १९॥ ॥अथंबादशी ॥

अतारिषुर्भरता गुच्यवः सममंक्त विश्रंः सुमतिं नदीनांम्। त्र पिन्वध्वमिषयन्तीः सुराधा आ वक्षणांः पृणध्वं यात शीमंम्॥१२॥ ॥ अथत्रयोदगी॥

उद्द ऊर्मिः शम्यां हुन्त्वापो योकांणि मुञ्चत । मार्दुष्कृत्ते व्यंनसाइयो शूनमारंताम् ॥ १३ ॥१४॥

म्ह०। सं०। अ० ३। अ० २। व० १२। १३। १४॥ ऊपर लिखी म्हचायोंका तात्पर्य यह है कि, विश्वामित्रऋषि सोमवछी लेनेकेवास्ते पंजाबदेशमें आए, जहां शतद्र और वियासा नदीयां मिल-ती हैं; अर्थात् जहां बैठके मैं यह प्रंथ रचता हुं, तिस जीरे गामसें तेरा (१३) मीलके फासलेपर जो हरिकापत्तन कहाता है, तिस जगे विश्वामित्र आए मालुम होते हैं. क्योंकि, इसी पत्तन (घाट) में शतदू और वियासा नदियां मिलती हैं. बहुत अगाध पाणी देखके तीन ऋचायोंसें नदीयोंकी स्तुति करी कि, मेरे उतरनेको मार्ग देओ; तब नदीयोंने कहा कि, हमको इंद्रकी आज्ञा निरंतर बहनेकी है, इसवास्ते हम चलनेसें बंध नही होवेंगी. इसतरें परस्पर नदीयोंका और विश्वामित्रका वार्तालाप हुआ, और विश्वामित्रने नदीयोंकी स्तुति करी, तब विश्वामित्रके रथकी धुरीसें भी हेठां पाणी हो गया. तब विश्वामित्र सोमवछीके लेनेवास्ते पार उतरके आगे गया. शतद्र और विपाट इनका नाम मूलश्चुतिमें है. इति॥

अब हे पाठकगणो ! तुम विचार करो कि, वेद ईश्वर वा ब्रह्मा वा परब्रह्मका रचा वा अनादि अपौरुषेय किसतरें सिद्ध हो सक्ता है ? क्योंकि सर्वसूक्तोंके न्यारे २ ऋषि है, और जिन २ ऋचायोंके जे जे ऋषि हैं, तिन २ ऋषियोंनें तप करके ऋचायें प्राप्त करी हैं; और प्रथम गायन करी हैं, तिन २ऋचायोंके ते ते ऋषि हैं; ऐसा भाष्यमें लिखा है. और दशो मंडलोंके द्रप्टा दश ऋषियोंके नाम लिखे हैं; जितनी ऋचा जिस मंडलमें हैं तिन सर्वका स्वरूप जिसने मंडलरूप-सें पहिले देखा, सो मंडलका द्रष्टा है. विश्वामित्रने, जे नदीयोंकी स्तु-तिकी ऋचायों पठण करी वे ऋचायों परमेश्वरकी रची क्योंकर सिद्ध हो सक्ती हैं? ऐसेंही नदीयोंने गायन करी ऋचायों-इसीतरें संपूर्ण झ-ग्वेद भरा है. जेकर कहोंगे, आन्ने, सूर्य, आश्विनौ, यम, ऋभुव, उषा, षायु, वरुण, मैत्रावरुण, इंद्रादि थे सर्व ब्रह्मरूप है, इसवास्ते जो इनकी स्तुति है, सो सर्व ब्रह्मकीही स्तुति है. तब तो कुत्ते, बिल्ले, गधे, सूयर, गंदकीके कीडे, इत्यादि सर्व जंतुयोंकी स्तुति वेदमें क्यों नही करी? और जगे जगे यह लिखा है कि, हे इंद्र! तूं हमारे हात्रुयोंका नादा कर, असुरोंका नाहा कर, और हमको धन दे, गौयां दे, पुत्र दे, परिवार दे, राज्य दे, स्वर्ग दे, इस्यादि वस्तुयों कौन मांगता है ? परमेश्वर किससें मांगता है ? और इतइस्य परमेश्वरको पूर्वोक्त वस्तुयोंसें क्या प्रयोजन है ? वीतराग और निरुपाधि मक्तरूप होनेसें. जेकर कहोंगे, परमेश्वर नही मांगता है, किंतु यजमान

मांगता है तो, ऋचा परमेश्वरकृत कैसें सिद्ध होवेंगी ? और ऋषि तिन ऋचायोंके कैसें सिद्ध होवेंगे ? जेकर वेद अपौरुषेय है, तब तो किसीके भी रचे सिद्ध नही होवेंगे; जेकर कहोंगे ब्रह्माजीने प्रथम वेदका उच्चार करा, इसवास्ते ब्रह्माजीके रचे वेद हैं, तब तो, यह जो कथन वेदोंमें है कि, मानसयज्ञसें ऋगादिवेद उत्पन्न भए, तथा आग्ने वायु सूर्यसें तीन वेद ब्रह्माजीने खेंचके काढे, इत्यादि मिथ्या सिद्ध होवेगा. इसवास्ते येह सर्व वेद ब्राह्मणोंकी स्वकपोलकल्पनासें रचे गए हैं, नतु ईश्वर प्रणित; परस्पर विरुद्ध, और युक्तिप्रमाणसें बाधित होनेसें.

तथा ऋग्वेदसंहिताष्टक ३, अध्याय ३, वर्ग २३, में लिखा है-अतीत-कालमें विश्वामित्रका शिष्य सुदा नाम राजऋषि होता भया, सो किसी कारणसें वसिष्ठजीका देषी होता भया, तब विश्वामित्र खशिष्यकी रक्षा-वास्ते इन ऋचायोंकरके शाप देता भया. येह जो शापरूप ऋचायों है, तिनकों वसिष्टके संप्रदायी नही सुनते हैं । इतिभाष्यकारः । वे ऋचायों येह हैं.––

तत्राद्या सूक्ते एकविंशी ॥

इन्द्रोतिभिर्बहुलाभिनीं अद्य यांच्छ्रेष्टाभिर्मघवञ्छूर जिन्व । यो नो हेष्ट्रग्रधरः सरपंदीष्ट यमुं हिष्मस्तमुं प्राणो जहातु ॥२१॥

## ॥ अथद्वाविंशी ॥

परज्ञं चिद्वि तंपति शिंबलं चिद्वि वृश्वति । उखा चि दिन्द्र येषन्ती प्रयंस्तां फेर्नमस्यति ॥ २२ ॥

न सार्यकस्य चिकिते जनासो लोधं नयन्ति पशु मन्यमानाः। नावाजिनं वाजिनां हासयन्ति न गर्दमं पुरो अश्वान्नयन्ति॥२३॥ ॥ अथचतुर्विशी ॥

इम इंन्द्र भरतस्यं पुत्रा अपपि्त्वं चिकितुर्न प्रंपित्वम् । हिन्वन्त्यश्वमरणां न नित्यं ज्यावाजं परिं णयन्त्याजो ॥२४॥

ऋ० सं० अ० ३॥

इन चारों ऋचायोंमें यह भावार्थ है कि, विश्वामित्रने शाप देते हुए, प्रथमार्द्ध ऋचामें तो, आत्मरक्षा करी है; आगे शाप दिया. तूं पतत् होवे, तूं मर जावे, इत्यादि। फिर इंद्रको संबोधन करा कि, हे इंद्र! मेरा शष्ठु मेरे मंत्रकी शक्तिसें प्रहत होके पडो, और मुखसें फेन (झाग) वमन करो.। प्रथम मेरा तप क्षय न हो जावे इसवास्ते शाप देनेसें हट कर मौनकर बैठे विश्वामित्रको वसिष्टके पुरुष बांध पकडके ले चले, तब विश्वामित्र तिनको कहता है, हे लोको! नाश करनेवाले विश्वामिन्नके मंत्रोंका सा-मर्थ्य तुम नही जानते हो! शाप देनेसें मेरा तप न क्षय हो जावे, ऐसें विचारके मुझे मौनवंतको पशुसमान जानके बांधके इष्टस्थानमें ले जाते हो; ऐसें स्वसामर्थ्य दिखलाके कहता है कि, क्या वसिष्ठ मेरी बराबरी कर सक्ता है? तिसके साथ स्पर्द्धा करनेसें विद्वान् लोक मेरी हांसी न करेंगे ? इसवास्ते में वसिष्ठके साथ स्पर्द्धा नही करता हुं। हे इंद्र! भरतके वंशके होके, क्या विश्वामिन्न इनके साथ स्पर्द्धा करेंगे ? येह तो बिचारे बाह्मणही है.॥

अब पाठकगणो ! विचारो कि, येह श्रुतियां परमेश्वरने रची है ? क्या वसिष्ठके शाप देनेवास्ते परमेश्वरने येह श्रुतियां विश्वामित्रको दीनी थी ? क्योंकि, इस सूक्तका ऋषि विश्वामित्रही है; विश्वामित्रने तप करके ईश्वरके अनुग्रहसें येह ऋचायों संपादन करी है ! ! क्या कहना है दयाऌ परमेश्वरका !! ! जिसने विश्वामित्रके तपसें संतुष्टमान होके, अपूर्वज्ञान-रससें भरी हुई ऐसी २ ऋचायों प्रदान करी. लजा भी कहनेवालेको नही आती कि, वेद परमेश्वरके रचे हुए हैं ! इसवास्ते किसी प्रमाणसें भी बेद ईश्वरका रचा सिद्ध नही होता है. तथा ऋ० सं० अष्टक ४ अध्याय ४ वर्ग २० में लिखा है कि--सप्त-वधिनामा ऋषि था, तिसके भतीजे तिसको पेटीमें घालके मुद्रा करके बडे यत्नसें अपने घरमें स्थापन करते हुए; जैसें रात्रिमें अपनी स्त्रीसें विषय सेवन न करे, तैसें करते हुए. सवेरे २ तिस पेटीको उघाडके तिसको मारपीटके फिर पेटीमें घालके रखते भए. पेसें चिरकालतक सो क्रज्ञा और दुःखी तिस पेटीमें घालके रखते भए. पेसें चिरकालतक सो क्रज्ञा और दुःखी तिस पेटीमें रहा, चिरकालतक मुनिने तिस पेटीसें निकलनेका उपाय चिंतन करा, तब हृदयमें निश्चय करके अश्विनौ देवतायोंकी स्तुति करता भया; तब आश्विनौ आए, पेटी उघाडके तिसको निकालके ज्ञीघ अदृष्ट हो गए. सो ऋषि भार्यांसें विषय सेवन करके तिनके भयसें सवेरे पेटीमें प्रवेश करके पूर्वकीतरें स्थित रहा; तिस ऋषिने पेटीके निवास समयमें येह दो ऋचायों देखी, जो आगे कहेंगे. ॥ इतिभाष्यकारः ॥ अव श्रुतियां लिखते हैं.

#### ॥ प्रथमा ॥

वि जिहीष्व वनस्पते योनिः सूष्यंन्त्या इव। श्रुतं में अश्विना हवँ सप्तवंध्रिं च मुञ्चतम् ॥ १ ॥ ५ ॥ ॥ अथद्वितीया ॥

भीताय नार्धमानायु ऋषेये सुप्तवंध्रये।

मायाभिर्थात्रिम युवं वृक्षं सं च वि चांचथः ॥ २ ॥ ६ ॥ भावार्थः — हे वनस्पतिके विकाररूप पेटी ! तूं स्त्रीकी योनिकीतरें चोडी हो जा, जैसें स्त्रीकी योनि संतानके जननेके समयमें चौडी हो जाती है, तैसें तूं भी हो जा हे अश्विनौ ! तुम सप्तवधिकी विनती सुनके मूल सप्तवधिको छुडावो ! निकलते हुए डरतेको, और निकलना वांछतेको, हे अश्विनौ ! ऐसे मूझ सप्तवधिको इस पेटीसें निकालनेको आओ ॥

अब वाचकवर्गो ! तुम देखो कि, यह परमेश्वरकी कैसी भक्तवत्सलता है कि, पेटीमें बैठे अपने भक्त सप्तवधि ऋषिको कैसी ज्ञानरसकी भरी

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

ऋचायों प्रदान करी किं, जिनके पढनेसें अश्विनौने आकर तिसको पेटीसें बाहिर काढा ! और तिस ऋषिने भतीजोंके भयसें रात्रिको छाना निकसके स्वभार्यासें संपूर्ण रात्रिमें विषय भोग करके सवेरेको फिर पेटीमें प्रवेश कर जाना । वाह ! ! बलिहारि है, ऐसे ऋषि महात्मायोंकी कि जिनकी अतिदुःष्कर तपस्यासें तुष्टमान होके पेटीमें बैठेको दो ऋचायों प्रदान करी, जिससें सप्तवधि निहाल हो गया ! पाठकवर्गो ! परमेश्वर विना ऐसा दयालु कौन होवे ? कोइ भी नही. इसवास्तेही तो पंडितलोक ऋग्वे-दुको प्रधान वेद कहते हैं कि, जिसमें ऐसा २ अत्यन्द्रुत ज्ञान भरा है !!!

तथा ऋ० सं० अष्टक ६ अध्याय ६ वर्ग १४ में लिखा है ॥ अतीतका-लमें अत्रिऋषिकी पुत्री अपालानामा ब्रह्मवादिनी किसीकारणसें त्वग्रो-गसंयुक्त थी, इसवास्तेही पतिने तिसको दुर्भगा जानके त्याग दीनी थी; सा अपाला अपने पिताके आश्रममें त्वग्दोषके दूर करनेवास्ते चिरकाल-तक इंद्रको आश्रित्य होके तप करती हुई. सा कराचित् इंद्रको सोमवछी प्रियकर है, इसवास्ते में सोमवछीको इंद्रकेतांई दुंगी, ऐसी बुद्धि करके नदीके कांठेउपर जाती हुई; तहां स्नान करके, और रस्तेमें मिली सोमव-छीको लेके, अपने घरको आती हुई. रस्तेमेंही तिस सोमको अपाला खाने लगी, तिसके भक्षणकालमें दांतोंके घसनेसें शब्द उत्पन्न हुआ, तिस शब्दको पत्थरोंसें पीसते हुए सोमके समान ध्वनि जानकर तिस अवस-रमेंही इंद्र तहां आता हुआ. आयके, तिस अपालाको कहता हुआ कि, क्या इहां पत्थरोंसें सोमवछी पीसतें हैं ? अपाला कहती है, अत्रिकी कन्या स्नानकेवास्ते आकर सोमवछीको देखके तिसका भक्षण करती है, तिसके भक्षण करनेकाही यह ध्वनि है; नतु पत्थरोंसें पीसते सोमका. तैसें कहा-हुआ इंद्र, पीछे जाने लगा; जाते हुए इंद्रको अपाला कहती है, किसवास्ते तूं पीछे जाता है ? तूं तो सोमके पीनेवास्ते घरघरमें जाता है, तब तो इहां भी मेरी दाढोंकरके चावी हुई सोमवछीको तूं पी (पानकर) और धानादिको भक्षण कर. अपाळा ऐसें इंद्रको अनादर करती हुई फिर कहती है, इहां आए तुझको में इंद्र नही जानती हुं; तूं मेरे घरमें आवे तो,

में तेरा बहुमान करुंगी. ऐसें इंद्रको कहके फिर अपाला विचार करती है कि, इहां आया यह इंद्रही है, अन्य नहीं. ऐसा निश्चय करके अपने मुखमें डाले सोमको कहती है, हे सोम ! तुं आए हुए इंद्रकेतांइ पहिले हलवे २, तदपीछे जलदी २, सर्वओरसें स्रव. तदपीछे इंद्र तिसको वांछके अपालाके मुखमें रहे दाढोंसें पीसे हुए सोमको पीता हुआ. तदपीछे इंद्रके सोम पीया हुआं, त्वग्दोषके रोगसें मुझको मेरे पतिने स्याग दीनी है, अब मैं इंद्रको सम्यक् प्रकारे प्राप्त हुई हुं; ऐसें अपालाके कहे हुए इंद्र अपालाको कहता हुआ कि, तूं क्या वांछती (चाहती) है? मैं सोही करुं. इंद्रके ऐसें कहे थके अपाला वर मांगती है कि, मेरे पिताका शिर रोमरहित (टटरीवाला) है। १। मेरे पिताका खेत उपर (फलादिरहित) है। २। और मेरा गुह्यस्थान भी रोमरहित है । ३ । येह पूर्वोक्त तीनों रोम फलादियुक्त कर दे. ऐसे अपालाके कहे हुए तिसके पिताके शिरकी टहरी दूर करके, और खेतको फलादियुक्त करके, अपालाके त्वग्दोषके दूर करनेकेवास्ते अपने रथके छिद्रमें गाँडेके और युगके छिद्रमें अपाळाको तीन वार तारकीतरें खैंचता हुआ, तिस अपालाकी जो पहिली वार चमडी उतरी तिससें शल्यक (मयना), दूसरी चमडीसें गोधा (गोह) हुई, और तीसरी वेर उतरी चमडीसें किरले (कांकडे) होते भए. तिसपीछे इंद्र तिस अपालाको सूर्यसमान चमकती हुई चमडीवाली करता हुआ. यह इतिहासिक कथा है. और यह, कथा, शाव्यायन ब्राह्मणमें स्पष्टपणे कही है. और यही ऊपर लिखा हुआ अर्थ, कन्यावार इत्यादि सात ऋचायोंमें कथन करा है;वे ऋचायें येह हैं.

॥ प्रथमा ॥

कन्या ३ वारंवायती सोममपि खुताविंदत्। अस्तं भरंन्त्यब्रवीदिन्द्रांय सुनवे त्वा शकार्य सुनवे त्वा॥१॥ ॥ अथद्वितीया॥ असी य एषि वीरको ग्रहं ग्रहं विचार्कशत्। इमं जम्भसुतं पिब घानावन्तं करम्भिणमपूयवन्तमुक्थिनम्।२॥

॥ अथततीया ॥ आ चन त्वांचिकित्सामोधिं चन त्वा नेमंसि। रानैंरिव ज्ञानकैरिवेन्द्रयिन्दो परि' सव ॥ ३ ॥ ॥ अथचतुर्थी ॥ कुविच्छकंत्कुवित्करंत्कुविन्नो वस्यंसस्करंत् । कुवित्पतिहिषो' यतीरिन्द्रेण संगर्मामहे ॥ ४ ॥ ॥ अथपंचमी ॥ इमानि त्रीणि विष्टपा तानीन्द्र वि रोह्रंय । शिरंस्ततस्योर्वरामादिदं म उपोदरें ॥ ५ ॥ ॥ अथषष्ठी ॥ असौ च या नं उर्वरादिमां तन्वं भर्म। अथो' ततस्य यच्छिरः सर्वा ता रोमशा कृधि ॥ ६ ॥ ॥ अथसप्तमी ॥ खे रथंस्य खेनंसः खे युगस्यं शतकतो ।

अपालामिन्द्र त्रिष्पूत्व्यकंणोः सूर्यंत्वचम् ॥ ७॥

ऋ० सं० अष्टक ६। ज० ६॥

अब वाचकवर्गों ! विचार करों कि, यह कथन परमेश्वर सर्वज्ञका सिद्ध हो सक्ता है ? प्रथम तो इस सूक्तका अपाछा खीही ऋषि है, और परमेश्वरने तिसके तपसें तुष्टमान होके तिसको यह अपूर्व ज्ञानरससें भरा सूक्त दीना ! तिसमें पूर्वोक्त कथन होनेसें, वेद, अनादि अपौरुषेय केसें सिद्ध हो सक्ता है ? और अपाछा तो, ब्रह्मवादिनी थी, तिसको पिताके शिरकी टटरी, उषरक्षेत्र, गुह्यस्थानोपरि केश न होने, इनकी चिंता क्यों हुई; क्योंकि, तिसके ज्ञानमें तो ये तीनों वस्तुयों माया ( आंति ) रूप होनेसें त्रिकालमें हैही नहीं; एकशुद्ध ब्रह्मही था. तो फिर, इंद्रको उदे-इयके तप काहेको करती थी ? इंद्र भी तो मायाकी आंतिरूपही था; जब अपालाने नदीऊपरसें सोम लेके चर्वण करा, तिसके दांतोंका शब्द सुनके इंद्रने जाना कि, पत्थरोंसें सोमके पीसनेका यह शब्द है; इंद्रको ऐसी आंति हुई-क्या इंद्र महाराज स्वर्गके सुखोंको छोडके तिस जगे भटकता फिरता था ? तथा इंद्रको तो ऋग्वेदादिमें परमेश्वरकाही स्वरूप लिखा है तो, क्या ऐसे ज्ञानवान् इंद्रको अपालाके दांतोंका शब्द पत्थ-रोंका शब्द मालुम हुआ ? इसमें सिद्ध होता है कि, तुमारा माना वेदा-दिकोंका वक्ता ईश्वर भी ऐसाही ज्ञानवान् होगा.-तथा पत्थरोंसें जगत्में लोक सोमरसही पीसते हैं? अन्य नही? जो सोमही पीसनेका शब्द है, अन्यका नही. तहां यज्ञशाला भी नही थी कि, जिससें सोम पीसने-काही निश्चय होवे.

तथा अपाला ब्राह्मणी कोइ ऊंटणी थी, वा राक्षसणी थी? कि जिसके दांतोंका शब्द पत्थरोंके शब्दसमान इंद्रको मालुम पडा ! क्या इंद्र भिक्षाचरोंकीतरें घरघरमें सोमरस पीता फिरता था? और अपाला बडी नालायक थी? कि जिसने अपने मुखमें चर्वण करी अपने मुखकी लाला और म्लेष्मयुक्त जुगुप्सनीय मलीन ऐंठी चगली हुई सोमकी निमंत्रणा इंद्रको करी ? इंद्र भी क्या तिसविना मरा जाता था ? जिससें पूर्वोंक्त चावी हुई लाला धूकयुक्त सोमवाले अपालाके मुखको अपने मुखसें चूसके सोमका सर्व रस पी गया !

बेदांतीसाहवः—तुम नही जानते, अपालाने भक्तिसें ईद्रको सोमकी आमंत्रणा करी, और इंद्रने भक्तिवश होके चगला हुआ भी सोमरस पी लीया, इसमें क्या दोष है ?

उत्तरः—तुमारा कोइ भक्त, जो तुमको अत्यंत अच्छी लगती होवे ऐसी मिठाइ मुखमें चावके तुमको कहे कि, मेरे मुखसें सुख लगाके तुम यह मिठाइ चूसके पी लो, तो क्या तुम पी लोंगे ? नही. तो इंद्रने किसतरें चगल पी लीनी ? वेदांतीः—इसका तात्पर्य तुम नही जानते, इसका तात्पर्य यह है कि, इंद्र भी ब्रह्मज्ञानी था, और अपाला भी ब्रह्मज्ञानिनीथी, इसवास्ते तिन-के ज्ञानमें ब्रह्मविना अन्य कुछ भी नही था; इसवास्तेही तिसके मुखसें मुख लगाके सोमरस इंद्रने चूसा. ब्रह्मसें ब्रह्म मिल गया, इसमें क्या दोष है ?

उत्तरः--इसकालमें कितनेक वेदांती परस्त्रीयोंसें भोग करते हैं, तिन स्त्रीयोंके मुखकी लाला चाटते ( चूसते ) हैं; क्या वे भी ऐसा ब्रह्म एकत्व समझकरकेही करते होवेंगे ?

वेदांतीः--हां.

उत्तरः-तब तो माता, बहिन, बेटीके गमन करनेमें भी कुछ दोष नही होना चाहिए.

वेदांती:--हे तो ऐसेंही, परंतु जगत्व्यवहार उछंघन करना न चाहिए.

उत्तरः -- जबतक ब्रह्मज्ञानी जगत्व्यवहार मानेंगे, और माता, बहिन, बेटीको अगम्य जानेंगे, तबतांइ तिनकी माया (आति) दूर नही होने-सें तिनको ब्रह्मज्ञान नही होवेगा. असल ब्रह्मज्ञानी तो ब्रह्माजी थे, जि-नोंने सर्व जगत्को ब्रह्मरूप अपनाही स्वरूप जानकर अपनी पुत्रीसेंही संभोग करा; यही प्रायः सर्ववेदांतियोंका तात्पर्य (सिद्धांत) है.

और अपालाके पिताके शिरमें टहरी होनेसें अपालाके बापको क्या दुःख था ? क्या उसको जान चडना था ? और अपालाके गुह्रास्थानमें रोम नही थे तो, तिसको क्या दुःख था ? हां, जेकर इंद्रसें यह मांगती कि, मेरे शरीरका तूं रोग दूर कर, सो तो वर मांगा नही. वो तो इंद्रने आपही मुखकी चगल सोमरस पीके संतुष्ट होके तिसको यंत्रमेसें स्वैंचके छील छालके अच्छी (चंगी) कर दीनी इस पूर्वोक्त श्रुतियोंके कथनमें सत्य कितना है, और झूट कितना है, सो वाचकवर्ग आपही विचार छेवेंगे. क्योंकि, मनुष्यकी चमडीसें भी क्या मयना ( झाल्यक ), गोह, और किरले, उत्पन्न हो सक्ते हैं ? कदापि नही हो सक्ते हैं. इसवास्ते वेद ईश्वरके कथन करे नही सिख होते हैं; किंतु ब्राह्मणोंकी स्वकपोलकस्पना सिद्ध होती है. इति ॥

# शारदा पूजन विघि.

શુભ સહતે (સારા ચાધડીએ) પ્રથમ ચાપડા શહ બાજોડ ઉપર પૂર્વ ભાગ ઉત્તર તિશા તરક સ્થાપવા, પડખે લીના દીપક તથા ઘુપ રાખવા, પૂજા કરનવે પોતાના જેબણા હાય નાડા છડી બાધવી, અને પછી મનેહદર લેખણુ લઇ નીચે લખ્યા સુજળ નવાન ચાપ-ડામાં લખવું.

શ્રી પરમાત્મને તમઃ; શ્રી ગુરૂબ્ધા નમઃ, શ્રી સરસ્વ<sup>ર્ચ</sup> નમઃ શ્રી <sup>ગ</sup>ાતમસ્વામીની લબ્ધિ હાજો, શ્રી કેસરીઆજીતા ભંડાર ભરપુર હાજો, શ્રી ભરતચક્રવતીંની રહિ હાજો, શ્રી ભાહુ-બલીનું ાળલ હાજો, શ્રી અભયકુમારતી છુહિ હાજો, શ્રી કચવના શેઠનું સાભાગ્ય હાજો, શ્રી ઘન્નાશાહ્યીભદ્રની સંપત્તિ હાજો. આટલું લખ્યાં પછી નવી સાલ, મહીના, દીવસ વગેરેથી પૂર્ણ ક**ર**વું

आटलुं कर्याबाद तेनी नीचे, नीचे मुलब एकथी नव सुधी ' श्री ' ओं देरी आक्कारे करवी

અને સાપડા સાંકડા હોય તા સાત કે પાંચ ' શ્રી' કરવા. ત્યાર પછી તેની નીચે સ્તિક (સાથીએા) કુંકુમથી કરવા અને સ્વસ્તિક ઉપર અખંડ નાગરવેલતું વાન ઝુકુલું ને તે પાન ઉપર સાપારી, અલગા, લવીંગ અને રૂપાનાહ્યું સુકલું. પછી સાપડાને કરતી લધારા દઇને વાસક્ષેપ, અક્ષત અને પુષ્પની કુસુમાંજલી હાથમાં લઇ નીચેના ' શ્લાક લાલી ાપડા હપર તે કુસુમાંજલી સેપધી.

संगरू भगवान् वीरो । मंगरूं मौतमः प्रधुः मंगूलं स्यूलिभद्राचा । जैनो धर्मोऽस्तु मंगलम् ।

## ॥ अथ श्री मत्रस्तवनप्रारंभः ॥

R

स्वःश्रीयं श्रिमदर्हत । सिद्धा सिद्धिपुरीपदम् ॥ आचार्याः पंचधाचारं । वाचका वाचनां वराम् ॥ १ ॥ साधवः सिद्धिसाद्दाय्यं । वितन्वन्तु विवेकिनां ॥ मंगलानां च सर्वेषामाद्यं भवति मंगलम् ॥ २ ॥ अईमित्यक्षरं माया-बीजं च प्रणवाक्षरं ॥ पर्न नानास्वरुपं च ध्येयं ध्यायन्ति योगिनः ॥ ३ ॥ इप्तबषोडशदल्ल-स्थापितं षोडशाक्षरं ॥ द्रसबषोडशदल्ल-स्थापितं षोडशाक्षरं ॥ परमेष्टिस्तुतेबींजं । ध्यायेदक्षरदं मुदा ॥ ४ ॥ मंत्राणामादिमं मंत्रं । नंत्रं विद्यौधनिग्रहे ॥ ये स्मरंति सदेवेनं । ते भवंति जिनमभाः ॥ ५ ॥

त्यार पछी नीचे संगेश मंत्र णिलता कर्नुं अने हरेड क्रथभा आरहाभूकन डरता कर्नु संग्र. ॐ हि श्री भगवत्ये, केवलज्ञानस्वरूपाये, लोकालोकप्रकाशिकाये सर स्वत्ये जलं समयेयानि स्वाहा-इति जलपूजाः

અવી રીતે મંત્ર વ્યાલતા જવું અને જલં સમર્પયામિને ખટલે જે દ્રવ્યની પૂજા અર્કુ ક્રમે આવતી જાય તે દ્રવ્ય સમર્થપયામિ એમ બોલતા જવું.

(૧) 'જલપૂજા પછી (૨) <sup>૨</sup>ચંદન (૩) પુષ્પ (૪)' ધૂપ (૫) દીપ (૬) તૈક્ષત (૭) નૈવેદ્ય [૮] ફલ એમ આડ દ્રવ્યથી પૂજા કર્યા પછી બે હાથ જોડી નીચેતું કુતેલ બાલવું અથવા સાંભળવું

### ॥ अथ श्री शारदास्तवन प्रारंभः ॥

वाग्देवते भक्तिमतां स्वशक्तिकछापवित्रा सितविग्रहा थे ॥ बोधं विशुद्धं भवती विधत्तां कछापवित्रासितविग्रहा थे अंकप्रवीणा कछहंसपत्रा कृतस्मरेणानमतां निहंतुं ॥ अंकप्रवीणा कछहंसपत्रा सरस्वती अश्वदपोहताहः ॥ बाह्मी विजेषीष्ठ विनिद्रकुंदमभावदाता घनगर्नितस्य स्वरेण जेत्री ऋतुनां स्वकीयमभावदाता घनगर्नितस्य स्वरेण जेत्री ऋतुनां स्वकीयमभावदाता घनगर्नितस्य मुक्ताक्षमाछा छसदौषधीशाऽभिग्रुज्वछा भाति ज्ञ ल्वदीये ॥ मुक्ताक्षमाछा छसदौषधीशा वा भेक्ष्य भेजे म्रान्धभाष्य हर्षे ॥ ४ ॥

૧ જયપુત્ર એટલે સુરેમ છાટણાં અયવા કરેતી કોર્ટ્સ છે છે આ ગંદન પૂત્રમાં કેસક્રેલન સુખડ અથવા એકહ્યું સુખડ નાપરહું; तथा फ० सं० अष्टक ७ अध्याय ६ वर्गमें यम और यमीका संवाद है विवस्वतके पुत्रपुत्री युगल प्रसूत हुए, जव वे यौवनवंत हुए तब यमी वहिन, अपने यमनामक भाइको देखके कामातुर होके तिसकेसाथ भोग करनेकी इच्छावंत हुई; और यमको कहने लगी कि, तूं मेरेसाथ मैथुन करके मुझे तृप्त कर. तब यमने कहा कि, बहिन और भाइका मैथुन (विषय) महापापका हेतु है; इसवास्ते मैं यह काम कदापि नही करुंगा. तब यमीने, यमको समझाने, और तिसकेसाथ संभोग (विषय) सेवनेकेवास्ते अनेक युक्तियां, और दृष्टांत दीए हैं. परंतु यमने तिसको उत्तर देके तिसका कहना खीकार नही करा. यह कथन चतुर्दरा (१४) ऋचायोंमें है, और इस सृक्तके ऋषि भी यम और यमी है. यह सूक्त यमयमीऊपर संतुष्टमान होके परमेश्वरने तिनको प्रदान करा था! अब वाचकवर्गके वाचनेवास्ते नमूनेमात्र दो फ्रचायों अर्थसहित लिख दिखाते हैं.

उदान्ति घा ते अमृतां स एतदेकंस्य चित्त्युजसुं मत्यस्य । नि ते मनो मनसि धाय्यस्मे जन्युः पतिंस्तुन्व र्भमा विविश्याः ॥३॥

ঙ্গত জ০ ডা জ০ হা।

भाष्यानुसारभाषार्थः --- पुनरापि फिर यमी यमंत्रतें कहती है। (घा) पेसा निपात अपि अर्थमें है, हे यम ! (ते) प्रसिद्ध-वे--(अमृतासः) प्रजापतिआदि देवते भी (एतत्) ईदरां -- शास्त्रने जो अगम्य कही है (र्यजसं) त्यागीए हैं, परकेतांइ देइए हैं, ऐसी जो खबेटी बहिनादि स्त्रीजात तिनको (उशन्ति) कामयन्ते अर्थात् तिनकेसाथ पूर्वोक्त देवते भोग करनेकी इच्छा करते हैं। (एकस्यचित्) एकही सर्व जगत्का मुख्य प्रजापति ब्रह्मादि देवतायोंका भी अपनी बेटी भगिनीके साथ संबंध है। इसकारणसें (ते) तेरा (मनः) चित्त (अस्मे) मेरे (मनसि) चित्तमें (निधायि) स्थापन कर, अर्थात् जैसें में तेरेको भोगेच्छा करके बांद्धती हुं, तैसें तूं भी मुझको बांछ,-मेरेसें भोग करनेकी इच्छा कर. अपिच एक अन्य बात यह है कि, (जन्युः) यह लुप्तोपमा है जन्युरिव जैसें जननेवाला पिता प्रजापति ब्रह्मा अपनी पुत्रीका भर्ता-पति होके अपनी बेटीके शरीरको संभोग करके विषय सेवन करता भया, तैसें तूं भी (पतिः) मेरा पति होकर (तन्वं) मेरे शरीरको (आविविझ्याः) संभोग करके 'आविझ' योनिमें प्रजनन प्रक्षेप, उपगूह चुंबनादि करके मुझको अच्छीतरेसें भोग इत्यर्थः ॥ ३ ॥

यह सुन कर यम यमीको उत्तर देता है.

न यत्पुरा चंकुमा कर्द नूनमृता वदन्तो अर्टतं रपेम । गन्धर्वो अप्स्वप्यां च योषा सा नो नाभिःपरमं जामि तन्नौ'॥४॥

अ०७। अ०६। व०६॥

भाषार्थः-(पुरा) पहिले प्रजापतिने (यत्) जो अगम्य गमन करा था, अर्थात् अपनी पुत्रीसें जो संभोग करा था, सो अपरिमित प्रमाण रहित सामर्थ्यवंत होनेसें कैरा था, तैसें हम (न चक्तम) नही कर सक्ते हैं । हम (ऋता) सत्य बोलते हुए (अनृतं) असत्य (कद्ध) कबी (नूनं) निश्चयकरके ( रपेम) बोलते हैं ? कबी भी नही. अर्थात् हम कबी भी अगम्य गमन नही करेंगे. अपिच (अप्सु) अंतरिक्षमें स्थित (गन्धर्वः) किरणोंके, वा पानीके धारण करने-वाला आदित्य, और (अप्या) अंतरिक्षस्था सा प्रसिद्धा-आदित्य (सूर्य)-की भार्या (स्ती) सरण्यू, ये दोनों (नौ) अपने दोनोंके (नाभिः) उत्प-तिस्थान अर्थात् मातापिता है (तत्) तिस कारणसें (नो) अपने दोनोंका उत्कृष्ट (जामि) बांधवपणेका-भाइबहिनका संबंध है, तिसकारणसें पूर्वोक्त अगम्यगमनरूप अयोग्य कार्य, में नही करुंगा. इत्यनिप्रायः ॥ ४ ॥ \*

\* स्वष्टा नामक देवता, अपनी सरण्यूनामा पुत्रीको सूर्यकेतांइ देता भया, तिनोंके संबंधसें यम और यमी उत्पन्न भए; एकदा अपने सटवा स्त्रीके पास पुत्रपुत्रीको स्थापन करके सरण्यू, घोडीका कर करके उत्तरकुरुको चल्ली गई। अध सूर्थ तिस अन्यस्त्रीको सरण्यू जानके तिसकेसाथ विषय समंक्षिः---इसमें इम यह कहना चाहते हैं कि, यमयमीने जब तप-करके यह सूक्त प्राप्त करा था, तब परमेश्वरने तुष्टमान होकर यह सूक्त दीना; और पूर्वोंक्त कथन परमेश्वरने यमीके मुखसें करवाया कि, तूं अपने भाइ यमसें विषयसंभोग करनेकेवास्ते प्रार्थना कर कि, हे यम! तूं मेरेसाथ भोग कर. वाह !!! परमेश्वरकी लीला कि, जिसने भाइकेसाथ बहिनको मेथुनकी प्रार्थना करवाई! और यमसें ऋचाद्वाराही विषय सेव-नकी नही करवाइ; क्या वाचकवर्गों! परमेश्वर ऐसे २ ही काम करता रहता है? और ऐसे २ कथनोंकी उत्तमतासेंही वेद परमेश्वरके रचे माने जाते हैं? और यही वेदका अपोरुषेयत्व अनादित्व है? जिनमें ऐसा २ कथन है.

और यमने जो कहा कि, " प्रजापति ब्रह्माजी अपरिमित सामर्थ्यवाले थे, इसवास्ते उनोंने अगम्य गमन करा अर्थात् अपनी पुत्रीसें विषय सेवन करा. " क्या अपरिमित सामर्थ्यवाले, ऐसे २ अनुचित काम करते हैं? जो सर्व जगत् और तत्ववेत्तायोंके निंदनीय होते हैं. जेकर प्रजापति अपरिमित सामर्थ्यवाले थे तो क्या तिनसें काम न जीता गया? कि, जिसको यमसरीखे वा साधारण जन भी जीतते हैं, और जीत शक्ते हैं. यदि कहो कि, यह प्रजापतिकी लीला है तो, क्या पुत्रीकेसाथ विषय से वन करना यही लीला रह गई थी? अन्यलीला करनेका अवसर नही था? जिससें पुत्रीगमनरूप लीला कर दिखलाई? क्या ऐसी लीला करे विना प्रजापतिका सामर्थ्य, और यश जगत्में प्रगट नही होता था? जिससें ऐसी लीला करी? वाहजी वाह !!! जगत् स्टजनहारे पितामहके कर्म !!! इन बाह्मणऋषियोंने बडे २ महात्मायोंको भी, अपने लेखसें दूषित करे हैं; इसवास्ते यह वेदोंकी रचना सर्व बाह्मणोंकी स्वकपोलकल्पना है.

सेवन करता भया, तिससें मनुनामा राजऋषि उत्पन्न भया, । तदपीछे यह सरण्यू नही है, ऐसा जानके सूर्य घोडा बनके तिस घोडीकेसाथ जाके विषय सेवन करता भया, तिन दोनोंके क्रिडा करते हुए वीर्य प्रथिवीउपर पडा, तिसको गर्भकी इच्छा करके घोडीने सूंघा तिस घोडीसें दोनों अभिनी-कुसार उत्पन्न हुए । इति । ऋ० सं० अष्टक ७ । अ०६ । व० २३ ॥

समीक्षाः--छट्टीश्चतिका भाष्यमें सर्पशब्दकरके सर्वलोक ग्रहण करे हैं, परंतु यह अर्थ अगली दोनों ऋचायोंसें विरुद्ध है क्योंकि, अगली कचायोंमें सर्पशब्दकरके जे जगत्व्यवहारमें सर्प है, तिनकाही ग्रहण कीया है; नतु लोक. इसवास्ते इन तीनों ऋचायोंमें सर्पोंकोही नमस्कार करा है. अब वाचकवगों ! विचार करो कि, जब परमेश्वरने वेद रचे हैं तो, क्या परमेश्वर सपोंको नमस्कार करता है? वा ब्रह्माजी सपोंको नमस्कार

लर्प 'दिवि' स्वर्गलोकमें वर्तमान है, तिन सपींकेतांइ अर्थात् तीनों छो-कोंके सपोंको नमस्कार होवे; सर्पशब्दकरके लोक कहते हैं। ६१ जे दुःखों-को धारण करे, ते यातुधाना-राक्षसादि, तिनोंकी जे जातियां; 'इषवः' वाणरूप करके वर्ते हैं, अर्थात् नागपाशवाणरूप जे सवोंकी जातियां है, तिनकेतांइ; जे अन्य चंदनादि वनस्पतिको वेष्टन करके स्थित रहे हैं, तिन-केतांइ; और जे अन्य बिलोंमें वास करते हैं, तिन सपोंकेतांइ नमस्कार होवे । ७। देवलोकके दीप्तस्थानमें जे हमारे अटरयमान सर्प है, जे सर्प सूर्यकी किरणोंमें वसते हैं, और जिन सपौंका जलमें स्थान है, तिन सर्व सर्पोंकेतांड नमस्कार होवे ॥ ८ ॥

॥ यजुर्वेदाध्याय १३ ॥ भाषार्थः-'चेकेच' जे केइ 'सर्पन्ति सर्पा लोका पृथिवीमनु गता प्राप्ता' सिनसपोंको नमस्कार होवे, जे सर्प अंतारिक्ष लोकमें वर्तमान है, और जे

या इपवो यातुधानानां ये वा वनस्पती ७ँ॥रनुं। ये वांवटेषु इोरते तेभ्यंः सर्पेभ्यो नर्मः ॥ ७॥ ये वामी रोचने दिवों ये वा सूर्यस्य रश्मिषुं। येषामप्सु सदस्कृतं तेभ्यः सर्पेभ्यो नमः ॥ ८ ॥

नमों ऽस्तु सर्पेश्चो ये के च पृथिवीमनुं। येऽअन्तरिक्षें ये दिवि तेभ्यंः सर्पेभ्यो नर्मः ॥६॥

নথা–

#### द्रामस्तरभः।

है? क्योंकि, जो ऋचायोंका कर्त्ता है, सोही सपोंको नमस्कार करता है. जेकर कहो कि, यजमान सपोंको नमस्कार करता है, तब तो ऋचायोंका भी कर्त्ता यजमानही सिद्ध होवेगा, नतु परमात्मा. जेकर परमात्माही यजमानसें सपोंको नमस्कार करवाता है, तब तो परमात्माही अज्ञानका पोषक, और तिर्यंचादिकोंको नमस्कार करानेसें असमंजसकारी है; इस-वास्ते वेद परमात्माके रचे हुए नही हैं.

तथा यजुर्वेदके १९ मे अध्यायमें सौत्रामणी यज्ञका वर्णन है, जिससें भी यही सिद्ध होता है कि, वेद अनादि, वा ईश्वरकृत नही है; किंतु अज्ञानीयोंका अज्ञान विजुंभित है. सो जो कोइ पक्षपातरहित होकर वांचेगा, और शोचेगा, तो उसको मालुम हो जायगा. यद्यपि इस अध्या-पमें विस्तारपूर्वक वर्णन है, और कुछ भी परमार्थ सिद्ध नही कर सक्ता है, तथापि भव्य जीवोंको वेदकी ळीला जाननेकेवास्ते संक्षेपमान्नसें भावार्थमात्र लिखते हैं. ॥ श्रुति १२ में भाष्यकार महीधरजी लिखते हैं-अनुपहूत सोमके पीनेसें अष्ट हुए इंद्रका वीर्य, नमुचिनामा असुर पीता भया, तब देवताओंनें इंद्रका भेषज्य करा, तिसमें अश्विनीकुमार, और सरस्वती, ये तीन भिषज अर्थात् वैद्य हुए. और सौत्रामणी औषध हुआ; इत्यादि-अब श्रुतिका अर्थ लिखते हैं-देवता सौत्रामणीनामा यज्ञ इंद्रके ओषधरूप भेषजको विस्तारते हुए, तिससमयमें अश्विनीकुमार, और सर-स्वती, ये तीन इंद्रकेतांइ सामर्थ्यके देनेवाले वेद्य होत भए.

श्रुति ३५--इंद्र सुरा लगा हुआ सोमका अंश, कर्मोंकरके शुद्ध करके पीता हुआ.-इस यज्ञमें प्रायः सुरा (मदिरा) ही की मुख्यता होती है.

३६-पिता, पितामह, प्रापितामहोंको नमस्कार, और विनती है.। पि-तृभ्यः स्वधायिभ्यः स्वधानमः इत्यादि-

३७-पुनन्तु मा पितरः-हे पितरो ! मैनुं (मुझको) शुद्ध करो. इत्यादि-

३८-हे अग्ने ! तूं हमारेवास्ते वीहिआदि धान्य, और दर्धिआदि दे, जीवनेका हेतु होनेसें; और हे अग्ने ! कुत्तेसदृझ दुर्जनोंका नाझ कर इत्यादि-

३९–हे देवानुगामीजन ! हे बुद्धे ! ( बुद्धि ! ) हे विश्व जगत् ! हे अग्ने ! तुम मुझको पवित्र करो–

४०-४१-अग्निकी प्रार्थना-पवित्रेण पुनीहि मा इत्यादि-

४२-वायुकी प्रार्थना-पवमानःसो अद्य नः इत्यादि-

४३-सूर्यकी प्रार्थना-उभाभ्यां देवसवितरित्यादि-

४४--वेश्वदेवीकी सुराकुंभीकी उपमाद्वारा स्तुति-वैश्वदेवी पुनती इत्यादि--

४५-४६-पित्रोंको और गोत्रियोंको प्रार्थना-

४७-मरनेवाले प्राणियोंके दो मार्ग, में सुनता हुआ; एक देवताओंका मार्ग, और दूसरा पितृमार्ग (पितरोंका मार्ग).-द्दे स्टतीऽअश्टणवमित्यादि-४८-हविः और अग्निकी प्रार्थना-इदं हविः प्रजननं मेऽअस्तु इत्यादि-४९-५०-५१-पितरोंको प्रार्थना-इस लोकमें स्थित पितरो! तुम उर्छलोकमें जावो-परलोकमें स्थित पितरो तिस स्थानसें भी परले स्थानमें जावो-अंगिरसके बहुते अपत्य ( संतान ) अधर्षणमुनिक संतान, भृगुके अपत्य, ये जो हमारे पितर वे हमको सुबुद्धिवाले करो-वसिष्टके अपत्य जो हमारे पूर्वपितर, जो कि देवताओंको सोम प्राप्त करते हुप उन पितरोंकेसाथ प्रीयमाण हुआ थका यम, हवियोंको भक्षण करो-उदीरता-मबरे-अंगिरसो नः पितरः-ये नः पूर्वे पितरः इत्यादि- ५३-हे सोम ! हमारे धीर पूर्वज पितरहि जिस कारणसें तेरेवास्ते यज्ञादि करते भए, इस कारणसें में तेरी प्रार्थना करता हूं कि, जे यज्ञके उपद्रव करनेहारे हैं, उनकों तूं दूर कर. इत्यादि--

५६-में पितरोंको जानता हुआ.

५७-ते पितर इस यज्ञमें आओ, हमारे वचन सुनो, सुनके पुत्रोंको कह्वनेयोग्य जो होवे, सो कहो, तथा ते पितर, हमारी रक्षा (पालना) करो.

५८-हमारे पितर इस यज्ञमें देवयानोंकरके आओ.

५९-हे पितरः ! हम पुरुषभावकरके चलचित्तवाले होनेकरके तुम्हारा अपराध करते हैं तो भी तुम हमारी हिंसा मत करो

६०-हे आदित्यलोकमें रहनेवाले पितरः ! हावि देनेवाले मनुष्यकेतांइ तुम धन देवो. तथा हे पितरः ! पुत्रोंकेतांइ, यजमानोंकेतांइ, अभीष्ट धन देवो. क्योंकि, पितरोंके यजमान पुत्रही होते हैं. हे पितरः ! तुम इस हमारे यज्ञमें रस स्थापन करो.

६७-जे पितर इस लोकमें हैं, जे इस लोकमें नही हैं, जिन पितरोंको हम जानते हैं, और जिन पितरोंको हम नही जानते हैं, हे जातवेदः-आग्नि ! ते पितर जितने हैं, तिन सर्वको तूं जानता है. इत्यादि.

६८-जे पितर पूर्वे खर्गको गए, जे पितर कृतकृत्य होकर ब्रह्मलोकको प्राप्त हुए, जे पितर आग्नेमें बैठे हुए हैं, और जे पितर यजमानरूप प्र-जामें बैठे हुए हैं, तिन चारों प्रकारके पितरोंकेतांइ आजदिन यह यज्ञ-निमित्त अन्न होवे.

८१ सें ९२ श्रुतिपर्यंत—आश्विनीकुमार, और सरस्वती इन तीनोंने जिन जिन वस्तुओंसें इंद्रका रूप बनाया तिनका वर्णन है-यथा-झाष्प-विरूढव्रीहि (धान्यविशेष) करके इंद्रके रोम बनाए, विरूढयवोंकरके त्वक्—चमडी बनाई, छाजाका मांस बनाया, मासर शष्पादिचूर्ण घरुनिः-सार्वोकरके हाड बनाए, मदिराका छहु बनाया, इंद्रका शरीर रंगनेवास्ते; इसीवास्ते वेदोंमें इंद्रका नाम रोहित छिखा है. दूधसें इंद्रका वीर्य बनाया, ३५ मदिरासें मूत्र बनाया, तथा आमाहायगत अन्न ऊवध्य, पकाहायगत अन्न सब्ब, और नाडींगत वात, ये भी मदिरासें बनाए. पुरोडाश देवताके हृदय-करके इंद्रका हृदय उत्पन्न करा,सविता पुरोडाशकरके इंद्रका सत्य उत्पन्न करा, वरुण इंद्रकी चिकित्सा करता हुआ, यकृत् कालखंड और गलनाडिका उत्पन्न करता हुआ, वायव्यसामिकौईपात्रोंकरके हृदयके दोनों पासोंके हाड और पित्त बनाए, मधु सिंचन करती स्थालियां (हांडीयां) इंद्रकी आंत्रे ( नशां ) बनी, पात्र गुदाके स्थान हुए, धेनु गुदा हुई, इयेनका पत्र श्रीहा हृदयके वामेपासे रहनेवाला ािीथिल मांसपिंड हुआ, दाचीयांकरके जननीस्थानीय (मातासद्दर्श) आसंदी, और नाभि तथा उदर हुए. सुराधानकुंभने कर्मोंकरके स्थूल आंत्रां (नशां) करी, ত্তন্দন্ন ( शचीयों ) सतपात्रविशेष इंद्रका मुख, और शिर हुआ. पवित्र जिव्हा हुई. आश्वि-नीकुमार और सरस्वती मुखमें हुए, चप्यं पायु (गुदा) इंद्रिय हुआ, वाल सुरा छाणनेका वस्न, इंद्रका वैद्य गुदा औ। वीर्यके वेगवाला लिंग हुआ, अश्वियांकरके इंद्रके चक्षु, ग्रह अश्विदेवत्यांकरके चक्षुओंका अन-श्वरपणा, छाग (बकरा)रूप पक हाविकरके चक्षुसंबंधि तेंज, गोधम (गेंहू) करके नेत्रके रोम, बेरांकरके चक्षुनिर्विष्ट लोम ( रोम ) और नेत्र-गत श्वेत और कृणरूप अश्विनीकुमार करते भये. अवि और मेष ये दोनों वीर्यकेवास्ते इंद्रके नाकमें स्थित हुए, यह सारस्वतोंकरके प्राणवा-युका अनश्वर रस्ता करा, सरस्वतीने यवके अंकुरोंकरके इंद्रका व्यानवा-यु करा, बेरोंसें नाशिकाके रोम करे. बलकेवास्तें ऋषभ इंद्रका रूप कर-ता भया, ग्रह ऐंद्रोंने भूत भविष्यत् वर्तमान शब्दयाहि श्रोत्रेंद्रिय (कर्ण) स्थापित करे, यव और बर्हि भ्रुवोंके रोम हुए, और बेर मुखसें मधुतुल्य लाला श्लेष्मादि हुए,-वृकके रोमसें शरीरके ऊपरके और गुह्यस्थानके रोम हुए, व्याघके रोमसें मुखके ऊपरके दाढीमूछके रोम हुए, तथा यश-केवास्ते झिरके ऊपर केझ, झोभाकेवास्ते झिखा-चोटी, कांति, और इंद्रियां, ये सर्व सिंहके लोम (रोम) सें बने–इत्यादि–

् ९३-अश्विनीकुमार आत्माके अवयवोंको जोडते हुए, तिनको सरस्वती अंगोंकरके-धारण करती भई. इत्यादि- ९४--सरस्वती अश्विनीकुमारकी स्त्री होके, इंद्ररूप सुंदर गर्भको धा््र-ण करती है.

९५-अश्विनीकुमार और सरस्वतीने वीर्यवत्, पशुओंके संबंधि हविष् लेके, तथा मदिरा, दूध और मधुको लेके इंद्रकेवास्ते दूध स्नावित करते हुए. तथा मदिरा और दूधसें अमृतरूपवाले, और ऐश्वर्य देनेवाले सोमको दोहन करते भए. ऐसें जिन सरस्वति और अश्विनीकुमारोंने नाना द्रव्योंसें नाना रस प्रहण करके इंद्रकेवास्ते उपकार करा, तिन सौत्रामणीके क्र्इष्टा-ओंकेतांइ नमस्कार होवे-इति ॥

पूर्वोक्त सर्व वृत्तांत महीधरकृत वेददीपकभाष्यके अनुसार लिखा है. अब वाचकवर्गको विचार करना चाहिये कि, इसमें ईश्वरप्रणीत तत्त्वज्ञान कौनसा है? यह तो निःकेवल युक्तिप्रमाणवाधित अप्रमाणिक अज्ञानी-योंकी स्वकपोलकल्पना है. तथा इन श्रुतियोंको देखके, डा०मोक्ष मूल-रका कहना-वेदोंका कथन ऐसा है, जैसा कि अज्ञानीयोंके मुखसें अक-सात् वचन निकले होवे-सत्य २ प्रतीत होता है.

तथा—

यां मेधां देवगुणाः पितरंश्चोपासते ॥ तया मामुच मेधयाप्तें मेधाविनं कुरु स्वाहां ॥ १४॥ मेधां मे वरुणो ददातु मेधामुप्तिः प्रजापतिः ॥ मेधामिन्द्रश्च वायुश्च मेधां धाता दंदातु मे स्वाहां॥१५॥ यजुर्वेदाष्याय ३२॥

इन श्रुतियोंका भावार्थ यह है कि-हे अग्ने! देवसमूह, और पितृगण (पितर) जिस बुद्धिकी उपासना (पूजा) करते हैं, तिस बुद्धिकरके आज मुझकों बुद्धिवाला कर; अर्थात् देवपितृमान्य बुद्धि हमारी भी होवे.। वरुण, अग्नि, प्रजापति, इंद्र, वायु और धाता, ये मुझे बुद्धि देवे।

\* सौत्रामणी, यज्ञविशेष है, जिसमें बाह्यणोंको भी मुरा ( मदिरा ) पानकी आज्ञा लिखी है-' सौत्रामण्यां मुरांत् 'ोपेवेइति श्रुतिः- ॥

#### तत्त्वनिर्णेयप्रासाद-

इत्यादि-अब वाचकवर्गको विचारना चाहिये कि, वेद ईश्वरोक्त कैसें सिद्ध हो सक्ते हैं? क्या ईश्वर बुद्धिहीन था, और अग्निवरुणादि बुद्धि-सहित थे? जो उनोंसें बुद्धिकी याचना करे! इससें सिद्ध होता है कि, यह वात ईश्वरने नही कही, किंतु किसी मनुष्यने कही है; जो बुद्धिसें हीन था. बुद्धिकेवास्ते अग्निवरुणादिकी प्रार्थना करता है. यदि कहो ईश्व-रने अपनेवास्ते नही कही, किंतु श्रुतिद्वारा मनुष्योंको यह शिक्षा करता है कि, तुम वरुणादिकोंकेपास बुद्धिकेवास्ते प्रार्थना करो. तो वैसा वेदकी श्रुतिका पाठ सुनाना चाहिये कि, जहां ईश्वरने कहा हो कि, हे मनुष्यो! में ईश्वर तुमको शिक्षा करता हूं कि, तुम वरुणादिकोसें बुद्धि मांगो। तथा इस कथनमें एक और भी शंका उत्पन्न होवे है कि, ईश्वर सर्वज्ञ, अग्नि वायु आदि जडरूप पदार्थोंसें क्यों प्रार्थना करवावे? इसीवास्ते वेद सर्वज्ञोक्त नही है, किंतु अज्ञानीयोंका अज्ञानाविज्रांभित है.

तथा यजुर्वेद अध्याय ४० में जो लिखा है, तिसँसें निःसंदेह सिद्ध होता है कि, वेद ईश्वरके रचे नही हैं.

> > यजु० अ० ४० ॥

टतीयपादभाष्यम्ः—–" इत्येवंविधं धीराणां विदुषां वचः शुश्रुम वयं श्रुतवन्तः ये धीराः नोऽस्माकं तत्पूर्वोक्तं सम्भूत्यसम्भूत्युपासनाफलं विच-चक्षिरे व्याख्यातवन्तः"॥

भाषार्थः—ऐसें पूर्वोक्तविध धीर पंडितोंका वचन हम सुनते हुए, जे धीर पंडित हमको तत् पूर्वोक्त संभूति असंभूति उपासनाका फल कथन करते हुए.-क्या वेद रचनेवाले ईश्वर कहते हैं? कि, हमने धीर पंडि-तोंसें ऐसे दोप्रकार उपासनाका फल सुना है, जिनोंने हमको पूर्वोक्त उपासनायोंका खरूप कहा है.। क्या ईश्वरोंने अन्य बहुत ईश्वरोंसें सुना है? तब तो, वेद कहनेवाले बहुत ईश्वर प्रथम अपठित सिद्ध होवेंगे, ऐसे वेद रचनेवाले बहुत अपाठित ईश्वर बहुत ईश्वरोंके छात्र सिद्ध होवेंगे। ऐसाही कथन १३ मंत्रमें हैं; इससें यही सिद्ध होता है कि, वेदरचना ईश्वरक्वत नही है, किंतु ब्राह्मण और ऋषियोंकी खकपोलक-ल्पना है इति॥

तथा तैत्तिरीयब्राह्मणमें ऐसे लिखा है.--

प्रजापतिः सोमं राजानमसृजत। तं त्रयो वेदा अन्वंसृज्यन्त । तान् हस्तेंऽकुरुत ।

इत्यादि-तैत्तिरीयब्राह्मणे २ अष्टके ३ अध्याये १० अनुवाके ॥

भाषार्थः---प्रजापति-ब्रह्मा, सोमराजाको उत्पन्न करके पीछे तीन वे-दोंको उत्पन्न करते भए; सो सोमराजा, तिन तीनों वेदोंको अपने हाथकी सुटीमें छिपा लेता भया -इत्यादि-क्या जब ब्रह्माजीने वेद उत्पन्न करे थे तबही किसी ताडपत्रादिउपर लिखे गये थे ? नही. तो बह्याजीने तो वेद मुखसे उच्चारे होवेंगे; जब तो वेद जो ज्ञानरूप मानीये, तब तो वेद ब्रह्मात्माका ज्ञान होनेसें सोमराजीने अपने हाथकी मुट्टीमें वेदोंको कैसें छिपा लीया ? जेकर शब्दरूप कहो, तब भी शब्द मुहीमें कैसें आ गया ? जेकर लिखितपत्रमय वेद मानोंगे, तब भी इतना बडा पुस्तक मुट्टीमें कैसे समा सक्ता है ? इसवास्तेही वेदके सर्वरचनेवाले सर्वज्ञ नही सिद्ध होते हैं. विशेष वेदोंका पोल और हिंसकपणा देक्ता होवे तो, अस्मत्प्रणीत अज्ञानतिमिरभास्करसें देख छेन; पडनकी शक्ति होवे तो, वेदभाष्य, सायणाचार्यादिका करा पढके देख छेना; परंतु दयानंदसरस्वतीजीका करा. भाष्य कदापि सत्य नही मानना. क्योंकि, द्यानंदसरखतीजीने जो वेद-भाष्यभूमिका, सत्यार्थप्रकाश, यजुर्वेदभाष्य, ऋग्वेदभाष्यादिमें जे अर्थ. वेदकी श्रुतियोंके करे हैं, वे सर्व प्रायः प्राचीनवेटमत और वेदभाष्यसें विरुद्ध है. यद्यपि मीमांसावार्त्तिककार कुमारिलभटने, तथा शंकरस्वा-मीने, सायणाचार्यने, महिधरादिकोंने कितनीक वेदकी श्रुतियोंके अर्थ अपने मतानुसार उलट पुलट करे हैं; तो भी दयानंदसरस्वतीजीने जितने

गप्पाष्टकरूप अर्थ श्रुतियोंके करे हैं, तैसे अर्थ आजतक प्रायः किसी भी मतवालेने नही करे हैं.

पूर्वपक्षः---दयानंदसरस्वतीजीके अर्थ, वा प्राचीन वेदभाष्यकारोंके अर्थ, वा वेदग्रंथ, जैनी प्रमाणभूत नही मानते हैं. क्योंकि, जैनमतवाले तो वेदोंकोही हिंसकशास्त्र और अज्ञोंकी कल्पनारूप मानते हैं. तो दया-नंद सरस्वतीजीने गप्पाष्टकरूप अर्थ लिखे हैं, इसमें आपको क्या दुःख है ? यदि गर्दभ ( गधा ) किसीके द्राक्षामंडपको खावें तो, रस्ते चलनेवाले माध्यस्थ पुरुषको क्या दुःख है ?

उत्तरपक्षः—-दुःख तो नही, परंतु यह काम अयोग्य है; इसवास्ते माध्यस्थके मनमें भी किंचिन्मात्र पीडा होती है. तैसेंही दयानंद सरस्वती-जीने प्राचीन चलते हुए वेदार्थोंको भ्रष्ट करे हैं, तिनको देखके माध्यस्थ पुरुषोंको भी दयानंदसरस्वतीजीकी बालकीडा देखके मनमें दया आती है कि, इस बिचारेके कैसा मिथ्यात्वमोहनीय कर्मका दृढ उदय हुआ है कि, जिससें तिसने कैसा अज्ञानरूप नाटक रचा है !!! और तिसको देखके, कितनेही जीव मोहित होके गार्ड मिथ्यात्वके वश होगये हैं. द-यानंदसरस्वतीजी तो, अज्ञानरूप नाटक रचके चले गए; परंतु तिनके मतवालोंकी मद्दी खराब, सनात्यनधर्मादिवाले कर रहे हैं; तिसका दया-बंदसरस्वतीजीको तो दुःख नही, परंतु पंडित भीमसेनादिके गलेमें उस्त-योंकी माला पडी है, सारे देखिए केसें निकालते हैं !!

तथा दयानंदीयोंको मृषा बालना करने खुटतही प्रिय है, जैसें संवत् १९५१ मेंही इलाहबादका पायोनीयर पत्रमें बडीभारी गप्प छप-वाइ है— एक दयानंदसरस्वतीजीकी विद्या पढनेवालेने छपवाया है कि, ऋग्वेदका भाष्यकार सायणाचार्थ तो जैनमती था, तिसने तो वेदोंके सचे अर्थ, तथा वेदोंके नाश करनेवास्ते जानबूझके वेदोंके अर्थ विपर्यय लिखे हैं, इसवास्ते तिसका करा भाष्य हमको प्रमाण नही है–अब वाचकवर्गी! तुम विचार करो कि, दयानंदीयोंके विना ऐसी अनघड गप्प कोइ मार सक्ता है ? दयानंदसरस्वतीजीके रचे पुस्तकोंके, वाचनेका यही रहस्य है

#### दशमस्तम्भः

कि, जो मनमें आवे सोही गप्प ठोक देनी-हां दयानंदसरखतीजीने म्रुषा बोलने और लिखनेमें किंचित् न्यूनता नही रक्खी है तो, तिनके शिष्य गप्पें मारे और लिखे, लिखावें, इसमें क्या आश्चर्य है? क्योंकि गुरुका ज्ञान जैसा होता है, तिनके शिष्योंका भी प्राय: तैसाही ज्ञान होता है. क्या जैनमती वा सनातनवेदधर्मी, हजारों पंडितोंमेंसें कोइ भी कह सक्ता वा मान सक्ता है? कि, सायणमाधवाचार्य जैनमती था. क्योंकि, तिसके रचे भाष्य, शंकरविजय सर्वदर्शनसंघ्रहादि ग्रंथोंके वांचनेसें स्पष्ट मालुम होता है कि, वो जैनमतसें विपरीतमतवाला था, बलदि जैनमत-के खंडन करनेमें तत्पर था.

यद्यपि उनोंनें वेदभाष्यमें अपने मतानुसार श्रुतियोंके अर्थ, और कितनेक अटकलपज्ञुके अर्थ, और कितनेक यथार्थ अर्थ लिखे हैं, तो भी सायणमाधवकी विद्वत्ता आगे दयानंदसरस्वतीकी पंडिताइ ऐसी है, जैसा मेरुआगे सरसव. जेकर सायणाचार्यका भाष्य न होता तो, हम देखते कि, दयानंदसरस्वतीजी केसे भाष्य रचे लेते? यह तो तिनके भाष्यकोंही देखके दयानंदसरस्वतीजीने अपनी बुद्धिका अजीर्ण दिखाया है. जेकर सायणाचार्य जैनमती होता तो, सर्ववेदोंके अर्थ जैनमतानुयायी कर दिख-छाता. क्योंकि, जैनमतके आचार्योंकी ऐसी विद्वत्ता थी कि, जो वे इच्छते तो सर्ववेदोंके अर्थ उलटाके जैनमतानुयायी कर देते; परंतु तिनको क्या आवइयकता थी, जो हिंसकपुस्तकोंके अर्थ उलटाके जैनमतानुयायी करते? जैनीयोंके सर्वज्ञोंके कथन करे हुए ऐसे २ अद्धुत पुस्तक हैं कि, जिनके आगे वेदवेदांतके पुस्तक क्या वस्तु हे ? थोडासा जैनमतके आचार्योंकी 'कुद्धिका वैभव हम वाचकवर्गके जाननेवास्ते, अगले स्तंभमें लिखेंगे. इत्य-लं बहुपछवितेन ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानन्दसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे वेदा-नामीश्वरकर्तृत्वनिषेधवर्णनो नाम दशमः स्तम्भः ॥ १० ॥

# ॥ अथैकादशस्तम्भारम्भः ॥

दशमस्तंभमें वेद ईश्वरोक्त नही है, यह सिद्ध किया अथ एकादश-स्तंभमें जैनाचार्योंका यत्किंचित् बुद्धिका वैभव दिखाते हैं, जो कि दश-मस्तंभमें प्रांतेज्ञात है.

> चिदात्मदर्शसंक्रान्त छोकाछोकविहायसे ॥ पारेवाग्हत्तिरूपाय प्रणम्य परमात्मने ॥ १ ॥ गम्भीरार्थामपि श्रुत्वा किंचिद्रुरुमुखाम्बुजात् ॥ परेषामुपयोगाय गायत्रीं विद्यणोम्यहम् ॥ २ ॥ इमां ह्यनादिनिधनां ब्रह्यजीवानुवेदिनः ॥ आमनन्ति परे मन्त्रं मननत्राणयोगतः ॥३॥ गायन्तं त्रायते यस्मात् गायत्रीति ततः स्मृता ॥ आचारसिद्धावप्यस्या इत्यन्वर्थ उदाहतः ॥ ४ ॥

ऋ० सं० अष्टक ३ अध्याय ४ वर्ग १० में गायत्री है, और यजुर्वेदके ३६ मे अध्यायमें भी गायत्री है, ऋग्वेदमें-" तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य धीमहि धियो यो नः प्रचोदयात् "-यजुर्वेदमें-" भूर्भुवःस्वस्तत्सवितुर्वरेण्य-मित्यादि "-और शंकरभाष्यमें ॐकारपूर्वक है-तैत्तिरीयआरण्यकके २७ अनुवाकमें भी " ॐतत्सवितु " रित्यादि है. तब तो-" ॐभूर्भुवःस्वस्तत्स-वितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य धीमहि धियो यो नः प्रचोदयात् "-ऐसा गायत्री-मंत्र हुआ. अब इस पूर्वोक्त गायत्रीमंत्रका सर्वदर्शनके अभिप्रायकरके व्याख्यान करते हें, तिनमेंसें भी प्रथम जैनमतानुयायी अर्थात् जैनमतके अभिप्रायकरके अर्थ लिखते हें.

> ॐ भूर्भुवःस्वस्तत् सवितुर्वरेण्यं भर्गोदे वस्यधीमहि॥ धियोयो नः प्रचोदयात्॥ १॥

ॐ। भूर्भुवःस्वस्तत्। सवितुः। वरेण्यम्। भर्गोदे। वसि। अधीमहि। धियः। जुयो। नः। प्रचः। उदयात्॥ १॥

भाषार्थः-( अम्) यह अकार पंच परमेष्ठीको कहता है, कैसें कहता है ? सोही कहते हैं 'अईन्तः ' इस पदका आद्य अक्षर अकार है, 'अशरीरा:'-सिद्धाः-इस पदका आद्य अक्षर अकार है 'आचार्यः' इसका आद्य अक्षर आकार है, 'उपाध्यायाः' इसका आद्य अक्षर उकार है, 'सुनिः' इसका आद्य व्यंजन स्वरराहित मकार है, इन सर्वका संधि होनेसें 'ॐ' सिद्ध होता है. \* पदके एक देशमें भी पदका उपचार होनेसें ऐसी उक्ति है. सोही ॐकार असाधारण गुणसंपदाकरके विशेषण वाला कथन करिये हैं ( भूर्भवःस्वस्तत् ) 'भूः' यह अव्यय भूलोकका वाचक है 'भुवः' पाताललोकका, और 'स्वः' स्वर्गलोकका, तीनोंका इंद्र-समास होनेसें 'भूर्भुव:स्वः' अर्थात् अधोलोक, तिर्यग्लोक, और स्वर्ग-लोकरूप तीनों लोकोंको, 'तत्' 'तनोति-ज्ञानात्मना व्याप्तोति' ज्ञानात्मा-करके व्यापक होवे, सो 'भूर्भुवःस्वस्तत्' अर्हत् सिद्धोंको सर्व द्रव्यपर्याय-विषयिक केवलज्ञानात्माकरके तीनों लोकोंमें व्याप्त होना प्रसिद्धही है। ज्ञान और आत्माका 'स्यादभेदात्' कथंचित् अभेद होनेसें. शेष आचा-र्यादि तीनोंको भी, श्रद्धानविषयकरके सर्वव्यापित्व हैं, 'सब्वगयं सम्मत्त-मितिवचनातु' अथवा सामान्यरूप ज्ञानकरके सर्वव्यापित्व है । इसवास्ते-ही ( सबितुः वरेण्यम् ) सहस्ररइमीयोंवाले सूर्यसें भी प्रधानतर है, सुर्यके उद्योतको देशविषयक होनेसें, और इन अईदादि पांचों संबंधि भावउद्योतको सर्वविषयक होनेसें.। आहुश्च पूज्याः । चंदाइच्चगहाणं पहा पयासेइ परिमियं खित्तं।केवलियनाणलंभो लोगालोगं पयासेइ॥१॥+

ऐसें न कहना कि,आचार्यादि तीनोंको केवलज्ञानका लाभ नही है तो, तिनको व्यापित्व कैसें है? क्योंकि तिनको भी कैवलिकज्ञानोपलब्ध पदा-

\*॥ आरेहंता असरीरा आयरिया उवव्भाया मुणिणो । पंचरकरनिष्पन्नो ॐकारो पंचपरमेडी ॥ १॥ इतिवचनात् ॥

+ [ चंद्रादित्यग्रहाणां प्रभाः प्रकाशयति परिमितं क्षेत्रम् । कैवलिकज्ञानलाभो लोकालोकं प्रकाशयति ]

भावार्थः-चंद्रसूर्यमहोंका प्रकाश, प्रमाणसंयुक्त क्षेत्रको प्रकाश करता है; और केवलज्ञान, छोकालोकको प्रकाश करता है; इसवास्ते मूर्यके प्रकाशसें केवलज्ञानका प्रकाश प्रधानतर है। इति ॥ थोंका सामान्यप्रकारें ज्ञानका सद्भाव होनेसें, क्षति नहीं है. । ( भर्गोदे ) 'भर्गः' ईश्वर, 'उः'ब्रह्मा, 'दः' विष्णु [दयते-पालयति जगदिति दो विष्णुः] लोकमेंही, रजोगुणाश्रितब्रह्मा जगत्को उत्पन्न करता है, सत्वगुणाश्रित विष्णु स्थापन करता है, और तमोगुणाश्रित ईश्वर संहार करता है.। भर्गश्च उश्च दश्चेति भर्गोदं इंद्वैकवद्भावात् तसिन् भर्गोदे अर्थात् ईश्वर ब्रह्मा विष्णुमध्ये । कैसें ईश्वरादि ( वसि ) वसतीति वस् तस्मिन् वसि, ( अधीमहि ) अस्यापत्यं इः कामः 'अ' विष्णु तिसका पुत्र 'इ' कामदेव तिसकी मह्यो-भूमयः-भूमियां कामिन्यः-स्त्रीयां तिनको अंगीकार करके 'अधीमहि' स्त्रीयोंविषे तिष्ठमान अर्थात् स्त्रीयोंके वशीभूत जिनोंका आत्मा है.। ईश्वरब्रह्माविष्णुविषे स्त्रीयोंके परवशपणा यह तो प्रसिद्धही है.। पार्वतीके राजी रखनेवास्ते ईश्वर तांडवाडंबर करता है। ब्रह्माजीकेवास्ते वेदमें भी कहा है। "प्रजापतिः खां दुहितरमकामयदिति" ब्रह्मा अपनी पुत्रीके साथ भोग करनेकी इच्छा करता हुआ. । और विष्णुका तो स्त्री-वशपणा गोप्यादिवछभपणेके उपदर्शक तिसं २ वचनोंके श्रवण करनेसें प्रतीत होता है। पठ्यते च ॥ राधा पुनातु जगदच्युतदत्तदृष्टिर्मथानकं विद्धती द्धिरिक्तभांडे । तस्याः स्तनस्तबकठोळविठोचनालिर्देवोपि दो-हनधिया वृषभं निरुंधन् ॥ १ ॥ इत्यादि ॥

भावार्थः-कामके वश होके ऋष्णजीमें स्थापन करी है दृष्टि जिसने, इसीवास्ते अर्थात् काम परवश होनेसें दधिविना खाळी भांडेमें जो मंथानक धारण कर रही है, अर्थात् कामके वश हुई यह नही जानती है कि, मैं दाधि रिडकती हूं कि खाळी भांडा; ऐसें विशेषणोंवाळी राधा, ( लक्ष्मी ) जगत्को पवित्र करो. । अपिच तस्याः-तिस राधाके स्तनस-मूहऊपर चंचलनेत्रालि ( नेत्रपंक्ति ) स्थापन करी है जिसने, इसीवास्ते काम परवश होनेसें दोहनकियाकी बुद्धिकरके गौके बदले बैलको रोकता हुआ; ऐसे विशेषणोंवाला देव ऋण-विष्णु भी जगत्को पवित्र करो ॥ शा इत्यादि-ा

अब शिष्यप्रति शिक्षा कहते हैं--( न: ) हे नः नृशब्दके आमंत्रणविषे यह रूप सिद्ध है, तब हे नः हे पुरुष ! बहुमानसहित आमंत्रित शिष्य प्रारंभित अर्थके श्रवण करनेमें उत्साहवान् होता है, इसवास्ते विशेषण कहते हैं।(धियोयो)युक् मिश्रणे ऐसा धातुहै, इस धातुको अन्य अमिश्रणार्थ भी कहते हैं, इसवास्ते 'यौति पृथग् भवति' जो पृथक् हो सो कहावे 'युः' छांदस होनेसें गुण नही हुआ, 'न युः अयुः' तिसका आमंत्रण हे अयो ! हे अप्रथक्! किससें ? 'धियः' बुद्धिसें जिसवास्ते तूं बुद्धिसें अप्रथग्भूत है अर्थात् बुद्धिमान् प्रेक्षा पूर्वकारौँ है, इसवास्ते तेरेको शिक्षा देते हैं । प्रेक्षावान्के विना तो, रागी देषी मृढ पूर्वव्युद्धाहितादिकोंको अयोग्य होनेसें, तिनमें जो उपदेश करना है, सो अंधकारमें नृत्य करनेसमान प्रयास हैं। फिर वलिव्युत्पाद्यकाही विशेषणांतर कहते हैं, ( प्रच: ) 'प्रकृष्टं चरतीति प्रचः' प्रकृष्ट-अधिक जो चरे-प्रवर्ते सो प्रचः प्रकृष्टाचार मार्गानुसारिप्रवृत्तिरितियावत् प्रकृष्ट आचारवालेहीमें उपदेश दिया सफल होता है, और आचारपराङ्मुखोंको शास्त्रका सद्भाव प्रतिपादन ( कथन ) करना प्रत्युत ( उलटा ) प्रत्यपाथ ( कष्ट-पाप ) का संभव होनेसें ठीक नही है। किं-क्या शिक्षा देते हैं? सोही कहे हैं। ( उदयात् ) उदयं प्राप्तं उदय प्राप्त अनन्यसामान्य गुणातिशय संपदाकरके प्रतिष्ठित आ-राध्यत्वकरके परमेष्ठिपंचकही है, इत्यर्थ: ॥

यहां यह तात्पर्यार्थ है कि, ईश्वर ब्रह्मा विष्णु उपलक्षणसें कपिलसु-गतादि देवतायोंके मध्यमें भो पुरुष ! ज्ञानवन् ! प्रकृष्टाचार ! पूर्वे दिख-लाए लेशमात्र गुणातिशयके योगसें आराध्यताकरके परमेष्ठिपंचकही प्र-तिष्ठित है. इसवास्ते वेही आराधनेयोग्य हैं, वेही उपासना करनेयोग्य हैं, वेही शरणकरके अंगीकार करने योग्य हैं, तिनकी आज्ञारूप अमृतरसही आखादनीय है, पंचपरमेष्ठीसें अतिरिक्त अन्य कोइ आराधने योग्य न होनेसें. जेकर है, तो भी वे आराधनेयोग्य नही है. क्योंकि, तिनके दूषण ( दोष ) यहांही पहिले निर्णय करनेसें. जेकर दूषणोंवालोंको भी आराध्यता होवे, तब तो अतिप्रसंगदूषण होवे. । उक्तंच । "कामानुष-

क्तस्य रिपुप्रहारिणः प्रपश्चतोनुग्रहशापकारिणः । सामान्यपुंवर्गसमानध-र्मिणो महत्वक्लतौ सकलस्य तज्जवेत् ॥ १ ॥" भावार्थः । काममें रक्त, प्रपंचसें शत्रुओंको प्रहार करनेवाला, अनुप्रह और शाप करनेवाला, ऐसें सामान्य पुरुषवर्गके सटश क्रत्यके करनेवालेको महत्वकी कल्पना करे हुए, सर्वप्राणियोंमें भी महत्वकी कल्पना होवेगी. अर्थात् ब्रह्माका भी, विष्णु छलकरके शत्रुओंको मारनेवाला, और महादेव तुष्टमान रुष्टमान होने-वाला, यदि इत्यादिकोंमें महत्वकी कल्पना होवे तो, ताटश सर्व प्राणि-योंमें भी होनी चाहिए. ॥ १॥ पुनः यहां 'अधीमहि' और 'वसि' ये विशे-षण तिनके रागके सूचकही नहीं है, किंतु साहचर्यसें द्रेष और मोह भी जान लेने; तिनके पास शस्त्रादिके सन्द्रावसें, तिनमें द्वेष सिद्ध होता है; और पूर्वापर व्याहत अर्थवाला आगम कहनेसें मोह अज्ञानका सद्भाव सिद्ध होता है. ॥ यदुक्तं ॥ "रागोङ्गनासंगमनानुमेयो देषो द्विषदारणहे-तिगम्यः । मोहः कुवृत्तागमदोषसाध्यः" इत्यादि ॥ भावार्थः ॥ राग तो स्त्रीसंगमनसें अर्थात् स्त्रीसें भोगविलासममतादिसें अनुमेय है, द्वेष वैरी-योंके मारनेवास्ते शस्त्रोंके रखनेसें अनुमेय है, और कुत्सित आचरण और पूर्वापरव्याहातिवाला शास्त्र कथन करनेसें मोह-अज्ञान अनुमेय है, इत्यादि ॥ आचार्यादिकोंके तो सर्वथा रागादि क्षय नही है, ऐसे मत कहना. क्योंकि, तिनको भी आप्तके उपदेशसें रागादिके क्षयवास्तेही प्रवृत्त होनेसें, तथाविध रागादिके असद्भावसें, और तिस रागादि-कका आगामि कालमें क्षय होनेसें. भाविनिभूतवदुपचारात्-तिनको भी वीतरागताही है. यहां भावाचार्यादिकोंकरकेही अधिकारं है, इसवास्ते सर्व समंजस है ॥ इत्याईताभिप्रायेण मंत्रव्याख्या ॥ १ ॥ अथाक्षपादाभिघ्रायेण व्याख्यायते तत्रादौ मन्त्रः ॥

ॐ। भूर्भुवःस्वस्तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गोदेव स्य धीमहिधियो यो नः प्रचोदयात् ॥ ९ ॥ २ ॥ ॐ। भूर्भुवःस्वस्तत् । सवितुः । वरेण्यं । भर्ग । उदे । अव । स्य ।

धीम् । आहिषियः । अयो । नः । प्रचोदया । अत् ॥ २ ॥

भाषार्थः-अथ अक्षपाद जे हैं, वे अपने महेश्वरदेवको नमस्कार करते हुए प्रार्थनापूर्वक ॐभूर्भुव इत्यादि उच्चारण करते हैं। ( ॐ ) ऐसा सर्व विद्यायोंका आद्य बीज हैं, सर्व आगमोंका उपनिषद्भूत हैं, संपूर्ण विघ-विघातका हननेवाला है, और संपूर्ण दृष्टादृष्ट फल संकल्पको कल्पहुम समान है, इसवास्ते इस प्रणिधानका आदिमें उपन्यास (स्थापन) करना परम मंगल है. नही इससें व्यतिरिक्त अन्य कोई वस्तु तत्त्व है. इति ॥ (भूर्भुवःस्वस्तत्) हे लोकत्रयव्यापिन् ! अक्षपादोंके मतमें शिवही सर्वगत है। तथा (सावितुर्वरेण्यं) हे सूर्यसें प्रधानतर ! सर्वज्ञ होनेसें ' वरेण्यं ' इस स्थानपर हे वरेण्य! ऐसे जानना । अनुनासिक इतस्तु । ' अइउवर्णस्यांतेऽनुनासिकोनीदादेरिति ' लक्षणवज्ञात् । 🜸 इति । अव वि-रोष्य कहते हैं। (भर्ग) हे भर्ग ईश्वर ! (उदे) उत्क्रष्ट है 'इ' काम जिसेके सो कहिए ' उदिः ' तिसका आमंत्रण हे उदे अर्थात् हे उत्कृष्टका-मिन् ! अर्वाचीन अवस्थाकी अपेक्षाकरके यह विशेषण है। अब प्रार्थना कहते हैं। (अव-स्य) ये दोनों कियापद यथासंख्य उत्तरपद दोनोंके साथ जोडने, सोही दिखावे हैं 'अव 'रक्ष-पालय-वर्द्धय। इतियावत्। पालन कर, रक्षाकर, वृद्धिकर, इत्यर्थः। किसकी। (धीम्) धी बुद्धि ज्ञान तत्त्वाधिगम (तत्त्वका जानना) ये सर्व एकार्थिक है। धियः ईःश्रीः धीः बुद्धिकी जो लक्ष्मी सो कहिए धीः तां धीम्। अर्थात् बुद्धिकी लक्ष्मीकी वृद्धि कर। ज्ञानकी प्रार्थना ईश्वरसें करनी योग्यही है। ईश्वरात् ज्ञानमन्विच्छेदिति वचनात् ' तथा 'स्य' षोंच् अंतकर्मणि ! इस धातुका यह रूप है नाश कर । किसका ( अहिधियः ) सर्पकीतरें जे बुद्धियां क्रूरतादि जे परको अपकार करने-वाली, तिनोंका नाश कर । (नो) हमारी 'धीम्' 'अव ' बुद्धिकी वृद्धि कर, और 'अहिधियः' ' स्य ' क्रूरतादिबुद्धियोंका विनाश कर, इत्यर्थः। फिर विशेष कहते हैं। (यो) हे यो ! मिश्रितसंबंध !। किसकेसाथ ? सो कहे हैं. (प्रचोदया) चुदण् संचोदने ततश्चोदनं चोदः श्वंगारभावसूचनं प्रक्रष्टश्चोदो यस्याः सा प्रचोदा अर्थात् पार्वती तया सहेति वाक्यरोपः।

\* आचार्यश्रीहेमचंद्रानुस्मृते सिद्धहेमचंद्रनाम्नि शब्दानुशासने प्रथमाध्याये डितीये पादे ॥१-२-४१.

णर्वतीकेसाथ इत्यर्थः । अर्वाचीन अवस्थामें पार्वतीके पीन (कठन) पयोधर (स्तन) के ऊपर प्रणयी स्नेहवान् इत्यभिप्रायः । और परमपद अवस्थाकी अपेक्षा तो 'प्रचोदया ' पार्वतीके साथ 'यो ' अमिश्रित ऐसें व्याख्यान करना । 'षडिंद्रियाणि षट् विषयाः षट् बुद्धयः सुखं दुःखं शरीरं चेत्येकविंदातिप्रभेदभिन्नस्य दुःखस्यात्यंतोच्छेदो मोक्ष इति नैयायिकवचन-प्रामाण्यात्'। इंद्रिया ६ विषय ६ बुद्धियां ६ सुख १ दुःख १ और शरीर १ पे एकवीस (२१) प्रभेद भिन्न दुःखोंका जो अत्यंत उच्छेद ( नाज्ञ ) सो मोक्ष, ऐसे नैयायिकोंके वचनप्रमाणसें । तथा 'उदे ' यह प्राचीनावस्थाक। भी विशेषण जानना, और अर्थ ऐसें करना। ' उत् ' यह तकारांत उपसर्ग प्राबल्य अर्थमें है, तब तो उत् प्राबल्य अतिशयकरके 'एः' कामादिशुद्धि करी है जिसने सो कहिए उदेः तिसका आमंत्रण हे उदे ! अर्थात् हे कामादिशुद्धिकारक !। तथा ( अत् ) यह भी विशेषण है । अत्ति-भक्षय-ति जगदिति अत्। जो जगतको भक्षण करे उसको अत् कहिए, स्टष्टि-का संहार करनेवाला होनेसें. यह विशेषण ईश्वरका सिद्ध है.। उक्तंच अक्षपादमते देवः सृष्टिसंहारकृच्छिवः। 'विभुर्नित्यैकसर्वज्ञो नित्यबुद्धिसमा-श्रितः ॥ १॥ \* इतिनैयायिकाभिप्रायेण मंत्रव्याख्या॥ २॥

अथ वैशेषिकके अभिप्रायकरके भी इसीतरें व्याख्या जाननी, तिनको भी शिवजीकोही देवकरके अंगीकार करनेसें. परंतु इतना विशेष है कि, वैशेषिकके मतमें परमपद अवस्थाका स्वरूप ऐसा माना है। बुद्धि १ सुख २ दुःख ३ इच्छा ४ द्वेष ५ प्रयत्न ६ धर्म ७ अधर्म ८ और संस्काररूप ९, नव विशेष गुणोंका अत्यंत उच्छेद होना मोक्ष है. ।

\*\* भावार्थ:-ॐ हे तीन जगतमें व्यापिन् परमेश्वर ! हे सूर्यसें भी प्रधान ! हे भर्ग ईश्वर ! हे उदे-अर्वाचीनावस्थाअपेक्षासें उत्कृष्टकामिन् कामवाला ! प्राचीनावस्थाअपेक्षासें हे अतिशयकरके कामा-दिकी शुद्धि करनेवाला ! हे पार्वतीकेसाथ संबंधवाला ! परम पदकी अपेक्षासें हे पार्वतीसें अमिश्रित ! हे सृष्टिको भक्षण करनेवाला ! पूर्वोक्त विशेषणाविशिष्ट हे भर्ग ईश्वर परमेश्वर ! तूं हमारी बुद्धिकी द्यदि कर, और अपकार करनेवाली बुद्धियोंका विनाश कर. इति ॥ मंत्रश्चायं ॥

## ॐ भूर्भुवःस्वस्तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गोदेव स्य धीमहिधियो यो नः प्रचोदयात् ॥ १ ॥ ३ ॥

ॐ। भूर्भुवःस्वस्तत् । सवितुः । वरेण्यं । भर्ग । उदे । अव । स्य | धीम् । अहिधियः । यो | नः । प्रचोदया । अत् ॥ ३ ॥

व्याख्यापूर्ववत् ॥ इति वैशोषिकाभिप्रायेण मंत्रव्याख्या ॥ ३ ॥

अथ सांख्यमतवाले अपने कपिलदेवको नमस्कार करते हुए, यह कथन करते हैं॥

मंत्रः ॥

# ॐ भूर्भुवःस्वस्तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गोदेवस्य

धीम हि धियो यो नः प्रचोदयात् ॥ १ ॥ ४ ॥

ॐ। भूर्भुवःस्वस्तत् । सवितुः। वरेण्यं । भर् । गोदेवस्य । धीम । हि । धियः । यो । नः । प्रचोदय । अत् ॥ ४ ॥

व्याख्याः-(धीम) धीनाम बुद्धितत्वंका है, तिसको मिमीते शब्द-यति प्ररूपयतीति-कथन करे प्ररूपे सो 'धीमः 'भगवान् कपिल इत्यर्थः तिसका आमंत्रण हे धीम ! अर्थात् हे भगवन् कपिल !(ॐ भूर्भुवःखस्तत्) इसका अर्थ पूर्ववत् जान लेना । "अमर्त्तश्चेतनो भोगी निखः सर्वगतोकियः। अकर्त्ता निर्गुण: सूक्ष्म आत्मा कपिलदर्शने ॥ १॥ " अमूर्त्त, चेतन, भोगी, नित्य, सर्वव्यापक, अक्रिय, अकर्त्ता, निर्गुण, सूक्ष्म, कपिलमुनिके मतमें ऐसें लक्षणोंबाला आत्मा माना है. । १। इसवचनसें तीन लोकमें व्यापित्व सिद्ध है। (सवितुर्वरेण्यं) इसका अर्थ अक्षपादवत् जानना। अब कपिल-कोही उपयोग संपदाकरके विशेष करते हैं। (भर्) डुम्रंग-क् पोषणे च बिभर्तीति भर् पोषकः पोषणकरनेवाला। किसका सो कहे हें, (गोदेवस्य) गोशब्दकरके यहां खुर ककुद साम्ना लांगृल (पूंछ) विषाण (श्वंग) आदि अवयवसंयुक्त पशु कहिए हें, तिसकीतरें विधेयताकरके लखिये हें, इसवास्ते गौकीतरें विधेयानि वश्यानि देवानि इंदियाणि वशीभूत हें

## तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

इंद्रियां जिसके, सो गोदेव तिसका अर्थात् जितेंद्रियका। नही गोविधे-यता कवियोंके रूढि नहीं है, अपितु है. 'गोरिवेति विधेयतामित्यादि' लक्ष्यके देखनेसें 'धीम' इसका व्याख्यान प्रथम कर दिया है। (हि)। स्फुटार्थे है । ( धियोयो ) हे बुद्धितत्त्वसें पृथग्भूत ! प्रकृतिपुरुषका विवेक पृथक्पणा देखनेसें, प्रकृतिके निवृत्त ( दूर ) हुआ पुरुषका जो अपने स्वरूपमें अवस्थान ( रहना ) है सो मोक्ष है इसवचनसें । प्रकृतिके वियो-गसें बुद्धिआदिकोंका भी विगम ( नाश ) होनेसें. क्योंकि, कारणके अभा-वसें कार्यका भी अभाव होता है. । 'धियः' इस पंचम्यंत पदको पुनरावृ-त्तिकरके 'प्रचोदय' इसपदके साथ संबंध करिये हैं, तब तो 'धियः' ुद्धितत्त्वसें ( नः ) अस्मानपि हमको भी ( प्रचोदय) प्रेरय व्यपनय−दूर कर इत्यर्थः । अथवा 'धियः' षष्ठयंतपद जानना, और षष्ठीविभक्ति जो है, सो 'कर्मणि शेषजा' है। यथा माषाणामश्रीयात्। तथा। न केवलं यो महतां विभाषते । तब तो 'नः' हमारी भी 'धियं ' प्रकृतिहेतुक बुद्धिको दूर कर। आप मुक्त हो, हमको भी मुक्त करो इत्यर्थः। (अत्) अद् ऐसा दकारांत अव्यय आश्चर्यार्थमें है, तब तो 'अट्' आश्चर्यरूप, तिसके कारणमें अनिवृत्त होनेसें. । तिसका 'अद्शब्दका ' आमंत्रण हे अद् ! 'विरामे वा ' इस सूत्रकरके दकारका तकार हुआ, तब हे अत्! हे आश्चर्यरूप ! इत्यर्थः ॥ \* इति सांख्याभिप्रायतो मंत्रव्याख्या ॥ ४ ॥ अथवा वैष्णव अपने देव हरिको नमस्कार करते हुए, यह कहते हैं. ॥ मंत्रः ॥

# ॐ भूर्भुवःस्वस्तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गोदेव स्य

धीमहि धियो योनः प्रचोदयात् ॥ १ ॥ ५ ॥

ॐ। भूर्भुवःस्वस्तत् । ' अथवा ' भूः । भुवः । स्वस्तत् । सवितुः । वरे-ण्यं । भगोंदेव । स्य । धीमहि । धियः । यो । अ । नः । प्रचोदयात् ॥ ५ ॥

\* भावार्थः-हे तीन जगतमें व्यापिन्! हे सूर्थसें प्रधान ! हे जितेंद्रियका पोषक ! हे जुद्धितच-को कथन करनेवाला ! हे जुद्धितत्त्वसें पृथग्भूत ! हे आश्चर्यरूप कपिल भगवन् ! तूं हमको जुद्धितत्त्वसें दूर कर, तूं आप मुक्त हुआ है, और हमको भी मुक्त कर. इति ॥

व्याख्याः-( ॐ ) इसका अर्थ प्राग्वत् जानना ( भूर्भुवःस्वस्तत् ) हे लोकत्रयव्यापिन् विष्णो कृष्ण ! "जले विष्णुः स्थले विष्णुर्विष्णुः पर्वतमस्तके। जीवमालाकुले विष्णुस्तस्माद्विष्णुमयं जगत्॥ १॥ " इस वचनसें। अथवा (भूः) भूःनाम आश्रयका है, किसका आश्रय ? ( भुवः ) पृथिव्या: अर्थात् हे पृथिवीका आश्रय!।(खस्तत्) 'खर्गे परे च लोके खः' इति अमरकोशके व-चनसें 'स्वः' परलोकको तनोति इति खस्तत् परलोकहेतु इत्यर्थः। गतिमिच्छे-ज्जनार्दनात्' इस वचनसें.।यहां 'भव' इस कियाका अध्याहार करना। तथा (नः) इस अगले पदका यहां संबंध करनेसें हे पृथिवीका आश्रय ! हे परलो-कका हेतुभूत! 'नः' हम आराधकोंको परलोकके सुखोंकी प्राप्तिवाला हो. इत्यर्थः । तथा (सवितुर्वरेण्यं) सवितुर्जनकात-पितासें भी, वरेण्यं-प्रधान-तर ! प्रजाको आगामि सुखोंकरके पालनेसें पितासें अधिकतर प्रेमवान् ! इत्यर्थः । अनुनासिक प्राग्वत् जानना । तथा (भर्गोदेव) भर्गश्च उश्च तयोरपि देवः महादेव और ब्रह्माका भी देव ! पूज्य होनेसें. । बाणाहवा-दिमें पार्वतीके पति महादेवका पराजय श्रवण करनेसें, और हरिके ना-भिकमलकरके ब्रह्माके जन्मकी प्रसिद्धि होनेसें, विष्णु, महादेव और ब-ह्याका पूज्य है. पूज्य होनेसें, विष्णु, ईश्वर और ब्रह्माका देव सिद्ध हुआ. 'भगोंदेवः ' तिसका आमंत्रण हे भगोंदेव ! तथा ( स्य ) त्यत् शब्दका ततुशब्दके अर्थके आमंत्रणमें यह प्रयोग है, तब तो हे स्य !। हेस !। स्मृ-तिप्रविष्ट होनेसें इसप्रकार विशेषणका उपन्यास है। संस्कारके प्रबोधसें उत्पन्न अनुभूत अर्थविषय तत् ( सो यह ) ऐसे आकारवाला जो ज्ञान सो सरण कहिये। ऐसा स्मृतिका लक्षण होनेसें। इसकरके प्रणिधान-में एकाग्रता कथन करिये हैं । तथा (धीमहि ) मतुप्के लोप होनेसें अथवा अभेदोपचारसें 'धियः-पंडिताः' 'अई मह पूजायामिति धातोः किवंतस्य मह्इतिरूपं महतीति मह् पूजक-आराधक इति यावत्, धियां मद्द् धीमद्द्, विद्वज्जनपर्युपासकः पुरुषस्तस्मिन् आधारे ।' अई और मह धातु पूजार्थमें है, तिसमेंसें महधातुका किप्प्रत्ययांत मद् ऐसा रूप होता हे, जो पूजा करे उसको मह् कहिये, अर्थात् पूजक-आराधक यह तात्पर्यः।

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

बुद्धियोंका ( पंडितोंका ) जो पूजक होवे, सो कहिये ' धीमह ' अर्थात् विद्वजनोंका उपासक पुरुष तिस पुरुषरूप आधारविषे जो बुद्धि ( ज्ञान ) है, तिस बुद्धिसें जो अपृथग्भूत तिसका आमंत्रण 'हे धियो-यो' सहु-रुकी सेवामें तत्पर जे पुरुष तिनोंकी बुद्धिके गोचर इत्यर्थः । क्योंकि जिनोंनें सद्धरुयोंकी उपासना नही करी है, ऐसे लोकायतिक (नास्तिक) आदिकोंके ज्ञानगोचर परमात्मा प्राप्त नही होता है। 'यो-नः' इन दोनोंके बीचमें अकारका प्रक्षेप करनेसें 'हे अ-विष्णो 'न:।यह योजन कराही है।(प्रचोदयात्)प्रक्वष्टश्चोदः(श्टंगारभावसूचनं)यस्याः साप्रचोदा। प्रचोदा चासौ या च लक्ष्मीश्च प्रचोदया, तां अतति सातत्येन गच्छति प्रचोदयात्, तस्यामंत्रणं हे प्रचोदयात्! ' प्रकृष्ट श्टंगारभावसूचन हैजिसका सो कहिये प्रचोदा; प्रचोदा सोहीं जो लक्ष्मी सो कहिये प्रचोदया तिस प्रचोद-याको (लक्ष्मीको) जो निरंतर प्राप्त होवे, सो कहिये प्रचोदयात् तिसका आमं-त्रण'हे प्रचोदयात्'!।अथवा प्रथम 'नः'यह योजन करिये हैं। नः अस्माकं यह तो सामर्थ्यसेंही प्रतीत होनेसें। तब तो 'आनः प्रचोद' ऐसें जानना योग्य है। हेअ!हे अन:प्रचोद!अनः शकटं गाडेको प्रचाेदयति प्रेरयति जो प्रेरणा करे सो 'अनः प्रचोद:' कहिये तिसका आमंत्रण 'हे अन:प्रचोद' 'देौशवे-हि विष्णुना चरणेन शकटं पर्यस्तमिति श्रुतेः' । बालपणेमें विष्णुने चरण-करके गाडेको प्रेरा था दूर करा था इस श्रुतिसें । ततः । समानानां तेन दीर्घः । इस सूत्रसें संधिके हुए 'आनःप्रचोद ' ऐसा सिद्ध होता है । शंका। 'यो ' इस पदसें परे 'आनःप्रचोद' पदके हुआं 'यवानः प्रचोद' ऐसा होना चाहिये, तो यहां 'योनःप्रचोद ' यह कैसे हुआ ?

उत्तर। जैसें तुम कहते हों, तैसें नही है। कातंत्रव्याकरणमें "एदो-त्पर: पदांते लोपमकारः" इस सूत्रमें "एदोन्द्रयां " इतने मात्रसें सिद्ध हुआ भी, जो परयहण है, सो इष्टार्थ है; तिससें किसी स्थानपर आकारका भी लोप हो जाता है. तिसवास्ते यहां आकारलोपसें सिद्ध है. 'योनःप्रचोद ' इति। ऐसें न कहना कि, इसप्रकारके प्रयोग उपलंभ नही होते हैं.। क्यों-कि, "बंधुप्रियं बंधुजनोऽऽजुहाव " इत्यादि महाकवियोंके प्रयोग देखनेसें.। अथवा ' खस्तत्इति ' विशेषण कहते हैं। ' प्रचोद ' यह कियापद । 'अनः यह कर्मपद। अंतरात्मारूप सारथिकरके प्रवर्तनीय होनेसें, अनःकीतरें अनः शरीर, तिसको 'प्रचोद ' चुदण् संचोदने तस्य चुरादेर्णिचोऽनित्य-त्वात्तदभावे हो रूपं। संचोदनं च नोदनमिति धातुपारायणकृता तथैव व्याख्यानात् । तब तो ' प्रचोद ' प्रकर्षकरके नुद स्फोटय फोड इत्यर्थ: । नही इस दग्धकाय मलीनशरीरके त्यागेविना कहिं भी परम सुखका लाभ होता है. । वेदमें भी कहा है। " अशरीरं वा वसंतं प्रियाप्रिये न स्पृशत: । नहि वै सशरीरस्य प्रियाप्रिययोरपहतिरस्तीति ॥ " इतिवैष्णवा-भिप्रायेण मंत्रव्याख्या ॥ ५ ॥

अथवा सौगत ( बुद्ध ) अपने देव बुद्धभद्दारकको प्रणिधान करते हुए ऐसें कहते हैं ॥

मंत्र: ॥

ॐ भूर्भुवः स्वस्त्त्सवितुर्वरेण्यं भर्गोदेवस्य

धीम हि धियो यो नः प्रचोदयात् ॥ १ ॥ ६ ॥

ॐ। भूः। भुव: । खस्तत् । सवितुः । वरेण्यं । भर् । गोदेवस्य । धीम । हि । धियो । यो । नः । प्रचोदय। अत् ॥ ६ ॥

व्याख्याः- (ॐ) इसका अर्थ पूर्ववत् जानना (भूः) हे भूः हे आधार ! किसका ? (भुवः) भव्यलोकस्य-भव्यलोकका, (सस्तत्) स्नः-परलोकको तनोति-विस्तारयति-प्रज्ञापयति कथन करे जणावे सो 'स्वस्तत्' तिसका संबोधन 'हे स्वस्तत्' इत्यर्थः । आत्माकी नास्ति मानके परलोकको अंगी-कार करनेसें । 'आत्मा नास्ति पुनर्भावोस्तीत्यादिवचनात् ' । आत्माका नास्तिपणा ऐसें है । हे भिक्षवः ! यह पांच संज्ञामात्र है, संवृतिमात्र है, व्यवहारमात्र है; कौनसे वे पांच ? अतीतकाल १, अनागतकाल २, प्रतिसं-स्यानिरोध ३, आकाश ४, और पुद्रल ५, इस बुद्धके वचनसें । यहां पुद्र-लशब्दकरके आत्माका प्रहण है. इति । (सवितुर्वरेण्यं) हे सूर्यसें प्रधान बुद्ध भगवन् ! अर्क बांधव होनेसें, शाक्यसिंहनामा सप्तम बुद्धका यह आमंत्रण है । (भर्) बिभर्तीति भर् हे पोषक ! किसका? (गोदेवस्य)

गो-यथार्थ अर्थ गर्भितवाणीकरके दीव्यति स्तौति-स्तुति करता है सो कहिये 'गोदेव ' तस्य गोदेवस्य-तिस गोदेवका पोषक इत्यर्थः । यदि अनजान बालकने भी धूलकी मुट्टी भरके भगवान् बुद्धकेतांइ कहा कि लीजीए महाराज ! यह आपका हिस्सा ( भाग ) है, तिससेंही तिसको राज्यप्राप्तिरूप फल हुआ तो, क्या आश्चर्य है कि, जे भावसें वुद्ध भगवान्की स्तुति करनेमें तत्पर हैं, तिनके मनवांछित प्रयोजनको सिद्ध करे । तथा (धीम ) धियं ज्ञानमेव मिमीयते-झब्दयति-प्ररू-पयति ज्ञानकोंही जो कथन करता है, सो 'धीमः' तिसका आमंत्रण ' हे धीम' ! जे बाह्यार्थाकार घटपटादिरूप हें तिनको अविद्यादर्शित होनेसें अवस्तु होनेकरके असत्रूप हैं, ज्ञानाद्वैतकोही तिसके (बौद्धके) मतमें प्रमाणता होनेसें. । बुद्धके चरणोंकी सेवा करनेवालोंने ऐसा कहा है। "याद्ययाहकनिर्मुक्तं विज्ञानं परमार्थसत्। नान्योनुभावो बुद्ध्याऽस्ति तस्यानानुभवोपरः॥ १॥ प्राह्ययाहकवैधुर्यात् स्वयं सैव प्रकाश्यते । बाह्यो न विद्यते ह्यर्थो यथा बालैर्विकल्प्यते ॥ २॥ वासनालुठितं चित्तमर्थाभासे प्रवर्त्तते। इत्यादि "। यहां बहुत कहनेयोग्य है, सो तो ग्रंथ गौरवताके भयसें नही कहते हैं,। गमनिकामात्र फल होनेसें, प्रयास (उद्यम) का। (हि) स्फुटं प्रकट (यो) पदके एकदेशमें पदसमुदायके उपचारसें हे योगिन्। " बुद्धे तु भगवान् योगी " इति आभिधानचिंतामणि शेषनाम-मालावचनसें योगी नाम बुद्धका है, तिसका आमंत्रण हे योगिन् !(बुद्ध) - (नः ) हमारी (धियः) बुद्धियोंको अभिप्रेत तत्त्वज्ञानप्रति प्रेर, रज़ु कर. इति (अत्) अतति सातत्येन गच्छतीति अत् । गत्यर्थधातुओंको सर्वज्ञानार्थ होनेसें ' हे अतू ' हे सर्वज्ञ ' ! इत्यर्थः ॥ इति बौद्धाभिप्रायेण मंत्रव्याख्या ॥ ६ ॥

अथ जौमिनिमुनिके मतवाले तो, सर्वज्ञको देवताकरके मानतेही नही हैं; किंतु, नित्य वेदवाक्योंसेंही तिनको तत्त्वका निश्चय है. | साक्षात् अतीं-द्रिय अर्थके देखनेवाले किसीका भी तिनके मतमें भाव न होनेसें. | "यदुक्तं | " अतींद्रियाणामर्थानां साक्षादद्दाष्टा न विद्यते | वचनेन हि नित्येन यः पर्श्यति स पर्श्यति ॥ १ ॥ इसवास्ते, वे वेदवाक्यके प्रमाणसें-ही गुरुताकरके अग्निहीकी पर्युपासना करते हैं,। तिस आन्निके प्रणिधानार्थ वेद स्तुतिगर्भित यह पढते हैं.॥

मंत्रः ॥

ॐ भूर्भुवःस्वस्तत्सवितुर्व रेण्यं भर्गोदे वस्य

धीमहिँ धियोयो नः प्रचोदयात् ॥ १ ॥७ ॥

ॐ। भूर्भुःखस्तत्। सवितुः। व। रे। आण्यं। भर्गोदे। वस्य।धीमहि। धियः। अयः। नः। प्रचोदयात्॥७॥

व्यास्त्या ॥ ( धियः ) बुद्धियां (नः ) हमारी-भवंत्विति वाक्यशेषः-होवें कैसी बुद्धियां होवें? (अयः) अयंति गच्छंतीति अयः अर्थात् गमन करनेवाली। कहां?। (रे) आग्निविषे। अग्निशब्दकरके यहां तिसकी ( अग्निकी ) आराधना ग्रहण करनी | तब तो अग्निआराधनादिमें हमारी बुद्धियां प्रवर्तनेवाली होवें, यह अर्थ संपन्न हुआ इति । किंविशिष्टे रे। कैसे अग्निविषे? ( भगोंदे ) अवतीति ऊः दाहक इत्यर्थः, अवातिधातुको श्री सिद्धहेमधातुपाठमें दहनार्थताकरके पठन करनेसें । 'भर्ग ' ईश्वर, सो 'ऊ' दाहक है जिसका, सो कहिये 'भर्गोः ' काम इलर्थ: । " यत्कालिदासः । " क्रोधं प्रभो संहर संहरेति यावदिरः खे मरुतां चरांति । तावत्स वन्हिर्भवनेत्रजन्मा भस्मावरोषं मदनं चकार ॥१॥ तं तिस कामको, जो ददात्याराधकेभ्यः देवे आराधकोंकेताइ, सो कहि-ष ' भर्गोदः ' तस्मिन् ' भर्गोदे ' कामको देनेवाले अग्निविषे इत्यर्थः । अग्नि तर्पियांके शास्त्रमें अग्नितर्प्पणसें संपत्की संप्राप्ति कथन करनेसें, और संपदाको कामका हेतुत्व होनेसें, कामकी प्राप्ति सिद्ध है । ' तथा च शिवधर्मोत्तरसूत्रं '।' पूजया विपुलं राज्यमग्निकार्येण संपदः । तपःपाप-विशुद्धर्थं ज्ञानं ध्यानं च मुक्तिदम्' ॥ १ ॥ पुनः किंविष्टे रे-फिर कैसे अ-ग्निविषे ? ( धीमहि ) धियः-पंडिता महः-पूजका यस्य स तथा तत्र । पं-डित पूजक है जिसके, ऐसे अग्निविषे. । क्या स्वच्छंदेकरके हमारि बु-दियां प्रवर्तती हैं? नही. सोही कहे हैं. । ( प्रचोदयात् ) चोदनं-चोदया

चोदनेत्यर्थः । चोदना नाम प्रेरणा जो है, सो क्रियाप्रति प्रवर्त्तकका वच-न है। यथा। ' अग्निहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकामइति '। जो स्वर्गका कामी होवे सो अग्निहोत्र करे इति । सोही कथन करते हुए षट्दर्शनसमुच्चयके करनेवाले। ''चोदनालक्षणो धर्मश्चोदना तु कियां प्रति प्रवर्त्तकं वचः प्राहुः स्वः कामोऽग्निं यथार्पयेत् । १।इति ।" प्रकर्षेण चोदया प्रचोदयाऽस्मिन्नस्ती-ति । अभ्रादिभ्य इति बहुवचनस्याकृतिगणज्ञापनार्थत्वात् अप्रत्यये प्रचो-दयो वेदः तस्मात् ' प्रचोदयात् ' वेदसें वेदोपदेशको आश्रय लेके इत्यर्थः गम्ययपः कर्माधारे पंचमी । किंविशिष्टात् वेदात् । कैसे वेदसें ? (सवितुः) ' व ' शब्दको-कादंबखांडितदलानि व पंकजानि इत्यादि स्थानोंमें उप-मानार्थ रूढ होनेसें ' सवितुः व ' आदित्यादिव । समस्त अर्थोंकी प्रका-शकता करके भास्करतुल्य इत्यर्थ:। तिस वेदसें हमारी मतियां-बुद्धियां अग्निआराधनादिविषे प्रवृत्त होवें । यत्र । जहां-जिस वेदमें ( ॐ) ॐ ऐसा अक्षर विद्यमान है । ॐकारको वेदके आदिभूत होनेसें । कैसा सो ॐकार ( भूर्भुवःखस्तत् ) भुवनत्रयव्यापि । तब तो किंचित् अभिधेयस-त्तासमाविष्ट वस्तु गुरुसंप्रदाययुक्तिकरके अन्वेषण करे मंत्र ॐकारशब्द प्रयायमेंही प्राप्त होता है । सर्वही प्रवादियोंने अनिंदितकरके इस ॐ-कारको संपूर्ण भुवनत्रयकमलाधिगममें बीजभूतकरके वर्णन करनेसें, यह ॐकार ऐसे विचारने योग्य है, इसवास्तेही इसका असाधारण विशेष-णांतर कहते हैं। ( आण्यं ) आण्यते उच्चार्यते इति आण्यं प्रणिधेयं प्र-णिधान करनेयोग्य । किसको (वस्य) 'उ' ब्रह्मा 'ऊ' शंकर 'अ' पुरुषोत्तम संधिके वशसें ' वं ' ब्रह्मामहादेवविष्णुरूप पुरुषत्रय, तिनोनें भी ध्येय है, अर्थात् पूर्वोक्त तीनों पुरुषोंको भी उँकार ध्यावने योग्य है. ' वस्येति कर्त्तरि षष्ठी क्रत्यस्य वेति लक्षणात् । अथवा वेदात् वेदसें । केसें वेदसें 'सवितुः ' उत्पादयितुः उत्पन्न करनेवालेसें । किसको उत्पन्न करनेवाला ? ' ॐ ' ॐकारको रोषं पूर्ववत् ॥ इतना विरोष है ' व ' शब्द वाक्यालंकारमें जानना । ' रे ' आण्यं ' रेण्यं ' यहां आकारका लोप पूर्वो-कवचनयुक्तिसें जानना। तब तो यह समुदायार्थ होता है। जिस वेद-

आदिमेंही अस्खलित जगत्त्रयव्यापी तीनों देवोंके भी प्रणिधेय ऐसा ॐकार है, और जो वेद उद्गीय है, और जो वेद समस्त अर्थके प्रकाशनेमें एक सूर्यसमान है, तिस वेदके उपदेशको आश्रित्य होकरके कामसंपदा करणहार पंडितजनोंके पूजनीय ऐसे अग्निआराधनविषे, हमारी बुद्धियां प्रवृत्त होवें, ॥ इतिभट्टदर्शने मंत्रव्याख्या ॥ ७ ॥

अथ सामान्यकरके सर्वप्रवादियोंके संवादिखरूप परमेश्वरका प्रणिधा-नरूप यह गायत्रीमंत्र है.॥

मंत्रः ॥

# ॐ भूर्भुवःस्वस्तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गोदेव स्य

धीमहिधियो योनः प्रचोदयात्॥ १॥८॥

ॐ भूर्भुवःखस्तत् सवितुः वरेण्यं भर्गोदेव स्य धीम् अहिधियः। योन: प्रचोदय अत्॥८॥

व्याख्या (ॐ) पूर्ववत् (भूर्भुवःखस्तत्) हे सर्वव्यापिन् ! परमे-श्वर ! वेदमें भी कहा है। 'पुरुष एवेदमिति '। (वरेण्यं) पूर्वोक्त अनुना-सिकरीतिकरके हे वरेण्य 'सवितुः' सूर्यसें भी प्रधान इति। (भर्गोदेव) 'भर्ग ' ईश्वर 'उ ' ब्रह्मा 'ऊ ' शंकर तिनोंका भी देव 'भर्गोदेव ' हे भर्गोदेव ! अर्थात् हे विष्णु ! ब्रह्मामहादेवका आराध्य ! ऐसे नही कहना कि, तिनोंका आराध्य कोई नही है. ! क्योंकि, वे भी संध्यादि करते हैं; ऐसा सुननेसें. | तथा | "अष्टवर्गांतगं बीजं कवर्गस्य च पूर्वकं । वहिनो-परि संयुक्तं गगनेन विभूषितम् । १। एतदेवि परं तंत्रं योभिजानाति तत्त्वतः । संसारबंधनं छित्ता स गच्छेत् परमां गतिम् । २। इत्यादिवचन-प्रामाण्यात् ॥ " (स्य ) अंतय अंत कर । किसका सो कहे हें, (धीम् ) भीश्चित्तं धीनाम मनका है तस्या इः कामः तिस धी मनका जो इ-काम सो कहिये 'धी' तं 'धीम्' अर्थात् मनोगत कामको नष्ट हुए तत्त्वसें वचनकायाके कामका ध्वंस होही गया। तथा । (आहि-धियः ) कृरता आदि जे हें, तिनोंका भी ध्वंस (विनाज्ञ ) कर । तथा । ( योनः ) योनि सचित्तादि चौरासी (८४) उक्ष संख्याका विभाग जो करे, सो '' ण्यंतात् किपि णिलुकि " ' योन् ' संसार, तस्मात् ' योनः ' संसार समुद्रसें ( प्रचोदय ) पार होनेवास्ते हमको प्रेरणा कर, कामकोधादि ध्वंसनपूर्वक हमकों मुक्तिको प्राप्त कर इत्यभिष्ठायः । ' योनः प्रचोदय ' इसके कहनेसें कामादिका ध्वंसही अर्थापन्न मुक्तताका जानना, परंतु धनका नही; मुक्तताविषे अंतरीय ध्वंस होनेसें. । ' धीमहि धियः ' इसकर-केही सिद्ध था, ऐसे न कहना. क्योंकि, मुक्तयर्थिपुरुषको प्रथम कामा-दिका विजय करना चाहिये, ऐसें उपायउपेयभाव जनावनेसें दोष नही है. । तथा । (अत् ) इसका अर्थ सोगत ( बौद्ध ) पक्षवत् जानना । इति स्वदर्शनसम्मत मंत्रव्याख्या ॥ ८ ॥

अथ यह गायज्ञी सर्व बीजाक्षरका निधान है, ऐसे ब्राह्मणोंके प्रवाद-को आश्रित्य हो करे कितनेकमंत्राक्षरोंके बीजोंको दिखाते हैं।।तद्यथा॥ ॐ ॥ ऐसा बीजाक्षर अक्षपादके पक्षमें संक्षेपमात्रसें प्रभावसहित दिखा-या है सो ही जान लेना। और तहां। भर्गोदे। इसकरके ध्यान करनेकी अपेक्षा वर्णका सूचन है, सोही दिखाते हैं। 'भर्ग 'ईश्वर, तिसकरके श्वेतवर्ण। शांतिक पौष्टिकादिमें। ' उ ' ब्रह्मा, पीतवर्ण। स्तंभनादिमें। पीत और रक्तको कवियोंकी रूढिसें एकता होनेसें रक्तका भी यहण कर-ना । वशीकरण आकर्षणादिमें । ' द ' कृष्ण, तिसकरके कृष्णवर्ण । विद्रेष उच्चाटन अवसानादिमें ॥ इत्यादि और भी इस वीजाक्षरका प्राणिधान-विधि यथागुरुसंप्रदायसें जानना. ॥ यदि वा । ' ॐ ' इसकरके । " वद्द-कला अरिहंता निउणा सिद्धा य लोढकलसूरी। उवष्भाया सुद्धकला दीह-कला साहुणो सुहया। १। " इस गाथोक्तरहस्यकरके परमेष्ठिपंचक ही महानंदार्थि पुरुषको ध्यावने योग्य है ॥ अथवा। 'भूः" पृथिवीतत्त्व ' भुवः ' वायु, और आकाश, तिनमें ' भु ' वायुतत्त्व और े ' व ' आकाश-तत्व 'खर्' उर्ध्वलोक मुखमस्तकरूप तिसको तनोति प्राप्त होवे, सो ' खस्तत् ' जल और अग्नि । न्याय इनका ॥ " तत्वपंचकामिदं विधियो-गात् स्मर्थमाणमघजातिविघाति। कल्पद्वक्ष इव भक्तिपराणां पृरयत्यभि-मतानि न कानि। १ " भावार्थः-यह पांच तत्त्व विधियोगसें (अई-

दादि पांच क्रमसें ) स्मरण करते हुए कल्पवृक्षकीतरें भक्तिमें सत्पर । पुरुषोंको क्या क्या मनवांच्छित पूर्ण नही करता है ? अपितु सर्व करता है.। कैसा हे तत्वपंचक ? पापकी जातिका नाश करनेवाला। इति ॥ अथवा॥ ' रेण्यं ' ' धीमहि ' इहां ' हि ' का ' हू '। ' रे ' का 'र् ' धीर' का दीर्घ 'ई'। और 'ण्यं ' का 'ँ ' बिंदु। इन सर्वके एकत्र जोडनेसें मायाबीज होता है। अर्थात् 'हीं' कार होताहै। सो भी आर्चिस शक्तियुक्त है, सर्व मंत्रोंमें राजा समान होनेसें. यही । उद्गीथादिक ( सामवेदान-यवविशेष) है 'महिधियोयोनः ' नकारसेपरे जो विसर्ग है तिसको मकारसें परे जोडनेसें 'नमः' होनेसें । सन्मंत्र है। तदन्तःसन्मंत्रो वर्ण्यतेति । इत्यादि वचन प्रमाणसें। तथा। ' वरेण्यं ' वकारस्थित अकार और रगत (रका-रमें रहे) एकारको-अ+ए=ऐदौच्सूत्रकरके 'ऐ'कारके हुए 'ण्यं' ण्यकारमें स्थित बिंदुको ऐकारके साथ जोडनेसे वाग्बीज "ऐं " सिद्ध होता है. । ' अधीमहि ' अर्हत्पक्षके व्याख्यानमें 'इः' नाम कामका कथन करा है, इसवास्ते सरबीज श्रीबीजादि अक्षरोंके संयोग श्री पद्मा-वती त्रिपुरादि देवताराधन महामंत्रसिद्धिके निबंधन होते हैं, इसप्र-कारसें विद्वानोंको अपनी बुद्धिके अनुसार कहना योग्य है । स यौगिक येह अर्थ है, जेकर ऐसें कहोगे तो कौन कहता है? कि, सयौगिक नही है. क्योंकि, सर्वही महामंत्र सयौगिक ही है. तथा. चाधीयते । " अमंत्रमक्षरं नास्ति नास्ति मूलमनौषधम् । अधना पृथिवी नास्ति संयोगाः खलु दुर्लभाः ॥ १ " ॥ भावार्थः ॥ विना मंत्रके कोइ अक्षर नही है, विना औषधिके कोइ जडी नही है, विना धनके कोइ पृथिवी नही है, परंतु निश्चय उनोंका संयोग दुर्रुभ है. ॥ ऐसें रक्षादि यंत्र भी जैसें तीन मायावीज है। तिनके ऊपर यंत्रका न्यास करिये है, सो वशीकरणयंत्र है. । तथा तैसें वश्यादि प्रयोग भी इहां जानने । जैसें भर्गोइाब्दसें गोरोचन । 'महि ' मनःशिल । ' देव ' ' प्रचोदयात ' दकारसें दल ( पन्न ) इनोंकरके। ' सवितुः ' विशब्दसें विशेषक विलेपन वा। 'यो' योशब्दसें विशेष योनिमती स्त्रीयोंको । ' नः ' नः शब्दसें पुरुषोंको प्रीति-

Jain Education Internationa

ą4

कर है.। तथा 'प्रचोदया ' प्रदीयमान विषका असाध्य निदान है इत्यादि ॥ 'अधीमहि ' अकारसें अजा मेषश्रंगी (मेषके श्रंगसमान फलवाला दृक्ष) तिसके 'प्रचोदयात् ' दकारसें दल (पत्र )। भा १। 'भर्गोदेव' गोशब्दसें गेंहूके सन्नु। भा १। 'महि ' मकारसें मधुलि। भा २। 'सवितुः ' सका-रोत सपिषा सह-घृतके साथ 'भर्गों ' भशब्दसें भक्षण करे 'वरेण्यं ' कारसें बलवीर्य करे 'प्रचोद ' प्रसें प्रभंजन (वायु ) तिसकों हरे, इ-सादि औषध विधियां भी इहां जाननीयां.॥

आर्यावृत्तम् ॥

चक्रे श्रीज्ञुभतिलकोपाध्यायैः स्वमतिज्ञिल्पकल्पनया॥ व्याख्यानं गायत्र्याः क्रीडामात्रोपयोगमिदम् ॥ ९ ॥

अनुष्टुप् ॥

तस्यायं स्तवकार्थस्तु परोपकृतिहेतवे ॥ कृतःपरोपकारिभिर्विजयानंदसूरिभिः ॥ ९ ॥ ॥ इतिगायत्रीमंत्रव्याख्यास्तबकार्थः ॥

भीग्रुभतिलक उपाध्यायजी अपने करे गायत्रीव्याख्यानमें कहते हैं कि, मैने येह पूर्वोक्त गायत्रीके जे अर्थ करे हैं, ते सर्व कीडामात्र हैं "की-डामात्रोपयोगमिदमितिवचनात् " इससें यह सिद्ध होता है कि, येह पूर्वोक्त सर्व अर्थ गायत्रीके सचे हैं, यह नही समझना किंतु सत्यार्थ तो मे है कि, जिस ऋषिने जिस अर्थके अभिप्रायसें गायत्रीमंत्र रचा है; पहु तिस ऋषिके कथन करे अर्थकी परंपरायसे धारणा आजतक चली आइ होवे, और तैसें ही अर्थ भाष्यकारोंने लिखे होवें, यह किसीतरे भी सिद्ध नही होता है, सो आग्रम स्तंभसें जान लेना इस्वलम ॥

इतिश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वानिर्णयप्रासादे जेनाचार्य-बुद्धिवेभववर्णनो नामैकादशस्तंभः ॥ ११ ॥ एकादशस्तंभमें जैनाचार्यकृत गायत्रीका व्याख्यान करा, अथ द्वादश स्तंभमें गायत्रीके माननेवालोंका करा व्याख्यान लिखते हैं. जो कि, परस्पर विरुद्ध है; तथाविध संप्रदायके अभावसें. । तत्रादों सायणाचार्य-कृत भाष्यका व्याख्यान करते हैं. ॥

तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गां देवस्य धीमहि॥

धियो यो नंः प्रचोदयांत् ॥ १० ॥

व्याख्या-जो सवितादेव ( नो ) हमारें ( धियः ) कर्मोंको, वा धर्मा-दिविषयबुद्धियोंको (प्रचोदयात्) प्रेरयेत् प्रेरणा करे (तत्) तिस सर्वे श्रुतियोंमें प्रसिद्ध ( देवस्य ) प्रकाशमान ( सवितुः ) सर्वान्तर्यामि होने-करके प्रेरक जगत्स्रष्टा परमेश्वरका आत्मभूत (वरेण्यं) सर्व लोकोंको उपास्यताकरके और ज्ञेयताकरके सम्यक् प्रकारसें भजने योग्य है (भर्णः) अविद्या और तिसके कार्यको भर्जन ( दग्ध ) करनेसें स्वयंज्योतिः परव-ह्यात्मक तेजकों (धीमहि) तत्। जो में हूं सोइ वोह है और जो वोह है सोइ मैं हूं ऐसे हम ध्यावते हैं। अथवा ' तत् ' ऐसा भर्गका विशेष-ण है, सवितादेवकें तैसें भर्गको हम ध्यावे हैं 'य:' लिंगव्यत्यय होनेंसे 'यत् ' जो भर्गः हमारे ' धियः ' कर्मादिकोंको ' प्रचोदयात् ' प्रेरणा करे 'तत् ' तिस भर्गको हम ध्यावे हैं इति समन्वयः । अथवा । (यः) जो सविता सूर्य (धियः) कर्मोंको (प्रचोदयात्) प्रेरयति प्रेरणा करता 🕻 (तस्य) ( सवितुः ) तिस सर्वकी उत्पत्ति करनेवाले ( देवस्य ) प्रकाश-मान सूर्यके (तत्) सर्वको टइयमान होनेसें प्रसिद्ध (वरेण्यं) सर्वको संभजनीय (भर्गः) पापोंको तपानेवाले तेजोमंडलको (धीमहि) थ्यैय-ताकरके मनसें हम धारण करते हैं ॥ अथवा । भर्गशब्दकरके अन्न कहि-ये है। (य:) जो सवितादेव (धियः) कर्मोंको (प्रचोदयात्) प्रेरणा करता है, तिसके प्रसादसें (भर्गः) अन्नादिलक्षण फलको (भीमहि) भारण करते हैं, तिसके आधारभूत हम होते हैं. इलर्कः । मर्गयन्ती

अन्नपरत्व और धीशब्दको कर्मपरत्व अथर्वण कहता है। तथा च श्रुतिः। " वेदांश्छंदासि सवितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य कवयोन्नमाहुः।कर्माणि धियस्त-दुते प्रव्रवीमि प्रचोदयन्त्सविता याभिरेतीति "॥ ये तीनतरेंके अर्थ गाय-त्रीके सायणाचार्यने ऋग्वेदभाष्यमें करे हैं॥

तथा तैत्तिरीये आरण्यके १० प्रपाठके २७ अनुवाके । गायत्रीमंत्रका पेसा अर्थ सायणाचार्यनेही करा है ॥ (सवितुः) प्रेरक अंतर्यामी (दे-वस्य) देवके (वरेण्यं) वर्णींय श्रेष्ठ (तत्) (भर्गः) तिस भर्गको-तेजको (धीमहि) हम ध्यावे हैं। (यः) जो सविता परमेश्वर (नः) हमारी (धियः) बुद्धिवत्तियोंको (प्रचोदयात्) प्रकर्षकरके तत्त्वबोधमें प्रेरणा करे, तिसके तेजको हम ध्यावे हैं. इत्यर्थः ॥

तथा महीधरकत यजुर्वेदभाष्यमें तीसरे अध्यायमें ऐसे लिखा है ॥

(तत्) तस्य-तिस (देवस्य) प्रकाशक (सवितुः) प्रेरक अंतर्यामि विज्ञानानंदस्वभाव हिरण्यगर्भ उपाधिकरके अवछिन्न वा आदित्यांतरपुरुष वा ब्रह्मके (वरेण्यं) सर्वको प्रार्थनीय (भर्गः) सर्व पापोंको और संसा-रको दग्ध करनेमें समर्थ तेज सत्य ज्ञानादि जो वेदांतकरके प्रतिपाय है तिसको (धीमहि) हम ध्यावते हैं। अथवा मंडल, पुरुष, और किरणां, ये तीन भर्ग शब्दके बाच्य जानने अथवा भर्गनाम वीर्यका जानना। "वरुणाद्ध<sup>े</sup>वा अभिषिषिचानाद्धर्गोऽपचकाम वीर्यं वे भर्ग इति श्रुतेः"॥ तस्य कस्य−तिसका किसका ? । (यः) जो सविता (नः) हमारी (धियः) बुद्धियोंको, वा हमारे कमोंको (प्रचोदयात्) सत्कर्मानुष्टानकेवास्ते प्रक-र्षकरके प्रेरता है । अथवा वाक्यभेदकरके योजना करते हैं, सवितु देवके तिस वरणीय भर्गः-तेजकों हम ध्यावते हैं, और जो हमारी बुद्धियोंको प्रेरता है, तिसको भी हम ध्यावते हैं, और सोसविताही है । इत्यादि ॥ अथ शंकरभाष्यव्याख्यान लिखते हैं। अथ सर्वदेवात्मक, सर्वशक्ति-रूप, सर्वावभासक, प्रकाशक, तेजोमय, परमात्माको सर्वात्मकपणे प्रका-शनेके अर्थे सर्वात्मकत्व प्रतिपादक गायत्रीमहामंत्रका उपासनप्रकार ( किभि) मकट करते हैं । तहां गायत्रीकों प्रणवादि सात व्याह्रतीयां

(ॐभूरित्यादिमंत्रविशेष) और झिरः (ॐ आप इत्यादिमंत्रविशेष) करके संयुक्तको सर्व वेदोंका सार कहते हैं, ऐसी गायत्री प्राणायाम करके उपासना करने योग्य है, प्रणव (ॐ) सहित तीन व्याहतीयां संयुक्त प्रणवांतक गायत्रीजपादिकों करके उपासना करने योग्य है; तहां शुद्धगा-यत्री प्रत्यक् ब्रह्मेक्यताकी बोधिका है. 'धियो यो नः प्रचोदयादिति' हमारी बुद्धियोंको जो प्रेरता है, ऐसा सर्वबुद्धिसंज्ञा अंतःकरणप्रकाशक स्र्वसाक्षी प्रत्यक् आत्मा कहीये है, तिस प्रचोदयात् शब्दकरके कहे आ-रमाका स्वरूपभूत परं ब्रह्म तिसकों 'तत्सवितुः' इत्यादिपदोंकरके कथन करिये है. तहां "ॐतत्सदितिनिर्देशो ब्रह्मणस्त्रिविधः स्मृतः" इाते ॐ। तत् । सत् । ये तीन प्रकारका ब्रह्मका निर्वेश कहा है, एसवास्ते 'तत् ' शब्दकरके प्रत्यग्भूत स्वतः सिद्ध परंब्रह्म कहिये है 'सवितुः ' इस-शब्दसें सृष्टिस्थितिलयलक्षणरूप सर्व प्रपंचका समस्त द्वैतरूप विश्रमका अधिष्ठान आधार लखिये है। 'वरेण्यं' सर्ववरणीय निरतिशय आनंद-रूप। 'भर्गः' अविद्यादिदोषोंका भर्जनात्मक ज्ञानैकविषयत्व। 'देवस्य ' सर्वधोतनात्मक अखंड चिदेकरस ध्सवितुः देवस्य ' इहां षष्ठीविभक्तिका अर्थ राहुके शिरवत् औपचारिक जानना, बुद्धिआदि सर्व टइय पदार्थोंका साक्षीलक्षण जो मेरा स्वरूप है, सो सर्व अधिष्ठानभूत परमानंदरूप निरस्त-दूर करे है समस्त अनर्थ जिसने, तद्रूप प्रकाश चिदात्मक ब्रह्मही है. ऐसें (धीमहि) हम ध्यावते हैं. ऐसे हुआ ब्रह्मके साथ अपने विवर्त जड प्रपंचकरके रज्जुसर्पन्यायकरके अपवाद सामानाधिकरण्यरूप एकल है, सो यह है, इस न्यायकरके सर्वसाक्षी प्रत्यग् आत्माका ब्रह्मके साथ तादात्म्य-रूप एकत्व होता है. इसवास्ते सर्वात्मक ब्रह्मका बोधक यह गायत्रीमंत्र है ऐसें सिद्ध होता है ॥

सात व्याहतियोंका यह अर्थ है ॥ 'भूः' इससें सन्मान्न कहिये है ॥ १॥ 'भुवः ' इससें सर्वं भावयाति प्रकाशयति इस व्युत्पत्तिसें चिद्रूप कहिये है ॥२॥ सुत्रियते इस व्युत्पत्तिसें 'स्वर् ' इति । सुष्ठु भलीप्रकारे सर्वकरके व्रियमाण सुखस्वरूप कहिये है ॥ ३ ॥ 'महः ' महीयते पूज्यते इस व्युत्पत्तिसें सर्वातिशयत्व कहिये है ॥ ४ ॥ 'जनः' जनयतीति जनः सकछवस्तुयोंका कारण कहिये है ॥ ५ ॥ 'तपः ' सर्व तेजोरूपत्व ॥ ६ ॥ 'सत्यम् ' सर्वबाधारहित ॥ ७ ॥ यह तात्पर्य है कि-जो इस ठोकमें सद्रूप हे सो सर्व उँश्कारका वाच्यार्थ ब्रह्मही है, इस आत्माकों सत्चिद्रूप होनेसें । अथ भूआदिक सर्वठोक उँश्कारके वाच्य सर्व ब्रह्मात्मक है, तिससें व्यतिरिक्त कुछ भी नही है. । व्याहतियां भी सर्वारमक ब्रह्मकी ही बोधिका हैं । गायत्रीके शिरका भी यही अर्थ है. । 'आपः' व्याप्नेति इस व्युत्पत्तिसें व्यापित्व कहिये है । 'ज्योतिः' प्रकाशरूपत्व । 'रसः' सर्वातिशयत्व । 'अमृतं ' मरणादिसंसारनिर्मुक्तत्व, सर्वव्यापि, सर्वप्रका शक, सर्वोत्त्व्हप्ट, नित्यमुक्त, आत्मरूप, सचिदानंदात्मक, जो उश्कारवाच्य ब्रह्म हे, सो में हूं ॥ इतिगायत्रीमंत्रस्यार्थः ॥

अथ स्वामी दयानंदसरस्वतीजीकृत गायत्रीव्याख्यान लिखते हैं। सथा यजुर्वेदभाष्ये तृतीयाध्याये॥

> तत्संवितुर्वरेण्यं भर्गे। देवस्य धीमहि ॥ धियोयोनंः त्रचोदयात् ॥३५॥

पदार्थः-हम लोग। (सवितुः) सब जगतके उत्पन्न करने वा। (देव-स्व) प्रकाशमय शुद्ध, वा सुख देनेवाले परमेश्वरका जो। (वरेण्यम्) अतिश्रेष्ठ (भर्गः) पापरूप दुखोंके मूलको नष्ट करनेवाला (तेजः) स्वरूप है। (तत्) उसको। (धीमहि) धारण करें, और। (यः) जो अंतर्यामी सब सुखोंका देनेवाला है, वह अपनी करुणाकरके। (नः) हम लोगोंकी। (धियः) बुद्धियोंको उत्तम २ गुणकर्मस्वभावोंमें। (प्रचोदयात्) प्रेरणा करें ॥ ३५॥

भावार्थः-मनुष्योंको अत्यंत उचित है कि, इस सब जगतके उत्पन्न करने वा सबसे उत्तम सब दोषोंके नाश करनेवाले तथा अत्यंत शुद्ध परमेश्वरहीकी स्तुति प्रार्थना और उपासना करें. । किस प्रयोजनकेलिये ? जिससे बद्द धारण वा प्रार्थना किया हुआ, हम लोगोंको खोटे २ गुण और कर्मोंसे अलग करके अच्छे२ गुण कर्म और स्वभावोंमें प्रवृत्त करे, इसलिये । और प्रार्थनाका मुख्य सिद्धांत यही है कि, जैसी प्रार्थना करनी, वैसाही पुरुषार्थसें कर्मका आचरण भी करना चाहिये ॥३५॥

तथा सन १८७५ ई० छापेके सत्यार्थप्रकाशके तृतीय समुछासने के लिखा है ॥ गायत्रीमंत्रमें जो प्रथम ॐकार है उसका अर्थ प्रथम समुद्ध-समें लिखा है, वैसाही जान लेना ॥ 'भूरिति वै प्राणः। भुवरित्यपानः। स्वरि-ति व्यानः यह तैत्तिरीयोपनिषद्का वचन है ॥ प्राणयति चराचरं जगत स प्राणः । जो सब जगतके प्राणोंका जीवन कराता है, और प्राणसे श्री जो प्रिय है, इस्से परमेश्वरका नाम प्राण है; सो भूः शब्द प्राणका वाचक है. और भुवः शब्दसें अपान अर्थ लिया जाता है. अपानयाति सर्ब दुःखं सोऽपानः । जो मुमुक्षुओंको और मुक्तोंको सब दुःखसें छोडाके. आनंदस्वरूप रक्खे, इस्से परमेश्वरका नाम अपान है. सो अपान भुवः शब्दका अर्थ है. व्यानयति स व्यानः। जो सब जगत्के विविध सुखका हेतु, और विविध चेष्टाका भी आधार, इस्से परमेश्वरका नाम व्यॉन है. सो व्यान अर्थ स्वः शब्दका जानैना । तत् यह दितीयाका एकवचन हे. सवितुः षष्ठीका एकवचन है। वरेण्यं दितीयाका एकवचन है। अर्गः द्वितीयाका एकवचन है। देवस्य षष्ठीका एकवचन है। धीमहि किया-पद है। धियः द्वितीयाका बहुवचन है। यः प्रथमाका एकवचन है। नः षष्ठीका बहुवचन है। प्रचेादयात् कियापद है ॥ सविताशब्दका और देव-शब्दका अर्थ प्रथम समुछासमें कह दिया है, वहीं देख लेना॥ वर्तुमह बरेण्यं । नाम अतिश्रेष्ठम् । भग्गों नाम तेजः, तेजोनाम प्रकाशः, प्रकाशी-नाम विज्ञानम्, वर्तुं नाम स्वीकार करनेकों जो अत्यंत योग्य उसका नाम बरेण्य है, और अत्यंत श्रेष्ठ भी वह है, धीनाम बुद्धिका है, नः नाम हम छोगोंकी, प्रचोदयात् नाम प्रेरयेत् हे परमेश्वर ! हे सचिदानंकानंतस्व-रूप! हे नित्यशुद्धबुद्धमुक्तस्वभाव! हे ऋपानिधे! हे न्यायकारिन् !हे अज ! हे निर्विकार! हे निरंजन! हे सर्वांतरयामिन्! हे सर्वाधार! हे सर्वजगरिप-तः ! हे सर्वजगदुत्पादक ! हे अनादे ! हे विश्वंभर ! सवितुर्देवस्य तव यद-

#### तत्त्वमिर्णयप्रासाद-

रेण्यं भर्ग्याः तद्वयं धीमहि तस्य धारणं वयं कुर्वीमहि। हे भगवन् ! यः सविता देवः परमेश्वरः स भवान् अस्माकं धियः प्रचोदयादित्यन्वयः ॥ हे परमेश्वर!आपका जो शुद्धखरूप ग्रहण करनेके योग्य जो विज्ञानस्वरूप उसको हम लोग सब धारण करें, उसका धारणज्ञान उसके ऊपर विश्वास और दढ निश्चय हम लोग करें, ऐसी कृपा आप हम लोगोंपर करें, जिस्से कि, आपके ध्यानमें और आपकी उपासनामें हम लोग समर्थ होंग; और अत्यंत श्रद्धालु भी होंग. जो आप सविता और देवादिक अनेक मामोंके वाच्य अर्थात् अनंत नामोंके अद्वितीय जो आप अर्थ हैं नाम सर्वशक्तिमान् सो आप हम लोगोंकी बुद्धियोंको धर्म विद्या मुक्ति और आपकी प्राप्तिमें आपही प्रेरणा करें कि, बुद्धिसहित हम लोग उसी उक्त अर्थमें तत्पर और अत्यंत पुरुषार्थ करनेवाले होंय. इस प्रकारकी हम स्रोगोंकी प्रार्थना आपसें हैं, सो आप इस प्रार्थनाको अंगीकार करें; यह संक्षेपसें गायत्री मंत्रका अर्थ लिख दिया, परंतु उस गायत्रीमंत्रका वेदमें इसप्रकारका पाठ है॥ "ॐभूर्भुवःस्वः ॥ तत्सवितुर्वरेण्यंभर्गोदेवस्यधीमहि॥ थियोयोनः प्रचोदयात् ॥ इति ॥ तथा सन १८८९ ई० के छापेके सत्यार्थ-प्रकाश, और संस्कारविध्यादिप्रंथोंमें भी, प्रायः इसीतरेंका अर्थ लिखा है; परंतु किसी २ स्थानमें फरक भी मालुम होता है ॥

इन पूर्वोक्त अर्थोंसें सिद्ध होता है कि, वेदपुस्तक, और वेदोंके अर्थ ईश्वरोक्त नहीं है; किंतु, ब्राह्मण ऋषियोंकी स्वकपोलकल्पना है; परस्पर विरुद्ध होनेसें.

तथा ऋग्वेदका भाष्य सायणाचार्यके भाष्यविना कोइ भी प्राचीन भाष्य इस देशमें सुननेमें नही आता है। और जो ऋग्वेदादिका रावण-भाष्य सुननेमें आता है, और तिसका करनेवाला वो रावण था कि, जिसकों श्रीरामचंद्र लक्ष्मणजीने मारा था यह कथन तो, महा मिथ्या है. क्यों कि, श्रीरामचंद्रजी तो श्रीकृष्णजीस लाखों वर्ष पहिलां होगए है, और वेदोंकी संहिता तो श्रीकृष्णजीके समयमें व्यासजीनें ऋषियों-पाससे सर्वभुतियां लेके एकत्र करके बांधी, तिसका नाम वेदसंहिता कहते हैं. और ऋग्, यजुः, साम, अथर्व, ये नाम भी व्यासजीनेही रक्खे हैं; ऐसा कथन महीधरकृत यजुर्वेदभाष्यमें लिखा है.

जब वेदका एक पुस्तकही रावणके समयमें नही था तो, तिसऊपर रावणने भाष्य रचा किसतरे माना जावे? जेकर किसी ब्राह्मणका नाम रावण होवे, और तिसने वेदोंपर भाष्य रचा होवे, यह तो मान भी सकते हैं. परंतु वो भाष्य कब रचा गया? और कहां गया? क्यों कि, सायणाचार्यने ऋगूवेदके भाष्य रचते हुएने, यह नही लिखा है कि, मैं अमुक भाष्यके अनुसारे नवीन भाष्य रचता हूं; जैसें महीधरने वेददीप-में लिखा है कि मैं माधव उव्हटादिके भाष्यानुसार रचना करता हूं। या तो सायणाचार्यकों प्राचीन कोइ भाष्य नहीं मिला होवेगा। और जे कर मिला होवेगा तो तिसके अर्थ सायणाचार्यको सम्मत नही होवेंगे, इसवास्ते अपने सतानुसार नवीन भाष्य रचके प्राचीन भाष्य लोप कर-दिया होवेगा; इसवास्ते ही वेदवेदांतके पुस्तकोंके भाष्यमें बहुत गडबड है. कोइ किसीतरेंके अर्थ करता है, और कोइ उससें अन्यतरेंके, कोइ उससें भी अन्यतरेंके; जैसें व्याससूत्रोपरि आठ आचार्योंने आठ तरेंके भाष्योंमें अन्य २ प्रकारके अर्थ लिखे हैं.। शंकर १, आनंदतीर्थ २, निं-बार्क ३, भारकर ४, रामानुज ५, शैवमतप्रवर्तक ६, वस्तम ७, भिक्षु ८.। इनके रचे भाष्यके सत यथाक्रमसें जान लेने.। केवलाद्वैत १, द्वैत २, द्वेताद्वेत २, द्वेताद्वेत ४, विशिष्टाद्वेत ५, विशिष्टाद्वेत ६, शुद्धाद्वेत ७, अवि-भागाद्वैत ८ ॥ इसवास्ते वेदवेदांतके पुस्तकोंके प्राचीन भाष्य, और टीका नहीं मालुम होते हैं; । इसवास्ते सर्व भाष्यकारादिकोंने अपने २ मतानुसार अपनी २ अटकलपचीसें अर्थ लिखे हैं. मीमांसाके वार्तिक-कार कुमारिलभद्दवत्. आधुनिक भाष्यकर्त्ता खामिदयानंदसरखतीवच. । इसवास्ते इन सर्व यंथोंसें प्रमाणिक अर्थ नही सिद्ध होता है.

और माधवाचार्य अपने रचे शंकरदिग्विजयमें लिखते हैं कि, शंकरा-चार्यकों व्यासजी साक्षात् मिले, तब उनोने व्यासजीसें कहा कि, मेरे रचे अर्थ कैसे हैं? तब व्यासजीने कहा कि, तेरे अर्थ सर्व प्रमाणिक

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

हैं. । इससे भी यही सिद्ध होता है कि, शंकरस्वामीने भी अपने मतानु-सार अटकलपच्चूसें अर्थ लिखे हैं, नतु प्राचीनग्रंथानुसार. इसवास्ते यह सर्व ग्रंथ अप्रमाणिक है, भिक्ष २ रचना होनेसें. । और जो शंकरभाष्यकी सम्मति आप व्यासजीने शंकरस्वामीको दीनी लिखी है, सो शंकरभाष्यकी सम्मति आप व्यासजीने शंकरस्वामीको दीनी लिखी है, सो शंकरभा-ष्यकी उत्तमता प्रसिद्ध करनेवास्ते है, सो तो खमतानुरागी विना अन्य कोइ भी प्रेक्षवान् नही मानेंगे. क्यों कि, सांप्रतकालमें अनेक जन वे-दोंके अर्थोंका सत्यानाश कर रहे हैं तो, क्या व्यासजी सूते पडे हैं ? जो सांप्रतिकालमें आयके किसीको भी वेदोंके सच्चे अर्थ नही बतलाते हैं ! ! ! हमने जो वेदोंकी वाबत समीक्षा लिखी है, सो अपने मतके अनुराग, और वेदोंके ऊपर द्वेषकरके नही लिखी है. किंतु, यथार्थ सर्वज्ञके रचे हुए वेदपुस्तक है कि, नही ? इस वातके निर्णयवास्ते हमने इतना परिश्रम उठाया है.

पूर्वपक्षः--मनुजी तो मनुस्मृतिके दुसरे अध्यायमें लिखते हैं कि। " योऽवमन्येत ते मूले हेतुशास्त्राश्रयाद् दिजः । स साधुभिर्बहिष्कार्यो नास्तिको वेदनिन्दकः ॥ ११ " ॥ अर्थः ॥ जो ब्राह्मण, हेतुशास्त्र ( तर्कशास्त्र ) आश्रयसें श्रुतिस्मृतिको न साने, अनादर करे, तिसको साधु पुरुषोंने बहिर निकाल देना. क्यों कि, वेदका जो निंदक है, सो नास्तिक है. इसवास्ते तुम भी नास्तिकही हो; वेदोंके निंदक होनेसें.

उत्तरपक्षः - इस कथनसें तो जैन, बौद्ध, ईसाइ, मुसलमान, यहूदी, पारसी, आदिमतोंवाले सर्व नास्तिक ठहरेंगे क्यों कि, येह सर्व वेदोंको नही मानते हैं तथा कितनेक वेदांती, और कितनेक सनातन धर्मीआदि भी नास्तिक ठहरेंगे; वेदोक्त यजन याजनादिके न माननेसें तथा ऋग्-वेद तो, अग्नि, इंद्र, वरुण, सोम, यम, उषा, सूर्य, मैत्रावरुण, अश्विनौ, वायु, नदीयां, समुद्र, इत्यादिककी स्तुति प्रार्थना और घोडेका यज्ञ इत्या-दिसें प्रायः भरा है. और यजुर्वेद प्राय: हिंसक यज्ञोंके विधिसेंही भरा है. साम और अधर्व भी वैसे ही है.। और उपनिषदोंमें प्रायः एक ब्रह्मही-की सिद्धिकेवास्ते सर्व प्रयत्न करा है; एक ऋग्वेदके पुरुषसूक्तमें, वा

यजुर्वेदके ४० मे अध्यायमें स्टष्टिकर्त्ता ईश्वरादिका कथन है. इसकेविना अन्य कौनसा अतिउत्तम, जीव, अजीव, पुण्य, पाप, आश्रव, संवर, निर्जरा, बंध, मोक्षादितत्त्वोंका, वा देव गुरु धर्मादि तत्त्वोंका कथन वेदों-में है ? जिसके निंदने, और न माननेसें नास्तिक कहे गए ? दूसरे मत-वाले भी अपने पुस्तकोंमें ऐसा लिख सकते हैं। यथा। " योऽवमन्येत ते मूले हेतुशास्त्राश्रयाद् द्विजः ॥ स साधुभिः सदा श्ठाघ्यो नास्तिको वेदस्था-पकः "॥ अर्थः ॥ जो बाह्यण, 'उपलक्षणसें अन्यका भी ग्रहण जानना " तर्कशास्त्रके आश्रयसें वेदस्मृतिका अनादर करे, सो साधु पुरुषोंकरके सदा श्ठाघनीय होता है. क्यों कि, जो वेदका स्थापक है, सो नास्तिक है. क्यों कि, वेद महाहिंसक पुस्तक है.। उक्तं च। "पसुबहाय सब्वे वेया " अर्थात् पशु-योंके बध करनेकेवास्तेही सर्व वेदोंके पुस्तक हैं, सो कथन अज्ञानतिमिर-भास्करसें देख लेना. । तथा महाभारतके शांतिपर्वके १०९ अध्यायमें लिखा है। " अहिंसार्थाय भूतानां धर्मप्रवचनं कृतं। यः स्यादहिंसासंयुक्तः स धर्म इति निश्चयः ॥ १२ ॥ श्रुतिधर्मइति द्येके नेत्याहुरपरे जनाः " । इत्यादि । अर्थः ॥ भूतजीवोंकी अहिंसा दयाक्नेवास्ते धर्मप्रवचन करा है, इसवास्ते जो अहिंसासंयुक्त धर्म होवे, सोइ धर्म है, ऐसा निश्चय है. ॥ [ श्रुतीति श्रुत्युक्तोर्थः सर्वो धर्म इत्यपि न इयेनादेर्धर्मत्वाभावात् । 'फलतोपि च यत्कर्म नानर्थेनानुबध्यते। केवलं प्रीतिहेतुत्वात्तद्धर्म इति कथ्यते' इतिवच-नात्, झ्येनादिफलस्य शत्रुवधादेरनर्थत्वादुक्तलक्षण एव धर्म इलर्थः। इति-टीकायाम् ॥ ] श्रुतिमें जो अर्थ कथन करा सोइ धर्म है, ऐसे कितनेक कहते हैं; परंतु, अपर कितनेक जन कहते हैं कि, श्रुत्युक्त जो अर्थ है, सो धर्म नही है; इयेनादि यज्ञोंको धर्मके अभाव होनेसें. फलसें भी, जो कर्म अनर्थके साथ संबंधवाला न होवे, किंतु केवल प्रीतिहेतु होवे, सो धर्म कहिए. इस वचनसें, इयेनादिके फलकों राजुवधादि अनर्थरूप होनेसें, उक्तलक्षण अर्थात् अहिंसालक्षणरूप धर्मही है. । इत्यादि ।

तथा महाभारतके शांतिपर्वमें १७५ अध्यायमें पितापुत्रके संवादमें षेसा लिखा है. यथा। " पशुयज्ञैः कथं हिंस्त्रैर्माटशो यष्टुमर्हति। इत्यादि।" भावार्थ इसका यह है कि, युधिष्ठिर भीष्मजीसें पृच्छा करते हैं कि, इस सर्वभूतोंके क्षय करनेवाळे जरारोगादिकरके पुरुषोंको दुःख देनेवाळे कालमें श्रेय (कल्याण) कारी क्या पदार्थ है ? तिसको हे पितामह ! आप कहो, जिससें हम उसकों अंगीकार करे. तब भीष्म पितामह, पुरातन इतिहास कथन करते हुए; जिसमें मेधावीनामा पुत्रके धर्ममार्गके पूछा हूआँ, पिताने कहा अग्निहोत्रादि यज्ञ कर, तव तिसके उत्तरमें पुत्र जबाब देता है. । पजुयज्ञैरित्यादि । माददाः मेरेसरिखा मोक्षार्थका जान-कार हिंसक पजुयज्ञोंकरके यज्ञ करनेको केसें योग्य है ? आप तु कदापि नही. अर्थात् मेरेसरिखे जानकारकों ऐसे हिंसक पज्युयज्ञ करने योग्य नही है. । इत्यादि ॥

इसवास्ते वेदोंके पुस्तक अप्रमाणिक है, युक्तिप्रमाणसें वाधित होनेसें. सो कथन संक्षेपसें ऊपर लिख आए हैं. इसवास्ते यह कथन युक्तियुक्त है कि, जो वेदोंका स्थापक है, सोइ नास्तिक है. अन्य नही. और यदि वेदोंके निंदकहीको नास्तिक मानोंगे, तब तो, वेदव्यास, युधिष्ठिर, भीष्म पितामह, मेधावी आदि भी नास्तिक ठहरेंगे; वेदोक्त यज्ञकों न माननेसें. तथा मत्स्यपुराण, जो कि वेदव्यासका स्चा कहा जाता है, और जिसका नाम महाभारतमें संक्षेपरूप वर्णनसहित लिखा है, उसमें ऐसे लिखा है.॥

( ऋषयऊचुः )

कथं त्रेतायुगमुखे यज्ञस्यासीत् प्रवर्त्तनम् ॥ पूर्वे स्वायंभुवे सर्गे यथावत् प्रव्रवीहि नः ॥ १ ॥ अंतर्हितायां संध्यायां सार्च्द कृतयुगेन हि ॥ काळाख्यायां प्रवत्तायां प्राप्ते त्रेतायुगे तथा ॥ २ ॥ ओषधीषु च जातासु प्रवत्ते वृष्टिसर्जने ॥ प्रतिष्ठितायां वात्तीयां ग्रामेषु च पुरेषु च ॥ ३ ॥ वर्णाश्रमप्रतिष्ठानं कृत्वा मंत्रेश्च तैः पुनः ॥ संहितास्तु सुसंहृत्य कथं यज्ञः प्रवर्तितः ॥ एतछुत्वाव्रवीत् सूतः श्रूयतां तत् प्रचोदितम् ॥ ४॥

मंत्रान् वे योजयित्वा तु इहामुत्र च कर्मसु॥ तथा विश्वभुगिंद्रस्तु यज्ञं प्रावर्तयत् प्रभुः ॥५॥ दैवतेेः सह संत्टत्य सर्वसाधनसंवृतः ॥ तस्याश्वमेधे वितते समाजग्मुर्महर्षयः ॥६॥ बज्ञकर्मण्यवर्तत कर्मण्यये तर्थार्तवजः॥ हूयमाने देवहोत्रे अप्नौ बहुविधं हविः॥ ७॥ संप्रतीतेषु देवेषु सामगेषु च सुस्वरम्॥ परिकांतेषु ठघुषु अध्वर्युपुरुषेषु च॥८॥ आलब्धेषु च मध्ये तु तथा पशुगणेषु वै॥ आहूतेषु च देवेषु यज्ञभुक्षु ततस्तदा॥९॥ यइंद्रियात्मका देवा यर्ज्ञभागभुजस्तु ते ॥ तान् यजंति तदा देवाः कल्पादिषु भवंति ये॥ १०॥ अध्वर्युप्रेषकाले तु व्युत्थिता ऋषयस्तथा॥ महर्षयश्च तान् दृष्ट्वा दीनान् पशुगणांस्तदा॥ विश्वभुजं ते त्वपृच्छन् कथं यज्ञविधिस्तय॥ ११॥ .अधर्मो बळवानेष हिंसाधर्मेप्सया तव॥ नवः पञुविधिस्त्वष्टस्तव यज्ञे सुरोत्तम ॥ १२ ॥ अधर्मो धर्मघाताय प्रारब्धः पशुभिस्त्वया॥ नायं धर्मो ह्यधर्मीयं न हिंसाधर्म उच्यते॥ आगमेन भवान धर्म प्रकरोतु यदच्छिति॥ १३॥

(सूतउवाच)

(सूतउवाच) श्रुत्वा वाक्यं वसुस्तेषामविचार्य बठाबठम् ॥ वेदशास्त्रमनुस्मृत्य यज्ञतत्त्वमुवाच ह ॥ १९ ॥ यथोपनीतैर्यप्टव्यमिति होवाच पार्थिवः ॥ यप्टव्यं पशुमिर्मेध्येरथ मूठफलेरपि ॥ २० ॥ हिंसास्वभावो यज्ञस्य इति मे दर्शनागमः ॥ तथेते भाविता मंत्रा हिंसालिंगा महर्षिभिः ॥ २१ ॥ दीर्घेण तपसा युक्तेस्तारकादिनिदर्शिभिः ॥ तत्त्रमाणं मया चोक्तं तस्माच्छमितुमर्हथ ॥ २२ ॥ यदि प्रमाणं स्वान्येव मंत्रवाक्यानि वो हिजाः ॥ तथा प्रवर्त्ततां यज्ञो ह्यन्यथा मान्टतं वचः ॥ २३ ॥

( ऋषयऊचुः ) महाप्राज्ञ त्वया दृष्टः कथं यज्ञविधिर्नृप॥ औत्तानपादे प्रबूहि संशयं नस्तुद प्रभो॥१८॥

विधिदृष्टेन यज्ञेन धर्मेणाव्यसनेन तु॥ यज्ञबीजैः सुरश्रेष्ठ त्रिवर्गपरिमोषितैः॥ १४॥ एष यज्ञो महानिंद्रः स्वयंभुविहितः पुरा॥ एवं विश्वभुगिंद्रस्तु ऋषिभिस्तत्त्वदर्शिभिः ॥ उक्तो न प्रतिजयाह मानमोहसमन्वितः॥ १५॥ तेषां विवादः सुमहान् जज्ञे इंद्रमहर्षिणाम् ॥ जंगमैः स्थावरैः केन यष्टव्यमितिचोच्यते ॥ १६ ॥ ते तु खिन्ना विवादेन शक्त्या युक्ता महर्षयः ॥ संधाय सममिन्द्रेण पत्रच्छुः खचरं वसुम् ॥ १७॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

एवंकृतोत्तरास्ते तु युंज्यात्मानं तपोधिया ॥ अवश्यंभाविनं दृष्ट्रा तमधोह्यशपंस्तदा ॥ २४ ॥ इत्युक्तमात्रो नृपतिः प्रविवेश रसातलम् ॥ ऊर्ध्वचारी नृपो भूत्वा रसातलचरोभवत् ॥ २५ ॥ वसुधातलचारी तु तेन वाक्येन सोभवत् ॥ धर्माणां संशयच्छेत्ता राजा वसुरधोगतः ॥ २६ ॥ तस्मान्न वाच्यो ह्येकेन बहुज्ञेनापि संशयः ॥ बहुधारस्य धर्मस्य सूक्ष्मादुरनुगागतिः ॥ २७॥ तरमान्न निश्चयादक्तुं धर्मः शक्यो हि केनचित् ॥ देवानृषीनुपादाय स्वायंभुवमृते मनुम् ॥ २८ ॥ तरमान्न हिंसा यज्ञे स्याद्यदुक्तमृषिभिः पुरा ॥ ऋषिकोटिसहस्राणि स्वैस्तपोभिर्दिवं गताः ॥ २९ ॥ तस्मान्न हिंसा यज्ञं च प्रशंसन्ति महर्षयः ॥ उब्छो मूळं फलं शाकमुदपात्रं तपोधनाः ॥ ३० ॥ एतद्दत्त्वा विभवतः स्वर्गलोके प्रतिष्ठिताः ॥ अद्रोहश्चाप्यलोभश्च दमोभूतद्याशमः ॥ ३१ ॥ ब्रह्मचर्यं तपः शौचमनुकोशं क्षमा धृतिः॥ सनातनस्य धर्मस्य मूळमेव दुरासदम् ॥ ३२ ॥ द्रव्यमंत्रात्मको यज्ञस्तपश्च समतात्मकम् ॥ यज्ञेश्व देवानामोति वैराजं तपसा पुनः ॥ ३३ ॥ ब्रह्मणः कर्मसंन्यासाहैराग्यात्प्रकृतेर्रुयम् ॥ ज्ञानात्प्राप्नोति कैवल्यं पंचेता गतयः रम्ताः ॥ ३४॥ एवं विवादः सुमहान् यज्ञस्यासीत्प्रवर्तने ॥ ऋषीणां देवतानां च पूर्वे स्वायंभुवेन्तरे ॥ ३५ ॥

ततस्ते ऋषयो दृष्टा इतं धर्म बलेन ते ॥ वसोर्वाक्य नाहत्य जग्मुस्ते वे यथागतम् ॥ ३६ ॥ गतेषु ऋषिसंघेषु देवा यज्ञमवाघ्रुयुः ॥ श्रूयन्ते हि तपःसिद्धा ब्रह्मक्षत्रादयो न्टपाः ॥ ३७ ॥ श्रियव्रतोत्तानपादौ ध्रुवो मेधातिथिर्वसुः ॥ सुधामा विरजाश्चेव दांखपाद्राजसस्तथा ॥ ३८ ॥ प्राचीनबर्हिः पर्जन्यो हविर्धानादयो न्टपाः ॥ एते चान्ये च बहवस्ते तपोभिर्दिवं गताः ॥ ३८ ॥ प्राजर्षयो महात्मानो येषां कीर्तिः प्रतिष्ठिता ॥ रत्माद्विद्राष्यते यज्ञात्तपः सर्वेस्तु कारणेः ॥ ३९ ॥ ब्रह्मणा तमसा स्पृष्टं जगद्विश्वमिदं पुरा ॥ तस्मान्नाप्नोति तद्यज्ञात्तपोमूलमिदं स्मृतम् ॥ ४९ ॥ यज्ञप्रवर्तनं ह्येवमासीत्स्वायंभुवेन्तरे ॥ तद्याप्रभ्वति यज्ञोऽयं युगैः सार्खं प्रवर्तितः ॥ ४२॥

अध्यायः ॥ ४२ ॥

भाषार्थः ॥ ऋषियोंनें पूछा, हे सूतजी ! त्रेतायुगकी आदिमें खायंभुव मनुके सर्गमें यज्ञोंकी प्रवृत्ति कैसें होती भयी ? यह आप हमकों सम-झाइये. 1 जब सत्ययुगकी संध्या समाप्त होजानेपर त्रेतायुगकी प्राप्ति होती है, तब बहुतसी औषध उत्पन्न होती हैं, अधिक वर्षा होती है, प्रामपुरआदिकोंमें उत्तम प्रतिष्ठित बातें होने लगती हैं, उस समय सब-वर्णाश्रम इकटे होकर अन्नको इकटा करके वेदसंहिताओंसें यज्ञोंकी कैसे प्रवृत्ति करते हैं ? ऋषियोंके इन वचनोंको सुनकर सूतजीने कहा कि, हे ऋषिलोगो !-इस संसारके, और परलोकके कर्मोंमें मंत्रोंको युक्त करके विश्वका भोगनेवाला इंद्र सर्वसाधनों और देवताओंसे युक्त होकर, जव यज्ञ करता भया, तब उस यज्ञमें बडे २ ऋषिलोग आये. । ऋत्विक् मा- ह्यण यज्ञोंके कर्मोंको करके उस वडे यज्ञकी अग्निमें बहुत झकारसें हवन करते भये,। सामवेदी ब्राह्मण तो उच्चखरसें पाठ करते भये, अध्वर्भु आदिक अन्य ब्राह्मण अपने कर्म करने लगे, यइमें कहे हुए पशुओंका आलंभन होने लगा, यज्ञभोक्ता ब्राह्मण और देवता आने लगे, हे ऋषि-यो ! जो इंद्रियोंके भोगकी इच्छा करनेवाले देवता हैं, वही यज्ञके भागको भोगते हैं; अन्य सब देवता उन्हींका पूजन करते हैं. वेही फिर् कल्पकी आदिमें उत्पन्न होते हैं. । उस यज्ञमें जब अध्वर्युके प्रेरणेका समय आया, तब ऋदिलोग खडे हो गये; और उन दीन पशुओंको देख कर विश्वभुद्ध् देवताओंसें यह वचन बोले कि, तुम्हारे इस यज्ञका केसा विधि है ? इस हिंसा करनेका महा अधर्म है; और हे इंद्र ! तेरे इस यज्ञमें यह विधि उत्तम नही हैं,। तैने पशुओंके मारनेकरके यह अधर्म प्रारंभ किया है, इस हिंसारूपी यज्ञसें धर्म नही होता है; किंतु महा अधर्म होता है. जो तुम उत्तम कर्म चाहते हो तो, शास्त्रोंके अनुसार धर्म करो. । हे इंद्र तैंने त्रिवर्गकी नाश करनेवाळी महादुर्व्यस-नरूप हिंसासंबंधी विधियोंकरके अपने यज्ञको रचा है. इसप्रकार ऋषि-योंसे शिक्षा किया हुआ भी इंद्र अपने अभिमानसें मोहको प्राप्त हो कर, उन तत्त्वदर्शी ऋषियोंके वचनको नही ग्रहण करता भया। उस समय उन ऋषियोंका और इंद्रका यह वडा भारी विवाद होता भया कि, यज्ञ जंगम पशुओंसें होना चाहिये, अथवा स्थावर वस्तुओंके शाकल्या-दिकोंसें होना चाहिये। वह बडे २ शाक्तमान् महर्षि उस विवादसें महादुःखित हो कर, आकाशमें विचरनेवाले वसुराजाको इंद्रकेही समान जान कर उससें यह पूछने लगे कि, हे महाप्राज्ञ तुमने यज्ञकी विधि देखी है ? जो देखी होय तो, हमारे संदेहको दूर करो। सृतजी कहते हें कि, वह वसुराजा ऋषियोंके वचनको सुन कर बळाबलको न विचार, वेदशास्त्रको स्परण कर, यज्ञके तत्त्वको कहने लगा कि, शास्त्रमें यज्ञके योग्य उत्तम पशुओंकरके, अथवा मूलफलादिकोंकरके यथार्थ विधिसें यज्ञ करना चाहिये। यज्ञका हिंसाही खभाव है, इसीसें वेदमें हिंसको 80

n Education Internation

चिन्हवाले मंत्र कहे हैं; यह मैंने तत्वज्ञ ऋषियोंकेही प्रमाणसें कहा है. इसको आप क्षमा करियेगा, हे दिजोत्तमलोगो! तुम जो अपनेही वचन और मंत्रोंको मुख्य मानते हो तो, अन्यथाही यज्ञ करो; मेरे वच-नोंको सत्य मत जानो। जब उसने ऐसा उत्तर दिया, तब वह ऋषि अपने आत्माको तपोबुद्धिकरके युक्त कर, और अवश्यभावीको देख कर उस वसुको नीचे जानेका शाप देते भये । उससमय वह वसुराजा ऋषियों के शापसें ऊपरके पाताललोकमें प्राप्त होता भया लोकोंका भी विचरनेवाला हो कर, नीचेके लोकोंको प्राप्त होता भया. । उस वचनके कहनेसें वह धर्मज्ञ भी राजा पातालमें प्राप्त होता भया. इस हेतुसें अकेले बहुत जाननेवाले भी पुरुषको बहुतसी धारणा-वाले धर्मका खंडन करना योग्य नही है. क्योंकि, धर्मकी बडी सूक्ष्म गति है.। इसकारणसें किसी पुरुषको भी निश्चयकरके कोइ धर्म न कहना चाहिये. क्योंकि, देवता और ऋषियोंके प्रति खायंभुवमनुके विना दूसरा कोइ पुरुष भी कहनेको नही समर्थ हैं। ऋषिलोग यज्ञमें कभी हिंसा नहीं करते, और किरोडों ऋषि तपस्याहीके प्रभावसें सर्गमें प्राप्त हुए हैं. । इसीहेनुसें बडे महात्मा ऋषि हिंसाधर्मकी प्रशंसा नही करते हैं. तपोधन ऋषि, शिलोंछवृत्ति, मूल, फल, शाक, जल और पात्र, इनहीके दान करनेसें स्वर्गमें प्राप्त हुए हैं. दोह मोहसें रहित, जितेंद्री, भूतोंपर दया, शांति, ब्रह्मचर्य, तप, शौच, कोध न करना, क्षमा और धृति, यह सब सनातन धर्मके मूल हैं. द्रव्य तो मंत्रात्मक यज्ञ है, तप समतात्मक यज्ञ है, यज्ञोंसेंही देवयोनि प्राप्त होती है; तपकरके विराट शरीर प्राप्त होता है. कर्मोंके त्याग कर-नेसें ब्रह्माके शरीरको प्राप्त होता है, वैराग्यसें मायाका नाश होता है, और ज्ञानसें कैवल्य मोक्ष प्राप्त होता है. यह पांच गति कही है. । प्रथम सायंभुवमनुके अंतरमें ऐसे यज्ञके प्रवृत्त होनेमें, ऋषियोंका और देवता-चोंका बडा विवाद हुआ है. । इसके पीछे वह ऋषि बलसें हत हुए धर्म-को देख कर, राजा वसुका अनादर कर, अपने स्थानमें जाते भये.

३१४

जब ऋषि चले गये, तब देवतालोग यज्ञको प्राप्त होते भये. यह भी हमने सुना है कि, राजा प्रियवत, उत्तानपाद, धुव, मेधातिथि, वसु, सुधामा, विरजा, शंखपाद, राजस्, प्राचीनवर्हि और हविर्धान, इत्या-दि राजा, और अन्य भी अनेक राजा तपकरकेही खर्गको प्राप्त होते भये। जो राजऋषि महात्मा भये हैं, उनकी कीर्ति आजतक प्रथिवीपर स्थित हो रही है, इसीसें अनेक कारणोंकरके यज्ञोंसे तपकोंही अधिक कहा है<sup>(१)</sup>. इसीतपंके प्रभावसें ब्रह्माजीने भी खाधिकी रचना करी है, इसी कारण यज्ञसें अधिक तप है; सब पदार्थोंका मूल तप है. ! इसी-रीतिसें स्वायंभु मुनिके अंतरमें यज्ञ प्रवृत्त हुए हैं; तभीसें ले कर यह यज्ञ सब युगोंमें प्रवृत्त हो रहा है. ॥ ४२ ॥ इतिमत्स्यपुराणे १४२ अध्याय; ॥

इस प्वोंक लेखसें भी यही सिद्ध है कि, जो वेदोंका स्थापक है, सोही नास्तिक हैं; अधोगति जानेसें, वसुंराजावतः, नतु निंदक, ऊर्ध्व स्वर्गगति जानेसें, पूर्वोक्त महर्षियोंवत्. । तथा जैनी लोक जो मानते हैं कि, प्रायः हिंसक यज्ञ वसुराजाके समयमें सुरु हुए हैं<sup>(२)</sup>, तिसको भी यह पूर्वोक लेख सिद्ध करे है. अपरं च स्वायंभु मुनिके अंतरमें इन हिंसक यज्ञोंकी प्रद्यत्ति महर्षियोंका कहना न मान कर इंद्रने अभिमानके वश हो कर करी है, तब तो सिद्ध हुआ कि, प्रथम हिंसक यज्ञ नही होते थे, और हिंसक यज्ञके न होनेसें हिंसक यज्ञोंके प्रतिपादक वेदादिशास्त्र, जो कि सांप्रति विद्यमान है, और जिनमें हिंसक यज्ञोंका मेघ वर्षाया है, तिनोंका अभाव सिद्ध हुआ; तब तो सांप्रति कालके विद्यमान वेदादि शास्त्र अनादि नही, किंतु बनावटी सिद्ध हुए. । यदि कहो कि, प्राचीन बेद नष्ट हो गये, और यह हिंसक श्रुतियों बनाके एकत्र करके वेदकेही नामसें पुस्तक प्रसिद्ध हुआ, यह तो हम मानतेही हैं, तथा हमको बडा दुःख होता है कि वसुराजा ' यज्ञके योग्य उत्तम पशुओंकरके यज्ञ

(१) इस कथनसें 'स तपोऽतप्यत् ' इत्यादि स्थानपर भाष्यकारने आलोचनात्मक तप करा लिखा है, सो असत्य भासन होता है.

(२) देखो जैनतत्त्वादर्शका एकादश (११) परिचछेद.

करना चाहिये ' इस वचनके कहनेमात्रसेंही, अधोगतिको प्राप्त हुआ तो, जो लोक वेदशास्त्र और धर्मके नामसें दीन अनाथ निराधार बकरे गाय घोडे आदि पशुओंको यज्ञमें हवन करके निर्दय हो कर यज्ञशेषको खाते हैं, वा खाते थे, उन विचारोंकी क्या गति होगी ? अपशोस !!! कोइ नही विचारते हैं कि, आस्तिकनास्तिकके क्या क्या लक्षण है ?

पूर्वपक्षः–आपका कहना तो ठीक है, परंतु महाभारत जिसको हम लोग पांचमा वेद मानते हैं, तिसमें ऐसा लेख है॥

पुराणं मानवो धर्मः सांगो वेदश्चिकित्सितम् ॥

आज्ञासिद्वानि चत्वारि न हंतव्यानि हेतुभिः ॥

अर्थः-पुराण, मनुस्मृति, षडंगवेद अर्थात् ऋग्, यजु, साम, अथर्व, यह चार वेद; और शिक्षा, कल्प, व्याकरण, छंद, ज्योतिष, निरुक्त, यह षडंग; तथा सुश्रुतचरकादि चिकित्साशास्त्र, ये सर्व आज्ञासिख हैं. अर्थात् जो कुछ इनमें लिखा है, सो सर्व सत्य २ करके मान लेना, परंतु इनको युक्तिप्रमाणोंसें खंडित न करना इति ॥

उत्तरपक्षः-वाहजीवाह !! क्याही कांबुलके उस्त्रूयोंके घोडेका अंडा है ! जिसकी किसीसें भी परीक्षा न करानी, और न किसीको दिखलाना <sup>(१)</sup>, जैनोंका तो, इस पूर्वोक्त भारतके कथन उपर यह कहना है.॥

अस्तिवक्तव्यता काचित्तेनेदुं न विचार्यते ॥

निर्दोषं काञ्चनं चेत्स्यात् परीक्षाया बिभेति किम् ॥ 9 ॥ अर्थः–जो लोग यह कहते हैं कि, अमुक २ प्रंथ आज्ञासिद्ध है, तिसको प्रमाणयुक्तिसें विचारना नही; किंतु तिन प्रंथोंमें जो लिखा है.

(१) मुनते हैं कि, कितनेक काबुली दिछी शहरमें आये थे,वहां उन्होंने पेठेका फल देखा, उस बडे फलकों देखके पूछने लगे कि, यह क्या है? तब उन उज़ूयोंको देखके फलवालेने कहा, यह घोडेका अंडा है, तब उन्होंने पूछा इसमेसे कैसा वोडा निकलता है। फलवालेने कहा, दरीयाइ घोडा निकलता है, तब उन्होंने मूल्य देके घोडेका अंडा मानके पेठा (कुप्मांडविशेष) फल लेलिया फलवालेने कहा, खांसाहब ! इम अंडेको जनीन उपर नहीं रखना, और किसीको दिवाना नहीं यदि पूर्वोक्त काम करोगे तो, तुमारा अंडा गल जायगा !!! इत्यादि ॥ सो सर्व सत्य करके मान छेना; तो हम कहते हैं कि, तिन पुस्तकोंमें ऐसी कोइ वक्तव्यता है, जो कि प्रमाणयुक्तिद्वारा विचार करनेसें वाधित हो जावे; इसवास्तेही तुम कहते हो किं, प्रमाणयुक्तिसें तिसकी परीक्षा नही करनी ? जेकर सुवर्ण निर्दोष है तो, तिसको सराफकी परीक्षाका क्या भय है? खोटेकोही परीक्षाका भय है, खरेको नही. । इससें पूर्वीक्त मंथ खोटसं-युक्त है, तिनके खोट छिपानेकेवास्तेही तुमारे मतमें ऐसे २ श्ठोकरूप जाल बनाके लिख गए हैं कि, जिसमें अज्ञानी एुरुषरूप मत्स्य फसके मर रहे हैं. सर्वज्ञोंका कहना तो यह है कि, परीक्षाकरके वस्तुतत्त्व प्रहण करना चाहिये. हां. जो वस्तु प्रत्यक्ष अनुमानका विषय न होवे, तिसको आगमयमाणलें मानना चाहिये; परंतु आगम भी कैसा? जो आतप्रणीत होंवे. आप्त कौन ? जिसके अष्टादश (१८) दूषण अत्यंत दूर हो गये होवे; और आतका निर्दोषपणा तिसके संपूर्ण जन्मचरितके सुननेसें, और तिसकी मूर्तिके देखनेसें सिद्ध होता है; सो तो, प्रेक्षावानही कर सकते हैं, न तु मृढ कदाग्रही व्युद्धाहित सो विस्तारपूर्वक देखके परीक्षा करनी होवे, उसने तिन २ आप्तोंके चरित वांचने. और संक्षेपरूप तो इसीग्रंथमें ळिख आये हैं. इसवास्ते जिस शास्त्रका कथन युक्तित्रमाणसें बाधित न होवे, सो मानना चाहिये.

तथा मनुजीके कथन करे श्ठोकसें यह भी सिद्ध होता है कि, मनु-जीके समयमें भी वेदोंके निंदक थे, जिनको मनुजीने नास्तिक कहा है. परंतु यह कहना मिथ्या हैं; क्योंकि, जेकर तो वेदोंका कथन प्रमाणयु-क्तिसें बाधित न होवे, तब तो सत्य है कि, जो वेदोंका निंदक है सो नास्तिक है. और जेकर वेदोंका कथन युक्तिप्रमाणसें बाधित है, तब तो, वेदोंके माननेवाले और आधप्रणीत सत्य शास्त्रोंको मिथ्या शास्त्र कहनेवाले, और सत्य शास्त्रोंके माननेवालोंको नास्तिक कहनेवालेही नास्तिक हैं.

पूर्वपक्षः—जैन मतके मूल आगमप्रंथोंमें ग्रहस्थधर्मके पचीस वा सोलां संस्कार नही है, इसवास्ते जैनशास्त्र माननेयोग्य नही है.

उत्तरपक्षः---ऐसा माननेसें तो चारों वेद भी माननेयोग्य सिद्ध नही होवेंगे, क्योंकि, तिनमें भी संपूर्ण संस्कार वर्णन नही है. अपरं च ये पचीस वा सोळां संस्कार प्रायः संसारव्यवहारमेंही दाखिल है, और जैनके मूल आगममें तो निःकेवल मोक्षमार्गकाही कथन है; और जहां कहीं चरितानुवादरूप संसारव्यवहारका कथन भी है तो, ऐसा है कि, जब स्त्री गर्भवती होवे तब गर्भको जिन २ कृत्योंके करनेसें तथा आहार व्यवहार देशकालोचितसें विरुद्ध करनेसें गर्भको हानि पहुंचे सो नही करती हैं, और पुत्रके जन्म हुआंपीछे प्रथमदिनमें लौकिक स्थिति मर्यादा करते हैं, तीसरे दिन चंद्रसूर्यका पुत्रको दर्शन कराते हैं, छट्टे दिनमें लोकिक धर्मजागरणा करते हैं, और ११ मे दिन अशुचि कर्म, अर्थात् सृति-कर्मसें निवृत्त होते हैं, और विविधप्रकारके भोजन उपस्कृत करके न्याती-वर्गादिको भोजन जिमाते हैं, और तिनके समक्ष पुत्रका नाम स्थापन करते हैं, जब आठ वर्षका होता है, तब तिसको छिखितगणितादि बहत्तर (७२) कला पुरुषकी पुत्रको, और चौसष्ट (६४) कला स्त्रीकी कन्याको सिखलाते हैं, तदपीछे जब िसके नव अंग सूते प्रबोध होते हैं, और यौवनको प्राप्त होता है, तब तिसके कुछ, रूप, आचारसदृश कुछकी निर्दोष कन्याके साथ विवाहविधिसें पाणिमहण करवाते हैं, पछि संसा-रके यथा विभवसें भोगविलास करता है, पीछे साधुके जोग मिलें ग्रह-स्थधर्म वा यतिधर्म अंगीकार करता है, धर्म पालके पीछे विधिसें प्राण-त्याग करता है; इतना विधि ग्रहस्थ व्यवहारादिकका श्रीआचारांग, विवाहप्रज्ञप्ति ( भगवती ), ज्ञाता धर्मकथा, दशाश्रुत स्कंधके आठमे अध्ययनादिमें चरितानुवादरूप प्रतिपादन करा है. तीर्थंकरके जन्म हुये तिनके मातापिता जे कि आवक थे, तिनोंने भी यह पूर्वोक्त विधि करा है. इसवास्ते मूळ आगभोंमें चरितानुवादकरके ग्रहस्थव्यवहारका विधि सूचन करा है, परंतु विधिवादसें कथन कराहुआ हमको मालुम नही होता है. परं आदि जगत् व्यवहार आदीश्वर श्रीऋषभदेवजीनेही चलाया था, तिनके चलाये व्यवहारकाही ब्राह्मणोंने उलटपलट घालमेल करके २५ वा १६

३१८

संस्कार जगत्में प्रसिद्ध करे हैं, ऐसें जैनमतवाले मानते हैं. तथापि पूर्वोक्त आगमकी सूचनाअनुसार, और परंपरायसें चले आए जगत्व्य-वहारधर्मके सोलां संस्कार श्रीवर्द्धमानसूरिजीने आचारदिनकर नामा शास्त्रमें लिखे हैं, वह अग्रिमतन स्तंभोंमें लिखेंगे. इति. ॥ इत्याचार्यश्रीमद्विजयानन्दसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादग्रंथे वेदभाष्यादीनामप्रमाणत्ववर्णनोनामद्वादशस्तम्भः ॥ १२ ॥

### ॥ अथत्रयोदशस्तम्भारम्भः ॥

अथ त्रयोदश (१३) स्तंभमें संस्कारोंका वर्णन लिखते हैं. ॥

## तत्त्वज्ञानमयो लोके य आचारं प्रणीतवान् ॥

केनापि हेतुना तस्मै नम आद्याय योगिने ॥ १ ॥

श्रीवर्द्धमानसृरिजीने आचारदिनकर नामा ग्रंथ बनाया है, जिसके १० उदय हैं. जिनमेंसें गर्भाधानादि षोडरा (१६) उदयोंका वर्णन यहां लिखते हैं, प्रकृतोपयोगित्वात. तत्रादो प्रथम गर्भाधानसंस्कारका वर्णन इस त्रयोदशस्तंभमें करते हैं. और संस्कारोंका वर्णन भी उत्तरोत्तर स्तंभोंमें करेंगे. ॥ क्योंकि, समस्त परमार्थके जाणकार भगवान अर्हन भी गर्भसें लेकर राज्याभिषेकपर्यंत संस्कारोंको अपने देहमें धारण करते हुए, तथा देशविरतिरूप एहस्थधर्ममें प्रतिमावहन सम्यक्त्यारोपणरूप आचार आच-रण करते हुए, तथा निमेषमात्र शुक्रध्यानकरके प्राप्य केवल ज्ञानकेवास्ते दीर्घ कालतक यतिमुद्रातपः चरणादि धारण करते हुए, तथा केवलज्ञान हुए बाद परकी उपेक्षाकरके रहित चिदानंदरूप भी भगवान समवसर-णमें विराजमान हो कर धर्मदेशना, गण, गणधरस्थापना और संशय-व्यवच्छेद (संशयका दूर करना ) इत्यादि करते हुए, तथा तिस भगवा-न् के निर्वाण बाद इंद्रादि देवते प्राणरहित कर्त्वर्क्ष्मकरके रहित भी तिस भगवान्के शरीरका संस्कार करते हैं, तथा स्तूपादि करते हें. तिसवास्ते आईत्के मतमें लोकोत्तर पुरुषोंके आचीर्ण होनेसें आचार प्रमाणभूत है. इसीवास्ते आचारका वर्णन करते हैं. यद्यपि ॥ "नाणं सवच्छ मूलं च साहा खंधो य दंसणं। चारित्तं च फलं तस्स रसो मुक्सो जिणोइओ॥१॥" अर्थ: ॥ सर्वत्र मूलसमान ज्ञान है, और दर्शन (श्रद्धा) शाखा और खंधसमान है, तिस वृक्षका फल चारित्र है, और चारित्ररूप फलका रस जिनोदित भगवान्का कहा मोक्ष है. ॥ इसवास्ते सिद्धांतमहोदाधि (स-मुद्र) के कछोलरूप चारित्रका व्याख्यान कोइ भी नही कर सकते हैं, तो भी, श्रुतकेवलीप्रणीतशास्त्रार्थलेशको अवलंबन करके किंचित् आचारयोग्य वचन कथन करते हैं. ॥ प्रथम आचार दोप्रकरका है, यत्याचारः-यतियों-का आचार १, और गृहस्थाचारः-गृहंस्थोंका आचार २. ॥ यदुक्तम् ॥

सावज्झजोगपरिवज्झणाओ सव्वुत्तमो जईधम्मो ॥

बीओ सावगधम्मो तईओ संविग्गपरकपहो॥१॥ \*

जिनमें यति (साधु) धर्म तो, महाव्रत समिति गुप्तिका धारण करना, परीषह उपसर्गोंका सहन करना, कषाय विषयोंका जीतना, श्रतज्ञानका धारण करना, वाद्य अभ्यंतर द्वादश प्रकार तपका करना, इत्यादि योगों-करके मोक्षका देनेवाला, अर्थात् मोक्षका रस्ता है. परं है दुःप्राप्य, अर्थात् यतिधर्म प्राप्त करना मुहिकल है. 1 १ । और एहरथधर्म, परिग्रह धारण करना, सुखासिका यथेष्ट विहारभोगोपभोगादिकोंकरके औदारिक सुख लेशका देनेवाला है; परं मोक्ष देनेमें समर्थ नही है. तो भी वह गृहस्थ-धर्म द्वादश (१२) व्रतोंका धारण करना, यतिजनोंकी उपासना सेवा करनी, अर्हन् भगवान्का अर्चन (पूजन) करना, दान देना, शील पालना, तप करना, भावना भावजी, इत्यादिकोंकरके उपचीयमान एष्ट हुआ थका, परंपराकरके मोक्ष देनेको समर्थ है. । यत उक्तमागमे ॥

विसमो वि निअडगमणो मग्गो मुक्खरस इह जईधम्मो । सुगमो वि दूरगमणो गिहच्छधम्मो वि मुक्खपहो ॥१॥

\*सावद्य योगोंके त्यागतेसें सवींत्तम यतिधर्म कहाता है दूसरा आवकधर्म और तीसरा सविम पक्षीमार्ग कहाता है परमार्थमें संविग्रपक्षीमार्गका यतिआवकधर्ममें ही अंतर्भाव होनाता है. भावार्थः इसका यह है कि, यतिधर्म जो है सो विषम हैं, तो भी सोक्षका निकट मार्ग है. और गृहस्थधर्म जो है सो सुगम है, तो भी सोक्षका दूर मार्ग अर्थात् चिर पाकर मोक्षको प्राप्त होता है. ॥ तथा जैसें खयोत (टटाणा) और सूर्य, सर्षप और मेरुपर्वत, घडी और वर्ष, यूका और गज, इनोंमें बडा भारी अंतर है; तैसें गृहस्थधर्म, और यतिधर्ममें अंतर जानना. ।

यत उक्तमागमे ॥

जह मेरुसरिसवाणं खद्योयरवीण चंदताराणं ॥

तह अंतरं महंतं जइधम्मगिहच्छधम्माणं ॥१॥

आगममें भी कहा है। जैसें मेरु और सरिसव, खयोत और सूर्य, चंद्र और तारे, इनमें अंतर है, तैसें यतिधर्म और एहस्थधर्ममें महत् अंतर है। इसीवास्ते यतिधर्म प्रहणके पूर्व साधनभूत, अनेक सुरासुर यति लिंगियोंको प्रीणन (पुष्ट-तृप्त) करनेवाला, भगवान्का पूजन, साधुओंकी सेवा, इत्यादि सत्कर्म करके पवित्र, ऐसे एहस्थधर्मको कहते हैं. तिस एहस्थधर्ममें भी, प्रथम व्यवहारका कथन जानना, और पीछे धर्मका व्यवहार भी प्रमाणही है. क्योंकि, ऋषभादि अरिहंत भी गर्भाधान जन्मकाल आदि व्यवहारोंको आचरण करते हैं.।

यत उक्तमागमे-जो कहा है आगममें ॥

तएणं समणस्सणं भगवओ महावीरस्स अम्मापिउणो पढमे दिवसे ठिइवडियं करंति तइय दिवसे चंदसूरदंसणं कुणांति छडे दिवसे धम्मजागरियं जागरंति संपत्ते बारसाहदिवसे विरए इत्यादि॥

व्यवहारकर्म भगवान् भी आचरण करनेकेवास्ते आगममें कहते हैं.॥ यतः ॥

व्यवहारो विहु बलवं जं वंदइ केवली वि छनुमच्छं॥ आहाकम्मं भुंजइ तो बवहारं पमाणं तु ॥१॥

¥ł

भावार्थः-व्यवहार भी बलवान् है, जिसवास्ते जवतक छद्मस्थको मालुम न होवे, और ना न कहें, तबतक केवली भी छद्मस्थ गुरुको वंदना करता है; और छद्मस्थका ल्याया आहार यद्यपि छद्मस्थ अपनी जाणमें शुद्ध जाणकर ल्याया है, परंतु केवली केवलज्ञानकरके आधाकर्मादि-दूषणसंयुक्त जानते हैं,तो भी व्यवहार प्रमाण रखनेकेवास्ते तिस आहारको भक्षण करते हैं; इसवास्ते व्यवहार प्रमाण है.

लौकिक मतमें भी कहाहै ॥

चतुर्णामपि वेदानां धारको यदि पारंगः॥

तथापि छोकिकाचारं मनसापि न छङ्घयेत्॥ १॥

यदि चारों वेदोंका धारक, और पारगामी होवे, तो भी लौकिका-चारको मनकरके भी लंघन न करे ॥ इसीवास्ते प्रथम यहस्थधर्मके षोडश १६ संस्कार कहते हैं ।

तद्यथा श्ठोकाः ॥

गर्भाधानं पुंसवनं जन्मचन्द्रार्कदर्शनम् ॥ क्षीराशनं चैव षष्ठी तथा च शुचि कर्म च ॥ १॥ तथा च नामकरणमन्नप्राशनमेव च ॥ कर्णवेधो मुण्डनं च तथोपनयनं परम् ॥ २ ॥ पाठारम्भो विवाहश्च व्रतारोपोन्तकर्म च ॥ अमी षोडशसंस्कारा गृहिणां परिकीर्त्तिताः॥३॥

भाषार्थः-गर्भाधान १, पुंसवन २, जन्म ३, चंद्रसूर्यदर्शन ४, क्षीरा-शन ५, षष्ठी ६, शुचिकर्म ७, नामकरण ८, अन्नप्राशन ९, कर्णवेध १०, मुंडन ११, उपनयन १२, पाठारंभ १३, विवाह १४, व्रतारोप १५, अंतकर्म १६, येह सोळां संस्कार ग्रहस्थीके कथन करे.। इन षोड्श (१६) संस्कारोंमें-सें व्रतारोपसंस्कारको वर्जके, शेष १५ पंदरां संस्कार, यतिसाधुने ग्रह-स्थीको नही करणे. जिसवास्ते कहा है आगममें ॥\_

विद्ययं जोइसं चेव कम्मं संसारिअं तहा ॥

विद्या मंतं कुणंतो य साहू होइ विराहओ ॥१॥

अर्थः-वैदक, ज्योतिष्य, सांसारिक कर्म, विद्या, मंत्र, ये सर्व कृत्य, जो साधु ग्रहस्थको करे, सो साधु जिनाज्ञाका विराधक होता है.॥ पूर्वपक्षः-तब येह व्रतारोपवर्जित १५ संस्कार किसने करने ? उत्तरपक्षः-

> अर्हन्मंत्रोपनीतश्च ब्राह्मणः परमार्हतः ॥ क्षुछको वाऽऽप्तगुर्वाज्ञो ग्टहिसंस्कारमाचरेत् ॥१॥

अर्थः-अर्हन्मंत्रोपनीत परमार्हत ( परमश्रावक ) ब्राह्मण, और प्राप्त करी है गुरुकी आज्ञा जिसने ऐसा क्षुछक श्रावक विशेष, जिसका खरूप १८ उदयमें लिखा है; इन दोनोंमेंसें कोइ एक एहस्थोंको संस्कार करे। तिनमें प्रथम गर्भाधान संस्कारका विधि लिखते हैं. ॥ जब गर्भाधान (गर्भ-धारण) को पांच मास होवे, तब गर्भाधानविधि, एहस्थगुरुयों (आवक बाह्यणों ) ने करना । गर्भाधान १, पुंसवन २, जन्म ३, नाम ४ और अंत ५, इन पांच संस्कारोंमें अवश्य कर्मके हुए, मास दिनादिकोंकी शुद्धि न देखनी। । श्रवण, हस्त, पुनर्वसु, मूल, पुष्य, मृगशीर्ष, येह नक्षत्र और रवि, मंगल, बृहस्पति, यह वार पुंसवनादिकमोंमें कहे हैं। इसवास्ते पांचमे मासमें शुभ तिथि, वार, नक्षत्रके दिनमें पतिको बलवान् चंद्रादि देखकर, देशाविरतिगुरु जिसने स्नान करा है, चोटी बांधी है, उपवीत और उत्तरासंग धारण करा है, श्वेतवस्त्र पहिना है, पंचकक्षा धारण करा है, मस्तकमें चंदनका तिलक करा है, सुवर्णमुद्रासहित दक्षिणकर सावित्रीक त्रकोष्ठबद्ध पंचपरमेष्ठि मंत्रोदिष्ट पांच ग्रंथियुक्त दर्भसहित कोसुंभ सूत्रका कंकण है जिसके, तथा जिसने रात्रिमें ब्रह्मचर्य पाला है, सेवन किया है; जिसने उपवास (व्रत) आचाम्ल (आंवल)) निर्विकृति एकाशनादि प्रत्याख्यान करा है, संप्राप्तकरी है आजन्मसें यतिगुरुकी आज्ञा जिसने, अर्थात् गुरुकी आज्ञाका करनेवाला, ऐसे पूर्वोक्त विशेषणों-वाला जैनब्राह्मण, अथवा क्षुछक, ग्रहस्थोंके संस्कारकर्म करणेके योग्य होता है.।

उक्तं च ॥

शांतो जितेंद्रियो मौनी हटसम्यक्त्ववासनः ॥

अर्हत्साधुकृतानुज्ञः कुप्रतिग्रहवर्जितः इत्यादिश्लोकः ॥४॥

भावार्थः-शांत, जितेंद्रिय, मौनी, टढसम्यक्तववान, अर्हन् और साधुकी आज्ञा करनेवाला,बुरा दान न लेवे, कोध मान माया लोभका जीपक, कुलीन, सर्व शास्त्रोंका जानकार, आविरोधी, दयावान्, राजा और रंकको समद्दष्टिसें देखनेवाला, प्राणोंके नाश होते भी अपने आचारको न त्यागे, सुंदर चेष्टावाला होवे, अंगहीन न होवे, सरल होवे, सदा सद्रुरुकी सेवा करने-वाला होवे, विनीत, बुद्धिमान्, क्षांतिमान्, कृतज्ञ, दोप्रकारसें द्रव्यभावसें शुचि होवे; एहस्थोंके संस्कार करनेमें ऐसा गुरु चाहिये. ॥

सो पूर्वोक्त विशेषणविशिष्ट गुरु, गर्भाधान कर्ममें प्रथम गर्भवंतीके पतिकी आज्ञा लेवे । और सो गर्भवंतीका पति, नखसें लेके शिखा (चोटी) पर्यंत स्नान करके, शुचि वस्त्र पहिनके निज वर्णानुसार उपवीत उत्तरीय वस्त्रउत्तरासंग करके, प्रथम शास्त्रोक्त बृहत्स्नात्रविधिसें अर्हत्प्रातिमाका स्नात्र करे. । और तिस स्नात्रके पाणीको शुभ भाजनमें स्थापन करे । तिसपीछे शास्त्रोक्त विधिसें गंध, पुष्प, धूप, दीप, नैवेद्य, गीत, वादित्रोंकरके जिन-प्रतिमाकी पूजा करे । पूजाके अंतमें गुरु, गर्भवंतीको, आविधवायोंके हाथोंकरी स्नात्रोदककरके सिंचनरूप अभिषेक करवावे. । पीछे सर्व जला-शयोंके जलोंको एकत्र मिलाके, सहस्वमूलचूर्ण तिसमें प्रक्षेप करके, तिस जलको शांतिदेवीके मंत्रकरके, अथवा शांतिदेवीके मंत्रगर्भित स्तोन्न-करके मंत्रें. ॥

शांतिदेवीमंत्रो यथा ॥

"ॐ नमो निश्चितवचसे। भगवते। पूजामर्हते । जयवते। यशस्विने । यान्निस्वामिने । सकल्महासंपत्तिसमन्विताय ।

त्रैलोक्यपूजिताय। सर्वासुरामरस्वामिपूजिताय। अजिताय भुवनजनपालनोचताय । सर्वदुरितौघनारानकराय । सर्वा र्शिवप्रशमनाय । दुष्टग्रहभूतपिशाचशाकिनीप्रमथनाय । यस्येतिनाममंत्रस्मरणतुष्टा । भगवती । तत्पद्भक्ता । वि-जयादेवी ॐ हीं नमस्ते । भगवति । विजये । जय २ । परे । परापरे । जये । अजिते । अपराजिते । जयावहे । सर्वसंघस्य भद्रकल्याणमंगळप्रदे । साधूनां शिवतुष्टिपुष्टि-प्रदे। जय २ भव्यानां कृतसिद्धे। सत्वानां निर्दतिनिर्वा-णजननि । अभयप्रदे । स्वस्तिप्रदे भक्तानां जंतूनां शुभ-प्रदानाय नित्योद्यते । सम्यग्दष्टीनां ध्रतिरतिमतिबुद्धिप्रदे । जिनशासनरतानां शांतिप्रणतानां जनानां श्रीसंपत्की त्तियशोवर्द्धिनि । सलिलात् रक्ष २ । अनिलात् रक्ष २ । वि ंषात् रक्ष २ । विषधरेभ्यों रक्ष २ । दुष्टग्रहेभ्यो रक्ष २ । राजमयेम्यो रक्ष २। रोगमयेभ्यो रक्ष २। रणमयेभ्यो रक्ष २। राक्षसेभ्वो रक्ष २। रिपुगणेभ्यो रक्ष २। मारिभ्यो रक्ष २। चौरेझ्यो रक्ष २। ईतिझ्यो रक्ष २। श्वापदेझ्यो रक्ष २ । हिावं कुरु २ । इग़ांतिं कुरु २ । तुष्टिं कुरु २ । पुष्टिं कुरु २ । स्वतिं कुरु २ । भगवति । गुणवति । जन नानां शिवशांतितुष्टिपुष्टिस्वसिंत कुरु २ ॐ नमो हूँ हुः यः क्षः हीं फुर्ट् २ स्वाहा "।िइति॥

'अथवा ॥

"ॐ नमो भगवतेऽर्हते । शांतिस्वामिने । सकलातिशेषक-महासंपतसमन्विताय । त्रैलोक्यपूजिताय । नमः शांति-देवाय । सर्वामरसमूहस्वामिसंपूजिताय । भुवनपालनो- यताय । सर्वदुरितविनाइानाय । सर्वादिावप्रदामनाय सर्व-दुष्टग्रहभूतपिशाचमारिडाकिनीप्रमथनाय । नमो भगवति । विजये । अजिते । अपराजिते ।जयंति । जयावहे । सर्वसं-घस्य । भद्रकल्याणमंगलप्रदे । साधूनां दिावशांतितुष्टिपु-ष्टिस्वस्तिदे । भव्यानां सिद्धिवृद्धिनिर्वृतिनिर्वाणजननि । सत्वानां अभयप्रदाननिरते । भक्तानां शुभावहे । सम्यग्द-ष्टीनां धृतिरतिमतिबुद्धिप्रदाधोद्यते । जिनशासननिरतानां श्रीसंपतयशोवर्द्धिनि । रोगजलज्वलनविषविषधरदुष्टज्व-रव्यंतरज्वरराक्षसरिपुमारिचौरेतिश्वापदोपसर्गादिभयेभ्यो रक्ष २ । शिवं कुरु २ । शांतिं कुरु २ । तुष्टिं कुरु २ । पुष्टिं कुरु २ । स्वस्ति कुरु २ । भगवति श्रीशांतितुष्टिपुष्टिस्वस्ति कुरु २ । ॐ नमो नमो हूँ ह्वःयःक्षः ह्यां फद् २ स्वाहा" ॥ इति ॥

इस मंत्रकरके अथवा पूर्वोक्त मंत्रकरके, सहस्रमूलचूर्णकरी संयुक्त सर्वजलाशयोंके जलको सातवार मंत्रके, पुत्रवाली संधवा स्त्रीयोंके हार्थेकरी मंगलगीतोंके गातेहुए गर्भवंतीको स्नान करवावे. तदपीछे गर्भवंतीको सुगंधका अनुलेपन करी सदश वस्त्र पहिराके, संपत्तिअनुसार आभरण धारण करवाके, पतिके साथ वस्त्रांचलका ग्रंथिबंधन करके, पतिके वामेपासे शुभ आसनके ऊपर स्वस्तिक मंगलकरके, गर्भवंतीको बिठलावे.

मंथियोजनमंत्रो यथा ॥

ॐअईं। स्वस्ति संसारसंबंधबद्धयोः पतिभार्ययोः ॥ युवयोरवियोगोस्तु भववासांतमाशिषा ॥ १ ॥

विवाहको वर्जके, सर्वत्र इसीमंत्रकरके दंपतीका (स्त्रीभर्त्ताका) प्रंथि-बंधन करना.। तदपीछे गुरु, तिस गर्भवंतीके आगे शुभ पट्टे ऊपर पद्मासन खगाके बैठके, मणिस्वर्णरूप्यताम्रपत्रके पात्रोंमें जिनसात्रके जलसंयुक्त तीर्थोदकको स्थापन करके, आर्यवेदमंत्र पढकरके, कुशाम बिंहुयोंकरके, गर्भवंतीको अभिषेचन करे.

आर्यवेदमंत्रो यथा ॥

"ॐ अईं। जीवोसि। जीवतत्त्वमासि। प्राण्यसि। प्राणो-सि। जन्मासि। जन्मवानसि। संसार्यासि। संसरन्नसि। कर्मवानसि। कर्मबद्धोसि। भवझांतोसि। भवविझ्रमिषुर-सि। पूर्णाङ्गोसि। पूर्णपिण्डोसि। जातोपाङ्गोसि। जाय-सानोपाङ्गोसि। स्थिरो भव। नन्दिमान् भव। टडिमान् भव। पुष्टिमान् भव। ध्यातजिनो भव। ध्यातसम्यक्त्वो भव। तत्कुर्या येन न पुनर्जन्मजरामरणसंकुऌं संसारवासं गर्भवासं प्राप्नोषि। अई ॐ॥ "

इस मंत्रकरके दक्षिणहाथमें धारण करे कुशाय तीर्थोदक बिंदुयोंकरके गर्भवंतीके शिर और शरीरऊपर सातवार अभिष्रेक करे। तदपीछे पंच परमेष्ठिमंत्र पठनपूर्वक दंपतीको आसनसें उठायकरके, जिनप्रतिमाके पास लेजाके 'नमुत्थुणं अरिहंताणं भगवंताणं' इत्यादि शकस्तव पाठ करके जिनवंदन करवावे। यथाशक्ति फलमुद्दा वस्त खर्णादि जिनप्रति-माके आगे ढोवे। तदपीछे गर्भवंती स्वसंपत्तिके अनुसार वस्ताभरण द्रव्य सुवर्णादिदान देवे। । तदपीछे गर्भवंती स्वसंपत्तिके अनुसार वस्ताभरण द्रव्य सुवर्णादिदान देवे। । तदपीछे गर्भवंती स्वसंपत्तिके आनुसार वस्ताभरण द्रव्य

यथा ॥

ज्ञानत्रयं गर्भगतोपि विंदन् संसारपारेकनिबद्धचित्तः ॥ गर्भस्यपुष्टिं युवयोश्च तुष्टिं युगादिदेवः प्रकरोतु नित्यम् ॥१॥ तदपीछे आसनसें उठापके वंधिवियोजन करे

ग्रंथिवियोजनसंत्रो यथा ॥

शिथिलोस्तु भवग्रंथिः कर्मग्रंथिहदीकृतः ॥ १ ॥

ॐ अईं। ग्रंथो वियोज्यमानेऽस्मिन् स्नेहग्रंथिः स्थिरोस्तु वां॥

इस मंत्रकरके यंथि खोलके धर्मागारमें दंपतीको लेजाके सुसाधु (गुरु) को वंदना करवावे, और साधुयोंको निर्दोष ओजन वस्त्र पात्रादि दिलवावे.॥ इति गर्भाधानसंस्कारविधिः॥

तदमीछे स्वकुलान्सरमुक्तिनस्के कुलदेवता, गुहुद्देवता, युरदेवतादि पूजन जानना । यहां जो कहा है कि, जैनुबेदमंत्र; सो कथन करते हैं. यथा आदिटेन (ऋषभदेव) का पुत्र, अवधिज्ञानवान्, आदिचुक्री, भरत राजा, श्रीमदादिजिनरहस्योपदेशसे घाप्त किया है सम्यक् श्रुतज्ञान जिसने-सो भरतराजा-सांसारिक व्यवहारसंस्कारकी स्थितिकेवास्ते, अईन्की आज्ञा पाकरके, धारे हैं ज्ञानदर्शनचारित्ररत्नत्रय, करणा कराव-णा अनुमतिसें त्रिगुणरूप तीनसूत्र-मुदाकरके चिन्हितवक्षःस्थलवाले बाह्मणोंको माहनोंको पूज्यतरीके मानता हुआ, और तिस अवसरमें अपनी वैकियलब्धिसें चार मुखवाला होके, चार वेदोंको उचारण करता भया. तिनके नाम-संस्कारदर्शन १, संस्थापनपरामर्शन २, तत्त्वावनोध ३, विद्याप्रवोध ४, । सर्व नयवस्तु कथन करनेवाळे इन चारों देवोंको, माहनोंको पठन करता हुआ। । तदपीछे वह माहन, सात तीर्थकरोंके तीर्थतक अर्थात् चंद्रप्रभतीर्थंकरके तीर्थतक सम्यक्त्वधारी रहे, और आई-तश्रावकोंको व्यवहार दिखाते रहे, तथा धर्मोपदेशादि करते रहे.। तद-पीछे नवमे तीर्थकर श्रीसुविधिनाथपुष्पदंतके तीर्थके व्यवच्छेद हुए, तिस् बीचमें तिन माहनोंने परिप्रहके लोभी होके, स्वच्छंदसें तिन आर्यवेदों-की जगे कुछक सुनी सुनाइ बातों छेके नवीन श्रुतियां रचीं, तिनमें हिंसक यज्ञादि और अनेक देवतायोंकी स्तुति प्रार्थना रचीं ( क्रमसें ऋग्, यजुः, साम, अधर्व, नाम कल्पना करके, मिथ्यादृष्टिपणेको प्राप्त करें) तब व्यवहारपाठसें पराङ्मुख अर्थात् परमार्थरहित मनःकल्पित हिंसक यज्ञप्रतिपादक इनस्रौसिं पराङ्मुख, ऐसे श्रीशीतलनाथादिके साधुयोंने तिन हिंसक वेदोंको छोडके, जिनप्रणीत आगमकौही प्रमाणभूत माने । तिन - बाह्यणोमेंसे भी, जिन माहनोंने ( बाह्यणोंने ) सम्यत्क न लागन करा, अर्थात् जे माहन पुनः तीर्थंकरोके उपदेशसें

सम्यक्तव पाके वृढ रहे, तिनोंके संप्रदायमें आज भी भरतप्रणीत वेदका लेश कर्मांतरव्यवहारगत सुनते हैं;सोही यहां कहते हैं.॥

यत उक्तमागमे ॥

सिरिभरहचक्कवही आरियवेयाण विस्सुऊ कत्ता॥ माहणपढणच्छमिणं कहिअं सुहझाणववहारं॥१॥ जिणतिच्छे वुच्छिन्ने मिच्छत्ते माहणेहिं ते ठविया॥ असंजयाण पूया अप्पाणं कारिया तेहिं॥२॥

व्याख्याः-श्रीभरतचकवर्त्ती आर्यवेदोंका कर्त्ता प्रसिद्ध है. भरतने आर्यवेद किसवास्ते करे ? माहनोंके पढनेवास्ते, शुभ ध्यानकेवास्ते, और जगत्व्यवहारके वास्ते. । जिन तीर्थंकरके तीर्थके व्यवच्छेद हुए वह आर्य-वेद तिन माहनोंने मिथ्यामार्गमें स्थापन करे, और असंयति होके तिनोंने अपनी पूजा जगत्में करवाई ॥ इन वेदोंका विशेष निर्णय जैनतत्त्वाद-र्श्रांथसें जानना ॥

इस गर्भाधानसंस्कारमें इतनी वस्तु चाहिये॥ पंचामृत स्नात्र १, सर्वती-थोंदक २, सहस्रमूलचूर्ण ३, दर्भ ४, कोसुंभसुत्र ५, द्रव्य ६, फल ७, नैवेच ८, सदशवस्त्र दो ९, शुभआसन १०, शुभपट ११, खर्णताम्रादिभाजन १२, वादित्र १३, पतिवाली स्त्रीयां १४ और गर्भवंतीका पति १५.॥ इत्याचार्य श्रीवर्द्धमानसूरिकृताचारदिनकरस्य रहिधर्मप्रतिबद्धगर्भाधानसंस्कारकीर्त्त-ननामप्रथमोदयस्याचार्यश्रीमद्विजयानन्दसूरिकृतो वालावबोधस्समाप्तस्त-रसमाप्तौ च समाप्तोयं त्रयोदशस्तम्भः ॥ १ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयत्रासादम्रंथे प्रथमसंस्कारवर्णनो नाम त्रयोदशस्तम्भः ॥१३॥

## ॥ अथचतुर्दशस्तम्भारम्भः ॥

त्रयोददा स्तंभमें प्रथम संस्कारका वर्णन करा, अथ चतुर्ददा स्तंभमें पुंसवन तामा द्वितीय संस्कारका वर्णन करते हैं.॥

गर्भसें आठ मास व्यतीत हुए, सर्व दोहदोंके पूर्ण हुए, सांगोपांग गर्भके उत्पन्न हुए, तिसके शरीरमें पूर्णीभाव प्रमोदरूप स्तनोंमें दूधकी उत्पात्तिका सूचक, पुंसवन कर्म करे. । मूल, पुनर्वसु, पुष्य, हस्त, मृगशिर, श्रवण, येह नक्षत्र; और मंगल, गुरु, आदित्य, येह वार, पुंसवन कर्ममें संमत है। रिक्ता, दग्धा, कूरा, तीन दिनको स्पर्शनेवाळी, अवम् (दृटी हुई,) षष्ठी, अष्टमी, द्वादशी, अमावास्या, ये तिथियां वर्जके; गंडांतकरके उपहत, और अशुभ नक्षत्रवर्जित, पूर्वोक्त वारनक्षत्रसहित दिनमें पतिको चंद्रमाके बल हुए, पुंसवनका आरंभ करे; सो ऐसें है।। पूर्वोक्त भेष, और खरूपवाला गुरु पतिके समीप हुए, अथवा न हुए, गर्भाधान कर्मके अनंतर, जो वस्त्रवेष, और केशवेष धारण करे हैं, तिसही वस्त्रवेष और केशवेषवाली गर्भवंतीको, रात्रिके चौथे प्रहरमें तारेसहित अफाश होवे तब मंगलगी-तगानपूर्वक आभरणसहित अविधवा स्त्रीयोंकरके, अभ्यंग उद्वर्त्तन जला-भिषेकोंकरके स्नान करवावे.। तदपीछे प्रभात हुए नवीन वस्त्र गंधमाल्य-भूषित गर्भवंतीको साक्षिणी करके, घरदेहरामें अईत्प्रतिमाको तिसका पति, वा तिसका देवर, वा तिसके कुलका पुरुष, वा गुरु, आप पंचाम्टतकरके बृहत्स्नात्राविधिसें स्नान करवावे. । तदपीछे सहस्रमुलीस्नात्र प्रतिमाको करे, पीछे तीर्थोदकस्नात्र करे. । पीछे सर्वस्नात्रोदकोंको सुवर्णरूप्यताम्रादि भाजनमें स्थापन करके, शुभासन ऊपर बैठी हुई साक्षीभूत करे हैं पति-देवरादि कुळज जिसने, ऐसी गर्भवंतीको, दक्षिणहस्तमें कुशा धारण करके, कुशाग्रविंदुयोंकरके सात्रोदकसें गर्भवंतीके शिरस्तनउदरको सिंचन करता हुआ, इस वेदमंत्रको पढे ॥

"॥ॐ अईं ।नमस्तीर्थकरनामकर्मप्रतिबंधसंप्राप्तसुरासुरेंद्र-पूजायाईते। आत्मन् त्वमात्मायुःकर्मबंधप्राप्यं मनुष्यजन्म-गर्भावासमवाप्नोषि। तद्रव जन्मजरामरणगर्भवासविच्छित्त-ये प्राप्ताईदर्मः अर्हद्रक्तः सम्यक्त्वनिश्चलः कुलभूषणः। सुखेन तवजन्मास्तु। भवतुतव त्वन्मातापित्रोः कुलस्याभ्यु- इस वेदमंत्रको आठवार पढता हुआ, गर्भवंतीको अभिषेचन करे. । तदपीछे गर्भवंती आसनसें ऊठके सर्वजातिके आठ २ फल, खर्णरूप्य-मयी मुद्रा आठ, प्रणाम (नमस्कार) पूर्वक जिनप्रतिमाके आगे ढोवे.। तदपीछे गुरुके चरणोंको नमस्कार करके, दो वस्त्र, सोनेरूपेकी आठ मुद्रा, और तंबोलसहित आठ ऋमुक गुरुको देवे. । तदपीछे धर्मागार (पोषधशाला) में जाकर साधुयोंको वंदना नमस्कार करे, और साधुयों-को यथाशाक्तिसें शुद्ध अन्न वस्त्र पात्र देवे. । कुलइढोंको नमस्कार करे. ॥ इति पुंसवनसंस्कारविधिः ॥ तदपीछे खकुलाचारकरके कुलदेवतादिपूजन जानना. ॥

पंचाम्टत १, स्नात्रवस्तु २, स्त्रीके नवीन वस्त्र ३, नवीन वस्त्रयुगळ ४, स्वर्णकी आठ मुद्रा ५, रूपेकी आठ मुद्रा ६, सोनेकी ८ और रूपेकी ८ एवं षोडश (१६) मुद्रा और ७, फलकी जाति ८, कुशा ९, तांबूल १०, सुगंध पदार्थ ११, पुष्प १२, नैवेद्य १३, सधवा स्त्रीयां १४, गीतमंगल १५, इतनी वस्तु पुंसवनसंस्कारमें चाहिये. ॥ इत्याचार्यश्रीवर्द्धमानसूरिक्वताचारदिन-करस्य ग्रहिधर्मप्रतिबद्धपुंसवनसंस्कारकीर्त्तननामद्वितीयोदयस्याचार्यश्रीम-द्विजयानन्दसुरिकृतो बालाववोधस्समाप्तस्तत्समाप्तो च समाप्तोयं चतु-र्वशस्तम्भः ॥ २ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानन्दसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादग्रन्थे द्वितीयपुंसवनसंस्कारवर्णनो नाम चतुर्दशस्तम्भः ॥ १४ ॥

### ॥ अथपश्चदशस्तम्भारम्भः ॥

अथ पंचदरा स्तंभमें जन्मसंस्कारनामा तृतीय संस्कारका वर्णन करते हैं॥

जन्मसमय हुए, गुरु, ज्योतिषिकसहित, सूतिकायहके निकट गृहमें एकांतस्थानमें जहां रोला न सुनाइ देवे, स्त्री, बाल, पञ्च, जहां न आवे, तिंहां घटिकापात्र (घडा-कलाक) सहित उपयोगसहित चित्तवाला होकर, परमेष्ठिजापमें तत्पर हुआ थका रहे. । यहां पाहिलां तिथि वार नक्षत्रादि देखना न चाहिये क्योंकि, यह जीव कर्म और कालके अधीन है.॥ यतः ॥

जन्म मृत्युर्द्धनं दोरथ्यं स्वस्वकाले प्रवर्त्तते ॥ तदस्मिन् क्रियते हंत चेतश्चिंता कथं त्वया॥९॥ उक्तं चागमे श्रीवर्द्धमानस्वामिवाक्यम् ॥ गाथा ॥

समयं जम्मणकालं कालं मरणस्स कमइ सुरनाह ॥

संपत्तजोगहत्ती न अइसया विअराएहिं ॥ २ ॥

इसवास्ते बालकके जन्म हुए समीप रहा हुआ गुरु, ज्योतिषिको जन्मक्षण जाननेके वास्ते आज्ञा फरे तिसने भी सम्यग् जन्मकाल, करगोचर करके धारण करना तदपीछे बालकके पिता, पितृव्य (चाचा-काका ) पितामहोनें, नाल विना छेद्यां गुरुका, और ज्योतिषिका बहुत वस्त्र आभूषणवित्तादिसें पूजन करना. क्योंकि, नाल छेद्यांपीछे सूतक हो जाता है.। गुरु बालकके पिता, पितामह (दादा), आदिककों आशीर्वाद देवे.।

यथा ॥

" ॐ अर्ह कुरुं वो वर्डतां । संतु रातराः पुत्रप्रपौत्राः । अक्षणिमरुत्वायुर्डनं यराः च अर्ह ॐ॥" इति वेदाशीः ॥ तथा ।वृत्तम् ॥

यो मेरुञृंगे त्रिद्रााधिनाथैर्देत्याधिनाथैस्सपरिच्छदेश्य ॥

कुंभामृतेः संस्नपितस्सदेव आद्यो विद्ध्यात् कुलवर्डनंच ॥१॥ ज्योतिषिकाशीर्वादो यथा शार्दूलविकीडितवृत्तम् ॥

आदित्यो रजनीपतिः क्षितिसुतः सौम्यस्तथा वाक्पतिः श्रुकः सूर्यसतो विधुंतुदा्ीिखिश्रेष्ठा ग्रहाः पांतु वः ॥ अश्विन्यादिभमण्डलं तदपरो मेषादिराशिकमः

कल्याणं पृथुकस्य वृद्धिमधिकां संतानमप्यस्य च ॥ १ ॥

तदपीछे लग्न धारण करके, ज्योतिषिके स्वघर गये हुए, गुरु सूतिक-र्मकेवास्ते कुलवृद्धा स्त्रीयोंको, और दाईयोंको निर्देश करे। अन्य घरमें रहाही बालकको स्नान करानेवास्ते जलको मंत्रके देवे॥

जलाभिमंत्रणमंत्रो यथा ॥

"॥ ॐ अईं। नमोईत्सिध्दाचार्योपाध्यायसर्वसाधुभ्यः॥"

वृत्तम् 🎚

क्षीरोदनीरैः किल जन्मकाले यैर्मेरुश्टङ्गे स्नपितो जिनेन्द्रः ॥ स्नानोदकं तस्य भवत्विदं च त्रिज्ञोर्महामङ्गलपुण्यवृद्धे॥१॥

इस मत्रकरके सात वार जलको मंत्रें, तिस जलकरके कुलवृद्धा स्नीयों बालकको स्नान करावे. । और अपने २ कुलाचारके अनुसार नालच्छेद करे. तदपीछे गुरु स्वस्थानमें बैठाही चंदन, रक्तचंदन, बिल्वकाष्ठादि दग्ध करके भस्म करे; तिस भस्मको श्वेतसर्षप और लवणमिश्रित करके पोटट-लिकामें बांधे.

रक्षाभिमंत्रणमंत्रो यथा ॥

"ॐ हीँ श्री अंबे जगंदवे शुभे शुमंकरे अमुं वालं भूते-म्यो रक्ष २ । झहेझ्यो रक्ष २ । पिशाचेभ्यो रक्ष २ । वेतालेभ्यो रक्ष २ । शाकिनी झ्यो रक्ष २ । गगनदेवी भ्यो रक्ष २ । द्वष्टेभ्यो रक्ष २ । शत्रुभ्यो रक्ष २ । कार्मणेभ्यो रक्ष २ । हष्टिदोषेभ्यो रक्ष २ । जयं कुरु । विजयं कुरु । तुष्टिं कुरु । पुष्टिं कुरु । कुलवृद्धिं कुरु । श्रीँ हीँ ॐ भगवति श्री-आंबिके नमः ॥

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

इस मंत्रकरके सातवार मंत्रित रक्षापोटलीको काले सूत्रसे बांधके, लोहेका टुकडा, वरुणमूलका टुकडा, रक्तचंदनका टुकडा और कोडी, इनोंसहित रक्षापोटलिको कुलवृद्धा स्त्रीयोंके पास बालकके हाथ ऊपर बंधवाने ॥

सांवत्सर (पंचांग) घटीपात्र, चंदन, रक्तचंदन, समीपमें एकांत ग्रह, सरसव, ळवण, कोशेय ऋष्णसूत्र, कोडी, गीतमंगल, लोहा, रक्षा, वस्त्र, दक्षिणावास्ते धन, सूतिका, कुलवृद्धा, सर्व जलाशयका जल, जन्मसंस्कारमें इतनी वस्तु चाहिये. ॥ इतिजन्म सं० विधिः ॥ अथ कदाचित् अश्छेषामें, ज्येष्ठामें, मूलमें, गंडांतमें, भद्रामें, बालकका जन्म होवे तो बालकको, बालकके मातापिताको, बालकके कुलको, दुःख, दारिद्र, शोक, मरणा-दि कष्ट होवे; इसवास्ते बालकका पिता और कुलज्येष्ठ (कुलका बडा) शांतिकविधिमें कहे विधानके करेविना बालकका मुख न देखे. ॥ \* इत्याचार्य श्रीवर्छमानसूरिकृताचारदिनकरस्य ग्रहिधर्मप्रतिबद्धजातकर्मसंस्कारकीर्त्तन-तामतृतीयोदयस्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिकृतो बालावबोधस्समाप्तस्तत्स-माहो च समाक्षोयं पंचदशस्तंभः ॥ ३ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादम्रंथेतृती-यजातकर्मसंस्कारवर्णनो नाम पञ्चदशस्तम्भः ॥ १५ ॥

## ॥ अथषोडशस्तम्भारम्भः ॥

अथ षोडशस्तंभमें चौथा सूर्यचंद्रदर्शन संस्कारका वर्णन करते हैं.॥ जन्मदिनसें दो दिन व्यतीत हुए, तीसरे दिन गुरु समीपके घरमें अर्हत्पूजनपूर्वक जिनप्रतिमाके आगे खर्णताम्रमयी वा रक्तचंदनमयी सूर्यकी प्रतिमा स्थापन करे. तिसका अर्चन, शांतिक पौष्टिक विश्विरुके करे. + तदपीछे स्नानकरके सुवस्त्राभरणकरके अलंकृत बालककी माताको

\* शांतिकविधिका वर्णन आचारादनकरके २४ में उदयमें हैं वहांसें जानना.

+ शांतिकपौष्टिकका विधि आचारादनकरके ३४ मे और ३९ मे उदयमें है.

जिसने दोनों हाथोंमें बालकको धारण किया है ऐसीको प्रत्यक्ष सूर्यके सन्मुख लेजाके, वेदमंत्रको उच्चारण करता हुआ, माता पुत्रको सूर्यका दर्शन करवावे ॥

सूर्यवेदमंत्रो यथा ॥

"॥ ॐ अईं। सूर्योऽसि। दिनकरोऽसि। सहस्रकिरणोऽसि। विभावसुरसि। तमोपहोऽसि। प्रियंकरोऽसि। दीवंकरोऽसि। जगच्चक्षुरसि। सुरवेष्टितोऽसि। मुनिवेष्टितोऽसि। विततवि-मानोऽसि। तेजोमयोऽसि। अरुणसारथिरसि। मार्त्तडोऽसि। द्वादशात्माऽसि। वक्रबांधवोऽसि। नमस्ते भगवन् प्रसी-दास्य कुळस्य तुष्टिं पुष्टिं प्रमोदं कुरु २ सन्निहितो भव अईं॥"

ऐसें गुरुके पठन करे हुए, सूर्यको देखके, माता पुत्रसहित, गुरुको नमस्कार करे. गुरु पुत्रसहित माताको आशीर्वाद देवे.।

यथा। आर्या ॥

सर्वसुरासुरवंद्यः कारयिता सर्वधर्मकार्याणाम् ॥

भूयात्रिजगच्चक्षुर्मगऌदस्ते सपुत्रायाः ॥ १ ॥

सूतकमें दक्षिणा नहीं है. । तदपीछे गुरु सस्थानमें आयकर जिन प्रतिमाको और स्थापित सूर्यको विसर्जन करे. माता और पुत्रको सूतकके भयसें तहां जिनप्रतिमाके पास न ठावे. । तिस दिनमेंही संध्याकाल्ठमें गुरु जिनपूजापूर्वक जिनप्रतिमाके आगे स्फटिकरूप्यचं-दनमयी चंद्रमाकी मूर्त्ति स्थापन करे, तिस चंद्रमाकी मूर्त्तिका शांतिका-दिक प्रक्रमोक्त विधिकरके पूजन करे. तदपीछे तैसेंही सूर्यदर्शनरीतिसें चंद्रमाके उदय हुए प्रत्यक्ष चंद्रसन्मुख माता और पुत्रको ले जाके, वेदमंत्र उच्चार करता हुआ, मातापुत्र दोनोंको चंद्रका दर्शन करावे. ॥ चंद्रस्य वेदमंत्रो यथा ॥

"॥ ॐ अर्ह । चंद्रोऽसि । निशाकरोऽसि । सुधाकरोऽसि । चंद्रमा असि । ग्रहपतिरसि । नक्षत्रपतिरसि । कौमुदीप-तिरासि । निशापतिरसि । मदनमित्रमसि। जगजीवनमसि । जैवात्वकोऽसि। क्षीरसागरोद्धवोऽसि। श्वेतवाहनोऽसि। राजाऽ-सि । राजराजोऽसि । औषधीगर्भोऽसि। वंद्योऽसि। पूज्योऽसि । नमस्ते भगवन् अस्य कुलस्य ऋद्धिं कुरु । वृद्धिं कुरु । तुष्टिं कुरु । पुष्टिं कुरु । जयं विजयं कुरु । भद्रं कुरु । प्र-मोदं कुरु । श्रीशशांकाय नमः । अर्ह ॥ "

ऐसें पढता हुआ, माता पुत्रको चंद्र दिखलाके खडा रहे.। माता पुत्र सहित गुरुको नमस्कार करे.। गुरु आशीर्वाद देवे.॥

यथा। इत्तम् ॥

सवोंषिधीमिश्रमरीचिजारुः सर्वापदां संहरणप्रवीणः ॥ करोतु वृद्धिं सकलेपि वंशे युष्माकमिन्दुः सततं प्रसन्नः॥ १॥

तदपीछे गुरु जिनप्रातिमा, और चंद्रप्रतिमा दोनोंको विसर्जन करे.। इसमें इतना विशेष है.। कदाचित् तिस रात्रिके विषे चतुर्दशी अमावा-स्याके वशसें वा वादलसहित आकाशके होनेसें चंद्रमा न दिखलाइ देवे तो भी पूजन तो तिस रात्रिकीही संध्यामें करना; और दर्शन तो और रात्रिमें भी चंद्रमाके उदय हुए हो सक्ता है. ॥ सूर्य और चंद्रमाकी मूर्ति, तिसकी पूजाकी वस्तु, सूर्यचंद्रदर्शनसंस्कारमें चाहिये. ॥ इत्याचार्य-श्रीबर्द्धमानसूरिकृताचारदिनकरस्य राहिधर्मप्रतिबद्धसूर्येंदुदर्शनसंस्कारकी-र्त्तनामचतुर्थोदयस्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिकृतो बालावबोधस्समास-स्तरसमाप्तो च समाप्तोयं षोडशस्तभः ॥ ४ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानन्दसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादयन्थे चतुर्थ सूर्येन्दुदर्शनसंस्कारवर्णनो नाम षोडशस्तम्भः॥१६॥

### ॥ अथसप्तदशस्तम्भारम्भः ॥

अथ सप्तदशस्तंभमें क्षीराशननामा पांचमा संस्कारका स्वरूप लिखते हैं. तिसही जन्मसें तीसरे, चंद्रसूर्यके दर्शनके दिनमेंही, बालकको क्षीरा-शनसंस्कार करना । तद्यथा । पूर्वोक्त वेषधारी गुरु, अमृतमंत्रकरके एकसौ आठ वार मंत्रित तीर्थोंदकसें बालकको, और बालककी माताके स्तनों-को अभिषेक करके, माताकी गोदी ( अंक ) में स्थित बालकको दूध पावे. पूर्णांगनाशिकासंबंधि स्तन्य पहिलां चुंघावे, स्तन्य ( दूध ) पीते हुए बाल-कको गुरु आशीर्वाद देवे ॥

यथा वेदमंत्रः ॥

"॥ ॐ अर्ह । जीवोऽसि । आत्माऽसि । पुरुषोऽसि । शब्द-ज्ञोऽसि । रूपज्ञोऽसि । रसज्ञोऽसि । गंधज्ञोऽसि । रपर्शज्ञोऽसि । सदाहारोऽसि । कृताहारोऽसि । अभ्यस्ताहारोऽसि । कावलिका-हारोऽसि । लोमाहारोऽसि । ओदारिकरारीरोऽसि । अनेना-हारेण तवांगं वर्द्धतां । बलं वर्द्धतां । तेजोवर्द्धतां । पाटवं वर्द्धतां । सौष्ठवं । वर्द्धतां पूर्णायुर्भव । अर्हे ॐ ॥ " इस मंत्रकरके तीन वार आज्ञीर्वाद देवे ॥

अमृतमंत्रो यथा ॥

" ॐ॥ अमृते अमृतोद्भवे अमृतवर्षिणि अमृतं श्रावय २ स्वाहा॥"

इत्याचार्यवर्द्धमानसृरिक्ठताचारदिनकरस्य गृहिधर्मप्रतिबद्धक्षीराशनसं-स्कारकीर्त्तननामंपंचमोदयस्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिक्वतो बाळावबोधस्स-माप्तस्तत्समाप्तौ च समाप्तोयं सप्तदशस्तम्भः ॥ ५ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानन्दसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादमन्थे पञ्चमक्षीराशनसंस्कारवर्णनोनाम सप्तदशस्तम्भः ॥ १७ ॥

#### तीनवार पढके सन्निहित करे ॥

तदपीछे ॥ "॥ ॐ ह्रीँ नमो भगवति । ब्रह्माणि। वीणापुस्तकपद्माक्षसू-त्रकरे । हंसवाहने । श्वेतवर्णे । मम सन्निहिता भव २ स्वाहा ॥"

"॥ ॐ ह्रीँ नमो भगवति। ब्रह्माणि। वीणापुस्तकपद्माक्षसू-त्रकरे । हंसवाहने । श्वेतवर्णे । इह पष्ठीपूजने आगच्छ २ स्वाहा॥" तीनवार पढके पुष्पकरके आव्हान करे ॥

हुआ गुरु, अनंतरोक्त पूजाकम करके मातायोंको पूर्जे. यथा ॥

इसवचनसें॥ सूतिकाग्रहकी भींत और भूमि दोनोंको सध-वायोंके हाथसें गोवरकरके लेपन करवावे,। तदपीछे हइय शुऋग्रह-स्पतिके वर्त्तनेवाली दिशाके भींतभागको खडी आदिकरके धवल (श्वेत) करवावे, और भूमिभागको चौंकमंडित करवावे.। तदपीछे श्वेत भींतभा-गके ऊपर संधवाके हाथेंकरी कुंकुमहिंगुछादिवर्णोंकरके आठ माताओंको उद्धी ( खडीयां ) लिखावे, आठ बैठी हुई, और आठ सुती हुई भी लिखवावे. कुलकमांतरमें गुरुकर्मांतरमें षट् (६) षट् (६) लिखनीयां.। तद-पीछे सधवा स्त्रीयोंके गीतमंगल गाते हुए चौंकमें शुभासनके ऊपर बैठा

यत उक्तम्। स्वकुले तीर्थमध्ये च तथावश्ये बलाद्पि ॥ षष्ठीपूजनकाले च गणयेन्नेव सूतकम् ॥ १ ॥

अथाष्टादशस्तभमें षष्ठीसंस्कारनामा छहे संस्कारकास्वरूप लिखते हैं.॥ छट्ठे दिनमें संध्याके समयमें गुरु प्रसूतिघरमें आकरके षष्ठीपूजन विधिका आरंभ करे, षष्ठीपूजनमें सूतक नहीं गिणना.

## ॥ अथाष्टादशस्तम्भारम्भः ॥

तन्वनिर्णयप्रासाद-

गच्छ २॥ " होषं पूर्ववत् ॥ ३॥ "॥ ॐ ह्रीँ नमो भगवति।वैष्णवि। शंखचक्रगदासारंगख-

आगच्छ २॥" शेषंपूर्ववत् ॥ २ ॥ "॥ ॐह्रीँ नमो भगवति। कोमारि ।षण्मुखि। शूलशक्तिधरे । वरदाभयकरे । मयूरवाहने । गोरवर्णे । इह षष्ठीपूजने आ-

"॥ ॐ हीँ नमो भगवति।माहेश्वरि। शूलपिनाककपालख-ट्वांगकरे। चंद्रार्इललाटे। गजचर्माटते। शेषाहिबद्धकांची-कलापे। त्रिनयने। वृषभवाहने। श्वेतवर्णे। इह षष्ठीपूजने

विशेष मंत्रोंमें है, सो लिखते हैं. ॥

तीको पूजे. ॥ ऐसेंही अन्य सात मातायोंकी पूजा करणी. ।

गृह्ण २ स्वाहा ॥ <sup>77</sup> ऐसें एकएकवार मंत्रपाठपूर्वक इन पूर्वोक्त गंधादिवस्तुयोंकरके भगव-

इसीतरें मंत्रपूर्वक। " धूर्प गृह्ण २। ' दीपं गृह्ण २।' 'अक्षतान गृह्ण २।' ' नैवेद्यं

चंदनादि गंध चढावे॥ "ॐ ह्रीँ नमो भगवति। ब्रह्माणि । वीणापुस्तकपद्माक्षसूत्र-करे । हंसवाहने । श्वेतवर्णे । पुष्पं ग्रह्ण २ स्वाहा ॥ "

तदभीछे "॥ॐ ह्रीँ नमो भगवति । त्रह्माणि । वीणापुस्तकपद्मा-क्षसूत्रकरे । हंसवाहने । श्वेतवर्णे । गंधं गृह्ण २ स्वाहा॥"

इति। तीनवार पढके स्थापन करे ॥

तदपीछे॥ "॥ ॐ ह्रीँ नमो भगवति । ब्रह्माणि । वीणापुस्तकपद्मा-क्षसूत्रकरे । हंसवाहने । श्वेतवर्णे । इह तिष्ठ २ स्वाहा ॥"

www.jainelibrary.org

तदपीछे मातृस्थापनाकी अग्रभूमिमें चंदनलेपस्थापना करके, अंबा-रूप षष्ठीको स्थापन करे. । और तिस स्थापनाको दाधि, चंदन, अक्षत, दूर्वादिकरके पूजे. ।

षष्ठीसंपूजनात्पूर्वं कल्याणं दुद्ता झिझोः ॥ १ ॥

ब्रह्माचामातरोप्यष्टौ स्वस्वास्त्रबलवाहनाः ॥

मापूर्याको मार्युयाको मनासहा सामयार पूजन कर, गाकसनक त्रिपुरा, दोनोंको वर्जके षट्मातृकाही पूजन करते हैं.॥ मातृका पूजन करके ऐसें पढे.॥

शेषं पूर्ववत् ॥ ८ ॥ एवं जैसें उर्ध्व (खडी) मातृयांका पूजन करे, तैसेंही बैठी और सुप्त मातृयांका भी पूर्वोक्त मंत्रोंसेंही तीनवार पूजन करे; । कितनेक चामुंडा,

होषं पूर्ववत् ॥ ७॥ "॥ ॐह्रीँ नमो भगवति। त्रिपुरे । पद्मपुस्तकवरदाभयकरे । सिंहवाहने । श्वेतवर्णे । इह षष्ठीपूजने आगच्छ २॥ "

रोषं पूर्ववत् ॥ ५ ॥ "॥ ॐ ह्री नमो भगवति।इंद्राणि। सहस्रनयने। वज्रहस्ते। सर्वाभरणभूषिते। गजवाहने। सुरांगनाकोटिवेष्टिते। कांच-नवर्णे। इह षष्ठीपूजने आगच्छ २॥" रोषं पूर्ववत् ॥ ६ ॥ "॥ ॐ ह्रीँ नमो भगवति। चामुंडे। शिराजालकरालशरीरे। प्रकटितदशने। ज्वालाकुंतले। रक्तत्रिनेत्रे। शूलकपालखडु प्रे-तकेशकरे। प्रेतवाहने। धूसरवर्णे। इह षष्ठीपूजने आगच्छ २॥"

शेषं पूर्ववत् ॥ ४ ॥ "॥ ॐह्रीँ नमो भगवति। वाराहि। वराहमुहि। चऋखड्गह-स्ते। शेषवाहने। श्यामवर्णे। इह षष्ठीपूजने आगच्छ २॥"

डुकरे। गरुडवाहने। कृष्णवर्णे। इह षष्ठीपूजने आगच्छ २॥"

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

तदपीछे गुरु हस्तमें पुष्प लेके॥

"॥ ॐ ऐँ ह्रीँ षष्ठि । आम्ववनासीने । कदंबवनविहारे । पुत्रद्वययुते । नरवाहने । श्यामाङ्गि । इह आगच्छ २ स्वाहा ॥"

मातृवत् इसकी भी पूजा करणी. । तदपीछे बालकमातासहित अवि-धवा कुल्हद्दा स्त्रीयां मंगलगीतगानमें तत्पर वाजंत्रोंके वाजते हुए षष्ठीरात्रिको जागरणा करे. ।

तदपीछे प्रातःकालमें ॥

"॥ ॐ भगवति माहेश्वरि पुनरागमनाय स्वाहा ॥ "

ऐसें प्रसेक नामपूर्वक गुरु, मातृको और षष्ठीको विसर्जन करे। तदपीछे गुरु,बालकको पंचपरमेष्ठिमंत्रपवित्रित जलकरके अभिषेक करता हुआ, वेदमंत्रकरके आशीर्वाद देवे ॥

यथा ॥

, अ अहँ जीवोऽसि। अनादिरसि। अनादिकर्मभागसि। यत्त्वया पूर्व प्रकृतिस्थितिरसप्रदेशैराश्रवटत्त्या कर्मबदं तद्दन्धोदयोदीरणासत्ताभिः प्रतिभुङ्क्ष्व।मा शुभकर्मोदयफ-लभुक्तेरुच्छेकं दध्याः। नचाशुभकर्मफलभुक्त्या विषादमा-चरेः। तवास्तु संवरवृत्त्या कर्मनिर्जरा अ हँ अ॥ "

सूतकमें दक्षिणा नही हैं.॥चंदन, दधि, दूर्वा, अक्षत, कुंकुम, लेखिनी, हिंगुलादिवर्ण, पूजाके उपकरण, नैवेद्य, सधवा स्त्रीयां, दर्भ, भूमिलेपन, इतनी वस्तुयां षष्ठीजागरणसंस्कारमें चाहिये. ॥ इत्याचार्यवर्द्धमानसूरि-कृताचारदिनकरस्य ग्रहिधर्मप्रतिबद्धषष्ठीजागरणसंस्कारकीर्त्तननामषष्ठोद-यस्याचार्यश्रीमद्विजयान्दसूरिकृतो बालावबोधस्समाप्तस्तसमाप्तो च समा-प्तोयमष्टादशस्तम्भः ॥ ६ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयान्दसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादमन्थे षष्ठी-जागरणनामषष्ठसंस्कारवर्णनो नामाष्टादशस्तम्भः ॥ १८।

## ॥ अथैकोनविंशस्तम्भारम्भः ॥

अथैकोनविंदास्तंभमें झुचिकर्मसंस्कारका वर्णन करते हैं. ॥ यहां झुचिकर्म खस्ववर्णानुसार करके दिनोंके व्यतीत हुए करणा.

तद्यथा ॥

રુજર

शुद्धेहिप्रो दशाहेन हादशाहेन बाहुजः ॥

वैश्यस्तु षोडज्ञाहेन जूद्रो मासेन जुद्धयति ॥ १ ॥

कारूणां सूतकं नास्ति तेषां शुद्धिर्न चापिहि ॥

ततो गुरुकुळाचारस्तेषु प्रामाण्यमिच्छति ॥ २ ॥

तिस कारणसें खखवर्णकुळानुसार करके दिनोंके व्यतीत हुए, गुरु सर्वही, सोळां पुरुपयुगसें उरे, तिस कुळवर्गकों बुळवावे. क्योंकि, सूतक सोळां पुरुषयुगसें उरे ग्रहण करिये हैं. ॥

यदुक्तं ॥

न्टषोडराकपर्यन्त गणयेत् सूतकं सुधीः ॥

विवाहं नानुजानीयाद्रोत्रे रुक्षन्टणां युगे ॥ १ ॥

भावार्थः-सोलं पुरुषपर्यंत सुधी पुरुष सूतक गिणे,। परंतु एकगोत्रमें लक्ष पुरुषयुग व्यतीत हुए भी, विवाह नही करे; न माने. । तिसवास्ते तिन गोत्रजको बुलवायके तिन सर्वको सांगोपांग स्नान और वस्त्रक्षालन कर नेको कहे. । स्नान करके शुचि वस्त्र पहिनके गुरुको साक्षी करके, वे सर्व गोत्रज विविध प्रकारकी पूजासें जिन प्रतिमाका पूजन करे. । तदपीहे बालकके माता पिता पंचगव्यकरके अंतस्नान करे. । पुत्रसहित नखच्छे दनकरके गांठ जोडी दंपती जिनप्रतिमाको नमस्कार करे, सधवा स्त्रीयांव मंगलगीत गाते वाजंत्रोंके वाजते हुए. । और सर्व चैत्योंमें पूजा नैवेद ढौकन करे. । साधुयोंको यथाशक्ति चतुर्विध आहार वस्त्र पात्र देवे, । औ संस्कार करनेवाले गुरुको वस्त्र तांबूल भूषण द्रव्यादिदान देवे. तथा जन्म, चंद्रसूर्यदर्शन, क्षीराशन, षष्ठी, इनसंबंधिनी दक्षिणा तिस दिनं

#### विंशस्तम्भः ।

संस्कारगुरुकेतांइ देणी. । और सर्व गोत्रज स्वजन भिन्नवर्गोंको यथाशाक्त भोजन तांबूल देना. । तथा गुरु तिस कुलके आचारानुसारकरके पंचग-व्य, जिनस्नात्रोदक, सर्वोंषधिजल और तीर्थजल, इनोंकरके स्नान कराये हुए बालकको वस्त्राभरणादि पहिनावे. ॥ तथा स्त्रीयोंको सूतकदिनोंके पूर्ण हुए भी, आई नक्षत्रोंमें, और सिंह गजयोनि नक्षत्रोंमें, सूतकस्नान नही करवावणा. । आई नक्षत्र दश है. । कृत्तिका १, भरणी २, मूल ३, आर्डा ४, पुष्य ५, पुनर्वसु ६, मघा ७, चित्रा ८, विशाखा ९, श्रवण १०, ये दश आई नक्षत्र हैं; इनमें स्त्रीको सूतकस्नान न करावे. यदि स्नान करे तो, फिर प्रसूति न होवे. ॥ धनिष्ठा १, पूर्वाभाइपदा २, ये दो सिंह-योनि नक्षत्र जाणने; और भरणी १, रेवती २, ये दो नक्षत्र गजयोनि जाणने. ॥ कदाचित् सूतक पूर्ण हुए दिनमें इन पूर्वोक्त नक्षत्रोंमेंसें कोइ नक्षत्र आवे, तब एक एक दिनके अंतरे शुचिकर्म करणा. ॥ पूजावस्तु, पंचगव्य, स्वगोत्रज जन, तीर्थोंदक, शुचिकर्म करणा. ॥ पूजावस्तु, पंचगव्य, स्रगोत्रज जन, तीर्थोंदक, शुचिकर्मतनामसप्तमोदयस्या-चार्यश्रीमदि० बा० स० तत्स० समाप्तायमेकोनविंशस्तंभः ॥ ७ ॥

> इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादयंथे सप्तमशुचिकर्मसंस्कारवर्णनो नामैकोनविंशस्तम्भः॥ १९॥

# ॥ अथविंशस्तम्भारम्भः ॥

अथ विंशस्तम्भमें नामकरणसंस्काराविधि लिखते हैं.॥

मृदु, ध्रुव, क्षिप्र और चर, इन नक्षत्रोंमें पुत्रका जातकर्म करना. अ-थवा गुरु वा शुक्र, चतुर्थ स्थित होवे, तब नाम करना, सजजन पुरुषोंको सम्मत है. ॥ शुचिकर्मदिनमें अथवा तिसके दूसरे वा तीसरे शुभ दिनमें बालकको चंद्रमाके बल हुए, ज्योतिषिकसहित गुरु तिसके घरमें शुभस्था-नमें शुभासनके ऊपर बैठा हुआ, पंचपरमेष्टिमंत्रको स्मरण करता हुआ रहे. । तिस अवसरमें बालकके पिता, पितामहादि, पुष्प फलकरके हाथ

परिपूर्ण करके ज्योतिषिकसाहित गुरुको साष्टांग नमस्कार करके ऐसें कहे हे भगवन् ! पुत्रका नामकरण करो. । तब गुरु तिन पितापितामहादिको तिसके कुलके पुरुषोंको, और कुलवृद्धा स्त्रीयोंको, आगे बैठाके, ज्योति षिको जन्मलग्न कहनेकेवास्ते आदेश करे। तब ज्योतिषिक शुभपटे जपर खद्दिका ( खडी ) करके तिस बालकके जन्मलग्नको लिखे, स्थान म में प्रहोंको स्थापन करे. । तब बालकके पितापितामहादि जन्मलग्नकी पूजा करे.। तिसमें खर्णसुदा १२, रूप्यमुदा १२, ताम्रमुदा १२, ऋमुक (सुपारी ) १२, अन्य फलजाति १२, नालिकेर १२, नागवछीदल ( पान ) १२, इनोंकरके द्वादश लग्नका पूजन करे। इनही नव नव वस्तुयोंकरी नव प्रहोंका पूजन करे. ऐसें लग्नके पूजे हुए, तिनोंके आगे ज्योतिषिक लग्न विचार कहे. वे भी उपयोगसहित सुणे. । तदपीछे व्यावर्णनसहित लग्नको ज्योतिषिक कुंकुमाक्षरोंकरके पत्रेमें लिखके, कुलज्येष्ठको सौंप देवे । बाल कके पितादिकोंने ज्योतिषिका निवाप ( पितृउद्देशपूर्वक ) वस्त्र स्वर्णदान करके सन्मान करणा. । और ज्योतिषिक भी तिनोंके आगे जन्मनक्षत्रा-नुसारे, नामाक्षरको प्रकाश करके, खघरको जावे । तदपीछे गुरु, सर्व कुलपुरुषोंको और कुलवृद्धा स्त्रीयोंको, आगे स्थापन करके ( विठलाके ) तिनोंकी सम्मतिसें हाथमें दूर्वा लेके परमेष्ठिमंत्रपठनपूर्वक कुल्रव्छाके कानमें जातिगुणोचित नाम सुणावे । तिसपीछे कुलइद्धा नारीयां गुरुके-साथ पुत्र गोदीमें लीयां तिसकी माता शिविकादि नरवाहनमें बैठी हुई, वा पादचारिणी अविधवायोंके गीत गाते हुए, वाजंत्र बाजते हुए, जिन-मंदिरमें जावे. । तहां मातापुत्र दोनों जिनको नमस्कार करे, माता चौ-वीस २ सुवर्णमुद्रा, रूप्यमुद्रा, फलनालिकेरादिकरके जिनप्रतिमाके आगे ढौकनिका करे.। तदपीछे देवके आगे कुलवृद्धा स्त्रीयां बालकका नाम प्रकाश करे. चैत्य न होवे तो, घरदेरासरकी प्रतिमाके आगे यह विधि करना. तदपीछे तिसही रीतिसें पौषधझालामें आवे, तहां प्रवेश करके भोजनमंडली स्थानमें मंडलीपद्ट स्थापन करके तिसकी पूजा करे. मंडलीपूजाका विधि यह है. पुत्रकी माता " श्रीगातमाय नमः " ऐसा उच्चार करती हुई, गंध, अक्षत,

पुष्प, धूप, दीप, नैवेद्य करके मंडलीपहकी पूजा करे. मंडलीपहोपरि खर्ण-मुद्रा १०, रूप्यमुद्रा १०, कमुक १०८, नालिकेर २९, वस्त्रस्त २९, स्थापन करे.। तदपीछे पुत्रसहित माता तीन प्रदक्षिणा करके यतिगुरुको नमस्का-र करे.। नव सोनेरूपेकी मुद्रा करके गुरुके नवांगकी पूजा करे.। निरुंछ-मा और आरात्रिका (आरती) करके क्षमाश्रमणपूर्वक हाथ जोडके, " वासरकेवंकरेह " ऐसा पुत्रकी माता कहे. तब यतिगुरु वासक्षेपको, ॐकार ह्रीकाँर श्रीकाँर सन्निवेशकरके कामधेनुसुद्राकरके, वर्छमान विद्याकरके जपके, मातापुत्र दोनोंके शिरपर क्षेप करे. तहां भी तिनके शिरमें ॐ हीँ श्री अक्षरोंका सन्निवेश करे.। तदपीछे बालकका अक्ष-तर दित चंदनकरके तिलक करके, कुलबुद्धाके अनुवादकरके, नाम स्थाप-न करे.। तदपीछे तिसही युक्तिकरके सर्व अपने घरको आवे.। यतिगुरुयों-को शुद्ध आहार वस्त्र पात्रका दान देवे । और ग्रहस्थगुरुको वस्त्र अलं-कार स्वर्णदान देवे. ॥ नांदी, मंगलगीत, ज्योतिषिकसहित गुरु, प्रभूत फल, और सुद्रा, विविधप्रकारके वस्त्र, वास, चंदन, दूर्वा, नालिकेर, धन, इतनी चस्तुं नामसंस्कारकार्यमें चाहिये. ॥ इत्याचार्यश्रीवर्छमानसूरिक-ताचारदिनकरस्य यहिधर्मप्रतिबद्धनामकरणसंस्कारकीर्त्तननामाष्टमोदय-साचार्यश्रीमाद्वेजयानंदसूरिकतो बाळावबोधस्समाप्तस्तत्समाप्तौ च समा-तोयं विंशस्तम्भः ॥ ८ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादमंथेऽष्ट नामकरणसंस्कारवर्णनो नाम विंइास्तम्भः ॥ २० ॥

# ॥ अथैकविंशस्तस्म्भारम्भः ॥

अथ २१ मे स्तंभमें अन्नप्राशनसंस्कारविधि लिखते हैं. ॥ रेवती, श्रव-ण, हस्त, मृगशीर्ष, पुनर्वसु, अनुराधा, अश्विनी, चित्रा, रोहिणी, उत्तरा-त्रय, धनिष्ठा, पुष्य, इन निर्दोष नक्षत्रोंमें और रवि, चंद्र, बुध, शुक्र, गुरु वारोंमें पुरुषोंको नवीन अन्नप्राशन (खाना) श्रेष्ठ है. । और बालकोंको

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अन्नभोजन रिक्तादि कुतिथीयां और कुयोगोंको वर्जके श्रेष्ठ है. । पुत्रको छडे मासमें, और कन्याको पांचमे मासमें अन्नप्राज्ञन, सत्पुरुषोंने कहा है. । जे नक्षत्र कहे तिनमें और पूर्वोक्त वारमें सद्धहोंके विद्यमान हुए अमा-वासी और रिक्ता, तिथीको वर्जके शुभ तिथीमें करणा. क्योंकि, छन्नमें रावि होवे तो, कुष्टी होवे; मंगल होवे तो, पित्तरोगी होवे; शनि होवे तो, वातव्याधि होवे; क्षीणचंद्र होवे तो, भीख मांगनेमें रत होवे; बुध होवे तो, ज्ञानी होवे; शुक्र होवे तो, भोगी होवे; बृहस्पति होवे तो, चिरायु होवे; और पूर्ण चंद्रमा होवे तो, यज्ञ करनेवाला और दान देनेवाला होवे । कंटक ४ । ७ । १० । अंत्य १२ । निधन ८। त्रिकोण ५।९।इन घरोंमें पूर्वोक्त ग्रह होवे तो, शरीरमें शुभ-फल देते हैं. । छट्ठे और आठमे घरमें चंद्रमा अशुभ होता है, । केंद्र १।४।७।१०। त्रिकोण ५। ९। इन घरोंमें सूर्य होवे तो, अन्ननाझ होवे ॥ तिसवास्ते छट्टे मासमें बालकको, और पांचमे मासमें कन्याको पूर्वोक्त तिथी वार नक्षत्र योगोंमें बालकको चंद्रबलके हुए अन्नप्राशनका आरंभ करे. । तद्यथा । पूर्वोक्त वेषधारी गुरु, तिसके घरमें जाके सर्वदेशोलाक अन्नोंको एकत्र करें; देशोत्पन्न और अन्य नगरोंमेंसें जे प्राप्त होवे, तिन सर्व फलोंको, और पटुविकृयोंको त्याग करे. । तदपीछे सर्व अन्नोंको, सर्व **शाकोंको, सर्व** विकृतीयोंको, घृत, तैल, इक्षुरस, गोरस, जल, इत्यादि-कोंसें पकाये हुए बहुतप्रकारके पदार्थींको प्रथक् न्यारे २ करे. । तदपीछे अईत्प्रतिमाका बृहत्स्नात्रविधिसें \* पंचामृतस्नात्र करके पृथक् पात्रोंमें तिन अन्न शाक विकृति पाकादिकोंको जिनप्रतिमाके आगे अईत्कल्पोक्त + नैवेद्यमंत्रकरके ढोवे. सर्वजातके फल भी ढोवे. । तदपीछे बालकको अईतुस्नात्रोदक पिलावे. । फिर जिनप्रतिमाके नैवेचसें उद्धरित बची हुइ तिन सर्ववस्तुयोंको सूरिमंत्रके मध्यगत अमृताश्रवमंत्रकरके श्रीगौतम-प्रतिमाके आगे ढोवे, । तिससें उद्धरित वस्तुयोंको कुलदेवताके मंत्रकरके

<sup>\*</sup> बृहत्लान्नविधि आचारदिनकरके २२ मे उदयमें है !

<sup>+</sup> अईत्कल्पोक्त पूजाविधि इसीग्रंथके २७ में स्तममें है.

गोत्रदेवीकी प्रतिमाके आगे चढावे,। तदपीछे कुलटदेवीके नैवेद्यमेंसें योग्य आहार मंगलगीत गाते हुए माता पुत्रके मुखमें देवे । और गुरु यह वेदमंत्र पढे ॥

यथा ॥

"॥ ॐ अर्हें भगवानर्हन् त्रिलोकनाथस्त्रिलोकपूजितः सुधा-धारधारितशरीरोपि कावलिकाहारमाहारितवान् । तपस्य-न्नपि पारणाविधाविक्षुरसपरमान्नभोजनात् परमानंदादाप केवलं तद्देहिन्नोदारिकशरीरमान्नस्त्वमप्याहारय आहारं तत्ते दीर्घमायुरारोग्यमस्तु अर्हें ॐ॥ ''

यह मंत्र तीनवार पढे.। तदपीछे साधुयोंको पट्विकृतियांकरके षट्र-ससंयुक्त आहार देवे, यतिगुरुके मंडलीपट्टोपरि परमान्नपूरित सुवर्णपात्र चढावे, ग्रहस्थगुरुको डोण डोण प्रमाण सर्वजातका अन्नदान करे, । तुला २ प्रमाण सर्व घृत, तैल, गुड लवणादि दान करे, । सर्वजातके एक सो आठ २ फल देवे, । तांबेका चरु, कांझ्यक थाल, और वस्तयुगल देवे. । सर्वजातिके अन्न, सर्वजातिके फल, सर्व विकृतियां, स्वर्ण, रूप्य, ताम्र, कांझ्य, इनोंके पात्र (भाजन) इतनी वस्तुयां इस संस्कारमें चा-हिये. ॥ इत्याचार्यश्रीवर्द्धमानसुरिकृताचारदिनकरस्य ग्रहिधर्मप्रतिबद्ध अन्नप्राशनसंस्कारकीर्तननाम नवमोदयस्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिकृतो बालावबोधस्समाप्तस्तत्समाप्ती च समाप्तोयमेकविंशस्तम्भः ॥९॥

इत्याचार्यश्रीमद्रिजयानन्दसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादयंथे नवमान्नप्राशनसंस्कारवर्णनो नामैकविंशस्तम्भः ॥ २१ ॥

## ॥ अथद्वाविंशस्तम्भारम्भः ॥

अथ २२ मे स्तंभमें कर्णवेधसंस्कारविधि छिखते हैं. ॥ उत्तरात्रय, इस्त, रोहिणी, रेवती, श्रवण, पुनर्वसू, मृगशीर्ष, पुष्य, इन नक्षत्रोंमें।

रेवती, श्रवण, हस्त, अश्विनी, चित्रा, पुष्य, धनिष्ठा, पुनर्वसू, अनुराधा, चंद्रसाहित इन नक्षत्रोंमें कर्णवेध करना, मुनिजन कहते हैं। साम शा, तृतीय ३, घरमें शुभ यहोंकरके संयुक्त होवे, शुभराशि लग्नमें कूर पहीं-करके रहित बहस्पातिके लग्नाधिप, वा लग्नमें हुए कर्णवेध करणा. जिसमें चंद्र नक्षत्र, पुष्य, चित्रा, श्रवण, रेवती, जाणने । मंगल, शुक्र, सूर्य, बृहस्पति, इन वारमें शुभ तिथीमें शुभ योगमें बालक और कन्याका कर्णवेध करणा. ॥ इन निर्दोष तिथि वार नक्षत्रमें बालकको चंद्रबलके हुए कर्णवेध आरंभ करे.। उक्तं च। "गर्भाधान, पुंसवन, जम्म, सूर्य-चंद्रदर्शन, क्षीराशन, षष्ठी, शुचि, नामकरण, अन्नप्राशन, मृत्यु, इन संस्कारोंमें अवइय कार्य होनेसें पंडित पुरुषोंने वर्षमासादिकी शुद्धि न देखणी. । कर्णवेधादिक अन्य संस्कारोंमें विवाहकीतरें वर्ष मास दिन नक्षत्रादिकोंकी शुद्धि अवश्यमेव विलोकन करणी. । यथा । तीसरे पांचमे सातमे निर्दोष वर्षमें बालकको बलवान सूर्य होवे, तिस मासमें इष्ट दिनमें, गुरु, वालकको और बालककी माताको अमृतामंत्र अभिमंत्रि<del>त</del> जलकरके मंगलगानपूर्वक अविधवायोंके हाथेंकरी स्तान करावे.। और तहां कुलाचारसंपदा आंतिशय विशेषकरके तैलनिषेकसाहित तीन पांच सात नव इग्यारह दिनांतक स्नानका विधि जाणना, । तिसके घरमें पौष्टिकाधिकारमें कहे सर्व पौष्टिकको करणा, पष्ठीको वर्जके मात्रष्टकपूजन पूर्ववत् करणा, । तदपीछे स्व २ कुलानुसार अन्य याममें कुलदेवताके स्थानमें पर्वतउपर नदीतीरे वा घरमें कर्णवेधका आरंभ करे. । तहां मोदक नैवेचकरण गीतगान मंगलाचारादि ख २ कुलागत रीतिकरके करणा. । तदपछि बालकको पूर्वाभिमुख आसनऊपर विठलाके तिसके कर्णवेध करे तहां गुरु यह वेदमंत्र पढे. ।

यथा ॥

"॥ ॐ अर्ह अोतेनाङ्गोपाङ्गेः कालिकेरुत्कालिकेः पूर्वगतैश्च-लिकाभिः परिकर्माभिः सूत्रैः पूर्वानुयोगैः छन्दोभिर्छक्षणैर्नि-रुक्तैर्धर्मशास्त्रेर्विद्वकर्णों भयातुअर्ह ॐ॥ " गुवाबिकोंको ॥ '॥ॐ अहेँ तव श्रुतिहयं इदयं धर्माविद्यमस्तु॥' ऐसें कहना ॥

तवपछि बालकको यानमें बैठाके, वा नर नारी उत्संगमें लेके धर्मा-गारमें लेइ जावे; तहां पूर्वोक्त विधिसें मंडलीपूजा करके बालकको गुरुके चरणांआगे लोटावे. तब यतिगुरु विधिसें वासक्षेप करे.। तदपछि बालक-बो घरमें ल्याके एहस्थगुरु कर्णाभरण पहिनावे.। यतिगुरुयोंको शुद्ध चार प्रकारका आहार वस्त्र पात्र देवे. । एहस्थगुरुको वस्त्र स्वर्णदान देवे. ॥ इत्याचार्यश्रीवर्द्धमानसूरिकृताचारदिनकरस्य एहिधर्मप्रतिबद्धकर्णवेधसं-स्कारकीर्त्तनामदशमोदयस्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिकृतोबालावबोधस्स-माप्तस्तत्समाप्ती च समाप्तोयं द्वाविंशस्तम्भः ॥ १०॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयत्रासादमन्थे दशमकर्णवेधसंस्कारवर्णनो नाम दाविंशस्तम्भः ॥ २२॥

## ॥ अथ त्रयोविंशस्तम्मारम्भः ॥

अथ २३ मे स्तंभमें चूडाकरणसंस्कारविधि लिखते हैं. ॥ हस्त, चित्रा, खाति, मृगर्शार्ध, ज्येष्ठा, रेवती, पुनर्वसू, श्रवण, धनिष्ठा, इन नक्ष-त्रॉमें १ । २ । ३ । ५ । ७ । १३ । १० । १९ । इन तिथियों में । शुक्र, सोम, बुध, इन वारों में चंद्र वा तारेके बल हुए, क्षोरकर्म करणा. । पर्वके दिनों में, यात्रामें, ख्रानसेंपीछे, भोजनसेंपीछे, विभूषापीछे, तीन संध्यामें, रात्रिमें, संप्राममें, क्षयतिथिमें, पूर्वोक्त तिथिवारसें अन्य तिथिवारमें, और अन्य भी मंगलकार्थमें क्षोरकर्म न करणा. ॥ क्षोरनक्षत्रों में स्वकुलविधिकरके चूडाकरण करणा मुनींद्र कहते हैं; परं गुरु, शुक्र और बुध यह तीन प्रह केंद्रमें १ । ४ । ७ । १० होने चाहिये । यदि केंद्रमें सूर्य होवे तो ज्वर होवे; मंगल होवे तो शख्रसें नाश होवे; शनि होवे तो पंगुपणा होवे; क्षीण चंद्र होवे तो नाश होवे. । षष्ठी (६), अष्टमी (८), चतुर्थी (४), सिनीवाली (चतुईशीयुक्तअमावास्या), चतुईशी (१४), नवमी (६), इन तिथीयोंमें और रावि, शनि, मंगल, इन, वारोंमें क्षीरकर्म न करावणा. । भन २, व्यय १२, त्रिकोण ५ । ९, इन ग्रहोंमें असद्वह होवे तो, मृत्यु हुए भी क्षुरकिया सुंदर नही होवे; और इनही घरोंमें शुभ ग्रह होवे तो क्षुरक्रिया पुष्टिकी करणहार जाणनी. । तिसवास्ते वालकको सूर्यवल्युक्त मासके हुए, चंद्र-तारावल्युक्त दिनमें, पूर्वोंक्त तिथिवारनक्षत्रमें कुलाचारानुसार कुलदेव-ताकी प्रतिमाके पास अन्य ग्राममें, वनमें, पर्वतके ऊपर, वा घरमें शास्त्रोक्त रीतिसें प्रथम पौष्टिक करे. । तदपीछे षष्ठीपूजार्वार्जत मात्रष्टपूजा पूर्ववत्. । तदपीछे कुलाचारानुसार नैवेद्य देवपकाझादि करणा. । तदपीछे सुस्नात ग्रहस्थगुरु वालकको आसनऊपर बैठाके बहत्स्नात्रविधिक्वत जिन-स्नात्रोदकसें शांतिदेवीके मंत्रकरके सिंचन करे. । तदपीछे कुलक्रमागत नापित (नाइ) के हाथसें सुंडन करवावे. । तीन वर्णके शिरके मध्यभा-गमें शिखा स्थापन करेना और शूंद्रको सर्वसुंडन. । चूडाकरण करते हुए यह वेदमंत्र पढे. ॥

यथा ॥

"॥ ॐ अर्ह" ध्रुवमायुर्धुवमारोग्यं ध्रुवाः श्रीयो ध्रुवं कुछं ध्रवं

यशोधवं तेजो धुवं कर्म्म धुवा च गुणसंततिरस्तु अहेँ ॐ॥"

यह सातवार पढता हुआ बालकको तीथोंदककरके सींचे.। गीत वा-जंत्र सर्वत्र जाणने. । तदपीछे पंचपरमेष्ठिपाठपूर्वक बालकको आसनसें उठायकर स्नान करावे. । चंदनादिकरके लेपन करे. । श्वेतवस्त्र पहिनावे. । भूषणोंकरके भूषित करे.। तदनंतर धर्मागारमें लेजावे.। तदपीछे पूर्वरी-तिसें मंडलीपूजा गुरुवंदना वासक्षेपादि. । तदपीछे साधुयोंको शुद्ध वस्त्र, अन्न, पात्र और षड्रस विक्वति दान देवे. । रह्यगुरुको वस्त्र स्वर्ण दान देवे.। नापितको वस्त्र कंकण दान देवे. ॥ इत्याचार्यश्रीवर्डमानसूरिक्वता-चारदिनकरस्य रहिधर्मप्रतिबद्धचूडाकरणसंस्कारकीर्त्तननामैकादशोदयस्या-वार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिक्वतो बालावबोधरसमाप्तरत्त्समाप्तो च समाप्तोयं त्रयोविंशस्तम्भः ॥ ११ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादमंथे एका-दद्याचूडाकरणसंस्कारवर्णनो नाम त्रयोविंशस्तम्भः ॥ २३ ॥

## ॥ अथ चतुर्विंशस्तम्भारम्भः ॥

अथ २४ मे स्तंभमें उपनयनसंस्कारविधि लिखते हैं.॥ तहां उपनयन नाम मनुष्योंको वर्णक्रममें प्रवेश करणेवास्ते संस्कारही वेषमुद्राके उद्द-इनसें ख २ गुरुयोंके उपदेशे धर्ममार्गमें निवेश (प्रवेश) करता है.। यदुक्तमागमे ॥

धम्मायारे चरिए वेसो सवच्छ कारणं पढमं ।

संजमलजाहेऊ साङ्वाणं तहय साहूणं ॥१॥

अर्थः-धर्माचारके आचरण करते हुए वेष जो है, सो सर्वत्र प्रथम कारण है. श्रावक तथा साधुयोंको संजमलज्जाका हेतु है.॥

तथा च श्रीधर्मदासगणिपाँदैरुपदेशमालायामप्युक्तम् ॥

यथा ॥

धम्मं रक्खइ वेसो संकइ वेसेण दिक्खिओमि अहं ॥

उम्मग्रेण पडंतं रक्खइ राया जणवऊव्व ॥१॥

अर्थः-वेष धर्मकी रक्षा करता है. क्योंकि, वेष होनेसें अकार्य करता हुआ मनमें शंका करता है कि, मैं दीक्षितवेषवाळा हूं, मुझको देखके ळोक निंदा करेंगे, इसवास्ते उन्मार्गमें पडते हुएकी भी वेष रक्षा करता है, जैसें राजा देशकी रक्षा करता है. ॥ तथा इक्ष्वाकुवंशी, नारदवंशी, वैश्य, प्राच्य, उदीच्य, इन वंशोंके जैन ब्राह्मणको उपनयन और जिनो-पवीत धारण करणा.। तथा क्षत्रीयवंशमें उत्पन्न हुए जिन, चक्रि,बळदेव, वासुदेवोंको, श्रेयांसकुमार दशार्णभद्रादि राजायोंको, हरिवंश, इक्ष्वाकुवंश, विद्याधरवंश, इन वंशोंमें उत्पन्न हुएको भी, उपनयन जिनोपवीतधारण विधि है. । जिसवास्ते कहा है, आगममें,

" देवाणुप्पिआ, न एअं भूअं, न एअं भव्वं, न एअं भविस्सं, जन्नं, अरहंता वा, चकवट्टी वा, बलदेवा वा, वासुदेवा वा, अंतकुलेसु वा, पंतकुलेसु वा, किविणकुलेसु वा, तुच्छकुलेसु वा, दरिइकुलेसु वा, भिरकाग कुलेसु वा, माहणकुलेसु वा, आयाइंसु वा आयाइंति वा, आयाइस्संति वा,

एवं खलु, अरहता वा, चक्कबलवासुदेवा वा, उग्रकुलेसु वा, भोगकुलेसु वा, राइन्नकुलेसु वा, खत्तियकुलेसु वा, इरकागकुलेसु वा, हरिवंसकुलेसु वा, अन्नयरेसु वा, तहप्पगारेसु विसुद्ध जाइकुलवंसेसु आया इंसु वा, आया-ईंति वा, आयाइस्संति वा, अच्छि पुण एसेवि भावे, लोगच्छेयभूए, अणंताहिं उसप्पिणि ऊसप्पिणीहिं वइकंताहिं, समुपद्यइ, नामगुत्तस्स, वा, कम्मस्स, अरकीणस्स, अवेइयस्स, आणिचिणस्स, उदण्णं, जन्नं, अरहंता वा, चक्कबलवासुदेवा वा, अंतकुलेसु वा, पंतकिविणतुच्छदारि भिरकागमाहणकुलेसु वा, आयाइंसुं वा, आयाइंति वा, आयाइस्संति वा; नो चेव णं, जोणीजम्मणनिरकमणेणं निरकमिंसु वा, निक्खमंति वा, निक्खमिस्संति वा. तं जीअमेअं, तीअपच्चुप्पन्नमणागयाणं सकाणं, देविंदाणं, देवराईणं, अरहंते भगवंते, तहप्पगारेहिंतो, अंतकुलेहिंतो, पंत-तुच्छदरिद्दकिविण भिक्खागमाहणकुलहिंतो; तहप्पगारेसु कुलेहिंतो, उग्रभोगरायन्नखत्तियइरकागहारिवंसकुलेसु वा, अन्नयरेसु वा, तहप्पगारेसु विसुद्धजाइकुलवंसेसु साहरावित्तए.॥" \* तिसवास्ते कार्तिकरोठ कामदेवा दिवैश्योंको भी उपनयन जिनोपवीत धारण करणा, । आनंदादि शुद्रोंको भी उत्तरीय धारण करणा. । शेष वणिगादिकोंको उत्तरासंगकी अनुज्ञा है जिनोपवीत जो है सो भगवान् जिनकी गृहस्थपणेकी मुद्रा है,। सर्व बाह्य अभ्यंतर कर्मविमुक्त निर्मेथ यतियोंको तो, नव ब्रह्मगुप्तिगुप्ता-ज्ञानदर्शनचारित्ररलत्रयी, हृदयमेंही है क्योंकि, मुनिजन सर्वदा तन्दान-नाभावितही होते हैं. इसवास्ते नवब्रह्मगुप्तियुक्तरत्वत्रयी सूत्ररूप बाह्यसु-झाको नही धारण करते हैं, तन्मय होनेसें. नही समुद्र, जलपात्रको हस्तमें करता है। । नही सूर्य दीपकको धारण करता है।

यत उक्तम् ॥

अम्नो देवोस्ति वित्राणां हदि देवोस्ति योगिनाम् ॥ प्रतिमाखल्पबुद्धानां सर्वत्र विदितात्मनाम् ॥ १ ॥

\* इस पाठका भावार्थ यह है कि पूर्वोक्त जतादिकुलमें अरिहतादि नहीं उत्पन्न होते हैं, किंत्र उमादि उपनवयादिसंयुक्त कुल्में उत्पन्न होते हैं, शुरू होनेसें. ॥ अर्थः-अग्निहोत्रि बाह्मणोंका तो, अग्निही देव है, अर्थात् अग्निवि-षेही देवबुद्धि है; और योगिजनोंके हृदयमेंही देव है; क्योंकि, योगा-भ्यासी मुनिजन तो, अपने पिंडस्थ, पदस्थ, रूपस्थ, रूपातीत, ध्यानके बलसें अपने हृदयमेंही देवका स्वरूप ध्याय सकते हैं; और जो अल्प-बुद्धि अर्थात् रहस्थधर्मी श्राक्कादि हैं, तिनोंको भगवान्की प्रतिमाही देव है; तिसकेही पूजन, ध्यान, प्रभावना, उत्सव, रथयात्रा, करनेसें कल्याण है. और जिनोंने आत्मखरूप जाना है, ऐसें याति, ऋषि, मुनि-योंको तो सर्वजगें देव मालुम होता है; अर्थात् ध्याता, ध्येय,ध्यान, ज्ञाता, क्रेय, ज्ञान रूपकरके सर्व देवखरूपही है. ॥ इसवास्ते शिखासूत्रविवर्जित ब्रह्मगुप्तिरत्नत्रय करण कारण अनुमतिमें सदैव आदरवाले यतिजन हैं. । और रहस्थी, ब्रह्मगुप्तिरत्नत्रयलेश्वर्थाक्ष्यणस्रिणमात्रसें ब्रह्मगुप्तिरत्नत्रयको सूत्रमुद्राकरके हृदयमें धारण करते हैं.। 'प्रतिमाखल्पवुद्धीनां' इसवचनसें॥

तदात्मकत्वके न हुए मुद्राका धारण है. । जैसें छद्मस्थको बाह्य अभ्यंतर तपःका करणा है. । तथा नवतंतुगर्भत्रिसूत्रमय एक अग्र ऐसें तीन अग्र ब्राह्मणको, दो अग्रक्षत्रियको, एक अग्र वैश्यको, शूद्रको उत्तरी-यक, और अपरको उत्तरासंगकी अनुज्ञा है. । ऐसा विशेष क्यों है ? सोही कहते हैं. । ब्राह्मणोंने नवब्रह्मगुप्तियुक्त ज्ञानदर्शनचारित्ररूप रत्नत्रय आप पालन करणे, अन्योंसें करावणे, अन्य करतांको अनुमति देणी. ॥ ब्रह्मगुप्तिगुप्ताइति । ब्राह्मण आप रत्नत्रयीको अध्ययन सम्यक्दर्शन चारित्र कियायोंकरके आचरते हैं, अन्योंसें अध्यापन सम्यक्दर्शन चारित्र क्रियायोंकरके आचरते हैं, अन्योंसें अध्यापन सम्यक्दर्शन चारित्र प्ररूपणाकरके रत्नत्रयीका आचरण करवाते हैं, और ज्ञानोपाशन सम्य-गुदर्शन धर्मोपाशनादिकोंकरके श्रद्धा करनेवाले और अनुज्ञा मांगनेवाले अन्योंको अनुज्ञा देते हैं, इसवास्ते नवत्रह्मगुप्तिगर्भ रत्नत्रय करण कारण अनुमतिवाले ब्राह्मणोंको जिनोपवीतमें तीन अग्र । और क्षत्रियोंको आप रत्नत्रयका आचरण करणा, और निजशक्तिसें न्यायप्रवृत्तिकरके अन्योंसें आचरण करावणा योग्य है, परंतु तिन क्षत्रियोंको अन्य जनोंको अनुज्ञा देनी योग्य नही है. क्योंकि, वे ठकुराइवाले प्रभु होनेसें अन्योंविषे नियमादिकी अनुज्ञा नही देते हैं, इसवास्ते क्षत्रियोंको जिनोपवीतमें दो अग्र. । वैश्योंने ज्ञानभक्तिकरके सम्यक्त्व धृतिकरके उपासकाचारशक्तिकरके स्वयमेव रत्नत्रय आचरणा, । तिन वैश्योंको असामर्थ्य होनेसें अनुपदेशक होनेसें रत्नत्रयका करावणा, और अनुमतिका देणा योग्य नही है; इसवास्ते वैश्योंको जिनोपवीतमें एक अग्र. । श्रूद्रोंको तो ज्ञानदर्शनचारित्ररूप रत्नत्रयके करणेमें आपही अशक्त है तो करावणा और अनुमतिका देणा तो दूरही रहा. । तिनोंको अधम जाति होनेसें, निःसत्त्व होनेसें और अज्ञान होनेसें; इसवास्ते तिनोंको जिनाज्ञारूप उत्तरीयका धारण है। तिनसें अपरवणिगादिकोंको देवगुरु-धर्मकी उपासनाके अवसरमें जिनाज्ञारूप उत्तरासंगमुद्रा है.॥ जिनोपवी-तका खरूप यह है.॥ स्तनांतरमात्रको चौराशीगुणा करिये तब एकसू-त्र होवे, तिसको त्रिगुणा करणा, तिसको भी त्रिगुणा करके वर्त्तन करणा (वटना), ऐसें एक तंतु हुआ; इसी रीतिसें दो तंतु और योजन करिये, तब तीनो तंतु मिठाके एक अग्र होवे हे. । तहां ब्राह्मणको तीन अग्र, क्षत्रियको दो और वैश्योंको एक. । परमतमें तो ऐसा कथन हे॥

" कृते स्वर्णमयं सूत्रं त्रेतायां रोप्यमेव च ॥

हापरे तामसूत्रं च कलो कार्प्पासामिष्यति ॥ १ ॥

कृतयुगमें खर्णमयसूत्र, त्रेतायुगमें रूपेका, द्वापरयुगमें तांबेका और कलियुगमें कपासका यज्ञोपवीत.॥ " परंतु जिनमतमें तो, सर्वदा ब्राह्मणोंको सौवर्णसूत्र, \* और क्षत्रियवैक्योंको सदा कार्पास सूत्रही है. ॥ इतिजिनोपवीतयुक्तिः ॥

अथ उपनयनविधि कहते हैं:-उपनीयते वर्णकमारोहयुक्तिकरके प्राणीको पुष्टिको प्राप्त करिये, इत्युपनयनं । श्रवण, धनिष्ठा, हस्त, मृगशिर, अश्विनी, रेवती, स्वाति, चित्रा, पुनर्वसू, । तथा च ।

\* आवश्यकेत्वेषमुक्तं ॥ स च ( भरतः ) काकिणीरत्नेन तान् लांच्छितवान्-आदित्ययशसस्त् काकिणोरत्नं नासीत् सुवर्णमयानि यज्ञोपवीतानि छतवान् । महायशः प्रभृतयस्तु केचन रूप्यमयानि के-चित् विचित्रपर्द्वमूत्रमयानीत्येवं यज्ञोपवीतप्रसिदिः ॥ चतुर्विंशस्तम्भः ।

मृगशिर, रेवती, श्रवण, धानिष्ठा, हस्त खाति, चित्रा, पुष्य, अश्विनी, इन नक्षत्रोंमें मेखलाबंध, और मोक्ष करणा, आचार्यवर्य्य कहते हैं।। गर्भाधानसें वा जन्मसें आठमे वर्षमें ब्राह्मणोंको मौंजीबंध कथन करते हैं, क्षत्रियोंको इग्यारह (११) वर्षमें, और वैइयोंको बारमे वर्षमें। वर्णाधिपके बलवान हुए उपनीतिकिया हितकारिणी होती है, अ-थवा सर्व वर्णोंको गुरु चंद्र सूर्य बलवान् हुए, हित है. । बृहस्पति-वार होवे, बृहस्पति बलवान् होवे, वा केंद्रगत होवे, तो, द्विजोंको उप-नयन श्रेष्ठ है. और बहस्पात तथा गुक नीच घरमें होवे, शत्रुके घरमें होवे, वा पराजित होवे तो, अवणविधीमें स्मृतिकर्म हीन होवे । छन्नमें वित् होवे; शुक्रसहित सूर्य लग्नमें शनिके अंशमें स्थित होवे, तदा प्रो-ज्झितविद्याशील कृतन्न होवे. । केंद्रमें बृहस्पाति होवे तो, स्वअनुष्ठानमें रक्त होवे, प्रवरमतियुत होवे. शुक्र होवे तो, विद्या सौख्य अर्थयुक्त होंवे. बुध होवे तो, अध्यापक होवे, सूर्य होवे तो, राजाका सेवक होवे, मंगल होवे तो, शस्त्रष्टतिवाला होवे. चंद्रमा होवे तो, वैश्यवृत्तिवाला होवे. शनि होवे तो, अंत्यजोंका सेवक होवे. । शनिके अंशमें मूर्खता उदय होवे, सूर्यके भागमें ऋरपणा होवे, मंगलके अंशमें पापबुद्धि होवे, चंद्रांशमें अतिजड-पणा होवे, बुधांश होवे तो पटुपणा होवे, गुरुशुक्रके भागमें सुज्ञपणा होवे. । सूर्यसहित बृहस्पति होवे तो निर्गुण होवे अर्थहीन होवे, मंगल-सहित सूर्य होवे तो क्रूर होवे, बुधसहित होवे तो पटु होवे, शनिसहित होवे तो आलसु और निर्गुण होवे, शुक्र और चंद्रमासहित होवे तो बृह-स्पतिवत् जाणनाः । पूर्वोक्तं निर्दोषं नक्षत्रोंमें मंगळविना अन्यवारोंमें सुतिथिमें दिनशुद्धिमें दिनमें शुभग्रहयुक्त लप्नमें । विवाहवत् त्याज्य नक्ष-त्रदिनमासादिको वर्ज देवे. ग्रहनिर्मुक्त पांचमे लग्नमें वर्त आचरे. ॥

प्रथम यथासंपत्तिकरके उपनेय पुरुषको सात, नव, पांच वा तीन, दिनतक सतैल निषेक स्नान करावे तदपीछे लग्नदिनमें राह्यगुरु, तिसके घरमें ब्राह्म मुहूर्त्तमें पौष्टिक करे तदनंतर उपनेयके शिरपर शिखावर्जके वपन मुंडन क्ररावे, पीछे वेदी स्थापन करे, तिसके मध्यमें वेदीचतुष्किका चौ- कीरूप वेदी करणी, अर्थात् चौतडा करणा, वेदीप्रतिष्ठा विवाहाधिकारसें जाणनी. तिस वेदीचतुष्किकाके ऊपर समवसरणरूप चतुर्मुख जिनबिंब अर्थात् चौमुखा स्थापन करे, तिसको पूजके गुरु, जिसने सदश श्वेतवस्त पहिना है, वस्त्रका उत्तरासंग करा है, अक्षत नालिकेर कमुक हाथमें लिये हैं, ऐसे उपनेयको समवसरणको तीन प्रदक्षिणा करवावे. । तदपीछे गुरु उपनेयको वामे पासे स्थापके, पश्चिमदिशाके सन्मुख जिसका मुख है, तिस जिनबिंबके सन्मुख बैठके प्रथम ऋषभ अर्हत् देवस्तोत्रयुक्त शकस्तव पढे. । फेर तीन प्रदक्षिणाकरके उत्तराभिमुख जिनबिंबके सन्मुख तैसेंही शकस्तव पढे; । ऐसेंही त्रिप्रदक्षिणांतरित पूर्वाभिमुख, दक्षिणाभिमुख, जिनबिंबोंके आगे भी शकस्तव पढे. मंगलगीतवाजंत्रा-दक्षिणाभिमुख, जिनबिंबोंके आगे भी शकस्तव पढे. मंगलगीतवाजंत्रा-दक्षिणाभिमुख, जिनबिंबोंके आगे भी शकस्तव पढे. मंगलगीतवाजंत्रा-दक्षिणाभिमुख, जिनबिंबोंके आगे भी शकस्तव पढे. मंगलगीतवाजंत्रा-दक्षिणा शकस्तवपाठके अनंतर ग्रह्यगुरु, उपनयनके प्रारंभवास्ते वेदमंत्रका उच्चार करे. और उपनेय जो है, सो दूर्वाफलादिकरके हस्तपूर्ण करके जिन आगे हाथ जोडके अर्थात् अंजलिकरके खडा होके अवण करे. ॥

उपनयनारंभ वेदमंत्रो यथा ॥

"ॐअँह अर्हग्रोनमः । सिद्धेभ्योनमः । आचार्येभ्योनमः । उपाध्यायेभ्यो नमः । साधुभ्यो नमः । ज्ञानाय नमः । दर्शनाय नमः । चारित्राय नमः । संयमाय नमः । सत्या-य नमः । शौचाय नमः । ब्रह्मचर्याय नमः । आर्किचन्या-य नमः । तपसे नमः । श्रामाय नमः । मार्हवाय नमः । आर्कि र्जवाय नमः । मुक्तये नमः । धर्म्माय नमः । मार्हवाय नमः । आ र्जवाय नमः । मुक्तये नमः । धर्म्माय नमः । संघाय नमः । सेद्वांतिकेभ्यो नमः । धर्म्मोपदेशकेभ्यो नमः । वादिल्-ब्धिभ्यो नमः । अष्टाङ्गनिमित्तज्ञेभ्यो नमः । तपस्विभ्यो नमः । विद्याधरेभ्यो नमः । इहलोकसिद्देभ्योनमः । कवि-भ्यो नमः । लब्धिमद्यो नमः । ब्रह्मचारिभ्यो नमः ।



निष्परिग्रहेभ्यो नमः । दयाऌभ्यो नमः । सत्यतादिभ्यो नमः । निःस्पृहेभ्यो नमः । एतेभ्यो नमस्कृत्यायं प्राणी प्राप्तमनुष्यजन्मा प्रविद्यति वर्णक्रमं अर्हे ॐ॥"

ऐसें वेदमंत्रका उच्चार करके फिर भी पूर्ववत् तीन २ प्रदक्षिणा करके चारों दिशामें युगादिदेव स्तवसंयुक्त शक्रस्तव पाठ करे। तिस दिनमें, जल जवान्न भोजन करके आचाम्लका प्रत्याख्यान उपनेयको करावे। तदपीछे उपनेयको वामे पासे स्थापके सर्वतीर्थोदकोंकरके अमृतामंत्र-करके कुशाग्रोंसें सिंचन करे.।

तदनंतर परमेष्ठिमंत्र पढके

"नमोऽर्हत्सिद्धाचार्योपाध्यायसर्व्वसाधुभ्यः"

ऐसा कहके, जिन प्रतिमाके आगे उपनेयको पूर्वाभिमुख बैठावे; तद-पीछे रह्यगुरु, चंदनमंत्रकरके अभिसंत्रण करे. ॥

चंदनमंत्रो यथा ॥

"॥ॐ नमो भगवते,चंद्रप्रभंजिनेंद्राय, राशांकहारगेक्षीरध-वळाय, अनंतगुणाय, निर्म्सलगुणाय, भव्यजनप्रबोधनाय, अष्टकर्म्ममूलप्रकृतिसंशोधनाय, केवलालोकावलोकितसक-ललोकाय, जन्मजरामरणविनाशनाय सुमंगलाय, कृतमंग-लाय, प्रसीद भगवन् इह चंदनेनामृताश्रवणं कुरु २ स्वाहा॥" इस मंत्रकरके चंदनको मंत्रके हृदयमें जिनोपवीतरूप, कटिमें मेखलारूप और ललाटमें तिलकरूप, रेखाकरे, तदपीछे उपनेय " नमोस्तु २" ऐसें कहता हुआ, गुरुके चरणोंमें पडके खडा होके हाथ जोडके ऐसें कहे. 1

"॥भगवन् वर्णरहितोऽस्मि। आचाररहितोऽस्मि। मंत्ररहि-तोऽस्मि । गुणरहितोऽस्मि । धर्म्मरहितोऽस्मि । शौचरहि-तोऽस्मि । ब्रह्मरहितोऽस्मि । देवर्षिपित्वतिथिकर्म्मसु नियो-जय मां ॥" ऐसें कहकर फिर "नमोस्तु २ " ऐसें कहता हुआ, गुरुके चरणोंमें पडे; गुरु भी इस मंत्रको पढके उपनेयको चोटीसें पकडके खडा करे। मंत्रो यथा॥

"॥ ॐ अहँ देहिन् निमम्नोऽसि भवार्णवे तत्कर्षति त्वां भगवतोर्श्वतः प्रवचनैकदेशरज्जुना गुरुस्तदुत्तिष्ठ प्रवचना-दानाय श्रद्दधाहि अर्ह ॐ॥"

ऐसें पढके उपनेयको खडा करके अईत्प्रातिमाके आगे पूर्वाभिमुख खडा करे. तदपीछे ग्रह्मगुरु, वितंतुवर्त्तित-तीन तंतुकी वुणी, एकाशीति ( ८१ ) हाथ प्रमाण, मुंजकी मेखळाको अपने दोनों हाथोंमें लेके, इस वेदमंत्रको पढे.॥

"॥ ॐ अईं आत्मन देहिन ज्ञानावरणेन बद्धोऽसि दर्शनावरणेन बद्धोऽसि । वेदनीयेन बद्धोऽसि । मोहनीयेन बद्धोऽसि । आयुषा बद्धोऽसि । नाम्ना बद्धोऽसि । गो-वेण बद्धोऽसि । अंतरायेण बद्धोऽसि । कर्माष्टकेन प्रकृ-तिंस्थितिरसप्रदेशैश्च बद्धोऽसि । तन्मोचयति त्वां भगवतो-र्हतः प्रवचनचेतना तहुद्धस्व मामुहः मुच्यतां तव कर्म्म-बंधनमनेन मेखलाबंधेन अईं ॐ॥"

ऐसा पढके उपनेयकी कटिमें नवगुणी मेखलाको बांधे। तदपीछे उप-नेय 'नमोस्तु २ ' कहता हुआ, एह्यगुरुके पगोंमें पडे। मेखलाको एकाशी (८१) हाथपणा विप्रको एकाशीतंतुगर्भ जिनोपवीत सूचनकेवास्ते, क्षत्रियको चौपन (५४) हाथ तावत्प्रमाणतंतुगर्भ जिनोपवीत सूचनकेवास्ते, और वैश्यको सत्ताइस (२७) हाथ तद्वर्भसूत्रसूचनकेवास्ते है। ब्राह्मणको नवगुणी क्षत्रियको छीगुणी, और वैश्यको त्रिगुणी, मेखला बांधनी। तथा मोंजी, कौपीन, जिनोपवीत, इनोंका पूजन, गीतादिमंगल, निशाजागरण, तिसके पूर्वदिनकी रात्रिमें करणा। मेखलाबंधनके पीछे फेर एद्दगुरु, उपनेयके

"॥ करणेन धारयेः स्वस्य तरणसमर्थो भव ॥ " शेषं पूर्ववत् ॥

क्षत्रियको "॥ करणकारणाक्ष्यां धारयेः स्वस्य तरणसमर्थो भव ॥ '' विश्यको

"॥ॐ अँई नवब्रह्मगुप्तीः स्वकरकारणानुमतीर्द्धारयेः तदक्ष-यमस्तु ते व्रतं स्वपरतरणतारणसमर्थो भव अईँ ॐ॥"

पूर्वोक्त उत्थापनमंत्रकरके तिसको उठाके खँडा करे । तदपीछे गुरु दक्षि ण हाथमें जिनोपवीत रखके ॥ "॥ ॐ अँई नवब्रह्मगुप्तीः स्वकरकारणानुमतीर्द्धारयेः तदक्ष-

"॥ भगवन वण्णोंज्झितोऽस्मि। ज्ञानोज्झितोस्मि। क्रियो-ज्झितोस्मि। तजिनोपवीतदानेन मां वर्णज्ञानकियासु समा-रोपय॥" देसें कहके 'नमोस्तु २ ' कहता हुआ गृद्यगुरुके पगोंमें पडे गुरु फिर

तदनंतर लग्नवेलाके हुए गुरु, पूर्वोक्त जिनोपवीतको अपने हाथमें लेवे पीछे उपनेय फेर खडा होकर हाथ जोडके ऐसें कहे॥

इस वेदमंत्रको पढता हुआ, उपनेयके अंतःकक्षको कौंपीन पहरावे । तदपीछे उपनेय 'नमोस्तु २ ' कहता हुआ, फिर भी गुरुके पगोंमें पडे । फिर तीन २ प्रदक्षिणा करके चारों दिशामें शकस्तवपाठ करे.॥

"॥ ॐ अई आत्मन् देहिन् मतिज्ञानावरणेन श्रुतज्ञाना-वरणेन अवधिज्ञानावरणेन मनःपर्यायावरणेन केवलज्ञाना-वरणेन इंद्रियावरणेन चित्तावरणेन आवृतोऽसि तन्मुच्यतां तवावरणमनेनावरणेन अई ॐ॥"

विलस्तप्रमाण पृथुल (चौडा) और तीन विलस्तप्रमाण दीर्घ (लंबा) कोपिन दोनों हाथोंमें लेके॥

चतुर्विंशस्तम्भः।

इस वेदमंत्रकरके पंच परमेष्ठिमंत्र पढता हुआ उपनेयके कंठमें जिनों पवीत स्थापन करे । पीछे उपनेय तीन प्रदक्षिणा करके 'नमोस्तु २ ' कहता हुआ, गुरुको नमस्कार करे. गुरु भी " निस्तारगपारगो भव " ऐसा आशीर्वाद कहे । तदपीछे गृद्यगुरु पूर्वाभिमुख होके, जिनप्रतिमाके आगे शिष्यको वामेपासे बैठाके, सर्व जगत्में सार, महा आगमरूप क्षीरोदधि-का माखण, सर्ववांछितदायक, कल्पटुम कामधेनु चिंतामणिके तिरस्कार-का हेतु, निमेषमात्र स्मरण करनेसें मोक्षका दाता, ऐसें पंचपरमेष्ठिमंत्रको गंधपुष्पपूजित शिष्यके दक्षिणकानमें तीनवार सुणावे पीछे तीनवार ति-सके मुखसें उच्चारण करावे ॥

यथा ॥

"॥ नमो अरिहंताणं । नमो सिद्धाणं । नमो आयरियाणं । नमो उवज्झायाणं। नमो ऌोए सव्वसाहूणं ॥ " पछि उपनेयको मंत्रका प्रभाव सुणावे.॥

तद्यथा ॥

सोलससु अरकरेसु इाक्विकं अक्खरं जगुजोअं ॥ भवसयसहस्स महणो जम्मि डिउ पंच नवकारो ॥ १ ॥ थंभेइ जलं जलणं चिंतियमत्तो इ पंच नवकारो ॥ अरिमारिचोरराउलघोरुवसग्गं पणासेइ ॥ २ ॥ एकत्र पंचगुरुमंत्रपदाक्षराणि । विश्वत्रयं पुनरनंतगुणं परत्र ॥

यो धारयेकिल तुलानुगतं ततोऽपि।

वंदे महागुरुतरं परमेष्ठिमंत्रम् ॥ ३ ॥ ये केचनापि सुखमाद्यरका अनंता । उत्सर्पिणीप्रभ्रतयः प्रययुर्विवर्त्ताः ॥

जग्मुर्जिनास्तद्पवर्गपदं यदेव। विश्वं वराकमिदमत्र कथं विनास्मान् ॥ एतंडिलोक्य भुवनोद्धरणाय धोरैः । मंत्रात्मकं निजवपुर्निहितं तदाऽत्र ॥ ५ ॥ ईदुर्दिवाकरतया रविरिंदुरूपः । पातालमंबरमिलासुरलोक एव ॥ किंजल्पितेन बहुना भुवनत्रयेऽपि । तन्नारित यन्न विषमं च समं च तरमात् ॥ ६ ॥ सिद्धांतोद्धिनिर्म्मथान्नवनीतमिवोद्धतम् ॥ परमेष्ठिमहामंत्रं धारयेत् हदि सर्वदा ॥ ७ ॥ सर्वपातकहत्तीरं सर्ववांछितदायकम् ॥ मोक्षारोहणसापाने मंत्रे प्राप्तोति पुण्यवान् ॥ ८॥ धार्योयं भवता यत्नात् न देयो यस्य कस्यचित् ॥ अज्ञानेषु श्रावितोयं रापत्येव न संशयः ॥ ९ ॥ \* न स्मर्त्तव्योऽपवित्रेण न जने नाऽन्यसंश्रये॥ नाऽविनीतेन नो दीर्घशब्देनाऽपि कदाचन ॥ १० ॥ न बालानां नाऽशुचीनां नाऽधर्म्माणां न दुर्दशाम् ॥ + न प्छुतानां न दुष्टानां दुर्जातीनां न कुत्रचित् ॥ ११॥ अनेन मंत्रराजेन भूयास्त्वं विश्वपूजितः ॥ प्राणांतेःपि परित्यागमस्य कुर्यान्न कुत्रचित् ॥ १२ ॥

तेष्वप्ययं परतरः प्रथितः पुराऽपि । लब्ब्वैनमेव हि गताः शिवमत्र लोकाः ॥ ४ ॥ गुरुत्यागे भवेहुःखं मंत्रव्रत्यागे दरिद्रता ॥ गुरुमंत्रपरित्यागे सिद्रोऽपि नरकं व्रजेत् ॥ १३ ॥ इति ज्ञात्वा सुग्रहीतं कुर्या मंत्रममुं सदा ॥ सेत्स्यांति सर्वकार्याणि तवास्मान्मंत्रतो ध्रुवम् ॥ १४ ॥

गुरुने ऐसे शिक्षा दिया हुआ उपनेय तीन प्रदक्षिणा करके "नमोस्तु २" ऐसें कहता हुआ, गुरुको नमस्कार करे. पीछे गुरुको खर्णका जिनोपवीत, श्वेत वस्त्र रेशमी, और स्वर्णमौंजी खसंपदानुसारें देवे. और सर्वसंघको भी तांबूल वस्त्रादि देवे.॥ इत्युपनयने व्रतबंधविधिः ॥

अथ वतादेशविधि लिखते हैं. ॥ तिसही अवसरमें, तिसही संघके संगममें, तिसही गीतवाजंत्रादि उत्सवमें, तिसही वेदचतुष्किकामें, प्रतिमास्थापन संयोगमें, वतादेशका आरंभ करे. तिसका यह कम है. । ग्रद्धगुरु, उपनीत पुरुषके कार्पास रेशमी अंतरीय उत्तरीय वस्त दूर करके मौंजी जिनोपवीत कौपीन येह वस्तुयों तिसकी देहमें तैसेंही स्थापके, तिसके ऊपर कृष्णसाराजिन (कालामृगचर्म) वा, वृक्षके वल्कलका वस्त पहिरावे. । हाथमें पलाशका दंडा देवे. और इस मंत्रको पढे.

"॥ ॐ अई ँ ब्रह्मचार्यसि । ब्रह्मचारिवेषोऽसि अवाधेब-ह्मचर्योंसि । धृतब्रह्मचर्योंसि । धृताजिनदंडोसि । बुद्धोऽसि । प्रबुद्धोऽसि । धृतसम्यक्त्वोऽसि । दृढसम्यक्त्वोसि । पुमानसि । सर्वपूच्योऽसि । तदवधिब्रह्मव्रतं आगुरुनिदेशं धारयेः अर्ह ँ ॐ॥ "

ऐसें पढके व्याघ्रचर्ममय आसनके ऊपर, वा कल्पित काष्ठमय आस नके उपर उपनीतकों बिठलावे. तिसके दक्षिण हाथकी प्रदेशिनी अंगु लीमें दर्भसहित कांचनमयी षोडश १६ मासे प्रमाण ( पांच गुंजाका एक मासा जाणना ) पवित्रिका सुद्रा पहरावे. ।

तदपीछे उपनीत, मुखसें पंचपरमेष्ठिमंत्र पढता हुआ, गंध पुष्प अक्षत धूप दीप नैवेचकरके चारों दिशामें जिनप्रतिमाको पूजे। तदपीछे जिन-प्रतिमाको प्रदक्षिणाकरके और गुरुको प्रदक्षिणा करके 'नमोस्तु २' कहता हुआ, हाथ जोडके ऐसें कहे ॥ "भगवन् उपनीतोहं " गुरु कहे " सुष्ठूपनीतो भव । " फेर उपनीत ' नमोस्तु ' कहता हुआ नमस्कार करके कहे। " छतों में व्रतबंधः । " गुरु कहे। " मुछतोऽस्तु । " फेर 'नमोस्तु ' कहके नमस्कार करके शिष्य कहे "। भगवन् जातों मे व्रत-बंधः । 2 गुरु कहे "। मुजातोऽस्तु । " फेर नमस्कार करके झिष्य कहे । " जातोऽहं ब्राह्मणः । क्षत्रियो वा । वैइयो वा । " गुरु कहे । " इढवतो भव । इटसम्यक्त्वो भव । " फेर शिष्य नमस्कार करके कहे । " भगवन् यदि त्वया छतो ब्राह्मणोऽहं तदादिश छत्यं। " गुरु कहे " अईद्रिरा दिशामि । " फेर नमस्कार करके शिष्य कहे । "भगवन् नवब्रह्मगुप्ति गर्भं रत्नत्रयंगमादिष्टं । " गुरु कहे । " आदिष्टं । फेर नमस्कार करके शिष्य । " भगवन् नवब्रह्मगुप्तिगर्भ रत्नत्रयं मम समादिश 1 " गुरु कहे । " समादिज्ञामि । " फेर नमस्कार करके शिष्य कहे । "भगवन् नव-ब्रह्मगुप्तिगर्भ रत्नत्रयं मम समादिष्टं । " गुरु कहे । " समादिष्टं । " फेर नमस्कार करके शिष्य कहे । "भगवन् नवब्रह्मगुप्तिगर्भ रत्नत्रयं ममा-नुजानीहि । " गुरु कहे । " अनुजानामि " फेर नमस्कार करके झिष्य कहे। "भगवन् नवब्रह्मगुप्तिगर्भं रत्नत्रयं ममानुज्ञातं । " गुरु कहे। " अनुज्ञातं "। फेर नमस्कार करके शिष्य कहे। "भगवन् नवझह्यगु-क्षिगर्भ रत्नत्रयं मया स्वयं करणीयं ।" गुरु कहे । " करणीयं " फेर नम-स्कार करके शिष्य कहे । "भगवन् नवब्रह्मगुप्तिगुर्भं रत्नत्रयं मया अन्यैः कारयितव्यं । " गुरु कहे । " कारयितव्यं । " फेर नमस्कार करके शिष्य कहे । "भगवत् नवझह्यगुप्तिगर्भं रत्नत्रयं कुर्वतोऽन्ये मया अनु-

सुवर्ण हंति पापानि मालिन्यं च न संशयः ॥ १ ॥ "

पवित्रिका परिधापनमंत्रो यथा ॥ " पवित्रं दुर्ङ्घमं लोके सुरासुरन्वछभम् ॥

tore and the second second

झातव्याः । " गुरु कहे । " अनुझातव्याः " क्षत्रियकों यह विशेष है 'भगवन् अहं क्षत्रियो जातः ' आदेश समादेश दोनों कहने, अनुझा न कहनी. करणकारणमें 'कर्त्तव्यं ' 'कारयितव्यं ' ऐसें कहना, 'अनुझा-तब्यं ' ऐसे न कहना. । और वैश्यको आदेश ही कहना, समादेश अनुझा यह दोनों न कहने. । 'कर्त्तव्यं ' कहना, 'कारायितव्यं ' 'अनुझा-तव्यं ' यह न कहने. । तदपीछे उपनीत हाथ जोडके कहे. । ' हे भगवन् ! आदिश्यतां व्रतादेशः । ' तव गुरु आदेश करे अर्थात् व्रतादेश कथन करे. । तहां प्रथम बाह्मणप्रति व्रतादेश कहते हैं.

यथा.॥ || मूलम्म् || परमेष्ठिमहामंत्रो विधेयो इद्ये सदा॥ निर्ग्रथानां मुनींद्राणां कार्यं नित्यमुपासनम् ॥ १ ॥ त्रिकालमईत्पूजा च सामायिकमपि त्रिधा॥ राकस्तवैस्सप्तवेळं वंदुनीया जिनोत्तमाः ॥ २ ॥ त्रिकालमेककालं वा स्नानं पूतजलैरपि ॥ मद्यं मांसं तथा क्षोद्रं तथोदुंबरपंचकम् ॥ ३ ॥ आमगोरससंपृक्तं द्विदछं पुष्पितौदनम् ॥ संधानमपि संसक्तं तथा वे निशि भोजनम् ॥ ४ ॥ शुद्रान्नं चैव नैवेद्यं नाश्नीयान्मरणेऽपि .हु॥ प्रजार्थ गृहवासेऽपि संभोगो न तु कामतः ॥ & ॥ आर्यवेदचतुष्कं च पठनीयं यथाविधि ॥ कर्षणं पाशुपाल्यं च सेवावृत्तिं विवर्ज्ञयेः ॥ ६ ॥ सत्यं वचः प्राणिरक्षामन्यस्त्रधिनवर्ज्ञनम् ॥ कषायविषयत्यागं विदध्याः शौचभागपि ॥ ७ ॥ प्रायः क्षत्रियवैश्यानां न भोक्तव्यं गृहे त्वया ॥ बाह्मणानामाईतानां भोजनं युज्यते मृहे॥ ८॥

स्वज्ञातेरपि मिथ्यात्ववासितस्य पछाशिनः ॥ न भोक्तव्यं गृहे प्रायः स्वयंपाकेन भोजनम् ॥ ९ ॥ आमान्नमपि नीचानां न याह्यं दानमंजसा ॥ भ्रमता नगरे प्रायः कार्यः स्पर्शों न केनचित् ॥ १० ॥ उपवीतं स्वर्णमुद्रां नांतरीयमपि त्यजेः ॥ कारणांतरमुत्सृज्य नोष्णीषं शिरसि व्यधाः ॥ १९/॥ धम्मोंपदेशः प्रायेण दातव्यः सर्वदेहिनाम् ॥ वतारोपं परित्यज्य संस्कारान् गृहमेधिनाम् ॥ १२ ॥ निर्ग्रथगुर्वनुज्ञातः कुर्याः पंचदर्शापि हि ॥ शांतिकं पौष्टिकं चैव प्रतिष्ठामईदादिषु ॥ १२ ॥ निर्ग्रथानुज्ञया कुर्याः प्रत्याख्यानं च कारयेः ॥ धार्यं च दढसम्यक्त्वं मिथ्याज्ञास्त्रं विवर्ज्जयेः ॥ १४ ॥ नानार्यदेशे गंतव्यं त्रिशुद्धयाशौचमाचरेः ॥ पालनीयरत्वया वत्स व्रतादेशो भवावधिः ॥ १५ ॥

॥ इतिब्राह्मणव्रतादेशः ॥

[भाषार्थः ] परमेष्टिमहामंत्र सदा हृदयमें धारण करना, निर्मेथ मुनींद्रोंकी नित्य उपासना करनी। तीन कालमें अरिहंतकी पूजा करनी, तीनवार सामायिक करनी, झक्रस्तवसें सातवार चैत्यवंदना करनी। छाने हुए शुद्ध जलसें त्रिकालमें वा, एककालमें स्नान करना, मदिरा, मांस, मधु, माखण \* पांच जातिके उदुंबरफल, आमगोरससंयुक्त अर्थात् कचे विना गरम करे गोरस दूध दही छाछके साथ द्विदल अन्न, जिसपर नीली फूली आजावे सो अन्न जीवोत्पत्तिसंयुक्त संधान अर्थात् तीन दिन

\* तक्रमें पडा हुआ माखण औषधादिकमें प्राह्य होनेसें सूत्रकारने लिखा नहीं है, तथापि तकनिर्गत अंतर्मुहूसीनंतर अमध्य ही जाणना ॥ उपरांतका आचार, रात्रिभोजन, शृद्रका अन्न, देवके आगे चढा नैवेच इन पूर्वोक्त वस्तुयोंको मरणांतमें भी न खाना । संतानोप्तत्तिकेवास्ते ग्रह-वासमें स्त्रीसें संभोग करना न तु कामासक होके। चारों आर्यवेद विधिसें पढने, खेती, पशुपालपणा और सेवाद्यत्ति ( नौकरी ) येह नहीं करने। शुचिमान् ऐसे तैनें सत्य वचन वोलना, प्राणिकी रक्षा करनी, अन्य स्त्री और अन्य धन येह वर्जने, कषाय विषयको त्यागने, प्रायः क्षत्रिय और वैश्योंके घरमें तैनें भोजन न करना, आईत् ब्राह्मणोंके घरमें भोजन करना तुझको योग्य है। अपनी ज्ञातिका जो मिथ्यात्ववासित होवे, और मां-साहारी होवे तिसके घरमें भी भोजन नहीं करणा। प्रायः आपही पकाके भोजन करना। कचे अन्नका भी दान नीचोंका न ग्रहण करणा, नगरमें भ्रमण करतां किसीका भी प्रायः स्पर्श न करना । उपवीत, स्वर्णमुद्रा और अंतरीय, इनको त्याग न करने. कारणांतरको वर्जके शिरके ऊपर उष्णीष धारण न करना। प्रायः सर्वं मनुष्योंको धर्मोपदेश देना, व्रतारो-पको वर्जने निर्मथ गुरुकी आज्ञासें पंचदश १५ संस्कार एहस्थोंको करने, तथा शांतिक, पौष्टिक, जिनप्रतिमाकी प्रतिष्ठादि करावने। निर्मंथकी आज्ञासें प्रत्याख्यान करना, और अन्यको करावना; सम्यक्तवको हढ धारण करना, मिथ्याशास्त्रकी श्रद्धा वर्जनी। अनार्थ देशमें जाना नही, तीनों शुद्धियां करके शौच आचरण करना; हे वत्स ! तैनें पूर्वोक्त व्रता-देश जबतक संसारमें रहे तबतक पालना ॥ १५॥ इतिब्राह्मणव्रतादेश : ॥ अथक्षत्रियव्रतादेशः ॥

> ॥ मूलम्म् ॥ परमेष्ठिमहामंत्रः स्मरणीयो निरंतरम् ॥ शकस्तवैस्तिकालं च वंदनीया जिनेश्वरा: ॥ ९ ॥ मद्यं मांसं मधु तथा संधानोदुंबरादि च ॥ निशि भोजनमेतानि वर्ज्जयेदतियत्नतः ॥ २ ॥ दुष्टनिग्रहयुद्धादिवर्जयित्वा वधोंगिनाम्॥ न विधेयः स्थूलमृषावादस्त्यक्तव्य एव च ॥ ३ ॥

परनारीं परधनं त्यजेदन्यविकत्थनम् ॥ युक्त्यासाधूपासनं च द्वादराव्रतपालनम् ॥ ४ ॥ विक्रमस्याविरोधेन विधेयं जिनपूजनम् ॥ धारणं चित्तयलेन स्वोपवीतांतरीययोः ॥ ५ ॥ लिंगिनामन्यविप्राणामन्यदेवालयेष्वपि ॥ प्रणामदानपूजादि विधेयं व्यवहारतः ॥ ६ ॥ सांसारिकं सर्वकर्म्म धर्मकर्म्मापि कारयेत्॥ जैनविप्रैश्च निर्धर्थेर्देढसम्यक्त्ववासितः ॥ ७ ॥ रणे राद्रुसमाकीणें धार्यों वीररसो इदि ॥ युंढे मृत्युभयं नैव विधेयं सर्वथापि हि ॥ ८ ॥ गोब्राह्मणार्थे देवार्थे गुरुमित्रार्थ एव च ॥ स्वदेशमंगे युद्धेत्र सोढव्यो मृत्युरप्यलम् ॥ ९ ॥ ब्राह्मणक्षतियोर्नेव क्रियामेदोस्ति कश्चन ॥ विहायान्यव्रतानुज्ञाविद्यावृत्तिप्रतिग्रहान् ॥ १० ॥ दुष्टनिग्रहणं युक्तं लोभं भूमिप्रतापयोः ॥ ब्राह्मणव्यतिरिक्तं च क्षत्रियोदानमाचरेत् ॥ ११ ॥

॥ इतिक्षवियव्रतादेशः ॥

अथक्षत्रियवतादेश कहते हैं. ॥ परमेष्ठिमहामंत्र निरंतर स्मरण करना शकस्तवोंकरके त्रिकाल जिनेश्वरको वंदन करना. । मद्य, मांस, मधु, संधान, पांच उदुंबरादि, आदिशब्दसें आमगोरससंयुक्त द्विदल, पुष्पितौ-दन, ग्रहण करना, और रात्रिभोजन, इनको यल्नसें वर्जें । दुष्टका निग्रह करना, और युद्धादि वर्जके प्राणियोंका वध न करना, स्थूलमृषावादत्याग करना, न बोलना इत्यर्थ: । परस्तीका और परधनका त्याग करना; परकी निंदाका त्याग करे, युक्तिसें साधुयोंकी उपासना करे, और बारां वत पालन करे । अपनी शक्ति अनुसार जिनपूजन करना चित्तयलसें

3819

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अर्थात् उपयोगसें स्वउपवास, और अंतरीयको धारण करना। लिंगियोंको, अन्य ब्राह्मणोंको, और अन्यदेवालयोंमें भी, प्रणाम दान पूजादि काम पडे तो, लोकव्यवहारसें करने । संसारिक सर्व कर्म जैनब्राह्मणों और धर्म कर्म निर्प्रथों करके करवावे. दृढसम्यक्त्वकी वासनावाला होवे । शत्रुयोंकरके समाकीर्ण रणमें हृदयके विवे वीररस धारण करना, युद्धमें मृत्युका भय सर्वथा नही करना । गों बाह्मणके अर्थे, देवके अर्थे, गुरु और मित्रके अर्थे, स्वदेशके मंग होते, और युद्धमें, मृत्यु भी सहन करना योग्य है । ब्राह्मण और क्षत्रियकी कियामें कुछ भी भेद नहीं है, परं अन्यको ब्रतअनुज्ञा देनी, विद्यावृत्ति प्रतिग्रह (स्वीकार-दान) इनको वर्जके दुष्टोंका निग्रह करना योग्य है, भूमि और प्रतापका लोभ करना, ब्राह्मणसें व्यतिरिक्त क्षत्रिय दान आचरण करे ॥ ११ ॥ इति क्षत्रियब्रतादेशः ॥

अथ वैइयव्रतादेशः ॥

॥ मूलम्म ॥ त्रिकालमईत्पूजा च सप्तवेलं जिनस्तवः ॥ परमेष्ठिस्मृतिश्चेव निर्ग्रथगुरुसेवनम् ॥ १ ॥ आवश्यकं द्विकाठं च द्वादशत्रतपालनम् ॥ तपोविधिर्गृहस्थाहों धर्मश्रवणमुत्तमम् ॥ २ ॥ परनिंदावर्जनं च सर्वत्राप्युचितकमः ॥ वाणिज्यपाशुपाल्याभ्यां कर्षणेनोपजीवनम् ॥ २ ॥ सम्यक्त्वस्यापरित्यागः प्राणनाशेपि सर्वथा ॥ दानं मुनिभ्य आहारपाताच्छादनसद्मनाम् ॥ ४ ॥ कर्म्मादानविनिर्मुक्तं वाणिज्यं सर्वमुत्तमम् ॥ उपनीतेन वैश्येन कर्त्तव्यमिति यह्नतः ॥ ५ ॥ ॥ इतिवैश्यव्रतादेशः ॥

.३६९

देवार्चनं साधुपूजा प्रणामोविप्रलिंगिषु ॥ ९ ॥ धनार्जनं च न्यायेन परनिंदाविवर्जनम् ॥ अवर्णवादो न कापि राजादिषु विशेषतः ॥ २ ॥ स्वसत्त्वस्यापरित्यागो दानं वित्तानुसारतः ॥ आयोचितो व्ययश्चेव काळे काले च मोजनम् ॥ ३ ॥ न वासोऽल्पजले देशे नदीगुरुविवर्जिते ॥ न विश्वासो नरेन्द्राणां नागरीयनियोगिनाम् ॥ ४ ॥ नारीणां च नदीनां च लोभिनां पूर्ववेरिणाम् ॥ कार्य विना स्थावराणामहिंसा देहिनामपि ॥ ५ ॥ नासत्याहितवाक् चैव विवादो गुरुभिर्नं च ॥ मातापित्रोर्गुरोश्चेव माननं परतत्त्ववत् ॥ ६ ॥

अथ वैश्यवतादेश कहते हैं ॥ त्रिकाल अर्हत्पूजा करनी, सातवार जिनस्तव चैत्यवंदन करना, पंचपरमेष्ठिमंत्रका स्मरण करना, निर्घथ गुरुकी सेवा करनी. । दो कालमें (प्रातः कालमें और सायं कालमें) आव-श्यक (प्रतिक्रमणादि) करना. बारां व्रत पालने, ग्रहस्थोचित तपोविधि करना, उत्तम धर्म श्रवण करना, परकी निंदा वर्जनी, सर्वत्र उचित काम करना, वाणिज्य, पशुपालन और खेती करके आजीविका करनी. । सर्वधाप्रकारे प्राणोंका नाश होवे तो भी, सम्यक्त्व नही लागना; मुनियोंको आहार, पात्र, वस्त्र, मकान (उपाश्रय) का दान करना. । कर्मादानसें रहित सर्व उत्तम वाणिज्य (व्यापार) करना, उपनीत वैश्यको ये पूर्वोक्त यत्नसें करणे योग्य है. ॥ इतिवैश्यवतादेशः ॥

॥ मूलम्म् ॥

निजपूज्यगुरुप्रोक्तं देवधर्म्भादिपालनम् ॥

अथ चातुर्वर्ण्यस्य समानो व्रतादेशः ॥

### चतुर्विंशस्तम्भः ।

रामरास्त्राकर्णनं च तथा नाऽमक्ष्यमक्षणम् ॥ अत्याज्यानां न च त्यागोप्यऽघात्यानामघातनम् ॥ ७ ॥ अतिथों च तथा पात्रे दुनि दानं यथाविधि ॥ दरिद्राणां तथांधानामापद्वारभृतामपि ॥ ८ ॥ हीनाङ्गानां विकलानां नोपहासः कदाचन ॥ समुज्यन्नक्षुत्पिपासाघृणाकोधादिगोपनम् ॥ ९ ॥ अरिषड्वर्गविजयः पक्षपातो गुणेषु च ॥ देशाचाराऽऽचरणं च भयं पापापवादयोः ॥ १० ॥ उद्दाहः सहज्ञाचारेः समजात्यन्यगोत्रजेः ॥ त्रिवर्गसाधनं नित्यमन्योन्याप्रतिबंधतः ॥ ११ ॥ परिज्ञानं स्वपरयोर्देशकाळादिचिंतनम् ॥ सौजन्यं दीर्घदर्शित्वं कृतज्ञत्वं सठजता ॥ १२ ॥ परोपकारकरणं परपीडनवजेनम् ॥ पराक्रमः परिभवे सर्वत्र क्षांतिरन्यदा ॥ १३ ॥ जलाशयश्मशानानां तथा देवतसद्मनाम् ॥ निद्राहाररतादीनां संध्यासु परिवर्जनम् ॥ १४ ॥ प्रवेशोछंघनं चैव तटे शयनमेव च ॥ कूपस्य वर्जनं नद्यालंघनं तरणीं विना ॥ १५ ॥ गुवोसनादिशय्यासु ताळवृक्षे कुभूमिषु ॥ दुर्गोष्टिषु कुकार्येषु सदैवासनवर्जनम् ॥ १६ ॥ न उंघनं च गर्त्तादेर्नदुष्टरवामिसेवनम् ॥ न चतुर्थौदुनम्नस्तीशकचापविलोकनम् ॥ १७ ॥ हरत्यश्वनखिनां चापवादिनां दूरवर्जनम् ॥ दिवासंभोगकरणं वृक्षस्योपासनं निशि ॥ १८ ॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

कलहे तत्समीपं च वर्जनीयं निरंतरम् ॥ देशकालविरुद्धं च भोज्यं कृत्यं गमागमौ ॥ १९ ॥ भाषितं व्यय आयश्च कर्त्तव्यानि न कर्हिचित् ॥ चातुर्वर्ण्यस्य सर्वस्य व्रतादेशोयमुत्तमः ॥ २० ॥ इतिचातुर्वर्ण्यस्यसमानोव्रतादेशः ॥

अथ चारों वर्णोंका समान व्रतादेश कहते हैं. ॥ अपने पूज्य गुरुके कहे देवधर्मादिका पालना, देवपूजा करनी, साधुकी यथायोग्य पूजा करनी, ब्राह्मण और लिंगधारीको प्रणाम करना. । न्यायसें धन उपार्जन करना. परकी निंदा वर्जनी, किसीका भी अवर्णवाद न बोलना, राजादि-विषयक तो विशेषसें अवर्णवाद न बोलना. । अपने सत्वको छोडना नही, धनके अनुसार दान देना, लाभानुसार खरच करना, भोजनके कालमें भोजन करना । थोडे जलवाले देशमें वसना नही, नदी और धर्मगुरुवर्जित देशमें भी नही वसना । राजा, राज्याधिकारी, स्त्री, नदी, लोभी, पूर्ववेरी, इनोंका विश्वास नहीं करना । कार्यविना स्थावर जीवोंकी भी हिंसा नही करनी। असत्य अहितकारि वचन नही बोलना, गुरुओं (वडों) के साथ विवाद नही करना. माता, पिता और गुरु, इनको उत्कृष्ट तत्त्वकीतरें मान सत्कार करना. । शुभ अष्टादश दूषणरहित सर्वज्ञोक्त शास्त्रका श्रवण करना; अभक्ष्य (नही खाने योग्य) का भक्षण नही करना; जे त्यागने योग्य नही है, उनका त्याग नही करना; जे मारणे योग्य नहीं है, तिनको मारणा नही. अतिथि, सुपात्र, और दीन, इनको यथाविधि यथायोग्य दान देना; दरिद्र, अंधे, दुःखी, इनको भी यथाशक्ति दान देना. । हीन अंगवालोंको, और विकलोंको कदापि हसना नहीं.। भूख, तृषा, घृणा, कोधादि उत्पन्न हुए भी, गोपन करने.। षट् (६) आरिवर्गका विजय करना, गुणोंमें पक्षपात करना, देशाचार आचरण करना, पाप और अपवादका भयं करना. । सदृश आचारवाले, समजाति, और अन्य गोत्रजोंके साथ विवाह करना; धर्म अर्थ कामको निरंतर परस्पर अग्नतिबंधसें साधन करना.। अपने और परायेका ज्ञान

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

करना, देशकालादिका चिंतन करना, सौजन्य धारण करना, दीर्घदर्शी होना, छतज्ञ होना, लजालु होना. परोपकार करना, परको पीडा न करनी, अपना परिभव (तिरस्कार) होवे तब पराक्रम दिखाना, अन्यदा सर्वत्र क्षांति करनी. । जलाशय, रमशान, देवल, इनमें और तीन संध्यामें निद्रा, आहार, मैथुनादि वर्जना.। कूपमें प्रवेश करना, कूपको उछंघन करना, कूपकांठेपर शयन करना, इन सर्वको वर्जना; तथा नावाविना नदीका लंघना वर्जना. । गुरुके आसनशय्यादिके ऊपर, ताडवृक्षके हेठें, बुरी भूमिमें, दुर्गोधिमें, कुकार्यमें, वैठना सदाही वर्जना । खाड कूदनी नही, दुष्ट स्वामीकी सेवा नही करनी; चौथका चंद्र, नग्न स्त्री, इंद्रधनुः, इनको देखना नही.। हाथी, घोडा, नखांवाला, और निंदक, इनको दूरसें वर्जना. । दिनमें संभोग ( मेथुन ) न करना, रात्रिको वृक्षका सेवन न करना. । कलह, और कलहका समीप, निरंतर वर्जना. । देशकाल विरुद्ध, भोजन, कार्य, गमन, आगमन, भाषण, ब्यय (खरच) और आय ( लाभ ) ये कदापि न करने. यह पूर्वोक्त उत्तम त्रतादेश चारों वर्णोंका है. ॥ २० ॥ इति चार्त्वर्थरेय समानोब्रतादेश: ॥

रहागुरु, पूर्वोक्त प्रकारसें शिष्यको त्रतादेश करके, आगे करके जिन प्रतिमाको तीन प्रदक्षिणा करावे. फिर पूर्वाभिमुख होके शकस्तव पढे.। तदपीछे रहागुरु, आसन ऊपर बैठ जावे, और शिष्य 'नमोस्तु' कहता हुआ गुरुके पगोंमें पडके ऐसें कहे, "भगवन भवद्रिर्मम व्रतादेशो दत्तः " तब गुरु कहे, "दत्तःसुगृहीतोस्तु सुरक्षितोस्तु स्वयं तर परं तारय संसारसागरात् " ऐसें कहके नमस्कार पढता हुआ ऊठके दोनों गुरु शिष्य चैत्यवंदन करें. तदपीछे ब्राह्मणने, विप्र क्षत्रिय वैश्यके घरमें भिक्षाटन करना; क्षत्रि यने शस्त्र महण करना; और वैश्यने अन्नदान करना. ॥

इत्युपनयने व्रतादेशः ॥

अथ वतविसर्गः कथ्यतेः - अथ वतविसर्ग कहते हैं. ॥ ब्राह्मणने आठ वर्षसे लेके सोलां वर्षपर्यंत, दंड और अजिन धारण करके, भिक्षाद्वत्ति

करके भोजन करना, यह उत्तम पक्ष है. क्षत्रियने दंड अजिन धारण करके दश वर्षसें लेके सोलां वर्ष पर्यंत आपही पाक करके, देवगुरुकी सेवामें तत्पर होके, भोजन करना; और वैइयने दंड अजिन धारण करके स्वकृत भोजन करके बारां वर्षसें लेके सोलां वर्ष पर्यंत भोजन करना; यह उत्तम पक्ष है. । यदि कार्यव्ययतासें तितने दिन न रह सके तो, छ (६) मास पर्यंत रहना. तदभावे एक मास पर्यंत, तदभावे पक्ष पर्यंत, तदभावे तीन दिन रहना. यदि तीन दिन भी न रह सके तो, तिसही उपनयन-वतादेशके दिनमेंही विसर्ग करिये, सोही कहे हैं. 1 उपनीत, तीन २ प्रद-क्षिणा करके चारों दिशायोंमें जिनप्रतिमाके आगे पूर्ववत् युगादिजिनस्तोन्न सहित शक्रस्तव पढे. तदपीछे आसनपर वैठे गुरुके आगे नमस्कार करके हाथ जोडके ऐसें कहे ॥ "भगवन् देशकालाद्यपेक्षया व्रतविसर्गमादिश " ॥ गुरु कहे ॥" आदिशामि ॥ "फिर नमस्कार करके शिष्य कहे ॥ "भगवन् ममत्रतविसम्ग आदिष्टः ॥ " गुरु कहे ॥ ' आदिष्टः॥ "फिर नमस्कार करके शिष्य कहे॥ "भगवन् व्रतवंधों विसृष्टः॥" गुरु कहे॥ '' जिनोपवीतधारणेन अविसृष्टोस्तु स्वजन्मतः षोडझांब्दीं ब्रह्मचारी पाठधर्मनिरतस्तिष्ठेः ॥ तदपीछे पंचपरमेष्ठिमंत्र पढता हुआ शिष्य, मौंजी, कौपीन, वल्कल, दंड, इनको दूर करके, गुरुके आगे स्थापन करे; और आप जिनोपवीत-धारी श्वेतवस्त्र उत्तरीय होके गुरुके आगे नमस्कार करके बैठे, तव गुरु तिस बारां तिलकधारी उपनीतके आगे उपनयनका व्याख्यान करे.। तचथा॥ आठ वर्षके ब्राह्मणको, दश वर्षके क्षत्रियको, और बारां वर्षके वैक्यको, उपनयन करना तिसमें गर्भमास भी बीचमेंही गिणने ।

तथाच ॥

"जिनोपवीतमिति जिनस्य उपवीतं मुद्रासूत्रमित्यर्थः ॥ "

जिनका उपवीत अर्थात् मुद्रासूत्र सो कहावे जिनोपवीतः । नवब्रह्मगु-ाप्तिगर्भरत्नन्नय, येह पुरा, श्रीयुगादिदेवने ग्रहस्थीवर्णत्रयको अपनी मुद्राका धारण करना यावत् जीवतांइ कहा था. । तदपीछे तीर्थके व्यवच्छेद हुए,

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

मिथ्यात्वको प्राप्त हुए ब्राह्मणोंनें हिंसा प्ररूपणेस चारां वेदको मिथ्या पथमें प्राप्त करे हुए, पर्वत और वसुराजासें प्रायः हिंसक यज्ञके प्रवृत्त हुए, 'यज्ञोपवीत' ऐसा नाम धारण करा. मिथ्यादृष्टि यथेच्छासें प्रलाप करो ! परंतु जिनमतमें तो, जिनोपवीतही नाम है, नतु यज्ञोपवीत. तिसवास्ते तैनें इस जिनोपवीतको अच्छीतरें धारण करना, मासमासपीछे नवीन धारण करना; प्रमादसें जिनोपवीत जाता रहे, वा टुट जावे तो, तीन उपवास करके नवीन धारण करना. प्रेतकियामें दक्षिण स्कंधके जपर, और वाम कक्षाके हेठें, ऐसें विपरीत धारण करना. क्योंकि, सो विपरीत कर्म है.। मुनि भी, मृत मुनिके त्यागनमें तथाविध विपरीतही वस्त्र पहेनते हैं, जिसवास्ते, तूं पुरा जन्मकरके शूद्र होता भया, सांप्रत संस्कारविशषकरक ब्रह्मगुसिके धारणेसें ब्राह्मण, वा क्षता-ञ्चाणेन~त्राणकरके क्षत्रिय, वा न्यायधर्ममें प्रवेश करनेसें वैश्य हुआ है; तिसवास्ते, क्रियासाहित इस जिनोपवीतको अच्छीतरें यहण करना, अच्छीतरें रखना. तेरेको सद्धर्मवासना उपनयनविधि क्षयराहित होवे. ऐसें व्याख्यान करके परमेष्ठिमंत्र पढकर दोनों गुरु शिष्य खडे होवे. षीछे चैत्यवंदन, और साधुवंदन करे. ॥ इत्युपनयने व्रतविसर्गाविधिः ॥

## अथ गोदानविधिर्यथा ॥

अथ गोदानविधि लिखते हैं. ॥ तदा व्रतविसर्गके अनंतर शिष्यसहित गुरु, जिनको तीन २ प्रदक्षिणा करके पूर्ववत् चारों दिशामें शक्रस्तवका पाठ करे. पीछे ग्रह्मगुरु, आसनपर बैठे तब शिष्य गुरुको तीन प्रदक्षिणा करके नमस्कार करके हाथ जोडके खुडा होके, गुरुको विज्ञापना करे.

यथा॥

"॥ भगवन् तारितोहं निस्तारितोहं उत्तमः कृतोहं सत्तमः कृतोहं पूतः कृतोहं पूज्यः कृतोहं तद्भगवन्नादिश प्रमाद-बहुछे ग्रहस्थधम्में मम किंचनापि रहस्यभृतं सकृतं ॥ " हे भगवन् ! तारा मुझको, निस्तारा मुझको, उत्तम करा मुझको, आति-शयसाधु ( श्रेष्ठ ) करा मुझको, पवित्र करा मुझको, पूज्य करा मुझको, तिसवास्ते हे भगवन् ! प्रमादबहुल ग्रहस्थधर्ममें मेरेको कुछक रहस्यभूत सुक्वत कथन करो.॥

तब गुरु कहे ॥

"॥ वत्स सुष्ठनुष्ठितं सुष्ठु पृष्टं ततः श्रूयताम्॥" हे वत्स अच्छा करा, भला पूछा, तिसवास्ते तूं श्रवण करः॥ दानं हि परमो धर्म्मो दानं हि परमा किया॥ दानं हि परमो मार्ग्गस्तस्मादाने मनः कुरु॥ ९॥ दया स्यादभयं दानमुपकारस्तथाविधः॥ सर्वो हि धर्म्मसंघातो दानेन्तर्भावमर्हति॥ २॥ ब्रह्मचारी च पाठेन भिक्षुश्चेव समाधिना॥ वानप्रस्थस्तु कप्टेन ग्रही दानेन शुद्ध्वति॥ ३॥ ज्ञानिनः परमार्थज्ञा अर्हन्तो जगदीश्वराः॥ वतकाले प्रयच्छन्ति दानं सांवत्सरं च ते॥ ४॥ ग्रह्त्तां प्रीणनं ुसम्यक् दुद्तां पुण्यमक्षयम्॥

दानतुल्यस्ततो छोके मोक्षोपायोऽस्ति नाऽपरः ॥ ५ ॥ अर्थः---दानही परम उत्कृष्ट धर्म है, दानही परमा क्रिया है, दानही परम मार्ग है, तिसवास्ते दान देनेमें मन कर.। अभयदानसें दया होवे है, दानसेंही तथाविध उपकार होवे है, सर्वही धर्मसमूह दानमें अंतर्भाव हो सक्ता है। ब्रह्मचारी पाठ करके, साधु समाधि करके, वानप्रस्थ कष्ट क-रके, और ग्रहस्थी दान करके शुद्ध होता है। तीन ज्ञानके धर्त्ता परमार्थके जाणकार, ऐसें अर्हत भगवंत जगदीश्वर भी व्रतसमयमें सांवत्सर दान देते हैं.। दान प्रहण करनेवालेको तो, दान तृप्त करता है; और देनेवा-लेको अक्षय पुण्य प्राप्त कराता है; तिसवास्ते दानके समान दूसरा कोई मोध्यका उपाय लोकमें नही है.॥ ५ ॥ जिसवास्ते हे वत्स ! तैने बाह्यण- पणा, वा क्षत्रियपणा, वा वैश्यपणा प्राप्त करा है, अंगीकार करा है; तिस-वास्ते हे वत्स ! तूं ग्रहस्थधर्ममें मोक्षके सोपानरूप दान देनेका प्रारंभ कर. । तब नमस्कार करके शिष्य कहे, हे भगवन् ! मुझको दानका विधी कहो. । गुरु कहे 'आदिझामि ' कहता हूं ।

यथा ॥

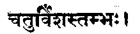
गावो भूमिः सुवर्णं च रत्नान्यन्नं च नक्तकाः ॥ गजाश्वाइति दानं तदृष्टधा परिकीर्त्तयेत् ॥ ९ ॥ एतच्चाष्टविधं दानं विप्राणां गृहमेधिनाम् ॥ देयं न चापि यत**ो गृह्णन्त्येतच निःरुष्टहाः ॥ २ ॥** यतिभ्यो भोजनं वस्त्रं पात्रमोषधपुस्तके ॥ दातव्यं द्रव्यदानेन तो द्यो नरकगामिनो ॥ ३ ॥

अर्थः--गौ १, भूमि २, सुवर्ण ३, रत्न ४, अन्न ५, नक्तक\* ६, हाथी ७, और घोडा ८, येह आठ प्रकारका.दान कहिये। येह पूर्वोक्त आठ प्रकारका दान, ग्रहस्थी ब्राह्मणगुरुयोंको देना. और निःस्पृह यति साधु मुनिराज, इस दानको नही छेते हैं। यतियोंको तो, भोजन, वस्त्र, पात्र, औषध, पुस्तक, इनका दान देना. यतिको द्रव्य (धन) का दान देनेसें, देनेछेनेवाछे दोनोंही नरकगामी होते हैं। ॥ ३ ॥ तिसवास्ते प्रथम गोदान प्रहण करना. उपनीत, वछडेसहित कपिछा, वा पाटछा, वा श्वेतरंगकी, स्नापित, चर्चित, सूषित, धेनुको, आगे ल्यायके, पूंछसे पकडके, रूप्यमय खुरा है जिसके, स्वर्णमय श्टंग है जिसके, ताम्रमय पृष्ठ है जिसकी, कांस्यमय दोहपात्र है जिसका, ऐसी धेनु, ग्रह्मगुरुकेतांइ देवे। गुरु तिस गोकी पूंछको हाथमें धारण करके, यह वेदमंत्र पढे।

यथा ॥

"॥ॐ अईँ गोरियं धेनुरियं प्रशस्यपशुरियं सर्वोत्तमक्षीरदधि घृतेयं पवित्रगोमयमूवेयं सुधास्नाविणीयं रसोद्राविनीयं

<sup>\*</sup> नक्तकवस्त्रविरोष.



पूज्येयं ह्येयं अभिवायेयं तदत्तेयं त्वया धेनुः कृतपुण्यो भव प्राप्तपुण्यो भव अक्षयं दानमस्तु अर्हे ॐ ॥ "

यह कहकर ग्रह्मगुरु, धेनुको ग्रहण करे. शिष्य तिस गौकेसाथ द्रो-णप्रमाण सात धान्य, तुल्लामात्र षट् (६) रस और पुरुषतृष्तिमात्र षट् (६) विक्वती (विगय) देवे ॥ इतिगोदानम् ॥

अन्य सर्व भूमिरत्नादिदानोंविषे यह मंत्र पढनाः ।

यथा ॥

"॥ ॐ अई ँ एकमस्ति दशकमस्ति शतमस्ति सहस्रमस्ति अयुतमस्ति ठक्षमस्ति प्रयुतमस्ति कोट्यास्ते कोटिदशक-मस्ति कोटिशतकमस्ति कोटिसहस्रमस्ति कोट्ययुतमस्ति कोटिठक्षमस्ति कोटिप्रयुतमस्ति कोटाकोटिरस्ति संख्येय-मस्ति असंख्येययस्ति अनंतमस्ति अनंतानंतमस्ति दान-फठमस्ति तदक्षयं दानमस्तु ते अई ँ ॐ॥" इति परेषां दानानां मंत्रपाठः ॥

यहां उपनयनमें गोदानकाही निश्चय है, रोष दान कमकरके अन्यदा भी देना. गोदानादि दान ग्रह्यगुरु ब्राह्मणोंकोही देना. निःस्पृह यतियों-को न देना. तथा तिन यतियोंको, अन्न, पान, वस्त्र, पात्र, भेषज, वसति, पुस्तकादि दानमें 'धर्मलाभः ' यही मंत्र जाणना. । अथ ग्रह्यगुरु, उपनी-तसें गोदान लेके, पर्णानुज्ञा देके, चैत्यवंदन, और साधुवंदन करा-यके, तैसेंही संघके मिले हुए, मंगलगीतवाजंत्रोंके वाजते हुए, शिष्यको साधुयोंकी वसतिमें (उपाश्रयमें) ले जावे. तहां मंडली-पूजा, वासक्षेप, साधुवंदनादि सर्व पूर्ववत् करना. । तदपीछे चतुर्वि-ध संघकी पूजा, और मुनियोंको वस्त्र, अन्न, पात्रादि दान करे. ॥ इति गोदानविधिः ॥ संपूर्णोंयं चतुर्विधउपनयनविधि : ॥

अथ शुद्रस्योत्तरीयकन्यासविधिः-अथ शूद्रको उत्तरीयकन्यासविधि लिखते हैं.॥सात दिन तैलनिषेकस्नान पूर्ववत् जाणनाः । तदनंतर यथाविधि

॥ सम्यक्त्वेनाधिष्ठितानि व्रतानि द्वादरोव हि॥ धार्याणि भवता नैव कार्यः कुलमदस्त्वया ॥ १ ॥ जैनर्षाणां तथा जैनव्राह्मणानामुपासनम् ॥ विधेयं चैव गीतार्थाचीर्ण कार्यं तपस्त्वया ॥ २ ॥ व निंद्यः कोपि पापात्मा न कार्यं स्वप्रशंसनम् ॥ व निंद्यः कोपि पापात्मा न कार्यं स्वप्रशंसनम् ॥ ब्राह्मणेभ्यस्त्वया मानं दातव्यं हितमिच्छता ॥ २ ॥ देत्ते चतुर्वर्णशिक्षाश्लोकव्याख्यानमाचरेत् ॥ उत्तरीयपरिभ्रंशे भंगे वाप्युपवीतवत् ॥ ४ ॥ कार्यं व्रतं प्रेतकर्मकरणं वृषऌ त्वया ॥ युक्तिरेषोत्तरासंगानुज्ञायां च विधीयते ॥ ५ ॥

वस्त्र पहिरके, उत्तरासंगकरके समवसरण और गुरुको, प्रदक्षिणा करके, 'नमोस्तु २' कहता हुआ, गुरुको नमस्कार करके, हाथ जोडके, खडा होयके कहे. "॥ भगवन् प्राप्तमनुष्यजन्मार्यदेशार्यकुल्स्य मम वोधिरूपां जिनाज्ञां देहि ॥ " गुरु कहे "॥ ददापि ॥" शिष्य फिर नमस्कार करके कहे "॥ न योग्योहमुपनयनस्य तजिनाज्ञां देहि ॥ " गुरु कहे "॥ ददा-मि ॥" तदपीछे द्वादश (१२) गर्भतंतुरूप, जिनोपवीतप्रमाण दीर्घ (लंवा) कार्प्यासका, वा रेशमका, उत्तरीयक, परमोष्ठिमंत्र पढता हुआ, जिनोपवी-तवत् पहिरावे. पीछे गुरु, पूर्वाभिमुख शिष्यको चैत्यवंदन करवावे. । तद-पीछे शिष्य ' नक्षोस्तु २' कहता हुआ, सुखसें वैठे गुरुके पगोंमें पडके, फिर खडा होके, हाथ जोडके, ऐसें कहे. "॥ भगवन् उत्तरीयकन्यासेन जिनाज्ञामारोपितोहं ॥ " गुरु कहे "॥ सम्यगारोपितोसि तर भवसाग-रम् ॥ " तदपीछे गुरु सन्मुख बेठे शूद्रके आगे व्रतानुज्ञा देवे. ॥

यथा ॥

पौष्टिक,सर्व झिरका मुंडन, वेदिकरण, चतुष्किकाकरण, जिनप्रतिमास्थापन,

पूर्ववत्.।तदपीछे रह्यगुरु,जिनेश्वरकी अष्टप्रकारी पूजा करे. चारों दिशायोंमें

शकस्तव पाठ करे. पीछे गुरु आसनऊपर बैठ जावे. तब शिष्य श्वेत-

क्षात्राणामथ वैश्यानां देशकाळादियोगतः ॥ त्यक्तोपवीतानां कार्यमुत्तरासंगयोजनम् ॥ ६ ॥ धर्मकार्ये गुरोर्हष्टौ देवगुर्वाळयेऽपि च ॥ धार्यस्तथोत्तरासंगः सूत्रवत् प्रेतकर्मणि ॥ ७ ॥ अन्येषामपि कारूणां गुर्वानुज्ञां विनापि हि ॥ गुरुधर्मादिकार्येषु उत्तरासंग इष्यते ॥ ८ ॥

अर्थः-सम्यक्तवके संयुक्त द्वादश वत तैने धारण करने, और कुलका मद न करना. । जैन ऋषियोंकी, और जैन ब्राह्मणोंकी उपासना करनी; तथा गीतार्थाचीर्ण तप करना । किसी पापात्माको निंदना नही, अपनी प्रशंसा न करनी, हित इच्छके ब्राह्मणोंको मान देना. । शेष चतुवर्णशिक्षाश्ठोकमें कहे आचारको आचरण करना; उत्तरीयके परिभ्रंशमें, वा भंगमें उपवीतवत् जाणनाः । व्रत करना, प्रेतकर्म करना, हे वृषळ-शूद्र ! उत्तरासंगकी अनुज्ञामें तैने यह युक्ति करनी. । देशकालादियोगसें त्यांग न किया है उपवात जिनोंनें, वैसे क्षत्रिय और वैश्योंको, उत्तरासंग योजन करना. । धर्मकार्यमें, गुरुकी दृष्टिमें, देव और गुरुके मकानमें, तथा प्रेतकर्ममें, सूत्रकीतरें उत्तरासंग धारण करना। और भी कारुयोंको गुरुकी आज्ञाके विना भी गुरुधर्मादिकार्योंमें उत्तरासंग इच्छते हैं. ॥ ऐसा ट्याख्यान करके गुरु झिष्यको चैत्यवंदन करवावे. । परमेष्ठिमंत्रका उचार और मंत्रव्याख्यान पूर्ववत्. । इतना विशेष है. शुद्रादिकोंको 'नमो ' के स्थानमें 'णमो' उच्चारण कराना. इतिगुरुसंप्रदायः । तदपीछे झिष्यसहित गुरु, उत्सव करते हुए धर्मागारमें जावे. तहां मंडलीपूजा, गुरुनमस्कार, वासक्षेपादि पूर्ववत्. । तदपीछे सुनियोंको अन्न, वस्त्र, पात्र दान देवे. और चतुर्विध संघकी पूजा करे. ॥ इति उपनयने जूद्रादीनां उत्तरीयकन्यासो-त्तरासंगानुज्ञाविधिः ॥

अथ वटूकरणविधिः-अथ बटूकरणविधि लिखते हैं. ॥ जिसवास्ते सम्यक् उपनीत, वेदविद्यासंयुक्त, दुःप्रतिग्रहवर्जित, अशूद्रान्नभोजन कर- नेवाले, माहनोंके आचारमें रक्त, सर्व रुद्धसंस्कारप्रतिष्ठादिकमोंके कराने-वाले, ऐसें ब्राह्मण, पूज्य होते हैं । नही, वे पूर्वोक्त ब्राह्मण, क्षत्रियादि राजायोंको, सेवा, अन्नपाक, तिसके आज्ञा करनी, अभ्युत्थान, चाटु:-मनो-हर वचन, प्रशंसा, विना नमस्कारके आशीर्वाद देना, विज्ञानकर्म, छषिवाणिज्यकरण, तुरंगवृषभादि शिक्षाकरण, इत्यादिवास्ते जोडने कस्पते हैं. इसवास्ते तथाविध पूर्वोक्त कर्मोंमें, बद्छत ब्राह्मण, योजन करने योग्य होते हैं. इसवास्ते तिन ब्राह्मणोंको बट्र करनेका विधि कहते हैं.

उक्तं च यतः ॥

च्युतव्रतानां वात्यानां तथा नैवेचभोजिनाम् ॥ कुकर्म्मणामवेदानामजपानां च शस्त्रिणाम् ॥ ९ ॥ प्राम्याणां कुलहीनानां विप्राणां नीचकर्म्मणाम् ॥ प्रेतान्नभोजिनां चैव मागधानां च बंदिनाम् ॥ २ ॥ घांटिकानां सेवकानां गंधतांबूलजीविनाम् ॥ नटानां विप्रवेषाणां पर्शुरामान्ववायिनाम् ॥ ३ ॥ अन्यजात्युद्धवानां च बंदिवेषोपजीविनाम् ॥ इत्यादिविप्ररूपाणां बटूकरणमिष्यते ॥ ४ ॥

अर्थः-त्रतसें भ्रष्ट हुए, संस्कारहीन, नैवेद्यका भोजन करनेवाले, कुकर्मके करनेवाले, वेदको नही जाणनेवाले, वेद मंत्रोंका जप न करने-वाले, शस्त्रको धारण करनेवाले, ग्रामके वसनेवाले, कुलहीन, नीच कर्मके करनेवाले, प्रेतके अन्नका भोजन करनेवाले, मागध-स्तुतिपाठ पढनेवाले बंदी-राजादिकी स्तुति पढनेवाले, घांटिका बजानेवाले, सेवा करनेवाले, बंदी-राजादिकी स्तुति पढनेवाले, घांटिका बजानेवाले, सेवा करनेवाले, गंधतांबूलकरके आजीविका करनेवाले, विप्रवेष धारण करनेवाले नट, पर्शुरामके संतानीय, अन्य जातिसें उत्पन्न हुए, बंदिवेषसें आजीविका करनेवाले, इत्यादि विप्ररूपको बटूकरण इच्छते हैं। तिसका यह विधि है. प्रथम तिसके घरमें एह्यगुरु, यथोक्त विधिसें पौष्टिक करे. पीछे तिसको शिखावर्जके मुंडन करवावे, तदपीछे तिसको तीर्थोदक मंत्रोंकरके मंत्रित जलकरके स्नान करवावे.।

तीर्थोदकाभिमंत्रणमंत्रोयथा ॥

"॥ॐ वं वरुणोसि वारुणमसि गांगमसि यामुनमसि गौ-दावरमसि नार्म्मदमासे पौष्करमसि सारस्वतमासि शात-द्रवमसि वैपाशमसि सैंधवमासि चांद्रभागमसि वैतस्तमसि ऐरावतमसि कावेरमासि कारतोयमासि गौमतमासि शैतम-सि शैतोदमसि रोहितमासि रोहितांशमसि सारेयवमसि हारिकांतमासि हारिसछिछमसि रोहितांशमसि सारेयवमसि हारिकांतमासि हारिसछिछमसि नारिकांतमसि नारकांतमसि रौप्यकूछमासि सौवर्णकूछमसि साछिछमसि रक्तवतमसि नैमन्नसछिछमसि उन्मन्नसछिछमसि पाद्यमासि महापाद्य-मसि तैगिच्छमसि केशरमसि जीवनमसि पवित्रमसि पा-वनमासि तद्मुं पवित्रय कुछाचाररहितमपि देहिनं ॥" इस मंत्रसें कुशायकरी सात वार अभिसिंचन करे. पीछे नदीकांठे वा तीर्थऊपर, वा मंदिरमें, वा पवित्र यहस्थानमें तिस बद्करण यो-ग्यको, प्रथम तीनगुणी कुशमेखछा, तीन प्रकारसें बांधे. ।

मेखलाबंधमंत्रो यथा ॥

"॥ ॐ पवित्रोसि प्राचीनोसि नवीनोसि सुगमोसि अजोसि शुद्धजन्मासि तदमुं देहिनं धृतव्रतमव्रतं वा पावय पुनीहि अब्राह्मणमपि ब्राह्मणं कुरु ॥ "

इस मंत्रका तीन बार पाठ करे. ॥ पीछे कौपीन पहिरावे. । कौपीनमंत्रो यथा॥

ॐ अब्रह्मचर्यंगुप्तोपि ब्रह्मचर्यधरोपि वा॥ व्रतः कौपीनबंधेन ब्रह्मचारी निगद्यते ॥ १॥ ऐसें तीन वार पढके कौपीन पहिरावणाः । तदपीछे पूर्वोक्त बाह्मण-समान उपवीत, मंत्रपूर्वक पहिरावे. । मंत्रो यथा ॥

"॥ॐ सधम्मोंसि अधमोंसि कुठीनोसि अकुठीनोसि सब्रह्मच-योंसि अब्रह्मचयोंसि सुमनाआसि दुर्म्मनाअसि श्रदालुरसि अश्रदालुरासि आस्तिकोसि नास्तिकोसि आईतोसि सौग-तोसि नैयायिकोसि वैद्रोषिकोसि सांख्योसि चार्वाकोसि सठिंगोसि अठिंगोसि तत्त्वज्ञोसि अतत्त्वज्ञोसि तद्रव ब्राह्मणोऽमुनोपर्वातेन भवंतु ते सर्वार्थसिद्धयः ॥ "

इस मंत्रको नव वार पढके उपवीत स्थापन करे.। पीछे तिसके हाथमें पलाशका दंड देवे, और मृगचर्म तिसको पहिरावे, और भिक्षा मांगनी करवावे. भिक्षामार्गणकेपीछे उपवीतको वर्जके, मेखला, कौपीन, चर्मदंडादि दूर करे.।

तद्पनयनमंत्रो यथा ॥

भा ॐ ध्रुवोसि स्थिरोसि तदेकमुपवीतं धारय॥" ऐसें तीन वार पढेन्त पछि गुरु, धारण किया है श्वेतवस्त्रका उत्तरासंग जिसने, ऐसे तिसको, आगे बिठलाके, शिक्षा देवेन्त

यथा ॥

परनिंदां परद्रोहं परस्रीधनवांछनम् ॥ मांसाज्ञानं म्लेच्छकंदभक्षणं चैव वर्जयेत्॥ १॥ वाणिज्ये स्वामिसेवायां कपटं मा कृथाः कचित् ॥ ब्रह्मस्त्रीभ्रूणगोरक्षां देवर्षिगुरुसेवनम् ॥ २ ॥ अतिथीनां पूजनं च कुर्यादानं यथा धनम् ॥ आतिथीनां पूजनं च कुर्यादानं यथा धनम् ॥ अथात्मघातं मा कुर्या मा वृथा परतापनम् ॥ ३ ॥ उपवीर्तामदं स्थाप्यमाजन्मविधिवत्त्वया ॥ दोषः दीक्षाक्रमः कथ्यश्चातुर्वर्ण्यस्य पूर्ववत् ॥ ४ ॥ अर्थः-परनिंदा, परद्रोह, परस्री, परधनकी वांछा, मांसभक्षण, म्ले-च्छकंद-लग्गुनादिभक्षण, इनको वर्जना। वाणिज्यमें, स्वामीकी सेवामें, कदापि कपट न करना; ब्राह्मण, स्त्री, गर्भ और गौ, इन चारोंकी रक्षा करनी; देव, ऋषि और गुरुकी सेवा करनी। । अतिथीयोंका पूजन करना, धनके अनुसार दान देना, आत्मघात नही करना, परको पीडा न करनी। । जन्मपर्यंत यावजीवे तक्तक विधिपूर्वक उपवीत धारण करना, रोष शिक्षाकम पूर्ववत् चारों वर्णोंका कथन करना. ॥ पीछे सो बदूकत, गुरुको स्वर्ण, वस्त्र, धेनु, अन्न, दान करे। यहां बटूकरणमें वेदी, वतुष्किका, समवसरण, चैत्यवंदन, व्रतानुज्ञा, व्रतविसर्ग, गोदान, वास-क्षेपादि नही है. ॥ इति वट्करणविधिः ॥ इत्याचार्यश्रीवर्द्धमानस्रिकृता-चारदिनकरस्य ए० उपनयनादिकीर्त्तननामद्वादशमोदयस्याचार्यश्रीमद्वि० बा० स० त० समाप्तोयं २४ स्तम्भ: ॥ १२ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसृरिविरचिते तत्त्वानिर्णयप्रासादमंथे द्वादशमोपनयनादिसंस्कारवर्णनोनास चतुर्विंशस्तम्भः ॥ २४ ॥

# ॥ अथपश्चविंशस्तम्भारम्भः ॥

अथ पंचविंश स्तंभमें अध्ययनारंभविधि लिखते हैं ॥ अश्विनी, मूल पूर्वा ३, मृगशीर्ष, आर्द्रा, पुनर्वसु, पुष्य, अश्ठेषा, हस्त, शतभिषक् स्वाति, चित्रा, श्रवण, धनिष्ठा, येह नक्षत्र और बुध, गुरु, शुक्र, येह वार विद्यारंभमें शुभ है. अर्थात् इनोंमें प्रारंभ करी विद्या प्राप्त होती है रवि और चंद्र, मध्यम है. मंगल और शनिवार, त्यागने योग्य है. । अमावा स्या, अष्टमी, प्रतिपत् ( एकम ), चतुईशी, रिक्ता, षष्ठी, नवमी, येह तिथियां विद्यारंभमें सदाही वर्जनी. ।

अथ उपनयनसदृश दिन और लग्नमें विद्यारंभसंस्कारका आरंभ करिये, तिसका यह विधि हैं. । ग्रह्मगुरु प्रथम विधिसें उपनीत पुरुषवे घरमें पौष्टिक करे; पीछे गुरु, मंदिरमें, वा उपाश्रयमें, वा कदंबवृक्षकेतले कुशाके आसनउपर आप बैठके, शिष्यको वामेपासे कुशासनोपरि बिठ-ठाके तिसके दक्षिण कानको पूजके तीनवार सारखत मंत्र पढे. पीछे गुरु, अपने घरमें वा अन्य उपाध्यायकी शालामें, वा पौषधागारमें, शिष्यको पालखी, वा घोडेपर चढायके मंगलगीतोंके गाते हुए, दान देते हुए, वाजंत्र वाजते हुए, यति गुरुकेपास लेजाके मंडलीपूजापूर्वक वासक्षेप करवाके, पाठशालामें लेजावे. पीछे गुरु शिष्यको आगे विठलाके येह शिक्षाश्लोक पढे. ।

यथा ॥

अज्ञानतिमिरांधानां ज्ञानांजनशळाकया॥ नेत्रमुन्मीलितं येन तस्मै श्रीगुरवे नमः ॥ १ ॥ यासां प्रसादादधिगम्य सम्यक् शास्त्राणि विदन्ति परं पदं ज्ञाः॥ मनीषितार्थप्रतिपादकाभ्यो नमोस्तु ताभ्यो गुरुपाढुकाभ्यः ॥२॥ सत्येतस्मिन्नरतिरतिदं गृह्यते वस्तु दूरा-

द्प्यासन्नेप्यसति तु मनस्याप्यते नैव किंचित् ॥ पुंसामित्यप्यवगतवतामुन्मनीभावहेता-

ँ विच्छा बाढं भवति न कथं सहरूपासनायाम् ॥ ३ ॥ इति मत्वा त्वया वत्स त्रिशुद्योपासनं गुरोः ॥ विधेयं येन जायंते गोधीकीर्त्तिधृतिश्रियः ॥ ४ ॥

ऐसें शिष्यको शिक्षा देके, और तिससें स्वर्ण वस्त्र दक्षिणा लेके, गुरु अपने घरको जावे. पीछे उपाध्याय, सर्वको पहिले मातृका पढावे; पीछे विष्नको प्रथम आर्यवेद पढावे, पीछे षडंगी, पीछे पुराणादि धर्मशास्त्र पढावे; क्षत्रियको भी ऐसेंही चतुर्दश विद्या पढावे. पीछे आयुर्वेद, धनुर्वेद, दंडनीति और आजीविकाशास्त्र पढावे. वैश्यको धर्मशास्त्र, नीतिशास्त्र, कामशास्त्र और अर्थशास्त्र पढावे. शृडको नीतिशास्त्र और आजीविकाशास्त्र पढावेकारुयोंको तिनके उचित विज्ञानशास्त्र पढावे. पीछे साधुयोंको चतुर्विध आहार वस्त पात्र पुस्तक दान देवे. । इत्याचार्यश्रीवर्छमानसूरिकृताचा रदिनकरस्यग्रहिधर्मप्रतिबद्धविद्यारंभसंस्कारकीर्त्तननामत्रयोदशमोदयस्या-चार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिकृतोबालावबोधस्समाप्तस्तत्समाप्तौ च समाप्तोयं पंचर्बिशस्तम्भः ॥ १३ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादग्रंथे त्रयो-दशमविद्यारंभसंस्कारवर्णनोनामपंचविंशस्तम्भः॥२५॥

# अथषद्वविंशस्तम्भारम्भः ॥

अथ २६ मे स्तंभर्भे विवाहविधि लिखते हैं ॥ विवाह जो है सो सम कुलशीलवालोंकाही होता है.

यतउक्तं ॥

ययोरेव समं शीलं ययोरेव समं कुलम् ॥

तयोर्मेत्री विवाहश्च न तु पुष्टविपुष्टयोः ॥ १ ॥

तिसवास्ते समकुल्राल, समजाति, जाने है देशकृत्य जिनोंके, तिन का विवाहसंबंध जोडना योग्य हैं; तिसवास्ते जो अविकृत है, तिसनें विक्ठतकुल्की कन्या प्रहण नही करनी । विरुतकुलं यथा । जिनके कुलमें इारीरऊपर रोम बहुत होवे, अर्शरोग होवे, दाद होवे, चित्रकुष्टि होवे, नेत्र-रोग होवे, उदररोग होवे, ऐसे वंशोंकी कन्या न प्रहण करनी. विकृत कुल होनेसें । कन्या विरुता यथा । वरसें लंबी होवे, हीन अंगवाली होवे, कपिला होवे, ऊंची दृष्टिवाली होवे, जिसका भाषण और नाम भयानक होवे, ऐसी कन्या विचक्षणोंको त्यागने योग्य है. तथा देवता, ऋषि, प्रह, तारा, अग्नि, नदी, दृक्षादिकके नामसें जो कन्या होवे, तथा जिसके शरीरऊपर बहुत रोम होवे, पिंगाक्षी और घरघरास्वरवाली, ऐसी कन्या भी पाणि-प्रहणमें वर्जनी. ॥ कन्यादाने वरस्य विरुत्तं कुलं यथा ॥ हीन होवे, कृर होवे, वधूसहित होवे, दरिदी होवे, व्यसन ( कष्ट ) संयुक्त होवे, कन्या दानमें ऐसें कुल, और पुरुषको वर्जना. मूर्ख, निर्धन, दूर देशमें रहनेवाला, शूर योद्धा सूरमा, मोक्षाभिलाषी, कन्यासें तीनगुणी अधिक आयुवाला, इनको भी कन्या न देनी. तिसवास्ते दोनों अविक्वत कुलेंका, और दोनों विक्वत कुलवालेंका विवाहसंबंध योग्य है. तथा पांच शुद्धियां देखके वधूवरका संयोग करना, सोही दिखावे हैं. राशि १, योनि २, गण ३, नाडी ४ और वर्ग ५, येह पांच शुद्धियां दोनोंकी देखके वरवधूका संयोग करना.। कुल १, शील २, स्वामिषणा ३, विद्या ४, धन ५, शरीर ६ और वय ७, येह सातो गुण वरमें देखने. अर्थात येह सात गुण वरमें देखके कन्या देनी. आगे जो होवे, सो कन्याका भाग्य है. गर्भसें आठ वर्षसें लेके इग्यारह वर्षतांइ कन्याका विवाह करना. क्षतिसके ऊपरांत रजस्वला होती है. तिसको राका भी कहते हैं. तिसका विवाह शीघ होना चाहिये. वरको पाकरके चंद्रबलके हुए, तुच्छ महोरसवके भी हुए, विवाह करना उचित है.

यतउक्तम् ॥

वर्षमासदिनादीनां शुद्धिं राकाकरयहे ॥

नालोकयेचंद्रबलं वरं प्राप्य विधापयेत् ॥ १ ॥

\*पुरुषका आठ वर्षसें ळेके ८० वर्षके बीच २ विवाह होना चाहिये. क्योंकि, अस्सीवर्ष उपरांत प्रायः पुरुष शुकराहित होता है. ।

विवाह दो प्रकारके होते हैं, आर्यविवाह १, और पापविवाह २.। आर्य विवाहके चार भेद हैं. ब्राह्यविवाह १, प्राजापत्यविवाह २, आर्षविवाह ३ और दैवतविवाह ४. ये चारों विवाह मातापिताकी आज्ञासें होनेसें लोकिक व्यवहारमें धार्मिमक विवाह गिने जाते हैं. पापविवाहके भी चार भेद हैं. गांधर्वविवाह १, आसुरविवाह २, राक्षसविवाह ३, और पैशाच विवाह ४. ये चारों करनेसें स्वेच्छानुसार पापविवाह हैं. ।

अ यह कथन त्रायः लौकिकव्यवहारानुसार है. क्योंकि, जैनागममें तो " जोव्वणगमणमणुपत्ता ' इतिवचनात्, जब वरकन्या योवनको प्राप्त होवे, तब विवाह करना. और 'प्रवचनसारोद्धार'में लिख है कि, सोला वर्षकी स्त्री, और पचीस वर्षका पुरुष, तिनके संयोगसें जो संतान उत्पन्न होवे, से बलिष्ठ होवे है. इत्यादि मूलागमसें तो बाललप्रका और वृध्धके विवाहका निषेध सिद्ध होता है: 1

ૼૼૼૼ૱૱

प्रथम ब्राह्म्यविवाहविधि लिखते हैं। शुभ दिनमें, शुभ लग्नमें, पूर्वोक्त गुणसंयुक्त वरको बुलवाके स्नान अलंकार करके संयुक्त हुए तिस वरकेताइ, अलंक्वत कन्या देवे. ।

मंत्रो यथा॥

"॥ ॐ अर्ह ँ सर्वगुणाय सर्वविद्याय सर्वसुखाय सर्वपूजिताय सर्वशोभनाय तुभ्यं वस्त्रगंधमाल्याठंकाराठंकृतां कन्यां ददामि प्रतिगृह्णीष्व भद्रं भव ते अर्ह ँ ॐ ॥"

इस मंत्रकरके बद्धांचलदंपती-स्त्रीभर्ता, अपने घरमें जावे ॥ इति धाम्यों ब्राह्म्याविवाहः ॥ १ ॥

प्राजापत्य विवाह जगत्में प्रसिद्ध है, इसवास्ते विस्तारसें कहेगें। ॥ २ ॥ आर्ष विवाहमें वनमें रहनेवाले मुनि, ऋषि, गृहस्थ अपनी पुत्रीको, अन्यऋषिके पुत्रकेतांइ, गौ बैलके साथ देते हैंं तहां अन्य कोइ उत्स-वादि नही होते हैं, इस विवाहका मंत्र जैनवेदोंमें नही है. जैन वेदकरके वर्णादिको आश्रित हुए जनोंके आचार कथन करनेसें, जैनोंको ऐसें विवा-हके अकृत्य होनेसें. । दैवतविवाहमें भी ऐसेंही जाणना. । इन दोनों विवाहोंके मंत्र परसमयसें जाणने. ॥ इति धार्म्य आर्षविवाहः ॥ ३ ॥

देवत विवाहमें तो, पिता, अपने पुरोहितकेतांइ इष्ट पूर्त्त कर्मके अंतमें अपनी कन्याको दक्षिणाकीतरें देवे. ॥ इति देवतो धार्म्य विवाहः ॥ ४ ॥ ये चार धार्म्यविवाह हैं. ॥

पितादिके प्रमाणविना, अन्योन्यप्रीतिकरके जो उद्यम होना, सो गांधर्वविवाह. ११ ।

पणबंधके विवाह करना, सो आसुरविवाह. ॥ २ ॥

हठसें कन्याको ग्रहण करे, सो राक्षसविवाह. ॥ ३ ॥

सुप्त, और प्रमत्तकन्याको अहण<sup>ु</sup>करनेसें, पैशाच विवाह कहा जाता है.॥ ४॥ माता, पिता, गुरु, आदिकी आज्ञा न होनेसें इन चारों विवाहोंको विवाहज्ञ पुरुष पापविवाह कहते हैं. ॥ तथा ब्राह्य १, आर्ष २, और देवत ३, येह तीन विवाह दुःखमकालकलियुगमें प्रवर्त्तते नही हैं. । \* चारों पाप-विवाहोंका वेदोक्तविधि भी नही है. अधर्म होनेसें. ॥

संप्रति वर्त्तमान प्राजापत्य विवाहका विधि कहते हैं ॥ मूल, अनुराधा, रोहिणी, मघा, मृगशिर, हस्त, रेवती, उत्तरा ३, स्वाति, इन नक्षत्रोंमें करमहण करना. । वेध, एकार्गल, लत्ता, पात, उपग्रहसंयुक्त नक्षत्रोंमें विवाह नही करना. । तथा युतिमें, और क्रांति साम्य दोंषमें भी नही करना । तीन दिनको स्पर्शनेवाली तिथिमें, अवम् (क्षय) तिथिमें, कृर तिथिमें, दग्ध तिथिमें, रिक्ता तिथिमें, अमावास्या, अष्टमी, षष्ठी, द्वादशी इनमें विवाह नही करना. । भद्रामें, गंडांतमें, दुष्टनक्षत्र तिथि वार योगोंमें, व्यतिपातमें, वैधृतिमें और निंद्य वेलामें, विवाह नही करना. । सूर्यके क्षेत्रमें बृहस्पति होवे, और बृहस्पतिकेक्षेत्रमें सूर्य होवे तो, दीक्षा, प्रतिष्ठा, विवाह प्रमुख वर्जने. । चौमासेमें, अधिमासमें, गुरु शुकके अस्त हुए, मल-मासमें, और जन्ममासमें, विवाहादि न करना । मासांतमें, संकांतिमें, संकांतिके दूसरे दिनमें, ग्रहणादि सात दिनोंमें भी, पूर्वोक्त कार्य नही करना.। जन्मके तिथि, वार, नक्षत्र, लग्नमें; राशि और जन्मके ईश्वरके अस्त हुए, और कूर ग्रहोंकरके हत हुए भी, विवाह नही करणा. । जन्मराशिमें जन्मराशि और जन्मलग्नसें वारमें और आठमेमें, और लग्नके अंशके अधिपके छडे, और आठमे घरमें गए हुए, लग्न नही करना । स्थिर लग्नमें, वा द्विस्वभावलग्नमें, वा सद्धुण करी संयुक्त चर लग्नमें, उरया स्तके विशुद्ध हुए, विवाह करना. परंतु उत्पातादिकरके विदूषितमें नही करना. । लग्न और सप्तम घर, ग्रहकरके वर्जित होवे; तीसरे, छहे, और इग्यारमे घरमें, रवि, मंगल और शनि होवे. । छट्ठे और तीसरे घरमें . तथा पापग्रहवर्जित पांचमें घरमें राहु होवे; लग्नमें तथा पांचमे चौथे. दशमे, और नवमें घरमें, बृहस्पात होवे. । ऐसेंही शुक्र, बुध, होवे; लग्न, छट्टे, आठमे, वारमे घरसें, अन्यत्र चंद्रमा होवे, सो भी पूर्ण होवे. । क्रूरकरके दृष्ट, और क्रूरसंयुक्त चंद्र वर्जना; क्रूर, और अंतरस्थ लेग्न और चंद्र वर्जने । इत्यादि गुणसंयुक्त, दोष विवर्जित लग्नमें, शुभ

🕷 गीमेंधनरमेथाचा यहाः पाणिमसूत्रय ॥ सुताश्च गोत्रजगुरोने भवंति कत्री सुगे ॥ इतिवचनाइ ॥

अंशमें, शुभ बहोंकर दृष्ट हुए, पाणिग्रहण शुभ है. ॥ इत्यादि श्रीभद्रबाहु, वराह, गर्भ, लझ, पृथुयशः, श्रीपति, विरचितविवाहशास्त्रके अवलोकनसें शुभ लन्न देखके विवाहका आरंभ करना. ॥

> श्ठोकः ॥ ततश्च कुल्लेदेशादि गुरुवाक्यविशेषतः ॥ अनुज्ञातं विवाहादि गग्गादिमुनिभिः पुरा ॥ १ ॥

> > वृत्तम् ॥

सूर्यः षट् त्रिदशस्थितस्त्रिदशषट्सप्ताद्यगश्चंद्रमा जीवः सप्तनवद्विपंचमगतो वकार्कजो षट्त्रिगो ॥ सौम्यः षट्द्विचतुर्दशाष्टमगतः सर्वेप्युपांते शुभाः शुकः सप्तमषट्दशाष्टरहितः शार्दूळवत्रासकृत् ॥ १ ॥ "

स्रीयोंको ब्रहस्पति बलवान् होवे, पुरुषोंको सूर्य वलवान् होवे, और दंप-तीको चंद्र बलवान् होवे तो, लग्न शोधना. ॥

प्रथम कन्यादानविधि कहते हैं:-पूर्वोक्त समान कुलशीलवाले, अन्य गोत्रीसें कन्या मांगनीः । पूर्वोक्त गुणविशिष्ट वरकेतांइ कन्या देनी. । कन्याके कुलज्येष्ठने वरके कुलज्येष्ठको, नालिकेर, ऋमुक ( सुपारी ) जिनो-पवीत, ब्रीही, दूर्वा, हरिद्रा अपने २ देशकुलोचित वस्तु दानपूर्वक कन्या-दान करना.

तदा एह्यगुरु वेदमंत्र पढे । स यथा ॥

"॥ ॐ अहॅं परमसौभाग्याय परमसुखाय परमभोगाय परमधर्म्माय परमयदासे,परमसन्तानाय भोगोपभोगांतराय-व्यवच्छेदाय इमां अमुकनाम्नीं कन्यां अमुकगोत्रां अमुक-नाम्ने वराय अमुकगोत्राय ददाति गृहाण अहॅं ॐ॥ पीछे सर्व लोकोंकेतांड कन्याके पक्षी तांबूल देवे. । तथा दूर रहे विवाहकालमें वरके जीत हुए, सा कन्या अन्यको न देनी.

#### उक्तंच ॥

# सकृजल्पन्ति राजानस्सकृञ्जल्पन्ति पण्डिताः ॥ सकृत् प्रदीयते कन्या त्रीण्येतानि सकृत् सकृत् ॥ १ ॥

राजाओं एकवार बोलते हैं, पंडित जन एकवार बोलते हैं, कन्या एक-वार देइए हैं. पूर्वोक्त तीन कार्य एकएकहीवार होते हैं. ॥ तथा वर भी, तिस कन्याको वस्त्र, आभरण, गंधादिउत्सवसहित, तिसके पिताके घरमें देवे. । कन्याका पिता भी, परिजनसंयुक्त वरको, महोत्सवसहित वस्त्र मुद्रिकादि देवे.

लग्नदिनसें पहिले मासमें, वा पत्नमें वैयम्यानुसारें दोनों पक्षोंके स्वजनोंको एकडे करके, सांवत्सर-ज्योतिषिकको उत्तम आसनऊपर बिठलाके, तिसके हाथसें विवाहलग्न भूमिके ऊपर लिखवावे; और रूप्य, बिर्णमुद्रा, फल, पुष्प, दूर्वा करके जन्मलग्नवत् विवाहलग्नको पूजे- । पछि ज्योतिषिकको दोनों पक्षोंके वृद्धनें वस्त्रालंकार तांबूलदान देवें-इति विवाहारंभ: ॥

तदपीछे कोरे शरावलोंमें यव बोवने । पीछे कन्याके घरमें मातृस्था-पना, और षष्ठीस्थापना, षष्ठी आदि प्रक्रमोक्त प्रकारसें करना. । वरके घरमें जिनसमयानुसारियोंको मातृस्थापन, और कुलकरस्थापन करना. । परमतमें गणपति, कंदर्प स्थापन करते हैं सो सुगम, और लोक प्रसिद्ध है.॥

अथ कुलकर स्थापनविधि कहते हैं. ॥ ग्रह्मगुरु भूमिपर पडे गोमय ( गोबर ) करके लीपी हुई भूमिमें, स्वर्णमय, रूप्यमय, ताम्रमय, वा श्रीपर्णीकाष्ठमय, पद्दा, स्थापन करे. । पद्दकस्थापन मंत्रः

"॥ॐ आधाराय नमः आधारशक्तये नमः । आसनाय नमः॥" इस मंत्रकरके एकवार मंत्रके पट्टेको स्थापन करके, तिस पट्टेको अमृतामंत्रकरके तीर्थजलोंसें अभिषिंचन करे. । पीछे चंदन, अक्षत, दूर्वाकरके पट्टेको पूजे.। पीछे आदिमें

नाय॥"॥ शेषं पूर्ववत् ॥

"॥ॐ नमस्तृतीयकुलकराय श्यामवर्णाय श्यामवर्णसुरूपाप्रि-यतमासहिताय माकारमात्रख्यापितन्याय्यपथाय यशरूव्यभिधा-

"॥ ॐ नमो हितीयकुलकराय श्यामवर्णाय श्यामवर्णचंद्रकांता-प्रियतमासहिताय हाकारमात्रख्यापितन्याय्यपथाय चक्षुष्मदभि-धानाय ॥ " होषं पूर्वंवत् ॥ २ ॥

पीछे दूसरे स्थानमें ॥

पूर्व मंत्रकरी आव्हान करके, संस्थापन करके, सन्निहित करके, अर्घ्य, पाद्य, बलि, चर्चा, आचमनीय, दान देवे. अन्य ॐकारादिमंत्रोंकरके, गंध दो तिलक, दो पुष्प, दो धूप, दो दीप एक उपवीत, दो स्वर्णमुद्रा, दो नैवेद्य, दो तांबूल, देवे. ॥ १ ॥

"॥ ॐ गंधं नमः । ॐ पुष्पं नमः । ॐ धूपं नमः । ॐ दीपं नमः । ॐ उपवीतं नमः । ॐ भूषणं नमः । ॐ नैवेद्यं नमः । ॐ तांबूठं नमः ॥ "

तदपीछे---

"॥ ॐ नमः प्रथमकुलकराय कांचनवर्णाय श्यामवर्ण चंद्रय-<mark>शः</mark>प्रियतमासहिताय हाकारमात्रोच्चारख्यापितन्याय्यपथाय विमलवाहनाभिधानाय इह विवाहमहोत्सवादौ आगच्छ २ इह स्थाने तिष्ठ २ सन्निहितो भव २ क्षेमदो भव २ उत्सवदो भव २ आनंददो भव २ भोगदो भव २ कीर्तिदो भव २ अपत्यसंतानदो भव २ स्नेहदो भव २ राज्यदो भव २ इदमर्ध्य पाद्यं बलिं चर्चा आचमनीयं गृहाण २ सर्वो-पचारान् रुहाण २॥"

षड्विंशस्तम्भः

त्रियतमासहिताय माकारमात्रख्यापितन्याय्य**पथाय** अभिचंद्रा-भिधानाय ॥ " रोषं पूर्ववत् ॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

"॥ ॐ नमश्चतुर्थकुलकराय श्वेतवर्णाय श्यामवर्णप्रतिरूपा-

"॥ॐ नमः पंचमकुलकराय श्यामवर्णाय श्यामवर्णचक्षःकांता-प्रियतमासहिताय धिकारमात्रख्यापितन्याय्यपथाय प्रसेनजिद-भिधानाय ॥ " झेषं पूर्ववत् ॥ ५ ॥

"॥ॐ नमः षष्ठकुलकराय स्वर्णवर्णीय इयामवर्णश्रीकांता-प्रियतमासहिताय धिकारमात्रख्यापितन्याय्यपथाय मरुदे-वामिधानाय ॥ " शेषं पूर्ववत् ॥ ६ ॥ "॥ॐ नमः सप्तमकुलकराय कांचनवर्णाय श्यामवर्णमरुदे-

वात्रियतमासहिताय धिकारमात्रख्यापितन्याय्यपथाय ना-अ्यभिधानाय ॥ '' शेषं पूर्ववत् ॥ ७ ॥ इतिकुलकरस्थापन पूजनविधिः ॥

यह कुलकरस्थापना और परसमयमें गणेशमदनस्थापना, विवाहके पीछे भी सात अहोरात्रपर्यंत रखनी चाहिये. । पीछे वरके घरमें शांतिक, पौष्टिक करे. और कन्याके घरमें मातृपूजा पूर्ववत् । तदपीछे विवाहका-लसें पूर्व सात, नव, इग्यारह, वा तेरह, दिनोंमें वधूवरको अपने २ घरमें, मंगलगीतवाजंत्रपूर्वक, तैलाभिषेक और स्नान, नित्य विवाहपर्यंत कराना. । प्रथमतैलाभिषेकदिनमें, वरके घरसें कन्याके घरमें, तैल, शिरः-प्रसाधनगंधद्रव्य, द्राक्षादि खाद्य शुष्कफल, भेजने । नगरकी औरतें वरके घरमें, और कन्याके घरमें, तैल, धान्य, ढौकन करें । वधूवरके घरकी वृद्ध नारीयों तिन तैल धान्यढोंकनेवाली नारीयोंको, पूढे आदि पकान्न देवें। तहां धारणादि देशाचार, कुलाचारोंसें करना. । तैलाभिषेक, कुलकर गणेशादि स्थापन, कंकणबंध, अन्यविवाहके उपचारादिक सर्व, वधूवरको चंद्रबलके हुए, विवाहवाले नक्षत्रमें करना । तथा धूलिभक्त, कौरभक्त, सौभाग्यजलल्यावन प्रमुख, कर्म, मंगलगीतवाजंत्राधिसदित

देशाचार कुलाचार विशेषसें करना. । तदपीछे जेकर, वर, अन्य यामांतर, नगरांतर, वा देशांतरमें होवे तो, तिसकी गमनयात्रा \* कन्याके निवा-सस्थानप्रति करनी; तिसका विधि यह है.॥

प्रथम एक दिनमें मातृपूजापूर्वक सर्व लोकोंको भोजन देना; पीछे दूसरे दिन सुम्नात होके, चंदनका लेपन करके, वस्त्रगंधमाल्यादिकरके अलंक्टत होके, मुकुटकरके भूषित शिरको करके, घोडेपर, वा हाथी-पर, वा पालखीमें आरूढ होके, वर चले. । तिसके समीप, अच्छे वस्त्रोंवाले, प्रमोदसहित, पानबीडे चावे हुए, संबंधी ज्ञातिजन, अपनी २ संपदानुसार घोडेआदि ऊपर चढे हुए, वा पगोंसें चलते हुए, वरकेसाथ चलें. । दोनों पासे, मंगलगानमें प्रसक्त ऐसी ज्ञातिकी नारीयां चलें और आगे बाह्मणलोक, एह्यशांतिमंत्र पढते हुए चलें. ॥

स यथा ॥

"॥ॐ अर्ह आदिमोर्हन आदिमो नृपः आदिमो यंता आदिमो नियंता आदिमो गुरुः आदिमः स्रष्टा आदिमः कर्त्ता आ-दिमो भर्त्ता आदिमो जयी आदिमो नयी आदिमः शिल्पी आदिमो विद्वान आदिमो जल्पकः आदिमः शास्ता आदिमो रोद्रः आदिमः सौम्यः आदिमः काम्यः आदिमः शरण्यः आदिमो दाता आदिमो वंद्यः आदिमः स्तुत्यः आदिमो होयः आदिमो ध्येयः आदिमो भोक्ता आदिमः सोढा आदिम एकः आदिमोऽनेकः आदिमो भोक्ता आदिमः सोढा आदिम एकः आदिमोऽनेकः आदिमो धर्म्मवित् आदि-मोऽनुष्ठेयः आदिमोऽनुष्ठाता आदिमः सहजः आदिमो दशावा-न् आदिमः सकल्ज्ञः आदिमो निःकल्ज्ञः आदिमो विवोढा आदिमः ख्यापकः आदिमो ज्ञापकः आदिमो विदुरः आ-

नान--गनेत--वरातइतिकोकप्रसिद. ॥

40

दिमः कुश्तरुः आदिमो वैज्ञानिकः आदिमः सेव्यः आदिमो-गम्यः आदिमो विमृश्यः आदिमो विम्रष्टा सुरासुरनरोरग-प्रणतः प्राप्तविमलकेवलो यो गीयते सकलप्राणिगणहि-तो दयालुरपरापेक्षापरात्मा परंज्योतिः परं ब्रह्मा परमैश्व-र्यभाक् परंपरः परापरो जगदुत्तमः सर्वगः सर्ववित् सर्व-जित् सर्व्वीयः सर्व्वप्रशस्यः सर्ववंद्यः सर्वपूज्यः सर्वात्माऽसं-सारोऽव्ययोऽवार्यवीर्यः श्रीसंश्रयः श्रेयः संश्रयः विश्वाव-श्यायहृत संशयहृत् विश्वसारो निरंजनो निर्म्ममो निःक-लंको निःपाप्मा निःपुण्यः निर्मना निर्वाचा निर्द्देहो निःसं-शयो निराधारो निरवधिःप्रमाणं प्रमेयं प्रमाता जीवाजी-वाश्रवबंधसंवरनिर्ज्ञराबंधमोक्षप्रकाशकः स एव भगवान् शान्ति करोतु तुष्टिं करोतु पुष्टिं करोतु ऋदिं करोतु वृदिं करोतु सुखं करोतु सौर्ख्यं करोतु श्रियं करोतु लक्ष्मीं करोतु अहँ अँ॥

ऐसें आर्यवेदके पाठी ब्राह्मण, आगे चलें.। तदपीछे इसी विधिसें महोत्सवकरके, चैत्यपरिपाटी, गुरुवंदन, मंडलीपूजन, नगरदेवतादिपूजन करके, नगरके समीप रहे; पीछे पंथमें चलें.। तथा इसीरीतिसें कन्या धिष्ठित नगरमें प्रवेश करना. । तिसही नगरमें विवाहकेवास्ते चले हुप वरका भी, यही विधि जाणना. । तथा नित्यस्नानके अनंतर कौसुंभसूत्र करके वधूवरके शरीरका माप करना. । तदपीछे विवाहदिनके आये हुए विवाहलग्नसें पहिले, तिसही नगरका वासी, वा अन्यदेशसें आया वर तिसही पूर्वोक्त विधिसें, पाणिग्रहणकेवास्ते चले. तिसकी बहिनां विशेष करके लूणआदि उत्तारण करे. । पीछे वर, आडंबर और रह्यगुरुसहित कन्याके घरके द्वारमें आवे. तहां खडेहुए वरको, तिसके सासुजन, कर्पूरदी पकादिकरके आरात्रिक (आरति) करे. । तदपीछे अन्य स्त्री, जलते हुए अंगारे, और लवणकरके संयुक्त, त्रड त्रड ऐसे शब्द करते हुए सरावसंपुटको, वरको निरुंछन करके, प्रवेशमार्गके वामे पासे स्थापन करे. । तदपीछे अन्य स्त्री कोसुंभसूत्रसें अलंकृत, मंथानको लाके, तिस-करके तीन वार वरके ल्लाटको स्पर्श करे. । पीछे वर, वाहनसें नीचे उतरके, वामे पग करी तिस अग्निलवणगर्भसंपुटको खंडित करे (तोडे). । पीछे वरकी सासु, वा कन्याकी मामी, वा कन्याका मामा, कोसुंभ-वस्त्रको वरके कंठमें डालके, खेंचता हुआ वरको मातृघरमें ले जावे. तहां विभूषाकरके, कोतुकमंगलकरके, प्रथम आसनऊपर बैठी हुई कन्याके वामे पासे, मातृदेवीके सन्मुख, वरको बिठलावे. । तदपीछे रह्यगुरु लप्नवेलामें शुभांशके हुए, पीसी हुई समी (खेजडी) की छाल, और पीषकी छाल, चंद-नद्रव्यमिश्रितकरके, तिससें लीपे हुए, वधूवरके दोनों दक्षिण हाथ जोडे. । उपर कोसुंभसूत्रसें बांधे. ॥

हस्तबंधनमंत्रः ॥

"॥ ॐ अईं आत्मासि जीवोसि समकाठोसि समचि-तोसि समकर्म्मासि समाश्रयोसि समदेहोसि समक्रियोसि समस्रेहोसि समचेष्टितोसि समाभिठाषोसि समेच्छोसि समप्रमोदोसि समविषादोसि समावस्थोसि समनिमित्तोसि समवचाअसि समक्षुत्तृष्णोसि समगमोसि समागमोसि समविहारोसि समविषयोसि समदाब्दोसि समरूपोसि सम-गंधोसि समस्पत्रोंसि समेंद्रियोसि समाश्रवोसि समबंधोसि समसंवरोसि समनिर्जरोसि सममोक्षोसि तदेह्येकत्वमिदानीं अहँ ॐ॥ " इति हस्तबंधनमंत्रः ॥

यहां समयांतरमें वैदिक मतमें मधुपर्क\*भक्षण, देशांतरमें वरको दो गौयां देनी, और कुळांतरमें कन्याको आभरण पहिरावणे, इत्यादि करते

<sup>\*</sup>ऋग्वेदके आश्वलायनसूत्रके दूसरे हिस्से गृह्यसूत्रके प्रथम अध्यायकी चौथीसमी कडिकामें मधुपर्कका विधि ळिखा है, तिसके सूत्र नचि प्रमाणे हैं.॥

## तत्त्वनिर्णयत्रासाद-

हैं। तदपीछे वधुवरको मातृघरमें बैठे हुए, कन्याके पक्षी, वेदिकी रचना करें; तिसका विधि यह है. ॥ कितनेक काष्ठस्तंभ काष्ठाच्छादनों-करके चौकूणी वेदी करते हैं; और कितनेक चारों कूणोंमें स्वर्ण, रूप्य, ताम्र, वा माटीके सात सात कलशोंको ऊपर लघु लघु, अर्थात् प्रथम बडा उसके ऊपर छोटा, उसके ऊपर फिर छोटा, एवं स्थापन करके चारों पासे चार चार आई वांसोंसें बांधके वेदि करते हैं. चारों बार-णोंमें वस्त्रमय, वा काष्ठमय तोरण, और वंदनमालिका बांधते हैं; और अंदर त्रिकोण अग्निका कुंड करते हैं. । वेदी बनाया पीछे एहागुरु, पूर्वोक्त वेष धारण करके वेदिकी प्रतिष्ठा करे. । तिसका विधि यह है. ॥

? ऋत्विजो द्वता मधुपर्कमाहरेत् !?--२४-१॥ रस्तातक यो। पस्थिताय । १।२४। २॥ ३ राहे च ।१।२४।३॥ ४आचार्यश्वशुरपितृव्यमातुल्लानां च ।१।२४। ४॥ ५ आचांतोदकाय गां वेदयन्ते । १।२४।२३ ॥ ६ इतो मे पाप्पापाप्पामे इत । इति जपित्वोंकुरुतेति कारयिष्यन् ।१।२४।२४॥ [नारायणद्वत्ति-इमं मंत्रं जपित्वा ओम् कुरुतेति व्र्यात् यदि कारयिष्यन् मारयिष्यन् भवति तदा च दाता आलभेत् ] ७ नामांसो मधुपर्को भवति ॥ १।२४।२६ ॥ [नारायणवृत्ति-मधुपर्कागमोजनं अमांसं न भवतीत्यर्थः पशुकरणपक्षे तन्मांसेन मोजनं उत्सर्जनपक्षे मांसांतरेण ]-अर्थः ॥ यज्ञ करनेवास्ते ऋत्विज खडा करते वखत तिसको मधुपर्क देना चाहिये । इसीतरें विवाहवार्स्ते जो वर घरमें आवे तिसको, और राजा घरमें आवे तिसको मधुपर्क देना चाहिये । आचार्य, गुरु, श्वशूर, चाचा, मामा, येह घरमें आवे तो तिनको भी मधुपर्क देना चाहिये । आचार्य, गुरु, श्वशूर, चाचा, मामा, येह घरमें आवे तो तिनको भी मधुपर्क देना चाहिये । आचार्य, गुरु, श्वशूर, चाचा, मामा, वेह घरमें आवे तो तिनको भी मधुपर्क देना चाहिये । आचार्य, गुरु, श्वशूर, चाचा, मामा, वेह घरमें आवे तो तिनको भी मधुपर्क देना चाहिये । मुख साफ करनेवास्ते पाणी देकर तिसके आगे गाय खडी रखनी चाहिये । सूत्रमें लिखा मंत्र पढके ओम् कहके घरके स्वामिने गौका वध करना । मधुपर्कागमोजन, विनामांसके नही होता है, इसवास्ते पशुके वधपूर्वक मधुपर्क करा होवे तो, तिसही पशुका मांस भोजनके कामर्मे आवे, और पशुको छोढ दीया होवे तो, और मांसरें भोजन कराना चाहिये ॥

तथा मणिछाल नभूभाइ दिवेदी सिदांतसारमें लिखते हैं ॥ " विवाहके संबंधमें मनुपर्ककी बात कहने-जोग है. ऐसा धर्माचार है कि आये हुए अतिथिकेवास्ते मधुपर्क करना चाहिये. वर भी अतिथिही है. असल जैसें यज्ञकेवास्ते गोवध विहित था, तैसें मधुपर्कवास्ते भी गौका वा बैलका वध विहित था. मांसविना मधुपर्क नही ऐसें आश्वलायन कहता है; और नाटकादिकोंसें मालूम होता है, कि अच्छे महर्वियोवास्ते भी, मधुपर्क नही ऐसें आश्वलायन कहता है; और नाटकादिकोंसें मालूम होता है, कि अच्छे महर्वियोवास्ते भी, मधुपर्कमें गोवध किया है. आश्चर्यकी बात है, कि जो गी आज बहुत पवित्र गिणी जाती है, तिसको प्राचीन समयमें यज्ञकेवास्ते तथा मधुपर्ककेवास्ते मारनेका रीवाज था ? हाल तो मधुपर्कमें फक्त दधि मधु और घृत येहो वापरते हैं. "——जैसें अनार्य वेदोंमें हिंसक किया कथन करी है, तैसें आर्य वेदोंमें नही है । और मधुपर्कमें तथा यज्ञमें प्रायः जीववध बंध हुआ है सो भी जैन, बौद्ध, वैष्णवादि संप्रदायोंके जोर ( बल ) का प्रताप है. मणिळाल नभुभाइ सिद्धांतसारमें लिखते हैं ॥ "पाटण, खंभात, जैसल्मेर, जेपुर आदि स्थलोंके जैनभंडार जाबों पुस्तकोंसें भरपूर हैं, और विद्याके खरे में स्वर्य है. इसतरे दह



वास पुष्प अक्षतों करके हाथ भरके ॥

"॥ ॐ नमः क्षेत्रदेवताये शिवाये क्षाँ क्षी क्षूँ क्षेँ क्षः इह विवाहमंडपे आगच्छ २ इह बलिपरिभोग्यं गृह्ण २ भोगं देहि सुखं देहि यशो देहि संततिं देहि ऋदिं देहि टर्दि

देहि बुद्धिं देहि सर्वसमीहितं देहि २ स्वाहा॥"

ऐसें पढके चारों कोणोंमें न्यारे न्यारे वास, माख्य, अक्षत, क्षेप करना; तोरणकी प्रतिष्ठा भी ऐसेंही करनी

तन्मंत्रो यथा ॥

"॥ ॐ हीँ औँ नमो द्वारश्रिये सर्वपूजिते सर्वमानिते सर्व-प्रधाने इह तोरणस्थासर्वसमीहितं देहि २ स्वाहा॥ "

॥ इतितोरणप्रतिष्ठा ॥

तदपीछे वेदिके मध्यमें अग्निकोणेमें अग्निकुंडमें मंत्रपूर्वक अग्निको स्थापन करे. ।

अग्निन्यासमंत्रो यथा ॥

"॥ ॐ रं रां रीं रूं रेंां रः नमोम्नये नमो बृहद्भानवे नमोनंत-तेजसे नमोनंतवीर्याय नमोनंतगुणाय नमो हिरण्यरेतसे नमश्छागवाहनाय नमो हव्यासनाय अत्र कुंडे आगच्छ २ अवतर २ तिष्ठ २ स्वाहा ॥ "

मूळ डालके चला हुआ यह आहंसारूप परम धर्म अपनी टाष्टिके आगे अद्यापि भी है. ब्रासणों के धर्मको वेदमार्गको तथा यज्ञमें होती हिंसाको-खरा धक्का इसी धर्मने लगाया है. बुद्धके धर्मने वेदमार्गकाही इनकार किया था तिसको अहिंसाका आप्रह नहीं था. यह महादयारूप, प्रेमरूप धर्म, तो जैनकाही हुआ. सारे हिंटु-स्थानमेसें पशुयज्ञ निकल गया है, फक्त छेक दक्षिणमें, जहां बौद्ध के जैनकी छाया बरावर पड शकी नही है, तहांही चालु है. इतनाही नहीं परंतु उपनिषदोंका ज्ञानमार्ग सर्वधा सतेज होके, जैनोंके जीवाजीव तथा कर्म धर्मरूप वादपरत्वे, बहोत बहार आया है. ऐसें शंकारूप, बौद्ध तथा जैन धर्मोंने दर्शनोंके जीवाजीव तथा रस्ता किया है, तत्त्वदृष्टिको खरे रूपमें प्रवर्त्तनेका मार्ग किया है, और वर्ण जाति सब मूलाके, मनुष्यमात्रको परम प्रेममें एकात्मभाव प्राप्त करणहार ब्रह्मज्ञानका उदय सूचन किया है." यद्यपि सांप्रत कितनेक अज्ञानी कदाप्रदी पुनः हिंसक क्रियाको उत्तेजन कर रहे हैं, तथापि तिसका सार्वत्रिक होना असंभव है, प्रतिपश्चि-**योकोविदयान होनेसें. ॥**  समयांतरमें, देशांतरमें वा कुलांतरमें, वेद्यंतरमेंही, हस्तलेपन करते हैं. देश कुलाचारादिमें मधुपर्क प्राशनके अनंतर, वेदि; और हस्तलेपसें पहिले परस्पर कंवायुद्ध, वधूवरास्फालन, वेडानयन, मणियथन, स्नान, भ्राष्टकर्म, पर्याणकर्म्म, वस्त्रकोसुंभसूत्रांतःकर्षणप्रमुख, कर्म्म करते हैं. वे देशविशेषलोकोंसें जाण लेने. व्यवहार शास्त्रोंमें नही कहे हैं. परंतु स्त्रीयोंको सौभाग्यप्राप्तिवास्ते, शौक आदि न होवे तिसके वास्ते, वरको वशीभूत करनेकेवास्ते करते हैं. ॥

तदपीछे युक्त हाथवाले, नारी और नरकी कटीउपर चढे हुए वधूवर दोनोंको, गीतवाजंत्रादि बहुत आडंबरसें दक्षिण द्वारसें प्रवेश कराके वेदिके मध्यमें लावे. । तदपीछे देशकुलाचारसें काष्ठासनोंके ऊपर, वा वेत्रासनोंके ऊपर, वा सिंहासनके ऊपर, वा अधोमुखी शरमय खारीके ऊपर, वधूवरको पूर्वसन्मुख बिठलावे. । तथा हस्तलेपमें, और वेदिकर्ममें कुलाचारके अनुसार दसियां सहित कोरवस्त्र, वा कौसुंभवस्त्र, वा स्वभाववस्त्र षधूवरको पहिरावे हैं. । तदपीछे रह्यगुरु, उत्तरसन्मुख म्रगचर्म ऊपर बेठाहुआ, शमी. पिप्पल, कपित्थ (कवठ-कएतवेल) कुटज (कुडची-जिस वृक्षका फल इंद्रयव होता है ), बिल्व, आमलकके इंधनकरके आग्निको जगाके, इस मंत्रकरके घृत मधु तिल यव नाना फलोंका हवन करे ॥

मंत्रो यथा ॥

"॥ ॐ अई ँ अम्ने प्रसन्नः सावधानो भव तवायमवसरः तदा-हारयेंद्रं यमं नैर्ऋतं वरुणं वायुं कुवेरमीशानं नागान् व्रह्माणं लोकपालान् यहांश्च सूर्यशशिकुजसोम्यबृहरपतिकविशनि-राहुकेतून् सुरांश्चासुरनागसुपणविद्युद्धिद्विपोदधिदिक्कुमा-रात् भुवनपतीन् पिशाचभूतयक्षराक्षसकिन्नरकिंपुरुषमहोर-गगंधर्वान् व्यंतरान् चंद्रार्कप्रहनक्षत्रतारकान् ज्योतिष्कान् सौधम्मेर्शान् \* सनत्कुमारमाहेंद्रब्रह्मलांतकशुक्रसहस्नारा-

\* प्रत्यंतरे ' श्रीपत्सासंडरपदात्ति व्हात्तर ' इत्यधिर्केपाठो दश्यते.

नतप्राणतारणाच्युतयेवेयकानुत्तरभवान् वेमानिकान् इंद्र-सामानिकपार्षचत्रायस्त्रिंशछोकपाल्छानीकप्रकीर्णकलेकोतंति-काभियोगिकभेदभिन्नांश्वतुर्णिकायानपि सभार्यान् सायुध-बलवाहनान् स्वस्वोपलक्षितचिह्नान् अप्सरसश्च परिग्रहिता-परिग्रहितभेदभिन्नाः ससाखिकाः सदाासिकाः साभरणा रुच-कवासिनीर्दिक्कुमरिकाश्च सर्वाःसमुद्रनर्दागिर्याकरवनदेवता-स्तदेतान् सर्वान् सर्वाश्च इदमर्ध्य पाद्यमाचमनीयं बर्लि चरुं हुतं न्यस्तं ग्राहय २ स्वयं गृहाण २ स्वाहा अर्ह ॐ॥" तदर्पाछे अच्छीतरें हुत करके प्रदीप्त अग्निके हुए, एबगुरु, तहांसें उठके दक्षिणपासे स्थित हुई वधूके सन्मुख बेठके, ऐसा कहे. ॥

"॥ ॐ अईँ इदमासनमध्यासीनौ स्वध्यासीनौ स्थितौ सु-

रिथतौ तद्रतु वां सनातनः संगमः अर्ह ँ ॐ॥ "

ऐसें कहके कुशायतीथोंदककरके दोनोंको सींचन करे। पीछे वधूका पितामह, वा पिता, वा चाचा, वा भाइ वा मातामह, वा कुलज्येष्ठ, धर्मानुष्टान करके उचित वेषवाला, वधूवरके आगे बैठे। शांतिक पौष्टिकसें आरंभकें विवाहसें मासपर्यंत, मंगलगान, वादित्रवादन, भोजन तांबूल बस्त्र सामग्री, संदेव गवेसीये हैं. ॥

तदपीछे रह्यगुरु ॥

"॥ ॐ नमोर्हत्सिद्धाचार्योपाध्यायसर्वसाधुझ्यः ॥"

ऐसें कहके, प्रथम अक्षतपूर्ण हाथवाला होके वधूवरके आगे ऐसा कहे.॥

" विदितं वां गोत्रं संबंधकरणेनैव ततः प्रकाश्यतां जनायतः"

जाना है तुमारा गोत्र, संबंध करनेसेंही; तिसवास्ते प्रकाश करो, लोकोंके आगे. । तब प्रथम वरके पक्षीय, अपने गोत्र, अपनी प्रवर, ज्ञाति और अपने अन्वय–वंशको प्रकाश करे, । पीछे वरकी साताके पक्षीय, गोत्र, प्रवर, ज्ञाति, और अन्वयको प्रकाश करे. । तदपीछे कन्याके पक्षीय, अपने गोत्र, प्रवर, ज्ञाति, अन्वयको प्रकाश करे. । फिर कन्याकी माताके पक्षीय, गोत्र, प्रवर, ज्ञाति, अन्वयको प्रकाश करे. ।

तदपछिे रह्यगुरु. ॥

"॥ॐ अई अमुकगोत्रीयः इयत्प्रवरः अमुकज्ञातिः अमुका-न्वयः अमुकप्रयोत्रः अमुकपोत्रः अमुकपुत्रः अमुकगोत्रीयः इयत्प्रवरः अमुकज्ञातीयः अमुकान्वयः अमुकप्रदोहित्रः अमु-कदोहित्रः अमुकः सर्ववरगुणान्वितो वरयिता अमुकगोत्रीया इयत्प्रवरा अमुकज्ञातीया अमुकान्वया अमुकप्रयोत्री अ-मुकपोत्री अमुकपुत्री अमुकगोत्रीया इयत्प्रवरा अमुक ज्ञातीया अमुकान्वया अमुकप्रदोहित्री अमुकदोहित्री अमुका वर्य्या तदेतयोर्वर्य्यावरयोर्वरवर्य्ययोर्निबिडोविवा-हसंबंधोस्तु ज्ञांतिरस्तु तुष्टिरस्तु पुष्टिरस्तु धृतिरस्तु बुद्धि-रस्तु धनसंतानटदिरस्तु अर्ह अ॥ " ऐसे कहे. ॥

तदपीछे ग्रह्मगुरु, वरवधूके पाससें गंध, पुष्प, भ्रूप, नैवेद्य करके अग्निकी पूजा करवावे. । पीछे वधू लाजांजलिको अग्निमें निक्षेप करे. । तदपीछे फिर तैसेंही दक्षिण पासे वधू, और वामे पासे वर बैठे. । पीछे चह्यगुरु वेदमंत्र पढे.

"॥ॐ अहीँ अनादिविश्वमनादिरात्मा अनादिकाठः अना-दिकर्म्म अनादिसंबंधो देहिनां देहानुमतानुगतानां कोधा-हंकारछद्मलोंभैः संज्वलनप्रत्याख्यानावरणाप्रत्याख्याना-नंतानुबंधिभिः शब्दरूपरसगंधस्पर्शेरिच्छानिच्छापरिसं-कलितेः संबंधोनुबंधः प्रतिबंध: संयोगः सुगमः सुकृतः स्वनुष्ठितः सुनिरुत्त: सुप्राप्तः सुलब्धो द्रव्यभावविशेषेण अहेँ ॐ॥" यह मंत्र पढके फेर ऐसा कहे "॥ तदस्तु वां सिद्धप्रत्यक्षं केवलिप्रत्यक्षं चतुर्णिकायदेव-प्रत्यक्षं विवाहप्रधानाभिप्रत्यक्षं नागप्रत्यक्षं नरनारीप्रत्यक्षं नृपप्रत्यक्षं जनप्रत्यक्षं गुरुप्रत्यक्षं मातृप्रक्षप्रत्यक्षं पितृप्रत्यक्षं मातृपक्षप्रत्यक्षं पितृपक्षप्रत्यक्षं ज्ञातिस्वजनबंधुप्रत्यक्षं संबंधः सुकृत: सदनुष्ठितः सुप्राप्तः सुसंबद्धः सुसंगतः तत्प्रदक्षिणीक्रियतां तेजोराशिर्विभावसुः ॥ "

ऐसें कहके तैसेंही मथित अंचल वरवधू, अग्निकी प्रदक्षिणा करें. तेसें प्रदक्षिणाकरके तैसेंही पूर्वरीतिसें बैठे. लाजा तीनकी तीनों प्रदक्षि-णामें आगे वधू और पीछे वर होवे. दक्षिण पासे वधूका आसन, और वामे पासे वरका आसन. ॥ इति प्रथमलाजाकर्म ॥

तदपीछे वरवधूके आसन ऊपर बैठे हुए, गुरु वेदमंत्र पढे.

"॥ॐअईँ कर्म्मास्ति मोहनीयमस्ति दीर्घस्थित्यस्ति नि-बिडमस्ति दुःछेद्यमस्ति अष्टाविंदातिप्रकृत्यस्ति कोधोस्ति मानोस्ति मायास्ति ठोभोस्ति संज्वलनोस्ति प्रत्याख्यानाव-रणोस्ति अप्रत्याख्यानोस्ति अनंतानुबंध्यस्ति चतुश्चतु-विंधोस्ति हास्यमस्ति रतिरस्ति अर्रतिरस्ति भयमस्ति जुगुप्सास्ति द्योकोस्ति पुंवेदोस्ति अर्रतिरस्ति भयमस्ति जुगुप्सास्ति द्योकोस्ति पुंवेदोस्ति स्त्रीवेदोस्ति नपुंसकवे-दोस्ति मिथ्य इमस्ति मिश्रमस्ति सम्यक्त्वमस्ति सन्नति कोटाकोटिसागरस्थित्यस्ति अर्ह ॐ१। "

यह वेदमंत्र पढके रिसा कहे.

"॥ तदस्तु वां निकाचितनिविडबद्धमोहनीयकर्मोदयकृतः स्नेहः सुकृतोस्तु सुनिष्ठितोस्तु सुसंबंधोस्तु आभवमक्षयो-स्तु तत् प्रदक्षिणीकियतां विभावसुः॥ " फेर भी तैंसेंही अग्निकी प्रदक्षिणा करे. ॥ इति द्वितीयलाजाकर्म्म ॥ चारोंही लाजामें प्रदक्षिणाके प्रारंभमें वधू, अग्निमें लाजामुष्टि प्रक्षेप करे. तदपीछे तिन दोनोंके, तैंसेंही बैठे हुए, गुरु, ऐसा वेदमंत्र पढे.

"॥ ॐ अर्ह कम्मीस्ति वेदनीयमस्ति सातमस्ति असा-तमस्ति सुवेद्यं सातं दुर्वेद्यमसातं सुवर्गणाश्रवणं सातं दुर्वर्गणाश्रवणमसातं शुभपुद्रलदर्शनं सातं दुःपुद्रलदर्शन-मसातं शुभषड्रसास्वादनं सातं अशुभषड्रसास्वादनम-सातं शुभगंधाघाणं सातं अशुभगंधाघाणमसातं शुभपु-द्रलस्पर्शः सातं अशुभपुद्रलस्पर्शोऽसातं सर्वं सुखकृत् सातं सर्वे दुःखकृदसातं अर्ह ँ ॐ॥"

रस वेदमंत्रको पटके ऐसें कहे.

"॥ तदस्तु वां सातवेदनीयं माभूदसातवेदनीयं तत् प्रद-क्षिणीकियतां विभावसुः ॥ "

इति पुनः अग्निको प्रदक्षिणा करके वधूवर दोनों तैसेंही बैठ जावे. ॥ इति तृतीयलाजाकर्म ॥

तदपीछे ग्रह्मगुरु ऐसा वेदमंत्र पढे.

"॥ ॐ अईँ सहजोस्ति स्वभावोस्ति संबंधोस्ति प्रतिब-द्वोस्ति मोहनीयमस्ति वेदनीयमस्ति नाम्रास्ति गोत्रमस्ति आयुरस्ति हेतुरास्ति आश्रवबद्धमस्ति किपाबद्रमस्ति का-यबद्दमास्ति सांसारिकसंबंधः अईँ ॐ "

ऐसा वेदमंत्र पढके, कन्याके पिताके, चाचेके, भाइके वा कुलज्येष्ठके हाथको तिलयवकुशदूर्वासंयुक्त जलसें पूरके, ऐसें कहे.

"॥ अद्य अमुकसंवत्सरे अमुकायने अमुकऋतौ अमुकमासे अमुकपक्षे अमुकतिथौ अमुकवारे अमुकनक्षत्रे अमुक- योगे अमुककरणे अमुकमुहूर्त्ते पूर्वकर्मसंबंधानुबद्धवस्त्रगंध-माल्यालंकृतां सुवर्णरूप्यमणिभूषणभूषितां ददात्पयं प्रतिग्रह्णीष्व॥"

ऐसें कहके वधूवरके योजित हाथमें जलक्षेप करे.। तब वर कहे. " प्रतिग्रह्लामि " तदनंतर गुरु कहे.

"॥सुन्नतिगृहीतास्तु शांतिरस्तु पुष्टिरस्तु ऋडिरस्तु वृद्धि-रस्तु धनसंतानद्ददिरस्तु ॥ "

तदपीछे प्रथम तीन लाजामें वरके हाथ उपर रहे कन्याके हाथको नीचे करे, और वरके हाथको उपर करे. । पीछे वरवधूको आसनसें उठाकर वरको आगे करे, और वधूको पीछे करे. । पीछे लाजाकी मुष्टि अग्निमें प्रक्षेप करके गुरु ऐसें कहे. "प्रदक्षिणीक्रियतां विभावसुः " वर-वधूको प्रदक्षिणा करते हुए, कन्याका पिता, यावत् कन्याका कुल्ज्येष्ठ, वा वरवधूके देनेयोग्य वस्त्र, आभरण, स्वर्ण, रूप्य, रत्न, ताम्र, कांड्य, भूमि, निःक्रय, हाथी, घोडा, दासी, गौ, वैल, पल्यंक, तूलिका, उत्सीर्षक, दीप, हास्त्र, पाकके भांडे, आदि सर्व वस्तुको वेदिमें ल्यावे. । और भी तिसके भाइ, संवंधी, मित्रादि, स्वसंपदाके अनुसारसें पूर्वोक्त वस्तुयों वेदिमें ल्यावें. । तदपीछे प्रदक्षिणाके अंतमें वरवधू, तैसेंही आसन उपर बेठें. । नवरं इतना विशेष है कि, चतुर्थ लाजाके अनंतर वरका आसन दक्षिण पासे, और-पूर्वका आसन वामे पासे करणा. । तदपीछे रह्यगुरु, कुश दूर्वा अक्षत वान करके हस्त पूर्ण हुआ थका, ऐसें कहे.

"॥ शकादिदेव कोटिपरिवृतो भोग्यफलकर्मभोगाय संसारि-जीवव्यवहारमार्गसंदर्शनाय सुनंदासुमंगले पर्यणैषीत् ज्ञात-मज्ञातं वा तदनुष्ठानमनुष्ठितमस्तु ॥ "

ऐसें कहके वास, दूर्वा, अक्षत, कुशको वरवधूके मस्तक ऊपर क्षेप करे. । तदपीछे ग्रह्मगुरुके कहनेसें वधूका पिता, जल, <mark>यव, तिल, कुशक</mark>ो हाथमें छेके, वरके हाथमें देके, ऐसें कहे. "सुदायं ददामि प्रतिग्रहाण"तब वर कहे " प्रतिग्रह्नामि प्रतिगृहीतं परिगृहीतं " गुरु कहे " सुगृहीतमस्तु सुपरिगृहीतमस्तु " पुनः तैसेंही वस्त्र, भूषण, हस्ति, अश्वादि दाय, देनेमें वधूके पिताका, और वरका यही वाक्य, और यही विधि है. । तदपीछे सर्व वस्तुके दीए हुए गुरु ऐसें कहे.

"॥ वधूवरों वां पूर्वकर्म्भानुबंधेन निबिडेन निकाचितबढेन अनुपवर्त्तनीयेन अपातनीयेन अनुपायेन अरूथेन अव-श्यभोग्येन विवाहः प्रतिबद्धो बभूव तदस्त्वखंडितोऽक्षयोऽ-व्ययो निरपायो निर्व्यावाधः सुखदोस्तु शांतिरस्तु पुष्टि-रस्तु ऋदिरस्तु वृद्दिरस्तु धनसंतानवृद्धिरस्तु ॥

ऐसा कहके तीर्थोदकोंकरके कुशायसें सिंचन करे। फेर गुरु तैसेंही वधूवरको उठाके मातृघरमें ले जावे, तहां ले जाके वधूवरको ऐसें कहे.

"॥ अनुष्ठितो वां विवाहो वत्सौ सस्नेहौ सभोगौ सायुषो सधर्मों समटुःखसुखौ समरात्रुमित्रौ समगुणदोषो सम-वाङ्मनःकायौ समाचारौ समगुणौ भवतां॥"

तदपीछे कन्याका पिता, करमोचनेकेवास्ते गुरुप्रतें कहे. । तब गुरु ऐसा वेदमंत्र पढे.

"॥ ॐ अर्ह जीवस्त्वं कर्मणा बद्धः झुम्रावरणेन बद्धः दर्शनावरणेन बद्धः वेदनीयेन बद्धः मोहनीयेन बद्धः आ-युषा बद्धः नाम्ना बद्धः गोत्रेण बद्धः अंतरायेण बद्धः प्रकृत्या बद्धः स्थित्या बद्धः रसेन बद्धः प्रदेशेन बद्धः त-दस्तु ते मोक्षो गुणस्थानारोहक्रमेण अहॅं ॐ॥ " इस वेदमंत्रको पढके फेर ऐसें कहे.

श्त पदमत्रका पढक कर बुस कहः " ॥ मुक्तयोः करयोरस्तु वां स्नहसंबंधोऽखंडितः ॥ " ऐसें कहके करमोचन करे. । कन्याका पिता करमोचनपर्वमें जामातृ

( जमाइ ) के मांगेप्रमाण, स्वसंपत्तिके अनुसार बहुत वस्तु देवे. । दान-विधि, पूर्वयुक्तिसेंही है. । तदपीछे मातृघरसें ऊठके, फेर वेदिघरमें आवें. तदपीछे ग्रह्मगुरु, आसनऊपर बैठे दोनोंको ऐसें कहे.

"॥ टत्तम् । पूर्वं युगादिभगवान् विधिनैव येन विश्वस्य कार्यकृतये किल पर्यणेषीत् ॥ भार्याद्वयं तदमुना विधिना-स्तु युग्ममेतत्सुकामपरिभोगफलानुवंधि ॥ १ ॥ "

ऐसें कहके पूर्वोक्त विधिसें अंचलमोचन करके " वत्सौ लब्धविषयौ भवतां " ऐसें गुरुअनुज्ञात दोनो दंपती-स्त्रीभर्त्ता, विविध विलासिनीयोंके गणकरी वेष्टित, श्टंगारगृहसें प्रवेश करें. । तहां पूर्वस्थापित मदनकी कुलवृद्धानुसार करी मदनपूजा करे. । पीछे तहां वधुवरको समहीकालमें क्षीरान्नभोजन कराना. तदपीछे यथायुक्तिकरके सुरतका प्रचार. । \*

तदपीछे तिसही आगमनरीतिकरके उत्सवसहित अपने घरको जावे.। पीछे वरके मातापिता, वरको निरुंछनमंगठविधी स्वदेशकुठाचारकरके करे. । कंकणबंधन, कंकणमोचन, द्यूतकीडा, वेणीप्रंथनादि, सर्व कर्म भी, तिस २ देशकुठाचारकरके करणे चाहिये. । विवाहसें पहिछें वधूवर दोनोंके पक्षमें भोजन देना. । तदनंतर धूळिभक्त, जन्यभक्त, आदि देशकुठाचारसें करणे. । तदपीछे सात दिनके अनंतर वरवधू विसर्जन करना, तिसका विधि यह है. । सात दिनतक विविध भक्तिसें पूजित जमाइको, पूर्वोक्त सीति अंचठयंथन करके अनेक वस्तुदानपूर्वक ति-सही आढंबरसें स्वयहको पहुंचावे. । पीछे सात रात्रपर्यंत, वा मासपर्यंत, वा छ मासपर्यंत, वा वर्षपर्यंत स्वकुछसंपर्सिदेशाचारानुसार महोत्सव करना. सात रात्रके अनंतर, वा मासअनंतर,कुठाचारानुसारकरके कन्याके पक्षमें पूर्वोक्त रीतिकरके मातृविसर्जन करना.- गणपतिमदनादिविसर्जन विधि ठोकमें प्रसिद्ध है.-और वरपक्षमें कुठकर विसर्जनविधि कहते हैं. ।

\* इस कथनसें भी यही सिद्ध होता है कि, योवनप्राप्तींकाही विवाह होना चाहिये. कामकीडाकरणात्. ॥

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

कुलकरस्थापनानंतर, नित्य कुलकरकी पूजा करनी.। विसर्जनकालमें कुलकरोंका पूजन करके, गुरु पूर्ववत् " ॐ अमुककुलकराय " इत्यादि संपूर्णमंत्र पढके " पुनरागमनाय स्वाहा " ऐसें सर्वकुलकरोंको विसर्जन करे.॥ पीछे यह पढे.

> " आज्ञाहीनं कियाहीनं मंत्रहीनं च यत्कृतं ॥ तत्सर्वं कृपया देव क्षमस्व परमेश्वर ॥ १ ॥ "

इतिकुलकरविसर्जनविधि: ॥

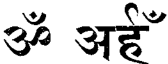
तदपीछे मंडलीपूजा, गुरुपूजा, वासक्षेपादि पूर्ववत्. । साधूओंको वस्त्र पात्र देना. । ज्ञानपूजा करणी. । ब्राह्मणोंको, बंदिजनोंको, अपर मागने-वालोंको, यथासंपत्तिसें दान करणा. ।

तथा देशकुलसमयांतरमें विवाहलसके प्राप्त हुए, वरको खसुरके घरको प्राप्त हुए, षद (६) आचार करते हैं. प्रथम अंगणमें आसन देना। स्वसुर कहे "विष्टरं प्रतिग्रहाण " तब वर कहे "ऊँ प्रतिगृह्णामि " ऐसें कहके आसन ऊपर बैठे। १। पीछे स्वसुर वरके पग प्रक्षालन करे । २। पीछे दाहि चंदन अक्षत दूर्वा कुश पुष्प स्वेतसरसों और जलकरके स्वसुर जमाइको अर्ध देवे। ३। पीछे आचमन देवे। ४। पीछे गंधअक्ष-तसें तिलक करे। ५। पीछे वरको मधुपर्क प्राशन करावे। ६। पीछे गृहके अंदर वधूवरका परस्पर दृष्टिसंयोग, और पर्स्पपर दोनोंका नाम्य-हण, शेषं पूर्ववत्. ॥ इत्याचार्यश्रीवर्द्धमानसूरिकृताचारदिनकरस्वग्रहिधर्म्म-प्रतिबद्धविवाहसंस्कारकीर्त्तनामचतुर्दशोदयस्याचार्यश्रीमदिजयानंदसूरि-कृतोबालावबोधरस्समाप्तस्त्रमाप्तीचर्समाप्तोयंपड्विंशःस्तंमः ॥ ९४ ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानन्दसूरिविरचितेतत्त्वनिर्णयप्रासादयन्थेचतुर्द-इाविवाहसंस्कारवर्णनोनामषड्विंशःस्तम्भः ॥ २६ ॥

# ॥ अथसप्तविंशस्तम्भारम्भः ॥







अथ त्रतारोपसंस्कारविधि लिखते हैं. । इहां जैनमतमें गर्भाधानसें लेके विवाहपर्यंत चतुर्दश १४ संस्कारोंकरके संस्कृत भी पुरुष, व्रतारो-पसंस्कारविना इस जन्ममें श्लाघा श्रेयः लक्ष्मीका पात्र नही होता है. और परलोकमें आर्यदेशादिभावपवित्रित मनुष्यजन्म खर्गमोक्षादिका भाजन नही होता है. इसवास्ते व्रतारोपही, मनुष्योंको परमसंस्कार है. यत उक्तमागमे ।

" बंभणो खत्तिओ वावि वेसो सुदो तहेवय ॥

पयई वावि धम्मेण जुत्तो मुक्खस्स भायणं ॥ १ ॥ ?' अर्थः-ब्राह्मण, वा क्षत्रिय, वा वैश्य, वा शूद्र, धर्मसें युक्त हुआ, मोक्षका भाजन होता है. ॥ १०॥

अपिच गाथा ॥

" बाहत्तरिकलकुसला विवेयस हिया न ते नरा कुसला ॥

सवुकठाण य पवरं जेधग्मकठं न याणंति ॥ १ ॥ "

अर्थः—बहत्तर कठाकुशठ भी, विवेकसहित भी होवे, तो भी ते नर कुशठ नही हैं; जे, के कडायों में प्रधान जो धर्मकठा तिसको नही जाणते हैं ॥ १ ॥ परमतमें भी कहा है । ' उपनीतोपि पूज्योपि कठा-वानपि मानवः । न परत्रेह सौख्यानि प्राप्तोति च कदाचन ॥ १ ॥ ' इस-वास्ते सर्वसंस्कार प्रधानभूत व्रतसंस्कार कहते हैं. । तिसका विधि यह है पीछठे विवाहपर्यंत संस्कार गृह्यगुरु जैन ब्राह्मणने वा क्षुछकने कर-वावने. परंतु व्रतारोपसंस्कार तो, निर्मंथ यतिनेही करावना. प्रथम गुरुकी गवेषणा करणी. यथा ॥

"पंचमहव्वयजुत्तो पंचविहायारपाठणसमच्छो ॥ पंचसमिओ तिगुत्तो छत्तीसगुणो गुरु होइ ॥ १ ॥ पडिरूवो तेअस्सी जुगप्पहाणागमो महुरवको ॥ गंभीरो धीमंतो उवएसपरो य आयरिओ ॥ २ ॥ अपरिस्सावी सोमो संग्रहसीठो अभिग्रहमईय ॥ आविकच्छणो अचवठो पसंतहियओ गुरु होइ ॥ ३ ॥ कइयावि जिणवरिंदा पत्ता अयरामरं पहं दाउं ॥ आयरिएहि पवयणं धारिजइ संपयं सयलं ॥ ४ ॥ "

अर्थः---पांच महाव्रतयुक्त, ५, पांच प्रकारके आचार पालनेमें समर्थ, ५, पांच समिति, ५, और तीन गुप्तिसहित, ३, एवं छत्तीस गुणोंवाला गुरु होता है. । \*प्रतिरूप, तेजस्वी, युग प्रधान, आगमका जानकार, मधुर वाक्यवाला, गंभीर, वुद्धिमान, उपदेश देनेमें तत्पर, ऐसा आचार्य होता है. । किसीका आलोचित दूषण अन्यओंगे प्रकाशे नही, सोमप्रकृतिवाला होवे, शिष्यादिका संयह करनेवाला होवे, द्रव्यादि अभिग्रहमें जिसकी मति होवे, किसीके दूषण न बोले, चपल न होवे, प्रशांतहृदयवाला होवे, ऐसें गुणोंयुक्त गुरु होता है. । कितनेही जिनवरेंद्र अजरामर पदका पंथ दिखाके मोक्षको प्राप्त हुए है; परं संप्रति कालमें तो, जिनप्रवचन, आचार्योंनेही धारण करा है. ॥

अब प्रकारांतरकरके गुरुके छत्तीस गुण कहतै हैं.। आचारविनय, श्रुत-विनय, विक्षेपनाविनय, दोषका परिघात, एवं चार प्रकारके विनयकी प्रतिपत्ति करनेवाले गुरु होवे. । अथवा सम्यक्ख, ज्ञान, चारित्र, इन

\* पंचिदियसंवरणो तह नवविहवंभचेरगुत्तिधरो । चउविहकसायमुको इअ अष्ठारसगुणेहि संजुत्तो ॥ १ ॥ पांच इंद्रियको रोकनार, नवविध ब्रह्मचर्यगुतिके धरनार, चतुर्विध कषायसें मुक्त, एवं अष्ठादश गुणोकरी संयुक्त । इस पाठको गिणनेसें ३६ गुण पूर्ण होते हैं. ॥ पंच महाव्रतादीनामछादशानामपि स्वयंकरणान्यकार-णतो द्रेगुण्येन घट्त्रिंशद्गुणो गुरुर्भवतीति तु सम्यक्तवरत्वद्वत्ती ॥ प्रत्येकके आठ २ भेद हैं; एवं २४, और तपके द्वाददा १२ भेद हैं, ऐसें आचार्यके छत्तीस गुण होते हैं.।

अथवा आचारादि आठ ८, और दश प्रकारका स्थितकल्प १० द्वादश १२ तप, और षडावइयक ६, येह छत्तीस गुण आचार्यके हैं.। \*

अथवा संविग्न होवे १, मध्यस्थ होवे २, शांत होवे ३, मृदु-कोमल-स्वभाववाला होवे ४, सरल होवे ५, पंडित होवे ६, सुसंतुष्ट होवे ७, गीतार्थ होवे ८, कृतयोगी होवे ९, श्रोताके भावको जाननेवाला होवे १०, व्याख्यानादिल्लब्धिसंपन्न होवे ९४, उपदेशदेनेमें निपुण होवे १२, आदे-यवचन होवे १३, मतिमान् होवे १४, विज्ञानी होवे १५, निरुपपाति होवे १६, नैमित्तिक होवे १७, शरीरका बालिष्ठ होवे १८, उपकारी होवे १९, धारणाशक्तिवाला होवे २०, बहुत कुछ जिसने देखा होवे २१, नैगमादि नयमतमें निपुण होवे २२, प्रियवचनवाला होवे २३, अच्छे मधुर गंभीर स्वरवाला होवे २४, तप करणेमें रक्त होवे २५, सुंदर शरीरवाला होवे २६, शुभ भली प्रतिभावाला होवे २७, वादीयोंको जीतनेवाला होवे २८, परिषदादिको आनंदकारक होवे २९, शुचि-पावित्र होवे ३०, गंभीर होवे ३१, अनुवर्त्ती होवे ३२, अंगीकार करेका पालनेवाला होवे ३३, स्थिरचि-त्तवाला होवे ३४, धीर होवे ३५, उचितका जाननेवाला होवे ३६, येह पूर्वोक्त ३६, गुण आचार्यके सूत्रमें कहे हें.॥

ऐसें पितापरंपरायसें माने गुरुके प्राप्त हुए, वा, तिसके अभावमें पूर्वोक्त गुणयुक्त अन्यगच्छीय गुर्रके प्राप्त हुए, यहस्थको वतारोपविधि योग्य है, सो विधि यह है.॥ चतुर्वरा संस्कारोंकरके संस्कृत ऐसा यहस्थी यहस्थधर्मको अंगीकार करने योग्य होता है.।

अाचारसंपत् १ श्रुतसंपत् २ शरीरसंपत् ३ वच्चनसंपत् ४ वाचनासंपत् ५ मतिसंपत् ई प्रयोगम-तिसंपत् ७ संग्रहपरिज्ञासंपत् ८ इत्याचारसंपदादि अष्ट । और दशप्रकारका स्थित कस्प तथाहि आचेळक्य १ औदोरीक २ शम्यातर्रापेड ३ राजपिंड ४ क्वतिकर्म ५ व्रत ई ज्येष्टरत्नाधिकपणा ७ प्रतिक्रमण ८ मासकल्प ९ पर्य्यूषणाकल्प १० येह दशप्रकारका स्थित कल्प जैन मतमें प्रायः प्रसिद्ध हैं.।। यत उक्तमागमे ॥

धम्मरयणस्स जुग्गो अक्खुदो रूववं पगईसोमो ॥ लोअप्पिउ अकूरो भीरू असढो सुदक्खिणो ॥ ९ ॥ लज्जालुओ दयालू मब्भच्छो सोमदिष्ठी गुणरागी ॥ सक्कह सपक्खजुत्तो सुदीदहंसी विसेसब्रू ॥ २ ॥ बढ्ढाणुगो विणीओ कयन्नुओ पर्राहेअच्छकारीअ ॥ तहचेव लद्दलक्खो इगवीसगुणो हवइ सढो ॥ २ ॥

अर्थः--अक्षुद्र १, रूपवान् २, प्रकृतिसौम्य ३, लोकप्रिय ४, अकृरचित्त ५, भीरु ६, अझठ ७, सुंदाक्षिण्य ८, लंजालु ९, दयालु १० मध्यस्थ सोमदृष्टि ११, गुणरागी १२, सरकथी १३, सुपक्षयुक्त १४, सुर्दीर्घदर्शी १५, विशेषज्ञ १६, बृद्धानुग १७ विनीत १८, कृतज्ञ १९, परहितार्थकारी २०, और लब्धलक्ष २१, इन इकीस गुणोंवाला श्रावक धर्मरत्नके योग्य होता है; अर्थात् इकीस गुण जिस जीवमें होवे, अथवा प्रायः नवीन उपार्जन करे, तिस जीवमें उत्कृष्ट योग्यता जाननी. और थोडेसें थोडे इकीस गुणोंमेंसें चाहो कोइ दश गुण जीवमें होवे, तिसको जघन्य योग्यतावाला जानना, ११-१२ --१३-१४-१५-१६-१७-१८-१९-२० शेष गुणवालेको मध्यमयोग्यता-बाला जानना इन इकीस गुणोंका विस्तारसहित वर्णन अज्ञानतिमि-रभास्करके द्वितीय खंडके ४६ एष्टसें लेके ८३ ध्रष्टपर्यंत हमने लिखा है, इसवास्ते इहां नही लेखते हें.

योगशास्त्रे श्रीहेमचंद्राचार्योक्तिर्यथा ॥⁻

न्यायसंपन्नविभवः शिष्टाचारप्रशंसकः॥ कुल्ठशीलसमैः सार्खं कृतोद्वाहोऽन्यगोत्रजैः॥ १॥ पापभीरुः प्रसिद्धं च देशाचारं समाचरन् ॥ अवर्णवादी न कापि राजादिषु विशेषतः॥ २॥ अनतिव्यक्तगुप्ते च स्थाने सुप्रातिवेश्मिके॥

अर्थः—-न्यायसें धन उपार्जन करनेवाला, शिष्टाचारकी प्रशंसा कर-नेवाला, जिनका कुल्झील अपने समान होवे, ऐने अन्य गोत्रवालेके साथ विवाह किया है जिसने; पापसें डरनेवाला, प्रसिद्ध देशाचारको करनेवाला, अर्थात् देशाचारका उद्धंघन नहीं करनेवाला, किसी जगे भी अवर्णवाद नहीं बोलनेवाला, राजादिकोंमें विशेषसें अवर्णवाद वर्ज-नेवाला; । अतिप्रकट, वा अति गुप्त स्थानमें नही रहनेवाला, अच्छा पाडोसी होवे तिस घरमें रहनेवाला, जिस मकानके अनेक आनेजानेके रस्ते होवें तिस घरको वर्जनेवाला; । सदाचारोंसें संग करनेवाला, माता-पिताकी पूजा भक्ति करनेवाला, उपद्रवसंयुक्त स्थानको ल्यागनेवाला,

कृतसंगः सढाचारेर्मातापित्रोश्च पूजकः ॥ त्यजन्नुपप्लुतं स्थानमप्रवृत्तश्च गर्तिते ॥ ४ ॥ व्ययमायोचितं कुर्वन् वेषं वित्तानुसारतः ॥ अष्टविधागुणैर्युक्तः श्रुण्वानो धर्ममन्वहं ॥ ५ ॥ अजीर्णे भोजनत्यागी काले भोक्ता च साम्यतः ॥ अन्योन्याप्रतिबंधेन त्रिवर्गमपि साधयन्॥ ६॥ यथावदतिथों साधों दीने च प्रतिपत्तिकृत् ॥ सदानभिनिविष्ठश्च पक्षपाती गुणेषु च ॥ ७ ॥ अदेशाकालयोश्चर्या त्यजन जानन्बलाबलं ॥ वृत्तस्थज्ञानवृदानां पूजकः पोष्यपोषकः ॥ ८ ॥ दीर्घदर्शी विशेषज्ञः कृतज्ञो लोकवछभः॥ सलज्जः सदयः सौम्यंः परोपकृतिकर्मठः ॥ ९॥ अंतरंगारिषड्वर्गपरिहारपरायणः ॥ वशीकृतेंद्रियग्रामो गृहिधर्माय कल्पते ॥ १० ॥

अनेकनिर्गमद्वारविवर्जितनिकेतनः ॥ ३ ॥

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

जगत्में जो कर्म निंदनीक होवे तिसमें प्रवृत्त नही होनेवाला; । अपनी आमदनीअनुसार खर्च करनेवाला, अपने धनके अनुसार वेष रखनेवाला; बुद्धिके आठ गुणोंकरी संयुक्त निरंतर धर्मोंपदेश श्रवण करनेवाला; अजीर्णमें भोजनका त्यागी, वखतसर साम्यतासें भोजन करनेवाला, एक दूसरेकी हानी न करे इस रीतिसें धर्म अर्थ कामको सेवनेवाला; । यथायोग्य अतिथि साधु और दीनकी प्रतिपत्ति करनेवाला, सदा आम-हरहित, गुणोंका पक्षपाती; । देशकालविरुद्धचर्या त्यागनेवाला, । कोइ भी कार्य करनेमें अपना बलावल जाननेवाला, जे पांच महाव्रतमें स्थित होवे और ज्ञानवृद्ध होवे तिनकी पूजा भक्ति करनेवाला, पोषणेयोग्यका पोषण करनेवाला, । दीर्घदर्शी, विशेषज्ञ, क्रतज्ञ, लोकवल्लभ, लजालु, दयालु, सोम्य, परोपकार करणेमें समर्थ, काम, कोध, लोभ, मान, मद, हर्ष, इन षट् ६ अंतरंग वेरीयोंके त्याग करनेंमें तत्पर, पांच इंद्रियोंके समूहको वश करनेवाला, ऐसा पुरुष ग्रहस्थधर्मके वास्ते कल्प-ता है ॥ १० ॥

ऐसे पुरुषको वतारोप करिये हैं। प्रायःकरके वतारोपमें गुरु शिष्यके वचन प्राकृत भाषामें होते हैं, क्यों कि गर्भाधानादि विवाहपर्यंत संस्का-रोंमें प्रायः करके गुरुकेही वचन हैं, शिष्यके नहीं और गुरु प्रायः शास्त-विद होते हैं, इसवास्ते संस्कृतही बोलते हैं. । इहां व्रतारोपमें बाल, बी, मूर्ख शिष्योंका क्षमाश्रवणदानपूर्वक वचनाधिकार है, तिसवास्ते तिनको संस्कृत उच्चार असामर्थ्य होनेसें प्राकृत वाक्य है. तिसकी साहचर्यतासें सिसके प्रबोधवास्ते, गुरुके बचन भी, प्राकृतही है.॥

यतउक्तमागमे ॥

"॥ मुत्तूण दिष्ठिवाय कालियउकालियंगसिद्धंतं॥ थीबालवायणच्छंपाइयमुइयं जिणवरेहिं॥ १॥" अर्थः--दृष्टिवादको वर्जके कालिक उत्कालिक अंगसिद्धांतको स्नी-बारुकोंके वाचनार्थ जिनवरोंने प्राक्तत कथन करे है.॥ तथाच ॥

### बालस्त्रीवृद्धमूर्खाणां नृणां चारित्रकांक्षिणाम् ॥

उचारणाय तत्त्वज्ञेः सिद्धांतः प्राकृतः कृतः ॥ १ ॥

और दृष्टिवाद बारमा अंग, परिकर्म १ सूत्र २ पूर्वानुयोग ३, पूर्वगत४, चूलिकारूप ५ पंचविध संस्कृतमेंही होता है, सो बालखीमूर्खको पठ-नीय नही है. संसारपारगामी तत्त्वउपन्यासके वेत्ता गीतार्थोंनेही पठनीय है. शेष एकादशांग कालिक उत्कालिकादिशास्त्र योगवाहि साधु साध्वी और संयमिबालकोंके पढने योग्य हैं. इसवास्तेही अरिहंत अगवंतोंनें पकादशांगादि शास्त्र प्राकृतमें करे हैं. तिसवास्ते वतारोपमें भी, यहस्य बाल स्त्री मूर्ख अवस्थाधारीयोंके, और तैसें यतियोंके भी, वचन, प्राकृ-तमें है. ॥

अथ मृदु, धुव, चर, क्षिप्र नक्षत्रोंमें प्रथम भिक्षा, तप, नंदि, आलो-चनादि कार्य करणे गुभ है. और मंगल, शनि, विना सर्व वारोंमें । वर्ष, मास, दिन, नक्षत्र, लग्न शुद्धिके हुए, विवाहदीक्षा प्रतिष्ठावत्, शुभ लग्नमें गुरु तिसके घरमें शांतिक पोष्टिक करके, फेर देवघरमें, शुभ आश्रममें, अन्यत्र, वा, यथाकल्पित समवसरणको स्थापन करे. । तद-पीछे ज्ञान करके स्वघरमें महोत्सवसहित आधे हुए श्रावकको पूर्वाभिमुख गुरु, अपने वामे पासें स्थापके ऐसें कहे-केसे श्रावकको-सकक्ष श्वेत वस्त और श्वेत उत्तरासंग धारण किया है जिसने, तथा मुखवस्त्रिका हाथमें धारण करी है जिसने, तथा जिसकी चोटी वांधी हुई है, चंद-नका मस्तकमें तिलक करा है जिसने, खवर्णानुसार जिनोपवीत, वा उत्तरीय, वा उत्तरासंग धारण किया है जिसने ऐसे श्रावकको-क्या कहे सो कहते हैं।

## " सम्मत्तंमि उ लद्दे टइयाइं नरयतिरियदाराइं ॥ दिवाणि माणुसाणि अमुरखसुहाइं सहीणाइं ॥ १ ॥ "

अर्थः—सम्यक्तवके लाभ हुए, नरकतिर्यंचगतिके द्वार ढांके है, और देवता मनुष्य मोक्षके सुख स्वाधीन है. । तदपीछे गुरुकी आज्ञासें श्राद्धजन, नालिकेर अक्षत सुपारी करके पूर्ण हस्त करके परमेष्टिमंत्र पढता हुआ समवसरणको तीन घदक्षिणा करे. । तदपीछे गुरुके पास आयकर, गुरु श्राद्ध दोनोही इर्यापथिकीपडिक्कमे. । पीछे आसन उपर बेठे गुरुके आगे, श्राद्धजन ऐसें कहे ॥

" इच्छामि खमासमणो वंदिउं जावणिज्झाए निसीहि-आए मच्छएण वंदामि ॥ भगवन् इच्छाकारेण तुब्मे अम्हं सम्मत्ताइतिगारोवणिअं नंदिकद्वावणियं वासक्खेवं करेह॥"

तदपीछे गुरु, वासांको, सूरिमंत्रसें, वा, गणिविद्या अर्थात् वर्द्धमान वि-द्यासें, अभिमंत्रके, परमेष्ठि और कामधेनु दोनों मुद्राकरके, पूर्वाभिमुख खडा होके, वामे पासे रहे श्रावकके शिरमें निक्षेप करे. । तिसके मस्तकके उपर हाथ रखके, गणधर विद्यासें रक्षा करे. । तदपीछे गुरु आसनउपर वेठ जावे, और श्राद्ध पूर्ववत् समवसरणको प्रदक्षिणा करके, गुरु आगे क्षमा श्रमण देके कहे.

"॥ इच्छाकारेण तुब्भे अम्हं सम्सत्ताइतिगारोवणिअं चेइआइं वंदावहे ॥ "

तदपीछे गुरु और आवक दोनो, चार वर्झमानस्तुतियों करके चैसवंदन करें.। जे छंदसें वर्द्धमान होवे, और चरम जिनकी प्रथम स्तुतिवालीयां होवे, तिनको वर्द्धमानस्तुति कहते हैं. । पीछे चार-स्तुतिके अंतमें "श्रीशांतिदेवाराधनार्थं करेमि काउसग्गं वंदणवत्तियाण पूअणवत्तियाण सकारब० स० जावअप्पाणं वोसिंरामि" सत्ताइस उत्स्वा-सप्रमाण अर्थात् 'सागरवरगंभीरा' तक चतुर्विंशतिस्तव चिंतवन करे.। तद-पीछे 'नमो अरिहंताणं ' कहके पारे. । पारके-' नमोईत्सिद्धाचार्यो-पाच्यायसर्वसाधुभ्यः ' यह कहके स्तुति पढे । यथा॥

## " श्रीमते शांतिनाथाय नमः शांतिविधायिने ॥ त्रैलेक्यस्यामराधीशमुकुटाभ्यर्चितांघ्रये ॥ १ ॥ "

अथवा ॥

" शांतिः शांतिकरः श्रीमान् शांतिं दिशतु मे गुरुः ॥ शांतिरेव सदा तेषां येषां शांतिर्यहे यहे ॥ १ ॥ "

पछि

"॥श्रुतदेवतारायनार्थं करेमि काउसग्गं अन्नच्छ उससिएणं--यावत्-अप्पाणं वोसिरामि॥ "

कायोत्सर्गमें एक नवकार चिंतन करे. पीछे 'नमो अरिहंताणं' कहके पारे, पारके 'नमोईत्सिद्धाचार्योपाध्यायसर्वसाधुभ्यः' ऐसा कहके स्तुति ( शृइ ) पढे ।

यथा ॥

"॥ मुअदेवया भगवई नाणावरणीयकम्मसंघायं॥ तेसिंखवउ सययं जेसिं सुयसायरे भत्ती॥ १॥"

अथवा ॥

" श्वसितसुरभिग्नंधालब्धभृंगी कुरंगं मुखशशिनमजस्तं बिभ्रति या विमर्ति॥ विकचकमलमुत्रैः सास्त्वचिंत्यप्र-भावासकलसुर्खविधात्री प्राणभाजां श्रुतांगी ॥ १ ॥ "

पुनरपि ॥

"॥ क्षेत्रदेवताराधनार्थं करेनि काउसम्मं अन्नच्छ उससिएणं-यावत्--अप्पाणं वोसिरामि॥ "

पुनरापि.॥ "समस्तवैयाटत्त्यकराराघनार्थं करोमि काउसग्गं अन्नच्छ०" कायो-त्सर्गमें एक नमस्कार चिंतन करे, पीछे 'नमो अरिहंताणं ' कहके पारे, पारके 'नमोईत्सिद्धा० ' कहके स्तुति पढे.

"या पाति शास्ने जैनं सद्यः प्रत्यूहनाशिनी॥ साभित्रेतसमृद्व्यर्थं भूयाच्छासनदेवता ॥ १ ॥ "

ुर्भासनदेवताराधनार्थं करेथि काउसग्गं अन्नच्छ० " कायोत्सर्गमें एक नमस्कार चिंतन करे, पीछे 'नमोअरिहंताणं ' कहके पारे, पारके 'नमोईत्सिद्धा० ' कहके स्तुति पढे.

विद्धातु भुवनदेवी शिवं सदा संवसाधूनाम् ॥ १ ॥" पुनरापे ॥

" ज्ञानादिगुणयुक्तानां नित्यं स्वाध्यायसंयमरतानां ॥

यावत्—अप्पाणं वोतिममि॥ " कायोत्सर्गमें एक नमस्कार चिंलन करे, पीछे ' नमोअरिहताणं ' कहके पारे, पारके ' नमोईत्सिद्धाचार्थोपाध्यायसर्वसाधुभ्यः ' कहके स्तुति पढे.।

पुनरपि ॥ "॥ भुवनदेवताराधनार्थं करेमि काउसग्गं अञ्चच्छ उससिएणं--

सा क्षेत्रदेवता नित्यं भूयान्नः सुखदायिनी ॥ १ ॥

परपाः दात्र समालित्य साथुमः सायत किया। जग केलकेक्च किंक प्रयास सम्बन्धनि ॥ ९ ॥

यस्याः क्षेत्रं समाश्रित्य साधुभिः साध्यते किया॥

यथा ॥

यथा. ॥

यथा. 📗

388

कायोत्सर्गमें एक नमस्कार चिंतन करे, पीछे 'नमो अरिहंताणं ' कहके पारे, पारके 'नमोईत्सिद्धाचार्योपाध्यायसर्वसाधुभ्यः ' कहके थूई पढे।

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

आरिहाण नमो पूअं अरहंताणं रहस्स रहिआणं ॥ पयओ परमिडीणं अरुहंताणं धुअरयाणं ॥ १ ॥ निदृहुअडकस्मिधणाण वरनाणदंसणधराणं ॥ मुत्ताण नमो सिद्धाणं परमपरभिडिभूयाणं ॥ २ ॥ आयारधराण नमो पंचविहायारसुहियाणं च ॥ नाणीणायरियाणं आयारुवएसयाण सया ॥ ३ ॥ बारसविहं अपूब्वं दिंताण सुअं नमो सुअहराणं॥ सययमुवज्झायाणं सज्झायज्झाणजुत्ताणं ॥ ४ ॥ सब्वेसिं साहूणं नमो तिगुत्ताण सब्वलोएवि ॥ तवनियमनाणदंसणजूत्ताणं बंभयारीणं ॥ ५॥ एसो परमिडीणं पंचन्हवि भावओ नमुकारो ॥ सव्वरूस कीरमाणो पावरुस पणासणो होइ॥ ६॥ भुवणेवि मंगळाणं मणुयासुरअमरखयरमहियाणं ॥ सच्वेसिमिमो पढमो होइ महामंगलं पढमं॥ ७॥ चत्तारि मंगलं मे हुंतु अरहा तहेव सिद्रा य ॥ साहू य सव्वकालं धम्मो य तिलोयमंगङो ॥ ८ ॥

यथा ॥

'नमो अरिहताणं ' कहके बैठके "नमुध्धुणं० जावंतिचेइयाइं० और "अईणादिस्तोत्र " पढे.

े य य जिनवचनरता वयावृत्त्वाचतात्र्य य ानत्यम् ते सर्वे शांतिकरा भवंतु सर्वाणुयक्षाद्याः ॥ १ ॥ " पीछे. ॥

यथा॥ " ये ये जिनवचनरता वैयावृत्त्योद्यताश्च ये नित्यम् ॥ संसारघोररक्खसभएण सरणं पवजामि ॥ १० ॥ अह अरहओ भगवओ महइ महा वद्यमाणसामिस्स ॥ पणयसुरेसरसेहरवियाळियकुसुमुचयकमस्स॥ ११॥ जस्स वरधम्मचकं दिणयरबिंबव्व भासूरच्छायं ॥ तेएण पजलंतं गच्छइ पुरओ जिणंदस्स ॥ १२ ॥ आयासं पायाळं सयळं महिमंडळं पयासंतं ॥ मिच्छत्तमोहतिमिरं हरेइ तिण्हंपि छोयाणं ॥ १३ ॥ सयलंमिवि जियलोए चिंतियमित्तो करेइ सत्ताणं ॥ रक्खं रक्खसडाइणिपिसायगहभूअजक्खाणं ॥ १४॥ लहइ विवाए वाए ववहारे भावओ सरंतो अ॥ जूए रणे अ रायंगणे अ विजंयं विसुद्धप्पा ॥ १५ ॥ पच्चूसपओसेसुं सययं भव्वो जणो सुहज्झाणो ॥ एअं झाएमाणो मुक्खं पइ साहगो होइ ॥ १६ ॥ वेआलरुद्ददाणवनारिंदकोहंडिरेवईणं च ॥ सव्वेसिं सत्ताणं पुरिसो अपराजिओ होइ ॥ १७ ॥ विन्जुव्व पन्जलंती सब्वेसुवि अक्खरेसु मत्ताओ ॥ पंचनमुकारपए इक्किं उवरिमा जाव ॥ १८ ॥ ससिधवलसलिलनिम्मलआयारसहं च वान्नेयं बिंदुं ॥ जोयणसयप्पमाणं जाळासयसहस्सदिप्पंतं ॥ १९ ॥ सोलससु अक्लरेसु इक्किं अक्लरं जगुज्जोअं ॥ भवसयसहस्समहणो जांमि डिओ पंच नवकारो ॥२० ॥

चत्तारि चेव ससुरासुरस्स लोगस्स उत्तमा हुंति॥

चत्तारिवि अरिहंते सिद्धे साहू तहेव धम्मं च ॥

अरिहंत सिद्ध साहू धम्मो जिणदेसियमुयारों ॥ ९ ॥

जो गुणइ हु इक्रमणो भविओ भावेण पंच नवकारं॥ सो गच्छइ सिवलोयं उज्जोअंतो दसदिसाओ ॥ २१ ॥ तवनियमसंजमरहो पंचनमोकारसारहिनिउत्तो॥ नाणतुरंगमज़ुत्तो नेइ फुडं परमनिव्वाणं ॥ २२ ॥ सुद्रप्पा सुद्रमणा पंचसु समिईसु संजय तिगुत्तो॥ जे तम्मि रहे लग्गा सिग्धं गच्छंति सिवलोअं ॥ २३ ॥ थंमेइ जलं जलणं चिंतियमित्तोवि पंच नवकारो ॥ अरिमारिचोरराउलघोरुवसग्गं पणासेइ ॥ २४ ॥ अट्ठेवय अइसयं अइसहरूसं च अइकोडीओ ॥ रक्खंतु में सरीरं देवासुरपणमिआ सिद्धा ॥ २५ ॥ नमो अरहंताणं तिलोयपुज्जो अ संथुओ भयवं ॥ अमरनररायमहिओ अणाइनिहणो सिवं दिसउ ॥ २६ ॥ निइविअ अडकम्मो सिवसुहभूओ निरंजणो सिद्धो ॥ अमरनररायमहिओ अणाइनिहणो सिवं दिसउ ॥ २७॥ सच्चे पओसमच्छरआहिअहिअया पणासमुवयंति ॥ दुगुणीकयधणुसदं सोउपि महाधणुसहस्सं ॥ २८ ॥ इय तिहुअणप्पमाणं सोऌसपत्तं जऌंतदित्तसरं ॥ अहारअद्यवलयं पंचनमुकारचकमिणं ॥ २९ ॥ सयऌज्जोइअभुवणं निद्दाविअसेससत्तुसंघायं॥ नासिअमिच्छत्ततमं विअलियमोहं गयतमोहं ॥ ३० ॥ एयस्स य मज्झथ्थो सम्मदिद्यीवि सुद्धचारित्ती ॥ नाणी पवयणभत्तो गुरुजणसुस्सूसणापरमो ॥ ३१ ॥ जो पंच नमुकारं परमो पुरिसो पराइ भत्तीए॥ परियत्तेइ पइदिणं पयओ सुदप्पओगप्पा॥ ३२॥

सप्तविंशस्तम्भः ।

अहेवय अद्यसया अद्यसहस्सं च अदृलक्खं च ॥ अहेवय कोडीओ सो तइयभवे लहइ सिद्धिं ॥ ३३ ॥ एसो परमो मंतो परमरहस्सं परंपरं तत्तं ॥ नाणं परमं णेअं सुद्धं ज्झाणं परं ज्झेयं ॥ ३४ ॥ ण्वं कवयमभेयं खाइयमच्छं पराभुवणरक्खा ॥ जोईसुन्नं बिंदु नाओ तारालवो मत्ता ॥ ३५ ॥ जोईसुन्नं बिंदु नाओ तारालवो मत्ता ॥ ३५ ॥ सोलसपरमक्खरबीअबिंदुगप्भो जगुत्तमो जोओ ॥ सुअबारसंगसायरमहच्छपुवुच्छपरमच्छो ॥ ३६ ॥ नासेइ चोरसावयविसहरजलजलणबंधणसयाइं ॥ चिंतिज्जंतो रक्खसरणरायभयाइं भावेण ॥ ३७ ॥

॥ इतिअरिहणादिस्तोत्रम् ॥

इस अरिहणादि स्तोत्रको पढके " जय वीयराय जगगुरु० " इत्यादि गाथा पढे.। पीछे आचार्य उपाध्याय गुरु साधुयोंको वंदना करे.। यह शकस्तवविधि, गुरु और श्रावक दोनोंही करे.। चैत्यवंदनके अनंतर, श्राद्ध, क्षमाश्रमणदानपूर्वक कहे.

"॥भगवन् सम्यक्त्वसामायिकश्रुतसामायिकदेशविरतिसामा

यिकआरोवणिअं नंदिकद्वावणिअं काउसग्गं करेमि॥ "

गुरु कड़े "करेह " तब आवक "सम्मताइतिगारोवणिअं करेमि काउ-सग्गं अनच्छ० " इत्यादि कहके सत्ताइस ऊसास प्रमाणअर्थात् 'सागर-वरगंभीरा'ल्जग कायोस्सर्ग करे। पीछे नमो अरिहंताणं कहके पारके चतु-विंशतिस्तव अर्थात् लोगस्स संपूर्ण पढे। पीछे मुखवस्त्रिका प्रतिलेखन-पूर्वक आवक द्वादशावर्त्त वंदन करे, फिर क्षमाश्रमण देके कहे "भगवन् सम्मताइतिगं आरोवेह " गुरु कहे " आरोवेमि " पीछे आवक गुरुके आगे खडा होके, अंजलि करी, मुखवस्त्रिकासें मुखाच्छादन करी, तीन बार परमेष्ठिमंत्र पढे। पीछे सम्यक्त्वदंडक पढे.

"॥ अहणं भंते तुम्हाणं समीवे मिच्छत्ताओ पडिकमामि सम्मत्तं उवसंपज्जामि नो मे कप्पइ अज्जप्पभिई अन्नउ-च्छिए वा अन्नउच्छियदेवयाणि वा अन्नउच्छियपरिग्ग हियाणि चेइआणि वंदित्तए वा नमंसित्तए वापुटिंव अणा-रुत्तेणं आठावित्तए वा संठवित्तए वा तेसिं असणं वा पाणं वा खाइमं वा साइमं वा दाउं वा अणुप्पयाउं वा अन्नच्छ

यथा ॥

संयथा ॥

चोसिरामि ॥" ऐसें तीनवार दंडक पाठ कहना ॥ अन्ये तु दंडकमिच्छमुचारयंति ॥

"॥ अहणं भंते तुम्हाणं समीवे मिच्छत्ताओ पडिकमामि सम्मत्तं उवसंपञ्जामि । तंजहा दुव्वओ खित्तओ काळओ भावओ । दव्वओणं मिच्छत्तकारणाइं पच्चक्खामि सम्मत्तका-रणाई उवसंपञ्जामि नो मे कप्पइ अद्यप्पभिई अन्नउच्छि-ए वा अन्नउच्छिअदेवयाणि वा अन्नउच्छियपरिग्गहि-याणि अरिहंतचेइआणि वंदित्तए वा नमंसित्तए वा पुव्विं अणालत्तेणं आलवित्तए वा संलवित्तए वा तेसिं अंसणं वा पाणं वा खाइमं वा साइमं वा दाउं वा अणुप्पयाउं वा। खित्तओणं इहेव वा अन्नच्छ वा। कालओणं जावज्जीवाए। भावओणं जाव गहेणं न गहिज्जामि जाव छलेणं न छलि ज्जामि जाव सन्निवाएणं नाभिभविस्सामि जाव अन्नेण वा केणइ परिणामवसेण परिणामो मे न परिवडइ ताव मे एअं सम्मदंसणं अन्नच्छ रायामिओगेणं बळामिओगेणं गणा भिओगेणं देवयाभिओगेणं गुरुनिग्गहेणं वित्तीकंतारएणं रायाभिओगेणंगणाभिओगेणंबलाभिओगेणंदेवयाभिओगे-णं गुरुनिग्गहेणंवित्तीकंतारेणं तं चउव्विहं।तंजहा। दवओ खित्तओ कालओ भावओ।दव्वओणं दंसणदव्वाइं अंगीकयाइं। खित्तओणं उह्वलोए वा अहोलोए वा तिरिअलोए वा। का-लक्षोणं जावज्जीवाए। भावओणं जाव गहेणं न गहिज्जामि जाव छलेणं न छलिज्जामि जाव सन्निवाएणं नाभिभवि-स्सामि अन्नेण वा केणइ परिणामवसेण परिणामो मे न परिवडइ ताव मे एसा दंसणपडिवत्ती ॥ "

इति गुरुविशेषेण द्वितीयो दंडकः ॥ प्रथम दंडक, वा यह दंडक दोनोमेंसें कोइ एक दंडक तीन वार उच्चारण करे. ।

पीछे गाथा ॥

"इअ मिच्छाओ विरमिअ सम्मं उवगम्म भणइ गुरुपुरओ॥ अरिहंतो निस्संगो मम देवो दक्खणा साहू ॥ १ ॥ "

गुरु तीन वार यह गाथा पढके आद्धके मस्तकोपरि वासक्षेप करे. पीछे गुरु, निषचाऊपर बैठे, बैठके गंध अक्षत वासांको सूरिमंत्रसें, वा गणिविद्यासें मंत्रे. । पीछे तिन गंधाक्षत वासांको हाथमें लेके जिन चरणोंको स्पर्श करावे. । पीछे तिनको साधु, साध्वी, आवक, आविका-ओंको देवे. ते साधुआदि, मुद्दीमें लेलेवे. । पीछे आद्ध आसनोपरि बैठे गुरुके आगे क्षमाश्रमण देके कहे ॥ "भयवं तुब्भे अम्हं सम्मत्ताइस माइयं आरोवेह । " गुरुकहे " आरोवेभि " फिर श्रावक क्षमाश्रमण देके कहे "संदिसह किं भणामि" गुरु कहे "वंदिनु पवेयह" फिर श्रावक क्षमा श्रमण देके कहे " भयवं तुज्झेहिं अम्हं सामाइयतिअमारोविअं " गुरु कहे " आरोवियं २ खमासमणेणं हच्छेणं सुत्तेणंअच्छेणंतदुभएणं गुरु-गुणेहिं वद्वाहि निच्छारगपारगो होहि" श्रावक कहे "इच्छामो अणुसहिं" पुनः श्रावक क्षमाश्रमण देके कहे " तुम्हाणं पवेइयं संदिसह साहूणं पएवेमि " गुरु कहे " प्वेयह " तदपीछे आवक परमेष्ठिमंत्र पढताः हुआ, समवसरणको प्रदक्षिणा करे.। और संघ पूर्वे दीने हुए वासांको, तिसके मस्तकोपरि क्षेपण करे.। गुरु निषद्याऊपर बैठे, वहांसें लेके वासक्षेपपर्यंत किया, तीन वार इसहि रीतिसें करना.। फिरआवक क्षमा-आमण देके कहे " तुम्हाणं प्वेइयं " फिर क्षमाश्रमण देके कहे " साहूणं प्वेइयं संदिसह काउसग्गं करेमि " गुरु कहे "करेह" पीछे आवक-सम्म-ताइतिगस्त थिरीकरणच्छं करेमि काउसग्गं अन्नच्छ०-सागरवरगंभीरातक कायोत्सर्ग करे. पारके संपूर्ण लोगस्स कहे.। पीछे चारथुइवर्जित शकस्तव-सं चैत्यवंदन करे.। तदपीछे आवक, गुरुको तीन प्रदक्षिणा देवे. पीछे निषद्याऊपर बैठा हुआ गुरु, आवकको आगे बिठाके नियम देवे.॥

नियमयुक्तिर्यथा। गाथा ॥

पंचुंबारे च 3 विगई अणायफलकुसुम हिम विस करे अ॥

महि अ राइभोयण घोलवडा रिंगणा चेव॥ १॥

पंपुटटय सिंघाडय वायंगण कायंबाणि य तहेव ॥

बावीसं दुव्वाइं अभक्खणीआइं सट्टाणं ॥ २॥

अर्थः-गुलुर, ह्रक्षण, काकोतुंबरि, वट और पिप्पल, येह पांच जा-तिके फल ५. मांस, मादिरा, माखण और मधु, ये चार विकृति ४-एवं ९-अज्ञात फल १०, अज्ञात पुष्प ११, हिम (बरफ) १२, विष १३, करहे (ओले-गडे)१४, सर्वसचित्तमिद्दी १५, रात्रिभोजन १६, घोलवडा-काचे दूध दहि छाछमें गेरा हुआ विदल १७, बइंगण १८, पंपोटा-खसखसका दोडा १९, सिंघाडे २०, \* वायंगण २१, और कायंबाणि २२, येह बावीस द्रव्य श्रावकोंको भक्षण करने योग्य नही है. ॥

\* यद्यपि सिंघाडे अनंतकाय नही है, तथापि कामवृद्धिजनक होनसें वर्जनीय है. । तथा पुस्तकांतरमें अन्यप्रकारसें २२ अमक्ष्य छिखे हैं । यथा ॥ पंचुंबरि ५, चउविगई ४, हिम १०, विस ११, करगे अ १२, सवमदी अ १३, राइमोयणगं चिय १४, बहुबीय १५, अणंत १६, संधाणा १७, घोख्वडां १८, विइंगण १९, अमुणियनामाणि फुल्ठफल्याणि २०, तुच्छफलं २१, चळियरसं २२, वज्नेअ अभक्ख वावीसं ॥ इनक. दि-स्तारसहित अर्थ जैनतत्त्वाद्र्शके अष्टम परिच्छेदसें जाण छेना. जिणपणत्तं ततं इअ समतं मए गहिअं ॥ १ ॥ "

तदनंतर अरिहंतको वर्जके अन्यदेवको नमस्कार करनेका, जिनयति

महाव्रतधारी शुद्ध प्ररूपकको वर्जके अन्य याति विप्रादिकोंको भावसें

अर्थात् मोक्षलाभ जानके वंदना करनेका, और जिनोक्त सप्त तत्त्वको

लोकर्टयवहारकेवास्ते करना. और अन्यमतके शास्त्रका श्रवण पठन भी,

मानुष्यमार्यदेशश्च जातिः सर्वाक्षपाटवम् ॥

अन्य देव और अन्य लिंगि विद्रादिकोंको नमस्कार और दान,

ऐसें नियम देके यह गाथा उच्चारण करवावे ॥

" अरिहंतो मह देवो जावर्जावं सुसाहुणो गुरुणो ॥

सुगमां ||

For Private & Personal Use Only

तरस जगुज्जोयकरं नाणं चरणं च भवमहणं ॥ १ ॥ अर्थः-मनुष्यजन्म १, आर्यदेश २, उत्तमजाति ३, सर्वइंद्रि संपूर्ण ४, ायुः ५, येह कथंचित् कर्मकी लाघवतासें प्राप्त होवे है. । पुण्योदयसें ्वोंक प्राप्ति हुयें भी श्रद्धा ९, शुद्ध प्ररूपकका जोग २, और सुणनेसें ात्वनिश्चयरूप बोधिरत्न सम्यक्त्व ३, येह आतिही दुर्छभ हैं.॥ कुस्सितस-नपएकांतवादियोंके शास्त्र तिनकी श्रुतियोंको मथन करनेवाला सम्यक्त्व, · + पुण्य और पापको आश्रवतत्त्वके अंतर्गत गिणनेसें सप्त तत्त्व, अन्यथा नव तत्त्व जाणने. जिनेंाका ारूप जनतत्त्वादर्शके पचम परिच्छेदमें है.

आयुश्च प्राप्यते तत्र कथंचित्कर्मठाघवात् ॥ १ ॥ प्राप्तेषु पुण्यतः श्रदा कथकः श्रवणेष्वपि॥ तत्त्वनिश्चयरूपं तद्दोधिरत्नं सुदुर्ङभम् ॥ २ ॥ गाथा॥

कुसमयसुईण महणं सम्मतं जस्स सुंडिअं हियए ॥

ऐसेंही जानना. । तदपीछे गुरु सम्यक्त्वकी देशना करे. । सा यथा॥

वर्जके + तत्त्वांतरकी श्रद्धा करनेका, नियम करना.

अदेवे देवबुद्धिर्या गुरुधीरगुरौ च या॥ अधर्म्मे धर्म्मबुद्धिश्च मिथ्यात्वं तद्विपर्ययात्॥ २॥ सर्वज्ञो जितरागादिदोषस्त्रैलोक्यपुजितः॥ यथास्थितार्थवादी च देवोऽईन् परमेश्वरः ॥ ३ ॥ ध्यातव्योयमुपास्योयमयं शरणमिष्यताम् ॥ अस्येव प्रतिपत्तव्यं शासनं चेतनाऽस्ति चेत् ॥ ४॥ ये स्त्रीशस्त्रादिरागाद्यंककछंकिताः ॥ निग्रहानुग्रहपरांस्ते देवा स्युर्न मुक्तये ॥ ५॥ नाव्याद्वहाससंगीताद्यपडवविसंस्थुलाः ॥ महाव्रतंधरा धीरा भैक्ष्यमात्रोपजीविनः ॥ सामायिकस्था धर्मोपदेइाका गुरवो मताः ॥ ७ ॥ सर्वाभिलाषिणः सर्वभोजिनः सपरिग्रहाः॥ अब्रह्मचारिणो मिथ्योपदेशा गुरवो न तु॥८॥ परिग्रहारंभमन्नास्तारयेयुः कथं परान् ॥ स्वयं दरिद्रो न परमीश्वरी कर्त्तुमीश्वरः ॥ ९ ॥ दुर्गतित्रपतत्प्राणिधारणाद्धर्म उच्यते ॥ संयमादिर्द्राविधः सर्वज्ञोक्तो विमुक्तये ॥ १०॥

जिसके हृदयमें अच्छीतरें स्थित है, तिस पुरुषको जगत्के उद्योत कर-नेवाले, और भव-संसारको मथनेवाले, ज्ञान और चारित्र प्राप्त होते हैं. ॥

सप्तविंशस्तम्भः।

॥ श्लोकाः ॥

धर्मे च धर्मधीः शुद्धा सम्यक्त्वमिद्मुच्यते॥ १॥

या देवे देवताबुद्धिर्गुरौ च गुरुतामतिः॥

अपौरुषेयं वचनमसंभवि भवेद्यदि ॥ न प्रमाणं भवेद्वाचां ह्याप्ताधीना प्रमाणता ॥ ११ ॥ मिथ्यादृष्टिभिराम्नातो हिंसाद्यैः कळुषीकृतः ॥ स धर्म इति चित्तोपि भवभ्रमणकारणम् ॥ १२ ॥ सरागोपि हि देवश्चेद्रुरुरब्रह्मचार्यपि ॥ कृपाहीनोपि धर्मः स्यात् कष्टं नष्टं हहा जगत् ॥ १३ ॥ श्रामसंवेगनिर्वेदानुकंपास्तिक्यळक्षणैः ॥ ठक्षणैः पंचभिः सम्यक् सम्यक्त्वमुपळक्ष्यते ॥ १४॥ स्थेर्थं प्रभावनाभाक्तिः कौशळं जिनशासने ॥ तीर्थसेवा च पंचास्य भूषणानि प्रचक्ष्यते ॥ १५॥ शंका कांक्षा विचिकित्सा मिथ्यादृष्टिप्रशंसनम् ॥

तत्संस्तवश्च पंचापि सम्यक्त्वं दूषयंत्यमी ॥ १६ ॥ अर्थः—साचे देवके जो देवपणेकी .बुद्धि, साचे गुरुके विषे गुरुप-णेकी बुद्धि और साचे धर्मके विषे धर्मकी बुद्धि, कैसी बुद्धि ? शुद्धा सूधी निश्चल संदेहरहित, इसको सम्यक्त्व कहिये हैं.। ऐसी सम्यक्त्वकी बुद्धि थोडे वखत भी जिसको आजावेगी, सो प्राणि अर्द्वपुद्गलपरावर्त-कालमेंही संसारसें निकलके मोक्षको प्राप्त होगा, यह निश्चय जाणना.

यत उक्तम्॥

## अंतोमुहुत्तामित्तंपि फासियं जेहिं हुज्झ सम्मत्तं ॥

तेसिं अवदू पुग्गलपरिअद्दो चेव संसारो ॥ १ ॥

भावार्थः—अंतर्मुहूर्तमात्र भी जिनोंनें सम्यक्त्व स्पर्श किया है, ति-नोंका अर्द्धपुद्गलपरावर्त्तही उत्कृष्ट संसार जाणना, तदनंतर अवश्यमेव मोक्षको प्राप्त होवे. इति सम्यक्त्वस्वरूपम् ॥ १ ॥

अथ मिथ्यात्वस्वरूपमाह ॥ जिसमें देवके गुण नही हैं, ऐसे अदेवमें रेवकी बुद्धि-जैसे तमने उद्योतकी बुद्धि । जिसमें गुरुके गुण नहीं हैं, पेसें अगुरुमें गुरुकी बुद्धि-जैसें नींबमें आझकी बुद्धि । अधर्म यागादिमें जीवहिंसादिक, तिसके विषे धर्मकी बुद्धि-जैसें सर्पके विषे पुष्पमालाकी बुद्धि, सो मिथ्याख है. सम्यक्त्वसें विपर्यय होनेसें, अर्थात् साचे देवके ऊपर अदेवपणेकी बुद्धि, जैसें कोैशिक (घूअड) की सूर्यके तेजऊपर अंधकारकी बुद्धि, साचे गुरुऊपर अगुरुपणेकी बुद्धि, जैसें फूलमालाके ऊपर सर्पकी बुद्धि । और साचे धर्मके ऊपर अधर्मपणेकी बुद्धि, जैसें श्वेतशंखके ऊपर काचकामलरोगवालेकी नीलशंखकी बुद्धि । तिसको मिथ्याख कहिये हैं. । सो मिथ्यात्व पांच प्रकारका है. १ आभिग्रहिक, २ अनाभिग्रहिक, ३ आभिनिवेशिक, ४ सांशयिक, ५ अनाभोगिक. ॥

(१) प्रथम आभिग्रहिकमिथ्यात्व, सो, जो जीव मिथ्या कुशा-स्रोंके पढनेसें कुदेव कुगुरु कुधर्मके ऊपर आस्था करके दृढ हुआ है, और ऐसा जानता है कि, जो कुछ मैने समझा है सोही सत्य है, औ-रोंकी समझ ठीक नही है, जिसको सच्चजूठकी परीक्षा करनेका मन भी नहीं है, और जो सच्चजूठका विचार भी नही करता है. यह मिथ्यात्व, दीक्षित शाक्यादि अन्यमतममत्वधारीयोंको होता है. वे अपने मनमें ऐसें जानते हैं कि, जो मत हमने अंगिकार किया है, वोही सत्य है; और सर्व मत झूठे हैं. ऐसें जिसके परिणाम होवे, सो आभिग्रहिक मिथ्यात्व है.

(२) दूसरा अनाभिग्रहिकमिथ्यात्व, सो सर्व मतोंको अच्छा जाणे, सर्व मतोंसें मोक्ष है, इसवास्ते किसीको बुरा न कहना, सर्व देवोंको नम-स्कार करना, ऐसी जो बुद्धि, तिसको अनाभिग्रहिक मिथ्यात्व कहते हैं. यह मिथ्यात्व जिनोंने कोइ दर्शन ग्रहण नहीं करा ऐसें जो गोपाल बालकादि तिनको है. क्योंकि, यह अमृत और विषको एकसरिखे जाननेवाले हैं.

(३) तीसरा आभिनिवेशिक मिथ्यात्व, सो जो पुरुष जानकरके झूठ बोले, प्रथम तो अज्ञानसें किसी शास्त्रार्थको भूल गया, पीछे जब कोइ विद्वान् कहे कि, तुम इस विषयमें भूलते हो, तब अपने मनमें सत्य विषयको जाणता हुआ भी, झूठे पक्षका कदाग्रह, ग्रहण करे, जात्यादि अभिमानसें कहना, न माने, उल्टी स्वकपोलकस्पित कुयुक्तियों बनाकरके अपने मनमाने मतको सिद्ध करे, वादमें हार जावे तो भी न माने, ऐसा जीव, अतिपापी, और बहुल संसारी होता है. ऐसा मिथ्यात्व, प्राय: जो जैनी, जैन मतको विपरीतकथन करता है, उसमें होता है, गोष्ठमाहिलादिवत् ॥

(४) चौथा सांशयिकमिथ्यात्व, सो देव गुरु धर्म जीव काल पुद्ग-लादिक पदार्थोंमें यह सत्य है कि, यह सत्य है? ऐसी बुद्धि, तिसको सांशयिकमिथ्यात्व कहते हैं. यथा क्या वह जीव असंख्य प्रदेशी है? वा नही है? इसतरें जिनोक्त सर्व पदार्थमें शंका करनी। "सांशयिकं मिथ्यात्वं तदशेषया शंका संदेहो जिनोक्ततत्वेष्वितिवचनात् ॥ "

(५) पांचमा अनाभोगिकमिथ्यात्व, सो जिन जिवोंको उपयोग नही कि, धर्म अधर्म क्या वस्तु है? ऐसें जे एकेंद्रियादि विशेषचैतन्यरहित जीव, तिनको अनाभोगमिथ्यात्व होता है.॥२॥

अधदेवलक्षणमाह ॥ देव सो कहिये, जो सर्वज्ञ होवे, परंतु जैसें लौकिक मतमें विनायकका मस्तक ईश्वरने छेदन कर दिया, पीछे पार्व-तीके आग्रहसें सर्वत्र देखने लगा, परं किसी जगे भी मस्तक न देखा, तब हाथीके मस्तकको व्यायके विनायकके मस्तकके स्थानपर चेप दिया, जिसवास्ते विनायकका (गणेशका) नाम "गजानन" प्रसिद्ध हुआ इत्यादि-यदि ईश्वर (महादेव) सर्वज्ञ होवे तो, पार्वर्ताका पुत्र जाणके विनायकका मस्तक कभी न छेदन करे. यदि छेदे, तो जगत्में विद्य-मान तिस मस्तकको क्यों न देखे? इसवास्ते ऐसें अधूरेज्ञानवालेको देव न कहिये. । तथा 'जितरागादिदोषः ' जे संसारके मूलकारण राग देव काम कोध लोभ मोहादिक दोष, तिन सर्वको जिसने जीते हैं, निर्मूल किये हें, तिसको देव कहिये. जिसमें रागादि दोष होवे, तिसको अक्लब्यदिक्त संसारी जीवही कहिये, तिसमें देवपणा न होवे. । तथा 'त्रैलोक्यपूजित: ' स्वर्गमर्त्यपातालके स्वामी इंद्रादिक परम भक्तिकरके जिसको वांदे, पूजे, नमस्कार करे, सेवे, सो देव कहिये. परंतु कितनेक इस लोकके अर्थींयोंके वांदनेसें, वा पूजनादिकसें देवपणा नही होवे है.। तथा ' यथास्थितार्थवादी ' जो यथास्थित सत्यपदार्थका वक्ता, सो देव कहिये, परंतु जिसका कथन पूर्वापरविरोधि होवे, और विचारते हुए सत्य २ मिल्ठे नही, सो देव न कहिये. ॥ देवोईन् परमेश्वरः ॥ येह पूर्वोंक्त चार गुण पूर्ण जिसमें होवे, सो अरिहंत, वीतराग, परमेश्वर, देव, कहिये. इससें अन्य कोइ देव नही है. ॥ ३ ॥

पेसा पूर्वोक्त साचा देव, पिछाणके आराधना, सोही कहते हैं ध्यातव्योयमित्यादि-पूर्वे जे देवके लक्षण कहे, तिन लक्षणोंकरी संयुक्त जो देव, तिसको एकाम मन करी ध्यावना, जैसें श्रेणिक महाराजने श्रीमहावीरजीका ध्यान किया. 1 तिस ध्यानके प्रभावसें आगामी चउ-वीसीमें श्रेणिक महाराज, वर्ण, प्रमाण, संस्थान, आतिशयादिकगुणोंक-रके श्रीमहावीरस्वामिसरिषा 'पद्मनाभ, ' इस नामकरके प्रथम तीर्थंकर होगा. इसीतरें औरोनें भी तल्लीनपणे देवका ध्यान करना, तथा ' उपा-स्योयम् ' ऐसे पूर्वोक्त देवकी सेवा करनी श्रेणिकादिवत्. 1 तथा इसी दे-वका, संसारके भयको टालनहार जाणके, शरण वांछना. 1 इसी देवका शासन, मत, आज्ञा, धर्म, अंगीकार करना. 1 ' चेतनास्ति चेत् ' जो कोइ चेतना चैतन्यपणा है तो, सचेतन सजाण जीवको उपदेश दिया सार्थक होवे, परंतु अचेतन अजाणको दिया उपदेश क्या काम आवे ! इसवास्ते ' चेतनास्ति चेत् ' ऐसें कहा. ॥ ४ ॥

अथादेवत्वमाह ॥ अथ देवके लक्षण कहते हैं. ॥ ये स्त्री० जिनके पास स्त्री (कलत्र) होवे तथा खड़ धनुष्य चक्रत्रिशूलादिक शस्त्र ( हथियार ) होवे, तथा अक्षसूत्र जपमाला आदि शब्दसें कमंडलुप्रमुख होवे, येह कैसें हैं ? रा• रागादिकके अंक-चिन्ह हैं, सोही दिखावे हैं. स्त्री रागका चिन्ह हैं, । जो पासे स्त्री होवे तो जाणना कि, इसमें राग है. । शस्त्र द्वेषका चिन्ह हैं, जो पासे हथियार देखीए तो, ऐसा जाणिये कि तिसने किसी वैरीको मारना, चूरना है, अथवा किसीका भय है, जिस वास्ते शसभारण किये हैं। अक्षसूत्र असर्वज्ञपणेका चिन्ह है, जो हाथमें माला धारण करे तो जाणिये कि, इसमें सर्वज्ञपणा नहीं है. यदि होबे तो, मणके विना गिण-तीकी संख्या जाणलेवे. अथवा सिससें अधिक षडा अन्य कोइ है, जिस-का वो जाप करता है. यादि अन्य कोई नहीं है तो, जपमालासें किसका जाप करता है ! । कमंडलु अशुचिपणेका चिन्ह है, यदि हाथमें कमंडलु पाणीका भाजन देखीए तो, ऐसा जाणिये कि, यह अशुचि है. शौच करणेके वास्ते यह कमंडलु धारण करता है. ।

यत उक्तम्।

### स्त्रीसंगः काममाचष्टे द्वेषं चायुधसंग्रहः ॥

व्यामोहं चाक्षसूत्रादिरशौचं च कमंडलुः ॥ १ ॥

इन पूर्वोक्त दोषोंकरके जेकलंकित दूषित हैं,तथा निम्रहा० जिसके उपर रुष्टमान होवे, तिसको निम्रह (बंधनमरणादिक) करें, और जिसके ऊपर तुष्टमान होवे, तिसको अनुम्रह (राज्यादिकके वर) देवें; तेदेवा० जे ऐसें रागादिकोंकरके दूषित हैं, वे देव, मुक्तिके हेतु नही होते हैं. ॥ ५ ॥

ऐसे पूर्वोक्त देव अपने सेवकोंको मोक्ष नद्दी दे सकते हैं, सोही वात फिर कहते हैं । नाव्याद्द० जे देव नाटकके रसमें मध हैं, अद्दाद्दहास करते हैं, वीणा लेके संगीत गानादिक करते हैं, इत्यादि उपस्रव संसार-की चेष्टा तिनोंकरके जे विसंस्थुल निःप्रतिष्ट अस्थिर है; लंभयेयुः--जे आपही ऐसे हैं, वे देव, अपने प्रपन्न आश्रित सेवकोंको शांतपद, संसार चेष्टारहित मुक्ति केवलज्ञानादिकपद, केर्से प्राप्त कर सकते हैं ! जैसें एरंडवृक्ष कल्पवृक्षकीतरें इच्छा नही पूर सकता है, यदि किसी मूढ पुरु-षने एरंडको कल्पवृक्ष मान लिया तो, क्या वो कल्पवृक्षकीतरें मनोवां-छित दे सकता है? ऐसेंही किसी मिथ्या दृष्टीनें पूर्वोक्त दूषणोंवाले कुदे-वोंको देव मान लिये तो, क्या वे देव परमेश्वर मोक्षदाता हो सकते हैं ! कदापि नही हो सकते हैं ॥ ६ ॥ अधगुरुठक्षणमाह ॥ अध गुरुके ठक्षण कहते हैं ॥ महात्र० अहिंसा-दि पांच महात्रतके धारने पालनेवाले होवे, और आपदा आ पडे तब धीर साहसिक होवे, अपने त्रतोंको विराधे नहीं, कछंकित करे नहीं। बेंतालीश (४२) दूषणरहित भिक्षादृत्ति माधुकरी वृत्ति करी अपने चारित्र-धर्मके तथा शरीरके निर्वाहवास्ते भोजन करे, भोजन भी ऊनोदरतासंयुक्त करे, भोजनकेवास्ते अन्न पाणी रात्रिको न राखे, धर्मसाधनके उपकरण-विना और कुछ भी संग्रह न करे, तथा धन, धान्य, सुवर्ण, रूपा, मणि, मोती, प्रवालादि परिग्रह, न राखे. । सामा० रागद्देषके परिणामर-हित मध्यस्थ वृत्ति होकर सदा सामायिकमें वर्त्ते । धर्मोंप० जो धर्म जीवोंके उद्धारवास्ते सम्यग् ज्ञानदर्शनचारित्ररूप परमेश्वर अरिहंत भग्वंतने स्याद्वाद अनेकांतस्वरूप निरूपण किया है, तिस धर्मका जे भव्य जीवोंकेतांइ उपदेश करे, परंतु ज्योतिषशास्त्र, अष्टप्रकारका निमित्त शास्त्र, वैद्यशास्त्र, धन उत्पन्न करनेका शास्त्र, राजसेवादि अनेकशास्त्र, जिनसें धर्मको बाधा पहुंचे तिनका उपदेश न करे; धेसे गुरु कहियें. । काष्ठमय बेडीसमान आप भी तरें, और ओरोंको भी तारें. ॥ ७॥

अधागुरुलक्षणमाह ॥ अथ अगुरुके लक्षण कहते हैं ॥ सर्वा० स्ती, धन, भान्य, हिरण्य, रूपांदि सर्व धातु, क्षेत्र, हाट, हवेली, चतुःपदादिक अनेक प्रकारके पशु, इन सर्वकी अभिलाषा है जिनको, वे सर्वाभिलाषिणः । सर्वभोजिनः । मधु, मांस, मांखण, मदिरा, अनंतकाय, अभक्ष्यादिक सर्व वस्तुके भोजन करनेवाले होवे, किसी भी वस्तुको वर्जें नहीं, । सपरिप्रहाः । जे पुत्र, कलत्र, धन, धान्य, सुवर्ण, रूपा, क्षेत्रादिककरीस-हित हैं, । अब्रह्म० तथा अब्रह्मचारी हैं । मिथ्यो० मिथ्या वितथ झूठे धर्म-का उपदेश करें, झूठाधर्म प्रकाशें, ज्योतिष, निमित्त, वैदक, मंत्र तंत्रा-दिकका उपदेश देवें, वे गुरु नहीं. लोहमय बेडी (नावा) समान, आप भी डूबें, और औरोंको भी डोबें. ॥ ८ ॥

पूर्वोक्त वातही कहते हैं ॥ परिप्रहा० स्त्री, घर, लक्ष्मी आदि परि प्रह, और क्षेत्र, क्वषी, व्यवसायादि आरंभ इनमें जे मग्न है, आपही

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

भवसमुद्रमें डूबे हुए हैं, ता० वे, किसतरेंसें दूसरे जीवोंको संसार-सागरसें तार सकते हैं? इसवातमें दृष्टांत कहते हैं.। जो पुरुष आपही दरिद्री है, सो परको ईश्वर लक्ष्मीवंत करनेको समर्थ नहीं है; तैसेंही वे कुगुरु, आपही संसारमें डूबे हुए, पर अपने सेवकोंको कैसें तार सके ?॥ ९॥

धर्मलक्षणमाह ॥ सत्य धर्मका स्वरूप कहते हैं. ॥ दुर्गति० नरक, तिर्यंच, कुमनुष्य, कुदेवत्वादि दुर्गतिमें गिरते हुए प्राणिकी रक्षा करे, गिरने न देवे, इसवास्ते धारण करनेसें धर्म कहिये. सो, संयमादि दशप्रकार सर्वज्ञका कथन करा हुआ धर्म, पालनेवालेको मोक्षकेवास्ते होता है. । संयमादि दश प्रकार येह हैं. संयम जीवदया १, सत्यवचन २, अदत्तादा-नत्याग ३, ब्रह्मचर्य ४, परिग्रहत्याग ५, तप ६, क्षमा ७, निरहंकारता ८, सरलता ९, निर्लोभता १०. ॥ इससें उलटा हिंसादिमय असर्वज्ञोक्त धर्म, दुर्गतिकाही कारण है. ॥ १० ॥

अधर्मत्वमाह ॥ अपौरुषेयं० अपौरुषेय वचन, असंभवि-संभवरहित है. क्योंकि, जो वचन है, सो किसी पुरुषके बोलनेसेंही है, विना बोले नही. वच् परिभाषणे इति वचनात्. और अक्षरोत्पत्तिके आठ स्थान नियत है, सो भी पुरुषकोंही होते हैं. इसवास्ते वचन पुरुषके विना संभवे नही. । भवेद्यदि-न प्रमाणं । यहि होवे तो, वेदको प्रमाणता नही. क्योंकि, । भवेद्वाचां ह्याप्ताधीना प्रमाणता । वचनोंकी प्रमाणता, आप्त पुरुषोंके अधीन है. ॥ ११ ॥

असर्वज्ञोक्त धर्म प्रमाण नहीं यह कहते हैं. ॥ मिथ्या० मिथ्यादृष्टि असर्वज्ञोंने अपनी बुद्धिसें कहा हुआ, पशुमेध, अश्वमेध, नरमेधादि यज्ञोंके कथनसें, और अपुत्रस्य गतिर्नास्ति इत्यादि कथनसें, जीवबधा-दिकोंकरके जो धर्म मलीन है, सधर्म० सो धर्म है, अर्थात् यज्ञादि हिंसा धर्मही है, ऐसा अजाण लोकोंमें विशेष प्रसिद्ध है. तो भी, भवश्रमण (संसारभ्रमण) का कारण है. यथार्थ धर्मके अभावसें ॥ १२ ॥ कुदेवकुगुरुकुधर्मनिंदामाह ॥ सरागोपि० यदि जगत्में सरागः रागद्वेषा-विकरी सहित भी देव होवे, अब्रह्मचारी मैथुनाभिलाषी भी गुरु होवे, और दयाहीन भी धर्म होवे, तो, हाहा ! इति खेदे बडा भारी कष्ट है, संसारलक्षण जगत् नष्ट हुआ, दुर्गतिमें पडनेसें. क्योंकि, पूर्वोक्त देव गुरु धर्मकरके डूवनाही होवे. ।

यत उक्तम्॥

रागी देवो दोसी देवो नामिसूमंपि देवो रत्ता मत्ता कंता सत्ता जे गुरू तेवि पुजा। मज्जे धम्मो मंसे धम्मो जीव हिंसाइ धम्मो हाहा कट्ठं नट्ठो छोओ अट्टमट्टं कुणंतो॥ १॥ १३॥ ऐसें पूर्वोक्त अदेव, अगुरु, अधर्मका परित्याग करके, सत्य देव, गुरु, धर्मकी, आस्था करनी, तिसका नाम सम्यक्त्व है. अर्थात आत्माका जो शुभ परिणाम है, सोही सम्यक्त्व है. सो सम्यक्त्व हृदयमें है, ऐसा पांच

लक्षणोंकरके मालुम होता है, वे,पांच लक्षण कहते हैं. ॥

शमसं०-जिस जीवमें अनंतानुबंधि कोध मान माया लोभका उपशम देखिये, अर्थात् अपराध करनेवालेके ऊपर जिसको तीत्र कषाय उत्पन्न होवेही नही, यदि उत्पन्न होवे तो, तिस कोधादिको निष्फल कर देवे, इस शमरूप लक्षणसें जाणिये कि, इस जीवमें सम्यक्त्व है। १। संवेग-जिसके हृदयमें संवेग संसारसें वैराग्यपणा होवे, तिस जीवमें संवेगरूप लक्ष-णसें सम्यक्त्व जाणिये हैं. । २। संसारके सुखों ऊपर द्रेषी, वैराग्यवान्, परवशपणेसें कुटुंबादिकके दुःखसें एहस्थपणेमें रहा हुआ मोक्षाभिलाषी, जो जीव है, तिसमें निर्वेदरूप लक्षणसें सम्यक्त्व है. । ३। जिसके हृदयमें दुःखिजीवोंको देखके अनुकंपा (दया) उत्पन्न होवे, दुःखिजीवोंके दुःखोंको दूर करनेका जिसका मन होवे, जो दुःखिजीवको देखके अपने मनमें दुःखी होवे, शक्तिअनुसार दुःखिजीवके दुःखोंको दूर करे, तिसमें अनुकं-पारूप लक्षणसें सम्यक्त्व उपलब्ध होता है. । ४। जिनोक्त तत्त्वोंमें आस्त- भावका होना, सो आस्तिक्य । ५ । एतावता शम १, संवेग २, निर्वेद ३, अनुकंपा ४, और आस्तिक्य ५, इन पांचों लक्षणोंसें हृदयगत सम्यक्त जाणिये हैं ॥ १४ ॥

सम्यक्त्वस्य पंचभूषणान्याह॥ अथ सम्यक्त्वके पांच भूषण कहते हैं.॥ स्थैर्यं०-स्थैर्य जिनधर्मकेविषे स्थिरता। १। जिनधर्मकी प्रभावना । २। जिनधर्ममें भक्ति । ३। जिनशासनमें कुशलता। ४। और तीर्थसेवा। ४। येह पांच सम्यक्त्वके भूषण हैं.॥ १५॥

सम्यक्तवस्य पंचदूषणान्याह ॥ अथ सम्यक्तवके पांच दूषण कहते हैं. ॥ शंका०-शंका धर्म है, वा नही ? इत्यादि संदेह । १ । आकांक्षा-अन्य २ धर्मकी अभिलाषा । २ । विचिकित्सा-धर्मके फलका संदेह । ३ । मिथ्या-दृष्टिकी प्रशंसा । ४ । और मिथ्यादृष्टियोंका परिचय । ५ । येह पांच सम्यक्त्वों दूषित करते हैं. ॥ १६ ॥

ऐसें पूर्वोक्त उपदेशकरके श्रेणिक, संप्रति, दशार्णभद्रादि सम्यक्त्वमें हढ राजायोंके चरित्रोंके व्याख्यान करे. । उस दिनमें आवक एकभक्त आचाम्लादि तप करे. । साधुयोंको अन्न, वस्त्र, पुस्तक, वसति, यथा-योग्य देना. । मंडलीपूजा करनी. । चतुर्विधसंघवात्सल्य करना. । और संघपूजा करनी. ॥

इतिव्रतारोपसंस्कारे सम्यक्त्वसामायिकारोपणविधिः ॥ इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे पंचद-राव्रतारोपसंस्कारांतर्गतसम्यक्त्वसामायिकारोपणविधिवर्ण-नोनाम सप्तविंद्याः स्तम्भः ॥ २७ ॥

## ॥ अथाष्टाविंशस्तम्भारम्भः ॥

अथ अष्टाविंश (२८) स्तंभमें व्रतारोपसंस्कारांतर्गत देशविरतिसामायि कारोपणविधि लिखते हैं ॥ तदाही-सम्यक्त्व सामायिकारोपणानंत तत्कालही, तिसकी वासनानुसारें, वा मास वर्षादिके अतिक्रम हुए, देश विरतिमासायिक आरोपण करिये हैं. । तहां नंदि, चैल्यवंदन, कायोत्सर्ग वासक्षेप, क्षमाश्रमणआदि, पूर्ववत् जानने. परंतु सर्वत्र सम्यक्त्वसामायि-कके स्थानमें देशाविरतिसामायिकका नाम ग्रहण करना. । सर्वत्र तैसें करके फिर दूसरी नंदि दंडकोचारणसें प्रथम करनी. । व्रतोचारकालमें नमस्कार तीन पाठानंतर, हाथमें ग्रहण करे परिग्रह परिमाण टिप्पनक (फहरिस्त-नोंध) ऐसे श्रावकको, गुरु, देशविरतिसामायिकदंडक उच्चरावे. ॥ स्यथा ॥

"॥ अहणं मंते तुम्हाणं समीवे थूलगं पाणाइवायं संकप्पओ बीइंदिआइजीवनिकायनिग्गहनियडिरूवं निरावराहं पच-क्खामि जावजीवाए दुविहं तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं न करेमि न कारवेमि तस्स मंते पडिक्रमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ॥ "

यह पाठ तीनवार कहना ॥ १ ॥ इसीतरें सर्व व्रतोंमें तीन २ वार पाठ पढना. ॥

"॥ अहणं मंते तुम्हाणं समीवे थूलगं मुसावायं जीहाच्छे-याइनिग्गहहेऊअं कन्नागोभूमिनिक्खेवावहारकूडसक्खाइपं-चविहं दक्खिन्नाइअविसए अहागहिअमंगएणं पच्चक्खामि जावजीवाए दुविहं तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं० ॥२॥" "॥ अहणं मंते तुम्हाणं समीवे थूलगं अदिन्नादाणं खत्तख-णणाइचोरकारकरं रायनिग्गहकरं सचित्ताचित्तवत्थुविसयं पच्चक्खामि जावजीवाए दुविहं तिविहेणं० ॥ ३ ॥ "॥ अहणं मंते तुम्हाणं समीवे थूलगमेहुणं उरालियेवेउ-विव्यमेअं अहागहिअमंगएणं तत्ध दुविहं तिविहेणं दिव्वं एगविहं तिविहेणं तेरिच्छं एगविहमेगविहेणं माणुरसं पचक्खामि जावजीवाए दुविहं तिविहेणं० ॥ ४॥ "॥अहणं भंते तुम्हाणं समीवे उवभोगपरिभोगवयं भोयणओ अणंतकायबहुबीयराईभोयणाइबावीसवत्थुरूवंकम्मणापन्न-रसकम्मादाणंइंगाळकम्माइबहुसावजंखरकम्माइरायनिओ-गं च परिहरामि परिमिअं भोगउवभोगं उवसंप-ज्जामि जावज्जीवाए दुविहं तिविहेणं० ॥ ७ ॥ " "॥ अहणं भंते तुम्हाणं समीवे अणृत्थदंडगुणव्वयं अद्वरुद्द-ज्झाणपावोवएसहिंसोवयारदाणपमायकरणरूवं चउव्विहं जहासत्तीए पाडिवजामि दुविहं तिविहेणं० ॥ ८ ॥" "॥ अहणं भंते तुम्हाणं समीवे सामाइयं जहासत्तीए पडिव-जामि जावर्जीवाए दुविहं तिविहेणं० ॥ ९ ॥ " "॥ अहणं मंते तुम्हाणं समीवे देसावगासिअं जहासत्तीए पडिवजामि जावजीवाए दुविहं तिविहेणं० ॥ १० ॥ "॥ अहणं भंते तुम्हाणं समीवे पोसहोववासं जहासत्तीए पडिवजामि जावजीवाए दुविहं तिविहेणं०॥ ११॥ " "॥ अहणं भंते तुम्हाणं समीवे अतिहिसांविभागं जहासत्तीए पडिवजामि जावजीवाए दुविहं तिविहेणं० ॥ १२ ॥ "

"॥ अहणं भंते हुम्हाणं समीवे अपरिमिअं परिग्गहं धण-धन्नाइनवविहवत्थुविसयं पच्चक्खामि इच्छापरिमाणं अहा-गहिअमंगएणं उवसंपज्जामि जावज्जीवाए दुविहं तिविहेणं०॥ ५॥"

"॥ अहणं भंते तुम्हाणं समीवे पढमं गुणवूयं दिसिपरिमा

णरूवं पडिवज्जामि जावजीवाए दुविहं तिविहेणं०॥६॥"

"॥ इच्चेयं सम्मत्तमूळं पंचाणुव्वइयं तिगुणव्वइयं चउ-

सिक्खावइयं दुवाळेसविहं सावगंधम्मं उवसंपजित्ताणं बिहरामि ॥ इति ॥ "

दंडकोच्चारणानंतर कायोत्सर्ग, वंदनक, क्षमाश्रमण, प्रदक्षिणा, वास-क्षेपादिक पूर्ववत्.

परिग्रहप्रमाणटिप्पनकयुक्तिर्यथा ॥

पणमिअ अमुगजिणंदं अमुगा सद्दी य अमुग सद्दो वा॥ गिहिधम्मं पडिवज्जइ अमुगरस गुरुस्स पासंमि ॥ ९ ॥ अरहंतं मुत्तूणं न करेमि अ अन्नदेवयपणामं॥ मुत्तूणं जिणसाहू न चेव पणमामि धम्मत्थं ॥ २ ॥ जिणवयणभाविआइं तत्ताई सच्चमेव जाणामि ॥ मिच्छत्तसत्थसवणे पढणे छिहणे अ मे नियमो ॥ ३ ॥ परतित्थिआण पणमण् उज्झावण थुणण भत्तिरागं च॥ सकारं सम्माणं दाणं विणयं च वजेमि ॥ ४ ॥ धम्मत्थमन्नतित्थे न करे तवदाणन्हाणहोमाई ॥ तेसिं च उचियकम्मे करणिजे होउ मे जयणा ॥ ५ ॥ तिअपंचसत्तवेळं चियवंदणयं जहाणुसत्तीए ॥ इगदुन्निअवाराओ सुसाहूनमणं च संवासो॥ ६ ॥ इगदुन्नितिन्निवेलं जिणपूआ निच्च पवुन्हवणं च ॥ जयणा य कुलायारे पाणवहं सवुजीवाणं ॥ ७ ॥ न करेमि अकजेणं कजे एगिंदिआण मह जयणा ॥ कन्नाईविसयअलियं वजेमि अ पंच नियमेणं ॥ ८॥ वज्जेमि धणं चोरंकारकरं रायनिग्गहकरं च ॥ दुविहतिविहेण दिवुं एगविहं तिविहतेरिच्छं ॥ ९ ॥

**2**-0

अह य परिग्गहसंखा परिग्गहे नवविहे एसा ॥ ११ ॥ इत्तिअमित्ता टंका इत्तिअमित्ताइं अहव दुम्मा वा ॥ तेसिं च वत्थुगहणे इत्तिअमित्ताइं संखा वा ॥ १२ ॥ इत्तियामित्ताण टंकयाण गणिमस्स वत्थुणो गहणं ॥ तुलिमरसं इत्तिआण य मेअस्स य इत्तिआणं च ॥ १३॥ हत्थंगुलमेयाणं इत्तिअमित्ताण मज्झ संगहणं ॥ तहदिष्ठिमुखयाणं इत्तिअभित्ताण टंकाणं ॥ १४ ॥ इत्तिअखारी अन्नाण इत्तिअ मह परिग्गहे भुमी ॥ पुरगामहटटगेहा खित्ता मह इत्तिअपमाणा ॥ १५॥ इत्तिअमित्तं कणयं इत्तिअमित्तं तहेव रूप्पं च॥ कंसं तंबं लोहं तउं सीसं इत्तियं च घरे ॥ १६ ॥ इत्तिअमित्ता दासा दासीओ इत्तिआओ मह संखा॥ संखा सेवयचेडाण इत्तिआणं च मह होउ ॥ १७॥ इत्तिअमित्ता करिणो इत्तिअ तुरया य इत्तिआ वसहा ॥ इत्तिअ करहा य सगडा गोमहिसीओ इअपमाणा॥ १८॥ इत्तिअमित्ता मेसा इत्तिअ छगठाओ इत्तिआ य हला॥ अमुगरस य अमुगरस य कम्मरस उ होइ मे नियमो ॥१९॥ दससुवि दिसासु इत्तिअजोअणगमणं च जावजीवं मे ॥ अप्परस वसेणं चिअ जयणा पुण तित्थजत्तासु ॥ २०॥ कम्मे भोगुवभोगे खरकम्मं कम्मदाणपनरसगं ॥ टप्लोलाहारं चिअ अण्णायपुष्फं फलं वजे॥ २९॥

नियमुत्ति अणुभवेणं बंभवयं नियमणंमि धारेमि ॥

परनारिं परपुरिसं वजेमि अं अन्नओ अ जयणा मे ॥

माणुस्से जाजीवं काएणं मेहूणं वजे ॥ १० ॥

पंचुंबरि चउ विगई हिम विस करगे अ सबुमद्दी अ॥ राईमोयणगं चिय बहुबीअ अणंत संधाणा ॥ २२ ॥ घोलवडा वायंगण अमुणिअनामाइं पुष्फफलयाइं ॥ तुच्छफलं चलिअरसं वजे वजाणि बावीसं ॥ २३ ॥ एआइं मुत्तूणं अन्नाण फलाण पुष्फपत्ताणं ॥ एआइं एआइं पाणंतेवि हु न भक्खेमि ॥ २४ ॥ इत्तिअमित्तअणंते फासुअरईएण होउ मे जयणा॥ इत्तिअफले अपके अखंडिएवि हुन भक्खेमि ॥ २५॥ आजग्मं सचित्ता इतिअमित्ता य भक्खणिजा मे ॥ इत्तिअमित्ता दव्या वंजणधिअदुइदहिपभिई ॥ २६ ॥ इत्तिआमेत्ता विगई इत्तिअभित्ता य मे पइत्ताणा ॥ इत्तिअमित्ता गयतुरयरहवरा हुंतु जयणा मे ॥ २७॥ इत्तिअमित्ता पृगा इत्तिअमिता ठवंग पत्ता य॥ एठा जाइफठाइ अ मह निचं इत्तिअपमाणा ॥ २८॥ चउविहवत्थाणंपि अ इत्तिअमत्ताण मज्झ परिहाणं ॥ इअजॉई इअसंखा पुष्फाणं अंगमोगे मे ॥ २९ ॥ आसंदी सीहासण पीढय पद्टा च चउकिआओ अ॥ इत्तिआमित्ता पहुंक तूळिया खटमाईओ ॥ ३० ॥ कप्पुरागरुकच्छूरिआओ सिरिहंडकुंकुमाई आ॥ इत्तिअमित्ता मह अंगलेवणे पूर्यणे जयणा ॥ ३१ ॥ इत्तिअमित्ता नारीओं मज्झ संमोगमित्तिअं कालं॥ इतिअघडेहि पूएहि फासुएहिं च मे न्हाणं ॥ ३२ ॥ इत्तिअवारा इत्तिअतिछेहिं इत्तिअप्पयारेहिं॥ इत्तिअमित्तं भत्तं इत्तिअवाराइं भुंजामि ॥ ३३ ॥

एएसिं पुण संखं दिवसे दिवसे करिस्सामि ॥ ३४ ॥ इत्तिअमित्तं मणिकणयरूप्पमुत्ताइभूसणं अंगे ॥ इत्तिअमित्तं गीअं नहं वजं च उवभुजं ॥ ३५॥ वजेमि अहरुदं झाणं अरिघायवयरमाईयं ॥ दक्तिवन्नाविसए पुण सावञ्जुवएसदाणं च ॥ ३६ ॥ तह दुक्खिणाविसए हिंसगगिहोवगरणाइदाणं च॥ तह कामसत्थपढणं जूयं मजं परिहरेमि ॥ ३७ ॥ हिंडोलायविणोअं भत्तित्थीदेसरायथुइनिंदं ॥ पसुपक्खिजोहणं चिय अकालनिद्दं सयलरयणी ॥ ३८ ॥ इच्चाइपमायाइं अणत्थदंडे गुणव्वए वज्जे ॥ वरिसे इत्तिअसामाइआइं तह पोसहाइं इत्ताइं ॥ ३९ ॥ इत्ताइं जोअणाइं मह दिवसे दसदिसासु गमणं च ॥ साहण संविभागं भोयणवत्थाइसु करेमि ॥ ४० ॥ पढमें जईण दाउण अप्पणा पणमिऊण पारेमि ॥ असईइ सुविहिआणं भुंजेमि अ कयदिसालोओ ॥ ४१ ॥ इअवारसविहमिमिणा विहिणा पालेमि सावगं धम्मं॥ अगलिअजलरसपाणं न्हाणं मरणेवि वजेमि ॥ ४२ ॥ कंदुप्पदुप्पनिष्ठीवणाइं सुअणं चउव्विहाहारं ॥ सजिणजिणमंडवंते विकहं कऌहं च मुंचामि ॥ ४३ ॥ अमुगंमि महागच्छे अमुगस्स गुरुस्स सूरिसंताणे ॥ अमुगस्स सीसपासे पायंते अमुगसूरिस्स ॥ ४४ ॥ अमुंगम्मि वच्छरे अमुगमासि अमुगम्मि पक्खसमयंमि॥ अमुगतित्थि अमुगवारे अमुगे रिक्खे अ अमुगपुरे ॥४५॥

इअ जावजीवं चिय सचित्ताईण भोगपरिभोगा॥

अमुगस्स सुओ अमुगो सहो गिण्हेइ इत्थ गिहिधम्मं॥ अमुगस्स अमुगकंता अमुगा वा साविआ चेव ॥ ४६ ॥ जुञ्झंमि गोगहम्मि अ चेइअगुरुसाहुसंघउवसग्गे ॥ तह दुडनिग्गहे चिअ जीवविघाए न मह दोसो ॥ ४७ ॥ जणदेसरक्खणत्थं हणणे मह सीहवग्घसत्तूणं ॥ नहु दोसो जलपिअणे गलणं अन्नत्थ जहसत्ती ॥ ४८ ॥ इत्थेव पमाएणं घुरुवयणेणं इमं तवं कुव्वे ॥

अप्पबहुभंगएणं तेणं जायइ मह विसोही ॥ ४९ ॥

मार्थार्थः—अमुक जिनेंद्रको नमस्कार करके, अमुक श्राविका, वा अमुक श्रावक अमुक गुरुके पासे, ग्रहस्थधर्मको अंगीकार करता है.॥ १ ॥

श्री आरिहंतको वर्जके अन्य देवको नमस्कार न करुं, जिनमतके सुत्ताधुको छोडके अन्य लिंगिको धर्मार्थे नमस्कार न करुं । २। जिन बचन स्यादादयुक्त जो सप्त वा नव तत्त्व तिनको सत्य करी जानता इं, मिथ्याशास्त्रोंके श्रवण पठन लिखनेका मुझको नियम होवे. । ३। परतीर्थियांको प्रणाम, उद्धावन, स्तवन, भक्ति, राग, सत्कार, सन्मान, बान, विनय, वर्जुं-न करुं. । ४। धर्मकेवास्ते अन्य तीर्थमें तप, दान, बान, होमादिक नही करुं. तिनके उचित करने योग्य कर्ममें जयणा मुझको होवे. । ५। तीन, वा पांच, वा सातवार यथाशक्तिसें चैत्यवंदन करुं; पक, वा दो वा तीन वार, प्रतिदिन सुसाधुको नमस्कार करुं, और तिसकी सेवा करुं. । ६। एक, वा दो, वा तीनवार प्रतिदिन जिनपूजा करुं; और पर्वदिनमें स्नात्रादि अधिक अधिकतर पूजा करुं. इतिसम्यक्त्वम् ।

कुलाचार विवाहादि ऋत्यमें जीवबध होते जयणा करुं । ७ । विना प्रयोजन एकेंद्रियका भी बध न करुं, प्रयोजनके हुए जयणा करुं । इतिप्रथमवतम् । कन्या आदि पांच प्रकारका मृषावाद, नियमकरके वर्जता हुं.। इति-द्वितीयव्रतम् ।

जिससें चोर नाम पडे, और राजदंड होवे, ऐसा धन वर्जुं, अर्थात् चोरी वर्जुं, । इतिवृतीयव्रतम् ।

दो करण तीन योगसें देवतासंबंधि, एकाविध त्रिविधें करी तिर्यंच संबंधि मैथुनका नियम करता हुं. । ९ । अनुभव करके स्तंभसमान ब्रह्म-व्रतको अपने मनमें धारण करुं, और जावजीव मनुष्यसंबंधि मैथुन कायाकरके वर्ज़ुं. । १० । परनारीको, और परपुरुषको (स्त्री व्रतम्राहिता आश्रित ) वर्जुं. इनके उपरांत अन्यकी मुझको जयणा. । इतिचतुर्थव्रतम् ।

अथ च नव प्रकारके परिग्रहमें परिग्रहकी संख्याका प्रमाण यह है. । ११ । इतने मात्र रूप्यक, इतने द्रम्म, तिनसें वस्तुका ग्रहण करना, इतने मात्र गिणतिमें. । १२ । इतने गिणतिमें रूप्यक, यह गणिमवस्तुका ग्रह ण है. ॥ तोलमें इतनी वस्तु और मापसें इतनी वस्तु. । १३ । हाथ अं गुठसें मेय वस्तुका इतने प्रमाण मात्रसें मुझको संग्रह करना कल्पे तथा दृष्टिसें देखके जिनका मोल करा जावे ऐसे पदार्थ इतने रूपइ योंके मोलके रखने । १४ । इतनी खारीयां अन्नकी एक वर्षमें रखनी इतनी सुझको परिग्रहमें भृमि रखनी कल्पे; इतने पुर, इतने गाम इतनी हडां, इतने घर, और इतने प्रमाण क्षेत्र, मुझको कल्पे. 1 १५ इतने सेर, वा इतने तोळे प्रमाण सोना, इतने मात्र रूपा, इतना कांसा इतना ताम्र ( तांबा ), इतना लोहा, इतना तरुया, इतना सीसा, अपने घरमें रखना. । १६ । इतने दास, इतनी दासी, इतने सेवक-नौकर औ इतने दासचेटकेंकी संख्या मुझको रखनी कल्पे. 1 १७ 1 इतने हाथी इतने घोडे, इतने बलद, इतने ऊंट, इतने गाडे, इतनी गौयां, इतर्न महिषीयां ( भेंंसां ) । १८ । इतनी चकरीयां, इतनी भेडें, और इतने हल रखने मुझको कल्पे और अमुक अमुक कर्मका मुझको नियर होवे. । १९ । इति पंचमवतम् ।

दसोंही दिशायोंमें अपने वशसें इतने योजन प्रमाण जावजीव गमन करना, और तीर्थयात्रामें जानेकी जयणा. । २० । इतिषष्ठत्रतम् ।

कर्ममें भोगोपभोगमें, खरकर्ममें, पंदरा कर्मादानमें, दुप्पोल आहार अज्ञात फूल फल इनको वर्जुं । २१ । पांच ऊंबर ५, चार महाविगइ ४, हिम १०, विष ११, करक १२, सर्व जातकी मद्दी १३, रात्रिभोजन १४, बहुबीजा १५, अनंतकाय १६, संधान (आचार) १७. । २२ । घोलवडां ( विदल ) १८, वृंताक १९, अज्ञात फल फूल २०, तुच्छ फल २१, और चलितरस २२, येह बावीस वस्तुयोंको वर्जुं. । २३ । इनको वर्जुके अन्य फल फूल पत्रमेसें अमुक अमुक प्राणांतमें भी, भक्षण न करुं. २४। इतने मात्र प्रासुक अनंतकी मुझको जयणा होवे, इतने अपक फल और अखंडित भी भक्षण न करुं. । २५ । आ जन्मतांइ इतनी सचित्त वस्तुयों मेरेको भक्षण करने योग्य है, इतने पुष्टिकारक द्रव्य, और इतने व्यंजन शाकादि मुझको कल्पे; तथा घृत, दुग्ध, दहि प्रभृति-। २६ । इतनी विग-इयां मुझको कल्पे. इतने पियादे, इतने गज, इतने तुरग और इतने प्रधान रथोंकी मुझको जयणा होवे.।२७। इतने पूगफल ( सुपारी ), इतने लवंग, इतने पत्र, इतने एलाफल (इलायची) जायफल आदि मेरेको नित्य इतने प्रमाण कल्पे। १८। सौत्र, कोरोय, औण्र्ण, ताण्र्ण, इन चार प्रकारके वस्त्रोंमें भी इतने वस्त्र पहिरने मुझको कल्पे; और इतनी जातिके फूल मेरे अंगके भोगवास्ते कल्पे. । २९ । आसंदी, सिंहासण, पीढी, पट्टे, चौकीयां, पल्लंक, तुलिका ( तूलाई ) और खाट आदि, येह सर्व इतने प्रमाण मुझको कल्पे. । ३० । कर्पूर, अगर, कस्तूरी, श्रीखंड, कुंकुमादि इतने मात्र मेरे अंगके लेपवास्ते कल्पे; और पूजामें जयणा. । ३१। इतनी नारीयां मेरे संभोगमें इतने काठमात्र, इतने घडे, छाणे हुए जलके और प्रासुक जलके मेरेको स्नानवास्ते कल्पे। ३२ । इतनी वार दिनमें इतनी जातिके तेल अभ्यंग (मर्दन) वास्ते, इतने प्रकारके भात रोटी आदिक भोजन, और दिनमें इतनी वार भोजन करना । ३३ । यह सचित्तादिका भोग परिभोग जावजीवतांइ है, इनका भी फेर प्रमाण दिनदिनमें करुं. \* । ३४। इतने मात्र मणि, कनक, रूपा, मोती भूषण,

\* दिन २ में जो प्रमाण करना है, सो दशम देसावकाशिकव्रतांतर्गत जाणना. ॥

अंगऊपर धारण करुं. इतने मात्र गीत, नृत्य, वाजंत्र, मुझको उपभोग-वास्ते कल्पे. । ३५ ॥ इतिसप्तमव्रतम् ॥

वैरिका घात वैर लेना इत्यादिक आर्त्त रौद्र ध्यान अदाक्षिण्यताविषे पापोपदेशका देना, इनको वर्जुं । ३६। अदाक्षिण्यताविषे हिंसाकारी एहोपकरणादि देना तथा कामशास्त्रका पढना, जूया खेलना, मद्य पीना, इनको परिहरुं । ३७। हिंडोलेका विनोद, भक्त (भोजन), स्त्री, देश, और राजा, इनकी स्तुति, वा निंदा; पशु पक्षीका युद्ध, अकालमें नींद लेनी, संपूर्ण रात्रिमें सोना, । ३८। इत्यादि प्रमादस्थानक, अनर्थादंडना-मक गुण व्रत में वर्जुं. । इत्यष्टमव्रतम् ॥

एक वर्षमें इतने सामायिक करुं। इतिनवमव्रतम् ॥

इतने योजन मेरेको दिन, वा राात्रिमें दशोदिशायोंमें जाना कल्पे.। इतिदशमव्रतम् ।

एक वर्षमें इतने पौषध करुं. । इत्येकाददावतम् ॥

साधुयोंको संविभाग भोजन वस्त्र आदिकसें करुं । ४० । प्रथम यतिको देके और नमस्कार करके पीछे आप पारणा करुं; जेकर सुवि-हित साधुयोंका योग न होवे तो, दिशावळोकन करके भोजन करुं । ४१। इतिद्वादशव्रतम् ॥

यह द्वादश व्रतरूप आवकधर्म, पूर्वोक्त विधिसें पालुं, विना छाण्या जलका पान और स्नान, मरणांतमें भी न करुं. 1 ४२ । कंदर्प, दर्प, यूकना, सोना, चार प्रकारका आहार करना, विकथा, कलह, इत्यादि जिनमंडपमें वर्जुं. 1 ४३ ।

अमुक महागच्छमें, अमुक गुरु सूरिके संतानमें,अमुकके शिष्यके पास, अमुक सूरिके पादांतमें-। ४४। अमुक संवत्सरमें, अमुक मासमें, अमुक पक्षमें, अमुक तिथिमें, अमुक वारमें, अमुक नक्षत्रमें, अमुक नगरमें-। ४५। अमुकका पुत्र, अमुक नामका श्रावक, यहां गृहस्थधर्म महण करता है. अमुककी पुत्री, अमुककी भार्या, अमुक नामकी श्राविका, वा व्रत महण करती है. । ४६। नवरं क्षत्रियकेवास्ते प्राणातिपात स्थानमें प्रथम व्रतमें ४७ । ४८ । यह दो गाथा, अधिक जाननी. । युद्धमें, कोइ गौयांको चुरा ले जाता होवे तिसके हटानेमें, चैत्य, गुरु, साधु, संधको उपसर्ग्य हुए. उपसर्ग देनेवाले-को हटानेमें तथा दुष्टके निग्रहमें, जीवके बध हुए मुझको दोष नही । ४९ । जनोंके, और देशके रक्षणवास्ते सिंह, वाघ, शत्रुयोंके हननेमें मुझको दोष नही; अर्थात् इन कामोंके करनेसें मेरा व्रत भंग न होवे. । जल पीनेमें छाणना, अन्यत्र स्नानादिमें यथाशक्ति. । ४८ । इनमें प्रमादके होनेसें, गुरुके वचनसें यह तप करुं, अल्प बहुत भांगेसें, तिससें मेरी विशुद्धि होवे. । ४९ ॥ इति परिग्रहप्रमाणटिप्पनकाविधिः ॥

इन बारांही त्रतोंमेंसें कोइ कितनेही त्रत अंगीकार करे, तिसको तित-नेही उच्चार करावने। जिसको छ मासिक सामायिक व्रत आरोपीये हैं, तिसका यह विधि है. ॥ चैत्यवंदना, नंदि, क्षमाश्रमणादि सर्व, पूर्ववत् सामायिकके अभिलाप करके; । और विरोष यह है; । कायोत्सर्गके अनंतर तिसके हस्तगत नूतन मुखवखिकाके ऊपर वासक्षेप करना. । तिसही मुखवखिकाकरके षट् (६) मासप्र्यंत उभयकाल सामायिक प्रहण करे. । पीछे तीनवार नमस्कारका पाठ करके दंडक पढावे.

सयथा ॥

"॥ करोमे भंते सामाइयं सावञ्जं जोग पच्चक्खामि जाव-नियमं पञ्जुवासामि दुविहं तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं न करेमि न कारवेमि तस्स भंते पडिकमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि । से सामाइए चडविहे तंजहा दवुओ खित्तओ काठओ भावओ दवुओणं सामाइअं पडुच्च खित्तओणं इहेव वा अन्नत्थ वा काठ-ओणं जाव च्छम्मासं भावओणं जाव गहेणं न गहिज्जामि जाव छठेणं न छठिज्जामि जाव सन्नि वाएणं नाभिभ-विज्जामि ताव मे एसासामाइयपडिवत्ती ॥ ऐसें तीनवार पढावना. । सस्तकोपरि वासक्षेप करना, अक्षतवासांका अभिमंत्रणा, और संघके हाथसें वासक्षेप देना, यहां नही है. परंतु प्रदक्षिणा तीन, करवावनी | इतिषाण्मासिक सञ्यक्त्वारोपणविधिः ॥

इसीतरें सम्यक्त्वका, और दादश व्रतोंका भी इसही दंडकसें तिस २ अभिलापसें मास, षट् (६) मास, वा वर्ष पर्यंत, सम्यक्त्व व्रतोंका उचारण करना. । नवरं सम्यक्त्वका सम्यक्त्वदंडसें उच्चार करना. नवरं इतना वि-रोष है कि, सम्यक्त्वकी अवधिमें ' जावज्जीवाए ' यह पाठ न कहना. किंतु, ' मासं छम्मासं वरिसं ' इत्यादि कहना. रोष व्रतोंमें भी जाव-जीवाएके स्थानमें ' मासं छम्मासं वरिसं ' इत्यादि कहना. ॥

अथ प्रतिमोद्रहनविधिः ॥ यावजीवतांइ नियम स्थिरीकरण प्रतिज्ञा जो है, तिसको प्रतिमा कहते हैं. तिनमें कालादिमें नियमव्यवच्छेद नही है. । ते प्रतिमा एकादश ( ११ ) ग्रहस्थोंकी हैं. ।

तत्यथा ॥

"॥ दंसण १, वय २, सामाइय ३, पोसह ४,पडिमाय ५, बंभ ६, अचित्ते ७,॥ आरंभ ८, पेस ९, उद्दिधवज्जए १०, समणभूए य ११, ॥१॥ "

अर्थः--तहां जिस प्रतिमामें मासतांइ आवक ।निःशंकितादि सम्यग् दर्शनवाला होवे, सा प्रथमदर्शनप्रतिमा १. व्रतधारी द्वितीया २. कृतसा-मायिक तृतीया ३. अष्टमी चतुर्दश्यादिमें चतुर्विध पौषध करना, चतुर्थी ४. पौषधकालमें, रात्रिकी आदि प्रतिमा, अंगीकार करनी, अल्लान, प्रासु-कभोजी, दिनमें ब्रह्मचारी, रात्रिमें परिमाण करे, और कृतपौषध तो, रात्रिमें भी ब्रह्मचारी, इति पंचमी ५. सदा ब्रह्मचारी पधी ६. सचित्ता-हारवर्जक सप्तमी ७. आप आरंभ नही करना, अष्टमी ८. नोकरोंसें आ-रंभ नही करावना, नवमी ९. उद्दिष्टकृताहारवर्जक, श्रुरम्रंडित, शिखास-हित, वा निराधारीकृतधनका, पुत्रादिकोंको बतलानेवाला, इतिदशमी १०. क्षुरमुंडित, लुंचितकेश, वा रजोहरणपात्रधारी, साधुसमान, निर्ममत्व, अपनी जातिमें आहारादिकेवास्ते विचरे, इत्येकादशी.॥ ११ ॥

यहां पहिली एक मास, दूसरी दो मास, तीसरी तीन मास, एवं यावत् इग्यारहमी इग्यारह मास पर्यंत तथा जो अनुष्ठान पूर्व प्रतिमामें कहा है, सोही अनुष्ठान, आगेकी सर्व प्रतिमायोंमें जानना. इनमें वितथ प्ररूपणा श्रद्धानादि करना, सो अतिचार है. । तिनमें पहिली 'दुईान प्रतिमा' तिसमें नंदि, चैत्यवंदन, क्षमाश्रमण, वासक्षेप, इनोंका विधि दर्शनप्रतिमाके अभिलापसें सोही पूर्वोक्त जानना.

और दंडक ऐसें हैं।

"॥ अहणं भंते तुम्हाणं समीवे मिच्छत्तं द्वुभावभिन्नंपच्च-क्खामि दंसणपडिमं उवसंपज्जामि नो में कप्पर अजप्प-भिई अन्नउत्थिए वा अन्नउत्थिअदेवयाणि वा अन्नउत्थि-अपरिग्गाहेआणि वा अरिहंतचेइआणि वा वंदित्तए वा नमंसित्तए वा पुव्विअणालत्तेणं आलवित्तए वा संलवि-त्तए वा तेसिं असणं वा पाणं वा खाइमं वा साइमं वा दाउं वा अणुप्पयाउं वा तिविहं तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं न करेमि न कारवेमि करंतंपि अन्नं न समणुजाणामि तहा अईअं निंदामि पहुप्पन्नं संवरेमि अणागयं पंचक्खामि अ-रिहंतसक्खिअं सिद्धसक्लिअं साहुसक्लिअं अप्पसक्सिअं वोसिरामि तहा दव्वओ खित्तओ काळओ भावओ दव्वओणं एसा दंसणपडिमा खित्तओणं इहेव वा अन्नत्थ वा काल-ओणं जाव मासं भावओणं जाव गहेणं न गहिजामि जाव छलेणं न छलिजामि जाव सन्निवाएणं नाभिभविजामि ताव मे एसा दंसणपडिमा ॥ "

शेषं पूर्ववत् । प्रदाक्षिणात्रयादिक, दर्शनप्रतिमास्थिरीकरणार्थ कायो स्सर्गादि. यहां अभिग्रह मासतक यथाशक्ति आचाम्लादि प्रत्याख्यान करना. तीनों संध्यामें विधिसें देवपूजन करणा. पार्श्वस्थादिवंदनका परि हार करना. शंकादि पांच अतिचारोंका त्याग करना. राजाभियोगादि छ (६) कारणोंसें भी यहदर्शन प्रतिमा नहीत्यागनी.॥इतिदर्शनप्रतिमा.१।

अथ दूसरी व्रतप्रतिमा, सा, मास दोतक यावत् निरतिचार पांच अ णुव्रत पालनविषया, गुणव्रत ३, झिक्षाव्रत ४, इनका पालना भी साथही जानना. अर्थात् दो मासपर्यंत निरतिचार द्वादश (१२) वर्तोंका पालना यहां नंदिक्षमाश्रमणादि तिसतिस प्रतिमाके अभिलापसें पूर्ववत् । प्रला ख्यान नियमचर्यादि सर्व तैसेंही जानने. दंडक भी तिसके अभिलापसें सोही जानना. ॥ इतिव्रतप्रतिमा ॥ २ ॥

अथ तीसरी सामायिक प्रतिमा, सा, तीन मासतक उभयसंध्यामें सामायिक करनेसें होती है. शेष नंदिनियम वतादिविधि सोइ अर्थात पूर्वोक्तही जानना और दंडक सामायिकके अभिलापसें कहना ॥ इति सामायिकप्रतिमा ॥ ३ ॥

अथ चौथी पौषधप्रतिमा, सा, चार मास यावत अष्टमी चौदशको चार प्रकारके आहारके त्यागमें रक्तको चार प्रकारके पौषधके करनेसें होवे हे. द्रव्यादिभेदसें दो आदि मासपर्यंत इस कथनसें यथाशक्ति सूचन किइ गइ. यहां नंदिवत नियमादिविधि सोही सोही और दंडक तिसके (पौषधप्रतिमाके) अभिलापसें कहना. ॥ इतिपौषधप्रतिमा ॥४॥

ऐसें पांचमासादिकाळवाळीयां देाषप्रतिमायोंमें भी यही पूर्वोक्त विधि है. नंदिक्षमाश्रमण दंडकादि तिसतिस प्रतिमाके अभिलापसें. वतचर्या सोही है, परं संप्रतिकालमें, पर्यायसें, वा संहननकी शिथिलतासें, पांचमी प्रतिमासें लेके इग्यारहमीतांइ प्रतिमाके अनुष्ठानका विधि शास्त्रोंमें नही दीखता है. प्रतिमाका आरंभ शुभ सुद्रूर्त्तमें करना. ॥ इतिवतारोपसं-स्कारे देशविरतिसामायिकारोपणविधिः ॥

इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे पंचदश त्रतारोपसंस्कारांतर्गतदेशविरतिसामायिकारोपणधिवर्णनो नामाष्टाविंशः स्तम्भः ॥ २८॥ अथ एकोनत्रिंशस्तंभमें वतारोपसंस्कारांतर्गत श्रुतसामायिकारोपण-विधि कहते हैं. ॥ तहां यति (साधु)योंको श्रुतसामायिकारोपण, योगो-द्रहनविधिकरके होता है. और श्रुतारोपण, आगम पाठसें होता है. और योगोद्दहन आगमपाठ रहित ग्रहस्थोंको, श्रुतसामायिकारोपण, उप-भानोद्दहनकरके होता है. और सुधारोपण, परमेष्ठिमंत्र, ईर्यापथिकी, शकस्तव, चैत्यस्तव, चतुर्विंशतिस्तव, श्रुतस्तव, सिद्धस्तवादि पाठकरके होता है. ॥

उपधीयते ज्ञानादि परीक्ष्यते अनेनेखुपधानं-जिससें ज्ञानादिकी परी क्षा करिये, तिसको उपधान कहते हैं. अथवा चार प्रकारके संवर स माधिरूप सुखशय्यामें उत्तम होनेसें उत्सीर्षक स्थानमें उपधीयते स्थापन करिये, तिसको उपधान कहिये. तिस उपधानमें छ ( ६ ) श्रुतस्कंधोंका उपधान होता है, सोही दिखाते हैं. परमेष्ठिमंत्रका १, ईर्यापथिकीका २, इाकस्तवका ३, अईत् चेत्यस्तवका ४, चतुर्विंश्वातिस्तवका ५,श्रुतस्तवका ६.

सिद्धस्तवकी वाचना उपधानविना होवे है.

प्रथम परमेष्ठिमंत्र महाश्रुतस्कंधके पांच अध्ययन है, और एक चू छिका है. दो दो पदके आलापक (आलावे) पांच है, सात २ अक्षरके अर्हत् आचार्य उपाध्याय नमस्कृति (नमस्कार) रूप तीन पद है, सिद्ध-नमस्कृतिरूप दूसरा पद पांच अक्षरोंका है, साधुयांको नमस्काररूप पां-चमा पद नव अक्षरोंका है, एवं पांच पद. तिसके पीछे चूलिका, तिसमें दो पदरूप प्रथम आलापक सोलां (१६) अक्षरोंका है, तृतीय पदरूप दूसरा आलापक आठ (८) अक्षरोंका है, और चौथे पदरूप तीसरा आलापक नव (९) अक्षरोंका है. तहां पंचपरमेष्ठिमंत्रमें पांचो पदोंमें तीन उद्देशे है, और चूलिकामें भी उद्देशे तीन है, एवं उद्देशे ६. ॥ प्रथमके पांचो पदोंमें पैंतीस (३५) अक्षर है, और चूलिकामें तेतीस (३३) अक्षर है.

चूलिकामें नव अक्षरप्रमाण तीसरा आलापक॥ पढमं हवइ मंगलं। इति चूलिकायां तृतीय उद्देशः॥ ३॥

चूलिकामें आठ अक्षरप्रमाण दूसरा आलापक॥ मंगलाणं च सटवेसिं। इाते चूलिकायां द्वितीय उद्देशकः ॥ २ ॥

प्रथम उद्देशः ॥ १ ॥

उद्देशकः ॥ ३ ॥ चूलिकामें सोलां (१६) अक्षरप्रमाण प्रथम आलापक ॥ एसो पंच नसुक्कारो सव्यपावप्पणासणो । इति चूलिकायां

पांच अक्षरोंका दूसरा पद नसो सिद्धाणं। इति द्वितीय उदेशकः ॥ २ ॥ पांचमा पद नव अक्षरप्रमाण नमो छोएसव्यसाहूणं। इति तृतीय

नमो उवज्झायाणं । ७। यह एक उद्देशक है ॥ १ ॥

नमो अरिहंताणं । ७। नमों आयारेआणं । ७।

नमो आयरिआणं नमो उवज्झायाणं । इति द्वितीयालापकः ॥२॥ नमो लोए सव्यसाहूणं । इतितृतीयालापकः ॥ ३ ॥ एसो पंच नमुक्कारो सव्वपावप्पणासणो। इति चतुर्थालापकः॥४॥ मंगलाणं च लब्बेसिं पढमं हवइ मंगलं । इतिपंचमालापकः॥४॥ सात २ अक्षरके तीन पद यह है॥

सिं पढमं हवइ संगरुं ॥ १ ॥ वो दो पदके आलापक यह है ॥

एका चूलिका यथा॥ एसो पंच नमुकारो सव्यपावप्पणासणो मंगळाणं च सवे-

नमो अरिहंताणं । नमोसिदाणं । इत्येक आलापकः ॥ १ ॥

पांच अध्ययन ऐसें है॥ नमो अरिहंताणं १। नमो सिद्दाणं २। नमो आयरिआ-णं ३। नमो उवज्झायाणं ४। नमो लोए सव्यसाहूणं ॥५॥ सर्व अक्षर अडसठ (६८) तिसका उपधान ऐसें है. ॥

नंदि, देववंदन, कायोत्सर्ग, क्षमाश्रमण, वंदनक, प्रमुख नमस्कारश्रु-तस्कंधके अभिलापसें पूर्ववत् जाणना. और आभिमंत्रित वासक्षेप भी पूर्ववत् जाणना. । तहां पूर्वसेवामें एकभक्तके अंतरे उपवास पांच, एवं दिन ११, तहां प्रथम नांदिदिनमें एकभक्तके अंतरे उपवास पांच, एवं दिन ११, तहां प्रथम नांदिदिनमें एकभक्तके वा निविगइ, दूसरे दिन उपवास, तीसरे दिन एकभक्त, चौथे दिन उपवास, पांचमे दिन एकभक्त, छट्ठे दिन उपवास, सातमे दिन एकभक्त, आठमे दिन उपवास, नवमे दिन एकभक्त, दशमे दिन उपवास, एकादशमे दिन पकभक्त. ऐसें द्वादशम तप पूर्व सेवामें करना. । तहां पंचपरमेष्ठि पदांकी वाचना नंदि-विना भी देनी. शकस्तवका पढना, वासक्षेपपूर्वक तीन नमस्कारोंका पढना, सर्व वाचनायोंमें जाणना. । तहां श्रेणिवद्ध आठ आचाम्ल करने, ऐसें एकोनर्विशाति (१९) दिन. तदपीछे वीलमे दिन एकभक्त, इक्वीसमे दिन उपवास, वावीसमे दिन एकभक्त, तेइवीसमे दिन उपवास, चौवीसमे दिन एकभक्त, पच्चीसमे दिन उपवास. । ऐसें अष्टम तप उत्तर सेवामें. । तदपीछे चूलिकाकी वाचना ॥

एसो पंच यहांसें ठेके हवइ मंगलं। इति नमस्कारस्योपधानं ॥

तदपीछे तिसकी वाचना, तिसका विधि यह है. ॥ पहिलां सामाचारीका पुस्तक पूजना, पीछे मुखवस्त्रिकासें मुख ढांकके ऐर्यापथिकी (इरियावहि-यं) पडिक्रमके क्षमाश्रमणपूर्वक कहें. ॥

"॥ भगवन् नमुक्कारवायणासंदिसावणियं वायणाले-

वावणियं वासक्खेवं करेह । चेइयाइं च वंदावेह ॥"

ऐसें नंदि करके छव्वीसमे दिनमें एकभक्त करें,वाचना देनी. चूलिकाके चारों पदोंके सर्व उपधानोंमें प्रतिदिन अव्यापार पौषध करना, सवेरे २ पौषध पारके पुनः २(फिर२) नित्य पौषध ग्रहण करना, और ननस्कार सहस्र गुणना. ॥ इतिप्रथममुपधानम् ॥ १ ॥ ऐर्यापथिकीका भी उपधान ऐसेंही है. आदिकी, और अंतकी, दोनोंही नंदि तिसके-ऐर्यापथिकीके अभिलापसें करनी.। तहां वाचनामें आठ अध्ययन, और वाचना दो,-एक पांच पदोंकी और दूसरी तीन पदोंकी; पांच पदोंकी एक चूलिका॥

"॥ इच्छामि पडिकामिउं इरिआवहिआए विराहणाए। १। गमणागमणे।२। पाणकमणे, बीयकमणे, हरियकमणे।३। ओसाउत्तिंगपणगदगमहीमकडासंताणासंकमणे।४। जे मे

जीवा विराहिया।५। यह एक वाचना, द्वादशम तपके पीछे देते हैं.॥१॥

"॥ एगिंदिया, वेइंदिया, तेइंदिया, चउरिंदिया, पंचिंदिया । ६। अभिहया, चत्तिया, लेसिया, संघाइया, संघडिया, परियाविया, किलामिया, उद्दविया, ठाणाओ ठाणं संका-मिया, जीवियाओ ववरोविया, तस्स मिच्छामि दुकडं । ७। तस्स उत्तरीकरणेणं, पायच्छित्तकंरणेणं, विसोहीकरणेणं, विसछीकरणेणं, पावाणं कम्माणं निग्घायणट्टाए, ठामि का-उस्सग्गं । ८॥ " यह दूसरी वाचना, आठ आचाम्लके अंतमें देनी.॥ २॥

इसके पीछे ॥

"।अन्नथ्ध उससिएणं, नीससिएणं, खासिएणं, छीएणं, जंभा-इएणं उड्डुएणं, वायनिसग्गेणं, भमलिए, पित्तमुच्छाए । १। सुहुमेहिं अंगसंचालेहिं, सुहुमेहिं खेल्संचालेहिं, सुहुमेहिं दिहिसंचालेहिं । २। एवमाइएहिं, आगारेहिं, अभग्गो, अविराहिओ, हुज मे काउस्सग्गो । ३। जाव अरिहंताणं, भगवंताणं, न मुझारेणं, न पारेमि । ४। ताव कायं, ठाणेणं, मोणेणं, झाणेणं, अप्पाणं वोसिरामि । ५॥" यह चूलिकाकी वाचना, अंत दिनमें देनी ॥ इत्यैर्यापथिक्याउपधानम् ॥ २ ॥

अथ शकस्तवका उपधान कहते हैं.॥ तहां नंदिआदि सर्व शकस्त वके अभिलापसें पूर्ववत.। तथा प्रथम दिनमें एकभक्त, दूसरे दिन उपवास, तीसरे दिन एकभक्त, चौथे दिन उपवास, पांचमे दिन एक भक्त, छट्टे दिन उपवास, सातमे दिन एकभक्त;। तहां तीन संपदायोंकी प्रथम वाचना देते हैं.॥

यथा ॥

"॥ नमुथ्थुणं अरिहंताणं भगवंताणं। १। आइगराणं ति-थ्थयराणं सयंसंबुद्धाणं। २। पुरिसुत्तमाणं पुरिससीहाणं पुरिसवरपुंडरीआणं पुरिसवरगंधहथ्थीणं। ३। इत्येका वाचना।

यह एक वाचना। नमुध्धुणं । यह पद भिन्न है. । तीनोंही संपदा अनुकमे दो, तीन, चार पदवाली है. । तदपीछे एकश्रेणिकरके निरंतर सोलां (१६) आचाम्ल करने. । तिसमें पांच २ पदोंवाली तीन संपदाकी वांचना देते हैं.॥

यथा ॥

॥ छोगुत्तमाणं छोगनाहाणं छोगहिआणं छोगपईवाणं छो-गपज्जोअगराणं । ४ । अभयदयाणं चक्खुदयाणं मग्ग-दयाणं सरणदयाणं बोहिदयाणं । ५ । धम्मदयाणं धम्म-देसियाणं धम्मनायगाणं धम्मसारहीणं धम्मवरचाउरंत-चक्कवद्टीणं । ६ । यह दूसरी वाचना ॥ २ ॥ तदपछि फिर भी तिसही श्रेणिकरके सोछां आचाम्छ करने । तिसमें दो तीन पदोंवाछी तीन संपदाकी वाचना देनी ॥

यथा ॥

॥ अप्पडिहयवरनाणदंसणधराणं विअदृथउमाणं। ७।जि-णाणं जावयाणं तिन्नाणं तारयाणं बुद्धाणं बोहयाणं मुत्ताणं मोअगाणं। ८। सव्वन्नूगं सव्वदुरिसिणं सिवमयलमरु-अमणंतमक्खयमव्वाबाहमपुणरावितिसिद्धिगइनामधेयंठाणं संपत्ताणं नमो जिणाणं जिअभयाणं। ९॥" यह तीसरी वाचना॥ ३॥

"॥ जे अ अईआ सिद्धा जे अ भविस्संतिणागए काले ॥

संपद्द अ वट्टमाणा सब्वे तिविहेण वंदामि॥" इस अंतिमगा-थाकी वाचना भी, तीसरी वाचनाके साथही देनी ॥ इतिशकस्तवो-पधानम् ॥ ३ ॥

अथ चैत्यस्तवका उपधान कहते हैं. ॥ नंदिआदिपूर्ववत्. । प्रथम दिने एक भक्त, दूसरे दिन उपवास, तीसरे दिन एक भक्त; तदपीछे श्रेणिकरके लगतमार तीन आचाम्ल करने. अंतमें तीनोंही अध्ययनोंकी समकालं एकही साथ एक वाचना देनी. ॥

यथा ॥

"॥ अरिहंतचेइआणं करेमि काउरसग्गं वंदणवत्तिआए पू-अणवत्तिआए सकारवत्तिआए सम्माणवत्तिआए बोहिळा-भवत्तिआए निरुवसग्गवत्तिआए । १। सद्धाए मेहाए धीईए धारणाए अणुप्पेहाप वद्धमाणीए ठामिकाउरसग्गं । २। अन्नध्धउससिएणं-यावत्-वोसिरामि । ३॥" यह एकही वाचना है. ॥ इति चैत्यस्तवोपधानम् ॥ ४॥

अथ चतुर्विंशतिस्तवका उपधान कड्ते हैं.॥ नांदे, दो पूर्ववत् । प्रथम दिने एकभक्त, दूसरे दिन उपवास, तीसरे दिन एकभक्त, चौथे दिन उपवास, पांचमे दिन एकभक्त, छड्डे दिन उपवास, सातमे दिन एकभक्त. ऐसें अष्टम तप । अंतमें प्रथम गाथाकी एक वाचना ॥ यथा ॥

अथ श्रुतस्तवका उपधान कहते हैं. । नंदि, दो पूर्ववत्. । प्रथमदिने एकभक्त, दूसरे दिन उपवास, तीसरे दिन एकभक्त, पीछे श्रेणिकरके पांच आचाम्छ करने. तिसके अंतमें दो गाथायोंकी, और दोनों दुत्तोंकी

अहियं पयासयरा । सागरवरगंभीरा सिद्धा सिद्धिं मम

महिया जे ए लोगस्स उत्तमा सिद्धा। आरुग्गबोहिलामं

दिसंतु ॥ ७ ॥ " यह तीसरी वाचना ॥ ३ ॥ इति चतुर्विंशतिस्त-वोपधानम् ॥ ५॥

समाहिवरमुत्तमं दिंतु । ६ । चंदेसु निम्मलयरा आइत्रेसु

तीसरी वाचना॥ यथा ॥ ॥ एवं मए अभिथुआ विहुरयमळा पहीणजरमरणा चउवी-संपि जिणवरा तिथ्थयरा मे पसीयंतु। ५। कित्तियवंदिय-

पुप्फदंतं सीअठसिज्जंसवासुपुजं च। विमठमणतं च जिणं धम्मं संतिं च वंदामि । ३ । कुंथुं अरं च मछिं वंदे मुणि-सुव्वयं नमिजिणं च वंदामिरिइनेमिं पासं तह वदमाणं चा४। यह दसरी वाचना.॥ २॥ तदपीछे तिस श्रेणिकरकेही तेरा (१३) आचाम्ल करने. तिसके अंतमें

गाथाकी वाचना.॥ यथा॥ ॥ उसभमजियं च वंदे संभवमभिणंदणं च सुमइं च। पउमप्पहं सुपासं जिणं च चंदप्पहं वंदे । २ । सुविहिं च

इस्सं चउवीसंपि केवली । १।" यह एक वाचना ॥ १॥ तद्वीछे श्रेणिकरकेही बारां (१२) आचाम्ल करने, तिसके अंतमें तीन

अधैकोनत्रिंशस्तम्भः।

"॥ लोगस्स उञ्जोअगरे धम्मतिथ्थयरे जिणे। अरिहंते कित्त-

रोष दो गाथा। यथा ॥

॥ सिद्धाणं बुद्धाणं पारगयाणं परंपरगयाणं। लोअग्ग मुवगयाणं नमो सया सव्वसिद्धाणं । १ । जो देवाणविदे-वो जं देवा पंजली नमंसंति । तं देवदेवमहिअं सिरसा वंदे महावीरं । २। इकोवि नमुकारो जिणवरवसहस्स।वद-माणस्स । संसारसागराओ तारेइ नरं व नारिं वा ॥३॥ "

तथा सिद्धस्तवमें प्रथम तीन गाथाकी वाचना यथा॥

॥ सिद्धे भोपयओं णमो जिणमए नंदीसयासंजमे देवंनाग-सुवन्नकिन्नरगणस्सप्भूयभावच्चिए । ४ । पांचमा अध्ययन शार्दूलविकीडितवृत्तके उत्तरार्डसें । यथा ॥ ॥ लोगो जथ्थ पइडिओ जगमिणं तेलुकमचासुरं धम्मो वहुउ सासओ विजयओ धम्मुत्तरं वट्टुउ । ४ । –५ ॥ " इति श्रुतस्तवोपधानम् । ६ । इति षडुपधानानि ॥

सारमुवलप्भ करे पमायं । ३ । चौथा अध्ययन शार्दूलविकीडितवृत्तके पूर्वार्द्धसें । यथा ॥

तीसरा अध्ययन वसंततिलका वृत्तसें । यथा ॥ ॥ जाईजरामरणसोगपणासणस्स कछाणपुक्खळविसाळसु-हावहस्स । को देवदाणव । नरिंदगणचिचअस्स धम्मस्स

अमोहजालस्स। २।

"॥ पुक्खरवरदीवहे धायइसंडे अ जंबुदीवेअ। भरहेरवय-विदेहे धम्माइगरे नमंसामि । १ । तमतिमिरपडलविदंस-णस्स सुरगणनरिंदमहिअस्स । सीमाधरस्स वंदे पष्फोडि-

समकालही वाचना. । तिसमें पांच अध्ययन है. । तिसमें प्रथमकी दो गाथायोंके दो अध्ययन ॥

तन्वनिर्णयप्रासाद-

यथा ॥

॥ उजिंतसेलसिहरे दिक्खा नाणं च निसीहिआ जस्स। तं धम्मचक्कवट्टिं अरिट्रनोमें नमंसामि । ४। चत्तारि अष्ठ दस दो अ वंदिआ जिणवरा चउव्वीसं। परमट्टनिडिअठा सिद्धा सिद्धिं मम दिंसतु॥ ५॥ " इत्युपधानवाचनास्थितिः॥ अथ विस्तार, निशीथसिद्धांतसें उधृत उपधानप्रकरणसें जानना.। सयथा॥

पंचनमुकारे किल दुवालसतवो उ होइ उवहाणं ॥ अदू य आयामाइं एगं तह अट्रमं अंते ॥ १ ॥ एवंचिय नीसेसं इरियावहिआइ होइ उवहाणं ॥ सक्कच्छंयंमि अदूममेगं बत्तीस आयामा ॥ २ ॥ अरिहंतचेइअथए उवहाणमिणं तु होइ कायव्वं॥ एगं चेव चउथ्थं तिन्नि अ आयंबिलाणि तहा ॥ ३ ॥ एगंचिय किर छट्टं चउथ्थमेगं तु होइ कायवूं ॥ पणवीसं आयामा चडवीसध्थयम्मि उवहाणं ॥ ४ ॥ एगं चेव चउथ्थं पंच य आयांबिलाणि नाणथए॥ चिइवंदणाइसुत्ते उवहाणमिणं विणिदिटुं ॥ ५ ॥ अवावारो विकहा विवज्जिओ रुद्दझाणपरिमुको ॥ विस्सामं अकुणंतो उवहाणं कुणइ उवउत्तो ॥ ६॥ अह कहवि हुज बाले बुट्टो वा सत्तिवजिओ तरुणो ॥ सो उवहाणपमाणं पुरिजा आयसत्तीए ॥ ७ ॥ राईभोयणविरई दुविहं तिविहं चउव्विहं वावि ॥ नवकारसहिअमाई पच्चकखाणं विहेऊणं ॥ ८ ॥ एगेए सुद्धआयंबिलेण इयरेहिं दोहिं उववासो ॥ नवकारस्सहिएहिं पणयार्छासाइं उववासो ॥ ९ ॥

पोरसिचउवीसाए होइ अवट्वेहिं दुसहिं उववासो ॥ विगईचाएहिं तिहिं एगद्वाणेहि अ चऊहिं ॥ १० ॥ आयरणाओ नेअं पुरिमट्टा सोलसेहिं उववासो॥ एगासणगा चउरो अटू य बेकासणा तहय ॥ ११ ॥ भयवं बहू अ कालो एवं करितस्स पाणिणो हुजा ॥ तो कहवि हुज मरणं नवकारविवजिअस्सावि ॥ १२ ॥ नवकारवज्जिओ सो निव्वाणमणुत्तरं कह लभिजा॥ तो पढमं चिअ गिएहओ उवहाणं होओ वा मा वा ॥१३॥ गोअम जं समयं चिअ सुओवयारं करिज जो पाणी तं समयं चिअ जाणसु गहिअवयट्टं जिणाणाए ॥ १४॥ एवं कयउवहाणो भवंतरे सुलहबोहिओ होजा ॥ एअज्झवसाणोविह गोअम आराहओ भणिओ ॥ १५ ॥ जो उ अकाऊणमिणं गोअम गिह्निज भत्तिमंतोवि॥ सो मणुओ दुइच्वो अगिएहमाणोण सारिच्छो ॥ १६ ॥ आसायइ तिथ्थयरं तवुयणं संघगुरुजणं चेव ॥ आसायणबहुळो सो गोयम संसारमणुगामी ॥ १७ ॥ पढमं चिअ कन्नाहेडएण जं पंचमंगलमहीअं ॥ तस्सवि उवहाणपर्रंस्स सुलहिआ बोहि निदिद्वा ॥ १८ ॥ इअ उवहाणपहाणं निउणं सयलंपि वंदण विहाणं ॥ जिणपूआपुर्वुं चिअ पढिज सुअभणिअनीईए ॥ १९ ॥ तं सरवंजणमत्ता बिंदुपयच्छेअठाणपरिसुद्धं ॥ पढिऊणं चिइवंदणसुत्तं अध्थं वियाणिजा ॥ २० ॥ तथ्थ य जथ्थेव सिआ संदेहो सुत्तअथ्थविसयंमि ॥ तं बहुसो वीमंसिअ सयलं निस्संकियं कुजा ॥ २१ ॥

85<

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अह सोहणतिहिकरणे मुहुत्तनरकत्तजोगलग्गांमे ॥ अणुकूळंमि ससिबले सस्से सस्से अ समयम्मि॥ २२ ॥ नियविहवाणुरूवं संपाडिअभुवणनाहपूएण ॥ परमभत्तीइ विहिणा पडिलाभिअसाहुवग्गेण ॥ २३ ॥ भत्तिभरनिप्भरेणं हरिसवसुङ्कसिअबहऌपुऌएणं ॥ सद्धासंवेगविवेगपरमवेरग्गजुत्तेणं ॥ २४ ॥ विणिहयघणरागदोसमोहमिच्छत्तमऌठंकेणं ॥ अइउछसंतानिम्मल अज्झवसाणेण अणुसमयं ॥ २५ ॥ तिहुअणगुरुजिणपडिमाविणिवेसिअनयणमाणसेण तहा ॥ जिणचंद्वंद्णाओ धन्नोहं मन्नमाणेणं ॥ २६ ॥ नियसिरिरइयकरकमलमउलिणा जंतुविरहिओगासे ॥ निस्संकं सुत्तथ्थं पए पए भावयंतेण ॥ २७ ॥ जिणनाहदिद्रगंभीरसम्यकुसलेण सुहचारेत्तेणं ॥ अपमायाईबहुविहगुणेण गुरुणा तहा सदिं ॥ २८ ॥ चउविहसंघजुएणं विसेसओ निययबंधुसहिएणं ॥ इअविहिणा निउणेणं जिणबिंबं वंदणिजांति ॥ २९ ॥ तयणंतरं गुणहे साहू वंदिज परमभत्तीए ॥ साहम्मियाण कुजा जहारिहं तह पणामाई ॥ ३० ॥ जावय महण्घ मुक्तिइ जुक्खवथ्थप्पयाणपूर्वूणं॥ पडिवत्तिविहाणेणं कायवो गरुअसम्माणो ॥ ३१ ॥ एआवसरे गुरुणा सुविइअगंभीरसमयसारेण ॥ अक्लेवणिविक्लेवणि संवेइणिपमुहविहिणा उ ॥ ३२ ॥ भवनिवेअपहाणा सढासंवेगसाहणे णिउणा ॥ गरुएण पवंधेणं घम्मकहा होइ कायवा ॥ ३३ ॥

चिइवंदुणाइकरणे इअ वयणं भणइ निउणमई ॥ ३४ ॥ भो भो देवाणुपिया संपाविअ निययजम्मसाफछं ॥ तुमए अजप्पभिई तिकालं जावजीवाए ॥ ३५ ॥ वंदेअवृाइं चेइआइं एगग्गसुथिरचित्तेणं ॥ खणमंगुराओ मणुअत्तणाओ इणमेव सारांति ॥ ३६ ॥ तथ्थ तुमे पुवुण्हे पाणंपि न चेव ताव पायवूं ॥ नो जाव चेइआइं साहूविअ वंदिआ विहिणा ॥ ३७ ॥ मज्झण्हे पुणरवि वंदिऊण निअमेण कष्पए भुत्तुं ॥ अवरण्हे पुणरवि वंदिऊण निअमेण सुअणांति ॥ ३८ ॥ एवमभिग्गहबंधं काउं तो वद्यमाणविज्ञाए ॥ अभिमंतिजण गिण्हइ सत्त गुरु गंधमुट्रीओ ॥ ३९ ॥ तस्सुत्तमंगदेसे निथ्थारगपारग्रो हविज तुमं ॥ उच्चारेमाणोविअ निक्खिवइ गुरु सपणिहाणं॥ ४०॥ एआए विजाए पभावजोगेण एस किर भव्नो ॥ अहिगयकजाण ऌहुं निथ्थारगपारगो होउ ॥ ४१ ॥ अह चउविहोवि संघो निथ्थारगपारगो हविज तुमं ॥ धन्नो सलक्खणो जंपिरोत्ति निक्खिवइ से गंधे॥ ४२ ॥ तत्तो जिणपडिमाए पुआदेसाओ सुरभिगंधट्टं ॥ अमिलाणं सिअदामं गिण्हिअ गुरुणा सहथ्थेणं ॥ ४३ ॥ तस्सोभयखंधेसुं आरोवंतेण सुद्धचित्तेणं ॥ निस्संदेहं गुरुणा वत्तवुं एरिसं वयणं ॥ ४४ ॥ भो भो सुरुद्धनिअजम्म निंचिअअइगरुअपुन्नपप्भार ॥ नारयतिरिअगईओ तुज्झावस्सं निरुद्धाओ ॥ ४५ ॥

सद्धासंबेगपरं सूरी नाऊण तं तओ भवूं ॥

नो बंधगोसि सुंदर तुममित्तो अयसनीअगुत्ताणं ॥ नो दुछहो तुह जम्मंतरेवि एसो नमुकारो ॥ ४६ ॥ पंचनमुकारपभावओ अ जम्मंतरेवि किर तुज्झ ॥ जाईकुठरूवारुग्गसंपयाओ पहाणाओ ॥ ४७ ॥ अन्नं च इमाओचिय न हुंति मणुआ कयावि जीअलोए ॥ दासा पेसा दुभगा नीओ विगलिंदिआ चेव ॥ ४८ ॥ किं बहुणा जे इामिणा विहिणा एअं सुअं अहिजित्ता॥ सुअभणिअविहाणेणं सुद्दे सीळे अभिरमिजा ॥ ४९ ॥ नो ते जइ तेणं चिअ भवेण निव्वाणमुत्तमं पत्ता॥ तोणुत्तरगेविजाइएसु सुइरं अभिरमेउं ॥ ५० ॥ उत्तमकुलम्मिडकिंहलहसव्वंगसुंद्रा पयडा ॥ सन्वकलापत्तहा जणमणआणंदणा होउं ॥ ५१ ॥ देविंदोवमरिद्री दुयावरा दाणविणयसंपन्ना ॥ निव्विणकामभोगा धम्मं सयलं अणुट्टेउं ॥ ५२ ॥ सुहज्झाणानलनिदट्घाइकम्मिधणा महासत्ता॥ उप्पन्नविमलनाणा विहुयमला झत्ति सिज्झंति ॥ ५३ इअ विमलफलं मुणिउं जिणस्स महमाणदेवस्रारिस्स वयणा उवहाणमिणं साहेह महानिसीहाओ ॥ ५४ ॥

॥ इत्युपधानप्रकरणम् ॥

भावार्धः-पांच नमस्कारमें पांच उपवासका उपधान होता है, आठ आचम्ल तथा अंतमें एक अष्टमतप. । ऐसेंही संपूर्ण उपधान इरियाव-हिका है; शकस्तवमें एक अष्टमतप, और बत्तीस आचाम्ल. चैलस्तवमें एक उपवास, और तीन आचाम्ल करणे. । चतुर्विंशतिस्तवमें एक षष्ठ-

ઝુદ્ધ

तप, एक उपवास, और पंचवीस (२५) आचाम्ल करणे. । श्रुतस्तवमें एक उपवास, और पांच आचाम्ल. । चैत्यवंदनादि सूत्रमें यह उपधान कथन करा है.। तीर्थंकर गणधरोंने.॥ ५ ॥ व्यापाररहित, विकथाविवर्जित, रोंद्र ध्यानकरके रहित, विश्राम नही करता हुआ, उपयोगसहित, उप-धान करे. ॥ ६ ॥ यह उत्सर्ग कहा. अब अपवाद कहते हैं. । अथ कदापि उपधानवाही बालक होवे, वा वृद्ध होवे, वा शक्तिरहित तरुण ( युवा ) होवे तो, सो अपनी शक्तिप्रमाण उपधानप्रमाण पूर्ण करे.। रात्रिभोज-नकी विरति, चतुर्विधाहार, वा त्रिविधाहार, वा द्विविधाहार प्रत्याख्यान-रूप करे; नवकारसहिआदि पच्चक्खाण करके । एक झुद्ध आंबिलकरके, और इतर दो आंबिलकरके, एक उपवास होता है. पणतालीस (४४) नव-कारसहि करनेसें एक उपवास होता है. चौवीस (२४) पोरसि करनेसें, और दश (१०) अपार्च करनेसें, एक उपवास होता है. तीन निविकृति करनेसें, और चार एकलठाणे करनेसें, एक उपवास होता है. आचरणासें सोलां (१६) पुरिमाई करनेसें उपवास होता है. चार एकासनेसें, और आठ विया-सणे करनेसें भी, उपवास होता है. अर्थम्त् उपवासका जो फल है, सोही प्रायः पूर्वोक्त तपका फल है. इसवास्ते जिसकी पूर्वोक्त उपधानकी शक्ति न होवे सो, इन तपोंमेसें किसी भी तपके करनेसें उपधान प्रमाण पूर्ण करे. ॥ १९ ॥

गौतमस्वामी कहते हैं. हे भगवन् ! ऐसें करतेहुए प्राणीको बहोत काल होवे तो, कदापि नवकारवर्जित भी, तिसका मरण हो जावे, और नवकारवर्जित सो प्राणी अनुत्तर निर्वाण कैसें प्राप्त करें? तिसवास्ते नव-कार प्रथमही ग्रहण करो, उपधान होवे, वा न होवे. ॥ १३ ॥

महावीर स्वामी कहते हैं. हे गौतम ! जो प्राणी जिस समयमें वतो-पचार ( उपधान ) करे, तिसही समयमें, तूं जिनाज्ञाकरके प्रहण करा है वतार्थ जिसनें, ऐसा तिसको जाण. ॥ १४ ॥ ऐसें जिसने उपधान करा है, सो प्राणी भवांतरमें सुलभबोधि होवे है. और इसके ( उपधानके ) अध्यवसायवालेको भी, हे गौतम ! आराधक कहा है. परंतु हे गौतम ! भक्तिवाला भी जो प्राणी, उपधानविना श्रुतको प्रहण करे, तिसको नही ग्रहण करनेवालेके सदृश जाणना. तथा सो जीव, तीर्थंकरकी, तीर्थंकरके वचनोंकी, संघकी, और गुरुजनकी, आशातना करता है. सो आशातना बहुल प्राणी, हे गौतम संसारमें श्रमण करता है. प्रथमही जिसने सुणके, पांच मंगल पढ लिया है, तिसको भी उपधानमें तत्पर होनेसें बोधि, जिनधर्मप्राप्ति, सुलभ कही है. यह उपधानकरके प्रधान, निपुण, संपूर्ण भी वंदनविधान, जिनपूजा, पूर्वकही श्रुतोक्त नीतिकरके पढना. तिस पंच मंगलको खर, व्यंजन, मात्रा, बिंदु, पदच्छेद, स्थानों-करके शुद्ध पढके, चैत्यवंदन सूत्रको, और अर्थको विशेषकरके जाणे. तिसमें जहां सूत्रविषे, वा अर्थविषे, संदेह होवे तो, तिसको बहुशः विचारके संपूर्ण निःशंक संदेहरहित करना. ॥ २१ ॥

अथ शुभतीथि, करण, मुहूर्त्त, नक्षत्र, जोग, लग्नमें, चंद्रवलके अनुकूल हुए, कल्याणकारी प्रशस्त समयमें, अपने विभवानुसार भगवान्का पूजन करा है जिसने, परम भक्तिसें विधिपूर्वक साधुवर्गको प्रतिलंभ करा है जिसने, भक्तिके अतिसमूहकश्के सहित, हर्षवशसें खिडे हैं, बहोत पुलक (रोम) जिसके, श्रद्धासंवेगविवेक परम वैराग्ययुक्त, दूर करे हैं, निविडरागद्वेषमोहमिथ्याखमलरूप कलंक जिसने, अति उछसायमान निर्मल अध्यवसाय करके, अनुसमय, त्रिभुवनगुरु जिन भगवान्की प्रति-मामें स्थापन किये हैं, नेत्र, और मन, जिसने, तथा जिन चंद्रको वंदना करनेसें मैं धन्य हूं ऐसें मानते हुए, अपने मस्तकके ऊपर रचा है, कर-कमलरूप मुकुट जिसने, जंतुरहित स्थानमें पदपदमें निःशंक सूत्रार्थको भावते (विचारते) हुए, ऐसें पूर्वोक्त विशेषणवाले उपधानवाहिने, जिनना-थके कथन करे गंभीर समयसिद्धांतमें कुशल, शुभचारित्रसंयुक्त,अप्रमादादि बहुविध गुणोंकरी संयुक्त, ऐसें गुरुके साथ, चतुर्विध संघसंयुक्त, विशेषसें निज्ञबंधुसहित, इस निपुणविधिकरके जिनबिंबको वंदना करनी. ॥ २९ ॥

तदनंतर उपधानवाही, गुणाढ्यसाधुयोंको परम भक्तिसें वंदना करे. तथा साधर्मियोंको यथायोग्य प्रणामादि करे. पीछे जितने बहुमोलके उत्कृष्ट चोक्ष वस्त्र तिनके प्रदानपूर्वक भक्तिविधानकरके उपधानवाहिने श्रीसंघका भारी सन्मान करना ॥ ३१ ॥

इस अवसरमें अच्छीतरें जान्या है गंभीर समयसिद्धांतका सार जिसने, ऐसे गुरुने, आक्षेपिणी, विक्षेपिणी, संवेदिनी, और निर्वेदिनी यह चार प्रकारकी धर्मकथा श्रद्धासंवेग साधनेमें निपुण भारी प्रबंध करके करनी. ॥ ३३ ॥

तदपीछे तिस भव्यजीवको श्रद्धासंवेगमें तत्पर जाणके, निपुणमति आचार्य, चैत्यवंदनादि करनेमें यह वचन कहे. ॥ ३४ ॥

भो भो देवानुप्रिय ! निज जन्म साफल्यताको प्राप्त करके तैंनें आजरें लेके जावजीवपर्यंत तिनेंही कालमें एकाग्र सुस्थिर चित्तकरके अईरप्र तिमायोंको वंदना करनी. क्योंकि, क्षणभंगुर मनुष्यप्रणेसें यही सार है तहां तैंने पुर्वान्हमें जवतक जिनप्रतिमाको और साधुयोंको वंदना विधि पूर्वक नही करी है, तबतक पानी भी नही पीना. मध्यान्हमें फिर वंदना करकेही भोजन करना कल्पे, और अपरान्हमें भी फिर वंदना करकेही सोना कल्पे, अन्यथा नही. ॥ ३८ ॥

ऐसें अभिग्रहबंधन करके पीछे वर्द्धमान विद्यासें अभिमंत्रके गुर सात मुट्टीप्रमाण गंध (वासक्षेप) ग्रहण करे. पीछे तिस उपधानवा हीके मस्तकऊपर "निथ्थारगपारगों हविज्ज तुमं" ऐसें उच्चारण करता हुआ गुरु, नमस्कारपूर्वक निक्षेप करे (डाले) इस विद्याके प्रभावके जोगसें निश्चय, यह भव्य अधिकृत प्रारांभित कार्योंका शीघ निस्तार करनेवाला, और पार होनेवाला होवे. ॥ ४१ ॥

अथ चतुर्विध संघ, तूं, निस्तारक पारग हो, नूं धन्य है, सलक्षण है, इत्यादि बोलता हुआ, तिसके मस्तकऊपर वासक्षेप करे.॥ ४२॥

तदपीछे जिनप्रतिमाके पूजादेशसें सुरभिगंधसंयुक्त अम्लान श्वेत-माला प्रहण करके, गुरु अपने हाथोंसें तिस उपधानवाहीके दोनों खंधोंऊपर आरोपण करता हुआ, शुद्ध चित्तकरके निसंदेह ऐसा वचन कहे ॥ ४४ ॥

अच्छीतरें प्राप्त किया निज जन्म जिसने, तथा संचय करा है अति-भारी पुण्यका समूह जिसने, ऐसें भो भो भव्य ! तेरी नरकगति, और तिर्यगुगति, अवश्यमेव बंद होगई. हे सुंदर ! आजसें लेके, तूं, अपजस, नीच गोत्रोंका बंधक नहीं है. तथा जन्मांतरमें भी, यह पंचनमस्कार तुझको दुर्रुभ नही है. पांच नमस्कारके प्रभावसें जन्मांतरमें भी तुझको प्रधान जाति, कुल, आरोग्य संपदाएं प्राप्त होंगी. और इसके प्रभावसें मनुष्य कदापि संसारमें दास, प्रेष्य, दुर्भग, नीच, और विकलेंद्रिय नही होते हैं. किं बहुना. जे इस विधिसें इस श्रुतज्ञानको पढके श्रुतोक्त विधिसें शुद्ध शील आचारमें रमे-किडा करे, वे, यदि तिसही भवमें उत्तम नि-र्वाणको प्राप्त न होवे तो, अनुत्तर प्रैवेयकादि देवलोकोंमें चिरकाल कीडा करके उत्तम कुलमें उत्कृष्ट प्रधान सर्वांगसुंदर प्रकट सर्वकला प्राप्त करे हैं, अर्थ जिनोंने, ऐसें लोकोंके मनको आनंद देनेवाले होयके, देवेंद्रसमान ऋडिवाले, दयामें तत्पर, दानविनयसंयुक्त, कामभोगोंसें निर्विन्न-विरक्त संपूर्ण धर्मका अनुष्ठानकरके शुभ ध्यानरूप आग्निकरके चार घातिकर्मरूप इंधनको दग्ध किये हैं-जला दिये हैं जिनोंनें, ऐसें महासत्त्व, उत्पन्न हुआ है, विमल निर्मल केवल ज्ञान जिनोंको, सर्व मलकर्मसें राहित होकर झीघ सिद्ध होते हैं. ॥ ५३ ॥ यह निर्मल फल जाणके बहोत मान देने योग्य जो देव, सोही भये सूरि, ऐसें जो जिन तिनके वचनसें यह उपधान महानिशीथ सूत्रसें सिद्ध करो.-इस आंतिम गाथामें प्रकरणकर्त्ता श्रीमान देवसूरिने भगवान्के 'महमाणदेवसूरिस्स ' इस विशेषणद्वारा अपना भी नाम, सूचन करा है. ॥ ५४ ॥ इत्युपधानप्रकरणभावार्थः ॥

## ॥ इत्युपधानविधिः ॥

अथ उपधान तपके उद्यापनरूप मालारोपणका विधि कहते हैं.॥ तहां पिछलाही नंदि कम जाणना.। और इतना विशेष हे कि, माला-रोपण उपधानतपके पूर्ण हुए तत्कालही, वा दिनांतरमें होता है. तहां यह विधि है.॥ मालारोपणसें पहिले दिनमें साधुयोंको अन्न पान वस्त्र पात्र वसति पुस्तक दान देवे, संघको भोजन देवे, वस्त्रादिकसें संघकी

पूजा करे, तिस दिनमें शुभ तिथि वार नक्षत्र लग्नमें दीक्षाके उचित **बिनमें परम युक्तिसें बृहत्स्नात्रविधिसें** जिनपूजा करे, माता पिता परि-जन साधर्मिकादिकोंको एकडे करे, तदपीछे मालायाही इत्तउचितवेष क्वतधम्मिल उत्तरासंगवाला निजवर्णानुसारसें जिनोपवीत उत्तरीयादि-भारी सज करके प्रचुरगंधादि उपकरण अक्षत नालिकेर हाथमें लेके पूर्व-वत् समवसरणको तीन प्रदक्षिणा करे. । तदपीछे गुरुके समीपे क्षमाश्र-मणपूर्वक कहे ॥ "इच्छाकारेण तुप्भे अम्हं पंचमंगलमहासुअक्खंघ इरि आवहिआसुअक्खंघसकथ्थयसुअक्खंघचेइअथ्थयसुअक्खंघ चउवीसथ्थय-सुअक्लंघ सुयथ्थयसुअक्लंघ अणुजणावाणिअं वासक्लेबं करेह "॥ तदपीछे गुरु भी अभिमंत्रित वासक्षेप करे. । फिर श्राद्ध क्षमाश्रमणपूर्वक कहे "चेइ-आईं च वंदावेह " तदपीछे वर्र्डमानस्तुतियोंसें चैत्यवंदन करना, शांति-देवादि स्तुतियां पूर्ववत्. फिर शकस्तव अर्हणादि स्तोत्र कहना. पूर्ववत्.। त्तदपीछे ऊठके " पंचमंगलमहासुअक्खंध पडिकमणसुअक्खंध भावारिहं-तथ्थय ठवणारिहंतथ्थय चडवीसथ्थय नाणथ्थय सिद्धथ्थय अणुजाणाव-णिञं करेमि काउस्सग्गं अन्नथ्थ उससिष्डणं-यावत्-अप्पाणं वोसिरामि" कहके चतुर्विंशतिस्तव चिंतन करे, पारके प्रकट चतुर्विंशतिस्तव पढे. । गुरु तीनवार परमेष्ठिमंत्र पढके निषद्याऊपर बैठ जावे, संघ और परिजनसहित श्राद्वको

> भो भो देवाणुपिया संपाविअ निययजम्मसाफर्छ ॥ तुमए अज्जप्पाभई तिक्काठं जावजीवाए ॥ १ ॥ वंदे अवाइं चेइआइं एगग्गसुथिरचित्तेणं ॥ खणभंगुराओ मणुअत्तणाओ इणमेव सारति ॥ २ ॥ तथ्थ तुमे पुव्वएहे पाणंपि न चेव ताव पायव्वं ॥ नो जाव चेइआइं साहूविअ वंदिआ विहिणा ॥ ३ ॥ मज्झण्हे पूणरवि वंदिऊण निअमेण कप्पए भुत्तुं ॥ अवरण्हे पुणरवि वादंऊण निअमेण सुअणंति ॥ ४ ॥

इत्यादि महानिशीथमध्यगत वीस गाथामें कही हुई देशना देके, तीन सं-ध्यामें चैत्यवंदन साधुवंदन करनेके अभिग्रह विशेषोंको देवे. । तदपीछे वासमं-त्रके सात गंभॅकी मुष्ठी "निथ्धारगपारगो होहि" ऐसें कहता हुआ गुरु, तिसके शिरमें प्रक्षेप करे.। तदपीछे अक्षतसहित वासक्षेपको मंत्रे । तिस समयमें सुरभिगंध अम्लान श्वेत पुष्पोंके समूहसें प्रंथन करी हुई मालाको जिनप्र-तिमाके पगोंऊपर स्थापन करे। सूरि खडा होके अभिमंत्रित वासांको जिनपगोंके ऊपर क्षेप करे, पास रहे साधु साध्वी श्रावक श्राविका जनको गंधाक्षत देवे.। श्राद्ध नमस्कारअनुज्ञाकेवास्ते तीन प्रदक्षिणा देवे. । तब गुरु " निथ्थारगपारगो होहि गुरुगु गेहिं बुद्राहि " ऐसें कहे. और जन (संघ) " पूर्णमनोरथवाला तूं हुआ है, तूं धन्य है, तूं पुण्यवान् है " ऐसें कहे.। ऐसें कहते हुए क्रमसें गुरुसंघादि वासक्षेप करे। तदपीछे फिर आद समवसरणको तीन प्रदक्षिणा देवे। पीछे गुरुको तीन प्रदक्षिणां देवे। पीछे गुरुसहित समवसरणको तीन प्रदक्षिणा देवे। पीछे गुरुसंघसहित समवसरणको तीन प्रदक्षिणा देवे, पीछे नमस्कारादिश्च तस्कंभ अनुज्ञापनार्थ कायोत्सर्ग करे, चतुर्विंशातिस्तव चिंतन करे, पारके प्रकट लोगस्स कहे.। तदपछि मलिा धारण करनेवाले तिसके स्वजनोंकेसाथ प्रतिमाके आगे जाके शकस्तव पढके "अणुजाणउ में भयवं अरिहा " ऐसें कहके जिनपादऊपरि पूर्व स्थापित मालाको लेके निजबंधुके हाथमें स्थापन करके नंदिके समीप आय कर, आद्ध, मालाको गुरुसें मंत्रण करावे.। पीछे गुरु खडा होकर उपधानविधिका व्याख्यान करे. सो श्राद्ध भी, खडा होकर अवण करे. "प्रमुपयपुरिप्थिय" इत्यादि मालोचंहण गाथायोंकरके गुरु देशना करे.।

तदनु ॥

तत्तों जिणपडिमाए पूआदेसाओ सुरभिगंधहूं ॥ अमिलाण सिअदामं गिण्हिअ गुरुणा सहथ्थेण ॥ ९ ॥ तस्सोभयखंधेसुं आरोवतेण सुद्धचित्तेणं ॥ निस्संदेहं गुरुणा वत्तव्वं एरिसं वयणं ॥ २ ॥ भो भो सुलबनिअजम्म निचिअअइगरुअपुन्नपप्भार ॥ नारयतिरिअगईओ तुज्झावस्सं निरुद्धाओ ॥ ३ ॥ नो बंधगोसि सुंदर तुममित्तो अयकनीअगुत्ताणं ॥ नो दुछहो तुह जम्मंतरेवि एसो नमुकारो ॥ ४ ॥ पंचनमुकारभावओ अ जम्मंतरेवि किर तुज्झ ॥ जाईकुलरूवाग्गसंपयाओ पहाणाओ ॥ ५ ॥ अन्नं च इमाओच्चिअ न हुंति मणुआ कयावि जीअलोए ॥ दासा पेसा दुभगा नीआ विगलिंदिआ चेव ॥ ६ ॥ किं बहुणा जे इमिणा विहिणा एअं सुअं अहिजित्ता ॥ सुअभणि अविहाणेणं सुद्रे सीले अभिरमिजा ॥ ७ ॥ नो ते जइ तेणंचिअ भवेण निवाणमुत्तमं पत्ता ॥ तोणुत्तर गेविजाइएसु सुइरं अन्निरमेउं ॥ ८ ॥ उत्तभकुलम्मि उक्तिहलहसव्वंगसुदरापयडा 🖁 सबुकलापतडा जणमणआणंदणां होउं ॥ ९ ॥ देविंदोवमरिही दयावरा दाणविनयसंपन्ना॥ निविणकामभोगा धम्मं सयलं अणुहेउं ॥ १०॥ सुहज्झाणानरुनिदद्वधाइर्श्वम्मंधणा महासत्ता ॥ उप्पन्नविमलनाणा विद्यमला झात्ते सिज्झंति ॥ ११ ॥

यह गाथा तीनवार गुरु कहे । इन गाथायोंका भावार्थ उपधानप्रकरणभा-बार्थमें लिख दिया है. ॥

तदपीछे तिसके स्कंधमें मालाप्रक्षेप करनी. ॥ पीछे आदवर्ग आरा-त्रिक (आरती) गीतनृत्यादि बहुत करे. । उपधानवाही आवकने तिस दिनमें आचाम्लादि तप करना; यदि पौषधशालामें मालारोपण होवे, तदा संघसहित जिनमंदिरमें जावे, चेलवंदना करके फिर पौषधागारमें आयकर मंडलीपूजादि करे. ॥ इस उपधानविधिको निशीथ, मद्दानिशीथ,

For Private & Personal Use Only

त्रिंशस्तम्भः।

सिद्धांतके पढनेवालोंने श्रुतसामायिककरके माना है. और निशीथ महा-निशीथके तिरस्कार करनेवालोंने नही अंगीकार करा है. तिनोंने तो प्रतिमोद्दहनविधिकोही श्रुतसामायिककरके कथन करा है. ॥ माला भी कितनेक कोशेयपद्दसुत्रमयी (रेशमी) स्वर्ण, पुष्प, मोति, माणिक्य गर्भित, आरोपते हैं. और कितनेक श्वेत पुष्पमयी आरोपते हैं. तिसमें तो, अपनी संपत्तिही प्रमाण हे. ॥ इतिवतारोपसंस्कारे श्रुतसामायिकारोपणविधिः ॥ इत्याचार्यश्रीमदिजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे

पंचदशव्रतारोपसंस्कारांतर्गतश्रुतसामायिकारोपणवि-

धिवर्णनोनामैकोनत्रिंशःस्तंभः ॥ २९ ॥

## ॥ अथत्रिंशस्तम्भारम्भः ॥

अथ त्रिंशस्तंभमें वतसंस्कारांतर्गत प्रसंगसें कथन करी आवकोंकी दिनचर्या कहते हैं. दो मुहुत्ते शेष रात्रि रहे आवक सूता ऊठे, मल-मूत्रकी शंका दूर करे, और श्रुचि होकर पवित्र आसनऊपर स्थित हुआ यथाविधिसें परमेष्ठि महामंत्रका जाप करे. पीछे कुलका, धर्मका, व्रतका, अद्धाका, विचार करके, और स्तोत्रपाठसंयुक्त चैत्यवंदन करके, अपने घरमें, वा धर्मघर (पौषधशालादि) में स्थित होकर, आवश्यक (प्रति-क्रमणादि) करे.। तदपीछे प्रत्युष कालमें अपने घरमें स्नान करके, शुचि होके, शुचि वस्त्र पहिरके, भोग संसारिक सुख, और मोक्ष देनेवाले, पूसें अरिहंतकी पूजा करे.। तिसवास्ते जिनार्चनविधि, अईत्कल्पके कथ-नानुसारें कहते हैं. सोयथा ॥ आद्ध केवल दृढसम्यत्क्व, प्राप्तगुरुउपदेश, निजघरमें, वा चैत्यमें अर्थात् बडे मांदिरमें, धन्मिल ( शिखा ) बांधी, शुचि वस्त्र पहरि, उत्तरासंग करी, स्ववर्णानुसारकरके जिनोपवीत, उत्त-रीय, उत्तरासंगधारी, मुखकोश बांधी, एकायचित्त, एकांतमें जिनार्चन, जिनपूजन, करे.। प्रथम जल, पत्र, पुष्प, अक्षत, फल, धूप, आद्वि, दीपक, गंधादिकोंको नि:पापता करे. ॥

"॥ॐ पृथिव्यपूतेजोवायुवनस्पतित्रसकाया एकदित्रिचतुः पंचेंद्रियास्तिर्यङ्मनुष्यनारकदेवगतिगताश्चतुर्दशरज्ज्वा-त्मकलेकाकाशनिवासिनः इह जिनार्चने कृतानुमोदनाः संतु निःपापाः संतु निरपायाः संतु सुखिनः संतु प्राप्तकामाः संतु मुक्ताः संतु बोधमाप्नुवंतुः ॥

फिर पुष्प अक्षतादि हाथमें लेके ।

ऐसें कहके अपने आपको तिलक करना, पुष्पादिकरके अपना शिर अर्चन करना, ।

निरवद्याईदर्च्चने निर्व्यथो भूयासं निःपापो भुयासं निरु-पद्रवो भुयासं मत्सं श्रिता अन्येपि संसारिजीवा निरव-द्याईदर्च्चने निर्व्यथा भूयासुः निःपापाभूयासुः॥"

"॥ ॐ त्रसरूपोहं संसारिजीवः सुवासनः सुमेध एकचित्तो

तदपीछे । पुष्पगंधादि हाथमें लेके ।

संघट्टनाहसापापमहदुच्चन॥ इति वान्हदापायाममत्रण सर्वका आभमंत्रण वासक्षेपसें तीन तीन वार करना ॥

"॥ ॐ अम्नयोऽमिकायाजीवा एकेंद्रिया निरवद्याईत्पूजायां निर्व्यथाः संतु निरपायाः संतु सद्गतयः संतु न मेस्तु संघट्टनहिंसापापमर्हदर्च्चने॥" इति वन्हिदीपाद्यभिमंत्रणम् ॥

हत्यूजाया निव्ययाः सतु निरपायाः सतु सकृतयः सतु न मेस्तु संघट्टनहिंसापापमईदर्ज्ञने ॥ " इतिपत्रपुष्पफलधूपचं-दनाद्यभिमंत्रणम् ॥

निर्व्यथाः संतु निरपायाः संतु सद्गतयः संतु न मेस्तु संघ-इनहिंसापापमईदर्चने ॥" इति जळाभिमंत्रणम् ॥ "॥ ॐवनस्पतयो बनस्पातिकाया जीवा एकेंद्रिया निरवद्या-ईत्पूजायां निर्व्यथाः संतु निरपायाः संतु सद्गतयः संतु

"॥ ॐ आपोऽप्काया एकेंद्रिया जीवा निरवद्याईत्पूजायां रिर्च्यभाषां संच निराणमाः संच सहनगः संच न प्रेस्ट संघा

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

800

## त्रिंशस्तम्भः ।

ऐसें पढके दशों दिशायोंमें गंध, जल, अक्षतादि क्षेप करना. तदपीछे।

शिवमस्तु सर्वजगतः परहितनिरता भवंतु भूतगणाः ॥ दोषा प्रयांतु नाशं सर्वत्र सुखीत्रवंतु लोकाः ॥ १ ॥ सर्वेपि संतु सुखिनः सर्वे संतु निरामयाः ॥

सर्वे भद्राणि पञ्यंतु मा कश्चिदुःखभाग् भवेत्॥२॥ यह आर्या और अनुष्टुप् छंद पढने ।

तदपीछे ।

"॥ ॐ भूतधात्री पवित्रास्तु अधिवासितास्तु सुप्रोषितास्तु ॥" ऐसें पढके प्रथम लीपी हुई भूमिमें जलसें प्रोक्षण (सेचन) करे. । तदपीछे ।

"॥ उँभस्थिराय ज्ञाश्वताय निश्चलाय पीठाय नमः ॥ "

ऐसें पढके धोयके चंदनसें लेपन करके स्वस्तिक करके अंकित (चि-न्हित) ऐसा पूजापटटस्थालादि स्थापन करे, और चैत्यमें तो स्थिरबिंब होनेसेंइन दोनों मंत्रोंकरी तिसके भूमिजलपटादिकोंको अधिवासन करने.।

तदपीछे ।

"॥ ॐअत्र क्षेत्रे अत्र काले नामाईतो रूपाईतो द्र व्याईतो भावाईतः समागताः सुस्थिताः सुनिष्ठिताः सुप्र तिष्ठिताः संतु॥"

्रेसें पढके अईत् प्रतिमाको स्थापन करे निश्चलर्बिबके हुए, चरण अधिवासन करे.॥

तदपीछे अंजलिके अयभागमें पुष्प लेके।

"॥ ॐ नमेाईद्रद्यः सिद्वेभ्यस्तीर्णेभ्यस्तारकेभ्यो बुद्रेभ्यो बोधकेभ्यः सर्वजंतुहितेभ्यः इह कल्पनबिंबे भगवंतोईतः सुप्रतिष्ठिताः संतु॥"

तदपीछे अक्षत ( चावल ) हाथमें लेके।

ॐ अर्ह तं। त्रीणनं निर्मलं बल्यं मांगल्यं सर्वासिदिदं॥ जीवनं कार्यसंसिद्धे भूयान्मे जिनपूजने॥ १॥

यह मंत्र पडके जिनप्रतिमाके ऊपर अक्षत आरोपण करें ॥

www.jainelibrary.org

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

ऐसें मौन करके कहके भगवत्के चरणोपरि पुष्प स्थापन करे. । फिर भी जलाई फूलोसें पुजापूर्वक कहे. ॥

यथा ॥

805

"॥ स्वागतमस्तु सुस्थितमस्तु सुप्रतिष्ठास्तु॥"

तदपीछे फिर पुष्पाभिषेक करके।

"॥ अर्ध्यमस्तु पाद्यमस्तु आचमनीय मस्तु सर्वोपचारै पूजास्तु॥" इन वचनोंकरके वारंवार जिनप्रतिमाके ऊपर जलाई पुष्पारोपण करे.। तदपीछे जल लेके।

ॐ अहेँ वं। जीवनं तर्पणं हद्यं प्राणदं मलनाशनं॥ जलं जिनार्च्चनेत्रेव जायतां सुखहेतवे॥ १॥

यह मंत्रयढके जलकरके प्रतिमाको भिषेक और स्नपन (स्नात्र) करे.॥ तदपीछे चंदन कुंकुम कर्ष्पूर कस्तूरी आदि सुगंध हाथमें लेके। ॐ अई लं। इदं गंधं महामोदं बृहणं प्रीणनं सदा॥ जिनार्चने च सत्कर्म्ससंसिद्ध्ये जायतां मम॥ १॥

यह मंत्र पढके विविध गंधकरी जिनप्रतिमाको विलेपन करे.॥ तदपीछे पुष्पपत्रादि हाथमें लेके ।

ॐ अर्ह ँक्षं । नानावर्ण**[महामोदं सर्वत्रिद**रावछमं ॥ जिनार्चनेत्र संसिद्देे पुष्पं भवतु मे सदा ॥ १ ॥

यह मंत्र पढके जिनप्रतिमाके ऊपर सुगंधमय विविध वर्ण<mark>के पुष्प</mark> खढावे<u>,</u>॥

त्वयाछा "॥आचमनमस्तु गंधमस्तु पुष्पमस्तु अक्षतमस्तु फलमस्तु धुपोस्तु दीपोस्तु ॥" देसें पढके क्रमसें जल, गंध, पुष्प,अक्षत,

इह जिनपादांग्रे समायांतु पूजां प्रतीच्छंतु॥" ऐसें पढके जि-नपादसें नीचे स्थापित प्रहोंके ऊपर, वा स्नानपद्दके ऊपर वासक्षेप करे.॥ तबपीछे।

"॥ ॐसूर्यसोमांगारकबुधगुरुशुक्रशकेश्वरराहुकेतुमुखाग्रहाः

पढके फिर जिनपूजन करे.॥ तदपीछे वासक्षेप लेके।

सदपीछे फुलोंको लेके । "॥ॐ अईँ भगवद्भचोईद्भचो जलगंधपुष्पाक्षतफलधूपदीपैः संप्रदानमस्तु ॐ पुण्याहं पुण्याहं प्रीयंतां प्रीयंतां भगवं-तोईंतस्त्रिलोकस्थिताः नामाकृतिद्रव्यभावयुताः स्वाहा ॥ " यह

यह पढके दीपमध्ये पुष्प स्थापन करे.॥

चोतनाय प्रतिमायादीपो भूयात्सदाईते॥१॥

पछि फूछ लेके। ॐ अहिँ रं। पंचज्ञानमहाज्योतिर्म्मयाय ध्वांतघातिने ॥

यह पढके अग्निमें धूपक्षेप करे. ॥

तदगीछे धूप लेके। ॐ अईँ रं। श्रीखंडागरुकस्तूरीद्रुमनिर्यासंभवः॥ प्रीणनः सर्व देवानां धूपोस्तु जिनपूजने॥ १॥

हाथमें लेके। ॐ अर्ह पुं। जन्मफलं स्वर्गफलं पुण्यमोक्षफलं फलं॥ दद्याञ्जिनार्च्चनेत्रेव जिनपादाग्रसंस्थितम् ॥ १॥ यह मंत्र पढके जिनपादाम्रे फल ढोवे.॥

तदपीछे पूग (सुपारी) जायफल आदि वा वर्त्तमान ऋतुके (मोसमी) फल हाथमें लेके। फल, धूप, दीपसें महोंका पूजन करे. ॥

तदपीछे अंजलिअममें फूल लेके ।

"॥ ॐ सूर्यसोमांगारकब्धगुरुदाुकदानैश्वरराहुकेतुमुखायहाः

सुपूजिताः संतु सानुग्रहाः संतु तुष्टिदाः संतु पुष्टिदाः संतु मांगल्यदाः संतु महोत्सवदाः संतु ॥ " ऐसें कहके महोंके ऊपर पुष्पारोप करे ॥

फिर इसी रीतिकरके।

"॥ ॐ इंद्राप्तियमनिर्ऋतिवरुणवायुकुवेरेशाननागब्रह्मणो लोकपालाः सविनायकाः सक्षेत्रपालाः इह जिनपादाये समागच्छंतु पूजां प्रतीच्छंतु॥" पेसें कहके पूजापद्दोपरि लोक-पालोंको वासक्षेप करे.॥

तदपीछे ।

"॥आचमनमस्तु गंधमस्तु पुष्पमस्तु अक्षतमस्तु फलमस्तु धुपोस्तु दीपोस्तु ॥" ऐसें पढके क्रमसें जल, गंध, पुष्प, अक्षत, फल, धूप, दीपसें लोकपालोंका पूजन करे.॥

तदपीछे अंजलिमें पुष्प लेके ।

"॥ ॐ इंद्राग्नियमनिर्ऋतिवरुणवायुकुबेरेशाननागत्रह्मणो लोकपालाः सविनायकाः सक्षेत्रपालाः सुपूर्जिताः संतु सानुग्रहाः संतु तुष्टिदाः संतु पुष्टिदाः संतु मांगल्यदाः संतु महोत्सवदाः संतु॥"यह पढके लोकपालोपरि पुष्पारोपण करे॥ तदपीछे पुष्पांजलि लेके ।

"॥ अस्मत्पूर्वजा गोत्रसंभवा देवगतिगताः सुपूजिताः संतु सानुग्रहाः संतु तुष्टिदाः संतु पुष्टिदाः संतु मांगल्यदाः संतु महोत्सवदाः संतु॥" ऐसें कहके जिनपादाप्रे पुष्पांजलिक्षेप करे॥ तदपीछे फिर भी पुष्पांजलि लेके।

फिर दूसरा जलचुलुक लेके। "॥ ॐ सर्वें गणेशक्षेत्रपालाद्याः सर्वेंग्रहाः सर्वें दिक्पालाः सर्वेंऽस्मत्पूर्वजोद्भवादेवाः सर्वे अष्टनवत्युत्तरशतं देवजातयः सदेव्योऽर्हद्रक्ताः अनेन नैवेद्येन संतर्पिताः संतु सानुग्रहाः संतु तुष्टिदाः संतु पुष्टिदाः संतु मांगल्यदाः संतु महो-

जिनाग्रे ढोैकितं सर्वसंपदे मम जायतां ॥ १ ॥ यह पढके एकत्र नैवेद्यमें चुलुकक्षेप करे. ।

ॐ अईँ । नानाषड्रससंपूर्ण नैवेद्यं सर्वमुत्तमं ॥

नहा सुनावना, आर ानव्यादाध्याका ना नहा सुनावना. 1 यह पूर्वाफ अईन्मंत्र एकसौआठ (१०८) वार, वा तदर्द्ध अर्थात् ५४ वार जपे.॥ तदपीछे दो पात्रोंकरके नैवेद्य ढोंकन करे. पीछे एक पात्रमें जलका चुलुक लेके।

यह त्रिपद मंत्र श्रीमत् अर्हन् भगवंतोंके आगे नित्य स्मरण करे. कैसा है मंत्र? भोगदेवलोकादि सुख और मोक्षका देनेवाला है. तथा सर्व पापोंका नाश करनेवाला है. । विशेष इतना है कि, यह मंत्र अप-वित्र पुरुषोंने, अन्यचित्तवाले अर्थात् उपयोगरहित पुरुषोंने, नही स्मरण करना. तथा सस्वर अर्थात् उच्चशब्दसें नही स्मरण करना, नास्तिकोंको नही सुनावना, और मिथ्याद्दष्टियोंको भी नही सुनावना. । यह पूर्वोक्त अर्हन्मंत्र एकसोआठ (१०८) वार, वा तदर्द्ध अर्थात् ५४ वार जपे. ॥

ॐ अंहँ नमो पारगयाणं ॥"

अर्हन्मंत्रो यथा ॥ "॥ॐ र्अहॅ नमो अरहंताणं ॐ अर्ह नमो सयंसंबुद्धाणं

तिस फूलसें जिनप्रतिमाको पूजे।

कहके जिनपादामे अंजलिक्षेप करे. ॥ तदपीछे अंजलिके अग्रभागमें पुष्प धारण करके अईन्मंत्र स्मरण करके

पूजां प्रतिच्छंतु सुपूजिताः संतु सानुग्रहाः संतु तुष्टिदाः संतु पुष्टिदाः संतु मांगल्यदाः संतु महोत्सवदाः संतु॥" ऐसें

ात्रंशस्तम्भः ।

"॥ ॐ अईँ अईद्रक्ताष्टनवत्युत्तरशतदेवजातयः सदेव्यः

त्सवदाः संतु ॥ " ऐसें कहके दूसरे नैवचके ऊपर चुलुकक्षेप करे ॥ ॥ इंद्रवज्जा ॥ यो जन्मकाले पुरुषोत्तमस्य सुमेरुश्टंगे कृतमजनेश्च॥ देवेः प्रदत्तः कुसुमांजलिस्स ददातु सर्वाणि समीहितानि ॥१॥ ॥ वसंततिलका ॥ राज्याभिषेकसमये त्रिद्शाधिपेन । छत्रध्वजांक तलयोः पदयोर्जिनस्य ॥ क्षिप्तोतिभक्तिभरतः कुसुमांजलिर्यः । स प्रीणयत्वनुदिनं सुधियां मनांसि ॥ २ ॥ ॥ शार्द्छ ॥ देवेंद्रैः कृतकेवले जिनपतों सानंदभक्त्यागतेः । संदेहव्यपरोपणक्षमशुभव्याख्यानबुद्ध्वाशयेः ॥ आमोदान्वितपारिजातकुसुमैर्यः स्वामिपादायतो । मुक्तस्स प्रतनोतु चिन्मयहदां भद्राणि पुष्पांजलिः ॥३॥ इन तीनों वृत्तोंकरके तीन वार पुष्पांजलिक्षेप करे. ॥ ॥ इंद्रवज्रा ॥ लावण्यपुण्यांगभूतोईतो यस्तद्वृष्टिभावं सहसैव धत्ते ॥ सविश्वभर्त्तुर्छवणावतारो गर्भावतारं सुधियां विहंतु ॥ १ ॥ ॥ अनुष्टुप् ॥ **टावण्यैकनिधेर्विश्वभर्त्तुस्तद्**वुद्धिहेतुकृत् ॥ छवणोत्तरणं कुर्याद्ववसागरतारणम् ॥ २ ॥ इन दो वृत्तोंकरके दो वार लवण उत्तारना.॥ ॥ अनुष्टुष् ॥ सक्षारतां सदासक्तां निहंतमिव सोद्यमः ॥ लवणाब्धिर्छवणांबुमिषात्ते सेवते पदौ ॥ १ ॥

तन्वनिर्णयप्रासाद-

**यह प**ढके लवणमिश्र जल उत्तारना. ॥ ॥ आर्या ॥ भुवनजनपवित्रिताप्रमोदप्रणयनजीवनकारणं गरीयः जलमविकलमस्तु तीर्थनाथकमसंस्पर्शिसुखावहं जनानाम्॥ १॥ यह पढके केवल जलक्षेप करे. ॥ ॥ अनुष्ट्रप् ॥ सप्तभीतिर्विघातांई सप्तव्यसननादाकृत् ॥ यत् सप्तनरकदारसंताररितुलां गतम् ॥ 🤊 ॥ ॥ वसंततिलका ॥ सप्तांगराज्यफलदानकृतप्रमोदं। सतसप्ततत्त्वविदनंतकृतप्रबोधम्॥ तच्छकहस्तधृतसंगतसप्तदीपमारात्रिकं भवतु सप्तमसद्वणाय ॥२॥ यह पढके आरात्रिकावतारण करे. ॥ ॥ अनुष्ट्रप् ॥ विश्वत्रयभवेर्जीवैः सदेवासुरमानवैः ॥ चिन्मंगलं श्रीजिनेंद्रात् प्रार्थनीयं दिने दिने ॥ ९ ॥ ॥ वसंततिलका ॥ यन्मंगलं भगवतः प्रथमाईतः श्री-संयोजनेेः प्रतिबभूव विवाहकाले॥ सर्वासुरासुरवधूमुखगीयमानं । सर्वर्षिभिश्च सुमनोभिरुदीर्यमाणम् ॥ २ ॥ दास्यंगतेषु सकलेषु सुरासुरेषु । राज्येहतः प्रथमसृष्टिकृतो यदासीत् ॥ सन्मंगलं मिथुनपाणिगतीर्थवारि । पादाभिषेक विधिनात्युपचीयमानम् ॥ ३ ॥

त्रिंशस्तम्भः ।

## ॥ शार्दूल ॥

यद्विश्वाधिपतेः समस्ततनुभ्रत्संसारनिस्तारणे । तीर्थे पुष्टिमुपेयुषि प्रतिदिनं दृध्विं गतं मंगलम् ॥ तत् संप्रत्युपनीतपूजनविधौ विश्वात्मनामर्हतां ।

भूयान्मंगलमक्षयं च जगते स्वस्त्यस्तु संघाय च ॥ ४ ॥

इन चारों इत्तोंकरके मंगल प्रदीप करे । पीछे राकस्तव पढे॥ इतिजि-नार्चनविधिः॥

अथ आतिशय करी अईद्रक्तिवाला कोइक श्रावक, निख, वा पर्वदिनमें, वा किसी कार्यांतरमें, जिनस्नात्र करनेकी इच्छा करे, तिसका विधि यह है। प्रथम स्नात्रपीठके ऊपर, दिक्पालयह अन्य दैवतपूजन वर्जके, पूर्वो-क प्रकारकरके जिनप्रतिमाको पूजके, मंगलदीप वर्जित आरात्रिक करके, पूर्वोंपचारयुक्त श्रावक, गुरुसमक्ष संघके मिले हुए, चार प्रकारके गीतवाद्यादि उत्सवके हुए पुष्पांजलि हाथमें लेके।

"॥नमो अरहेताणं नमोईत्सिद्धाचार्योपाध्यायसर्वसाधुभ्यः॥" यह पढके दो वृत्त (छंद) पढे.।

यथा ॥

॥ शार्दछवृत्तम् ॥

कल्याणं कुलरुद्धिकारि कुइालं श्लाघाईमत्यद्धुतं । सर्वाघप्रतिघातनं गुणगणालंकारविभ्राजितम् ॥ कांतिश्रीपरिरंभणं प्रतिनिधिप्रख्यं जयत्यर्हतां । ध्यानं दानवमानवैर्विरचितं सर्वार्थसंसिद्धये ॥ १ ॥ ॥ मालिनीव्हत्तम् ॥ भुवनभविकपापध्वांतदीपायमानं । परमतपरिघातप्रत्यनीकायमानम् ॥ धृतिकुवलयनेत्रावश्यमंत्रायमानं । जयति जिनपतीनां धानमत्युत्तमानाम् ॥ २ ॥

#### त्रिंशस्तम्भः ।

यह पढके पुष्पांजलिक्षेपण करे. ॥ इतिपुष्पांजलिक्षेपः ॥ ॥ इंद्रवज्रा ॥ कर्प्रसिल्हाधिककाकतुंडकस्तुरिकाचंदनवंदनीयः॥ धूपो जिनाधीश्वरपूजनेऽत्र सर्वाणि पापानि दहत्वजस्रम् ॥ १॥ बहे पढके सर्वपुष्पांजालियोंके बीचमें धूपोत्क्षेप करे. ॥ और शकस्तव पहे. ॥ तदपीछे जलपूर्ण कलश लेके, आहे और वसंततिलका पढे. ॥ यथा ॥ ॥ अनुष्टुष् ॥ केवळी भगवानेकः स्वाहादी मंडनैर्विना ॥ विनापि परिवारेण वंदितः प्रभुतोर्जितः ॥ १ ॥ ॥ वसंततिलका ॥ तस्येशितुः प्रतिनिधिः सहजश्रियाढ्यः । पुर्षेपेविनापि हि विना वसनप्रतानैः ॥ गंधेविना मणिमयाभरणेविनापि । छोकोत्तरं किमपि दृष्टिंसुखं दुदाति ॥ २ ॥ यह पढके प्रतिमाको कल्र्झाभिषेक करे. ॥ इतिप्रतिमायाः कल्झाभि-षेकः ॥ पुष्प अलंकारादि उत्तारके, कलझाभिषेक करके, पीछे फिर पुष्पां-जलि लेके, दो काव्य पढे.। ॥ शार्दूलवृत्तम् ॥ यथा ॥ विश्वानंदकरी भवांबुधितरी सर्वापदां कर्त्तरी। मोक्षाध्वैकविलंघनायं विमला विद्या परा खेचरी ॥ दृष्ट्या भावितकल्मषापनयने बढाप्रतिज्ञा दढा । रम्याईत्प्रतिमा तनोतु भविनां सर्वं मनोवांछितम् ॥ 🤊 ॥

॥ आर्या ॥

परमतररमासमागमोत्थप्रसृमरहर्षविभासिसन्निकर्षा ॥ जयति जगति जिनेशस्य दीप्तिः प्रतिमा कामितदायिनी जनानाम् २

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

यह पढके फिर पुष्पांजलिक्षेप करे. । पीछे पूर्वोक्त ' कर्प्पूरसिल्हा ' वृत्तकरके धूपोत्क्षेप करे, और शक्रस्तव पढे. । पीछे फिर पुष्पांजलि द्राथ-में लेके, दो काव्य पढे. ॥

॥ पृथिवीत्रृत्तम् ॥ यथा ॥ न दुःखमतिमात्रकं न विपदां परिस्फूर्जितं । न चापि यशसां क्षितिर्न विषमा चणां दुस्थता ॥ न चापि गुणहीनता न परमप्रमोद क्षयो । जिन्नार्चनकृतां भवे भवति चैव निःसंशयम् ॥ ९ ॥ ॥ संदाक्तांता ॥ एतत्कृत्यं परममसमानंदसंपन्निदानं । पातालोकः सुरनरहितं साधुभिः प्रार्थनीयम् ॥ सर्वारंभापचयकरणं श्रेयकां सं निधानं । साध्यं सर्वेर्विमलमनसा पूजनं विश्वभर्त्तुः ॥ २ ॥ यह पढके फिर पुष्पांजलिक्षेप करे. । तदपीछे भूप हाथमें लेके पढे. । ॥ शार्दल ॥ यथा ॥ कर्प्पूरागरुसिल्हचंदनबलामांसी शरीलेयक। श्रीवासद्रुमधूपरालघुसृणेरत्यंतमामोदितः ॥ व्योमस्थत्रसरच्छशांककिरणज्योतिःत्रतिच्छादको । धूपोत् क्षेपकृतो जगत्रयगुरोस्सौमाग्यमुत्तंसतु॥ १॥ ॥ आर्या ॥ सिद्धाचार्यप्रभृतीन् पंच गुरून् सर्वदेवगणमधिकम्॥ क्षेत्रे काळे धूपः प्रीणयतु जिनार्चने रचितः ॥ २ ॥ यह पढके धूपोत्क्षेप करे.। शकस्तव पढे.॥ पीछे फिर पुष्पांजलि लेके ॥

800

व्योमस्थप्रसरच्छञांककिरणज्योतिःप्रतिच्छादको ॥ धुपोत्क्षेपकृतो जगत्रयगुरोस्सौभाग्यमुत्तंसतु ॥ १ ॥ )) आर्या )) सिद्धाचार्यप्रभृतीन् पंच गुरून सर्वदेवगणमधिकम् ॥ क्षेत्रे काले धूपः प्रीणयतु जिनाईने रचितः ॥ २ ॥ यह पढके धुपोत्क्षेप करे। शंकस्तव पढे. ॥ पीछे फिर पुष्पांजलि लेके। ॥ वसंततिलका ॥ जन्मन्यनंतसुखदे भुवनेश्वरस्य । सुत्रामभिः कनकरोछहीरःशिष्ठायाम् ॥ स्नात्रं व्यधायि विविधांबुधिकूपवापी । कासारपल्वलसरित्सलिलैंः सुगंधैः ॥ १ ॥ ॥ इंद्रवज्रा ॥ तां बुद्धिमाधाय हदीहकाले सात्रं जिनेंद्रप्रतिमागणस्य ॥ कुर्वति लोकाः शुभभावभाजो महाजनो येन गतः सपंथाः ॥२॥ यह पढके पुष्पांजलिक्षेप करे। तवपीछे ॥ ॥ वृत्तपाठः ॥ परिमलगुणसारसदुणाढया बहुसंसक्तपरिस्फुरद्दिरेफा ॥ बहुविधबहुवर्णपुष्पमाला वपुषि जिनस्य भवत्वमोघयोगा॥१॥ यह वृत्त पढके पगोंसें लेके मस्तकपर्यंत जिनप्रतिमाको पुष्पारोपण करे. । पीछे 'कर्प्पूरसिल्हाधि०' इसकरके धूपोत्रक्षेप करे. । पीछे शकस्तव पढे.। पीछे फिर पुष्पांजालि हाथमें लेके। ॥ शार्दुल ॥ साम्राज्यस्य पदोन्मुखे भगवति स्वर्गाधिपैर्गुफितो। मंत्रित्वं बलनाथतामधिकृतिं स्वर्णस्य कोशस्य च ॥ विभ्रद्भिः कुसुमांजलिर्विनिहितो भक्तया प्रभोः पादयो-

863

# र्दुःखौघस्य जलांजलिं सतनुतादालोकनादेव हि ॥ १ ॥

॥ इंद्रवज्रा ॥

चेतः समाधातुमनिंद्रियार्थं पुण्यं विधातुं गणनाद्यतीतम् ॥ निक्षिप्यतेईत्प्रतिमापदाम्रे पुष्पांजलिः प्रोद्रतभक्तिभावैः ॥२॥

यह पढके पुष्पांजलिक्षेप करे.। सर्व पुष्पांजलियोंके अंतमें भूपोत्क्षेप, और शकस्तवपाठ अवश्य करना. ॥ तदनंतर पुष्पादिकरके प्रतिमा पूजे.। तदपीछे मणि, स्वर्ण, रूप्य, ताम्र, मिश्रधातु, माटीमय, कलशे स्नात्रकी चौकीऊपरि स्थापन करना. तिनमें गंगोदकमिश्रित सर्व जलाशयोंके पानी स्थापन करे. चंदन, कुंकुम, कर्प्पूरादि सुगंध द्रव्योंकरके वासित करे. चंदनादि करके, और पुष्पमालायोंकरके, कलशोंको पूजे. जल पुष्पादिआभिमंत्रणमंत्र पूर्वे कहे हैं ते जानने. । तदपीछे सो एक श्रावक, अथवा बहुत श्रावक, पूर्वोक्त वेष शौचवाले गंधसें हस्तको लेपन करके, मालाभूषित कंठवाले तिन कलशोंको हाथऊपरि रक्खे.। तदपीछे स्वस्वबुद्धिअनुसारसें जिनजन्माभिषेकचिन्हित स्तोत्रोंको जिनस्तुतिग-भित षट्पदादि (छप्यआदि) को पढे। तदपीछे शार्दूलवृत्त पढे।

यथा ॥

॥ शाईलवृत्त ॥

जाते जन्मनि सर्वविष्टपपतेरिंद्रादयो निर्जरा । नीत्वा तं करसंपुटेन बहुभिः सार्छं विशिष्टोत्सवैः ॥ शृंगे मेरुमहीधरस्य मिलिते सानंददेवीगणे । स्नात्रारंभमुपानयंति बहुधा कुंभांबुगंधादिकम ॥ १ ॥ ॥ आर्या ॥

योजनमुखान् रजतनिष्कमयान् मिश्रधातुमृद्रचितान् ॥ दधते कलज्ञान् संख्या तेषां युगषट्खदंतिमिता ॥ २ ॥ वापीकूपऱ्हदांबुधितडागपल्वलनदीझरादिभ्यः ॥ आनीतेर्विमलजलैः स्नानाधिकं पूरयंति च ते ॥ ३ ॥

॥ शार्दूछवृत्तम ॥ कस्तूरीघनसारकुंकुममुराश्रीखंडकंक्रोल्लके- । -हींबेरादिसुगंधवस्तुभिरऌंकुर्धति तत्संवरम् ॥ देवेंद्रा वरपारिजातबकुलश्रीपुष्पजातीजपा । मालाभिः कलज्ञाननानि दुधते संप्राप्तहारस्रजः ॥ ४ ॥ ईशानाधिपतेर्निजांककुहरे संस्थापितं स्वामिनं । सौधर्माधिपतिर्म्मिताद्धतचतुः प्रांत्राक्षञ्ंगोहतैः ॥ रोषाश्चेव सुराप्सरस्समुदयाः कुर्वतिकोतृहलम् ॥ ५ ॥ ॥ वसंततिलका ॥ वीणामुद्गतिमिलाईकटाईनूर । ढकाहुडुकपणवस्फुटकाहलाभिः ॥ सहेणुझर्ज्झरकृदुंदुभिषुंषुणीभि-र्वांचैः सृजांति सकठाप्सरसो विनोदम् ॥ ६ ॥ ॥ ऋोकः ॥ शेषाः सुरेश्वरास्तत्र ग्रहीत्वा करसंपुटे ॥ कलज्ञांस्त्रिजगन्नाथं रनपयंति महामुदः ॥ ७ ॥ ॥ शार्दूलवृत्तम् ॥ तसिंमस्तादृशाउत्सवे वयमपि स्वर्लोकसंवासिनो । भ्रांता जन्मविवर्त्तनेन विहितश्रीतीर्थसेवाधियः ॥ जातास्तेन विशुद्धबोधमधुना संप्राप्य तत्पूजनं । स्मृत्वैतत्करवाम विष्टपविभोः स्नात्रं मुदामास्पदम् ॥ ८ ॥ ॥ गाथा ॥ बाळत्तणम्मि सामिअ सुमेरुसिहरम्मि कणयकऌसेहिं ॥

तियसासुरेहिं ण्हविओ ते धन्ना जेहिं दिडोसि ॥ ९ ॥ यह पढके कलझोंकरके जिनप्रतिमाको अभिषेक करे. । तदपीछे बडे छोटेके कमकरके सर्व पुरुष स्त्रियां भी गंधोदकोंकरके स्नात्र करे। तदपीछे अभिषेकके अंतमें गंधोदकपूर्ण कलरा लेके वसंततिलकावृत्तपढे। ॥ वसंततिलका ॥ यथा ॥ संघे चतुर्विध इह प्रतिभासमाने श्रीतीर्थपूजनकृतप्रतिभासमाने ॥ गंधोद्केः पुनरपि प्रभवत्वजस्तं स्नात्रं जगत्रयगुरोरतिपूतधारेः॥१॥ यह पढके जिनपादोपरि कलशाभिषेक करके स्नात्रनिवृत्ति करे. । तद-पीछे पुष्पांजलि लेके वृत्त पढे । ॥ प्रहर्षिणी ॥ यथा ॥ इंद्राप्ने यम निर्ऋते जलेश वायो वित्तेशेश्वर भुजगा विरंचिनाथ ॥ संघटाधिकतमभक्तिभारभाजः रनात्रेस्मिन् भुवनविभोः श्रीयं कुरुध्वम् ॥ १ ॥ यह पढके स्नात्रपीठके पास रहे कल्पित दिक्पालपीठऊपरि, पुष्पांज-लिक्षेप करे. । तदपीछे प्रत्येक दिशामें यथाकमकरके दिक्पालोंको स्था-पन करे. । पीछे एकैक दिक्पालका पूजन करे । ॥ जिखरिणी ॥ यथा ॥ सुराधीश श्रीमन् सुदृढतरसम्यक्तववसते । राचीकांतोपांतस्थितविबुधकोट्यानतपद ॥ ञ्वलहजाघातक्षपितदनुजाधीशकटक । प्रभोः स्नात्रे विघ्नं हर हर हरे पुण्यजयिनाम् ॥ १ ॥ "॥ ॐ शक इह जिनस्नात्रमहेात्सवे आगच्छ २। इदं जलं गृहाण २। गंधं ग्रहाण २। पुष्पं गृहाण २। धूपं गृहाण २।

कीनाश नाशय विपहिसरं क्षणेत्र ॥ १ ॥ " ॐ यम इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति यमपूजनम् ॥ ३॥ ॥ आर्या ॥ राक्षसगणपरिवेष्टितचेष्टितमात्रप्रकाशहतशत्रो ॥ रनात्रोत्सवेत्र निर्ऋते नाशय सर्वाणि दुःखानि ॥ १ ॥ स्नात्रोत्सवेत्र निर्ऋते नाशय सर्वाणि दुःखानि ॥ १ ॥ "॥ ॐ निर्ऋते इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति निर्ऋतिपूजनम् ॥ ४ ॥ ॥ स्रग्धरा ॥ कछोठानीतठोठाधिककिरणगणरफीतरत्नप्रपंच । प्रोढ़ूतोर्वाध्रिशोमं वरमकरमहापृष्टदेशोक्तमानम् ॥ चंचच्चीरिछिर्शृगिप्रभ्रतिझषगणरंचितं वारुणं नो । वर्ष्मचिछद्यादपायं त्रिजगदधिपतेः स्नात्रसत्रे प्रवित्रे ॥ १ ॥ "॥ ॐ वरुण इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति वरुणपूजनम् ॥ ५ ॥

जिनपूजनआशुशुश्रणे कुरु विध्नप्रतिघातमंजसा ॥ ९ ॥ "॥ ॐ अम्ने इह० ग्रेषं पूर्ववत् ॥ " ॥ इत्यम्निपूजनम् ॥ २ ॥ ॥ वसंततिल्का ॥ दीप्तांजनप्रभतनो तनुसंनिकर्ष ।

वाहारिवाहनसमुद्धरदंडपाणे ॥

दिपं गृहण २। नैवेद्यं गृहाण २। विघ्रं हर २। दुरितं हर २। शांतिं कुरु २। तुष्टिं कुरु २। पुष्टिं कुरु २। ऋदिं कुरु २। वृद्धिं कुरु २। स्वाहा॥ " इति पुष्पगंधादिभिरिंद्रयूजनम् ॥१॥ ॥ वपछंदसिकदुत्तपाठः॥

बहिरंतरनंततेजसा विद्धत्कारणकार्यसंगतिः ॥

सर्वत्र तुल्यकरणीयकरस्थधर्म ॥

त्रिंशस्तम्भः ।

॥ इतविलंबितपाठः ॥ विशदपुस्तकशस्तकरहयः । प्रथितवेदतया प्रमदप्रदः ॥ अगवतः स्नपनावसरे चिरं । हस्तु विभ्रभरं द्रुहिणो विभुः ॥१॥ अगवतः इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति ब्रह्मणः पूजनम् ॥१०॥

॥ वृत्तपाठः ॥ फणमणिमहसा विभासमानाः। कृतयमुनाजऌसंश्रयोपमानाः॥ फणिन इह जिनाभिषेककाले। बलिभवनादमृतंसमानयंतु॥१॥ "॥ ॐ नागा इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति नागपूजनम्॥१॥

॥ वसंततिलका ॥ गंगातरगपारेखलनकोर्णवारि प्रोद्यत्कपईपरिमंडितपार्श्वदेशम् ॥ नित्यं जिनस्नपनहष्टहदुः स्मरारे विघ्नं निहंतुसकलस्य जगत्रयस्य १ " ॥ ॐ ईशान इह० शेषं पूर्ववत ॥ " इतीशानपूजनम् ॥ ८ ॥

आमत्कुबरमगवत्रनपनत्र सव । विघ्नं विनाइाय शुभाशय शीघ्रमेव ॥ १ ॥ "॥ ॐ कुबेर इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति कुबेरपूजनम् ॥ ७ ॥

सं**ञुद्दहासकृतदोैस्थ्यकथानिरास ॥** श्रीमत्कुबेरभगवत्स्नपनेत्र सर्व ।

कैलासवास विलसकमलाविलास ।

॥ वसंततिलका ॥

न्नपनयसमुदायं मध्यबाह्यातपानाम् ॥ १ ॥ "॥ ॐ वायो ईह० शेषं पूर्ववत् ॥" इति वायुपूजनम् ॥ ६ ॥

इह जिनपतिपूजासंनिधौ मातरिश्व-

प्रसृमरबहुवेगत्यक्तसर्वोपमान ॥

ध्वजपटकृतकीर्त्तिरफूर्त्तिदीप्यदिमान ।

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

।। मालिनी ॥

ऐसें क्रमसें दिकपाळपूजन करे । तदपीछे फिर भी हाथमें पुष्पांजलि लेकर आर्या पढे ॥

यथा॥ ॥ आर्या॥ दिनकरहिमकरभूसुतराशिसुतबृहतीशकाव्यरवितनयाः ॥

राहो केतो क्षेत्रप जिनार्च्चन भवत सन्निहिताः ॥ १ ॥

यह पढके अहपीठोपरि पुष्पांजलिक्षेप करे। तदपीछे पूर्वादिकमर्से सूर्य, शुक्र, मंगल, राहु, शनि, चंद्र, बुध, बृहस्पति, इनको स्थापन करे. हेठ केतुको, और ऊपर क्षेत्रपालको स्थापन करे.। तदपीछे प्रत्येक प्रहका पूजन करे.।

॥ वसंततिलका ॥ तयथा ॥ विश्वप्रकाशकृतभव्यशुभावकाश । ध्वांतप्रतानपरिपातनसद्विकाश ॥ आदित्य नित्यमिह तीर्थकराभिषेके। कल्याणपछवनमाकलय प्रयत्नात् ॥ ९ ॥ "॥ ॐ सूर्य इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति सूर्यपूजनम् ॥ १ ॥ ॥ मालिनी ॥ स्फटिकधवळशुद्रध्यानविध्वस्तपाप । प्रमुदितदितिपुत्रोपास्यपादारविंदु ॥ त्रिभुवनजनशश्वजंतुर्जायानुविद्य । प्रथय भगवतोच्चां शुक्र हे वीतविध्नाम् ॥ १ ॥ "॥ ॐ शुक्र इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति शुक्रपूजनम् ॥ २ ॥ ॥ आर्या ॥ प्रबल्जबलमिलितबहुकुशललालनाललितकलितविध्नहते । भौमजिनस्नपनेऽस्मिन् विघटय विव्रागमं सर्वम् ॥ १ ॥ "॥ ॐ मंगल इह० शेषं पूर्ववत् ॥" इति मंगलपूजनम् ॥ ३ ॥

॥ इतापळापत ॥ निजनिजोदययोगजगत्रयीकुदालविस्तरकारणतां गतः ॥ भवतुकेतुरनश्वरसंपदां सततहेतुरवारितविक्रमः॥ १ ॥ "॥ ॐ केतो इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति केतुपूजनम् ॥ ९ ॥

॥ द्रुतविलंबित ॥

सुःपतिहृदयावतीर्णमंत्रप्रचुरकठाविकछप्रकाद्या भास्वन् ॥ जिनपतिचरणाभिषेककाले कुरु वृहतीवर विघ्नविप्रणादाम्॥ १॥ "॥ ॐ गुरो इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति गुरुपूजनम् ॥ ८ ॥

॥ वृत्तम् ॥

बुधविवुधगणार्चिचतांधियुग्म प्रमथितदैत्य विनीतदुष्टशास्त्र ॥ जिनचरणसमीपगोधुनात्वं रचय मतिं भवघातनप्रकृष्टाम् ॥ १॥ "॥ ॐ बुध इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति बुधपूजनम् ॥ ७ ॥

॥ वृत्तम् ॥

अमृतद्यष्टिविनाशितसर्वदेषिचितविघ्नविषः शशलांछनः ॥ वितनुतात्तनुतामिह देहिनां प्रसृततापभरस्य जिनार्चने ॥ १ ॥ "॥ ॐ चंद्र इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति चंद्रपूजनम् ॥ ६ ॥

॥ द्रुतविलंबितपाठः ॥

॥ वृत्तम् ॥ फलिनीदलनील लीलयांतःस्थगितसमस्तवरिष्ठविघ्नजात॥ रवितनय प्रबोधमेतात् जिनपूजाकरणेकसावधानान् ॥ १॥ "॥ ॐ ञने इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति शनिपूजनम् ॥ ५॥

॥ अनुष्टुप् ॥ अस्तांहः सिंहसंयुक्तरथ विक्रममंदिर ॥ सिंहिकासुत पूजायामत्र संनिहितो भव ॥ १ ॥ "॥ ॐ राहो इह० शेषं पूर्ववत् ॥ " इति राहु पूजनम् ॥ ४॥

॥ आर्या ॥ कृश्नसितकपिळवर्णप्रकीर्णकोपासितांब्रियुग्मसदा॥ श्रीक्षेत्रपाल पालय भविकजनं विध्नहरणेन ॥ १ ॥ "॥ ॐ क्षेत्रपाल इह० शेषं पूर्ववत्॥ "इति क्षेत्रपालपूजनम् ॥१०॥ तदपीछे गंध, पुष्प, अक्षत, धूप, दीपसें पूर्व कहे मंत्रोंसेंही जिनप्रति-माकी पूजा करे. तदपीछे हाथमें वस्त्र लेके वसंततिलकावृत्तपाठ पढे. । ॥ वसंततिलकावृत्त ॥ यथा ॥ त्यक्त्वाखिळार्थवनितादिकभूरिराज्यं निःसंगतामुपगतो जगतामधीशः॥ भिक्षुर्भवन्नपि स वर्ष्मणि देवदृष्य-मेकं दुधाति वचनेन सुरेश्वराणाम् ॥ १ ॥ यह पढके वस्त्र चढावे. ॥ इति वस्त्रपूजा ॥ तदपीछे नानाविध खाद्य, पेय, भक्ष्य, लेह्यसंयुक्त नैवेद्य, दो स्थानमें करके तिनमेंसें एक पात्र जिनके आगे स्थापके, खोक पढे. । ॥ ऋोक ॥ यथा ॥ सर्वप्रधानसद्भृतं देहिदेहिसुपुष्टिदम् ॥ अन्नं जिनाये रचितं दुःखं हरतु नः सदा ॥ १ ॥ यह पढके जलचुलुककरके जिनप्रतिमाको नैवेद्य देवे. । तदपीछे ट्रसरे पात्रमें चुलुककरकेही, प्रहदिक्पालादिकोंको श्लोक पढके नैवेद्य देवे. । ऋोको यथा ॥ भोभो सर्वेग्रहालोकपालाः सम्यग्दराः सुराः ॥ नैवेद्यमेतदुह्णन्तु भवंतो भयहारिणः ॥ १ ॥

स्नान करायाविना भी पूजामें जिनव्रतिमाको इसही मंत्रकरके नैवेच देना ॥ तदपीछे आरात्रिक मंगलदीपक पूर्ववत । और शक्रस्तव भी पढना ॥ जिस प्रतिमाका स्थानस्थितहीका स्नपन कराया जावे, तिसके वास्ते सर्वकुछ तहांही करना ॥

श्रीखंडकर्ण्यूरकूरंगनाभिप्रियंगुमांसीनखकाकतुंडेः ॥

जगत्रयस्याधिपतेः सपर्याविधौ विद्ध्यात्कुराठानि धूपः॥१॥ इस इत्तकरके सर्वपूष्पांजछियोंके बिचाळे धूपोत्क्षेप करना, और शकस्तवपाठ पढना ॥

प्रतिमाविसर्जनं यथा ॥

"॥ ॐ अहेँ नमो भगवतेईते समये पुनः पूजां प्रतीच्छ स्वाहा॥" इाति पुष्पन्यासेन प्रतिमाविसर्जनं ॥

"॥ ॐ ऱ्हः इंद्रादयोलोकपालाः सूर्यादयो यहाः सक्षेत्रपालाः सर्वदेवाः सर्वदेव्यः पुनरागमनाय स्वाहा ॥ " इतिपूष्पादिभिर्दिक् पाल्यहविसर्ज्जनम् ॥

तदपछि ॥

आज्ञाहीनं कियाहीनं मंत्रहीनं च यत्कृतम् ॥ तत्सर्वं कृपया देवाः क्षमंतु परमेश्वराः ॥ ९ ॥ आवाहनं न जानामि न जानामि विसर्ज्जनम् ॥ पूजां चैव न जानामि त्वमेव शरणं मम ॥ २ ॥ कीर्त्तिः श्रियो राज्यपदं सुरत्वं न प्रार्थये किंचन देवदेव ॥ मत्प्रार्थनीयं भगवत्प्रदेयं स्वदासतां मां नय सर्वदापि ॥३॥ इति सर्वकरणीयांते जिनप्रतिमादेवादिविसर्जनविधिः ॥ अर्हदर्चनाविधिमें भी ऐसेंही विसर्जन जानना.॥ इति लघुस्नात्रविधिः ॥ तदपीछे ( यहचैत्यपूजानंतर ) बडे देवमांदिरमें जाकर, शकस्तवादि-स्तोत्रोंकरके जिनराजकी स्तवना करके, और जिनराजका पूजन करके प्रलाख्यान चिंतवन करे। पीछे चैत्यको प्रदक्षिणा करके, पौषधशाला (उपाश्रय) में जाकर, देवकीतरें बडे आनंदसें साधुयोंको वंदन करे. सुंदरबुद्धिवाला होकर, पूजासत्कार करे। पीछे एकाग्रचित्त होकर साधुके मुखसें धर्मदेशना श्रवण करे पीछे मनमें धारा हुआ प्रत्याख्यान करे. पीछे गुरुको नमस्कार करके कर्मादानको अच्छीतरें त्यागके, धन उपार्जन करे. यथायोग्य स्थानमें व्यापार समाचरे. कुत्सित बुरा कर्म प्रार्णोंके नाश हुए भी न करना. । पीछे अपने घरदेहरामें अईत्की मध्यान्हपूजा करके, अन्नपानी समाचरे. भक्तिसें साधुयोंको दान देके, अतिथीयोंकी पूजा आदरसत्कार करके, और दीन अनाथ मार्गणगणको संतोषके, अपने न्नत और कुलके उचित भोज्य वस्तुका भोजन करे. ॥ साधुको आमंत्रण ऐसें करे. ॥

क्षमाश्रमण पूर्वक ग्रहस्थ कहें ।

"॥ हे भगवन् फासुएणं एसणिजेणं असणपाणखाइम-साइमेणं वथ्थकंबलपायपुच्छणपडिग्गहेणं ओसहभेसजेणं पाडिहेररूवेण सिजासंथारएणं भयवं मम गेहे अणुग्गहो कायवो ॥ "

तदपीछे ( भोजनानंतर ) गुरुके पास शास्त्रका विचार करे, पढे, सुने । पीछे धन उपार्जन करके घरको जाकर संध्यापूजा करके सूर्यके अस्त होनेसें दो घडी पहिले, निजवांछित भोजन करे. सायंकालमें धर्मा-गारमें सामायिककरके षडाववइयक प्रतिक्रमण करे. पीछे अपने घरमें आके शांतबुद्धिवाला हुआ, जब एक पहर रात्रि जावे तब अईत्स्तवादिक पढके प्रायः ब्रह्मचर्यवर्तधारी होके सुखसें निद्रा लेवे. जब नींदका अंत आवे तब परमेष्टिमंत्रस्मरणपूर्वक जिन, चक्री, अर्छचर्क्री, आदिके चरि-तोंको चिंतन करे. और व्रतादिकोंके मनोरथ अपनी इच्छासें करे, ऐसें अहोरात्रिकी चर्या अग्रमत्त होके समाचरता हुआ, और यथावत् कहे वतमें रहा हुआ, गहरूथ भी शुद्ध अर्थात् कल्याणभागी होता है. । इति वतारोपसंस्कारे गृहिणां दिनरात्रिचर्या ॥ बासनागुरुसामग्री विभवो देहपाटवम्॥ संघश्चतुर्विधो हर्षे व्रतारोपे गवेष्यते ॥ १॥ वरकुसुमगंधअक्खयफळजळनेवज्जधूवदीवेहिं ॥ अद्यविहकम्ममहणी जिणपूआ अद्यहा होइ ॥ २ ॥ इत्याचार्यश्रीवर्द्धमानसूरिकृताचारदिनकरस्य एहिधर्मप्रतिबद्धपंचदश-मव्रतारोपसंस्कारस्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचितोवाळाववोधस्समास-स्तत्समाप्तो च समाप्तोयं त्रिंशः स्तंभः ॥ ३०॥ इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरीश्वरविरचितेतत्त्वनिर्णयप्रासादग्रंथेपंच-दशमव्रतारोपसंस्कारवर्णनोनामत्रिंशःस्तंभः ॥ ३०॥

## ॥ अथैकत्रिंशस्तम्भारम्भः ॥

पूर्वोक्त २७।२८।२९।३०।स्तंभोंमें पंचदशम ( १५ ) वतारोपसंस्कारका वर्णन किया, अब इस इकतीस ( ३१ ) स्तंभमें षोडशम ( १६ ) अंत्यसं-स्कारका वर्णन करते हैं.॥

श्रावक यथाइत् वृत्तोंकरके निज भवको पालके काल्धर्मके प्राप्त हुए, उत्क्रृष्ट प्रधान आराधना करे, तिसका विधि यह है. 1 जिन आरिहंतोंके कल्याणक स्थानोंमें निर्जीव शुचि पवित्र स्थंडिल-जगामें, वा अरण्यमें, वा अपने घरमें, विधिसें अनशन करना 1 तहां शुभस्थानमें ग्लानकोपर्यंत आराधना करावनी 1 तथा अवश्यमेव अमुकवेला निकट मरण होवेगा ऐसें ज्ञानके हुए, तिथिवारनक्षत्रचंद्रबलादि न देखना 1 तहां संघका मीलना करना 1 गुरु, ग्लानको जैसें सम्यत्स्वारोपणमें तैसें-ही नंदि करे. 1 नवरं इतना विशेष है. सर्व नंदि देववंदन कायोत्सर्गादि पूर्वोक्त विधि ' संलेहणा आराहणा ' इस आभिलापकरके करावणा. और वैयावृत्त्य कर कायोत्सर्गानंतर 1

"॥ आराधना देवता आराधनार्थं करेमि काउस्सग्गं अन्न-थ्थउसासिएणं० जाव-अप्पाणं वोसिरामि॥" कहके कायोत्सर्ग करे. कायोत्सर्गमें चार लोगस्स चिंतवन करना, पारके आराधना स्तुति कहनी.

<u> સ્</u>યુર

बायरा वा० शेषं पूर्ववत् ॥ "

फिर परमेष्ठिमंत्र पढके। "॥ जे मए अणंतेणं भवव्भमणेणं बेइंदिआ वा सुहमा वा

काएणं तस्स मिच्छामि दुकडं ॥ "

"॥ जे मए अणंतेणं भवष्भमणेणं पुढांवेकाइआ आउका-इआ तेउकाइआ वाउकाइआ वणस्सइकाइआ एगिंदिआ सुहमा वा बायरा वा पजत्ता वा अपजत्ता वा कोहेण वा माणेण वा मायाए वा लोहेण पंचिंदिअहेण वा रागेण वा दोसेण वा घाइआ वा पीडिआ वा मणेणं वायाए

गुरु कहें । " ॥ खामेह जो खमइ तस्स अथ्थी आराहणा जो न खमइ तस्स नथ्थि आराहणां ॥ " तदपीछे श्रावक क्षमाश्रमणपूर्वक कहें "। भयवं अणुजाणह।" गुरु कहें "। अणुजाणामि।" श्रा-वक परमेष्ठिमंत्रपाठपूर्वक कहें।

मित्ती में संवूभूएसु वेरं मज्झ न केणइ ॥ १ ॥

त्रोचारपूर्वक गुरुके सन्मुख हाथ जोडके कहें। खामेमि सवुजीवे सवे जीवा खमंतु मे ॥

तदपीछे तिसही पूर्वोंक्तविधिसें सम्यक्तवदंडकका उचारण, द्वादरान-तोंका उच्चारण करावणा. । वासक्षेपकायोत्सर्गादि भी, ' संछेखना आ-राधना ' के आलापककरके तैसेंही जाणना. । प्रदक्षिणा करनी, ग्लान-की शक्तिके अनुसार होवे भी, और नहीं भी होवे. । दंडकादिमें ' जाव-नियमंपञ्जुवासामि' के स्थानमें 'जावजीवाए' ऐसें कहना. । तदपीछे सर्व जीवोंकेंसाथ अपराधकी क्षामणा करनी। पीछे श्रावक परमेष्टिमं-

श्रीमदाराधना देवी विघ्नव्रातापहारतु वः॥ १॥ शेषं पूर्ववत् ॥

'यथा ॥ यस्याः सान्निध्यतो भव्या वांछितार्थप्रसाधकाः ॥

888

फिर परमेष्टिमंत्र पढके ।

"॥ जेमए अणंतेणं भवष्भमणेणं तेइंदिया सुहमा वा बायराव

शेषं पूर्ववत् ॥ "

फिर परमेष्ठिमंत्र पाठपूर्वक कहें ।

"॥ जे मए अणंतेणं भवष्भमणेणं चउरिंदिआ सुहुमा वा बायरा वा० रोषं पूर्ववत् ॥ "

फिर् परमेष्ठिमंत्र पाठपूर्वक कहें ।

"॥जे मए अणंतेणं भवष्भमणेणं पंचिंदिआ देवा वा मणुआ वा नेरइआ वा तिरक्खजोणिआ वा जलयरा वा थलयरा वा खयरा वा सन्निआ वा असन्निआ वा सुहमा वा बायरा वा० शेषं पूर्ववत् ॥ "

फिर परमेष्टिमंत्र पाठपूर्वक श्रावक कहें ।

"॥ जं मए अणंतेणं भयप्भमणेणं अलिअं भणिअं कोहेण वा माणेण वा मायाए वा लोहेण वां पंचिंदिअट्रेण वा रागेण वा दोसेण वा मणेणं वायाए काएणं तरस मिच्छामि दुकडं ॥ "

फिर परमेष्ठिमंत्र पढके कहें।

"॥ जं मए अणंतेणं भवष्भमणेणं अदिन्नं गहिअं कोहेण वा माणेण वा० शेषं पूर्ववत् ॥ 77

फिर परमेष्ठिमंत्र पढके।

"॥ जंमए अणंतेणं भवप्भमणेणं दिवुं माणुस्सं तिरिच्छं मेह्रणं सेवि अं कोहेण वा माणेण वा० शेषं पूर्ववत् ॥

फिर परमेष्ठिमंत्र पढके।

"॥ जं मए अणंतेणं भवप्भमणेणं अट्टारस पावडाणाइं कयाइं कोहेण का माणेण वा० भेषं पूर्ववत् ॥ "

फिर परमेष्ठिमंत्र पढके ।

"॥ जंमे पुढविकायगयस्स सिळालेड्रुसकरासन्हावालुआगेरिअ-सुवन्नाइमहाधाउरूवं सरीरं पाणिवहे पाणिसंघट्टणे पाणिपीडणे पाववट्रणे मिच्छत्तपोसणे ठाणे संलग्गं तं निंदामि गरिहामि वोसिरामि॥"

"॥ जं मे पुढविकायगयस्त सिठालेट्रुसकरासन्हावालुआगे-रिअवसुन्नाईमहाधाउरूवं सरीरं अरिहंतचेइएसु अरिहंतविंबेसुधम्म-ट्राणेसु जंतुरक्खणट्राणेसु धम्मोवगरणसु संऌग्गं तं अणुमोआमि कछाणेणं अभिनंदेमि॥"

फिर परमेष्टिमंत्र पढके ।

"॥ जं मे आउकायगयस्स जलकरगमहिआओस्साहिमहरत-णुरूवं सरीरं पाणिवहे पाणिसंघटणे पाणिपीडणे पाववट्रणे मि-च्छत्तपोसणे ठाणे संलग्गं तं निदामि गरिहामि वोसिरामि ॥ "

"॥ जं मे आउकागयस्त जलकरगमहिआओस्साहिमहरतणु-रूवं सरीरं अरिहंतचेइएसु अरिहंतबिंबेसु धम्मट्टाणेसु जंतुरक्ख-णट्टाणेसु धम्मोवगरणेसु जिणन्हाणेसु तन्हदाहावहरणेसु संलग्गं तं अणुमोआमि कछाणेणं अभिनंदेमि॥"

फिर परमेष्ठिमंत्र पढके ।

"॥ जंमे तेउकायगयस्स अगणिइंगाळमम्मुरजाळाअळायविञ्जु-उक्कातेअरूवं सरीरं पाणिवहे पाणिसंघटणे पाणिपीडणे पाववद्वणे मिच्छत्तपोसणे ठाणे संलग्गं तं निंदामि गिरिहामि वोसिरामि ॥ "

"॥ जं मे तेउकायगयस्स अगणिइंगालमम्मुरजालाअलायवि-ज्जुउक्कतेअरूवं सरीरं सीआवहारे जिणपूआधूवकरणे नेवेजपाए छुहाहरणाहारपाए संऌग्गं तं अणुमोएमि कछाणेणं अभिनं-देमि॥ "

फिर परमेष्ठिमंत्र पढके ।

"॥ जं मे वाउकायगयस्स वाउझंझासासरूवं सरीरं पाणिवहे पाणिसंघटणे पाणिपीडणे पाववद्वणे मिच्छत्तपोसणे ठाणे संऌग्गं तं निंदामि गरिहामि वोसिरामि ॥ "

"॥ जं मे वाउकायगयस्स वाउझंझासासरूवं सरीरं पाणिर-क्लजे पाणिजीवणे साहूण वेयावचे घम्मावहारे संलग्गं तं अणुमो-एमि कछाणेणं अभिनंदेमि॥ "

फिर परमेष्टिमंत्र पढके ।

"॥ जंमेवणस्सइकायगयस्स मूलकदृछछिपत्तपुष्फफलल्बीअरस-निज्ञासरूवं सरीरं पाणिवहे पाणिसंघटणे पाणिपीडणे पाववद्रुणे मिच्छत्तपोसणे ठाणे संलग्गं तं निंदामि गरिहामि वोसिरामि॥"

"॥ जं मे वणस्सइकायगयस्स मूलकदृछछिपत्तपुष्फफलवी-अरसनिजासरूवं सरीरं छुहाहरणेसु अरिहंतचेइअपूर्यणेसु धम्म-ट्राणेसु नेवजकरणेसु जंतुरक्खणेसु संलग्गं तं अणुमोएमि कछा-णेणं अभिनंदेमि॥"

फिर परमेष्टिमंत्र पढके ।

"॥ जं मे तसकायगयस्स रसरत्तमंसमेअअट्टिमजासुक्वचम्मरो-मनहनसारूवं सरीरं पाणिवहे पाणिसंघटणे पाणिपीडणे पाववट्टणे मिच्छत्तपोसणे ठाणे संलग्गंृतं निंदामि गरिहामि वोसिरामि ॥ "

"॥ जं मे तसकायगयस्स रसरत्तमंसमेअअट्टिमजासुकचम्मरो-मनहनसारूवं सरीरं अरिहंतचेइएसु अरिहंतविंबेसु धम्मट्राणेसु जंतुरक्खणट्टाणेसु धम्मावगरणेसु संलग्गतं अणुमोएमि कल्लाणेणं अभिनंदेमि ॥ "

फिर परमेष्टिमंत्र पढके ।

"॥ जं मए इथ्थ भवे मणेणं वायाए काएणं दुटुं चिंतिअं दुट्टं मोसिअं दुट्टं कयं तं निंदामि गरिहामि वोसिरामि ॥ "

ुँ "॥ जं मए इथ्थ भवे मणेणं वायाए काएणं सुट्ठु चिंतिअं सुट्रु भासिअं सुट्रु कयं तं अणुमोएमि कळाणेणं अभिनंदोमि ॥ "

यहां पहिलां समारोपितसम्यक्त्व व्रतको भी, फिर सम्यक्त्व व्रतारोप करना. और जिसको पहिलें सम्यक्त्व व्रतारोप न करा होवे, तिसको भी अंतकालमें सम्यक्त्व व्रतारोप करना योग्य है। जिसको पहिलां व्रतारोप करा होवे, तिसको इस अंतसमयमें एकसौचौवीस आतिचारोंकी आलो-चना करनी. 1 वे आतिचार आवश्यकादि सूत्रोंसें जान लेने. 1 तदपीछे आलोचनाविधि करना, सो प्रायश्चित्तविधिसें जानना. 1 तदपीछे गुरु सर्व संघसहित वासअक्षतादि ग्लानक्ने शिरमें निक्षेप करे. ॥ इत्यंतसंस्कारे आराधनाविधिः ॥

तदपीछे ग्लान (रोगी-बीमार) क्षमाश्रमण परमेष्टिमंत्र पाठपूर्वक कहें ॥ आयरियउवज्झाए सीसे साहम्मिए कुलगणे अ ॥ जे मे कया कसाया सव्वे तिविहेण खामेमि ॥ १ ॥ सव्वस्स समणसंघरस भगवओ अंजलिं करिय सीसे ॥ सव्वं खमावइत्ता खमामि सव्वस्स अहयंपि ॥ २ ॥ सव्वस्स जीवरासिरस भावओ धम्मनिहियनियचित्तो ॥ सव्वं खमावइत्ता खमामि सव्वस्स अहयंपि ॥ २ ॥ सव्वं खमावइत्ता खमामि सव्वस्स अहयंपि ॥ ३ ॥ "॥ भयवं जं मए चउगइगएणं देवा तिरिआमणुस्सा नेरइआ चउकसाओवगएणं पांचिंदिअवसट्रेणं इहम्मि भवे अन्नेसु वा भव-गाइणेसु मणेणं वायाए काएणं दूमिआ संताविआ अभिताइया

तदपीछे तीन नमस्कार पाठपूर्वक कहें। "॥ चत्तारि मंगलं अरिहंता मंगलं सिद्धा मंगलं साह मंगलं केवलिपन्नत्तो धम्मो मंगलं । चत्तारि लोगुत्तमा अरिहंता लोगुत्तमा सिद्धा लोगुत्तमा साहू लोगुत्तमा केव-लिपन्नत्तो धम्मो लोगुत्तमो । चत्तारि सरणं पवजामि अरिहंते सरणं पवजामि सिद्वे सरणं पवज्जामि साहू सरणं पवजामि केवलिपन्नत्तं धम्मं सरणं पवजामि॥

काएण कयं मिच्छामि दुक्कडं तस्स ॥ ३ ॥ खामेमि सवुजीवे सवे जीवा खमंतु मे ॥ मित्ती में संबूभूएसुं वेरं मज्झ न केणइ ॥ ४ ॥ इति ग्लानपाठः ॥

यथा ॥ जे मे जाणंतु जिणा अवराहा जेसु२ ठाणेसु ॥ तेहं आलोएँमि उवट्टिओ सवुकालंपि ॥ १ ॥ छउमथ्थो मूढमणो कित्तियमित्तंपि संभरइ जीवो ॥ जं च न सुमरामि अहं मिच्छामि दुकडं तस्स ॥ २ ॥ जं जं मणेण बढं जं जं वायाइ भासिअं किंचि जं जं॥

अथ मृत्युकालके निकट हुए, ग्लान, पुत्रादिकोंसें जिनचैलोंमें महापूजा स्नात्रमहोत्सव ध्वजारोपादि करवावे, चैत्यधर्मस्थानादिमें धन लगवावे.। तदपीछे परमेष्ठिमंत्रोचारपूर्वक पढे.।

तदपीछे गुरु दंडकसहित इन तीनों गाथाका विस्तारसें व्याख्यान करे । तदपीछे ग्लान, गुरु साधु साध्वी आवक आविकायोंको प्रत्येक-क्षामणां करे। यहां गुरुयोंको वस्त्रादि दान, और संघको पूजासत्कार जानना. ॥ इत्यंतसंस्कारे क्षामणाविधिः ॥

तस्स मिच्छामि दुकडं तेहिं अहं अभिदूमिओ संताविओ अभि-हओ तमहंपि खमामि॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

यह पाठ तीन वार पढे। पीछे गुरुके वचनसें अष्टादश ( १८ ) पाप-स्थानकोंको वोसरावे व्युत्सर्जन करे.।

यथा ॥

"॥ सव्वं पाणाइवायं पद्मक्खामि । सव्वं मुसावायं पच्च-क्खामि । सव्वं अदिन्नादाणं प० । सव्वं मेहुणं प० । सव्वं परिग्गहं प० । सव्वं राईभोअणं प० । सव्वं कोहं प० । सव्वं माणं प० । सव्वं मायं प० । सव्वं लोहं प० । सव्वं पिजं प० । सव्वं दोसं कल्ठहं अप्भक्खाणअरईरईपेसुन्नं परपरि-वायं मायामोसं मिच्छादसंणसळं इच्चेइआइं अट्टारस पावट्टाणाइं दुविहं तिविहेणं वोसिरामि अपच्छिमम्मि ऊ-सासे तिविहं तिविहेणं वोसिरामि ॥ "

तदपीछे गीतार्थगुरु, श्रीयोगशास्त्रके पांचमे प्रकाशके कथनसें, और कालप्रदीपादिशास्त्रके कथनसें, ग्लानके आयुका क्षय जानके \* संघकी, ग्लानके संबंधियोंकी, तथा नगरके राजादिकी अनुमति लेके, अनशनका उच्चार करे.। ग्लान, शकस्तव पढके तीनवार परमेष्ठिमंत्रको पढके गुरुके मुखसें उच्चरे.।

यथा ॥

"॥ भवचरिमं पञ्चक्खामि तिविहंपि आहारं असणं खाइमं साइमं अन्नथ्थणाभोगेणं सहसागारेणं महत्तरागारेणं सवृसमाहि-वत्तियागारेणं वोसिरामि॥" इति सागारानशनम् ॥ अंतर्मुहूर्त्त शेष रहे हूए, निरागार अनशन कराना ॥

\* भक्तप्रत्याख्यानप्रकीर्णकशास्त्रमें लिखा है कि, यदि कोइ तथ्यज्ञानी कहे, अथवा कोइ सम्यय्दष्टि देवता कहे कि, अमुकदिन तेरा अवश्य मरण है, तत्रतो अपना संहननधृतिवल जानके यावत् जीवका अन-रान करना, अन्यथा सामारिक अनशन करना. परंतु, जो कोइ मरणदिनके निश्वयविना सावत् जीवका अनशन करे, करावे, सो आत्मघाती साधुश्रावकघाती पंचेंटियवाती है; इससें प्रायः <sup>इस</sup> कालमें यावज्जीवका अनशन नही कराना सिद्ध होता है. ॥ यथा ॥

"॥ भवचरिमं निरागारं पच्चक्खामि सव्वं असणं सव्वं पाणं सव्वं खाइमं सव्वं साइमं अन्नथ्थणाभोगेणं सहसागारेणं अईयं निंदामि पडिपुन्नं संवरेमि अणागयं पच्चक्खामि अरिहंतसक्खियं सिद्धसक्खियंसाहुसक्खियंदेवसक्खियं अप्पसक्खियं वोसिरामि॥"

जइ मे हुज पमाओ इमस्स देहस्स इमाइ वेलाए ॥

आहारमुवहिदेहं तिविहं तिविहेण वोसिरिअं ॥ 9 ॥ तब गुरु "निथ्धारगपारगो होहि" ऐसें कहता हुआ संघसहित वा-सअक्षतादि ग्ठानके सन्मुख क्षेप करे.। शांतिके वास्ते 'अट्ठावयंमि उसहो' इत्यादि स्तुति पढनी. और, ' चवणं जम्मणभूमी ' इत्यादि स्तव पढना. । गुरु निरंतर ग्ठानके आगे तीनभुवनके चैत्योंका व्याख्यान करे, अनित्य-तादि बारां भावनाका व्याख्यान करे, अनादिभवस्थितिका व्याख्यान करे, अनशनके फलका व्याख्यान करे. । और संघ गीतनृत्यादि उत्सव करे. । ग्लान जीवितमरणइच्छाको त्यागके समाधिसहित रहे. । तदपीछे अंत-र्मुहूर्त्तके आयां, ग्लान 'सव्यं आहारं सव्यं देहं सव्यं उवहिं वोसिरामि ' ऐसें कहें । पीछे ग्लान पंचपरमेष्ठिस्मरणश्रवणयुक्त शरीरको त्यागे ॥ इ-त्यंतसंस्कारेऽनशनविधिः ॥

मरणकालमें ग्लानको कुझकी शय्याऊपर स्थापन करना ।"।जन्ममरणे भूमावेव इति व्यवहारः ।"

अथ सर्वभावके भोक्ता कर्मके जोडनेवाले चेतनारूप जीवके गये हुए, अजीव पुद्गलरूप तिसके शरीरको सनाथता ख्यापनाथें, तिसके पुत्रादि-कोंकेवास्ते, तीर्थसंस्कारविधि कहते हैं. । सर्व ब्राह्मणको शिखा वर्जके शिर दाढी मूंछ मुंडन कराना चाहिये, कितनेक क्षत्रियवेैश्यको भी कहते हैं. । तथा शबका संस्कार सर्व स्ववर्णज्ञातियोंने करना, अन्यवर्ण ज्ञातिवालोंने तिसका स्पर्श नही करना. । तदपीछे गंधतैलादिसें और भले गंधोदकक-रके शबको ज्ञान करावे, गंधकुंकुमादिसें विलेपन करे, मालाकरके अचें, स्वस्वकुलोचित वस्त्राभरणेकरी विभूषित करे. शूद्र जातिका सर्वथा मुंडन नही. । तदपीछे नवीन काष्टकी पगविनाकी कुश संथरी भले वस्त्रसें ढांकी हुई शय्याके ऊपर शय्याके उपकरणसहित शबको स्थापन करे.। यहां ग्रहस्थके मृत्युनक्षत्रके नक्षत्रपूतलेका विधान, कुशसूत्रादिसें यति-कीतरें जानना. नवरं कुशपुत्रक ग्रहस्थवेषधारी करणे। वर्णानुसार तिसके ऊपर नानाविध वस्त्र सुवर्ण मणि विचित्र वस्त्रका करा प्रासाद स्थापन करे.। तद्वीछे खज्ञातीय चारजणे परिजनके साथ स्कंधऊपर उठाए शबको,स्मशानमें ले जावे। तहां उत्तरभागमें शबका शिर रखके चितामें स्थापन करके, पुत्रादि अग्निसें संस्कार करे. । अन्न नही खानेवाले बालकोंको भूमिसंस्कार इच्छते हैं. । तहां प्रेतप्रतियाहियोंको दान देवे । तदपीछे सर्व स्नान करके, अन्यमागें होकर अपने घरको आवे. तीसरे दिनमें चिताभस्मका, पुत्रादि नदीमें प्रवाह करे. । तिसके हाड, तीर्थोंमें स्थापन करे. । तिसके अगले दिनमें स्नान करके शोक दूर करे. । जिनचैत्योंमें जाके, परिजनस-हित, जिनबिंबको विनास्पर्शे, चैत्यवंदन करे.। पीछे धर्मागारमें आके गुरुको नमस्कार करे. गुरु भी संसारकी अनिखतारूप धर्मदेशना करे. । तदपीछे खलकार्यमें सर्व तत्पर होवे. । अंख आराधनासें लेके, शोक दूर करनेतक मुहूर्त्तादि न देखना, अवइय कर्त्तव्य होनेसें. । यमलयोगमें, त्रिपुष्करया-गमें, आर्द्रा, मूल, अनुराधा, मिश्र, क्रूर और ध्रूव, इन नक्षत्रोंमें प्रेत-किया नही करनी. । \* धनिष्ठासें लेके पांच नक्षत्रोंमें तृणकाष्ठादि संग्रह नही करना। शय्या, दक्षिणदिशकी यात्रा, मृतककार्य, ग्रहोद्यम, घर व-नाना आदि नही करना. । रेवती, श्रवण, अश्ठेषा, अश्विनी, पुष्प, हस्त, स्वाति, मृगशिर, इन नक्षत्रोंमें, और सोम, गुरु, शनि, इन वारोंमें प्रेतकर्म करना बुद्धिमान् कहते हैं. । स्वस्ववर्णके अनुसार जन्ममरणका सूतक एकसदृश होता है, और गर्भपातमें तीन दिनका सुतक होवे है.।

\* मृगशिर । चित्रा । वनिष्ठा । मंगल । गुरु । शनि । २ । १२ । ७ । इति यात्राणां योगे यमलयोगः ॥ क्वतिका । पूर्वाफाल्गुनी । विशाखा । उत्तराषाढा । पूर्वामाद्रपदा । पुनर्वसु । मंगल । गुरु । शनि । २ । १२ । ७। इति त्रिपुष्करयोगः ॥ क्वतिका । विशाखा । भरणा । इति मिश्रनक्षत्राणि ॥ भरणा । मधा । पूर्वाफाल्गुनी । पूर्वापाढा । पूर्वाभाद्रपदा । इति क्रूरनक्षत्राणि ॥ रोहिणी । उत्तराफा० । उत्तराषा०। उत्तराभा० । इति ध्रुवनक्षत्राणि ॥ अन्य वंशवालेके मृत्यु हुए, वा जन्म हुए, विवाहित पुत्रिको सूतकवालेके अन्नके खानेसें, इन सर्वमें तीन दिनका सूतक होवे है. । अन्न नही खानेवाले बालकका सूतक तीन दिनका होवे है । आठ वर्षसें कम ऐसें बालकका भी त्रिभागोन सूतक होवे है. । स्वस्ववर्णानुसार सूतकके अंतमें जिनस्तव महोत्सवादि और साधर्मिकवात्सल्यादि करना, जिससें कल्याणप्राप्ति होवे. ॥

इत्याचार्यश्रीवर्द्धमानसूरिकृताचारादिनकरस्य ग्रहिधर्म्मप्रतिबद्धस्य षो-डशमांत्यसंस्कारस्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविचितोबाळावबोधस्समाप्त-स्तत्समाप्ते च समाप्तमिदं षोडशसंस्कारविवरणम्म् ॥

इंदुबाणांकचंद्राहे (१९५१) श्रावणिकेसितच्छदे ॥ कृतोबाळाववोधोयं विजयानंदसूरिणा ॥१ ॥ इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसृरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादग्रंथे षोडशमांत्यसंस्कारवर्णनोनामैकत्रिंशः स्तंभः ॥ ३१ ॥

## ॥ विज्ञापनम्म् ॥

यह पूर्वोक्त सोळां संस्कारका विधि श्रीआचारदिनकरके अनुसार लिखा है, इसके लिखनेका यह प्रयोजन है कि, यह सांसारिक व्यवहारोंके संस्का-रोंका विधि, श्रीऋषभदेवसें प्रचलित हूआ है, और जैसा श्रीऋषभदेव-जीने प्रचलित करा था, तैसेंही श्री जैनाचार्योंने लिख दिखलाया है. । इनमें जो त्रतारोपसंस्कार है, सो तो एहस्थका धर्मही जानना. होष सं-स्कारोंमें धर्ममिश्रित जगत्व्यवहारकी रीति कथन करी है. ! इस कालमें कोई यह नियम नही है कि, सर्व श्रावकोंने यह विधि अवरुय कत्त्तव्यही हे; तथापि यदि यह विधि प्रचलित होवे तो अच्छी बात है. क्योंकि, श्रीजैनाचार्योंको यही विधि सम्मत है, और इसी वास्ते मुंबाइके श्रीजै-नयुनियनक्कबके मेंबरोंकी, भरुचवाले होठ अनुपचंद मलूकचंदकी, भावन-गरकी श्रीजैनधर्मप्रसारकसभाके शाह कुंवरजी आनंदजीकी, बडोदेवाले होठ गोकलभाइ डुछभदासकी, और कितनेक साधुओंकी सम्मतिसें हम- ने यह विधि इस प्रंथमें गुंथन किया है. जिससें कि, लोकोकों मालुम होवे कि, जैनमतमें भी षोडशसंस्कारोंका वर्णन है। तथा इस जैनसं-स्कारविधिको, मिथ्यात्व भी नहीं जानना. क्योंकि यह लौकिकव्यव-हाररूप प्रायः है, धर्मरूपही नहीं है. और आगममें चरितानुवादसें किसी किसी संस्कारविधिका संक्षेपसें कथन भी है.। श्रीभगवतीसूत्र, ज्ञातासूत्र, आचारांगसूत्र, दशाश्रुतस्कंधसूत्रादि शास्त्रानुसारें चरितानु-वाद जानना.

अब मैं श्रीसंघसें नम्रतापूर्वक विनती करता हूं कि, यह विधि लिख-नेके समयमें एकही प्रंथ विद्यमान था, और नकल करनेके समय दूसरा मिला था, तिससें प्रायः खमत्यनुसार शुद्ध करके लिखा है, तथापि, किसी स्थानपर द्रष्ट्यादिदोषसें अशुद्ध लिखा गया होवे, वा जिनाज्ञा-विरुद्ध लिखा गया होवे, सो मुझे माफ करेंगे, और शुद्ध करके वांचेंगे.। इत्यलम्म् ॥

## ॥ अथद्राविंशस्तम्भारम्भः ॥

अब इस स्तंभमें जैनमतकी प्राचीनताका थोडासा खुलासा करते हैं.॥

पूर्वपक्षः-जैनमत जेकर प्राचीन होवे तो, तिसका लेख, वा नाम, वेदोंमें होना चाहिये; परं है नही, इसवास्ते जैनमत नवीन है, प्राचीन नही है.॥

उत्तरपक्षः-प्रियकर ! प्रथम तो वेदकाही कुछ ठिकाना नही है. क्योंकि, प्रथम ऋगवेदकी ८, कृष्णयजुर्वेदकी ८६, शुक्ठयजुर्वेदकी १७, सामवेदकी १०००, और अथर्ववेदकी ९ शाखा ये सर्व शाखायोंके वेद-पाठमें परस्पर अन्यत्व है. जैसें जर्मनीके छपे शुक्ठयजुर्वेदमें मार्ध्य-दिनी, और काण्वशाखाके वेदपाठ प्रथक् २ है. ऐसेंही सर्व शाखायोंमें जानना इन शाखायोंमेंसें बहुत शाखा तो नष्ट होगइ हैं, तो फिर, ऐसा ज्ञानी कौन है ? कि, जो कह देवे कि, किसी भी वेदकी शाखामें अईन्मतका नाम नही है !!

जब शंकराचार्य, जिसको हुए लगभग बारांसै। वर्ष व्यतीत हुए हैं, तिसके समयमें वेदादि पुस्तकोंमें बहुत गडबड करी गइ, पुराणे पुस्तकोंमेंसें कितनेही हिस्से निकाले गए, और कितनेक हिस्से नवीन दाखल करे गए हैं, यह कथन इतिहास तिमिरनाशकमें है. और वेदोंके अर्थ करनेमें भी शंकर, माधव, सायणाचार्यादिकोंने अपने २ भाष्यमें बहुत अर्थ मनःकल्पित लिखे हैं. क्योंकि, प्राचीन वेदभाष्य इनको नहीं मिले हैं. इसवास्ते इनके करे अर्थ कितनेही अनन्वित है. और जो भाष्य इनोंने रचे हैं, तिनोंमें भाष्यके लक्षण भी नही है. केवल टीकाका नामही भाष्य रख दिया है. भाष्य तो वह होता है कि, जिसमें मूळसूत्रकारका जो अभिप्राय होवे, सो सर्व प्रकट करा होवे "। सूत्रं सूचनकृत भाष्यं सूत्रोक्तार्थप्रपंचकम् । " इति वचनात् । जैसें आवश्यक सूत्रके प्रथमा-ध्ययनके ८६ अक्षर है, तिसकी निर्युक्तिका भाष्य ५०००, श्ठोकप्रमाण प्राकृतगाथाबद्ध है, और तिसकी टीका २८०००, श्लोकप्रमाण संस्कृतमें है. ऐसेंही कल्पसूत्र (बृहत्) मूल ४७३, भाष्य १२०००, प्राक्वतगाथा-बद्ध, टीका ४२०००, श्लोकप्रमाण संस्कृतमें है. इत्यादि अनेक शास्त्रोंके इसीतरेंके भाष्य है. तथा जैसें पाणिनीयसूत्रोपरि पतंजलिकृत भाष्य हैं, येह तो भाष्य है. परंतु जो नवीन भाष्य रचे गये हैं, वे तो, अभिमानके उदयसें रचे माळुम होते हैं जैसें दयानंदसरखतीजीने वेदोंपर नवीन भाष्य रचा है, यह भाष्य नहीं हैं, किंतु शास्रोंके सत्यार्थ बिगाडनेसें विटंबनारूप है. और दयानंदजीका भाष्य तो ऐसा है कि-

> चार सुहाली सोले थाली, वांटणवाली अस्सी जणी; सारे गाम ढंढोरा फेर्या, हंदि थोडी ने हलहल घणी. ।

और इस समयमें ऋग्वेदकी शाखा संख्यायनी १, शाकल २, वाष्कल ३, अश्वलायनी ४, मांडुक ५; कृष्णयजुर्वेद तैत्तिरीय तिसकी शाखा आपस्तंब १, हिरण्यकेशी २, मैत्राणि ३, सत्याषाड ४, बौद्धा-यनी ५; शुक्कयजुर्वेद याज्ञवल्क्यने रचा तिसकी शाखा काण्व १, माध्यं-दिनी २, कात्यायनी ३, ये तीन है; सर्व यजुर्वेदकी शाखा ८; सामवेदकी शाखा कौथुमी १, राणायणी २, गोभीऌ ३, ये तीन है. अथर्ववेदकी शाखा पिप्पठाद १, शौनकी २, ये दो है. इतनी शाखाके ब्राह्मण मालुम होते हैं. परंतु शाखासमान वेदपाठ, इतनेतरेंके मालुम नही होते हैं. माध्यंदिनी काण्ववत्. अब कौन जाने कि, किस शाखामें, किस वेदपाठमें क्या कथन था? और इस समयमें भी, तैत्तिरीय आरण्यककी भाष्यमें सायणाचार्य लिखते हैं कि, इसमें द्राविडदेशके ब्राह्मणोंके चौसट (६४) अनुवाकका पाठ है; अंधोंके ८०, कितनेक कर्णाटकोंके ७४, और कित-नेकके नवाशी, (८९) अनुवाकका पाठ है. परंतु हम अर्स्सा (८०) पाठवालेका व्याख्यान, पाठांतर सूचनासहित, प्रधानताकरके करेंगे

तथाच तत्पाठः ॥

"॥तत्र द्रविडानां चतुःषष्ठ्यनुवाकपाठः।आंध्राणामशीत्यनु-वाकपाठः। कर्णाटकेषु केषांचिच्चतुःसप्ततिपाठः। अपरेषां नवाशीतिपाठः। तत्र वयं पाठांतराणि यथासंभवं सूचयं-तोशीतिपाठं प्राधान्येन व्याख्यास्यामः॥"

तथा कलकत्ताके छापेका पुस्तक तैत्तिरीय आरण्यकका जो हमारे पास है, तिसमें लिखा है कि, कितनेही पाठ भाष्यकारने त्यागे हैं, तिनका भाष्य नही करा है. और कितनेक पाठोंका भाष्य करा है, वे पाठ मूलपुस्तकमें नही है.

और तैत्तिरीय ब्राह्मण प्रथमाष्टक प्रथम प्रपाठक प्रथमानुवाकके प्रथम मंत्रके भाष्यमें भी सायणाचार्य लिखते हैं कि "॥ वाजसनेयिनश्च विज्ञा-नमानंदं ब्रह्म-इति ॥ " परंतु यह श्रुति वाजसनेयसंहितामें मालुम नही होती है. इत्यादि अनेक प्रमाणोंसें सिद्ध होता है कि, वेदोंमें बहुत गडबड हुइ है; और बहुत हिस्से नष्ट हो गए हैं. और शेष रहे

#### तत्वनिर्णयप्रासाद-

हुएके भी अर्थोंमें, सायणाचार्य इंाकराचार्यादिकोंने गडवड कर दीनी हैं.

अन्य एक यह भी घ्रमाण है कि, जैनमतके आचार्य श्रीभद्रवाहु-खामी, शब्दांभोनिधि महाभाष्यके कत्ती श्रीजिनभद्रगणि क्षमाश्रमण, इत्यादिकोंने तथा आवश्यकवृत्तिकार श्रीहरिभद्रसूरि, श्रीमलयगिरिजीने, जे जे श्रुतियां वेदोंकी लिखी हैं, तथा कल्पलता टीका, विधिकंदली, और उत्तराध्ययनसूत्रके पद्यीसमे अध्ययनमें, जे जे श्रुतियां आरण्यकादिकोंकी लिखी हैं; तिन पूर्वोक्त श्रुतियोंमेंसें कितनीक श्रुतियां, ऋग्वेद, यजुर्वेंद, तैत्तिरीयारण्यक, बृहदारण्यक उपनिषदादिकोंमें मिलति हैं; और कितनीक श्रुतियां तिन पुस्तकोंमें नहीं मिलती हैं. इससें भी यही सिद्ध होता है कि, वे मंत्र श्रुतियां व्यवच्छद होगइ होवेगी, वा बाह्यणोंने जानबूझके निकाल दीनी होवेगी, वे सर्व श्रुतियां आगे लिख दिखाते हैं. ॥

- ९ ॥ विज्ञानघनएवैतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थायतान्येवानुविनश्य-ति न प्रेत्य संज्ञास्ति ॥
- २॥ सवै अयमात्मा ज्ञानमयः॥
- ३॥ नहवै सञारीरस्य प्रियाप्रिययोरपहतिरस्त्यञारीरं वा वसंतं प्रियाप्रिये न स्पृञात इति ॥
- ४॥ अग्निहोत्रं जुहुयात्स्वर्ग्गकामः ॥
- ५॥ अस्तमिते आदित्ये याज्ञवल्क्यः चंद्रमस्यस्तमिते शां-तेग्नौ शांतायां वाचि किं ज्योतिरेवायं पुरुषः आत्मा ज्योतिः साम्राडितीहोवाच॥
- ६ ॥ पुरुष एवेदंग्निं सर्वे यद्रूतं यच्च भाव्यं उतामृतत्वस्ये-शानो यदन्नेनातिरोहति यदेजति यन्नेजति यद्रूरे यदु अंतिके यदंतरस्य सर्वस्य यदु सर्वस्यास्य बाह्यत इत्यादि॥

१६ ॥ पृथिवाँ देवता आपो देवता इत्यादि ॥ १७ ॥ पुरुषो वै पुरुषत्वमश्चुते परावः पशुत्वमित्यादि ॥ १८ ॥ श्वगालो वै एष जायते यः सपुरीषो दह्यते इत्यादि ॥ १९ ॥ अग्निष्टोमेन यमराज्यमभिजयत इत्यादि ॥ २० ॥ स एष विगुणो विभुर्न बध्यते संसरति वा न मुच्यते मोचयति वा न वा एष बाह्यमाभ्यंतरं वा वेद इत्यादि ॥ २१ स एष यज्ञायुधी यजमानोंजसा स्वर्गलोकं गच्छतीत्यादि ॥

इत्यादि ॥

१५॥ द्यावापृथिवी इत्यादि॥

१२॥ पुण्यः पुण्येन कर्मणा पापः पापेनेत्यादि ॥ १३ ॥ सत्येन लभ्यस्तपसा ह्येष ब्रह्मचर्येण नित्यं ज्योतिर्मयो

त्यादि ॥

गर्त्तमभ्यपतत् ॥ ११॥ द्वादरा मासाः संवत्सरोभिरुश्नोभिर्हिमस्य भेषजमि-

९॥ एकया पूर्णाहत्या सर्वान कामानवाप्तोति ॥ १०॥ प्रथमो यज्ञो योझिष्टोमः योनेनानिष्ट्वान्येन यजते स

८ ॥ तत्र स सर्वविद्यस्येष महिमा भुवि दिव्ये ब्रह्मपुरे ह्येष व्योम्नात्मा सुप्रतिष्ठितस्तमक्षरं वेदयतेथ यस्तु स सर्वज्ञः सर्ववित् सर्वमेवाविवेश ॥

७॥ ऊर्ध्वमूलमधः ज्ञाखमश्वत्थं प्राहुरव्ययम् । छंदांसि यस्य पर्णानि यस्तं वेद स वेदवित् ॥

- ३३॥ जिनप्रमाणांगुलादवीति ॥
- ३२॥ ॐ छोकश्रीप्रतिष्ठान् चतुर्विंशतितीर्थकरान् ऋषमादि-वर्डमानांतान् सिद्धांतान् शरणं प्रपद्यामहे। ॐ पवित्र-मग्निमुपस्पृशामहे येषां जातं सुप्रजातं येषां धीरं सुधीरं येषां नग्नं सुनग्नं ब्रह्मसुब्रह्मचारिणं उदितेन मनसा अनुदि-तेन मनसा देवस्य महर्षयो महर्षिभिर्जहोति याजकस्य यजंतस्य च सा एषा रक्षा भवतु शांतिर्भवतु तुष्टिभर्वतु दद्दिर्भवतु शक्तिर्भवतु स्वस्तिर्भवतु श्रद्धा भवतु निर्व्याजं भवतु ॥ [ यज्ञेषु मूलमंत्र एष इति विधिकंदल्याम् ]
- ३१॥ मधिरपि न प्रज्ञायत इति ॥
- ३०॥ सैषा गुहा दुरवगाहा॥

मनंतं ब्रह्मेति॥

- २८॥ जरामर्थं वा एतत्सर्वं यदमिहोत्रम् ॥ २९॥ द्वे ब्रह्मणी वेदितव्ये परमपरं च तत्र परं सत्यं ज्ञान-
- २७॥ न ह वै प्रेत्य नरके नारकाः संति॥
- २६ ॥ नारको वै एष जायते यः शूद्रान्नमश्नाति इत्यादि ॥
- २४ ॥ सोमसूर्यसुरगुरुस्वाराज्यानि जयतीत्यादि ॥ २५ ॥ इंद्र आगच्छ मेधातिथे मेषरुषणेत्यादि ॥
- नित्यादि ॥
- त्यादि॥ २३ ॥ को जानाति मायोपमान देवानिंद्रयमवरुणकुबेरादी-
- २२॥ अपामसोमं अमृता अभूम अगमामज्योतिरविदाम-देवान किं नूनमस्मात्तृणवदरातिः किमुधूर्त्तिरमृतमर्त्त्र्रस्ये-

www.jainelibrary.org

यह है कि, पुराण भी वेदव्यासजीके बनाये कहे जाते हैं। ९ ॥ नाभिस्तुजनयेत्पुत्रं मरुदेव्यां महाद्युतिं ॥ ऋषमं क्षत्रियज्येष्ठं सर्वक्षत्रस्य पूर्वजं ॥ ९ ॥

और भी कइ एसी श्रुतियां जैनाचार्योंने लिखी है, जो कितनीक मिलती हैं, और कितनीक नही मिलती हैं. अब जैनाचार्योंने जे जे पाठ पुराणादिके लिखे हैं, तिनमेसें थोडेकसें

पाठ लिख दिखाते हैं. इनमेसें भी कितनेक पाठ सांप्रतकालके विद्य-

मान पुस्तकोंमें मालुम नही होते हैं. पुराणोंके पाठ लिखनेका प्रयोजन

नवायाणान अल्गाण तपता य जातः पर पदुम् ॥ [आरण्यके]

४०॥ ऋषभएव भगवान ब्रह्मा तेन भगवता ब्रह्मणा स्वय-मेवाचीर्णानि ब्रह्माणि तपसा च प्राप्तः परं पद्मू॥

रक्षरिष्टनेमिस्वाहा ॥ [ बहदारण्यके ]

२९॥ दधातु दीर्घायुरत्वायबळायवर्चसे सुप्रजास्त्वाय रक्ष-

[ यज़र्वेदे वैश्वदेवऋचौ ]

३७॥ उपैति वीरं पुरुषमरुहंतमादित्यवर्णं तमसः पुरस्तात् ॥ ३७॥ उपैति वीरं पुरुषमरुहंतमादित्यवर्णं तमसः पुरस्तात् ॥ ३८॥ नैंद्रं तद्वर्द्धमानं स्वस्तिन इंद्रो वृद्धश्रवाः स्वस्तिनः पुरुषा विश्ववेदाः स्वस्ति नस्ताक्ष्योरिष्ठनेमिः स्वस्तिनः ॥

३६ ॥ नमं सुवीरं दिग्वाससं ब्रह्मगर्भं सनातनम् ॥

तद्वर्द्धमानं पुरुद्वतमिंद्रं स्वाहा ॥

२५॥ त्रातारमिंद्रं ऋषभं वदंति अतिचारमिंद्रं तमरिछनेमिं भवे भवे सुभवं सुपार्श्वमिंद्रं हवे तु शकं अजितं जिनेंद्रं

तिस्वाहा ॥

३४॥ ऋषभं पवित्रं पुरुहूतमध्वरं यज्ञेषु यज्ञपरमं पवित्रं श्रुतधरं यज्ञं प्रति प्रधानं ऋतुयजनपशुमिंद्रमाहवे-

द्वात्रिंशस्तम्भः ।

#### स्ति तत्र ॥

चकार स्वावतारं यः सर्वज्ञः सर्वगः झिवः॥ १॥ [शिवपुराणे ] ७॥ स्कंदपुराणे १८ सहस्रसंख्ये नगरपुराणे अतिप्रसिद्धनगरस्थापना-दिवक्तव्यताधिकारे भवावताररहस्ये षट्सहस्रैः श्रीऋषभचरित्र समयम

[ प्रभासपुराणे ] ६॥कैळासे पर्वते रम्ये टष्मोयं जिनेश्वरः॥

कलिकाले महाघोरे सर्वकल्मषनाशनः ॥ दर्शनात् स्पर्शनादेव कोटियज्ञफलप्रदः ॥ १५ उजयंतगिरो रम्ये माघे कृष्णचतुर्दशी ॥ तस्यां जागरणं कृत्वा संजातो निर्मलो हरिः॥ २॥ इत्यादि॥

५॥ ईशो गौरींप्रति-

सामर्थ्यार्थं तपस्तेपे ॥ " इतितत्रकथास्ति ॥

३ ॥ युगयुग महापुण्या दृश्यत द्वारिका पुरि ॥ अवर्ताणों हरिर्यत्र प्रभासे शशिभूषणं ॥ १ ॥ रेवताद्रौ जिनो नेमिर्युगादिर्विमळाचले ॥ ऋषीणामाश्रमादेव मुक्तिमार्गस्य कारणम् ॥ २ ॥ पद्मासनसमासीनः झ्याममूर्तिर्दिगंबरः ॥ नेमिनाथ शिवेत्याख्या नाम चक्रेस्य वामनः ॥ ३ ॥ ४॥ वामनावतारोहि-"वामनेन रेवते श्रीनेमिनाथाय्रे बलिबंधन-

महादेवेन ऋषभेण दुशप्रकारो धर्मः स्वयमेवार्चार्णः केवल ज्ञानलाभाच प्रवर्त्तितः ॥ [ ब्रह्मांडपुराणे ] ३ ॥ युगेयुगे महापुण्या दृश्यते द्वारिका पुरि ॥

ऋषभाइरतो जज्ञे वीरपुत्रशतायजः॥ अभिषिच्य भरतं राज्ये महाप्रव्रज्यमाश्रितः ॥ २॥ २॥ इह् हि इक्ष्वाकुकुळवंशोइवेन नाभिसुतेन मरुदेव्यान्ंद्रनेः

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

स्पृष्ट्वा शत्रुं जयं तीर्थं नत्वा रैवतकाचलम् ॥ स्नात्वा गजपदे कुंडे पुनर्जन्म न विद्यते ॥ १ ॥ पंचाशदादों किल मूलभूमेर्दशोर्डभूमेरपि विस्तरोस्य ॥ उच्चत्वमष्टेव तु योजनानि मानं वदंतीह जिनेश्वराद्रेः॥२॥ सर्वज्ञः सर्वदर्शी च सर्वदेवनमस्कृतः ॥ छत्रत्रयाभिसंयुक्तां पूज्या मूर्त्तिमसौ वहन् ॥ ३ ॥ छादित्यप्रमुखाः सर्वे बद्दांजल्य इटशं ॥ धादित्यप्रमुखाः सर्वे बद्दांजल्य इटशं ॥ ध्यायंति भावतो नित्यं यदंघ्रियुगनरिजं ॥ ४ ॥ परमात्मानमात्मनं लसत्केवलनिर्मलम् ॥ निरंजनं निराकारं ऋषभं तु महाऋषिम् ॥ ५॥ [ स्कंदपुराणे ] ८ ॥ अष्टषष्ठिषु तीर्थेषु यात्रायां यत्फलं भवेत् ॥

आदिनाथस्य देवस्य स्मरणेनापि तद्भवेत ॥१॥ [नागपुराणे ] इत्यादि अनेक प्रमाणोंसें सिद्ध होता है कि, वेदादिशास्त्रोंमें वहुत गडबड हो गइ है. तथा इन पूर्वोक्त प्रमाणोंसें जैनमत वेदसें पहिलेका सिद्ध होता है, वेदमें जैनतीर्थंकरादिकोंके लेख होनेसें.

और ब्राह्मणोंके माननेमूजब, तथा इतिहास छिखनेवालोंकी मति-मूजब, श्रीकृण्णवासुदेवजीको हुए पांचलहल्ल (५०००) वर्ष माने जाते हैं. तिनके समयमें व्यासजी, वैशंपायन, याज्ञवरूक्यादि, वेदसंहिताके वांधने-वाले, और शुक्लयजूर्वेद, शतपथ ब्राह्मणादि शास्त्रोंके कर्त्ता हुए हैं. तिन सर्व ऋषियोंमें मुख्य व्यासजी हैं, तिनोंने वेदांतमतके ब्रह्मसूत्र रचे हैं. तिसके दूसरे अध्यायके दूसरे पादके तेतीसमे मूत्रमें जैनमतकी स्याद्वाद-सप्तमंगीका खंडन लिखा है, सो सूत्र यह है. "नेकस्मिझसंभवात" इस सूत्रका भाष्यमें शंकरस्वामीने, सप्तमंगीका खंडन लिखा है, सो, आगे लिखेंगे. जब व्यासजीके समयमें जैनमत विद्यमान था, तो फिर व्यास- स्मृति, याज्ञवल्क्यस्म्टति, शुक्लयजुर्वेद, शतपथब्राह्मणादिकोंमें जैनमतका नाम नही लिखा; ऐसेंही अन्यवेदोंके बनानेके समयमें भी वेदोंमें जैनम-तका नाम विद्यमान था, तो भी नही लिखा. इससें जैनमत, क्या नवीन सिद्ध हो सक्ता है? कदापि नही.

तथा व्यासजीसें पहिलें तो चारों वेदोंकी संहितायोंही नही थी, किंतु ऋषियोंपास यजन याजन करनेकी हिंसक श्रुतियां थी; वे श्रुतियां, और ऋग्वेदके दश (१०) मंडल, जिन जिन ऋषियोंने श्रुतियां रचि हैं, और जिन २ ऋषियोंने तिन श्रुतियांके मंडल बांधे हैं, तिनके नाम ऋग्वेदभाष्यमें प्रकट लिखे हैं. तिन प्रार्थना अश्वमेधादि यज्ञवाली सर्व श्रुतियांकी, चार संहिता, व्यासजीने बांधी और तिनके नाम ऋग्, यजुः, साम, अधर्व, रक्खे. तिन हिंसक श्रुतियोंमें, वा पुस्तकोंमें अहिंसक जैनधर्मके लिखनेका क्या प्रयोजन था? कदापि लिखा होवेगा तो, निंदारूप लिखा होगा. जेसें यज्ञविध्वंसकारक, राक्षस, वेदबाहा, देख, इत्यादि ।

पूर्वोक व्यासजीके कथन करे सूत्रोंसें तो, जैनमत, चारों वेदोंकी संहिता बांधनेसें पहिलें विद्यमान थां. क्योंकि, प्रंथकार जिस मतका खंडन लिखता है, सो मत, तिसके समयमें प्रबल विद्यमान होता है, और प्रंथकारके मतका विरोधि होता है, तव लिखता है. इससें भी यही सिद्ध होता है कि, जैनधर्म, सर्व मतोंसें पहिला सच्चा मत है.

पूर्वपक्षः−अनेक व्यासजी हो गए हैं, क्या जाने किस व्यासजीने, किस समयमें येह ब्रह्मसूत्र रचे हैं?

उत्तरपक्षः-आर्यावर्त्तके सर्व प्राचीन वैदिकमतवाले तो, जे कृष्ण-महाराजके समयभें कृष्णद्वैपायन बादरायण नामसें प्रसिद्ध थे, तिन व्यासजीकोही ब्रह्मसूत्रोंके कर्त्ता सानते हैं, अन्यको नहीं. और शंकरदिग्-विजयमें तो प्रकटपणें वेदव्यासजीकोही ब्रह्मसूत्रोंके कर्त्ता लिखे हैं.

पूर्वपक्षः-व्याससूत्रोंमें यह सप्तभंगीके खंडनेवाला सूत्र, किसीने पछिसें दाखल करा है. उत्तरपक्षः−यह कथन तुझारा मिथ्या है. क्योंकि, इस कथनके सचे करनेवाळा तुझारे पास कोइ भी प्रमाण नहीं है.

् पूर्वपक्षः-' नैकस्मिनसंमवात् ' इस सूत्रके अर्थमें जो शंकरखामीने सप्तभंगीका खंडन ळिखा है, सो अर्थ, इस सूत्रका नही, किंतु अन्य है.

उत्तरपक्षः-वाहजीवाह !! इस कथनसें तो तुमने शंकरस्वामीको अ-ज्ञानी सिद्ध करे कि, जिनोंने अन्यार्थके स्थानमें अन्यार्थ समझा, और छिख दिया. इससें अधिक अन्य अज्ञान क्या होता है ? और ऋग्वे-दादि चारों वेदोंऊपरी भाष्यकर्त्ता, सायणमाधवाचार्य, अपने रचे शंकरदिग्विजयमें छिखते हैं कि, शंकरस्वामी, मतोंका खंडन करके, और व्याससूत्रोपरि शारीरक भाष्य रचके, वद्रीनाथ केदार-नाथ हिमालयके शृंगोपरि गए. तहां व्यासजी आप आए, और शंकर-सामीको सम्मति दीनी कि, जो तुमने मेरे रचे सूत्रोपरि भाष्य रचा हे, सो मेरे अभिद्रायकेसमान हे. तथा यह भी व्यासजीने कहा कि, मेरे इन सूत्रोंऊपर कइ जनोंने भाष्य पीछे रचे, और आगेंको कइ जन रचेंगे, परंतु तुमारे भाष्यसदृश कोइ भी नही. क्योंकि, तुम सर्वज्ञ हो. इत्या-दि-इस लेखसें भी, सप्तभंगीका खंडन, व्यासजीनेही करा सिद्ध होता है, इसवास्ते वेदसंहितासें पहिलेही, जैन्मत विद्यमान था.

तथा महाभारतके आदिपर्वके तीसरे अध्यायमें यह पाठ है. ॥ "साधयामस्तावदित्युत्त्काप्रातिछतोत्तंकस्ते कुंडले ग्रहीत्वा सोपञ्चदथ पथि नग्नंक्षपणकमागच्छंतं मुहुर्मुहुर्दृश्यमानमदृश्यमानं च॥१२६॥"

भावार्थः-इसका यह है कि, उत्तंकनामा विद्यार्थी, उपाध्यायकी स्त्रीके वास्ते कुंडल लेनेको गया; रस्तेमें पौष्यके साथ वार्त्तालाप हुआ, अन्न-निमित्त उत्तंकने पौष्यको अंधा होनेका शाप दिया, पौष्यने वदलेका शाप दिया कि, तूं अनपत्य (संतानरहित) होवेगा-अंतमें, हम शापाभावका निश्चय करते हैं. ऐसा कहके, कुंडलोंको लेके, उत्तंक चलता भया. तिस अवसरमें मार्गमें, उत्तंक, वारंवार दृश्यमान अदृश्मान, ऐसे, नग्न क्षपणकको आता हुआ, देखता भया.

433

इस लेखसें भी यही सिद्ध होता है कि, जैनमत वेदसंहितासें भी पूर्व विद्यमान था. क्योंकि 'नुग्नक्षपणक' इस शब्दका यह अर्थ है-क्षप-णक नाम साधुका है, साथमें 'नुग्न' इस विशेषणसें जैनमतका साधु सिद्ध होता है. जैनमतमें दो प्रकारके साधु होते हैं, स्थविरकल्पी, और जिनकल्पी. जिनकल्पी आठ प्रकारके होते हैं. जिनमें केइ जिनकल्पी, ऐसें होते हैं, जे, रजोहरण, मुखवास्त्रिकाके विना, अन्यकोइ वस्त्र नही रखते हैं, और प्रायः जंगलमेंही रहते हैं. तथा टीकाकार नीलकंठजीने भी, क्षपणकपदका अर्थ, पाषंड भिक्षु करा है.

पूर्वपक्षः-आपने जो नग्न क्षपणक पदका अर्थ, जिनकल्पी साधु, ऐसा करके जैनमतकी सिद्धि वेदव्यासजीसें, और वेदसंहितासें पहिलें करी, सो ठीक नही है. क्योंकि, वास्तविकमें वह साधु नही था, किंतु पातालभुवननिवासी नागदेवता था. और यही वर्णन, आगले पाठमें लिखा है.

उत्तरपक्षः-आपका कहना सख है, परंतु उस नागदेवताने जो नग्न क्षपणकका रूप धारण किया, सो तिस रूपधारी साधुयोंके विद्यमान हुए विना, कैसें धारण किया ? और नग्न क्षपणक यह इाब्द भी कैसें प्रवृत्त हुआ ? तो सिद्ध हुआ कि, जैनमत वेदव्यासजीके समयमें तो विद्यमान थाही, परंतु वेदव्यासजीके, और वेदसंहितासें पहिलें भी, विद्यमान था, उत्तंकके देखनेसें.

तथा महाभारतके शांतिपर्वके २१८ अध्यायमें बौद्धमतका खंडन लिखा है, और जैनमत, बौद्धमतसें प्राचीन है, यह आगे सिद्ध करेंगे. तो इससें भी जैनमत वेदसंहिता, और वेदव्यासजीसें पहिलेंका सिद्ध होता है.

तथा मत्स्यपुराणके २४ अध्यायमें ऐसा पाठ है.

गत्वाथ मोहयामास रजिपुत्रान् बृहस्पतिः । जिनधर्म समास्थाय वेदबाह्यं स वेदवित् ॥ भाषाटीकाः--और उन रजिके पुत्रोंको भी बृहस्पतिजीने उनके पास जाकर मोहा, और आज्ञा दी कि, तुम सब जैनधर्मके आश्रय हो जाओ. ऐसा कह कर बृहस्पतिजी भी, वेदसें बाह्य मतको चलाते भये, और वेदसेंरहित वेदत्रयी भी बनाते भये.

अब विचारना चाहिये कि, वेदव्यासजीसें प्रथम जैनमतके होनेमें कुछ भी शंका है? तथा इस पाठसें तो, जैनमत, वेदसंहितासें तो क्या, परंतु वेद श्चुतियोंसें भी, पूर्वका सिद्ध हो गया. क्योंकि, बृहस्पति-जीने रजिके पुत्रोंको कहा कि, तुम जैनधर्मके आश्चय हो जाओ. और वेदकी श्चुतियोंमें बृहस्पतिजीकी स्तुति है, तो सिद्ध हुआ कि, वेदकी श्चुतियोंसें बृहस्पतिजी प्रथम हुए. और, जैनधर्म बृहस्पतिजीसें भी, प्रथम हुआ.

पूर्वपक्षः−युक्ति प्रमाणोंसें, और स्वमतपरमतके पुस्तकोंसें तो, तुमने जैनमतको प्राचीन सिद्ध करा. परंतु वर्त्तमानमें जो वेदसंहिता, ब्राह्मण, आरण्यक, उपनिषदादि विद्यमान है, तिनमें भ्री, कोइ ऐसा ऌेख है जिससें हम जैनमतको प्राचीन माने ?

उत्तरपक्षः—-प्रियवर! लेख तो इनमें भी जैनमतबावतके बहुत मालुम होते हैं, परंतु भाष्यकारोंने कुछ अन्यके अन्यही अर्थ लिख दीए हैं. जैसें दयानंदसरखतिस्वामीने वेदोंके स्वकपोलकल्पित अर्थ, अपने वेदभाष्यमें लिखे हैं. तिनमेसें कितनेक पाठ संहिता आरण्यकके लिख दिखाते हैं.

यजुर्वेदसंहिता अध्याय ९ श्रुति ॥ २५ ॥

"॥ वाजस्य नु प्रसव आबभूवेमा च विश्वा भुवनानि सर्वतः स नेमिराजा परियाति विद्वान प्रजां पुष्टिं वर्डमानो अस्मे स्वाहा॥"

नुइत्यादिमहीधररुतभाष्यकी भाषाः-'नु' ऐसा विस्मयार्थक अव्यय है, 'वाजस्य' अन्नका 'प्रसवः' उत्पादक प्रजापति ईश्वर 'इमा' इमानि 'विश्वा ' विश्वानि सुवनानि-सर्वभूतप्राणी सर्वतः सर्वओरसें रहे हुए, हिरण्यगर्भसें ळेके स्तंव (सरकडे) पर्यंत सर्वको जो उत्पन्न करता हुआ है, 'सनेमि ' चिरंतन राजा दीपता हुआ, सर्व स्थानोंमें अपनी इच्छासें जाता है. कैसा नेमि राजा? 'विद्वान् ' अपने अधिकारको जानता हुआ, तथा हमारेविषे पुत्रादिसंततिको, और धनपोषको वृद्धि करता हुआ, सनेमि सुहुतमस्तु, तिसको आहूति होवे.॥

अब इसही श्रुतिके भाष्यमें दयानंदसरस्वतिस्वामी ऐसा अर्थ लिखते हैं.॥

(वाजस्य) वेदादिशास्त्रोंसें उत्पन्न हुए बोधको (नु)शीघ (प्रसवः) जे। उत्पन्न करता है सो (आ) सर्वओरसें (बभूव) होवे (इमा) यह (च) (विश्वा) सर्व (भुवनानि) मांडलिकराजायोंके निवास करनेके स्थानक (सर्वतः ) (सनेमि) सनातननेमिना धर्मेण धर्मकरके सहित वर्त्तमान जो होवे राज्यमंडल (राजा) वेदोक्त राजगुणोंकरके प्रकाशमान (परि) (याति) प्राप्त होता है (विद्वान्) सकल विद्याका जानकार (प्रजाम्) पालने योग्य (पुष्टिम्) पोषणको (वर्धयमानः) (अस्मे) हमारा (स्वाहा) सत्यनीतिकरके ॥

अब पक्षपातरहित होकर पाठक जनोंको विचार करना चाहिये कि, महीधरजीने इसही अध्यायकी सोलमी श्रुतिमें 'सनेमि ' शब्दका अर्थ क्षिप्र करा है, और पच्चीसमी श्रुतिमें 'सनेमि ' शब्दका अर्थ निघंटुके प्रमाणसें पुराणनाम तिसका अर्थ चिरंतन राजा करा है. दयानंदसर-स्वतिजीने इस 'नेमि ' शब्दका अर्थ सनातन धर्म करा है. अब इनमेसें कौनसा अर्थ सत्य है ? और कौनसा मिथ्या है ? यह निश्चय, कदापि न होवेगा. क्योंकि, नेमिशब्दकी व्युत्पत्तिसें पूर्वोक्त तीनों अर्थोंमेंसें एक भी, नही निकलता है. इसवास्ते वेदोंकी श्रुतियोंके अर्थ, ठीकठीक प्रायः नही मालुम होते हैं सो, प्रायः लिखही आये हैं. विशेषतः इस श्रुतिका अर्थ, जैसा पूर्वे लिखा है, वैसा घटमान भी नही लगता है, यथार्थ आभिप्रायके न ज्ञात होनेसें.

पूर्वपक्षः-आपके अभिप्रायमुजब इस श्रुतिका कैसा अर्थ होना चाहिये ?

उत्तरपक्षः-हमारे अभिप्रायमुजब तो, इस श्रुतिका अर्थ, श्रीनेमि (२२) वावीसमे तीर्थंकरकी स्तुतिकरके तिनको आहुति दीनी है. यथा-(नु) विस्मयार्थमें है (वाजस्य) भावयज्ञस्य-भावयज्ञका \* (प्रसवः) उत्पत्तिकारक, जिनकी प्ररूपणासें भावयज्ञ उत्पन्न हुआ है. क्योंकि, जो भावयज्ञ है, सोही पारमार्थिक यज्ञ है. भावयज्ञका खरूप ऐसा है.। "॥ अग्निहोत्रमझिकारिका सा चेह। कर्मेंधनं समाश्रित्य टढा सद्रा-

वनाहुतिः । कर्मध्यानामिना कार्या दीक्षितेनामिकारिका ॥ ९॥ "

भावार्थः-कर्मरूप इंधनको आश्रित्य अर्थात् कर्मरूप इंधनकरके हढ-निश्चलतत् अच्छीभावनारूप आहुति, धर्मध्यानरूप आग्निकरके करणी. ऐसी अग्निकारिका, दीक्षित ब्राह्मणने करणी. । इत्यादि भावयज्ञका कथन, आरण्यकमें है.

तथा ॥

इंद्रियाणी पञ्चून् कृत्वा वेदीं कृत्वा तपोमयीम् ॥ अहिंसामाहुतिं कृत्वा आत्मयज्ञं यजाम्यहम् ॥ १ ॥ ध्यानाग्निकुंडजीवस्थे दममारुतदीपिते ॥ असत्कर्मसमित्क्षेपे अग्निहोत्रं कुरुत्तमम् ॥ २ ॥ यूपं कृत्वा पञ्चून् हत्वा कृत्वा रुधिरकर्दमम् ॥ यद्येवं गम्यते स्वर्गे नरके केन गम्यते ॥ ३ ॥

भावार्थः-इंद्रियोंको पञ्करके, तपोमयी वेदीकरके, अहिंसाको आहु-तिकरके, आत्मयज्ञको, मैं करता हूं- वास्तविक यज्ञ तो यही है; बाकी, अनाथ पशुकों मारके यज्ञ करना, यह मोक्षार्थी पुरुषोंका काम नही है. महाभारतके झांतिपर्वके २६६ अध्यायमें भी, हिंसक

\* श्रीमतहेमचंद्रसूरिने नानार्थद्वितीयकांडमें वाजनाम यज्ञका लिखा है। तथा पंडित भानुदत्तविशारदने शब्दार्थमानुके २८४ पृष्ठोपरि वाजराव्दका अर्थ यज्ञ लिखा है। तथा तारानाथतर्कवाचस्पतिभद्टाचार्यावेराचि-तराब्दस्तोममहानिधिमें भी १०११ पत्रोपरि लिखा है॥ यज्ञको धूर्त्तनिर्मित कहा है. । ध्यानरूप आग्न है जिसमें, ऐसें जीवरूपकुंडमें, दमरूप पवनकरके दीपित आग्नमें, असत्कर्मरूप काष्ठके क्षेपन करे हुए, उत्तम अग्निहोत्र कर. । यूप करके, पशु-योंको मारके, रुधिरका कर्दम (चिकड़) करके, यदि खर्गमें जाइए-गमन करिये, तो नरकमें किस कर्मकरके गमन करिये !!!॥ तथा जैनसिद्धांतमें भावयज्ञका स्वरूप, ऐसा कहा है. । यज्ञ करनेवाले बाह्मणोंको, हरिकेशवलमुनि यज्ञका स्वरूप कहते हैं. । हिंसा १, मृषा-वाद २, अदत्तादान ३, मेथुन ४, परिग्रह ५, ये पांचो आश्रवद्वारोंको, पांच संवर, प्राणातिपातविरत्यादिव्रतोंकरके, इस नरभवमें आच्छादन करे--रोके; असंयमजीवितव्यकी इच्छा न करे, देहका ममरव त्यांगे, शुचि महाव्रतोंमें मलीनता न होवे, यह भावयज्ञ है. इसको यतिजन करते हैं. ।

बाह्यण पूछते हैं कि, हे मुने! इस भावयज्ञके करनेके उपकरण कौनसें हैं ? यज्ञ करनेका विधि क्या है? भावयज्ञ जो तेरे मतमें है, तिसमें अग्नि कैसा है ? अग्निके रहनेका स्थान कौनसा है ? ग्रुच: घृतादिप्रक्षेप करनेवाली कडच्छी-चाटुआ कौनसा है? करीषांग कौनसा है ? अग्निका उद्दीपक जिसकरके अग्निको संधु खाते हैं, सो क्या है ? इंधन कौनसें हैं ? जिनोंकरके अग्नि प्रज्वालिये हैं. । दुरितके उपशमन करनेका हेतु, ऐसा शांतिपाठ अध्ययनपद्धतिरूप कौनसा है ? और हे मुने ! तूं किस विधिसें आहुतियोंकरके अग्निको तर्पण करता है ?

मुनि उत्तर देते हैं॥

"॥ तवो जोई जीवो जोईठाणं जोगा सुया सरीरं कारिसंगं । कम्मं संजमजोगसंति होमं हुणामि इसिणं पसथ्थं ॥ "

भावार्थः-बाह्य अभ्यंतरभेदभिन्न बारां प्रकारका जो तप है, सो अग्नि है, भावेंधन कर्म दाहक होनेसें. जीव है, सो अग्निके रहनेका स्थान है; तपरूप अग्निका आश्रय जीव होनेसें. मन, वचन, कायारूप तीनों योग जे हैं, वे शुच है; तिन्होंकरकेही, घृतस्थानीय शुभव्यापार होते हैं.

436

शरीर करीषांग है, तिसकरकेही तपरूप अग्निको दीपन करिये हैं, तज्जावभा-वित होनेसें तिसको. ज्ञानावरणीयादि आठ कर्म, इंधन है, तिस कर्मकोही तप करके भस्मीभाव करनेसें जे संयम योग हैं, संयमके व्यापार हैं, वेही शांतिपाठ अध्ययनपद्धतिरूप हैं, सर्व प्राणियोंके विश्वोंको दूर करनेवाले होनेसें. जीवहिंसारहित होनेसें, जो होम, सर्वऋषियोंको प्रशस्त है, तिस होमकरके तपरूप अग्निको, मैं तर्पण करता हूं. । यह भावयज्ञ अरिहंतके उपदेशसेंही प्रकट हुआ है, अन्यसें नही. यह आश्चर्य है. । (इमा) इमानि (विश्वा) विश्वानि सर्वाणि (भुवनानि) भूतानि और जो इन सर्वभूतजीवोंको ( सर्वतः ) सर्वओरसें ( आबभूव ) यथार्थस्वरूप कथन करनेसें प्रकट करता हुआ (सनेमि)सो नेमि बावीसमा जिनतीर्थंकर \* (राजा) अपने घातिकर्मचारके नष्ट करनेसें, और केवलज्ञानादि झुद्ध स्वरूपसें दीपता हुआ ( परियाति ) सर्वओरसें अप्रतिबद्ध विहारी होके जाता है-देशोमें विचरता है. कैसा है नेमि (विद्वान्) सर्वज्ञ है, मेरे कथन करे धर्मका यह रहस्य है, और इस हेतुसें मैनें जगतको उपदेश करना है, ऐसे अपने अधिकारको जानता है. तथा (प्रजां-पोषं-वर्धयमानः) प्रकर्षेण जायंते कर्मवशवर्त्तिनः प्राणिनोस्मिन् जगति इति प्रजा जीवसंघात इत्यर्थः तिसकी दयाके उपदेशसें, और धर्मकी पुष्टिकी वृद्धि करनेवाला (अस्मे) अस्मै नेमये-इस नेमिको हुत होवे अर्थात् आहुति होवे। इति ॥

तथा तैत्तिरीय आरण्यकके प्रथम प्रपाठकके प्रथमानुवाककी आदिमें शांतिकेवास्ते मंगलाचरण करा है, तिसमें ऐसा पाठ है।'। स्वस्तिनस्ता-र्ह्योंआरिष्टनेमिः। 'इसका भाष्यकारने ऐसा अर्थ करा है.। आरिष्टम् अहिं-सा तिसको नेमीस्थानीयः नोमिसमान, जैसें लोहमयी नेमि काष्ठमय चकके भंगाभावकेवास्ते होती है, अर्थात् चककी रक्षा करती है; ऐसेंही यह तार्क्ष्यः-गरुड भी सर्पादिकोंकी करी हुई हिंसाको निवारण करके, तिस-

\* नमिर्नेमिः पार्श्वो वीरः इतिश्रीमद्रेमचंद्रविरचितायामभिश्रानचितामणिनाममालायाम् || तथा शब्दार्थभानुके
 १९५ पत्रोपारे । नेमिः ( पु. ) जिनविशेष, एक जिनका नाम ||

का पालक होनेसें, अरिष्टनेमि है. ऐसा गरुड हमको कल्याण निरुपदव करो.। यह भाष्यकी व्याख्या, असमंजस माऌुम होती है. क्योंकि, प्रथम तो, गरुड पक्षी, तिर्यंचजाति है; सो कल्याण, शांति, निरुपदव, कैसें कर सकता है?

पूर्वपक्षः–गरुड विष्णुका वाहन है, इसवास्ते बडा सामर्थ्यवाला है; सो कल्याण झांति कर सकता है.

उत्तरपक्षः-तव तो वाहनकी स्तुतिसें विष्णुकीही स्तुति करनी उ चित थी. क्योंकि, वो तो, कदापि सर्व सामर्थ्यवाला होनेसें कल्याण शांति कर सकता है, परंतु पक्षी नही. तथा अरिष्टनेमिरूप विशेषण रखके जो अर्थ चककी नेमिका करा है, सो भी, अघटितही मालुम होता है. क्योंकि, विष्णुआदि अनेक पुरुष रक्षक माने हैं, तिन सर्वको छोडके उपमामें लोहमय नेमिको जा पकडा ! जैसें कोइ कहें कि, सुवर्ण कैसा पीत है, जैसा सरसव शणका पुष्प तैसा है. यह तो उपमा ठीक है. परंनु जो कोइ कहे कि, सुवर्ण ऐसा पीत. है, जैसा निःकेवल स्तनपान करनेवाले बालकका पुरीष पीत होता है, यह उपमा अघटित है. ऐसाही चक्रकी नेमिका विशेषण है; इसवास्ते यह सत्यार्थ नही मालुम होता है.

पूर्वपक्षः-आप इसका अर्थ कैसें कर सकते हैं ?

उत्तरपक्षः-आरिष्टनेमिः यह विशेष्य हैं, और तार्क्ष्यः यह विशेषण हैं; कहीं कहीं विशेष्य, विशेषण, आगे पीछे भी होते हैं. । तब तो, तार्क्ष्यःस-मान अरिष्टनेमि, हमको कल्याण-शांति करो । तहां अरिष्ठनेमिपदका यह अर्थ है. । '। धर्मचकस्य नेमिवन्नोमिः । ' धर्मरूप चककी नेमिसमान, जैसें नेमि चककी रक्षा करे हैं-विगडने नही देवे हैं, तैसेंही भगवान् बावीसमे-धर्म अरिष्ट अहिंसा निरुपद्रवरूप तिसके पालनेवास्ते नेमिसमान, सो कहिये अरिष्टनेमिः; सो अरिष्टनेमि, तार्क्ष्यों-गरुडसमान है. । जहां जहां गरुड संचार करता है, तहां तहां सर्पादिकोंके विधादि उपद्रवोंका नाश होता है, तैसेंही अरिष्टनेमि बावीसमा अरिहंत विचरता है, तहां इति उपद्रवादि नाश हो जाते हैं; इसवास्ते तार्क्ष्य अरिष्टनेमि भगवान् हमको कुल्याण–शांति करो. । इति ।

दूसरा अर्थ रिष्टनाम पाप उपद्रवका है, तिसके काटनेवास्ते नोमि च-ककी धारासामान, सो कहिये रिष्टनेमि; अकार, रिष्टशब्द अमंगळवाचक होनेसें लगाया है। यथा अपच्छिमा मारणंतिसंलेहणा । तथा तित्थयराणं अपच्छिमो इत्यादिवत् । शेषार्थ पूर्ववत् जानना ॥ येह दोनों अर्थ सम्यक् प्रकारसें घट सकते हैं. इसतरेंकी अनेक श्रुतियां सामवेदादि संहिताओंमें हैं, तहां भी, इसी रीतिसें अर्थोंकी घटना करलेनी ।

पूर्वपक्षः-अन्य सर्व तिर्थंकरोंको छोडके, 'श्रीनेमि' और 'अरिष्टनेमि' इन दोनों नामोंसें बावीसमे अर्हन् अरिष्टनेमिकी स्तुति वेदमें करनेका क्या प्रयोजन है ?

उत्तरपक्षः-जिस समयमें वेदोंकी संहिता बांधी गइ थी, शुक्क यजुर्वेद और यजुर्वेदके ब्राह्मण, आरण्यक, रचे गये थे, तिस समयमें श्री अरिष्ट-नेमि २२ मे अरिहंत विद्यमान थे. और श्रीक्टष्ण वासुदेवके ताए समुद्र-विजयके पुत्र थे. तिनोंने संसार त्यागके दीक्षा लेके, केवलज्ञान उत्पन्न करके, धर्मतीर्थ प्रवर्त्तन करा. और श्रीकृष्ण वासुदेवजीने जिनकी भक्ति और मुनियोंको वंदना करनेसें तीर्थंकर गोत्र उपार्जन करा, जिसके प्रभा-वसें आगामि उत्सर्प्रिणीकालमें अमम नामा आरिहंत होके निर्वाणपदको प्राप्त होवेंगे. ऐसे आरिष्टनेमि भगवान्की तिन वेदोंमें स्तुति करनी असं-भव नही है.

तथा तैत्तिरीय आरण्यक प्र० ४, अ० ५, मंत्र १७ मेमें प्रकटकरके आरिहंतकी स्तुति करी है.

यथा ॥

# अर्हन् बिमार्षि सायकानिधन्व अर्हन्निष्कं यजतं विश्वरूपं। अर्हान्नेदं दयसे विश्वमब्भुवं न वा ओजीयो रुद्र त्वदुस्ति॥

व्याख्याः-हे अर्हन्! हे रुद्र! रोदयत्यसुरावतारभूतान् नृपान वैदिक-यज्ञादिकर्म्मानुष्ठानश्रंसनेनेति रुद्रः । सा हे रुद्र! तुम (अईन्) योग्यतासें विमोहनात्मक शास्त्ररूपी (सायकान्) बाणोंको (बिभर्षि) धारण करते हो तथा ( धन्व ) अर्थात् पुरुषार्थरूप धनुषको भी धारण करते हो और (हे अर्हन्) अपनी योग्यताहीसें (यजतं) अर्थात् पूजाके साधन (विश्व-रूपम् ) नानाप्रकारके मंत्रयंत्रादि धारण करते हो तथा (निष्कम् ) नानाप्रकारके खर्णमय भूषणोंको ( बिभर्षि ) धारण करते हो और तैसेंही (विश्वम् अब्भुवम् ) संपूर्ण जल और प्रथिवीमें जो जीतने जीव हैं तिनको (दयसे-मा हिंस्यात् सर्वा भूतानि) इत्यादि वेदवाक्या-नुकूल दयाकरके पालन करते हो इसीकारणसें (हे रुद्र) (खत्) तुह्यारे समान (ओजीयो) बलवान् (नवै अस्ति) कोई नहीं है, इससें आप हमारी भी रक्षा कीजिये-यहां जो कोई यह इांका करे कि मंत्रमें तो ( अर्हन् चिभर्षि सायकानिधन्व ) इससें मोहनादि शास्त्रोंका धारण नही पाया जाता ( सायक ) पदसें तो बाणोंकाही धारण पाया जाता है सो कहना ठीक नही. क्योंकि, बुद्ध अर्हन्मतानुयायी आजकल भी बडे यलसें जीवरक्षा करते हैं, तो फिर, उनमें धनुषबाणका धारण करना कैसें घट सकता है? कदापि नहीं. इससें यह जानना चाहिये कि, फिर जो इनको सायक और धनुषका धारण लिखा है, सो केवल प्रशंसार्थक है, वास्तवमें नहीं. सो इसी आरण्यकके प्र० ५, अनु० ४ में लिखा है।

यथा ॥

"॥ अर्हन् विभर्षिसायकानिधन्वेत्याह स्तोत्येवेनमेतत्॥" यह अर्हन् भगवान्में जो ( विभर्षिसायकानिधन्व ) यह लिखा है, सो ( स्तैत्येवैनमेतत् ) यह केवल स्तुतिमात्रही है, वास्तवमें नहीं. इससें विमोहनात्मक शास्त्रास्त्रोंका धारण अर्थ करनाही उचित है, अन्य नहीं. । इति ॥ इस मंत्रमें रुद्र, शिव, महावीर ( हनुमान् ), आदि किसीका भी अर्थ नही घट सकता है. क्योंकि, वे तो, सर्व शस्त्रधारीही है, और इस मंत्रमें तो, जो शस्त्रधारी नही है, तिसको शस्त्रधारी कहा है; जिसका शंकासमाधान लिख आए हैं. तथा तैत्तिरीय आरण्यकके १०मे प्रपाठकके अनुवाक ६३ में सायनाचार्य लिखते हैं.।

यथा ॥

" ॥ कंथाकौपीनोत्तरासंगादीनां त्यागिनो यथाजातरूपधरा निर्यथा निष्परियहाः ॥ " इति संवर्त्तश्रुतिः ॥

भावार्थः-शीतनिवारणकंथा, कोेपीन, उत्तरासंगादिकोंके त्यागि, और यथा जातरूपके धारण करनेवाले, जे हैं, वे, निर्मंथ, और निष्परिग्रह, अर्थात् ममत्वकरके रहित होते हैं. यह लक्षण उत्कृष्ट जिनकल्पिका है. क्योंकि निर्मथ जो शब्द है, सो जैनमतके शास्त्रोंमेंहि साधुपदका बोधक है, अन्यत्र नहीं. और अंग्रेज लोकोंने भी, यह सिद्ध करा है कि, 'निर्मंथ' शब्द जैनमतके साधुयोंकाही वाचक है. बौद्धलोकोंके शास्त्रमें भी ' निग्गंथनातपुत्त' अर्थात् निर्मंथज्ञातपुत्र इस नामसें जैनमतके २४ मे वर्द्धमान महावीरस्वामिको कथन करे हैं. और जैनमतके शास्त्रमें तो, ठिकाने २ 'नो कप्पइ निग्गंथाण वा निग्गंथीण वा-कप्पइ निग्गंथाण वा निग्गंथीण वा-निग्गंथाण महेसीणं'-इत्यादि पाठ आवे हैं. तथा प्रायः-करके पूर्वकालमें जैनमतके साधुयोंको निर्मंथही कहते थे, और सुधर्मा-स्वामी, जो श्रीमहावीरस्वामीके पांचमे गणधर हुए, उनोंकी शिष्यप-रंपरामें जे साधु हुए, वे कितनेक कालपर्यंत निर्मंथगच्छके साधु कहाते थे; पीछे कारण प्राप्त होकर तिस निर्द्रंथगच्छका और नाम प्रसिद्ध हुआ, यावत् अद्यतन कालमें तपगच्छादि गच्छोंके नामसें कहे जाते हैं. तथा सिद्धांतसारमें मणिलाल नभुभाइ द्विवेदी भी लिखते हैं कि, ब्राह्मणोंके प्राचीन ग्रंथोंमें 'जैन ' ऐसा नाम नही आता है; परंतु, विवसन, निर्मंथ, दिगंबर, ऐसा नाम वारंवार आता है. इससें भी निर्मथशब्द, जैनमतानु-यायी सिद्ध होता है. तब तो सिद्ध हुआ कि, जैनमत, श्रुतिस्मृतिसें भी प्राचीन है. तथा पूर्वोक्त हमारा लेख, "क्या जाने, कौनसी शाखामें क्या लिखा है?" इत्यादि सत्य हुआ. तबतो, कोइ भी कहनेको सामर्थ्य नही है कि, जैनमत नूतन है, वा जैनमतका वेदादिकोंमें नाम भी नही है.

पूर्वपक्षः-कितनेक सुज्ञजन कहते और लिखते हैं कि, जैनमतवालोंके, जे जे, वेदबाबत लेख हैं, वे सर्व, द्वेषबुद्धिपूर्वक मालुम होते हैं, सो केसें है ?

उत्तरपक्षः-हे प्रियवर! जो जो वेदोंमें निष्टत्तिमार्गका कथन है, सो सर्व जैनमतवालोंको सम्मत है. क्योंकि, जो जो युक्तिप्रमाणसें सिद्ध, संसारसें निवृत्तिजनक, और वैराग्यउत्पादक वाक्य, वेद, उपनिषद, ब्राह्मण, आरण्यक, स्मृति, पुराणदिकोंमें हैं, वे सर्व सर्वज्ञ भगवान्के वचन हैं. इस कथनमें श्रीसिद्धसेनदिवाकर, और श्रीभोजराजाका पंडित श्रीधनपालजी लिखते हैं।

यथा ॥

सुनिश्चितं नः परतंत्रयुक्तिषु स्फुरंति याः कश्चन सूक्तिसंपदः ॥ तवैवताः पूर्वमहार्णवोत्थिता जगत्त्रमाणं जिनवाक्यविग्रुषः॥१॥ उद्धाविव सर्वसिंधवः समुदीरणास्त्वयि नाथ दृष्टयः ॥ न च तासु भवान् दृश्यते प्रविभक्तसरित्स्विवोद्धिः ॥ २ ॥ पावांति जसं असमंजसावि वयणेहिं जेहिं परसमया ॥

तुहसमयमहोअहिणो ते मंदा बिंदुनिस्संदा ॥ ३ ॥

भावार्थः-हे नाथ ! हमने यह निश्चित किया है कि, परतंत्रयुक्तियोंमें अर्थात् परमतके शास्त्रोंमें जे केई सूक्तिसंपदा, श्रेष्ठ वचन रचना हैं, वे सर्व, हे जिन ! तुमारेहि चतुईशपूर्वरूप महासमुद्रसें ऊठे हुए, वाक्यविंदु हैं.। तथा हे नाथ ! जैसें समुद्रमें सर्व नदीयें प्रवेश करती हैं, तैसें तुमा-रेविषे सर्व दृष्टियें प्रवेश करती हैं, परंतु तिन दृष्टियोंकेविषे आप नहीं दीखते हो. जैसें पृथक् २ हुई नदीयोंकेविषे समुद्र नही दीखता है. अर्थात् समुद्रमें सर्व नदीयें समा सक्ती हैं, परंतु समुद्र किसी भी एक नदीमें नहीं समा सक्ता है; ऐसेंही सर्व मत नदीयेंसमान है, वे सर्व तो, स्या-द्रादसमुद्ररूप तेरे मतमें समा सक्ते हैं; परंतु हे नाथ ! तेरा स्याद्रादसमु-द्ररूप मत, किसी मतमें भी संपूर्ण नहीं समा सक्ता है. । हे नाथ ! अस-मंजस भी जे परसमय, जैनमतके विना अन्यमतके शास्त्र, जगतूमें जिन वचनोंसें यशको प्राप्त करे हैं, वे सर्व वचन, तुमारे स्यादादसिद्धांतरूप समुद्रके मंद थोडेसें बिंदुनिस्संद बिंदुओंसें झरे हुए पाणीसदृश है; अर्थात् वे सर्व वचन स्याद्वादरूप महोदधिके बिंदु उडके गए हैं. ॥ इस-वास्ते पूर्वोक्त वेदादिवचन जैनोंको सर्व प्रमाण हैं; परंतु जे हिंसक, और अप्रमाणिक वचन हैं, वे सर्व, जैनोंको सम्मत नहीं हैं, असर्वज्ञ मूलक होनेसें. ।

यथा मनुस्मृतौ पंचमाध्याये ॥

यज्ञार्थं परावः सॄष्टाः स्वयमेव स्वयंभुवा ॥ यज्ञस्य भूत्ये सर्वस्य तस्माद्यज्ञे वधोऽवधः ॥ ३९ ॥ मधुपर्के च यज्ञे च पितृदैवतकर्मणि ॥ अत्रैव परावो हिंस्या नान्यत्रेत्यब्रवीन्मनुः ॥ ४१ ॥ एष्वर्थेषु पत्रून हिंसन् वेदतत्त्वार्थविद् हिजः ॥ आत्मानं च पत्रुं चैव गमयत्युत्तमां गतिम् ॥ ४२ ॥ या वेदविहिता हिंसा नियतास्मिश्चराचरे ॥

अहिंसामेव तां विद्याद्वेदाद्धमों हि निर्बभौ ॥ ४४ ॥ भावार्थः-स्वयंभु परमात्माने आप यज्ञकेवास्ते पशुयोंको उत्पन्न करे हैं, सर्व यज्ञकी भूतिकेवास्ते, तिसवास्ते, यज्ञमें जो बध है, सो, अबध हैं, अर्थात् बध नहीं है. । ३९ । मधुपर्कमें, यज्ञमें, पितृकर्ममें, दैवतकर्ममें, इनमेंही पशुयोंको मारने; अन्यत्र नहीं. ऐसें मनुजी कहते हैं. । ४१ । इन पूर्वोक्त कार्योंमें पशुयोंको मारता हुआ, वेदतत्त्वार्थका जानकार बाह्यण, आत्माको, और पशुको, उत्तम गतिमें प्राप्त करता है. । ४२ । जो वेद-कथित हिंसा इस चराचर जगत्में नियत करी है, तिसको अहिंसाही जानो. क्योंकि, वेदसेंही धर्म दीपता है. । ४४ । इत्यादि हिंसक श्रुति-यांऊपरही जैनोंका आक्षेपहै; इन आक्षेप वचनोंकोंही, कितनेक वैदिक-मतवाले द्वेषयुक्त वचन कहते हैं. क्योंकि, उनको वैदिकमतके पक्ष-पातसें यथार्थ वचन भी, द्वेषयुक्त मालुम होते हैं. परंतु पक्षपात छोडके विचार करे तो सर्व सत्य २ वचन प्रतीत होते हैं, योगजीवानंदसरखति स्वामीवत्

पूर्वपक्षः-ऐसे महात्मा योगजीवानंदसरस्वतिस्वामीजी कौन है ?

उत्तरपक्षः-संवत् १९४८ आषाढ सुदि १० मीका लिखा, एक पत्र, गुजरांवाले होके हमारेपास माझापट्टीमें पहुंचा. तिस पत्रको वांचके हमने तिस लिखनेवाले निःपक्षपाती और सत्यके प्रहण करनेवाले, महा-रमाकी बुद्धिको, कोटिशः धन्यवाद दीया, और तिसके जन्मको सफल माना. सो असलीपत्र तो, हमारे पास है; तिसकी नकल, अक्षर २, हम यहां भव्यजन पाठकोंके वाचनेवास्ते दाखिल करते हैं.॥

"॥ स्वस्ति श्रीमज्जैनेंद्रचरणकमलमधुपायितमनस्क श्रीलश्रीयुक्तपरि-व्राजकाचार्य परमधर्मप्रतिपालक श्रीआत्मारामजी तपगच्छीय श्रीन्मुनि-राज । बुद्धिविजयशिष्यश्रीमुखजीको परिव्राजकयोगजीवानंदस्वामीपरम-हंसका प्रदक्षिणत्रयपूर्वक क्षमाप्रार्थनमेतत् ॥ भगवन् व्याकरणादि नाना-शास्त्रोंके अध्ययनाध्यापनद्वारा वेदमत गलेमें बांध में अनेक राजा प्रजाके सभाविजय करे देखा व्यर्थ मगज मारना है। इतनाही फल साधनांश होता है कि राजेलोग जानते समझते हैं फलाना पुरुष वडा भारी विद्वान् है परंतु आत्माको क्या लाभ हो सकता देखा तो कुछ भी नही। आज प्रसंगवस रेलगाडीसें उतरके बठिंडा राधाकृष्णमंदिरमें बहुत दूरसें आनके डेरा कीया था सो एक जैनशिष्यके हाथ दो पुस्तक देखे तो जो लोग (दो चार अच्छे विद्वान् जो मुझसे मिलने आये) थे कहने लगे कि ये नास्तिक (जैन)ग्रंथ है इसे नही देखना चाहिये अंत उनका मूर्खपणा उनके गले उतारके निरपेक्ष बुद्धिकेद्वारा विचारपूर्वक जो देखा तो वो लेख इतना सत्य वो निष्प-क्षपाती लेखमुझे देख पडा कि मानो एक जगत् छोडके दूसरे जगत्में आन खडे हो गये ओ आबाल्यकाल आज ७० वर्षसें जो कुछ अध्ययन करा वो वैदिक धर्म बांधे फिरा सो व्यर्थसा माऌम होने लगा जैनतत्त्वादर्श वो अज्ञानतिमिरभास्कर इन दोनों अंथोंको तमामरात्रिंदिव मनन करता वैठा वो प्रंथकारकी प्रशंसा वखानता बठिंडेमें बैठा हूं। सेतुबंधरामेश्वर-

यात्रासे अब मै नैपालदेश चला हूं परंतु अब मेरी ऐसी असामान्य महती इच्छा मुझे सताय रही है कि किसी प्रकारसे भी एकवार आपका मेरा समागम वो परस्परसंदर्शन हो जावे तो मै इतकर्म्मा होजाऊं ॥ महात्मन् हम संन्यासी है। आजतक जो पांडित्यकीर्त्तिलाभद्वारा जो सभाविजयी होके राजा महाराजोंमें ख्यातिप्रतिपत्ति कमायके एकनाम पंडिताईका हांसल करा है। आज हम यदि एकदम आपसे मिले तो वो कमायी कीर्त्ति जाती रहेगी ये हम खूब समझते वो जानते है परंतु हठधर्म्म भी शुभ परिणाम शुभ आत्माका धर्म्म नही। आज मैं आपके पास इतनामात्र खीकार कर सकता हूं कि प्राचीन धर्म्म परम धर्म अगर कोई सत्य धर्म रहा हो तो जैनधर्म्म था जिसकी प्रभा नाश करनेको वैदिक धर्म्म वो षद् शास्त्र वो ग्रंथकार खडे भये थे परंतु पक्षपातशून्य होके कोई यदि वैदिक शास्त्रोंपर दृष्टि देवे तो स्पष्ट प्रतीत होगा कि वैदिक वातें कही वो लीई गई सो सब जैनशास्त्रोंसे नमूना इकठी करी है। इसमें संदेह नही कितनीक वातें ऐसी है कि जो प्रत्यक्ष विचार करेविना सिद्ध नही होती हैं। संवत् १९४८ मिती आषाड सुदि १० ॥

पुनर्निवेदन यह है कि यदि आपकी ऋपापत्री पाइ तो एकदफा मिलनेका उद्यम करुंगा । इति योगानंदस्वामी । किंवा योगजीवानंदस-रस्वतिस्वामि ॥

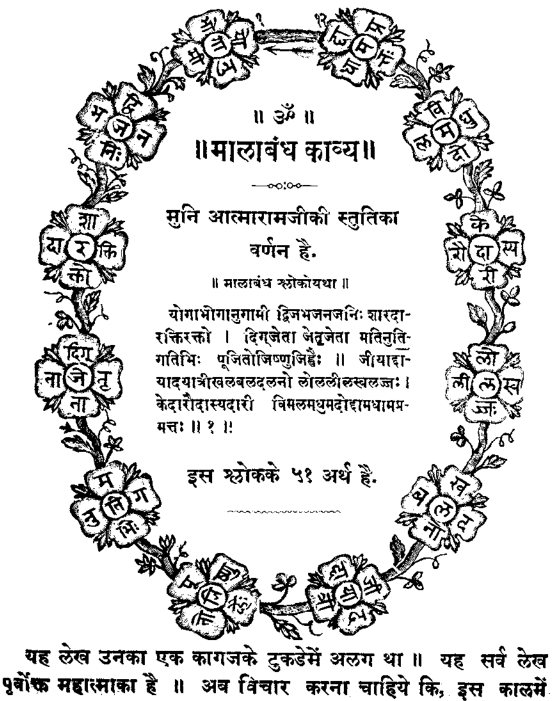
माळाबंधश्ठोकोयथा ॥

योगाभोगानुगामी हिजभजनजनिः शारदारकिरको । दिग्जेता जेतृजेता मतिनुतिगतिभिः पूजितो जिष्णुजिद्वैः ॥ जीयाद्दायादयात्री खलबलदलनो लोललीलस्वलज्जः । केदारौदास्यदारी विमलमधुमदोद्दामधामप्रमत्तः ॥ १ ॥

इस श्ठोकके सब अर्थ जैनप्रशंसा वो श्रीआत्मारामजीकी विभूतिकी प्रशंसा निकले है, प्रत्येक पुष्पोंके बीचका जो अक्षर है वो तीनवार एक अक्षरको कहना चाहिये ऐसा काव्य दश वीस श्लोक वनायके जरूर

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

चाहता था कि जैनतत्त्वादर्श वो अज्ञानतिमिरभास्करमें जैनदेव प्रशंसा होनी चाहेती थी । एकवार आपको मिलनेबाद अपना सिद्धांतका निश्चय फिर करना बने तो देखी जायगी ॥ "



वैदिकमतवाले जैनमतको देषबुद्धिसें नास्तिक कहते हैं, और महाविद्वान् परमहंस परिव्राजकजी निःपक्षपाती सद्बुद्धिवाले जैनमतकी बाबत केसा विचार रखते हैं!! इससें हे प्रियवरो ! जैनाचार्योंने जो जो वेदबाबत लेख लिखे हैं, वे सर्व यथार्थ तत्त्वके बोधवास्ते लिखे हैं, न तु द्रेषबुद्धिसें और द्रेषयुक्त भी, मताग्रही पुरुषोंकोही मालुम होते हैं, नतु पक्षपा-तरहित पुरुषोंको. ॥

पूर्वपक्षः-जैनमतमें प्राचीन व्याकरण तर्कशास्त्र नहीं है, इससें जैन-मत प्राचीन नहीं है. ऐसे कितनेक कहते हैं तिसका क्या उत्तर है?

"॥ शाकटायनोपि यपयापनाय यतिग्रामाग्रणीः स्वोपज्ञ-शब्दानुशासनवृत्तावादौ भगवतः स्तुतिमेवमाह । श्रीवीर-ममृतं ज्योतिर्नत्वादिसर्ववेदसाम् । अत्र च न्यासकृता व्या-स्या । सर्ववेदसां सर्वज्ञानानां स्वपरदर्शनसंबंधिसकळशा-स्वानुगतपरिज्ञानानामादिप्रभवमुत्पत्तिकारणमिति ॥ "

यह पाठ नंदिसूत्रवृत्तिमें है।

न्यासकी भाषाः-( सर्ववेदसाम् ) सर्वप्रकारके ज्ञानोंका स्वपरदर्शन-संबंधी सकल्रास्तानुगत परिज्ञानोंका ( आदिप्रभवम् -प्रथमम् ) पहिला उत्पत्तिकारण, ऐसे श्रीवीरं अर्थात् श्रीमहावीरको नमस्कार करके, केसें श्रीमहावीरको ( अमृतज्योतिम् )।

इससें सिद्ध होता है कि, पाणिनीसें पहिलेके शाकटायन और न्यासकर्चा जैनमती थे. । \* तथा जैनेंद्र व्याकरण और इंद्रव्याकरण, येभी पाणिनीसें

💓 प्रसिद्धफर्ताकी प्रस्तावना देखे.

पहिले रचे गये हैं. और चतुर्दशपूर्वमें शब्दप्रामृत १, नाट्यप्रामृत २, बाय-प्रामृत ३, संगीतप्राभृत ४, स्वरप्राभृत ५, योनिप्राभृत ६, इत्यादि सर्वजगत्की विद्याके प्राभृत थे. तिनमेसें शब्दप्राभृतमें सर्व शब्दोंके रूपोंकी सिद्धि थी, नाट्यप्राभृतमें सर्व नाटकोंके विधिका कथन था, और प्रमाणनयप्रा-भृतमें सप्तशतार नयचक्रकी सवालक्ष कारिका थी, तिसकी एक कारिका ऊपरसें श्रीमछवादि आचार्यने द्वादशारनयचक्रतुंब नामक तर्कशास्त रचा, सो दृत्तिसहित अष्टादश सहस्र (१८०००,) श्ठोकसंख्या है. तिसकी प्रथम कारिका यह है.॥

विधिनियमभंगदत्तिव्यतिरिक्तत्वादनर्थकमबोधं ।

जैनादन्यच्छासनमन्टतं भवतीति वैधम्म्यम् ॥ १ ॥

तथा सम्मतितर्क मूळ १६८, कारिका इत्तिसहित २५००० श्लोक प्रमाणहें. यह भी, पूर्वके प्रमाणनयप्राभृतसें उद्धार करके विक्रमादिख राजाके समयमें वीरात् (वीर-महावीरका संवत्) ४७० वर्षके लगभग श्री सिद्धसेनदिवाकरने रचा है.। तथा शब्दांभोनिधिगंधहस्तिमहाभाष्य १, अनेकांतजय पताका२, धर्मसंग्रहणी ३, शास्त्रवात्तीसमुच्चय ४, न्यायावतार ५, न्यायप्रवेश ६, सर्व-ज्ञसिद्धि ७, प्रमाणसमुचय ८, तत्वार्थ ९, षट्दर्शनसमुचय १०, इत्यादि अनेक प्रमाणग्रंथ पूर्वधारीयोंके समयमें रचे गए हैं. । तथा प्रमाणनय तत्त्वालोकालंकारसूत्र तिसकी ८४००० श्लोकप्रमाण स्याद्वादरत्नाकरनामा-इत्ति १, लघुवृत्ति ५००० श्लोकप्रमाण रत्नाकरावतारिकानामा २, प्रमेयरत्न-कोश ३, लक्ष्मलक्षण ४, खंडनतर्क ५, नयप्रदीप ६, स्याद्वादकल्पलता७, नयरहस्योपदेश ८, खंडखाद्य ९, स्याद्वादमंजरी १०, प्रमाणमीमांसा ११, प्रमाणसुंदर १२, इत्यादि सैंकडो प्रमाणग्रंथ पूर्वोक्त ग्रंथानुयायी रचे गय हैं.। और व्याकरणके ग्रंथ, जैनेंद्र इंद्रादि व्याकरणानुसारे बुद्धिसागर व्याकरण, और तिसका न्यास श्रीबुद्धिसागरसूरिने रचा है. और विद्यान नंदसूरिने विद्यानंदव्याकरण रचा है, श्रीमलयगिरिजीने शब्दानुशासन-व्याकरण रचा है, और श्रीसिद्धहेमव्याकरण श्रीहेमचंद्रसूरिजीने रचा है. तिसकी बाबत किसी कविने तिस व्याकरणको देखके यह श्लोक कहा है।

440

वथा श

भ्रातः संदृणु पाणिनित्रलपितं कातंत्रकंथा दृथा । माकार्षीः कटुशाकटायनवचः क्षुद्रेण चांद्रेण किम् ॥ कः कंठाभरणादिभिर्बठरयत्यात्मानमन्यैरपि ।

श्रूयंते यदि तावदर्थमधुराः श्रीहेमचंद्रोक्तयः ॥ १ ॥

मावार्थः — हे भाइ ! जबतक अर्थोंकरके मधुर, ऐसी श्रीहेमचं-द्रजीकी उक्तियों सुणते हैं, तबतक पाणिनिके प्रलापको बंद कर, कातंत्रको इथा कंथा (गोदडी) समान जान, कौडे (कटुक) शाकटायनके वचन मत कर अर्थात् उच्चारण न कर, तुच्छ चांद्रकरके क्या है ? कुछ भी नही, तथा कंठाभरणादि अन्य व्याकरणोंसें भी कौन पुरुष अपने आत्माको पीडित करे ? कोई भी नही. ॥ तथा शिशुपालब-घके सर्ग २ के श्लोक ११२ में माघकवि, न्यासमंथका स्मरण करते हैं; इसवास्ते माघकवि, न्यासके प्रणेता जिनेंद्र, और बुद्धिपाद बुद्धिसागर आचायोंसें पीछे हुए हैं.

ऐसे माघकाव्यके उपोद्घातके षष्ठ (६) पत्रोपरि जयपुरमहाराजाभित पंडित व्रजलालजीके पुत्र पंडित दुर्गाप्रसादजीने लिखा है,।

इस लेखसें भी जैनव्याकरणोंके न्यास अतिचमत्कारी है, और प्राचीन पंडितोंको सम्मत है नही तो, माघसरिखे महाकवि, न्यासका स्मरण किसवास्ते करते ?

पाणिनिकी उत्पत्तिका खरूप, सोमदेवभद्दविरचित कथासरिस्सागर, तथा तारानाथतर्कवाचर्स्पतिभद्दाचार्थविरचित कौमुदीकी सरला नाम टीका, और इतिहासतिमिरनाशकके तीसरे खंडके अनुसारसें लिखते हैं।।– पाटलिपुत्रनगरके नवमे नंदके वखतमें वर्ष उपवर्षनामा पंडित थे, तिनके तीन मुख्य विद्यार्थी थे, वररुचि (कात्यायन), व्याडी इंद्रदत्त, और एक जडबुद्धि पाणिनिनामा छात्र था. सो तहांसें हिमालयर्थवतमें जाके तप करता हुआ, तिसके तपसें तुष्टमान होके किसी शिवनामा देवताने तिसकी इच्छानुसार नवीन व्याकरण रचनेका वर दीया, तब तिसने व्याकरणकी अष्टाध्यायी रची. और वररुचि आदिकोंको कहने लगा कि, मेरे साथ व्याकरणविषयमें शास्त्रार्थ करो. तब वररुचि आदिकोंने तिस-केसाथ शास्त्रार्थ करके सात दिनमें पाणिनिका पराजय करा; तब तिस-कालमें महादेवने आकाशमें आके हुंकारशब्द करा, तब तिन पंडितोंका इंद्रव्याकरण नष्ट हो गया; तब पाणिनिने तिन सर्वपंडितोंको जीत लीये. तद पीछे वररुचिने हिमालय पर्वतमें जाके, शिवकी आराधनासें वर पाके, तिस अष्टाध्यायीकी न्यूनता पूरणेवास्ते वार्तिक रचा. ॥

इससें सिद्ध हुआ कि, पाणिनि नंदराजाके समय होनेसें श्रीवीरात् १५५ वर्ष पीछे लगभग हुआ. तो, क्या, पाणिनिसें पहिलें पंडितजन व्याकरणसें शून्य थे ? शून्य नही थे, किंतु जैनेंद्र, इंद्र, शाकटायनादि जैनव्याकरण प्रचलित थे, तो फिर, जैनमत व्याकरणशून्य केसें सिद्ध होवे ? कदापि न होवे. तथा पातंजलिने जो अष्टाध्यायीके ऊपर भाष्य रचा है, सो भी प्रायः जैनेंद्र इंद्र शाकटायनादिव्याकरणानुसार रचा हे.

पूर्वपक्षः—आपने कितनेही प्रमाणोंद्वारा जैनमतको प्राचीन ठहराया सो ठीक है; परंतु 'जैन' शब्द जिनशब्दसें तद्धित होके बनता है, और 'जिन' शब्द 'जि जये' धातुका बनता है, और 'जि' धातु प्राचीन नही है. क्योंकि, श्री बाबु शिवप्रसादजी सितारेहिंद अपने रचे इतिहासतिमिरनाश-कके तीसरे खंडके प्रष्ठ १७ में लिखते हैं कि, 'जि जय' धातु प्रमाणिक नही है. क्योंकि सायन और नृसिंहने अपने रचे उणादि और स्वरमंजरीमें इस धातुको छोड दिया है. यह धातु किसी प्रमाणिक प्रंथमें नही मिलता है.

उत्तरपक्षः है प्रियवर ! बाबुसाहबने जो लिखा है, सो, क्या जाने किस अनुभवज्ञानसें लिखा है !! क्या बाबुजी सितारेहिंद वेदोंको प्रमा-णिकप्रंथ नही मानते हैं ? क्योंकि, यजुर्वेद अध्याय १९ मंत्र ४२। ५७ में जि जयधातुके प्रयोग है जिसको शंका होवे सो, यजुर्वेद देख लेवे. वेदोंके अप्रमाणिक होनेसें, फिर वो ऐसा वेदोंसें पुराना पुस्तक कौनसा है, जिसने जि जयधातुको अप्रमाणिक जानके छोड दिया है ? यह लेख तो, किसीने जैनमतोपरि द्रेषबुद्धिसें लिखा मालुम होता है. किसी मताव्रहीको यह सूझा कि, जिस जि जयधातुसें जिन सिद्ध होता है. तिसधातुकोही उडा दो. इसीतरें द्रेषबुद्धिसें वेदोंमेंसें कितनीही ऋचा, मंत्र और शाखायोंको गुम्म करदी हैं. तो बिचारा जि जयधातु तो किस गिणतीमें है ?

पूर्वपक्षः-जैनमत वेदमतकी बातें लेकर रचा गया है, ऐसे कितनेक कहते हैं, तिसका क्या उत्तर है !

उत्तरपक्षः-हे प्रेक्षावानो ! तुमको विचारना चाहिये कि, जेकर जैन-मत वेदकी कितनीक बातें लेकर रचा गया होवे, तब तो जो कथन, जैनमतमें है, सो सर्व वेदोंमें होना चाहिये. परंतु, कर्मकी ८ मूलप्र-कृति, और १४८ उत्तरप्रकृतियोंके स्वरूपके कथन करनेवाले षदकर्मग्रंथ, पंचसंग्रह, कर्मप्रकृति, प्राभृतकी संग्रहणी, प्राचीन पांच कर्मग्रंथ, शतक, षडशीति कर्मग्रंथ, प्रज्ञापना उपांग, व्याख्याप्रज्ञप्ति, आदिमें लगभग अशीतिसहस्र ( ८०००० ) ऋोकोंका प्रमाण है. तिनको कथनका गंधभी, चार वेदसंहिता, ब्राह्मण, उपनिषत्, कल्पादिमें नही है, और साधुकी पद-विभागसमाचारी, जिसके कथन करनेवाले सवालक्ष ( १२५००० ) श्लोक लगभग हैं; और जीव, अजीव, पुण्य, पाप, आश्रव, संवर, निर्ज्जरा, बंध, मोक्ष, इन पदार्थीका जैसा स्वरूप, जैन मतके शास्त्रोंमें कथन करा है, तैसा स्वरूप वेदोंमें स्वन्नमें भी कदी नही दीख पडेगा. इसवास्ते प्रेक्षावानोंको चाहिये कि, वेद और जैनमतके शास्त्र पढके तिनका मुकाबला करें और विचारें, तब यथार्थ मालुम हो जावेगा कि, जैनमत वेदमेंसें रचा गया है, वा, वेदोंमें जे जे अच्छी बातें है, वे जैनमतमेंसें लेके रची गई हैं? जो पूर्वोक्त प्रंथोंका मुकावला करके तत्त्व निश्चय करके धारेगा, तिसका कल्पाण होवेगाः

तथा जैनमतके प्राचीन होनेमें एक अन्य भी प्रमाण मिला है सो ऐसें है. अीकांतानामा नगरीका रहनेवाला धनेशनामा श्रावक यानपा-त्रकरके समुद्रमें जाता था; तिनके अधिष्ठायक देवताने तिस जहाजको स्तंभन कर दीया. तदपीछे धनेशने तिस व्यंतरदेवताकी पूजा करी, तब तिस समुद्रकी भूमिसें तिस व्यंतरके उपदेशसें स्यामवर्णकी तीन प्रतिमा निकाली; तिनमेसें एक प्रतिमा तो चारूपयाममें तीर्थप्रतिष्ठित करी, अन्य श्रीपत्तनमें आमलीके दृक्षके हैठ प्रासादमें श्रीअरिष्टनेमिकी प्रतिमा प्रतिष्ठित करी, और तीसरी प्रतिमा श्रीपार्श्वनाथकी स्थंभन यामके पास सेढिकानदीके कांठे ऊपर तरुजाल्यांतरभूमिमें स्थापन करी.

पुरा गये कालमें शालिवाहनराजाके राज्यसें पहिले वा लगभग,नागा-र्जुन विद्यारसासिद्धिवाला, बुद्धिका निधान, भूमिमें रहे हुए बिंबके प्रभावसें रसको स्थंभन करता हुआ; तदपीछे तिसने तहां स्थंभनक ग्राम निवेशन करा. । और तिस श्रीपार्श्वनाथकी प्रतिमाके, जो खंभातबंदरमें संप्रति-कालमें विद्यमान है, बिंबासनके पीछेके भागमें ऐसी अक्षरोंकी पंक्ति लिखी हुई परंपरायसें हम सुनते हैं; और यह बात लोकोंमें भी प्रायः प्रसिद्ध है. । सो लेख यह है ॥

> नमेस्तीर्थकृतस्तीर्थं वर्षे द्विकचतुष्टये २२२२ आषाडश्रावको गौडोकारयत्प्रतिमात्रयम् ॥ १ ॥

अर्थः—जैनमतमें ऐसी दंतकथा चलती है कि, गत चौवीसीके सता रमे नमिनामा तीर्थंकरके शासन चलां पीछे २२२२ इतने वर्ष गए आषाडनामा श्रावक, गौडदेशका वासी, तिसने तीन प्रतिमा बनवाई थीं, तिसमें यह रत्नमयी प्रतिमा भी, तिसनेही बनवाई थी.

जेकर इस चौवीसीके २१ के नमिनाथके शासन चलां पीछे २२२२,इतन वर्ष गए बनवाइ होवे, तो भी, ५८६६५० वर्षके लगभग व्यतीत हुए हैं यह लेखसंबंधि कथन प्रभावकचरित्र, और प्रवचनपरीक्षा, अपरनाम कुमतिमत कौशिक सहस्रकिरणनामक प्रंथोंमें हैं. इससें भी सिद्ध होत हे कि, जैनमत अतीव प्राचीन है. इत्यलं विद्वज्जनपर्षत्सु ॥ इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादग्रंथे जैनमतप्राचीनतावर्णनो नाम द्वात्रिंशः स्तम्भः ॥ ३२॥

-----

## ॥ अथत्रयस्तिंशस्तम्भारम्भः ॥

बत्तीसमें स्तंभमें जैनमतकी प्राचीनता सिद्ध करी, अब इस तेतीसमें स्तंभमें जैनमत, बौद्धमतसें भिन्न, और प्राचीन है, सो सिद्ध करते हैं.।

पूर्वपक्षः---कितनेक मानते हैं कि, जैनमत बौद्धमतमेंसें निकला है, वा, बौद्धमतकी एक शुद्ध शाखा है; तिसका क्या उत्तर है?

उत्तरपक्षः-हे प्रियवर ! इस वातका निश्चय, पाश्चात्य विद्वानोनें अच्छी तरेसें करा है कि, जैनमत, बौधमतसें पुराना और अलग मत है. आचा-रांग सूत्रका तरजुमा जर्मन देशके वासी हरमॅनजाकोबी विद्वान ( Hermann Jocabi )ने करा है, सो पुस्तक प्रोफेसर मेक्समुछर भट्टजी (Professor F. Max Müller)ने छपवाया है, तिसकी प्रस्तावनामें अनेक प्रमाणोंसें जैन-मतको, बौद्धमतसें प्राचीन और भिन्नमत सिद्ध करा है. तिसमेंसें थोडीसी बातें नमूनेमात्र लिख दिखाते हैं.

वे लिखते हैं कि, जैनमतका मूल, ओर तिसकी इद्धि, इन दोनों बातोंमें जो कितनेक यूरोपीयन विद्वान् वहेम ( शंका) रखते हैं, सो ठीक नहीं. क्योंकि, बडाभारी, और प्राचीन, ऐसा जैन पुस्तकोंका जथा (समूह) इमारे हाथमें आया है; और तिनमेंसें जैनमतके प्राचीन इतिहासके पूरेपूरे साधन, जो कोइ एकट्ठे करनेको चाहे तो तिसको मिल सकते हैं और ये साधन ऐसे भी नहीं हैं कि, जिनके ऊपर अपनेको प्रतीत न आवे. हम जानते हैं कि, जैनोंके पवित्र पुस्तक प्राचीन हैं, और जिन संस्कृत्वांथोंको तुम हम प्राचीन कहते हैं, तिन प्रथोंसें भी येह प्रंथ अधिक प्राचीन, युरोपीयन विद्वानोंमें कबूल हुए हैं. इन पुस्तकोंमेंसें बहुते प्राचीन होनेकी बाबतमें उत्तरके घुद्धलोकोंके प्राचीनोंमें प्राचीन पुस्तकोंसें अधिकता करें ऐसे हैं, बुद्धमत और बुद्धमतके इतिहासके साधनोवास्ते उत्तरके बुद्धलोकोंके प्राचीन प्रंथोंका उपयोग फतेहमंदीसें करमें आया है; तैसेंही जैनीयोंके इति-हासबास्ते प्रमाण करने योग्य मूलतरीके तिनके पवित्र पुस्तकों ऊपर हम तुम किसवास्ते अविश्वास रखते हैं ? तिसका कारण अपनेको कुछ भी मालुम नही होता है.

जेकर जैनमंथोंका लेख संपूर्ण विरोधी होवे, अथवा इसमें लिसे संवत् मिाती ऊपरसें विरोधि अनुमान होता होवे तो, ऐसे साधनों जपर आधार राखनेवाली सर्व कल्पनाओंको शंकासहित माननी अपनेको ठीक है; परंतु फिर बुद्धलोकोंके बलकि उत्तरके बुद्धलोकोंके प्रंथोंसें इस बाबतमें जैनमंथोंका वर्ताव कुछ भी विशेष नही मालुम होता है, तब तो किसवास्ते खुद जैनमतके शास्त्रोंकी बातें अनुमानसें माननेमें आतीं हैं? तिससें जैनमतके पुस्तकोंके कथनसें जुदा ( अन्यही ) समय-काल और मूल जैनमतको अर्पित ( आरोप ) करनेको इतने सर्व प्रंथका-रोंकी प्रवृत्ति हुई है. इस प्रवृत्तिका प्रकट कारण तो यूरोपीयन पंडितोंको यह मालुम होता है कि, जैन और बुद्धमतमें कितनीक ऊपरऊपरकी व्यवहारिक वातोंका मिळतापणा देखके ऐसा धारण करनेमें आया है कि, जो ये दोनों पंथोंमें इतना मिलतापणा है, तो एकपंथ दूसरेसें खतंत्र (अन्य) होना नही चाहिये; परंतु एकपंथको अवइय दूसरे पंथमेंसें निकलना चाहिये. इस आनुमानिक अभिप्रायसें बहुत यूरोपीयन परीक्षकोंकी बुद्धि लुप्त होगई है, अब भी लुप्तही होरही है. ऐसें भूलसें भरे हुए अभि-प्रायको असत्य करनेवास्ते, और जैनोंके पवित्र पुस्तक जे सत्यता और प्रतिष्ठाके पात्र हैं, तिनकी सत्यता और प्रतिष्ठा स्थापन करनेवास्ते, मैं, अगले पत्रोंमें प्रयत्न करुंगा. जैनसंप्रदायका प्रवर्त्तावनेवाला, अथवा सर्वसें पीछेका तीर्थंकर महावीर ( खामी ), तिस विषयतक हकीकातसें छेके हम अपनी चरचाका प्रारंभ करते हैं–इत्यादि बहुत लेख लिखके पीछे लिखते हैं कि-बुद्ध तहांसें वैशालीमें गया, जहां लच्छवीयोंका अप्रेश्वरी जो निर्प-थोंका ( जैनके साधुयोंका ) श्रावक था, तिसको बुद्धने प्रतिबोध करा∽ इत्यादि लिखके फेर लिखते हैं कि-बुद्धमतकेही शास्त्रमें लिखा है कि, बुद्धका प्रतिस्पर्द्धि (शत्रु), और जैनसाधु अथवा निर्प्रथोंके अग्रेश्वरीतरीके महावीर (स्वामी) को तिनका प्रसिद्ध नाम नातपुत्तकरके लिखा है. इनका गोत्र बुद्धलोकोंने अग्निवैशायन लिखा है, सो तिनका लिखना असत्य है. क्योंकि, यह गोत्र तो, इनके मुख्य गणधर सुधर्मा स्वामीके साथ संबंध रसता है, महावीर (स्वामी) के सर्व गणधरमेंसें यह सुधर्मा

स्वामी, एकलेही महावीरस्वामीके पीछे जीते रहे थे; और अपने गुरुके निर्वाणपीछे इनोंहीने अम्रेश्वरीपणा धारण करा था.

महावीरस्वामी बुद्धके सहकाली होनेसें, इन दोनोंके एकसटशही सहकालिक थे, तिनका ब्योरा ( खुलासा ) विंबीसार, और तिसका पुत्र अभयकुमार, और अजातशत्रु लच्छवी और महि, और मंखलिपुत्र गोशा-लक, इन पुरुषोंके नाम, दोनों मतोंके पवित्र पुस्तकोंमें हम तुम देखते हैं. अपनेको पौछेसें खबर हुई है, तैसेंही बुद्धलोककी पीठिकामेंसें ऐसा मालुम होता है कि, वैशालीमें महावीरस्वामीके भक्त श्रावक बहुत थे. यह बात जैनलोक कहते हैं कि, इस नगरके पासही महावीरस्वामीका जन्म हुआ था, तिसके साथ संपूर्ण, और फिर इस नगरीके मुख्य अधिकारीके साथ महावीरका संबंध था, सो पीठिकाके कथनके साथ अच्छीतरें मिलता आता है; इसके विना भी पीठिकामें निर्मथोंका मत, जैसें किया-वाद, ( आत्मा नित्य है, तिसको अपने करे कर्मका फल इसलोक पर-लोकमें भोगना पडता है.) और पाणीमें जीव है, ऐसा मानना बुद्ध-लोकोंके शास्त्रोंमें लिखा है, सो जैनमतके साथ संपूर्ण मिलता आता है. सबसें पीछे नातपुत्तके निर्वाणका स्थल बुद्धलोक पापापुरमें मानते हैं, सो सच है–इत्यादि अनेक बुद्धके, और महावीरके वृत्तांतका परस्प-रविशेष दिखलाके, बुद्ध पुरुष बौद्धमतके चलानेवाला, और महावीर जैनमतका चलानेवाला, ये दोनों पुरुष अलग अलग थे. और बुद्धके मतसें जैनमत पहिलेंका है, ऐसा सिद्ध करा है. इससें जैनमत बुद्धम-तसें नही निकला है, और न बुद्धमतकी शाखा है; किंतु बुद्धमतसें पहि-लेंका प्राचीन मत है.

तथा "सेकेडबुक्स आफ धी इस्ट" के २५ मे भागतरीके उत्तराध्ययन, और सूत्रकृतांगके भाषांतर करनार प्रोफेसर हरमॅन जाकोवी, प्रसिद्ध करनार प्रोफेसर मॅक्ष मुछर, तिस पुस्तककी भूभिकामें लिखते हैं कि---बौद्धासिद्धांतका लिखान, नातपुत्तके पूर्वे निर्प्रथोंके अस्तित्वसंबंधी अपने विचारोंसें विरुद्ध नहीं है; क्योंकि, जब बुद्धधर्म सुरु हुआ, तिस वखतमें

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

निर्प्रंथ एक अगत्यकी कोम होनी चाहिये. इस अनुमानका हेतु यह हे कि, बौद्धोंके पिटकोंके वीच वारंवार कथन करनेमें आया है कि, निर्प्रंथ बुद्धके, वा तिसके शिष्योंके विरुद्ध पक्षवाले हें. अथवा तिनमेंसें कितने-कको बौद्धमतमें लेनेमें आए. तथा निर्प्रंथ एक नवीन स्थापन करी हुई कोम है, ऐसा किसी जगे भी कहनेमें आया नही है; और अनुमान भी करनेमें नही आया है. तिससें हम तुम निश्चय कर सकते हें कि, बुद्धके जन्म पहिलें बहुत वखत हुए निर्प्रंथ होने चाहिये. इस निर्णयको दूसरी एक बातका आधार मिलता है. बुद्ध, और महावीरस्वामीके वखतमें हुए मंखलिगोशालेका कहना ऐसा है कि, मनुष्यजातिके छ (६) विभाग हे. (देखो बौद्धोंका दीर्घनिकायका सामान्यफलसूत्र) इस सूत्रके ऊपर बुद्धघोषने सुमंगलविलासिनी इस नामकी टीका रची है, तिसके अनुसारें मनुष्यजातिके छ विभागसेंसें तीसरे विभागमें निर्प्ययोंका समावेश करनेमें आया हे. निर्प्रंथ, तिसही समयकी नबीन उत्पन्न हुई कोम होती तो, तिनको गोशाला मनुष्यजातिका एक प्रयक् जुदा अर्थात् अगलका विभाग गिणे, ऐसा संभव नही होता हे.

मेरे मत (मानने) मूजब जैसें प्राचीन बौद्ध, निर्मंथोंको, एक अग-त्यकी, और पुरानी कोमतरीके जानते थे, तैसेंही गोशालेने भी निर्मंथोंको बहुत अगत्यकी, और पुरानी कोमतरीके जानी हुई होनी चाहिये. इस मेरे मतकी तरफेणमें आखिर दलील यह है कि, बौद्धोंके मज्झिम (मध्यम) निकायके ३५ मे प्रकरणमें बुद्ध, और निर्मंथके पुत्र सचकके साथ हुई चर्चाकी बात लिखि हुई है. सचक आप निर्मंथ नही है. क्योोंके, वो आप वादमें नातपुत्त (ज्ञातपुत्र महावीर) को हरानेका अभिमान जनाता है. और जिन तत्त्वोंका आप बचाव करता है, वे तत्त्व जैनोंके नहीं हैं. जब एक नामांकितवादी, जिसका पिता निर्मंथ था, सो बुद्धके वखतमें हुआ, तब निर्मंथोंकी कोम बुद्धकी जिंदगीकी अंदर स्थापनेमें आई होवे यह बन सकता नहीं है. त्रयास्त्रिंशस्तम्भः ।

तथा पूर्वोक्त पुस्तकमेंही लिखा है कि--उत्तराध्ययनके २३ मे अध्यय-नकी १३ मी गाथामें कहा है कि, पार्श्वनाथकी सामाचारीमूजब साधु ऊपरका और नीचेका कपडा पहरते थे; परंतु महावीरस्वामीकी सामा-चारीमें कपडेकी मनाइ थी. जैनसूत्रोंमें नग्नसाधुका नाम वारंवार अचेलक लिखा है, जिसका अक्षरार्थ कपडेविनाके ऐसा होता है.

बौद्धलोक अचेलक, और निर्प्रंथके बीचमें कुछक तफावत रखते हैं. बौद्धोंके धम्मपद (धर्मपद) नामके पुस्तकऊपर बुद्धघोषकी करी हुई टीकामें कितनेक भिक्षुसंबंधि ऐसें कहनेमें आया है कि, वे, अचेलकसें निर्प्रंथोंको विशेष पसंद करते हैं. क्योंकि, अचेलक तदन नग्न होते हैं, (सब्वासोअपटिच्छन्ना) परंतु निर्प्रंथ एक जातका कपडा नीतिमर्यादाके-वास्ते रखते हैं.

कपडा रखनेका कारण बौद्धभिक्षुयोंने यह दिया है कि, नीतिमर्यादा सचवाती है-रहती है. यह कारण खोटा है; बौद्ध अचेलक, अर्थात् मंख-लिगोशालेके और तिसके पहिलें हुए किस संकिच तथा नंदवच्छके अनु-यायी समझने, ऐसें जानते हैं. और तिनके मज्झिमनिकायके ३६ मे प्रकरणमें अचेलकोंकी धर्मसंबंधीं कियाओंका वर्णन भी लिखा है.

इस ऊपरके लेखसें यह सिद्ध हुआ कि, निर्मंथमत, अर्थात् जैनमत, बौद्धमतसें पृथक् भिन्न मत है, और बौद्धमतसें प्राचीन है.

अब हम प्रोफेसर हरमॅन जाकोबीके करे उत्तराध्ययनके २३ मे अध्य-यनकी १३ मी गाथाके तरजुमेकी समालोचना करते हैं. । क्योंकि, उन्होंने जो अर्थ करा है, सो अपनी बुद्धीसें करा है, न तु जैनसंप्रदायानुसार; क्योंकि, जैनमतमें निर्युक्ति, भाष्य, चूर्णि, टीकादिके अनुसार अर्थ करा हुआ मान्य है, नतु स्वबुद्धिउत्प्रेक्षित. जेकर स्वबुद्धिकी कल्पनासें अर्थ करे जावें, तब तो, अन्यमतोंके द्यास्त्रोंकीतरें जैनमतके द्यास्त्रोंके अर्थ भी, नाना पुरुषोंकी नाना कल्पनासें नाना प्रकारके हो जावेंगे; तब तो असली सर्व सच्चे अर्थ व्यवच्छेद हो जावेंगे; और उत्सूत्रार्थकी प्रवृत्ति होनेसें जैनमतही नष्ट हो जावेगा. इसवास्ते अव्यवच्छिन्नसंप्रदायसें पंचांगी अनुसारही, अर्थ सुज्ञ जनोंको मानना चाहिये, परंतु अन्य प्रकारसें नहीं. \*

उपर लिखि गाथाका यथार्थ अर्थ ऐसा है. "अचेलगो य जे धम्मो" इत्यादि-अचेलकश्चाविद्यमानचेलकः । परिजुन्नमप्पमुछं इत्यागमान्नञः कुत्सार्थत्वात् कुत्सितचेलको वा यो धर्मो वर्द्धमानेन देशित इत्यपेक्षते । जो इमोत्ति । यश्चायं सांतराणि वर्द्धमानशिष्यवस्त्रापेक्षया कस्यचित् कदा-चित् मानवर्णविशेषितानि उत्तराणि च बहुमूल्यतया प्रधानानि वस्ताणि यसिन्नसौ सांतरोत्तरोधर्मः पार्श्वेन देशितः । इतिटीका ।

भाषार्थः-अचेलक कहिये, आविद्यामानचेलक, अर्थात् वस्त्ररहित; अथ-वा पक्षांतरमें दूसरा अर्थ, परिजीर्ण सर्वथा पुराने वस्त्र, अल्पमोलके, इस आगमके वचनसें नकारको कुत्सार्थवाचक होनेसें कुत्सितवस्त्रवाला जो धर्म, तिसको अचेलक धर्म कहिये; ऐसा अचेलक धर्म, वर्ड्डमान महावीर-स्वामीने उपदेइया है. और यह, जो, सांतर, वर्ड्डमानस्वामीके शिष्योंकी अपेक्षासें किसीको किसी वखत मान, वर्ण, विशेषसाहित; उत्तर बहुमोले होनेकरके प्रधानवस्त्र है जिसमें, ऐसा सांतरोत्तर धर्म, पार्श्वनाथने उपदे-इया है.

भावार्थः-इसका यह है कि, मुखवस्त्रिका रजोहरण वर्जके पहिरनेके सर्ववस्त्रराहित सर्वोस्क्रप्ट जिनकल्पीकी अपेक्षा अचेळ धर्म है; और जीर्ण अल्पमोळके वस्त्र रखने यह भी अचेळ धर्मही है, परंतु एकांत वस्त्ररहि-तकाही नाम अचेलधर्म है, ऐसा जैनमतके शास्त्रोंका अभिप्राय नहीं है. क्योंकि, जैनमतके शास्त्रोंमें ठिकाने ठिकाने वस्त्रादि प्रहण करनेका विधि कथन करा है, यदि अचेल शब्दका अर्थ नग्न ऐसाही जैनमतके शास्त्रों-को सम्मत होवे तो, वस्त्रप्रहणविधि क्यों लिखते हैं ? इसवास्ते अचेल शब्दसें कुस्सित अर्थात् जीर्णप्रायः वस्त्रकाही अर्थ करना उचित है. क्योंकि, नज् ( नकार ) को षट् ( ६ ) अर्थमें सर्व विद्वानोंने माना है. इसवास्ते यूरोपीयन ( पाश्चात्य ) पंडित जो स्वकल्पनासें जैनमर्तादि शास्त्रोंका

\* जैसें कल्पसूत्र, आचारांग, उपासकदशांग उपोद्धातादिमें केइ पाश्वात्यविद्वानोंने करे हैं.

तरजुमा करते हैं, सो बडी भूल करते हैं; इसवास्ते उनको चाहिये कि टीकाके अनुसारही तरजुमा करें.

अब यहां प्रसंगोपात हम बहुत नम्रतासें दिगंबर जैनमतके मानने वालोंसें विनती करते हैं कि, हे प्रियबांधवो ! तुम भी अपने मतके कदाग्रहको छोडके पक्षपातसें रहित होकर जरा विचार करो कि, जैन-मतकी बडी भारी दो झाखायें हो रही है; श्वेतांबर १, दिगंबर २, इन दोनोंमेसें यथार्थ जैनमत कौनसा हे ?

दिगंबरः-यह जो श्वेतांवर मत हैं, सो तो विकम राजाके मरे पीछे एकसोछत्तीस ( १३६ ) वर्षपीछे सौराष्ट्रदेशकी वछभीनगरीमें उत्पक्ष हुआ है. ऐसा कथन हमारे देवसेनाचार्य दर्शनसार प्रथमें कर गए हैं. तथाहि ॥

छत्तीसे वरिससए, विक्रमरायरस मरणपत्तरस ॥ सोरट्ठे वठहीए, सेवडसंघो समुप्पण्णो. ॥ १९ ॥ सिरिभद्दबाहुगणिणो, सीसो णामेण संतिआयरिओ ॥ तस्स य सीसो दुडो; जिणचंदो मंदचारित्तो. ॥ १२ ॥ तेल कियं मदमेदं इत्थीणं अत्थि तप्भवे मोरको ॥ केवळाणाणीण पुणो, अडक्खाणं तहा रोओ. ॥ १२ ॥ अंबरसहिओवि जइ, सिज्झइ वीरस्स गप्भचारित्तं ॥ परठिंगेवि य मुत्ती, पासुयमोज्जं च सव्वत्थ ॥ १४ ॥

विरइत्ता अप्पाणं, पडिठवियं पढमए णिरए. ॥ १५ ॥ भाषार्थः-विक्रमराजाके मरण प्राप्त हुएपीछे १३६ वर्षे सोरठदेशमें बछभीनगरीमें श्वेतपट श्वेतांबरसंघ उत्पन्न हुआ, श्रीभद्रबाहुगणिका शांतिसूरिनामा शिष्य हुआ, तिसका मंदचारित्रवाळा जिनचंद्रनामा दुष्ट शांतिसूरिनामा शिष्य हुआ, तिसका मंदचारित्रवाळा जिनचंद्रनामा दुष्ट शेष्य हुआ, तिसने यह मत उत्पन्न किया. स्त्रीको तिसही भवमें मोक्ष-प्राप्ति १, केवलज्ञानिको आहार तथा रोग २, वस्त्रसहित ऐसा भी यति सिद्ध होता है ३, वीर भगवानका गर्भपरावर्त्तन ४, परलिंगमें भी मुक्ति ५, प्रासुकभोजन ऊंच नीच सर्व कुलोंका साधुको कल्पे ६, इत्यादि और भी आगमको उत्थापके मिथ्याशास्त्र बनायके अपने आत्माको प्रथम नरकमें स्थापन करा. इति-तथा मुनि वस्त्र रक्खे ९, केवली आहार करे २, स्त्रीकी मुक्ति होवे ३, इत्यादि श्वेतांवरमतके माने कितनेही पदार्थोंका खंडन हमारे अकलंक देवविरचित लघुत्रयी वृद्धत्रयीमें, तथा प्रमेयकमलमार्चंड, षद्पाहुडादि अनेक प्रंथोंमें प्रमाण युक्तिसें करा है, तो फिर हम श्वेतां-बरमतको असली सच्चा जैनमत कैसें माने ?

श्वेतांबरः-प्रियवर ! जैसें तुम्हारे देवसेनाचार्य, जो कि विक्रमसंवत् ९९० के लगभगमें हुए हैं, तिनोंने दर्शनसारमें-जो कि विक्रमसंवत् ९९० में बनाया है-श्वेतांवरमतकी उत्पत्ति विक्रमके मृत्युपीछे १३६ वर्षे लिखि है; तैसेंही पूर्वोंके ज्ञानधारी श्वेतांबरीयोंने आवश्यकनिर्युक्ति, भाष्य, चूर्णिमें दिगंबरमतकी उत्पत्ति लिखि है, सो ऐसें है.

> छव्वाससयाइं नवुत्तराइं तईया सिद्धि गयरस वीरस्स ॥ तो बोडियाण दिट्धी, रहवीरपुरे समुप्पण्णा ॥ ९२ ॥ रहवीरपुरं नगरं, दीवगमुज्जाणमज्जकण्हेय ॥ सिवभूईस्सुवहिम्मि, पुच्छा थेराण कहणा य ॥ ९३ ॥ ऊहाएपन्नत्तं, बोडियसिवभूइउत्तराहि इमं ॥ मिच्छादंसणमिणमो, रहवीरपुरे समुप्पण्णं ॥ ९४ ॥ बोडियसिवभूईओ, बोडियठिंगरस होइ उप्पत्ती ॥ कोडिन्नकोट्टवीरा, परंपराफासमुप्पन्ना ॥ ९५ ॥

भाषार्थः—श्रीमहावीर भगवंतके निर्वाण हुआ पीछे ६०९ वर्षे बोटिकोंके मतकी दृष्टि अर्थात् दिगंबरमतकी श्रद्धा रथवीरपुर नगरमें उत्पन्न हुई । अब जैसें बोटिकोंकी दृष्टि उत्पन्न हुई है तैसें संग्रह-गाथाकरके दिखलाते हैं । रहवीर-रथवीरपुर नगर तहां दीपकनामा उषान तहां कृष्णनामा आचार्य समोसरे, तहां रथवीरपुर नगरमें एक सहस्रमछशिवभूतिनामकरके पुरुष था, तिसकी भार्या तिसकी माताकेसाथ (सासुकेसाथ) लडती थी कि, तेरा पुत्र दिन २ प्रति आधी रात्रिको आता है; मैं, जागती, और भूखी पियासी तबतक बैठी रहती हूं. तब तिसकी माताने अपनी वहुसें कहा कि, आज तूं दरवाजा बंद करके सो रहे, और मैं जागुंगी. वहु दरवाजा बंद करके सो गई, माता जागती रही; सो अर्छरात्रि गए आया, दरवाजा खोलनेकों कहा, तब तिसकी माताने तिरस्कारसें कहा कि, इस वखतमें जहां उघाडे दरवाजे हैं, तहां तूं जा सो वहांसे चल निकला, फिरते फिरतेने साधुयोंका उपाश्रय उघाडे दरवाजेवाला देखा, तिसमें गया नमस्कार करके कहने लगा, मुझको प्रत्रजा ( दीक्षा ) देओ आचार्योंने ना कही, तब आपही लोच करलिया, तव आचार्योंने तिसको जैनमुनिका वेष दे दीया. तहांसें सर्व विहार कर गए. कितनेक काल्पीछे फिर तिसी नगरमें आए, राजाने शिवभूतिको रत्नकंवल दीया, तब आचार्योंने कहा, ऐसा वस्त्र यतिको लेना उचित नही; तुमने किसवास्ते ऐसा वस्त्र ले लीना ? ऐसा कहके तिसको विनाहपूछे आचायोंने तिस वस्त्रके टुकडे करके रजो हरणके निशीथिये कर दीने. तब, सो गुरुयोंके साथ कषाय करता हुआ.

एकदा प्रस्तावे गुरुने जिनकल्पका खरूप कथन करा, जैसें जिनकल्पि साधु दो प्रकारके होते हैं; एक तो पाणिपात्र, और ओढनेके वस्त्रोंरहित होता है; दूसरा पात्रधारी, और वस्त्रोंकरके सहित होता है. जे वस्त्रधारी होता है, सो आठ तरेंका होता है. रजोहरण, मुखवस्त्रिका एवं दो उपकरणधारी 1 १ 1 दो पीछले और एक पछेवडी (चादर एवं तीन उपकरणधारी 1 २ 1 दो पछिवडी होवे तो चार 1 ३ 1 तीन पछेवडी होवे तो पांच 1 ४ 1 रजोहरण मुखवस्त्रिका २, पात्र ३ पात्रबंधन ४, पात्रस्थापन ५, पात्रकेसरिका ६, तीन पडले ७, रजस्ताप ८, गोच्छक ९, एवं नव उपकरणधारी 1 ५ 1 पूर्वोक्त नव, और एक पछेवर्ड एवं दश उपकरणधारी 1 ६ 1 दो पछेवडी और पूर्वोक्त नव, एवं इग्यार उपकरणधारी 1 ७ 1 तीन पछेवडी और पूर्वोक्त नव, एवं इग्यार धारी । ८ । एवं सर्व आठ विकल्प होते हैं. पहिला भेद जो पाणिपात्र, और वस्त्रराहित कहा है, सोही आठ विकल्पोंमेंसें प्रथम विकल्पवाला जानना.

जब आचार्योंने जिनकल्पका ऐसा स्वरूप कथन करा, तब शिवभूतिने पूछा कि, किसवास्ते आप अब इतनी उपाधि रखते हों ? जिनकल्प क्यों नही धारण करते हो ? तब गुरुने कहा कि, इस कालमें जिनकल्पकी सामाचारी नही कर सकते हैं. क्योंकि, जंबूस्वामिके मुक्ति गमनपीछे जिन-कल्प व्यवच्छेद हो गया है. तब शिवभूति कहने लगा कि, जिनकल्प व्यवच्छेद हो गया क्यों कहते हो ? में करके दिखाता हूं. जिनकल्पही परलोकार्थीको करना चाहिये. तीर्थंकर भी अचेल थे, इसवास्ते अचेलताही अच्छी है. तब गुरुयोंने कहा, देहके सद्भाव हुए भी कषायमूच्छादि कि-सीको होते हैं, तिसवास्ते देह भी तेरेको त्यागने योग्य है. और जो अप-रिमहपणा मुनिको सूत्रमें कहा है, सो धर्मोंपकरणोंमें भी मूर्च्छा न करनी; ओर तीर्थंकर भी एकांत अचेल नहीं थे. क्योंकि, कहा है कि, सर्व तीर्थंकर एक देव दृष्यवस्त्र लेके संसारसें निकले हैं; यह आगमका वचन है. ऐसें स्थविरोंने तिसको कथन करा, यह गाथाका अर्थ हुआ. । ९३। ऐसें गुरुयोंने तिसको समझाया भी, तो भी, कर्मोदयकरके वस्त्र छोडके नग्न होके जाता रहा. तिस शिवभूतिकी उत्तरा नामा बहिन जो आर्या हुइ थी, उचानमें रहे शिवभूतिको वंदना करनेको गई. तिसको नम्न देखके तिसने भी वस्त्र उतार दीने, और नम्न हो गई, और नगरमें भिक्षाको गई, तब गणिकाने देखी, तब विचारा कि, इसका कुत्सिताकार देखके छोक हमारे ऊपर विरक्त न हो जावें, इसवास्ते तिसकी उरः ( छाती ) ऊपर वस्त्र बांधा. \* वो तो वस्त्र नही चाहती है; तब शिषभूतिने कहा कि, यह वस्त्र तूं रहने दे, देवताने तुझको यह वस्त्र दीना है, इसवास्ते । तिस शिवभूतिने दो चेले करे. कौडिन्य १, कोष्टवीर २, इन दोनोंकी शिष्य-परंपरासें कालांतरमें मतकी वृद्धि होगई. ऐसें दिगंबरमत उत्पन्न हुआ.

\* किसी जगह ऐसे भी लिखा है कि तिसके ऊपर झरोंखेसें एक वस्त्र ऐसें गेरा जिस्सें उसका नग्नपणा डाका सथा. यह अर्थ मैने श्रीहरिभद्रसूरिकत टीकासें लिखा है. ऐसाही अर्थ, मूलभाष्यकारने करा है. विशेषार्थ देखना होवे तो, श्रीजिनभद्रणिक्षमाश्र-मणकृतशब्दांभोनिधिगंधहस्तिमहाभाष्य, और तिसकी वृत्तिसें देखना.

तथा दिगंबरीय मूलसंघ नंद्याम्नाय सरस्वतिगच्छ बलात्कारगणकी पट्टावलीमें, और श्रीइंद्रनंदिसिद्धांतीक्वत नीतिसारकाव्यमें ऐसें लिखा है। यथा॥

पूर्वं श्रीमूलसंघस्तदनुसितपटः काष्टसंघस्ततोहि।

तंत्राभूद्राविडाख्यः पुनरजनि ततो यापुठीसंघ एकः॥ तस्मिन श्रीमूठसंघे मुनिजनविमले सेननंदी च संघो । स्यातां सिंहाख्यसंघोभवदुरुमहिमा देवसंघश्चतुर्थः ॥ १ ॥

भाषार्थः-पहिले श्रीमूलसंघविषे प्रथम दूसरा श्वेतपटींगच्छ हुआ । १। तिसपीछे काष्टसंघ हुआ । २ । तिस पीछे दाविडगच्छ हुआ । ३ । तिसके पीछे यापुलीयगच्छ हुआ ॥ ४ ॥ इन गच्छोंके कितनेक कालपीछे श्वेतांबरमत हुआ । ५ । और यापनीय गच्छ । १ । केकिपिच्छ । २ । श्वेत-वास । ३ । निःपिच्छ । ४ । दाक्टि । ५ । येह पांच संघ जैनाभास कहे हैं-जैनसमान चिन्हभास दीखे हैं, सो इन पांचोंने अपनी अपनी बुद्धिके अनुसारें सिद्धांतोंका व्यभिचार कथन करा है. श्रीजिनेंद्रके मार्गको व्यभिचाररूप करा. यह कथन श्रीइंद्रनंदिसिद्धांतीकृत नीतिसारमें है.

तथाहि श्ठोकाः ॥

कियत्यपि ततोतीते काले श्वेतांबरोभवत् ९॥ द्राविडो २ यापनीयश्च ३ केकिसंघश्च नामतः ॥ ९ ॥ केकिपिच्छः ९ श्वेतवासाः २ द्राविडो ३ यापुलीयकः ४॥ निःपिच्छश्चेति ५ पंचैते जैनभासाः प्रकीर्त्तिताः ॥ २ ॥ स्वस्वमत्यानुसारेण सिद्धांतव्यभिचारिणं ॥ विरचय्य जिनेंद्रस्य मार्ग निर्भेदयांति ते ॥ ३ ॥ इन तीनों श्लोकोंका भावार्थ ऊपर लिख आए हैं. तिस मूलसंधमेंही चार संघ उत्पन्न हुए, सेनसंघ । १ । नंदिसंघ । २ । सिंहसंघ । ३ । देवसंघ । ४ । दूसरे भद्रबाहुके झिष्य अईद्दलि, तिसके चार श्विष्योंने चार संघ स्थापन करे. प्रथम शिष्य माघनंदि, तिसने नंदिवृक्षके नीचे चतुर्मास करा, तिसने नंदिसंघ स्थापन करा । १ । दूसरा शिष्य चंद्र, तिसने तृणके नीचे चतुर्मास करा, तिसने सेनसंघ स्थापन करा । २ । तीसरा कीर्ति, तिसने सिंहकी गुफामें चतुर्मास करा, तिसने सिंहसंघ स्थापन करा । ३ । चौथा भूषण, तिसने देवदत्ता वेइयाके घरमें वर्षायोग धारा सो देवसंघ हुआ । ४ ।

तथा च नीतिसारका श्ठोक॥

अर्हइलिगुरुश्वके संघसंघटनं परं ॥ सिंहसंघो नंदिसंघः सेनसंघो महाप्रभः॥१॥ देवसंघ इतिस्पष्टं स्थानस्थितिविशेषतः ॥

इसका भावार्थ उपर लिख आए हैं.

अब विचार करना चाहिये कि, पूर्वोंक लेखमें श्वेतांबरोत्पत्तिका संवत् नही लिखा है. तथा इस मूलसंघकी पद्दावलिमें, और नीतिसारमें प्रथम श्वेतपटीगच्छ । १ । पीछे काष्टसंघ । २ । पीछे द्राविडगच्छ हे । पीछे यापुलीयगच्छ । १ । इन गच्छोंके कितनेक कालपीछे श्वेतांबर मत हुआ, ऐसें लिखा है. यह कथन देवसेनाचार्यकृत दर्शनसारके कथनसें विरोधि है. क्योंकि, दर्शनसारमें प्रथम श्वेतांवर । १ । पीछे यापुलीय । २ । पीछे श्वेतपट । ३ । पीछे द्राविड । ४ । पीछे काष्टसंघ, ऐसें लिखा है.

तथा च तत्पाठः ॥

छत्तीसे वरीससए विक्रमरायस्स मरणपत्तस्स ॥ सोरदे वलहीए सेवडसंघो समुप्पण्णो ॥ ११ ॥ कछाणे वरणयरे दुण्णिसए पंच उत्तरे जादो ॥ जाउलियसंघभेओ सिरिकलसादोहु सेवडदो ॥ २९ ॥

सिरिवीरसेणसीसो जिणसेणो सयलसत्थविन्नाणी ॥ सिरिपउमनंदि पच्छा चउसंघसमुदरो धीरो ॥ ३० ॥ तस्स य सीसो गुणवं गुणभदो दिव्वणाणपरिपुण्णो ॥ परकव्वसयहमदी महातवो भावलिंगो य ॥ ३१ ॥ तेणप्पणोवि मच्चुं णाऊण मुणिस्स विणयसेणस्स ॥ सिद्धंते घोसित्ता सयं गयं सग्गलोयस्स ॥ ३२ ॥ सिद्धंते घोसित्ता सयं गयं सग्गलोयस्स ॥ ३२ ॥ आसी कुमारसेणो णंदियरे विणयसेणमुणिसीसे ॥ सण्णासभंजणेण य अगहियपुणुदिक्खओ जादो ॥ ३३ ॥ परिवज्जिऊण पिच्छं चमरं घित्तूण मोहकलिदेण ॥ उम्मग्गं संकलियं वागडविसएसु सव्वेसु ॥ ३४ ॥ इत्थीणं पुण दिक्खा खुछयलोमस्स वीरचरियत्तं ॥ कक्कसकेसग्गहणं छट्टुं गुणवृदं णाम ॥ ३५ ॥

उत्पन्न हुआ जाननाः ॥३८ ॥ इस काष्टसंघकी मूलसंघकी पटावलिमें तथा नीतिसारमें निंदा नही लिखि है, परंतु देवसेनने काष्टसंघकी दर्शनसारमें बहुत निंदा लिखि है.। तथाहि ॥

भाषार्थः-एकादश (११) गाथाका अर्थ प्रथम लिख आए हैं, दिगंबरके पक्षमें. कल्याणी नगरीमें २०५ वर्षे यापुलीय संघका भेद हुआ, और श्रीकलशसें श्वेतपट हुआ. ॥ २९ ॥ विक्रमराजाके मरण प्राप्त हुए पीछे ५२६ वर्षे दक्षिणमथुरामें महामोहसें द्राविडनामा संघ उत्पन्न हुआ. ॥ २८ ॥ विक्रमराजाके मरण पीछे ७५३ वर्षे नंदियडेवरगाममें काष्टसंघ उत्पन्न हुआ जानना. ॥ ३८ ॥

पंचसए छर्वांसे विक्रमरायस्स मरणपत्तस्स ॥ दक्षिखणमहुरा जादो दाविडसंघो महामोहो ॥ २८ ॥ सत्तसंये तेवण्णे विक्रमरायस्स मरणपत्तस्स ॥ णंदियडेवरगामे कट्ठो संघो मुणेयव्वो ॥ ३८ ॥

त्रयस्तिंशस्तम्भः ।

429

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

आयमसत्थपुराणं पायच्छित्तं च अण्णहा किंपि ॥ विरइत्ता मिच्छत्तं पवत्तियं मूढलोएसु ॥ ३६ ॥ सो सवणसंघवज्झो कुमारसेणो हु समयामिच्छत्तो ॥ चत्तोवसमो रुद्दो कट्टुं संघं पवत्तवेदि ॥ ३७ ॥ सत्तसए तेवण्णे विक्कमरायस्स मरणपत्तस्स ॥ णंदियडेवरगामे कट्टो संघोमुणेयव्वो ॥ ३८ ॥

भाषार्थः-श्रीवीरसेनका शिष्य सकछ शास्त्रका ज्ञाता जिनसेन हुआ, तिसके पीछे चार संघका उद्धार करनेवाला धीर पुरुष श्री पद्मनंदि हुआ, तिसका गुणवान् दिव्यज्ञानपरिपूर्ण परकाव्यको मर्दन करने-वाला महातपस्ती भावलिंगी गुणभद्र नामा शिष्य हुआ, तिसने अपना मृत्यु जानके विनयसेन मुनिको सिद्धांत पढाके स्वयं स्वर्गलोकको गमन किया. विनयसेन मुनिका शिष्य कुमारसेन हुआ, तिसने संन्यास भांग किया. विनयसेन मुनिका शिष्य कुमारसेन हुआ, तिसने संन्यास भांग दीया, फिर विनाही गुरुके प्रहण करे दीक्षित हुआ, पिच्छको त्यागके चाम-र प्रहण करके मेहसंयुक्त होके तिसने स्ववागडदेशमें उन्मार्ग चलाया स्त्रीको वीक्षा क्षुत्रकलोमको वीरचारियत्त कर्कशकेशप्रहण छटागुणवत आगमशास्त्रपुराणप्रायश्चित्त इत्यादि कितनीक अन्यथा रचना करके मू ढलोकोंमें मिथ्यात्व प्रवर्त्ताया, सो सर्वसंघसें वाह्य ऐसा कुमारसेन रुद्र उपशमको त्यागके मिथ्यासिद्धांत, और काष्टसंघको प्रवर्त्तावता हुआ. वि कमराजाके मरण पीछे सातसौ त्रेपन (७५३) वर्धे नंदियडेवरगाममें काष्टसंघ उत्पन्न हुआ जानना. इति ॥

तथा अन्य दिगंबर प्रंथोंमें लेाहाचार्यसें काष्टसंघकी उत्पत्ति लिखि है, और दर्शनसारमें कुमारसेनसें काष्टसंघकी उत्पत्ति लिखि है.

मूलसंघकी बलात्कारगणकी पट्टावलिमें भद्रबाहु श्रीवीरनिर्वाणसें ४९८ वर्षे पट्टस्थ हुए लिखा है. तथाहि। बहुरि श्रीवीरस्वामीकूं मुक्ति गयें पीछें च्यारिसें सत्तरि (४७०) वर्ष गये पीछें श्रीमन्महाराज विक्रमरा जाका जन्म भया, बहुरि पूर्वोक्त सुभद्राचार्यतें विक्रमराजाको जन्म हैं. बहुरि विकमके राज्यपदसें वर्षचत्वारि (४) पीछें पूर्वोक्त दूसरा भद्रबाहुकूं आ चार्यका पट हुवा. । बहुरि श्रीमहावीरस्वामी पीछेंच्यारिसें बाणवें (४९२) वर्ष गये सुभदाचार्यका वर्त्तमान वर्ष चोईस (२४) सो विकमजन्मतें बावीस (२२) वर्ष, बहुरि ताका राज्यतें वर्ष च्यार (४) दृसरा भद्रबाहु हुवा जांणना. बहुरि श्रीमहावीरतें च्यारसेंसत्तरि (४७०), वर्ष पीछें विकम राजा भयो, ताके पीछें आठ वर्षपर्यंत बालकीडा करि, ताके पीछें सोलह वर्षतांई देशांतरविषें श्रमण करि, ताके पीछें छप्पनवर्षतांई राज कीयो नानाप्रकार मिथ्यात्वके उपदेश करि संयुक्त रह्यो, बहुरि ताके पीछें चालीसवर्षतांई पूर्व मिथ्यात्वके उपदेश करि संयुक्त रह्यो, बहुरि ताके पीछें चालीसवर्षतांई पूर्व मिथ्यात्वके उत्पदेश कारि संयुक्त रह्यो, बहुरि ताके पीछें चालीसवर्षतांई पूर्व मिथ्यात्वके उत्पदेश आदि है.

तदुक्तं विकमप्रबंधे गाथा ॥

सत्तरिचदुसदजुत्तो तिणकाळे विकमो हवइ जम्मो ॥ अठवरसबाळळाळा सोडसवासेहिं भम्मिए देसे ॥ १ ॥ रसपणवासारजं कुणंति मिच्छोपदेससंजुत्तो ॥

चालीसवासजिणवरधम्मं पालेय सुरपयं लहियं ॥ २ ॥

इससें सिद्ध होता है कि, दूसरे भद्रवाहु श्रीवीरनिर्वाणसें ४९८ वर्षे पट्टपर हुए. क्योंकि, श्रीवीरनिर्वाणसें ४७० वर्षे विक्रमराजाका जन्म हुआ, ८ वर्ष विक्रमराजाने बालकीडा करी, १६ वर्ष देशाटन करा, एवं सर्व मिलाके ४९४ वर्ष हुए; पीछे विक्रमका राज्यपद हुआ, तिसके राज्यके ४ संवत्में भद्रवाहुका पट्टपर होना, एवं ४९८ वर्ष हुए. और सर्वा-र्थसिद्धिकी भाषाटीकामें श्रीवीरनिर्वाणसें ६४३ वर्षे भद्रवाहु हुए लिखे हैं.

पूर्वोक्त पटावलिमें प्रथम ऐसें लिखा है, बहुरि श्रीमहावीरस्वामीपीछें च्यारसें अडसठि(४६८)वर्ष गए सुभद्राचार्य भया, ताके वर्त्तमान कालके वर्ष छह (६) बहुरि ताके पीछें तथा श्रीमहावीरस्वामीपीछें च्यारसें चहोत्तरि (४७४) वर्ष गये यशोभद्राचार्य भये, ताका वर्त्तमानकालके वर्ष अठारह (१८) है. और आगे जाके लिखा है कि, बहुरि श्रीमहावीरस्वामीपीछें च्या रिसें बाणवें (४९२) वर्ष गये सुभद्राचार्यका वर्त्तमान वर्ष चोईस (२४). तथा "बहुरि ताके पीछें तथा श्रीवीरनाथकूं मुक्ति हुवां पीछें च्यारसें बाणवें ( ४९२) वर्ष गये दूसरा भद्रवाहु नामा आचार्य भया, याका वर्त्त-मान कालका वर्ष तेईस (२३) का हैं." ऐसें प्रथम लिखा है. पीछे "विकम राजकूं राज्यपदस्थके दिनतें संवत् केवल ४ के चैत्रशुक्त १४ चतुर्दशीदिने श्रीभद्रवाहुआचार्य भये " ऐसें लिखा है, सो भी पूर्वापरविरोधवाला है. इसकी गिणती पूर्वे लिख आए हैं.

पूर्वोक्त पटावलिमेंही "बहुरि ताके पीछैं तथा श्रीवीरस्वामीपीछें पांचसें पंदरह (५१५) वर्ष गयें लोहाचार्य भये ताका वर्त्तमान काल पच्चास (५०) वर्षका है"-ऐसें लिखके फिर लिखा है कि- "श्रीवर्द्धमानस्वामीको मुक्ति हुये पांचसें पैंसठि (५६५) वर्ष गयें अईद्दलिआचार्य भये ताका वर्त्तमान काल वर्ष अष्टाविंशति (२८) का है " प्रथम ऐसें लिखके फिर आगे जाके भद्रबाहुस्वामीसें पाटानुक्रम लिखा है, तिसमें ऐसें लिखा है, "बहुरि ताके पीछें संवत् केवल छहवीस (२६)का फाल्गुनशुक्त १४ दिनमें गुप्तगुप्तिनामा आचार्य जातिपरवार भये" यह लेख भी विरोधी है, क्यों-कि, प्रथमके लेखमें भद्रबाहुके पीछें लोहाचार्य, और पीछे अईद्दलिको कथन करा: और पिछले लेखमें भद्रबाहुके पीछें लोहाचार्य, और पीछे अईद्दलिको करा.-गुप्तगुप्तिकाही नाम अईद्दलि है, विशाखाचार्य भी इसहीका नाम हे.--तथा पूर्वोक्त लेखमें अईद्दलिको श्रीवीरनिर्वाणसें ५६५ में पटपर हुआ लिखा है, और पिछले लेखसें श्रीवीरनिर्वाणसें ५२० वर्षे अई्रद्दलिपटऊ-पर हुआ सिद्ध होता है.

तथा प्रश्नचरचा समाधानमें लिखा है कि "महावीर भगवानके नि-र्वाणपीछे संवत् ६८३ वर्षे धरसेनमुनि गिरनारकी गुफामें बैठे थे, तिस कालमें ग्यारां (११) अंग विच्छेद गये थे " यह लेख विकमप्रवंध, और पूर्वोक्त मूलसंघकी पटावलिसें विरोधी है. क्योंकि, पटावलिमें ऐसें लि-खा है "बहुरि ताके पीछें तथा श्रीसन्मतिनाथ ( महावीर ) पीछें छहसें चउदह (६१४) वर्ष गयें धरसेनाचार्य भये, ताका वर्त्तमान वर्ष इर्क्ड्सका है " तथा पूर्वोक्त पटावलिमेंही भूतबलि आचार्यतक एक अंगके धारी मुनि लिखे हैं, सो आगे लिख दिखावेंगे.

पुनः पूर्वोक्त चरचासमाधानमें लिखा है, "धरसेनमुनि ज्ञानवान रहे कर्मप्राभृत दूसरे पूर्वकी कंठाप्रथा, तिनके अल्पायु अपनी जानकर ज्ञानके अत्रिवच्छेद होनेके कारणते जिनयात्रा करने संघ आया था, तिनपास पत्री ब्रह्मचारीके हाथ भेजकर, तिक्ष्ण बुद्धिमान् भूतबलि, पुष्पदंत, नामे दो मुानि बुलवाये, तिनकूं ज्ञान सिखाया, तिनकूं विदाय करा. " यह ळेख भी पूर्वोक्त प्रंथोंसें विसंवादी है. क्योंकि, पूर्वोक्त प्रंथोंमें ऐसें छिखा है. बहुरि ताके पीछें तथा श्रीवीर भगवान्कूं निर्वाण भये पीछें छहसे तेतीस वर्ष भुक्ते पुष्पदंताचार्य भये, ताका वर्त्तमान काळ वर्ष तीस (३०) का भया, बहुरि ताके पीछें तथा श्रीमहावीरपीछें छहसें तिरेसठि (६६३) वर्ष गये भूतबल्याचार्य भये, ताका वर्त्तमान काल वीस (२०) वर्षका भया, ऐसें अनुकर्मसें अनुकमतै भये बहुरि श्रीमहावीरस्वामीकृं मुक्ति गयें पीछें छहसें तियांसी ( ६८३ ) वर्ष तांई पूर्व अंगकी परिपाटी चाली, फिरि अनुक्रमकरि घटती रही और पूर्वोक्त अईइल्याचार्यादि पांच आचार्यका वर्त्तमान काल एकसो अठारह (११८) वर्षका है, इहांतांई एकांगके धारी मुनि भये हैं, बहुरि ताके पीछें श्रुतिज्ञानी मुनि भये, ऐसें आचार्यनिकी परिपार्टी हैं.

तथा च विक्रमप्रबंधे ॥

पंचसये पण्णट्टे अंतिमजिणसमयजादेसु ॥ उप्पण्णा पंचजणा इयंगधारी मुणेयवा ॥ १२ ॥ अहवछि माहणंदि य धरसेणं पुप्फयंत भूतबळी ॥ अडवीसं इगवीसं उगणीसं तीस वीस पुण वासा ॥ १३ ॥ इगसयअठारवासे इगंगधारी य मुणिवरा जादा ॥ छस्सयतिगसियवासे णिवाणा अंगछित्ति कहिय जिणे॥ १४॥ इसका भावार्थ जपर छिख आप हैं

अब विचार करो कि श्रीवीरनिर्वाणसें ६८३ वर्षे धरसेन मुनि कहांसें आए ? भूतवछि पुष्पदंतको किसने बुछवाया ? भूतबाळि पुष्पदंत कहांसें

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

आए? किसने पढाये? कौन पढे? क्योंकि, धरसेनका मृत्यु ६३३ में हुआ, पुष्पदंतका मृत्यु ६६३ में हुआ, और भूतबलिका मृत्यु ६८३ में हुआ, पूर्वोक्त लेखसें सिद्ध होता है, तो फिर, चरचासमाधान बनाने-वालेने श्रीवीरनिर्वाणसें ६८३ वर्षे तीनोंका मिलाप कैसें कराय दिया? और तिन दोनों भूतबलिपुष्पदंतने जेष्ठसुदि ५ को तीन सिद्धांत बनाये यह कैसें लिख दिया ? यह तो ऐसें हुआ, जैसें कोइ कहे-"मम मुखे रसना नास्ति, वा मम माता वंध्या वर्चते"-इसवास्तेही श्वेतांबरमतो-त्पत्तिकी बाबत जो लेख लिखा है, सो सकपोलकल्पित है; सत्य नही है. तथा मथुराके पुराने टलिमेंसें खोदनेसें स्तंभ तथा महावीरस्वामीकी मूर्ति ऊपर शिलालेख निकले हैं, तिन लेखोंके वाचनेसें जो कल्पना दिगंबराचा-योंने श्वेतांबरमतकी उत्पत्तिबावत लिखी है, सो सर्व मिथ्या सिद्ध होती है; वे सर्व लेख आगे चलकर लिखेंगे.

दिगंबरः-तत्त्वार्थसूत्रकी सर्वार्थसिद्धिभाषाटीकाके प्रारंभमेंही श्वेतांब-रमतकी बाबत ऐसा लेख लिखा है-तथाहि-श्रीवर्द्धमान अंतिम तीर्थ-करके निर्वाण भया पीछे तीन केवली तथा पांच श्रुतकेवली इस पंच-मकालविषे भये, तिनमें अंतके श्रुतकेवली श्रीभद्रबाहुस्वामीके देवलोक गया पीछे कालदोषतें केतेइक मुनि शिथलाचारी भये, तिनका संप्रदाय चल्या, तिनमें केतेइक वर्षपीछे एकदेवर्षिगणि नामा साधु भया, तिन विचारी जो हमारा संप्रदाय तो बहुत वध्या, परंतु शिथलाचारी कहावे हे, सो यहु शक्ति नही, तथा आगामी हमतें भी हीनाचारी होयगे, सो पेसा करीये जो इस शिथलाचारकूं कोइ बुद्धिकल्पित न कहे. तब तिसके साधनेनिमित्त सूत्र रचना करी, चौरासी सूत्र रचे, तिनमें श्रीवर्द्धमान-रपोषणके हेतु दृष्टांतयुक्ति बनाय प्रवृत्ति करी, तिन सूत्रनिके आचारांगादि नाम धरे, तिनमें केतेइक विपरीत कथन कीये; केवली कवलाहार करे, स्रीकूं मोक्ष होय, स्त्री तीर्थंकर भया, परीग्रहसाहितकूं मोक्ष होय, साधु उपकरण वस्त पात्र आदि चौदह राषे, तथा रोगग्लान आदि बेदनाकरी

पीडित साधु होय तो मद्यमांससहितका आहार करे तो दोष नही, इत्यादि लिखा तथा तिनकी साधककल्पित कथा वनाय लिखी. एक साधुको मोदक-का भोजन करताही आत्मनिंदा करी तब केवलज्ञान उपज्या, एक कन्या-को उपाश्रयमें बुहारी देतेही केवलज्ञान उपज्या, एक साधु रोगी गुरुको कांधे लेचल्या आखडता चाल्या गुरु लाठीकी दई तब आत्मनिंदा करी ताको केवलज्ञान उपज्या तव गुरु वाके पग पड्या; मरुदेवीको हस्तीपरी चढेही केवलज्ञान उपज्या, इत्यादिक विरुद्ध कथा, तथा श्रीवर्छमानस्वामी बाह्यणीके गर्भमें आये, तव इंद्र वहांते काढि सिद्धार्थ राजाकी राणीके गर्भमें थापे, तथा तिनकूं केवल उपजे पछि गोसालानाम गरूड्याकूं दिख्या दइ, सो वाने तप बहुत किया, वाके ज्ञान वध्या, रिख फुरी, तब भगवा-नसूं वाद किया, तब वादमें हास्वा, सो भगवानसूं कषाय करि तेजूले-रया चलाइ सो भगवानके पेचसका रोग हुवा, तब भगवानके खेद बहुत हुवा, तब साधानें कही एक राजाकी राणी बिलाके निमित्त कूकडा कबूतर मारि भुतलस्याहै, सो वै महारेंताई ल्यावो, तब यहु रोग मिट जासी, तब एक साधु वह ल्याया, भगवान खाया, तब रोग मिट्या; इत्यादि अनेक काल्पित कथा लिखी अर स्वेतवल्त पात्रा दंडआदि भेषधारी स्वेतंबर कहाये, पीछै तिनकी संप्रदायमें केइ समझवार भये, तिननें विचारी ऐसे विरुद्ध कथनते लोक प्रमाण करसी नही, तब तिनके साध-नेकूं प्रमाणनयकी युक्ति वणाय नयविवक्षा खडी करी. ऐसे जैसें तैसें साधी, तथापि कहांताइ साधे, तव केइ संप्रदायी तिन सूत्रनमें अत्यंत विरुद्ध देखे, तिनकूं तो अप्रमाण ठहराय गोपि कीये, कमि राखें, तिनमें भी केइकने पैंतालीस राखे, केइकने बत्तीस राषे, ऐसे परस्पर विरोध वध्या तब अनेक गच्छ भये, सो अवताई प्रसिद्ध हैं- इनिके आचार विचारका कछ ठिकाणा नही. इनहींमें ढूंढिये भयें है, तिने निपटही निंद्य आचरण धास्त्रा है, सो कालदोष है, किछू अचिरज नांही, जैनमतकी गोणता इसकालमें होणी है ताके निमित्त ऐसे वणे.

श्वेतांबरः-यह सर्वार्धासिद्धिभाषाटीकामें जो लेख लिखा है, प्रायः द्वेषबुद्धिसें लिखा मालुम होता है. जैसें देवसेनाचार्य दर्शनसारमें लिखते हें कि, श्वेतांवरमत चलानेवाला जिनचंद्र प्रथम नरकमें गया. अब विचार करो कि, देवसेनने संवत् ९९० में दर्शनसार बनाया तो, क्या उस वखत देवसेनको कोइ अवधिज्ञान हुआ था कि, जिससें उसने जाना कि, जिनचंद्र पहिली नरकमें गया ? इस देवसेनके लेखसेंही सिद्ध होता है, जिनचंद्र पहिली नरकमें गया ? इस देवसेनके लेखसेंही सिद्ध होता है कि, श्वेतांवरमतकी वाबत जो कल्पना करी है सर्व असत्य और द्रेष-संयुक्त है. ऐसेंही सर्व दिगंबराचार्योंकी कल्पनाबावत जान लेना चाहिये. तथापि सर्वार्थसिद्धिभाषाटीकाके पाठकी समालोचना दिङ्मात्र करते हैं. इस लेखमें बहुत मुनि शिथिलाचारी हो गए, तिनका संप्रदाय चला लिखा है, और अंतके श्रुतकेवली प्रथम भद्रबाहुस्वामीके पीछे चला लिखा है, यह श्वेतांवरमतकी मूल उत्पत्ति लिखी है. परंतु जिनचंद्रका नाम, वा उत्पत्तिका संवत् यह कुछ भी नही लिखा है. तथा दिगंबरपद्दावलिमें, और विक्रमप्रबंधादि प्रंथोंकें श्रीवीरनिर्वाणसें १६२ वर्षे प्रथम भद्रबाहु अंतिम श्रुतकेवलीको स्वर्गवासी लिखे हैं; और देवसेनने श्वेतांवरमत चलानेवाले जिनचंद्रको श्रीवीरनिर्वाणसें ७२६ वर्षे हुआ लिखा है, इसवा-स्ते यह लेख भी परस्पर विरोधी है, इसीवास्ते स्वकपोलकलिपत है.

तथा देवर्षिंगणिने शिथिलाचारके पोषणवास्ते श्वेतांबरोंके माने आ-चारांगादि सूत्र रचे, यह कथन भी अज्ञानविज्ंभितही है. क्योंकि, प्रथम तो देवर्षिंगणिनामा श्वेतांबरोंका कोई साधुही नही हुआ है तो, रचना दूरही रही !! परंतु प्रथम सर्व पुस्तक ताडपत्रोपरि लिखने लिखानेवाले श्री-देवर्द्धिगणिक्षमाश्रमण पूर्वके ज्ञानके धारक हुए हैं, वे तो श्रीवीरनिर्वाणसे ९८० वर्ष पीछे हुए हैं, तो, क्या श्वेतांबरोका मत विनाही शास्त्रके ८१८ वर्षतक चलता रहा ? लिखनेवालेकी कैसी अज्ञानता थी कि, विनाही शोचे विचारे असमंजस लेख लिख दीया !! तथा देवर्द्धिगणिक्षमाश्रम णजीने तो, शास्त्र पुस्तकारूढ करे हैं, परंतु रचे नहीं हैं. जैनश्वेतांबर आगमोंकी रचना तो, यूरोपीयन सर्व विद्वान मंडलने २२ सौ वर्षसें मी अधिक पुराणी सिद्ध करी हैं, \* तो फिर किसी अज्ञने देवर्षिंगणिवे

\* देखे। सेकेडमुकके अंतर्गत आचारांगसूत्रके अंग्रेजी तरजूमेकी उपोद्धात (प्रस्तावना) में औः बुत्हरद्वत मथुराके शिलालेखोंके भाषणोंमें ॥ र**चे** लिखे हैं तो, क्या विद्वान् तिस अप्रमाणिक लेखको सत्य मान लेवेगें ! कदापि नहीं

और जो लिखा है कि कितनेक विपरीत कथन किये. केवली कवल आ-हार करे १, स्त्रीकों मोक्ष २, स्त्री तीर्थंकर भया ३, परिग्रहसहितको मोक्ष होय ४, साधु वस्त्रपात्रादि चतुईश (१४) उपकरण राखे ५, तथा रोगग्ला-नादिपीडित साधु होय तो मर्चमांससहितका आहार करे तो दोष नहीं ६, इत्यादि लिखा, इनका उत्तर-प्रथम तीन बातें तो सत्य है. क्योंकि, केवलीका कवल आहार और स्त्रीको मोक्ष ये दोनों तो प्रमाणयुक्तीसेंही सिद्ध है, जो आगे लिखेंगे. परंतु दिगंबराचार्य लौकिकव्यवहारके भी अनभिज्ञ थे क्योंकि, लोकिकमतवालोंने अपने मतके आदिदेवतेबुद्ध,ब्रह्मा, विष्णु, महादेव, ईसा-दिकोंको सर्वज्ञ माने हैं, परंतु वे आहार नही करते थे ऐसा किसीने भी नही माना है, और सर्वज्ञ आहार करे तो दूषण है, ऐसा भी किसीने नही माना है. और जगत् व्यवहारमें भी यह वात मान्य नही है कि, देहधारी आहार न करे, और झरीरकी वृद्धि होवे. क्योंकि, विदेहक्षेत्रमें तथा यहां चतुर्थ आरेकी आदिमें नव वर्षके सुनिको केवलज्ञान होवे, तब तिसकी विना कवल आहारके किये पांचसौँ धनुष्यकी अवगाइना केसें वृद्धि होवे ? इसवास्ते दिगंबरोंका कथन असमंजस है. और स्त्री तीर्थंकर हुआ यह तो श्वेतांबरही आश्चर्यभूत मानते हैं तो, इसमें तर्कही क्या है ? । ३ ।

और परिम्रहधारीको जो मोक्ष लिखी है, सो तो मृषावादही है. क्यों-कि, श्वेतांबर तो परीम्रहधारीमें साधुपणा भी नही मानते हैं तो, मुक्तिका होना तो कहां रहा ? श्वेतांबरी तो, मूर्च्छीको परिमह मानते हैं, नतु धर्मोपकरणको

यदुक्तं श्रीदशवेकालिकसूत्रे श्रीशय्यंभवसूरिपादैः ॥

जंपि वत्थं च पायं वा कंबलं पायपुच्छणं॥ तंपि संजमलज्जहा धारंति परिहंति य॥ न सो परिग्गहो वुत्तो नायपुत्तेण ताइणा॥ मुच्छा परिग्गहो वुत्तो इइ वुत्तं महेसिणा॥ भाषार्थः-जो वस्त्र प्रच्छादकादि शीतनिवारणवास्ते और भिक्षा अन्न-जलादि लेनेवास्ते पात्र, और कंबल वर्षाकल्प पादपुंछन रजोहरणादि, ये सर्व उपकरण संयम और लजाकेवास्ते मुनि धारण करते हैं, और पहिरते हैं अर्थात् संयमकेवास्ते पात्रादि धारण करते हैं, और लजाके वास्ते चोलपट्टकादि वस्त्र पहिरते हैं. इसवास्ते इसको षट्कायके जीवोंके रक्षक ज्ञातपुत्र अर्थात् श्रीमहावीर तीर्थंकरने परिग्रह नही कहा है, परंतु मूर्च्छांको परिग्रह कहा है. अर्थात् जिस वस्तु शरीरादि ऊपर मूर्च्छा ममत्व करना है, सोही परिग्रह कहा है, नतु धर्मसाधनके उपकरणोंको; महाऋषि गौतम सुधर्मादिकोंका ऐसा कथन हे.

तथा दिगंबराचार्य शुभचंद्रकृत झानार्णवके षोडश (१६) प्रकरणमें भी लिखा है ।

यतः ॥

निःसंगोपि मुनिर्न स्यात् संमूर्च्छन् संगवर्जितः ॥

यतो मूच्छेंव तत्त्वज्ञैः संगसूतिः प्रकीर्त्तिता ॥ ५ ॥

भाषार्थः-जो मुनि निःसंग होय, बाह्य परिग्रहरहित होय, और ममत्व करता होय तो, निःपरिग्रही न होय, जातै तत्त्वज्ञानिनने मूर्च्छा ममत्व परिणामहीकूं परिग्रहकी उत्पत्ति कही है ॥ ५ ॥ इसवास्ते धर्मोंपकरण धर्मसाधनकेतांइ रखने, तिनऊपर मूर्च्छा नही करनी, इसवास्ते परिग्रह नही है. तिस धर्मोंपकरणधारी मुनिको केवलज्ञान, और मुक्ति दोनोंही सिद्ध है.

दिगंबरः-जब धर्मोपकरण रखेगा, तब तो मूर्च्छा अव३यमेवही होवेगी तो फिर, तिसको परिग्रहका त्यागी कैसें माना जावे ?

श्वेतांबरः-अहो देवानांप्रिय ! तूं तो अपने मतके शास्त्रोंका भी जानने-वाला नही है, क्योंकि, ज्ञानार्णवके अष्टादश (१८) प्रकरणमें यह पाठ है। तथाहि ॥

# शञ्यासनोपधानानि झास्त्रोपकरणानि च ॥ पूर्व सम्यक् समाळोक्य प्रतिलिख्य पुनः पुनः ॥१५॥

## ग्रह्णतोस्य प्रयत्नेन क्षिपतो वा धरातछे ॥ भवत्यविकळा साधोरादानसमितिः स्फुटम् ॥१६॥

भाषार्थः-शय्या आसन उपधान शास्त्र उपकरण इनकूं पहिले नीके देख अर फेरिफेरि प्रतिलेपण कर अर ग्रहण करें, ताके अर वडा यत्न कर पृथ्वीतलमें धरें, ताके संपूर्ण आदाननिक्षेपणसमित प्रगट कही हैं, तथा योगेंद्रदेवकृत परमात्मप्रकाशकी टीकामें दिगंवरमुनिको तृणके अर्थात् घासके प्रावरण-प्रच्छादन रखने कहे हैं, और मोरपीछी कमंडल तो प्रसिद्धही है. जब दिगंवरमुनि शय्या १, आसन २, उपधान---गिंदुक तकिया ३, शास्त्र ४, शास्त्रके उपकरण पाटी ५, बंधन ६, दोरा ७, टिहि-का ८, तृणके प्रावरण ९, पीछी १०, कमंडलु ११, इत्यादि उपकरण रखते थे, वा दिगंवर मुनिको रखनेकी आज्ञा है, तब तो वे भी तुम्हारे कहनेसें तिन ऊपर मूर्च्छा ममत्व करते होवेंगे; तब तो दिगंवर मुनियोंको परिग्रह धारी होनेसें कदापि साधुपणा, केवलज्ञान, मुक्ति न होवेगी, तब तो दिगं-बरमत प्रेक्षावानोंको उपादेय नही होवेगा. इससें तो तुमने श्वेतांवरो-की हानि करते हुयोंने, अपनेही पगमें कुटार मारा सिद्ध होवेगा. । ४।

पांचमे अंकमें लिखा है साधु उपकरण चौदह राखे, सो सत्य है क्यों-कि, उपकरणोंके विना राखे प्रायः संयमका पालना नही होता है. इसवास्तेही तो दिगंबर साधु सर्व व्यवच्छेद होगए. हां कल्पित साधु कहांतक रह सकते हैं !

दिगंवरः--हमारे मतके नग्नमुनि कर्णाटक आदि देशोमें जैनबदी मूळबद्री आदि नगरोंमें अब भी हैं.

श्वेतांबरः—यह तुम्हारा कहना महामिथ्या है. क्योंकि, कर्णाटक देशके रहनेवाळे नागराज नामा जैन ब्राह्मणको, तथा मारवाडी, कच्छी, गुज-राती, श्वेतांबर तथा दिगंबर जे कर्णाटकादि देशोंके जैनबदी मूलबदी आदि नगरोमें यात्रा करके आए हैं, तिनसें हमनें अच्छीतरेसें पूछा है कि, तुमने यथोक्त मुनिवृत्तिका पालनेवाला दिगंबरमतका नग्न साधु, कोई देखा, वा सुना है ? तब तिन्होंने कहा कि, नग्न दिगंबरमुनि हमने कोइ भी देखा, वा सुना नही है. परंतु भटारक परि-प्रहधारी, और भट्टारककी आज्ञासें श्रावकोंके पाससें रूपइए उग्राह करके भट्टारकोंको ल्यादेनेवाले, ऐसे ' क्षुछक ' नामसें प्रसिद्ध, वे तो हैं. : इसवास्ते यथोक्तवृत्ति पालनेवाला नम्न दिगंबरसाधु अद्यतनकालमें कोइ भी नही है. जेकर अंग्रेजी राज्यमें रेल तारके हुए भी, श्रावगीलोग (दिगंबरमतावलंबी) अपने सच्चे गुरुकी शोध नहीं करेंगे तो, कव करें-गे !!! सत्य तो यह है कि, ऐसे गुरु हैही नही. क्योंकि, ऐसी अनुचि-तव्वत्ति तो कथन कर दीनी, परंतु तिसको पाले कोन ? इसवास्ते चउदह उपकरणधारी श्वेतांबरीही साधु है, अन्य नहीं.\*। ५।

छट्ठे अंकका उत्तर-रोगी ग्लानी साधु मचमांससहितका आहार करे तो दोष नही, ऐसा पाठ श्वेतांबरके किसी भी आगममें नही है. 1 ६ 1

और जो लिखा है कि, तिनीकी साधक कल्पित कथा बणाय लिखी, एक साधुको मोदकका भोजन करताही आत्मनिंदा करी, तब केवल-ज्ञान उपज्या,

उत्तर यह लेख मिथ्या है श्वेतांबरशास्त्रमें ऐसा लेख नही है.

एक कन्याको उपाश्रयमें बुहारी देतेही केवलज्ञान उपज्या, यह लेख भी मिथ्या है, शास्त्रमें न होनेसें। गुरुचेलेकी बाबत लिखा है, सो भी मिथ्या है, ऐसा लेख न होनेसें. महावीरजीको गर्भसें बदला, यह अच्छेरा हुआ माना है. फिर इसमें तर्क क्या है? और जो गोसालेने श्रीमहावीरजीके ऊपर तेजोले इया फैंकी सो सत्य है. और तिस तेजोलेश्याकी गरमीसें भगवंतके शरीरमें पित्तज्वर और पेचसका रोग उत्पन्न हुआ, यह कथन तो सत्य है, परंतु यह तो सर्व श्वेतांबरोंके शास्त्रमें अच्छेरामूत माना है. और असातावेदनीयकर्मका

\* चतुर्दश (१४) उपकरण औधिकंडपधिको अपेक्षा जाणने. क्योंकि, जैनमतके शास्त्रोंमें दो प्रका-रकी उपथि कही है. औधिक और औपग्राहिक. ॥

<sup>ा</sup> फर्रुखनगरनिवासी चौधरी जियालालजीने जैनबदी मूलबदीके वर्णनका पुस्तक प्रसिद्ध करा है, तिसमें मूलबदीमें ३० घर लिखे हैं, और जैनबदीमें १०० घर जैनीयोंके लिखे हैं, परंतु ऐसा कहीं नही लिखा है कि, हम यात्रा करते हुए फलाने नगरमें गए, और हमने मुनमहाराजके दर्शन पाए, पाप कटाए; दिगबर जैनबदी बंगलूरकों कहते हैं, और मूलबदी मूडबदीको कहते हैं. ॥

उदय केवलीके दिगंबरोंने भी माना है. पार्श्वपुराण भूदरकृत भाषामंथमें दिगंबरोंने भी कितनेक अच्छेरे माने हैं. तो फिर, अच्छेरेभूत कथनको नही मानना, यह क्या प्रेक्षावानोंका काम है ? नही कदापि नही. । तुम्हारे बडोंने तो, जब अपने मंथ अलग रचे तब जो जो कथन उनको अच्छा न लगा, सो सो उन्होंने न लिखा. जैसें केवलीको कवल आहार १, स्त्री ती-र्थंकर २, स्त्रीको मोक्ष ३, भगवानूका गर्भपरावर्त्तन ४, गोसा**स्त्रेका** उपसर्ग ५, केवलीकोरोग ६, इत्यादि। और श्वेतांबराचार्य तो भवभीर थे, इसवास्ते उन्होंने सिद्धांतोंका पाठ जैसा था, वैसाही रहने दीया. **जेकर** श्वेतांबराचार्य तिन वस्तुयोंको न मानते तो, तिनके मतकी कुछ भी हानि नही थी. और माननेसें कुच्छ मतकी पुष्टि भी नही है. परंतु अरि-हंतका कथन अन्यथा करनेसें, वा माननेसें मिथ्यादृष्टिपणा, और अनंत-संसारीपणा होजाता है. इसवास्तेही तुम्हारीतरें आंगमका कथन अन्य-था नही कर सके हैं. और तुम्हारे सर्वचंथोंकी रचनासें श्वेतांबरोंके आगम प्राचीन रचनाके हैं; ऐसी गवाही ( साक्षी) सूत्ररचनाके कालके जानने-वाले सर्व यूरोपीयन विद्वानोंने दीनी है. इसवास्ते श्वेतांबरोंके आगमा-दिमें जो कथन है, सो सर्वज्ञ अरिहंतका कथन करा हुआ है; और तुम्हारे सर्व ग्रंथ पीछेसें रचे गये हैं, इसवास्ते तिनमें मनःकल्पित बातें भी बहुत लिखीं गई हैं.

और जो यह छिखा है कि, भगवान्ने साधाने कहा एक राजाकी राणी बिळाके निमित्त कूकडा कवृतर मारि मुतऌस्या है, सो वे माहरें ताई ल्यावो, तब यहु रोग मिट जासी, तब एक साधु वह ल्याया, भग-वान खाया, तब रोग मिट्या.

उत्तरः—यह लेख किसी अज्ञानीका लिखा मालुम होता है, क्योंकि, श्वेतांबरके शास्त्रोंमें ऐसा लेखही नहीं है.

और जो यह लिखा है कि, प्रथम चौरासी (८४) सूत्र रचे, पीछे तिनमें विरोध देखके कितनेकनें पैंतालीस माने, राखे, कितनेकनें बत्तीस माने, ऐसें परस्पर विरोध वध्या, तब अनेक गच्छ भए, सो अबतांइ प्रसिद्ध है. इनके आचार विचारका कछू ठिकाणा नाही. उतरः—प्रथम तो वह लेखही मिथ्या है. क्योंकि, हमारे (श्वेतांबरोंके) शास्त्रमें ऐसा लेखही नहीं है कि,हमारे मतके चौरासी आगम हैं. परंतु श्रीनं-दिस्त्रमें द्वादशांगोंसें पृथक् चौदह हजार (१४०००) प्रकीर्ण शास्त्र लिखे हैं. तिनमेंसें कालदोषकरके जितने व्यवच्छेद हो गए हैं, वे तो गए, जो बाकी शेष रहे हैं, तिन सर्वको हम मानते हैं. परंतु हमारे मतमें एवकार नही है कि, चौरासी, वा पैंतालीस, वा बत्तीसही मानने. जे मानते हैं, वे सर्व, मिथ्यादृष्टि, और जिनमतसें बाह्य हैं. और जो गच्छोंके भेदका दूषण दीया है, सो तो तुम्हारे मतमें भी समान है. तुम्हारे आचर्योंनेही दिगं-वरमतमें अनेक गच्छोंके भेद लिखे हैं, जिनमेंसें कितनेक ऊपर लिख आए हैं. परंतु इतना विशेष है कि, श्वेतांबरोंमें जितने गच्छ, वा मत कहे जाते हैं, वे सर्व, स्त्रीको मोक्ष १, केवलीको कवलाहार २, स्त्री तीर्थ-कर ३, गोसालेने तेजोलेझ्या चलाई ४, केवलीको रोग ५, साधुको चतु-र्वशादि उपकरण ६, इत्यादि सर्व बातें मानते हैं.

और यह जो सर्वार्थसिद्धिवालेनें लिखा है कि "तिनको ( वर्छमान स्वामीको ) केवल उपजे पीछे गोसालानाम गरूड्याकूं दिखा दइ " सो यह लेख भी, असत्य है. क्योंकि, गोसाला गरूड्या नही था, किंतु मंखलीपुत्र था. तथा भगवानने तिसको दीक्षा नही दीनी थी, किंतु उसने आपही शिर मुंडन करवायके शिष्यवुद्धि धारण करी थी. वास्त-विकमें वो शिष्य नही था. क्योंकि, श्वेतांबरोंके शास्त्रोंमें इसको शिष्या-भास लिखा है. तथा यह इत्तांत भगवान् जब छद्मस्थ अवस्थामें विच-रते थे, तिस वखतका है; परंतु केवलज्ञान हुए पीछेका नही है.

और जो ढूंढियोंकी बाबत लिखा है, सो भी मिथ्या है. क्योंकि, ढूंढ-कपंथ जैन श्वेतांवरमतमें नही है. यह तो, सन्मृच्छिमपंथ है. संवत् १७०९ में सुरतके वासी लवजीने निकाला है. जैसें दिगवरोंमें तेरापंथी, गुमान-पंथी, आदि. तथा कितनेक विना गुरुके नग्न दिगंवर मुन, भोले आवगी-योंसें धन लेनेकेवास्ते बने फिरते हैं, और क्षुस्ठक बने फिरते हैं, ऐसेंही श्वेतांबर मतके नामको कलंकित करनेवाला, आचार विचारसें म्रष्ट, ढूंढकमत उत्पन्न हुआ है. इनका निंद्य आचरण, इनकोंही दुःखदायी होवेगा, न तु श्वेतांबरमतवाऌोंको. इसवास्ते इनकेसाथ हमारा कुछ भी संबंध नही है; वीसपंथी, तेरापंथी, गुमानपंथी आदिवत् .॥

और तुम अपनी तर्फ नही देखते हो कि, हमारा पंथ नवीनही निकाला हैं, और सर्व शास्त्र नवीनही रचे हुए हैं. क्योंकि, प्रश्नचर्चा-समाधाननामाग्रंथके १३५ मे प्रश्नमें लिखा है कि, " महा-वीर भगवान्के नीर्वाणपीछे संवत् ६८३ वर्षे, धरसेन सुनि, गिरनारकी गुफामें वैठे थे, तिस कालमें ग्यारा अंग विच्छेद गए थे, धरसेन मुनि ज्ञानवान् रहे. कर्मप्राभृत दूसरे पूर्वकी कंठात्र था, तिनके अपनी अल्पायु जान कर, ज्ञानके अव्यवच्छेद होनेके कारणतें, जिनया-त्रा करने संघ आया था, तिनपास पत्री ब्रह्मचारीके हाथ भेज कर, तीक्ष्ण बुद्धिमान् भूतबलि १, पुष्पदंत २, नामे दो मुनि बुलवाये; तिनको ज्ञान सिखाया, तिनको विदा करा, आप मृतु हुइ. पीछे तिन दोनों मुनिओंने, ज्येष्ठ शुदि ५ कूं तीन सिद्धांत बनाये. सित्तरहजार (७००००) श्ठोकप्र-माण धवल १, साठहजार (६००००) श्लोकप्रमाण जयधवल २, चालीस-हजार ( ४०००० ) श्लोकप्रमाण महाधवल ३, इनकों पढे, सो सिद्धांती कहलाये इन शास्त्रोंमेंसूं नेमिचंद्रसिद्धांतिने चामुंडरायकेवास्ते गोमद्रसार रचा. " तथा आचार्य श्रीसकलकीर्त्तिविरचित प्रश्नोत्तरोपासकाचारके दृसरे अध्यायमें

> श्रीसुधर्ममुनींद्रेण चोक्तं श्रीजंबुस्वामिना ॥ केवळज्ञाननेत्रेण ज्ञानं गार्हस्थ्यगोचरम् ॥ ३३ ॥ त्रिषादिमुनिभिः सर्वेद्वादशांगश्रुतांतगैः ॥ प्रणीतं भव्यसत्वानामुपकाराय तच्छ्रुतम् ॥ ३४ ॥ ततः काळादि दोषेण प्रायुर्मेधांगहानितः ॥ हीयते प्रांगपूर्वादिश्रुतं श्रीधर्मकारणम् ॥ ३५ ॥

ततः श्रीकुंदकुंदाचार्यादिमुख्या यतीश्वराः ॥ प्रकाशयंति सज्ज्ञानं सद्रृहाधिष्ठितात्मनाम् ॥ ३६ ॥ कमात्तदि समायातं परिज्ञाय महाश्रुतम् ॥ वक्ष्ये सद्दर्मबीजं हि ज्ञानं भव्यसुखप्रदम् ॥ ३७ ॥

तथा तत्त्वार्थसूत्रकी भाषाटीका सर्वार्थसिद्धिमें लिखा है " बहु-रि भद्रबाहुस्वामीपीछे दिगंबरसंप्रदाय, केतेक वर्ष तौ अंगज्ञानकी व्यु-च्छित्ति भई, अर आचार यथावत् रहवोही कीयो. पीछे दिगंबर-निका आचार कठिन, सो कालदोषते तथावत् आचारी विरले रहि गए. तथापि, संप्रदायमें अन्यथा परूपणा तो न भई. तहां श्रीवर्द्धमान स्वामिकं निर्वाण गये पीछे छहसैतियालीस (६४३) वर्ष पीछे दूसरे भद्रबाहु नामा आचार्य भये, तिनके पीछे केतेइक वर्षपीछे दिगंबरनिके गुरुके नाम धारक च्यार साखा भई. नंदि १, सेन २, देव ३, सिंह ४, ऐसें इनमें नंदिसंप्रदायमें श्रीकुंदकुंदमुनि, तथा उमास्वामीमुनि, तथा नेमि-चंद्र, पूज्यपाद विद्यानंदि, वसुनंदि, आदि बडे बडे आचार्य भये. तिनने विचारी जो, सिथळाचारी श्वेतांबरनिका संप्रदाय तो, बहुत वध्या, सों तो कालदोष है; परंतु यथार्थ मोक्षमार्गकी प्ररूपणा चली जाय, ऐसे प्रंथ रचीए तो, केई निकटभव्य होय, ते यथार्थ समझि श्रद्धा करे. यथाशाक्ति चारित्र ग्रहण करें तो, यह बडा उपकार है, ऐसें विचारके प्रंध रचे. " इत्यादि लेखोंसें यह सिद्ध होता है कि, दिगंबरोंके मतके सर्व ग्रंथ नवीन रचे हुए हैं; प्राचीन पुस्तक कोइ नहीं जेकर दिगंबरमत सचा होता तो, गणधरादि मुनियोंका रचा कोइ ग्रंथ, प्रकरण, अध्याय, वस्तु, प्रामृतादि अवझ्य होता, सो है नहीं; इसवास्ते यही सिद्ध होता है कि, अपना मत चलानेवास्ते दिगंबरोने खकल्पनाके ग्रंथ नवीन रच लीने हैं. और दिगंवरमतके तत्त्वार्थादिग्रंथोंकी वार्तिकाटीकादिमें श्रीदशवेका-लिक, उत्तराध्ययनादि कितनेही पुस्तकोंके नाम लिखे हैं. इसमें हम यह पूछते हैं कि, अंग और पूर्वोंका प्रमाण तो, तुम्हारे मतमें वहुत वडा

462

लिखा है; इसवास्ते तुम उनका तो, व्यवच्छेद मानते हो; परंतु दशवैका-लिक, उत्तराध्ययनादि, कहां गए ?

दिगंबरः-वे भी व्यवच्छेद होगए.

श्वेतांबर:-बडे आश्चर्यकी बात है कि, धरसेनमुनिके कंठाय समुद्रस-मान दूसरे पूर्वका कर्मप्राभृत तो रह गया, और एकादशांग, और दश-वैकालिक, उत्तराध्ययनादि, अल्पयंथवाले प्रकीर्णक प्रंथ व्यवच्छेद हो गए !! ऐसा कथन प्रेक्षावान् तो, कदापि नही मानेंगे, परंतु मत कदा-यहीही मानेंगे. तथा पूर्वोंक्त लेखोंसे यह भी सिद्ध होता है कि, कुंदकुं-दादिकोंने, श्वेतांबरमतकी दृद्धि देखके, श्वेतांबरकी महिमा घटाने-वास्ते, स्पर्द्धांसें, अनुचित कठिन व्रतिके कथन करनेवाले शास्त्र रचे हैं. रागद्रेषके वर्शाभूत हुआ जीव, क्या क्या उत्सूत्र नही रच सकता है ? इन उत्सूत्ररूप प्रंथोंके चलानेवास्तेही, पिछले अंग प्रकीर्णादि ग्रंथ छोड दीये सिद्ध होते हैं. क्योंकि, अकलंकदेवने राजवार्तिकमें पांचमे अंगव्याख्याप्रज्ञप्तिके कितनेक अधिकार लिखे हैं, वे सर्व, वर्त्तमान श्वेतां-बरोंके माने व्याख्याप्रज्ञप्ति पांचुमें अंगमें विद्यमान है; तो फिर, अकलंक देवने किस व्याख्याप्रज्ञप्तिको देखके यह लेख लिखा ? जेकर कहो कि, गुरुषरंपरायसें कंठ थे तो, व्याख्याप्रज्ञप्ति व्यवच्छेद केंसें हो गई ?

तथा प्रइनचर्चासमाधानके १६ मे प्रश्नमें ऐसें लिखा है " विद्यमान भरतक्षेत्रमें पंचमकालमें सम्यग्दृष्टी जीव केते पाइए–

समाधानः-जिनपंचळब्धिरूप परिणामकी परणतविषे सम्यक्त्व उपजे है, ते परिणाम इस कळिकालमें महादुर्लभ, तिसतें दोय, तथा तीन, अथवा चार कहै हैं; पांच छह तो दुर्लभ है. इस कथनकी साख खामी कार्तिकेय टीकाविषे है.

तथाहि ॥

विद्यंते कति नात्मबोधविमुखाः संदेहिनो देहिनः प्राप्यंते कतिचित् कदाचन पुनर्जिज्ञासमानाः कचित् ॥ आत्मज्ञाः परमप्रमोदसुखिनः प्रोन्मीलदंतर्दशो

## हित्राः स्युर्बहवो यदि त्रिचतुरास्ते पंचषा दुर्ऌभाः ॥ ते संति द्वित्रा यदि इति कथनात् ज्ञानार्णवेप्युक्तम् ॥

इस कालमें घने जीव आपकूं सम्यग्दृष्टि माने हैं तो, मानो; परंतु शास्त्रविषे तीनचारही कहें हैं. और पंचलब्धिका स्वरूप भलीभांति जाना होइ तो, आपको सम्यग्दृष्टिका अनुमान भी न करे. कोई ऐसे भी कहे हैं, निश्चयकरी भगवान् जाने, अनुमानसों मेरे सम्यक्त हे यह भी श्रद्धान, मिथ्या है. जाते सम्यक्त अनुमानका विषय नही. ॥ " इस लेखका समालोचन~जब भरतखंडमें दो तीन जघन्य, और उत्कृष्ट पांच, वा छह (६) सम्यक्त्वधारी जीव वर्तमानकालमें लाभे हें, वे भी रहस्य हें, वा साधु हें, यह निश्चय नही. तब तो, सर्व भरतखंडमें दो, वा छ (६) तक वर्जके, जितने दिगंबर श्रावक, श्राविका, नग्नसाधु, भटारक, पांडे, और शुल्लक, ये सर्व मिथ्यादृष्टि सिद्ध होवेंगे. प्रथम तो, साधु, साध्वीके व्यवच्छेद हो जानेसें, श्रावक श्राविकारूप दोही संघ रह गए हें. स्वामी-कार्तिकेयादिने तो, दिगंबरोंको सम्यग्दृष्टि होनेकी भी, नहींही लिख दीनी. प्रथकारोंने भूल करके तो, नहीं दो तीन सम्यग्दृष्टि लिख दीए होवेंगे! क्योंकि, दो संघियोंमें तो, सम्यग्दर्शनका संभवही नही हे.

प्रश्न:-दो संघिये कौन है ?

उत्तर:-प्रियवर ! संप्रतिकालमें, जो भरतखंडमें दिगंबरमत चलता है, सो दो संधिया है. क्योंकि, इनके मतमें साधु साध्वी तो हैही नहीं. आवक आविका नाममात्र दो संघ है, इसवास्ते ये दो संधिये हैं; और इसीवास्ते ये मिथ्यादृष्टि हैं. क्योंकि, तीर्थंकर भगवान्के झासनमें तो चतुर्विध संघ कहा है; इसवास्ते ये जिनराजके झासनमें नही मालुम होते हैं, दो संधिये होनेसें.

प्रश्नः-इनके दो संघ, किसवास्ते व्यवच्छेद होगए ?

उत्तरः-प्रथम तो श्रीवीरनिर्वाणसें ६०९ वर्षे, इनका मत चला था, तब-सेंही इनके तीन संघ चले हैं. क्योंकि, पंचमहाव्रतधारणवाली साध्वी तो इनके मतमें होही नहीं सकती है, वस्त्र रखनेसें. तिसको तो ये उत्कृष्टी श्राविकाही मानते हैं. शेष रहा नग्नमुनि, तिनके वास्ते ज अनुचित कठिन वृत्ति लिख दीनी है, सो तिसका पालना पंचमकालमे अशक्य है; और दिगंबरमत चलानेवाले इनके आचार्य भी दीर्घदर्शी नही थे. क्योंकि, जो कठिनवृत्ति, वज्रऋषभनाराचसंहननवालोंकेवास्ते थी, वोही वृत्ति सेवार्त्तसंहननवालेके वास्ते लिख मारी. क्या हाथिका बोझ, गर्दभ ऊठा सकता है ?

प्रथम तो दिगंवराचार्योंको पांच प्रकारके निर्प्रथोंके खरूपहीका यथा थे बोध नही मालुम होता है. क्योंकि, उनोंने राजवार्त्तिकादिग्रंथोंमें जैसा पांच निर्प्रथोंका खरूप लिखा है, तिस स्वरूपवाले बुकस १, प्रति सेंवना निर्प्रथ २, ये दोनों जे इस पंचमकालमें पाईये हैं, तैसें खरूपवाले इस भरतखंडमें दीख नही पडते हैं. जव प्रत्यक्षप्रमाणसेंही तुम्हारा ( दिगंबर ) मत बाधित है, तो फिर अन्यप्रमाणकी क्या आवश्यकता है? और श्वेतांबरमतके व्याख्याप्रज्ञति, उत्तराध्ययननिर्युक्ति, पंचनिर्प्रथी संग्रहणी, उमाखातिक्वत तत्त्वार्थसूत्र, और तत्त्वार्थसूत्रकी भाष्य, तथा सिद्धसेनगणिक्वत तत्त्वार्थसूत्र, और तत्त्वार्थसूत्रकी भाष्य, तथा सिद्धसेनगणिक्वत तत्त्वार्थभाष्यवृत्ति प्रमुख शास्त्रोंमें जो पांच निर्प्र थोंका स्वरूप लिखा है, तिनमेंसें बुकस १, प्रतिसेवनानिर्प्रथ २, जैसें खरू-पवाले लिखे हें, तैसें स्वरूपवाले साधु, साध्वी, इस पंचमकालमें प्रत्यक्ष प्रमाणसें भी सिद्ध है. तो फिर श्वेतांबरमतही असली जैनमत, और दिगंबरमत पीछेसें निकला क्यों नही होवेगा? अपितु होवेहीगा.

एक वात याद रखनी चाहिये कि, जो जो कथन जिनेंद्रदेवके कथ-नानुसार दिगंवरमतके शास्त्रोंमें है, तिस कथनको हम बहुमान देते, और अनंतवार नमस्कार करते हैं; परंतु जो जो दिगंबरोंने सकपोलकल्पनासें रचना करी है; तिसकाही हम समालोचन करते हैं.

और जो दिगंबर कहते हैं कि, श्वेतांबरोंने केवलीको कवल आहार १, स्त्रीको तन्द्रवे मोक्ष २, साधुको चउदह (१४) उपकरण राखने, इत्यादि, विरुद्ध कथन लिखे हैं. उत्तरः-प्रथम तो श्रीमद्यशोविजयोपाध्यायजी, जो के स्यादादकल्प लता १, वैराग्यकल्पलता २, अध्यात्मोपनिषट् ३, अध्यात्मसार ४, अध्या-त्मरहस्योपदेश ५, ज्ञानसार, ६, ज्ञानबिंदु ७, नयोपदेश ८, नयप्रदीप ९, अमृततरांगिणी १०, समाचारी ११, खंडखाद्य १२, धर्मपरीक्षा १३, अध्या-त्ममतपरीक्षा १४, पातंजलचतुर्थपादवृत्ति १५, कर्मप्रकृतिवृत्ति १६, अने-कांतर्जेनमतव्यवस्था १७, देवतत्त्वनिर्णय १८, गुरुतत्त्वनिर्णय १९, धर्मत-रवनिर्णय २०, तर्कभाषा २१, द्वात्रिंशत्वा १८, गुरुतत्त्वनिर्णय १९, धर्मत-रवनिर्णय २०, तर्कभाषा २१, द्वात्रिंशत्वात्वीत्तिका २२, अष्टक २३, षोडश-कवृत्ति २४, इत्यादि शत (१००) प्रंथके कर्त्ता, और षट्दर्शनतर्कके वेत्ता, तथा काशीमें सर्वपंडितोंने जिनको जयपताका, और न्यायविशारदकी पदवी दीनी थी, ऐसे श्रीयशोविजयोपाध्यायजी लिखते हैं कि, जितने दिगंवरोंके तर्कशास्त्र हैं, वे सर्व, श्वेतांवरोंके तर्कशास्त्रोंने दले हुए, अर्था-त् खंडन करे हुए हैं; तिनमेंसें नमूनामात्र यहां लिख दिखाते हें

अईं। केवलीको कवल आहारके हुए, सर्वज्ञपणेके साथ विरोध होता है, ऐसे मानते हुए दिगंबरोंका खंडन करते हैं.

> नच कवळाहारवत्वेन तस्यासर्वज्ञत्वम् ॥ कवळाहारसर्वज्ञत्वयोरविरोधात् ॥

व्याख्याः-केवलीको कवलाहारी होनेकरके, सर्वज्ञपणेकेसाथ विरोध नहीं है सोही दिखाते हैं कवलाहार, और सर्वज्ञपणेका जो विरोध, दिगंबर मानते हैं सो साक्षात् मानते हैं, वा परंपराकरके मानते हैं ? यदि आदि पक्ष दिगंबर मानेंगे, सो ठीक नहीं. क्योंकि, सर्वज्ञपणेके हुए केवलीको कवलाहार प्राप्ति नही होता है, यह बात नहीं है. और कवला-हार मिल तो सकता है, परंतु केवली खा नही सकता है, यह भी नही है. अथवा केवली खा तो सकता है, परंतु खानेसें केवलज्ञान दौड जायगा, इस शंकासें नही खा सकता है, परंतु खानेसें केवलज्ञान दौड जायगा, इस शंकासें नही खा सकता है यह नात भी नही है; इन पूर्वोक्त तीनों बातोंमें हेतु कहते हैं; अंतराय कर्म, और केवलावरण कर्मोंका समूल नाश करनेसें, पूर्वोक्त तीनो बातें नही हो सकती है. जेकर दिगंबर दूसरे रांपराविरोधपक्षको अंगीकार करके विरोध कहे तो, सो भी बालकोंकी कीडामात्र है. क्या ऐसें हुए, कवल आहारका, व्यापक १, कारण २, कार्य ३, सहचरादिका सर्वज्ञताके साथ विरोध है? और सो विरोध परस्पर परिहाररूप है, या सहानवस्थानरूप है? यादे प्रथम पक्ष मानोगे तब तो, तुम्हारे भी ज्ञानके साथ कवल आहारके व्यापकादिकोंका परस्पर परिहारस्वरूप विरोधके सद्भाव होनेसें, तुम (दिगंबरों) को भी कवल आहारका अभाव होवेगा. अहो तुमारा पुरुषकार !! जिसवास्ते अपने कहनेसेंही पराभवको प्राप्त हुए हों. और दूसरे पक्षको माने तब तो, कवल आहारका व्यापक, हानिको नही प्राप्त होता है. क्योंकि, कवल आहारका व्यापक तो, शक्तिविशेषके वससें उदरकंदरारूप कोनेमें प्रक्षेप करना है, सो तो, सर्वज्ञके हुए अतिशयकरके संभव करिये हैं. क्योंकि, वीर्यांतरायकर्म समूल उन्मूलन करनेसें; तहां तिस आहारके क्षेप करने-वाली शक्तिविशेषका संभव होनेसें.

और आहारका कारण भी वाह्यरूप, विरोधको प्राप्त होता है ? वा अभ्यंतररूप कारण, विरोधको प्राप्त होता है ? बाह्यरूपकारण भी खाने-योग्य वस्तु ?, वा तिस वस्तुके उपहारहेतु पात्रादिक २, वा औदारिक शरीर ३ ? प्रथम तो नही. क्योंकि, जो, केवठज्ञान, खानेयोग्य पुद्रलोंके साथ विरोधि होवे, तब तो, अस्पदादिकोंका ज्ञान भी तैसाही होना चाहिये. ऐसा नही होता है कि, सूर्यकी किरणोंके साथ जो अंधकारका समृह, विरोधी है; सो, प्रदीपालोककेसाथ विरोधी न होवे. तैसें हुए, हमारे भी, खानेकी वस्तु हाथमें लेनेसें, तिसके ज्ञानके उत्पन्न होतेही, तिसका अभाव होना चाहिए. बहुत आश्चर्यकारि नृतनही तुम्हारा कोइ तत्त्वालोक कोशल है, अपने आपकोभी आहारकी अपेक्षा नहीं है !!

पात्रादिपक्ष भी ठीक नही है. अईंतभगवंतोंको पाणि (हस्त) पात्र होनेसें; और इतर केवछियोंको स्वरूपसेंही पात्रविरोध है? वा, ममताका कारण होनेसें है? तहां प्रथम पक्ष तो अनंतरपक्षके उत्तरसेंही खंडित हो गया. और दूसरा पक्ष भी है नहीं, केवछीको निर्मोह होने करके, तिनको (केवछीको) पात्रादिविषे ममकारके न होनेसें. ऐसें भी न कहना कि, पात्रादिकके हुए, अवश्य ममकार होना चाहिये. क्योंकि, खेसा अवश्यभाव है नहीं. जेकर इसीतरें मानोगे, तब तो, केवलीको शरीरके हुए, अवश्य ममकार होना चाहिये, सो है नहीं, इतर जनोंमें शरीरपात्रादिके होए भी ममकार देखनेसें.

और औदारिक शरीर भी, सर्वज्ञपणेके साथ विरोध नही धरता है. यदि विरोध धारण करे तो, केवलज्ञानकी उत्पत्तिके अनंतरही, औदारिक शरीरका अभाव होना चाहिये. और अभ्यंतर भी, आहारका विरोधि, कारण, शरीर है ? वा, कर्म है ? तिनमेंसें प्रथम कारण तो विरुद्ध नही है. क्योंकि, मुक्तिका हेतु, तैजसशरीरका सर्वज्ञकेसाथ रहना तुमने भी माना है. । दूसरे पक्षमें कर्म भी, धाति, वा अघाति ? घाति भी मोहरूप है, वा इतर है? इतर भी ज्ञानदर्शनावरण है, वा, अंतराय है ? आदिके ज्ञानदर्शनावरण तो नही है. क्योंकि, तिनको तो ज्ञानदर्शनावरणमात्रमेंही चरितार्थ होनेसें, केवल आहारके कारणकी अनुपपत्ति है. । दूसरा पक्ष भी नही है. अंतरायके नाश होने-सेंही, आहारकी प्राप्ति होनेसें, और अंतरायकर्मका संपूर्ण नाश केवलीके तो तुमने भी माना है. । और मोह भी, ख़ानेकी इच्छा लक्षण जो है, सो तिसका कारण है, वा सामान्य प्रकार करके कारण है ? प्रथम पक्ष ( बुसुक्षालक्षण ) में सर्व जगे खानेकी इच्छारूप मोह कारण है, वा अस्मदादिकोंविषे (हमारेतुम्हारेमें) ही है? प्रथमपक्ष तो प्रमाणमुदाकरके दरिद्र है, अर्थात् प्रथम पक्षको सिद्ध करनेवाला कोइ प्रमाण नहीं है.

दिगंबरः—हमारेपास प्रमाण है, सो यह है. जो चेतनकिया है, सो इच्छापूर्वकही है, जैसें अंगीकार करी हुई (किया), तैसीही भुजिकिया है, सोही दिखाते हैं. प्रथम तो, प्रमाता, वस्तुको जानता है. तदपीछे तिसकी इच्छा करता है, पीछे उद्यम करता है, और तदपीछे करता है.

श्वेतांबरः-जैसें तुम कहते हों, तैसें नही है; सुप्तमत्तमूर्च्छितादिकोंकी कियाकरके व्यभिचार होनेसें

दिगंबरः-हम, खवशचेतनकिया, ऐसा विशेषणवाला हेतु, अंगीकार करेंगे, तब पूर्वोक्त व्यभिचार न रहेगा. इवेतांबरः--ऐसें विशेषणवाला भी हेतु, केवलीगतगतिस्थितिनिषद्यादि कियायोंके साथ व्यभिचारी है.।

दूसरे पक्षमें तो तुमने हमारे सिद्धकोंही साध्या है, केवलीविषे वेद-नीयादिकारणोंकरके भुक्तिके सिद्ध होनेसें. और सामान्यप्रकारसें भी, मोह, कवल करनेका कारण नहीं है. जेकर होवे, तब तो, गतिस्थिति-निषद्यादिकोंका भी मोहही कारण सिद्ध होवेगा. जेकर तैसें होवेगा, तब तो केवलीमें मोहके अभाव हुए, केवलीको गतिस्थित्त्यादिकोंका भी अभाव होवेगा. तब तो, तीर्थकी प्रवृत्ति कदापि नही होवेगी. जेकर कहोगे, गति आदि कर्मही, तिन गत्यादिकोंका कारण है, परं मोह नही है. तब तो, वेदनीयादि कर्मही, कवल आहारका कारण है, परं मोह नही; एसें भी मान लेवो.

दिगंबर:-अघाति कर्म, तिस कवल आहारका कारण है.

श्वेतांवर:-अघातिकर्म तिस कवल आहारका कारण है तो, क्या आहार-पर्याप्ति, नामकर्मका भेद, तिसका कारण है; वा वेदनीय कर्म ? येह दोनोंही भिन्नभिन्न कारण नही है. क्योंकि, तथाविध आहारपर्याप्ति नामकर्मोंदयके हुए, वेदनीयोदयकरके प्रबल ज्वलत् जठराग्निकरके उप-तप्यमानही पुरुष, आहार करता है. ऐसें हुए, दोनोंही एकठे हुए, तिस कवल आहारके कारण होते हैं. किंतु सर्वज्ञपणेके साथ विरोधी नही है. क्योंकि, सर्वज्ञविषे तुमने भी तो तिन दोनोंको माने हैं.

दिगंबरः—मोहकरके संयुक्तही, पूर्वोक्त दोनों कवलाहारके कारण है. श्वेतांबरः—यह तुमारा कथन असंगत है. गतिस्थित्यादिकर्मोंकीतरें कवलाहारको भी, मोह साहायकरहितकोही, तिसके कारित्व होनेके अविरोधी होनेसें.

दिगंबर:-अशुभ कर्म प्रकृतियांही, मोहकी सहायताकी अपेक्षा करती है, नही अन्यगत्यादिक. और यह असातावेदनीय, अशुभप्रकृति है; इसवास्ते मोहकी सहायता चाहती है.

श्वेतांबरः-क्या यह परिभाषा, अस्मदादिकोंमें तैसें देखनेसें कल्पना करते हो ? दिगंबरः-हां. ऐसेंही करते हैं.

श्वेतांबर:- ज़ुभ प्रकृतियां भी, अस्मदादिकोंमें, मोहसहकृतही अपने कार्यको करती देखनेमें आती हैं. तब तो, केवलीकी गतिस्थितिआदि शुभ प्रकृतियां भी, मोहसहकृतही होनी चाहिये. इसवास्ते पूर्वोक्त दोनों प्रकृतियों-को मोहापेक्ष होकरके कवलाहारका कारणपणा नही है, किंतु स्वतंत्रकोही कारणपणा है. सो कारण केवलीमें अविकल अर्थात् संपूर्ण विद्यमानही है, तिसवास्ते कवलाहारका कारण, केवलीकेसाथ विरोधी नही है. यदि कार्यका विरोध मानो तो जो कार्य केवल्ज्ञानके साथ विरोधी है सो कवलाहारका कार्य, केवलिमें मत उत्पन्न हो. परंतु अविकल कारणवाला उत्पद्यमान कवलाहार तो, अनिवार्य है; अर्थात् कवलाहारको कोइ निवा-रण नही कर सकता है.

एक अन्यबात है कि, सो कौनसा कार्य है ? जो, केवलज्ञानकेसाथ विरोधी है. क्या रसनेंडियसें उत्पन्न हुआ मतिज्ञान ? (१) ध्यानमें विन्न ? (२) परोपकार करनेमें अंतराय? (३) विसृचिकादि व्याधि ? (४) ईर्यापथ ? (५) पुरीषादि जुगप्सितकर्म ? (६) धातुउपचयादिसें मैथुनेच्छा ? (७) निदा ? ( ८ ) आद्य पक्ष तो नहीं है. क्योंकि, रसनेंद्रियकेसाथ आहा-रका संबंध होनेमात्रसेंही जेकर मतिज्ञान उत्पन्न होता होवे तब तो, देवतायोंके समृहने जो करी है, महासुगांधित फूलोंकी निरंतर वर्षा, तिनकी सुगंधी नासिकामें आनेसें घाणेंद्रियजन्य मतिज्ञान भी होना चाहिये ॥ १ ॥ दूसरा पक्ष भी नही है. क्योंकि, केवलीका ध्यान शाश्वत है; अन्यथा तो, केवलीको चलते हुए भी, ध्यानका विन्न पक्ष भी नहीं है, क्योंकि, होना चाहिये. ॥२॥ तीसरा दिनकी तीसरी पौरुषीमें एक मुहूर्त्तमात्रमेंही भगवंतके आहार करनेका काल है, बाकी शेषकाल परोषकारकेवास्तेही है. ॥ ३ ॥ चौथा पक्ष भी नहीं है, जानकरके, हित मित आहार करनेसें. ॥ ४ ॥ पांचमा भी नही. अन्यथा, गमनादि करनेसें भी ईर्यापथका प्रसंग होवेगा ॥ ५॥ छडा भी नहीं. पुरीषादि करते हुए, केवलीको आपही जुगुप्सा होती है,

वा, अन्यजनोंको ? तिनकों तो, नही होती है. क्योंकि, भगवंतको निर्मोह होनेसें, जुगुप्साका अभाव है. जेकर अन्य जनोंकों होती है, तो क्या, मनुष्य, अमर, इंद्र, इंद्राणि, इत्यादि सहस्र जनोंकरके सकुल सभाके-विषे, वस्त्रराहित भगवंतके बेठे हुए, तिनोंकों जुगुप्सा नही होती है ?

दिगंबरः-भगवंतको अतिशयवंत होनेसें, तिनका नग्नपणा नही दीखता है.

इवेतांबरः-अत्शियके प्रभावसें भगवंतका निहार भी मांसचक्षुवालोंके अदृश्य होनेसं, दोष नहीं है. और सामान्यकेवलियोंने तो, विविक्तदेशमें मलोत्सर्ग करनेसें दोषका अभाव हैं. ॥ ६ ॥ सातमा और आठमा पक्ष भी ठीक नही है. मैथुनेच्छा, और निद्रा, इनको मोहनीकर्म और दर्शनावर-णकर्मके कार्य होनेसें; और भगवंतमें ये दोनोंही कर्म, नही है तिसवा-स्ते कवलाहारका कार्य भी केवलज्ञानके साथ विरोधि नही है. ॥७॥८॥ और सहचरादि भी विरुद्ध नहीं हैं. जिसवास्ते, सो सहचर, छद्मस्थपणा है, वा अन्य कोई ? आदि पक्ष तो नही है. क्योंकि, दोनोंही वादियोंने (श्वेतांबर दिगंबर दोनोंहीने) केवलीमें छन्नस्थपणा माना नही है. जेकर अस्मदादिकोंमें तैसें देखनेसें, छद्मस्थपणेके साहचर्यका नियम माना जावे, तब तो, गमनादिकोंको भी, छन्नस्थपणेके सहचर मानने पडेंगे. और अन्य, जो कर, मुख, चालनादि, तिसके सहचारी हैं, वे भी केवलज्ञानके साथ विरोधी नहीं है. ऐसेंही उत्तरचरादि भी केवल-ज्ञानके साथ विरोधी नही है. इसवास्ते यह सिद्ध हुआ कि, कवलाहार सर्वज्ञपणेके साथ विरोधी नहीं है. इससें केवलिके कवलाहारका करना सिद्ध हुआ. ॥ इति केवलीभुक्तिव्यवस्था ॥

दिगंबर-स्त्रीको तन्द्रवमें मोक्ष नही होवे है.।

तथा च प्रभाचंद्रः ॥

"॥ स्त्रीणां न मोक्षः पुरुषेभ्यो हीनत्वान्नपुंसकादिवादिति॥"

भाषार्थः-स्त्रियोंको मोक्ष नही है; पुरुषोंसेंही न होनेसें,नपुंसकादिवत्। इवेतांबरः-यहां तुमने सामान्यकरके धर्मिंपणे स्त्रियां यहण करी हैं, वा विवादास्पदीभूत स्त्रियां यहण करी हैं ? प्रथम पक्षमें पक्षके एकदेशमें सिद्धसाध्यता है. क्योंकि, असंख्यात वर्षायुवाळी दुषमादि कालमें उत्पन्न हुई तिर्यंचस्त्री, देवस्त्री, अभव्य स्त्री, इत्यादि बहुत स्त्रियोंको हम भी मोक्ष नहीं कहते हैं. 1 १ । और दूसरे पक्षमें पक्षकी न्यूनता है. विवादास्पदीभूता, ऐसे विशेषण विना, नियतस्त्री के लाभके अभाव होनेसें. 1 २ ।

दिगंबरः-विवादास्पदीभूता स्त्रीही, हमारा पक्ष है

इवेतांवरः - हेतुकृत पुरुषापकर्ष, पुरुषोंसें हीनपणा, स्त्रियोंमें किसतरें है? (१) सम्यग्दर्शनादि रत्नत्रयके अभावसें? (२) विशिष्टसामर्थ्यके न होनेसें? (३) पुरुषोंकरके अनभिवंद्य होनेसें? (४) स्मारणादि न करनेसें? महर्द्धिक न होनेसें? (६) मायादिप्रकर्ष होनेसें? प्रथम पक्षमें किसवास्ते स्त्रियोंको रत्नत्रयका अभाव है?

दिगंवरः-वस्त्ररूपपरिग्रहके होनेसें, चारित्रका अभाव है, इसवास्ते.

इवेतांवरः-यह कहना ठीक नही है. परिग्रहरूपता, वस्त्रको, शरीरके संबंधमात्रसें है? वस्त्रके भोग करनेसें? मूच्छी हेतु होनेसें? वा जीव-संसक्तिहेतुत्वसें? प्रथम पक्षमें तो, भूमिआदिका सदा स्पर्श शरीरकेसाथ होनेसें, परिग्रहरहित, कोइ भी सिद्ध नही होधेगा; तव तो तीर्थंकरा-दिकोंको भी मोक्ष मिलना नही चाहिये. एतावता लाभ प्राप्त करते हुए तुमने तो, मूलकाही नाश करा! दूसरे पक्षमें वस्त्रका परिभोग, तिनको, अशक्य त्याग करके है, वा गुरुउपदेशसें है? प्रथम पक्ष तो ठीक नही. क्योंकि, प्राणोंसें अधिक और कुछ भी प्रिय नही है, तिनको भी धर्मआदिकेवास्ते स्त्रीयां त्यागती दीखती हें. तो तिनको वस्त्र त्यागने क्या बडी बात है? दूसरा पक्ष भी ठीक नही. क्योंकि, विश्वदर्शी परमगुरु भगवंतने, मोक्षार्थी स्त्रियोंको, जो संयमका उपकारि है, सोही बस्त्रोपकरण, "नो कप्पदि निग्गंथीए अचेठाए होतए" निर्प्रथी (साध्वी) को नही कल्पे हें, वस्त्ररहित होना. इत्यादि कथनसें, उपदिशा हे, अर्थात् ऐसा उपदेश दिया है; प्रतिलेखन ( मोरपीछी ) कमंडलु इत्यादिवत्. इसवास्ते कैसें तिसके परिभोगसें परिग्रहरूपता होवे? अन्यथा प्रतिले-स्त्र आदि धर्मों किस्त परिभोगसें परिग्रहरूपता होवे? अन्यथा प्रतिले-स्त्र आदि धर्मों तिसके परिभोगसें परिग्रहरूपता होवे? तथाचार्या ॥

### यत्संयमोपकाराय वर्त्तते प्रोक्तमेतदुपकरणम्॥

धर्मस्य हि तत्साधनमतोन्यदधिकरणमाहार्हन् ॥

अर्थः-जो संयमके उपकारकेतांइ वर्त्ते, सो उपकरण कहा है. और सो उपकरण धर्मकाही साधन है, 'उपकारकं हि करणमुपकरणमिति वचनात् ' और इससें भिन्न सर्व अधिकरण\* है, ऐसें अर्हन् भगवान् कहते हैं.

दिगंब्रः−प्रतिलेखन कमंडलु तो, संयम पालनेअर्थे भगवंतने कहे हैं; परंतु वस्त्र किसवास्ते ?

इवेतांबरः-वश्त्र भी भगवंतने संयम पाठनेवास्तेही कथन करे हैं. क्योंकि, प्रायः अल्पसत्व होनेकरके, उघाडे अंगोपांगके देखनेसें उत्पन्न हुआ है, चित्तभेद (विकार) जिनोंको, ऐसें पुरुषोंकरके स्त्रियां, अभिभवको प्राप्त होती हैं; जैसें उघाडी घोडीयां घोडायोंसें. इसवास्ते वस्त्र संयमके साधक है, परंतु बाधक नही है. तथा स्त्रियां अवळा होती हैं, तिनोंका पुरुष बलात्कारसें भी उपभोग करते हैं, इसवास्ते तिनको वस्त्रविना संयमबाधाका संभव आता है. पुरुषोंको तैसें नही आता है, ऐसें कहो तो, सो ठीक है. परंतु, एतावता वस्त्रसें चारित्राभाव सिद्ध नही हुआ; किंतु आहारादिकीतरें, वस्त्र भी चारित्रके उपकारक हुए.

दिगंबर:-जिन अल्पसत्ववाली स्त्रियोंको, प्राणीमात्र भी अभिभव कर सकते हैं तो, ऐसी स्त्रियां, महासत्ववानोंकरके साध्य जो मोक्षमार्ग, तिसको कैसें साथ सकती हैं?

इवेतांबरः-यह कहना अयुक्त है. क्योंकि, यहां मोक्षसाधनमें, जिसके शरीरका सामर्थ्य अधिक होवे, सोही जीव मोक्ष साधनेके योग्य

अधिक्रियंते घाताय प्राणिनोस्मिनित्यधिकरणमिति ॥

होना चाहिये, ऐसा नियम नही है. अन्यथा, पंगु, वामन, अत्यंत रोगी पुरुषोंको, स्त्रियांकरके अभिभव होते देखीए हैं, तब तो, वे भी, तुच्छ शरीरसत्ववाळे पुरुष, कैसें मुक्तिके साधनेवाळे सत्वके भागी होवेंगे? जैसें तिनके शरीरसामर्थ्यके न हुए भी, मोक्षसाधनसामर्थ्य अविरुद्ध है, तैसें स्त्रियांको भी जानना.

िगंब्रः-जेकर वस्त्रोंके हुए भी, मोक्ष मानते हो तो, रहस्थको मोक्ष क्यों नही मानते हो ?

इवेतांबरः-- ग्रहस्थको ममत्व होनेसें, मोर्क्ष नहीं होवे हैं. क्योंकि, षेसा नही हो सकता है कि, ग्रहस्थी वस्त्रमें ममत्व न करे. और जो ममत्व है, सोही परिग्रह है; ममत्वके हुए, नग्न भी परिग्रहवान् होता है; और शरीरमें भी ममत्वके होनेसें परिग्रहवान् होता है. और आर्थिका (सार्थ्वी) को तो, ममत्वके अभावसें, उपसर्गादि सहनेकेवास्ते, वस्त्र परिग्रह नहीं है. यतिमुनिको भी ग्राम घर बनादिमें रहनेवालेको, ममत्वके अभावसें परिग्रह नहीं है. और जिन महात्मा स्त्रियोंने अपने आत्माको वश करा है, तिनको किसी वस्तुमें भी मृष्ट्व्यी नही है. ।

यतः ॥

निर्वाणश्रीप्रभवपरमप्रीतितीत्रस्पृहाणां ।

मूर्च्छा तासां कथमिव भवेत् कापि संसारभागे ॥

भोगे रोगे रहसि सजने सजने दुर्जने वा।

यासां स्वांतं किमपि भजते नैव वैषम्यमुद्राम् ॥ ९ ॥

भावार्थः-निर्वाणरूप लक्ष्मीके उत्पन्न करनेमें परमप्रीतिकरके तीव उत्कट स्प्रहा अभिलाषा है जिनोंकी, और जिनोंका खांत-अंतः-करण-मन भोगमें रोगमें एकांतमें समुदायमें सज्जनमें वा दुर्ज-नमें इत्यादि किसीभी संसेारक भागमें वैषम्यमुद्रा-अशांतताविका-रादिको नहीं भजता है, तेसी महात्मा स्त्रियोंको मूर्च्छा कैसें होवे? कदाषि न होवे इत्यर्थः ॥ तथा चागमेप्युक्तम् ॥

"॥ अवि अप्पणोवि देहांमि नायरांति ममाइयम् ॥" इति ॥

महात्माजन अपनी देहमें भी ममत्व नही आचरण करते हैं. इस कहनेसें मूर्च्छा हेतु होनेसें, यह भी पक्ष, खंडित होगया. शरीरवत् वस्त्रको भी, किसीको मूर्च्छाहेतुत्वके अभाव होनेसें, परिप्रहरूपत्वका अभाव है.

अपिच। शरीर भी मूर्च्छांका हेतु है, वा नही ? नही, ऐसा तो, नही कह सकते हो. क्योंकि, शरीरके विना मूर्च्छा होतीही नहीं है. यदि हेतु है, तो वस्त्रकीतरें किसवास्ते त्याज्य नहीं है ? दुस्लाज्य है इसवास्ते ? वा मुक्तिका अंग है इसवास्ते ? दुस्त्याज्य है इसवास्ते, ऐसे कहो तो, सो सर्वपुरुषोंको, वा किसी किसीको ? सर्वकों कहो तो ठीक नहीं. क्यों-कि, बहुत वन्हिप्रवेशादिकसें शरीर त्यागते हुए दीखते हैं. किसी किसीको कहो तो, सो ठीक है; जैसें किसीको शरीर दुस्लाज्य है, तैसेंही वस्त्र भी हो. और मुक्तिअंग कहो तो, वस्त्र भी अशक्तको खाध्यायादि उपष्टंभरूप होकर, मुक्तिका अंग है, इसवास्ते त्याज्य नहीं है. यदि जीवसंसक्तिहेतुत्वसें कहो तो, शरीरको भी जीवसंसक्तिहेतुसें परियहरूप मानना चाहिये. क्योंकि, कृमि गंडुक ( गंडोये ) आदिकी उत्पत्ति तिसमें भी प्रतिप्राणीको विदित है. यदि कहो कि, शरीरप्रति तो, परम यत्न होनेसें सो अदुष्ट है तो, यही न्याय वस्त्रको लगानेमें क्या बाध है? तिसवखत क्या तिस न्यायको वायस (काग) भक्षण कर गये हैं? वस्त्रका भी सीवन, क्षालन, इत्यादि यत्नसेंही होता है, इसवास्ते तिसमें भी जीवसंसक्तिका संभव कहां रहा? इसवास्ते वस्त्रसन्द्रावके हुए चारित्राभाव सिद्ध नहीं हुआ. तिसवास्ते सम्यगुदर्शनादि रत्नत्रयके अभावकरके स्त्रियोंको पुरुषोंसं हनिता नही है. ॥ १ ॥

और विशिष्टसामर्थ्यके न होनेसें स्त्रीको मोक्ष नही, यह भी कथन, ठीक नही हैं; क्या सप्तम नरकमें जानेके अभावसें विशिष्टसामर्थ्य नही है ? वादादिलब्धियोंसं रहित होनेसें ? अल्पश्चतवाली होनेसें ? वा अनुपस्थाप्यता, पारांचितकप्रायश्चित्तोंसें रहित होनेसें ? प्रथम पक्ष ठीक नही. जिसवास्ते यहां सप्तम पृथ्वीगमनाभाव, जिस जन्ममें स्त्रियोंको मुक्तिगामीपणा है, तिसही जन्ममें कहते हो, वा सामान्यतः कहते हो ? प्रथम पक्षमें तो, चरमशरीरियोंके साथ अनेकांत है, अर्थात् यदि आद्य पक्ष मानो, तब तो पुरुषोंको भी, जिस जन्ममें मोक्ष मिलता है, तिसही जन्ममें सप्तम पृथ्वीगमनयोग्यत्व होता नही है, इसवास्ते तिनको भी मुक्तिके अभावका प्रसंग मानना पडेगा.

यदि दूसरा पक्ष कहते हो तो, तुमारा यह आशय होगा. सर्वोत्क्रष्ट पदकी प्राप्ति, सो सर्वोत्क्रष्ट अध्यवसायसें होवे. और सर्वोत्क्रष्ट ऐसें दोही पद हैं. सर्वदुःखस्थानरूप सप्तमी नरकप्टथ्वी, और सर्वसुखस्थान ऐसा मोक्ष. तब तो जेसें स्त्रियोंको तिसके गमन योग्य मनोवीर्याभावके हुए, सप्तम प्रथ्वीगमन आगममें निषिद्ध हे, तैसें मोक्ष भी, तथाविध शुभमनोवीर्याभावके हुए, नही होना चाहिये. प्रयोग भी इसतरें हैं. । मुक्तिका कारणरूप, ऐसा शुभ-मनोवीर्य परम प्रकर्ष, स्त्रियोंमें है नही, क्योंकि, सो प्रकर्ष है इसवास्ते, सप्तम पृथ्वीगमनकारणरूप, अशुभमनोवीर्य प्रकर्षकीतरें. । इति पूर्वपक्षः ।

उत्तरपक्षः-यह सर्व अयुक्त है; क्योंकि, व्याप्तिही नही है. बहिव्या-तिमात्रसें हेतुका गमकत्व नही हो सकता है, अंतर्व्याप्ति भी चाहिये; अन्यथा, तत् पुत्रत्वात् यह हेतु भी गमकत्व होगा. अंतर्व्याप्ति है सो प्रतिबंधबळसेंही सिद्ध होती है; और यहां तो प्रतिबंध है नही, इसवास्ते यह हेतु संदिग्धविपक्षव्यावृत्तिवाला है, सो चरम शरीरीसें निश्चित व्यभिचारवाला है, क्योंकि, तिनको सतम पृथ्वीगमनहेतुरूप मनोवीर्य-प्रकर्षके अभाव हुए भी, मुक्ति हेतुरूप मनोवीर्यप्रकर्षका सन्दाव है. तैसेंही मत्स्य, इस उदाहरणमें भी व्यभिचार आवेगा; तिनको सप्तम पृथ्वीगमन-हेतु मनोवीर्यप्रकर्षके हुए भी, मोक्षहेतु शुभमनोवीर्य प्रकर्ष नही होता है. तथा जिनको अधोगमनशक्ति थोडी है, तिनकों उर्ध्वगमनप्रति भी थोडी-ही शक्ति है, ऐसा नियम नही है. क्योंकि, भुजपरिसर्पादिमें व्यभिचार त्रयास्त्रिंशःस्तम्भः ।

आता है. देखो ! भुजपरिसर्प नीचे दूसरी पृथ्वीतक जाता है, तिससें नीचे न ही जाता है; पक्षी तीसरीतक; चतुष्पद चतुर्थीतक; उरग पांचमीतक; और सर्व उत्कृष्टसें उर्ध्व सहस्रारपर्यंत जाते हैं. और यह भी नियम नही है कि, उत्कृष्ट अशुभ गति उपार्जन सामर्थ्याभावके हुए, उत्कृष्ट शुभ गति उपार्जनसामर्थ्य भी नही होना चाहिये; अन्यथा तो, प्रकृष्टशुभगति उपार्जनसामर्थ्य भी नही होना चाहिये; अन्यथा तो, प्रकृष्टशुभगति उपार्जनसामर्थ्य भी नही होना चाहिये; अन्यथा तो, प्रकृष्टशुभगति उपार्जनसामर्थ्याभावके हुए, प्रकृष्ट अशुभ गति उपार्जनसामर्थ्य भी नही है, ऐसें क्यों न होजावे ? और तैसें हुए, अभव्य जीवोंको सप्तम नरकगमन नही होवेगा, इस वास्ते सप्तम पृथ्वीगमनायोग्यत्वको लेके, विशिष्टसामर्थ्यासत्त्व, स्त्रियोंको नही कह सकते हो.

अथ। वादादिलब्धिरहित होनेसें, स्नियोंको विशिष्टसामर्थ्याभाव है; जिसमें निश्चित इस लोकसंबंधी, वाद, विकिया, चारणादिलब्धियोंका भी हेतु, संयमविशेषरूप सामर्थ्य नही है, तिसमें मोक्षहेतु संयमविशेष-रूप सामर्थ्य होवेगा, ऐसा कौन बुद्धिमान् मानेगा ?

रुवेतांवर:--यह कहना शोभानिक नही है, व्यभिचार होनेसें; माषतुषा-दिमुनियोंको तिन लब्धियोंके अभाव हुए भी, विशिष्टसामर्थ्यकी उपलब्धि होनेसें. और लब्धियोंको संयमविशेषहेतुकत्व आगमिक नही है. क्योंकि, आगममें लब्धियोंका हेतु, कर्मका उदय, क्षय, क्षयोपशम, और उपशम कहा है. तथा चक्रवर्त्ति, बलदेव, वासुदेव, आदि लब्धियां, संयमहेतुक नही है. होवे संयमहेतुक लब्धियां, तो भी स्त्रियोंमें तिन सर्व लब्धियोंका अभाव कहते हो, वा कितनीक लब्धियोंका ? आद्य पक्ष तो नही. क्योंकि, चक्रवर्त्त्यादि कितनीक लब्धियोंका तिनमें अभाव है; परंतु आमर्षोंषध्यादि बहुतसी लब्धियां तो तिनमें है. और दूसरे पक्षमें व्यभिचार है; पुरुषोंको सर्व वादादि लब्धियोंके अभाव हुए भी, विशिष्टसामर्थ्य अंगीकार कर-नेसें, वासुदेवरहित, अतीर्थंकरचकवर्त्त्यादिकोंको भी मोक्षका संभव होनेसें

और अल्पश्चतपणा भी, मुक्तिकी प्राप्तिकरके, अनुमित विशिष्टसाम-र्थ्यवाले माषतुषादिकोंके साथ अनेकांत होनेसें, कहनेयोग्यही नही है.

چ وب

अनुपस्थाप्यतापारांचितककरके जून्य होनेसें स्त्रियोंमें विशिष्टसामर्थ्या-माव है, यह भी कहना अयुक्त है. क्योंकि, तिनके निषेधसें विशिष्ट-सामर्थ्यका अभाव नही होता है. क्योंकि, योग्यताकी अपेक्षाहीसें शास्त्रोंमें नानाप्रकारका विशुद्धिका उपदेश है. ।

उक्तं च ॥

## संवरनिर्जररूपो, बहुप्रकारस्तपोविधिः शास्त्रे ॥

रोगचिकित्साविधिरिव, कस्यापि कथंचिदुपकारी ॥

भावार्थः-जैसें रोग चिकित्साका विधि, किसीको किसीतरें, और किसीको किसीतरें, उपकारी होता है, तैसेंही शास्त्रमें कहा हुआ, संवरनिर्जरारूप, बहुप्रकारवाला तपका विधि उपकारी है. ॥ २ ॥

पुरुष वंदन नही करते हैं, इसकरके भी, स्नियोंमें हीनता सिद्ध नहीं होती है. क्योंकि, तैसा अनभिवंद्यत्व, सो भी सामान्यतः मानते हो, वा गुणाधिक पुरुषकी अपेक्षासें मानते हो? आद्यपक्ष असिद्ध है. क्यों-कि, तीर्थकरकी माता आदिको, पुरंदरादि.इंद्रादि भी पूजते हैं, नमस्कार करते हैं तो, शेषपुरुषोंका तो कहनाही क्या है? और दूसरे पक्षमें आचार्य अपने शिष्योंको वंदना नहीं करते हैं, तब तो, आचार्यसें हीन होनेसें, शिष्योंको मुक्ति न होनी चाहिये; परंतु ऐसें है नहीं क्योंकि, चंद्ररुद्रादिके शिष्योंको मुक्ति हुइ शास्त्रोंमें सुननेमें आती है तथा गणधरोंको भी तीर्थंकर नमस्कार नही करते हैं; तब तो, तिनको भी हीन गिणने चाहिये, और तिनको मोक्ष न होना चाहिये! इसवास्ते मूल हेतु व्यभिचारी है. अपरं च । चतुर्वर्णसंघ, सो तीर्थंकरोंको वंद्य है; और स्त्रियों भी संघमेंही है, इसवास्ते जे संयमवती हैं, तिनको तीर्थं-करवंद्यत्व सिद्ध हुआ; तब तो, स्त्रियोंको हीनत्व कहां रहा! ॥ ३ ॥

स्मारणादिके न करनेसें. यह पक्ष अंगीकार करोगे, तब तो, केवल आचार्यकोंही मुक्ति होनी चाहिये; शिष्योंको नहीं. क्योंकि, वे स्मारणादि करते नही हैं. दिगंबरः-पुरुषविषे स्मारणादि अकर्नृत्व यहां विवक्षित है, नतु स्मारणादि अकर्नृत्वमात्र; और नही, स्त्रियां कदापि पुरुषोंको स्मारणादि करती हैं.

श्वेतांबर:--तब तो 'पुरुषविषे ' ऐसें कहना योग्य था. यदि ऐसें कहो, तो भी असिद्धता दोष है. क्योंकि, कितनीक सर्वज्ञके आग-मके रहस्यकरके वासित है सप्तधातु जिनोंकी, ऐसी स्त्रियोंको किसी जगें तथाविध अवसरमें स्खलायमान इत्तिवाले साधुको स्मारणादिका करना, विरोध नहीं है. ॥ ४ ॥

अथ अमहर्द्धिक होनेसें ख़ियां पुरुषोंसें हीन हैं. यह पक्ष भी ठीक नही है. क्या आध्यात्मिक समृद्धिकी अपेक्षा अमहर्द्धिकत्व है, वा बाह्य-समृद्धिकी अपेक्षा ? प्रथम पक्ष तो नही. क्योंकि, आध्यात्मिकसमृद्धि, सम्यग्दर्शनादि रत्नत्रय है; तिसका तो, ख्रियोंमें भी सद्भाव है. बाह्य-समृद्धिवाळा पक्ष भी ठीक नही. क्योंकि, तीर्थंकरकी ऋद्धिकी अपेक्षा गणधरादि, और चक्रधरादिकी अपेक्षा अन्य क्षत्रियादि, सर्व अमहर्द्धिक हैं; तब तो, गणधरादिकोंको भौ मोक्ष न होना चाहिये.

दिगंबरः-पुरुषवर्गकी तीर्थंकररूप जो महती समृद्धि है, सो स्त्रियोंमें नहीं है; इसवास्ते स्त्रियोंको अहमर्द्धिकपणेकी हम विवक्षा करते हैं.

श्वेतांबरः-इस तुद्धारे कथनमें भी असिद्धता दोष है. कितनीक परम पुण्यपात्रभूत स्त्रियोंको भी, तीर्थकरत्वके आविरोधसें; तिसके विरोधसाधक किसी भी प्रमाणके अभावसें,तुम्हारे कहे अनुमानको अद्यापि विवादास्पद होनेसें, और अनुमानांतरके अभावसें. ॥ ५ ॥

मायादि प्रकर्षवत्त्वसें मोक्ष नहीं. यह भी कथन श्रेष्ठ नही है. मायादि प्रकर्षवत्त्वको, स्त्रीपुरुष दोनोंमें तुल्य देखनेसें, और आगममें सुननेसें; तथा नारदादि चरमशरीरीको भी मायादि प्रकर्षवत्त्व सुनते हैं. तिस-वास्ते स्त्रियोंको, पुरुषोंसें हीनत्व होनेसें निर्वाण नहीं है, यह कहना अच्छा नहीं है. ॥ ६ ॥ दिगंबरः-निर्वाणकारण ज्ञानादि परम प्रकर्ष, स्त्रियोंमें नही है; परम प्रकर्ष होनेसें, सप्तम पृथ्वीगमनकारण पाप परमप्रकर्षवत्.

इवेतांवरः--यह कहना ठीक नही है. क्योंकि, "परम प्रकर्ष होनेसें " यह तुमारा हेतु व्यभिचारी है; स्त्रियोंमें मोहनीय स्थिति परम प्रकर्ष, और स्त्रीवेदादि परम प्रकर्षके बांधनेके अगुभ अध्यवसायके होनेसें.

दिगंबरः-स्त्रियोंको मोक्ष नही है, परिप्रहवत्त्व होनेसें, ग्रहस्थवत्.

इवेतांबरः--यह कहना भी अच्छा नही है; वस्तादि धर्मोपकरणोंको अपरिग्रहपणे अच्छीतरेंसें सिद्ध करनेसें. ॥ इाति स्त्रीनिर्वाणे संक्षेपेण बाध-कोद्धारः ॥

और साधक प्रमाणोंका उपन्यास ऐसें है। कितनीक मनुष्यस्त्रिया निर्वाणवाली है, आविकलनिर्वाणके कारण होनेसें, पुरुषवत्. निर्वाणका अविकलसंपूर्णकारण तो सम्यग्दर्शनादि रत्नत्रय है, वे तो स्त्रियांविषे हेही. और नपुंसकादिविपक्षसें अत्यंतव्यावृत्त होनेसें, यह हेतु, विरुद्ध अनेकांतिक भी नही है. तथा मनुष्यस्त्रीजाति, किसी व्यक्तिकरके मुक्तिके अविकल कारणवाली है, प्रत्रज्याकी अधिकारित्व होनेसें, पुरुषवत्. और यह असिद्धसाधन भी नही है. "गुव्विणी बालवच्छा य पव्वावेउं न क-पड़ " गुर्विणी-गर्भवंती, और बालकवाली स्त्री, प्रत्रज्या देनेको नही कल्पती है. इस सिद्धांतकरके तिनको अधिकारीपणा कथन करनेसें विशेष प्रतिषेध (निषेध) को शेष स्त्रियोंको अनुज्ञा होनेसें. ॥ इति स्त्री मुक्तिव्यवस्था ॥

यह पूर्वोक्त कथन (केवलिभुक्ति, और स्त्रीमुक्ति) प्रमाणनय तत्त्वा लोकालंकारसूत्रकी रत्नाकरावतारिका नामा लघुवृत्तिसें दिग्दर्शनमात्र करा है; और अन्यग्रंथोंमें तो, बहुत विस्तारसें खंडन लिखा हुआ है, सो भी काम पडेगा तो लिखेंगे. इसवास्ते दिगंबरोंके सर्व तर्कशास्त्र, श्वेतांबरोंके तर्कशास्त्रोंने दले हुए हैं; यदि कोई विनादली तर्क दिगंबरोंपास है तो प्रकट करें; तिसको भी श्वेतांबर दलेंगे. अथ कुछक दिगंबरश्वेतांबरके मतका स्वरूप, प्रश्नोत्तररूप करके लिखते हैं. क्योंकि, पूर्वोक्त कथन प्रायः चर्चाचंचूही समझ सकेंगे, और यह प्रश्नेत्तररूपकथन तो, थोडी समझवाले भी समझेंगे.॥"प्रश्न-दिगंबर"॥ " उत्तर-श्वेतांबर "॥

प्रश्नः~भगवान् तो सुवनतिलकरूप है, इसवास्ते तिनको तिलक नही करना चाहिये.

उत्तरः-यह कहना अनभिज्ञोंका है. क्योंकि, जैसें भगवान् तीन लोकके छत्ररूप है, तो भी, तिनके मस्तकोपरि छत्र धारण करनेमें आवे हैं; तैसेंही तिलक भी जाणना. तथा तुमारे संस्कृत हरिवंशपुराणमें भी, भगवंतको तिलक करना लिखा है.

तथाहि ॥

त्रैलोक्यतिलकस्यास्य ललाटे तिलकं महत् ॥

अचीकरन्मुदेंद्राणी शुभाचारप्रसिद्धये ॥ १ ॥

भावार्थः-तीन लोकके तिलक इस भगवंतके ललाटमें खुशी होके इंद्राणी शुभाचारकी प्रसिद्धिवास्ते तिलक करती हुई. 1 १ ।

प्रश्नः-लेपरहित, और रागद्वेषरहित, अरिहंतकों विलेपन किसवास्ते करते हो ?

उत्तरः-हरिवंशपुराणमेंही लिखा है.

यतः ॥

जिनेंद्रांगमथेंद्राणी दिव्यामोदिविलेपनेः ॥

अन्वलिप्यत भक्त्यासौ कर्म्मलेपविघातनम् ॥ १ ॥

भावार्थः-जिनेंद्रके अंगको अथ इंद्राणी प्रधान आनंद देनेवाले विले-पनोंकरके भक्तिसें लेपन करती हुई कैसा विलेपन? कर्मलेपका घातक।?। और पाहुडवृत्तिमें पंचामृतस्नात्र करना भी लिखा है. और जिनवर तो, त्रिभुवनके छत्र है तो, तुम तिनके ऊपर छत्र क्यों करते हो ? जेसें भग-वान् त्रिभुवनतिलक है, तैसेंही त्रिभुवनछत्र भी है; तब तिलक नही करना, और छत्र करना, यह केसा अन्याय है !

प्रश्न:-भगवंतको तुम आभरण किसवास्ते चडाते हो?

उत्तरः-हमारे तो पूर्वधर श्रीसंघदासगणिक्षमाश्रमणजीने, व्यवहार-सूत्रकी भाष्यमें कहा है कि, जिनराजके बिंबको बहुत आभर-णोंसें श्रंगार करना; जिसको देखके भव्यजनोंके चित्तमें बहुत आनंद उत्पन्न होवे. और तत्त्वार्थसृत्रादि पांचसौ ( ५०० ) प्रंथके कर्त्ता श्रीउमास्वातिवाचकने, पूजापटलनामा प्रंथमें २१ प्रकारकी जिन-राजकी पूजा कही है; जिसमें भी आभरणपूजा कही है. तथा अन्य आगमोमें भी, आभरण चडानेका पाठ है. इसवास्ते चडाते हैं. परंतु तुमारे मतके घत्ताबंध हरिवंदापुराणमें ऐसा पाठ है. ।

यतः ॥

"॥ एण्हविऊण खीरसायरजलेण भूसिओ आहरणउज्जलेण॥" इत्यादि

भाषार्थः-क्षीरसारगके जलकरके स्नान करवाके देवीप्यमान आभर-णोंकरके भूषित करा। इत्यादि-तो फिर तुम, प्रतिमाको आभरण क्यों नही पहिराते हो?

दिगंबर:-जपरके तीन उत्तरमें जो हमारे प्रंथोंकी साक्षी दिनी है, सो तो ठीक है; परंतु हम तो ग्रंथोक्तवातें जन्मकल्याणककी अपेक्षा मानते हैं.

इवेतांवरः-तुम जो भगवंतको नित्य स्नान कराते हो, और यात्रा करके शुद्ध जल ल्याके तिस यात्राजलसें स्नान कराते हो, सो किस कल्याण-ककी अपेक्षा कराते हो ? जेकर कहोगे जन्मकल्याणककी अपेक्षा कराते हैं, तब तो, साथही वस्त्राभरण कटक कुंडल मुकुटादि भी पहिराने चाहीये, प्रंथोक्त होनेसें जेकर कहोगे, योगावस्थाकी अपेक्षा कराते हैं, तब तो, पानीसें स्नान करानेसें तुम लोक अपराधी ठहरोगे. तथा जब तुम लोक भगवंतके बिंवको रथ, वा पालकी, वा तामझाममें आरोहण करते हो, तब कौनसी अवस्था मानते हो ? जेकर कहोगे जन्मकल्याणक, वा, एहस्थावस्था मानके करते हैं, तब तो, वस्ताभरणकटकढुंडलमुकुटादि भी पहिराने चाहिये. जेकर कहोगे, योगावस्थाकी अपेक्षा करते हें, तब तो, बहुत अनुचित काम करते हो !! क्योंकि, भगवंत तो योग लीयां- त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

पीछे किसी भी सवारीमें नहीं चढे हैं; तो, तुम किसवास्ते छोकोंमें भगवंतको योग छीयांपीछे सवारीमें चढनेवाछे सिद्ध करते हो ?

दिगंबरः-यह तो हम, हमारी भक्तिसें करते हैं.

इवेतांबरः-तब तो भक्तिसें कटककुंडलादि क्यों नही पहिराते हो ? दिगंबरः-कटककुंडलमुकुटादि पहिरानेसें जिनमुद्रा बिगड जाती है.

रुवेतांबरः-रथमें वा पालकीमें बैठे हुए भगवंतकी मुद्रा भी, बिगड जाती है. क्योंकि, चाहो नग्न होवे, चाहो वस्त्रादिसहित होवे; जब रथ, वा पालकीमें बैठा होवेगा, तव तिसको कोइ भी त्यागी, वा योगी वा योगमुद्राका धारक, नहीं कहेगा. जैसें तुमारे मतके नन्न मुनिको रथमें, वां पालकीमें, वा हाथी, घोडे, ऊंट, ऊपर चढाके लिये फिरे तो, तिसको कोइ भी दिगंबरी वंदन नही करेगा; और न उसको सुनिअवस्था, वा योगमुदा, मानेगा. इसवास्ते हठ छोडके श्वेतांबरोंकीतरें पूजा भक्ति, चंदन, पुष्प, धूप, दीपाभरणारोहणसें करो, जिससें तुह्यारा कल्याण होवे. और श्वेतांबरमतमें तो, जिनप्रतिमाका अचिंत्य खरूप माना है; इसवास्ते सर्व अवस्था जिनप्रतिमामें विराजमान है. भक्तजन जैसी अवस्था कल्पन करे हैं, तैसीही अवस्था तिनको भान होती है. और भगवंतकी सर्व अवस्था सम्यग्दृष्टिको आनंदोत्पादक है. इसी हेतुसें जिनमतमें पंच-कल्याणक कहे हैं. और कल्याणक शब्दका यह अर्थ है कि, पांच वस्तु गर्भ १, जन्म, २, दीक्षा ३, केवल ४, और निर्वाण ५, में उत्सवभक्ति करनेसें, जो, भक्तजनोंको कल्याण अर्थात् मोक्षका हेतु होवे, सो कल्या-णक. । हम दिगंबरोंको पूछते हैं कि, तुम जिन जन्मकल्याणककी भक्ति करते हो, सो धर्म मोक्षका मानके करते हो, वा पाप जानके? जेकर धर्म मोक्षका हेतु जानकर करते हो, तब तो, चिरंजीवी रहो; तुमारी भक्ति ठीक है, संदैव कर्त्तव्य है. जेकर पाप मानते हो, तब तो अल्पबुद्धि हो. क्योंकि, लाखों द्रव्य खरचके, पापोपार्जन करके, दुर्गाते जाना, यह मूर्खोंहीका काम है; दोनों हानियें करनेसें, ढूंढकवत्. जैसें दूंढकमतवाले दीक्षामहोत्सव करते हैं, साधुसाध्वीके दर्शनोंको जाते हैं, साधुसाध्वीयोंके बिमार हुए दवाइ आदि करते हैं, पर्युषणादिकोंमें मोदकादिकी प्राभवना करते हैं, तपस्या करनेवालेको पारणा कराते हैं, इत्यादि अनेक कामोंमें हजारों द्रव्य खरचते हैं, और फिर कहते हैं कि, यह तो संसार खाता है. वाहरे वाह !!! बछडेके भाइयोंने बहुतही ज्ञान संपादन करा !

प्रश्नः-भगवंतकी प्रतिमाके झरीरमें अन्यवस्तु कुछ भी जडनी न चाहिये, निःकेवल जिस दल, वा धातुकी प्रतिमा होवे, सोही होना चाहिये

उत्तरः-तुम्हारे मतकी द्रव्यसंग्रहकी वृत्तिमेंही लिखा है कि, जिनप्रति-माका उपगृहन (आलिंगन) जिनदासनामा श्रावकने करा. और पार्श्वनाथकी प्रतिमाको लगा हुआ रत, माया ब्रह्माचारीने अपहरण कराचुराया.

तथा च तत्पाठः ॥

"॥ मायाब्रह्मचारिणा पार्श्वभद्वारकप्रतिमालझरलहरणं कृतमिति॥"

प्रश्नः–जिनप्रतिमाके किसी भी अंगमें चंदनादि सुगंधका छेपन, न करना चाहिये

उत्तरः–तुह्यारे मतके भावसंग्रहमें जिनप्रतिमाके चरणोंमें चंदनका सुगंध लेपन करना लिखा है

तथाहि । गाथा ॥

चंदणसुअंधलेओ जिणवरचलणेसु कुणइ जो भविओ॥

लहइ तणु विकिरियं सहावससुअंधयं विमलं ॥ १ ॥

भावार्थः-जिनवरके चरणोंमें जो भव्यजीव चंदनसुगंधका ऌेप करे, सो स्वाभाविक सुगंधसहित निर्मल वैकिय शरीर पामे, अर्थात् देवता होवे. ॥ तथा पद्मनंदिक्वत अष्टकमें लिखा है.

यतः ॥

## "॥ कर्पूरचंदनमितीव मयार्पितं सत् त्वत्पादपंकजसमाश्रयणं करोतीत्यादि॥"

भाषार्थः-मेरा अर्पण करा हुआ कर्पूरचंदन, हे जिनेंद्र! तुमारे चरण-कमलमें सम्यक् आश्रय करता है. इत्यादि\* ॥

तथा त्रैलोक्यसारमें लिखा है.।

यतः ॥

"॥ चंदणःहिसेयणचणसंगीयवठोयमंदिरेहिंजुदा

कीडणगुणणगिहहिअविसालवरपटसालाहिं॥"

भाषार्थः-चंदनकरके अभिषेक नृत्य संगीत अवलोकन मंदिरमें युक्त कीडाकरण गुणणा ग्रहस्थोंने विशालप्रधान पट्टशालांकरके ॥

तथा तत्त्वार्थसूत्रकी राजवार्त्तिक नामा अकठंकदेवक्वत टीकामें छिखा है कि, मंदिरका गंधमाल्य ( पुष्पसाठा ) घृपादि जो चुरावे, सो अशुभ-नाम कर्म उपार्जन करे.

तथाहि ॥

'॥निथ्यादर्शनपिशुनतास्थिरचित्तस्वभावताकूटमानतुलाक-रणसुवर्णमणिरत्नाद्यनुकृतिकुटिलसाक्षित्वांगोपांगच्यावनव र्णगंधरसस्पर्शान्यथाभावनयंत्रपंजरकियाद्रव्यांतरविषयसं-बंधनिकृतिभूयिष्ठतापरनिंदात्मप्रशंसान्दतवचनपरद्रव्यादान-महारंभपरिग्रहोज्ज्वलवेषरः पमदपरूषासत्यप्रलाधाक्रोशमोख-र्यसौभाग्योपयोगवशीकरणप्रयोगपरकुतृहलोत्पादनालंकारा-दरचैत्यप्रदेशगंधमाल्यधूपादिमोषणविलंबनोपहासेष्टकापा-कदवाग्निप्रयोगप्रतिमायतनप्रतिअयारामोधानाविनाशतीत्र-कोधमानमायालोभपायकर्नोंपजीवनादिलक्षणः स एष स-वोंशभस्य नाम्नः ॥ "

अब विचार करना चाहिये कि, गंध पुष्प मालादि चढावनेही नही; ऐसा होवे तो, मंदिरमें गंधमाल्यधूपादि कहांसें आवेंगे ? और तिनके वि-

\* पूर्वोक्त काव्यकी टीकामें ऐसें लिखा है-अनेन वृत्तेन चंदन प्रक्षिपते टीपकां च दीयते-इस वृत्तको पढके चंदनप्रक्षेप करिये और चरणोपरि टिपिका ( तिलक ) करिय. ॥ यमान न हुए, चुरावेगा क्या ? और अशुभनाम कर्मका आश्रव ( आग मन ) किसको होवेगा ? तब तो, स्वामी अकलंकदेवका लिखना तुमारी श्रद्धा मूजिब मिथ्या ठहरेगा ! इसवास्ते सिद्ध होता है कि, दिगंबरोंकों अपने चलाये–माने मतका आग्रहही है, न तु न्यायबुद्धि ॥

प्रश्नः-जिनवरकी प्रतिमाको लिंगका आकार करना चाहिये. क्योंकि, भगवान् तो, दिनरात्र वस्त्ररहितही होते हैं. इसवास्ते जिस जिनप्रति-माको लिंगका आकार न होवे, सो जिनप्रतिमाही नही है. क्योंकि जिन-वरके रूपसमानही जिनबिंब बनाना चाहिये; अन्यथा ध्यानमें विलंब होता है. इसवास्ते वस्त्रादिककी शोभा करे, स्थिर ध्यान नही हो सकता है.

उत्तरः-जिनेंद्रके तो अतिशयके प्रभावसें लिंगादि नही दीखते हैं, और प्रतिमाके तो अतिशय नही है, इसवास्ते तिसके लिंगादि दीख पडते हैं; तो फिर, जिनवरसमान तुमारा माना जिनबिंब कैसे सिद्ध हुआ? अपित नही सिद्ध हुआ. और तुमारे मतके खडे योगासन लिंगवाली प्रतिमाके देखनेसें, स्नियोंके मनमें विकृति (विकार) होनेका भी संभव है; जैसें सुंदर भग कुचादि आकारवाळी स्त्रीकी मूर्त्ति देखनेसें पुरुषके मनमें विक्रति होवे हैं. और लिंग देखनेसें जिनप्रतिमा, सुभग भी नही दीखती है. और उदयपुरके जिलेमें वागडदेशमें तुमारे मतके लिंगाकार प्रकट वाले नेमीश्वरादिके खडे योगके ऐसें बिंब हैं कि जिनके दर्शन करने-वास्ते सगे बहिनभाइ भी प्रायः साथ एककालमें नही जाते हैं. और अन्यमतवाळे भी, ऐसे विंबको देखके उपहास्य करते हैं. ययापे महादेवका केवल लिंगही अन्यमतवाले पूजते हैं,परंतु जिसने यह शिवजीका लिंग है, ऐसा नही सुना है, वो लिंगको प्रथमही देखनेसें नही जान सकता है कि, यह किसीका लिंग है. क्योंकि, उसमें लिंगकी पूरी पूरी आक्वति नही है; किंतु केवल अव्यक्त एक पत्थरकी लंबीसी पिंडी दीखती है. तथापि, प्रायः संन्यासी लोक, नग्न होनेसें तिसके दर्शन नही करते हैं; ऐसा सुनते हैं.

और तुमने तो पुरुषाकार प्रतिमाके वृषणोंके ऊपर ऐसा लिंगाकार बनाया है कि, जिसको जो कोइ देखेगा, तिसकोही अच्छा नहीं लगेगा; तो फिर, जिनवरसमान तुमारा जिनबिंब किसतरें सिद्ध हुआ ?

और जो तुम जिनसमान जिनका बिंब मानते हो, तब तो, जिनबिंबके भमूह (भाफण) झ्याम करने चाहिये; आंखें खुणेसें ठाल, डोले श्वेत, आना काला, कीकी अतिकाली, ऐसी बनानी चाहिये; दाडीमूंछ काली बनानी चाहिये; हाथपगके तले रक्त (लाल) करने चाहिये; जेकर ऐसें न करोगे, तब तो, जिनवरसमान तुमारा जिनबिंब कदापि सिद्ध नही होवेगा.

तथा जैसा समवसरणमें जिनेश्वरका आकार है, तैसाही आकार तुम प्रतिमाका मानते हो; तब तो, पार्श्वनाथ भगवंतके शिरपर करा हुआ धरणेंद्रका सर्प्याकार छत्र क्यों बनाते, और मानते हों ? क्योंकि, धरणेंद्रने तो छद्मस्थावस्थामें खडे पार्श्वनाथ भगवंतके शिरपर छत्र फणाकारका करा था, नतु समवसरणमें बैठोंके. और जिस जिनेंद्रको बैठें केवलज्ञान उत्पन्न हुआ, तिसका बिंब खडे योग क्यों बनाते हो ? और जिनवरका रूप तो, लक्षभूषणोंके आकारवाला देदीप्यमान था; और तुमारी प्रतिमाका तो, तेसा रूप है नही. तो फिर, जिनस्वरूपका स्मरण तुमको केसें हो सकता है ? और पार्श्वनाथ भगवंतका वर्ण तो, व्रियं-गुवर्ण-मोरकी ग्रीवासमान था; और तुम तो झ्याम, रक्त, पीत, श्वेतवर्णकी प्रतिमा बनाते हो. तो फिर, तदनुरूप कैसें सिद्ध हुई ? इसवास्ते कटक कुंडल मुकुटादि आभरणोंसंयुक्त, और धूप दीप नेवेद्य पुष्प फलादिसें जिनराजका पृजन करना चाहिये. क्योंकि दिगंबराम्रायके शास्त्रोंमें भी ऐसेही पूजाविधान लिखा है; सो यल्किंचित् लिखते हैं.

श्रीउमास्वामीने श्रावकाचार किया है, तिसमें पूजा प्रकरणमें ऐसें लिखा है.॥

स्ताने,वें छेपनविभूषितपुष्पवासदीपैः प्रधूपफछतंदुछपत्रपूर्गैः ॥ नेवेद्यवारिवसनेश्चमरातपत्रवादित्रगीतन्दतस्वस्तिककोषदूर्वा ॥ १ ॥

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

## इत्येकविंशतिविधा जिनराजपूजा चान्यत् प्रियं तदिह भाववशेन योज्यम् ॥

भावार्थः-स्नान १, विलेपन २, पुष्प ३, वास ४, दीप ५, घूप ६, फल ७ तंदुल ८, पत्र ९, सुपारी १०, नैवेद्य ११, जल १२, वस्त्र १३, चामर १४, छन्न १५, वादित्र १६, गीत १७, नाटक १८, स्वस्तिक १९, कोष ( भंडार ) २०, और दूर्वा २१, यह इकवीस प्रकारकी श्रीजिनराजकी पूजा जाणनी, तथा और भी, जो प्रिय होवे, सो शुद्ध भावोंसें पूजनमें योजन करना.

तथा भगवदेकसंधिविरचिन श्रीजिनसंहितामें ऐसें लिखा है.॥

नित्यपूजाविधाने तु त्रिजगत्स्वामिनः प्रभोः ॥

कलगोनैककेनापि स्नापनं न विग्रह्यते॥ १॥

विद्ध्यात्कलहमित्यादि–॥

भावार्थः-नित्यपूजाविधानमें त्रिजगत्स्वामी भगवान्को एक कलहासें भी स्नान जो नहीं कराते हैं, तिनको कलह कुलका नाश आदि प्राप्त होवे हैं, ऐसें जाणना

तथा श्रीउमाखामिविरचित आवकाचारमें ऐसें कहा है. ॥

प्रभाते घनसारस्य पूजा कुर्याजिनेशिनाम् ॥ तथा॥

चंदनेन विना नैव पूजा कुर्यात्कदाचन ॥

भावार्थः-प्रभातके समय घनसार (वरास) सें श्रीजिनराजकी पूजा करनी. । तथा-चंदनके विना कदापि पूजा नही करनी.

तथा वसुनंदीजिनसंहितामें ऐसें लिखा है.॥

अनर्चितपदहद्वं कुंकुमादिविलेपनैः ॥

विंवं पश्यति जैनेंद्रं ज्ञान हीनः स उच्यते ॥ १ ॥

भावार्थः−कुंकुम ( केसर ) आदि सुगंश्वित द्रव्योंके लेपसें रहित चरण है जिसके, ऐसे जिनविंवका जो दर्शन करता है, तिसको ज्ञानहीन पुरुष कहिये हैं.

तथा आराधना कथाकोपसें ऐसें लिखा है।। अहिछत्रपुरे राजा वसुपाले विचक्षणः ॥ श्रीमज्जैनमते भक्तो बलुबल्धभिधा प्रिया ॥ १ ॥ तेन श्रीवसुपालेन कारितं युरनोत्तमम् ॥ लसत्सहस्रकृटे श्रीजिनेंडजवने शुमे ॥ २ ॥ श्रीमत्पार्श्वजिनेंद्रस्य जलिकापापनाश्चिनी ॥ तत्रास्ति चैकदा तरुवां भूयतेर्धचनेन च ॥ ३ ॥ दिने ठेपं द्वत्युच्चैठेपरासः कठान्विताः मांसादिसेवकास्ते तु हकी राजी सलेपकः ॥ ४ ॥ पतत्येव क्षितौ शीव्रं उद्ध्वीते खिळा भुशम् ॥ एवं च कतिचिद्वारेः खेडाखिले ज्यादिके ॥ ५ ॥ तदेकेन परिज्ञात्वा लेप≼ारेण धामता ॥ देवताधिष्ठितां दिञ्यां जिनेंद्रप्रतिमां हि ताम् ॥ ६ ॥ कार्यसिद्धिर्भवेद्यावत्तावंत्कालं सुनिश्चलम् ॥ अवग्रहं समादाय मांसादेर्मुनिपार्श्वतः ॥ ७ ॥ तस्यां छेपः कृतस्तेन सळेकः संस्थितस्तदा ॥ कार्यसिद्धिर्भवत्येवं प्राणिनां वत्रशालिनाम् ॥ ८ ॥ तदासौ वसुपाळेन भूभुजा परया मुदा ॥ नानावस्त्रसुवर्णाद्येः पूजितो लेपकारकः ॥ ८ ॥ भावार्थः-अहिछत्रपुरनामा नगरका राजा वसुपालनामा हुआ. जो

विचक्षण और श्रीजैनधर्मका अक्त था, तिसकी राणीका नाम वसुमती था, तिस वमुपाल राजाने अपने बनवाबे सइस्र ठूट नामा श्रीपार्श्वनाथके मंदिरमें पापोंके नाश करनेवाली श्रीपार्श्वनाथकी प्रतिमा स्थापन करी; एकदा प्रस्तावे तिस राजाने लेपकारोंको श्रीपार्श्वनाथजीकी प्रतिमाके जपर लेप करनेकी आज्ञा करी. तब कलावान् लेपकार, दिनमें अतिदाय मेहनत करके लेप करते हैं, परंतु लेपकार मांसादिके सेवनेवाले होनेसें सो लेप रात्रिकेविषे जलदी भूमिऊपर गिर पडता है, जिससें लेपकारादि बहुत कदर्थनाको प्राप्त होते हैं. कितनेहीवार ऐसें करते रहें, परंतु लेप ठहरता नही है, और राजादि खेदको प्राप्त हुए; तब बुद्धिमान एक लेपकारने तिस जिनेंद्रकी दिव्यप्रतिमाको देवताधिष्ठित जानके, जबतक कार्यसिद्धि न होवे, तबतक, अर्थात् तितने कालका मांसादि नही खानेका मुनिके पाससें नियम लेके, तिस प्रतिमाके ऊपर लेप करा; तब सो लेप ठहर गया. ऐसें वतशालि प्राणियोंको कार्यसिद्धि होवे हैं. तम वतपाल राजाने परमहर्षसें अनेक प्रकारके वस्त्रसुवर्णादिकोंकरके तिस लेपकारका पूजन करा.

व ुनंदीकृत प्रतिष्ठापाठमें ऐसें लिखा है. ॥

कर्पूरैलालदंगादिद्रव्यमिश्रितचंदनैः ॥

सौगंववासिताशेषदिङ्मुखेश्वर्चयोजिनम् ॥ १ ॥

भावार्थः-सुगंधकरके वासित करी है संपूर्ण दिशायें जिनोंने, ऐसें कर्ूर, एलाफल ( इलायची ), लवंग, आदि द्रव्योंकरके मिश्रित चंदनसें जिनको चच अथात लेप करें.

तथा धर्मकीर्त्तिकृत नंदीश्वरस्थ जिनबिंबकी पूजामें ऐसे लिखा है.॥

कर्पूरकुंकुमरसेन सुचंदनेन

येजनपादयुगलं परिलेपयांति ॥

तिष्ठंति ते भविजनाः सुसुगंधगंधा-

दिव्यांगनापरिवृताः सततं वसंति ॥ ९ ॥

भावार्थः-जे 'भव्यप्राणि कर्पूरकुंकुमके रसकरी, और भले चंदन-करके, जिनपादयुगलको लेप करते हैं, वे भविजन सुसुगंध शरीरवाले होके, दिव्यरूपवाली देवांगनाओंके साथ परिवरे हुए निरंतर सागरेंातक बतते हैं. तथा पूजासारनामा जिनसंहितामें ऐसें लिखा है.॥ समृद्धिभक्तया परया विद्युद्या कर्पूरसंनिश्चितचंदनेन ॥ जिनस्य देवासुरपूजितस्य सुलेपनं चारु करोमि मुक्त्ये ॥ ९॥ भावार्थः-अपनी सम्रद्धिपूर्वक परमविशुद्ध भक्तिसें मिश्चितचंदनकरके देवअसुरादिकोंसें पूजित ऐसें जिनको मुक्तिकेवास्ते भळा लेपन करता हूं. तथा त्रिवर्णाचारमें ऐसें लिखा है.॥

> जिनांध्रिचंदनैः स्वस्य शरीरे लेपमाचरेत् ॥ यज्ञोपवीतसूत्रं च कटिमेखलया युतम् ॥ १ ॥ जिनांध्रिस्पर्शितां मालां निर्मले कंठदेशके ॥ ललाटे तिलकं कार्यं तेनैव चंदनेन च ॥ २ ॥

भावार्थः-जिनमूर्तिके चरणकमलके चंदनसें अपने शरीरको लेप करे, और कटिमेखला ( कंदोरा-तरागडी ) संयुक्त यज्ञोपवीत अपने शरीर-जपर धारण करे; । तथा जिनमूर्त्तिके चरणोंको स्पर्शी हुई मालाको अपने कंठमें धारण करे, तथा अपने लंखाटऊपर तिसही चंदनसें तिलक करे.॥ तथा पूजासारमें ऐसें लिखा है.॥

> ब्रह्मद्रोथवा गोन्नो वा तस्करः सर्वपापकृत् ॥ जिनांब्रिगंधसंपर्कान्मुक्तो भवति तत्क्षणम् ॥ ९ ॥

भावार्धः–जो ब्रह्मघाती, तथा गोघाती, तथा तस्कर–चौर, तथा सर्व पापोंके करनेवाळा पुरुष है, सो भी, जिनेंद्रके चरणोपरि लगे हुए गंभके स्पर्शसें, अर्थात् तिस गंधको भक्तिपूर्वक अपने शरीरको लगानेसें, तत्क्षण शीव्रही पूर्वोक्त पापोंसें मुक्त होता है–ऌट जाता है.॥

तथा श्रीपालचरित्रमें ऐसें लिखा है

दिवसाष्टकपर्यंतं प्रपूजय निरंतरम् ॥ पूजाद्रव्येर्जगत्सारेरष्टभेदैर्जलादिकैः ॥ १ ॥ तचंदनसुगंध्यंबुस्रजोव्याधिहराः स्फुटम् ॥

प्रत्यहं त्वत्पतेर्भक्तमा प्रयच्छ रोगहानये ॥ २ ॥

भावार्थः-मदनसुंदरीको सहासुनिने कहा कि, श्रीसिद्धचक्रका आठ दिनपर्यंत निरंतर जगत्में सारभृत ऐसें जलादि आठ प्रकारके पूजाके इव्यसें, अर्थात् अष्टड़व्यसें पूजन कर; और निरंतर व्याधिको हरनेवाले, ऐसें सिद्धचक्रको स्पर्शे हुए, चंदन, सुगंध, जल, और माला, रोगके दूर करने वास्ते भक्तिसें अपने पतिको लगाव.

तथा निर्वाणकांडमें ऐसें लिखा है॥

गोमहदेवं वंदालि पंच लयंधणुहदेहउचंतं ॥

देवा कुणंति विट्टिं केलरकुलुलाण तस्सउवरिाम्मि ॥ ९ ॥ भावार्थः-गोमटदेव (वाहुवल्ल) को भैं वंदना करता हूं, कैसें हैं गोमटदेव ? जिसका पांचसौ धनुष्य प्रजाण उच्चदेह है, और तिसके ऊपर देवता केसर और पुष्पोंकी वर्षी करते हैं.

तथा षट्कमोंपदेशरत्नसालामें ऐतें लिखा है.॥

इतीमं निश्चर्यं कृत्वा दिजानां सलकं सती॥

श्रीजिनप्रतिविंदानां खपनं समकारयत् ॥ ९ ॥

चंद्नागरुकर्पूरस्गांदेश्च विलेपनम् ॥

सा राज्ञी विद्धे प्रीत्या जिनेंद्राणां त्रिसंध्यकम् ॥ २ ॥ भावार्थः-यह (पूर्वोक्त) लिखय करके मदनावळीनामा राणी, श्री-जिनेंद्रप्रतिमाको सात दिन स्नान कराती भई; और प्रीतिसें त्रिसंध्यामें जिनेंद्रको चंदन अगरकर्पुरादि जुनंघ इव्योंसें विलेपन करती भई. तथा प्रतिष्ठापाठमें ऐसे छिखा हे ॥

जिनांब्रिस्पर्शमात्रेण त्रैलेक्यानुप्रहक्षमाम् ॥

इमां स्वर्गरमादूतीं धारयाभि वरसजम् ॥ १ ॥

भावार्थः-में प्रधानमालाको धारण करता हूं, कैसी माला ? जिनेंद्रके चरणके स्पर्शमात्रसे तीनों लोकोंको अनुबह करनेनें समर्थ, और स्वर्गकी लक्ष्मीकी प्राप्तिमें दूतस्तिमान त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

तथा आराधनाकथाकोषमें करकंडुके चरित्रमें ऐसें लिखा है.॥

तदा गोपालकः सोपि स्थित्वा श्रीमजिनायतः ॥

भो सर्वोत्कृष्ट ते पद्मं ग्रहाणेदमिति स्फुटम् ॥ १ ॥ उक्त्वा जिनेंद्रपादाब्जोपरि क्षिप्त्वारा पंकजम् ॥ गतो मुग्धजनानां च भवेत्सत्कर्मशर्मेदम् ॥ २ ॥ भावार्थः-तब सो गोपाल भी श्रीजिनमृत्तिके आगे स्थित होके, भो सर्वोत्कृष्ट ! यह कमल यहण कर, ऐसा कहके श्रीजिनेंद्र के चरणकमलो-परि कमलको शीघ्र क्षेपन करके, गया; इत्यादि. तथा श्रीजिनयज्ञकल्पप्रतिष्ठाशास्त्रमें ऐसें लिखा है.॥ "॥ श्रीजिनेश्वरचरणस्पर्शादनर्ध्या पूजा जाता सा माळा महाभिषेकावसाने बहुधनेन याह्या भव्यश्रावकेनेति ॥ भावार्थः-श्रीजिनेश्वरके चरणस्पर्शसें अमूल्य पूजा हुई, सो महाभि-षेक अंतमें भव्य श्रावकने बहुत धनकरके ग्रहण करनी. तथा व्रतकथाकोषमें ऐसे लिखा है.॥ बत्प्रश्नाच्छ्रेष्ठिपुत्रीति प्राह भद्रे श्वणु द्ववे ॥ व्रतं ते दुर्ऌमं येनेहामुत्र प्राप्यते सुखम् ॥ १ ॥ राक्तश्रावणमासस्य सप्तमीदिवसेईताम् ॥ रनापनं पूजनं कृत्वा भक्तयाष्टविधमूर्जितम् ॥ २ ॥ धीयते मुकुटं मूर्धि रचितं कुसुमोत्करैंः ॥ कंठे श्रीवृषभेशस्य पुष्पमालां च धीयते ॥ ३ ॥ भावार्थः-तिसके प्रश्नसें आर्थिकाजी कहती भई, हे भद्रे श्रेष्ठिपुत्रि ! सुण, में तुजको वत कहती हूं; जिस वतके प्रभावसें इसलोकमें, और परेलोकमें दुर्लभ सुख प्राप्त करिये हैं;। सोही वत दिखावे हैं शुक्लआवण-मासकी सप्तमीके दिन अईन् भगवान्की मूर्त्तियोंको भक्तिसें स्नान करायके, अष्टद्रव्यकरके जिनेंद्रका पूजन करके, कुसुमोंके ( पुष्पोंके ) समूहसें रचे ખપ For Private & Personal Use Only

हुए मुकुटको जिनेंद्रके मस्तक ऊपर धारण करिये, और श्रीऋषभदेवके कंठमें पुष्पमाला धारण करिये. इत्यादि ॥ तथा श्रीपाल चरित्रमें ऐसें लिखा है. ॥ तत्र नंदीश्वराष्टम्यां सिद्धचकस्य पूजनम् ॥ चक्रे सा विधिना दिव्येर्जलैंः कर्पूरचंदनैः ॥ १॥ अक्षतैश्चंपकाचेश्व पकाझेर्वरदीपकैः ॥ धूपैः सुगंधिभिर्मत्तया नालिकेरादिसत्फलैंः ॥ २ ॥ तद्विलेपनगंधांबुपुष्पाणि सा ददौ मुदा ॥ श्रीपालायांगरक्षेभ्यः पाणिभ्यां रुग्विहानये ॥ ३ ॥

भावार्थः-तब मदनसुंदरी, अष्टान्हिकाविषे सिद्धचक्रका विधिसें, दिव्य जल, कर्पूर, चंदन, अक्षत, चंपकादि पुष्प, पकान्न, दीपक, सुगं-धिधूप, और नालिकेरादि सुंदर फल, इत्यादि विविध द्रव्योंकरके पूजन करती भई; और तिस पूजनके विलेपन गंधोदक पुष्पोंको (अर्थात् नैर्माल्यको ) श्रीपालकेतांइ, तथा अंगरक्षकोंकेतांइ रोगहानिके वास्ते, अर्थात् रोगके दूर करनेवास्ते अपने हाथोंसें देती भई. ॥

तथा भय्या भगवतीदासकृत ब्रह्मविलासमें ऐसा कवित्त कहा है ॥

जगतके जीव तिन्हें, जीतिके गुमानी भयो। ऐसो कामदेव एक, जोधा यो कहायो है॥ ताके सर जानी यत, फूल्रनीके वृंद बहु। केतकी कमल कूंद, केवरा सुहायो है॥ मालती महासुगंध, वेलकी अनेक जाती। चंपक गुलाब जिन, चरनन चढायो है॥ तेरीही सरन जिन, जोर न वसाय याको। सुमनसुं पूजो तोही, मोहि ऐसो भायो है॥ १॥ तथा योगींद्रदेवकूत श्रावकाचारमें ऐसे लिखा है॥ त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

"॥ दीवंदइ दिणइ जिणवरहं मोहहं होइ णडाइ ॥" भावार्थः-जो श्रीजिनेंद्रकी दीपकसें पूजा करता है, तिसका मोह अर्थात् अज्ञान नष्ट होता है. ॥ तथा जिनसंहिताविषे ऐसा लिखा है. ॥ ॐकैवल्यावबोधार्को द्योतयत्यखिरुं जगत्॥ यस्य तत्पाद्पीठाग्रे दीपान् प्रचोतयाम्यहम् ॥ १॥ भावार्थः–जिसका केवलज्ञानरूपी सूर्य संपूर्ण जगत्को प्रकाश करता है, तिस जिनेंद्रके पादपीठके आगे में दीपकोंको प्रकाशता हूं.॥ तथा भय्या भगवतीदासकृत ब्रह्मविलासमें ऐसें लिखा है. ॥ दीपक अनाये चहुं गतिमें न आवे कहुं । वर्त्तिके बनाये कर्मवर्त्ति न बनतु हैं ॥ आरती उतारतही आरत सब टर जाय। पाय ढिंग धेरे पापपंकति हरतु हैं ॥ दीपत प्रताप शिवगामी यों भनतु हैं ॥ १ ॥ तथा श्रीउमास्वामिविरचितश्रावकाचारमें ऐसें लिखा है.॥ मध्याह्ने कुसुमैः पूजा संध्यायां दीपधूपयुक् ॥ वामांगे धूपदाहश्च दीपं कुर्याच्च सन्मुखम् ॥ १ ॥ अर्हतो दक्षिणे भागे. दीपरंय च निवेशनम् ॥ भावार्थ:-मध्यान्हमें कुसुम ( फूलों ) सें पूजा करनी, संध्यामें दीप-भूपसंयुक्त पूजा करनी, भगवानके वामपासे भूपदाह करना, और सन्मुख दीपक करना, और अईन्के दक्षिण पासे दीपकको स्थापन करना. ॥ तथा बणारसीदासजीने कहा है. ॥ ॥ दोहाः ॥ पावक दहे सुगंधकूं, धूप कहावत सोय ॥ खेवत धूप जिनेशकुं, अष्टकर्म क्षय होय ॥ १ ॥

तथा षड्विधपूजाप्रकरणमें ऐसें लिखा है. ॥ एवं काऊण रओ खुहियसमुद्दोव गजमाणेहिं॥ वरभेरीकरडकाहळजयघंटासंखणिवहेहिं ॥ १ ॥ गुलगुलंति तिविलेहिं कंसतालेहिं झमझमंतेहिं ॥ धुमंतफडहमदऌहुडकमुखेहिं विविहेहिं ॥ २ ॥ चिहेज जिणगुणारोवणं कुणंतो जिणंदपडिविंबे ॥ इडविलग्गसुद्एइ चंदणतिलयं तओ दिजज्ञ ॥ १ ॥ सवावयवेसु पुणो मंत्तण्णासं कुणिज पडिमाए ॥ विविहच्चणं च कुजा कुसुमेहिं बहुप्पयारेहिं ॥ २ ॥ वछिवत्तिएहिं जुवारेहिय सिद्धत्थपण्णरुक्खेहिं ॥ पुच्वुत्तुवयरणेहि य रइज पूयं सविहवेण ॥ ९ ॥ गहिऊण सिसिरकरकिरणणियरधवळरयणभिंगारं ॥ मोत्तिपवालमरगयसुवण्णमणिखचियवरकंठं ॥ १ ॥ सुयवुत्तकुसुमकुवल्यरजपिंजरसुरहिविमलजलभारियं ॥ जिणचलणकमलपुरओ खेविजउ तिण्णधाराओ ॥२॥ कप्पूरकुंकुमायरुतरुक्षमिरसेण चंदणरसेण ॥ वरबहुलपरिमलामोयवासियासासमूहेण ॥ ३ ॥ वासाणुमग्गसंपत्तामयमत्तालिराक्मुहलेणं ॥ सुरमउडघडियचलणं भत्तिए समछहिज जिणं ॥ ४ ॥ ससिकंतखंडविमलेहि विमलजलोईं सित्तअइसुअंधेहिं 🖁 जिणपडिमपइडिए जिय विसुद्धपुण्णंकुरेहिं च ॥ ५ ॥ वरकलमसालितंदुलचणिहसुछंडियदीहसयलेहिं ॥ मणुयसुरासुरमहियं पूजिज जिणिंदपयजुयलं ॥ ६ ॥

मालियकयंबकणयारियंपयासोयबउठातिलएहिं॥ मंदारणायचंपयपउमुप्पलसिंदुवारेहिं ॥ ७ ॥ कणवीरमळियाइं कचणारमयकुंद्किंकराएहिं ॥ सुरवणजजुहियापारिजासवणढगरेहिं ॥ ८ ॥ सोवण्णरूवमेहि य मुत्तादामेहि बहुवियप्पेहिं ॥ जिणपयसंकयजुयलं पूजिज सुरिंदसयमहियं ॥ ९ ॥ दहिदुदसप्पिमिस्सेहि कमलमत्तएहिं बहुप्पयारेहिं ॥ तेवट्टिवंजणेहि य बहुविहपकणभेएहिं ॥ १० ॥ रूप्पसुवण्णकंसाइथालणिहिएहिं विविहभरिएहिं ॥ पूर्यं वित्थारिजा भत्तिए जिणंदपयपुरओ ॥ ११ ॥ दीवेहि णियपहोहामियकतेएहिं धूमरहिएहि ॥ मंदुमंदुाणिऌवसेण णचंतहिं अच्चणं कुजा ॥ १२ ॥ घणपडलकम्मणिचयवु दूरमवसारियंधयारेहिं ॥ जिणचलणकमलपुरओ कुणिज रयणं सुभत्तिए ॥ १३ ॥ कालायरुणहचंदणकप्पूरसिल्हारसाइदव्वेहि ॥ णिप्पण्णधूमवत्तिहि परिमठापंतियाठीहिं ॥ १४ ॥ उग्गसिहादेसिएहि सग्गमोक्खमग्गहि बहुलधूमेहि ॥ धुविज जिणिंदपायारविंद्जुयलं सुरिंदणुयं ॥ १५ ॥ जंबीरमोयदाडिमकवित्थपणसूयनालिएरेहिं ॥ हिंतालतालखञ्जुरबिंबणारंगचारेहिं ॥ १६ ॥ पुइफलतिंदुआमलयजंबूबिछााइ सुरहिमिडेहिं ॥ जिणपयपुरओ रयणं फलेहि कुजा सुपकेहिं ॥ १७ ॥ अट्विहमंगलाणि य बहुविहपूजोवयरणदवुाणि ॥ धूवदहणाइ तहा जिणपूयत्थं वितीरिजज्ञ ॥ १८ ॥

भावार्थः-ऐसें पूर्वोक्त प्रकार शब्द करी, कैसा शब्द ? क्षोभकों प्राप्त हुआ समुद्र तिसका जो गरजारव तिसकी उपमा योग्य श्रेष्ठ, भेरी ?, करड २, काहल ३, जयघंटा ४, शंख ५, इन वाजित्रके समूहके शब्द-करी गुलगुल अर्थात् अव्यक्तशब्द होय है; तथा तिविल १, और कांसी, ताल, मंजीरे, आदि वाजित्रोंके झमझम शब्द होय है; तथा पटहढोल १, मृदंग २, आदि वाजित्रके शब्दोंकरी एकधूम मची रही है;। इत्यादि ॥ नाटक करनेका विधि है.

तथा–जिनेंद्रके गुणोंका आरोपण, जिनप्रतिमामें स्थापन करता हुआ बैठे; और इष्टल्योदयके हुए, जिनप्रतिमाको तिलक देवें । पीछे प्रतिमाके सर्व अवयवोंमें मंत्रन्यास करें; पीछे बहुप्रकारके कुसुम–पुष्पोंकरके अनेक प्रकारकी पूजा करें.

तथा-वारनाकरी, तथा जवारेके हरित अंकुरोंकरी, तथा सरसवपत्र, और वृक्षोंकरी, तथा पूर्वोक्त उपकरणोंकरी, अपने विभवानुसार जिन-प्रतिमाका पूजन करें.॥

अथ पूजाविधिरुच्यते-अब आगे पूजाका विधि कहते हैं॥ चंद्रमाके किरणसमान उज्वल रत्नोंसें जडी हुई झारीको यहण करी, जिनप्रतिमाके चरणकमलके आगे तीन धारा जलकी दीजे; (जिनप्रतिमाको न्हवण करानेका विधि प्रथमकी गाथायोंमें है-एवं चत्तारिदिणा-इत्यादि) कैसी है झारी ? मोती, प्रवाल, ( गुलीयां ), मर-कत, खर्ण, मणि, इनोंकरके खचित-जडा हुआ है कंठ, अर्थात् सुंदर मणिमोतीसुवर्ण आदिकोंसें जडी हुई प्रनालिका-जल नीकलनेकी टूटी है जिसकी, तथा सूत्रोक्त पुष्प और कमलादिकोंकी रजकरी पीत, और सुगांधित, ऐसा निर्मल जल भरा है जिसमें. ॥ इतिजलपूजा-॥

कर्पूर, केसर, अगर, मलयागिरमिश्रित चंदनरसकरके घसनेसें प्रचुर सुगंधकरके वासित करा है दिशासमूह जिसने, तथा सुगंध द्रव्यके अनुमार्गकरके प्राप्त हुए, भ्रमरोंकी जो मदोन्मत्त पंक्ति तिसकरके वाचालकृतअर्थात् जिस गंधके प्रचुर सुगंधसें चारों तर्फ श्रमर फिर रहे हैं त्रयस्त्रिंशःस्तम्भः ।

तथा अव्यक्तध्वन्युच्चार कर रहे हैं. ऐसी सुंदर सुगंधसें देवताके मुकुटकरके घटित स्पर्धित चरणकमळ है जिसके, ऐसें श्रीजिनेश्वरदेवको विलेपन करें. ॥ इतिगंधपूजा–॥

चंद्रमाकी चांदनीसमान अतिउज्वल अखंडित निर्मल आतिसुगंधित, तथा निर्मल जलकरके धोए हुए, ऐसें अक्षत (चावलों) करके जिन-प्रतिमाके प्रतिष्ठित हुए पूजन करना; कैसें पूर्वोक्त चावल ? मानुं पुण्यके अंकुर है; । अति मिष्ट कलमशाली और तंदुलके समूहको स्वच्छ करके तिन चावलोंकरके, मनुष्य सुरासुरकरके पूजित ऐसें श्रीजिनेंद्रके पदयुगलकों पूजें. ॥ इत्यक्षतपूजा–॥

मालती, कदंब, सूर्यमुखी, अशोक, बकुल, (बोलसिरी) तिलकवृक्षके पुष्प, मंदारनामा पुष्प, नागचंपेके पुष्प, उत्पल-कमल, निर्गुंडीके, कण-वीर (कंडीर) के, मछिकानामा, कचनारके, मचकुंदके, किंकर, कल्पवृ-क्षके, जूईके, पारिजातिकके, जासूसके पुष्प, डमरेके पत्र, सोनेके पुष्प, चांदीके पुष्प, इत्यादि अनेक प्रकारके पुष्पोंकरके, तथा मोतीकी माला आदि अनेक प्रकारकी मालायोंकरी, देवेंद्रादिकोंकरके पूजित ऐसे श्रीजिनेंद्रके चरणयुगलोंका पुजन करे. ॥इतिपुष्पपूजा-॥

दहिदुग्धघृतकरी मिश्रित मिष्टतंदुलुका भात करी, तथा नानाप्रकारके शाक आदि व्यंजन (तीमन) करी, तथा नानाप्रकारके पकान्नकरी सोना चांदी कांसी आदिके थालोंमें मोदकादि अनेकप्रकारके भक्ष्यको स्थापन करी, श्रीजिनवरके चरणकमलके आगे भक्तिसें पूजाका विस्तार करें. ॥ इतिनेवेयपूजान्॥

तथा भगवान्के चरणकमलके आगे भक्तिसें दीपककी रचना करें. कैसें दीपककी ? अपनी प्रभाके समूहकरके सूर्यके सदृश प्रताप धारण करा है जिनोंने, तथा धूमकरके रहित शिखा है जिनकी, तथा मंदमंद पवनके वशसें नृत्यकेसमान नृत्य करते संते, तथा अतिसघनकर्मके पटलके समूहके समान जो अंधकार तिसको अपने प्रकाशके आतिशय- करके दूर करते संते, ऐसें दीपकोंकी रचना, भक्तिसें प्रभुके चरण-कमलके आगे करनी ॥ इति दीपकपूजा-॥

कालागुरु ( अगर ), अंबर, चंदन, कर्पूर, सिल्हारसादि सुगंध द्रव्योंकरके उपनी जो वर्त्तियां, तिनोंकरके सुरेंद्रकरके स्तवे हुए श्रीजिनेंद्रके चरणकमलको धूपित करे. कैसी वर्त्तियां? सुगंधकी पंक्ति, और धूमकी उम्र शिखा, तिनोंकरके दिखाया है स्वर्ग और मोक्षका मार्ग जिनोंने. ॥ इति धूपपूजा-॥

जंबीरफल, कदलीफल (केला), दाडिम (अनार), कपिय्य (कौठ), पनस, तूत, नालिएर, हिंताल, ताल, खर्जूर, किंदूरी (गोल्हफल), नारंगी, सुपारी, तिंदुक, आमला, जांबू, बिल्व, इत्यादि अनेक प्रकारके आगे सुगांधित, और मिष्ट पक हुए फलोंकरके जिनेंद्रके चरणकमलके आगे रचना करनी. ॥ इति फलपूजा-॥

अष्टविध मंगल द्रव्य झारी १, कलश २, चामर ३, छत्र ४, ध्वजा ५, तालबींजना ६, खास्तिक ७, दर्प्पण ८, तथा बहुविध पूजाके उपकरण, तथा धूपदहन आदि, भगवानकी पूजाके अर्थे विस्त्रारना ॥ इति पूजाविधानम्–॥

इत्यादि अनेक शास्त्रोंमें, तथा और भी मुक्तावलिपूजा, नरेंद्रसेनभट्टा-रककृत प्रतिष्ठापाठ, प्रभाकरसेनकृत प्रतिष्ठापाठ, आशाधरकृत प्रतिष्ठापाठ, योगींद्रदेवकृत श्रावकाचार, भगवदेकसंधिकृतजिनसंहितादि शास्त्रोंमें नानाप्रकारका पूजाविधान कथन करा है. ॥ तथा भगवज्जिनसेनाचार्यकृत आदिपुराणमें लिखाँहै कि, उत्तमकुलके मनुष्यको जैसें गुरुजनकी माला, अपने शिरपर धारण करने योग्य है, तैसेंही जिनपदस्पर्शितपुष्पकी माला, अपने शिरफर धारण करने योग्य है. । तथा श्रीआजितनाथ तीर्थंकरकी माला जयसे-नाने बाल्यावस्थामें अटाइमहोत्सव करके, अर्हन्के शरीरको विलेपन करा, पुष्पमाला चढाई. पीछे जिनप्रतिमाके चरणकों स्पर्शी हुई तिस मालाको लेके अपने पिताको देई, पिताने भी खुशीसें लेके पुत्रीको पारणा करनेकों विदाय करी. इत्यादि कथन श्रीआजितनाथ पुराणमें है. तथा सुलोचनाने पेसेंही गंधोदक, और पुष्पमाला, अपने पिता अकंपनामा राजाको दीनी- जो कथन श्रीआदिपुराणमें है. तथा पद्मनंदिआचार्यने, पद्मनंदिपचींसीमें दीपकोंकी श्रेणिकरके प्रभुको आरती करनी कही है. । तथा जिनसंहितामें, कार्त्तिकमासमें कृत्तिकानक्षत्रके संध्यासमयमें श्रीजिन<mark>मंदिरमें कार्त्ति</mark>-कोत्सव करनेका विधि लिखा है; जिसमें लिखा है कि, यथोक्त विधि-करके नानाप्रकारके नैवेद्य जिनाये धारण करने, और पूजास्था**नादि** कितनेक स्थानोंमें घृत पूरित कर्पूरकी बत्ती आदिके दीपक करने, और मंडप, दरवाजा, परिवारग्रह, प्राकारतट, तोरणादि ऊर्ध्व अधःस्थानोंमें तैलादि पृरित दीपक करने, इत्यादि । तथा षट्कर्मोपदेशपरत्नमालामें, कर्पूरघृतादिकसें त्रिकाल दीपकपूजन लिखा है. इत्यादि अनेक शास्त्रोंमें पूजासंबंधि वर्णन है. इन सर्व लेखोंसें मालुम होता है कि, भगवान्की प्रतिमाको अंगीयांकी रचना नहीं करनी, यह केवल दिगंबर भाइयोंका हठही है; क्योंकि, चांदीकी, सुवर्णकी, मोतीकी, इत्यादि माला, और पुष्पका मुकुट, तथा सर्व शरीरकों विलेपन, इत्यादि करने तो ऊपर हम दिगंबरीय शास्त्रानुसारही लिख आए हैं. तो, श्वेतांबरकी अंगरचना, आभूषण पूजादिकोपरि क्यों संदेह करना चाहिये ? क्योंकि, जिसवास्ते श्वेतांबर पूर्वोक्त कार्य करते हैं, तिसहीवास्ते दिगंबरी भी करते हैं; सोही दिगंबरीय पुस्तकका पाठ थोडासा लिखते हैं. । तथाहि । " बहुरि सोना-रूपाके पुष्प, तथा मोतीनिकी मालाका चढावना कह्या हैं, सो जिनमं-दिरमें बहुद्रव्योपार्जनके अर्थ, बहुरि अतिशोभाके अर्थ, तथा प्रभावनाकी वृद्धिके अर्थ, तथा उत्कर्षभावकी वृद्धिके अर्थ, तथा बहुधनत्यागनेके अर्थ, क्रपणाई हरिवैके अर्थ, तथा आतिउपमाके अर्थ, इत्यादि. ॥ " परंतु मालाको चरणोपरि चढावनी, और गलेमें नही पहिरावनी, यह भी मनःकल्पित वृत्ति है. क्योंकि, माला गलेमेंही पहरी जाती है, सो आबालगोपालांगनामें प्रसिद्ध है. यदि गलेमें पहिरावनेसें आभरण हो आवे हैं, इसवास्ते नही पहिरावनी चाहिए, ऐसें कहो तो, मुकुट भी तो आभरणही है, और मुकुटको मस्तकोपरि स्थापन करना दिगंबरीय शास्त्रमेंही लिखा है; जो पाठ पूर्व लिख आए हैं.

दिगंबरीः-यह पूर्वोक्त पूजा विषयिक आपका श्रम, प्रायः व्यर्थ है. क्योंकि, हमारेही शास्त्रोंके पाठ हैं, और इन सर्वपाठोंको हम मानते हैं, और इन सर्वपाठानुसार हम करते भी हैं.

श्वेतांबरीः--यह आपका कथन सत्य है, परंतु हमारे पूर्वोक्त लेखोंमें कितनाक श्रम, वीसपंथी दिगंबरी आदि सर्व दिगंबराम्नायके वास्तेही है; जिसमें भी, पूजाविषयक श्रम तो, प्रायः तेरापंथी दिगंबरीयोंकेवास्ते हैं

तेरापंथी दिगंबरीः-पुष्पादिकसें पूजन करनाहि पाप है. क्योंकि, इसमें बडी हिंसा होती है. और धर्म तो, अहिंसामय है. अभिषेकमें और पुष्पादिके चढावनेमें बहुत सावद्यारंभ होता है, इसवास्ते हम पूर्वोक्त विधान नही करते हैं.

उत्तरः-वाहजी वाह !! आपको भी ढुंढकमतका स्पर्श हुआ मालुम होता है. क्योंकि, ऐसी जैनागमविरुद्ध श्रद्धा तो, अपठित ढुंढकमता-वलंबीयोंकी है; परंतु दिगंबराम्नायकी तो ऐसी श्रद्धा नही है. बलकि, दिगंबराम्नायके श्रीयोगींद्रदेवक्टन श्रावकाचारमें, तथा सारसंग्रहमें, तथा आराधनाकथाकोशादि शास्त्रोंमें लिखा है कि, श्रीजिनाभिषेकमें, पुष्पादिकसें जिनपूजा करनेमें, और तीर्थयात्रा, जिनबिंब, प्रतिष्ठा आदि कार्योंमें, जो आरंभ कहता है, और सावययोग कहता है, तथा हिंसा-रंभ कथन करता है, सो मिथ्यादृष्टि है, दर्शनभ्रष्ट है, पापी है, सम्यग्-दर्शनका घातक है, और श्रीजिनधर्मका द्रोही है.

तथाहि ॥

आरंभे जिणण्हावियए जो सावजं भणंति दंसणं तेण॥ जिमइमलियो इच्छुण कांइओभंति॥ १॥ जिनाभिषेके जिनवैप्रतिष्ठाजिनालये जैनखुयात्रयायां॥ सावचलेशो वदते स पापी स निंदको दर्शनघातकश्च॥१॥ श्रीमजिनेंद्रचंद्राणां पूजा पापप्रणाशिनी॥ स्वर्गमोक्षप्रदा प्रोक्ता प्रत्यक्षं परमागमे॥ १॥ यः करोति सुधीर्भक्तया पवित्रो धर्महेतवे ॥ स एकदर्शने शुद्धो महाभव्यो न संशयः ॥ २ ॥ यस्तस्या निंदकः पापी स निंद्यो जगति ध्रुवम् ॥ दुःखदारिद्यरोगादिदुर्गतिभाजनं भवेत् ॥ ३ ॥ इत्यादि.

भावार्थ ऊपरही कह दिया है. ॥ इसवास्ते शास्त्रोक्त श्रद्धान करके कर्त्तव्यता युक्त है. क्योंकि, पुष्पादिकोंकरके जिनोंने श्रीजिनरा-जका पूजन करा है, तिनोंने तिसका फल स्वर्मलोकादि यावत क्रमसें मोक्ष पाया है; तिसका कथायुक्त पुण्याश्रव, तथा व्रतकथाकोश, तथा आराधनाकथाकोश, तथा षट्कमोंपदेशरत्नमालादि अनेक दिगंबरीय शास्त्रोंमें विस्तारसें वर्णन करा है. परंतु, किसी भी जैनमतके शास्त्रमें, ऐसा नही लिखा है कि, फलाने पुरुषने, वा अमुक स्त्रीने पुष्पादिकोंसें श्रीजिनराजकी पूजा करी, और तिस पूजाके प्रभावसें नरक प्राप्त करी !!!! और श्वेतांबरमतके श्रीराजप्रश्नीय (रायपसेणी) सूत्रमें तो, पूजाके पांच फल लिखे हैं:--

तथाहि ॥

"॥हियाए सुहाए खमाए निसेयसाए अणुगामित्ताए भविस्सइ॥"

भावार्थः-श्री जिनप्रतिमा पूजनेका फल पूजनेवालोंको हितकेवास्ते, सुखकेवास्ते, योग्यताके वास्ते, मोक्षके वास्ते, और जन्मांतरमें भी साथही आनेवाला है. ॥ इसवास्ते हठकदाग्रहको छोडके, शास्त्रोक्त-ही श्रद्धान करना योग्य है. यदि पूर्वोक्त फूल आदि द्रव्योंमें हिंसा मानके पूजन करना छोड देवोगे, तब तो, जिनप्रतिमा, जिनमंदिर, और गुलालवाडा, आदिका बनावना भी तुमकों छोड देना पडेगा, पूर्वोक्त कार्योंसें अधिकतर (तुमारी श्रद्धामुजिब) सावचारंभ होनेसें. तथा प्रतिष्ठा भी, नही करनी चाहियेगी, सावचारंभ होनेसें. वाहजी वाह !! दिगंबर नाम धरायके भी, दिगंबराचार्यकाही कथन यथार्थ नही मानते हो, तो औरोंके कथनका तो क्याहि कहना है ? और जिनप्रतिमा, जिनमंदिरके बनवानेका फल दिगंबराचार्योंनेही ऐसें कहा है.

तथाहि पूजाप्रकरणे ॥

कुंथुभरिदलमेत्ते जिणभवणे जो ठवेइ जिणपडिमं ॥ सरिसवमेत्तंपि लहइ सो णरो तित्थयरपुण्णं ॥ १ ॥ जो पुण जिणिंदभवणं समुण्णयं परिहितोरणसमग्गं ॥ णिम्मावइ तस्स फलं को सक्कइ वण्णिउं सयलं ॥ २ ॥

भावार्थः-कुंथुभरि (कुठुंबर) इक्षके पत्रप्रमाण जिनभवनमें सरसव-मात्र जिनप्रतिमाको जो स्थापन करे, सो भव्यप्राणी तीर्थंकर पूण्यप्रक्र-तिकों प्राप्त करे हैं. । और जो प्राणी भावोंसहित बडा ऊंचा शिखरबंध प्रदक्षिणा तोरणसहित जिनभवन बनवावे है, तिसके संपूर्ण फलका वर्णन करनेको कौन समर्थ है ? अपितु कोइ नही. ॥ तथा पूजाके फलका भी वर्णन प्रथक् २ दिगंबराचार्योंने कहा है.

तथाहि षड्विधपूजाप्रकरणे ॥

जलधाराणिक्खवणे पावमलं सोहणं हवे णियमा ॥ चंदणलेवेण णरो जायइ सोहंग्गसंपण्णो ॥ १ ॥ जायइ अक्खयणिहिरयणसामिओ अक्खएहि अक्खोहो॥ अक्खीणलदिजुत्तो अक्खयसोक्खं च पावेइ ॥ २ ॥ कुसुमहिं कुसेसयवयणतरुणिजणणयणकुसुमवरमाला ॥ कुसुमहिं कुसेसयवयणतरुणिजणणयणकुसुमवरमाला ॥ वलयेणच्चिय देहो जायइ कुसुमाउहो चेव ॥ ३ ॥ जायइ णिविज्ञदाणेण सत्तिगो कंतितेयसंपण्णो ॥ लावण्णजलहिवेलातरंगसंपावीयसरीरो ॥ ४ ॥ दीवेहिं दीविया सेसजीवदवाईं तच्च सभ्पावो ॥ सभ्पावजणियकेवलपदीवतेएण होइ णरो ॥ ५ ॥ धूवेण सिसिरयरधवलकित्तिधवलीयजयत्तओपुरिसो ॥ जायइ फलेहिं संपत्तपरमणिवाणसोक्खफलो ॥ ६ ॥ घंटाहिं घंटसदाऊलेसु पवरच्छराणमजम्मि ॥ संकीडइ सुरसंघायसहिओ वरविमाणेसु ॥ ७ ॥ छत्तेहि एस छत्तं भुंजइ पुहवीं च सत्तुपरिहीणो चामरदाणेण तहा विजिजइ चमरणिवदोहिं ॥ ८ ॥ अहिसेयफलेण णरो अहिसिंचिज्जइ सुदंसणरसुवरिं ॥ बीरोयजलेणसुरिंदपमुहदेवेहि भत्तीए ॥ ९ ॥ विजयपडाणहिं णरो संगाममुहेसु विजइओ होइ ॥ छक्खंडविजयणाहो णिप्पडिवक्खो जसस्सी य ॥ १० ॥ कि जंपिएण बहुणा तीसुवि लोयेसु किंपि जं ॥ सोक्खं पूजाफलेण सवूं पाविज्जइ णत्थि संदेहो ॥ १९ ॥

भावार्थः-जो नर, जिनेंद्रदेवके आगे जलधारा निक्षेप करे है, तिस-का निश्चयकरी तिस जलधाराके प्रभावकरके पापमलका शोधन होवे हैं; और जिनेंद्रको चंदनलेपन करनेसें नर, सौभाग्यसंयुक्त होता है. । जो प्राणी, भक्तिसें जिनेंद्रके अक्षतके पुंजकरी अक्षतपूजा करता है, सो अक्षय निधिवाला होता है, रत्नोंका खामी होता है, अर्थात् पट्खंडखामी-चक्रवर्त्ती होता है, क्षोभकरकेरहित होता है, अर्थाण्लब्धियुक्त होता है, और यावत् अक्षय सुख मोक्षको प्राप्त होता है. । प्रभूकी पुष्पोंसें पूजा करनेसें कमलवदनी तरुणीजनके नेत्ररूप पुष्पोंकी वरमालाकरके आवत देहका धारी होता है, और कामदेवसमान रूपवान् होता है. । प्रभुके आगे नैवेद्यप्रदान करनेसें पुरुष शक्तिमान् होता है, कांतिमान् होता है, तेजस्वी होता है. तथा लावण्यताके समुद्रकी वेला तरंगसमान शरीरको प्राप्त करता है. । दीपकपूजा करनेसें जैसें दीपक अंधकारको दूर करके वस्तुको प्रकाश करता है, तैसेंही तिस प्राणिको अज्ञानांधकार दूर होकर

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

केवलज्ञानरूप दीपकके तेजसें जीवाजीवादितखोंका प्रकाश होता हैं; अर्थात् वो प्राणी, भावांधकार अज्ञानको दूर करके खात्मप्रकाश केवल-ज्ञानको प्राप्त करता है, जिसके प्रभावसें सर्व तीनलोकके चराचर पदा-थोंको आपही देखता है. । प्रभुके आगे धूपको प्रज्वलीत करके जो प्राणी धूपपूजा करता है, सो प्राणी धूपपूजोंके प्रभावसें चंद्रमासमान अति उज्ज्वल कीर्त्तिकरके धवलित करा है जगन्नय जिसने, ऐसा पुरुष होता है; और फलपूजाके प्रभावसें प्राणी मोक्षके सुखफलको प्राप्त होता है. । जो प्राणी प्रभुके मंदिरमें घंट देता है, सो प्राणी तिसके फलसें घंटोंके शब्दोंकरके व्याप्त ऐसें प्रधान देवविमानोंमें सुंदर अप्सरायोंके चंदोंमें देव-तायोंके समृहसहित कीडा करता है. । छत्रदानकरके अर्थात् भगवान्के ऊपरि छत्र चढावनेसें प्राणी शत्रुरहित एकछत्र प्रथ्वीका राज्य प्राप्त करता है; और जो भगवान्को चामर करता है, तिसके प्रभावसें उस प्राणिको राजाआदि चामर करते हैं. यहां चामर चमरीगायके केशोंका जाणना, अन्य नही. क्योंकि, भगवज्जिनसेनाचार्यने श्रीआदिपुराणमें चमरीगायके केशोंकेही चामर लिखे हैं.

"।।स्वकीर्त्तिनिर्मलैर्वीज्यमानं चमरिजन्मभिः ॥" इतिवचनात् ॥

तथा श्रीजिनेंद्रको जलादिपंचामृतकरके अभिषेक करनेके फलसें प्राणी मेरुपर्वतके ऊपरि देवता, और इंद्रादिकोंकरके भक्तिपूर्वक क्षीरसा-गरके जलकरके करे हुए अभिषेकको प्राप्त करता है. । भगवान्के मंदिर-के ऊपरि विजयपताका (ध्वजा) चढावनेसें प्राणी संप्रामादिकोंके विषे विजयकों प्राप्त करता है, षट्खंडस्वामी-चक्रवर्त्ती होता है, निःप्रति-पक्ष (शत्रुरहित) होता है, और यशस्वी होता है. । बहुता क्या कहना ? तीनों लोकोंमें जो जो सुख है, सो सर्व पूजाके फलसें प्राप्त होता है; इसमें संदेह नही है.॥ इतिपूजाफलम्-॥

तेरापंथी दिगंबरीः—तुमने कहा सो तो सत्य है, परंतु शास्त्रोंमें जलगूजाविषे तो गंगाजल, अक्षतपूजामें मोतीके अक्षत, पुष्पपूजामें कल्पद्वक्षके पुष्प, और दीपकपूजामें रत्नके दीपकादि लिखा है, सो यह भी नही करनेसें आज्ञाका भंग होता है; इसवास्ते गंगाजलादि पूर्वोक्त द्रव्यविना और सामान्य जल, शालिके तंदुल आदि नही चढावने चाहिये.

उत्तरः-हे भ्रातः ! शास्त्रोंमें तो सर्वही प्रकारकी वस्तु कही हैं, जो प्रथम लिखही आए हैं; इसवास्ते जिसको जैसी मिले, तैसी पवित्र सार वस्तुसें पूजादि करनी; और श्रद्धान सर्वहीका करना. क्योंकि, श्रीउमा-स्वामीने श्रद्धानवान्कोही उत्कृष्ट फल लिखा है.

तदुक्तम् ॥

जं सकइ तं कीरइ जं च ण सकई तं च सदहई॥

सद्दहमागो जीवो पावइ अजरामरं ठाणं ॥ १॥

भावार्थः-जो करशकीए तिसको करना, और जो न करशकीए तिसका श्रद्धान करना, क्योंकि, श्रद्धावान् जीव, अजरामरस्थानको प्राप्त करता है.। इसवास्ते शास्त्रोक्त आचरणही यथार्थ है, अन्य नही.।

तेरापंथी दिगंबरीः-तुमने प्रथम जो जो लेख लिखे हैं, वे सर्व प्रति-ष्ठादिनकेवास्ते हैं, अन्य दिनोंकेवास्ते नही.

उत्तरः-यह तुमारा कथन ठीक नही है. क्योंकि, पूर्वोक्त पाठ प्रतिष्ठा-दिनाश्रित नही है; किंतु, कोइ मुकुटससमी, कोइ मुक्तावलीतपोद्यापन, कोइ नवपदमाहिमा, कोइ नंदीश्वरपूजा इत्यादि आश्रित है. तथा षड्वि-धपूजाप्रकरणमें चार प्रकार पूजाका वर्णन करा है; तिसमें क्षेत्रपूजा, और कालपूजाका वर्णन करा है;

तथाहि ॥

जिणजम्मण णिक्खवणं णाणुपत्ती य मोक्खसंपत्ती ॥ णिसिहिसु खेत्तपूजा पुव्वविहाणेण कायव्वा ॥ १ ॥ गभ्पावयारजम्माहिसेयणिक्खवणणाणणिव्वाणं ॥ जम्हि दिणे संजाइयं जिणण्हवणं तद्दिणे कुज्जा ॥ २ ॥ इरखुरससप्पिदहिखीरगंवजळपुण्णविविहकळसेहिं ॥ णिसिजागरं च संगीयणाडयाइहिं कायवुं ॥ ३ ॥ णंदीसरअइदिवसेसु तहा अण्णेसु उचियपव्वेसु ॥ जं कीरइ जिणमहिमा वण्णेया कालपूजा सा॥ ४॥

भावार्थः-तीर्थंकरोकी जन्मभूमिकाकी, तीर्थंकरोंकी तपभूमिकाकी,केवल-ज्ञानप्राप्तिकी भूमिकाकी, और निर्वाणकल्याणकी भूमिकाकी, पूर्वोक्त विधान-करके जो पूजा करनी, सो क्षेत्रपूजा है. भावार्थ यह है कि, अयोध्यापुरी आदि चतुर्विंशति तीर्थंकरोंकी जन्मपुरी, तपोवन अर्थात् दीक्षाभूमी, ज्ञानोत्पत्तिक्षेत्र, तथा अष्टापद, सम्मेत शिखर, गिरनार, चंपापुरी, पावा-पुरा, आदि निर्वाणक्षेत्र, इन स्थानोंमें आयके जलादिद्रव्योंसें पूर्वोक्त निधिकरके तत्रस्थ चैत्यालयस्थ जिनप्रतिमाकी, वा जिनचरणयुगलकी पूजा करनी, सो क्षेत्रपूजा है. ॥ तीर्थंकरके गर्भावतारका दिन, जन्मा-मिषेकका दिन, दीक्षाका दिन, ज्ञानका दिन, और निर्वाणका दिन, अर्थात जिनेंद्रके पांचकल्याणक, पूर्वे जिन दिनोंमें हुए, तिन दिनोंमें प्रोंक विधिसें पूजा करनी; और विशेषतः इश्रुरस, घृत, दहि, दुग्ध, और सुगंध जलके भरे हुए पवित्र विविध प्रकारके कलशोंकरके जिन-मुर्त्तिको अभिषेक करना; तथा रात्रिकेक्षि संगीत, नाटक, जिनगुण-गायनादिकोंकरके रात्रिजागरण करना; तथा नंदीश्वरादि अष्टादेनोंमें और अन्य भी षोडश कारण, दश लाक्षण, पुष्पांजलिसुगंध दशमी, अनंतव्रत, रत्तत्रय आदि धर्मोचित पर्वके दिनोंमें श्रीजिनमंदिरमें जिनपूजा प्रभावनादि कार्थ करने; सो कालपूजा जाणनी. ॥ इसलमतिप्रपंचेन ॥

प्रश्नः-मुनिको पीछी कमंडऌविना अन्य कुछ भी रखना न चाहिये.

उत्तरः--यह तुमारा कथन अयोग्य, और स्वशास्त्रानभिज्ञताका सूचक है. क्योंकि, ब्रह्मचारिपांचाख्यकृत तत्त्वार्थसूत्रावचृरि, जो कि ब्रह्मचारिश्रुत-सागरकृत तत्त्वार्थटीकासें उखार करी हुई है, तिसमें पांचसमिातियोंके अधिकारमें आदाननिक्षेपसभितिका ऐसा स्वरूप लिखा है. तथाहि ॥

# "॥ पिच्छादिना धर्मांपकरणानि प्रतिलिख्य स्वीकरणं विसर्ज्जनं सम्यग/दाननिक्षेपसमितिः ॥ "

भाषार्थः-पिच्छादिकेंकिरके धर्मोपकरणोंको प्रतिलेखके अंगीकार करने, और रखने, सो सम्यग् आदानसमिति है. । यहां पीछी आदि लिखा है, सो आदिशब्दसें क्या क्या ग्रहण करना ? और प्रतिलेखके ग्रहण करने, रखने वे धर्मोपकरण, कौनकौनसें हैं ?

तथा पूर्वोक्त तत्त्वार्थसूत्रावचूरिमेंही ॥

"॥ संयमश्रुतप्रतिसेवनातीर्थलिंगलेक्योपपादप्रस्थानविक-

ल्पतः साध्याः ॥

इस सूत्रके अधिकारमें लिखा है.। तथाहि॥

"॥ लिंगं हिमेदं द्रव्यभावलिंगमेदात तत्र भावलिंगिनः पंचप्रकारा अपि निर्म्रथा भवंति द्रव्यलिंगिनः असमर्था महर्षयः शीतकालादौ कंवलादिकं रहत्वा न प्रक्षालयंते न सीव्यंति न प्रयत्नादिकं कुर्वति अपरकाले परिहरंतीति भगवत्याराधना प्रोक्ताभिप्रायेणोपकरणकुशीलापेक्षया व-क्तव्यम् ॥ "

भाषार्थः-लिंग दो प्रकारके हैं, द्रव्यलिंग और भावलिंग; तिनमें भाव-लिंगी पांचप्रकारके निर्मंथ होते हैं, और द्रव्यलिंगी असमर्थ महाऋषि हैं. जे शीतकालादिमें कंबलादिकों ग्रहण करके धोवे नही हैं, सीवते नही हैं, प्रय-त्नादि करते नही हैं, और शीतकालके दूर हुए त्याग करते हैं; इति। यह कथन, भगवत्याराधनामें कथन करे हुए अभिप्रायकरके उपकरण कुशीलकी अपेक्षा जाणना. ॥

तथा प्रवचनसारवृत्तिमें उपधिका भेद कहा है. । यतः ॥

छेदो जेण ण विज्ञदि गहणविसग्गेसु सेवमाणस्स ॥

समणो तेणिह वटटि दुकारुं खेत्तं वियाणित्ता॥

भाषार्थः-जिसके करनेसें न होवे छेद, ठेने और छोडनेमें, इसरीतिसें उपधि आहार निहार कारणे सेवना करतेको, तिस्सें तिसमें अमणपणा वर्ते हैं, दुषमकालको, और क्षेत्रको जानके ॥

49

तथा प्रवचनसारकी इत्तिमें जिनेश्वरके अधिकारमें साधुकी उपाधि धर्मध्वजकरके कही है.। तथाहि॥

> "॥ न विद्यते लिंगानां धर्मध्वजानां ग्रहणं यस्येति बहिरं-गयातिलिंगाभावस्येति॥"

भाषार्थः-नहीं है लिंग धर्मध्वजोंका यहण जिस जिनेश्वरके, अर्थात् बहिरंगयतिलिंगका अभाव है. ॥

भावसंग्रहमें भी उपकरण विशेष कहे हैं। तथा च तत्पाठः ॥

उवयरणं तं गहियं जेण ण भंगो हवेइ चरियस्स॥ गहियं पुत्थयवाणं जोगं जं जस्स तं तेण ॥

भाषार्थः-उपकरण सो ग्रहण करिये हैं, जिसके अहण करनेसें चारित्र-का भंग नही होता है; और ग्रहण करा पुस्तक पाना पुस्तकोपकरणादि-भी, चारित्रका भंग नही करे हैं. क्योंकि, जो जिसके योग्य उपकरण हैं, सो तिसकेवास्ते ग्रहण करना है.॥

कुंदकुंदमुनिकृत मूळाचारमें साधुकी उपधि प्रकटपणे कथन करी है.। तथाहि ॥

णाणुवहिं संजमुवर्हिं तउवुवहिमण्णमविउवहिं वा ॥

पयदं गहणिक्लेवो समिद्दी आदाणनिक्लेवा ॥

भाषार्थः-ज्ञानोपधि, पुस्तकपटिकाबंधनादि; संयमोपथि, जिसके रखनेसें संयम पाळ सकें; और तपोपधि, तथा अन्य प्रकारकी भी उपधि, इन पूर्वोक्त सर्व उपधियोंको प्रयत्नसें ग्रहण निक्षेप करना, तब संपूर्ण आदान निक्षेपसमिति होती है.॥

ओर बोधपाहुडकी वृत्तिमें जिनमुद्राका कथन है. । यतः ॥

शिरःकूर्च श्मश्रुलोचोमयूरापिच्छधरः कमंडलूकरः।

अधःकेशरक्षणं जिनमुद्रा सामान्यत इति ॥

भाषार्थः--मस्तक दाढी मूंछका तो लोच करा हुआ, मोर पीछी धारण करी हुई, और कमंडलू हाथमें, अधःकेशोंका रखना, यह जिनमुद्रा सामान्य प्रकारसें है. वाहरे ! दिनमें राह भूलेहुये मेरे दिगंबर भाइयो ! क्या तीर्थंकर भी शिरदाढीमूंछका लोच करते थे ? और पीछी कमंडलू रखते थे, जिससें तुमने जिनमुद्राका ऐसा स्वरूप लिखा है ? इससें यह सिद्ध होता है कि, तुम जिनमुद्राका स्वरूप भी यथार्थ नही जानते हो. तथा प्रवचनसारकी वृत्तिसें, और बोधपाहुडकी वृत्तिसें सिद्ध होता है कि, पीछी कमंडलू रखना जिनमुद्रा कही है, और प्रवचनसार-वृत्तिमें पीछी कमंडलू रखना जिनमुद्रा कही है, और प्रवचनसार-वृत्तिमें बहिरंगयतिलिंगका जिनेश्वरकों अभाव कहा है; तो, वो बहिरं-गयतिलिंग कौनसा है, जो जिनेश्वरमें नही है ? ॥

तथा योगेंद्रदेवविरचित परमात्मप्रकाशकी टीकामें भी साधुको उपकरण ग्रहण करने लिखे हैं.। तथा च तत्पाठो यथा ॥

"॥परमोपेक्षासंयमाभावे तु वीतरागर्ञु द्वात्मानुभूतिभावसंय-मरक्षणार्थे विशिष्टसंहननादिशक्त्यभावे सति यद्यपि तपःपर्यायशरीरसहकारिभूतमन्नपानसंयमशौचज्ञानोपकर-णतृणमयप्रावरणादिकं किमपि ग्रह्णति तथापि ममत्वं न करोतीति॥"

तथाचोक्तं ॥

रम्येषु वस्तुवनितादिषु वीतमोहो। मुह्येद्वथा किमिति संयमसाधनेषु॥ धीमान् किमामयभयात् परिइत्य भुक्तिं। पीत्वौषधं व्रजति जातुचिदप्यजीर्णम्॥ १॥

भाषर्थिः-परमोपेक्षासंयमके अभाव हुए, वीतराग शुद्ध आत्माके अनुभव भाव संयमकी रक्षा करनेवास्ते, विशिष्टसंहननआदि शक्तिके अभाव हुए, यद्यपि तप, पर्याय, और शरीरके सहकारिभूत, अर्थात् साहाच्य देनेवाले, अन्न, पाणी, और संयम, शौच, ज्ञान, इनके उपकरण, तथा तृणमय प्रावरण, घांसका उत्तरीय वस्त्र, इत्यादि कुछ भी ग्रहण करता है; तथापि तिनमें ममत्व नहीं करता है. इति । सोही कहा है. । रमणीय धनधा-न्यादि वस्तु, और वनिता-स्त्री, आदिशब्दसें माता, पिता, पुत्र, पुत्री, भाइ, बहिन, इत्यादिकोंमें जिसने मोह त्याग दिया है, सो निर्मोही, क्या, संयमके साधनोंमें वृथाही मोह करेगा ? अपितु कभी भी नही. इसवातके टढ करनेवास्ते दृष्टांत कहे हैं. बुद्धिमान् रोगके भयसें भोजनको त्यागके और औषधको पीके क्या कभी भी अजीर्णकों प्राप्त होता है ? कदापि नहीं. ऐसेंही जन्ममरणादिदुःखरूप रोगके भयसें संसारके मोहरूप भोजनको त्यागके, निःसंग होके, जिनवचनामृतरूप औषधको पीके, संयमके साधनोंमें अजीर्णरूप मोहकों प्राप्त नही होता है. ॥

तथा। राजवार्त्तिकमें भी उपकरणविषयक लेख है. । तथाहि ॥ "॥ अतिथिसंविभागश्चतुर्विधो भिक्षोपकरणोषधप्रतिश्रयभे-दात्॥ २८॥" अतिथिसंविभागश्चतुर्धाभिद्यते । कुतः । मि-क्षोपकरणोषधप्रतिश्रयभेदात् । मोक्षार्थमभ्युत्थितायातिथये संयमपरायणाय शुद्धाय शुद्धचेतसा निरवद्या भिक्षा देया धर्मोपकरणानि च सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रोपबृंहणानि दातव्यानि औषधं प्रायोग्यमुपयोजनीयं प्रतिश्रयश्च पर-मधर्मश्रद्दया प्रतिपादयितव्यइति । च शब्दोवक्ष्यमाणग्रह-स्थधर्मसमुच्चयार्थः ॥

भाषार्थः-अतिथिसंविभागनामा बारमे (१२) वतके चार (४) भेद होते हैं; भिक्षा १, उपकरण २, औषध ३, और उपाश्रय ४; मोक्षकेवास्ते उद्यत संयममें तत्पर ऐसें शुद्ध अतिथि साधुकेतांइ शुद्धचित्तसें निरवद्य-दूषणर-हित भिक्षा देनी १, और सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र, इनकी वृद्धि कर-नेवाले उपकरण देने २, योग्य औषध प्राप्त कर देना ३, और परम धर्म श्रद्धाकरके उपाश्रय प्राप्त कर देना ४; च शब्द वक्ष्यमाण ग्रहस्थधर्मके समुच्चय वास्ते है.॥

तथा। राजवार्त्तिकमेंही । यताः ॥

"॥ धर्मोपकरणानां ग्रहणविसर्जनं प्रति यतनमादाननिक्षेप-णासमितिः॥ ७॥" धर्माविरोधिनां परानुपरोधिनां द्रव्याणां ज्ञानादिसाधनानां ग्रहणे विसर्जने च निरीक्ष्य प्रपूज्य प्रव-र्त्तनमादाननिक्षेपणासमितिः ॥

भाषार्थः-धर्मके अविरोधी, परके अनुपरोधी, ज्ञानादिके साधन, ऐसें द्रव्योंके ग्रहणमें और त्यागमें देखके और प्रमार्जन करके प्रवर्त्तना, सो आदानानिक्षेपणासामिति है.॥

तथा राजवार्त्तिकमेंही । यतः ॥

"॥ संसक्तान्नपानोपकरणादिविभजनं विवेकः ॥ " संसक्ता-नामन्नपानोपकरणादीनां विभजनं विवेक इत्युच्यते ॥ भाषार्थः-संसक्त जीवोत्पत्तिवाळे अन्न, पाणी, उपकारणादिकोंका स्याग करना (परठना), सो विवेक कहिये हैं ॥

तथा राजवार्त्तिकमेंही पांच प्रकारके निर्प्रंथोंका स्वरूप लिखा है, तिनमें बकुशका स्वरूप ऐसें लिखा है.। यतः॥

"॥ बकुशो हिविधः उपकरणबकुशः शरीरबकुशश्र्येति ॥' तत्र उपकरणाभिष्वक्तचित्तो विविधविचित्रपरिग्रहयुक्तः बहु विशेषयुक्तोपकरणकांक्षी तत्संस्कारप्रतीकारसेवी भिक्षुरुप-करणबकुशो भवति शरीरसंस्कारसेवी शरीरबकुशः ॥

माषार्थः-बकुश दोप्रकारका होता है, उपकरणवकुश ?, और शरीर-बकुश २; तिनमें जो उपकरणोंमें रक्त चित्तवाला नाना प्रकारके विचित्र परिग्रहयुक्त, बहुत सुंदर उपकरणोंका इच्छक, और तिन उपकरणोंका संस्कार प्रतिकार करनेवाला, भिक्षु साध, सो उपकरणवकुश होता है; और शरीरका संस्कार करनेवाला, शरीरबकुश होता है. ॥ तथा बकुशनिर्म्रथमें सामायिक, और च्छेदोपस्थापन, यह दो संयम दिगंबराचार्योंने माने हैं । तथाहि ॥

"॥पुलाकबकुञात्रतिसेवनाकुञ्ञीलाःद्वयोः संयमयोः सामायि-कच्छेदोपस्थापनयोर्भवंति ॥" इतिराजवार्त्तिकटीकायाम् ॥

तथा ज्ञानार्णवमें शय्या, आसन, उपधान ( तकीया ) आदि, मुनिकी उपधि कही है; जो पाठ ऊपर लिख आए हैं.। इत्यादि कितनेही दिगं-बरशास्त्रोंमें मुनिकी अनेक प्रकारकी उपधि कही है. ऐसें उपकरण रख-नेसें दिगंबरमतका मुनि तो, परिग्रहधारी नही हुआ, और श्वेतांबरमतका मुनि, चतुर्दशाादि उपकरण रक्खे, तिसको परिग्रहधारी मानना, यह मतां-धपणा नही तो, अन्य क्या है ?

और दिगंबराचार्योंको द्रव्यक्षेत्रकालभावकी अनभिज्ञता होनेसें, और अनुचित कठिन मुनिवृत्तिके कथन करनेसें, प्रथम तो मुननी, अर्थात् साध्वी व्यवच्छेद होगई; पीछे साधु व्यवच्छेद होगए. आचार्योपाध्यायका तो कहनाही क्या है!!! और श्वेतांबरमतमें तो, श्रीमहावीरजीसें लेके आजतांइ अव्यवच्छिन्न चतुर्विध संघ चला आता है. और बकुशकुशील इस कालमें जे पाइये हैं, तिनका आचार, व्याख्याप्रज्ञप्ति (भगवतीसूत्र) आदि शास्त्रोंमें कथन करा है, तैसें आचारके पालनेवाले साधु साध्वी सांप्रतिकालमें भी उपलब्ध होते हैं. इस हेतुसें दिगंबरशास्त्रोंकी अस-खता, और श्वेतांबरके शास्त्रोंकी सत्यता, प्रत्यक्ष प्रमाणसेंही देख लो; अन्यप्रमाणकी कुछ आवश्यकता नहीं है.

प्रश्नः-केवली कंवलाहार नही करता है, और तुम केवलीको कवला-हार मानते हो, सो, किस प्रमाणसें मानते हो ?

उत्तरः-आगमप्रमाणसें मानते हैं.क्योंकि, श्रीतत्त्वार्थसूत्रमें परिष-होंका अधिकार चला है, तहां केवली-जिनके क्षुधापिपासादि इग्यारें परिषह कहे हैं, और तुमारे मतकी द्रव्यसंग्रहकी वृत्तिमें बारित्रके अधिकारमें कहा है कि, तीन योगोंका व्यापार जिन- केवलीके चारित्रको मलिन करे हैं, जिसको प्रदेशोंका चंचलभाव है, तिसकोंही यह योगत्रयव्यापार है; और कर्मग्रंथोंमें बैतालीस (४२) कर्मप्रकृतियां उदयमें केवलीको कही है, वे, अपना अपना नाना-प्रकारका रस दिखाती हैं. । अवयवोंका जो प्रकर्षसें चलाना है, सो प्रवचनसारमें क्रियाविशेष कहनेकरके केवलीकों कहा है; समय-सारमें भी अंगसंचालन कहा है, भक्तामरस्तोत्रमें भगवंतको चरणोंसें चलना कहा है, एकीभावस्तवनमें जिनवरचरणोंका न्यास कहा है, भावपाहुडकी वृत्तिमें तीर्थकरके चरणोंका न्यास कहा है, वीरनंदिकृत श्रीचंद्रप्रभचरित्रमें और हरिश्चंद्रकायस्थविरचित धर्मशर्माभ्युदयमें भी, भगवान्का विचरना लिखा है.

अब पूर्वोक्त शास्त्रोंके पाठ, अर्थसहित, अनुकमसें लिखते हैं.। तत्रादौ तत्त्वार्थसूत्रपाठो यथा॥

"॥ सूक्ष्मसंपरायछद्मस्थवीतरागयोश्वतुईद्राएकाद्राजिने ॥"

भाषार्थः-सूक्ष्मसंपराय, और छदास्थ वीतरागमें अर्थात् दशमे इग्यारमे बारमे (१० । ११ । १२ ।) गुणस्थानमें चौदह (१४) परीषह हैं; और जिन-के-वल्लीमें इग्यारह (११) परीषह हैं. तब तो, क्षुधापरीषहके हुए, केवलीको कवलाहार सिद्ध हुआ. परंतु कितनेक दिगंबरटीकाकारोंने, टीकामें नकार प्रहण करा है, सो महाउत्सूत्र है. "एकादशाजिने न संतीतिशेषः " ऐसी मिथ्याकल्पना सिद्ध करी है. क्योंकि, दिगंबरटीकाकार सूत्र हौलीके अनभिज्ञ मालुम होते हैं. जब सूत्रमें नकार कहाही नही है, तो टीका-कारने नकार कहांसें काढ मारा ? जेकर नकार माना जावे, तब तो, संलग्न सर्वसूत्रके साथ 'न संति ' कियाका संबंध मानना चाहिये. तब तो, ऐसा अर्थ होवेगा, सूक्ष्मसंपराय, और छद्मस्थ वीतरागके चतुईश परीषह नही है; परंतु मतांधपुरुष मिथ्यात्वके उदयसें क्या क्या झूठी कल्पना नही करसकता है ? अपितु सर्व करसकता है. जब केवलीमें वेदनीय कर्मके उदयसें इत्यारह परीषह हैं, तो फिर, क्ष्याके लकोने केवली कवलाहार क्यों नही करें ? क्योंकि, औदारिकशरीरकी स्थिति कवलाहारविना नही हो सकती है.॥ १॥

द्रव्यसंग्रहवृत्तिपाठो यथा ॥

"॥ सयोगिकेवलिनो यथाख्यातं चारित्रं न तु परमयथा-ख्यातं चारित्रं चौराभावेपि चौरसंसर्गिवत् मोहोदयाभावेपि योगत्रयव्यापारश्चारित्रमलं जनयतीति ॥"

भाषार्थः-सयोगिकेवलीके यथाख्यात चारित्र है, परंतु परमयथाख्यात चारित्र नही है, जैसें चोरके अभावसें भी, चोरकी संगतिवाला चोर हैं; तैसेंही मोहोदयके अभाव हुए भी, योगत्रयका व्यापार चारित्रमें मल उत्पन्न करता है, ॥ २ ॥

प्रवचनसारपाठो यथा ॥

ठाणनिसेज्जविहारा धम्मुवदेसो अ णिअदवो तेसिं ॥ अरहंताणं काळे मायाचारोव इत्थीणं ॥

भाषार्थः-स्थान, निषध्या, विहार, धर्मोंपदेश, यह सर्व तिन अरिहंतों-को स्वाभाविक है. स्त्रियोंको मायाचारकीतरें ॥ ३ ॥

ं उङ्गिद्रहेम-इत्यादि भक्तामरके काव्यमें भगवान् कमलोपरि पाद न्यास, स्थापन करते हैं

"॥ पादो पदानि तव यत्र जिनेंद्र धत्तः ॥" ॥इति वचनात् ॥ ४ ॥ एकीभावस्तोत्रमें भी पादन्यास लिखा है. ॥

"॥पादन्यासादपि च पुनतो यात्रया ते त्रिलोकीमित्यादि॥" ॥५॥ तीर्थंकरकमलऊपर पादन्यास करते हैं.॥

"॥तीर्थंकराःकमलोपरिपादौ न्यसंतीति" भावपाहुडवृत्तिवचनात्॥६॥ चंद्रप्रभचरित्रमें भगवान्का विहार लिखा है.॥

"॥ इत्थं विहृत्य भगवान् सकलां धरित्रीमित्यादिवचनात्।।" ॥ ७ ॥ अर्भनाभवदित्रमें भी भगवानका विचरना लिखा है. ॥

## अथ पुण्यैः समाकृष्टो भव्यानां निःस्पृहः प्रभुः ॥

देशे देशे तमश्छेत्तुं व्यचरद्वानुमानिव ॥

भाषार्थः-भव्यप्राणियोंके पुण्योंसें खिचा हुआ, निःस्पृह भी भगवान्, देशोदेशमें मिथ्यात्वरूप अंधकारको छेदनेवास्ते, सूर्यकीतरें विचरता भया.॥ ८॥

तथा जिन, जो अंग न चलावे तो, शुभ विहायगति, और अशुभ विहायगतिका उदय किसतरें होवे ? नही होवे. और जिनके सात योग, कैसें होवे ? और जो कल्पनाकुयुक्तिसें कहते हैं कि, देवते तीर्थंकरको उठाते, बिठलाते हैं, और चलाते हैं; सो कहना महा मिथ्या है. क्यों-कि, प्राचीन दिगंबरमतके शास्त्रोंमें, ऐसा लेख किसी जगेमें नही है. तो फिर, केवलीको देवते, उठना, बैठना, चलना, कराते हैं; ऐसा कलंक-रूपकथन, मिथ्याद्दष्टिदीर्घसंसारीविना कौन कर सकता है ?

और जो तीर्थंकरकेवळीके, परम औदारिक झरीर कहते हैं, सो भी इनके प्रंथोंसें विरुद्ध है. क्योंकि, कायावोधपाहुडमें औदारिकही कहा है. सो पाठ यह है.॥

एरिसगुणाहिं सहियं अइसयवंतं सुपरिमळामोअं॥

ओराठीयं च कायं णायवं अरुहपुरुसरस ॥ ९ ॥

भाषार्थः-इन पूर्वोक्त गुणसहित, अतिशयवंत, सुपरिमलआमोदसंयुक्त, औदारिककाया, अरिहंतपुरुषोंकी जाननी.

प्रश्नः-स्त्रीको सर्वचारित्र और मोक्ष नही है.

उत्तरः-तुमारे मतके शास्त्रोंमेंही, स्त्रीको चारित्र, और मोक्ष होना लिखा है

यतः ॥

## जइ दंसणेण सुद्धा उत्तामग्गेण सावि संजुत्ता ॥ घोरं चरियं चरित्ता-इत्यादि

भाषार्थः-यदि दर्शनसम्यक्त्व करके स्त्री, शुद्ध है, उक्तमार्गकरके सो भी, संयुक्त है, घोर दुरनुचरचारित्र आचरणकरके-इत्यादि ॥ और इस पाठकी वृत्तिमेंही महाव्रतका उच्चार कहा है; अन्यथा चतुर्विध संघ कैसें होवे ?

और त्रैलोक्यसारमें स्त्रीको मोक्ष कहा है.। तथा च तत्पाठः ॥

वीस नपुंसकवेआ इत्थीवेया य हुंति चालीसा ॥

पुंवेआ अडयाला सिदा इक्रंमि समयंमि॥ १॥

भाषार्थः–नपुंसकवेद वीस ( २० ) स्त्रीवेद चार्लस ( ४० ), पुरुषवेद अटतालीस ( ४८ ), ये सर्व, एकसौ आट ( १०८ ) एक समयमें सिद्ध हुए हैं.

प्रश्नः–नग्न दिगंवरमुनिके चिन्हविना, किसीको भी केवळ ज्ञान नहीं होता है.

उत्तरः-ब्रह्मदेवक्ठत समयपाहुडकी वृत्तिमें लिखा है कि, भरतराजाने भावसें परिग्रह छोडा है. । तथा प्राकृतवंध हरिवंशपुराणमें लिखा है कि, शिरमें कर-हाथ डालतेही भरतनृपतिने केवलज्ञान लढ्या. । और द्रव्यालिंगराहित पांडवोंने, कर्मोंका अंत किया. ॥

"॥ जा चिहुरुप्पालण खिवइ हत्थु ता केवल उप्पण्णो पसत्थु॥"-इतिहरिवंशपुराणे ॥

प्रश्नः–आप प्रथम लिख आए हैं कि, वे सर्व लेख आगे चलके लिखेंगे तो, अब बतलाइए, वे लेख कौनसें हैं?

उत्तरः-वे लेख सर ए. कनिंगहाम (STR A. CUNNINGHAM) वे 'आर्चीओलोजिकल रीपोर्ट' (ARCHÆOLOGICAL REPORT) के तीसरे वोल्युममें (१३–१६५) छपाए हुए मथुराके प्रख्यात शिलालेख हैं; जिनकी नकल नीचें लिखते हैं "॥ सिद्धंसं २० ग्रमा १ दि १०+५ को हियतो गणतो वाणि-यतो कुठतो वैरितो शाखातो शिरिकातो भत्तितो वाचकस्य अर्थसंघसिंहस्य निर्वर्त्तनं दत्तिरुस्य .....वि .... रुस्य कोठुंबिकिये जयवारुस्य देवदासस्य नागदिनस्य च नाग-दिनाये च मातुये आविकाये दिनाये दानं-इ ( आ ) वर्द्ध-मानप्रतिमा ॥ "

भाषांतरः—"॥ जय !\* संवत् २० का उष्णकालका मास पहिला (१) मिति १५, श्रीवर्द्धमानकी प्रतिमा, दत्तिलकी वेटी वि .. लकी स्त्री जयवाल जयपाल देवदास और नागदिन अर्थात् नागदिन्न वा नागदत्त और नागदिना अर्थात् नागदिन्ना वा नागदत्ताकी माता दिना अर्थात् दिन्ना वा दत्ता घरकी मालिकिणी ग्रहस्थ शिष्यणी श्राविका तिसने अर्पण करी-यह प्रतिमा-कौटिकगच्छमेंसें वाणिजनामा कुलमेंसें वेरीशाखाके भागके आर्य-संघ-सिंहकी निर्वर्त्तन है अर्थात् प्रतिष्ठित है।।" ॥ १ ॥

"॥ सिद्धं महाराजस्य कनिष्कस्य राज्ये संवत्सरे नवमे ९. मासे प्रथ १ दिवसे ५ अस्यां पूर्वाये कोटियतो गणतो वाणियतो कुछतो वैरितो आखातो वाचकस्य नागनंदिस निर्वरतनं ब्रह्मधूतुये भट्टिमितसकुटुंबिनिये विकटाये श्रीव-र्हमानस्य प्रतिमा कारिता सर्वसत्वानं हितसुखाये॥" यह छेख श्री महावीरकी प्रतिमाऊपर है

भावार्थः-जय! कनिष्कमहाराजाके राज्यमें नव (९) मे वर्षमें पहिले (१) महिनेमें मिति पांचमी (५)में-इसदिनमें सर्व प्राणियोंके कल्याण

<sup>\* &#</sup>x27;' सिद्धं '' इस शब्दका ' जय ' अर्थ वृरोपीयन पंडितींने किया है, सो यथार्थ नहीं है. क्योंकि, जैन-मतमें प्राय: ' ॐ ' ' अर्ह ' ' सिद्धं ' इत्यादि शब्द संगलार्थ, और नमस्कारार्थ वाचक मानके, आदिमें लिखे जाते हैं. ॥

तथा सुखकेवास्ते भट्टिमित्रकी स्त्री और ब्रह्मकी विकटा नामा पुत्रीने श्रीवर्द्धमानकी प्रतिमा बनवाई है-यह प्रतिमा-कोटिगणके वाणिज कुलके और वइरी शाखाके आचार्य नागनंदिकी निर्वर्त्तन प्रतिष्ठित है. ॥२॥

"॥ संवत्सरे ९० व.... ....स्य कुटुंबनि. व. दानस्य वोधुय कोटियतो गणतो प्रश्नवाहनकतो कुलतो मज्झमातो शाखातो....सनिकायभतिगालाए थवानि....... ॥"

इस लेखकेवास्ते डा० बुल्हर कहते हैं कि, इस लेखकी ली हुइ नकल मेरे वसमें नही है, इसवास्ते इसका पूर्णरूप में स्थापन नही कर सकता हूं, परंतु पहिली पंक्तिके एक टुकडेके देखनेसें ऐसा अनुमान हो सकता है कि, यह प्रतिमा किसी स्त्रीने अर्पण करी है (बनवाई है) ओर सो स्त्री एक पुरुषकी मालकणी (कुटुंबिनी) और दूसरे पुत्रकी स्त्री (वधु) थी, ऐसें लिखा है।-संघमें कोटियगच्छके प्रश्नवाहन कुलकी मध्यमशाखाके-इत्यादि-॥ ३॥

"॥ स० ४७ ग्र. २ दि २० एतस्या पूर्वाये चारणे गणेपेतिधमिककुळवाचकस्य रोहनदिस्य शिसस्य सेनस्य निवंतनसावक-इत्यादि॥ "

संवत् ४७ उष्णकालका महिना दूसरा (२) मिति २० इस मितिमें यह संसारी शिष्यका देवार्पण किया हुआ पाणी पीनेका एक ठाम है यह रोहनंदिका शिष्य चारणगणके प्रैतिधर्मिककुलका आचार्यसेन तिसका प्रतिष्ठित हैं. ॥ ४ ॥

"॥ सिद्धं नमो अरहतो महावीरस्य देवनाशस्य राज्ञा वासु-देवस्य संवत्सरे ९८ वर्ष मासे ४ दिवसे ११ एतस्या पूर्वाये अर्थ्यरोहनियते। गणतो परिहासककुलतो पोनपत्रिकातो आखातो गणिस्य अर्थ्यदेवदत्तस्य न.....॥ " यह भी एक शिलालेखका उतारा है.

भाषांतरः-फतेह ! देवतायोंका नाशकर्त्ता ऐसें अरहतमहावीरको नम-स्कार. वासुदेव राजाके संवत्के ९८ मे वर्षमें वर्षाऋतुके चौथे महिनेमें एकादशीके दिन इस मितिमें गणोंके मुख्य गणी अर्य्यदेवदत्त आर्यरोह-णके स्थापे हुए, गणके परिहासककुलके पौर्णपत्रिकाशाखाके.॥

अब इन ऊपर लिखे मथुराके पुराने शिलालेखोंके वांचनेसें दिगंबरा-म्नाय माननेवाले पक्षपातरहित सुज्ञजन प्रियबांधव दिगंबरलोकोंको विचार करना चाहिये कि, दिगंबरीय पटावलीयोंमें तथा दर्शनसारादि दिगंबरीय प्रंथोंमें, जे लेख श्वेतांबरमतकी बाबत लिखे हैं, वे सत्य है, वा नही है ? और येह शिलालेख श्वेतांबरोंके कथनको सिद्ध करते हैं, वा नही है ? और येह शिलालेख श्वेतांबरोंके कथनको सिद्ध करते हैं, वा, दिगंबरोंकेकथनको ? क्योंकि, श्वेतांबरमतके दशाश्चतस्कंधसूत्रके आ-ठमे कल्पाध्ययनमें लिखा है कि, श्रीमहावीर स्वामीके आठ (८)मे पाट-पर श्रीवीरात संवत् २१५ में श्रीस्थूलमद्र स्वामी स्वर्गवासी हुए, उनके पाटपर ९ में पट्टधर श्रीसुहस्तिजूरि हुए, उनके षट् (६) शिष्योंसें षट् (६) गच्छ उत्पन्न हुए.

तथाहि ॥

"।स्थविर आर्यरोहणसें उद्देह गण, जिसकी चार शाखायें हुइ, और छ कुल हुए. । स्थविर भद्रयशसें ऋतुवाटिका गच्छ, तिसकी चार शाखा, और तीन कुल हुए.। स्थविर कामर्द्धिसें वेसवाडियागण, (गच्छ) तिसकी चार शाखा, और चार कुल.। स्थविर सुप्रतिबुद्धसें कौटिक-गण, तिसकी चार शाखा और चार कुल.। स्थविर ऋषिगुप्तसें माणव-कगण, तिसकी चार शाखा, और चार कुल.। स्थविर श्रीगुप्तसें चारण गच्छ, तिसकी चार शाखा, और सात कुल.।"

ये गच्छ, शाखा, कुलके नामका कोठा ईसमाफक है.

| गच्छ.                       | शाखा.                                                                     | कुल.                                                                 |                                 |
|-----------------------------|---------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| ॥ १॥<br>उद्देहगण.<br>गच्छ.  | १ इंद्रवजिका, ॥<br>२ मासपुरिका, ॥<br>२ मतिपत्रिका, ॥<br>४ पूर्णपत्रिका, ॥ | १ नागभूत, ॥<br>२ सोमभुत, ॥<br>३ उछगच्छ, ॥<br>४ हत्थलिज, ॥            | ५ नंदिज्ज, ॥<br>६ पारिहासक,     |
| ॥ २ ॥<br>ऋतुवाटिका<br>गच्छ. | १ चंपिझिझया, ॥<br>२ भाद्रिका, ॥<br>३ काकंदिया, ॥<br>४ मेहलिजिया, ॥        | १ भइजसियं, ॥<br>२ भइगुत्तियं, ॥<br>३ यशोभाद्रिकं, ॥                  |                                 |
| ॥ ३ ॥<br>वेसवाटिका<br>गच्छ. | १ सावत्थिया, ॥<br>२ रज्जपालिया, ॥<br>३ अंतरिजिया, ॥<br>४ खेमलिजिया, ॥     | १ गणियं, ॥<br>२ महियं, ॥<br>३ कामद्वियं, ॥<br>४ इंदपुरगं, ॥          |                                 |
| ॥ ४ ॥<br>कोटिक<br>गच्छ.     | १ उच्चनागरी, ॥<br>२ विद्याधरी, ॥<br>३ वयरी, ॥<br>४ मज्झिामेछा, ॥          | १ बंभाळिज,॥<br>२ वत्थलिज,॥<br>३ वाणिज,॥<br>४ पण्हवाहणयं,॥            |                                 |
| ॥ ५॥<br>माणवक<br>गच्छ.      | १ कासवाजिया, ॥<br>२ गोयमाजिया, ॥<br>३ वासहिया, ॥<br>४ सोरहिया, ॥          | १ ऋषिगुप्तक, ॥<br>२ ऋषिदत्तक, ॥<br>३ अभिजयंत, ॥                      |                                 |
| ॥ ६ ॥<br>चारण गच्छ.         | ३ गवेद्धुआ, ॥                                                             | १ वत्थलिजं, ॥<br>२ पीइधम्मियं, ॥<br>३ हालिजं, ॥<br>४ पुप्फमित्तिजं,॥ | ६ अज्जवेडियं, ॥<br>७ कण्हसहं, ॥ |

इन पूर्वोक्त षट् (६) गणोंसेंसें १ । ४ । ६ गणोंके, उनके कुलोंके, और उनकी शाखायोंके नाम, मथुराके शिलालेखोंमें लिखे हैं. और देवसेन भद्दारक अपने रचे दर्शनसारग्रंथमें लिखते हैं कि, विक्रमराजाके मरण-पीछे एक सौ छत्तीस वर्ष गए सोरठदेशके वछभी नगरमें श्वेतांवर संघ उत्पन्न हुआ; तथा मूलसंघ, नंचाम्नाय, सरस्वतिगच्छ, बलात्कारगण, इन चारों नामोंकी मथुराके शिलालेखोंमें गंध भी नही हैं; जेकर श्वेतांवरीय शास्त्रोंके पूर्वोक्त गणोंके लेख कल्पित मानें, तो भूमिमेंसें वे लेख कैसें निकलते ? इसवास्ते श्वेतांवरीय शास्त्रोंके लेख सत्य सिद्ध होते हैं. और दिगंवरोंके छेख मिथ्या सिद्ध होते हैं. क्योंकि, श्वेतांवर वाबत देवसेनके लेखसें मथुराके शिलालेख प्राचीनतर है; इसवास्ते श्वेतांवरीय शास्त्रोंमें जे जे गण कुल शाखाके नाम लिखे हें, वे सत्य हें. और जे जे दिगंवरोंने मूलसंघ ?, नंचाम्नाय २, सरस्वतिगच्छ ३, बलात्कारगण ४, लिखे हें, वे नवीन कल्पित सिद्ध होते हें. जब श्वेतांवरमतकी सत्यताकी गवाही भूमिके शिलालेखही देते हें, तब तो, प्रेक्षावान्को तिसकोही सत्यकरके मानना चाहिये. ॥

॥ इति प्रसंगतः संक्षेपतो दिगंवरमतसमाळोचनं समाप्तम् ॥

॥ इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे जैनमतस्य प्राचीनताबौद्धमतान्यतावर्णनो नाम त्रयस्त्रिंशः स्तम्भः ॥ ३३ ॥

# ॥ अथचतुस्त्रिंशस्तम्भारम्भः ॥

तेतीसमे स्तंभमें जैनमतकी प्राचीनताका, और बौद्धमतसें पृथक्ताका वर्णन कीया; अब इस चौतीसमे स्तंभमें जैनमत् कितनी बातेंपर आधुनिक कितनेक पंडिताभिमानी शंका करते हैं, उनके उत्तर लिखते हैं. प्रश्नः-जैनमतमें ऋषभदेव आरिहंतकी जो पांचसौं (५००,)धनुषप्रमाण अबगाहना लिखि है, ओर चौरासी लक्ष (८४०००००) पूर्वकी आयु

लिखी है, ऐसें लेखको वांचके कितनेक लोक, जो अंग्रेजी फारसी पढे हुए हैं, वे उपहास्य करते हैं; सो ऐसी अवगाहना, और आयुको जैन-मतवाले क्योंकर सत्य मानते हैं ?

उत्तरः-हे भव्य! जबतक पक्षपात छोडेके सूक्ष्मबुद्धिसें विचार नही करते हैं, तबतक वस्तुके तत्त्वकों नही प्राप्त होते हैं. क्योंकि, प्रथिवीमें आधिक रस होनेसें तिस प्रथिवीकी वनस्पतिमें भी अधिक रसवीर्य होता है, और तिस वनस्पतिके खानेवाले पुरुषादिकोंमें आधिक बल होता है, और तिनके शरीरमें वीर्य-धातु भी अधिक होता है, और जिसका वीर्य अधिक होता है, तिसका संतान भी कदावर (वडी अवगाहनावाला) होता है, हाथीवत्. । तथा पंजाबकी भूमिसें गुजरात देशकी भूमि रसमें न्यून है, इसवास्ते पंजाबकी वनस्पति खानेवाले पंजाबीयोंका शरीर गुजरातीयोंकी अपेक्षा कदावर और बलवान् है; और पंजाबसें काबुलकी भूमि अधिक रसवीर्यवाली है, इसवास्ते वहांकी मेवादि वनस्पति हिंदु-रथानकी अपेक्षा बहुत रसवीर्यवाली होनेसें, वहांके पुरुष भी कदावर, और अधिक बलवान् है. इस लिखनेका यह प्रयोजन है कि, जैनमतके सिद्धांतानुसार वर्त्तमानकाल ' अव्सर्धिणी ' चलता है, अर्थात् जिस कालमें समय समय भूमि आदि पदार्थोंका अच्छा वर्ण, गंध, रस, स्पर्श, घटता जावे तिसको अवसर्धिणी काल कहते हैं.

यटुक्तं पंचकल्पभाष्ये ॥

भणियं च दुसमाए गामा होहिंति ऊमसाणसमा ॥ इय खेत्तगुणा हाणी कालेवि उ होहि इमा हाणि ॥ ९ ॥ समये २ णंत्र परिहायंते उ वण्णमाईया ॥ दव्वाई पज्जाया होरत्तं तत्तियं चेव ॥ २ ॥ दूसमअणुभावेणं साहूजोग्गा उ दुछहा खेत्ता ॥ कालेवि य दुप्भिक्खा अभिक्खणं हुंति डमरा य ॥ ३ ॥ दूसमअणुभावेण य परिहाणी होहि ओसहिबलाणं ॥ तेणं मणुयाणंपि उ आउगभेहादिपरिहाणी ॥ ४ ॥ इत्यादि ॥

भाषार्थः-कहा है दूसमनामा अवसर्प्पिणीकालके पांचमे आरे (हिस्से)-में गाम प्रायः मसाणसरिखे होवेंगे, येह क्षेत्रके गुणोंकी हानी जाननी. और कालमें भी यह वक्ष्यमाण हानी होवेगी, सोही वतावे हैं. समय अनंते अनंते द्रव्यपर्यायोंके वर्ण आदिशब्दसें रस, समयमें गंध, स्पर्श, जे जे शुभ शुभतर हैं उनोंकी हानी होवेगी, परंतु अहो-रात्र तावन्मात्रही रहेगा, दृललकालके प्रसावसें साधुयोंके योग्य क्षेत्र प्रायः दुर्लभ होवेंगे, और सुकालमें भी साधुयोंके योग्य भिक्षा दुर्लभ होवेगी, दुर्भिक्ष और राज्यादि उपद्रव वारंगार होवेंगे, तथा दूसमकालके प्रभावसें औषधि अन्नादिकोंके वलकी तथा रसादिककी हानी होवेगी, और तिसकरके मनुष्योंके आधु वुद्धि, आदिशब्दलें अवगाहना चलपराक्रमा-दिकोंकी भी हानी होवेगी, इत्यादि अवसर्पिंपणीका वर्णन किया है; सो अवसर्पिणीकाल प्रथम आरेसें आरंस हुआ है, तबसें मूनिआदि पदार्थोंके रस-वीर्य घटनेसें पुरुषादिकींकी अवगाहना आयु भी घटने लगी; सो अवतक, तथा आगे कितनेक कालतांइ पटती जायगी. कमसें घटते घटते हमारे समयतक असंख्य वर्ध गुजर जुके हैं; लाखों करोडों वर्षोंके व्यतीत होनेसें थोडी २ घटते २ हमारे समयमें थोडी अवगाहना आयु-रह गइ है; इसवास्ते असंख्य जाळ पहिले बढी अवगाहनाका होना संभवे है. इस कालमें जो नही सानते हैं, वे क्या, असंख्य काल असं-ख्य वर्ष अतीतकालका पूरा पूरा स्वरूप देख आए हैं, जो नही मानते हैं?

अब अतीतकालसें पुरुषादिकोंके शरीर वर्डे २ कहावर थे, इस कथन उपर हम थोडासा प्रमाण भी लिखते हैं. । सन १८५० ई० में मारुआं नजदीक, भूमिमें खोदते हुए, राक्षसी कदके मनुष्यके हाड भूमिनेसें निकलेथे; उनमें जवाडेका हाड, आदमीके पगजितना लंबा था, और एक बुशल अर्थात् चौवीस (२४) सेर पके गेहूं तिसकी खोपरीमें समा सक्तेथे, एक २ दांतका वजन पउणा आंउस (कुछक न्यून दो तोले) प्रमाण था। और कीनटोलेकिस नामका राक्षस पंदरा (१५) फुट ६ ईंच ऊंचाथा, उसके खंभेकी चौडाइ १० फुटकी थी; और सारलामेनके वख-तमें मालुम हुआ फरटीग्स नामका सखस २८ फुट ऊंचा था; यह कथन गुजरातमित्रके ३० मे पुस्तकके तार्राख १८ सपटेंबर सन १८९२ के अंकमें लिखा है.

तथा तारीख १२ नवेंबरसन १८९३ के बुंबईका गुजराती पत्रमें लिखा हे कि, हंगरीमें राक्षसीकदके एक मेंडक ( दुर्दर-देडका ) का हाडपिंजर मिळा है; इस मेंडकको ' लेव्वीरीनथोडोन ' के नामसें पिछाननेमें आते हैं. प्राचीन शोधोंके करनेसें मालुम होता है कि, ऐसी जातके मेंडक तिस अतीतकालमें बहुत अस्ति धराते थे, परंतु आजकालमें ऐसे मेंड-ककी अस्ति है नही. इस मेंडककी खोपरी इतनी बडी है कि, उसकी दोनों आंखोंके खाडोंके बीचमें १८ ईंचका अंतर है; इस खोपरीका वजन ३१२ रतल प्रमाण है, और सर्व हाडोंके पिंजरका वजन १८६० रतल प्रमाण, अर्थात् लगभग एक टन प्रमाण होता है. तथा प्रोफेसर थी-ओडोर कुक अपने बनाए भूस्तर विद्याके गंथमें लिखते हैं कि, पूर्वकालमें उडते गिरोली ( छपकली-किरली ) जातके प्राणी ऐसें बडे थे, जिसकी पांख २७ फुट लंबी थी. जब ऐसें प्राणी पूर्व कालमें इतने बडे थे, तो फिर मनुष्योंकी अवगाहना बहुत बडी होवे तो, इसमें क्या आश्चर्य है ? ये पूर्वोक्त सर्व शोधें अंग्रेजोंने करी है. अब जो कोइ कहे कि, इतने वडे झरीरवाले मनुष्य, मेंडक, गिरोलीको हम नही मानते हैं, तो फिर हम उनको क्या प्रमाण देवे ? क्योंकि, ऐसें अकलके पुतलों ( बारदानों )-को तो सर्वज्ञ भी नही समझा सकते हैं. और जो कोइ भूस्तर विद्याकी शोधको सलकरके मानते हैं, उनकेवास्ते तो पूर्वोक्त प्रमाण बहुत बलवत् है कि, पिछले जमानेमें मनुष्योंके शरीर बहुत बडे कदावर थे; इससें बहुत प्राचीनतर कालमें जो अवगाहना जैन सिद्धांदनें लिखी है, सो भी सत्य सिद्ध होसकती है. । तथा मनुस्मृतिकी टीकामें श्रीराम-चंद्रजीकी आयु दशसहस्र ( १०००० ) वर्षकी लिखी है. । तथ्म महाभार-ँ

तके षोडदा ( १६ ) अध्यायमें ब्रह्माकी बेटी कदयपकी स्त्री कढूके अंडेको षक्मेका काल पांचसौ ( ५०० ) वर्ष लिखा है, और वनिताके अंडेको पक-नेका काल एक सहस्र ( १००० ) वर्ष लिखा है. । तथा महाभारतके एको-नविंश ( १९ ) अध्यायमें राहुका शिर, पर्वतके शिखर जितना बडा लिखा है। तथा एकोनत्रिंश (२९) अध्यायमें षट् (६) योजन ऊंचा, और बारां योजन लंबा, हाथी लिखा है.\* तथा तीन योजन ऊंचा, और दश योजनका परिघ ( घेरा ), ऐसा कुर्म ( कच्छु−काचबा ) लिखा है. । तथा तौरेतग्रंथमें नुह आदि कितनेक मनुष्योंकी ९००, वा ८००, सौ वर्षकी आयु लिखी है. इससें मालुम होता है कि इस्सें पहिले प्राचीनतर जमा-नेमें मनुष्योंमें बहुत बडी आयुवाले मनुष्य थे. इस समयमें भी हिंदुस्था-नकी अपेक्षा कितनेक देशोंमें अधिक आयुवाले मनुष्य विद्यमान है; तो फिर, असंख्यकालके पहिले मनुष्योंकी मर्व देशोंमें शत (१००) वर्ष प्रमाणही आयु माननी, यह बुद्धिमानोंको उचित है ? नहीं. इसवास्ते सर्वज्ञोक्त पुस्तकोंमें जो जो लेख है, सो सर्व सत्यही है. परंतु जो तुमा-री समझमें नही आता है, सो तुमारी बुद्धिकी दुर्बलता है. क्योंकि, जो कोइ इस समयमें किसी नवीन पुस्तकमें लिख जावे कि, एक पुरुष सौ (१००) मण बोजा उठा सकता है, और एक पुरुष २७ मणकी लोहमयी मूंगळी (मुद्रर-मोगरी)उठा सकता है, तो क्यातिस लेखको आजसें ५० वर्ष पीछेतुच्छबुद्धिवाले मान सकते हैं? नहीं. परंतु यह वात्ती हमारे प्रत्यक्ष है. पंजाब देशके लाहोर जिलेमें वलटोहेगामका रहनेवाला,फत्तेसिंह नामका एक सिख ४०, वा, ५०, वा १००, मणके बोजेवाले अरहट(रेंट)कोउठा लेता है; और पूर्वोक्त जिलेमें चयांवाला गामका रहनेवाला, हीरासिंह ना-मका एक पुरुष २७ मण लोहेकी मूंगली (मुद़र-मोगरी) उठाता है, यह हमारे प्रत्यक्ष देखनेमें आया है. इसीतरें सर्वज्ञके कथन किये प्राचीन लेख, कालांतरमें अल्पचुद्धिवालोंकी समझमें आने कठिन है.

\* बानु शिवप्रसाद सितारे हिंद ( स्टार आफ इंडिया )ने लिखा है कि, बडे कदके आदमीको चढ-नेकेवास्ते इतना वडा घोडा कहांसे मिलता होगा ? सो इसका उत्तर भी जाणना कि, यदि इतना बडा हस्ती उस जमानेमें होता था, तो क्या घोडे नही होते होंगे !!!

ग्रश्नः-कितनेक कहते हैं कि, जैनमतमें प्रथिवी स्थिर, और सूर्य चल ता है, ऐसा लेख हैं; और विद्यमान कालमें तो, कितनेक पाश्चात्यादि विद्वान् कहते हैं कि, प्रथिवी चलती है, और सूर्य स्थिर है; और कितनेक कहते हैं कि, प्रथिवी भी चलती है, और सूर्य भी अपनी मध्य-रेखापर चलता है; यह क्यों कर है ?

उत्तरः-प्रथम तो हे भव्य ! जैनमतके चौटहपूर्व, एकादशांग, उपांग, प्रकीर्णक, निर्धुक्ति, वार्त्तिक, आष्च, चूर्णी, आदि जैसें सुधर्म स्वामी गण-धर आदिकोंने रचे थे, और जेतें वज्रस्वामी दशपूर्वधारीने उनका उद्धार करके नवीन रचना करी, को ज्ञान आवः सर्व, स्कंदिलाचार्यके समयने व्यवच्छेद हो गया है; उनसेलें जो होय किंचित्मात्र रहा, सो नामसात्र रह गया. फिर उस ज़लको स्कंदिलादि आचार्य साधुयोंने नाममात्र आचारांगादिको एकज करके रचना करी, परंतु स्कंदिलादि आचार्य साधुयोंने खनसिकल्पनालें कुच्छ भी नहीं रचा है; जो होष रह गया था, उसकोही तिल लिख अध्ययन उद्देरोमें स्थापन किया. फिर देवाईिंगणिक्षमाश्रमणआदिकोंने ताडपत्रोंपर मुलपाठ, निर्युक्ति, भाष्य, चूर्णि, वृत्ति, आदि और अन्यज्ञकरणञ्रसुख एक कोटि (१००००००,) पुस्तक लिखें. वे पुस्तक भी, जैनोकी गफलत, अतोंके झगडे, सुसल-मानोंके जुलमसें, और गुर्जर देशमें अन्नि आदिके उपड़वसें, बहुतसें नष्ट होगए; और कितनेक अंडारोंकें वंद रहनेलें गल गए; जैसें पाटणमें फोफलियावाडेके भंडारलें एक कोठडीमें ताडपत्रोंके पुस्तकोंका चूर्ण हुआ भुसकीतरें पडा है. और जैसलमेरमें तो, प्राचीन पुस्तकोंका भंडार कहां है, सो स्थानही आवकलोक भूल गए हैं. तो भी, डॉक्टर बुछर साहिवने, सुंवई हातेंभें डेड लाख (१५००००) जैनमतके पुस्त-कोंका पता लगाया है; और उनका खूचीपत्र भी अंग्रेजीमें छपवाया है, ऐसा हमने सुना है. जव इतने पुस्तक जैनमतके नष्ट होगए हैं तो, हम लोक क्यों कर जैनमतके पुस्तकोंके लेखानुसार सर्व प्रश्नोंका समा-धान कर सके कि, इस अभिप्रायलें यह कथन किया है !

और इस कालमें जो वुद्धिमानोंने पृथिवी सूर्य आदिके चलनेका स्वरूप प्रकट किया है, सो अनुमान बांधके प्रकट करा है; परंतु सर्वस्व-रूप किसीने आंखोंसें नही देखा है. क्योंकि, दक्षिण उत्तर धुव बतलाते हैं, और उनका स्वरूप लिखते हैं, और यह भी कहते हैं कि, दक्षिण उत्तर ध्रुवोंतक कोइ भी पुरुष नहीं जा सकता है. और ध्रुवकी तरफ जाने-का प्रयत्न करनेवाली कई मंडलिओंका पता भी वरफके पहाडोंमें लगा नहीं हैं. जब ऐसें हैं, तो फिर, उनके लिखे कल्पित-आनु-मानिक खरूपकी सत्यता कैसें मानी जावे? क्योंकि. प्रथिवीके कितनेही हिस्से ऐसं हैं कि, वे अभितक जाननेमें नही आये हैं. थोडे अरसेकी बात है, एक अखवार (न्युसपेपर) में हमने बांचा है कि, अमेरिकन शोधकोंने यह विचार किया कि, यह धूमस (धूवां) कहांसे आती है? तलाश करते हुए उनको पसा मालुम हुआ कि, दूर फांस-लेपर एक शहर तीसहजार (३००००) घर, वा मनुष्योंकी वस्तीवाला दीख पडा; उस विषयसें ने लिखते हैं कि, हम नही जानते है कि, इस शहरका क्या नाम, और फिस वादशाहकी हकुमत इसपर है ? ऐसेंही पृथिवीके अनेक विभाग, विना जाने पडे हैं. तो फिर, हम कैसें सर्व कल्पित–आनुमानिक वातोंको सत्यकरके नान छेवें? तथा मि० वीरचंद राघवजी गांधी, वी. ए. के पास एक अमेरिकन विद्वानका बनाया हुआ 'अर्थनॉट एग्लोब' (EARTH NOT A GLOBE) नामका पुस्तक हमने देखा, जिसमें ऐसा लिखासुणा है, कि एथिवी गोल नही, किंतु चपटी (सपाट) है, और पृथिवी फिरती नहीं है, किंतु लुर्य फिरता है, ऐसें सिद्ध किया है. तथा आकाशमें ऐसेंतारे हैं, उनको देख हम ऐसा अनुमान करसकते हैं कि,प्रथिवी स्थिर है, और सर्थ चलता है, और जो कोई हमारे पास आके यह वात देखना चाहे तो, उसको इस दिसला सकते भी हैं. तथा वेदोंमें भी सूर्य चलता है, ऐसे लिखा है.

तथाहि प्रथन ऋग्वेदे ॥

तरणिविंश्वदंर्शतोज्योतिष्कृदंसिसूर्य ॥ विश्वमाभांसिरोच्नं ॥४॥

হ্ব০ ২০ ২ ২০ ২ ২০ ৩।

भाष्यका भाषार्थः-हे सूर्य! तूं तरणि-तरिता है, अन्य कोइ न जासके ऐसे बडे अध्व मार्गमें जानेवाला है;॥

तथा च स्मर्यते ॥

## योजनानां सहस्रे हे हे राते हे च योजने ॥

एकेन निमिषाईंन क्रममाण नमोस्तु ते ॥ १ ॥ इति ॥

भाषार्थः – दो सहस्र दो सौ और दो (२२०२), इतने योजन सूर्य आंख मीचके खोले तिसकालसें आधे कालमें चलता है, इत्यादि-। तथा ऋग्-वेद अ० १ अ० ३ व० ६ में लिखा है कि, सुवर्णमय रथमें बैठके जगत्को प्रकाश करता हुआ, और देखता हुआ, सूर्य आजाता है. । तथा देव दी-पता हुआ सूर्य, प्रवणवत मार्गकरके जाता है, तथा उर्ध्वदेशयुक्त मार्ग-करके जाता है, उदयानंतर आमध्यान्हतांइ उर्ध्व मार्ग है, तिसके उपरात आसायंकाल प्रवणमार्ग है, यह भेद है; और यजन करनेके देशमें सूर्य श्वेतवर्णके अश्वोंकरके जाता है, और दूर आकाश देशसें यहां आता है. ।

तथा ऋ० अ० २ अ० १ व० ५ में लिखा है. । यथा ॥

"॥ सूर्योहि प्रतिदिनं एकोनषष्ट्याधिकपंचसहस्रयोजना-

निमेरुं प्रादक्षिण्येन परिम्राम्यतीत्यादि॥"

भाषार्थः--सूर्य प्रतिदिन ५०५९ योजन मेरुको प्रदक्षिणा करके परि-स्रमण करता है. इत्यादि. ।

तथा ऋ० अ० २ अ० ५ व० २ में लिखा है. । यथा ॥

"॥ अचरंती अविचले हे एवैते द्यावापृथिव्यौ॥" इत्यादि. ।

अविचल अचल अर्थात् स्थिर दोही है स्वर्ग १, और पृथिवी २, इत्यादि ऋचायोंसें सूर्यका चलना, और पृथिवीका स्थिर रहना कथन किया है. ऐसेंही यजुर्वेदादिसंहिता, और ब्राह्मणभागोंमें सूर्यके चलनेका कथन है. बैबलके हिस्से तौरेतमें भी लिखा है कि यहसुया जब लडा- इमें लडता था, तब सूर्य कितनेक घंटेतक चलनेमें थ<mark>म गया था; इत्यादि</mark> सर्व धर्मपुस्ककोंमें प्रायः सूर्यका चलनाही लिखा है.

प्रश्नः-कितनेक कहते हैं कि, जैनमतमें जो भरतखंडकी ळंबाई, और चौडाइ, कही है, सो बहुत है; और देखनेमें हिंदुस्तान थोडासा है, इसका क्या सबब है ?

उत्तरः-जैनमतमें हिंदुस्तानका नाम कुच्छ भरतखंड नही छिखा है; किंतु आर्य, अनार्य, सर्व देश मिलाके ३२००० देश जिसमें वसते थे, उसका नाम जैनमतमें भरतखंड लिखा है वे अनार्य, आर्य देश जौनसें है, उनके नाम श्रीप्रज्ञापना उपांग सूत्रसें लिखते हैं. । प्रथम अनार्य देशोंके नाम लिखते हैं. । शक १, यवन २, चिलात ३, शबर ४, बर्ब्वर ५, काय ६, मुरुंड ७, ओड्ड ८, भडग ९, तीर्ण्णक १०, पकण ११, नीक १२, कुलक्ष, १३, गोंड १४, सीहल १५, पारस १६, गोध १७, अंध १८, दमिल १९, चिछल २०, पुलिंद २१, हारोस २२, दोव २३, बोकण २४, गंधहार २५, बहलि २६, अर्जल २७, रोम २८, पास २९, बकुश ३०, मलका ३१, बंधकाय (चूंचुका) ३२, सूकलि (चूलिक) ३३, कुंकण ३४, मेद ३५, पल्हव ३६, मालव ३७, मग्गर (महुर) ३८, आभासिक ३९, कण (अणक) ४०, वीरण (चीन) ४१, ल्हासिक ४२, खस ४३, खासिक ४४, नेदूर ४५, मढ ४६, डोंविलग ४७, लकुस ४८, खकुस ४९, केकेय ५०, अरब ५१, हूणक ५२, रोमक ५३, भमरु ५४, इत्यादिन् । और शक ९, यवन २, राबर ३, बब्बेर ४, काय ५, महंड ६, उड्ड ७, भंडड ८, भित्तिक ९, पकाणिक १०, कुलाक्ष ११, गौड १२, सिंहल १३, पारस १४, क्रोंच १५, अंध्र १६, द्रविड १७, चिल्वल १८, पुलिंद्र १९, आरोषा २०, डोवा २१, पोकाणा २२, गंधहारका २३, बहलीका २४, जछा २५, रोसा २६, माषा २७, बकुशा २८, मलया २९, चूंचुका ३०, चूलिका ३१, कोंकणगा ३२, मेदा ३३. पल्हवा ३४, मालवा ३५, महुरा ३६, आभाषिका ३७, अणका ३८, चीना ३९, लासिका ४०, खसा ४१, खासिका ४२, नेहरा ४३, महाराष्ट्रा ४४, मुढा ४५, मौष्ट्रिका ४६, आरब ४७, डोंबिकल ४८, कु-

हुणा ४९, केक्या ४०, हूणा ५१, रोसका ५२, रुक्खा ५२, मरुका ५४, इत्यादि अनार्यदेशके वासी मनुष्योंके नाम, प्रश्नव्याकरण सूत्रमें लिखे हैं. । और ज्ञाक १, यवन २, ज्ञाबर ३, जर्व्वर ४, काय ५, मुरुंड ६, दुगोण ७, पकण ८, अक्साग ९, हूण १०, रोमस ११, पारस १२, खस १३, खासिक १४, दुबिल १५, यल १६, नोस १७, बोक्कस १८, भिलिंद १९, पुलिंद २०, क्रोंच २१, अमर २२, रूका २३, क्रोंचाक २४, चीन २५, चंचूक २६, मालंग २७, दमिल २८, कुलक्षय २९, केकय ३०, किरात ३१, हयमुख ३२, खरमुख ३३, हुरगजुख ३४, बेंडकमुख ३५, हयकर्ण ३६, गजकर्ण ३७, इत्यादि अनार्यदेशोंके नाम, सूत्रकृतांगकी निर्युक्तिमें कहे हैं.। इत्यादि एकतीस सहस्र नवसौ साहेचुहत्तर ( ३१९७४॥ ) अनार्य देश जिसमें वसते हैं. और साढे पश्चीस (२५॥) आर्यदेश हैं, उनके नाम प्रज्ञापना सूत्रसें लिखते हैं. । राजप्रहनगर-सगधजनपद १, अंगदे-श-चंपानगरों २, बंगदेश-लाझलिसीनगरी २, कलिंगदेश-कांचनपुरनगर . ४, काशीदेश-बाणारसीलगरी ५, कोशलदेश-साकेतपुर अपर नाम अ-योध्यानगर ६, कुरुदेश−गजपुर (हरितनापुर)नगर ७, कुशावर्त्त-देश-सौरिकपुरनगर ८, पंचालदेश-कांषिलपुरनगर ९, जंगलदेश-अहिछत्तानगरी १०, सुराष्ट्रदेश-झारावती (द्वारिका) नगरी ११, विदे-हदेश-मिथिलानगरी १२, वत्सदेश-कौशांत्रीनगरी १३, शांडिल्यदेश-नंदिपुरनगर ९४, मलयदेश-भदिलपुरजगर ९५, वच्छदेश-वैराटनगर १६, वरणदेश-अच्छापुरीनगरी १७, दशार्णदेश-मृत्तिकावतीनगरी १८, चेदिदेश-शौक्तिकावतीनगरी १९, सिंधुदेश-वीतभयनगर २०, सौवीर-देश-मथुरानगरी २१, सूरसेनदेश-पापानगरी २२, अंगदेश-मासपुरिवटा-नगरी २३, कुणाळदेश-आवस्तीनगरी २४, लाढदेश-कोटिवर्षनगर २५, श्वेतंबिकानगरी केकय आधा (०॥) देश, येह साढे पचीस (२५॥) आर्यदेश हैं. क्योंकि, इन देशोंमेंही जिन--तीर्थंकर, चक्तवत्ती, वलदेव, वासुदेवादि आर्य-श्रेष्ठ पुरुषोंका जन्म होता है, इसवास्ते इनको आर्यदेश कहते हैं. येह सर्व आर्यदेश विंध्याचल, और हिमालयके बीचमें हैं. हैम, अमरा-

चतुस्त्रिंशःस्तम्भः ।

दिकोशोंमें भी ऐसेंही आर्यदेश कहा है. ऐसे अनार्य आर्य सर्व देश मिलाके बत्तीस हजार ( ३२००० ) देश जिसमें वास करते हैं, तिसको जैनमतमें भरतखंड कहा है; नतु हिंदुस्तानमात्रको. । ऐसे पूर्वोक्त भरत-खंडकी भूमिपर बहुत जगोंपर समुद्रका पाणी फिरनेसें खुळी भूमि थोडी रह गइ है; यह बात जैन मंथोंसें, और परमतके मंथोंसें भी सिद्ध होती है. और अनुमानसें भी कितनेक बुद्धिमान सिद्ध क-रते हैं. जैसें सन १८९२ सपटेंबर मास तारीख ५ को 'नवमी ओरीएं-टल कांग्रेस' (NINTH ORIENTAL CONGRESS) जो लंडनशहरमें भरी थी, तिसमें पंडित मोक्षमुछरने अपने भाषणमें ऐसा सिद्ध करा है कि, एसीयासें लेके अमेरिकातांइ किसीसमयमें समुद्रका पानी बीचमें नही था; किंतु केवल एकही भूमिका सपाट थी. पीछे समुद्रके जलके आजानेसें बीचमें देशोंके टापु बन गए हैं. और ईसा (इसु सीस्तसें) पहिले १५०००, तथा २००००, वर्षके लगभग सामान्य भाषाके बोलनेवाले प्राचीन लोक, पृथिवीके किसी भागमें वसते थे.\* तथा डॉक्टर बुल्हर साहिबने अपने भाषणमें जैन लोकोंके संबंधमें एक निवंध वांचके सुना-या था कि, जैनलोकोंकी शिल्प विद्या कितनेक दरजे ( कितनीक बाब-तोंमें ) बुद्ध लोकोंकी शिल्पविद्याके साथ मिलती आती हैं, तो भी, जैन लोकोंने, वे सर्व बुद्धलोकोंके पाससें नही ली है; किंतु वो विद्या, जैन लोकोंके घरकीही है, ऐसा सबूत कर दीया था.-यह समाचार, गुजराती पत्रके १३ मे पुस्तकके अकटोबर सन १८९२ के ४० मे और ४१ मे अंक-में है. यह यहां प्रसंगसें लिखा है. इसवास्ते चीन, रूस, अमेरिकादि सर्व भरतखंडमेंही जानने. ॥ पूर्वोक्त साढेपचांस आर्यदेशोंको, जैनमतमें क्षेत्र आर्य कहते हैं.

प्रश्नः-यदि क्षेत्रकी अपेक्षा येह २५॥ देश आर्य है, और शेष ३१९७४॥ देश अनार्य है तो, क्या आर्य अन्य तरेंके भी है, जिसवास्ते इनको क्षेत्रापेक्षा आर्य कहते हो ?

\* इस कथनसे जो इसाइ लोक मानते हैं कि, इस पृथित्रीके रचेको, वा मनुष्प रचेको छ सहस्म ( ६००० ) वर्ष हुए हैं, सो मिथ्या ठहरता है. उत्तरः-हां. अन्यतरेंके भी आर्थ है, जैनमतके प्रज्ञापना सूत्रमें नव-प्रकारके आर्य कहे हैं. । तथाहि ॥ क्षेत्रार्य १, जाति आर्य २, कुलार्य ३, कर्मार्य ४, शिल्पार्य ५, भाषार्य ६, ज्ञानार्य ७, दर्शनार्य ८, चारित्रार्य ९. । अब प्रथम आर्य पदका अर्थ लिखते हैं. ।

"॥तत्रारात् हेयधर्मेभ्यो याताः प्राप्ता उपादेयधर्मेरित्यार्याः पृषोदरादयइति रूपनिष्पत्तिः ॥"

तहां आरात् त्यागने योग्य धर्मोंसें जाते रहे हैं,और प्राप्त है अंगीकार करने योग्य धर्मोंकरके वे कहिये, आर्य. ॥

क्षेत्रार्य-क्षेत्रार्यका स्वरूप तो, ऊपर लिख आए हैं. ॥ १ ॥

२. जातिआर्य-अम्बष्ठ १, कलिंद २, वैदेह ३, वेदंग ४, हरित ५, चु-ञ्चुण ६, रूप ये इभ्यजातियां प्रसिद्ध है, तिसवास्ते इन जातियोंकरके जे संयुक्त है, वे जातिके आर्य है, शेष नही. यद्यपि शास्त्रांतरोंमें अनेक जातियें कथन करी है, तो भी, लोकोंमें येही जातियें पूजने योग्य प्र-सिद्ध है. ॥ २ ॥

३. कुलार्य-उप्रकुल १, भोगकुल २, राजन्यकुल ३, इक्ष्वाकुकुल ४, ज्ञात-कुल ५, कौरवकुल ६. । जिनको श्रीऋषभदेवजीने कोतवालका पद दिया था, उनका जो वंश चला, तिसका नाम उप्रकुल १, जिनको श्रीऋषभ-देवजीने पूज्य बडाकरके माना, उनका वंश भोगकुल २, जो श्रीऋषभ-देवके मित्रस्थानीये थे, उनका वंश राजन्यकुल ३, जो श्रीमहावीरजीका वंश, सो ज्ञात (न्यात) कुल ४, जो श्रीऋषभदेवजीका वंश, सो ईक्ष्वा कुकुल ५, जो श्रीऋषभदेवजीके कुरुनामा पुत्रसें वंश चला, सो कौरव वंश ६. चंद्रवंश, और सूर्यवंश, जो श्रीऋषभदेवके पोते चंद्रयश, और सूर्ययशके नामसें प्रसिद्ध हुए हैं, इक्ष्वाकुवंशके अंतरभूतही गिने हैं न्यारे नही. ॥ ३ ॥

८. कर्मार्थ-इनके अनेक भेद हैं। दोसिका जातिविशेष १, सौत्तिका २, कर्प्पासिका ३, मुक्तिवैतालिका जातिविशेष ४, भंडवेतालुका जाति- विशेष ५, कोलादिक ६, नरवाहीनिका ७, इत्यादि अनेक प्रकारके हैं.॥ ४॥

५. शिल्पार्य-इनके भी अनेक प्रकार हैं। दरजीका काम करनेवाले१, तंतु-वायाकुविंदा २, पटकारा पट्टकूलकुविंदा ३, दृतिकारा ४, विच्छिका ५, जव्विका ६, कठादिकारा ७, काष्टपाटुकाकारा ८, छत्रकारा ९, बभारा १०, पप्भारा ११, पोत्थारा १२, लेप्पारा १३, चित्तारा १४, संखारा १५, दंतारा १६, भंडारा १७, जिप्भागारा १८, सेछारा १९, कोडिगारा २०, इत्यादि अनेक प्रकारके शिल्पार्य जानने ॥ ५ ॥

६. भाषार्य-जहां अर्द्धमागधी भाषाकरी बोलते हैं, और जहां ब्राह्मी लिपिके अठारह (१८) भेद प्रवर्त्ते हैं, अर्थात् लिखते हैं, सो भाषार्थ. । ब्राह्मी लिपिके भेद ऊपर लिख आए हैं, और अठारह देशकी भाषा एकत्र मिली हुइ बोली जाती है, सो अर्द्धमागधी भाषा, ऐसें निशीथ चूर्णिणमें लिखा है. ॥ ६ ॥

9. ज्ञानार्य-इनके पांच भेद हैं. मतिज्ञानार्य १, श्रुतज्ञानार्य २, अव-धिज्ञानार्य ३, मनःपर्यवज्ञानार्य ४, केवलज्ञानार्य ५. इन पांचों ज्ञानोमेंसें जिसको ज्ञान होवे, सो ज्ञानार्य. इन पांचों ज्ञानोंका स्वरूप नंदिसूत्रसें जान लेना.॥ ७॥

८. दुईानार्य-इनके दो भेद हैं. सरागदर्शनार्य १, वीतरागदर्शनार्य २; सरागदर्शनार्य, कारणभेद होनेसें कार्यभेद नयके मतसें दश प्रकारके हैं.। निसर्गरुचि १, उपदेशरुचि २, आज्ञारुचि ३, सूत्ररुचि ४, वीजरुचि ५, अभिगमरुचि ६, विस्ताररुचि ७, क्रियारुचि ८, संक्षेपरुचि ९, धर्मरुचि १०. । इनका स्वरूप पेसें है. । भूतार्थत्वेन सन्द्रता सचे हैं येह पदार्थ, पेसें रूपसें जिसने जीव १, अर्जाव २, पुण्य ३, पाप ४, आश्रव ५, सं-वर ६, बंध ७, निर्जरा ८, मोक्षरूप ९, नव पदार्थ\* जाने हैं; कैसें जाने

\* श्रीमेचविजयजी उपाध्यायविरचित "तत्त्वगीता" में जीवका प्रतिपक्षी अजीव, पुण्यका पाप, आश्र-वका संवर, बंधका मोक्ष, और निर्जराकी प्रतिपक्षिणी वेदना, ऐसें दश पदार्थ लिखे हैं; और श्री भगवती सुत्रमें भी नवपदार्थीका वर्णन करके अनंतरही वेदनाका वर्णन किया है. ॥

हैं ? परोपदेशविना, जातिस्मरणप्रतिभारूप अपनी मतिकरके जाने हैं, और उनके सत्य होनेकी रुचि आत्माके साथ तत्वरूपकरके परिणाम जो करता है, तिसको निसर्गरुचि जाननी. इस कथनकोही स्पष्टतर कहते हैं. जो पुरुष जिनेंद्र देवके देखे हुए पदार्थोंको द्रव्य १, क्षेत्र २, काल ३, भाव ४ सें, वा नाम १, स्थापना २, द्रव्य ३, भाव ४ भेदसें, चार प्रकारसें खयमेव आपही परके उपदेशविना जाने, और श्रदे; किस उछे-खकरके ? ऐसेंही है, येह जीवादिपदार्थ, जैसें जिनेंद्र देवोंने देखे हैं, अ-न्यथा नही है, यह निसर्गरुचि है. । १ । इनही जीवादि नव पदार्थोंको, जो, छद्मस्थके उपदेशसें, वा जिन-तीर्थंकर-सर्वज्ञके उपदेशसें श्रद्धे, उसको उपदेशरुचि जाननी. । २ । जो हेतु विवक्षितार्थगमककों नही जानता है, केवल जो प्रवचनकी आज्ञा है, तिसको सत्यकरके मानता है, जो प्रवचनोक्त है, सोही सत्य है, अन्य नही, यह आज्ञारुचि जाननी. । ३। जो अंगप्रविष्ट, वा अंगवाह्य सूत्रको पढता हुआ, तिस श्रुतकर-केही सम्यक्तवको अवगाहन करे, सो सूत्ररुचि जाननी । ४। जीवादि किसी एक पदकरके जीवादि अनेकपदोंमें सम्यक्त्ववान् आत्मा पसरेही है; केसें पसरे है ? जैसें पानीके एकदेशगत तैलका बिंदु समस्त जलको आक्रमण करता है, तैसें एकदेशउत्पन्नरुचि भी, तथाविध क्षयोप-शम भावसें शेषतत्त्वोंमें भी रुचिमान् होता है; ऐसें बीजरुचि जा-ननी. । ५। जिसने आचारादि एकादश (११) अंग, उत्तराध्ययनादि प्रकीर्णक, दृष्टिवाद बारमा अंग, और उपांगरूप श्रुतज्ञान, अर्थसें देखा है, और तत्त्वरुचि प्राप्त करी है, तिसको अधिगमरुचि कहते हैं. 1 ६ 1 धर्मास्तिकायादि सर्व द्रव्योंके भाव ( पर्यायों ) को यथायोग्य प्रत्यक्षादि सर्व प्रमाणोंकरके, और सर्व नैगमादि नयोंके भेदोंकरके जिसने जाना है, सो विस्ताररुचि जाननी; सर्व वस्तुपर्याय प्रपंचके जाननेकरके तिस रुचिको अतिविमल होनेसें. । ७ । ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तपमें विनय, तथा ईर्चादि सर्व समितियोंत्रिये, और मनोगुप्तिप्रमुख सर्व गुप्तियोंतिषे, जो कियाभावरुचि, अर्थात् जिसको भावसें ज्ञानादि आचारेंमिं अनुष्ठान

करनेकी रुचि है, उसका नाम कियारुचि है, । ८। जिसने कुदृष्टि मिथ्यामत ग्रहण नही करा है, और जो जिनप्रवचनमें कुझल नही है, और जिसने कपिलादि मत उपादेयकरके प्रहण नही करे हैं, तथा जिस-को परदर्शनमात्रका भी ज्ञान नही है, ऐसें संक्षेपरुचिवाला जानना. । ९। जो जीव धर्मास्तिकायादिके धर्म, गत्युपष्टंभकादि स्वभावको और श्रीजिनेंद्रके कहे श्रुतधर्म और चारित्रधर्मको श्रद्धे, सो धर्मरुचिवाला जानना. । १०। ऐसें निसर्गादि दशप्रकारका रुचिरूप दर्शन कहा.॥अब जिनलिंग-चिन्होंकरके, सम्यग्दर्शन उत्पन्न हुआ जानीये, निश्चय करीए, वे लिंग-चिन्ह दिखाते हैं. ॥ वहुमानपुरस्सर जीवादि पदार्थोंके जाननेवास्ते अभ्यास करना; जिनोंने जीवादि पदार्थींका खरूप अच्छीतरेंसें जाना है, उनकी सेवा करनी, अर्थात् यथाशक्ति उनकी वैयावृत करनी; जिनकी जैनेंद्र मार्गकी श्रद्धा भ्रष्ट हो गइ है, ऐसे जो निन्हवादि, और कुदर्शन मिथ्या श्रद्धावाले ज्ञाक्यादिक, उनको वर्जना, अर्थात् उनोंका संग परि-चय न करना; इन लिंगोंकरके सम्यक्त्व है, ऐसा श्रद्धीये ॥ इस दर्श-नके आठ आचार है, वे सम्यक्ष्रकारसें पालने योग्य है. यदि उनका उल्लंघन करे तो, दर्शन (सम्यक्त्व)का भी अतिकस उल्लंघन होवे हैं; वे आठ आचार येह है. । निःशंकित शंकारहित होवे. शंका दो तरेंकी है; एक देशशंका, और दुसरी सर्वशंका; देशशंका जैसें सर्व जीवके समान जीवत्वके हुए भी, फिर केंसें एक भव्य है, और दूसरा अभव्य है? और सर्व शंका, प्राकृतनिबद्ध होनेसें सकलही यह प्रवचनकल्पित होवेगा। यह देश और सर्वशंका करनी उचित्त नही है; जिस कारणसें यहां शास्त्रोंमें दो प्रकार-के पदार्थ कहे हैं. एक हेतुसें ग्रहण होते हैं, और दूसरे विनाहेतुके ग्रहण होते हैं. जीवास्तित्वादि जे हैं, उनके सिद्ध करनेवाले प्रमाणके सज्जाव होनेसें, वे हेतुप्राह्य हैं. और अभव्यत्वादि अहेतुयाह्य हें, अस्मदादिकोंकी अपेक्षाकरके उनके साधक हेतुयोंके अभाव होनेसें, उनके हेतु प्रकृष्ट ज्ञानगोचर होनेसें; और प्राकृतमें जो प्रवचनका निवंध है, सो बाला-दिकोंके अनुग्रहार्थे है. ॥

उक्तंच ॥

बाळस्त्रीमूढमुर्खाणां नृणां चारिकांक्षिणाम् ॥

अनुग्रहार्थे तत्त्वज्ञैः सिद्धांतः प्राकृतः कृतः ॥ १ ॥ एक अन्यबात भी है कि, प्राकृतमें भी प्रवचनका निबंध दृष्टेष्ट अवि-रोधी है, तो फिर, कैसें अवांतर परिकल्पनाकी शंका उत्पन्न होवे ? क्यों-कि, सर्वज्ञके विना अन्य कोइ भी दृष्टेष्ट अविरोधवचन, नही कह सकता है. यह निःशंकित नामा प्रथम आचार है. 1 १ । निःकांक्षित, वांछा कर-नेका नाम कांक्षा है, सो कांक्षा जिसथकी नीकल गइ है, सो कहिये निःकांक्षित, अर्थात् देश, सर्व कांक्षारहित होवे; तहां देशकांक्षा, एक दिगंबरादि दर्शनकी वांछा करे; और सर्वकांक्षा, सर्वही दर्शन अच्छे हैं, ऐसें चिंतन करना; येह दोनों प्रकारकी कांक्षा करनी ठीक नही है. क्योंकि, इोष दर्शनोंमें षट् जीवनिकायपीडारें, और असत् प्र-रूपणाके होनेसें; इति निःकांक्षितनामा दूसरा आचार. । २ । विचिकि-त्सा, मतिश्रम फलप्रति संशय करना, जिनशासनतो अच्छा है, किंतु प्रवृत्त हुए मुझको इस कर्त्तव्यसें फल होव़ेगा, वा नही ? क्योंकि, क्रुषी-कर्मादिकियामें दोनोंही देखनेमें आते हैं, इत्यादि विकल्परहित होवे. क्योंकि, नही अविकल उपायके हुए उपेयकी प्राप्ति नही होती है, अ पितु होवेही है; ऐसा निश्चय जो होना, सो निर्विचिकित्स नामा तीसरा आचार जानना. । ३ । अमृढदृष्टि, बाल तपस्वीके तप, विद्या, अतिशय-को देखनेसें मृढस्वभावसें चलचित्त न होवे; सुलसां श्राविकावत्, सो अमूढदृष्टिनामा चौथा आचार. । ४। समानधार्मिक जनोंके गुणोंकी प्रशंसा करके उनकी वृद्धि करनी, सो उपबृंहणानामा पांचमा आचार. । ५ । धर्मसें सीदाते ( डोलतेहूए ) को फिर धर्ममेंही स्थापन करना, सो स्थिरीकरणनामा छट्टा आचार- । ६ । समानधार्मिक जनोंको अन्नपाणी वस्त्रादिकोंसें उपकार करना, सो वात्सल्यतानामा सातमा आचार. । ७। प्रभावना, धर्मकथा, धर्ममहोत्सवादिकोंकरके तीर्थका प्रकाश करना, उन्नति करनी, सो प्रभावना नामा आठमा आचार । ८ । इन आठौं आचारोंसहित सम्यग्दर्शनसंयुक्त जो होवे सो दर्शनार्य. ॥ < ॥

५ चारित्रार्य-इनके भेद श्रीप्रज्ञापनासूत्रमें अनेक प्रकारके करे हैं. परंतु सामान्य प्रकारसें जो आहिंसा १, अनृत २, अस्तेय ३, ब्रह्मचर्य ४, अकिं-चिन्य ५, इन पांचों महावर्तोंका पालक होवे, सो चारित्रार्य जानना.॥९॥

येह नवभेद आयोंके हैं. यह आर्यपद जैनमतके शास्त्रोंमें हजारों जगे उच्चारनेमें आताहे.

#### जैसें ॥

"॥ अजसुहम्मे अजजंबू अजपप्भव इत्यादि॥"

एक कल्पाध्ययनमेंही सैंकडों जगे उचार हैं. और जैनमतकी साध्वी-योंका नाम भी, आर्या है; इसवास्ते यह आर्य शब्द श्रेष्ठताका वाचक है. सांप्रतिकालमें दयानंदिये (दयानंदमतानुयायी) भी, अपने आपको आर्य समाजी कहलाते हैं. परंतु जो अर्थ, आर्यपदका हम ऊपर लिख आए हैं, सो जिसमें घटे सोही आर्यपदवाच्य है, अन्य नही है. । इति संक्षेपतः कतिपय शंकानिराकरणं समाप्तम् ॥

> इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसूरिविरचिते तत्त्वनिर्ण-यप्रासादे चतुस्त्रिंशः स्तम्भः ॥ ३४ ॥

# ॥ अथ पंचत्रिंशस्तम्भारम्भः ॥

विदित होवे कि, व्यास सूत्रोंमें जैनमतके कहे तत्त्वोंका तीन सूत्रोंमें खंडन किया है, उन सूत्रोंपर शंकरस्वामीने भाष्य रचके तिसमें वि-स्तारसें पूर्वोक्त तत्त्वोंका खंडन छिखा है. बहुतसें जैनमती यह भी नही जानते हैं कि, शंकरस्वामी कौन थे? कब हुए हैं? और उनोंने हमारे मतका किस रीतिसें खंडन किया है? और बहुत ब्राह्मण लोक शंकरस्वामीने जैनीयोंके बेडे जहाज भरवाके डुबवा दिये थे, इत्यादि अनेक मिथ्या बातें कर रहे हैं, वे सर्व मालुम हो जावेंगी. इसवास्ते इस पंचत्रिंश (३५) स्तंभमें हम शंकरस्वामीकी उत्पत्ति, शंकरस्वामीके शिष्य अनंतानंदगिरिक्टत शंकरविजय, और माधवात्रार्यक्ठत दूसरी शंकर-विजय प्रंथानुसार लिखते हैं. और जिन जैनमतके तत्त्वोंका खंडन जिस-

तरें व्यासजी, शंकरस्वामी आदिकोंने लिखा है, वैसाही खंडनपूर्वक, छ-त्तीस ( ३६ ) मे स्तंभमें लिखेंगे.

केरलदेशके एक नगरमें सर्वज्ञनामा ब्राह्मण, और कामाक्षी नामा तिसकी भार्था रहते थे; उनोंकी एक विशिष्टानामा पुत्री, जब आठवर्षकी हुई, तव तिसके पिताने विश्वजित्नामा ब्राह्मणके पुत्रको विवाह दी. विशिष्टा, शिवके आराधनमें तत्पर, और विवेकवाली थी. ऐसी विशि-ष्टाको त्यागके तिसका पति विश्वजित्, अरण्यमें तप करनेकेवास्ते निश्चय करता हुआ; तबसें विशिष्टा अकेली रहगई. और महादेवको पूजाम-किसें अतिप्रसन्न करती भई. तब महादेव सर्वव्यापी है, तो भी, उसके वदनकमलमें प्रवेश करके उसके उदरमें पुत्ररूप गर्भपणे उत्पन्न हुआ. गर्भकालसें पीछे जन्म हुआ, पुत्रका नाम शंकर रक्खा. ॥ इतिशंकरस्वा-मीजन्मवर्णनम् ॥

वाल्यावस्थामेंही शकरने गुरुमुखसें सर्ध विद्या पढळी. पीछे शंकरस्वा-मी माताकी आज्ञा लेके नर्मदा नदीके किनारेपर वनमें जाकर गोविंद-नाथ संन्यासीके शिष्य हुए; तहांसें चलके शंकरस्वामीने काशीमें आके कितनेक दिन निवास किया, और अपनी ब्रह्मविद्याका, सुननेवालेंको उपदेश करते रहे; तहां उनके कितनेही शिष्य होते भये. तहांसें चलके हिमालयपर्वतके वदरीआश्रममें जा रहे; तहां वेदांत, उपनिषद्, गीता-दिका भाष्य रचते हुए, और शिष्योंको अपने रचे हुए भाष्यका पठन कराते हुए. तदपीछे शारीरिकसूत्रोंका भाष्य रचा, तदपीछे कुमारिलमट-पाससें वार्त्तिक करवानेकी इच्छा उत्त्पन्न भई, तब हिमालयसें दक्षिण दिशाको चले. प्रथम कुमारिलमट्टके जीतनेवास्ते प्रयाग आये, तहां त्रिवे-णीस्नान करके शिष्योंसहित किनारेपर वैठे. तब लोकोंके मुखसें ऐसी वार्त्ता सुनी, "जिसने पर्वतसें छलांक (फलांग)मारके वेदवाणीकों प्रामाण्य सिद्धकरी, सो यह कुमारिल, सर्व वेदार्थोंका जाननेवाला, अपना दोष दूरकरनेकेवास्ते तुषाग्निकरक दग्ध होता है. सर्व शरीर तो जलगया है, एक मुख शेष रहता है."–यह सुनके संकरखामी तुरत वहां गए, और तुषराशिमें बेठे, कुमारिल को देखा, और प्रभाकरादि शिष्यवर्ग रुदन कर रहे हैं. कुमारिलने अदृष्ट, अश्रुतपूर्व, शंकरस्वामीको देखके बडा आनंद पाया. तब शंकर-स्वामीने उसको अपना भाष्य दिखलाया, तब कुमारिलने कहा तुमारा भाष्य तो ठीक है, परंतु इस भाष्यके प्रथमाध्यायमें अष्टसहस्र ( ८००० ) वार्त्तिका चाहिये. जेकर मैने दीक्षा नही लि होती तो, मैं इसकी वार्त्तिका करता; परंतु प्रथम तो में, बौद्धोंसें वादमें हारा, और उनकाही शरण मैनें लिया; तब मैं उनका सिद्धांत सुनता रहा. कुशाग्रीयबुद्धि-वाले बौद्धोंने वैदिकमत खंडन करा, तब मेरी आंखोंसें आंसु गिरे, और पासवाळोंने मुझे देखा. तबसें उनोनें मेरेपरसें विश्वास छोड दीया कि, यह अपने मतके माननेवाला नहीं है, हमने विरोधीमतवाले बाह्यणको पढाया, और इसने हमारे मतका तत्त्व जान लिया, इसवास्ते इसको उपद्रव करना चाहिये. ऐसी सलाह करके बौद्धोंने मुझको उच्चप्रासादसें नीचे गिराया, तब में ऊपर चढ आया, और मुखसें कहा कि, यदि श्रुतियां सत्य है तो, मैं, गिरता हुआ भी, जीता रहूं. मेरे जीते रहनेसें श्रुतियां सत्य हो गई, परंतु गिरनेसें मेरी एक आंख फुट गई, सो तो, विधिकी कल्पना है. एक अक्षरका प्रदाता गुरु होता है, शास्त्र पढाने-वालेका तो क्याही कहना है ? मैंने सर्वज्ञ बुद्धगुरुपाससें शास्त्र पढके उ-सकाही बुरा किया, उसके कुलकाही प्रथम नाश किया, और जैमनिमत माननेसे मैंने ईश्वरका खंडन किया, अर्थात् ईश्वर जगत्कर्त्ता सर्वज्ञ नही है, ऐसा सिद्ध किया. इन दोनों दूषणोंके वास्ते, यह प्रायश्चित्त मैंने किया है, परंतु, तूं, मेरे बहनोइ, माहिष्मतिनगरनिवासी, मंडन-मिश्रको जीत लेवेगा तो, तेरा मत सर्वजगे प्रचलित होवेगा इतना कहकर भद्ट मृत्युको प्राप्त हुआ.\*

\* आनंदगिरिकत शंकरविजयंके ५५ प्रकरणमें ठिखा है । तब परमगुरु, भष्टाचार्यको देखेके कहता हुआ, हे द्विज ! तूने अज्ञानकरके यह अवस्था प्राप्त करी है, हे मूद ! तूं गूढ अर्थवाले व्याख्यानोंको नही जानता है. यतः ।

### हंताचेन्मन्यते हंतुं हतश्चेन्मन्यते हतम् ॥

उभौ तो न विजानीतो नायं हति न हन्यते !!

इतिश्रुतेः । मारनेवाळेको जो हंता-हिंसक मानता है, और हतको मरा मानता है, वे दोनोंही अज्ञ है.

रांकरस्वामीने माहिष्मति नगरीमें जाके मंडनमिश्रको पराजय करा, तब उसकी भार्याने रांकरस्वामीको कामशास्त्रकी बातें पूछी, रांकरस्वा-मीको उनका उत्तर नही आया. तब रांकरस्वामी वहांसें चले गये, किसी देशमें अमरक नामा राजेका मुरदा देखा, तब एक पर्वतकी गुफा-में जाके अपने शिष्योंको कहा कि, जबतक मैं पीछा इस शरीरमें न आऊं तबतक तुमने इसकी रक्षा करनी; ऐसा कहकर योग महात्मसें शंकरके शरीरको छोडके शंकरका जीव, उस राजाके शरीरमें प्रवेश कर गया; तब राजाका शरीर धीरे धीरे अंग हिलाके जीता होगया. तब सर्व राणीयां मंत्री आदि आनंदित हुए, बडे उत्सवसें राजमंदिरमें लेगए; मंत्रियोंने परस्पर विचार किया कि, यह किसी योगीका जीव राजाके शरीरमें प्रवेश कर गया है, नही तो, राज्य करनेकी ऐसी कुशलता कहांसें होवे? यह गुण समुद्र, फिर तिस शरीरमें न चला जावे, इस-वास्ते, जो मृतक शरीर होवें, वे सर्व, जला दो, ऐसी अपने नोकरोंको आज्ञा दे दी.\*

इधर परम निपुण शंकरखामी, अपने मंत्रियोंको राज्य चलाना सों-पके, आप, राजाकी राणीयोंसें भोग करने लगे. कैसें भोग ? जो अन्य राजाओंको मिलने दुर्लभ हैं, बहुत सुंदर महेलोंमें राणीयोंके साथ पासाओंकरी यूतकीडा करते हुए, अधरदशन, बाहुउद्वहन, कमलसें ताडना, रतिविपर्यय ग्लहपण करते हुए, अधरसें उत्पन्न हुआ सुधा-अमृतके श्लेषसें मनोहर मुखके पवनके संबंधसें सुगंधी कांता-स्त्रियोंके हाथसें प्राप्त हुआ इसवास्तेही अतिप्रिय मदका करनेहारा, ऐसा मदिरा

क्योंकि, न यह किसीको मारता है, और न किसीसें मरता है. ऐसे कहा हुआ भद्मचार्थ, परम गुरुको कहता हुआ; जाग्रतकालानागत नृतन बौद्धतर, किसबास्ते यहां आकरके, तूं, मुझको तपाता है ? तब गुरुने कहा, मैं, बौद्ध नही हूं; किंतु, शंकराचार्थ, शुद्धाद्दैतमार्गदाता, प्रसंगार्थ यहां आया हूं. यह वच्चन सुनके अदग्धरोषशरीर भट्टाचार्थने कहा, मेरी बहिनका पति, मंडनमिश्र, सर्वज्ञसदृश, सकल्वियामें पितामह-समान है, उसके साथ, तूं, बाद करनेकी खाजकी नित्ततिपर्यंत, प्रसंग कर. इत्यादि ॥

\* आनंदगिरीइत शंकरदिंग्विजयमें राणीने शरीर जला देनेकी आज्ञा नौकरोंको दी इत्यादि लिखा है, तद्विषयिक वर्णन हमारे बनाए " जैनतत्त्वाद्री " सें जान लेना.

(शराब) यथा इच्छासें आप पीपीकर, कांतायोंको भी पिलाते हुए; मंदा-क्षर थोडेसें पसीनेयुक्त मनोहर भाषण है जिसमें, निभृतरोमांचित सीत्कारयुक्त कमलकीतरें सुगंधित प्रसरणशील मन्मथ है जहां, ऐसे कांतामुखको पीके शंकर राजा, ऋत्यऋत्य होते हुये; आवरणरहित जघन है जिसमें, दश्या है तले (नीचे)का होठ जिसमें, अतिशयकरके मर्दन करे हैं स्तनयुगल जिसमें, रतिकृजितशब्द है जिसमें, पाया है उत्साह जिसमें, पाया है कियाभेद संवेशन वा जिसमें, नृत्य कर रहे हैं गात्र जिसमें, गइ है इतरकी भावना जिसमें, ऐसा वचनके अगोचर, अतिशायिक सुख, उत्पन्न हुआ है; वहां भी, ब्रह्मानंदही, अनुभव करते रहें, सोही दिखाते हैं. श्रद्धा प्रीति रति धृति कीर्ति कामसें उत्पन्न हुइ विमलामो-दिनी घोरा मदनोत्पादिनी मदामोहिनी दीपनी वशकरी रंजनी इतनी कामकी कला स्त्रीके अंगोंमें सर्व है, और स्त्रीके अंगोंमें अमुक २ तिथिमें मदन वास करता है, ऐसी कामकी कठामें जानकार मनोज्ञ है चेश जिसकी, सकल विषयोंमें व्यापारयुक्त इंद्रियां हैं जिसकी, सदा प्रमदा उत्तम करी है जो कुचलक्षणगुरुकी उपासना तिसकरके अत्यंत भला निईत है अंतःकरण जिसका, सो निरर्भेळ निराबाध निधुवन मैथुन तिसमें जो प्रधान ब्रह्मानंद तिसको भोगते हुए. सो शंकररूप राजा पूर्वकीतरें राणीयोंके साथ भोगोंको भोगता हुआ, जैसें वात्स्यायनने कामशास्त्रमें मैथुन सेवनेकी विधि लिखी है, तैसें शंकरस्वामी मैथुन सेवते हुए. सो कामशास्त्र स्वयमेव साक्षात् देखते हुये, वात्स्यायनके कहे सूत्र, और उनकी भाष्यको सम्यग् देखके, एक अभिनवार्थ गर्भित निबंध काम-शास्त्र, नृपवेशधारी शंकरस्वामीने रचा. शंकरस्वामी तो, विलासिनीयोंसें उक्त रीतिसें भोग करते रहे.

इधर शंकरस्वामीके शिष्य, आपसमें कहने लगे कि, गुरुजीने एक मासकी अवधि कीथी, सो भी पांच छ दिन अधिक हो गये है. तो भी, गुरु अपने शरीरमें आकर हमारी अनुकंपा नही करते हैं. हम क्या करे ? कहां दूंढें ? कहां जावें ? ऐसी चिंता करके किसी एकको शरीरका रक्षक

ठहराके, आप सर्व ढूंढनेको गये; वे पर्वतादि देखते हुए अमरकनृपके देशमें आए. उनोंने वहां श्रवण किया कि, यहांका राजा मरके फिर जी उठा है. तब शिष्योंको धेर्यता आइ, और जाना कि, यही हमारा गुरु है. और जाना कि, यह राजा गीतका लोभी, और स्रीयोंमें आसक्त है, तब उनोंने गानेवाळोंका वेष किया, तब नगरमें उनके गानेकी प्रसि-द्धि हुइ, तब राजाने उनको गान सुननेकेवास्ते बुलवाये, तब उनोंने **गानमें** " तत्त्वमसि " का उपदेश किया, जो आनंदगिरिकृत विजयमें, और माधवकृत विजयमें प्रकट है. उनका उपदेश सुनके शंकरस्वामी होशमें आये, और राजाका शरीरको छोडकर अपने शरीरमें प्रवेश करगये परंतु तिस अवसरमें राजाके चाकर, शंकरखामीके शरीरको अग्निसें दाह कर रहेथे, तब शरीरमें प्रवेश करके शंकरखामीने अग्निको शांत करनेकेवास्ते नरसिंहका स्तोत्र पढा, जो टोकामें लिखा है. अग्नि शांत हुआ, तब शंकरस्वामी वहांसें चलके शिष्योंके साथ जा मिले वहांसें मंडनमिश्रके घरमें आये, और तिसकी भार्याके प्रश्नोके उत्तर देके उनको जीते. मंड-नको अपना शिष्य किया, वहांसें दक्षिण दिशाको चले, महाराष्ट्रादि देशोंमें अपने रचे मंथोंका प्रचार करते हुए; और अपने शिष्योंसें पाशु-पत, वैण्णव, वीर, शैव, माहेश्वरादि मतोंकों खंडन करवाते हुए; अनेक तीर्थोंकी यात्रा की, अपनी मातासें मिलने गये, तिसका अंत्यसंस्कार किया, पीछे दक्षिणादि देशोंमें फिरे वहांसे चलके विदर्भ देशके सुधन्वा नामा राजाको अपना शिष्य किया; सुधन्वाने मना भी किया तो भी, शंकरस्वामीने कर्णादिदेशोंमें कापालियोंका पराजय किया; वहांसें विचर-ते हुए, उज्जयनी नगरीमें आये. सर्व जगे दिग्विजय करके जिन२ मत-वालोंको जीते, तिन सर्वके नाम आनंदगिरिने अपने रचे शंकरविजयमें लिखा है. जैनमतका खंडन शंकरने जैसा किया है, सो आनंदगिरिने ऐसा लिखा है.

तिस लेखकी भाषाः-तदपीछे इांकरस्वामीके पास 'जैन' आया. कैसा है जैन? कौपीनमात्रधारी है, मलकरके जिसका अंग भरा है, सदा ' अर्हन ' ऐसा वारवार उच्चारन करता हुआ, शून्यांकशून्यपुंडू धृतविंदु पुंडू, शिष्योंसहित पिशाचवत्, सर्व जनको भयंकर, आकरके सकल लोकगुरु शंकरस्वामीको यह कहता हुआ; भो स्वामिन् ! मेरा मत अत्यंत सुगम है, तुम श्रवण करो. जिनदेव सर्वज्ञ सर्वका मुक्तिदाता है; 'जि ' इस पदके वाच्य ' जीव ' को ' न ' इति पदकरके ' पुनर्भव ' ऐसा, सोही दिव्यत इति ' देव ' है. सर्व प्राणियोंके दृदयकमलोंमें जीवरूपसें व्यवस्थित है ऐसें ज्ञानमात्रसें, देहके पात होनेसें अनंतर मुक्ति है, जीवको नित्य मुक्तिरूप होनेसें, तिससें करचरणादि साधनद्वा-रा जो जो कर्म किया है, सो सत्य है, तिसको तिसके आधीन होनेसें इसवास्ते जीव शुद्ध है, और देह मलपिंड है, स्नानादिकरके तिसकी शु-द्विका अभाव होनेसें च्या प्रयोजन है, इसवास्ते स्नानादि कर्म करने योग्य नही हैं. ऐसें प्राप्त हुआ सिद्ध हुआ. । इति जैनमतपूर्वपक्षः ॥

श्रीपरमगुरु कहते हैं, भो जैन ! तूने अति मूढने क्या कहा ? जीवकी जो देहकी निवृत्ति सोही मुक्ति है? और निःप्रयोजन होनेसें स्नानादिकर्म करना योग्य नही, यह तेरा कथन अयुक्त है. क्योंकि, जीवके तीन तरेंके देह हैं. स्थूल १, सूक्ष्म २, कारण ३, भेदसें. और स्थूलका लक्षण, पंची-कृतपंचमहाभृतस्वरूप है, सो, चौवीस (२४) तत्त्वात्मक है. । १ । सूक्ष्मका सतारें (१७) तत्त्वात्मक लक्षण है, एकादश (११) इंद्रिय, पंचमहाभूत ५, और बुद्धि १, एवं सप्तदश (१७). । २ । और कारण अज्ञानमान्न है. । ३ । और स्यूलका सूक्ष्ममें, सूक्ष्मका कारणमें, कारणका सगुणमें, सगुणका निर्गुणपरमात्मामें, तिस तिस अधिपतिविशिष्ट देहोंका ऐसें लय हुए, सत्चिदानंदलक्षणलक्षित परमात्माही, जीव होता है. और जीव है, सोही, परमात्मा है. तैसें भेदश्चमकी निवृत्ति हुए, मुक्ति है, ऐसें निरवय है.

पूर्वपक्षः-प्रत्यक्ष देखे शरीरसें शरीरांतर कल्पना निरर्थक है, तिसके होनेमें प्रमाणका अभाव होनेसें. यदि है तो, जीवका तीनो शरीरोंमें संचार कथन करना चाहिये, मनःकल्पित स्वन्नमें मैंने गंगा देखी है, हिमवान देखा है, ऐसा ज्ञान तो है. क्योंकि, देहसें आत्माके निर्गमनको युक्त होनेसें, कारण शरीरत्वके हुये मनके कल्पित जीवका भी निर्गम

नही कहना चाहिये, जीवके निर्गमके हुये फिर प्राप्तिके अभावसें स्वप्तां-तरमेंही मरण प्रसक्ति है, चौवीस तत्त्वोंमेंही लिंगशरीका अंतर्भाव होनेसें उसकी कल्पना व्यर्थ है. भूतजाति इंद्रियोंको तद्रृप होनेसें. इसवास्ते इस क्रिष्ट कल्पनाके करनेसें कोइ प्रयोजन नही है, तिसवास्ते एकही देह भिन्न २ जीवोंके हे, तिसके पातानंतर जीवकी मुक्ति है.

उत्तरः-तब शंकरस्वामीने कहा. हे जैन! तुं मूढतर है, तूने तत्त्व नही सूना है, पंचीकृतभूतोंकरके पचीस ( २५ ) संख्या हुइ है, तिसकरके चौवीस (२४) तत्त्व हुए हैं, पंचविंशति (२५) संख्याको ज्ञानरूप होनेसें, चौवीसी(२४)करकेही देह सिद्धि होवेगी, ऐसें नही है. अपंचीकृतपंचभूतके अभावसें, इस कारणसें, पंचीकृत और अपंचीकृत भूतोंकरके देहकी सिद्धि कहनी चाहिये, इसवास्ते स्थूल अपेक्षाकरके लिंगशरीर अंगीकार किया है. स्थूलहारीरके पातानंतर, जीव, सूक्ष्महारीर आसक्त हुआ, परलोक गमनारंभ होता है, और अरूढ पुरुषके लिंगशरीरके नांश हुए, सर्व मनमेंही अध्यस्त होवे है. और सो शुद्ध मन तो जाग्रदादि अवस्था स्वामीयोंसें विश्व तैजस प्राज्ञोंसें भी ऊपरि विराजमान, अंगुष्टमात्र सर्व जगत् प्रभु मनोन्माख्यको प्राप्त होता है, सोही कारण शरीरका लय है, ऐसा प्रसिद्ध है. ऐसें तीनो शरीरोंके नष्ट हुए, सगुण, निर्गुण, उभ-यात्मक, मनोन्मनपरमात्मामें लीन होता है; सोही मोक्ष है. ऐसें सर्व अतीतेंद्रिय ज्ञानवानोंने कहा है. ऐसा असंत दुःसाध्य मोक्षकी प्राप्ति देहपातके अनंतर नही संभव होती हैं, ऐसा सिद्धांत है; ऐसा शंकर-स्वामीने कहा हुआ, जैन, झिष्योंके साथ स्ववेषभाषासें रहित होया हुआ शंकरस्वामीका दिनप्रति चावलादि वस्तु आकर्षणशील वणिग्जन (मोदी) होता भया ॥ इत्यनंतानंदगिरिकृतौँ जैनमत निवर्हणं नाम सप्तविंगं प्रकरणम् ॥

और जो माधवने द्वादश (१२) श्ठोकोंमें जैनमतके सप्ततत्व, और सप्तभंगीका खंडन, अपने रचे विजयमें लिखा है, सो व्यासकृत सूत्रकी शंकरराचित भाष्यके अनुसारे लिखा है, तिसका उत्तर आगे चलके <del>स</del> पंचत्रिंशःस्तम्भः ।

स्थानमें लिखेंगे, वहांसें जानलेना. तदनंतर नैमिश, दरद, भरत, सूरसेन, कुरु, पंचालादि देशोंको जीतता हुआ, गुरु भट्ट उदयनादिसें अजीत, ऐसे खंडनकार श्री हर्षको शंकरस्वामीने जीता. पीछे कामरूप देशविशेषों-में जाके शंकरस्वामी शाक्तभाष्यके कर्त्ता, अभिनवगुप्तको जीतते हुये. तब अभिनवगुप्तने शंकरको कार्मण करनेका विचार किया तब शिष्यों-सहित शंकरस्वामीके साथ शिष्यकीतरें वर्त्तने लगा, और शंकरके बध करनेका उद्यम करने लगा, सो अभिनवगुप्त, शंकरस्वामीको अभिचारिक कर्म करता हुआ. कैसा अभिचारिक कर्म ? जिसकी वैद्य भी चिकित्सा न कर सके, ऐसा. तिससें भगंदरनामा रोग उत्पन्न हुआ, तिस रोगसें झरते हुए लोहीके कीचडसें शंकरकी धोती भीज गइ. अजुगुप्सपरिशोधनादिरूप सेवा, तोटकाचार्यनामा शंकरस्वामीका शिष्य करता हुआ.\* शंकरस्वामीको रोगकी उपेक्षा करते देखके शिष्योंने बहुत

\* शंकरस्त्रामीका मृत्यु भी इसी रोगसें हुआ है, तथापि सन् १८८४ के सत्यार्थप्रकाशके २८७ पृष्टोपरि स्वामिदयानंदसरस्वतिजीने लिखा है. " जब वेदमतका स्थापन हो चुका और विद्या प्रचार कर-नेका विचार करतेही थे इतनेमें दो जैन ऊपरसें कथनमात्रवेदमत और भीतरसें कट्टरजैन अर्थात् कपट-मुनि थे, रांकराचार्य उनपर अति प्रसन्न थे, उन दोनोंने अवसर पाकर रांकराचार्यको ऐसी विषयुक्त वस्तु खिलाई कि उनकी क्षुधा मंद होगई, पश्चात् शरीरमें फोडे, फुन्सी होकर छ महीनेके भीतर शरीर छुट गुया." इस ळेखसें सिद्ध होता है कि, स्वामिजीने खमतकी प्रसिद्धिकेवास्ते असत्य २ ळेख ळिखके और निंदा करके भोले लोकोंको फसानेकेवास्ते जाल खडा किया है. तथा दयानंदसरस्वतिको जैनमतका ज्ञातपूणा भी नहीं था, यदि होता तो, पूर्वोक्त पुस्तकमेंही ४४७ पत्रोपरि ऐसें क्यों टिखते ? कि " दिगंवरोंका श्वेतांवरोंके. साथ इतनाही मेद है कि दिगंबरलोग स्त्रीका संसर्ग नहीं करते और खेतांबर करते हैं. " अफ़सोस स्वामि-जीके लिखनेपर कि जिसको इतना भी ज्ञात नहीं ! जब जैनमतका यथार्थ ज्ञातपणाही नहीं था तो, उसका करा खंडन किसको प्रमाण होगा ? किसीको भी नही. जगत्में कहलावत भी है ' आहारसटशोद्वार: ' जैसा आहार भोजन होने वैसाही उद्गार ( डकार ) आता है. सो स्वाभिजीके चित्तमें तो, एक स्त्रीके कइ पति करने ऐसा निश्चय वसा था, तो फिर, ब्रह्मचर्यके तरफ ख्याल कहांसें होवे ? अथवा स्वामिजीने जानबझकेही जैनीयोंकी निंदा करनेकेवास्ते ऐसा गपोडा ठोक दिया होगा ! क्योंकि, स्वामिजीके छेखसेंह सिद्ध होता है कि, बूठ लिखके किसीका मत खंडन होवे तो, अच्छा है. देखो सत्यार्थप्रकाश पत्र २८५ पंक्ति २९. " अब इसमें विचारना चाहिये कि जो जीवन्रहाकी एकता जगत् मिथ्या संकराचार्यका निजमत था तो वह अच्छामत नहीं और जो जैनियोंके खंडनके लिये उस मतका स्वीकार किया हो तो कुछ अच्छ है. " वाहजी वाह ! क्या सुंदर श्रद्धान है ! यह कपट नही तो अन्य क्या है ? यह तो ऐसे हुआ कि द्सरेको अपशकुन करनेकेवास्ते अपना नाक कटवाना !!!

समझाया कि, तुम रोगकी चिकित्सा करो. तब शंकरस्वामीने कहा कि, रोग, जन्मांतरके पापोंसें होता है, सो भोगनेसेंही नाश होता है, इस-वास्ते भोगनेसेंही नाश करने योग्य है. जेकर न भोगा जावे तो, ज-न्मांतरमें भोगना पडता है, यह शास्त्रका कहना है. शिष्योंके अतिआ-ग्रहसें शंकरस्वामीने चिकित्सा करानी मान्य की, तब शिष्योंने हजारों वैद्योंसें चिकित्सा करवाइ, परंतु भगंदर तो बढ गया. तब सर्व वैद्य, अपने २ घरोंको चले गए. तब झंकरस्वामीने महादेवका स्मरण किया, तब अश्विनीकुमार वैद्यको ब्राह्मणके वेषमें महादेवने भेजे, अश्विनीकु-मार भी हाथमें पुस्तक लेके शंकरस्वामीके पास आके बैठ गये, और कहने लगे कि, भो यतिवर ! यह तेरा रोग, दृर नही हो सकता है. क्योंकि, अभिचारकरके यह उत्पन्न हुआ है, ऐसा कहके वे निजस्थानमें जाते रहे. तब झंकरखामीक शिष्य पद्मपादने कोधमें आके ऐसा मंत्र जपा, जिससें अभिनवगुप्त मर गया. शंकरस्वामी पीछे काइमीरमें गये, वहां सरस्वतिका मंदिर चतुर्द्वारवाला, जिसके मध्यमें सर्वज्ञपीठ नामा चौंतरा है, तिसपर जो चढे, सो सजनोंमें सर्वज्ञ होता है, और सोही उस मंदिरमें प्रवेश करनेमें समर्थ होता है, अन्य नही. शंकर-स्वामी उस मंदिरके दक्षिण दरवाजेको खोलनेवास्ते वहां आये, और दक्षिणका दरवाजा खोला, अनेक वादीयोंके प्रश्नोंके उत्तर दीए, जब अभ्यंतर ( अंदर ) जानेको उत्सुक हुए, तब सरस्वतिने कहा कि, केवल इस पीठिका ऊपर चढनेवालाही सर्वज्ञ नही होता है, परंतु चढनेवालेमें शुद्धता भी होनी चाहिये. सो शुद्धता तुमारेमें है, वा नही ? क्योंकि, यतिधर्ममें निष्ठ ऐसे तुमने सम्यक्प्रकारसें स्त्री भोगी है. और काम-कलारहस्यप्रवीणताके तुम पात्र हुए हो. इसवास्ते ऐसे पदपर चढनेकी तुमारेमें किसी प्रकारसें भी, योग्यता नही है.

यह सुनकर शंकरस्वामीने कहा, हे अंबे ! जो तूने कहा कि, अंगना (स्त्री) मोगी, सो इसका उत्तर यह है कि, जिस देहांतरमें कर्म किया है, तिससें यह देह अन्य है; इसवास्ते इस देहको पाप नही लगता है. यह सुनकर सरस्वतिने शंकरस्वामीका पूजन करा, शंकरस्वामीने भी शार-दापीठमें कितनेक काल वास किया, वहांसें केदार गये, और मृत्युको प्राप्त हुए. ॥ इति संक्षेपतः शंकरविजयानुसारिशंकरस्वामिस्वरूपकथनम् ॥

अब हमको जो कछुक कहना है, सो लिखते हैं. जो ब्राह्मणादि लोक कहते हैं कि, शंकरस्वामीने जैन बौद्धोंके वेडे भरके डुबवा दीए थे, सो कहना मिथ्या है. क्योंकि, जब भगंदर हुआ पीछे शारदामठमें वास किया है, और मरनेके थोडेसें दिन बाकी (शेष) थे, तब तो, 'जैन ' 'बौद्ध ' 'पतंजलि ' आदि वादी, विद्यमान लिखे हैं. और शंकरविजयों-में भी, पूर्वोक्त लेख नही है. इसवास्ते पूर्वोक्त ब्राह्मणादिकोंका कहना, महामिथ्या है. निःकेवल मिथ्यामतको मिथ्या बोलके सच्चा करा चाहते हैं, खामी दयानंदसरस्वतिवत्.

और पतिकेसंगमविना, आनंदगिरिने शंकरस्वामीकी माताजीके गर्भमें शंकरस्वामीकी उत्पत्ति लिखी है, सो प्रमाण बाधित है. क्योंकि पुरुषवीर्यको स्त्रीकी योनिमें प्रवेश करेविना, कदापि गर्भकी उत्पत्ति नही होती है; यह कहना प्रमाणसिद्ध है. इस कालमें पश्चात्य विद्वानोंने सायन्स (SCIENCE) विद्याके बलसें अनेक वस्तुयोंके संयोगसें अनेक कार्यकी उत्पत्ति कर दिखलाइ है, परंतु किसी भी पदार्थोंके मिलापसें मनवाले मनुष्यकी उत्पत्ति, स्त्री पुरुषके संयोग, वा पुरुषवीर्यको स्त्रीकी योनिमें प्रवेश करेविना, नहीं कर सकते हैं. ऐसा<sup>ँ</sup> तो किसी कालमें भी नही हो सकता है कि, स्त्री पुरुषके संगमविना, वा पुरुषवीर्य स्त्रीकी योनिमें प्रवेश करेविना, स्त्रीको गर्भकी उत्पत्ति होवे. परंतु मतानुरागी पुरुष, अपने मताध्यक्षपुरुषको, विना पि-ताके वीर्यसें उत्पन्न होना लिखते हैं, सो, मूढोंको आश्चर्य करनेकेवास्ते, वा व्यभिचार छिपानेकेवास्ते, और अपने मताध्यक्षकी अन्य मनुष्योंसें उत्तमता जनानेकेवास्ते, और ईश्वरकी अत्यद्धुत शक्ति प्रसिद्ध करनेके वास्ते, लिखते हैं. परंतु यह नही जानते थे कि, ऐसें अप्रमाणिक ले-खको प्रेक्षावान् कदापि नहीं मानेंगे, और ऐसें लेखसें उनकी मातुश्रीको

व्यभिचारका कलंक उत्पन्न होवेगा. क्योंकि, जब ईश्वरीय शक्तिसें उ-नका उत्पन्न होना मानते हैं तो, क्या ईश्वर स्त्रीके गर्भविना अपने आ-पको मनुष्यरूप नही बना सकता था ? इसवास्ते प्रत्यक्ष अनुमान आ-सागमसें विरुद्ध ऐसा लेख, प्रेक्षावान् तो कोई भी नही लिख सकता है. यद्यपि परमाप्तागममें ऐसा लेख है कि, पांच कारणोंसें, स्त्री, पुरुषके संगमविना भी, गर्भ धारण कर सकती है. वे कारण यह हैं. ॥

"॥ पंचहिं ठाणेहिं इत्थी पुरिसेण सदिं असंवसमाणी-वि गप्मं धरेजा तंजहा दुव्वियडा दुन्निसन्ना सुक्रपोग्गले अहिट्ठेजा ॥ ९ ॥ सुक्रपोग्गलसंसिट्ठे से वत्थे अंतो जोणीए अणुपविसेजा ॥ २ ॥ सयं वा से सुक्रपोग्गले अणुपविसेजा ॥ ३ ॥ परो वा से सुक्रपोग्गले अणुपवि-सेजा ॥ ४ ॥ सीओदगवियडेण वा से आयममाणीए सु-क्रपोग्गले अणुपविसेजा ॥ ५ ॥

भाषार्थः-वस्त्ररहित विरूपताकरके गुहाप्रदेशकरके कथंचित् पुरुषनि-स्टप्ट शुक (वीर्य) पुद्गलवाले भूमिपट्टादिक आसनको आक्रमण करके बैठी हुइ, तिस आसनपर स्थित हुए पुरुषनिस्टप्ट शुकपुद्गलोंको कथंचित् योनिसें आकर्षण करके यहण करे. ॥१॥ तथा शुकपुद्गलसें लिबडा (भीजा) हुआ वस्त्र, उपलक्षणसें तथाविध और भी केशादि, स्त्रिकी योनिमें प्रवेश करे, अथवा अनजानपने तथाविध वस्त्रको पहिना हुआ योनिमें प्रवेश करे, और शुकपुद्गलको महण करे. ॥ २ ॥ तथा आपही पुत्रार्थिनी होनेसें और शीतलरक्षकत्व होनेसें शुकपुद्गलोंको योनिमें प्रवेश करवावे. ॥ ३ ॥ तथा पर, सासुआदि पुत्रकेवास्ते वहुके गुह्यप्रदेशमें वीर्यपुद्गलोंको प्रवेश करवावे. ॥ ४ ॥ पल्वल द्रहप्रमुखगत जो शीतल जल, तिसमें स्नान करती हुइ स्त्रीकी योनिमें कथंचित् पूर्वपतित उदकमध्यवर्त्ती शुकपुद्गल प्रवेश करे. ॥ ५ ॥ इन पांच कारणोंसें स्त्री पुरुषसंगमविना भी गर्भ-धारण कर सकती है. इन पूर्वोक्त पांचों कारणोमें भी, स्त्रीकी योनिमें पुरुषवीर्यके प्रवेश होनेसेंही, गर्भोत्पत्ति कही है. इसीतरें अन्य किसी स्त्रीकी योनिमें पू-वोंक्त पांच कारणोंसें वीर्य प्रवेश करजावे, और तिससें उसके गर्भोत्पन्न हो जावे तो, विरुद्ध नही. परंतु इन पूर्वोक्त पांचो कारणोंविना, और अपने पतिकेसंगमविना, जेकर गर्भोत्पत्ति हो जावे तो, अवश्यमेव तिस स्त्रीने व्यभिचारसें गर्भ धारण किया, ऐसा सिद्ध होवेगा. इसवास्ते पुरु-पका वीर्थ, जबतक योनिद्वारा स्त्रीके गर्भाशयमें नही जावेगा, तबतक कदापि गर्भोत्पत्ति नही होवेगी. इसवास्ते आनंदगिरिका लेख, युक्तिप्र-माणसें बाधित है.

और जो शंकरस्वामीको महादेवका अवतार, और सर्वज्ञ लिखा है, सो भी मिथ्या है. क्योंकि, जब शंकरस्वामी मंडनमिश्रकेसाथ वाद करनेको गए हैं, तब मंडनमिश्रकी दासीको मंडनमिश्रको घर पूछा ! क्या सर्वज्ञ ऐसेको कहते हैं कि, जिसको मंडनमिश्रके घरकी भी खबर नही थी कि, कहां है ? मंडनकी भार्याके पूछे प्रश्नोंका उत्तर नही आया, क्या सर्वज्ञसें भी कोई बात छीपी है ? मंडनमिश्रके घरमें व्यासजी, और जैमनीने श्राद्धका मोजन करा, क्या वेदांतीयोंके मतका यही पर्यवसान फल है, कि मरे पीछे, वा वेदांतीयोंकी मुक्ति हुए पीछे, वा बहा हुए पीछे भी, लोकोंके घरमें श्राद्ध जीमते फिरते हैं ? क्या सर्व वेदांती भी, इसीतरें लोकोंके घरमें श्राद्ध जीमते फिरते हैं ? क्या सर्व मुखे, और भोजन जीमते फिरते हैं तो, यह जगत्ही सबके काममें आता है, फिर जगत्को मिथ्या कहते हैं तो, क्या मिथ्या कहनेवालेही मिथ्यावादी नही है ? बलहारि है वेदांतियों ! तुमारे सिद्धांतका कैसा रहस्य है कि, मरे पीछे भी वेदांती, लोकोंके घरमें रोटीयां खाते फिरते हें !!!

पूर्वपक्षः-मंडनकी भार्याके प्रश्नोंका उत्तर शंकरखामीने यह विचारके नही दिया कि, मेरे उत्तर देनेसें मेरे यतिधर्मका क्षय हो जावेगा

् उत्तरपक्षः-जब राजाके मृतक शरीरमें प्रवेश करके मदिरापान किया, सैंकडों राणीयोंसें वात्स्यायनोक्त चौरासी ( ८४ ) आसनोंसें मैथुन सेवन किया, और एकमाससें अधिक काठपर्यंत उन राणीयोंके मुखके थूक-ठाठाको अमृतसमान मनोहर मानके चूसा-चाटा, और कामशास्त्र सीखा, तिस थूक चाटनेमें भी ब्रह्मानंदही भोगा ! क्या ऐसा काम क-रनेसें तो यतिधर्म क्षय नही हुआ, और कामप्रश्नोंके उत्तर देनेसें य-तिधर्म क्षय होता था ? हा ! इसके उपरांत अन्य बडा आश्चर्य कौनसा है ? और शंकर तो ' ऊर्द्धरेतः ' था, राणीयोंकेसाथ भोग करनेसें 'अ-धोरेतः ' किसतरें हो गया ?

पूर्वपक्षः⊶इांकरस्वामीके इारीरमें यह व्यवस्था थी, परंतु देहांतरमें यह नही. इसीवास्ते तो इांकरस्वामीने काइमीरवासिनी सरस्वतीके प्र-श्रोत्तरमें कहा है कि, देहांतरका किया पाप, इस देहको नही ऌगता है.

उत्तरपक्षः-हमारी समझमूजब तो, तुमारी मानी सरस्वती, तुमारे कहनेसेंही अज्ञानिनी सिद्ध होती है. क्योंकि, पहिले तो उसने शंकर-स्वामीको परस्रीयोंसें भोग करनेवाले जानके निर्दोष पुरुष नही जाने, और फिर शंकरखामीका उत्तर सुनके चुपकी होके शंकरस्वामीकी पूजा करने लग गई !! अब हम यहां यह प्रश्न पूछते हैं कि, पाप करने और पापके फल भोगनेवाला वोही देह है, वा अन्यदेह ? जेकर वोही देह है, तब तो जन्मांतरमें पापका फल भोगनेवाला देह नही है, तो फिर इांकरस्वामीकी देहने जन्मांतरके देहके किये पापसें भगंदरका भारी दुःख क्योंकर भोगा ? और जब देहही पापका करने और भोगनेवाला है, तब तो, जीव, सदा मुक्त होना चाहिये, पुण्यपापसें रहित होनेसें, और देहके साथ संबंध न होनेसें. जेकर कहोगे, जीवही पुण्यपापका कर्त्ता, और भोक्ता है, तब तो, इांकरस्वामीही परस्रीगमनरूप पापके कर्त्ता और भोक्ता, सिद्ध होवेंगे; और कामशास्त्र पढनेसें असर्वज्ञ सिद्ध होवेंगे. तथा देहांतरमें प्रवेश करनेसें जैसें उनकी ब्रह्मविद्या जाती रही, तैसेंही सर्व वेदांतीयोके मरे पीछे, ब्रह्मविद्या नष्ट हो जावेगी. क्योंकि, वेदांती-योंके कहने मृजब ब्रह्मविद्या, देहके साथही संबंधवाली है; नही तो, देह छोडनेसें इांकरस्वामीकी ब्रह्मविद्या, नष्ट क्यों होती? जेकर इांकरस्वामीकी ब्रह्मविद्या नष्ट न होती तो, उनके शिष्य उनको 'तत्त्वमसि ' का उप-देश क्यों करते ? और शंकरस्वामी यदि सर्वज्ञ होते तो, अपनी करी मासकी अवधिको क्यों भूल जाते ? और देहांतरमें कामशास्त्र सीखनेको क्यों जाते ? क्या सर्वज्ञसें कोई शास्त्र छीपा है ? और उत्तर देनेसें मेरा यतिधर्म क्षय हो जायगा ऐसा विचार क्यों करते ? क्योंकि, फिर भी तो उसीही शरीरमें प्रवेश करके मंडनमिश्रकी भार्याको उत्तर दिये; क्या उस वखत उत्तर देनेसें यतिधर्म क्षय न हुआ ? और शंकरस्वामीको साक्षात् महादेव माने हें तो, क्या पार्वतीजीसें भोग करनेसें तृप्त न हुए ? जिससें मृतक शरीरमें प्रवेश करके परस्तीयोंसें भोग करके उनके ओष्ठपुटोंकों चूसके ब्रह्मानंदका स्वाद लिया !!! और महादेवको तो, तु-मने सर्वव्यापी माना है तो, राजाके मृतक इारीरमें अन्य कौन प्रवेश कर गया ? और कौन निकल आया ? क्योंकि, इांकर तो, आगेही सर्व जगे व्यापक है. और शंकरस्वामीको जो भगंदरका रोग हुआ, सो पूर्व जन्मांतरके पापोंके फलसें लिखा है तो, क्या पूर्वजन्मांतरोंमें शंकर-स्वामीने पाप करे मानते हो ? तथा तुम तो, पुण्यपापके फलका प्रदाता, ईश्वरको मानते हो तो, फिर क्या शंकरने अपने किये पापके फल भो-गनेवास्ते, आपही अपनी गुदामें भगंदररूप फोडा करलिया ? और अ-भिनवगुप्तने, जो अभिचारक कर्म करके शंकरको भगंदर फोडा किया तो, क्या अभिनवगुप्त शंकरसें अधिक सामर्थ्यवान् था ? वा, शंकर अ-पने बदलेके मंत्रसें उसको दूर नही कर सकता था ? क्योंकि, शंकरको तो, तुम सर्वशक्तिमान् मानते हो.

और शंकरस्वामीके शिष्य पद्मपादने नरसिंहरूप करके, और मंत्र-जाप करके, भैरव, कपाली, और अभिनवगुतको मार डाला. क्या पद्मपाद अज्ञानी, रागी, द्वेषी था, जो ऐसा काम किया ? क्या ब्रह्मवित् नही था ? यदि था तो, शंकरकीतरें समभाव क्यों नही किया ? इसवास्ते यही सिद्ध होता है कि, शंकर, और शंकरके शिष्योंमेंसें कोइ भी, रागद्वेष अज्ञान मोहसें रहित, और सर्वज्ञ, नही था. और जो जो कल्पना करके,

आनंदगिरि, और माधवने अपने २ रचे विजयोंमें शंकरकी बाबत अ-धिक बडाइ लिखी है, सो अपने गुरु, और अपने मतके आचार्यके अनुरागसें लिखी है. जैसें दयानंदसरम्वतिके शिष्योंने इस काल-में " द्यानंद्दिग्विजयार्क " रचा है. परंतु जैसी दयानंदसरस्वतिने मतोंकी विजय करीहै, और जैसी उसके मतकी धुल अन्यमतोंवाले लोक उडा रहे हैं, सो हम प्रत्यक्ष देख रहे हैं. संवत १९४७ में सरकारी गिनती मुजब चाळीस हजार ( ४०००० ) के लगभग दयानंदसरस्वतिके मतके माननेवाले आर्यसमाजी गिने गए हैं, उनमें भी प्रायः बडा भाग पंजाबीयोंका है. ऐसीही शंकरविजय होवेगी. क्योंकि, थोडेसेंही वर्ष हुए हैं, पंजाबदेशमें उदासी और निर्मले साधुयोंने, वृत्तिप्रभाकर, ाव-चारसागर, निश्चलदासकृत भाषावेदांतके पुस्तक, और उपनिषदादिकोंके अनुसारे, वेदांतमत, प्रचलित किया है. और वेदांतमत माननेवाले जि-तने पंजाबी हैं, इतने अन्य लोक नही मालुम होते हैं, और दक्षिणमें प्रायः रामानुजके मतवालोंने, मध्वर्क, निंबार्क आदि वैष्णवमतवालोंने, और तुकारामादि भक्तिमार्गवालोंने, शंकरस्वामीके चलाये शुद्धांद्वैत-मतकी बहुत हानि करी. और गुजरात, कच्छ, मालवा, मेदपाट, हडौती, **दुंढाड ( जयपुर ), अजमेर, मारवाड, दि**छी मंडलादि देशोंमें प्रायः शंक-रस्वामीका मत, प्रचलित नही हुआ मालुम होता है, क्योंकि, पूर्वोक्त देशोंमें प्रायः जैनमतकाही प्रबल बहुत था. और शंकरस्वामीके मतके असली रहस्य, अंतमें नास्तिकोंके समान महा अज्ञान, और मिथ्यात्व मोहसें उन्मत्तता, और प्रायः सत्कर्मोंसें भ्रष्टता, आदि कुचलन देखनेमें आते हैं.

और जो शंकरस्वामीका शिष्य आनंदगिरि, जिसने शंकरविजय पुस्तक रचा है, उसको तो, जैनमतकी किंचित् भी, खबर नही थी. क्योंकि उसने लिखा है कि, कौपीन (लंगोटी)मात्रधारी, मस्तकमें बिंदु-तिल-कका धरनेवाला, मलदिग्ध अंग, ऐसा जैनमती, शंकरखामीके पास शिष्योंसहित आया. यह लेख तो, आनंदगिरिने अवझ्यमेव किसी भंगा- दिके नशे चढेमें लिखा मालुम होता है. क्योंकि, एसे वेषका धारक तो श्वेतांबर, दिगंबर, दोनों मतोंमें नही लिखा है. श्वेतांबरमतमें तो, रजोहरण, मुखवस्त्रिका, चौलपटक, आदि चतुर्दश ( १४ ) औधिक उप-करण, और कितनेही औपचाहिक उपकरणधारी मुनि लिखा है. और दिगंबरमतमें पीछी कमंडळू आदिका धारी मुनि लिखा है. परंतु मस्त-कमें बिंदु-तिलक करना, दोनों जगे, मुनिको निषेध है. इसवास्ते जैन-मतका साधु तो, इांकरके पास गया, कोइ भी सिख नही होता है. और श्रावक भी, नही. क्योंकि, जैन-श्रावक तो, नित्य त्रिकाल जिनेंद्रकी स्नान-पूर्वक पूजा करनेवाला, स्फटिकरत्नसमान, अभ्यंतर बाहिरसें निर्मल लिखा है. उसके शरीरमें तो, मलका होना, कौपीनमात्र धारन करना, संभवही नही है. और शिष्योंका होना असंभव है. और दिगंबरमतका क्षुहुक भी, नही था. क्योंकि, उसका भी वेष उक्त प्रकारका नहीं है. और सांप्रतिकालमें (आजकल) जे स्नानरहित, मलदिग्धांग, परमेश्वरकी पूजा-रहित, ढुंढकमतके माननेवाले प्रसिद्ध हैं, वे तो शंकरस्वामीके समयमें थेही नही, तो फिर, आनंदगिरिका लिखना भंगादिके नरोके वशसें नही तो, अन्य क्या है ?

और जो आनंदगिरिने, 'जिनदेव ' शब्दकी व्युत्पत्ति आदि पूर्वपक्ष लिखा है, सो सर्व, स्वकपोलकल्पित महामिथ्या लिखा है. क्योंकि, वैसा पक्ष जैनीयोंको सम्मतही नही है. और शंकरस्वामीने उसका खंडन किया लिखा है, सो ऐसा है, जैसा वंध्यासुतका श्टंगार वर्णन करना. इस हेतुसें शंकरविजयोंमें जो कथन जैन बौद्धमतकी बाबत लिखा है, सो सर्व, स्वकपोलकल्पित होनेसें मिथ्या है.

वाचकवर्ग ! ऐसें न समझें कि, यह प्रंथ लिखनेवालेने द्रेष बुद्धिसें शंकरस्वामीविषयक, और दोनों शंकरविजयोंविषयक लेख, लिखे हैं. परंतु जब तुम सर्व मतोंका पक्षपात छोडके मध्यस्थ होके विचारोगे, तब तुमको प्रंथकारका लेख सत्य २ प्रतीत होजावेगा.

और कुमारिलभद्द, और शंकरखामीकी बाबत, हिंदुस्थानका संक्षिप्त इतिहास लिखनेवाले डॉक्टर हंटर, सि, आई, इ; एल एल, डी

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

(DR. SIR WILLIAM HUNTER, C. I. E., LL. D.) ने लिखा है; उसका तरजूमा गुजराती भाषामें सरकारकी तरफसें हुआ है. उसके सन १८८६ के छपे पुस्तकके पृष्ठ १०९ में लिखा है कि, ईसवी सन ८०० में विहारका वासी कुमारिल ब्राह्मण हुआ, और उक्त सन ९०० में, शंकरस्वामी हुआ लिखा है. और पृष्ठ १०३ में लिखा है कि, ईसवी सनके ८०० में सैकेमें कुमारिलने उपदेश करनेका प्रारंभ किया, वेदानुसार पुराना मत यह है कि, सगुणस्रष्टा, और ईश्वर है. ऐसे मतका उसने बोध किया. बौद्धधर्ममें ईश्वर नही था; पीछेकी एक कथामें ऐसा लिखा है सगुण कि, कुमारिलने बौद्धमतके विरुद्ध उपदेश किया, इतनाही नही, बलकि, उनके ऊपर बहुत जुलम करनेके वास्ते किसी दक्षिण हिंदके राजाके मनमें ऐसा निश्चय करवाया कि, उस राजाने अपने सेवकोंको आज्ञा दी कि, बौद्धमत माननेवाले इन्द, और वालकपर्यंत, सेतुबंधरामेश्वरसें लेके हिमालयपर्यंत, जहां होवे, तहां सर्वको मार दो, और जो न मारे, उसको भी मार दो. तथापि, हिमालयसें लेके कन्याकुमारीतक, जुलम करनेकी सत्ता जिसके हाथमें होवे, सो उक्त काम कर सके; परंतु ऐसा भारी राजा, उसकालमें हिंदमें नही था. हां, दक्षिणहिंदके बहुतसें रा-जाओंमेंसें किसीएक राजाने अपने राज्यमें ऐसा जुलम गुजारा होवे तो, होवे. परंतु यह तो, एक छोटीसी बातको बडी करके दिखलाइ है.

तथा प्रो॰ मणिलाल नभुभाई दिवेदी, अपने बनाये सिद्धांतसारमें ऐसें लिखते हैं-सातमे आठमे सैकेमें शंकराचार्य कुमारिल विगेरेने, इस (बौद्ध) धर्मके सामने बहुत प्रयत्न किया है. कदापि किसी स्थलमें लडाई झगडा भी हुआ होगा, तो भी बौद्धर्मको बाह्यणोंने, राजाओंके पास निकलवा दिये और बौद्धर्मके अनुयायी (माननेवालों) को कतल करवा दिये यह बात तो, केवल पुराणकल्पनाही लगती है. [ स्वर्गवासी पंडित भगवान-लालजीका भी यही मत था. ] तो बौद्धधर्म हिंदुस्थानमेंसें कैसें लोप हो गया ? तिसवास्ते उस धर्मका बंधारणही जवाबदार है. प्रथमसेंही इस धर्मकी नीति बहुत सखत थी, इसमें साधु होके रहना बहुत मुहिकल था; और सर्वोपरि यह कसर (खामी) थी कि, यह धर्म, केवल अभावरूप था. तिससें सामान्य लोकोंको एकवार इसपर जो रुचि हुइ थी, तिसको कायम रखनेके साधन-अच्छे ग्रंथ-सामान्य लोकोंको, और विद्वान लोकोंको रुचे, ऐसें संग्रह इत्यादि-इस धर्ममें नही थे. इसवास्ते कालां-तरमें लोकोने वेदांतादि धर्मका सार, शंकरद्वारा स्पष्ट होनेसें, इसको (बौद्धधर्मको) छोड दीया; आपही इस धर्मका नाश हो गया.

तथा सन १८९५ अकटोबर तारिख १३ मीके छपे गुजराती पत्रमें "प्राचीन गुजरातका एक चित्र (२१)" इस विषयमें लिखा है कि, बाह्यणोऊपरांत अन्नसत्रके निर्वाहवास्ते, देवालयके निर्वाहवास्ते, टूटे फूटेके बनानेवास्ते, मठोंके निर्वाहवास्ते, इत्यादि भी दानपत्र मिलते हें, उसमें वह्नभीके वखतमें बौद्धविहारको दान दीयेका भी प्रमाण मिलता है, ताम्रपत्रोंके दान बहुतकरके स्मार्त्तधर्मके प्रवर्त्तनवास्ते माऌुम होते हैं, परंतु बौद्धधर्म चलता था, उसका ऊपर लिखा प्रमाण मिलता है. इसके सिवाय हीवेनथ्सेंगके पुस्तकोंसें भी भरुच, खेडा, वल्लभी, सुराष्ट्र, मालवादिकोंमें बौद्धधर्मका प्रवार देखनेमें आता है प्राचीन समयमें उसका जो राजकीय, और दूसरा प्राबल्य था, सो देखनेमें नही आता है. और वो शनैः शनैः (धीमें धीमे ) निर्वछ होगया होना चाहिये. तो भी, धारवाड जिल्लेके डंवलगाममें एक शिलालेख, इ. स. १०९५ का है. उसमें बुद्धके विहारको, और आर्यतारादेवीके विहारको दान दीये हैं. जिससें देखनेमें आता है कि, कर्नाटकतरफ, वौद्धधर्म, यावत् इग्यार ( ११ ) मे सैकेतक चलता था, और उसको दानादिकोंसें आश्रय मिलता था. कन्हेरीकी गुफामें शक ७७५, और ७९९, के लेख हैं. येह राष्ट्रकूट राजा अमोघवर्षके खंडणी (मातहत) कोंकणके शिलारराजा कपर्दीके वखतके हैं. तिसमें भी, बौद्धगुफाको दान कियेका छेख मिछता है. अर्थात् पौराणिक, स्मार्त्तधर्म, और कापालिकमतका शैवधर्म, बहुत प्रबल था; तथापि, बौद्धमत, यावत् बारमे ( १२) सैकेतक चालु-विद्यमान रहनेके प्रमाण मिलते हैं.

43

इन पूर्वोक्त लेखोंसें माधवरचित शंकरविजयका जो यह लेख है.।

आसेतुरातुसाद्रिश्च बोेह्वानां वृद्धबालकं।

न हांति यः स हंतव्यो भ्रत्यानित्यवदन्नपाः॥

भावार्थः-सेतुबंधरामश्वरसें लेकर, हिमालयतक, बौद्धोंके वृद्धसें लेकर बालकपर्यंतको, जो न हणे, (न मारे) उसको मार देना; ऐसें अपने नोकरोंप्रति राजे लोक कथन करते हुए. सो मिथ्या सिद्ध होता है.

और माधवने जहां बौद्ध लिखा है, वहां भी, आनंदगिरीने जैन लिखा है. माधवकृत विजयके सर्ग ७ के एष्ट ११-१२ में, और आनंद-गिरिकृत विजयके एष्ट २३६ में देखो. क्या जाने, आनंदगिरिको जैनी-योंने बहुत सताया होगा, इसवास्त्रे, बौद्धोंकी जगे भी, जैनमतीही लिख दिये !!! परंतु हमारी समझमूजव तो, आनंदगिरिको जैन और बौद्धमतंके प्रथक् २ जाननेकी भी, बुद्धि नही थी. और शंकरने, जैन-मतोपरि कुमारिलवत्, जुलम गुजारा, ऐसा तो, दोनोंही विजयग्रंथोंमें नही लिखा है.

ऐसे पूर्वोक्त खरूपवाळे शंकरखामीने, वेंदांतमतके व्याससूत्रोपरि, भाष्य रचा है. उसमें व्यासजीके कथनानुसार, जैनमतका खंडन, लिखा है. सो खंडन खंडनपूर्वक, आगेके स्तंभमें लिखेंगे. । इत्यलम् ।

> इत्याचार्यश्रीमद्विजयानंदसृरिविरचिते तत्त्वनिर्णयप्रासादे इांकरस्वामिस्वरूपवर्णनोनामपंचत्रिंशःस्तम्भः॥३५॥

# ॥ अथ षट्त्रिंशस्तम्भारम्भः ॥

पंचत्रिंश (३५) स्तम्भमें शंकरस्वामीका स्वरूप कथन किया, अथ इस छत्तीस (३६) मे स्तम्भमें शंकरस्वामीने जैसें जैनमतकी सप्तभं-गीका खंडन किया है सो, और उसके खंडनका खंडन छिखते हैं. तहां प्रथम जैनमतवाळे जैसा सप्तभंगीका स्वरूप मानते हैं, तैसा भाषामें छिखते हैं, जिससें वाचकवर्गको मालुम हो जायगा कि, शंकरस्वामीने, जो सप्तभंगीका खंडन लिखा है, सो, जैनमतानुसार है, वा अन्यथा है ? और शंकरस्वामीको जैनमतकी सप्तभंगीका बोध, यथार्थ था, वा अय-थार्थ था ?

जैनमत माननेवालोंको प्रथम सप्तभंगीका स्वरूप जानना चाहिये. क्योंकि, सप्तभंगीही, जैनीयोंके प्रमाणकी भूमिकाको रचती है. दुर्दम जो परवादीयोंके वादरूप हाथी है, उनके पकडने अर्थात् पराजय कर-नेवास्ते, और अपने सिद्धांतके रहस्य जाननेवास्ते, श्रेष्ठ जे वादी है, वे सम्यक् प्रकारसें सप्तभंगीका अभ्यास करते हैं. ।

यदुक्तं ॥

या प्रश्नाहिधिपर्युदासामिदया बाधच्युता सप्तधा । धर्म धर्ममपेक्ष्य वाक्यरचना नैकात्मके वस्तुनि ॥ निर्दोषा निरदेशि देव भवता सा सप्तमंगी यया ।

निद्रापा निरदाश दव नवता सा सतनगा वर्षा ।

जल्पन जल्परणांगणे विजयते वादी विपक्षं क्षणात्॥९॥ भावार्थः--प्रश्नवशसें विधि, और पर्युदास, भेदकरके अनेकात्मक वस्तुमें, एक एक धर्मकी अपेक्षा, सातप्रकारकी सर्वप्रमाणोंसें अ-बाधित, और निर्दोष, जो वचनकी रचना है, सो सप्तमंगी है. हे अईन ! देव ! ईश्वर ! ऐसी सप्तभंगी, तुमने कथन करी है, जिस सप्त-भंगीकरके, वादरूषी ये संयाममें, वादी, प्रतिवादीयोंको एकक्षणमें जीत लेते हैं. ॥ १ ॥ तथा यह जो शब्द है, सो यत् किंचित् सदंश, असदंश, भंगकरके अपने अर्थको प्रतिपादन करता हुआ, सप्तभंगहीको प्राप्त होता है. सर्वजगे यह ध्वनि विधिनिषेधकरके अपने अर्थको कहता हुआ, सप्तभंगीको प्राप्त होता है; यह तात्पर्यार्थ है. सो सप्तभंगी, कैसे सरूपवाली है ? उसका लक्षण कहते हैं.

"॥ एकत्र वस्तुनि एकैकधर्मपर्यनुयोगवशात अविरोधेन व्यस्तयोः समस्तयोश्च विधिनिषेधयोः कल्पनया स्यात्कारां-कितः सप्तधा वाक्प्रयोगः सप्तभंगीति॥" अर्थः-जीव, अजीव आदि एक पदार्थकेविषे, एक एक धर्ममें प्रश्नके करनेसें, सकल प्रमाणोंसें अवाधित, भिन्न भिन्न विधि प्रतिषेध और अ-भिन्न विधि प्रतिषेधके विभागकरके, कहा हुआ, 'स्यात्' शब्दकरके लांछित, जो सातप्रकारके वचनका उपन्यास, सो सप्तभंगी जाननी. 'विधिःसदंशः' विधि जो है, सो सत्अंश है. 'प्रतिषधो सदंशः' और प्रतिषेध, निषेध जो है, सो, असत् अंश है. पदार्थसमूहके सदंश असदंश धर्मादि अनेक प्रकारके विभाग करनेसें अनंतभंगीका प्रसंग होता है, जिसके दूर करनेकेवास्ते सूत्रकारने एकपद ( एकत्र ) का प्रहण किया है. अनंतधर्मसंयुक्त जीव अजीवादि एक एक वस्तुमें भी विधि निषेधकरके, अनंतधर्मसंयुक्त जीव अजीवादि एक एक वस्तुमें भी विधि निषेधकरके, अनंतधर्मसंयुक्त जीव अजीवादि एक एक वस्तुमें भी विधि निषेधकरके, अनंतधर्मसंयुक्त जीव वयाद्यत्तिकेवास्ते एक एक धर्ममें पर्यनु-योग ऐसे पदका प्रहण करा है. इस कहनेसें अनंतधर्मसंयुक्त अनंत पदार्थोंके हुए भी, प्रतिपदार्थके प्रतिधर्मके परिप्रश्नकालमें एक एक धर्ममें एक एकही ससभंगी होती है, यह नियम कथन किया है. और अनंत-धर्मकी विवक्षाकरके सप्तभंगीयोंका भी, नाना कल्पना करना हमको अभीषही है. यह बात सूत्रकारनेही कही है. ।

तथाहि ॥

"॥ विधिनिषेधप्रकारापेक्षया प्रतिपर्यायं वस्तुन्यनंतानाम-पि सप्तमंगीनां संभवात् प्रतिपर्यायं प्रतिपाद्यपर्यनुयोगानां सप्तानामेव संभवादिति ॥ "

भावार्थः-विधिनिषेधप्रकारकी अपेक्षाकरके वस्तुके प्रतिपर्यायमें सातही भंगोंका संभव है, किंतु अनंतोंका नहीं. क्योंकि, एक एक पर्यायप्रति, शिष्यके सातही प्रश्न होनेसें. ऐसे हुए, अनंत पर्यायात्मक पूर्ण वस्तुमें, अनंत सप्तमंगीयोंका भी संभव होनेसें, अनंतसप्तमंगी हो सकती है, किंतु अनंतभंगी नहीं.

अथ सप्तभंगी खरूपसें दिखाते हैं.।

तथाहि ॥

"॥ स्यादस्त्येव सर्वामिति सदंश कल्पनाविभजनेन प्रथ-मो भंगः ॥ १ ॥ "

Jain Education International

नीयल्यापनाकल्पनाविभजया च सप्तमो भंगः॥७॥" अथ अर्थसें प्रथमभंग प्रगट करते हैं:-प्रथमभंग विधिकी प्रधानतामें है. 'स्यात् ' षेसा अनेकांतका द्योतक, अर्थात् अनेकांतका प्रकाशक, अव्यय है. स्यात् इस कहनेकरके कथंचित् किसीप्रकारसें अपने द्रव्य, क्षेत्र, काल, भा-वरूप चतुष्टयकरके घटादिवस्तु, अस्तिरूपही है; और अन्यवस्तुसंबंधी द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव चतुष्टयरूपकरके घटादिवस्तु, नास्तिरूपही है.-तथाहि-घट जो है, सो, द्रव्यसें ष्टथिवीरूपकरके तो है, जलादिरूपकरके नही; क्षेत्रसें पाटलिपुत्रके क्षेत्रसें है, कान्यकुव्जके क्षेत्रसें नही; कालसें शिशरऋ-तुका बना हुआ है, वसंतऋतुका नही; भावसें रक्तरंगसें है, पीतरंगसें नही. पेसेंही अन्यपदार्थ भी जानने. कथंचित् अर्थात् अपने द्रव्यादिचारोंकी अ-पेक्षाकरके, विद्यमान होनेसें, कथंचित् अस्तिरुप, घट है, और परद्रव्या-दिचारोंकी अपेक्षाकरके,अविद्यमान होनेसें कथंचित् नास्तिरूप, घट हे, ए-

षेधविध्यनिर्वचनीयकल्पनाविभजनया षष्ठो मंगः ॥६॥" "॥ स्याद्स्त्येव स्याझास्त्येव स्याढ्वक्तव्यमेवेति क्रमात् सदं-शासदंशप्राधान्यकल्पनया युगपडिधिनिषेधानिर्वच-

पहिधिनिषेधानिर्वचनीयख्यापनाकल्पनाविभजनया पं-चमो मंगः ॥ ५ ॥ '' "॥ स्यान्नास्त्येव स्यादवक्तमेवेति निषेधप्राधान्येन युगपन्नि-

"॥ स्यादवक्तव्यमेवेति समसमये विधिनिषेधयोरनिर्वच-नीयकल्पनाविभजनया चतुर्थो भंगः॥ ४॥ " "॥ स्यादस्त्येव स्यादवक्तव्यमेवेति विधिप्राधान्येन युग-

- ताया नगर ॥ २ ॥ "॥ स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येवेति कमेण सदंशासदंशक-ल्पनाविभजनेन तृतीयो मंगर ॥ ३ ॥ "
- "॥ स्यान्नास्त्येव सर्वामिति पर्युदासकल्पना विभजनेन हि-तीयो भंगः ॥ २ ॥ "

सा उल्लेख अर्थात् स्वरूप है, जेकर अन्यपदार्थको अन्यपदार्थके रूपकी प्राप्ति होवे तो, पदार्थके स्वरूपकी होनिकी प्रसक्ति होवे. एवकारके पठन करनेसें ऐसे स्वरूपवाला मंग है, ऐसा एवकारसें अवधारण होता है. और अवधा-रण तो, अवझ्य करना चाहिये. नही तो, किसीजगे कथन करा हुआ भी नाकथनसरीखा होवेगा. तथा जेकर 'अस्त्येव कुंभः' इतनाही कथन करीये तबतो, कुंभको स्तंभादिकपणे अस्तित्वकी प्राप्ति होनेसें प्रतिनियत स्वरूपकी अनुपपत्ति होवेगी, इसवास्ते उसके प्रतिनियत स्वरूपकी प्रतिनियत स्वरूपकी अनुपपत्ति होवेगी, इसवास्ते उसके प्रतिनियत स्वरूपकी प्रतिपित त्तिके वास्ते ' स्यात् ' ऐसा अव्यय, जोडा जाता है. कथंचित् रूपकरके खद्रव्यादिचतुष्ट यकी अपेक्षा अस्ति, और परदव्यादिचतुष्टयकी अपेक्षा नास्ति है; ऐसे प्रयोगकी प्रतिपत्तिकेवास्ते तथा तिस 'स्यात्' अव्ययको 'बच्छेदफल 'एवकार' कीतरें जहांकहीं शास्त्रमें 'स्यात्' पद प्रकट नही किहा है, वहां भी, ' स्यात् ' पद अवझ्यमेव जानना.

तदुक्तम् ॥

## सोप्यप्रयुक्तो वा तज्ज्ञैः सर्वत्रार्थात् प्रतीयते । यथैवकारो योगादिव्यवच्छेदप्रयोजनः ॥ १ ॥

अर्थः-जिसजगे 'स्यात् 'पद, नही कहा है, तहां भी, तिस स्यात् अव्ययके जानने वालेंनिअर्थसें जान लेना; अयोगव्ययच्छेदादि प्रयोजन-वाले एवकारवत्. तिसवास्ये एवकार, और स्यात्कार ये दोनों सातोंही भंगमें प्रहण करना. विधिप्रधान होनेसें विधिरूपही प्रथम मंग है. ॥ १ ॥

अथ अर्थसें दूसरा मंग दिखाते हैं:--स्यान्नास्त्येवेति निषेधप्रधानकल्पन-यायं मंगः ॥ कथंचित् यह नही है, ऐसे निषेधप्रधानकल्पनाकरके यह दूस-रा मंग है. जो नियमकरके साध्यके सद्भावसें अस्तित्व है, सोही साध्य-के अभावमें नास्तित्व कथन करीये हैं; जैसें, घट, खद्रव्यचतुष्टयकरके अस्तिरूप सिद्ध है, तैसें मुद्ररादिके संयोगसें नष्ट हुआ थका, वोही घट, नास्तित्वरूपकरके सिद्ध होता है; अस्तित्वको नास्तित्वके अविनाभावि होनेसें; तथाच क्षणविनश्वरभावोंकी उत्पत्तिही, विनाशमें कारण मानते हैं. तटुक्तम् ॥

उत्पत्तिरेव भावानां विनारो हेतुरिष्यते ॥

यो जातश्च न च ध्वस्तो नश्येत् पश्चात् स केन च ॥१॥ अर्थः-उत्पत्तिही, भावोंके विनाशमें हेतु है, जो उत्पन्न हुआ और नाश नही हुआ, सो पीछे किसकरके नाश होवेगा ? उत्पत्ति अस्तित्वकी सिद्धिको करती है, सोही उत्पत्ति, विनाश अपरपर्याय नास्तित्वका मूळ-कारण होनेसें अविनाभाव सिद्ध करती है.

पूर्वपक्षः-जिस स्वरूपसें अस्ति है, जेकर तिसही स्वरूपसें नास्ति है, तब अस्तिनास्ति दोनोंको एकजगे होनेसें भाव, अभाव, दोनोंकी एकतापत्तिरूप अनिष्टका प्रसंग होवेगा

उत्तरपक्षः-अस्तिनास्ति दोनोंकी भिन्नभिन्न समयमें प्ररूपणा होनेसें पूर्वोक्त दूषण नही, पदार्थोंका प्रतिसमय नाश होनेसें. तथा हम ऐसें नही मानते हैं कि, जिस समयमें जिसका उत्पाद है, तिसही समयमें उसका विनाश है; तिसवास्ते अस्तित्वके अविनाभावि नास्तित्व सिद्ध हुआ. ऐसें सर्ववस्तु, स्वपरद्रव्यादिचतुष्टयकी अपेक्षा अस्तिनास्तिरूपसें सिद्ध है. अस्तित्वकी प्रधानदशामें प्रथमभंग है और निषेधदशामें दूसरा भंग है.॥ २॥

अथ अर्थसें तीसरा भंग प्रकट करते हैं -स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्ये-वेति ॥ सर्ववस्तु, कमकरकेही, खपरद्रव्यादि चतुष्टयके आधार अनाधा-रकी विवक्षासें, प्राप्त अप्राप्त पूर्वअपर भावोंकरके, विधि और प्रतिषेध-प्रधानकरके विशेषित तीसरे भंगको भजनेवाठा होता है, घटवत्. जैसें, घट, अपने द्रव्यादिचारकी अपेक्षा कथंचित् अस्तिरूपही है, और कथं-चित् परद्रव्यादिचारकी अपेक्षा नास्तिरूपही है. विधिप्रतिषेध दोनोंकी प्रधानता कथन करनेवाठा, यह तीसरा भंग है. ॥ ३ ॥

अथ अर्थसें चौथा भंग प्रकट करते हैं:-स्यादवक्तव्यं युगपद्विधि-निषेधकल्पनया चतुर्थ इति ॥ सदंश असदंश इन दोनोंका समकाल प्ररूपणानिषेधप्रधान यह भंग है.

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

तथाहि ॥ विधिप्रतिषेध युगपत् प्रधानभूत दोनों धर्मोंको एक पदा-र्थमें युगपत् विधिनिषेध दोनोंकी प्रधानविवक्षामें तैसें शब्दको अनिर्व-चनीय होनेसें घटादिवस्तु अवक्तव्य है, विधिप्रतिषेध दोनों धर्मोंकरके आक्रांत भी तिस पदार्थको युगपत् दो धर्मोंको अवक्तव्यरूप होनेसें, यु-गपत् विरुद्ध दो धर्मका प्रयोग नहीं हो सकता है; शीतउष्णकीतरें, सुख-दुःखकीतरें. क्रमकरकेही इाव्दमें अर्थ कथन करनेका सामर्थ्य होनेसें, युगपत् एककालमें नहीं. कक्तवतुकरके संकेतित निष्ठाशब्दवत्, अथवा दंतराब्दकरके कमसेंही क्तकवतुका, और लूर्यचंद्रका अर्थ प्रत्यय होता है, अर्थात् निश्चय होता है. तिसकरके इंद्रादिपदोंका भी. युगपत् अर्थ-प्रत्यायकपणा, खंडन किया. 'धवखदिरौ स्त इति ' यहां भी क्रमकर-केही ज्ञान होता है, युगपत् नहीं. क्योंकि, तैसेंही ज्ञान प्रत्यय होनेसें, और समकालमें शब्दको अवाचकपणा होनेसें, अवक्तव्य है. जीवादि-वस्तु, युगपत् विधिप्रतिषेध विकल्पनाकरके संक्रांतही स्थित होता है; य-द्यापे वर्स्तु, अस्तित्वनास्तित्वधर्मोंकरके संयुक्त भी है, तो भी, अस्ति-त्वनास्तित्वधर्मोंकरके एककालमें कहा नही जाता है, इसवास्ते अवक्त-व्य, अर्थात् अनिर्वचनीय घट है. ऐसें फलितार्थ चतुर्थ भंग हुआ. ॥ ४॥

अथ अर्थसें पांचमा मंग लिखते हैं:-स्यादस्त्येव स्यादवक्तव्यमिति ॥ सदंशपूर्वक युगपत् सदंश असदंशकरके अनिवैचनीय कल्पनाप्रधानरूप यह भंग है. अपने २ द्रव्यादिचतुष्टयकरके विद्यमान हुआं भी, सदंश असदंश-करके प्ररूपणा इस भंगमें करनेकी सामर्थ्यता नही है, जीवादि सर्व-करके प्ररूपणा इस भंगमें करनेकी सामर्थ्यता नही है, जीवादि सर्व-वस्तु खद्रव्यादिचतुष्टयकी अपेक्षाकरके है, परंतु विधिन्नतिषेधरूपोंकरके कहनेको अनिर्वचनीय है. 'अस्त्यत्र प्रदेशे घटः' है, इस प्रदेशमें, घट सत्-रूप असत्रूप दोनोंकरके एककालमें उन दोनोंका खरूप कथन कर-नेकी सामर्थ्यता न होनेसें, विधिरूप हुआं भी, अवक्तव्य है. एसें फलि-तार्थ पांचमा भंग हुआ. ॥ ५ ॥

अथ अर्थसें छठा भंग प्रकट करते हैं:-स्यान्नास्त्येव स्यादवक्तव्यमि-ति ॥ निषेधपूर्वक युगपत् विधिनिषेधकरके अनिर्वचनीय प्रधान यह

ଞ୍ଛଞ୍ଚ

भंग है. परद्रव्यादिचतुष्टयके अविद्यमानत्वके हुए भी, सदंश असदंश ऐसी प्ररूपणा करनेको यह भंग असमर्थ है. इस भंगमें सर्ववस्तु जीवादि, परद्रव्यादिचतुष्टयकी अपेक्षाकरके नास्ति भी है, तो भी विधि-प्रतिषेधरूपोंकरके कहनेको अनिर्वचनीय है. 'नास्त्यत्र प्रदेशे घटः' नही है, इस प्रदेशमें, घट, सत्रूप असत्रूपकरके युगपत्स्वरूपके कथन करनेमें असामर्थ्य होनेसें नास्तित्वके हुए भी, अवक्तव्य है. इतिफलितार्थः षष्टो भंगः ॥ ६ ॥

अथ अर्थसें सातमा भंग प्रकट करते हैं:-स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येव स्यादवक्तव्यमिति ॥ अनुक्रमकरके आस्तित्वनास्तित्वपूर्वक युगपत् विधि-निषेध प्ररूपणानिषेधप्रधान यह भंग है. इति शब्द सप्तभंगीकी समा. तिषेध प्ररूपणानिषेधप्रधान यह भंग है. इति शब्द सप्तभंगीकी समा. तिष्में है; खद्रव्यादिचतुष्टयकी अपेक्षाकरके अस्तित्वके हुए भी, परद्रव्या. दिचतुष्टयकी अपेक्षा नास्तित्वके हुए भी, विधि वा प्रतिषेध कथन करनेको असमर्थ है. इस भंगमें सर्वजीवादिवस्तु, खद्रव्यादि अपेक्षा आस्त है, परद्रव्यादि अपेक्षा नास्ति है, तो भी, एककालमें विधिनिषेध-रूपोंके साथ युगपत् प्रतिपादन करनेको असमर्थ है. जैसें खद्रव्यादि अपेक्षासें है, इसप्रदेशमें, घट, परद्रव्यादि अपेक्षासें, नहीं है; यहां घट, विधिप्रतिषेधरूपोंकरके युगपत्त्वरूप कथन करनेको असमर्थ होनेसें अबक्तव्य है. इति प्रकटार्थ है. इसवास्ते स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येव त्याद-वक्तव्य है. इति प्रकटार्थ है. इसवास्ते स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येव त्याद-वक्तव्य है. इति प्रकटार्थ है. इसवास्ते स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येव स्याद-वक्तव्य है. इति प्रकटार्थ है. इसवास्ते स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येव स्याद-वक्तव्य हे. इति प्रकटार्थ हे. इसवास्ते क्तव्यादि अवक्तव्यि होनेसें करके दिखलाया हे. इतिसंत्रमभंगः ॥ ७ ॥

तथा यह जो सप्तभंगी है, सो सकलादेश, विकलादेश, दोतरेंके भंगवाली है

तदुक्तं प्रमाणनयतत्वालोकालंकारे.॥

"॥ इयं सप्तभंगी प्रतिभंगं सकठादेशस्वभावा विकठादे-शस्वभावा च॥ ४३॥ प्रमाणप्रतिपन्नानंतधर्मात्मकवस्तुनः काळादिभिरभेदवृत्तिप्राधान्यादभेदोपचाराद्रा योगपद्येन प्रतिपादकं वचः सकठादेशः ॥ ४४॥ तद्विपरीतस्तु विक-ठादेशः ॥ ४५॥ इतिचतुर्थपरिच्छेदे ॥

68

अर्थः--यह सप्तभंगी, प्रतिभंगसकछादेशखभाववाछी, और विकछा-देशखभाववाछी है. तिनमें प्रमाणकरके अंगीकार करा, जो अनंतध-मीत्मक वस्तु, उसको कालादि आठोंकरके अभेदकी प्राधान्यतासें अर्थात् धर्मधर्मीके अभेदकी मुख्यतासें, अथवा कालादि अष्टकरके भिन्नभिन्न स्वरूपवाले भी, धर्मधर्मी है, तो भी, अभेदके उपचारसें, एककाल्में कथन करे, ऐसा जो वाक्य, सो सकलादेश है. और इसीका नाम प्रमाणवाक्य है. भावार्थ यह है कि, युगपत् अर्थात् एकहीवार संपूर्ण धर्मोंकरके युक्त वस्तुको कालादि अष्टकरके अमेदकी मुख्यता, अथवा अभेदके उपचारकरके प्रतिपादन करता है, सो सकलादेश प्रमाणके आधीन होनेसें है; और सकलादेशसें जो विपरीत है, सो विक लादेश है; अर्थात् क्रमकरके भेदके उपचारसें, अथवा भेदकी मुख्यतासें भेदहीको कहे, सो नयके आधीन होनेसें विकलादेश है.

प्रश्न:-कम क्या है ? और युगपत् क्या है ?

उत्तरः-जब अस्तित्वादि धर्मेंकी, कालादि अष्टकरके भेदसें कथन करनेकी इच्छा होवे, तब एक शब्दको अनेक अर्थके बोधन करानेकी शक्ति न होनेसें कम होता है; और जब तिनही धर्मोंका कालादि अष्ट-करके अभेदस्वरूप माने, तब एकही शब्दकरके एक धर्मके बोधन करानेद्वारा तिस धर्मसें अभेदरूप संपूर्णधर्मस्वरूप वस्तुका प्रतिपादन होनेसें, योगपद्य होता है.

अथ कालादि अष्ट येह हैं. काल १, आस्मरूप २, अर्थ ३, संबंध ४, उपकार ५, गुणिदेश ६, संसर्ग ७, और शब्द ८. ।

- तदुक्तम् ॥

## कालात्मरूपसंबंधाः संसर्गोंपकिये तथा ॥

गुणिदेशार्थशब्दाश्चेत्यष्टौकालादयः स्मृताः ॥ १॥

इसका अर्थ ऊपर लिख आये हैं:–तत्र स्याजीवादिवस्त्वस्त्येवेति–कथंचि-त् जीवादिवस्तु अस्तिरूपही है. यहां जिस कालमें अस्तित्व है, तिसही कालमें

हहह

अपर भनंत धर्म भी वस्तुमें है, इसवास्ते उन धर्मोंकी कालकरके अभे दवृत्ति है. ॥१॥ जौनसा अस्तित्वको वस्तुका गुण होना यह आत्मरूप हे, वोही अन्य अनंत गुणोंका भी है, इति आत्मरूपकरके अभेदवृत्ति. ॥२॥ जो अर्थ (द्रव्याख्य), अस्तित्वका आधार आश्रय है, वोही अर्थ द्रव्य, अन्य धर्मोंका आधार है, इत्यर्थकरके अभेदवृत्ति. ॥ ३ ॥ जो अवि ष्वग्भाव अर्थात् कथंचित् वस्तुरूपसंबंध अस्तित्वका है, वोही अपर धर्मोंका हे इतिसंबंधकरके अभेदवृत्ति. ॥ ४ ॥ जो उपकार स्वानुरक्तकरण अपनाकरके सचित करना अस्तित्वको करते हैं, वोही उपकार अपर संपूर्णधर्मोंको करा जाता है, इति उपकारके अभेदवृत्ति. ॥ ५ ॥ जो गुणिके संबंधी क्षेत्ररूप देश अस्तित्वका है, वोही गुणिदेश अपर धर्मोंका हे, इतिगुणि-देशकरके अभेदवृत्ति. ॥ ६ ॥ जो एकवस्तुरूपकरके अस्तित्वका संसर्ग है, बोही संसर्ग अशेष धर्मोंका है, इति संसर्गकरके अभेदवृत्ति. ॥

प्रश्नः-पीछे कहे संबंधसें संसर्गका क्या विशेष है ?

उत्तरः-अभेदकी मुख्यता और भेदकी गौणताकरके पीछे संबंध कहा, भेदकी मुख्यता और अभेदकी गौणताकरके यह संसर्ग कहा. इति. ॥७॥ जो अस्तिशब्द अस्तित्व धर्मवाले वस्तुका वाचक है, वोही अस्तिशब्द शेष अनंत धर्मात्मक वस्तुका वाचक है, इतिशब्दकरके अभेदवृत्ति. ॥ ८ ॥

पर्यायार्थिक नयके गोण हुए, और द्रव्यार्थिकके प्राधान्य हुए, अभेद होता है. द्रव्यार्थिकके गोण हुए, और पर्यायार्थिकके प्राधान्य हुए, एककालमें एकवस्तुमें नाना गुण न होनेसें गुणोंका अभेद नही होता है, यदि होवें भी तो, उसके आश्रय भिन्नभिन्न होजावेंगे. ॥ १ ॥ नानी गुणसंबंधी आत्मरूपको भिन्न २ होनेसें; यदि आत्मरूपका अभेद होवे, तो, उनका भेद विरुद्ध होजावेगा. ॥ २ ॥ अपने अपने धर्मके आश्रयभूत अर्थको भी नाना होनेसें; यदि नाना, न होवे तो, नाना गुणोंका आश्रय होना विरुद्ध है. ॥ ३ ॥ संबंधका भी संवंधियोंके भेदसें भेद देखनेसें; नानासंबंधियोंने एकवस्तुमें एकसंबंध नही रचनेसें. ॥ ४ ॥ नानासंबंधि-योंने करा जो भिन्न २ स्वरूपवाळा उपकार तिसको नाना होनेसें; अनेक उपकारियोंने एक उपकार करना विरोध है. ॥ ५ ॥ गुणिके देशको एक एक गुणप्रति, भिन्नभिन्न होनेसें; यदि गुणिदेश भिन्नभिन्न, न होवे तो, पृथक् २ (ज़ूदे २) अर्थोंके गुणोंका भी गुणिदेश एक होना चाहिये. ॥६॥ संसर्गको भी एक एक संसर्गवाले साथ जूदाज़ूदा होनेसें; यदि संसर्ग एक होवे तो, संसर्गवालेंका भेद न होना चाहिये. ॥ ७ ॥ शब्दको भी विषयविषयप्रति भिन्नभिन्न होनेसें; यदि सर्वगुण एकशब्दके वाच्य होवे तो, सर्व अर्थोंको एकशब्दके वाच्य होने चाहिये. ॥ ७ ॥ शब्दको भी विषयविषयप्रति भिन्नभिन्न होनेसें; यदि सर्वगुण एकशब्दके वाच्य होवे तो, सर्व अर्थोंको एकशब्दके वाच्य होने चाहिये. और अन्य सर्वशब्द निष्फल होने चाहिये. ॥ ८ ॥ वास्तवसें अस्तित्वादिधर्मोंका एक वस्तुमें इस पूर्वोक्त रीतिसें अभेद न होनेसें कालादिकोंकरके भिन्न २ खरूपवाले धर्मोंका अभेदोपचार होवे है. सो पूर्वोक्त अभेद अथवा अभेदोपचार, इन दोनोंकरके प्रमाणसिद्ध अनंतधर्मात्मक वस्तुको एककालमें कथन करे, ऐसा जो वाक्य सो सकलादेश है. प्रमाणवाक्य यह इसीका दूसरा नाम हे. ॥ इतिसप्तभंगीखरूपवर्णनम् ॥

अथ इस पूर्वोक्त सप्तभंगीका खंडन, चार वेदके संग्रहकर्ता व्यास-जीने, अपने रचे व्याससूत्रके दूसरे अध्यायके दूसरे पादके ३३।३४।३५। ३६। मे सूत्रोंमें जैनमतका खंडन किया है, तिनमें तेतीसमे सूत्रमें "स-प्तभंगी " का खंडन लिखा है, सो दिखाते हैं.

तथाहि सूत्रम् ॥ " ॥ नैकस्मिन्नसंभवात् ॥ ३३ ॥ "

अर्थः–एकवस्तुमें सप्तभंग नही हो सकते हैं, असंभव होनेसें ॥ इस व्याससूत्रका भाष्य शंकरखामीने किया है, तिसका खुलासा भा-षामें लिखते हैं

शंकरस्वामी छिखते हैं:-जैनी सात पदार्थ मानते हैं; जीव १, अर्जाव २, आस्रव ३, संवर ४, निर्जरा ५, बंध ६, मोक्ष ७, और संक्षेपसें, जैनी, दोही पदार्थ मानते हैं. जीव १, अजीव २. पूर्वोक्त सातों पदार्थोंको इन जीव अजीव दोनोंहीके अंतर्भाव मानते हैं. और पूर्वोक्त दोनोंका प्रपंच पंचास्तिकायनाम मान्ते हैं; जीवास्तिकाय १, पुद्रलास्तिकाय २, धर्मी- स्तिकाय ३, अधर्मास्तिकाय ४, आकाशास्तिकाय ५. और इनके मतिक-ल्पनासें अनेक भेद कहते हैं. और सर्व पदार्थों में इस सप्तभंगीका सम-वतार करते हैं. स्यादस्ति, स्यान्नास्ति २, स्यादस्ति च नास्ति ३, स्यादव-क्तव्यः ४, स्यादस्ति चावक्तव्यश्च ४, स्यान्नास्ति चावक्तव्यश्च ६, स्याद-स्तिच नास्तिचावक्तव्यश्च ७. ऐसेंही एकत्वनित्यत्वादिकोंमें भी सप्तभंगी जोड लेनी.

शंकरस्वामीः-यह पूर्वोक्त जैनीयोंका मानना ठीक नही है. क्योंकि, एक धर्मिमें युगपत् अर्थात समकालमें सत् असत् आदि विरुद्ध धर्मोंका समावेश नही हो सकता है, शीतउण्गकीतरें. और जो येह सात पदार्थ निश्चित करे हैं, येह इतनेही हैं, और ऐसेंही खरूपवाले हें, वे पदार्थ तथा अतथारूपकरके होने चाहिये. तब तो, अनिश्चयरूप ज्ञानके होनेसें संशयज्ञानवत् अप्रमाणरूप हुआ.

पूर्वपक्षी जैनीः-अनेकात्मक जो वस्तु है, सो निश्चितरूपही है; और उत्पद्यमानज्ञान, संशयज्ञानवत् अप्रमाणिक भी नही होसकता है

उत्तरपक्षी शंकरस्वामी:-पूर्वोक्त कहना ठीक नही है. क्योंकि, निरंकुशही अनेकांतपणे सर्व वस्तु माननेसें जो निश्चय करना है, सो भी, वस्तुसें बाहिर न होनेसें स्यात् अस्ति स्यात् नास्ति इत्यादि विकल्पोंके होनेसें अनिर्धारितरूपही होजावेगा. ऐसेंही निर्धारण करनेवाळा, और निर्धारण करनेका फल भी होजावेगा. पक्षमें अस्ति और पक्षमें नास्ति होजावेगी. जब ऐसें हुआ, तब, कैसें प्रमाणभूत वो तीर्थंकर अनिर्धारित प्रमाण प्रमेय प्रमाता प्रमिति विषय उपदेशक होसकता है ? और कैसें तीर्थंकरके अभिप्रायानुसारी पुरुष तिसके कहे अनिश्चितरूप अर्थमें प्रवर्त्तमान होवे ? क्योंकि, एकांतिक फलके निश्चित होनेसेंही तिसके साधनोंके अनुष्ठानोंमें सर्व लोक अनाकुल प्रवर्त्तते हैं, अन्यथा नही. इसवास्ते अनिश्चितार्थ शास्त्रका कहना उन्मत्तके वचनकीतरें उपादेय नही है. तथा पंचास्ति-कायका संख्यारूप पंचत्व है, वा नही? एकपक्षमें है, दूसरेमें नही; तब तो, संख्या भी हीन वा, आधिक हो जावेगी. तथा पूर्वोक्त पदार्थ अवक्त-ब्य नही; जेकर अवक्तव्य होवे तब तो, कहने न चाहिये, षरंतु कहते हैं. तब अवक्तव्य कैसें हुए? और कहता थकां तिसही तरें अवधारते हैं, वा नही भी अवधारते हें? तथा तिनके अवधारणका फल सम्यग्दर्शन, है, वा नही? ऐसेंही उससें विपरीत असम्यग्दर्शन भी है, वा नही? ऐसें कहता हुआ मत्तोन्मत्तपक्षकीतरें होवेगा, परंतु प्रवृत्तियोग्य नही होवेगा. स्वर्गमोक्षपक्षमें भी भावपक्षमें अभाव, नित्यपक्षमें अनित्य, ऐसें अनवधारित वस्तुयोंमें प्रवृत्ति नही हो सकती है. अनादिसिद्ध जीवादिपदार्थोंके निश्चितरूपोंको अनिश्चितरूपका प्रसंग है. ऐसें जीवादिपदार्थोंके निश्चितरूपोंको अनिश्चितरूपका प्रसंग है. ऐसें जीवादिपदार्थोंके तिश्चितरूपोंको अनिश्चितरूपका प्रसंग है. ऐसें जीवादिपदार्थोंके कात्त सत् नही होवेंगे. इसवास्ते आईत्मत ठीक नही. इस कहनेसें एक अनेक, नित्य अनित्य,व्यतिरिक्त अव्यतिरिक्तादि अनेकांतका खंडन जानना.

॥ इतिव्यासाभिप्रायानुसारिशंकरकृतसप्तभंगीखंडनम् ॥

अथ व्यासजी, और शंकरस्वामीके खंडनका खंडन लिखते हैं:-व्यास-जी, और शंकरखामी, जैनमतके तत्त्वके जाननेवाले नही थे; नही तो, पेसे अयौक्तिक असमंजस वचनोंसें सप्तभंगीअनेकांतवादका खंडन कदापि नही लिखते; इनोंके पूर्वोक्त खंडनको देखके, सर्व विद्वान् जैनी, उपहास्य करते हैं, और करेंगे. क्योंकि, जिसतरें जैनी पदार्थोंका स्वरूप स्याद्वाद सप्तभंगीसें मानते हैं, उनके माननेमुजब जेकर खंडन करते, तब तो, जैनीयोंके मनमें भी चमत्कार उत्पन्न होता; परंतु व्यासजी, और शंकरस्वामीने तो, भैंसकी जगे, भैंसे (झोटे-पाडे)को दोह गेरा ! इस खंडनसें तो, जैनीयोंका मत किंचित्मात्र भी खंडन नही होता है. क्योंकि, जिसतरें जैनी सप्तभंगीका खरूप मानते हैं, सो उपर लिख आये हैं उससें जानना.

अथ भव्य जीवोंके बोधवास्ते किंचित्मात्र,शंकरखामीकी उन्मत्तता,प्रकट करते हैं. शंकरखामी लिखते हैं कि, "जैनी जीवादि सात पदार्थ मानते हैं तथा संक्षेपसें जीव, और अजीव, दो पदार्थ मानते हैं. और पूर्वोक्त सात पदार्थोंको जीवाजीवके अंतर्भृत मानते हैं. और पूर्वोक्त जीव अजीवकाही प्रपंचरूप पंचास्तिकाय मानते हैं, इन पांचोंके अनेक भेद मानते हैं; और सर्व पदार्थोंमें सप्तभंगीका समवतार करते हैं. स्यादंस्तिइत्यादि सप्त-भंगी एकत्वनित्यत्वादिकोंमें भी जोडलेनी. " यहां तक तो रांकरस्वामी-का कहना ठीक है. क्योंकि, जैनी भी इसीतरें मानते हैं. परंतु जो शंकर कहता है, कि एकधर्मींमें युगपत् सत् असत् आदिधर्मोंका समावेश नही हो सकता है, सो कहना महामिथ्यात्वके उदयसें झूठ है. क्योंकि, जैसें जैनी मानते हैं, तैसें तो सत्य है. यथा घट, अपने मृत्तिकाद्रव्यका १, क्षेत्रसें पाटलिपुत्रक क्षेत्रका २, कालसें वसंतऋतुका बना हुआ ३, और भावसें जलधारणजलहरणकियाका करनेवाला ४, इन अपने स्वचतुष्टयकी अपेक्षा, घट, ' अस्ति ' और ' सत्रूप ' है. और पटके द्रव्यक्षेत्रकाल-भावकी अपेक्षा, घट, 'नास्ति ' और 'असत्रूप ' है. पटके स्वरूपकी नास्तिरूप घट है, और घटके स्वरूपकी नास्तिरूप पट है. सर्व पदार्थ अपने स्वरूपकरके अस्तिरूप है, और परस्वरूपकी अपेक्षा नास्तिरूप है. जेकर सर्व पदार्थ स्वपरस्वरूपकरके अस्तिरूप होवें, तब तो, सर्व जगत एकरूप हो जावेगा. तब तो, विद्या, अविद्या, जड, चैतन्य, द्वेत, सत्, असत्, एक, अनेक, नित्य, अनित्य, समल, विमल, साध्य, साधन, प्रमाण, प्रमेय, प्रमुख सर्व पदार्थ एकरूप होजावेंगे. यह तो, महाप्र-त्यक्षरूपविरोधकरके यस्त है. क्योंकि, जब शंकरस्वामी ब्रह्मको 'सतुरूप' मानेगा, तब तो, ब्रह्मको पररूपकरके ' असत् ' माननाही पडेगा. जेकर पररूपकरके ब्रह्मको असत् नही मानेंगे. तब तो पर जो अविद्या माया तिसके खरूपकी ब्रह्मको प्राप्ति हुई, तब तो ब्रह्महीके खरूपका नाश हो जावेगा. वाह रे शंकरस्वामी ! आपने तो अपनीही आंखमें कंकर मारा !!!

तथा शंकरस्वामी लिखते हैं, 'जो येह सातपदार्थ निश्चित करे हैं, ये इतनेही हैं, और ऐसें खरूपवाले हैं, वे पदार्थ तथा अतथारूपकरके होने चाहिये. तब तो, अनिश्चितरूप ज्ञानके होनेसें संशयज्ञानवत् अन्नमाणरूप हुए. ' इसका उत्तरः-सातों पदार्थ खखरूपकरके तथा रूपवाले है, और परस्वरूपकरके अतथारूप हैं. जेकर ऐसें न माने, तब तो, ब्रह्म स्वस्व-रूपकरके तथारूप हैं, सो परमायारूपकरके जेकर अतथारूप न माने, तब तो, ब्रह्म मायारूपकरके भी तथारूप सिद्ध हुआ; तब तो, वेदांतकी जडही सड गई. परंतु बिचारे शंकरखामीको ऐसा स्वमतका नाश होना कहांसे दीख पडे? अतत्त्ववित् होनेसें. इसवास्ते जैनीयोंका माननाही ठीक है. इसीवास्ते संशय ज्ञानकीतरें अप्रमाणिक ज्ञान भी, नही होता है.

पुनः शंकरस्वामी लिखते हैं, 'निरंकुश अनेकांतपणे सर्व वस्तुके माननेसें जो निश्चय करना हैं, सो भी वस्तुसें बाहिर न होनेसें अनिर्धारितरूपही होजावेगा. ऐसेंही निर्धारण करनेवाला, और निर्धारण करनेका फल भी होजावेगा; पक्षमें अस्ति, और पक्षमें नास्ति होजावेगा. जब ऐसें हुआ तब कैसें प्रमाणभूत वो तीर्थंकर अनिर्धारित प्रमाण प्रमेय प्रमाता प्रमितिविषय उपदेशक होसकता है? और कैसें तिस तीर्थंकरके अभि-प्रायानुसारि पुरुषके कहे अनिश्चितरूप अर्थमें प्रवर्त्तमान होवे? क्योंकि, ऐकांतिक फलके निश्चित होनेसें तिसके साधन अनुष्ठानोंमें सर्वलोक अनाकुल प्रवर्त्तते हैं, अन्यथा नही. इसवास्ते अनिश्चितार्थशास्त्रका कहना उन्मत्तके वचनकीतरें उपादेय नही.

इसका उत्तरः-हमने जो निश्चय किया है, सो, आनिर्धारितरूप नही है. क्योंकि, हमने (जैनीयोंने) जो वस्तु माना है, सो, खस्वरूपकरके सत् हे, और परस्वरूपकरके असत् है; और यह जो हमने निश्चय किया हे, सो निश्चय भी, अपने स्वरूपकरके निश्चित है, और परस्वरूपकरके नही है; तथा निर्धारण करनेवाला, और निर्धारणका फल भी, अपने स्वरूपपक्षमें अस्तिरूपही है, और परस्वरूपकरके नास्तिरूपही है. जैसें ब्रह्म, स्वस्वरूपकरके आस्तरूप है, और परस्वरूपकरके नास्तिरूपही है. जैसें इस, स्वस्वरूपकरके आस्तिरूप है, और परस्वरूपकरके नास्तिरूपही है. जैसें ब्रह्म, स्वस्वरूपकरके आस्तिरूप है, और परस्वरूपकरके नास्तिरूपही है. जैसें व्रह्म, स्वस्वरूपकरके आस्तिरूप है, और परस्वरूपकरके नास्तिरूपही है. जैसें व्रह्म, स्वस्वरूपकरके आस्तिरूप है, और परस्वरूपकरके नास्तिरूपही है. जैसें व्रह्म, स्वस्वरूपकरके आस्तिरूप है, और परस्वरूपकरके नास्तिरूपही है. जैसें व्रह्म, स्वस्वरूपकरके आस्तिरूप है, और परस्वरूपकरके नास्तिरूपही है. जैसें व्रक्तर ऐसा न माने, तब तो, ब्रह्मको स्वस्वरूप परस्वरूपही होजावेंगे, तब तो, ब्रह्मके स्वरूपकाही नाश होजावेगा. इसवास्ते ऊपर लिखेमूज्व माननेसें अईन् तीर्थंकर, यथार्थ वक्ता सिद्ध हुआ. उनके कथनमें पुरु-षोंको निःशंक प्रवर्त्तना चाहिये. उनके साधन अनुष्ठानोंमें भी अनाकुल प्रष्टत्ति सिद्ध होगई. इसवास्ते तीर्थंकरोंका कहनाही, सत्य और उपादेय है, नतु अन्योंका, अयोक्तिक होनेसें.

पुनरपि शंकरस्वामी लिखते हैं, "पंचास्तिकायके संख्यारूप पंचत्व है वा नही ? इत्यादि समाप्तिपर्यंत."

इसका उत्तर:-पचत्वसंख्या पंचत्वरूपकरके आस्तिरूप है, और अन्य संख्यायोंके स्वरूपकरके नास्तिरूप है; इसवास्ते संख्या, ही-नाधिकरूपवाली नहीं है. तथा पूर्वोंक्त सात पदार्थ एकांत अवक्तव्य-रूप नही है, किंतु कथंचित् अवक्तव्यरूप है. युगपत् उच्चारणकी अपेक्षा-अवक्तव्य है, परंतु क्रमकी अपेक्षा अवक्तव्य नहीं है. इसवास्ते पूर्वीक्त लिखना शंकरखामीकी बेसमझीसें है. तथा जो पदार्थ खचतुष्टय और परचतुष्टयकी अपेक्षा जैसा है, तिसको वैसाही अस्तिनास्तिरूपसें कथन करना, और मानना, उसका नाम सम्यग्दर्शन है; और इससें विपरीत असम्यग्दर्शन है. सम्यग्दर्शन, अपने स्वरूपकरके अस्तिरूप है; मिथ्या-रूपकरके नहीं. और असम्यगुदर्शन भी, अपने स्वरूपकरके अस्तिरूप है, परस्वरूपकरके नही. स्वर्ग मोक्ष भी, अपने २ स्वरूपकरके अस्तिरूप है, और नरकादिरूपकी अपेक्षा नास्तिरूप है. तथा नित्य जो है, सो इव्य-की अपेक्षा है; और अनित्य जो है, सो पर्यायरूपकी अपेक्षा है. इसवास्ते हमारे जैनमतमें अवधारितही वस्तु है, इसवास्ते प्रवृत्ति है. अनादिसिद्ध-जीवादिपदार्थ भी अपने २ स्वचतुष्टयकी अपेक्षा अस्तिरूप है, और परच-तुष्टयकी अपेक्षा नास्तिरूप है. इसवास्ते अनिश्चितरूपका प्रसंग नही है, ऐसेंही एकधर्मीमें स्वरूप अपेक्षा सत्, पररूप अपेक्षा असत् धर्मोंका संभव है. स्वरूपकरके वस्तुमात्र सत् है, और पररूपकरके असत् है. इसवास्ते आर्हतमत ठीक सत्य है. इसकहनेकरके एक अनेक, नित्य अनित्य, व्यतिरिक्त अव्यतिरिक्तादि धर्मधर्मीमें द्रव्यपर्याय भेदाभेदनयम• तसें सर्व सत्य है. परंतु शंकरखामीने जो कुछ जैनमतके खंडनवास्ते खंडन लिखा है, तिससें जैनमत तो खंडन नही होता है, परंतु वेदांतमत खंडन होता है, सोही दिखाते हैं

शंकरखामी कहते हैं, " तुमने ( जैनोने ) जे सात पदार्थ माने हैं, वे अनेकांत माननेसें निश्चित अनिश्चित होजावेंगे. "

इसका उत्तरः-तुमने वेदांतीयोंने जो ब्रह्म माना है, सो एकांतनिश्चित है, वा अनिश्चित है ? जेकर एकांतनिश्चित है तो, जैसें सत्रूपकरके निश्चित है, तैसें असत्रूपकरके भी, निश्चित होना चाहिये; तिसको सर्वप्रकारसें निश्चित होनेसें. जेकर अनिश्चित है, तो जैसें असत्रूपकरके अनिश्चित है, वैसेंही सत्रूपकरके भी, अनिश्चित होना चाहिये; तिसको सर्वथाप्रकार अनिश्चित होनेसें. जब ऐसें हुआ, तब तो, ब्रह्मका नियतरूप न रहा, सत् असत्का संकर होनेसें. जेकर कहोगे सत्करके निश्चित है, और असत्करके अनिश्चित है, तब तो, तुमने अपनेही हाथसें अपने शिरमें प्रहार दीया, अनेकांतवादके सिद्ध होनेसें. तथा जैसें ब्रह्म सत्रूपकरके निश्चित है, और असत्रूपकरके अनिश्चित है, ऐसेंही सात पदार्थ, अपने स्वरूपकरके निश्चित है, और परस्वरूपकरके अनिश्चित है, ऐसेंही सात

पुनः शंकरस्वामी कहते हैं, " निरंकुश अनेकांतके माननेसें जो निश्चय करना है, सो भी, वस्तुसें बाहिर न होनेसें स्यात् अस्ति, नास्ति, होना चाहिये. इत्यादि."

इसका उत्तरः-निश्चयस्वरूपकरके अस्ति हैं, संशय विपर्ययरूपकरके नास्ति हैं. जेकर एकांत अस्ति होवे, तब तो संशय विपर्ययरूपकरके भी, अस्ति होना चाहिये; जेकर एकांत नास्ति होवे, तब निश्चयरूपकरके भी नास्ति होना चाहिये; इससें सिद्ध हुआ कि, कोई भी वस्तु एकांत नही है. ऐसेंही निर्धारण करनेवाला, और निर्धारणके फलको भी, स्वपर-रूपकरके अस्तिनास्तिरूप जानना. जेकर स्वपररूपकरके अस्तिनास्तिरूप वस्तु न मानीये, तब वस्तुके नियतरूपके नाश होनेसें सर्व जगत् सर्वरूप होजावेगा. तब तो, ब्रह्मका भी, नियतरूप नही रहेगा. वाहरे ! शंकरसामी ! अच्छा अनेकांतका खंडन किया, अनेकांत तो खंडन नही हुआ, परंतु ब्रह्मके खरूपका नाश कर दिया !!! इतिशंकरकटतखंडनस्य खंडनम् ॥

ज्ञानं प्रदातं प्रवणा म्मातिशयालुनाना भवपातकानि ॥ त्वं नेमुषां भारति पुंडरीकशयालुनाना भवपातकानि ॥ ५ ॥ मौढमभावा सम्पुस्तकेन ध्यातासि येनांवि विराजीहस्ता ॥ **श्रेंद्रश्रभावा समपुस्तकेन विद्यांसुधापूरमदूरदुःखाः ॥ ६ ॥** तुभ्यं मणामः क्रियते मयेन मराख्येन ममदेन गातः ॥ कीतिंगतापौ सुवि तस्य नम्रमरालयेन जमदेन वातः ॥ ७ ॥ रुच्यारविंद्भ्रमदं करोति वेलं यदीयोऽचेति तेंऽहि्युग्मं ॥ रुच्यारविंदभ्रमदं करोति स स्वस्य मोष्ठीं विदुषां मविध्य ॥ ८ ॥ पादप्रसाटात्तव रूपसंपत लेखाभिरामोदितमानवेशः ॥ अवेश्वरः सक्तिभिरंब चित्रोलेखाभिरामोदितमानवेश ॥ ९ ॥ सितांशकांते नयनाभिरामां मूर्ति समाराध्य भवेन् मनुष्यः । सिताज्ञकांते नयनाभिरामांधकारसूर्यं क्षितिपावतंसः ॥ १० ॥ येन स्थितं त्वामन सर्वतीर्थ्यैः सभाजितामानतमस्तकेन ॥ दर्वादिनां निर्दछितं नरेंद्र-सभाजितामानतमस्तकेन 🏽 ११ 🕐 सर्वज्ञवक्रवरतामरसांकलीना मालींघ्रती प्रयणमंथरया दशैव ॥ सर्वेज्ञवक्रवरतामसमंकलीना प्राणति विश्वतयशाः श्वतदेवता नः ॥ १२ ॥ क्रास्ततिनिबिडभक्तिजडपुक्तैर्गुफैगिंरामितिगिरामधिदेवता सा ॥ (बाल्रोऽत्तकंष्य इतिरोपयत् मसादस्मेरां दर्श मयि जिनमभस्रिवण्यो ॥२३॥ ત્યારપછી આરાત્રિક (આરતી) ઉતારવી. અને પછી નીચે પ્રમાણે ગાતમાષ્ટક બાલી દાન દેવું. श्रीइंद्रभूत्रिं वसुभूतिपुत्रं । पृथ्वीभवं गौतमगोत्ररतं ॥ स्तवंति देवासुरमानवेंदा । स. गौतमे। यचछतु वांछितं मे ॥ १ ॥ श्री बद्धमानात् त्रिपदामवाप्य । मुहुत्त्तमात्रेण कृतानि येन ॥ अंगानि पूर्वाणि चतुर्दशापिं। सं गौतमो यच्छतु वांछितं में ॥ २ ॥ श्रीवीरनाथेन पुरा मणीतं । मंत्रं महानंदसुखाय यस्य ॥ ध्यायंत्यमी सूरीवराः समग्राः । स गौतमो यच्छतु वांछितं मे ॥ २ । यस्वाभिधानं मुनयोऽफि सर्वे । एह्रन्ति भिक्षा अमणस्य काले ॥ मिष्टाज्ञपानांबरपूर्णकामाः । स गौतमो यच्छतु वांछितं मे ॥ ४ ॥ अष्टापदाद्रौ मगने स्वशक्त्या । ययौ जिनानां पदवंदनाय ॥ निशम्य तिथीतिशयं सुरेभ्यः । स गौतमो यच्छतु वांछितं मे ॥ ५ ॥

त्रिपंचसंख्याश्वततापसानां । तपःक्रशानामपुनर्भवाय ॥ अक्षीणस्रव्या परमान्नदाता ॥ स गौतमो यच्छत् वांछितं मे ॥ ६ ॥ संदक्षिणं भोजनमेव देयं । सार्थामैकं संघसपर्वयेति ॥ कैवल्यवस्तं प्रवदौ मुनीनां । स गौतमो यच्छतु वांछितं मे ॥ ७॥ शिवं गते भर्तरि वीरनाथे । युगमधानत्वमिहैव मत्वा ॥ भट्टाभिषेको विदेधे ख़ेरेंद्रैः । स गौतमो यच्छतु वांछितं मे ॥ ८ ॥ <u> बैलोक्यबीजं. पर</u>प्रेष्ठिधीजं । सज्ञानबीजं जिनराजबीजं । यन्नाम चोक्तं विद्धाति सिद्धि । सं गौतमो यच्छतु वांछितं मे ॥ ९ ॥ श्री गोतमस्याष्टकमादरेण । म्बोधकाले मुनिपुंगवा ये ॥ पर्ठति ते सुरिपदै सदैवानंदं लभंते सुतरां क्रमेण ॥ १० ॥

### ॥ इति श्री गौतमाष्टकं संपूर्णम् ॥

------

\*અથવા નીચે પ્રમાશે કહેવું;–

અર્થ દીવાળી સંજન

અધ્યુદ્ધે અમૃત વસે, લબ્ધિ તણા લોડાર; તે શરૂ ગાલમ સમરીએ, વંછીત ૪ળ દાતાર. ٩ પ્રભુ વચતે ત્રી પદા લહી, સુત્ર રચે તેણીવાર; ચઉદે પુરવમાં રચે, લાકાલાક વિચાર. ₹. ભગવતી સુત્રે કર નમી, બંભી લીપી જયકાર; લાક લાકાત્તર સુખ ભણી, ભાષી લીપી અહાર. ૩ વીર પ્રભુ સુખીયા થયા, દીવાળી દીન સાર; અંતર મહુરત તતલીણે, સુખીએ સહુ સંસાર. ૪ કેવળશાન લદ્દે તકા, શ્રી ગાતમ ગણધાર; સુરનર હરખ ધરી પ્રભુ, કર અભીષેક ઉદાર. . સુરનર પરષદ્દા આગળે, ભાષે શ્રીસત જાણ; નાણુ થકી જગ જાણીએ, દ્રવ્યાદિક ચાઠાણુ. Ę તે શુત તાનને પૂછએ, દાપ ધુય મનેહાર, વીર આગમ અવીચળ રહા, વરસ એકવીશહજાર હ

#### ૮પાલખાતાને લગતી જાણુવાજાગ ખબરો. —હિંદુસ્થાન, ખરમા-સિલાન –

દિંદુરમાતના કાગળા, પાસ્ટકાર્ડ, રજીસ્ટર્ડ કાગળા, સેમ્પલ પાસ્ત એગી, પાષ્ટ અથવા વ તેમાન યને લેકપારંટના સ્ટાંપ વગેરેના દર નીચે પ્રમાણે.

ચ્યા. પા

|                                                                                              | રજીસ્ટર્ડ વર્તામાન પત્રા કુ છ<br>તાલા સુધી કુ છ<br>રજીસ્ટર્ડ વર્તામાન પત્રા દર ૨૦ તાલા<br>સુધી                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| કાંગળ ૧૦ તાલાથી ઉપર અથવા<br>તેના ક્રોક અલ્યુ લ્લાગ ગાટે વધુ ૧–૦<br>રાજ્ય પેટર ૧૦ તાલા પર ૦–૬ | રજીરટર્ડ કાગળાની કી ર⊸૦<br>પારસલ શ્ર્યથવા ગે'ગી'પારટ કર ૨ ૦<br>તાલાંપર ૨-૦<br>પારસલ દર ૨૦ તાલાથી ૪૦ તાલા સુધીનાર-૦ |
| ે તેમાં સંધી                                                                                 | ચ્ય તે ઉપરાંત દર ૪૦ તાલું, ૨-૦<br>મહિાય તે સ્છરટર્ડ કરાવવા પડશે. ૨૭૧૮૮                                             |

अथ प्रसंगसें व्याससूत्रके ३४ मे सूत्रके भाष्यका खंडन लिखते हैं.॥ तथाहि सूत्रम् ॥ " ॥ एवञ्चात्माऽकात्स्न्र्यम् ॥ ३४ ॥"

रांकरभाष्यकी भाषाः-जेसें एकधर्मिविषे, विरुद्धर्भका असंभवरूप दोष, स्यादादमें प्राप्त है, ऐसें आत्माको भी अर्थात् जीवको असर्वव्यापी मानना, यह अपर दोषका प्रसंग है. केसें? शरीरपरिमाणही जीव है, ऐसें आईतमतके माननेवाळे मानते हैं. और शरीरपरिमाण आत्माके हुए, आत्मा, अक्रत्स असर्वगत है; जब मध्यमपरिमाणवाळा आत्मा हुआ, तब घटादिवत्, अनित्यता आत्माको प्राप्त होवेगी; और शरीरोंको अनवस्थित-परिमाणवाळे होनेसें मनुष्यजीव मनुष्यशरीरपरिमाण होके फिर किसी कर्मविपाक करके हाथीका जन्म प्राप्त हुए, संपूर्णहस्तिके शरीरमें व्याप्त नही होवेगा; और सूक्ष्म मक्खीका जन्म प्राप्त हुए संपूर्ण सूक्ष्म मक्खीके शरीरमें मावेगा नही. जेकर समानही यह जीव है, तब तो एकही जन्मविषे कुमारयौवनवद्धअवस्थाओंविषे दोष होवेगा; शरीरकी सर्व अवस्थाओंमें शरीर व्यापक नही होवेगा, यह दोष होवेगा. जेकर कहोगे अनंत अवयव जीवके हैं, तिसके वेही अवयव अल्पशरीरमें संकुचित होजाते हें, और महान् शरीरमें विकाश होजाते हें.

उत्तरः-उन अनंतजीवअवयवोंका समानदेशत्व प्रतिहन्यत है, वा नही? जेकर प्रतिघात है, तब तो परिच्छिन्नदेशमें अनंतअवयव नही मावेंगे; जेकर अप्रतिघात है, तब तो अप्रतिघातके हुए एकअवयवदे-शत्वकी उपपत्तिसें, सर्वअवयव विस्तारवाले न होनेसें, जीवको अणु-मात्रका प्रसंग होवेगा. अपिच शरीरपरिच्छिन्न जीवके अनंत अवयवोंकी अनंतता भी, नही होसकती है. इति ॥ ३४ ॥

इस पूर्वोक्त व्याससूत्रकी भाष्यका उत्तर लिखते हैं.॥ तथाहि सूत्रम् ॥

"॥ चैतन्यस्वरूपः परिणामी कर्त्ता साक्षाद्वोक्ता स्वदेहपरिमाणः प्रतिक्षेत्रं भिन्नः पौदुलिकादृष्टवांश्चायमितिः ॥ " श्रीवादिदेवसूरिकृत प्रमाणनयतत्त्वालोकालंकार ॥

इस सूत्रके 'स्वदेहपरिमाण: ' इस पदकी और 'प्रतिक्षेत्रं भिन्नः ' इस पदकी टीकाकी भाषामें व्याख्या लिखते हैं । खदेहपरिमाण, इस-करके, आत्माका नैयायिकादि परिकाल्पित सर्वगतपणा, निषेध करते हैं. आत्माको सर्वगत मानिये, तब तो, जीवतत्त्वके प्रभेद, जे प्रत्यक्ष दिखलाइ देते हैं, उनकी प्रसिद्धि न होनेका प्रसंग आवेगा; सर्वगत एकही आत्मा-विषे नानात्मकार्योंकी समाप्ति होनेसें. एककालमें नाना मनोका संयोग जो है, सो नानात्मकार्य है. सो नानात्मकार्य एक आत्मामें भी होस-कता है. आकाशमें नानाघटादिसंयोगवत. इसकरके युगपत्, नानाशरीर इंद्रियोंका संयोग कथन किया.

पूर्वपक्षः-युगपत् नानाशरीरोंविषे, आत्मसमवायिसुखदुःखादिकोंकी उपपत्ति नही होवेगी, विरोध होनेसें.

उत्तरपक्षः-यह तुमारा कहना ठीक नहीं है. क्योंकि, युगपत् नाना भेरीआदिकोंविषे, आकाशसमवायि विततादिशब्दोंकी अनुपपत्ति होनेके प्रसंगसें; पूर्वोक्त विरोधको अविशेष होनेसें.

पूर्वपक्षः−तथाविध शब्दोंके कारणभेद होनेसें, विततादि नाना<mark>शब्दोंकी</mark> अनुपपत्ति नही है.

उत्तरपक्षः-सुखादिकारणभेदसें, उस सुखादिकी अनुपपत्ति भी, एक आत्माविषे न होनी चाहिये, विशेषके अभाव होनेसें.

पूर्वपक्षः-विरुद्धधर्मके अध्याससें, आत्माका नानात्व है.

उत्तरपक्षः-तिस विरुद्धधर्मके अध्याससेंही, आकाशका भी नानात्व होवे.

पूर्वपक्षः-उपचारसें आकाशके प्रदेशोंका भेद माननेसें पूर्वोक्त दोष नही है

उत्तरपक्षः-प्रदेशभेद उपचारसेंही, आत्माविषे भी, दोष नही है. और जन्ममरणादि प्रतिनियम भी सर्वगत आत्मवादीयोंके मतमें आत्मबहुत्वको नही साधेगा; एक आत्मामें भी, जन्ममरणादिकी उप-पत्ति होनेसें. घटाकाशादिके उत्पत्ति विनाशादिवत्. नही घटाकाशकी उत्पत्तिके हुए, पटादि आकाशकी उत्पत्तिही है, तिस समयमें विनाशके भी देखनेसें. और ऐसा भी नही है कि, विनाशके हुए, विनाशही है, उत्पत्तिका भी तिस समयमें उपलंभ होनेसें. और स्थितिके हुए, स्थितिही है, ऐसा भी नही है, विनाश, उत्पाद, दोनोंको भी तिस कालमें देखनेसें.

पूर्वपक्षः-बंधके हुए मोक्ष नही, और मोक्षके हुए बंध नही होवेगा, एक आत्मामें बंध मोक्ष दोनोंका विरोध होनेसें.

उत्तरपक्षः-ऐसा मानना ठीक नही है, क्योंकि, आकाशमें भी एक घटके संबंध हुए, घटांतरके मोक्षके अभावका प्रसंग होनेसें. और एक घटके विश्ठेष हुए, घंटातरके विश्ठेषका प्रसंग होनेसें.

पूर्वपक्षः--प्रदेशभेदउपचारसें, पूर्वोक्त प्रसंग नहीं है.

उत्तरपक्षः--तब तो आत्मामें भी तिसका प्रसंग नही है. आकाशके प्रदेशभेद माने हुए, एक जीवका भी प्रदेशभेद होवो; ऐसें कहांसें जीव-तत्त्व प्रदेशभेद व्यवस्था, जिससें आत्मा व्यापक होवे ?

पूर्वपक्षः-आत्माके व्यापकत्वके अभाव हुए, दिग्देशांतरवर्त्ति परमाणु-ओंके साथ युगपत्संयोंगके अभावसें, आयकर्मका अभाव है; तिसके अभावसें अंत्यसंयोगका अभाव है, तिस निमित्तक शरीरका अभाव और तिसकरके उसके संबंधका अभाव है. तब तो विनाही उपायके सिद्ध हुआ, सर्वदा सर्व जीवोको मोक्ष होंवे. अथवा होवे जैसें तैसेंकरी शरीरकी उत्पत्ति, तो भी, सावयव शरीरके प्रतिअवयवमें प्रवेश करता हुआ आत्मा, सावयव होवेगा; तैसें हुए इस आत्माको पटादिवत् कार्य-त्वका प्रसंग है. और कार्यत्वके हुए, इस आत्माके विजातिकारण आरंभ-कहे, वा सजातिकारण आरंभक हे ! पूर्वपक्ष तो नही. क्योंकि, विजा-तियोंको अनारंभक होनेसें. दूसरा पक्ष भी नही. जिसवास्ते सजातिपणा, उनको आत्मत्वआभिसंबंधसेंही होवे हें, तैसें हुए एक आत्माके अनेक आत्मा, आरंभक ऐसें सिद्ध हुआ, यह तो, अयुक्त हे. क्योंकि, एक शरी-रमें आत्माके आरंभक, अनेक आत्माका असंभव होनेसें. और संभवके हुए भी स्मरणकी अनुपपात्ति हे. क्योंकि, नही अन्यने देखा हुआ,

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

अन्य स्मरण करनेको समर्थ होता है, अतिप्रसंग होनेसें तिसकरके आर-भ्यत्वके हुए, इस आत्माका, घटवत्, अवयवक्रियासें विभाग होनेसें संयोगविनाशसें विनाश होवेगा. और शरीरपरिमाणत्व आत्माके हुए, आत्माको मूर्त्तत्वकी प्राप्ति होनेसें आत्माका शरीरमें प्रवेश नही होवेगा, मूर्त्तमें मूर्त्तके प्रवेशका विरोध होनेसें. तब तो, निरात्मकही, संपूर्ण शरीर, होवेगा. अथवा आत्माको शरीरपरिमाणत्वके हुए, बाल्शरीर-परिमाणवाले आत्माको, युवशरीरपरिमाण अंगीकार कैसें होवे? बाल्ट परिमाणको त्यागके, वा न त्यागके? जेकर त्यागके, तब तो, शरीरवत्, आत्माको अनित्यत्वका प्रसंग होनेसें, परलोकादिकके अभावका प्रसंग होवेगा. जेकर विनाही त्यागनेसें, तब तो, पूर्वपरिमाणके न त्यागनेसें, शरीरवत्, आत्माको उत्तरपरिमाणकी उपपत्ति नही होवेगी. तथा हे जेन! तू आत्माको शरीरपरिमाण कहता है, तब तो, शरीरके खंडन करनेसें, तिस आत्माका खंडन, क्यों नही होता है? सो कहो.

उत्तरपक्षः-हे वादिन् ! जो तूने कहा कि, आत्माके सर्वव्यापीके अभा-वस इत्यादि-सो असत्य है. क्योंकि, जो जिसकरके संयुक्त है, सोही तिसप्रति उपसर्पण करता है, ऐसा नियम नही है. चमकपाषाणकरके, लोहा संयुक्त नही भी है, तो भी तिसके आकर्षण करनेकी उपलब्धिसें.

पूर्वपक्षः-जेकर असंयुक्तका भी आकर्षण होवे, तब तो, तिसके इारीरारंभप्रति, एकमुखी हुए, त्रिभुवन उदरविवरवर्त्ति परमाणुओंका उप-सर्पण प्रसंग होनेसें, न जाने कितने परिमाणवाळा तिसका शरीर होवेगा? उत्तरपक्षः-संयुक्तके भी, आकर्षणमें यही दोष, क्यों नही होवेगा? आत्माको व्यापक होनेकरके, सकळपरमाणुओंका तिस आत्माके म्पथ संयोग होनेसें.

पूर्वपक्षः-संयोगके अविशेषसें, अदृष्टके वशसें विवक्षितशरीरके उत्पा-दन करनेमें, योग्य नियतही परमाणु, उपसर्पण करते हैं.

उत्तरपक्षः-तब तो हमारे पक्षमें भी तुल्य है। और जो कहा कि, सावयवदारीरके, प्रतिअवयवमें, प्रवेश करता आत्मा इत्यादि. सो भी, कथनमात्रही है. क्योंकि, सावयवपणा, और कार्यपणा, कथंचित् आत्मा-विषे हम मानतेही हैं. परंतु ऐसें माननेसें, घटादिवत्, पहिले प्रसिद्ध समानजातीयअवयवोंकरके आरभ्यत्वकी प्रसक्ति नही है. क्योंकि, नही निश्चयसें, घटादिकोंविषे भी, कार्यसें प्रथम प्रसिद्ध समानजातीय कपालसंयोगकरके आरभ्यत्व देखा है. कुंभकारादि व्यापारसंयुक्त माटीके पिंडसें, प्रथमही, घटके पृथुबुझोदरादि आकारकी उत्पत्ति प्रतीत होनेसें. द्रव्यकाही, पूर्वाकार परित्यागनेसें, उत्तराकार परिणाम होना, सोही, कार्यत्व है. सो कार्यत्व, बाहिरकीतरें अभ्यंतर भी अनुभूतही है. और पटादिकोंविषे स्वअवयवसंयोगपूर्वक कार्यत्वके देखनेसें सर्वजगे तैसें होना चाहिये, यह युक्त नहीं है. क्योंकि, नहीं तो, काष्ठविषे ळोहळेख्यत्वके उपलंभ होनेसें, वज्रमें भी लोहलेख्यत्वका प्रसंग होवेगा. और प्रमाणवाधन तो दोनोंजगे तुल्य है. और उक्तलक्षणकार्यत्व अंगीकार करें भी, आत्माको, अनित्यत्वके प्रसंगसें, प्रतिसंधान ( स्तरण )के अभाव-की प्राप्ति नही होती है. क्योंकि, कथंचित् अनित्यत्वके हुएही, इस संधानको, उपपद्यमान होनेसें. और जो यह कहा कि. शरीरपरिमाण आत्माके हुए, आत्माको मूर्त्तत्वकी प्राप्ति होवेगी इत्यादि-तहां मूर्त्तत्व किसको कहते हो ? असर्वगतद्रव्यपरिमाणको, वा रूपा-दिमत्वको ? तिनमें आद्य पक्ष तो, दोषपोषकेतांइ नही है, संमत होनेसें. और दूसरा पक्ष तो, अयुक्त है, व्याप्तिके अभावसें. क्योंकि, जो असर्वगत है, सो नियमकरके रूपादिमत् है, ऐसा अविनाभाव नही है. क्योंकि, मनको असर्वगत होनेसें भी, रूपादिमत्वके अभावसें. इसवास्ते आत्माकी, शरीरविषे अनुप्रवेशकी अनुपपत्ति नही है, जिसवास्ते शरीर निरात्मक होजावे. असर्वगत द्रव्यपरिमाणलक्षणमूर्त्तत्वको, मनोवत् प्रवेशका अप्रतिबंधक होनेसें, रूपादिसखठक्षण मूर्त्तखसहित जला-दिकोंका भी, भस्मादिविषे अनुप्रवेश नही निषेधीये हैं, और मूर्त्तत्वसें रहित भी आत्माका प्रवेश शरीरमें प्रतिषेध करते हो तो, इससें अधिक और कौनसा आश्चर्य है ?

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

और जो यह कहा कि, देहपरिमाणत्वके हुए, आत्माको बालशरीर-परिमाण त्यागके, इत्यादि-सो भी, अयुक्त है. क्योंकि, युवरारीरपरिमाण-अवस्थाके विषे, आत्माको वालझरीरपार्रमाणके परित्यागे हुए, आत्माका सर्वथा विनाशके असंभव होनेसें; विफण अवस्थाके उत्पाद हुए सर्पवत्. तब तो, कैसें परलोकके अभावका अनुषंग होवे? पर्यायसें आत्माके अनि. त्यत्वके हुए भी, द्रव्यसें नित्यत्व होनेसें. । और जो यह कहा कि, यदि आत्मा-को शरीरपरिमाणता है, तब तो शरीरके खंडन करनेसें इत्यादि-सो भी, ठीक नही है. क्योंकि, शरीरके खंडनेसें कथांचित् आत्माका खंडन भी इष्ट होनेसें. शरीरसंबद्ध आत्मप्रदेशोंसेंही, कितनेक आत्मप्रदेशोंका खंडितशरीरप्रदेशाविषे अवस्थान है, सोही, आत्माका किसी प्रकारसें खंडन है; नतु सर्व प्रकारसें. सो यहां विद्यमानही है. अन्यथा तो, शरी-रसें पृथग्भूत अवयवके कंपनकी उपलाब्धि नहीं होवेगी. और यह भी नही है कि, खंडित अवयव प्रविष्टआत्मप्रदेशको पृथग् आत्मतत्वका प्रसंग है; उन आत्मप्रदेशोंका खांडित अवयवसें निकलके पुनः तिसही शरीरमें प्रवेश होनेसें. और यह भी नही है कि, एकत्र संतानविषे अने-कात्माका प्रसंग होवेगा. क्योंकि, अनेकार्थप्रतिभासि ज्ञानोंका एक प्रमाताके आधारकरके प्रतिभासके अभावका प्रसंग होनेसें, शरीरांतर रहे हुए, अनेक ज्ञानावसेय अर्थ संवित्तिवत्.

पूर्वपक्षः-किसतरें खंडिताखंडित अवयवोंका पीछेसें फिर संघटन होवे है?

उत्तरपक्षः-एकांत सर्वथाछेदके अनंगीकारसें, पद्मनालतंतुवत, कथं-चित् अच्छेदके भी स्वीकारसें. और तथाविध अदृष्टके वशसें उनका संघटन भी फिर अविरुद्धही है. इसवास्ते शरीरपरिमाणही आत्मा अंगी-कार करनेयोग्य है, नतु सर्वव्यापक. प्रयोग ऐसें है. आत्मा व्यापक नही है, चेतनत्व होनेसें, जो सर्वव्यापक है, सो चेतन नही है, जेसें आकाश, और आत्मा चेतन है, तिसवास्ते व्यापक नही. आत्माके अव्या पकत्वका होना, आत्माके गुणोंका शरीरमेंही उपलभ्यमान होनेसें सिद्ध हुआ, आत्माका शरीरपरिमाणपणा.\*

तथा इांकरभाष्यमें और टीकामें जो छिखा है कि, देहपरिमाण परिच्छिन्न आत्माके माने, आत्मा अनित्य सिद्ध होता है,

तथाचानुमानं—"॥देहपरिमाणपरिछिन्न आत्मा अनित्यः

मध्यमपरिमाणवत्त्वात् घटवत् ॥"

देहपरिमाणपरिछिन्न आरमा अनित्य है, मध्यमपरिमाणवाला होनेसें, घटकीतरें. और जो नित्य है, सो, मध्यमपरिमाणवाला भी नही; यथा आका-श, वा अणुपरिमाणवाला परमाणु. इसवास्ते आत्मा, देहपरिमाणव्यापक नही, किंतु सर्वव्यापक है. इत्यादि-यह पूर्वोक्त कहना ठीक नही है. क्योंकि, पूर्वोक्त अनुमान तो, नैयायिकोंका है, परंतु वेदांतियोंका नही है. वेदांतियोंके मतमें तो, ऐसे अनुमानका उत्थानही नही होता है. क्यों-कि, वेदांतियोंने सर्वसें अणुप्रमाणवाले परमाणु, और सर्वसें महाप्रमाण-वाला आकाश, यह दोनों मानेही नही है, देतापत्ति होनेसें. तो फिर पूर्वोक्त अनुमान, उनके मतमें केसें संभवे ? अपितु नही संभवे. जब कल्पितवस्तु अनुमानका विषयही नही है, तो फिर, ऐसा अनुमान, वे-दांती आत्माकी अनित्यता सिद्ध करनेवास्ते केसें कह सकते हें ? इसवा-स्ते व्यासजी, और शंकरस्वामीका जो कथन है, सो स्वमतविरुद्ध, और प्रमाणयुक्तिसें वाधित है. तथा पूर्वोक्त अनुमान भी, व्यभिचारि है.

यथा॥

"॥ वल्मीकं कुंभकारकर्तृजन्यं मृहिकारत्वात् घटवत्॥"

जैसें यह अनुमान व्यभिचारि है, जो जो मृद्विकार है, सो सर्व कुंभकारकर्तृजन्य, न होनेसें. ऐसेंही 'अध्यमपरिमाणवत्त्वात्' यह भी हेतु असिद्ध है. क्योंकि, मध्यमपरिमाणवाले चंद्रसूर्यादि, कथंचित् नित्य है; और 'मध्यमपरिमाणवत्त्वात् ' यह हेतु, प्रतिवादिजेनोंके मतमें सम्मत

\* तैत्तिरीय आरण्यकके दशमे प्रपाठकके अडतीसमे अनुवाकमें भी, 'आपादमस्तकव्यापी ' पैरसें छेके मस्तकपर्यंत व्यापी जीव लिखा है. नही है. और तो हेतु, वादीप्रतिवादी दोनोंको सम्मत होना चाहिये, सोतो, हेही नही. इसवास्ते व्यासजी और शंकरखामीका कहना, असमंजस है.

और जो इांकरस्वामी ळिखते हैं कि, झरीरोंको अनवस्थितपरिमा-णवाळे इत्यादि.

तिसका उत्तरः-जीवमें संकोच विकाश होनेकी शक्ति है; कर्मोदयसें जब जीव, स्थूलशरीरको छोडके सूक्ष्मशरीरको धारण करता है, तब जीवके असंख्य प्रदेश संकुचित होके सूक्ष्मशरीरमें समा जाते हैं; जैसें एक कोठेमेंसें प्रकाशक दीपकको लेके एक प्यालेके नीचे रख दिया जावे तो, उस दीपकका प्रकाश उस प्यालेमेंही प्रकाश करेगा; ऐसेंही सूक्ष्मशरीर छोडके महान् शरीरमें जान लेना. और जो शंकरस्वामीने लिखा है, जीवके अनंत अवयव, सो लेख, मिथ्या है. अ-नंत अवयव नही, किंतु, असंख्य प्रदेश हैं. प्रदेश उसको कहते हैं, जो, आत्माका निरंश अंश होवे; और आत्माके, वे सर्वप्रदेश एकसरीखे हैं; इसवास्ते आत्माकाही संकोच विकाश होता है, प्रदेशोंका नही. जैसें वस्त्रकी तह लगानेसें वस्त्रकाही संकोच है, परंतु तिसके तंतुयोंमें न्युना-धिक्यता नही है.इसवास्ते आत्माही, संकोच विकाश धर्मके होनेसें सुक्ष्मसें स्थूल, और स्थूलसें सूक्ष्मशरीरमें व्यापक होता है. इसवास्ते शंकरस्वामीकी कल्पनामें शंकरस्वामीकी जैनमतकी अनभिज्ञताही, कारण है. इति।

अथ प्रसंगमें ' प्रतिक्षेत्रं भिन्नः ' सूत्रके इस अवयवरूप विशेषणक रके आत्मअद्वेतवाद खंडन किया, सो ऐसें है.

वेदांती कहते हैं कि, हम तो एकही परमबद्ध पारमार्थिक सट्रूप मानते हैं

उत्तरपक्षः-जेकर एकही परमब्रह्म सद्रूप है, तो फिर, यह जो सरल रसाल प्रियाल हंताल ताल तमाल प्रवाल प्रमुख पदार्थ अग्रगामिपणे-करके प्रतीत होते हैं, वे, क्योंकर सत्खरूप नही हैं ?

पूर्वपक्षः-येह पूर्वोक्त जे पदार्थ प्रतीत होते हैं, वे सर्व मिथ्या है. तथाचानुमानं-'प्रपंचोमिथ्या ' प्रपंच मिथ्या है, प्रतीयमान होनेसें, जो ऐसा है, सो ऐसा है, यथा सीपके टुकडेमें, चांदी. तैसाही यह प्रपंच है, तिसवास्ते मिथ्या है. इस अनुमानसें प्रपंचमिथ्यारूप है, और एक ब्रह्म-ही, पारमामर्थिक सदूप है.

उत्तरपक्षः-हे पूर्वपक्षिन् ! इस अनुमानके कहनेसें तुमारा तर्कवितर्क कार्कइयसूचन नही होता है । तथाहि । यह जो प्रपंच तुमने मिथ्यारूप माना है, सो मिथ्या, तीन तरेंका होता है. अत्यंत असदूप (१) है तो, कुच्छ और और प्रतीत होवे और तरें (२) और तीसरा अनिर्वाच्य (३) इन तीनोंमेंसें कौनसा मिथ्यारूप प्रपंचको माना है ?

पूर्वपक्षः−इन पूर्वोक्त तीनों पक्षोंमेंसें प्रथमके दो पक्ष तो हमको स्वी-कारही नही है, इसवास्ते हम तो तीसरा अनिर्वाच्य पक्ष मानते हैं, सो यह प्रपंच अनिर्वाच्य मिथ्यारूप है.

उत्तरपक्षः-प्रथम तो तुम यह कहो कि, अनिर्वाच्य क्या वस्तु है ? एतावता तुम अनिर्वाच्य किसको कहते हो? क्या वस्तुका कहनेवाला शब्द नहीं है? वा शब्दका निमित्त नहीं है? वा निःस्वभावत्व है? प्रथम विकल्प तो कल्पनाकरनेयोग्यही नही है. क्योंकि, यह सरल है, यह रसाल है, ऐसा शब्द तो प्रत्यक्ष सिद्ध है. अथ दूसरा पक्ष है तो, शब्दका निमित्तज्ञान नहीं है? वा पदार्थ नहीं है? प्रथम पक्ष तो समीचीन नही है, सरळ रसाळ ताळ तमाळ प्रमुखका ज्ञान प्राणीप्राणी प्रति प्रतीत होनेसें, देखनेवाले सर्व जीव जानते हैं; जो सरल रसाल ताल तमाल प्रमुखका ज्ञान हमको है. अथ दूसरा पक्ष तो, पदार्थ, भावरूप नही है ? वा अभावरूप नही है ? प्रथम कल्पनामें तो, असत्ख्याति अभ्युप-गमप्रसंग है, अर्थात् जेकर कहोगे पदार्थ भावरूप नही है, और प्रतीत होता है तो, तुमको असत्ख्याति माननी पडी; और अद्वैतवादीयोंके म-तमें असतुख्याति माननी महादूषण है. अथ दूसरा पक्ष, जो पदार्थ, अभावरूप नही तो भावरूप सिद्ध हुआ. तब तो, सत्ख्याति माननी पडी. और जब अद्वैतवादमत अंगीकार कीया, और सत्ख्याति माननी पडी, तब तो सतुख्यातिके माननेसें अद्वैतमतकी जडको कूहाडेसें काटा. कदापि अद्वैतमत नही सिद्ध होगा.

पूर्वपक्षः-भावरूप, तथा अभावरूप, येह दोनोंही प्रकारें वस्तु नही. उत्तरपक्षः-हम तुमको पूछते हैं कि, भाव, और अभाव, इन दोनों-का अर्थ, जो लौकिकमें प्रसिद्ध है, वोही, तुमने माना है ? वा इससें विपरीत और तरेंका माना है ? जेकर प्रथम पक्ष मानोगे तो, जहां भाव-का निषेध करोगे, तहां अवश्यमेव अभाव कहना पडेगा; और जहां अभावका निषेध करोगे तहां अवइयमेव भाव कहना पडेगा जो परस्पर विरोधी है, उनमें एकका निषेध करोगे तो, दूसरेका विधि, अवइय कहना-ही पडेगा. अथ दूसरा पक्ष मानोगे, तव तो हमारी कुच्छ हानी नही है. क्योंकि, अलौकिक एतावता तुसारे मनःकल्पित शब्द, और शब्दका निमित्त, जेकर नष्ट होजावेगा तो, लौकिकशब्द, और लौकिशब्दका निमित्त, कदापि नष्ट नही होगा; तो फिर, अनिर्वाच्य प्रपंच किसतरें सिद्ध होगा? जव अनिर्वाच्यही लिख नही होगा तो, प्रपंच मिथ्या कैसें सिद्ध होगा? और एकही अद्वैत ब्रह्म कैसें सिद्ध होवेगा ? निःस्वभावत्व-पक्षमें भी, निस् राब्दको निषेधार्थके हुए, और स्वभावराब्दको भी भाव अभाव दोनोंमेंसें अन्यतर किसी एक अर्थके अर्थात् भावके, वा अभा वके वाचक हुए, पूर्ववत् प्रसंग होवेगा.

पूर्वपक्षः-हम तो जो प्रतीत न होवे, उसको निःस्वभावत्व कहते हें.

उत्तरपक्षः-इस तुमारे कहनेमें विरोध आता है; जेकर प्रपंच प्रतीत नही होता तो, तुमने अपने प्रथम अनुमानमें प्रपंचको प्रतीयमान हेतु-स्वरूपपणे क्योंकर ग्रहण किया? और प्रपंचको अनुमान करनेके समय धर्मीपणे क्योंकर ग्रहण किया? तथा धर्मीपणे ग्रहण करे हुए, वो कैसें प्रतीत नही होता है?

### पूर्वपक्षः-जैसा प्रतीत होता है, तैसा है नही.

उत्तरपक्षः-तब तो यह, विपरीतख्याति, तुमने अंगीकार करी सिद्ध होवेगी. तथा हम तुमको पूछते हैं कि, यह जो तुम इस प्रपंचको अनि-र्वाच्य मानते हो, सो प्रत्यक्षप्रमाणसें मानते हो ? वा अनुमानप्रमाणसें मानते हो? प्रत्यक्षप्रमाण तो, इस प्रपंचको सतूस्वरूपही सिद्ध करता है. जैसा जैसा पदार्थ है, तैसा तैसाही प्रत्यक्ष ज्ञान उत्पन्न होनेसें. और प्रपंच जो है, सो परस्पर, न्यारी न्यारी, जो वस्तु है, सो अपने अपने स्वरू-पमें भावरूप है; और दूसरे पदार्थके स्वरूपकी अपेक्षा अभावरूप है. इस इतरेतरविविक्त वस्तुयोंकोही प्रपंचरूप साना है. तो फिर, प्रत्यक्षप्रमाण, प्रपंचको अनिर्वाच्य कैसें सिद्ध कर सकता है?

पूर्वपक्षः-यह प्रत्यक्ष, हमारे पक्षको प्रतिक्षेप नही कर सकता है. क्योंकि, प्रत्यक्ष तो विधायकही है, तैसें तैसें प्रत्यक्ष ब्रह्मकोही कथन करता है, न कि, प्रपंच सत्यताको कथन करता है; प्रपंच सत्यता तो, तब कथन करी सिद्ध होवे, जेकर प्रत्यक्ष इतर वस्तुमें इतर वस्तुयोंके स्वरूपका निषेध करे; परंतु प्रत्यक्षप्रमाण तो ऐसा है नही, प्रत्यक्षको निषेध करनेमें कुंठ होनेसें.

उत्तरपक्षः-प्रथम तुम विधायक किसको कहते हो ?

पूर्वपक्षः-यह ऐसे वस्तुस्वरूपको ग्रहण करे, और अन्यस्वरूपको निषेध न करे, ऐसा प्रत्यक्षही विधायक है.

उत्तरपक्षः-यह तुमारा कहना असत्य है. अन्यवस्तुके स्वरूपके विना निषेध्यां, वस्तुके यथार्थ स्वरूपका कदापि बोध न होनेसें; पीतादिक वर्णोंकरी रहित जब बोध होगा, तवही नील ऐसे रूपका बोध होवेगा, अन्यथा नही. तथा जब प्रत्यक्षप्रमाणकरेक यथार्थ वस्तुस्वरूप प्रहण किया जायगा, तव तो अवश्य अपर वस्तुका निषेध भी तहां जाना जायगा. जेकर प्रत्यक्ष, अन्यवस्तुमें अन्यवस्तुके निषेधको नही जानेगा तो, तिसवस्तुके इदामिति यह ऐसे विधिस्वरूपको भी जान सकेगा. क्योंकि, केवल जो वस्तुके स्वरूपको प्रहण करना है, सोही अन्यवस्तुके स्वरूप का निषेध करना है. जब प्रत्यक्षप्रमाणविधि, और निषेध, दोनोंही. को प्रहण करता है, तव तो, प्रपंच, मिथ्यारूप कदापि सिद्ध न होगा. जब प्रत्यक्षप्रमाणसें प्रपंचही मिथ्यारूप सिद्ध न हुआ तो, परम ब्रह्म रूप एकही अहेत तत्त्व केसें सिद्ध होगा? तथा जो तुम प्रत्यक्षको नि यमकरके विधायकही मानोगे, तव तो, विद्यावत् अविद्याका भी विधान तुमको मानना पडेगा; सो यह ब्रह्म, आविद्यारहित होनेकरके सन्मान्न

है, प्रत्यक्ष प्रमाणसें ऐसे जानते हुए भी, फिर, प्रत्यक्ष, निषेधक नही है; ऐसे कथन करनेवालेको क्यों नही उन्मत्त कहने चाहिये ? इति सिद्ध हुआ प्रत्यक्षबाधित तुमारा पक्ष. । और अनुमानकरके बाधित, ऐसें है. प्रपंच मिथ्या नही है, असत्सें विलक्षण होनेसें; जो असत्सें विलक्षण है, सो, मिथ्या नही है. यथा आत्मा. तैसाही यह प्रपंच है, तिसवास्ते, प्रपंच, मिथ्या नहीं। तथा प्रती-यमान जो तुमारा हेतु है, सो ब्रह्मात्माके साथ व्यभिचारी है, क्यों-कि, ब्रह्मात्मा प्रतीयमान तो हैं, परंतु मिथ्यारूप नही है. जेकर कहोगे ब्रह्मात्मा अप्रतीयमान है, तब तो, ब्रह्मात्मा वचनोंका गोचर न होगा; जब वचनगोचर नही, तबतो, तुमको गुंगे बननाही ठीक है. क्योंकि, ब्रह्मविना अपर तो कुच्छ हैही नही, और जो ब्रह्मात्मा है, सो प्रतीय-मान नही है; तो फिर तुमको हम गुंगेके विना और क्या कहें ? और प्रथम अनुमानमें जो तुमने सीपका दृष्टांत दिया, सो साध्य विकल है. क्योंकि, जो सीप है, सो भी प्रपंचके अंतर्गतही है; और तुम तो, प्रपंचको मिथ्यारूप सिद्ध करा चाहते हो ! यह कदापि नही हो सकता है कि, जो साध्य होवे, सोही, दृष्टांतमें कहा जावे. जब सीपकाही अबतक सत्असत्पणा सिद्ध नहीं तो, उसको दृष्टांतमें कैसें प्रहण किया?

तथा प्रथम जो तुमने प्रपंचको मिथ्या सिद्ध करनेवास्ते अनुमान किया था, सो अनुमान, इस प्रपंचसें भिन्न है ? वा अभिन्न है ? जेकर कहोगे भिन्न है, तो फिर सत्य है ? वा असत्य है ? जेकर कहोगे सत्य है तो, तिस सत्य अनुमानकीतरें प्रपंचको भी सत्यपणा होवे. जेकर कहोगे असत्य है, तो फिर क्या शून्य है ? वा अन्यथा ख्यात है ? वा अनिर्वचनीय है ? प्रथम दोनों पक्ष तो, कदापि साध्यके साधक नही है. मनुष्यके श्वंगकीतरें (१) तथा सीपके रूपेकीतरें (२) और तीसरा जो अनिर्वचनीय पक्ष है, सो भी, असमर्थ है; अर्थात् साध्यको साध नही सक्ता है. अनिर्वचनीयको असंभविपणेकरके कथन करनेसें. पूर्वपक्षः-हमारा जो अनुमान है, सो व्यवहारसस्य है; इसवास्ते असत्यत्वके अभावसें अपने साध्यका साधकही है !

उत्तरपक्षः-हम तुमसें पूछते हैं कि, यह 'व्यवहारसत्य ' क्या है ? व्यवहातिर्व्यवहारः तब तो, ज्ञानकाही नाम व्यवहार ठहरा. जेकर तिस ज्ञानरूप व्यवहारकरके सत्य है, तब तो, सो अनुमान, पारमार्थिकही है. यदि व्यवहारसत्यकरके अनुमान सत्य है, तब तो व्यवहारसत्यकरके प्रपंच भी सत्य होवे. ऐसे इस पक्षमें सत्ख्यातिरूप प्रपंच सिद्ध हुआ, जब प्रपंच सत् सिद्ध हुवा, तब तो, एकही परमझह्म सद्रूप अद्वैततत्त्व किसीतरह भी सिद्ध नही हो सकता है. जेकर कहोगे, व्यवहार नाम शब्दका है, तिसकरके जो सत्य, सो व्यहार सत्य है; तो, हम पूछते हैं कि शब्द सत्यसरूप है ? वा असत्य है ? जेकर कहोगे, झब्द सत्यस्वरूप है, तब तिसकरके जो सत्य है, सो पारमार्थिकही है. तब तो, अनुमा-कीतरें प्रपंच भी सत्य सिद्ध हुआ. जेकर कहोगे, शब्द असत्यस्वरूप है, तो तिस शब्दसें अनुमानको सत्यपणा कैसें होवेगा ? तथा शब्दसें कहे हुए ब्रह्मादि कैसें सत्स्वरूप हो सकेंगे ? क्योंकि, जो आपही असत्य-स्वरूप है, सो परकी व्यवस्था करने, वा कहनेका हेतु कदापि नही हो सकता है, आतिप्रसंग होनेसें.

पूर्वपक्षः-जैसें खोटा रूप्यक, सत्यरूप्यकके कयविक्रयादिक व्यवहा-रका जनक होनेसें सत्यरूप्यक माना जाता है, तैसेंही हमारा अनुमान, यद्यपि असत्यस्वरूप है, तोभी जगतमें सत्व्यवहारकरके प्रवर्तक होनेसें, व्यवहार सत्य है; इसवास्ते अपने साध्यका साधक है.

उत्तरपक्षः-इस तुमारे कहनेसें तो, तुमारा अनुमान, असत्वस्वरूपही सिद्ध हुआ. तब तो, जो दूषण, असत्य पक्षमें कथन करे, सो सर्व, यहां पडेंगे. इसवास्ते प्रपंचसें भिन्न, अनुमान, उपपत्ति पदवीको नही प्राप्त होता है. जेकर कहोगे कि, हम अनुमानको प्रपंचसें अभेद मानते हैं, तब तो, प्रपंचकीतरें अनुमान भी, मिथ्यारूप ठहरा. तब तो, अपने साध्य को कैसें साध सकेगा ? इस पूर्वोक्त विचारसें प्रपंच मिथ्यारूप नहीं, किंतु आत्माकीतरें सद्रूप है; तो फिर, एकही ब्रह्म अद्वैततत्व है, यह तुमारा कहना क्योंकर सत्य हो सकता है? कदापि नही हो सकता है.

पूर्वपक्षः-हमारी उपनिषदोंमें, तथा शंकरखामिके शिष्य आनंदगि-रिकृत शंकरदिग्विजयके तीसरे प्रकरणमें लिखा है कि, "परमात्मा जगदुपादानकारणामिति" परमात्माही, इस सर्व जगत्का उपादान का-रण है. उपादान कारण उसको कहते हैं कि, जो कारण होवे, सोही कार्यरूप होजावे. इस कहनेसें यह सिद्ध हुआ कि, जो कुच्छ जगत्में है सो सर्व, परमात्माही आप बन गया है; इसवास्ते जगत् परमात्मा-रूपही है.

उत्तरपक्षः-वाहरे नास्तिकशिरोमणे ! तुम अपने वचनको कभी शोच विचार कर कहते हो, वा नही ? क्योंकि, इस तुमारे कहनेसें तो, पूर्ण नास्तिकपणा, तुमारे मतमें सिख होता है. यथा, जब सर्व कुच्छ जगत्स्रूप परमात्मारूपही है, तव तो, न कोई पापी है, न कोई धर्म्मी है, न कोई ज्ञानी है, न कोई अज्ञानी है, न तो नरक है, न तो स्वर्ग है, न कोई साधु है, न कोई चोर है, सत् शास्त्र भी नही, असत् शास्त्र भी नही, तथा जैसा गोमांसभक्षी, तैसाही अल्लभक्षी, जैसा खभार्यासें कामभोग सेवन किया, तैसाही माता बहिन बेटीसें किया, जैसा ब्रह्मचारी, तैसा कामी, जैसा चंडाल, तैसा नाह्मण, जैसा गर्दभ, तैसा संन्यासी; क्योंकि, जब सर्व वस्तुका कारण ईश्वर घरमात्माही ठहरा, तब तो सर्व जगत् एकरस एकखरूप है, टूसरा तो कोई हेही नही.

पूर्वपक्षः-हम एक ब्रह्म मानते हैं, और एक माया मानते हैं, सो, तुमने जो ऊपर बहुतसें आल्जंजाल लिखे हैं, सो सर्व, मायाजन्य है, ब्रह्म तो, सचिदानंद एकही शुद्ध खरूप है.

उत्तरपक्षः-हे अद्वैतवादिन् ! यह जो तुमने पक्ष माना है, सो बहुत असमीचीन है. यथा-माया जो है, सो बद्धासें भेद है, वा अभेद है? जेकर भेद है तो, जड है, वा चेतन है ? जेकर जड है तो फिर, नित्य है, वा अनित्य है ? जेकर कहोगे नित्य है, तब तो, अद्वैतमतके मूछहीको

**६८८** 

दाह करती है. क्योंकि, जब माया, ब्रह्मसें भेदरूप हुई, और जडरूप भई, और नित्य हुई, फिर तो, तुमने आपही अपने कहनेसें द्वेतपंथ सिद्ध करा; और अद्वेतपंथको जड मूलसें काट गेरा. जेकर कहोगे, माया, ब्रह्मसें भेद, जडरूप, और अनित्य है, तो भी, द्वेतता तो कदापि दूर नही होवेगी. क्योंकि, जो नाश होनेवाला है, सो कार्यरूप है; और जो कार्य है, सो कारणजन्य है. तो फिर, उस मायाका उपादानकारण कौन है? सो कहना चाहिये. जेकर कहोगे, अपरमाया, तब तो अनव-स्थादूषण है; और अद्वेत तीनों कालोंमें कदापि सिद्ध नही होगा. जेकर ब्रह्महीको उपादानकारण मानोगे, तब तो ब्रह्मही आप सर्वकुछ बन गया; तब तो पूर्वोक्त दूषण आया. जेकर मायाको चेतन्य मानोगे, तो भी, यही पूर्वोक्त दूषण होगा. जेकर कहोगे, माया ब्रह्मसें अभेद है. तब तो ब्रह्मही कहना चाहिये, माया नही कहनी चाहिये.

पूर्वपक्षः-हम तो मायाको अनिर्वचनीय मानते हैं.

उत्तरपक्षः–इस अनिर्वचनीय पक्षको ऊपर खंडन कर आये हैं, इसवा-स्ते अनिर्वचनीय जो शब्द है, सो, दंभी पुरुषोंने छलरूप रचा प्रतीत होता है; तो भी, देतही सिद्ध होता है, अद्वेत नही.

पूर्वपक्षः--यह जो अद्वैतमत है, इसके मुख्य आचार्य शंकरखामी है, जिनोंने सर्व मतोंको खंडन करके अद्वैतमत सिद्ध किया है; तो फिर ऐसे शंकरखामी, साक्षात् शिवका अवतार, सर्वज्ञ, ब्रह्मज्ञानी, शीलवान्, सर्वसामर्थ्ययुक्त, उनेंकि अद्वैत मतको खंडनेवाला कौन है?

उत्तरपक्षः-हे वछभमित्र ? तुमारी समझमूजब तो जरूर जैसें तुम कहते हो, तैसेंही है; परंतु शंकरस्वामीके शिष्य आनंदगिरिकृत शंकरदिग्वि-जयमें जो शंकरस्वामीका वृत्तांत छिखा है, उसके पढनेसें तो ऐसा प्रतीत होता है कि, शंकरखामी असर्वज्ञ, कामी, अज्ञानी, और असमर्थ थे. तथा तिस वृत्तांतसें ऐसा भी प्रतीत होता है कि, वेदांतियोंका अद्वैत ब्रह्मज्ञान, जबतक यह स्थूल शरीर रहेगा, तबतकही रहेगा; परंतु इस शरीरके पात हुए पीछे वेदांतियोंका ब्रह्मज्ञान, नही रहेगा. जो कि, पैंतीसमें स्तंभमें संक्षेपसें हम लिखही आये हैं. इसवास्ते हे भव्य! जब शंकरस्वामीका चरित्रही असमंजस है, तो फिर, उनके कहे हुए मतको सयौक्तिक कौन समझ सकता है?

पूर्वपक्षः-"पुरुषएवेदं " इत्यादि श्रुतियोंसें अद्वैतही सिद्ध होता है.

उत्तरपक्षः--यह भी तुमारा कहना असत् है. क्योंकि, जो पुरुषमात्र-रूप अद्वैततत्त्व होवे, तब तो, यह जो दिखलाइ देता है, कोई सुखी, कोई दुःखी, इत्यादि सर्व परमार्थसें असत् होजावेंगे; जब ऐसे होगा, तब तो, यह जो कहना है,

"॥ प्रमाणतोधिगम्य संसारनैर्गुण्यं तहिमुखया प्र-

ज्ञया तदुच्छेदाय प्रवृत्तिरित्यादि॥"

इसका अर्थ संसारका निर्गुणपणा प्रमाणसें जानकर तिस संसारसें विमुखबुद्धि होकरके तिस संसारके उच्छेदवास्ते प्रवृत्ति करे इत्यादि-सो आकाशके फूलकी सुगंधिका वर्णन करनेसरीखा है. क्योंकि, जब अद्वैत-रूपही तत्त्व है, तब नरकतिर्यंचादिभवभ्रमणरूप संसार कहां रहा? जिस संसारको निर्गुण जानकर तिसके उच्छेद करनेकी प्रवृत्ति होवे !

पूर्वपक्षः-तत्त्वसें पुरुष अद्वैतमान्नही है, और यह जो संसार निर्गुण वर्णन किया है, और पदार्थोंके भेदका दर्शन, सदा सर्व जीवोंका जो प्र-तिभासन हो रहा है सो, सर्व चित्रामकी स्त्रीके अंगोपांग उच्चनीचकीतरें, स्रांतिरूप है.

उत्तरपक्षः--यह जो तुमारा कहना है, सो असत् है. क्योंकि, इस बातमें कोई यथार्थ प्रमाण नही है. तद्यथा-जेकर अद्वेत सिद्ध करनेवास्ते कोई पृथग्भूत प्रमाण मानोगे, तब तो, द्वेतापत्ति होवे-गी; और प्रमाणके विना किसीका भी मत सिद्ध नही हो सकता है. यदि प्रमाणके विनाही सिद्ध मानोगे, तब तो, सर्ववादी अपने अपने अभिमतको सिद्ध कर छेवेंगे. तथा भ्रांति भी, तुमको प्र-माणभूत अद्वेतसें भिन्नही माननी चाहिये; अन्यथा तो, प्रमाणभूत अ देतही अप्रमाण होजावेगा. जब भ्रांति अद्वेतकाही रूप हुई, तब तो, पुरुषकाही रूप हुई. जब आंतिस्वरूपवाला पुरुषही है, तब तो तत्त्व-व्यवस्था कुछ भी सिद्ध न हुई. जेकर आंति भिन्न मानोगे, तब तो दैतापत्ति हो जावेगी; और अद्वेतमतकी हानी होजावेगी. तथा जो यह स्तंभ, इभ कुंभ, अंभोरुह आदि पदार्थोंका भेद दिखता है, सो आंत है, पेसे कहो तो, नियमसें सोही पदार्थभेददर्शन, किसी जगे सत्य मान-ना चाहिये, अभ्रांतिके देखे विना कदापि आंति देखनेमें नहीं आनेसें. पूर्वे जिसने सच्चा सर्प्य नही देखा है, तिसको रज्जुमें सर्प्यकी आंति कदापि नही होवेगी.

तदुक्तम् ॥

नादृष्टपूर्वसर्पस्य रज्ज्वां सर्प्पमतिः कचित् ॥

ततः पूर्वानुसारित्वाद् भ्रांतिरभ्रांतिपूर्विका ॥ ९ ॥

इस कहनेसें भी, भेद सिद्ध होगया. तथा पुरुष अद्वैतरूपतत्व, अवश्य-करके दूसरेको निवेदन करने योग्य है, अपने आपको नही, अपनेमें व्यामोहना होनेसें. जेकर कहनेवालेमें व्यामोह होवे, तब तो अद्वैतकी प्रतिपत्ति कभी भी नही होवेगी.

पूर्वपक्षः−जिसवास्ते अपने आपको व्यामोह है, इसीवास्ते तिस व्यामोहकी निवृत्तिवास्ते, अपने आपको, अद्वैतकी प्रतिपत्ति, करने योग्य है.

उत्तरपक्षः--यह कहना अयुक्त है. क्योंकि, ऐसे हुए, अद्वैतकी प्रति-पत्ति होनेकरके, अपने आपके व्यामोहके दूर होयाहुआ, अवश्यमेव पूर्व-रूपका त्याग, और अमूढतालक्षण उत्तररूपकी उत्पत्ति कहनी पडेगी. तब तो अवश्य द्वैतापत्ति होजावेगी. तथा जब अद्वैततत्त्वका उपदेशक पुरुष परको उपदेश करेगा, तब तो, परका अवश्य मानेगा; फिर अद्वैततत्त्वपरको निवेदन करना, और अद्वैततत्त्व मानना, यह तो ऐसें हुआ जैसें मेरा पिता, कुमारब्रह्मचारी है. इसवचनके कहनेसें जरूर वो पुरुष उन्मत्त है; जेकर अपनेको और परको, इन दोनोंको मानेगा, तब तो अवश्य द्वैता-पत्ति होवेगी; इसवास्ते जो अद्वैत मानना है, सो युक्तिविकल है. पूर्वपक्षः-परब्रह्मरूपकी सिद्धिही, सकलभेदज्ञान प्रत्ययोंके निरालंबन पणेकी सिद्धि है.

उत्तरपक्षः--यह कथन भी तुमारा ठीक नही है, परम ब्रह्महीकी सिद्धि न होनेसें; जेकर है तो, स्वतःसिद्धि है, वा परतःसिद्धि है? तहां स्वतः-सिद्धि तो है नही, जेकर होवे, तब तो, किसीका भी विवाद न रहे; जेकर कहोगे परतःसिद्धि है तो, क्या अनुमानसें है, वा आगमसें है? जेकर कहोगे, अनुमानसें है तो, वो अनुमान कौनसा है?

पूर्वपक्षः-सो अनुमान यह है. विवादरूप जो अर्थ है, सो प्रति-भासांतःप्रविष्ट है, अर्थात् ब्रह्मभासके अंदर है, प्रतिभासमान होनेसें; जो जो प्रतिभासमान है, सो सो प्रतिभासांतःप्रविष्टही देखा है. जैसें ब्रह्म प्रतिभास स्वरूप प्रतिभासमान है, सकल अर्थ सचेतनअचेतन विवादरूप, तिसकारणसें प्रतिभासांतःप्रविष्ट है.

उत्तरपक्षः-यह तुमारा अनुमान, सम्यक् नही है. (१) धर्मी, (२) हेतु, (३) दृष्टांत, इन तीनोंके प्रतिभासांतःप्रविष्ट होनेसें, साध्यरूपही हुए. तब तो (१) धर्मीं, (२) हेतु, (३) दृष्टांत,इन तीनोंके न होनेसें, अनुमानही नही बनसकता है. जेकर कहोगे कि (१) धर्मीं, (२) हेतु, (३) दृष्टांत, येह तीनों, प्रतिभासांतःप्रविष्ट नही है; तब तो इनोंहीके साथ हेतु व्यभिचारी होगा.

पूर्वपक्षः-अनादि अविद्यावासनाके बलसें, हेतु दृष्टांत जो है, सो प्रतिभासके बाहिरकीतरें निश्चय करते हैं; जैसें प्रतिपाद्य, प्रतिपादक, सभा, सभापतिजनकीतरें. तिस कारणसें अनुमान भी, होसकता है; और जब सकल अनादि अविद्याका विलास दूर होजावेगा, तब तो प्रतिभा-सांतःप्रविष्टही, प्रतिभास होगा; विवाद भी न रहेगा. प्रतिपाद्य, प्रति-पादक, साध्य, साधन भाव भी नही रहेगा, तब तो अनुमान करनेका भी कुछ फल नही. आपही अनुभवमान परमब्रह्मके होते हुए, देश-काल अव्यवाच्छिन्न स्वरूपके हुएथके, निर्व्यभिचार सकल अवस्था व्याप-कपणेवालेमें, अनुमानका कुछ प्रयोग भी नही चाहिये हैं.

उत्तरपक्षः-जो अनादि अविचा, प्रतिभासांतःप्रविष्ट है, तब तो विचाही होगई; तब तो असदूप (१) धर्मी, (२) हेतु, (३) दृष्टांत, आदिक भेद, कैसें दिखा सके? जेकर कहोगे, प्रतिभासके बाहिरभूत है, तब तो अविद्या प्रतिभासमान है, वा अप्रतिभासमान है ? तिस अविद्याको प्रतिभासमानरूप होनेसें, अप्रतिभासमान तो नही; जेकर कहोगे, प्रति-भासमान है तो, तिसहीके साथ हेतु व्यभिचारी है तथा प्रतिभासके बाहिरभूत होनेसें, तिसके प्रतिभासमान होनेसें जेकर तुमारे मनमें ऐसा होवे कि, अविद्या जो है, सो न तो प्रतिभासमान है, न अप्रतिभासमान है, न प्रतिभासके बाहिर है, न प्रतिभासांतःप्रविष्ट है, न एक है, न अनेक है, न नित्य है, न अनित्य है, न व्यभिचारिणी है, न अव्यभिचा-रीणी है, सर्वथा विचारके योग्य नही, सकल विचारांतर आतिकांतस्वरूप है, रूपांतरके अभावसें, अविद्या, जो है, सो निरूपतालक्षण है. यह भी तुमारी बडी अज्ञानताका विस्तार है. तैसी निरूपतास्वभाववालीको यह अविद्या है, यह अप्रतिभासमान है, ऐसें कथन करनेको कौन समर्थ है। जेकर कहोगे, यह आविद्या प्रतिभासमान है, तो फिर, क्योंकर अविद्या, नीरूप सिद्ध होगी? क्योंकि, जो वस्तु जिस स्वरूपकरके प्रति-भासमान है, सो तिसही वस्तुका रूप है. तथा अविद्या जो है, सो विचारगोचर है, वा विचारगोचररहित है? जेकर कहोगे, विचारगोचर है, तब तो नीरूप नही; जेकर विचारगोचर नही, तब तो तिसके मानने-वाले महामूर्ख सिद्ध होवेंगे. जब विद्या, अविद्या, दोनोंही सिद्ध है, तब तो, एक परमब्रह्म, अनुमानसें कैसें सिद्ध हुआ ? इस कहनेसें जो उप-निषट्में एकब्रह्मके कहनेवाली श्रुति है, सौ भी खंडन होगई. तथा " सर्वं वे खल्विदं ब्रह्मेत्यादि " वचनको परमात्मासें अर्थांतर होनेसें, द्वेता-पत्ति होजावेगी. जेकर कहोंगे, अनादि अविद्यासें ऐसा प्रतीत होता है, तब तो पूर्वोक्त दूषणोंका प्रसंग होगा; तिसवास्ते अद्वैतकी सिद्धि वंध्याके पुत्रकी शोभावत् है. इस कारणसें अद्वैतमत, युक्तिविकल है; इसवास्ते सुज्ञजनोंको अनुपादेय है. । इत्यद्वैतमतखंडनम् ॥

तथा (३५) और (३६) इन सूत्रोंमें, और भाष्यमें, जो पक्ष जैनीयोंके तर्फसें किया है, तैसें जैनी मानते नही है, इसवास्ते, अनभ्युपगमसेंही निरस्त है. ॥ ३३॥३४॥३४॥३६॥

इति वेदव्यासरांकरस्वामिक्वत जैनमतखंडनस्य खंडनं अद्वैतमतखं-डनं जैनमतमंडनं च समाप्तं तत्समाप्तौ च समाप्तेयं वेदव्यासरांकरस्वा-मिलीला ॥ ॐसत् ॥

अथ इससें आगे जैनमतका संक्षेपसें किंचिन्मात्र खरूप लिखते हैं. प्रथम तो आत्माका स्वरूप जानना चाहिये; यह जो आत्मा है, सोही जीव है, यह आत्मा स्वयंभू है, परंतु किसीका रचा हुआ नही, अनादि अनंत है, (५) वर्ण, (५) रस, (२) गंध, (८) स्पर्श, इनकरके रहित है, अरूपी है, आकाशवत्, असंख्यप्रदेशी है. प्रदेश उसको कहते हैं, जो, आत्माका अत्यंत सूक्ष्म अंश, जिसका फिर अन्य अंश न होवे, ऐसे असंख्य अंश कथांचित् भेदाभेदरूपकरके एकस्वरूपमें रहे हैं, तिसका नाम आत्मा है. सर्व आत्मप्रदेश ज्ञानस्वरूप है, परंतु आत्माके एकएक प्रदेशऊपर (१) ज्ञानावरण, (२) दर्शनावरण, (३) सुखदुःखरूपवेदनीय, (४) मोह-नीय ( ५) आयु, (६) नाम, (७) गोत्र, (८) अंतराय, इन आठ कर्मकी अनंत अनंत कर्मवर्गणा आच्छादित है, जैसें दर्प्पणकेऊपर छाया आ-जाती है. जब ज्ञानावरणादि कर्मोंका क्षयोपशम होता है, तब इंद्रिय, और मनोद्वारा आत्माको शब्द, रूप, गंध, रस, स्पर्शका ज्ञान, और मान-सिक ज्ञान उत्पन्न होता है. कमोंका क्षय, और क्षयोपशमका खरूप दे-खना होवे तो, कर्मग्रंथ, कर्मप्रकृति, और नंदिकी बृहद्दीकादिसें देखलेना. इस आत्माके एकएक प्रदेशमें अनंत अनंत शक्तियां है, कोई ज्ञानरूप, कोई दर्शनरूप, कोई अव्याबाधरूप, कोई चारित्ररूप, कोई स्थिररूप, कोई अटलअवगाहनारूप, कोई अनंतराक्तिसामर्थ्यरूप, परंतु कर्मके आव-रणसें सर्व शक्तियां लुप्त होरही है; जब सर्व कर्म, आत्माके साधनदारा दूर होते हैं, तब यही आत्मा, परमात्मा, संवेज्ञ, सिद्ध, बुद्ध, ईश, निरंजन, परमब्रह्मादिरूप होजाता है; तिसहीका नाम मुक्ति है. और जो कुछ

आत्मामें नर, नारक, तिर्थग्, अमर, सुभग, दुर्भग, सुस्वर, दुःस्वर, ऊंच, नीच, रंक, राजा, धनी, निर्धन, दुःखी, सुखी, इत्यादि जो जो अवस्था संसारमें जीवोंकी पीछे हुइ है, जो अब होरही है, और आगेको होवेगी, सो सर्व, मुख्यकरके कर्मोंके निमित्तसें है; वास्तवमें शुद्धद्रव्यार्थिकनयके मतसें तो आत्मामें लोक तीन, थापना, उच्छेद, पाप, पुण्य, क्रिया, कर-णीय, राग, द्वेष, बंध, मोक्ष, खामी, दास, प्रथिवीरूप, अप्कायरूप, तेज-स्कायरूप, वायुकायरूप, वनस्पतिकायरूप, द्वींद्रिय, त्रींद्रिय, चतुर्रिंद्रिय, पंचेंद्रिय, कुलधर्मकी रीति, शिष्य, गुरु, हार, जीत, सेव्य, सेवक, इत्यादि उपाधी नही हैं; परंतु इस कथनको एकांत वेदांतियोंकीतरें माननेसें पुरुष आतिपरिणामी होके सत्खरूपसें भ्रष्ट होकर मिथ्यादृष्टि होजाता है, इसवास्ते पुरुषको चाहिये, अंतरंग वृत्तिमें तो श्रुद्धद्रव्यार्थिकनयके मतको मानें, और व्यवहारमें जो साधन, अष्टादश दूषणवर्जित परमेश्वरने कर्मोपाधि दूर करनेवास्ते कहे हैं, तिनमे प्रवर्त्ते. यही स्याद्वाक्षमतका सार है.

तथा यह जो आत्मा है, सो शरीरमात्रव्यापक है; और गिणतीमें आत्मा भिन्न भिन्न अनंत है, परंतु खरूपमें सर्व चैतन्यस्वरूपादिककरके एकसदृश है; परंतु एकही आत्मा नही तथा सर्वव्यापी भी नही. जो आत्माको सर्वव्यापी, और एक मानते हैं, वे प्रमाणके अनभिज्ञ हैं. क्यों-कि, ऐसे आत्माके माननेसें बंध मोक्ष कियादिकोंका अभाव सिद्ध होता है, जो, प्रथम लिखही आये हैं, और जैनमतवाले तो, आत्माका लक्षण ऐसें मानते हैं.

तदुक्तम् ॥

यः कर्त्ता कर्मभेदानां भोक्ता कर्मफलस्य च ॥

संसत्ती परिनिर्वाता सह्याऽऽत्मा नान्यलक्षणः ॥ १ ॥

अर्थः-जो गुभागुभ कर्मभेदोंका कर्त्ता है, जो करे कर्मका फल भोगने-वाला है, जो कर्माधिन होके नानागतिमें श्रमण करनेवाला है, और जो साधनद्वारा सर्व उपाधियां दग्धकरके निर्वाण मोक्षको प्राप्त होता है, सोधी

### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

आत्मा है; अन्यलक्षणवाला नही. यदि इन पूर्वोक्त बातोंमेंसें एक बात भी, न माने तो, सर्व शास्त, झूठे ठहरेंगे, और शास्त्रोंके कथन करनेवाले अज्ञा-नी सिद्ध होवेंगे. तथा पूर्वोक्त आत्मा पुण्यपापकेसाथ प्रवाहसें अना-दिसंबंधवाला है, जेकर आत्माकेसाथ पुण्यपापका प्रवाहसें अना**दिसंबंध**, न माने, तब तो, बहुत दूषण मतधारीयोंके मतमें आते हैं; वे येह हैं. जेकर आत्माको पहिला माने, और पुण्यपापकी उत्पत्ति आत्मामें पीछे माने, तब तो, पुण्यपापसें रहित निर्मल आत्मा प्रथम सिद्ध हुआ. (१) निर्मल आत्मा संसारमें उत्पन्न नही होसकता है. (२) विनाकरे पुण्यपा-पका फल भोगना असंभव है. (३) जेकर दिनाकरे पुण्यपापका फल भोगनेमें आवे, तब तो, सिद्ध मुक्तरूप परमात्मा भी पुण्यपापका फल भोगेंगे. ( ४ ) करेका नाश, और विनाकरेका आगमन, यह दूषण होवे-गा. (५) निर्मल आत्माके शरीर उत्पन्न नही होवेगा. (६) जेकर विनापुण्यपापके करे ईश्वर जीवको अच्छी बुरी शरीरादिककी सामगी देवेगा, तब तो, ईश्वर अज्ञानी, अन्यायी, पृत्रीपरविचाररहित, निर्दयी, पक्षपाती, इत्यादि दूषणेंासहित सिद्ध होवेगा; तब ईश्वर काहे-का ? (७) इत्यादि अनेक दूषणोंके होनेसें प्रथम पक्ष आसिद्ध है. ॥ १ ॥

अथ दूसरा पक्षः-कर्म पहिले उत्पन्न हुए, और जीव पीछे बना, यह भी पक्ष मिथ्या है. क्योंकि, प्रथम तो जीवका उपादानकारण कोई नही. (१) अरूपी वस्तुके बनानेमें कर्ज्ञाका व्यापार नही. (२) जीवने कर्म करे नही, इसवास्ते जीवको फल न होना चाहिये. (३) जीवकर्ज्ञाके विना कर्म उत्पन्न नही होसकते हैं (४) जेकर कर्म ईश्वरने करे हैं, तब तो, उनका फल भी ईश्वरको भोगना चाहिये (५) जब कर्मका फल भोगेगा, तब ईश्वर नही (६) जेकर ईश्वर कर्मकरके अन्य जीवोंको लगावेगा तब तो ईश्वर निर्दयी, अन्यायी, पक्षपाती, अज्ञानी, इत्यादि दूषणयुक्त सिद्ध होवेगा (७) तथाहि-जब वुरे कर्म जीवके विनाकरे जीवको लगाए, तव जो जो नरकगतिके दुःख, तिर्यंचगतिके दुःख, दुर्भग, दुःस्वर, अयशः, अकीर्त्ति, अनादेय, दुःख, रोग, सोग, धनहीन, भूख, प्यास, झीत, उष्णा- दि नानाप्रकारके दुःख जीवने भोगे हैं, वे सर्व, ईश्वरकी निर्दयतासें हुए. (१) विना अपराधके दुःख देनेसें अन्यायी, (२) एकको सुखी, एकको दुःखी करनेसें पक्षपाती, (३) पीछे, पुण्यपापके दूर करनेका उपदेश देनेसें अज्ञानी, (४) इत्यादि अनेक दूषण होनेसें दूसरा पक्ष भी असिद्ध है. ॥ २॥

अथ तीसरा पक्षः-जीव, और कर्भ, एकही कालमें उत्पन्न हुए; यह भी पक्ष मिथ्या है. क्योंकि, जो वस्तु साथ उत्पन्न होती है, उनमें कर्त्ता कर्म नही होते हैं. (१) उस कर्भका फल जीवको न होना चाहिये. (२) जीव और कर्मोंका, उपादानकारण नही. (३) जेकर एक ईश्व-रही, जीव और कर्मका उपादानकारण नही. (३) जेकर एक ईश्व-रही, जीव और कर्मका उपादानकारण नही. (३) जेकर एक ईश्व-रही, जीव और कर्मका उपादानकारण नही होसकता है. (४) ईश्वरको जगत् रचनेसें कुछ लाभ नही. (५) न रचनेसें कुछ हानि नही. (६) जब जीव, और जड, नही थे तब ईश्वर किसका था? (७) जीव कर्म स्वयमेव उत्पन्न नही होसकते हैं. (८) इसवास्ते तीस-रा पक्ष भी मिथ्या है.॥ ३॥

अथ चौथा पक्षः-जीवही संचिदानंदरूप अकेला है, एण्यपाप नही; यह भी पक्ष मिथ्या है. क्योंकि, विनापुण्यपापके जगत्की विचित्रता कदापि सिद्ध नही होवेगी. इसवास्ते चौथा पक्ष भी जिथ्या है.॥ ४॥

अथ पांचमा पक्ष-जीव, और पुण्य पाप, येह हैही नही; यह भी कहना मिथ्या है. क्योंकि, जब जीवही नही है, तव यह ज्ञान किसको हुआ? कि कुछ हैही नही! इसवास्ते पांचमा पक्ष भी असिद्ध है.॥ ५॥

इन पूर्वोक्त पांचों पक्षोंके असिद्ध होनेसें, छट्टा यही पक्ष सिद्ध हुआ कि, जीव और कर्मोंका संयोगसंवंध, प्रवाहसें अनादि है. तथा यह आत्मा कर्मोंके संबंधसें त्रसथाबररूप होरहा है. थावरके पांच भेद हैं. पृथिवी (१), जल (२), अग्नि (३), पवन (४), और वनस्पति (५). इन पांचों थावरोंको एकेंद्रिय जीव कहते हैं. त्रसके चार भेद हैं. द्वींद्रिय (१), त्रींद्रिय (२), चतुर्रिंद्रिय (३), पंचेंद्रिय (४), तथा नारक, तिर्यंच, मनुष्य, देवता; उनमें नरकवासीयोंके (१४) भेद, तिर्यंचगतिके (४८) भेद, मनुष्यगतिके (३०३) भेद, और देवगतिके (१९८) भेद हैं. येह सर्व मिलाके जीवोंके (५६३) भेद हैं.

तथा यह आरमा कथंचित् रूपी, और कथंचित् अरूपी है. जबतक संसारी आत्मा कर्मकर संयुक्त है, तबतक कथंचित् रूपी है; और कर्मरहित शुद्ध आत्माकी विवक्षा करीये, तब कथंचित् अरूपी है. जेकर आत्माको एकांत रूपी मानीये, तब तो, आत्मा जडरूप सिद्ध होवेगा, और काट-नेसें कट जावेगा; और जेकर आत्माको एकांत अरूपी मानीये, तब तो, आत्मा, क्रियारहित सिद्ध होवेगा; तब तो बंध मोक्ष दोनोंका अभाव होवेगा; जब बंध मोक्षका अभाव होवेगा, तब शास्त्र, और शास्त्रके वक्ता झूठे ठहरेंगे; और दीक्षा दानादि सर्व निष्फल होवेंगे. इसवास्ते आत्मा कथंचित् रूपी, कथंचित् अरूपी है. ।

तया प्रमाणनयतत्त्वालोकालंकारसूत्रमें आत्माका स्वरूप ऐसा लिखा है- ।

"॥ चैतन्यस्वरूपः परिणामी कर्त्ता भोक्ताद्भोक्ता स्वदेहपरि-माणः । प्रतिक्षेत्रं भिन्नः पौद्वलिकादृष्टवांश्चायमिति ॥ "

भावार्थः-साकार निराकार उपयोगस्वरूप है जिसका, सो चैतन्यस्वरूप (१) समयसमयप्रति, पर अपर पर्यायोंमें गमन करना, अर्थात् प्राप्त होना, सो परिणाम, सो नित्य है इसके, सो परिणामी (२) इन दोनों विशेषणोंकरके आत्माको जडस्वरूप कूटस्थ नित्य माननेवाले नेयायिका-दिकोंका खंडन किया, सो देखना होवे तो, प्रमाणनयत्त्वालोकालंकारकी लघुवृत्ति स्याद्वादरत्नाकरावतारिकासें देख लेना कर्त्ता, अदृष्टादिकका (३) साक्षात् उपचाररहित, सुखादिकका भोक्ता, सो साक्षान्नोक्ता (३) इन दोनों विशेषणोंकरके कापिलमतका निराकरण किया, सो भी, पूर्वोक्त प्रयसें जानलेना खदेहपरिमाण, अपने यहण करे शरीरमात्रमें व्यापक (५). इस विशेषणकरके नैयायिकादि परिकल्पित आत्माका सर्वघ्यापि-पणा निषेध किया, जो पूर्वसंक्षेपसें लिख आये हें. शरीरशरीरप्रति भिन्न भिन्न (६). इस विशेषणकरके आत्माद्वेतवाद परास्त किया, सो भी संक्षे-पर्से पूर्व लिख आये हैं. और अलग अलग अपने अपने करे कमोंके अधीन (७). इस विशेषणकरके नास्तिकमतका पराजय किया, सो पूर्वोक्त प्रंथसें जान लेना. इन पूर्वोक्त विशेषणविशिष्ट यह आत्मा है. तथा यह आत्मा, संख्यामें अनंतानंत है. जितने तीनकालके समय, तथा आकाशके सर्व प्रदेश हैं, उतने हैं. इसवास्ते मुक्ति होनेसें संसार, सर्वथा कदापि खाली नही होवेगा. जेसें आकाशके मापनेसें कदापि अंत नही आवेगा. तथा येह अनंतानंत आत्मा, जिस लोकमें रहते हैं, सो लोक, असंख्यासंख्य कोडाकोडी योजनप्रमाण लंबा चौडा उंचा नीचा है.

तथा इन आत्माके तीन भेद है. बहिरात्मा ( १ ), अंतरात्मा ( २ ), और परमात्मा ( ३). तहां जो जीव, मिथ्यात्वके उदयसें तनु, धन, स्त्री, <mark>पुत्र, पुत्र्यादि प</mark>रिवार, मंदिर (महऌग्रहादि), नगर, देश, शत्रु, मि<mark>त्</mark>रादि इष्ट अनिष्ट वस्तुयोंमें रागद्वेषरूप बुद्धि धारण करता है, सो बहिरात्मा है; अर्थात् वो पुरुष भवाभिनंदी है. सांसारिक वस्तुयोंमेंही आनंद मानता है. तथा स्त्री, धन, यौवन, क्षियभोगादि जो असार वस्तु है, उन सर्वको सार पदार्थ समझता है; तबतकही पंडिताईसें वैराग्यरस घोंटता है, और परमब्रह्मका सरूप बताता है, और संत महंत योगी ऋषि बना फिरता है, जबतक सुंदर उद्भटयौवनवंती स्त्री नहीं मिलती है, और धन नही मिलता है. जब येह दोनों मिले, तत्काल अद्वैतब्रह्मका द्वैतब्रह्म बन जाता है, और अन्य लोकोंको कहने लगजाता है कि, भइया ! हम जो स्त्री भोगते हैं, इंदियोंके रसमें मगन रहते हैं, धन रखते हैं, डेरा बांधते हैं, इत्यादि काम करते हैं, वे सर्व मायाका प्रपंच है; हम तो सदाही अलिप्त हैं. ऐसे २ ब्रह्मज्ञानीयोंका मुंह काला करके, गर्दभपर चढाके देशनि-काळा करदेना चाहिये !!! क्योंकि, ऐसे ऐसे अष्टाचारी ब्रह्मज्ञानी, कित-नेक मूर्ख लोकोंको ऐसे अष्ट करते हैं कि, उनका चित्त कदापि सन्मार्गमें नही लगसकता है. और कितनीक कुलवंती स्नियोंको ऐसे बिगाडते हैं कि, वे कुलमर्यादाको भी लोप कर, इन मंगीजंगी फकीरोंकेसाथ दुराचार

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

करती हैं. और येह जो विषयके भिखारी, धनके लोभी, संतमहंत भंगी-जंगी ब्रह्मज्ञानी बने रहते हैं, वे सर्व, दुर्गतिके अधिकारी होते हें. क्योंकि, इनके मनमें खी, धन, कामभोग, सुंदरशय्या, आसन, स्नान, पानादि-पर असंत राग रहता है; और दुःराके आये हीनदीन होके विलाप करते हैं; जेसें कंगाल बनीया धनवानोंको देखके झूरता है, तैसें येह पंडित संतमहंत अंगीजंगी लोकोंकी सुंदर स्त्रियोंको और धनादिसाम-प्रीको देखकर झूरते हैं; सनमें चाहते हैं, येह इनको सिले तो ठीक है. इस बातमें इनोंका मनही साक्षीदाता है. इसवास्ते जो जीव बाह्यवस्तु-कोही तत्त्व समझता है, और तिसहीके ओगविलासमें आनंद मानता हे, सो प्रथम गुणस्थानवाला जीव, बाह्यदृष्टि होनेसें बहिरात्मा कहा-जाता है. ॥ ९ ॥

अथ जो पुरुष, तत्वश्रदानकरके संयुक्त होता है, और कमोंके वंधन होनेका हेतु अच्छितरें जानता है; जिसवास्ते यह जो जीव इस संसारा. वस्थामें है, सो जीव, मिथ्यात्व (१), अविरति (२), कषाय (३), प्रमाद (४), और योग (५), इन पांचों कर्मवंधके हेतुयोंकरके निरंतर कर्मोंको बांधता है; जब वे कर्मउदयमें आते हैं, तब यह जीव, खयमेवही भोगता. है; अन्य जन कोई भी तिसमें साहाय्य नहीं करसकता है. इत्यादि जो जानता है, तथा किंचित् किली इव्यादिवस्तुके नष्ट हुए मनमें ऐसेंविचारता है कि, इस परवस्तुके साथ सेरा संबंध नष्ट होगया है, परंतु भेरा द्रव्य तो, आत्मप्रदेशमें अविष्वग्भावसंबंधकरके समवेत, ज्ञानादिलक्षण है, सो तो कहीं भी नही जालकता है. तथा किंचित् इव्यादि वस्तुके लाभ होनेसें ऐसें मानता है कि, नेरा इस पौद्रलिकवस्तुकेसाथ संबंध हुआ है, इससें मुझको इररपर क्या प्रमोद करना चाहिये ! और वेदनीय कर्मके उदयसें जब कष्ट प्राप्त होवे, तब समभाव धारण करे, आत्माको परभावोंसें भिन्न मानके उनके त्यागनेका उपाय करे, चित्तमें परमात्माके स्वरूपका ध्यान करे, आवश्यकादि धर्मछत्योंमें विशेष उद्यम करे, सो चौथे गुणस्थानसें लेके बारने गुणस्थानपर्यंतवर्त्ती जीव, अंतर्दृष्टिमान् होनेसें अंतरात्मा कहे जाते हैं. ॥ २ ॥

अथ पुनः, जे शुद्धात्मस्वभावके प्रतिबंधक कर्मशत्रुयोंको हणके निरुपमोत्तम केवलज्ञानादि स्वसंपत् पाकरके करतलामलकवत् समस्त वस्तुके समूहको विशेष जानते, और देखते हैं, और परमानंदसंदेाह-संपन्न होते हैं, वे तेरमे चौदमे गुणस्थानवर्ती जीव, और सिद्धात्मा, शुद्ध स्वरूपमें रहनेसें परमात्मा कहे जाते हैं. ॥ ३ ॥

अथ बहिरात्मपणा छोडके अंतरात्माके होनेवास्ते तत्त्वज्ञान करना चाहिये; वे तत्व जीवाजीवादि नवतरेंके हैं. अथवा देव, गुरु, और धर्म येह तीन तत्त्व हैं. इनका खरूप जेनतत्त्वादर्शमें लिखा है, इसवास्ते यहां नही लिखते हैं. \* अथवा धर्मास्तिकाय (१), अधर्मास्तिकाय (२), आ-काशास्तिकाय (३), काल (४), पुद्रलास्तिकाय (५), और जीवास्ति-काय (६), येह षट् द्रव्यतत्व है. इन छहोंही द्रव्योंको जैनमतमें द्रव्य कहते हैं. जेजे अवस्था द्रव्यतत्व है. इन छहोंही द्रव्योंको जैनमतमें द्रव्य कहते हैं. जेजे अवस्था द्रव्यतत्व है. इन छहोंही द्रव्योंको जैनमतमें द्रव्य कहते हैं. जेजे अवस्था द्रव्यत्व है. इन छहोंही द्रव्योंको जैनमतमें द्रव्य कहते हैं. जेजे अवस्था द्रव्यत्व ही इन्छ होंगइ है, जेजे वर्त्तमानमें होरही है, और जेजे आगेकों होवेगी, उनहीको जैनमतमें द्रव्यत्वशक्ति कहते हैं. यह द्रव्यत्वशक्ति, द्रव्यत्वशक्तिहीको, लेकोंने ईश्वर, जयत्सष्टा, कल्पन किया है; इसवास्ते भव्यजीवोंके बोधार्थ, किंचिन्मात्र, द्रव्यगुण-पर्यायका स्वरूप, लिखते हैं. इस कथनमें जो आवेगी, सोही द्रव्यत्वशक्ति कि जान लेनी.

तहां प्रथम द्रव्यका खरूप लिखते हैं.।

"॥ सद्द्रव्यलक्षणम् ॥ "' सत्' जो हे, सोही द्रव्यका लक्षण है. 'सत्' किसको कहते हैं ? "॥ सीदति स्वकीयान् गुणपर्यायान् व्याप्नोतीति सत् ॥ " अपने गुणपर्यायको, जो व्याप्तहोवे, सो 'सत्' है. अथवा "॥ उत्पादव्ययब्रौव्ययुक्तं सत् ॥ ' जो उत्पति, विनाश और स्थिरता, इन तीनोंकरी संयुक्त होवे, सो 'सत् ' है. अथवा "॥ अर्थकियाकारि सत् ॥ " जो अर्थकिया करनेवाला है, सो 'सत् ' है.

👻 देखो जैनतत्त्वादशीके १। ३। ५। मे परिच्छेदमें.

ducation International

तदुक्तम् ॥ यदेवार्थकियाकारि तदेव परमार्थसत् ॥ यच्च नार्थक्रियाकारि तदेव परतोप्यसत् ॥ १ ॥ भावार्थः-जो अर्थक्रियाकारि है, सोही, परमार्थसें सत् है; और जो अर्थक्रियाकारि नहीं है, सो परतः भी असत् है. इति. ॥ अथवा अन्यप्रकारसें द्रव्यका लक्षण कहते हैं. ।

"॥ निज निज प्रदेशसमूहैरखंडवृत्त्या । स्वभाववि-भावपर्यायान द्रवति द्रोष्यति अदुद्रुवदितिद्रव्यम् ॥ " भावार्थः-अपने अपने प्रदेशसमूहोंकरके अखंडद्वत्तिसें स्वभाववि-भावपर्यायोंको प्राप्त होता है, होगा, और पीछे हुआ, सो द्रव्य है. अथवा "॥ गुणपर्यायवद् द्रव्यम् ॥" गुणपर्यायवाला द्रव्य होता है. यदुक्तं विशेषावश्यकद्दत्तौ ॥

दवए दुयए दोरवयवो विगारो गुणाण संदावो ॥

दवूं भवूं भावस्स भूयभावं च जं जोग्गं ॥ १ ॥

व्याख्याः--तिनतिन पर्यायोंको प्राप्त होता है, वा छोडता है; अथवा अपने पर्यायोंकरकेही प्राप्त होवे, वा छूटे, अथवा द्रुसत्ता तिसंकाही अव-यव, वा विकार, सो द्रव्य; अवांतरसत्तारूपद्रव्य, महासत्ताके अवयव, वा विकारही होते हैं. अथवा रूपरसादि गुण तिनोंका संद्रावसमूह, घटादि-रूप, सो द्रव्य. तथा भाविपर्यायके योग्य जो होनेवाला, सो भी, द्रव्य; राज्यपर्याययोग्य कुमारवत्. तथा पश्चात्कृतभावपर्याय जिसका, सो भी, द्रव्य; अनुभूतघृताधारत्वपर्यायरहित घृतघटवत्. च शब्दसें भूतभविष्यत्-पर्याय द्रव्य, भूतभविष्यत् घृताधारत्वपर्यायरहित घृतघटवत्. च त्राद्रसें भूतभविष्यत्-पर्याय द्रव्य, भूतभविष्यत् घृताधारत्वपर्यायरहित घृतघटवत्. च त्रात्र सी भी, वावोंके जो योग्य है, सोही, द्रव्य है, अन्य नही. अन्यथा तो, सर्वपर्या-योंको भी, अनुभूतत्व होनेसें, और अनुभविष्यमाणत्व होनेसें, पुद्रलादि सर्वको भी द्रव्यत्वका प्रसंग होवेगा. इति गायार्थः ।इतिद्रव्याधिकारः ॥ अथ प्रसंगप्राप्त सभावविभावपर्याय, कथन करते हैं. तहां अगुरुलघु-द्रव्यके जे विकार हें, वे स्वभावपर्याय हैं; उससें विपरीत, अर्थात् स्वभावसें अन्यथा होनेवाले, विभाव हैं. तहां अगुरुलघुद्रव्य स्थिर है, यथा सिद्धिक्षेत्रं, जो कहा है समवायांगवृत्तिमें. गुरुलघुद्रव्य सो है, जो तिर्यग्गामि, तिरछा चलनेवाला है, यथा वायु आदि. अगुरुलघु सो है, जो स्थिर है; यथा सिद्धिक्षेत्र, तथा घंटाकारव्यवस्थित ज्योति-ष्कविमानादि. गुणके जे विकार हैं, वे पर्याय हैं; और वे बारां प्रकारके हैं. अनंतभागवृद्धि (१), असंख्यातभागवृद्धि (२), संख्यातभाग-वृद्धि (३), अनंतगुणवृद्धि (४), असंख्यातगुणवृद्धि (४), संख्यात तभागहानि (९), अनंतगुणहानि (७), असंख्यातगुणवृद्धि (४), संख्यात तभागहानि (९), अनंतगुणहानि (१०), असंख्यातगुणहानि (११), संख्यातगुणहानि (१२), इति. । नरनारकादि चतुर्गतिरूप, अथवा चौराज्ञी लक्ष ( ८४००००० ) योनिरूप, विभावपर्याय है. इति. ॥

अथ गुण लिखते हैं. अस्तित्व (१), वस्तुत्व (२), द्रव्यत्व (३), प्रमे-यत्व (४), अगुरुलघुत्व (५), प्रदेशत्व (६), चेतनत्व (७), अचेतनत्व (८), मूर्त्तत्व (९), अमूर्त्तत्व (१०). येह द्रव्योंके सामान्य गुण हैं. प्रत्येक द्रव्यमें आठ आठ गुण, पाते हैं. अब इनका अर्थ लिखते हैं. अस्तित्व, सद्रूप-पणा, नित्यत्वादिउत्तरसामान्योंका, और विशेषस्वभावोंका आधारभूत. 1 १ । वस्तुत्व, सामान्यविशेषात्मकपणा. । २ । द्रव्यत्त्व, द्रव्याधिकारोक्त 'सत्' और सत् द्रव्यका लक्षण है. । ३ । प्रमाणकरके, जो मापनेयोग्य हे, सो प्रमेय हे. । ४ । अगुरुलघुत्व, जो सूक्ष्म, और वचनके अगोचर हे; और प्रतिसमय षट्षदगुणी हानि, और वृद्धि, जो द्रव्यमें होरही हे, जो केवल आगमप्रमाणसेंही याह्य है, सो अगुरुलघुगुण हे. ।

यतः ॥

सूक्ष्मं जिनोदितं तत्त्वं हेतुभिर्नेंव हन्यते ॥ आज्ञासिद्धं तु तद् याह्यं नान्यथावादिनो जिनाः ॥ ९ ॥ भावार्थः-सूक्ष्म, जिनोक्त तत्त्व, जो हेतुयोंसें खंडित नही होता है, सो तो जिनाज्ञासेंही माननेयोग्य है. क्योंकि, जे रागद्वेषसें रहित हैं, वे जिन, भगवान्, सर्वज्ञ, अन्यथा नही कहते हैं. । ५ । प्रदेशत्व, क्षेत्रपणा, जो अविभागीपरमाणुपुद्रल जितना है. । ६ । चेतनत्व, जिससें वस्तुका अनुभव होता है. ।

यतः ॥

## चैतन्यमनुभूतिः स्यात् सत्क्रियारूपमेव च ॥

किया मनोवचःकायेष्वन्विता वर्त्तते ध्रुवम् ॥ १ ॥

भावार्थः-चैतन्य जो है, सो अनुभूति है, और सत्कियारूप है, और किया निश्चयकरके मनवचनदायामें अन्वित होके वर्त्ते है। ७। अचेतन-रव, ज्ञानरहितवस्तु. । ८। मूर्त्तत्व, रूपरसगंधस्पर्शवाला. । ९। अमूर्त्तल, रूपादिरहित. । १०।

अथ द्रव्योंके विशेष गुण लिखते हैं. ज्ञान (१), दर्शन (२), सुख (३), वीर्य (४), स्पर्श (५), रस (६), गंभ (७), वर्ण (८), गतिहेतुत्व (९), स्थितिहेतुत्व (१०), अवगाहनहेतुत्व (१९), वर्त्तनाहेतुत्व (१२), चेतनत्व (१३), अचेतनत्व (१४), मूर्त्तत्व (१५), अयूर्त्तत्व (१६). येह सोलां विशेष गुण हैं. इनमेंसें जीवके १।२।३।४।१३।१६। येह ६ गुण है. पुद्रलके ५।६।७।८।१४।१५। येह ६ गुण है. धर्मास्तिकायके ९।१४।१६। येह ३ गुण है. अधर्मास्थिकायके १० ।१४।१६। येह ३ गुण है. आका-शास्तिकायके ११।१४।१६। येह ३ गुण है. कालके १२।१४।१६। येह ३ गुण है. अधर्मास्थिकायके १० ।१४।१६। येह ३ गुण है. आका-शास्तिकायके ११।१४।१६। येह ३ गुण है. कालके १२।१४।१६। येह ३ गुण है. अंतके जे चार गुण है, वे स्वजातिकी अपेक्षा तो सामान्य गुण है, और विजातिकी अपेक्षा विशेष गुण हैं. इनका अर्थ प्रकट है, इस-वास्ते नही लिखा है.

अथ प्रसंगसें जीवादि द्रव्योंके सभाव लिखते हैं. अस्तिसभाव (१), नास्तिस्वभाव (२), नित्यस्वभाव (३), अनित्यस्वभाव (४), एकस्वभाव (५), अनेकस्वभाव (६), भेदस्वभाव (७), अभेदस्वभाव (८), भव्य-स्वभाव (९), अभव्यस्वभाव (१०), परमस्वभाव (११), यह इग्योरें (११) इव्योंके सामान्य स्वभाव है. तथा चेतनस्वभाव (१), अचेतनस्वभाव (२), मूर्त्तस्वभाव (३), अमूर्त्तस्वभाव (४), एकप्रदेशस्वभाव (४), अ-नेकप्रदेशस्वभाव (६), विभावस्वभाव (७), शुद्धस्वभाव (८), अशुद्ध स्वभाव (९), उपचरितस्वभाव (१०), येह दश द्रव्योंके विशेषस्वभाव है. एतावता दोनों मिलाके एकवीस (२१) स्वभाव हुए. तिनमें जीवपुद्धलेके एकवीस (२१) स्वभाव; धर्मास्तिकाय १, अधर्मास्तिकाय २, आकाशास्ति-काय ३, इन तीनोंके चेतनस्वभाव १, मूर्त्तस्वभाव २, विभावस्वभाव ३, अशुद्धस्वभाव ४, उपचरितस्वभाव [ प्रत्यंतरमें-एकप्रदेशस्वभाव-द्रव्य-गुणपर्यायके रासमें शुद्धस्वभाव ] ५, इन पांचोंको वर्जके सोला स्वभाव-कालके पूर्वोक्त पांच, और बहुप्रदेशस्वभाव, एवं छ (६) स्वभावको वर्जके पंचदश (१५), स्वभाव जानने.

तदुक्तम् ॥

एकविंशति भावाः स्युजर्विपुद्रलयोर्मताः ॥

धर्मादीनां षोडदा स्युः काले पञ्चदश स्मृताः ॥ १ ॥

इति स्वभाव भी, गुणपर्यायके अंतर्भूतही जानने; पृथक् नहीं. परंतु इतना विशेष है कि, 'गुण' तो गुणीमेंही रहता है, और 'स्वभाव' गुण गुणी दोनोंमें रहता है. क्योंकि, गुण गुणी अपनी अपनी परिणतिको परिणमता है; और जो परिणति है, सो ही, स्वभाव है.

अथ स्वभावोंके अर्थ लिखते हैं. अस्तिस्वभाव, स्वभावलाभरें क-दापि दूर न होना. । १। नास्तिस्वभाव, पररूपकरके न होना. । २। अपने अपने कमभावी नानाप्रकारके पर्याय, इयामत्वरक्तत्वादिक, वे, भेदक हैं; उनके हुए भी, यह द्रव्य, वोही है, जो पूर्व अनुभव किया भा; ऐसा ज्ञान जिससें होता है, सो नित्यस्वभाव. । ३। द्रव्यका जो पर्याय परिणामीपणा, सो आनित्यस्वभाव. अर्थात् जिस रूपसें उत्पादव्यय है, तिस रूपसें अनित्यस्वभाव है. । ४। सहभावीस्वभावोंका जो एकरूप-करके आधार होवे, सो एकस्वभाव. जैसें रूपरसगंधस्पर्शका एक आधार, घट है, तेसें नानाप्रकारके धर्माधारत्वकरके एकस्वभावता. । ४। एकमें जो अनेक स्वभाव उपलंभ होवे, सो अनेकस्वभाव. अर्थात् मृदादिद्रव्यका स्थास कोस कुशूलादिक अनेक द्रव्य प्रवाह है, तिससें अनेकस्वभाव कहीये; पर्यायपणे आदिष्ट द्रव्य करिये, तब आकाशा-दिक द्रव्यमें भी, घटाकाशादिक भेदकरके यह स्वभाव दुर्लभ नहीं है. १६। गुणगुणी, पर्यायपर्यायी, आदिका संज्ञासंख्यालक्षणादिक भेदकरके सातमा भेदस्वभाव जानना. १७। संज्ञा संख्या लक्षण प्रयोजन गुणगुणी-आदिका एक स्वभाव होनेसें, अभेदवृत्तिद्वारा अभेदस्वभाव. १८। अनेक कार्यकारणशक्तिक जो अवस्थित द्रव्य है, तिसको क्रमिकविशेषता आविर्भावकरके अतिव्यंग्य होना, अर्थात् आगामिकालमें परस्वरूपाकार होना, सो भव्यस्वभाव. १९। तीनों कालमें परद्रव्यमें मिले हुए भी, परस्वरूपाकार न होना, सो अभव्यस्वभाव. ॥

यदुक्तम् ॥

अन्नोन्नं पविसंता देंता ओगासमण्णमण्णस्स ॥

मेलंताविय णिच्चं सगसगभावं णविजहंति॥९॥ इति. ॥१०॥ स्वलक्षणीभूत परिणामिक भावप्रधानतांकरके परम भावस्वभाव क-हिये; तात्पर्य यह है कि, जिस जिस द्रव्यमें जो जो परिणामिकभाव प्रधान है, सो सो, परमभ्ष्वस्वभाव है. यथा ज्ञानस्वरूप आत्मा. । ११ । यह सामान्यस्वभावोंका संक्षेपार्थ है. विशेषार्थ देखना होवे तो, ब्रहतूनय-चक्रसें देखलेना.

जिससें चेतनपणाका व्यवहार होवे, सो चेतनस्वभाव. 1 १ । चेतन-स्वभावसें उलटा, अचेतनस्वभाव. 1 २ । रूपरसगंधस्पर्शादिक जिससें धारण करिये, सो मूर्त्तस्वभाव. 1 ३ । मूर्त्तस्वभावसें उलटा, अमूर्त्तस्व-भाव. 1 ४ । एकत्वपरिणति अखंडाकारसन्निवेशका जो भाजनपणा, सो एकप्रदेशस्वभाव. 1 ५ । जो भिन्नप्रदेशयोगकरके तथा भिन्नप्रदेशकरूपना-करके अनेकप्रदेशव्यवहारयोग्यपणा होवे, सो अनेकप्रदेशस्वभाव. 1 ६ । स्वभात्रसें अन्यथा जो होवे, सो विभावस्वभाव. 1 ७ । जो केवल शुद्ध कीवे, जर्थात उपाधिभावरहित अंतर्भावपरिणमन, सो शुद्धसभाव. 1 ८ । दस्तमं विपरीत, अर्थात् उपाधिजनित बहिर्भावपरिणमन योग्यता, सो अशु-दस्तभाव. १९। नियमितस्वभावका जो अन्यत्र अपरस्थानमें उपचार करना सो, उपचरितस्वभाव. १ १० । उपचरितस्वभाव दो प्रकारका है; पक कर्मजन्य, और दूसरा स्वाभाविक. तहां पुद्गळसंबंधसें जीवको मूर्त्त-पणा, और अचेतनपणा, जो कहते हैं, सो 'गौर्वाहीक: ' इसतरें उपचार है, सो कर्मजनित है; इसवास्ते कर्म, सोही उपचरितस्वभाव है. और दूसरा जैसें सिद्धात्माको परज्ञातृत्व, परदर्शकत्व, मानना.

अब जो कोई वादी इन पूर्वोक्त स्वभावोंको न माने, तिसके मतमें जो दूषण आवे है सो, लिखते हैं. जेकर एकांत अस्तिस्वभावही माने, तब तो, नास्तिखभाव, न मानेगा, तब तो, सर्वपदार्थकी भिन्नभिन्न नियत सरूपावस्था नही होवेगी; तब संकरादि दूषण होवेंगे; जगत् प्रकरूप होजायगा. और सो तो, नर्वशास्त्रव्यवहारविरुद्ध है. इसवास्ते परपदार्थकी अपेक्षा, नास्तिस्वभाव भी, माननाही पडेगा; 1 ? !

जेकर एकांत नास्तिस्वभाव माने, तब सर्व जगत् शून्य सिद्ध होवेगा। २। जेकर एकांत नित्यही मानेगा, तब नित्यको एकरूप होनेसें अर्थक्रियाकारित्वका अभाव होवेगा, अर्थक्रियाकारित्वके अभावसें द्रव्यकाही अभाव होवेगा. । ३।

जेकर एकांत अनित्य मानेगा, तब द्रव्य निरन्वय नाश होवेगा; तब तो, पूर्वोक्तही दूषण होगा. । ४।

जेकर एकांत एक स्वभाव माने, तब विशेषका अभाव होवेगा; जब विशेषका अभाव होवेगा, तब अनेकस्वभावविना मूलसत्तारूप सामा-म्यका भी अभाव होवेगा.

तदुक्तं ॥

निर्विशेषं सामान्यं भवेत् खरविषाणवत् ॥ सामान्यरहितत्वाच विशेषस्तद्वदेवहि ॥ १ ॥

भाषार्थः−विशेषविना सामान्य गर्दभके सींगसमान असद्रूप है, और सामान्यविना विशेष भी असद्रूप है, खरश्टंगवत्.॥ ५॥ जेकर धुकांत अनेकरूप माने, तब द्रव्यका अभाव होवेगा, निराधार होनेसें; और आधाराधेयके अभावसें वस्तुकाही अभाव होवेगा. । ६ ।

जेकर एकांत भेदही माने, तब विशेषोंके निराधार होनेसें, निःकेवल गुणपर्यायका बोध न होना चाहिये. क्योंकि, आधाराधेयके अभेदविना दूसरा संबंध, घटही नही सकता है; एसे हुए अर्थक्रियाकारित्वका अभाव होवेगा, और तिसके अभावसें द्रव्यका भी अभाव होवेगा. । ७।

जेकर एकांत अभेदपक्ष माने, तब सर्व पदार्थ एकरूप होजावेंगे; तिसकरके 'इदं द्रव्यं ' यह द्रव्य 'अयं गुणः ' यह गुण ' अयं पर्यायः ' यह पर्याय, इत्यादि व्यवहारका विरोध होवेगा; और अर्थक्रियाका अभाव होवेगा, अर्थक्रियाके अभावसें द्रव्यकाभी अभाव होवेगा. । ८ ।

जेकर एकांत भव्यस्वभावही माने, तब सर्वद्रव्य परिणामी होके द्रव्यांतरके रूपको प्राप्त होवेंगे, तब संकरादि दूषण होवेंगे. संकरादि दूषण येह हैं. संकर (१), व्यतिकर (२), विरोध (३), वैयधिकरण (४), अनवस्था (५), संज्ञाय (६), अप्रतिपत्ति (७), अभाव (८).

इनका अर्थः-सर्ववस्तुकी एकवस्तु होजावे, तब संकरदूषण होवें. १. जिस वतुस्की किसीप्रकारसें भी स्थिति न होवे, सो व्यतिकरदूषण. २. ज-डका स्वभाव चेतन होवे, और चेतनका स्वभाव जड होवे, सो विरोध-दूषण. ३. जो अनेकवस्तुकी एककेविषे विषमताकरके स्थिति होवे, सो वैयधिकरणदूषण ४. एकसें दूसरा उत्पन्न होगा, दूसरेंसें तीसरा, तीस-रेसें चौथा उत्पन्न होगा, इसतरें जडसें चेतन, चेतनसें जड, सो अनवस्थादूषण. ५. इसको चेतन कहें कि, जड कहें ? ऐसा जो संदेह, सो संशयदूषण. ६. जिसका किसही कालमें निश्चय न होवे कि, यह जड है कि चेतन है सो अप्रतिपत्तिदूषण. ७. सर्वथा वस्तुका नाशही होवे, सो अभावदूषण. ८. इसवास्ते इन पूर्वोक्त दूषणोंके दूर करने-वास्ते, कथंचित् अभव्यपक्ष भी माननाही योग्य है. 1९1

जोकर एकांत अभव्यसभावही माने, तब सर्वथा झून्यताकाही झसंग इविका । १०४ यादि परमभावस्वभाव न माने तो, द्रव्यमें प्रसिद्धरूप कैसें दिया जाय? म्योंकि, अनंतधर्मात्मक वस्तुको एकधर्मपुरुषकारकरके बुलाना कथन करना, सोही परमभावस्वभावका लक्षण है. । ११ ।

जेकर एकांतचेतन्यस्वभाव माने तो, सर्व वस्तु चेतन्यरूप होजा-वेगी; तब घ्यान, घ्येय, ज्ञान, ज्ञेय, गुरू, शिष्यादिकका अभाव होवेगा.

क्योंकि, जब जीवको सर्वथा चेतनसामावही कहें, अचेतनस्वभाव न कहें तो, अचेतनकर्मका जो कर्मद्रव्योपश्ठेष तिसकरके जनित चेतनके विकार विना, जीवको शुद्ध सिद्धसदृशपणा होगा; तब तो, ध्यान ध्येय गुरु शिष्य इनकी क्या जरूर है? ऐसें तो सर्वशास्त्रव्यवहार निष्फल होजायगा. शुद्धको अविद्यानिष्टतिपणे, क्या उपकार होवे ? इसवास्ते 'अलवणा यवागू: ' इस वचनवत्, अचेतन आत्मा, ऐसा भी कथंचित् कहना योग्य है. । १२ ।

जेकर एकांत अचेतनस्वभाव माने, तब सकलंचैतन्यका उच्छेद होवेगा । १३ ।

जेकर एकांत मूर्त्त माने, तब आत्माकी मुक्तिकेसाथ व्याप्ति न हो. वेगी. । १४ ।

जेकर एकांत अमूर्त्त माने, तब आत्मा संसारी कदापि न होवेगा. 1 १५।

जेकर एकांत एकप्रदेशस्वभाव माने, तब अखंड परिपूर्ण आत्माको अनेककार्यकारित्वकी हानि होवेगी. जैसें घटादिक अवयवी, देशसें सकंप, और देशसें निष्कंप देखते हैं; सो द्रव्यको अनेकप्रदेशी न मा-ननेसें कैसें सिद्ध होवेगा? यदि अवयव कंपते हुए भी, अवयवी निष्कंप है, ऐसे कहो तो 'चलती' यह प्रयोग कैसें सिद्ध होगा? प्रदेश-द्वत्तिकंपका जैसें परंपरासंबंध है, तैसें देशवृत्तिकंपाभावका भी परंपरा-संबंध है, तिसवास्ते देशसें चलता है, और देशसें नही चलता है, इस अस्खालित व्यवहारमें अनेक प्रदेश मानना; तथा अनेक प्रदेश स्वभाव न मानीये तो, आकाशादि द्रव्यमें परमाणुसंयोग केसें यट सके? क्योंकि, एकवृत्ति तो देशसें है, जैसें कुंडल इंद्रको, यहां कुंडल तो कानमें प्रसृत है, और कान इंद्रका एक देश है, तो भी, इंद्र कहके बुलाया जाता है. और दूसरी वृत्ति सर्वसें है, जैसें सामान्य वस्त-द्वयकी, अर्थात् जामा अंगरखा सर्वअंगमें पहिरा है, सो देवदत्त, यह सर्वसें वृत्ति जाननी. तिहां प्रत्येकमें दूषण, सम्मति वृत्तिमें कहे हैं. यथा-परमाणुकी आकाशादिकके साथ देशसें वृत्ति माने तो, आकाशादिकके प्र देश नही इच्छते भी मानने पडेंगे; और सर्वसें वृत्ति माने तो, परमाणु, आकाशादि प्रमाण होजायगा; और उभयाभाव माने तो, परमाणु, अवृत्तिपणा होजायगा; इसवास्ते द्रव्यको कथंचित् अनेक प्रदेशखभाव भी मानना ठीक है. । १६ ।

जेकर एकांत अनेक प्रदेशस्वभाव माने तो, अर्थ क्रियाकारित्वाभाव, और खखभावजून्यताका प्रसंग होवेगा. । १७।

जेकर एकांत विभावस्वभाव माने, तो मुक्तिका अभाव होजावेगा।१८।

जेकर एकांत शुद्धस्वभाव माने, तब तो, आत्माको कर्मलेप न लगेगा और संसारकी विचित्रताका अभाव होवेगा. । १९ ।

जेकर एकांत अशुद्धस्वभाव माने तो, आत्मा कदापि शुद्ध न होवेगा.।२०।

जेकर एकांत उपचरितस्वभाव माने, तब आत्मा कदापि ज्ञाता नही होवेगा. जेकर एकांतअनुपचरित माने तो, स्वपरव्यवसायीज्ञानवंत आत्मा नही होसकेगा. क्योंकि, ज्ञानको स्वविषयत्व तो अनुपचरित है, परंतु परविषयत्व परापेक्षासें प्रतीयमानपणे, तथा परनिरूपित संबंधपणे उपचरित है. । २१ ।

इसवास्ते स्याद्वादमतकरके सर्वही खभाव, कथंचित् द्रव्यमें मानने चाहिये.

उक्तंच ॥

### नानास्वभावसंयुक्तं द्रव्यं ज्ञात्वा प्रमाणतः ॥ तन्न सापेक्षसिद्यर्थ स्यान्नयैर्मिश्रितं कुरु ॥ ९ ॥

भाषार्थः-नानास्वभावसंयुक्त द्रव्यको प्रमाणसें जानके, तिस द्रव्यको सापेक्ष स्वद्रव्यादिचतुष्ट्यापेक्षा अस्तिरूप, परद्रव्यादिचतुष्ट्यापेक्षा नास्ति-रूप, इत्यादि सिद्धिकेवास्ते 'स्यात् ' शब्द और 'नय ' इनसें मिश्रित करो- ॥

इसवास्ते नयके मतद्वारा खभावोंका अधिगम संक्षेपमात्रसें द्रव्योंमें दिखाते हैं

द्रव्यका जो अस्तिस्वभाव है, सो, स्वद्रव्यादिचतुष्टयके प्रहणसें, द्रव्या धिक नयके मतसें, जाननाः । १ ।

परद्रव्यादिचतुष्टयके ग्रहणसें, द्रव्यार्थिक नयके मतसें, नास्तिस्वभाव **हे.** । २ ।

उक्तंच ॥

"॥ सर्वमस्तित्वरूपेण पररूपेण नास्ति च ॥"

उरपादव्ययकी गौणताकरके सत्तामात्रके प्रहणसें, द्रव्यार्थिकनयके मतसें, नित्यस्वभाव है. । ३ ।

उत्पादव्ययकी मुख्यतासें; और सत्ताकी गौणतासें, ऐसें पर्यायार्थिक नयके मतसें अनित्यस्वभाव है. । ४ ।

भेदकल्पनाकी निरपेक्षतासें, शुद्धद्रव्यार्थिकनयके मतसें, एक स्वभाव है. । ५ ।

अन्वयद्रव्यार्थिकर्से, अनेकस्वभाव है. कालान्वयमें सत्ताग्राहक, और देशान्वयमें अन्वयग्राहक नय, प्रवर्त्तता है. । ६ ।

सद्धुतव्यवहारनयसें, गुणगुणी, पर्यायपर्यायीका भेदस्वभाव है.। ७।

गुणगुण्यादिभेदनिरपेक्षतासें, शुद्धद्रव्यार्थिकनयके मतसें, अभेद स्वभाव है. । ८ ।

परमभावग्राहकनयके मतसें, भव्य, अभव्य, स्वभाव जानने, भव्यता, सो स्वभावनिरूपित है; और अभव्यता, सो उत्पन्नस्वभावकी तथा परभा-बकी साधारण है; इसवास्ते यहां अस्तिनास्तिस्वभावकीतरें स्वपरद्रव्या-दिग्राहकनयोंकी प्रवृत्ति, नही होसकती है. । ९ । १० । परिणामिक प्राधान्यतासें, परमखभाव, द्रव्योंमें है. परिणामका स्वरूप ऐसा है.

सर्वथा न गमो यरमात् सर्वथा न च आगम: ॥

परिणामः प्रमासिद्ध इष्टश्च खलु पंडितैः ॥ १ ॥

भाषार्थः-सर्वथा जिससें जाना न होवे, और सर्वथा आगमन, न होवे, सो परिणाम, प्रमाणसिद्ध है; ऐसा पंडितोंको इष्ट है. जैसें सुव-र्णके कटक कुंडल कंकणादि. 1 ११ 1

शुद्धाशुद्धपरमभावग्राहक नयके मतस, चेतनस्वभाव जीवको; और अस-ज्रूतब्यवहारनयसें, ज्ञानावरणादि कर्म, तथा नोकर्म मनवचनकायापणा, इनको चेतन कहिये. चेतनसंयोगकृतपर्याय वहां है, इसवास्ते 'इदं शरीरमावश्यकं जानाति ' यह शरीर आवश्यक जानता है, इत्यादि व्यवहार इसीवास्ते होता है. घृतं दहतीतिवत्. । १२।

परमभावयाहकनयके मतसें कर्म नोकर्मको, अचेतनस्वभाव; यथा घृत अनुष्णस्वभाव, और असद्धतव्यवहारनयसें जीवको भी, अचेतन-स्वभाव, इसीवास्ते ' जडोयमचेतनोयम् ' इत्यादि व्यवहार है, । १३ ।

परमभावग्राहकनयके मतसें कर्म नोकर्मको मूर्त्तस्वभाव असजूतव्य-वहारनयसें जीवको भी मूर्त्तस्वभाव; इसीवास्ते 'अयमात्मा टइयते ' यह आत्मा दिखता है, 'अमुमात्मानं परयामि ' इस आत्माको में देखता हूं, इत्यादि व्यवहार है. तथा 'रक्तों च पद्मप्रभवासुपूज्यौ 'इत्यादि वचन भी इसी स्वभावसें है. । १४ ।

परमभावग्राहकनयसें, पुझलवर्जके अन्योंको अमूर्त्त स्वभाव; और पुद्गलको उपचारसें भी, अमूर्त्तस्वभाव नही, तो एकवीसमा भाव नही होगा; तब तो, 'एकविंशतिभावाः स्युर्जीवपुद्गलयोर्मताः' इस बचनके व्याघातसें अपसिद्धांत होव्रेगा, तिसको दूर करनेवास्ते, असज्बृतव्यवहारम-यसें परोक्ष, पुद्गलपरमाणु है, तिसको अमूर्त्त कहिये. व्यवहारिकप्रत्यक्षके अगोचरपणा, सोही, प्रमाणुका अमूर्त्तपणा, अंगिकार करिये हैं.

नयः ॥ "

अथवा । "॥ प्रमाणेन संग्टहीतार्थेकांशो नयः ॥" भावार्थः-प्रमाणकरके जो संग्रहीतार्थ है, तिसका जो एक अंश, सो नय. अथवा। "॥ ज्ञातुरभिप्रायः श्रुतविकल्पो वा इत्येके ॥" भावार्थः-ज्ञाताका जो अभिप्राय, वा श्रुतविकल्प, सो नय.। अथवा। "॥ सर्वत्रानंतधर्माध्यासिते वस्तुनि एकांदाग्राहको बोधो

भावार्थः-नाना स्वभावसें हटाके, वस्तुको एक स्वभावमें प्राप्त करना, सो नय है.

नयका स्वरूप लिखते हैं. "॥नानास्वभावेभ्यो व्यावृत्त्यैकस्मिन् स्वभावे वस्तुनयनं नयः॥"

असन्द्रतव्यवहारनयके मतसें, उपचरितस्वभाव है. । २१ । येह नयोंके मतसें स्वभावोंका वर्णन कथन किया. अथ किंचिन्मात्र

अशुद्धद्रव्यार्थिकनयके मतसें, अशुद्धस्वभाव है. । २०।

होनेकी योग्यता है, तिसवास्ते उपचारसें तिसको भी अनेकप्रदेशस्व-भाव कहिये. और कालाणुमें सो उपचार कारण नही है, तिसवास्ते तिसको सर्वथा यह स्वभाव नही है। १७। **शुद्धाशुद्धद्रव्यार्थिकनयके मतसें**, विभावस्वभाव है. । १८ । शुद्धद्रव्यार्थिकनयके मतसें, शुद्धस्वभाव है. । १९।

कालाणु, और पुद्रलाणुको परमभावद्याहकनयके मतसें, एकप्रदेशस्व-भाव; और भेदकल्पनानिरपेक्षतासें शुद्धद्रव्यार्थिकनयसें एकप्रदेशस्व-भाव, कालपुद्रलसें इतर धर्माधर्माकाशजीवोंको भी, अखंड होनेसें है। १६। भेदकल्पनासापेक्षसें शुंछ द्रव्यार्थिकनयसें, एक छूटे परमाणुविना

सर्वद्रव्यको अनेकप्रदेशस्वभाव; और पुद्रलपरमाणुको भी अनेकप्रदेश

तंदुक्तम् ॥ "॥ व्यावहारिकप्रत्यक्षागोचरत्वममूर्त्तत्वं परमाणोर्भाक्तं स्वी-कियतइत्यर्थः ॥ " १९५१

भावार्थः-सर्वत्र अनंतधर्माध्यासितवस्तुमें एक अंशका माहक जो बोध है, सो नय है.-इत्यनुयोगद्वारवृत्तौ.॥

अथवा। "॥ अनंतधर्मात्मके वस्तुन्येकधर्मान्नयनं ज्ञानं नयः ॥ " इति नयचकसारे ॥

भावार्थः-अनंतधर्मात्मक जो वस्तु अर्थात् जीवादिक एक पदार्थमें अनंतधर्म है, उसका जो एक धर्म यहण करना, और दूसरे अनंतधर्म उसमें रहे है, उनका उच्छेद नही, और यहण भी नही, केवल किसी-एक धर्मकी मुख्यता करनी, सो नय कहिये

अथना। "॥ नीयते येन श्रुताख्यप्रमाणविषयीकृतस्यार्थस्यांश-स्तदितरांशोदासीन्यतः सप्रतिपत्तुरभिप्रायविशेषो नयः ॥ "

अर्थः--यह सूत्र स्याद्वादरत्नाकरका है। प्रत्यक्षादि प्रमाणसें निश्चित किया जो अर्थ, तिसके अंशको, अंशोंको, वा घहण करें, और इतर अंशोमें औदासीन रहे, अर्थात् इतर अंशोंका निषेध न करे, सो नय, कहिये हैं. यदि मानें अंशके सिवाय तदितर दूसरे अंशोंका निषेध करे तो, नयाभास हो जावे. जैनमतमें जो कथन है, सो नयविना नही है.

यदुक्तं विशेषावइयके ॥

णत्थि णएहिं विहुणं सुत्तं अत्थो य जिणमए किंचि ॥ आसज्जउ सोआरं नए नयविसारओ बूआ ॥ १ ॥

अर्थः-जिनमतमें नयविना कोई भी सूत्र, और अर्थ, नही है; इसवास्ते नयविशारद, नयका जानकार गुरु, योग्य श्रोताको प्राप्त होकर, विविध नय कथन करे. इति.॥

अथ प्रसंगसें नयाभासका लक्षण कहते हैं.

"॥ स्वाभिप्रेतादंशादितरांशापलापी नयाभासः ॥ " भावार्थः-अपने इच्छित अंशसें पदार्थके अन्य अंशको जो निषेध करे, ओर नयकीतरें भासन होवे, सो नयाभास है; परंतु नय नही. जैसें अन्य तीर्थीयोंके मतमें एकांत नित्यअनित्यादिके कथन करनेवाले वाक्य है. इति.॥

े वे नय, विस्तारविवक्षामें अनेक प्रकारके हैं. क्योंकि, नानावस्तुमें अनंत अंशोंके एकएक अंशको कथन करनेवाले जे वक्ताके उपन्यास है, वे सर्व, नय हैं. ।

यदुक्तं सम्मतौ अनुयोगद्वारवृत्तौ च ॥

जावइया वयणपहा तावइया चेव हुंति नयवाया ॥

जावइया नयवाया तावइया चेव परसमया ॥ १ ॥

अर्थः-जितने वचनके पथ-रस्ते हैं, उतनेही नयोंके वचन हैं, और जितने नयोंके वचन है, उतनेही परमत हैं, एकांत माननेसें. इसवास्ते विस्तारसें सर्व नयोंके खरूप ठिख नही सकते हैं, संक्षेपसें ठिखते हैं.

सो, पूर्वोक्तस्वरूप नय, दो तरेंके हैं. द्रव्यार्थिकनय (१), और पर्या-यार्थिकनय (२).

युदुक्तं ॥

णिच्छयववहारणया मूलिमभेदा णयाण सवाणं॥

णिच्छयसाहणहेऊ दवु पञ्जत्थिया मुणह ॥ १ ॥

अर्थः-निश्चयनय, और व्यवहारनय, येह सर्व नयोंके मूल भेद हैं और निश्चयनयके साधनहेतु, द्रव्यार्थिक, और पर्यायार्थिक, जानो. इति.॥ इनमें पूर्वोक्त द्रव्यही अर्थ प्रयोजन है, जिसका, सो द्रव्यार्थिक. उसके युक्तिकल्पनासें दश भेद हैं.

तथाहि ॥

अन्वयद्रव्याधिक⊸जो एकस्वभाव कहिये; जैसें एकही द्रव्य गुणपर्यायस्वभाव कहिये, अर्थात् गुणपर्यायके विषे द्रव्यका अन्वय है, जैसें द्रव्यके जाननेसें द्रव्यार्थादेशसें तदनुगत सर्वगुणपर्याय जाने कहिये; जैसें सामान्यप्रत्यासत्ति परवादीकी सर्वव्यक्ति जानी कहे, तैसें यहां जानना. यह अन्वयद्रव्यार्थिकः । १ । स्वद्रव्यादिग्राहक-जैसें अर्थ, जो घटादिकद्रव्य सो स्वद्रव्य, स्वक्षेत्र, स्वकारु, स्वभाव, इन चारोंकी अपेक्षा सत् है, स्वद्रव्य मृत्तिका, स्वक्षेत्र पाटलिपुरादि, स्वकाल विवक्षितहेमंतादि, स्वभाव रक्ततादि, इनोंसें जो घटादिककी सत्ता, सो प्रमाण है, सिद्ध है. इति स्वद्रव्यादिप्राहक द्रव्यार्थिकः । २ ।

परदुव्यादिग्राहक-जेसें अर्थ जो घटादिक, सो, परद्रव्यादिचतुष्ट यकी अपेक्षा सत् नहीं हैं; यथा परद्रव्य तंतुप्रमुख, परक्षेत्र काशीप्रमुख, परकाल अतीत अनागतादि, परभाव इयामतादि, इन चारोंकी अपेक्षा, घट, असत् है, इति परद्रव्यादिग्राहकद्रव्यार्थिकः । ३।

परमभावग्राहक-जिस नयानुसार आत्माको ज्ञानस्वरूप कहते हैं; यद्यपि दर्शन, चारित्र, वीर्य, छेझ्यादिक आत्माके अनंत गुण है, तो भी, सर्वमें ज्ञानस्वभाव सार उत्कृष्ट है. क्योंकि, अन्य द्रव्यसें आत्माका भेद ज्ञानस्वभाव दिखाता है, तिसवास्ते शीघोपस्थितिकपणे आत्माका ज्ञानही परमभाव है, इसवास्ते 'ज्ञानमय आत्मा ' यहां अनेक स्वभा-वोंके बीचसें ज्ञानाख्यपरमभाव चहण किया. ऐसें दूसरे द्रव्योंके भी परमभाव, असाधारण गुण लेने. इति परमभावग्राहकद्रव्यार्थिकः । ४ ।

कर्मोंपाधिनिरपेक्ष शुद्धद्रव्यार्थिक-जैसें सर्वसंसारी प्राणीमात्रको सिद्धसमान शुद्धात्मा गिणीयें कहियें, अर्थात् सहजभाव जो शुद्धात्म-स्वरूप उसको अग्रगामी करिये, और भवपर्याय जो संसारके भाव उनको गिणिये नही, अर्थात् उनकी विवक्षा न करिये. इति. ।

यदुक्तं द्रव्यसंग्रहे ॥

मग्गणगुणठाणेहिं चउदसहिं हवंति तह असु द्रणया ॥ विण्णेया संसारी सव्वे सुद्दा हुसुद्रणया ॥ १ ॥

चतुर्दशमार्गणा औरगुणस्थानकरके अशुद्ध नय होते हैं, ऐसे जानना, और सर्वसंसारी, शुद्धनयापेक्षा शुद्ध है, ऐसे जानना. इति कर्मोपाभि-निरपेक्षशुद्धद्रव्यार्थिक: । ५ । उत्पादव्ययकी गौणतासें, और सत्ताकी मुख्यतासें, शुद्धद्रव्यार्थिक-जैसें द्रव्य नित्य है, यहां तीनोंही कालमें अविचलितरूपसत्ताका मुख्य-पणे प्रहण करनेसें, यह भाव संभव होता है. क्योंकि, यद्यपि पर्याय, प्रतिक्षण परिणामी है, तो भी, जीवपुद्गलादिकद्रव्यसत्ता कदापि चलती नही है. इति उत्पादव्ययगोणत्वे सत्ताग्राहकः शुद्धद्रव्यार्थिकः । ६ ।

मेदकल्पनानिरपेक्ष शुद्धद्रव्यार्थिक-जैसं निजगुणपर्यायस्वभावसें, द्रव्य, अभिन्न है. । ७ ।

कर्मोपाधिसापेक्ष अशुद्धद्रव्यार्थिक-जैसें कोधादिकर्मभावमय आत्मा, जिस समय जो द्रव्य जिस भावे परिणमे, तिस समय सो द्रव्य तन्मय जानना; यथा लोहपिंड अग्निपणे परिणत हुआ तिस कालमें अग्निरूप जानना, ऐसेंही कोधमोहादि कर्मोदयकेसमय कोधादिभाव परिणत आत्मा कोधादिरूप जानना. इसी वास्ते आत्माके आठ भेद सिद्धांतमें प्रसिद्ध है. इति । ८ ।

उत्पादव्ययसापेक्ष सत्ताग्राहक अशुद्धद्रव्यार्थिक-जैसें एकसमयमें द्रव्य को उत्पादव्ययधुवयुक्त कहना, यथा जो कटकादिका उत्पादसमय, सोही केयूरादिका विनाशसमय, और कनकसत्ता तो, अवर्जनीयही है.इति।९।

मेद्कल्पनासापेक्ष अशुद्धद्रव्यार्थिक-जैसें ज्ञानदर्शनादिक शुद्ध गुण आत्माके हैं. यहां षष्ठी विभक्ति, भेद कथन करती है. ' भिक्षोः पात्रमिति-वत् ' भिक्षुसाधुका पात्र; यहां साधु, और पात्रका भेद है. इसीतरें आत्मा, और गुणका भेद षष्ठी विभक्ति कहती है; और गुणगुणीका भेद है नही, तो भी, भेदकल्पनाकी अपेक्षासें अशुद्धद्रव्यार्थिकनयके मतसें ऐसें कथन करनेमें आता है. इति । १० ।

रेह द्रव्यार्थिकके दश भेद हुए. ॥

अथ पर्यायार्थिकनयके भेद लिखते हैंः-पर्यायनाम, जो उत्पत्ति, और विनाशको प्राप्त होवे

यदुक्तम् ॥

# अनादिनिधने द्रव्ये स्वपर्यायाः प्रतिक्षणम् ॥ उन्मजांति निमजांति जलकछोलवजले ॥ १ ॥

#### तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

भावार्थः-अनादि अनंतद्रव्यमें स्वपर्याय समयसमयमें उत्पन्न होते हैं, और विनाश होते हैं, जैसें जलमें जलकछोल, तरंग इत्यर्थः ।

पूर्वोक्त षट २ हानिवृद्धिरूप, और नरनारकादिरूप, यहां पर्यायशब्दकरके प्रहण करिये हैं. पर्याय दो प्रकारके हैं, सहभावी पर्याय (१) कमभावी पर्याय (२) जो सहभावीपर्याय है, तिसको गुण कहते हैं. पर्यायशब्दसें पर्या पर्याय (२) जो सहभावीपर्याय है, तिसको गुण कहते हैं. पर्यायशब्दसें पर्या पर्याय (२) जो सहभावीपर्याय है, तिसको गुण कहते हैं. पर्यायशब्दसें पर्या यसामान्य स्वव्यक्तिव्यापीको कथन करनेसें दोष नही. तहां सहभावीपर्या योंको गुण कहते हैं; जैसें आत्माका विज्ञान व्यक्तिशक्तिआदिक और कमभावीको पर्याय कहते हैं; जैसें आत्माके सुख दुःख शोकहर्षांदि.

पर्याय भी, स्वभाव (१) विभाव (२) और द्रव्य (१) गुण (२) करके चार प्रकारके हैं. । तथाहि—स्वभावद्रव्यव्यंजनपर्याय, यथा चरमशरीरसें किं-चित् न्यूनसिद्धपर्याय. । १ । स्वभावगुणव्यंजनपर्याय, यथा जीवके अनंत-ज्ञानदर्शन सुखवीर्य आदि गुण. । २ । विभावद्रव्यंजनपर्याय, यथा चौरा-सीलाख योनि आदि भेद. । ३ । विभावगुणाव्यंजनपर्याय, यथा चौरा-सीलाख योनि आदि भेद. । ३ । विभावगुणाव्यंजनपर्याय, यथा मति-आदि. । ४ । पुद्गलके भी झ्वणुकादि विभावद्रव्यव्यंजन पर्याय है. । ५ । रससें रसांतर, गंधसें गधांतर, इत्यादिकका होना, सो पुद्रलके विभावगुणव्यंजन-पर्याय है. । ६ । अविभागी पुद्गलपरमाणु जे हें, वे स्वभावद्रव्यव्यंजन-पर्याय है. । ७ । एकएक वर्ण गंध रस और अविरुद्ध दो स्पर्श येह स्वभाव गुणव्यंजनपर्याय है. । ८ । ऐसें एकत्वप्रथक्त्वादि भी पर्याय है. उक्तंच ॥

एगत्तं च पहुत्तं च संखा संठाणमेवय ॥

संजोगो य विभागो य पज्जयाणं तु लक्खणं ॥ १ ॥

भावार्थः-एकका जो भाव, सो एकत्व; भिन्न भी परमाणुआदिकमें जैसें यह घट है, ऐसी प्रतीतिका हेतु, सो एकत्व. पृथक्त्व यह इससें पृथक् (अलग) है, ऐसे ज्ञानका हेतु. संख्या, संस्थान, संयोग, विभाग, च शब्दसें नव पुराणादि, येह सर्व पर्यायके लक्षण है.

पूर्वोक्तस्वरूप, पर्यायही है, अर्थ प्रयोजन ाजिसका, सो पर्यायार्थिक नय. सो छ (६) प्रकारका है. तद्यथा ॥

अनादि नित्य शुद्धपर्यायार्थिक-जैसें पुद्रलपर्याय मेरुप्रमुख प्रवाहसें अनादि, और नित्य है. असंख्याते कालमें अन्योन्य पुद्रलसंकम हुए भी, संस्थान वोही है, ऐसेंही रत्नप्रभादिक प्रथिवीपर्याय जानने. 191

सादि नित्य शुद्धपर्यायार्थिक-जैसें सिद्धके पर्यायकी आदि है. क्योंकि, सर्व कर्म क्षय हुए, तब सिद्धपर्याय उत्पन्न हुआ, तिससें आदि हुइ; परंतु तिसका नाश अंत नही है, इसवास्ते नित्य है. एतावता सिद्धपर्याय सादिनित्य सिद्ध हुआ. । २ ।

सत्ताकी गौणतासें, उत्पादव्ययग्राहक अनित्य शुद्धपर्यायार्थिक-जैसें समयसमयमें पर्याय विनाशी है. यहां विनाशी कहनेसें विनाशका प्रतिपक्षी उत्पाद भी, आगया; परंतु धुवताको गौणकरके दिखाइ नही. 1३।

सत्तासापेक्ष नित्यअशुद्धपर्याधीक-जैसें एकसमयमें, पर्याय, उत्पाद व्यय ध्रुव तीनोंकरके रुद्ध है, ऐसा कहना. परंतु पर्यायका शुद्ध रूप तो, तिसकोही कहिये, जो सत्ता न दिखलानी. परंतु यहां तो, मूलसत्ता भी दिखाइ, इसवास्ते अशुद्ध भेद हुआ. । ४।

कर्मोपाधिनिरपेक्ष नित्य शुद्धपर्यार्थिक-जैसें संसारीजीवके पर्याय, सिद्धके जीवसदृश है. यद्यपि कर्मोंपाधि है, तथापि तिसकी वि-वक्षा न करिये; और ज्ञानदर्शनचारित्रादिक शुद्धपर्यायकीही विवक्षा करिये, तबही पूर्वोक्त कहना बनसकता है. 1 ५ 1

कर्मोंपाधिसापेक्ष अनित्य अञ्जुद्धपर्यायार्थिक-जैसें संसारवासी जीवोंको जन्ममरणका व्याधि है यहां जन्मादिक जीवके जे पयार्य कर्मसंयोगसें है, वे अनित्य और अज्जुद्ध है, तिसवास्तेही जन्मादिपर्यायके नाहा करनेके वास्ते, मोक्षार्थी जीव, प्रवृत्तमान होता है. । ६ ।

येह पर्यायार्थिकके षट् (६) भेद कथन किये. ॥

अथ इन पूर्वोक्त दोनों नयोंके स्थानप्रधान कहते हैं:--

द्रव्यार्थिक जो नय है, सो, नित्यही स्थानको कहता है; द्रव्यको नित्य, और सकल कालमें होनेसें. पर्यायार्थिक जो नय है, सो, अनित्यही स्थानको कहता है, व्रायः पर्यायोंको अनित्य होनेसें.

तदुक्तं ॥ खित्तविसेसेहिंतो दुव्वमणंतगुणियं पएसेहिं ॥ दृव्वेहिंतो भावो संखगुणो असंखगुणिओ वा ॥ ९ ॥

तत्त्वनिर्णयप्रासाद-

तदुक्तं राजप्रश्नीयवृत्तौ ॥ "।। द्रव्यार्थिकनये नित्यं पर्यायार्थिकनयेत्वनित्यं द्रव्यार्थि-कनयो द्रव्यमेव तात्त्विकमभिमन्यते नतु पर्यायान् द्रव्यं

चान्वयि परिणामित्वात् सकलकालभावि भवति ॥ भावार्थः-द्रव्यार्थिकनयसें नित्य और पर्यायार्थिकनयसें अनित्य वस्तु है. द्रव्यार्थिकनय द्रव्यहीको तात्त्विक वस्तु माने हैं, परंतु पर्यायोंको नही. क्योंकि, द्रव्य अन्वयि है, परिणामी होनेसें, तीनों कालमें सदूप है.

पूर्वपक्षः-गुणप्रधान, तीसरा गुणार्थिक नय, क्यों नही कहा ?

उत्तरपक्षः-पर्यायोंके ग्रहण करनेसें साथ गुणका भी ग्रहण हो गया. इसवास्ते गुणार्थिक नय, प्रथक् नही कहा.

प्रश्नः-पर्याय तो द्रव्यहीके हैं, तब द्रव्यार्थिक, और पर्यायार्थिक, येह दो नय कैसें होसकते हैं?

उत्तर:-द्रव्य और पर्यायके स्वरूपकी विवक्षासें कुछक विशेष है. तथाहि-पर्याय, द्रव्यसें भी सूक्ष्म है. एक द्रव्यमें अनंत पर्यायोंके संभव होनेसें. द्रव्यकी वृद्धिके हुए, पर्यायोंकी निश्चयही वृद्धि होती है. प्रति-द्रव्यमें संख्याते असंख्याते पर्याय, अवधिज्ञानसें परिच्छेद होनेसें. और पर्यायोंकी वृद्धि हुए, द्रव्यवृद्धिकी भजना.

तदुक्तं ॥

भयणाए खेत्तकाळा परिवईंतेसु दव्वभावेसु॥ दुव्वे वटुइ भावो भावे दुव्वं तुं भयणिजं ॥ १ ॥

भावार्थः-द्वव्यभावकी वृद्धिमें क्षेत्रकालकी वृद्धिकी भजना है, द्रव्यकी वृद्धि हुए भावकी वृद्धि अवश्यमेव होती है, और भावकी वृद्धिमें द्रव्यव-दिकी भजना है. तथा क्षेत्रसें द्रव्य अनंतगुणे हैं, और द्रव्यसें अवधि-ज्ञानके विषयभूत पर्याय, संखेयगुणे असंखेयगुणे हैं.

www.jainelibrary.org

भावार्थः-क्षेत्रप्रदेशोंसें द्रव्य अनंतगुणा है, द्रव्यसें भाव सख्यातगुणा, वा, असंख्यातगुणा है; इत्यादि नंदिटीकामें विस्तारसहित कहा है. इसवास्ते द्रव्यपर्यायोंका स्वरूपविवक्षासें भिन्न होनेसें, नय भी दो तरेके है. यद्यपि दोनों नय, परस्पर मिलते भी है, तो भी, पृथक्भावको नही त्यागते हैं. इनका स्वभावभेद आगे कहेंगे.

प्रश्नः-द्रव्यपर्यायसें व्यतिरिक्त सामान्य विशेष है, तो फिर, सामान्या-थिंक, और विशेषार्थिक, नय क्यों नही ?

उत्तरः-द्रव्यपर्यायसें व्यतिरिक्त सामान्यविशेष है नही, इसवास्ते सामान्यार्थिक विशेषार्थिक नय नही कहे

तद्यथा। तहां प्रसंगसें सामान्यका स्वरूप लिखते हैं. सामान्य दो प्रकारके हैं. तिर्यक्सामान्य (१) और ऊर्द्धतासामान्य (२).

प्रथमका लक्षण कहते हैं.।

"॥ प्रतिव्यक्तितुल्यापरिणतिः तिर्यक्सामान्यं यथा दाब-रुशाबलेयपिंडेषु गोत्वमिति ॥ "

गवादिकमें गोत्वादिस्वरूप तुल्यपरिणतिरूप तिर्यक्सामान्य है; उदाहरण जैसें, तिसही जातिवाला यह गोपिंड है, अथवा गोसटश गवय है.॥ १॥

दूसरे सामान्यका लक्षण.।

"॥ पूर्वापरपरिणामसाधारणद्रव्यमूर्द्धतासामान्यम् यथा कटककंकणाद्यनुगामिकांचनमिति॥"

उर्द्धतासामान्य सो है, जो, पूर्वापरविवर्त्तव्यापि मृदादिद्रव्य यह त्रिकालगामि है

तदुक्तं ॥

"॥ पूर्वापरपर्याययोरनुगतमेकं द्रवति तांस्तान् पर्यायान् गच्छतीति व्युत्पत्त्या त्रिकाळानुयायी यो वस्त्वंशस्तदूर्द्धतासामा-न्यमित्यभिर्धायते॥"

पूर्वापरपर्यायोंमें एक अनुगत उन उन पर्यायोंको प्राप्त होवे, इस व्युत्पत्तिसें त्रिकालानुयायी, जो वस्त्वंश है, सो उर्द्भतासामान्य कहा जाता है. उदाहरण जैसें कटककंकनमें सोही सोना है. अथवा सोही यह जिनदत्त है. तहां तिर्यक्सामान्य तो, प्रतिव्यक्तिमें सादृरयपरिणति-लक्षण व्यंजनपर्यायही है. क्योंकि, व्यंजनपर्याय, स्थूल है, कालांतर स्थायी है, इाब्दोंके संकेतके विषय है, ऐसें प्रावचनिकोंमें अर्थात् जैना-चार्योंमें प्रसिद्ध होनेसें. और उर्द्धतासामान्य तो, द्रव्यहीको विवक्षासें कहता है. और विशेष भी, सामान्यसें विसदश विवर्त्तलक्षण व्यक्तिरूप पर्यायोंके अंतर्भूतही कहे हैं. इसवास्ते द्रव्यार्थिक पर्यायार्थिक नयोंसें, अधिक नयोंका अवकाश नही है.

अथ सात नयकी संख्या कहते हैं:-द्रव्यार्थिकनयके तीन भेद हैं. नैगम (१) संग्रह (२) व्यवहार (३). पर्यायार्थिकनयके चार भेद हैं. ऋजुसूत्र (१) शब्द (२) समभिरूढ (३) एवंभूत (४). येह सर्व सात नय हुए. पांच भी नयभेद होते हैं, षट् भेद भी हैं, चार भेद भी हैं; यह कथन प्रवचनसारोद्धारवृत्तिमें विस्तारसहित है, सो आगें कहेंगे.

यदुक्तमनुयोगतदृत्त्यादिषु ॥

च्छियत्थं ववहारो सवृदव्वेसु ॥ २ ॥

यतरं पच्चुपन्ननओ सदो ॥ ३ ॥

णयाणं लक्खणमिणं सुणह वोच्छं ॥ १ ॥

णेगेहिं माणेहिं मिणई इति णेगमस्स य निरुत्ती सेसाणंपि

पच्चुपन्नग्गाही उज्जुसुओ णयविही मुणेयव्वो इच्छइ विसोसि-

वत्थूओं संकमणं होइ अवत्थू णए समभिरूढे वंजणअत्थत-

संगहियपिंडियत्थं संगहवयणं समासओ बिंति वच्चइ विणि-

दुभए एवंभूओ विसेसेति ॥ ४ ॥ णायंमि गिण्हियवे अगिण्हियवे य इत्थ अत्थांमि जइयवूमेव इइ जो उवऐसो सो नंओ नाम ॥ ५ ॥

For Private & Personal Use Only

अर्थः-जो एक मान महासत्ता सामान्यविशेषादि ज्ञानोंकरके वस्तु, न मापे, न परिच्छेद करे, किंतु सामान्यविशेषादि अनेक रूपसें वस्तुको माने, सो नैगम; यह नैगमकी निरुक्ति व्युत्पत्ति है. अथवा निगम, लोकमें बसता हूं, तिर्यग्लोकमें वसता हूं, इत्यादि जो सिद्धांतोक्तही बहुत परिच्छेदरूपही निगम है, उनमें जो होवे, सो नैगम. 1 १ ।

सम्यक्प्रकारसें जो ग्रहण करा है पिंडित एक जातिको प्राप्त हुआ अर्थविषय जिसने, सो गरहितपिंडितार्थ संग्रहका वचन, संक्षेपसें तीर्थंकर गणधर कहते हैं. यह नय, सामान्यही मानता है, विशेष नही. इसवास्ते इसका वचन सामान्यार्थही है. और सामान्यरूपकरके सर्ववस्तुको कोडी-करता है, अर्थात् सामान्यज्ञान विषय करता है. । २ ।

वच्चइइत्यादि-'चयनं चयः' पिंडरूप होना, सो चय है. 'निराधिक्येन' अधिक जो चय सो कहिये निश्चर. ऐसा सामान्य है. सो, सामान्य, गया है जिससें, सो विनिश्चय, अर्थात् सामान्याभाव, तिसके अर्थे जो सदा प्रवर्ते, सो व्यवहारनय है. यह व्यवहार, सर्वद्रव्यमें प्रवर्त्ते है. क्योंकि, जगत्में घट स्तंभ कमल्प्रमुख विशेषही प्रायः जलहरणादि कियामें काम आते हैं, परंतु तिससें अतिरिक्त सामान्य नही; इसवास्ते यह नय सामान्य नही मानता है. इसवास्तेही लोकव्यवहारप्रधान जो नय, सोव्यवहारनय. अथवा विशेषकरके जो निश्चय, विनिश्चय, गोपालस्त्रीबालकादि भी जिस अर्थको जा-नते हैं, तिस अर्थमें जो प्रवर्त्ते, सो व्यवहारनय है. यद्यपि निश्चयसें घटादिवस्तु-योंमें पांच (५) वर्ण, दो (२) गंध, पांच(५) रस, आठ (८) स्पर्श, है; तो भी, गोपालांगनादि जिसमें जिस वर्णादिककी अधिकता देखते हें, तिसही नी-लादि वर्णवाली वस्तु कहते हें; शेष नही मानते हें. इतिव्यवहारनय. । ३।

वर्त्तमान कालमें जो वस्तु होवे, तिसको यहण करनेका शील है जिसका, सो प्रत्युत्पन्नयाही ऋजुसूत्रनय है. सो, अतीत अनागतको कुटिल जानके त्याग देता है, और ऋजु सरल वर्त्तमानकालमावीवस्तुको जो माने, सो ऋजुसूत्रनय, अतीत अनागत दोनों, नष्ट अनुत्पन्न होनेसें असतू है. और असतूका जो मानना है, सोही कुटिलता है, इस-

#### तत्वनिर्णगप्रासाद-

वास्ते नहीं मानता है. अथवा ऋजु अवक श्रुत है इसका, सो ऋजुश्रुत, शेष ज्ञानोंमें मुख्य होनेसें. तथाविध परोपकार साधनसें, श्रुतज्ञानहीको ज्ञान मानता है. परकी वस्तुसें अपना कार्य सिद्ध नही होता, इसवास्ते परकी जो वस्तु है, सो वस्तु नही. तथा भिन्नलिंग भिन्नवचनवाले शब्दोंकरके एकही वस्तु कहता है, 'तटः तटी तटं' इलादि; 'गुरुः गुरू गुरवः' इत्यादि. तथा इंद्रादिके नामस्थापनादि जे निक्षेप मेद है, उनको प्रथक् २ मानता है. आगे जे नय कहेंगे, सो अतिशुद्ध होनेसें लिंगवचनके मेदसें वस्तुका मेद मानते हैं, और नाम स्थापना द्रव्य इन तीनों निक्षेपोंको नही मानते हैं. इति ऋजुसूत्र. 181

अर्थको गौणपणे, और शब्दको मुख्यपणे जो माने, सो नय भी, उप-चारसें शब्दनय कहा जाता है. यह नय, वर्त्तमान वस्तुको ऋजुसूत्रसें विशेषतर मानता है. तथाहि । 'तटः तटी तटं' इत्यादि शब्दोंके भिन्नही वाच्य मानता है, भिन्नलिंगवृत्ति होनेसें, स्त्रीपुरुष नपुंसक शब्दवत्. ऐसें यह नय मानता है. तथा 'गुरुः गुरू गुरवः' यहां भी अभिधेयका भेद है, वच-नका भेद होनेसें 'पुरुषः पुरुषौ पुरुषाः' इत्यादिवत्. तथा नाम १, स्थापना २, द्रव्य ३, निक्षेप नही मानता है, कार्यसाधक न होनेसें; आकाशपुष्पवत्. पिछले नयसें विशुद्ध होनेसें इसका मानना विशेषतर है, समानलिंगवच-नवाले बहुतसें शब्दोंका एक अभिधेय शब्दनय मानता है, जैसें इंद्र शक पुरंदरइत्यादि. इति शब्दनय. । ५ ।

वत्थूइत्यादि-वस्तु, इंद्रादि, तिसका संकमण अन्यत्र शकादिमें जब होवे, तब अवस्तु होवे; समभिरूढनयके मतमें. यह नय, वाचकशब्दके भेद हुए, वाच्यार्थका भी भेद मानता है. शब्दनय तो, इंद्रशकपुरंदरादि शब्दोंका वाच्यार्थ एकही मानता है, परंतु यह समभिरूढनय, वाचकके भेदसें वाच्यका भी भेद मानता है. 'इंदतीति इंद्रः, शकोतीति शकः, पुरं दारयतीति पुरंदरः'. परमैश्वर्यादिक भिन्नही यहां प्रवृत्तिके निमित्त है. जेकर एकार्थिक मानीये तो, अतिप्रसंगदूषण होता है. घटपटादि शब्दोंको भी एकार्थिताका प्रसंग होवेगा. धेसे हुए, जब इंद्रशब्द शकशब्दके साथ एकार्थी हुआ, तब वस्तु परमेश्वर्यका, शकनलक्षणवस्तुमें संक्रमण करा, तब वे दोनोंको एकरूप कर दीया, तिसका संभव है नही. क्योंकि, जो परमैश्वर्यरूप पर्याय है, सोही, शकनपर्याय नही हो सकता है जेकर होवे तो, सर्व पर्यायोंको संकरताकी आपत्ति होनेसें अतिघ्रसंगदूषण होवे. इति समभिरूढनयः । ६ ।

वंजणइत्यादि-जो पदार्थ, कियाविशिष्टपदसें कहा जाता है, तिसही कियाको करता हुआ, वस्तु, एवंभूत कहा जाता है. एवंशब्दकरके, चेष्टा कियादिकप्रकार कहते हैं; तिस 'एवं' को 'भूतं' अर्थात् प्राप्त होवे जो बस्तु, तिसको 'एवंभूत' कहते हैं. तिस एवंभूत वस्तुका प्रतिपादक नय भी, उपचारसें एवंभूत कहा जाता है. अथवा 'एवं' शब्दसें कहिये, चेष्टा-कियादिकप्रकार; तद्विशिष्टही वस्तुको स्वीकार करनेसें, तिस 'एवं' को, 'भूतं' प्राप्त हुआ जो नय, सो एवंभूत. उपचारविना भी ऐसें एवंभूत-नयका व्याख्यान है. प्रकट करिये अर्थ इसकरके, सो व्यंजन अर्थात् शब्द. अर्थ जो है, सो शब्दका अभिधेयवस्तुरूप हे. व्यंजन, अर्थ, और व्यंजन अर्थ दोनोंको, जो नैयत्यसें स्थापन करे. तात्पर्य यह है कि, शब्द-को अर्थकरके और अर्थको शब्दकरके जो, स्थापन करे. जैसें 'घटचेष्टायां घटते' स्त्रीके मस्तकादिऊपर आरूढ हुआ चेष्टा करे, सो घट; जो चेष्टा न करे, सो घटपदका वाच्य नही. चेष्टारहित घटपदका वाचक शब्द भी, नही. इति एवंभूत. । ७ ।

जब यह सातोंही नय, सावधारण होवे, तब दुर्नय हैं; और अवधार-णरहित, सुनय है. जब सर्व सुनय मिलें, तब स्याद्वाद जैनमत है. इन सर्व नयोंका संग्रह करिये तो, द्रव्यार्थिक (१) पर्यायार्थिक (२) येह दो नय होते हैं. तथा ज्ञाननय (१) क्रियानय (२) होते हैं. तथा निश्चयनय (१) व्यवहारनय (२) होते हैं. क्योंकि, सप्तशतारनामा नय-चक्राध्ययन पूर्वकालमें था, तिसमें एक एक नयके सौ सौ (१००) मेद कथन करे थे; सो तो व्यवच्छेद गया, परंतु इस कालमें द्वादशारनय-चक है, तिसमें एक एक नयके द्वादश (१२) मेद कथन करे हैं. यदि किसीको विस्तारसें देखना होवे तो; पूर्वोक्त पुस्तक देख लेना. जिसकी फ्लोकसंख्या अनुमान अष्टादशसहस्र (१८०००) प्रमाण है. यहां तो, विस्तारकेः भयसें ज्ञाननय कियानयका किंचिन्मात्र स्वरूप लिखते हैं.

नायंमिइत्यादिव्याख्या-सम्यक्प्रकारसें उपादेय हेयके स्वरूपको जानके पीछे, इस ठोकमें उपादेय, फूलमाठा स्त्री चंदनादि; हेय त्यागने-योग्य, सर्प विष कंटकादि; और उपेक्षा करनेयोग्य, तृणादि; परलोकमें प्रहण करनेयोग्य, सम्यग्दर्शन चारित्रादि; नही प्रहण करनेयोग्य, मिथ्यात्वादि; उपेक्षणीय, स्वर्गलक्ष्म्यादि; ऐसे अर्थमें यत्न करना, अर्थात् ज्ञानसें इन वस्तुयोंको यथार्थ जानना, ऐसा जो उपदेश, सो ज्ञाननय जानना. इत्यक्षरार्थः॥

भावार्थ यह है कि ज्ञाननय, ज्ञानको प्रधान करनेवास्ते कहता है. इस-लोक परलोकमें जिसको फलकी इच्छा होवे, तिसको प्रथम सम्यग्ज्ञान हुएही अर्थमें प्रवर्त्तना चाहिये, अन्यथा प्रवृत्ति करे फलमें विसंवाद होनेसें, अयुक्त है.

यदुक्तमागमे ॥

'॥ पढमं नाणं तओ दया इत्यादि ॥ " प्रथम ज्ञान पीछे दया. ।

तथा । "॥ जंअन्नाणीत्यादि ॥"–जितने कर्म, अज्ञानी कोडों वर्षोंमें जपतपादिकसें क्षय करता है, उतने कर्म, ज्ञानवान्, त्रिगुप्त हुआ, एक उत्स्वासमें क्षय करता है.

तथा ॥

पावाओ विणिउत्ति पवत्तणा तहय कुसळपक्खंमि ॥

विणयस्स य पडिवत्ती तिन्निवि नाणे विसप्पंति ॥ ९ ॥ भावार्थः-पापसें निवर्त्तना-हटजाना, कुझलकाममें प्रवृत्त होना, विन-यकी प्रतिपत्ति, येह तीनोंही ज्ञानके आधीन है. ।

अन्योंने भी कहा है. ।

## विज्ञाप्तिः फलदा पुंसां न किया फलदा मता॥ मिथ्याज्ञानप्रवृत्तस्य फलासंवाददर्शनात् ॥ १ ॥

भावार्थः-पुरुषोंको ज्ञानही फल देता है, किया फल नहीं देती है. क्योंकि, विनाज्ञानके किया करे तो, यथार्थ फल नही होता है. इसवास्ते ज्ञानहीको प्राधान्यता है. तीर्थंकर गणधरोंने भी, एकले अगीतार्थको विहार करना निषेध करा है.

तथाच तद्रचनम्॥

गीयत्थो य विहारो बीओ गीयत्थमीसिओ भणिओ ॥

इत्तो तइओ विहारो नाणुन्नाओ जिणवरिंदेहिं ॥ ९ ॥

भावार्थः-गीतार्थ विहार करे, वा गीतार्थके साथ विहार करे, इन दोनों विहारोंके विना, अन्य तीसरा विहार, तीर्थंकरोंका अननुज्ञात है, अर्थात् तीसरे विहारकी तीर्थंकरोंने आज्ञा नही दीनी है. अंधा अंधेको रस्ता नही बता सक्ता है, इति. यह तो क्षायोपशम ज्ञानकी अपेक्षा कथन है. क्षायिकज्ञानकी अपेक्षासें भी, विशिष्टफलका साधन ज्ञानही है. क्योंकि, अईन्भगवान्को भषसमुद्रके कांठे रहे दीक्षा लेके उत्कृष्ट तप चारित्रवान् होनेसें भी, सुक्तिकी प्राप्ति नही होती है, जबतक केवलज्ञान नही होता है. इसवा-स्ते ज्ञानही, पुरुषार्थका हेतु होनेसें, प्रधान है. । इति ज्ञाननयमतम् ॥

अथ कियानय | नायम्मीत्यादि-यहां ज्ञान ग्रहण करने योग्य अर्थमें, और न ग्रहण करने योग्य अर्थमें, सर्व पुरुषार्थकी सिद्धिवास्ते यत्न करना. यहां प्रवृत्तिनिवृत्तिलक्षण कियाहीकी मुख्यता है. और ज्ञान, कियाका उपकरण होनेसें गोण है. इसवास्ते सकल पुरुषार्थकी सिद्धिवास्ते कियाही, प्रधान कारण है. ऐसा जो उपदेश, सो कियानय जानना. यह नय भी, अपने मतकी सिद्धिवास्ते युक्ति कहता है. कियाही, प्रधान पुरुषार्थकी सिद्धिमें कारण है. क्योंकि, आगममें तीर्थकर गणधरोंने किया रहितोंका ज्ञान भी, निष्फल कहा है.

तंदुक्तम् ॥

## सुबहुंपि सुयमहीयं किं काही चरणविप्पमुकस ॥ अंधस्स जह पलित्ता दीवसयसहस्सकोडीवि ॥

भावार्थः-चारित्ररहितको बहुत पढवा भी ज्ञान क्या करेगा? जैसें अंधेको लाख कोड दीवे भी प्रकाश नही कर सकते हैं. तथा कोई पुरुष रस्ता तो जानता है, परंतु चलता नही तो, क्या वो मजलसिर इच्छित प्राम वा नगरको पहुंचेगा? कदापि नही. तथा जो, तरना जानता है, परंतु नदीमें हाथ पग नही हिलाता है तो, क्या वो पार हो जायगा ? नहीं डूब जायगा ? ऐसेंही कियाहीन ज्ञानी, जानना. ॥

तथा॥''जहा खरो चंदनभारवाहीइत्यादि"--जैसें गदहे ऊपर चंदन लादा, परंतु गर्दभको चंदनका सुख नही, ऐसेंही क्रियाहीन ज्ञानवान्को सुगति नही. अन्योंने भी कहा है.॥

कियेव फलदा पुंसां न ज्ञानं फलदं मतं ॥

थतः स्त्रीभक्षभोगज्ञो न ज्ञानात् सुखितो भवेत् ॥ ९ ॥ भावार्थः∽कियाही पुरुषोंको फलदात्री है, ज्ञान नही, क्योंकि, स्त्री और मोदकादिके ज्ञानसें कामी और भूखे, तृप्त नही होते हैं.

यह तो क्षायोपशम चारित्रक्रियाकी अपेक्षा प्राधान्यपणा कहा. अब क्षायिकी कियापेक्षा कहते हैं. अईन भगवानको केवलज्ञान भी होगया है, तो भी, जबतक सर्वसंवररूप पूर्णचारित्र चतुर्दशगुणस्थान नही आता हे, तबतक मुक्तिकी प्राप्ति नही होती है. इस वास्ते कियाही प्रधान हे.। इति कियानयमतम्॥

इन पूर्वोक्त दोनों नयोंको पृथक् २ एकांत माने तो, मिथ्यात्व है; और स्याद्वादसंयुक्त माने तो, सम्यग्दृष्ट है. ऐसेंही सर्वनयभेदमें निष्कर्ष जानना.

अब द्रव्यार्थिक पर्यायार्थिकका थोडासा विस्तार लिखते हैं. उनमें नैगमद्रव्यार्थिकनय, धर्मधर्मी द्रव्यपर्यायादि प्रधानअप्रधानादि गोचर-करके प्रहण करी वस्तुके समूहार्थको कहता है. । १ ।

संग्रहद्रव्यार्थिकनय, अभेदरूपकरके वस्तुजातको एकीभावकरके ग्रहण करता है- । २ ।

व्यवहारद्रव्यार्थिकनय, संग्रहने ग्रहण किया जो अर्थ, तिसके भेदरूप-करके जो वस्तुका व्यवहार करे, सो व्यवहार द्रव्यार्थिकनय है. । ३ । नेगम, और व्यवहार, अशुद्ध द्रव्यार्थिक है. और संग्रह शुद्ध द्रव्यको कहता है, इसवास्ते, शुद्धद्रव्यार्थिकनय है.

तदुक्तमनुयोगवृत्तौ ॥

"॥ नैगमव्यवहाररूपोऽविशुद्धः कथं यतो नैगमव्यवहारौ अनंतद्वयणुकाद्यनेकव्यक्तात्मकंकृश्नाद्यनेकगुणाधारं त्रिका-लविषयं चाविशुद्धं द्रव्यमिच्छतःसंग्रहश्च परमाण्वादिसामा-न्यादेकं तिरोभूतगुणकठापमविद्यमानपूर्वापरविभागं नित्यं सामान्यमेव द्रव्यमिच्छत्येव तच्च किठानेकताभ्युपगमक-ठंकेनाकठंकितत्वात् शुद्धं ततः शुद्धद्रव्याभ्युपगमपरत्वात् शुध्धमेवायमिति ॥

भाषार्थः--नैगमव्यवहाररूपनय, अविशुद्ध है. क्योंकि, नैगमव्यवहार, अनंतद्वयणुकादि, अनेकव्यक्तात्मक. क्रश्नादि अनेक गुणोंका आधार, त्रिकालविषय, देसें अशुद्ध द्रव्यको द्रव्य मानते हैं. और संग्रहनय, पर-माणुआदि सामान्यसें एक तिरोभूत गुणसमूह अविद्यमान पूर्वापरविभाग नित्यसामान्यही द्रव्य मानता है. सो संग्रहनय, अनेकता माननेरूप कलं-कसें अकलंकित होनेसें और शुद्ध द्रव्य माननेसें शुद्धद्रव्यार्थिक है.

अथ नैगमनयकी प्ररूपणा करते हैं:-नही है एक गम, बोधमार्ग, जिसका, सो नैगमनय है. प्रषोदरादि होनेसें ककारका लोप जानना. तिस नैगमनयके तीन भेद हैं. धर्मद्वयगोचर (१) धर्मिद्वयगोचर (२) धर्मधर्मिगोचर (३). यहां धर्मीधर्म शब्दकरके, द्रव्य और व्यंजनपर्या-योंको कहते हैं. अथ प्रथमभेदमें उदाहरण कहते हैं. "। सच्चैतन्यमात्मनि इति । " आत्मामें सत् चैतन्य धर्म है, यहां चैतन्य नाम व्यंजनपर्या-द्वति । " आत्मामें सत् चैतन्य धर्म है, यहां चैतन्य नाम व्यंजनपर्या-बको, विशेष्य होनेसें, तिसकी मुख्यताकरके विवक्षा करी; और सत्ताख्य-ब्यंजनपर्यायको, विशेषण होनेसें, तिसकी अमुख्यता, गोणताकरके, विवक्षा करी है. । इतिधर्मद्वयगोचरोनैगमः प्रथमः । १। अथ दूसरे नैगमका उदाहरण कहते हैं:-"। वस्तु पर्यायवद्द्रव्यम्।" पर्यायवाला द्रव्य, वस्तु है. यहां पर्यायवाले द्रव्याख्यधर्मिको. विशेष्य होनेसें, प्रधानपणा है; और वस्तुनामक धर्मिको, विशेषण होनेसें, अप्र-धानपणा है. अथवा ' किं वस्तु ' वस्तु क्या है ! ' पर्यायवद् द्रव्यम् ' पर्यायवाला द्रव्य. ऐसी विवक्षामें, वस्तुको, विशेष्य होनेसें प्रधानपणा है. और पर्यायवद् द्रव्यको, विशेषण होनेसें, गौणपणा है. इतिधर्मिद्रय-गोचरोनैगमो द्वितीयः । २ ।

अथ तीसरे भेदका उदाहरण कहते हैं:-। "।क्षणमेकं सुखी विषयास-क्तजीव इति ! " एक क्षणमात्र सुखी विषयासक्त जीव है. यहां विष-यासक्त जीव द्रव्यको, विशेष्य होनेसें, प्रधानपणा है; और सुखलक्षण-पर्यायको, विशेषण होनेसें, अप्रधानपणा है. इति धर्मिधर्मालंबनोनेगमः तृताय: । ३ ।

अथवा निगम, विकल्प, तिसमें जो होवे, सो नैगम. तिसके तीन भेद हैं. भूत (१) भविष्यत् (२) वर्त्तमान (३). जिसमें अतीत वस्तुको वर्त्तमानवत् कथन करना, सो भूतनैगम. यथा। आज सोही दीपोत्सव (दीवाली) पर्व है, जिसमें श्रीवर्द्धमानस्वामी मुक्ति गये. । १। भाविनि अर्थात् होनहारमें, होगईकीतरें उपचार करना, सो भविष्यत्-नैगम. जैसें अर्हत सिद्धपणेको प्राप्तही होगये हैं। २। करनेका आरंभ करा, वा थोडासा निष्पन्न हुआ, तिसको हुआ वस्तु, जिसमें कहना, सो वर्त्तमाननैगम. जैसें, 'ओदन: पच्यते.' । ३।

अथ नैगमाभासका स्वरूप कहते हैं:-दो आदिधमोंको एकांत प्रथक् २ जो माने, सो नैगमाभास, इति. आदिपदकरके दो द्रव्य, और द्रव्य-पर्यायों दोनोंका यहण है. उदाहरण जैसें, आत्मामें सत्, और चैतन्य, परस्पर अत्यंत पृथग्भूत है, इत्यादि. आदिशब्दसें वस्तुपर्यायवाले द्रव्य दोका, और क्षणएक सुखी, इति सुखजीवलक्षण द्रव्यपर्याय दोनोंका महण है. इन दोनोंकी सर्वथा भिन्नरूपप्ररूपणा करनेसें नैगमाभास दुर्नय है. नैयायिक, बैद्दोषिक, येइ दोनों मत नैगमाभाससें उरपन्न हुए हैं, इति. ॥

अथ परसंग्रहाभासका लक्षण कहते हैं:-सत्ता अद्वैतको स्वीकार करता हुआ, सकलविशेषोंका निषेध करे, सो परसंग्रहाभास. जैसें उदाहरण, सत्ताही तत्व है, तिससें प्रथग्भूत विशेषोंके न देखनेसें, इति. अद्वैत-वादियोंके जितने मत है, वे सर्व, परसंग्रहाभासकरके जानने; और सांख्यदर्शन भी ऐसेंही जानना.

अथ दूसरे अपरसंग्रहका लक्षण कहते हैं:-द्रव्यत्वादि अवांतरसामा-न्योंको मानता हुआ, और तिसके भेदोंमें उदासीनताको अवलंबन करता हुआ, अपरसंग्रह है. जैसें धर्म अधर्म आकाश काल पुद्रल जीवद्रव्योंको द्रव्यत्वके अभेदसें एक मानना. यहां द्रव्यसामान्यज्ञानकरके अभेदरूप छहोंही द्रव्योंको एकपणे ग्रहण करना, और धर्मादि विशेष भेदोंमें गज-निमिलिकावत् उपेक्षा करनी. ऐसेंही चैतन्याचैतन्य पर्यायोंका एकपणा मानना, पर्यायसाधर्म्यतासें.

प्रश्नः-चैतन्यज्ञान, और तद्विपरीत अचैतन्य, येह दोनों एक कैसें होसकते हैं ? उत्तरः-चैतन्याचैतन्यकी विशेष विवक्षा न करनेसें, और द्रव्यत्वकरके अभेदबुद्धि माननेसें.

अथ अपरसंग्रहाभासका लक्षण कहते हैं:-द्रव्यत्वको एकांत तत्त्व जो मानता है, और तिसके विशेषोंको निषेध करता है, सो अपरसंप्रहाभास है. जैसें द्रव्यत्वही तत्त्व है, और धर्मादि द्रव्य नही है. यथा वस्तु है, परंतु सामान्यविशेषत्व कहां वर्तें हैं ? पेसेंही सामान्यविशेषात्मक वस्तुको जानना.

अथवा संग्रहनय दो प्रकारका है. सामान्यसंग्रह (१) विशेषसंग्रह (२). सामान्यसंग्रहका उदाहरण जैसें, सर्वद्रव्य आपसमें अविरोधी है. । १ । विशेषसंग्रहका उदाहरण जैसें, जीव आपसमें अविरोधी है. ।इतिसंग्रहद्र-ब्यार्थिकनयः । २ ।

अथ व्यवहारद्रव्यार्थिक नयका खरूप लिखते हैं:-

"॥ संग्रहेण ग्रहीतानां गोचरीकृतानामर्थानां विधिपूर्वकमवह-रणं येनाभिसंधिना क्रियते सव्यवहारइति ॥ "

भावार्थः-संग्रहने ग्रहण किया जो सत्त्वादि अर्थ, तिसका, विधिसें जो विवेचन करे, सो अभिप्राय विशेष, व्यवहारनामा नय है. उदाहरण जैसें, जो सत् है, सो द्रव्य है, अथवा पर्याय है. आदिशब्दसें अपरसंग्रहण्हीतार्थ व्यवहारका भी उदाहरण जानना. जैसें जो द्रव्य है, सो जीवादि षड्विध है, इति. पर्यायके दो भेद है. क्रमभावी (१) और सहभावी (२), इति. ऐसें जीव भी मुक्त (१) और संसारी (२). जे क्रमभावी पर्याय है, वे दो प्रकारके हैं. क्रियारूप (१) और आक्रियारूप (२), इति. ॥

अथ व्यवहारामास कहते हैं:--जो अपारमार्थिक द्रव्यपर्यायविभागको मानता है, सो व्यवहाराभास हैं. जैसें चार्वाकमत. क्योंकि, नास्तिक जीवद्रव्यादि नही मानता है. स्थूलदृष्टिसें चारभूत यावत् जितना द्विद्योपर आवे, उतनाही लोक मानता है. ऐसें स्वकल्पित होनेकरके द्व दोवेसें चार्याकमत व्यवहाराभास है. तथा अन्यप्रंथसें व्यवहारनयका कितनाक स्वरूप लिखते हैं:-भेदो-पचारकरके जो वस्तुका व्यवहार करे, सो व्यवहारनय. गुणगुणिका (१) द्रव्यपर्यायका (२) संज्ञासंज्ञिका (३) स्वभावस्वभाववालेका (४) कारककारकवालेका (५) कियाकियावालेका (६) भेदसें जो भेद करे, सो सङ्गुतव्यवहार. । १ ।

शुद्धगुणगुणिका, और शुद्धपर्यायद्रव्यका भेद कथन करना, सो शुद्धसद्धतव्यवहार । २ ।

उपचरित सङ्कतव्यवहार. तहां सोपाधिक अर्थात् उपाधिसहित गुण-गुणिका जो भेदविषय, सो उपचरितसङ्कतव्यवहार. जैसें जीवके मति-ज्ञानादिक गुण है. । ३ ।

निरुपाधिक गुणगुणिकाभेदक, अनुपचरितसङ्घतव्यवहार. जैसें, जी-वके केवलज्ञानादि गुण है. । ४ ।

अशुद्ध गुणगुणिका, और अशुद्ध द्रव्यपर्यायका भेद कहना, सो अशु-द्धसद्भूतव्यवहार. । ५ ।

स्वजातिअसङ्गूतव्यवहार. जैसें, परमाणुको बहुप्रदेशी कथन करना. ।६।

विजातिअसङ्कृतव्यवहार. जैसें, मतिज्ञान मूर्त्तिवाळा है, मूर्त्तिद्रव्यसें उत्पन्न होनेसें. । ७ ।

उभयअसञ्जूतव्यवहार. जैसें, जीव अजीव ज्ञे<mark>यमें ज्ञान है, जीव</mark> अजीवको ज्ञानके विषय होनेसें । ८ ।

स्वजातिउपचरितासञ्जूतव्हवयार. जैसें, पुत्र भार्यादि मेरे हैं. । ९ ।

विजातिउपचरित असंद्रूतव्यवहार. जैसें, वस्त्र भूषण हेम रत्नादि मेरे हैं.। १०।

तदुभयउपचरित असङ्गतव्यवहारः जैसें, देश राज्य कीर्ति गढादि मेरे हैं. । ११ ।

अन्यत्र प्रसिद्ध धर्मका अन्यत्र समारोप करना, सो असञ्जूत-व्यवहार । १२ । असङ्कत व्यवहारही उपचार है, जो उपचारसें भी उपचार करे, सो उपचरित असङ्कतव्यवहार. जैसें, देवदत्तका धन यहां संश्ठेषरहित वस्तु-संबंध विषय है. । १३ ।

संश्ठेषसहित वस्तुसंबंधविषय, अनुपचरित असन्दूतव्यवहार. जैसें, जीवका झरीर. । १४ ।

उपचार भी नव प्रकारका है. द्रव्यमें द्रव्यका उपचार (१) गुणमें गुणका उपचार (२) पर्यायमें पर्यायका उपचार (३) द्रव्यमें गुणका उपचार (४) द्रव्यमें पर्यायका उपचार (५) गुणमें उव्यका उपचार (६) गुणमें पर्यायका उपचार (७) पर्यायमें द्रव्यका उपचार (८) पर्यायमें गुणका उपचार (९). यह सर्व भी, असज्जूतव्यवहारका अर्थ जानना. इसीवास्ते उपचारनय, प्रथक् नहीं है, इति. ।

मुख्याभावके हुए, प्रयोजन, और निमित्तमें उपचार वर्त्तता है; सो भी संबंधके विना नही होता है. संबंध चार प्रकारका है. संश्र्येष-संश्र्येषीसंबंध (१) परिणामपरिणामिसंबंध (२) श्रद्धाश्रद्धेयसंबंध (३) ज्ञानज्ञेयसंबंध (४). उपचरित असद्धृतव्यवहारके तीन भेद है. सत्यार्थ (१) असत्यार्थ (२) सत्यासत्यार्थ (३) इति. येह १४ भेद व्यवहार-नयके जानने. यही व्यवहारनयका अर्थ है. व्यवहारनय भेदविषय है. ॥ इतिद्रव्यार्थिकस्य तृतीयोभेदः ॥ ३ ॥

ं अथ पर्यायार्थिकनयके चार भेद लिखते हैं. उनमें प्रथम ऋजुसूत्रका स्वरूप लिखते हैं:--

"॥ ऋजुवर्त्तमानक्षणस्थायिपर्यायमात्रप्राधान्यतः सूत्रयन्न-भित्रायऋजुसूत्रनय इति ॥ "

अर्थः-भूतमविष्यत्क्षणलवविशिष्ट कुटिलतासें विमुक्त होनेसें, ऋजु सरलही, द्रव्यकी अप्रधानताकरके, और क्षणक्षयीपर्यायोंकी प्रधानताक-रके, जो कथन करे, सो ऋजुसूत्रन<sup>य</sup> है. उदाहरण जैसें, संप्रति सुख विवर्त्त है. इस वचनसें क्षणिक सुखनामा पर्यायमात्रको मुख्यताकरके कहता है, परंतु तदधिकरण जीव द्रव्यको गौणत्वकरके नही मानता है, इति. अथ ऋजुसूत्राभास कहते हैं:-सर्वथा द्रव्यका जो निषेध करता है, सो ऋजुसूत्राभास है. उदाहरण जैसें, तथागतमत. क्योंकि, बौद्ध क्षणक्ष-यिपयायोंकोही प्रधानतासें कथन करते हैं, और तत्तत्आधारभूत द्व्योंको नही मानते हैं; इसवास्ते बौद्धमत, ऋजुसूत्राभासकरके जानना.

कुजुसूत्रके दो भेद है. सूक्ष्मऋजुसूत्र, जैसे पर्याय एकसमयमात्र रहनेवाला है (१) स्थूलऋजुसूत्र, जैसे मनुष्यादिपर्याय, अपने २ आयुःप्र-माणकालतक रहते हैं. । इतिपर्यायार्थिकस्य प्रथमोभेद: ॥ १ ॥

अथ दूसरा भेद लिखते हैं:--

"॥ कालादिमेदेन ध्वनेर्श्वमेदं प्रतिपद्यमानः शब्दइति ॥"

अर्थः--व्याकरणके संकेतसें प्रकृतिप्रत्ययके समुदायकरके सिद्ध हुआ काल कारक लिंग संख्या पुरुष उपसर्गके भेदकरके ध्वनिके अर्थ भेदको जो कथन करे, सो शब्दनय है. कालभेदमें उदाहरण जैसें, 'बभूव भवति भविष्यति सुमेरुरिति' हुआ, है, होवेगा, सुमेरु. यहां कालत्रयके भेदसें सुमे-रुका भी भेद, शब्दनयकरके प्रतिपादन करीये हैं. द्रव्यत्वकरके तो, अभेद इसके मतमें उपेक्षा करीये हैं. । कारकभेदमें उदाहरण जैसें, ' करोतिं क्रियते कुंभ इति. '। लिंगभेदंमें ' तटस्तटीतटमिति ' । संख्याभेदमें 'दाराः कलत्रं '। पुरुषभेदमें ' एहि मन्ये रथेन यास्यसि नहि यास्यति यातस्ते पिताइत्यादि '। उपसर्गभेदमें 'संतिष्टते अवतिष्ठते. '। इति ।

अथ शब्दनयामास लिखते हैं:--कालादिमेदकरके विभिन्नशब्दके अर्थको भी, भिन्न मानता हुआ, शब्दाभास होता है. उदाहरण जैसें, 'बभूव भवति भविष्यति सुमेरुः ' इत्यादिक भिन्नकालके शब्द, तिनका भिन्नही अर्थ कहता है, भिन्नकालशब्द होनेसें. तैसें सिद्ध अन्यशब्दवत, इति. । 'बभूव भवति भविष्यति सुमेरुः ' इसवचनकरके शब्दभेदसें अर्थका एकांत मेद मानना, शब्दाभास है. ॥ इतिपर्यायार्थिकस्य द्विती-योभेदः ॥ २ ॥

अथ पर्यायार्थिकका तीसरा भेद समभिरूढनयका खरूप लिखते हैं:-"॥ पर्यायदाब्देषु निरुक्तिभेदेन भिन्नमर्थं समभिरोहन समभिरूढइति॥ " अर्थः-- शब्दनय, शब्दपर्यायके भिन्न भी हुए, द्रव्यार्थका अभेद मानता है. और समभिरूढनय, शब्दपर्यायके भेद हुए, द्रव्यार्थका भी, मेद मानता है. पर्यायशब्दोंके अर्थतः एकत्वकी उपेक्षा करता है. उदाहरण जैसें, 'इंदनादिंद्रः, शकनात् शकः, पूर्दारणात् पुरंदरइत्यादिः' इस वाक्य-करके इंद्र शक्र पुरंदर इत्यादि एकार्थ पर्यायशब्दमें भी, व्युत्पत्तिभेदसें इसके अर्थका भी, भेद मानता है. शब्दके भेदसें, अर्थका भेद, यह नय मानता है. इतितात्पर्यार्थ: । ऐसेंही अन्यत्र कलश घट कुट कुंभादिकोंमें जानना.

अथ समभिरूढाभास कहते हैं:-पर्यायध्वनियोंके अभिधेयको एकांत नानाही मानना, सो समभिरूढाभास है. उदाहरण जैसें, इंद्रशकपुरंदर इत्यादि शब्दोंके भिन्नही अभिधेय हैं, भिन्नशब्द होनेसें. करिकुरंग तुरंग करभशब्दवत्. यहां इंद्रशकपुरंदर नाम एक भी है, तो भी भिन्नशब्द होनेसें वाच्यार्थ भी, भिन्न है. जैसें हाथी हिरण घोडा ऊंट आदि भिन्नवाच्य है, तैसें यह भी है. यह समभिरूढाभास है। इतिपर्याया-र्थिकस्य तृतीयोभेदः ॥ ३॥

अथ चौथा भेद लिखते हैं:--

अर्थः-समभिरूढनयसें इंदनादि कियाविशिष्ट इंद्रका पिंड होवे,अथवा न होवे,परंतु इंद्रादिकका व्यपदेश लोकमें, तथा व्याकरणमें,तैसेहा रूढी होनेसें, समभिरूढ. तथाच रूढशब्दोंकी व्युत्पत्ति शोभामात्रही है. 'व्युत्पत्तिरहिता शब्दा रूढा इति वचनात् ' एवंभूतनय, जिस समयमें इंदनादिक्रियावि-शिष्ट अर्थको देखता है, तिसकालमेंही इंद्रशब्दका वाच्य मानता है; परंतु तिससें रहित कालमें नही मानता है. इस नयके मतमें तो सर्वाक्रिया शब्दही है. यद्यपि भाष्यादिकमें जाति (१) गुण (२) किया (३) संबंध (४) यद्वच्छा (४) लक्षण पांचप्रकारकी शब्दप्रवृत्ति कही है, सो व्यवहारमात्रसें जाननी; परंतु निश्चयसें नही. ऐसें यह नय, स्वीकार करता है. जातिशब्द जे हैं, वे कियाशब्दही हैं. 'गच्छतीति गौः ' जो गमन करे सो गौ. 'आशुगामित्वादश्वः' आशु-शीघगामी होनेसें अश्व. गुणशब्द जैसें 'शुचिर्भवतीति शुक्तः ' शुचि होवे, सो शुक्त. 'नीलभव-न्नान्नीलः ' नील होनेसें नील. । यदृच्छाशब्द जैसें ' देव एनं देयात् यज्ञ एनं देयात् ' । संयोगी समवायीशब्द जैसें ' दंडोस्यास्तीति दंडी, विषा-णमस्यास्तीति विषाणी' अस्ति कियाको प्रधान होनेसें अस्तिअर्थमें प्रत्यय है. येह सर्व कियाशब्दही हैं. अस्ति भू इत्यादि कियासामान्यको सर्व-व्यापी होनेसें. उदाहरण जैसें, इंदनके अनुभवनसें इंद्र, शकनकियाप-रिणत शक, पूर्वारणप्रवृत्तको पुरंदर कहते हैं, इति.

अथ एवंभूतामास कहते हैं:--अपनी कियारहित, सो वस्तु भी, शब्दका वाच्य नही. तत्शब्दवाच्य यह नही है, ऐसा एवंभूताभास है. उदा-हरण जैसें, विशिष्टचेष्टाशून्य घटनामक वस्तु, घटशब्दका वाच्य नहीं. घटशब्दप्रवृत्तिनिमित्तभूत कियासें शून्य होनेसें, पटवत्. इस वाक्यसें अपनी कियारहित घटादिवस्तुको घटादिशब्दवाच्यताका निषेध करना प्रमाणवाधित है. ऐसें एवंभूताभास कहा है, इति.

इन सातों नयोंमेंसें आदिके चार नय, अर्थ निरूपणेमें प्रवीण होनेसें, अर्थनय हैं. अगले तीन नय, शब्दवाच्यार्थगोचर होनेसें, शब्दनय हैं.

इकेको य सयविहो सत्त नयसया हवंति एमेव ॥ अन्नो वि य आएसो पंचेव सया नयाणं तु ॥ १ ॥

अर्थः-नैगमादि सातों नयोंके एकैकके प्रभेदसें सौ सौ भेद हैं, सर्व मिळाके सातसौ (७००) भेद होते हैं. प्रकारांतरसें पांचही नय होते हैं. सो यदा शब्दादि तीनोंको एकही शब्दनय, विवक्षा करीये, और एकैकके सौ सौ भेद करीये, तब पांचसों भेद नयोंके होते हैं. ऐसेंही छसौ, चारसौ, दोसौ भी, भेद नयोंके होते हैं. तथाहि-जब सामा-न्यग्राही नैगमकी संग्रहके अंतर्भुत, और विशेषग्राही नैगमकी व्यवहारके अंतर्भूत विवक्षा करीये, तब मूल नय छ होते हैं. एक एकके सौ सौ भेद होनेसें, छसौ भेद होते हैं. । जब नैगम १ संग्रह २ व्यवहार ३, तीन तो अर्थनय और एक शब्दनय, ऐसी विवक्षा करीये, तब चार ४ नय; एकैकके सौ सौ भेद होनेसें चारसौ भेद होते हैं. । और द्रव्यार्थिक, पर्यायार्थिक, इन दोनोंके सौ सौ भेद होनेसें, दोसौ भेद होते हैं. यदि उत्कृष्ट भेद गिणीये तो, असंख्य भेद होते हैं.

यदुक्तम् ॥

जावंतो वयणपहा तावंतो वा नया वि सदाओ ॥

ते चेव परसमया सम्मत्तं समुदिआ सब्वे ॥ १॥

व्याख्याः-जितने वचनके प्रकार है शब्दात्मक ग्रहण किया हैं साव-धारणपणा जिनोंने, वे सर्व नय, परसमय अन्य तीर्थियोंके मत है. और जो अवधारणरहित 'स्यात्' पदकरी ळांछित है, वे सर्व नय, इकठे करें, सम्यक्त्व जैनमत है.

प्रश्नः-सर्वनय प्रत्येक अवस्थामें मिथ्यात्वका हेतु है तो, सर्व एकठे मिले महामिथ्यात्वका हेतु क्यों नही होवेंगे? जैसें कण कणमात्र विष एकठा करे तो, बृहद्विष हो जावे है.

उत्तरः-परस्पर विरुद्ध भी सर्व नय, एकत्र हुए, सम्यक्त्व होते हैं, एक जैनमतके साधुके वशवर्त्ति होनेसें. जैसें नाना अभिप्रायवाले राजाके नौकर, आपसमें धन धान्य भूमि आदिकके वास्ते लढते भी हैं, तो भी, सम्यग् न्यायाधीशके पास जावें, तब पक्षपातरहित न्यायाधीश, युक्तिसें झगडा मिटायके मेल कराय देता है, तैसेंही यहां परस्पर विरोधी नय, स्याद्वादन्यायाधीशके वश होके परस्पर एकत्र मिलजाते हैं. तथा बहुते जहरके टुकडे बडे मंत्रवादीके प्रयोगसें निर्विष हुए कुष्ठादिरोगीको दीए अमृतरूप होके परिणमते हैं, तैसें नयस्वरूप भी जानलेना. इति ॥

गुग्मम् ॥ श्रीमन्मोहनपार्श्वनाथविमले पद्यीपुरे प्रस्तुतः ॥ श्रीचिंतामणिपार्श्वनाथनिरघे जीरोतिनाम्ना पुरे ॥ ग्रंथोऽयं परिपूर्णतां च गमितश्वंद्रेषुनंदेणभृ-हर्षे (१९५१)भाद्रपदे च शुरूदशमीघस्ते गभस्तो शुभे ॥५॥

दृष्टिदोषान्मतेर्माद्यादनाभोगात्त्रमादतः ॥ यजिनाज्ञाविरुद्धं तच्छोधनीयं मनीषिभिः ॥ ९ ॥ यदृशुद्धमिह निरूपितमार्थेंस्तत्क्षम्यतां प्रसादं मे ॥ कृत्वा विशोध्यतां यत् को न स्खळति प्रमादविवशो हि॥ २॥ यद्यपि बहुभिः पूर्वा–चार्थेंरचितानि विविधशास्त्राणि ॥ प्राकृतसंस्कृतभाषा-मयानि नयतर्कयुक्तानि ॥ ३ ॥ तद्पि मयेदं शास्त्रं, पूर्वमुनेः पद्धतिं समाश्रित्य ॥ भव्यजनबोधनार्थं, रचितं सम्यक् स्वदेशगिरा ॥ ४ ॥

इति नयस्वरूपवर्णनम् ॥ तत्समाप्तौ च समाप्तोयं षद्त्रिंशः स्तंभः ॥ ३६ ॥

पूर्वोक्त नयोंमें पूर्व पूर्व नय बहुविषयवाले हैं, और उत्तर उत्तर नय अल्पविषयवाले हैं. यह नयका स्वरूप, नयप्रदीपादिकसें किंचिन्मात्र लिखा है. विशेष देखनेकी इच्छा होवे तो, शब्दांभोनिधिगंधहस्तिमहा-भाष्यद्यत्ति, ( विशेषावइयक ), द्वादशारनयचकादि शास्त्रोंसें देख लेना.

तदुक्तम् ॥ सत्थे समिति सम्मं वेगवसाओ नया विरुद्धावि ॥ णिच्चवुवहरिणो इव राओ दासाण वसवत्ती ॥ १ ॥

अर्थः-किसको विदित नही है कि "अच्छे कार्योंमें बहुत विध्न होते

हैं." यह ग्रंथ एक बडा सत्कार्य हैं, जिससें (कीतनीक आफत-मुश्केलीके

संबबसें ) प्रसिद्ध करनेमें विलंब हुवा जिसकी सुज्ञ साक्षरवर्ग क्षमा करेंगे. अंतर्शीपका अगम धरमचंद्र दनपत दन मान जीन। पुकर क्षमाधरम सुपरद तन तलीन ॥ ॥ शूभम् ॥

श्रेयस्तरोऽयमिति यः समयात्ययोऽभूत् । तं क्षन्तु मर्हति सदा विदुषां समूहः ॥ १ ॥

श्रेयांसि सन्ति बहुविघ्नहतानि लोके। कस्येदमस्त्यविदितं भुवि मानवस्य ॥

यह यंथ मरुदेशवासी (हाल मुंबई) निवासी ) ओसवाल बालफेना ( बाफणा ) परमार गोत्रीय जैन ( श्वेतांबरी-तपगच्छीय ) अमरचंद पी० (पद्माजी) परमारने स्वमत्यनुसार पदच्छेद प्रूफ आदि शोधन करके प्रसिद्ध किया. याचना है कि पाठक वर्ग दृष्टिदोषकी क्षमा करे.

सूर्याचंद्रमसौ यावद् यावच्छीवीरशासनम् ॥ यंथोऽयं नंदतात्तावत् परोपकृतिहेतवे ॥ ८ ॥ कियानप्यस्य शास्त्रस्य श्राँद्वैः पद्यीनिवासिभिः ॥ पंडितामृतचंद्रोह्वैर्भागोऽस्ति परिशोधितः ॥ ९ ॥ ॥ इति शुभं भूयात् ॥ ॥ इतिश्रीमहुद्धिविजयगणिशिष्यश्रीमद्विजयानंद-सूरिविरचिततत्त्वानेर्णयप्रासादग्रंथः समाप्तः ॥

सुनक्षत्रपुरे रम्ये धर्मनाथप्रतिष्ठिते ॥ घँस्रेंजनशतलाकायाः पादोनद्विशताईताम् ॥ ६ ॥ शिखिबाणांकचंद्राब्दे (१९५३) वछभेन मुमुक्षुणा ॥ राकायां प्रथमादुईंऽिेखि माधवमासके ॥ ७ ॥ युग्मम् ॥

तन्वनिर्णयप्रासाद-

### अथ प्रस्तावना शुद्धिपत्रम्.

| प्रष्ठ     | पंक्ति     | <b>अ</b> शुद्ध        | যুদ্ধ               | ्र पृष्ठ                                | पंक्ति | अशुद्ध             | शुद                |
|------------|------------|-----------------------|---------------------|-----------------------------------------|--------|--------------------|--------------------|
| ষ্         | १०-१४      | । বাণিনা              | पाणिनि              | 59                                      | १२     | वलायु              | बळायु              |
| ,,         | १२         | ब्योर्लेचु            | ब्योर्लघु           | , ,,                                    | १२     | वामदेव सांत्यर्थम  | । वामदेवशांत्यर्थम |
| 8          | 3          | श्चंद्रकाश            | श्वदःकाश            | 53                                      | ;;     | सोऽस्माक अरि       | सोऽस्माकमरि        |
| <b>7</b> 5 | २३         | श्वद्रकाश             | श्वदःकाश            | ,,,                                     | 51     | पुरुहुत            | पुरुहूत            |
| "          | "          | शकटायनः               | शाकटायनः            | ,,,                                     | २७     | হিছান্সণি          | शिष्टानपि          |
| ,,         | 77         | न्यगर जैने.           | न्यगरजैनें.         | 73                                      | २८     | महामुनीना          | महामुनीनां         |
| ٩          | 36         | श्रेष्टेात्तम         | श्रेष्टे।त्तम       | १४                                      | n      | उनक                | उनके               |
| Ę          | २२         | सत्यनिष्ट             | सत्यनिष्ट           | ,                                       | २९     | होनसे              | होनेसे             |
| 37         | २७         | सम्यकवो.              | सम्यक्बे।           | १९                                      | 88     | त्रापिकृत          | ক্ষণিক্তন          |
| ও          | ३९         | सुक्ष्म               | सूक्ष्म             | "                                       | १६     | वेस भा             | वे सभी             |
| <          | ९०         | પ્રયોસેં              | प्रयोसे             | 3,                                      | ३०     | कुण्डसना           | कुण्डासना          |
| ,,         | १२         | सद्प्रधोक             | सट्मर्थोंके         | 17                                      | ३१     | जिनेदा             | जिनेंद्रा          |
| "          | २२         | महाम्त                | माहात्म्य           | १६                                      | २      | सरस्वती हंस,       | सरस्वती, हंस       |
| 55         | ३३         | निष्टाव <del>ान</del> | निष्ठावान्          | "                                       | ٩      | तन्त्व:            | तत्वतः             |
| ٩          | ٩          | अम्रेजी               | अंग्रेजी            | ,,,                                     | १२     | विभेः य            | विप्रैर्थ          |
| १०         | <b>{</b> 8 | ञ्छग                  | ऋग्                 | "                                       | 88     | माद्माणोंको        | नाहाणीको           |
| ,,         | 55         | यजुस्                 | यजुस्,              | , ,,                                    | १९     | मरूदेवी            | मरुदेवी            |
| 53         | २६         | बौधकी                 | बैद्धिकी            | "                                       | "      | भरतेः              | भरत:               |
| 57         | ३१         | थिनयत्रीपी            | बिनयत्रयीपी         | >>                                      |        | मरूदेव्या          | मरुदेव्यां         |
| 88         | ર          | रेक                   | एक                  | २०                                      |        | मूल                | मूलक               |
| ,,         | २१-२९      | ऋषभ                   | ऋषम                 | "                                       | १८     | मृऌके              | मूळकके             |
| 19         |            | ऋषि                   | স্যণি               | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | २२     | धर्मकी             | धर्मको             |
| १३         |            | (तीर्थोंकी स्थापन)    | (तीर्थों ) की स्था- | "                                       |        | पंडितोमें          | पंडितेंमि          |
| • •        | •          | करने वाले है )        | पना करनेवाले हैं    | २२                                      |        | कचा                | काचा               |
|            | ٩          | प्रमाण                | प्रणाम              | , ,,                                    | २४     | जीज्ञासु           | जिज्ञासु           |
| "          | <b>b</b> ~ | स्वस्तिनः             | स्वस्तिन            | २३                                      |        | È                  | È                  |
| 53         | -          | युद्धश्रवा            | वृद्धश्रवाः         | 14                                      |        | कीसी               | किसी               |
| נל<br>נע   | 3 9        | રૂપ-14<br>સ્તાર્થ્લો  | रताक्ष्यो           |                                         | इसि    | ग्रिस्तावना शुद्धि | देपत्रम्           |

## अथ तत्त्वानेणयप्रासादस्य शुद्धिपत्रम् ।

| ষ্টম    | पंक्ति  | अञ्चद्ध            | <b>ञुद</b>        | <b>र्व</b> ष्ठ  | पंक्ति   | अशुद्ध                  | शुद्ध           |
|---------|---------|--------------------|-------------------|-----------------|----------|-------------------------|-----------------|
| 8       | १२      | जीन                | जि <b>न</b>       | २७              | હ        | पृछकके                  | पृच्छकके        |
| "       | २२      | समकित              | सम्यक्तव          |                 | १२       | <b>एक</b> निष्ट         | एकनिष्ठ         |
| २       | १       | पारंगामी           | पारगासी           |                 | १९       | परवादियोंकैं।           | परवादियोंको     |
| "       | ~       | ऋषभदेव             | ऋषभदेव            | ,,              | २३       | प्तहां                  | तहां            |
| "       | १९      | जीन                | जिस               | 1 26            | e        | मास                     | भास             |
| 77      | "       | देवप्रधान          | देवार्य           | , ,,            | 80       | अंधकारक                 | अंधकारका        |
|         | 8       | चिन्ताचिताः        | चिन्तांचिताः      | "               | १८       | अनिवडा                  | अनित्मा         |
| જ       | ୧       | रुपमद              | रूपमद             | ,,              | १९       | द्रव्य                  | द्रव्य          |
| "       | २०      | मुद्रामुत्रिको     | मुद्रा मॄर्त्तिको | २९              | 8        | स्वमावसें               | स्वभावसें       |
| **      | २३      | द्वकी              | देवीकी            | : <del>))</del> | ٩        | के                      | e               |
| 8       | १०      | संसारिक            | सांसारिक          | ३२              | 8        | कयीये                   | करीये           |
| G,      | २५      | भद्रबाहू           | भद्रबाहु          | २५              | 8        | जीवनमोक्षाव             |                 |
| Ę       | १५      | और जो              | ઔર                | २६              | २        | द्रव्यार्थक             | द्वयार्थिक      |
| ,,      | १९      | प्रमख              | प्रमुख            | २९              | و        | ओर                      | ઔર              |
| **      | २०      | अनपांगादि          | अंग उपांगादि      | 80              | 8        | कारण                    | त्रियाकारण      |
| 8       | <       |                    | कोटेकी तरें       | 88              | १        | त्रहा                   | त्रह्मा         |
| ৎ       | ક્ષ     | कार्लमें आचारा     |                   | 37              | २३-२९    |                         | सम्यक्तवं       |
|         |         | कालमें अ           | राचारादि '        | ,,,             | •२६      | गुणमयी                  | ् गुणमय 🧎       |
| ,,      | २७      | उपासक              | उपाशक             |                 |          | अर्हनकी                 | अर्हन्का ∫      |
| aj      | 80      | पाणिनी             | पाणिनि            | 8२              | २१       | परन्तप                  | परन्तपः         |
| 85      | 29      | लिखत               | <b>छिख</b> ते     | 8 र             | 80       | सृष्ट्यार्थ             | સ્ષ્ટચર્થ       |
| "       | २८      | कोई अजाण           | केई अनजान         | "               | २१       | यावद <b>ष्टश</b> तं     | याबदब्दशतं      |
| 88      | S.      | ऋचार्चे            | ऋचामें            | 88              | २८       | अध्याय                  | 0               |
| 33      | २४      | <b>ञुनः</b> शेषादि | शुनःशेषादि        | 89              | Ę        | सवासां                  | सर्वासां        |
| **      | "       | रक्तस्त्रावमें     | रक्तस्रात्रमें    | ,,-1            | 8< 28-89 | <b>स्त्रियाओंके</b> -के | िस्त्रियोंके को |
| ŝ       | 80      | तदन                | त्तदनु            | 90              | १९       | સ્રુকુડી                | <b>ૠ્</b> કુટી  |
|         |         | ऋ चोमें            | ऋचमिं             | ५७              | १०       | मृत्यं                  | मृत्युं         |
| "       | ः<br>१२ | ऋविजो              | ऋविजो             | इ १             | 86       | <u> </u>                | परुषा           |
| "<br>१६ | २०      | दुत                | दूत               | इ २             | १        | मुखातटः                 | मुखावटः         |
| ર૪      | લ       | जैमिनीयाः पनः      | जैमनीयाः पुनः     | "               | १९       | चाभद्दीप्ता             | चाभवदीता        |
| ,5      | Ę       | मान                | मान्यं -          | इद्             | १६       | पिङखा                   | র্দিগন্তা       |
| 53      | १९      | जमें               | जैसें             | ६७              | २१       | योजम्                   | योजनम्          |
| "       | २२      | जनमतवाले           | जैनमतवाछे         | ६९              | १९       | प्रमाण                  | प्रणाम          |
| 29      | e,      | कोइ छोक            | केइ छोक           | ७१              | १९-१७    | ) अद्वुत                | अद्भुत          |
| *       | २१      |                    | सर्व              | હર              | Nat      | प्रसन्नान्              | प्रपन्नान्      |

())

)

| वृष्ठ    | पंक्ति      | अद्युद्ध     | হাত্র                         | ्रष्ठ | पंक्ति | अशुद्ध               | হান্দ্র               |
|----------|-------------|--------------|-------------------------------|-------|--------|----------------------|-----------------------|
|          | १६          | सेर          | और                            | ,,    | १९     | तितना चिरयो          |                       |
| 29<br>29 | 28          | कहे          | कह                            |       |        |                      | नाचिर योगीजनोंकों     |
| ଓଃ       | २६          | असीष्ट       | અમાહ                          | 099   | ୧      | হাক                  | रांख,                 |
| ଓବ୍      | 29          | - दाकाशः     | ব্যান্যাহা                    | 888   | ñ      | या सना               | कुवासना               |
| ଡ଼ଡ଼     | 9 R-7       | ও ইবন্দ্রণি  | देवङ्ग्लुणि                   |       | 8      | सम्यक्त र            | सम्यक्तव              |
| ৩ৎ       | 83          | श्रीमहादेब   | श्रीमहादेव                    | 37    | १२     | सर्वकूंजाना;         | सर्वकुच्छ जाना;       |
| :,       | २२          | विवुधाचित    | विबुधार्चित                   | ;,    | १६-    | १८ परीक्षमाणा        | परीक्ष्यमाणा          |
| < ہ      | ৩           |              | । जगत्रितयस्य                 | • 1   | 20     | (तत्र)               | (तव्)                 |
| ,,       | १७          | पुरुषे तम    | पुरुषोत्तमः                   | ११२   | २      | –বচ্টাৰ্বি–          | प्रण्णेवि             |
| (۶       | २३          | अयोग्य-योग्र | व अयोग-योग                    |       | ৫ }    | - वंभः               | - बंधाः               |
| <9       | ٢           | 'साःयतगमने   | ा 'सातस्यगमने'                | 188   | 89     | हरभ द्रसूरीपां       | दैः हरिभद्रमृरिपादैः  |
| ८१       | १७          | समीचा नही    | । समीचीनही                    |       | २४     | चन्द्राशु            | चन्द्रांशु            |
| েও       | ٩           |              | अर्थवार्रीयां                 | >>    | २१     |                      | (तमःरपृशाम्)          |
| <<       | २५          | उपदेशकपण्    | ो उपदेशकाणेका                 | 1885  | १      | राग                  | रागसें                |
|          |             | काच्य ब छेद  |                               | 1 586 | १      | जिने।त्तमरूष         |                       |
| ८९       | २०          | धर्मास्तिकाय | धर्मास्तिकाय                  | 77    | २३     | मुद्रशेख्वत्         |                       |
|          |             | आ— ∮ व       | भधर्मास्तिकाय आ               | १२४   | १      | येवे नेया            | ये वनेया              |
| ९०       | १९          | પર્યોયોંક્તી | पर्यायोंकी                    | >>    | ८-९-१० | • <b>१</b> ७ सुर्वेण | सुवर्भ                |
| ९०-९     | १ २४-२      | ५ अंग        | शंग                           | ,,    | १३     | बाह्य                | प्राह्य               |
|          | २           | -            | ÷                             | १२६   | २४     | ऋषभदेव               | ऋषभदेव                |
| ९१       | २           | प्रवत्तन     | प्रवर्त्तन                    | 820   | 23     | समुद्धत              | समुचत                 |
| ",       | 99          | पांच ज्ञा    | नेंद्रिय, (पांच-              | "     | 9      | –पाली                | –माली                 |
|          |             | ( पांच       | ज्ञानेंद्रिय, पांच-           |       | १८     | पुर्वोत्त्क          | पूर्वोक्त             |
| ९२       | Ġ,          | योग्य        | योग                           | ;     | २५     | श्रीमधीर             | श्रीमहावीर            |
| ,,       | १९          | ( भवस्तु )   | (भवत्सु)                      | १३०   | १८     | त्राछगया             | त्राछागया             |
| 33       | २१          | अधात्        | अर्थात्                       | १२८   |        | गौतमऋषिरे            |                       |
| "        | २९          | प्रवर्त्त    | प्रवृत्त                      | 1 839 |        |                      | छयं निरत्थयमवत्थयं    |
| ९३       | १७          | मसूयान्धा    | मसूययान्धा                    | ,,    | १५     | अच्छात्रत्ती         | भत्थावत्ती            |
| **       |             | करको         |                               | , ,,  | १६     |                      |                       |
|          |             |              | iत) (स्वादौ) अत्यंत           | , ,,  |        | डिच्छादि वत          |                       |
|          |             |              | योत नहीं. क्या खर्यात         | 1     |        |                      | री चन्द्रास्तेप्यामरी |
|          | 88          | ऐसें<br>— कै | सूत्र                         |       | ۶      | -                    | एकांत                 |
|          | 29          | करता है.     |                               |       | १६     | जगन्मनुष्याद्य       | म् जगन्मनूत्पाद्यम्   |
| 0 ه      | <b>१</b> ९  | –स्वामी फेर  |                               |       | २७     | आपके                 |                       |
| • •      |             |              | स्वामीमें फेर अवोग्य<br>चेन्ट |       | १९     | काल्कत्              | _                     |
| ٢٥٩      | <u>8</u> 8% |              | योगीनाथ<br>                   | 1997  | •      |                      | एकोई                  |
|          |             | ্য ব         | तनाचिर योगीनाथ                | \$98  | 4      | छंदासि               | छंदांसि               |

| ផ្          | पंक्ति       | अशुद्ध શुद्ध                            | पृष्ठ पंक्ति    | અશુદ્ધ શુદ્ધ                           |
|-------------|--------------|-----------------------------------------|-----------------|----------------------------------------|
| 898         | १२           | स्थलरूप स्पूलरूप                        | રર્ષે ૪         | आपना अपना                              |
| 196         | 83           | न्नाणीयोइ त्राणीयोइ                     | : * 58          | करेनेसें करनेसें                       |
| <b>9</b> 3  | 3,           | कथिदृक्ष कथिदक्ष                        | २१७ १           | सीन्नेसीत्-सीन्नोसदासीत्               |
| 33          | १४           | स्तय्योदिवि स्तथोदिवि                   | ,, R            | ठहरेगी ठहरेगा                          |
| 860         | સ્           | अमरणभव अमरणभाव                          | २१८ २           | होवेगी; न होवेंगी;                     |
| 885         | १७           | न्धित्रितां विचित्रतां                  | २२३ १५          | इत्यदि इत्यादि                         |
| १६२         | ę,           | क्षरका ०                                | » <u>१</u> ८    | च्चन्तु चकु                            |
| १९९         | १८           | श्रीहरी श्रीहरि                         | २२४ ११          | शृहणी शृही                             |
| 909         | १४           | नहीं है.? नहीं है.                      | » <b>१</b> ९    | नाम्हणी नासणी                          |
| 9.05        | "            | अम्वत्रिमः अक्तुत्रिमः                  | २२५ ७           | ક્ષોંક્ષી ક્ષેંક્ષી                    |
| ,,,         | **           | शास्वत शाश्वतः                          | 478 8           | અધાર આધાર                              |
| १७७         | \$           | निर्म्मितनेका निर्म्मितानेका            | ,, 9,           | सदएडम तद्ण्डम                          |
| <b>53</b>   | ৽ৼ           | એરે! અરે,                               | २२९-२३०         | सर्वाश्च) सर्वाश्च )                   |
| 35          | २३           | दिले दले<br>जनानि जनानि                 |                 | ब्युष्टी:∫ ॰पुष्टी:∫                   |
| १८५         | १२           | वसादि ज्ञसादि<br>बतलाउं बतलाओ           | रहर ९           | ऋगूवेग ऋग्वेद                          |
| १८ई<br>९९१  | १२           | बतलाङ बतलाया<br>तदानीमम् तदानीम्        | ,, १९           | भाषानुसार भाष्यानुसार                  |
| १९५         | ९८<br>१      | तो तो                                   | २३४ १७          | દ્રુઆ, થા, દુઆધા,                      |
| 122         | २१           | ब्रिर- द्विरा-                          | २३५ २३          | इसमें इससें                            |
| 200         | ۲۲<br>م      | यद यह                                   | २३८ ६           | ine the                                |
| 200         | १८           | नर न्छ<br>जायान् ज्यायान्               | <i>२३८ १७</i>   | भरमथलाम्नि भरमच्छत्राग्नि              |
| २०४         | १८           | साम्येद साम्येद                         | २३९ २२          | सर्वशक्तिमान सर्वशक्तिमान्             |
| २०५         | 89           | अनिसं अनित्य                            | २४१ २१          | विवस्यान विवस्वान्                     |
| २०८         | 4            | वा अभावका या अभावका                     | २४३ ६           | स्कम्मन्तम् स्कम्भन्तम्                |
|             | و آ          | वा असत् या असत्                         | २७४९-१२         | उत्स्थास निःश्वास                      |
| 93          | १२           | सौ-जो जो-सो                             | २४९ १२          | (आजायत) ( अजायत )                      |
| "           | 29           | एकात एकांत                              | ૨૪૬ ૪           | करता कराता                             |
| "<br>२०९    |              | पंचरूप प्रपंच                           | २४७ १           | दुसरा टूसरा                            |
| २१०         |              | জান্ত জান্তা                            | ,, <u>१७</u>    | ऋग्वेदं ऋग्वेदं                        |
| <b>२</b> १२ |              | जीवों करके जीवोंके करे                  | २९७ ८           | প্রু হ্যু                              |
|             |              | णवा पारवा जावाया पार<br>पत्त्वे यंच     | २५८ १७<br>२०० ७ | पठण पठन<br>प्रणित प्रणीत               |
| **          | "<br>२५      | अप्समार, ) अप्स्मार, )                  | • • •           |                                        |
|             | ~ ~ ~        | क्षयी क्षय                              | 280 00          | वसिष्टके वसिष्ठके<br>चरेरणचे चरित्रणचे |
| 512         | <b>6</b> - 1 |                                         | २६५ १           | उदेश्यके उदिश्यके<br>इसमें इससें       |
| २१३         |              | सपादन उपादान<br>विचारोंकेही विकारोंकेही |                 |                                        |
| 77          | २१<br>२९     | विचाराकहा विकासकहा<br>जिसमें जिससें     | 1               | वर्गमें वर्ग इसें                      |
| "           | 2.6          | াসবালা ।সাধাধা                          | २६७ १           | পশান পশা হ্যা                          |

| पृष्ठ       | पंक्ति | <u> </u>               | शुद्ध                        | पृष्ठ       | पंक्ति     | अशुद्ध                   | શુદ્ધ                   |
|-------------|--------|------------------------|------------------------------|-------------|------------|--------------------------|-------------------------|
| २७०         | 32     | सर्वोंकी               | सपोंकी                       | ,,          | २९         | ब्यवहारी                 | <b>.</b> .              |
| 200)        |        | »                      |                              | •,          | 33         | छनुमच्छं                 | _                       |
| 208         |        | નમરવારહ :              | नमस्कार करताहै ?             | ३२३         | ઁર         | विद्ययं                  | विञ्जयं                 |
| ২৩২         | १९     | मेऽअस्तु               | मेऽस्तु                      | 59          | 8          | विद्या                   | বিউরা                   |
| २७५         | २६ सु  | <b>रांत् '</b> पिबेइति | ्रेसुरां पि <b>वत्'इति</b> ) | ३२४         | ક્         | श्लोक:                   | खाम                     |
|             | -      | श्रुतिः<br>रचे         | ∫श्रुतिः ∫                   | ३२५         | १८         | स्वति                    | स्वर्स्ति               |
| २७९         | 88     | रन्वे                  | रच                           | ३२८         | ও          | श्रीमदिजिन               | গ প্রানবারিজিন          |
| २८१         | 8      | ( ॐम् )                | ( 3M)                        | ३२८         | १९         | करता                     | कराता                   |
| "           | <      | भूर्भवः                | भूर्भुव:                     | ३२९         | 8          | वि <del>स्</del> मुऊ     | विस्मुओ                 |
| **          | २३     | उवस्भाया               | उवझ्झाया                     | ,,          | ५.ह        | च्छ–च्छे                 | ત્થ-ત્યે                |
|             | ,,     |                        | पंच≉ख                        | 57          | 89         | कौसुंभसुत्र              | कौसुंभसूत्र             |
| 31          | **     |                        | परमिञ्ची                     | ३३२         | १९         | यशः च                    | यशः सुखंच               |
| २८४         | e,     |                        | ब्रह्म कामी                  | 27          | २५         | <b>श्रुक्रःसूर्य</b> सते | । शुक्रःसूर्येसुते।     |
| २८१         | ٩      | इंद्रिया               | इंद्रियां                    | 3 द द       | ৩          | ध्दा                     | द्धा                    |
| २८७         | ٤٩     |                        | अमूर्त्त                     | 3,          | <b>१</b> ० | वृद्धै                   | वृद्ध्ये                |
| १९२         | २७     | साक्षात्दाष्ठा         | साक्षाड्दश                   | <u> </u>    | 83         | सींहवं । वर्द्ध          | तां सै। छवं वर्द्धतां । |
| २९२         | १९     | ताइ                    | तांई                         | ३३८         | २          | स्तभमें                  | स्तंभमें                |
| **          | २४     |                        | किविशिष्टे                   | ३४०         | २१         | ददता                     | ददतां                   |
| २९४         | १६     | प्रयोयमेंही            |                              | <b>२४२</b>  | १३         | पर्यन्त                  | पर्धन्तं                |
| २९४         | ২৩     | जिसवेद                 | जिस वेदमें                   | १४२         | २०         | সারকর্দ                  | नामकर्म                 |
| २९६         | १९     | वह                     | वह                           | ર ૪૬        | २          | वस्त्रस्त                | वस्त्रहस्त              |
| 200         | २      |                        | वेदांश्छदांसि                | 59          | Ę          | वासरकेवंकरेह             | वासक्खेवंकोरह           |
| 808         | १०.१२  |                        | कोर्रे                       |             | <i>ډ</i> و |                          | চষ্টন                   |
| **          | १५     | १८८९                   |                              | ર, ૪૬       | १७         | षट्विक्तयोंको            | स्याग करे               |
| २०७         | २९     | ધર્મદી દે.             |                              | Ì           |            |                          | को एकत्र <b>करे</b>     |
| <b>२</b> १२ | ११     | तमसा                   | तपसा                         | <b>₹8</b> ८ | २७         | भयात्                    | भूयात्                  |
| 59          | १९     | ાકરા                   | 1188511                      | ર ૪૨        | १६         | લુધ,                     | बुध, गुरु,              |
| 283         | २७     | हिंसको                 |                              | ३५०         | 88         | ध्रयं                    | ध्रुवं                  |
| <b>३</b> १८ | १४     | चौसष्ट                 | चौसठ                         | ३९१         | ও          | सवच्छ                    | सञ्बद्ध                 |
| <b>ছ२</b> ० | 8      | स्वच्छ                 | सवुःध                        | <b>२९</b> १ | 6          | साडुाणं                  | सहार्ण                  |
| "           | ११     | सावउझ                  | শ্বাবজ্ঞ                     |             | १२         | उम्मप्रेण                | उम्मगोण                 |
| "           | 55     |                        | वज्जणाओ                      | .,,         | 37         | जणवऊन्व                  | जणवञ्जीव्य              |
| "           | १८     | परकपहो                 | पनस्वपहो                     | 35          | २१         | भिरकाग                   | भिक्खाग                 |
| **          | २५     | गिहच्छ                 | गिहत्थ                       | ३५२         | १          | उप्रकुलेसु .             | उग्गकुळेसु              |
| "           | २६     | सविग्न                 | संविग्न                      | '97         | २          | ईरकाग                    | इक्खाग                  |
| <b>३२</b> १ | <      | खद्योय                 | खज्जोय                       | <b>5</b> 7  | 8          | ईति                      | इंति                    |
| 77          | ٩      | गिहन्छ                 | गिहत्थ                       | 27          | "          | ঝন্ডি                    | भरिय                    |

#### ()

| पृष्ठ               | पंक्ति    | খয়ুদ্ধ            | হ্যু                        | -    | <b>7</b> 8    | पंक्ति            | ্ষ্                  |              | য়ন্ত্                       |
|---------------------|-----------|--------------------|-----------------------------|------|---------------|-------------------|----------------------|--------------|------------------------------|
| ,,                  | ,,        | लोगच्छेय           | ळोगच्छेरय                   |      | <b>३९</b> १   | २०                | पूर्ववत्             | पूर्ववत्     |                              |
| 57                  | લ         | उसाध्पाणि          | ओसन्पिणि                    |      | ३९५           | ৎ                 | पीपकी                | पीपल         |                              |
| <b>;</b> ,          | 33        | समुपद्यइ्          | समृष्पज्जइ                  |      | ३९६           | 80                | स्नातकयोग            |              |                              |
| 39                  | Ę         | अरकीणरस            | अक्खीणस्स                   |      | 800           | १२                | निबिढा               | निविड        |                              |
| **                  | ;;        | अणिद्यिणस्स        | ( अगिजिण्णस्स, )            |      | 808           | १४                | निबिड                | निविड        |                              |
|                     |           | उद्ण्पे            | ∫ उदएणं 🗍                   |      | 808           | 4                 | निविडेन              |              |                              |
| <b>5</b> 3          | ۲         | भिरकाग             | भिक्खाग                     | 1    | ४०७           | 88 -              | विवेयस बि            |              |                              |
| 35                  | <b>33</b> | आयाइंसुं बा        | आयाइंसु वा                  |      | 80<           | २                 | समच्छो               | ्सम          |                              |
| <b>3</b> 9          | ٩         | निरकमणेणं          | নিৰন্তনদীপ                  |      | 59            | Ę                 | संग्रहसल्टि          |              | गहसीले। 👌                    |
| ,,                  | ;,        | निरकमिसु           | निक्खर्मिसु                 |      |               |                   | अभिन्नह              |              |                              |
| **                  | १२        | कुल                | कुले                        |      | **            | ø                 | अविकच्छ              |              |                              |
| 35                  | १३        | উন্ন               | उग्ग                        |      | ११०           | ३ ४-              | उ; हा; र             | छा; दह       | ; नू ; बहान्छ                |
| "                   | 31        | इरकाग              | इक्खाग                      |      |               | ५-६               | आ; ढा;               | લ્યા, हत     | ; ण्णु बुढ्ढा; त्य           |
| ३५४                 | Ę         | श्रूद्दोंको        | शुद्रोंको                   | ;    | 888           | 3                 | गतिते                | गहिते        |                              |
| ३९७                 | २४        | पितृतिथि           | पित्रतिथि                   | •    | ४१२           | १९                |                      |              |                              |
| ३९९                 | १८        | स्वकरकारणा         | खकरणकारणा                   | ļ    | ४१३           | १७                | स्वधरमें             |              | <b>स्</b> वरघर्से            |
| <b>३</b> ई ०        | १९        | अरकरेसु            | अक्खरेसु                    | !    | 885           | २९                |                      |              | वाय गर्थ<br>                 |
| "                   | ۶.٤       | <u> ট্</u> বিজ্ঞান | દિઓ                         |      | ४१३           | २४                |                      |              | ठइयाइं<br>                   |
| **                  | १७        |                    | चितियमित्तोवि               | :    | <b>&gt;</b> 7 | २५                | मुरख<br>             |              | मुक्ख                        |
| ३६१                 | १४        | सापाने मंत्रे      | सोपानं मंत्रं               |      | 838           |                   |                      |              | मत्थएण                       |
| ३६२                 | ۶         | मंत्रव्रसागे       | मंत्रत्यागे                 |      | "             | १६                | सम्स                 |              | सम्म<br>                     |
| 13                  |           |                    | बेदी                        |      | <b>;</b> ;    | হ<br>৩<br>১০      | वंदावहे<br>२२ चन्त्र |              | <b>वंदा</b> वेह              |
| રહેર                | १९        |                    | समादिष्टं                   |      | 39<br>13 6 6  |                   | २२ वक्तिय            |              | वत्तिया <b>र्</b>            |
| >>                  | २७        | •                  | भगवन्                       |      | 889           | ড <b>२</b><br>• • |                      |              | অনন্থ<br>চ্ <del>ৰ</del> ন্দ |
| ३६४                 | १२        |                    | सामायिक                     |      |               | \$8               | खवउ<br>१९ अन्        |              | खत्रेउ                       |
| રદ્વ                | १६        |                    | रमेष्ठि                     | :    | ४१ <b>१</b>   | <-۲<br>ه ج        | •                    | 1783<br>जन्म | <b>অন্ন</b> থে<br>সহাত্য     |
| <b>হ</b> ৩২<br>_    |           | বহা হ              | कादश                        | ÷    | <b>?</b> ?    | <i>१३</i>         |                      | तनां<br>सने  | युतानां<br>रापानं            |
| <b>ৰ্</b> ৩৩        |           | पर्णानुज्ञा प्     | ত্যানুৱা                    | :    | <b>75</b>     | २०                |                      |              | शासनं                        |
| <u></u> <b>২</b> ৩૮ |           | धादकरण व           | दीकरण                       | į    | ४१७           |                   |                      | इ            | निदहु                        |
| ३७९                 |           |                    | त्तुर्विश                   | Í    | ४१९           | १९                | निद                  | विञ          | विदाविय                      |
|                     | 58        | त्याग न स्य        | ागन                         | 1    | ४२०           | <                 | मह                   | च्छ पुब्द    | म्छ परमच्छो                  |
| <i>ঽ</i> ८७         | -         | ताड् त             |                             |      |               |                   |                      | महरू         | ४ पुत्रव्स्थ परमत्थो         |
|                     | २८        | पाणिग्रंहत्रय प    | <b>গ্যি</b> দ্ব <b>র্</b> য | <br> | "             | १९                | अन                   | <b>₹</b> 35  | अनत्थ                        |
| ३९०                 | २         | स्तकृज- ) स्त      | হূর্জ- )                    |      | 858           | २-                | શ્ર અह               | লা           |                              |
|                     |           | र्ल्पान्ति ∫ ल्पां |                             | [    | ;;            | ٩                 | भर                   |              | अজ                           |
| 33                  | ঽ         | राजाओं रा          | जे                          |      | 57            | Ę                 | च्छि                 | रि           |                              |
| 77                  | ***       | इन्रने वृद्ध       |                             | 1    | 17            |                   |                      | Ş            |                              |

| पृष्ठं   | पंक्ति | भशुद्ध                | য়ন্দ                        | বৃষ্ট         | पंत्ति     | ধহার              | হার                         |
|----------|--------|-----------------------|------------------------------|---------------|------------|-------------------|-----------------------------|
| ,,       |        |                       | गहेणं                        | 899           | १६         | विहुरयमला         | विहूयरयमला                  |
| 877      | ६      | "                     | <b>&gt;</b> >                | ४५६           | १०         | देवदाणव           | देवदाणव                     |
| ,,       |        | स माइयं               | सामाइयं                      | 840           |            | एकोत्रिंश         | एकोनत्रिं <b>श</b>          |
| ,,       | २१     | वंदित्तु              | वंदित्ता                     | , ,,          | ٢٥         |                   | सकत्थयमि                    |
| **       | २२     |                       | તુવ્મેદિ                     |               | २३         | एगेए              | एगेण                        |
| ,,<br>,, | २३     | च्छे                  | तुब्मेहि<br>त्थे             | 895           | <          |                   |                             |
| "        | 28     | নিন্দ্র               | नित्था                       | :             |            | गिण्ह उ उवहाणं    |                             |
| ४२३      | 8      | परवमि                 | पवेर्मि                      | 51            | 88         | अगिएहमाणोण        | अगिण्हगणाण                  |
|          | وي     | ₹छं; <del>र</del> छ   | ત્ય; ત્ય                     | ४९९           |            | <b>ए</b> कोत्रिंश | एकोनत्रिंश                  |
| >><br>>> | १२     |                       | । चंड विगईअण्णाय             | ;)            | १          | मुहुत्तनरकत्त     | मुहुत्तनक्खत्त              |
|          | २३     | <b>प</b> स्तकांतर में | पुस्तकांतरमें                | 1,,           |            | मललंकेण           | मलकलंकेणं                   |
| "<br>878 | 3      | जिणपणत्तं             | जिमपण्चतं                    | 889-          | ४९३        | <b>एको</b> त्रिंश | एकोनत्रिंश                  |
| ,,       | २६     | पचम                   | पंचम                         | 35            | १४         | निब्त्रिण         | निहित्रिण                   |
| ४२इ      | *3     | देवके                 | देवके विषे                   | 869           | १९         | इंधनकौ            | इंधनको                      |
|          | ર      | यह                    | यह                           | ४९६           | २३         | पुब्वएहे          | पुब्वण्हे                   |
| 31       | १२     | जिवोंको               | जीवोंको                      | 888           | २६         | वादंजण निअमेण     | वांदेऊण निअमेण              |
| ૪૨૧      | 22     | देवके                 | अदेवके                       | ४६८           | ર          | अयकनी             | अयसनी                       |
| ४३२      | 82     | यहि                   | यदि                          | , ,,          | લ્         | મોવઞા             | પમાવઓ                       |
| ४३४      | 82     | _                     | सम्यक्त्वकों                 | >3            | ٤          | रूवाग             | रूवारुम्ग                   |
| ४३५      | 12     | मासायिक               | सामायिक                      | ,3            | १२         | अनिरमेउ           | अभिरमेउ                     |
| 839      | 9      | अहणं                  | অहण्णं                       |               | १३         | ਤੋਜ਼ਮ             | उत्तम                       |
| "        | २१     | उराल्यि               | ऒरालिय                       | 37            | <b>}</b> 7 | सुदरा             | सुंदरा                      |
| ୪ୖଽୡ     | 55     | अहणं                  | अहण्ण                        |               |            | নি৹িবৃত্য         | निवित्रण्ण                  |
| ४३९      | १५     | मत्ताण                | मित्ताण                      | 829           | 83         |                   | शुचि                        |
| 880      | 28     | तिस्थि                | तिथि                         | 800           | 88         | ९५ भुयासे         | भूयासं                      |
| 888      | \$     | वुरु                  | <b>ग</b> ुरु                 | 45            | १९         | निःपापा भूषासुः।  | Į                           |
| 889      | 8      | 1881                  | 89                           |               |            | निःपापा भूयासुः   | निरुपदवा सू्यास्ः ॥         |
| 883      | えく     | जोग                   | जोगं                         | 57            | 28         | वंतुः ।।          | चंतु ॥                      |
| ,,       | 88     | च्छम्मास              | छम्मासं                      |               | २०         | વુચિદ્યપ્         | <b>पु</b> र्थि <u>व्य</u> प |
| ୫୫୫      |        | सम्यक्त्त्रारो        | सामायिकरि                    | \$665         | 8          | सुखीत्रवंतु       | સુસ્લીમવંતુ                 |
| 880      |        | अहण                   | अह्पण                        | 805           | ٤          | सर्वीषचारे        | सत्रीपचारैः                 |
| 39       | १२     | उत्थिए                | <b>उ</b> त्थिए               | 35            | 88         | मिथेक             | અમિષેક્ષ                    |
| 39       | २२     | गहेणं                 | गहेणं                        | ।<br>इकह      | 83         | बृह्णे            | बेहणं                       |
|          |        | रोपणधि                | रोपणतिभि                     | 893           | १९         |                   | <b>યુવો</b> સ્તુ            |
|          |        | सुधारोपण              | श्रुतारोपण                   | 808           | १४         | ध्योस्तु          | भूषोस्तु                    |
| ४९३      | ۶٩     | देसियाणं              | दसयाणं                       | ୍ ୫ଓବ୍        | 28         | হার               | হার                         |
| **       | २४     | विभद्धउमाणं           | <b>ৰি</b> সহন্ত3 <b>দা</b> ণ | <i>2</i> (9)9 | ې          | सप्तभोतिर्विवासाई | संसभीतिविवाताई              |

(8)

| 88           | पंत्ति     | अशुद्ध                 | হ্যু                                  | पुष्ठ                                   | पंक्ति      | अशुद्ध                    | হাব                                       |
|--------------|------------|------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------|-------------|---------------------------|-------------------------------------------|
| १७८          | २५         | ঘান                    | भ्यान                                 | 420                                     | ŝ           | इति                       | ईति                                       |
| 84•          | ક્         | क्षितिर्न              | ક્ષતિર્ન                              |                                         |             | धारासामान                 | धारासमान                                  |
| "            | १२         | श्रेयकां सनिधा         | न श्रेयसां संनिधानं                   | ५२२                                     | २३          | ( स्तैत्येवैनमेत्तत       | ) (स्तौत्येवैनमेतत्)                      |
| _            | १९         | जगत्रयगुरोस्सँ         | ौमाग्य                                | ५२६                                     | 38          | श्रीन्मु                  | श्रीमन्मु                                 |
| **           | * *        |                        | गुरोस्सौभाग्य-                        | ર્શ                                     | २२          | स्वंडके                   | खंडके                                     |
| ४८१          | ૬          | दूसरी बेर छर् <u>प</u> | i i i i i i i i i i i i i i i i i i i | ५३३                                     |             | तिनको                     | तिनके                                     |
| ""           | 29         | ढया ढ्या               |                                       | 22                                      | શ્દ્        | समाचारी                   | सामाचारी                                  |
| 858          |            |                        | गत्रय                                 |                                         |             | २१ के                     | २१ वें                                    |
| 824          | Ę          | বিন্ন বিন্ন            |                                       | 439                                     | ف           | बौधमपसें                  | बौद्धमतसें                                |
| ४८६          | Ę          | ईह० इह०                |                                       | ,,                                      | ৎ           | Jocahi,                   | Jacobi,                                   |
| -            | રર         | विभ्न विघ्न            |                                       | 77                                      |             | करमें                     | करनेमें                                   |
| "<br>8८७     | \$         | दिकपाल दि              | हपाल                                  | ( ५३५                                   | २९          |                           | ेतिस विषयक-                               |
|              | १५         | जगत्रयस्य जग           |                                       | ļ                                       |             | हकीकातसें<br><b>रे</b> को | रहकी कानसें                               |
| 8<<          | २२         | जगत्रयी जगत्र          |                                       | 489                                     | १६          | मारका                     | मोक्लो                                    |
| ४८९          |            | शक्तस्तव शका           |                                       |                                         | <u></u> १७  |                           | केत्रछ<br>२००                             |
| ४९०          | 8          | जगत्रय                 | जगत्रय                                | ९४२                                     |             | सिद्धि<br>ि               | सिदि<br>                                  |
|              | ٩          | र्वेल्वी               | पुष्पां                               | 988                                     |             | <b>उपाधि</b>              | उपधि                                      |
| 57           | ? <b>?</b> | पूष्पदि                | पुष्पादि                              | 989                                     |             |                           | श्रीजिनभद्रगा <b>णि</b><br>वेन्त्रान्त्रन |
| ,<br>१७४     |            | षडाववस्यक              |                                       | 2 22                                    |             | जैनभासाः                  |                                           |
| 865          | 23         | परमेष्टि               | परमेष्ठि                              | 59                                      |             | मत्यानु                   | मत्यनु                                    |
| 88,8         |            | <b>लोहे</b> ण          | पंचिदिअंद्रे <b>ण</b>                 |                                         | १३          |                           | অন্ত<br>ক্রিটা                            |
| • .          |            | ळोहेण वा               | पंचिदिअड्ठेण                          | · · ·                                   |             | त्रतिके<br>सैवना          | वृत्तिके<br>नेपाल                         |
| ૪૬૪          | १३         | भय                     | মৰ                                    | 989                                     |             |                           | सेवना                                     |
| ०२०<br>४९५   |            | र्गन<br>रिअवसु         |                                       |                                         | <u>ک</u>    | मुक्तिका<br>रेन्नान       | भुक्तिका<br>                              |
|              | ૨૧         | गिरिहामि<br>गिरिहामि   | गरेहामि<br>गरिहामि                    | , "                                     |             | केवल                      | कवल<br>नंनन                               |
| "<br>४९७     |            | परमेष्टि               | परमेष्टि<br>परमेष्टि                  | ९७१                                     | ્ર          | सकुछ<br>रेन्न्न           | संकुल<br>फेन€-                            |
|              | , भू<br>२४ | _                      | - वसंहेण                              | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | ्र<br>र     | केवली<br>सरनेनें क        | केवलि<br>चरनेनें (१२)                     |
| "<br>४९८     |            |                        | किंचि    जंज                          | 404                                     | ( <b>२०</b> | करनेसें ?<br>संसोरक       | करनेसें १ (५)                             |
|              |            |                        | दंसण                                  | 1                                       |             |                           | सांसारिक<br>अोगांगिक                      |
| 886          | -          |                        |                                       | 9/4                                     |             |                           | अनैकांतिक                                 |
| 908          | १ २१<br>२५ | -                      | पुष्य<br>त्रयाणां                     | 963                                     |             | एण्हाविजण                 | ण्हावेऊण                                  |
| »<br>• • • • |            |                        | नेपाणा<br>चंद्राब्दे                  | 1                                       |             |                           | मोक्षका हेतु मानके                        |
| ५०<br>५०     |            | -                      | प्रमण्द<br>प्रियवर                    | 92                                      |             | बह्याचारी<br>१२ न्दे      | <b>महाचारी</b>                            |
| 901          | •          |                        |                                       | 99                                      | २ ९९        | -१३ सो महाभिषे            |                                           |
|              |            |                        | हृत्                                  |                                         |             | सो माला भ                 |                                           |
| 905          | •          | -                      | ब्यवच्छेद्<br>नगरने                   | }                                       |             | पुजन<br>नेजेन             | पूजन<br>नेवेन                             |
| 201          | ૭ ૧૨       | बध्यते                 | ब्ध्यते                               | 1 12                                    | ~ *         | नैवैद्य                   | नेवेच                                     |

| <b>g</b> s        | पंक्ति     | अशुद्ध           | शुद्ध                 | 1 | पृष्ट       | पंकि | अशुद्ध           |                      |
|-------------------|------------|------------------|-----------------------|---|-------------|------|------------------|----------------------|
| ६००               | <          | कपिय्य           | कपित्थ                |   | <b>૬</b> <૨ | १    | ते। हेतु         | हेतु ते।             |
| 609               | <          | देशपरत् <b>न</b> | देशरत्न               |   | 37          | १९   | प्रसंगमें        | प्रसंगसें            |
| ومع               | २६         |                  | इक्खु                 |   |             |      |                  | ।। न जान संकेगा      |
| ६०८               | ?          | बण्णेया          | विण्गेया              | 1 | •           |      | अनुमा-           | अनुमान               |
| ६१३               | R.         |                  | <b>य</b> तः           |   |             |      | जीवों <b>का</b>  |                      |
| ,,                | २५         | साध              | सातु                  | ł | •           | રર   |                  |                      |
| <b>E</b> ? E      | १४         | निषच्या          | निषद्या               | 1 | •           |      |                  |                      |
| १२७               | २२         | चप्रांवाला       | 'ৰাঠিয়াবা <b>ত</b> া | , | •           |      | भोक्ताद्<br>नर्भ |                      |
| ६२९               | २४         | दिसला            | दिखला                 |   | ७३५         | १३   |                  | ৰ্বাৰ                |
| ६२०               | હ          | सहस्त्र          | सहस्र                 |   | 77          |      | इति<br>२.११२२    | 0                    |
| ,,,               | 82         | उपरात            | उपरांत                |   |             |      | निर्विशेषं       |                      |
| ६३१               |            | ਚਲਜੇਜੇ           | चल्लेसें              |   |             |      | वतुस्की          | वस्तुकी              |
| ६२८               | २          | चारिकांक्षिणाम   | 7                     |   | 908         | 8    |                  |                      |
|                   | ``         |                  | रेत्रकांक्षिणाम       |   | "           |      |                  | ' चलति '             |
| ई ५ <b>०</b>      | २१         | হানিস্ত          | হাতি                  | 1 | 683         |      | मतस              | मतसे                 |
| 842               | 8          | रामश्वर          | रामेश्वर              |   | ७१८         | २२   | विभावद्रव्यं     | जन विभावद्रव्यव्यंजन |
| ६६१               | १०         | वक्तमें          | वक्तव्यमें            | ł | >>          | १३   | गुणा             | गुण                  |
| <b>**</b>         | 88         | विभजया           | विभजनयः               |   | ""          | १५   | गधांतर           | गंधांतर              |
|                   | ર૮         |                  | वास्ते •              |   | ७२८         | Ę    | नहीं डूब         | जायगा ?              |
| <b>દ્</b> ર્દ્ર હ |            |                  | उपकार करके            |   |             | •    | ~                | नहीं, डूबजायगा.      |
|                   | <b>२</b> १ | नानी             | नाना                  |   | ७३०         | ४२   | तृतायः           | ेतृतीयः              |
|                   | 29         | -मितिः ॥'        |                       |   |             |      |                  | -<br>व्यवहार         |
| ६ ७७              |            | घंटातरके         |                       | ł | ૭૨્૬        | ેર   |                  | दर्व्योको            |
| **                | १९         | संयोंगके         | संयोगके               |   | ૭૨૬         |      |                  | भेद                  |

## इति तत्त्वनिर्णयप्रासादस्य शुद्धिपत्रम् ।



#### SETH VEERCHUND DEEPCHUND, J.P., C.I.E.

## रा.ब. रोठ माणेकचंद कपूरचंद और स्व. रोठ मगनभाई कपूरचंद.

ये दोनों भाई जिनका गंभीर, संयुक्त फोटो सामने दृष्टिगोचर हो रहा है, बीसा ओसवाछ जैन ज्ञातिके हैं, और पूना तथा मुंबईमें निवास करते हैं. असलमें ये अहमदा-बादके हैं, और इनके पूर्वजोंमेंसें शेठ दीपचंदके पुत्र, शेठ कीकाचंदको लालभाई और वजेचंद दो पुत्र थे. लालभाईका वंश अहमदाबादमें है, और लगभग सो वर्ष पहिले शेठ वजेचंद पूनामें जाकर आबाद हुवे. जवाहरातके धंधेमें अच्छी प्रतिष्ठा प्राप्त करके ये पेश्वा सरकारके जवहरी नियत किये गय, और उन्हींकी सहायतासें एक बडा मकान शनिवार पेठमें बनवाया.

पूनामें सवाई माधवराव पेश्वाके समयमें जब किलेका काम आरंभ हुवा, तब नाना फडनवीसकी ईच्छानुसार इन्होंने किलेके बाहर जवहरीवाडा बसाकर व्यापारकी बडी उन्नाति की. ये प्रत्येक जैनकार्यमें अग्रणी बनते थे, और बहुतसें जैन मंदिर बनवानेमें इन्होंने सहाय दीथी. संवत १९०१ में ८८ वर्षकी वयमें इन्होंने स्वर्गवास किया, इसी समयसें यह दूकान ज्ञा. वजेचंद कीकाचंदके नामसें आजपर्यंत चल रही है, वह दूकान कई बार मरहठाओंसें ऌटी गई थी.

उक्त शेठ वजेचंदको कपूरचंद, वगळचंद उपनाम वापूभाई और उत्तमभाई तीन पुत्र थे. शेठ कपूरचंद बहुतही शांत अकृतिके महाशय थे. वे सांसारिक कार्थसें वहुधा विरक्त रहते थे; उनको एकांतवास बहुत पसंद था और वे धर्ममें हढ अद्धावान थे.

शेठ बापुभाईने व्यापासाँदि भन्नी प्रकार चलाकर अच्छा थन और प्रतिष्ठा प्राप्त किया. पूनाकी पींजरापोल पहलेही बनानेमें और उसके निर्वाहके लिये अच्छा प्रदंध करानेमें इन्होंने बहुतही परिश्रम उठाया था, और अंत समयतक उसके ट्रस्टी थे.

उक्त शेठ कपूरचंदके बडे पुत्र शेठ मगनभाईका जन्म संवत १८९३ में हुवाथा. वह पूनाहीमें रहकर सराफी और जवहरातका काम करते थे. मंदिरोंका कारबार जो पहळेसें इनके घरानेमें है, वह अच्छी तरह चल्ल रहा है, और वह भींजरापोल्ठके ट्रस्टी थे. इनके छोटे भाई शेठ माणेकचंदका जन्म संवत १८९८ में हुआ था. संवत १९१६ में इनकी दूकान बंबईमें भी स्थापित हुई और दूसरेही वर्ष शेठ माणेकचंद अपनी दूकानपर किछीदारीका काम करने लगे. शेठ बाषुभाईकी शिक्षासें इस छोटीही अवस्थासें इन्होंने बडे होसलेके साथ धन और मान प्राप्त करना प्रारंभ किया.

सन १८७६ में सोलापुरके दुष्कालके समयमें हजारों जानवरोंकी माण-रक्षा करनेमें इन्होंने बहुत परिश्रम कर सब कार्यका भार अपने हाथमें लेकर बहुतही अच्छा मबंध किया. वणिकबुद्धि, कार्यक्कसलता और दीर्घदष्टीसें जो काम ये हाथमें लेते हैं, उसे आप अच्छी बरह पूरा करनेमें कभी कमी नहीं रखते हैं-

थे दावुद सासून मिल और पायोनीयर मिलकी एजंसी, आढत, जवाइरात, सराफी, इस्टेट, रुई आदिका बंधा सफलतासें करते आये हैं. अपनी मीठी जवान, उद्योग और इद्विबल्सें इन्होंने अनेक मित्र करलिये किसीके बीचमें टंटाबखेडा पडता है तो ये मिटा देते हैं. सैयत १९४८ में वंबईके श्री गोडीजी पार्श्वनाथजीके जैनमंदिरमें ये मेनेजींग ट्रस्टी हुवे. ये मंदिर अच्चल गिना जाता है और वह देवसूर-तप गच्छकी मालकीका है. यहांसें मानगणंत्रके नगणों संविद्येंको सनस्य कर्तन कि करने है. जन्म नगल कर्ण जन्म अपी

षाइरगांवके बहुतसें मंदिरोंको सहायता पहुंचती रहती है. आप वहांका कार्य बहुत भली प्रकार चला रहे हैं और जातिश्रम करके मंदिरका देवद्रव्य और इस्टेटकी अच्छी उन्नति करते हैं. इन्हींके समयमें भगवानके म्रुकुट आदि आभूषण सुंदर बनवाये गये; मंदिरका हिसाब छपाकर मसिद्ध करनेका सुधारा अवश्य ये श्वेठ अंगीकार करेंगे ऐसी आशा है.

सं० १९५२ में जब ग्रुंबईमें छेगकी बीमारी हुई तब अगुआ होकर इन्होंने एक चंदा करके पहलेही पहले जैन हॉस्पीटल स्थापन किया और सेक्रेटरी मी० अमरचंद पी० परमारकी स्तुतिपात्र सहायतासें सेग्रेगेशन, हास्पीटल आदिका अच्छा प्रबंध छेग कमीटीको भी जोर शोर दे कराकर लोकोंकी नासभाग, छिपछिथी, धर्मध्रष्ट होने आदिकी आपत्ति दूर करा दिया. इनको इस सेवाके उपलक्षमें ता. २१ जुलाई सन १८९७ को जैनबंधु और कपोलकोमकी ओरसें छेगकमीटीके चेअरमेन जनरल डबल्यु गेटेकरके हाथसें माधवबागमें एक महती सभामें मानपत्र दिया गया. मान्यवर गवर्नमेन्टने भी आपको दिसंबर सन १८९८ में रावबहाद्रकी उपाधि प्रदान की. सं. १९९६ के भीषण दुकालमें जब प्रतिष्ठावाले घरानेके जैन लोग भी अन्नको तरसते थे तो आपने उनकी सहायता अमेरिकन कौंसल मि. विलियम टी. फीके उद्योगसें प्राप्त क्या यहांपर फंडद्वारा तथा निजके धनसें बहुत अच्छी तरह की थी. घेट बापुभाईका स्वर्भवास संवत १९३६ में हुवा. उनको एक पुत्र और एक पुत्री है

ग्रुत्र मी. अंबालालका जन्म सं. १९३३ में, क्षेठ माणेकचंदके पुत्र मी० नेमकचंदका सं० १९३२ में, और क्षेठ मगनभाईके पुत्र बाबुभाईका सं० १९५६ में हुवा. क्षेठमगनभाईको दो पुत्री भी हैं. क्षेठ मगनभाईका स्वर्गवास एूनामें सं. १९५९ के आवण सुदि१४ को हुवा.

आशा की जाती है कि भविष्यतमें मी० अंबालाल एक अच्छे अर्थशास्त्री और मी० नेमचंद एक नामी जवहरी होंगे. मी. अंबालाल जैन कॉन्फरन्सकी इंटेलीजंस, हेल्थ और वॉलंटीयर कमिटीके अध्यक्ष नियत किये गये थे जो कार्य उन्होंने कुशलतासे किया, यद्यपि ये पूनानिवासी हो गये हैं, तो भी राह रसम अहमदाबादकी रखकर अपनी पुत्रियोंका विवाह वहांही करते हैं. सात पीढीतक इनकी मतिष्ठा एक समान चली आई है.

जैनोंके मुकदमें आदि धर्मकार्थमें ये अच्छा छक्ष देते हैं. गुप्त द्रव्यद्वारा गरीव जैन इटुंवोंको और पुस्तकद्वारा मुनिराज और विद्यालयोंको सदा सहायता करते रहते हैं.

अहमदाबादमें इनके पूर्वजोंका बनाया हुआ जैनमंदिर है. उसके जीर्णोद्धारके लिये आप तयारी कर रहे हैं; और इनके पूना तथा बंबईके दोनों निवासस्थानमें श्रोभनीय घर देरासर हैं.

दूसरी जैन ( स्वेतांवर ) कॉन्फरन्सकी "मंडप कमिटी" के आप अध्यक्ष नियत किये गये थे. और मंडपके और स्थायी फंडके कार्यमें इन्होंने स्तुतिपात्र मदद दी थी.

शेठ माणेकचंद स्वभावके वडे नम्र, विचारशील, निराभिमानी, कुटुंबमेमी, अद्धालु, बचनके पूरे, विनयी और शीलवान हैं, और मित्रोंको सहायता करने, दीनोंकी रक्षा तथा परोपकारमें सदा तत्पर रहते हैं.

इम इस इंट्रंबकी सदा बद्धि और दीर्घायु चाहते हैं !!

# रावसाहेब रोठ वसनजी त्रीकमजी मूलजी, जे. पी. मुंबई.

अगले पृष्ठके उपर सुंदर चित्र उन महाशयका है कि जिन्होंने बहुत छोटी उइरसें**ही** ज्ञानदृद्धि और परोपकार दत्तीमें <sup>अपना</sup> दिल लगाना आरंभ किया है.

रोठ वसनजी कच्छके दशा ओसवाल ज्ञातिके जैन गृहस्थ हैं. कच्छमें सूंथरी ग्राम इनकी जन्मभूमि हैं; परंतु बहुत कालसें ये ग्रुंबईके रहनेवाळे हो गये हैं. इनका जन्म विकप संवत १९२२ के द्वीतीय ज्येष्ट वदि ११ के दिन हुवाथा. भाग्यवान पुत्रके उत्पन्न होनेसें पिताका व्यापार बहुत बढ गया. अंतराय कर्मके उदयसें माता इनको चार दिनका छोडके कालका ग्रास बन गई. इनके पिता और पितामह (दादा) रोठ मूलजी देवजीने वडी होशि-आरीके साथ इनका पालन किया. जन्मसेंही पिताके भेममें पूर्ण रीतिसें रहनेसें माताका वियोग माळूम न हुआ. दुर्भाग्यसें ८ वर्षकी उमरमें इनके पिता भी स्वर्गवासी हो गये. इद पितामहके ऊपर पत्रिकी लाल्टन पाल्टनकी चिंता आपडी. पितामहका इन्पर प्यार बढत गया. अभाग्यवश पितामह भी संवत १९३२ में इनको १० वर्षका छोडके देवल्लेकको प्राप्त हो गय. अभाग्यवश पितामह भी संवत १९३२ में इनको १० वर्षका छोडके देवल्लेकको प्राप्त हो गये, परंतु जन्मसेंही इष्ट वियोगका दुःख सहन करनेका अभ्यास होनेसें दुःखको इन्होंने वश कर लिया. इनका घंधा सत्यवादी, निमकहलाल, और अनुभवी मुनीम शा. लखमसी गोविंदजीके हाथमें होनेसें बहुत अच्छी तरह चलता रहा. त्रेठ वसनजीने जैनशालामें गुजराती भाषाका और कुछ अंग्रेजीका भी अभ्यास कर लिया. कई श्रीमंतके लडके लाढसें और मातापिताके अभावसें अभिमानी, स्वेच्छाचारी, जदत और दुर्च्यसनी बन जाते हैं, वैसा हाल इनके सुनीमके पूर्ण अंकुशरों और निजकी बुद्धिसें न होने पाया, बरन बाल्क सोदागर बने रहें.

संवत १९२४ की सालमें झातिनायक केठ नरसी नाथाके कुल्की कन्या खेतबाईसें इनका लग्न हुवा, और मेमावाई और लीलबाई दो पुत्री उत्पन्न हुई. इनकी प्रथम स्त्रीके कालवज्ञ होनेसें उक्त नरसी केठकी पौत्री रतनवाईसें संवत १९४६ में इनका दूसरा विवाह हुवा. और संवद १९५१ में मेघजी उपनाम काकुमाई नामक पुत्र उत्पन्न हुवा.

रोठ वसनजी अपने रोजगारमें पूरी उन्नति करते रहें. इनके चेहरे और वर्तावसें नम्रता, सादापन, विनय, गुण, शांति, धर्मनेम, निराभिमान, सत्यता, शुद्धांतःकरण और नीति स्पष्ट प्रकट होती है. इन गुणोंसें अलंकृत होकर इन्होंने अपनी मतिष्ठा अपनी झातिमें-ही नहीं वरन शुंबईके नामी सोदागरोंमें बहुत वढा ली है. हुवली, बारसी, अहमदनगर, संडवा, धुलीया, आकोला, सानगाम, आकोट, वढवाण आदि नगरोंमें इनकी दुकाने हैं; और संकढों मनुष्य इनकी बदौलत उदरपोषण कर रहे हैं. इनके शुनीम गोविंदजी शामजीकी नेकी प्रसंशनीय होनेसें भी शेठ वसनजीको बढा सुबिधा रहा. वह गुनीम अब कालवज्ञ हो गये.

यह महान्नय बडे उदार हैं, और इस छोटी उपरमें भी आजपर्यंत अनुमान रू. चार छाख सुकृत और धर्मकार्यमें लगा चुके हैं, और आगेके लिये भी धर्मकार्यमें कटिबद्ध हैं. धर्ममें ऐसे दृढ हैं कि, हुपलीके बैन मंदिरका प्रबंध स्वयं करते हैं, और इनके सुप्रबंधसें बहुत इपैया भंडारमें जमा होगया है. संवत १९३४ में इनके पिताने साथेरा-कच्छनें जो जीन मंदिर बनवाया था, उसका मतिष्ठा महोत्सव आपने मुंबईसें संघ ले जाकर वडी धूमधामसें कियाथा और रु. १२ हजार खरच कर दक्षिणमें बारसी नगरमें एक जैन मंदिर बनवाया है.

संवत १९४९ में ब्राह्मणोंको भोजन कराने न करानेके विषयमें इनकी ज्ञातिमें दो पक्ष पडगयेथे, उस समय शेठ वसनजी पुरानी रीति भांति और प्रणाल्ठी अच्छी समझकर ज्ञाति शेठ नरसीनाथाके पक्षमें रहे थेर दोनों पक्षके इसमें लाखों रुपये व्यय हो गये. इस बातको बहुत बुरी समझके इस रगडेको मिटानेके लिये आप ऐसा उद्यम करने लगे कि दूसरे पक्षके समझदार पुरुष भी इनकी पर्श्वासा कर रहे हैं. अब झगडा मिट गया.

संचत १९५२ में अपनी ज्येष्ट पुत्रीका लग्न इन्हाने बढी घुमधामसें किया. उसी साळमें इतनी छोटी उमरमें इनके शुभ गुणों और परोपकार वृत्तीको देखकर ब्रिटिश सरकारने इनको जस्टीस आफ थी पीस (J. P.) की सुमतिष्ठित उपाधि दी. इनकी सादगीकी जितनी प्रशंसा की जाय इतनी थोडी है. यात्रासें वापस आनेपर मानपत्र देनेकी तयारी देखकर इन्होंने यहा कहा कि, जो पैसा आप इस कार्यमें लगावें, वो कोई अच्छा कार्यमें लगावें तो उचित है. जनहितमें सुवत्तिको प्रवर्त करना मनुष्यमात्रका कर्त्तन्य है.

अपने ज्ञातिभाईओंका श्रेय करनेके लिये यह सदा तत्पर रहते हैं. सुना जाता है कि, इनका बिचार एक जैन सेनिटेरियम ( आरोग्य भवन ) बनानेका है.

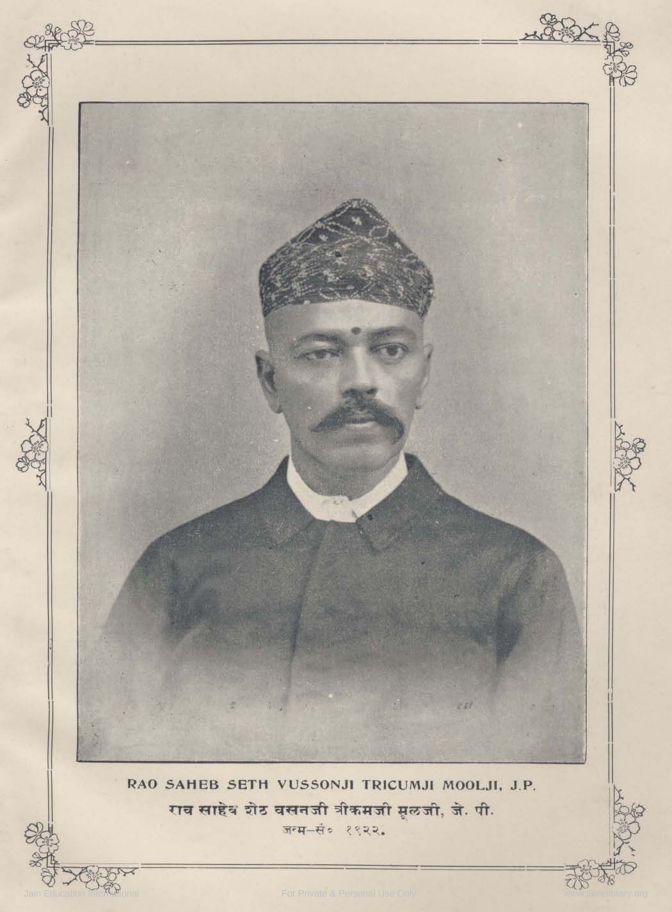
संवत १९५२ में जब हिंदुस्थानभरमें दुभिंक्ष पडा था, तब इन परोपकारी ग्रेडने इकालके चंदोंमें अच्छी सहायता दी, इतनाही नहीं बरन गरीवोंको सस्ते भावसें अनाज बचनेके लिये, आपने दुकानें खोल दी; और खरीद भावसें भी बहुत कम दामोमें अनाज बिकवाते रहे. इसी सालमें जब वंबईमें छेगका प्रकोप भ्यंकर रुपसें फैला हुआ था, लोगोंमें भागाभूगी तथा घरपकड हो रही थी और सरकारी '' छेग कमिटी " बीमारोंको सरकारी होस्पीटलमें लेजा रहीथी, उस समय आपने ज्ञातिबंधुओंको ऐसी दुःखी हालवमें देखकर अपने खरचसें ता. २७ मारच १८९७ को एक '' कच्छी दशा ओसवाल जैन हास्पीटल " स्थापन की जिससें रोगी सरकारी होस्पीटलमें जानेके बदले अपनी ज्ञाति होस्पीटलमें जाने लगे जहांपर बहुतसें आरोग्य होगये, और रोठ बसनजीको घन्यवाद देने लोग धनका सदुपयोग ऐसेंही सरकार्यमें करना जवित है. होस्पीटलका प्रबंध ऐसा उमदा रहा कि, छेग कमिटी और समाचार पत्रोंने बडी प्रशंसा की थी. अनुमान ६००० रुपये इन्होंने निजके खरच किये. कच्छ मांडवीकी छेगमें और सेंकडों फंडोमें आपने अच्छा चंदा दिया और मन्थेक अच्छे कार्थमें सहायक होना आप अपना कर्त्तब्य समझते हैं.

विद्याद्वदिके मत्येक कायमें शेठ वसनजी मदद देते ह. "साक्षर साहायक-मजाबोधक मंडली" के यह पेट्रोन है. और गरीब विद्यार्थीयोंको, स्कुल फी व दूसरी मदद देते रहते हैं. शेठ वसनजी "शेठ ताधीदास वरजदास मिल" केडीरेक्टर है और हरेक सार्वजनिक कार्यमें आप मसचतासें शामिल होते हैं. इनकी उदार वृत्तीसें प्रसन्न होकर ब्रिटिश सरकारने इनको रावसाहेबकी उपाधि प्रदान की.

सहायताके सिवाय इस अंथकी १२५ प्रति इन्होंने ग्रुनिराज और पुस्तकालय आदिकों भेट देनेके लिये खरीदी हैं-

हम शेठ बसनजीकी दीर्घ आयु चाहते हैं और देशहित, धर्महित और जातिहितके और भी अच्छे कार्य आप सदा करते रहें, यही हमारी अभिलाषा है. तथास्तु !!





## स्वर्गवासी शेठ तलकचंद माणेकचंद, जे. पी. मुंबई.

शेठ तलकचंद जिनकी सुंदर तस्वीर अगले पृष्टपर है, असलमें सूरतके रहनेवाले थ. डच, फ्रेंच, फिरंगी, ईंग्रेज आदिने पथम सुरत बंदरमेंही आकर अपनी कोठीएं की थी.

इनके पूर्वज रोठ नानाभाई गलालचंद डचोंके सराफ थे. उक्त नानाभाईके पौत्र रोठ माणेकचंदके ये पुत्र थे. इनकी माता वाई विजयकुंवर वडीही धर्मात्मा थी. इनका जन्म सं १८९९ के वैशाख सुदि १३ को हुवा था. उनके चार भाई और तीन वहनोमेंसे दो भाई और दो बहन विद्यमान है, सो भी अच्छे सुखी हैं.

छोटी उमरसेंही इनको विद्यापर भारी पिति थी, और उस समयमें भी इंग्रेजी आपने पढ लिया था. इनका प्रथम विवाह सं॰ १९१५ में बाई जीवकोरके साथ हुवाथा. बारह वर्ष पीछे वह कालको प्राप्त हो गई. उनसें एक पुत्र मि० सोभागचंद और एक पुत्री हुई. इनका दूसरा विवाह सं. १९२८ में चंदनुबाईके साथ हुवा था.

केठ तलकचंद ग्रुंवईमें आतेही रुई, जवाहरात, शेर और बेंककी हुंडीकी दलाली आदिमें अच्छा धन और मान, पतिष्ठा पाप्त करने लगे. मेसर्स तलकचंद शापुरजीके नामसें धंधा करके इन्होंने लाखों रुपये पैदा किया। मि० शापुरजी एक लायक पारसी महाशय हैं.

पालीताणाके जुलम केसमें, मक्षीजी आदि केसोमें इन्होंने अपने समय और धनका मोग देके जैन धर्मकी अच्छी सेवा कीथी.

वंबईकी " धी जैन एसोसिएशन आफ इंडिया " के ये सेक्रेटरी, वाइस मेसिडंट और अध्यक्ष भी थे. महुवा रीलीफ फंड, गुजरात फीवर रिलीफ फंड आदिके भी ये अध्यक्ष थे, और बंबर्स्की प्रत्येक कमेटीमें ये मेस्वर नियत किये जाते थे. जैन पंचायत फंडका बीज भी इनहीके उद्योगसें रुपाथा; और कई जैन मंदिरके ये ट्रस्टी भी थे.

रेत तलकचंदने वडी वीरतासें Society for the Prevention of Cruelty towards Animals ( प्राणि रक्षक मंडली ) की स्थापना करवाके उसके खरचेके लिये लागे लगाकर अच्छा प्रबंध करवाया. "लेडी साकरवाई दीनशा पीटीट हॉस्पिटल " के यह ट्रस्टी थे. बहुतसी कंपनीओंके ये डीरेक्टर थे और मरकंटाईल प्रेस, कुकावाव प्रेस आदिके एजंट थे. बेक संबंधी कार्यमें इनका अनुभव बहुत ठीकू था और अच्छे मनुष्य इनकी सलाहसें चलते थे.

इन्होंने लगभग एक लाख रुपैया धर्मकायेमें व्यय किया होगा. जैन निराश्रित फंडमें रू. पांच इज़ार दिए थे और सरतमें अपनी वाडीमें एक जैन मंदिर बनवाया. श्री पाछीताणामें एक जैन लायब्रेरी और मुंबईमें अपनी धर्मपत्नीके नामसें " चंदूनवाई कन्यावाला " स्थापन की। जैन विद्यार्थीओंको स्कॉलरशीप देते थे और कुलीन गरीब जैन कुटुंबोकी ग्रुप्त सहापता भी करते थे. थे मुंबईके जस्टीस आफ धी पीस थे. लगभग पंचीस लाख रुपैया इन्होंने प्राप्त किया और धर्मकार्यो अच्छा धन व्यय करनेके कांक्षी थे. परंतु देवकी गति विचित्र है. नया विल करते करतेही आप ता. १२ फरवरी सन १८९७ को छेगलें चोपार्टाके अपने बंगलेमें स्वर्गवासी हो गये. मरण समय इनका बय ५६ वर्षका था. इनको दूसरी स्वीसें नानाभाई और रतनचंद २ पुत्र और ३ पुत्री हुई. मी. शापुरजीकी संभालमें ये पुत्र अच्छा विद्याभ्यास कर रहेहें, और मी. नानाभाई इस छोटी उमरसें भी धर्मकार्यमें अच्छा लक्ष देने रुमे हैं.

ऐसे धर्मात्मा पुरुषको धन्य है, इनकी आत्माको शांति हो ! यह इमारी मार्थना है !!!

इन वीर पुरुषका जन्म महुवा-काठीआवाडमें ता. २५ अगस्त सन १८६४ ई. को हुवा था. इनके पिता वडे धर्मात्मा थे. इन्होंने भावनगरमें सन १८८० में पहेले नंबर "मेट्रीक्युले-वान" में पास होकर सर जसवंतासिंहजी स्कालराशिप प्राप्त की; ये एल्फिन्स्टन कॉलेजर्से बी. ए. पास करके सरकारी स्कालरशीपके भी भागी बने.

सन १८८५ में जैन एसोसिएशन ऑफ इंडियाके ये सेकेटरी हुवे. सरकारी सोली-सीटरके वहां ये आरटीकल्ड कळार्क हुवे. इन्होंने पालीताणा जुलम केसमें और मलसीजी केसमें भी अच्छी मदद दी थी.

सन १८९१ में समतसीखरके तीर्थपर चरबीके कारखानेके ग्रुकइमेंकी अपीलमें युक्तिके साथ रायबहादूर बद्रीदासजीको सहायता देकर जीत लिया.

सन १८९३ में चीकागो-अमेरिकामें जब विश्व प्रदर्शनी हुइथी और वहांकी धर्मसमाज (World's Parliament of Religeons) में श्रीमद् आत्मारामजीको निमंत्रण आया तब जैन धर्मके प्रतिनीधि होकर आप चिकागो गये और अध्यक्ष डा॰ बॅरोझ आदिकी ओरसें अच्छा मान पाया. धर्मसमाजमें जैनधर्मपर एक सार गर्भित व्याख्यान दिया. अमेरिकामें दो वर्ष रहकर बोस्टन, वॉर्झींगटन, न्युयोर्क, रोचेस्टर, क्वीवलेंड, केसाडेगा, बटेबीया, आदि नगरोमें फिरकर आपने ५३५ भाषण दिये. किसी २ भाषणमें दस २ इजार मतुष्य एकत्र हो जातेथे. कई जगह जैन धर्मके अभ्यासके लिये क्वास खोले गये. चिकागो और केसाडेगासमाजकी ओरसें इनको पदक दिये गये थे. वॉर्झींगटनमें "गांधी फीलोसोफीकल सोसायटी" इन्होंने स्थापित की, जिसके अध्यक्ष वहांके पोस्टमास्तर जनरख मी. जोसफ स्टुअर्ट हुए. इनके उपदेशसें हजारों मतुष्य मांसाहार त्यागी (वेजीटेरीयन) हो गये, कई लोग ब्रह्मचर्यवत पालने और नवकार पंत्रका ध्यान धरने लगे.

सन १८९५ में साऊय प्लेस चापल और रोयल एशिएटिक सोसायटीमें इन्होंने इंडनमें लॉर्ड रेके अध्यक्षपणेमें भाषण दिये, और ये, सोसायटीके मेंबर नियत हुवे. फांस, जर्मनी होते हुए, आप जुलाइ मासमें मुंबई आये. विलायतादि विदेशमें ये शुद्ध आहार लेते रहे इजारों विद्वानोंके साथ परिचय करके बडा अनुभव लियाथा. बंबईमें पीछा आनेपर एक बढे बीर पुरुषके समान इनका आदर हुआ. जैनोंकी ओरसें शेठ प्रेमचंद रायचंदके सभापतित्वमें एक भारी सभामें ता. २०-७-९६ को एक ''मानपत्र" दिया गया था.

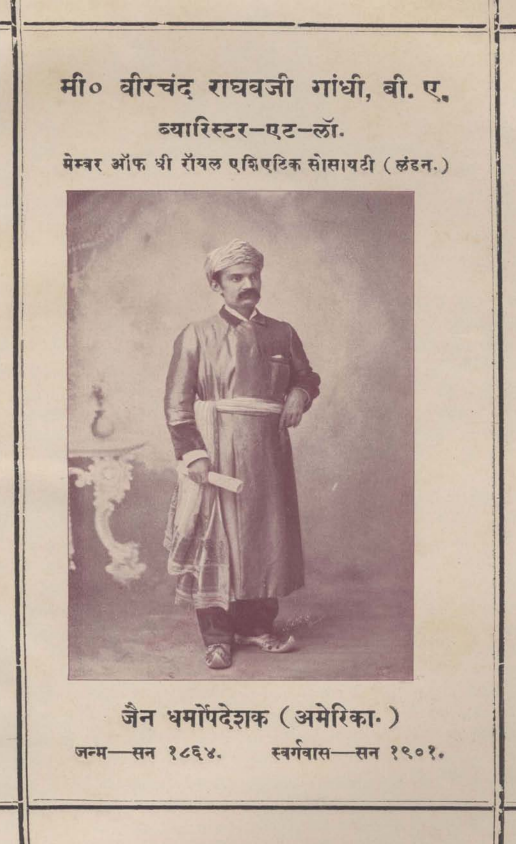
यहां आनेपर इन्होंने सोळीसीटरका अभ्यास पीछा आरंभ किया था. परंतु अमेरिकनोंने इनको वापस बुळाया तो जैनभाईयोंकी ओरसें अच्छा सत्कार और विदाई पाकर ये अपनी स्त्री और धुत्र मोहनको साथ छेक्र गये. पंडित फतेइचंद लाछन भी इनको छंड्नमें जा मि्ट्रे.

अगस्त सन १८९८ में ये वापस आये. स्व० भी. जस्टीस महादेव गोविंद रानाढेके सभापतित्वमें ता. २३ सीतंबरको इनको मानपत्र दिया गया. दूसरेही दिन आप अमेरिकाको प्रयाण कर गये. हिंदुस्तानके दुर्भिंस पीडित छोकोंके फोटो पेश करके वहांके छोकोंको मेरणा करके आपने मकईकी स्टीमरें हिंदुस्तानको भिजवाई थी. हिंदकी स्नियोंको शिक्षा दिछानेकी ओर भी इन्होंने वहांके छोकोंका ध्यान आकर्षित किया था. आपने फई पुस्तक भीवनवाये हैं. आप बारीछरकी परिक्षा पाम करके सन १९०१ में मुंबई पधारे. आतेही बीमार हो गये और दृद्ध अंधी माता, स्नी, पुत्रादि कुटुंबको और समय जैन समुदायको शोकसागरमें डिया गये. हाय ! धन्य है ये बीररलको ! एसे पुरुष सदा अमर हे ! !



SUPPLIED BY A. P. PARMAR.

TULLOCKCHAND MANEKCHAND, ESQ., J.P. BOMBAY.



## मी० अमरचंद पी० परमार. ( सिरोही- सूरत- मुंबई.)

इनका जन्म सं. १९२० के महा सुदी < को हुवा था. ये मूळे इलाके सिरोहीके झाडोठी प्रामके रहनेवाले हैं. इनके पूर्वज उदेपुरसे आये थे और ये दसा ओसवाल वालेफेना (वाफणा) परमार गोत्रके हैं. सर्पके फनसे बालकका रक्षण हुवाजिससे वाफणा कहलाये. कि इस गोत्रमें सर्पके काटनेसें कोई नहीं मरा. मी. अमरचंदके परदादा शा. वजाजी राजाजीको चार पुत्र शा. पन्नाजी, ठाकरसी, दुर्लभजी, रणछोडजी और

देवजी हुए. शा. पत्राजी और रणछोडजीका परिवार सूरतजिछेंमें है और ठाकरसीका नाणा, मारवाडमें है. शा. दुर्छ-भजीके पांच पुत्र शा. डाह्याभाई, परागर्जी, पदमाजी, गोविंदजी और हीराचंद थे. उनमेंसे तीन भाईयोंके कुटुंबमें इरजी, पानाचंद, रामचंद, भगवान, उमेदचंद, पुनमचंद, माणेकचंद, मगन, दलीचंद आदि विद्यमान है.

पदमाजीको झवेरचंद, नरसई, मूलचंद, अमरचंद, गुलावचंद ये पुत्र और रामकोर और कंकुबाई नामक पुत्री हुई थी. उनमेंसे झवेरचंद, अमरचंद और बाई रामकोर विद्यमान है. झवेरचंदके तीन पुत्र धनराज, रायचंद और तलकचंद तथा तीन पुत्री हैं.

मी. अमरचंदके दादाने मारवाडसे आकर सूरतके पास बडोद, भेस्तान आदि ग्रामोंमें निवास करके अच्छा घन प्राप्त किया था. इनके पिता बहुतही मोळे स्वभावके थे इसाळिये उनके दूसरे भाईओंने उनको घरसें कुछ भी दिये बिना निकाल दिये थे, और उनको फेरी आदिसे अपना निर्वाह करना पडाथा. एकबार ऐसा भी कठिन समय इनपर आ पडा था कि एक पुत्रके जन्मके समय खर्चके रुपयेके लिये उनको घर घर फिरना पडाथा. परंतु ईश्वर कुपासे फिर उनकी स्थिति अच्छी होगई थी. उनके भाई झवेरचंदने पिताको अच्छी मदद देकर उनके धंधेको ठीक जमा दिया था और लघुभाईको पिताकी इच्छानुसार सूरतमें जाकर पढाना आरंभ किया था. कडोद-गुजरातके रहनेवाले स्व॰ दलपतराम नथुराम व्यास इनके बालकोही थे, दोनों एकही साथ पढते थे. दोनोमें ऐसी गाढी मित्रता थी कि साधारणत: ऐसा खेह देखनेमें आताही नही हैं. बह मित्ररत सन १८९९ में इन्हीके मकाइपर कालवश हुए, जिसका इनको पूरा रंज रहा.

इनकी बहन रामकोर छोटी अवस्थाहींसे बिधवा होगई थी, परंतु उसी समयसे उन्होंने धर्मविद्याका अभ्यास कर धर्मकार्यमें राचि लगाई और समय २ पर मीड पडनेके समय अपने भाईयोंको अभीतक मदद करती रही. मी. अमरचंद दस वर्षकी अवस्थामें प्रथम गोपीपुरा त्रांच स्कूलमें भरती हुए और चढते नंबर पास होकर पारितोषिक और मास्टरोकी छपा संपादन करते रहें. पढनेमें इनका ऐसा अनुराग था कि एक समय इनके भाई किसी संबंधोंके विवाहमें जानेके छिये छुट्टी छेनेको मास्टरके पास जाने छगे परंतु इस बातकी इनको खबर मिळतेही इन्होंने अपने मास्टरसे खानगीमें कह दिया कि मेरी छुट्टी स्वीकार मत करना. रनरका इनको बहुत अनुराग था, इसलिये इसी छोटी वयमें पुस्तकोंकी जिल्द बांधनी, साईन बोर्ड लिखना, न और रेशमके बढियाँ फूल--वृक्ष बनाना, एनग्रेविंग, ड्राइंग, प्रास्टर, घडी बनाना आदि कई काम २ कर सीखठिये थे; और स्कूलके साथी इनको बहुत चाहते थे. थे गरीबी और सादगीसे पढते रहे; यहांतक कि पढनेकी पुस्तकें भी उधार ठेकर अपना काम चलाते थे. थोडा भ्यास होजानेपर इन्होंने एक रात्रिशाला खोली और दूसरे लडकोंको खानगीमें पढाकर अपने खरचेका ोझा पितापर नहीं पडने दिया. इनके मातापिताको सुख भोगनेका समय नहीं आया. सोला बरसकी उमरमें इनकी माताका स्वर्गवास हे।गया और बादमें इनके पिता भी इस संसारको छोड गये.

सन १८८२ में सूरत हायस्कूलसें इन्होंने मट्रीक्युलेशनकी परिक्षा पास की. मेसर्स पाठक, मोदक, वाडीआ आदि मास्टरोंकी पूरी प्रीति संपादान की थी. स्कूलमें ऋषिशास्त्रका भी अभ्यास करलिया. छोटी उमरसें इनको हिंदुस्तानी कवित्त याद करने और नये बंनानेका बडा भारी प्रेम था. स्कूलके प्राईज-एक्झीबिशनमें सारा हॉल गुंजा देते थे; इन्होंने सूरतको डीस्ट्रीक्ट जज (बादमें होईकोर्टके जज और कौंसलर) ऑन० डा. बर्डवडकी और मंबईके ना.गवर्नर सर जेम्स फरम्युसनकी शीअ,कविताइसे विशेष क्वपा प्राप्त की थी. केवल इनके विद्याभ्याससें प्रसन्न होकर सचीनके एक मुझ गृहस्य रोठ मानाजीने कईयोंके विरोध करने-पर भी अपनी पुत्री केसरवाईका विवाह सं. १९ २४ में इनस करादिया तदनतर ये बढोदा कालेजमें भरती हुए. वहांसे प्रीवीयसकी परीक्षा देकर इनको अपने भाईकी आझानुसार उनके दूसरे विवाहका यस करनेके लिये पढना छोडकर सिरोही जाना पडा ये प्रथम रु० ४ महावारके मोकर हुवे. अपने बुद्धिबल और कार्यकुशलतासें इन्होंने सिरोही दरबारकी पूरी कृपा प्राप्त की. महकमे महाल्में नोकरी करके पा० एजंट करनल पाऊलेट साहबके पास ये सिरोही के एजंसी बकील मुकररे हुवे. जोधपुर, आबू, जेसलमेर आदिके दौरेमें इन्होंने एजंट, दरबार आदिकी अच्छा कृपा संपादन की. सन १८८५ में उक्त कर्नल पाऊलेट साहबने इनको घाणेरावके ठाकुरके टबूटर मुकरर किये. इन्होंने मेक्षे कॉलेजमें कर्नल लोक एक सहबमें आच्छी कृपा पाई और राजकुमारोंसे दोस्ताना पदा किया इसके बाद जोधपुरके महाराजाधिराज कर्नल सर प्रतापसिंहजीके पास रहकर इन्होंने अच्छा यश पाया और उनकी पूरी कृपा प्राप्त की. उनके और श्री जोधपुर दरबारके विलायतसे आनेपर मुंबईमें उनके सम्मानार्थ वर्डी सभाका प्रबंध करके मानपत्र दिये थे. रायबहाहुर मुनर्शा हरदयालसिंहजी इनको एक सचा प्रेमपात्र गिनते थे. वे जोधपुरमें कई बार इनकी अच्छा पद भी देने लगे थे. परंतु धाणेरावके नगरहोठ केनाजी नरसांगर्जा उनके साझेमें इन्होंने सन १८८९ में 'धी इंडीयन एंड फारिन एजंसी कुंपनी" खोली जो विलायती माल और रजवाडाका काम करके अच्छी तरह चल निकली.

बाद इनके उद्योगसे ''धी रीपन प्रींटींग प्रेस कुं०ळी०" स्थापित हुई. बहुतसे शेर अपने मित्रवर्गमेंही दिये, परंतु देखरेखकी कमी, और एजंट डीरेक्टरोंके कुसंपसे वह टूटर्गई, जिससे इनको बडा खेद हुआ और नुकसानभी पूरा रहा.

मुंबईमें आनेके बाद ये धर्मसेवा और समा आदि कामोंमें छक्ष्य देने लगे. और हरेक धर्मसभामें भगुआ बनते हैं. इनकी वक्तुरव और शीध कविता बनानेकी शक्ति प्रसिद्ध है. नेशनल काँ प्रेसमें, प्रोधीन्स्यल कॉनफरन्स आदि सभाओंमें ये बहुधा हिंदी कविंता सुनाते हैं. जैन युनोयन इब, हेमचंद्राचार्य अभ्यास वर्ग, मेवाड मंदीर जीणोंद्वार सभा, मुंबईकी जैन छेग होस्पीटल, एन्टांवीवीसेक्शन सोसायटी और कई कमीटीके ये सेक्रेटरी, और जैन तथा दूसरी सभाके मेंबर रहे हैं, और सन १९०२ में "गुजरात फीवर रिलीफ फंड "का प्रबंध सेक्रेटरी बनके इन्होंनें बहुत सफलतासे चलाके सुवर्णपदक (चांद)प्राप्त किया है. जैन सांग्रेगेशन और हास्पीटलके संबंधा इनोंने बहुत परिश्रम उठाया था. गुल अफशान पत्रके ये एडीटर थे. और परमारध्वनांके रमुजी लेखको याद करते हैं. मुंबई समाचार और जैन पत्रोंके ये लेखक हैं, तथा ओत्सव, आत्मारामर्जा चरित्र, अमरकाव्य, जैन तीर्थावर्ला, नियमावली आदि कई पुस्तक भी इन्होंने लिखी है. मी. वीरचंद गांधीके माथ अमेरिका जानेकी इनकी भी तयारी हुई थी, परंतु सांसारिक विद्यसे रक गये. सन १८९९ में इनकी धर्मपहल जो पढी लिखा और धर्मिष्ट था कालवरा होगई, जिससे इनको

दो पुत्र और दो पुत्री हुवे थे, परंतु अभी एकही पुत्री हीरावती है. इनका दूसरा विवाह सिरोहीमें हुवा.

इन्होंने मद्रास, कर्नाटक, दक्षिण, दिर्छा, आंगरा, उत्तर हिंदुस्तान, पंजोब, काश्मीर, कांगडा, हिमालय, राजपूताना आदि प्रदेशोंमें बहुत मुसाफरी की है. और स्वपराञम तथा बुद्धिवल्सें हजारोंही मित्र इनके होगये हैं. इनपर कई तरहकी आपदाए आनेसे तत्वनिर्णयप्रासाद प्रंथ देरसे प्रसिद्ध हो सका. परंतु इस

ग्रंथको अद्वितीय बनानेमें इन्होंने पूरा परिश्रम किया है, और ग्रंथको एक अच्छी प्रस्तावना लिखी है.

इनमें यह एक बड़ी बात है और इनका अनुभव हरेक छाइनमें इतना वढा हुआ है, कि कैसाही कठिन काम हो परंतु यह उसको पूरा करही देते हैं. परंतु प्रारब्ध इनकी तरफ कुछ टेढी नजरसे देख रहा है.

सन १९०३ के सितंबरमें मुंबईमें दूसरी जैन ( श्वेतांबर ) कॉन्फरन्स जो भरी गई, उसकी इन्टे-छिजस, हेल्थ, एड वोछन्टी घर कमिटी के ये सेकेटरी मुकर्रर हुवे थे. कॉन्फरन्सका काम बहुतही अच्छी तरह इन्होंने बजाया जा इनर्का पेश की हुई ल्वी रिपोर्टसे जाहर होता है. प्रेसिडंट आदिके पूरे प्रेमपात्री बने. वहां हानिकारक रीवाजोंके उपर उमदा माषण भी दियाथा. कार २०० बॉल्टेटीयरकी फोजने अपने कार्य, डेर्स, खौर दमामसे सबको चकित कर दिये थे. इनको दीर्घायु चहाते हैं कि ये धर्मकार्यमें सदा कटिबद रहें. छेखक----भग फतेहचंद कारभारी ( एडिटर. जैनपत्र.)---- एक सचा प्रिय मिन्न.



आज्ञान्कित अमरचंद पी० परमार, प्रसिद्धकर्त्ता तत्वनिर्णयप्रासाद ग्रंथ. मुंबई,(जन्म सं० १९२०.)

MR. A. P. PARMAR.

Jain Education International