

## **વિષય - અ**નુક્રમ

| 9. | <b>PIKS</b> | HCI | CHO    |       |
|----|-------------|-----|--------|-------|
| T. | Olld        | CII | falled | Alini |

- . આપણા ગુરૂ અને પરમેષ્ઠી
- 3. દાર્મ
- ૪. શ્રાવકોની દિવસકરણી
- પ. જિનમંદિર વિધિ
- s. સાત વ્યસન અને અભક્ય ત્યાગ
- ७. શરીર અને જીવ

८. अपना छ स्थानो

e. अवो <del>डे</del>टला प्र<del>डारना</del> ?

१०. जुवनुं स्व३५ (अससी अने नहसी)

૧૧. જીવ, કર્મ, ઈશ્વર

૧૨. અજીવ અને ષક્દ્રવ્ય

૧૩. વિશ્વ (દ્રવ્ય, પર્યાય)

१४. नपतत्त्वो

૧૫. પુણ્ય અને પાપ

१५. आस्प

૧७. સંવર

૧૮. નિર્જરા

१८. अर्ध

૨૦. મોક્ષ

## નિત્ય મંગલ - પાઠ

#### यतारि मंगलं

અરિહંતા મંગલં સિદ્ધા મંગલં સાહૂ મંગલં કેવલિ-પન્નત્તો ધમ્મો મંગલં ! (ચાર પદાર્થ મંગલ છે - અરિહંતો સિદ્ધો, સાધુઓ અને કેવલિ-પ્રરૂપિત ધર્મ)

### **ચત્તારિ** લોગુત્તમા

અરિહંતા લોગુત્તમા સિદ્ધા લોગુત્તમા સાહૂ લોગુત્તમા કેવલિપશ્નતો ધમ્મો લોગુત્તમો ! (ચાર પદાર્થો લોકોત્તમ છે અરિહંતો, સિદ્ધો, સાધુઓ અને કેવલિ-પ્રરૂપિત ધર્મ એ ચારે લોકોત્તમ છે.)

#### ચત્તારિ સરણં પવ્વજ્જામિ

અરિહંતે સરણં પવ્યજ્જામિ સિદ્ધે સરણં પવ્યજ્જામિ સાહૂ સરણં પવ્યજ્જામિ કેવલિ-પન્નતાં ધમ્મં સરણં પવ્યજ્જામિ (સંસારના ભચથી બચવા માટે અરિહંતો, સિદ્ધો, સુસાધુઓ અને કેવલિ - પ્રરૂપિત ધર્મને હું શરણરૂપ સ્વીકાર કરે છું.)

### सम्यङ्त्वनी धारणा

અરિકંતો મહ દેવો, જાવજ્જીવં સુસાકુણો ગુરુણો । જિણપન્નતાં તત્તાં, ઈઅ સમાતાં મએ ગહિઅં ॥ (જીવન-પર્યંત અરિહંત મારા દેવ છે, સુસાધુઓ મારા ગુરુ છે, અને જિનેશ્વર પ્રરૂપિત તત્ત્વ - ધર્મ એ સમ્યક્ત્વ મેં શરણરૂપ સ્વીકાર કર્યું છે.)



#### લેખક

સૂક્ષ્મતત્વચિંતક, વીસમી સદીમાં ચિત્રલેખનોના આદ્ય પ્રણેતા, વર્દમાન તપોનિધિ, ચુવાજનોદ્ધારક, પરમપૂજ્ય આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મહારાજા

#### प्रकाशक

# हिव्यदृश्न ट्रस्ट

૩૯, કલિકુંડ સોસાચટી, ધોળકા, જિ. અમદાવાદ - ૩૮७૮૧૦ (ગુજરાત )

## नूतन संरडरए।

વીર સંવત ૨૫૩૧

विक्रम संवत २०५१

मूल्य ५०.०० हा.

લાભ લીધો અનામી થયા નિર્જરાના કામી

શ્રુતભક્ત અને ગુરુભક્ત અનામી સુશ્રાવકો અને શ્રી ધર્મનાથ પો.ફે.જૈનનગર જૈન સંદા,અમદાવાદ

#### પ્રાપ્તિસ્થાન

#### हिव्यदृशीन ट्रस्ट

૩૯, કલિકુંડ સોસાયટી, ધોળકા, જિ. અમદાવાદ - ૩૮૭૮૧૦ ફોન : ૦૨૭૧૪ - ૨૨૫૪૮૨

#### हिप्यदर्शन भपन

કાળુશીની પોળ, કાલુપુર, અમદાવાદ - ૧

#### हिव्यदृशीन ट्रस्ट

C/o. મયંકભાઈ પી.શાહ

૧૯/૨૧, બોરાબજાર સ્ટ્રીટ, પહેલે માળે, મુંબઈ - ૪૦૦૦૦૧

क्षीन: ०२२ - २२ हह ह उ ह उ

#### हिप्यदृशीन ट्रस्ट

૨૯-૩૦, વાસુપૂજ્ય બંગલોઝ, રામદેવનગર, ફન રિપબ્લિક સામે, અમદાવાદ - ૩૮૦૦૧૫ ફોન : ૦૭૯ - ૨૬૮૬૦૫૩૧

#### : प्रिन्टींग :

#### सिध्धयङ ग्राङ्गिस

એ/૧૧૫, પહેલોમાળ, બી.જી. ટાવર, દિલ્હી દરવાજા બહાર, શાહીબાગ રોડ, અમ<mark>દાવાદ -</mark> ૩૮૦૦૦૪ Phone : (O) 25620579, (R) 26641223, (M) 9825264065

# प्रहाशहीय

જનમાનસના જ્ઞાતા, આત્મજાગૃતિના ઉદ્ગાતા, સૂક્ષ્મતત્વચિંતક, પરમશ્રદ્ધેય પ. પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મહારાજાએ વ્યાવહારિક વિચારધારાને જૈન ટચ આપવાનો સબળ અને સફળ પુરુષાર્થ કર્યો. પ્રભુશાસનના અવ્વલ કોટિના સિદ્ધાંતો રોજબરોજની વિચારધારામાં વણાય તો લોકોનું વિચારધોરણ ઊંચું આવે, તેથી નૈતિક જીવનધોરણ પણ ઊંચું આવે અને વૈયક્તિક, કૌટુંબિક, સામાજિક અને રાષ્ટ્રિય ચારિત્ર્ય પણ વિકસે. આધ્યાત્મિક શિક્ષણ શિબિરો, વૈરાગ્યમય પ્રવચનો, ચાંદનીના રેલાતા પ્રકાશમાં લખાતાં પ્રેરણાના ઉજાશને ફેલાવતા લેખો અને પુસ્તકો આદિના માધ્યમે પ્રભુશાસનના સિદ્ધાંતને હળવાફુલ બનાવીને જનમાનસમાં ઉતારવાનો પૂજયશ્રીએ સક્ષમ પ્રયત્ન કર્યો છે.

પ્રસ્તુત "સચિત્ર તત્ત્વજ્ઞાન બાલપોથી"માં પણ દેવ-ગુરુ-ધર્મ-જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર-જીવિચાર-નવતત્ત્વ આદિ ઉપયોગી તત્ત્વોને તદ્દન બાલભોગ્ય ભાષામાં પૂજયશ્રીએ ગળે શિરાની જેમ આપણા મનમાં ઉતારવાનો પ્રયત્ન કર્યો છે. રોજબરોજ બનતી ઘટનાઓના ચિત્રણ દ્વારા જિનશાસનના તત્ત્વોને સમજાવવાનો પ્રાયઃ આ પ્રથમ પ્રયાસ હશે. ત્યાર પછીના તમામ પ્રયાસો પ્રાયઃ આ પુસ્તક પરથી પ્રેરણા લઈને થયા હોવાની સંભાવના છે. આજથી ૩૨ વર્ષ પૂર્વે પ્રકાશિત થયેલ તૃતીય આવૃત્તિ બાદ સર્જાયેલ શન્યાવકાશને દર કરવાનો અમે આ એક નમ્ર પ્રયાસ કર્યો છે.

પ્રસ્તુત પ્રકાશનમાં ૫. પૂ. વૈરાગ્યદેશનાદક્ષ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ **વિજયહેમચંદ્રસૂરિજી** મ.સા.ના શિષ્ય પૂ. મુનિશ્રી **સંચમબોદિવિજયજી** મ.સા.નું અમને સબળ માર્ગદર્શન મળ્યું છે. પૂજયશ્રીના કલ્પનાચિત્રોને ફરીથી સજીવન કરવામાં ખ્યાતિપ્રાપ્ત ચિત્રકાર **વિજયભાઇ શ્રીમાળી**એ ઘણી જહેમત ઉઠાવી છે. ૫. પૂ. તાર્કિકાગ્રણી આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ **વિજયજયસુંદરસૂરિજી** મહારાજ સાહેબે "અનુમોદના" આમુખ લખી આપીને તથા પરિમાર્જિત લખાણને નજર તળે પસાર કરીને પુસ્તકની ઉપાદેયતામાં ઉમેરો કરેલ છે.

પુસ્તક પ્રકાશન શક્ય બનાવવા આર્થિક સહયોગ આપનાર અનામી દાતાશ્રીઓને કેમ ભૂલી શકાય ? શ્રી ધર્મનાથ પો. હે. જૈનનગર જૈન સંઘે પણ જ્ઞાનનિધિમાંથી સુંદર લાભ લીધો છે. સહયોગી તમામનો અંતઃકરણથી આભાર…

આધ્યાત્મિક સમજણની દર્ષ્ટિએ બાલપણામાં રહેનાર તમામ જીવોને આધ્યાત્મિકતાની સીડીઓ ચડાવવામાં સહાયક બનનાર આ પુસ્તકના અભ્યાસથી સહુ જીવો સમ્યગ્જ્ઞાનનો પ્રકાશ પામી આત્મકલ્યાણ સાધો એ જ શુભાભિલાષા...



િલ્યદર્શન ટ્રસ્ટ વતી કુમારપાલ વી. શાહ



# अनुमोहना

પ.પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયજયસુંદરસૂરિજી મ.સા.

દાર્મિક ચિત્રજગત્ને યાદ કરીએ એટલે છેલ્લી સદીમાં પૂ. ગુરૂદેવશ્રી **ભુવનભાનુસૂરિ મ.સા.** યાદ આવ્યા વિના ના રહે.

હું હું વર્ષોથી જૈનશાસનમાં ચિત્રો દ્વારા ધાર્મિક પ્રસંગોની અભિવ્યક્તિની ગોરવવંતી પરમ્પરા ચાલી આવે છે.

એક આખુ પાનું વાંચીને અને જેટલું ચાદ ન રહે એટલું એક જ ચિત્ર જોવાથી ચાદ રહી જાય તેમાં આશ્ચર્ય નથી.

પૂ. સ્વ. ગુરુદેવશ્રી ઘણીવાર કહેતા કે તીર્થંકર પરમાત્મા આજન્મવૈરાગી હોય છે. છતાં "રાજમતી કું છોડ કે નેમ સંજમ લીના, ચિત્રામણ જિન જોવતે વૈરાગે મન ભીના" આ પૂજાની પંક્તિઓ જેણે વાંચી હશે તેને ખ્યાલ આવી જશે કે શ્રી પાર્શ્વનાથ ભગવાનને પણ રાજીમતીને છોડીને સંચમ લેવા જતાં નેમનાથ પ્રભુજુનું ચિત્ર જોઈને મન વૈરાગ્યથી વાસિત, ભીનું ભીનું થઈ ગયેલું.

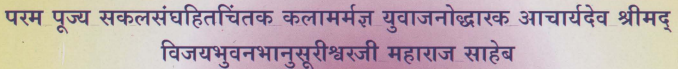
પૂર્વકાળમાં થઈ ગયેલા ઋષિઓ, મુનિઓ અને દાર્મિષ્ઠ ગૃહસ્થોએ દાર્મિક ચિતરામણોની પાછળ લાખો રૂપૈયાનો અને કિંમતી સમયનો બહુમૂલ્ય ભોગ આપ્યો છે તે બદાનાં આપણે ૠણી છીએ.

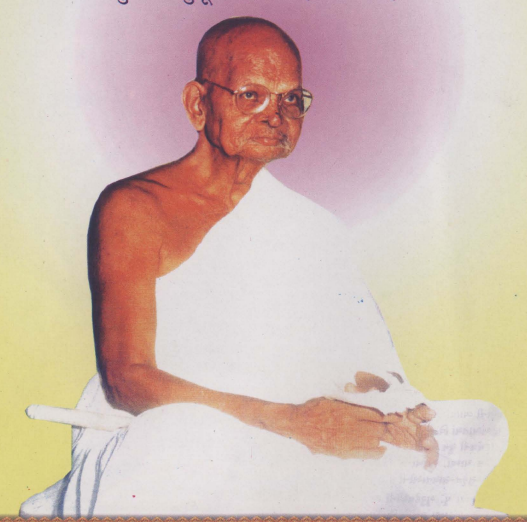
પૂજ્યશ્રીને એક વાતનો ઘણો અફ્સોસ રહેતો કે આજના યુગમાં બિભત્સમાં બિભત્સ ગંદા વિકૃત મલિન દુરાચારોની લ્હાણી કરનારા ચિત્રોને રોજબરોજ જોતાં જોતાં કરોડો લોકો પાપની ગાંસડીઓને ગાંસડીઓ બાંધી રહ્યા છે ત્યારે પ્રજામાં ધર્મ અને નીતિનું શિક્ષણ આપતા ચિત્રોની આર્ટગેલેરી ગામે ગામ અને નગરે નગરે હોવી જોઈએ પણ જૈનોનું આ દિશામાં ધ્યાન હવે લગભગ રહ્યું નથી. જૈનો આવા કાર્ચમાં બહુ ઓછો રસ લે છે. ખરેખર જો બાળકો - યુવાનોને સંસ્કારી બનાવવા હોય તો ગામે ગામ દરેક તીર્થોમાં સુસંસ્કારો આપતી ચિત્રશાળાઓ હોવી અતિ જરૂરી છે.

પૂજ્યશ્રી ગુરુદેવે પોતાની હયાતીમાં અતિ કાર્યવ્યગ્રતા રહેવા છતાં ધાર્મિક ચિત્રો તૈયાર કરાવવા પાછળ પુષ્કળ સમયનો ભોગ આપ્યો હતો. ધર્મિક્રેયાઓનું ચિત્રાંકન એ એમની કારકિર્દીના ગગનનો ચમકતો સિતારો છે.

પૂ. હેમરત્ન સૂરિજી તથા મુનિરાજ શ્રી સંચમબોધિવિજયજી સ્વ. પૂજ્યશ્રીનો આ વારસો જાળવવા કટિબદ્ધ છે ત્યારે સુશ્રાવક કુમારપાળભાઈની પાસે આપણે એક આશા રાખી શકીએ કે તેઓ પૂજ્ય સ્વ. ગુરુદેવશ્રીના જીવન - પ્રસંગોની પણ ચિત્રમય કિતાબ તૈયાર કરાવે તો એ અમૂલ્ય શ્રદ્ધાંજિલ લેખાશે.







# યુગો સુદ્યી ઝળહળશે, નુવનનાનુના અજવાળા...

વીસમી સદીના જિનશાસનના ગગનમાં સૂર્ચના જેવું ચમકતું અને ચળકતું વ્યક્તિત્ત્વ હતું, પ. પૂ. સકલસંઘહિતચિંતક, શાસનસેવાના અનેક કાર્યોના આધ પ્રણેતા, તપ - ત્થાગ - તિતિક્ષા - મૂર્તિ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મહારાજાનું, પૂજ્યશ્રીના વ્યક્તિત્ત્વને સંપૂર્ણપણે ઉપસાવવું એ તો અતિમુશ્કેલ કે અસંભવપ્રાયઃ છે જ, પરંતુ આંશિકપણે ઉપસાવવા પણ ગ્રંથોના ગ્રંથો નાના પડે, એટલે ચાલો, જીવન ચાત્રાના કેટલાક માઈલ સ્ટોનોનું ઉપરછલ્લું માત્ર દિગ્દર્શન કરી લઈએ...

સંસારી નામઃ- કાંતિભાઈ, માતાજી : ભૂરીબહેન, પિતાજી : ચિમનભાઈ

જન્મઃ- સંવત ૧૯૬७, રોત્ર વદ ૬, તા. ૯-૪-૧૯૧૧ - અમદાવાદ, વ્યાવહારિક અભ્યાસ : G.D.A. - C.A. સમકક્ષ.

દીક્ષા :- સંવત ૧૯૯૧, પોષ સુદ ૧૨, તા. ૧૬-૧૨-૧૯૩૪ ચાણસ્મા નાનાભાઈ પોપટભાઈની સાથે.

વડી દીક્ષા :- સંવત ૧૯૯૧, મહા સુદ ૧૦ ચાણસ્મા. પ્રથમશિષ્ય : પૂ. મુનિરાજશ્રી પદ્મવિજયજી મ. (પાછળથી પંન્યાસ)

ગુરૂદેવશ્રી :- સિદ્ધાન્ત મહોદધિ પ. પૂ. આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજયપ્રેમસૂરીશ્વરજી મ.સા.

ગણિપદ : સં. ૨૦૧૨, ફાગણ સુદ ૧૧, તા. ૨૨-૨-૧૯૫૬, પૂના.

પંન્યાસપદ : સં. ૨૦૧૫, વૈશાખ સુદ ૬, તા. ૨-૫-૧૯૫૯, સુરેન્દ્રનગર. આચાર્ચપદ : સં. ૨૦૨૯, માગસર સુદ ૨, તા. ७-૧૨-૧૯७૨, અમદાવાદ.

૧૦૦ ઓળીની પૂર્ણાહુતિ : સં. ૨૦૨૬, આસો સુદ ૧૫, તા. ૧૪-૧૦-૧૯૭૦, ક્લક્તા.

૧૦૮ ઓળીની પૂર્ણાહુતિ : સં. ૨૦૩૫, ફાગણ વદ ૧૩, તા. ૨૫-૩-૧૯७૯, મુંબઈ.

સુપ્રસિદ્ધ વિશિષ્ટ ગુણો : આજીવન ગુરૂકુલવાસ સેવન, સંચમશુદ્ધિ, ઉછળતો વૈરાગ્ય, પરમાત્મભક્તિ, વિશુદ્ધ ક્રિયા, અપ્રમત્તતા, જ્ઞાનમગ્નતા, તપ-ત્યાગ-

તિતિક્ષા, સંઘવાત્સલ્ય, શ્રમણ ઘડતર, તીક્ષ્ણ-શાસ્ત્રાનુસારી પ્રજ્ઞા.

શાસનોપરોગી અતિશિષ્ટ કાર્યો : દ્યાર્મિક શિક્ષણ શિબિર દ્વારા યુવાજનોદ્ધારનો પ્રારંભ, વિશિષ્ટ અધ્યાપન - પદાર્થ સંગ્રહ શૈલીનો વિકાસ, તત્ત્વજ્ઞાન-જીવનચરિત્રોને લોકમાનસમાં દૃઢ બનાવવા દ્રશ્ય માધ્યમ(ચિત્રો)નો ઉપયોગ, બાલ-દીક્ષા પ્રતિબંધક બિલનો વિરોધ, કતલખાનાને તાળા લગાવ્યા, ૪૨ વર્ષ સુધી દિવ્યદર્શન સાપ્તાહિકના માધ્યમે જિનવચન - પ્રસાર, સંઘ - એકતા માટેનો પ્રચંડ પુરૂષાર્થ, અનેકાંતવાદ સામેના આક્રમણો સામે સંઘર્ષ, ચારિત્ર શુદ્ધિનો યજ્ઞ, અમલનેરમાં ૨૯ દીક્ષા, મલાડમાં ૧૬ દીક્ષા આદિ ૪૦૦ જેટલી સ્વહસ્તે દીક્ષા પ્રદાન, આયંબિલના તપને વ્યાપક પ્રસિદ્ધિ...

કલાત્મક સર્જન : જેન ચિત્રાવલી, મહાવીર ચરિત્ર, પ્રતિક્રમણ - સૂત્ર - ચિત્ર આલ્બમ, ગુજરાતી - હિન્દી બાલપોથી, મહાપુરૂષોના જીવનચરિત્રના ૧૨ અને ૧૦ ફોટાના બે સેટ, કલિકાલસર્વજ્ઞ હેમચન્દ્રસૂરિ મ. ના જીવન ચિત્રોનો સેટ, બામણવાડજીમાં ભગવાન મહાવીર ચિત્ર ગેલેરી, પિંડવાડામાં પૂ. આચાર્ચદેવ શ્રીમદ્

વિજયપ્રેમસૂરીશ્વરજી મ.સા. ના જીવન ચિત્રો, થાણા - મુનિસુવ્રત સ્વામિજિનાલયમાં શ્રીપાળ - મયણાના જીવન ચિત્રો આદિ...

પ્રિય બાબતો : શાસ્ત્ર - સ્વાધ્યાય ઘોષ, સાધુ - વાચતા, અષ્ટાપદ પૂજામાં મગ્નતા, સ્તવનોના રહસ્યાર્થની પ્રાપ્તિ, દેવદ્રવ્યાદિની શુદ્ધિ, ચાંદનીમાં લેખન, માંદગીમાં પણ ઊભા - ઊભા ઉપયોગપૂર્વક પ્રતિક્રમણાદિ ક્રિયાઓ, સંયમજીવનની પ્રેરણા, આશ્રિતો પાસે સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ગ્રંથોનું વિવેચન.

તપસાધના : વર્ધમાનતપની ૧૦૮ ઓળી, છક્રના પારણે છક્ર, પર્વતિથિએ છક્ર, ઉપવાસ, આચંબિલ આદિ, ફ્ર્ટ, મેવો, મિષ્ટાજ્ઞ આદિનો જીવનભર ત્યાગ....

ચારિત્ર પર્યાય: ૫૮ વર્ષ, આચાર્ચપદ પર્યાય: ૨૦ વર્ષ, કુલ આયુષ્ય: ૮૨ વર્ષ,

કુલ પુસ્તકો : ૧૧૪ થી વધુ.

સ્વ હસ્તે દીક્ષાપ્રદાન : ૪૦૦ થી વધુ, સ્વહસ્તે પ્રતિષ્ઠા : ૨૦, સ્વનિશ્રામાં ઉપદાન : ૨૦, સ્વહસ્તે અંજનશલાકા : ૧૨

કુલ શિષ્ય - પ્રશિષ્ય આજ્ઞાવર્તી પરિવાર : ૩૮૦

કાળદાર્મ : સં. ૨૦૪૯ ચૈત્ર વદ ૧૩, તા. ૧૯-૪-૧૯૯૩, અમદાવાદ.



આ

U,

श्री

**M** 

Ol.

આપણા ભગવાન કોણ ? અરિહંત ભગવાન. એ તીર્થંકર કહેવાય, એ જિનેશ્વર પણ કહેવાય. અરિહંત એટલે દેવે આદિને પણ પૂજ્ય એટલે કે પૂજન કરવા યોગ્ય. તીર્થંકર એટલે વિશ્વના તમામ જીવોને તારનાર ધર્મતીર્થના સ્થાપક. જિનેશ્વર એટલે રાગ-દ્રેષ આદિ આત્મિક દોષોને જીતનારમાં અગ્રેસર. એ પરમાત્મા છે. પરમ(શ્રેષ્ઠ) પુરૂષ છે. પાતાલલોક -મધ્યલોક અને ઊર્ધ્વલોક એમ ત્રણે લોકના નાથ છે. સુરાસુરેન્દ્રોથી પૂજિત છે.

શ્રી આદીશ્વર, શ્રી શાંતિનાથ, શ્રી નેમિનાથ, શ્રી પાર્શ્વનાથ, શ્રી મહાવીરસ્વામિ એવા કુલ ચોવીશ તીર્થંકરો થઈ ગયા. આ ચોવીસ તીર્થંકરોને ચોવીશી કહેવાય. શ્રી આદિશ્વર આદિની પહેલા અનંત ચોવીશી થઈ ગઈ અને ભવિષ્<mark>યમાં પણ અનંત</mark> ચોવીશી થશે.

આપણા ભરતક્ષેત્રની ઉત્તરે મહાવિદેહ ક્ષેત્ર છે, એવા કુલ ૫ મહાવિદેહ છે. ત્યાં શ્રી સીમંઘર સ્વામિ વગેરે ૨૦ વિહરમાન (હાલ વિચરતા) તીર્થંકર દેવો વિદ્યમાન છે (જુઓ સામેના ચિત્રમાં) તેઓ દેવતાએ રચેલા ચાંદી-સોના અને રત્નથી બનેલા ત્રણ ગઢવાલા સમવસરણમાં બેસીને ધર્મનો ઉપદેશ આપે છે. ત્યાં ગોતમસ્વામી જેવા ગણધર અને બીજા મુનિરાજો તથા ઈન્દ્રો, દેવો, રાજાઓ અને અન્ય લોકો પણ આવેલા છે. ત્યાં નગરના અને જંગલના પશુઓ પણ જાતિવેર ભૂલી તેમનો ધર્મોપદેશ સાંભળવા આવે છે. સર્વ કોઈ પ્રભુની વાણીને પોતાની ભાષારૂપે સાંભળે છે અને તેથી સમજી શકે છે.

અરિહંત ભગવાનને રાગ નથી, દ્વેષ નથી, હાસ્ય નથી, શોક નથી, હર્ષ (મજા) કે ઉદ્ધેગ (દુ:ખ) કાંઇ નથી, એ વીતરાગ છે. તેમણે દીક્ષા લઇ, તપસ્થા કરી, અનેક સંકટો - કષ્ટો સહ્યા, તેમાં જરા પણ ચલિત ન થતા ધ્યાનમગ્ન રહી કર્મોનો નાશ કરી કેવલજ્ઞાન (પરિપૂર્ણ જ્ઞાન) પ્રાપ્ત કર્યું, એ રીતે તેઓ સર્વજ્ઞ થયા. ભૂતકાળ - વર્તમાનકાળ અને ભવિષ્યકાળ - ત્રણે કાળનું એ બધું ય જાણે. તેમણે જગતને સત્ય તત્ત્વ દર્શાવ્યું છે, મોક્ષનો માર્ગ એટલે ધર્મ તેમણે સમજાવ્યો છે, આત્માના સાચા સુખની સમજણ તેમણે આપી છે.

(જુઓ-સામે એ ભગવાનનું દેરાસર છે, એમાં એમની મૂર્તિ-પ્રતિમા છે) એમની પૂજા-ભક્તિ કરવાથી બહુ પુણ્ય થાય, પાપ ધોવાય, સારી ગતિ મળે. એમનું નામ જપવાથી પણ પુણ્ય વધે.

જૈનશાસનમાં પરમાત્મા થવાનો કોઈને ખાસ ઈજારો નથી આપ્યો. જે કોઈ અરિહંતની, સિદ્ધની, જૈનશાસનની, આચાર્યાદિ સાધુઓની સારી રીતે આરાધના કરે, ખૂબ ભક્તિ કરે.... અથવા સમ્યગ્દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર અને તપની પ્રશંસનીય સાધના કરે, યા તો તીર્થ-સંઘની અસાધારણ સેવા-ભક્તિ કરે, સર્વ જીવોને તારવાની કરણાબુદ્ધિથી પ્રશસ્ત (શુભ) પ્રયત્નો કરે, વિધિપૂર્વક લાખ નવકાર ગણે, દેવદ્રવ્યની રક્ષા-વૃદ્ધિ, શાસન-પ્રભાવના કરે, વગેરે જિનેશ્વર દેવોએ ફરમાવેલા શુભ કર્તવ્યોથી તે ઉત્તમ આત્મા પણ 'તીર્થકર' થઈ શકે છે.



नमो अस्डिंताणं नमो सिद्धाणं नमो आयस्यिणं नमो उवञ्झायाणं नमो लोए सव्वसाहूणं एसो पंच नस्टालको संवादाण्यणासणी वंगादाणं च सल्वेसिं • पत्वं हवड्ड वंगलं

श्री आपशागुर डोधा?

6

गु

20

थ्र

ने.

4

श

भ

श्री

- સાધુ-મુનિરાજ. એ જ સાચા ગુરૂ છે. કેમકે એમણે કંચન-કામિની-માલ-મિલકત, સગા-વ્હાલા, હિંસામચ ઘરવાસ વગેરે સંસાર-મોહ તજા દીક્ષા લીધી છે.
- સ્થૂલ કે સૂક્ષ્મ(મોટા કે નાના) કોઈપણ જીવને મારવો નહિ, જરાચ અસત્ય જુઠું બોલવું નહિ, માલિકે આપ્યા વિનાનું કોઈ પણ લેવું નિ, સ્ત્રીનો સદા સંપૂર્ણપણે ત્યાગ (બ્રહ્મચર્ચનું પાલન કરવું), રાતી પાઈ પણ રાખવી નહિ (પૈસા આદિ માલમિલકતનો સર્વથા ત્યાગ), આવા પાંચ મહાવ્રતોની પ્રતિજ્ઞા લઈ જેઓ જીવનભર એ પાંચ શીલ પાળે છે.
  - તેઓ કાચું પાણી, અગ્નિ, લીલી વનસ્પતિ, સ્ત્રી, બાલિકા વગેરેને અડકે પણ નહિ. મઠ-મકાન-ઝૂંપડી પણ રાખે નહિ. રસોઈ પોતે કરે નહિ, પોતાના માટે બીજા પાસે કરાવે નહિ, પોતાના માટે કરેલી રસોઈ લે નહિ, તેઓ ગૃહસ્થોને ત્યાંથી ઘરઘરથી થોડું થોડું રાંધેલું અન્ન ચાચી (માંગી) ભિક્ષાવૃત્તિથી પોતાનો નિર્વાહ ચલાવે છે(જીવન નિભાવે છે). રાતે પાણી પણ લે નહિ.
    - તેઓ ખુલ્લે પગે ચાલીને વિહાર કરતા ગામેગામ જાય છે. દિવસ-રાત ધર્મક્રિયા કરવી, શાસ્ત્રો ભણવા, સાથે રહેલા બિમાર, તપસ્વી, વૃદ્ધ આદિ સાધુઓની સેવા કરવી, તપશ્ચર્યા કરવી એ તેમનું સતત ધર્મસાધનાની સુગંધથી સભર સાધુજીવન છે. (જુઓ ચિત્ર-૧)
    - તેઓ લોકોને માત્ર દાર્મ શીખવે-સમજાવે છે. તીર્થંકર ભગવંતે કહેલા તત્ત્વો દયા, દાન, વ્રત, નિયમ, ત્યાગ, તપસ્થા, દેવ-ગુરૂની ભક્તિ વગેરેનો ઉપદેશ આપે છે.
    - આ ગુરૂ ત્રણ પ્રકારે સોથી મોટા આચાર્ચ એ શાસનની સેવા-રક્ષા કરે છે. તીર્થંકર પ્રભુની ગેરહાજરીમાં તેઓ શાસનના રાજા ગણાય. બીજા ઉપાધ્યાય - એ સાધુઓને શાસ્ત્રો ભણાવે છે. અને ત્રીજા સાધુ કે જે આચાર્ચ - ઉપાધ્યાય ભગવંતોએ શીખડાવેલી સંયમજીવનની મોક્ષમાર્ગની સાધના કરે છે. આ ત્રણેય ગુરૂદેવો કર્મોનો ક્ષય (નાશ) કરી મોક્ષ પામે ત્યારે સિદ્ધ ભગવાન બને.
    - (૧) અરિહંત (૨) સિદ્ધ (૩) આચાર્ચ (૪) ઉપાધ્યાય અને (૫) સાધુ એ પાંચ પરમેષ્ઠી કહેવાય. (તેમને પરમેષ્ઠી કહીને પણ બોલાવાય), એમને નમસ્કાર કરવાનું સૂત્ર - નવકાર મંત્ર - નમસ્કાર મહામંત્ર છે.
    - જો એક્વાર નવકાર ધ્યાનથી (શુભ ભાવે એકાગ્રતાથી) ગણવામાં આવે તો પાપકર્મો જે બહુ જ મોટા જથ્થામાં પડેલા છે (૯૦ ક્રોડ X ૧ ક્રોડ સાગરોપગની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળાથી લઈને થોડાક સમયના, તે પણ પાછા અનંતા) તેમાંથી ૫૦૦ સાગરોપમ વર્ષ જેટલા કર્મો તૂટી જાય. (૧ સાગરોપમ- એટલે અસંખ્ય વર્ષ) એક છૂટી નવકારવાળી એટલે ૧૨ નવકાર ગણતા છ હજાર સાગરોપમ તૂટે અને એક બાંધી (પાકી) નવકારવાળી એટલે ૧૦૮ નવકાર ગણતા ૫૪ હજાર સાગરોપમ જેટલા કર્મ તૂટે.

નવકાર ધ્યાનથી ગણવા માટે ઊપરના પદો વાંચી વાંચીને ગણવા....

દ્ય

દાર્મ કરીએ તો ઘણાં સુખ મળે, પાપ કરીએ તો બહુ દુઃખ મળે. પાપ કરવાથી ફૂતરા, બિલાડા, કીડા, મંકોડા થવું પડે, નરકમાં રાક્ષસના હાથે બહુ પીડાવું પડે. જ્યારે દાર્મ કરવાથી ઊંચે જવાય, વિમાનમાં દેવ થવાય અને મોક્ષ મળે, પછી કંઈ દુઃખ જ નહિ, સુખ અને સુખ.... સર્વડા વીતરાગ ભગવાને કહ્યો તે જ સાચો દાર્મ. એમણે ચાર પ્રકારનો દાર્મ બતાવ્યો છે. દાન, શીલ, તપ

અને ભાવ.

(અ) દાનધર્મમાં : -(૧) ભગવાનની પૂજા-ભક્તિ કરવાની, દૂધ (જલ) ચંદન, કેસર, ફૂલ, ધૂપ, ઘીનો દીવો, ચોખા (અક્ષત) કળ અને નૈવેદ્ય (મિઠાઈ, પતાસા, સાકર વિ.) વગેરે અર્પણ કરવાનું.

(૨) સાધુ-મુનિરાજને વહોરાવવાનું : ભોજન, વસ્ત્ર, ઓષધ (દવા) આદિ દાન આપવાનું.

(3) અપંગ, અસહાય, અંઘ, અનાથ, દીન-દુઃખી આદિને ખાવા-પીવાનું, કપડા, ઠંડીમાં ધાબળો આદિ આપવાનું.

(૪) કીડી-મકોડા વગેરે કોઈપણ જીવને મારવા નહિ - અભયદાન દેવાનું. તે માટે નીચે જોઈને ચાલવાનું....

(૫) દાર્મકાર્યોમાં (દેરાસર-ઉપાશ્રય બાંધકામ, સાદ્યમિક ભક્તિ, શિબિર-પાઠશાલા આદિમાં) દાન આપવાનું.

(૬) બીજાઓને ધાર્મિક જ્ઞાન આપવું, તેમાં સહાચતા કરવાની.

- (બ) શીલઘર્મમાં બ્રહ્મચર્ચ, સદાચાર, વ્રત નિયમ(બાઘા), સામાચિક, સુદેવ-સુગુર્-સુઘર્મ પર અટલ શ્રદ્ધા, માતા-પિતા-વિદ્યાગુરુ- દેવ-ગુરુ- વડીલ આદિનો વિનય કરવો વગેરે ઘર્મમય જીવન વ્યવહાર રાખવો.
- (ક) તપદ્યર્મમાં નવકારશી (સૂર્યોદયથી ૪૮ મિનિટ પછી મુક્રી વાળી નવકાર ગણી વાપરવું તે), પોરસિ, બિયાસણું, એકાસણું, આયંબિલ, ઉપવાસ આદિ શક્તિ પ્રમાણે કરવાનું. ઉણોદરી - ભૂખ કરતા ઓછું ખાવાનું, મનને મલિન કરે તેવી વિગઈઓ- દૂધ, ઘી, મિઠાઈ વગેરેમાંથી એકાદ તજવાનું (છોડવાનું), દાર્મિક્રયામાં સમતાથી કષ્ટ સહન કરવાનું, ધાર્મિક અધ્યયન (સ્વાધ્યાય) કરવું, પાપોનો ગુરૂ સમક્ષ એકરાર (પ્રાયશ્ચિત્ત), સંઘની સેવા, ધ્યાન એ બધાનો તપમાં સમાવેશ થાય છે, તેમાંથી શક્ય તેટલું કરવું.

(s) ભાવદાર્મમાં - સારી ભાવના ભાવવી, જેમકે -'અહો ! આ સંસાર અસાર છે, કાચામાચા બધુ નાશવંત છે, ધર્મ જ સાર છે. અરિહંત આદિ પરમેષ્ઠી સાચા તારક છે. સર્વ જીવો મારા મિત્ર છે. સો પાપથી બચો, સો સુખી થાઓ, સો જીવો મોક્ષ પામો'. 'હું એકલો આત્મા છું, કાચા વગેરે બધું મારાથી જુદું

અહિંસા, સંચમ અને તપ એ મુખ્ય ધર્મ છે. ધર્મનો પાયો - મૂળ સમ્યક્ત્વ છે. સમ્યક્ત્વ એટલે અરિહંત એ જ મને માન્ય દેવ, એમના વચન પર દૃઢ શ્રધ્ધા તથા સાથા સાધુ જ ગુરૂ તરીકે માન્ય અને તેમના પર શ્રદ્ધા - પ્રેમ…..



શ્રા હા હો હો

CI.

21.

8

સવારે વહેલા જાગવું. જાગતા જ 'નમો અરિહંતાણં' બોલવું. પથારી (ગાદલું) છોડી, નીચે બેસી શાંત ચિત્તે હ-૮ નવકાર ગણવા. પછી વિચારો કે 'હું કોણ ? હું જૈન મનુષ્ય-બીજા જીવોથી ઘણો વધારે વિકાસ પામેલો. માટે મારે શુભકાર્યરૂપ ધર્મ જ કરવો જોઈએ. તે માટે અત્યારે સારો અવસર છે'.

ઊઠીને માત-પિતાને પગે લાગવું. પછી પ્રતિક્રમણ કરવું. તે ન બને તો સામાચિક કરવી, તે પણ ન થઈ શકે એમ હોય તો સકલ તીર્થ સૂત્ર બોલી સર્વ તીર્થોને ભાવથી વંદના કરવી. અને ભરહેસર સજ્ઝાય બોલી મહાન આત્માઓને ચાદ કરવા. રાત્રિના પાપો માટે મિચ્છામી દુક્કડં કહેવું. પછી ઓછામાં ઓછું નવકારશી પચ્ચક્ખાણ ધારવું. પર્વતિથિ હોય તો બેઆસણું, એકાસણું, આયંબિલ વગેરે શક્તિ મુજબ ધારવું.

દેરાસર ભગવાનના દર્શન કરવા જવું. ત્યાં પ્રભુના ગુણોને અને ઉપકારોને ચાદ કરવા. ઉપાશ્ચરો જઈ ગુરૂ મહારાજને વંદન કરવા, સુખશાતા પૂછવી, ભાત-પાણીનો લાભ આપવા વિનંતી કરવી, ધારેલું પચ્ચક્ખાણ કરવું.

સૂર્યોદયથી ૪૮ મિનિટ પછી નવકારશી પચ્ચક્ખાણ પરાચ,

૧/૪ દિવસ ગયે પોરિસી, ૧/૪ + ૧/૮ દિવસ જાય ત્યારે સાઢ પોરિસી, ૧/૨ દિવસ ગયે પુરિમુક પચ્ચક્ખાણ પરાય. નવકારશીથી નરકગતિ લાયક ૧૦૦ વર્ષના પાપ તુટે. પોરિસીથી ૧૦૦૦ વર્ષના, સાઢ પોરિસીથી દસ હજાર વર્ષના, પુરિમુડ્ઢ અથવા બિયાસણાથી લાખ વર્ષના પાપો તૂટે છે.

સ્નાન કરીને સ્વચ્છ જુદા કપડા પહેરીને હંમેશાં ભગવાનની પૂજા કરવી. પૂજા (ભક્તિ) કર્ચા વિના ભોજન ન કરાચ. પૂજા માટે બની શકે તો પૂજનની સામગ્રી (દૂધ, સુખડ, કેસર, ધૂપ, ફુલ, દીપક, વરખ, આંગીની અન્ય સામગ્રી, ચોખા, ફલ, નૈવેધ આદિ) ઘરેથી લઈ જવી જોઈએ.

ગુરુ મહારાજ પાસે વ્યાખ્યાન - ઉપદેશ સાંભળવો. પ્રભુની વાણી સાંભળવાથી સાચી સમજણ મળે, શુભ ભાવના વધે, જીવન સુધરતું જાય.....

સાંજના સૂર્યાસ્ત થતા પહેલા જ જમી લેવું. શ્રાવકથી મહાપાપકારી રાત્રિભોજન ન થાય. જમ્યા બાદ દેરાસરે દર્શન કરવા, ધૂપપૂજા, આરતી, ઉતારવા, સાંજે પ્રતિક્રમણ કરવું. પછી ધાર્મિક વાંચવું - ભણવું - પાઠશાલાએ દરરોજ જવું. કદાપિ જૂઠું ન બોલવું, ચોરી ન કરવી, નિંદા ન કરવી, બીડી - સિગરેટ ન પીવી, જુગાર ન રમવો, ઝઘડો ન કરવો, જીવદયા પાળવી, પરોપકાર કરતાં રહેવું.

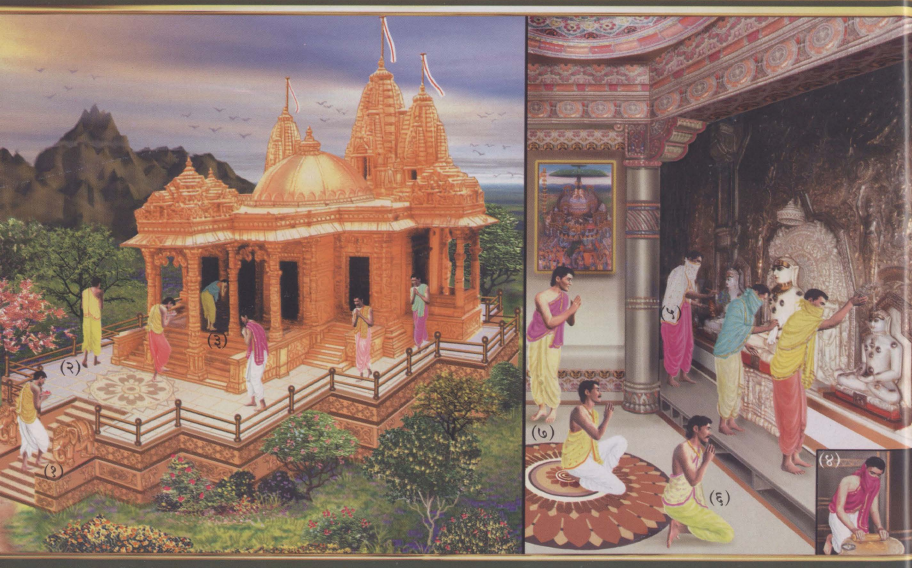
(E

Ol.

थ

લાઉ





Solution International Solution International



આપણા વીતરાગ ભગવંતની દિવ્ય અને ભવ્ય પ્રતિમાઓ જેમાં હોય તેને જિનમંદિર કહેવાય. દેરાસર પણ કહેવાય. ભગવાનની પ્રતિમા ભગવાનના સ્વરૂપની આપણને ઝાંખી કરાવે છે. દરેક જૈને દેરાસર રોજ જવું જોઈએ.

જિનમંદિર જવાનો ભાવ જાગતા (ઈચ્છા થતાં) એક ઉપવાસ જેટલો લાભ મળે છે. માટે ખૂબ ભાવોલ્લાસથી દેરાસરે જવું. ચાલતા કીડી વગેરે જીવ ન મરે, માટે નીચે જોઈને ચાલવું. જિનાલયના શિખરના દર્શન થતાં જ બે હાથ જોડી, સહેજ માથું નમાવીને 'નમો જિણાણં' કહેવું. વળી ક્યારેય દેરાસર પાસેથી નીકળીએ ત્યારે એ જ રીતે 'નમો જિણાણં' બોલવું.

જિનમંદિરમાં પેસતા સંસારના કાર્યો અને તેની વિચારણાનો ત્યાગ કરવા માટે 'નિસીહિ' કહેવું. પછી પ્રભુને ફરતે પ્રભુની જમણી બાજુથી ત્રણ પ્રદક્ષિણા (પ્રભુજીને વચ્ચે રાખી ગોળાકારે સ્તુતિ બોલતા ફરવું તે) દેવી. એથી સંસારમાં ભમવાનું મટે.

પછી પ્રભુજીની સામે અર્ઘા નમી 'નમો જિણાણં' કહેતાં, ભગવાનનું મુખ જેતાં જોતાં પ્રણામ કરવા, પછી ગદ્-ગદ્ (પ્રભુભક્તિથી સભર ભીના) સ્વરે સારી પ્રભુ-સ્તુતિ બોલવી અને ભાવના ભાવવી કે 'અહો! કલ્પવૃક્ષને ચ ટપી જાચ એવું, સંસારના દુઃખોનો નાશ કરનારૂં કેવું સુંદર પ્રભુદર્શન - વંદન કરવાનું સદ્ભાગ્યે મને મળ્યું છે'.

પછી વાસક્ષેપ - ધૂપ-દીપ-સાથિયો કરી ચૈત્થવંદન કરવું.

ન્હાઈને, પૂજાના કપડા પહેરીને ગયા હોઈએ ત્યારે સ્તુતિ કર્યા પછી ખેસના છેડાથી મુખકોશ બાંધી કેસર ઘસી લેવું. તિલક (ભાઈઓને બદામ આકારનો ચાંદલો, બહેનોને ગોળ ચાંલ્લો) કરી (પ્રભુપૂજા સિવાયના કાર્યોનો ત્યાગ કરવા રૂપ) બીજી નિસીહિ કહી ગભારામાં પેસવું.

પ્રભુપ્રતિમા પર મોરના પીંછાઓથી બનેલ કોમળ મોરપીંછી ફેરવવી જેથી જીવજન્તુ દુર થાય. પછી મોટુ કપડું (કેસરપોથો - કેસર લૂછવા માટેનું) પાણીમાં પલાળી પ્રતિમા પરથી વાસી કેસર ઉતારી લેવું. ખૂણામાંથી કેસર ન નીકળે તો ઘીમેથી વાળાકૂંચીથી સાફ કરવું. પછી કળશને બે હાથે પકડી પ્રસાલ (અભિષેક) કરવો. પછી (મુલાયમ વસ્ત્રોના બનેલા) ત્રણ અંગલુછણાથી પ્રભુપ્રતિમાને સ્વચ્છ-કોરી કરવી.

પછી પ્રભુજીને ચંદન - બરાસનું વિલેપન કરવું, કેસર-સુખડથી નવ અંગે તિલકો કરવા, વરખ હોય તો છાપવા, બાદલુ - રેશમ- પુષ્પ - સોના ચાંદી - હીરા આદિના અલંકાર આદિથી અંગરચના (પ્રતિમાજીની શોભા) કરાય, ફુલ ચડાવવા, ધૂપ-દીપક કરવા, ચામર, પંખો, દર્પણ આદિ ધરવા.

પછી ગભારાની બહાર આવી, પ્રભુજીની સામે રહી, તેમનો જન્માભિષેક ઉત્સવ, રાજચાદિમાં પણ વૈરાગ્યમય અવસ્થા, દીક્ષાજીવન, તપસ્થા, તીર્થંકર અવસ્થા વગેરે ભાવવું.

પછી ચોખાથી સાથિયો કરી, ફળ-નેવેદ્ય આદિ અર્પણ કરી ભાવપૂજા સિવાયના કાર્યોના ત્યાગરૂપ ત્રીજી નિસીહિ કહી ચૈત્યવંદન કરવું. ઘંટનાદ કરવો.



(૧) ધૂત - જુગાર (૨) માંસાહાર (૩) દારૂ (૪) વેશ્યાગમન (૫) શિકાર (૬) ચોરી અને (७) પરસ્ત્રી-ગમન, એ ७ श्रा વ્યસનો અશુભ કાર્યો એ હ મહાપાપકર્મ બંધાવનારા અને નરકમાં લઈ જનારા છે. જૈનોને તો એ સર્વ બાધા-નિયમથી 6 સર્વથા બંધ હોય, નિયમ વિના (પાપ ન કરવા છતાં) પાપકર્મ બંધારો જાય છે. વળી, જૈનથી અભક્ષ્ય ન ખવાય, કેમકે એમાં સૂક્ષ્મ અને ત્રસ (હાલતા-ચાલતા) જીવો બહુ હોય છે. એ ખાવાથી બહુ પાપ લાગે, બુદ્ધિ બગડે, શુભ કર્તવ્ય ન થઈ શકે. પરિણામે આ ભવમાં અને પરલોકમાં પણ બહુ દુ:ખી દુ:ખી થવું 150 us. માંસ, દારૂ, મધ અને માખણ (છાશમાંથી બહાર કાઢ્યા પછીનું માખણ) એ ચારે અભક્ય ગણાય છે. કંદ-મૂળ, शु લીલ-ફૂગ, વગેરે પણ અભક્ષ્ય છે. કારણ કે એમાં અનંતા જીવો હોય છે. તે સિવાય વાસી અન્ન, સંધાન (બોળ અથાણું-પાણીના અંશ સાથેનું અથાણું) વિદળ (કઠોળ) સાથે કાચા દહીં-છાશ, કુલફી, બે રાત પછીના દહીં-છાશ, તથા બરફ, 6 બરક ગોળા, આઈસ્ક્રીમ, કલકી, કોલ્ડીંક્સ વગેરે પણ અભસ્ય ગણાય. રાત્રિભોજન પણ ન કરાય. (જુઓ ચિત્ર-૧) તેમાં માંસ ખાનાર બળદ બન્યો છે અને ક્સાઈથી કપાઈ રહ્યો છે. (ચિત્ર - ૨) માણસ દારૂ પીને ગટરમાં પડ્યો છે, તેના પહોળા થયેલા મોઢામાં કુતરૂં પેશાબ કરે છે. थ (ચિત્ર-૩) મધપુડા પર અસંખ્ય જંતુઓ ચોંટીને મરે છે. માખીઓ વિષ્ટા વગેરેના અપવિત્ર પુદ્ગલો લાવી એમાં ભરે ने. છે. વાઘરી ધૂણી ધખાવીને મધપૂડાને કોથળામાં મૂકે છે, એમાં ઢગલાબંધ માખીઓ મરે છે. छे. थ्य

(ચિત્ર-૪) માં માખણમાં તે જ વર્ણના (રંગના) અસંખ્ય જીવો સૂક્ષ્મદર્શક યંત્ર Microscope હારા દર્શાવ્યા

(ચિત્ર-૫) માં રાત્રે ખાનાર બિલાડી, ઘૂવડ, ચામાચિડીચું વગેરે થાય છે. હોટલમાં અભસ્ય હોય, અભસ્યના ભેળ-સંભેળ (ભેળસેળ) હોય માટે હોટલ / લારી-ગલ્લા / ધાબાઓ પરનું ન ખવાય. ફાસ્ટક્રુડ વગેરે પણ ન ખવાય.

(ચિત્ર-૬) માં ગરમ કર્ચા વિનાના દહી, છાશ કે દુધ કઠોળ સાથે ભળવાથી તત્કાળ અસંખ્ય સૂક્ષ્મ જીવો ઉત્પન્ન થાય છે. એવી રીતે વાસી નરમ પૂરી, ભાખરી, રોટલી-રોટલા, માવા વગેરેમાં તથા બરાબર તડકે તપાવ્યા વિનાના અથાણામાં (સંભેળ-બોળ અથાણું) અને બે રાત ઉપરના દહી-છાશમાં પણ અસંખ્ય જીવો જન્મે છે, આથી એ બધું અભક્ય-ભક્ષણ ન કરવા યોગ્ય બને છે.

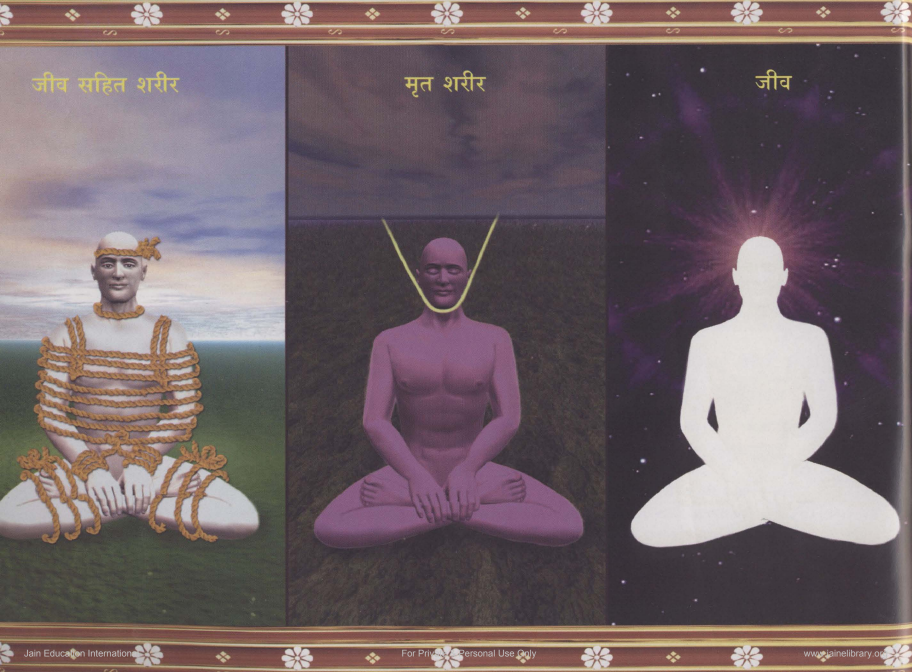
તથા કંદમૂળ, કાંદા, બટાટા, આદુ, લસણ, મૂળા, ગાજર, શક્કરિયા વગેરેમાં પણ ક્રણે-ક્રણે અનંતા જીવો છે. રિંગણ વગેરે પણ અભક્ય છે. ભેજથી ખાખરા-પાપડ વગેરે પર લીલ-ફૂગ વળે એ પણ અનંતકાય છે. તેથી ન ખવાય.

0

(4)

BB

Call.



આપણે કોણ છીએ ? આપણે જૈન છીએ. 'જૈન એટલે ?' જિનેશ્વર ભગવાનને માને તે જૈન. એમનું કહેલું બધું (મનફાવતું થોડું નહીં, બધું જ) માને તે જૈન. આપણે જૈન છીએ, ત્યારે 'આપણે' એટલે કોણ ? 'આપણે' એટલે શરીર નહિં. શરીર તો જડ છે. આપણે એટલે જીવ-આત્મા-ચેતન. શરીરને જ્ઞાન થતું નથી. જીવને જ્ઞાન થઈ શકે છે.

थ।

W

Q.

આપણને સુખ-દુ:ખ થાય છે, જ્ઞાન થાય છે, સમજણ પડે છે, લાગણી થાય છે, આપણને ગુસ્સો આવે છે, અભિમાન જાગે છે, ક્ષમા-નમ્રતા રાખીએ છીએ, આપણને ઈચ્છા થાય છે, વિચાર આવે છે, આ બધું કોને થાય છે! આત્માને, શરીરને નહીં. જો શરીરને થતું હોય તો મૃતદેહમાં બધી જ ઈન્દ્રિયો વિધમાન છે. તેને પણ સંવેદના થવી જોઈએ, તે થતી નથી કારણ કે ત્યાં શરીર છે, આત્મા નથી.

આત્માંનું કેટલુંચ ગયા જન્મોના કર્મ અને સંસ્કારને લીધે થાય છે માટે એક્સરખી પરિસ્થિતિમાં પણ દરેક જીવના સુખ-દુ:ખ, ક્રોધ, ક્ષમા વગેરેમાં ભેદ પડે છે, અલગ-અલગ પ્રકારના થાય છે. શરીર તો પુદ્ગલ-માટીનું બનેલું છે. એને આમાંનું કાંઈ ન થાય. એને કાંઈ સુખ નહીં, દુ:ખ નહીં, જ્ઞાન-ઈચ્છા-લાગણી વગેરે કશું થાય નહિ. મડદાને ક્યાં એમાંનું કશુંય થાય છે ? માટે શરીર પોતે જીવ નથી. આપણને સુખ-દુ:ખ વગેરે થાય છે માટે આપણે જીવ છીએ, શરીરમાં કેદ પુરાયેલા આત્મા છીએ. (પાંજરામાં પૂરાયેલા પંખીની જેમ).

જીવને આંખથી જોવું હોય તો તે જુએ, આંખ એની મેળે નથી જોતી. જીવ પોતે ધારે તો હાથ પગને હલાવે કે શરીરને ગતિમાન કરે, નહિતર એ બિચારા પડ્યા રહે છે. તેથી જીવ, શરીરથી સ્વતંત્ર વ્યક્તિ છે, સ્વતંત્ર તત્ત્વ છે.

શરીર તો તે તે ભવમાં નવું બન્યું છે, જીવને કર્મસત્તાએ ભૂતની જેમ ચોંટાડયું છે, પરંતુ જીવ તો અનાદિકાળથી આ સંસારમાં ભટકતો આવ્યો છે. માટે જ કોઈકને પૂર્વજન્મયાદ આવે છે. આપણો જીવ ઝાડ, પણી, વાયુ, કીડા-મંકોડા, પશુ-પંખી વગેરે અવતારોમાં અનંતી વાર જઈ આવ્યો છે, એટલે કે તેવો બન્યો છે.

અહિં આપણને મનુષ્ય શરીર મળ્યું છે, આ પણ ઘણાં ઘરડા માણસોની જેમ છૂટી જવાનું છે (એટલે કે આપણે પણ મરી જવાનું છે) અને ફરી જીવને પરભવમાં ક્યાંક જવું પડવાનું છે. તેથી આ શરીરનો, ઇન્દ્રિયોનો મોહ ન રાખવો જોઈએ, તેની ટાપટીપ, સજાવટ ટેસથી ન કરવા જોઈએ, એની ખાતર પાપ ન કરવા જોઈએ. પાપ કરવાથી જીવને દુર્ગિતમાં જવું પડે, પાપનું ફળ-દુંખ અવશ્ય ભોગવવું પડે છે.



3

તીર્શંકર ભગવાન કહે છે -

Q.

(१) शरीर એ જીવ नथी, शरीरथी तहन रहो जुव એક स्वतंत्र व्यक्ति (तत्त्व) छे. हा.त. डोईना શરીરમાં ભૂત હોય તેમ જીવ, શરીરમાં કેદ પૂરાયેલ છે. જીવ હાથને ઊંચો કરે, તો જ એ ઊંચો થાય

Oll

89

(જુઓ ચિત્ર -૧) એક હાથ ઊંચો થયો છે, જ્યારે બીજો હાથ બિચારો એમ જ પડી રહ્યો છે.

(૨) જીવ આજ-કાલનો નહિ, સદાનો હચાત છે, નિત્ય છે. ઝાડ, પાણી, કીડા, પશુ, પંખી વગેરે અનંતા શરીરોમાં કેદ પુરાતો અને ત્યાંથી છૂટતો જીવ આજે અહીં આવ્યો છે. પાછો અહિંથી ઉપડી જવાનો....ક્યાં ? કર્મ લઈ જાય ત્યાં..... (ચિત્ર-૨)

(3) શરીરમાં કેદ પુરાવાનું કારણ - જીવે તેવા કર્મ કર્યા છે, જીવ સારા-નરસા કર્મનો કર્તા છે. હિંસા, અસત્ય, ચોરી, રંગરાગ, ધનસંગ્રહ, આરંભ, સમારંભ વગેરે પાપો કરી કર્મ બાંધે છે. જ્યાં સુધી

કર્મ બાંધવાનું ચાલુ ત્યાં સુધી સંસારમાં ભટકવાનું ઉભું રહેવાનું (ચિત્ર-3)

3811 (x) જાવ કર્મનો ભોક્તા પણ છે. પોતાના કરેલા કર્મના ફળ જીવે પોતે જ ભોગવવા પડે છે. પોતાને સુખ-દુ:ખ પોતાના જ કર્મથી મળે છે. પુણ્યકર્મથી સુખ મળે અને પાપકર્મથી દુ:ખ મળે. પુણ્યકર્મ ભોગવવા મનુષ્ય લોકમાં કે સ્વર્ગમાં અને પાપકર્મ ભોગવવા તિર્થય કે નરકમાં ય જવું પડે છે. (থিস-४)

> (૫) કર્મના બંધનથી કાચમનો છૂટકારો પણ થઈ શકે છે. જેમકે જેલ આદિમાં બેડીના બંધનથી બંધાચેલો ક્યારેક કાયમીપણે મુક્ત થઈ શકે છે. બધા જ કર્મ સંપૂર્ણપણે તૂટે તો અવશ્ય મોક્ષ થાય, પછી કદાપિ કર્મ ન લાગે, સંસારમાં ભટકવું ન પડે, દેવ-નરક-મનુષ્ય-તિર્થય આદિ ચારગતિમાંથી એકેચમાં જન્મ-મરણાદિ દુ:ખો ભોગવવા ન પડે. (ચિત્ર-પ)

> (५) भोक्ष - डायभ भाटे संसारथी छूटडारो अने अनंत ज्ञान-दर्शन, अनंत शक्ति अने अनंत આનંદથી ખીચોખીચ ભરેલ. આવો મોક્ષ મેળવવા માટે બધા જ કર્મોનો નાશ કરવો જોઈએ. તેના ઉપાચો ક્યા ? જે કારણોથી કર્મો બંધાયા તેનાથી વિપરીત કારણોથી અર્થાત્ જિનભક્તિ, તપસ્થા, વ્રત, નિયમ, દાન, સદાયાર, શાસ્ત્રશ્રવણ, અહિંસા, સત્ય, નીતિ, સામાચિક, પ્રતિક્રમણ, ચારિત્રપાલન, પાપ પ્રાથિશ્વ આદિથી કર્મો તૂટે છે. આ છ સમ્ચક્ત્વના સ્થાનો કહેવાય છે.

(૧) આત્મા છે. (૨) નિત્ય છે. (૩) કર્મનો કર્તા છે. (૪) કર્મનો ભોકતા છે. (૫) એનો મોક્ષ છે.

(૬) મોક્ષના ઉપાય છે.





જીવો બે પ્રકારના હોય છે. (૧) સંસારી અને (૨) મુક્ત (મોક્ષના). સંસારી એટલે ચાર ગતિમાં 3 સંસરણ (ભ્રમણ) કરનારા, કર્મથી બંધાયેલા, કાચામાં કેદ પૂરાયેલા. મુક્ત એટલે સંસારમાંથી છૂટેલા -કર્મ અને શરીર વિનાના... वा

સંસારી જીવ બે પ્રકારના (૧) સ્થાવર અને (૨) ત્રસ.

સ્થાવર એટલે સ્થિર - પોતાની મેળે પોતાની કાચાને જરાય હલાવી ચલાવી શકે નહિ. તે દા.ત. ઝાડનો જાવ.

ત્રસ એટલે તેથી ઊલટા - સ્વેચ્છાથી હાલી-ચાલી શકે તે દા.ત. કીડી, મંકોડા, મચ્છર વગેરે.

સ્થાવર જાવોને માત્ર એક જ સ્પર્શન ઇન્દ્રિયવાળું (ચામડી જ ફક્ત) શરીર હોય છે. ત્રસ જીવોને એકથી વધુ એટલે કે બે થી પાંચ ઇન્દ્રિયવાળા શરીર હોય છે. એમાં કઈ એકેક ઇન્દ્રિય વધારે છે તેનો ક્રમ સમજવા માટે આપણી જીભથી ઉપર કાન સુધી જોવું. બેઈન્દ્રિયને ચામડી + જીભ (સ્પર્શન + રસન), તેઈન્દ્રિયને એમાં નાક (ઘાણ) વધારે, ચઉરિન્દ્રયને આંખ (ચક્ષુ) વધારે, પંચેન્દ્રિયને કાન (શ્રોત્ર) વધારે.

- (૧) એકેન્દ્રિય સ્થાવર જીવના પાંચ પ્રકાર-(૧) પૃથ્વીકાય (માટી, પત્થર, ધાતુ, રત્ન આદિ) (૨) અપ્કાય (પાણી, બરફ, ધ્રમ્મસ, ઝાકળ વગેરે) (૩) તેઉકાય (અગ્નિ, વીજળી, દીવાનો પ્રકાશ આદિ) (૪) વાચુકાય (હવા, પવન, પંખા, એ.સી.ની ઠંડી હવા આદિ)(૫) વનસ્પતિકાય (ઝાડ, પાન, શાક, ફળ, ફૂલ, લીલ, ફૂગ વિગેરે
  - (બ) બેઈન્દ્રિય: કોડી, શંખ, જળો, અળસિયા, કરમિયા આદિ....
  - (ક) તેઈન્દ્રિય: કીડી, માંકડ, મકોડા, ઉદ્યઈ, ઈચળ, કીડા, ધનેડા આદિ.
  - (ડ) ચતુરિન્દ્રિય ચઉરિન્દ્રય : ભમરા, ડાંસ, મચ્છર, માખી, તીડ, વીંછી આદિ...
  - (ઈ) પંચેન્દ્રિય નારક, તિર્થય, મનુષ્ય, દેવ.

નારક - ઘણા પાપકર્મ ભેગા થવાથી રાક્ષસોના (પરમાધામીના) હાથે સતત જ્યાં દુ:ખી થવાનું તે. તિર્ચંચ 3 પ્રકારના - જલચર, સ્થલચર, ખેચર.

જલચર-પાણીમાં જાવનારા માછલા, મગર વગેરે

સ્થલચર - જમીન પર ફરનારા - ગિરોલી, સાપ, વાઘ-સિંહ-વરૂ આદિ જંગલી પશુ અને ગાચ-કતરા વગેરે શહેરી પશુઓ.

ખેચર-આકાશમાં ઊડનારા - પોપટ, ચકલી, મોર આદિ પંખીઓ, ચામાચીડીચા....

મનુષ્ય - આપણા જેવા.

डे

8

GU

y

SI

OI.

9

દેવ - ખૂબ પુણ્યકર્મ ભેગા થાય ત્યારે આપણી ઉપર દેવલોકમાં સુખની સામગ્રીથી ભરપુર ભવ भणे ते.



તાંબામાં ભળી ગયેલું સોનું ઝાંખું દેખાય છે, છતાં સોનું પોતે અંદર શુદ્ધ છે તેવી રીતે જીવ પોતે અંદરખાને શુદ્ધ હોવા છતાં જડ કર્મ-૨જ (કર્મનો કચરો) એમાં ભળી ગયેલ હોવાથી મલિન બન્યો છે. એના અસલી સ્વરૂપમાં અનંતજ્ઞાન વગેરે ગુણો છે, શક્તિઓ છે પરંતુ તે કર્મના આવરણથી ઢંકાઈ જઈ તેનું રૂપ મલિન થયું છે તેથી નકલી સ્વરૂપ પ્રગટ થયું છે.

જીવને સૂર્ચ જેવો સમજીએ તો એમાં આઠ જાતના ગુણરૂપી પ્રકાશ કહેવાય. સૂર્ચ પર આઠ જાતના વાદળ આવી જાય તેમ જીવ પર આઠ જાતના કર્મરૂપી વાદળો આવી જવાથી તેનો પ્રકાશ ઢંકાઈ ગયો છે અને તેની સાથે જીવ પર નકલી વાતો ઊભી થઈ ગઈ. દા.ત. જ્ઞાનાવરણ કર્મથી જીવમાં રહેલું અનંતજ્ઞાન (સર્વજ્ઞપણું) ઢંકાઈ જઈને અજ્ઞાનપણું, મૂર્ખપણું, મંદબુદ્ધિપણું, ભૂલકણો સ્વભાવ આદિ ઉભા થયા....

સામેના ચિત્રમાં જીવનું (એટલે કે આપણું) આંતરિક સ્વરૂપ કેવું ભવ્ય છે તે બતાવ્યું છે. પરંતુ આજે કર્મરૂપી વાદળોથી દોરાયેલા આપણે કેવા ભેળસેળીયા સ્વરૂપવાળા બની ગયા છીએ તેની નીચેની કોઠામાં સ્પષ્ટતા છે.

| <b>%वनुं स्व</b> र्प        | એને ઢાંકનારા<br>કર્મરૂપી વાદળો | <b>%</b> वनुं नडसी स्वरूप                                                    |
|-----------------------------|--------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| (१) अनंत ज्ञान              | (૧) જ્ઞાનાવરણીય                | (૧) અજ્ઞાન, મંદ, મૂર્ખ, જડ, ભૂલકણો.                                          |
| (२) अनंत दृश्न              | (૨) દર્શનાવરણીય                | (૨) આંખ વગેરે ન હોવી એટલે આંધળા,<br>બહેરા, લુલા, લંગડાપણું, ઉંઘના પ્રકારો.   |
| (3) સમ્યગ્દર્શન<br>વીતરાગતા | (3) ਮੀ6ਰੀਪ 5ਮੀ                 | (૩) મિશ્ચાત્વ, અવિરતિ, રાગ, હેષ,<br>કામ, ક્રોદ્ય, ઈર્ષ્યા આદિ                |
| (४) अनन्त वीर्थाहि          | (૪) અંતરાય કર્મ                | (૪) દુર્બલતાપણું, <del>કૃ</del> પણપણું, દરિદ્રપણું, પરાધીનપણું               |
| (५) अनन्त सुभ               | (૫) વેદનીય કર્મ                | (૫) શાતા (સુખ) અશાતા (કષ્ટ, પીડા, દુઃખ).                                     |
| (ક) અઢક-અમકવા               | (૬) આચુષ્ય કર્મ                | (૬) જન્મ, જીવન, મરણ.                                                         |
| (७) અરૂપીપણું               | (७) ศเมรา์                     | (७) નરકાદિ ગતિ, એકેન્દ્રિયાદિ શરીર,<br>રૂપ, જશ, અપજશ, સોભાગ્ય, દુર્ભાગ્યાદિ. |
| (૮) અગુરુલદ્યુપણું          | (૮) ગોત્ર કર્મ                 | (૮) ઉચ્ચકુલ, નીચકુલ.                                                         |

3

Q.

નું

201

3

4





જીવને કોણે બનાવ્યો ? દુનિયા કોણે બનાવી ?

Q,

જીવ નવો નથી બન્યો, એ આકાશની જેમ અનાદિકાળથી (જેની કોઈ શરૂઆત નથી તે અનાદિ) છે. જીવના કર્મ એના નવા નવા શરીર બનાવે છે પરંતુ કોઈ ઈશ્વર જીવ બનાવતો નથી. નવું તો શરીર બને છે, જીવ તો એનો એ જ રહે છે.

8

દુનિયા એટલે શું ? જમીન, પર્વત, નદી, ઝાડ એ બધું ને ! એ બધું શું છે ? એકેન્દ્રિય જીવના શરીર. તો એ પણ તે જીવોના કર્મથી બન્યા છે, કોઈ ઈશ્વરે બનાવ્યા નથી. તો આ શરીરો બનાવનાર કર્મ એટલે શું ? કર્મ એ પણ સૂક્ષ્મ પુદ્ગલ (દ્રવ્ય) છે.

æ,

(જુઓ ચિત્ર નં. ૧, ૨, ૩) પવન ઘરમાં ધૂળ લાવે છે, હવા ચક્કીને ફેરવે છે, લોહચુંબક લોઢાને ખેંચે છે. ત્યાં ધૂળ લાવનાર, ચક્કી ફેરવનાર કે લોઢાને ખેંચનાર કોઈ ઈશ્વર છે ? નથી ને !

8

એવી રીતે જીવના કર્મ જીવ પર શરીરના પુદ્ગલ ચોંટાડે છે. બાકી શરીર બનાવનાર કોઈ બ્રહ્મા નથી. (ચિત્ર-૪) કર્મ જીવને જુદી જુદી ગતિમાં ફેરવે છે, જીવની પાસે સુખ-દુ:ખના સાધનો ખેંચી લાવે છે. જીવને સુખી-દુ:ખી

બનાવે છે. આ બધું કરનાર કોઈ ઈશ્વર નથી, પણ કર્મ છે. (ચિત્ર-૫)

81

કર્મથી જ નવા નવા શરીર, કર્મથી શેઠાઈ, કર્મથી પૈસા, કર્મથી બંગલો, કર્મથી બિમારી, કર્મથી બંધન, કર્મથી માર અને કર્મથી મોત વગેરે હોય છે.

એ કર્મ ક્યાંથી આવ્યા ?

8

જીવ પ્રભુભક્તિમાં તરબોળ હોય, વૈરાગ્ય, જ્ઞાન, દાન, દયા, તપ વગેરેમાં રત હોય ત્યારે તેને શુભકર્મ (પુણ્ય) ચોંટે છે.

જીવ હિંસા, અસત્ય (જૂઠ), ચોરી, રંગરાગ, ખૂબ ધન ભેગું કરવાની ઈચ્છા કે ભેગું કરેલું સાચવી રાખવાની મૂર્ચ્છા

રૂપ પરિગ્રહ વગેરેમાં આસક્ત હોય, ત્યારે તેને અશુભકર્મ (પાપ) ચોંટે છે.

દીવા પરનું ઢાંકણું તેના પ્રકાશને ઢાંકે છે તેમ જીવ પર રહેલા કર્મ જીવના જ્ઞાન, સુખ, શક્તિ વગેરેને ઢાંકી દે છે. પરંતુ ગુરુદેવના ઉપદેશ મુજબ ધર્મ કરવામાં આવે, ચારિત્ર લઈ ખૂબ ખૂબ તપ-ત્યાગ-સંચમ-સ્વાધ્યાય આદિ કરવામાં આવે તો તેના પ્રભાવે બધા જ કર્મોનો નાશ થાય અને જીવ પોતે શિવ, સિદ્ધ, બુદ્ધ, મુક્ત પરમાત્મા બને છે એટલે કે મોક્ષ પામે છે. (ચિત્ર-૬)



જેમાં જ્ઞાન નથી, ચૈતન્ય નથી, જે સહજ રીતે પોતાની રીતે કોઈ કાર્ચ કરવા સમર્થ નથી તે અજીવ કહેવાય, જડ કહેવાય. દા.ત. ચાંભલો, લાકડું વગેરે.... આવા અજીવ વિશ્વમાં પાંચ છે.

આ

3

Q,

थ

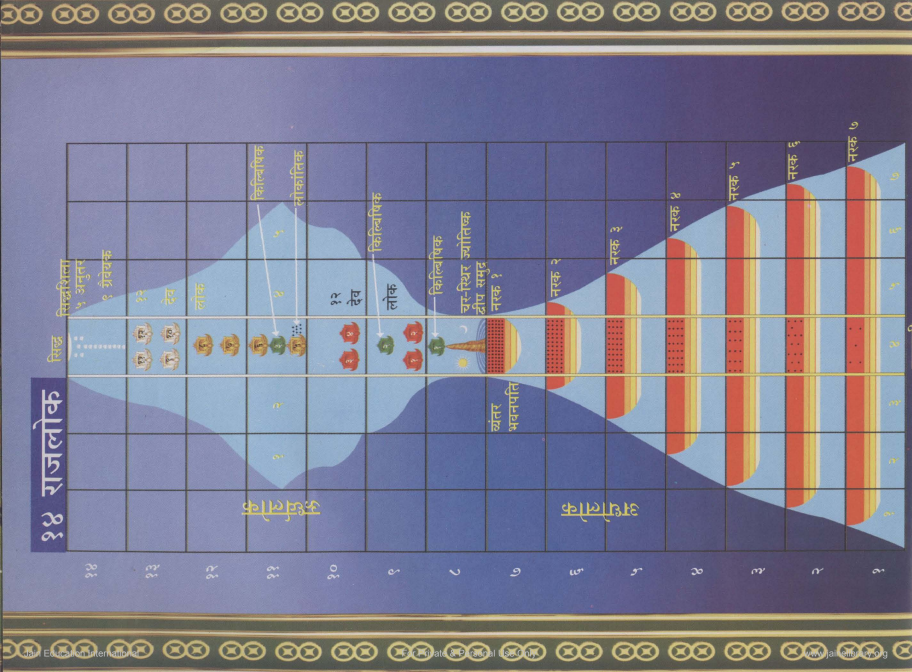
N

5

S

63

- (૧) પુદ્ગલ (૨) આકાશ (૩) કાળ (૪) ધર્માસ્તિકાય અને (૫) અધર્માસ્તિકાય....
- (૧) જેમાં રૂપ, રસ, ગન્ધ, સ્પર્શ હોય એટલે કે સામાન્યથી જે દેખી શકાય છે, સ્પર્શી શકાય છે, ચાખી કે સૂંઘી શકાય છે તે બધું, જેના સંયોગ વિભાગ (ભેગા થવું- છૂટા થવું), વૃદ્ધિ-હાનિ (વધવું-ઘટવું) થાય એટલે કે પૂરણ (વધવું) ગલન (ઘટવું-સડવું-નાશ પામવું) થઈ શકે છે તે પુદ્ગલ કહેવાય. દા.ત. લાકડું, માટી, મકાન, પથ્થર, અસ્ત્રો, શસ્ત્રો, મડદું વિગેરે. અવાજ (શબ્દ), અંધકાર, છાયા (પડછાયો) એ બધા પુદ્ગલ છે. મન અને કર્મ પણ પુદ્ગલ છે.
  - (૨) બીજી વસ્તુને રહેવા માટે જે સ્થાન (જગ્યા) આપે છે તે આકાશ કહેવાય. બીજા દ્રવ્યો સહિતનું આકાશ તે લોકાકાશ અને લોકથી બહારનું આકાશ તે અલોકાકાશ. ત્રીજા ચિત્રમાં બતાવ્યા મુજબ બે પગ પહોળા કરી કેડે હાથ દર્ઇ ઉભેલા માણસ જેવી જગ્યા તે લોકાકાશ, બહારનું અલોકાકાશ.
  - (૩) ક્ષણ, મિનીટ, કલાક, દિવસ-રાત, માસ-વર્ષ, એ બધો કાળ કહેવાય. તેના મુખ્ય આધાર એવા સૂર્ચના ચિત્રથી કાળ બતાવ્યો છે.
  - (૪) જુવ અને પુદ્ગલ ગમનાગમન (જવું અને આવવું) કરે છે, તો તે અનન્ત આકાશમાં ક્યાંના ક્યાંય કેમ નથી જતા ? વેરવિખેર કેમ થતા નથી ? અમુક જ ભાગમાં કેમ વ્યવસ્થિત રહે છે ? કારણ કે, એટલા જ ભાગમાં એમને ગતિ કરવા માટે જોઈતી સહાયક વસ્તુ છે-એનું નામ ધર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય છે. જેમ પાણી માછલીને ચાલવામાં સહાયક છે તેમ જીવ અને પુદ્ગલને ગતિમાં સહાયક ધર્માસ્તિકાય છે.
- (૫) અશક્ત વૃદ્ધ મનુષ્યને ઊભા રહેવામાં લાકડી જેમ સહાયક બને છે તેમ જીવ અને પુદ્ગલને સ્થિરતામાં સહાયક વસ્તુ - અદ્યર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય છે.
  - આ પાંચેય અજીવ દ્રવ્યો છે તેમાં પુદ્ગલ દેખી શકાય તેવું મૂર્ત છે. બાકીના ચાર અમૂર્ત છે. એમાં જીવદ્રવ્યને ઊમેરતા કુલ ષટ્ (છ) દ્રવ્યો મનાય છે.
  - આજની વિજળી શક્તિ, વરાળ-શક્તિ, અણુશક્તિ (એટમ-બોંબ), એરોપ્લેન, રેડિયો, ટી.વી., ફોન, ઈન્ટરનેટ, ઉપગ્રહો, વિવિદ્ય યંત્ર - શક્તિ એ બધા પુદ્ગલ દ્રવ્યો અને પુદ્ગલ શક્તિ છે.



P

2

(%

લ્યુ

આ

न्

પ યા યા વિશ્વ શું છે ?

દ્રવ્યોનો (છ દ્રવ્યોનો) સમૂહ એ વિશ્વ છે. છ દ્રવ્યમાં આકાશ એક દ્રવ્ય છે. આકાશના અમુક ભાગમાં બાકીના જીવ, પુદ્ગલ વગેરે પાંચે દ્રવ્યો રહે છે. એટલા ભાગને લોક કે લોકાકાશ અને બાકીના ભાગને અલોક કે અલોકાકાશ કહે છે. લોકાકાશને જૈનો વિશ્વ તરીકે, બ્રહ્માંડ તરીકે માને છે.

(બાજુમાં લોકનું ચિત્ર છે) આપણે લોકના મધ્યભાગમાં જંબૂહીપના ભરતક્ષેત્રમાં રહીએ છીએ. આ હીપને ફરતા સમુદ્ર, હીપ, સમુદ્ર, હીપ એમ અસંખ્ય હીપ-સમુદ્રો છે. વચ્ચે મેરુપર્વત છે. તેની આસપાસ સૂર્યચન્દ્ર ફરે છે. તેના સતત ફરતા રહેવાથી દિવસ-રાત થાય છે.

ઉપર ૧૨ દેવલોકો છે, તેની ઉપર ૯ ગ્રેવેચક દેવવિમાનો (દેવોમાં જ અલગ-અલગ પ્રકાર) છે, એની ઉપર પાંચ અનુત્તર દેવવિમાનો છે. એની ઉપર સિદ્ધશિલા છે, તેની પણ ઉપર મોક્ષ પામેલા સિદ્ધ ભગવંતો બિરાજે છે.

આપણી નીચે વ્યંતર દેવોના નગરો છે. તેની નીચે ભવનપતિ દેવોના ભવનો છે. તેમની નીચે નારકી જીવોના ७ નરકસ્થાનો છે.

દ્રવ્ય એટલે શું ?

જેમાં ગુણે રહે, પર્યાચો-અવસ્થાઓ <mark>થાય તે</mark> દ્રવ્ય કહેવાય. દા.ત. સોનામાં પીળાપણું, ચળકાટ, ભારેપણું વગેરે ગુણો છે. કંઠી (ચેન), કડું, વીંટી, ઘડિયાળ વગેરે તેની અવસ્થાઓ થાય છે. તેથી સોનું દ્રવ્ય કહેવાય અને તેની અવસ્થાઓ એ પર્યાય <mark>કહેવાય.</mark>

ગુણ અને પર્ચાયવાળું તે દ્રવ્ય - કોઠો.

|   | द्रव्य        | ગુણ                   | นย์เย                                                                         |  |
|---|---------------|-----------------------|-------------------------------------------------------------------------------|--|
| 9 | Ad            | જ્ઞાન, દર્શન, સુખ આદિ | મનુષ્યપણું, પશુપણું, રાજાપણું,<br>ભિખારીપણું, ભાળપણ, યુવાની<br>સંસારી, મુક્ત. |  |
| 5 | પુદ્ગલ        | રૂપ, રસ આદિ           | પૃથ્વીપણું, માટીપણું, ઘડાપણું<br>હિકરાપણુ, (માટીના પર્યાચો)                   |  |
| 3 | આકાશ          | અવકાશ (જગ્યા) દાન     | ઘટાકાશ, ગૃહાકાશ, દુકાનાકાશ                                                    |  |
| 8 | ધર્માસ્તિકાય  | <b>गतिसहाय</b> ङता    | જીવને સહાયકતા, પુદ્ગલને સહાયકતા                                               |  |
| ų | અધર્માસ્તિકાય | स्थिति-सहायङता        | જીવને સહાયકતા, પુદ્ગલને સહાયકતા                                               |  |
| 9 | รเด           | વર્તના-હોવું, થવું    | ભૂતકાળ, વર્તમાન, ભવિષ્યકાલ                                                    |  |



61

Q

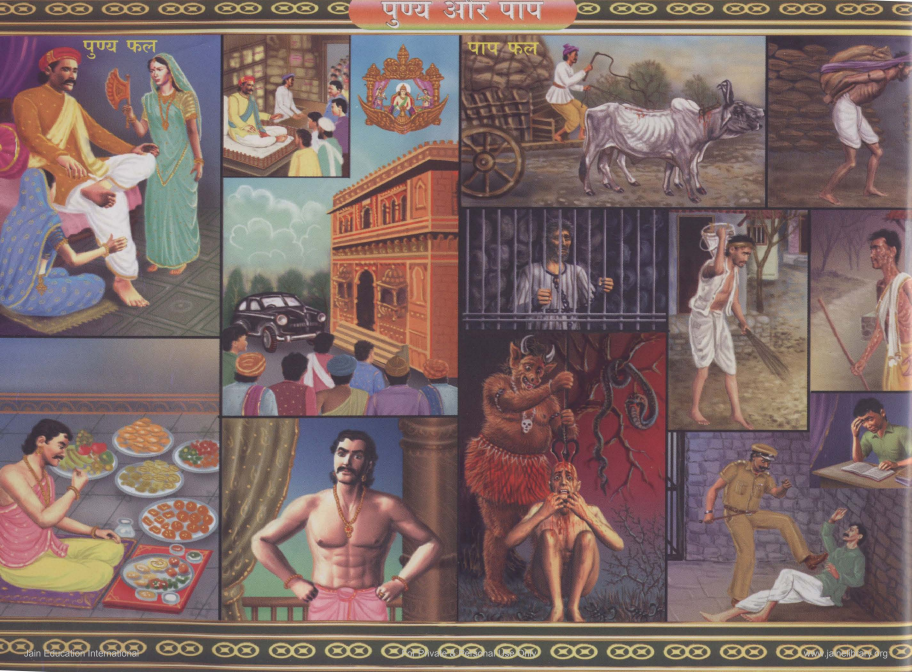
GL.

ढ्या

જુઓ સામે ચિત્ર (૧) માં જીવને એક સરોવર જેવો બતાવ્યો છે. સરોવરમાં આમ તો ચોક્ષ્યું પાણી છે, પરંતુ એમાં નીકો હારા કચરો ભરાચો છે. આ કચરો એકમેક થઈ ગયો છે. એમાં બે રંગના વિભાગ છે. કેટલોક કચરો દેખાવમાં સારો છે, કેટલોક ખરાબ. (ચિત્ર-૨) હવે જો નીકો બંધ થાય તો નવો કચરો ન આવે અને ઉપરથી તેમાં ચૂર્ણ નખાય તો કચરો સાફ થતો જાય. છેવટે સઘળો કચરો સાફ થઈ જતાં સરોવર નિર્મળ પાણીભર્યું બની રહે... (ચિત્ર-3)

- (૧) આપણા જીવમાં અત્થારે આ સ્થિતિ છે. મૂળભૂત રીતે એમાં નિર્મળ જ્ઞાન, દર્શન, સુખ વગેરે રૂપી પાણી છે.
- (૨) પરંતુ એમાં કર્મકચરો ભરાયો છે. આ કર્મ અજીવ છે.
- (3) કર્મના પણ બે વિભાગ છે. સારાં ફળ (સુખ) આપનારા કર્મ તે પુણ્ય...
- (૪) ખરાબ ફળ (દુ:ખ) આપનારા કર્મ તે પાપ....
- (૫) કર્મ જે નીક (ખાળ જેવું)થી વહી આવે છે તે આસવ. ઈન્દ્રિયોની અધીનતા (આંખ, નાક, કાન, જીભને મનગમતું જ કરવું, ટી.વી. હોટલ, બિભત્સ ગીતો આદિ), હિંસા, જૂઠ આદિ અવ્રત (બાધાપૂર્વક પાપનો ત્યાગ ન કરવો તે) કષાય વગેરે આસવ કહેવાય.
- (૬) આસવ નીકને ડૂચા દેવા કે ઢાંકણ ઢાંકવું તે સંવર. સારી ભાવના, સામાચિક, અહિંસા, ક્ષમા વગેરે સંવર છે.
- (७) જૂના કર્મોનો નાશ કરનાર ચૂર્ણ તે નિર્જરા. તપસ્થા, સ્વાધ્યાય, પ્રાયશ્ચિત્ત વગેરે નિર્જરા છે.
- (૮) સંસારી જીવની સાથે કર્મ એકમેકપણે ચોંટે તે બંધ.
- (૯) સર્વ કર્મોનો નાશ થતાં જીવ પ્રગટ કેવલજ્ઞાન, કેવલદર્શન, અનંત સુખાદિવાળો બને તે મોક્ષ. એટલે કે જીવ પોતાના મૂળભૂત સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરે તે મોક્ષ.
- (૧) જીવ (૨) અજીવ (૩) પુણ્ય (૪) પાપ (૫) આસવ (૬) સંવર (७) નિર્જરા (૮) બંધ અને (૯) મોક્ષ, એ નવતત્ત્વો કહેવાય. એ તીર્થકર ભગવાને જે પ્રમાણે બતાવ્યા તે પ્રમાણે જે માને એના પર સચોટ, દૃઢ શ્રદ્ધા રાખે. તેનામાં સમકીત-સમ્યક્ત્વ સમ્યગ્દર્શન થયું કહેવાય. સમ્યક્ત્વ આવે તો મોક્ષ નક્કી થઈ જાય.





y,

पुख्

આ

न्

U

U

આ જગતમાં જીવનું ધાર્યું કેમ નથી થતું ? પ્રયત્ન કરવા છતાં મનગમતી સફળતા કેમ મળતી નથી ? અણધારેલી આફત કેમ આવે છે ? બે ભિશ્ન ભિશ્ન વ્યક્તિઓને એક્સરખા સંયોગ હોવા છતાં એકને લાભ અને બીજાને નુકશાન કેમ થાય છે ? એકને સુખ અને બીજાને દુઃખ કેમ મળે છે ?

કહો, એ બધા પુણ્ય-પાપના ખેલ છે. કર્મ (ભાગ્ય) બે જાતના હોય છે. એક સારા (શુભ-સુખ આપનાર) અને બીજા ખરાબ (અશુભ-દુઃખ આપનાર). સારા કર્મ તે પુણ્ય, ખરાબ કર્મ તે પાપ. પુણ્ય જીવને સુખ આપે, મનગમતું આપે, સદ્બુદ્ધિ આપે, પાપ દુઃખ આપે, અણગમતું આપે, દુર્બુદ્ધિ આપે.

ઉપરના પહેલા ચિત્રમાં - શેઠાઈ, મેવા-મિઠાઈ, ધમ<mark>દ</mark>ોકાર ધંધો, બંગલો, મોટ<mark>ર,</mark> હૃષ્ટપુષ્ટ શક્તિશાલી <mark>શ</mark>રીર અને દેવવિમાન દે<mark>ખાય</mark> છે, એ પુણ્ય હોય તો મળે છે.

બીજા ચિત્રમાં બળદને ભારે બોજ અને ચાબખા, મજૂરી, દુર્બલતા, ભંગીપણું (કચરો ઉઠાવવો પડે), બળવાન ની લાત ખાવી પડે, મહેનત કરવા છતાં વિદ્યા ન ચડે, જેલ અને નરક દેખા<mark>ય છે</mark>. એ પૂર્વે કરેલા પાપનું ફળ છે. આવા કર્મના કુલ ૧૫૮ ભેદ છે. તેમાં -

શાતા વેદનીય નામના પુણ્યથી સારૂં આરોગ્ય મળે, ઉચ્ચ ગોત્ર પુણ્યથી સારા-ઊંચા કુળમાં જન્મ મળે. દેવાયુષ્ય અને મનુષ્યાયુષ્ય પુણ્યથી દેવ-મનુષ્ય થવાય. શુભ નામકર્મથી સારી ગતિ, સારૂં રુપ, સારો બાંધો, યશ-કીર્તિ, સોભાગ્ય (લોકપ્રિયતા, લોકમાન્યતા) વગેરે મળે....

અશાતા વેદનીય પાપકર્મથી દુઃખ, વેદના, રોગ <mark>આ</mark>વે. નીચગોત્રથી ઢેઢ-ભંગીના કુળમાં જન્મ થાય, અશુભ નામકર્મથી એકેન્દ્રિયાદિપણું, કીડા - મંકોડાપણું, અપજશ, અપમાન વગેરે મળે, જ્ઞાનાવરણ પાપથી ભણવાનું ન આવડે, યાદ ન રહે, મોહનીય પાપથી દુર્બુદ્ધિ, ક્રોદ્ય, અભિમાન, લોભ વગેરે થાય. અંતરાય - પાપથી દાર્યું ન મળે, ન ભોગવાય, દુર્બલતા રહે વગેરે થાય છે.

પુણ્યકર્મ ભાંધવાતા ઉપાયો - સાધુ-સાધર્મિક આદિ સુપાત્રને દાન, ગુણવાનની અનુમોદના, પરમાત્મા આદિની સ્તુતિ, ભક્તિ, નમસ્કાર, દયા, વ્રત-નિયમ, તપસ્થા, ક્ષમા રાખવી, સત્ય બોલવું, નીતિ પાળવી, સારા વિચાર અને સારા આચારોમાં આગળ વધવું વગેરે....

પાપકર્મ બાંધવાતા કારણો છે - દેવ - ગુરુ અને ધર્મની - નિન્દા આશાતના કરવી, ધર્મમાં અંતરાય (અટકાયત), હિંસા, અસત્ય-જૂઠ, અનીતિ, દુરાચાર, ભ્રષ્ટાચાર, કષાયો કરવા, ઈન્દ્રિયોના વિષયોમાં લંપટતા (સારૂં સારૂં દેખી તરત મેળવવાની તલપ) શિકાર, જુગાર, કંદમૂળ, હોટલ આદિ અભસ્ય ભસણ, રાત્રિભોજન વગેરે....





પુણ્ય - પાપ એટલે કે શુભ-અશુભ કર્મ, જીવનમાં કોણ લાવે છે ? આસવ… કપડા પર તેલનો ડાદ્ય હોય તેના પર જેમ દૂળ ચોંટે તેમ આસવના કારણે આત્મા પર કર્મદૂળ ચોંટે છે, અથવા આસવ એ જાણે કે જીવરૂપી દ્યરની બારીઓ છે, એમાંથી કર્મરૂપી દૂળ જીવરૂપી દ્યરમાં દૂસે છે. અથવા આસવ એ જાણે કાણાં બાકોરાં છે, એના હારા કર્મદૂળ જીવમાં ભરાય છે. (જુઓ ચિત્ર.)

અથવા પાઠ ૧૪ ના ચિત્ર મુજબ આસવ જાણે નીક છે, જેમ ઘરની ખાળ લાઈન મેલું પાણી ગટરમાં ભેગુ કરે છે, નીકો સરોવરમાં કચરો તાણી લાવે છે તેમ ઈન્દ્રિય વગેરે આસવો જીવમાં કર્મ-કચરો લાવી ભેગો કરે છે.

આસવ મુખ્ય પાંચ છે. (૧) ઇન્દ્રિય (૨) કષાયો (૩) અવ્રતો (૪) ચોગો અને (૫) ક્રિયાઓ.

- (૧) આપણી આંખો, જીભ, કાન વગેરે ઇન્દ્રિયો, દેખાતા જડ પદાર્થો તરફ રાગ દ્વેષથી (ગમા-અણગમાથી) દોડે છે અને તત્ક્ષણ જીવ સાથે કર્મનો જથ્થો ચોંટે છે. આમ વૈષચિક પદાર્થો પર રાગ-દ્વેષ કરવા તે કર્મબંધનું કારણ છે.
- (૨) આપણે ક્રોઇ કરીએ, ગર્વ લાવીએ, માયા-કપટ સેવીએ કે લોભ-તૃષ્ણા મમતાનું સેવન કરીએ તો તત્કાળ આત્મા પર કર્મ ચોટે છે. આ બધા કષાચો કહેવાય. એજ રીતે હાસ્ય (મશ્કરીથી કે સ્વાભાવિક), શોક, હર્ષ (રાજીપો) ખેદ, ભય, મેલ-દુર્ગંધ આદિ પ્રત્યે કે તેવા વસ્ત્રાદિ ધારણ કરનાર પ્રત્યે તિરસ્કાર-દુગંછા, ઈર્ષ્યા, પેર, કુમતિ, કામ-વાસના આ બધાને પણ કષાચોમાં સમજવાના...
- (3) ભલે ક્યારેક હિંસા ન કરીએ, જૂઠ ન બોલીએ, ચોરી-અનીતિ ન આચરીએ, સ્ત્રી-સંબંધ કે વધુ પડતા મોજશોખ ન કરીએ કે અતિશય ધન માલ પરિગૃહ ન રાખીએ, પરંતુ જો 'એ હું નહિ જ કરુ' એવું વ્રત પ્રતિજ્ઞા (બાધા) ન હોય તો એ અવ્રત-અવિરતિ આસવ કહેવાય. એનાથી પણ પાપકર્મ ન કરવા છતાં કર્મ બંધાય છે. જેમ ઘર ન વાપરવા છતાં માલિકી હોય તો ટેક્ષ ભરવો પડે છે તેમ પાપ ન કરવા છતાં તે કરવાની અપેક્ષા રાખવાથી પાપકર્મ બંધાય છે.
- (૪) આપણે મનથી વિચાર, વચનથી વાણી અને કાચાથી વર્તન કરીએ તે 'ચોગ' આસવ છે. એમાં વિચારવું, બોલવું, હાથ-પગ હલાવવા-ચાલવું-દોડવું વગેરે આવે...
- (૫) ક્રિયા આસવમાં મિથ્યાત્વ વગેરેની ચેષ્ટા-પ્રવૃત્તિ આવે. કુલ ૨૫ પ્રકારની ક્રિયાઓ છે જે ગુરુદેવના સત્સંગથી જાણવી.

આ તો કર્મબંધના સામાન્ય કારણભૂત આસવ ગણ્યા. વળી દરેક કર્મના જુદા જુદા આસવો પણ છે. દા.ત. જ્ઞાન-જ્ઞાનીની, પુસ્તક વગેરેની આશાતનાથી જ્ઞાનાવરણ કર્મ બંધાય છે. જીવની દયા શાતાવેદનીય પુણ્ય બંધાવે વગેરે...

દેવ, ગુરુ અને ધર્મનો રાગ, પાપ પર હેષ, ધર્મિક્રેચા એ શુભ આસવ છે.





આસવથી આત્મામાં કર્મ ચોંટે છે, એ આસવને અટકાવનારી, બંધ કરનારી, કર્મને રોકનારી જે પ્રવૃત્તિ તે સંવર કહેવાય.



એવા કર્મને રોકનારા સંવર મુખ્યત્વે ૬ છે.

(૧) સમિતિ (૨) ગુપ્તિ (૩) પરિષહ (૪) ચતિધર્મ (૫) ભાવના અને (૬) ચારિત્ર.



- (૧) સિમિતિ એટલે સારી રીતે સાવધાનીપૂર્વક જયણા(કાળજી)વાળી પ્રવૃત્તિ. જેમકે (a) ચાલવામાં જીવ ન મરે એની કાળજી (b) બોલવામાં હિંસક કે જૂઠું ન બોલાય તેની કાળજી (c) હિંસા, માયા, અહંકાર આદિ પાપો વિના ખાન-પાન આદિ જીવનજરૂરિયાતની સામગ્રી મેળવાય અને વપરાય તેની કાળજી (d) વસ્તુ લેવા-મૂકવામાં કે (e) મલ-મૂત્રાદિ તજવાના સ્થાને પણ જીવ ન મરે તેવી કાળજી લેવી તે....
- (૨) ગુપ્તિ એટલે અશુભ (ખરાબ-નઠારા) વિચાર, વાણી અને વર્તનને અટકાવી શુભ વિચાર,વાણી અને વર્તનમાં રમતા રહેવું.
- (3) પરિષહ એટલે ભૂખ-તરસ, ઠંડી-ગરમી, ડાંસ, મચ્છર, રોગ-વેદના, અજ્ઞાન વગેરેને કર્મના નાશમાં સહાયક સમજી શાંતિથી સહન કરી લેવા, તેમજ સત્કાર, હોંશિયારી વગેરેમાં જરા પણ અહંકાર કે હર્ષ ન કરવો એ પણ પરીષહ...
- (૪) યતિ-ધર્મ એટલે કે સાધુ ભગવંતોના જીવનમાં સહજપણે વણાઈ ગયેલ વર્તન. તે ૧૦ પ્રકારે -(૧) ક્ષમા (૨) નમૃતા (વિનયશીલ થવું) (૩) સરળતા (૪) નિર્લોભતા (સામગ્રી કે સંયોગ પર આસક્તિ નહીં) (૫) સત્ય (૬) સંયમ(७) તપ (૮) ત્યાગ (૯) અપરિગ્રહ, જરૂરતથી વધારે સામગ્રી રાખવી નહિ. અને (૧૦) બ્રહ્મચર્ચ...

આ તત્ત્વ જેમ જેમ જીવનમાં વણાતા જાય તેમ કર્મ આવતા અટકે.

- (૫) ભાવના એટલે પૈરાગ્ય, ભક્તિ, ઉદારતા આદિ ગુણો પેદા કરનાર સારૂં ચિંતન. દા.ત. જગતના બધા જ સંચોગો નાશવંત છે. જીવને દેવ-ગુરુ અને ધર્મ વિના કોઈનું શરણ નથી. સંસાર વિચિત્ર અને અસાર છે વગેરે... શાસ્ત્રોમાં અનિત્ય, અશરણ વગેરે ૧૨, મૈત્રી આદિ ૪ આદિ અનેક પ્રકારે ભાવનાઓ બતાવી છે.
- (૬) ચારિત્ર એટલે પચ્ચક્ખાણ (પ્રતિજ્ઞા) કરીને હિંસા આદિ પાપ પ્રવૃત્તિઓને છોડવી તે -સામાચિક વગેરે...

પ્રભુભક્તિ - શાસનસેવા વગેરે ધર્મકાર્ચમાં જોડાવાથી સાંસારિક પાપ પ્રવૃત્તિ જેટલી અટકે તેટલા પ્રમાણમાં સંવર થયો કહેવાય.

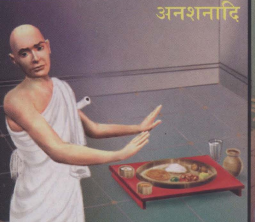






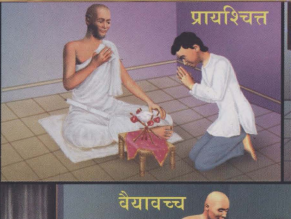


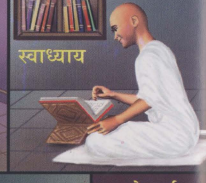




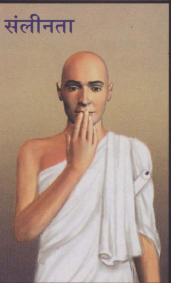


\*

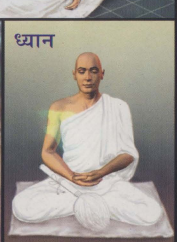




























લિ

સંવરથી નવા કર્મ બંધાતા અટકે પણ જૂના બાંધેલાનું શું ? તે શેનાથી નાશ પામે ? નિર્જરાથી પૂર્વે બંધાચેલા જૂના કર્મ નાશ પામે છે. તપથી કર્મનો નાશ થાય છે તેથી અહીં નિર્જરા તરીકે બાહ્ય અને અભ્યંતર તપ લેવાનો છે. & બાહ્યતપમાં શું શું ગણાય ? આ,

श श

- (૧) અનશન : અર્થાત્ પચ્ચક્ખાણપૂર્વક ભોજનનો સર્વથા કે આંશિક ત્યાગરૂપ ઉપવાસ, આચંબિલ, એકાસણું વગેરે.
- (૨) ઉનોદરિકા : ભૂખ કરતાં ઓછું ખાવું. (પા, અર્ધો કે પોણાભાગ જેટલું ઓછું.)
- (૩) વૃત્તિસંક્ષેપ : ખાવાની ચીજોની સંખ્યાનો સંક્ષેપ ઘટાડો. (હું...... થી વધુ દ્રવ્યો નહીં વાપરૂં તે મુજબ)
- (૪) રસ ત્યાગ : દૂધ, દહિં, ઘી, તેલ, ગોળ-સાકર, તળેલું વગેરેમાંથી બધાનો અથવા કોઈનો ત્યાગ.
- (૫) કાય-ક્લેશ : ધર્મક્રિયાના કષ્ટ ઉઠાવવા, જેમકે સાધુ ભગવંતો પગે ચાલીને વિહાર કરે, લોચ, મોટી સંખ્યામાં ખમાસ્<sup>મણ દેવા,</sup> ઊભા ઊભા કલાકો સુધી કાઉસગ્ગ કરવા વગેરે.
- (૬) સંલીનતા : મન વચન કાચાને સ્થિર રાખવા. દા.ત. મોન, કષાચની લાગણી કે ઈચ્છા પર અંકુશ રાખવો વગેરે.

#### 🕸 અભ્યન્તર તપમાં શું આવે ?

- (૧) પ્રાયશ્ચિત્ત : ગુરુ આગળ ખુલ્લા દિલે પાપોનો એક્ટાર કરી તેના દંડરૂપે તપ આદિ કરી આપવો.
- (२) विनय : हेव, गु३, ज्ञान वगेरेनुं अहुमान अने अस्ति.
- (3) વૈયાવસ્ય: સંઘ, સાધુ આદિની સેવા... તેમાંય બાલક, વૃદ્ધ, ગ્લાન (માંદા), તપરવી આદિની વિશિષ્ટ સેવા કરવી.
- (૪) સ્વાધ્યાય : ધાર્મિક શાસ્ત્ર ભણવા, ભણાવવા, ચાદ કરવા...
- (૫) ધ્યાન : એકાગ્ર મનથી તીર્થંકરોની આજ્ઞા, કર્મના શુભ-અશુભ ફળ, રાગ-દ્વેષના નુકશાનો, લોકસ્થિતિ (વિશ્વનું સ્વરૂપ) વગેરેનું ચિંતન.
- (૬) કાઉસ્સગ્ગ (કાચોત્સર્ગ) : હાથ લંબાવી મોનપણે ધ્યાનમાં સ્થિર ઉભા રહેવું. આ બાર પ્રકારમાંથી ગમે તે તપ થાય તેટલા પ્રમાણમાં સેવવો (આચરવો), એનાથી અગણિત કર્મ-પુદ્ગલના જથ્થાના ભુ<sup>55</sup>! ઉડે. કર્મ તોડવાના લક્ષ્યથી ઈચ્છાપૂર્વક જો તપ કરાય તો સકામ-નિર્જરા થાય અને બીજી, ત્રીજી લાલસાથી કે પ<sup>ટાધીનપણે</sup> કાયકષ્ટ વેઠવાનું કે ભૂખ્યા રહેવાનું થાય તો અકામનિર્જરા થાય. સકામ-નિર્જરામાં કર્મક્ષય ઘણો થાય અને સદ્દગતિ મળે.



61

68

જેમ કેદી દોરડાથી ઉપર-નીચે-વચમાં બંધાઈ જાય છે તેમ સંસારી જીવ સંપૂર્ણપણે ચારેબાજુથી કર્મથી બંધાય છે એટલે એને કાયાની કેદમાં (જેલમાં) પૂરાવું પડે છે, ચાર ગતિમાં ભમવું પડે છે. સારા ભાવથી પુણ્યકર્મ બંધાય (સોનાની બેડી) અને ખરાબ ભાવથી પાપકર્મ બંધાય (લોઢાની બેડી). બંને આત્માને સંસારમાં બાંધે છે.

લોઢાના ગોળાને તપાવતા અગ્નિ એકમેક થઈ જાય છે, દૂધમાં પાણી રેડતા બંને એકરૂપ થઈ જાય છે તેમ આત્મામાં કર્મ એકરૂપ થઈ જાય છે. કર્મ એકરૂપ થતાંની સાથે જ કર્મનો સ્વભાવ (પ્રકૃતિ - જીવ પર પડનારો પ્રભાવ) કાળ (સ્થિતિ-કેટલો સમય રહેશે?) તીવ્ર-મંદ રસ (તેની અસર કેટલી થશે?) અને પ્રમાણ (Quantity-જથ્થો-પ્રદેશ) નક્કી થઈ જાય છે. એને કર્મના પ્રકૃતિબંધ, સ્થિતિબંધ, રસબંધ અને પ્રદેશબંધ કહેવાય છે.

સૂંઠ વગેરેનો (સૂંઠ, ગોળ, ઘી આદિ એકરૂપ કરીને) લાડુ બનાવ્યો હોય તો તેની પ્રકૃતિ (સ્વભાવ) જેમકે વાયુ (ગેસ) હરવાની, તેની સ્થિતિ - અમુક દિવસ સુધી ટકશે પછી બગડી જશે, એનો રસ તીખો, ગળ્યો અને તેમાં ૫૦-૧૦૦ ગ્રામ જેટલું પ્રમાણ - જથ્થો હોય છે.

એવી રીતે કર્મ બાંઘતી વખતે કેવા ભાવથી કર્મ બાંઘ્યું છે તેના આઘારે કર્મના વિભાગ પડી જઈને કોઈની પ્રકૃતિ જ્ઞાનને રોકવાની, કોઈની શાતા- અશાતા (સુખ-દુ:ખ) આપવાની તો કોઈની (રાગ-દ્વેષ મિચ્ચાત્વ આદિ) મોહ કરાવવાની વગેરે પ્રકૃતિ નક્કી થાય છે તથા એમાં અમુક અમુક કર્મ-અણુને ટકવાની અમુક કાલ-સ્થિતિ, તીવ્ર થા મંદ રસ અને દરેક વિભાગમાં કર્મ-પુદ્ગલનો અમુક અમુક જથ્થો નક્કી થાય છે. કાળ પાકે ત્યારે (ચોગ્ય સમય આવે ત્યારે) કર્મ તેવું-તેવું ફળ દેખાડે છે.

કર્મના સારા-નરસા ફળો ભોગવતા જીવ ગાંડો-ઘેલો થાય છે, અને ઈન્દ્રિયો, કષાયો, આરંભ, પરિગ્રહ વગેરે દ્વારા નવા નવા કર્મ બાંઘે છે. પૂર્વકર્મ પણ એ જ રીતે બાંઘેલા. આ ભાંજગડ (મથામણ) અનાદિકાલથી ચાલી આવે છે, એથી સંસાર અનાદિકાળથી ચાલે છે.

સારી ભાવના અને ધર્મસાધનામાં રહીએ તો કોઈ પાપ-કર્મ બંધાતા અટકે છે અને બાંધેલા કેટલાય પાપકર્મ પુણ્યમાં ફેરવાઈ જાય છે, કેટલાક પાપકર્મનો રસ ઘટી, પુણ્યકર્મનો રસ વધી જાય છે તો કેટલાક પાપકર્મ સર્વથા નાશ પામે છે. બધા જ પાપો સર્વથા નાશ પામે ત્યારે સંસારના જન્મ-મરણના ફેરાનો અંત આવે છે એટલે કે જીવ મોક્ષમાં જાય છે.



मी

क्ष

આસવનો ત્યાગ કરી સંવરનું આચરણ કરાય એટલે નવા કર્મ આવતા અટક્યા. નિર્જરાના ભેદોને આચરતા આચરતા જૂના કર્મ નાશ પામી જાય. પછી આત્મા સર્વકર્મથી રહિત બને એનું નામ મોક્ષ...

જે કારણોથી સંસાર ચાલે છે કે લંબાય છે, તેનાથી વિરુદ્ધ કારણ સેવતાં સંસાર જરૂર અટકે અને મોક્ષ થાય. જેમ બહુ ઠંડા પવનથી શરદી લાગી હોય તે ગરમી સેવવાથી મટી સ્વસ્થતા મળે છે.

પરંતુ અનાદિકાળથી થયેલો આત્મા અને કર્મનો સંયોગ કેવી રીતે છૂટો પડે ? જેમ ખાણમાંથી નીકળેલું સોનું એની હયાતીથી માંડીને (પરાપૂર્વથી) માટી સાથે ભળેલું હોય છે છતાં તે એના પર ખાર, અગ્નિ વગેરે પ્રયોગથી યોખ્ખું-સો ઢયનું સોનું બને છે. તેમ સમ્યક્ત્વ, સંયમ, જ્ઞાન, તપસ્યા વગેરેથી અનાદિથી મેલો કર્મથી ભરેલો આત્મા પણ તદ્દન શુદ્ધ અને મુક્ત બને છે. કર્મના સંયોગથી સંસાર છે તો કર્મ દૂર થવાથી મોક્ષ થાય છે, પછી કદાપિ કર્મ બંધાય નહિ, સંસાર ઊભો થાય નહિ.

સંસારમાં વારંવાર જન્મવું પડે, મરવું પડે, નરકમાં ચ જવું પડે. કૂતરા, બિલાડા, ગીઘડા, કીડા, કીડી-મંકોડા, ઝાડ-પાન, પૃથ્વી વગેરે કાંઈ કાંઈ થવું પડે. કેટલા દુઃખ! કેટલી ઘોર તકલીફ! કેવું આત્માનું ભયંકર અપમાન! સંસારમાં શરીર છે માટે ભૂખ લાગે, તરસ લાગે, રોગ આવે, શોક થાય, દરિદ્રતા, અપમાન, ગુલામી, વિટંબણા, ચિંતા, સંતાપ વગેરે દુઃખ, દુઃખ ને દુઃખ આવે.

મોક્ષમાં શરીરનું વળગણ જ હોતું નથી. એકલો અરૂપી શુદ્ધ આત્મા હોય છે, એટલે કોઈ દુઃખ નિ. એકલું સુખ-અનિહ અનંત સુખ હોય છે. ત્યાં કોઈ શત્રુ નહિ, કોઈ જ રોગ નિ, કોઈ ઉપાધિ નિ, કોઈ ઈચ્છા જ નહિ માટે અનંત સુખ....

પ્રશ્ન - મોક્ષમાં ખાવા-પીવાનું, હરવા, ફરવાનું કે કશું કરવાનું નહિ તો સુખ શું ?

ઉત્તર - ખાવું પડે, પીવું પડે, કરવું પડે એ તો બધી ઉપાધિ છે. એ ભૂખ, તરસ, જરૂરિયાત વગેરેની પીડામાંથી જન્મે છે. મોક્ષમાં કોઈ પીડા જ નથી તો શા માટે ઉપાધિ હોય ? શા માટે હૈયાબળાપા હોય ? ત્યાં તો અનંત એવું કેવલજ્ઞાન છે. એ જ્ઞાનમાં આખું જગત દેખાયા કરે...

અનંતા આત્મા મોક્ષમાં ગયા છે, એ સિદ્ધ ભગવંતો કહેવાય. કોટિ કોટિ નમસ્કાર એ સિદ્ધ ભગવંતોને...



# पुस्तङनो वीतेलो लूतङाण







































# डंठस्थ डरवा योग्य शुस नाभावसी

## ર૪ તીર્થંકરોનાં નામો

| ۹. | શ્રી ઋષભદેવ         | 6.  | શ્રી સુપાર્શ્વનાથ      | ૧૩. શ્રી વિમલનાથ  | ૧૯. ક   | भी भस्सिनाथ           |
|----|---------------------|-----|------------------------|-------------------|---------|-----------------------|
| ٤. | श्री अषितनाथ        | c.  | श्री यन्द्रप्रल स्वामी | १४. श्री अनन्तनाथ | 50. a   | भी मुनिसुप्रत स्वार्भ |
| 3. | શ્રી સમ્ભવનાથ       | e.  | श्री सुविधिनाथ         | ૧૫ શ્રી ધર્મનાથ   | ૨૧. ક   | भी नभिनाथ             |
| 8. | શ્રી અભિનંદન સ્વામી | 90. | શ્રી શીતલનાથ           | १५ श्री शान्तिनाथ | २२. श्र | મી નેમિનાથ            |
| ч. | श्री सुभतिनाथ       | 99. | श्री श्रेयांसनाथ       | ૧७. શ્રી કુંથુનાથ |         | મી પાર્શ્વનાથ         |
| G  | શી પ્રદાપભ આમી      | 9.0 | શ્રી વાસપજરા સ્વામી    | ૧૮. શ્રી અરનાથ    | 28. 8   | માં મહાવીર સ્વામી     |

# અરિહંતના ૧૨ ગુણો

| ૧. અશોક વૃક્ષ<br>૨. દેવકૃત પુષ્પવૃષ્ટિ |  | પ. ત્રણ છત્રો<br>ક. ભામંડલ |  | e. અપાચાપગમાતિશચ<br>૧૦. જ્ઞાનાતિશચ | ૧૧. વચનાતિશય<br>૧૨. પૂજાતિશય |
|----------------------------------------|--|----------------------------|--|------------------------------------|------------------------------|
|----------------------------------------|--|----------------------------|--|------------------------------------|------------------------------|

#### ભગવાન મહાવીરના ૧૧ ગણધરો

| ٩. | श्री | धन्द्रभूति र् | <u>ોતમસ્વામી</u> |
|----|------|---------------|------------------|
| 2. | श्री | अञ्निल्ति     | સ્વામી           |
| 3. | श्री | वायुलूति स    | વામી             |
| 8. |      | व्यक्त स्वार  |                  |
| ч. | श्री | सुधर्भा स्वार | ની               |
| G  | வி   | મંડિત આમ      | n                |

|    |      | મોર્ચપુત્ર સ્વામી |
|----|------|-------------------|
| c. | श्री | અકંપિત સ્વામી     |
| G. | श्री | अयल्राता स्वाभी   |

૧૦. શ્રી મેતાર્ચ સ્વામી

૧૧. શ્રી પ્રભાસ સ્વામી

## શ્રી મહાવીર પ્રભુના ૧૦ મહા શ્રાવકો

| 90 | महा श्रापः  |
|----|-------------|
| ٩. | आनव्ह       |
| 2. | કામદેવ      |
| 3. | ચુલનીપિતા   |
| 8. | सुरादेव     |
| ч. | युस्तशतिङ   |
| 9. | इंडगोलिङ    |
| 6. | सङ्हालपुत्र |

### ૮. મહાશતક ૯. નંદિનીપિતા

૧૦. સાલિહીપિતા

### नवपद्धो

|    | आपडना ४४ प्रता        |        |
|----|-----------------------|--------|
| ۹. | प्राधितपात विरमध प्रत | ч      |
| 9. | मृषावाह विरमश व्रत    | અ      |
|    | अहत्ताहान विस्मश व्रत | ણ      |
|    | स्वहार - संतोष        | g      |
| 42 | स्त्रीगमन विरमण प्रत  | d      |
| ч. |                       |        |
| 9. | દિગ્ - પરિમાણ વ્રત    | 3      |
|    | ભોગોપભોગ વિરમણ        | ગુણ    |
|    | અનર્થદંડ વિરમણ વ્રત   | प्रत   |
|    | સામાચિક વ્રત          | 8      |
| 90 | . દેશાવકાશિક વ્રત     | શિક્ષા |
| 99 | . પોષદ્યોપવાસ વ્રત    | g      |
|    | अतिथि - अंतिकास       |        |

മാവടപ ചെവപ്

### ૧. અરિહંત ૨. સિદ્ધ ૩. આચાર્ચ ૪. ઉપાધ્યાય ૫. સાધુ ૬. દર્શન

| 9. | ध्शन  |
|----|-------|
| 6. | शान   |
| c. | यारिव |

G. a4

અક્ષરજ્ઞાન દ્વારા બાળકના જીવનના વિકાસની આધારશિલા બને છે બાળકની બાલપોથી. તત્ત્વના જ્ઞાન દ્વારા સહુના આત્મવિકાસની આધારશિલા બનશે આ

# સચિત્રા તત્વજ્ઞાન નાલધોથી.

- 🜣 જો જીવનની સાચી દિશાનું માર્ગદર્શન જોઈતું હોય,
- ः विश्वनी विचित्रताओनो २ ७२ थरे ३ ३ २ वो छोय,
- ☼ જુગજૂના-ઈશ્વર કોણ છે ? ક્યાં છે ? અને કેવા છે ? તેવા પ્રશ્નોના સચોટ સમાધાન જોઈતા હોય ?
- ☆ સમગ્ર ધર્મનો સાર Short & Sweet રીતે માત્ર ૨૦ પાનામાં તમારે મેળવવો હોય તો, આ પુસ્તકને તમારે વાંચવું જ રહ્યું...

ઉઠાવો પુસ્તક, ખોલો પાનું,

આંખ પહોળી થઈ જશે, ચિત્તા પ્રસંન્ન બની જશે...

SIDDHACHAKRA GRAPHICS PH.: 079-(0)25620579 (R)26641223