



## આવા કાલ્યાં કે માંગુત સાચક કાલ્યાં કે માંગુત



જેણું આત્મા જાષ્ટ્રયા તેણું સર્વ જાણ્યું. —નિગ્ર<sup>િ</sup>ય પ્રવચન,



: પ્રકાશક :

શાહ પ્રેમચંદ મહાસુખરામ

ક્ષ•, દિલ્હી દરવાજા ખહાર હઠીભાઇની વાડી સામે ઃ અમમદાવાદ–૧ å

અહા ! સર્વોત્કૃષ્ટ સાંત રસમય સન્માર્ગ. અહા ! તે સર્વોત્કૃષ્ટ શાંત રસપ્રધાન માર્ગના મૂળ સર્વજ્ઞ દેવ.

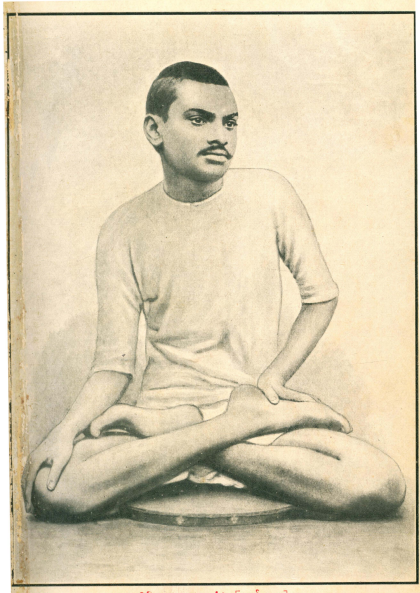
અહો ! તે સર્વોત્કૃષ્ટ શાંત રસ સુપ્રતીત કરાવ્યા એવા પરમકૃપાળુ સદ્દગ્રદેવ.

આ વિ**ધામાં** સર્વકાળ તમે જયવત વતો, જયવત વતો.

હા. નાં. 3/ર૩

કિંમત : રૂા, રં-પગ

સન. ૧૯૬૦ સંવત, ૨૦૧૬ પ્રત ૨૦૦૦ સુદ્રક: જયંતિલાલ ચેલાભાઈ દલાલ, વસંત પ્રિન્ટિંગ પ્રેસ, ચીકાંટા રાેડ, ચેલાભાઈની વાલ **અમદાવાદ** 

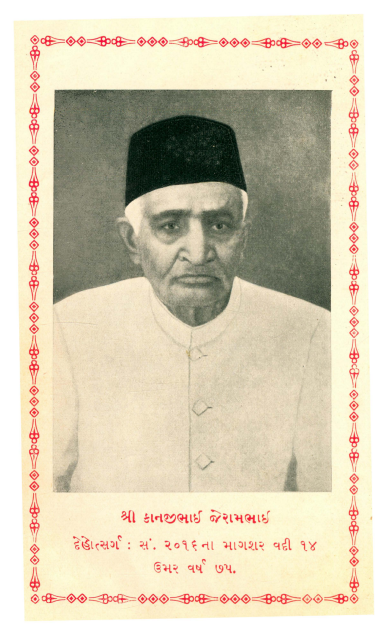


श्रीभइ राज्यंद [वर्ष २८]

જન્મ: Jain Education International

For Personal & Private Use Only

દેહાત્સગ<sup>°</sup> : www.jainelibrary.org



સંસાર ઋણાનુઅંધના છે, એ સત્ય સમજાવનાર શ્રી. કાનજીભાઈ જેરામભાઈને!



સાઠ સાઠ વર્ષનું આ ઋજાનુખંધનું જીવન પૂરું કરી, એમને મૂક્ષ તમે ચાલ્યા ગયા. તમારી એ યાદમાં.



અમૃ પુસ્તકમાં જે કંઇ સામગ્રી આપવામાં આવી છે, તે પરમ કૃષાળુદેવ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજના જીવન અને કવનનું થોડું ક નવનીત છે. માનવીના સારાં કે નરસાં કાર્યોના ખરા આરંભ એના વિચારથી થાય છે; એટલે માનવીને સારા બનાવવાના મુખ્ય બે ઉપાયા અનુ- ભનીઓએ સ્થવ્યા છેઃ એક સત્સંગ; અને બીજો સદ્વાંચન. પરમ કૃષાળુદેવ શ્રીમદ્જીનું લખાણ માનવીના અંતરમાં સારા વિચારાને જન્માવવાની ઉત્તમ સામગ્રી પૂરી પાડે એમ છે. આ વિચારથી પ્રેરાઇને આ પુસ્તકમાં શ્રીમદ્દનાં લખાણાના વિપુલ સંગ્રહમાંથી કેટલીક સામગ્રી આપવામાં આવી છે. શ્રીમદ્દનાં વચનામૃતા એ ખરેખર, માનવીના અંતરમાં સદ્દવિચારાની સરિતાને વહેતી કરનાર હિમાચલ સમાન છે.

શ્રીમદ્દજી તા જનમ જનમનાં યાગી હતા; અને પાતાના શ્રીમદ્દ રાજ્યંદ્ર તરીકેના ટૂંકા જીવનમાં પણ જે જીવનસાધના અને તત્ત્વજ્ઞાન, તત્ત્વચિંતન અને સાહિત્ય સાધના એમણે કરી હતી તે આપણને અયંખામાં નાખી દે તેવી છે. આવી સિહિ એ કંઇ એકાદ જન્મનું ફળ નહીં પણ અનેક જન્મોની સાધનાનું જ એ પરિણામ લેખી શકાય. એટલા માટે તા મહાત્મા ગાંધીજીએ શ્રીમદ્દનાં તત્ત્વભાધને પુન-જેન્મના પુરાવા રૂપે ઓળખાવ્યું છે.

આ પુસ્તકમાં આપવામાં આવેલી સામગ્રી એક પ્રકારના સંચય છે; અને તે શ્રીમદ્દજનાં વચનામૃત 'તત્ત્વજ્ઞાન ' અને 'કલ્યાણુના માર્ગ' એ ત્રણ શ્રંથામાંથી યથારૂચિ વીણીને એકત્ર કરવામાં આવી છે. અને સામાન્ય મુમુક્ષુ બધુઓ સરળતાપૂર્વ કે એના સ્વાધ્યાય કરી શકે એ માટે એને માટા અક્ષરામાં છાપવામાં આવી છે.

અમદાવાદ, ખંભાત તથા ગુજરાતના અન્ય જૈન ભાઇ એં જેમને 'પૂજ્ય ભાઇ શી' એવા બહુમાનસ્થક અને લાડીલા નામથી ઓળખે છે તે સદ્દુગત શ્રીયુત્ પાપટલાલ મહાકમચંદ શાહે ગુજરાતના અનેક સુત્ર મુમુલુ જ્વાને શ્રી. પરમકૃપાળુદેવની ભક્તિના રંગ લગાડથો હતા. એ પૂજ્ય ભાઇ શ્રીએ એવા જ અપૂર્વ રંગ મને પણ લગાડથો હતા. મુમુલુમંડળના લાડીલા તથા ઉદાર દિલ પિતા સમાન આ પૂજ્ય ભાઇ શ્રીના મારા જીવન ઉપર પરમ ઉપકાર છે. એમની પ્રેરણાને કારણે જ પરમપૂજ્ય કૃપાળુદેવ પ્રત્યે ભક્તિ, તથા શ્રી. વીતરાગદેવના માર્ગની ઉપાસના માટે મારામાં કંઈક રૂચિ પ્રગટ થઈ છે. એ પૂજ્ય ભાઇ શ્રીના ઉપકાર હું કેમ ભૂલું ?

આ પુસ્તકની પ્રસિદ્ધિનું નિમિત્ત—કારણ અમારા મુનીમ, છતાં અમારા કુટુંખના એક અંગ જેવા બનેલા શ્રી. કાનજીલાઈ જેરામલાઈ છે. શ્રી. કાનજીલાઈ પોતાની આશરે પંદર વર્ષની ઉંમરે, વિ. સ. ૧૯૫૬ ની સાલમાં, પ્રથમ અમારે તાં આવ્યા. એક આદર્શ નિમક-દલાલ સેવક તરીકે એમણે પોતાની સર્વ શક્તિ વાપરી દતી. તેમજ અમારા ઘરમાં તથા ધંધારોજગારમાં ખૂબ જ મહેનત કરી તેઓએ અમારા સૌનાં અંતર જીતી લીધાં હતાં. આવા મીડા સંબંધ લાગલાગ્ટ ૬૦ વર્ષો સુધી ચાલુ રહ્યો. છેલ્લાં સાત વર્ષ તેઓ માંદગીને કારણે પથારીવશ રહ્યાં. અમારા કુટુંખના એક વડીલ અને શુભચિંતક તરીકે અમે એમની અમારા ઘરમાં જ યથાયાગ્ય સારવાર કરી અને છેવટે ચાર મહિના પહેલાં જ આશરે ૭૫ વર્ષની ઉંમરે વિ. સં. ૨૦૧૬ ના માગશર વદી ૧૪ ના રાજ તેમણે આ નધર દેહના ત્યાગ કર્યો. તેમની પુષ્યસ્ત્રતિરૂપે આ પુસ્તક પ્રગટ કરતાં આનંદ થાય છે.

આ પુસ્તકની સમય રચના, ગાઠવણ, પુક્ તપાસવા વિગેરમાં ભાઈ ન્યાલચંદ ઉકાભાઈ દાસીએ લણી જ મહેનત ઉઠાવી છે, આ પ્રસંગે તેમના હું ખાસ આભાર માનું છું.

શ્રી જીવન-મણિ સદ્વાચનમાળા ડ્રસ્ટના ડ્રસ્ટીએ તથા શ્રી. શ્રાંતિલાલ હેમચંદ ઝવેરી અને વસંત પ્રિન્ટિંગ પ્રેસના સંચાલકો તેમજ અન્ય ભાઈઓ જેમણે આવા શુભ કાર્યમાં રસ લઈને મદદ કરી છે તે સર્વના પણ હું આભાર માતું છું.

અક્ષય તૃતીયા : ૨૦૧૬ અમદાવાદ.

શાહ પ્રેમથંદ મહાસુખરામ



## વાંચનારને ભલામણ

વાંચનાર! હું આજે તમારા હસ્ત કમળમાં આવું છું. મતે યતનાપૂર્વંક વાંચજો. મારાં કહેલાં તત્ત્વને હૃદયમાં ધારણ કરજો. હું જે જે વાત કહું તે તે વિવેકથી વિચારજો; એમ કરશા તા તમે ત્રાન, ધ્યાન, નીતિ, વિવેક, સદ્દ્યુણ અને આત્મશાંતિ પામી શકશા.

તમે જાણતા હશા કે, કેટલાંક અત્તાન મનુષ્યા નહીં વાંચવા યાગ્ય પુસ્તકા વાંચીને પાતાના વખત ખાઇ દે છે, અને અવળે રસ્તે ચઢી જાય છે. આ લાકમાં અપકાર્તિ પામે છે, તેમજ પરલાકમાં નીચ ગતિએ જાય છે.

તમે જે પુસ્તકા ભાષ્યા છા, અને હજા ભાષ્યા છા, તે પુસ્તકા માત્ર સંસારનાં છે; પરંતુ આ પુસ્તક તા ભાવ પરભાવ બન્નેમાં તમારું હિત કરશે; ભાગવાનનાં કહેલાં વચનાના એમાં થાડા ઉપદેશ કર્યો છે.

તમે કાઇ પ્રકાર આ પુસ્તકની અશાતના કરશા નહીં, તેને ફાડશા નહીં, ડાલ પાડશા નહીં કે બીજી કાઇપણ રીતે બિગાડશા નહીં. વિવેકથી સલળું કામ લેજો. વિચક્ષણ પુરૂષોએ કહ્યું છે કે વિવેક ત્યાં જ ધર્મ છે.

તમને એક એ પણ ભલામણ છે કે, જેઓને વાંચતાં નહીં આવડતું હોય અને તેની ઇચ્છા હોય તાે આ પુસ્તક અનુક્રમે તેને વાંચી સંભળાવનું

તમે જે વાતની ગમ પામા નહીં તે ડાહ્યા પુરૂષ પાસેથી સમજ લેજો. સમજવામાં આળસ કે મનમાં શાંકા કરશા નહીં.

તમારા આત્માનું આથી હિત થાય, તમને ત્રાન, શાંતિ અને આનંદ મળે, તમે પરાપકારી, દયાળુ, ક્ષમાવાન, વિવેકી અને ખુહિશાળી થાંઓ એવી શુભ યાચના અર્હત્ ભગવાન કને કરી આ પાઠ પૂર્ણ કરૂં છું.

'માક્ષમાળા ' રાિક્ષાપાઠ ૧

—શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર



જગદ્ ભૂષણ જિનવરા, જગદ્ વંધ જગમાંય; યજ્ઞ કર્મના દૂષણને, પાવન કરા પળમાંય.

#### સ્વધર્મ-બ'ધુ !

ક્રીધાં હશે કુકર્મ દેહે, તમ પ્રતિ આ વરસમાં, છોડચાં હશે વળી વાક્શસ્ત્રો, તમ પ્રતિ આ વરસમાં, ચિંતવ્યું હશે ખૂરૂં તમારૂં, મન મહીં આ વરસમાં, દેશ અગણિત મમ થકી, એવા થયા આ વરસમાં.

દેાષના દેણદાર હું, દેવું પતાવા મરૂં મથી, માફી મૂડી વિશ્ લાજ પ્રભુછ, હાથ મુજ રહેવી નથી; બાંધવ ખની ખંધ વાળજો, હિસાખ એ મૂડી થકી, જંજીર જડેલાં હાલ તાેડા, કાલ મૃત્યુ છે નકી.



સ્મૃતિનું સરાેવર જેઈએ તેવું નિર્મળ નહીં હેેાવાથી જન્મ પામેલી 'હશે ' એવી ઉડાઉ કખૂલાત માફીની પરમ જિજ્ઞાસાને લેશ પણ ક્ષીણ કરતી નથી, એમ વિચારશાે.

દેાષના દાવાનલને અુઝાવનાર પરમ શીતળમય પર્વંના અદ્ભૂત અનુભવ માત્ર દેાષ રહિત વિરલાને જ થાય. મમ જેવા રાંકને શું ?

એજ નામું માંડી વાળવા વિનંતિ.

ક્ષ્મ શામ રાજચંદ પ્રણીત તત્ત્વજ્ઞાન અને કલ્યાણનો માર્ગ હુ

## ્શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર પ્રણીત

# ત્વકૃતિ

#### માંથી

## પુષ્યમાળા.

- ૧ રાત્રિ વ્યતિક્રમી ગઈ, પ્રભાત થયું, નિદ્રાથી મુક્ત થયા. ભાવનિદ્રા ૮ળવાના પ્રયત્ન કરજો.
- ર વ્યતીત રાત્રિ અને ગઇ જિંદગી પર દષ્ટિ કેરવી જાએા.
- ૩ સફળ થયેલા વખતને માટે આનંદ માના અને આજના દિવસ પણ સફળ કરાે. નિષ્ફળ થયેલા દિવસને માટે પશ્ચાત્તાપ કરી નિષ્ફળતા વિસ્મૃત કરાે.
- ૪ ક્ષણ ક્ષણ જતાં અનંત કાળ વ્યતીત થયેા છતાં સિદ્ધિ થઈ નહીં.
- પ સફળજન્ય એક્કે ખનાવ તારાથી જે ન ખન્યા હાય તાે ફરી ફરીને શરમા.

- ૬ અઘિટત કૃત્યાે થયાં હાેય તાે શરમાઇને મન, વચન, કાયાના યાેગથી તે ન કરવાની પ્રતિજ્ઞા લે.
- ૭ જે તું સ્વતંત્ર હેાય તેા સંસાર–સમાગમે તારા આજના દિવસના નીચે પ્રમાણે ભાગ પાડ.
  - ૧ પ્રહર—ભક્તિકર્તવ્ય.
  - ૧ પ્રહર—ધર્મકર્ત્તવ્ય
  - ૧ પ્રંહર—આહારપ્રયાેજન.
  - ૧ પ્રહર—વિદ્યાપ્રયાજન.
  - ર પ્રહર—નિદ્રા.
  - ર પ્રહર— સંસારપ્રયાજન.

6

- ૮ જે તું ત્યાગી હેાય તેા ત્વચા વગરની વનિતાનું સ્વરૂપ વિચારીને સંસાર ભણી દષ્ટિ કરજે.
- ૯ જો તને ધર્મનું અસ્તિત્વ અનુકૂળ ન આવતું હોય તેા નીચે કહું છું તે વિચારી જજે :–
  - (૧) તું જેસ્થિતિ ભાગવે છે તે શા પ્રમાણથી ?
  - (૨) આવતીકાલની વાત શા માટે જ**ણી** શકતા નથી?

- (૩) તું જે ઇચ્છે છે તે શા માટે મળતું નથી ? (૪) ચિત્રવિચિત્રતાનું પ્રયાજન શું છે ?
- ૧૦ જો તને અસ્તિત્વ પ્રમાણભૂત લાગતું હેાય અને તેના મૂળ તત્ત્વની આશંકા હેાય તેા નીચે કહું છું :—
- ૧૧ સર્વ પ્રાણીમાં સમદષ્ટિ,—
- ૧૨ કિંવા કાેઈ પ્રાણીને જીવિતવ્ય રહિત કરવાં નહીં, ગજા ઉપરાંત તેનાથી કામ લેવું નહીં.
- ૧૩ કિંવા સત્પુરુષા જે રસ્તે ચાલ્યા તે.
- ૧૪ મૂળ ત<sub>દ્</sub>વમાં કયાંય ભેદ નથી, માત્ર દષ્ટિમાં ભેદ છે એમ ગણી આશય સમજ પવિત્ર ધર્મમાં પ્રવર્તન કરજે.
- ૧૫ તું ગમે તે ધર્મ માનતા હાેય તેના મને પક્ષપાત ં નથી, માત્ર કહેવાનું તાત્પર્ય કે જે રાહથી સંસારમળ નાશ થાય તે ભક્તિ, તે ધર્મ અને તે સદાચારને તું સેવજે.
- ૧૬ ગમે તેટલા પરતંત્ર હાેય તાે પણ મનથી પિવતાને વિસ્મરણ કર્યા વગર આજનાે દિવસ રમણીય કરજે.

- ૧૭ આજે જો તું દુષ્કૃતમાં દેારાતા હાે તા મરણને સ્મર.
- ૧૮ તારા દુ:ખ સુખના ખનાવાની નેાંઘ, આજે કાેઈ ને દુ:ખ આપવા તત્પર થાય તાે સંભારી જા.
- ૧૯ રાજા હાે કે રંક હાે–ગમે તે હાે, પરંતુ આ વિચાર વિચારી સદાચાર ભણી આવજો કે આ કાયાના પુદ્દગળ થાેડા વખતને માટે માત્ર સાડા-ત્રણ હાથ ભૂમિ માંગનાર છે.
- ર ૦ તું રાજા હો તેા ફીકર નહીં, પણ પ્રમાદ ન કર, કારણ નીચમાં નીચ, અધમમાં અધમ, વ્યભિચારના, ગર્ભપાતના, નિર્વ શૈના, ચંડાલ-ના, કસાઇના અને વેશ્યાના એવા કણ તું ખાય છે. તા પછી ?
- ર૧ પ્રજાનાં દુ:ખ, અન્યાય, કર એને તપાસી જઇ આજે એાછાં કર. તું પણ હે રાજા ! કાળને ઘેર આવેલા પરાણાે છે.
- રર વકીલ હેા તેા એથી અર્ધા વિચારને મનન કરી જજે.
- રક શ્રીમંત હેા તેા પૈસાના ઉપયોગને વિચારજે.

- રળવાનું કારણ આજે શાધીને કહેજે.
- ર૪ ધાન્યાદિકમાં વ્યાપારથી થતી અસંખ્ય હિં<mark>સા</mark> સંભારી ન્યાયસંપત્ર વ્યાપારમાં આજે તારું ચિત્ત ખેંચ.
- રપ જે તું કસાઇ હેાય તેા તારા જીવના સુખના વિચાર કરી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કર.
- રફ જો તું સમજણા બાલક હેાય તેા વિદ્યા ભણી અને આજ્ઞા ભણી દષ્ટિ કર.
- ર૭ જે તું યુવાન હેાય તેા ઉદ્યમ અને ખ્રહ્મચર્ય ભણી દષ્ટિ કર
- ર૮ જે તું વૃદ્ધ હેાય તેા માત ભણી દષ્ટિ કરી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કર.
- ેર૯ જે તું સ્ત્રી હેાય તેા તારા પતિ પ્રત્યેની ધર્મ-કરણીને સંભાર;–દેાષથયા હેાય**તેની** ક્ષમા યા**ચ** અને કુટુંબ ભણી દૃષ્ટિ કર.
  - ૩૦ જે તું કવિ હેાય તેા અસંભવિત પ્રશંસાને સંભારી જઇ આજના દિવસમાં પ્રવેશ કર.
  - ૩૧ જો તું કૃપણ હાય તા,—
  - ૩૨ જો તું અમલમસ્ત હાેય તાે નેપાેલિયન ખાના-

- પાર્ટને ખન્ને સ્થિતિથી સ્મરણ કર.
- ૩૩ ગઇ કાલે કેાઈ કૃત્ય અપૂર્ણ રહ્યું હેાય તેા પૂર્ણ કરવાને સુવિચાર કરી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કર.
- ૩૪ આજે કાેઇ કૃત્યના આરંભ કરવા ધારતા હાે તા વિવેકથી સમય, શક્તિ અને પરિણામને વિચારી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કર.
- ૩૫ પગ મૂકતાં પાપ છે, જોતાં ઝેર છે, અને માથે મરણ રહ્યું છે; એ વિચારી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કર.
- ૩૬ અધાર કર્મ કરવામાં આજે તારે પડવું હાેય તાે રાજપુત્ર હાે તાેપણ ભિક્ષાચારી માન્ય કરી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કરજે.
- ૩૭ ભાગ્યશાળી હેં તો તેના આનંદમાં બીજાને ભાગ્યશાળી કરજે. પરંતુ દુર્ભાગ્યશાળી હેં તે અન્યનું બુરૂં કરતાં રોકાઇ આજના દિવસમાં પ્રવેશ કરજે.
- ૩૮ ધર્માચાર્ય હેં તો તારા અનાચાર ભણી કટાક્ષ દૃષ્ટિ કરી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કરજે.

- ૩૯ અનુચર હો તેા પ્રિયમાં પ્રિય એવાં શરીરના નિબાવનાર તારા અધિરાજની નિમકહલાલી ઇચ્છી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કરજે.
- ૪૦ દુરાચારી હો તેા તારી આરેાગ્યતા, ભય, પર-તંત્રતા,સ્થિતિ અને સુખ એને વિચારી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કરજે.
- ૪૧ દુઃખી હો તેા આજિવકા (આજની) જેટલી આશા રાખી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કરજે.
- ૪૨ ધર્મ કરણીના અવશ્ય વખત મેળવી આજ**ની** વ્યવહારસિદ્ધિમાં તું પ્રવેશ કરજે.
- ૪૩ કદાપી પ્રથમ પ્રવેશે અનુકુળતા ન હોય તાે પણ રાજ જતા દિવસનું સ્વરૂપ વિચારી આજે ગમે ત્યારે પણ તે પવિત્ર વસ્તુનું મનન કરજે.
- ૪૪ આહાર, વિહાર, નિહાર એ સંખંધીની તારી પ્રક્રિયા તપાસી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કરજે.
- ૪૫ તું કારીગર હો તેા આળસ અને શક્તિના ગેર ઉપયાગના વિચાર કરી જઈ આજના દિવસમાં પ્રવેશ કરજે.
- ૪૬ તું ગમે તે ધંધાર્થી હેા, પરંતુ આજીવિકાર્થે

- અન્યાયસંપન્ન દ્રવ્ય ઉપાર્જન કરીશ નહીં.
- ૪૭ એ સ્મૃતિ ગ્રહણ કર્યા પછી શૌચક્રિયાયુક્ત થઈ ભગવદ્દભક્તિમાં લીન થઈ ક્ષમાપના યાચ.
- ૪૮ સંસાર પ્રયાજનમાં જો તું તારા હિતને અર્થે અમુક સમુદાયનું અહિત કરી નાખતાે હાે તાે અડકજે.
- ૪૯ જુલ્મીને, કામીને, અનાડીને ઉત્તેજન આપતા હા તા અટકજે.
- ૫૦ એાછામાં એાછેા પણ અર્ધ પ્રહર ધર્મ કર્ત્તવ્ય અને વિદ્યાસંપત્તિમાં શ્રાહ્ય કરજે.
- પ૧ જિંદગી ટ્રંકી છે, અને જંજાળ લાંબી છે, માટે જંજાળ ટ્રંકી કર તાે સુખરૂપે જિંદગી લાંબી લાગશે.
- પર સ્ત્રી, પુત્ર, કુટુંખ, લક્ષ્મી ઇત્યાદિ ખધાં સુખ તારે ઘેર હેાય તાે પણ એ સુખમાં ગૌણતાએ દુ:ખ રહ્યું છે એમ ગણી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કર.
- પ૩ પવિત્રતાનું મૂળ સદાચાર છે.

- પપ વચન શાંત, મધુર, કેામળ, સત્ય અને શોચ ભાલવાની સામાન્ય પ્રતિજ્ઞા લઈ આજના દિવસમાં પ્રવેશ કરજે
- પદ કાયા મળમૂત્રનું અસ્તિત્વ છે, તે માટે ''હું આ શું અયાગ્ય પ્રયાજન કરી આનંદ માનું છું?'' એમ આજે વિચારજે.
- પું તારે હાથે કાેઈની આજવિકા આજે તૂટવાની હાેય તાે,—
- પ૮ આહાર ક્રિયામાં હવે તે પ્રવેશ કર્યો. મિતાહારી અકબર સર્વેોત્તમ બાદશાહ ગણાયા.
- પુંદ જો આજે દિવસે તને સૂવાનું મન થાય તા તે વખતે ઇશ્વરભક્તિપરાયણ થજે, કે સત્શાસ્ત્રના લાભ લઇ લેજે.—
- ૬૦ હું સમજું છું કે એમ થવું દુર્ઘટ છે, તાેપણ અભ્યાસ સર્વનાે ઉપાય છે.
- ૬૧ ચાલ્યું આવતું વૈર આજે નિર્મૂળ કરાય તેા ઉત્તમ, નહીં તેા તેની સાવચેતી રાખજે.
- દર તેમ નવું વૈર વધારીશ નહીં, કારણ વૈર કરી કેટલા કાળનું સુખ ભાગવવું છે? એ વિચાર તત્ત્વજ્ઞાનીએ કરે છે.

- ૬૩ મહાર ભી–હિંસાયુક્ત–વ્યાપારમાં આજે પડવું પડતું હોય તેા અટકજે.
- ૬૪ ખહેાળી લક્ષ્મી મળતાં છતાં આજે અન્યાયથી ક કાેઈના જીવ જતાે હાેય તાે અડકજે.
- **૧૫** વખત અમૂલ્ય છે એ વાત વિચારી આજના દિવસની ૨૧૬૦૦૦ વિપળનાે ઉપયાગ કરજે.
- ६६ વાસ્તિવિક સુખ માત્ર વિરાગમાં છે માટે જંજાળમાહિનીથી આજે અભ્યંતરમાહિનીવધા-રીશ નહિ.
- ૬૭ નવરાશના દિવસ હાય તા આગળ કહેલા સ્વતં-ત્રતા પ્રમાણે ચાલજે.
- ૬૮ કેંાઇ પ્રકારની નિષ્પાપી ગમ્મત કિંવા અન્ય કંઇ નિષ્પાપી સાધન આજની આનંદનીયતાને માટે શોધજે.
- ૬૯ સુયાજક કૃત્ય કરવામાં દારાવું હોય તા વિલંભ કરવાના આજના દિવસ નથી, કારણ આજ જેવા મગળદાયક દિવસ બીજો નથી.
- ૭૦ અધિકારી હેં તો પણ પ્રજાહિત ભૂલીશ નહીં, કારણ જેનું (રાજાનું) તું લૂણ ખાય છે તે

- પણ પ્રજાના માનીતા નાેકર છે.
- ૭૧ વ્યવહારિક પ્રયાજનમાં પણ ઉપયાગપૂર્વક વિવેકી રહેવાની સત્પ્રતિજ્ઞા માની આજના દિવસમાં વર્તજે.
- ૭૨ સાયંકાળ થયા પછી વિશેષ શાન્તિ લેજે.
- ૭૩ આજના દિવસમાં આટલી વસ્તુને ખાધ ન અણાય તેા જ વાસ્તવિક વિચક્ષણતા ગણાય:
  - (૧) આરોગ્યતા. (૨) મહત્તા.
  - (૩) પવિત્રતા. (૪) ફરજ.
- ૭૪ જો આજે તારાથી કાેઈ મહાન કામ થતું હોય તાે તારાં સર્વ સુખનો ભાગ પણ આપી દેજે.
- ૭૫ કરજ એ નીચ રજ (ક+રજ) છે; કરજ એ યમના હાથથી નીપજેલી વસ્તુ છે; (કર+જ) કર એ રાક્ષસી રાજના જુલમી કર ઉધરાવનાર છે. એ હાય તા આજે ઉતારજે, અને નવું કરતાં અટકજે.
- ૭૬ દિવસ સંખંધી કૃત્યનાે ગણિત ભાવ હવે જોઈ જા**.**
- ૭૭ સવારે સ્મૃતિ આપી છે છતાં કંઈ અયાેગ્ય ં થયું હોય તાે પશ્ચાત્તાપ કર અને શિક્ષા લે.

#### ( 22 )

- ૭૮ કંઈ પરાેપકાર, દાન, લાભ કે અન્યનું હિંત કરીને આવ્યા હાે તાે આનંદ માન, નિરાભિ-માની રહેે.
- ૭૯ જાણતાં અજાણતાં પણ વિપરીત થયું હોય તા હવે તે માટે અટકજે.
- ૮૦ વ્યવહારના નિયમ રાખજે અને નવરાશે સંસારની નિવૃત્તિ શાેધજે.
- ૮૧ આજ જેવા ઉત્તમ દિવસ ભાગવ્યા, તેવી તારી જિંદગી ભાગવવાને માટે તું આનંદિત થા તા જ આ૦—
- ૮૨ આજ જે પળે તું મારી કથા મનન કરે છે, તે જ તારું આયુષ્ય સમજ સદ્દવૃત્તિમાં દાેરાજે.
- ૮૩ સત્પુરુષ વિદ્દૂરના કહ્યા પ્રમાણે આજે એવું કૃત્ય કરજે કે રાત્રે સુખે સુવાય.
- ૮૪ આજના દિવસ સાનેરી છે પવિત્ર છે, કૃતકૃત્ય થવારૂપ છે, એમ સત્પુરુષાએ કહ્યું છે; માટે માન્ય કર.
- ૮૫ જેમ બને તેમ આજના દિવસ સંખંધી, સ્વપત્ની સંખંધી પણ વિષયાસક્ત એાછા રહેજે.

- ૮૬ આત્મિક અને શારીરિક શક્તિની દિવ્યતાનું તે મૂળ છે, એ જ્ઞાનીઓનું અનુભવસિદ્ધ વચન છે.
- ૮૭ તમાકું સુંઘવા જેવું નાનું વ્યસન પણ હોય તેા આજે પૂર્ણ કર.–(૦) નવીન વ્યસન કરતાં અ૮ક.
- ૮૮ દેશ, કાળ, મિત્ર એ સઘળાંના વિચાર સર્વ મનુષ્યે આ પ્રભાતમાં સ્વશક્તિ સમાન કરવાે ઉચિત છે.
- ૮૯ આજે કેટલા સત્પુરુષાના સમાગમ થયા, આજે વાસ્તવિક આનંદસ્વરૂપ શું થયું? એ ચિંતવન વિરલા પુરુષા કરે છે.
- ૯૦ આજે તું ગમે તેવા ભયંકર પણ ઉત્તમ કૃત્યમાં તત્પર હેા તાે નાહિમ્મત થઇશ નહીં.
- ૯૧ શુદ્ધ સચ્ચિદાનંદ, કરુણામય પરમેશ્વરની બક્તિ એ આજનાં તારાં સત્કૃત્યનું જીવન છે.
- ૯૨ તારું,તારા કુટુમ્ખનું, મિત્રનું, પુત્રનું, પત્નીનું માતાપિતાનું, ગુરુનું, વિદ્વાનનું, સત્પુરુષનું યથાશક્તિ હિત, સન્માન, વિનય, લાભનું કર્ત્તવ્ય થયું હોય તાે આજના દિવસની તે સુગંધી છે.
- ૯૩ જેને ઘેર આ દિવસ કલેશ વગરના, સ્વચ્છતાથી,

- શાિચતાથી, સંપથી, સંતાપથી, સાૈમ્યતાથી, સ્નેહથી, સભ્યતાથી, સુખથી જશે તેને ઘેર પવિત્રતાના વાસ છે.
- ૯૪ કુશળ અને કહ્યાગરા પુત્રો, આજ્ઞાવલંખની ધર્મ-યુક્ત અનુચરાે, સદ્દગુણી સુંદરી, સંપીલું કુટુમ્બ, સત્પુરુષ જેવી પાતાની દશા જે પુરુષની હશે તેના આજનાદિવસ આપણેસઘળાંને વંદનીય છે.
- ૯૫ એ સર્વ લક્ષણસંયુક્ત થવા જે પુરુષ વિચક્ષણતાથી પ્રયત્ન કરે છે તેના દિવસ આપણને માનનીય છે.
- ૯૬ એથી પ્રતિભાવવાળું વર્ત ન જયાં મચી રહ્યું છે તે ઘર આપણી કટાક્ષદષ્ટિની રેખા છે.
- ૯૭ ભલે તારી આજિવિકા જેટલું તું પ્રાપ્ત કરતેા હેા, પરંતુ નિરૂપાધિમય હેાય તેા ઉપાધિમય પેલું રાજસુખ ઇ<sup>રુ</sup>છી તારાે આજેના દિવસ અપવિત્ર કરીશ નહીં.
- ૯૮ કેાઇએ તને કડવું કથન કહ્યું હેાય તે વખતમાં સહનશીલતા–નિરૂપયાગી પણ,
- ૯૯ દિવસની ભૂલ માટે રાત્રે હસજે, પરંતુ તેવું હસવું ફરીથી ન થાય તે લક્ષિત રાખજે.

- ૧૦૧ અયાગ્ય રીતે આજે તારી કાઈ શક્તિના ઉપ-યાગ કરીશ નહીં,–મર્યાદાલાપનથી કરવા પડે તા પાપભીરૂ રહેજે.
- ૧૦૨ સરળતા એ ધર્મનું બીજસ્વરૂપ છે. પ્રજ્ઞાએ કરી સરળતા સેવાઇ હોય તેા આજના દિવસ સર્વોત્તમ છે.
- ૧૦૩ ભાઈ, રાજપત્ની હો કે દીનજનપત્ની હો, પરંતુ મને તેની કંઈ દરકાર નથી. મર્યાદાથી વર્તતી મેં તેા શું પણ પવિત્ર જ્ઞાનીઓએ પ્રશંસી છે.
- ૧૦૪ સદ્દ્રગુણુથી કરીને જો તમારા ઉપર જગતના પ્રશસ્ત માહ હશે તાે હે બાઇ, તમને હું વંદન કરૂં છું.
- ૧૦૫ ખહુમાન, નમ્રભાવ, વિશુદ્ધ અંત:કરણુથી પરમાત્માના ગુણ સંખંધી ચિંતવન, શ્રવણ, મનન, કીર્તન, પૂજા, અર્ચા એ જ્ઞાની પુરુષોએ

- વખાણ્યાં છે, માટે આજના દિવસ શાભાવજો.
- ૧૦૬ સત્તશીલવાન સુખી છે. દુરાચારી દુઃખી છે. એ વાત જે માન્ય ન હોય તેા અત્યારથી તમે લક્ષ રાખી તે વાત વિચારી જુએા.
- ૧૦૦ આ સઘળાંના સહેલા ઉપાય આજે કહી દઉં છું કે દેાષને આળખી દેાષને ટાળવા.
- ૧૦૮ લાંબી ટ્રંકી કે ક્રમાનુક્રમ ગમે તે સ્વરૂપે આ મારી કહેલી, પવિત્રતાનાં પુષ્પાેથી છવાયેલી માળા પ્રભાતના વખતમાં, સાયંકાળે અને અન્ય અનુકૂળ નિવૃત્તિએ વિચારવાથી મંગળદાયક થશે. વિશેષ શું કહું?

### વચનામૃત.

- ૧ આ તો અખંડ સિદ્ધાંત માનજો કે સંયોગ, વિયોગ, સુખ, દુ:ખ, ખેદ, આનંદ, અણુરાગ, અનુરાગ ઇત્યાદિ યોગ કાઇ વ્યવસ્થિત કારણને લઇને રહ્યાં છે.
- ર એકાંત ભાવી કે એકાંત ત્યાયદેાષને સત્માન ન આપજો.

- કોઇના પણ સમાગમ કરવા યાગ્ય નથી છતાં જયાં સુધી તેવી દશા ન થાય ત્યાં સુધી સત્પુરુષના સમાગમ અવશ્ય સેવવા ઘટે છે.
- ૪ જે કૃત્યમાં પરિણામે ૬:ખ છે તેને સન્માન આપતાં પ્રથમ વિચાર કરેા.
- પ કાેઇને અંતઃકરણ આપશાે નહીં, આપાે તેનાથીં ભિન્નતા રાખશાે નહીં; ભિન્નતા રાખાે ત્યાં અંતઃ-કરણ આપ્યું તે ન આપ્યા સમાન છે.
- દ એક ભાગ ભાગવે છે છતાં કર્મની વૃદ્ધિ નથી કરતા, અને એક ભાગ નથી ભાગવતા છતાં કર્મની વૃદ્ધિ કરે છે; એ આર્શ્વયકારક પણ સમ-જવા યાગ્ય કથત છે
- ૭ યાગાનુયાગે બનેલું કૃત્ય બહુ સિદ્ધિને આપે છે.
- ૮ આપણે જેનાથી પટંતર પામ્યા તેને સર્વસ્વ અર્પણ કરતાં અટકશાે નહીં.
- ૯ તેા જ લાેકાપવાદ સહન કરવા કે જેથી તે જ ે લાેકા પાતે કરેલા અપવાદના પુન: પશ્ચાત્તાપ કરે.
- ૧૦ હજારાે ઉપદેશવચનાે, કથન સાંભળવા કરતાં

#### ( १८ )

- તેમાંનાં થાેડાં વચનાે પણ વિચારવાં તે વિશેષ કલ્યાણકારી છે.
- ૧૧ નિયમથી કરેલું કામ ત્વરાથી થાય છે, ધારેલી સિદ્ધિ આપે છે; આનંદના કારણરૂપ થઇ પડે છે.
- ૧૨ જ્ઞાનીઓએ એકત્ર કરેલા અદ્ભુત નિધિના ઉપ-ભાગી થાએા.
- ૧૩ સ્ત્રીજાતિમાં જેટલું માયાકપટ છે તેટલું ભાેળ-પણું પણ છે.
- ૧૪ પઠન કરવા કરતાં મનન કરવા ભણી બહુ લક્ષ આપજો.
- ૧૫ મહાપુરુષનાં આચરણ જોવા કરતાં તેનું અત:કરણ જેવું એ વધારે પરીક્ષા છે.
- ૧૬ વચનસપ્તશતી પુન:પુન: સ્મરણમાં રાખા.
- ૧૭ મહાત્મા થવું હોય તેા ઉપકારભુદ્ધિ રાખા; સત્પુરુષના સમાગમમાં રહેા; આહાર, વિહા-રાદિમાં અલુબ્ધ અને નિયમિત રહેા; સત્શાસ્ત્રનું મનન કરા; ઉંચી શ્રેણિમાં લક્ષ રાખા.
- ૧૮ એ એકકે ન હેાય તેા સમજને આનંદ રાખતાં શીખા.

- ૧૯ વર્તનમાં ખાલક થાએા, સત્યમાં યુવાન થાએા, જ્ઞાનમાં વૃદ્ધ થાએા.
- ર૦ રાગ કરવા નહીં, કરવા તા સત્પુરુષ પર કરવા; દ્વેષ કરવા નહીં, કરવા તા કુશીલ પર કરવા.
- ર૧ અનંતજ્ઞાન, અનંતદર્શન, અનંતચારિત્ર અને અનતવીર્યથી અબેદ એવા આત્માના એક પળ પણ વિચાર કરાે.
- રર મનને વશ કર્યું તેણે જગતને વશ કર્યું.
- રુ આ સંસારને શું કરવા ? અનંત વાર થયેલી માને આજે સ્ત્રીરૂપે ભાગવીએ છીએ.
- ર૪ નિર્ગ્ર ંથતા ધારણ કરતાં પહેલાં પૂર્ણ વિચાર કરજો; એ લઇને ખામી આણવા કરતાં અલ્પાર ભી થજો.
- રપ સમર્થ પુરુષા કલ્યાણનું સ્વરૂપ; પાકારી પાકારીને કહી ગયા; પણ કાઇ વિરલાને જ તે યથાર્થ સમજાયું.
- રદ સ્ત્રીના સ્વરૂપ પર માેહ થતાે અટકાવવાને વગર ત્વચાનું તેનું રૂપ વારંવાર ચિંતવવા યાેગ્ય છે.
- . **ર**૭ કુપાત્ર પણ સત્પુરૂષના મૂકેલા હસ્તથી પાત્ર

- થાય છે, જેમ છાશથી શુદ્ધ થયેલા સામલ શરીરને નીરાેગી કરે છે.
- ર૮ આત્માનું સત્યસ્વરૂપ એક શુદ્ધ સચ્ચિદાનંદમય છે, છતાં ભ્રાંતિથી ભિન્ન ભાસે છે, જેમ ત્રાંસી આંખ કરવાથી ચંદ્ર બે દેખાય છે.
- ર૯ યથાર્થ વચન ગ્રહવામાં દંભ રાખશા નહીં કે આપનારના ઉપકાર આળવશા નહીં.
- ૩૦ અમે બહુ વિચાર કરીને આ મૂળતત્ત્વ શાધ્યું છે કે,–ગુપ્ત ચમત્કાર જ સૃષ્ટિના લક્ષમાં નથી.
- **૩૧ ર**ડાવીને પણ બ<sup>રુ</sup>ચાંના હાથમાં રહેલાે સાેમલ લઈ લેવા.
- **૩૨** નિર્મળ અંત:કરણથી આત્માના વિચાર કરવા યાગ્ય છે.
- ૩૩ જયાં 'હું' માને છે ત્યાં 'તું' નથી; જયાં 'તું' માને છે ત્યાં ' તું ' નથી.
- ૩૪ હે જીવ ! હવે ભાેગથી શાંત થા, શાંત. વિચાર ∴ તા ખરાે કેઁુંએમાં કયું સુખ છે ?
- ૩૫ ખહુ કંટાળીને સંસારમાં રહીશ નહીં.
- ૩૬ સ<sub>ત્</sub>જ્ઞાન અને<sub>ઽ</sub>સત્શીલનેંંૄુસાથે દેારજે.

- ઢું એકથી મેત્રી કરીશ નહીં, કર તા આખા જગતથી કરજે.
- રૂ મહા સાૈંદયેથી ભરેલી દેવાંગનાના ક્રીડાવિલાસ નિરીક્ષણ કરતાં છતાં જેના અંતઃકરણમાં કામથી વિશેષ વિશેષ વિરાગ છૂટે છે તેને ધન્ય છે, તેને ત્રિકાળ નમસ્કાર છે.
- ૩૯ ભાેગના વખતમાં યાેગ સાંભરે એ હળુકર્મીનું લક્ષણ છે.
- ૪૦ આટલું હાેય તાે હું માેક્ષની ઇચ્છા કરતાે નથી; આખી સૃષ્ટિ સત્શીલને સેવે, નિયમિત આયુષ્ય, નીરાેગી શરીર, અચળ પ્રેમી પ્રેમદા, આજ્ઞાંકિત અનુચર, કુળદીપક પુત્ર, જીવતપર્યં ત બાલ્યા-વસ્થા, આત્મતત્ત્વનું ચિંતવન.
- ૪૧ એમ કેાઇ કાળે થવાનું નથી, માટે હું તાે માેક્ષને જ ઇચ્છું છું.
- ૪૨ સૃષ્ટિ સર્વ અપેક્ષાએ અમર થશે ?
- ૪૩ કેાઈ અપેક્ષાએ હું એમ કહુ છું કે સૃષ્ટિ મારા હાથથી ચહલતી હેાત તેા ખહુ વિવેકી ધારણથી પરમાનંદમાં વિરાજમાન હાેત.

- ૪૪ શુકલ નિર્જનાવસ્થાને હું ખહુ માન્ય કરુ છું.
- ૪૫ સૃષ્ટિલીલામાં શાંતભાવથી તપશ્ચર્યા કરવી ઐ પણ ઉત્તમ છે.
- ૪૬ એકાંતિક કથન કથનાર જ્ઞાની ન કહી શકાય.
- ૪૭ શુકલ અંત:કરણ વિના મારાં કથનને કેાણ દાદ આપશે ?
- ૪૮ જ્ઞાતપુત્ર ભગવાનના કથનની જ ખલિહારી છે.
- ૪૯ હું તમારી મૂર્ખતા પર હસું છું કે–નથી જાણતા ગુપ્ત ચમત્કારને છતાં ગુરુપદ પ્રાપ્ત કરવા મારી પાસે કાં પધારા ?
- પ૦ અહેા ! મને તેા કૃતઘ્રી જ મળતા જણાય છે, આ કેવી વિચિત્રતા છે !
- પ૧ મારા પર કેાઈ રાગ કરાે તેથી હું રાજી નથી, પરંતુ કંટાળાે આપશાે તાે હું સ્તબ્ધ થઇ જઇશ અને એ મને પાેસાશે પણ નહીં.
- પર હું કહું છું એમ કેાઇ કરશાે ? મારૂં કહેેલું સઘળું માન્ય રાખશાે ? મારાં કહેલાં ધાકડે ધાકડ પણ અંગીકૃત કરશાે ? હા હાેય તાે જ હે સત્પુરુષ ! તું મારી ઇચ્છા કરજે.

- પર સંસારી જીવાએ પાતાના લાબને માટે દ્રવ્યરૂપે મને હસતા રમતા મનુષ્ય લીલામય કર્યા !
- પ૪ દેવ દેવીની તુષમાનતાને શું કરીશું? જગતની તુષમાનતાને શું કરીશું? તુષમાનતા સત્પુરુષની ઈચ્છા.
- પપ હું સચ્ચિદ્દાનંદ પરમાત્મા છું.
- પર એમ સમજે કે તમે તમારા આત્માના હિત માટે પરવરવાની અભિલાષા રાખતા છતાં એથી નિરાશા પ્રાપ્ત થઇ તેા તે પણ તમારું આત્મ-હિત જ છે.
- પ૭ તમારા શુભ વિચારમાં પાર પડેા, નહીં તાે સ્થિર ચિત્તથો પાર પડયા છાે એમ સમજે.
- પ૮ જ્ઞાનીએા અંતરંગ ખેદ અને હર્ષથી રહિત હેાય છે.
- પ૯ જ્યાં સુધી તે તત્ત્વની પ્રાપ્તિ નહીં થાય ત્યાં સુધી માક્ષની તાત્પર્યતા મળી નથી.
  - ્દ૦ નિયમ પાળવાનું દઢ કરતાં છતાં નથી પળતા એ પૂર્વકર્મના જ દેાષ છે એમ જ્ઞાનીઓનું કહેવું છે.

#### ( 28)

- ૧ સંસારરૂપી કુઢું ખને ઘેર આપણે આત્મા પરાણા દાખલ છે.
- ६૨ એ જ ભાગ્યશાલી કે જે દુર્ભાગ્યશાલીની દયા
  ખાય છે.
- ૬૩ શુભ દ્રવ્ય એ શુભ ભાવનું નિમિત્ત મહર્ષિએ। કહે છે.
- **૬૪ સ્થિર ચિત્ત કરીને ધર્મ અને** ંશુકલ ધ્યાનમાં પ્રવૃત્તિ કરેા.
- **૬૫ પ**રિગ્રહની મુચ્છી પાપનું મૂળ છે.
- ६६ જે કૃત્ય કરવા વખતે વ્યામાહસંયુક્ત ખેદમાં છા, અને પરિણામે પણ પસ્તાઓ છા, તા તે કૃત્યને પૂર્વકર્મના દેાષ જ્ઞાનીઓ કહે છે.
- ૬७ જડભરત અને જનક વિદેહીની દશા મને પ્રાપ્ત થાંએા.
- ६८ સત્પુરુષના અંતઃકરણે આચર્યો કિંવા કહ્યો તે ધર્મ.
- **૬૯ અંતરંગ માહત્રન્થી જેનો ગઇ તે પર**માત્મા છે.
- ૭૦ વ્રત લઇને ઉલ્લાસિત પરિણામે ભાંગશા નહીં.

- ૭૧ એક નિષ્ઠાએ જ્ઞા<mark>નીની આજ્ઞા</mark> આરાધતાં તત્ત્વ-જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે.
- ૭૨ ક્રિયા એ કર્મ, ઉપયાગ એ ધર્મ, પરિણામ એ ખંધ, ભ્રમ એ મિથ્યાત્વ, પ્રહ્મ તે આત્મા અને શંકા એ જ શલ્ય છે. શાેકને સંભારવાે નહીં; આ ઉત્તમ વસ્તુ જ્ઞાનીઓએ મને આપી.
- ७૩ જગત જેમ છે તેમ તત્ત્વજ્ઞાનની દૃષ્ટિએ જુએા.
- ૭૪ શ્રી ગાતમને ચાર વેદ પઠન કરેલા જેવાને શ્રીમત્ મહાવીર સ્વામીએ સમ્યક્નેત્ર આપ્યાં હતાં.
- ૭૫ ભગવતીમાં કહેલી પુદ્દગલ નામના પરિવ્રાજકની કથા તત્ત્વજ્ઞાનીએાનું કહેલું સુંદર રહસ્ય છે.
- હદ વીરનાં કહેલાં શાસ્ત્રમાં સાેનેરી વચના છટક છટક અને ગુપ્ત છે.
- ્७७ સમ્યક્નેત્ર પામીને તમે ગમે તે ધર્મશાસ્ત્ર વિચારે। તાેપણ આત્મહિત પ્રાપ્ત થશે.
  - ૭૮ કુદરત, આ તારાે પ્રખલ અન્યાય છે કે મારી ધારેલી નીતિએ મારાે કાલ વ્યતીત કરાવતી નથી! ( કુદરત તે પૂર્વિતકર્મ ).

- ૭૯ માણુસ પરમેશ્વર થાય છે એમ જ્ઞાનીએા કહે છે.
- ૮૦ ઉત્તરા<sup>દ</sup>યયન નામનું જૈનસૂત્ર તત્ત્વદૃષ્ટિએ પુનઃ પુનઃ અવલાેકાે.
- ૮૧ જીવતાં મરાય તેા ફરી મરવું ન પડે એવું મરણ ઇ<sup>૨</sup>છવા યાગ્ય છે.
- ૮૨ કૃતઘ્રતા જેવા એકકે મહા દેાષ મને લાગતા નથી
- ૮૩ જગતમાં માન ન હેાત તેા અહીં જ માક્ષ હેાત!
- ૮४ વસ્તુને વસ્તુગતે જુએા.
- ૮૫ ધર્મનું મૂળ વિ૦ છે.
- ૮૬ તેનું નામ વિદ્યા કે જેતાથી અવિદ્યા પ્રાપ્ત ન થાય.
- ૮૭ વીરના એક વાકચને પણ સમજો.
- ૮૮ અહંપદ, કૃત<sup>દ</sup>નતા, ઉત્સૂત્રપ્રરૂપણા, અવિવેક-ધર્મ એ માઠી ગતિનાં લક્ષણાે છે.
- ૮૯ સ્ત્રીનું કાેઈ અંગ લેશમાત્ર સુખદાયક નથી છતાં મારાે દેહ ભાેગવે છે.
- ૯૦ દેહ અને દેહાર્થમમત્વ એ મિથ્યાત્વ લક્ષણ છે.

- ૯૧ અભિનિવેશના ઉદયમાં ઉત્સૂત્રપ્રરૂપણા ન થાય તેને હું મહાભાગ્ય, જ્ઞાનીએોના કહેવાથી કહું છું.
- ૯૨ સ્યાદ્વાદ શૈલીએ જેતાં કાેઈ મત અસત્ય નથી.
- ૯૩ સ્વાદના ત્યાગ એ આહારના ખરા ત્યાગ જ્ઞાનીએ કહે છે.
- ૯૪ અભિનિવેશ જેવું એકકે પાખંડ નથી.
- લ્પ આ કાળમાં આટલું વધ્યું:–ઝાઝા મત, ઝાઝા તત્ત્વજ્ઞાનીએા, ઝાઝી માયા અને ઝાઝા પરિશ્રહ-વિશેષ.
- ૯૬ તત્ત્વાભિલાષાથી મને પૂછા તેા હું તમને નિરાગીધર્મ ખાધી શકું ખરેા.
- ૯૭ આખા જગતના શિષ્ય થવારૂપ દૃષ્ટિ જેણે વેદી નથી તે સદ્ગુરુ થવાને યાગ્ય નથી.
- ૯૮ કેાઈપણ શુદ્ધાશુદ્ધ ધર્મકરણી કરતા હૈાય તા તેને કરવા દેા.
- ૯૯ આત્માના ધર્મ આત્મામાં જ છે.
- ૧૦૦ મારા પર સઘળા સરળ ભાવથી હુકમ ચલાવા તાે હું રાજી છું.

- ૧૦૧ૃહું સંસારથી લેશ પણ રાગસંયુક્ત નથી છતાં તેને જ ભાગવું છું; કાંઈ મેં ત્યાગ્યું નથી.
- ૧૦૨ નિર્વિકારી દશાથી મને એકલાે રહેવા દાે.
- ૧૦૩ મહાવીરે જે જ્ઞાનથી આ જગતને જોયું છે તે જ્ઞાન સર્વ આત્મામાં છે, પણ આવિર્ભાવ કરવું જોઇએ.
- ૧૦૪ બહુ છકી જાંએા તાેપણ મહાવીરની આજ્ઞા તાેડશા નહીં. ગમે તવી શંકા થાય તાેપણ મારી વતી વીરને નિઃશંક ગણજો.
- ૧૦૫ પાર્શ્વનાથ સ્વામીનું ધ્યાન યાગીઓએ અવશ્ય સ્મરવું જોઈએ છે. નિ:૦—એ નાગની છત્રછાયા વેળાના પાર્શ્વનાથ એાર હતા !
- ૧૦૬ ગજસુકુમારની ક્ષમા અને રાજેમતી રહને-મીને બાધે છે તે બાધ મને પ્રાપ્ત થાએા.
- ૧૦૭ ભાેગ ભાેગવતાં સુધી (જયાં સુધી તે કર્મ છે ત્યાં સુધી ) મને યાેગ જ પ્રાપ્ત રહાે!
- ૧૦૮ સર્વશાસ્ત્રનું એક તત્ત્વ મને મળ્યું છે એમ કહું તાે મારું અહંપદ નથી.

- ૧૦૯ ન્યાય મને ખહુ પ્રિય છે. વીરની શૈલી એ જ ન્યાય છે, સમજવું દુર્લભ છે.
- ૧૧૦ પવિત્ર પુરુષાેની કૃપાદષ્ટિ એ જ સમ્યક્-દર્શન છે.
- ૧૧૧ ભર્ત હરિએ કહેલાે ત્યાગ વિશુહ ખુદ્ધિથી વિચા-રતાં ઘણી ઊર્ધ્વજ્ઞાનદશા થતાં સુધી વર્તે છે.
- ૧૧૨ કેાઇ ધર્મથી હું વિરુદ્ધ નથી. સર્વ ધર્મ હું પાળું છું. તમે સઘળા ધર્મથી વિરુદ્ધ છે৷ એમ કહેવામાં મારા ઉત્તમ હેતુ છે.
- **૧૧૩** તમા**રો** માનેલા ધર્મ મને કચા પ્રમાણથી <mark>બાધો</mark> છા તે મારે જાણવું જરૂરનું છે.
- ૧૧૪ શિથિલ ખંધ દષ્ટિથી નીચે આવીને જ વિખેરાઇ જાય. ( –જે નિર્જરામાં આવે તેા. )
- ૧૧૫ કેાઈ પણ શાસ્ત્રમાં મને શંકા ન હેા.
- ૧૧૬ દુ:ખના માર્યા વૈરાગ્ય લઇ જગતને આ લાેકા ભ્રમાવે છે.
- ૧૧૭ અત્યારે, હું કેાણુ છું એનું મને પૂર્ણ ભાન નથી.
- ૧૧૮ તું સત્પુરુષનાે શિષ્ય છે.
- ૧૧૯ એ જ મારી આકાંક્ષા છે.
- ૧૨૦ મને કાેઈ ગજસુકુમાર જેવા વખત આવાે.

૧૨૧ કેાઇ રાજેમતી જેવા વખત આવા.

૧૨૨ સત્પુરુષા કહેતા નથી, કરતા નથી; છતાં તેની સત્પુરુષતા નિર્વિકાર મુખમુદ્રામાં રહી છે.

૧૨૩ સંસ્થાનવિચયધ્યાન પૂર્વધારીઓને પ્રાપ્ત થતું હશે એમ માનવું યાેગ્ય લાગે છે. તમે પણ તેને ધ્યાવન કરાે.

૧૨૪ આત્મા જેવા કાેઇ દેવ નથી.

૧૨૫ કેાણ ભાગ્યશાળી ? અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ કે વિરતિ ?

૧૨૬ કાેઇની આજવિકા તાેડશા નહીં.

### \*

# नित्यस्भृति.

- ૧ જે મહાકામ માટે તું જન્મ્યાે છે, તે મહાકામનું અનુપ્રેક્ષણ કર.
- **ર** ધ્યાન ધરી જા; સમાધિસ્થ થા.
- ર વ્યવહારકામને વિચારી જા. જેના પ્રમાદ થયા છે, તે માટે હવે પ્રમાદ ન થાય તેમ કર. જેમાં સાહસ થયું હાય, તેમાંથી હવે તેવું ન થાય તેવા ભાધ લે.
- ૪ દઢ યાગી છા, તેવા જ રહે.

### (38)

- પ કાેંઇ પણ અલ્પ ભૂલ તારી સ્મૃતિમાંથી જતી નથી, એ મહાકલ્યાણ છે.
- દ્દ લેપાઇશ નહીં.
- ૭ મહાગંભીર થા.
- ૮ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ વિચારી જા.
- ૯ યથાર્થ કર.
- ૧૦ કાર્યસિદ્ધિ કરીને ચાલ્યાે જો.

### \*

## પ્રશ્નોત્તર.

પ્રશ્નો. ઉત્તર. ૧ જગતમાં આદરવા ૧ સદ્દગુરુનું વચન. યાેગ્ય શું છે ? ર શીધ્ર કરવા યાેગ્ય શું? ર કર્મના નિગ્રહ. ૩ ક્રિયાસહિત સમ્**ય**ગ્જ્ઞા**ન.** ૩ માક્ષતરુનું ખીજ શે. ડે ૪ સદા ત્યાગવા યાગ્ય 💮 ૪ અકાર્ય કામ. श. ? પ સદા પવિત્ર કાેેેે ? પ જેનું અંત:કરણ પાપથી રહિત હોય તે. યાૈવનવંત દ સદા ६ તૃષ્ણા (લાબદશા).

કાેેે શે

- ૭ શૂરવીર કાેેેે શ
- ૮ મહત્તાનું મૂળ શુ ?
- ૯ સદા જગૃત કેાણ ?
- ૧૦ આ દુનિયામાં નરક જેવું દુ:ખ શું ?
- ૧૧ અસ્થિર વસ્તુ શું ?
- ૧**૨ આ** જગતમાં અતિ ગહન શુ<sup>•</sup> ?
- ૧૩ ચંદ્રમાનાં કિરણે સમાન <sup>શ્</sup>વેતકીર્તિને ધારણ કરનાર કેાણ?
- ૧૪ જેને ચાર પણ લઇ શકે નહીં તેવા ખજાના શું ?
- ૧૫ જીવનું સદા અનર્થ કરનાર કેાણ ?
- ૧૬ અધ કાેેેેે કાેે

- ૭ જે સ્ત્રીના કટાક્ષથી વીંધાય નહીં તે.
- ૮ કાેઈની પાસે પ્રાર્થના (યાચના) ન કરવાેતે
- ૯ વિવેકી.
- ૧૦ પરત ત્રતા ( પરવશ રહેવુ**ં** તે ).
- ૧૧ યાૈવન, લક્ષ્મા અને આયુષ્ય.
- ૧૨ સ્ત્રીચરિત્ર અને તેથી વધારે પુરુષચરિત્ર.
- ૧૩ સુમતિ ને સજ્જન.
- ૧૪ વિઘા, સત્ય અને શિયળવ્રત.
- ૧૫ આર્ત્ત અને રાૈદ્રધ્યાન
  - ૧૬ કામી અને રાગી.

**૧૭ બહેરાે કાેણ** ?

૧૭ જે હિતકારી વચનને સાંભળે નહીં તે.

૧૮ મુંગા કાેેેે કાેે

૧૮ જે અવસર આવ્યે પ્રિયવચન ન બાલી શકે તે.

૧૯ શલ્યની પેઠે સદા દુ:ખ **દેના**ર શું? ૧૯ છાનું કરેલું કર્મ.

**ર**૦ અવિશ્વાસ કરવા યાગ્યકાણ? ૨૦યુવતી અને અસજ્જન ( દુર્જન ) માણસ ૨૧ સંસારની અસારતા.

ર૧ સદા ધ્યાનમાં રાખવા યાગ્ય શં?

રર વીતરાગ દેવ, સુસાધુ અને સુધર્મ.

રર સદા પુજનિક કાેેેેેેે

\*

## ઉત્તમ ગૃહસ્થ,

સંસારમાં રહ્યા છતાં પણ ઉત્તમ શ્રાવકા ગૃહાશ્રમથી આત્મસાધનને સાધે છે; તેઓના ગૃહાશ્રમ પણ વખણાય છે.

તે ઉત્તમ પુરુષ, સામાયિક, ક્ષમાપના, ચાવિ-

હાર–પ્રત્યાખ્યાન ઈ૦ યમનિયમને સેવે છે.

પરપત્ની ભણી માતુ ખહેનની દષ્ટિ રાખે છે.

યથાશક્તિ સત્પાત્રે દાન દે છે.

શાંત, મધુરી અને કેામળ ભાષા ભાલે છે.

સત્શાસ્ત્રનું મનન કરે છે.

ખને ત્યાં સુધી ઉપજવિકામાં પણ માયા, કપટ ઈ૦ કરતા નથી.

સ્ત્રી, પુત્ર માત, તાત, મુનિ અને ગુરુ એ સઘળાંને યથાયાેગ્ય સન્માન આપે છે.

માળાપને ધર્મના બાધ આપે છે.

યત્નાથી ઘરની સ્વ<sup>ર</sup>છતા, રાંધવું, સી ધવું, **શ**યન ઈ૦ રખાવે છે.

પાતે વિચક્ષણતાથી વર્તી સ્ત્રીપુત્રને વિનયી અને ધર્મી કરે છે.

સઘળા કુટું બમાં સંપની વૃદ્ધિ કરે છે.

આવેલા અતિથિનું યથાયાેગ્ય સન્માન કરેે છે.

યાચકને ક્ષુધાતુર રાખતા નથી.

સત્પુરુષાના સમાગમ અને તેઓના બાધ ધારણ કરે છે.

#### ( 34 )

સમર્યાદ, અને સંતાષયુક્ત નિરંતર વર્તે છે, યથાશક્તિ શાસ્ત્રસંચય જેના ઘરમાં રહ્યો છે. અલ્પ આરંભથી જે વ્યવહાર ચલાવે છે.

આવેા ગૃહસ્થાવાસ ઉત્તમ ગતિનું કારણ થાય એમ જ્ઞાનીએા કહે છે.



### **પાર ભાવના.**

વૈરાગ્યની અને તેવા આત્મહિતૈષી વિષયોની સુદઢતા થવા માટે ખાર ભાવના ચિંતવવાનું તત્ત્વ-જ્ઞાનીએા કહે છે.

- ૧. શરીર, વૈભવ, લક્ષ્મી, કુટુંખ, પરિવારાદિક સર્વ વિનાશી છે. જીવનો મૂળ ધર્મ અવિનાશી છે એમ ચિંતવવું તે પહેલી ' અનિત્યભાવના. '
- ર. સંસારમાં મરણ સમયે જીવને શરણ રાખનાર કાેઇ નથી; માત્ર એક શુભ ધર્મ તું જ શરણ સત્ય છે; એમ ચિંતવવું તે બીજ ' અશરણભાવના. '
- ૩. આ આત્માએ સંસારસમુદ્રમાં પર્યટન કરતાં કરતાં સર્વ ભવ કીધા છે. એ સંસારી જંજીરથી હું

કયારે છૂટીશ ? એ સંસાર મારા નથી, હું માેક્ષમથી છું; એમ ચિંતવવું તે ત્રીજી ' સંસારભાવના. '

૪. આ મારાે આત્મા એકલાે છે, તે એકલાે આવ્યો છે, એકલાે જશે; પાતાનાં કરેલાં કર્મ એકલાે ભાગવશે; એમ ચિંતવવું તે ચાથી 'એકત્વભાવના.'

પ. આ સંસારમાં કાેઇ કાેઈનું નથી એમ ચિંતવવું તે પાંચમી 'અન્યત્વભાવના.'

દ. આ શરીર અપિલત્ર છે, મળમૂત્રની ખાણ છે, રાેગજરાને રહેવાનું ધામ છે, એ શરીરથી હું ન્યારા છું, એમ ચિંતવવું તે છઠ્ઠી 'અશુચિભાવના.'

૭. રાગ, દ્વેષ, અજ્ઞાન, મિથ્યાત્વ ઈત્યાદિક સર્વ આસ્રવ છે, એમ ચિંતવવું તે સાતમી 'આસ્રવભાવના.'

૮. જ્ઞાન, ધ્યાનમાં જીવ પ્રવર્ત માન થઈ ને નવાં કર્મ બાંધે નહીં, એવી ચિંતવના કરવી એ આઠમી 'સમ્વરભાવના.'

૯. જ્ઞાનસહિત ક્રિયા કરવી તે નિર્જરાનું કારણ છે, એમ ચિંતવવું તે નવમી ' નિર્જરાભાવના.'

૧૦. લાકસ્વરૂપનું ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ, વિનાશ-સ્વરૂપ વિચારવું તે દશમી 'લાકસ્વરૂપભાવના.' ૧૧. સંસારમાં ભમતાં આત્માને સમ્યક્જ્ઞાનની પ્રસાદી પ્રાપ્ત થવી દુર્લભ છે, વા સમ્યક્જ્ઞાન પામ્યો, તો ચારિત્ર સર્વ વિરતિ પરિણામરૂપ ધર્મ પામવા દુર્લભ છે, એવી ચિતવના તે અગિયારમી 'બાધદુર્લભનાવના.'

૧૨. ધર્મના ઉપદેશક તથા શુદ્ધ શાસ્ત્રના ભાષક એવા ગુરૂ અને એવું શ્રવણ મળવું દુર્લભ છે, એમ ચિતવવું તે ખારમી 'ધર્મદુર્લભભાવના.'

આ ખાર ભાવનાએ મતનપૂર્વક નિરંતર વિચારવાથી સત્પુરૂષો ઉત્તમ પદને પામ્યા છે, પામે છે અને પામશે.

#### \*\*

## સામાયિકવિચાર.

આત્મશક્તિના પ્રકાશ કરનાર,સમ્યગ્જ્ઞાનદર્શન-ના ઉદય કરનાર, શુદ્ધ સમાધિભાવમાં પ્રવેશ કરાવનાર, નિર્જરાના અમૂલ્ય લાભ આપનાર, રાગદ્વેષથી મધ્યસ્થ બુદ્ધિ કરનાર એવું સામાયિક નામનું શિક્ષાવ્રત છે. સામાયિક શબ્દની વ્યુત્પત્તિ સમ+આય+ઇક એ શબ્દોથી થાય છે; 'સમ' એડલે રાગદ્વેષરહિત મધ્યસ્થ પરિણામ, 'આય' એટલે તે સમભાવનાથી ઉત્પન્ન થતા જ્ઞાનદર્શનચારિત્રરૂપ માેક્ષમાર્ગના લાભ, અને 'ઇક' કહેતાં ભાવ એમ અર્થ થાય છે. એટલે કે જે વડે કરીને માેક્ષના માર્ગના લાભદાયક ભાવ ઊપજે તે સામાયિક. આર્ત્ત અને રાદ્ર એ એ પ્રકારનાં ધ્યાનના ત્યાગ કરીને, મન, વચન કાયાના પાપભાવને રાેકીને વિવેકી શ્રાવક સામાયિક કરે છે.

મનના પુદ્દગલ દારંગી છે. સામાયિકમાં જયારે વિશુદ્ધ પરિણામથી રહેવું કહ્યું છે ત્યારે પણ એ મન આકાશપાતાલના ઘાટ ઘડ્યા કરે છે. તેમજ ભૂલ, વિસ્મૃતિ, ઉત્માદ ઈત્યાદિકથી વચનકાયામાં પણ દૂષણ આવવાથી સામાયિકમાં દોષ લાગે છે. મન, વચન અને કાયાના થઈ ને ખત્રીશ દોષ ઉપન્ન થાય છે. દશ મનના, દશ વચનના અને ખાર કાયાના એમ ખત્રીશ દોષ જાણવા અવશ્યના છે. જે જાણવાથી મન સાવધાન રહે છે

મનના દશ દાેષ કહું છું.

 અવિવેકદોષ-સામાયિકનું સ્વરૂપ નહીં જાણ-વાથી મનમાં એવા વિચાર કરે કે આથી શું ફળ

- થવાનું હતું ? આથી તે કેાણ તર્યું હશે ? એવા <mark>વિક-</mark> લ્પનું નામ ' અવિવેક દેાષ. '
- ર. યશાવાં<sup>ર</sup>છાદાષ–પાતે સામાયિક કરે છે એમ અન્ય મનુષ્યા જાણે તા પ્રશંસા કરે તે ઈચ્છાએ સામા-યિક કરે ઈ૦ તે ' યશાવાંછાદાષ.'
- ૩. ધનવાંછાદેાષ–ધનની ઇ<sup>૨</sup>છાએ સામાયિક કરવું તે 'ધનવાંછાદેાષ.'
- ૪. ગર્વદેાષ–મને લોકાે ધર્મા કહે છે અને હું કેવી સામાયિક પણ તેવી જ કરું છું ? એ ' ગર્વદાેષ.'
- પ. ભયદેષ –હું શ્રાવકકુળમાં જન્મ્યા છું; મને લોકો માટા તરીકે માન દે છે, અને જો સામાયિક નહીં કરું તો કહેશે કે એટલું પણ નથી કરતા; એથી નિંદા થશે એ ' ભયદેષ.'
- દ. નિદાનદેાષ–સામાયિક કરીને તેનાં ફળથી ધન, સ્ત્રી, પુત્રાદિક મેળવવાનું ઇ≈છે તે 'નિદાનદેાષ.'
- ૭. સંશયદેષ–સામાયિકનું પરિણામ હશે કે નહીં હોય? એ વિકલ્પ તે 'સંશયદેષ.'
  - ૮. કષાયદેાષ–સામાયિક ક્રોધાદિકથી કરવા

ખેસી જાય, કે કંઈ કારણથી પછી ક્રોધ, માન, માયા, લાભમાં વૃત્તિ ધરે તે 'કષાયદાષ.'

- ૯. અવિનયદાષ-વિનય વગર સામાયિક કરે તે ' અવિનયદાષ.'
- ૧૦. અખહુમાનદાષ–ભક્તિભાવ અને ઉમંગપ્રફ સામાયિક ન કરે તે 'અખહુમાનદાષ.'

દશ દેષ મનના કહ્યા; હવે વચનના દશ દેષ કહું છું.

- **૧.** કુંભાલદેષ–સામાયિકમાં કુવચન ભાલવું તે 'કુંભાલદેષ.'
- સહસાત્કારદેષ—સામાયિકમાં સાહસથી અવિચારપૂર્વક વાક્ય ખાલવું તે 'સહસાત્કારદાય.'
- ુ . અસદારાપણદાષ–બીજાને ખાટા બાધ આપે તે 'અસદારાપણદાષ.'
- ૪. નિરપેક્ષદેષ-સામાયિકમાં શાસ્ત્રની દરકાર વિના વાકચ બાલે તે 'નિરપેક્ષદેષ.'
- પ. સંક્ષેપદેાષ–સૂત્રના પાઠ ઇત્યાદિક ટ્રંકામાં ખાલી નાખે; અને યથાર્થ ઉચ્ચાર કરે નહીં તે 'સંક્ષેપદેાષ.'

- કલેશદોષ−કાેેેેઇથી કંકાસ કરે તે 'કલેશદાેષ.'
- ૭. વિકથા દેાષ–ચાર પ્રકારની વિ<mark>કથા માં</mark>ડી એસે તે ' વિકથાદેાષ.'
- ૮. હાસ્યદેાષ–સામાયિકમાં કાેઈની હાંસી, મશ્કરી કરે તે ' હાસ્યદેાષ.'
- ૯. અશુદ્ધદોષ-સામાયિકમાં સૂત્રપાઠ ન્યૂનાધિક અને અશુદ્ધ ખાલે તે 'અશુદ્ધદાષ.'
- ૧૦. મુણમુણદેષ-ગડબડગોટાથી સામાયિકમાં સૂત્રપાઠ ખાલે, જે પાતે પણ પૂરું માંડ સમજ શકે તે ' મુણમુણદાેષ.'

એ વચનના દશ દેાષ કહ્યા; હવે કાયાના ખાર દેાષ કહું છું.

- ૧. અયાગ્યઆસનદાષ–સામાયિકમાં પગ પર પગ ચઢાવી ખેસે એ ગુર્વાદિકનું અવિનયરૂપ આસન, માટે એ પહેલાે ' અયાગ્યઆસનદાષ.'
- ર. ચલાસનદાષ–ડગડગતે આસને ખેસી સામા-યિક કરે, અથવા વારવાર જ્યાંથી ઊઠવું પડે તેવે આસને ખેસે તે ' ચલાસનદાષ.'

- 3. ચલદષ્ટિદાષ–કાયાત્સર્ગમાં આંખા **ચંચ**ળ રાખે એ ' ચલદષ્ટિદાષ.'
- ૪. સાવઘક્રિયાદેાષ–સામાયિકમાં કંઈ પાપ ક્રિયા કે તેની સંજ્ઞા કરે તે ' સાવઘક્રિયાદેાષ.'
- પ. આલંબનદેાષ–ભીંતાદિકે એાઠી ગણ દઇ <mark>ખેસે</mark> એથી ત્યાં ખેઠેલા જ તુ આદિકના નાશ ચાય અને પાતાને પ્રમાદ થાય, તે 'આલંબનદાષ '
- દ. આકુંચનપ્રસારણદેષ-હાથ પગ સંકાેચે, લાંખા કરે એ આદિ તે 'આકુંચનપ્રસારણદેષ.'
- ૭. આલસદોષ-અંગ મરડે, ડચાકા વગાડે એ આદિ તે 'આલસદોષ.'
- ૮. માેઠનદાષ–આંગળી વગેરે વાંકી કરે, ડચાકા વગાઉ તે ' માેઠનદોષ.'
- ૯. મલદોષ–ઘરડાઘરડ કરી સામાયિકમાં ચળ કરી મેલ ખંખેરે તે ' મલદોષ.'
- ૧૦. વિમાસણુદોષ્-ગળામાં હાથ નાખી એસે ઇ૦ તે ' વિમાસણુદોષ્<sub>'</sub>
- ૧૧. નિદ્રાદોષ–સામાયિકમાં ઊંધ આવવી તે ' નિદ્રાદોષ.'

૧૨. વસ્ત્રસં કાેચનદાેષ–સામાયિકમાં ટાઢ પ્રમુ-ખની ભીતિથી વસ્ત્રથી શરીર સંકાેચે તે 'વસ્ત્ર-સંકાેચનદાેષ.'

એ બત્રીશ દૂષણરહિત સામાયિક કરવી; પાંચ અતિચાર ટાળવા.

એકાગ્રતા અને સાવધાની વિના એ ખત્રીશ દોષ-માંના અમુક દોષ પણ આવી જાય છે. વિજ્ઞાનવેત્તા-એાએ સામાયિકનું જઘન્ય પ્રમાણ બે ઘડીનું ખાંધ્યું છે. એ વ્રત સાવધાનીપૂર્વક કરવાથી પરમ શાન્તિ આપે છે. કેટલાકના એ એ ઘડીના કાળ જ્યારે જતા નથી ત્યારે તેએં! ખહુ કંટા**ળે** છે. સામાયિકમાં નવરાશ લઈ ખેસવાંચી કાળ જાય પણ કયાંચી ? આધુનિક .કાળમાં સાવધાનીથી સામાયિક કરનારા બહુ જ થાેડા છે. પ્રતિક્રમણ સામાયિકની સાથે કરવાનું હેાય છે ત્યારે તેા વખત જવેા સુગમ પડે છે. જોકે એવા પામરાે પ્રતિક્રમણ લક્ષપૂર્વક કરી શકતા નથી. તાપણ કેવળ નવરાશ કરતાં એમાં જરૂર કંઇક ફેર પડે છે. સામાયિક પણ પુરું જેએોને આવડતું નથી તેએા **બિચારા સામાયિકમાં પછી ખહુ** મૃંઝાય છે. કેટલાક

ભારે કમી એ એ અવસરમાં વ્યવહારના પ્રપંચા પણ ઘડી રાખે છે. આથી સામાયિક બહુ દોષિત થાય છે.

વિધિપૂર્વ**ક સામા**યિક ન થાય એ બહુ ખેેદકારક અને કર્મની ખાહુલ્યતા છે. સાઠ ઘડીના અહેારાત્ર વ્યર્થ ચાલ્યા જાય છે. અસંખ્યાતા દિવસથી ભરેલાં **ચ્મનંતાં કાળચક્ર વ્યતીત કરતાં પણ જે સાર્થક ન** થયું તે એ ઘડીની વિશુહ સામાયિક સાર્થક કરે છે. લક્ષપૂર્વક સામાયિક થવા માટે સામાયિકમાં પ્રવેશ કર્યા પછી ચાર લેાગસ્સથી વધારે લેાગસ્સના કાયાત્સર્ગ કરી ચિત્તની કંઇકસ્વસ્થતા આણવી. પછી સૂત્રપાઠ કે ઉત્તમ શ્રંથતું મતન કરવું. વૈરાગ્યનાં ઉત્તમ કાવ્યા ખાલવાં, પાછળનું અધ્યયન કરેલું સ્મરણ કરી જવું. નૂતન અભ્યાસ થાય તે৷ કરવા. ૈકાઇને શાસ્ત્રાધારથી બાેધ આપવા; એમ સામા-યિકીકાળ વ્યતીત કરવાે. મુનિરાજનાે જે સમાગમ **હો**ાય **તાે આગમવાણી સાંભળવી અને**ૈતે મનન કરવી, તેમ ન હોય અને શાસ્ત્રપરિચય ન હોય તા વિચક્ષણ અભ્યાસી પાસેથી વૈરાગ્યભાધક કથત શ્રવણ કરવું; ક્રિંવા કંઈ અભ્યાસ કરવાે. એ સવળી યાેગવાઈ **ન** હાૈય તાે કેટલાેક ભાગ લક્ષપૂર્વક કાયાેત્સર્ગમાં રાેકવાે; અને કેટલાક ભાગ મહાપુરુષાનાં ચરિત્રકથામાં ઉપયાગપૂર્વક રાેકવા. પરંતુ જેમ બને તેમ વિવેકથી અને ઉત્સાહથી સામાયિકીકાળ વ્યતીત કરવા. કંઇ સાહિત્ય ન હાેય તા પંચ પરમેષ્ઠીમંત્રના જપ જ ઉત્સાહપૂર્વક કરવા. પણ વ્યર્થ કાળ કાઢી નાખવા નહીં. ધીરજથી, શાંતિથી અને યત્નાથી સામાયિક કરવું જેમ બને તેમ સામાયિકમાં શાસ્ત્ર-પરિચય વધારવા.

સાઠ ઘડીના વખતમાંથી એ ઘડી અવશ્ય બચાવી સામાયિક તા સદ્ભાવથી કરવું.

### \*\*

## ં સામાન્ય નિત્યનિયમ.

પ્રભાત પહેલાં જાગૃત થઈ, નમસ્કાર મંત્રનું સ્મરણ કરી મન વિશુદ્ધ કરવું. પાપવ્યાપારની વૃત્તિ રોકી રાત્રિ સંખંધી થયેલા દોષનું ઉપયોગપૂર્વક પ્રતિક્રમણ કરવું.

પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી યથાવસર ભગવાનની ઉપાસના સ્તુતિ તથા સ્વાધ્યાયથી કરીને મનને ઉજજવલ કરવું.

માતાપિતાના વિનય કરી, આત્મહિતના લક્ષ ભુલાય નહીં, તેમ યત્નાથી સંસારી કામમાં પ્રવર્તન કરવું.

પોતે ભાજન કરતાં પહેલાં સત્પાત્રે દાન દેવાની પરમ આતુરતા રાખી તેવા યાગ મળતાં યથાચિત પ્રવૃત્તિ કરવી.

આહાર,વિહારનાે નિયમિત વખત રાખવાે તેમજ સત્ શાસ્ત્રના અભ્યાસનાે અને તાત્ત્વિક શ્રેથના મનનનાે પણ નિયમિત વખત રાખવાે.

> સાયંકાળે સં<sup>દ્</sup>યાવશ્યક ઉપયાગપૂર્વક કરવું. ચાૈવિહાર પ્રત્યાખ્યાન કરવું.

નિયમિત નિદ્રા લેવી.

સૂતા પહેલાં અઢાર પાપસ્થાનક, દ્વાદશવ્રત-દેાષ અને સર્વ જીવને ક્ષમાવી, પંચપરમેષ્ઠી મંત્રનું સ્મરણ કરી, મહાશાંતિથી સમાધિભાવે શયન કરવું.

આ સામાન્ય નિયમા બહુ લાભદાયક થશે. એ તમને સંક્ષેપમાં કહ્યા છે. સૂક્ષ્મ વિચારથી અને તેમ પ્રવર્તવાથી એ વિશેષ મંગળદાયક થશે.

### **બત્રીસ યાેેગ.**

સત્પુરુષા નીચેના ખત્રીસ યાેગના સંગ્રહ કરી આત્માને ઉજજવળ કરવાનું કહે છે.

- મોક્ષસાધક યાેગ માટે શિષ્યે આચાર્ય પાસે આલાેચના કરવી.
- ર. આચાર્યે આલાેચના બીજા પાસે પ્રકાશવી *ન*હીં.
- **૩. આપત્તિકાળે પણ ધર્મ તું દઢપણં ત્યાગવું નહીં.**
- ૪. લાેક, પરલાેકનાં સુખનાં ફલની વાંછના વિના તપ કરવું.
- પ. શિક્ષા મળી તે પ્રમાણે યત્નાથી વર્તવું; અને નવી શિક્ષા વિવેકથી ગ્રહણ કરવી.
- ે દ. મમત્વના ત્યાગ કરવા.
- ७. ગુપ્ત તપ કરવું.
- ૮. નિર્લાભતા રાખવી.
- ં **૯. પરિષહ ઉપસર્ગોને** જીતવા.
- ૧૦. સરળ ચિત્ત રાખવું.
- **ા**૧. આત્મસંયમ શુદ્ધ પાળવાે.

- ૧૨. સમકિત શુદ્ધ રાખવું.
- ૧૩ ચિત્તની એકાગ્ર સમાધિ રાખવી.
- ૧૪. કપટરહિત આચાર પાળવાે.
- ૧૫. વિનય કરવા યાગ્ય પુરુષાના યથાયાગ્ય વિનય કરવા.
- ૧૬. સંતાષથી કરીને તૃષ્ણાની મર્યાદા ટ્રંકી કરી નાંખવી.
- ૧૭. વૈરાગ્યભાવનામાં નિમગ્ન રહેવું.
- ૧૮. માયારહિત વર્તવું.
- ૧૯. શુદ્ધ કરણીમાં સાવધાન થવું.
- ૨૦. સમ્વરને આદરવાે અને પાપને રાેકવાં.
- ૨૧. પાતાના દાેષ સમભાવપૂર્વ ક ટાળવા.
- ૨૨. સર્વ પ્રકારના વિષયથી વિરક્ત રહેવું.
- ૨૩. મૂલ ગુણે પંચમહાવ્રત વિશુદ્ધ પાળવાં.
- ૨૪. ઉત્તર ગુણે પંચમહાવ્રત વિશુદ્ધ પાળવાં.
- ૨૫. ઉત્સાહપૂર્વક કાયાત્સર્ગ કરવા.
- ૨૬. પ્રમાદરહિત જ્ઞાન, ધ્યાનમાં પ્રવર્ત્તન કરવું.
- ૨૭. હં મેશાં આત્મચારિત્રમાં સૂક્ષ્મ ઉપયાગથી વર્ત વું.

#### ( 86 )

- **૨૮. <sup>દ</sup>યાન, જિતે** દ્રિયતા અર્થે એકાગ્રતાપૂર્વક કરવું.
- ર૯. મરણાંત દુ:ખથી પણ ભય પામવાે *ન*હીં.
- ૩૦. સ્ત્રીઆદિકના સંગને ત્યાગવાે.
- ૩૧. પ્રાયશ્ચિત વિશુદ્ધિ કરવી.
- ૩૨. મરણુ<mark>કા</mark>લે આરાધના કરવી.

એ એકેકાે યાગ અમૂલ્ય છે. સઘળા સંગ્રહ કર-નાર પરિણામે અનંત સુખને પામે છે.



સ્મૃતિમાં રાખવા યાેગ્ય મહાવાકયો :—

- ૧. એક બેદે નિયમ એ જ આ જગતના પ્રવર્તક છે.
- ર. જે મનુષ્ય સત્પુરુષાેનાં ચરિત્રરહસ્યને પામે છે ે તે મનુષ્ય પરમેશ્વર થાય છે.
- ચંચળ ચિત્ત એ જ સર્વ વિષમ દુ:ખનું મૂળીયું છે.
- ૪. ઝાઝાનાે મેળાપ અને થાેડા સાથે અતિ સમાગમ એ બન્ને સમાન દુ:ખદાયક છે.
- પ. સમસ્વભાવીનું મળવું એને જ્ઞાનીએ એકાંત કહે છે.

- ૬. ઇંદ્રિયા તમને જીતે અને સુખ માના તે કરતાં તેને તમે જીતવામાં જ સુખ, આનંદ અને પરમ-પદ પ્રાપ્ત કરશા.
  - ૭. રાગ વિના સંસાર નથી અને સંસાર વિના રાગ નથી.
  - ૮. યુવાવયના સર્વ સંગપરિત્યાગ પરમપદને આપે છે.
  - ૯. તે વસ્તુના વિચારમાં પહેાંચા કે જે વસ્તુ અતીંદ્રિયસ્વરૂપ છે.
- ૧૦. ગુણીના ગુણમાં અનુરક્ત થાએા.



# સહજપ્રકૃતિ.

- ૧. પરહિત એ જ નિજહિત સમજવું, અને પરદુ:ખ એ પાેતાનું દુ:ખ સમજવું.
- ર. સુખદુ:ખ એ બંજે મનની કલ્પના છે.
- ૩. ક્ષમા એ જ માેક્ષનાે ભવ્ય દરવાજે છે.
- ૪. સઘળા સાથે નમ્રભાવથી વસવું એ જ ખરું ભૂષણુ છે.
- ૫. શાંતસ્વભાવ એ જ સજજનતાનું ખરું મૂળ છે.

### ( પા:)

- ખરા સ્નેહીની ચાહના એ સજ્જનતાનું ખાસ લક્ષણ છે.
- . ૭. દુર્જનનાે એાછાે સહવાસ.
- ૮. વિવેક્ષુદ્ધિથી સઘળું આચરણ કરવું.
- ૯. દ્વેષભાવ એ વસ્તુ ઝેરરૂપ માનવી.
- ૧૦. ધર્મ કર્મમાં વૃત્તિ રાખવી.
- ૧૧. નીતિના **બાંધા પર પગ ન મૂકવાે**.
- ૧૨. જિતે દ્વિય થવું.
- ૧૩. જ્ઞાનચર્ચા અને વિદ્યાવિલાસમાં તથા શાસ્ત્રાધ્ય-યનમાં ગુથાવું.
- ૧૪. ગંભીરતા રાખવી.
- ૧૫. સંસારમાં રહ્યા છતાં ને તે નીતિથી ભાેગવતાં છતાં, વિદેહી દશા રાખવી.
- ૧૬. પરમાત્માની ભક્તિમાં ગુંથાવું.
- ૧૭. પરનિંદા એ જ સબળ પાપ માનવું.
- ૧૮. દુર્જનતા કરી ફાવવું એ જ હારવું, એમ માનવું.
- ૧૯. આત્મજ્ઞાન અને સજજનસંગત રાખવાં.

# મહાવીરના બાધને પાત્ર કાેેેે યું?

- ૧. સત્પુરુષના ચરણનાે ઇ<sup>રુ</sup>છક,
- ર. સ દૈવ સુક્ષ્મ ખાધના અભિલાષી,
- ૩. ગુણપર પ્રશસ્ત ભાવ રાખનાર,
- પ. જ્યારે સ્વદેષ દેખે ત્યારે તેને છેદવાના ઉપયાગ રાખનાર,
- **૬. ઉપયાગથી એક પળ પણ ભરનાર**,
- ૭. એકાંતવાસને વખાણનાર,
- ૮. તીર્થાદિ પ્રવાસનાે ઉછરંગી,
- ૯. આહાર, વિહાર, નિહારનાે નિયમી,
- ૧૦. પાેતાની ગુરુતા દખાવનાર, એવા કાેઈ પણ પુરુષ તે મહાવીરના બાેધને, પાત્ર છે, સમ્યક્દશાને પાત્ર છે. પહેલા જેવું એકકે નથી.



### ( Y3 )

# **०**यवहारशुद्धि

નીચેના દોષ ન આવવા જોઈ એ :-

- ૧. કાેઈથી મહા વિશ્વાસઘાત.
- ર. મિત્રથી વિશ્વાસઘાત.
- ર. કાેઇની **ચાપણ** એાળવવી.
- ૪. વ્યસનનું સેવવું.
- ય. મિ<sup>શ્</sup>યા આળનું મૂકવું.
- **૬. ખાેટા લેખ કરવા.**
- **૭**. હિસાબમાં ચૂકવવું.
- ૮. જુલમી ભાવ કહેવાે.
- ૯. નિર્દોષને અલ્પ માયાથી પણ છેતરવા.
- ૧૦. ન્યૂનાધિકં તેાળી આપવું.
- ૧૧. એકને બદલે બીજું અથવા મિશ્ર કરીને આપવું.
- ૧ર. કર્માદાની ધંધા.
- **ી**ંગ, લાંચ કે અદત્તાદાન.
- —એ વાટેથી કંઇ રળવું નહીં. એ જાણે સામાન્ય વ્યવહારશુદ્ધિ ઉપજીવન અર્થે કહી ગયા.

### ૐ નમ:

- ૧. પ્રમાદને લીધે આત્મા મળેલું સ્વરૂપ ભૂલી જાય છે.
- જે જે કાળે જે જે કરવાનું છે તેને સદા ઉપ-યાગમાં રાખ્યા રહેા.
- ક્રમે કરીને પછી તેની સિદ્ધિ કરેા.
- ૪. અલ્પઆહાર, અલ્પવિહાર, અલ્પનિદ્રા, નિય મિત વાચા, નિયમિત કાયા, અને અનુકૂળ સ્થાન એ મનને વશ કરવાનાં ઉત્તમ સાધના છે.
- પ. શ્રેષ્ઠ વસ્તુની જિજ્ઞાસા કરવી એ જ આત્માની શ્રેષ્ઠતા છે. કદાપિ તે જિજ્ઞાસા પાર ન પડી તાપણ જિજ્ઞાસા તે પણ તે જ અંશવત છે.
- દ. નવાં કર્મ ખાંધવાં નહીં અને જૂનાં ભાગવી લેવાં, એવી જેની અચળ જિજ્ઞાસા છે તે, તે પ્રમાણે વર્તા શકે છે.
- છ. જે કૃત્યનું પરિણામ ધર્મ નથી, તે કૃત્ય મૂળથી
   જ કરવાની ઈચ્છા રહેવા દેવી જોઇતી નથી.
- ૮. મન જો શંકાશીલ થઇ ગયું હોય તો 'દ્રવ્યાનુયોગ' વિચારવા યાગ્ય છે; પ્રમાદી થઇ ગયું હાય તા

### ( 44 )

- ' ચરણકરણાનુયાગ ' વિચારવા યાગ્ય છે; અને કષાયી થઇ ગયું હાય તા ' ધર્મ કથાનુયાગ ' વિચારવા યાગ્ય છે; જડ થઇ ગયું હાય તા ' ગણિતાનુયાગ ' વિચારવા યાગ્ય છે.
- ૯. કાઈ પણ કામની નિરાશા ઇચ્છવી; પરિણામે પછી જેટલી સિદ્ધિ થઈ તેટલા લાભ; આમ કરવાથી સંતાષી રહેવાશે.
- ૧૦. પૃથ્વી સંખંધી કલેશ થાય તેં એમ સમજ લેંજે કે તે સાથે આવવાની નથી; ઊલંટા હું તેને દેહ આપી જવાના છું; વળી તે કંઇ મૂલ્યવાન નથી. સ્ત્રી સંખંધી કલેશ, શંકા ભાવ થાય તા આમ સમજ અન્ય ભાકતા પ્રત્યે હસજે કે તે મળમૂત્રની ખાણમાં માહી પડયા, (જે વસ્તુના આપણે નિત્ય ત્યાગ કરીએ છીએ તેમાં!) ધન સંખંધી નિરાશા કે કલેશ થાય તા તે ઊંચી જાતના કાંકરા છે એમ સમજ સંતાષ રાખજે; ક્રમે કરીને તા તું નિ:સ્પૃહી થઇ શકીશ.
- ૧૧. તેના તું **ધા**ધ પામ કે જેનાથો સમાધિમરણની પ્રાપ્તિ થાય.

- ૧૨. એક વાર જે સમાધિમરણ થયું તેા સર્વ કાળનાં અસમાધિમરણ ૮ળશે.
- ૧૩. સર્વોત્તમ પદ સર્વત્યાગીનું છે.



### વચનાવલી.

- જીવ પોતાને ભૂલી ગયા છે, અને તેથી સત્તસુખના તેને વિયાગ છે, એમ સર્વ ધર્મ સમ્મત કહ્યું છે.
- પોતાને ભૂલી ગયારૂપ અજ્ઞાન, જ્ઞાન મળવાથી નાશ થાય છે, એમ નિ:શંક માનવું.
- રાનની પ્રાપ્તિ જ્ઞાની પાસેથી થવી જોઇએ. એ સ્વાભાવિક સમજાય છે, છતાં જીવ લાેકલજજાદિ કારણાથી અજ્ઞાનીના આશ્રય છાેડતા નથી, એ જ અનંતાનુખંધી કષાયનું મૂળ છે.
- ૪. જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ જેણે ઇચ્છવી, તેણે જ્ઞાનીની ઇચ્છાએ વર્તવું એમ જિનાગમાદિ સર્વ શાસ્ત્ર કહે છે. પાતાની ઇચ્છાએ પ્રવર્તતાં અનાદિ કાળથી ૨ખડયો.

- પ. જ્યાં સુધી પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનીની ઇ<sup>રુ</sup>છાએ, એટલે આજ્ઞાએ નહીં વર્તાય, ત્યાં સુધી અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થવી સંભવતી નથી.
- દ. જ્ઞાનીની આજ્ઞાનું આરાધન તે કરી શકે કે જે એકનિષ્ઠાએ, તન, મન, ધનની આસક્તિના ત્યાગ કરી તેની ભક્તિમાં જોડાય.
- ૭. જો કે જ્ઞાની ભક્તિ ઇચ્છતા નથી, પરંતુ મેાક્ષા-ભિલાષીને તે કર્યા વિના ઉપદેશ પરિણમતે! નથી. અને મનન તથા નિદિધ્યાસનાદિના હેતુ થતા નથી, માટે મુમુક્ષુએ જ્ઞાનીની ભક્તિ અવશ્ય કર્તવ્ય છે એમ સત્પુરુષાએ કહ્યું છે.
- ૮. આમાં કહેલી વાત સર્વ શાસ્ત્રને માન્ય છે.
- ૯. ઋષભદેવજીએ અઠ્ઠાણું પુત્રોને ત્વરાથી માેક્ષ થવાના એ જ ઉપદેશ કર્યો હતા.
- ૧૦. પરિક્ષિત રાજાને શુકદેવજીએ એ જ ઉપદેશ કર્યો છે.
- અનંતકાળ સુધી જીવ નિજ છંદે ચાલી પરિ-શ્રમ કરે તાેપણ પાેતે પાેતાથી જ્ઞાન પામે નહીં,

પરંતુ જ્ઞાનીની આજ્ઞાના આરાધક અંતર્મું કૃ તેમાં પણ કેવળજ્ઞાન પામે.

- ૧૨. શાસ્ત્રમાં કહેલી આજ્ઞાંએા પરાક્ષ છે અને તે જીવને અધિકારી થવા માટે કહી છે; માક્ષ થવા માટે જ્ઞાનીની પ્રત્યક્ષ આજ્ઞા આરાધવી જોઇએ.
- ૧૩. આ જ્ઞાનમાર્ગની શ્રેણી કહી, એ પામ્યા વિના બીજા માર્ગથી માેક્ષ નથી.
- ૧૪. એ ગુપ્ત તત્ત્વને જે આરાધે છે, તે પ્રત્યક્ષ અમૃતને પામી અભય થાય છે.

### ઇતિ શિવમ્



જેને મૃત્યુની સાથે મિત્રતા હોય, અથવા જે મૃત્યુથી ભાગી છૂટી શકે એમ હોય, અથવા હું નહીં જ મરૂં એમ જેને નિશ્ચય હોય તે ભલે સુખે સ્રૂએ.

—શ્રી તીથ<sup>ે:</sup>કર-છજવનિકાય અ<sup>દ</sup>યયન.



ં બાહ્યભાવે જગતમાં વર્તી અને અંતરંગમાં

એકાંત શીતલીભૂત–નિર્લેપ રહેા એ જ માન્યતા અને બાધના છે.



જગતમાં નિરાગીત્વ, વિનયતા અને સત્પુરુષની આજ્ઞા એ નહીં મળવાથી આ આત્મા અનાદિ કાળથી રખડયા; પણ નિરૂપાયતા થઈ તે થઇ. હવે આપણે પુરુષાર્થ કરવા ઉચિત છે. જય થાએા!



પરમાત્માને ધ્યાવવાથી પરમાત્મા થવાય છે. પણ તે ધ્યાવન આત્મા સત્પુરુષના ચરણકમળની વિન-યાપાસના વિના પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી, એ નિર્ગ થ ભગવાનનું સર્વેાત્કૃષ્ટ વચનામૃત છે.



' અનંતાનુખંધી ' નાે બીજો પ્રકાર લખ્યાે છે તે વિષે વિશેષાર્થ નીચે લખ્યાથી જાણશાે.

ઉદયથી અથવા ઉદાસભાવસંયુક્ત મંદપરિણત-ખુદ્ધિથી ભાગાદિને વિષે પ્રવૃત્તિ થાય ત્યાંસુધીમાં જ્ઞાનીની આજ્ઞા પર પગ મૂકીને પ્રવૃત્તિ થઇ ન સંભવે, પણ જ્યાં ભાગાદિને વિષે તીવ્ર તન્મયપણે પ્રવૃત્તિ યાય ત્યાં જ્ઞાનીની આજ્ઞાની કંઈ અંકુશતા સંભવે નહીં, નિર્ભયપણે ભાગપ્રવૃત્તિ સંભવે, જે નિર્ધ્વંસ પરિણામ કહ્યાં છે; તેવાં પરિણામ વર્તે ત્યાં પણ 'અનંતાનુખંધી' સંભવે છે. તેમજ ' હું સમજું છું,' 'મને બાધ નથી,' એવાને એવા બફમમાં રહે, અને ભાગથી નિવૃત્તિ ઘટે છે, અને વળી કંઈ પણ પુરુષત્વ કરે તા થઈ શકવા યાગ્ય છતાં પણ મિશ્યાજ્ઞાનથી જ્ઞાનદશા માની ભાગાદિકમાં પ્રવર્ત્તના કરે ત્યાં પણ 'અનંતાનુખંધી' સંભવે છે.

જગૃતમાં જેમ જેમ ઉપયોગનું શુદ્ધપણું થાય. તેમ તેમ સ્વપ્નદશાનું પરિક્ષીણપણું સંભવે



સમસ્ત વિશ્વ ઘણું કરીને પરકથા તથા પરવૃત્તિમાં વહ્યું જાય છે, તેમાં રહી સ્થિરતા કયાંથી પ્રાપ્ત થાય?

આવા અમૂલ્ય મનુષ્યપણાના એક સમય પણ પરવૃત્તિએ જવા દેવાયાગ્ય નથી, અને કંઈ પણ તેમ થયા કરે છે, તેના ઉપાય કંઇ વિશેષે કરી ગવેષવાયાગ્ય છે.

જ્ઞાનીપુરુષના નિશ્ચય થઈ અંતર્ભેદ ન રહે તે**ા** આત્મપ્રાપ્તિ સાવસુલભ છે, એવું જ્ઞાની પાેકારી ગયા છતાં કેમ લાેકા ભૂલે છે ?

#### \*

- નીચેના નિયમા પર ખહુ લક્ષ આપવું જોઈ એ.
  - ૧. એક વાત કરતાં તેની અપૂર્ણતામાં અવશ્ય વિના બીજ વાત ન કરવી જોઈ એ.
  - ર. કહેનારની વાત પૂર્ણ સાંભળવી એઈએ
  - પોતે ધીરજથી તેના સદુત્તર આપવા જોઈએ.
  - ૪. જેમાં આત્મ<sup>શ</sup>લાધા કે આત્મહાનિ ન હેાય તે વાત ઉચ્ચારવી જોઇએ.
  - પ. ધર્મસં ખંધી હમણાં બહુ જ એાછી વાત કરવી.
  - લોકાેથી ધર્મવ્યવહારમાં પડવું નહીં.



## ૐ નમ:

સર્વ જીવ સુખને ઇચ્છે છે. દુ:ખ સર્વને અપ્રિય છે. દુ:ખથી મુક્ત થવા સર્વ જીવ ઇચ્છે છે. વાસ્તવિક તેનું સ્વરૂપ ન સમજાવાથી તે દુ:ખ મટતું નથી.

તે દુઃખના આત્યંતિક અભાવનું નામ માેક્ષ કહીએ છીએ.

અત્યંત વીતરાગ થયા વિના આત્યંતિક માેક્ષ હાૈય નહીં.

> સમ્યગ્જ્ઞાન વિના વીતરાગ થઇ શકાય નહીં. સમ્યગ્દર્શન વિના જ્ઞાન અસમ્યક્ કહેવાય છે.

વસ્તુની જે સ્વભાવે સ્થિતિ છે, તે સ્વભાવે તે વસ્તુની સ્થિતિ સમજાવી તેને સમ્યગ્જ્ઞાન કહીએ છીએ.

સમ્યગ્જ્ઞાનદર્શનથી પ્રતીત થયેલા આત્મભાવે વર્તવું તે ચારિત્ર છે.

> એ ત્રણેની એકતાથી માક્ષ થાય જીવ સ્વાભાવિક છે. પરમાણ સ્વાભાવિક છે.

જીવ અનંત છે.

પરમાણું <mark>અનં</mark>ત છે.

જીવ અને પુદ્દગલના સંયાગ અનાદિ છે.

જ્યાં સુધી જીવને પુદ્દગલસંખંધ છે, ત્યાં સુધી સકર્મ જીવ કહેવાય.

ભાવકર્મના કત્તા જવ છે.

ભાવકર્મનું ખીજું નામ વિભાવ કહેવાય છે. ભાવકર્મના હેતુથી જવ પુદ્દગલ શ્રહે છે.

તેથી તૈજસાદિ શરીર અને ઔદારિકા**દિ** શરીરના યાગ થાય છે.

ભાવકર્મથી વિમુખ થાય તાે નિજભાવ**પ**રિણામી થાય.

સમ્યગ્દર્શન વિના વાસ્તવિકપણે જીવ ભાવકર્મથી વિમુખ ન થઈ શકે.

સમ્યગ્દર્શન થવાના મુખ્ય હેતુ જિનવચનથી તત્ત્વાર્થપ્રતીતિ થવી તે છે.

### काव्यो

નાભીનંદન નાય, વિશ્વવંદન વિજ્ઞાની; ભવ ખંધનના ફંદ, કરણ ખંડન સુખદાની; પ્રાંથ પંથ આઘંત, ખંત પ્રેરક ભગવંતા; અખંડિત અરિહંત, તાંતહારક જયવંતા; શ્રી મરણ હરણતારણતરણ,વિશ્વોહારણઅધ હરે; તે ઋષભદેવ પરમેશપદ, રાયચંદ વંદન કરે.



જ્ઞાની કે અજ્ઞાની જન, સુખ દુઃખ રહિત ન કાેય; જ્ઞાની વેદે ધૈર્યથી, અજ્ઞાની વેદે રાેય



મંત્ર તંત્ર ઐાષધ નહીં, જેથી પાપ પલાય; વીતરાગ વાણી વિના, અવર ન કાેઈ ઉપાય.



વચનામૃત વીતરાગનાં, પરમ શાંતરસ મૂળ; ઐાષધ જે ભવરાે**ગ**નાં, કાયરને પ્રતિકૂળ.



જન્મ જરા ને મૃત્યુ, મુખ્ય દુ:ખના હેતુ; કારણ તેનાં ખે કહ્યાં, રાગદ્વેષ અણહેતુ.

નથી ધર્યો દેહ વિષય વધારવા; નથી ધર્યો દેહ પરિગ્રહ ધારવા.

### मुनिने प्रणाम ( भनंदर )

શાંતિકે સાગર અરૂ, નીતિકે નાગર નેક, દયાકે આગર જ્ઞાન, ધ્યાનકે નિધાન હો. શુદ્ધ ખુદ્ધ ખુદ્ધચારી, મુખખાની પૂર્ણ પ્યારી, સખનકે હિતકારી, ધર્મ કે ઉદ્યાન હો. રાગ દ્વેષસે રહિત, પરમ પુનીત નિત્ય, શુનસે ખચિત ચિત્ત, સજ્જન સમાન હો. રાયચંદ્ર ધૈર્ય પાળ, ધર્મઢાલ ક્રોધકાળ, મુનિ તુમ આગે મેરે, પ્રનામ અમાન હો. (શાદ્ધલિકીહિત)

માયા માન મનાજ માેહ મમતા, મિથ્યાત્વ માેડી મુનિ, ધાેરી ધર્મ ધરેલ ધ્યાન ધરથી, ધારેલ ધેર્યે ધુની; છે મંતાેષ સુશીલ સાૈમ્ય સમતા, ને શીયળે ચંડના, નીતિ રાય દયા, ક્ષમાધર મુનિ, કાેટી કરૂં વંદના.

### भावनाओ

( ઉપજાતિ )

વિદ્યુત લક્ષ્મી પ્રભુતા પતંગ,

આયુષ્ય તે તે। જળના તરંગ;

પુરંદરી ચાપ અનંગ રંગ,

શું રાચીએ ત્યાં ક્ષણના પ્રસંગ!

(ઉપજાતિ)

સર્વજ્ઞના ધર્મ સુશર્ણ જાણી,

આરાધ્ય આરાધ્ય પ્રભાવ આણી;

**અનાથ** એકાંત સનાથ થાશે,

એના વિના કાેઇ ન બાંહ્ય સ્હાશે.

( ઉપજાતિ )

શરીરમાં વ્યાધિ પ્રત્યક્ષ થાય,

તે કાઇ અન્યે લઈ ના શકાય;

એ ભાગવે એક સ્વ આત્મ પાતે,

એકત્વ એથી નય સુજ્ઞ ગાતે.

( શાદ્દ લિવિક્રીહિત )

ના મારાં તન રૂપ કોતિ યુવતી, ના પુત્ર કે ભ્રાત ના, ના મારાં ભત સ્નેહિએા સ્વજન કે, ના ગાત્ર કે જ્ઞાત ના; ના મારાં ઘન ધામ યાૈવન ધરા, એ માહ અજ્ઞાત્વના રે!રે!જીવ વિચાર એમ જ સદા, અન્યત્વદા ભાવના. (ગીત)

ખાણ મૂત્રને મળની, રાેગ જરાનું નિવાસનું ધામ; કાયા એવી ગણીને, માન ત્યજીને કર સાર્થક આમ

# निवृत्ति बोध

( નારાચ છંદ )

અનંત સાૈષ્ય નામ દુઃખ ત્યાં રહી ન મિત્રતા ! અનંત દુઃખ નામ સાૈષ્ય પ્રેમ ત્યાં, વિચિત્રતા ! ઉઘાડ ન્યાય–નેત્રને નિહાળ રે ! નિહાળ તું; નિવૃત્તિ શીધ્રમેવ ધારિ તે પ્રવૃત્તિ બાળ તું. ( દાહરા )

જ્ઞાન, ધ્યાન, વૈરાગ્યમય, ઉત્તમ જહાં વિચાર; એ ભાવે શુભ ભાવના, તે ઉતરે ભવ **પા**ર.

> सर्वमान्य धर्म ( चे। ५।६)

धर्भतत्त्व को पूछ्युं भने,

તા સંભળાવું સ્નેહે તને;

के सिद्धांत सङ्गनी सार,

સર્વ માન્ય સહુને હિતકાર. ૧

ભાખ્યું ભાષણમાં ભગવાન, ધર્મ ન બીજો દયા સમાન; અભયદાન સાથે સંતાેષ, દ્યો પ્રાણીને, દળવા દેાષ. ર સત્ય શીળ ને સઘળાં દાન. દયા હાેઈને રહ્યાં પ્રમાણ: દ્દયા નહીં તેા એ નહીં એક. વિના સૂર્ય કિરણ નહીં દેખ. 🔞 પુષ્પપાંખડી જયાં દૂલાય, જિનવરની ત્યાં નહીં આજ્ઞાય: સર્વ જીવનું ઈચ્છાે સુખ, મહાવીરની શિક્ષા મુખ્ય. ૪ સર્વ દર્શને એ ઉપદેશ, એ એકાંતે. નહીં વિશેષ; સર્વ પ્રકારે જિનના ખાધ, દયા દયા નિર્મળ અવિરોધ! પ એ ભવતારક સુંદર રાહ. ધરિયે તરિયે કરી ઉત્સાહ: ધર્મ સકળતું એ શુભ મૂળ, એ વણ ધર્મ સદા પ્રતિકૂળ. 👎 તત્ત્વરૂપથી એ એાળખે, તે જન પહેાંચે શાધત સુખે; શાંતિનાથ ભગવાન પ્રસિદ્ધ, રાજચંદ્ર કરૂણાએ સિદ્ધ. હ

\*

# भक्तिनो उपदेश

( તાેટક છંદ )

શુભ શીતળતામય છાંય રહી,

મનવાંછિત જ્યાં ફળપંક્તિ કહી;
જિનભક્તિ શ્રહેા તરુ કલ્પ અહેા,

ભજને ભગવંત ભવંત લહેા.

ભજને ભગવંત ભવંત લહેા.

મનતાપ ઉતાપ તમામ મટે;

અતિ નિર્જરતા વણદામ શ્રહેા,

ભજને ભગવંત ભવંત લહેા.

ર સમભાવી સદા પરિણામ થશે,

જડ મંદઅધાગતિ જન્મ જશે;

શુભ મંગળ આ પરિપૂર્ણ ચહેા,

ભજને ભગવંત ભવંત લહેા.

શુભ ભાવ વડે મન શુદ્ધ કરો,
નવકાર મહાપદને સમરો;
નહીં એહ સમાન સુમત્ર કહેા,
ભજને ભગવત ભવત લહેા. ૪
કરશા ક્ષય કેવળ રાગ કથા,
ઘરશા શુભ તત્ત્વરવરૂપ યથા;
નૃપચંદ્ર પ્રપંચ અનંત દહા,
ભજને ભગવંત ભવંત લહેા.

# ब्रह्मचर्य विषे सुभाषित

( દાહરા )

નીરખીને નવયાવના, લેશ ન વિષયનિદાન; ગણે કાષ્ઠની પૂતળી, તે ભગવાન સમાન. ૧ આ સઘળા સંસારની, રમણી નાયકરૂપ; એ ત્યાગી, ત્યાગ્યું બધું, કેવળ શાકસ્વરૂપ. ૨ એક વિષયને જીતતાં, જિત્યા સા સાસ; નૃપતિ જીતતાં જીતિયે, દળ, પુર ને અધિકાર. ૩ વિષયરૂપ અંકુરથી, ૮ળે જ્ઞાન ને ધ્યાન, લેશ મદિરાપાનથી, છાકે જયમ અજ્ઞાન. ૪

જે નવ વાડ વિશુદ્ધથી, ધરે શિયળ સુખદાઈ; ભવ તેના લવ પછી રહે, તત્ત્વવચન એ ભાઇ. પ સુંદર શિયળ સુરતરૂ, મન વાણી ને દેહ; જે નરનારી સેવશે, અનુપમ ફળ લે તેહ. દ પાત્ર વિના વસ્તુ ન રહે, પાત્રે આત્મિક જ્ઞાન; પાત્ર થવા સેવા સદા, બ્રહ્મચર્ય મતિમાન. ૭



## सामान्य मनोरथ

( સવૈયા )

માહિનીભાવ વિચાર અધીન થઇ,
ના નીરખું નયને પરનારી;
પથ્થરતુલ્ય ગણું પરવેલવ,
નિર્મળ તાત્ત્વિક લાભ સમારી!
દ્રાદશ વ્રત અને દીનતા ઘરી,
સાત્ત્વિક થાઉં સ્વરૂપ વિચારી;
એ મુજ નેમ સદા શુભ ક્ષેમક,
નિત્ય અખંડ રહા ભવહારી.
તે ત્રિશલાતનયે મન ચિંતવી,
જ્ઞાન, વિવેક, વિચાર વધાર;

નિત્ય વિશાધ કરી નવ તત્ત્વના, ઉત્તમ ભાધ અનેક ઉચ્ચારૂં. સંશયખીજ ઊગે નહીં અંદર, જે જિનનાં કથના અવધારૂં; રાજ્ય, સદા મુજ એ જ મનારથ, ધાર, થશે અપવર્ગઉતારૂં

# तृष्णानी विचित्रता

( મનહર છંદ)

હતી દીનતાઇ ત્યારે તાકી પટેલાઈ અને,
મળી પટેલાઈ ત્યારે તાકી છે શેઠાઇને;
સાંપડી શેઠાઇ ત્યારે તાકી મંત્રિતાઇ અને,
આવી મંત્રિતાઇ ત્યારે તાકી નૃપતાઈ ને.
મળી: નૃપતાઈ ત્યારે તાકી દેવતાઈ અને,
દીઠી દેવતાઇ ત્યારે તાકી શંકરાઇને;
અહા ! રાજચંદ્ર માના માના શંકરાઈ મળી;
વધે તૃષ્ણાઇ તાય જાય ન મરાઇને.
(૨)

કરાેચલી પડી દાઢી ડાચાં તણાે દાટ વત્યાે, કાળી કેશપટી વિષે શ્વેતતા છવાઈ ગઈ; મુંઘવું, સાંભળવું, ને દેખવું તે માંડી વાળ્યું, તેમ દાંત આવલી તે, ખરી કે ખવાઇ ગઈ. વળી કેડ વાંકી, હાડ ગયાં, અંગરંગ ગયો, ઉઠવાની આય જતાં લાકડી લેવાઈ ગઈ; અરે! રાજચંદ્ર એમ, યુવાની હરાઈ પણ, મનથી ન તાેય રાંડ મમતા મરાઈ ગઇ.

કરાેડાના કરજના શીર પર ડંકા વાગે, રાેગથી રૂંધાઇ ગયું, શરીર સુકાઈને; પુરપતિ પણ માથે, પીડવાને તાકી રહ્યો, પેઠ તણી વેઠ પણ, શકે ન પુરાઈને. પિતૃ અને પરણી તે, મચાવે અનેક ધંધ, પુત્ર, પુત્રી ભાખે ખાઉં ખાઉ દુ:ખદાઇને; અરે! રાજચંદ્ર તાેય જીવ ઝાવા દાવા કરે,

(8)

જં જાળ છંડાય નહીં, તજ તૃષનાઈ ને.

થઇ ક્ષીણ નાડી અવાચક જેવા રહ્યો પડી, જીવન દીપક પામ્યા કેવળ ઝંખાઇને; છેલ્લી ઇસે પડયો ભાળી ભાઇએ ત્યાં એમ ભાખ્યું; હવે ટાઢી માટી થાય તો તો ઠીક ભાઈને. હાથને હલાવી ત્યાં તો ખીજી ખુંઢું સૂચવ્યું એ, ખાલ્યા વિના ખેસ ખાળ તારી ચતુરાઈને! અરે! રાજ્યંદ્ર દેખા દેખા આશાપાશ કેવા ? જતાં ગઇ નહીં ડાેશે મમતા મરાઇને!

#### \*

# अमृल्य तत्त्वविचार.

ખહુ પુષ્યકેરા પુંજયી શુભ દેહ માનવના મહ્યા, તાયે અરે! ભવચકને આંટા નહીં એક કે ટહ્યા; સુખ પ્રાપ્ત કરતાં સુખ ટળે છે લેશ એ લલે લહેા, ક્ષણ ક્ષણ ભયં કર ભાવમર ણે કાં અહારાચી રહેા? ૧ લક્ષ્મી અને અધિકાર વધતાં, શું વધ્યું તે તા કહા? શું કુટું ખંકે પરિવારથી વધવાપણું, એ નય ગૃહો, વધવાપણું સંસારનું નર દેહને હારી જવા, એના વિચાર નહીં અહાહા! એક પળ તમને હવા!!!ર નિર્દોષ સુખ નિર્દોષ આનંદ, લ્યા ગમે ત્યાંથી બલે, એ દિવ્ય શક્તિમાન જેથી જં છેરેથી નીકળે;

પરવસ્તુમાં નહીં મૂં ઝવા, એની દયા મુજને રહી એ ત્યાગવા સિદ્ધાંત કે પશ્ચાત્ દુઃખ તે સુખ નહીં. ક હું કાેે શું કું કું થાંથી થયા ? શું સ્વરૂપ છે મારૂં ખરૂં ? કાેના સંખંધ વળ ગણા છે? રાખું કે એ પરહરૂં? એના વિચાર વિવેકપૂર્વ કાાંત ભાવે એ કર્યા, તાે સર્વ આત્મિક જ્ઞાનનાં સિદ્ધાંતતત્ત્વ અનુભવ્યાં. ૪ તે પ્રાપ્ત કરવા વચન કાેનું સત્ય કેવળ માનવું? નિર્દોષ નરનું કચન માના 'તેહ' જે શે અનુભવ્યું; રે! આત્મતારા ! આત્મતારા ! શીધ્ર એને એાળખા, સર્વાત્મમાં સમદષ્ટિ ઘો આ વચનને હૃદયે લખા. પ

#### \*

# जिनेश्वरनी वाणी.

( મનહર છંદ )

અનંત અનંત ભાવ ભેદથી ભરેલી ભલી, અનંત અનંત નય નિક્ષેપે વ્યાખ્યાની છે; સકલ જગત હિતકારિણી હારિણી માહ, તારિણી ભવાબ્ધિ માક્ષચારિણી પ્રમાણી છે; ઉપમા આપ્યાની જેને તમા રાખવી તે વ્યર્થ, આપવાથી નિજ મતિ મપાઈ મેં માની છે; અહેા!રાજચંદ્ર, બાળ ખ્યાલ નથી પામતા એ, જિનેશ્વર તણી વાણી જાણી તેણે જાણી છે. ૧

#### \*

# पूर्णमालिका मंगल

( ઉપજાતિ )

તપાપિધ્યાને રિવરૂપ થાય, એ સાધીને સાેમ રહી સુહાય; મહાન તે મગળ પંક્તિ પામે, આવે પછી તે બુધના પ્રણામે. ૧ નિર્જા થ જ્ઞાતા ગુરુ સિદ્ધિ દાતા, કાં તાે સ્વયં શુક્ર પ્રપૂર્ણ ખ્યાતા; ત્રિયાેગ ત્યાં કેવળ મંદ પામે, સ્વરૂપ સિદ્ધે વિચરી વિરામે ર

李

# काळ कोईने निह मुके.

( હરિગીત )

માતીતણી માળા ગળામાં મૂલ્યવંતી મલકતી, હીરાતણા શુભ હારથી ખહુ કંઠકાંતિ ઝળકતી; આભૂષણાથી એાપતા ભાગ્યા મરણને જોઇને, જન જાણીએ મન માનીએ નવ કાળ મૂકે કાેઈને. ૧ મિણુમય મુગટ માથે ધરીને કર્ણુ કુંડળ નાખતા, કાંચન કડાં કરમાં ધરી કશીએ કચાશન રાખતા; પળમાં પડયા પૃથ્વીપતિ એ ભાન ભૂતળ ખાેઇને, જન જાણીએ મન માનીએ નવ કાળ મૂકે કાેઇને.

દશ આંગળીમાં માંગલિક મુદ્રા જડિત માણિકયથી, જે પરમ પ્રેમે પે'રતા પાંચી કળા બારીકથી એ વેઢ વીંટી સર્વ છાડી ચાલિયા મુખ ધાઈ ને, જન જાણીએ મન માનીએ નવ કાળ મૂકે કાેઈ ને. ૩

મૂછ વાંકડી કેરી ફાંકડા થઈ લીંબુ ધરતા તે પરે, કાપેલ રાખી કાતરા હરકાેઇનાં હૈયાં હરે; એ સાંકડીમાં આવિયા છઠકયા તજ સહુ સાેઈને, જન જાણીએ મન માનીએ નવ કાળ મૂંકે કાેઇને ૪

છે ખંડના અધિરાજ જે ચંડે કરીને નીપજયા, ખૂદ્માંડમાં ખળવાન થઈ ને ભૂપ ભારે ઊપજયા; એ ચતુર ચક્રી ચાલિયા હોતા નહોતા હોઇને, જન જાણીએ મન માનીએ નવ કાળ મૂકે કાેઇને. પ જે રાજનીતિનિપુણતામાં ન્યાયવંતા નીવડ્યા.

અવળા કર્યે જેના ખધા સવળા સદા પાસા પડ્યા;

એ ભાગ્યશાળી ભાગિયા તે ખડપેટા સાૈ ખાઇને, જન જાણીએ મન માનીએ નવકાળ મૂકે કાેંઘને. દ તરવાર ખહાદુર ડેક ધારી પૂર્ણતામાં પેખીયા, હાથી હણે હાથે કરી એ કેશરી સમ દેખિયા; એવા ભલા ભડવીર તે અંતે રહેલા રાેઈને, જનજાણીએ મન માનીએ નવકાળ મૂકે કાેંઘને. હ

# ધર્મ વિષે

( કવિત )

સાહ્યભી સુખદ હોય, માનતણા મદ હોય, ખમા ખમા ખુદ હોય, તે તે કશા કામનું? જુવાનીનું જોર હોય, એશના અંકાર હોય, દોલતના દોર હોય, એ તે સુખ નામનું; વનિતા વિલાસ હોય, માહતા પ્રકાશ હોય, દક્ષ જેવા દાસ હોય, હોય સુખ ધામનું; વદે રાયચંદ એમ, સહર્મને ધાર્યા વિના, જાણી લેજે સુખ એ તો, એએ જ બદામનું. ૧ માહ માન માડવાને, ફેલપણું ફાડવાને, જાળફંદ તાડવાને, હેતે નિજ હાથયી;

કુમતિને કાપવાને, સુમતિને સ્થાપવાને, મમત્વને માપવાને, સકલ સિદ્ધાંતથી; મહા માેક્ષ માણવાને, જગદીશ જાણવાને. અજન્મતા આણવાને, વળી ભલી ભાતથી: અલાકિક અનુપમ, સુખ અનુભવવાને, ધર્મ ધારણાને ધારો, ખરેખરી <mark>ખાંતથી. ર</mark> દિનકર વિના જેવાે, દિનનાે દેખાવ દીસે, શશી વિના જેવી રીતે, શર્વરી સહાય છે: પ્રજાપતિ વિના જેવી પ્રજા પુરતણી પેખા, સુરસ વિનાની જેવી, કવિતા કહાય છે: સલિલ વિહીન જેવી સરિતાની શાભા અને, ભત્તાર વિહીન જેવી ભામિની ભળાય છે: વદે રાયચંદ વીર, સહર્મને ધાર્યા <mark>વિના</mark>. માનવી મહાન તેમ, કુકમી કળાય છે. ૩

ચતુરા ચાંપેથી ચાહી ચિતામણી ચિત્ત ગણે, પંડિતા પ્રમાણે છે. પારસમણિ પ્રેમથી; કવિએ કલ્યાણકારી કલ્પતરૂ કથે જેને, સુધાના સાગર કથે, સાધુ શુભ ક્ષેમથી; આત્મના ઉદ્ઘારને ઉમંગથી અનુસરા જે, નિર્મળ થવાને કાજે, નમા નીતિ નેમથી; વદે રાયચંદ વીર, એવું ધર્મરૂપ જાણી, ''ધર્મવૃત્તિ ધ્યાન ધરાે,વિલખાે ન વે'મથી'' ૪

#### 李

# ''સુખકી સહેલી હે, અકેલો ઉદાસીનતા" અધ્યાત્મનો જનની તે ઉદાસીનતા.

લધુ વયથી અદ્દસ્ત થયા, તત્વજ્ઞાનના ભાધ; એજ સુચવે એમ કે, ગતિ આગતિ કાં શાધ ? ૧ જે સંસ્કાર થવા ઘંદે, અતિ અભ્યાસે કાંય; વિના પરિશ્રમ તે થયા, ભવશં કા શી ત્યાંય ? ૨ જેમ જેમ મતિ અલ્પતા, અને માહ ઉદ્યોત; તેમ તેમ ભવશં કના, અપાત્ર અંતર જયાત. ૩ કરી કલ્પના દઢ કરે, નાના નાસ્તિ વિચાર; પણ અસ્તિ તે સૂચવે, એજ ખરા નિર્ધાર. ૪ આ ભવવણ ભવ છે નહીં, એજ તર્ક અનુકૂળ; વિચારતાં પામી ગયા, આત્મધર્મનું મૂળ. ૫ બિન્ન બિન્ન મત દેખીએ, બેંદ દર્ષ્ટિના એંહ; એક તત્ત્વના મૂળમાં, વ્યાપ્યા માના તેહ. ૧ તેહ તત્ત્વરૂપ વૃક્ષનું, આત્મધર્મ છે મૂળ; સ્વભાવની સિદ્ધિ કરે, ધર્મ તે જ અનુકૂળ. પ્રથમ આત્મસિદ્ધિ થવા, કરીએ જ્ઞાન વિચાર; અનુભવી ગુરૂને સેવીએ, બુધજનના નિર્ધાર. ૩ ક્ષણ ક્ષણ જે અસ્થિરતા, અને વિભાવિક માહ; તે જેનામાંથી ગયા, તે અનુભવી ગુરુ જોય. બાહ્ય તેમ અભ્યંતરે. ગ્રંથ ગ્રંથિ નહીં હેાય: પરમ પુરુષ તેને કહેા, સરળ દષ્ટિથી જેય. **ળાહ્ય પરિ**ગ્રહ ગ્રાંથિ છે, અભ્યાંતર મિથ્યાત્વ: स्वलावथी प्रतिडूणता, ٤

૧ લાક પુરુષસંસ્થાને કહ્યો, એના બેદ તમે કંઈ લહ્યો ? એનુ કારણ સમજ્યા કાંઈ, કે સમજ્વ્યાની ચતુરાઇ? શરીર પરથી એ ઉપદેશ, જ્ઞાન દર્શને કે ઉદ્દેશ; જેમ જણાવા સુણીએ તેમ, કાં તા લઇએ દઇએ ક્ષેમ.

٠ ٦

ર શું કરવાથી પાતે સુખી? શું કરવાથી પાતે દુઃખી? પાતે શું? કચાંથી છે આપ? એના માગા શીઘ જવાપ.

9

જ્યાં શંકા ત્યાં ગણ સંતાપ, જ્ઞાન તહાં શં કા નહીં સ્થાપ; પ્રભુભક્તિ ત્યાં ઉત્તમ જ્ઞાન, પ્રભુ મેળવવા ગુરુ ભગવાન. ગુરુ ઓાળખવા ઘઢ વૈરાગ્ય, તે ઉપજવા પૂર્વિત ભાગ્ય; તેમ નહીં તાે કંઇ સત્સંગ, તેમ નહીં તાે કંઇ દુ:ખરંગ.

l

૪ જે ગાયા તે સઘળે એક, સકળ દર્શને એ જ વિવેક;

સમજ્જવ્યાની શૈલી કરી, સ્યાદ્વાદ સમજણ પણ ખરી. મૂળ સ્થિતિ જો પૂછા મને, તા સાંપી દઉં યાગી કને; પ્રથમ અંત ને મધ્યે એક, લાેકરૂપ અલાેકે દેખ. જવાજવ સ્થિતિને જોઈ. **ટ**ાયા આરતા શંકા ખાઈ; એમ જ સ્થિતિ ત્યાં નહીં ઉપાય, ''ઉપાય કાં નહીં ?'' શંકા જાય. ૩ એ આશ્ચર્ય જાણે તે જાણ, **જાણે જયારે પ્રગ**ેટ ભાણ; સમજે ખંધમુક્તિયુક્ત છવ, નીરખી ટા**ળે** શાેક સદીવ. ખંધયુક્ત જીવ કર્મ સહિત; પુદ્દગલ રચના કર્મ ખચીત; પુદ્દગલજ્ઞાન પ્રથમ લે જાણ, નર દેહે પછી પામે <sup>દ</sup>યાન.

જો કે પુદ્દગલના એ દેહ, તાપણ એાર સ્થિતિ ત્યાં છેહ; સમજણ બીજ પછી કહીશ, જયારે ચિત્તે સ્થિર થઇશ.

જહાં રાગ અને વળી દ્વેષ, તહાં સર્વદા માના કલેશ; ઉદાસીનતાના જયાં વાસ, સકળ દુ:ખના છે ત્યાં નાશ. ૧ સર્વ કાલનું છે ત્યાં જ્ઞાન, દેહ છતાં ત્યાં છે નિર્વાણ; ભવ છેવટની છે એ દશા, રામ ધામ આવીને વસ્યા. ર

య్రా

ખીજાં સાધન બહુ કર્યાં, કરી કલ્પના આપ; અથવા અસદ્દ્યુરૂ થકી, ઊલંટાે વધ્યાે ઉતાપ

પૂર્વ પુષ્યના ઉદયથી, મહયા સદ્દશરૂ યાગ, વચન સુધા શ્રવણે જતાં, થયું હૃદય ગતશાેગ

4

નિશ્ચય એથી આવિયાે, ટળશે અહીં ઉતાપ, નિત્ય કર્યો સત્સંગ મેં, એક લક્ષથી આપ.

# ૐ સત્

સેવે સદ્ગુરુકે ચરન, સાે પાવે સાક્ષાત્ **૧** ખુઝી ચહત જો પ્યાસ કાે, હૈ ખુઝનકી રીત;. પાવે નહીં ગુરુગમ બિતા, એહી અનાદિ સ્થિત. **૨** એહિ નહીં હૈ કલ્પના, એહી નહીં વિભંગ; કઇ નર પંચમકાળ મેં, દેખી વસ્તુ અભંગ. ૩ નહીં દે તું ઉપદેશકું, પ્રથમ લેહિ ઉપદેશ; સખસે ન્યારા અગમ હૈ, વાે જ્ઞાનીકા દેશ. ૪ જપ, તપ ઔર વ્રતાદિ સખ, તહાં લગી ભ્રમરૂપ: જહાં લગી નહીં સ<sup>ં</sup>તકી, પાઇ કૃપા અનૂપ. **પ** પાયાકી એ ખાત હૈ, નિજ છંદનકાે છાડ: ંપિછે લાગ સત્પુરુષકે, તેા સભ બંધન તેાડ. ૬

( < 5 )

#### ૐ સત્

# શ્રી સદ્ગુરુ ભક્તિ રહસ્ય

( દાહરા )

હે પ્રભુ, હે પ્રભુ, શું કહૂં, દીનાનાથ દયાળ; હું તાે દાેષ અનંતનું, ભાજન છું કરૂણાળ. ૧ શુદ્ધ ભાવ મુજમાં નથી, નથી સર્વ તુજરૂપ; નથી લઘુતા કે દીનતા, શું કહું પરમસ્વરૂપ ? ર નથી આજ્ઞા ગુરુદેવની, અચળ કરી ઉરમાંહીં; આપ તણા વિશ્વાસ દઢ, ને પરમાદર નાહીં. ૩ <mark>જોગ નથી સત્</mark>સંગનાે, નથી સત્સેવા જોગ; કેવળ અર્પણતા નથી, નથી આશ્રય અનુયાેગ. ૪ ' હું પામર શું કરી શકું? ' એવાે નથી વિવેક; ચરણ શરણ ધીરજ નથી, મરણ સુધીની છેક. પ અચિંત્યતુજ માહાત્મ્યનાે, નથી પ્રકૃલ્લિત ભાવ; અંશ ન એકે સ્નેહના, ન મળે પરમ પ્રભાવ. દ્ અચળરૂપ આસક્તિ નહીં, નહીં વિરહનાે તાપ; કથા અલભ્ય તુજ પ્રેમની, નહીં તેના પરિતાપ. ૭ ભક્તિમાર્ગ પ્રવેશ નહીં, નહીં ભજન દઢ ભા**ન**; સમજ નહીં નિજ ધર્મની, નહીં શુભ દેશે સ્થાન. ૮ કાળદોષ કળિથી થયાે, નહીં મર્યાદાધર્મ; તાેયે નહીં વ્યાકુળતા, જુંએા ત્રભુ મુજ કર્મ. ૯ સેવાને પ્રતિકૂળ જે, તે બંધન નથી ત્યાગ; દેહેંદ્રિય માને નહીં, કરે બાહ્ય પર રાગ. **૧૦** તુજ વિયાગ સ્ક્રુરતાે નથી, વચન નયન યમ નાહીં; નહીં ઉદાસ અનભક્તથી, તેમ ગૃહાદિક માંહીં. **૧૧** અહંભાવથી રહિત નહીં, સ્વધર્મ સંચય નાહીં; તથી નિવૃત્તિ નિર્મળપણે, અન્ય ધર્મની કાંઈ. ૧૨ એમ અનંત પ્રકારથી, સાધન રહિત હંય; નહીં એક સદ્યુણ પણ, મુખ ખતાવું શુંય? ૧૩ કેવળ કરૂણામૂર્તિ છા, દીનબંધુ દીનનાથ; પાપી પરમ અનાચ છું, ત્રહેા પ્રભુજ હાથ. ૧૪ અનંત કાળથી આથડયો, વિના ભાન ભગવાન: <del>ક્ષેવ્યા નહીં ગુરુ સંતને, મુક</del>યું નહીં અભિમાન. ૧૫ મૃંત ચરણ આશ્રય વિના, સાધન કર્યાં અનેક; ષાર ન તેથી પામિયા, ઊગ્યા ન અંશ વિવેક. ૧૬

સહુ સાધન ખંધન થયાં. રહ્યો ન કાઇ ઉપાય; સત સાધન સમજ્યા નહીં, ત્યાં ખંધન શું જય? ૧૭ પ્રભુ પ્રભુ લય લાગી નહીં, પડયા ન સદ્દગુરુ પાય; દીઠા નહીં નિજ દોષ તા, તરીએ કાેેે હપાય? ૧૮ અધમાધમઅધિકા પતિત, સકળ જગતમાં હું ય; એ નિશ્ચય આવ્યા વિના, સાધન કરશે શુંય? ૧૯ પડી પડી તુજ પદપંકજે, ફરી ફરી માગું એ જ; સદ્દગુરુ સંત સ્વરૂપ તુજ, એ દહતા કરી દેજ. ૨૦

# ૐ સત

તાેટક છંદ

यभनियम संजभ आप ियो,
पुनि त्याग िषराग अथाग बह्यो;
वनवास ियो भुभ मान रह्यो,
दढ आसन पद्म बगाय दिया.
भन पान िरोध स्वणाध ियो,
ढठकोग प्रयाग सु तार अथा;
जभ लेद जभ तपत्यों ि तभे,
७२सें ि ६६सी बि सभपैं.

સબ શાસ્ત્રન કે નય ધારી હિયે. મત મંડન ખંડન બેંદ લિયે; વહ સાધન ખાર અનંત કિયા, તદપિ કછુ હાથ હજા ન પયો. અબ કર્યાં ન બિચારત હૈ મનસેં. ક્છુ ઐાર રહા ઉન સાધનસેં? **બિન સદ્**ગુરુ કેાય ન બેદ લહે, મુખ આગલ હૈં કહ બાત કહે? કરુના હમ પાવત હે તુમકી, વહ બાત રહી સુગુરુ ગમકી; પલમેં પ્રગંટે મુખ આગલસેં, જબ સદ્દગુરુચર્ન સુપ્રેમ બસેં. તનસેં, મનસેં, ધનસેં સબસેં, ગુરુદેવકી આન સ્વઅાત્મ બસેં; તબ કારજ સિદ્ધ બને અપના. વહ સત્ય સુધા દરસાવહિ ગે, ચતુરાંગુલ હે દગસે મિલહે;

રસ દેવ નિરંજન કાે પિવહી, ગહિ જાેગ જાંગાજાગ સાે છવહિ. હ પર પ્રેમ પ્રવાહ ખઢે પ્રભુસે, સખ આગમ ભેદ સુઉર ખસે; વહ કેવલકાે બીજ ગ્યાનિ કહે, નિજકાે અનુભાે ખતલાઈ દિયે. ૮

### ( દાહરા )

જડ ભાવે જડ પરિશુમે, ચેતન ચેતન ભાવ; કાઈ કાઈ પલેટ નહીં, છાડી આપ સ્વભાવ. ૧ જડ તે જડ ત્રશું કાળમાં, ચેતન ચેતન તેમ; પ્રગટ અનુભવ રૂપ છે, સંશય તેમાં કેમ? ૨ જો જડ છે ત્રશું કાળમાં, ચેતન ચેતન હાય; ખંધ માક્ષ તા નહીં ઘટે, નિવૃત્તિ પ્રવૃત્તિ ન્હાય. ૩ ખંધ માક્ષ સંયાગથી, જયાં લગ આત્મ અભાન; પશુનહીં ત્યાગ સ્વભાવના, ભાખે જિન ભગવાન ૪ વર્તે ખંધ પ્રસંગમાં, તે નિજ પદ અજ્ઞાન; પશું જડતા નહીં આત્મને, એ સિદ્ધાંત પ્રમાણ. પ

ય્રહે અરૂપી રૂપીને, એ અચરજની વાત**;** જ્ય ખંધન જાણે નહીં, કેવા જિન સિ**હાં**ત. પ્રથમ દેહ દષ્ટિ હતી, તેથી ભાસ્યાે દેહ; હવે દષ્ટિ થઈ આત્મમાં, ગયાે દેહથી નેહ. ૭ જડ ચેતન સંયાગ આ, ખાણ અનાદિ અનંત; કોઈન કર્ત્તા તેહના ભાખે જિન ભગવત. ૮ મૂળ દ્રવ્ય ઉત્પન્ન નહીં, નહીં નાશ પણ તેમ; અનુભવથી તે સિદ્ધ છે, ભાખે જિનવર એમ. ૯ હાેય તેહના નાશ નહીં, નહીં તેહ નહીં હાેય; એક સમય તે સાૈ સમય, ભેદ અવસ્થા જોય. ૧૦ પરમ પુરુષ ત્રભુ સદ્દુગુરુ, પરમજ્ઞાન સુખધામ; *જે*ણે આપ્યું ભાન નિજ, તેને સદા પ્રણામ.

( હરિગીત )

જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને સર્વ ભવ્યા સાંભળા જો હાય પૂર્વ ભણેલ નવ પણ, જીવને જાણ્યા નહીં; તાસર્વ તે અજ્ઞાનભાખ્યું, સાક્ષી છે આગમ અહીં;

એ પૂર્વ સર્વ કહ્યાં વિશેષે, છવ કરવા નિર્મળા, જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ ભવ્યાે સાંભળાે. ૧ નહીં ગ્રંથમાંહી જ્ઞાન ભાખ્યું, જ્ઞાન નહિ કવિચાતુરી, નહીં મંત્ર તત્રો જ્ઞાન દાખ્યાં, જ્ઞાન નહીં ભાષા ઠરી; નહીં અન્યસ્થાને જ્ઞાન ભાખ્યું, જ્ઞાન જ્ઞાનીમાં કળા; જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ ભવ્યાે સાંભળાે. ર આ જીવ ને આ દેહ એવો, ભેદ જો ભાસ્યા નહીં; **પચખા**ણ કીધાં ત્યાંસુધી, મેહ્સાથે તે ભાખ્યાં નહીં: એ પાંચમે અગે કહ્યો, ઉપદેશ કેવળ નિર્મળા, જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ ભવ્યાે સાંભળાે. ૩ કેવળ નહીં ખ્રહ્મચર્યથી, .... કેવળ નહીં સંયમ થકી, પણ જ્ઞાન કેવળથી કળાે, જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ ભવ્યાે સાંભળાે. ૪ શાસ્ત્રા વિશેષ સહિત પણ જો જાણિયું નિજરૂપને; કાં તેહવા આશ્રય કરજો, ભાવથી સાચા મને; તા જ્ઞાન તેને બાખિયું, જો સમ્મતિ આદિ સ્થળા, જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને સર્વ ભવ્યા સાંભળો. પ

આઠ સમિતિ જાણીએ જે, જ્ઞાનીના પરમાર્થથી; તો જ્ઞાન ભાખ્યું તેહને, અનુસાર તે માેક્ષાર્થથી. નિજ કલ્પનાથી કાેટિશાસ્ત્રો, માત્ર મનના આમળા; જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ ભવ્યા સાંભળા. દ ચાર વેદ પુરાણ આદિ શાસ્ત્ર સા મિથ્યાત્વનાં, જ્યાં નંદીસૂત્રે ભાખિયા છે, ભેદ જયાં સિહાંતના; પણ જ્ઞાનીને તે જ્ઞાન ભાસ્યાં, એ જ ઠેકાણે ઠરા; જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ ભવ્યા સાંભળા. હ પ્રતનહીં પચખાણ નહીં, નહીં ત્યાગ વસ્તુ કાેં કોં નાે, મહાપદ્મતીર્થ કર થશે, શ્રેણિક ઠાણું ગ જાેં કે લ્યા; છેં એ અનંતા ...... ૮



મૂળ મારગ સાંભળા જિનના રે,
કરી વૃત્તિ અખંડ સન્મુખ, મૂળ૰
ના'ય પૂજાદિની જો કામના રે,
ના'ય વ્હાલું અંતર ભવદુઃખ મૂળ૦ ૧ કરી જોજો વચનની તુલના રે, જોજો શોધીને જિનસિદ્ધાંત, મૂળ૦ માત્ર કહેવું પરમારથહેતથી રે, કાેઈ પામે भुभुक्ष वात. भूण० र જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રની શુદ્ધતા રે, એકપણે અને અવિરુદ્ધ, મૂળ૰ જિતમારગ તે પરમાર્થથી રે. એમ કહ્યું સિદ્ધાંતે બુધ. મૂળ૦ ઢ લિંગ અને ભેદાે જે વૃતના રે, દ્રવ્ય દેશ કાળાદિ ભેદ, મુળ૦ પણ જ્ઞાનાદિની જે શુદ્ધતા રે, તે તા ત્રણે કાળે અભેદ મૂળ ૪ હવે જ્ઞાન દર્શનાદિ શુષ્દના રે, સંક્ષેપે સુણા પરમાર્થ, મૂળ૦ તેને જેતાં વિચારી વિશેષથી રે. સમજારો ઉત્તમ આત્માર્થ, મુળ૦ ષ છે દેહાદિથી ભિન્ન આત્મા રે, સદા અવિનાશ, મુળ૦ **ઉપયાેગી** એમ જાણે સદ્ગુરુ ઉપદેશથી રે, કહ્યું જ્ઞાન તેનું નામ ખાસ. મૂળ૦

જે જ્ઞાને કરીને જાણિયું રે, તેની વર્તે છે શુદ્ધ પ્રતીત, મૂળ કહ્યું ભગવંતે દર્શન તેહને રે, જેનું બીજાું નામ સમકીત. મૂળ હ

જેમ આવી પ્રતીતિ જીવની રે, જાણ્યાે સર્વેથી ભિન્ન અસંગ, મૂળ૦ તેવાે સ્થિર સ્વભાવ તે ઉપજે રે, નામ ચારિત્ર તે અણુલિંગ મૂળ૦ ૮

તે ત્રણે અભેદ પરિણામથી રે, જ્યારે વર્તે તે આત્મારૂપ, મૂળ૦ તેહ મારગ જિનના પામિયા રે, કિંવા પામ્યા તે નિજસ્વરૂપ મૂળ૦ ૯

એવાં મૂળ જ્ઞાનાદિ પામવા **રે**, અને જવા અનાદિ ખંધ, મૂળ૦ ઉપદેશ સદ્દગુરુના પામવા **રે,** ડાળી સ્વચ્છંદ ને પ્રતિખંધ. મૂળ૦ ૧૦ એમ દેવ જિનંદે ભાખિયું **રે**, માક્ષમારગનું શુદ્ધ સ્વરૂપ, મૂળ૦ ( 65)

ભવ્ય જનાના હિતને કારણે રે, સંક્ષેપે કહ્યું સ્વરૂપ. મૂળ૦ ૧૧

ૐ

(ગીતિ)

પંચ પરમપદ બાેધ્યા, જેહ પ્રમાણે પરમ વીતરાગે; તે અનુસરી કહીશું, પ્રણમીને તે પ્રભુ ભક્તિ રાગે. ૧ મૂળ પરમપદ કારણ, સમ્યક્દર્શન જ્ઞાન ચરણ પૂર્ણ; પ્રણમે એક સ્વભાવે, શુદ્ધ સમાધિ ત્યાં પરિપૂર્ણ. ર જે ચેતન જડ ભાવા, અવલાકયા છે મુનીંદ્ર સર્વજ્ઞે; તેવી અંતર આસ્થા, પ્રગઢવે દર્શન કહ્યું છે તત્ત્વર્શે ક સમ્યક્ પ્રમાણપૂર્વક, તે તે ભાવા જ્ઞાન વિષે ભાસે; સમ્યગ્ જ્ઞાન કહ્યું તે, સંશય,વિભ્રમ, માહ ત્યાં નાશ્યે. ૪ વિષયાર ભ–નિવૃત્તિ, રાગ–દેવના અભાવ જયાં થાય; સહિત સમ્યક્દર્શન, શુદ્ધ ચરણ ત્યાં સમાધિ સદુપાય. પ ત્રણે અભિન્ન સ્વભાવે,પરિણમી આત્મસ્વરૂપ જયાં થાય પૂર્ણ પરમપદપ્રાપ્તિ, નિશ્ચયથી ત્યાં અનન્ય સુખદાય. ધ જ્વ, અજીવ પદાર્થી, પુષ્ય, પાપ, આસ્રવ તથા ખંધ; સંવર, નિર્જરા, મેહ્સ, તત્ત્વ કહ્યાં નવ પદાર્થ સંખંધ. ૭ જ્વ, અજીવ વિષે તે, નવે તત્ત્વના સમાવેશ થાય; વસ્તુ વિચાર વિશેષે, ભિન્ન પ્રણાધ્યા મહાન મુનિરાય. ૮

# 301

અપૂર્વ અવસર એવા કયારે આવશે? ક્યારે થઇશું બાહ્યાંતર નિર્શ્રંથ જે? સર્વ સંબધનું બંધન તીક્ષ્ણ છેદીને, વિચરશું કવ મહત્પુરૂષને પંચ જે? અપૂર્વ ૧ સર્વ ભાવથી ઔદાસીન્યવૃત્તિ કરી, માત્ર દેહ તે સંયમહેતુ હાય જો; અન્ય કારણે અન્ય કશું કલ્પે નહીં, દેહે પણ કિંચિત્ મૂર્છા નવ જોય જો. અપૂર્વ ૧ દર્શનમાહ વ્યતીત થઇ ઉપજયા બાધ જે, દેહ ભિન્ન કેવલ ચતન્યનું જ્ઞાન જો;

તેથી પ્રક્ષીણ ચારિત્રમાેહ વિક્ષેકિયે.

**વર્તે એવું શુદ્ધસ્વરૂપનું ધ્યાન જો. અપૂર્વ**૦

આત્મસ્થિરતા ત્રણ સંક્ષિપ્ત યાગની, મુખ્યપણે તેા વર્તે દેહપર્યત એ; ધાર પરીષહ કે ઉપસર્ગ ભયે કરી, આવીશકે નહીં તે સ્થિરતાના અંત એ. અપૂર્વ બ

સંયમના હેતુથી યાગપ્રવર્તના, સ્વરૂપલક્ષે જિનઆજ્ઞા આધીન જો; તે પણ ક્ષણ ક્ષણ ઘટતી જાતી સ્થિતિમાં, અંતે થાયે નિજસ્વરૂપમાં લીન જો. અપૂર્વ ૦

પંચ વિષયમાં રાગદ્વેષ વિરહિતતા, પંચ પ્રમાદે ન મળે મનના ક્ષાેબ જો; દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર ને કાળ, ભાવ પ્રતિખધવણ, વિચરવું ઉદ્દયાધીન પણ વીતક્ષાેબ જો. અપૂર્વ ૦

ક્રોધ પ્રત્યે તેા વર્તે કોધસ્વભાવતા, માન પ્રત્યે તેા દીનપણાનું માન જો; માયા પ્રત્યે માયા સાક્ષી ભાવની, લાેભ પ્રત્યે નહીં લાેભ સમાન જો. અપ્વેં૦

ખહુ ઉપસર્ગકર્તા પ્રત્યે પણ ક્રોધ નહીં, વંદે ચક્રી તથાપિ ન મળે માન જો; દેહ જાય પણ માયા થાય ન રાેેેમમાં, 🧠 ક્ષાેભ નહીં છાે પ્રભળ સિહ્ધિ નિદાન જેો. અપૂર્વ૦ 🔾

નગ્નભાવ, મુંડભાવ સહ અસ્નાનતા, અદંતધાવન આદિ પરમ પ્રસિદ્ધ જો; કેશ, રાેમ, નખ કે અંગે શૃંગાર નહીં, દ્રવ્યભાવ સંયમમય નિર્શ્ર થ સિદ્ધ જો. અપૂર્વ૦ ૯

શત્રુ મિત્ર પ્રત્યે વર્તે સમદર્શિતા, માન અમાને વર્તે તે જ સ્વભાવ જો; જીવિત કે મરણે નહીં ન્યૂનાધિકતા, ભવ મોક્ષે પણ શુદ્ધ વર્તે સમભાવ જો. અપૂર્વ૦ ૧૦

એકાકી વિચરતા વળી સ્મશાનમાં, યળી પર્વતમાં વાઘ સિંહ સંયાેગ જો; અડાેલ આસન, ને મનમાં નહીં ક્ષાેભતા, પરમ મિત્રનાે જાણે પામ્યા યાેગ જો. અપૂર્વ૦ ૧૧

થાર તપશ્ચર્યામાં પણ મનને તાપ નહીં, સરસ અન્ને નહીં મનને પ્રસન્નભાવ જો; રજકણ કે રિહિ વૈમાનિક દેવની, સર્વે માન્યાં પુદ્દગલ એક સ્વભાવ જો. અપૂર્વ૦ ૧૨ ( 200 )

એમ પરાજય કરીને ચારિત્રમાહના, આવું ત્યાં જ્યાં કરણ અપૂર્વ ભાવ જો; શ્રેણી ક્ષપકતણી કરીને આરૂઢતા, અનન્ય ચિંતન અતિશય શુદ્ધસ્વભાવજો. અપૂર્વ ૦૧ઢ

માહ સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર તરી કરી, સ્થિતિત્યાં જ્યાં ક્ષીણમાહ ગુણસ્થાન જો; અંત સમયત્યાં પૂર્ણસ્વરૂપ વીતરાગ થઈ, પ્રગટાવું નિજ કેવળજ્ઞાન નિધાન જો. અપૂર્વ ૧૪

ચાર કર્મ ઘનઘાતી તે વ્યવ<sup>ર</sup>છેદ જયાં, ભવનાં ખીજતણા આત્યંતિક નાશ જે; સર્વ ભાવ જ્ઞાતા દ્રષ્ટા સહ શુદ્ધતા, કૃતકૃત્ય પ્રભુ વીર્ય અનંત પ્રકાશ જે. અપૂર્વ૦૧૫

વેદનીયાદિ ચાર કર્મ વર્તે જહાં, ખળી સીંદરીવત આકૃતિ માત્ર જો; તે દેહાયુષ આધીન જેની સ્થિતિ છે, આયુષ પૂર્ણે, મડિયે દૈહિક પાત્ર જો. અપૂર્વ૦૧૬

મન, વચન, કાયા ને કર્મની વર્ગણા, છૂંટે જહાં સકળ પુદ્દગલ સંખંધ જો; એવું અયાેગી ગુણસ્થાનક ત્યાં વર્તતું, મહાભાગ્ય સુખદાયક પૂર્ણ અખંધ જો. અપૂર્વ ૦૧૭ એક પરમાણુ માત્રની મળે ન સ્પર્શતા, પૂર્ણ કલંક રહિત અડેાલ સ્વરૂપ જો; શુદ્ધ નિરંજન ચૈતન્યમૂર્તિ અનન્યમય, અગુરૂ, લઘુ, અમૂર્ત્ત સહજપદરૂપ જે**. અપૂ**ર્ગ**્૧૮** પુર્વપ્રયાગાદિ કારણના યાગથી, <sup>ઊર્ધ્વગમન</sup> સિદ્ધાલય પ્રાપ્ત સુસ્થિત જો; સાદિ અનંત અનંત સમાધિસુખમાં, અનંત દર્શન, જ્ઞાન અનંત સહિત જો**. અપૂર્વ**૦ **૧૯** જે પદ શ્રી સર્વજ્ઞે દીઠું જ્ઞાનમાં, કહી શકચા નહીં પણ તે શ્રી ભગવાન જો: તેહ સ્વરૂપને અન્ય વાણી તે શું કહે ? અનુભવગાચર માત્ર રહ્યું તે જ્ઞાન જો. અપૂર્વ૦ ૨૦ એહ પરમપદ પ્રાપ્તિનું કર્યું ધ્યાન મેં. ગુજા વગર ને હાલ મનારથરૂપ જો; તાપણ નિશ્વય રાજચંદ્ર મનને રહ્યો. પ્રભુઆજ્ઞાએ થાશું તે જ સ્વરૂપ જો. અપૂર્વ**૦ ૨૧** 

#### ( १०२ )

જડ ને ચૈતન્ય બન્ને દ્રવ્યના સ્વભાવ ભિન્ન, સુપ્રતીતપણે બન્ને જેને સમજાય છે;

સ્વરૂપ ચેતન નિજ, જડ છે સંખધ માત્ર, અથવા તે જ્ઞેય પણ પરદ્રવ્યમાંય છે;

્એવા અનુભવના પ્રકાશ ઉલ્લાસિત થયા, જડથી ઉદાસી તેને આત્મવૃત્તિ થાય છે;

કાયાની વિસારી માયા, સ્વરૂપે સમાયા એવા, નિર્બ્ર થના પાંચ ભવ અંતના ઉપાય છે.

દેહ જીવ એકરૂપે ભાસે છે અજ્ઞાન વડે, ક્રિયાની પ્રવૃત્તિ પણ તેથી તેમ થાય છે;

જીવની ઉત્પત્તિ અને રાેગ, શાેક, દુ:ખ, મૃત્યુ, દેહના સ્વભાવ જીવ પદમાં જણાય છે;

એવા જે અનાદિ એકરૂપના મિથ્યાત્વભાવ, જ્ઞાનીનાં વચન વડે દૂર થઇ જાય છે;

ભાસે જડ ચૈતન્યના પ્રગટ સ્વભાવ ભિન્ન, ખ'ને દ્રવ્ય નિજ નિજ રૂપે સ્થિત થાય છે.

## 30

# श्री िं परभात्मने नभः

| ٩ | ઈચ્છે છે જે જોગી જન, અનંત <b>સુખસ્વરૂપ</b> ;                                              |         |
|---|-------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|   | મૂળ શુદ્ધ તે આતમપદ, સયાગી જિનસ્વરૂપ.                                                      | 1       |
|   | આ ત્મસ્વભાવ અગમ્ય તે, અવલ ખન આધાર;<br>જિનપદથી દર્શાવિયા, તેહ સ્વરૂપ પ્રકાર.               | ર       |
|   | જિનપદનિજપદ એકતા, ભેદભાવનહીં કાંઇ;<br>લક્ષ થવાને તેહના, કહ્યાં શાસ્ત્ર સુખદાઈ.             | ૩       |
|   | જિન પ્રવચન દુર્ગ મ્યતા,થાકે અતિ મતિમાન;<br>અવલ બન શ્રી સદ્દગુરુ,સુગમ અને સુખખાણ.          | 8       |
|   | ઉપાસના જિનચરણની, અતિશય ભક્તિસહિત;<br>મુનિજન સંગતિ રતિ અતિ, સંયમ યાેગ ઘટિત.                | પ       |
|   | ગુણપ્રમાદ અતિશય રહે, રહે અંતર્મુ ખયાગ;<br>પ્રાપ્તિ શ્રી સદ્દ્યુરુ વડે, જિન દર્શન અનુયાેગ. | ્ર<br>ફ |
|   | પ્રવચન સમુદ્ર બિંદુમાં, ઊલટી આવે એમ;<br>પર્વ ચાદની લખ્ધનં, ઉદાહરણ પણ તેમ.                 | (9      |

વિષય વિકાર સહિત જે, રહ્યા મતિના યાેગ; પરિણામની વિષમતા, તેને યાેગ અયાેગ. ૮

મંદ વિષય ને સરળતા, સહ આજ્ઞા સુવિચાર; કરુણા કાેમળતાદિ ગુણ, પ્રથમ ભૂમિકા ધાર. ૯

રાકચા શબ્દાદિક વિષય, સંયમ સાધન રાગ; જગત્ ઇષ્ટનહીં આત્મથી,મધ્ય પાત્ર મહાભાગ્ય.૧૦

નહીં તૃષ્ણા જીવ્યાતણી, મરણ યાેગ નહીં ક્ષાેભ; મહાપાત્ર તે માર્ગના, પરમ યાેગ જિતક્ષાેભ. ૧૧

ર આવ્યે ખહુ સમદેશમાં, છાયા જાય સમાઈ; આવ્યે તેમ સ્વભાવમાં, મન સ્વરૂપ પણ જાઈ. ૧

ઊપજે માેહ વિકલ્પથી, સમસ્ત આ સંસાર; અંતર્મુખ અવલાેકતાં, વિલય થતાં નહીં વાર. ર

3 સુખધામ અનંત સુસંત ચહી, દિન રાત્ર રહે તદ્ધ્યાનમહિં; પરશાંતિ અનંત સુધામય જે, પ્રણમું પદ તે વરતે જય તે.

| મારગ સાચા મિલ ગયા, છૂટ ગયે સંદેહ;                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------|
| હેાતા સા તા જલ ગયા, ભિન્ન કિયા નિજ દેહ.                                        |
| સમજ, પિછેં સબ સરલ હૈ, બિન્ સમજ મુશકીલ;<br>યે મુશકીલી કયા કહું?                 |
| ખાજ પિંડ ખ્રહ્માંડકા, પત્તા તાે લગ જાય;<br>યેહિ ખ્રહ્માંડિ વાસના, જખ જાવે તખ   |
| આપ આપકું ભુલ ગયા, ઇનસે કયા અધેર ?<br>સમર સમર અળ હસત હૈં, નહીં ભૂલેંગે ફેર.     |
| જહાં કલપના–જલપના, તહાં માનું દુ:ખ છાંઇ,<br>મિટે કલપના–જલપના, તબ વસ્તૂ તિન પાઈ. |
| હે છવ! કયા ઈચ્છત હવે ? હૈ ઇચ્છા દુ:ખ મૂલ,                                      |
| જખ ઇચ્છાકા નાશ તબ, મિટે અનાદિ ભૂલ.                                             |
| એસી કહાંસે મતિ ભઈ, આપ આપ હૈ નાહિં,                                             |
| આપનકું જખ ભૂલ ગયે, અવર કહાંસે લાઇ <b>.</b>                                     |
| આપ આપ એ શોધસે, આપ આપ મિલ જાય;                                                  |
| <b>આપ મિલન નય ખાપકાૈ,</b>                                                      |

હાેત આસવા પરિસવા, નહીં ઇનમેં સંદેહ; માત્ર દષ્ટિકી ભૂલ હૈ, ભૂલ ગયે ગત એહિ. રચના જિન ઉપદેશકી, પરમાત્તમ તિનુ કાલ; ઇનમેં સબ મત રહત હૈ, કરતેં નિજ સંભાલ જિન સાહી હે આતમા, અન્ય હાેઇ સાે કર્મ; કર્મ કંટે સાે જિન વચન, તત્વજ્ઞાનીકાે મર્મ. જબ જાન્યા નિજરૂપકા, તબ જાન્યા સબ લાક; નહીં જ્વાં નિજરૂપકા, સંય જ્વાં સાંફાેક. એહિ દિશાકી મૃઢતા, હૈ નહીં જિનપેં ભાવ; જિનસે ભાવ બિનુ કર્બુ, નહીં છૂટત દુ:ખદાવ વ્યવહારસેં દેવ જિન, નિહચેસેં હૈ , આપ; એહિ ખચનસે સમજ લે, જિનપ્રવચનકી છાય. એહિ નહીં હૈ કલ્પના, એહિ નહીં વિભંગ; જબ જાગેંગે આતમા, તબ લાગેંગે રંગ.

Company and the contract of th

ધન્ય રે દિવસ આ અહેા, જાગી રે શાંતિ અપૂર્વ રે; દશ વર્ષે રે ધારા ઉલસી, મટ્યો ઉદયકર્મના ગર્વ રે. ધન્ય૦ ંગાગણીસસેં ને એકત્રીસે, આવ્યા અપુર્વ અનુસાર રે; એાગણીસસેં ને ખેંતાલીસે, અદ્ભુત વૈરાગ્ય ધાર રે. ધન્ય૦ ચાગણીસસેં ને સુડતાલીસે, સમકિત શુદ્ધ પ્રકાશ્યું રે; શ્રુત અનુભવ વધતી દશા, નિજ સ્વરૂપ અવભાસ્યું રે. ધન્ય૦ ત્યાં આવ્યા રે ઉદય કારમા, પરિગ્રહ કાર્ય પ્રપંચ રે: જેમ જેમ તે હડસેલીએ, તેમ વધે ન ઘટે રંચ રે. ધન્ય૦ વધતું એમ જ ચાલિયું, હવે દીસે ક્ષીણ કાંઇ રે;

ક્રમે કરીને રે તે જશે. એમ ભાસે મનમાંહિં રે. ધન્ય૦ યથા હેતુ જે ચિત્તના, સત્ય ધર્મના ઉદ્ધર રે; થશે અવશ્ય આ દેહથી, એમ થયા નિરધાર રે. ધન્ય૦ આવી અપૂર્વ વૃત્તિ અહેા, થશે અપ્રમત્ત યાગ રે: કૈવળ લગભગ ભૂમિકા, સ્પર્શીને દેહ વિયાગ રે. ધન્ય૦ અવશ્ય કર્મના ભાગ છે. ભાગવવા અવશેષ રે: તેથી દેહ એક જ ધારીને, <u>જાશું સ્વરૂપ સ્વદેશ રે. ધન્ય૦</u>

# अवधान प्रसंगे रचेला काव्यो.

એમ સુચવે કાંકરાે, દિલ ખાલીને દેખ; મનખા કેરા મુજ સમા, વિના ધર્મથી લેખ. ( 906 )

સંસારમાં મન અરે! કયમ માેહ પામે? વૈરાગ્યમાં ઝઠ પડયે, ગતિ એજ જમે; માયા અહેા! ગણી લહેા, દિલ આપ આવી, 'આકાશ પુષ્પ થકી વ<sup>ંદ</sup>ય સુતા વધાવી.'

વડેાદરે વસેલ આ સયાજરાવ સાંભરે, અધિપતિ નશીબની ગતિવતી થયા ખરે! ધણી છતાં મલ્હારરાવ, કેદમાં ગયા અરે! ગતિ વિચિત્ર કર્મની, તું હર્ષ શાક શું ધરે?



ဆို

' સમતા, રમતા, ઊરધતા. જ્ઞાયકતા સુ ખ ભા સ; વેદકતા, ચૈંત ન્ય તા, એ સબ જીવ વિલાસ.'

જે તીર્થ કરદેવે સ્વરૂપસ્થ આત્મા પણે થઇ વક્ત-વ્યપણે જે પ્રકારે તે આત્મા કહી શકાય તે પ્રમાણે અત્યંત યથાસ્થિત કહ્યો છે, તે તીર્થ કરને બીજ સર્વ પ્રકારની અપેક્ષાના ત્યાગ કરી નમસ્કાર કરીએ છીએ.

પૂર્વે ઘણાં શાસ્ત્રોનાે વિચાર કરવાથી તે વિચારના ફળમાં સત્પુરુષને વિષે જેનાં વચનથી ભક્તિ ઉત્પન્ન થઈ છે, તે તીર્થ કરના વચનને નમસ્કાર કરીએ છીએ.

ધણા પ્રકારે જીવનાે વિચાર કરવાથી, તે જીવ

ખાત્મારૂપ પુરુષ વિના જાણ્યા જાય એવા નથી, એવી નિશ્વળ શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થઇ, તે તીર્થ કરના માર્ગ-બાધને નમસ્કાર કરીએ છીએ.

ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારે તે જીવના વિચાર થવા અર્થે તે જીવ પ્રાપ્ત થવા અર્થે યાગાદિક અનેક સાધનાના ખળવાન પરિશ્રમ કર્યે છતે, પ્રાપ્તિ ન થઈ, તે જીવ જે વડે સહજ પ્રાપ્ત થાય છે. તે જ કહેવા વિષે જેના ઉદ્દેશ છે, તે તીર્થ કરનાં ઉદ્દેશ વચનને નમસ્કાર કરીએ છીએ.

قة [ **١٤**٤ ]

આ જગતને વિષે જેને વિષે વિચારશક્તિ વાચા-સહિત વર્તે છે, એવાં મનુષ્યપ્રાણી કલ્યાણના વિચાર કરવાને સર્વથી અધિક યાગ્ય છે; તથાપિ પ્રાયે જીવને અનંતવાર મનુષ્યપણું મહ્યાં છતાં તે કલ્યાણ સિદ્ધ થયું નથી, જેથી વર્તમાન સુધી જન્મ મરણના માર્ગ આરાધવા પડ્યો છે. અનાદિ એવા આ લાકને વિષે જવની અનંત કાેટી સંખ્યા છે; સમયે સમયે અનંત પ્રકારની જન્મ મરણાદિ સ્થિતિ તે જવાને વિષે વર્ત્યા કરે છે, એવા અનંતકાળ પૂર્વે વ્યતીત થયા છે.

અનંત કાેેટી જીવના પ્રમાણમાં આત્મકલ્યાણ જેેેે આરાધ્યું છે, કે જેને પ્રાપ્ત થયું છે એવા જીવ અત્યંત થાેડા થયા છે. વર્તમાને તેમ છે, અને હવે પછીના કાળમાં પણ તેવી જ સ્થિતિ સંભવે છે, તેમજ છે અર્થાત્ કલ્યાણની પ્રાપ્તિ જવને ત્રણે કાળને વિષે અત્યંત દુર્લાભ છે, એવા જે શ્રી તીર્થ કર દેવાદિ જ્ઞાનીના ઉપદેશ તે સત્ય છે. એવી જીવ સમુદાયની જે ભ્રાંતિ તે અનાદિ સંયાગે છે, એમ ઘટે છે, એમ *જ* છે: તે ભ્રાંતિ જે કારણથી વર્તે છે, તે કારણના મુખ્ય ખે પ્રકાર જણાય છે; એક પારમાર્થિક અને એક વ્યાવહારિક, અને તે એ પ્રકારના એકત્ર અભિપ્રાય જે છે તે એ છે કે, આ જવને ખરી મુમુસુતા આવી નથી; એક અક્ષર સત્ય પણ તે જીવમાં પરિણામ પામ્યું નથી; સત્પુરુષના દર્શનપ્રત્યે જીવને રુચિ થઈ નથી: તેવા તેવા જેગે સમર્થ અંતરાયથી જીવને તે પ્રતિબંધ રહ્યો છે; અને તેનું સાથી માટું કારણ અસ-ત્સંગની વાસનાએ જન્મ પામ્યું એવું નિજે<sup>ર</sup>છાપણં, અને અસત્દર્શનને વિષે સત્દર્શનરૂપ ભ્રાંતિ તે છે. 'આત્મા નામના કાઇ પદાર્થ નથી, ' એવા એક અભિપ્રાય ધરાવે છે. 'આત્મા નામના પદાર્થ સંયો- ગિક છે,'એવાે અભિપ્રાય કાેેેેઇ બીજા દર્શનનાેે સમુ-દાય સ્વીકારે છે; 'આત્મા દેહસ્થિતિરૂપ છે, દેહની રિથતિ પછી નથી, ' એવા અભિપ્રાય કાેઇ ખીજ દર્શનનાે છે. ' આત્મા અણ છે,' 'આત્મા સર્વવ્યા-૫ક છે,' 'આત્મા શૂન્ય છે, ' 'આત્મા સાકાર છે,' 'આત્મા પ્રકાશરૂપ છે,' 'આત્મા સ્વતંત્ર નથી,' 'આત્મા કર્તા નથી, ' 'આત્મા કર્તા છે, ભાકતા નથી.' 'આત્મા કર્તા નથી. ભાકતા છે,' 'આત્મા કર્તા નથી, ભાેક્તા નથી,' 'આત્મા જડ છે, ' 'આત્મા કૃત્રિમ છે, 'એ આદિ અનંત નય જેના થઈ શકે છે એવા અભિપ્રાયની ભ્રાંતિનું <sub>કારણ</sub> એવું અસત્દર્શન તે આરાધવાથી પૂર્વે આ **છવે પાેતાનું સ્વરૂપ તે જેમ છે તેમ જાણ્યું ન**થી. તે તે ઉપર જણાવ્યાં એકાંત–અયથાર્થ પદે જણી <sub>આત્મા</sub>ને વિષે અથવા આત્માને નામે ઇશ્વરાદિ વિષે પૂર્વે જીવે આગ્રહ કર્યો છે, એવું જે અસત્સંગ, તિજેચ્છાપણું, અને મિથ્યાદર્શનનું પરિણામ તે જયાં મુધી મટે નહીં, ત્યાં સુધી આ જીવ કલેશરહિત એવા શુદ્ધ અસંખ્ય પ્રદેશાત્મક મુક્ત થવાે ઘટતા નથી, અને તે અસત્સં ગાદિ ટાળવાને અર્થે સત્સંગ, જ્ઞાનીની આજ્ઞાનું અત્યંત અંગીકૃતપર્ણું, અને પરમાર્થસ્વરૂષ એવું જે આત્માપર્ણું તે જાણવાયાગ્ય છે.

પૂર્વે થયા એવા જે તીર્થ કરાદિ જ્ઞાનીપુરુષા તેમણે ઉપર કહી એવી જે ભ્રાંતિ તેના અત્યંત વિચાર કરી, અત્યંત એકાગ્રપણે, તન્મયપણે જીવસ્વરૂપને <mark>વિચારી, જીવસ્વરૂપે શુદ્ધ સ્થિતિ કરી છે,</mark> તે આ<sub>ત્મા</sub> અને બીજા સર્વ પદાર્થો તે શ્રી તીર્થ કરાદિએ સર્વ પ્રકારની ભ્રાંતિરહિતપણે જાણવાને અર્થે<sup>૧</sup> અ<sub>ત્</sub>યંત દૃષ્કર એવા પુરુષાર્થ આરાધ્યાે છે. આત્માને એક પણ અણના આહારપરિણામથી અનન્ય ભિન્ન કરી આ દેહને વિષે સ્પષ્ટ એવાે અનાહારી આત્મા સ્વરૂપથી જીવનાર એવા જોયા છે. તે જોનાર એવા જે તીર્થ કરાહિ જ્ઞાની પાતે પાતે જ શુદ્ધાત્મા છે, તા ત્યાં ભિન્નપણે જોવાનું કહેવું જોકે ઘટતું નથી, તથાપિ વાણીધર્મ એમ કહ્યું છે. એવા જે અનંતપ્રકારે વિચારીને પણ અણવા યાગ્ય 'ચૈતન્યધન જીવ ' તે એ પ્રકારે તીર્થ'-કરે કહ્યો છે; કે જે સત્પુરુષથી જાણી, વિચારી, સત્કારીને જીવ પાેતે તે સ્વરૂપને વિષે સ્થિતિ કરે. પદાર્થ માત્ર તીર્થ કરાદિ જ્ઞાનીએ 'વક્તવ્ય' અને 'અવક્તવ્ય' એવા ખે વ્યવહારધર્મવાળા માન્યા છે. મવક્તવ્યપણે જે છે તે અહીં ' અવક્તવ્ય' જ છે. વક્તવ્યપણે જે જીવ ધર્મ છે, તે સર્વ પ્રકારે તીર્થં - કરાદિ કહેવા સમર્થ છે, અને તે માત્ર જીવના વિશુદ્ધ પરિણામે અથવા સત્પુરુષે કરી જણાય એવા જીવ મર્મ છે, અને તે જ ધર્મ તે લક્ષણે કરી અમુક મુખ્ય પ્રકારે કરી તે દોહાને વિષે કહ્યો છે. અત્યંત પરમાર્થના અભ્યાસે તે વ્યાખ્યા અત્યંત સ્કુડ સમ- જાય છે, અને તે સમજાયે આત્માપણ પણ અત્યંત પ્રગેઠ છે. તથાપિ યથાવકાશ અત્ર તેના અર્થ લખ્યા છે.

[ 368 ]

મું બઇ, ચૈત્ર શુક્ર ૧, ૧૯૪૯

' સમતા, રમતા, ઊરધતા. ગ્રાયકતા સુ ખ ભા સ; વેદકતા, ચૈંત ન્ય તા, એ સબ જીવ વિલાસ.'

શ્રી તીર્થ કર એમ કહે છે કે આ જગત્માં આ જાનામના પદાર્થને ગમે તે પ્રકારે કહ્યો હોય તે પ્રકાર તેની સ્થિતિમાં હો, તેને વિષે અમારું ઉદા-

સીનપણું છે. જે પ્રકારે નિરાભાધપણે તે જીવ નામના પદાર્થ અમે જાણ્યા છે. તે પ્રકારે કરી તે પ્રગટ અમે કહ્યો છે. જે લક્ષણે કહ્યો છે, તે સર્વ પ્રકારના બાધે કરી રહિત એવા કહ્યો છે. અમે તે આત્મા એવા જાણ્યા છે. જોયા છે. સ્પષ્ટ અનુભવ્યા છે, પ્રગઢ તે જ આત્મા છીએ. તે આત્મા 'સમતા ' નામના લક્ષ્ણે યુક્ત છે. વર્તમાન સમયે જે અસંખ્ય પ્રદેશાત્મક ચૈતન્યસ્થિતિ તે આત્માની છે તે, તે પહેલાંના એક, ખ, ત્રણ, ચાર, દશ, સંખ્યાત, અસંખ્યાત, અનંત સમયે હતી, વર્તમાને છે, હવે પછીના કાળને વિષે પણ તે જ પ્રકારે તેની સ્થિતિ છે. કાેઇ પણ કાળે તેનું અસંખ્યાત પ્રદેશાત્મકપણં, ચૈતન્યપણં, અરૂપીપણં, એ આદિ સમસ્ત સ્વભાવ તે છુઠવા ઘઠતા નથી; એવું જે સમપણું, સમતા તે જેનામાં લક્ષણ છે તે જીવ છે.

પશુ, પક્ષી, મનુષ્યાદિ દેહને વિષે વૃક્ષાદિને વિષે જે કંઇ રમણીયપણું જણાય છે, અથવા જેના વડે તે સર્વ પ્રગઢ સ્કુર્તિવાળાં જણાય છે, પ્રગઢ સુંદરપણા સમેત લાગે છે, તે રમતા, રમણીયપણું છેલક્ષણ જેનું તે છવ નામના પદાર્થ છે. જેના વિદ્યમાનપણા વિના

આખું જગત્ શુન્યવત્ સંભવે છે, એવું રમ્યપણું જેને વિષે છે, તે લક્ષણ જેને વિષે ઘટે તે જીવ છે.

કાઇ પણ જાણનાર કયારે પણ કાઈ પણ પદા- ર્યને પોતાના અવિદ્યમાનપણે જાણે એમ બનવા યાગ્ય નથી. પ્રથમ પોતાનું વિદ્યમાનપણું ઘટે છે, અને કાઈ પણ પદાર્થનું શ્રહણ, ત્યાગાદિ કે ઉદાસીન જ્ઞાન થવામાં પોતે જ કારણ છે. બીજા પદાર્થના અંગીકારમાં, તેના અલ્પમાત્ર પણ જ્ઞાનમાં પ્રથમ જે હાય, તા જ થઈ શકે એવા સર્વથી પ્રથમ રહેનારા જે પદાર્થ તે જવ છે. તેને ગાણ કરીને એટલે તેના વિના કાઈ કંઈ પણ જાણવા ઈચ્છે તા તે બનવા યાગ્ય નથી, માત્ર તે જ મુખ્ય હાય તા જ બીજાં કંઈ જાણી શકાય એવા જે પ્રગટ ' ઊર્ધ્વ તાધર્મ' તે જેને વિષે છે, તે પદાર્થને શ્રી તીર્થ કર જવ કહે છે.

પ્રગટ એવા જડ પદાર્થો અને જીવ, તે જે કારણે કરી ભિન્ન પડે છે, તે લક્ષણ જીવના જ્ઞાયકપણા નામના ગુણ છે. કાે પણ સમયે જ્ઞાયકરહિતપણે આ જીવ પદાર્થ કાેઇ પણ અનુભવી શકે નહીં, અને તેજીવ નામના પદાર્થ સિવાય ખીજા કાેઈ પણ પદાર્થને

વિષે જ્ઞાયકપણું સંભવી શકે નહીં એવું જે અત્યંત અનુભવનું કારણ જ્ઞાયકતા તે લક્ષણ જેમાં છે તે પદાર્થ તીર્થ કરે જીવ કહ્યો છે.

શાળ્દાદિ પાંચ વિષય સંખંધી અથવા સમાધિ આદિ જેગ સંખંધી જે સ્થિતિમાં સુખ સંભવે છે તે ભિન્ન ભિન્ન કરી જેતાં માત્ર છેવંટે તે સર્વને વિષે સુખનું કારણું એક જ એવા એ જવ પદાર્થ સંભવે છે, તે સુખભાસ નામનું લક્ષણ, માટે તીર્થ કરે જવનું કહ્યું છે, અને વ્યવહારદષ્ટાંતે નિદ્રાથી તે પ્રગઢ જણાય છે. જે નિદ્રાને વિષે બીજા સર્વ પદાર્થથી રહિતપણં છે, ત્યાં પણ હું સુખી છું એવું જે જ્ઞાન છે, તે બાકી વધ્યા એવા જે જવ પદાર્થ તેનું છે; બીજું કાંઇ ત્યાં વિદ્યમાન નથી, અને સુખનું ભાસવાપણું તા અત્યંત સ્પષ્ટ છે; તે જેનાથી ભાસે છે તે જવ નામના પદાર્થ સિવાય બીજે ક્યાંય તે લક્ષણું જેયું નથી.

આ માેળું છે, આ મીઠું છે, આ ખાડું છે, આ ખારું છે, હું આ સ્થિતિમાં છું, ટાઢે ઠરું છું, તાપ પડે છે, દુ:ખી છું, દુ:ખ અનુભવું છું, એવું જે સ્પષ્ટજ્ઞાન, વેદનજ્ઞાન, અનુભવજ્ઞાન, અનુભવપણ

#### ( 116 )

તે જે કેાઈમાં પણ હૈાય તેા તે આ જીવ પદને વિષે છે, અથવા તે જેનું લક્ષણ હૈાય છે તે પદાર્થ જીવ હૈાય છે, એ જ તીર્થ કરાદિના અનુભવ છે.

સ્પષ્ટ પ્રકાશપશું, અનંત અનંત કાેટી તેજસ્વી દીપક, મિણ, ચંદ્ર, સૂર્યાદિની કાંતિ જેના પ્રકાશ વિના પ્રગટના સમર્થ નથી, અર્થાત્ તે સર્વ પાતે પાતો પાતાને જણાના અથના જાણના યાગ્ય નથી. જે પદાર્થના પ્રકાશને વિષે ચૈતન્યપણાથી તે પદાર્થી જાણ્યા જાય છે, તે પદાર્થી પ્રકાશ પામે છે, સ્પષ્ટ ભાસે છે, તે પદાર્થ જે કાેઇ છે તે જીવ છે અર્થાત્ તે લક્ષણ પ્રગટપણે સ્પષ્ટ પ્રકાશમાન, અચળ એવું નિરાભાધ પ્રકાશ્યમાન ચૈતન્ય, તે જીવનું તે જીવપત્યે ઉપયાગ નાળતાં પ્રગટ દેખાય છે.

એ જે લક્ષણા કહ્યાં તે ફરી ફરી વિચારી જીવ નિરાબાધપણે જાણ્યા જાય છે, જે જાણવાથી જીવ જાણ્યા છે તે લક્ષણા એ પ્રકારે તીર્થ કરાદિએ કહ્યાં છે.



[ 863 ]

મું ખર્ઘ, ફાગણ, ૧૯૫૦

# અનન્ય શરણના આપનાર એવા શ્રી સદ્યુરુદેવને અત્યંત ભક્તિથી નમસ્કાર.

શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપને પામ્યા છે એવા જ્ઞાની પુરુષોએ નીચે કહ્યાં છે તે છ પદને સમ્યગ્દર્શનના નિયાસનાં સર્વોત્કૃષ્ટ સ્થાનક કહ્યાં છે.

#### प्रथम पह:---

'આત્મા છે. ' જેમ ઘટપટઆદિ પદાર્થો છે, તેમ આત્મા પણ છે. અમુક ગુણ હોવાને લીધે જેમ ઘટ પટઆદિ હોવાનું પ્રમાણ છે; તેમ સ્વપરપ્રકાશક એવી ચૈતત્યસત્તાના પ્રત્યક્ષ ગુણ જેને વિષે છે એવા આત્મા હોવાનું પ્રમાણ છે.

## બીજું પદ :—

' આત્મા નિત્ય છે.' ઘટપટઆદિ પદાર્થો અમુક કાળવર્તી છે. આત્મા ત્રિકાળવર્તી છે. ઘટપટાદિ સાંયાગે કરી પદાર્થ છે. આત્મા સ્વભાવે કરીને પદાર્થ છે; કેમકે તેની ઉત્પત્તિ માટે કાેઈ પણ સંયાગા અનુભવ-યાગ્ય થતા નથી. કાેઇ પણ સંયાગી દ્રવ્યથી ચેતનસત્તા પ્રગટ થવાયાગ્ય નથી, માટે અનુત્પન્ન છે. અસંયાગી હાેવાથી અવિનાશી છે, કેમકે જેની કાેઇ સંયાગથી ઉત્પત્તિ ન હાેય, તેના કાેઈને વિષે લય પણ હાેય નહીં. ત્રીજાં પદ:—

'આત્મા કર્તા છે.' સર્વ પદાર્થ અર્થક્રિયાસંપન્ન છે. કંઈ ને કંઈ પરિણામક્રિયા સહિત જ સર્વ પદાર્થ બેવામાં આવે છે. આત્મા પણ ક્રિયાસંપન્ન છે. ક્રિયાસંપન્ન છે, માટે કર્તા છે. તે કર્ત્તાપણું ત્રિવિધ શ્રી જિને વિવેચ્યું છે; પરમાર્થથી સ્વભાવપરિણતિએ નિજસ્વરૂપના કર્ત્તા છે. અનુપચરિત (અનુભવમાં આવવાયાગ્ય, વિશેષ સંખંધસહિત) વ્યવહારથી તે આત્મા દ્રવ્યકર્મના કર્ત્તા છે. ઉપચારથી ઘર, નગર આદિના કર્ત્તા છે.

ચાેથું પદ :---

' આત્મા ભાકતા છે.' જે જે કંઈ ક્રિયા છે તે તે મર્વ સફળ છે, નિરર્થક નથી. જે કંઈ પણ કરવામાં આવે તેનું ફળ ભાગવવામાં આવે એવા પ્રત્યક્ષ અનુ-ભવ છે. વિષ ખાધાથી વિષનું ફળ; સાકર ખાવાથી સાકરનું ફળ; અગ્નિસ્પર્શથી તે અગ્નિસ્પર્શનું ફળ; હીમનેસ્પર્શ કરવાથી હિમસ્પર્શનું જેમ ફળ થયા વિના રહેતું નથી, તેમ કષાયાદિ કે અકષાયાદિ જે કંકે પણ પરિણામે આત્મા પ્રવર્ત તેનું ફળ પણ થય યાગ્ય જ છે, અને તે ચાય છે. તે ક્રિયાના આત્મ કર્ત્તા હોવાથી ભાકતા છે.

## પાંચમું પદ :—

'મોક્ષપદ છે.' જે અનુપચરિત વ્યવહારથી જ્યને કર્મનું કર્ત્તાપણં નિરૂપણ કર્યું, કર્ત્તાપણં હોવાથી ભાકતાપણં નિરૂપણ કર્યું, તે કર્મનું ૮ળવાપણું પણ છે, કેમકે પ્રત્યક્ષ કષાયાદિનુ તીવ્રપણું હોય પણ તેન અનભ્યાસથી, તેના અપરિચયથી. તેને ઉપશમ કર વાથી તેનું મંદપણું દેખાય છે, તે ક્ષીણ થવાયોએ દેખાય છે, ક્ષીણ થઈ શકે છે. તે તે બંધબાવ ક્ષીણ થઇ શકવાયોગ્ય હોવાથી તેથી રહિત એવા જે શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ તે રૂપ માક્ષપદ છે.

### છ**ે**કું પદ :—

તે 'માક્ષના ઉપાય છે. ' જો કરી કર્મ બંધમાત્ર થયા કરે એમ જ હાય, તા તેની નિવૃત્તિ કાેઈ કાળે સંભવે નહીં; પણ કર્મ બંધથી વિપરીત સ્વભાવવાળાં એવાં જ્ઞાન, દર્શન, સમાધિ, વૈરાગ્ય, ભકત્યાદિ સાધન પ્રત્યક્ષ છે, જે સાધનના ખળે કર્મ બંધ શિથિલ થાય છે, ઉપશમ પામે છે, ક્ષીણ થાય છે. માટે તે જ્ઞાન, દર્શન, સંયમાદિ માક્ષપદના ઉપાય છે.

શ્રી જ્ઞાની પુરુષોએ સમ્યકુદર્શનના મુખ્યનિવાસ-ભૂત કહ્યાં એવાં આ છ પદ અત્રે સંક્ષેપમાં જણાવ્યાં છે. સમીપમુક્તિગામી જીવને સહજ વિચારમાં તે સપ્રમાણ થવાયાેગ્ય છે, પરમ નિશ્ચયરૂપ જણાવા યાેગ્ય છે, તેના સર્વ વિભાગે વિસ્તાર *થઇ* તેના આત્મામાં વિવેક ચવાચેાગ્ય *છે.* આ છ પદ અત્ય**ં**ત સંદેહરહિત છે, એમ પરમપુરુષે નિરૂપણ કર્યું છે. એ છ પદના વિવેક જ્યને સ્વસ્વરૂપ સમજવાને અર્થે કહ્યો છે. <mark>અનાદિ</mark> સ્વપ્રદશાને લીધે ઉત્પન્ન થયેલા એવા જીવના અહંભાવ, મમત્વભાવ તે નિવૃત્ત થવાને અર્થે આ છ પદની જ્ઞાનીપુરુષાએ દેશના પ્રકાશી છે. તે સ્વપ્રદશાથી રહિત માત્ર પાેતાનું સ્વરૂપ છે, એમ જો જીવ પરિણામ કરે, તા સહજમાત્રમાં તે જગૃત થઇ સમ્યક્દર્શનને પ્રાપ્ત થાય; સમ્યકુદર્શનને પ્રાપ્ત થઇ સ્વસ્વભાવરૂપ માેક્ષને પામે. કેાઇ વિનાશી, અશુદ્ધ અને અન્ય એવા <mark>બાવને</mark> વિષે તેને હર્ષ, શાેક, સંચાેગ, ઉત્પન્ન ન થાય. તે વિચારે સ્વસ્વરૂપને વિધે જ શુદ્ધપર્**ણ**ં, સંપૂર્ણપર્ણું, અવિનાશીપણં, અત્યંત આનંદપણં, અંતરરહિત તેના અનુભવમાં આવે છે. સર્વ વિભાવપર્યાયમાં માત્ર પોતાને અધ્યાસથી એક ઘતા થઈ છે, તેથી કેવળ પોતાનું ભિન્નપણું જ છે, એમ સ્પષ્ટ—પ્રત્યક્ષ—અત્યંત પ્રત્યક્ષ—અપરોક્ષ તેને અનુભવ થાય છે. વિનાશી અથવા અન્ય પદાર્થના સંયોગને વિષે તેને ઇષ્ટ અનિષ્ઠપણું પ્રાપ્ત થતું નથી. જન્મ, જરા, મરણ, રાગાદિ બાધારહિત સંપૂર્ણ માહાત્મ્યનું ઠેકાણું એવું નિજસ્વરૂપ જાણી, વેદી તે કૃતાર્થ થાય છે. જે જે પુરુષોને એ છ પહ સપ્રમાણ એવાં પરમ પુરુષનાં વચને આત્માના નિશ્ચય્યો છે, તે તે પુરુષો સર્વ સ્વરૂપને પામ્યા છે; આધિ, વ્યાયિ, ઉપાધિ સર્વ સંગયી રહિત થયા છે, થાય છે; અને ભાવિકાળમાં પણ તેમ જ થશે.

જે સત્પુરુષોએ જન્મ, જરા, મરણના નાશ કરવા-વાળા, સ્વસ્વરૂપમાં સહજ અવસ્યાન થવાના ઉપદેશ કહ્યો છે, તે સત્પુરુષોને અત્યંત ભક્તિયી નમસ્કાર છે. તેની નિષ્કારણ કરુણાને નિત્ય પ્રત્યે નિરંતર સ્તવવામાં પણ આત્મસ્વભાવ પ્રગટે છે, એવા સર્વ સત્પુરુષો, તેના ચરણારવિંદ સદાય દ્વદયને વિષે સ્થાપન રહેા!

જે છ પદથી સિદ્ધ છે ઍવું આત્મસ્વરૂપ તે જેતાં

વચનને અંગીકાર કર્યે સહજમાં પ્રગટે છે, જે આત્મ-સ્વરૂપ પ્રગટવાથી સર્વકાળ જીવ સંપૂર્ણ આનં દને પ્રાપ્ત થઇ નિર્ભય થાય છે, તે વચનના કહેનાર એવા સત્પુરુષના ગુણની વ્યાખ્યા કરવાને અશક્તિ છે, કેમકે જેના પ્રત્યુપકાર ન થઇ શકે એવા પરમાત્મભાવ તે જાણે કંઈ પણ ઇચ્છયા વિના માત્ર નિષ્કારણ કરુણા-શીલતાથી આપ્યા, એમ છતાં પણ જેણે અન્ય જીવને વિષે આ મારા શિષ્ય છે, અથવા ભક્તિના કર્ત્તા છે, માટે મારા છે, એમ કદી જોયું નથી, એવા જે સત્પુ-રુષ તેને અત્યંત ભક્તિએ ફરી ફરી નમસ્કાર હાં!

જે સત્પુરુષોએ સદ્યુરુની ભક્તિ નિરૂપણ કરી છે, તે ભક્તિ માત્ર શિષ્યના કલ્યાણને અર્થે કહી છે. જે ભક્તિને પ્રાપ્ત થવાથી સદ્યુરુના આત્માની ચેષ્ટાને વિષે વૃત્તિ રહે, અપૂર્વ યુણ દષ્ટિગાચર થઈ અન્ય સ્વચ્છંદ મટે, અને સહેજે આત્મભાધ થાય એમ બણીને જે ભક્તિનું નિરૂપણ કર્યું છે, તે ભક્તિને અને તે સત્પુરુષોને ફરી ફરી ત્રિકાળ નમસ્કાર હાં!

જે કદી પ્રગટપણે વર્તમાનમાં કેવળજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ થઈ નથી, પણ જેના વચનના વિચારયાેગે શક્તિપણે કેવળજ્ઞાન છે એમ સ્પષ્ટ જાણ્યું છે, શ્રદ્ધા પણે કેવળજ્ઞાન થયું છે, વિચારદશાએ કેવળજ્ઞાન થયું છે, ઇચ્છાદશાએ કેવળજ્ઞાન થયું છે, મુખ્ય નયના હેતુથી કેવળજ્ઞાન વર્તે છે, તે કેવળજ્ઞાન સર્વ અવ્યાખાધ મુખતું પ્રગઢ કરનાર, જેના યાગે સહજમાત્રમાં જીવ પામલ યોગ્ય થયો, તે સત્પુરુષના ઉપકારને સર્વોત્કૃષ્ઢ ભક્તિએ નમસ્કાર હો! નમસ્કાર હો!!

#### [ 888 ]

આશ્વિન, ૧૯**૪**૯

હે પરમકૃપાળુ દેવ! જન્મ, જરા, મરણાદિ સર્વ દુ:ખાના અત્યંત ક્ષય કરનારા એવા વીતરાય પુરૂષના મૂળ માર્ગ આપ શ્રીમદે અનંત કૃપા કરી મને આપ્યા, તે અનંત ઉપકારના પ્રતિ ઉપકાર વાળવા હું સર્વથા અસમર્થ છું; વળી આપ શ્રીમદ કંઈ પણ ક્ષેવાને સર્વથા નિસ્પૃહ છા; જેથી હું મન, વચન, કાયાની એકાગ્રતાથી આપનાં ચરણારવિન્દમાં નમસ્કાર કરૂં છું. આપની પરમ ભક્તિ અને વીત-રાગ પુરૂષના મૂળ ધર્મની ઉપાસના મારા હૃદયને વિષે ભવપર્યં ત અખંડ જાગ્રત રહાે એટલું માગું છું તે સફળ થાએા.

# ૐ આત્મ–સિદ્ધિ.

| જે સ્વરૂપ સમજ્યા વિના, પામ્યા દુ:ખ અનેત;<br>સમજવ્યું તે પદ નમું, શ્રી સદ્દ્યુરુ ભગવંત.       | 9. |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| વર્તમાન આ કાળમાં, માેક્ષમાર્ગ બહુ લાેપ;                                                      |    |
| વિચારવા આત્માર્થીને, ભાખ્યા અત્ર અગાપ્ય.<br>કાઈ ક્રિયાજડ થઇ રહ્યા, શુષ્કજ્ઞાનમાં કાઈ;        | ર  |
| માને મારગ માેક્ષના, કરુણા ઉપજે જોઈ.                                                          | 3  |
| <sup>ખાજ્ઞ</sup> ક્રિયામાં રાચતા, અંતર્ભેદ ન કાંઈ;<br>જ્ઞાનમાર્ગ નિષેધતા, તેહ ક્રિયાજડ આંહી. | ጸ  |
| ર્ષંધ માેક્ષ છે કલ્પના, ભાખે વાણી માંહી;<br>વર્તે માેહાવેશમાં, શુષ્કજ્ઞાની તે આંહી.          | ય  |
| વૈરાગ્યાદિ સફળ તાે, જો સહ આતમજ્ઞાન;<br>તેમજ આતમજ્ઞાનની, પ્રાપ્તિતણાં નિદાન.                  | Ę  |
| ભાગ વિરાગ ન ચિત્તમાં, થાય ન તેને જ્ઞાન;<br>ભારકે ત્યાગ વિરાગમાં, તેા ભૂલે નિજભાન.            | (9 |

જ્યાં જ્યાં જે જે યાગ્ય છે, તહાં સમજવું તેહ; ત્યાં ત્યાં તે તે આચરે, આત્માર્થી જન એહ. ડ સેવે સદ્ગુરુચરણને, ત્યાગી દઇ નિજપક્ષ; પામે તે પરમાર્થને, નિજપદના લે લક્ષ. હ આત્મજ્ઞાન સમક્રિશિતા, વિચરે ઉદયપ્રયાગ; અપૂર્વ વાણી પરમશ્રુત, સદ્દગુરુ લક્ષણ યાગ્ય. ૧૦ પ્રત્યક્ષ સદ્દગુરુ સમ નહીં, પરાેક્ષ જિન ઉપકાર; એવા લક્ષ થયા વિના, ઊગે ન આત્મવિચાર. ૧૧ સદ્ગુરુના ઉપદેશવણ, સમજ્ઞય ન જિનરૂપ; સમજ્યા વણ ઉપકાર શાે ? સમજ્યે જિતસ્વરૂપ. ૧ર આત્માદિ અસ્તિત્વનાં, જેહ નિરૂપક શાસ્ત્ર; પ્રત્યક્ષ સદ્દગુરુ યેાગ નહીં, ત્યાં આધાર સુપાત્ર. ૧૩ અથવા સદ્દગુરુએ કહ્યાં, જે અવગાહન કાજ; તે તે નિત્ય વિચારવાં, કરી મતાંતર ત્યાજ. ૧૪ રોકે જીવ સ્વચ્છંદ તાે, પામે અવશ્ય માેક્ષ; પામ્યા એમ અનંત છે, ભાખ્યું જિન નિર્દોષ. ૧૫

પ્ર<sub>ત્</sub>યક્ષ સદ્દગુરુ યાેગથી, સ્વ<sup>રુ</sup>છંદ તે રાેકાય; અન્ય ઉપાય કર્યા થકી, પ્રાયે ખમણા થાય. ૧૬ <sup>સ્વચ્</sup>ંદ મત આગ્રહ તજી, વર્તે સદ્દગુરુલ**ક્ષ;** સમકિત તેને ભાખિયું, કારણ ગણી પ્રત્યક્ષ. ૧૭ માનાદિક શત્રુ મહા, નિજ છંદે ન મરાય; **બતાં સદ્**ગુરુ શરણમાં, અલ્પ પ્રયાસે જાય. ૧૮ જે સદ્દ્યુરુ ઉપદેશથી, પામ્યા કેવળજ્ઞાન; ગુરુ રહ્યા છદ્મસ્થ પણ, વિનય કરે ભગવાન. ૧૯ એવા માર્ગ વિનયતણા, ભાખ્યા શ્રી વીતરાગ; મૂળ હેતુ એ માર્ગના, સમજે કાેઇ સુભાગ્ય. ૨૦ અસદ્દગુરુ એ વિનયના, લાભ લહે જો કાંઈ; મહામાહનીય કર્મથી, ખૂડે ભવજળ માંહી. ૨૧ હોય મુમુક્ષુ જીવ તે, સમજે એહ વિચાર; **હો**ય મતાર્થી જીવ તે, અવળાે લે નિર્ધાર, ૨૨ હોય મતાર્થી તેહને, થાય ન આતમલક્ષ; તેહ મતાર્થી લક્ષણા, અહીં કહ્યાં નિર્પક્ષ. ૨૩

### ( મતાર્થી–લક્ષણ. )

ખાહ્યત્યાગ પણ જ્ઞાન નહીં, તે માને ગુરુ સત્ય; અથવા નિજકુળધર્મના, તે ગુરુમાં જ મમત્વ. ર૪ જે જિનદેહ પ્રમાણુ ને, સમવસરણાદિ સિદ્ધિ; વર્ણન સમજે જિનનું, રાેકી રહે નિજ ખુદ્ધિ. રય પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુયાેગમાં, વર્તે દષ્ટિ વિમુખ; અસદ્દગુરુને દઢ કરે, નિજ માનાર્થે મુખ્ય. રહ **દે**વાદિ **ગ**તિ ભંગમાં, જે સમજે શ્રુતજ્ઞાન; માને નિજ મત વેષના, આગ્રહ મુક્તિનિદાન. રહ લહ્યું સ્વરૂપ ન વૃત્તિનું, ત્રહ્યું વ્રત અભિમાન; <mark>બ્રહે નહીં પરમાર્થને, લેવા લાૈકિક માન.</mark> રહ અથવા નિશ્ચય નય ગ્રહે, માત્ર શબ્દની માંય; ક્ષેાપે સદ્વ્યવહારને સાધન રહિત થાય. રહ જ્ઞાનદશા પામે નહીં, સાધનદશા ન કાંઇ; પામે તેના સંગ જે, તે ખુડે ભવ માંહિ. ૩૦ એ પણ જીવ મતાર્થમાં નિજમાનાદિ કાજ; પામે નહીં પરમાર્થને, અનુ અધિકારીમાં જ. ૩૧

નહીં કષાય ઉપશાંતતા, નહીં અંતર વૈરાગ્ય; સરળપણું ન મધ્યસ્થતા, એ મતાથી દુર્ભાગ્ય. ૩૨ લક્ષણ કહ્યાં મતાથીનાં, મતાર્થ જાવા કાજ; હવે કહું આત્માર્થીનાં, આત્મ–અર્થ સુખસાજ. ૩૩

## ( આત્માર્થી–લક્ષણ )

આત્મજ્ઞાન ત્યાં મુનિપર્ણ, તે સાચા ગુરુ હાેય; **ષાકી કુળગુરુ કલ્પના, આત્માર્થા નહીં જેય. ૩૪** પ્રત્યક્ષ સદ્દગુરૂ પ્રાપ્તિના, ગણે પરમ ઉપકાર; ત્રણે યાેગ એકત્વથી, વત્તે આજ્ઞાધાર. ૩૫ એક હેાય ત્રણ કાળમાં, પરમારથ<mark>ને</mark>ા પં<mark>થ</mark>; પ્રેરે તે પરમાર્થને**,** તે વ્યવહાર સમ**ં**ત. કદ્દ થેમ વિચારી અંતરે, શોધે સદ્દગુરુયાેગ**:** ક્ષમ એક આત્માર્થનું, ખીજો નહીં મનરોગ. ૩૭ કષાયની ઉપશાંતતા, માત્ર માેક્ષ અભિલાષ; *ભ*વે ખેદ, પ્રાણીદયા, ત્યાં આત્માર્થ નિવાસ. ૩૮ શા ન એવી જ્યાં સુધી, જીવ લહે નહીં જોગ; મેક્ષમાર્ગ પામે નહીં, મંટે**ન અં**તર **રાેગ.** ૩૯

આવે જ્યાં એવી દશા, સદ્દગુરુંભાધ સુહાય; તે બાધે સુવિચારણા, ત્યાં પ્રગંદે સુખદાય. ૪૦ જ્યાં પ્રગંદે સુવિચારણા, ત્યાં પ્રગંદે નિજ જ્ઞાન; જે જ્ઞાને ક્ષય માહ થઇ, પામે પદ નિર્વાણ. ૪૧ ઊપજે તે સુવિચારણા, માક્ષમાર્ગ સમજ્ય; ગુરુશિષ્યસંવાદથી, ભાખું ષદ્પદ આંહી. ૪૧

#### ( ષદ્પદનામકથન. )

' આત્મા છે,' ' તે નિત્ય છે,' ' છે કર્તા નિજકર્મ '; ' છે ભાકતા,' વળી ' માક્ષ છે,' ' માક્ષ ઉપાય સુધર્મ .' ૪ા

ષડ્સ્થાનક સંક્ષેપમાં, ષડ્દર્શન પણ તેહ; સમજાવા પરમાર્થને, કહ્યાં જ્ઞાનીએ એહ. ૪૪

(શંકા—શિષ્ય ઉવાચ.)

(આત્માના હોવાપણારૂપ પ્રથમ સ્થાનકની શિષ્ય શકા કહે કે નથી દષ્ટિમાં આવતો, નથી જણાતું રૂપ; ખીજે પણ અનુભવ નહીં, તેથી ન જીવસ્વરૂપ. ૪૧ અથવા દેહ જ આતમા, અથવા ઇન્દ્રિય પ્રાણ; મિથ્યા જોદા માનવા, નહીં જોદું એધાણ. ૪૧ વળી જે આત્મા હેાય તેા, જણાય તે નહીં કેમ ? જણાય જે તે હેાય તેા, ઘટ પટ આદિ જેમ. ૪૭ માટે છે નહીં આતમા, મિથ્યા માક્ષ ઉપાય; એ અંતર શંકા તણાે, સમજાવાે સદુપાય. ૪૮

> ( સમાધાન—સદ્દગુરુ ઉવાચ. ) ( આત્મા છે, એમ સદ્દગુરુ સમાધાન કરે છે.)

ભાસ્યાે દેહા<sup>દ</sup>યાસથી, આત્મા દેહસમાન; પણ તે ખન્ને ભિન્ન છે, પ્રગ૮ લક્ષણે ભાન. ૪૯ ભાસ્યા દેહાધ્યાસથી. આત્મા દેહસમા**ન**; પણ તે ખજે ભિન્ન છે, જેમ અસિ ને મ્યાન. ૫૦ જે દષ્ટિ છે દર્શાના, જે જાણે છે રૂપ; અખાધ્ય અનુભવ જે રહે, તે છે જીવસ્વરૂપ. પ૧ ષ્ઠેઇન્દ્રિય પ્રત્યેકને, નિજ નિજ વિષયનું જ્ઞાન; <u>ષાંચ ઇન્દ્રિના વિષયનું, પણ આત્માને ભાન. પર</u> દેહ ન જાણે તેહને, જાણે ન ઇન્દ્રિ, પ્રાણ; આત્માની સત્તા વડે, તેહ પ્રવર્ત જાણુ. પઢ ર્યાર્વ અવસ્થાને વિષે, ન્યારાે સદા જણાય, પ્રગ૮३૫ ચેતન્યમય, એ એ'ધાણ સદાય પ૪

ઘટ, પટ આદિ જાણુ તું, તેથી તેને માન; જાણનાર તે માન નહીં, કહીએ કેવું જ્ઞાન ? પપ પરમ ખુદ્ધિ કૃશ દેહમાં, સ્થૂળ દેહ મતિ અલ્પ; દેહ હોય જો આત્મા, ઘટે ન આમ વિકલ્પ. પદ જડ ચેતનના ભિન્ન છે, કેવળ પ્રગટ સ્વભાવ; એકપણું પામે નહીં, ત્રણે કાળ દ્વય ભાવ. પષ્ આત્માની શંકા કરે, આત્મા પાતે આપ; શંકાના કરનાર તે, અચરજ એહ અમાપ. પટ

( શ'કા–શિષ્ય ઉવાચ. ) ( આત્મા નિત્ય નથી એમ શિષ્ય કહે છે – )

આત્માના અસ્તિત્વના, આપે કહ્યા પ્રકાર; સંભવ તેના થાય છે, અંતર કર્યે વિચાર. પક્ષ્ ખીજી શંકા થાય ત્યાં, આત્મા નહીં અવિનાશ; દેહયાગથી ઊપજે, દેહવિયાગે નાશ. ૬૦ અથવા વસ્તુ ક્ષણિક છે, ક્ષણે ક્ષણે પલડાય; એ અનુભવથી પણ નહીં, આત્મા નિત્ય જણાય. ૬૧

#### ( 134 )

#### સમાધાન—સદ્ભગુરુ ઉવાચ.

( આત્મા નિત્ય છે, એમ સદ્દગુરુ સમાધાન કરે છે:- ) દેહ માત્ર સંયાેગ છે, વળી જડ રૂપી દશ્ય; ચેતનનાં ઉત્પત્તિ લય, કેાના અનુભવ વશ્ય ? ૬૨ જેના અનુભવ વશ્ય એ, ઉત્પન્ન લયનું જ્ઞાન; તે તેથી જુદા વિના, થાય ન કેમે ભાન<sub>ે</sub> **૬૩** જે સંયાગા દેખિએ, તે તે અનુભવ દશ્ય; **ઊપજે નહીં સંચાેગથી, આત્મા** નિત્ય પ્રત્યક્ષ. **૬૪** જડથી ચેતન ઊપજે, ચેતનથી જડ થાય; એવા અનુભવ કાેઇને, કચારે કદી ન થાય. ૬૫ કાેઈ સંયાેગાેથી નહીં, જેની ઉત્પત્તિ થાય; નાશ ન તેનાે કાેઇમાં, તેથી નિત્ય સદાય. ૬૬ ક્રોધાદિ તરતમ્યતા, સર્પાદિકની માંય; પૂર્વજન્મ સંસ્કાર તે, જીવ નિત્યતા ત્યાંય. ૬૭ આત્મા દ્રવ્યે નિત્ય છે, પર્યાયે પલટાય; અથવા જ્ઞાન ક્ષણિકનું, જે જાણી વદનાર; વદનારા તે ક્ષણિક નહીં, કર અનુભવ નિર્ધાર. ૬૯ કચારે કેાઇ વસ્તુના, કેવળ હેાય ન નાશ; ચેતન પામે નાશ તાે, કેમાં ભળે તપાસ ૭૦ શાંકા-શિષ્ય ઉવાચ.

( આત્મા કર્મના કર્તા નથી, એમ શિષ્ય કહે છે - ) કર્તા જીવ ન કર્મના, કર્મ જ કર્તા કર્મ; અથવા સહજ સ્વભાવ કાં, કર્મ જીવના ધર્મ. ૭૧ આત્મા સદા અસંગ ને, કરે પ્રકૃતિ બંધ; અથવા ઇશ્વર પ્રેરણા, તેથી જીવ અબંધ. ૭૧ માટે માલે ઉપાયના, કાંઈ ન હેતુ જણાય, કર્મતણ કર્તાપણ, કાં નહીં, કાં નહીં જાય. ૭૩

સમાધાન—સદ્ગુરુ ઉવાચ.
(કર્મનું કર્તાપણ આત્માન જે પ્રકારે છે
તે પ્રકારે સદ્યુરુ સમાધાન કરે છે:-)
હાય ન ચેતન પ્રેરણા, કાેેે ગ્રે તા કર્મ?
જડસ્વભાવ નહીં પ્રેરણા, જુંંચ્યા વિચારી ધર્મ. ૭૪
જો ચેતન કરતું નથી, નથી થતાં તા કર્મ;
તેથી સહજ સ્વભાવ નહીં, તેમજ નહીં જીવધર્મ. ૭૫
કેવળ હાેત અસંગ જો, ભાસત તને ન કેમ?
અસંગ છે પરમાર્થથી, પણ નિજભાને તેમ. ૭૬

કર્તા ઇશ્વર કેાઇ નહીં, ઇશ્વર શુદ્ધ સ્વભાવ; અથવા પ્રેરક તે ગણ્યે, ઈશ્વર દેાષ પ્રભાવ. ૭૭ ચેતન જો નિજ ભાનમાં, કર્તા આપ સ્વભાવ; વર્તે નહીં નિજ ભાનમાં, કર્તા કર્મ-પ્રભાવ. ૭૮ શ'કા-શિષ્ય ઉવાચ.

(તે કમેન્દ્ર ભાકતાપણ છત્રને નહીં હોય? એમ શિષ્ય કહે છે:-) જવ કમેં કર્તા કહો, પણ ભાકતા નહીં સાય; શું સમજે જડ કમેં કે, ફળ પરિણામી હાય? હલ્ ક્ળદાતા ઇશ્વર ગણ્યે, ભાકતાપણં સધાય; એમ કહે ઇશ્વરતાણું, ઇશ્વરપણું જ જાય. ૮૦ ઇશ્વર સિદ્ધ થયા વિના, જગત્ નિયમ નહીં હાય; પછી શુભાશુભ કમેનાં, ભાગ્યસ્થાન નહીં કાય. ૮૧

> સમાધાન—સદ્ભગુરુ ઉવાચ. ( જીવને પાતાનાં કરેલાં કર્મનું ભાકતાપણું છે, એમ સદ્દગુરુ સમાધાન કરે છે:- )

ભાવકર્મ નિજ કલ્પના, માટે ચેતનરૂપ; જ્યવીર્યની સ્કુરણા, ગ્રહણ કરે જડઘૂપ. ૮૨ ઝેર સુધા સમજે નહીં, જીવ ખાય ફળ થાય; એમ શુભાશુભ કર્મનું, ભાક્તાપણું જણાય. ૮૩ એક રાંક ને એક નૃપ, એ આદિ જે બેદ; કારણ વિના ન કાર્ય તે, તે જ શુભાશુભ વેઘ. ૮૪ ફળદાતા ઈશ્વરતણી, એમાં નથી જરૂર; કર્મ સ્વભાવે પરિણુમે, થાય ભાગથી દૂર. ૮૫ તે તે ભાગ્ય વિશેષના, સ્થાનક દ્રવ્ય સ્વભાવ; ગહન વાત છે શિષ્ય આ, કહી સાલેપે સાવ. ૮૬

શં કા–શિષ્ય ઉવાચ.

( જીવના તે કમેંથી માક્ષ નથી, એમ શિષ્ય કહે છે.-)

કર્તા ભાકતા જીવ હાે, પણ તેના નહીં માક્ષ; વીત્યા કાળ અનત પણ, વર્તમાન છે દાેષ. ૮૭

શુભ કરે ફળ ભાેગવે, દેવાદિ ગતિ માંય; અશુભ કરે નરકાદિ ફળ, કર્મરહિત ન કચાંય. ૮૮

> સમાધાન—સદ્ભગુરુ ઉવાચ. ( તે કર્મથી જીવના માક્ષ થઇ શકે છે, એમ સદ્દગુરુ સમાધાન કરે છે:- )

જેમ શુભાશુભ કર્મ ૫૬, જાણ્યાં સફળ પ્રમાણ; તેમ નિવૃત્તિ સફળતા, માટે માક્ષ સુજાણ. ૮૯ વીત્યા કાળ અનંત તે, કર્મ શુભાશુભ ભાવ; તેહ શુભાશુભ છેદતાં, ઊપજે માક્ષ સ્વભાવ ૯૦ દેહાદિક સંયાગના, આત્યંતિક વિયાગ; સિદ્ધ માક્ષ શાશ્વત પદે, નિજ અનંત સુખભાગ ૯૧

શંકા–શિષ્ય ઉવાચ.

( માક્ષના ઉપાય નથી, એમ શિષ્ય કહે છે:- ) હાેય કદાપિ માેક્ષપદ, નહીં અવિરાધ ઉપાય; કર્મો કાળ અનંતનાં, શાથી છેઘાં જાય ? ૯૨ અથવા મત દર્શન ઘણાં, કહે ઉપાય અનેક; તેમાં મત સાચા કયા, ખને ન એહ વિવેક. ૯૩ કુયી જાતિમાં માક્ષ છે, કુયા વેષમાં માક્ષ; એના નિશ્ચય ના ખને, ઘણા ભેંદ એ દાષ. ૯૪ તેથી એમ જણાય છે, મળે ન માેક્ષ ઉપાય; જ્યાદિ જાણ્યા તણાં, શા ઉપકાર જ થાય? ૯૫ પાંચે ઉત્તરથી થયું, સમાધાન સર્વાંગ; સમનું માક્ષ ઉપાય તાે, ઉદય ઉદય સદ્ભાગ્ય. ૯૬

સમાધાન—સદ્દ્ગુટુ ઉવાચ.

(માક્ષના ઉપાય છે, એમ સદ્યુર્ સમાધાન કરે છે:-) પાંચે ઉત્તરની થઇ, આત્મા વિષે પ્રતીત; થાશે માેક્ષાપાયની, સહજ પ્રતીત એ રીત. ૯૭ કર્મ ભાવ અજ્ઞાન છે, માેક્ષભાવ નિજવાસ; અંધકાર અજ્ઞાન સમ, નાશે જ્ઞાનપ્રકાશ. ૯૮ જે જે કારણ ખંધનાં, તેહ ખંધના પંથ; તે કારણ છેદક દશા, માેક્ષપંથ ભવઅંત. ૯૯ રાગ, દ્વેષ, અજ્ઞાન એ, મુખ્ય કર્મની પ્રથ; થાય નિવૃત્તિ જેહથી, તે જ માેક્ષના પાંચ. ૧૦૦ આત્મા સત્ ચૈતન્યમય, સર્વાભાસ રહિત; જેથી કેવળ પામીએ, માેક્ષપંથ તે રીત. ૧૦૧ કર્મ અનંત પ્રકારનાં, તેમાં મુખ્યે આઠ; તેમાં મુખ્યે માહનીય, હણાય તે કહું પાઠ. ૧૦૨ કર્મ માહનીય ભેદ ખે, દર્શન ચારિત્ર નામ; હણે બાધ વીતરાગતા, અચુક ઉપાય આમ. ૧૦૩ કર્મ ખંધ ક્રોધાદિથી, હણે ક્ષમાદિક તેહ; પ્રત્યક્ષ અનુભવ સર્વને, એમાં શા સંદેહ ? ૧૦૪ છાડી મત દર્શન તણા, આત્રહ તેમ વિકલ્પ; કહ્યો માર્ગ આ સાધશે, જન્મ તેહના અલ્પ. ૧૦૫ ષ્ટ્પદનાં ષ્ટ્પ્રશ્ન તેં, પૂછ્યા કરી વિચાર; તે પદની સર્વાંગતા, માક્ષમાર્ગ નિરધાર. ૧૦૬ **ન્નતિ વેષના ભેદ નહિ, કહ્યો માર્ગ જો હાેય**; સાધે તે મુક્તિ લહે, એમાં ભેંદ ન કાેય. ૧૦૭ કષાયની ઊપશાંતતા, માત્ર માક્ષ અભિલાષ; ભવે ખેદ અંતર દયા, તે કહીએ જિજ્ઞાસ. ૧૦૮ તે જીજ્ઞાસુ જીવને, થાય સદ્દ્યુરુખાધ; તાે પામે સમક્તિને, વર્તે અંતરશાેધ. ૧૦૯ મત દર્શન આગ્રહ તજી, વર્તે સદ્દ્યુરુલક્ષ; લહેં શુદ્ધ સમક્તિ તે, જેમાં ભેંદ ન પક્ષ. ૧૧૦ વર્તે નિજસ્વભાવના, અનુભવ લક્ષ પ્રતીત; વૃત્તિ વહે નિજભાવમાં, પરમાર્થે સમકિત ૧૧૧ વર્ધમાન સમકિત થઇ, ટાળે મિ<sup>શ્</sup>યાભાસ; ઉદય થાય ચારિત્રનાે, વીતરાગપદ વાસ. ૧૧૨

કેવળ નિજસ્વભાવનું, અખંડ વર્તે જ્ઞાન; કહીએ કેવળજ્ઞાન તે, દેહ છતાં નિર્વાણ. ૧૧૩ કાૈટિ વર્ષનું સ્વપ્ન પણ, જાત્રત થતાં સમાય; તેમ વિભાવ અનાદિના, જ્ઞાન થતાં દૂર થાય ૧૧૪ છૂટે દેહાધ્યાસ તાે, નહીં કર્તા તું કર્મ; નહીં ભાકતા તું તેહના, એજ ધર્મના મર્મ. ૧૧૫ એજ ધર્મથી માેક્ષ છે, તું છા માેક્ષ સ્વરૂપ; અનંત દર્શન જ્ઞાન તું, અવ્યાખાધ સ્વરૂપ. ૧૧૬ શુદ્ધ, બુદ્ધ, ચૈતન્યધન, સ્વયંજયાતિ સુખધામ; ખીલું કહીએ કેટલું ? કર વિચાર તાે પામ. ૧૧૭ નિશ્ચય સર્વે જ્ઞાનીના, આવી અત્ર સમાય; ધરી માૈનતા એમ કહી, સહજ સમાધી માંય. ૧૧૮ શિષ્યબાેધબીજપ્રાપ્તિકથન.

સદ્દ્ગુરુના ઉપદેશથી, આવ્યું અપૂર્વ ભાન; નિજપદ નિજમાંહી લહ્યું, દૂર થયું અજ્ઞાન. ૧૧૯ ભાસ્યું નિજસ્વરૂપ તે, શુદ્ધ ચેતનારૂપ; અજર,અમર,અવિનાશી ને, દેહાતીત સ્વરૂપ. ૧૨૦ કર્તા ભોકતા કર્મના, વિભાવ વર્તે જયાંય; વૃત્તિ વહી નિજભાવમાં, થયા અકર્તા ત્યાંય ૧૨૧ અથવા નિજપરિણામ જે, શુદ્ધચેતનારૂપ; કર્તા ભોક્તા તેહના, નિર્વિકલ્પસ્વરૂપ. ૧૨૨ માક્ષ કહ્યો નિજશુદ્ધતા, તે પામે તે પંચ; સમજાવ્યાે સ**ંક્ષેપમાં, સકળ માર્ગ** નિર્શ્ર**ં**થ. ૧૨૩ અહેા ! અહેા ! શ્રી સદ્ગુરુ, કરુણાસિંધુ અપાર; આ પામર પર પ્રભુ કર્યો, અહેા ! અહેા ! ઉપકાર. ૧૨૪ શું પ્રભુચરણ કને ધરું, આત્માથી સાૈ હીન; તે તેા પ્રભુએ આપીએા, વર્તું ચરણાધીન. ૧૨૫ આ દેહાદિ આજથી, વર્તો પ્રભુ આધીન; દાસ, દાસ, હું દાસ છું, તેહ પ્રભુના દીન. ૧૨૬ ષ્ય્ સ્થાનક સમજાવીને, ભિન્ન ખતાવ્યા આપ; મ્યાન થકી તરવારવત, એ ઉપકાર અમાપ; ૧૨૭ ઉપસંહાર.

દર્શન ષટે શમાય છે, આ ષટ્ સ્થાનક માંહી; વિચારતાં વિસ્તારથી, સંશય રહે ન કાંઇ. ૧૨૮ આત્મભ્રાંતિ સમ રાેગ નહીં, સદ્દગુરુ વૈઘ સુજાણ; ગુરુઆજ્ઞા સમ પથ્ય નહીં, ઐાષધવિચાર ધ્યાન. ૧સ જો ઇચ્છા પરમાર્થ તાે, કરાે સત્ય પુરુષાર્થ; ભવસ્થિતિ આદિ નામ લઇ, છેદાે નહીં આત્માર્થ. ૧૩૦

નિશ્ચયવાણી સાંભળી, સાધન તજવાં ના'ય; નિશ્ચય રાખી લક્ષમાં, સાધન કરવાં સાય. ૧૭૧ નય નિશ્ચય એકાંતથી, આમાં નથી કહેલ; એકાંતે વ્યવહાર નહીં, ખન્ને સાથ રહેલ. ૧૭૨

ગચ્છમતની, જે કલ્પના, તે નહીં સદ્દવ્યવહાર; ભાન નહીં નિજરૂપનું, તે નિશ્ચય નહીં સાર. ૧૩૩

આગળ જ્ઞાની થઈ ગયા, વર્ત માનમાં હેાય; થાશે કાળ ભવિષ્યમાં, માર્ગભેદ નહીં કાેય. ૧૩૪

સર્વ જીવ છે સિદ્ધ સમ, જે સમજે તે થાય; સદ્ગુરુઆજ્ઞા જિનદશા, નિમિત્ત કારણ માંય. ૧૩૫

ઉપાદાનનું નામ લઇ, એ જે તજે નિમિત્ત; પામે નહીં સિદ્ધત્ત્વને, રહે ભ્રાંતિમાં સ્થિત. ૧૩૬

#### ( १४५ )

મુખથી જ્ઞાન કથે અને, અંતર છૂટયા ન માહ; તે પામર પ્રાણી કરે, માત્ર જ્ઞાનીના દ્રોહ. ૧૩૭ દયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, સત્ય, ત્યાગ, વૈરાગ્ય; હાેય મુમુલ ઘટ વિષે, એહ સદાય સુજાગ્ય. ૧૩૮ માહભાવ ક્ષય હેાય જયાં, અથવા હેાય પ્રશાંત; તે કહીએ જ્ઞાનીદશા, બાકી ક**હી**એ ભ્રાંત. ૧૩૯ સકલ જગત તે એઠવત, અથવા સ્વપ્ન સમાન; તે કહીએ જ્ઞાનીદશા, ખાકી વાચાજ્ઞાન. ૧૪૦ સ્થાનક પાંચ વિચારીને, છેઠ્ઠે વર્તે જેહ; ષામે સ્થાનક પાંચમું, એમાં નહીં સંદેહ. ૧૪૧ દેહ છતાં જેની દશા, વર્તે દેહાતીત; તે જ્ઞાનીનાં ચરણમાં, હેા વંદન અગણિત. ૧૪૨

શ્રી સદ્દગુરુચરહ્યાપ<sup>દ</sup>હામસ્તુ. ( સં. ૧૯૫૨ ના આસા વ**દ ૧**, ગુરુવાર : નડિયાદ )



## હાથનાંધ ૧, પૃષ્ઠ ૧.

પ્રત્યેકે પ્રત્યેક પદાર્થના અત્યંત વિવેક કરી આ જીવને તેનાથી વ્યાવૃત્ત કરવાે એમ નિર્ગ્ર થ કહે છે.

શુદ્ધ એવા સ્ફિટિકને વિષે અન્ય રંગનું પ્રતિ ભાસવું થવાથી તેનું જેમ મૂળ સ્વરૂપ લક્ષમત થતું નથી, તેમ શુદ્ધ નિર્મળ એવું આ ચેતન અન્ય સંયોગ્યાના તાદાત્મ્યવત અધ્યાસે પાતાના સ્વરૂપના લક્ષ પામતું નથી. યર્તિકચિત્ પર્યાયાંતરથી એ જ પ્રકારે જૈન, વેદાંત, સાંખ્ય, યાગાદિ કહે છે.

- ૧ પ્રત્યેકે પ્રત્યેક પદાર્થના અત્યંત વિવેક કરી આ જીવને તેમાંથી વ્યાવૃત્ત કરવાે.
- ર જગતના જેટલા પદાર્થો છે, તેમાંથી ચક્ષુરિંદિય વડે જે દશ્યમાન થાય છે તેના વિચાર કરતાં આ જવથી તે પર છે અથવા તાે આ જવના તે નથી એટલું જ નહીં પણ તેના તરફ રાગાદિ ભાવ થાય તાે તેથી તે જ દુ:ખરૂપ નીવડે છે, માટે તેનાથી વ્યાવૃત્ત કરવા નિર્શ્ય કહે છે.

#### ( १४७ )

- ૩ જે પદાર્થો ચક્ષુરિંદ્રિયથી દશ્યમાન નથી અથવા ચક્ષુરિંદ્રિયથી ખાધ થઈ શકતા નથી પણ ઘાણું-દ્રિયથી જાણી શકાય છે તે પણ આ જવના નથી, ઇત્યાદિ.
- ૪ તે એ ઈ દ્રિયાથી નહીં પણ જેના એાધ રસેંદ્રિયથી થઇ શકે છે તે પદાર્થો પણ આ જીવના નથી, ઈત્યાદિ.
- પ એ ત્રણ ઇંદ્રિયાથી નહીં પણ જેનું જ્ઞાન સ્પરો'-ન્દ્રિયથી થઈ શકે છે તે પણ આ જીવના નથી, ઇત્યાદિ.
- દ એ ચાર ઇદ્રિયથી નહીં પણ જેનું જ્ઞાન કર્ણેં-દ્રિયથી થઈ શકે છે તે પણ આ જીવના નથી, ઈત્યાદિ.
- તે પાંચે ઇદ્રિય સહિત મનથી અથવા તે પાંચ-માંની એકાદ ઇદ્રિય સહિત મનથી વા તે ઇદ્રિયા વિના એકલા મનથી જેના બાધ થઇ શકે એવા રૂપી પદાર્થ પણ આ જવના નથી; પણ તેનાથી પર છે, ઈત્યાદિ.

#### ( १४८ )

- ૮ તે રૂપી ઉપરાંત અરૂપી પદાર્થ આકાશાદિ છે જે મન વડે માન્યા જાય છે, તે પણ આત્માના નથી; પણ તેથી પર છે ઈત્યાદિ.
- ૯ આ જગતના પદાર્થ માટે વિચાર કરતાં તે તમામ નહીં પણ તેમાંથી આ જવે પાતાના માન્યા છે તે પણ આ જીવના નથી; અથવ તેનાથી પર છે, ઇત્યાદિ. જેવાં કે:–
  - ૧ કુટું બ અને સગાંસં બંધી, મિત્ર, શત્રુઆદિ મનુષ્ય વર્ગ.
  - ર નાેકર, ચાકર, ગુલામ આદિ મનુષ્ય વર્ગ.
  - ૩ પશુ પક્ષી આદિ તિર્ય ચ.
  - ૪ નારકી દેવતા આદિ.
  - પ પાંચે જાતના એકેંદ્રિય.
  - ૬ ઘર, જમીન, ક્ષેત્રાદિ, ગામગરાસાદિ, તથા પર્વતાાદ.
  - ૭ નદી, તલાવ, કૂવા, વાવ, સમુદ્રાદિ.
  - ૮ હરેક પ્રકારનાં કારખાનાદિ.

#### ( 2xe )

- ૧૦ હવે કુટું ખઅને સગા સિવાય સ્ત્રીપુત્રાદિ <mark>જે અતિ</mark> નજદીકનાં અથવા જે પાેતાનાથી ઉત્પ<mark>ન્ન થયેલાં</mark> છે તે પણ.
- ૧૧ એમ બધાંને બાદ કરતાં છેવઠ પાેતાનું શ<mark>રીર</mark> જે કહેવામાં આવે છે તેને માટે વિચાર કરવામાં આવે છે.
  - ૧ કાયા, વચન, અને મન એ ત્રણે .યાેગ ને તેની ક્રિયા.
  - ર પાંચે ઇંદ્રિયા વગેરે.
  - ૩ માથાના વાળથી પગના નખ સુધીના દરેક અવયવ, જેમકે :—
  - ૪ બધાં સ્થાનના વાળ, ચર્મ ( ચામડી ), ખાપરી, મગજ, માંસ, લાહી, નાડી, હાડ, માથું, કપાળ, કાન, આંખ, નાક, મુખ, જિલ્લા, દાંત, ગળું, હાેઠ, હડપચી, ગરદન, છાતી, વાંસા, પેટ, કરાેડ, બરડાે, ગુદા, કુલા, લિંગ, સાથળ, ગાેઠણ, હાથ, બાવડાં, પાંચા, કાેણી, ઘૂંટી, ઢાંકણી, પાની, નખ ઇત્યાદિ અનેક અવયવા યાને વિભાગા.

ઉપર ખતાવેલાં મધ્યેનું એક પણ આ જ્યનું નથી, છતાં પોતાનું માની ખેઠા છે, તે સુધરવાને માટે અથવા તેનાથી જ્વને વ્યાવૃત્ત કરવા માટે માત્ર માત્ર તાની ભૂલ છે, તે સુધારવાથી ખની શકવા યાગ્ય છે. તે ભૂલ શાથી થઇ છે? તે વિચારતાં, રાગ દ્વેષને અજ્ઞાનથી. ત્યારે તે રાગાદિને કાઢવા. તે શાથી નીકળે? જ્ઞાનથી. તે જ્ઞાન શી રીતે પ્રાપ્ત થાય?

પ્રત્યક્ષ એવા સદ્દગુરુની અનન્ય ભક્તિ ઉપાસ-વાથી તથા ત્રણ યાગ અને આત્મા અર્પણ કરવાથી તે જે પ્રત્યક્ષ સદ્દગુરુની હાજરી હોય તાે શું કરવું! ત્યાં તેમની આજ્ઞાનુસાર વર્તન કરવું.

પરમ કરુણાશીલ, જેના દરેક પરમાણુમાં દયાને ઝરા વહેતા રહે છે એવા નિષ્કારણ દયાળુને અત્યંત ભક્તિ સહિત નમસ્કાર કરીને આત્મા સાથે સંચાગમાં પામેલા પદાર્થના વિચાર કરતાં છતાં અનાદિકાળથી દેહાત્મખુદ્ધિના અભ્યાસથી જેમ જોઇએ તેમ સમજતું નથી, તથાપિ કાેઈ પણ અંશે દેહથી આત્મા ભિન્ન છે એવા અનિર્ધારિત નિર્ણય ઉપર આવી શકાય છે. અને તે માટે વાર વાર ગવેષણા કરવામાં આવે તે

અત્યાર સુધીમાં જે પ્રતીતિ થાય છે તેથી વિશેષપણે થઈ શકે તેમ સંભવે છે, કારણ કે જેમ જેમ વિચારની શ્રેણિની દહતા થાય છે તેમ તેમ વિશેષ ખાત્રી થતી જાય છે.

બધા સંજોગા અને સંબંધા યથાશક્તિ વિચારતાં એમ તા પ્રતીતિ થાય છે કે દેહથી બિન્ન એવા કાેઈ પદાર્થ છે.

આવા વિચાર કરવામાં એકાંતાદિ જે સાધના જોઈએ તે નહીં મેળવવાથી વિચારની શ્રેણિને વારંવાર કોઈ નહીં તો કાઇ પ્રકારે વ્યાધાત થાય છે ને તેથી વિચારની શ્રેણિ ચાલુ થઇ હાય તે ત્રુટી જાય છે. આવા ભાંગ્યા ત્રુટ્યા વિચારની શ્રેણિ છતાં ક્ષયાપશમ પ્રમાણે વિચારતાં જડ પદાર્થ (શરીરાદિ) સિવાય તેના સંખંધમાં કાઈ પણ વસ્તુ છે, ચાકક્ષ છે એવી ખાત્રી થાય છે. આવરણનું જોર અથવા તા અનાદિકાળના દેહાત્મણહિના અધ્યાસથી એ નિર્ણય ભૂલી જવાય છે, ને ભૃલવાળા રસ્તા ઉપર દારવાઈ જવાય છે.



#### ક્ષમાપના.

હે ભગવાન્! હું બહુ ભૂલી ગયા, મેં તમારાં અમૂલ્ય વચનને લક્ષમાં લીધાં નહીં. તમારાં કહેલાં અનુપમ તત્ત્વના મેં વિચાર કર્યો નહીં. તમારાં પ્રણીત કરેલા ઉત્તમ શીલને સેવ્યું નહીં. તમારાં કહેલાં દયા, શાંતિ, ક્ષમા અને પવિત્રતા મેં આળખ્યાં નહીં.

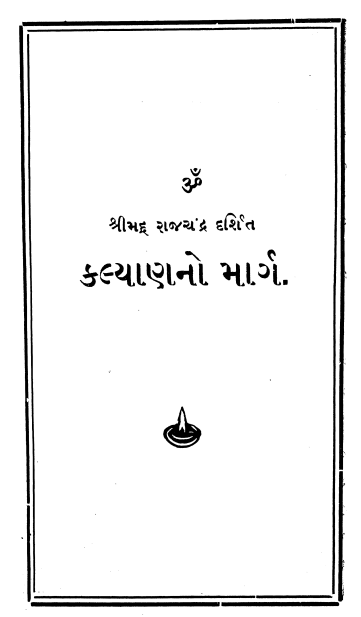
હે ભગવાન! હું ભૂલ્યા, આથડયા, રઝળ્યા અને અનંત સંસારની વિઠમ્ખનામાં પડયા છું. હું પાપી છું. હું ખહુ મદાન્મત્ત અને કર્મરજથી કરીને મલિન છું. હે પરમાત્મા! તમારાં કહેલાં તત્ત્વ વિના મારા માસનથી. હું નિરંતર પ્રપંચમાં પડયો છું! અજ્ઞાનથી અંધ થયા છું, મારામાં વિવેકશક્તિ નથી અને હું મૃઢ છું, હું નિરાશ્રિત છું, અનાથ છું. નિરાગી પરમાત્મા! હું હવે તમારું, તમારા ધર્મનું અને તમારા મુનિનું શરણ પ્રહું છું. મારા અપરાધ ક્ષય થઈ હું તે સર્વ

પાપથી મુક્ત થઉં એ મારી અભિલાષા છે. આગળ કરેલાં પાપોના હું હવે પશ્ચાત્તાપ કરું છું. જેમ જેમ હું સૂક્ષ્મ વિચારથી ઊંડાે ઊતરું છું તેમ તેમ તમારા તત્ત્વના ચમત્કારા મારા સ્વરૂપના પ્રકાશ કરે છે. તમે નિરાગી, નિર્વિકારી; સત્રચિદાનંદસ્વરૂપ, સહજાનંદી, અનંતજ્ઞાની, અનંતદર્શી અને ત્રૈલાેકથપ્રકાશક છાે. હું માત્ર મારા હિતને અર્થે તમારી સાક્ષીએ ક્ષમા ચાહું છું. એક પળ પણ તમારાં કહેલાં તત્ત્વની શંકા ન થાય, તમારા કહેલા રસ્તામાં અહારાત્ર હું રહું, એ જ મારી આકાંક્ષા અને વૃત્તિ થાએા ! હે સર્વજ્ઞ ભગવાન્ ! તમને હું વિશેષ શું કહું ? તમારાથી કંઈ અજ્યું નથી. માત્ર પશ્ચાત્તાપથી હું કર્મજન્ય પાપથી ક્ષમા ઇચ્છું છું. 🕉 શાંતિ : શાંતિ : શાંતિ :



અહેં સત્પુરુષનાં વચનામૃત, મુદ્રા અને સત્સમાગમ! સુષ્પુત ચેતનને જગૃત કરનાર, પડતી વૃત્તિને સ્થિર રાખનાર, દર્શનમાત્રથી પણ નિર્દોષ અપૂર્વ સ્વભાવને પ્રેરક, સ્વરૂપપ્રતીતિ, અપ્રમત્ત સંયમ અને પૂર્ણ વીતરાગ નિર્વિકલ્પ સ્વભાવના કારણભૂત; –છેલ્લે અયાગી સ્વભાવ પ્રગટ કરી અનંત અવ્યાબાધ સ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરાવનાર! ત્રિકાળ જયવંત વર્તી! ॐ શાંતિ: શાંતિ: શાંતિ:





# ં ''કલ્યા<mark>ણુના</mark> માર્ગ' બાધવાની શ્રીમદ્ની ભાવના.

હેં જ્ઞાતપુત્ર ભગવાન્! કાળની બલિહારી છે. આ ભારતના હીનપુષ્ધી મનુષ્યાને તારું સત્ય, અખંડ અને પૂર્વાપર અવિરોધ શાસન કયાંથી પ્રાપ્ત થાય? થવામાં આવાં વિધ્ના ઉત્પન્ન થયાં; તારાં બાધેલાં શાસ્ત્રો કિલ્પત અર્થથી વિરાધ્યાં, કેટલાંક સમૂળગાં ખંડયાં. ધ્યાનનું કાર્ય, સ્વરૂપનું કારણ એ જે તારી પ્રતિમા તેથી કટાક્ષદષ્ટિએ લાખાગમે લાકા વન્યાં; તારા પછી પરંપરાએ જે આચાર્યપુરુષા થયા તેના વચનમાં અને તારાં વચનમાં પણ શંકા નાંખી દીધી. એકાંત દઈ કૂટી તારું શાસન નિંદાવ્યું.

શાસનદેવિ! એવી સહાયતા કંઈ આપ કે જે વડે કલ્યાણના માર્ગ હું ખીજને બાધી શકું, દર્શાવી શકું,—ખરા પુરુષા દર્શાવી શકે. સર્વોત્તમ નિર્શ્ય પ્રવચનના બાધ ભણી વાળી આ આત્મવિરાધક પંચાયી પાછા ખેંચવામાં સહાયતા આપ!! તારા ધર્મ છે કે સમાધિ અને બાધિમાં સહાયતા આપવી.

## પ્રસ્તાવિક બે બાલ.

"સત્પુરુષના એકેક વાકયમાં, એકેક શખ્દમાં, અનંત આગમ રહ્યાં છે, એ વાત કેમ હશે ?" આ વાકય શ્રીમદે એક પત્રની શરૂઆતમાં મૂકયું છે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના વચનામૃતાના અભ્યાસીઓ તેમના એકેક પત્ર જેમ જેમ વધુ ને વધુ વાંચવાનું કરે છે તેમ તેમ તેમાં રહેલા ગંભીર આશય અપૂર્વરીતે ક્ષયાપશમાનુ- સાર તેમને સમજ્ય છે, અને એ જ ઉપરના વાકયની ગંભીરતાની પ્રતીતિ કરાવે છે.

શ્રીમદે ભગવાન મહાવીરના માક્ષમાર્ગ પ્રચલિત રૂઢિ કરતાં જુદા જ સ્વરૂપમાં જનસમુદાય પાસે મૂકયા છે. જે તેમના વચનામૃતાના અભ્યાસથી જણાશે.

''શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'' માંથી માર્ગદર્શક વચનામૃતા સંગ્રહિત કરી આપીએ છીએ.

ગમે તે વાંચકને વાંચવાનું, વિચારવાનું અને માર્ગ તરફ વલણ કરવાનું સહેજે લક્ષ થાય એવું આમાંથી મળી રહેશે.

ઇચ્છું છું કે સત્યના જિજ્ઞાસુએા <mark>આ પુસ્તકનાે</mark> આત્માર્થે લાભ <mark>લેશે</mark>.

સં. ૧૯૯૭

હેમચ'દ ટાકરશી મહેતા.

## શ્રીમદ્નાે ટૂં કાે પરિચય.

મારી ઉપર ત્રણ પુરુષાએ ઉંડી છાપ પાડી છે. ટેાલ્સ્ટૉય, રસ્કિન અને રાયચંદભાઈ. ટેાલ્સ્ટૉયની તેમના અમુક પુસ્તક દ્વારા અને તેમની સાથેના થોડા પત્ર વ્યવહારથી, રસ્કિનની તેના એક જ પુસ્તક 'અન્દુ ધિસ લાસ્ટ'થી,—જેનું ગુજરાતી નામ 'સર્વોદય' મેં રાખ્યું છે; અને રાયચંદભાઇની તેમની સાથેના ગાઢ પરિચયથી. હિંદુધર્મમાં મને શંકા પેદા થઈ તે સમયે તેના નિવારણમાં મદદ કરનાર રાયચંદભાઈ હતા.

આપણે સંસારી જીવા છીએ ત્યારે શ્રીમદ્ અસંસારી હતા. આપણને અનેક યાનિઓમાં ભઠકવું પડશે ત્યારે શ્રીમદ્ને કદાચ એક જન્મ ખસ થાએ. આપણે કદાચ માેક્ષથી દૂર ભાગતા હાેઈશું ત્યારે શ્રીમદ્ વાયુવેગે માેક્ષ તરફ ધસી રહ્યા હતા.

શ્રીમદ્દનાં લખાણ અધિકારીને સારૂં છે. બધા વાંચનાર તેમાં રસ નહીં લઈ શકે. ટીકાકારને તેની ટીકાનું કારણ મળશે; પણ શ્રહાવાન તાે તેમાંથી રસ જ લૂંટશે.

ંતેમના કંઠમાં એટલું બધું માધુર્ય હતું કે તેમને સાંભળતાં માણસ થાકે નહીં. ચહેરાે હસમુખા ને પ્રકુલ્લિત હતાે. તેની ઉપર અંતરાનંદની છાયા હતી. ભાષા એટલી પરિપૂર્ણ હતી કે તેમને પાતાના વિચારો ખતાવતાં કાેઇ દિવ<mark>સ શબ્દ ગ</mark>ાતવા પડયાે છે એમ મને યાદ નથી. કાગળ લખવા બેસે ત્યારે ભાગ્યે જ શબ્દ બદલતાં મેં તેમને જોયા હશે; છતાં વાંચ-નારને એમ નહીં લાગે કે કયાંયે વિચાર અપૂર્ણ છે કે વાકયરચના તુંટેલી છે, અથવા શબ્દ**ની** પસંદગીમાં ખાેડ છે. આ વર્ણન સંયમીને વિષે સંભવે. બાહ્યાડં-**ખરથી મનુષ્ય વીતરાગી નથી થઈ શકતાે. વીતરાગતા** એ આત્માની પ્રસાદી છે. અનેક જન્મના પ્રયત્ને મળી શકે છે એમ હરકાેઇ માણસ અનુભવી શકે છે. રાગને કાઢવાના પ્રયત્ન કરનાર જાણે છે કે રાગરહિત થવું કેવું કઠિન છે. એ રાગરહિત દશા કવિને સ્વાભાવિક હતી એમ મારી ઉપર છાપ પડી હતી.

તેમનાં લખાણાેની એક અસાધારણતા એ છે કે પાેતે જે અનુભવ્યું તે જ લખ્યું છે. તેમાં કયાંયે કૃત્રિમતા નથી. બીજાની ઉપર છાપ પાડવા સારૂ એક લીડી સરખી પણ લખી હેાય એમ મેં નથી જોયું.

તેમનાં લખાણામાં સત્ નીતરી રહ્યું છે એવા મને હંમેશાં ભાસ આવ્યા છે. તેમણે પાતાનું જ્ઞાન ખતાવવા સારૃં એક અક્ષર પણ લખ્યા નથી. લખનારના હેતુ વાંચનારને પાતાના આત્માનંદમાં ભાગીદાર ખનાવવાના હતા. જેને આત્મકલેશ ડાળવા છે, જે પાતાનું કર્તવ્ય જાણવા ઉત્સુક છે તેને શ્રીમદ્દનાં લખાણામાંથી ખહુ મળી રહેશે એવા મને વિશ્વાસ છે. પછી ભલે તે હિંદુ હા કે અન્યધર્મી.

રાયચંદભાઇને બીજા ધર્મ પ્રત્યે અનાદર ન હતો, વેદાંત પ્રત્યે પક્ષપાત પણ હતો. વેદાંતીને તો કૃષિ વેદાંતી જ જણાય. મારી સાથે ચર્ચા કરતાં મને કૃષ્ઠિ દિવસે તેમણે એવું તો કહ્યું જ નહીં કે મારે મોક્ષ મેળવવા સારૂં અમુક ધર્મને અવલં બવા જોઈએ.

ધર્મના ઝગડાથી તેમને હમેશાં કંટાળા આવતા, તેમાં ભાગ્યે જ પડતા. બધા ધર્મોની ખૂબીએ પૂરી જોઇ જતા ને તે તે ધર્મીની પાસે મૂકતા. દક્ષિણ આફ્રિકાના મારા પત્રવ્યવહારમાં પણ મેં તેમની પાસેથી એ જ વસ્તુ મેળવી હતી.

> —મહાત્મા ગાં**ધીજી.** (" શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર "ની પ્રસ્તાવનામાંથી)

# કલ્યાણનો માર્ગ.

[ ยหย ]

8

[ વષ<sup>િ</sup> ૩૦ મું ]

## નમ : સિદ્રેલ્ય : માક્ષસિદ્ધાંત.

અનંત અવ્યાભાધ સુખમય પરમપદ તેની પ્રાપ્તિને અર્થે ભગવાન સર્વજ્ઞે નિરૂપણ કરેલા 'માેક્ષ-ક્ષિદ્ધાંત' તે ભગવાનને પરમ ભક્તિયી નમસ્કાર કરીને કહું છું.

દ્રવ્યાનુયાગ, કરણાનુયાગ, ચરણાનુયાગ અને ધર્મકથાનુયાગના મહાનિધિ એવા વીતરાગ પ્રવચનને નમસ્કાર કરું છું.

કર્મરૂપ વૈરીના પરાજય કર્યો છે એવા અર્હત ભગવાન; શુદ્ધ ચૈતન્યપદમાં સિદ્ધાલય વિરાજમાન છે એવા સિદ્ધ ભગવાન; જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ અને ાર વીર્ય એવા માક્ષના પાંચ આચાર જેના આચરણમાં પ્રવર્તમાન છે અને બીજા ભવ્ય જીવાને તે આચારમાં પ્રવર્તાવે છે એવા આચાર્ય ભગવાન; દ્વાદશાંગના અભ્યાસી અને તે શ્રુત શબ્દ, અર્થ અને રહસ્યથી અન્ય ભવ્ય જીવાને અધ્યયન કરાવનાર એવા ઉપાધ્યાય ભગવાન; માક્ષમાર્ગને આત્મજગૃતિપૂર્વક સાધતા એવા સાધુ ભગવાનને હું પરમ ભક્તિથી નમસ્કાર કરૂં છું.

શ્રી ૠષભદેવથી શ્રી મહાવીર પર્ય ત વર્તમાન ભરતક્ષેત્રના ચાવીસ તીર્થ કરોના પરમ ઉપકારને વારંવાર સંભારું છું.

શ્રીમાન વર્ધ માનજિન વર્ત માનકાળના ચરમ તીર્થ કરદેવની શિક્ષાથી હાલ માક્ષમાર્ગનું અસ્તિત્વ વર્તે છે એ તેમના ઉપકારને સુવિહિત પુરુષા વારં-વાર આશ્ચર્ય મય દેખે છે.

કાળના દેાષથી અપાર શ્રુતસાગરનાે ઘણાે ભાગ વિસર્જન થતાે ગયાે અને બિંદુમાત્ર અથવા અલ્પમાત્ર વર્ત્ત માનમાં વિઘમાન છે.

ઘણાં સ્થળા વિસર્જન થવાથી, ઘણાં સ્થળામાં

સ્થૂળ નિરૂપણ રહ્યું હેાવાથી નિર્ગ્ર થભગવાનના તે શ્રુતના પૂર્ણ લાભ વર્ત્તમાન મનુષ્યાને આ ક્ષેત્રે પ્રાપ્ત થતા નથી.

ઘણાં મતમતાંતરાદિ ઉત્પન્ન થવાના હેતુ પણ એ જ છે,અને તેથી જ નિર્મળ આત્મતત્ત્વના અભ્યાસી મહાત્માંઓની અલ્પતા થઈ.

શ્રુત અલ્પ રહ્યા છતાં, મતમતાંતર ઘણાં છતાં, સમાધાનનાં કેટલાંક સાધના પરાક્ષ છતાં, મહાત્મા- પુરુષાનું કવચિતત્વ છતાં, હે આયંજના ! સમ્યક્- દર્શન, શ્રુતનું રહસ્ય એવા પરમપદના પંચ, આત્મા- નુભવના હેતુ, સમ્યક્ચારિત્ર અને વિશુદ્ધ આત્મધ્યાન આજે પણ વિદ્યમાન છે, એ પરમ હર્ષનું કારણ છે.

વર્ત્ત માનકાળનું નામ દુષમકાળ છે. તેથી દુ:ખે કરીને,—ઘણા અંતરાયથી, પ્રતિકૂળતાથી, સાધનનું દુર્લભપણું હાવાથી,—માક્ષમાર્ગની પ્રાપ્તિ થાય છે; પણ વર્ત્ત માનમાં માક્ષમાર્ગના વિચ્છેદ છે, એમ ચિંત-વવું જોઈતું નથી.

પંચમકાળમાં થયેલા મહર્ષિઓએ પણ એમ જ કહ્યું છે. તે પ્રમાણે પણ અત્રે કહું છું… [ (0 ]

ર

{ વધ<sup>°</sup> રર મું]

નિરાભાધપણે જેની મનાવૃત્તિ વહ્યા કરે છે, સંકલ્પ-વિકલ્પની મંદતા જેને થઇ છે; પંચ વિષયથી વિરકત ખુદ્ધિના અંકુરા જેને ક્રૂંડયા છે; કલેશનાં કારણ જેણે નિર્મૂળ કર્યા છે; અનેકાંત દૃષ્ટિયુક્ત એકાંતદૃષ્ટિને જે સેવ્યા કરે છે; જેની માત્ર એક શુદ્ધ વૃત્તિ જ છે; તે પ્રતાપી પુરુષ જયવાન વર્તા.

આપણે તેવા થવાનાે પ્રયત્ન કરવાે જોઈએ.



[ (१ ]

**૩** [ વષ<sup>િ</sup> રર મું ]

અહેાહા ! કર્મની કેવી વિચિત્ર બંધસ્થિતિ છે ! જેને સ્વપ્ને પણ ઈચ્છતાે નથી, જે માટે પરમ શાેક થાય છે; એ જ અગાંભીર્ય દશાથી પ્રવર્તવું પહે છે.

તે જિન-વર્દ્ધ માનાદિ સત્પુરુષા કેવા મહાન મના-જયી હતા! તેને માન રહેવું –અમાન રહેવું બન્ને સુલભ હતું; તેને સર્વ અનુકૂળ–પ્રતિકૂળ દિવસ સરખા હતા; તેને લાભ–હાનિ સરખી હતી; તેના ક્રમ માત્ર આત્મસમતાર્થે હતા. કેવું આશ્ચર્યકારક કે, એક કલ્પનાના જય એક કલ્પે થવા દુર્લભ, તેવી તેમણે

#### ( १६५ )

અનંત કલ્પનાએ કલ્પના અનંતમાં ભાગે શમાવી દીધી !

\*

[પર] ૪ [વર્ષ રરમું]

નિર્શેય ભગવાને પ્રણીતેલા પવિત્ર ધર્મ માટે જે જે ઉપમા આપીએ તે તે ન્યુન જ છે. આત્મા અનતં-કાળ રખડયા, તે માત્ર એના નિરુપમ ધર્મના અભાવે. જેના એક રામમાં કિચિત પણ અજ્ઞાન, માહ, કે અસ-માધિ રહી નથી તે સત્પુરુષનાં વચન અને બાધ માટે કંઈ પણ નહીં કહી શકતાં, તેનાં જ વચનમાં પ્રશસ્ત ભાવે પુન: પુન: પ્રસક્ત થવું એ પણ આપણં સર્વોત્તમ શ્રેય છે.

શી એની શૈવી! જયાં આત્માને વિકારમય થવાના અનંતાંશ પણ રહ્યો નથી. શુદ્ધ, સ્ફડિક, ફીણ અને ચંદ્રથી ઉજ્જવળ શુકલ ધ્યાનની શ્રેણિથી પ્રવાહરૂપે નીકળેલાં તે નિર્શે થતાં પવિત્ર વચનાની મને–તમને ત્રિકાળ શ્રદ્ધા રહેા!

એજ પરમાત્માના યાગબળ આગળ પ્રયાચના!

[ 80 ]

4

[વધ<sup>૯</sup> ર૧ મું]

વિશાળભુદ્ધિ, મધ્યસ્થતા, સરળતા, અને જિતે દ્રિયપણું આટલા ગુણા જે આત્મામાં હાૈય, તે તત્ત્વ પામવાનું ઉત્તમ પાત્ર છે.

. અનંત જન્મમરણ કરી ચૂંકેલા આ આત્માની કરુણા તેવા અધિકારીને ઉત્પન્ન થાય છે અને તે જ કર્મમુક્ત થવાના જિજ્ઞાસુ કહી શકાય છે. તે જ પુરુષ યથાર્થ પદાર્થને યથાર્થ સ્વરૂપે સમજ મુક્ત થવાના પુરુષાથમાં યાજાય છે.

જે આત્મા મુક્ત થયા છે તે આત્મા કંઈ સ્વચ્છે દ વર્તાનાથી મુક્ત થયા નથી, પણ આપ્ત પુરુષે બાેધેલા માર્ગના પ્રબળ અવલ બનથી મુક્ત થયા છે.

અનાદિકાળના મહાશત્રુરૂપ રાગ દ્વેષ અને માહના ખંધનમાં તે પાતાસં ખંધી ત્રિચાર કરી શકયા નથી. મનુષ્યત્વ, આર્યદેશ, ઉત્તમ કુળ, શારીરિક સંપત્તિ એ અપેક્ષિત સાધન છે; અને અંતરંગ સાધન માત્ર મુક્ત થવાની સાચી જિક્ષાસા એ છે.

એમ જો સુલભખાધિપણાની યાગ્યતા આત્મામાં આવી હાય તા તે, જે પુરુષા મુક્ત થયા છે અથવા વર્તમાનમાં મુક્તપણે કે આત્મજ્ઞાનદશાએ વિચરે છે

#### ( १६७ )

તેમણે ઉપદેશેલા માર્ગમાં નિ:સંદેહપણે શ્રદ્ધાશીલ થાય…

\*

જે વાટેથી આત્મત્વ પ્રાપ્ત થાય તે વાટ શાધા.

"સર્વ સત્પુરુષા માત્ર એક જ વાટેથી તર્યા છે અને તે વાટ વાસ્તવિક આત્મજ્ઞાન અને તેની અનુ-ચારિણી દેહસ્થિતિપર્ધ ત સત્રિક્રિયા કે રાગદ્વેષ અને માહ વગરની દશા થવાથી તે તત્ત્વ તેમને પ્રાપ્ત થયું હોય એમ મારું આધીન મત છે.…

\*\*

ક્ષણભંગુર દુનિયામાં સત્પુરુષના સમાગમ એ જ અમૃલ્ય અને અનુપમ લાભ છે.

[ વર્ષ ર3 મું ]

" क्षणमपि सज्जनसंगतिरेका, भवति भवार्णवतरणे नौका."

ક્ષણવારના પણ સત્પુરુષના સમાગમ તે સંસાર-રૂપ સમુદ્ર તરવાને નાકારૂપ થાય છે. એ વાકચ મહાત્મા શાંકરાચાર્ય છતું છે; અને તે યથાર્થ જ લાગે છે...

## નિર્ચ<sup>લ્</sup>થ મહાત્માએોને નમસ્કાર.

મોક્ષના માર્ગ પે નથી. જે જે પુરુષા માક્ષર્ય પરમશાંતિને ભૂતકાળે પામ્યા, તે તે સઘળા સત્પુરુષા એક જ માર્ગથી પામ્યા છે, વર્ત માનકાળે પણ તેથી જ પામે છે; ભિલ્ધકાળે પણ તેથી જ પામશે. તે માર્ગમાં મતભેદ નથી, અસરળતા નથી, ઉન્મત્તતા નથી, ભેદાભેદ નથી, માન્યામાન્ય નથી. તે સરળ માર્ગ છે, તે સમાધિમાર્ગ છે, તથા તે સ્થિર માર્ગ છે, અને સ્વાભાવિક શાંતિસ્વરૂપ છે. સર્વકાળે તે માર્ગનું હોવાપણું છે. જે માર્ગના મર્મને પામ્યા વિના કાઇ ભૂતકાળે મોક્ષ પામ્યા નથી, વર્ત માનકાળે પામતા નથી, અને ભવિષ્યકાળે પામશે નહીં.

શ્રી જિને સહસ્ત્રગમે ક્રિયાએ અને સહસ્ત્રગમે ઉપદેશા એ એક જ માર્ગ આપવા માટે કહ્યાં છે અને તે માર્ગને અર્થે તે ક્રિયાએ અને ઉપદેશા શ્રહણ થાય તા સફળ છે અને એ માર્ગને ભૂલી જઈ તે ક્રિયાએ અને ઉપદેશા શ્રહણ થાય તાે સાૈ નિષ્ફળ છે. શ્રી મહાવીર જે વાંટેથી તર્યા તે વાંટેથી શ્રીકૃષ્ણ તરશે જે વાંટેથી શ્રીકૃષ્ણ તરશે તે વાંટેથી શ્રીમહાવીર તર્યા છે. એ વાંટ ગમે ત્યાં ખેઠાં, ગમે તે કાળે, ગમે તે શ્રેણિમાં, ગમે તે યાંગમાં જ્યારે પમાશે, ત્યારે તે પવિત્ર, શાશ્વત, સત્પદના અનંત અતી દ્રિય સુખના અનુભવ થશે. તે વાંટ સર્વ સ્થળે સંભવિત છે. યાંગ્ય સામગ્રી નહીં મેળવવાથી ભવ્ય પણ એ માર્ગ પામતાં અટકયા છે, તથા અટકશે અને અટકયા હતા.

કાઈ પણ ધર્મ સ ખંધી મતભેદ રાખવા છાડી દઈ એકા માવથી સમ્યક્યાં ગે જે માર્ગ સંશાધન કરવાના છે, તે એ જ છે. માન્યામાન્ય, ભેદાભેદ કે સત્યાસત્ય માટે વિચાર કરનારા કે બાધ દેનારાને, માસને માટે જેટલા ભવના વિલંખ હશે, તેટલા સમયના (ગાણનાએ) સંશાધકને તે માર્ગના દ્વાર પર આવી પહેાંચેલાને વિલંખ નહીં હશે.

વિશેષ શું કહેવું ? તે માર્ગ આત્મામાં રહ્યો છે. આત્મત્વપાપ્ય પુરુષ-નિર્ધાય આત્મા-જયારે યાગ્યતા ગણી તે આત્મત્વ અર્પશે—ઉદય આપશે—ત્યારે જ તે પ્રાપ્ત થશે, ત્યારે જ તે વાઢ મળશે, ત્યારે જ તે મતભેદાદિક જશે.

મતભેદ રાખી કાેઇ માેક્ષ પામ્યા નથી. વિચારીને જેણે મતભેદને ટાહ્યા, તે અંતવૃત્તિને પામી ક્રમે કરી શાશ્ચત માેક્ષને પામ્યા છે, પામે છે અને પામશે.

કાેઇપણ અવ્યવસ્થિત ભાવે અક્ષરલેખ થયા હાેય તાે તે ક્ષમ થાએા.

\*

[૧૮] ૯ [વમ<sup>૧</sup> વર મું]

... સર્વ દર્શન પારિણામિકભાવે મુક્તિના ઉપદેશ કરે છે એ નિ:સંશય છે, પણ યથાર્થદષ્ટિ થયા વિના સર્વ દર્શનનું તાત્પર્યજ્ઞાન હૃદયગત થતું નથી. જે થવા માટે સત્પુરુષાની પ્રશસ્ત ભક્તિ, તેના પાદપંકજ અને ઉપદેશનું અવલંખન, નિર્વિકાર જ્ઞાનયાગ જે સાધના, તે શુદ્ધ ઉપયાગ વડે સમ્મત થવાં જોઇએ...

[૭૬] ૧૦ [વર્ષ ૧૨મું]

બીજું કાંઈ શાેધ મા. માત્ર એક સત્પુરુષને શોધીને તેનાં ચરણકમળમાં સર્વ ભાવ અર્પણ કરી દઈ વર્ત્યો જા. પછી જે માેક્ષ ન મળે તાે મારી પાસેથી લેજે.

સત્પુરુષ એ જ કે નિશદિન જેને આત્માના ઉપયાગ છે; શાસ્ત્રમાં નથી અને સાંભળ્યામાં નથી,

#### ( २७२ )

છતાં અનુભવમાં આવે તેવું જેનું કથન છે; અંતર ગ સ્પૃહા નથી એવી જેની ગુપ્ત આચરણા છે. બાકી તાે કંઇ કહ્યું જાય તેમ નથી અને આમ કર્યા વિના તારાે કાેઈ કાળે છૃટકાે થનાર નથી; આ અનુભવ-પ્રવચન પ્રમાણિક ગણ.

એક સત્પુરુષને રાજી કરવામાં, તેની સર્વ ઇચ્છાને પ્રશંસવામાં, તે જ સત્ય માનવામાં આખી જિંદગી ગઇ તા ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ પંદર ભવે અવશ્ય માેલે જઈશ.



[ 44 ]

99

[ વર્ષ સર મુ**ં** ]

### નિરાગી મહાત્માં ઓને નમસ્કાર.

કર્મ એ જડ વસ્તુ છે. જે જે આત્માને એ જડથી જેટલા જેટલા આત્મખુદ્ધિએ સમાગમ છે, તેટલા તેટલા જડતાની એટલે અખાધતાના તે આત્માને પ્રાપ્તિ હાય, એમ અનુભવ થાય છે. આશ્ચર્યતા છે, કે પોતે જડ છતાં ચેતનને અચેતન મનાવી રહ્યાં છે!

ચેતન ચેતનભાવ ભૂલી જઇ તેને સ્વસ્વરૂપ જ માને છે. જે પુરુષા તે કર્મસંયાગ અને તેના ઉદયે ઉત્પન્ન થયેલા પર્યાયાને સ્વસ્વરૂપ નથી માનતા અને પૂર્વ- સંયાગા સત્તામાં છે, તેને અખંધ પરિણામે ભાગવી રહ્યા છે, તે આત્માંઓ સ્વભાવની ઉત્તરોત્તર ઊર્ધ્વ- શ્રેણી પામી શુદ્ધ ચેતનભાવને પામશે, આમ કહેવું સપ્રમાણ છે. કારણ અતીત કાળે તેમ થયું છે, વર્ત્ત- માન કાળે તેમ થાય છે, અનાગત કાળે તેમ જ થશે.

કાેઇ પણ આત્મા ઉદયી કર્મને ભાગવતાં સમત્વશ્રેણીમાં પ્રવેશ કરી અખંધ પરિણામે વર્ત્તશે, તાે ખચીત ચેતનશુદ્ધિ પામશે.

આત્મા વિનચી થઈ, સરળ અને લઘુત્વભાવ પામી સદૈવ સત્પુરુષના ચરણકમળ પ્રતિ રહ્યો, તો જે મહાત્માંઓને નમસ્કાર કર્યો છે તે મહાત્માંઓની જે જાતિની રિદ્ધિ છે, તે જાતિની રિદ્ધિ સંપ્રાપ્ય કરી શકાય.

અનંત કાળમાં કાં તો સત્પાત્રના થઇ નથી અને કાં તાે સત્પુરુષ (જેમાં સદ્દગુરૂત્વ, સત્સંગ અને સત્કથા એ રહ્યાં છે.) મહયા નથી; નહીં તાે નિશ્ચય છે, કે માેક્ષ હથેળીમાં છે, ઇષત્પ્રાગ્ભારા એટલે સિહ્લ–પૃથ્વી પર ત્યાર પછી છે. એને સર્વશાસ્ત્ર પણ સંમત છે, ( મનન કરશાે. ) અને આ કથન ત્રિકાળ સિદ્ધ છે.

[૪૭] ૧૨ [વર્ષ ૨૨ મું]

અનંતાનુખંધી ક્રોધ, અનંતાનુખંધી માન, અનંતાનુખંધી માયા અને અનંતાનુખંધી લાભ એ ચાર તથા મિથ્યાત્વમાહિની, મિશ્રમાહિની, સમ્યક્ત્વ-માહિની એ ત્રણ એમ એ સાત પ્રકૃતિ જ્યાં સુધી ક્ષયાપશમ, ઉપશમ કે ક્ષય થતી નથી ત્યાં સુધી સમ્યક્-દૃષ્ટિ થવું સંભવતું નથી. એ સાત પ્રકૃતિ જેમ જેમ મંદતાને પામે તેમ તેમ સમ્યક્ત્વના ઉદય થાય છે. તે પ્રકૃતિએાની શ્રંથિ છેદવી પરમ દુર્લભ છે. જેની તે ગ્રંથિ છેદાઈ તેને આત્મા હસ્તગત થવા સુલભ છે. તત્ત્વજ્ઞાનીઓએ એ જ ગ્રંથિને ભેદવાના કરી કરીને **ષાેધ કર્યો છે. જે આત્મા અપ્રમાદપણે તે** ભેદવા *ભ*ણી દષ્ટિ આપશે તે આત્મા આત્મત્વને પામશે એ િન:સંદેહ છે....

સદ્દગુરૂના ઉપદેશ વિના અને જીવની સત્પાત્રતા

વિના એમ થવું અટકયું છે. તેની પ્રાપ્તિ કરીને સસાર-તાપથી અત્યંત તપાયમાન આત્માને શીતળ કરવો એ જ કૃતકૃત્યતા છે....

" ધર્મ " એ વસ્તુ ખહુ ગુપ્ત રહી છે. તે બાહ્ય-સંશોધનથી મળવાની નથી. અપૂર્વ અંતર્સ શોધનથી તે પ્રાપ્ત થાય છે, તે અંતર્સ શોધન કોઇક મહાભાગ્ય સદ્ગુરુ અનુત્રહે પામે છે....

એક ભવના થેાડા સુખ માટે અનંત ભવ<mark>નું અનં</mark>ત દુ:ખ નહીં વધારવાનાે પ્રયત્ન સત્પુરુષાે કરે છે.…

સ્યાત્પદ આ વાત પણ માન્ય છે કે ખનનાર છે તે ફરનાર નથી અને ફરનાર છે તે ખનનાર નથી. તા પછી ધર્મ પ્રયત્નમાં, આત્મિકહિતમાં અન્ય ઉપા-ધિને આધીન થઇ પ્રમાદ શું ધારણ કરવા ? આમ છે છતાં દેશ, કાળ, પાત્ર, ભાવ જોવાં જોઇએ.

સત્પુરુષાનું યાેગખળ જગતનું કલ્યાણ કરાે.



[ </ \)

"'આ લાેકમાં સુખનું કારણ અને પરલાેકમાં સુખનું કારણ જે સંસારપ્રવૃત્તિથી થાય તેનું નામ

વ્યવહારશુદ્ધિ. સુખના સર્વ જિજ્ઞાસુ છે; વ્યવહારશુદ્ધિથી જયારે સુખ છે ત્યારે તેની આવશ્યકતા પણ નિશંક છે.

- ૧ જેને ધર્મ સંખંધી કંઇ પણ ભાધ થયા છે, અને રળવાની જેને જરૂર નથી, તેણે ઉપાધિ કરી રળવા પ્રયત્ન ન કરવું જોઇએ.
- ર. જેને ધર્મ સંખંધી ભાધ થયા છે, છતાં સ્થિતિનું દુઃખ હાેય તાે ખનતી ઉપાધી કરીને રળવા તેણે પ્રયત્ન કરવું જોઈ એ.\*
- 3. ઉપજ્વન સુખે ચાલી શકે તેવું છતાં જેનું મન લક્ષ્મીને માટે બહુ ઝાવાં નાખતું હોય તેણે પ્રથમ તેની વૃદ્ધિ કરવાનું કારણ પોતાને પ્છવું. જો ઉત્તરમાં પરાપકાર સિવાય કંઇ પણ પ્રતિકૂળ ભાગ આવતા હોય, કિવા પારિણામિક લાભને હાનિ પહોંચ્યા સિવાય કંઇ પણ આવતું હોય તા મનને સંતાષી લેવું; તેમ છતાં ન વળી શકે તેમ હાય તા અમુક મર્યાદામાં આવવું. તે મર્યાદા સુખનું કારણ ચાય તેવી થવી જોઇએ.

<sup>\* (</sup> સર્વસંગપરિત્યાગી થવાની જેની જિજ્ઞાસા છે તેને આ નિયમાથી સંબંધ નથી. )

૪. પરિ<mark>ણામે આત્ત</mark>િધ્યાન ધ્યાવાની જરૂર પડે, તેમ કરીને ખેસવાથી રળવું સારૂં છે.

પ. જેનું સારી રીતે ઉપજીવન ચાલે છે, તેણે કાઇ પણ પ્રકારના અનાચારથી લક્ષ્મી મેળવવી ન જોઇએ. મનને જેથી સુખ હોતું નથી તેથી કાયાને કે વચનને ન હોય. અનાચારથી મન સુખી થતું નથી, આ સ્વત: અનુભવ થાય તેવું કહેવું છે....

#### ÷

ભાઇ, આટલું તારે અવશ્ય કરવા જેવું છે :–

- ૧. દેહમાં વિચાર કરનાર ખેઠેા છે તે દેહથી ભિન્ન છે ? તે સુખી છે કે દુ:ખી ? એ સંભારી લે.
- ર. દુ:ખ લાગશે જ, અને દુ:ખનાં કારણા પણ તને દૃષ્ટિગાચર થશે, તેમ છતાં કદાપિ ન થાય તાે મારા ૦ કાેઈ ભાગને વાંચી જા, એટલે સિદ્ધ થશે. તે ટાળવા માટે જે ઉપાય છે તે એટલા જ કે તેથી ખાહ્યા-ભ્યંતરરહિત થવું.
- ૩. રહિત થવાય છે, આર દશા અનુભવાય છે એ પ્રતિજ્ઞાપૂર્વક કહું છું.

### ( ees )

- ૪. તે સાધન માટે સર્વસંગપરિત્યાગી થવાની આવશ્યકતા છે. નિર્ગ્ર થ સદ્દગુરુના ચરણમાં જઈ ને પડવું યાગ્ય છે.
- પ. જેવા ભાવથી ચડાય તેવા ભાવથી સર્વકાળ રહેવા માટેની વિચારણા પ્રથમ કરી લે. જો તને પૂર્વ- કર્મ બળવાન લાગતાં હાય તા અત્યાગી, દેશત્યાગી રહીને પણ તે વસ્તુને વિસારીશ નહીં.
- દ. પ્રથમ ગમે તેમ કરી તું તારું જીવન જાણુ. જાણવું શા માટે કે ભિવિષ્યસમાધિ થવા. અત્યારે અપ્રમાદી થવું.
- ૭. તે આયુષ્યના માનસિક આત્માપયાગ તા નિર્વેદમાં રાખ.
- ૮. જીવન ખહુ ટું કું છે, ઉપાધિ ખહુ છે, અને ત્યાગ થઈ શકે તેમ નથી તા, નીચેની વાત પુન: પુન: લક્ષમાં રાખ.
  - ૧ જિજ્ઞાસા તે વસ્તુની રાખવી.
- ે ર સંસારને ખંધન માનવું.
  - ુ ૩ પૂર્વકર્મ નથી એમ ગણી પ્રત્યેક **ધર્મ** સેવ્યા ૧૨

જવા તેમ છતાં પૂર્વ કર્મ નડે તા શાક કરવા નહીં

૪. દેહની જેટલી ચિંતા રાખે છે તેટલી નહીં પણ એથી અનંત ગણીચિંતા આત્માની રાખ, કારણ અનંત ભવ એક ભવમાં ટાળવા છે.

પ ન ચાલે તાે પ્રતિશ્રોતી થા.

દ્દ જેમાંથી જેટલું થાય તેટલું કર.

૭ પરિણામિક વિચારવાળા થા.

૮ અનુત્તરવાસી થઇને વર્ત.

૯ છેવટનું સમયે સમયે ચૂકીશ નહીં.

એજ ભલામણ અને એજ ધર્મ.

\*

[ 46]

૧૫

[વર્ષ રરમુ]

...આ એક વચન અવશ્ય સ્મરણમાં રાખશો, કે શાસ્ત્રમાં માર્ગ કહ્યો છે, મર્મ કહ્યો નથી. મર્મ તે સત્પુરુષના અંતરાત્મામાં રહ્યો છે....

\*

[ 203 ]

\$

[ qu' 13 g ]

કુટું ખરૂપી કાજળની કાેેેટડીના વાસથી સંસાર વધે છે. ગમે તેટલી તેની સુધારણા કરશાે તાેપણ એકાંતથી જેટલા સંસારક્ષય થવાના છે, તેના સામા હિસ્સા પણ તે કાજળગૃહમાં રહેવાથી થવાના નથી. કષાયનું તે નિમિત્ત છે; માહને રહેવાના અનાદિકાળના પર્વત છે. પ્રત્યેક અંતરગુફામાં તે જજવલ્યમાન છે. સુધારણા કરતાં વખતે શ્રાહોત્પત્તિ થવી સંભવે, માટે ત્યાં અલ્પભાષી થવું, અલ્પહાસી થવું, અલ્પન્પારચથી થવું, અલ્પન્પાવકારી થવું, અલ્પનાવના દર્શાવવી, અલ્પસહચારી થવું, અલ્પગુરુ થવું, પરિ- ણામ વિચારવું, એ જ શ્રેયસ્કર છે.

\*

[ <4 ]

૧૭

[ વર્ષ રક મું ]

િવષ<sup>િ</sup> ૨૨ મુંી

...સમજીને અલ્પભાષી થનારને પશ્ચાતાપ કર-યાના થાડા જ અવસર સંભવે છે.

÷

[ 92 ]

35

... સર્વ શાસ્ત્રના ખાધનું, ક્રિયાનું, જ્ઞાનનું, યાગનું અને ભક્તિનું પ્રયાજન સ્વસ્વરૂપપ્રાપ્તિને અર્થે છે; અને એ સમ્યક્ષ્ત્રેણિએા આત્મગત થાય, તા તેમ થવું પ્રત્યક્ષ સંભવિત છે; પણ એ વસ્તુઓ પ્રાપ્ત ક્રશ્વા સર્વસંગપરિત્યાગની અવશ્ય છે. નિર્જનાવસ્થા -યાગભૂમિકામાં વાસ-સહજ સમાધિની પ્રાપ્તિનથી, તે સર્વસંગપરિત્યાગમાં નિયમા વાસિત છે. દેશ (ભાગ) સંગપરિત્યાગમાં ભજના સંભવે છે. જ્યાં સુધી ગૃહવાસ પૂર્વકર્મના ખળથી ભાગવતા રહ્યો છે, ત્યાં સુધી ધર્મ, અર્થ અને કામ ઉલ્લાસિત—ઉદાસીન ભાવે સેવવાં યાગ્ય છે. ખાદ્યભાવે ગૃહસ્થશ્રેણિ છતાં અંતરંગ નિર્શ્ર થશ્રેણિ જોઇએ, અને જયાં તેમ થયું છે ત્યાં સર્વ સિદ્ધિ છે....

\*

[ ૧૫૯/૨ ] ૧૯ [ વધ<sup>િ</sup> ૨૩ મું ]

આયુષ્યનું પ્રમાણ આપણે જાણ્યું નથી. બાલા-વસ્થા અસમજમાં વ્યતીત થઈ; માના કે ૪૬ વર્ષનું આયુષ્ય હશે, અથવા વૃદ્ધતા દેખી શકીશું એઠલું આયુષ્ય હશે. પણ તેમાં શિથિલદશા સિવાય બીજું કંઇ જોઇ શકીશું નહીં. હવે માત્ર એક યુવાવસ્થા રહી. તેમાં જો માહનીયબળવત્તરતા ન ઘડી તા સુખયી નિદ્રા આવશે નહીં, નિરાગી રહેવાશે નહીં, માઠા સંકલ્પ–વિકલ્પ ડળશે નહીં અને ઠામ ઠામ આથડવું પડશે, અને તે પણ રિદ્ધિ હશે તા થશે, નહીં તા પ્રથમ તેનું પ્રયત્ન કરવું પડશે. તે ઇચ્છા પ્રમાણે મળી ન મળી તેા એક બાજુ રહી, પરંતુ વખતે પેટ પૂરતી મળવી દુર્લભ છે. તેની જ ચિંતામાં, તેના જ વિકલ્પમાં અને તે મેળવીને સુખ ભાગવીશું એ જ સંકલ્પમાં, માત્ર દુ:ખ સિવાય ખીજાં કંઇ દેખી શકીશું નહીં. એ વયમાં કાેઈ કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરતાં ફાવ્યા તાે એકદમ આંખ તીરછી **થ**ઇ જશે. ન ફાવ્યા **તાે** ક્ષાકના ભેદ અને પાતાના નિષ્ફળ ખેદ બહુ દુ:ખ આપશે. પ્રત્યેક વખત મૃત્યુના ભયવાળા, **રાેગના** ભયવાળા, આજવિકાના ભયવાળા, યશ હશે તા તેની રક્ષાના ભયવાળા, અપયશ હશે તાે તેને ટાળવાના ભયવાળા, લેહ્યું હશે તેા તેને લેવાના ભયવાળા, દેહ્યું હશે તાે તેની હાયવાયના ભયવાળા, સ્ત્રી હશે તાે તે**ની** ...ના ભયવાળા, નહીં હોય તાે તેને પ્રાપ્ત કરવાના ખ્યાલવાળા. પુત્રપુત્રાદિક હશે તા તેની કડાકૂટના ભયવાળા. નહીં હાય તા તેને મેળવવાના ખ્યાલવાળા, માછી રિહિ હશે તાે વધારેના ખ્યાલવાળો, વધારે હશે તા તેને ખાય ભરવાના ખ્યાલના, એમ જ પ્રત્યેક સાધના માટે અનુભવ થશે. ક્રમે કે વિક્રમે ટુંકામાં કહેવાનું કે, સુખના સમય હવે કથા કહેવા ? બાલા-**યસ્યા** ? યુવાવસ્થા ? જરાવસ્થા ? નિરાેગાવસ્થા ? રાેગાવસ્થા ? ધનાવસ્થા ? નિર્ધાનાવસ્થા ? ગૃહસ્થા-વસ્થા ? અગૃહસ્થાવસ્થા ?

એ સર્વ પ્રકારની ખાદ્ય મહેનત વિના અનુત્તર અંતરંગ વિચારણાથી જે વિવેક થયા તે જ આપણને ખીજ દષ્ટિ કરાવી, સર્વ કાળને માટે સુખી કરે છે. એટલે કહ્યું શું? તા કે વધારે જિવાયું તા પણ સુખી, ઓછું જિવાયું તા પણ સુખી, પાછળ જન્મવું હાય તા પણ સુખી.

[ પઢ ] ર૦ [ વર્ષ રર મું ] કર્મગતિ વિચિત્ર છે. નિરંતર મૈત્રી. પ્રમેહ, કરુણા અને ઉપેક્ષા ભાવના રાખશાે.

[ કર ] રશ [ વર્ષ સ્ર મું ] સત્પુરૂષાને નમસ્કાર.

પરમાત્માને ધ્યાવવાથી પરમાત્મા થવાય છે. પણ તે ધ્યાવન આત્મા સત્પુરુષના ચરણકમળની વિનયો પાસના વિના પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી, એ નિર્શ્ય ભગવાનનું સર્વોત્કૃષ્ટ વચનામૃત છે...

...આત્માને અનંત ભ્રમણાથી સ્વરૂપમય પવિત્ર શ્રેણિમાં આણવા એ કેવું નિરુપમ મુખ છે તે કહ્યું કહેવાતું નથી, લખ્યું લખાતું નથી અને મને વિચાર્યું વિચારાતું નથી.

આ કાળમાં શુકલધ્યાનની મુખ્યતાના અનુભવ ભારતમાં અસંભવિત છે. તે ધ્યાનની પરાક્ષ કથારૂપ અમૃતતાના રસ કેટલાક પુરુષા પ્રાપ્ત કરી શકે છે; પણ માક્ષના માર્ગની અનુકૂળતા ધારી વાટે પ્રથમ ધર્મધ્યાનથી છે.

આ કાળમાં રૂપાતીત સુધી ધર્મ ધ્યાનની પ્રાપ્તિ કેટલાક સત્પુરુષાને સ્વભાવે, કેટલાકને સદ્દ્યુરૂરૂપ નિરુપમ નિમિત્તથી અને કેટલાકને સત્સંગઆદિ લઇ અનેક સાધનાથી થઈ શકે છે; પણ તેવા પુરુષા—નિર્શ્ર થમ્તના—લાખામાં પણ કાઈક જ નીકળી શકે છે. ઘણે ભાગે તે સત્પુરુષા ત્યાગી થઈ, એકાંત ભૂમિકામાં વાસ કરે છે, કેટલાક ખાદ્ય અત્યાગને લીધે સંસારમાં રહ્યા છતાં સંસારીપણું જ દર્શાવે છે. પહેલા પુરુષનું મુખ્યાત્કૃષ્ટ અને બીજાનું ગાણાત્રુષ્ટ જ્ઞાન પ્રાયે કરીને ગણી શકાય.

ચાયે ગુણસ્થાનકે આવેલા પુરુષ પાત્રતા પામો ગણી શકાય; ત્યાં ધર્મધ્યાનની ગાણતા છે. પાંચમે મધ્યમ ગાણતા છે. છે મુખ્યતા પણ મધ્યમ છે. સાતમે મુખ્યતા છે. આપણે ગૃહવાસમાં સામાન વિધિએ પાંચમે ઉત્કૃષ્ટે તા આવી શકીએ; આ સિવાય ભાવની અપેક્ષા તા એાર જ છે!

એ ધર્મધ્યાનમાં ચાર ભાવનાથી ભૂષિત થયું સંભવે છે:-

૧ મૈત્રી–સર્વ જગતના જીવ ભણી નિર્વેરિયુદ્ધિ

ર પ્રમાદ–અંશમાત્ર પણ કાઇના ગુણ નીરખીને રામાંચિત ઉલ્લસવાં.

૩ કરુણા-જગતજીવનાં દુ:ખ દેખીને અનુકંપિત થવું.

૪ માધ્યસ્થ કે ઉપેક્ષા–શુદ્ધ સમદષ્ટિના ખળવીર્ય-ને યાગ્ય થવું.

ચાર તેના આલંખન છે. ચાર તેની રુચિ છે. ચાર તેના પાયા છે. એમ અનેક ભેંદે વહેંચાયલું ધર્મધ્યાન છે.

### ( १८५ )

જે પવન (શ્વાસ) ના જય કરે છે, તે મનના જય કરે છે. જે મનના જય કરે છે તે આત્મલીનના પામે છે. આ કહ્યું તે વ્યવહાર માત્ર છે. નિશ્ચયમાં નિશ્ચયઅર્થની અપૂર્વયાજના સત્પુરુષના અંતરમાં રહી છે.

શ્વાસના જય કરતાં છતાં સત્પુરુષની આજ્ઞાથી પરાહ્મુખતા છે, તો તે શ્વ સજય પરિણામે સંસાર જ વધારે છે. શ્વાસના જય ત્યાં છે કે જયાં વાસનાના જય છે. તેનાં ખે સાધન છે; સદ્દગુરુ અને સત્સંગ. તેની ખે શ્રેણિ છે; પર્યુ પાસના અને પાત્રતા. તેની ખે વર્ધ-માનતા છે; પરિચય અને પુણ્યાનુખંધી પુણ્યતા. સઘળાંનું મૂળ આત્માની સત્પાત્રતા છે...

\*

[ 40 ]

५२

[ વર્ષ રર મું]

# સત્પુરૂષાને નમસ્કાર.

... ખનતી પ્રભુભક્તિ, સત્સંગ, સત્ય વ્યવહારની સાથે ધર્મ, અર્થ, કામ અને માક્ષ એ ચાર પુરુષાર્થ પ્રાપ્ત કરતા રહેા. પ્રયત્ને જેમ આત્મા ઊર્ધ્વગતિના પરિણામી થાય તેમ કરા.

સમય સમય જીવનની ક્ષિણિક વ્યતીતતા છે, ત્યાં પ્રમાદ કરીએ છીએ એ જ મહામાહનીયનું ખળ છે...

#### \*

[ ૪૯૬ ] ર૩ ૄ વર્ષ ર૭ મું ]

જે મુમુક્ષુજીવ ગૃહસ્થ વ્યવહારમાં વર્તતા હોય, તેણે તેા અખંડ નીતિનું મૂળ પ્રથમ આત્મામાં સ્થાપવું જોઈએ નહીં તેા ઉપદેશાદિનું નિષ્ફળપણું થાય છે

દ્રવ્યાદિ ઉત્પન્ન કરવા આદિમાં સાંગાપાંગ ન્યાય-સંપન્ન રહેવું તેનું નામ નીતિ છે. એ નીતિ મૂકતાં પ્રાણ જાય એવી દશા આવ્યે ત્યાગ વૈરાગ્ય ખરા સ્વરૂ-પમાં પ્રગટે છે, અને તે જ જીવને સત્પુરુષનાં વચ-નનું તથા આજ્ઞાધર્મનું અદ્દભુત સામર્થ્ય, માહાત્મ્ય અને રહસ્ય સમજાય છે; અને સર્વ વૃત્તિઓ નિજ-પણે વર્તવાના માર્ગ સ્પષ્ટ સિદ્ધ થાય છે.

દેશ, કાળ, સંગ આદિના વિપરીત યાગ ઘણું કરીને તમને વર્તે છે. માટે વારંવાર, પળે પળે તથા કાર્યે કાર્યે સાવચેતીથી નીતિ આદિ ધર્મોમાં વર્તવું ઘટે છે. તમારી પેઠે જે જીવ કલ્યાણની આકાંક્ષા રાખે

છે અને પ્રત્યક્ષ સત્પુરુષના નિશ્ચય છે, તેને પ્રથમ ભૂમિકામાં એ નીતિ મુખ્ય આધાર છે, જે જવ સત્પુરુષના નિશ્ચય થયા છે એમ માને છે, તેને વિષે ઉપર કહી તે નીતિનું જો બળવાનપણુ ન હાય અને કલ્યા ણની યાચના કરે તથા વાર્ત્તા કરે, તા એ નિશ્ચય માત્ર સત્પુરુષને વંચવા ખરાખર છે. જોકે સત્પુરુષ તા નિરાકાંક્ષી છે એટલે, તેને છેતરાવાપણું કંઈ છે નહીં, પણ એવા પ્રકારે પ્રવર્તતા જવ તે અપરાધયાગ્ય થાય છે. આ વાત પર વારંવાર તમારે તથા તમારા સમાગમને ઈચ્છતા હાય તે મુમુક્ષુઓએ લક્ષ કર્ત્તાવ્ય છે. કઠણ વાત છે માટે ન ખને, એ કલ્યના મુમુક્ષુને અહિતકારી છે અને છાડી દેવા યાગ્ય છે.

[ (હર ] ર**૪** [ વર્ષ 3ર મું ]

ગૃહવાસના જેને ઉદય વર્તે છે, તે જો કંઈ પણ શુભ ધ્યાનની પ્રાપ્તિ ઈચ્છતા હોય તાે તેના મૂળ હેતુ-ભૂત એવા અમુક સદ્ધર્ત્ત નપૂર્વક રહેવું યાેગ્ય છે. જે અમુક નિયમમાં 'ન્યાયસંપન્ન આજવિકાદિ વ્યવહાર ' તે પહેલા નિયમ સાધ્ય કરવા ઘટે છે. એ નિયમ સાધ્ય થવાથી ઘણા આત્મગુણા પ્રાપ્ત કરવાના અધિકાર ઉત્પન્ન થાય છે. આ પ્રથમ નિયમ ઉપર જો ધ્યાન આપવામાં આવે, અને તે નિયમને સિદ્ધ જ કરવામાં આવે તા કષાયાદિ સ્વભાવથી મંદ પડવા યાગ્ય છે, એ પર ધ્યાન આપવું યાગ્ય છે.



[ ८६७ ]

રપ

[ qu<sup>c</sup> 3२ भु<sup>·</sup> ]

'''આત્મહિત અતિ દુર્લભ છે એમ જાણી વિચારવાન પુરુષા અપ્રમત્તપણે તેની ઉપાયના કરે છે.…



[ 888 ]

२६

[ વર્ષ્ય રક મું]

સંસારસંખંધી કારણના પદાર્થોની પ્રાપ્તિ સુલભ-પણે નિરંતર પ્રાપ્ત થયા કરે અને બંધન ન થય એવા કાેઈ પુરુષ હાેય, તાે તે તીર્થ કર જેવા જાણીએ છીએ; પણ પ્રાયે એવી સુલભ પ્રાપ્તિના જાેગયી જીવને અલ્પકાળમાં સંસાર પ્રત્યેથી અત્યંત એવા વૈરાગ્ય થતા નથી, અને સ્પષ્ટ આત્મજ્ઞાન ઉદય થતું નથી, એમ જાણી, જે કંઈ તે સુલભ પ્રાપ્તિને હાનિ કર-નારા જેગ ખને છે, તે ઉપકારકારકજાણી સુખે રહેવાયાગ્ય છે.

\*

[ 888 ]

રહ [ વર્ષ રક મું.]

સંસારીપણે વસતાં કઈ સ્થિતિએ વર્તીએ તો સારું, એમ કદાપિ ભાસે, તાપણ તે વર્તવાનું પ્રાર-ખ્ધાધીન છે. કાેઇ પ્રકારનું કંઇ રાગ, દ્વેષ કે અજ્ઞાનનાં કારણથી જે ન થતું હાેય, તેનું કારણ ઉદય જણાય છે ...

\*

[ 688 ]

26

[ વર્ષ રક મું ]

જ્યાં ઉપાય નહીં ત્યાં ખેદ કરવાે યાગ્ય નથી.

ઇશ્વરેચ્છા પ્રમાણે જે થાય તેમાં સમતા ઘટે છે; અને તેના ઉપાયના કંઈ વિચાર સૂઝે તે કર્યા રહેવું એટલા માત્ર આપણા ઉપાય છે.

સંસારના પ્રસંગામાં કવચિત જ્યાં સુધી આપ-ણને અનુકૂળ એવું થયા કરે છે, ત્યાં સુધી તે સંસા- રનું સ્વરૂપ વિચારી ત્યાગજોગ છે, એવું પ્રાયે હૃદયમાં આવવું દુર્લભ છે. તે સંસારમાં જયારે ઘણા ઘણા પ્રતિકૂળ પ્રસંગાની પ્રાપ્તિ થાય છે, તે વખતે પણ જ્વને પ્રથમ તે ન ગમતા થઇ પછી વૈરાગ્ય આવે છે; પછી આત્મસાધનની કંઈ સૂઝ પડે છે; અને પરમાત્મા શ્રીકૃષ્ણના વચન પ્રમાણે મુમુક્ષ જ્વને તે તે પ્રસંગા સુખદાયક માનવા ઘટે છે, કે જે પ્રસંગને કારણે આત્મસાધન સૂઝે છે.

અમુક વખત સુધી અનુકૂળપ્રસંગી સંસારમાં કદાપિ સત્સંગના જેગ થયા હાય તાપણ આ કાળમાં તે વહે વૈરાગ્યનું યથાસ્થિત વેદન થવું દુર્લ ભ છે; પણ ત્યાર પછી પ્રતિકૂળ પ્રતિકૂળ કાઈ કાઈ પ્રસંગ બન્યા કર્યા હાય તા તેને વિચારે, તેને વિમાસણે સત્સંગ હિતકારક થઈ આવે છે; એવું જણી જે કંઈ પ્રતિકૂળ પ્રસંગની પ્રાપ્તિ થાય તે આત્મસાધનના કારણરૂપે માની સમાધિ રાખી ઉજાગર રહેવું. કલ્પિત ભાવમાં કાઇ રીતે ભૂલ્યા જેવું નથી.



# 30

"મુઝવણના વખતમાં ઘણું કરી ચિત્ત કંઇ વેપારાદિના એક પછી એક વિચાર કર્યા કરે છે, અને મુઝવણ ટાળવાની ઉતાવળમાં યાગ્ય થાય છે કે નહીં એની વખતે સહજ સાવચેતી મુમુક્ષુજીવને પણ એાછી થઈ જાય છે; પણ વાત યાગ્ય તાે એમ છે કે તેવા પ્રસંગમાં કંઇ થાહા વખત ગમે તેમ કરી કામકાજમાં માન જેવા, નિર્વિકલ્પ જેવા કરી નાખવા.

"મું ઝવણ ખહુ લાંખા કાળની સ્થિતિની સમજ ખેસવા યાગ્ય નથી; અને ધીરજ વગર જો વેદવામાં આવે છે, તા તે અલ્પકાળની હોય તો કાઇ વાર વિશેષ કાળની પણ થઇ આવે છે. માટે હાલ તા જેમ ખને તેમ 'ઇશ્વરેચ્છા 'અને 'યથાયાગ્ય' સમજ માન-પણ ભજવું યાગ્ય છે. માનપણાના અર્થ એમ કરવા કે અંતરને વિષે વિકલ્પ, ઉતાપ અમુક અમુક વેપાર કરવા વિષેના કર્યા ન કરવા…



( १८१ )

[ ४१० ] 30 [ an ( १७ भु )

ઉપાધિ મટાડવાના ખે પ્રકારથી પુરુષાર્થ થઇ શકે, એક તાે કાેઇ પણ વ્યાપારાદિ કાર્યથી; બીબે પ્રકાર વિદ્યા, મંત્રાદિ સાધનથી. જોકે એ બંજેમાં અંતરાયત્રુટવાના સંભવપ્રથમ જીવને હાેવા જોઈએ...

જેટલી આકુળતા છે તેટલા માર્ગના વિરાધ છે, એમ જ્ઞાની પુરુષા કહી ગયા છે....

\*

[ ૩૯૨ ] ૩૧ [ વર્ષ ૨૫ મું ]

જે અવસરે જે પ્રાપ્ત થાય તેને વિષે સંતાષમાં રહેવું એવા હે રામ! સત્પુરુષાના કહેલા સનાતન ધર્મ છે, એમ વસિષ્ઠ કહેતા હતા.

\*

[ ४७६ ] ૩૨ [ વર્ષ २६ મું ]

જે ઇશ્વરેચ્છા હશે તે થશે. માત્ર મનુષ્યને પ્રયત્ન કરવાનું સરજેલું છે; અને તેથી જ પોતાના પ્રારખ્ધ-માં હાય તે મળી રહેશે. માટે મનમાં સંકલ્પ-વિકલ્પ કરવા નહીં.

- સહજસ્વરૂપે જીવની સ્થિતિ થવી તેને શ્રી વીતરાગ 'માેક્ષ ' કહે છે.
- સહજસ્વરૂપથી જીવ રહિત નથી, પણ તે સહજસ્વરૂપનું માત્ર ભાન જીવને નથી, જે થવું તે જ સહજસ્વરૂપે સ્થિતિ છે.
- ૩. સંગના યાગે આ જીવ સહજસ્થિતિને ભૂલ્યા છે; સંગની નિવૃત્તિએ સહજસ્વરૂપનું અપરાક્ષ ભાન પ્રગટે છે.
- ૪. એ જ માટે સર્વ તીર્થ કરાદિ જ્ઞાનીઓએ અસંગપણ જ સર્વોત્કૃષ્ટ કહ્યું છે, કે જેના અંગે સર્વ આતમસાધન રહ્યાં છે.
- પ. સર્વ જિનાગમમાં કહેલાં વચના એક માત્ર અસંગપણામાં જ સમાય છે; કેમકે તે થવાને અર્થે-જતે સર્વ વચના કહ્યાં છે. એક પરમાણુથી માંડી ચાૈદ રાજક્ષાકની અને મેધાન્મેષથી માંડી શૈક્ષેશીઅવસ્થા પર્યંતની સર્વ ક્રિયા વર્ણવી છે, તે એ જ અસંગતા સમજ્યવાને અર્થે વર્ણવી છે.

- દ. સર્વ ભાવથી અસંગપણું થવું તે સર્વથી દુષ્કરમાં દુષ્કર સાધન છે; અને તે નિરાશ્રયપણે સિદ્ધ થવું અત્યંત દુષ્કર છે. એમ વિચારી શ્રી તીર્થં કરે સત્સંગને તેના આધાર કહ્યો છે, કે જે સત્સંગના યાગે સહજસ્વરુપભૂત એવું અસંગપણું જીવને ઉત્પન્ન થાય છે.
- ૭. તે સત્સંગ પણ જીવને ઘણીવાર પ્રાપ્ત થયા છતાં ફળવાન થયા નથી એમ શ્રી વીતરાગે કહ્યું છે, કેમકે તે સત્સંગને ઓળખી, આ જવે તેને પરમહિતકારી જાણ્યા નથી; પરમસ્નેહે ઉપાસ્યા નથી; અને પ્રાપ્ત પણ અપ્રાપ્ત ફળવાન થવાયાગ્ય સંજ્ઞાએ વિસર્જન કર્યો છે, એમ કહ્યું છે. આ અમે કહ્યું તે જ વાતની વિચારણાથી અમારા આત્મામાં આત્મગુણ આવિર્ભાવ પામી સહજસમાધિપર્યંત પ્રાપ્ત થયા એવા સત્સંગને હું અત્યંત અત્યંત અક્તિએ નમસ્કાર કરું છું.
- ૮. અવશ્ય આ જવે પ્રથમ સર્વ સાધનને ગાૈણ જાણી, નિર્વાણના મુખ્ય હેતુ એવા સત્સંગ જ સર્વા-પંણપણે ઉપાસવા યાગ્ય છે; કે જેથી સર્વ સાધન

સુલભ થાય છે, એવા અમારા આત્મસાક્ષાત્કાર છે.

- ૯. તે સત્સંગ પ્રાપ્ત થયે જે આ જીવને કલ્યાણ પ્રાપ્ત ન થાય તેા અવશ્ય આ જીવના જ વાંક છે; કેમકે તે સત્સંગના અપૂર્વ, અલભ્ય, અત્યંત દુર્લભ એવા યાગમાં પણ તેણે તે સત્સંગના યાગને બાધ કરનાર એવાં માઠાં કારણોના ત્યાગ ન કર્યો!
- ૧૦. મિથ્યાત્રહ, સ્વચ્છં દપણું, પ્રમાદ અને ઇંદ્રિયવિષયથી ઉપેક્ષા ન કરી હોય તો જ સત્સંગ ફળવાન થાય નહીં, અથવા સત્સંગમાં એકનિષ્ઠા, અપૂર્વ ભક્તિ આણી ન હોય તો ફળવાન થાય નહીં. જે એક એવી અપૂર્વ ભક્તિથી સત્સંગની ઉપાસના કરી હોય તો અલ્પકાળમાં મિથ્યાત્રહાદિ નાશ પામે, અને અનુક્રમે સર્વ દોષથી જીવ મુક્ત થાય.
- ૧૧. સત્સંગની ઓળખાણ થવી જીવને દુર્લભ છે. કેાઇ મહત્ પુણ્યયાગે તે ઓળખાણ થયે નિશ્ચય કરી આ જ સત્સંગ, સત્પુરુષ છે એવા સાક્ષીભાવ ઉત્પન્ન થયા હાય તે જીવે તા અવશ્ય કરી પ્રવૃત્તિને સંકાચવી; પાતાના દાષ ક્ષણે ક્ષણે, કાર્યે કાર્યે અને પ્રસંગે પ્રસંગે તીક્ષ્ણ ઉપયાગે કરી જોવા, જોઈ ને તે

પરિક્ષીણ કરવા; અને તે સત્સંગને અર્થે દેહત્યાંગ કરવાના યાગ થતા હાય તા તે સ્વીકારવા, પણ તેથી કાઈ પદાર્થને વિષે વિશેષ ભક્તિસ્નેહ થવા દેવા યાગ્ય નથી. તેમ પ્રમાદે રસગારવાદિ દાષે તે સત્સંગ પ્રાપ્ત થયે પુરુષાર્થ ધર્મ મંદ રહે છે, અને સત્સંગ ફળવાન થતા નથી એમ જાણી પુરુષાર્થ વીર્ય ગાપવવું ઘટે નહીં.

૧૨ સત્સંગનું એટલે સત્પુરૂષનું ઓળખાણ થયે પણ તે યાગ નિરંતર રહેતા ન હાય તા સત્સંગથી પ્રાપ્ત થયા છે એવા જે ઉપદેશ તે પ્રત્યક્ષ સત્પુરૂષ તુલ્ય જાણી વિચારવા તથા આરાધવા કે જે આરાધનાથી જીવને અપૂર્વ એવું સમ્યક્ત્વ ઉત્પન્ન થાય છે.

૧૩. જવે મુખ્યમાં મુખ્ય અને અવશ્યમાં અવશ્ય એવા નિશ્ચય રાખવા, કે જે કંઈ મારે કરવું છે, તે આત્માને કલ્યાણરૂપ થાય તે જ કરવું છે, અને તે જ અર્થે આ ત્રણ યાગની ઉદયબળે પ્રવૃત્તિ થતી હાય તા થવા દેતાં, પણ છેવટે તે ત્રિયાગથી રહિત એવી સ્થિતિ કરવાને અર્થે તે પ્રવૃત્તિને સંકાચતાં સંકાચતાં ક્ષય થાય એ જ ઉપાય કર્ત્ત વ્ય છે. તે ઉપાય મિથ્યા-

ત્રહના ત્યાગ, સ્વચ્છં દપણાના ત્યાગ, પ્રમાદ અને ઇદ્રિયવિષયના ત્યાગ એ મુખ્ય છે. તે સત્સંગના યાગમાં અવશ્ય આરાધન કર્યાં જ રહેવાં અને સત્સં-ગના પરાક્ષપણામાં તા અવશ્વ અવશ્ય આરાધન કર્યાં જ કરવાં; કેમકે સત્સંગ પ્રસંગમાં તા જવનું કંઇક ન્યૂનપણું હાય તા તે નિવારણ થવાનું સત્સંગ સાધન છે, પણ સત્સંગના પરાક્ષપણામાં તા એક પાતાનું આત્મબળ જ સાધન છે. જો તે આત્મબળ સત્સંગથી પ્રાપ્ત થયેલા એવા બાધને અનુસરે નહીં, તેને આચરે નહીં, આચરવામાં થતા પ્રમાદને છોડે નહીં, તા કાઈ દિવસે પણ જવનું કલ્યાણ થાય નહીં.

સંક્ષેપમાં લખાયલાં જ્ઞાનીના માર્ગના આશ્રયને ઉપદેશનારાં આ વાકયો મુમુક્ષુજીવે પોતાના આત્માને વિષે નિરંતર પરિણામી કરવાયાગ્ય છે; જે પોતાના આત્મગુણને વિશેષ વિચારવાશબ્દરૂપે અમેલખ્યાં છે.



[ ૧૫૦ ર૮ મું]

અગમ અગાચર નિર્વાણમાગ છે, એમાં સંશય નથી. પાતાની શકિતએ, સદ્દગુરુના આશ્રય વિના, તે માર્ગ શાધવો અશકય છે; એમ વાર વાર દેખાય છે, એટલું જ નહીં, પણ શ્રી સદ્દગુરૂચરણના આશ્રય કરી બાધબીજની પ્રાપ્તિ થઈ હાય એવા પુરૂષને પણ સદ્દગુરૂના સમાગમનું આરાધન નિત્ય કર્ત્તવ્ય છે. જગતના પ્રસંગ જોતાં એમ જણાય છે કે, તેવા સમાગમ અને આશ્રય વિના નિરાલ બ બાધ સ્થિર રહેવા વિકટ છે.

\*

[ ૬૫૦ ] ૩૫ [ વર્ષ ૧૮ મું ]

અંતર્મુખદિ જે પુરૂષાની થઈ છે, તે પુરૂષાને પણ સતત જગૃતિરૂપ ભલામણ શ્રી વીતરાગે કહી છે, કેમકે અનંતકાળના અધ્યાસવાળા પદાર્થીના સંગ છે, તે કંઈ પણ દિષ્ટિને આકર્ષે એવા ભય રાખવાયાગ્યછે. આવી ભૂમિકામાં આ પ્રકારે ભલામણ ઘટે છે, એમ છે તા પછી વિચારદશા જેની છે એવા મુમુક્ષ જવે સતત જગૃતિ રાખવી ઘટે એમ કહેવામાં ન આવ્યું હાય, તાપણ સ્પષ્ટ સમજ શકાય એમ છે કે મુમુક્ષ જવે જે જે પ્રકારે પરઅધ્યાસ થવાયાગ્ય પદાર્થાદિના ત્યાગ થાય, તે તે પ્રકારે અવશ્ય કરવા ઘટે. જે કે આરંભપરિશ્રહના ત્યાગ એ સ્થૂળ દેખાય છે તથાપિ

#### ( १८६ )

અંતર્મુ ખવૃત્તિના હેતુ હેાવાથી વાર વાર તેના ત્યાગ હપદેશ્યા છે.



#### [ 69 ]

35

[ વર્ષ<sup>ે</sup> ર3 મું ]

ધર્મ, અર્થ, કામ અને મેાક્ષ એવા ચાર પુરૂષાર્થ પ્રાપ્ત કરવાના સત્પુરૂધાના ઉપદેશ છે. એ ચાર પુરૂષાર્થ નીચેના બે પ્રકારથી સમજવામાં આવ્યા છે.

- ૧. વસ્તુના સ્વભાવને ધર્મ કહેવામાં આવ્યાે છે.
  - ર. જડચૈતન્ય સંખંધીના વિચારોને અર્થ કહ્યો છે.
  - ૩. ચિત્તનિરાેધને કામ.
  - ૪. સર્વ ખાંધનથી મુક્ત થવું તે માેક્ષ.

એ પ્રકારે સર્વસંગપરિત્યાગીની અપેક્ષાથી ઠરી શકે છે. સામાન્ય રીતે નીચે પ્રમાણે:–

ધર્મ–સંસારમાં અધાગતિમાં પડતા અટકાવી ધરી રાખનાર તે 'ધર્મ.'

અર્થ–વૈભવ, લક્ષ્મી,ઉપજીવનમાં સાંસારિક સાધન. કામ–નિયમિત રીતે સ્ત્રીપરિચય.

માક્ષ–સર્વ ખંધનથી મુક્તિ તે 'માક્ષ.'

'ધર્મ'ને પહેલાં મૂકવાના હેતુ એટલા જ છે કે, 'અર્થ' ને 'કામ' એવાં હાેવાં જોઈએ કે, 'ધર્મ' જેનું મૂળ હાેવું જોઇએ.

એટલા જ માટે 'અર્થ' અને 'કામ' પછી મૂકવામાં આવ્યા છે.

ગૃહસ્થાશ્રમી એકાંત ધર્મસાધન કરવા ઈએ તાે તેમ ન થઇ શકે, સર્વસંગપરિત્યાગ જ જોઈએ. ગૃહસ્થને ભિક્ષા વગેરે કૃત્ય યાેગ્ય નથી.

અને ગૃહસ્થાશ્રમ જો —

( અપૂર્ણ )

\*

... આ જગતમાં વિચિત્ર પ્રકારના દેહધારીઓ છે અને પ્રત્યક્ષ કે પરાક્ષ પ્રમાણથી એમ સિદ્ધ થઈ શક્યું છે કે, તેમાં મનુષ્યરૂપે પ્રવર્તતા દેહધારી આત્માઓ એ ચારે વર્ગ (ધર્મ, અર્થ, કામ અને માક્ષ) સાધી શક્યાને વિશેષ યાગ્ય છે. મનુષ્યજ્ઞતિમાં જેટલા આત્માઓ છે, તેટલા ખધા કંઇ સરખી વૃત્તિના, સરખા વિચારના કે સરખી જિજ્ઞાસા અને ઇચ્છાવાળા નથી, એ આપણે પ્રત્યક્ષ જોઈ શકીએ છીએ. પ્રત્યેકે પ્રત્યેક

મૂક્ષ્મ દિષ્ટિએ જેતાં વૃત્તિ, વિચાર, જિજ્ઞાસા અને ઈચ્છાની એટલી બધી વિચિત્રતા લાગે છે કે આશ્ચર્ય! એ આશ્ચર્યનું બહુ પ્રકારે અવલાકન કરતાં, સર્વ પ્રાણીની અપવાદ સિવાય સુખપ્રાપ્તિ કરવાની જેઇચ્છા, તે બહુ અંશે મનુષ્યદેહમાં સિદ્ધ થઇ શકે છે; તેવું છતાં તેઓ સુખને બદલે દુ:ખ લઈ લે છે; એમ માત્ર માહદિષ્ટિથી થયું છે.

\*

[ હર ]

3८

[ qu<sup>c</sup> २3 મું ]

સર્વ દર્શનથી ઉચગતિ છે. પરંતુ માેક્ષના માર્ગ જ્ઞાનીઓએ તે અક્ષરામાં સ્પષ્ટ દર્શાવ્યા નથી, ગાેણ-તાએ રાખ્યા છે. તે ગાેણતાનું સર્વોત્તમ તત્ત્વ આ જણાય છે:—

નિશ્ચય,નિર્શ્ર થ જ્ઞાની ગુરુની પ્રાપ્તિ,તેની આજ્ઞાનું આરાધવું, સમીપમાં સંદૈવકાળ રહેવું, કાં સત્સંગની પ્રાપ્તિમાં રહેવું, આત્મદર્શિતા ત્યારે પ્રાપ્ત થશે.

\*

[ १५७-१ ]

36

[ વષ<sup>્</sup> રર મું ]

નાના પ્રકારના માહ પાતળા થવાથી આત્માની દૃષ્ટિ પાતાના ગુણથી ઉત્પન્ન થતાં સુખમાં જાય છે,

અને પછી તે મેળવવા તે પ્રયત્ન કરે છે. એ જ દર્ષિ તેને તેની સિદ્ધિ આપે છે.

[35] Ko [akc 18]

…મતભેદથી અનંત કાળે, અનંત જન્મે પણ આત્મા ધર્મ ન પામ્યાે. માટે સત્પુરુષાે તેને ઇચ્છતા નથી; પણ સ્વરૂપશ્રેણિને ઇચ્છે છે…

[૧૧૨] ૪૨ [વર્ષ રક્ષ્યું]

માેહાચ્છાદિત દશાથી વિવેક ન થાય એ ખરૂં. નહીં તાે વસ્તુગતે એ વિવેક ખરાે છે.

ઘણું જ સૂક્ષ્મ અવલાકન રાખા.

- ૧. સત્યને તેા સત્ય જ રહેવા દેવું.
- ર. કરી શકેા તેટલું કહેા. અશકયતા ન છુપાવેા.
- ૩. એક**નિષ્ઠિત રહેા**.

ગમે તે કાેઈ પ્રશસ્ત ક્રમમાં એક નિષ્ઠિત રહેા. વીતરાગે ખરું કહ્યું છે.

અરે આત્મા! સ્થિતિસ્થાપક દશા લે.

આ દુ:ખ કચાં કહેવું? અને શાથી ટાળવું? પાતે પાતાના વૈરી, તે આ કેવી ખરી વાત છે!

# નિરાગી પુરૂષાને નમસ્કાર.

ઉદય આવેલાં કર્માને ભાગવતાં નવાં કર્મ ન ખંધાય તે માટે આત્માને સચેત રાખવા એ સત્પુ-રૂષાના મહાન ખાધ છે.

…જિનભક્તિમાં વિશેષ વિશેષ ઉત્સાહની વૃદ્ધિ કરતા રહેશા, અને એક ઘડી પણ સત્સંગ કે સત્કથાનું સંશાધન કરતા રહેશા.

( કેાઈ વેળા ) શુભાશુભ કર્મના ઉદય સમયે હર્ષ-શાકમાં નહીં પડતાં ભાગવ્યે છૂટકાે છે, અને આ વસ્તુ તે મારી નથી એમ ગણી સમભાવની શ્રેણિ વધારતા રહેશા....

\*

EУ

[ 83 ]

[ વર્ષ રર મું ]

### જિનાય નમ:

…સૃષ્ટિમાં અનેક સત્પુરુષા ગુપ્તરૂપે **ર**હ્યા છે. વિદિતમાં પણ રહ્યા છે. તેમના ગુણને સ્મરાે. તેઓના પવિત્ર સમાગમ કરેા અને આત્મિક લાભ વડે મનુષ્ય-ભવને સાર્થક કરાે એ મારી નિરંતર પ્રાર્થના છે.

\*

[ १५७-६ ]

४४

[ વર્ષ ર૩ મું ]

ઇચ્છા વગરનું કાેઇ પ્રાણી નથી. વિવિધ આશાથી તેમાં પણ મનુષ્ય પ્રાણી રાેકાયલું છે. ઈચ્છા, આશા જયાં સુધી અતૃષ્ત છે, ત્યાં સુધી તે પ્રાણી અધાવૃત્તિ-વત્ છે ઈચ્છાજયવાળું પ્રાણી ઊધ્વેગામીવત્ છે.

\*

િ હર ]

84

[ વર્ષ રર મું ]

ખાદ્યભાવે જગતમાં વર્તા અને અંતર ગમાં એકાંત શીતલીભૂત—નિર્લેપ રહેા એ જ માન્યતા અને બાધના છે.

÷

[ १५:/२२ ]

४६

[ વષ<sup>િ</sup> ર3 મું]

…કળિકાળે મનુષ્યને સ્વાર્થપરાયણ અને માહવશ કર્યા

જેનું હૃદય શુદ્ધ, સંતની ખતાવેલી વાટે ચાલે છે તેને ધન્ય છે.

#### ( २०५ )

સત્સંગના અભાવથી ચહેલી આત્મશ્રેણિ ઘણું કરીને પતિત થાય છે.

\*

[૯૪] ૪૭ [વર્ષરક મું]

…'' બંધાયલાને છાડવા. '' એ બંધન જેથી છૂટે તેથી છાડી લેવું, એ સર્વમાન્ય છે.

\*

પુસ્તક વાંચવામાં જેથી ઉદાસીનપણું, વૈરાગ્ય કે ચિત્તની સ્વસ્થતા થતી હોય તેવું ગમે તે પુસ્તક વાંચવું. તેમાં યાગ્યપણું પ્રાપ્ત થાય તેવું પુસ્તક વાંચ- વાના વિશેષ પરિચય રાખવા.

ધર્મકથા લખવા વિષે જણાવ્યું તા તે ધાર્મિક કથા મુખ્ય કરીને તા સત્સંગને વિષે જ રહી છે. દુષમકાળપણે વર્તતા આ કાળને વિષે સત્સંગનું માહાત્મ્ય પણ જીવના ખ્યાલમાં આવતું નથી.

કલ્યાણના માર્ગનાં સાધન કયાં હાેય તે ઘણી ઘણી ક્રિયાદિ કરનાર એવા જીવને પણ ખબર હાેય એમ જણાતું નથી. ત્યાગવાયાગ્ય એવાં સ્વચ્છં દાદિ કારણા તેને વિષે તો છવ રુચિપૂર્વક પ્રવર્તી રહ્યા છે. જેનું આરાધન કરવું ઘટે છે એવા આત્મસ્વરૂપ સત્પુરુષા વિષે કાં તા વિમુખપણું અને કાં તા અવિશ્વાસપણું વર્તે છે, અને તેવા અસત્સંગીઓના સહવાસમાં કાઈ કાઇ મુમુક્ષુઓને પણ રહ્યા કરવું પડે છે. તે દુ:ખીમાંના તમે અને મુનિઆદિ પણ કાઈ કાઇ અંશે ગણવા યાગ્ય છા. અસત્સંગ અને સ્વેચ્છાએ વર્તના ન થાય અથવા તેને જેમ ન અનુસરાય તેમ પ્રવર્ત નથી અંતર્નુત્તિ રાખવાના વિચાર રાખ્યા જ કરવા એ મુગમ સાધન છે.



સત્પુરુષનાં ચરિત્ર એ દર્પણરૂપ છે.



[ 88 ]

**૪૯ [ વર્ષ ૧૨ મું** ]

...નિરંતર સત્પુરુષની કૃપા દષ્ટિને ઇચ્છો; અને શાેક રહિત રહાે એ મારી પરમ ભલામણ છે. તે સ્વીકારશાે....



યુ૦

[ anc sa H.]

- ૧. આત્મા છે.
- ર. તે ખંધાયા છે.
- ૩. તે કર્મના કર્ત્તા છે.
- ૪. તે કર્મના ભાકતા છે.
- પ. માેક્ષના ઉપાય છે.
- સાતમા સાધી શકે છે. આ જે છ મહા પ્રવચના તેનું નિરંતર સંશાધન કરજો.

ખીજાની વિટંખનાનો અનુત્રહ નહીં કરતાં પોતાની અનુત્રહતા ઇચ્છનાર જય પામતા નથી; એમ પ્રાયે થાય છે. માટે ઇચ્છું છું કે તમે સ્વાત્માના અનુત્રહમાં દૃષ્ટિ આપી છે તેની વૃદ્ધિ કરતા રહેશા; અને તેથી પરની અનુત્રહતા પણ કરી શકશા.

ધર્મ જ જેનાં અસ્થિ અને ધર્મ જ જેની મિંજ છે, ધર્મ જ જેનું લોહી છે, ધર્મ જ જેનું આમિષ છે, ધર્મ જ જેની ત્વચા છે, ધર્મ જ જેની ઇન્દ્રિયો છે, ધર્મ જ જેનું કર્મ છે, ધર્મ જ જેનું ચલન છે, ધર્મ જ જેનું ખેસવું છે, ધર્મ જ જેનું ઊઠવું છે, ધર્મ જ જેનું ઊલું રહેવું છે, ધર્મ જ જેનું શયન છે, ધર્મ જ જેનો અલાર

છે, ધર્મ જ જેના વિહાર છે, ધર્મ જ જેના નિહાર[!] છે, ધર્મ જ જેના વિકલ્પ છે, ધર્મ જ જેના સંકલ્પ છે. ધર્મ જ જેના સંકલ્પ છે. ધર્મ જ જેનું સર્વસ્વ છે, એવા પુરુષની પ્રાપ્તિ દુર્લ લ છે, અને તે મનુષ્યદેહે પરમાત્મા છે. એ દશાને શું આપણે નથી ઈચ્છતા ? ઈચ્છીએ છીએ; તથાપિ પ્રમાદ અને અસત્સંગ આડે તેમાં દષ્ટિ નથી દેતા.

આત્મભાવની વૃદ્ધિ કરજો; અને દેહભાવને ઘટાડજો

秦

[ २१२ ]

પર

[ વર્ષ ૨૪ મું]

### सत्ने नभानभः

... જેના વચનખળે જવં નિર્વાણમાર્ગને પામે છે, એવી સજવન મૂર્તિના પૂર્વ કાળમાં જવને જેગ ઘણી વાર થઈ ગયા છે; પણ તેનું આળખાણ થયું નથી; જવે આળખાણ કરવા પ્રયત્ન કવચિત કર્યું પણ હશે, તથાપિ જવને વિષે શ્રહી રાખેલી સિદ્ધિયાગાદિ, રિદ્ધિયાગાદિ અને બીજ તેવી કામનાઓથી પાતાની દિષ્ઠિ મલિન હતી; દિષ્ઠિ જો મલિન હાય તા તેવી સત્મૂર્તિ પ્રત્યે પણ બાહ્ય લક્ષ રહે છે, જેથી આળખાણ પડતું નથી; અને જયારે આળખાણ પડે છે, ત્યારે જવને

કાઈ અપૂર્વ સ્નેહ આવે છે, તે એવા કે તે મૂર્તિના વિયાગે ઘડી એક આયુષ્ય ભાગવવું તે પણ તેને વિઠ-ખના લાગે છે, અર્યાત તેના વિયાગે તે ઉદાસીનભાવે તેમાં જ વૃત્તિ રાખીને જવે છે; બીજા પદાર્થીના સંયાગ અને મૃત્યુ એ બન્ને એને સમાન થઇ ગયાં હાય છે. આવી દશા જયારે આવે છે, ત્યારે જવને માર્ગ બહુ નિક્ટ હાય છે એમ જાણવું. એવી દશા આવવામાં માયાની સંગતિ બહુ વિઠ ખનામય છે; પણ એ જ દશા આણવી એવા જેના નિશ્વય દઢ છે તેને ઘણું કરીને થાડા વખતમાં તે દશા પ્રાપ્ત થાય છે...

[રાશ] પર ૄિવર્ષ રક્ષ્યું] 'સત્ ' એ કંઈ દૂર નથી, પણ દૂર લાગે છે, અને એ જ જીવના માેહ છે.

'સત્' જે કંઇ છે, તે 'સત્' જ છે; સરળ છે; સુગમ છે; અને સર્વત્ર તેની પ્રાપ્તિ હોય છે; પણ જેને લાંતિરૂપ આવરણતમ વર્તે છે તે પ્રાણીને તેની પ્રાપ્તિ કેમ હોય? અંધકારના ગમે તેટલા પ્રકાર કરીએ, પણ તેમાં કાઇ એવા પ્રકાર નહીં આવે કે જે અજવાળારૂપ હોય; તેમ જ આવરણતિમિર જેને છે એવાં પ્રાણીની કલ્પનામાંની કાઇ પણ કલ્પના 'સત' જણાતી નથી, અને 'સત્'ની નજીક સંભવતી નથી. 'સત્' છે, તે ભ્રાંતિ નથી, ભ્રાંતિથી કેવળ વ્યતિરિક્ત (બુદું) છે; કલ્પનાથી 'પર' (આધે) છે; માટે જેની પ્રાપ્ત કરવાની દઢ મતિ થઇ છે, તેણે પાતે કંઇ જ જાણતા નથી એવા દઢ નિશ્ચયવાળા પ્રથમ વિચાર કરવા, અને પછી 'સત્'ની પ્રાપ્તિ માટે જ્ઞાનીને શરણે જવું; તા જરૂર માર્ગની પ્રાપ્તિ થાય.

આ જે વચના લખ્યાં છે, તે સર્વ મુમુક્ષુને પરમ ખંધવરૂપ છે, પરમ રક્ષકરૂપ છે; અને એને સમ્યક્ પ્રકારે વિચાર્યથી પરમપદને આપે એવાં છે; એમાં નિર્ભ્ર થ પ્રવચનની સમસ્ત દ્વાદશાંગી, ષડ્દર્શનનું સર્વોત્તમ તત્ત્વ અને જ્ઞાનીના બાધનું બીજ સક્ષેપે કહ્યું છે; માટે ફરીફરીને તેને સંભારજો; વિચારજો; સમજજો; સમજવા પ્રયત્ન કરજો; એને બાધ કરે એવા બીજા પ્રકારામાં ઉદાસીન રહેજો; એમાં જ વૃત્તિના લય કરજો. એ તમને અને કાઇ પણ મુમુક્ષુને ગુપ્ત રીતે કહેવાના અમારા મંત્ર છે; એમાં 'સત્'

### ( २११ )

જ કહ્યું છે; એ સમજવા માટે ઘણા જ વખત ગાળજો.

\*

[ २१८ ]

પર

[ વષ<sup>ુ</sup> ૨૪ મું ]

### સર્વાત્મા હરિને નમસ્કાર.

' સત્' સત્ છે, સરળ છે, સુગમ છે, તેની પ્રાપ્તિ સર્વત્ર હેાય છે.

' સત્ ' છે. કાળથી તેને ખાધા નથી. તે સર્વનું અધિષ્ઠાન છે. વાણીથી અકશ્ય છે. તેની પ્રાપ્તિ હેાય છે; અને તે પ્રાપ્તિના ઉપાય છે.

ગમે તે સંપ્રદાય, દર્શનના મહાત્માઓના લક્ષ એક 'સત્ ' જ છે. વાણીથી અકથ્ય હોવાથી મૂંગાની શ્રેણે સમજવ્યું છે; જેથી તેઓના કથનમાં કંઈક ભેદ લાગે છે; વાસ્તવિક રીતે ભેદ નથી.

લાકનું સ્વરૂપ સર્વ કાળ એક સ્થિતિનું નથી; ક્ષણે ક્ષણે તે રૂપાંતર પામ્યા કરે છે; અનેક રૂપ નવાં થાય છે; અનેક સ્થિતિ કરે છે અને અનેક લય પામે છે; એક ક્ષણ પહેલાં જે રૂપ ખાહ્ય જ્ઞાને જણાયું નહેાતું,તે દેખાય છે; અને ક્ષણમાં ઘણાંદીર્ઘ વિસ્તાર-

વાળાં રૂપ લય પામ્યાં જાય છે. મહાત્માના વિઘમાને વર્તતું લાેકનું સ્વરૂપ અજ્ઞાનીના અનુગ્રહને અર્થે કંઈક રૂપાંતરપૂર્વક કહ્યું જાય છે; પણ સર્વ કાળ જેની એક સ્થિતિ નથી એવું એ રૂપ ' સત્ ' નહીં હેાવાથી ગમે તે રૂપે વર્ણવી તે કાળે ભ્રાંતિ ઢાળી છે, અને એને લીધે સર્વત્ર એ સ્વરૂપ હોય જ એમ નથી, એમ સમજ્ય છે. બાળજીવ તો તે સ્વરૂપને શાશ્વતરૂપ માની લઇ ભ્રાંતિમાં પડે છે, પણ કાેઇ જાેગજીવ એવી અનેક-તાની કહેણીથી મુંઝાઈ જઈ 'સત્ ' તરફ વળે છે. ઘણું કરીને સર્વ મુમુક્ષુએ। એમ જ માર્ગ પામ્યા છે. ' ભ્રાંતિ ' નું જ રૂપ એવું આ જગત વારંવાર વર્ણ-વવાના માેટા પુરુષનાે એ જ ઉદ્દેશ છે કે તે સ્વરૂપના વિચાર કરતાં પ્રાણી ભ્રાંતિ પામે કે ખરું શું ? આમ અનેક પ્રકારે કહ્યું છે, તેમાં શું માનું, અને મને શું કલ્યાણકારક ? એમ વિચારતાં વિચારતાં એને એક ભ્રાંતિના વિષય જાણી, જયાંથી ' સત્ ' ની પ્રાપ્તિ હાેય છે એવા સંતના શરણ વગર છૂટકાે નથી, એમ સમજ તે શાધી, શરણાપન્ન થઇ 'સત્ ' પામી 'સત્ ' રૂપ હાય છે ...

#### ( २२३ )

…ગમે તેમ હો, પણ આ કાળમાં જૈનમાં તીર્થં-કરના માર્ગને જાણવાની આકાંક્ષાવાળા પ્રાણી થવા દુર્લભ સંભવે છે, કારણ કે ખરાખે ચઢેલું વહાણુ, અને તે પણ જૂનું, એ ભયંકર છે. તેમ જ જૈનની કથની ઘસાઈ જઇ, 'અધિષ્ઠાન' વિષયની ભ્રાંતિરૂપ ખરાખે તે વહાણ ચઢયું છે…

\*

[ વર્ષ<sup>િ</sup> ર3 મું ]

[ ૧૪૭ ]

આજ્ઞામાં જ એકતાન થયા વિના પરમાર્થના માર્ગની પ્રાપ્તિ બહુ જ અસુલભ છે. એકતાન થવું પણ બહુ જ અસુલભ છે.

\*

[ રરહ ] પપ [ વર્ષ ૨૪ મું ]

અનંતકાળથી જીવને અસત્ વાસનાના અભ્યાસ છે. તેમાં એકદમ સત્ સંખંધી સંસ્કાર સ્થિત થતા નથી. જેમ મલિન દર્પણને વિષે યથાયાગ્ય પ્રતિબિંખ-દર્શન થઇ શકતું નથી, તેમ અસત્ વાસનાવાળા ચિત્તને વિષે પણ સત્ સંખંધી સંસ્કાર યથાયાગ્ય પ્રતિબિંબિત થતા નથી; કવચિત્ અંશે થાય છે, ત્યાં જીવ પાછા અનંત કાળના જે મિશ્યા અભ્યાસ છે, તેના विडल्पमां पड़ी लय छे; न्येटले ते डवियत् सत्न म्या पर आवरण आवे छे. सत् सं पंधी सं रहारोनी हिता थवा सर्व प्रहारे लेडिल्जनी छिपेक्षा हरी सत्सं गने। परिचय हरवे। श्रेयरहर छे. लेडिल्जन ते। हे। मेटा हारणमां सर्व प्रहारे त्यागवी पडे छे. सामान्य रीते सत्सं गने। लेडिसमुहायमां तिरस्हार नथी, जेथी लज्ज हु: पहायह यती नथी. मात्र यित्तने विषे सत्सं गना लालने। विचार हरी निरंतर अल्यास हरवे।; ते। परमार्थने विषे हढता थाय छे.



#### [ २२६ ]

ાર્ક વિષ<sup>©</sup> રેક મુંં

વાસનાના ઉપશમાર્થે તેમનું વિજ્ઞાપન છે; અને તેના સર્વોત્તમ ઉપાય તા જ્ઞાની પુરુષના જોગ મળવા તે છે. દઢ મુમુક્ષતા હાય, અને અમુક કાળ સુધી તેવો જોગ મળવા હાય તા જીવનું કલ્યાણ થઈ જાય આ નિ:શંક માનજો.

તમે બધા સત્સંગ સત્શાસ્ત્રાદિક સંબંધી હાલ કેવા જેગે વર્તા છેા તે લખશા. એ જેગ માટે પ્રમાદ ભાવ કરવો ચાગ્ય જ નથી; માત્ર પ્વેની કાઇ ગાઢી પ્રતિબદ્ધતા હાેય, તાે આત્મા તાે એ વિષયે અપ્રમત્ત હોવો જોઇએ…

# પરેચ્છાનુચારીને શબ્દ–ભેદ નથી.

કાર્યની જાળમાં આવી પડ્યા પછી ઘણું કરીને પ્રત્યેક જીવ પશ્ચાત્તાપયુક્ત હેાય છે. **કા**ર્ય**ના** જન્મ પ્રથમ વિચાર થાય અને તે દઢ રહે ઐમ રહેવું ખહુ વિકટ છે, એમ જે ડાહ્યા મનુષ્યા કહે છે તે ખરું છે. કાર્યનું પરિણામ, પશ્ચાતાપથી તેા, આવ્યું હોય તેથી અન્યથા ન થાય; તથાપિ બીજા તેવા પ્રસગમાં ઉપદેશનું કારણ થાય. એમ જ હેાવું યાેગ્ય હતું એમ માની શાકના પરિત્યાગ કરવો અને માત્ર માયાના પ્રખળના વિચાર કરવો એ ઉત્તમ છે. માયાનું સ્વરૂપ એવું છે કે એમાં જેને ' સત્ ' સંપ્રાપ્ત છે તેવા જ્ઞા**ની** પુરુષને પણ રહેવું વિકટ છે, તેા પછી હન્નુ મુમુક્ષુ-તાના અંશાનું પણ મલિનત્વ છે તેને એ સ્વરૂપમાં રહેવું વિકટ, ભુલામણીવાળું, ચલિત કરનાર હેાય એમાં કંઈ આશ્ચર્ય નથી એમ જરૂર જાણુંજો...

માયાના પ્રપંચ ક્ષણે ક્ષણે બાધકર્તા છે; તે પ્રપં-ચના તાપની નિરૃત્તિ કાઇ કલ્પદ્રુમની છાયા છે; અને કાં કેવળદશા છે; તથાપિ કલ્પદ્ધ મની છાયા પ્રશસ્ત છે; તે સિવાય એ તાપની નિવૃત્તિ નથી; અને થે કલ્પદ્ધમને વાસ્તવિક એાળખવા જવે જોગ્ય થવું પ્રશસ્ત છે. તે જોગ્ય થવામાં ખાધકર્તા એવા આ માયાપ્રપંચ છે જેના પરિચય જેમ એાછા હાય તેમ વર્ત્યા વિના <mark>ંજોગ્યતાનું આવરણ ભાંગ થતું નથી; પગલે</mark> પગલે ભયવાળી અજ્ઞાન ભૂમિકામાં જીવ વગર વિચાર્યે કાેડય વધિ યાજનો ચાલ્યા કરે છે; ત્યાં જેગ્યતાના અવકાશ કચાંથી હેાય ? આમ ન થાય તેટલા માટે થયેલાં કાર્યના ઉપદ્રવને જેમ શમાવાય તેમ શમાવી, સર્વપ્રકારે નિવૃત્તિ ( એ વિષેની ) કરી યેાગ્ય વ્યવહારમાં આવવાનું પ્રયત્ન કરવું ઉચિત છે. 'ન ચાલતાં ' કરવા જોઈ એ, અને તે પણ પ્રારખ્ધવશાતુ નિ:સ્પૃહ ભુદ્ધિથી, એવો જે વ્યવહાર તેને યાગ્ય વ્યવહાર માનજો.

[ ૪૮૭ ] પડ [ વર્ષ ૨૭ મું ] **ઝેં** 

...આટલી વાતના નિશ્ચય રાખવા યાગ્ય છે, કે જ્ઞાનીપુરુષને પણ પ્રારબ્ધકર્મ ભાગવ્યા વિના નિવૃત થતાં

નથી, અને અભાગવ્યે નિવૃત થવાને વિષે જ્ઞાનીને કંઈ ર્ધ<sup>ર</sup>છા નથી. જ્ઞાની સિવાય ખીજા જીવને પણ કેટલાંક કર્મ છે, કે જે ભાગવ્યે જ નિવૃત થાય, અર્થાત તે પ્રારબ્ધ જેવાં હેાય છે, તથાપિ ભેદ એટલાે છે કે જ્ઞાનીની પ્રવૃત્તિ પુર્વોપાર્જિત કારણથી માત્ર છે, અને ખીજાની પ્રવૃત્તિમાં ભાવિ સંસારના હેતુ છે; માટે જ્ઞાનીનું પ્રારબ્ધ જુદું પડે છે. એ પ્રારબ્ધના એવા નિર્ધાર નથી કે તે નિવૃત્તિરૂપે જ ઉદય આવે. જેમ શ્રી કૃષ્ણાદિક જ્ઞાનીપુરુષ, કે જેને પ્રવૃત્તિરૂપ પ્રારપ્ધ છતાં જ્ઞાનદશા હતી, જેમ ગૃહઅવસ્થામાં શ્રી તીર્થ કર. એ પ્રારપ્ધ નિવૃત્ત થવું તે માત્ર ભાેગવ્યાથી સંભવે છે. કેટલીક પ્રારખ્ધસ્થિતિ એવી છે કે જે જ્ઞાનીપુરૂષને વિષે તેના સ્વરૂપ માટે જવાને અંદેશાના હેતુ થાય; અને તે માટે થઇ જ્ઞાનીપુરૂષાે ઘણું કરી જડમાૈનદશા રાખી પાતાનું જ્ઞાનીપણું અસ્પષ્ટ રાખે છે; તથાપિ પ્રારબ્ધવશાત તે દશા કાઈને સ્પષ્ટ જાણવામાં આવે, તા પછી તે જ્ઞાનીપુરુષનું વિચિત્ર પ્રારબ્ધ તેને અંદે-ું શાના હેતુ થતા નથી.



[ 400 ]

પક

[ વર્ષ ર૭ મું ]

...જેમ ખને તેમ જીવના પાતાના દાષ પ્રત્યે લક્ષ કરી ખીજા જીવપત્યે નિર્દોષદષ્ટિ રાખી વર્ત વું અને વૈરાગ્ય ઉપશમનું જેમ આરાધન થાય તેમ કરવું એ પ્રથમ સ્મરણવાયાગ્ય વાત છે.

\*

[ पश्प ]

[ વર્ષ રહ મું]

...જેમ આત્મળળ અપ્રમાદી થાય તેમ સત્સંગ, સદ્ધાંચનાના પ્રસંગ નિત્યપ્રત્યે કરવાયાગ્ય છે. તેને વિષે પ્રમાદ કર્ત્તવ્ય નથી, અવશ્ય એમ કર્ત્તવ્ય નથી...

[ ४५१ ]

[ વષ<sup>િ</sup> રહ મું]

અમારા ચિત્તમાં તો એમ આવે છે કે, મુમુલુ-જ્વને આ કાળને વિષે સંસારની પ્રતિકૂળ દશાઓ પ્રાપ્ત થવી તે તેને સંસારથી તરવા ખરાખર છે. અનંતકાળથી અભ્યાસેલા એવા આ સંસાર સ્પષ્ટ વિચારવાના વખત પ્રતિકૂળ પ્રસંગે વિશેષે હાય છે, એ વાત નિશ્ચય કરવા યાગ્ય છે...એ પ્રસંગ જો સમતાએ વેદવામાં આવે તા જ્વને નિર્વાણ સમીપનું સાધન છે. વ્યાવહારિક પ્રસંગાનું નિત્ય ચિત્રવિચિત્રપણું છે. માત્ર કલ્પનાએ તેમાં સુખ અને કલ્પનાએ દુ:ખ એવી તેની સ્થિતિ છે. અનુકૂળ કલ્પનાએ તે અનુકૂળ બાસે છે; પ્રતિકૂળ કલ્પનાએ તે પ્રતિકૂળ ભાસે છે; અને જ્ઞાનીપુરુષોએ તે બે ય કલ્પના કરવાની ના કહી છે. વિચારવાનને શાક ઘટે નહીં, એમ શ્રી તીર્થ કર કહેતા હતા.

÷

[૪૯૫] ૬૨ [વર્ષ ૨૭ સું]

...એ કાઇ પણ પ્રકારે બને તે આ ત્રાસરૂપ સસારમાં વધતા વ્યવસાય ન કરવા; સત્સંગ કરવા યાગ્ય છે.

મને એમ લાગે છે કે જીવને મૂળપણે જોતાં જો મુમુક્ષુતા આવી હોય તો નિત્ય પ્રત્યે તેનું સ સાર- ખળ ઘટ્યા કરે. સંસારમાં ધનાદિ સંપત્તિ ઘટે કે નહીં તે અનિયત છે, પણ સંસાર પ્રત્યે જે જીવની ભાવના તે માળી પડ્યા કરે; અનુક્રમે નાશ પામવા યાગ્ય થાય; આ કાળમાં એ વાત ઘણું કરી જોવામાં આવતી નથી. કાઈ જાદા સ્વરૂપમાં મુમુક્ષ, અને જાદા સ્વરૂપમાં મુનિ વગેરે જોઇ વિચાર થાય છે કે આવા સંગે કરી જીવની ઊદ્વદશા થવી ઘટે નહીં; પણ અધાદશા થવી ઘટે. વળી સત્સંગના કઇ

પ્રસંગ થયેા છે એવા જીવની વ્યવસ્થા પણ કાળદેષથી પલટતાં વાર નથી લાગતી…

\*

[ १७२ ]

**૬૩** [ વધ<sup>િ</sup> ૨૪ મું ]

અનંત કાળથી પાતાને પાતા વિધેની જ ભ્રાંતિ રહી ગઈ છે; આ એક અવાચ્ય, અદ્દભુત વિચારણાનું સ્થળ છે. જયાં મતિની ગતિ નથી, ત્યાં વચનની ગતિ કચાંથી હાેય?

નિરંતર ઉદાસીનતાના ક્રમ સેવવા; સત્પુરુષની બક્તિ પ્રત્યે લીન થવું; સત્પુરુષોનાં ચરિત્રોનું સ્મરણ કરવું; સત્પુરુષોનાં લક્ષણનું ચિંતન કરવું; સત્પુરુષોની મુખાકૃતિનું હૃદયથી અવકાકન કરવું; તેનાં મન, વચન, કાયાની પ્રત્યેક ચેષ્ટાનાં અદ્દભુત રહસ્યા કરી ફરી નિદિધ્યાસન કરવાં; તેઓએ સમ્મત કરેલું સર્વ સમ્મત કરવું.

આ જ્ઞાનીઓએ હૃદયમાં રાખેલું, નિર્વાણને અર્થે માન્ય રાખવા યાગ્ય, શ્રહવા યાગ્ય, ફરી ફરી ચિંતવવા યાગ્ય, ક્ષણે ક્ષણે, સમયે સમયે તેમાં લીન થવા યાગ્ય, પરમરહસ્ય છે. અને એ જ સર્વ શાસ્ત્રના, સર્વ સંતન

હ્રદયના, ઈશ્વરના ઘરના મર્મ પામવાના મહા માર્ગ છે, અને એ સઘળાનું કારણ કાેઇ વિઘમાન સત્પુરુ-ષની પ્રાપ્તિ અને તે પ્રત્યે અવિચળ શ્રહા એ છે.

અધિક શું લખવું ? આજે, ગમે તેા કાલે, ગમે તાે લાખ વર્ષે અને ગમે તાે તેથી માેડે અથવા વહેલે, એ જ સૂઝયે, એ જ પ્રાપ્ત થયે છૂઠકાે છે. સર્વ પ્રદેશે મને તાે એ જ સમ્મત છે.

સર્વ એ એટલું જ હાલ તાે કરવાનું છે કે જુનું મુક્યા વિના તાે છૂટકાે જ નથી; અને એ મૂકવા યાેગ્ય જ છે એમ દ્રઢ કરવું.

[ વર્ષ ૧૪ મું]

માર્ગ સરળ છે, પ્રાપ્તિ દુર્લભ છે....

[ २१४ ] **54** [ qq<sup>c</sup> २४ ]

અભેદદશા આવ્યા વિના જે પ્રાણી આ જગતની રચના જેવા ઈચ્છે છે તે બંધાય છે. એવી દશા આવવા માટે તે પ્રાણીએ તે રચનાના કારણ પ્રત્યે પ્રીતિ કરવી; અને પોતાની અહંરૂપ ભ્રાંતિના પરિત્યાગ કરવા. સર્વ પ્રકારે કરીને એ રચનાના ઉપભાગની ઈચ્છા ત્યાગવી યાગ્ય છે; અને એમ થવા માટે સત્પુરુષના શરણ જેવું એક કે એ લધ નથી. આ નિશ્ચય વાર્તા બિચારાં માહાંધ પ્રાણીઓ નહીં જાણીને ત્રણે તાપથી બળતાં જેઠ પરમ કરુણા આવે છે. હે નાથ, તું અનુત્રહ કરી એને તારી ગતિમાં ભક્તિ આપ, એ ઉદ્દગાર નીકળે છે.

[ ૨૦૧ ] કંક [ વર્ષ ૨૪ મું ]

ઘણા ઘણા પ્રકારથી મનન કરતાં અમારાે દઢ નિશ્ચય છે કે ભક્તિ એ સર્વાપરી માર્ગ છે, અને તે સત્પુરુષના ચરણ સમીપ રહીને થાય તાે ક્ષણવારમાં માક્ષ કરી દે તેવા પદાર્થ છે.

[131] % [aw 13 y']

યથાયાગ્ય જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ જો ન થઇ હાય તા જે પ્રત્યાખ્યાન કર્યાં હાય તે દેવાદિક ગતિ આપી સંસારનાં જ અંગભૂત થાય છે. એ માટે તેને દુ:પ્રત્યાખ્યાન કહ્યાં; પણ એ સ્થળે પ્રત્યાખ્યાન જ્ઞાન વિના ન જ કરવાં એમ કહેવાના હેતુ તીર્થ કર દેવના છે જ નહીં. પ્રત્યાખ્યાનાદિક ક્રિયાથી જ મનુષ્યત્વ મળે છે, ઉંચ ગાત્ર અને આર્ય દેશમાં જન્મ મળે છે, તા પછી જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ યાય છે; માટે એવી ક્રિયા પણ જ્ઞાનની સાધનભૂત સમજવી જોઇએ છે.

ધર્મધ્યાન લક્ષ્યાર્થથી થાય એ જ આત્મહિતના રસ્તાે છે. ચિત્તના સંકલ્પવિકલ્પથી રહિત થવું એ મહાવીરના માર્ગ છે. અલિપ્તભાવમાં રહેવું એ વિવેકીનું કર્તવ્ય છે.

[ ૧૯૯ [ વર્ષ ૨૪ મું ]

ઉપાધિના યાગને લીધે શાસ્ત્રવાંચન જો ન થઇ શકતું હોય તા હમણાં તે રહેવા દેવું, પરંતુ ઉપા-ધિથી થાડા પણ નિત્ય પ્રતિ અવકાશ લઇ ચિત્તવૃત્તિ સ્થિર થાય એવી નિવૃત્તિમાં **ખે**સવાનું ખહુ અવશ્ય છે. અને ઉપાધિમાં પણ નિવૃત્તિના લક્ષ રાખવાનું સ્મરણ રાખજો.

જેટલા વખત આયુષ્યના તેટલા જ વખત જવ ઉપાધિના રાખે તા મનુષ્યત્વનું સફળ થવું કયારે સંભવે? મનુષ્યત્વના સફળપણા માટે જવવું એ જ કલ્યાણુકારક છે; એવા નિશ્ચય કરવા જોઇએ. અને સફળપણા માટે જે જે સાધનાની પ્રાપ્તિ કરવી યાગ્ય છે,તે પ્રાપ્ત કરવા નિત્ય પ્રતિ નિવૃત્તિ મેળવવી જોઈ એ. નિવૃત્તિના અભ્યાસ વિના જીવની પ્રવૃત્તિ ન ટળે એ પ્રત્યક્ષ સમજ્ય તેવી વાત છે.

ધર્મને રૂપે મિથ્યા વાસનાએ થી જીવને ખંધન થયું છે; એ મહા લક્ષ રાખી તેવી મિથ્યાવાસના કેમ ડળે એ માટે વિચાર કરવાના પરિચય રાખશાે.

\*

[ २५८ ]

**૭૦ [વર્ષ ૨૪ મું**]

તૃષાતુરને પાયાની મહેનત કરજો.

અતૃષાતુરને તૃષાતુર થવાની જિજ્ઞાસા પેદા કરજે. જેને તે પેદા ન થાય તેવું હોય, તેને માટે ઉદાસીન રહેજે.

ઉપાધિ એવી છે કે આ કામ થતું નથી. પર-મેશ્વરને નહીં પાલવતું હોય ત્યાં શું કરવું ?…

િર૦૭ િ

૭૨ [વર્ષ ૨૪ મું]

...પરમાર્થ ઉપર પ્રીતિ થવામાં સત્સંગ એ સર્વોત્કૃષ્ટ અને અનુપમ સાધન છે; પણ આ કાળમાં તેવા જેગ ખનવા ખહુ વિકટ છે; માટે જીવે એ વિકટ- તામાં રહી પાર પાડવામાં વિકટ પુરુષાર્થ કરવા યાગ્ય છે, અને તે એ કે 'અનાદિ કાળથી જેટલું જાણ્યું છે, તેટલું બધુંય અજ્ઞાન જ છે; તેનું વિસ્મ-રણ કરવું.'....

…શારીરિક વેદનાને દેહનાે ધર્મ જાણી અને ખાંધેલાં એવાં કર્મોનું ફળ જાણી સમ્યક્પ્રકારે અહિ-યાસવાયાગ્ય છે. ઘણી વાર શારીરિક વેદનાનું ખળ વિશેષ વર્તતું હેાય છે, ત્યારે ઉપર જે કહ્યો છે તે સમ્ય-કુપ્રકાર રૂડા જીવાને પણ સ્થિર રહેવા કઠણ થાય છે; તથાપિ હૃદયને વિષે વાર વાર તે વાતના વિચાર કરતાં અને આત્માને નિત્ય, અછેઘ, અભેઘ, જરા, મરણાદિ ધર્મથી રહિત ભાવતાં, વિચારતાં, કેંટલીક રીતે તે સમ્યક્પકારના નિશ્ચય આવે છે. માટા પુરુ-ષાેએ અહિયાસેલા એવા ઉપસર્ગ, તથા પરિષ**હના** પ્રસંગાની જીવમાં સ્મૃતિ કરી, તે વિષે તેમના રહેલા અખંડ નિશ્ચય તે ફરી ફરી હ્રદયમાં સ્થિર કરવાયાેગ્ય ન્નણવાથી જવને તે સમ્યક્પરિણામ ફળીભૂત થાય છે, અને વેદના,વેદનાના ક્ષયકાળે નિવૃત્ત થયે ફરી તે વેદના કાેઇ કર્મોતું કારણ થતી નથી. વ્યાધિરહિત શરીર હાેય તેવા સમયમાં જીવે જે તેનાથી પાેતાનું જુદાપણું બણી, તેનું અનિત્યાદિ સ્વરૂપ બણી, તે પ્રત્યેથી માહ–મમત્વાદિ ત્યાગ્યાં હાેય, તાે તે માેટું શ્રેય છે; 94

તથાપિ તેમ ન બન્યું હોય તે કંઈ પણ વ્યાધિ ઉત્પન્ન થયે તેવી ભાવના ભાવતાં જીવને નિશ્વળ એવું ઘણું કરી કર્મખંધન થતું નથી; અને મહાવ્યાધિના ઉત્પત્તિકાળે તે દેહનું મમત્વ જીવે જરૂર ત્યાગી જ્ઞાનીપુરુષના માર્ગની વિચારણાએ વર્તવું, એ રૂડે ઉપાય છે. જે કે દેહનું તેવું મમત્વ ત્યાગવું કે એછું કરવું એ મહા દુષ્કર વાત છે, તથાપિ જેના તેમ કરવા નિશ્વય છે, તે વહેલે માટે ફળીભૂત થાય છે.

જયાં સુધી દેહાદિકથી કરી જીવને આત્મકલ્યા ણુનું સાધન કરવું રહ્યું છે, ત્યાં સુધી તે દેહને વિષે અપારિણામિક એવી મમતા ભજવી યાગ્ય છે; એટલે કે આ દેહના કાઇ ઉપચાર કરવા પડે તા તે ઉપચાર દેહના મમત્વાર્થે કરવાની ઇચ્છાએ નહીં, પણ તે દેહે કરી જ્ઞાનીપુરુષના માર્ગનું આરાધન થઈ શકે છે, એવા કાઇ પ્રકારે તેમાં રહેલા લાભ, તે લાભને અર્થે, અને તેવી જ ખુદ્ધિએ તે દેહની વ્યાધિના ઉપચારે પ્રવર્તવામાં ખાધ નથી. જે કંઇ તે મમતા છે તે અપા-રિણામિક મમતા છે, એટલે પરિણામે સમતાસ્ત્રરૂપ છે; પણ તે દેહની પ્રિયતાર્થે, સાંસારિક સાધનમાં પ્રધાન ભાગના એ હેતુ છે, તે ત્યાગવા પડે છે, એવા આત્ત<sup>દ</sup>યાને કાઇ પ્રકારે પણ તે દેહમાં ખુદ્ધિ ન કરવી એવી જ્ઞાનીપુરુષના માર્ગની શિક્ષા જાણી આત્મકલ્યા-ણના તેવા પ્રસંગે લક્ષ રાખવા યાગ્ય છે.

સર્વ પ્રકારે જ્ઞાનીના શરણમાં બુદ્ધિ રાખી નિર્ભ-યપણાને, નિ:ખેદપણાને ભજવાની શિક્ષા શ્રી તીર્ચંકર જેવાએ કહી છે, અને અમે પણ એ જ કહીએ છીએ. કાેઈ પણ કારણે આ સંસારમાં કલેશિત થવા યાેગ્ય નથી. અવિચાર અને અજ્ઞાન એ સર્વ કલેશનું, માેહનું, અને માઠી ગતિનું કારણ છે. સદ્દવિચાર, અને આત્મ-જ્ઞાન તે આત્મગતિનું કારણ છે.

તેના પ્રથમ સાક્ષાત ઉપાય જ્ઞાનીપુરુષની આજ્ઞાને વિચારવી એ જ જણાય છે.

\*

[ ४५७ ]

હક [વષ<sup>િ</sup> રક મું]

રાખ્યું કંઇ રહેતું નથી, અને મૂક્યું કંઇ જતું નથી, એવા પરમાર્થ વિચારી કાેઈ પ્રત્યે દીનતા ભજવી કે વિશેષતા દાખવવી એ યાેગ્ય નથી. સમા-ગમમાં દીનપણે આવવું નહીં.

## 30

- ૧. જેની પાસેથી ધર્મ માગવા, તે પામ્યાની પૂર્ણ ચાકસી કરવી એ વાકયને સ્થિર ચિત્તથી વિચારવું.
- ર. જેની પાસેથી ધર્મ માગવા તેવા પૂર્ણ જ્ઞાનીનું આળખાણ જીવને થયું હાય ત્યારે તેવા જ્ઞાનીઓનો સત્સંગ કરવા અને સત્સંગ થાય તે પૂર્ણ પુષ્યાદય સમજવા. તે સત્સંગમાં તેવા પરમજ્ઞાનીએ ઉપદેશેલા શિક્ષાએ ધ ત્રહણું કરવા એટલે જેથી કદાત્રહ, મતમતાંતર, વિશ્વાસઘાત અને અસત્ વચન એ આદિના તિરસ્કાર થાય; અર્થાત્ તેને ત્રહણું કરવાં નહીં. મતના આત્રહ મૂકી દેવા. આત્માના ધર્મ આત્મામાં છે. આત્મત્વપ્રાપ્ત પુરુષના બાધેલા ધર્મ આત્મતામાર્ગ રૂપ હાય છે. બાકીના માર્ગના મતમાં પડવું નહીં.
- ૩. આટલું થતાં છતાં જો જીવથી સત્સંગ થયા પછી કદાગ્રહ, મતમતાંતરાદિ દેષ ન મૂકી શકાતો હોય તા પછી તેણે છૂટવાની આશા કરવી નહીં.

અમે પાતે કાેઈ ને આદેશવાત એટલે આમ કરવું એમ કહેતા નથી. વાર વાર પુછા તાેપણ તે સ્મૃતિમાં હોય છે. અમારા સંગમાં આવેલા કાઇ જીવોને હજુ સુધી અમે એમ જણાવ્યું નથી કે આમ વર્તી, કે આમ કરાે. માત્ર શિક્ષાભાધ તરીકે જણાવ્યું હશે.

૪. અમારાે ઉદય એવાે છે કે એવી ઉપદેશવાત કરતાં વાણી પાછી ખેંચાઈ જાય છે. સાધારણ પ્રશ્ન પૂછે તાે તેમાં વાણી પ્રકાશ કરે છે; અને ઉપદેશવાતમાં તાે વાણી પાછી ખેંચાઈ જાય છે, તેથી અમે એમ જાણીએ છીએ કે હજુ તેવાે ઉદય નથી.

પ. પૂર્વે થઈ ગયેલા અનંતજ્ઞાનીઓ જો કે મહા-જ્ઞાની થઈ ગયા છે, પણ તેથી કંઇ જીવના દાષ જાય નહીં; એટલે કે અત્યારે જીવમાં માન હાય તે પૂર્વે થઇ ગયેલા જ્ઞાની કહેવા આવે નહીં; પરંતુ હાલ જે પ્રત્યક્ષ જ્ઞાની બિરાજમાન હાય તે જ દાષને જણાવી કહાવી શકે. જેમ દૂરના ક્ષીરસમુદ્રથી અત્રના તૃષાતુરની તૃષા છીપે નહીં, પણ એક મીઠા પાણીના કળશા અત્રે હાય તા તેથી તૃષા છીપે.

દ. જીવ પાતાની કલ્પનાથી કલ્પે કે ધ્યાનથી કલ્યાણ થાય કે સમાધિથી કે યાગથી કે આવા આવા પ્રકારથી, પણ તેથી જીવતું કઈ કલ્યાણ શાય નહીં.

જીવનું કલ્યાણ થવું તેા જ્ઞાનીપુરુષના લક્ષમાં હૈાય છે, અને તે પરમસત્સંગે કરી સમજ શકાય છે; માટે તેવા વિકલ્પ કરવા મૂકી દેવા.

- છ. જવે મુખ્યમાં મુખ્ય આ વાત વિશેષ ધ્યાન આપવા જેવી છે. કે સત્સંગ થયા હાય તા સત્સંગ્યમાં સાંભળેલ શિક્ષાંખાંધ પરિણામ પામી, સહેજે જવમાં ઉત્પન્ન થયેલ કદાત્રહાદિ દાષો તા છૂડી જવા એઇએ, કે જેથી સત્સંગનું અવર્ણવાદપણું ખાલવાના પ્રસંગ બીજા જવાને આવે નહીં.
- ૮. જ્ઞાનીપુરુષે કહેવું ખાકી નથી રાખ્યું; પણ જવે કરવું ખાકી રાખ્યું છે. એવા યાગાનુયાગ કોઇક જ વેળા ઉદયમાં આવે છે. તેવી વાંછાએ રહિત મહાત્માની ભક્તિ તા કેવળ કલ્યાણકારક જ નીવડે છે; પણ કાઇ વેળા તેવી વાંછા મહાત્મા પ્રત્યે થઈ અને તેવી પ્રવૃત્તિ થઈ ચૂકી, તાપણ તે જ વાંછા જો અસત્યન પ્રત્યમાં કરી હાય અને જે ફળ થાય છે, તે કરતાં આનું ફળ જાંદું થવાના સભવ છે. સત્પુરુષ પ્રત્યે તેવા કાળમાં જો નિ:શકપણ રહ્યું હાય, તા કાળે કરીને તેમની પાસેથી સન્માર્ગની પ્રાપ્તિ હાઈ શકે છે.

એક પ્રકારે અમને પોતાને એ માટે બહુ શાચ રહેતા હતા, પણ તેનું કલ્યાણ વિચારીને શાચ વિસ્મરણ કર્યા છે.

૯. મન વચન, કાયાના જેગમાંથી જેને કેવળી-સ્વરૂપભાવ થતાં અહંભાવ મઠી ગયા છે, એવા જે જ્ઞાનીપુરૂષ, તેના પરમઉપશમરૂપ ચરણારવિંદ તેને નમસ્કાર કરી, વાર વાર તેને ચિંતવી, તે જ માર્ગમાં પ્રવૃત્તિની તમે કચ્છા કર્યા કરો એવા ઉપદેશ કરી, આ પત્ર પૂરા કરું છું.

વિપરીત કાળમાં એકાકી હાવાથી ઉદાસ!!!

李

194

[ 860 ]

આરંભ, પરિશ્રહ, અસત્સંગ આદિ કલ્યાણને પ્રતિભંધ કરનારાં કારણામાં જેમ બને તેમ ઓછા પરિચય થાય તથા તેમાં ઉદાસીનતા પ્રાપ્ત થાય તે વિચાર હાલ મુખ્યપણે રાખવા યાગ્ય છે.

\*

[ १७६ ]

98

[ વર્ષ ૨૪ મું ]

ભવસ્થિતિની પરિપકવતા થયા વિના, દીનખ ધુની

કૃપા વિના, સંતના ચરણ સેવ્યા વિના ત્રણે કાળમાં માર્ગ મળવા દુર્લભ છે.

જીવને સંસારપરિભ્રમણનાં જે જે કારણા છે, તેમાં મુખ્ય પાતે જે જ્ઞાન માટે શંકિત છીએ, તે જ્ઞાનના ઉપદેશ કરવા, પ્રગટમાં તે માર્ગની રક્ષા કરવી, હૃદયમાં તે માટે ચળવિચળપણું છતાં પાતાના શ્રહાળુને એ માર્ગ યથાયાગ્ય જ છે એમ ઉપદેશવું, તે સર્વથી માડું કારણ છે. આમ જ આપ તે મુનિના સંખંધમાં વિચારશા, તા લાગી શકશે.

પાતે શંકામાં ગળકાં ખાતા હાય, એવા જવ નિ:શંક માર્ગ બાધવાના દંભ રાખી આખું જવન ગાળે એ તેને માટે પરમ શાચનીય છે. મુનિના સંબંધમાં આ સ્થળે કંઈક કઠોર ભાષામાં લખ્યું છે એમ લગે તાપણ તેવા હેતુ નથી જ જેમ છે તેમ કરુણ દ્રિચત્તે લખ્યું છે. એમ જ મજ અનંતા જવ પૂર્વકાળે રખડયા છે, વર્તમાનકાળે રખડે છે, બવિષ્યકાળે રખડશે.

જે છૂટવા માટે જ જવે છે તે બંધનમાં આવતો નથી. આ વાકય નિ:શંક અનુભવનું છે. બંધનના ત્યાગ કર્યે છુટાય છે, એમ સમજ્યા છતાં તે જે ખંધનની વૃદ્ધિ કર્યા કરવી, તેમાં પાતાનું મહત્વ સ્થાપન કરવું, પૂજ્યતા પ્રતિપાદન કરવી, એ જ્વને બહુ રખડાવનારું છે. આ સમજ્ણ સમીપે આવેલા જ્વને હાય છે, અને તેવા જ્વા સમર્થ ચક્રવર્તી જેવી પદવીએ છતાં તેના ત્યામ કરી, કરપાત્રમાં ભિક્ષા માગીને જ્વનાર સંતના ચરણને અનંત અનંત પ્રેમે પૂજે છે, અને જરૂર તે છૂટે છે.

દીનખંધુની દર્ષિ જ એવી છે કે છડવાના કામીને ખાંધવા નહીં; ને ખંધાવાના કામીને છાડવા નહીં. અહીં વિકલ્પી જીવને એવા વિકલ્પ ઊઠે કે જીવને ખંધાવું ગમતું નથી, સર્વને "ડવાની ઈચ્છા છે, તા પછી ખંધાય છે કાં ? એ વિકલ્પની નિવૃત્તિ એડલી જ છે કે, એવા અનુભવ થયા છે કે, જેને છૂડવાની દઢ ઇચ્છા થાય છે, તેને ખંધનના વિકલ્પ મડે છે; અને એ આ વાર્તાના સત્સાક્ષી છે....

...જે જે વાટેથી અનંતકાળથી શ્રહાયેલા આશ્ર-હના, પાતાપણાના, અને અસત્સંગના નાશ થાય તે તે વાટે વૃત્તિ લાવવી; એ જ ચિંતન રાખવાથી, અને પરભવના દઢ વિશ્વાસ રાખવાથી કેટલેક અંશે તેમાં જય પમાશે.

\*

[ ૧૮૩ ] ૭૮ [ વર્ષ ૨૪ મું ]

…એ ઇચ્છાની સર્વ પ્રકારની સ્કુરણા તાે સાચા પુરુષના ચરણકમળની સેવામાં રહી છે. અને ઘણા પ્રકારે સત્સંગમાં રહી છે. આ નિ:શંક વાકય સર્વ અનંતજ્ઞાનીઓએ સમ્મત કરેલું આપને જણાવ્યું છે.

પરિભ્રમણ કરતા જીવ અનાદિકાળથી અત્યાર સુધીમાં અપૂર્વને પામ્યા નથી. જે પામ્યા છે, તે બધું પૂર્વાનુપૂર્વ છે. એ સઘળાની વાસનાના ત્યાગ કરવાના અભ્યાસ કરશા. દઢ પ્રેમથી અને પરમાલ્લાસથી એ અભ્યાસ જયવંત થશે, અને તે કાળે કરીને મહાપુરુષ-ના યાગે અપૂર્વની પ્રાપ્તિ કરાવશે.

સર્વ પ્રકારની ક્રિયાના, યાગના, જપના, તપના, અને તે સિવાયના પ્રકારના લક્ષ એવા રાખજે કે આત્માને છેાડવા માટે સર્વે છે; ભંધનને માટે નથી. જેથી બંધન થાય એ બધાં (ક્રિયાથી કરીને સઘળાં યાગાદિક પર્ય તે ) ત્યાગવા યાગ્ય છે.

\*

[૧૭૮] ૭૯ [વર્ષ ૨૪ મું]

પ્રથમ મનુષ્યને યથાયાગ્ય જિજ્ઞાસુપણું આવવું જોઈ એ છે. પૂર્વના આગ્રહેા અને અસત્સંગ ૮ળવાં જોઇએ છે. એ માટે પ્રયત્ન કરશાે.

જેની પાસેથી ધર્મ માગવા તે પુરુષ ધર્મ પામ્યા વિષેની પૂર્ણ ચાકસી કરવી, આ સતની સમજવા જેવી વાત છે.

\*

[ १४३ ]

[ qu<sup>c</sup> **₹3 ਮੁ** ]

નીચેના અભ્યાસ તા રાખ્યા જ રહાે :-

- ૧. ગમે તે પ્રકારે પણ ઉદય આવેલા, અને ઉદય આવવાના કષાયાને શમાવા.
  - ર. સર્વ પ્રકારની અભિલાષાની નિવૃત્તિ કર્યા રહેા.
- ૩. આટલા કાળ સુધી જે કર્યું તે બધાંથી નિવૃત્ત થાએા, એ કરતાં હવે અટકાે.

૪ તમે પરિપૂર્ણ સુખી છા એમ માના, અને બાકીનાં પ્રાણીઓની અનુકંપા કર્યા કરાે.

પ. કાેઈ એક સત્પુરુષ શાધા, અને તેનાં ગમે તેવાં વચનમાં પણ શ્રદ્ધા રાખા.

એ પાંચે અભ્યાસ અવશ્ય યાગ્યતાને આપે છે; પાંચમામાં વળી ચારે સમાવેશ પામે છે, એમ અવશ્ય માના. અધિક શું કહું? ગમે તે કાળે પણ એ પાંચમું પ્રાપ્ત થયા વિના આ પર્યટનના કિનારા આવવાના નથી. બાકીનાં ચાર એ પાંચમું મેળવવાના સહાયક છે. પાંચમા અભ્યાસ સિવાયના, તેની પ્રાપ્તિ સિવાયના બીજો કાઇ નિર્વાણમાર્ગ મને સૂઝતા નથી; અને બધાય મહાતમાંઓને પણ એમ જ સૂઝયું હશે– (સૂઝયું છે.)

હવે જેમ તમને યાગ્ય લાગે તેમ કરાે. એ ખધાની તમારી ઇચ્છા છે, તાેપણ અધિક ઇચ્છાે; ઉતાવળ ન કરાે. જેટલી ઉતાવળ તેટલી કચાશ અને કચાશ તેટલી ખટાશ; આ અપેક્ષિત કથનનું સ્મરણ કરાે.

r Again a Ar Like

ધર્મ ના રસ્તાે સરળ સ્વ<sup>ર</sup>છ અને સહજ છે; પણ તે વિરલ, આત્માંઓ પામ્યા છે, પામે છે અને **પા**મશે.

\*

[ १८२ ]

૮૧ [વષ<sup>૧</sup> ૨૪ મું]

આપ હૃદયના જે જે ઉદ્દગાર દર્શાવા છા; તે તે વાંચી આપની યાગ્યતા માટે પ્રસન્ન થવાય છે, પરમ પ્રસન્નતા થાય છે, અને ફરી ફરી સત્યુગનું સ્મરણ થાય છે. આપ પણ જાણો છા કે આ કાળમાં મનુષ્યાનાં મન માયિક સંપત્તિની ઈચ્છાવાળાં થઈ ગયાં છે. કાઈક વિરલ મનુષ્ય નિર્વાણમાર્ગની દઢ ઇચ્છાવાળું રહ્યું સંભવે છે, અથવા કાઇકને જ તે ઇચ્છા સત્પુરુષ્તાં ચરણસેવન વડે પ્રાપ્ત થાય તેવું છે.

મહાંધકારવાળા આ કાળમાં આપણા જન્મ એ કંઈક કારણ યુક્ત હશે જ, એ નિ:શંક છે; પણ શું કરવું, તે સંપૂર્ણ તાે તે સુઝાડે ત્યારે ખને તેવું છે.

\*

[ १९६ ]

८२

[ વર્ષ ર૪ મું]

સત્પુરુષના એકેક વાક્યમાં, એકેક શખ્દમાં, અનંત આગમ રહ્યાં છે, એ વાત કેમ હશે ?

- નીચેનાં વાકયો પ્રત્યેક મુમુક્ષુએાને મેં અસખ્ય સત્પુરુષાની સમ્મતિથી મંગળરૂપ માન્યાં છે, માક્ષનાં સર્વોત્તમ કારણરૂપ માન્યાં છે :–
- માયિક સુખની સર્વ પ્રકારની વાંછા ગમે ત્યારે પણ છે\ડચાવિના છૂટકાે થવાે નથી; તાે જયારથી એ વાકચ શ્રવણ કર્યું, ત્યારથી જ તે ક્રમનાે અભ્યાસ કરવાે યાેગ્ય જ છે એમ સમજવું.
- ર. કાઇ પણ પ્રકારે સદ્દગુરુના શાધ કરવા; શાધ કરીને તેના પ્રત્યે તન, મન, વચન અને આત્માથી અર્પણ્યુદ્ધિ કરવી; તેની જ આજ્ઞાનું સર્વ પ્રકારે નિ:શંકતાથી આરાધન કરવું; અને તા જ સર્વ માયિક વાસનાના અભાવ થશે એમ સમજવું.
- 3. અનાદિ કાળના પરિભ્રમણમાં અનંતવાર શાસ્ત્રશ્રવણ, અનંતવાર વિદ્યાભ્યાસ, અનંતવાર જિનદીક્ષા, અનંતવાર આચાર્યપણું પ્રાપ્ત થયું છે. માત્ર, 'સત્' મત્યા નથી, 'સત્' સુષ્યું નથી, અને 'સત્' શ્રધ્યું નથી, અને એ મત્યે, એ સુષ્યે, અને એ શ્રધ્યે જ છૂડવાની વાર્ત્તાના આત્માથી ભણુકાર થશે.

૪. માર્સના માર્ગ ખહાર નથી, પણ આત્મામાં છે. માર્ગને પામેલા માર્ગ પમાડશે.

પ. ખે અક્ષરમાં માર્ગ રહ્યો છે, અને અનાદિ કાળથી એટલું બધું કર્યા છતાં શા માટે પ્રાપ્ત થયા નથી તે વિચારા....



[ १३६ ]

3 [

[ વર્ષ **ર૩** મું ]

જયાં સુધી આત્મા આત્મભાવથી અન્યથા એટલે દેહભાવે વર્તશે, હું કરું છું એવી ખુદ્ધિ કરશે, હું રિદ્ધિ ઇત્યાદિકે અધિક છું એમ માનશે, શાસ્ત્રને જળ-રૂપે સમજશે, મર્મને માટે મિથ્યા માહ કરશે, ત્યાં-સુધી તેની શાંતિ થવી દુર્લભ છે એ જ આ પત્તાથી જણાવું છું. તેમાં જ ખહુ સમાયું છે. ઘણે સ્થળેથી વાંચ્યું હાય, સુષ્યું હાય તાપણ આ પર અધિક લક્ષ રાખશા.

\*

[ १२४ ]

28

[ વર્ષ ર3 મું ]

' जणं जणं दिसं इच्छइ तणं तणं दिसं अपडिबद्धे.'

જે જે દિશા ભણી જવું ઇચ્છે તે તે દિશા જેને અપ્રતિખદ્ધ અર્થાત્ ખુલ્લી છે. (રાેકી શક્તી નથી.)

આવી દશાના અભ્યાસ જ્યાં સુધી નહીં થાય; ત્યાં સુધી યથાર્થ ત્યાગની ઉત્પત્તિ થવી કેમ સંભવે ?

પૈાદ્ગલિક રચનાએ આત્માને સ્તંભિત કરવે৷ ઉચિત નથી.

泰

[ १३५ ]

૮૫ [ વર્ષ<sup>િ</sup> રક મું ]

મુમુક્ષુતાના અંશાએ ગૃહાયલું તમારૂં હ્રદય પરમ સંતાષ આપે છે. અનાદિકાળનું પરિભ્રમણ હવે સમા-પ્તતાને પામે એવી જિજ્ઞાસા, એ પણ એક કલ્યાણ જ છે. કાેઈ એવા યથાયાેગ્ય સમય આવી રહેશે કે જયારે ઇચ્છિત વસ્તુની પ્રાપ્તિ થઇ રહેશે.

નિરંતર વૃત્તિએા લખતા રહેશા. જિજ્ઞાસાને ઉત્તેજન આપતા રહેશા. અને નીચેની ધર્મકથા શ્રવણ કરી હશે તથાપિ ફરી ફરી તેનું સ્મરણ કરશા.

> સમ્યક્દશાનાં પાંચ લક્ષણા છે:-શમ. સંવેગ. નિર્વેદ.

ક્રોધાદિક કષાયાનું શમાઈ જવું, ઉદય આવેલા કષાયામાં મંદતા થવી, વાળી લેવાય તેવી આત્મદશા થવી અથવા અનાદિકાળની વૃત્તિએ શમાઈ જવી તે 'શમ'.

મુક્ત થવા સિવાય ખીજ કેાઈ પણ પ્રકારની ઇચ્છા નહીં, અભિલાષા નહીં, તે ' સંવેગ '.

જયારથી એમ સમજાયું કે ભ્રાંતિમાં જ પરિભ્રમણ કર્યું; ત્યારથી હવે ઘણી થઈ, અરે જીવ! હવે થાેભ, એ 'નિર્વેદ'.

માહાત્મ્ય જેનું પરમ છે એવા નિઃસ્પૃહી પુરુષાનાં વચનમાં જ તલ્લીનતા તે 'શ્રહા'—'આસ્થા'.

એ સઘળાં વડે જીવમાં સ્વાત્મતુલ્ય ખુદ્ધિ તે 'અનુકંપા'.

આ લક્ષણા અવશ્ય મનન કરવા યાગ્ય છે, સ્મરવા યાગ્ય છે, ઈચ્છવા યાગ્ય છે, અનુભવવા યાગ્ય છે. અધિક અન્ય પ્રસંગે.



[ 985 ] <\$ [ qq<sup>2</sup> 23 y<sub>1</sub> ]

# ઉંચ નીચના અંતર નથી, સમજ્યા તે પામ્યા સદ્દગતિ

તીર્થ કર દેવે રાગ કરવાની ના કહી છે, અર્થાત્ રાગ હાય ત્યાં સુધી માેક્ષ નથી. ત્યારે આ પ્રત્યેના રાગ તમને ખધાને હિતકારક કેમ થશે ?

પાંચેક દિવસ પહેલાં પત્ર મહયું, જે પત્રમાં લક્ષ્મ્યાદિકની વિચિત્ર દશા વર્ણવી છે. તે એવા અનેક પ્રકારના પરિત્યાગી વિચારા પાલડી પાલડીને જ્યારે આત્મા એકત્વ અહિ પામી મહાત્માના સંગને આરાધશે, વા પાતે કાઇ પૂર્વના સ્મરણને પામશે તો ઇચ્છિત સિહિને પામશે. આ નિ:સંશય છે....

[ 968 ] (( [ au<sup>c</sup> 38 y']

જીવને માર્ગ મહયા નથી એનું શું કારણ ? ...અમને લાગે છે કે માર્ગ સરળ છે, પણ

પ્રાપ્તિના યાગ મળવા દુર્લભ છે.

## સત્સ્વરૂપને અમેદભાવ અને અનન્ય ભક્તિએ નમાનમ:

ભાવ અપ્રતિ પદ્ધતાથી નિરંતર વિચરે છે એવા જ્ઞાની પુરૂષનાં ચરણારવિંદ, તે પ્રત્યે અચળ પ્રેમ થયા વિના અને સમ્યક્પ્રતીતિ આવ્યા વિના સત્સ્વ-રૂપની પ્રાપ્તિ થતી નથી, અને આવ્યેથી અવશ્ય તે મુમુક્ષુ જેનાં ચરણારવિંદ તેણે સેવ્યાં છે, તેની દશાને પામે છે. આ માર્ગ સર્વ જ્ઞાનીઓએ સેવ્યા છે, સેવે છે, અને સેવશે. જ્ઞાનપ્રાપ્તિ એથી અમને થઈ હતી. વર્તમાને એ જ માર્ગથી થાય છે અને અનાગત કાળે પણ જ્ઞાનપ્રાપ્તિના એ જ માર્ગ છે. સર્વ શાસ્ત્રોના **ખાેધ લક્ષ જેવા જતાં એ જ છે. અને જે** કાેઈ પણ પ્રાણી છૂટવા ઈચ્છે છે તેણે અખંડ વૃત્તિથી એ જ માર્ગને આરાધવા. એ માર્ગ આરાધ્યા વિના જીવે અનાદિ કાળથી પરિભ્રમણ કર્યું છે. જયાં સુધી જવને સ્વચ્છં દુરૂપી અંધત્વ છે, ત્યાં સુધી એ માર્ગનું દુર્શન થતું નથી. ( અંધત્વ ડળવા માટે ) જવે એ માર્ગના વિચાર કરવો; દઢ માેક્ષે<sup>ટ</sup>છા કરવી; એ વિચારમાં

અપ્રમત્ત રહેવું, તો માર્ગની પ્રાપ્તિ થઈ અંધત્વ ડળે છે, એ નિ:શંક માનજે. અનાદિ કાળથી જવ અવળે માર્ગે ચાલ્યા છે. જોકે તેણે જપ, તપ, શાસ્તા-ધ્યયન વગેરે અનંત વાર કર્યું છે; તથાપિ જે કંઇ પણ અવશ્ય કરવા યાગ્ય હતું તે તેણે કર્યું નથી; જે કે અમે પ્રથમ જ જણાવ્યું છે.

સૂયગડાંગ સૂત્રમાં ૠષભદેવજ ભગવાને જ્યાં અઠ્ઠાણું પુત્રોને ઉપદેશ્યા છે, માક્ષ માર્ગે ચઢાવ્યા છે ત્યાં એ જ ઉપદેશ કર્યો છે :

હે આયુષ્યમના! આ જવે સર્વે કર્યું છે. એક આ વિના, તે શું? તા કે નિશ્ચય કહીએ છીએ કે સત્પુરુષનું કહેલું વચન, તેના ઉપદેશ તે સાંભાવયાં નથી, અથવા રૂડે પ્રકારે કરી તે ઉઠાવ્યાં નથી. અને એને જ અમે મુનિઓનું સામાયિક (આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ) કહ્યું છે.

સુધર્માસ્વામી જંખુસ્વામીને ઉપદેશે છે કે જગત આખાનું જેણે દર્શન કર્યું છે, એવા મહાવીર ભગવાન, તેણે આમ અમને કહ્યું છે:–ગુરુને આધીન થઈ વર્તતા એવા અનંત પુરૂષા માર્ગ પામીને માક્ષપ્રાપ્ત થયા.

#### ( २४५ )

એક આ સ્થળે નહીં પણ સર્વ સ્થળે અને સર્વ શાસ્ત્રમાં એ જ વાત કહેવાના લક્ષ છે.

### आणाए धम्मा आणाए तवा।

આજ્ઞાનું આરાધન એ જ ધર્મ અને આજ્ઞાનું આરાધન એ જ તપ. ( આચારાંગ સૂત્ર )

સર્વ સ્થળે એ જ માટા પુરૂષાના કહેવાના લક્ષ છે, એ લક્ષ છવને સમજાયા નથી. તેના કારણમાં સર્વથી પ્રધાન એવું કારણ સ્વચ્છંદ છે અને જેણે સ્વચ્છંદને મંદ કર્યો છે, એવા પુરૂષને પ્રતિખદ્ધતા ( કાકસંખંધી ખંધન, સ્વજન કુટુંખ ખંધન, દેહા-બિમાનરૂપ ખંધન, સંકલ્પ વિકલ્પરૂપ ખંધન) એ ખંધન ટળવાના સર્વોત્તમ ઉપાય જે કંઈ છે તે આ ઉપરથી તમે વિચારા. અને એ વિચારતાં અમને જે કંઈ યાગ્ય લાગે તે પૂછજો. અને એ માર્ગે જો કંઈ યાગ્યતા લાવશા તા ઉપશમ ગમે ત્યાંથી પણ મળશે. ઉપશમ મળે અને જેની આજ્ઞાનું આરાધન કરીએ એવા પુરુષના ખાજ રાખજો.

બાકી બીજાં બધાં સાધન પછી કરવાં યાેગ્ય છે. આ સિવાય બીજો કાેઈ માેક્ષમાર્ગ વિચારતાં લાગશે નહીં. (વિકલ્પથી ) લાગે તેા જણાવશા કે જે કંઇ યાગ્ય હાય તે જણાવાય

\*

[ २१3 ]

16

[ qq<sup>c</sup> २४ **મુ** ]

देहाभिमाने गलिते, विज्ञाते परमात्मिन । यत्र यत्र मना याति, तत्र तत्र समाधयः ॥

હું કર્તા, હું મનુષ્ય, હું સુખી, હું દુ:ખી એ વગેરે પ્રકારથી રહેલું દેહાભિમાન, તે જેનું ગળી ગયું છે, અને સર્વોત્તમ પદરૂપ પરમાત્માને જેણે જાણ્યા છે, તેનું મન જયાં જયાં જાય છે ત્યાં ત્યાં તેને સમાધિ જ છે.

આપે એક વાર ભક્તિના સંબંધમાં પ્રશ્ન કર્યું હતું, તે સંબંધમાં વધારે વાત તાે સમાગમે થઈ શકે તેમ છે, અને ઘણું કરીને બધી વાતને માંટે સમા-ગમ ઠીક લાગે છે. તાેપણ ઘણાે જ ટૂંકાે ઉત્તર લખું છું.

પરમાત્મા અને આત્માનું એકરૂપ થઈ જવું (!) તે પરાભક્તિની છેવઠની હદ છે. એક એ જ લય રહેવી તે પરાભક્તિ છે. પરમમહાત્મ્યા ગાપાંગનાએ મહાત્મા વાસુદેવની ભક્તિમાં એ જ પ્રકારે રહી હતી;

પરમાત્માને નિરંજન અને નિર્દે હરૂપે ચિંતવ્યે જીવને એ લય આવવી વિકટ છે, એટલા માટે જેને પરમા-ત્માનો સાક્ષાત્કાર થયેા છે, એવો દેહધારી પરમાત્મા તે પરાભક્તિનું પરમ કારણ છે. તે જ્ઞાની પુરુષનાં સર્વે ચરિત્રમાં અકયભાવના લક્ષ થવાથી તેના હૃદયમાં વિરાજમાન પરમાત્માના અકચભાવ હાેય છે; અને એ જ પરાભક્તિ છે. જ્ઞાની પુરુષ અને પરમાત્મામાં અંતર જ નથી; અને જે કાઈ અંતર માને છે, તેને માર્ગની પ્રાપ્તિ પરમ વિક્રેટ છે. જ્ઞાની તેા પરમાત્મા જ છે; અને તેના ઓળખાણ વિના પરમાત્માની પ્રાપ્તિ થઇ નથી; માટે સર્વ પ્રકારે ભક્તિ કરવા યાેગ્ય એવી દેહધારી દિવ્ય મૂર્તિ–જ્ઞાનીરૂપ પરમાત્માની–ને નમ-સ્કારાદિ ભક્તિથી માંડી પરાભક્તિના અંત સુધી એક લયે આરાધવી, એવા શાસ્ત્રલક્ષ છે. પરમાત્મા આ દેહધારીરૂપે થયેા છે એમ જ જ્ઞાની પુરુષ પ્રત્યે જીવને ખુદ્ધિ થયે ભક્તિ ઊગે છે, અને તે ભક્તિ ક્રમે કરી પરાભક્તિરૂપ હેાય છે. આ વિષે શ્રીમદ્દભાગવતમાં ભગવદ્દગીતામાં ઘણા ભેદ પ્રકાશિત કરી એ જ લક્ષ્ય પ્રશસ્યા છે; અધિક શું કહેવું ? જ્ઞાની તીર્થ કરદેવમાં લક્ષ થવા જૈનમાં પણ પંચપરમેષ્ટિ મંત્રમાં "નમા

અરિહ તાણું '' પદ પછી સિદ્ધને નમસ્કાર કર્યો છે; એ જ ભક્તિ માટે એમ સૂચવે છે કે પ્રથમ જ્ઞાની પુરુષની ભક્તિ; અને એ જ પરમાત્માની પ્રાપ્તિઅને ભક્તિનું નિદાન છે.

બીજાં એક પ્રશ્ન (એકથી અધિક વાર) આપે એમ લખ્યું હતું કે વ્યવહારમાં વેપારાદિ વિષે આ વર્ષ જેવું જોઇએ તેવું લાભરૂપ લાગતું નથી, અને કઠણાઈ રહ્યા કરે છે.

પરમાત્માની ભક્તિ જ જેને પ્રિય છે, એવા પુરુષને એવી કઠણાઈન હોય તો પછી ખરા પરમાત્માની ભક્તિ જ નથી એમ સમજવું. અથવા તો ચાહીને પરમાત્માની ઇચ્છારૂપ માયાએ તેવી કઠણાઈ માક લવાનું કાર્ય વિસ્મરણ કર્યું છે. જનક વિદેહ અને મહાત્મા કૃષ્ણ વિષે માયાનું વિસ્મરણ થયું લાગે છે, તથાપિ તેમ નથી. જનક વિદેહીની કઠણાઇ વિષે કંઇ અત્ર કહેવું જેગ નથી, કારણ કે તે અપ્રગટ કઠણાઇ છે, અને મહાત્મા કૃષ્ણની સંકટરૂપ કઠણાઇ પ્રગટ જ છે, તેમ અષ્ટમહાસિદ્ધિ અને નવનિધિ પણ પ્રસિદ્ધ જ છે; તથાપિ કઠણાઈ તો ઘટારત જ હતી, અને

હોવી જોઇએ. એ કઠણાઈ માયાની છે; અને પરમાત્માના લક્ષની તેા એ સરળાઇ છે, અને એમ જ હો. ... રાજાએ વિકટ તપ કરી પરમાત્માનું આરાધન કર્યું; અને દેહધારીરૂપે પરમાત્માએ તેને દર્શન આપ્યું અને વર માગવા કહ્યું ત્યારે... રાજાએ માગ્યું કે હે ભગવાન! આવી જે રાજ્યલક્ષ્મી મને આપી છે તે ઠીક જ નથી, તારા પરમ અનુત્રહ મારા ઉપર હાય તા પંચવિષયના સાધનરૂપ એ રાજ્યલક્ષ્મીનું ફરીથી મને સ્વપ્નું પણ ન હા, એ વર આપ. પરમાત્મા દિંગ થઇ જઇ 'તથાસ્તુ' કહી સ્વધામ ગત થયા.

કહેવાના આશય એવા છે કે એમ જ યેડ્ય છે. કઠણાઈ અને સરળાઈ, શાતા અને અશાતા એ ભગ-વદ્દભક્તને સરખાં જ છે; અને વળી કઠણાઇ અને અશાતા તા વિશેષ અનુકૂળ છે કે જ્યાં માયાના પ્રતિ-ખંધ દર્શનરૂપ નથી.

આપને તેા એ વાર્તા જાણવામાં છે; તથાપિ કુટું-બાદિકને વિષે કઠણાઇ હોવી ઘટારત નથી એમ ઊગતું હોય તા તેનું કારણ એ જ છે કે પરમાત્મા એમ કહે છે, કે તમે તમારા કુટું બ પ્રત્યે નિઃસ્નેહ હો, અને તેના

### ( २५० )

પ્રત્યે સમભાવી થઇ પ્રતિબંધ રહિત થાએા; તે તમારું છે એમ ન માનાે. અને પ્રારબ્ધયાેગને લીધે એમ મનાય છે, તે ટાળવા આ કઠણાઈ મેં માેકલી છે. અધિક શું કહેવું? એ એમ જ છે.

\*

[ २५० ]

૯૦

[ વર્ષ ર૪ મું ]

ભક્તિપૂર્જીતા પામવાને યાગ્ય ત્યારે થાય છે કે એક તૃણમાત્ર પણ હરિપ્રત્યે યાચવું નહીં, સર્વદશામાં ભક્તિમય જ રહેવું.

વ્યવહારચિંતાથી અકળામણુ આવતાં, સત્સંગના વિયાગથી કાેઇ પ્રકારે શાંતિ નથી હાેતી એમ આપે લખ્યું તે યાેગ્ય જ છે. તથાપિ વ્યવહાર ચિંતાનું અક-ળામણુ તાે યાેગ્ય નથી. સર્વત્ર હરિઇચ્છા બળવાન છે. એ દઢ કરાવવા માટે હરિએ આમ કર્યું છે, એમ આપે નિ:શંકપણે સમજવું; માટે જે થાય તે જોવું; અને પછી જો આપને અકળામણુ જન્મ પામે, તાે જોઇ લઈશું. હવે સમાગમ થશે ત્યારે એ વિષે વાતચીત કરીશું.

### ( १५१ )

અકળામણ રાખશા નહીં. અમે તા એ માર્ગથી તર્યા છીએ…

સાકાર રૂપે હરિની પ્રગટ પ્રાપ્તિ એ શખ્દને પ્રત્યક્ષ દર્શન ઘણું કરીને લખું છું.

\*

[ ५५% ]

૯૧ [વ<sup>ષ</sup>ે **ર**૪ મું]

સર્વશક્તિમાન હરિની ઇચ્છા સંદૈવ સુખરૂપ જ હોય છે, અને જેને કાંઇ પણ ભક્તિના અંશા પ્રાપ્ત થયા છે એવા પુરુષે તાે જરૂર એમ જ નિશ્ચય કરવાે કે ''હરિની ઇચ્છા સંદૈવ સુખરૂપ જ હાેય છે.''

\*\*

[ २४६ ]

હર

[ qq<sup>c</sup> २४ भु<sup>\*</sup> ]

વિરહ પણ સુખદાયક માનવા.

અતિશય વિરહાગ્નિ હરિપ્રત્યેની જલવાથી સાક્ષાત્ તેની પ્રાપ્તિ હેાય છે. તેમજ સંતના વિરહાનુભવનું ફળ પણ તે જ છે. ઇશ્વરેંચ્છાથી આપણા સંખંધમાં તેમ જ માનશા.

પૂર્ણ કામ એવું હરિનું સ્વરૂપ છે. તેને વિષે જેની નિરંતર લય લાગી રહી છે એવા પુરુષથી ભારત-

#### (२५२)

ક્ષેત્ર પ્રાયે શુન્યવત્ થયું છે. માયા માહ સર્વત્ર ભળાય છે. કવચિત્ મુમુક્ષુ જોઈએ છીએ; તથાપિ મતાંતરા-દિકનાં કારણાથી તેમને પણ જોગ થવા દુર્લભ થાય છે.

[ ર૪૧ ] લ્ઉં [ વર્ષ ર૪ મું ]

જેને લાગી છે તેને જ લાગી છે અને તેણે જ જાણી છે; તે જ "પિયુ પિયુ" પાકારે છે. એ ખ્રાહ્મી વેદના કહી કેમ જાય? કે જયાં વાણીના પ્રવેશ નથી. વધારે શું કહેવું? લાગી છે તેને જ લાગી છે. તેનાજ ચરણસંગથી લાગે છે; અને લાગે છે ત્યારે જ છ્ડકા હાય છે. એ વિના ખીજો સુગમ માલમાર્ગ છે જ નહીં. તથાપિ કાઈ પ્રયત્ન કરતું નથી! માહ ખળવાન છે!

[ ૧૪૧ ] ૯૪ [ વર્ષ ર૩ મું ] વ્યાસ ભગવાન વદે છે કે:—

> ' इच्छाद्वेषविहीनेन सर्वत्र समचेतसा, भगवद्भक्तियुक्तेन पाप्ता भागवती गतिः।

...' ઇચ્છા અને દ્વેષ વગર, સર્વ ઠેકાણે સમ-દૃષ્ટિથી જોનાર એવા પુરુષા ભગવાનની ભક્તિથી યુક્ત થઇને ભાગવતી ગતિને પામ્યા,અર્થાત નિર્વાણ પામ્યા.' [ 960 ]

હપ

[વર્ષ ૨૪ મું]

.. વ્યવહારચિંતા માટે સર્વ પ્રકારે નિર્ભય રહેવું. રાેમ રાેમ ભક્તિ તાે એ જ છે કે, એવી દશા આવ્યે અધિક પ્રસન્ન રહેવું. માત્ર ખીજા જીવાને કચવાયાનું કારણ આત્મા થાય ત્યાં ચિંતા સહજ કરવી. દઢ-જ્ઞાનની પ્રાપ્તિનું એ જ લક્ષણ છે.

રામ રામ ખુમારી ચઢશે, અમરવરમયજ આત્મ-દષ્ટિ થઇ જશે, એક ' તું હિ તું હિ ' મનન કરવાના પણ અવકાશ નહીં રહે, ત્યારે આપને અમરવરના આનંદના અનુભવ થશે....

\*

[ १८६ ]

૯૬

[ વષ<sup>°</sup> ર૪ મું]

જીવને ભે માટાં ખંધન છે; એક સ્વચ્છંદ અને ખીજાં પ્રતિખંધ. સ્વચ્છંદ ટાળવાની ઇચ્છા જેની છે, તેણે જ્ઞાનીની આજ્ઞા આરાધવી જોઈએ; અને પ્રતિ-ખંધ ટાળવાની ઇચ્છા જેની છે, તેણે સર્વસંગથી ત્યાગી થવું જોઇએ. આમ ન થાય તા ખંધનના નાશ થતા નથી. સ્વચ્છંદ જેના છેદાયા છે તેને જે પ્રતિ-ખંધ છે, તે અવસર પ્રાપ્ત થયે નાશ પામે છે, આટલી શિક્ષા સ્મરણ કરવારૂપ છે....

[ ર૦૫ ] ૯૭ [ વર્ષ ર૪ મું ]

तत्र को मोहः कः शोक एकलममुपश्यतः ।

તેને માહ શા, અને તેને શાક શા, કે જે સર્વત્ર એકત્વ (પરમાત્મસ્વરૂપ )ને જ જાએ છે.

વાસ્તવિક સુખ એ જગતની દષ્ટિમાં આવ્યું હોત તા જ્ઞાની પુરુષાએ નિયત કરેલું એવું માેક્ષસ્થાન ઊર્ધ્વ લાકમાં હાેત નહીં; પણ આ જગત જ માેક્ષ હાેત.

જ્ઞાનીને સર્વંત્ર મેાક્ષ છે; આ વાત જો કે યથાર્થ છે; તાપણ જયાં માયાપૂર્વક પરમાત્માનું દર્શન છે એવું જગત્, વિચારી પગ મૂકવા જેવું તેને પણ કંક લાગે છે; માટે અમે અસંગતાને ઈચ્છીએ છીએ, કાં તમારા સંગને ઈચ્છીએ છીએ એ યાગ્ય જ છે.

\*

[ १૯૮ ]

૯૮

[ વષ<sup>િ</sup> ૨૪ મું]

### સત્ને અમેદભાવે નમા નમ:

બીજી બધી પ્રવૃત્તિ કરતાં જીવને યાેગ્યપણું પ્રાપ્ત થાય તેવી વિચારણા કરવી યાેગ્ય છે; અને તેનું મુખ્ય સાધન સર્વ પ્રકારના કામભાગથી વૈરાગ્યસમેત સત્સંગ છે. સત્સંગ (સમવયી પુરુષોનો, સમગુણી પુરુષોનો યાેગ) માં, સત્ના જેને સાક્ષાત્કાર છે એવા પુરુષનાં વચનાનું પરિચર્યન કરવું કે જેમાંથી કાળે કરીને સત્ની પ્રાપ્તિ થાય છે.

કાઇ પણ પ્રકારે જવ પાતાની કલ્પનાએ કરી સત્ને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. સજવનમૂર્તિ પ્રાપ્ત થયે જ સત્ પ્રાપ્ત થાય છે, સત્ સમજાય છે, સત્ના માર્ગ મળે છે, સત્ પર લક્ષ આવે છે. સજવનમૂર્તિના લક્ષ વગર જે કંઇ પણ કરવામાં આવે છે, તે જવને ખંધન છે. આ અમારું હૃદય છે.

આ કાળ સુલભળાધીપણું પ્રાપ્ત થવામાં વિધ્ન-ભૂત છે. કંઇક ( બીજા કાળ કરતાં ખહુ ) હજા તેનું વિષમપણું એાછું છે; તેવા સમયમાં વક્કપણું, જડ-પણું જેનાથી પ્રાપ્ત થાય છે એવા માયિક વ્યવહા-રમાં ઉદાસીન થવું શ્રેયસ્કર છે...સત્ના માર્ગ કાઈ સ્થળે દેખાતા નથી.

તમને બધાને હમણાં જે કંઇ જૈનના પુસ્તકા વાંચવાના પરિચય રહેતા હાય, તેમાંથી જગતનું વિશેષ વર્ણન કર્યું હાેય તેવા ભાગ વાંચવાના લક્ષ એાછા કરજો; અને જીવે શું નથી કર્યું ? ને હવે શું કરવું ? એ ભાગ વાંચવાના, વિચારવાના વિશેષ લક્ષ રાખજો.

કાઈપણ બીજાઓ, ધર્મ કિયાને નામે જે તમારા સહવાસીઓ ( શ્રાવકાદિક ) ક્રિયા કરતા હોય તેને નિષેધશા નહીં. હાલ જેણે ઉપાધિરૂપ ઇચ્છા અંગીકાર કરી છે, તે પુરુષને કાઇ પણ પ્રકારે પ્રગઢ કરશા નહીં. માત્ર કાઈ દઢ જિજ્ઞાસ હાય તા તેના લક્ષ માર્ગ બણી વળે એવી થાડા શબ્દામાં ધર્મ કથા કરશા ( તે પણ જો તે ઈચ્છા રાખતા હાય તા). બાકી હાલ તા તમે સર્વ પાતપોતાના સફળપણા અર્થે મિથ્યા ધર્મવાસનાઓના, વિષયાદિકની પ્રિયતાના, પ્રતિખંધના ત્યાગ કરતાં શીખજો. જે કંઇ પ્રિય કરવા જેવું છે, તે જવે જાણ્યું નથી; અને બાકીનું કંઇ પ્રિય કરવા જેવું નથી, આ અમારા નિશ્ચય છે.

યાગ્યતા માટે બ્રહ્મચર્ય એ માેડું સાધન છે અસ ત્સંગ એ માેડું વિધ્ન છે....



# તે પૂર્જા પદને જ્ઞાનીએ પરમ પ્રેમથી ઉપાસે છે.

ચિત્તનું સરળપણું, વૈરાગ્ય અને ' સત્ ' પ્રાપ્ત હેાવાની જિજ્ઞાસા એ પ્રાપ્ત થવાં પરમ દુર્લભ છે; અને તેની પ્રાપ્તિને વિષે પરમ કારણરૂપ એવા ' સત્સંગ ' તે પ્રાપ્ત થવાે એ તાે પરમ પરમ દુર્લભ છે. માેટેરા પુરુષાએ આ કાળને કઠણ કાળ કહ્યો છે, તેનું મુખ્ય કારણ તેા એ છે કે 'સત્સંગ' ના જેગ થવા જ્વને બહ કઠણ છે: અને એમ હેાવાથી કાળને પણ કઠણ કહ્યો છે. માયામય અગ્નિથી ચાૈદે રાજલાેક પ્રજ્વલિત છે. તે માયામાં જીવની ખુદ્ધિ રાચી રહી છે, અને તેથી જીવ પણ તે ત્રિવિધ તાપ-અગ્નિથી ખહ્યા કરે છે; તેને પરમ કારુષ્યમૃતિના ખાધ એ જ પરમ શીતળ જળ છે; તથાપિ જીવને ચારે ખાજુથી અપૂર્ણ પુણ્યને લીધે તેની પ્રાપ્તિ હેાવી દુર્લભ થઈ પડી છે. પણ એ જ વસ્તુની ચિંતના રાખવી. 'સત્'ને વિષે પ્રીતિ, 'સત્' ૩૫ સંતને વિષે પરમ ભક્તિ, તેના માર્ગની જિજ્ઞાસા, એ જ નિરંતર સંભારવા યાગ્ય છે. તે સ્મરણ રહે-99

વામાં ઉપયોગી એવાં વૈરાગ્યાદિક ચરિત્રવાળાં પુસ્તકો અને વૈરાગી, સરળ ચિત્તવાળાં મનુષ્યના સંગ અને પાતાની ચિત્તશુદ્ધિ એ સારાં કારણા છે. એ જ મેળ-વવા રડણ રાખવું કલ્યાણકારક છે. અત્ર સમાધિ છે.

[ **ર**૪૨ ] ૧૦૦ [ વષ<sup>°</sup> **ર**૪ મું ]

સુદઢ સ્વભાવથી આત્માર્થનું પ્રયત્ન કરવું. આત્મકલ્યાણ પ્રાપ્ત થવામાં ઘણું કરીને વારંવાર પ્રખળ પરિષદ્ધા આવવાના સ્વભાવ છે. પણ જો તે પરિષદ્ધ શાંત ચિત્તથી વેદવામાં આવે છે, તા દીધે કાળે થઇ શકવા યાગ્ય એવું કલ્યાણ ખહુ અલ્પકાળમાં સાધ્ય થાય છે.

તમે સાૈ એવા શુદ્ધ આચરણથી વર્તજો કે વિષમ દષ્ટિએ જોનાર માણસામાંથી ઘણાને પાેતાની તે દષ્ટિના કાળ જતાં પશ્ચાત્તાપ કરવાના વખત આવે.

… ધૈર્ય રાખી, આત્માર્થમાં નિર્ભય રહેેજો.

\*

[ રહ્ય ] ૧૦૧ [ વર્ષ ર૪ મુ. ]

' સત્ ' હાલ તેા કેવળ અપ્રગટ રહ્યું દેખાય છે. જુદી જુદી ચેષ્ટાએ તે હાલ પ્રગટ જેવું માનવામાં આવે છે, ( યાગાદિક સાધન, આત્માનું ધ્યાન, અધ્યાત્મ ચિંતન, વેદાંતશુષ્ક વગેરેથી ) પણ તે તેવું નથી.

જિનના સિદ્ધાંત છે કે જડ કાેઇ કાળે જીવ ન થાય, અને જીવ કાેઇ કાળે જડ ન થાય; તેમ 'સત્' કાેઈ કાળે સત્ સિવાયના ખીજા કાેઈ સાધનથી ઉત્પન્ન હાેઇ શકે જ નહીં. આવી દેખીતી સમજ્ય તેવી વાતમાં મુઝાઈ જીવ પાેતાની કલ્પનાએ 'સત્' કરવાનું કહે છે, પ્રરૂપે છે, બાેધે છે, એ આશ્ચર્ય છે.

જગતમાં રુડું દેખાડવા માટે મુમુક્ષુ કંઇ આચરે નહીં, પણ રુડું હાેય તે જ આચરે.

\*

…એમની ઈચ્છા 'સત્' પ્રાપ્ત કરવા માટે તીવ્ર રહેતી હેાય તાપણ સત્સંગ વિના તે તીવ્રતા ફળદાયક થવી દુર્લભ છે.

\*

[રહ૯] ૧૦૩ [વર્ષ ર૪ મું]

જીવને જ્યાંસુધી સંતના જાેગ ન થાય ત્યાં સુધી મતમતાંતરમાં મધ્યસ્થ રહેવું યાગ્ય છે.

## નિ:શાંકતાથી નિર્ભયતા ઉત્પન્ન હાેય છે; અને તેથી નિ:સાંગતા પ્રાપ્ત હાેય છે.

પ્રકૃતિના વિસ્તારથી જીવનાં કર્મ અનંત પ્રકારની વિચિત્રતાથી પ્રવર્તે છે; અને તેથી દોષના પ્રકાર પણ અનંત ભાસે છે; પણ સર્વથી માટે દોષ એ છે કે જેથી 'તીવ્ર મુમુક્ષુતા' ઉત્પન્ન ન જ હોય, અથવા 'મુમુક્ષુતા' જ ઉત્પન્ન ન હોય.

ઘણું કરીને મનુષ્યાત્મા કાઈને કાઇ ધર્મ મતમાં હાય છે, અને તેથી તે ધર્મ મત પ્રમાણે પ્રવર્તવાનું તે કરે છે, એમ માને છે; પણ એનું નામ ' મુમુક્ષતા' નથી.

' મુમુક્ષુતા ' તે છે કે સર્વ પ્રકારની માહાસક્તિથી મુઝાઇ એક 'માક્ષ'ને વિષે જ યત્ન કરવા અને 'તીવ્ર મુમુક્ષુતા ' એ છે કે અનન્ય પ્રેમે માક્ષના માર્ગમાં ક્ષણે ક્ષણે પ્રવર્તવું.

' તીવ્ર મુમુક્ષુતા ' વિષે અત્ર જણાવવું નથી પણ 'મુમુક્ષુતા ' વિષે જણાવવું છે, કે તે ઉત્પન્ન થવાનું લક્ષણ પાતાના દાષ જાવામાં અપક્ષપાતતા એ છે, અને તેને લીધે સ્વચ્છંદના નાશ હોય છે.

સ્વચ્છંદ જ્યાં થાેડી અથવા ઘણી હાનિ પામ્યાે છે, ત્યાં તેટલી ભાેેેધખીજ યાેગ્ય ભૂમિકા થાય છે.

સ્વચ્છંદ જ્યાં પ્રાયે દબાયાે છે, ત્યાં પછી 'માર્ગ પ્રાપ્તિ 'ને રાેકનારાં ત્રણ કારણાે મુખ્ય કરીને હાેય છે, એમ અમે જાણીએ છીએ.

આ લાેકની અલ્પ પણ સુખેચ્છા, પરમ દૈન્ય-તાની એાછાઇ અને પદાર્થના અનિર્ણય.

એ બધાં કારણાે ટાળવાનું બીજ હવે પછી કહેશું. તે પહેલાં તે જ કારણાેને અધિકતાથી કહીએ છીએ.

'આ લાકની અલ્પ પણ સુખેચ્છા', એ ઘણું કરીને તોલ્ર મુમુક્ષુતાની ઉત્પત્તિ થયા પહેલાં હાય છે. તે હાવાનાં કારણા નિઃશંકપણે તે 'સત્' છે એવું દઢ થયું નથી, અથવા તે 'પરમાનંદરૂપ' જ છે એમ પણ નિશ્ચય નથી. અથવા તા મુમુક્ષુતામાં પણ કેટલાક આનંદ અનુભવાય છે, તેને લીધે બાહ્ય-શાતાનાં કારણા પણ કેટલાક વાર પ્રિય લાગે છે (!) અને તેથી આ લાકની અલ્પ પણ સુખેચ્છા રહ્યા કરે છે; જેથી જીવની એગ્યતા રાકાઈ જય છે.

સત્પુરૂષમાં જ પરમેશ્વર ખુદ્ધિ, એને જ્ઞાનીઓએ પરમ ધર્મ કહ્યો છે; અને એ ખુદ્ધિ પરમ દૈન્યત્વ સૂચવે છે; જેથી સર્વ પ્રાણી વિષે પાતાનું દાસત્વ મનાય છે અને પરમ જેગ્યતાની પ્રાપ્તિ હાય છે. એ 'પરમ દૈન્યત્વ' જયાં સુધી આવરિત રહ્યું છે ત્યાં સુધી જવની જેગ્યતા પ્રતિખંધયુક્ત હાય છે.

કદાપિ એ ખન્ને થયાં હાય, તથાપિ વાસ્તિવિક તત્ત્વ પામવાની કંઈ જેગ્યતાની એાછાઈને લીધે પદાર્થ—નિર્ણય ન થયા હાય તા ચિત્ત વ્યાકુળ રહે છે, અને મિથ્યા સમતા આવે છે; કલ્પિત પદાર્થ વિષે 'સત્' ની માન્યતા હાય છે; જેથી કાળે કરી અપૂર્વ પદાર્થને વિષે પરમ પ્રેમ આવતા નથી, અને એ જ પરમ જાગ્યતાની હાનિ છે.

આ ત્રણે કારણે ઘણું કરીને અમને મળેલા ઘણા ખરા મુમુક્ષુમાં અમે જેયાં છે. માત્ર બીજા કારણની કંઈક ન્યૂનતા કાેઇ કાેઈ વિધે જાેઈ છે, અને જે તેઓમાં સર્વ પ્રકારે (પરમ દૈન્યતાની ખામીની) ન્યૂનતા થવાનું પ્રયત્ન હાેય તાે જાેગ્ય થાય એમ જાણીએ છીએ. પરમ દૈન્યપણું એ ત્રણેમાં બળવાન

સાધન છે; અને એ ત્રણેનું બીજ મહાત્માને વિષે પરમ પ્રેમાર્પણ એ છે.

અધિક શું કહીએ ? અનતંકાળે એ જ માર્ગ છે.

પહેલું અને ત્રીજું કારણ જવાને માટે બીજાં કારણની હાનિ કરવી. અને મહાત્માના જેગે તેના અલાકિક સ્વરૂપને આળખવું. આળખવાની પરમ તીવ્રતા રાખવી, તાે આળખાશે. મુમુક્ષુનાં નેત્રો મહાત્માને આળખી લે છે.

મહાત્મામાં જેના દઢ નિશ્ચય થાય છે, તેને માહા-સક્તિ મટી પદાર્થના નિર્ણય હાય છે. તેથી વ્યાકુળતા મટે છે. તેથી નિઃશંકતા આવે છે. જેથી જીવ સર્વ પ્રકારના દુઃખથી નિર્ભય હાય છે અને તેથી જ નિઃસંગતા ઉત્પન્ન હાય છે, અને એમ યાગ્ય છે.

માત્ર તમ મુમુક્ષુએાને અર્થે ટ્રંકામાં ટ્રંકું આ લખ્યું છે; તેના પરસ્પર વિચાર કરી વિસ્તાર કરવા અને તે સમજવું એમ અમે કહીએ છીએ.

અમે આમાં ઘણાે ગૃઢ શાસ્ત્રાર્થ પણ પ્રતિપાદન કર્યા છે. તમે વાર વાર વિચારજો. યાગ્યતા હશે તાે અમારા સમાગમમાં આ વાતનાે વિસ્તારથી વિચાર ખતાવીશું.

હાલ અમારા સમાગમ થાય તેમ તા નથી; પણ વખતે શ્રાવણ વદમાં કરીએ તાે થાય; પણ તે ક્યે સ્થળે તે હન્તુ સુધી વિચાર્યું નથી.

કળિયુગ છે માટે ક્ષણવાર પણ વસ્તુ વિચાર વિના ન રહેવું એમ મહાત્માએાની શિક્ષા છે.

\*

[ २४६ ]

૧૦૫

[ વષ<sup>્</sup> ર૪ મું ]

### ૐ નમઃ

કરાળ કાળ હેાવાથી જીવને જયાં વૃત્તિની સ્થિતિ કરવી જોઇએ, ત્યાં તે કરી સકતાે નથી.

સહર્મના ઘણું કરીને લાપ જ રહે છે. તે માટે આ કાળને કળિયુગ કહેવામાં આવ્યા છે.

સહર્મના જેગ સત્પુરૂષ વિના હેાય નહીં; કારણ કે અસત્માં સત્ હેાતું નથી.

ઘણું કરીને સત્પુરુષનાં દર્શનની અને જેગની આ કાળમાં અપ્રાપ્તિ દેખાય છે. જયારે એમ છે, ત્યારે સહ્ધર્મ રૂપ સમાધિ મુમુક્ષુ પુરુષને કયાંથી પ્રાપ્ત હાય? અને અમુક કાળ વ્યતીત થયાં છતાં જયારે તેવી સમાધિ પ્રાપ્ત નથી થતી ત્યારે મુમુક્ષુતા પણ કેમ રહે?

ઘણું કરીને જીવ જે પરિચયમાં રહે છે, તે પરિ-ચયરૂપ પોતાને માને છે. જેના પ્રગટ અનુભવ પણ થાય છે કે અનાર્ય કુળમાં પરિચય કરી રહેલા જીવ અનાર્યરૂપે પાતાને દઢ માને છે; અને આર્યત્વને વિષે મતિ કરતા નથી.

માટે માેટા પુરુષાએ અને તેને લઈ ને અમે એવા દઢ નિશ્ચય કર્યો છે કે જીવને સત્સંગ એ જ માેક્ષનું પરમ સાધન છે.

પાતાની સન્માર્ગને વિષે યાગ્યતા જેવી છે, તેવી યાગ્યતા ધરાવનારા પુરુષોના સંગ તે સત્સંગ કહ્યો છે. માટા પુરુષના સંગમાં નિવાસ છે, તેને અમે પરમ સત્સંગ કહીએ છીએ કારણ એના જેવું કાઇ હિતસ્વી સાધન આ જગતમાં અમે જોયું નથી, અને સાંભળ્યું નથી.

પૂર્વે થઇ ગયેલા માટા પુરુષનું ચિંતન કલ્યાણુ-

કારક છે; તથાપિ સ્વરૂપસ્થિતિનું કારણ હાઇ શકતું નથી; કારણ કે જવે શું કરવું તે તેવા સ્મરણથી નથી સમજાતું. પ્રત્યક્ષજોગે વગર સમજાવ્યે પણ સ્વરૂપ સ્થિતિ થવી સંભવિત માનીએ છીએ, અને તેથી એમ નિશ્ચય થાય છે કે તે જેગનું અને તે પ્રત્યક્ષ ચિંત-નનું ફળ માક્ષ હાય છે. કારણ કે મૂર્તિમાન માક્ષ તે સત્પુરૂષ છે.

માેલે ગયા છે એવા (અહેં તાદિક) પુરુષનું ચિંતન ઘણા કાળે ભાવાનુસાર માેલાદિક ફળદાતા હાેય છે. સમ્યક્ત્વ પામ્યા છે એવા પુરુષના નિશ્ચય થયે અને જોગ્યતાના કારણે જીવ સમ્યક્ત્વ પામે છે.

\*

[ રહ3 ] ૧૦૬ [ વર્ષ ૧૪ મું]

કળિયુગમાં અપાર કષ્ટે કરીને સત્પુરુષનું આળખાણ પડે છે. છતાં વળી કંચન અને કાંતાના માહ તેમાં પરમ પ્રેમ આવવા ન દે તેમ છે. આળ-ખાણ પડ્યે અડગપણે ન રહી શકે એવી જીવની વૃત્તિ છે, અને આ કળિયુગ છે; તેમાં જે નથી મુઝાતા તેને નમસ્કાર. ચિત્તની જે સ્થિરતા થઇ હોય તા તેવા સમય પરત્વે સત્પુરુષોના ગુણોનું ચિંતન, તેમનાં વચનાનું મનન, તેમના ચારિત્રનું કથન, કીર્તન, અને પ્રત્યેક ચેષ્ટાનાં ફરી ફરી નિદિધ્યાસન એમ થઇ શકતું હાય તા મનના નિગ્રહ થઈ શકે ખરા; અને મન જીતવાની ખરેખરી કસાડી એ છે. એમ થવાથી ધ્યાન શું છે એ સમજાશે. પણ ઉદાસીનભાવે ચિત્તસ્થિરતા સમય પરત્વે તેની ખૂબી માલૂમ પડે.

\*3

[ ૧૯૨ ] ૧૦૮ [ વર્ષ ૧૪ મું ] કરના ફકીરી કથા દિલગીરી, સદા મગન મન રહેનાજી.

એ વૃત્તિ મુમુક્ષુએાને અધિકાધિક વર્ધ માન કરવા જેવી છે. પરમાથે ચિંતા હોય એ વિષય **બુદાે** છે; વ્યવહારચિંતાનું વેદન અંતરથી એાછું કરવું એ એક માર્ગ પામવાનું સાધન છે.

તમે જેઓ સમજ્યા છા, તેઓ માર્ગને સાધ્ય કરવા નિરંતર સત્પુરુષનાં ચરિત્રનું મનન રાખજો. સત્શાસ્ત્રને અને સત્કથાને તેમ જ સદ્દવૃતને સેવજો.

## સત્સ્વરૂપને અમેદરૂપે અનન્ય ભક્તિએ નમસ્કાર

માર્ગની ઇચ્છા જેને ઉત્પન્ન થઇ છે, તેણે ખધા વિકલ્પા મૂકીને આ એક વિકલ્પ ફરી ફરી સ્મરણ કરવા અવશ્યના છે:–

'' અનંતકાળથી જીવનું પરિભ્રમણ થયા છતાં તેની નિવૃત્તિ કાં થતી નથી ? અને તે શું કરવાથી થાય ?''

આ વાકયમાં અનંત અર્થ સમાયલા છે; અને એ વાકયમાં કહેલી ચિંતના કર્યા વિના, તેને માટે દઢ થઈ ઝૂર્યા વિના માર્ગની દિશાનું પણ અલ્પ ભાન થતું નથી; પૂર્વે થયું નથી; અને ભવિષ્યકાળે પણ નહીં થશે. અમે તાે એમ જાલ્યું છે. માટે તમારે સઘળાએ એ જ શાેધવાનું છે. ત્યાર પછી બીજું જાણવું શું? તે જણાય છે.



[ २५**७** ] ११० [ वष<sup>९</sup> २४ भु' ]

... જીવ સ્વભાવે ( પાતાની સમજણની ભૂલે ) દાષિત છે; ત્યાં પછી તેના દાષ ભણી જોવું, એ અનુ- કંપાના ત્યાગ કરવા જેવું થાય છે, અને માેટા પુરુષો તેમ આચરવા કચ્છતા નથી. કળિયુગમાં અસત્સં- ગથી અને અણુસમજણથી ભૂલભરેલે રસ્તે ન દારાય એમ બનવું બહુ મુશ્કેલ છે...

\*

[ રહ્ય ] ૧૧૧ [ વર્ષ રેષ્ઠ સું ]

આર્ત્ત ધ્યાન ધ્યાવન કરવા કરતાં ધર્મ ધ્યાનમાં વૃત્તિ લાવવી એ જ શ્રેયસ્કર છે. અને જેને માટે આર્ત્ત ધ્યાન ધ્યાવવું પડતું હોય ત્યાંથી કાં તાે મન ઉઠાવી લેવું અથવા તાે તે કૃત્ય કરી લેવું એટલે તેથી વિરકત થવાશે.

જીવને સ્વચ્છંદ એ મહા મોટા દેાષ છે. એ જેના મટી ગયા છે તેને માર્ગના ક્રમ પામવા ખહુ સુલભ છે.

\*

[ કરહ ] ૧૧૧ [ વર્ષ ૧૫ મું ] ન ગમતું એવું ક્ષણવાર કરવાને કાેઈ ઈચ્છતું નથી. તથાપિ તે કરવું પડે છે એ એમ સૂચવે છે કે પૂર્વકર્મનું નિખંધન અવશ્ય છે.

…પૂર્વ નિખંધન જે જે પ્રકારે ઉદય આવે, તે તે પ્રકારે…અનુક્રમે વેદન કર્યા જવાં એમ કરવું યાગ્ય લાગ્યું છે.

તમે પણ તેવા અનુક્રમમાં ગમે તેટલા થાડા અંશે પ્રવર્તાય તાપણ તેમ પ્રવર્તવાના અભ્યાસ રાખજે અને કાેઇ પણ કામના પ્રસંગમાં વધારે શાચમાં પડ-વાના અભ્યાસ ઓછા કરજો; એમ કરવું અથવા થવું એ જ્ઞાનીની અવસ્થામાં પ્રવેશ કરવાનું દ્વાર છે.

[ 339 ] ૧૧૩ [ વર્ષ ૧૫ મું]

પૂર્વ કર્મને અનુસરી જે કંઈ પણ સુખદુ:ખ પ્રાપ્ત થાયતે સમાનભાવથી વેદવું એ જ્ઞાનીની શિખા-મણુ સાંભરી આવી છે, તે લખી છે. માયાની રચના ગહન છે.

[૧૦૮] ૧૧૪ [વર્ષ ૨૩ મું]

હે જીવ, તું ભ્રમા મા, તને હિત કહું છું. અંતરમાં સુખ છે; ખહાર શાેેેેધવાથી મળશે નહીં.

#### ( २७१ )

અંતરનું સુખ અંતરની સમશ્રેણીમાં છે; સ્થિતિ થવા માટે બાહ્ય પદાર્થીનું વિસ્મરણ કર, આશ્ચર્ય ભૂલ.

સમશ્રેણી રહેવી ખહુ દુર્લભ છે; નિમિત્તાધીન વૃત્તિ ફરી ફરી ચલિત થઇ જશે; ન થવા અચળ ગંભીર ઉપયોગ રાખ.

આ ક્રમ યથાયાગ્યપણે ચાલ્યા આવ્યા તા તું જીવન ત્યાગ કરતા રહીશ, મૂંઝાઇશ નહીં, નિર્ભય થઈશ.

ભ્રમા મા, તને હિત કહું છું.

આ મારું છે એવા ભાવની વ્યાખ્યા પ્રાયે ન કર.

આ તેનું છે એમ માની ન બેસ.

આ માટે આમ કરવું છે એ ભવિષ્યનિર્ણય ન કરી રાખ.

આ માટે આમ ન થયું હેાત તેા સુખ થાત એમ સ્મરણ ન કર.

આટલું આ પ્રમાણે હેાય તેા સારું એમ આગ્રહ ન કરી રાખ.

આણે મારા પ્રતિ અનુચિત કર્યું એવું સંભા-રતાં ન શીખ. આણે મારા પ્રતિ ઉચિત કર્યું એવું સ્મરણ ન રાખ.

આ મને અશુભ નિમિત્ત છે એવા વિકલ્પ ન કર. આ મને શુભ નિમિત્ત છે એવી દઢતા માની ન એસ.

આ ન હેાત તેા હું બંધાત નહીં એમ અચળ વ્યાખ્યા નહીં કરીશ.

પૂર્વકર્મ બળવાન છે, માટે આ બધા પ્રસંગ મળી આવ્યા એવું એકાંતિક ગ્રહણ કરીશ નહીં.

પુરુષાર્થના જય ન થયા એવી નિરાશા સ્મરીશ નહીં.

બીજાના દાેષે તને બંધન છે એમ માનીશ નહીં. તારે નિમિત્તે પણ બીજાને દાેષ કરતાે ભૂલાવ. તારે દાેષે તને બંધન છે એ સંતની પહેલી શિક્ષા છે.

તારા દાષ એટલા જ કે અન્યને પાતાનું માનવુ, પાતે પાતાને ભૂલી જવું.

એ બધામાં તારી લાગણી નથી, માટે જુદે જુદે

સ્થળે તે સુખની કલ્પના કરી છે. હે મૂઢ, એમ ન કર. એ તને તે હિત કહ્યું. અંતરમાં સુખ છે.

જગતમાં કાેઈ એવું પુસ્તક વા લેખ વા કાેઇ એવા સાક્ષા ત્રાહિત તમને એમ નથી કહી શકતાે કે આ સુખના માર્ગ છે, વા તમારે આમ વર્તવું વા સર્વને એક જ ક્રમે ઉગવું; એ જ સૂચવે છે કે ત્યાં કાંઈ પ્રખળ વિચારણા રહી છે.

એક બાગી થવાના બાધ કરે છે. એક યાગી થવાના બાધ કરે છે. એ બેમાંથી કાને સમ્મત કરીશું? ખન્ને શા માટે બાધ કરે છે? ખન્ને કાને બાધ કરે છે? કાના પ્રેરવાથી કરે છે?

કાઇને કાેઈના અને કાેઇને કાેઈનાે **પા**ધ કાં લાગે છે ?

એનાં કારણાે શું છે? તેના સાક્ષી કાેેેે છે તમે શું વાંચ્છાે છાે ? ૧૮

## ( २७४ )

તે ક્યાંથી મળશે વા શામાં છે? તે કાેણ મેળવશે ? ક્રયાં થઇને લાવશા <sup>?</sup> લાવવાનું કાેણ શીખવશે ? વા શીખ્યા છીએ ? શીખ્યા છે। તેા ક્રચાંથી શીખ્યા છે। ? અપુનર્વિ સ્પે શીખ્યા છે। ? નહીં તાે શિક્ષણ મિથ્યા ઠરશે. જીવન શું છે? જવ શું છે ? તમે શું છા ? તમારી ઇચ્છાપૂર્વક કાં નથી થતું? તે કેમ કરી શકશા ? ખાધતા પ્રિય છે કે નિરાખાધતા પ્રિય છે? તે ક્યાં ક્યાં કેમ કેમ છે? એના નિર્ણય કરાે. અંતરમાં સુખ છે. ખહારમાં નથી. સત્ય કહું છું.

હે જીવ, તું ભૂલ મા, તને સત્ય કહું છું. સુખ અંતરમાં છે; તે બહાર શાેધવાથી નહીં મળે. અંતરનું સુખ અંતરની સ્થિતિમાં છે; સ્થિતિ થવા માટે બાહ્યપદાર્થો સંબંધીનું આશ્ચર્ય ભૂલ.

સ્થિતિ રહેવી ખહુ વિકટ છે; નિમિત્તાધીન ફરી ફરી વૃત્તિ ચલિત થઇ જાય છે. એના દઢ ઉપયાગ રાખવા જોઈ એ.

એ ક્રમ યથાયાગ્ય ચલાવ્યા આવીશ તાે તું મુંઝાઇશ નહીં. નિર્ભય થઈશ.

હે જવ! તું ભૂલ મા. વખતે વખતે ઉપયાગ ચૂકી કાઇને રંજન કરવામાં, કાેઈથી રંજન થવામાં, વા મનની નિર્જાળતાને લીધે અન્ય પાસે મંદ થઇ જાય છે, એ ભૂલ થાય છે. તે ન કર.

[ ૫૭૨ ] ૧૧૫ [ વર્ષ ૧૮ મું ]

સર્વ વિભાવથી ઉદાસીન અને અત્યંત શુદ્ધ નિજ પર્યાયને સહજપણે આત્મા ભજે, તેને શ્રી જિને તીવ્રજ્ઞાનદશા કહી છે. જે દશા આવ્યા વિના કાઇ પણ જીવ ખંધનમુક્ત થાય નહીં, એવા સિદ્ધાંત શ્રી જિને પ્રતિપાદન કર્યો છે; જે અખંડ સત્ય છે. કાઇક જીવથી એ ગહન દશાના વિચાર થઇ શક-વાયાગ્ય છે, કેમકે અનાદિથી અત્યંત અજ્ઞાન દશાએ આ જીવે પ્રવૃત્તિ કરી છે, તે પ્રવૃત્તિ એકદમ અસત્ય, અસાર સમજાઈ, તેની નિવૃત્તિ સૂઝે, એમ બનવું બહુ કઠણ છે; માટે જ્ઞાનીપુરુષના આશ્રય કરવારૂપ ભક્તિ-માર્ગ જિને નિરૂપણ કર્યો છે, કે જે માર્ગ આરાધ-વાથી સુલભપણે જ્ઞાનદશા ઉત્પન્ન થાય છે.

જ્ઞાનીપુરુષના ચરણને વિષે મન સ્થાપ્યા વિના એ ભક્તિમાર્ગ સિદ્ધ થતા નથી. જેથી ફરી ફરી જ્ઞાનીની આજ્ઞા આરાધવાનું જિનાગમમાં ઠેકાણે ઠેકાણે કથન કર્યું છે. જ્ઞાનીપુરુષના ચરણમાં મનનું સ્થાપન થવું પ્રથમ કઠણ પડે છે, પણ વચનની અપૂર્ગતાથી, તે વચનના વિચાર કરવાથી, તથા જ્ઞાની પ્રત્યે અપૂર્વ દષ્ટિએ જોવાથી, મનનું સ્થાપન થવું સુલભ થાય છે.

જ્ઞાનીપુરુષના આશ્રયમાં વિરોધ કરનારા પંચ-વિષયાદિ દોષો છે. તે દોષ થવાનાં સાધનથી જેમ બને તેમ દૂર રહેવું, અને પ્રાપ્તસાધનમાં પણ ઉદાસીનતા રાખવી, અથવા તે તે સાધનોમાંથી અહંખુદ્ધિ છોડી દઇ, રાેેગરૂપ જાણી પ્રવર્તવું ઘટે. અનાદિ દાેષના એવા પ્રસંગમાં વિશેષ ઉદય થાય છે. કેમકે આત્મા તે દોષને છેદવા પોતાની સન્મુખ લાવે છે કે, તે સ્વરૂપાંતર કરી તેને આકર્ષે છે, અને જગૃતિમાં શિથિલ કરી નાંખી પોતાને વિષે એકાત્ર ખુદ્ધિ કરાવી દે છે. તે એકાત્ર ખુદ્ધિ એવા પ્રકારની હોય છે કે, 'મને આ પ્રવૃત્તિથી તેવા વિશેષ બાધ નહીં થાય, હું અનુકમે તેને છોડીશ; અને કરતાં જગૃત રહીશ;' એ આદિ ભ્રાંતદશા તે દેાષ કરે છે; જેથી તે દેાષનો સંબંધ જવ છોડતા નથી, અથવા તે દેાષ વધે છે, તેના લક્ષ તેને આવી શકતાં નથી.

એ વિરાધી સાધનના એ પ્રકારથી ત્યાગ થઇ શકે છે: એક તે સાધનના પ્રસંગની નિવૃત્તિ; બીએ પ્રકાર વિચારથી કરી તેનું તુચ્છપણું સમજાવું.

વિચારથી કરી તુચ્છપણું સમજાવા માટે પ્રથમ તે પંચવિષયાદિના સાધનની નિવૃત્તિ કરવી વધારે યાગ્યછે, કેમકે તેથી વિચારના અવકાશ પ્રાપ્ત થાયછે.

તે પંચવિષયાદિ સાધનની નિવૃત્તિ સર્વથા કર-વાનું ખળ ન ચાલતું હોય ત્યારે, ક્રમે ક્રમે, દેશે દેશે તેના ત્યાગ કરવા ઘટે; પરિગ્રહ તથા ભાગાપભાગના પદાર્થના અલ્પ પરિચય કરવા ઘટે. એમ કરવાથી અનુક્રમે તે દાેષ માેળા પડે, અને આશ્રયભક્તિ દૃઢ થાય; તથા જ્ઞાનીનાં વચનોનું આત્મામાં પરિણામ થઈ તીવ્રજ્ઞાનદશા પ્રગટી જીવનમુક્ત થાય.

જીવ કાેઇક વાર આવી વાતના વિચાર કરે, તેથી અનાદિ અભ્યાસનું ખળ ઘટવું કઠણ પડે, પણ દિન-દિન પ્રત્યે, પ્રસંગે પ્રસંગે અને પ્રવૃત્તિ પ્રવૃત્તિએ ફરી કરી વિચાર કરે, તાે અનાદિ અભ્યાસનું ખળ ઘટી, અપૂર્વ અભ્યાસની સિદ્ધિ થઈ સુલભ એવા આશ્રય-ભક્તિમાર્ગ સિદ્ધ થાય. એજ વિનંતિ



...જિનાગમમાં આ કાળને 'દુષમ' એવી સંજ્ઞા કહી છે, તે પ્રત્યક્ષ દેખાય છે; કેમ કે 'દુષમ' શખ્દનો અર્થ 'દુ:ખે કરીને પ્રાપ્ત થવા યાગ્ય એવા ' થાય છે. તે દુ:ખે કરીને પ્રાપ્ત થવા યાગ્ય તાે એવા એક પરમાર્થ માર્ગ મુખ્યપણે કહી શકાય; અને તેવી સ્થિતિ પ્રત્યક્ષ જોવામાં આવે છે. જોકે પરમાર્થ માર્ગનું દુર્લભ-પણું તાે સર્વ કાળને વિષે છે, પણ આવા કાળને વિષે તાે વિશેષ કરીને કાળ પણ દુર્લભપણાના કારણ-રૂપ છે.

અત્ર કહેવાના હેતુ એવા છે કે ઘણું કરી આ ક્ષેત્રે વર્તમાન કાળમાં પૂર્વે જેણે પરમાર્થમાર્ગ આરા<sup>દ</sup>યા છે, તે દેહ ધારણ ન કરે; અને તે સત્ય છે, કેમ કે જે તેવા જીવાના સમુહ દેહધારીપણે આ ક્ષેત્રે વર્ત તાે હાેત, તાે તેમને તથા તેમના સમાગમમાં આવનારા એવા ઘણા જવાને પરમાર્થમાર્ગની પ્રાપ્તિ સુખે કરીને થઇ શકતી હોત; અને તેથી આ કાળને ' દુષમ ' કહેવાનું કારણ રહેત નહીં. આ રીતે પૂર્વા-રાધક જીવાનું અલ્પપર્ણું એ આદિ છતાં પણ વર્ત-માનકાળને વિષે જો કેાઇ પણ જીવ પરમાર્થમા**ર્ગ** આરાધવા ઇચ્છે તેા અવશ્ય આરાધી શકે, કેમ કે દુઃખે કરીને પણ આ કાળને વિષે પરમાર્થમાર્ગ પ્રાપ્ત થાય,એમ પૂર્વજ્ઞાનીએાનું કથન છે.

સર્વે જીવને વર્ત માનકાળમાં માર્ગ દુ:ખે કરીને જ પ્રાપ્ત થાય, એવાે એકાંત અભિપ્રાયવિચારવા યાેગ્ય નથી, ઘણું કરીને તેમ ખને એવાે અભિપ્રાય સમજવા યાેગ્ય છે. તેનાં ઘણુંા કારણાે પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. પ્રથમ કારણ ઉપર દર્શાવ્યું તે કે પૂર્વ નું ઘણું કરીને આરાધકપણું નહીં તે.

બીજું કારણ તેવું આરાધકપણું નહીં તેને લીધે વર્તમાનદેહે તે આરાધકમાર્ગની રીતિ પણ પ્રથમ સમજવામાં ન હાય, તેથી અનારાધકમાર્ગને આરાધકમાર્ગ માની લઈ જવે પ્રવૃત્તિ કરી હાય છે.

ત્રીજાું કારણ ઘણું કરીને કચાંક સત્સમાગમ અથવાસદ્દગુરુના યાેગ ખને,અને તે પણ કવચિત્ ખને.

ચાયું કારણ અસત્સંગ આદિ કારણાથી જવને સદ્દગુરૂ આદિકનું ઓળખાણ થવું પણ દુષ્કર વર્તે છે, અને ઘણું કરીને અસદ્દગુરૂ આદિને વિષે સત્યપ્રતીતિ માની જીવ ત્યાં જ રાેકાઈ રહે છે.

પાંચમું કારણ કવચિત્ સત્સમાગમના યાગ બને તાપણ બળ, વીર્યાદિનું એવું શિયિલપણું કે જવ તથારૂપ માર્ગ ગ્રહણ ન કરી શકે અથવા ન સમજ શકે; અથવા અસત્સમાગમાદિ કે પાેતાની કલ્પનાથી મિથ્યાને વિષે સત્યપણે પ્રતીતિ કરી હાેય.

ઘણું કરીને વર્તમાનમાં કાં તાે શુષ્કિક્રિયાપ્રધાન-પણામાં જવે માેક્ષમાર્ગ કલ્પ્યાે છે, અથવા બાહ્યક્રિયા અને શુદ્ધ વ્યવહારક્રિયાને ઉત્થાપવામાં માક્ષમાર્ગ કલ્પ્યા છે; અથવા સ્વમતિકલ્પનાએ અધ્યાત્મ શ્રંથો વાંચી કથન માત્ર અધ્યાત્મ પામી માક્ષમાર્ગ કલ્પ્યા છે. એમ કલ્પાયાથી જ્વને સત્સમાગમાદિ હેતુમાં તે તે માન્યતાના આશ્રહ આડા આવી પરમાર્થ પામ-વામાં સ્થંભભૂત થાય છે.

જે જ્વા શુષ્ક કિયા પ્રધાનપણામાં માક્ષમાર્ગ કલ્પે છે, તે જ્વાને તથારૂપ ઉપદેશનું પોષણ પણ રહ્યા કરે છે. જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપ એમ માક્ષ-માર્ગ ચાર પ્રકારે કહ્યો છતાં પ્રથમનાં એ પદ તો તેમણે વિસાર્યા જેવું હોય છે, અને ચારિત્ર શખ્દના અર્થ વેષ તથા માત્ર બાહ્ય વિરતિમાં સમજ્યા જેવું હોય છે. તપ શખ્દના અર્થ માત્ર ઉપવાસાદિ વ્રતનું કરવું; તે પણ બાહ્ય સંજ્ઞાથી તેમાં સમજ્યા જેવું હોય છે; વળી કવચિત્ જ્ઞાન, દર્શન, પદ કહેવાં પડે તો ત્યાં લાકિક કચન જેવા ભાવાના કથનને જ્ઞાન અને તેની પ્રતીતિ અથવા તે કહેનારની પ્રતીતિને વિષે દર્શન શખ્દના અર્થ સમજવા જેવું રહે છે.

જે જવા બાહ્યક્રિયા ( એટલે દાનાદિ ) અને શુદ્ધ વ્યવહારક્રિયાને ઉત્થાપવામાં માેક્ષમાર્ગ સમજે છે, તે જવા શાસ્ત્રોના કાેઇ એક વચનને અણસમજણભાવે<sup>ં</sup> ત્રહણ કરીને સમજે છે. દાનાદિ ક્રિયા જો કાેઇ અહં-કારાદિથી, નિદાનણહિથી કે જ્યાં તેવી ક્રિયા ન સંભવે એવા છઠ્ઠા ગુણસ્થાનાદિસ્થાને કરે તેા તે સંસારહેતુ છે, એમ શાસ્ત્રોના મુળ આશય છે, પણ સમુળગા દાનાદિ ક્રિયા ઉત્થાપવાના શાસ્ત્રોના હેતુ નથી; તે માત્ર પાતાની મતિકલ્પનાથી નિષેધે છે તેમ જ વ્યવ-હાર બે પ્રકારના છે; એક પરમાર્થ મુળહેતુ વ્યવહાર અને બીજો વ્યવહારરૂપ વ્યવહાર. પૂર્વે આ જીવે અનં-તીવાર કર્યા છતાં આત્માર્થ થયા નહીં એમ શાસ્ત્રોમાં વાકચો છે, તે વાકચ ગ્રહણ કરી સચાેડા વ્યવહાર ઉત્થા-પનારા પાતે સમજ્યા એવું માને છે, પણ શાસ્ત્રકારે તાે તેવું કશું કહ્યું નથી. જે વ્યવહાર પરમાર્થ હેતુમૃળ વ્યવહાર નથી, અને માત્ર વ્યવહારહેતુ વ્યવહાર છે, તેના દુરાગ્રહને શાસ્ત્રકારે નિષેધ્યાે છે. જે વ્યવહારનું કળ ચાર ગતિ થાય તે વ્યવહાર વ્યવહારહેત કહી શકાય, અથવા જે વ્યવહારથી આત્માની વિભાવદશા જવાયાગ્ય ન થાય તે વ્યવહારને વ્યવહારહેતુ વ્યવહાર કહેવાય. એના શાસ્ત્રકારે નિષેધ કર્યો છે, તે પણ એકાંતે નહીં: કેવળ દુરાગ્રહથી અથવા તેમાં જ માક્ષમાર્ગ

માનનારને એ નિષેધથી સાચા વ્યવહાર ઉપર લાવવા કર્યો છે; અને પરમાર્થ મૂળહેતુ વ્યવહાર શમ, સંવેગ, નિવેદ, અનુકંપા, આસ્થા અથવા સદ્દ્યુર સત્શાસ્ત્ર અને મનવચનાદિ સમિતિ તથા ગ્રપ્તિ તેના નિષેધ કર્યા નથી; અને તેના જે નિષેધ કરવા યાેગ્ય હાેય તાે શાસ્ત્રો ઉપદેશીને બાકી શું સમજાવા જેવું રહેતું હતું. કે શું સાધના કરાવવાનું જણાવવું બાકી રહેતું હતું કે શાસ્ત્રો ઉપદેશ્યાં ? અર્થાત તેવા વ્યવહારથી પરમાર્થ પમાય છે. અને અવશ્ય જવે તેવા વ્યવહાર ગ્રહણ કરવા કે જેથી પરમાર્થ પામશે એમ શાસ્ત્રોના આશય છે. શુષ્કઅધ્યાત્મી અથવા તેના પ્રસંગી તે આશય સમજ્યા વિના તે વ્યવહારને ઉત્થાપી પાતાને તથા પરને દુર્લ બબાધીપણું કરે છે.

શમ, સંવેગાદિ ગુણા ઉત્પન્ન થયે, અથવા વૈરાગ્ય-વિશેષ, નિષ્પક્ષપાતતા થયે, કષાયાદિ પાતળાં પડયે તથા કંઈ પણ પ્રજ્ઞાવિશેષથી સમજ્યાની યાગ્યતા થયે જે સદ્દગુરૂગમે સમજવા યાગ્ય અધ્યાત્મશ્રંથા, ત્યાં સુધી ઘણું કરી શસ્ત્ર જેવા છે, તે પાતાની કલ્પનાએ જેમ તેમ વાંચી લઇ, નિર્ધારી લઈ, તેવા અંતર્ભેદ થયા

વિના અથવા દશા ફર્યા વિના, વિભાવ ગયા વિના પાતાને વિષે જ્ઞાન કલ્પે છે, અને ક્રિયા તથા શુદ્ધવ્યવ-વહારરહિત થઇ વર્તે છે, એવાે ત્રીજે પ્રકાર શુષ્કઅધ્યા-ત્મીનાે છે. ઠામ ઠામ જીવને આવા યાેગ બાઝે તેવું રહ્યું છે, અથવા તેા જ્ઞાનરહિત ગુરુ કે પરિત્રહાદિ-ઈચ્છક ગુરુએા, માત્ર પાતાનાં માન–પૂજાદિની કામ-નાએ ફરતા એવા, જ્વાેને અનેક પ્રકારે અવળે રસ્તે ચડાવી દે છે; અને ઘણું કરીને ક્રવચિત જ એવું નહીં હાેય. જેથી એમ જણાય છે કે કાળનું દુષમપણું છે. આ દુષમપણું લખ્યું છે તે જીવને પુરુષાર્થરહિત કરવા અર્થે લખ્યું નથી, પણ પુરુષાર્થ જગૃતિ અર્થે લખ્યું છે. અનુકૂળ સંયાગમાં તાે જીવને કંઇક ચાેછી જાગૃતિ હાેય તાેપણ વખતે હાનિ ન ચાય, પણ જયાં આવા પ્રતિકૂળ યાેગ વર્તતા હાેય ત્યાં અવશ્ય મુમુક્ષુ જવે વધારે જાગ્રત રહેવું જોઇએ, કે જેથી તથારૂપ પરાભવ ન ચાય; અને તેવા કાેઈ પ્રવાહમાં ન તણાઇ જવાય. વર્તમાનકાળ દુષમ કહ્યો છે છતાં તેને વિષે અનંત ભવને છેદી માત્ર એક ભવ ખાકી રાખે એવું એકાવ-તારીપણું પ્રાપ્ત થાય એવું પણ છે. માટે વિચારવાન જીવે તે લક્ષ રાખી, ઉપર કહ્યા તેવા પ્રવાહામાં ન

પડતાં યથાશકિત વૈરાગ્યાદિ અવશ્ય આરાધી સદ્દગુરૂના યોગ પ્રાપ્ત કરી કષાયાદિ દોષ છેદ કરવાવાળા એવા અને અજ્ઞાનથી રહિત થવાના સત્ય માર્ગ પ્રાપ્ત કરવા. મુમુક્ષુ જીવમાં શમાદિ કહ્યા તે ગુણા અવશ્ય સંભવે છે; અથવા તે ગુણા વિના મુમુક્ષુતા ન કહી શકાય. નિત્ય તેવા પરિચય રાખતાં, તે તે વાત શ્રવણ કરતાં, વિચારતાં ફરી ફરીને પુરુષાર્થ કરતાં, તે મુમુક્ષુતા ઉત્પન્ન થયે જીવને પરમાર્થ-માર્ગ અવશ્ય સમન્ય છે.

[ ४२० ]

११७

[ વર્ષ ૨૫ મું ]

किं बहुणा इह जह जह, रागदोसा लहुं विलिज्जंति, तह तह पयिष्टअन्बं, एसा आणा जीणिंदाणम्। डेंटे खुंड डिंडिंगे? लेभ लेभ आ रागद्वेषना नाश विशेष डरी थाय ते ते प्रडारे प्रवर्त युं ये ल आज्ञा लिनेश्वर देवनी छे.

[ GX6 ] \*\*

૧૧૮ [ વષ<sup>િ</sup> ૩૦ મું ]

... 'જ્ઞાનનું ફળ વિરતિ છે. ' વીતરાગનું આ વચન સર્વ મુમુક્ષુઓએ નિત્ય સ્મરણમાં રાખવા યાગ્ય છે. જેવાંચવાથી, સમજવાથી તથા વિચારવાથી આત્મા

વિભાવથી, વિભાવનાં કાર્યોથી અને વિભાવનાં પરિ-ણામથી ઉદાસ ન થયો, વિભાવનાં ત્યાંગી ન થયો, વિભાવનાં કાર્યોના અને વિભાવનાં ફળના ત્યાંગી ન થયો, તેવાંચવું, તેવિચારવું અને તે સમજવું અજ્ઞાન છે. વિચારવૃત્તિ સાથે ત્યાગવૃત્તિ ઉત્પન્ન કરવી તે જ વિચાર સફળ છે, એમ કહેવાના જ્ઞાનીના પરમાર્થ છે...

\*

[ (૧૯ ] ૧૧૯ [ વર્ષ ૩૧ મું ]

ખેદ નહીં કરતાં શૂરવીરપણું ગ્રહીને જ્ઞાનીને માર્ગે ચાલતાં માેક્ષપાટણ સુલભ જ છે. વિષય કષા-યાદિ વિશેષ વિકાર કરી જાય તે વખતે વિચારવાનને પાતાનું નિવીર્યપણું જોઇને ઘણા જ ખેદ થાય છે, અને આત્માને વારંવારનિંદે છે, ફરી ફરીને તિરસ્કા-રની વૃત્તિથી જોઈ, ફરી મહંત પુરૂષનાં ચરિત્ર અને વાકચનું અવલંખન ત્રહણ કરી, આત્માને શાૈર્ય **ઉપજાવી, તે વિષયાદિ સામે અ**તિ હઠ કરીને તેને હુઠાવે છે ત્યાં સુધી નીચે મને ખેસતા નથી, તેમ એકલાે ખેદકરીને અટકી રહેતા નથી. એ જ વૃત્તિનું અવલંખન આત્માર્થી જવાએ લીધું છે, અને તેથી જ અતે જય પામ્યા છે. આ વાત સર્વ મુમુક્ષુએાએ મુખે કરી હૃદયમાં સ્થિર કરવા યાેગ્ય છે.

[ તથ્ક ] ૧૨૦ [ વર્ષ ૩૧ મું ] શ્રીમત વીતરાગ ભગવં તાએ નિશ્ચિતાર્થ કરેલા એવા અચિંત્ય ચિંતામણિસ્વરૂપ, પરમ હિતકારી, પરમ અદ્ભુત, સર્વ દુ:ખના નિ:સંશય આત્યંતિક ક્ષય કરનાર, પરમ અમૃત સ્વરૂપ એવા સર્વોત્કૃષ્ટ શાશ્વત ધર્મ જયવંત વર્તા, ત્રિકાળ જયવંત વર્તા.

તે શ્રીમત અનંત ચતુષ્ડયસ્થિત લગવંતના અને તે જયવંત ધર્મના આશ્રય સંદૈવ કર્તવ્ય છે. જેને બીજાં કંઇ સામર્થ્ય નથી એવા અબુધ અને અશક્ત મનુષ્યા પણ તે આશ્રયના ખળથી પરમ સુખહેતુ એવાં અદ્ભુત ફળને પામ્યાં છે, પામે છે અને પામશે. માટે નિશ્ચય અને આશ્રય જ કર્ત્તવ્ય છે, અધીરજથી ખેદ કર્ત્તવ્ય નથી.

ચિત્તમાં દેહાદિ ભયના વિક્ષેપ પણ કરવા યાગ્ય નથી. દેહાદિ સંખંધી જે પુરુષો હર્ષ વિષાદ કરતા નથી તે પુરુષો પૂર્ણ દ્વાદશાંગને સંક્ષેપમાં સમજયા છે, એમ સમજો. એ જ દષ્ટિ કર્ત્તવ્ય છે.

હું ધર્મ પામ્યા નથી, હું ધર્મ કેમ પામીશ ? એ આદિ ખેદ નહીં કરતાં વીતરાગ પુરુષોના ધર્મ જે દેહાદિ સંખંધીથી હર્ષ વિષાદવૃત્તિ દૂર કરી આત્મા અસંગ–શુદ્ધ–ચૈતન્ય–સ્વરૂપ છે, એવી વૃત્તિના નિશ્ચય અને આશ્રય શ્રહણ કરી તે જ વૃત્તિનું ખળ રાખવું, અને મંદ વૃત્તિ થાય ત્યાં વીતરાગ પુરુષોની દશાનું સ્મરણ કરવું, તે અદ્દભુત ચરિત્ર પર દષ્ટિ પ્રેરીને વૃત્તિને અપ્રમત્ત કરવી, એ સુગમ અને સર્વોત્કૃષ્ટ ઉપકારકારક તથા કલ્યાણસ્વરૂપ છે.

નિર્વિ કલ્પ.











Jain Education International

For Personal & Private Use Only

www.jainelibrary.org