तत्त्वा भ्यान ( उत्तराधी).

ન્યાયવિશારદ— ત્યાયતીથે ઉપાધ્યાયછ, મંમલવિજયજ મહારાજ. <del>ጀ</del>ጻዋዊ አምር ተመሰው የሚያ ተመሰው የ



जगत्पूज्यश्रीविजयधर्मसूरिभ्यो नमः।

# તત્ત્વાખ્યાન

( ઉત્તરાર્ધ<sup>°</sup> ).



લેખક

ન્યાયવિશારદ-ન્યાયતીર્થ ઉપાધ્યાયજ શ્રીમંગલવિજયજી મહારાજ

प्रकाशक-

શેઠ કૂ**લચંદજ લક્ષ્મી ચંદજ વેદ.** ઑ. સેકેટરી શ્રીયશાવિજય-જૈનગ્રંથમાલા,

ભાવનગરે.

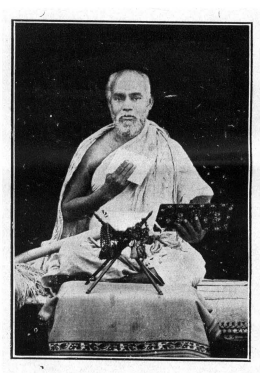
વીર સં. ૨૪૫૧ વિ. સં. ૧૯૮

ધર્મસં. ઢ

પ્રથમા ખાવૃત્તિ ૫૦૦ ]

[ મૂલ્ય ૪--૦-૦

વડાદરા–લુહાથામિત્ર સ્ટીમ પ્રિ. પ્રેસમાં અંબાલાલ વિઠલભાઇ ઢક્કરે પ્રકાશક માટે છાપી પ્રસિદ્ધ કર્યું. તા. ૧–૩–૨૫



शास्त्रविशारद-जैनाचार्य श्रीविजयधर्मसूरि, ए. एम. ए. एस. बी.

# ઉત્સર્ગા.

જેમની અતુલિત કૃપાથી જૈનદર્શનમાં જ નહિ, કિન્ત અન્યાન્ય દર્શનામાં પણ યતિક ચિત અંશે પ્રવેશ કરી તત્સંખંધી આ ક્ષુદ્ર પ્રયત્ન કરવા સમર્થ થઇ શક્યા છું; તે જગત્પૂજ્ય સ્વગ રથ ગુરુદેવ શાસ્ત્રવિશારદ— જૈનાચાર્ય શ્રીવિજયધમ સૂરિ મહારાજ ના કર–કમલમાં આ ગ્ર'થ ભક્તિ પૂર્વક સમર્પણ

### તત્ત્વાખ્યાન (ઉત્તરાધ<sup>°</sup> ) ના પ્રકાશનમાં દ્રવ્યસહાયક સદ્દગૃહસ્થાની શુભ નામાવલી.

રૂ. ૫૦૦) શ્રીમાન્ શેઠ વરજીવનદાસ મૂળચ'દનાં ધમ<sup>°</sup>પત્ની કેસરબાઇ સુંબઇ હસ્તે દયાળભાઇ ગ'ગાધર પાલાક સ્ટ્રીટ, કેલકત્તા.

રૂા. ૧૦૦) આગરા નિવાસી શેઠી આ તેજ કરણુ છ ચાંદમલછ રૂા. ૨૦૦) દાનવીર એક ગૃહસ્થ.

કુલ રૂા. ૮૦૦)



# વિષય--સૂચી.

| પ્રસ્તાવના <b></b>                         | 9- 32           |
|--------------------------------------------|-----------------|
| કિ'ચિફ્ વક્તવ્ય                            | 33- 80          |
| પ્રમાણું વસ્ત્રી                           | ४१- ४२          |
| મીમાંસક દર્શનની વિષયાનુક્રમણિકા            | 83- 84          |
| જૈનદરા નની ,,                              | ૪૬– પર          |
| પ્રસ્તાવ ૧૧ મા )                           | <b>૧</b> ૧૦     |
| ,, ૧૨ મા                                   | १०- ४५          |
| ້,, ૧૩ માં 🗦 મીમાંસક દર્શન                 | 8 <b>5- 63</b>  |
| " ૧૪ મા                                    | C8- EC          |
| ,, વર્ષમાં 🕽                               | <b>ee</b> –989  |
| ,, ૧૬ માં કે જીવ લાઉન                      | <b>૧</b> – ૩૮   |
| " <sup>૧૬ ના</sup> } જૈન દર્શન<br>" ૧૭ માં | 3 <b>4</b> -885 |
| શહિપત્રક                                   | ४४६-४५१         |

#### પ્રસ્તાવના.

જૈનતત્ત્વ-પ્રદીપ અને સખ્તભંગી-પ્રદીપ જેવા પ્રૌઢ શ્રંથાના રચનારા, ન્યાયતીર્થ અને ન્યાયવિશારદ એ ઉપાધિએશ્યા વિભૂષિત, સદ્દગત શાસ્ત્રવિશારદ જૈનાચાર્ય શ્રી વિજયધાર્મ સૃરિજીના વિનીત તેમજ વિદ્વાન્ શિષ્ય-રત્ન મુનિશ્રી મંગલવિજયજીની કસાયેલી કલમથી લખાયેલા, સાંખ્યાદિક છ દર્શનોના અભિમન્તવ્ય વિષયોના પ્રદર્શનથી તેમજ તેની સમભાવપૂર્વક તથા ન્યાયસંગત સમાલાચનાથી ગહન એવા આ તત્ત્વાખ્યાનની પ્રસ્તાવના લખવા મારા જેવા તૈયાર થાય તે સાહસ નહિ તો બીજાં શું કહેવાય ?

આ પ્રશ્નના સમાધાનાર્થે મારે એટલું તો નિવેદન કરવું પડશે કે આ તત્ત્વાખ્યાનના ગ્રન્થકારે અપૂર્વ પ્રેમપુર- સ્સર મને એ વર્ષ પર્ય તે જૈનશાસ્ત્રના સતત અલ્યાસ કરાવ્યા હતો અને તેમાં ખાસ કરીને વિનયવિજય છકૃત લાક-પ્રકાશમાંથી દ્રવ્યલાક પ્રકાશ તેમજ વાચકશિરામાં લુ સા-સ્વાતિકૃત તત્ત્વાર્થા ધ્રાપ્ય એવા માનનીય ગ્રન્થાનું વિવેચનપૂર્વ અધ્યયન કરાવ્યું હતું. આ ઉપરાંત તેમના ધર્મા ને ન્યાયવિશારદ મુનિશ્રી ન્યાયવિજય પ્રાપ્ત તેમના રચેલી વિવિધ દર્શનાના વિષયાની ઝાંખી

૧ આ ગ્રન્થ-કર્તાંએ **૬૦૫-પ્રદીપ**, ધર્મ-પ્રદીપ ઇત્યાદિ નાનાં નાનાં પુસ્તકા પણ રચેલાં છે.

કરાવનારી ન્યાયકુ સુમાંજિલિનું અધ્યયન કરવા હું ભાગ્ય-શાળી થયા હતા. વિશેષમાં અત્યારે શ્રીસિહસેન ગિંહાની દીકાથી વિભૂષિત, વાચકવય ઉમાસ્વાતિવિરચિત તત્ત્વા-થો ધિગમસૂત્રના સંશોધનનું કાર્ય કરતા હોવાને લીધે શ્રાઢ ઘણે અંશે જૈન દર્શનનાં તત્ત્વાથી પરિચિત થયેલા હોવાથી તે-મજ આ ગ્રન્થકર્તાના કૃપા—પાત્ર હોવાથી હું આ પ્રૌઢ ગ્રન્થની પ્રસ્તાવના લખવા વિચાર કરૂં, તા તે અવંથા અસ્થાને ગણાય ખરૂં કે? કલિકાલસવં રા શ્રાહમાં દ્રસૂરિજીના શખ્દોમાં કહું તા

> '' क्व सिद्धसेनस्तुतयो महार्था अशिक्षितालापकला क्व चैषा । तथापि यूथाधिपते: पथस्थः

> > स्खलद्गतिस्तस्य शिशुर्न शोच्यः ॥ "
> > ---अथागव्यवश्लिद्धा द्वात्रिशिक्षा, श्लो० ३.

આ ઉપરાંત <sup>૧</sup>સ્યાદાદરૂપી સમ્રાટ્ના પરમ ઉપાસક એવા જૈન દર્શન પ્રતિના મારા અનુરાગને લઇને તેમજ ખાસ કરીને ગ્રન્થકાર મહાશયની સૂચનાનુસાર વર્તન કરવું એ મારી ફરજ સમજીને આ પ્રસ્તાવના લખવા હું તૈયાર થયા છું.

વિવિધ દર્શાનાનાં મન્તવ્યાને સરસ અને સચાટ રીતે સમજાવનારા, ગુજેર ગિરામાં લખાયેલા એવા કેટલા ગ્રન્થા છે એ વિચારતાં સમજી શકાય છે કે આવા ગ્રન્થાની

૧ આ વિષયતું સ્યૂલ સ્વરૂપ આ પ્રસ્તાવનામાં આગળ ઉપર આપવામાં આવે છે. વિશિષ્ટ સ્વરૂપ સારૂ જીઓ આ ગ્રન્થ ( પૃ.૧૧૨–૧૮૫ ).

સંખ્યા અતિશય અલ્પ છે. અને તેમાં પણ વસ્તુરિથતિના યથાર્થ પરિચય કરાવનાર ગ્રન્થના સંબ'ધમાં તાે કહેવું જ શું ?

શ્રીહરિલદ્રસ્રિજીકૃત ષડ્દરાં નસમુચ્ચયના મહૂં મ પ્રાં માણીલાલ દિવેદીએ ગુર્જર ભાષામાં અનુવાદ કર્યો છે ખરા, પરંતુ તે કેટલેક સ્થલે દ્રષિત છે એ વાત જૈન સમાજ સારી રીતે જાણે છે. આથી કરીને નિર્મળ ચારિત્ર પાળનારા, ભવભીરૂ, જૈન દર્શનના જાણુકાર વિદ્વાન્ મુનિરાજને હાથે લખાયેલા આ ગ્રન્થની શું કીંમત આંકવી એ કાર્ય જે હું વિદ્વાન્ પાઠકની મુનસફી ઉપર છાડી દઉં, તો તે અનુચિત નહિંગણાય.

પ્રથમ તો આ તત્ત્વાખ્યાન નામક ગ્રન્થ છે વિલાગોમાં પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવ્યો છે, એ હકીકત આ ગ્રન્થના ગૌરવ ઉપર પ્રકાશ પાઉ છે. અધા મળીને આ ગ્રન્થમાં ૧૬ પ્રસ્તાવો છે. તેમાં સાંખ્ય, ળાદ્દ, નૈયાયિક અને વૈશેષિક એ દર્શનો સંબંધી હકીકત પ્રથમ સાગમાંથી જોઇ શકાય છે, જ્યારે પૂર્વ તેમજ ઉત્તર મીમાંસક અને જેન દર્શન સં-ખંધી માહિતી દિતીય સાગમાંથી મળી શકે છે. એક દર રીતે જૈનેતર દર્શનાના વિષય સંખંધી ૪૪૪ પૃષ્ઠા લખવામાં આવ્યાં છે, જ્યારે એકલા જૈન દર્શન પરત્વે ૪૪૮ પૃષ્ઠા લખાયાં છે. અર્થાત્ લગભગ અડધા અડધ પૃષ્ઠામાં જૈન દર્શનનાં અને ખાકીનાં પૃષ્ઠામાં જૈનતર દર્શનોનાં તત્ત્વો સમજાવવા ગ્રન્થકારે વિશિષ્ટ પ્રયત્ન કર્યો છે.

એટલું તા આ સ્થલે કહેવું જ પડશે કે જૈનેતર દર્શનાના

विषयेती भादिती कैन अन्धामां आपेदी હકીકત ઉપરથીજ निक्क, परंतु ते ते दर्शनना भाननीय अन्थाना आधारे आप-વામાં આવી છે એ આ ગ્રન્થની વિશિષ્ટતા સૂચવે છે. વળી સાંખ્યાદિક દર્શ નાની સમાલાચના કરતી વેળાએ પણ મધ્યસ્થ ભાવને તેમજ ન્યાયશૈલીને પ્રધાનપદ આપવામાં આવ્યાં છે એ ગ્રન્થકારનું હુદય કૈવું સરલ હોાવું જોઇએ તે સૂચવે છે. જૈન દર્શનને નાસ્તિક કહેવાની તેમજ જૈન દર્શનમાં જૈન તત્ત્વાનું જેવી રીતે પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે, તેથી કંઇક એપરજ स्वइपवाणां ते तत्त्वाने-अरे तेने विधरीत आक्षेणवात् જેમ સવેદર્શનસંગ્રહના લેખકાદિક સાહસ છે, તેવું કાર્ય આ ગ્રન્થકારે કર્યું નથી એ તા બેધડક એક શકાય છે. ' દરેક દર્શ'નમાં કથંચિત સત્ય રહેલું છે ' એ વાતથી વાકેકગાર કરનારા સ્યાદ્રાદ-ચક્રવર્તિની મુદ્રાથી મુદ્રિત જેન સાધુ કાઇ પણ દર્શનના મન્તવ્યને અઘટિત રીતે ઉતારી પાડવા તૈયાર થાય એમ ખને ખરૂં કે ? આ કંઇ અતિ-શયોજિ નથી. શ્રીમદ્ હરિભદ્રસ્રિરિવિરચિત શાસ્ત્રવાર્તા-સમુચ્ચય (તૃતીય સ્તબક) આ વાત સિદ્ધ કરી આપે છે. દા-ખલા તરીકે, ન્યાયદ્રિએ ઇશ્વર જગત્ના કર્તા સંભવી શકે નહિ એમ સાળીત કર્યાં પછી પણ એ મન્તવ્યને મજળૂત રીતે વળગી રહેનારની લાગણી ન દ્વ:ખાય તેટલા માટે તેમજ અપેક્ષાનુસાર આ વાત ઘટાવી શકાતી હાવાથી તે મુનિરાજે આ સંબ ધમાં કૈવા ઉદ્ગાર કાઢ્યા છે, તેનું અત્ર સિંહાવ-લાકન કરાવવામાં આવે છે.—

- " ततश्चेश्वरकर्तृत्ववादोऽयं युज्यते परम् । सम्यग्न्यायविरोधेन, यथाऽऽहः श्रुद्धबुद्धयः ॥ "
- " ईश्वरः परमात्मैव, तदुक्तत्रतसेवनात् । यतो म्रक्तिस्ततस्तरयाः, कर्ता स्याद् ग्रणभावतः ॥ "
- " तदनासेवनादेव, यतः संसारोऽपि तत्त्वतः । तेन तस्यापि कर्तृत्वं, कल्प्यमानं न दुष्यति ॥ "

--शास्त्र ० स्तम ३.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે--

" કશ્વર એ જગતના કર્તા છે એ મત આવી રીતની યુક્તિથી ઘટાવી પણ શકાય છે કે પરમાત્મા કશ્વરે અતાવેલા માર્ગ તું સેવન કરવાથી મુક્તિ મળે છે, માટે ઇશ્વર મુક્તિના દાતાર ઠર્યા એવીજ રીતે ઇશ્વર પ્રદશિત માર્ગ તું સેવન નહિ કરવાથી સંસારમાં રખડલું પડે છે; તે પણ જાણે ઇશ્વરના ઉપદેશના અનાદર કરવાથી સજા થઇ નહિ હાય એમ કહી શકાય છે."

આવી રીતે જૈન મુની ધરે અન્ય દર્શનકારાના સિદ્ધા-ન્તાની મધ્યસ્થ-ભાવપૂર્વક સમીક્ષા કરે એટલું જ નહિ, પરંતુ તેના સમન્વય કરવા તરફ દેષ્ટિ રાખે અને જૈન દર્શન સાથે જૈનેતર દર્શના કયાં સુધી સંઝત થાય છે એ સારૂ શુદ્ધ દૃષ્ટિપૂર્વક પૂર્વાપરનું અવલાકન કરે એ ખરેખર જૈન ક્ષેત્રનું ગૌરવ સિદ્ધ કરી આપે છે.

હવે પાછા પ્રસ્તુત વિષયના વિચાર કરીએ, તાે માલૂમ

પડશે કે આ ગ્રન્થમાં પ્રશ્નાત્તર (સંવાદ) શૈલીના વિશેષતા ઉપયોગ કરવામાં આવ્યો છે. આ એની વિશેષતા સૂચવે છે. આ ઉપરાંત સાધારણ રીતે જેમ ષડ્—દર્શન વિષયક પુસ્તકમાં દરેક દર્શનના આચારાતું નિરૂપણ કરાવવામાં આવતું નથી, તેમ અત્ર ખન્યું નથી. અર્થાત આ ગ્રન્થ આચાર તેમજ વિચાર એ ખંનેના સ્વરૂપ ઉપર પ્રકાશ પાડે છે એ પણ એની વિશેષતા છે. હવે આ પ્રસ્તાવનામાં શું લખવું એ વિચાર થઇ પડ છે, કેમકે ગ્રન્થકર્તાએ પ્રમાણ, આત્મા, મુક્તિ, સ્યાદાદ ઇત્યાદિ અનેક ગંભીર વિષયોના ઉપર વિવિધ દૃષ્ટિ અનુસાર એવું વિવેચન કર્યું છે કે તે સંબંધમાં કંઇ પણ લખવું એ પિષ્ટ—પેષણ જ કહેવાય, છતાં પણ આગળ ઉપર સ્યાદાદ અને મુક્તિના સંખંધમાં છે શખ્ક લખીશ.

વિદ્રદ્-રત્ન હિરિલદ્રસૂરિછ વિગેરેએ જે વિશિષ્ટ પ્રકારની ઉદારતા પ્રદર્શિત કરી છે, તે તે વાતને લગતો ઉદારભાવ અત્રે પણ દેષ્ટિ-ગોચર થાય છે. આ વિશિષ્ટ પ્રકારની ઉદારતાથી એ સમજવાનું છે કે તેઓશ્રીએ દરેક દર્શનકારના મન્તવ્યામાં શું રહસ્ય સમાયેલું છે તે દર્શાવના પ્રયાસ કર્યો છે. દાખલા તરીકે પ્રકૃતિ-વાદની સમીક્ષા કર્યા ખાદ તે વાદમાં પણ સત્યતા ઘટાવવા તેમણે પ્રયત્ન કર્યો છે. આની સાબીતીમાં નિમ્ન-લિખિત શ્લાક વિચારવામાં આવે છે:—

" एवं प्रकृतिवादोऽिष, विज्ञेयः सत्य एव हि । कषिळोक्तत्वतश्चेव, दिव्यो हि स महाम्रुनिः ॥ " અર્થાત આ પ્રમાણે (પ્રકૃતિવાદનું રહસ્ય ખતાવ્યું તદનુસાર) એ પ્રકૃતિ–વાદ પણ યથાર્થ જાણવા. કૈમકે તે કપિલની પ્રરૂપણા છે અને કપિલ તા દિવ્યજ્ઞાની મહામુનિ હતા.

એવીજ રીતે આ મહાત્માએ ક્ષિણિક—વાદ, વિજ્ઞાન—વાદ, શ્ન્ય—વાદ, અદ્વેત—વાદ ઇત્યાદિના સંબંધમાં પણ તે તે વાદના પ્રરૂપકાના શું આશય હાવે જોઇએ એ દર્શાવી પાતાની મહાનુભાવતા સિદ્ધ કરી ખતાવી છે. આવું કાર્ય જૈન મુનીશ્વરાએ કર્યું છે એમાં ખાસ નવાઇ જેવું નથી, કેમકે આશરે ૨૫૦૦ વર્ષ ઉપર થઇ ગયેલા વીર પ્રભુએ આજ માર્ગનું અવલંબન કર્યું હતું એ વાતનું ગણધરવાદ સમર્થન કરે છે. કેમકે તેમાં જણાવ્યા મુજબ વીર પ્રભુએ ગાતમસ્વામીને વૃંદ અસત્ય છે એમ નહિ કહેતાં તેના અર્થ કરવામાં તેની બૂલ છે એમ કહી વેદના ખરા અર્થનું પ્રતિપાદન કર્યું હતું. આ જૈનદર્શનની ઉદારતાના અપૂર્વ નમૂના ન ગણાય તા બીજાં શું ?

આવા પ્રકારની શૈલીથી આ ગ્રન્થના કર્તા અનિલગ્ન છે એમ તો માની શકાય તેમ નથી, કેમ કે શાસવાતાં સમુચ્ચય-માંના શ્લે કાતું તેમણે કરેલું ટાંચણ તે ગ્રન્થનું તેમણે સારી રીતે અધ્યયન કર્યું હેલ્વું જોઇએ એમ પૂરવાર કરી આપે છે. તેથી કરીને મારૂં માનવું એમ છે કે ગ્રન્થ–ગૌરવના ભયથી કે કાઇ અન્ય કારણવશાત્ આ વાતની ઉપેક્ષા તેમણે સ્થૂલ ખુદ્ધિ-વાળાઓને માટે કરેલી હોવી જોઇએ. હવે બીજી બાબત એ છે કે જૈનકશંનની ઉદારતાના સંબંધમાં તેમણે બહુજ એાછું વિવેચન કર્યું છે. એ સંબંધમાં એમ માની શકાય છે કે—એ બાબતના સખ્ત—ભાગી પ્રદીપની પ્રસ્તાવનામાં તેમણે ઉલ્લેખ કર્યો છે તેથી કરીને અથવા તો છએ દર્શનાનાં તત્ત્વોની નિષ્પક્ષપાતપણે સમાલાચના થાય એવી અભિલાષાથી આ કાર્ય તેમણે હાથમાં લીધું નહિ હોય. ગમે તેમ હો, એ બાબતસર મારા નમ્ર વિચારા પ્રદર્શિત કરવા મારૂં મન તો લલચાય છે. આથી હવે એક બીજી બાબતના ઇસારા કર્યા બાદ એ માર્ગ તરફ પ્રયાણ કરીશ.

આ યન્થની ભાષા જે કે સરક્ષ છે છતાં પણ જેવી જોઇએ તેવી ભાષામાં આ યન્ય લખાયા નથી એમ માનવા જઇએ તે પૂર્વે એ ધ્યાનમાં રાખવું હિંચત સમજાય છે કે જે યન્થમાં ન્યાયના વિષય પ્રધાનપદ ભાગવતા હાય, તેમજ જે યન્થ સાહિત્યની દૃષ્ટિએ લખવામાં ન આવ્યા હાય, તેમાં આ પ્રકારની ત્રુટિએ તેની સર્વાંશ ન્યૂનતારૂપ નહિજ ગણાય વારૂ.

'જૈનધર્મની ઉદારતા' એ પરત્વે વિચાર કરવામાં આવે તે પૂર્વે જૈનધર્મ એટલે શું તે જાહ્યુવું આવશ્યક છે. 'જૈનધર્મ' એટલે તા 'જિનપરૂપિત ધર્મ';' પરંતુ એમાં 'જિન' શબ્દથી શું સમજ લું એવા પ્રશ્ન ઉદ્દલવે છે. એના સમાધાનમાં સમજ લું કે જે છે રાગ–દેષાદિક દાષાના સર્વથા ક્ષય કર્યો હાય તે ' જિન'

૧ સ્વર્ગસ્થ શાસ્ત્રવિશારદ જૈનાચાર્ય શ્રીવિજયધર્મ મૂરિજીના પ્રમુખપણા હેઠળ જૈન એસોસિએશન ઑફ ઇન્ડિયા તરફથી ડૉ. થામસનું સ્વાગત કરવાને ખાલાવવામાં આવેલી સભામાં આમાંના ક્રેડલાક વિચારા મેં અંગ્રેજી ભાષામાં પ્રદર્શિત કર્યાં હતા.

કહેવાય છે. આવા જિના સર્વજ્ઞ હાય તેમાં કહેવું શું ? જે ધર્મના પ્રરૂપક સર્વથા વીતરાગ અને અતઐવ સર્વજ્ઞ હાય તે ધર્મમાં મિચ્યા કથન હાવાના જરાએ સ'લવ નથી, કારણ કે પ્રાય: અસર્વજ્ઞતા, ભય, રાગ—દ્વેષ વગેરે કારણથીજ મિચ્યા ભાષણ થાય છે. પરમ વીતરાગ પ્રલુએ જૈન ધર્મની પ્રરૂપણા કરેલી હોવાથી આ જૈન ધર્મમાં મિચ્યા ભાષણ કે પક્ષપાતને અલ્પાંશે પણ સ્થાન મળે ખરૂં કે? જુઓ આ સ'ળ'ધમાં હરિભદ્રસૃરિજ શું કહે છે?

'' स्याद्वादो वर्तते यस्मिन्, पक्षपातो न विद्यते । नास्त्यन्यपीडनं किश्चित्, जैनधर्मः स उच्यते ॥ ''

અર્થાત્ જે ધર્મમાં સ્યાહાદ<sup>૧</sup>નું સામ્રાજ્ય છે, જ્યાં પક્ષપાતને સર્વં થા જલાંજિલ આપવામાં આવી છે અને અન્ય પ્રાણીને કાઇપણ પ્રકારે દુઃખ ન દેવું એ જેના અટલ સિંહાંત છે, તે ધર્મને ' જૈનધર્મ' કહેવામાં આવે છે.

આ ઉપરથી સહજ સમજી શકાય છે કે અહા! જૈનધર્મ એ નામ પણ કેટલા વિશાળ અર્થ સૂચવે છે! પાઠકવર્ય! જૈનધર્મની ઉદારતાના પ્રથમ પરિચય તા તેના શખ્દ જ કરાવી આપે છે. વિશેષ ઉદારતા તા આપણે આગળ ઉપર જોઇશું.

જૈનધમે એ ઉદાર ધર્મ છે,કેમકે અન્ય ધર્મોની માફક આ ધર્મ ધર્માલ્યાસમાંથી સ્ત્રી અને શુદ્રને બહિષ્કાર કરતા નથી. બ્રાહ્મણુ, ક્ષત્રિય અને વૈશ્ય એ ત્રણ જાતિનાજ મનુષ્યાને અને

૧ ' સ્યાદાદ'નું વિવેચન આગળ ઉપર આપવામાં આવ્યું છે.

તેમાં પણ વળી પુરુષોનેજ (નહિ કે સ્ત્રીઓને) ધમ'શાસ્ત્ર ભાણવાના અધિકાર છે, અર્થાત્ શ્રુદ્રોને અને સ્ત્રીઓને એ અધિકાર નથી, એમ વેદ કહે છે. ( જુએ વેદની શ્રુતિ– " સ્ત્રી-શ્રુદ્રો નાધીયેતે"). આ ઉપરથી સહજ વિચારી શકાય છે કે જેઓને અભ્યાસ કરવા જેટલા પણ અધિકાર આપવામાં આવ્યા નથી, તેઓને મુક્તિના અધિકારી તા કહીજ કેમ શકાય ?

જૈન ધર્મમાં તેમ નથી. કાઇ પણ વ્યક્તિ ગમે તે જાતિની હા કે ગમ તે લિંગની હા. પણ તેને ધર્મના અધિકાર તા અન્યના જેટલાજ છે. એમાં જરાએ ન્યનતા નથી. એમ જૈન શાસ ઉદ્દેશાયણા કરે છે. મનુષ્યાની વાત તા દર રહી. પરન્ત પશુ, પંખીઓ-જનાવરાને સારૂ પણ તે ધર્મનું દ્વાર સર્વ દાં ઊઘાડું જ છે. એ વાત તીર્થ કરની દેશનારૂપ અમૃતનું પાન કરવા દેવ, મનુષ્ય અને તિય' ચા સમવસરણમાં આવે છે એ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે. ધર્મ દ્વાઇ કરીને પણ જે ધર્મ સર્વ કાઇને ધર્માધિકાર આપી ન શકે, તે ધર્મને તેવી ઉદાર-वृत्ति वास्ते धन्यवाह घटे छे !!! धर्भ क्षं के है। धेना वेत्राख લીધેલા નથી કે અમુક વ્યક્તિજ તેના લાભ લઇ શકે. કહ્યું પણ છે કે--- '' वत्युसहाचो धम्मो " અર્થાત વસ્તુના સ્વભાવ તે ધર્મ. જે વ્યક્તિ ધર્મનાં સાધના પ્રાપ્ત કરી તે પ્રમાણે વર્લન કરે, તે વ્યક્તિના તે ધર્મને પ્રાપ્ત કરવાના સર્વથા જન્મ–સિદ્ધ હેક છે, એ વાત કાઇને પણ અસંમત હાય એમ અને ખરૂ કે ? ધર્મસંપાદન

તા ગમે તે વ્યક્તિ કરી શકે તે વાત આપણે ઉપર જોઇ ગયા. આ પ્રમાણે ધર્મ – સંપાદન કરવાના સર્વાને સમાન હક છે એટલું જ નહિ, ધર્માં પદેશક પણ ગમે તે થઇ શકે; ફક્ત તેનામાં તે પ્રકારની યાગ્યતા હાવી જોઇએ, આ ઉદ્ઘર સિદ્ધાન્ત જૈન દર્શનમાં સ્પષ્ટ રીતે ઝળહળે છે.

જૈન ધર્મ ની ઉદારતા આટલામાંજ પર્યાપ્ત થતી નથી, પરંતુ ખીજા પણ એવા અનેક હેતુઓ છે કે જે જૈન ધર્મ ની ઉદારતાને પ્રવાર કરે છે. જેમકે-જૈન ધર્મ ની મેત્રી ભાવના. કેટલા કા પંચેન્દ્રિય મનુષ્ય પરત્વેજ બ્રાતુલાવ ધારણ કરવાના આદેશ કરે છે, ત્યારે જૈન ધર્મ તો એથી પણ એક પગલું આગળ લરે છે અને સમગ્ર પ્રદ્લાંડના સમસ્ત જીવ પ્રતિ મેત્રી લાવ રાખવાનું જોર શારથી કહે છે. આ મેત્રી લાવનાના સ્વરૂપ પરત્વે કલિકાલસવે સ શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્ય ' યાગશાસ્ત્ર ' ના ચાથા પ્રકાશમાં શું કહે છે તે જોઇએ. એ જ કે—

" मा कार्षीत् कोऽपि पापानि, मा च भूत् कोऽपि दुःखितः । ग्रुच्यतां जगदप्मेषा, मतिर्मेची निगद्यते ॥ "

અર્થાત કાઇ પણ જીવ પાપ ન કરા, કાઇ પણ અલ્પાંશ પણ દુ:ખી ન થાઓ, અને વિશ્વના સમસ્ત જીવાને મુક્તિ મળા, આ પ્રકારની ભાવનાને 'મેંત્રી' ભાવના કહેવામાં આવે છે. આવી મૈત્રી ભાવના ભાવવી એ ક'ઇ બાળકના ખેલ નથી. જેનામાં રાગ—દેષની ન્યૂનતા હાય,તે જ આ ભાવના ભાવી શકે; કેમકે પાતાના દુશ્મનને—પાતાના ઉપર અપકાર કરનારને પણ દુ:ખના પ્રસંગ ન પ્રાપ્ત થાય એટલું જ નહિ, પર'તુ તે ઉપશંત

વળી તે પણ જન્મ-મરણરૂપ શૃંખલાથી બાંધી રાખનારા સંસારરૂપી કેઠખાનામાંથી મુકત થઇ સિહિ-સુન્દરીના સ્વામી બને એ પ્રકારે ઇચ્છવું એ કંઇ સહેલું કાર્ય નથી. એ કાર્ય તો અતિ ઉચ્ચ કાર્ટિના પુરુષા જ કરી શકે તેમ છે. કહેવાની મતલબ એ છે કે મેત્રી ભાવના ભાવવી જોઇએ અર્થાત-કાઇપણ પ્રાણી પર દેષ ન રાખવા, એવા ઉપદેશ જૈન શાસ્ત્રોમાં ઠામાં ઠામાં એ ત્રણ ઉદાહરણા વિચારીશું. અહેં તે આપણે આ સંબંધમાં એ ત્રણ ઉદાહરણા વિચારીશું. અહેં ત્પ્રવચન સૂત્રકૃતાંગ સૂત્રમાં ૧૧મા માર્ગાધ્યયનની ૧૨મી ગાયામાં કહ્યું છે કે—

" पभू दोसे निराकिचा, न विरुज्झेइ केणइ। मणसा वयसा चेव, कायया चेव अंतसो॥"

અર્યાત સમર્ય ખનીને દ્રેષને અથવા દાષાને દ્રર કરીને —મનમાંથી વૈરભાવ કાઢી નાંખીને, મનથી, વચનથી કે કાયાથી કાઇપણ પ્રકારે, જીવન પર્યંત કાઇની સાથે પણ વિરાધ ન કરવા, એમ સમસ્ત જીવાને ઉપદેશ આપવામાં આવ્યા છે. આ ઉપરથી જોઇ શકાય છે કે ગુણ્હીન કે દાષવંત પ્રાણી ઉપર દ્રેષ કરવાના હાય જ નહિ, ઉલડું તે પ્રાણી તેના કડુ કમેનું ફળ અનુભવે છે એમ વિચારી, તેના તરફ ભાવ–દયા કરવી જોઇએ.

૧ આ હડીકતને આ પ્રન્થના કર્તા પણ, ટેકા આપે છે. ( જીએા ૫૦ ૪૪૭ )

### डित्तराध्ययन सूत्रमां पखु કह्युं छे डे— " अप्पणा सचमेसेजा, मित्ति भूएसु कप्पए "

અર્થાત—અંતઃકરણુપૂર્વંક સત્યની અન્વેષણા અથવા અિલલાષા કર અને સર્વ જીવા પર મૈત્રીભાવ ધારણ કર. ફક્ત સાધુઓએજ મેત્રી ભાવનાનું સેવન કરવું એમ નશે, પરંતુ શ્રાવક –ગૃહરથાને પણ તેમની આવશ્યક ક્રિયા તરીકે તેમ કરવાનું શાસ્ત્રમાં કહેલું છે. વિચારા વ'દિત્તા સૂત્રની પ્રતિક્રમણ કરતી વખતે એલવામાં આવતી નિશ્નલિખિત ગાથા—" मित्ती मे सच्चमूएसु वैदं मज्झ न केणइ" ( સર્વ જીવા મારા મિત્રા છે, મારે કાઇ પણ જીવ સાથે વૈરહાલ નથી.)

અહિ' પ્રસંગતઃ એ પહ્યુ નિવેદન કરવું અસ્થાને નહિ ગણાય કે 'જૈનેતર ભિક્ષુકને જૈને દાન ન આપવું' એમ જૈન- શાસતું ફરમાન છે એમ કહેનારાઓની આ એક ખાલી બ્રાન્તિ જ છે; કેમકે જૈનશાસ્ત્રકારાએ તા પાંચ પ્રકારનાં દાન ખતાવ્યાં છે. તેમાં અનુકમ્પા દાન આવી જાય છે. આ અનુકમ્પા દાનમાં પાત્ર—કુપાત્રના કંઇ વિચાર કરવામાં આવતા નથી. આ ઉપરથી જોઇ શકાય છે કે-જૈન ધર્મના ઉપર આ આક્ષેપ કરવા એ સુત્રનું કાર્ય તથી. હા, એટલું તા મારે જરૂર કહેવું પડે કે-જૈન ધર્મ શે અનભિન્ન અને ફકત નામ- શીજ જૈન એવા જૈનો જૈનેતર ભિક્ષુકને દાન નહિ આપવાના કારણ તરી કે જૈન ધર્મને આગળ કરે છે. પરંતુ આ દાન નહિ આપવાનું કારણ બીજું કંઇજ નહિ પણ તેમની સંકુચિત વૃત્તિ—તેમની અન્નાનદશા છે તે ભૂલવા જેવું નથી. આપણે આવા મનુષ્યા તરફ ભાવદયા અતાવ્યા ઉપરાંત બીજું શું કરી

શકીએ તેમ છે ? ચિન્તામિશ જેવા જૈન ધર્મ મત્યા છતાં પણ મનુષ્ય-જન્મ જેઓ સાર્થંક ન કરી શકે તેના સંબંધમાં બીજું શું કહેવું ?

જૈન ધર્મમાં મધ્યસ્થ-દિષ્ટ કેવી અને કેટલી હદ સુધી ઝળહળી રહી છે, તે તરફ હવે દબ્ટિયાત કરીએ. જૈનોનું પ્રથમસૂત્ર—મુખ્યમંત્ર-નવકાર ( નમસ્કાર ) કે જેને ચૌદ પૂર્વના સાર તરીકે એ ળખાવવામાં આવે છે, તે દિગન્તમાં મધ્યસ્થભાવના પટેહ વગાડી રહ્યા છે. આ સૂત્રમાં કાને નમસ્કાર કરવાના નિદેશ કરવામાં આવ્યા છે ? તેના વિચાર કરવાથી, એ સહજ સમજી શકાશે કે ઉપર્યુક્ત કથનમાં જરાએ અતિશયો કિત નથી. અમુક જાતિના, અમુક કળના, અમુક દેશના, અમુક સંપ્રદાયના, અમુક વયના કે અમુક વેષના મનુષ્યને નમસ્કાર કરવાનું આ સૂત્રમાં કહેવામાં આવ્યું નથી. પરંતુ જેણે પાતાના કામ, કોધાદિક આભ્યન્તર શત્રુ ઉપર વિજય મેળવ્યા છે તેને—અર્થાત્ અશિહંતાને, જેના કંડમાં મુક્તિ-રમણીએ વરમાળા અપેલી છે તેને—સિદ્ધાને, આ સા-ચોને, ઉપાધ્યાયોને, જગતના સર્વ સાધુઓને પ્રણામ કરવાનો આ સૂત્રમાં ઉલ્લેખ છે.

साधु शण्डने। अर्थ प्रसंगतः विचारी वहने. श्री क्षद्रणाहुन्यासी दशवैडाबिड-निर्शु क्तिमां इहे छे डै-"तो समणो जइ समणो, भावेण य जइ न होइ पावमणो। सयणे य जणे य समो, समो उ माणावमाणेसु॥"

અર્થાત સાધુએ ભાવવડે કરીને સારા મનવાળા હાય છે. કાેઇ દિવસ મલિન મનવાળા હાેતા નથી. સ્વજન અને પરજન એ બ'નેપર તેમની સમાન દૃષ્ટિ છે; તેમજ માન અદ્ગે અપમાનને પણ તેઓ સરખા ગણે છે.

જૈનાચાર્યોમાં મધ્યસ્થભાવ કયાં સુધી હતા, તેને સાર્ હરિભદ્રસૂરિજીનું દુષ્ટાંત મીજીદ છે. તેઓશ્રી સકત કર્ષ્ટે કહે છે કૈ–

" पक्षपातो न मे वीरे, न द्वेष: किपलादिषु ।

युक्तिमदु वचनं यस्य, तस्य कार्यः परिग्रहः ॥ "

અર્થાત—પરમાતમાં મહાવીર ઉપર મારા પક્ષપાત નથી, તેમજ મહર્ષિ કેપિલ, મહાત્મા પ્યુદ્ધ વગેરે મહાનુભાવા પ્રતિ મારે દ્રેષભાવ નથી; પરંતુ મધ્યસ્થ છુદ્ધિએ—યથાર્થં રીતે વિચાર કરતાં—વાસ્તવિક પરીક્ષા કરતાં જેનું વચન યથાર્થ સિદ્ધ થાય, તેનું શાસન સ્વીકારનું જોઇએ. વિશેષમાં એ પણ તેમના મુદ્રાલેખ છે કે—

" बन्धुर्न नः स भगवान् रिपवोऽपि नान्ये साक्षान्न दृष्टचर एकतरोऽपि चैषाम् । श्रुत्या वचः सुचरितं च पृथग् विशेषं वीरं गुणातिशयकोळतया श्रिताः स्मः ॥ '

અર્થાત્-વીર લગવાન એ કંઇ મારા બન્ધુ-સગા નથી, કેમકે એ તો ક્ષત્રિય જાતિના છે અને હું તો પ્રાહ્મણ છું. વળી કિપિલ, પ્યુદ્ધ વિગેરે અન્ય ધર્મ ધુર ધરા મારા શત્રુ નથી. આ વ્યક્તિઓ માંથી કાઇનું પણ મને સાક્ષાત્-દર્શન થયું નથી. અર્થાત્ મેં આમાંથી કાઇને પણ જોયા નથી; તો પણ વિશેષ રૂપે દરેકના ચરિત્રનું મેં શ્રવણ કર્યું છે. તથા દરેકે પદાર્થનું

જે સ્વરૂપ પ્રતિપાદન કર્યું છે, તેનું મેં ધ્યાનપૂર્વંક અવલાકત કર્યું છે. અંતમાં વીરતા ગુણા વિશેષતઃ દૃષ્ટિગાચર થવાથી તેનાજ શાસનનું અમે અવલંબન કરીએ છીએ. આવાજ ઉદ્ગારા શ્રીહિમરાંદ્રાચાર્યના મુખમાંથી પણ નીકળે છે. તેઓ કહે છે કે—

> " न श्रद्धयैव त्विय पक्षपातो न द्वेषमात्रादरुचिः परेषु । यथावदाप्तत्वपरीक्षया तु त्वामेव वीर ! प्रभुगाश्रिताः स्मः ॥"

અર્થાત-હે વીર પ્રભુ! હું તારા પક્ષપાતી છું, તેનું કારણ કંઇ એ નથી કે મને તારામાં માત્ર અંધશ્રહા છે. વળી અન્યના ઉપર મને રૂચિ નથી, તેનું કારણ પણ એમ ન સમ-જવું કે તેના ઉપર મને દ્વેષ છે. પરંતુ આપ્તત્વની પરીક્ષા કર્યો પછી અર્થાત તું આપ્ત છે એમ ખાત્રી કર્યા બાદજ અમે તારા આશ્રય લીધેલા છે. આ મહાત્માનું હૃદયપટ સમભાવ-મધ્યસ્થ ભાવથી કેવું રંગાયેલું હશે, તેના ચિતાર તેમના રચેલા નિમ્ત-લિખિત શ્લાક પણ ઉપસ્થિત કરે છે. તેમણે કહાં છે કે-

" भवबी जांकुरजनना, रागाद्याः क्षयप्रुपागता यस्य। ब्रह्मा वा विष्णुर्वा, हरो जिनो वा नमस्तस्मै॥"

અર્થોત્--સંસારના હેતુબૂત કર્મરૂપી અંકુરાને ઉત્પન્ન કરનારા રાગ-દ્રેષાદિક સર્વ દાષાના જેણે સર્વથા ક્ષય કર્યો છે, લક્ષે તે પછી શ્રદ્ધા હા કે વિષ્ણુ હા કે જિન હા-તેને મારા નમરકાર હા. જૈન ધર્મના પરમ અનુરાગી અને એક ધુર'ધર જૈનાચાર્ય હાઇ કરીને પણ તેમના મનામ'દિરમાં સમલાવ ઝૂલી રહ્યા છે એ શું ખતાવે છે? તેમના હૃદયની ઉદ્યારતા–વિશાલતા, અન્ય દર્શનકારા તરફ તિરસ્કાર ન ખતાવવા અને મધ્યસ્થલાવ ધારણ કરવા એ ઉચ્ચ કારિના જૈન સિદ્ધાંત તેમની રગેરગમાં વ્યાપી મયેલા હાવો જોઇએ.

આ તો વિક્રમની બારમી-તેરમી શતાબ્દીમાં થઇ ગયેલા શ્રીહેમચન્દ્રાચાર્ય સંબંધી હકીકત આપણે જોઇ. આ વાત અહારમી શતાબ્દીમાં થઇ ગયેલા ન્યાયવિશારદ ન્યાયાચાર્ય મહામહાપાધ્યાય શ્રીયશાવિજયજીના સંબંધમાં પણ જોઇ શકાયછે.કેમકે તેમના મુખ-ચન્દ્રમાંથી પણ એવીજ વચનામૃતની ધારા વહે છે. झાનસારના ૧૬મા અષ્ટકમાં તેઓશ્રી કહે છે કે- '' स्वागमं रागमात्रेण, द्वेषमात्रात परागमम्।

न श्रयामस्त्यजामो वा, किन्त्र मध्यस्थया दशा ॥ "

—**ગાન**સાર, માધ્યસ્થ્ય-અષ્ટક, શ્લાે ૭.

અર્થાત્— અમે માત્ર રાગથી સ્વ (જૈન) આગમના આશ્રય કૈ માત્ર દ્વેષથી પર (જૈનેતર) આગમના ત્યાગ કરતા નથી; પ-ર'તુ મધ્યસ્થ દેષ્ટિથી અવલાકન કરીને યથાચિત કરીએ છીએ.

વળી શ્રી**માનતું ગ**સૂરિના સંબંધમાં કંઇક ઐારજ પ્રકારના મધ્યસ્થભાવ દુષ્ટિ–ગાચર થાય છે. એ વાત તેમ**ણે** રચેલા 'ભક્તામર–સ્તાત્ર 'ના નિમ્ન–લિખિત શ્લાક ઉપરથી જોઇ શકાય છે.

" बुद्धस्त्वमेव विबुधार्चितबुद्धिबोधात् त्वं शंकरोऽसि भ्रवनत्रयशंकरत्वात् ।

# धाताऽसि धीर ! शिवमार्गविधेर्विधानाद् व्यक्तं त्वमेव भगवन् ! ग्रुरुषोत्तमोऽसि ॥ "

—ભક્તામરસ્તાત્ર, <sup>શ્</sup>લાે ૨૫.

અર્થાત્—ખરેખર તુંજ અંદ્ર છે. કારણ કે દેવતાઓ શો તારા કેવલજ્ઞાનના બાધની પૂજા કરી છે. વળી જગતમાં કાઇ પણ શ'કર હાય તા તે તુંજ છે, કેમકે ત્રિલુવનને સુખી કરનાર તું છે. તથા હે ધીર! માક્ષમાર્ગની વિધિના તું પ્રરૂપક છે. તેથી તુંજ પ્રક્ષા-વિધાતા છે. આથી તું પુંરુ**ષાત્તમ** નારાયણ-પુરુષામાં ઉત્તમ છે. એ વાત તા સ્પષ્ટ છે. એકજ પૂજ્ય વ્યક્તિનાં જીદાં જીદાં નામા કે જે નામાને આગળ કરીને ભિન્ન ભિન્ન દર્શનકારા કલેશા કરે છે. તે દ્વારા સ્તુતિ કરી એમ સિદ્ધ કરી અતાવ્યું કૈ–જે વ્યક્તિને જગતના जुहा जुहा हरी नहारी-धर्म वाणाओ। पूज्य गणे छे ते શુંથા યુક્ત વ્યક્તિ એકજ છે. માત્ર જુદાં જુદાં નામા લઇ વ્યર્થ ઝઘડા થાય છે. એવી ઉદાર ભાવના સમભાવવૃત્તિ શુ' ઉપરના શ્લાકામાંથી નથી ઝળકી ઉઠતી ? આટલાં જ દેષ્ટાન્ત નહિ, પરન્તુ જૈનશાસ્ત્રોમાં ઠેકાણે ઠેકાણે આવાં મધ્યસ્થ ભાવનાનાં દૃષ્ટાંતા માજાદ છે. એના ઉલ્લેખ કરવા છે મીએ તેં: પાર આવે તેમ નથી.

'સાગુ'એ મારૂ'' (અને નહિ કે મારૂ' એ સાગુ') અર્થાત્ જ્યાં ગુણુ હોય તે ગ્રહણ કરવા એ સિહાંતે જૈનાચાર્યોના હુદય ઉપર કેવી ગાઢ છાપ બેસાડી હતી તે તરફ આપ**ણે** હવે નજર કરીએ. કાઇ પણુ શ્ર'થકારા પાતાના ધર્મના ગ્રંથા તેમજ તેના પર ટીકા, ટિપ્પણ,

અવચૂરિ વિગેરે લખે એમાં તાે ક'ઇ નવાઇ જેવું નથી; પરંતુ ખાલાણ, બૌદ્ધ વગેરે અન્ય દર્શનીયા કે જેઓ જૈન ધર્મ પ્રતિ શત્રુભાવ<sup>૧</sup> વહન કરતા હતા, તેમનાં પુસ્તકાે ઉપર જૈનાચાર્યા ટીકા લખે, તેમનાં પુસ્તકાનું સંરક્ષણ કરે એજ ખરેખર આન શ્ચર્ય –જનક છે. સાધારણ પુરુષ તાે પાતાના વિરાધીનાં પુસ્તકા તરફ નજર પણ ન ફેં કે, તો પછી તેને હાથમાં તેા લેજ શેના ? અને તેમ હાવાથી તે તેના અભ્યાસ કરે એવી આશા પણ કેમ ભાંધી શકાય ? આટલુંજ નહિ પણ તે ગ્રંથામાં રહેલા **ગુણ**ા પ્રતિ અનુરાંગ ધારણ કરી, તે ગ્ર'થા ઉપર તે ટીકા લખે એવું તો સ્વપ્ને પણ અને ખરૂં કે ? આ કાર્ય तो '' वसुधेव कुदु-स्वकम् " અર્થાત્ સમસ્ત જગત્ એ મારૂ' કુદુ'બ છે એવી મનાહર દિવ્ય ભાવનાથી જેનું હૃદય ભાવિત થયું હાય તેજ કરી શકે. સ'રકૂત સાહિત્યમાં સુપ્રસિદ્ધ એવાં પાંચ મહાકાવ્યાે હપર જૈનાચાર્યોએ ટીકા લખેલી છે. **કાદ બરી, કાવ્યપ્રકાશ,** અનર્ધારાવવ, રુદ્રદેના કાવ્યાલંકાર, ન્યાયસાર, ન્યાય-કંદલી, મહાવિદ્યાવિદ અને વગેરે અનેક ગ્રંથા ઉપર પણ જૈનાચાર્યોની ડીકા છે. વળી વિશેષમાં, બૌદ્ધના જબરજ-સ્ત ન્યાય ગુંથા જેવા કે-દિગ્**નાગ**કૃત ન્યાય પ્રવેશક અને ધમાત્તર ચિત ન્યાય બિન્દુ ટીકા એ બેમાંના પ્રથમ શ્રંથ હયર શ્રીહિરિલદ્રસૂરિએ ટીંકા અને બીજા ઉપર મલ્લવા-દી છ એ ડિપ્પન રચેલ છે. અન્ય દર્શનીયેાના લેથા ઉપર ડીકા લખી જૈનાચાર્યોએ તેમને વિભૂષિત કર્યા છે. એટલુંજ નહિ,

१ ळुओ, हस्तिना ताड्यमानोऽपि न गच्छेत् जैन-मंदिरम्। भगधभां भरे ते गधेडे। थाय, वगेरे

પરંતુ તે ઉપરાંત તેમના ચંચાને ભંડારમાં રાખી તેનું સંરક્ષણ કર્યું. છે. વિશેષમાં દિગ્**નાગ**ના ન્યાય**પ્રવેશક** નામના બૌદ્ધ ન્યાયના અત્યુત્તમ ગંથના ઉદ્ધાર (સંરક્ષણ) જૈનાએ જ કર્યો છે. કેમકે જો જૈન ભાંડારમાંથી આ ગાંચ પ્રાપ્ત થયા ન હોત, તા અન્યત્ર આ ગ'થ ન જોવામાં આવવાથી, જગત્ને આ ગ'થના લાલ મળી શકત નહિ એ વાત સુસ્પેષ્ટ છે. ડો. એન. મિરાનાવ પી. એચ. ડીના 'દિગનાગની ન્યાયપ્રવેશિકા અને શ્રીમાન્ હરિભદ્રની તે પરની ઠીકા'એ નામના લેખ નાં <sup>૧</sup>આ વાતના ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યા છે. ખૌદ્ધાચાર્ય શાંતિરક્ષિત સૂરિને, કેમલરીલિની અનાવેલી ટીકાથી અલ'કૃત તત્ત્વ-સંગ્રહ નામના ગ્રંથ જૈન લહારમાં છે. ( હાલમાં ગા. એા. સિરીઝ્ તરફથી થાડા વખતમાં પ્રસિદ્ધ થવાનું સંભળાય છે. ) આ ઉપરાંત રાજરો ખરની કાવ્યમીમાંસા, વત્સરાજ કુત ' રૂપકષ્ટ્ક ' સાહલ રચિત 'ઉદયસુ'દરી કથા' (ગા. થ્યા. સિરીઝ્ તરફથી પ્રકાશિલ ) વગેરે અનેક અન્ય ગંથા પણ જૈનભ ડારની પ્રતિયા પશ્થી પ્રકાશમાં આવ્યા છે. આ ઉપરથી જૈના દેશની અમૂલ્ય વસ્તુના ઉચ્<sup>ુ</sup>દ ન થઇ જાય એ બાબત ઉપર લક્ષ્ય આપતા હતા એ વાતનું હવે સમર્થન કરવાની જરૂર રહેતી નથી.

જૈનાચાર્યોના ઉદ્દેશ જગત્ને સુખી બનાવવાના, નીતિને માર્ગે ચઢાવવાના, દેશની ઉન્નતિ કરવાના, વધારે પ્રમાણમાં ક્ષેશિને વિદ્યાર્થી અલ'કૃત કરવાના હતા. આ વાત તેમણે ધાર્મિક સાહિત્ય ઉપરાંત ઐહિક સાહિત્ય જેમકે નાટક.

૧ આ લેખ જે**ૈનશાશનના** વીર સં. ૨૪૩૮માં પ્રસિદ્ધ **થ**યેલ દીવાળીના ખાસ અકમાં આપેલ છે.

ચમ્પુ, કાશ, વ્યાકરણ, કાવ્યા, ત્યાય, ઉપદેશમય કથાઓમાં પણ કાળા આપી સિદ્ધ કરી ખતાવી છે. અત્યારે અર્ધ માગધી- પ્રાકૃત ભાષા ( અપબ્ર'શ ભાષા પણ ) અસ્તિત્વ ધરાવે છે, તેનું કારણ એ જ કે જૈનાએ જ પ્રાકૃત સાહિત્યકપી વૃક્ષને પાળીપાષીને માટું કર્યું છે–ઉછેર્યું છે. જેનાએ સંસ્કૃત સાહિત્યમાં કેટલા ફાળા આપ્યા છે તેને સાફ્તે જર્મને પ્રાફેસર ડા. હઈલ પાતાના લેખમાં શું જણાવે છે તેનું દિગ્–દર્શન કરાવવું જ ખસ છે. ત્યાં કહ્યું છે કે–

'' જૈનાના મહાન્ સંસ્કૃત સાહિત્યને અલગ પ ડવામાં ચ્માવે, તા સ'સ્કૃત કવિતાની શી દશા થાય ? " વળી વિશે-ખતઃ જૈનાનું કથાસાહિત્ય જૈનેતર કથાસાહિત્યથી કેટલે અ**ંશે** ચડીઆતું છે તે નક્કી કરવાનું કામ તા હું સહૃદય વિચાર કાને સોંયું છું. હા, એટલું તા હું જરૂર કહીશ કે જૈન કથાસાહિત્ય નીતિના સિદ્ધાંતાથી જેવું ભરપૂર છે તેવું અન્ય સાહિત્ય મારા જેવામાં આવ્યું નથી. હિંદુએમમાં જેમ મનુસ્મૃતિ કાયકા-કાનુનાના ગ્ર'થ છે, તેમ જૈનામાં ભદ્રભાહું સંહિતા ( ૪૬ મા અધ્યાય ' ધી જૈન લાં ' ખુકમાં પ્રકાશિત ), ઇંદ્ર-ન'દિની જિનસ'હિતા, હેમચન્દ્રાચાર્ય કૃત અહ જાતિ વિગેર છે. આ અહ<sup>િ</sup> સીતિમાં ફક્ત નીતિના જ પુત્રાને હકદાર કહ્યા છે કે જે વાત **મતુસ્મૃતિ**માં જોવામાં આવ**તી** નથી. ત્યાં તા નીતિવાન ને અનીતિવાન બધા પુત્રાને હકદાર કહ્યા છે. અહ સીતિ પ્રમાણે ચાર જાતના યુત્રા હકદાર છે, क्यारे भनुस्भृति प्रभाषे भार कातना पुत्रा छे. वणी न्यायशी ંધન ઉપાજેન કરવું અને તેમાંથી બને તેહ રૂપિયે આઠ આના પ્રમાણે દ્રવ્ય ધર્મ માર્ગમાં ખરચવું એવા ઉપદેશ જૈન શંશા ભાવાય અન્ય સ્થળે મળવા મુશ્કેલ છે. રાજ્યાતિક્રમ ન કરવા, રાજાને માન આપવું એ પણ જૈન શાસનનાજ સિદ્ધાંતા છે. આ ઉપરથી સમજ શકાય છે કે જૈનાના ઐહિક સાહિત્યમાં પણ નીતિને પ્રધાનપદ આપવામાં આવેલું છે.

ઉપર્યું કત પ્રકારનું જૈના પાસે સાહિત્ય હોવા છતાં જૈના પાસે સાહિત્ય નથી, જે છે તે નિર્માલ્ય છે એવું કહેવાનું કચા વિદ્વાન્ સાહસ કરી શકે? અલખત એ વાત અત્ર કહેવી નિરથંક નહિ ગણાય કે જૈનો પાસે જેટલું સાહિત્ય છે, તેમાંના ખહુજ થોડા ભાગ હજ પ્રસિદ્ધ થયા છે, ઘણા ભાગ હજ ભંડારામાં છે. જેટલા ભાગ પ્રસિદ્ધ થયા છે, તેટલા પણ હજ ઇતર વિદ્વાનાની સમક્ષ જોઇએ તેવી રીતે રજી કરવામાં આવ્યા નથી.

વળી એક વાત એ છે કે કેટલા કાર્ના માન્યતા એમ છે કે જૈન સાહિત્ય મનુષ્યને બાયલા બનાવે છે. આ વાત કેટલે અંશે પાયાસર છે તે આપણે વિચારીએ. જે લોકો આ આક્ષેપ કરે છે તે લોકો '' अहिंसा परमो धर्मः ''એ સિદ્ધાં- તેના વાસ્તવિક અર્થ સમજતા નથી. તેઓ તો એમ સમજ એડા છે કે 'દરેક કાર્ય કરવામાં હિ'સા થાય છે, વાસ્તે કાઇ પણ જાતનું કાર્ય ગૃહસ્થે કરવું નહિ એમ જૈન સિદ્ધાંત કહે છે; કાઇ મારી નથ અથવા તો આપણી આખર જતી હાય, તો પણ એસી રહેવું' આવા આક્ષેપ કરનારાઓએ જૈન ધર્મ'ના વધારે ઉ'ડા અભ્યાસ કર્યો હાત તો તેઓ આવા આક્ષેપ કરી કરત નહિ. કેમકે જૈન શાસકારાએ તો સ્પષ્ટ રીત્યા નિવેદન કર્યું' છે કે સાધુઓ વધારમાં વધારે દયા પાળે તો તે વીસ વિશા જેટલી

છે, એવી રીતે ગૃહસ્થ તા ફકત સવા વિશ્વાજ દયા પાળી શકે તેમ છે. આ જ ખતાવી આપે છેકે ગુદ્ધસ્થ સાધથી સાળમે ભાગે કયા પાળે છે. આટલી બધી ગૃહસ્થને સારૂ છુટ મ્કેલી હોવા છતાં પણ ગૃહસ્થા નાજીક ખાંધાના, કાચા મનના, કામળ હુદયના હાઇ કરીને કે અન્ય કાેઇ કારણને લીધે સ્વત: ખાયલા રહે કે ખને તેમાં જૈન સાહિત્ય અથવા ધર્મના શા દાષ વારૂ? જૈન ધર્મમાં નીતિસર યુદ્ધ કરવાની પણ ગૃહરથાને મનાઇ કરી નથી. આ વાતના સમર્થનમાં હું એટલુંજ કહીશ કે શું પ્રથમ તીર્થ કર ઋષભ સ્વામીના પુત્ર ભરત ચક્રવર્તીએ સાઠ હજાર વષ પય ત યુદ્ધ કર્યું હતું નહિ વારૂ ? અને યુદ્ધ કર્યું તેમ છતાં પણ શું તેઓ માક્ષ ગયા નહિ કે? વળી શ્રેણિક. ચેડારાજા, કોણિક, કુમારપાળ એ રાજાઓ જૈન હતા એ વાત તેા ઇતિહાસ-સિદ્ધ છે અને તેમણે યુદ્ધા પણ કરેલાં છે. તેમજ વિમલશાહ, આંબડ, વસ્તુપાલ વિગેર જૈનોએ યુદ્ધ કર્યાના ઉલ્લેખા ઇતિહાસમાં જેવાય છે. વળી જૈન શાસ-अरा ती जिरशीरथी अदे छे है " कम्मे सूरा ते धम्मे सूरा " અર્થાત જે કર્મ કરવામાં શુરવીર છે, તે ધર્મ કરવામાં પણ શુરવીર છે. દું કમાં ઉપર્યું કત કથન પછી આ આક્ષેપમાં કેટલી સત્યતા રહેલી છે એ વિદ્વાના સહેલાઇથી સમજ શકે તેમ છે, તા પછી આ આક્ષેપને અસત્ય ઠેરવવા વિશેષ પ્રયત્ન કરવાની જરૂર રહેતી નથી.કહેલું જરૂરનું થઇ પડશે કે જન શાસામાં ગૃહ-સ્થાને માટે જે જીવરક્ષા કરવાતું કહેલું છે, તે એટલા અ'શમાં रे-'नीराग**ख**सजन्तनां हिंसां संकल्पतस्त्यजेत्' अर्थात् निहीष એવા ત્રસ છવાને મારવાની બુદ્ધિથી મારવાનહિં. ગૃહસ્થાને માટે અવા નિયમ હાવાથી જ ઉપર કહેવામાં આવ્યું તેમ જૈન રાજાઓ, મંત્રીઓ વિગેરે આસ્તિક જૈન હાવા છતાં પણ તેઓએ લડાઇઓ કરેલી છે. ખાકી નિર્દોષ પ્રાણિઓને તકલીફ આપવાના કે તેઓની હિંસા કરવાના તા કાઇના હક હાઇ શકેજ નહિં અને તેવી આજ્ઞા કાઇ નીતિજ્ઞ શાસ્ત્રકારા આપે પણ નહિ. અને તે વાત મહાભારતમાં પણ આપેલા, ''અહિંસા પરમા ધમ':" એ વાક્યથી પુરવાર થાય છે. આવા હચ્ચ કોટના મનનીય સિદ્ધાંત કાને માન્ય ન હાય વાફ ?

જેન સાહિત્ય પરત્વે હવે હું એટલું જ કહીશ કે જેનાના લખેલાં રાસાઓ, તીર્ધ માળાઓ વગેરે પ્રાચીન સમયના શુજરાતની સ્થિતિ, તે સમયના રીતરિવાજો, ભાષા તેમજ એતિહાસિક ખાખતા ઉપર સારા પ્રકાશ પાડી રહ્યાં છે. તેમાં ખાસ કરીને જેન શિલાલેખા ભારતવર્ષના ઇતિહાસ પર કૈવા પ્રકાશ પાડે છે તે જાણવું હાય તા હાં. ગેરિનાટના 'જૈનશિલા-લેખા અને ભારતવર્ષના ઇતિહાસ' એ નામના લેખ વાંચા. જન સાહિત્યના વિશેષ ખ્યાલ આપવા જતાં મૂળ વિષયથી વધુ વિષયાંતર થઇ જવાના ભય રહેવાથી આપણે આટલેથીજ એ પ્રકરણ સમાપ્ત કરીશું. પરંતુ એટલું ઉમેરવું અનાવશ્યક નહિ ગણાય કે સાહિત્યદારા જ જૈનાએ દેશની સેવા બજાવી છે તેમ નથી, પરંતુ શિલ્પ-કલાને હા ઉત્તેજન આપવામાં તેઓએ અગ્ર ભાગ ભજવ્યા છે.

આ તો સાહિત્યદ્વારા દેશની સે ા કરવાની જે ઉદારતા જનાએ દાખવી છે તેનું ફક્ત અત્ર દિગ્દર્શન કરાવ્યું છે. હવે 🔮 એક બીજી બાબત તરફ ધ્યાન ખેંચીશ. જૈનધર્મમાં દેવ, ગુરુ અને ધર્મની વ્યાખ્યા શું આપી છે તે જોઇએ. પ્રથમ તા દેવનું ક્ષસ્ય વિચારીએ. આ સંબંધમાં શ્રીહે**મચન્દ્રાચાર્ય ક**હે છે કૈ:—

'' सर्वज्ञो जितरागादि-दोषस्त्रैलोक्यपूजितः । यथास्थितार्थवादी च, देवोऽईन् परमेश्वरः ॥ " —धागशास्त्र, दितीय प्रकाशः

અર્થાત—જે સર્વજ્ઞ છે, જેણે રાગાદિક દાવાને પરાજિત કર્યા છે, જેની ત્રિભુવન પૂજા કરે છે. અને જે જેવા પદાર્થી છે, તે જ પ્રકારે તેનું સ્વરૂપ કહે છે. તે દેવ છે, તે જ અહિન્ છે, તે જ પરમેશ્વર છે. આ વ્યાખ્યા ઉપરથી જોઇ શકાય છે કે આવું દેવનું લક્ષણ સર્વમાન્ય થયા વિના રહે તેમ નથી. કારણ કે આમાં જૈના તરફ જરા પણ પક્ષપાત અતાવ્યા નથી. જેનામાં ઉપર્યુંકત ગુણા હોય તે દેવ કહી શકાય; સાથે સાથે શુરુનું લક્ષણ પણ જોઇ લઇએ—

" महाव्रतधरा धीरा भैक्षमात्रोपजीविन: । सामायिकस्था धर्मोपदेशका ग्रस्वो मताः॥ "

અર્થાત્-જેઓ પાંચ મહાવતોનું પાલન કરે છે, જેઓ ધીર છે, જેઓ ભિક્ષા માત્રથી આજિ વિકા ચલાવે છે, જેઓ સમતારૂપ સામાયિકમાં સ્થિત છે. અને જેઓ ધર્મના ઉપદેશ આપે છે, તેમને ' ગુરુ ' માનવામાં આવે છે. જુઓ આ વ્યાખ્યામાં છે જશ પણ ખેં અતાણુ ? ગમે તે જાતિના પુરુષ ગુરુપદ પ્રાપ્ત કરી શકે એ ખુલ્લી વાત છે. અત્ર એક વાત

ખાસ ધ્યાનમાં લેવા જેવી છે કે આદર્શ સાધ્ જીવનના ખ્યાલ જૈનસાધુ જેવાથી આપણને મળી આવેછે.પ્રાય: જૈનેતરસાધુએા પાતાના આગાર-વિચારમાં અતિશય શિથિલ થયેલા જોવામાં आवे छे, तेमक त्यागवृत्तिने अहही तें की माकशाणमां वधारे લુષ્ધ થતા જોવામાં આવે છે. જૈન દર્શ નરૂપી પ્રસાદના પાયા અને ભીંતરૂપ દેવ અને ગુરુની વ્યાખ્યા આપણે ઉપર જોઇ ગયા. હવે તે પ્રાસાદના માલરૂપ ધર્મ તું લક્ષણ વિચારવામાં આવે છે. " दुर्गतौ प्रपतन्तमात्मानं धारयतीति धर्मः " दुर्गतिप्रपतत्प्राणिधारणादु धर्म उच्यते " अथवा ता "यतोऽभ्युद्यनिःश्रेयससिद्धिः स धर्मः" शे प्रभाषे धर्मनी સામાન્યરીતિથી જાદી જાદી વ્યાપ્યા આપવામાં આવે છે. ઉપર્યું કત વ્યાખ્યાઓના અર્થ એ છે કે-દ્રર્ગતમાં પડતા આત્માને ધારણ કરી રાખે-દુર્ગતિમાં પડતા હાય તેમાંથી અચાવે તે ' ધર્મ' કહેવાય છે. સાંસારિક તેમજ પારમાર્શિક કલ્યાણની જે વઉં પ્રાપ્તિ થાય-સિદ્ધિ થાય તેને ' ધમ° ' કહે-વામાં આવે છે. આ દેવ, ગુરુ અને ધર્મ એ ત્રણ તત્ત્વા પર ઘણું કહી શકાય તેમ છે, પણ આ પ્રસ્તાવનાનું કલેવર વધી कवाना अथथी तेमक ७ जु मुक्ति अने स्यादाह परत्वे हैटब'ह કથન કરવાનું હાવાથી આ તત્ત્વાના વિશેષ ઉલ્લેખ કરી વાચક વર્ગની ધીરજ દૂર કરવા ઇચ્છતા નથી. મુક્તિના સ્વરૂપમાં અને તે પ્રાપ્ત કરવાનાં સાધનમાં દર્શનકારા એકએકથી જાૃદા પઢ છે. કાઇ જ્ઞાન, ભક્તિ અને યાગને મુક્તિસ પાદન કરવાનાં સાધન તરીકે ગણે છે; તાે કાંઇ સત્, ચિત્ અને આનન્દને; જયારે કૈટલાક મહેર, ખંદગી અને ખેરને તેના સા- ધનર્ષ મણે છે. કેટલાક ગુરુ વચનમાં નિશ્ચય રાખવાથી મુક્તિ મળે છે એમ કહે છે, જ્યારે જૈન દર્શન એમ ૨૫૦૮ ઉદ્દેખ કરે છે કે સમ્યગ્-દર્શન, સમ્યક્-જ્ઞાન અને સમ્યક્-ગારિત્ર દ્વાશ મુક્તિ મળે છે. જૈનદર્શને ખતાવેલ સાધના સર્વમાન્ય થઇ શકે તેમ છે. વળી આ સાધનામાં અન્ય સાધનાના અંતલાવ પણ થઇ જાય છે, એ વાત વિચારવાથી સહજ જથાઇ આવે છે. જેમકે જ્ઞાન, લક્તિ અને યાગ એ સમ્યગ્ દર્શન, સમ્યક્-જ્ઞાન, અને સમ્યક્-ચારિત્ર એ ત્રભુમાં સમાઇ જાય છે. દુંકમાં મુક્તિના સાધન તરીકે 'ઉપદેશતર'ગિણી 'ના કર્તા રત્નમં-દિરગણિ, જે સાધન ખતાવે છે, તે સાધનમાં તે એ મત હોઇ શકે તેમ છેજ નહિ. તેઓ દર્શાવે છે કે—

" नाशाम्बरत्वे न सिताम्बरत्वे न तर्कवादे न च तत्त्ववादे। न पक्षसेवाऽऽश्रयणेन म्रुक्तिः कषायम्रुक्तिः किछ म्रुक्तिरेव ॥ "

અર્થાત્- દિગમ્બર અવસ્થામાં મુકિત નથી, શ્વેતા-મ્બાર અવસ્થામાં મુક્તિ નથી, તર્ક વાદમાં મુક્તિ નથી, તત્ત્વવાદમાં મુક્તિ નથી, પોતાના પક્ષની સેવા કરવામાં મુક્તિ નથી. પરંતુ કે ધ, માન, માયા અને લેલ એ ચાર કષાયાથી મુક્ત થવામાંજ વાસ્તવિક રીતે મુક્તિ રહેલી છે. આ પ્રકા-રની મુક્તિની વ્યાખ્યા ઉપરથી પણ જૈન ધર્મની ઉદારતા સિદ્ધ થતી નથી કે? ગમે તે વ્યક્તિ પછી ચાહે તે પુરુષ હાય કે સ્ત્રી હાય, તે મુક્તિ મેળવી શકે છે એમ જૈન સિદ્ધાંત કહે છે. વળી એવું પણ નથી કે જૈન સાધુના વેશ પહેરે તો જ મુક્તિ મળે નહિ તો નહિ. પંદર પ્રકારે મુક્તિ મળે છે, એમ જૈન શાસ્ત્રમાં પાઠ છે. સાથે સાથે એટલું હું નિવેદન કરીશ કે અન્ય દર્શન કારાની માફક જૈનાએ મુક્તિને અનિત્ય તેમજ શ્ન્ય માની નથી. મુક્ત થયા પછી સંસારમાં પરિભ્રમણ કરવાનું રહેતું નથી એમ જૈન ધર્મ કહે છે. વળી આ ધર્મ પ્રમાણે મુક્ત અવરશામાં આત્મા અનંતજ્ઞાની, અનંતસુખી મનાય છે.

જૈન ધર્મની ઉદારતા પરત્વે આપણે ઉપર ઘણાં કારણાં જોઇ ગયા પણ તે કારણાં નું મૂળ કહેં કે સર્વોત્તમ કારણ કહેં તે તો 'સ્યાદાદ' જ છે. જૈનાની સ્યાદાદ શૈલી ભલભલા નિદ્રાનોને આશ્ચર્યમાં ગરકાવ કરે છે. એટલું જ નહિ પણ જૈનેતર નિદ્રાનોને પણ મુકતક ઠે તેની પ્રશંસા કરવી પહે છે. અન્ય કર્શનકારાએ પણ ગુપ્તરીત્યા તો તેના સ્વીકાર કર્યો જ છે. એ વાત આપણે આગળ ઉપર જેઇશું. જ્યારે સ્યાદાદ આવા ઉચ્ચ કારિના સિદ્ધાંત છે, તો તેનું સ્થૂલ સ્વરૂપ તો આપણે બાણું જેઇએ. સ્યાદાદ એ 'સ્યાત્' અને 'વાદ ' એ શખ્દના ખનેલા છે. '' સ્યાત્" ના અર્થ " કર્યાચત્" " અમુક અપેક્ષાએ " એમ થાય છે. " સ્યાદ્ અવ્યયં અને જ્યાં ( સ્થાત્" અમુક અપેક્ષાએ " એમ થાય છે. " સ્યાદ્ અવ્યયં અને તો તો છે. અર્થાત્" એમ શ્રી હેમરાન્દ્રાચાય કહે છે. અર્થાત્ '' સ્યાત્" એ અવ્યય છે. અને તે એક કરતાં વધારે પક્ષ ( બાજી )નું ઘોતન કરે છે. આ ઉપરથી સમ્ભ શકાય છે કે કાઇ પણ

વસ્તુનું એક કરતાં વધારે દેષ્ટિબિન્દુદ્વારા કથન કરવું. નિર્દેશ કરવા એ સ્યાદાદ છે. ડુંકમાં એક વસ્તુમાં સાપેક્ષ સીત્યા અનેક ધર્મોના—અરે વિરૂદ્ધ ધર્મોના પણ સ્વીકાર કરવા તે સ્યાદાદ છે. એ તા સાધારણ મનુષ્ય પણ જાણે છે કે દરેક વસ્તુની બે બાજુઓ તપાસવી જોઇએ. એક બાજુ જોવાથી વાસ્તવિક જ્ઞાન પ્રાપ્ત ન થતાં બ્રાન્તિ—બ્રમ ઉત્પન્ન થવા સંભવ રહે છે. અને ઉલટા ઊંધે માર્ગે ચઢી જવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થાય છે. આ સ્યાદાદનું ક્ષેત્ર અત્યન્ત વિશાળ છે. દરેક પ્રમેય પદાર્થ સ્યાદાદની મુદ્રાથી મુદ્રિત છે. એ વાતને બ્રીહેમચન્દ્રાચાર્ય ટેકા આપે છે, કેનકે તેમણે કહ્યું છે કે:-

"आदीपमाच्योम समस्त्रभावं, स्याद्वादग्रद्रानितभेदि वस्तु"
अन्यक्षाश्च्यवश्चितिः, पंचन श्लेष्टः

અર્થાત્— દીપથી લઇને તે આકાશ સુધી સર્વ પદાર્થ સમસ્વભાવને ધારણ કરે છે, કારણ કે કાઇ પણ પદાર્થ સ્યાદાદ સુદ્રાનું ઉલ્લ ઘન કરી શકે તેમ નથી. વિશેષમાં અનેકાન્તવાદ, અપેક્ષાવાદ એ સ્યાદાદના પર્યાયો છે. દરેક વસ્તુ અનન્તધર્માત્મક છે. કેમકે અસ્તિત્વ, નાસ્તિત્વ, નિત્યત્વ, અનિત્યત્વ, સદશત્વ, વિસદશત્વ ઇત્યાદિ વસ્તુના ધર્મો છે. દરેક વસ્તુ (દાખલા તરીકે ઘટ) પાતાના દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવની અપેક્ષાએ સત્ છે, જ્યારે પરના દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવની અપેક્ષાએ અસત્ છે.

જેવી રીતે કે મુંખાઇમાં વસન્ત ઋતુમાં માટીના રકત

धढ, द्रव्यश्री मृत्तिकाने। छे अर्थात् मृत्तिका सिवाय अन्यइप-યટરૂપ નથી. એટલે કે સ્વદ્રવ્યથી સત્ છે. જ્યારે પરદ્રવ્યથી અસત્ છે; તેમજ ક્ષેત્રથી મુંખાઇના છે, નહિ કે બીજા કાઇ ક્ષેત્રના. કાલથી વસ તઋતુના છે પરંતુ તે સિવાય બીજી કાઇ ઋતુના નથી. ભાવથી રક્તવર્ણ શુક્ત છે, કિન્ત અન્ય કાઇ વર્ણું યુક્ત નથી. આ પ્રમાણે આપણે એકજ વસ્તુમાં ( દાખલા તરીકે ઘટમાં ) સત્ત્વ અને અસત્ત્વ એમ બે ઉભય વિરુદ્ધ ધર્મ हैवी रीते रहेशा छे ते कोई गया. हवे नित्यत्व अने अनित्य-ત્વના સંખ ધમાં વિચાર કરીએ. અર્થાત અન્ય શખ્દામાં કહીએ તા દરેક પદાર્થ ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રીવ્ય યુક્ત છે એમ વિચા-રીએ. પ્રથમ તા આત્મા પરજ આ વાત ઘટાવીએ. દ્રવ્યાર્થિક નયની અપેક્ષાએ મૂળ વસ્તુ—દ્રવ્યની અપેક્ષાએ એમ કહી શકાય કે આત્મા નિત્ય છે, તથાપિ પર્યાયાર્થિક નયની અપે-ક્ષાએ-ગુણ અને પર્યાયોના ઉત્પાદ અને વિનાશની અપેક્ષાએ આત્મા અનિત્ય છે એમ માનવું પડે છે, કેમકે જયારે આત્મા આ મતુષ્ય દેહના ત્યાગ કરી અન્ય ગતિને-દેવાદિમતિને પ્રાપ્ત કરે છે; ત્યારે મનુષ્ય પર્યાયના વિનાશ થયા અને દેવાદિપર્યા-યના ઉત્પાદ થયા એ સહજ સમજી શકાય છે, પરંતુ આત્મત્વ-ચૈતનત્વ તાે અન્ને દશામાં સમાન જ છે-ધ્રુવ જ છે. હવે આ આહ્યત ઉપર વિશેષ विवेचन ન કરતાં અન્ય દર્શન કારો એ રયાદ્વાદના સ્વીકાર કર્યો છે કે કેમ તેના વિચાર કરીએ. પ્રથ-મ તા સાંખ્ય દર્શ નના વિચાર કરીએ. સાંખ્ય દર્શ નકારે સત્ત્વ, રજસૂ અને તમસૂ એ ત્રણ શુણાની સમ અવસ્થાને ' પ્રકૃતિ ' તેમજ પ્રકૃતિમાં પ્રસાદ, સંતાષ અને દૈન્યા અનેક ધર્મા સ્વીકાર્યો છે. આ સ્યાદ્રાદનું અવલંખન નહિ તે ખીજું શું ! નૈયાયિકાએ પણ સ્યાદ્રાદના આશ્રય લીધા છે. કારણ કે તેઓ પણ દ્રવ્ય, ગુણ અને કમંને સામાન્ય અને વિશેષ એમ ઉભય રૂપે માને છે. ખીક્ધાના મતમાં પાંચ વર્ણુ લાળા રત્નને 'મેચક' કહેવામાં આવે છે. આ મેચકજ્ઞાનમાં તેઓએ નીલ, પીત વિગેરે ચિત્રજ્ઞાન પણ માન્યું છે. મીમાં સકાએ પણ પ્રમાતા, પ્રમિતિ અને પ્રમેયના જ્ઞાનને એકરૂપે માન્યું છે. મહાભૂતાદિકમાંથી એતન્યશકિત ઉદ્ભવે છે, એમ ચાર્વાંક માને છે. અતએવ મહાભૃતાદિકના પરિણામ તરીકે ચતન્યને તે એમળખાવે છે. આ ચતન્યને પૃથ્વી અહિક તત્ત્વાથી ભિન્ના ભિન્ન હાન્યા વિના તેના છૂટકા જ નથી. જ્યારે છૂટકાજ નથી, એટલે એની મેળે ચાર્વાંકા પણ સ્યાદ્રાદના તાખામાં આવી ગયા.

પ્રસ્તુતમાં એ કહેવું અસ્થાને નહિ ગણાય કે જૈન તત્ત્વ-થી અનભિજ્ઞ પુરુષોએ સ્યાદાદના સંખંધમાં 'તે સંશયવાદ છે, એ તો જૈનોએ પોતાના ખચાવ તરી કે ઘડી કાઢેલ વાદ છે,' ઇત્યાદિ જે અસંખધ્ધ અને ન્યાયખાધિત ઉદ્ગારા કાઢ્યા છે, તેના આ ગ્રન્થકર્તાએ સચાટ રીતે પ્રત્યુત્તર આપેલા હાવાથી તે સંખંધમાં અત્ર વિચાર કરવામાં આવતા નથી.

હપર્શું કત વિવેચન હપરથી જૈનધર્મની હદારતા એ હદા-રતા છે કે કેમ તે સ્પષ્ટ સમજી શકાતું હાવાથી એ વિષયને અ'ગે ક'ઇ વિશેષ લખવાની હવે આવશ્યકતા રહેતી નથી એટલે

<sup>ું</sup> સ્યાદ્વાદનું સ્થૂલ સ્વરૂપ:સ્તુતિ–ચતુવિ"શતિકા (પૃ. ૧૧૨– ૧૧૫) તરફ દષ્ટિ–પાત કરવાથી જોઇ શકાશે.

હવે આ પ્રસ્તાવના પૂર્ણ કરવામાં આવે તે પૂર્વ પાઠક—વર્યને એક લહામણુ કરવી ઉચિત સમજાં છું. તે એ છે કે 'કાઇ પણુ વિદ્વાન્ કાઇ પણુ દર્શનમાં પ્રતિપાદિત કરેલા સિદ્ધાન્તાનું ખંડન કરવા તૈયાર થાય, તે પહેલાં તેણે તે દર્શનના તેના અધ્યાપક પાસેથી પૂર્ણ અલ્યાસ કરવા જોઇએ ' એ વાતને આ બ્રન્થકાર પણુ સ'મત હાવાથી આ બ્રન્થકારે સ્વ—પર—ઉપકારાથે રચેલા, છએ દર્શનાનાં તત્ત્વાના સ્પષ્ટીકરણથી મનામાહક એવા આ તત્ત્વાખ્યાનનામક બ્રન્થમાં પાતાના વિચારાથી લિજ્ઞ અને કદાચિત્ વિરુદ્ધ વિચારા પણુ દેષ્ટિગાચર થાય તા તેથી ઉશ્કેરાઇ ન જવું. પરન્તુ તેના ઉપર તુલનાત્મક દૃષ્ટિએ નિષ્પક્ષપાતપુરસ્થર વિચાર કરવા. કેમકે 'મારૂ' તે સાચું ' એ સિદ્ધાંત વિશ્વમાન્ય થયા નથી અને થવાના નથી; પરંતુ ' સાચું તે મારૂ' ' એ સિદ્ધાંતને સ્વીકારવા સહું કાઇ સર્વદા તત્પર જ હાય એમાં કહેવું જ શું?

અંતમાં સમસ્ત જગત્ને શાંતિ મળે અને તેનું કલ્યાણ થાએ: એવી અભિલાષા શ્રીમાનતું ગસૂરિ કૃત નિમ્ન–લિખિત–

" जटाशाळी गणेशाळी, शंकरः शांकरांकितः। युगादीशः श्रियं कुर्याद्, विळसत्सर्वमंगळः।"

—પદ્મકારા પ્રદર્શિત કરી હું અત્ર વિરમું છું.

મેન્ટ ઝેવિયર કૉલેજ, મુંખાઇ. વીરસંવત, ૨૪૫૧, કાર્તિક શુકલ પ્રતિપદ્દ. હીરાલાલ રસિક્**દાસ** કાપડિયા.

# કિંચિદ્ વક્તવ્ય.

આ ગ્રંથ લખવાની ભાવના કેવા સંજોગો વચ્ચે થઇ અને તત્ત્વાપ્યાન નામ શા કારણથી આપવામાં આવ્યું એ વાતના ખુલાસા જ્યાં સુધી કરવામાં ન આવે ત્યાં **સુધી જિજ્ઞાસુઓની** જિજ્ઞાસા પૂરી ન શાય એ વાત સ્વાભાવિક છે.

પૂજ્યપાદ ગુરુદેવની પાસે અનારસમાં ન્યાય, વ્યાકરણ વગેરેના અભ્યાસ કર્યો ખાદ સિદ્ધાચલની યાત્રા નિમિત્ત પ્રયાણ થતાં આગરા, નયાશાહેર, શિવગંજ, ઉદેપુર વગેરે શહેરામાં ચાતુમાં સકરી અગ્હે જ્યારે ગુજરાત તરફ આગળ વધવા લાગ્યા અને જેમ જેમ વિદ્વાનાના સમાગમ પણ શતા ગયા તેમ નેમની હારાંનિક જિજ્ઞાસા વિશેષ રૂપમાં નેવામાં આવતી गर्ध. हथा-यरित्राना ते। से इडी अथा कैन, कैनेत-રના ખહાર પડી ચુકચા છે, પરન્તુ દરેક દર્શન કારનું તાત્વિક रहरय हैवा प्रकारतुं छे, क्या दर्शनकार भाक्षने हैवी रीते માને છે? કયા દર્શ નમાં કેટલાં પ્રમાણા માનેલાં છે? તેવા વિષ્ણાને સમજાવનાર ગુજરાતી ભાષામાં જેવા જોઇએ તેવા શ્રે શ અદાપિ અહાર પડ્યા સાંભળવામાં આવ્લા નથી. હા, સંસ્કૃતા ભાષામાં તેવા સે'કડા અન્યા હજા પણ વિદ્યમાન છે. પણ તેથા સામાન્ય ખુદ્ધિવાળા જનસમાજ લાભ લઇ શકે નહિ એ વાલ અનવા યાગ્ય છે. કેવળ ષડ્દરા નસમુગ્યની ટીકાના ભાષા-તુવાદ એક અજૈન ભાઇએ ખહાર પાડેલ છે, પણ તે જનતાને

ઉપયોગી નીવડી શક્યા નથી, તેમજ વિશેષરૂપથી પરિસ્કુટ વિવેચનવાળા નથી અની શક્યા. કેટલીક જગ્યાએ તાે જૈન દર્શનના મૂળ જ્ઞાનના અભાવે આક્ષેપા પણ કર્યા છે.

આ સિવાય છટક છ્ટક ગ્રંથામાં પણ થાડું થાડું વિવે-ચન કેટલેક ઠેકાણેથી ખહાર પહેલ છે, પણ સંકલનાબદ્ધ વિષયા ન હોવાથી વાંચનારને પદાર્થ વિજ્ઞાન ખરાખર રીતે થઇ શકે તેમ નથી. આમ હોવાથી તથા કેટલાક વિદ્વાનાની પ્રેરણા ચવાથી આવા ગ્રંથ લખવા મારી ઇચ્છા જાગૃત થઇ.

તત્વાખ્યાન નામ આપવાનું કારણ એ છે કે કેટલાક મહાનુભાવા તો જૈન શખ્દ સાંભળતાં ચમકી ઉઠે છે. જો કે જૈન શખ્દ એટલા તો વિશાળ અને ઉદારતાસૂચક છે કે બીજા દાર્શનિક શખ્દામાં તેટલું રહરય ભાગ્યેજ મળી આવે. जि ધાતુથી ઐાણાદિક નક્ પ્રત્યય આવવાથી જિન શખ્દ ખને છે. जयति रागा दिश्च चू— क्तिति जिनः અર્થાત્ રાગ, દેષ, માહ વગેરે આન્તરિક શત્રુઓના જે સર્વથા વિનાશ કરે તે વ્યક્તિ જિન કહેવાય. અને તે જેના અભીષ્ટ દેવ તે જૈન–આમાંથી એવા અર્થ નીકળી શકતા માથી કે અમુક વ્યક્તિજ જિન કહેવાય અને અમુક નહિ; જે કાંઇ પણ વ્યક્તિ પૂર્વોક્ત કાર્ય કરે તે તમામના જિન શખ્દથી વ્યવહાર કરી શકાય છે. જયાં આટલી અધી ઉદારતા ઇધરની માન્યતામાં જણાવી હાય ત્યાં પક્ષપાતના સંભવ કેમ સંભવી શકે ?

ં કેટલાક બિચારા ધર્મા ધ જીવા તો આ જૈન શબ્દથી ભડકી ઉઠે છે અને તે શબ્દમાં નાસ્તિકતાની જાણે ગંધ ન આવતી હાય તેમ માં મરડે છે. આ ઉપરથી એક કહેવત પડી ગઇ કહે-વાય છે કે હાથી મहानमत्त થઇને આવતા હાય અને જવ જોખમમાં હાય તા રક્ષણને માટે પણ જૈનમ દિરમાં ન क्युं—तेमक तेना कवाणमां भीलके के प्रमाधे इहां है સિંહના પંજામાં આવી જતાં હાઇએ તા તે અહેતર પછ શૈવ-મંદિરમાં ન જુલું. એકે અવાજ ઉઠાવ્યા કે વેદને ન માને તે નાસ્તિક, ત્યારે બીજો કહે પિટક શ્રંથા ન માને તે નાસ્તિક-क्यां आम आपसना वाह-विवाह ने भाराभारी आखती द्वाय ત્યાં વસ્તુસ્થિતિના વિચાર પણ કાણ કરી શકે ? ખરૂં જેતાં એ ખધી વાતા જૂના જમાનાની સાથે ભૂસાઇ જવા આવી છે. જમાના અદલાયા છે. વૈમનસ્ય ને કુસ'પની વાસનાએા નાશ થતાં જાય છે તા પણ હજી તે તદ્દન નિર્મૂળ થાય નહિ ત્યાં સુધી તા રાહ જોવી રહી. આવાંજ કારણાને લઇ જૈનશણ્દને આગળ નહિ લાવતાં માત્ર તત્વાપ્યાન નામ આપવાની જરૂર જણાઇ છે. તત્ત્વાનું આપ્યાન—કથન જેમાં કરવામાં આવ્યું હાય તે તત્વાખ્યાન નામ પણ સાર્થક ને રહસ્યપૂર્ણ છે.

આ ગ્રંથમાં દરેક દર્શનકારાનાં મંતવ્ય તત્ત્વાની સાથ સાથ આચારનું પ્રતિપાદન પણ ભુલવામાં આવ્યું નથી. અર્થાત જેટલા અંશે ખની શક્યું તેટલા અંશે આચાર વગેરેનું પ્રતિ-પાદન કરવામાં આવ્યું છે. આ માટે અનેક ગ્રંથા જેવાની જરૂર પણ જણાઇ હતી; કારણ કે જ્યારે પ્રમાણ પ્રમેયનું પ્રતિપાદન કરવું હોય ત્યારે તે વિષયના ગ્રંથા સારી રીતે અવલાકચા સિવાય તેનું યથાર્થ નિરૂપણ ન જ થઇ શકે.

જે લોકાએ જૈન તર્ક ગ્રંથા, વ્યાકરણ ગ્રંથા તથા સાહિત્ય કાવ્ય કાશાદિનું અવલાકન કર્યું હશે, તે લાકા જૈની નાસ્તિક છે એમ ઉચ્ચારી નહિજ શકે, ઉલદુ તેમનાથી જૈનાની પ્રશ્રાસા કર્યા વિના નહિ ચાલે. જે લોકાએ જૈન આચાર્ય શાહ્ય-વૈકાલિક, આચારાંગ, ધર્મ બિન્દુ, યાગશાસ્ત્ર વગેરે અવલાકથા હશે. ત્તે એમ નહિ ઉચ્ચારી શકે કે જેનાના આચાર શુદ્ધ અને આ-हर्श नथी.तेमक के छै। छै कैनोना त्यागधर्म अने गढस्थधर्म ઝતિયાદન કરનાર ગંથા જોયા છે, તે કેવી રીતે કહેવા સાહસ કરી શકશે કે જૈનાની અહિંસાએ ભારતને બાયલા બનાવ્યા છે! એ તો ઇશ્વરને જગતકર્તા માની તેને જ લારાસ ને આધાર એસી રહેતા હોય અને જે કંઇ પણ કર્મ કર્યા સિવાય 8 જારની સહાયતાની રાહ જોઇ રહેતા હોય તેવા લોકો-એ જ ભારતની પ્રજાને નિર્વીર્ય અને નપુંસક અનાવી દીધી છે. 'જે કમ્મે સૂરા તે ધમ્મે સૂરા' એવી જ્યાં ઉદ્દ્રદેશવણા ગૂાળ જોરશારથી કરવામાં આવી હાય તે ધર્મ हीनसत्त्वताने हैवी शेते अनावी शहे ? कैनाना डाथ्यी राज्य કારાખાર ગયા તેમજ સાચા જૈનાના સહવાસ હઠતા ગયા ત્યારથી ભારતનું અધઃયતન થવા લાગ્યું એમ કહીએ તા કંઇપણ અતિશયાહિત જેવું છે જ નહિ. કારણ કે જના તા કર્મ, સ્વલાવ, પુરુષાર્થ, કાળ, નિયતિ આ પાંચ કારણથી જગતની ઉત્પત્તિ માને છે. તેમાં પણ પુરુષાર્થને તા અહ સારી રીતે માનવામાં આવેલ છે. ઉપર્યુક્ત પાંચ કારણનુ વિવેચન આ ગ્રન્થમાં જૈનદર્શનની અંદર વિસ્તારથી કરવામાં આવ્યું છે.

આ ગન્યનિમાં ભુમાં જે જે ગન્યાના આશ્રય લેવા પડ્યા છે, તેની નામાવલી પણ અહિ પૃથગ દર્શાવવામાં આવી છે, તેથી જોઇ શકાશે કે કેટલા પરિશ્રમથી ગંથનિમાં ભુનું કાર્ય કરવામાં આવ્યું છે. આ ગન્યમાં દરેક દર્શન માટે ત્રણ ત્રણ પ્રસ્તાવ રાખવામાં આવ્યા છે અને જેમાં આચાર તથા તત્ત્રી અલ્પ છે, તેમાં બે પ્રસ્તાવથી કામ ચલાવી લેવામાં આવ્યું છે.

દરેક દર્શનના પ્રથમ પ્રસ્તાવમાં તેના મન્તવ્ય આચારા, ખીજામાં મન્તવ્ય પદાર્થો અને ત્રીજામાં તે ઉપર સમાહ્નેચના- રૂપે વિચાર કરવામાં આવ્યા છે. જે કે વિચારભિન્નતાને લઇને ઉ'ડા વિચાર કરવા જતાં સ્થૂલ ખુદ્ધિવાળાને ક'ઇક આક્ષેપ જેવા પ્રતિશાસ થશે; પરન્તુ એક'દર રીતે બની શક્યું, ત્યાં સુધી તાત્વિક દૃષ્ટિથી ખરા ખાટાના વિચાર જરૂર કરવામાં આવ્યા છે.

મૂળ સિહાતના અલ્યાસના અલાવે અને તે તે દર્શનના અન્યાનું અધ્યયનરૂપે નિરીક્ષણ કર્યા વિના લખવા બેસવાથી તો હાંસીને પાત્ર થવાય છે – જેમ શંકરાચ ય છએ પ્રદાસ્ત્રતનાં વિવેચનમાં ૪૮૫મા પૃષ્ટમાં, ભામિની વ્યાપ્યામાં ૪૮૦મા પૃષ્ટમાં તથા સિહાંતબિન્દુરતાત્ર પૃ. ૨૮૫ શ્લોક ૮ મામાં અને સ્વામી દયાન દ એ સત્યાર્થ પ્રકાશના બારમા ઉદ્યામ સમાં જેનો માટે જે આદ્મેપા કર્યા છે, તે આના દાખલાએ છે?

આ પ્રન્શમાં મુખ્ય છ દર્શ નેતનું વિવેચન છે. સાંખ્ય, ખીંહ, નૈયાયિક અને વૈશેષિક આ ચાર દર્શનનું વિવેચન તથા

સમાલારના આ ગાયના પૂર્વા માં ઘણા વિસ્તારથી દર્શાવેલ છે. અને તે ગાય ત્રણ વર્ષ પર પ્રસિદ્ધ થયા છે.

ઉત્તરાર્ધમાં એટલે આ ગ્રન્થમાં મીમાં સક તથા જૈન આ પ્રમાણે કમ રાખવામાં આવ્યા છે. આ સંપૂર્ણ ગ્રન્થ લગભગ એક હજાર પૃષ્ટ જેટલા વિસ્તૃત થક્રો છે. તેની પ્રસ્તાવના પ્રાફેસર હીરાલાલ રસિકદાસ કાપડિયા એમ. એ. મુંખાઇ નિવાસીએ લખી છે, તે માટે તે ધન્યવાદને પાત્ર છે.

આ ગ્રન્થમાં વિષયા લગભગ ખરા જેટલા છે, તે વિષયાનુકમિણુકા જેવાથી માલૂમ પડી આવશે. આ ઉપરથી પણ આ ગ્રન્થ કેટલા ને કેવા ઉપયાગી ખન્યા છે તે સ્વય્' વાચકા વિચારી લેશે.

આવા તાત્વિક ગહન અન્ય લખવા મારા જેવા પામર પ્રાણી સાહસ કરે તે તો સંભવિત કયાંથી હાય ? પરન્તુ ગુરુકૃપા એ ચિંતામણિ રતન જેવી અત્યક્લિત છે, કે જે મૂર્ખ શિરા-મણિને પણ પંહિતરતન બનાવવામાં વિલંબ કરતી નથી. મારા માટે પણ તેવીજ બીના બની છે. હું સ્વપ્નમાં પણુ નહોતો ધારતો કે દીક્ષા લઇ આવી રીતે અભ્યાસ કરી શકીશ. કારણ એક તો લીંચ જેવા ગામડામાં જન્મ, સુકેળવણીની તો અંધ પણ ન લીધેલી ને ચોદમી સદીના સંસ્કારાવાળાને વીસમી સદીનું ભાન જ કયાંથી હાય ? આવા અન્ય લખવા ભાગ્યશાળી થયા છું, તેને હું ગુરુદેવની કૃપાનું જ ફળ સમન્યું છું. કારણ કે જયારથી પારસમણિતુલ્ય જગત્પૂજ્ય યુગ પ્રધાન શાસનરતં લસમાન સ્વર્ગ રથ ગુરુદેવ શાસ્ત્રવિશારદ

જૈનાચાર શ્રીવિજયધમ સૃરિના સમાગમમાં હું આવતો. ગયા, ત્યારથી તેઓએ મારા ઉપર ધાર્મિક મારકારની છાપ એવી તે ઉંડી રીતે બેસાડી કે તે કદાપિ જઇ શકે નહિ, તેમજ અભ્યાસ પણ તેમની છાયા નીચે સ્વલ્પ પરિશ્રમથી સારી રીતે કરી શકાયો. તે અભ્યાસના ફળરૂપ આ અને બીજા કેટલાક જીત જુદા વિષયના ચન્થા ગણી શકાય.

આ પુસ્તકના પૂર્વ લાગ તો ગુરુદેવની વિદ્યમાન દશામાં જ ખહાર પડી ચૂક્યા હતા, પરનતુ ઉત્તરાર્ધ માટે તેમ ખની શક્યું નહિ તે એક કમલાચ્યની નિશાની ગણાય. પૂજ્યપાદ ગુરુદેવના અલાવમાં ગુરુદેવની ગાદીએ બિરાજતા સાહિત્યના પ્રજ્ય વિદ્વાન નંદિત હાસતત્ત્વમહાદિધ વહિલ ખ'કુ જૈનાચાર્ય પૂજ્યપાદ વિજયેન્દ્ર છ સુરી શરૂ છ મહારાજ પણ તેવીજ કૃપાદિ વિરસાવતા આવ્યા છે કે જેવી રીતે ગુરુદેવ વરસાવતા હતા એટલા માટે આ સ્થળે તેમના પણ ઉપકાર એ હું ન માનું તો ખરેખરા કૃતદ્દત કહેવાઉં. તેમજ બીજા પણ મારા લઘુ ગુરુલાઇઓ, જેઓ વયથી અને દીક્ષાપર્યાયથી લઘુ છતાં ઘણા ગુણાથી ઘણે અંશે તો વડીલ છે, તેઓના ઉપકાર માનવા અસ્થાને તા નહિજ ગણાય; કારણ કે દરેક કાર્યમાં તેઓ મને પ્રાત્સહન આપતા રહ્યા છે.

આ ગ્રન્થ લખી યશાવિજય ગ્રન્થમાળાને આપવામાં આવ્યા હતા. તેના સંચાલકાએ પણ વડાકરે લુહાણા મિત્ર પ્રિન્ટી'ગ પ્રેસમાં શ્રીયુત વિઠ્ઠલભાઇ આશારામ દ્વારા પૂર્વાર્ધ તા ત્રણ વરસ પહેલાં ખહાર પાડયા હતા. ઉત્તરાર્ધમાં વિલંબ અવામાં લ'થ ગૌરવ, પ્રેસ અને વિહારતું ભ્રમણ એ કારણા ગણી શકાય તેમ છતાં જે સ્થિતિમાં આ લ'થ અત્યારે પણ વાચકાની સમક્ષ ઉપસ્થિત કરી શકાયા છે, તે સાહિત્યસેવક પં. લાલચંદ્ર ભગવાન્દાસ ગાંધીની સતત પરિશ્રમભરી પુક્ર સંશોધનાદિ સહાયતાને આસારી છે; એમ મ્હારે કહેવું જોઇએ.

આ ગાંથમાં જે કંઇ ઝુટીઓ માલુમ પહે તે સજ્જના સુહ્દ્યલાવથી જણાવવા કૃપા કરશે; તા દ્વિતીય આવૃત્તિમાં તો ઉપર જરૂર ધ્યાન આપવામાં આવશે.

'જે જે મહાનુભાવાએ આ શ્રન્ય પ્રકાશિત કરવામાં સહાયતા કરેલી છે, તે મહાનુભાવા ભવાન્તરમાં પણ ઉત્તમ ગ્રાનના ભાગી ખની સદ્દગતિને પ્રાપ્ત કરા' શાસનદેવ પ્રત્યે એવી પ્રાર્થના કરતા આ વકતવ્યને અહિં સમાપ્ત કરે છે.

વીર સં. ૨૪૫1, ધર્મ સં. ૩ - માં ગલવિજય.

# પ્રમાણમ્રંથસૂચી.

આ ગન્ય લખવામાં જે જે ગન્યાની સહાયતા લેવામ આવી છે, તેનાં નામા નીચ પ્રમાણે છે:—

૧ સાંગ્ય તત્ત્વ કામુદી.

ર સાંખ્ય પ્રવચન. 3 સાંગ્યદર્શન પર ભાષ્ય ૧૬ વેશેષિક ઉપસ્કાર

છાલું કુર્યા ના યુ**ન્યા** 

૪ પ્રજ્ઞાપારમિતાદિશન્થસ'ગઢ ૧૭ સદાચાર સ્તાત્ર પ હેતુબિન્દ્ર

६ न्यायिणन्ह

૭ ન્યાયપ્રવેશક

નૈયાયિક દર્શનના ચન્થા.

८ न्याय मं करी

૯ ન્યાય વાર્તિક

૧૦ વર્ષમાન ન્યાય કસમાંજલિ

૧૧ ન્યાય દર્શન તાત્પર્ય ટીકા

૧૨ અક્ષપાદ સત્ર

૧૩ વાત્સ્યાયન ભાષ્ય

સાંખ્યદર્શ નના ગ્રંથા વૈશેષિક દર્શનના ગ્રન્થન

१४ अध्तावसी-हिनक्ररी १ प वैशेषिक साज्य

वेहान्त अन्धे।

૧૮ આત્મે બાધ

१६- तत्त्वविवेष्ठ

२० वेहान्त परिसाधा

૨૧ શારીરિક ભાષ્ય

२२ असस्त्र

૨૩ ભામિની વ્યાખ્યા

૨૪ અપરાક્ષાનુબૃતિ

મીમાંસકતા ગ્રન્થા

રપ શ્લોક વાર્તિક

રફ ત'ત્ર વાર્તિક

૨૭ મીમાંસા પ્રકાશ ૨૮ મિનીયસૂત્રવૃત્તિ

જૈનદરા<sup>ર</sup>નના ગ્રન્થા

રેલ્ શાસવાતાંસસુચ્યય ૩૦ અનેકાન્તજથપતાંકા ૩૧ સ્યાહાદરત્નાકરાવતારિકા ૩૨ સ્યાહાદ મ'જરી ૩૩ પ્રમાણુ મીમાંસા

૩૪ પ્રમાલક્ષણ

**૩૫ ચાેગશાસ્ત્ર** 

૩૬ ધર્મ બિન્દુ

૩૭ જ્ઞાન બિન્દુ

३८ श्राद्युश्विवरध्

उ६ दे। ४ प्रधाश

४० विशेषावश्यक

# મીમાંસક દર્શનની વિષયાનુક્રમણિકા.

| મીમાંસક દર્શનના આચાર             | ð              |
|----------------------------------|----------------|
| ઉત્તર મીમાંસક વેશન્તિકના ભાચાર   | 3              |
| સ ક્ષેપથી બ્રહ્માદ્વેતનું નિરૂપણ | 3              |
| કુટીચર વિગેરે ચાર લેઠનું વર્ણન   | 3.             |
| ચારે આશ્રમાનું નિરૂપણ            | ય              |
| શૌચ નિરૂપણ                       | 9              |
| તર્પ ઘુતું સ્વરૂપ                | <              |
| <b>અ</b> ગ્નિહાત્રનું સ્વરૂપ     | · <b>&amp;</b> |
| વૈશગ્યતું સ્વરૂપ                 | 90             |
| ચાર સાધનનું સ્વરૂપ               | <b>૧</b> ૧     |
| માત્માનું સ્વરૂપ                 | ૧૨             |
| સ્થલ શરીર <b>નુ</b> ુંસ્વરૂપ     | ૧૨             |
| સૂક્ષ્મ શરીરતું સ્વરૂપ           | ૧૩             |
| માંચ જ્ઞાનેન્દ્રિયના દેવતા       | ૧૪             |
| પાંચ ઇન્દ્રિયનાં નામ             | <b>૧</b> ૫     |
| યાંચ કર્મે ન્દ્રિયના દેવતા       | ૧૫             |
| કારણ શરીરતું સ્વરૂપ              | ૧૫             |
| ત્રણ અવસ્થાનું સ્વરૂપ            | 9 8            |
| પાંચ કાશનું સ્વરૂપ               | 9.8            |
| प्रिय-भाड-प्रभाड वृत्ति          | ৰ্ও            |
| સત–ચિત–માનન્દ્રન સ્વરૂપ          | ૧૮             |

| તત્ત્વેાની ઉત્પત્તિ                 | ે ૧૮       |
|-------------------------------------|------------|
| <b>પ'ચીકૃતનુ' સ્વરૂપ</b>            | 96         |
| જીવનમુક્તનું સ્વરૂપ                 | <b>૨</b> ૧ |
| કર્મના પ્રકારા                      | <b>૨</b> ૧ |
| કંમ'ના નાશનાે ઉપાય                  | 22         |
| વૈદ્યાન્તની શ્રેષ્ઠતા               | 23         |
| યુક્ષમાં ભ્રાન્તિથી જગત્ની ઉત્પત્તિ | 28         |
| પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુનું નિરૂપણ         | રપ         |
| પરિણામ વિગેરેતું સ્વરૂપ             | २८         |
| અનુમાન પ્રમાણ નિરૂપણ                | 30         |
| ચ્યતુમાનથી જગન્મિ <sup>શ્</sup> યા  | 30         |
| સત્વના ત્રણ ભેદ                     | ં કર્યું   |
| ઉપમાનપ્રમાણુ નિરૂપણુ                | 38         |
| <b>અાગમપ્રમા</b> ણુ નિરૂપણ          | <b>૩</b> ૧ |
| अर्थापत्ति प्रभाशु निरूपशु          | 38         |
| <b>અ</b> નુપલબ્ધિ પ્રમાણ નિરૂપણ     | ં કહે      |
| લક્ષણ નિરૂપણ                        | <b>કેપ</b> |
| પ્રક્રય નિરૂપણ                      | 3 \$       |
| પ્રાકૃત પ્રલય                       | 3,5        |
| નૈમિત્તિક પ્રલય                     | 36         |
| આત્યન્તિક પ્રલય                     | 36         |
| નિત્ય પ્રલય                         | 36         |
| પ્રલયક્રમ નિરૂપણ                    | 36         |
| પ્રયાજન નિરૂપણ                      | 36         |
| ज्ञान साधन                          | 80         |
| Sa (                                |            |

| મનની અરાનતા                             | ४२           |
|-----------------------------------------|--------------|
| માચાવી અને માચાતીત                      | 83           |
| લોકતા વિગેરેનુ <b>ં</b> સ્વરૂપ          | 83           |
| આત્મા અને શરીરની ભિન્નતા                | 88           |
| શુષ્ક પ્રદ્મવાદીએાનું સ્વરૂપ            | 88           |
| <b>ખરા પ્રકાવાદી</b>                    | · <b>४</b> ५ |
| વેદાન્ત મીમાંસા                         | ४६           |
| જગન્મિશ્યાત્વ મીમાંસા                   | ४६           |
| અવિદા-વિવેચન                            | <b>ξ3</b>    |
| જગતની ઉત્પત્તિના વિચાર                  | ७०           |
| મહિષિ એાના આશય                          | ७२           |
| મહર્ષિ ઓના વાસ્તવિક આશય                 | ८२           |
| મીમાંસક તત્ત્વ નિરૂપણ                   | ८४           |
| ધર્મ જિજ્ઞાસાતું નિરૂપણ                 | ۷۶           |
| ધર્મ તું સ્વરૂપ                         | <b>C.</b> 8  |
| પ્રમાણુ–નિરૂપણ                          | ૮૫           |
| સવ' જ્ઞ મીમાંસા                         | 6-5          |
| શાષ્ટ્રતું સ્વરૂપ                       | ૯૭           |
| વિશેષ માન્યતા                           | 66           |
| ઋીમાંસક દર્શનની સમાલાચના                | ૯૯           |
| ધર્મ                                    | 66           |
| અપૌરુષેય વેદ–મીમાંસા                    | १०६          |
| વેદમાં પૌરુષેયત્વની સિદ્ધિ              | ११०          |
| અસર્વ <sub>સ</sub> સિદ્ધિ–મીમાંસા       | ૧૧૬          |
| વેદવિહિત હિંસા ધર્મ હત નહિ તેની મીમાંસા | ૧૨૯          |

# જૈનદર્શાનની વિષયાનુક્રમ ણુકા<sub>ર</sub>

| માર્ગોનુસારી નૈતિક આચાર                   | ર          |
|-------------------------------------------|------------|
| વિવાહ સંભન્ધી આચાર                        | ×          |
| વિવાહનું સ્વરૂપ                           | Ę          |
| શિષ્ટાચાર                                 | <b>9</b>   |
| ગૃહ સંપાદન કરવાના આચાર                    |            |
| વેષ, ધનના વ્યયના આચાર                     | ૧૦         |
| કેશાચારતું વિવેચન                         | <b>५</b> २ |
| અવર્ષ્યું વાદના ત્યાગ                     | ૧૨         |
| માતાપિતાની <b>લક્તિના આચાર</b>            | ૧૨         |
| <b>લાજન કરવાના આચાર</b>                   | ૧૪         |
| ત્રિવર્ગ સાધવાના આચાર                     | १६         |
| <b>ઝુ</b> દ્ધિના ગુણેાનુ <b>ં નિરૂપ</b> ણ | ঀড়        |
| ગૃહસ્થના વિશેષ આચાર                       | १८         |
| <b>ખાર વ્રતાેનુ</b> ' ડુ'ક વિવેચન         | १६         |
| ત્યાગીએાના આચાર                           | २८         |
| ગુરુની ચાેગ્યતાના વિચાર                   | २६         |
| પંચ મહાવતનું ટુ <b>ં</b> ક વિવેચ <b>ન</b> | 30         |
| સમિતિનું સ્વરૂપ                           | 38         |
| ગુપ્તિનું સ્વરૂપ                          | 33         |
| નિરપેક્ષ યતિધર્મના આચારા                  | 3 પ        |
| પ્રમાણનું સ્વરૂપ                          | 36         |
| સ'શયન' નિરૂપણ                             | ४३         |

| વિષય'યતુ' નિરૂપણ                                    | <b>૪</b> ૨     |
|-----------------------------------------------------|----------------|
| અન <sup>દ</sup> યવસાયતુ <sup>*</sup> નિરૂપ <b>ણ</b> | ४३             |
| પ્રત્યક્ષપ્રમાણુનું નિરૂપણ                          | хз             |
| સકલ પ્રત્યક્ષનું નિરૂપણ                             | ४५             |
| સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષનું નિરૂપણ                    | ૪૫             |
| પરાક્ષ પ્રમાણનું નિરૂપણ                             | ХA             |
| સ્મૃતિ પ્રમાણનું નિરૂપણ                             | 86             |
| अत्यिभिज्ञान प्रभाष्यु निरूपेषु                     | ય૦             |
| તક મમાણુ નિરૂપણ                                     | યક             |
| અનુમાન પ્રમાણુ નિરૂપણ                               | ય <b>પ</b>     |
| હેતુનું સ્વરૂપ                                      | યય             |
| સાધ્યતું સ્વરૂપ                                     | યક્            |
| ધર્મિ'તુ' નિરૂપણ                                    | પક્            |
| પાંચ અવયવનુ સ્વરૂપ                                  | ય૮             |
| દેષ્ટાન્તનું સ્વરૂપ                                 | ६२             |
| ઉપનયતું સ્વરૂપ                                      | ६२             |
| નિગમનનું સ્વરૂપ                                     | <del>६</del> २ |
| પ્રકારાન્તરથી હેતુનું વિવેચન                        | <b>₹</b> 8     |
| હેત્વાલાસનું નિરૂપણ                                 | ६६             |
| વિરુદ્ધ હેતુ નિરૂપણ                                 | ৩০             |
| અનેકાન્ત હેત્વાભાસનું સ્વરૂપ                        | હર             |
| દેષ્ટાન્તાભાસનું નિરૂપણ                             | ৩૫             |
| ભાગમ પ્રમાણ નિરૂપણ                                  | €≎             |
| આપ્તના સ્વરૂપનું નિરૂપણ                             | <b>د</b> و     |

| રાષ્દ્રમાં પૌદ્દગલિકપણાની સિહિ                | 6           |
|-----------------------------------------------|-------------|
| યદતું નિરૂપછ્                                 | <b>ે</b> લ્ |
| વાક્યનું નિરૂપણ                               | ૯૨          |
| શશ્કતું નિરૂપણ                                | ं ६२        |
| સામાન્યનું નિરૂપણ                             | ६४          |
| વિશેષનુ <b>ં નિરૂપ</b> ણ                      | ૯૫          |
| ઇશ્વરનું નિરૂપેથુ                             | ८६          |
| સ્યાદ્રાદનું નિરૂપણ                           | ૧૧૨         |
| કપડામાં નિત્યાનિત્યની ઐાળખાણ                  | ૧૧૩         |
| કપડામાં સામાન્ય વિશેષની ઐાળખાણ                | ૧૧૪         |
| પ્રકારાન્તરથી સ્યાદ્રાદની સિદ્ધિ              | ११६         |
| જલમાં શીતાે ખ્રાની સિદ્ધિ                     | <b>৭</b> ৭৩ |
| અગ્નિમાં શીતાેષ્ણુ સ્પર્ <b>ાની</b> સિદ્ધિ    | ११६         |
| દરેક પદાર્થમાં અનન્ત ધર્મીની એાળખાણ           | ૧૨૧         |
| ભાવથી અનન્ત ધર્મોના વિચાર                     | ૧૨૬         |
| આત્મામાં સ્વપર ધર્મીની ઐાળખાણ                 | १३०         |
| સુકતાત્મામાં સ્વયર ધર્મીની ઐાળખાણ             | 939         |
| પ્રકાશન્તરથી સ્યાદ્રાદનું અવલાકન              | १३७         |
| સ્યાદ્રાદમાં ખીજા લાેકાેએ આપેલ દાષાનું નિરૂપણ | ૧૪ <b>૬</b> |
| અનેકાન્તવાદમાં બીજાએ આપેલ દેષોના ઉદ્ઘાર       | १४८         |
| વિરાધતું નિરાકરણ                              | ૧૪૮         |
| સંશયતું નિરાકરણ                               | ૧્ય3        |
| એનવસ્થાનું નિરાકર <b>ણ</b>                    | ૧૫૭         |
| વૈયધિકરણ દાષતું નિરાકરણ                       | ૧૫૭         |

| સંકર વ્યતિકર દેાષતું નિરાકરણ                                 | ૧૫૭         |
|--------------------------------------------------------------|-------------|
| <b>્યવહારલાેેે કાષતું</b> નિરાકર <b>ણ</b>                    | ૧ ૫૭        |
| <b>બીજા</b> લાે કાેએ પ્રકારાન્તરથી સ્વીકા <b>રેલ</b> સ્યાહાદ | 9 <b> </b>  |
| સૌત્રાન્તિકમત પ્રમાણે અનેકાન્તનું નિરૂપણ                     | १६३         |
| જ્ઞાનવાદિમત પ્રમાણે સ્યાદાદનું પ્રદર્શન                      | ૧૬૫         |
| નૈયાયિક–વૈંશેષિકમત પ્રમાણે અનેકાન્તનું પ્રદર્શન              | ૧૬૮         |
| સાંખ્યના મત પ્રમાણે સ્યાદાદનું પ્રદર્શન                      | ૧૭૫         |
| મીમાંસકના મત પ્રમાણે અનેકાન્તનું પ્રદર્શન                    | १७६         |
| વેદ્યાન્તિકના મત પ્રમાણે અનેકાન્તના વિચાર                    | ૧७૯         |
| <b>છ</b> વતું નિરૂપણ                                         | ૧૮૫         |
| નાસ્તિકના પક્ષ                                               | १८८         |
| અાત્માની સિ <b>દ્ધિ</b>                                      | १८क         |
| <b>અ</b> ાત્માનું <b>લક્ષ</b> ણ                              | २०८         |
| આત્મામાં ફૂટસ્થનિત્થતાનું નિરાકરણ                            | <b>૨</b> ૧૨ |
| સર્વ'થા અનિત્યતું નિરાકરણ                                    | ર૧૫         |
| પરિણામિતું વિવેચન                                            | <b>૨</b> ૨૨ |
| આત્મામાં વ્યાપકતાનું સિહિ પૂર્વંક <b>નિ</b> રાકર <b>ણ</b>    | <b>૨</b> ૨૫ |
| શરીરનું નિરૂપણ                                               | ૨૩૧         |
| <b>ઐીકારિક શરીરતું સ્વરૂપ</b>                                | <b>૨૩</b> ૨ |
| વૈક્રિય શરીરતું સ્વરૂપ <sup>ે</sup>                          | રકર         |
| <sup>-</sup> આહારક શરીરતું સ્વરૂપ                            | <b>२</b> 33 |
| તૈજસ શરીરતું સ્વરૂપ                                          | <b>२</b> ३३ |
| કાર્મ ઘુ શરીરનું સ્વરૂપ                                      | 238         |
| દરેક આત્મા જૂદાે છે એ સંબન્ધિ વિવેચન                         | ૨૩૭         |
| ¥                                                            |             |

| અદેષ્ટતું વિવેચન                           | २४०          |
|--------------------------------------------|--------------|
| પ્રકારાન્તરથી કર્મની સિદ્ધિ                | २४६          |
| કર્મમાં મૂર્ત્ત પણાની સિદ્ધિ               | ૨૫૨          |
| સ્વર્ગ – નરકતું વિવેચન                     | ૨૫૭          |
| <b>ध</b> न्द्रिये। तु <sup>•</sup> निरूपण् | <b>રં</b> ફર |
| મનમાં ઇન્દ્રિયપણાતું નિરાકરણ               | 2,63         |
| મનાેનિરૂપણ                                 | २६६          |
| भनने निं भाननारने। अभिप्राय                | ३७४          |
| મનવિષયે સાંખ્યનાે અભિપ્રાય                 | ૨૭૫          |
| ચક્ષુ અને મનમાં પ્રાપ્યકારિ સંબન્ધિ વિચાર  | <b>૨૭</b> ૭  |
| જન્મનું નિરૂપણ                             | २८५          |
| ગર્ભજ જન્મના ત્રણ લેદતું નિરૂપણ            | २८६          |
| ઉપયાત જન્મનું વર્ણન                        | २८७          |
| ચાૈનિતું નિરૂપણ                            | <b>૨૮૮</b>   |
| આહારનું નિરૂપણ                             | <b>૨</b> ૯૧  |
| <b>અ</b> ાયુષ્યતું નિરૂપણ                  | ૨૯૨          |
| અજીવ તત્ત્વનું નિરૂપણ                      | २६८          |
| આકાશનું નિરૂપણ                             | 300          |
| કાલનું સ્વરૂપ                              | 309          |
| પુદ્દગલ દ્રવ્યનું નિરૂપણ                   | 308          |
| પરમાણનું લક્ષણ                             | <b>૩</b> ૧૪  |
| કારણ સમવાયનું નિરૂપણ                       | <b>३१</b> ६  |
| કાલવાદિના અભિપ્રાય                         | <b>३</b> १७  |
| સ્વભાવવાદિના અભિપ્રાય                      | 39८          |

| નિયતિવાદિના અભિપ્રાય                           | 350                 |
|------------------------------------------------|---------------------|
| પુરુષા <b>થ</b> વાદિના અ <b>ભિપ્રા</b> ય       | <b>3</b> 22         |
| કેમ વાહિના અભિપ્રાય                            | 323                 |
| આસવ તત્ત્વનું નિરૂપણ                           | 338                 |
| અવિરતિની વ્યાખ્યા                              | ૩૩૫                 |
| કવાયની વ્યાખ્યા                                | 330                 |
| યાેગ નિરૂપણ                                    | 336                 |
| <b>બન્ધતત્ત્વ</b> નિરૂપણ                       | <b>3</b> 8 <b>२</b> |
| જ્ઞાનાવર <b>ણ</b> નું સ્વરૂપ                   | 38 <b>£</b>         |
| દર્શનાવરણનું સ્વરૂપ                            | ३४७                 |
| વેદનીયતુ' સ્વરૂપ                               | 386                 |
| માહનીયનું સ્વરૂપ                               | ३५०                 |
| આયુ <sup>ષ્</sup> યનું સ્વરૂપ                  | <b>૩૫</b> ૨         |
| નામ કર્મનું વિવેચન                             | ૩૫૩                 |
| ગાત્રકમ તું સ્વરૂપ                             | <b>३</b> ६१         |
| અન્તરાય કર્મ નું સ્વરૂપ                        | 3ફેર                |
| સ વરતત્ત્વ–નિરૂપણ                              | 342                 |
| ગુપ્તિતું સ્વરૂપ                               | 3 \$ 3              |
| સમિતિતું સ્વરૂપ                                | 343                 |
| ધર્મ તું સ્વરૂપ                                | 348                 |
| ભાવનાતું સ્વરૂપ                                | 36€                 |
| भाक्ष विषयं वैशेषिक विशेर हर्श नहाराना स्विधाय | ३८५                 |
| સાંખ્ય લાેકાની સાથે માેક્ષના વિચાર             | 3 <b>♦</b> ૨        |
| બૌદ્ધાની સાથે મુક્તિના વિચાર                   | ૩ <b>૯પ</b>         |

| સ્વાત′ત્ર્યવાદિ સાથે મુક્તિના વિચાર            | 3 <b>€</b> ₹ |
|------------------------------------------------|--------------|
| સૌત્રાન્તિકના મત પ્રમાણે સુક્તિના વિચાર        | 340          |
| નિરતિશય સુખવાદિ સાથે મુક્તિના વિચાર            | 360          |
| વેકાન્તિકની સાથે મુક્તિના વિચાર                | 366          |
| ઉપનિષદ્દકારા સાથે મુકિતના વિચાર                | ૩ <b>૯૯</b>  |
| યાત જલના મત પ્રમાણે માક્ષના વિચાર              | 800          |
| સ્ત્રીને માક્ષ મળી શકે કે નહિ તે સંખન્ધિ વિચાર | ४२६          |
| Gnaidte                                        | ४४४          |

### नमो नमः श्रीप्रभुधमसूरये।

# तत्त्वाख्यान-उत्तरार्ध.



वन्दित्वा श्रीजिनाधीशान् धर्मसूरिं गुरुं तथा । तत्त्वाख्यानोत्तरार्धेऽस्मिन् कथ्यते दर्शनद्वयी ॥ १ ॥

### પ્રસ્તાવ ૧૧ મા.

આ ગ્રન્થના પૂર્વાર્ધમાં સાંખ્યદર્શન, બાહિદર્શન, નૈયા-ચિકદર્શન અને વૈશેષિકદર્શન આ ચાર દર્શનના આચારા, મન્તવ્ય પદાર્થી અને સાથ સાથ તે તમામની સમાલાેચના વિગેરેનું દશ પ્રસ્તાવની અન્દર વિવેચન કર્યું. પ્રથમ જે છ દર્શનને પ્રતિપાદન કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરવામાં આવી હતી, તેના પરિપૂર્ણ નિવાંહ કરવા હવે આ ઉત્તરાર્ધમાં અવશિષ્ટ એ દર્શનનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવે છે.

તેમાં પણ પ્રથમ મીમાંસકદર્શનનું પ્રતિપાદન કરહું ચાગ્ય હાવાથી તેનું વિવેચન કરવામાં આવે છે—

### મીમાંસકદર્શનના આચાર.

મીમાંસકદર્શનના બે લેદ પાડવામાં આવ્યા છે. પૂર્વ

મીમાંસક અને ઉત્તર મીમાંસક. તેમાં પણ પૂર્વ મીમાંસક તો જૈમિનીય દર્શનના નામથી પ્રસિદ્ધ છે અને ઉત્તર મીમાં-સકદર્શનને વેદાન્તિકદર્શન-ધ્રદ્ધાદ્વૈતદર્શન-અદ્વૈતદર્શન ઐવાં ઉપનામા આપવામાં આવેલાં છે.

પૂર્વ મીમાંસકના વેષ, પ્રાયે સાંખ્ય દર્શનીના જેવા હાય છે. જે લાકા એક દંડને રાખે છે, તેઓ એકદંડી કહે-વાય છે અને જેઓ ત્રણ દ'ડ રાખે છે, તેઓ ત્રિદ'ડી કહેવાય છે. તેઓ ગેરુથી રંગેલ વસ્ત્રને ધારણ કરે છે, મૃગચર્મનું આસન અને કમંડલ રાખે છે, ક્ષુરમુંડન કરાવે છે. તેઓના સાધુએા બ્રાહ્મણ હાય છે, ધર્માપદેશ કરવાવાળાને જેમ **બીજા** લોકા ગુરુ તરીકે માને છે, તેમ તેઓ માનતા નથી, પરન્તુ વેદ-વાક્યાનેજ ગુરુ તરીકે તેઓ માને છે. દીક્ષા સમયે 'તવ સંન્યસ્તં. તવ સંન્યસ્તં' એવા ઉચ્ચારણ કરવા પૂર્વક દીક્ષા આપવામાં આવે છે, યજ્ઞાપવીતને ત્રણવાર પાણીથી ધાઇને તેઓ પાન કરે છે યજન, યાજન, વિગેરે ષટકર્મને તેઓ નિરન્તર કરે છે અને પ્રદ્મસૂત્રને પણ ધારણ કરે છે. ગૃહસ્થાવસ્થામાં શુદ્રના ઘરના આહારના સર્વથા ત્યાગ કરવામાં આવે છે. તેઓના બે લેક છે, જેઓ લદ્રના અનુયાયિઓ છે તેઓને લાટુ કહેવામાં આવે છે અને જેઓ પ્રભાકરના અત્યાયિએ છે તેઓને પ્રાભાકર કહેવામાં આવે છે. લાકુ લાકા છ પ્રમાણને માને છે અને પ્રાભાકર લાકા પાંચ પ્રમાણ માને છે. તેઓના મન્તવ્ય પ્રમાણ વિગેરેન નિરીક્ષણ આગળ કરવામાં આવશે.

### ઉત્તર મીમાંસકના આચાર.

ઉત્તર મીમાંસક લાકા પ્રદાહિતનેજ પરમ તત્ત્વ માને છે. એથી વર્ત માનકાલમાં પણ અહૈતવાદિના નામથી પ્રસિદ્ધ છે. 'આત્મા જ પ્રદ્રા છે. ' એમ તેઓ જેર શારથી માને છે. અને કાલ્પનિક મિચ્યા પ્રમાણાથી તેનું પ્રતિપાદન પણ કરે છે. તેઓ શ્રુતિ પ્રમાણ ઉપર નિર્ભય રહે છે, બીજા પ્રમા-શ્રોના તા માત્ર લાકાને સમજાવવાની ખાતર ઉપયોગ કરે છે.

સ ક્ષેપથી પ્રક્ષાદ્વેતનું નિરૂપણ.

" एक एव हि भूतात्मा भूते भूते व्यवस्थितः । एकथा बहुधा चैव दृश्यते जलचन्द्रवत्॥"

ભાવાર્થ:—જેમ ચંદ્રમા એક છે તા પણ જલમાં પ્રતિ-ભિ'ભ પડવાથી અનેક ચંદ્ર જેવા દેખાવને આપે છે, તેમ સ્મા-તમા એક છે તાપણ દરેક ભૂતમાં અ'શાંશિભાવથી વ્યવસ્થિત છે.

" पुरुष एवेदं मिं सर्वे यद् भूतं यच भाव्यं इत्यादि । "

આ શ્રુતિ પણ આત્માદ્વેતને જ પ્રતિપાદન કરે છે. પ્રદા:-તમાની અન્દર જીવાત્માના જે લય થવા તેનું નામ જ મુક્તિ કહે છે.

# કુટીચર વિગેરે ચાર ભેદનુ' વર્ણુ'ન.

કુટીચર, બહૂદક, હંસ અને પરમહંસ આ ચાર તેઓના મુખ્ય લેદા છે; તેનું સ્વરૂપ નીચે બતાવવામાં આવે છે. ત્રિકંડી, શિખાવાળા, પ્રક્ષસ્ત્રયુકત, ગૃહેના ત્યાગ કરવા-વાળા, યજમાનને ગ્રહે કરવાવાળા, એક્વાર પુત્રના ઘરમાં ભાજન કરવાવાળા અને કુટીમાં રહેવાવાળા સંન્યાસીઓને કુટીચર કહેવામાં આવે છે.

કુટીચર જેવા વેષને ધારણ કરવાવાળા, વિપ્રના ઘરમાં બિક્ષાભાજન કરવાવાળા, વિષ્ણુના જાય કરવામાં તત્પર, નદીના જલાયી રનાન કરવાવાળા, આવા આચાર પાલન કરવાવાળાને અહ્દક કહેવામાં આવે છે.

ખુદ્ધાસૂત્ર અને શિખાથી રહિત, કષાયેલ વસ્તની સાથ દંડને પણ ધારણ કરવાવાળા, ગામમાં એક રાત્રિ અને નગરમાં ત્રણ રાત્રિ સુધી નિવાસ કરવાવાળા અને અધિક દિવસ ળીલકુલ ન રહેવાવાળા, રસોઇ સંખંધી ધૂમાડા નીકળવા અંધ થઇ ગયા હોય, તેવા સમયે બાદ્ધાણના ઘરમાં લિક્ષાભાજન કરવાનાળા, તથા તપસ્યા દ્વારા પાતાના શરીરને સુકાવવાવાળા, દેશ-વિદેશમાં પરિભ્રમણ કરવાવાળા, આવા પ્રકારના આચાર યાલન કરવાવાળાને હંસ કહેવામાં આવે છે.

જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયાબાદ ચારેવર્ણમાં ભિક્ષાભાજન કરવાવાળા, પોતાની ઇચ્છાનુસાર દ'ડને ધારણ કરવાવાળા, ઇશાન દિશામાં અમન કરવાવાળા,શક્તિહીન દશામાં અનશન (સર્વ થા આહારના ત્યાગ) કરવાવાળા, કેવળ વેદાન્તનું જ ધ્યાન કરવાવાળા, આવા પ્રકારના આચરણ કરવાવાળાને પરમહ સ કહેવામાં આવે છે. આ ચારેમાં ઉત્તરાત્તર ઉત્કૃષ્ટ સમજવા. આ તમામ પ્રદ્યાદ્ભેત વાદના સાધનમાં નિરન્તર તત્પર તથા સાથ સાથ દ્વેતવાદનાદ નિરાકરણમાં પણ તત્પર હોય છે. તેઓ અદ્વેતવાદરૂપ અનિ-વાંચ્ય તત્ત્વનેજ પરમ તત્ત્વ, પારમાર્થિક રૂપે માને છે. બીજાએદ ઉપર દર્શિને અવકાશ પણ આપતા નથી. નીચેના શ્લોક પણ તે જ વાતને ટેકા આપે છે—

" आसुप्तेरामृतेः कालं नयेद् वेदान्तचिन्तया । इपन्नावसरं दद्यात् कामादीनां मनागपि ॥ "

ભાવાર્ય:—જયાં સુધી શયન કરવામાં અને જયાં સુધી મૃત્યુકાલ ન આવે, ત્યાં સુધી વેદાન્તની ચિન્તામાં જ સંપૃષ્ટ કાળ વ્યતીત કરવો, લગાર માત્ર પણ કામવાસનાને અવ-કાશ આપવા નહિ. કારણ કે, કામની વાસનાએ વેદાન્તનું ચિ'તન કરવામાં વિધ્તરૂપ હોય છે.

ચાર પ્રકારના આશ્રમાનું નિરૂપણ.

'' ब्रह्माध्ययनसंयुक्तो ब्रह्मचर्यरतः सदा। सर्वे ब्रह्मेति यो वेद ब्रह्मचारी स उच्यते॥" सहायार स्तात्र ५० ४३, श्लोड ५१.

ભાવાર્થ:—નિરન્તર પ્રદ્મચર્ય પાળવામાં તત્પર, પ્રદ્ધા તથા તેના સાધનાનું નિરન્તર અધ્યયન કરવાવાળા અને ' આદ તમામ પ્રદ્યા છે' એવા પ્રકારના જ્ઞાનવાળાને પ્રદ્મચારી કહે-વામાં આવે છે.

## ગહસ્થાશ્રમ નિરૂપણ.

" गृहस्थो गुणमध्यस्थः श्वरीरं गृहग्रुच्यते । गुणाः कुर्वन्ति कर्माणि नाहं कर्तेति बुद्धिमान् ॥ '' सहायार स्तीत पृष्ट ४४, श्लीक परः

જે શરીર, ઇન્દ્રિયા, પ્રાણુ તથા જગત્ના ગુણકાર્યમાં રાગ-દ્રેષ કરવાવાળા ન હાય. આ દેખાતું સ્થૂલ શરીર તેની અંદર રહેલું જે સૂક્ષ્મ શરીર અને તેની અંદર રહેલું જે સૂક્ષ્મ શરીર અને તેની અંદર રહેલું જે કારણ શરીર તે ગૃહસ્થના આત્માના સ્વરૂપને જાણનાર્ હોવાથી જ્ઞાનીઓનું ઘર કહેવાય છે. સત્ત્વગુણ, રજેગુણુ અને તમાગુણના કાર્યરૂપ અન્તઃકરણ, શરીર, પ્રાણા, ઇન્દ્રિયા આ તમામ કર્મને કરવાવાળાં છે, હું તમામ સંગથી અહિત છું, અપરિણામી છું, કંઇ પણ કર્મના કર્તાનથી આવા પ્રકારના વિચારવાળા જે હાય તે ગૃહસ્થ કહેવાય અને તેના આશ્રમને ગૃહસ્થાશ્રમ કહેવામાં આવે છે.

# વાનપ્રસ્થાશ્રમતું નિરૂપણ.

" किमुग्नैश्च तपोभिश्च यस्य ज्ञानमयं तपः । हर्षामर्षिविनिर्मुक्तो वानप्रस्थः स उच्यते ॥ "
सहायार स्तात्र ५. ४४, श्लोह ५३.

જેઓને જ્ઞાનરૂપ જ તપસ્યા છે, તેવા દહજ્ઞાનીઓના શરીરને બહુ કષ્ટ આપવાવાળી તપસ્યાનું કંઇપણ પ્રયોજન છે જ નહિ. ઉગ્ર તપસ્યાનાં જે સ્વર્ગાદિ કૃળા શાસ્ત્રમાં પ્રતિપા-

દન કરવામાં આવ્યાં છે, તે સર્વ કળા પ્રદ્યજ્ઞાનથી થતા માલરૂપ ક્ળની આગળ ઘણાં જ તુચ્છ હોવાથી કંઇપણ ગણત્રીમાં છે જ નહિ અને જે જ્ઞાનમયતપસ્યાવાળા હાય તથા હર્વ, અદેખાઇ વિગેરે ચિત્તના દાષાથી નિલેપ હાય; તે જ વાસ્તવિક વાનપ્રસ્થ કહેવાય.

## સ'ન્યસ્તાશ્રમનું નિરૂપણ.

" उपाधिस्थोऽपि तद्धर्मैर्न लिप्तो व्योमवन्मुनिः । सर्वविन्मूकवत्तिष्ठेन्नासक्तो वायुवचरेत् ॥ '' स्थारमणीध ५० १५, श्लोड ५२.

દેહ વિગેરે ઉપાધિમાં સાક્ષીરૂપથી રહેલ હોવા છતાં પણ જેમ આકાશની સાથે ધૂપ-ધુમાડા વિગેરેના સંખંધ થતા નથી તેમ ખુદ્દાસ્વરૂપને જાણવાવાળા, લોકેષણાની દરકાર રાખ્યા સિવાય મૂકની માફક ચાલે છે. પ્રારુપ્ધ દ્વારા પ્રાપ્ત થયેલ વિષયામાં લગાર માત્ર આસક્તિ રાખ્યા સિવાય જેમ વાયુ અપ્રતિખદ્ધ રૂપે વાય છે, તેમ કાઇની સાથે માહરૂપ પ્રતિખન્ધ રાખ્યા સિવાય પૃથ્વીતલમાં જે વિચરે; તેને જ સંન્યસ્ત અવસ્થાવાળા કહેવામાં આવે છે.

# તેએાના શાૈચનું નિરૂપણ

" अत्यन्तमिलनो देहो देही चात्यन्तिनर्मलः । असंगोऽहमिति ज्ञात्वा शौचमैतत् प्रचसते ॥ "
सदायार स्तात्र ५० १७, श्लोड ६. ભાવાર્ય:—સ્યૂલ શરીર મલ, મૂત્ર, રૂધિર વિગેરે અપ-વિત્ર પદાર્થોના સમુદાયથી ભરેલું હોવાથી અત્યન્ત મલિન છે, એને હજાર વાર પાણીમાં સ્નાન કરાવીને સાફ કરા તો પણ મદિરાના ઘડાની માફક કદાપિ તે સાફ થવાનું નહિ અને આત્મા સચ્ચિદાનન્દમય સ્વભાવવાળા હોવાથી પરમ પવિત્ર છે. અતએવ મારા આત્મા પણ અસંગ સ્વભાવવાળા છે, એમ જાણીને દેહ વિગેરમાંથી મારાપણાની છુદ્ધિના જે ત્યાગ કરવા, તે જ વાસ્તવિક શાચ સમજવું.

" मन्मनो मीनवित्रत्यं क्रीडत्यानन्दवारिधौ ।

सुस्नातस्तेन पूतात्मा सम्यग् विज्ञानवारिणा ॥ "

सहायार स्तीत्र ५० १७, श्लीक छः

મારૂં મન સમુદ્રમાં કીડા કરવાવાળા મચ્છની માફક નિર ન્તર આનન્દના સમૂહરૂપ પરપ્રદ્યમાં કીડા કરે છે. અને તેજ પ્રદ્યાના યથાર્થ અનુભવરૂપી જલમાં જેણે રનાન કરેલ છે, તે જ વાસ્તવિક રીતે સુરનાત—સારી રીતે સ્નાન કરવાવાળા છે, એમ સમજવું.

## તપ'ણુનું સ્વરૂપ.

" तर्पणं स्वसुखेनैव स्वेन्द्रियाणां प्रतर्पणम् ।

मनसा मन आलोक्य स्वयमात्मा प्रकाशते ॥ "

सहायार स्तात्र ५० १७, १क्षेष्ठ ११.

ભાવાર્ષ:—આત્માના પરમાનન્દ સ્વભાવવ શોત્ર વિગેરે પાંચ જ્ઞાનેન્દ્રિયોને જે પરિપૂર્ણ કરવી, તે જ યાગિયાને માટે તર્પણ સમજલું. અર્થાત પાતાના પવિત્ર અન્તઃકરણના અધિષ્ઠાન રૂપ, આત્માના સાક્ષાત્કાર કરીને પરમાનન્દમાં જે મમ રહેલું, તે જ યાગીઓતું તર્પણ જાણવું. આ તર્પણુક્રારા આત્માના પ્રકાશ થાય છે. કિંચ ઇન્દ્રિયા તથા અન્તઃકરણને બાહ્યવિષયાથી તૃષ્તિ કદાપિ થઇ પણુ નથી અને ચવાની પણુ નહિં; આત્મિક આનન્દના અતુભવથી જ અન્તઃકરણ તૃપ્ત થાય છે, માટે મુમુક્ષુ યાગિયાએ આવા પ્રકારનું તર્પણ કરલું જોઇએ.

## અગ્નિહાત્રનું સ્વરૂપ.

" आत्मिन स्वप्नकाशेऽग्रौ चित्तमेकाहुर्ति क्षिपेत्। अग्निहोत्री स विज्ञेयो इतरे नामधारकाः॥ " सहायार स्तात्र ५. २०, श्लोक १२.

સ્વયમેવ પ્રકાશમય, આત્મારૂપ અગ્નિમાં, ચિત્તરૂપ અલા-કિક આહુતિને જે ફેંકે તે જ વાસ્તવિક અગ્નિહાત્રી જાણવા. આથી જે ઉલડું કરવાવાળા છે, તે તા કેવળ અગ્નિહાત્રીનું નામ ધારણ કરવાવાળા જ છે; ખરેખરા અગ્નિહાત્રી નથી.

" अभयं सर्वभूतानां दानमाहुर्मनीषिणः। निजानन्दे स्पृहा नान्यद्वेराग्यस्यावधिर्मतः॥ "
स्वायार स्ताय ४० २१, रक्षेष्ठ १७८

## વૈરાગ્યનું સ્વરૂપ.

સર્વ જીવાને જે અલયકાન આપવું, તેને જ ખુદ્ધિમાન્ પુરુષા દાન કહે છે અને જેઓ સ્વાધીન આત્માના આનંદમાં સ્પૃહા રાખે છે પરન્તુ બાદ્ય વિષયામાં લગારમાત્ર ધ્યાન આપતા નથી તેજ સાચા વૈરાગી સમજવા.

આ સ'ક્ષેપથી વેદાન્તિકના આચારનું સ્વરૂપ દર્શાવ્યું, વિશેષ ઇચ્છાવાળાએ તેઓના આચારગ્રન્થા જોઇ વિશેષ જ્ઞાન મેળવલું.

#### ૧૧ મા પ્રસ્તાવ સમાપ્ત.

#### પ્રસ્તાવ ૧૨ માે.

" साधनचतुष्टयसंपन्नाधिकारिणां मोक्षसाधनभूतं तत्त्वविवेकपकारं वक्ष्यामः । "

तत्त्वविषे ५० १६५.

ભાવાર્થ:—ગ્રન્થકાર પાતે પ્રતિજ્ઞા કરતાં જણાવે છે કે—આ ગ્રન્થની અન્દર ચાર પ્રકારના સાધનવાળા અધિકારી-ઓને, માક્ષના સાધનરૂપ તત્ત્વિવિકના પ્રકાર અતાવવામાં આવશે.

નિત્ય અને અનિત્ય વસ્તુના જે વિવેક કરવા તે પ્રથમ સાધન, આ લાક ને પરલાક સંબન્ધિ જે કર્મા, તેના ફળના ઉપલાગ કરવામાં રાગરહિતપણું તે બીજીં સાધન સમજવું, શમ વિગેરે છ પ્રકારની જે સંપત્તિ તે ત્રીજું સાધન, મુમુલુપશું તે ચાથું સાધન. આ ચાર સાધનને સાધનચતુષ્ટય કહેવામાં આવે છે.

#### પ્રથમ સાધનનું સ્વરૂપ

એક પ્રદ્ધાને જ નિત્ય માનવું, તે સિવાય જગતના તમામ પદાર્થોને અનિત્ય-મિચ્યા માનવા, અર્થાત્ પ્રદ્ધાસિવાય આપ્યું જગત્ મિચ્યા સ્વરૂપ છે. આ જ નિત્યાનિત્યના વિવેક સમજવા.

## **ળીજા સાધનનું સ્વરૂપ**.

આલાક અને પરલાકના તમામ લાગા તથા લાગના સાધના તેમાં બીલકુલ ઇચ્છા ન રાખવી તેનું નામ વિરાગતા કહેવાય.

## ત્રીજા સાધનનું સ્વરૂપ

વૈરાગી લોકોને શમ વિગેર છ પ્રકારનાં સાધનની પણ ખાસ આવશ્યકતા છે, તે વિના વૈરાગ્ય અની શકે નહિ. શમ, દમ, ઉપરતિ, તિતિક્ષા, સમાધાન અને શ્રદ્ધા આ છ શમાદિ સંપત્તિનાં નામા જાણવાં.

મનના જે નિગ્રહ-મનને કખજામાં રાખવું તે શમ કહેવાય, ખાદ્ય ઇન્દ્રિયાનું જે દમન કરવું તે દમ કહેવાય, પાતાના ધર્મને અનુકૂલ અને જેમાં વિદ્યેપ ન હાય તેવી જે ક્રિયાઓ કરવી તે ઉપરતિ કહેવાય. શીત-ઉષ્ણ, સુખ-દુખ, માન-અપમાન વિગેર દ્વંદ્વને જે સહન કરવું તે તિતિક્ષા કહેવાય. ચિત્તનું જે એકા ગ્રેપણું તે સમાધાન કહેવાય. ગુરૂ અને વેદાન્તવાકય ઉપર જે વિશ્વાસ રાખવા તે શ્રદ્ધા કહેવાય. આ ઢેકાણું ઉપશમ શખ્દથી સંન્યાસ સમજવા, અત એવ 'સંન્યાસિયાને જ શ્રવણું વિગેરના અધિકાર છે ' એમ કેટલા કા કહે છે અને બીજાઓનું એમ કહેવું છે જે દરેક આશ્રમવાળાઓને શ્રવણ વિગેરના અધિકાર છે.

## ચાેેેથાસાધતનું સ્વરૂપ

માક્ષની પ્રખળ ઇચ્છા, સંસારને મિથ્યા માની તેના પર ઉદાસીનતા, વેદાન્ત તત્ત્વોના પરમ અભ્યાસ, પ્રદાને પરમ તત્ત્વ માનલું અને અન્તઃકરશુને વૈરાગ્યની વાસનાથી વાસિત કરતું એ મુમુક્ષુપશું મનાય છે.

#### `આત્માનું સ્વરૂપ.

સ્થૂલશરીર,સૂક્ષ્મશરીર અને કારણશરીર આત્રણે શરીર**ધી** ન્યારા, પાંચ કાશથી પણ રહિત, તથા ત્રણ અવસ્થામાં સાક્ષી અને સત્-ચિત્-આનન્દ સ્વરૂપ જે હોય તેને આત્મા કહેલામાં આવે છે.

# સ્થૂલશરીરનું સ્વરૂપ.

પાંચમહાબૂતસહિત, કર્મથી ઉત્પન્ન થયેલું, અને સુખ-દ્વઃખ વિગેરે ભાેગના સાધનબૂત જે હાય તે સ્થૂલશરીર કહેવાય. ભાવાર્થ — વિદ્યમાન હોય, વધે, રૂપાન્તરને પામે, ઘટવા પણ લાગે, વિનાશને પણ પામે અને ઉત્પન્ન પણ થાય આ છ પ્રકારના વિકારા સ્થૂલશરીરમાં હોય છે. સૃક્ષ્મ પાંચ ભૂતો એક બીજામાં મળીને સ્થૂલરૂપે બની શુભ-અશુભ-મિશ્રરૂપ કર્મા દ્વારા, સુખ-દુ:ખ વિગેરે ભાગના સ્થાન રૂપ જે બન્યું હોય, તે સ્થૂલશરીર કહેવાય.

# સૂક્ષ્મશરીરનું સ્વરૂપ.

અપંચીકૃત પાંચ ભૂતોથી નીપજેલું, કર્મથી ઉત્પન્ન થયેલું તથા સુખ, દુઃખ વિગેરે ભાગના સાધનબૂત સ્પર્શન, રસન, ઘાઘુ, ચક્ષુ અને શ્રોત્ર આ પાંચ જ્ઞાનેન્દ્રિયા વાગ્, હાથ, પગ, ગુદ્દા અને પુરુષચિધ આ પાંચ કર્મેન્દ્રિયા, પાંચ પ્રકારના પ્રાથા, મન અને છુદ્ધિ આ સત્તર કળાથી જે યુક્ત હાય તે સૂક્ષ્મશરીર કહેવાય.

ભાવાર્થ — અપ'ચીકૃત પાંચ મહાભૂતાથી પેદા થયેલું, પરલાકગમનમાં સાથ આવવાવાળું, જયાં સુધી માેલ ન મળે ત્યાં સુધી સ્થિર રહેવાવાળું, પાંચ જ્ઞાનેન્દ્રિયા, પાંચ કમે'ન્દ્રિયા, પાંચ પ્રકારના પ્રાથ્વાયુ, મન અને છુદ્ધિ આ સત્તરથી જે યુક્ત હાય, તે સૂક્ષ્મશરીર કહેવાય.

વેદાન્તપરિભાષા પૃ. 302.

ભાગના સાધનભૂત સૂક્ષ્મશરીરના એ ભેઠ છે, એક પર શરીર અને બીજું અપર શરીર. હિરણ્યગભ'−પ્રદ્યા વિગેરેને પર સૂક્ષ્મશરીર સમજવું, મહત્તત્ત્વ--અહંકાર રૂપ અપર સૂક્ષ્મ શરીર જગતના તમામ જીવાનું સમજવું. એવી રીતે તમાં ગુણ્યુકત, પંચીકૃત પાંચ મહાભૂતથી ભૂમિલાક, અન્તરિક્ષ-લાક, સ્વલાક, મહાલાક કર્યા સાત લાક, સ્વલાક, પાતાલલાક, વિતલલાક, સુતલલાક, પાતાલલાક, વિતલલાક, સુતલલાક, તલાતલલાક, રસાતલલાક, મહાતલલાક આ સાત અધાલાક પેદા થયા. એવી રીતે જરાયુજ--મનુષ્ય, ગાય, લે સ વિગેરે, અંડજ--માર, કુકડા, કબ્રુતર વિગેરે, સ્વેદજ--યૂકા, લિક્ષ, માકણ વિગેરે, ઉદ્દલિજુ--વનસ્પતિ--વૃક્ષ વિગેરે. એમ ચાર પ્રકારના સ્થૂલશરીરની પણ ઉત્પત્તિ થઇ. વૃક્ષ વિગેરેનું શરીર પાપનાં કુલ લાગવવા માટે થયેલ છે.

આ ઠેકાણું આટલી વિશેષતા સમજવાની છે કે પંચતન્મા-ત્રાની ઉત્પત્તિમાં, સત્તર અવયવવાળા લિ'ગ-સૂક્ષ્મશરીરની ઉત્પત્તિમાં, તથા હિરણ્યગર્ભ-- પ્રદ્માના સ્થૂલશરીરની ઉત્પત્તિમાં પરમેશ્વર સાક્ષાત્ કર્ત્તા છે અને બીજા તમામ જગત્ની ઉત્પત્તિ હિરણ્યગર્ભ વિગેરેથી સમજવી. શ્રુતિ પણ તે વાતને પુરવાર કરી આપે છે.

> " इमास्तिस्रो देवता अनेन जीवेनात्मनाऽनु-प्रविदय नामरूपे व्याकरवाणि॥ ''

પાંચ જ્ઞાનેન્દ્રિયાના દેવતાનાં નામ.

શ્રોત્રના દિશાદેવતા, સ્પર્શનના વાયુદેવતા, નેત્રના સૂર્યદેવતા,રસનાના વરુણુ દેવતા અને ઘાણુના અશ્વિન દેવતા.

## ઇન્દ્રિયાતા વિષયનાં નામ.

શ્રોત્રના વિષય--શખ્દને શ્રહણ કરવા, સ્પર્શનના વિષય-શીત, ઉષ્ણ વિગેરે સ્પર્શને શ્રહણ કરવા, નેત્રના વિષય--રક્ત, પીત વિગેરે રૂપને ગ્રહણ કરવું, રસનાના વિષય--ખાટા, ખારા વિગેરે રસ ગ્રહણ કરવા અને ઘાણના વિષય-ગન્ધને ગ્રહણ કરવા.

#### પાંચ કર્મે ન્દ્રિયાના **દે**વતા.

વાણીના અગ્નિદેવતા, હસ્તના ઇન્દ્રદેવતા, પાદના વિષ્ણુદેવતા, ગુદાના મૃત્યુદેવતા અને પુરુષચિક્ષના પ્રજાપતિ. વાણીના વિષય--ભાષણ કરવું, હાથના વિષય–વસ્તુને ગ્રહણ કરવી, પાદના વિષય--ગમન કરવું, ગુદાના વિષય -મલના ત્યાગ કરવા અને પુરુષચિક્ષના વિષય--આનન્દ કરવા.

# કારણુશરીરનું સ્વરૂપ.

જે વર્ત માન કાલમાં જોવામાં આવે, જે ઉત્તર કાલમાં મિશ્યા માલ્મ પહે, જેની ઉત્પત્તિ માનવામાં ઘણા દેષોના પ્રસંગ આવવાથી જે અનાદિ છે તથા અવિદ્યા સ્વરૂપ, સ્થૂલ- શરીર અને સૂક્ષ્મશરીર-આ ખંને શરીરના નામ, રૂપ વિશેરની જેમાં કલ્પના પણ થઇ શકે નહિ, અભાવરૂપ નહિ પણ અને શરીરના કારણરૂપ જે શરીર હોય તેને કારણ શરીર કહેવામાં આવે છે.

#### ત્રણુ અવસ્થાનું સ્વરૂપ.

જાગ્રદવરથા, સ્વપ્તાવસ્થા અને સુધુપ્તિઅવસ્થા આ ત્ર**છુ** અવસ્થાના લેદાે જાણવા

શ્રોત્ર વિગેરે પાંચ જ્ઞાનેન્દ્રિયા દ્વારા અને શખ્દાદિ યાંચ વિષય દ્વારા પદાર્થના જેમાં અનુભવ થાય, તેને જાગદવસ્થા કહેવામાં આવે છે. તે જાગદવસ્થામાં જે અનુભવેલ હાય, જે સાંભળેલ હાય તે અને તેથી ઉત્પન્ન થયેલી વાસના દ્વારા નિદ્રાસમયમાં જે વિષયની પ્રતીતિ થાય તેને સ્વપ્નાવસ્થા કહેવામાં આવે છે. હું કંઇ પણ જાણતા નથી, મેં સુખેથી નિદ્રાના અનુભવ કર્યો, એવી અવસ્થાને સુષ્પિતઅવસ્થા કહેવામાં આવે છે.

## પાંચ કાૈશનાં નામ

અન્નમયકાશ, પ્રાણમયકાશ, મનામયકાશ, વિજ્ઞાન-મયકાશ અને આન-દમયકાશ.

# યાંચ કાેશનું સ્વરૂપ

અન્નના રસથી ઉત્પન્ન થઇ, અન્નના રસથી વૃદ્ધિ મામી જે અન્નરૂપી પૃથ્વીમાં વિલયને પામે, તે અન્નમય- કાશ કહેવાય. તે અન્નમય કાશનું સ્થૂલ શરીર સમજ લું. પ્રાથુ- વાસુ,અપાનવાસુ,સમાનવાસુ,ઉદાનવાસુ અને વ્યાનવાસુ આ પાંચ પ્રાથુમય કાશનાં નામા જાણવાં. ઊધ્વ'ગમન કરવાવાળો

પ્રાણ્વાયુ સમજવા, તેનું સ્થાન નાસિકા વિગેરે સમજવું અધા-ગમનસ્વભાવવાળા અપાનવાયુ સમજવા, તેનું સ્થાન ગુદા વિગેરે સમજવું. સર્વંત્ર ગમન કરવાવાળા વ્યાનવાયુ સમ-જવા, તેનું સ્થાન સંપૂર્ણ શરીર સમજવું. ઊર્દ્વ ઉત્ક્રમણ કરવાવાળા વાયુને ઉદ્યાનવાયુ સમજવા, તેનું સ્થાન કંઠ વિગેરે સમજવું. ઉષ્ણુ અન્ન, શીત અન્ન, વિગેરેને સરખું કરવા-વાળા વાયુને સમાનવાયુ સમજવા, તેનું સ્થાન નાભિ સમજવું. તમાગુણયુક્ત આ પાંચ વાયુથી અને અપ'ચીકૃતપાંચમહાભૂતથી પ'ચીકૃત પાંચ મહાભૂત ઉત્પન્ન થાય છે.

અન્તઃકરણ તથા પાંચ જ્ઞાનેન્દ્રિયા મળીને જે ઉત્પન્ન થાય, તે મનામય કાશ કહેવાય છે.

ખુદિ અને પાંચ જ્ઞાનેન્દ્રિયા મળીને જે પેદા થાય તે<u>ને</u> વિજ્ઞાનમય કાશ કહેવામાં આવે છે.

કારણ શરીર અને અવિદામાં રહેલ પ્રિય વિગેરે વૃત્તિ સહિત મલિન સત્ત્વવાળાને આનન્દ્રમય કાેશ કહેવામાં આવે છે.

# પ્રિય-માદ-પ્રમાદ વૃત્તિ.

ઇષ્ટ વસ્તુના દર્શનથી પેદા થતા આનન્દને પ્રિયવૃત્તિ ૧, પ્રિયવસ્તુની પ્રાપ્તિથી ઉત્પન્ન થતા આનન્દને માદવૃત્તિ ૨ અને પ્રિય વસ્તુના ઉપલાગથી થતા આનન્દને પ્રમાદવૃત્તિ ૩ કહેવામાં આવે છે.

રૂતેગુણ અને તમાગુણથી દખાયેલા સત્ત્વગુણને મહિન સત્ત્વ કહેવામાં આવે છે,

# સત્ ચિત્ આનન્દનું સ્વરૂપ.

ત્રણ કાળમાં જેના ખિલકુલ નાશ થાય નહિ, રદા એ-કજ સ્વરૂપે રહે, કાઇ પણ પ્રકારથી વિનષ્ટ ન થાય તે સત્ ૧, જે જ્ઞાનસ્વરૂપ હાય તે ચિત્ ૨, અને સુખસ્વરૂપ હાય તે આનન્દ્ર કહેવાય છે. આત્મા એ સત્-ચિત્—આનન્દ્ર સ્વરૂપ-નાળા છે.

#### ર૪ તત્ત્વાની ઉત્પત્તિ.

ષ્રદ્ધને અવલ બીને રહેલી, સત્ત્વ, રજસ્ અને તમાગુણ સ્વરૂપવાળી માયા મનાય છે. માયાથી આકાશ, આકાશથી વાસુ, વાસુથી તેજ, તેજથી પાણી અને પાણીથી પૃથ્વીની ઉત્પત્તિ માનવામાં આવે છે.

ઉપર્શું કત પાંચ તત્ત્વોમાં આકાશના સત્ત્વગૃણના અંશથી શ્રાત્રેન્દ્રિય ૧, વાયુના સત્ત્વગૃણના અંશથી સ્પર્શનેન્દ્રિય ૨, અગ્નિના સત્ત્વગૃણના અંશથી ચક્ષુરિન્દ્રિય ૩, જલના સત્ત્વ-ગૃણના અંશથી જીબ્હેન્દ્રિય ૪ અને પૃથ્વીના સત્ત્વગૃણના અંશથી ઘાણેન્દ્રિયની ઉત્પત્તિ માનવામાં આવે છે.

તથા સમષ્ટિ આ પાંચ ભૂતના સાત્ત્વિક ગુણના અ'શથી મન ૧, બુદ્ધિ ૨,અહંકાર ૩ અને ચિત્ત ૪ આ ચારની ઉત્પત્તિ મનાય છે. સંકલ્પ-વિકલ્પરૂપ કાર્ય કરવાવાળું મન ૧, નિશ્ચય સ્વરૂપવાળી બુદ્ધિ ૨, અભિમાન કરવાવાળા અહંકાર ૩ અને ચિન્તન કરવાવાળું ચિત્ત કહેવાય છે. મનના દેવતા ચન્દ્ર ૧, ખુદ્ધિના દેવતા પ્રદ્યા ૨, અહંકારના દેવતા રુદ્ર ૩ અને ત્રિત્તના દેવતા વાસુદેવ મનાય છે.

પૂર્વોકત પાંચ ભૂતામાં આકાશના રજેગુણના અ'શથી, વાગ્ ઇન્દ્રિય ૧, વાયુના રજેગુણના અ'શથી હસ્ત કર્મે'ન્દ્રિય ૨, અગ્નિના રજેગુણના અ'શથી પાદરૂપ કર્મે'ન્દ્રિય ૩, જલતા રજેગુણના અંશથી ઉપસ્થ-પુરુષચિધ્રુર્પ ઇન્દ્રિય ૪ અને પૃથ્વીના રજેગુણનાઅ'શથી ગુહારૂપ પ ઇન્દ્રિયની ઉત્પત્તિ મનાય છે. સમષ્ટિ–પાંચ ભૂતોના સામુદાયિક રજેગુણના અ'શથી પાંચ પ્રાણવાયુ અને પૂર્વોક્ત પાંચ ભૂતના તમાગુણના અ'શથી પંચીકૃત પાંચ ભૂત ઉત્પન્ન થયાં એમ માનવામાં આવે છે.

# પ'ચીકૃતનુ' સ્વરૂપ.

પ્રથમ આકાશના છે ભાગ કરવા, તેમાંથી એક ભાગના ચાર ભાગા કરી તે ચારે ભાગાને વાયુ વિગેરમાં મેળવવા. એવી રીતે વાયુના છે ભાગમાંથી કાઇ એક ભાગના ચાર ભાગા કરી તે ચારે ભાગાને આકાશ વિગેરમાં નાખવા. એમ તેજના પણુ છે ભાગ કરી તે છે ભાગમાંથી કાઇ એક ભાગના ચાર ભાગા કરી તે ભાગાને આકાશ વિગેરમાં નાખવા. તેવી રીતે પાણીના છે ભાગામાંથી કાઇ એકના ચાર ભાગાને આકાશ વગેરમાં નાખવા તેમજ પૃથ્વીના પણ પૂર્વ પ્રમાણે ચાર ભાગાને આકાશ વગેરમાં નાખવા તેમજ પૃથ્વીના પણ પૂર્વ પ્રમાણે ચાર ભાગાને આકાશ વગેરમાં નાખવા તેમજ પૃથ્વીના પણ પૂર્વ પ્રમાણે ચાર ભાગાને આકાશ વિગેરમાં ભેળવવા. પાત-પાતાના અધાની અધિકતા હોવાને લીધે પૃથ્વી વિગેરના વ્યવહાર કરવામાં આવે છે. આવી રીતના પંચીકૃત પાંચ

મહાભૂતોથી સ્થૂલ શરીર ઉત્પન્ન થાય છે. તેવી જ રીતે પિંડ અને પ્રદ્ધાની એકતા સમજવાની છે. સ્થૂલ શરીરમાં અહંપ- છાતું અભિમાન ધારણ કરનાર જીવાતમાં એ પ્રદ્ધાનું પ્રતિભિંભ છે-જવાતમાં એ શુદ્ધ પ્રદ્ધાના અંશરૂપ છે. એજ જીવાતમાં અવિદારૂપ ઉપાધિથી ઇશ્વરને પાતાનાથી ભિન્ન માને છે.અવિ- દ્યારૂપ ઉપાધિવાળા જીવાતમાં કહેવાય છે અને માયારૂપ ઉપાધિવાળા ઇશ્વર મનાય છે. આમ ઉપાધિના ભેદથી જીવાતમાં અને ઇશ્વરના ભેદ સમજાય છે. જ્યાં સુધી એવા પ્રકારની ભેદખુદ્ધિ રહે છે, ત્યાં સુધી જન્મ જરા, મરણ, ભય, શાક, દુ:ખ વગેરેથી ભરપૂર સંસારની નિવૃત્તિ થઇ શકતી નથી. અત એવ જીવ અને ઇશ્વરમાં ભેદખુદ્ધિ સ્વીકારવા લાયક નથી.

પ્રશ્ન-અહ કારવાળા અલ્પન્ન જીવાતમાની અહ કાર રહિત સર્વન્ન ઇશ્વરની સાથે ' तत् त्वमिस ' આ મહાવાકયદ્વાસ અભેદબુદ્ધિ કેવી રીતે થઇ શકે ? કારણ કે બન્નેના ધર્મા વિરુદ્ધ છે. આવા પ્રશ્ન દરેકને થઇ આવે એ સ્વાલાવિક છે.

ઉત્તર-સ્થૂલ શરીર અને સૂક્ષ્મ શરીરના અભિમાનવાળી વ્યક્તિ तत् पहना મુખ્યાર્થ છે.—શકિતવઉ तत् पहना 'तेल' વાચ્યાર્થ છે. ઉપાધિથી તદ્દન રહિત અને સમાધિદશાથી યુક્ત વ્યક્તિ એ 'त्वं ' પદનો ગાણ અર્થ છે. એવી રીતે ' સર્વ' શ' વિશેષણ્યુકત ઇશ્વરપદના વાચ્યાર્થ છે. અને ઉપાધિરહિત શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ तत् પદના લક્ષ્યાર્થ હોવાથી જીવ અને ઇશ્વરના અભેદ માતવામાં કાંઇ દોષ નથી.

# છવન્સુકતનું સ્વરૂપ.

વેદાન્તવાકયાહારા અને સદ્દગુરુના ઉપદેશદારા જેઓને સર્વ ભૂતામાં પ્રદ્માપુદ્ધિ ઉત્પન્ન થયેલી હિંય તે જીવનમુક્ત કહેવાય છે. કહ્યું છે કે:--

> "देहोऽहं, ब्राह्मणोऽहं, पुरुषोऽहं, शूदोऽहमस्मीति दढनिश्चयस्तया नाहं देहो, नाहं ब्राह्मणो नाहं पुरुषो नाहं शूद्रः किन्तु असङ्गः सचिदानन्द-स्वरूपः, प्रकाशस्वरूपः, चिदाकाशरूपोऽस्मीति दढनिश्चयरूपोऽपरोक्षज्ञानवान् जीवन्युक्तः।''

ભાવાર્ય:—'હુ' શરીર છું, હું ખ્રહ્મણ છું, હું પુરુષ છું, હું શ્રદ્ધ છું' અવા પ્રકારના દેઢ નિશ્ચયવાળા મનુષ્ય અજ્ઞાની કહેવાય છે.તેમ હું શરીર નથી,હું ખ્રહ્મણ નથી,હું પુરુષ નથી. હું શ્રદ્ધ નથી, કિંતુ 'સર્વ પ્રકારના સંગથી રહિત, સત્, ચિત્ અને આનન્દ સ્વરૂપવાળા, પ્રકાશ સ્વરૂપી, સર્વના અન્ત: કરણુમાં રહી રફૂતિ આપનાર છું ' આવા પ્રકારના દઢ નિશ્ચયવાળા અપરાક્ષજ્ઞાની જીવન્મુકત કહેવાય છે. ઉપરના લક્ષણુથી જીવન્મુકત ઓળખાય છે. 'હું ખ્રદ્ધ છું' એવા પ્રકારનું અપ-રાક્ષ જ્ઞાન ધરાવનાર જ્ઞાની સર્વ કમેના બન્ધનથી મુક્ત થાય છે.

#### કર્મના ૩ પ્રકારાે.

આગામિકમ બન્ધ ૧, સંચિતકમ બન્ધ ૨, અને પ્રારમ્ધ-ક્રમ બન્ધ ૩ આ ત્રણ પ્રકારના કર્મ બન્ધ થાય છે. ગ્રાન ઉત્પત્ન થયા પછી જ્ઞાની પુરુષના શરીરે કરેલું પુષ્યાપુષ્યરૂપ શુભાશુભ કર્મ આગામિકર્મ કહેવાય છે. ૧

અનન્ત કરાેડા જન્માેનાં બીજરૂપ, પૂર્વે સંચિત કરેલ કમેોના સમૂહ સંચિતકર્મ ગણાય છે. ર

શરીરને ઉત્પન્ત કરી આ લાેકમાં સુખ, દુઃખ વિગેરે આપનાર કર્મ 3 પ્રારુષ્ધકર્મ મનાય છે. આ કર્મ લાેગવ્યા વિના નાશ પામતું જ નથી, પ્રારુષ્ધકર્મના લાેગથીજ નાશ થાય છે. કહ્યું છે કે–

' अवश्यमेव भोक्तव्यं कृतं कर्म शुभाशुभम् । नाभुक्तं श्लीयते कर्म कल्पकोटिशतैरपि ॥ '

ભાવાર્થ:-કરેલું શુભ અથવા અશુભ કર્મ અવશ્ય લાેગ-વવું પડે છે. ન લાેગવાયેલ કર્મ કરાેડા કલ્પદારા પણ ક્ષય પામતું નથી.

#### કર્મ ના નાશનાે ઉપાય.

'હું' પાતે ખુદ્ધ છું.' આવા પ્રકારના નિશ્ચયાત્મક જ્ઞાનથી સંચિત કર્મનો નાશ થાય છે, તેમજ જ્ઞાનદ્વારા આગામિકમંના પણ નાશ થાય છે. કમળપત્ર ઉપર રહેલ પાણીના બિંદુની જેમ જ્ઞાનીઓને આગામિકમંના સંબન્ધ થતા નથી. કેમકે–જ્ઞાની-એાનું આગામિ પુષ્ય, જ્ઞાનીઓની સ્તુતિ, સેવા, પૂજા કરનાર અત્યે જાય છે અને જ્ઞાનીઓનું આગામિ પાપ, જ્ઞાનીઓની નિન્દા કરનાર, જ્ઞાનીઓ તરફ દ્રેષ ધરાવનાર અને જ્ઞાનીઓને

દુ:ખ આપનારમાં ચાલ્યું જાય છે. જ્ઞાનીઓના પુષ્યકર્મને તેમના સેવકા અને પાપકર્મને નિન્દકા–શત્રુઓ ગ્રહણ કરે છે.

પૂર્વોકત આત્મજ્ઞાનીઓ સંસારને તરીને અહિંજ પ્રક્ષ-આનન્દને પામે છે 'તરતિ शोकमात्मवित' આ શ્રુતિના કથન પ્રમાણે આત્મજ્ઞાની શાકના પણ નાશ કરે છે. જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયેલી અવસ્થામાં શરીરના ત્યાગ કાશીમાંયા ચંડાલના ઘરમાં થાય તાપણ મુક્તિને હાનિ પહોંચતી નથી.

ઉપર્શું કત વર્ણન ' તત્ત્વએાધ ' અને ' વેદાન્તપરિભાષા' એ એ ગ્રન્થાને આધારે કરવામાં આવેલ છે, પ્રસંગાપાત્ત અન્ય ગ્રન્થાના પણ આધાર લેવામાં આવ્યા છે.

#### वेदान्तनी श्रेष्ठता.

कपशास्त्रे कुतो ज्ञानं तर्के नैवास्ति निश्चयः। साङ्ख्य-योगो भिदापन्नो ज्ञाब्दिकाः शब्दतत्पराः ॥२८॥

अन्ये पाखिण्डनः सर्वे ज्ञानवार्तासु दुर्बछाः। एकं वेदान्तविज्ञानं स्वानुभृत्या विराजते ॥ २९॥ ( सहायारस्तात्र, ए. २७)

ભાવાર્થ:—કર્મનું જ પ્રતિપાદન કરનાર-યજ્ઞ વિગેરે નિન્દા કર્મ કરવાનું પ્રાધાન્યતાથી પ્રતિપાદન કરનાર જૈમિનિ-સુનિપ્રણીત શાસ્ત્રદારા પ્રદ્યાજ્ઞાન કર્યાથી થઇ શકે ?, તર્કની પ્રધાનતાવાળા ગાતમઋષિપ્રણીત ન્યાયદર્શનના બ્રન્થા તથા કર્ણાદઋષિપ્રણીત વૈશેષિકદર્શનના ગ્રન્થામાં કાઇ વાતના નિશ્ચય જ નથી, તા પ્રદાત્તાન ક્યાંથી ?; પ્રદાતાન તા તાર્ક – वितर्क विना भात्र वेहान्तवाउय ७पर श्रद्धा राजवाथी क મેળવી શકાય છે. અલવાન્ તર્ક આગળ દુર્ભળ તર્ક ટકી શ-કતા નથી, માંટે તર્કની આવશ્યકતા નથી. કપિલમુનિપ્રણીત સાંજ્યદર્શનમાં જીવાને ચેતનસ્વરૂપે માનેલા છે અને પત જિલ ઋષિપ્રણીત યાગદર્શાનમાં જીવાતમાથી ઇશ્વરને ભિન્ન વર્ણ વેલ છે; એમ બન્ને દર્શનામાં જવાના પરસ્પર લેદ અને ઇશ્વરને પણ ભિન્ન પ્રતિપાદન કરનાર શાસ્ત્રોદ્વારા અભેદભાવક્રપ प्रहा हैतन ज्ञान डेवी रीते थं। शहे ?. पाणिनि विशेरे शण्ह-શાસકશળ શાબ્દિકા શબ્દામાંજ તત્પર છે. અર્થાત પાણિનીય વિગેરે વ્યાકરણામાં મુખ્યત્યા શબ્દોનું જ પ્રતિપાદન હોવાથી **્યા**કરણશાસ્ત્રોથી અદૈતજ્ઞાન થઇ શકેજ નહિ એ સ્વાભાવિક છે. બીજા નાસ્તિક વિગેરે સવે પાખ હિયા તા માક્ષ માનતા ન હોવાથી પ્રદ્મારાનની વાતામાં પણ દુર્ભળ છે; એથી કુકત वेहान्तशास्त्रतुं विज्ञान क ज्ञानीकोने स्वातुलववडे शाले छे.

श्रह्ममां श्रान्तिथी अगत्नी हित्पत्ति.

'' चिन्मात्रैकरसे विष्णौ ब्रह्मात्मैक्यस्वरूपके । भ्रमेणैव जगज्जातं रज्ज्वां सर्पश्रमो यथा ॥'' ( सदायारस्तात्र पृ. २७, १३।, २५ )

ભાવાર્થ:—થાડા અન્ધકારમાં પહેલ દારડીમાં જેમ સર્પાના ભ્રમ થાય છે, તેમ સર્વત્ર ચિદ્દમાત્ર એકજ રસરૂપ– આનન્દરૂપ, હોદ્ધા અને ઓત્માના અક્યરવરૂપવાળા હાદ્ધ-વિષ્ણુમાં ભ્રમવહે જ જગતની ઉત્પત્તિ થઇ છે. તેમાં કાઇ પ્રમાણની જરૂર નથી. કહ્યું છે કે—

> " प्रमाता च प्रमाणं च प्रमेयं प्रमितिस्तथा। यस्य भासाऽवभासेत मानं ज्ञानाय तस्य किम्?॥ " ( सहायारस्तात्र, श्लोः २३)

અર્થ — જેના જ્ઞાનદારા પ્રમાતા ૧, પ્રમાણ ૨, પ્રમેય ૩, અને પ્રમિતિ ૪ આ ચારેની પ્રતીતિ થાય છે, તેના જ્ઞાનમાટે શું પ્રમાણ હોઇ શકે ? અર્થાત્ કાઇ પણ પ્રમાણની આવશ્ય-કતા નથી.

## **૬ પ્રમાણા**.

" तानि प्रमाणानि षद् ,प्रत्यक्षानुमानोपमान-शब्दा-र्थापन्यनुपल्लिभोदात् । "

( वेद्यान्तपरिकाषा )

ભાવાર્થ:—પ્રત્યક્ષ ૧, અનુમાન ૨. ઉપમાન ૩, શખ્દ-આગમ ૪, અર્થાપત્તિ ૫ અને અનુપલબ્ધિ ६ એ છ પ્રમાણા છે.

# પ્રત્યક્ષપ્રમાણનું નિરૂપણ.

. જે ઇન્દ્રિયા વિગેરે પ્રત્યક્ષત્તાનનું કરણ હૈાય, તો પ્રત્યક્ષપ્રમાણ કહેવાય છે. અહિં પ્રત્યક્ષત્તાનના અર્થ ચૈતન્ય-માત્ર કરવામાં આવે છે. પ્રશ્ન—પ્રત્યક્ષજ્ઞાનરૂપ ચૈતન્ય અનાદિ છે, તેથા તે આંખ વિગેરે કરણ દ્વારા કેવી રીતે થઇ શકે ?.

ઉત્તર—ચૈતન્યશક્તિ અનાદિ હોવા છતાં ચૈતન્ય-શક્તિને પ્રકાશિત કરનારી અન્તઃકરણની વૃત્તિ ઇન્દ્રિયોના સંખંધથી ઉત્પન્ન થતી હોવાથી વૃત્તિવાળા ચૈતન્યને સાદિ માનવામાં આવે છે.

પ્રત્યક્ષજ્ઞાનના સવિકલ્પ ૧ અને નિર્વિ'કલ્પ ૨ એવા એ લેદા છે. 'હું' ઘડાને જાશું છું. 'તેવા પ્રકારના જ્ઞાનને સવિકલ્પ કહેવામાં આવે છે. જેમાં સંબ'ધ, નામ, રૂપ વિગેરેનું બિલકુલ ભાન થાય નહિ, તેવું જ્ઞાન નિર્વિ'કલ્પ કહેવાય છે.

પ્રત્યક્ષજ્ઞાનના બીજા પણ છે ભેંદો દર્શાવવામાં આવે છે. ૧ જીવસાક્ષિ અને ૨ ઈશ્વરસાક્ષી. અવિદારૂપ ઉપાધિ-વાળાને જીવસાક્ષી કહેવામાં આવે છે. આ ઉપાધિ દરેક જીવા-તમા ઉપર ભિન્ન ભિન્ન મનાય છે. કેમકે–જો એકજ પ્રકારની માનવામાં આવે તા મંત્રે અનુભવેલ પદાર્થોનું સ્મરણ વિષ્ણુ-દત્ત્તને થવાના પ્રસંગ પણ આવી જાય; એથી દરેક જીવ ઉપર -અવિદારૂપ ઉપાધિ પૃથક્ પૃથક્ માનવામાં આવી છે.

ઇશ્વરનું ચૈતન્ય માયારૂપ ઉપાધિવાળું છે, અથવા માયારૂપ ઉપાધિવાળાને ઇશ્વર માનવામાં આવે છે. એ ઉપાધિભૂત માયા એક હોવાથી માયાયુકત ચૈતન્ય પણ એકજ મનાય છે. આ કથનને નીચેનું વાક્ય પુષ્ટ કરે છે:-

## ' मायां तु प्रकृति विद्यात्, मायिनं तु महेश्वरम् । ' ( वेद्यान्तपरिलाणा )

આ ઉપરથી એ સિદ્ધ થાય છે કૈ-ઇશ્વરને પણ માયાર્પ ઉપાધિ લાગેલી છે. માયાએ ઇશ્વરને પણ છાડ્યા નથી, કે જેથી માયારૂપ ઉપાધિને ધારણ કરવાથી ઇશ્વર પણ માયાવી મનાય છે!.

ઇશ્વર એક હોવા છતાં પાતાની ઉપાધિ–માયામાં રહેલ સત્ત્વગુણ, રજોગુણ અને તમાગુણરૂપ ત્રણ ગુણાની ભિન્ન-તાથી ઇશ્વરને પ્રદ્યા ૧, વિષ્ણુ ૨ અને મહેશ્વર ૩ એવાં ત્રણ નામા અપાયેલ છે.

પ્રશ્ન—સૃષ્ટિના પૂર્વ સમયમાં ઇશ્વર—આગમનનું દર્શન કૈવી રીતે થઇ શકે ?

ઉત્તર—જેમ જીવને વિષય અને ઇન્દ્રયાના સંનિકર્ષ-રૂપ કારણના વશથી ઉપાધિભૂત અન્તઃકરણની વૃત્તિયા ઉત્પન્ન થાય છે; તેમજ ઇધરને પણ ઉત્પન્ન કરાતા પ્રાણિ-યાના કર્મના વશથી ' આ હાલમાં અનાવવાનું છે, આનું હાલ પાલન કરવાનું છે અને આના હાલ સંહાર કરવાના છે. ' આવા પ્રકારની સત્ત્વગુણ, રજોગુણ અને તમાગુણની વૃત્તિયા ઉપાધિભૂત માયાના આશ્રયથી ઉત્પન્ન થાય છે.

આમ જીવ તથા ઇશ્વર બે સાક્ષી હોવાથી પ્રત્યક્ષજ્ઞાનના પણ બે પ્રકાર છે. એ બે પ્રકારા સિવાય ૧ ત્રેચગત પ્રત્યક્ષ અને ૨ ત્રસિગત પ્રત્યક્ષ એવા પણ બે લેદા છે.

# પરિણામ વિગેરેનું સ્વરૂપ.

હિપાદાનની સમસત્તાવાળું કાર્ય પરિણામ અને ઉપાદા-નની અપેક્ષાએ વિષમસત્તાવાળું કાર્ય વિવર્ત કહેવાય છે. અવિદ્યાની અપેક્ષાએ પ્રાતિભાસિક રજત પરિણામ કહેવાય છે અને ચૈતન્યની અપેક્ષાએ વિવર્ત મનાય છે.

સ્વપ્તામાં અનુભવાતા રથ, હાથી, ઘાડા વિગેર, આ-મંતુક નિદ્રાદેષથી અનુભવાતા હોવાથી પ્રાતિભાસિક મનાય છે, કેટલાક વેદાન્તીઓ તેને માયાના પરિણામ માને છે અને કેટ-લાક અન્તઃકરણુદ્ધારા માયાના પરિણામરૂપ જણાવે છે. આ-મંતુક દેષને પ્રાતિભાસિક જ્ઞાનનું કારણ કહેવામાં આવે છે.

પ્રક્ષ-પ્રથમ અનુભવેલ ( રથ, હાથી, ઘાડા વિગેરે )નું જ સ્વપ્નમાં સ્મરણ થતું હોવાથી તેને નવીન પ્રાતિભાસિક માનવું શું ભૂલભરેલું નથી ?

ઉત્તર-સ્વપ્નમાં થતા રથ, હાથી, ઘાડા વિગેરના જ્ઞાનને સમૃતિજ્ઞાન માની જો વ્યવહારની ઉત્પત્તિ કરવામાં આવે તો 'હું સ્વપ્નમાં રથ વિગેરને દેખું છું, મેં સ્વપ્નમાં રથ વિગેરને દેખું છું, મેં સ્વપ્નમાં રથ વિગેરને દેખું છું, મેં સ્વપ્નમાં રથ વિગેરને તેને જોયા હતા' એવા અનુભવની ઉપપત્તિ ન થઇ શકે, વળી 'રથાન રથયોગાન પથ: સ્ક્રતે' (વેદાન્તપરિભાષા પૃ. ૧૬૪) આ શ્રુતિથી વિરોધ આવે છે; માટે છીપમાં થતા રૂપાના ભ્રમની જેમ સ્વપ્નમાં અનુભવાતું રથ, હાથી, ઘાડા વિગેરનું જ્ઞાન પણ પ્રાતિભાસિક માનવું જોઇયે. જે અસત્ય હોવા છતાં સત્ય

જેવું દેખાય તેનેજ અહિં પ્રાતિસાસિક શખ્દથી ઐાળખા-વવામાં આવ્યું છે.

ઇન્દ્રિયજન્ય અને તદજન્ય એવા પ્રત્યક્ષજ્ઞા**નના** ખીજા પણ લેદો છે. ઇન્દ્રિયોદ્વારા ઉત્પન્ન થતા પ્રત્યક્ષજ્ઞાનને ઇન્દ્રિયજન્ય અને માનસિક સખ-દ:ખના જ્ઞાનને તદજન્ય પ્રત્યક્ષ કહેવામાં આવે છે. ત્વગિન્દ્રય ૧, જી૰હેન્દ્રિય, ઘ્રાણેન્દ્રિય 3 ચક્ષુરિન્દ્રિય ૪ અને શ્રાત્રેન્દ્રિય ૫ એ પ્રત્યેક ઇન્દ્રિયા પાત-પાતાના વિષયની સાથે જોડાઇ પ્રત્યક્ષજ્ઞાનને પેદા કરવામાં સમર્થ થાય છે. નાસિકા ૧, જીબ્હા ૨ અને ત્વગુ ૩ આ ત્રણ ઇન્દ્રિયા પાતાના સ્થાનમાં સ્થિર રહીનેજ ગન્ધ ૧. રસ ૨ અને સ્પર્શ ૩ વિષયક જ્ઞાન મેળવે છે, પરંતુ નેત્ર અને શ્રેત્ર આ બે ઇન્દ્રયા તા વિષયના પ્રદેશમાં જઇ પાતપાતાના વિષયન જ્ઞાન મેળવે છે. અર્થાત ભેરી વિગેરે સ્થાનમાં જઇ શ્રવણેન્દ્રિય શખ્દ ચહુણ કરે છે. લેરીના શબ્દ મે' સાંભળ્યા એવા અનુભવ થાય છે. કેટલાક વીચિતરંગ-ન્યાયથી શખ્દની ઉત્પત્તિ માને છે. જેમ તળાવ વિગેરે જલાશયમાં પત્થર કે કવાથી એક તરં-ગથી બીજો તર'ગ અને બીજાથી ત્રીજો એવી રીતે ઉત્તરાત્તર તરંગા થયા કરે છે: તેમજ એક શબ્દથી બીજો શબ્દ અને ખીજાથી ત્રીજો એવી રીતે ઉત્તરાત્તર શખ્દા ઉત્પન્ન થાય છે. ઉત્પન્ન થતા થતા એ શખ્દો જ્યારે કાન સુધી આવે છે, ત્યારે તે શુણ્દોને શ્રવણેન્દ્રિય ગહુણ કરે છે. આવી રીતે અનન્ત શાષ્ટ્રાની ઉત્પત્તિની કલ્પના કરવા કરતાં શ્રવણેન્દ્રિય સ્વય શાબ્દની ઉત્પત્તિના સ્થાન (લેરી વિગેરે) માં જઇ શબ્દને ચહેલ્કુ

કરે છે. આ માન્યતા સર્વોત્તમ છે. 'સાક્ષાત્ ભેરીના શબ્દને મે' સાંભળ્યાે' આ પ્રત્યક્ષમાં ભ્રમની કલ્પના કરવી પણ અનુચિત છે. તેમજ ચક્ષુરિન્દ્રિય માટે સમજવું.

## અનુમાનપ્રમાણુ–નિરૂપણુ.

અનુમિતિનું કરણ અનુમાન કહેવાય છે. અનુમિતિ વ્યાપ્તિજ્ઞાન દારા ઉત્પન્ન થાય છે. વ્યક્તિચારજ્ઞાનની અભાવ-દશામાં સહચારના જ્ઞાન દારા વ્યાપ્તિનું જ્ઞાન થાય છે. હેતુ અને સાધ્યનું વારંવાર સાથે જોવું થાય અથવા એક વાર કેશ સ્થાને દર્શન થાય તે સહચાર દર્શન કહેવાય છે. તે અન્વયિરૂપ અનુમાન ૧ અને પરાર્થાનુમાન ૨ એવી રીતે અનુમાનના બે લેદા છે. સ્વાર્થાનુમાન સ્વાનુલવસિંદ્ધ છે, અને પરાર્થાનુમાન ન્યાયસિદ્ધ છે.

ન્યાય અવયવના સમુદાય રૂપ છે. પ્રતિજ્ઞા ૧, હેતુ ૨ અને ઉદાહરા ૩ અથવા ઉદાહરા ૧, ઉપનય ૨ અને નિગ-મન ૩ એવી રીતે અવયવના ૩ લેદ છે. ત્રણ અવયવાથી કાર્ય સિદ્ધ થતું હોવાથી પાંચ અવયવા માનવાની આવ-શ્યકતા રહેતી નથી.

## અનુમાનથી જગત્ મિથ્યા.

ખુદ્દાથી ભિન્ન હોવાથી ખુદ્ધા સિવાય સમસ્ત જગત મિચ્યા છે, અથવા પ્રતીયમાન હાવાથી–પ્રતીત થતું હોવાથી જગત મિચ્યા છે. તેમ સર્વ સમજનું. ધૂમ અગ્નિની સાથે સંખંધ ધરાવવાવાળા છે એવા અનુત્રંવથી સંસ્કાર ઉત્પન્ન થાય છે, ત્યાર પછી પર્વંત વિગેર સ્થાનમાં ધૂમ વિગેરે નિમિત્ત જોવાથી પ્રથમના સંસ્કારના ઉદ્દ- આધ થાય છે, એમ અગ્નિવિષયક અનુમિતિ અનુમાનદ્વારા થાય છે. સારાંશ – ગ્યાપ્તિજ્ઞાન અને તેથી ઉત્પન્ન થતા સંસ્કાર એ બન્ને અનુમિતિજ્ઞાનમાં હેતુ છે.

## સત્ત્વના ત્રણુ ભેદ.

તે ૧ પારમાર્થિક સત્ત્વ કે જે બ્રહ્મમાં રહેલ છે, તે ૨ વ્યાવહારિક સત્ત્વ કે જે આકાશ વિગેરમાં છે, તે ૩ પ્રાતિ-ભાસિક સત્ત્વ કે જે છીપમાં ચાંદી-રૂપાના પ્રતિભાસ છે એમ સત્ત્વના ત્રણ પ્રકાર છે.

## ઉપમાનપ્રમાણુ–નિરૂપણ.

સાદશ્યજ્ઞાનનું કરણરૂપ સાધન તે ઉપમાનપ્રમાણુ કહેવાય છે. ગાયને જોનાર મનુષ્ય વનમાં 'રાઝ 'નામના પ્રાણિને જોતાં 'આ પ્રાણી ગાય જેવું છે.' એમ નિર્ણય કરે છે, ત્યાર બાદ આ વ્યક્તિ ગવયપદવાચ્ય છે એ ઉપમાન-પ્રમાણનું ફળ છે અને તેની પૂર્વનું જ્ઞાન ઉપમાનપ્રમાણુ કહેવાય છે.

## આગમ પ્રમાણુ–નિરૂપણ.

જે વાકયના તાત્પર્ય વિષયીભૂત સંખ'ધ બીજા પ્રમા-ગુથી બાધિત ન થાય, તે વાકયને આગમપ્રમાણરૂપે માન-વામાં આવે છે. વાકયથી ઉત્પન્ન થતા જ્ઞાનનાં આકાંક્ષા ૧, શ્રામ્યતા ૨, આસત્તિ ૩ અને તાત્પર્ય ૪ આ ચાર સાધના છે. પદાર્થોની પરસ્પર જિજ્ઞાસાવિષયક યાગ્યતાને આકાંક્ષા કહેવામાં આવે છે. અથવા એક પદાર્થની બીજા પદાર્થ સાથે ઉપસ્થિત થતી જિજ્ઞાસા એ આકાંક્ષા કહેવાય છે. 'करोति' વિગેરે ક્રિયાપદ સાંભળવાથી કારકની જિજ્ઞાસા થાય છે, 'ઘટમ' કે 'ઘટન' એવાં કારકપદ સાંભળતાં ક્રિયાની જિજ્ઞાસા થાય છે. એવી રીતે સર્વંત્ર જિજ્ઞાસાવિષયક યાગ્યતા એજ આકાંક્ષા મનાય છે.

તાત્પર્ય વિષયક સ સર્ગાના જેમાં બાધ ન આવે તે ચા-ગ્યતા કહેવાય છે. ' અગ્તિથી વૃક્ષનું સિંચન કરા ' ઇત્યાદિમાં આધિત સંસર્ગ હોવાથી યાગ્યતાના સંભવ નથી.

વ્યવધાન કે વિલંખ વિના પદ દ્વારા પદાર્થની ઉપસ્થિતિ તો આસત્તિ કહેવાય છે. પદાર્થના બે પ્રકાર છે-૧ શક્યાર્થ અને ૨ લક્ષ્યાર્થ. અર્થના વિષયમાં પદનું મુખ્યરીત્યા વર્ત લું તો શક્તિ. અર્થાત્ મુખ્ય અર્થનું જે પદદ્વારા પ્રતિપાદન થાય તો પદની તે અર્થમાં શક્તિ સમજવી. જે પદથી પાણી લાવવાની ફિયાવાળી વ્યક્તિના બાધ થાય, તે પદની તે વ્યક્તિમાં શક્તિ સમજવી; તે શક્તિવાળા અર્થને શક્યાર્થ કહેવામાં આવે છે. જેમ કે 'गङ्गायां घोषः ' ગંગાશખ્દના મુખ્ય અર્થ પ્રવાહ-રૂપ છે, પરંતુ આ સ્થળે તે મુખ્ય અર્થ યુક્તિયુક્ત ન હોવાથી અંગાપદના ગંગાતીરરૂપ અર્થ કરવા અને ઘાષપદના મુખ્ય અર્થ આલીર લોકાની પલ્લીરૂપ છે તે કાયમ રાખતાં તે ખનને પદ મળીને 'ગંગાના કાંઠે આલીર લોકાની પલ્લી છે. ' એવા

અર્થ થયે. આ સ્થળે જે ગંગાતીર અર્થ કરવામાં આવ્યા તે ગંગાપદના લક્ષ્યાર્થ અથવા ગાહ્યાર્થ છે.

જે વાક્ય જે અર્થની પ્રતીતિ કરવાની યાગ્યતાવાળ હાય અને પ્રકરણ વિગેરે કારણના વશથી તેના બીજા અર્થના બાધ કરાવવા તેનું ઉચ્ચારણ ન થયું હાય તા તે વાકયનું તે અર્થમાં તાત્પર્ય કહેવાય છે. વેદમાં મીમાંસાપરિશાધિત ન્યાયથી તાત્પર્ય ના નિશ્ચય કરવા અને લાકમાં ભાજન વિગેર પ્રકરણથી પદાર્થના નિશ્ચય કરવા. વેદવાક્ય નિત્ય સર્વજ્ઞ પરમેશ્વર પ્ર**ણીત હાેવાથી પ્રમાણરૂપ છે** ' એવી નૈયા**યિકાની** માન્યતા છે. મીમાંસકા કહે છે કે નિત્ય હાવાથી પુરુષપ્રણીત દાેષના તેમાં સ'લવ ન હાેવાથી અપાૈરુષેય વેદ સ્વયમેવ પ્રમાણ-રૂપ છે. ' વેદાન્તિક લોકાના અભિપ્રાય એથી વિરુદ્ધ છે. તેઓ જણાવે છે કે- " ઉત્પત્તિવાળા હાવાથી વેદાને નિત્ય માનવામાં આવ્યા નથી, આ કથનને નીચેની શ્રતિ પુષ્ટ કરે છે. ' अस्य महतो भूतस्य निःश्वसितमेतद् ऋग्वेदो यजुर्वेदो सामवेदो ડथर्ववेदः ( વેદાન્તપરિભાષા પૃ. ૩૦૯ ) ભાવાર્થ:-- આ મ્હાેટા ભૂતના નિઃધાસરૂપ અર્થાત્ મહાભૂતના નિઃધાસથી આ ચારે વેઢા ઉત્પન્ન થયા છે. આ શ્રતિ દ્વારા વેઢાની નિત્યતા સિદ્ધ થતી નથી. કિમ્ન્ચ વેદાની ત્રણ ક્ષણ પર્યન્ત સ્થિતિ માન-વાની ધૃષ્ટતા પણ સુકત નથી. કારણ કે જે વેદાનું અધ્યયન મેં પણ કર્યું એવી પ્રત્ય િક શા થાય છે. તેથી વેદા ત્રણ ક્ષણ રથાયી છે. આવી માન્યતા બૂલભરેલી છે, તે વેદાને સૃષ્ટિમાં પ્રારંભ સમયે પરમેશ્વરે પૂર્વકાળની સુષ્ટિમાં સિદ્ધ વેદવાકચની આતુપૂર્વી જેવી આતુપૂર્વીવાળા રચ્યા છે, તેથી વિલક્ષણ આતુ-પૂર્વીવાળા નથી રચ્યા.

# અર્થાપાત્તપ્રમાણુ-નિરૂપણુ.

જેના વિના જે ઉપપન્ન થાય તે ઉપપાદ કહેવાય અને જેના અભાવમાં જેની ઉપપત્તિ થાય તે સ્થળે તે ઉપપાદ કહેલ વાય છે. અર્થાત્ ઉપપાદ જ્ઞાનવહે ઉપપાદ કની કલ્પના કરવી તે અર્થાપત્તિ મનાય છે. જેમકે ' पीनो देवदत्तो दिवा न सुङ्क्ते ' ભાવાર્થ – પુષ્ટ દેવદત્ત દિવસે ખાતા નથી. આથી એ સમજી શકાય તેમ છે કે પુષ્ટતા ભાજન વિના અશક્ય છે, દિવસે ખાતા નથી, માટે તે રાત્રિમાં અવશ્ય ભાજન કરતા હોવો જોઇએ. અર્થાપત્તિના દષ્ટાર્થાપત્તિ ૧ અને શ્રુતાર્થાપત્તિ ૨ એવા છે ભેદ છે. તેમાંથી ઉપર દર્શાવેલ ઉદાહરન્થ દષ્ટાર્થા પત્તિનું છે. ' દેવદત્ત સા વર્ષના આશુષ્યવાળા છે.' આવું વાકય કે દો જેમાં તે જોતાં એવી કલ્પના અવશ્ય કરે કે એની વિદ્યમાનતા ઘર ખાહિર હોવી જોઇયે. આવા પ્રકારની અર્થ કલ્પના એ જ શ્રુતાર્થાપત્તિ છે. શ્રતાર્થાપત્તિના ૧ અભિધાનાનુપત્તિ અને ૨ અભિહિતાનુપપત્તિ એવા છે ભેદો છે.

# અનુપલબ્ધિપ્રમાણુ-નિરૂપણ.

જ્ઞાનકારણા વિના ઉત્પન્ન થતું અભાવવિષયક અનુભવતું અસાધારણ કારણ અનુપલબ્ધિ પ્રમાણ કહેવાય છે. જેમકે સારા પ્રકાશવાળા સ્થાનમાં ઘડા ન જેતાં ઘટના અભાવતું જ્ઞાન થાય કે 'આ સ્થળે ઘડા હાય તા ઉપલ'ભ થવા જોઇયે, ઉપલબ્ધ થતો નથી, માટે નથી.' આવા પ્રકારના જ્ઞાનતું કારણુ અનુપલબ્ધિ પ્રમાણ છે.

ઉપર્શું કત છ પ્રકારનાં પ્રમાણામાં પ્રમાણત્વ સ્વયમેવ ઉત્પન્ન થયેલ છે, તે સ્વયમેવ જાણવામાં આવે છે, જે જ્ઞાના-ત્પાદક સામગ્રી છે, તેજ સામગ્રી તેમાં પણ પ્રયોજક છે. તે પ્રમાણના બે પ્રકારા છે. પ્રદાસ્વરૂપને જણાવનાર પ્રમાણ પાર-માર્થિક ૧ અને વ્યાવહારિક તત્ત્વને જણાવનાર પ્રમાણ ૨ વ્યાવહારિક કહેવાય છે.

## લક્ષણ–નિરૂપણ.

સ્વર્યલક્ષણ ૧ અને તટસ્થ લક્ષણ ૨ આવી રીતે લક્ષ-ણના બે પ્રકારા છે. ' सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म ' અર્થાત્-પ્રદ્રા સત્યસ્વરૂપ છે, જ્ઞાન સ્વરૂપ છે, અનન્ત છે. આવાં લક્ષણા સ્વરૂપલક્ષણા છે.

बह्यनी स्थिति पर्यं त अवस्थित न रहेवा छतां शीकानी अवस्थ व्यावृत्ति करावनार बह्मण् तटस्थ बह्मण् कहेवाय छे. के भड़े—' गन्धवर्त्वं पृथ्व्या लक्षणम् '' गंधवाणी हिय ते पृथ्वी कहेवाय ' के के आ गन्धबह्मण् प्रवयक्षणमां रहेवा परमाणुमां अने घटनी हिए ति क्षणमां घटमां नथी ते। पण् आ तटस्थ बह्मण् होवाथी ' पृथ्वी गंधवाणी छे. ' सेम कही शकाय छे.

तेमक ' निखिल्जगदुपादानकारणवस्वं ब्रह्मणो ख्रक्षणम्'(वे. प. पृ. ३५७) अर्थात् समस्त कगत् नुं के जिपादानकारण् ते क प्रदा. कगह्र्ष परिणामने पामेस मान्याना अधिष्ठानरूप प्रदा, ते क कगत् नुं उपादानकारण् छे.

# પ્રલય-નિરૂપણ.

ત્રિલાકના ન શને પ્રલય કહેવામાં આવે છે. તેના ચાર પ્રકાર છે. ૧ પ્રાકૃત પ્રલય, ૨ નૈમિત્તિક પ્રલય, ૩ આત્યન્તિક પ્રલય અને ૪ નિત્યપ્રલય.

#### **પ્રાકૃત પ્ર**લય•

કાર્ય भ्रह्मना विनाश३५ निभित्तदारा सर्व डार्थ ना नाशने प्राकृत प्रवय के हेवामां आवे छे. श्रह्मसाक्षात्कार पामें के कार्य भ्रह्मने श्रद्धांदना अधिकार३५ प्रारण्ध कर्म नी परिसम्माप्ति पछी जयारे विदेख हैवल्य३५ पर मुक्ति थाय छे, त्यारे ते विक्रिं हैवल्य३५ पर मुक्ति थाय छे, त्यारे ते विक्रिं हैवल्य थाय छे. आवी रीते ते विक्रवासी ओनी साथ ज्यारे कार्य श्रद्धाना संजंध याल्यो जय छे; त्यारे तेना आश्रित श्रद्धांदन्ती संपूर्ण वेकिना, तेमां वर्ताता स्थावर विजेरे के ति-क्रिने तथा भूतोना प्रकृति३५ भायामां वय थाय छे, परंतु तेना श्रद्धां वय कर्षी शक्य निष्ट.

## નૈમિત્તિક પ્રલય.

કાર્ય પ્રદ્મના દિવસના અન્તરૂપ નિમિત્તથી થતા ત્રિલા-

કમાત્રના નાશને નૈમિત્તિક પ્રલય કહેવામાં આવે છે. ચાર હજાર યુગ જેટલા કાળને પ્રદ્માના દિવસ કહેવામાં આવે છે. પરિમિત દિવસકાળ જ પ્રલય કહેવાય છે. પ્રાકૃતપ્રલય અને નૈમિત્તિકપ્રલયના સંખંધમાં નીચેના બે શ્લોકા પુરાણમાંથી વૈદ્યાન્તપરિભાષા (પૃ. ૩૮૨) માં આપ્યા છે—

" द्विपरार्धे चातिक्रान्ते ब्रह्मणः प्रमेष्ठिनः । तदा प्रकृतयः सप्त कल्प्यन्ते प्रख्याय हि ॥ एष प्राकृतिको राजन् ! प्रख्यो यत्र छीयते । इति वचनं प्राकृतप्रख्ये मानम् । "

ભાવાર્થ:—એ પરાર્ધ કાલ વીત્યા પછી પરમેષ્ઠિ બ્રહ્મને પ્રલય માટે સાત પ્રકૃતિયા કલ્પવી પડે છે. હે રાજા! જ્યાં લીન થવાય છે–લય હાય છે, તે આ પ્રાકૃતિક પ્રલય છે.

#### તથા--

" एष नैमित्तिकः प्रोक्तः प्रलयो यत्र विश्वमृक् । शेतेऽनन्तासने नित्यमात्मसात्कृत्य चाखिलम् ॥ इति वचनं नैमित्तिकप्रलये मानम्। " ( वेद्यन्तपश्लिषा ए. ३८२ )

ભાવાર્થ:—જેમાં વિશ્વસ્ત્રષ્ટા–પ્ર**હ્યા સમસ્ત જગત્ને** પોતાને સ્વાધીન કરી નિત્ય અન'તાસનમાં સૂ<mark>ઇ રહે છે, તે અદ્યા</mark> નૈમિત્તિક પ્રલય કહેવાય છે.

#### આત્ય તિક પ્રલય

પ્રદ્યસાક્ષાત્કારદ્વારા સર્વ કાર્યોના પ્રવય તે આત્યન્તિક પ્રદ્યયના નામથી કહેવાય છે.

#### નિત્ય પ્રક્ષય.

સુષુપિત અવસ્થાને નિત્ય પ્રલય કહેવામાં આવે છે. તે અવસ્થામાં ધર્મ, અધર્મ, પૂવ સંસ્કાર વિગેરે સમસ્ત કાર્યોના વિનાશ થતા હોવાથી તે નિત્ય પ્રલયના નામથી આળખાય છે. તે સમયે કારણસ્વરૂપથી અવસ્થાન હોવાથી સુષ્પિત પછી સુખ-દુ:ખના અનુભવની ઉપપત્તિ કે સ્મરણ થયે શકતું નથી. એ અવસ્થામાં રહેલા જીવાતમાને લિંગ-શરીરમાત્ર સંસ્કાર-રૂપથી રહે છે. અથવા અન્તઃકરણની એ પ્રકારની શક્તિમાંથી સુષ્પિ અવસ્થામાં જ્ઞાનશક્તિના નાશ મનાય છે, પરંતુ ક્રિયા-શક્તિના નાશ માનવામાં આવતા નથી.

નિત્ય ૧, પ્રાકૃતિક ૨ અને નૈમિત્તિક ૩ આ ત્રણે પ્ર**લયો** કર્મા શાંત થવાથી થાય છે અને આત્યંતિક પ્રલય જ્ઞાનના ઉદયથી થાય છે.

# પ્ર**લયક્રમ-નિરૂપ**ણ.

ભૂત અને ભાતિકના લય કારણલયના કમથી થતા નથી. કારણલયના સમયે આશ્રય સિવાય કાર્યનું અવસ્થાન થઇ શકે નહિ, પરંતુ સૃષ્ટિકમથી વિપરીતક્રમવઉ તે તે કાર્યોના નાશ પછી તેના કારણરૂપ અદ્દષ્ટના નાશ અને પછી ઉપાદાનના નાશ થાય છે. પૃથ્વીના પાણીમાં, પાણીના તેજમાં, તેજના વાસુમાં, વાયુના આકાશમાં, આકાશના જીવના અહ'કારમાં, તેના હિરણ્યગર્ભાના અહ'કારમાં અને તેના અવિદામાં એવી રીતે અનુક્રમે પ્રલય મનાય છે.

' સ્વરૂપ- તટસ્થ લક્ષણથી ચિક્તિ, તત્પદથી વાચ્ય ઇશ્વર ચૈતન્ય માયામાં પ્રતિબિ'બિત છે. ' એમ કેટલાક કહે છે. તેઓના આશ્વય એવા છે કે-ઇશ્વરનું પ્રતિબિ'બ અવિદ્યા-રૂપ માયામાં છે અને જીવનું પ્રતિબિ'બ અન્તઃકરણમાં છે. ઇશ્વર કારણરૂપ ઉપાધિવાળા છે અને જીવ કાર્યરૂપ ઉપાધિવાળા છે અને જીવ કાર્યરૂપ ઉપાધિવાળા ઇશ્વર પણ વ્યાપક છે. એથી અવિદ્યારૂપ ઉપાધિતારા કરેલા દાવા જીવની માફક ઇશ્વરમાં પણ સંભવે છે. અન્તઃકરણ અવ્યાપક હોવાથી તે ઉપાધિવાળા જીવ પણ અવ્યાપક છે.

' ઉપાધિદ્વારા ઉત્પન્ન થયેલા દાષા પ્રતિબિંખરૂપ જીવમાં જ સંભવે છે, પરંતુ અવિદ્યારૂપ ઉપાધિવાળા ઇશ્વરમાં કે અન્ત:કરણુ ઉપાધિવાળા જીવાતમામાં-બિંબરૂપ પરમેશ્વરમાં સંભવતા નથી; કારણુ કે ઉપાધિ તા પ્રતિબિંખની સાથે સંબંધ ધરાવે છે. ' એમ કેટલાક વેદાન્તીઓ કહે છે.

એક જીવવાદમાં અવિદ્યા પ્રતિભિ'ભ જીવ હાય છે અને અનેક જીવવાદમાં અન્તઃકરણ પ્રતિભિ'ભ જીવ હાય છે. તે જીવાત્મા જાગ્રત્, સ્વપ્ન અને સુધુપ્તિરૂપ ત્રણ અવસ્થાથી યુક્ત હાય છે. તે અવસ્થાઓનું સ્વરૂપ પૂર્વ કહેવાઇ ગયું છે.

પ્રયાજન-નિરૂપણ.

પ્રયોજન બે પ્રકારનાં છે. ૧ મુખ્ય અને ૨ ગાૈણ, વ્યાવ-

્રહારિક સુખ-દુ:ખના અભાવને મુખ્ય પ્રયોજન કહેવામાં આવે છે. અને તે બેમાંથી કાઇ એકના અભાવના સાધનને ગાણ પ્રયોજન કહેવામાં આવે છે. ૧ સાતિશય સુખ અને ૨ નિશ-તિશય સુખ એમ સુખ બે પ્રકારનું છે. વિષયોના સંબંધથી અંતઃકરણની વૃત્તિની તર-તમતા દ્વારા થતા આનન્દલેશના આવિર્ભાવને સાતિશય સુખ કહેવામાં આવે છે. અને 'आनन्દો अहा के श्रुतिवाड्यना डथन प्रभागे श्रुह्मना आनन्हने निरति-શય સુખ કહેવામાં આવે છે. 'ब्रह्मविद ब्रह्मेव भवति.तरति शोकमात्मवित्। भा श्रुतिवयन प्रभाशे आनन्दरूप प्रहानी પ્રાપ્તિ અને શાકની નિવૃત્તિ એ જ માક્ષ છે, પરંતુ લાકાન્તરની પ્રાપ્તિદ્વારા ઉત્પન્ન થતા વૈષ્યિક આનન્દને માક્ષ માનવામાં આવતા નથી. જો તેમ માનવામાં આવે તા તે કાર્ય હાવાથી અનિત્યતાને લીધે મુક્તાત્માને પણ પુનઃ સંસારમાં આવવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થાય. તેથી સિદ્ધ પ્રદ્યાસ્વરૂપ માેક્ષને અસિદ્ધપ-શાના ભ્રમથી તેના સાધનમાં પ્રવૃત્તિની આવશ્યકતા છે. તા પણ કાઇ પ્રકારની અનુપપત્તિ નથી. તે બ્રહ્મજ્ઞાન પાપના ક્ષયથી થાય છે, પાપના ક્ષય કર્માનુષ્ઠાનથી થાય છે. અર્થાત કર્મદ્વારા કષાયા પરિષક્વ થવાથી જ્ઞાનપ્રવૃત્તિ થાય છે.

#### જ્ઞાનસાધન.

'श्रोतन्या मन्तन्यो निदिध्यासितन्यः' आ श्रुतिवयन प्रभाखे ज्ञान प्राप्त करवानां श्रवख १, भनन २ अने निहि-ध्यासन ३ आ त्रख् साधने। छे. श्रह्माद्वेतमां तात्पर्यं अव- ધારણને અનુકૂળ માનસિક કિયાને શ્રવણ કહેવામાં આવે છે. શખ્દદારા અવધારિત અર્થમાં વિરાધની આશ'કાને નિરાકરણ્ કરવામાં અનુકૂળ,તર્કના નિમિત્તભૂત માનસિક વ્યાપારને મનન કહેવામાં આવે છે. અનાદિકાળની દુર્વાસના દ્વારા વિષય તરફ ખેંચાતા ચિત્તને વિષયથી દ્વર કરી આત્મવિષયક સ્થિરતા સંપાદન કરાવનાર મનાવ્યાપાર નિદિધ્યાસનના નામથી

આ નિદિધ્યાસન પ્રદ્યાના સાક્ષાત્કારમાં સાક્ષાત્ કારણ છે, નિદિધ્યાસનમાં મનન સાક્ષાત્ કારણ છે, કારણ કે મનન કર્યા વિના પદાર્થમાં દેઢતા રહેતી ન હોવાથી નિદિધ્યાસન થઇ શકે નહિ.મનનમાં શ્રવણ સાક્ષાત્ કારણ છે, કેમકે શ્રવણ વિના તાત્પર્ય વિષયક નિશ્ચય થઇ શકતો ન હોવાથી શખ્દજ્ઞાન થઇ શકે નહીં. કારણ કે શ્રતાર્થ વિષયક ચાગ્યતા તથા અચાગ્યતાના નિશ્ચય સિવાય અનુકૂળ મનન થઇ શકે નહિ; માટે જ્ઞાનની ઉત્પત્તિમાં શ્રવણ, મનન અને નિદિધ્યાસન એ ત્રણે કારણેની ખાસ આવશ્યકતા છે.

જેમ ઘટ વિગેરે કાર્યોમાં માટીના પિંહ વિગેરે પ્રધાન કારણ છે, અને ચક, દોરી વિગેરે સહકારિ કારણ-અપ્રધાન કારણ છે. તેમ શ્રવણ, મનન અને નિદિધ્યાસનમાં પણ પ્રાધાન્ય -ગાણતા છે. શ્રવણ વિગેરમાં મુમુદ્ધ લોકોના જ અધિકાર છે? એમ કેટલાક કહે છે, ત્યારે બીજાઓની એવી માન્યતા છે કે 'ચારે આશ્રમવાળાના અધિકાર છે.'

કિ'ચ, ચિત્તની એકાગ્રતાદ્વારા સગુણ ઉપાસના પણ યુદ્ધાના.

साक्षात्कारमां कारणु छे. अविं विगेरे मार्गं द्वारा प्रदाविक्षमां गयेदा सगुणु उपासके प्रविद्या विगेरे द्वारा त्यां अ प्रदासाक्षात्कार पानी प्रदा साथे भाक्ष मेणवी शक्के छे. धूममार्गं द्वारा पितृ— द्वाक्कमां गयेदा कर्मं वाणां जो उपलेग हारा कर्मं ने। क्षय करी पूर्वं मां करेद सुकृत—हुष्कृतने अनुसारे प्रदाशी मांडी स्थावर पर्यं तमां करीशी उत्पन्न थाय छे—आवे छे. आ विषयमां श्रुतिनं कथन नीचे प्रमाणे छे.—'रमणीयचरणा रमणीयां योनिमाप्यक्ते, कपूयचरणाः कप्यां योनिमितिं लावार्थः—रमणीय आवश्य वाणा रमणीयां योनिमाप्यक्ते, कपूयचरणाः कप्यां योनिमितिं लावार्थः—रमणीय आवश्य वाणा निंद्य योनिने प्राप्त करे छे, अने निंद्य आवश्य खाला निंद्य योनिने पामे छे. शास्त्रमां प्रतिषद्ध हुष्ट क्रिमें करनारा छवो रोरव विगेरे नरक्षां अनेक हुः भोने। अनुस्थव कर्या पछी भूउ विगेरे तिर्थं योनी योनिमां तथा स्थावर विगेरेमां उत्पन्न थाय छे.

નિર્ગુ છુ લુસસાક્ષાત્કાર પ્રાપ્ત કરનારાએનું બીજા લાકમાં ગમન થતું નથી. બ્રહ્મત્તાનથી માક્ષ મળે છે, સાથે જ અનર્થની નિવૃત્તિ અને નિરતિશય આનન્દની પશ્ચિત પછું થાય છે. આ વેદાન્તીઓના પરમ સિદ્ધાંત છે.

## મનની અજ્ઞાનતા.

" मनोमात्रिमिदं सर्वे तन्मनोऽज्ञानमात्रकम् । अज्ञानं भ्रम इत्याहुर्विज्ञानं परमं पद् ॥ '' ( सहायारस्तित्र ५. ३७, १क्षे ४ ३८ ) ભાવાર્થ:—નામ, રૂપ વિગેરે કિયાવાળું સમસ્ત જગતા મનતું કલ્પેલું હોવાથી મનથી ભિન્ન નથી, મનરૂપ જ છે.તે મન સ્વયં અજ્ઞાનરૂપ છે, અજ્ઞાનને જ ભ્રમ કહે છે અને વિજ્ઞાનને પરમપદ કહેવામાં આવે છે.

#### માયાવી અને માયાતીત.

" अज्ञानं चान्यथा ज्ञानं मायामेतां वदन्ति ते । ईश्वरं मायिनं विद्याद् मायातीतं निरञ्जनम् ॥ "
( सहायारस्तीत्र १८. ३७ १दे। ६ ४०)

ભાવાર્થ:—અન્ય પ્રકારતું અર્થાત્ વિપરીત જ્ઞાન અજ્ઞાન કહેવાય છે, તેને તેઓ માયા કહે છે. માયાવાળાને ઇશ્વર જાણ્વા અને માયાથી રહિત હાય તેને નિર'તર પ્રદશ

# ભાકતા વિગેરેનુ**ં** સ્વરૂપ.

'' भोक्ता सत्त्वगुणः शुद्धो भोगानां साधनं रजः। भोग्यं तमोगुणं प्राहुरात्मा चैषां प्रकाशकः॥ '' ( सहायारस्तात्र श्वेषः प०)-

ભાવાર્ય:—રજોગુણ અને તમાગુણ વિનાના શુદ્ધ સત્ત્વન્ ગુણ ભાેકતા છે, રજોગુણ-રજોગુણથી સુકત મન અને ઇંદ્રિયો ભાેગાનાં સાધન છે. તમાગુણ અને તમાગુણના કાર્ય રૂપ પાંચક ભૂતાથી પ્રકટ થતા શબ્હાદિ વિષયાને ભાગ્ય કહે છે. અને આત્મા એ સર્વના પ્રકાશક છે. " संसारः स्वप्नतुल्यो हि राग-द्वेषादिसङ्कुलः ।
स्वकाळे सत्यवद् भाति प्रबोधेऽसत्यवद् भवेत् ॥"
( आत्मेशेध श्लोक १३४)

ભાવાર્થ:—રાગ, દ્વેષ વિગેર દેવિથી ભરપૂર સંસાર સ્વાન સમાન છે, તે અસત્ય હોવા છતાં અજ્ઞાનકાળમાં અજ્ઞાની-ઓને સત્ય ભાસે છે અને પ્રેબાંધ–જ્ઞાનકાળમાં જ્ઞાનીએોને અસત્ય જેવા–વાસ્તવિક સ્વરૂપમાં અસત્ય અસત્યરૂપે તથા સત્ય વસ્તુ સત્યરૂપે ભાસે છે.

## આત્મા અને શરીરની લિન્નતા.

" आत्मा ज्ञानमयः पुण्यो देहो मांसमयोऽशुचिः । तयोरैक्यं प्रपञ्चन्ति किमज्ञानमतः परम् १ ॥ "
( शः धरायार्थ कृत अपरेक्षानुभूति श्लोक १७)

ભાવાર્થ:—આત્મા જ્ઞાનમય-પ્રકાશરૂપ અને પવિત્ર છે અને શરીર માંસમય અપવિત્ર છે. કેટલાક તે બન્નેનું એકથ જીવે છે. એનાથી બીજી અજ્ઞાન શું ?

શુષ્ક ય્રહ્મવાદીએાનું સ્વરૂપ.

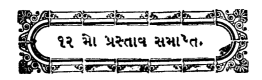
" कुशला ब्रह्मवार्तायां वृत्तिहीनाः सुरागिणः। तेऽप्यज्ञानितया नूनं पुनरायान्ति यान्ति च ॥ " ( अपरेक्षानुश्रुति ) ભાવાર્થ:—ખ્રદ્ધાવાર્તામાં-ખાલી પ્રદ્ધાવાદની ચર્ચા કરવામાં જ કુશલ, વૃત્તિહીન-સદ્ધર્તન રહિત-વચન પ્રમાણે વર્તન વિનાના અત્યંત રાગી જીવા અજ્ઞાનતાથી નિશ્ચયે સંસારમાં યુનરાગમન તથા ગમન કર્યા કરે છે.

#### ખરા ય્રહ્મવાદી.

" निमेषार्धे न तिष्ठन्ति वृत्ति ब्रह्ममर्यी विना । यथा तिष्ठन्ति ब्रह्माद्याः सनकाद्याः शुकादयः ॥ " ( अपरेक्षानुभूति ५. ३८७, १२े।३ १३४ )

ભાવાર્થ:—જેઓ પ્રદ્યા વિગેર, સનક વિગેર અને શક વિગેરની જેમ અર્ધાનિમેષ માત્ર પણ પ્રદ્યવૃત્તિ સિવાય રહેતા નથી; તેઓ જ સાચા વેદાન્તિક છે.

આ પ્રસ્તાવમાં પ્રરૂપણ કરવામાં આવેલ વેદ્યન્તિક તત્ત્વાની મીમાંસા-સમાલાચના આગળના ૧૩ મા પ્રસ્તાવમાં કરવામાં આવશે.



### પ્રસ્તાવ ૧૩ મા.

#### વેદાન્ત —મીમાંસા.

૧૧ મા પ્રસ્તાવમાં જૈમિનિમુનિપ્રશ્રીત મીમાંસંક-દર્શનના અને ઉત્તર મીમાંસક (વેદ્યાન્ત) દર્શનના આચાર દર્શાવ્યા. ૧૨ મા પ્રસ્તાવમાં વેદ્યાન્તિક લોકોએ સ્વીકારેલ તત્ત્વોનું નિરૂપણ કર્યું. આ ૧૩ મા પ્રસ્તાવમાં એ તત્ત્વા પર કંઇક વિચાર કરવામાં આવે છે.

#### જગન્મિથ્યાત્વમીમાંસા.

"પ્રતીતિ વિષયક હોવાથી પ્રપંચરૂપ આ સમસ્ત જગત મિશ્યાસ્વરૂપ છે, છીપમાં રૂપાના પ્રતિભાસની જેમ, જે જે પ્રતીતિવિષયક હોય તે તે સમસ્ત મિશ્યા હોય છે. છીપમાં રૂપાના દેખાવ જેમ મિશ્યારૂપ-અત્યંત અસત્ છે, તેમ પ્રદ્ધ સિવાય સમસ્ત જગત મિશ્યા-આળ પંપાળરૂપ-માયા જાળ-રૂપ છે."

ઉપર્શું કત મન્તવ્ય પર આવા પ્રશ્ના થઇ શકે કે-જગ-તને મિશ્યારૂપ માનવામાં આવે છે, તે મિશ્યાત્વ શી ચીજ છે? આકાશપુષ્પની જેમ અત્યંત અસત્ને આપ મિશ્યા સ્વરૂપી કહાે છાે ? અથવા કાેઇ વસ્તુ બીજા આકારથી પ્રતીત થાય તેને આપ મિચ્યા માના છા ? અગર મિચ્યાત્વના અનિવાચ્ય અર્થ કરા છા ?

આ ત્રણ પક્ષમાંથી પ્રથમ પક્ષ સ્વીકારવામાં જગત્ મિચ્યા એટલે અસત્ખ્યાતિરૂપ છે એવા આશય પ્રકટ થતાં સમસ્ત જગત્ અસત્ મનાય ત્યારે સંસારના સર્વંથા લાપ માનવા પડે. સંસારના અભાવમાં મુક્તિના વ્યવહાર પણ કેવી રીતે થઇ શકે ? કેમકે સંસારની અપેક્ષાએ મુક્તિપદના અને મુક્તિની અપેક્ષાએ સંસારશબ્દના વ્યવહાર થાય છે. જે બંધાય તેજ મૂકાય–મુકત થાય. જયારે અધરૂપ સંસાર ન માનવામાં આવે ત્યારે મુક્તિ પણ ન માની શકાય. મુક્તિના અભાવ સિદ્ધ થતાં યમ, નિયમ, આસન, પ્રાણાયામ, પ્રત્યાહાર, ધારણા, ધ્યાન અને સમાધિરૂપ અધાંય યાગનું પાલન તેમજ વૈરાગ્ય, શમ, દમ, તિતિક્ષા, શ્રદ્ધા, સમાધાન વિગેરે નિષ્ફલ અની જાય છે. એથી શ્રન્યવાદીઓની જેમ પ્રથમ પક્ષ સ્વીકારી શકાય તેમ નથી.

ળીએ પક્ષ પણ વિપરીત ખ્યાતિરૂપ હોવાથી ઇષ્ટ ગણી શકાય તેમ નથી. કેમકે કાંઇ પણ પદાર્થના બીજરૂપથી પ્રતિભાસ થવા એ કાંઇને પણ રૂચિકર થઇ શકે નહિ. જેમ દ્વર હાવાના દાષથી છીપ એ ચાંદી જેવી લાગે, પરંતુ વાસ્ત-વિક વિચાર કરતાં અને ઉત્તર કાળમાં બાધન્નાન થતાં સ્પષ્ટ જણાય છે કે એતા છીપ છે, ચાંદી નથી. તેમજ વળી ચાંદીને ચાહનાર પુરૂષનું ચાંદી જેવી જણાતી તે છીપથી કંઇ પણ

अये। जन सरतुं नथी; तेवी रीते घट, पट विगेरे तभाभ पहार्थों को विपरीत प्रधातिइप इस्पाय ते। ते ते पहार्थोना अये। जनवाणा भनुष्ये। तेवा आन्त पहार्थोंथी इंध्पण प्रये। जन सिद्ध इरी शहे निहे. के भास विवारणीय छे. विशेषतः समस्त जगत् जयारे विपरीत प्रधातिइपे आन्त मनाय, त्यारे जगत्मां रहेबा वेहान्तना प्रतिपाहह पुरुषे। पण आन्त भनी जय छे. तेम थतां तेवा आन्त पुरुषे। के प्रइपेशां शास्त्रो पर विश्वास राणी शहाय निहे के संभवित छे. केम थाणानी प्राणब (गांडा) शाणामां रहेनारां भनुष्ये। आन्त होवाथी तेमना भाववा उपर है। छ अदिशाबी बहय आपतो नथी; तेम आपना मत प्रमाणे आप पाते आन्त भनी जांडा, ते। आप प्रत्ये जगत्ने विश्वास हेम थंड शहे हैं के विवारणीय छे. आ विवारने नीवेना श्वीह पुष्ट इरे छे.

" मुक्ती भ्रान्तिभीन्तिरेव प्रपश्चे भ्रान्तिः शास्त्रे भ्रान्तिरेव प्रवृत्तौ । छत्र भ्रान्तिर्नास्ति वेदान्तिनस्ते क्लप्ता मूर्तिभ्रान्तिभिर्यस्य सर्वा॥" भ्रास्त्रवार्तासमुचय पृ. २०५

ભાવાર્થ:—મુકિતમાં ભ્રાન્તિ, પ્રપંચમાં ભ્રાન્તિ, શાસ્ત્રમાં ભ્રાન્તિ, પ્રવૃત્તિમાં ભ્રાન્તિ, જેની મૂર્તિ ભ્રાન્તિયાવ છે અનેલી દ્વાય તેવા વેદાન્તીને ભ્રાન્તિ કર્યા નથી ? તાત્પર્યાર્થ:– શાસ્ત્ર-પ્રણેતા પણ પ્રપંચની અન્તર્ગત દેાવાથી ભ્રાન્ત મનાય અને એથી શાસ્ત્ર વિગેરે પણ ભ્રાન્તિરૂપ ગણાય તેમાં શું આશ્ચર્ય ? ભ્રાન્તિવાદીઓના મત પ્રમાણે તો આ માતા છે, આ પિતા છે, આ પુત્ર છે, આ લાઇ છે, આ બહેન છે, આ સ્ત્રી છે આવા પ્રકારના વ્યવહાર પણ ભ્રાન્તિરૂપ બને છે, તેથી માતા એ સ્ત્રી; સ્ત્રી એ માતા, પુત્રી એ સ્ત્રી, સ્ત્રી એ પુત્રી, પિતા એ પુત્ર, પુત્ર એ પિતા ઇત્યાદિ વિરુદ્ધ વ્યવહારના પ્રસંગ પણ સંભવે છે. બીજો પક્ષ માનવામાં આવી રીતે અનેક પ્રકારની આપત્તિયાં આવતી હોલાથી તે પણ રવીકારી શકાય તેમ નથી.

અનિવીચ્યતારૂપ ત્રીજો પક્ષ પણ વિચાર કરતાં વિખરી જાય **છે. આ સ્થળે અનિ**ર્વાચ્યતાના નિઃસ્વભાવતા અર્થા કરવામાં આવે છે. નિ:શળ્દના પ્રતિષેધ અર્થ શાય છે. સ્વભાવ શબ્દના ભાવ યા અભાવ આ બેમાંથી કાઇ પણ અર્થ શઇ શકે છે. સ્વભાવ શ પ્રદેના ભાવ અર્થ લક્ષ્યમાં રાખી તેને પ્રતિષેધ અર્થ વાળા નિ:શ**ષ્દ્ર** સાથે જોડતાં નિઃસ્વભાવતાના અભાવ અર્થ થાય, એથી એ પક્ષ સ્વીકારતાં અસત્ખ્યાતિ પક્ષ માટે અપાયેલા દેહો આ પક્ષને પણ લાગુ પહે; આ દાષાને દ્વર કરવા માટે સ્વભાવશાયદનો અભાવ અર્થ માની તેને નિષેધાર્થક નિ:શબ્દ સાથે જોડતાં અનિર્વાચ્યપદના 'ભાવ ' અર્થ' થાય. એક પ્રદ્રા ભાવરૂપ છે અને બીજો આ ભાવરૂપ થતાં દ્વૈતની સિદ્ધિ થતાં અદ્ભૈતવાદ ઉડી જાય છે. આમ 'બકરૂ' કાઢતાં પેસે ઉ'ટ' એ ઉખાણા પ્રમાણે નિઃસ્વભાવરૂપ અનિર્વાચ્યતા નામના ત્રીજો પક્ષ પણ માન્ય થઇ શકતા નથી. આ દાષથી અચવા માટે નિ:સ્વભાવતાના પ્રતીત્ય-ગાચર અર્થાત્ જ્ઞાનના વિષય નહિ એવા અર્થ કરવામાં આવે તા તે પણ યુક્તિયુક્ત નથી; કેમકે 'જગત મિચ્યા છે ' એટલે

भ्रतीतिना-ज्ञानना विषयसूत ખિલકુલ નથી. આ સ્થળે એ વિચારવાનું છે કે જે ધર્મી પ્રતીતિવિષયક ન હોય, તે ધર્મી કહેવાય જ કેવી રીતે ? જેમ આકાશપુષ્પ, વન્ધ્યાપુત્ર, શશ-શૃંગ વિગેરે પ્રતીતિવિષયક ન હોવાથી, તેને કાઇ ખુદ્ધિશાલી ધર્મી તરીકે માની શકતા નથી વા કહી શકતા નથી; તેમ જગત્ પણ પ્રતીતિવિષયક નથી એમ માનવામાં આવે, ત્યારે તેને ધર્મીરૂપ માની તેમાં મિચ્ચાત્વની સિદ્ધિ કેવી રીતે થઇ શકે ? તે એકાન્તમાં વિચારવા જેવું છે.

કિંચ, જયારે પ્રતીતિવિષયભૂત ધર્મી નથી, ત્યારે પ્રતીતિ-વિષયરૂપ હેતુ પણ નપુંસકને પુત્રાત્પત્તિની ઇચ્છાની જેમ ઘડી શકે નહિ. એમ હાવાથી મિચ્યાત્વના ઉપર્યુક્ત અર્થ કરી શકાય નહિ. તેમ છતાં જગત્ને ધર્મીરૂપ સ્વીકારી, તે પ્રતી-તિના વિષયભૂત નથી એમ કેમ કહી શકાય ?

વેદાન્તી–ધર્મી જેવી રીતે પ્રતીત થવા જોઇએ, તેવી રીતે પ્રતીત થતા નથી, તેથી તેને પ્રતીત્યવિષયક કહેવામાં શું ખાડું છે ?

અન્ય – એ કથન ઠીક નથી. એમ કહેવાથી પ્રતીત્યવિષ-ચક્રના ઉપર્યું કત અર્થ જણાવતાં વિપરીત પ્યાતિના સ્વીકાર શક્ર જાય છે. કેમકે કાઇ વસ્તુને વિપરીત સ્વરૂપમાં - આકાર-માં દેખવી – પ્રતિપાદન કરવી તે વિપરીત પ્યાતિ કહેવાય છે.

કિંગ્ચ, આપે માનેલી અનિર્વાચ્યતા પ્રપ'ચમાં પ્રત્યક્ષથી અધિત છે, કેમકે ' આ ઘટ છે, આ પટ છે. ' ઇત્યાદિ પ્રકા-રતું નિર્દોષ પ્રત્યક્ષ આખાલગોપાલ પ્રસિદ્ધ છે, તે પણ પ્રપ'-ચની સત્યતાને પુરવાર કરે છે. પ્રપંચને મિથ્યા માનવાથી અનુમાન પણ બાધિત છે. 'ત્રવच્चો मिथ्या न भवति, असिद्ध स्थलत्वात्, आतमवत्' ભાવાર્થ:—અસત્થી વિલક્ષણ હાવાથી આતમા જેમ મિથ્યા કહી શકાતા નથી ( કાઇ પણ આસ્તિક આતમાને મિથ્યા કહે-વાનું સાહસ કરતા નથી.) તેમ પ્રપંચ-જગત્ પણ આકાશ-પુષ્પ, વન્ધ્યાપુત્ર વિગેરે અસત્થી વિલક્ષણ હાવાથી તેને મિથ્યા કહી શકાય નહિ.

કિઝ્ચ, પ્રતીયમાનરૂપ હેતુ તો આપના પ્રહ્મમાં પણ છે, પરંતુ તેથી તે મિથ્યા છે, એમ તા આપથી પણ કહેવાય તેમ નથી. ત્યારે કહા કે હેતુ વ્યક્તિચારી થયા કે નહિ ?

આ દોષોથી ખચવા માટે જગત્ પ્રતીયમાન છે એમ કહી તે મિચ્યા છે, એવું આપનાથી કહી શકાય તેમ નથી. આવા પ્રકારની યુક્તિયો હોવા છતાં જગત્ને અપ્રતીયમાન કહેવામાં આવે તો તે કથન કરનાર પણ જગત્ની અન્તર્ગત જ હોવાથી મિચ્યા મનાય, કથન કરનારનું વચન સુતરાં મિચ્યા લેખાય એથી એમને તો પોતાના મત પ્રમાણે માન રહેવું એ જ શ્રેષ્ઠ છે.

અપર' ચ' જગત્ મિથ્યા છે, પ્રતીયમાન હોવાથી, છીપમાં રૂપાના જ્ઞાનની જેમ ' આ પ્રમાણે કહી સ્વપક્ષ સિદ્ધ કરવા ' છીપમાં રૂપાના જ્ઞાનની જેમ ' આવું જે દેશંત આપ્યું તે પણ પ્રપંચની અન્તર્ગત જ હોવાથી સ્વયમેવ મિથ્યા-અ-સિદ્ધ છે, જ્યારે તે પણ સાધ્ય છે, ત્યારે તે દ્વારા અન્યની સિદ્ધ કેવી રીતે થઇ શકે ?

કિલ્સ, પ્રદ્વા સિવાય સમસ્ત જગતને મિથ્યા સિદ્ધ કરવા માટે કરવામાં આવેલું અનુમાન પ્રપંચથી લિન્ન છે કે અલિન્ન? જે લિન્નરૂપ પ્રથમ પક્ષને સ્વીકારવામાં આવે તો તો સત્ય છે યા અસત્ય? આવા પ્રશ્ન ઉદ્લવે છે. 'પ્રપંચથી અનુમાન સિદ્ધ છે અને તે સત્ય છે' આવા પ્રથમ પક્ષ સ્વીકા-સ્વામાં આવે તો એક પ્રદ્ધા સત્ય અને બીજું આ અનુમાન સત્ય મનાતાં ફેતવાદની સિદ્ધિ થાય છે અને અફેતવાદ અસ્ત ચાય છે. એથી બીજો પક્ષ 'પ્રપંચથી અનુમાન લિન્ન છે અને તો અસત્ છે' એમ માનવામાં આવે તો એવા અસત્ અનુમાન દ્વારા પ્રપંચમાં મિથ્યાત્વની સિદ્ધિ કેવી રીતે થઇ શકે? પ્રત્યુત પ્રપંચ પણ પ્રદ્ધાની જેમ સત્યરૂપ સિદ્ધ થાય છે. જેમ વન્ધ્યાપુત્ર વિગેર અસત્ વસ્તુથી કોઇ પણ પદાર્થની સિદ્ધિ થઇ શકે તો તેમ અસત્ અનુમાનદ્વારા પ્રપંચમાં મિચ્યાત્વની સિદ્ધિ પણ થઇ શકે નહિ.

'પ્રપંચથી અનુમાન ભિન્ન નથી'એ પક્ષ માન્ય રાખ-વામાં આવે તા પ્રપંચથી અભિન્ન-પ્રપંચરૂપ અનુમાન પણ સાધ્ય જ છે, તા તે દ્વારા અન્યની સિદ્ધિ કેવી રીતે થઇ શકે?

આમ વિચાર કરતાં 'પ્રપંચ મિથ્યા છે' એમ સિદ્ધ થતું નથી, ત્યારે 'એક પ્રદ્યા જ તાત્વિક છે, અન્ય કંઇ છે જ નહિ 'આવા કથન ઉપર લોકોને વિશ્વાસ કેમ થાય?

કિઃ-અ, રાઇ પણ વરતાની સિદ્ધિ પ્રમાણથી થાય છે. પ્રમાણ વિનાની વક્તવ્યતા અપ્રામાણિક ગણાય. અદૈતવાદીઓના મતમાં એદૈતની સિદ્ધિ માટે જયારે કાઇ પ્રમાણ નથી, તો પછી તેની સિદ્ધિ થઇ શકે નહિ એ સ્વાભાવિક છે. જે કાઇ પણ પ્રમાણ માનવામાં આવે તેા અદૈતવાદ રહી શકતા નથી, કેમકે દૈતના સ્વીકાર થઇ જાય છે. એમ મુશ્કેલી ઊભી થાય છે.

વેદાન્તી—પ્રમાશુના સ્વીકાર કરવામાં આવે છે, તે લેકોને સમજવવાની ખાતર વ્યવહારથી જ સ્વીકારાય છે, પરંતુ પારમાર્થિ કર્યે નહિ.

અન્ય—આપનું કથન યુક્તિવિકલ હોવાથી અનાદરણીય છે, કેમકે આપના મત પ્રમાણે પરમળદા સિવાય લોક પણ સત્યરૂપે નથી, તા પ્રમાણના પ્રયોગ કાને સમજાવા માટે કરવામાં આવે છે? કિંચ જ્યાં પ્રમાણ અસત, લોક અસતા વિગેરે સર્વ અસત હોય ત્યાં કાણ કાને સમજાવી શકે?

પ્રકાશિનન પ્રયંચની વાસ્તિવિક સત્તા અનુમાનદારા સિદ્ધ થઇ શકે છે.—

" प्रपञ्चः सत्, प्रसेयत्वात्, यतः प्रमाणविषयी मृतोऽयैः प्रमेयम्, प्रमाणानां च प्रत्यक्षानुमानागवीपमानार्थापत्ति-संज्ञकानां भावविषयत्वेन प्रवृत्तेः "

ભાવાર્થ: --જગત્ પણ પ્રદ્વાની માફક સદ્રુપ છે, પ્રમેય હોવાથી, કેમ કે જે પદાર્વ પ્રસાણના વિષયભૃત હોય તે પ્રમેય કહેવાય છે. પ્રત્યુલ, ભાવમાન, આગમ, ઉપયાન અને અર્થા-પત્તિ નામનાં પ્રસાણની પ્રવૃત્તિ ભાવ-પદાર્થના વિષયમાં જ શઇ શકે છે. અસાવમાં પ્રવૃત્તિ થતી નથી. જે સદ્રુપ ન હોય તે પ્રમેય પ્રમાણ ન હેઇ શકે, ગદભાયું ગની જેમ. આવી રીતે જ્યારે જગત્માં પ્રમેયત્વ અનુમાનથી સિદ્ધ થાય છે, ત્યારે જગત્ સદ્રુપ નથી એમ કેવી રીતે માની શકાય ?

કિંચ ' છીપમાં રૂપાના પ્રતિભાસની જેમ પ્રદ્રાભિનન ઘટ, પટ વિગેરે તમામ પદાર્થો કેવળ પ્રતિભાસકરૂપે જ છે; વાસ્તિવિકરૂપે નથી ' આવું કથન યુક્તિશૂન્ય છે એમ નિમ્ન દર્શિત યુક્તિથી વિચારતાં સહજ સમજાશે. ઘટ, પટ વિગેરે સમસ્ત પ્રપંચમાં પ્રતિભાસમાનત્વ શું સ્વયમેવ છે ? કે અન્ય-દ્રારા ? આ છે પક્ષમાંથી પ્રથમ પક્ષના સ્વીકાર કરવામાં આવે એ ખની શકે તેમ નથી; કેમકે કાઇ પણ ખુદ્ધિશાળી સમસ્ત પ્રપંચને સ્વયં પ્રતિભાસમાન કહેવાનું સાહસ કરતા નથી. એથી નિરૂપાયે બીજો પક્ષ સ્વીકારે તા અન્ય પદાર્થ સ્વીકારવેર પડે; અન્ય પદાર્થ સ્વીકારતાં-પ્રદ્રા સિવાય અન્ય તત્ત્વ સિદ્ધ થતાં અદ્દેતવાદના અસ્ત થાય છે.

અपर' य, अनुमानना अंगलूत पक्ष, हेतु अने दण्टान्त आ त्रणु अवयो परस्पर सिन्न छे या असिन्न ? अवा प्रश्न पणु ઉपस्थित थाय छे. जो तेओना परस्पर सेंद मनाय ते। देतवाद सिद्ध थर्ध जय छे. अने ते त्रणु पदार्था सक्षणुसेत्रथी, स्वरूपसेदथी तथा निमित्तसेदथी परस्पर सिन्न हावा छतां असिन्न मनाय ते। हेवण पक्षरूप, हेवण हेतुरूप या हेवण दृष्टान्तरूप थर्ध जय. त्यारे मात्र ओहता पक्षथी, हेतुथी या दृष्टान्तथी अनुमाननी सिद्धि हेवी रीते थर्ध शहे ? अने ते विना अद्वैतवादनी सिद्धि हेवी रीते थाय ? ओशी ज प्राचीन आयाये थुन्त ज कह्युं छे हे—

" हेतोरद्वेतिसिन्धिश्चेद् द्वैतं स्याद् हेतु-साध्ययोः । हेतुना चेद् विना सिद्धिद्वतं वाङ्मात्रतो न किम्?॥ -अष्टसहस्री (विद्यानन्दस्वामिकृता) ए. १६०, श्लो २६०

ભાવાથં – જો હેતુદ્વારા અદ્વૈતની સિદ્ધિ કરવામાં આવે તેર હેતુ અને સાધ્યનું દ્વેત થઇ જાય છે. અને જો હેતુ વિના–કેવળ વચનમાત્રથી જ અદ્વૈતની સિદ્ધિ કથવામાં આવે તા તે વચન-માત્રથી દ્વેતની સિદ્ધિ કેમ ન થાય ?

' પુરુષ પવેદં ' ઇત્યાદિ તેમજ 'સર્વ વે खल इદં ब्रह्म' ઇત્યાદિ આગમથી પણ અદ્ભૈતની સિદ્ધિ થઇ શકે તેમ નથી. જેમ અઘટની સિદ્ધિ ઘટને આધીન હોવાથી ઘટ માન્યા સિવાય થઇ શકતી નથી; તેમ અદ્ભૈતની સિદ્ધિ પણ દ્ભૈતને આધીન હોવાથી દૈતવાદ સ્વીકાર્યા વિના થઇ શકે નહિ. નીચેના શ્લાક આ કથનને પુષ્ટ કરે છે.—

" अद्वैतं न विना द्वैतादहेतुरिव हेतुना ।
संज्ञिनः प्रतिषेधो न प्रतिषेध्याद् ऋते क्वचित् ॥ "
--अष्टसहस्री पृ. १६१, ऋते. २७३

ભાવાર્થ:-જેમ હેતુ સિવાય અહેતુની સિદ્ધિ થતી નથી, તેમ દ્વેત વિના અદ્વૈતની સિદ્ધિ પણ થઇ શકે નહિ; કેમકે પ્રતિષેધ્ય (દ્વૈત) પદાર્થ વિના કવચિત્ પણ સંજ્ઞિના પ્રતિષેધ થઇ શકતા નથી.

#### અનુમાન દ્વારા પણ દૈતની સિદ્ધિ થાય છે.-

# " अद्वैतशब्दः स्वाभिधेयपत्यनीकपरमार्थापेक्षो नञ्जूर्वाखण्डपदत्वादहेतुरभिधानवत् । "

ભાવાય:—નગ્પૂર્વંક અખંડ પદ હોવાથી અ તશખ્દ પાતાના વાચ્યાર્થ ( પરમણદ્ધા )ની અપેક્ષાએ વિરાધી (પ્રપંચ) રૂપ પરમાર્થની અપેક્ષાવાળા છે. જેમ અહેતુ–શખ્દ પાતાના વાચ્યાર્થ હેતુભિન્ન દષ્ટાન્ત, પક્ષ વિગેરે પદાર્થોના વિરાધી હેતુની અપેક્ષાવાળા છે; તેમ અત્ર પણ સમજવું. સારાંશ–દેતને પરમાર્થરૂપે માન્યા સિવાય અદૈતતા વસ્તુત: સિદ્ધ થઇ શક્તી નથી. કહ્યું, છે કે—

कर्मद्वैतं फलद्वैतं लोकद्वैतं च नो भवेत् । विद्याऽविद्याद्वयं न स्याद् बन्ध-मोक्षद्वयं तथा ॥

-અષ્ટસહસ્ત્રી પૃ. ૧૫૯

ભાવાર્થ:-કેવળ અહૈત માનવામાં પરમાર્થરૂપે પ્રસિદ્ધ આગળ દર્શાવાતા હૈતાની સિદ્ધિ કદાપિ થઇ શકે નહિ. લાકિક કમે-વૈદિકકમે, કુશળકમે-અકુશળકમે, પુષ્યકમે-પાપકમે આવા પ્રકારના કમે હૈતની તથા તે કમેનાં ફળ-આ લાક સંબ'ધી સુખ-દુ:ખ અને પરલાકમાં સુગતિ-દુર્ગતિરૂપ ફળ હૈતની, તેમજ કાર્ય-કારણના અસાવમાં આ લાક અને પરલાકરૂપ લાકદૈતની અને ધર્માધમેરૂપ હૈતના અસાવમાં વિદ્યા-અવિદ્યા-

રૂપ દૈતની અને તે સિવાય બન્ધ-માક્ષર્પ દૈતની સિદ્ધિ થઇ શકે નહિ.

કિંચ, એકાન્ત અદ્ભૈતવાદ માનવામાં घંદ करे ति ઇત્યાદિ સ્થળમાં કું લકાર, ઘટ વિગેરે કારકા અને 'કરાતિ ' વિગેરે કિયાપદાના પ્રત્યક્ષ પ્રસિદ્ધ લેદ કેવી રીતે ઘટવાના ? કેમકે એકાન્ત અદ્ભૈતવાદીના મત પ્રમાણે અવિદ્યાર્થી અવિદ્યાર્પ પ્રપંચની ઉત્પત્તિ મનાતી હાવાથી પાતાનાથી પાતે ઉત્પન્ન થાય છે એવું સિદ્ધ થયું. અર્થાત્ ઘટથી ઘટની, પટથી પટની, આકાશથી આકાશની, પૃથ્વીથી પૃથ્વીની, પાણીથી પાણીની, તેજથી તેજની, વાયુથી વાયુની, વિ. વિ. ની ઉત્પત્તિ અવાન્તર કારણે સિવાય પણ માનવાના પ્રસંગ અદ્ભૈતવાદીઓના મતા પ્રમાણે આવે છે, કે જે માન્યતા કાઇ પણ દર્શનકારને સમ્મતા નથી, તો આવી લાકનિરુદ્ધ અને પ્રમાણવરુદ્ધ કદપનાએ સ્વીક્કારવા કાલ છાદ્ધિશાળી સમ્મત થાય ?

વેકાંતી-અવિદા સત્સ્વરૂપ પ્રક્ષથી ભિન્ન નથી, કેમકે તેવી રીતે માનવાથી તાે દૈતની સિદ્ધિ થાય.

અન્ય-અવિદાને ભલે પ્રહારૂપ માનવામાં આવે, પરંતુ વિના પ્રમાણ તેવી માન્યવા તરફ અન્ય લેકિને શહા લાગ્યે જ શઇ શકે. કારણ કે પ્રમેયની હિદ્ધિ પ્રમાણને આધીન હાય છે. અને તેની હિદ્ધિ માટે પ્રમાણ આપવામાં આવે તો દૈતની હિદ્ધિ થાય છે, અને જે પ્રમાણ આપવામાં નથી આવતું તો તે કથન અપ્રામાણિક ઠરે છે.

વેદાંતી-આવે ઉપાલ લ અદેતવાદીઓના મતમાં ઘટી શકતા નથી, કારણ કે વ્યાવહારિક લેદ તો તેઓ સ્વીકારે છે જ, માત્ર પારમાર્થિક લેદ માનતા નથી. પરમાર્થ દૃષ્ટિએ 'તત્ત્વમિસ' એ શ્રુતિપ્રતિપાદિત એક અખંડ પ્રદ્રા સિવાય બીજી કંઇ પાશ્રુ સત્ છે જ નહિ. એવી તેમની માન્યતા છે.

અન્ય-' सहाविषया मृत्युं नीत्वा विषयाऽमृतमश्तुते।' આ શ્રુતિમાં વિદ્યાનું ફળ અમૃતની પ્રાપ્તિ અને અવિદ્યાનું ફળ મૃત્યુ. એવી રીતે વિદ્યા-અવિદ્યાનાં ભિન્ન ભિન્ન ફળા ખતાવેલ હોવાથી એ ખન્ને તત્ત્વોને ભિન્ન માન્યા સિવાય છુટકા નથી. આવી રીતે તત્ત્વદ્દય સિદ્ધ થતાં અદ્ભૈતવાદ અસિધ્ધ થાય છે.

વેદાંતી-શ્રવણ વિગેર સ્વરૂપવાળી અવિદ્યા જ મૃત્યુને દ્વર કરી વિદ્યાદ્વારા ખતાવેલ અમૃતને પ્રાપ્ત કરે છે. જેમ સ્ક્ટિક-મિલ્યુ-ઉપાધિના ત્યાગ કરવાથી સ્વયમેવ સ્વસ્વરૂપમાં રહે છે, જેમ એક વિષ ખીજા વિષને શાન્ત કરે છે, જેમ એક પાણી ખીજા પાણીને જીણું ખનાવે છે; તેમ અહિં પણ સમજવાનું હોવાથી વિદ્યા-અવિદ્યારૂપ દેતને અવકાશ જ કયાં રહે છે?

अन्य—' हे बहाणी वेदितव्ये परं चापरं च ' श्रेंत्याहि श्रुतिमां अतावेश लेह अने 'तत् त्वमित पुरुष पवेदम्' श्रंत्याहि श्रुतिमां अतावेश अलेह आ अमांथी अथुं सत्य छे अने अथुं असत्य छे अवे। संशय ते। अहेतवाही आने या अवश्य रहे छे; जेने। आत्मा संशयशीश हाय ते ते। छेवट नष्ट थाय छे, डिंग अवश्रह, ઇहा, अपाय, धारणाइप ઉપયોગદ્વારા પુદ્દગલ વિગેરે દ્રવ્યથી અલેદરવરૂપી અને ઘટ વિગેરે આકારથી લેદરવરૂપી ઘટ, પટ વિગેરે તમામ પદાર્થોને જયારે આબાળ-ગાપાળ દૈતભાવે અનુભવે છે, ત્યારે અદૈતભાવ કેવી રીતે માની શકાય?. અપરંચ, દંડ અને ઘટ, દાન અને સ્વર્ગ વિગેરમાં લાકપ્રસિદ્ધ અને શાસ્ત્રપ્રસિદ્ધ કાર્ય-કારણભા-વરૂપ પ્રચલિત વ્યવહારના પણ અદૈતવાદીઓના મત પ્રમાણે લાપ થવાના પ્રસંગ આવે છે. તથા કાર્યથી કારણનું અને કારણથી કાર્યનું કરાતું અનુમાન પણ અદૈતવાદી-અનિર્વાચ્ય-વાદિના મત પ્રમાણે કેવી રીતે થઇ શકે ? એ વિચારવાનું છે.

તથા સ્વપ્નમાં જોવામાં આવતા સી, રથ, હાથી, શેડા વિગેરે પણ અનિવંચનીય નથી—સર્વથા મિથ્યા નથી. જો કે તે પદાર્થી સમીપ ન હોવા છતાં નિદ્રાદેષદ્વારા સ્વપ્નમાં સમીપ સમજાય છે, પરંતુ તે પદાર્થીના અભાવ નથી. જો તે પદાર્થી આકાશપુષ્પની જેમ સર્વથા મિથ્યા હોય તો સ્વપ્નમાં સી વિગેરેના સંખંધથી વાસ્તવિક વીર્યપાત કેમ થઇ શકે? એથી સ્વાપ્તિક પદાર્થી સર્વથા અસત્ય કહી શકાય નહિ. કિંચ જો તેને ભ્રાન્તિ માની નિર્વાહ કરવામાં આવે, તે તે હીક નથી. કારણ કે જે પદાર્થી વાસ્તવિક—સત્ય ન હાય, તે પદાર્થિવયક ભ્રાન્તિ પણ સંભવતી નથી. જેમ કાઇ એક સ્થળમાં સર્પને સર્પરૂપે જોવામાં આવેલ હાય, અન્યત્ર રજ્જીને રજ્જીરૂપે યા વાંસને વાંસરૂપે જોવામાં આવેલ હાય, ત્યારે બીજા કોઇ સ્થાનમાં તેવી રીતે પહેલ રજ્જી અથવા વાંસને દ્વરથી જોતાં સર્પની ભ્રાન્તિ થાય છે. અથવા એક સ્થાનમાં છીપને

છીપરૂપે જોઇ ખીજે ઠેકાણુ ચાંદીને, ચાંદીના રૂપમાં જોવામાં આવી હાય ત્યે રે અન્યત્ર ચાંદીના જેવી ચળકતી છીપને દ્વરથી જેતાં ચાંદી હાય તેવા ભ્રમ થાય છે. આ કથનના સાર એ સહજ સમજી શકાય તેમ છે કે સત્યરૂપે પ્રસિદ્ધ વિદ્યમાન પદાર્થોની જ તેઓમાં રહેલા કેટલાક સાદશ્યને લીધે—સરખા ધર્મોને લઇને દ્વરથી જોનારને બ્રાન્તિ થાય છે; પરંતુ વાસ્તવિક પદાયનો વિદ્યમાનતા સિવાય આકાશપુષ્પની શશશું ગમાં અને શશ-શું ગની આકાશપુષ્પમાં કોઇને કાઇ વાર બ્રાન્તિ થઇ હાય એમ કદાપિ સાંભળવામાં આવતું નથી. કાઇ પણ બુદ્ધિશાળી એ બ્રાન્તિ કબૂલ કરી શકતો નથી. આ ાનયમને અનુસરીને સંસારને બ્રાંતિરૂપ કેમ કહી શકાય છાલા નથી, ત્યારે તે વિષયના બ્રમ પણ કેમ સ્વીકારી શકાય?

કિંચ, પ્રપંચરૂપ અવિદ્યાના અને પ્રહ્યના ધર્મો પરસ્પર ભિન્ન છે, સમાન ધર્મ વાળાની સાદશ્યથી બ્રાન્તિ સંભવે છે. કાઇ પણ સરખા ધર્મ વિના એક-બીજામાં બ્રાન્તિ માનવાનું બીજું શું કારણ છે ? એ વિચારણીય છે.

તથા સ્વપ્ત વિગેરને મૂળ અજ્ઞાનના કાર્યરૂપ કહી શકાય નહિ. સંસારદશામાં જ તેના બાધ જેવામાં આવતો હોવાથી અન્વય-વ્યતિરેકને લીધે જેમ રજતના ભ્રમ છોપની સાથે સંખ'ધ રાખે છે; તેમ સ્વપ્તજ્ઞાન પણ નિદ્રાદોષની સાથે અન્વય-વ્યતિરેકથી સંખ'ધ ધરાવે છે. કિંચ, છીપમાં રજતના ભ્રમની ઉત્પત્તિની જેમ સ્વપ્ન એ જાગૃત પ્રપંચના અજ્ઞાનનું પણ કાર્ય નથી; કેમકે એમ માનવા જતાં જાગૃત પ્રપંચમાં પણ સ્વાપ્તિક રથ, દોહા વિગે-રેની ઉત્પત્તિ માનવાના પ્રસંગ આવે.

અપિ ચ, અદૈતવાદીઓના અભિપ્રાય પ્રમાણે જાગૃતદશા અને સ્વપ્નદશા એ બન્ને અવસ્થાએ અવિદ્યાના કાર્ય રૂપ હોવાથી જાગૃતદશામાં માદક વિગેરે વસ્તુઓના ભક્ષણાદિથી થતા સુખાનુભવ સ્વપ્નદશામાં પણ તેવાને તેવા જ થવા જોઇએ. એથી પૂર્વાચાર્ય યુક્ત જ કહ્યું છે કે—

### आशामोदकतृप्ता ये ये चास्त्रादितमोदकाः । रस-वीर्य-विपाकादि तुल्यं तेषां प्रसज्यते ॥

—શાસ્ત્રવાર્તાસમુચ્ચ્ય પૃ. ૨૯૯.

ભાવાર્થ:-અદ્ભૈતવાદીઓના મતમાં આશાના લાડુથી તૃપ્ત ચયેલા અને વાસ્તિવિક સૈત્યા લાડુના આસ્વાદ લેનાર મતુ-ષ્યામાં રસ, વીર્ય-વિપાક વિગેરે સમાન થવાના પ્રસ'ભ આવે છે.

કિંચ, લાેકપ્રસિદ્ધ દંડ-ઘટ વિગેરે કાર્ય-કારણની જેમ વેદપ્રસિદ્ધ યાગ-સ્વર્ગ, અગમ્યગમન-નરક વિગેરે સાધ્ય-સાધનભાવ પણ અદ્ભેતવાદીઓના મતમાં સ્વપ્નતુલ્ય-અત્યન્ત અસત્ છે, તાે વેદાન્તવાકયા વિગેરે પર કાેને વિધાસ આવશે? જો તેઓના મત પ્રમાણે વિધિરૂપ ખતાવેલ માર્ગથી સ્વર્ગગમન અને નિષિદ્ધમાર્ગથી નરકગમન ન થતું હોય તા તેવાં અનુ-ષ્ઠાના શા માટે દર્શાવવામાં આવ્યાં ? તમામ વસ્તુ છીપમાં ચાંદીના ભ્રમ જેવી હાવાથી યમ, નિયમ, આસન, પ્રાણાયામ વિગેરે યાગનાં અનુષ્ઠાના પણ ભ્રમાત્મક-નિરર્થક થઇ જાય છે.

કિંચ, દરેક કાર્યોમાં અજ્ઞાનને જ હેતુ તરીકે માનવામાં આવે તો દંડ વિગેરે કારણસામગ્રી વિના પણ ઘટ વિગેરે કારાંની ઉત્પત્તિ તથા શમ, દમ વિગેરે સાધનસંપત્તિ સિવાય પણ પ્રદાતમામાં જીવાતમાના લયરૂપ મુક્તિ પણ કેમ ન થવી જોઇએ ? અપરંચ, શાસ્ત્ર પણ સ્વપ્નતુલ્ય હોવાથી તેમાં પ્રતિપાદન કરેલ આ ચરણ પણ સ્વપ્નતુલ્ય થતાં મુક્તિ પણ કોને અને કઇ રીતે મળે ? એ ખાસ વિચારણીય છે.

પ્રસંગોપાત્ત અહૈતવાદને નિરસન કરનારી અન્ય યુક્તિયા દર્શાવવી અત્ર અસ્થાને નથી. અહૈતવાદીઓના મતમાં યાગ અને સ્વર્ગના કાર્ય-કારણભાવ માનવામાં આવેલા છે. યાગ એ કારણ છે અને સ્વર્ગ એ કાર્ય છે. આ વાતને વેદ પણ વિ-શિષ્ટતાથી પ્રતિપાદન કરે છે; ત્યારે કાઇ મનુષ્ય સ્વપ્નમાં યાગ કરે તા તેથી તેને પણ સ્વર્ગ મળવા જોઇએ, કેમકે વેદમાં સામાન્ય રીતે યાગથી સ્વર્ગનું પ્રતિપાદન કરેલ છે, પરંતુ અમુક અવસ્થાના યાગથી અમુક અવસ્થામાં સ્વર્ગ મળે એવું કાંઇ સ્વચ્ચ્યું નથી. આથી વેદાન્તિક લાકાના સ્પ્રિવાદ પણ શ્નયવાદીઓના જેવા કહી શકાય. હરિલદ્રસૂરિ મહારાજે યુક્ત જ કહ્યું છે કે—

## प्रत्यक्षादिप्रसिद्धार्थिविरुद्धार्थिभिधायिनः । वेदान्ता यदि शास्त्राणि बौद्धैः किमपराध्यते ? ॥ -शास्त्रवातीसमुख्यय ५. ३०१

ભાવાર્ય — પ્રત્યક્ષ વિગેર પ્રમાણાથી પ્રસિદ્ધ પદાર્થીને વિરુદ્ધભાવે કથન કરનાર વેદાંતને જો શાસ તરીકે માનવામાં આવે તો ખાહશાઓએ શા અપરાધ કર્યો છે કે તે શાઓને શાસ તરીકે માનવામાં ન આવે ? ખાહોના ચાર લેદમાંથી શ્રન્યવાદી ખાદ્ધ અને વેદાન્ત્ર થાય પણ માયાદ્વારા શ્રન્યતા સૂચવે છે. ત્યારે એકને જ શન્યવાદી કેમ કહેવા ? ખનને શ્રન્યવાદી ગણાવા જોઇએ.

#### અવિદ્યા-વિવેચન.

અવિદ્યા માનવામાં જયારે કાઇ પણ પ્રમાણ નથી, ત્યારે વેદાન્તિક લાકાની અવિદ્યામૂલક તમામ માન્યતા કેવી રીતે વાસ્તવિક માની શકાય ?

વેદાન્તી-' ન जानामि ' હું કાંઇ જાણતા નથી. આવે! અનુગત પ્રત્યય, અવિદા માનવામાં પ્રમાણ હાવાથી તેને અપ્ર-માણ કેમ કહી શકાય ?

અન્ય-' अहम अहम ' એવી છુહિવ**ે અનુ**ગત પ્રત્યય-વાળી અહે'તા પણ આથી સિદ્ધ કેમ ન થાય ? તેથી તે પ્રમા**ણ** કહી શકાય નહિ. વેદાન્તી-' जानामि ' આ સ્થાનમાં સર્વે સ્વરૂપથી સ્વરૂ-પત્તાનના અભાવતું દરેક સ્થળે અનુગતત્વ હાેવાયી, વેદાન્તિક લાેકાના મતે અનુગત પ્રત્યયની ઉપપત્તિ પણ પ્રસિદ્ધ હાેવાથી કાૈઇ પણ દાેષને અત્ર અવકાશ નથી.

**અન્ય-સર્વ રૂપ**થી સ્વરૂપ-જ્ઞાન તે। અનુવૃત્તિ-૦યાવૃત્તિરૂપ यथीयदारा सर्वज्ञानने आधीन छे, पर'तु ते सर्वज्ञ सिवाय अ-**ન્યને** ઉ**પપન્ન થઇ** શકતું નથી. સૂત્રકૃતાંગ સૂત્રમાં સૂચ**્યુ' છે કે**⊸ 'जे पगं जाणइ से सब्बं जाणइ। जे सब्बं जाणइ से **पर्ग** जोणइ॥ ' ભावार्थ-ले ०यक्ति कोक वस्तुने सभस्त ५०य-પર્યાયોથી વારતવિકરૂપે જાણે છે, તે સર્વને જાણે છે. અને જે સવે વસ્તુને સર્વ દ્રગ્ય-પર્યાયોથી જાણે તે એકને જાણે છે. અત क्रीव घटज्ञान विगेरेथी निष्पाहित भिष्याज्ञान पण सम्यग-ज्ञानना પ્રાપ્રભાવરૂપ છે, અથવા સમ્યગ્રાનથી ભિન્ન અજ્ઞાન-રૂપ છે. સારાંશ કે-જેમ દીપકના પ્રકાશ થતાં અન્ધકાર દૂર ચઇ જાય છે; તેમ સમ્યગ્રાન થતાં મિશ્યાસાન રહી શકતુ નથી. વેદાન્લીઓના મત પ્રમાણે તેં! સસ્યળ ઘટજ્ઞાન થાય, છતાં ઘટવિષયક અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ તેા મુક્તિ સિવાય-પ્ર**દ્યના** સાક્ષાત્કાર સિવાય થઇ શકે નહિ. ભૂતકાળમાં શ'કરાચાર્ય વિગેરે લાેકા એ પ્રતિપાદન કરેલું, વર્તમાન કાળમાં વેદાન્તી **લે**!કાેથી પ્રતિપાદન કરાતું અને ભવિષ્યમાં પ્રતિપાદન કરા**રાે તે સર્વ અ**વિદારૂપ અજ્ઞાનાવસ્થામાં જ પ્રતિપાદન કરાયેલ 👪 લાથી અજ્ઞાનરૂપ-અસત્ય-અનાદરણીય લેખી શકાય.

માયાવાદમાં ક'ઇ પણ પ્રમાણ નથી, જે કાઇ પણ પ્રમાણ

આપવામાં આવે, તો તે તેનાથી ભિન્ન છે કે અભિન્ન ? સત્ છે યા અસત્ ? એવા અને ક વિકલ્પાે થતાં માયાજાળરૂપ માયાવાદ ક્ષણમાં વિનષ્ટ થઇ જાય છે. વિચાર કરતાં માયાવાદ વિખરાઇ જતાં તેનાથી ઉત્પન્ન થતાં આકાશ સ્થૂલ, સૂક્ષ્મ શરીર, ત્રાનેન્દ્રિય, કર્મેન્દ્રિય, અન્તઃકરણ, શખ્દાદિ વિષય એ તત્ત્વાે પણ વાસ્તવિક છે એમ કેમ કહી શકાય ? માયાવાદ માનનારા લોકો જ જયારે તે તત્ત્વોને માયિકરૂપે વર્ણવે છે, ત્યારે તે દ્વારા અમાયિક કાર્ય કેવી રીતે થઇ શકે ?

विशेषतः—भाषावादी भेना भत्मां तर्ड डरवाना निषेध छे. जयां बाबावाक्यं प्रमाणम् ' स्थापि एद्धि हाय, स्थवा ज्यां तर्ड डरवामां स्थावतां 'नव सांधतां तेर त्रूटे ' सेवी स्थिति हाय त्यां तर्ड नी स्थावश्यकता रहेती नथी. सेथी डेवण श्रुतियोने सं लाणी ते उपर देह विश्वास राणी घरने णूणे मेहां मेहां लक्ष्तीने भाषावाद समजाववा से श्रेयस्डर छे. सहायार-रतात्र स्थानने पुष्ट डरे छे.—

कर्मशास्त्र कुतो ज्ञानं तर्के नैवास्ति निश्चयः । साङ्ख्य-योगौ भिदापन्नौ शाब्दिकाः शब्दतत्पराः ॥२८॥ अन्ये पाखिष्डनः सर्वे ज्ञानवातीसु दुर्बछाः । एकं वेदान्तविज्ञानं स्वानुभृत्या विराजते ॥२९॥

ભાવાર્થ:—કર્માં શાસમાં જ્ઞાન જ કયાં છે ? તર્કમાં-ત-કેની પ્રધાનતાથી પદાર્થવિવેચક-અક્ષપાદઋષિરચિત નૈયાયિક 5 દર્શનમાં અને કણાદઝિષિકિશત વૈશેષિક દર્શનમાં તો વસ્તુ-તત્ત્વના નિશ્ચય જ થતા નથી. તેઓ તો સ'શયગ્રસ્ત છે. કપિ-લઋષિ-પ્રતિપાદિત સાંખ્યદર્શન અને પતંજલિ ઋષિ-દશિત યાગદર્શન એ બન્ને જીવ અને કશ્વરને ભિન્ન માનતાં હોવાથી લેદ પામેલાં એ બન્ને દર્શના પણ પ્રદ્યાનથી બહુ દૂર છે, પાણિનિ ઋષિ વિગેરે શાબ્દિકા તો કેવળ શબ્દાનું પ્રતિપાદન કરતા હોવાથી પ્રદ્યાનથી બહુ દૂર છે. ( ખરૂં જોતાં તે ઋષિ-યાના તો ઉપકાર માનવા જોઇએ કે જેઓએ શબ્દશાસ્ત્રો રથી વેદાન્ત વિગેરે શબ્દસિદ્ધિને અવકાશ આપ્યા. ઉપકારના સ્થાનમાં તે સર્વને અજ્ઞાની કહી આક્ષેપ કરવા શંકરાચાર્યને યુક્ત ન હતો.) બીજા સર્વ પાખંડીઓ જ્ઞાનની વાર્તાઓમાં દુર્ભળ છે, માત્ર એક વેદાન્ત-વિજ્ઞાન જ સ્વાનુલવથી દેદીપ્ય-માન શાલો છે!!

વાહ ! શ'કરાચાર્ય છ ! આપના જ્ઞાનને ખરેખર ધન્યવાદ ઘટે છે. જયારે આપે બીજા દર્શનના ચન્યા સ્ક્રમણ દ્વિથી જોયા નથી, ત્યારે આપને એવું જ્ઞાન ક્યાંથી થયું કે અન્યને પાખ ડી વિગેરે ઉપનામાથી નવાજવાની જરૂર પડી ! યુક્તિ અને પ્રમાણથી શૂન્ય પ્રદ્ધાવાદને બીજાઓ ન માને એથી તેઓને અનુચિત વાક્પદ્ધાર કરવા એ કાંઇ ઉચિત નથી. અથવા સુજ્ઞ મનુષ્યે ભ્રમનાદમાં ભ્રમિત થયેલના બાલ ઉપર ઉપેક્ષા કરે છે.

જે દર્શનમાં ઇશ્વર સ્વય' માયિક-માયાવી હાય, તે દર્શનમાં તેના ભક્તા તેવા હાય તે સ'ભવિત છે. વેદાન્ત- દર્શનમાં ઇશ્વરને માયિક કહેલ છે, એ નીચે દર્શાવેલ શંકરા-ચાર્યના જ શબ્દાેથી સિદ્ધ થાય છે. 'ईश्वरं मायिनं विचात्' -સદાચારસ્તાેત્ર પૃ. ૩૮.

માયાવીને-માયા કરનારને-કષાયવાળી વ્યક્તિને ઇશ્વર કહેનાર વેદાન્તીઓ પાતે છળ-કપટ કરે એમાં આશ્વર્ય ન પાણાય, તેમની લીલાઓ પણ અકળ જ હાય; તેથી તેએ માત્ર પ્રદ્રાચર્ય પાળનારને પ્રદ્રાચારી તરીકે કખૂલ રાખતા નથી. તેઓના મત પ્રમાણે પ્રદ્રાનું અધ્યયન કરનાર, સર્વને પ્રદ્રાચારી જ સત્ય પ્રદ્રાચારી મનાય છે. ખીજા પ્રદ્રાચારી ન ગણાતા હોવાથી તેઓને પ્રદ્રાચર્યાન્ વસ્થાવાળા પણ કેમ કહેવાય ? એથી મનુસ્મૃતિ વિગેરે હિન્દુ-એમાના પ્રધાન ધર્મ શાસ્ત્રોમાં પ્રતિપાદન કરેલ અનેક પ્રદ્રાચારી-એમોના પ્રધાન ધર્મ શાસ્ત્રોમાં પ્રતિપાદન કરેલ અનેક પ્રદ્રાચારી-એમોના માલ પ્રમાણે અસત્ય સિદ્ધ થાય છે. ' પ્રદ્રાચર્યના પાલન સાથે વેદાન્તને-પ્રદ્રાવાદને માને તે જ પ્રદ્રાચારી અને તે સિવાયના કેવળ પ્રદ્રાચર્ય પાળનાર અપ્રદ્રાચારી જ છે.' એમ કથન કરનારની પ્રદ્રિ-મત્તા અપૂર્વ ગણાય!! તેમ જ તેમના મત પ્રમાણે દરેક આશ્રમા પણ ભિન્ન જ છે.

શ'કરાચાર્ય કહે છે કે-વેદાન્ત સિવાયનાં ખીજાં **દર્શના** નાસ્તિવિક ન હાવાથી અનાદરણીય છે. જાૂએા:—

> न साङ्रच्यं न शैवं न तत् पञ्चरात्रं न जैनं न मीमांसकादेमेतं वा ।

## विशिष्टानुभूत्या विशुद्धात्मकत्वात् तदेकोऽवशिष्टः शिवः केवलोऽहम् ॥

—સિહ્ધાન્તબિન્દુસ્તાત્ર પૃ. ૨૮૭ શ્લાે ૮

ભાવાર્થ:-જડ-પ્રકૃતિને જગતનું ઉપાદાનકારણ માન-નાર સાંખ્યદર્શન, શિવને ઇશ્વર માનનાર શૈવદર્શન, નૈયાયિક, વૈશેષિક દર્શન, પંચરાત્ર, જૈનદર્શન અથવા વેદાન્તવાકચાને વૈદિકકર્મના અંગરૂપ માનનાર મીમાંસક વિગેરેના મત ચુક્તિવિકલ હોવાથી અનાદરણીય છે. વિશિષ્ટ અનુભવથી વિચાર કરતાં વિશુદ્ધસ્વરૂપી હોવાથી અવશિષ્ટ રહેલ માત્ર એક પ્રદ્માવિશેષ જ પાતે શિવ છે.

ઉપર્યું કત કથન શું મોહાન્ધતા નથી સ્ચવતું ? કેમકે— એક જ વેદોને માનનારના મત પણ નિરર્થંક છે, જૈનમત એ સુક્તિવિકલ હાવાથી અયુક્ત છે; ઇત્યાદિ કથન સ્વમતમાહનાં સ્ત્રુચક ચિહ્નો છે. આ વિષય ઉપર વિશેષ લખવામાં એક સ્વતન્ત્ર ગ્રન્થ તૈયાર થઇ જાય, તેથી આ સંક્ષિપ્ત મીમાંસામાં તે પર કાંઇ ન લખતાં મૂળ લફ્યને લફ્યમાં રાખી આગળ યાદ્મસ્ત્રની મીમાંસા કરતાં આ વિષય પર કાંઇક દૃષ્ટિપાત કરવામાં આવશે.

જૈનદર્શનમાં પ્રાૈઢ યુક્તિયા અને પ્રખળ પ્રમાણાથી વિશે-ષાવશ્યક, કર્મ પ્રકૃતિ, કર્મ ગ્રન્થ, તત્ત્વાર્થ ( સવૃત્તિ-સભાષ્ય), સ્યાદ્વાદરત્નાકર, રત્નાકરાવતારિકા, અનેકાન્તજયપતાકા, પ્રમા- ણમીમાંસા, સમ્મતિતર્ક, અષ્ટસહસી, પ્રમેયકમલમાત 'ક, લોકપ્રકાશ વિગેરે પ્રાંત શ્રન્થામાં સંસાર-માલવ્યવસ્થા, સંવર-અન્ધ વ્યવસ્થા, કર્મ – કર્મથી ભિન્ન થવાની વ્યવસ્થા, કર્મ સ્વ-રૂપ, કર્મ લેદો, પાંચ કારણસમવાયદ્વારા સંસારવ્યવસ્થા, માક્ષ-માર્ગ, ઇશ્વર–જીવાત્મસ્વરૂપ, અષ્ટાંગયાગવ્યવસ્થા, ગૃહસ્થાના અને ત્યાગિઓના ધર્મો વિ. વિ. પદાર્થ વ્યવસ્થા, જ કર્યતનની ઓળખાણુ એ વિગેરે સ્પષ્ટ પ્રતિપાદન કરેલ હોવા છતાં એ તરફ આંખા બંધ રાખી અથવા જાણી ખૂગીને લોકોને બ્રમમાં નાખવા મિથ્યા પ્રપંચ કરવા એ અજ્ઞાનતા નહિં તેદ ખીજું શું કહેવાય ?

એ સિવાય સાંખ્ય, નૈયાયિક, વેશેષિક વિગેર દર્શના તા વેદ-પ્રતિપાદિત છે, તેમ જ સ્વતંત્ર યુક્તિયા આપે છે, છતાં તે પણ અનાદરણીય ગણાય તા બીજાઓને માટે શું કહેવું ? 'પક્ષપાતને દ્વર કરી સત્ય વસ્તુતત્ત્વને વિચારવું' એ મહિષિયાનું અમૂલ્ય શિક્ષાસૂત્ર છે. હેમચન્દ્રાચાર્ય છ મહારાજ કહે છે કે:—

गुणेष्वसूयां द्यतः परेऽमी मा शिश्रियन् नाम भवन्तमीश्चम्। तथापि संगीलय विलोचनानि विचारयन्तां नयवरमे सत्यम्॥ ——अन्ययोगव्यवच्छेद्धात्रिशिक्षाः श्लो० ३

ભાવાર્થ:—હે મહાવીર દેવ! અન્યત્ર ન જોવામાં આવતા અસાધારણ ગુણેના નિધિરૂપ આપને, ગુણે તરફ અસ્ત્રયા ધારણ કરનાર-ગુણમત્સરી-ગુણદ્રેષી લોકો ભલે ઇશ્વર તરીકે ન સ્વીકારે; તો પણ એકાન્તમાં નેત્રા મીંચી-બન્ધ કરી સત્ય ન્યાયમાર્ગ ને તા વિચારા.

ઉપર્યું કત કથન પ્રમાણે જો વિચાર કરવામાં આવે તો વાસ્તવિક તત્ત્વબાધ અવશ્ય થાય, પરંતુ વેદાન્તી મહાશય તો બ્રમજાળથી કસાયેલા હાવાથી સત્યમાર્ગથી ઘણા દ્વર જણાય છે. જે એમ ન હાત તા પ્રખળ યુક્તિવાળા વિશાળ સવોચ્ય જૈનદર્શનને તેમ કહેવા કદાપિ સાહસ કરત નહિ. કિંચ તેઓએ ગુરુગમપૂર્વક વાસ્તવિક રીત્યા જૈનદર્શનના અભ્યાસ ક્રયા જણાતા નથી. કેમકે જો જૈનદર્શનનું વાસ્તવિક જ્ઞાન તેમને હાત તા ' નૈकस्मिन्नसम्भवात ' આ સૂત્રની ટીકામાં પ્રકટ કરેલી અનભિગ્રતા પ્રકટ કરત નહિ. તથા સિદ્ધાન્તબિન્દુ સતાત્ર વિગેરે ચન્થામાં અન્ય દર્શનાની જેમ જૈનદર્શનને નિન્દ્ય દર્શાવવાના પ્રસંગ આવત નહિ. વિશેષ પ્રદ્ધાસૂત્ર અને તેની ટીકાની સમાલાચનાના પ્રસંગ વિચાર કરવામાં આવશે.

જગત્ની ઉત્પત્તિના વિચાર.

उपादानं प्रपञ्चस्य ब्रह्मणोऽन्यन्न विद्यते । तस्मात् सर्वेत्रपञ्चोऽयं ब्रह्मैवास्ति न चेतरत् ॥

—અપરાક્ષાનું ભૂતિરતાત્ર પૃ. ૨૫૫, શ્લા. ૪૫

ભાવાર્થ:—જગત્તું ઉપાદાનકારણ બ્રહ્મ સિવાય **બીજું કાઇ નથી. આકા**શ વિગેરે પાંચ મહાભ્તો અને સર્વ ભાૈતિક **યદાર્થાતું ઉપાદાનકાર**ણ બ્રહ્મ જ છે. તેથી આ સર્વ પ્રપંચ- સમસ્ત જગત્ પ્રદારૂપ જ છે, પ્રદાશી ભિન્ન પ્રકૃતિસ્વરૂપ<sup>ા</sup> અથવા પરમાણસ્વરૂપ નથી.

હપર દર્શાવેલ વિચાર કેટલે અ'શે સત્ય છે, તે પર વિચાર કરીએ- સમસ્ત દર્શનામાં અથવા આધુનિક મતામાં પ્રસિદ્ધ જ છે કે-જેવું હપાદાનકારણ હાય, તેવું કાર્ય થાય; પરંતુ હપાદાનકારણથી વિલક્ષણ કાર્ય થાય એવું કાઇ માનતું નથી. કાળી માટીથી કાળા જ ઘડા થાય લાકડાથી લાકડાનું કપાટ, સાનાથી સાનાની વીંટી ગાયથી ગાય, ઘાડાથી ઘાડા થાય; પરંતુ તેથી વિલક્ષણ કાળી માટીથી ધાળા ઘડા, લાકડાથી લોહાનું કપાટ, ગાયથી ઘાડા, ઘાડાથી ધાળા ઘડા, લાકડાથી લોહાનું કપાટ, ગાયથી ઘાડા, ઘાડાથી કૃતરા હત્પન્ન થતા નથી. એ સર્વ કાઇ ખુદ્ધિશાળી સમજે છે. આ હકીકત આ— આળગોપાળ સર્વંત્ર સુપ્રસિદ્ધ છે. આમ હોવા છતાં વેદાન્તમાં તેથી વિરુદ્ધ માન્યતા જેવામાં આવે છે. તેમના મતમાં શુદ્ધ શુચિ—નિત્ય—આનન્દ—ચિન્મયસ્વરૂપ ખુદ્ધરૂપ ઉપાદાનકારણથી અશુદ્ધ—અશુચિ—અનિત્ય—સુખ—હ:ખ—અજ્ઞાનસ્વરૂપી ચેતન-જગત અને તેથી વિપરીત જડરૂપ જગતની હત્પત્તિ મનાય છે. એ જ આશ્ચર્ય છે.

ब्रह्मणः सर्वभूतानि जायन्ते परमात्मनः । तस्मादेतानि ब्रह्मैव भवन्तीत्यवधारयेत्॥

—અપરે:ક્ષાનુભૂતિ સ્તાત્રશ્લાે ૪૯

ભાવાર્થ: — પરમાત્મા — પ્રદ્લાથી સર્વ ભૂતો ઉત્પન્ન થાય છે, તેથી એ ભૂતો પણ પ્રદ્લા જ છે. એમ નિશ્વયથી માનવું. 'જડ પદાર્થોને અને કર્મ લિપ્ત અશુચિ પદાર્થોને પણ પ્રદ્વારૂપ માનવા ' આવી વિચિત્ર માન્યતાઓમાં અથવા સ્વીકા-રૈલા પદાર્થોમાં કચા મુદ્ધિશાળી શ્રદ્ધાળુ ખને ? અત્ર જે વિચાર કરવામાં આવ્યા છે, તે તેમની યુક્તિયા પર ધ્યાન આપી કરવામાં આવ્યા છે.

વસ્તુસ્થિતિ વિચારતાં વેદાન્તી લોકા અદ્ભૈતવાદીઓના આશયથી ઘણા દ્વર છે. કારણ કૈ—મહર્ષિયા અસત્યવાદ પાષતા નથી. મહર્ષિયાના વિશુદ્ધ આશયને સમજ્યા વિના અન્યને ભ્રમજાળમાં કસાવવાની ચેષ્ટા કરનાર મનુષ્યા ભવભ્રમણ સિવાય અન્ય કાંઇ પણ ફળ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી.

#### મહર્ષિધોના આશય.

अन्ये व्याख्यानयन्त्येवं समभावप्रसिद्धये । अद्वैतदेशना शास्त्रे निर्दिष्टा न तु तत्त्वतः ॥ -शास्त्रवार्तासभुन्यय ५. ३०४ श्लो० ८

ભાવાર્થ:-અન્ય વ્યાખ્યાકારા એવી વ્યાખ્યા કરે છે કે શાસ્ત્રમાં દર્શાવેલી અદ્ભૈત દેશના સમભાવની પ્રકૃષ્ટ સિદ્ધિ માટે છે, પર'તુ વારતવિક નથી.

પ્રપ'રામાં અવિદાના વિક્ષાસ દર્શાવવાથી એમ સૂચવે છે કે શત્રુ-મિત્ર, પિતા-પુત્ર વિગેર વિષયક રાગ-દેષ પણ માક્ષના પ્રતિખન્ધરૂપ છે. આ મ્હારા પિતા છે, હું તેના પુત્ર છે, આ મ્હારા પુત્ર છે, હું તેના પુત્ર

પ્રાથમિયા છે, આ રહારું ધન છે, આ રહારા શત્રુ છે, હું તેને મારી નાખીશ. ' આવા પ્રકારના રાગ—દેષા માહરપ હાવાથી માણના રહાટા પ્રતિઅન્ધક છે. જયાં સુધી પ્રતિઅન્ધક હાય ત્યાં સુધી માણ–મન્દિરમાં પ્રવેશ થઇ શકે નહિ એ સ્વાભાવિક છે. રાગ—દેષના વિચ્છેદ થતાં સર્વ વસ્તુ પ્રત્યે ચિત્તની પ્રસન્ન- તારૂપ સમભાવ પ્રકટ થાય છે, અને એવા સમભાવદ્વારા ભવ્ય છેના અવશ્ય મુકત થઇ શકે છે. એથી જ શ્રાવકપ્રજ્ઞપ્તિ વિગેર પ્રકરણમાં—' આત્મૈવેદ સર્વ શ્રહ્મવેદ સર્વ ' આવી અદ્ભેતની દેશના યુક્તિપૂર્વ'ક સમજાવી છે. સ'ગ્રહ્નયથી વિચારતાં કથ'- ચિત્ અદ્ભેતવાદ માનવામાં અનેકાન્તવાદીઓને લેશમાત્ર હાનિ નથી. પર'તુ 'અદ્ભેતભાવ જ છે, બીજા' ક'ઇ છે જ નહિ' આવા મહિષે યોના આશય હાય તેમ પરમાર્થ ખુદ્ધિથી વિચાર કરતાં માની શકાતું નથી.

સંસારથી વિરક્ત થયેલા જીવા એમ વિચાર કે—હું એકલો છું, મ્હારૂં કાઇ નથી, હું પણ કાઇના નથી, હું કેવળ સચ્ચિદાનન્દમય છું અર્થાત્ સત્-સત્યશ્રહા, ચિત્-સત્યજ્ઞાન અને આનન્દ-સત્ય ચારિત્ર એ ત્રણેથી યુક્ત છું, નિત્ય શાધ્વત, બહા-કેવળજ્ઞાનમય છું. આવું જ્ઞાન થાય તે સમ્યગ્-ઉત્તમ જ્ઞાન છે, મ્હારા આત્માનું આવું જ સ્વરૂપ છે, કારણકે આત્માના ગુણોના આત્માની સાથે કંચચિત અલેદ મનાય છે. તેવી રીતે જ દરેકના આત્માઓ છે, નિશ્ચયનય પ્રમાણે તેમાં લેશમાત્ર ફેર નથી. મુક્ત જીવાની પાસે જે જાહિદ છે, તે મ્હારી પાસે પણ છે અને કીડી જેવા સ્ફદમ આત્માની

યાસે પણ છે. આવી રીતે કરેક આત્માઓની પાસે સમાન ઝાઉ હોવાથી જાતિની અપેક્ષાએ એક માનવામાં આવે તો તે દોષરૂપ નથી. જયારે હું આ સંસારના બન્ધનથી મુકત થઇશ, ત્યારે હું એકલા જ મુક્તિમાં જઇશ. સત્, ચિત્ અને આનન્દ સિવાય બીજાં કંઇ સાથે આવવાનું નથી. આ સંસાર એ અસાર છે–તદ્દન મિચ્યા છે. કંચન, કામિની, ઘર–બાર, લાડી, આડી વિગેરે સંયોગા વિયાગાન્ત છે. યા તા તે વસ્તુઓ અ.પચ્યોને મૂકી ચાલી જવાની અથવા તેઓને મૂકી આપણે ચાલ્યા જવું પડશે; કારણ કે પર્યાયાયિક નયની અપેક્ષએ તમામ અનિત્ય છે, કાંઇ પણ વસ્તુ શાધ્યત નથી. મુકતદશામાં તા અવશ્ય સર્વના ત્યાગ કરવાના છે. આવી રીતે સંસારને મિચ્યા કહેવામાં કંચન, કામિની વિગેરે પદાર્થોની અનિત્યતા સ્થિત સ્થાય એ આશય છે.

યુદ્ધ જ સત્ય છે અને સંસાર મિશ્યા છે. એના અદ્ભૈત-વાદીઓથી કરાતા અર્થ યુક્તિવિરુદ્ધ હાવાથી અનાદરણીય છે. સંસાર કાંઇ સ્વપ્ન જેવા નથી અથવા સંસાર એ અનિત્ય છે, સંસરણશીલ છે, પરિવર્તનશીલ છે, સદા એકરૂપથી રહેતા નથી—જો કે દ્રવ્યાથિક નયથી પાતપાતાના સ્વરૂપમાં કાયમ છે, તા પણ પર્યાયથી નિરન્તર રૂપાન્તરા—પરિણામાન્તરા થયા જ કરે છે. જેમ વાદળના રંગા, નદીના તરંગા, સમુદ્રના કલ્લોલા નવનવા થયા જ કરે છે, તેમ પર્યાયા છે અને નષ્ટ થતાં પુન: ત્રીજો ઉત્પન્ન થાય છે. એવી રીતે દરેક પદ્મ- ર્યમાં નિરન્તર ઉત્પાદ-વ્યય થયા કરે છે. શરીર વિગેરે સડન-પતન-વિધ્વંસન સ્વભાવવાળાં છે-ક્ષણે ક્ષણે રૂપાન્તર થતાં જોવામાં આવે છે. એમ જાર્થી સર્વંત્ર રાગ-દ્રેષના ત્યાગ કરી, વૈરાગ્યભાવનામાં લીન થઇ કેવળજ્ઞાનરૂપ પ્રદ્મજ્ઞાનને માટે પ્રયત્ન કરવા આવશ્યક છે. અન્ય સર્વ હેય છે, માત્ર તે જ ઉપાદેય છે. વાસ્તવિક આત્માનું સ્વરૂપ-પ્રદ્મજ્ઞાન જ સત્ય છે. ' सत्યં ब्रह્મ ' એ શ્રુતિના આ જ અર્થ છે. પ્રદ્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યો સિવાય પરમમુક્તિ કદ્યાપિ મળતી નથી. " આવા પ્રકારના પરમ મહિષયાના અત્યુચ્ય આશયને જાણ્યા વિના ઉત્માર્ગમાં લઇ જનારા ભવાભિનન્દી છવા કેવળ ભવભ્રમણે પોષે છે. તેથી એ ઉચ્ચ આશય તરફ લક્ષ્ય રાખી પ્રવૃત્તિ કરા, કે જેથી સ્વહિત સધાય.

અપરંચ પ્રદ્ય-ઉપાદાનભૂત માયાથી ઉત્પન્ન થતું જગતા પ્રદ્યાથી વિલક્ષણ કેમ હાઇ શકે ? કેમકે-કારણને અનુકૂળ જ કાર્ય થાય એવા સાર્વત્રિક નિયમ છે. જે પ્રદ્ય અરૂપી છે, તો પ્રદ્યા-ઉપાદાનભૂત માયા રૂપી હાય જ કયાંથી ? માયા અરૂપી અને, તા તે દ્વારા ઘટ, પટ વિગેરે રૂપી પદાર્થો અને અરૂપી આકાશ વિગેરની ઉત્પત્તિ કેવી રીતે થઇ શકે ? કાઇ પણ વ્યક્તિ આકાશને ઉપાદાનકારણ અનાવી તે દ્વારા ઘટ, પટ વિગેરે પદ્યા- શાંની ઉત્પત્તિ ઇચ્છે, પરંતુ તે જેમ નિષ્ફળ નીવડે છે, તેમ વેદાન્તીઓની પૂર્વોક્ત ઇચ્છા અફળ થાય છે.

કિંચ, પ્રપ'**ચ અને** બ્રહ્મનાે સંબ'ધ પણ બરાબ**ર** યુક્ત **નથી**,

તો પછી તેના પર વિચારશ્રે શિને અવકાશ કયાંથી મળે ? મહ-પિયોના મૂળ આશય યુક્તિવિકલ હોવા અસં લવિત છે, સં લવ. છે કે પાછળથી થયેલા માયાવી અનુયાયીઓએ કાઇ પણ જાતના સ્વાર્થ સાધવા ' સર્વ ब્રહ્મ ' સૂત્ર જગતને વિપરીત સમજાવ્યું હાય. ઘર-ખાર, ધન-માલ, સ્ત્રી-પુત્ર વિગેરે સંસાર સ્વપ્નવત મિથ્યા છે—અસત્ય છે ઇત્યાદિ જ્ઞાન થતાં, લદ્રક છવાને તેનાથી માહમમતા એ છી થતાં, પ્રપંચીઓને ફાવવાનું સહજ ખની આવે એવા કાંઇ હેતુસર મહિષ્ના સ્તૃત્ય ઉપદેશ—આશ્ચનો અન્ય અર્થ સમજાવાતો હોય તા જ્ઞાની જાશે!! લારેકમીં જીવા કર્મની ખહુલતાથી કર્મ નચાવે તેમ નાચે તેમાં તેના પણ શો દોષ ?

આ કથનથી 'જગત મિચ્યા છે ' આવી વાસના અન્તઃ-કરણથી દ્વર કરવી. કેમકે જગતના સમસ્ત પદાર્થો સ્યાદ્રાદસુ-દ્રાથી મુદ્રિત છે. સમસ્ત પદાર્થી સાપેક્ષતાથી નિત્યાનિત્ય, સામાન્ય-વિશેષરૂપ, સત્-અસદ્રૂપ કહી શકાય એ સ્યાદ્રાદનું રહસ્ય છે. ષડ્દર્શન સમુચ્ચય ગ્ર'થમાં સ્યાદ્રાદનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે જણાવ્યું છે.—

स्यात् कथित्रत् सर्वदर्शनसम्मतसद्भूतवस्त्वंशानां मिथः साः पेक्षतया वदनं स्याद्वादः ।

ભાવાર્થ:—ક થચિત્-સર્વ દર્શનોને સમ્મત સત્ય વસ્તુના અંશાનું પરસ્પરની અપેક્ષાએ બાલવું તે સ્યાદ્ધાદ કહેવાય છે. જેમકે ઘડા એ જલધારણ કરી શકાય એવા ક ખુત્રીવાદિ આકારથી અનિત્ય છે, કારણ કે તે આકાર નિરન્તર રહેતા નથી; પરંતુ માટીરૂપ પુદ્દગલ દ્રવ્યની અપેક્ષાએ એ નિત્ય છે કેમકે ઘડા કૂડી જાય તા પણ તેનું માડીરૂપ પુદ્ ગલ દ્રવ્ય તા હમ્મેશાં ખરાખર કાયમ રહે છે. આ ઉપરથી દ્રવ્યાર્થિકનયની અપેક્ષાએ ઘડા નિત્ય છે અને પર્યાયાર્થિકનયની અપેક્ષાએ અનિત્ય છે એ કથન યુક્ત છે.

રાતા, કાળા, પીળા, ધાળા, લીલા વિગેરે તમામ પ્રકારના ઘડાઓમાં 'આ ઘડા છે, આ ઘડા છે' એવી સામાન્ય ખુદ્ધિ ચતી હાવાથી-સામાન્ય ધર્મ'ને લીધે ઘડા સામાન્ય મનાય છે. અને 'આ રાતા છે, આ પીળા છે, આ કાળા છે, આ ત્રાંખાના છે, આ લાકડાના છે, આ રૂપાના છે, આ પીત્તળના છે, એવી વિશેષ ખુદ્ધિ થતી હાવાથી-વિશેષધર્મને લીધે ઘડા વિશેષ કહેવાય છે. આ પ્રમાણે ઘડામાં સામાન્ય અને વિશેષ ધર્મ સિદ્ધ થાય છે.

घडा माटीना अने दे हिवायी माटी-द्रव्यनी अपेक्षाओं घडा सत् छे अर्थात् घडामां माटीनी सत्ता छे. अने ते त्रांणुं, पित्तण, यांदी, सुवर्णुं, दाइडुं विगेरेथी न अने दे हिवायी—ते घडामां ते द्रव्यानी सत्ता न हावायी ते द्रव्यानी अपेक्षाओं ते घडा असत् छे ओम इही शहाय. तेम क धृदियामां अने दे होवायी धृदिया—क्षेत्रनी अपेक्षाओं ते घडा सत् छे, परंतु अमदानेरमां अने दे। न हावायी अमदानेर—क्षेत्रनी अपेक्षाओं ते घडा असत् गण्याय. वसंतऋतुमां अने दे। होवायी ते ऋतुनी अपेक्षाओं ते घडा सत् अहिवाय, परंतु शिशिर विगेरे ऋतुनी अपेक्षाओं ते घडा सत् इहिवाय, परंतु शिशिर विगेरे ऋतुनी आपेक्षाओं ते घडा सत् किवायी ते ऋतुओंनी अपेक्षाओं ते घडा असत् मनाय. हाणी माटीयी अने दे। होवायी ते माटीनी

અપેક્ષાએ તે સત્ કહેવાય, પરંતુ બીજા ર ગવાળી માટીની અપેક્ષાએ તાે તે અસત્ જ ગણાય.

જેમ ઘડામાં અપેક્ષાએ તિત્ય અને અનિત્ય, સામાન્ય અને વિશેષ, સત્ત્વ અને અસત્ત્વ વિગેરે વિરુદ્ધ ધર્મો એક સાથે માનવામાં લેશમાત્ર અડચણ નથી, તેમ દરેક વસ્તુમાં અપેક્ષાએ ઉપર્શું કત વિરુદ્ધ ધર્મોને એક સાથે માનવામાં પણ કશી હાનિ નથી. આવી રીતે અનેકાન્તવાદના આશ્રય લઇ કાઇ પણ માન્ય-તાને એકાન્તથી ન પકડતાં મધ્યસ્થ બુદ્ધિથી પ્રતિપાદન કરવામાં આવે તો તે કથન સર્વ કાઇને ઉપાદેય થઇ શકે. એ સ્વાક્ષા- વિક છે.

સ્યાહાદનું વિશેષ સ્વરૂપ જિજ્ઞાસુજનાએ અનેકાન્તજય-પતાકા, સ્યાહાદ-રત્નાકર, અષ્ટસહસ્તી, નયચકસાર વિગેરે અન્યાથી જાણી લેવું. આગળ જેનદર્શનમાં પણુ તે સંખધી કેટલુંક વિવેચન કરવામાં આવશે. સાથે અન્ય દર્શનકારાએ પણ પ્રકારાન્તરથી લીધેલા સ્યાહાદના આશ્રય પણુ દર્શાવ-વામાં આવશે.

' એક ભૂતાત્મા દરેક ભૂતમાં વ્યવસ્થિત છે. જેમ ચન્દ્ર એક હોવા છતાં પણ જલમાં પ્રતિબિ'બ પડવાથી અનેકરૂપે જોવામાં આવે છે, તેમ. ' આવું જે પ્રથમ પ્રતિપાદન કર્યું છે, તે કેટલે અ'શે સત્ય છે; તે તરફ હવે દષ્ટિપાત કરીએ—

પ્રથમ તાે ત્યાં ચન્દ્રનું દેષ્ટાન્ત જ ઘટતું નથી. કેમકે શાસ્ત્રોમાં સૂચવ્યું છે કે–જ'બૂદ્દીપમાં બે ચન્દ્ર અને બે સૂર્ય

છે. લવણસમુદ્રમાં ચાર ચન્દ્ર અને ચાર સૂર્ય છે. ધાતકી-ખંડમાં ખાર ચન્દ્ર અને બાર સૂર્ય, કાલાદ સમુદ્રમાં ૪૨ ચન્દ્ર અને ૪૨ સૂર્ય, પ્રષ્કરાર્ધ દીપમાં ૭૨ ચન્દ્ર અને ૭૨ સૂર્ય છે. સર્વ મળીને માત્ર મનુષ્યક્ષેત્રમાં જ ૧૪૨ ચન્દ્ર અને ૧૪૨ સૂર્ય છે, એલું માનવામાં આવ્યું છે. ઉપયુંકત અઢીદ્વીપ સિવાય અન્ય અનેક દ્રીપાના અને સમુદ્રાના સવ ચન્દ્ર અને સૂર્યની સંખ્યા ગણવામાં આવે તે કરાઉા ચન્દ્ર અને સૂર્ય થઇ શકે, આ સંખ'ધી વિશેષ સવિસ્તર વિવેચન ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિ. જં ખૂદ્રીપપત્રપ્તિ વિગેરે ગ્ર'થામાં જણાવ્યું છે. આ લેખનથી એ વિચારવાતું છે કે-શાસ્ત્રોમાં અનેક ચન્દ્ર અને સૂર્યંતું પ્રતિપાદન સંભળાય છે, અને જળમાં ગતિક્રમ કરતા ભર-તક્ષેત્રના ચન્દ્રનું પ્રતિખિ'બ પડવાથી અનેક ચન્દ્રોનું દર્શન થયું. એથી એમ સમજવાનું નથી કે એક ચંદ્રના પ્રતિબિ'બરૂપે જળમાં ઘણા ચન્દ્રોના ભાસ થવા છતાં ચન્દ્રો અનેક મનાતા નથી. તેવી રીતે આત્મા માટે સમજવું. ' કેમકે શાસ્ત્રોમાં અનેક ચન્દ્રા અને અનેક સૂર્યો હોવાતું જણાવ્યું છે. આ સંસ્કાર હુદયમાં વસતાં આ સ્થળે એક ચન્દ્રનાં જળમાં જોવાતાં અનેક પ્રતિબિ'બાને બ્રાન્તિજન્ય જણાવવામાં આવે છે. પરંતુ આવું કથન તેઓ કરી શકે કે જેએ! વાસ્તવિકરૂપે અનેક ચન્દ્રો સ્વીકારતા હાય; તેમના મતે એકનું અનેકરૂપે દેખાવું ભ્રાન્તિજન્ય કહી શકાય. કિન્તુ જેમના મતમાં એક જ અન્દ્ર અને તે પણ મિશ્યા બ્રાન્તિરૂપ મનાયા હાય તેવા બ્રાન્ત લાકાના મતમાં અનેક વિષયની ભ્રાન્તિ જ કેવી રીતે શઇ શકે ?

જેમના મતમાં માત્ર છાદ્દા સિવાય અન્ય કાઇ પણ વસ્તુ સત્યરૂપે સ્વીકારી ન હોય, તેમના મત પ્રમાણે એક ચન્દ્રમાં અનેક ચન્દ્રોના ભ્રમની ઉપપત્તિ સંભવતી નથી. પૂર્વે જણાવવામાં આવ્યું છે, તે પ્રમાણે જ્યાં છે વસ્તુ સદ્દર્પે-વાસ્તિવિક સત્યરૂપે પ્રસિદ્ધ હાય ત્યાં જ એક-બીજામાં કાઇ પણ એક ધર્મના સાદેશ્યથી ભ્રાન્તિ થવાના સંભવ રહે છે. વેદાન્તી-અદ્ભૈતવાદી લાકાને ત્યાં તેમ મનાયેલ ન હાવાથી ઉપર્યુક્ત ચન્દ્રની ભ્રાન્તિ સંભ-વતી નથી.

વેદાન્તી—અમ્હે અનેક વસ્તુ માનતા નથી, તેા પણ બીજાઓને સમજાવવા વ્યવહારથી અનેકના સ્વીકાર કરી અત્ર બ્રાન્તિના નિર્વાહ કરીએ છીએ.

અન્ય—આ સમાધાન સમુચિત નથી, કેમકે આપના મતમાં તો જેને સમજાવવાનું છે, તે અને સમજાવનાર અન્ને બ્રાન્ત છે. જયાં અન્ને બ્રાન્તચિત્ત હોય ત્યાં કાેેે કોને સમજાવે? અનેકના સ્વીકાર પણ વારતવિક સત્ય નથી, એથી બ્રાન્તિની વાર્તા બ્રાન્તિરૂપ ગણાય. કેમકે જે પદાર્થા વન્ધ્યાપુત્ર જેવા અસત્ હોય, તેની બ્રાન્તિ કેવી રીતે થઇ શકે ?

ઉપર્શું કત કથનથી દેષ્ટાન્ત અસિદ્ધ થતાં તેનાથી દાર્પ્ટાન્તિક પણ કેમ સિદ્ધ થઇ શકે ? જયાં સ્વપક્ષ સિદ્ધ કરનાર દેષ્ટાન્ત જ ન મળતું હોય, ત્યાં કયા પ્રમાણથી તેમના પક્ષ માનવા ? એ જ વિચારણીય છે. એથી તેવા શ્લાકા કાઇએ પરપ્રતારણ પદ્ધિથી પ્રક્ષિપ્ત કર્યા હોય એમ સંભવે છે. છતાં

' તુષ્यतु दुर्जनः ' એ ન્યાયથી પૂર્વોક્ત શ્લોકને મહિષપ્રિણીત— સત્ય માનીએ; તો પણ તેના અર્થ જે પ્રમાણે કરવામાં આવે છે, તે પ્રમાણે યુકત નથી, કિન્તુ આ પ્રમાણે બેઇએ—

પાંચ ભૂતથી અનેલા-તૈજસ અને કાર્મ ણ સહિત આ દારિક શરીરમાં રહેલા હું જો કે એકલા છું, તો પણ કર્મની પ્રખળતાથી અનન્ત પુદ્દગલ પરાવર્ત નરૂપે સમસ્ત ભૂતામાં વ્યવસ્થિત છું. આદારિક, વૈક્રિય, આહારક, તૈજસ, કાર્મ ણ, ભાષા, મન વિગેરે દરેક વર્ગ ણાના મેં સ્પર્શ કર્યો છે, કાઇ વર્ષ ણાનું અવલ ખન મેં નથી કર્યું તેમ નથી. તથા મેં જન્મ-મરણ દારા સમસ્ત ક્ષેત્રના સ્પર્શ કર્યો છે, તેમ જ સમસ્ત કાલચકા અનુભવ્યાં છે-તેવું કાઇ પણ ક્ષેત્ર કે તેવા કાઇ પણ સમય નથી, કે જેમાં મ્હારાં જન્મ-મરણ ન થયાં હાય. તથા સમસ્ત કથાયાના અધ્યવસાયા પણ મેં અનુભવ્યા છે. આ કથનના સારાંશ એ જ છે કે-હું એકલા હાવા છતાં મેં જન્મ-મરણાદિ દારા દરેક ભૂતાને અનુભવ્યાં છે. મહિષયોના આવા આશ્ય જ સંભવે છે. તેને વિપરીત રૂપમાં મૂકનાર પરમાર્થ થી અતિ દૃર કહી શકાય.

' पकोડ हं बहु स्याम' આ વાક્યના અર્થ ' પ્રદ્મરૂપે હું' એક છું, તા પણ અંશાંશિભાવથી મેં વિવિધ રૂપાને ધારણું કર્યા છે.' વેદાન્તીઓ કહે છે, તે યુક્ત નથી. કેમકે એકાન્તવા- દીથી મનાતા એક જ પ્રદ્મમાં અવયવાવયવિભાવ—અંશાંશિ- ભાવની કલ્પના અશક્ય છે. અંશાંશિભાવ ઘટ, પટ વિગેરે રૂપી દ્રગ્યમાં જ ઘટી શકે એ આખાલગાપલ સુપ્રસિદ્ધ છે.

અહૈતવાદીઓના મત પ્રમાણે ઘટ, પટ વિગેર કાઇ પણ રૂપી દ્રવ્ય વાસ્તિવિક મનાયેલ ન હાવાથી આરાપિત અંશાંશિસાવ પણ મનાય તેમ નથી. કિંચ અંશિ પ્રદ્યાના શુદ્ધ અરૂપી અંશા છવાત્મામાં કેવી રીતે આવી શકે ? એથી એ વાકયના અર્થ મહિષયોના આશયથી અત્યન્ત દ્વર છે.

### મહિંવેયોના આશય.

હું ( રહારા આત્મા ) એક છું, તો પણ કમેના વશથી વિવિધ યોનિમાં ભ્રમણ કરતો ઘણાં રૂપવાળા થાઉં છું. કાઇ વખત દેવ તો કાઇ વખત મનુષ્ય, કાઇ વાર તિર્ય ચ તો કાઇ વાર નારકી, કયારેક પુરુષ અને કયારેક સ્ત્રી તો કયારેક નપુંસક, કાઇ વખત પિતા, કાઇ વાર પુત્ર, કયારેક માતા કાઇ વખત માર્યા તો કાઇ વાર પુત્રી, કાઇ વખત સ્વામી અને કાઇ વાર સોવક, કાઇ વેળા રાજા તો કાઇ વેળા ર'ક, કયારેક રાગી અને ક્યારેક નીરાગી એવી રીતે અનેક રૂપા અનુભવવાથી રહારા આત્મા એક હોવા છતાં હું ખહુરૂપી બન્યા છું. પૂર્વોક્ત શ્રુતિના આ જ પરમાર્થ પરમ ઋષિયાના આશયને અનુકૂળ સમજાય છે. એથી વિપરીત પ્રતિપાદન ભગ્યાતમાને શાલે નહિ. આ કથન અન્ય આગમા તરફ દેષભાવ હોવાથી કરવામાં આવ્યું છે, તેમ સમજવાનું નથી; કેમકે—

स्वागमं रागमात्रेण द्वेषपात्रात् परागमम् । न श्रयामस्त्यजामो वा किन्तु मध्यस्थया हशा ॥ —भाष्यस्थाष्टके न्यायायाम यशाविकयः सावार्थः-रागमात्रथी अभ्छे पाताना आगमना आश्रय લીધા નથી અને દ્વેષમાત્રથી અન્ય આગમને ત્યજતા નથી; કિન્તુ મધ્યસ્થ દેષ્ટિએ યુક્ત જણાય તેના સ્વીકાર કરીએ છીએ અને યુક્તિનિરુદ્ધ જણાય તેના તરફ ઉદાસીનતા ધારણ કરીએ છીએ.

આવી રીતે રાગ-દ્રેષ દ્વર કરી મધ્યસ્થભાવે ચુક્તિચુક્ત સ્વીકારવાનું અને ચુક્તિવિહીન-તત્ત્વવિચારવર્જિત રાગ-દેષના સામ્રાજ્યવાળા મત તરફ પણ ગાલિપ્રદાન ન કરતાં હૈય માણવાનું જે દર્શનમાં જણાવ્યું હાય તે ઉત્તમ ગણાય, પરંતુ તે નાસ્તિક છે, અદર્શનીય છે, એને સ્પર્શ કરવામાં પાપ છે; ઇત્યાદિ દેષણહિથી પ્રલાય કરવા તે સુકત નથી. કિંચ જે લાેકે€ લિંગને ઇશ્વર તરીકે માનીને પુજતા હાય, જેના ઇશ્વર સોને અર્ધા'ગમાં રાખી રહ્યા હાય અથવા સ્ત્રીના કંડમાં હાથ નાખી ક્રીડા કરી રહ્યા હાય; તેવા કામી ઇશ્વરને માનનાર, વીતરાગ પ્રત્યે ફ્રેષ ધરાવે એ વિચિત્રતા નહિં તો ખીજું શું ? જેઓના દેવ શાગી હોય, જેઓના ગુરુ પરિગ્રહધારી-ગૃહસ્થની જેમ માજ માણુતા હાય, ચાગના અ'ગાથી-યમ, નિયમ વિગેરેથી ઘણા દ્વર હાય, જેઓના ધર્મ માં અહિંસાનું સ્વરૂપ સૂલ્મતાથી સૂચવ્યું ન હાય: તેવા દેવ, ગુરુ અને ધર્મ ના અવલ'બનથી સ'સાર−સસુદ્ર તરી પાર પામવાની ઇચ્છા રાખવી તે લાહાની હાહીમાં એસી સમુદ્રના પાર પામવાની કંચ્છા રાખવા જેવું છે. એથી મુમુક્ષ **છ**વાએ કદાગ્રહ તછ, પક્ષપાત રહિત ખર્ની, સત્ય દેવ—ગુરુ– ધર્માની ગંવેષણા કરી, તેતું જ અવલંબન લેવું જોઇએ; કે જેથી આત્મસિદ્ધિના મનારથ સફળ થાય. તથાસ્તુ.

પ્ર૦ ૧૩ વેદાન્ત-મીમાંસા સમાપ્તા.

# પ્રસ્તાવ ૧૪ માે.

# મીમાંસકતત્ત્વ-નિરૂપણ.

મીમાંસક લાકા મુખ્યરૂપથી યજ્ઞ વિગેર કમેં કાંડને માને છે, તેઓના મન્તવ્ય ધર્માચારતું નિરૂપણ ૧૧ મા પ્રસ્તાવમાં વેદાન્તિક મહાશયા સાથે કરવામાં આવ્યું છે. આ દર્શનમાં નિયાગરૂપ પ્રવર્તક વેદવાકય ધર્મરૂપ મનાય છે, એ જૈમિની- ચસ્ત્રવૃત્તિ દ્વારા સિદ્ધ કરવામાં આવે છે.

### ધર્મજિજ્ઞાસાતું નિરૂપણ

अथातो धर्मजिज्ञासा । १ । १ । १ ।

ભાવાર્થ:-ગુરૂકુલમાં રહી ગુરૂગમપૂર્વક વેદતું અધ્યયન ક્રેયો પછી તરત જ શિષ્યને પ્રથમ ધર્મ વિષયક જિજ્ઞાસા ઉત્પ-નન થાય છે, કે જે ધર્મ તું સ્વરૂપ આગળ કહેવાતું છે. સારાંશ ક્રે–ગ્રાનવિષયક ઇચ્છાસાધ્ય ધર્મના સ્વરૂપને જાણવાની ઇચ્છા ઉદ્દલવે છે.

#### ધર્મનું સ્વરૂપ.

नोदनाळक्षणोऽर्थो धर्मः । १ । १ । २ । ભાવાર્થ:-નિયાગરૂપ પ્રવત ક વેદવાકયને ધર્મ કહેવામાં આવે છે. કુમારિલભદ્રકૃત શ્લાેકવાર્તિકમાં પણ તેમ જ સમજાવ્યું છે:—

> किमाद्यपेक्षितै: पूर्णः समर्थः प्रत्ययो विधौ । तेन प्रवर्तकं वाक्यं शास्त्रेऽस्मिन चोदनोच्यते ॥ -श्रेष्टनासूत्र श्लोक ३, ५. ४५०

कावार्थः—ि डिं, डेन, डथं क्येवा शण्हानी क्येक्षा शफानार साध्य-साधनश्य डर्त व्य काशाक्षे थये अपूर्ण प्रत्यय अपूर्वि प्रश्रुष्टि प्रत्यय अपूर्वि प्रश्रुष्टि प्रत्ययनी प्रवृत्तिमां समर्थ थाय छे क्येने ते प्रत्ययनी पूर्ति वाड्यथी थाय छे; तेथी तेवा नियागश्य प्रवर्तं अवाडयने क क्या शास्त्रमां नेहिना डडिवामां क्यावे छे- क्रेमडे—अग्निषोमीयं पश्रुमालभेत। स्वर्गकामो जुहुयात्। अजेन यष्ट्वयम्।

ભાવાર્થ:---જેના દેવતા અગ્નિ અને સામ હાય, તે પશુને હામા-મારા. સ્વર્ગની ઇચ્છાવાળાએ હામ કરવા **નેઇએ.** અકરા વડે યજ્ઞ કરવા. એ વિગેરે નિયાગ વાકયાને ધર્મ રૂપ કહેવામાં આવે છે.

### પ્રમાણુ-નિરૂપણુ•

આ દર્શનમાં ૧ પ્રત્યક્ષ, ૨ અનુમાન, ૩ ઉપમાન, ૪ શબ્દ, પ અર્થાપત્તિ અને ६ અસાવ એ છ પ્રમાણુ માનવામાં આવ્યાં છે.

#### प्रत्यक्षनुं स्वरूपः

सत्सम्प्रयोगे पुरुषस्येन्द्रियाणां बुद्धिजन्म तत् प्रत्यक्ष-मनिमित्तं विद्यामानोपलम्भनत्वात् ॥

-શ્લાકવાર્તિક પૃ. ૧૩૩

ભાવાર્થ:— ઇન્દ્રિયોના પદાર્થ સાથે સંખંધ થયા પછી પુરુષને જે છુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે, તેને પ્રત્યક્ષ કહેવામાં આવે છે. આવા પ્રકારના ધર્મ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણદ્વારા ઉત્પન્ન થતા નથી; કેમકે વર્તમાન કાળમાં વિદ્યમાન રૂપી પદાર્થના ઇન્દ્રિયાની સાથે સંખંધ થવાથી પ્રત્યક્ષ થાય છે, અને ધર્મ તો પ્રવર્તક નેદવાક્યર્પ કું છે, માટે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી ધર્મ કેવી રીતે ઉત્પન્ન થાય ? તે સહજ સમજા શકાય તેમ છે. અતીન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ તો આ દર્શનમાં માનવામાં આવેલ નથી. જૂઓ-

अतीतानागतेऽप्यर्थे सूक्ष्मे व्यवहितेऽपि च । प्रत्यक्षं योगिनामिष्टं केश्चिन्मुक्तात्मनामपि ॥ -श्लोडवार्तिः श्लो० ५. १४९

व्याख्या-योगिनां हि भावनावल्रजं प्रत्यक्षं सकल्रती-तानागतसूक्षादिविषयं धर्माधर्माविष गोचरयतीति शाक्या-द्यो मन्यन्ते । स्वभावत एवात्मानः सर्वज्ञाः, ते देहावरणे-नावृतज्ञानाः किश्चिदेवेन्द्रियाद्वशन जानन्ति । निर्मुक्तदे-हावरणास्तु सुक्ताः सवमनागतादिकं जानन्तीत्याहताः । -भार्षभारिकिश्वृत १क्षे। व्याण पूर १४३ ભાવાર્થ — ભાવનાની પ્રખળતાથી સફમ, સ્યૂલ, પ્રકટ, ગ્યવિહિત, ભૂતકાલિક, ભવિષ્યકાલિક, વર્તમાનકાલિક એ વિગેરે તમામ પદાર્થોનું તથા ધર્માધર્મનું પણ જ્ઞાન યોગિ-યોને શાય છે; એમ શાકય ( ળાહ ) વિગેરે લાકા માને છે. તથા સ્વભાવથી જ દરેક આત્મા સર્વજ્ઞ છે, દેહરૂપ આવરણ દ્વાસ જેનું જ્ઞાન આચ્છાદિત થયેલ છે, તેવા જીવાત્સાએમ તા ઇન્દ્રિય ારા કંઇક જ જાણી શકે છે. અને જેઓનું દેહરૂપ આવરણ નષ્ટ થયેલું છે, તેવા સુકત જીવા ત્રણ કાલના પૂર્વાકત સર્વ પદાર્થીને જાણે છે. એમ આહેત ( જૈન ) લોકોનું માનવું છે.

ઉપર દર્શાવેલ આહેં त दे होनी भान्यता के वास्तिविक्तं नथी. केथी के अथन करनारनी आई तहर्शन-विषयं के अने कि इता प्रकट थाय के. कारण के न्याई त दे हो शरीरने ज्ञानना कावरण्ड्य भानता नथी, ते। पछी तेथी काव्छाहित थवानुं केम भाने हैं के शरीरने ज्ञाननुं काव्छाहक भानवामां कावे, ते। स्थाि गिडेवदीनी क्यवस्थामां शरीर देवा छतां ते अवस्थावान्ने सर्वज्ञ भानवामां कावे के ते हेम भानी शक्षय है श्रीर सिवाय थीलुं ज्ञाननुं कावरण्ड्य शुं के हैं के क्यां सुधी काण्यामां न कावे त्यां सुधी शंकानुं स्थान रहे, तथी कादि करणावनुं कर्याने नथी है के नी ज्ञानना काव्छाहक तरी के क्षांवनुं देवाथी भाने के, है के क्षां आत्माना भूण शुण्ने हेणावनुं देवाथी धातिक्षमें केवा नामथी केश भागा केवाभां केव

આવશે. બીજાં દરા નાને ખરાબર જાણ્યા વિના તેને પ્રતિપાદન કરવા પ્રયત્ન કરવા તે હાસ્યાસ્પદ લેખાય એ સ્વાભાવિક છે. પ્રસંગાપાત્ત એટલું જણાવી પ્રસ્તુત વિષય પર આવીએ–

પૂર્વાંકત કથનથી સિદ્ધ થાય છે કે મીમાંસકદર્શનમાં સર્વંજ્ઞ માનવામાં આવેલ નથી, તેમના મત પ્રમાણે જો સર્વજ્ઞ માનવામાં આવે તો ધર્મ, અધર્મ વિગેરને પણ પ્રત્યક્ષ માનવામાં આવે તો ધર્મ, અધર્મ વિગેરને પણ પ્રત્યક્ષ માનવા પડે. તેમજ તે પ્રત્યક્ષ થવાથી, જેમિનીય સ્ત્ર (સ્ર. ૪) માં પ્રત્યક્ષનું જે લક્ષણ ખાંધવામાં આવ્યું છે, તેની સાથે વિરોધ આવે. કેમકે—વર્તમાનકાલમાં વિદ્યમાન રૂપિ વસ્તુના ઇન્દ્રિયા સાથે સંખંધ શુવાથી પુરુષને પ્રત્યક્ષ થાય છે, એમ સ્ત્ર જણાવે છે; અને ધર્માંધર્મ તો રૂપિ ન હોવાથી તેનું પ્રત્યક્ષ કેવી રીતે થઇ શકે ? તેમના મત પ્રમાણે કાઇ પણ વ્યક્તિને ધર્માંધર્મ પ્રત્યક્ષ થતા જ નથી; ત્યારે સર્વંજ્ઞત્વ કેવી રીતે હોઇ શકે એ સહજ સમજી શકાય તેમ છે.

ૄિંત ધર્મ પ્રત્યક્ષ વિગેરે પ્રમાણાથી સિદ્ધ નથી. જુઓ--

प्रत्यक्षादौ निषिद्धेऽपि ननु स्रोकप्रसिद्धितः । धर्माधर्मौ प्रमास्येते ब्राह्मणादिविवेकवत् ॥

-શ્લાકવાર્તિક પૃ. ૨૦૮

ભાવાર્થ:—સમસ્ત પ્રમાણાથી નિષેધ કર્યા છતાં પણ કૈવળ લાેકપ્રસિદ્ધિથી ખ્રાહ્મણ વિગેરે વિવેકની જેમ ધર્માંધર્મને પ્રમાણિત ( સિદ્ધ ) કરવામાં આવશે, તેમાં શાસ્ત્રનું કંઇ પ્રયો-જન નથી. તે જ પુષ્ટ કરે છે.—

इदं पुण्यमिदं पापमित्येतस्मिन् पदद्वये । आचाण्डालं मनुष्याणामल्पं शास्त्रप्रयोजनम् ॥

-શ્લાકવાર્તિક પૃ. ૨૦૯

ભાવાર્થ:—તળાવ, નદી, વાવડીઓ, કુવા વિગેરેતું ખનાવનું, યજ્ઞકર્મ વિગેરે પુષ્યરૂપ સમજવું, પરદ્વારામમન, બીજાઓની નિન્દા, બીજાઓનાં ઘર–આર બાળવાં વિગેરે અત્યાચારને પાપરૂપ સમજવું એ વિગેરે ચંડાલ મનુષ્યથી લઇને વિદ્વાન્ સુધીના તમામ લોકો જાણે છે. તેમાં શાસનું પ્રયોજન થોડું છે. કેવળ પ્રવર્તક વિધિરૂપ વેદવાકયા જ ધર્મનાં બાધક છે.

સાધ્ય અને સાધનના કાઇ એક સ્થળે પ્રત્યક્ષથી નિર્ભુય કર્યા પછી અનુમાન પ્રમાણ પ્રવર્તતું હોવાથી તે દ્વારા પણ ધર્મના નિશ્ચય થઇ શકે તેમ નથી. કેમકે—સાધ્ય અને સાધનને કાઇ સ્થળે પ્રત્યક્ષ જેયા પછી તેની વ્યાપ્તિના નિર્ભુય થાય છે, ત્યાર પછી હેતુને પક્ષમાં પ્રત્યક્ષ જેવાથી સાધ્યનું અનુમાન કરવામાં આવે છે. આ વાત ધર્મના અનુમાનમાં આકાશપુષ્પ જેવી હોવાથી અનુમાન પ્રમાણથી ધર્મના નિર્ભુય થઇ શકે તેમ નથી.

ઉપમાન પ્રમાણ પણ ધર્મ ના નિર્ણય કરવામાં ઉપયોગી શકે તેમ નથી. કેમકે-

# कीटग् गवय इत्येवं पृष्टो नागरिकेर्यादे । ब्रवीत्यारण्यको वाक्यं यथा गौर्गवयस्तथा ॥

-શ્લાકવાર્તિક પૃ. ૪૩૩

ભાવાર્થ:—નગર નિવાસી લેકિએ જ્યારે જ'ગલમાં રહે-નારને પૂછ્યું કે ' રાઝ ' કેવા હાય, ત્યારે તે વાક્ય બાલે કે જેવા બળદ યા જેવી ગાય હાય તેવા રાઝ હાય.

આવા પ્રકારનું વાક્ય શ્રવણ કર્યા પછી કાઇવાર નાગરિક મનુષ્ય જયારે જંગલમાં ગયા ત્યારે તેવી વ્યક્તિ જેવાથી પૂર્વોકત વાક્ય યાદ આવતાં નિર્ણય થયા કે આ વ્યક્તિ ગાય યા અળદ જેવી હાવાથી અવશ્ય રાઝ હશે. આવાં સ્થળામાં ઉપમાન પ્રમાણ માનવામાં આવે છે. આવા પ્રકારનું ઉપમાન પ્રમાણ પણ, જેનું કાઇ દિવસે આંખાથી દર્શન થયું જ નથી એવા અતીન્દ્રિય ધર્મ વિગેરે પદાર્થોમાં કેવી રીતે ઉપયાગી થઇ શકે ? ઉપમાન પ્રમાણને અહિં અવકાશ મળતા નથી.

અર્થાપત્તિ પ્રમાણના પણ આ વિષય નથી, કેમકે તે પણ પ્રત્યક્ષ પદાર્થીમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. જેમકે-માવજીલાઇ, એચરલાઇ વિગેર લોકા શરીરથી તો પુષ્ટ જણાય છે, પરંતુ દિવસે ખાતા નથી, અર્થાત્ રાત્રિમાં જરૂર લાજન કરતા હોવા એઇએ; કારણ કે લાજન વિના પુષ્ટતા કદાપિ થઇ શકે નહિ. આવા સ્થળે અર્થાપત્તિ પ્રમાણ કામમાં આવે છે, પરંતુ ધર્માં અમે વિગેર અતીન્દ્રિય પદાર્થીમાં તા તે કામ આવી શકતું નથી.

अभाव प्रभाष्यु ते। वस्तुशून्यताने। क परिव्य करावुद्ध

હોવાથી તે દ્વારા પણ ધર્માધર્મ વિગેરના નિર્ણય થઇ શકે નહિ એ સ્પષ્ટ છે.

જયારે ઉપર્શું કત પ્રમાણુાથી ધર્માધર્મ વિગેરેના નિર્ણુય થઇ શકતા નથી; ત્યારે અવશિષ્ટ શબ્દપ્રમાણ દ્વારા તેનેશ નિર્ણય કરવામાં આવે છે.—

सामान्यक्ष्पमप्येतद्धिकाराद् विशिष्यते । नोदना चोपदेशश्च शास्त्रभेवेत्युदाहृतम् ॥ यथा च नोदनाभव्दो वैदिक्यामेव वर्तते । शब्दज्ञानार्थविज्ञानशब्दौ शास्त्रे तथा स्थितौ ॥ -श्लोडवार्तिक ५. ४०७ श्लो० १२-१३.

ભાવાર્ય — નાદનાશખ્દ સામાન્યરૂપે પ્રેરણારૂપ પ્રવૃત્તિને પ્રતિપાદન કરે છે, તા પણ તે નાદનાસૂત્રમાં દર્શાવેલ વેદાધ્ય-યનના અધિકારને લીધે વૈદિક પ્રવર્ત ક વિધિવાક્યને પ્રતિપાદન કરે છે. નાદના, ઉપદેશ અને શાસ્ત્ર આ ત્રણે પર્યાયશખ્દેશ સમજવા.

જેવી રીતે નાદનાશળદ, વેદપ્રતિપાદ પ્રવર્ત ક વિધિવાન ક્યરૂપ વૈદિકકર્મમાં વર્તે છે; તેવી રીતે શળદ (શળદના અર્થું અને શળદ) શાસ્ત્રૂપ શળદમાં અને તે બન્નેના અર્થો-ધર્મ તથા અધર્મમાં વર્તે છે. અર્થાત્ શળદન્નના અર્થ અને વિજ્ઞાનશાદ આ અન્નેના ધર્માં ધર્મ રૂપ અર્થ સમજવા. આર્થ એ સિદ્ધ થયું કે ધર્માધર્મનું જ્ઞાપક વેદવાક્ય પાતે જ પ્રમાણ-રૂપ છે, તે સિવાય બીજીં કાઇ પ્રમાણ નથી.

### સર્વજ્ઞ-મીમાંસા.

સર્વજ્ઞ, સર્વ દર્શી, વીતરાગ, મહાદેવ, સૃષ્ટિકર્તા એવા પ્રકારનાં વિશેષણવાળા કાઇ પણ સર્વજ્ઞ ઇશ્વર છે જ નહિ; જ્યારે તેવા કાઇ ઇશ્વર નથી, ત્યારે તેને માટે પ્રમાણ પણ ક્યાંથી હાય એ સ્વાભાવિક છે. જ્યાં કાઇપણ દેવ વકતારૂપે હાય જ નહિ, ત્યાં 'આ વાક્યા ઇશ્વરપ્રણીત છે' એમ કેવી રીતે કહી શકાય 'એ અનુમાનથી દઢ કરવામાં આવે છે.—— અલ્લીમાં રહેનાર પુરુષની જેમ મનુષ્ય હાવાથી જે પુરુષ હાય તે સર્વજ્ઞ હાઇ શકે નહિ.

પ્ર૦ સુર, અસુર વિગેરે લેકિ કિ'કરની માફક જેની સેવા કરતા હોય, ત્રૈલોકયના સામ્રાજ્યનું સૂચક દિવ્ય છત્ર અને ચામર વિગેરે વિબૂતિ જેની પાસે હોય; તેવી વ્યક્તિને ઇશ્વર તરીકે માનવામાં શી અડચથુ છે? કિ'ચ ઇશ્વર સિવાય અજિ વ્યક્તિ પાસે આવા પ્રકારની દિવ્ય વિબૂતિ કયાંથી સ'લાવી શકે? એ વાત આખાલગાપાલ સવે સમજ શકે છે, માટે એવી વ્યક્તિને ઇશ્વર તરીકે કેમ ન માનવી તેઇએ ?

ઉ• માયાવી ઇ'દ્રજાળી ધૂર્ત લાકા પણ કીર્તિ-પૂજાની લાલુપતા આદિ કારણે ઇન્દ્રજાળ વિગેરે પ્રયાગ દ્વારા એવી અનેક વિભૂતિ ખતાવી શકે છે, તો આ વસ્તુઓ ઇશ્વરની પૂજાનિમત્તે દેવાએ ખનાવી છે અને ઇન્દ્રજાળ વિગેરેથી નથી ખની એ કેવી રીતે સમજ શકાય ? અંહિ સંશયને અવશ્ય અવકાશ મળે છે. અન્યત્ર કહ્યું છે કે—

देवागम नभोयान-चाम्रादिविभूतयः । मायाविष्वपि दृश्यन्ते नातस्त्वमसि नो महान ॥ -सभन्तलक्ष्रकृत आस्तागभरतात्रकः

ભાવાર્થ:—દેવાનું આગમન, આકાશગમન, ચામરા વિગેરની વિભૃતિયા માયાવીઓમાં પણ જોવામાં આવે છે, એથી આપ અમારા મહાન્ છા એમ નથી. સાશંશ કે આવા એશ્વર્ય-માત્રથી સર્વજ્ઞ કદાપિ માની શકાય નહિ.

પ્ર૦ જેમ અનાદિ કાળથી ખાણમાં રહેલ અશુદ્ધ સુવર્ણું પણ ક્ષાર, અને માટીના પુટપાક વિગેરે પ્રયોગોથી શુદ્ધ નિર્મળ અની જાય છે, તેમ આત્મા પણ નિરંતર જ્ઞાન વિગેરેના અભ્યા-સ દ્વારા અજ્ઞાનરૂપ મલરહિત થવાથી સર્વજ્ઞ કેમ ન થઇ શકે ?

60 આપનું પૂર્વોક્ત કથન અયુક્ત છે, કારણ કે અભ્યાસ દ્વારા વિશુદ્ધિની તરતમતા થઇ શકે; પરંતુ અલ્પસત્વને તછ તદ્દન નિર્મળ સર્વસત્વ કદાપિ થઇ શકે નહિ. જેમ મનુષ્ય કૃદવાના ગમે તેટલા અભ્યાસ કરે, તા પણ ૧૦, ૨૦, ૩૦, ૪૦ કે અમુક હાથ પર્યંત જ કૂદી શકે. કાઇએ કદાપિ એવું તા નહિ જ સાંભળ્યું હાય કે કૃદવાના અભ્યાસ કરવાથી

અમુક માણુસ અમુક જોજન સુધી ફૂદી શકે છે; તેમ અલ્પર્શ મનુષ્ય ગમે તેટલા અલ્યાસ કરે તા પણ સર્વજ્ઞ થઇ શકે છે. એ માની શકાય નહિ. કહ્યું છે કે:—

दशहस्तान्तरं व्योम्नो यो नामोत्प्लुत्य गच्छति । न योजनशतं गुन्तुं शक्तोऽभ्यासशतैरपि ॥ -श्थाक्षवार्तिक प्रस्थ

ભાવાર્થ:—જે મનુષ્ય ૧૦ હાથ જેટલા દ્વર ભાગ ફૂદીને— કૂાળ મારીને જઇ શકે છે, તે સે કડા અભ્યાસ કરવા છતાં પણ સા જોજન ફૂદી જવાને સમર્થ થઇ શકતા નથી. તેમ જ જગ-તમાં સર્વજ્ઞ પણ કાઇ છે જ નહિ.

પ્ર૦ મનુષ્ય ભલે સર્વજ્ઞ ન હાય, પરંતુ પ્રક્ષા, વિષ્ણુ, મહેશ્વર વિગેર દેવાને સર્વજ્ઞ માનવામાં શી હાનિ છે? મીમાંસા શ્લાકવાર્તિકમાં સૂચવ્યું છે કે—

अथापि दिव्यदेहत्वाद् ब्रह्म-विष्णु-महेश्वराः । कामं भवन्तु सर्वज्ञाः सार्वद्गयं मानुष्यस्य किम् ?॥

ભાવાર્થ:—િંદિગ્ય શરીરી હોવાથી પ્રક્ષા, વિષ્ણુ, મહેશ્વર દેવા યથેષ્ટ સર્વંત્ર થાએા, પરંતુ મતુષ્યને સર્વંત્રત્વ કેવી રીતે અક શકે ?

ઉ૦ પૂર્વોક્ત કથન સુક્ત નથી. કેમકે રાગ–દ્વેષને આધીન થઇ

શત્રુના નિગ્રહમાં અને લકતોના અનુગ્રહ કરવામાં તત્પર શ્વનાશ્ તથા કામની વાસનામાં અત્યાસકત રહેનાર છક્કા, વિષ્ણુ, મહેશ વિગેરે રાગી દ્વેષી દેવામાં સર્વ સત્વ વન્ધ્યાપુત્રસમાન અસ'-ભવિત છે. સર્વ સતા સિદ્ધ કરવામાં પ્રત્યક્ષ વિગેરે પ્રમાણા ઉપ-યોગમાં આવી શકે તેમ નથી; કારણ કે પ્રત્યક્ષ, ઇન્દ્રિયો સાથે સંખંધ ધરાવનાર વસ્તુને ગ્રહણ કરી શકે; સર્વ સત્વ તો અતી-ન્દ્રિય છે. અનુમાન, પ્રત્યક્ષથી જોયેલા પદાર્થમાં પ્રવૃત્તિ કરતું હોવાથી તે દ્વારા પણ સર્વ સત્વ સાધી શકાય તેમ નથી. આમ જ્યારે સર્વ સ જ સિદ્ધ થતા નથી, ત્યારે તેનાં રચેલાં આગમા તેની સિદ્ધિમાં સાધનભૂત કેવી રીતે થઇ શકે ? તથા તેના જેવા અન્ય સર્વ સ ન હોવાથી ઉપમા પણ કેવી રીતે આપી શકાય ? તેમ જ સર્વ સ વિના કોઇ પણ વસ્તુની અનુપપત્તિ પ્રમાણથી પણ તે સર્વ સની સિદ્ધિ કેવી રીતે સંભવે ? એથી સર્વ સને સને અલાવ સિદ્ધ થાય છે. કહ્યું છે કે—

प्रमाणपञ्चकं यत्र वस्तुरूपे न जायते । वस्तुसत्ताऽत्रबोघार्थे तत्राभावप्रमाणता ।। -श्वे।કवार्तिक ५. १८३

ભાવાર્થ:—જે વસ્તુસ્વરૂપમાં ભાવરૂપ પાંચે પ્રમાણાની પ્રવૃત્તિ ન થાય, ત્યાં વસ્તુના બાધને માટે અભાવ પ્રમાણુ માન-લામાં આવે છે.

પ્રત્યક્ષ વિગેર કાઇ પ્રમાણુથી સિદ્ધ થતા ન હાવાથી

શશ્યુંગની જેમ જગત્માં સર્વંત્ર કાઇ છે જ નહિ. તેથી જ કહ્યું છે કે—

अतीन्द्रियाणामर्थानां साक्षाद् द्रष्टा न विद्यते । वचनेन हि नित्येन यः पश्यति स पश्यति ॥ —श्वाडवासिकः

ભાવાર્શ:—આતમા, ધર્મ, અધર્મ, સ્વર્ગ, નરક, પરમાણુ વિગેર અતીન્દ્રિય પદાર્થોના સાક્ષાત્ જોનાર કાઇ નથી; તેથી નિત્ય વચન-વેદ વાકયવડે જે જાવે તે જ જાવે છે. તે વેદવાકયથી જ યથાર્થ પદાર્થના નિર્ણય કરવા. અત એવ વેદને અપારુષેય માનવામાં આવે છે, અર્થાત્ જેના રચનાર કાઇ પુરુષ નથી. એ નિત્ય વેદવાકયના અભ્યાસ કરવાથી અતીન્દ્રિય પદાર્થોનું પણ જ્ઞાન મેળવી શકાય છે; એ ઉપરના શ્લાકથી ધ્વનિત થાય છે.

પ્રo અપારુષેય વેદવાકયથી પદાર્થનું પરિજ્ઞાન કેવી રીતે ચઇ શકે ?

ઉ૦ ઘણા કાળથી ખરાખર ચાલતા આવેલ ગુરૂગમરૂપ સારા સ'પ્રદાયથી તમામ પદાર્થોનું સારી રીતે જ્ઞાન મેળવી શકાય છે. કહ્યું છે કે—

अत एव पुरा कार्यो वेदपाठः प्रयत्नतः । ततो धर्मस्य जिज्ञासा कर्तव्या धर्मसाधर्ना ॥ -श्क्षेष्ठवार्तिङ ( धर्मसूत्र ).

ભાવાર્થ:—પ્રથમ ખૂબ પ્રયત્નથી વેદપાઠ કરવા, ત્યાર પછી ધર્મને સિદ્ધ કરનારી ધર્મવિષયક જિજ્ઞાસા કરવી. धर्म के नेहिनाइप छे. हिया तरह प्रवृत्त करनार विधि-वाक्यने नेहिना कहेवामां आवे छे—हवन, होम विशेरे कियामां प्रेरक वेहवाक्य के ज नेहिना. साथै समज्ञ लोईको के विधि-वाक्यो प्रेरणा करे, छतां हवन, होम विशेरे कियामां जो प्रवृत्ति करवामां न आवे, अनिष्ट वस्तुथी निवृत्त थवामां न आवे अने विपरीत रीत्या ज वर्त वामां आवे ते। तेम करनारने नरक विशेरे अनिष्ठ क्रण सिवाय साइं क्रण मणवातुं नहि. सारांश के—छष्ट क्रणतुं साधन धर्म छे अने अनिष्ट क्रणतुं साधन अधर्म छे. शाणरक्षाष्यमां के ज सूय्व्युं छे—

'य एव श्रेयस्करः स एव धर्मभव्देनोच्यते । '

મુરારિલદ પણ એ જ આશયને મળતું કહે છે.--

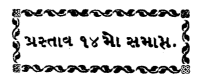
" श्रेयो हि पुरुषप्रीतिः सा द्रव्य-गुण-कमिः। नोदनाळक्षणैः साध्या तस्मादेष्वेत धर्मता॥ "

#### શખદનું સ્વરૂપ.

આકાશની જેમ વર્ષો-અક્ષરા પણ સર્વ ગત-સર્વ વ્યાપક છે. તાલુ, ઓપ્ઠ, દાંત, મૂર્ધા, કંઠ, જીલ્વામૂલ વિગેર સ્થાના તેનાં પ્રકાશક છે, પરંતુ તે દ્વારા વિશેષ આનુપૂર્વી ઉત્પન્ન થતી નથી; એ જ કારણથી શબ્દને નિત્ય માનવામાં આવે છે. શબ્દ અને અર્થના વાચ્ય-વાચક નામના સંભ'ધ છે.

#### વિશેષ માન્યતા.

ન જાણેલા પદાર્થના બાધ કરાવે તે પ્રમાણ કહેવાય, પૂર્વ પૂર્વનું પ્રમાણ કહેવાય અને ઉત્તરાત્તર કૂળ કહેવાય, સામાન્ય અને વિશેષ આ ખન્ને પ્રમાણના ાવષયભૂત ગણાય, જ્ઞાન તા સર્વદા પરાક્ષ જ હાય છે, વેઠ અપીરુષય છે, વેદમાં પ્રતિપાદન કરેલી હિંસા હિંસારૂપે ન ગણાય, સર્વજ્ઞ કાઈ નથી વિ. વિ. ઉપર દર્શાવેલ મીમાંસક મતની સમાલાયના આગળના પ્રસ્તાવમાં કરવામાં આવશે.



# પ્રસ્તાવ ૧૫ મા.



### મીમાંસકદરા<sup>૧</sup>નની સમાલાેચના.

આ પ્રસ્તાવમાં જૈમિનિમુનિપ્રણીત પૂર્વસૂચિત મીમાંસ-કદર્શન પર વિચાર કરવામાં આવે છે.

#### ધર્મ.

नोद्दनालक्षणो धर्मः । આ સૂત્રની વ્યાખ્યામાં નિયાગ-રૂપ પ્રવર્તક વેદવાકયને ધર્મ તરીકે માનવામાં આવેલ છે; તે પ્રથમ વિચારીએ.—

> प्रमाणं कि नियोगः स्यात् प्रमेयमथवा पुनः ? । उभयेन विहीनो वा द्वयरूपोऽथवा पुनः ? ।। शब्दव्यापाररूपो वा व्यापारः पुरुषस्य वा । द्वयव्यापाररूपो वा द्वयाव्यापार एव वा ॥

> > —અષ્ટસહસ્ત્રી પૃ. ૭

ભાવાર્થ:— ૧ નોદના શું પ્રમાણરૂપ છે? અથવા ર પ્રમે-યરૂપ છે ? કે ૩ ખન્નેથી રહિત છે ? યા ૪ ઉભયરૂપ છે ? શું તે પ શબ્દરૂપ છે ? અથવા ૬ પુરુષના વ્યાપારરૂપ છે ? યા ૭ ખન્નેના વ્યાપારરૂપ છે ? કે ૮ ખન્નેના વ્યાપારથી ભિન્ન છે ? આમ ૮ વિકલ્પા થઇ શકે છે. तेमां को प्रथम पक्ष मानवामां कावे तो विधिइप क वाड्यने। कार्य थवाने। कार्वा कार्य मानवाथी वेहानती क्षेडिंगे तो ते छेट थशे, परन्तु आप क्षेडिंगे ते अनिष्ट है।वाथी आपनाथी ते मानी शंडाय तेम नथी. डारण है प्रकांडर विजेरे प्रीढ मीमांसड क्षेडिंग प्रमाण्डने ज्ञानइप क माने छे. ते ज्ञान पण्ड आत्माना प्रतिकासइप छे. अने ते प्रतिकास पण्ड आद्माइप होवाथी वेहान्ती क्षेडिंगे ते। ते छेट थाय; परंतु आप तेने। स्वीडार डेवी रीते डरी शंडशे। १ माटे प्रथम पक्ष आहरणीय नथी.

' નાેદના પ્રમેયરૂપ છે ' એવા બીજો પક્ષ દાેષાકાન્ત હાેવાથી આપને અનિષ્ટ જ છે. કેમકે નાેદનાને પ્રમેયરૂપ માનતાં તેને સિદ્ધ કરવા માટે બીજાં પ્રમાણ બતાવલું જોઇએ. કારણ કે પ્રમાણ સિવાય પ્રમેયની સિદ્ધિ કદાપિ થઇ શકતી નથી.

પૂર્ં — શ્રુતિવાકયને અમારે ત્યાં પ્રમાણરૂપ માનેલા હોવાથી આ કોષને અવકાશ છે જ નહિ.

ઉ૦—શ્રુતિવાકય પ્રમાણુલૂત છે અને પ્રવર્ત ક વાકય પ્રમાયરૂપ છે; આવી રીતે સ'કલના કરીને પ્રમાણ-પ્રમેયના વ્યવહારના નિર્વાહ કરશા, તા તે પણ યુક્ત ગણાશે નહિ. કારણ કે શ્રુતિ જ જ્યારે સ્વયં જડરૂપ છે, ત્યારે ઘટની જેમ તેમાં પ્રમાણુપણું કેવી રીતે આવી શકવાનું? તેના વિચાર કરશા.

આ દાષાના ઉદ્ધાર માટે ત્રીજા પક્ષનું અવલ ખન કરવા

જરા, તા તે પણ ઠીક નથી; કારણ કે ઉભયસ્વમાવથી તદ્દન જાદાને આ ઠેકાણે ત્રીજા પક્ષ તરીકે સ્ત્રીકારવામાં આવ્યા છે. જયારે પ્રમાણ-પ્રમેયરૂપ ઉભયપક્ષના ત્યાળ કરવામાં આવ્યા, ત્યારે તા પારમાર્થિક સ'વેદન જ કેવલ બાકી રહ્યું; અને તે તા કાઇપણ કાલે હૈય ન હાવાથી વેદાન્તિકાને તા તે ધેષ્ટ છે, પરંતુ આપ જેવા દૈતવાદીને તે ઇષ્ટ કેવી રીતે થઇ શકે ? એ પણ વિચારણીય છે.

હવે જો શખ્દવ્યાપારરૂપ નાદનાને માનવામાં આવે, તો તે લદના મતના અનુયાયીઓને ઇષ્ટ છે, પરંતુ પ્રભાકર વિગેરના અનુયાયિ લોકો તેને કેવી રીતે માની શકે ? તેથી તે પણ અસ્વીકાર્ય ગણારો.

તેના અચાવની ખાતર નાકનાને જે પુરુષવ્યાપારરૂપ માનવામાં આવે, તાે તે પણ અનિષ્ટ જ માલૂમ પડશે; કારણ કે જ્યારે આપ વેદને પુરુષપ્રણીત માનતા જ નથી, ત્યારે પુરુષવ્યાપારરૂપ નાેદના કેવી રીતે હાેઇ શકે? તે પણ ખ્યાલ મહાર નહિં હાેય.

પૂર્વના દાવાના નિરાકરણ માટે શખ્દવ્યાપાર અને પુરુષવ્યાપાર એ ખન્ને રૂપ ઉભયપક્ષ માનવા જશા, તો તે પાણ યુક્તિવિરુદ્ધ જ ગણાશે; કારણ કે તેમાં પણ અનુકર્મે માના છા કે યુગપત ? એ બે પ્રશ્નોને અવકાશ રહે છે.

તેમાંથી પ્રથમ પક્ષ માનવામાં આવે, તો જે દાર્ષો પ્રત્યેકમાં દર્શાવ્યા છે, તે જાતુકમપક્ષમાં પણ અવસ્ય આવ- વાના અને યુંગમતપક્ષ તા અસંભવિત હોવાથી માની શકાય તેમ નથી.

આ દાષાના ઉદ્ધાર માટે ઉલયથી લિજ્ઞ સ્વલાવવાળાને જો નાંદના તરીકે માનવામાં આવે, તો તે પણ એક વિચારનું સ્થાન થઇ પડે તેમ છે. કેમકે–તેવા પ્રકારના સ્વલાવવાળી નાંદનાને આપ વિષયસ્વભાવ માના છા ?, યા ક્લસ્વલાવરૂપ માના છા ?, અથવા કાઇપણ સ્વલાવરૂપ નથી એમ માના છા ? આ ત્રણ પ્રશ્નો થાય છે.

તેમાંથી પ્રથમ પક્ષ માનવામાં તો ' अग्निष्टोमेन यजेत स्वर्गकामः ' ઇત્યાદિ વાક્યોના જે અર્થ થાય છે, તેને યાગના વિષયરૂપ માનવામાં તા, તેમાં પછુ તે વાક્યના સમયમાં તે વિષય વિદ્યમાન છે કે અવિદ્યમાન ? આ પ્રશ્ના ઉપસ્થિત થાય છે.

' તે વાક્યકાલમાં વિષય વિદ્યમાન નથી ' આવા પ્રથમ પક્ષ માનવામાં આવે, તા તેના વિષયભૃત નાદના તા હાય જ કયાંથી ? તે સહજ સમજી શકાય તેમ છે. માટે પ્રથમ પક્ષમાં વાક્યાર્થ આકાશપુષ્પ જેવા સમજવા.

કિંચ, ' વિષય પણ વાકયાર્થકાલમાં વિદ્યમાન છે, એમ જેને માનવામાં આવે, તો નાદના વાકયાર્થક્ષ્ય છે, એમ બની શકે જ નહિ; કારણ કૈ-યાગાદિક્ષ્ય વિષય તા નિષ્યન્ન છે. અને જ્યારે વિષય નિષ્યન્ન છે, ત્યારે એને નાદના કેવી રીતે ઉત્યન્ન કરી શકવાની ?, જે ઉત્યન્ન થયેલ હાય, તેના ઉત્યાદ

કૈવી રીતે થઇ શકે ?; એમ હોવા છતાં પણ માનવામાં આવે, તા જરૂર અનવસ્થાદાષ આવવાના.

માનવામાં માવે, તો તે પણ મુહિમાનને આદરણીય થઇ શકે તેમ નથી. કેમકે—' યાગનું ફળ જે સ્વર્ગાદિ, તે સ્વયં નાદ-નારૂપ છે.' એમ કેવી રીતે કહી શકાય? એવી રીતે માનવામાં તા તેનાથી જાદું બીજું ફળ જરૂર માનલું જેક્યે. કારણુ કે—નાદના નિષ્ફળ તા કહાપ ન હાઇ શકે. અને તેથી જાદું તો બીજું કંઇ પણ ફળ જ નથી; માટે કહા, ફલસ્વભાવ નાદના કેમ મનાય?

કિંગ, નાદના સત્રવરૂપ છે કે અસત્રવરૂપ ે?, અથવા ઉભયરવરૂપ છે? આ ત્રણ પ્રશ્નાને અવશ્ય અવકાશ મળે છે. તેમાંથી પ્રથમ પક્ષ માનવામાં આવે, તો કેવળ વિધિવાદનો આશ્રય લેવા પડશે, બીજો પક્ષ માનવામાં શ્ન્યવાદને માનવાના પ્રસંગ આવશે અને ત્રીજા પક્ષમાં તો પ્રત્યેકમાં જે દાવાનું આરાપણ કરવામાં આવ્યું, તે દાવા ઉભયપક્ષમાં અવશ્ય આવવાના. આમ હાવાથી આપ જ અતાવા કે—નાદનારૂપ ધમ ની ઉપપત્તિ કાઇ પણ પ્રકારથી થઇ શકે ખરી?

અપર'ચ, આપની નાંદના શું પ્રવર્ત કર્ય છે, અથવા અપ્રવર્ત કર્ય છે ? નાંદનાને જે પ્રવર્ત કરવલાવર્ય માનવામાં આવે, તા જેમ પ્રલાકર વિગેરેને પ્રવર્ત કરવલાવર્ય નાંદના છે, તેમ બાહોને પણ ન હાય, તેમ તા કહી શકાય નહિ. આશ્રી એ લાવ નીકળ્યા કે-જેવી રીતે બાહોને શ્ન્યવાદમાં, ક્ષણિક-

बाहमां, निरात्भवाहमां तथा विज्ञानवाहमां नेहिना प्रवृत्ति अरावे छे; तेवी रीते आप देशिने पण तेमां क प्रवृत्ति अम न अरावी शर्डे शरण डै—च्येड वार उच्चारण इरेदे। शण्ड च्येड क अर्थना थां इरावी शर्डे, हिन्तु अन्यना निर्ह्ध; च्ये क अराज्यी आपनाथी प्रवर्ते इरवलाव नेहिना मानी शहाय तेम नथी.

પૂ૦— ભૌદ્ધ લાેકાથા તાે વિપરાતપણાને લઇને પ્રવર્તક-રૂપ નાેદના માના શકાય તેમ છે જ નહિ; અને અમારે તાે ત્રોવા પ્રકારનું કંઇ પણ નથી.

૭૦—૭૫ર્યું ક્ત અચાવરૂપ કરેલ કથન પણ ઠીક નથી. કારણ કે-આપને પણ વિપરીતપણાને લઇને પ્રવર્ત કરૂપ નાદના માનવામાં ઘણી અડચણા આવવાની કારણ કે-જેને એકમાં દવપરીતપણું, તેને બીજામાં ન હાય તેમાં શી ખાતરી?

પુ૦--બૌદ્ધ લાેકા સ્વભાવથી જ વિપરીત વર્ત નારા હાવાથી તેઓના મત તા પ્રમાણથી વિરુદ્ધ છે, માટે આદરણીય નથી.

ઉત— આવા પ્રકારના ઉપાલંભ આપને પણ કેમ ન આપી શકાય કારણ કે— આપ પણ વિપરીત વર્તનાર છા. આપના મત યા પક્ષ પણ યાગ દ્વારા અનેક જીવાના લાત જરાવવામાં નિમિત્ત હાવાથી નિર્દય, કૂર, હિં સાત્મક વિગેરે વિશેષણોવાળા કેમ ન કહેવાય ક અને તેથી જ એ પ્રમાણુ- આધિત છે. એ પણ ખાસ લક્ષ્ય બહાર નહિ હાય, અન્યનાં છિદ્ર જોવા કરતાં પાતાનાં જોવા ઘણાં સારાં.

આ દેષથી ખચવા માટે 'અપ્રવર્ત કરવરૂપ નાદના છે. ' એમ જો કહેવામાં આવે, તો તેમાં પણ જ્યારે પ્રવૃત્તિ થઇ શકવાની નહિ, ત્યારે પ્રવૃત્તિ સિવાય વાકયાર્થ પણું હોય જ કયાંથી ? કિં ચ નાદના ફળસહિત છે કે ફળરહિત છે ? તેમાંથી બીજો પક્ષ સ્વીકારવા તો અયુક્ત છે; કારણ કે—કાગડાના દાંતની પરીક્ષાની જેમ કંઇ પણ ફળ ન આપનારી—નિષ્ફળ એવી આપની નાદનામાં પ્રવૃત્તિ જ કાને થવાની ? અર્થાત્ કાઇની પણ નહિ. કેમકે—પ્રયોજન વિના તો મન્દની પણ પ્રવૃત્તિ જોવામાં આવતી નથી; તો છુદ્ધિમાન્ની તો કેમ થાય?

હવે 'ફળસહિત નાંદના છે' એવા પ્રથમ પક્ષ જો માનવામાં આવે, તો તે પણ આપને દોષાથી મુકત કહાપિ કરી શકશે નહિ. કારણ કે-નાંદના સિવાય પણ કેટલાંક વાકયાથી પ્રવૃત્તિ તો જરૂર જોવામાં આવે છે, અને તેથી ફળ પણ લાકો મેળવી શકે છે; ત્યારે 'નાંદના જ ફળવાળી છે' એમ આપનાથી કેમ કહી શકાય? આ તમામ કથનથી એ સિદ્ધ થયું કે-આપના નાંદનારૂપ ધર્મ વન્ધ્યાપુત્રની જેમ કાઇ પણ રીતે સિદ્ધ થતા નથી કે થવાના પણ નથી. એથી કાઇ પણ બુદ્ધિશાલી તેને માની શકે નહિ.

िंश, प्रवर्षं विधिवाडयइय नेहिनाने क धर्मं इये भानवाभां आवे, ते हिंसां कुर्यात्, असत्यं ब्रूयात्, चौर्यं कुर्यात्, परदारागमनं कुर्यात्, छोभं कुरु, कोधं विधेहि, पापं कुरु, अधर्मं विधेहि, अगम्यगमनं कुर्यात्, मद्यं पिब, मांसं खाद्य. शावार्थं—હिंसा डरा, लूडुं शिक्षा, शिमी डरा, પરસ્તીળમન કરા, લાભ કરા, કોધ કરા, માન કરા, માયા કરા, પાપ કરા, અધર્મનું સેવન કરા, માતા, ભગિની, પુત્રી વિગેર અગમ્યમાં ગમન કરા, મહિસપાન કરા, માંસ ખાએ વિગેર પ્રવર્ત ક વાક્યા પછુ આપના મત પ્રમાણે ધર્મ રૂપે કેમ ન હાઇ શકે ? એવી શી રાજ્યના છે કે—अग्निषोमी च पशुमा-स्त्रोम, अनेन चल्ह्यम् અર્થાત—જેના દેવતા અગ્નિસામ હાય, તે માટે તે પશુના હામ કરા, અજ (અકરા)થી યગ્ન કરવા; આવા પ્રકારનાં પ્રવર્ત ક વિધિષાક્યાને ધર્મ રૂપે માનવાં અને પૂર્વોક્ત વાક્યોને ધર્મ રૂપે ન માનવાં ? આમ અનેક પ્રકારની આપત્તિયા આવવાથી નાદનાને કાઇ પછુ રીતે ધર્મ માની શકાય તેમ નથી. તેના નિરાકરણમાં બીજ પણ ઘણી યુક્તિયા છે, પરંતુ વિસ્તારના ભયથી વિરમવામાં આવે છે.

#### અપારુષેય વેદ—મીમાંસા.

જે આગમના પ્રણેતા પુરુષ પ્રમાણ તથા યુક્તિઓ દ્વારા સિદ્ધ થતા હોય, તે આગમ અપારુષેય છે અર્થાત્ એનો પ્રતિપાદક કાઇ પણ પુરુષ નથી એમ બાલાય જ કેવી રીતે? અપોરુષેય વેદ માનવામાં ત્રણ પ્રશ્નોને અવકાશ મળે છે—શું આપ પદને અપોરુષેય માના છા ? અથવા વાક્યને અપારુષેય માના છા કે વધ્યાને અપોરુષેય માના છા ? કારણ કે—વધ્યાના સમુદાયવિશેષ, તે પક કહેવાય છે, પદાના સમુદાયવિશેષ, તે વાક્ય કહેવાય છે અને વેદ વાકયાના સમૂહરૂપ છે, તે સિવાય તા ક'ઇ પણ નથી જ.

તેમાં જો પદ અને વાકય એ બન્તે, અપારુષેય છે, એ એ પક્ષાના જો સ્વીકાર કરવામાં આવે, તો તે વાત અનુમાનથી આધિત છે. જેવી રીતે મહાભારતનાં પદ્દામાં અને વાકયોમાં પદપશું અને વાકયપશું હાવાથી તે પુરુષે બનાવેલાં છે એમ અલકથી લઇ વૃદ્ધ પર્યંત સર્વ લાકા જાણે છે; તેવી રીતે વેદનાં પદ્દામાં અને વાકયામાં પશુ પદપશું અને વાકયપશું હાવાથી તેના પણ કર્તા કાઇ પુરુષ અવશ્ય માનવા જોઇએ. જો વેદના કર્તા પુરુષ અનુભવથી સિદ્ધ થાય, તા તે અપોરુષેય છે એમ કેવી રીતે કહી શકાય માટે પ્રથમના બન્ને પક્ષા આપનાથી સ્વીકારી શકાય તેમ નથી.

વર્ણો અપોરુષેય છે. એવા ત્રીજે પક્ષ જે માનવામાં આવે, તો તે પણ યુક્ત ગણાશે નહિ કારણ કે—અકાર વિગેરે વર્ણો તાલુ, ઓષ્ઠ, કંઠ, દાંત, મૂધો, જીલ્લામૂલ વિગેરે આઠ સ્થાનકાથી ઉત્પન્ન થાય છે. એ સુરાજનોને સુવિક્તિ જ છે, તો પછી આપ જ કહા કે—'વર્ણો અપોરુષેય છે' એ પક્ષ કેમ માની શકાય ?

પૂ૦—તાલુ વિગેરે સ્થાના તા અકાર વિગેર વર્ણાના માત્ર પ્રકાશક છે, પરંતુ વર્ણા તથી ઉત્પન્ન થાય છે, એમ તા અમે માનતા જ નથી; ત્યારે અમ્હને અપીરુષેય વેદ માનવામાં અડચણ શી છે ?

ઉ૦—આપ શ્રીમાનનું આ કથન પણ ચુક્તિવિકલતાના જ પરિચય આપે છે. કારણ કે પુરુષના પ્રયત્ન સિવાય પણ વર્ણો પેદા થતા હાય, તા મૃતાવસ્થામાં પણ તેવાં સ્થાના તે વિદ્યમાન છે, ત્યારે તે દ્વારા વર્ણોના પ્રકાશ કેમ થતા નથી ? માટે માનલું પડશે કે-વર્ણો અપીરુષેય નથી, કિંતુ પીરુષેય છે.

કિંચ, વેદને અપૌરુષેય સિદ્ધ કરવા માટે આપની પાસે કાઇ પણ પ્રમાણ નથી, તે પણ ખતાવવામાં આવે છે—પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ તો માત્ર શ્રવણેન્દ્રિયદ્વારા શબ્દ માત્રને શ્રદ્ધણ કરવામાં તત્પર હાવાથી અતીન્દ્રિય પૌરુષેયત્વ તથા અપૌરુષેયત્વરૂપ શબ્દોના ધર્મોને શ્રદ્ધણ કરવામાં કેવી રીતે સમર્થ થઇ શકે? કારણ કે અનાદિ કાલથી વિદ્યમાન મનાતા આપના વૈદના અપારુષેયત્વ ધર્મ પ્રત્યક્ષ કેવી રીતે થઇ શકે? એ પણ વિચારણીય છે. આમ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ તા દ્વરથી જ પલાયન કરે છે.

હવે અનુમાન પ્રમાણ વિચારીએ-તે પણ આપના વેદને અપીરુષેય સિદ્ધ કરવામાં કદાપિ સફળતા મેળવી શકે તેમ નથી. આ સ્થળે આ ત્રણ પ્રશ્ના ઉપસ્થિત થાય છે કે-'કર્તાનું સ્મરણ થતું નથી ' એવા હેતુથી વેદને અપીરુષેય સિદ્ધ કરવા ચાહા છે ?, કે વેદાધ્યયનના વાચ્યપણારૂપ હેતુથી સિદ્ધ કરવા માગા છા ?, અથવા કાલપણારૂપ હેતુથી ?

તેમાં પ્રથમ પક્ષ માનવામાં હેતુ જ જ્યારે જ્હા છે, ત્યારે તે દ્વારા અનુમાન પણ કેવી રીતે સત્ય હાઇ શકે ? કા-રણ કે—હેતુ તો કર્તાના સ્મરણના અભાવરૂપ છે, અને તે હેતુ તો આત્મામાં જ રહેવાના અને અપીરુષેયપણું તા શબ્દમાં રહેવાનું. આમ જ્યારે આપના હેતુ જ જૂદા સ્થાનમાં રહેવાથી અસિદ્ધ થયા અર્થાત્ વેદપક્ષમાં રહેતા નથી; ત્યારે તે દ્વારા

વેદ અપોરુષેય તરીકે કેવી રીતે સિદ્ધ થઇ શકે ? તે વિચાર-

डिंथ, अस्य महतो मूतस्य निःश्वसितमेतादृग् ऋ-ग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथवंवेदः ध्रत्याहि (वेहांतपरिभाषाः पृ. ३०६), पौराधिक क्षेत्रिः पणु ते वातने टेका आपे छे- 'वक्त्रेभ्यो वेदास्तस्य विनिःसृताः। प्रतिमन्वन्तरं चैव श्रुतिरन्या विधीयते। 'ध्रत्याहि श्रुतियोधी वेदना क्रतांतुं ल्यारे स्मरख्याय छे, त्यारे क्रतांना रमरख्ने। अलाव छे स्मि केवी रीते क्षी शक्षाय १

वेदः पौरुषेयः, शब्दातमकत्वात्, भारतादिवत्।
भडाकारत विगेरेनी भाइक वेदमां शण्डपछुं डावाथी वेदने
धेषु पुरुषे अनाव्या छे. आ अनुमानधी जयारे वेद पौरुषेय
सिद्ध थया, त्यारे भील डेनुक्रा आपी तेने अपौरुषेय सिद्ध
करवाना मनारथा नपुंसक प्रत्ये क्वािमनीनी जिज्ञासा केवा
समक्रवा. आवी रीते अनुमानथी वेद अपौरुषेय सिद्ध
धता नथी.

આગમ તો વેદને પૌરુષેય સિદ્ધ કરવા પ્રયત્ન કરે છે, ત્યારે તે દ્વારા પણ વેદમાં અપૌરુષેયત્વ કેવી રીતે સિદ્ધ થઇ શકે ? કારણ કે-આગમ શખ્દોના સમૂહરૂપ છે, અને શખ્દો તો પુરુષના પ્રયત્ન સિવાય ઉત્પન્ન થઇ શકતા નથી, તો તેવા આગમ વેદને અપૌરુષેય સિદ્ધ કરી શકે નહિ.

ઉપમાન પ્રમાણુ તા ત્યારે આપી શકાય કે જ્યારે બીજો. કાઇ પણ અપીરુષેય શ્રંથ જગત્માં વિદ્યમાન હાય; તા એમ કહી શકાય કે-જેમ આ ગ્રંથ અપીરુષેય છે, તેમ વેદાને પશુ અપીરુષેય માનવા. પર'તુ એ વાત તા આકાશપુષ્ય જેવી છે, તા પછી કાેની ઉપમા આપીને વેદામાં અપીરુષેયત્વ સિદ્ધ કરવામાં આવે?

અર્થાપત્તિ પ્રમાણની પ્રવૃત્તિ પણ તેમાં થઇ શકે તેમ નથી, કારણ કે-પ્રવૃત્તિ ત્યારે થાય કે જ્યારે તે સિવાય પદા- થંની ઉપપત્તિ ન થઇ શકતી હોય; પરંતુ આ ઠેકાણે તેમ છે જ નહિ. કેમકે અર્થાપત્તિ માન્યા સિવાય પણ વેદમાં પૌરુષ્વિત્વ બીજાં પ્રમાણે દ્વારા ખરાખર સિદ્ધ થાય છે, ત્યારે તપ- સ્વિની બિચારી અર્થાપત્તિ આવીને શું કરવાની ?

અાવી રીતે પાંચ પ્રમા**ણે**!માંથી એક પણુ પ્રમાણુ વેદના અપારુષેયત્વને સિદ્ધ કરી શકતું નથી.

### વેદમાં પારુષેયત્વની સિદ્ધિ

આત પુરુષનું વચન જ પ્રામાણિક કહેવાય, કારણુ કે તે ખંનેને પરસ્પર કાર્ય – કારણુલાવ છે. આત્રવચન હાલાથી તેમાં પ્રામાણિક પણું હાલાથી તે આપ્ત-વચન તરી કે એલળખાય છે. આ ઠેકાણું બીજ – અંકુરની માફક કાર્ય – કારણુલાવ માનવામાં આવેલા હાલાથી અન્યાન્યાશ્રયદાષ અથવા અનવસ્થાદાષ એ બેમાંથી એકની આશંકાને સ્થાન જ નથી. લાલાથ – અતીન્દ્રય પદાર્થોનું જ્ઞાન થવાથી આપ્તવ-ચનની ઉત્પત્તિ થાય છે અને આપ્તવચન પ્રામાણિક હાલાથી

તે દ્વારા અતીન્દ્રિય પદાર્થોનું વાસ્તિવિક જ્ઞાન થાય છે; તેથી તે અન્ત્રેના પરસ્પર કાર્ય—કારણભાવ માનવામાં અડગણ નથી.

અા વાત શ્રુતિએા દ્વારા સિદ્ધ થઇ શકતી નથી. કારણ કૈ–તેવાં વેદવાકચામાં કાેઇ પણ પ્રકારથી આપ્તવચનતા સિદ્ધ થઇ શકતી નથી.

પૂર્વ પક્ષ—ભાહ મતમાં જેમ ધ્યાન, અધ્યયન વિગેરે અનુષ્ઠાના પ્રતિપાદક પિટક ગંગા છે, તે પિટક ગંગાના વકતા દાષવાળા હાવાથી તેના ગંગામાં અપ્રામાણિક પછું છે; તેમ અમારા મતમાં દાષવાળા કે દાષ વિનાના કાઇ પણ વક્તા જ નથી, ત્યારે તેમાં અપ્રમાણુપણું કેમ કહી શકાય ! માટે 'વેદા સ્વય' પ્રમાણુત્ત છે ' એમ કહેવામાં ક'ઇ અઢચણ નથી.

ઉત્તરપક્ષ—ગુણા અને દાષા બન્ને વક્તાને આધીત છે. કારણ કે-જે વક્તા રાગ-દેષ વિગેર દાષાવાળા હાય, તેના વચનમાં દાષા આવવાના અને જે વકતા રાગ દેષાદિથી રહિત ગુણાવાળા હાય, તેના વચનમાં ગુણા આવવાના સંભવ અવશ્ય રહે છે. આપના મતમાં તેવા પ્રકારના ગુણાવાળા કાઇ પણ વકતા જ જયારે નથી, ત્યારે તે વચનમાં પ્રમાણપાશું વિગેરે ગુણા હાય જ કયાંથી ? અને જે વચનમાં ગુણા ન હાય, તેવા નિર્ગુણ વચન તરફ ખુદ્ધિમાનાની પ્રવૃત્તિ પણ કેવી રીતે થઇ શકે ?

પૂર્વ ૦--જેવી રીતે પિટક લ'શાના વકતા તરીકે ખુદ્ધને માનવામાં આવેલ છે, તેવી રીતે અમારા મતમાં કાઇ પણ વકતા ન હોવાથી વેઢાને અપીરુષેય માનવામાં આવ્યા છે.

ઉત્તર૦--જેમ ત્રણ પિટક શંશના વકતા ખુદ સંભળાય છે, તેમ કણાદ ઋષિના અનુયાયીઓ કહે છે કે-આઠ ઋષિ-ઓએ મળીને વેદા બનાવ્યા છે, અને પૌરાણુક લોકા કહે છે કે-પ્રદ્માએ પાતે જ વેદા બનાવ્યા છે, જૈના કહે છે કે-કાલા-સુરે વેદા બનાવ્યા છે. આવી રીતે જયારે વેદના પૌરુષેયત્વના સાધનમાં અનેક પ્રમાણા મળી આવે છે, ત્યારે 'વેદા અપૌરુ-ષેય છે ' એમ કેવી રીતે સાની શકાય ?

પૂર્વ ૦ - નવર્ત માનકાલના અધ્યયનની જેમ વેદાનું અધ્યયન પણ પૂર્વ પૂર્વના અધ્યયન પૂર્વ કજ હાય છે, આ અનુમાનથી વેદના વક્તા કાઇન હાવાથી અમ્હે તેને અપોરુષ્ય કહીએ છીએ.

ઉત્તરo——આવી રીતે અનુમાનની કલ્પના તો બુદ્ધ દેવના બનાવેલા પિટક ગ્રંથામાં પણ થઇ શકતી હોવાથી તેને પણ આપના મત પ્રમાણે અપોરુષેય કેમ ન કહી શકાય ? એતાવતા આપના હેતુ વ્યભિચાર દેાષ—ગ્રસ્ત હાવાથી અનાદરણીય છે. કિંચ રામાયણ, મહાભારત વિગેરેનું અધ્યયન પણ વર્ત માન અધ્યયનની માફક પૂર્વ પૂર્વના અધ્યયન પૂર્વ કહાવાથી સમસ્ત ગ્રંથા અપારુષેય છે એમ પણ કેમ ન કહેવાય? અપર' ચવેદની જેમ અવેદ (વેદ સિવાયના સમસ્ત) ગ્રંથા અપારુષેય છે અને વેદ સિવાયના ગ્રંથાની જેમ વેદ પણ પારુષેય છે. એમ કહેવામાં પણ શા બાધ છે?

પૂર્વ ૦—૭~ચારણ કરવામાં કહેશસાધ્યતા, શ્રવણમાં શુષ્કતા વિગેરે અતિશયા વેદમાં માલૂમ પડતા હોવાયી અને બીજા શંથામાં તેમાંતું કંઇ પણ ન હાવાથી વેઠ જ અપીરુ-ષેય માની શકાય, બીજા ગંથા નહિ.

ઉત્તર૦--બીજા શ્રાંથામાં પણ પરાક્ષ મંત્રશક્તિરૂપ અતિશયા પ્રાપ્ત થાય છે, ત્યારે તેને પણ અપીરુષેય કેમ ન કહી શકાય ?

પૂર્વ --- મ'ત્રશક્તિ તો અથવ શા વિગેર વેદામાં જ છે; બીજામાં નથી; માટે વેદા જ અપીરુષેય કહેવાય, બીજા શ્રાંથા નહિ.

ઉત્તર૦—આ સમાધાન પણ અયુક્ત છે; કારણ કે ખાહના ગ્રંથામાં પણ મંત્રશક્તિ વિશેષરૂપથી ઉપલબ્ધ થાય છે, એમ દરેક વિદ્વાના જ્યારે માન્ય કરે છે, ત્યારે વેદમાં જ મ'ત્રશક્તિ છે અને બીજામાં નથી એમ કેમ કહેવાય ? અથવા તેમ કહેવાથી વેદમાં અપીરુષેયત્વ કેવી રીતે સિદ્ધ થઇ શકે ?

પૂર્વ --- મંત્રાની શક્તિ જે બીજે ઠેકાણે જોવામાં આવે છે, તે પણ વૈદિક મંત્રાની જ સમજવી, બીજામાં તેવી છે જ નહિ, માટે વેદ અપીરુષેય છે.

ઉત્તર ૦ – સસુદ્ર માંથી ગયેલાં રત્નાની માક્ક જૈનોના આગ-મમાંથી લીધેલા હાવાથી તે મંત્રા તેવી શક્તિવાળા છે, પરંતુ વૈદિક મંત્રા તો તેવા કાઇ શુદ્ધ કે નિર્દોષ જોવામાં આવતા નથી; વેદામાં તા ઠેકાણે ઠેકાણે પરસ્પર વિરાધિ વચના અને હિંસાત્મક યજ્ઞ સિવાય ગીજીં કંઇ પણ સાર જેવું નથી. જે કાંઇ સારભૂત છે, તે જૈનોના વિદ્યાપ્રવાદ નામના પૂર્વમાંથી તથા શ્રાવકપ્રજ્ઞિસ વેદ, સંસારાદર્શ વેદ વિગેરમાંથી લીધેલા છે. વસ્તુત: વેદમાં સ્વત; કંઇ પછ્યુ સાર જેવું જણાતું નથી. જેમ રાજકુલમાં જેટલાં રત્ના જોવામાં આવે છે, તેટલાં રતના ત્યાંથી જ ઉત્પન્ન થયેલાં છે એમ માનવામાં કંઇ પણુ પ્રમાણુ નથી; કિન્તુ રતનાકર વિગેરમાંથી આવેલાં છે, એમ સર્વ કાઇ માને છે. તેમ જૈનપવચનના એક ભાગરૂપ વિદ્યાપ્રવાદ નામના પૂર્વમાંથી જ તમામ સારા સારા મંત્રા લેવામાં આવ્યા છે. એમ ગેમ કહી શકાય ? એમ ગારીના ધનથી કાઇ પણુ પુરુષ ધનવાન્ કહેવાતા નથી. તેવી રીતે ગારેલા મંત્રાથી વેદ પણુ મંત્રવાળા કેવી રીતે કહી શકાય ? આમ જયારે મંત્રશક્તિ જ પારદી છે, ત્યારે તે દ્વારા વેદમાં અપીરુષેયત્વ કયાંથી સિદ્ધ થઇ શકે ?

કિંચ, જે વચન અવિસંવાદિ હોય, તે જ પ્રમાણભૂત થઇ શકે; અવિસંવાદિતા વક્તાના ગુણાને આષીન છે. જેમ નેત્રમાં કમળા વિગેરે રાગ થવાથી શ'ખ વિગેરે ધાળી વસ્તુ પણ પીળી જોવાય છે, તેમ જેની જ્ઞાનરૂપી આંખમાં મિચ્ચાદર્શન રૂપી રાગ થયો હાય, તે મનુષ્ય પણ સાચી વસ્તુને જૂઠી અને જૂઠીને સાચી માને છે. જેની આંખ દાષરહિત હાય, તે મનુષ્ય વસ્તુ જેવી હાય તેવી જ દેખે છે; તેમ જેનું જ્ઞાન સમ્યગ્દર્શન પૂર્વક હાય, તે જ મનુષ્ય વાસ્તવિક પદાર્થનું વાસ્તવિક જ્ઞાન મેળવી શકે છે. પ્રસ્તુતમાં જેના વક્તા રાગાદિ દાષાવાળા હાય, તેનું વચન વિસંવાદિ હાય છે; અને જે પ્રધાનો વકતા વીતરાગ હાય, તેનું વચન અવિસંવાદી હાય

એ યુક્ત છે અને તેનું જ વચન યથાર્થ શાસ કહી શકાય. કહ્યું છે કે-

> " शासनात् त्राणशक्तेश्व बुधैः शास्त्रं निरुच्यते । वचनं वीतरागस्य तत् तु नान्यस्य कस्यचित् ॥ '

> > — ઉપાધ્યાયયશાવિજયકૃત અષ્ટક પૃ. ૬

ભાવાય: -જે વચનાથી આત્માને સારી શિક્ષા મળે અને દુર્ગતિથી બચાવવાની જેમાં શક્તિ હાય; તેવાં વચનાને વિદ્વાન્ લોકા શાસ કહે છે, તેમ હાવાથી વીતરાગના વચન સિવાય અન્ય કાઇનાં વચનને શાસ કહી શકાય નહિ.

આપના મત પ્રમાણે વેદનો કાઇ વક્તા જ નથી, ત્યારે તેમાં અવિસંવાદકતા ન હોઇ શકે. તાત્પર્યાર્થ: –યથાર્થ જ્ઞાન વિગેરે વક્તાના કાંષા સમજવા. દાષની અપેક્ષાએ અસત્ય જ્ઞાન, અને વીત-રાગભાવ વિગેરે ગુણાની અપેક્ષાએ સત્ય જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. જે સર્વજ્ઞ વીતરાગ હાય, તે જ આપ્ત કહેવાય; પરંતુ આપના મતમાં જ્યારે આવા પ્રકારના કાંઇ આપ્ત પુરુષ માનેલા નથી, ત્યારે આપના મતમાં સાચું જ્ઞાન હાય જ કયાંથી? જેમ કાંઇ અંધ મનુષ્ય બીજાને રૂપી વસ્તુના સ્વરૂપના પરિચય કરાવવા ચક્ષુદ્ધારા સમર્થ થઇ શકતા નથી; તેમ અનાપ્ત પુરુષ પણ યથાર્થ રીત્યા પદાર્થનું વાસ્તવિક જ્ઞાન કરાવવા સમર્થ થઇ શક નહિ.

મા સર્વ યુક્તિયાથી સિદ્ધ થાય છે કૈ-કાઇ પણ યુક્તિ

કૈ પ્રમાણદ્વારા વેદની અપીરુષેયતા સિદ્ધ થતી નથી, તે તેવા અપ્રામાણિક વેદવચન પર છુદ્ધિમાનાને શ્રદ્ધ કેમ થઇ શકે?

### અસર્વ<sup>દ્</sup>રસિદ્ધિ—મીમાંસા.

' સર્વજ્ઞ, વીતરાગ વિગેર વિશેષણાવાળા કાઇ પણ દેવ જ નથી, કારણ કે તેનું સાધક પ્રમાણ કાઇ નથી.' આવું મીમાંસકાનું પ્રતિપાદન યુક્તિશ્ન્ય છે, કેમકે સર્વજ્ઞ વીતરા ગને સિદ્ધ કરનાર યુક્તિયા અને પ્રમાણા વિગેર પુષ્કળ છે. જ્ઞા—

' ज्ञानतारतम्यं क्वचिद् विश्रान्तं, तरतमञ्जदवाच्यत्वात्, परिमाणवत्। '

ભાવાર્થ:—એક બીજા જીવાની અપેક્ષાએ પ્રજ્ઞા, મેધા, પ્રતિભા વિગેરે ગુણાની તરતમતા—( ચડ ઉત્તર=એછા વધતા-પણું) જ્યારે જેવામાં આવે છે, ત્યારે તેની સંપૂર્ણતારૂપ વિશ્વાન્તિ પણું કાઇ ઠેકાણું માનવી જોઇએ. અર્થાત્ સર્વ પદાર્થ વિષયક ઉત્કૃષ્ટજ્ઞાન કાઇ ઠેકાણું અવશ્ય માનવું જોઇએ, તરતમતા હાવાથી; પરિમાણની જેમ. તાત્પર્યાર્થ—એારથી લીંછ, લીંછુથી કેરી, કેરીથી નાળીએર, તેથી કાહળું, તેથી કપાટ, તેથી ઘર, તેથી ગામ, તેથી નગર, તેથી દેશ વિગેરમાં જેમ એકએકથી માટા પરિમાણની તરતમતા જોવામાં આવતી હાવાથી તે તમામથી ઉત્કૃષ્ટ પરિમાણની વિશ્વાનિત જેમ આકાશમાં જોવામાં આવે છે અર્થાત્ આકાશથી માટું કોઇનું પરિમાણ નથી; તેમ જ્ઞાનની તરતમતા ( ચડ ઉત્તરપણું) પરિમાણ નથી; તેમ જ્ઞાનની તરતમતા ( ચડ ઉત્તરપણું)

એકએકથી વિશેષરૂપે અનુભવગાચર થાય છે. ધર્મપાલથી વિજયપાલ અધિક ખુદ્ધિશાલી, તેથી જિનદત્ત, તેથી જિનપાલ, તેથી જિનરક્ષિત, તેથી ઋષભદાસ તેથી અધિક જ્ઞાનવાન્ અમુક સાધુ, તેથી અધિક જ્ઞાનશાલી અમુક ઉપાધ્યાય, તેથી અધિક અમુક આચાય, તેથી અધિક જ્ઞાનવાળા ચઉદપૂર્વધર એમ એક બીજાની અપેક્ષાએ જ્ઞાનની તરતમતા જોવામાં આવે છે; ત્યારે તેની વિશ્રાન્તિ પણ અવશ્ય કાઇ એક વ્યક્તિમાં હોવી જોઇએ. જેમાં સર્વ પદાર્થ-વિષયક સવીંત્કૃષ્ટ જ્ઞાન હોય, જેનાથી અધિક જ્ઞાન બીજા કાઇમાં ન હોય, તેને જ સર્વ જ્ઞ સમજવો જોઇએ.

પૂર્વ ૦--જેમ તપાવેલા ગરમ પાણીમાં અનેક પ્રકારની ઉષ્ણુતાની તર-તમતા જોવામાં આવે છે, તો પણ સવેથી ઉત્કૃષ્ટ અગ્નિ સરખું પાણી કદાપિ જોવામાં આવતું નથી. અર્થાત્ પાણી મટીને અગ્નિ થયા એમ કાઇ પણ વખતે જોવામાં આવતું નથી; તેમ જ્ઞાનમાં પણ સર્વોત્કૃષ્ટ સર્વજ્ઞપણું હોલું અસંભવિત છે.

ઉત્તર૦--સહકારિ કારણાથી આવેલા આગંતુક ધર્માં સિવાયના, પોતાના આશ્રયને વિશિષ્ટ અનાવનાર, દ્રવ્યના સહજ ધર્મ જ અભ્યાસદ્વારા અનુક્રમે વધતા વધતા સર્વોત્કૃ-ષ્ટતાને પામે છે. જેમ સુવર્ણમાં ક્ષાર, માટી, અગ્નિ વિગેરના પ્રયાગદ્વારા નિર્મલતા-અત્યન્ત વિશુદ્ધતા થતી જોવામાં આવે છે. તેમ અનુક્રમે અભ્યાસદ્વારા જ્ઞાનાવરણના સર્વથા ક્ષયથી સર્વ પદાર્થ વિષયક સર્વોત્કૃષ્ટ અત્યંત્ત વિશુદ્ધ ક્ષાયિક નિર્મલ

श्चानमां श्चाननी तरतमतानी विश्वान्ति भानवी लेडिंगे; अने केमां तेनी विश्वान्ति होय, ते क सर्वं मानी शहाय. पाण्डीमां के उज्ज्ञा लेवामां आवे छे, ते उज्ज्ञाता जु पाण्डीना सहक धर्म नथी, डिंतु अन्ति विशेरे सह हारि हारण्डांथी पेहा थयेंद्वा होवाथी आगंतु हे छे, तेथी पाण्डीने अमे तेट द्वां तपाववामां आवे, तो पण्ड ते हहापि अन्ति ३ थहा शहे नहि, अदुं पाण्डी अजवाथी तेना मूणना क क्षय थवाना अने ज्ञान ते। आत्माना सहक धर्म हावाथी केम केम ज्ञानना विशेष प्रहाश थता ज्ञाय, तेम तेम आत्मामां निर्म द्वता आवती ज्ञाय, अने तेना निरंतर अक्यास इमथी उत्तरात्तर विशेषता पेहा थतां अत्यंत उप्हण्टताइप सर्वं ज्ञपण्डानी प्राप्ति थाय, तेमां देश मात्र अद्यख्ड नथी.

કિંચ આપે પૂર્વે જે કૂદવાનું દુષ્ટાંત આપ્યું હતું. તે કૂદલું, પણ જીવના સહજ ધર્મ નથી. કિંતુ કર્મજન્ય આગનતુક ધર્મ છે, તેથી તે દર્શાત પણ અંહિ અયુક્ત છે. એ દર્શાતમાં જણાવ્યા પ્રમાણે ઘણું ફૂદવા જાય તા ઉલદું સામચ્યના જ ક્ષય થાય. આત્મામાં તા જ્ઞાનના વધારે વધારે અભ્યાસ થવાથી પદાર્થના પરિચ્છેદરૂપ સામચ્યે વધતું જ જાય.

કિંચ બીજાં અનુમાના દ્વારા પણ સર્વજ્ઞની સિદ્ધિ કરવામાં આવે છે.—કાેંઇના ઉપદેશ સિવાય, કાેંઇ પણ ચિન્હ સિવાય, લેશ માત્ર વિસંવાદ વિના, વિશેષ દેશ, વિશેષ દિશા, વિશેષ કાલ, વિશેષ પ્રમાણ વિશેર સ્વરૂપ ચન્દ્ર–સૂર્યના ગ્રહ- ણતું ઉપદેશકપણું હોવાથી અતીન્દ્રિય પદાર્થો (ધર્મ, અધર્મ, આ લોક, પરલોક, આત્મા, સ્વર્ગ, નરક વિગેરે) ના સમૂહના સાક્ષાત્કાર કરનારા કાઇ હોવા જોઇએ બીજાના ઉપદેશ સિવાય તથા કાઇ પણ ચિન્હ સિવાય, જે જે વિષય-ના અવિસ'વાદી ઉપદેશક હાય, તે તે વિષયના સાક્ષાત્કાર કરનારા હાય છે; જેમ જિનપાલ વિગેરે બીજાના ઉપદેશ સિવાય પણ ચન્દ્રપ્રત્રપ્તિ, સૂર્ય પ્રત્રપ્તિ વિગેરે જયાતિષ્-શાસ્ત્રથી નિર્ણય કર્યા પછી પાતે સાક્ષાત્કાર કરી ચન્દ્રચહણ વિગેરેના અવિસ'વાદી ઉપદેશ આપે છે. તેમ અતીન્દ્રિય સમસ્ત પદાર્થીના જે સાક્ષાત્કાર કરનારા હોય, તેને સર્વદ્ર કહેવામાં આવે છે.

આ પ્રમાણે પ્રમાણા હોવા છતાં 'પાંચ પ્રમાણે માંથી કાઇની પ્રવૃત્તિ ન થઇ શકતી હોવાથી કોઇ સર્વજ્ઞ હોઇ શકે નહિ. 'એવું મીમાંસકાનું કથન અસત્પ્રલાપરૂપ ઠરે છે.

કિંચ, અન્ય અનુમાનથી પણ સમજાવવામાં આવે છે.— પર્વંતમાં રહેલ અનુમેય (અગ્નિ વિગેરે) ની જેમ અનુમાનને યાગ્ય હોવાથી, પરમાણુ વિગેરે સૃક્ષ્મ પદાર્થો તથા અતીત કાલમાં થયેલા રામ—રાવણ વિગેરે, તથા હિમવત્, મહાહિમ-વત્, નિષધ, નીલ, રુક્મી, શિખરી વિગેરે પર્વતો, ઐરવત, હિર, રમ્યક, દેવકુરુ, હત્તરકુરુ, મહાવિદેહ વિગેરે તમામ શ્રેત્રા વિગેરે સમસ્ત પદાર્થો કાઇને પ્રત્યક્ષ હોવા જોઇએ. જેમ પર્વત વિગેરમાં ધૂમ પ્રત્યક્ષ થવાથી તે દ્વારા અગ્નિનું અનુ-આન થાય છે. જો કે તે અગ્નિને અનુમાન કરનારે ન દેખેલ દ્ધાવાથી તે અતુમેય છે, તા પણ પર્વતમાં જે પુરુષ અગ્નિની પાસે છે, તેને તા તે પ્રત્યક્ષ છે. તેમ સૂક્ષ્મ, સ્થૂલ, વ્યવહિત, પ્રકટ વિગેરે ત્રણે કાલના પદાર્થી પણ અનુમાનને ચાગ્ય હાવાથી આપણને તે પ્રત્યક્ષ ન હોવા છતાં, કાે પણ વ્યક્તિને તે પ્રત્યક્ષ હોવા જોઇએ. અને તે સમસ્ત પદાર્થી केने प्रत्यक्ष द्वाय, तेने सर्वज्ञ मानवे। क्रिधंके. तेवा प्रधारना સર્વજ્ઞને માનવામાં કાેઇ પણ બાધક પ્રમાણ છે જ નહિ. આપે માનેલ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ પણ પદાર્થનું કારણ નથી. કારણ કે જે પ્રત્યક્ષ નથી. તેવા પદાર્થી પણ દેશવિશેષ તથા ગુફાઓ વિગે-રેના વ્યવધાનમાં રહેલા છે, જો આ ઠેકાણે પ્રત્યક્ષને પદાર્થનું કારણ માનવામાં આવે (અર્થાત્ પદાર્થનું કારણ પ્રત્યક્ષ છે, એમ માનવામાં આવે ) તા જે પ્રત્યક્ષ ન હાય, તે પદાર્થી પણ ન હાય-જગતમાં તેવા પદાર્થી પણ ન હાવા જોઇએ. માટે પ્રત્યક્ષ પદાર્થનું કારણ નથી: તેમ પ્રત્યક્ષ પદાર્થનું વ્યાપક પણ થઇ શકે તેમ નથી, કહાચ તેમ માનવામાં આવે તા પ્રત્યક્ષની નિવૃત્તિમાં પદાર્થની પણ નિવૃત્તિ થવી જોઇએ. જેમ અગ્નિના નાશ થવાથી ધૂમના નાશ થાય છે, તેમ પ્રત્યક્ષના નાશ થવાથી પદાર્થના પણ નાશ થવા જોઇએ. આમ અનેક વિપત્તિયા આવતી હાવાથી પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ સર્વજ્ઞની સિદ્ધિમાં ખાધક થઇ શકત નથી.

અનુમાન પણ સર્વ જ્ઞની સિહિમાં બાધક નથી. કારણ કૈ—અનુમાન તાે ધર્મી, સાધ્ય અને સાધન આ ત્રણ સિવાય શઇ શકે નહિ. હવે ધર્મીથી આપ શું સર્વજ્ઞને લેવા ચાહાે

છા ? અથવા સુગતને યા સર્વ પુરુષાને ? આમ ત્રણ પ્રશ્ન ( વિકલ્પા ) થાય છે. તેમાં સર્વજ્ઞને ધર્મી સ્વીકારવારૂપ ને પ્રથમ પક્ષ માનવામાં આવે તો તેમાં સાધ્ય પદાર્થ શ અસત્ત્વ લેશા ? અર્થાત્ સર્વજ્ઞ છે જ નહિ એમ કહેવા માગા છા ? અથવા અસર્વસપણાને સાધ્ય કરવા ઇચ્છા છા ? હવે જો સર્વજ્ઞને ધર્મી બનાવી અસત્ત્વને સિદ્ધ કરવાના તમારા મના-રથ થાય, ત્યારે હેતુપદથી આપ શું સાધનના અનુપલં ભ લેશા ? અર્થાત સાધન કાઇ પણ છે જ નહિ એમ કહેવામાં આવે. તા એના અર્થ એવા નીકળે કે-' કાઇ પણ સાધન ન હાવાથી જગત્માં કાેઇપણ સર્વ રાજ નથી. ' અનુમાનની આવી બ્યાખ્યા થવાની. તેમાં પણ સર્વજ્ઞના ઉપલ ભ થતા નથી ? અથવા તેના કારણના કે તેના કાર્ય'ના ઉપલ'લ થતા નથી ? આમ ત્રણ પ્રશ્ન થાય છે. હવે તેમાંથી પહેલા પક્ષ ' સર્વજ્ઞના ઉપલંભ નથી ' એમ કહેશા, તા શું માત્ર તમને એકલાને સર્વજ્ઞના અનુપલ છે ? અથવા જગતુના તમામ જીવાને ? આમ બે પ્રક્ષ થાય છે. તેમાંથી પહેલા પક્ષ માત્ર તમને એક-લાને સર્વજ્ઞના અનુપલંભ છે અર્થાત્ સર્વજ્ઞવિષયક અનુભવ નથી. એમ કહેવામાં આવે તેા આપના હેતુ વ્યભિચારી-અ-સત્ય છે એમ સિદ્ધ થવાતું. કારણ કે બીજાના મનના અતુ-લવ પાતાને બિલકુલ ન હાવાથી 'બીજાના ચિત્તમાં છે જ નહિ' તેમ આપનાથી કૈવી રીતે કહી શકાય ? બીજાના મનના જો કૈ પાતાને અનુસવ નથી, તાે પણ તેની સત્તા તાે જરૂર માનવી પડશે. પાતાને કાઇ વસ્તુના અનુભવ ન હાવાથી તે વસ્તુ જગતમાં છે જ નહિ એમ બાલાય જ કેવી રીત ! માટે માત્ર

તમને પાતાને તેના અનુભવ ન હાવાથી 'સર્વ' છે જ નહિ' એવું આપનું કથન યુક્તિવિકલ હાવાથી અસત્ય છે.

'સર્વને સર્વજ્ઞના ઉપલ'લ ન થતા હાવાથી જગત્માં સર્વજ્ઞ છે જ નહિ 'એવા બીજો પક્ષ માનવામાં આવે તા જગત્ના તમામ જીવાને સર્વજ્ઞના અનુપલ'લ અર્થાત અનુ-લન નથી એ વાત આપે ક્યાંથી જાણી ! કારણ કે સર્વજ્ઞ સિવાય સંપૂર્ણ જગત્ના સમસ્ત જીવાના મનની વાત કાણ જાણી શકે! સારાંશ કે જગત્ના સમસ્ત આત્માઓની અને તેમના જ્ઞાનની માહિતી તમને નથી જ ત્યારે "કાઇને પણ 'સર્વજ્ઞ છે' તેવું પ્રતીત નથી કે તે વિષયના અનુલન નથી " આવું કથન સાહસ યા ધૃષ્ટતારૂપ લેખાય આમ 'સર્વને સર્વજ્ઞનો ઉપલંભ નથી ' એવા આપના પક્ષ ટકી શકતા નથી.

હવે એ દાષાના ખચાવ તરીકે 'સર્વજ્ઞના કારણના ઉપલંભ થતા ન હાવાથી સર્વજ્ઞ નથી. 'એમ કહેવામાં આવે, તા તે પણ ઠીક નથી. કારણ કે સર્વજ્ઞપણાનું કારણ—જ્ઞાના વરણાદિ ઘાતિકમાના ક્ષય તા અનુમાનથી ઉપલબ્ધ થાય છે, ત્યારે તેના અનુપલંભ કેમ કહી શકાય ? ત વિસ્તારથી જણા-વવામાં આવે છે.—

ગ્રાનાવરણ વિગેરે સમસ્ત ઘાતિકર્મોના કાઇ વ્યક્તિમાં સ'પૂર્ણ ક્ષય હોવા જોઇએ, તર-તમભાવથી હાસ થતા હાવાથી, કનક—પાષાણુની જેમ; ભાવાથ'—જેમ ક્ષારપુટ, અન્નિ-સ'ચાગ વિગેર જેવા જેવા કારણસમુદાય મળતા જાય, તેવા તેવા તર–તમભાવથી મુવણુંમાંથી જેમ કીડુ, કાલિમા વિગેર

ખાદા આંતર મલાના વિનાશ થતા જોવામાં આવે છે. અને સંપૂર્ણ કારણસામગી મળતાં સંપૂર્ણ મલ દ્વર થવાથી સુવર્ણ નિર્મલ ખની જાય છે, તેમ આત્માની સાથે અનાદિ કાળથી પ્રવાહ રૂપે લાગેલાં જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, માહનીય અને અન્તરાય એ ચારે ઘાતિક માના પણ સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્ જ્ઞાન, અને સમ્યક્ ચારિત્રરૂપ અષ્ટાંગ યાગની સામગ્રી દ્વારા સ્થય થવાથી આત્માના મૂળગુણરૂપ કેવળ (સંપૂર્ણ) જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે. સર્વ પદાર્થોના સાક્ષાત્કાર કરાવનારૂ આવું જ્ઞાન જેને થયેલું હાય, તે જ સર્વજ્ઞ કહેવાય છે. સર્વજ્ઞપણાના કારણને દર્શાવનારા આ કથનથી 'સર્વજ્ઞપણાના કારણના ઉપલંભ ન હાવાથી સર્વજ્ઞ છે જ નહિ ' એવી મીમાંસ કાની માન્યતા યુક્તિવિકલ—અસત્ય જણાઇ આવે છે.

હવે કદાગ્રહના વશથી એમ કહેવામાં આવે કે 'સર્વજ્ઞના કાઇ કાર્યના ઉપલંભન થતા હાવાથી સર્વજ્ઞ છે જ નહિ. આવું કથન પણ અયુક્ત છે. કારણ કે સર્વજ્ઞનું કાર્ય અવિસ્તંવાદી ઉપદેશરૂપ આગમા (જૈનાગમા) વર્તમાન કાળમાં પણ વિદ્યમાન છે, એથી પૂર્વોક્ત કથન અદ્દરદર્શિતાને સૂચવે છે.

કિંચ, 'સર્વજ્ઞના વ્યાપકના ઉપલંલ ન હાવાથી સર્વજ્ઞ છે જ નહિ.' એમ કહેવામાં આવે, તાે તે કથન આકાશપુષ્પ જેવું ગણાય, કારણ કે સર્વજ્ઞપણાતું વ્યાપક સર્વ પદાર્થતું સાક્ષાત્કાર કરવાપણું અનુમાન દ્વારા સિદ્ધ છે. જા્ઓ--

अस्ति कश्चित् सर्वेपदार्थसाक्षात्कारकारी, तद्ग्रइण-

स्वभावत्वे सित प्रश्लीणप्रतिबन्धकत्वात्, यद् यद्ग्रहणस्वभा-वत्वे सित प्रश्लीणप्रतिबन्धकं तत् तत्साश्लात्कारी, यथा-ऽपगतिविभरादिप्रतिबन्धं छोचनं रूपसाश्लात्कारी।

भावार्थ—सर्व पहार्थना साक्षात्वार करनारा है। छें क्रेड छे. कारण है केनां के प्रतिण धंड कारणे હिय, तेनां ते इर थवाथी तेने ते पहार्थने अહण करवाना स्वभाव छे. तेथी तेने ते पहार्थने अखण करवाना स्वभाव छे. तेथी तेने ते पहार्थना साक्षात्वार थाय के वात स्वानुस्वसिद्ध छे. केम अधार विशे प्रतिण धंड कारणे। हर थवाथी आंभने रूपी पहार्थ विश्वक ज्ञान थाय छे, तेम सडल पहार्थना साक्षात्वार विशे केमोंना आहा, आक्यंतर विशे येशानी संपूर्ण सामग्री द्वारा क्षय थवाथी सडल पहार्थोना केने साक्षात्वार थाय, ते क सर्वज्ञ छे. आम होवाथी 'सर्वज्ञना व्यापडने। असाव होवाथी सर्वज्ञ छे क नहिं, को डथन निरस्त थहा क्षय छे.

આથી સુગતને ધર્મી અનાવી તેમાં સવે ત્રત્વના અસત્ત્વની સિદ્ધિના મનારથ મૃગતૃષ્ણા જેવા છે, કારણ કે તેમાં પણ પૂર્વોકત દાષાના સંભવ અવશ્ય રહેવાના, કિંચ, સુગત વ્યક્તિ- વિશેષમાં સવે ત્રત્વના નિષેષ કરવાથી પણ તમામ સવે ત્રના નિષેષ થઇ ગયા એમ કદાપિ સમજવાનું નથી. એકના નિષેષ કરવા છતાં પણ ખીજાનું વિધાન અવશ્ય થવાનું. કારણ કે ખીજાના વિધાન સિવાય કાઇ એક વિશેષના નિષેષ કદાપિ થઇ શકે નહિ. જેમ કે 'આ અપ્રાદ્મણ છે' આ ઠેકાણે

ધ્રાહ્મણના જે નિષેધ કરવામાં આવ્યા. તે પણ ધ્રાહ્મણ સિવાય સિત્રિય, વૈશ્ય, શૂદ્ર વિગેરે મનુષ્યા હાવાથી જ. જ્યાં પ્રતિપક્ષી બીજી વ્યક્તિ જ ન હાય, ત્યાં 'સુગત અસવ'રા છે ' એમ કેવી રીતે કહી શકાય ?

કિંચ, અસર્વજ્ઞની સિહિમાં પ્રમાણથી વિરુદ્ધ અર્થના વક્તૃત્વને હેતુરૂપે માના છા? અથવા તેથી વિપરીતપણાને ? યા સામાન્યરૂપે વકતૃત્વને હેતુરૂપે જણાવા છા ? આ ત્રણ પક્ષમાંથી પ્રથમ પક્ષ અસિદ્ધ છે. કારણ કે જે સર્વજ્ઞ હાય, તે પ્રમાણથી વિરુદ્ધ પદાર્થનું ભાષણ કરે તે તા સતીને પરપુરુષના સ્પર્શની ઇચ્છા જેવું કહેવાય. મેરુ ચલાયમાન થાય, તા પણ સર્વજ્ઞ પ્રમાણથી વિરુદ્ધ અર્થનું ભાષણ કરે એ વાત માની શકાય નહિ—અર્થાત બિલકુલ અસંભવિત છે.

હવે બીજો પક્ષ માનવામાં આવે તો તેના અર્થ એ ચવાના કે-' સર્વત્ર પ્રમાણથી વિરુદ્ધ અર્થનું પ્રતિપાદન કરતા નથી, તેથી અર્મેં સર્વત્રાને માનતા નથી.' આમ કહેવાથી તો કહેનારને હાસ્યપાત્ર થવું પડે એ સ્પષ્ટ છે. એથી બીજો પક્ષ માની શકાય તેવા નથી અને તેથી અસર્વત્રાની સિદ્ધિ થઇ શકે તેમ નથી.

ત્રીએ પક્ષ માનવામાં 'વકતાપણું છે, માટે સર્વજ્ઞ નથી ' આવા અર્થ થવાના. આ ઠેકાણે હેતુ જ વ્યભિચારી છે, કારણ કે-વકતૃત્વ તા સર્વજ્ઞમાં પણ છે, છતાં ત્યાં અસર્વ-જ્ઞતારૂપ સાધ્ય તા નથી જ. કેમકે સર્વજ્ઞ અસર્વજ્ઞ છે, સતી વેશ્યા છે એમ કાઇ બુદ્ધિશાલી બાલી શકે નહિ. આવી રીતે અનુમાન પ્રમાણ સર્વ જ્ઞતું બાધક થઇ શકતું નથી.

હવે આગમ પ્રમાણ સર્વજ્ઞનું આધક નથી, તે દર્શાં ન વામાં આવે છે.—શું પોરુષેય આગમ સર્વજ્ઞના બાધક છે? અથવા અપોરુષેય? આમ છે પ્રશ્નેના ઉપસ્થિત થાય છે. તેમાંથી અપોરુષેય આગમ હોઇ શકે નહિ એ પૂર્વ પ્રતિપા-દિત થઇ ગયેલ હોવાથી તે સર્વજ્ઞના બાધક થઇ શકે તેમ નથી. વચન ત્યારે જ પ્રામાણિક ગણી શકાય, કે જ્યારે તે વચનના વક્તા ગુણવાળા હાય. જ્યાં કાઇ વકતા જ ન મનાય, ત્યાં તે ગુણરહિત છે કે ગુણસહિત છે તેની ચર્ચા જ અસ્થાને છે. કિંચ ' हिरण्यगर्भ: सर्वज्ञ: 'ઇત્યાદિ વેદવાકયા સર્વજ્ઞને પ્રતિપાદન કરનાર તરીકે ઉપલબ્ધ થાય છે, તા અપારુષેય તરીકે કલ્પેલ આગમ પણ સર્વજ્ઞની સત્તા જ સ્વીકારે છે.

પૌરુષેય આગમ સર્વજ્ઞના નિષેષક હાઇ શકે નહિ. કારણ કે-સ્વયં સર્વજ્ઞ પુરુષ પાતાના નિષેધ કરે એમ કેવી રીતે માના શકાય?

ઉપમાન પ્રમાણ પણ સર્વ રાતું બાધક નથી, કારણ કે ઉપમાન અને ઉપમેય આ બંને પદાર્થી જ્યાં પ્રત્યક્ષ હોય, ત્યાં જ ઉપમાન પ્રમાણની પ્રવૃત્તિ હોય છે. આપના મતમાં જ્યારે સર્વ રા જ સ્વીકારાયેલ નથી, ત્યારે તેના બાધક અથવા અબાધકના નિચાર શી રીતે થઇ શકે ?

અર્થાપત્તિપ્રમાણ પણ સર્વજ્ઞનું બાધક બની શકે નહિ.

કારણ કૈ-સર્વ જ્ઞના અભાવ વિના જો કાઇપણ પદાર્થની અનુ-પપત્તિ થતી દ્વાય. તા તેની કહપના કરવામાં આવે; પરંતુ તેમ તા છે જ નહિ, ત્યારે અર્થાપત્તિપ્રમાણ સર્વજ્ઞનું આધક કૈવી રીતે થઇ શકે ?

કિંચ સર્વંત્ર માન્યા સિવાય વેદમાં પ્રામાણ્ય પણ આવી શકે નહિ. જ્યાં ગુણુવાળા વકતા ન મનાય, ત્યાં વચનમાં પ્રમાણતાનું ળીજું કર્યું કારણ છે ? આવી રીતે સર્વંત્ર માન- નામાં કાઇ પણ પ્રમાણ ભાષક થઇ શકતું નથી, તેથી 'પ્રમાણ- પંચકની અપ્રવૃત્તિ' અસત છે. તે સ્વીકૃત પ્રતિષ્ઠિત સર્વંત્ર સાનાવરણના સંપૂર્ણ ક્ષયથી ઉત્પન્ન થયેલા અવિકલ કેરલ- જ્ઞાનરૂપી પ્રકાશદ્વારા સમસ્ત લોકાલોકને જાણે છે.

પૂર્વ -- સર્વ જ્ઞ જ્યારે સમસ્ત પદાર્થોના અનુભવ કરે છે, ત્યારે તેને અશુચિ પદાર્થોના અને નરક વિગેરેની વેદનાના પણ અનુભવ થવા જોઇએ.

ઉત્તર૦--જે લોકા જ્ઞાનને પ્રાપ્યકારિ માનતા હાય અર્થાત 'રસનેન્દ્રિય વિગેરેની જેમ જ્ઞાન વસ્તુની સાથે સંખદ્ધ થઇ વસ્તુને ગ્રહણ કરે છે' એવી મભ્યતા ધરાવતા હાય, તેમને પૂર્વોક્ત (અશુચિના સ્વાદના તથા નરક વિગેરેની વેદનાના અનુભવ) દાષો આવવાના સંભવ રહે; પરંતુ જૈના જ્ઞાનને પ્રાપ્યકારિ માનતા જ નથી; તેથી તેમના મતમાં તે દેષને લેશ માત્ર અવકાશ મળતા નથી.

પ્રસંગોચિત સૂચવલું આવશ્યક છે કે–જ્ઞાનને અપ્રાપ્ય-કારી (વસ્તુ પાસે જઇ ગ્રહણ કરે એવું) માનવું અયુક્ત છે. જેમ સૂર્ય પાતાના સ્થાનમાં રહીને સમસ્ત વસ્તુના પ્રકાશ કરે છે, તેમ જ્ઞાન પણ આત્મામાં રહીને જ સમસ્ત પદ્માર્થીને પ્રકાશિત કરે છે.

પૂર્વ—સંસાર અના કિ અન'ત છે, પદાર્થી પણ અને ત છે, તા અને ત પદાર્થોને અનુક્રમે જાણવાથી અનન્ત કાલ ગયા પછી સર્વજ્ઞ થવાના પ્રસંગ આવવાના.

ઉ૦-જેમાં અનેક પદાર્થીનું પ્રતિપાદન કર્યું હોય, તેવા શાસના સારી રીતે અભ્યાસ કર્યા પછી તેમાં પ્રતિપાદન કરેલા સમસ્ત પદાર્થીના જેમ પાતાને એકદમ-એક કાલમાં અનુભવ થાય છે; તેમાં કાલવિલંખની કંઈ પણ જરૂર રહેતી નથી, તેમ સર્વજ્ઞ સકલ પદાર્થીને સાક્ષાત્કાર કરાવનારા પાતાના કેવલ (સંપૂર્ણ) જ્ઞાનદારા એક સમયમાં અનન્ત પદાર્થી જાણે છે. પૂર્વાચાર્ય કહ્યું છે કે-

यथा सकलकास्त्रार्थः स्वभ्यस्तः प्रतिभासते । मनस्येकक्षणेनेव तथाऽनन्ताद्विदनम् ॥ १ ॥

—ષ્ડદર્શ¹નસમુ<sup>ર</sup>ચય પૃ. પઢ

ભાવાર્થ ઉપર આપવામાં આવ્યા છે.

સર્વજ્ઞ પરસાતમા અહેન્દ્રેવ જ સિદ્ધ થાય છે. ધ્રદ્મા, વિષ્ણુ, મહેશ્વર, સુગત, કપિલ વિગેરે કાઇ પણ અન્ય પુરુષ- વિશેષ સર્વજ્ઞપદની ચાગ્યતાવાળા જણાતા નથી, તા પછી તે સવજ્ઞ કેમ કહી શકાય ? કારણ કે-તેમનાં શાસ્ત્રો યુક્તિથી આધિતછે, તેમ તેમનાં ચરિત્રા પરથી તેમનું વર્તન પણ બાલ

(અજ્ઞાન) જેવું જણાય છે, તેઓ રાગ અને દ્રેષમાં જ નિરં-તર રાચીને રહેલા હાય, તેવા જણાઇ આવે છે. કામવાસનામાં અત્યંત લુખ્ધ જીવાને જો સર્વંજ્ઞ માનવામાં આવે, તેા અન્ય જીવાએ શા અપરાધ કર્યો છે કે તેમને પણ સર્વજ્ઞ ન કહેવામાં આવે ? ઉપર સૂચવેલ વ્યક્તિયા સર્વજ્ઞ સિદ્ધ થઇ શકતી નથી, તે સંબંધ વિશેષ યુક્તિપૂર્વંક આગળ જૈનદર્શનમાં જણાવવામાં આવશે.

#### વેદવિહિત હિંસા ધર્મ હેતુ નહિ ? તેની મામાંસા

પૂર્વપક્ષ-' વ્યસન અથવા લાલુપતાને લીધે જીવાના જે વધ કરવામાં આવે, તે હિંસા અધર્મ રૂપ કહેવાય; પારધિ, કસાઇ વિગેરેની હિંસાની જેમ; પરંતુ વેદમાં પ્રતિપાદન કરેલી હિંસા તો ધર્મ રૂપ જ કહેવાય, કારણ કે-તે હિંસા લારા દેવતા એ, અતિથિઓ, પિતૃલાક વિગેરેની પ્રીતિ સંપાદન કરી શકાય છે, દેવપૂજા વિગેરેની જેમ. તે વાતને પ્રમા- શાથી દેઢ કરવામાં આવે છે—

કારીરિ વિગેરે યજ્ઞા કરવાથી દેવતા પ્રસન્ન થઇને વર-સાદ વરસાવે છે, ત્રિપુરાણું વ ગ્રન્થમાં દર્શાવેલ બકરા વિગેરેને યજ્ઞમાં હામવાથી દેવતા પ્રસન્ન થઇને બીજા રાજાઓને વશ કરી આપે છે, મધુપર્ક વિગેરે કરવાથી અતિથિની પ્રીતિ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે. મધુપર્કમાં પશુની હિંસા કરવામાં પથ પાપ માનવાનું કારણ નથી. તથા શ્રાહ વિગેરેમાં પશુના વધ કરી માંસ દ્વારા તપં ણ આપવાથી પિતૃલાક પ્રસન્ન થાય છે. આના विस्तार माटे आयो मनुस्मृतिमां—"मत्स्यना मांसथी थे मासनी तृष्ति, હराधुना मांसथी त्रध्य मासनी, भेढाना मांसथी
यार मासनी, पक्षीक्योना मांसथी पांच मासनी, अक्सना
मांसथी छ मासनी, केखाना मांसथी सात मासनी, विवर'गवाणा हराधुना मांसथी आठ मासनी, करुकतिक भृवधी
नव सासनी, वराहे अने पांडाना मांसथी हरा मासनी,
ससता अने वावणाना मांसथी अशीकार मासनी, गायना
पायसथी जार मासनी अने पांखी पीती वणते केना वान
तथा छक पांखीमां अठेंदे तेवा सहेद र'गवाणा वृद्ध अवराना
मांसथी जार वरसनी पितृह्यावनी तृष्ति थाय छे. अथात
हिपर क्षाविश्व छवाना मांसथी हपर क्षाविश्व वणत सुधी
अहि रहेता मनुष्याना स्वर्णमां रहेता, पितृह्योवने तृपि
थाय छे. श्राद्ध वरवाथी तेक्योने त्यां सुधी भावानी आवश्यव्या
रहेती नथी."

— મનુસ્મૃતિ ( ભાષાટીકાવાળી શ્લોક ૧૭ થી ૭૨ ) આથી પિતૃલાકની તૃષ્તિ માટે શ્રાહમાં અનેક પ્રકારના જીવાની હિંસાનું વિધાન સ્પષ્ટ સૂચિત થાય છે.

' महोक्षं वा महाजं वा श्रोत्रियस्य प्रकल्पयेत् । '

ભાવાર્થ — માટા ભળદને અથવા માટા બકરાને શ્રાત્રિય **પ્રાહ્મણ** માટે મારા.

આવા પ્રકારની વેઢ વિગેરે શાસામાં દર્શાવેલી ધર્મન નિમિત્ત જીવહિ સા તે હિસા છે જ નહિ.' ઉત્તર૦—ઉપર્યું કત કૃથન સંસાર પરિભ્રમણ કરાવનાર્ છે. વેદમાં યા અન્યત્ર દર્શાવેલી પ્રાણીઓના પ્રાણના વિનાશરૂપ હિંસા એ ધર્મ હેતુ સ્વપ્નમાં પણ અંભવી શકે નહિ. જે ધર્મ તું કારણ હોય, તે હિંસારૂપ હોઇ શકે નહિ અને જે હિંસારૂપ હાય, તે ધર્મ તું કારણ થઇ શકે નહિ. કિંચ આ સ્થળે દીધ-દપ્ટથી વિચાર કરવાની જરૂર છે કે વેદવિહિત હિંસાને ધર્મ-હેતુ કહેવાનું શું પ્રયોજન છે ? શું યદ્મમાં હામવાથી હામાતા જવા મરતા નથી, માટે તેને ધર્મ નું કારણ કહેવામાં આવે છે, અથવા જવા મરે છે, તો પણ તેઓને આતંધ્યાન થતું નથી માટે તેને ધર્મ નું કારણ જણાવવામાં આવે છે, અથવા યદ્મમાં પારવાથી તે જવાને સુગતિ મળે છે, માટે તે ધર્મનું કારણ છે ? આમ ત્રણ પ્રશ્ન વિકલ્પ થાય છે.

તેમાંથી પ્રથમ પક્ષ માની શકાય તેમ નથી. કારણ કે યજ્ઞમાં હો માતા છવા મરેલા પ્રત્યક્ષ જેવામાં આવે છે. તેથી યજ્ઞમાં હોમાતા છવા મરતા નથી. એમ અપલાપ કરી શકારો નહિ. બીજો પક્ષ સમ ખાઇ સમજાવવા જેવા છે, કારણ કે યજ્ઞમાં હોમાતા છવાના આત્ર ધ્યાનનાં સ્વયક ચિહ્ના પ્રત્યક્ષ જેવામાં આવે છે. એ વખતના ત્રાસ—દયાજનક દેખાવ જેઇ ઘણા નિર્દય—ફ્રૂર મનુષ્યોને પણ કંપારી છૂટે છે, તા દયાળુ કંપે તેમાં શું આશ્ચર્ય ! યજ્ઞમાં હામાતાં અચારાં વિદીષ અવાચક પશુઓ પાતાની દયામણી આખે જોઇ પાતાની સામણી આપામાં હાય પાકારે છે કે—' હા! અતિક્ષ્ય છે, મહાકષ્ટ છે, કાઇ રક્ષક નથી, સમળા નિર્દય

એકત્ર થયા છે ?, હા ! કાઇ ખરાવા, કાઇ ખરાવા. ' એ હામાતા જીવાના મુખપરની દીનતા, કાતરદેષ્ટિ એમના આતે ધ્યાન–દુધ્યાનને સૂચવે છે, એ જોઇ પત્થર જેવા કઠેલું હુદયના પ્રાણીઓ પણ ઘણીવાર ક'પી ઊઠે છે. આમ હાવા છતાં એ યજ્ઞમાં હામાતા જીવાને આતે ધ્યાન થતું નથી, એમ કેમ કહેવાય ?

પૂર્વ ૦ -- લાહાના ગાળા ભારે હાવાથી ડૂખવાના સ્વભાવવાળા છે, તો પણ તેને ઘડીને સૂક્ષ્મ, પાતળા, પતરાના આકારવાળા અનાવવામાં આવે છે, ત્યારે તે પાણી ઉપર તરી શકે છે. અથવા વિષ જો કે મારવાના સ્વભાવવાળું છે, તો પણ મંત્ર વિગેરે સંસ્કારથી સંસ્કૃત થવાથી ઊલદું તે ગુણકારિ થાય છે. આળવાના સ્વભાવવાળા પણ અગ્નિ સતીઓના સતીત્વના પ્રભાવથી દાહકશક્તિરહિત થઇ જાય છે. એવી રીતે મંત્ર વિગેરે વિધિપૂર્વ સંસ્કાર કરવાથી વેદમાં વિધિરૂપ વિહિત હિંસા દોષપાત્ર જ નથી. તેમાં હિંસાની આશંકા કરી શકાય જ નહિ, કારણ કે વેદવિહિત હિંસા કરનારા યાજ્ઞિક લોકા સારી રીતે પૂજાના પાત્ર અને છે.

ઉત્તર૦–પૂર્વોકત કથન નિક્ધ મનુષ્યોની સભામાં કદાચ શાભે, પરંતુ અહિંસાદેવીના પરમ ઉપાસકાૈ–આર્યોને તો તેવા શખ્દાતું શ્રવણુ પણ કાનમાં તપાવેલ સીસું રેડવા જેલું લાગે. કિંચ, કસાઇ જેવા નિકંચ લાકા પણ તેવું ઉચ્ચારણ ≱રતાં અચકાય-મનમાં સંકાચાય. કસાઇ પણ કદાચ એમ કહેવા તત્પર થઇ જાય કે—'અમારા આ કુલધર્મ છે, અમ્હારા હાથે મરવાથી પશુઓને સુગતિ મળે છે, માંસ ખાતારા લોકો અમ્હને સારી રીતે માનપૂર્વ ક બાલાવે છે; માટે કસાઇ લાકોએ કતલખાનામાં કરેલી હિંસા તે પણ ધર્મના હેતુભૂત છે ' તો તેનું વચન પણ કેમ માન્ય ન રખાય ? યજ્ઞમાં મારવાથી પશુઓને સુગતિ મળે અને કતલખાનામાં મારવાથી કેમ ન મળે ? ઉલડું યજ્ઞ વિગેરમાં બકરાના સુખમાં જવના લાટ ભરીને સુકિયાથી રીબાવી મારવા કરતાં કતલખાનામાં જલદી મરવાથી વેદનાના સંભવ પણ તે કરતાં એછા છે, એમ પણ તેઓ કાં ન કહે ?

અપરંચ લેહાના ગાળા વિગેરનાં દર્શત આપી વેદ-વિહિત હિંસાને ધર્મ હેતુ સિદ્ધ કરવા થયેલા પ્રયત્ન-ખચાવ વ્યર્થ છે. કારણ કે-લાહાના ગાળા જ્યારે ઘડાઇને પતરારૂપ તદ્દન પાતળા રૂપાન્તર થઇ ગયા. ત્યારે તે પાણીમાં તરવાને સમર્થ થયા, તેવી રીતે વિષ પણ હિંસક વૈદિક મંત્રા સિવાય ઔષધિના પ્રયાગ કરવાથી ગુણકારી થાય, તથા અગ્નિ પણ મહાસતીઓના શીલના પ્રસાવથી સાંનિધ્યકારી દેવ વિગેરના સાંનિધ્યથી બાળવાની શક્તિથી રહિત બની પાણીરૂપ બની જાય, તેમાં વૈદિકમંત્રાની મહત્તા મનાવી શકાય નહિ. તેવી રીતે યજ્ઞ વિગેરે સ્થક્ષામાં લાખા વાર અસ્ખલિતપણે વિધિ પૂર્વ ક વૈદિકમંત્રાને ઉચ્ચારવામાં આવે, છતાં મરનાર પશુઓને વેદના થતી નથી એમ કાઇ પણ બુદ્ધિશાલી કહી શકે નહિ.

કિ'ચ, યગ્નામાં મરનાર પશુએા તરત સ્વર્ગમાં જાય છે,

તેમાં પ્રમાણ શું ! પ્રત્યક્ષથી તો કાઇ પણ માની શકે તેમ નથી. તેના પ્રકારનું દેન્દાંત, હેતુ વિગેરે ન મળવાથી અનુમાન પણ થઇ શકે તેમ નથી. આપના આગમ વિવાદ ગ્રસ્ત હોવાથી તે પ્રમાણ રૂપ થઇ શકે તેમ નથી. ઉપમાન અને અર્થાપત્તિ એ બન્ને અનુમાનમાં અન્તર્ગત હોવાથી અનુમાન પ્રમાણે અનુપયોગી છે. સારાશ કે—પાંચ પ્રમાણામાંથી એક પણ પ્રમાણ 'યજ્ઞ વિગેરમાં મરનાર પશુઓને સ્વર્ગ મળે છે ' એ કથનને સિદ્ધ કરવામાં સાધનભૂત થતું નથી, તેથી એ કથન અપ્રામાણિક છે, એ સ્પષ્ટ થાય છે. વસ્તુસ્થિતિ વિચારતાં એમ સમજ્ય છે કે—કેવળ માંસમાં આસક્ત બનેલા લોકોએ એ કથન કલ્પી કાઢેલું, હશે સ્વર્ગમાંથી આવી તે પશુ—દેવાએ મીમાંસક જેવા માંસ- ભક્ષી મનુષ્યા સિવાય કાઇ મહાત્માના કાનમાં કહ્યું જાણ્યું નથી કે—' યગ્નામાં મરવાથી અમ્હે સ્વર્ગમાં ગયા છીએ. '

પૂર્વ પક્ષ—મનુસ્મૃતિ વિગેરે ધર્મ શાસ્ત્રમાં ખાસ સૂચ-વેલ છે કે-યજ્ઞ માટે મરણ પામેલાં પશુ-પક્ષીએ ઉચ્ચગતિ પામે છે. જૂઓ તે પાઠ:—

औषध्यः पश्चवो द्वश्नास्तिर्यञ्चः पश्चिणस्तथा।
यज्ञार्थे निधनं प्राप्ताः प्राप्तुवन्त्युच्छ्रितं पुनः ॥
मधुपर्के च यज्ञे च पितृ—दैवतकर्मणि।
अत्रैव पश्चवो हिंस्या नान्यत्रेत्यत्रवीनमतुः ॥
एष्वर्थेषु पश्चन् हिंसन् वेदतत्त्वार्थविद् द्विजः ॥
आत्मानं च पशुं चैव गमयत्युत्तमां गतिम्।।

# या वेदविहिता हिंसा नियताऽस्मिश्वराचरे । अहिंसामेव तां विद्यादु वेदादु धर्मो हि निर्वभौ ।।

—મનુસ્મૃતિ અધ્યાય ૫, શ્લોક ઢ૯ થી ૪૨.

ભાવાર્થ:—આવધિએા, પશુઓ, વૃક્ષા, તિયે ચા તથા પક્ષીઓ એ બધા યજ્ઞને માટે મરણ પામ્યા છતા પરક્ષાકમાં ઉચ્ચ સ્થિતિ પામે છે. મધુપર્ક, યજ્ઞ, પિતૃકર્મ અને દૈવતકર્મ આ ચાર ઠેંકાણે જ પશુઓની હિંસા કરવી, બીજે નહિ; એ પ્રમાણે મનુજીએ સ્પષ્ટ કહ્યું છે. વેદના તત્ત્વના જાણ બ્રાહ્મણ આ ઉપર જણાવેલ પ્રયાજનામાં પશુઓની હિંસા કરતા છતા પાતાને અને પશુને ઉત્તમ ગતિએ પહોંચાડે છે. આ ચરાચર જગત્માં જે વેદવિહિત નિયમિત હિંસા છે, તેને અહિંસા જ જાણા, કારણ કે ધર્મ વેદથી જ સારી રીતે શાહો છે. "

હત્તર - આવા પ્રકારનાં હિંસાત્મક શાસ્ત્રોને જે શાસ તરીકે માનવામાં આવે, તો પછી કસાઇ, પારધિ વગેરે લોકોનાં શાસ્ત્રોએ શા અપરાધ કર્યો ? એવું જણાય છે કે-સ્વાર્થી લોકોએ પોતાની લેલુપતાના બચાવની ખાતર ધર્મના નામે તે ( શાસ્ત્રો) કલ્પી કાઢેલાં છે. ઋષિ મહાત્માઓ તા કાઇ દિવસ આવા નિર્દેય ઉપદેશા આપી શકે નહિ. કિંચ આવા પ્રકારની હિંસા કરવાથી જે સ્વર્ગની પ્રાપ્તિ થતી હાય તા પછી નરકનાં દ્વાર મજળૂત રીતે અંધ જ થવાનાં; કારણ કે-કસાઇ, પારધિ, વ્યભિયારી, અસત્યવાદી વિગેરે સમસ્ત લોકા સ્વર્ગમાં જાય,

ત્યારે પછી નરકમાં કાેેે જાય ? એથી જ એક કવિએ ઠીક કહ્યું છે કે—

> यूपं छित्वा पशुन् हत्वा कृत्वा रुधिरकर्दमम् । यद्येवं गम्यते स्वर्गे नरके केन गम्यते ?॥

ભાવાર્થ:—યૂપને છેદીને, પશુઓને હણીને, લાેહીના કિચ્ચડ કરીને; જે એવી રીતે સ્વર્ગમાં જવાય તાે નરકમાં કાેેે જ્યા ?

કિંચ, અવાચક નિર્દોષ પ્રાણીઓને મારવાથી મરનાર અને મારનાર એ બંનેને સ્વર્ગ મળતા હાય, તા પછી સ્પષ્ટ ચૈતન્યવાળાં, પાતાનાં પરમ ઉપકારી માતા, પિતા, ભાઇ, બહેન, સ્ત્રી, પુત્ર વિગેરેને યજ્ઞમાં હામવાથી એયી પણ ઉચ્ચ સ્થાન કાં ન મળે ? આવી રીતે હિંસાના ઉપદેશથી ભરેલાં શાસ્ત્રાને અને તેના ઉપદેશકાને દ્વરથી નમસ્કાર હા.

પ્રવ-વૈદિક મંત્રાના અચિન્તય પ્રસાવ હાવાથી મંત્ર દ્વારા સંસ્કૃત કરેલ પશુએાને યજ્ઞમાં હામવાથી સ્વર્ગ કેમ ન મળી શકે ?

ઉઠ-વૈદિક મંત્રાથી સંસ્કાર કરવા પૂર્વક વિવાહ કરવા છતાં આ લાકમાં પણ સ્ત્રી વિધવા થાય છે. તેવી રીતે ગર્મા-ધાન સંસ્કારની ક્રિયાઓ કરાવવા છતાં પણ ગર્મ ગળી જાય છે. તથા મંત્રપૂર્વક જાતક કમેં કરાવવા છતાં પણ દરિદ્રતા વિગેર પેદા થવાથી તે નિષ્ફળ નીવડે છે. આમ પ્રત્યક્ષ દ્ષ્ટિ- ગાંચર થતાં કાર્યોમાં વૈદિક મ'ત્રા નિષ્ફળ નીવડતા જેવામાં આવે છે, ત્યારે પરાક્ષમાં તેના કેવા પ્રભાવ હશે ? તે અનુમાનથી કલ્પી શકાય તેમ છે. કિંચ, મ'ત્રસ'સ્કાર કર્યા સિવાય પણ તેવાં કાર્યો (ગભાંધાનાદિ) માં સફળતા જોવામાં આવે છે, તો પછી તેમાં વૈદિક હિંસક મ'ત્રાનું માહાત્મ્ય કે પ્રયોજન શું?

વિચારક ધર્માત્માઓને તો વેદવિહિત હિંસા પણ સર્વથા ત્યાજ્ય છે. એવાં નિંધકાર્યોમાં તેઓ કદાપિ પ્રવૃત્તિ કરે જ નહિ. સમ્યગ્ દર્શન અને જ્ઞાનથી યુકત વીતરાગલકતા અને અર્ચિ માર્ગાનુસારી વેદાન્તિક બંધુઓ હિંસક પ્રવૃત્તિને પ્રશસ્ત માનતા નથી. તેથી જ કહ્યું છે કે—

देवोपहारव्याजेन यज्ञव्याजेन येऽथवा । ध्नन्ति जन्तून् गतघृणा घोरां ते यान्ति दुर्गतिम् ॥ —थे।शक्षास्त्र प्रकाश २.

ભાવાર્થ:--દેવાના ઉપહારના ખ્હાનાથી, અથવા યજ્ઞના ખ્હાના વડે જે નિર્દેય લોકા જીવાને હણે છે, તેઓ દાર દુગ-તિમાં જાય છે.

વેદાન્તી પણ એ જ વાતને સમર્થન કરતા કહે છે.—

अन्धे तमिस मज्जामः पशुभिर्ये यज्ञामहे। हिंसा नाम भवेद् धर्मो न भूतो न भविष्यति ॥ भावार्थः--- अभेडे पशुको वडे यज्ञ करीकी छीकी, તેઓ અ'ધતમસ (સાતમી નારકી) માં ડૂબીએ છીએ. હિ'સા એ ભૂતકાળમાં ધર્મ થયેલ નથી, [વત'માનકાળમાં થઇ શકતો નથી] અને ભવિષ્યમાં થઇ શકશે નહિ. જીવાની હત્યાથી ધર્મ ચાહના એ વિષયી અમૃતચાહના જેવી છે.

કિંચ પૂર્વે દેવતા, અતિથિ વિગેરે માટે જે કહેવામાં આવ્યું છે, તે પથ અયુક્ત છે. માત્ર સંકલ્પથી પાતાની પાસે આવેલાં અમૃતમય સર્વોત્તમ પુદ્દગક્ષાના રસના અસ્વાદથી જ તૃપ્ત થનારા, વૈક્રિય શરીરધારી દેવોને અત્યંત દુર્ગન્ધી પશુમાંસની અને મદિશ વિગેરની આહુતિની ઇચ્છા પણ કેમ હાઇ શકે ? પશુમાંસ, મદિશ વિગેરે ઔદારિક પુદ્દગલા તા ઓદારિક શરીરધારી માંસભક્ષક માંસપ્રેમી નર-પિશાચાને જ પ્રિય થઇ શકે.

કિંચ, યરા, હામ-હવન વિગેરમાં અપાતી આહુતિ— દેં કાતી બલિ વિગેરે વસ્તુઓ તો બળીને રાખ થઇ જાય છે, તો તેવી રાખ ખવાય કેવી રીતે ? અને તેનાથી તૃષ્તિ પણ્ કેવી રીતે થાય ? એ પણ વિચારવા જેવું છે. હવે કદાચ ' अग्निमुखा चै देखा: ' આવે! શ્રુતિપાઠ દશાંવી કાઇ બચાવ કરે કે ' દેવા તા અગ્નિમુખવાળા છે. ' તો તે કથનથી એક મુખયી ભક્ષણ કરતા ઉત્તમ, મધ્યમ, અધમ વિગેરે જાતિના દેવાને એક બીજાના હચ્છિષ્ટ ભાજનના પ્રસંગ આવવાના. અપર'ચ એક શરીરમાં અનેક મુખા તો કવચિત સાંભળવામાં આવે છે, પર'તુ શરીર અનેક અને મુખ એક આવી અપૂર્વ ઘટના અન્યત્ર સાંભળવામાં આવતી નથી. જયારે ખધા દેવ- તાએ તું મુખ એક જ છે, ત્યારે પૂજા વિગેરે દ્વારા એકની આરાધના કરવાથી અને નિન્દાદ્વારા અન્યની વિરાધના કરવાથી એક મુખદ્વારા એક કાલમાં એક જ વ્યક્તિ પર અનુગ્રહ અને નિશ્રહ અને પ્રસંગા ઉપસ્થિત થવાના.

તથા શ્રાહદ્વારા પિતૃલાકને પ્રસન્ન કરવા છતાં પણ ઘણા મનુષ્યાને સંતાનની ઉત્પત્તિ યા વૃદ્ધિ થતી જ નથી અને તેવા પ્રકારથી પિતૃલાકની પ્રીતિ ન સંપાદન કરનાર ભિલ્લ વિગેરે લાકાને તથા કૂકડા, વરાહ, બકરા વિગેરે પશુઓને સંતાનવૃદ્ધિ બહુ જેવામાં આવે છે. એથી શ્રાદ્ધ વિગેરેનું વિધાન પણ મુખ્ય જીવાને કસાવવાનું એક સાર્ક સાધન રચી રાખ્યું જણાય છે.

तथा अतिथिकोनी प्रीति पडवानन विगेरे अन्य पवित्र वस्तुकोधी प्राप्त हरी शहाय छे, तो पछी महाक्ष विगेरे भूंगां प्राधीकोने तेमना निभित्ते शा भाटे भारवां कोईको १ हहेवाने। सारांश के क छे है—वेहमां हर्शावेदी है। य अथवा स्वयं प्रह्मालको आयरेदी है। य, तो पष्टु लविहें सा के अध्यो के हारण छे. के पास ध्यानमां राभवानुं छे. वेहविहित हिंसाना हिमायती भीमांसह (कैभिनि) हर्शनी पर कथि क है। छे के हिको आवा अक्षिप्राय प्रहट हथीं छे——

वरं वराकश्चार्वाको यस्तु पकटनास्तिकः । वदोक्तितापसच्छबच्छन्नरक्षो न जैमिनिः ॥ ભાવાર્ય – તે ખિચારા ચાર્વાંક એક રીતે સારા છે, કે જે પ્રકટ ( શાસ્ત્રના ખ્ઢાના સિવાય કે છલ કપટ સિવાય) નાસ્તિક છે, પરંતુ વેદની ઉક્તિ અને તાપસના કપટથી ઢંકાઇ-ને તેના ખ્ઢાનાથી, ગુપ્ત રીતે નાસ્તિકનું કામ કરી પાતાની રક્ષા કરનાર જેમિનિ મિમાંસક) એ સારા નથી – નાસ્તિકથી પણ વધારે ખરાબ છે. કહેનારના આશ્રય એવા જણાય છે કે વેદનાં હિં સાત્મક વાકરી સુખે ઉચ્ચારી બીજાઓને ઠગનારા કરતાં ચાર્વાંક એક રીતે સારા છે, કારણ કે તે તે પોતાને સ્પષ્ટ નાસ્તિક તરીકે ઓળખાવે છે. ધમં અથવા વેદમાં આમ જણાવ્યું છે ' એવું ખ્ઢાનું કાઢી અથવા તાપસના વેષથી ખઢારથી આસ્તિકતા દર્શાવી ગુપ્તવૃત્ત્યા નાસ્તિકનું કામ કરતા નથી. મીમાંસક (જેમિનિ) તા તેવું કરે છે. તેથી ગુપ્તવૃત્ત્યા નાસ્તિકનું કાર્ય કરી આસ્તિક ક્ષેકોને છેતરવાથી તે પ્રકટ નાસ્તિક કરતાં પણ ખરાબ છે.

એથી એક પ્રાચીન કવિએ પાતાના હુદયાદ્ગાર આવી રીતે પ્રકટ કર્યો છે—

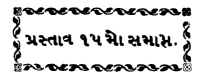
ये चक्रुः क्रूरकर्माणः शास्त्रं हिंसोपदेशकम् । क्व ते यास्यन्ति नरके नास्तिकेभ्योऽपि नास्तिकाः ॥

ભાવાર્થ — કૂર કર્મ વાળા જે નિર્દય મનુષ્યો**એ હિ**ંસાના ઉપદેશ આપનાર શાસ્ત્ર રચ્યું છે, નાસ્તિકાથી પણ અતિ નાસ્તિક તે બિચારા કઇ નરકમાં જશે ! તે જ્ઞાની જાણે.

#### ઉપસંહાર.

સજજના! સર્વ છવા છવવાની ઇચ્છા રાખે છે. મરવાને કાઇ ચાહતું નથી, માટે અવાચક નિર્દોષ પ્રા-ણીઓ પર કરુણાલાવ લાવી શાન્તિ-અહિંસાના ઉપદેશમાં જ સર્વ કાઇ નિરંતર ઉદ્યમશીલ થાએ. એવી આપ પ્રત્યે પ્રાર્થના છે. આપ પણ ઇષ્ટ દેવ પાસે એ જ અભ્યર્થના કરા કે જગતના તમામ છવા પ્રત્યે આપને કરુણાલાવ ઉત્પન્ન થાય અને તે દ્વારા સર્વંત્ર અહિંસા—દેવીના વિજય વાવટા ક્રશે, એવી આપને સન્મતિ થાંઓ.

મીમાંસક દર્શનની મુખ્ય મુખ્ય માન્યતાઓની સમાલા-ચના કરવામાં આવી. એ ઉપરથી જણાય છે કે-મીમાંસક દર્શન પણ ધર્માર્થી લાકાને હેય છે; કારણ કે એમાં ખાસ સારભૂત તત્ત્વ જોવામાં આવતું નથી. એથી મીમાંસક દર્શનની વિશેષ ] મીમાંસા ન કરતાં અત્ર વિરમવામાં આવે છે.



# જૈનદર્શન.

#### ॐ अहम् ।

नमो नमः श्रीप्रभुधर्मसूरये।

## तत्त्वाख्यान.

### પ્રસ્તાવ ૧૬ માે.

#### જૈનદર્શન.

પૂર્વના પ'દર પ્રસ્તાવમાં છ દર્શન પૈકી પાંચ દર્શનના આચારા, અભિમત તત્ત્વા અને તેઓના મન્તવ્ય મુખ્ય મુખ્ય પદાર્થીની ઉપર સમાલાચના પણ કરવામાં આવી છે.

હવે ક્રમપ્રાપ્ત જૈનદર્શ નના આચારનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવે છે.

#### જૈનદર્શનના આચારાે.

જૈનદર્શનમાં આચારના બે ભાગા પાડવામાં આવ્યા છે. એક ગૃહસ્થના આચાર અને બીજો ત્યાગી મહાતમાન ઓના આચાર. તેમાં પણ ગૃહસ્થના આચારના બે ભેદા છે. એક માર્ગાનુસારી નૈતિક આચાર અને બીજો બ્રાવકધર્મમાં આરૂઢ થયેલાના આચાર. જૈનદર્શનમાં ગૃહસ્થપદથી બ્રાવક

અને શ્રાવિકા સમજવાનું છે, અને ત્યાગીપદથી સાધુ-સાધ્વી સમજવાનું છે. શ્રાવક-શ્રાવિકાના આચાર તે ગૃહસ્થના આચાર કહેવાય અને સાધુ-સાધ્વીના આચાર તે ત્યાગીના આચાર કહેવાય. આ બનાં માં પણ પ્રથમ ગૃહસ્થના માર્ગાનુસારી નૈતિક આચારનું નિરૂપણ કરવામાં આવે છે.

#### માર્ગાનુસારી નૈતિક આચાર

મઘ, માંસ, કર્માદાન વિગેરે વ્યાપારના ત્યાગ કરી તથા સ્વામીના દ્રાહ, મિત્રના દ્રાહ, વિધાસુને પ્રતારણ, અને ગારી વિગેરે ધંધાના ત્યાગ કરી પાતપાતાની કુલપર પરાથી આવેલ શુદ્ધ રાજગારદ્વારા ધનનું ઉપાર્જન કરવું તે જ ન્યાયાગત દ્રવ્ય કહેવાય. અને તેવા પ્રકારના ન્યાયથી ઉપાર્જન કરેલું ધન આ લાકમાં અને પરલાકમાં કેવી રીતે કલ્યાણના હેતુભૂત થઇ શકે છે તેનું સ્પષ્ટીકરણ લગાર કરવામાં આવે છે અને પ્રસંગાપાત્ત અન્યાયથી ઉપાર્જન કરેલ દ્રવ્ય ઉપર લાકોને શાંકાના અવસર કેવી રીતે મળે છે તે સમજાવવું પણ અસ્થાને ગણાશે નહિ.

અની તિના ધન ઉપર લે કોને એ પ્રકારની શ'કાના અવ-કાશ રહે છે. જે સમયે ભાકતા અની તિના દ્રવ્યના ઉપયોગ કરતા હાય ત્યારે તે તરફ લાે કાેના દષ્ટિપાત જરૂર થાય, કે આ વ્યક્તિ પાસે પ્રથમ એક દમડી પણ ન હતી અને હમણાં આટલું ધન ક્યાંથી આવ્યું? માટે જરૂર ખીજાને ઠગીને અથવા તાે ચારી વિગેરે નિન્દનીય કાર્ય કરીને લાવેલા હાવા જોઇએ—આવા પ્રકારની શ'કા પ્રથમ ભાકતાની ઉપર આવી શકે છે. અને તેવા પ્રકારના ધનને દેખી લાકોના ધન ઉપર પણ જરૂર દબ્ટિપાત થાય, કે બીજાને ઠગીને આ દુબ્ટ કેવી રીતે ધનના ઉપયાગ કરે છે–આ શ'કા ધનને જોઇ ઉત્પન્ન થાય છે.

આ ખંનેમાંથી કાઇ પણ શંકાના અવસર ન્યાયથી ઉપા-જેન કરેલ ધનવાળા ઉપર આવવાના સંભવ રહેતા નથી. ઉલટી લાેકમાં તેની તારીક થાય છે, કે આ મનુષ્ય કેવા નીતિવાળા છે, વાહ ધન્ય છે. એવી રીતે લાેકાની સ્તુતિના પાત્ર થાય છે.

પૂર્વોકત નીતિથી ઉપાર્જન કરેલ દ્રવ્યના ઉત્તમ ગુણુ-નાળા અને પવિત્ર આચારવાળા સાધુ મહાત્માઓને અન્નપાન, વસ્ત્ર, પાત્ર, વસતિ, આષધ વિગેરે પ્રદાનદ્વારા તથા દીન, અનાથ, દુઃખી, રાગી, અપંગ વિગેરને ઉચિત પ્રદાનદ્વારા સદુપયાગ કરવાથી આ લાકમાં યશ, કીતિ, પ્રતિષ્ઠા પ્રાપ્ત થાય છે અને નિષ્કામનાથી આપેલું હાવાથી આપનાર પરલાકમાં માટા કલ્યાણુના ભાગી થાય છે, અન્યાયનું દ્રવ્ય તા અહિત સિવાય બીજું કાંઇ પણ કરી શકે તેમ નથી; માટે ન્યાય જ અર્થની પ્રાપ્તિમાં પરમ ઉપાય છે. જેમ તળાવની અંદર દેડકાં વિગેરેને બાલાવવાની જરૂર પડતી નથી તેમ ન્યાયશિલ પુરુષને લક્ષ્મીનું આમંત્રણ કરવાની કાંઇ પણ જરૂર રહેતી નથી.

કિંગ, ધર્મ બિન્દુ વિગેરે શાસ્ત્રોકત ન્યાયથી વ્યાપાર કરવાવાળાને ધનની પ્રાપ્તિમાં પ્રતિઅન્ધરૂપ લાભાન્તરાય કર્મના નાશ થવાથી ઉત્તર કાલમાં ચથેષ્ટ ધનની પ્રાપ્તિ થાયછે. જેટલે અંશે ન્યાયમાં સ્ખલના થાય તેટલે અંશે ધનની પ્રાપ્તિમાં પણ સ્ખલના સમજવી. શુદ્ધ અન્તઃકરણ પૂર્વંક જે અસાબર રીતે ન્યાયની પાલના કરવામાં આવે તેા હું નથી ધારી શકતા કે તેને ધનની પ્રાપ્તિમાં અડચણ આવી શકે. માટે ન્યાયથી ધન પ્રાપ્ત કરવું એ ગૃહસ્થના પ્રથમ આચાર છે.

#### ગૃહસ્થના વિવાહ સ'બન્ધી આચાર.

કુળ તથા શીલ વિગેરે આપસમાં સરખાં હાય અને ગાત્ર ભિન્ન હાય તથા બીજો પણ કાેઇ જાતના વિરાધ ન આવતા હાેય તેવા સ્થલમાં ગૃહસ્થને વિવાહ કરવાના આચાર છે. આ સંખન્ધી ક'ઇક વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ કરવામાં આવે છે.

પિતા, પિતામહ, પ્રપિતામહ, વિગેરે પૂર્વપુરૂષાના વ'શને કુળ કહેવામાં આવે છે, તે કુળા ખ'નેનાં સરખાં હાવાં જોઇએ. પતિ ઉત્તમ કુળના હાય અને સ્ત્રી અધમ કુળની હાય તથા સ્ત્રી ઉત્તમ કુળની હાય અને પતિ અધમ કુળના હાય તો વિષમતાને લઇને આપસમાં ઝગડા થવાના પ્રસ'ગ આવવાથી તેવા દ'પતી દ્વારા ધર્મની આરાધના થઇ શકતી નથી, માટે કુળ સરખાં હાવાના પ્યાલ જરૂર રાખવા જોઇએ.

શીલ શખ્દના આચાર અને પ્રદ્માચર્ય એ બ'ને અર્થો ધાય છે. તે શીલ પણ સરખુ' હોવું જોઇએ; કારણ કે પતિ મદ્ય, માંસ રાત્રિભાજન, અભલ્યભક્ષણ, પરસ્રીગમન વિગેર નિન્દનીય

માર્ય કરવાવાળા હાય અને સ્ત્રી પરમયવિત્ર આચારવાળી હાય તા પછી તેવા દ'પતીને મીયાં મહાદેવની માકક આખી છ**ંદગી** મર્યા ત કેવી રીતે આપસમાં નિર્વાહ કરવા એ વાત વિચારણીય છે. તેમજ સ્ત્રી પૂર્વોક્ત ખરાભ આચારવાળી હાય અને પુરુષ સદાચારવાળા હાય તાેપણ આપસમાં પ્રેમભાવ જ ટકી **શકે** નહિ ત્યારે ગૃહસ્થપણું તો સચવાય જ કયાંથી ? અને તે સિવાય ધમેની તા સંભાવના પણ કેવી રીતે હાઇ શકે ? માટે આચાર મણ સરખા હાવા જોઇએ. તેમજ વૈલવ, પહેરવેષ, ભાષા વિગેરે પણ સરખું હોવું જોઇએ. જો વૈલવ સરખાે ન હાય તે**ા** ક્રન્યા પાતાના પિતાના અધિક વૈભવના અભિમાનથી અલ્પવૈ-શ્રાવવાળા અને દેવતુલ્ય પાતાના પ્રાથમિય પતિતું અપમાન કરવામાં પણ લગારમાત્ર સંકાચ કરે નહિ અને પતિ નો અધિક વૈભવવાળા હાય તા તેના અભિમાનથી અલ્પવૈભવવાળી ગરીબની કન્યાને નિરન્તર તિરસ્કારની લાગણીએ જોવામાં લ-ગાર માત્ર વિચાર કરે નહિ. માટે વૈભવ પણ ળ'નેના સરખે હોવા જોઇએ- અર્થાત્ યા તા ખ ને સારા વૈભવવાળાં હાય અથ-वा ते। भंने गरीण है।य अथवा भंने मध्यम है।वां लेध-એ. પરન્ત વિષમતા તા ન હાવી જોઇએ. તેવી રીતે વેષ, ભાષા વિગેરમાં પણ સમજવું. પ્રસિદ્ધ પુરૂષની પર પરાથી ચાલ્યેદ આવતા જે વ'શ તે ગાત્ર કહેવાય છે, તે કન્યા અને વરતુ\* એક ન હાવું જોઇએ-અર્થાત લિજ્ઞ હાવું જોઇએ.

ભાવાર્થ — જેની સાથે આપસમાં સંખન્ધ કરવા હાય તે વર અને કન્યાનાં કુળ, શીલ, વૈક્ષવ, વેષ, ભાષા વિગેર પરસ્પર સારખાં હાય અને ગાત્ર ભિન્ન હાય તથા પાતાની જતિવાળાની સાથે, તેમજ જે સ્થાનમાં રહેતા હાય તે સ્થાનવાળાની સાથે તથા તે દેશવાસી લોકોની સાથે જે કાઇ પણ વિરાધ ન આવતો હાય તે વિવાહ કરવામાં આપસમાં કંઇ પણ અડચણ નથી.

#### વિવાહનું સ્વરૂપ

સાતાવેદનીય, ચારિત્રમાહનીય—આ ખ'ને કર્મની ઉદયા-વસ્થામાં અગ્નિ, દેવ અને સાંસારિક ગુરૂ વિગેરની સાક્ષીપૂર્વ ક એક બીજાના હાથના સંચાગ કરાવી આચારદિનકર વિગેરે પ્રત્યામાં પ્રતિપાદિત આર્ય મંત્રાના ઉચ્ચારણપૂર્વ ક જે સંબન્ધ કરવામાં આવે તેનું નામ વિવાહ સમજવું, કુલીન શુદ્ધસ્ત્રીના જે લાભ તે વિવાહ કહેવાય. તેનું ફળ નીચે પ્રમાણે સમજવું.

સારા જાતિવન્ત પુત્ર વિગેરે સંતતિના લાભ, ચિત્તની સ્વસ્થતા, શુદ્ધ રીતે ગૃહકાર્ય ચલાવવું, પવિત્ર આચારની પાલના કરવી, દેવ, ગુરૂ, અતિથિ, દીન, અનાથ વિગેરેના ચ્યાયાય સાથે વિવાહનું ફળા સમજવું.

સ્ત્રીએાને સદાચારવાળી બનાવવાના ઉપાય.

ગૃહકાર્ય ના તમામ ભાર વિશ્વાસ રાખી તેણીને અપ'ણુ કરવા. ઉચિત સ્થાને વાપરવા માટે પરિમિત ધન તેને આપવું, પરનતુ વિશેષ રૂપથી ખરચવા માટે ધનની છૂટ આપવી નહિ. અઘટિત સ્વતંત્રતા પણ આપવી નહિ, અને સ્રી પાતાની મર્યાદાનું ઉલ્લ'ઘન ન કરે તે પણ ખાસ ખ્યાલમાં રાખવું. 📲 નિયમા સ્ત્રીને સદાચારવાળી અનાવવા માટે પ્રદર્શિત કરવામાં માાં છે. પરસ્રીથી અચવા માટે જ વિવાહના ગૃહસ્થને અધિકાર છે. વિવાહિત હાદ્યા મનુષ્ય તા વમન કરેલા ભાજનની માકક પરશ્રીની ઉપર લગાર માત્ર દૃષ્ટિ આપેજ નહિ, તેમજ માર્ગાનુસારી સજ્જન મહાશય કુતરાની ચાટ જેવી વેશ્યા ઉપર પણ લક્ષ્ય આપે નહિ. જો વેશ્યાના ઉપર આસક્ત થવાની ખાતર દ્રુવ્યતું પ્રદાન કરે તાે લાેકમાં દુર્ભાગીની છાપ પઉ, અને જો તેને ઉપલાગ માટે સારી સારી ચીજો આપે તો તે બીજાને પણ ઉપલાગ માટે હાવાથી આપવી નિરર્થક છે, તેણીમાં વધારે આસક્તિ રાખવાથી કાંઇ સમયે પરાભવના પણ પ્રસંબ આવી જાય. અથવા મૃત્યુના પણ અક્સમાત્ પ્રસંગ આવી જાયું. गम तेटला तेना ઉपडार डरा तापण ते डहापि पातानी થવાની નહિ, અને તેની સાથે ઘણા કાલના સંબંધ હોવા છતાં પણ જો તેના ત્યાગ કરવામાં આવે તા બીજાની સાથે ગમન કરવામાં લગાર માત્ર મનમાં અચકાય નહિ. એ તા કેવળ ધનની સાથેજ સંખન્ધ ધરાવવાવાળી છે, નહિં કૈ તમારા રૂપ ર'ગની સાથે. માટે કહેા કાઇ પણ રાતે વેશ્યા-ગમન ઉચિત ગણાય તેમ છે ખરૂ ?

#### શિષ્ટાચાર.

લાકાના અપવાદથી ડરતા રહેલું, દીનના ઉદ્ઘાર માટે પ્રયત્નશીલ થવું, કૃતજ્ઞપણું અરાઅર જાળવી રાખલું, દાક્ષિષ્ટ્રયતા ઉપર લક્ષ્ય આપવું, નિર્લં જુતાના ત્યાંગ કરવા, કાઇની પણ નિન્દા કરવી નહિ, સાધુપુર્ધાનું નિરંતર ગુણુંગાન કરવું આપત્તિમાં પણ કદાપિ દીનતા દાખવી નહિ, સંપત્તિસમયે અભિમાન ધારણ કરવું નહિ, નમ્રતાને મુખ્ય સ્થાન આપવું. જિંદાત સમયે સમયાચિત બાલવું, અસત્યને અવકાશ આપવા નહિ. વાસ્તવિક કાર્ય કરવા જે પ્રતિજ્ઞા ધારણ કરી હાય તેનું ખરાબર પાલન કરવું, શુદ્ધ કુલાચારના ખ્યાલ નિરંતર રાખવા, જયાં આપણને કાઇ પ્રકારના લાભ જોવામાં ન આવે તેવા સ્થાનમાં નકામા ધનના વ્યય કરવા નહિ, પ્રમાદના ત્યાગ કરવા પ્રયત્ન કરવા. લાભાલાભના વિચાર કરી લાકિક આચાર ઉપર સમયોચિત ધ્યાન આપવું—પણું ધર્મ બુદ્ધિથી નહિ, ઐાચિત્ય ગુણુંને કાઇપણ સ્થળે કાર્યો કરતાં છાડવા નહિ, કારણ કે તે દરેકમાં પ્રધાન ગુણું છે, કંઠે પ્રાણ આવે તા પણ નિન્દનીય કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરવી નહિ.

કામ, કોધ, લોભ, માન, મદ, હર્ષ— આ છ આન્તરિક શત્રુને જીતવાના ઉદ્યમ કરવા. તેનું વિવેચન— બીજાએ ગ્રહ- શ્રુ કરેલી અથવા નહિ પરણેલી સ્ત્રી ઉપર જે દુષ્ટ વિચાર તે કામ કહેવાય. સ્વપરના નુકસાનના વિચાર કર્યા સિવાય કાપ કરવા તે કોધ કહેવાય. દાન દેવાને યાગ્ય હાય તા પણ પાતાના ધનના સદુપયાગ ન કરવા અને કારણ સિવાય પણ બીજાના ધનને ગ્રહણ કરવાની ઇચ્છા કરવી તે લાભ કહેવાય. દુષ્ટ અભિ-નિવેશને ન છાડવા અથવા યુક્તિયુક્ત વાત હાય તા પણ પાતાના આગ્રહથી ન સ્વીકારવી તે માન કહેવાય. બીજા ઉપર

આક્રમણ કરવું તે મદ કહેવાય. કારણ સિવાય બીજાને દુઃખ ઉપજાવીને અથવા જુગાર વિગેરે અનર્થના આશ્રય કરી મનમાં રાજ થવું તે હર્ષ કહેવાય.

ધર્મ પૂર્વંક અર્થં દ્વારા આવેલા જે શખ્દાદિ વિષયો તેમાં આસક્તિ રાખ્યા સિવાય ઉપલાગ કરવા. આ તમામ આચાર શિષ્ટ લાકાએ આચરેલ હાવાથી માર્ગાનુસારી મનુષ્યાને જરૂર આચરવા લાયક છે.

#### ગહ સ'પાદન કરવાના આચાર.

જે સ્થાનમાં, જે દેશમાં રહેવાથી પાતાના રાજ્ય તરફથી અથવા બીજા રાજ્ય તરફથી ભયના પ્રસ'ગ આવતા હાય, દુર્ભિક્ષ, મહામારી વિગેરે ઉપદ્રવાે થતા હાય તાે તેવા સ્થાનના ત્યાગ કરી ગૃહસ્થે પાતાના ધર્મ, અર્થ, કામરૂપ ત્રિવર્ગમાં બાધા ન આવે તેવા સ્થાનમાં રહેવું.

જે પૃથ્વી ઉપર દ્વાના અંકુરા ઘણા થતા હાય-દર્ભના સમૂહ પેદા થતા હાય, માટી પણ સારા વર્જી, ગન્ધ, રસ-વાળી હાય, પાણી પણ જયાં સ્વાદિષ્ટ હાય અને કાઇ જાતના વેધ પણ ન આવતા હાય તેવા સુલક્ષણવાળા સ્થાનમાં ગૃહ અનાવવાના ગૃહસ્થને અધિકાર છે. તે ઘર પણ અત્યન્ત પ્રકટ સ્થાનમાં નહિ તેમજ ખરાળ પાડાશીવાળા સ્થાનમાં પણ નહિ. અત્યન્ત પ્રકટ-એકાન્તમાં એકલું અનાવવાથી ચાર વિગેર દુષ્ટ પુરૂષોના ઉપદ્રવ થવાના પ્રસંગ આવવાને લીધે મનમાં શાન્તિ બીલકુલ રહી શકે નહિ. પાડાશી

ખરાબ હોવાથી તેના સહવાસમાં આવતાં બાલકોની બુદ્ધિ ભગડતાં વાર લાગે નહિ, માટે પાડાશી પણ સારાં હોવાં જોઇએ તેમ એક બીજાની સાથે અત્યન્ત લગોલગ પણ બનાવવાં નહિ, કારણ કે તેવા સ્થાનમાં અગ્નિ વિગેરના ઉપદ્રવની પણ જરૂર સંભાવના થઇ શકે છે. તથા દરિદ્રના ઘરની સાથે પાતાનું ઘર સંબદ્ધ હોવાથી ઘરની શાભા પણ ચાલી જાય માટે અત્યન્ત ગુપ્ત ઘર બનાવલું નહિ. તથા જવા આવવાના દરવાજા પણ અનેક રાખવા નહિ, કિન્તુ પરિમિત રાખવા; કારણ કે તેમ નહિ કરવાથી દુષ્ટ લોકો તરફથી અનેક જાતના ઉપદ્રવ થવાના પ્રસંગ આવવાના. ઉપર્યુક્ત ગુણવાળું ઘર બનાવવાથી પાતાનું મન સર્વદા શાન્તિમાં રહેવાથી ધર્મ કરવામાં ઉત્સાહિત થાય છે. માટે ગુણવાળું ઘર બનાવવું એ પણ ગૃહસ્થના આચાર છે.

#### વેષ અને ધનના વ્યયના વિચારન

જેવું પાસે ધન હોય, જેવી અવસ્થા હોય, જેવું નિવાસ સ્થાન હોય તેને યોગ્ય ગૃહસ્થાએ વેષ ધારણ કરવા. એથી વિરુદ્ધવેષ કરવાથી લોકમાં નિન્દાપાત્ર અને હાસ્યાસ્પદ અને છે. જે ઉચિત રૂપથી પ્રસન્નવેષવાળા હોય તે પુરૂષ લોકમાં મંગલમૂર્તિ કહેવાય છે, અને લક્ષ્મીનું કારણ પણ માંગલ થઇ શકે છે. માટે વેષ પોતાને ઉચિત જ ધારણ કરવા.

તથા જેવા પ્રકારની આવક હાય તેને અનુકૂળ ધનના વ્યય કરવા, પરન્તુ તેથી વિપરીત રીતે વર્તલું નહિ. ધનના ચાર વિભાગ પાડવા. પ્રથમ ભાગ ભ'ડારમાં સ્થાપન કરવા,

કારણ કે વિપત્તિસમયે તે કામ આવી શકે છે, બીજો ભાગ કુટું ખ પરિવારના ભરણ–પાષણમાં લગાડવા. ત્રીજો ભાગ વ્યા-પારમાં યાજવા. અને ચાથા ભાગ ધાર્મિક કાર્યમાં લગાડવા. કૈટલાક આગાર્યના એવા અભિપ્રાય છે કે અર્ધભાગ ધર્મમાં भरयवा अने अधा लाग के अवशिष्ट रहेग तेना भीज हरें है. માં ઉપયોગ કરવા: કારણ કે ધર્મના પ્રભાવથી મળેલા ધનના જો ધર્મમાં ઉપયોગ કરવામાં ન આવે અને બીજા માર્ગમાં ઉપયોગ કરવામાં આવે તા જેમ પાતાના સ્વામી ઉપર દ્રાહ કરનાર અધર્માત્માની શુભ ગતિ થતી નથી, તેમજ જેના પ્રતાપથી ધન મળ્યું તે ધર્મમાં ધનના ઉપયાગ ન કરનાર આ વ્યક્તિની પણ અધર્માત્માની માક્ક સારી ગતિ કૈવી રીતે થાય તે પણ સહજ સમજી શકાય તેમ છે. માટે જેવી રીતે ધનના વિભાગ પાડવાના ઉપાય શાસ્ત્રકારે અતાવેલ છે તે પ્રમાણ વિભાગ પાડી તેના સદુપયાગ કરવા, પુલળુજીની માફક કુલાઇને આવકથી અધિક પણ ધનના વ્યય કરવા નહિ, કારણ કે તેમ કરવાથી શરીરમાં જેમ રાગ થવાથી ચિન્તા થાય છે; તેમ ધનના સર્વથા નાશ થવાર્થી ચિન્તાદ્વારા શરીર સુકાતાં દરેક વ્યાવહારિક કાર્યમાં અસમર્થ થવાથી વ્યવહારના લાેપની સાથ ધર્મના પછ લાય થવાના કાઇ વખત પ્રસંગ આવી જાય. માટે ધર્મને **કા**ક્કો પહેાંચે એવું કાર્ય કદાપિ કરવુ' નહિ. વેષ **પ**ણ વિત્ત**ને** અતુકુલ રાખવા અને ધનના વ્યય પણ આવકને અતુકૂલ કરવા. આ પણ ગૃહસ્થના ખાસ આચાર છે.

### દેશાચારનું વિવેચન

જે જે દેશમાં રહેવું હોય તે તે દેશના ધર્મમાં ખાધા ન પહેંચે તેવા પ્રસિદ્ધ આચારાનું પણ ખરાખર પરિ-પાલન કરવું. જો તે દેશના પ્રસિદ્ધ આચારાનું ઉલ્લંધન કરવામાં આવે તો ત્યાંના રહેવાસી લોકાની સાથ વિરાધ થાય, અને તેમ થવાથી કાઇ વખતે ધર્મમાં પણ હાનિ ઉત્પન્ન થાય. માટે દેશાચારનું પાલન કરવું તે પણ ગૃહસ્થના આચાર છે.

#### અવર્ણુવાદના ત્યાગ

કાઇ પણ મનુષ્યના અપ્રસિદ્ધ અપવાદો હોય તેને કદાપિ પ્રસિદ્ધિમાં લાવવા નહિ. તેમાં પણ રાજા, મંત્રી, પુરા- હિત, રાજગુરૂ અને જેને ખહુ લોકા માનતા હોય તેવી અપ્રદિત્તના તા અવર્ણવાદ ખીલકુલ ખાલવા નહિ, કારણ કે તેમાં ધામિકદૃષ્ટિયે અને વ્યાવહારિકદૃષ્ટિયે નુકસાન જરૂર રહેલું છે. માટે કાઇના અવર્ણવાદ ન ખાલવા તે પણ ગૃહસ્થના આચાર છે. ખરાખ આચારવાળાના સંગ કદાપિ કરવા નહિ, સમાગમ હંમશાં સદાચારવાળા સંત મહા- ત્માઓના જ કરવા; તેથી ઉભય લાકમાં ફાયદા થાય છે. આ જન્મ પણ સુધરે અને પરલાક પણ સુધરે.

# માતાપિતાની લક્તિના આચાર

માતા, પિતા, કુલાચાર્ય, કુટું અમાં જે જ્ઞાનવૃદ્ધ **તથા** વચાવૃદ્ધ હોય અને જે ધર્મા પદેશક હોય તે તમા મને ત્રિકાલવ દન કરી તે દ્વારા વિનીતપણું સંપાદન કરવું. તેઓનું સન્માન કેવી રીતે કરવું તે પણ ખતાવવામાં આવે છે માતા, પિતા વિગેરે વહિલ લાકા આવતા હાય તા તેને દેખીને ઉભા થવું તેની સન્મુખ જવું, તેઓને નિરન્તર સુખશાન્તિના સમાચાર પૂછવા, તેમની પાસે શાન્ત ચિત્તથી બેસવું અને જે સ્થાન અયાગ્ય હાય ત્યાં તેમનું નામ લેવું નહિ. તેમ તેઓની નિન્દા પણ કદાપિ સાંભળવી નહિ.

હવે ખાસ પુત્રની માતા–પિતા ઉપરની ક્રજો સમજા-વવામાં આવે છે.

તેઓ પરલાકમાં સુખી થાય તેવી ચાહના પુત્રાએ ખરા-ખર રાખવી. દેવપૂજા, વિગેરે સ્તુત્ય કાર્યમાં માતા-પિતાને પ્રેરણા કરીને પણ જોડવા-અર્થાત્ માતા-પિતા પાતે જો પરલાક સાધનનાં કાર્યો કરતા હાય તા તેઓને ઉત્સાહ આપવા અને ન કરતા હાય તા પ્રેરણા કરી કહેવું જે હવેથી આપ ઘર તથા કુડુંખ સંખન્ધી ચિન્તા છાડી નિરંતર ધર્મકાર્યમાં મન લગાવા. એવી અમારી વિનંતી છે. તમાએ અમારે માટે ઘણું કર્યું, તમારા માટા ઉપકાર છે, હવે અમારી પણ ફરજ છે કે તમાને વ્યાવહારિક ખટપટાથી દ્વર રાખવા. તથા આ લાક અ-થવા પરલાક સંખન્ધી દરેક કાર્ય માતા-પિતાની આગ્નાપૂર્વંક કરવું. કાઇ પણ ઉત્તમ નવીન ચીજ આવી હાય તા પ્રથમ માતા-પિતાને અર્પણ કરવી. તેઓએ ઉપલાગ કર્યો આદ પાતે તેના ઉપલાગ કરવા, પરન્તુ તેના પ્રથમ ઉપ- લાગ કરવા નહિ. પાતાને અથવા બીજાને દુઃખ ન થાય તેવી પ્રવૃત્તિ કરવી.

માતા, પિતા, પતિવ્રતા ભાર્યા અને પોતાના નિર્વા-હમાં અસમર્થ એવા પુત્ર વિગેરેનું ભરષ્ય-પોષણ જરૂર કરવું. જો તેમ કરવામાં ન આવે તો લોકમાં નિન્દા અને ધર્મની હાનિ થાય, માટે ભરષ્ય-પોષણ કરવા લાયકનું ભરષ્ય-પોષણ જરૂર કરવું અને તેઓને નકામા છેસારી ન મૂકતાં ઉચિત કાર્યમાં જેડવા. એમ ન થવાથી આળસુ પ્રમાદી બની ખરાબ વ્યસનમાં લુખ્ય થઇ જાય. તથા ભર્ત વ્ય લોકોના ધર્મ, અર્થ, અને કામ વિગેરેમાં ખરાબર લક્ષ્ય આપવું. અનર્થથી તેઓને બચાવવા કાશીશ કરવી. આવી રીતે માત-પિતા વિગેરેની ભક્તિ કરવી અને ભર્ત વ્યનું પાષણ કરવું એ પણ ગૃહસ્થના આચાર છે. તથા વીતરાગ સર્વજ્ઞ દેવની નિર્મળ ભાવથી પૂજા, સ્તુતિ કરવી. ધર્મગુરૂ પાસે જઇ નિરંતર ધર્મનું શ્રવણ કરી તેને અનુકૂલ વર્તવું એ પણ ખાસ કર્ત વ્ય ભૂલવા જેવું નથી.

#### ્લાજન કરવાના આચાર

પ્રકૃતિને અનુકૂલ ઉચિત કાલમાં, પ્રકાશવાળા સ્થાનમાં એસી લાજન કરવું, પરન્તુ ખુલ્લા આકાશમાં એસીને નહિ. તેમાં પણ ખાવામાં ઘણી લાેલુપતા રાખવી નહિ. એક એ કાળીઆ આહું લાેજન કરવું. લાેલુપતાને લઇને જો કહાચ પ્રમાણથી અધિક લાેજન કરવામાં આવે તાે ઉલઢી, ઝાઢા, અજિલ્લુ, મૃત્યુ નિંગેરને આધીન થવું પરે. તેમાં અજિલ્લા

ચાર લેદ છે. જો ઝાડા નરમ આવે અને ખાટી છાસના જેવી ઝાડામાંથી દુર્ગન્ધ આવતી હાય તા તેનું નામ આમ અજા સમજવું ઝાડાની અંદર જે ખરાળ ધુમાડા જેવી ગન્ધ આવે તા તે વિદગ્ધ નામનું અજાર્<u>ણ</u> સમજવું. શરીર ભાંગતું **હોય**, શરીરમાં ત્રાહ થતી હોય, શરીર ગુંધાતું હાય, કલતર થતી હાય તા તે વિષ્ટુષ્ધ नामनु અજુણ સમજવું. શરીર અકડાઈ જાય, શિથિલ થાય તેને રસશેષ નામનું અજર્ણ સમજલું. સામાન્ય રીતે અજાઈને એાળખવાના છ પ્રકાર છે. મલ અને વાયુની અંદર દરરાજની અપેક્ષાએ વિલક્ષણ ગન્ધ આવતી હાય, ઝાડામાં પણ દરરાજ કરતાં તફાવત માલૂમ મહતા હાય, શરીર ભારે ભારે રહ્યા કરતાં હાય, ખાવા ઉપર રૂચિ ન થતી હોય, એાડકાર પણ ખરાબ આવતા હાય તા અજુ સમજું. તેવું અજું જ્યારે માલૂમ પડે ત્યારે ભાજનના ત્યાગ કરવા. ભાજન ખરાખર ચાવીને કરલું. જો શરીર સારૂ' હોય તો તે દ્વારા ધર્મ પણ થઇ શકે છે. नियमित रीते विधिपूर्वं के लाजन करवाथी शरीर साइं रहें છે. માટે લાજન સ'બન્ધી આચાર પણ ગહસ્થને બરાખર ધ્યા-નમાં રાખવા લાયક છે.

અળના નાશ થતા જોવામાં આવે તો અત્યન્ત પરિશ્રમના ત્યાગ કરી પ્રકૃતિને અનુકૂલ ભાજન કરી ધીમે ધીમે અળ સંપાદન કરવા માટે પ્રયત્ન કરવા. વ્યવહાર પણ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, ભાવ જોઇ લોકોને અનુકૂલ રાખવા. બીજાને દુઃખ ઉપજે તેવા વ્યવહાર રાખવા નહિ. તથા યોમ્ય રાખે ઉચિત પરિચય

રાખવા, પરન્તુ મર્યાદાને ઓળંગીને ઘણા પરિચયમાં આવતું નહિ, કારણ કે તેથી અવજ્ઞા થવાના સંભવ રહે છે. તથા ધાર્મિક સદાચારવાળા અને જે જ્ઞાનથી વૃદ્ધ હાય તેમની ઉચિત સેવા કરવી, કારણ કે તે દ્વારા સારા ઉપદેશ મળે, તેઓનું દર્શન પણ થાય અને ઘટિત સ્થાનમાં વિનય કરવાનું શિક્ષણ પણ મળે. માટે ગૃહરથાએ આ આચાર ભૂલવા જેવા નથી.

#### ત્રિવર્ગ સાધવાના આચાર

જે દ્વારા દેવગતિ વિગેરે સારી ગતિ મળે અને છેટવ માક્ષ પણ મળે તે ધર્મ કહેવાય જેથી દરેક પ્રયોજનની સિદ્ધિ થાય તે અર્થ કહેવાય. જે દ્વારા ઇંદ્રિયોને પ્રીતિ ઉત્પન્ન થાય તે કામ કહેવાય આ ત્રણ વર્ગનું એક ખીજામાં ખાધા ન પહોંચે તેવી રીતે સેવન કરવું. તેમાં પણ ધર્મ, અર્થને છાડીને એકલા કામનું જો સેવન કરવામાં આવે તો જંગલના ઉન્મત્ત હાથીની માફક કેવલ આપત્તિના ભાગી થવાના પ્રસંગ આવે. માટે ધર્મ, અર્થમાં ખાધા ન થાય તેવી રીતે વર્તવું. ધર્મનું હલ્લ ધન કરી જો કેવલ અર્થનું ઉપાર્જન કરવામાં આવે તો હાથીને મારવાવાળા સિંહની માફક કેવલ પાપના જ ભાગી થવાના પ્રસંગ આવે, માટે ગૃહરથે અર્થની માફક ધર્મનું પણ પરિપાલન ખરાખર કરવું. તથા અર્થની માફક ધર્મનું પણ પરિપાલન ખરાખર કરવું. તથા અર્થ અને કામને છાડી ધર્મનું જ જો સેવન કરવું હોય તો ગૃહસ્થપણું છાડીને સાધુ થવું જ ઘણું શ્રેષ્ઠ છે, એકલા ધર્મનું જ સેવન ગૃહસ્થથી થઇ શકે નહિ. આથી એ ભાવ

नीरिंग्ये। है त्रे वर्ण वर्ण तुं क्षेष्ठ धीलमां भाषा न क्षाये तेवी रीते सेवन हरवुं. तेमां पण धर्म ने भाषा क्षाये तेवुं हहापि हरवुं निक्ष, हारण है ते सिवाय आगण हत्याण वन्ध्यापुत्र केवुं धर्ध पढे. हरेह हार्थ पातानी शक्ति लेहंने हरवुं. अदाअख उपर कर्र ध्यान आपवुं लेहंके क्षाने त्रिवर्णनी वृद्धि माटे भराभर प्रयत्न हरवे। के समये के हार्थ ये। ज्य बाजे तेने। विचार हरी तेमां प्रवृत्ति—निवृत्तिने अवहाश आपवे। के शास्त्रमां वीतरागप्रवृपित धर्म तुं प्रतिपाहन सारी रीते हरवामां आव्युं हाय ते शास्त्रनुं निरंतर श्रवण् हरवुं पाताना सन्मान है धीलाना अपमाननी भातर पण नीतिना मार्णने क्षाण गवा निहे. आ त्रण वर्णनुं पादन हरवुं के पण् मुद्धस्थेना मुख्य आयार छे.

# **બુ**દ્ધિના ગુણાતું નિરૂપણ

શ્રવણ કરવાની ઇચ્છા તે શુશ્રૂષા, શાસનું શ્રવણ કરવું તે ગ્રહણ, તેને ધારણ કરવું તે ધારણ, જેમાં સંશય, વિપર્થય નિગેર ન હોય તે વિજ્ઞાન, જોયેલા પદાર્થોનું આલંબન લઇ તેવા ખીજા પદાર્થમાં વ્યાપ્તિપૂર્વં ક તર્ક કરવા તે ઊઢ, ચુક્તિ અને પ્રમાણથી વિરુદ્ધ જેમાં હિંસા થાય તેવા પાપના કાર્યથી નિવૃત્ત થવું તે અપાહ. અને તર્ક—પ્રમાણદ્વારા નિર્ણીત પદા- થંના જ્ઞાનને તત્ત્વજ્ઞાન કહેવામાં આવે છે. ખુદિના આ આદે. સ્થાને મેળવવા દરેક ગૃહસ્થે પ્રયત્ન કરવા એ પણ ગૃહસ્થના આચાર છે. ઉત્તમ ગૃહસ્થીને નીચેનાં કાર્યો પણ કરવા લાયક છે.

શુદ્ધ રીતે પાણીને ગળી સંખારા જેના હાય તેમાં નાખવા, પાણી પણ ઉચિત રીતે પરિમિત વાપરલું, નકામું ખગાડવું નહિ.એક બીજાનું એઠું પાણી પીવું નહિ,એઠું ખાવું નહિ, રસાેડાં, પાણીઆરાં, લાજન કરવાનાં સ્થાના પ્રકાશવાળાં અને શુદ્ધ રાખવાં જોઇએ. મલીનતાના સર્વથા ત્યાંગ કરવા એઇએ, કારણ કે તેમાં સંમૂચ્છિમ જીવા ઉત્પન્ન થાય છે. દૈવસેવા, પ્રતિક્રમણ, સ્વાધ્યાય, સામાયિક, ખાવા પીવા, સૂવા, જંગલ જવા વિગેરે માટે કપડાં અલગ રાખવાં. સ્નાન શુદ્ધ સ્થાનમાં પરિમિત પાણીથી દેવપૂજા માટે અને સૂતક વિગેરે કારણ કરવું. અભક્ષ્યના ત્યાગ કરવા અને ભક્ષ્ય ચીજો પણ ઉપયોગથી વાપરવી. પ્રસંગાયાત્ત દરેક ગૃહસ્થના આ સામાન્ય આચાર પણ ખતાવવામાં આવ્યા તે ભૂલવા જેવા નથી. જ્યાં સુધી જૈનમાર્ગાંતુસારી ઉપર્યુંકત તમામ નૈતિક આચારાતું પાલન કરવામાં ન આવે ત્યાં સુધી તે ગૃહસ્થા શ્રાવકના વતરૂપ કલ્પવૃક્ષના ફલના આરવાદ લેવા ભાગ્યશાળી ખની શકેજ નહિ, તેમ તે ગુહસ્થા ધર્મને લાયક પણ થઇ શકે નહિ. માટે ધર્મને ચાૈગ્ય થવા માટે દરેક ગૃહસ્થે આ ઉપર્યુક્ત આચાર પાળવાના Ð.

### ગહસ્થના વિશેષ આચાર

છવં, અછવ વિગેરે પદાર્થો, અથવા દેવ, ગુરુ અને ધર્મ-તેના વથાર્થ સ્વરૂપનું-જેવા પ્રકારનું હોય તેવા સ્વરૂપનું યથાર્થ રીતે સ્વયમેવ અથવા ગુરૂગમ પૂર્વક જ્ઞાનસંપાદન કર્યા બાદ તેના ઉપર જે શ્રહા કરવી તેનું નામ સમ્યગ્ દર્શન કહેવાય છે.કેટલાક ગઢ-

મેશા ચારિત્રમાહનીય કર્મના ઉદયથી શ્રાવકના ખાર લત રૂપ વિશેષ આચાર પાળવાને માટે સમર્થ ન હોય, તો પણ તેઓ પાળનાર બીજા ગૃહસ્થને ઘણા સારા માને છે, અને પાતે માર્ગાનુસારી ગૃહસ્થના સામાન્ય આચાર કે જે પ્રથમ બતાવ્યા છે, તેનું સમ્યગ્દર્શનની સાથે ખરાખર પાલન કરતા હોવાથી તે પણ વિશેષ આચારને પાળનારા છે એમ ખરાખર ખ્યાલમાં રાખવું. દેવ, ગુરુ અને ધર્મનું સ્વરૂપ આગળ વિશેષરૂપથી ખતાવવામાં આવશે, ગૃહસ્થાને જે ખાર લતો પાળવાના હોય છે, તે ખાર લતોનું સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવે છે. સ્થૂલપ્રાણા- તિપાતવિરતિ, સ્થૂલમૃષાવાદવિરતિ, સ્થૂલઅદત્તાદાનવિરતિ, સ્થૂલમૃષાવાદવિરતિ, દિગ્વિરતિ, ભાગાપ- ભાગવિરતિ, અનર્થ દંડવિરતિ, સામાયિક, દેશાવકાશિક, પાય- માપવાસ અને અતિધિસંવિલાગ આ બાર લતોનાં નામા છે.

# **ખાર વ્રતાેનું દું**ક વિવેચન

૧ ત્રતમાં ' સૂક્ષ્મ, ખાદર વિગેરે દરેક જીવની સર્વ શાદ દયાનું પાલન કર્ં' એવા ઘાર નિયમ તો ગૃહસ્થાવસ્થામાં રહી- ને ગૃહસ્થથી થવા અશક્ય છે એ વાત સહજ સમજી શકાય તેમ છે. માટે ગૃહસ્થાને પાતાના દરજ્જા પ્રમાણે માટી હિંસા- થી અચવાના શાસ્ત્રકારાએ નિયમ અતાવેલ છે. હાલે, ચાલે એવા બે ઇન્દ્રિયાવાળાથી લઇને પંચન્દ્રિયવાળા સુધીના તમામ જ્વાને ત્રસ કહેવામાં આવે છે. પૃથ્વીકાયિક વિગેરે જીવાને અમવર કહેવામાં આવે છે. તેમાં સ્થાવર જીવાની હિંસાથી

**થ્યચ**વું ગૃહસ્થાને ઘણું કઠિન છે, કારણ કે ઘર-બાર, ગાડી, વાડી, **કૂવા,** તળાવ અને રસોઇ વિગેરે અનેક કાર્યો કરવાનાં હાવાથી ્ ₹થાવર જીવાેની દયા પળાવી અશક્ય છે, માટે ગૃહસ્થાેને ત્રસ ાં છેવાની હિંસા નહિ કરવાતું વ્રત આપવામાં આવે છે. ત્રસ છવાના એ લેક છે. એક સાપરાધી ત્રસ જવા અને બીજા નિરપરાધી ત્રસ છુવા. તેમાંથી સાપરાધી છુવાના અપરાધને માર્ક કરવા એટલી બધી ઉદ્યરતા ગૃહસ્થથી બનવી ઘણી કઠિન છે, તેથી સાપરાધી ત્રસ જીવાના પણ ગૃહસ્થને નિયમ આપવામાં **આવ**તા નથી. કિંચ, ઘર–ખાર વિગેરે અનાવવામાં પણ અના-ં ભાગ વિગેરે કારણાથી અનેક ત્રસ જીવાના વધ થવાના સંભવ &ોવાને લીધે સર્વે શાંત્રસ જીવની પણ દયા પાળવી ગૃહસ્થ**ને**ં **લ**ાણી કઠિત છે, માટે ' નિરપરાધી ત્રસ જીવાને ઇરાદા પૂર્વ'ક **સા**રવાના સંકલ્પથી મારવા નહિ ' આવા પ્રકારના નિયમ ગહરથને આપવામાં આવે છે, તે નિયમ ગૃહસ્થાએ બરાખર યાળવાના છે. જો કે તેની અંદર સ્થાવર જીવાની હિ'સા નહિ કરવાના નિયમ આપવામાં આવતા નથી તાપણ દયાલ શ્રાવકે **તે છ**વા પણ જેટલે અંશે અચે તેટલે અંશે તેને અચાવવા**ની ક્રાે**શીશ જરૂ**ર** કરવી. આ સ્થૂલપ્રાણાતિપાતવિરતિ નામતુ' પ્રથમ વત સમજવું.

ખીજા વૃતના સંખન્ધમાં—સર્વથા સત્ય બાલ-વાતું ગૃહસ્થને અશક્ય હોવાથી અસત્ય નહિ બાલવાના નિયમ આપવામાં આવે છે. તેતું સ્વરૂપ નીચે પ્રમાણે છે— ક્રમ્યા વિગેરે દિયદવાળી વ્યક્તિના સંખન્ધમાં, ગાય, લે મુ શોડા, હાથી, ઉંટ વિગેરે ચાર પગવાળી વ્યક્તિના સંબન્ધમાં, તમામ પ્રકારની સ્થાવર મીલ્કતના સંબંધમાં કહાપિ અસત્ય ખાલવું નહિ. અને કાઇ પણ વ્યક્તિ પાતાને ત્યાં થાપણ મૂકી ગયેલ હાય તેને પચાવી પાડવાની કાશીશ કરવી નહિ, પ્રાણુન્ત સંકટમાં પણ કાઇની ખાટી સાથી પૂરવી નહિ. આવી રીતે સ્થૂલ મુષાવાદ નહિ ખાલવાના ગૃહસ્થને નિયમ આપવામાં આવે છે.

ત્રીજા વ્રતના સંબન્ધમાં—ચારીથી તદ્દન નહિ બચનાર ગૃહસ્થને કાઇનું ખાતર પાડવું નહિ, કાઇનું તાળું વિના હુકમા તાડીને ચીજ ઉઠાવવી નહિ, દાણ વિગેર રાજ્ય સંબન્ધી ચારી કરવી નહિ, એાછું આપવું કે વધારે લેવું આવું કાર્ય પણ કરવું નહિ. રસ્તામાં કાઇની પહેલી ચીજને ઉઠાવવી નહિ. ભાવાર્થ કે જે ચારી કરવાથી રાજાના ગુન્હેગાર થઇને દંડને પાત્ર અને અને પ્રજાની દહિએ પણ નિન્દાના પાત્ર અને તે ચારીના સર્વથા ત્યાગ કરવા. આ પ્રકારનું ત્રીજીં વૃત ગહસ્થને પાળવાનું છે.

૪ ચાથા વ્રતના સંબન્ધમાં-સર્વથા પ્રદ્મચર્ય ગૃહસ્થને ગૃહસ્થાનાસમાં રહીને પાળવું અશક્ય હાવાથી ઉચિત રીતે તેને નીચે પ્રમાણે પ્રદ્મચર્ય પાળવાના નિયમ સમજાવવામાં આવે છે, પરસ્ત્રીના સર્વથા ત્યાગપૂર્વક પાતાની સ્ત્રીના સંબ'ધમાં પણ અષ્ટમી, ચતુર્વશી, પૂર્ણિમા, પંચમી વિગેરે તિથિ મામં સંતીષ રાખવા અર્થાત્ પાતાની સ્ત્રીની સાથે પણ એટલા દિવસ પ્રદ્માચર્ય પાળવું-એ ચાથા નિયમના આશય છે. પરસ્ત્રી

શાળ્દથી પાતાની સ્ત્રીથી લિન્ન જે કાઇ સ્ત્રી હાય તે તમામ સમજવાની છે. વિધવા, સધવા, કન્યા, વેશ્યા આ ગારેના પણ પરસ્ત્રીમાંજ સમાવેશ કરવામાં આવે છે. તે પરસ્ત્રીની સાથે પણ સાથ દારાના આકારે સંખન્ધ ન કરવાના અને પાતાની સ્ત્રીની સાથે તિથિવિશેષમાં સંતાષ રાખવા એ ચાથા વતના સાર છે.

પાંચમા વ્રતના સંખન્ધમાં સર્વ થા પરિગ્રહના ત્યાગ કરવા ગૃહસ્થા પ્રમાળાને અશક્ય હોવાથી તેનું પરિમાણ ખાંધ-વાના ગૃહસ્થને નિયમ આપવામાં આવે છે, આ નિયમ લેવા ગૃહસ્થને સર્વ થા હિયત છે, કારણકે તેમ નહિ કરવાથી ગૃહસ્થને સર્વ થા હિયત છે, કારણકે તેમ નહિ કરવાથી ગૃહસ્થને સર્વ થા હિયત છે, કારણકે તેમ નહિ કરવાથી ગૃહસ્થને સર્વ થાન્ય, સાનું, રૂપું, ઘર, દુકાન, ઝવેરાત વિગેર ઓંખો છે. ધન, ધાન્ય, સાનું, રૂપું, ઘર, દુકાન, ઝવેરાત વિગેર ઓંખો નિયમ રાખવા, નિયમથી વધારે રાખવું નહિ. કદાચ નિયમથી વધારે ધન વ્યાપાર વિગેર દ્વારા આવી જાય તા પાતાના સ્વાર્થમાં તેના હપયાગ ન કરતાં પરમાર્થના કાર્ય માટે તેના સદુપયાગ કરવા. પરંતુ સંતાષ ધારણ કરવા સાર્થમાટે તેના સદુપયાગ કરવા. પરંતુ સંતાષ ધારણ કરવા સાર્થમાને ભવનો નિયમ જરૂર લેવા. નિયમ નહિ લેવાથી અસંતાષી— લાબી છવા પાતાના આત્માને અધાગતિના બાગી ખનાવે છે. માટે આ વ્રત પણ સદ્ગૃહસ્થને જરૂર પાળવાનું છે.

ર છઠ્ઠા નિયમના સંબન્ધમાં નધતી જતી લાેલની ચેપ્ટાને અટકાવવા માટે પૂર્વ, પશ્ચિમ, ઉત્તર, દક્ષિણ વિગેરે દિશાઓના પણ નિયમ આંધવા જરૂરના છે. માતાની તૃષ્ણાની ખાતર અમુક હદથી બહાર જવું નહિ.

આવી રીતના દરેક દિશાના નિયમ રાખવા, આમાં પરમા**ર્ય** માટે તા સર્વત્ર છૂટ છે. આ પ્રકારના નિયમ સદ્દગૃહસ્થાએ અરાખર પાળવા જરૂરના છે.

૭ સાતમા નિયમના સંખન્ધમાં વિશેષ માહિતી જે વસ્તુ એકજ વાર લાગમાં આવવાથી વિનાશ પામે તેવાં અને પાણી, ફળ, તેલ, અત્તર વિગેરે પદાર્થો લાગ કહેવાય છે અને જે વાર વાર લાગમાં આવે તેવાં ઘર બાર, દુકાન, કપડાં, ઘરેણાં, સ્ત્રી, કુટુંબ, ધન–માલ વિગેરે ઉપલાગ કહેવાય છે. આ તમામ લાગ–ઉપલાગના પણ ઇચ્છાનુસાર નિયમ રાખવા. આ નિયમ પણ ખાસ કરીને લાલની વૃત્તિયા રાકવાની ખાતર જ બે નામાન્તરથી બાંધવામાં આવ્યા છે. મઘ, માંસ, મધુ, માખણ, અનન્તકાય, અન્નષ્યાં ફલ, રાત્રિલાજન અને ત્રસ છવેથી વ્યાપ્ત પાંચ જાતનાં ઉપરાનાં ફળા–આ તમામના ત્યાગ પણ આ સાતમા નિયમની અન્તર્ગત છે, અત્યન્ત પાપવૃત્તિવાળા વ્યાપારના ત્યાગનું ફરમાન પાળવાની ખાતર સાતમા નિયમ પણ ગૃહરથાએ આચરવા લાયક છે.

૮ મા નિયમના સંખન્ધમાં જેમાં આપણું કંઇ પણ પ્રયોજન સિદ્ધ ન થતું હોય અને ખાલી આત્મા પાપથી લિપ્ત થતો હોય તેવાં કાર્યો નહિ કરવાં એ આઠમા નિયમના સુખ્ય ઉદ્દેશ છે. તેનું લગાર વિશેષરૂપથી સ્પષ્ટીકરણ કરવામાં આવે છે. પ્રયોજન સિવાય આત્તે, રાદ્રધ્યાનને લગતા નકામા વિચારા ન કરવા, તેમજ નકામા આર'લ-સમાર'લના ઉપદેશ

પણ ન આપવા. અને જે દ્વારા હિંસા થાય તેવાં ઉપકરણા પણ વિના પ્રયાજને બીજાને આપવાં નહિ, પરન્તુ ક્ષક્ષિણ્ય વિષયમાં તેવાં ઉપકરણા ન આપવાં એવા પ્રતિબન્ધ નથી. હાંસી, મરકરી, ખેલ, તમાસા ચાર વિકથાએા તથા નકામા ગપાટા વિગેરે વિના પ્રસંગે કાઇની સાથે કરવા નહિ. આ તમામ આઠમાં નિયમના નિષ્કર્ષ સમજવા. આઠમાં નિયમ પણ ઉત્તમ ગૃહસ્થાએ જરૂર આચરવા લાયક છે.

૯ મા નિયમના સંબન્ધમાં—આત્ત, રાદ્રધ્યાનની સામ-શ્રીના ત્યાગપૂર્વ ક પાપના વ્યાપારના ત્યાગ કરી બે ઘડી (૪૮ મિનિટ) સુધી વૈરાગ્યવાસનામાં લીન થઇ સમતારૂપી પાણીમાં સ્નાન કરી જીવ, અજીવ વિગેરે તત્ત્વોતું ચિન્તન કરતું અને તે દ્વારા આશ્રવના દરવાએ તેટલા સમય પર્યન્ત બન્ધ કરવા અને આત્મા ઉપર લાગેલાં પુરાણાં કર્મોને હઠાવવાના પ્રયત્ન કરવા એ નવમા નિયમના ઉદ્દેશ છે. આ નિયમ પણ ધર્મ શિલ સફ્રગૃહરશાએ કદાપિ ભૂલવા જેવા નથી.

૧૦ મા નિયમના સંખન્ધમાં-છઠ્ઠા નિયમમાં કરેલા મોટા પ્રમાણના દિશા સંખન્ધી નિયમના એક દિવસ માટે અથવા અમુક વખત સુધી સંક્ષેપ કરવા તે આ નિયમના અર્થ છે. અર્થાત્ અમુક દિવસમાં અમુક હૃદથી લાલવૃત્તિ માટે ખહાર જઇશ નહિ. અથવા દરેક વૃતમાં જે વિશેષ છૂટ રાખેલ છે તેના અમુક વખત સુધી સંકાચ કરવા તે આ નિયમના પરમાર્થ છે. મુઠ્ઠસહી, ગંઠસહી વિગેરે વિશેષ અલિગ્રહોના

આ દશમા નિયમમાં સમાવેશ થાય છે, માટે આ નિયમ પાલુ શુદ્ધ શ્રાવકે બરાબર પાળવાના છે.

૧૧ મા બતના સંખ-ધમાં-જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર વિગેર આતમાના મુખ્ય ધર્મોને પ્રકાશમાં લાવવા માટે જે પ્રયત્ના કરવો તે પાષધ નામનું બત કહેવાય છે. આવા પ્રકારના પાષ-ધમાં ઉપવાસ વિગેરે તપસ્યા કરી સાધુની માફક ચાર પહેર અથવા આઠ પહાર પર્યન્ત એક સ્થાનમાં રહી ધર્મ ધ્યાનની કિયામાં તત્પર થતું. સાવઘ વ્યાપારના ત્યાગ, તેલ વિગેરેના મદંનદ્રારા શરીર શાસાવવાની કિયાના ત્યાગ, પ્રદ્રાચર્યની પાલના અને આહારના સવધા ત્યાગ કરે અથવા એકાશન કરે તા પણ ચાલી શકે છે. માટે આ નિયમ લીધા ખાદ તે દિવસમાં શુલ ચિન્તન કરવું અથવા શાસાનું બ્રવણ કરવું અગર પાતે વાંચવું. આ સિવાય બીજી કંઇ પણ સંસાર સંખ-ધી વાતામાં વખત ગુમાવવા નહિ એ આ નિયમના મુખ્ય પરમાર્થ છે. સાધુપણાની વાનકીના સ્વાદ લેવા માટે આ નિયમ પણ ગૃહસ્થને જરૂર આચરવાના છે.

૧૨ મા નિયમના સંબન્ધમાં જે મહાત્માઓ સ્વ-પરના આત્માની ઉન્નિત્ માટે સાંસારિક તમામ ઉપાધિયોના ત્યાય કરી વૈરાગ્યદશાને પ્રાપ્ત કરી કેવલ માલ તરફ જ લક્ષ્ય રાખી પ્રવૃત્તિ કરનારા, યતિ, સાધુ, મુમુલ, લિલ્લ વિગેર ઉપનામા ધારણ કરનારા ત્યાંગી મહાત્માં એને તેમના આચારમાં દ્વષ્ય ન લાગે અને તેમના આરિત્રમાં ઉપકારો અંધ પેક તેવું શુદ્ધ

**અન્ન, પાણી, વસ્ત્ર, પાત્ર, વસતિ વિગેરેનું** પ્રદાન કરવું તે આ નિયમના ભાવાર્થ છે. કિંચ, ઉત્તમ આચારવાળા ઉચ્ચકાેટિના ગુહ્રસ્થની પણ પ્રતિપત્તિ કરવી તે પણ આ નિયમવાળાને ઉચિત છે. તેના સમાવેશ પણ આ નિયમમાં થઇ જાય છે. &'sમાં આ ખાર નિયમતું જે વિવેચન કરવામાં આવેલ છે, તેમાં પ્રથમનાં પાંચ વ્રતને પાંચ અણવત એવું નામ આપ-વામાં આવેલ છે, કારણ કે સાધુમહાત્માંઓના પાંચ મહાવતાની અપેક્ષાએ તે અશુ-નાનાં છે. છઠ્ઠો, સાતમા અને આઠમા આ ત્રણ નિયમા પાંચ અણુવતાને ગુણુકારક હાવાથી તે ત્રણને ગુણુ-વ્રત નામ આપવામાં આવેલ છે. અને બાકીનાં ચાર વર્તા ધાર્મિક અભ્યાસ પાડવામાં શિક્ષારૂપ હાવાથી તેને શિક્ષાત્રત નામ આપ-વામાં આવેલ છે. જે ગહસ્થની જેવી શક્તિ હાય તેના વિચાર કરી તે પ્રમાણે નિયમ પાળવાનું કરમાન છે. જે સંપૂર્ણ શક્તિ द्धाय तो तेने गाप०या सिवाय आरे नियमनु पासन करवु અને અલ્પ શક્તિ હાેય તાે એાછા નિયમનું પાલન કરવું. આ પ્રકારનું વીતરાગદેવનું ફરમાન છે. ઉપર્શકત ખાર નિયમને પાળનારા ગહસ્થને દેશવિરતિ શ્રાવક કહેવામાં આવે છે. તે વ્રતો પણ ચાગશુદ્ધિ, વન્દનશુદ્ધિ, નિમિત્તશુદ્ધિ, દિક્શુદ્ધિ વિગેરે જોઇને આપવામાં આવે છે. આ ખારમાંથી એક પણ **વ્રત** ન પાળતા હાય, ખાલી શ્રદ્ધામાત્ર જ મનામિન્દિરમાં રાખતા હાય, તેવા ગૃહસ્થને અવિરતિ શ્રાવક કહેવામાં આવે છે. વ્રત તથા શ્રદ્ધા એ બેમાંથી ક'ઇ પણ ન હાય તેને પ્રથમ ગ્રુણસ્થાનકના અધિકારીરૂપે લેખવામાં આવે છે. અવિરતિ, તથા દેશવિરતિ શ્રાવકનું બીજું પણ પ્રાસંગિક કર્તાં વ્ય સમ• જાવવામાં આવે છે.—

પાતાના ધનના યથારૂચિ સાત ક્ષેત્રમાંથી જે ક્ષેત્ર સીદાત હાેય તેની અંદર સદ્ભપયાેગ કરી, દીન, અનાથ વિગે**રેમાં** અનુક પાની ખુદ્ધિથી જે દાન આપતા હાય તે મહાશ્રાવક કહેવાય. તે શ્રાવકને કદાચ ક્લિષ્ટ કર્મના ઉદયથી વ્રતાની અંદર અતિચાર લાગે તા તેણે તેની શુદ્ધિ માટે પ્રયત્ન કરવે.. ઉભય સન્ધ્યામાં આવશ્યક કરવું, પ્રતિદિન દેવપૂજા, ગુરૂ-પાસ્તિ, સ્વાધ્યાય, સ'યમ, તપ, દાન, આ ષટ્ કર્મો કરવાં. સમાન ધર્મ વાળા સાધર્મિક ગૃહસ્થાના મહાલ્લામાં રહેવું. સાધર્મિક વિગેરેની સાથે પ્રેમભાવથી વર્તવું, ખ્રાહ્મ મુહૂર્ત્તમાં ઉઠલું, પરમેષ્ઠિની સ્તુતિ કરવી, ત્રિકાલ દેવવ દન કરલું, ધમ'-ધ્યાન પૂર્વં ક શયન કરવું, ઉપદેશનું શ્રવણ કરવું, રહસ્ય**નુ**ં વિચારવું,ગુરૂ પાસે જઇ પ્રશ્નોત્તર કરી પદાર્થના નિર્ણય કરવા, શાસનની ઉન્નતિનાં કાર્યો કરવાં, ધર્મ માંજ ધનખુદ્ધિ માનવી, ક્રેમકે ધનાઢ્ય બનાવનાર ધર્મ છે.-દુ:ખી જીવાને ધન, ધાન્ય, વસ્ત્ર, પાત્ર વિગેરેતું પ્રદાન કરી દ્રવ્યથી અતુક'પા પાળવી અને. હુદયને આર્દ્ર બનાવી ભાવથી અનુક'પા સાચવવી. ચાેગના અભ્યાસ કરવા, ભવસ્થિતિમાં નિ:સારતાનું ચિન્તન કરવું, **રાક્ષ**ના ઉપાદેયખુદ્ધિથી વિચાર કરવા, સાધુપણાની પ્રાપ્તિ માટે ઉત્સાહ રાખવા અને છેવટે દ્રવ્ય તથા ભાવથી સ'લેખના કરવી. આ તમામ ગૃહસ્થના વિશેષ આચાર સમજવા.

#### ત્યાગીએાના આચાર

જ્યાં સુધી ત્યાગી થવાની ચાેગ્યતા ન હાેય ત્યાં સુધી ત્યાગીપણું આવી શકેજ નહિ; માટે પ્રથમ ત્યાગીની ચેાગ્ય-ત્તાના ગુણા સમજાવવામાં આવે છે.–

આર્ય દેશમાં ઉત્પન્ન થયે હોય, જેનાં જાતિ. કલ અને ગાત્ર ઉત્તમ હાય, ભવ્યત્વના પરિષાક થયા હાય. લઘુક**ની** હાય, નિર્મળણદિવાળા હાય, મનુષ્યપણ દુર્લંભ છે એમ મનમાં જાણતા હાય, જન્મ મરણનિમિત્તક છે, સંપદાએ! ચપળ છે, વિષયા દુઃખના કારણરૂપ છે, સંચાગ વિચાગમૂલક 🕏, આવિચિ મરણ સમયે સમયે થયા કરે છે, કર્મના વિપાક દારૂણ છે. જેને આવા પ્રકારતું સંસારની નિર્ગુણતાનું જ્ઞાન હૈ.ય, જે નિર'તર વિરક્તભાવમાં વર્ત તો હોય, જેના કષાચા પાતળા પડી ગયા હે:ય,હાંસી-મશ્કરી જેને બહુજ થેડી હાય, **અજિએ કરેલા ઉપકારના ખરાખર જાણકાર હાય, વિનયશીલ** 💰ાય,જેને ખહુ લાેકા માનતા હાેય, કાેઇની ઉપર દ્રાહ ન કરતાેે હાય, 'કલ્યાણને સાધવું' એજ જેતું લક્ષ્યબિન્દ્ર હાય, પરમ શ્રદ્ધાળુ હાય, સ્થિરતાવાળા હાય-જે ગૃહસ્થની અ'દર ઉપર્યુકત <u>ચ</u>ાણે વિદ્યમાન હાય તે ગૃહસ્થ જૈન ત્યાગી થવાને માટે ચેાગ્ય 🛂. ઉપર્યું કત ગુણા સંપૂર્ણ દ્વાય તા તે ઉત્તમ સમજવા, એક એ ન્યૂન હાય તા મધ્યમ સમજવા, અને લગભગ ચાર 🗟ાય, ંતા જઘન્ય સમજવા. તેની ચાગ્યતા અચાગ્યતાના વિચાર કરવા આચાર્ય ના હાથમાં છે.

## ગુરુની યાેગ્યતાના વિચાર

ઉપર દર્શાવેલ શિષ્યના ગુણાથી યુક્ત હાય, સારી રીતે શુરુકુલનું સેવન કરી પ'ચ મહાવતનું પાલન કર્યું હોય, સર્વજ્ઞપ્રણીત આગમના અભ્યાસ કર્યો હાય, નિર્મળ બુદ્ધિ-ક્રારા જેણે તત્ત્વના નિર્ણુ કર્યો હાય, શાન્તસ્વભાવવાળા. **હોય, શાસનાેેેેેેેેેેે નિરંતર મનમાં ચાહેતાે** હાેય, ક**રેક**્ જીવને હિતાપદેશ આપવામાં તત્પર હાય; જનસમાજ**માં આ**દેયવચન હાેય, ગુણીજનાે નું અનુસરણ કરતાે હાેય, હુદયના ગંભીર હાય, પરિષદ્ધ, ઉપસર્ગના પ્રસંગમાં પણ મનમાં ખેદ ન કરે તેવા હાય, જેના કષાયા શાંત થઇ ગયા હાય, સમ્યક્ પ્રકારે પદાર્થને પ્રતિપાદન કરવાવાળા હાય, પાતાના ગુરૂની પ્રસન્નતાથી જેણે ગુરૂપદ પ્રાપ્ત કર્યું હાય-આવા પ્રકારના ગુણવ'ત શિષ્ય ગુરૂ થવાને યેાગ્ય છે. ઉપર્યુક્ત ગુણયુકત ગુરૂએ<sub>ં</sub> ક્રીક્ષાને માટે ઉપસ્થિત થયેલ ચાગ્ય શિષ્યને જેનાગમમાં પ્રદર્શિત પ્રશ્ન, આચારાદિ કથનપૂર્વંક પરીક્ષા કર્યા બાદ વિધિ પૂર્વં ક દીક્ષા આપવાનું ઉત્સર્ગંથી કામ કરવાનું છે. તેમાં પ્રથમ સામાન્યતઃ સર્વ સાવદાના ત્યાગરૂપ અને સમલાવના મુખ્ય આલ બનભૂત સામાયિક નામનું ચારિત્ર આપવામાં આવે છે. ત્યાર પછી સાધુની દિનચર્યાના અધ્યયનપૂર્વક આવશ્યકસૂત્રનું અધ્યયન કર્યા પછી દશવૈકાલિકસુત્રના પિંડેષણા અધ્યયન સુધી અભ્યાસ કરાવવા. તે પછી સંપૂર્ણ યાગ્યતાના ખ્યાલ કરી ચાગાદ્વહનતું અનુષ્ઠાન કરાવી નવદીક્ષિત સાધુને પંચ-મહાવતનું આરાપણ કરાવવામાં આવે છે.

# પ'ચમહાવતનું ડુંક વિવેચન

જાવજ્ છવ સુધી કાઇ પણ છવને મન, વચન અને કાયાથી દેષણુદ્ધિએ દુઃખ આપવું નહિ, તેમ બીજા પાસે પણ અપાવવું નહિ અને આપવાવાળાને પણ સારા માનવા નહિ. **મ્**યાવી રીતે ૧ અહિંસાવ્રતનું પાલન કરવું. જૈનપ્રવચનમાં જાતાવેલ બાલવાના પ્રકારને લક્ષ્યમાં રાખી સત્ય બાલવું. કાઇને અપ્રિય લાગે તેવું કટુ વચન કદાપિ બાલવું નહિ, પરન્તુ હિત, મિત, અસંદિગ્ધ, મધુર અને અવિસંવાદી વચન ે આલવું, તે પણ પ્રસંગ વિના બાલવું નહિ. બીજા પાસે અસત્ય બાલાવવું નહિ અને અસત્ય બાલવાવાળાને સારા ુ માનવા નહિ આતું નામ બીજું સત્યમહાવ્રત કહેવાય.અસ્તેયના સંભન્ધમાં કાઇની તુણ જેવી તુચ્છ વસ્તુ પણ આગ્રા સિવાય ે**લે**વી નહિ અર્થાત્ જે કંઇ વસ્તુનાે ખપ હાય તે વસ્તુ કાેઇની પણ આગ્રા સિવાય કદાપિ લેવી નહિ, બીજા પાસે પણ લેવરા-વવી નહિ અને લેવાવાળાને સારા માનવા નહિ. આ ૩ ત્રીજું ્સર્વાથા સ્ત્રીના ત્યાગ કરી વર્તના પરિપાલન માટે, જ્ઞાનની વૃદ્ધિ માટે તથા કષાયને દૂર કરવા માટે ગુરૂકુલમાં નિવાસ કરવા તેનું નામ પ્રદ્માચર્ય સમજવું. તે પ્રદ્માચર્યનું પાતે સમ્યક પ્રકારે પાલન કરવુ'-અબ્રહ્મને પાતે કદ્યાપ સેવવુ' નહિ. અપ્રદાને બીજા પાસે પણ સેવરાવલું નહિ અને અપ્રદાને જે સેવતા હાય તેને સારા પણ માનવા નહિ. આતું નામ ચાર્યું સહાવત કહેવાય. અપરિગ્રહના સંખન્ધમાં-ખાદા અને આલ્ય-

ન્તર મૂચ્છાંના ત્યાગ કરવા. સંયમના નિર્વાંહ માટે ઓઘનિ-શું કિત સૂત્રમાં ઉપધિ રાખવાનું જેટલું પરિમાણ બતાવેલ છે, તેટલી ઉપધિને નિર્મ મત્વપણે રાખી બાકીની તમામ ચીં તેના સર્વાંથા ત્યાગ કરવા તે દ્રવ્યથી અપરિગ્રહ કહેવાય. અને કષાયાનો જે ત્યાગ કરવા તે ભાવથી અપરિગ્રહ કહેવાય. આથી એ સમજવાનું છે કે પરિશ્રહ પાતે રાખવા નહિ, બીજા પાસે રખાવવા નહિ અને જે રાખતા હોય તેને સારા માનવા નહિ. આનું નામ પાંચમું મહાવત કહેવાય. આ વાત પાતંજલ યાંગ (અ. ર, સૂત્ર ૩૪) માં પણ સમજાવેલ છે. ઉપર્શુક્ત પાંચ મહાવતાનું ૨૫ ભાવનાપૂર્વ પાલન કરવું અને પાંચ સમિતિ તથા ત્રણ શુપ્તિ પણ મહાવતને પાળવામાં સહાયક સામિતિ તથા ત્રણ શુપ્તિ પણ મહાવતને પાળવામાં સહાયક સાવાથી તેનું પણ અરાખર પાલન કરવું.

## સમિતિનું સ્વરૂપ

ઉપયોગપૂર્વ ક સૂર્યોદય સમયે રસ્તા ઉપર અરાખર દેષ્ટિપાત કરી જીવાની રક્ષાપૂર્વ ક ગમનાગમનની સમ્યક્ ક્રિયા કરવી તે કર્યાસમિતિ કહેવાય છે.

સર્વ જીવાને હિતકારક અને જેમાં પાપના લેશ ન હાય તેવું ઉપયાગપૂર્વ કે બાલવું તે ભાષાસમિતિ કહેવાય.

શાસમાં ગાંચરીના જે ૪૨ દેષો ખતાવવામાં આવ્યા છે, તે દેષોને દ્વર કરી શુદ્ધમાન આહાર, પાણી, વસ્ત, પાત્ર વિગેરની ઉપયોગપૂર્વક ગવેષણા કરવી તે એષણાસમિતિ કહેવાય છે.

્ર વસ્ત, પાત્ર વિગેરે ધર્મોપકરણને ઉપયોગ રાખી દબ્ટિ પ્રતિલેખનાપૂર્વંક સારી રીતે પ્રમાર્જન કરી લેવા મૂકવાની ક્રિયા કરવી તે આદાન–નિક્ષેપસમિતિ કહેવાય છે.

ઉચ્ચાર, પ્રસ્નવણ, કરૂ વિગેરે પ્રતિષ્ઠાપન કરવા લાયક ચીજોનું જીવાકુલ વિનાના સ્થાનમાં ઉપયોગ રાખી ખરાખર દેષ્ટિપાત કરી પ્રતિષ્ઠાપન કરવું તે ઉત્સર્ગસમિતિ કહેવાય છે. સમ્યક્ પ્રવૃત્તિનું નામ સમિતિ સમજવું.

## ગુપ્તિનું સ્વરૂપ

કલ્પનાના સમૂહના ત્યાગ કરી, સમલાવમાં સ્થિર થઇ, આત્મતત્ત્વના ચિન્તનમાં મનને લગાવલું તે ૧ મનાે ગુપ્તિ કહેવાય છે. સંજ્ઞા વિગેરેના પરિહારપૂર્વક ઉપયોગ રાખીને જગત્નાં તત્ત્વાનું મનન કરલું તે ૨ વચનગુપ્તિ કહેવાય છે. ઉપસર્ગ ના પ્રસંગ આવે તા પણ ધ્યાન કરનારે ધ્યાનાવસ્થામાં શરીરને સ્થિરપણે રાખલું તે ૩ કાયગુષ્તિ કહેવ ય છે.

હચ્ચ કૈાટિમાં આરૂઢ થવાની પરમપવિત્ર આત્મક-દયાણની ભાવના સિવાય ઉપર્યું કત તમામ પ્રકારના અસંગભાવના આચાર બની શકે જ નહિ. રાગ–દેષપણાની વૃત્તિયાને દબા-વવી એ સાધુપણાના મુખ્ય ઉદ્દેશ છે. આધિ, ગ્યાધિ, ઉપાધિ વિગેરેથી સર્વથા રહિત, પરમાન-દસ્ત્રરૂપ માલ સાધુપણાનું કૃળ છે.

સાધુધર્મના આચારના છે લેદ છે. એક સાપેક્ષ યતિધ-મેં ના આચાર અને બીજો નિરપેક્ષ યતિધર્મના આચાર. તેમાંથી પ્રથમ સાપેક્ષ યતિધર્મ'ના આચારતું વર્ણન કર-વામાં આવે છે. જાવજ્છવ સુધી પ્રવાજકાચાર્ય પાસે રહી શિષ્યભાવને અરાબર પાળવા અને બહુમાન પૂર્વક ગુરુની ઉચિત ભક્તિ કરવી. નિરન્તર ગુરુની આજ્ઞામાં તત્પર રહેવું, ગુરુની આજ્ઞા સિવાય કંઇ પણ કાર્ય કરવું નહિ. ગુરુની આજ્ઞા પાતાના કલ્યાણ માટે છે એમ નિરન્તર વિચારવું. આરંભના સર્વથા ત્યાગ કરવા. પૃથ્વીકા-યિક વિગેરે છવાતું સંઘટન કરવું નહિ. દશવૈકાલિક, આચાન રાંગ વિગેરે સુત્રામાં દર્શાવેલ વિધિદ્વારા નિદીષ અને શુદ્ધમાન ભિક્ષા-ભોજન કરવું. શત્રુ અને મિત્ર ખંને ઉપર સમભાવ રાખવા. ખાલ,વૃદ્ધ, ગ્લાન, તપસ્વી વિગેરે મહાત્માઓની સક્તિ ખુબ પ્રેમથી કરવી, કારણ કે તેઓની લક્તિ મહાફલને આપ-નારી છે, બીજાને ઉદ્દેગ થાય તેવા વર્તાવ કરવા નહિ. પ્રયાજન વિના કાૈેેેઇની સાથે ભાષણ કરવું નહિ, કટ્રવાક્ય કદાપિ બાલવું નહિ, કાઇના પણ દાેષાને પ્રકટ કરવા નહિ, સ્ત્રીકથા વિગેરે વિકથાઓના સર્વથા ત્યાગ કરવા, દરેક કાર્ય ઉપયોગ પૂર્વ'ક કરવું, અસત્ પ્રલાપી પુરુષાના બાલવા ઉપર ધ્યાન આપવું નહિ, મિથ્યા અભિનિવેશના સર્વથા ત્યાગ કરવા, સ્ત્રી, ષંઢ, પશ વિગેરેના જ્યાં નિવાસ હાય તેવા સ્થાનમાં સાધુમહાત્માએ રહેવું નહિ, જ્યાં સ્ત્રી બેસીને ઉઠી ગઇ હાય તે સ્થાનમાં સાધુ-એ છે ઘડી સુધી છેસવું નહિ, નેત્ર વિગેરે ઇન્દ્રિયાદ્વારા સ્તી-3

ચ્યાનાં રમણીય અ'ગાપાંગ જોવાં નહિ, ગહસ્થાવસ્થામાં કરેલી ક્રીડાને સાધુ–અવસ્થામાં સ'ભારવી નહિ, જેથી ઇન્દ્રિયા ઉન્મત્ત થાય એવા આહાર વાપરવા નહિ, પ્રમાણથી અધિક આહાર વાયરવા નહિ, શરીર અને ઉપકરણાની શાભાના ત્યાંગ કરવા, સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન,સમ્યક્ચારિત્રરૂપ માક્ષમાર્ગના વારં-વાર અભ્યાસ કરવા જ્યાં સ્ત્રી પુરુષા ક્રીડા કરતાં હાય, કેવલ ભીંતનું જ આંતરું હોય અને શખ્દ પણ સંભળાતા હાય એવા સ્થાનમાં પણ સાધુએ રહેવું નહિ. દેશ, ગામ, કુલ વિગેરેમાં પ્રતિબન્ધ રાખ્યા સિવાય મૂચ્છારહિતપણે અને કાઇ પણ વાહનના આશ્રય લીધા સિવાય, પાતાની ઉપધિ પાતે ઉપાડી પગથી વિહાર કરવાે. ગૃહસ્થ લાેકાેએ પાતાના માટે ધર્મધ્યાન કરવા સારૂ અનાવેલ ઉપાશ્રય વિગેરેમાં રહેવું, સ્થાનની પણ સ્ત્રાત્તા મેળવી**ને જ** રહેવું.શેષકાળમાં માસકલ્પની મર્યાદા ખરા-ખર સાચવવી. તેથી અધિક રહેવું નહિ, કારણે યતના રાખવી. ચક્રવર્તિ જેવા રાજ્યઓની ઋદ્ધિ દેખી તેને માટે નિદાન કરી કરેલી તપસ્યાના ફલને ખાઇ નાખવું નહિ. વિધિપૂર્વક સ્વા-<sup>ક્</sup>યાયધ્યાન નિરન્તર કરવું. આવશ્યકક્રિયા, પ્રતિલેખના વિગે**રે** કાર્યમાં લગાર પણ પ્રમાદ કરવા નહિ. બાર ભેદવાળી તપસ્યામાંથી કાેઇ પણ તપસ્યા જરૂર શક્તિ અનુસાર કરવી. દરેક ક્રિયામાં ગુણુદેષના વિચાર કરી પ્રવૃત્તિ કરવી. ધર્મના મૂલભૂત ક્ષમા, માર્દ વ, આજેવ, નિલેશિતા વિગેરે ગુણાતું પાલન કરવું. અત્યાર સુધી મેં શું કર્યું, મારે હવે શું કરવાતું ખાકી છે અને હાલ તરતમાં મારે શું કરવા યાગ્ય છે, મે તપસ્યા કરી છે કે નહિ—આવા પ્રકારના વિચાર સાધુએ પ્રાતઃકાલમાં ઉઠી કરવા. ઉપસંગોને સહન કરવા. સર્વથા ભયના ત્યાગ કરવા. નવા નવા અભિગ્રહાને વિધિપૂર્વક ગ્રહણ કરવા. પાતાના સંહનનને યાગ્ય ઉત્તમ ધ્યાનનું અવલ ખન કરતું. છેવડે શરીરનું સામર્થ્ય, ચિત્તની વૃત્તિ અને સહાય સંપત્તિના વિચાર કરી દ્રવ્યક્ષાવથી સંલેખના કરવી. અન્તિમ અવસ્થામાં આલાચનાપૂર્વક વ્રતનું ઉચ્ચારણ કરી તમામ જીવાની સાથે સમાયાચના કરી, શુભભાવનાપૂર્વક પંચ પરમેષ્ઠીનું સમરણ કરી, ચાર શારણના ત્યાગપૂર્વક શરીરના પણ ત્યાગ કરવા. યથાચિત સમયે ઉત્સર્ગ અપવાદ—માર્ગમાંથી જે માર્ગ સેવન કરવાના હાય તે માર્ગનું સેવન કરતું. આ તમામ સાપેક્ષ ચિતધર્મના અર્થાત્ સ્થિવર-કલ્પના આચારા દેશ, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવના વિચાર કરી પાળવાના છે.

### નિરપેક્ષ યતિધર્મના આચારાે

પ્રવૃત્તિ-નિવૃત્તિરૂપ કાર્યોને વીતરાગપ્રદર્શિત આગમાના અનુસારે જ કરવાં. જિનકલ્પના આચારમાં પ્રદર્શિત ઉપધિ સિવાય અધિક કંઇ પણ રાખવું નહિ. રાગી-અવસ્થામાં પણ રાગને દ્વર કરવા માટે કાઇ ઉપાયનું સેવન કરવું નહિ. સ્થવિર-કલ્પિક સાધુઓ માટે ઉત્સર્ગ અને અપવાદ અને માર્ગનું સ્થાચિત સમયે સેવવાનું ફરમાન છે, પરન્તુ જિનકલ્પિ સાધુઓ માટે તો અપવાદમાર્ગના ત્યાગપૂર્વક ઉત્સર્ગ માગ-

દ્રંજ અવલ' ખન મુખ્યથી અતાવવામાં આવેલ છે. અપરિચિત ગામ, નગર વિગેરમાં એક છે રાત્રિથી અધિક રહેવામાં પણ અડચણ નથી અને પરિચિત સ્થાનમાં તો એક રાત્રિથી વધારે રહેવાનું ફરમાન નથી. ત્રીજી પારસીમાં ભિક્ષા માટે ભ્રમણ કરેલું, અને સ્થવિરકલ્પિક માટે તો જે ગામમાં ગૃહસ્થને ભાજન કરવાના સમય હાય તે સમયે ભિક્ષા માટે જવું, અને પ્રાયે કરી કાર્યોત્સર્ગમાં જ રહેવાનું તેને માટે ફરમાન છે. શિષ્યસંપ્રદાય અનાવવાના તેઓને અધિકાર છે જ નહિ. એક છે વાકય સિવાય વિશેષ દેશના આપવાના પણ તેઓને અધિકાર નથી. નિરન્તર અપ્રમત્તભાવમાં રહેલું. ધમંધ્યાન વિગેરે ધ્યાનમાંજ મનને લગાવલું.

સ્થિવિરકલ્પ અને જિનકલ્પની વિશેષરૂપથી ઓળખાલુ— મોક્ષમાર્ગને અનુકુલ શુદ્ધ પરિણામમાં જે વર્તતા હોય, સ્વ-પર દર્શનના જ્ઞાનમાં પારંગત હોય, ઉપશમ વિગેરે લિખ્ય-વાળા હોય, બીજાના હિતમાં નિરન્તર ઉદ્યમશીલ હોય, હૃદય અત્યંત ગંભીર હોય, આત્મપરિણૃતિ નિર્મલ હોય, પ્રમાદ અને આલસ્થથી રહિત હોય, મોક્ષના બીજબૂત સમ્યક્તની પ્રાપ્તિ કરાવવામાં પ્રયત્નશીલ હોય, પોતાના આત્મા જેણે શુભ યોગમાં જોડેલા હોય, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, પ્રવર્તક, સ્થવિર, ગણાવચ્છેદક આ પાંચ પદમાંથી કાઇ પણ એક પદની યાગ્યતા ધરાવવાવાળા હાય એવા યતિ મહાત્માને સાપેશ-ચિતિધર્મ રૂપ સ્થવિરકલ્પ શ્રેષ્ઠ છે.

કિંચ,સંપૂર્ણ દરાપૂર્વના જ્ઞાનથી પ્રારંભીને સંપૂર્ણ દેષ્ટિવાન

કના જ્ઞાનવાળાને માટે જિનકલ્પના નિષેધ પણ કરવામાં આવ્યો છે. તેનું કારણ એ છે જે ધર્માપદેશ, દીક્ષા આપી ભવ્યાત્માનું કલ્યાણ કરાવનું વિગેરે પરાપકાર સ્થવિરકલ્પ દ્વારા જ વિશેષ રૂપથી થઇ શકે છે. આ અધિકાર ધર્મ સંન્યાસવાળા સ્થવિર કલ્પિકના સમજવા.

ં હવે જિનકલ્પના અધિકાર કેાને છે તે સમજાવવામાં આવે છે.

નવમા પૂર્વના ત્રીજા વસ્તુ નામના પ્રકરણવિશેષથી લ-**ઇને દરા**મા પૂર્વથી કંઇક એાછા જ્ઞાનવાળા હાેય, સ્થવિરકલ્પના માં પૂર્ણ ગુણથી ગુકત હાેય, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, પ્રવર્ત કે, સ્થવિર, ગણાવચ્છેદકમાંથી કાેઇ એક પણ સુશિષ્ય નિષ્યનન થયા ખાદ, કંઇ પણ તે સિવાય બીજું સાધવા લાયક કાય સાધવાનું બાકી ન હાય, પ્રથમ સંહનનવાળા હાય, મનની દેઢતા પણ ઘણી મજળત હાય અને વીર્યાચારને લગારમાત્ર પણ ગાપવવાવાળા ન હાય, પાંચ પ્રકારથી જિનકલ્પની તુલના કરી પાતાના આત્માની બરાબર પરીક્ષા કરેલી હાય, અને મા**રે** વીતરાગની જ આગા પ્રમાણ છે એવા પરિણામથી સમ્યગદરા ન −જ્ઞાનચારિત્રરૂપ યાેગની વૃદ્ધિ માટે ઉત્સાહશીલ હાેય, અ**ને** જેની પાસે ઉત્તમ પ્રકારની લબ્ધિયા હાય, તેવા યતિ મહાત્માને માટે જિનકલ્પ શ્રેષ્ઠ છે. આ જિનકલ્પમાર્ગ પ્રથમ સંહનન શરીરવાળા સિવાય બીજા શરીરવાળાથી ગ્રહણ કરી શકાય **તે**મ છે જ નહિ, માટે વર્ત માન કાળમાં તેવા પ્રકારના શ**રી**સ વિગેરેના અભાવે તેના પણ અભાવ સમજવા. સ્થવિરકલ્પમાં તેવા પ્રકારના શરીર વિગેરેની અપેક્ષા ન હોવાથી તે અરા**બર** વર્તમાન કાલમાં પણ વિદ્યમાન છે. સ્વપરના ઉપકાર માટે તે કલ્પ ઘણાજ ઉત્તમ છે.

આ બંને માર્ગનું પ્રતિપાદન આચારાંગસૂત્ર. પ્રવચન-સારાહાર, વિશેષાવશ્યક, ધર્મ બિન્દુ વિગેરે ચન્થામાં વિસ્તા-રથી છે, પરંતુ આ લખાણ તા મુખ્યરૂપથી ધર્મ બિન્દુના આધારે કરવામાં આવેલ છે. તેમજ ગૃહસ્થના આચાર જો કે ઉપાસકદશાંગસૂત્ર, યાગશાસ, શ્રાહ્મગૃણવિવરણ, ધર્મ બિન્દુ વગેરે ચન્થામાં વિસ્તારથી અતાવવામાં આવ્યા છે, તા પણ અત્ર તા ધર્મ બિન્દુ માંથી મુખ્ય ભાગ લઇને વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. વિશેષ ઇચ્છાવાળાઓએ પ્રકા-શિત ચન્થા જોઇ વિશેષ જ્ઞાન મેળવવું. તે ચન્થા પણ મુદ્રિત હોવાથી મળી શકે તેમ છે. ઇતિ શમ્

૧૬ મા પ્રસ્તાવ સમાપ્ત

### પ્રસ્તાવ ૧૭ માે.

સાંળમા પ્રસ્તાવની અંદર જૈનદર્શનના ગૃહસ્ય અને સાધુ-એ બેના આચારાતું સંક્ષેપથી નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું. હવે ચાલતા પ્રસ્તાવમાં જૈનાના મંત્રવ્ય પદાર્થોતું વિવેચન કરતાં પહેલાં પ્રથમ પ્રમાણતુ નિરૂપણ કરવું ઉચિત હોવાથી તેતું સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવે છે.

#### પ્રમાણુનું નિરૂપણ.

#### स्वपरव्यवसायि ज्ञानं प्रमाणम् ।

સ્યાદ્વાદરત્નાકર પ્ર૦ પરિ૦ સૂ. ર,

ભાવાર્થ— જ્ઞાનના સ્વરૂપના અને તેથી ભિન્ન ઘટ, પટ વિગેરે બાહ્ય પદાર્થા તે બંનેના નિશ્ચય કરાવવાવાળું જે જ્ઞાન હોય તેને પ્રમાણુ કહેવામાં આવે છે. સૂર્ય, પ્રદીપ, લવાયુ વિગેરેની માક્ક—જેવી રીતે સૂર્ય, પ્રદીપ વિગેરે પદાર્થા પાતાના અને પરના પ્રકાશ કરવાવાળા છે તથા લવાયુ જેમ પાતાના અને પરને સરસ બનાવવાવાળું છે; તેવી રીતે જે સ્વપરને નિશ્ચય કરાવવાવાળું હોય તેજ જ્ઞાન પ્રમાણરૂપ કહેવાય.

જ્ઞાનને અચેતન (પ્રકૃતિના ધર્મ રૂપ ) માનવાવાળા સાંખ્યમતના નિરાકરણ માટે તથા જ્ઞાન હંમેશાં પરાક્ષ જ

છે એવી માન્યતાવાળા મીમાંસકના મતને દૂર કરવા માટે સૂત્રમાં 'સ્વ'પદ મૂકવામાં આવ્યું છે. તેથી એ સમજવાનું છે જે જ્ઞાન આત્માથી કથે ચિત અભિન્ન છે. આથી એ સ્પષ્ટ સમજાય ત્તેમ છે કે જ્યારે આત્મા ચેતન છે ત્યારે તેનાથી કથ ચિત અભિન્ન જ્ઞાન પાતે અચેતન છે એમ કહેવાને કર્યા ખુદ્ધિશાળી સાહસ કરી શકે ? દ્રવ્યપ્રદીપમાં તે વાત યુક્તિપુર:સર સમજાવવામાં આવી છે તથા જ્ઞાન જ્યારે સ્વસ'વેઘ છે ત્યારે ઢમાં તે પરાક્ષ જ છે એ વાત પણ મનામ દિરમાં કેવી રીતે નિવાસ કરી શકે ? માટે આ બે પક્ષા ચુક્તિઆધિત છે એમ ખૂબ ધ્યાનમાં રાખવું. સૂત્રમાં પરશષ્કના પ્રયોગ જ્ઞાનાદ્વેત વાદિના નિરાકરણ માટે કરવામાં આવેલ છે તે વાત સમજાવ-વામાં આવે છે. જ્ઞાનરૂપ ચેતન પદાર્થની માફક જડ પદાર્થી પણ જગતમાં અનન્ત છે તેનું પ્રતિપાદન ગાહની સમાલા-ચનાના અવસરમાં આ ચ'યના પૂર્વાર્ધમાં સવિસ્તર કરવામાં આવેલ છે. દૂરથી વસ્તુ દેષ્ટિગાચર થવાથી આ કંઇક છે क्रेवा सत्ताभात्रना प्रतिलास३५ निविध्धः दर्शन तरीके સામાન્ય ઉપયોગરૂપ જ્ઞાનને પ્રમાણરૂપે માનવાવાળા ભાદ દ્યોકાની અને જડ એવા સંનિકર્ષને પ્રમાણરૂપ માનવાવાળા નૈયાયિક લાેકાેની માન્યતા સુકિતવિકલ છે એમ જણાવવાની ખાતર સૂત્રમાં જ્ઞાનપદ મૂક્વામાં આવેલ છે. તેથી એ सम कवातुं छे के निविधिस्पन ज्ञान ते। दशैन३५ होवाथी ते દ્વારા જ્યારે વસ્તુની એાળખાલુ જ યથાર્થ રીતે થતી નથી त्यारे प्रवृत्ति-निवृत्ति थवानी ते। वातक शी करवी ? भाटे

નિર્વિકલ્પક જ્ઞાનને પ્રમાણરૂપે કાઇ પણ રીતે માની શકાય તેમ નથી. જે જ્ઞાન વસ્તુની યથાર્થ રીતે વિશેષરૂપથી એાળ- ખાણુ કરાવે તેજ જ્ઞાન પ્રમાણરૂપ કહી શકાય. સ્તંભ, પત્થર અને ઘટ,પટની માફક જ હ એવા સંનિકર્ષને જે પ્રમાણરૂપે માનવામાં આવે તો ઘટ, પટ વિગેરે જ હ પદાર્થોએ શા અપ- સધ કર્યો ? કારણકે જ હપણું અને સંનિકર્ષ ઘટ, પટ વિગેર્સમાં જ્યારે સરખું જ છે ત્યારે એવી શી રાજા છે કે એકને પ્રમાણરૂપે માનવું અને બીજા જ હને નહિ માનવું ? માટે કાઇ પણ રીતે જ હ પદાર્થને પ્રમાણરૂપે સ્વીકારી શકાય તેમ નથી.

વસ્તુના નિશ્ચાયકમાં વન્ધ્યાપુત્ર સમાન સંશય, વિષયેય અને અનધ્યવસાય જ્ઞાનને દૂર કરવા માટે પ્રમાણના લક્ષણુમાં વ્યવસાયિપદ મૂકવામાં આવેલ છે. કિંચ, આ વાત પણુ
પ્રાસંગિક મળા આવે તેમ છે કે સુખ અને સુખસાધન સામગ્રીર્પ ઉપાદેય પદાર્થને ગ્રહણ કરવામાં સમર્થ હોય તથા દુ:ખ અને દુ.ખસાધન સામગ્રીર્પ હેયપદાર્થને ત્યાપ કરવામાં જે સમર્થ હોય તેજ જ્ઞાન વાસ્તવિક રીતે પ્રમાણુર્ષ હોઇ શકે. સંનિકર્ષ વિગેર જડ પદાર્થોને પ્રમાણુર્પ માનવામાં જયારે કાઇ પણ યુક્તિ નથી ત્યારે તેને પ્રમાણ કેવી રીતે માની શકાય કારણ કે પ્રમાણ તો જ્ઞાન જ હોઇ શકે, અજ્ઞાન તો કદાપિ નહિ. કિંચ, પ્રમાણુર્પ માનેલ જ્ઞાન પણ નિશ્ચયાત્મક હોઇ એએ, પરન્તુ સંશય, વિપર્યય અને અનધ્યવસાયર્પ નહિ. હવે અનુક્રમે તે ત્રણનું સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવે છે.—

### સંશયનું નિરૂપણ્

જ્યાં પદાર્થના નિશ્ચય કરાવવામાં સાધકભૂત અથવા ભાધકરૂપ વિરાધી- આ એમાંથી કાેઇ પણ પ્રમાણ ઉપસ્થિત ન હાય તેવા સ્થલમાં અનિશ્ચિત અનેક ધર્મોને અવલ બન કરવાવાળું હાય, અને કાઇ પણ એક ધર્મને લઇને પ્રવૃત્તિ આગર નિવૃત્તિ– આ બેમાંથી એક પણ કાર્ય કરવામાં અસમથ° જે જ્ઞાનવિશેષ હાય તેને સંશય કહેવામાં આવે છે. જેમ દ્વ-રથી પુરુષ જેવી આકૃતિવાળી વ્યક્તિ દૃષ્ટિગાેચર આવવાથી **આ** લાકડું છે કે પુરુષ છે એવી દોલાયમાન પ્રતીતિ ઉત્પન્ન **ચાય છે** તેવા ગ્રાનદ્રારા પુરૂષપણાનું સાધક કાેઇ પણ પ્રમા**ણ** નહિ હોવાથી પુરુષના પણ નિશ્ચય થઇ શકતા નથી તથા તેના આધકભૂત કાઇ પ્રમાણ નહિ હોવાથી લાકડા વિગેરેના પણ નિશ્ચય થઇ શકતા નથી; અને નિશ્ચયના અભાવમાં પુરુષતુ જેને પ્રયોજન છે તેની પ્રવૃત્તિ તથા જેને તેનું પ્રયોજન નથી તે વ્યક્તિની તેમાંથી નિવૃત્તિ આ બેમાંથી ક'ઇ પણ કાર્ય થ**ઇ** શકવાતું નહિ. માટે તેવા સ્થલમાં તે જ્ઞાનને સંશયરૂપ કહેવામાં આવે છે.

# વિપર્યયનું નિરૂપણ.

અયથાર્થ પણામાં યથાર્થ પણાના જે નિર્ણય તેનું નામ વિપર્થય સમજવું. દૂર રહેલ છીપમાં ચાંદી જેવા ચળકાટ માલૂમ પડવાથી ચાંદીનું જ્ઞાન થાય તે, મૃગનું તૃષ્ણાથી જલતું જ્ઞાન, દૂરથી દારી દેખવાથી સપેનું

# અનધ્યવસાયનું નિરૂપણ.

ખીજે ઠેકાણે મન લાગેલું હોવાથી પદાર્થનું યથાર્થ રીતે જે ભાન ન થાય તે અનધ્યવસાય સમજવા. જેમ રસ્તામાં ચા-લતા પુરૂષનું મન બીજે ઠેકાણે લાગેલું હોવાથી તૃણના સ્પર્શ થવાથી તેના મનમાં એવા વિચાર થાય છે કે મને કાઇના સ્પ-ર્શ થયા ખરા, પરન્તુ કઇ વસ્તુના થયા તે ખ્યાલમાં હોતા ન થી તેવા જ્ઞાનને અનધ્યવસાય કહેવામાં આવે છે.

ઉપર્શુંકત જ્ઞાનમાં પ્રામાણ્ય તે કહેવાય કે જે જ્ઞાનમાં પ્રમેયનું અવ્યભિચારીપણું હોય અર્થાત્ પ્રમેયને જ જે વિષય કરવાપણું તે જ્ઞાનમાં પ્રામાણ્ય સમજવું. તે પ્રમાણના બે લેદ છે. ૧ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ અને ૨ પરાક્ષ પ્રમાણ.

# પ્રત્યક્ષપ્રમાણુનું નિરૂપણુ

પ્રત્યક્ષના એ લેક છે. એક સાંવ્યાવહારિક પ્રત્યક્ષ **અને** 

**ળી**જી પારમાર્થિંક પ્રત્યક્ષ. આ બેમાં પણ પ્રથમ પારમાર્થિક **પ્રત્યક્ષનું** સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવે છે.

પાંચ ઇન્દ્રિયા અને મન એ એમાંથી દાઇની પછુ અપેક્ષા રાખ્યા સિવાય અર્થાત્ આત્માથી લિન્ન બીજી દાઇ પછુ બાહ્ય વસ્તુની અપેક્ષા રાખ્યા સિવાય જે જ્ઞાનદ્વારા પદાર્થના વાસ્ત- વિક રીતે આત્માને સાક્ષાત્કાર થાય તેને પારમાથિક પ્રત્યક્ષ સમજવું. તેના એ લેદ છે. એક સકલપ્રત્યક્ષ અને બીજું વિકલ પ્રત્યક્ષ. જે જ્ઞાનદ્વારા જગતમાં રહેલ રૂપી-અરૂપીમાંથી કૈવલ રૂપી પદાર્થનાજ આત્માને સાક્ષાત્કાર થાય તે વિકલ પ્રત્યક્ષ કહેવાય. તેના પણ એ લેદ છે. એક અવધિપ્રત્યક્ષ અને બીજી મન:પર્યાયપ્રત્યક્ષ.

અવધિત્રાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશમ થવાથી દેવ અને નારક જીવાને પ્રધાનપણું ભવરૂપ નિમિત્તને લઇને અને આજા જીવાને સમ્યગદર્શન વિગેરે ગુણાને લઇને રૂપી દ્રવ્ય માત્રને વિશેષરૂપથી પ્રકાશ કરવાવાળું જે જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય તો અવધિપ્રત્યક્ષ કહેવાય. તેના અવાન્તર ઘણા ભેદો છે. તો અત્ર કહેવામાં આવ્યા નથી. વિશેષ ઇચ્છાવાળાને વિશેષા-વશ્યકનું જ્ઞાનપ્રકરણું જોવાથી વિશેષ માહિતી મળી શકશે. મનઃપર્યયજ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશમને લઇને ઉત્તમ હિષ્ધવંત અને નિર્મલ અપ્રમત્ત ભાવના ચારિત્રવાળા મહિષ્ને સંગ્રી પંચેન્દ્રિય જીવાએ મનન કરવા માટે ગ્રહણ કરેલા મનાવર્ગણા દ્રવ્યોના સાક્ષાત્કાર જે જ્ઞાનદ્વારા થાય તેને મનઃપર્યાયગ્રાન કહેવામાં આવે છે.

#### સકેલ પ્રત્યક્ષનું સ્વરૂપ.

સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન, સમ્યક્ચારિત્રરૂપ ઉત્કૃષ્ટ અભ્યન્તર સામગ્રી, અને આર્યદેશ, જિનકાલિક મનુષ્યભવ, પ્રથમ સહંનન વિગેરે બાહ્ય સામગ્રી આ અંને પ્રકારની ઉત્કૃષ્ટ સામગ્રીના વશ્યી સંપૂર્ણ ઘાતિકમેંના ક્ષય થવાથી સૃક્ષ્મ, ખાદર, પ્રકટ, વ્યવહિત વિગેરે તમામ અરૂપી લાકાલાકને વિશેષરૂપથી સાક્ષાત્કાર કરાવવાવાળું જે જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય તે કેવલજ્ઞાન કહેવાય; જેને આવા પ્રકારનું જ્ઞાન હાય તેજ વ્યક્તિ સર્વંજ્ઞ કહેવાય.

# સાંવ્યાવહારિક પ્રત્યક્ષનું નિરૂપણ.

ઇન્દ્રિયા અને અનિન્દ્રિયદ્વારા યાગ્ય સ્થાનમાં રહેલ પદ્ધ-શંને વિશેષરૂપથી નિશ્ચય કરાવવાવાળું જે જ્ઞાન હાય તે વ્યાવહારિક પ્રત્યક્ષ કહેવાય. પારમાથિકપણે તો આ જ્ઞાનને પણ પરાક્ષ જ સમજવાનું છે.તેના ચાર લેદ છે.અવગ્રહ,ઇહા,અષાય અને ધારણા. સામાન્ય વિશેષરૂપ વસ્તુને વિષય રૂપે સમજવીં ચક્ક વિગેર ઇન્દ્રિયા અને મન તેને વિષયી જાણવું. તે બંનેના બ્રાન્તિ વગરના જે સંબન્ધ અર્થાત્ વિષય અને વિષયીના યાગ્ય દેશમાં બ્રાન્તિ વિનાના જે સંબન્ધ અને તે દ્વારા ઉત્પન્ન થયેલ તથા પદાર્થના સંપૂર્ણ વિશેષરૂપમાં ઉદાસીન અને કેવલ સત્તામાત્ર વિષયવાળા જે નિરાકાર બાધ સ્થવા દ્વારથી કંઇક માલૂમ પડે છે એવા જે નિરાકાર બાધ તેને દરાન સમજવું, અને તેની પછી તરતજ ઉત્પન્ન થયેલ તથા સામાન્ય સત્તાની અપેક્ષાએ મનુષ્યત્વરૂપ વિશેષ સત્તાથી શુકત વસ્તુના બાધને અવગ્રહ કહેવામાં આવે છે અને ત્યાર ભાદ અવગઢદારા ગ્રહેણ કરેલ મનુષ્યત્વ જાતિવળી વ્યક્તિ ના ભાષા, વેષ, આકાર વિગેરે દ્વારા વિચાર કરવા જે આ બ્યક્તિ કયા દેશની હોવી જોઇએ. એવી રીતે તેજ વ્યક્તિને વિશેષરૂપથ જાણવાની જિજ્ઞાસાને ઇંઢા કહેવામાં આવે છે. આવા પ્રકારની ઇંહાને સંશયરૂપ સમજવી નહિ, કારણ કે સ શયની અંદર તા સાધક–ખાધક કાેઇ પણ પ્રમાણ ઉપસ્થિત ન હોાવાથી કાેઇ પણ પદાર્થના નિર્ણયની ઇચ્છા જ થતી નથી, અને ઇહાની અંદર તાે ભાષા, વેષ, આકાર વિગેરે સાધક પ્રમાણા પદાર્થને વિશેષરૂપથી સિદ્ધ કરવા માટે મળતાં હો-વાથી વિશેષની જિજ્ઞાસા થાય તે વાત સંભવિત છે. કિંચ, છંહા તા સંશયના ઉત્તરકાલમાં થવાવાળી હાવાથી કથે ચિત આપસમાં કાર્ય-કારણભાવ પણ સંભવી શકે છે. માટે સંશય અને ઇઢાના ભેદ સમજવા. જે પદાર્થના નિર્ણય કરવા પ્રથમ જિજ્ઞાસા થઇ હતી, તેને સાધન પ્રમાણા દ્વારા ચાકસ કરવું જે આ મતુષ્ય અમુક દેશના જ છે, અમુક દેશના નથી. આવા પ્રકારના નિશ્વયાત્મક જ્ઞાનને અપાય કહેવામાં આવે છે.

અષાયદ્વારા નિર્ણીત પદાર્થમાં જે સતત ઉપયોગ રાખ-વા અર્થાત્ તેને દઢરૂપે ધારણ કરવું તે ધારણ કહેવાય. આ ઉપર્શું કત વ્યાવહારિક પ્રત્યક્ષના ત્રણ ભેઢા પણ બીજી રીતે અતાવવામાં આવે છે. ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ, અનિન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ અને ઉભયપ્રત્યક્ષ એકેઇન્દ્રિય જીવાથી લઇને જેને મન નથી એવા અસંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય સુધીના જીવાને કેવલ ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ જ હાય છે. જેને જેટલી ઇન્દ્રિયા હાય તેને તે દ્વારા પ્રત્યક્ષ થાય છે. વલ્લી વિગેરેને એાઘસંત્રા દ્વારા વાડ ઉપર ચઢવા**ત** જ્ઞાન થાય છે. એકાન્તમાં અ'ધારામાં બેકેલા મનુષ્યને ઇન્દ્રિ-ચાૈના વ્યાપાર બીલકુલ નથી તાે પણ પૂર્વે અનુભવેલા **પદા-થી**તું સ્મરણ થતું હેાવાથી કેવલ મનાેદ્વારા સંજ્ઞી **પંચેન્દ્રિ-**ચાને જે સ્મૃતિજ્ઞાન થાય છે તે અનિન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ કહેવાય. તથા **ઇન્દ્રિય** અને મનાદ્વારા જે ઘટ, પટ વિગેરેના અનુભવ થાય તે ઉભય પ્રત્યક્ષ કહેવાય. આવા પ્રકારના વ્યાવહારિક પ્રત્યક્ષની ઉત્પત્તિ પણ દરેક કાર્યની માકક બાહ્ય અને આલ્યન્તર સામ-શ્રીને આધીન છે તે સમજાવવામાં આવે છે. જે ઇન્દ્રિયદ્વા**રા** के ज्ञान ઉत्पन्न करवा होय ते ज्ञानन आवारक के कर्भ तेना ક્ષયાપશમરૂપ ભાવેન્દ્રિય તથા વીર્યાન્તરાય કર્મના ક્ષયાપ-શમ વિગેરે આભ્યન્તર કારણા અને નિવૃત્તિ, ઉપકરણરૂપ દ્રું એન્દ્રિયા, આ લાકયાગ્ય દેશમાં પદાર્થ તું અવસ્થાન, મનતું અવ્યાક્ષેપપણ વિગેરે બાહ્ય કારણા; આ બ'ને કારણા મળ-વાશી વ્યાવહારિક પ્રત્યક્ષના આવિર્ભાવ થાય છે. એવી રીતે દરેકની ખાદ્ય આભ્યન્તર સામગ્રીના વિચાર કરી કેવા.

## પરાેક્ષપ્રમાણુનું નિરૂપણ.

ઇંદ્રિયા અને મન વિગેર પરની અપેક્ષા દ્વારા આત્માને જે બાેધવિશેષ થાય તે પરાક્ષપ્રમાણ કહેવાય. અર્થાત્ જે

સાન પેદા કરવામાં આત્માથી ભિન્ન બીજા પદાર્થોની અપેક્ષા રહે તે તમામ જ્ઞાન પરાક્ષ જ કહેવાય. આ લક્ષણથી વ્યાવ-હારિક પ્રત્યક્ષ પણ વસ્તુગતિ વિચાર કરતાં પરાક્ષ જ છે એમ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવું.

## પરાક્ષપ્રમાણના લેકાનું નિરૂપણ

સ્મૃતિ, પ્રત્યભિજ્ઞાન, તર્ક, અનુમાન અને આગમ એમ પરાક્ષ પ્રમાણના પાંચ લેદ પાડવામાં આવે છે.

# સ્મરણ પ્રમાણનું નિરૂપણ

પ્રથમ અનુભવેલ પદાર્થ વિષયક આત્મિક શકિત-વિશેષરૂપ સંસ્કારના પ્રબાધકાલમાં તે જિનિબ'બ હતું, તે બીજું કાઇ નહિ, પરન્તુ વિજયધમ સૂરિ હતા એવા જે બાધ આત્માને થાય અર્થાત્ આવા પ્રકારનું જે યાદ આવલું તે સ્મૃતિપ્રમાણ કહેવાય.

પ્ર૦ સ્મરણુના પ્રત્યભિજ્ઞાનપ્રમાણમાં અન્તર્ભાવ થતો. હોાવાથી અલગ માનવાની શી જરૂર છે ?

ઉ૦ પ્રત્યભિજ્ઞાન પ્રમાણ તત્વશષ્દ અને ઇદમ્શષ્દ આ અને શષ્દોદ્વારા બાધ કરાવે છે. તે આ ધર્મ પાળ છે, તે આ જિનદત્ત છે કે જેને આપણે પ્રથમ જેયા હતા સ્મરણ તા આલી તત્રશષ્દદ્વારા જ અનુભૂત વસ્તુનું ભાન કરાવે છે, માટે સ્મરણ અને પ્રત્યભિજ્ઞાનમાં ફેરફાર છે.

પ્રવ અનુભવને આધીન હોવાથી સ્મૃતિને પૃથક્ પ્રમાણુ રૂપે કેવી રીતે માની શકાય ? માટે સ્મૃતિ પૃથક્ પ્રમાણુરૂપ નથી.

ઉ૦ એવી રીતે કહેવાથી તો પ્રમાણની કથાનાજ લાય થઇ જવાના, કારણ કે અનુમાનપ્રમાણ પણ વ્યાપ્તિગ્રાન અને પક્ષમાં હેતુનું દર્શન આ બેને આધીન હોવાથી તે પણ પ્રમાણરૂપે ન મનાવું જોઇએ.

પ્રગ પ્રથમ અનુભવેલ વિષયોના પ્રદર્શન દારા અર્ધના નિશ્ચય કરાવવાવાળી રમૃતિ તો પદાર્થના નિશ્ચયમાં પૂર્વના અનુભવને આધીન—પરતંત્ર હોવાથી પ્રમાણરૂપ નથી અને અનુમાન જ્ઞાન તો ઉત્પત્તિમાં બીજાની અપેક્ષા રાખે છે, તો પણ પોતાના વિષયમાં સ્વતંત્ર હોવાથી પ્રમાણરૂપ માનવામાં કંઇ પણ અડચણ નથી, માટે અનુમાન પ્રમાણ છે અને રમૃતિ અપ્રમાણ છે.

ઉ૦ ઉપર ખતાવેલ ન્યાય રમૃતિને પણ પ્રમાણરૂપ માન-વામાં જ્યારે સરખાજ છે ત્યારે એકને પ્રમાણરૂપ માનવું અને ખીજાને નહિ એ કંઇ બુદ્ધિમત્તા કહી શક્કય નહિ. જેવી રીતે અનુમાન જ્ઞાનાત્પત્તિમાં વ્યાપ્તિ વિગેરેની અપેક્ષા રાખવાવાળું છે અને પાતાના વિષયમાં સ્વતંત્ર છે તેવી રીતે રમૃતિ પણ ઉત્પત્તિમાં અનુભવની અપેક્ષા રાખે છે,તાપણ પાતાના વિષયમાં પાતે સ્વતંત્ર હાવાથી તેને પ્રમાણરૂપે માનવામાં શી અડચણ છે? આવી રીતે રમૃતિને પ્રમાણરૂપે માનવામાં ઘણી યુક્તિયા છે, પરન્તુ તે અત્ર આપવાથી સ્વતંત્ર એક ગ્રંથ થઇ જાય માટે આપવામાં આવેલ નથી.

## प्रत्यिक्शान प्रभाशुनु निरूपशुन

અનુભવ અને સ્મૃતિરૂપ ખંને કારણા દ્વારા ઉત્પન્ન થયેલ તથા તિર્ધ ક્સામાન્ય, ઉદ્યં તાસામાન્ય, વિસદશ પરિણામ વિગેરને વિષય કરવાવાળું જે જ્ઞાન તેને પ્રત્યભિજ્ઞાન કહેવામાં આવે છે. દરેક ગાયમાં રહેલ ગાતવરૂપ સરખા પરિણામને તિર્ધ ક્સામાન્ય સમજવું અને સુવર્ણથી અનાવેલ વીંદી, કડું, કંદોરા વિગેરે પર્યાયામાં રહેલ અન્વયી રૂપ સુવર્ણ દ્રવ્યને શધ્વ તાસામાન્ય સમજવું. એવી રીતે દરેકમાં ઘટાવવું.

ભાવાર્થ – દરેક ગાયમાં અર્થાત્ કાળી, પીળી, રાતી, ધાળી વિગેરે દરેક ગાયમાં ગાત્વનામના પરિણામ સરખી રીતે રહેલ છે તે ગાત્વપરિણામનું નામ જ તિર્ય ક્સામાન્ય સમજવું. ઉત્તરાત્તર એક બીજાની પછી અનુક્રમે ઉત્પન્ન થતા પર્યાયામાં રહેલ જે અનુગત દ્રવ્ય અર્થાત્ અન્વયી રૂપ દ્રવ્ય તેનું નામ ઉર્વ્ય તાસામાન્ય સમજવું. હવે પ્રત્યભિજ્ઞાનના ભાવાર્થ સમજવામાં આવે છે—અનુભવ તથા સ્મૃતિથી ઉત્પન્ન થયેલ અને ઊર્વ્ય તાસામાન્ય, તિર્ય ક્સામાન્ય, વિસદશ પરિણામ વિગેરે વિષયવાળા સંકલનાર્ય જ્ઞાનને પ્રત્યભિજ્ઞાન કહેવામાં આવે છે. તે આ જિનદત્ત છે, તેના જેવી આ ગાય છે, ગાયના જેવા આ રાઝ છે, ગાયથી વિલક્ષણ આ પાડા છે વિગેરે તેનાં ઉદાહરણા સમજવાં. હવે અનુભવ, સ્મૃતિ અને પ્રત્યભિજ્ઞાન આ ત્રણના ભેદ સમજાવવામાં આવે છે—

અનુલવ, દિષ્ટિગાચર રહેલ વસ્તુના ઇંદ શબ્દદારા **બાધ** કરાવે છે. જેમ આ ઘટ છે, આ કપડું છે, આ જિનદત્ત છે–આ તમામ અનુલવનાં ઉદાહરણા સમજવાં.

સ્મૃતિ, પરાક્ષ વસ્તુના તત્ત્રાળ્દદ્વારા બાધ કરાવે છે –તે જિનપાલ મને યાદ આવે છે, તે ધર્મપાલ હતા–વિગેર તેનાં ઉદાહરણા સમજવાં.

એકવાર અનુભવેલ વસ્તુ કરીથી જ્યારે તે આપણી દિષ્ટિગોચર થાય ત્યારે તેને જોઇને ઇદં શખ્દદારા અને તત્શખ્દદારા એમ એકી સાથે ખંને શખ્દદારા એને તત્શખ્દદારા એમ એકી સાથે ખંને શખ્દદારા જે આપણને વસ્તુનું જ્ઞાન થાય તે પ્રત્યભિજ્ઞાન પ્રમાણ સમ-જવું.—તે આ કડાનું સોનું છે કે જેને આપણું વીંટીના આક્રા-રમાં જોયું હતું, તે આ કાળી ગાયમાં ગોત્વ નામના ધર્મ છે કે જેના આપણને ધાળી ગાયમાં પણ જિનદત્ત પંડિતદારા અનુભવ થયા હતા, તે આ જિનદત્ત છે કે જેના આપણને પાટલીપુત્રમાં પરિચય થયા હતા, તે આ ગાયના જેવા રાત્ર છે કે જેનું સ્વરૂપ આપણું પેલા જંગલી પાસે જાણ્યું હતું, તે આ પાડા ગાયથી વિલક્ષણ છે કે જેનું સ્વરૂપ આપણું ભરવાડ પાસેથી જાણ્યું હતું, તે આ ધર્મ ભ્રષ્ટ અને શ્રદ્ધાહીન વ્યક્તિ છે, કે જેના વિચારા પ્રથમ આપણા સાંભળવામાં આવ્યા હતા.—વિગેરે તમામ ઉદાહરણા પ્રત્યભિજ્ઞાનનાં જાણી લેવાં.

પ્ર૦ ગાયના જેવા આ રાઝ છે આવા વિષય તાે ઉપમાન પ્રમાણના હાવાથી એને પ્રત્યભિજ્ઞાન કેવી રીતે કહી શકાય ? ઉ૦ ગાયના જેવા આ રાઝ છે આવા પ્રકારના જ્ઞાનને ઉપમાનપ્રમાણરૂપ જયારે માનવામાં આવ્યું, ત્યારે ગાયથી વિલક્ષણ આ પાડા છે, ગર્દ ભથી વિલક્ષણ આ ઉંટ છે આવા પ્રકારના જ્ઞાન માટે બીજું કયું પ્રમાણમાનશા તેના પણ આપ લાકોને વિચાર જરૂર કરવા પડશે. માટે ઉપમાન પ્રમાણને અલગ ન માનતાં તે ખંને પ્રત્યભિજ્ઞાન પ્રમાણની અન્તર્ગત છે એમ માનવું મને તા સર્વોત્તમ લાગે છે.

પ્ર૦ રાં અને જોઇને ગાયના જેવી આ વ્યક્તિ છે, એવું જ્ઞાન જો કે પ્રત્યક્ષના ફળરૂપ છે, તો પણ સંજ્ઞાસંજ્ઞીના સંબન્ધના પ્રતિપત્તિરૃપ ફલ માટે ઉપમાનપ્રમાણ માનવાની આવશ્યકતા જરૂર રહે છે અર્થાત્ ગવયશબ્દ આ વ્યક્તિના વાચક છે અને આ વ્યક્તિ પાતે વાચ્ય છે એવું જ્ઞાન કરવા માટે ઉપમાનપ્રમાણને અલગ માનવામાં આવે છે.

ઉ૦ મહિષને જોઇને આ વ્યક્તિ ગાયથી વિલક્ષણ છે, એવું જ્ઞાન જો કે પ્રત્યક્ષનું ફળ છે તો પણ આ વ્યક્તિ ગાયથી વિલક્ષણ છે અર્થાત ગાશબદ આ વ્યક્તિના વાચક નથી તેમ તેવા પ્રકારનું વાચ્યપણું પણ તેમાં નથી આવા પ્રકારના સંજ્ઞાન્ સંજ્ઞીના સંબન્ધના પ્રતિપત્તિરૂપ ફળ માટે જરૂર બીજીં પ્રમાણ અલગ માનવું જ પડશે. એવી શી રાજાજ્ઞા છે, કે એક સંજ્ઞાસંજ્ઞીના સંબન્ધને જણાવવાની ખાતર પ્રમાણાન્તરની કલ્પના કરવી અને બીજાને માટે ન કરવી ? માટે આ તમામ દ્રષણજાળમાંથી અચવા માટે પ્રત્યભિજ્ઞાનને જ પ્રમાણ- રૂપ માનવું સર્વોત્તમ છે.

### તકેપ્રમાણનું નિરૂપણ.

વ્યાપ્તિજ્ઞાનના ગ્રાહકને તર્ક કહેવામાં આવે છે. તે તર્ક તમામ દેશ–કાલને અવલ'બીને વ્યાપ્તિજ્ઞાન કરાવે છે. દૃષ્ટાન્દ તરીકે જે જે ઠેકાણે ધૂમ હોય તે તમામ ઠેકાણે અગ્નિ હોવા નાઇએ, કારણ કે જે ઠેકાણે અગ્નિ હાતા નથી તે ઠેકાણે ધૂમા ઉત્યન્ન થાય તા અગ્નિ ધૂમનું કારણ છે અને ધૂમ અગ્નિનું કાર્ય છે આવા જે અનુસવસિદ્ધ કાર્યકારણભાવ વ્યવહાર છે, **તેના જગત્માંથી** ઉચ્છેદ થવાનાે. આ વાત તર્કને પ્રમાણ માન્યા સિવાય કૈવી રીતે ઘટી શકે તેના વિચાર કરશા. આથી એ ભાવ નીકળ્યા કે દરેક દેશમાં અને દરેક કાંળમાં રહેલું **અગ્નિ અને** ધૂમના વ્યાપ્યવ્યાપક નામના સંબન્ધ**ન** જ્ઞાન, તર્કને સ્વતંત્ર પ્રમાણ માન્યા સિવાય થઇ શકે નહિ. જે તર્કને અપ્રમાણરૂપ માનવામાં આવે તા તે દ્વારા સર્વ દેશવિષયક અને સર્વ કાલવિષયક થતું જે બ્યાપ્તિ-**જ્ઞાન તે પ**ણ અપ્રમાણરૂપ જ ઠરવાતું; કારણ કે જેતું કા**રણ** અપ્રમાણરૂપ હોય તે કાર્ય પાતે પ્રામાણિક છે, એમ કૈવી રીતે માની શકાય ? અને તેવા અપ્રામાણિક વ્યાપ્તિજ્ઞાનદારા .થતું જે અતુમાન તે પણ વન્ધ્યાપુત્ર જેવું સમજવું. માટે તાર્ક પણ સ્વતંત્ર પ્રમાણ છે એમ જરૂર માનવું જોઇએ.

હવે અનુમાનદારા તક°માં પ્રમાણુતા સિદ્ધ કરવામાં આવે છે.

પ્રમાણના વિષયને પરિશાધન કરવાવાળા હાવાથી અનુ-સાનની માફક તર્ક પણ સ્વત'ત્ર પ્રમાણુરૂપ છે. જે પ્રમા**ણના** 

विषयने। પરિશાધક ન હાય તે પ્રમાણરૂપ ન હાવા જોઇએ. केम विपर्ययज्ञान विशेरे. प्रकृतमां तर्ध पण अनुमान प्रमा-ણુના સાધકભૂત વ્યાપ્તિરૂપ વિષયના પરિશાધક **હાવા**થી તેને પ્રમાણરૂપે કેમ ન માની શકાય? અથવા પ્રમાણના અનુગાહક હાવાથી પ્રત્યક્ષ તથા અનુમાનની માફક તર્ક પણ સ્વત'ત્ર પ્રમાણરૂપ છે. જે પ્રમાણના અનુગ્રહક ન હાય તે પ્રમાણરૂપ પણ ન હાેય-જેમ છીપમાં ચાંદીના જ્ઞાનરૂપ વિપર્યય વિગેરે. માટે પ્રત્યક્ષ અને અનુમાનની માકક તર્કને પણ સ્વતંત્ર પ્રમાણરૂપ જરૂર માનવા જોઇએ. કિંચ, જેવી રીતે વ્યાપ્તિ-**જ્ઞાન** કરાવવામાં તર્ક ઉપયોગી છે, તેવી રીતે વાચ્ય-વાચકભાવ સંખ-ધનું જ્ઞાન કરાવવામાં પણ તકે ઉપયોગી છે. અમુક શબ્દ અમુક અર્થના વાચક છે, અમુક પદાર્થમાં વાચ્યતા છે-આવા પ્રકારનું જ્ઞાન તર્કથી થઇ શકે છે.તથા જે લોકા તર્કને પ્રમાણ-રૂપ માનતા નથી તેઓના મતમાં સર્વં શૂન્યતાના પ્રસંગ પણ જરૂર આવવાના, તે સમજાવવામાં આવે છે-જો તર્કને પ્રમાણ-રૂપ માનવામાં ન આવે તો તેનાથી ઉપજીવ્ય અનુમાન પણ હવામાં ઉડી જવાતું, કારણ કે અતુમાન વ્યાપ્તિજ્ઞાનને આધીન છે અને વ્યાપ્તિજ્ઞાન માટે તર્ક સિવાય બીજો કાઇ પણ ઉપાય નથી ત્યારે કહાે કે તર્કને પ્રમાણ માન્યા સિવાય અનુમાન ક્રાઇ પણ રીતે થઇ શકે ખરૂં ? અર્થાત્ બીલકુલ નહિ. તથા **પ્રત્યક્ષમાં પણ તકેની ઉપ**યોગિતા અતાવવામાં આવે છે. પ્રત્ય-ક્ષથી પદાર્થને જોયા ખાદ કાઇ ઠેકાણે સ'વાદને લઇને આ પાદાર્થ પ્રામાણિક છે અને બીજે ઠેકાણે વિસ'વાદ થવાથી આ પદાર્થ અપ્રામાણિક છે, આવા પ્રકારની વ્યવસ્થા પ્રમાતા તર્કને પ્રમાણરૂપ માન્યા સિવાય કેવી રીતે કરી શકે ? માટે તર્કને પ્રમાણ માન્યા સિવાય પ્રત્યક્ષમાં પણ ઘણી અડ્યણા આવવાની. તથા વ્યાપિજ્ઞાનના ગ્રાહ્ક તર્કના અભાવમાં જ્યારે પ્રત્યક્ષ અને અનુમાનના પ્રાણ ચાલ્યા ગયા, ત્યારે તે સિવાય પ્રમેયની વ્યવસ્થા કેવી રીતે થઇ શકવાની ? આવા પ્રકારના સર્વે ઉપદ્રવથી અચવા માટે તર્ક પ્રમાણ જરૂર માનવું જોઇએ.

## અનુમાનપ્રમાણુનું નિરૂપણુ.

સાધન વિગેરે સામગ્રીદ્વારા સાધ્યના જ્ઞાનને અનુમાન કહેવામાં આવે છે.

ભાવાર્થ — સાધનનું ગહુ અને વ્યાપ્તિનું સ્મરણ વિગેરે મેળવ્યા ખાદ જેવડે સાધ્ય જ્ઞાનના નિર્ણય થાય તે અનુમાન કહેવાય. અનુમાનના બે ભેદ છે. એક સ્વાર્થાનુમાન, બીજું પરાર્થાનુમાન. કાઇપણ પ્રમાણદ્વારા હેતુના નિર્ણય કરી વ્યાપ્તિના જે પ્રથમ તર્કથી વિચાર કરવામાં આવે છે તે તમામ સામગ્રીદ્વારા અર્થાત્ હેતુ અને વ્યાપ્તિનું સ્મરણ તે બંને દ્વારા જે સાધ્યનું નિ:સંદેહ જ્ઞાન થાય તે સ્વાર્થાનુમાન કહેવાય.

## હેતુનું સ્વરૂપ.

સાધ્ય સિવાય જેની ઉત્પત્તિ થઇ શકેજ નહિ તે હેતુ કહેવાય. અર્થાત્ સાધ્ય ધર્મ વગર ઉત્પન્ન ન થઇ શકે તે હેતુ સમજવા. પરન્તુ બાહ્ય ક્ષેકાએ કલ્પિત ત્રણ રૂપા તથા નૈયાયિક લાેકાએ કલ્પેલાં પાંચ રૂપાે જેમાં હાય તે હેતુ સાચા કહેવાય એ કથન દ્રષણ્યસ્ત હાવાથી અનાદરણીય સમજવું. તેનું પ્રતિપાદન પૂર્વાર્ધમાં સારી રીતે કરવામાં આવેલ છે.

#### સાધ્યનું સ્વરૂપ

પ્રત્યક્ષ વિગેરે પ્રમાણાથી જે આધિત ન હોય અને નિશ્ચિત પણ પ્રથમ ન હોય તથા સાધ્યરૂપે જે ઇષ્ટ હોય તે સાચું સાધ્ય કહેવાય; તેથી એ પણ સમજવાનું છે કે શંકિત, વિપરીત, અનધ્યવસિત તથા પ્રમાણાથી આધિત હોય તે સાધ્યરૂપે લેખાય નહિ, અને વ્યાપ્તિના ગ્રહણ સમયમાં સિદ્ધ હોય તે પણ સાધ્યરૂપ મનાય નહિ; આથી એ પણ વ્યક્ત શાય છે કે જ્યાં જ્યાં ધૂમ હોય ત્યાં ત્યાં અગ્નિની માફક પર્વત પણ હોવો જોઇએ એવો નિયમ નથી.

## ધર્મિં( પક્ષ )નું સ્વરૂપ.

અનુમાનથી ઉત્પન્ન થયેલ પ્રમિતિના વિષયરૂપ અને વ્યાપ્તિકાલની અપેક્ષાએ સાધ્યપણાએ અભિમત ધર્મથી જે યુક્ત હોય તે ધર્મિ કહેવાય. તે ધર્મિની પ્રસિદ્ધિ કાઇ ઠેકાણે વિકલ્પથી અને કાઇ ઠેકાણે પ્રમાણથી તથા કાઇ ઠેકાણે ઉભયથી પણ જોવામાં આવે છે. અનુમાનથી પ્રથમ પ્રમાણ અથવા અપ્રમાણદ્વારા જ્ઞાનના વિષયરૂપે જેના નિર્ણય કરવામાં આવ્યા નથી અર્થાત અનુમાનની પૂર્વમાં પ્રમાણ અથવા અપ્રમાણદ્વારા જ્ઞાનના સિવાય કેવલ પ્રતીતિ વિન્

ષય જે ધિમે હોય તે વિકલ્પસિદ્ધ ધર્મી સમજવા. પ્રત્યક્ષ વિગેરે કાઇ પણ પ્રમાણદ્વારા નિર્ણય કરેલા ધિમેને પ્રસિદ્ધ ધર્મો કહેવામાં આવે છે, અને વિકલ્પ તથા પ્રમાણા આ બેચી જેની પ્રસિદ્ધ હાય તે ઉભયસિદ્ધ સમજવા. હવે અનુક્રમે તમામનાં ઉદાહરણા આપવામાં આવે છે. સર્વ તનું અસ્તિપણું અનુમાનની પૂર્વમાં પ્રત્યક્ષ વિગેરે પ્રમાણથી સિદ્ધ નથી, કિન્તુ પ્રતીતિમાત્ર સિદ્ધ છે અર્થાત્ કેવલ બુદ્ધિ સમજવા. આ પર્વત અગ્નિવાળા છે—આ ઠેકાણે પર્વતરૂપ ધર્મીને વિકલ્પસિદ્ધ સમજવા. આ પર્વત અગ્નિવાળા છે—આ ઠેકાણે પર્વતરૂપ ધર્મી પ્રમાણસિદ્ધ સમજવા. કાર્ય પણું હાવાથી શખ્દ પરિણામી છે, આ ઠેકાણે વિદ્યમાન શખ્દ તા પ્રત્યક્ષથી જાણી શકાય તેમ છે, પરન્તુ બુત-ભવિષ્યકાલના શખ્દ વિકલ્પગમ્ય હાવાથી સામાન્ય રીતે શખ્દરૂપ ધર્મને ઉભયસિદ્ધ સમજવા.

હવે અતુમાનના નિષ્કર્ષ સમજાવવામાં આવે છે---

બીજાએ અતાવેલ સાધન પ્રયાગ વિગેરેની અપેક્ષા સિવાય પાતાની મેળે નિર્ણીત જે અવિનાસાવ સ'બન્ધ અને સાધન આ બે દ્વારા સાધ્યનું જે જ્ઞાન કરવું તે સ્વાર્થાનુ માન સમજવું.

પક્ષપ્રયોગ-હેતુના પ્રયોગ—એ દ્વારા બીજાને જે સાધ્યતું જ્ઞાન કરાવલું તે પરાર્થાતુમાન કહેવાય. અર્થાત્ પક્ષ-વચન અને હેતુવચન આ બે દ્વારા બીજાને સાધ્યતું જ્ઞાન કરાવલું તે પરાર્થાતુમાન સમજવું. વ્યુત્પન્નમતિવાળાને પાંચ અવયવામાંથી એ અવયવા અનુમાનજ્ઞાન પેદા કરાવવામાં સંપૂર્ણ છે, તેને વિશેષની જરૂર નથી. અને અવ્યુત્પન્ન મતિ-વાળાને તા દુષ્ટાન્ત, ઉપનય અને નિગમનના પણ પ્રયાગ કર-વામાં આવે છે.

#### પાંચ અવયવાનું સ્વરૂપ.

અનુમેય ધર્મથી યુકત ધર્મિને પક્ષ કહેવામાં આવે છે. અને કાઇ ઠેકાણે અનુમેય ધર્મમાત્રને પણ પક્ષ કહેવામાં આવે છે. સામાન્યરૂપથી આધારનું જ્ઞાન હાય તાપણ પર્વ ત વિગેરે વિશેષ વિશેષ ધર્મિ અને ધર્મને જાણવાની ખાતર આ ઠેકાણે ધૂમ છે એવા હેતુના ઉપસંહારવચનની માફક નિશ્ચયથી સાધ્ય ધર્મની ધર્મિતા અને ધર્મતાની સિદ્ધિને માટે પક્ષપ્રયાગ કરવા જરૂરના છે. પક્ષપ્રયાગને ખીજા લાકા પ્રતિજ્ઞાના નામથી એાળખાવેછે. સાધ્યધર્મ યુક્ત આધારનું જ્ઞાન કરાવવું તેજ પ્રતિજ્ઞાવાકયની મતલખ છે. આવા પ્રકારના પક્ષપ્રયાગ અને કેતુપ્રયાગરૂપ બે અવયવા જ અનુમાનના અંગભૂત છે અને મ'દળુદ્ધિવાળાને માટે પાંચ અવયવા દ્વારા પણ અનુમાન કરાવવામાં આવે છે.

હેતુપ્રયોગના બે ભેદ છે. એક તથાપયત્તિરૂપ અને બીજો અન્યથાપપત્તિરૂપ.

સાધ્યની સફભાવદશામાંજ હેતુના સફભાવને તથાપપત્તિ કહેવામાં આવે છે, અને સાધ્યની અસફભાવદશામાં હેતુના અસફભાવને અન્યશાપપત્તિ કહેવામાં આવે છે અર્થાત્ સાધ્યની વિદ્યમાનદશામાં જ હેતુની ઉપયત્તિ તે તથાપપત્તિ અને સાધ્યની અભાવદશામાં હેતુની અનુપપત્તિ તે અન્યથાપપત્તિ. હવે તેનાં ઉદાહરણા આપવામાં આવે છે. જેમ—આ રસોડું ધૂમ સહિત અગ્નિવાળું છે. આ ઠેકાણે ધૂમની ઉત્પત્તિ અગ્નિ હાય તાજ થઇ શકવાની, અને અગ્નિ ન હાય તા ધૂમની ઉત્પત્તિ પણ નહિ જ થવાની. આ અંને હેતુના પ્રયામ-માંથી જયાં જે ઘટે ત્યાં તે કરવા, એક સાથે છે પ્રયાગ કરવાની ક્ઇ પણ જરૂર નથી.

પ્ર૦ દરેકને સમજાવવાની ખાતર દર્શાન્ત વિગેરેના પ્રકેલ્ય જરૂર કરવા જોઇએ.

ઉ૦ પક્ષપ્રયોગ અને હેતુપ્રયોગ દ્વારા, ખુદ્ધિશાલિને જ્યારે સાધ્યતું જ્ઞાન થતું હોય ત્યારે તેને માટે દેષ્ટાન્ત વિગેરની કંઇ પણ જરૂર નથી એ સહજ સમજ શકાય તેમ છે.

પ્ર૦ હેતુ અને સાધ્યના જે અવિનાભાવ સંખન્ધ છે તેના નિર્ણય માટે દષ્ટાન્તપ્રયાગ કરવા જરૂરના છે એમ ખાસ ખ્યાલમાં રાખવું.

ઉ૦ અવિનાભાવ સંખન્ધરૂપ વ્યાપિજ્ઞાનના નિર્ણય તર્ક — પ્રમાણથી જ્યારે સિદ્ધ છે ત્યારે તેને માટે દેષ્ટાન્તપ્રયાગની કંઈ પણ જરૂર નથી એ ખાસ વિચારતું. કિંચ, પ્રત્યેક વ્યક્તિમાં વ્યાપ્તિના નિર્ણય કરવા અશકય હાવાથી બીજી વ્યક્તિયામાં પણ વ્યાપ્તિના નિર્ણય માટે બીજી દષ્ટાન્ત આપતું પડશે અને દષ્ટાન્ત પણ વ્યાપ્તિરૂપ હાવાથી તેના

િનિર્ણય માટે ત્રીજું દેષ્ટાન્ત આપવું પડશે. એવી રીતે દેષ્ટાન્ત– પ્રયોગ માનવામાં અનવસ્થા પણ જરૂર <mark>આવવાની.</mark>

પ્ર૦ અવિનાભાવરૂપ સંખન્ધને યાદ કરવા માટે દેષ્ટાન્ત આસ જરૂરતું છે.

ઉ૦ સ્વીકૃત અવિનાભાવ સંખન્ધવાળા બુદ્ધિશાલિને તાે પક્ષ અને હેતુના પ્રયાગ બતાવવાથી જ સાધ્યજ્ઞાન જયારે થઇ શકે છે, ત્યારે તેવા લાેકા માટે દુષ્ટાન્ત વિગેરે આપી સમય રાેકવાની ક્ર'ઇ પણ જરૂર નથી.

હવે વ્યાપ્તિના લેદો સમજાવવામાં આવે છે. અન્ત-વ્યાપ્તિ અને બહિવ્યોપ્તિ એમ વ્યાપ્તિના બે લેદો છે. પક્ષરૂપે જેના સ્વીકાર કરવામાં આવ્યા હાય તેની અંદર જ હેતુ અને સાધ્યના અવિનાભાવરૂપ સંખન્ધનું જે જ્ઞાન થાય તો અન્તવ્યોપ્તિ કહેવાય; અને તેની બહાર જે અવિનાભાવ સંખન્ધ જોવામાં આવે તે બહિવ્યોપ્તિ કહેવાય. અનુક્રમે બંને વ્યાપ્તિનાં ઉદાહરણા નીચે આપવામાં આવે છે.

તેવી રીતે સ્વીકાર કર્યા સિવાય વસ્તુમાં સત્તા સિદ્ધ નહિ થઇ શકતી હોવાથી દરેક પદાર્થ અનેક ધર્મ મય છે. આ ઠેકાણે તથાપપત્તિરૂપ હેતુના અને અનેક ધર્મ મય સાધ્યના એ અવિનાભાવ સંખન્ધ માનવામાં આવ્યા છે તે પક્ષરૂપે સ્વીકારેલ દરેક વસ્તુરૂપ પદ્મ સિવાય બીજે ઠેકાણે છે જ નહિ. માટે આવા સ્થળામાં અન્તર્ભા સમજવી.

ધૂમવાળા હાવાથી આ પ્રદેશ અગ્તિવાળા હાવા નાઇએ.

રસાેડા વિગેરેની માફક. આ ઠેકાણે ધૂમ અને અગ્નિના અવિના-ભાવ સંખન્ધરૂપ વ્યાપ્તિના નિર્ણુય પર્વત પક્ષ સિવાય રસાેડા વિગેરેમાં પણ જોવામાં આવતા હાેવાથી આવા સ્થળમાં અહિવ્યાપ્તિ સમજવી.

પ્ર૦ દેશન્તપ્રયાેગ વિના પણ બીજાને સાધ્યનું જ્ઞાન થાય છે તે તા સમજાવવામાં આવ્યું, પરન્તુ ઉપનય અને નિગમન પ્રયાેગ વિના સાધ્યનું જ્ઞાન બીજાને કેવી રોતે થઇ શકે તે જ્યાં સુધી સમજાવવામાં આવે નહિ ત્યાં સુધી તેના અસ્વીકાર કાેઇ પણ રીતે બની શકેજ નહિ.

૭૦ ઉપનય અને નિગમન પ્રયોગ માત્રથીજ જયારે બીજાને સાધ્યજ્ઞાન સારી રીતે થઇ શકે છે, ત્યારે તેને માનવાની શી જરૂર છે તે આપજ સમજાવશા. કિંચ દૃષ્ટાન્ત વિગેરે પ્રયોગ કરવા છતાં પણ હેતુનું સામર્થ્ય તા અવશ્ય માનવુંજ પડશે, કારણ કે તે સિવાય તા સાધ્યની સિદ્ધિ વંધ્યાપત્ર જેવી થવાની, તા આપજ કહા કે જયારે બીજાને સાધ્યનું જ્ઞાન કરવામાં પક્ષપ્રયોગ અને હેતુપ્રયોગ જ એકલા સમર્થ છે, ત્યારે દૃષ્ટાન્ત વિગેરેના પ્રયાગ કરી નકામા સમય રાકવાની શી જરૂર છે? લહે આપ મન્દ્દણ દ્વિવાળાને માટે દૃષ્ટાન્ત વિગેરેના પ્રયોગ કરા, પરન્તુ ભુદ્ધિશાલિને માટે તા બે અવયવા સિવાય દૃષ્ટાન્ત વિગેરેની કંઇ પણ જરૂર નથી એ ખાસ ખ્યાલમાં રાખવું. હવે મંદ્દ હિવાળાને સંતોષની ખાતર દૃષ્ટાંત વિગેરે સમજાવવામાં આવે છે.

## દૃષ્ટાંતનું નિરૂપણ.

અવિનાભાવરૂપ વ્યાપ્તિના સ્મરાષ્ટ્રસ્થાન મહાનસ વિગે-દેને દેષ્ટાન્ત કહેવામાં આવે છે. તેના એ લેદ છે. એક સાધમ્ય દેષ્ટાન્ત અનુ બીજું વૈધમ્યં દેષ્ટાન્ત. જે ઠેકાણું સાધનધર્મની સત્તા હાય તે ઠેકાણું અવશ્ય સાધ્યધર્મની સત્તા હાવી જોઇએ તે સાધમ્યં દષ્ટાન્ત કહેવાય. જેવી રીતે–જે જે ઠેકાણું ધૂમ તે તે ઠેકાણું રસાડું; આ ઠેકાણું રસાડું સાધમ્યં દષ્ટાન્ત સમજવું.

જે ઠેકાણુ સાધ્યના અભાવમાં સાધનના અવશ્ય અભાવ નોવામાં આવે તે વૈધમ્ય દુષ્ટાન્ત સમજવું. જ્યાં જયાં ચૈતન્ય-શક્તિ ન હાય ત્યાં ત્યાં પ્રાણ વિગેર પણ ન હાય-જેમ સુકું લાકડું-વિગેર વૈધમ્ય દુષ્ટાન્ત સમજવાં.

#### ઉપનયનું સ્વરૂપ.

સાધ્યના આધારરૂપી ધર્મિમાં હેતુના જે ઉપસંહાર કરવા તે ઉપનય કહેવાય. જેવી રીતે રસાહામાં ધૂમને લઇને અિન જોવામાં આવે છે તેવી રીતે પર્વત પણ ધુમાહાવાળા જોવામાં આવવાથી અિનવાળા હાવા જોઈએ. આતું નામ ઉપસંહાર કહેવાય.

## નિગમનનું સ્વરૂપ.

સાધ્યધર્મને ફરીથી જે પક્ષમાં ઘટાડવું તે નિગમન કહે-

વાય.જયારે આ ઠેકાણે ધૂમ છે ત્યારે જરૂર અગ્નિ હોવો જોઇએ. અર્થાત્ ધૂમથી અગ્નિના પક્ષમાં જે નિર્ણય કરવા તે નિગમન કહેવાય. આ પાંચ અવયવેા એક ઉદાહરણમાં ઘટાવવા<mark>માં આવે</mark> છે. વનસ્પતિયા સચેતન છે આવી પ્રતિજ્ઞા કર્યા બાદ શિષ્યે પ્રશ્ન કર્યો જે શાથી વનસ્પતિયા સચેતન છે ? ત્યારે ગુરૂએ ઉત્તરમાં હેતુવાકયદ્વારા સમજાવ્યું કે પ્રાણ વિગે**રે જીવનનાં** ચિહુના માલૂમ પડતાં હાવાથી. પાંચ ઇન્દ્રિયા, માનસિક શક્તિ, વાચિકશક્તિ, કાચિક શક્તિ, શ્વાંસાચ્છ્વાસ અને આ-સુષ આ દશને જૈનશાસમાં પ્રાથસ જ્ઞા આપવામાં આવી છે. તેમાં એકેન્દ્રિય જીવાને તેમાંથી ચાર પ્રાણ હાય છે, બેઇન્દ્રિય જીવને છ પ્રાણ, ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળાને સાત પ્રાણ, ચતુરિન્દ્રિયવા-ળાને આઠ પ્રાણ, મન સિવાયના પ'ચેન્દ્રિયને નવ પ્રાણુ અને મનસહિત પંચેન્દ્રિયવાળાને દશ પ્રાણ હોય છે. તેમાં પ્રકૃતમાં વનસ્પતિના જીવા એકેન્દ્રિયવાળા હોવાથી તેમાં ચાર પ્રાહ્ય 🕽. આ પ્રકારતું હેતુવાકય સાંભળી મંદ્રખુદ્ધિવાળાના મનમાં ખ્યાલ નહિ આવવાથી કરીથી પ્રશ્ન કર્યો કે કાની માક્ક ? ત્યારે તેના ઉત્તરમાં જણાવવામાં આવ્યું કે જ્યાં જ્યાં જીવ-નનાં ચિહના પ્રાણ વિગેરે જેવામાં આવે છે, ત્યાં ત્યાં સચેતન-પાછું અવશ્ય જોવામાં આવે છે, જેમ મતુષ્ય વિગેરે. આ મનુષ્યરૂપ દુષ્ટાન્તમાં ઇન્દ્રિયા વિગેરે જીવનનાં ચિહ્નરૂપ પ્રાણા નેવામાં આવતા હાવાથી સચેતનપણ પણ જરૂર **જોવામાં આવે છે; તેમ વનસ્પતિમાં પણ જીવનના ચિહ્**ન-ભૂત પ્રાણા નેવામાં આવતા હાવાથી સચેતનપણું પણ હાલું

જોઇએ. તેની સિહિ દ્રવ્યપ્રદીપમાં કરવામાં આવેલી હાવાથી અત્ર તેનું વિશેષ વિવેચન કરવામાં આવતું નથી. એવી રીતે ઉપનય અને નિગમન પણ જાણી લેવાં.

#### પ્રકારાન્તરથી હેતુનું વિવેચન.

એક વિધિસાધક હેતુ અને બીજો નિષેધસાધક હેતુ. અર્થોતુ વિધિરૂપથી જે સાધ્યનું જ્ઞાન કરાવવાવાળા હાય તે વિધિસાધક કહેવાય, અને જે નિષેધમુખથી સાધ્યનું જ્ઞાન કરાવવાવાળા હાય તે નિષેધસાધક કહેવાય, પ્રસંગાયાત અલા-વના ચાર ભેદા સમજાવવામાં આવે છે. પ્રાગભાવ,પ્રધ્વ સાભાવ, ઇંતરેતરાભાવ અને અત્યન્તાભાવ-આ ચાર અભાવના લેદા સમજવા. જે પદાર્થની નિવૃત્તિમાં જે કાર્યની ઉત્પત્તિ થાય તે તે કાર્યં ના પ્રાગભાવ સમજવા. જેમ માટીના પિંડાકાર પરિ-छामनी निवृत्ति थया पछी अर्थात तेनी तिरेालावहशामां ઘટની ઉત્પત્તિ જેવામાં આવે છે. માટે તે માટીના પિંડ ઘટના પ્રાગભાવરૂપ સમજવા ાઅર્થાત્ જ્યાં સુધી માટી પિંડરૂપ અવસ્થામાં હાય ત્યાં સુધી ઘટના પ્રાદુર્ભાવ થઇ શકેજ નહિ; જ્યારે તે મત્પિંડના તિરાભાવ થાય છે ત્યારે ઘટના આવિ-ભાવ થાય છે, માટે માટીના પિંડને ઘટના પ્રાગભાવરૂપે સમજવા. એવી રીતે દરેકમાં ખ્યાલ રાખવા. ઉત્પત્તિદશામાં જે કાર્યના અવશ્ય વિનાશ જેવામાં આવે તે તેના પ્રધ્વ સાભાવ સમજવા. જેમ ઘટને ફાંડીને કપાલ અનાવ્યા ખાદ તે અવસ્થામાં ઘટના પ્રધ્વંસરૂપ અભાવ જેવામાં આવે છે; માટે તે કપાલદશા ઘટના પ્રધ્વ'સાલાવરૂપ સમજવી અર્થાત્ કપાલની આવિલાવદશામાં ઘટના જે તિરાભાવ જોવામાં આવે છે, તે કપાલના આવિલાવને ઘટના પ્રધ્વ'સાલા-વરૂપ સમજવા.

એક સ્વભાવથી બીજા સ્વભાવની જે વ્યાવૃત્તિ કરવી તે ઇતરેતરાભાવ કહેવાય. જેમ સ્તંભના સ્વભાવથી ઘટના સ્વભાવ ભિન્નરૂપે જેવામાં આવે છે, માટે ઘટથી સ્તંભ ભિન્ન છે, અર્થાત્ સ્તંભ છે તે ઘટ નથી. આ ઠેકાણું ઘટના અન્યાન્યાભાવ સ્તંભમાં છે અને સ્તંભના ઘટમાં છે. આવી રીતે દરેક ઠેકાણું સમજવું. ત્રણુ કાલની અપેક્ષાએ જેના તાદાત્મ્ય પરિણામની નિવૃત્તિ જેમાં જેવામાં આવે ત્યાં તેના અત્યન્તાભાવ સમજવા. જેમ ચેતનના અચેતનમાં અને અચેતનના ચેતનમાં, ભવ્યત્વના અભવ્યત્વમાં અને અભવ્યત્વના ભવ્યત્વમાં. એમ સર્વત્ર સમજવું. હવે પ્રકૃતમાં હેતુનું નિરૂપણ જે ચાલતું હતું તે સમજવામાં આવે છે.—

સાધ્યની સાથે સંખન્ધ ધરાવનાર અવિરુદ્ધ એવા વિધિ-સાધક હૈતુના છ ભેંદો છે. વ્યાપ્યહેતુ, કાર્ય હેતુ, કાર્યહેતુ, પૂર્વ-ચરહેતુ, ઉત્તરચર હેતુ અને સહચર હેતુ. વિના પ્રયત્ને ઉત્પન્ન નહિ થતા હાવાથી શખ્દ પુદ્ગલ પરિણામરૂપથી અનિત્ય છે, ઘટની માર્કક' આ ઠેકાણે પુદ્દગલપરિણામરૂપ અનિત્ય પશું •યાપક છે અને કાર્ય પણું વ્યાપ્ય છે. આ વ્યાપ્ય હૈતુનું ઉદાહરેણ સમજવું. 'ધૂમ હાવાથી પર્વત અગ્નિયાળા છે.' આ ઠેકાણે ધૂમ અશિનું કાર્ય છે અને અશિ ધૂમનું કારણ છે, માટે ધૂમ કાર્ય હેતું કહેવાય. 'વરસાદનાં કારણ વિશેષપ્રકારનાં વાદળાં, ગર્જા રવ, વિજળીનું થવું વિગેરે અવ્યભિચારી ચિહ્નો જેવામાં આવતાં હોવાથી આ ઠેકાણે વરસાદ જરૂર થવાના.' આ ઠેકાણે વરસાદ થવા તે કાર્ય છે અને વિશેષ પ્રકારનાં વાદળાં વિગેરે સામગ્રી કારણક્રુપ છે. માટે આ કારણક્રેતુનું ઉદાહરણ સમજવું.

'તેવા પ્રકારના કૃત્તિકાના ઉદય થયેલા હાવાથી શકટના ઉદય જરૂર થવાના.' આ ઠેકાણું કૃત્તિકાના ઉદય થયા પછી એક મુહ્ત્ત માં જરૂર શકટના ઉદય થાય છે, માટે કૃત્તિકાના ઉદય પૂર્વ ચરહેતુ જાણવા. કૃત્તિકાના ઉદયની પહેલાં ભરણીના ઉદય પૂર્વ ચરહેતુ જાણવા. કૃત્તિકાના ઉદયની પહેલાં ભરણીના ઉદય પ્રથમ થાય છે અને કૃત્તિકાના ઉદય તેના ઉત્તરકાલમાં થતા હાવાથી કૃત્તિકાના ઉદય ઉત્તરચરરૂપ હેતુ સમજવા. અ'ધારામાં રહેલા મનુષ્ય કેરી ખાતાં ખાતાં અનુમાન કરે કે 'સારી રીતે રસવિશેષના આસ્વાદ થતા હાવાથી આ કેરીની અ'દર વિશેષ રૂપ પણ હાવુ' જોઇએ.' આ ઠેકાણું રૂપ અને રસનું સાથે થવાપણું હાવાથી આ સહચરહેતુનું ઉદાહરણુ સમજવું.

નિષેધરૂપે સાધ્યને સિદ્ધ કરવાવાળા વિધિરૂપ સાધ-નના છ લેદ છે. સ્વભાવ, ગ્યાપ્ય, કાર્ય, કારણ, પૂર્વ ચર, ઉત્ત-રચર અને સહચર. 'વસ્તુની અંદર અનેકાન્ત સ્વરૂપ ઉપલબ્ધ થતું હોવાથી સર્વથા એકાન્ત સ્વરૂપવાળી વસ્તુ જગત્માં કાઇ પણ છે જ નહિ.' આ ઠેકાણે નિષેધરૂપથી સાધ્યને સિદ્ધ કરવાવાળા વિધિસાધન સ્વભાવહેતુ સમજવા. 'ભ્રમિત ચિત્તવાળાની માફક દરેકમાં સ'શયશીલ હોવા-શ્રી બેચરને કાઇ પણ તત્ત્વમાં નિશ્ચય નથી' આ નિષેધ-સાધક વિધિરૂપ વ્યાપ્યહેતુનું ઉદાહરણ સમજવું.

'મુખના વિકાર, હાેઠનું કંપવું વિગેર અવ્યક્તિચારી કાેધનાં ચિહ્ના ઉપલબ્ધ થતાં હાેવાથી આ વ્યક્તિને કાેંઇ પણ રીતે કાેંધની ઉપશાન્તિ થતી જ નથી.' આ નિષેધસાધક વિધિરૂપ કાર્ય હતું ઉદાહરણ જાણવું. 'રાગ, દેષ, કાલુષ્યભાવ વિગેર દ્રષ્ણા બિલકુલ નથી અને અધ્યાત્મત્તાનથી સંપન્ન હાેવાથી આ મહિષ'ની અંદર અસત્ય વચનના અવકાશ હાેઇ શકે જ નહિ.' આ ઠેંકાણે અસત્યનું નિમિત્ત રાગ, દેષ, કાલુષ્યભાવ, અજ્ઞાન વિગેર છે. તે જ્યારે મુનિમાં છે જ નહિ ત્યારે અસલ્ય વચન પણ કયાંથી હાેઇ શકે ? આ નિષેધસાધક વિધિરૂપ કારણહેતુનું ઉદાહરણ સમજવું.

'રાહિણીના ઉદય થયેલા હાવાથી એ ઘડી થયા ખાદ પુષ્પતારાના ઉદય થશે નહિ.' આ નિષેધસાધક વિધિરૃપ પૂર્વ ચરેહેતુનું ઉદાહરણ સમજવું. 'પૂર્વ કૃલ્યુનીના ઉદય થવાથી મુહ્તની પહેલાં મૃગશિરના ઉદય થયા ન હતા.' આ નિષેધસાધક વિધિરૃપ ઉત્તરચરનું ઉદાહરણ સમજવું. 'સમ્ય-ગૃદર્શનો ઉદય હાવાથી આ મહાતમાની પાસે મિશ્યાજ્ઞાના હાઇ શકે જ નહિ. આ નિષેધસાધક વિધિરૃપ સહચર હેતુનું ઉદાહરણ સમજવું. હવે વિધિસાધક પ્રતિષેધરૃપ સાધનના માંચ લેદા જણાવવામાં આવે છે. વિરૃદ્ધકાર્યાનુપલિષ્ધ, વિરૃદ્ધ-

કારણાનુપલિખ્ધ, વિરૂદ્ધસ્વભાવાનુપલિખ્ધ, વિરૂદ્ધવ્યાપકાનુ-પલિખ્ધ, વિરૂદ્ધસહચરાનુપલિખ્ધિ. 'નિરાગપણાના વ્યાપારનાં ચિલ્ના નહિ દેખાતાં હાવાથી આ વ્યક્તિમાં રાગવિશેષ હોવા જોઇએ.' આ વિધિસાધક પ્રતિષેધરૂપ વિરૂદ્ધકાર્યાનુપલિખ્ધનું ઉદાહરણ સમજનું.

' ઇષ્ટસ'રોગ નહિ હોવાથી આ વ્યક્તિમાં કપ્ટવિશેષ જોવામાં આવે છે. 'આ વિરૂદ્ધકારણાનુપલબ્ધિનું ઉદાહરણ સમજવું.

'એકાન્તભાવનાની ઉપલબ્ધિ નહિ થતી હોવાથી તમામ વસ્તુ એકાન્ત સ્વભાવવાળી છે.' આ વિરૂદ્ધ સ્વભાવાનુપલબ્ધિનું ઉદાહરે સમજવું. 'ઉષ્ણુપણાની પ્રાપ્તિ નહિ હોવાથી આ ઠેકાણે છાયા હોવી એઇએ.' આ વિરૂદ્ધવ્યાપકાનુપલબ્ધિનું ઉદાહરે સમજવું.

'આ વ્યક્તિમાં સમ્યગ્દરાં નની ઉપલબ્ધિ નહિ હોવાથી મિશ્યાજ્ઞાન છે.' આ વિરૂદ્ધસહચરાનુપલબ્ધિનું ઉદાહરણ સમજવું.

પ્રતિષેધને જણાવવાવાળી અવિરૂદ્ધાનુપલિષ્ધના છ લોદા છે. સ્વભાવાનુપલિષ્ધ, વ્યાપકાનુપલિષ્ધ, કાર્યોનુપલિષ્ધ કારણાનુપલિષ્ધ, પૂર્વચરાનુપલિષ્ધ, ઉત્તરચરાનુપલિષ્ધ અને સહચરાનુપલિષ્ધ. 'જ્ઞાનકારણ ચક્ષુ વિગેરે સામગ્રી હોવા છતાં પણ તેનું દર્શન થતું નહિ હોવાથી આ ઠેકાણે ઘડા ન હોવા એઇએ.' આ સ્વભાવાનુપલિષ્ધ—હેતુનું ઉદાહરણ સમજવું. 'કાઇ પણ વૃક્ષની ઉપલબ્ધિ નહિ હાવાથી આ પ્રદેશમાં આંબાનું ઝાડ ન હાવું જોઇએ.' આ વ્યાપકાનુપલબ્ધિનું ઉદા-હરણુ સમજવું. 'અંકુરા ઉગેલા ખિલકુલ નહિ જોવામાં આવતા હાવાથી આ ઠેકાણે જેની શકિત નાશ પામેલી નથી એવું બીજ ન હાવું જોઇએ.' આ કાર્યાનુપલબ્ધિનું ઉદાહરણ સમજવું.

'સમ્યગ્દર્શનના અભાવ હાવાથી આ વ્યક્તિમાં પ્રશમ, સ'વેગ, નિર્વેદ, અનુક'પા, આસ્તિકય વિગેરે પરિણામા ન હાવા જોઇએ.' આ કારણાનુપલબ્ધિનું ઉદાહરણ સમજવું.

'ચિત્રા–નક્ષત્રના ઉદય જેવામાંુનહિ આવતા હાેવાથી મુહૂત' પછી સ્વાતિના ઉદય થશે નહિ.' આ પૂર્વ ચરાતુપલબ્ધિતું ઉદાહરણ સમજવું. 'કૃત્તિકાના ઉદય નહિ હાેવાથી મુહૂર્તા'ની પહેલાં ભરણીના ઉદય ન હતાે.'આ ઉત્તરચરતું ઉદાહરણ જાણવું.

સમ્યગ્**દરા<sup>°</sup>નની** ઉપલબ્ધિ નહિ હેાવાથી શિવ**જીમાં** સમ્યગ્**ત્રાન છે જ નહિ. આ** સહચરાનુપલબ્ધિનું ઉદાહરણુ જાણુવું.

## હેત્વાભાસનું નિરૂપણુ

હેતુ ન હોય તાે પણ હેતુના જેવા જેમાં આભાસ મા-લૂમ પડે તે હેત્વાભાસ કહેવાય અર્થાત્ હૃષ્ટહેતુનેજ હેત્વાભાસ કહેવામાં આવે છે. તેના ત્રણ ભેદ છે.અસિદ્ધ હેતુ, વિરૂદ્ધ હેતુ અને અનેકાન્તિક હેતુ. આ ઠેકાણે અનેકાન્તહેતુના વ્યભિ-ચારી હેતુ અર્થ સમજવા. જ્યાં સ્વરૂપના અભાવ નિર્ણીત હાય તે સ્વરૂપાસિદ્ધ સમજવા અને જ્યાં સ્વરૂપના સંદેહ હાય તે સંદિગ્ધાસિદ્ધ હેતુ સમજવા. ' ચાક્ષુષપ્રત્યક્ષ હાતાથી શખ્દ પરિણામી છે. ' આ ઠેકાણે શખ્દમાં શ્રાવણપ્રત્યક્ષપણું હાઇ શકે જ નહિ. માટે તે હતુ સ્વરૂપાસિદ્ધ જાણવા. આ પ્રથમ ઉઠાહરણુ આપવામાં આવ્યું. ધૂમાડાની અને ધૂમસની જેને ઓળખાણુ બરાબર નથી તે ચુરૂષ કહે કે ' ધૂમ હાવાથી આ પ્રદેશ અબ્નિવાળા છે. આવા સ્થલમાં આ હેતુ સંદિગ્ધાસિદ્ધ સમજવા. ' હવે બીજા પણુ અસિદ્ધ હેતુ વિગેરના લેદા જણાવવામાં આવે છે. ઉભયાસિદ્ધ હેતુ, અન્યતરાસિદ્ધ હેતુ. 'ચક્ષુ ઇન્દ્રિયથી પ્રત્યક્ષ ચવાપણું હોવાથી શખ્દ પરિણામી છે.' આ હેતુ દરેકના મતા પ્રમાણે જ્રેઠા હોવાથી ઉલયાસિદ્ધ કહેવાય.

'વિજ્ઞાન, ઇન્દ્રિયા, જીવન, મરણ વિગેર નહિ હાવાથી વનસ્પતિયા અચેતન છે.' આ ઠેકાં જે લાકા વનસ્પતિને અચેતન માને છે તેના મતમાં ઠીક છે, પરન્તુ જે લાકા તેને સચેતન માને છે તેના મત પ્રમાણે તે હેતુ અસિદ્ધ હાવાથી અન્યતરાસિદ્ધ સમજવા. એવી રીતે વિશેષ્યાસિદ્ધ હેતુ, વિશેષણાસિદ્ધ હેતુ, આશ્રયાસિદ્ધ હેતુ, આશ્રયાસિદ્ધ હેતુ, આશ્રયાસિદ્ધ હેતુ, અસિદ્ધ હેતુના ઘણા લેદા છે.

## વિરૂદ્ધહેતુ-નિરૂપણ•

સાધ્યના અભાવના વ્યાપ્ય જે હેતુ હોય તે વિરૂદ્ધ

હેતુ કહેવાય. કાર્ય પશું હોવાથી શખ્દ અનિત્ય છે. પ્રત્યભિજ્ઞાન હોવાથી આ વ્યક્તિ નિત્યજ છે. જે આ વ્યક્તિ સ્થિર એક સ્વભાવવાળી હોય તો સુધુપ્તિ અવસ્થામાં જેમ ખાદ્ય અર્થમાં પ્રવૃત્તિ થતી નથી, તેમ જાગૃદવસ્થામાં પણ ન થવી જોઇએ, અને તેના અભાવમાં પ્રત્યભિજ્ઞાન પણ ન થવું જોઇએ. એમ હોવા છતાં પણ પ્રત્યભિજ્ઞાન વિગેર જે માનવામાં આવે તો સ્થિર એક સ્વભાવપાશું કયાંથી રહે તેના વિચાર કરશો. પુરૂષમાં પ્રવૃત્તિ કરવાપાશું માનવું અને સ્થિર એક સ્વભાવ પણ માનવા; આ તો માતા વન્ધ્યા જેવા ન્યાય કહેન્વાય, આ પુરુષમાં સર્વથા નિત્યપાશું સિદ્ધ કરવામાં પ્રત્યભિગ્રાન વિગેરે વિરુદ્ધ હેતુ જાણવા.

પ્રo અવસ્થાના ભેદને લઇને પ્રત્યાભજ્ઞાન કરવામાં ક'ઇ પણ અડચણ ન હાવાથી શા માટે પુરુષમાં નિત્યપણું સિદ્ધ ન થાય ?

ઉ૦ ઉપર્યું કત શંકા નિર્મૂલ જ સમજવી, કારણ કે અવરથાવાળાથી અવસ્થાઓ મિન્ન છે કે અમિન્ન ? એવા અનેક વિકલ્પાનું તેમાં ઉત્થાન થઇ શકે છે. કિંગ, જયારે અવસ્થાભેદને લઇને આ વ્યવહારની ઉત્પત્તિ કરવા જશા ત્યારે સ્થિર એક સ્વભાવ તો આકાશમાં હવા ખાવા જવાનો, કારણ કે અવસ્થાના લેદથી તાદાત્મ્યપણાને લઇને અવસ્થાના વાળાના પણ લેદ જરૂર માનવા પડશે અને જયારે તેના લેદ થયા; ત્યારે અનિત્યપણું વિના ઇચ્છાએ પણ જરૂર માનવું પડશે. માટે પુરુષ સર્વથા નિત્ય છે, એમ તો બિલકુલ બાલાય

તુમ છે જ નહિ. તથા સર્વથા અનિત્ય-ક્ષણિકરૂપે માનવાવાળા **ૈ**યાહના મત પ્રમાણે પણ પ્રત્યભિજ્ઞાન વિગેરે હેતુએા વિરુદ્ધ સમજવા. જ્યારે તેમના મતમાં દરેક પદાર્થ ક્ષણિક છે અર્થાત સર્વા નિરન્વયનાશ-સ્વભાવવાળા છે, ત્યારે પુરુષના સર્વાથા નાશ થયા ખાદ પ્રત્યભિજ્ઞાન વિગેરે હેતુઓ કયાં રહેવાના ? માટે પુરુષની સર્વથા નિત્યપણાની સિદ્ધિમાં અથવા અનિત્ય-પણાની સિક્રિમાં આપવામાં આવેલ જે પ્રત્યભિજ્ઞાન, તે ખરાખર ન ઘટતું હોવાથી એવા હેતુઓ વિરુદ્ધ જ સમજવા, કારણ કે પુરુષ તાે કથંચિત્ નિત્ય છે અને કાેઇ અપેક્ષાએ અ-નિત્ય પણ છે. માટે સર્વ થા નિત્ય યા અનિત્ય કાઇ પણ રીતે માની શકાય તેમ નથી. વિપક્ષના એકદેશમાં રહેવાવાળા અને પક્ષના વ્યાપક વિરુદ્ધ હેતુ, પક્ષ-વિપક્ષના એક દેશમાં રહેવાવાળા વિરુદ્ધ હેતુ, પક્ષના એકદેશમાં રહેવાવાળા અને विषक्षने। વ્યાપક વિરુદ્ધ હેતુ, પક્ષના વ્યાપક અને વિષક્ષના એક દેશમાં રહેવાવાળા વિરુદ્ધ હેતુ, વિપક્ષના વ્યાપક અને પક્ષના એક દેશમાં રહેવાવાળા વિરુદ્ધ હેતુ એવી રીતે વિરુદ્ધના યણ ઘણા લેઠા છે.

#### અનેકાન્ત હેત્વાભાસનું સ્વરૂપ

સાધ્યના અને સાધ્યના અભાવના અધિકરણમાં રહેવા-વાળા હેતુને અનેકાન્તિક હેતુ કહેવામાં આવે છે, અથવા સાધ્યના અભાવના અધિકરણમાં રહેવાપણું નિશ્ચિત હાય યા તો સંદિગ્ધ હાય તો પણ તે હેતુને અનેકાન્તિક સમજવા. અનેકાન્તિક હેતુ સાધ્યના અને તેના અભાવના સમા-નાધિકરણમાં ટકી શકે છે, પરન્તુ વિરુદ્ધ હેતુમાં આ વાત સંભવિત નહિ હોવાથી વિરુદ્ધ અને અનેકાન્તિકમાં આ લેદ સમજવા. હવે હેત્વાભાસની માફક દરેક પ્રમાણાભાસ જણા-વવામાં આવે છે. સાંગ્યવહારિક પ્રત્યક્ષના જેવા જેના આ-ભાસ માલમ પહે તે પ્રત્યક્ષાભાસ કહેવાય. જેમ વિલક્ષણ પ્રકારનાં વાદળાં જેવાથી ગન્ધવંનગરના જેવા આભાસ માલ્મ પહે છે, તે ગન્ધવંનગરના વિષયમાં પ્રત્યક્ષાભાસ સમજવા.

શ'ખમાં પીતપણાના આલાસ, મૃગતૃષ્ણામાં પા**ણીના** આલાસ, સુખમાં દુઃખના આલાસ, દુઃખમાં સુખના આલાસ વિગેર પ્રત્યક્ષાલાસનાં ઉદાહરણા સમજવાં.

વિલાંગથી અવધિત્રાન જેવા આલાસ થાય તે પાર-માર્થિક પ્રત્યક્ષાલાસ કહેવાય. યુક્તિસિદ્ધ અને આગમ-સિદ્ધ અસંખ્યાતા દ્વીપ-સમુદ્રેષ છે, તેષણ શિવ નામના રાજિષેને અતીન્દ્રિય પ્રત્યક્ષથી સાતદ્વીપ-સમુદ્રનું જ પ્રત્યક્ષ થયું કે 'તિચ્છાલાકમાં સાત જ દ્વીપ-સમુદ્ર છે, અધિક છે જ નહિ 'એવા પ્રત્યક્ષને પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષાલાસ સમજવું.

જેના અનુભવ ખિલકુલ થયા જ ન હાય; તેનું જે સ્મરણ થાય તે સ્મરણાભાસ સમજવા.

એક પહાર્થ પ્રથમ જોયા પછી તેના સરખા **ખી જો** પદ્માર્થ કાલાન્તરે દિષ્ટિગાચર થતાં કહેવું કે તે આ છે તે પ્રત્યભિજ્ઞાનાભાસ સમજવા. •યાપ્તિ ન હાય તાપણ જેમાં ગ્યાપ્તિને ગહણ કરવાવાળા તર્કના જેવા આભાસ થાય તે તર્કાલાસ સમજવા. દુષ્ટાન્ત—મૈત્રના પુત્ર હાવાથી તે કાળા છે. એ ઠેકાણે જેટલા મૈત્રના પુત્રા છે, તે તમામ કાળા હાય છે એવા તર્કને તર્કાલાસ સમજવા. પક્ષના આલાસ, હતુના આલાસ, સાધ્યના આલાસ, ગ્યાપ્તિના આલાસ વિગેર આલાસથી ઉત્પન્ન થયેલ અનુમાનને અનુમાનાલાસ કહેવાય.

પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, આગમ, લાેક, સ્વવચન વિગેરે દ્રારા સાધ્ય ધર્મનું જે નિરાકરણ 'કરવું તે નિરાકૃતસાધ્ય-ધર્મ વિશેષણ કહેવાય. તે વાત ઉદાહરણદ્રારા સમજા-વવામાં આવે છે.

'પાંચ ભૃતથી વિલક્ષણ કાઇપણ આત્મા નામના પદાર્થ છે જ નહિ' આ પ્રત્યક્ષ નિરાકૃતસાધ્યધમેંનું ઉદાહરણ સમજલું. 'સર્વત્ર અથવા વીતરાગ જગતમાં કાઇ પણ નથી'—આ અનુમાનથી નિરાકૃતસાધ્યધમેંનું વિશેષણ સમજલું. ' જેનાએ રાત્રિભાજન કરવું ભેઇએ'— આ આગમનિષિદ્ધ સાધ્યધમેં–વિશેષણનું ઉદાહરણ છે. ' પ્રમાણ, પ્રમેય વિગેરેના વ્યવહાર પારમાર્થિક નથી '—આ હોકનિષિદ્ધ સાધ્યધમેં–વિશેષણનું ઉદાહરણ જાણવું. ' પ્રમે-યનું નિશ્ચાયક કાઇ પણ પ્રમાણ છે જ નહિ '—આ સ્વવચન-નિષદ્ધ સાધ્ય ધમે વિશેષણનું ઉદાહરણ માનવું. સ્યાદાદી-એના મતમાં ' ઘટ વિગેરે સર્વ શા અનિત્ય જ છે અથવા

નિત્ય જ છે ' એમ જે બાલવું તે અનિષ્ટ સાધ્યધમ<sup>°</sup> – વિ**શે**-ષણતું ઉદાહરણુ જાણવું. આવી સ્તિતે પ્રમાણાભાસના અનેક લેદા પાતાના યુદ્ધિબલથી જાણી ક્ષેત્રા.

## દષ્ટાન્તાલાસનું નિરૂપણ.

સાધમ્ય દેષ્ટાન્તાભાસના નવ ભેઠ છે—સાધ્યધમ વિકલ, સાધનધમ વિકલ, ઉભયધમ વિકલ, સંદિગ્ધસાધ્યધમ વાળું, સંદિગ્ધસાધનધમ વાળું, સંદિગ્ધ ઉભયધમ વાળું, અનન્વય, અપ્રદર્શિતાન્વય, વિપરીતાન્વય. આ દરેક દેષ્ટાન્તાભાસ ઉદા-હરે શુદ્ધારા સમજાવવામાં આવે છે:—

'દુ:ખની માફક અમૂર્ત્ત હોવાથી શખ્દ અપારે પેક્ષ છે.' આ ઠેકા છે દુ:ખરૂપ ઉદાહર છુમાં અપારે પેક્ષ યરૂપ સાધ્ય નહિ રહેવાથી સાધ્યધર્મ વિકલ દેશન્ત સમજવું, કાર શું કે યુરુષના વ્યાપાર સિવાય દુ:ખ ઉત્પન્ન થાય જ નહિ; અને જયારે પુરુષના ખરાખ પ્રયત્નથી દુ:ખ ઉત્પન્ન થાય છે, ત્યારે અપારુષેય કેવી રીતે કહી શકાય? 'પર-માણુની માફક અમૂર્ત્ત હોવાથી શખ્દ અપારુષેય છે.' આ ઠેકા છે, ત્યારે અમૂર્ત્ત પણારૂપ દેશાન્ત જયારે મૂર્ત્ત છે, ત્યારે અમૂર્ત્તપણારૂપ સાધન તેમાં કેવી રીતે રહી શકે? માટે પરમાણુ દેશાન્ત સાધનવિકલ સમજવું. 'ઘડાની માફક અમૂર્ત્ત હોવાથી શખ્દ અપારુષેય છે.' આ ઠેકા છે ઘટન્દ્ર હોવાથી શખ્દ અપારુષેય છે.' આ ઠેકા છે ઘટન્દ્ર હોવાથી શખ્દ અપારુષેય છે.' આ ઠેકા છે ઘટન્દ્ર હોવાથી શખ્દ અપારુષેય છે.' આ ઠેકા છે હોય સાધ્ય

એમાંથી કાઇ પણ નહિ રહેવાથી ઘટ-દેષ્ટાન્ત ઉભયવિકલ સમજવું. 'શિવદત્તની માફક વક્તૃત્વ-હાવાથી દેવદત્ત પણ રાગાદિદાષવાળા છે. ' આ ઠેકાણે શિવદત્ત-દૂધ-न्तमां राग, देष, भां विगेरे होषा स'हिन्धे छे, अरण है **ગીજાના મનના વિકારા આપણી અપેક્ષાએ પરાક્ષ છે, અને** રાગ વિગેરે દાષાનું અવ્યભિચારી લિંગ પણ જોવામાં આવતું નથી. માટે શિવદત્તદ્રષ્ટાન્ત સંદિગ્ધસાધ્યધમ વાળું સમજવું. મૈત્રની માફક રાગ વિગેરે દોષો હાવાથી આ વ્યક્તિ મરણ-ધર્મ વાળી છે. ' આ મૈત્રદેષ્ટાન્તમાં રાગ, દ્વેષ વિગેરે સાધનના સંશય હોવાથી સંદિગ્ધસાધનધમ વાળું દેષ્ટાન્ત સમજવું. સુનિની માફક રાગ વિગેરેના સદ્ભાવ હાવાથી આ વ્યક્તિ સર્વંજ્ઞ નથી. ' આ ઠેકાણે સુનિરૂપ દષ્ટાંતમાં સાધ્ય અને સાધન એના સ'શય હોવાથી ઉભયધમ વાળું આ દેષ્ટાન્ત સમજવું. પાતાને ઇષ્ટ વ્યક્તિની માફક વક્તૃત્વ હાવાથી અમુક વ્યક્તિ પણ રાગાદિદાષવાળી છે. ઠેકાણે પાતાને અભીષ્ટ **વ્યક્તિરૂપ દ્રષ્ટાન્તમાં જો કે વક્તૃત્વ** અને રાગ, દ્રેષ વિગેરેના સદ્ભાવ નેવામાં આવેલા છે, તા પણ ' के के बहुता होय ते ते रागाहिहाधवाणा है ' स्थेवी व्यापित સિદ્ધ થઇ શકતી નહિ હાવાથી તે દર્શન્ત અનન્વય જાણવું. ઘટની માક્ક કાર્ય રૂપ હાવાથી શખ્દ અનિત્ય છે. આ ઠેકાણે ઘટ-ક્ષ્પ્ટાન્તમાં જો કે વ્યાપ્તિ સિદ્ધ છે તેા પણ વાકીએ નહિ ખતા**વેલી** હિલાથી અપ્રદર્શિતા-વયરૂપ દર્શાન્ત સમજવું. 'કાર્યં રૂપ હા-वाथी शण्ड अनित्य, छे' के अनित्य हाय ते डाय हाय, घटनी માફક ' આ દેકાણે જે જે કાય હાય તે તે આનત્ય કહેવાય આવી રીતે વ્યાપ્તિ ન ખતાવતાં 'અનિત્ય હાેય તે કાર્ય' હાેય' આવી વિપરીત બ્યાપ્તિ અતાવવા જે દર્શન્ત આપવું તે વિપ-**રીતા**ન્વય કહેવાય. આ નવ લેદા સાધમ્ય દુષ્ટાન્તાભાસના અતાવવામાં આવ્યા. વૈધમ્ય દુષ્ટાન્તાલાસના પણ નવ લેદા **ખ**તાવવામાં આવે છે. અસિદ્ધ સાધ્યવ્યતિરેક, અસિદ્ધ સાધન-૦યતિરેક, અસિદ્ધ ઉભયવ્યતિરેક, સ'દિગ્ધ સાધ્યવ્યતિરેક, સ'દિગ્ધ સાધનવ્યતિરેક, સ'દિગ્ધ ઉભયવ્યતિરેક, અવ્યતિરેક, અપ્રદર્શિત વ્યતિરેક, વિપરીત વ્યતિરેક, હવે તેનાં અનુક્રમ ઉદાહરણ તપાસીએ.-' પ્રમાણપાલું હોવાથી અનુમાન પ્રમાણ ભ્રાન્ત છે, જે બ્રાન્ત ન હાય તે પ્રમાણ પણ ન હાય, જેમ સ્વપ્નજ્ઞાન. ' આ ઠેકાણે સ્વપ્નજ્ઞાન-દુષ્ટાન્તમાં પણ બ્રાન્તિની નિવૃત્તિ જ્યારે જેવામાં આવતી નથી, ત્યારે સાધ્યની વ્યતિરેક-વ્યાપ્તિની સિદ્ધિ પણ કયાંથી થાય ? અને તે સિવાય આ દુષ્ટાન્ત સાધ્યાવ્યતિરેકતું છે, એમ પણ કેવી રીતે કહી શકાય ? આ સાધ્યાવ્યતિરેક દુષ્ટાન્તાભાસ સમજવા. 'પ્રમાણ્યાશું હાવાથી દર્શનરૂપ નિર્વિકલ્પક જ્ઞાન પ્રત્યક્ષપ્રમાણરૂપ છે, જે સાકાર ઉપયોગરૂપ સવિકલ્પકજ્ઞાન ન હાય તે પ્રમાણરૂપ પણ ન હાય. આનુમાનિક જ્ઞાનની માફક. આ ઠેકાણુ **આ**નુમાનિક જ્ઞાનરૂપ દુષ્ટાન્તમાં પ્રમાણુની નિવૃત્તિ થતી નહિ હોવાથી અસિદ્ધસાધનવ્યતિરેકવાળું આ દર્ષાન્ત સમજવું. ' સત્ત્વપાસુ' હાવાથી શખ્દ નિત્યાનિત્યરૂપ છે, જે નિત્યાનિત્ય ન ક્રાય તે પદાર્થ પણ ન હાય, જેમ સ્ત'લ આ દુષ્ટાન્તમાં પણું નિત્યાનિત્યપણાની નિવૃત્તિ થતી ન હોવાથી અસિહ

ઉભયવ્યતિરેકવાળું દુષ્ટાન્ત સમજવું. ' સર્વથા અક્ષણિક અને એકાન્ત પણાનું પ્રતિપાદન કરવાવાળા હાવાથી કપિલ સર્વજ્ઞ નથી અને આપ પણ નથી, જે જે સર્વંગ્ર હાય તે તે તમામ પદાર્થ ક્ષણિક છે અને એકાન્તરૂપ છે એવી રીતે પ્રતિપાદન કરવાવાળા હાય છે, જેમ ખુદ્ધદેવ વિગેરે. માટે કપિલ વિગેરે સર્વજ્ઞ નથી તેમ આપ્ત પણ નથી. આ ઠેકાણે બુદ્ધ દેષ્ટાન્તમાં પણ સર્વજ્ઞપણાના અને અનાપ્તપણાના સંશય બરાબર ેહાવાર્થી આ દેષ્ટાન્ત સંદિગ્ધસાધ્યવ્યતિરેકરૂપ સમજવું. ' રાગાદિ વિગેરેના સદુભાવ હાેવાથી અમુક વ્યક્તિના **ઉપદેશ** માનનીય નથી, જે જે આદેયવચન હાય તે તે વીતરાગ કહે-વાય: જેમ શાહાદનિ ' આ ઠેકાણે શાહાદનિરૂપ દેષ્ટાન્તમાં પણ રાગાદિના સદૂભાવના સંશય હાવાથી આ દેષ્ટાન્ત સ'દિગ્ધસાધનવ્યતિરેકરૂપ સમજવુ'. ' કૃપાપાત્ર સિંહ વિગેરેને ૈપાતાનું માંસ નહિ આપતા હાવાથી કપિલ વીતરાગ નથી. એ જે વીતરાગ હાય તે તે કૃપાપાત્ર સિંહ વિગેરે **છવાને** ૈપાતાનું માંસ આપવાવાળા હાય, જેમ બુદ્ધદેવ'–આ ઠેકાણે ્રમુદ્ધ વિગેરે દ્રષ્ટાન્તમાં કુપાપાત્ર સિ'હ વિગેરેને અનુક'પાથી પાતાનું માંસ આપવાનું સંદિગ્ધ હાવાથી સંદિગ્ધ ઉભયવ્ય-તિરેક દષ્ટાંત સમજવું. વક્તૃત્વ હોવાથી અમુક વ્યક્તિ વીત-રાગ નથી, જે વીતરાગ હાય તે વકતા ન હાય, જેમ પાષા શુ **આ** દુષ્ટાન્ત વ્યતિરેકરહિત સમજવું. 'આકાશની માફક કાર્ય'-ે**પણ** હાવાથી શખ્દ અનિત્ય છે.' આ દુષ્ટાન્ત અપ્રદર્શિત ્યતિરેકવાળું સમજવું. 'કાર્યપણું હાવાથી શખ્દ અનિત્**ય** 

છે, જે કાર્ય ન હાય તે નિત્ય હાય: જેમ આકાશ? આ દુષ્ટાન્ત વિપરીતવ્યક્તિરેકવાળું સમજવું. ઉપનય અને નિગમનનું જે સ્વરૂપ અતાવવામાં આવ્યું છે, તેથી ઉલદું જેનું સ્વરૂપ હાય તે ઉપનયાભાસ અને નિગમનાભાસ સમજવા. તે ખ'ને ઉદાહરણ આપી સમજાવવામાં આવે છે-'કાર્ય' પણું હાવાથી શખ્દ પરિણામી છે, જે જે કાર્ય' હાય તે તે પરિણામી હાય; જેમ કુ'લ.' આ ઠેકાણુ પરિણામી શબ્દ કુતક છે, જેમ કુંભ વિગેરે. આવા સ્થલમાં સાધ્યધર્મ પરિણામીના સાધ્યય**ર્મિમાં અને** સાધનધર્મના દેષ્ટાન્તધર્મિમાં જે ઉપસંદાર કરવા તે ઉપનયાભાસ કહેવાય. આ જ પ્રયોગમાં 'પરિણામી હાવાથી શાળક કાર્ય છે, તે કારણ માટે કુંભ પરિણામી છે.' આ ઢૈકા**ણે** સાધનધર્મના સાધ્યધર્મિમાં અને સાધ્યધર્મના દુષ્ટાન્ત ધ્રમિમાં ઉપસંદાર થતા હાવાથી નિગમનાલાસ સમજવા. અના પ્તવચનના ઉપદેશથી ઉત્પન્ન થયેલ જે જ્ઞાન તે આગમા-ભાસ કહેવાય–સર્વજ્ઞના સ્વરૂપને અને તેના ઉપદેશને સમજ્યા-સિવાય મનઃકલ્પિત એાલનારના વાકયાની માફક. ' પ્રત્યક્ષ જ એક પ્રમાણરૂપ છે, બીજું કાઇ પણ પ્રમાણ છે જ નહિ? એવા જે પ્રમાણની સંખ્યાના નિયમ બાંધવા તે સંખ્યાભાસ કહેવાય. ' વસ્તુ સામાન્યસ્વરૂપ જ છે, વિશેષસ્વરૂપવાળી નથી, અથવા વિશેષસ્વરૂપ જ છે, સામાન્યસ્વરૂપ નથી, અથવા સામાન્ય અને વિશેષ એ ખ'ને સ્વત'ત્ર છે, કેટલાક પદાર્થી કેવળ સામાન્યરૂપ જ છે અને કેટલાક વિશેષરૂપ જ

છે, આવું જે કથન કરવું તે વિષયાભાસ કહેવાય. 'પ્રમાણનું ફ્લ પ્રમાણથી સવેથા ભિન્ન જ છે, એમ જે કહેવું તે પ્રમાણ-ક્લાભાસ કહેવાય. પ્રસ'ગાપાત્ત આભાસાનું સ્વરૂપ અતાવ્યા પછી હવે આગમનું સ્વરૂપ સરાજાવવામાં આવે છે—.

## આગમપ્રમાણુનું નિરૂપણુ.

આપ્તના વચનથી ઉત્પન્ન થયેલ જે પદાર્થ વિજ્ઞાન, તે મુખ્યથી આગમપ્રમાણ કહેવાય અને આપ્તવચનને ગાણ-રૂપથી આગમરૂપ પ્રમાણ માનવું.

પ્ર૦ ધૂમની માફક વ્યાપ્તિગ્રહણુદ્વારા અર્થનું પ્રતિ-પાદકપણું હાવાથી શખ્દ અનુમાન પ્રમાણથી ભિન્ન નથી; માટે આગમપ્રમાણને જૂદુંન માનવું જોઇએ.

ઉ૦ સોનામહાર સાચી છે અથવા ખાટી છે એની પરીક્ષા કરવા માટે વિશેષ ચિન્હા જેયા પછી એમ કહેવામાં આવે, કે આવા પ્રકારના ચિલ્વાળી હાય તે સાચી સમ- જવી, આથી લિન્ન હાય તે જૂઠી સમજવી. આવી રીતે પ્રત્યક્ષ દિવ્દિગાચર વસ્તુમાં પણ વ્યાપ્તિદ્વારા સાચા ખાટા પદાર્થનું પ્રતિપાદકપણું હાવાથી આપના મત પ્રમાણે તા પ્રત્યક્ષપ્રમાણના પણ અનુમાનમાં અન્તર્ભાવ કરવા જોઇએ. માટે પ્રત્યક્ષપ્રમાણને પણ જૂદું માનવાની શી જરૂર છે? તેના વિચાર કરશા.

પ્ર૦ ચક્ષુદ્વારા સારી રીતે પરીક્ષા કરી જેવાથી સાચા ખાટાનું જ્યારે ખરાખર જ્ઞાન થાય છે, ત્યારે પ્રત્યક્ષમાં વ્યાપ્તિના અવકાશ જ કર્યા રહેવાના ! માટે પ્રત્યક્ષ તો જરૂર જાદું માનવું જોઇએ.

ઉ૦ શષ્કનું ઉચ્ચારણ ભવ્ય છવના શ્રવણુગાચર થવાથી અર્થનું સંવેદન જ્યારે ખરાખર થાય છે, ત્યારે શષ્દમાં પણ તમારા વિચાર પ્રમાણે વ્યાપ્તિના અવકાશ જ ક્યાં રહેવાના ? માટે આગમપ્રમાણ જૂદું કેમ ન માનવું જોઇએ ?

પ્ર૦ 'આવા પ્રકારના વિશેષ ચિન્હવાળી જે સોનામહાર હાય તે સાચી કહેવાય, બીજી ખાટી સમજવી' એવા પ્રકારના ઉપદેશની સહાયતાથી ચક્ષુરિન્દ્રય પાતે જ સાચા–ખાટાના નિર્ણય જરૂર કરી લેશે, માટે ત્યાં વ્યાપ્તિની જરૂર નથી અને શખ્દજ્ઞાનમાં તેની જરૂર છે; માટે આગમપ્રમાણ ન માનવું જોઇએ.

60 'જેટલા પનસસખ્દ હોય તે તમામ પનસરૂપ અર્થ'ના વાચક છે ' એવા પ્રકારની વાચ્યવાચક જ્ઞાનની સહાયતાને લઇને જ્યારે પાતે પનસશખ્દ તેવા પ્રકારના અર્થ'ને પ્રતિપાદન કરવામાં કુશલતા મેળવી શકે છે. તો કહો કે અત્ર વ્યાપ્તિજ્ઞાનની અપેક્ષા રહે છે ખરી ? અર્થાત્ ભિલકુલ નહિ; માટે જ ફર આગમપ્રમાણને જૂદુ' માનવું નેઇએ.

#### આપ્તના સ્વરૂપનું નિરૂપણ

રાગ, દ્વેષ, માહ વિગેરે દૂષણુના સર્વથા ક્ષય થવા તે આપ્તિ કહેવાય. તેવા પ્રકારની આપ્તિ જેમાં વિદ્યમાન હોય તે આપ્ત કહેવાય. અર્થાત્ રાગ, દ્વેષ, માહ વિગેરે દૂષણુગણુથી સર્વથા રહિત વ્યક્તિવિશેષને આપ્ત કહેવામાં આવે છે. તાત્પર્યોર્થ -અભિધેય પદાર્થનું જેલું સ્વરૂપ હાય તેવા પ્રકારના સ્વરૂપથી તેને જાણીને તેવી રીતે જ ઉપદેશ દ્વારા પ્રતિપાદન કરે તે આપ્ત કહેવાય. તે જ વાતને નીચેના શ્લાક પણ પુષ્ટિ આપે છે.—

आगमो साप्तवचनमाप्ति देाषक्षयं विदुः । श्लीणदोषोऽनृतं वाक्यं न ब्रूयाद् हेत्वसम्भवात् ॥ ----२त्नाऽशवतारिक्षा परिष्ठे ४, ५, ७. ३७.

ભાવાર્થ:-આપ્તના વચનનું નામ આગમ છે. દોષના ક્ષય-ને આપ્તિ કહેવામાં આવે છે. આવા પ્રકારની આપ્તિ જેને હોય તે કદાપિ અસત્ય બાલે જ નહિ, કારણ કે મૃષાવાદનું કારણ રાગ, દ્વેષ, માહ વિગેરે દાષા છે: તે તા આપ્તની પાસે જયારે છે જ નહિ, ત્યારે કારણના અભાવમાં અસત્યરૂપ કાર્ય પણ કયાંથી સ'ભવે ? તેના વિચાર કરશા. તે આપ્તના છે લોંદ છે. એક લાૈકિક અને બીજા લાેકાત્તર. માતા, પિતા વિગેરે પુત્રને માટે લાકિક આપ્ત કહેવાય, કારણ કે તેઓ પાતાના અન્વર્થને લઇને નિર'તર પુત્રના હિત માટે પ્રવૃત્તિ કરે છે. પુત્ર પ્રત્યે તેવા માતા-પિતા અનાપ્તપણાના વર્તાવ કરી શકે નહિ. એમ હોવા છતાં પણ જેઓ અનાપ્ત રીતે વર્તાવ કરે તે માતાપિતા કહેવાય જ નહિ. તીર્થ કર, કેવલી, ગણુધર વિગેરે મુખ્ય રીતે લોકાત્તર આપ્ત જાણુવા, અને તેમના ઉપદેશને અનુસરીને જેઓ વાસ્તવિક રીતે પદાર્થનું પ્રતિષાદન કરતા હોય તેમને પણ આપ્તકાટિમાં જ अध्वा, क्षर्थ है तेकाने सअ, द्वेष, माढ विगेरेना

અવકાશ ન હાવાથી કેવળ ભવ્ય છવાના કલ્યાણ માટે જે **લાે**કાત્તર દેશના આપી સંસારસમુદ્રમાંથી ઉદ્ધાર સિવાય તેમના બીજો કાઇ પણ ઉદ્દેશ હાતા નથી, માટે તે લાકાત્તર આપ્ત છે. એથી વિપરીત આચરણવાળા અસંબદ્ધ-પ્રલાપીઓ પાસે તા આપ્તપણાની ગન્ધ પણ કયાંથી હાઇ શકે ? જ્યાં આપ્તપણું સંભવતું જ નથી ત્યાં તેમના ઉપ-દેશથી લગ્ય જવોના ઉદ્ધાર કેવી રીતે થાય તે સહજ સમછ શકાય તેમ છે. એ વાતના અનુલવ શ્રુતિ, સ્મૃતિ, વેદ વિગેર ગુન્થા જોવાથી સ્વયમેવ થઇ શકે તેમ છે. કિંચ, જ્યાં રાગ-દ્વેષનું પ્રખલ સામ્રાજ્ય હાય, ત્યાં પૂર્વાપરવિરુદ્ધ વાતનું નિરૂ-પણ હાય એમાં નવાઇ શાની ? એમાં બિચારા તે લાેકાના કંઇ પાયું દાષ નથી, કિંતુ દાષમાત્ર માહરાજાના જ છે કે જેથું આવા પુરુષાને પણ છાડ્યા નહિ. સર્વજ્ઞ-વીતરાગ-આપ્ત<del>ન</del>ા વચનનું જે નિરીક્ષણ કરવું હોય તેા આચારાંગ વિગેરે ગ્રન્થાનું આવેલાકન કરવું. અપર'ચ, જે દુનિયામાં વીતરાગને દેવ તરીકે માનવામાં આવેલા હોય અને નિર્ગન્ય વ્યક્તિને ગુરુ તરીકે માનવામાં આવેલ હાય અને અહિંસાત્મક જ ધર્મ હાય, તે દર્શનમાં અસત્યના અવકાશ હાય ખરા ? અર્થાત્ અિલકુલ નહિ. ઉપર્શું કત આપ્તનું નિરૂપણ કર્યા બાદ હવે તેના વચનનું નિરૂપણ કરવામાં આવે છે—વર્ણ, પદ, વાક્ય, પ્રકરણ, શ્રુત-સ્ક્રન્ધ, ઉદ્દેશ, સમુદ્દેશ, શતક, પરિચ્છેદ, અધ્યાય વિગેરે સ્વરૂપ-વાળું વચન સમજવું. તેમાં પુદ્દગલદ્રવ્યથી નિષ્પન અકાર વિગેરને વર્ણ કહેવામાં આવે છે. અર્થાત્ ભાષાવર્ગ થા-દ્રવ્યદ્ધારા નિષ્પાસ અકાર ાવગેરે શખ્દને વર્ણ કહેવામાં આવે છે.

પ્રગ વર્ષુ માં જયારે અનિત્યપશું સિદ્ધ થવું જ ઘણી સુશ્કેલી ભરેલું છે, ત્યારે પુદ્દગલથી ખનેલ છે એમ કહેવાની તો નાતજ શી કરવી ? તેજ વાતનું સ્પષ્ટીકરણ કરવામાં આવે છે. તો આ ગકાર છે, તે આ ઘટશપ્દ છે. એવા પ્રકારનું પ્રત્યભિ-સાન જ શપ્દમાં નિત્યતા સિદ્ધ કરવા જયારે તૈયાર છે, ત્યારે અનિત્યતાની તો વાત જે શી કરવી ? કિંચ, હવે અનુમાન પ્રમાણ દ્વારા પશુ શપ્દમાં નિત્યતાની સિદ્ધિ કરવામાં આવે છે.

શખ્દપણાની માક્ક શ્રવણેન્દ્રિયદ્વારા સાંભળવાપણું હોવાથી શખ્દ નિત્ય છે. બીજાને માટે તેનું જે ઉચ્ચારણ કરનું તે બીજા પ્રકારથી નહિ ખની શકતું હોવાથી શખ્દ નિત્ય છે. આવા પ્રકારની અર્થોપત્તિ પણ શખ્દમાં નિત્યતા સિદ્ધં કરી આપે છે. માટે શખ્દ પાદ્દગલિક નથી એ વાત ખૂબ દહતાપૂર્વક મનમાં ધારી રાખવી.

ઉ૦ પ્રદીપના પ્રત્યભિજ્ઞાનની માફક ક'થચિત્ અનિત્ય-પણાની સાથે અવિનાલાવને લજવાવાળું પ્રત્યભિજ્ઞાન પણુ સાષ્દ્રને એકાન્તથી એકસ્વરૂપ માનવાવાળાઓના મનમાં તે આ ગકાર છે, તે આ ઘટ શખ્દ છે એવા પ્રકારનું થઇ શકે જ નહિ,કિન્તુ ક'થચિત્ અનિત્ય માનવામાં જ આ વાતની ઉત્પત્તિ થઇ શકે દ્વેમ છે.

પ્રવ જો કથ ચિત્ અનિત્યપણામાં પ્રત્યભિજ્ઞાન થતું હોય તો આત્માની અંદર તે આ દેવદત્ત છે એવા પ્રકારનું પ્રત્યભિ-જ્ઞાન ન થવું જોઇએ, કારણ કે આત્મા તો સર્વથા નિત્ય છે, એમ દરેક લોક માને છે. માટે કહા કે પ્રત્યભિજ્ઞાનને લઇને શાળ્દને નિત્ય માનવા એ જ સર્વોત્તમ વાત છે. ઉ૦ આત્મામાં સર્વથા નિત્યપણું કાઇ પણ રીતે સિદ્ધ થઇ શકે તેમ નથી. એમ હોવા છતાં જો માનવામાં આવે તો તમામ વ્યવહારના ઉચ્છેદ થવાના. આ વાતનું સ્પષ્ટીકરણ દ્રવ્ય-પ્રદીપમાં વિસ્તારથી કરવામાં આવેલું હોવાથી અત્ર તેનું પ્રિષ્ટેપેલણ કરવામાં આવતું નથી. આત્મા કંથચિત નિત્ય છે અને અનિત્ય પણ છે આ તેના પરમાર્થ છે. માટે કહા અમારે સાં પ્રત્યલિજ્ઞાન થવામાં શી અડચણ છે? અને તે પણ શખ્દને પાંદ્ગલિક સિદ્ધ કરવામાં બાધક નથી તેમ અનુમાન પણ વિશ્વકારક નથી તે સમજાવવામાં આવે છે—'સુખ-દુ:ખ વિગે-રેની માફક તીવ્રતા, મન્દ્રતા વિગેરે ધર્માથી યુકત હોવાથી શાખ્દ અનિત્ય છે.' આ અનુમાન પણ પૂર્વોક્ત અનુમાનના શાખ્દ કરી શખ્દમાં અનિત્યતા સિદ્ધ કરી આપે છે.

પ્ર૦ તીવ, મન્દ વિગેરે ધર્મો વ્યાજકના આશ્રય કરવા-વાળા હાવાથી તે ઠેકાણે તેના આભાસ માલૂમ પડે છે અને તેની વ્યાજક પણ કાષ્ઠ્રય વાસુવિશેષ ધ્વનિયા સમજવી.

ઉં૦ જો વ્યાંજકાશ્રિત તીવ્ર, મન્દ વિગેરે શખ્દના ધર્મો હાય તા કાષ્ટ્રયવાયુવિશેષ ધ્વનિયા પાતે શ્રાવણુમત્યક્ષરૂપ ન હાવાથી તેના ધર્મા પણ શ્રાવણુમત્યક્ષ કેવી રીતે થઇ શકે ! તેના વિચાર કરશા.

પ્ર૦ તીવાદિધમ વાળા શ્રોત્રેન્દ્રિયગ્રાહ્ય પદાર્થ પાતે જ શખ્દના વ્યાજક છે અને તે અનિત્ય છે, પરન્તુ શખ્દ અનિત્ય નથી.

૭૦ ઉપર્યુક્ત કથન પણ શુક્તિનિક**લ સમજવું, કારણકે** જે શ્રાત્રેન્દ્રિયગાદ્યા છે તે પાતે જ શબ્દરૂપ છે અને તેજ આપના **રૂચન પ્રમાણે** જ્યારે અનિત્ય સિદ્ધ થયા ત્યારે એથી બીજો કરોા પદાર્થ શ્રોત્રેન્દ્રિયગાહ્ય ખાકી રહ્યો ? કિ'ચ, શખ્દનું લક્ષણ પણ क्रोक छे है के श्रेरिन्द्रयशाह्य द्वाय ते शण्ह हद्देवाय. क्रेव् લક્ષણ આપના મતમાં પણ ળાંધવામાં આવેલ છે. માટે તે લક્ષણ ઘટવા છતાં પણ તેને અન્ય કહીને ખસી જવાની ખારીએ! ચાધવી એ તા બુદ્ધિશાલિને કદાપિ શાલે તેમ છે જ નહિ. અપર'ચ, વ્ય'જક<sup>્દ</sup>વનિયા શું કરવાવાળી છે ! તેના ઉત્તરમાં એમ જણાવવામાં આવે કે ધ્વનિયા પાતે સંસ્કારને પેદા કરે છે; તેમાં પણ ત્રણ પ્રશ્નના અવકાશ છે. શું ધ્વનિયો ગ્રાષ્ટ્રમાં સ'સ્કાર પૈદા કરે છે અથવા શ્રાત્રમાં સ'સ્કાર પૈદા કરે **છે** અથવા ઉભયમાં પેદા કરે છે ? કિંચ, સંસ્કાર પાતે શી ચીજ છે? રૂપાન્તરાત્પત્તિરૂપ છે અથવા આવરણના વિનાશરૂપ 😼 ? આ બે પ્રશ્નાે સ સ્કારમાં પણ ઉત્પન્ન થાય છે. તેમાં પણ સારકાર પાતે રૂપાન્તરની ઉત્પત્તિરૂપ છે એ પક્ષ માનવામાં આવે તા શખ્દ અને શ્રાત્ર તે છેમાં અનિત્યપણ જરૂર આવવાનું, કારણ કે રૂપાન્તરની પ્રાપ્તિનું નામ જ અનિત્યતા છે. તે તા આ-યના મતમાં આપના કથન પ્રમાણે બરાબર છે. માટે આવી જાલ યાથરવાથી પણ શખ્દની અનિત્યતા કાેઇથી રાેકી શકાય તેમ નથી.

પ્ર૦ રૂપાન્તરની ઉત્પત્તિ તો ધર્મ રૂપ છે, અને ધર્મ – ધર્મિના તો પરસ્પરમાં જયારે લેંદ માનીએ છીએ, ત્યારે રૂપાન્ત- રની ઉત્પત્તિ થાય તો પણ ધર્મમાં કંઇ પણ થવાનું છે જ નહિ તો પછી અનિત્યતાના અવકાશ અમારે ત્યાં કેવી રીતે આવવાના ?

ઉ૦ પૂર્વોક્ત સમાધાન બુદ્ધિમાનાના મનામન્દિરમાં નિ-વાસ કરી શકે તેમનથી, કારણ કે ધર્મને સર્વથા ધર્મિથી લિજ્ઞ માનવામાં અનેક દાષાપત્તિયા આવે તેમ છે. જૂઓ-ગ્રાનરૂપ ધર્મને સર્વથા આત્માથી ભિન્ન માનવામાં આવે તાે જેમ જ્ઞાન આત્માથી સર્વથા ભિન્ન છે તેમ ઘટ, પટ વિગેરે પણ ભિન્ન છે. આવી સમાન ભિન્નતા હેલા છતાં જેવી રીતે આત્માના ગ્રહ્મ તરીકે જ્ઞાન એાળખાય તેવી રીતે ઘટના ગ્રહ્મ તરીકે માન-વામાં કેમ ન આવે ?, તથા ઘટના રૂપાદિ ગુણાને જેમ ઘટના ગુણ તરીકે માનવામાં આવે છે, તેમ આત્માના ગુણ તરીકે કેમ નહિ ? તેના વિચાર કરશા. સમવાય સંખન્ધને જાઢા માનીને **૦**યવસ્થા કરવાના મનારથા પણ વન્ધ્યાપુત્ર જેવા છે; કારણ કે સમવાયનું વૈશેષિકની સમાક્ષાચનાના પ્રસ્તાવમાં સારી રીતે નિરાકરણ કરવામાં આવેલ છે. એવી કંઇ પણ રાજાજ્ઞા નથી કે ભિન્નતા સરખી હોવા છતાં એકના ગુણ માનવા અને બીજાના નહિ. આથી એ સિદ્ધ થયું કે ધર્મ ધર્મિથી સર્વથા લિન્ન નથી, ત્યારે રૂપાન્તરની ઉત્પત્તિને લઇને ધર્મિમાં પરિણામાન ન્તર કેમ ન આવી શકે ? અને જ્યારે પરિણામાન્તર થયા ત્યારે અનિત્યતા તાે જરૂર આવી ગઇ.

પ્રવસંરકારને આવરણના નાશરૂપ અમા માનીએ છીએ, માટે અમારે ત્યાં દેશ્વના અવકાશ છે જ નહિ.

ઉ૦ આવરણના નાશ પણ શખ્દમાં જ હાઇ શકે. જ્યારે એક ઠેકાણુંથી આવરણના નાશ થયા, ત્યારે સર્વત્ર નાશ અતાં સર્વત્ર સંપૂર્ણ વર્ણોનું શ્રવણ થવું તોઇએ. પ્રવ અમા આવરણ એક જ છે એમ માનતા નથી, કિન્તુ દરેક વર્ણને માટે આવરણે બિન્ન લિન્ન માનીએ છીએ. તેથી એક વર્ણના આવરણના નાશ થાય તા પણ સંપૂર્ણ શબ્દના શ્રવણના પ્રસંગ કેવી રીતે આવી શકે ? તેના વિચાર કરશા.

ઉ૦ અશ્વિનન સ્થાનમાં રહેવાવાળા અને એકજ ઇન્દ્રિય દ્વારા ગ્રાહ્ય એવા વર્ણોને માટે લિન્ન લિન્ન આવરણ હાઇ શકે જ નહિ, કારણ કે જે મિન્ન આવરણદ્વારા આચ્છાદન કરવા લાયક હાય તે ભિન્ન ભિન્ન દેશમાં જરૂર રહેલા હાવા ને ને એ તથા અનેક ઇન્દ્રિયાથી ગ્રાહ્ય પણ હોવા ને ઇએ. જેમ ઘટ, પટ વિગેરે. અને શખ્દ જ્યારે માત્ર શ્રવણેન્દ્રિયગ્રાહ્ય જ છે તથા અભિન્ન પ્રદેશમાં રહેલા છે, ત્યારે તે પણ એક જ આવ-રાથુથી આચ્છાદિત થાય છે; તેમ જરૂર માનવું જોઇએ. આથી આવરણ જ્યારે એક સિદ્ધ થયું ત્યારે તેના નાશ થવાથી સર્વ શબ્દતું શ્રવણ એક કાલમાં કેમ ન થાય ? તેના વિચાર કરશા. ્માટે રૂપાન્તરની ઉત્પત્તિરૂપ સંસ્કાર છે અથવા આવરણના નાશરૂપ છે. આ બેમાંથી એક પણ રૂપે માની શકાય તેમ નથી, માટે ધ્વનિયા પાતે શબ્દમાં સ'સ્કારને પેહ્ઠ કરે છે એમ માનવું યુક્તિવિકલ છે. તેમ શ્રોત્રમાં સ'સ્કાર પેદા કરે છે તે માન્યતા પણ વન્ધ્યાપુત્ર જેવી લાગે છે, કારણ કે કાનને ધ્વન નિચા પાતે સ'સ્કાર પેદા કરી નવીન રૂપમાં લાવી મૂકે છે એ તા ખાસ રાગી ભક્તા સિવાય ખીજો કાઇ પણ ખુદ્ધિશા**લી** માને તેમ નથી. અને ઉભયમાં સંસ્કાર પેદા થાય છે તે પણ વ્યર્થ જ છે, કારણ કે જ્યારે પ્રત્યેકમાં સિદ્ધ કરવાનું સામધ્ય નથી, ત્યારે ઉલયમાં કયાંથી આવી શકે તેના વિચાર કરશા. માટે અનુમાનથી પણ શખ્દમાં નિત્યપણાની સિદ્ધિ આકાશ- પુષ્પ જેવી સમજવી. અમારે તા નિત્યાનિત્યરૂપ ખંને પ્રકાશ માનવામાં લગારમાત્ર અડચણ નથી, કારણ કે લાષાવ- ગંણાના પરિણામરૂપ શખ્કના પુદ્દગલદ્રવ્યરૂપે કાઇ પણ કાલે વિનાશ છે જ નહિ, માટે પુદ્દગલદ્રવ્યરૂપ શખ્દ નિત્ય છે અને જયારે લાષાવર્ગણાના પુદ્દગલા શખ્દ વિગેરે વર્ણ –પર્યાયરૂપથી પરિણત થયાં ત્યારે તે પર્યાયો અનિત્ય હોવાથી તે રૂપે શખ્દના નાશ થયા, એનું નામ જ અનિત્ય લોવાથી તે રૂપે શખ્દના પણ નિત્યાનિત્યરૂપ ઉલયસ્વરૂપ છે એમ જરૂર પ્યાલમાં રાખલું.

### શખ્દમાં યુદ્ગલપણાની સિદ્ધિ.

સ્પર્શ વાળા દ્રવ્યની અપેક્ષાએ બિન્નદ્રવ્યના આશ્રય કર-વાવાળા હોવાથી શખ્દ પુદ્દગલદ્રવ્યથી નિષ્પન્ન નથી. પુદ્દગલ-દ્રવ્યથી નિષ્પન્ન ન હાય તે સ્પર્શ વાળા દ્રવ્યની અપેક્ષાએ બિન્ન દ્રવ્યના આશ્રય કરવાવાળા પણ ન હાય-જેમ જ્ઞાન, સુખ, દુ:ખ વિગેરે. આથી શખ્દ પાદ્દગલિક નથી એ વાત સિદ્ધ થઇ; હવે શખ્દને પાદ્દગલિક નહિ માનનારાને ચાર પ્રશ્ના કર-વામાં આવે છે. શું સ્પર્શ શ્ર્ન્ય દ્રવ્યને આશ્રય કરવાવાળા હાવાથી શખ્દ પાદ્દગલિક નથી એમ કહા છા ? અથવા અતિ-નિખિડ પ્રદેશમાં ગમનાગમન છે; તાપણ પ્રતિવાત થતા નથી માટે પાદ્દગલિક નથી એમ કહા છા ? અથવા પ્રથમ અને

પશ્ચાત અવયવા નહિ દેખાતા હાવાથી પાદ્રગલિક નથી એમ કહા છા? અથવા આકાશના ગુણ હાવાથી પાદગલિક નથી એમ કહા છા ? આ ચારમાંથી પ્રથમ પક્ષ તાે આપનાથી માન્ય થઇ શકે તેમ નથી,કારણકે શખ્દપર્યાયના આશ્રયરૂપ ભાષાવર્ગ થા-દ્રવ્યામાં સ્પર્શના અભાવ કાઇ પણ રીતે સિદ્ધ થાય તેમ નથી. અમ કરવાથી તા પરમાણમાં સ્પર્શની ઉપલબ્ધિ પણ જયારે ચતી નથી, તા શામાટે પરમાણમાં પણ સ્પર્શ માનવા જોઇએ ? અને તેના અભાવમાં પરમાણ પણ પાફગલિક નથી એમ કેમ ન કહી શકાય ? કિંચ, અનુમાન પણ શબ્દના આશ્રયમાં સ્પર્શ સિદ્ધ કરવા તૈયાર છે. ગન્ધના આધારદ્રવ્યની માકુક દૂર રહે-લાને પણ પવન અનુકૂલ હાવાથી ઇન્દ્રિયદ્વારા સ્પર્શની ઉપ-લિખ્ધિ થાય છે અને પ્રતિકૂલ પવન થવાથી થતી નથી. તેમ નજીક રહેલા માટે પણ અનુકૃલ પ્રતિકૃલ પવનદારા ઇન્દ્રિયથી **રપરાંની ઉપલ**િધ વિષયમાં જાણી લેવી. આથી એ સિદ્ધ ચર્સું કે અવાજની સાથ સ્પર્શ પણ તેમાં માલમ પહે છે, ત્યારે શબ્દના આધારને સ્પર્શ વિનાના કહેવા એ કેટ**લી** અધી બુદ્ધિમત્તા કહેવાય ? કદાચ આ દેાષથી ખચવાની ખાતર ખીજા પક્ષની આશ્રય લેવામાં આવે તા તે પણ યુક્ત નથી, કારણ કે તે પણ દાષ્ટ્રાસ્ત છે. જાતિવાળી કસ્તૂરી, કપૂર, કાશ્મીરતું કૈશર વિગેરે સુગન્ધિ દ્રવ્યાે ઘરના આરહામાં અન્ધ **કરીને** રાખેલ કપાટમાં પ્રવેશ કરે છે, અને તેની બહાર પણ નીકળે છે, પરન્તુ તેથી પાદ્યલિક નથી એમ કહેવાને માટે તા કાઇપણ ખુદ્ધિશાલી સાહસ કરી શકે જ નહિં. કિંચ,

તેવા સ્થલમાં સૃક્ષ્મ છિદ્રો હોવાથી પ્રવેશ કરવામાં અને નીક-ળવામાં ગન્ધદ્રવ્યોને કંઇ પણ અડચણ નથી; જ્યાં સવેશ છિદ્ર વિનાના અત્યન્ત નિબિડ પ્રદેશ હાય ત્યાં તા પ્રવેશ અને નીકળવું ખની શકેજ નહિ, એ રીતે પ્રકૃત શબ્દમાં પણ તે સમાન જ છે તા શા માટે શબ્દને પાદ્દગલિક ન માનવા ? માટે અભે પક્ષ પણ આપનાથી માની શકાય તેમ નથી. હવે ત્રીએ પક્ષ પણ યુક્તિવિકલ છે તે સમજાવવામાં આવે છે.

હલ્કાપાત, વીજળી વિગેરે પદાર્થોની પૂર્વે અને પશ્ચાત અવયવા નથી દેખાતા તાપણ તે અપાદ્ગલિક છે એમ તો આપ પણ માનતા નથી, તો શખ્દના અવયવા નહિ દેખાવા માત્રથી તેને અપાદ્યલિક કહેવા એ કેવળ બ્રાન્તિ સિવાય બીજાં શું સમજવું એવી રીતે વિચાર કરતાં ચાંચા પક્ષ પણ ઉપાદેય નથી. આકાશના ગુણ હોવાથી શખ્દ પાદ્ગલિક નથી એ માન્યતા પણ વિચારના અવકાશ જરૂર આપે છે. રૂપ વિગેરે માફક અમારા જેવાને પ્રત્યક્ષ હોવાથી શખ્દ આકાશના ગુણ નથી. જેમાં ઇન્દ્રિય્યત્ર સપણું હોય તે પદાર્થ, રૂપ વિગેરેની માફક પાદ્ગલિક હોય છે. આથી શખ્દ પાદ્ગલિક છે એ વાત નિવિ વાદ સિદ્ધ છે. એનું વિવેચન તત્ત્વાખ્યાનના પૂર્વાર્ધમાં વૈશેષિકની સમાલે અનાના પ્રસ્તાવમાં અને દ્રવ્યપ્રદીપમાં પણ કરવામાં આવેલું હોવાથી પિષ્ટપેષણુ કરવાની કંઇ જરૂર નથી.

પદનું નિરૂપણ.

ક વિગેર પ્રદાના સંભાષન શખ્દામાં, હયા, ગાં:, ઘટ,

પટ વિગેરમાં અને જિનદત્ત, ધર્મ પાલ વિગેરમાં એક બીજાની અપેક્ષા રાખવાવાળા અને પદાર્થના બાંધ કરવાવાળા સહકારી લાવથી ગાઠવાયેલા તથા બીજા પદમાં રહેલા વર્ણોએ કરેલા ઉપકારથી રહિત પરસ્પર પ્રેમલાવથી મળેલા વર્ણોને પદ કહે-વામાં આવે છે—અર્થાત્ જે દ્વારા પાતાને યાગ્ય અર્થનું જ્ઞાન થાય તે પદ કહેવાય.

### વાક્યનું નિરૂપણ

પાતાને ઉચિત વાકયાર્થના બાધ કરાવવામાં સમર્થ તથા પરસ્પર કરેલ ઉપકારને અનુસરણ કરનાર બીજા વાકયામાં રહેલ પદીની અપેક્ષા રહિત પદના સમુદાય તે વાકય કહેવાય અર્થાત જે પદા દ્વારા પાતાને સમ્યક્ પ્રકારે ઉચિત અર્થાનું જ્ઞાન ચાય તે પદીના સમૂહને વાકય સમજવું.

### શબ્દનું નિરૂપણ.

રવાલાવિક સામર્ચ્ય તથા પાતે કરેલ જે સંકેત-કે આ પદથી અમુક અર્થ સમજવા તે છે દ્વારા અર્થ બાધનું કારણ જે હાય તે શબ્દ કહેવાય. લાવાર્થ –શબ્દમાં રહેલી અને અર્થનું પ્રતિપાદન કરવાવાળી ચાગ્યતા નામની શક્તિને સ્વાલાવિક સામર્ચ્ય કહેવામાં આવે છે. અને 'આ વ્યક્તિનું નામ જિનદત્ત સમજવું' એવા જે પાતે કરેલા વિચારવિશેષ તે સંકેત કહેવાય છે. આવા પ્રકારના સ્વાલાવિક સામર્ચ્ય અને સંકેત કહેવાય છે. આવા પ્રકારના સ્વાલાવિક સામર્ચ્ય અને સંકેત કહેવાય છે. તે શબ્દમાં પદ્મ કરેનું બાધ કરાવવાનું હોય

સામશ્ર્ય સ્વાભાવિક સમજવું, ખીજાની અપેક્ષાએ નહિ, પ્રદીપની માક્ક. જેમ પ્રદીપ, સૂર્ય વિગેરેમાં પદાર્થ ઉપરઃ પ્રકાશ પાડવાનું સામર્થ્ય સ્વાભાવિક છે તેમ વકતાના મુખ-માંથી નીકળેલ શબ્દ પણ સત્ય અગર અસત્ય, સફલ યા નિષ્ફ-લ, સિદ્ધ અથવા સાધ્ય એવા કાઇ પણ પદાર્થના બાધ જરૂર કરાવી શકે છે, એજ તેમાં સ્વાભાવિક સામર્થ્ય સમજવાનું છે. વિશેષતા પ્રદીપ અને શબ્દમાં એટલીજ માત્ર છે કે શબ્દ સંકેત અને વ્યુત્પત્તિ વિગેરેની અપેક્ષા રાખીને પદાર્થના બાધ કરાવે છે અને પ્રદીપ અપેક્ષા રાખ્યા સિવાય પ્રકાશ કરે છે. ગમે તે પદાર્થ માત્રના એાધ કરાવવા એ શબ્દમાં સ્વાલાવિકતા છે, એ સિવાય થીજી ક'ઇ સમજવાની છે જ નહિ; પર'ત યથાર્થ બાધ કરાવવાપણ' અથવા તાે અયથાર્થ' છાેધ કરાવવાપણ' તાે પ્રતિ-યાદક પુરુષના ઉંઘુ-દાષને આધીન છે. તેમાં જે સમ્યગૃદષ્ટિ थवित्र कात्मा वक्ता है।य ते। ते द्वारा शण्हथी श्राताने वास्तविक्र પદાર્થના બાધ થઇ શકે. અને મિશ્યાદૃષ્ટિ અપવિત્ર આત્મા व्यक्ता ह्राय ते। ते द्वारा शण्दथी श्राताने वास्तविक पहार्थ-વિજ્ઞાનની આશા આકાશકુસુમ જેવી થઇ પડે. વીતરાગ–સર્વજ્ઞ દેવનું સ્વરૂપ જાણી તેના ઉપર વાસ્તવિક રીતે શ્રદ્ધા રાખવી, રાગ, દ્વેષ, માહ વિગેરે દ્વષણાની મન્દતા, મત્રી, પ્રમાદ, કારૂણ્ય, માધ્યસ્થ્ય ભાવના વિગેરે પુરુષના ગુણા સમજવા. રાગી, દ્વેષી વિગેરેને દેવ માની તેના ઉપર શ્રદ્ધા રાખવી, મૈત્રી વિગે**રે**ં ભાવનાથી રહિતપણું, રાગ, દેષની પ્રભલતા વિગેરે પુરુષાના દોષા સમજવા. તેમાં જે ગુણવાળી વ્યક્તિ હાય તે દ્વારા

વાસ્તિવિક વિજ્ઞાનની આશા રાખી શકાય અને દેાષવાળા પાસેથી અસત્ય પદાર્થ વિજ્ઞાન સંભવી શકે તેમાં કંઇ પણ નવાઇ જેવું છે જ નહિ.

તાત્પર્યાર્થ — પ્રમાણુ બે પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ, પ્રત્યક્ષના પારમાર્થિક અને સાંવ્યાવહારિક એમ બે લેદો. તથા પરાક્ષના સ્મૃતિ, પ્રત્યલિજ્ઞાન, તક, અનુમાન અને આગમ એમ પાંચ લેદો છે. આ તમામનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવી ગયું. હવે તેના વિષય ઉપર લગાર દબ્ટિપાત કરવામાં આવે છે:—

ઉપર્યું કત પ્રમાણના વિષય સામાન્ય, વિશેષ, સત, અસત્ નિત્ય, અનિત્ય વિગેર અનેકધર્માત્મક વસ્તુ સમજવી. કેવલ સામાન્ય પણ પ્રમાણના વિષય નથી એ પણ ખાસ ખ્યાલમાં રાખવા લાયક છે, કિન્તુ ઉભયાત્મક પદાર્થ પ્રમાણના વિષય છે. પ્રત્યેકને નિરપેક્ષતાથી તા પ્રમાણભાસરૂપ સમજવું.

### સામાન્યનું નિરૂપણુ.

ગલક અલ વિગેર જેમાં ચિન્હા છે, એવી ગાયાના સમુ-દાય જોઇ પ્રત્યેકમાં આ ગાય છે, આ ગાય છે એવી જે સરખી પ્રતીતિ થાય તેના વિષયને સામાન્ય કહેવામાં આવે છે. અને આ કાળી ગાય છે, ધાળી છે, લીલા ર'ગવાળી છે, પીળી છે વિગેર એક બીજાથી સિન્નરૂપે એાળખાલુ કરાવનારી જે પ્રતીતિ, તેના વિષયને વિશેષ કહેવામાં આવે છે. એવી રતે દરેક પદા-થેની અ'દર સામાન્ય-વિશેષની એાળખાલુ કરી લેવી. તે સામાન્યના છે સેદછે-એક તિયેક્સામાન્ય અને બીજુ' ઉધ્વ'તા- સામાન્ય. દરેક વ્યકિતમાં એક સરખી જે પ્રતીતિ થાય તેના વિષયને તિય'ક્-સામાન્ય સમજવું. જેવી રીતે મનુષ્યના સમુક્રાયને જોઇને આ મનુષ્ય છે, આ મનુષ્ય છે એવી જ એક-સરખી પરિશ્વિત માલૂમ પડે તેના વિષય જે મનુષ્યત્વ તે તિય'ક્સામાન્ય કહેવાય.

ઉત્તરાત્તર અનુક્રમે થતા પર્યાયામાં અનુગતરૂપે રહેલ દ્રવ્યને ઊર્ધ્વતાસામાન્ય કહેવામાં આવે છે–જેમ સુવર્ણથી અનાવેલી વીંટી, તેના પછી તેનું અનાવેલું કડું, તેના અનેલ ક્રં'દારા એવી રીતે ઉત્તરાત્તર અનુક્રમે અનતા પર્યાયામાં સુવ-ર્ણં દ્રવ્ય તો અરાબર છે–જો કે આકારા–પર્યાયા અદલાતા ગયા તા પણ મૂળદ્રવ્ય કાયમ રહેવાથી સુવર્ણરૂપ મૂળદ્રવ્યને ઊર્ધ્વતાસામાન્ય કહેવામાં આવે છે. એવી રીતે માટી વિગેર મૂળદ્રવ્યમાં પણ સમજવું.

### વિશેષનું નિરૂપણુ

વિશેષના બે લેદ છે. એક ગુણુ અને બીજો પર્યાય. સહ-ભાવી ધર્મને ગુણુ કહેવામાં આવે છે-જેમ આત્મામાં ચેતન્ય-શક્તિ, દર્શનશક્તિ, ચારિત્રશક્તિ વિગેરે. પુદ્દગલમાં રૂપાર્દિ-ગુણા વિગેરે. અનુક્રમે એક પછી એક એવી રીતે પેદા થતા ધર્મને પર્યાય કહેવામાં આવે છે-જેમ આત્મામાં સુખ-દુ:ખ વિગેરે. તથા સુવર્ણુથી વીંટી ખનાવવામાં આવી હોય તે સુવ-ઘુંથી ખનતા કડાં, ક'દારા વિગેરે તેના પર્યાય સમજવા.

સત, અસત્તનું સ્વરૂપ સ**મલાંગી પ્રદીપમાં** ખતાવ-

વામાં આવેલું હોવાથી અત્ર તેનું વિવેચન કરવામાં આવતું નથી. નિત્યાનિત્યનું સ્વરૂપ દ્રવ્યપ્રદીપમાં આત્માના નિરૂપણ સમયે ખતાવવામાં આવેલ છે. તથા જૈન તત્વપ્રદી-પના ભાષાન્તરમાં ખાસ દર્શાવવાનું હોવાથી અત્ર તેનું પણ વિવેચન કરવામાં આવતું નથી. હવે આગળ પદાર્થ-વિવેચન કરવામાં આવતું નથી. હવે આગળ પદાર્થ-વિવેચન કરવામાં આવે છે. તેમાં તેના પ્રતિપાદક ઈશ્વરનું સ્વરૂપ જયાં સુધી સમજાવવામાં આવે નહિ; ત્યાં સુધી તેનું વિવેચન જનસમાજને લાલદાયક નીવડે નહિ; માટે પ્રથમ ઇશ્વરનું સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવે છે.—

### **ઇશ્વરનું નિરૂપ**ણ.

सर्वेज्ञो जितरागादिदोषस्रैलोक्यपूजितः । यथास्थितार्थेवादी च देवोऽईन् परमेश्वरः ॥

યાગશાસ્ત્ર ૫૦-૨, શ્લાક ૪.

ત્રણ જગતના ભાવને જાણનાર અર્થાત તમામ લોકાલો-કેના સાક્ષાત્કાર કરવાવાળા, રાગ, દ્વેષ, માહ વિગેરે તમામ દ્વષ્ણુગણથી સર્વથા રહિત અર્થાત્ રાગ, દ્વેષ, માહ વિગેરે દાયોના સર્વથા જેમાં અભાવ છે, અને જેઓને ત્રણ જગતના જીવા ધ્યેયણહિથી પૂજે છે અર્થાત ત્રણ જગતના જીવાને જે સર્વથા પૂજનીય છે, તથા જે પદાર્થો જેવા સ્વરૂપમાં હાય તેને તેવા પ્રકારે પ્રતિપાદન કરતા હાય તે વ્યક્તિવિશેષને પરમેશ્વર અથવા અહેન્યા તિર્થકર એવા નામાથી આળખવામાં આવે છે. તેમાં સર્વસની સિદ્ધિ અને તેના સ્વરૂપનું નિરૂપણ મીમાં- સક દર્શનની સમાલાયનાના પ્રસ્તાવમાં કરવામાં આવેલું હોવાથી અત્ર તેનું ફરીથી વિવેચન કરી પિષ્ટપેષણ કરવામાં આવતું નથી. હવે જિતરાગાદિદાષની વ્યાપ્યા કરવામાં આવે છે. બીજા દર્શનકારા પાતાને અલીષ્ટ વ્યક્તિવિશેષને સર્વજ્ઞ ઇશ્વર માને છે, છતાં તેમનાં ચરિત્ર અવલાકવાથી અથવા તેમનાં પ્રતિખિંખ જોવાથી તેમાં રાગ, દ્રેષ વિગેરે દાયાનું સામ્રાજ્ય તા ખરાખર પ્યાલમાં આવે છે. જો કે તેમાં સર્વજ્ઞ-પણાની તા ગન્ધ પણ નથી તા પણ તેમની માન્યતાને લઇને ઉપર્યું કત લખાણ છે.

પ્ર૦ સર્વ જવાની અંદર રાગ, દ્રેષ, માહ વિગેરે દ્રષ્ણ-ગણના સદ્ભાવ સર્વ થા જયારે જોવામાં આવે છે, ત્યારે કાઇ વ્યક્તિવિશેષમાં તેના સર્વ થા અભાવ કૈવી રીતે સંભવી શકે? અને તે સિવાય વીતરાગતા તો આવે જ કયાંથી? અને જયારે વીતરાગતા જ અસિદ્ધ છે ત્યારે યથાર્થ વાદિપણું તો વન્ધ્યા– પુત્ર સમાન છે, એમ કહેવામાં શી અડચણ છે? તેના વિચા કરશા.

ઉ૦ સૂર્યને આચ્છાદિત કરવાવાળાં વાદળાં વિગેરેના જેમ દેશથી ક્ષય થતા થતા કાલાન્તરે સર્વથા ક્ષય થાયછે એમ આપણે સર્વે જોઇએ છીએ. તેની માફક રાગ, દ્વેષ, માહ વિગેરેના પણ દેશથી તરતમભાવે ક્ષય થતા મુનિમત્ત ગંજામાં શાન્તમૂર્તિ- વાળા ચહેરા જેવાથી તથા તેમના આચારા, વિચારા, ઉપદેશ- શ્રવણ વિગેરેના અનુભવ કરવાથી સહજ અનુમાન કરી શકીએ છીએ કે આ મુનિના રાગ-દેષા બહુ જ એાછા થઇ ગયા છે. એ

સિવાય કેટલાક ગૃહસ્થામાં પણ રાગ, દ્વેષ, માહ વિગેરે દ્વષ્ણા એકા અંશે જોવામાં આવે છે. તેવી રીતે દેશથી ક્ષય થતા જેવાથી કાઇ વ્યક્તિવિશેષમાં તેના સર્વથા પણ ક્ષય જરૂર માનવા જોઇએ; કારણ કે જે જે પાદ્દગલિક પદાર્થો દેશથી નાશ થવાવાળા હાય છે, તેના સર્વથા નાશ પણ જરૂર હાય છે; સૂર્યને આચ્છાદન કરવાવાળી મેઘમાલાની માફક. તે વાતને નીચેના શ્લોક પણ પુષ્ટિ આપે છે.

" देशतो नाशिनो भावा दृष्टा निखिलनश्वराः । मेघपङ्कत्यादयो यद्वदेवं रागादयो मताः॥" હાरिसद्रीयाष्ट्रक पृ. २.

ભાવાર્થ:—મેઘની પંક્તિની માફક જે પદાર્થો દેશથી નાશ થવાવાળા હોય છે, તે સર્વથા નાશ થવાવાળા પણ જરૂર હાય છે. એવી રીતે રાગ દ્રેષ, માહ વિગેરમાં પણ જયારે દેશથી નાશ થવાના સ્વભાવ માનવામાં આવે, ત્યારે સર્વથા નાશ થવાના સ્વભાવ પણ તેમાં કેમ ન માની શકાય ? અને જેમાં તેના નાશ હાય તે જ વીતરાગ કહેવાય, માટે તેવી વીતરાગવ્યકિતમાં યચાર્થવાદિપણું પણ કેમ ન સંભવી શકે ? તે ખાસ વિચાર કરવા લાયક છે. કિંચ, રાગ વિગેરના અભાવ જે વ્યક્તિમાં હાય તેને ઓળખવાના બે પ્રકાર સિવાય ત્રીને કાંઇ પણ પ્રકાર છે જ નહિ—એક તેમના ચરિત્રને અવલાકવાથી અને બીજું તેમની મૂર્તિ ને તેવાથી. તેમાં ચરિત્રનું અવલાકન તા ધમે દેશના, તત્ત્વનિણ્યાયાસાદ વિગેરે ને વાશી સહજ સમજી શકાય તેમ

છે; કે આ વ્યક્તિ કેવી વીતરાગભાવવાળી છે; તેથી ચરિત્રનું અવલાકત અત્ર કરવામાં આવતું નથી. હવે બીજો આકૃતિના પ્રકાર રહ્યાે, તેનું લગાર નિરીક્ષણ કરીએ—

"रागोऽङ्गनासंगमनातुमेयो हेषो हिषद्दारणहेतिगम्यः।
मोहः कुवृत्तागमदोषसाध्यो नो यस्य देवः स स चैवमर्हेन्॥
गृंगारादिरसांगारेने दूनं देहिनां हितम्।
एकान्तशान्ततोषेतमार्हतं वृत्तमद्भुतम्॥ "
હाश्सिद्रीयाष्ट्रक पृ० २.

ભાવાર્થ:-જેના ખાળામાં સ્ત્રી હાય અથવા જે સ્ત્રીના અળામાં હાથ નાખીને એકેલા હાય અથવા જે વ્યક્તિ સ્ત્રીના અવાચ્યદેશમાં ચિધ્ન નાખીને એકેલી હાય, તેવી વ્યક્તિની

આકૃતિ જોવાથી રાગની વાસનાએ કેવી રીતે એાછી થાય?

સંસારની અંદર રહેલા અને કામની વાસનાએ થી દગ્ધ થયેલા જવા જયારે તે વાસનાને દ્વર કરવાની ખાતર પાતાને અભીષ્ટ ઉપાસ્ય દેવના મંદિરમાં જાય; ત્યારે ત્યાં કાઇ સામાન્ય મનુષ્ય પણ જેવી રીતે એસતાં સંકાચાય તેવી રીતે અમર્યાદિતપણે સ્ત્રીની સાથે સંબન્ધ ધરાવીને બેઠેલી મૂર્ત્તિંને અવલાકવાથી ઉપર્યું કત જીવોની કામવાસના કેવી રીતે દ્વર ચાય? તે સહજ સમજી શકાય તેમ છે. પ્રત્યુત એવી ભાવના યાય કે જ્યારે ઇધાર થઇને સ્ત્રીના સંબન્ધને બિલકુલ છોડતા નથી, ત્યારે આપણે છાડવાની શી જરૂર છે? કારણ કે માશ તો તેના સંબન્ધમાં જ રહેલા છે. આવી ભાવના તેવી આકૃતિ

જોવાથી જરૂર થાય, તેવી આકૃતિ જે દેવની હાય તે દેવ વીત-રાગ નથી, કિન્તુ સામાન્ય મનુષ્યની માફક રાગ, દેષ, માહ-રૂપી કીચડમાં કસાયેલ છે, એમ જરૂર માનવું જોઇએ. આ વાતની સિદ્ધિ અનુમાનદ્વારા પણ કરવામાં આવે છે.

અત્યન્ત કામી મનુષ્યની માકક સ્ત્રીની સાથે સ-અન્ધ ધરાવતા હાવાથી તેવી આકૃતિવાળા તે લાકિક દેવા પણ અત્યન્ત રાગી છે. એમ જરૂર માનવું જોઇએ. જે જે સ્ત્રીની સાથે સંખન્ધ ધરાવનાર હાય તે તે જરૂર રાગી હાય-કામી મનુષ્યની માફક. અને તે દેવની તેવી આકૃતિ હાવા-થી તે પણ રાગી છે એમ જરૂર માનવું જોઇએ. માટે જ્યાં સ્ત્રીના ખિલકુલ સંખન્ધ જ ન હાય તેવી વિશેષવ્યક્તિ રાગના ત્તદ્દન અભાવવાળી છે,એમ માનવું હિતાવહ છે. જે લોકોને ભય 👪ાય છે, જેઓના શિર પર શત્રુએાનું આક્રમણ હોય છે, તે-ચ્રાની પાસે શસ્ત્રના સંબન્ધ જોવામાં આવે છે અર્થાત તેવા <u>લાેકા જ હાથમાં શસ્ત્ર રાખે છે; પરન્ત</u> જેને ઇશ્વર તરીકે માનવામાં આવે, તેઓને ભય પણ કચાંથી અને શત્રુઓ પણ ક્યાંથી સ'લવી શકે ? આ વાત સહજ સમજી શકાય તેમ છે. એમ હાવા છતાં પણ કાઇ દેવની આકૃતિના હાથમાં તલ-વાર, કાેઇના હાથમાં ચક્ર, કાેઇના હાથમાં ત્રિશલ, કાેઇના હાથમાં ગદા, કાેઇ તાે શ'ખ વગાડતા હાેચ, કાેઇ માેરલી વગા-ડતા હાય, કાઇના હાથમાં લાલીએ ધોકા અને કાઇના ગળામાં અસ્ત દાની માળા હાય!! જે લાકા સાંસારિક ભયથી હરી નિ-ભાય થવા માટે તેમનાં દર્શન કરવા આવે તે લોકોને આવા

પ્રકારની ભયાનક આકૃતિવાળી દેવની મૂર્ત્તિ જેવાથી વન્ધ્યા પાસે પુત્રના મનારથની માક્ક નિર્ભય થવાની વાસના કદાપિ શ્વાની નહિ. ઉલટા આવા પ્રકારના વિચારા જલદી હૃદયમાં આવી જાય કે જ્યારે ઇશ્વર પાતે ભયવાળા છે, ત્યારે તેવા પ્રકારના દેવા આપણને નિર્ભય કેવી રીતે બનાવી શકે ? અને તેવી ભયવાળી આકૃતિ જોવાથી આપણું પણ શું કલ્યાણ થ-વાતું ? આ વાત અનુમાનપ્રમાણદ્વારા પણ સિદ્ધ કરવામાં આવે છે. હિ'સક, શિકારી વિગેરે છવાની માફક જેની મૂર્ત્તિના હાથમાં હિ'સક શસ્ત્રોના સ'ખન્ધ હાય તે વ્યક્તિ હિ'સક હાવી નાઇએ. જે જે તલવાર, ચક્ર, ગદા, ત્રિશ્લ વિગેરે શસ્ત્રોના ધારણ કરનાર હાય છે, તે તે લયવાળા પણ હાય છે અને હિંસક પણ જરૂર હાય છે-જેમ શિકારી, પારધી વિગેરે. તેમ આ ઠેકાણે પણ સમજવું. માટે શસ્ત્રના સંખન્ધ હિંસાના કારણરૂપ હાવાથી અને ભયના સૂચક હાવાથી જે દેવની પાસે તે હાય તે વ્યક્તિ દેવસ્વરૂપ નથી, કિન્તુ હિંસક સમજવી: અને જ્યાં તેવા શસ્ત્રના સંખન્ધ ન હાય એવી આકૃતિ જે દેવની ખનાવવામાં આવી હાય તે દેવ, દ્વેષથી, ભયથી અને હિ'સકભાવથી તદ્દન રહિત છે એમ જરૂર માનવું. તે જ વ્યક્તિ ઇશ્વરરૂપ છે એમ ખાસ ધ્યાનમાં રાખલું. તથા શંખ કુંકવા, મારલી વગાડવી, ડમરૂ વગાડી નાગ કરવા-આવા પ્રકારની ખાલ-ચેપ્ટા પણ ઇશ્વરકાૈટિની હદને પહેાંચેલાને કદાપિ શાલે નહિ. આવા પ્રકારનું કર્ત્ત વ્યા આન્તરિક માહિ સિવાય કાઇ પણ •્યક્તિ કરવા તત્પર થાય જ નહિ અને જયાં રાગ, હેપ, મોહ વિગેરે પહાડ જેવાં દ્વષણાનું સામ્રાજ્ય હાય તેને ઇધાર માની સંસારસમુદ્ર તરવાની આશા રાખવી આકાશપુષ્પ જેવી ગણાય.

मोहः कुवृत्तागमदोषसाध्यः -- आ त्रील पाइनी व्या-ખ્યામાં માહનું સ્વરૂપ ખતાવતાં ગ્રન્થકાર કહે છે કે જે વ્યક્તિ સંબન્ધી ખરાબ આચરણ અને પરસ્પરવિરાધી આગમનાં વાકરા જેવામાં આવે તે વ્યક્તિમાં માહ પણ જરૂર હાવા **ને**ઇએ. ખરાય આચરણ તા શ'ખ ફૂ'કવા, સપેને પકડવા-વાળા મદારી લાેકાની માફક મારલાેએા વગાડવી, બીજાની સ્ત્રીનાં વસ્ત્રોને ચારવાં, ડમરૂ હાથમાં લઇને ભૂઝા લોકાની માફક નાચવા–ધૃણુવાનું કામ કરવું-આથી બીજું. કયું. કહી શકાય ? કારણ કે યાેગીએા પણ યમ, નિયમ વિગેરેતું સાધન **डेरी** ध्यानद्वारा अतीन्द्रियज्ञान स'पाइन इरी वास्तविक तत्त्वे।-**યદે**શ સિવાય ઉપર્યું કત ચેષ્ટામાંથી ક'ઇપણ આચરતા નથી તાે તેવા લાેકાને પણ પૂજનીય ઇશ્વર આવા પ્રકારતું કામ કરે એ વાત પ્રશંસનીય કેવી રીતે કહી શકાય ? અર્થાત એ કાર્ય ઘણું નિન્દનીય છે એમ જરૂર ખ્યાલમાં રાખવું અને આગમનુ**ં** વિરાધીપ**ણું તત્ત્વાખ્યાનના** પૂર્વાર્ધમાં અને ધર્મદેશના વિગે**ર**ે અ'થામાં આપવામાં આવેલું હાવાથી અત્ર તેનું વિવેચન કર-વામાં આવતું નથી. અનુમાનથી પણ તેવી વ્યક્તિયામાં માહ સિદ્ધ કરવામાં આવે છે.

્રાં જે વ્યક્તિમાં ચારની માફક વસને ચારવાપણું, મકારી વિગરની માફક મારલી વિબેરે વગાડવાયણું, ભૂઆની માફક ઢમરૂ હાથમાં લઇ નાચતાં નાચતાં વગાડવાપાલું અને પરસ્પર આગમમાં વિરાધી પદાર્થં નું પ્રતિપાદકપાલું વિગેર વિદ્યમાન હાય તે વ્યક્તિ મહામાહી સમજવી. જયાં જયાં ઉપર્યું કત આચરાલુ હાય છે, ત્યાં ત્યાં માહ જરૂર હાય છે. કિંચ, જેના હાથમાં જપમાળા હાય તે વ્યક્તિને અદ્યાપિ અપૂર્લ્લ સમજવી જોઇએ, કારલુકે જે ઇધરકાટિની અવસ્થાને પામેલ હાય તેને જપમાળા શાની હાય ? અને ધ્યાન પાલુ કોનું ? જે અપૂર્લ હાય તેને જપમાળા શાની હાય ? અને ધ્યાન પાલુ કોનું ? જે અપૂર્લ હાય તેને જપમાળા શાની હાય તેને તેને તેના વગેરે સામગ્રી દ્વારા પ્રયત્ન કરે, પરન્તુ જે પૂર્લ્લ થવા ધ્યાન વિગેરે સામગ્રી દ્વારા પ્રયત્ન કરે, પરન્તુ જે પૂર્લ્લ હોય તેને તો તેનાથી મ્હાટી કાઇપાલુ વ્યક્તિ ન હાવા શી ધ્યાન કોનું કેવી રીતે સંભવી શકે ? છતાં જયારે જપમાળા હાથમાં જોવામાં આવે છે, ત્યારે તેની ગાલુના ઇધર તરીકે નહિ; પાલું અલ્પન્નની કાંટિમાં થઇ શકે એમ જરૂર ખ્યાલમાં રાખલું.

તાત્પર્યાર્થ: -જેની મૂર્ત્તિ પાસે પણ રાગના મુખ્ય કારણ-રૂપ સ્ત્રીના કાઇપણ પ્રકારે સંબન્ધ છે જ નહિ, તેમજ જેના હાથમાં ભય, દ્રેષ અને કેલાનાં સૂચક શસ્ત્ર વિગેરેના પણ સં-ખન્ધ બિલકુલ નથી તથા પરસ્પર-વિરાધી પદાર્થને પ્રતિપાદન કરવાપણું અને જેની પાસે બીભત્સ આચરણુ વિગેરે મહિનાં સૂચક ચિહ્ના બિલકુલ જેવામાં ન આવતાં હોય તે વિશિષ્ટ વ્યક્તિને ઇશ્વર તરીકે માનવી. પરન્તુ ઉપશુંકત આચરણવાળી વ્યક્તિ તો કાઇ પણ રીતે વીતરાગભાવને યાપ્ય સમજવી નહિ. તે વાતને નીચેના શ્લાક પણ પુષ્ટ આપે છે:—

ें स्वयं मलीमसाचारैः प्रतारणपरैः परैः। वश्च्यते जगद्येतत् कस्य पृत्कुमें हे पुरः?॥ नित्यमुक्तान् जगज्जन्मक्षेमश्चयकृतीयमान् । वन्ध्यास्तनन्ध्यप्रायान् को देवांश्चेतनः श्रयेत्॥ तिष्ठेद् वायुर्द्रवेदद्रिज्वेलेज्जलमपि क्वचित्। तथापि यस्तो रागाचैर्नाप्तो भवितुमहैति॥"

વીતરાગસ્તાત્ર-પ્રકાશ છઠ્ઠા.

ભાવાર્થ:--સ્વયમેવ રાગ, દેષ, માહ વિગેરે દ્વારા અસદ આચરણને કરવાવાળી તથા મુગ્ધલાકાને પ્રતારણ કરવામાં તત્પર દેવતાના નામથી પ્રસિદ્ધ થયેલી એવી વ્યક્તિયા જ જ્યારે જગત્ને અવળે રસ્તે દેવિવા પ્રયત્ન કરતી હોય ત્યારે કાૈની આગળ જઇ પાકાર કરવા ? અર્થાત્ જેથી શાન્તિની આશા રખાતી હાય ત્યાંથી જ અશાન્તિના વરસાદ વરસતા હાય, ત્યાં શાન્તિની અાશા તાે હાેય જ કયાંથી ? તથા જગત્ના પ્રપંચમાં ફસાવવાના કારણુબૂત કર્મથી રહિત છે; તાેપણ જગ-ત્ને અનાવલું, તેનું પાલન કરલું, અને તેના સંહાર કરવે વિગેર કાર્યો કરવામાં તત્પર રહેવું. આ જૈટલી અધી માહાન્ધતા કહેવાય? જે વ્યક્તિ પાસે કાેઇ પણ કર્મ છે જ નહિ, તે વ્યક્તિ માહ-નીય કર્મની આવા પ્રકારની ચેપ્ટા કરે જ ક્યાંથી ? કાં તા કહાે કે તેવા વ્યક્તિયા કાેઇ છે જ નહિ, અને છે તાે ઉપર્સંકત કાર્યને કરવાવાળી નથી. જે કર્મ રહિત હાય તે કર્મનાં કાર્યો **કૈવી રી**તે કરી શકે **? જેનુ**ં કર્મ રૂપી બીજ બળી ગયું હાય તે**ને** કર્મળીજના કાર્ય રૂપ સંસારના પ્રપંચમાં ક્સાવાનું હેથિ જ કચાંથી ? માટે કાઇ પણ છુદ્ધિશાલી આત્મકલ્યાણ માટે વન્ધ્યાપુત્ર જેવા આવા દેવાનું અવલ'અન કરે જ નહિ. વાસુ સ્થિર થઇ જાય અર્થાત્ પવન તદ્દન અંધ થઇ જાય, પવેત પીગળીને પાણીરૂપ થઇ જાય, તમામ પાણી અળવા લાગી જાય તા પણ જે વ્યક્તિ રાગાદિદાષાથી ગ્રસ્ત હાય તે વ્યક્તિ દેવ તરીકે મનાવાને કાઇ પણ રીતે લાયક છે જ નહિ.

ઉપર જે રાગાદિ દ્વષણનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું, તે તમામ દેષોથી રહિત હાય અને ચાેગીન્દ્ર વિગેરે ત્રણ લાકના **છ**વાને પરમધ્યેયણહિથી પૂજનીય, સ્તવનીય, ઉપા-સનીય હાય તા પણ જો તેમાં યથાથ વાદીપ છાં ન હાય તા તે કંઇ કામતુ' નથી: માટે ઇશ્વરમાં યથાર્થ વાદીપણ સિદ્ધ કરવામાં આવે છે:-પ્રમાણુથી અવિરાધી ઉપદેશ દેવાપણુ હાવાથી અહેં ન્ જ નિર્દોષ છે, બીજી કાેઇ પણ વ્યક્તિ નહિં. જે નિર્દોષ ન હાય તેનું વચન પ્રમાણથી અવિરાધી પણ ન હાય, જેમ કાઇ રસ્તામાં ચાલવાવાળા મનુષ્ય. અહેન્ તેવા ન હાવાથી નિર્દોષ છે એમ જરૂર પ્યાલમાં રાખવું. કિ'ચ, પ્રમાણ્યી અખાધિત એવા અભિમત તત્ત્વના **બા**ણ્ હાવાથી અર્હ ન્ સર્વ ત્ર પ્રમાણુથી અવિરાધી ઉપદેશને દેવા-વાળા છે. જેનું અભિમત તત્ત્વ પ્રમાણથી ખાધિત થાય, તેમાં પ્રમાણુથી અવિરાધી ઉપદેશ દેવાપણું પણુ હાઇ **શકે** નહિ, સ્વાર્થાન્ધાની માફક, પ્રકૃતમાં રાગની ચિકિત્સામાં આમાણિક વૈદ્યાની માફક. અહું નનું અભિમત અનેકાન્ત તત્ત્વ પાલુ પ્રમાણુથી જ્યારે ખાધિત થતું નથી, ત્યારે તે પ્રમાણુથી સ્થિતિફદ્ધ ઉપૂરે ભાતે કેવાવાળા છે એ મુ કેમ ન માની શકાય ?

અર્થાત જરૂર માનવા જોઇએ તે અનેકાન્ત તત્ત્વનું વિવેચન આગળ કરવામાં આવશે. આ લખાણ્યી સિદ્ધ થયું જે નિદોષપણું હોવાથી સર્વદ્મપણું અર્હનમાં જ હોવું જોઇએ. જે સર્વદ્મન હોય તે નિદોષ પણુન હાય-જેમ ગલ્લીમાં રહેલ પુરૂષ અને અર્હન્ તેવા ન હાવાથી સર્વદ્મપણું તેમાંજ માનવું જોઇએ. હવે ' सर्वद्मो जितरागादिदोषः' એ શ્લોકના પરમાર્થ દુંકમાં નીચે પ્રમાણે સમજવા.

જે વ્યક્તિ ત્રણ કાલના તમામ પદાર્થોને સાક્ષાત્કાર કરવાવાળી હોય, રાગાદિ વિગેરે દોષાથી સર્વથા રહિત હાય, ત્રણે લોકના જ્વાને પૂજનીય હાય, પદાર્થના યથાર્થ રીતે ઉપદેશ દેવામાં તત્પર હોય એવી વિશિષ્ટ વ્યક્તિને ઇશ્વર કહેવામાં આવે છે. દું કાણમાં કહીએ તે આત્માના મૂલગુણાને કેવલગ્રાન, કેવલદર્શન, અનન્તવીર્થ અને સર્વોત્કૃષ્ટ ચારિત્રને દખાવવાવાળાં માહનીય વિગેરે ઘાતિકમોના સર્વથા બાદા-આલ્યન્તર યાગસામગ્રીદારા ક્ષય કરવાથી જેને આત્માના મૂલગુણોનો આવિર્ભાવ થયા હોય અને જેને અનન્ત પ્રબલ પુષ્યના પ્રચયરૂપ તીર્થ કરનામકર્મના વિપાકાદય હાય તે વ્યક્તિવિશેષને જૈનદર્શનમાં ઇશ્વર કહેવામાં આવે છે.

ઉપર્યું કત પરમેશ્વર જ્યાં સુધી આયુષ્યની સ્થિતિ હાય ત્યાં સુધી ગામાનુગામ વિહાર કરી ભવ્ય જેનાને ઉપદેશામુ-તતું પાન કરાવી તેઓને આત્મકલ્યાણના સાચા માર્ગ બતા-વર્ષા એજ પોતાનું કર્ત્ત વ્ય સમજે છે અને એ વાત પશુ

સાચી છે. જે ઇધરે સાચા આત્મકલ્યાણના માર્ગ ન ખતા-વ્યા હાય તેને ઇશ્વર જ કૈવી રીતે કહેવાય ? શાસ્ત્રા પણ તે **ઇ**શ્વરપ્રાણીત કહેવાય, કે જે શાસ્ત્રામાં સમ્યગૃદર્શન, સમ્યગ્-**સાન, સમ્ય**ગ્**ચારિત્રરૂપ માેક્ષુમાર્ગ તું વર્ણુ ન** સારી રીતે કરવામાં આવ્યું હાય, ચાગનાં અંગાતું સ્વરૂપ પણ દ્રવ્ય–ભાવરૂપથી સમજાવવામાં આવ્યું હોય, અને જે કથ, છેંદ, તાપદ્વારા સવ-ે ર્ણની માફક પરીક્ષામાં પાસ થયેલ હાય, સ'સારના સાધક અને બાધક, માેક્ષના સાધક અને બાધકરૂપ માર્ગો જેમાં ખતા-ે વવામાં આવ્યા હાય, કર્મોનું ખૂબ ખારીક દષ્ટિથી નિરીક્ષણ કરી કર્મ, સ્વભાવ, ઉદ્યમ, કાલ, નિયતિરૂપ પાંચ કારણુવાદનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું હોય, પરસ્પર વિરાધના જેમાં અવ<sup>્</sup> કાશ ન હોય તથા જેમાં દરેક પદાર્થં તું નિત્યાનિત્યરૂપથી વ્યવસ્થાપન કરવામાં આવ્યું હોય, તેમજ દરેક પદાર્થ સામા-ન્યવિશેષરૂપ, સદ્-અસદ્રુપ છે, એ પણ સાથે બૂલવામાં ન આવ્યું હોય તે શાસ્ત્રા ઇશ્વરપ્રણીત સમજવાં; બીજાં નહિ. જે વ્યક્તિ ક્ષણિકવાદ અને શૂન્યવાદનું જેરશારથી પ્રતિપાદ**ન**ા કરવાવાળી હાય તે વ્યક્તિ પણ ઇશ્વરપણાને લાયક નથી. 🚵 🦠 કે ક્ષણિકવાદનું નિરાકરણ **ઐાદ્ધદર્શનની મીમાંસાના પ્રસ્તાવમાં**ં કરવામાં આવ્યું છે; તાે પણ અત્ર પ્રકરણના વશથી કંઇક કરવું 🧺 તે અસ્થાને ગણાશે નહિ.

ક્ષિણિકવાદ માનવાવાળા ખાહના મતમાં ફલની સાથે સાધકાનો સ'બન્ધ બિલકુલ ઘટવાના નહિ, તેનું સ્પષ્ટીકરણુ⊸ે અસુક્રુ ્યુક્તિયે અસુક વ્યક્તિને મારી નાખી, તે દ્વારા

ભાંધેલું હિંસ્ય કર્મનું ફેલ મારવાવાળાને તદ્દન ન જ મળવું **બેઇએ,** કારણુકે મારવાવાળી વ્યક્તિ પાતે ક્ષણુક છે અને આંધેલું કર્મ પણ ક્ષણિક છે, જ્યારે બંને ક્ષણવારમાં નષ્ટ થઇ ગયાં ત્યારે તેઓના સંબન્ધ પરસ્પર કેવી રીતે થાય ? જ્યારે વસ્તુ પાતેજ ખપુષ્ય જેવી થઇ, ત્યારે સંબન્ધ કાેના અને ક્રાેની સાથે થાય ? તે ઘણું વિચારણીય છે. કિ ચં, વસ્તુના સર્વાથા નાશ થવા છતાં પણ જે સંબન્ધ માનવામાં આવે તા એકના કર્મના સ'બન્ધ સર્વને કેમ ન થાય? અથવા સર્વના કર્મના સંબન્ધ એકને જ કેમ ન થાય ? માટે કાેઇપણુ રીતે સાધકની સાથે હિંસ્ય કમેંના ફલના સંબન્ધ ઘટવાના નહિ. તથા આ ઉપકાર્ય છે, આ તેના ઉપકાર કરવાવાળા છે, આ મારવાવાળા છે, આ વધ્ય છે, સમૃતિ, પ્રત્યભિજ્ઞાન વિગેરે કછ પાથુ વાતની ઉત્પત્તિ ક્ષાચિકવાદમાં થઇ શકવાની નહિ. માટે કહા આવી રીતે માહથી ક્ષણિકવાદને પ્રતિપાદન કરવાવાળી બ્યક્તિને ઇશ્વર તરીકે કેવી રીતે માની શકાય ? તેમજ શૂન્**ય**-વાદને માનવાવાળી વ્યકિતને પણ ઇશ્વરકાેટિમાં ગણાય તેમ નથી. જો તેના શૂન્યવાદ પ્રમાણસિદ્ધ હેાૃય તા પ્રમાણ વસ્તુરૂપ ઠેરે, ત્યારે સર્વ જગત્ શ્ન્ય છે, એમ કેવી રીતે કહી શકાય ? અને જો અવસ્તુરૂપ છે તા વન્ધ્યાપુત્રની માફક તેવા પ્રમાણુ-દ્ધારા શૂન્યવાદની સિદ્ધિ શૂન્યરૂપ જ સમજવી.

કિંચ, લક્ષાવધિ કૃમિયાથી વ્યાપ્ત એવા પાતાના શરી-રને વાઘને ખાવા માટે આપવાવાળા છુદ્ધની દયા જુઓ !! લક્ષાવધિ કૃમિયાના જીવાના સંહાર કરી એકને માટે દયાની

લાગણી અતાવવી એ કેટલી અધી અજ્ઞાનતા કહેવાય ? આવી રીતે બિચારા કરાડા કુમિ છવાના પ્રાણ તેની ઇચ્છા સિવાય **અલા**તકારથી કૂર વાઘ જેવા નિર્દય પ્રાણિને આપી લાેકમાં દયાની લાગણી ખતાવવી એ અત્યાચાર સિવાય બીજું શું કહી શકાય ? તેમને ખીજાના પ્રાણા, તે જીવાની આજ્ઞા સિવાય આપવાના શા હક છે ? માટે આવી ખાટી દયા પણ દયાના સ્વરૂપને નહિ સમજવાતું કુલ સમજવું. પાતાની માતાતું પેટ વિદારીને જન્મ લેવાવાળા અને પાતાને હાથે કાઇ છવને મારવા નહિ, પરન્તુ કાઇ માંસ લાવીને આપે તા તેમાં કછ ખાધ નથી એવા ઉપદેશ દેવાવાળા શાહાદનિની દયા જુએા!! જે શાસ્ત્રમાં ઉપર્યું કત પ્રતિપાદન હોય તેના પ્રણેતા ઇશ્વર છે, એમ કાઇ પણ રીતે માની શકાય તેમ નથી. હવે ઉપસંહાર કરવામાં આવે છે કે જે વ્યક્તિ સર્વજ્ઞ હોય, રાગાદિ દેાષથી तहन रिंदत होय, त्रा देशिने पूजनीय, यथास्थित पहार्थने પ્રતિપાદન કરવાવાળી હાય, જગત્ને અનાવવું, પાલન કરવું, સંહાર કરવા વિગેરે માહની જાળથી તદ્દન જૂદી હાય, જગ-ત્ના ઉદ્ધાર માટે વચનામૃતનું પાન કરાવવાના જેના મુખ્ય ઉદ્દેશ હાય તે વિશિષ્ટ વ્યક્તિને ઇશ્વરરૂપ સમજવી. ભલે તેનું મહાદેવ નામ હાય, અથવા વિષ્ણુ નામ હાય, અથવા પ્રદ્યા નામ હાય, અથવા ખુદ્ધ નામ આપવામાં આવતું હાય, અથવા તીર્થ કર, અર્હ ન્, જિન વિગેરે નામા હાય, પરન્તુ જેમાં ઉપર્યું કત લક્ષણા ઘટતાં હાય તેને ઇશ્વર તરીકે માનવામાં અમને કંઇ પણ અડચણ નથી. અમા મહાદેવ, હરિ, ખ્રદ્યા,

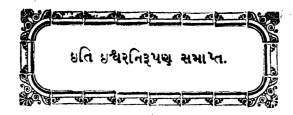
્રમુદ્ધ વિગેર નામાના દ્વેષી નથી; અમને તા તે નામ ઉપર ઘણા પ્રેમ છે, પરન્તુ જેમાં નામના જેવા ગુણા જોવામાં ન આવે તોને તે ગુણવાળા તરીકે કેવી રીતે માની શકાય ? જૂઓ મહાદેવતું સ્વરૂપ—

" यस्य संक्रेशजननो रागो नास्त्येव सर्वथा।
न च द्रेषोऽपि सत्त्वेषु श्रमेन्धनद्वानलः॥
न च मोहोऽपि सज्ज्ञानच्छादनोऽशुद्धवृत्तकृत्।
त्रिलोकख्यातमहिमा महादेवः स उच्यते॥
एवंभूताय शान्ताय कृतकृत्याय धीमते।
महादेवाय सत्तं सम्यग् भक्त्या नमो नमः॥"

હारिकद्रीय महादेवाष्टमः

ભાવાર્થ:—આત્માના સ્વાભાવિક સ્વાસ્થ્યને મૂળથી નાશ કરવામાં નિમિત્તભૂત આસકિતસ્વરૂપ રાગ જેની પાસે બિલકુલ નથી, કાઇ ચંદનથી પૂજા કરે અને કાઇ કુહાડાથી કાપી નાખે, પરન્તુ તે અંને વ્યકિત ઉપર જેના સમભાવ જ હાય, લગાર માત્ર વિષમભાવ ન હાય, અને શમ, દમ, ક્ષમા, માર્દ વરૂપી લાકડાને આળવામાં દાવાનળ સમાન કે. ધ—માનથી થતા દ્વેષ, જેને કાઇ પણ જીવમાં હાય જ નહિ, દરેકમાં સમભાવ જ હાય. કારણ કે જ્યાં વીતરાગભાવ હાય ત્યાં કલેશ, કોધ, માન વિગેર તો છાયા—આતપની માર્ક એક બીજાના વિરાધી હાય જ કચાંથી ? તે ખાસ વિચારણીય છે; તથા નિર્મલ ગ્રાનભાનુંને ઢાંકવાવાળા અને ખરામ આચરણને કરા-

વનારા માંહ પણ જેની પાસે બિલકુલ નથી, જેનું માહાત્મ્ય ત્રણ જગત્માં પ્રસિદ્ધ છે, તેનું નામ મહાદેવ સમજવું. એવા પ્રકારના સ્વરૂપવાળા, ઉપર્યું કત લક્ષણવાળા, શાન્ત સ્વરૂપી અને કૃતાર્ય થયેલ મહાદેવને સારી ભક્તિ પૂર્વ ક મારા વારંવાર નમસ્કાર થાએ. આવા સ્વરૂપવાળા મહાદેવને જ અમા તીર્થ કર અર્હન, જિન વિગેરે નામાથી આળખાવીએ છીએ. બે આપ લાકા પણ આવા પ્રકારનું સ્વરૂપ મહાદેવમાં માનતા હા તા કાકા પણ પ્રકારના અમારે વિસંવાદ છે જ નહિ.



# સ્યાદ્રાદ નિરૂપણ.

અનન્ત ધર્મવાળી વસ્તુમાં જે જે અપેક્ષાએ જે જે ધર્મો રહેલા હાય તે તે અપેક્ષાએ તે તે ધર્મોના જે સ્વીકાર કરવા તેને જેનદર્શનકાર સ્યાદાદ કહે છે. જેવી રીતે કપડામાં નિત્યત્વ, અનિત્યત્વ, સામાન્યત્વ, વિશેષત્વ, સત્ત્વ, અસત્ત્વ, લાંબાપણું, દુંકાપણું વિગેરે વિરુદ્ધ ધર્મા રહેવા છતાં પણ સાપેક્ષરૂપે માનવામાં કાઇ પણ જાતની અડચણ છે જ નહિ.

દેષ્ટાંત દ્વારા સ્પષ્ટીકરલ્ કપડાનું જેવા પ્રકારનું સ્વરૂપ હોય તે રૂપથી તેમાં સત્ત્વ અને તેથી વિપરીત રૂપથી તેમાં અસત્ત્વ સમજવું. દરેક વસ્તુ પાતપાતાના સ્વરૂપથી સત્ હોય છે, નહિ કે બીજાના સ્વરૂપથી; જે કપડું સૂતરનું બનેલું હોય તે તે અપેક્ષાએ સત્ હોય અને જે શલ્ અગર રેશમ વિગેરેનું બનેલું હોય તે, તેની અપેક્ષાએ સત્ સમજવું. આ ઉપરથી એ લાવ નીકળ્યા કે જે કપડું સૂતર વિગેરે જે દ્રવ્યથી બનાવવામાં આવ્યું હાય; તે કપડામાં તે દ્રવ્યની સત્તા સમજવી, બાકી તમામની તેમાં અસત્તાં સમજવી. જે કે સત્ત્વ, અસત્ત્વ વિગેરે ધર્મા એકની અંદર માનવામાં ઉપલક દૃષ્ટિથી વિરુદ્ધરૂપે લાસે છે, તો પણ સાપેક્ષપણે માનવામાં વિચાર-શીલાને કંઇ પણ વિરુદ્ધ જેવું છે જ નહિ.

## કપડામાં નિત્યાનિત્યપણાની ઐાળખાણ.

સૂત્રરના ખનાવેલ કપડાના તાકાને ફાડી તેમાંથી કાટ, પાટલુન, ખમીસ, જાકીટ, પાઘડી, ટુવાલ, ખેસ, ધાતીઓ વિગેર અનેક ચીજો ખને છે એ વાત જનપ્રસિદ્ધ છે. જ્યાર તે કપડાના તાકામાંથી કાેટ, પાટલન, ખમીસ વિગેરે ચીજે અનાવવામાં આવે છે ત્યારે તે ચીજોના કાઇ પણ **ખુ**દ્ધિશાલી , ખેસ, ધાતીઉ વિગેર નામાથી વ્યવહાર કરતા નથી અને જ્યારે તેમાંથી ખેસ, ધાતીઉં, પાઘડી વિગેરે ચીજો બનાવવામાં આવે છે; ત્યારે તેના કાેટ,પાટલુન વિગેરે શખ્દાેથી વ્યવહાર કરવામાં આવતા નથી. જો કે તે દરેક ચીજમાં સૂતરના કપડારૂપ पुरुष द्रव्य ते। सरभी रीते रहेब छे, ते। पण तेना आहारा भद्द्याता है। नाशी ते ते नाभाशी ते ते ०थवहार थर्ध शहता નથી. આ ઉપરથી એ સમજવાતું છે કે કાેટ, પાટલુન, ખમીસ विगेरे કપડાના આકારવિશેષ છે, પરન્તુ કપડું તેથી જાદું નથી કારણ કે તે તે આકારથી પરિષ્યુમેલા કપડામાં જ જયારે તે તે નામાના વ્યવહાર થાય છે, ત્યારે ધાતીઆ વિગેરના આકારને કપડાથી સર્વથા જૂદી રીતે કેવી રીતે માની શકાય ? તાત્પર્યાર્થ — કપડાથી ખનેલ કાેટ વિગેરના આકાર અને સૂતર રૂપ પુદ્દગલ દ્રવ્ય આ બન્ને કાેટ વિગેરેનું સ્વરૂપ સમજવું. તે છે સ્વરૂપમાંથી કાેટ વિગેરેના આકારરૂપ જે સ્વરૂપ છે તે વિનાશી (અનિત્ય) છે એમ સા કાઇ જાણી શકે છે, અને કાેંટનું સુતરરૂપ પુક્રગલ દ્રવ્ય જે બીજું સ્વરૂપ છે, તે શાધત (नित्य ) छे क्षरष्ट्र है सूतरइय युइगद द्रव्यना आकारे। लड्न

લાય છે તા પણ પુદ્દગલ દ્રવ્ય તા દરેકમાં ખરાખર કાયમ જ રહે છે. એથી તે સ્વરૂપથી કાેટ વિગેરેને નિત્ય માનવામાં આવે છે.

ભાવાર્થ:—કાટ, પાટલુન, ખમીસ વિગેરના શ્રાકારા ખદલાતા હાવાથી તે રૂપથી કપડું અનિત્ય છે અને પુદ્દગલ ક્રિંગ્યની અપેક્ષાએ તે નિત્ય છે.

### કપડામાં સામાન્ય—વિશેષની ઐાળખાણ.

સૂતરનું કપડું, ઉનનું કપડું, શાચુનું કપડું, રેશમનું કપડું, ત્તથા કાળું, ધાળું, પીળું, રાતું, લીલું, ગરમ કપડું,ઠંડું કપડું विगेरे तमाम जतना अपडाने विशेष अपडु' अहिवामां आवे छे અને તે દરેકમાં 'આ કપડુ' છે' 'આ કપડુ' છે' એવા જે સા-માન્ય અતુભવ થાય છે, તે તેમાં રહેલા પુદ્દગલ દ્રવ્યને લીધે સમજવા. અર્થાત્ સૂતરતું કપડું, ઉનતું કપડું વિગેર કપડાનાં વિશેષ રૂપા સમજવાં અને તે દરેકમાં પુદ્દગલ દ્રવ્યપાણું ખરા-અર રહેતું હેાવાથી પુદ્દગલ દ્રવ્યને કપડાનું સામાન્ય રૂપ કહેવામાં આવે છે. આવી રીતે બ'ને રૂપા જ્યારે સાપેક્ષરૂપથી કપડામાં જોવામાં આવે છે, ત્યારે કપડાનું કેવલ વિશેષરૂપ જ છે, સામાન્યરૂપ છે જ નહિ અથવા કૈવલ સામાન્યરૂપ જ છે. વિશેષરૂપ છે જ નહિ એ કેટલી અધી અજ્ઞાનતા કહેવાય! ઉપરના દુષ્ટાન્તથી એ સમજાય છે, કે દરેક વસ્તુ સામાન્ય અને નિશેષ એમ ખ'ને સ્વરૂપવાળી છે તેમાં વિશેષતા માત્ર એટલીજ છે કે દ્રાળા કપડાની અપેક્ષાએ આ કાર દ્વાલા છે એવા વ્યવહાર થાય છે પણ પીળાની અપેક્ષાએ નહિ; તેવી

ચીતે તે તે અપૈક્ષાએ તે તે વ્યવહારા સમજવા. ઉનના ખને**લા** કપડાને ગરમ કપડાના કાટ કહેવામાં આવે છે અને સ્તરના કપડાના ખનાવેલ કાંઠને તેમ કહેવામાં આવતું નથી, તથા શરેંગતી મલમલના કપડાથી અનાવેલ ખમીસને કામળ (મૃદુ) ખુમીસ કહેવામાં આવે **છે અને** કાઇ કપડું અરહેટ સ્પર્શવાળું 🕏ાવાથી તેના ખનાવેલ ખમીસને કઠાર સ્પર્શવાળું કહેવામાં આવે છે. આ પ્રમાણે વિરુદ્ધ ધર્માને પણ એકમાં સાપેક્ષરૂપથી માનવામાં કંઇ પણ બાધ છે જ નહિ. લાવાર્થ:-સે કડા જાતના ક્રેપડામાં આ કપડું છે, આ કપડું છે એવા જે સરખાે અનુભવ ચાય છે તેના વિષયને સામાન્ય કહેવામાં આવે છે. અને તે દરેક maના કપડાના હેગલામાંથી પોલાના કપેડાને જે એાળ-ખવ' તેને વિશેષ કહેવામાં આવે છે. જો તે કપડાના સમુદાયમાં શ્વિન્નતા રહેલી ન હોય તા પાતાના કપડાને કેવી રીતે એાળખી શાંકે તે સહજ સમજી શકાય તેમ છે. કિંચ, જો કપડાનું એકલું સામાન્ય સ્વરૂપ જ હાેય તાે જે વ્યક્તિને શીયાળામાં ઉત્તના કપડાના ઢાટ ખનાવવા છે તે ખજારમાં જઇ કહે જે મારે કપડાના ખપ છેતા આપ જ વિચારા કે કપડાના વ્યાપારી તેને કર્યું કપડું આપવાના ? કારણ કે તેના ઘરમાં તા સૂતરનાં. ઉત્તનાં. રેશમનાં વિગેરે અનેક જાતનાં કપડાં છે. કિંચ, તેને તેવા પ્રકારતું અતીન્દ્રિય જ્ઞાન તાે નથી કે જેથી આ વ્યક્તિને મામક કપડાના ખપ છે એમ જાણી શકે. માટે કપડું સામાન્ય કહેવાથી ઉન વિચેર વિશેષ જાત્તું કપડું મળી શકવાનું નહિ. મા વાત સર્વંત્ર પ્રસિદ્ધ છે, અને તે સિવાય વ્યવહાર પછ

થઇ શકવાના નહિ. માટે કપડાના સામાન્ય રૂપની માફક વિશેષ સ્વરૂપ પણ અવશ્ય માનલું જોઇએ. તેવી રીતે કપડાનું કૈવલ વિશેષ સ્વરૂપ જ છે, સામાન્ય છે જ નહિ એમ પણ ન માનલું જોઇએ. કારણ કે તે દરેક જાતના કપડાને દરેક લોકા સામાન્ય રીતે કપડું જ કહે છે, ઘટ, સ્ત'લ, અગ્નિ વિગેરે શબ્દોથી વિશેષ વ્યવહાર કરતા નથી. ત્યારે સમજલું જોઇએ કે દરેક જાતના કપડામાં કપડું એવા જે વ્યવહાર થાય છે તે કપડાનાં સામાન્ય રૂપને લઇને જ. આથી એ સિદ્ધ થયું કે દરેક ચીજ સામાન્ય તથા વિશેષ સ્વરૂપવાળી છે એ પણ ખાસ ખ્યાલમાં રાખલું.

#### પ્રકારાન્તરથી સ્યાદ્વાદની સિદ્ધિ.

એકજ પુરૂષને પિતા, પુત્ર, લાઇ, લત્રીજો, જમાઇ, મામા, લાગુંજ, કાઠા, દાદો, સાળા વિગેર શખ્દાથી સંભાધવામાં આવે છે. જો કે સ્થૂલ છુક્લિવાળાની દેષ્ટિથી ઉપર્યું કત વ્યવહારા વિરૂદ્ધરૂપે લાસે છે, તાપણ સાપેક્ષરૂપે તેવા વ્યવહારા માન- વામાં કાઇ પણ દાવ છે જ નહિ. અમુક વ્યક્તિ પિતા છે તે પાતાના પુત્રની અપેક્ષાએ, નહિ કે જગતના તમામ મનુષ્યની અપેક્ષાએ. અમુક વ્યક્તિ પુત્ર છે તે પણ પાતાના પિતાની અપે- શાએ, અમુક લાઇ છે તે પણ પાતાના બીજા સગા લાઇની અપે- શાએ, અમુક લત્રીજો છે તે પણ પાતાના કાકાની અપેક્ષાએ, અને કાકાના વ્યવહાર પણ પાતાના લત્રીજાની અપેક્ષાએ. એને કાકાના વ્યવહાર પણ પાતાના લત્રીજાની અપેક્ષાએ. એને કાકાના વ્યવહાર પણ પાતાના લત્રીજાની અપેક્ષાએ.

સ્વીકારવામાં સાપેક્ષરૂપે કાઇ પણ જાતની વિરૂદ્ધતા છેજ નિદ્ધ-કિંચ, દીર્ઘ દિશ્યી વિચાર કરતાં સાપેક્ષવાદરૂપ સ્યાદ્રાદ માન-વામાં ન આવે તો અનેક પ્રકારની અડચણા ઉપસ્થિત થવાની; તે સમજાવવામાં આવે છે–જે પિતા હાય તેમાં પુત્રપણું કદ્દાપિ આવી શકવાનું જ નહિ અને જે પુત્ર હોય તેમાં પિતાપણું આવવાનું નહિ, કારણકે પિતાપણું જાદું છે અને પુત્રપણું પણ એથી જાદું જ છે. જયારે તે ધર્મો જ આપસમાં ઘટ પટના ધર્મ ની માફક જાદા છે ત્યારે તે ખંને એકમાં કેવી રીતે રહી શકવાના ? અને સાપેક્ષવાદ તો અન્ય મતમાં આકાશ-પુષ્પ જેવા છે ત્યારે તેના નિર્વાદ પણુ કેવી રીતે થઇ શકવાના ? તે ખાસ વિચારવા લાયક છે; માટે સર્વોત્તમ વાત એ છે કે સર્વં વિપત્તિથી બચવાની ખાતર અનેકાન્તવાદના આશ્રય લેવા.

### જલમાં શીતાષ્ણની સિદ્ધિ--

જલમાં શીતપાશું તથા ઉષ્ણપાશું તથા અગ્નિમાં શીતપાશું અને ઉષ્ણપાશું પણ સાપેક્ષરૂપે માનવામાં કંઇૃપણુ આધ્ય જેજ નહિ.

પ્ર૦ જલમાં શીતપણું તા પ્રસિદ્ધ હાવાથી માનવામાં કે ઇપણ અડચણ છેજ નહિ, પરન્તુ તેમાં ઉષ્ણુપણું છે તે કેવી. -રીતે માની શકાય ?

ઉ૦ જલને ગરમ કરવાથી તથા સૂર્યનાં કિરણેના તાપ પડવાથી તેમાં ઉષ્ણુપણું પણ જરૂર આવી શકે છે, કારણકે સ્વપર દ્રવ્યાદિ ચતુષ્ટયને લઇને દરેકની અંદર વસ્તુસત્તાનો નિર્ણુય થતો હોવાથી કાલ વિગેરના લેદને લઇને શીતપણું તથા તથા ઉષ્ણુપણું એકમાં માનવામાં કંઇ પણ દેશ છે જ નહિ. કિંચ, કેટલેક ઠેકાણે (રાજગૃહી વિ. પ્રદેશમાં) કું ડામાં રસોઇ થાય તેવું ઘણું ગરમ જલ હાય છે અને તેની પાસેના કું ડામાં ઘણું કું ડું પાણી હાય છે. આ વાત જ્યારે અનુસવસિદ્ધ છે ત્યારે જલ કેવળ શીત જ છે, ઉષ્ણુ છે જ નહિ એમ કેવી રીતે માની શકાય ? અપરંચ પુદ્દગલ સ્કંધામાં પાંચ રૂપ, છે ગન્ધ, યાંચ રસ અને આઠ સ્પર્શો જયારે યુક્તિ અને પ્રમાણુથી સિદ્ધ છે, ત્યારે જલના પુદ્દગલમાં કેવલ શીતળ સ્પર્શ જ છે એમ કહેવા કેવા કેવા છી દ્વિશાલી સાહસ કરી શકે ?

પ્રગ કું ડાના જલમાં ઉષ્ણુપણું તા કાઇ નિલક્ષણ દ્રવ્યના સંચાગથી થયેલું હાવાથી જલમાં ઉષ્ણુપણું માનવામાં કાઇ પણ યુક્તિ કેજ નહિ.

ઉ૦ કુવા વિગેરેના જલમાં શીતપણું પણ વિલક્ષણું દ્રુગ્યના સંધાગથી આવેલું હોવાથી શીતપણું પણ જલમાં માનલું યુક્તિવિરૃદ્ધ છે એમ કેમ ન કહી શકાય ? કિંચ, દરેક વરતુમાં સ્વદ્રગ્યાદિ ચતુષ્ટયની અપેક્ષાએ સત્ત્વ અને પરદ્રગ્યાદિ ચતુષ્ટયની અપેક્ષાએ અસત્ત્વ રહેલ છે એ વાતનું વિવેચન સાક્ષભાંગી પ્રદીપમાં ખૂબ વિસ્તારપૂર્વંક કરવામાં આવેલ છે. જલમાં પણ પાતાના દ્રગ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવની અપેક્ષાએ શીત અને ઉષ્ણ સ્પર્શની સત્તા અને પરદ્રગ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવની અપેક્ષાએ અસત્તા પણ માનવામાં આવે છે.

અર્થાત જે જલ ઠંકું છે તેની અપેક્ષાએ શીત રપર્શની સત્તા અને જે જલમાં અગ્નિસંપાગ, સ્વર્યનાં કરણ વિગેરેથી ઉષ્ણ્રતા આવેલી છે અથવા સ્વભાવથી જ ઉષ્ણુ છે તે જલમાં તેની અપે-ક્ષાએ ઉષ્ણુ સ્પર્શની સત્તા મનાય છે. કિંચ, જે જલસ્વભાવથી જ ઉષ્ણુ છે તેમાં પણ શીતળ વાયુના સંખન્ધથી શીતપણું આવતું હોવાથી તેમાં શીત સ્પર્શની સત્તા માનવી જોઇએ. કારણું યુદ્દગલમાં વિચિત્ર પ્રકારની અનન્ત શક્તિ રહેલી છે. માટે તેવી રીતે સાપેક્ષરૂપથી માનવામાં કાઇ પણ બાધ છે જ નહિ. ઉપર્યું કત કથનથી એ સિદ્ધ થયું જે જલમાં શીતસ્પર્શપણું અને ઉષ્ણુસ્પર્શપણું આ ખંને વાતા વિરુદ્ધ છે તાપણુ અનેકાન્ત-વાદીઓને સાપેક્ષરૂપે માનવામાં કંઇપણ વિરુદ્ધતાના અવકાશ રહેતા નથી એ અબ ધ્યાનમાં રાખવું.

### અગ્નિમાં શીતાષ્ણુ સ્પર્શની સિદ્ધિ.

અગ્નિમાં સ્વપર દ્રગ્યાદિ ચતુષ્ટયની અપેક્ષાએ શીતપણું અને ઉષ્ણુપણું માનવામાં કંઇ પણ દેષ છે જ નહિ. અગ્નિમાં ઉષ્ણુપણું તો તમામ લોક માને છે જ. હવે રહ્યું શીતપણું; તે પણ સમજાવવામાં આવે છે–જે વખતે અગ્નિ સળગતો હાય તે સમયે ચંદ્રકાન્ત મણુ અગર મંત્ર વિગેરે પરદ્રગ્યના સં- અન્ધ જ્યારે કરાવવામાં આવે છે, ત્યારે અગ્નિ ઉષ્ણુ સ્પશ્ર વાળા નથી, કિન્તુ ઠંડા છે એવા અનુભવ થાય છે. આ વાલ તમામ વિદ્વાના એક અવાજે કખૂલ કરે છે. એમ છતાં પણ

જે કેવલ ઉષ્ણ સ્પર્શજ અગ્નિમાં માનવામાં આવે તા ચંદ્રકા-ન્ત મણિના સફભાવમાં પણ ઉષ્ણતાના જ અનુભવ થવા જોઇએ પરન્તુ એમ તા છે જ નહિ માટે સાપેક્ષરૂપે બંને સ્પર્શો અગ્નિમાં માનવા છતાં પણ વિરુદ્ધતા તેમાં લગાર માત્ર નથી. કિંચ, જ્યારે પર્યાયાર્થિક નયની અપેક્ષાએ તમામ પુદૃગલા ઉત્પાદશીલ અને વિનાશશીલ છે, ત્યારે જલના પુદ્દગલા કયારેક અગ્નિરૂપે પણ પરિણમે છે અને અગ્નિના પુદ્દગલા જલરૂપે પણ પરિણમે છે. તથા પાતપાતાની કારણસામગી મળવાથી તેજનાં પુદ્દગલા અધકારરૂપે અને અધકારનાં પુદ્દગલા તેજરૂપે પણ પરિણામી જાય છે. તાે પછી જે વખતે જલનાં પુદ્દગલા અગ્નિરૂપે પરિણમી જાય, તે વખતને લઇને જલમાં ઉષ્ણ સ્પ-શ્રાપણ અને અગ્નિના પુદ્દગલા જે સમયે જલરૂપે પરિણ્રમી જાય તે સમયને લઇને અગ્નિમાં શીતપણું પણ જયારે નિવિ-વાદ સિદ્ધ છે. ત્યારે જલમાં ત્રણે કાલની અપેક્ષાએ કૈવળ શીત સ્પર્શ જ છે, અગ્નિમાં કૈવળ ઉખ્ણ સ્પર્શ જ છે એવી માન્યતા ઉપર વિશ્વાસ કેવી રીતે આવી શકે ?

અપરંચ, વીજળીની બત્તીના ગાળા ઉપર હાથ મૂકવા છતાં પણ ઉષ્ણતાના અનુભવ થતા નથી, અને વ્યાસતેલ વિગે-રેની બત્તીના ગાળા ઉપર હાથ મૂકવાથી ઉષ્ણતા માલૂમ પડે છે;માટે વિચારા કે અગ્નિમાં કેવળ ઉષ્ણ સ્પર્શ જ છે તેમ કેવી રીતે માની શકાય ! આથી એ સિદ્ધ થયું કે અગ્નિમાં પણ શીત અને ઉષ્ણ એમ બંને સ્પર્શો સાપેક્ષરૂપે માનવામાં સ્યાદાદ મહા-નરેન્દ્રની આજ્ઞા પાળનારને લગાર માત્ર વિરુદ્ધતા જોવામાં

આવતી નથી, કિન્તુ જેની દર્ષિમાં જ વિકારલાવ હાય છે, તેઓ-નેજ સર્વંત્ર વિરુદ્ધતાના લાસ થાય છે.

દરેક પદાર્થમાં અનન્ત ધર્મની એાળખાણ.

પ્રમેયપા હું હોવાથી સચેતન તથા અચેતનરૂપ તમામ પદાર્થો અનન્ત ધમવાળા છે. જે વસ્તુ અનન્ત ધર્મવાળી ન હોય તેમાં પ્રમેયપા પા આવે છે. અ અકાશપુષ્પની માફક ન હોલું નિઇએ. દાયન્તદારા તે વાતની હવે પુષ્ટિ કરવામાં આવે છે.— ધર્માના બે લેક છે. જે સાથે રહેવાવાળા હોય તે સહલાવી ગુણરૂપ ધર્મ કહેવાય છે અને જે અનુક્રમે થવાવાળા હોય તેને પર્યાયના નામથી આળખાવવામાં આવે છે. તે કે તે અને પર્યાયરૂપ ધર્મો જ છે તા પા વિશેષથી આળખા કરવાની ખાતર તેના વિલાગ પાડવામાં આવ્યા છે.

પર્યાયના બે લેંદ છે—એક સ્વપર્યાય અને બીજો પરપર્યાય. જયારે સત્ત, વાચ્યપણું, ત્રેયપણું, પ્રમેયપણું વિગેરે ધર્માની સાથે ઘટના વિચાર કરવામાં આવે, ત્યારે સત્ત્વ વિગેરે ઘટના સ્વપર્યાયો સમજવા, કારણ કે કાઇ પણ વસ્તુની સાથે તેઓનું વિજાતીયપણું ન હોવાને લીધે જયારે તે ધર્મોદ્ધારા બીજાશી પૃથક્પણું થઇ શકતું નથી, ત્યારે સત્ત્વ વિગેરેને ઘટના સ્વધર્મ રૂપે માનવામાં શા બાધ છે કે અર્થાત કંઇ પણુ નથી. દ્રવ્યવી જયારે એવા વિચાર કરવામાં આવે કે આ ઘડા પુદ્દગલ દ્રવ્યના અનેલા હાવાથી પાદ્દગલિક છે ત્યારે તે ઘડામાં તે દ્રવ્યની સત્તા માનવી. અને બાકીનાં તમામ દ્રવ્યોની તેમાં અસત્તા સમજવી. માટે પાદ્દગલિકપણું ઘટના સ્વપર્યાય અને જવ વિગેરના

**ચ્ચનન્ત ધર્મી ઘડાના પરપર્યાયરૂપ જાણવા.** પાદગલિક ઘડા પૃ-અનીદ્રચના ખનેલા હાવાથી પૃથ્લી દ્રવ્યની અપેક્ષાએ તેમાં સત્ત્વ છે અને જલ વિગેરે ખાકીના તમામ દ્રવ્યની અપેક્ષાએ તેમાં અસત્ત્વ છે. અતઐવ પૃથ્વીપણું ઘડાના સ્વપર્યાય છે અને જલ વિગેરેના અનન્ત ધર્મા ધડાના પરપર્યાયરૂપ છે. પાર્થિવ ઘડા પણ ધાતુના ખનેલા હાવાથી ધાતુપણં વડાના સ્વપયાય અને ભાકીના તમામ ધર્મા પરપર્યાયરૂપ જાહ્યા. ધાતુના ઘડા પહ સોનાના બનેલા હાવાથી સાનાપણ ઘડાના સ્વપર્યાય અને રજત વિગેરેના ધર્મો ધડાના પરપર્યાયરૂપ જાણવા. સોનાના પણ ઘડેલા સોનાના અનેલા હાવાથી તે રૂપથી તેમાં સત્તા અને બીજા રૂપથી તેમાં અસત્તા છે. માટે ઘટિતસુવર્ષ પશું ઘડાના સ્વયયાંય અને અઘટિત સુવર્ષ પણું વિગેરે ઘડાના પર પર્યાયરૂપ સમજવા. ઘડેલા સુવર્ણના ઘડા પણ िलनहत्तनुं घडवापशुं घडाने। स्वपर्याय अने हेवहत्त विशेरेनुं અનાવવાપણું વિગેરે ઘડાના પર પર્યાયા જાણવા. જિનદત્તે અના-વેલ સાનાના ઘડા પણ વિલક્ષણ આકારવાળા હાવાથી વિલક્ષણ આકારપણ' ઘડાના સ્વપર્યાય સમજવા અને તેથી બીજા આકાર-પાર્જુ વિગેર થઠાના પરપર્યાયા નાણવા વિલક્ષણ આકારવાળા ઘડા પણ મધ્યમાં ગાળાકાર હાવાથી મધ્ય ગાળાકારપણ ઘડાના રવપર્યાય અને તેથી બીજા આકારપણું વિગેરે ઘડાના પર-**પ્યાયો**યા જાણવા. મધ્યમાં ગાળાકારવાળા ઘઢા પણ પાતાના મ્યાકારથી વિદ્યમાન છે, ખીજાના આકારથી નથી; માટે સ્વાકાર ઘડાના સ્વપર્યાય કહેવાય અને ખીજાના માકારા ઘડાના પર યયાંથા કહેવાય. સ્વાકારવાળા ઘડા પણ જેટલા વજનના હાય તે પાતાનું સ્વદલ કહેવાય અને બાકીનું વજન પરદલ કહેવાય અને પાદલ ઘડાના પર- કહેવાય માટે સ્વદલ ઘડાના સ્વપર્યાય અને પરદલ ઘડાના પર- પર્યાય સમજવા. આ પ્રમાણે દ્રવ્યથી ઘડાના વિચાર કરતાં જે કે સ્વપર્યાયરૂપ સ્વધમાં શાડા છે. તા પણ બીજાથી જૂદી રીતે ઓળખાવનારા પર્યાયરૂપ પરધમાં જગતમાં અનન્ત હોવાથી એકજ ઘટપદાર્થમાં દ્રવ્યથી સ્વધમાં અને પરધમાં સાપેક્ષ-રૂપે અનન્ત રહેલાં છે.

ક્ષેત્રથી ઘડામાં અનન્ત ધર્મની ઓળખાણુ ફ્ષેત્રથી જ્યારે ત્રણ લોકમાં ઘડા છે, તેથી અહાર નથી એવા નિચાર કરીએ ત્યારે ત્રણ લોકથી જાદું કાઇ પણ ક્ષેત્ર ન હોવાથી ત્રણ લોકમાં વર્ત વારૂપ જ સ્વપર્યાય ઘડાના મળવાના કારણ કે તેથી જાદું કાઇ પણ ક્ષેત્ર જ જયારે નથી, ત્યારે પરપર્યાયરૂપ પરધર્મો કેવી રીતે મળી શકે ? તે સહજ સમજી શકાય તેમ છે. ત્રણ લોકમાં રહેલા ઘડા પણ તિછાલાકમાં રહેલા હાવાથી તેની અપેક્ષાએ ઘડામાં સત્તા સમજવી અને ઊર્ધ્વ લાગી તેની અપેક્ષાએ ઘડામાં તેની અપેક્ષાએ તેમાં અસત્તા સમજવી. માટે તિચ્છાલાકમાં વર્ત વાપણું ઘટના સ્વપર્યાય અને ઊર્ધ્વ લાક વિગેરમાં ન વર્ત તા હાવાથી તે તેના પરપર્યાયા સમજવા. તિચ્છાલાકમાં રહેલા ઘડા પણ જ ખૂદીપમાં રહેલા હાવાથી જ ખૂદીપમાં વર્ત વાપણું ઘઢાના પરપર્યાય અને બાકીના ક્ષેત્રમાં તે નહિ વર્ત તા હાવાથી તે તમામ ક્ષેત્રમાં નહિ રહેવાપણું ઘડાના પરપર્યાયા સમ્

જવા. જ'ખૂદીપમાં રહેવાવાળા ઘડા પણ ભરતક્ષેત્રમાં ખાસ કરીને વત તાે હાેવાથી ભરતક્ષેત્રમાં વર્ત વાપણું ઘડાના સ્વ-પૂર્યાય અને ખીજા ક્ષેત્રમાં તે ઘડા ન વર્લતા હાવાથી તેમાં નહિ વર્ત વાપણું વિગેરે ઘડાના પરપર્યાંથા જાણવા. ભરતક્ષેત્રમાં રહેલાે ઘટા પણ કાશીક્ષેત્રમાં વર્તતા હાવાથી કાશીમાં રહેવા-પણું ઘડાના સ્વપર્યાય અને તેથી બીજા ક્ષેત્રમાં તે ઘડા ન હોવાથી ખીજા ક્ષેત્રમાં નહિ રહેવાપણ વિગેરે ઘડાના પરપ-ચાંચા જાણવા. કાશી ક્ષેત્રમાં રહેલાે ઘડા પણ ખાખૂ ધનપ-તિસિ'હના ઘરમાં રહેલા હાવાથી ધનપતિસિ'હના ઘરમાં વહેવાપણું ઘડાના સ્વપર્યાય અને બીજે તે નહિ રહેતા દ્ધાવાથી તેના તે પરપર્યાયા જાણવા ધનપતિસિંહના ઘરમાં રહેતા ઘડા પણ તેના એક ખૂલામાં રહેતા હાવાથી એક ખુણામાં વર્તાવાપણું ઘડાના સ્વપર્યાય અને બાકીના તમામ પ્રદેશામાં નહિ વર્તવાપણું ઘડાના પરપર્યાયા જાણવા. આ પ્રમાણે ક્ષેત્રથી વિચાર કરતાં સ્વપર્યાય**રૂપ** સ્વધર્મો થાડા છે અને લાકક્ષેત્ર અસંખ્યાતું **હા**વાથી તેની અપેક્ષાએ પરપર્યાયરૂપ પરધર્મી અસંખ્યાતા સમજવા. અથવા મતુષ્ય લાકમાં રહેલા ઘડાના પણ તે સિવાય બીજા સ્થાનમાં રહેલાં દ્રવ્યા અનન્તાં હાવાથી અને ઘડા પણ તેથી ન્યારા હાવાથી તેની અપેક્ષાએ પરપર્યાયરૂપ પરધર્મી પણ અનન્ત જાણવા. પૂર્વ પ્રમાણે વિચાર કરતાં ક્ષેત્રથી પણ ઘડામાં સ્વધમા અનન્ત સિદ્ધ થાય છે.

કાલની અપેક્ષાએ ઘડામાં અનન્ત ધર્મોના વિચાર- દ્રવ્ય

રૂપે ઘડા નિત્ય હાવાથી ત્રણ કાલમાં જ્યા**રે** ઘડા દ્રવ્યથી નિત્ય છે ત્યારે ત્રણે કાલમાં વર્ત વારૂપ ઘડાના સ્વપર્યાયા જ મળવાના; એથી ન્યારા કાઇપણ કાલ ન હાવાથી જાહી રીતે એાળખાવ-નારા પરપર્યાયા મળવાના જ નહિ. અને જ્યારે આ યુગમાં વર્તા વાવાળા ઘડાના વિચાર કરવામાં આવે ત્યારે આ યુગમાં વર્ત વાપણું ઘડાના સ્વપર્યાય જાણવા અને અતીતાદિ કાલમાં નહિ વર્ત તા હાવાથી તેમાં નહિ રહેવાયછા વિગેર ઘડાના પરપર્યાયા જાણવા. આ યુગમાં વર્ત વાવાળા ઘડા પણ વસન્ત-ઋતુમાં વર્ત તા હાવાથી વસન્તઋતુમાં વર્ત વાપણું ઘડાના સ્વ-પર્યાય જાણવા અને બીજી ઋતુમાં નહિ વર્તવાપણ ઘડાના પરપર્યાય જાણવા. વસન્તઋતુમાં વર્તવાવાળા ઘડા પણ નવીનપણાથી વર્તાતા હાવાથી નવીનપણ ઘડાના સ્વપયાય અને પુરાણુપણું વિગેરે પરપર્યાયા જાણવા. નવીનપણાથી વર્ત તા ઘડા પણ આજે વર્તાતા હાવાથી આજનું વર્તનપણ ઘડાના સ્વપર્યાય અને તે સિવાયતું વર્ત નપણું ઘડાના પરપર્યાય જા-ણવા. તેવા પ્રકારના ઘડા પણ વર્ત માન ક્ષણમાં વર્ત તા હાવાથી વર્તમાન ક્ષણમાં વર્તવાપણ ઘડાના સ્વપર્યાય અને તેથી ખીજી ક્ષણમાં વર્ત વાપણું વિગેરે ઘડાના પરપર્યાયા જાણવા. આ પ્રમાણે કાલની અપેક્ષાએ દ્રવ્યરૂપે અનન્ત કાલમાં વર્તતો દ્વાવાથી ઘડાના સ્વપર્યાયા અનન્ત જાણવા અને પર્યાયથી विविक्षित असमां वर्तता है।वाथी अने तेथी थील असमां નહિ વર્ત તો હોવાથી તે અપેક્ષાએ પણ સ્વપર પર્યાયા અનન્ત સમજવા.

### લાવથી અનન્ત ધર્માના વિચાર—

સુવર્ણ ના ઘડા પીળા ર'ગવાળા હાવાથી પીળાવર્ણ પર્શ ઘડાના સ્વપર્યાય અને તેથી ખીજા વર્ણપણ વિગેર પર પર્યાયા ભાગુવા. પીળા ઘડા પણ બીજ પીળી વસ્તુની અપેક્ષાએ એક ગુણા વધાર પીળા હાવાથી એકગણ વધારે પીળાપણ ઘડાના સ્વપર્યાય અને તેથી વિપરીત ઘડાના પરપર્યાયા જાણવા એક ગુણા વધારે પીળા ઘડા પણ ખીજ પીળી વસ્તુઓથી બેગુણા વધારે પીળા હાવાથી એગણ' વધારે પીળાપણ' ઘડાના સ્વપ-ર્યાય અને તેથી વિપરીતપણું ઘડાના પરપર્યાયા જાણવા. છે ગુણા વધારે પીળા ઘડા પણ એથી બીજ પીળી વસ્તુઓથી ત્રણ ગુણા વધારે પીળા હાવાથી ત્રણ ગણ વધારે પીળાપણ ઘડાના સ્વપર્યાય અને તેથી વિપરીતપણ પરપર્યાયાં જાણવા. એવી રીતે એક બીજાની અપેક્ષાએ તરતમભાવથી અનન્તગુણુ વધારે પીળા સુધીના વિચાર કરવાથી વર્ણની અપેક્ષાએ પણ સ્વપર્યાયા અનન્ત સિદ્ધ થાય છે અને તેની માકુક તરતમભાવથી લીલા વિગેરે વર્ણવાળા તથા એક ખીજાર્થી બિન્નરૂપે એાળખાણુ કરાવનારા પ્રસ્પર્થાયા પણ અનન્ત સમજવા તથા મધુર રસ વિગેરેની અપેક્ષાએ રસપયાંથા પછ વર્ષની માકુક વિચાર કરતાં અનન્ત સિદ્ધ થાય તેમ છે. અને ગ્રન્ધ પર્યાયા પણ તરતમ ભાવથી વિચાર કરતાં અનન્ત સિદ્ધ ચાય છે. લારે, હલકા, કામળ, ખડભચડા, શીત, ઉષ્ણ, સ્નિગ્ધ, રુક્ષ, વિગેર સ્પર્શની અપેક્ષાએ પણ સ્વપર પર્યાયોના વિચાર કરવાથી તે પણ અનન્ત સિદ્ધ થાય છે, કારણ કે અનન્ત

મદેશવાળા આદારિક સ્કન્ધામાં આઠ સ્**પર્શા ત્રણ** કાલની અપેક્ષાએ રહેલા હાય છે. એથી કરીને એક કલશમાં પણ સ્પર્શની અપેક્ષાએ સ્વપર પર્યાયોની અનન્તી વિવક્ષા કરવામાં આવે છે. અથવા સુવર્ણ દ્રવ્યમાં પણ અનન્ત કાલની અપેક્ષાએ યાંચ વર્ણો, છે ગન્ધા, પાંચ રસા અને આઠ સ્પર્શો બીજા પુદ્દગલ દ્રવ્યની માફક તરતમભાવથી રહેલા છે અને તેને પૃથક્પણે એાળખાવનારા પરપર્યાંથા પણ તેમાં રહેલા છે. આ પ્રમાણે વિવક્ષા કરીએ તાે પણ એક ઘડામાં સ્વપર ધર્મી અનન્ત સ'લવી શકે તેમ છે. શબ્દની અપેક્ષાએ જાદા જાહા દેશમાં જુદા જૂદા શખ્દાેથી ઘટના વ્યવહાર થતા હાવાથી તેમાં [અનેક શખ્દની વાચ્યતા રહેવાને લીધે તે તમામ ઘટ-વાચક શબ્દા પણ સ્વધુમં રૂપ ઘટના સ્વપર્યાયા જાણવા અને તેથી ખીજી વસ્તુના વાચક શબ્દો પરધર્મ રૂપ પરપર્યાયા જાણવા, અથવા ઘટના વાચક જે જે શખ્દરૂપ ધર્મી કહેવામાં આવ્યા, આવશે તથા આવે છે તે તમામ ઘટના સ્વધર્મ-રૂપ સ્વપર્યાયા જાણવા અને તેમાં ખીજા શખ્દા દ્વારા વાચ્યતા નહિ રહેલી હાવાથી તે તમામ ઘટના વ્યાવૃત્તરૂપ પરથમા જાણવા. સ'ખ્યાથી વિચાર કરતાં પણ અનન્ત ધર્મો ઘડામાં સિદ્ધ થાય છે તે પણ સાથે સાથે સમજાવવામાં આવે છે. અમુ-કની અપેક્ષાએ અમુક ઘડા પહેલા છે અમુકની અપેક્ષાએ અનિ અમુકની અપેક્ષાએ ત્રીને છે તથા અમુકની અપેક્ષાએ ચોંચા છે એવી રીતે વિચાર કરતાં અસુક ઘડા અનન્તમા છે-આવી વિવક્ષા सहभणुद्धिवाणा अतीन्द्रिय ज्ञानीकाथी थती हावाथी ते અપેક્ષાએ પણ ઘડામાં અનન્ત સ્વપર ધર્મી સિદ્ધ થાય છે. અથવા જેટલા રૂપીઆલાર ઘડામાં સાતું છે તેટલા રૂપીઆલાર-પણું ઘડાના સ્વપર્યાય અને તેથી ભિન્ન વજનપણું ઘડાના પર-યર્યાયા જાણવા. તથા અનન્તકાલથી ઘડાના ખીજા દ્રવ્યની સાથે સંચાગ-વિભાગ થતા હાવાથી તે સંચાગ-વિભાગરૂપ ઘડાના સ્વધર્મી અને બાકી તમામ ઘડાના પરપર્યાયરૂપ પરધર્મી જાણવા. અમુકની અપેક્ષાએ અમુક ઘડા નાના અને તેથી ખીજાની અપેક્ષાએ વધારે નાના એવી રીતે નાનાપણાના તરતમભાવથી વિચાર કરતાં તથા અમુકની અપેક્ષાએ અમુક ઘડા માટા છે અને અમુકની અપેક્ષાએ તે વધારે માટા છે એવી રીતે માટા-પણાને લઇને તરતમભાવથી વિચાર કરતાં તથા અમુકની અપેક્ષાએ પહાળા છે અને અમુકની અપેક્ષાએ તે સાંકડા છે અને અમુકની અપેક્ષાએ લાંબા છે તથા અમુકની અપે-ક્ષાએ ટું કા છે એ તમામના તરતમભાવથી સાપેક્ષપણ વિચાર કરતાં અનન્તસ્વધર્મી અને અનન્ત પરધર્મી સિદ્ધ શાય છે. તેવી રીતે પરત્વ અને અપરત્વના વિષયમાં પણ બાહી લેવું. તથા અમુકની અપેક્ષાએ ઘડા નજીક છે, અમુકની અપેક્ષાએ તેથી વધારે નજીક છે અને અમુકની અપેક્ષાએ તેથી પણ વધારે નજીક છે-આ પ્રમાણે નજીકપણાના તરતમ ભાવથી વિચાર કરતાં તથા અમુકથી ઘડા દૂર છે. અમુકથી વધારે દૂર છે અને અમુકથી તેથી પણ વધારે દ્વર છે એવી રીતે દ્વરપણાને લઇને તરતમભાવથી વિચાર કરતાં પણ સ્વપરધર્મા અનન્ત સંભવો શકે છે. તેવી રીતે અમુક ઘડા અમુકના સરખા છે અને

અમુકથી વિલક્ષણ છે. આ સરખાયણાના તરતમભાવથી તથાં વિલક્ષણપણાના તરતમભાવથી પણ વિચાર કરતાં અનંત સ્વ-પરધર્મોના અનુભવ થઇ શકે છે. તેમજ જડાયણું, પાતળાયણું, સૂક્ષ્મપણું, ભાદરપણું, તીવપણું, ચળકાટપણું, સામ્યપણું, વિશાળપણું, આધારપણું, અદ્યયણું, સ્વપણું, સ્વામીપણું, જન્યપણું, જનકપણું, નિમિત્તપણું, નૈમિત્તપણું, છકારકપણું પ્રકાશકપણું, ઉપભાગપણું, વાદ્યપણું, વાદ્યકપણું, વધ્યપણું, દાતકપણું, વિરાધીપણું વિગેર ધર્મોના પણ તરતમ-ભાવથી વિચાર કરતાં અનન્ત સ્વપર પર્યાય સિદ્ધ થાય છે.

ઘડામાં જે જે ધર્મા કહેવામાં આવ્યા તેઓના વાર વાર હત્યાદ, વિનાશ થતા હોવાથી અનન્તકાલમાં અનન્તવાર હત્યદ પણ થયા, અનન્તવાર નષ્ટ પણ થયા અને મૂલ દ્રવ્યની અપે ક્ષાએ સ્થિર પણ રહ્યા—આ પ્રમાણે વિવક્ષા કરવાથી પણ સ્વપર ધર્મા અનન્તા સિદ્ધ થાય છે. તથા સ્વપર ધર્મ રૂપ ઉભયના એક કાલમાં એક શખ્દથી વ્યવહાર થવા અશક્ય હાવાને લીધે ઘડામાં અવક્તવ્યપણું છે. તેના વિશેષ વિચાર સખ્તભાગી પ્રદીપમાં કરવામાં આવેલા હાવાથી અત્ર દુંકાલુમાં જણાવવામાં આવ્યું છે.

ઉપર પ્રમાણે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવથી ઘડામાં જે અનન્ત ધર્મો ખતાવવામાં આવ્યા તે તમામ સાપેક્ષપણે રહેલા હોવાથી તેને પ્રતિપાદન કરનાર સ્યાદ્વાદને સ્વીકાર્યો સિવાય કદાપિ કાઇના પણ છુટકારા છેજ નહિ અને તે સિવાય અનન્ત ધર્મો પણ ઘટી શકવાના નહિ. જ્યારે તે સિવાય વસ્તુનું સ્વરૂપ જ સિદ્ધ થતું નથી તેા પછી વસ્તુ સિદ્ધ ક્યાંથી થાય અને તે સિવાય જગત્ આકાશપુષ્પ સમાન છે એમ પણ કહેવામાં અડચણ શાની ! માટે જરૂર તમામ વિપત્તિઓથી અચવાની ખાતર અનેકાન્તવાદ માનવા જોઇએ. આ પ્રમાણે તમામ વસ્તુમાં અનન્તા સ્વપર ધર્મીની એલ્ળખાણ કરી લેવી.

### આત્મામાં સ્વપર ધર્મોની એાળખાણ

આત્મામાં ચૈતન્ય પણં, કત્તાં પણં, ભાકતા પણં, પ્રમાતા-પણ, પ્રમેયપણ, અમૂર્ત પણ, અસંખ્યાત પ્રદેશપણ, નિશ્ચલ **≈ાઠ પ્રદેશપણ',** લાેકપ્રમાણુ પ્રદેશપણું, છવપણું, ભવ્યપણું, **અભગ્યપ**ણું, પરિદ્યામીપહ્યું, શરીરવ્યાપીપહ્યું, સાનાપચાર્ગ-પણ', દર્શ'નાપંચાગપણં વિગેરે સહભાવી ગુણરૂપ સ્વધર્મા **અને હર્ષ**, વિષાદ, સુખ, દુ:ખ, ઇચ્છા, રાગ, દેષ, માહ, ઋાતાન, દેવપર્, મનુષ્યપર્, તિયે ચપશું, નરકપર્, કમે-સ્ર'અદ્ભપણું, શરીર વિગેરે દ્વારા પરિશુમાવેલ સર્વ પુદ્દગલ અંબદ્ધપર્ણ, સર્વ છવાની સાથે સંબદ્ધપર્ણ, સંસારીપર્ણું, 👪 માન, માયા, લાભના અસંખ્યાત અધ્યવસાયપાછું, હાસ્ય, રતિ, અરતિ, ભય, શાક, જીગુપ્સા, પુરૂષપણું, સ્ત્રીપણું, નપુંસકપાશું, મૂર્ખાતા, અન્ધતા, બધિરતા, મૂકતા વિગેર ઋતુક્રમે થવાવાળા પર્યાયરૂપી સ્વધર્મી પણ કર્મીની સાથે સંબન્ધ ધરાવતા હાવાથી સંસારી આત્મામાં તરતમભાવથી અનન્ત સિદ્ધ થાય છે અને તે સિવાય આત્માને અજીવથી જાફી રીતે ઓળખાણ કરાવનારા પરધર્મી પણ અનન્ત છે.

# સુક્ત આત્મામાં સ્વપર ધર્મોના વિચાર.

કમેરહિતપણું, સાદિ અનન્તસ્થિતિપણું, સિદ્ધપણું, શ્વાચિક દર્શન, બ્વાચિક જ્ઞાન, શ્વાચિક સમ્યક્ત, શ્વાચિક ચારિત્ર, શ્વાચિક વીર્ય, અનન્ત સુખ, અશરીરીપણું, અજરાપણું, અમરપણું, અરૂપીપણું, અરસિપણું, અગન્ધિપણું, અસ્પર્શીં-પણું, નિશ્ચલપણું, નિરાગીપણું, અશ્વચપણું, અગ્યાબાધપણું વિગેરે તેના સ્વધમાં જાણુવા અને તેથી વિપરીત જે હોય તે પરધમાં જાણુવા. આમાં પણ તરતમભાવથી વિવક્ષા કરવાથી અનન્ત સ્વપર ધમાં સિદ્ધ થાય છે. એવી રીતે તમામ વસ્તુમાં અનન્ત સ્વપર ધમાં છે એમ જાણી લેવું.

પ્ર૦ જે રવપર્યાયા હાય તે તા વસ્તુના સંખન્ધી હાવાથી તેઓને તે વસ્તુના ધર્મ રૂપ કહી શકાય, પરન્તુ જે બીજી વસ્તુને અવલંખન કરનારા હાય તેવા પરપર્યાયાને તે વસ્તુના ધર્મ રૂપે કેવી રીતે કહી શકાય ? તે વાત ખાસ વિચારણીય છે.

ઉ૦ સંબન્ધના બે લેદ છે. એક અસ્તિત્વરૂપથી વસ્તુની સાથે સંબન્ધ અને બીજો નાસ્તિત્વરૂપથી વસ્તુની સાથેનો સંબન્ધ તેમાં સ્વપર્યાયના વસ્તુની સાથે અસ્તિત્વરૂપથી સંબન્ધ માનવામાં આવે છે જેમ ઘટમાં રૂપ વિગેરે ગુણાની સત્તા કોવાથી તે રૂપ વિગેરે ગુણાનો તે ઘટની સાથે અસ્તિત્વરૂપથી સંબન્ધ છે. અને પરપર્યાયરૂપ પરધમો તો ઘટમાં અસ્તિત્વરૂપે

નહિ રહેલા હોવાથી તેઓના ઘટની સાથે નાસ્તિત્વરૂપથી સંખન્ધ માનવામાં આવે છે. જેમ ઘટની વિદ્યમાન દશામાં માટીના આકાર તથા પટના અ!કાર વિગેરે ધર્મો તેમાં નથી માટે તેઓના ઘટની સાથે નાસ્તિત્વરૂપથી સંખન્ધ છે. કારણું અયારે તે ધર્મોનું નાસ્તિપણું ઘટમાં વિદ્યમાન છે, ત્યારે તેના નાસ્તિપણુંના સંખન્ધ ઘટની સાથે તે રૂપે કેમ ન હાઇ શકે ? આવી રીતે નાસ્તિત્વ તથા અસ્તિત્વ એ ખંને ઘટમાં રહેલા હાવાથી તેને ઘટના ધર્મ તરીકે માનવામાં કાઇપણ જતની અડચણ છે જ નહિ.

પ્ર૦ જે ધર્મા જેમાં બિલકુલ રહેતા જ નથી, તે ધર્મોને તે વસ્તુના ધર્મ તરીકે કેવી રીતે કહી શકાય ? જેમ કાઇ દિરદ્રની પાસે ધન બિલકુલ નહિ રહેવાથી બીજાના ધનના સંખન્ધ તેમાં માનવામાં આવતા નથી તેમ આ ઠેકાણે પણ જે જેમાં ન હાય તે તેના ધર્મ તરીકે કેવી રીતે ગણાય ?

ઉ૦ જે ધર્મા જેમાં ન હાય તે ધર્માના તેમાં નાસ્તિત્વ-રૂપથી પણ જો સં બન્ધ માનવામાં ન આવે તો, તે ધર્મા પણ તેમાં અસ્તિત્વરૂપથી રહેલા છે એવા ભાવ નીકળવાના ત્યારે તા પટપણું પણ ઘટમાં ઘટરૂપથી છે, તથા ઉંટપણું ઘાડામાં ઘાડાના સ્વરૂપથી છે, ધનવાનપણું નિર્ધનમાં ધનના સ્વરૂપથી છે; એ વાતના સ્વીકાર વિના ઇચ્છાએ પણ આપ લે કોને જરૂર કરવા પડશે. અને તેમ થવાથી કપડામાં ઘડાના વ્યવહાર, ઉંટમાં ઘાડાના વ્યવહાર, નિર્ધનમાં ધનાઢયના વ્યવહાર વિગેરે ઉલટા- પલટા વર્તાવ થવાથી કાઇ પણ જાતના વ્યવહાર જ થઇ શક-વાના નહિ. કિંચ, સંસારમાં મુક્તિના વ્યવહાર અને મુક્તિમાં સંસારના વ્યવહારના પ્રસંગ પણ જરૂર આવવાના. ઉપશુંક્ત દેશિથી બચવાની ખાતર અસ્તિપણાના અસ્તિત્વરૂપની માફક નોસ્તિપણાના સંબન્ધ પણ નાસ્તિત્વરૂપથી વસ્તુમાં જરૂર માનવા જોઇએ. તેમજ ધનના પણ દરિદ્રની સાથે નાસ્તિત્વરૂ-પથી સંબન્ધ માનવામાં કાઇ પણ જાતના દેશ્વને અવકાશ છે જ નહિ અને લાકા પણ તે પ્રમાણે કહે છે કે " આ દરિદ્રની પાસે ધન બિલકુલ નથી."

પ્રગ નાસ્તિપાશું તો અભાવરૂપ છે અને અભાવ તો તુચ્છ કૃષ્ય છે. જયારે તુચ્છમાં કાઇ પણ પ્રકારની શક્તિ જ નથી ત્યારે લુચ્છરૂપ અભાવની સાથે સંબન્ધ પણ કેવી રીતે માની શકાય કિંચ, પરપર્યાયોની જયારે તેમાં નાસ્તિતા છે, ત્યારે તો નાસ્તિત્વની સાથે નાસ્તિત્વનો સંખન્ધ રહેા, પરન્તુ પરપર્યાયની સાથે નાસ્તિત્વનો સંખન્ધ છે એ વાત કેવી રીતે માની શકાય કેવી રીતે પટના અસાવના ઘટની સાથે સંખન્ધ છે, તેવી રીતે પટના અસાવના ઘણ પટની સાથે સંખન્ધ છે, એમ કહેવા તો કાઇ પણ છુદ્ધિશાલી સાહસ કરી શકે જ નહિ.

ઉ૦ નાસ્તિતા તુચ્છ અસાવરૂપ નથી, કિન્તુ તે તે રૂપથી પદાર્થનું જે નહિ થવાપણું તેનું નામજ નાસ્તિતા સમજવી. ક્રિફ્સમાં તે તે રૂપથી તે તે પદાર્થનું ન થવું તે પણ વસ્તુના ધર્મ જ છે. આથી એ સિદ્ધ થયું કે નાસ્તિતા તુચ્છ અભાવ-રૂપ નથી, કિન્તુ પદાર્થના પરિણામાન્તર રૂપ છે અને પરિણા-માન્તર તા પદાર્થના ધર્મારૂપ છે એ વાત જરૂર માનવી જોઇએ. કિંચ, તે તે રૂપથી નહિ થવાપણ પણ તે તે પર્યાયાની અપે-ક્ષાએ થયા કરે છે, અન્યથા નહિ. જેવી રીતે પટના જે જે ધમાં હાય તે તે રૂપથી ઘટનું ન થવું એ વાત સર્વ જનપ્રસિદ્ધ છે. અત એવ ઘડાને પાતાની ઉત્પત્તિમાં પ્રતિઅન્ધક રૂપે પટ વિગેરેના પર્યાયાની અપેક્ષા જરૂર રહે છે; કારણ કે તે તે સ્વરૂપથી ઘટનું નહિ થવાપણું પણ તે તે પર્યાયાની અપેક્ષાએ સંભવતું હાવાથી પટ વિગેરેના પર્યાયા પણ ઘટને પાતાની ઉત્પત્તિમાં જરૂર ઉપયોગી થઇ પડે છે. એ વાત ખાસ જાણવા લાયક છે. માટે પરપર્યાયરૂપ પર્ધમાં પણ ઘટના નાસ્તિત્વરૂપથી સંખન્ધી હાવાથી તેના સંખન્ધ પણ ઘટમાં નાસ્તિત્વરૂપથી જરૂર માનવા જોઇએ. ઉપર્યુક્ત કથનથી એ ભાવ નીકળ્યા કે ઘટમાં પટની અપેક્ષાએ પટ વિગેરે પદા-શ્રીને તે સ્વરૂપથી નહિ થવાપણં હાવાથી પટ વિગેરે તમામ યદાર્થી પણ ઘટના સંબ'ધી છે. નૈયાયિક વગેરે દર્શનકારા પણ ઘટમાં પટ વગેરેના અન્યોત્યાભાવને લઇને અસત્વરૂપથી સંખન્ધ જરૂર માને છે. જો કહાચ પરધર્માને અસત્વરૂપથી ઘટના સ'બન્ધી તરીકે માનવામાં ન આવે તા, ઘટમાં સ્વપ-ર્યાયરૂપ સ્વધર્માના પણ વ્યવહાર થઇ શકવાના નહિ, કારણ 🕏 સ્વપર્યાયના વ્યવહાર પણ પરની અપેક્ષાએ જ થાય B. જયારે પરપર્યાય કાઇ વસ્તુ જ નથી ત્યારે સ્વપર્યાયોના પણ વ્યવહાર કેવી રીતે થઇ શકે ? અત એવ સ્વપર્યાયરૂપ સ્વધર્મના વ્યવહારમાં પરપર્યાય પાતે કારણરૂપ હાવાથી તેના પણ સંખન્ધ અસત્વરૂપથી તેમાં જરૂર માનવા જોઇએ. કિંચ, हरें वस्त प्रतिनियत स्वक्षाववाणी हाय छे अने प्रतिनियत સ્વભાવ પણ પ્રતિયાગી તથા તેના અભાવરૂપ અને નિમિત્તન મળવાથી જણાઇ આવે છે. જયાં સુધી પ્રતિયાગીનું જ્ઞાન ન થાય ત્યાં સુધી તેના અસાવનું જ્ઞાન પણ વાસ્ત્રવિક રીતે થઇ શકવાનુંજ નહિ. ભાવાર્થ:—પટના પર્યાયામાં પણ ઘટના પ્રતિચાગીપણ રહેવાથી પટ વિગેરેના પર્યાયના જ્ઞાન સિવાય ઘટનું તથા ઘટની સામગીનું યથાર્થરીતે જ્ઞાન થવું અશક્ય છે. એ વાત દરેક વ્યક્તિએ સ્યાદાદ સમજવામાં પ્યાલમાં રાખવી. માટે પટ વિગેરેના પર્યાયા પણ ઘટના સંબન્ધી છે જો वात सुनिश्चित थर्ध. अपर'य, ब्रिवेंद्धं सुवद्धं भवतीति न्यायात्—आ न्यायनी। आश्रय बधं श्रुडितसिद्ध वातने पास् અતુમાન પ્રમાણદ્વારા ૮૯ કરવામાં આવે છે. જેના અભાવના જ્ઞાનમાં જેના અભાવતું જ્ઞાન થાય તે તેના સંખન્ધી છે. જેવી रीते ઘટના ક' ભુગ્રીવારૂપ આકાર વિગેરે પર્યાયા પટ વિગેરતા યયાયની અનુપલબ્ધિમાં ( અભાવ દશામાં ) યથ ર્ધ રાતે જાણી શકાતા નથી, માટે તે તેના સંબન્ધી છે એમ જરૂર માનલું જોઇએ; સાથે પટ વિગેરેના પર્યાયા પણ ઘટના સંખન્ધી છે અને પરપર્યાયા પણ સ્વપર્યાયથી અનન્તગુણા છે. એમ માનલું નોઇએ. સ્વપરપર્યાયે પણ દરેક દ્રવ્યની સાથે સ'બંન્ધ ધરા-વતા હાવાથી તે પણ દ્રવ્યના પરિશામરૂપ છે. આ વાતનું સ્પ-**દીકરણ આચારાંગ સૂત્ર ( પ્રથમ જોગ )માં પણ છે.**-

#### जे प्रंग जाणइ से सब्बं जाणइ। जे सब्बं जाणइ से प्रंग जाणइ॥

ભાવાર્થ:—એક વસ્તુના જેટલા સ્વપર પર્યાયા હાય તેટલા પર્યાયા સહિત જે એકને જાણે છે, તે તમામ પદાર્થીના ભાણુકાર છે; અને જે તમામ સ્વપર પર્યાયા સહિત તમામને ભાણું છે, તેજ ખરેખરા એક પદાર્થના બાણુકાર છે. નીચેના શ્લાક પણ આ વાતના પુરાવારૂપ છે—

> पको भावः सर्वथा येन दृष्टः सर्वे भावाः सर्वथा तेन दृष्टाः । सर्वे भावाः सर्वथा येन दृष्टाः पको भावः सर्वथा तेन दृष्टः ॥

> > હારિભદ્રીય ષડ્દ**ર્શાનસમુચ્ચય પૃ**૦ ૯૦

ભાવાર્ધ ઉપર આવી ગયા છે.

सर्वे सर्वार्थवाचकाः दाक्षिपुत्रस्य पाणिनेः।

પાતંજલ મહાભાષ્યમાં આ પંક્તિ છે, તેના પણ ભાવ એ જ છે કે સર્વ શખ્દો સર્વ અર્થના વાચક છે. એથી એ ભાવ નીકળ્યા કે જ્યાં સુધી સર્વ અર્થની વાચકતાનું વાસ્ત- વિક રીતે જ્ઞાન થાય નહિ, ત્યાં સુધી એક અર્થની વાચકતાનું પણ જ્ઞાન થવું અસંભવિત પ્રાય છે, દરેક વસ્તુરૂપ પ્રમેય અનન્તાધર્મ યુક્ત છે અને પ્રમાણના વિષય પણ તેજ વસ્તુ છે. તથાથ દરેક વસ્તુના દરેક ધર્મને જૂદીજૂદ્દી અપેક્ષાએ

भाष्य द्वारा वस्तु लयारे अनन्त धर्मं वाणी सिद्ध थर्छ, त्यारे उत्तर असमां ते वस्तुमां रहेता लूहा लूहा क्यारे अनन्त धर्मं वाणी सिद्ध थर्छ, त्यारे उत्तर असमां ते वस्तुमां रहेता लूहा लूहा लूहा धर्माने लूही लूही अपेक्षाओ स्वीशर अराववानुं अम स्याद्धाह ४२ छे. ओटला माटे क तेने मान्या सिवाय सेशिक अथवा सेशिनतर केशि पाष्ट्य व्यवहार थर्ध शक्वाना क नहि. ले के स्थूबहिष्टिधी अवसाक व्यवहार थर्ध शक्वाना क नहि. ले के स्थूबहिष्टिधी अवसाक नार मनुष्यना मने।मंहिरमां अंशिक विरुद्ध केवं साणे छे, ते। पाष्ट्र सापेक्षवाहरूप स्याद्धाहनी विशाद्धिश्वी अवसीक अरतां ओक्षमां अनेक धर्मीने स्वीक्षरवामां केशि पाष्ट्र कातना है।धने अवकाश छे क नहि.

### પ્રકારાન્તરથી સ્યાદ્વાદનું અવલાકન

तभाभ पहार्थ ઉत्पत्ति, स्थिति अने विनाश्यी युक्त छे. हिन्दान्त तरी है ओड सोनानी वीटी बड तेने बांगीने हडुं अनाववामां आव्युं. आ ठेंडाणे आपणे लेंडा गया है वीटी बांगीने तभाभ सुवर्ण नुं लयारे डडुं अनाववामां आव्युं त्यारे वीटीना तभाभ सोनानुं अनेडां डडुं तहन (सर्वथा) लूडुं क अनी गयुं अम तो है। ध पण् अद्धिशाबी डडी शहे क निक्कि. ते डडाने तहन नवीन डयारे मानी शहाय हे वीटीनुं रोतनुं तेमा इंड पण् न आव्युं होय. परन्तु लयारे वीटीनुं तमाभ सोनुं इडामां आवीक गयुं, त्यारे इडुं तहन नवुं उत्पन्न थयुं तेम हेवी रीते डढी शहाय १ हेवब वीटीना आहार क तेमां अहवायी होते इढी शहाय १ हेवब वीटीना आहार क तेमां अहवायी होते हित्ते तो तेनुं तेक हे. तेवी रीते वीटी पण् तहन ना

ચઇ ગઇ તે માન્યતા પણ ભૂલ સરેલી સમજવી; કારણુ કે વીં-દીનો સર્વથા નાશ ત્યારે માની શકાય કે જ્યારે વીં દીના વિના-શથી કાઇ પણ ચીજ ન ખની હાય. પરન્તુ જયારે વીં દીનું તમામ સુવર્ણ કડામાં જેમનું તેમજ છે ત્યારે વીં દીના સર્વથા નાશ થયા એમ કરા છુહિશાળી કહી શકે ? આ ઉપરથી એ સમજવાનું છે કે વીં દીના નાશ માત્ર વીં દીના આકારના નાશ પૃશ્તો જાણવા. તેમ કડાની ઉત્પત્તિ પણ કડાના આકારની ઉત્પત્તિ પૃશ્તી સમજવી. જયારે વીંદી અને કડામાં સાનું એક જ છે, ત્યારે વીંદી અને કડું સુવર્ણના આકાર વિશેષ સિવાય ખીજું કંઇ પણ નથી એ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવું. આ કથનથી એ લાવ નીકળ્યા કે દરેક વસ્તુ ઉત્પત્તિ, રિથતિ અને વિનાશ વાળી છે. હવે પ્રસંગાપાત પ્રથમ પદાર્થમાં સત્તા છે જ નહિ, કિન્તુ ઉત્પાદ, અને વિનાશ વિગેરેના સંબન્ધ થયા પછી તેમાં સત્ત્વ આવે છે તેવી લાકાની માન્યતા સમજાવી, તે પછી તેનું નિરાકરણ કરવામાં આવે છે.—

પૂર્ગ सत्तायोगात् सत्त्वम् એવો ન્યાય ૃંહોવાથી પ્રથમ કાઇ પણ પદાર્થમાં સત્ત્વ છે જ નહિ, પરન્તુ ઉત્પાદ, વિનાશ વિગેરેના યાગ થયા પછી તેમાં સત્તા આવે છે.

ઉ૦ જો ઉત્પાદ વિગેરેના ચાગ થયા પછી પદાર્થમાં સત્તવ આવે છે, એમ માનવામાં આવે તેા શશશૃંગમાં પણ ઉત્પાદ, વિનાશ વિગેરેના સંખન્ધ માનવાથી તેમાં પણ સત્ત્વ આવવું એકએ; કારણ કે નૈયાયિકના મતમાં સંખન્ધના તો તોટો છેજ

નહિ. અથવા આકાશપુષ્યમાં પણ ઉત્પત્તિ વિગેરેના સંભન્ધ માનવાથી ત્રણ જગત્ની સત્તા તેમાં સિદ્ધ થવી જોઇએ. આવા દાષાથી અચવાની ખાતર જ આ માન્યતા કિ'પાકક્લ જેવી છે એમ જાણી તેનાથી દ્વર રહેવું.

પૂર્વ પૂર્વોક્ત દેષથી અચવાની ખાતર ઉત્પત્તિ વિગેરેનો સંખન્ધ થયા પછી પદાર્થમાં સત્ત્વ આવે છે, એવું તા અમા બિલકુલ માનતા નથી, કિન્તુ પદાર્થમાં સત્ત્વ તા પ્રથમથીજ સિદ્ધ છે.

ઉ૦ પદાર્થમાં સત્ત્વ પ્રથમથી જ સિદ્ધ છે એમ **ને** માનવામાં આવે તો સ્વરૂપથી જયારે તેમાં સત્ત્વ રહેલું છે ત્યારે તેમાં ઉત્પાદ વિગેરેના સંબન્ધ વન્<sup>દ</sup>યાપુત્ર સમાન થ**ઇ** જવાના. કિંચ, ઉત્પાદ વિગેરેમાં પણ બીજા ઉત્પાદ વિગેરેની અપેક્ષાએ સત્ત્વ માનવામાં અનવસ્થા પણ જરૂર આવવાની.

પૂર્વ પેલાની મેળે જ પદાર્થમાં સત્ત્વ રહેલ છે, પરન્તું આજા કાઇની અપેક્ષાએ તેમાં સત્ત્વ આવેલ નથી એવી અમારી માન્યતા છે. માટે ઉપર્યુંક્ત દેાષ છેજ નહિ.

ઉ૦ આવી માન્યતામાં પણ ઉત્પાદ વિગેરે અજાગલ-સ્તાનની માફક નકામા ઠરવાના. કિંચ, ઉત્પાદ, વિનાશ અને સ્થિતિ એ ત્રણ લિજ્ઞ વસ્તુ છે અને સત્ત્વ ભિજ્ઞ વસ્તુ છે. એવી રીતે માનવામાં દાષાપત્તિ તા તૈયાર જ છે, કેમ કે ઉત્પાદ, વિનાશ અને સ્થિતિના ચાગથી પદાર્થમાં સત્ય આવે છે; એવું તો કાઇ પણ માનતું છે જ નહિ. ખંને જયારે ખર અને ઉંટની માક્ક ભિન્નજ છે ત્યારે જેમ ખરના સંબન્ધથી ઉંટમાં ઉંટપણું આવતું નથી તેમજ ઉત્પત્તિ વિગેરના યાગથી સત્ (પદાર્થ)માં સત્ત્વ કેવી રીતે આવી શકે ? તે પણ ખાસ વિચારણીય છે. યરમાર્થ એ છે કે વસ્તુસત્તા પાતેજ કંથચિત ઉત્પાદ, વિનાશ અને સ્થિતિ સ્વરૂપ છે. એ વાત અનુમાન દ્વારા પણ સમજા-

પૃથ્વી, પર્વત, તફ વિગેરે તમામ પદાર્થો દ્રવ્યર્પથી ઉત્પન્ન પણ થતા નથી તેમ વિનાશ પણ પામતા નથી. કિન્તુ દ્રવ્યરૂપથી તમામ પદાર્થો સ્થિર છે, શાશ્વત છે; અને પર્યાયથી સર્વ વસ્તુ ઉત્પન્ન પણ થાય છે તથા વિનાશને પણ પામ છે— કારણકે અસ્ખલિત રીતે પર્યાયોના અનુભવ તેવા પ્રકારે જ સ્થય છે.

પૂરુ ઉત્પાદ વિગેરે જ્યારે પરસ્પર ભિન્ન છે, ત્યારે તે એક રૂપ છે એમ તો કાઇ પણ રીતે કહી શકાય જ નહિ. અને તે ભિન્ન નથી, એમ માનવામાં આવે તા ભિન્નતાના અનુ- ભાવ કદાપિ ન થવા જોઇએ.

ઉ૦ ઉત્પાદ, વિનાશ અને સ્થિતિ આ ત્રણેનાં લક્ષણો બ્રિજા હે.વાથી રૂપ, રસની માફક તે ક'થચિત ભિન્ન પણ એ, તેનુંજ વિશેષરૂપથી સ્પષ્ટીકરણ કરવામાં આવે છે:–પ્રથમ તેવા આકાર ન હાય અને કારણસામગ્રી મળવાથી તેવા આકારના જે પ્રાદુર્ભાવ થાય તેનું નામ ઉત્પાદ કહેવાય, પૂર્વના આકારના જે ત્યાગ તેનું નામ વિનાશ કહેવાય. અને દ્રવ્યરૂપથી પર્યાયામાં જે અનુગતરૂપે રહેવું તેનું નામ સ્થિતિ ( દ્યાર ) કહેવાય છે. આવી રીતે જયારે ત્રણેનાં અસંકીર્ણ લક્ષણા જો-વામાં આવે છે, ત્યારે તે ભિન્ન છે એમ સાનવામાં કંઇ પણ અડચણ છેજ નહિ.

પૂ િ ઉત્પાદ વિગેરને જે સર્વ થા બિન્ન માનવામાં આવે તા આકાશપુષ્પની સાફક તેની સત્તા સિદ્ધ થવી જ અશક્ય છે.

ઉ૦ ઉત્પાદ વિગેરે પરસ્પર સર્વધા ભિન્ન નથી, કિંતું કથંચિત બિન્ન છે તે સમજાવવામાં આવે છે. કાચબાના રૂંવા-ડાની માફક જેમાં સ્થિતિ અને વિનાશ ન હાય તેમાં કેવળ ઉત્પાદ પણ હાઇ શકે જ નહિ. તથા જેમાં સ્થિતિ અને ઉત્પત્તિ ન હાય તેના વિનાશ પણ આકાશપુષ્પની માફક સંભવી શકેજ નહિ. તથા જેમાં ઉત્પાદ અને વિનાશપાણું ન હાય તેમાં કેવલ સ્થિરતા પણ હાઇ શકેજ નહિ. શશલાના શીંગહાની માફક. આ કારણથી જ અરસ્પરસ એક બીજાની અપેક્ષા હાવાથી તેને લઇનેજ વસ્તુસત્તા સિદ્ધ થાય છે. માટે કાઇ અપેક્ષાએ કથંચિત અભિન્ન પણ છે, એમ માનવામાં લગાર પણ બાધ નથી. નીંચેના શ્લોક પણ તેજ વાતને ટેકા આપી રહ્યો છે.—

प्रध्वस्ते कल्यो शुशोच तनया मौलौ समुत्पादिते
पुत्रः प्रीतिमुवाह काममपि नृपः शिश्राय मध्यस्थताम् ।
पूर्वाकारपरिक्षयस्तद्पराकारादयस्तद्वयाधारस्यक इति स्थितं त्रयमयं तस्वं तथा प्रत्ययात्॥

ષડ્દ**ર્શનસ**મુચ્ચય પૃ હ**૧** 

ભાવાર્ય — જે કન્યાને કલશની ચાહના છે તેને તેના કલશ ભાગી મુક્કુટ ખનાવવાથી શાક થાય અને મુકુટની ચાહના લાળા પુત્રને મુકુટ ખનેલા જોઇ મનમાં પ્રમાદ થાય છે, પરન્તુ શાજાને કેવલ સાનાનું જ કામ હાવાથી તે સાનું જયારે જેમનું તેમજ છે ત્યારે તેને હર્ષ અગર શાક આ બેમાંથી કંઇ પણ શતું નથી, કિન્તુ મધ્યસ્થભાવ છે.તેમાં પૂર્વના આકારના વિનાશ અને બીજા આકારના ઉત્પાદ થવા છતાં તે બેના આધારરૂપ મુવર્ણ દ્રવ્ય તે તેમજ છે — આવા પ્રકારના અનુભવને લઇને દરે કના ઉત્પાદ, વિનાશ વિગેરે પર્યાયા કરે છે, તો પણ દ્રવ્ય રૂપથી તે ત્રેણે કથંચિત્ અભિન્ન છે એમ જરૂર માનવું જોઇએ.

દરેક વસ્તુ ઉત્પાદ વિગેરે ત્રણ સ્વરૂપવાળી છે, તેને દંઢ કરવા માટે બીજું પણ દેષ્ટાન્ત આપવામાં આવેછે.—જેણે દ્વધ જ આવું છે એવા નિયમ કર્યો છે તે દહીં ખાતા નથી અને જેણે દહીં ખાવું એવા નિયમ કર્યો છે તે દૂધ ખાતા નથી અને જેણે જોરસ ન ખાવું એવા નિયમ કર્યો હાય તે બેમાંથી કંઇ પણ ખાતા નથી. માટે વસ્તુ તમામ ત્રણ રૂપ છે એમ જરૂર માનવું જોઇએ અને તે ત્રણ પણ પરસ્પર સર્વથા બિન્ન નથી તેમ અભિન્ન પણ નથી, કિન્તુ કથંચિત ભિન્ન છે અને કથંચિત અભિન્ન પણ છે.

દરેક વસ્તુ આ ત્રણ સ્વરૂપવાળી છે, એમ ન આનવામાં આપત્તિના પ્રસંગ.—

ઘડાના જ્યારે મુદ્દગર વિગેરે નાશસામગ્રી દ્વારા વિનાશ કરવામાં આવે છે, ત્યારે શું તેના એક ભાગથી વિનાશ થાય છે

એમ માના છા ? અથવા સંપૂર્ણ રૂપથી વિનાશ થાય છે એમ માના છા ? આ એ પ્રશ્ના કેવળ વિનાશવાદીને પૂછવામાં આવે છે. તેમાં પ્રથમ પક્ષ સ્વીકારવામાં ઘડાના ફૂટવાથી ઘડાના એક ભાગ ફૂટી ગયા એમ કહી શકશા, પરન્તું આખા ઘઉા ફૂ**ડી** ગયા એવા જે જગત્પ્રસિદ્ધ વ્યવહાર છે તેના નિર્વાહ ઓપ **કૈ**વી રીતે કરી શક**શા ? તે ખાસ વિચાર**ણીય **હાવાથી** પ્રથમ પક્ષ યુક્તિવિકલ છે એમ જાણવું. હવે રહ્યો બીજો પક્ષ. તેમાં પણ સર્વથા ઘડા કૂટી ગયે: એવા વ્યવહાર પણ શુક્તિવિકલ હાવાથી અનાદરણીય છે. ઘડા સર્વથા ફૂટી જ ગેરા એવું જે માનવામાં આવે તે**ા ઘડાના નાશ થયા**ેપ**છી** અવશિષ્ટ રહેલા કકડાઓના માં દ્રીરૂપથી પણ અનુભવ ન થવા એકએ, કારણ કે આપના વિચાર પ્રમાણે તા ઘડા સર્વથા ફૂટી જ ગયા છે; ક'ઇ પણ તેમાંથી બાકી રહ્યું જ નથી તા પછી ર્દીકરાં વિગેરેના પ**થ**ુ માટીરૂપથી અનુભવ કેવી રીતે થઇ **શકે ?** આ કારણથી જ બીજો પક્ષ માનવા લાયક નથી. સારાંશ ક'ભુગીવાદિ રૂપ જે ઘડાના આકારવિશેષ હતા, તેના જ માત્ર નાશ થયા અને ઠી કરાના સ્વરૂપથી ઉત્પન્ન થયા તથા માટી ફૂપે તે ઘડા ધ્રવ જ છે.

આ પ્રમાણે ઉત્પાદમાં પણ સમજાવવામાં આવે છે. ઘટ જ્યારે ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે શું એક ભાગથી ઉત્પન્ન થાય છે અથવા સંપૂર્ણ રૂપથી ઉત્પન્ન થાય છે ? આ બે પ્રશ્ના ઉત્પાદ વાદીને પણ પૂછવામાં આવે છે. તેમાં પ્રથમ પક્ષ માનવામાં તા ઘડાની ઉત્પત્તિરૂપ અવ-સ્થામાં ઘડાના એક ભાગ ઉત્પન્ન થયા છે, સંપૂર્ણ ઉત્પન્ન

થયા નથી એવા અનુભવ સાને થવા જોઈએ. પરન્તુ એમ તાે કાેઇ ખુહિશાળી માનતું નથી. માટે પ્રથમ પક્ષ અયુક્ત છે. હવે રહ્યો ખીજો પક્ષ. તેની અપેક્ષાએ પણ તેમાં જે માટીની પ્રતીતિ થાય છે તે પણ ખીલકુલ ન થવી જોઇએ; કારણ કે ઘડાની સંપૂર્ણ ઉત્પત્તિ દેશામાં પણ માડીની ઉત્પત્તિ તા બિલકુલ થઇ જ નથી. કિન્ત એ તા જેમની તેમજ છે. અને તેમાં માટી નથી એમ પાણુ કાઇ ભુધ્ધિશાલી કહી શકશે નહિ, કેમકે આ ઘડા મા-**ટીનાે છે,** સુવર્ણના મથી એવા અતુસવ સર્વજન પ્રસિધ્ય છે. માટે બીજો પક્ષ પણ તુચ્છપ્રાય સમજવા. સારાંશ-માટીના ઘડા ઘડાના આકારથી ઉત્પન્ન થયા; માટીના પિ'ડના આકાર-થી નષ્ટ થયા અને માટીરૂપ પુદ્દગલ દ્રવ્યથી તે શાશ્વત છે એ વાત જરૂર માનવી.કિંચ,જે રૂપે વસ્તુની પ્રતીતિ થાય છે,તે રૂપે જો તેને માનવામાં ન આવે તા પદાર્થની વ્યવસ્થા કાઇ પણ રીતે થઇ શકવાની જ નહિ; માટે જેના જેવા પ્રકારથી અનુભવ થતાે હાેય, તે વસ્તુને તેવા રૂપમાં જરૂર માનવી જોઇએ. પ્રસુ≎ ગાૈયાત્ત તેને લગતી બીજી વાત પણ સમજાવવામાં આવે છે. જે વસ્તુ નષ્ટ થઇ, તેનાે નાશ થયાે અને થશે તથા જે ઉત્પન્ન થઇ, તેના ઉત્પાદ થયા અને કથ ચિત્ થશે અને જે સ્થિર છે તે સર્વદા દ્રવ્યરૂપથી સ્થિર રહેવાની. તથા જે વસ્તુ કાઇ રૂપથી નષ્ટ થયેલ છે, તે જ કાઇ બીજા રૂપે ઉત્પન્ન થાય છે અને દ્રવ્યરૂપથી સ્થિર છે. એ પ્રમાણે જે નાશ પામે છે તે ઉત્પન્ન થાય છે અને સ્થિર પણ છે, તથા જેના નાશ થવાના છે તેના ઉત્પાદ પણ થવાના અને તેમાં સ્થિરતા પણ રહેવા**ની**, આથી દરેક પદાર્થી ત્રણે કાલમાં ઉત્પાદ, વિનાશ અને સ્થિરતા

शासी न डीय ते सत्स्व३५ पणु न डीय-भर विषाणुनी માક્ક. ઉત્પાદ, વિનાશ અને સ્થિરતાશાલી પદાર્થમાં અનન્ત ધર્મની સિદ્ધિ કરવામાં આવે છે-ઉત્પાદ, વિનાશ અને સ્થિરતા-શાલી હાેવાથી દરેક પદાર્થ અન'ત ધર્મ વાળા છે. જેમાં ઉત્પાદ, વિનાશ અને સ્થિરપર્ણ ન હોય તેમાં અનંત ધર્મો પણ સંભ-વતા નથી-આકારાયુષ્યની માફક. માટે દરેક વસ્તુ અનન્ત ધર્મ વાળી છે એમ જરૂર માનલું. અને પ્રમાણના વિષય પણ તે જ વસ્તુ છે. તેમાં આટલી વિશેષતા છે કે ધર્મ રૂપ પર્યાયોના ઉત્પાદ-વિનાશ થાય છે, તો પણ દ્રવ્યરૂપ ધર્મી તો કાયમ જ રહ્યા કરે છે અને ધર્મ તથા ધર્મીમાં કથંચિત અલેદ સંખન્ધ માનવામાં આવેલા હાવાથી ધર્મિમાં જ્યારે સત્ત્વ નિરન્તર છે, ત્યારે ધર્મોમાં પણ શક્તિરૂપથી સત્ત્વ નિરન્તર વિદ્યમાન છે, એમ જો ન માનવામાં આવે તા ધર્મમાં અસત્વ હાવાશી ધર્મિમાં પણ અસત્ત્વના પ્રસંગ આવવાના, માટે ધર્મ અને ધર્મીમાં કથ'ચિત્ અભેદ સ'ળન્ધ જરૂર માનવા જોઇચે. કિ'ચ, ધર્મો ધર્મીથી સર્વથા ભિન્ન છે એ માન્યતા ભૂલભરેલી સમ-જવી; કારણ કે એમ માનવા જતાં તા જયારે આત્મા અને જ્ઞાન એ બે આપસમાં સર્વધા ઘડાની માફક લિન્ન મનાય ત્યા**રે** તા ભિન્નતા સરખી હાેવાથી જ્ઞાનના ધર્મી આત્મા જ છે, ઘટ **નથી** એમ કેવી રીતે કહી શકશા ? તથા ભિન્નતા સર્વમાં બરાખર એક સરખી હાેવાથી આ ધર્મ અમુકના જ છે, અમુકના નથી, અમુક ધર્મ ના અમુક જ ધર્મી છે, અમુક નથી એવા વ્યવહાર પણ કદાપિ થઇ શકવાના નહિ. માટે ધર્મ-ધર્મીમાં સર્વથા

ભિન્નતા છે એવી માન્યતા યુક્તિ-વિકલ સમજવી. કિન્તુ કર્યાં-ચિત્ ભિન્નછે અર્થાત કાંઇ અપેક્ષાએ ભિન્ન છે અને કાંઇ અપેક્ષાએ અભિન્ન પણ છે. એ માન્યતા યુક્ત છે.

સારાંશ-ધર્મ - ધર્મીમાં કથ'ચિત્ લિન્નાલિન્નરૂપે સત્ત્વ રહેલ છે, તેમ પરરૂપથી અસત્ત્વ પણ કથ'ચિત્ લિન્નાલિન્નરૂપે છે, એ વાત પણ રાથે ભૂલવા જેવી નથી.

> અનેકાન્તવાદમાં બીજા લાકોએ આપેલા દેષોનું નિરૂપણ

સત્ત્વ, અસત્ત્વ, નિત્યત્વ, અનિત્યત્વ વિગેરે વિરુદ્ધ ધ-મોને પ્રતિપાદન કરનાર અનેકાન્તવાદમાં અનેક દોષા આવતા હોાવાથી તેવા અનેક દોષચસ્ત અનેકાન્તવાદને માનવા કચા શુદ્ધિશાલી ઇચ્છા કરે ? એ વાત ખૂબ યુક્તિપૂર્વંક સમજાવ્યા પછી તેનું નિરાકરણ કરવામાં આવશે—

જે વસ્તુ સત્સ્વરૂપ હાય તે અસત્સ્વરૂપ હાઇ શકે નહિ અને જે અસત્સ્વરૂપ હાય તે સત્સ્વરૂપ હાઇ શકે નહિ; કારણ કે શીત અને ઉષ્ણની માફક સત્ અને અસત્ આપસમાં વિરાધી હાવાથી ખંને સાથે એકમાં રહી શકે જ નહિ. જો કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે સત્ત્વ પાતે અસત્ત્વરૂપથી રહે છે તો પછી અસત્ત્વ પાતે સત્ત્વરૂપથી રહેવાનું. ત્યારે તા સત્ત્વાસત્ત્વમાં કંઇ પણ વિશેષતા ન રહેવાથી અમુક વસ્તુ અસત્સ્વરૂપ જ છે, સત્સ્વરૂપ નથી એમ જૈનાથી કદાપિ કહી શકાશે નહિ. માટે આવા પ્રકારની સ્યાદાદની વિરુદ્ધ માન્યતામાં વિરાધ નામના

પ્રથમ દોષ આવવાના. વસ્તુને સત્ત્વાસત્ત્વરૂપ સ્વીકારવામાં આ વસ્તુ સત્ છે કે અસત્ છે ? તેમાં કાઇ પણ પ્રકારના નિર્ણય નહિ થતા હાવાથી બીજો સંશય નામના દોષ પણ આવવાના.

જે અંશથી સત્ છે તે અંશથી શું સત્ છે કે અસત્ છે આ છે પ્રશ્નો પૂછવામાં આવે છે. તેમાં પ્રથમ પક્ષમાં તો જયારે વસ્તુ કેવલ સત્સ્વરૂપ જ છે ત્યારે દરેક વસ્તુમાં સત્ત્વાસત્ત્વ વિગેરે ધર્મા રહેલા છે; આ વાતને પ્રતિપાદન કરનાર આપના સ્યાદ્ધાદ હવામાં જ ઉડી જવાનો, અને બીજો પક્ષ માનવામાં તો અનવસ્થા–રાક્ષસી ગળું જ પકડવાની; કારણકે જે અંશથી સત્ત્વ છે, તેજ અંશથી શું સત્ત્વ છે કે સત્ત્વાસત્ત્વ ઉભય છે આ પ્રશ્નો બીજા પક્ષમાં જરૂર થવાના અને એવી રીતે પ્રશ્ન–પ્રણાલીને લઇને અનવસ્થા જરૂર આવવાની. માટે ત્રીજો અનવસ્થા દેષ. સત્ત્વનું અધિકરણ બીજાં અને અસત્ત્વનું અધિકરણ પણ બીજાં છે એમ માનવામાં વ્યધિકરણ નામના આથી દેષ પણ જરૂર આવવાનો.

જે રૂપથી સત્ત્વ છે તે રૂપથી સત્ત્વ પણ છે અને અસત્ત્વ પણ છે એમ માનવામાં સંકર નામના પાંચમાં દાષ આવવાના, કારણું એકી વખતે ખંનેનું જે પ્રતિપાદન કરવું તેનું નામ જ સંકર કહેવાય. જે રૂપથી સત્ છે તે રૂપથી સત્ છે તથા જે રૂપથી અસત્ છે તે રૂપથી સત્ પણ છે એવી રીતે માનવામાં વ્યતિકર નામના છઠ્ઠો દાષ આવવાના; કારણું કે એકળીજાના વિ-ષયમાં જે પ્રવેશ કરવા તેનું નામ જ વ્યતિકર છે. સર્વ વરતાને અનેકાન્તરૂપ માનવામાં જલમાં અગ્નિપણું અને અગ્નિમાં જલપાશું પ્રાપ્ત થવાનું ત્યારે જલાર્થિની અગ્તિમાં અને જેને અગ્તિનો ખપ હાય તેની જલમાં પ્રવૃત્તિ થવાના પ્રસંભ આવવાના. આવી રીતે થવાથી પ્રતિનિયત વ્યવહારના ક્ષેપ ચવાના અને તેની સાથે પ્રમાણવિરુદ્ધતાના પ્રસંગ પણ જરૂર આવવાના. આવા માટા માટા મેરૂ જેવા સાત દાષા આવતા હાયક નથી.

અનેકાન્તવાદ ઉપરથી દાષાના ઉદ્ઘાર.

## વિરાેધનું નિરાકરણુ.

પ્રથમ દ્રષણ આપતાં જણાવવામાં આવ્યું કે જે વસ્તુ સતસ્વરૂપ હોય તે અસતસ્વરૂપ હોઇ શકેજ નહિ ઇત્યાદિ કથનથી વિરાધદાંષના અવકાશ જણાવવામાં આવ્યા. તે તે કેવળ ભાળા લાકાને કસાવવા માટે જ ઘડી કાઢચો લાગે છે, કારણકે અનુભવવિષયક સત્ત્વ-અસત્ત્વમાં વન્ધ્યાપુત્રની માફક જયાં વિરાધની ગન્ધ પણ ન હાય ત્યાં બીજાની તો વાતજ શી કરવી ? તે જ વાતને ચુક્તિપૂર્વક સમજાવવામાં આવે છે:—વિરાધના ત્રણ ભેદ છે—શીતાે પણની માફક એક બીજાની સાથે એક સ્થાનમાં ન રહેવું તે પ્રથમ વિરાધ. સર્પ અને નાળી આની માફક વધ્ય-ઘાતક નામના બીજો વિરાધ અને પરસ્પરપરિદ્વાર સ્થિતિ નામના ત્રીજો વિરાધ. આ ત્રણ વિરાધ પૈકી એક વિરાધ પણ અત્ર નથી તે જણાવવામાં આવે છે:—

સ્વદ્રવ્યાદિ ચતુષ્ટયની અપેક્ષાએ સ્વરૂપથી જે સમયે

वस्तुमां सत्त्व रहे छे, तेळ डालमां परद्रव्याहि यतुष्ट्यमे लागे स्थान्ति पण रहेवामां डं पण णाध लेवामां आवता नथीं, त्यारे तो शीतेष्ण्वी माइड साथ निह रहेवा इप ( सहान्त्र-स्थान लक्षण् ) प्रथम विराधना स्ववंश ळ डयां रहां। है लेस स्थान लक्षण् ) प्रथम विराधना स्ववंश ळ डयां रहां। है लेस स्थान लक्षण् ) प्रथम विराधना स्ववंश क्षण्ने घटने सत्त्वद्र्य माना छे। स्वने पटपण् ( पटत्वसामान्य ) तेमां निह रहेवाथी तेने लगेने घटने स्वत्त्वद्र्य माना छे। स्थात् घटमां स्थात लगे घटने स्वत्त्वद्र्य माना छे। स्थात् घटमां स्थात लगेने घटने स्वत्त्वद्र्य माना छे। स्थात् घटमां स्थात लगेने घटने स्थात स्थार मात्र विराध हशीवता नथी तेम स्थात सानवामां लगार मात्र विराधना स्थान परइपथीं स्थान भाना छो स्थान स्थाने छो स्थान स्थान स्थाने छो स्थान विराध स्थान स्थान

જયાં સર્પ હાય ત્યાં નાળીઓ ન હાવા જોઇએ અને જયાં નાળીઓ હાય ત્યાં સર્પના અવકાશ હાય જ કયાંથી ? કારણ કે તેઓના પરસ્પર વધ્ય-ઘાતકપણાના સંબન્ધ છે. સર્પ વધ્ય છે અને નાળીઓ ઘાતક છે એટલા માટે આ ખંનેનું એક સ્થાનમાં અવસ્થાન સંભવી શકતું જ નથી. પરન્તુ અત્ર તેમ બિલકુલ નથી જયાં સત્ત્વ જે અપેક્ષાએ રહેલું હાય ત્યાં તેથી બીજી અપેક્ષાએ અસત્ત્વને રહેવામાં કાઇ પણ જાતના બાધ છે જ નહિ, ત્યારે વધ્યઘાતક વિરાધની આશંકા પણ ખુહિશાલીના મનામ દિશમાં કેવી રીતે આવી શકે ? તે વાત ખાસ વિચારણીય છે, આ દેકાયું વિરાધ તે દૂર રહ્યાં

પરન્તુ પરસ્પર વિરાધભાવ ભજનારાએોને પણ પ્રેમસાવથી રાખવાનું કામ સ્યાદાદ મહાનરેન્દ્ર સાપેક્ષરૂપથી કરે છે, એજ **તેની** ખૂ**બી છે**; કારણુકે વસ્તુમાં સ્વદ્રવ્યા**દિ ચ**તુષ્ટયની **અપેક્ષાએ** સત્વને અવકાશ મળે છે અને તે જ વસ્તુમાં પરદ્રવ્યાદિચતુષ્ટ-ચની અપેક્ષાએ અસત્વના અવકાશ રહે છે. માટે બીજો વિ-રાધ જ અત્ર કર્યા છે ? કિંચ વધ્યઘાતક નામના બીજો વિરાધ યા એક વ્યક્તિ કમે જોરવાળી હાય અને બીજી અલવાન હાય ત્યાં જ સંભવી શકે છે. જેમ સર્પ-નકુલ, ગા-વ્યાઘ, ઉંદર-બિલાડી વિગેરમાં. પરન્તુ અત્ર જ્યારે પાતપાતાના વિષયમાં ખંને સરખા બળવાળા છે ત્યારે સત્ત્વ-અસત્ત્વમાં વિરાધના સંભવ જ કયાં છે ? એ ખાસ વિચારણીય છે. હવે રહ્યા મરસ્પરપરિહાર નામના ત્રીજે વિરાધ. તેના પણ અત્ર સંભવ નથી તે સમજાવવામાં આવે છે, - એકજ કેરીમાં જે વખતે લીલ રૂપ અને ખાટા રસ હાય તે વખતે પીછું રૂપ અને મધુર રસ સંભવતા નથી. માટે મધુર રસ અને પીળા રંગ, પ્રથ-સના લીલા વર્જીને તથા ખાટા રસની સત્તાને દ્વર કરીને તેવી અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરે છે તેવે ઠેકાણે આ આ દાષના અવસશ રહે છે. પરન્ત સત્ત્વકાલમાં પરરૂપથી અસત્ત્વને રહેવામાં જ્યાં લગાર માત્ર વિરાધ નથી, ત્યાં પરસ્પર પરિહાર નામના બિચારા નપુંસક વિરોધ પચ આવીને શું કરવાના ? માટે त्रीके विरोध पण अत्र नधी ते ખુખ ધ્યાનમાં રાખવું.

કિંચ, સ્યાદાદ માનવામાં વિરાધના અવકાશ બિલકુલ કે જ નહિ, તે કેઇક વિશેષ રૂપથી સમજાવવામાં આવે છે.→ પૂર્વે કહેલા વિરાધા શું સ્વરૂપમાત્રના સદ્દભાવથી આવે છે? અથવા એક કાલમાં સંભવ ન હાવાથી આવે છે? અથવા એક દ્રવ્યની સાથે સંબન્ધમાં ન ઘટવાથી આવે છે? અથવા એક કાલમાં, એક દ્રવ્યમાં અને એક પ્રદેશમાં સંબન્ધ ન રહે-વાથી આવે છે? આ ચાર પ્રશ્ના વિરાધપ્રદર્શક એકાન્તવાદી-એને પૂછવામાં આવે છે.

તેમાં પ્રથમ પક્ષનાતા અવકાશ છેજ નહિ. જયાં પાતાની સદુભાવ દશામાં શીત સ્પર્શને બીજા નિમિત્તની અપેક્ષા ન હાય ત્યાં જ સ્વરૂપસદ્ભાવ નામના પ્રથમ પક્ષને અવકાશ રહેછે, છતાં જે માનવામાં ન આવે તેા ત્રણ લાકમાં પણ શીત **સ્પર્શની સ**દ્ભાવદશામાં ઉષ્ણસ્પર્શના અભાવ થવા જો**ઇએ** અને પ્રકૃતમાં તા જ્યારે એક વસ્તુમાં સત્ત્વ-અસત્ત્વને સાથે માનવામાં સ્વપસ્દ્રવ્યાદિ ચતુષ્ટયરૂપ અન્ય નિમિત્તની અપેક્ષા રહે છે, ત્યારે પ્રથમ પક્ષને અવકાશ કર્યા રહ્યા ? હવે રહ્યા બીજો પક્ષ. તે પણ જયારે એક કાલમાં સ્પરૂપની અપ્-ક્ષાએ સત્ત્વ અને પરરૂપની અપેક્ષાએ અસત્ત્વના જૂદી જુદી રીતે અનુભવ થાય છે. ત્યારે એક કાલમાં સંભવ ન 👪ાવારૂપ બીજા પક્ષના પણ અત્ર અવકાશ કર્યા રહ્યા 🤉 ત્રીજા પક્ષમાં પણ દેષના સંભવ ખતાવવામાં આવે છે-જ્યાર એકજ લાહાના ગાળામાં રાત્રિમાં શીત સ્પર્શ જોવામાં આવે છે અને દિવસમાં ઉષ્ણ સ્પર્શના અનુભવ થાય છે; ત્યારે એક દ્રવ્યમાં શીતાષ્ણના અસંભવ હાવાથી સત્ત્વ-અસત્ત્વના પણ અસંસવ છે એ વાતનું લાેઢાના ગાેળારૂપ દ્ર**્યના** દેષ્ટા**ન્તશ્રી**  નિરાકરણ કરવામાં આવ્યું માટે ત્રીજો પક્ષ પણ અનાદ-રણીય છે.

હવે રહ્યાે ચાંથા પક્ષ. તે પણ હેય છે. એકજ લાહાના વાસણમાં જે દેકાણે સ્પર્શની અપેક્ષાએ ઉષ્ણ સ્પર્શ માલૂમ પેંડે છે, તેજ દેકાણે રૂપની અપેક્ષાએ શીતપણું પણ અનુભવ— ગાંચર થાય છે. જો કદાચ રૂપની અપેક્ષાએ પણ ઉષ્ણ સ્પર્શ પણું માનવામાં આવે તો જોવાવાળા મનુષ્યનાં નેત્રા જ ખળી જવાં જોઇએ, કારણ કે આપ તા નેત્રને પ્રાપ્યકારી માના છા; તેમ જ અત્ર પણું એક પ્રદેશમાં એક કાલમાં તથા એક દ્રવ્યમાં સ્વરૂપ દ્રવ્યાદિ ચતુષ્ટ્યની અપેક્ષાએ સત્ત્વ અને અસત્ત્વ માનવામાં કાઇ પણું જાતની અડચણું જ નથી ત્યારે વિરોધ દર્શાવાર ચાંથા પક્ષ પણ નિર્ણુ હિપણાના પરિચય કરાવે છે, તેમ કેન કહી શકાય ?

પ્ર૦ એકજ વસ્તુમાં એક કાલમાં અ'ને વિરૂદ્ધ ધર્મી રહે છે, એમ કેવી રીતે માની શકાય ?

ઉ૦ જેમ એકજ પુરુષમાં સાપેક્ષપણે લઘુપણું, ભારેપણું, વૃદ્ધપણું, પુત્રપણું, પિતાપણું વિગેરે અનેક વિરૃદ્ધ ધર્મોને માનવામાં જયારે આપ લોકોના મતમાં વિરૃદ્ધતા ભાસતી નથી ત્યારે સત્ત્વ, અસત્ત્વ,નિત્યત્વ, અનિત્યત્વ વિગેરે ધર્મોને સાપેક્ષપણું એકમાં માનવામાં વિરોધની ગન્ધ પણ કયાંથી હોય તે તો સહજ સમજી શકાય તેમ છે. સારાંશ-પરસ્પર વિરાધને ભજનાર ધર્મોને સાપેક્ષપણું એક માનવા છતાં પણ સવેશા વિરોધનો અવકાશ નથી. વિરૃદ્ધતા તા સ્થૂલદૃષ્ટિથી

વિચાર કરનારાઓના મતમાંજ નિવાસ કરી શકે છે. પરન્તુ સૂક્ષ્મદિષ્ટિથી વિચાર કરનારાઓને સાપેક્ષપણે એકમાં અનેક ધર્મોને માનવા છતાં પણ લેશમાત્ર વિરોધ ભાસતા નથી તે ખાસ ધ્યાનમાં રાખવું. વિરોધ નામના પ્રથમ દાષતું નિરાકરણ કરવામાં આવ્યું.

## સ'શયનુ' નિરાકરણ.

જે ઠેકાણે વસ્તુની પ્રતીતિ દઢપણે ન થતી હેલ્ય, ત્યાં જ સંશયના અવકાશ રહેછે-જેમ સ્થાણુ-પુરુષમાં; પરન્તુ આ કેકાણે તા સ્વરૂપથી સત્ત્ર અને પરરૂપથી અસત્વની પ્રતીતિ જયારે ખૂબ દઢપણે થાય છે ત્યારે સંશયને અવકાશ જ કર્યાં રહ્યાં ?

## અનવસ્થાનું નિરાકરણ

सत्त्व, असत्व विशेरे धर्मी वस्तु संभन्धी छे, परन्तु धर्मीना ते धर्मी नथी; अर् के धर्माणां धर्मा न सन्ति अे बं वयन छे. तेने अनुदू आक्षवामां पण् अनेअन्ति भिक्षं वयन छे. तेने अनुदू आक्षवामां पण् अनेअन्ति सिवाय संभवी क्षाति नथी तथा अनेअन्त पण् सम्यङ् ओअन्त सिवाय संभवी शक्तो नथी. भाटे नयनी अपेक्षाओ सम्यङ् ओअन्त आवेष्ठे. तथा नय अने प्रमाणु सिवाय वस्तुनुं परिज्ञान यथार्थ रीते थि शक्तं नथी. केम वस्तुतत्त्वना परिज्ञानमां सम्यङ् प्रमाणुनी अपेक्षा छे, तेम सम्यङ् नयनी अपेक्षा पण् कर्र रहे छे.

માનવાની આવશ્યકતા રહે છે. પ્રકૃતમાં સાપેક્ષપણે સત્ત્વમાં પણ સત્ત્વ-અસત્ત્વરૂપ ધર્મા રહેછે. એવી કલ્પના કરવામાં કંઇ પણ આધા છે જ નહિ.

પ્ર૦ સત્ત્વમાં પણ સત્ત્વ-અસત્ત્વરૂપ ધર્મીને માનવામાં અનવસ્થા દોષ આવે છે, માટે કંઇ બાધ નથી એવું કથના અપ્રકૃત કેમ ન કહેવાય ?

७० के अनवस्था अनेशन्तने लूषणुर् होय ते होषरेपे हों। शहे क नहि. के अनवस्था मानवामां मूलने। क
विनाश थते। होय ते क इषणुर् छे के भास ध्यानमां राभवुं.
मूलिक्षितिकरीमाहुरनवस्थां हि दृषणम् । आ पंहित
यणु ६ पर्शुं इत वातने क टेहा आपे छे केम केम सत्त्वनी ६ पर
सत्त्व-असत्त्वनी ६ ६ पना हरवामां आवे छे; तेम तेम अनेहान्तमां लूषणुता वधती क जाय छे. पहार्थभात्रमां स्वर्धशी
सत्ता अने परर्पथी असत्त्व छे ते वात विशेषर्पथी समन्
आववामां आवे छे.—

ઉપયોગપણું જીવનું લક્ષણ હોવાથી જીવનું પ્રથમ સામાન્ય ઉપયોગપણું સ્વરૂપ છે અને અનુપયોગપણું પરરૂપ છે. ઉપયોગસ્વરૂપ જીવનું પણ સાકાર વ્યવસાય તથા નિરાકાર દર્શન સ્વરૂપ છે અને વિપરીત પરરૂપ છે, સાકાર વ્યવસાયરૂપ જ્ઞાનનું પણ પ્રત્યક્ષ તથા પરાક્ષ જ્ઞાન સ્વરૂપ છે અને તેનું વૈશદ તથા અવૈશદ સ્વરૂપ છે અને અનાકાર દર્શનનું પણ ચક્ષદર્શન,

અચલુદર્શન, અવધિદર્શન, કેવલદર્શન સ્વરૂપ છે અને પરાક્ષ ञ्चानतु' पण् ઇन्द्रिय-अनिन्द्रियनिभित्तक वस्तुपरिश्रयप्रध्" સ્વરૂપ છે અને પારમાથિક પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનનું પણ અવધિજ્ઞાન મન:પર્યાયજ્ઞાન તથા કેવલજ્ઞાન સ્વરૂપ છે અને તેથી ઉલટાં તમામ પરરૂપા સમજવાં. આવી રીતે સ્વરૂપસત્તાની ઉપર સ્વરૂપ-સત્તા તેની ઉપર પણ સ્વરૂપસત્તા માનવામાં અનેકાન્તમાં કંઇ પણ દૂષણ આવતું નથી. જ્યાં સ્વરૂપના સ્વરૂપનું વિવેચન કરવામાં સારા પરિચય થતા હાય ત્યાં દ્રષ્ણ હાય જ કયાંથી ? ભાવાર્થ-જીવમાં ઉપયોગ સ્વરૂપની અપેક્ષાએ સત્ત્વ અને અનુપયાગ સ્વરૂપથી અસત્ત્વ, ઉપયોગસત્તામાં પણ જ્ઞાન દર્શનની સત્તા અને જડપણ વિગેરની અસત્તા. જ્ઞાન સત્તામાં પણ પરાક્ષ તથા પ્રત્યક્ષની સત્તા અને અનાકાર દર્શનની અસત્તા. અનાકાર દર્શનમાં પણ સામાન્યરૂપે વસ્તુના પશ્ચિય કરાવવાની સત્તા અને સાકારની અસત્તા. પરાક્ષ-ગ્રાનમાં પણ અસ્પષ્ટપણાની સત્તા અને સ્પષ્ટપણાની અસત્તા. પ્રત્યક્ષમાં પણ સ્પષ્ટપણાની સત્તા અને અસ્પષ્ટપણાની અ-સત્તા. અવૈશાદમાં પણ ઇન્દ્રિય અને અનિન્દ્રિયજન્યતાની सत्ता अने भीकानी असत्ता केवी रीते सत्त्वनी अपर सत्त्व-અસત્ત્વની કલ્પના કરવામાં જયાં સ્વરૂપતું વિશેષરૂપથી ભાના થતું હોય ત્યાં અનવસ્થાને દ્વષ્ણરૂપે ગણાય જ કેવી **રીતે ?** 

પૂર્વ સત્ત્વમાં પણ સત્ત્વ-અસત્ત્વની કલ્પના કરવામાં ધર્મોની ઉપર ધર્મો રહેતા નથી એ વાકયની સાથે વિરાધ તેક જરૂર આવવાના. ઉ૦ ઉપર્યું કત શંકા વસ્તુતત્ત્વના પરિજ્ઞાનથી જે વિકલ હોય, તેને જ થઇ શકે તેમ છે, કારણ કે કાંઇ એક ધર્મીની અપેક્ષાએ જે ધર્મ રૂપ છે તે સદાને માટે સર્વની અપેક્ષાએ ધર્મ રૂપ જ હોવા જોઇએ એવી કાઇ રાજજ્ઞા નથી. જેમ કાઇ પાતાના પિતાની અપેક્ષાએ પુત્ર છે એતાવતા તે સમસ્ત જગ-ત્નો પુત્ર છે એમ કહેવા તો કાઇ પણ છુદ્ધિશાલી સાહસ કરી શકે જ નહિ. કિન્તુ જે વ્યક્તિ પોતાના પિતાની અપેક્ષાએ પુત્ર છે, તે પણ પોતાના પુત્રની અપેક્ષાએ પિતા પણ થઇ શકે છે. તેમ અત્ર પણ જે પોતાના ધર્મીની અપેક્ષાએ ધર્મ રૂપ છે, તે પણ પોતાના ધર્મની અપેક્ષાએ ધર્મી રૂપ જરૂર થઇ શકે છે.

સારાંશ—સત્ત્વની ઉપર પણુ બીજા સત્ત્વની કલ્પના કરવામાં પ્રથમના સત્ત્વમાં ધર્મી પણું અને બીજા સત્ત્વમાં ધર્મ-પણું એવી રીતે ઉત્તરાત્તર ધર્મી પણું તથા ધર્મ પણું જરૂર માનવું જોઇએ. એતાવતા ધર્મી માં જ ધર્મ ને સ્વીકાર હોવાથી પૂર્વોક્ત વાક્ય સાથે કંઇ પણ વિરોધ છે જ નહિ.

પૂર્વ-આવી રીતે કલ્પના કરવામાં પણ અનવસ્થાદાષ તો જરૂર આવવાના, કારણકે ધર્મ'-ધર્મીના વ્યવહાર તા અનાદિ અનન્ત છે.

ઉ૦-દિવસ પછી રાત્રિ, રાત્રિ પછી દિવસ અને તે પછી સત્રિ, ત્યાર પછી દિવસ-આવા પ્રકારના અનાદિ અનંત વ્યવ-ઢારમાં જેમ અનવસ્થાને દ્રષણ્ર્યે માનતા નથી તથા બીજથી અક્ર, તેથી બીજ અને તેથી અંકુર. આવા પ્રકારના વ્યવહારમાં પણ જેવી રીતે અનવસ્થાને દ્રષણુરૂપે માનતા નથી તેમ ધર્મે-ધર્મીના વ્યવહારમાં પણ અનવસ્થા દ્રષણુરૂપ નથી એ જરૂર લક્ષ્યમાં રાખવું. માટે અનવસ્થા પણ અનેકાન્તમાં દ્રષણુર્ષે નથી એ વાત નિશ્ચિત થઇ.

### વૈયધિકરણ દાેષનુ નિરાકરણ.

જેમ એક ફળરૂપ વસ્તુમાં રૂપ, રસ, ગન્ધ, સ્પર્શને સાથે રહેવામાં વૈયધિકરણુપણું માનવામાં આવતું નથી; તેમ સત્ત્ર અસત્ત્વને પણ એક ઠેકાણું રહેવામાં વૈયધિકરણુપણું છે જ નહિ.

### સ'કર વ્યતિકર દાષનુ' નિરાકરણ

જેમ મેચક જ્ઞાન અનેક સ્વભાવવાળું છે તો પણ એક સ્વરૃષ્ટ માનવામાં સંકર વ્યતિકર દોષને આપ લાક અવકાશ આપતા નથી, તેવી રીતે આ ઠેકાણે પણ સ્વદ્રવ્યાદિ ચતુષ્ટયથી વસ્તુમાં સત્ત્ર અને પરદ્રવ્યાદિ ચતુષ્ટયને લઇને તેમાં અસત્ત્વ માનવામાં પણ તે દોષાને લગાર માત્ર અવકાશ મળતા નથી. કિંચ અના મિકદ આંગળીની સાથે એકી વખતે મધ્યમા તથા કનિષ્કા આંગળીની સાથે સંચાગ થવાથી અના મિકા મધ્યમાથી નાની છે અને કનિષ્કાથી મોટી છે. આવા પ્રકારના નાના માટાના વ્યવહાર એક વખતે માનવામાં જેમ સંકર વ્યતિકર દોષ આવતા નથી તેમ અત્ર પણ આવતા નથી એ ખૂબ ધારી રાખલું.

> વ્યવહારલાય-દાષતું નિરાકરણ. જલમાં અનલપણના પ્રસંગ ખતાવીને જલના અર્થીની

જલમાં પ્રવૃત્તિના પ્રસ'ગ જે ખતાવવામાં આવ્યા તે પણ મહા-મિશ્યાત્વ માહની ચેષ્ટા સિવાય બીજાં કા પણ છે જ નહિ. તે વાતને **દઢ કરવામાં આવે છે. જલમાં જે જલપ**ણ અતાવવા**માં** આવ્યું છે તે પણ પાતાના સ્વરૂપની અપેક્ષાએ, નહિ કે બીજાના સ્વરૂપની અપેક્ષાએ. અર્થાત્ જે પુદ્દગલા જલરૂપે પરિણુમેલાં હાય તેવી જલાવસ્થામાંજ જલપણાનું સત્ત્વ છે, નહિ કે અિશ વિગેરે રૂપથી પરિણ્મેલ પુદ્દગલાની અગ્નિ વિગેરે અવસ્થાની અપે-ક્ષાએ, કિન્ત તે અપેક્ષાએ તાે જલમાં અસત્ત્ર રહેલ છે. આ ં ઉપરથી એ લાવ નીકળ્યાે કે જ્યારે અગ્નિરૂપથી જલમાં જલની સત્તા જ નથી અને જલરૂપથી અગ્તિમાં અગ્તિની સત્તા નથી ∢યારે આપ જ બતાવા કે જલના અર્થિની અગ્નિમાં **અને** અગ્નિના અર્થિની જલમાં પ્રવૃત્તિ થવાના પ્રસંગ જ કેવી રીતે આવી ચાકવાના ? માટે આવી રીતે અસંબદ્ધ પ્રક્ષાપ કરી સ્વયં નવા: धरान् नाशयन्ति यो वाडयतुं अवक्षंणन डरी जीकाने इसा-વવા ચેષ્ટા કરવી તે તો નરી બ્રાન્તિ સિવાય બીજું શું કહી શાકાય ໃ કિ ચ, પુદ્દગલમાં અનન્ત શક્તિ હેાવાથી જલનાં પુદ્દગલા કદાચિત્ વર્ક્લિરૂપે પરિણમે છે અને વર્ક્લિનાં પુદ્દગલા કદાચિત્ જલ-રૂપે પરિશુમે છે. માટે કાલ વિગેરે સામગ્રીસમુદ્રાયની અપેક્ષાએ અગ્નિમાં જલરૂપતા અને જલમાં અગ્નિરૂપતા માનવામાં અમારે તા કાઇપણ જાતની અડચણ છે જ નહિ અને પ્રવૃત્તિ તા જે જે કાલમાં જેવા જેવા પરિણામ દેષ્ટિગાચર થાય તે તે કાલની અપે-ક્ષાએ તે તે પરિણામને અનુકૃલ જ થઇ શકે છે. જેમ કાઇ ્યક્તિ કાઇ લવમાં કાેઇના પુત્ર થયાે અને તેજ વ્યક્તિ લવા- न्तरमां तेना पिता थया अने डांड अवमां अने परस्पर आंड थया अथी अ समकवानुं छे डे तेमां निरन्तर पितानी क ० थवडार थाय अथा पुत्रना क ० थवडार थाय अथे। नियम डहापि णांधी शंशय क निड. परन्तु के डांबमां पुत्रना परिण्यम थया है। होय ते डांबनी अपेक्षाओ पुत्रपण्याना ० थवडार अने के डांबमां पिताना परिण्यम थया होय ते डांबमां पितापण्यानी ० थवडार डरवा. आ प्रमाणे ते ते डांबनी अपेक्षाओं ते ते ० थवडार डरवा केवी रीते त्यां प्रसिद्ध छे तेम प्रष्टुतमां पण्य के समये केवा परिण्यम हाय ते समये तेमां तेवा प्रधारना ० थवडार डरवा ओ वात पण्य न्यायसिद्ध छे. ओ प्रधार सत्त्व असत्वमां पण्य काणी होतं तो आस ह्यानमां राणवुं.

પૂર્વ સ્યાહાદ માનવામાં પ્રમાણમાં અપ્રમાણના, સર્વ રામાં અસર્વ રાપણાના, સિદ્ધમાં અસિદ્ધપણાના પ્રસ'ગ વિગેરે દેખો તો જરૂર આવવાના.

ઉ૦ ઉપર્યું કત કથન પણ પાતાના ખાલકાને એકાન્તમાં બેસી સમજાવવા લાયક છે; પ્રામાણિક સભાની મધ્યમાં બેસી એલવા લાયક નથી તે સમજાવવામાં આવે છે-પ્રમાણ પણ પાતાના વિષયમાં પાતાના સ્વરૂપથી પ્રમાણરૂપ છે અને અપ્રમાણના વિષયમાં અપ્રમાણરૂપથી અપ્રમાણરૂપ છે એ વાતને અમા સારી રીતે સ્વીકારીએ છીએ અને આપ જે પ્રમાણના અવિષયમાં પણ તે રૂપથી પ્રમાણરૂપ માનતા હો તો આપની કૈવળ

**્રાહિની જ ખલિહારી સિવાય બીજું શું કહી શકાય ? તથા સર્વેજ્ઞ** પણ સકલ રૂપને સાક્ષાત્કાર કરવા રૂપ કેવલજ્ઞાનની અપેક્ષાએ છે, નહિ કે છાદ્દમસ્થિક જ્ઞાનની અપેક્ષાએ. એ રૂપથી સર્વજ્ઞ અસર્વર્ છે એમ માનવામાં અમા લગાર પણ સંકાચ કરતા નથી. કિંચ, આપ લાક છાદ્દમસ્થિક જ્ઞાનની અપેક્ષાએ પણ તો સર્વજ્ઞ માનશા તા અમને કંઇ અડચણ નથી, પરન્તુ દ્રાક્ષના ક્ષેત્રમાં બેસીને જો ગધેડા ચરતા હોય તા રસ્તામાં ચાલનાર મતુષ્યતું મન દુલાય એટલુંજ માત્ર છે: માટે છાદુમસ્થિક જ્ઞાનની અપેક્ષાએ અસર્વ રૂ માનવા અને કેવલજ્ઞાનની અપેક્ષાએ સર્વરૂ માનવા. એ વાત આપના મત પ્રમાણે પણ સિદ્ધ થઇ. તથા સિદ્ધ પણ પાતાની સાથે લાગેલાં અનાદિ કાલનાં કર્માના સર્વધા નાશ થવાથી સિદ્ધરૂપ છે અને સંસારી અવ-સ્થાની અપેક્ષાએ તે અસિદ્ધરૂપ છે. તેવી રીતે કુતમાં અકુતની ઉક્તમાં અનુકતની, ભુક્તમાં અભુક્તની આપત્તિ પણ અમારા મતમાં છે જ નહિ: કારણ કે અમા તા સાપેક્ષરૂપથી અને માનીએ છીએ. કરેલા ઘડામાં કૃતપર્ણ અને કાલાન્તરની અપે-ક્ષાએ તેમાં અકૃતપર્શ, તથા કહેલા વચનમાં ઉક્તપર્શ અને કાલાન્તરની અપેક્ષાએ તેમાં અનુકતપહ્યું, લાેગવેલામાં ભુક્તપણું અને કાલાન્તરની અપેક્ષાએ તેમાં અભુક્તપણું આવી રીતે સર્વત્ર સાપેક્ષ વ્યવહાર માનવામાં જયારે કાઇ પણ જાતના લગાર માત્ર ખાધ આવતા નથી ત્યારે વ્યવહારના ઉच्छेहना प्रसंभनी ते। वातक शी क्रवी ?

પ્ર૦ સિદ્ધને કર્માના ક્ષય શું એકાન્તથી માનાછા અથવા કથંચિત માના છા ? તેમાં પ્રથમ પક્ષ સ્વીકારવામાં અને કાન્તના નાશ અને તે સાથે તમારા ધર્મના પણ નાશ થવાનો અને બીજા પક્ષમાં સર્વથા કર્મોના નાશ નહિ થવાથી સિદ્ધમાં પણ અસિદ્ધપણાની આપત્તિ જરૂર રહેવાની.

ઉ૦ સિદ્ધના જીવોએ પાતાના કર્મોના ક્ષય સ્થિતિ જન્મ, અનુભાગળન્ધ અને પ્રકૃતિબન્ધ આ ત્રણની અપેક્ષાએ કરેલ છે, નહિ કે પરમાણુની અપેક્ષાએ; કારણ કે પરમાણુના ક્ષય તા કે કાઇ પણ રીતે કાઇનાથી પણ થઇ શકવાના નહિ. આવી પરિસ્થિતિ હાવા છતાં પણ જો નાશ માનવામાં આવે તા તેના નહિ રહેવાથી કાલાન્તરે સર્વ વસ્તુના અભાવ જ થઇ જવાના. માટે પરમાણુના નાશ થતા નથી એ જરૂર સ્વીકારલું જોઇએ અને જ્યારે તેના નાશ થતા નથી ત્યારે તે અપેક્ષાએ પણ અમારામાં અસિદ્ધ પણાના પ્રસંગ બિલકુલ છે જ નહિ. આવી રીતે યુક્તિસિદ્ધ સ્યાદ્ધાદરૂપી વજમય કિલ્લાની અંદર માયારૂપી લાક્ષાના ગાળાના પ્રવેશ થઇ શકે જ નહિ એ વાતને સદ્ગત પંડિતશિરામાણ મહામહાપાધ્યાય રામમિશ્ર શાસી- છએ પોતાના સુજનસ મેલન નામના ટ્રેક્ટમાં ખૂબ સ્પષ્ટ રીતે સમજાવી છે.

બીજા લાેકાેએ પ્રકારાન્તરથી સ્વીકારેલ સ્યાદ્ધાદ.

ખાહેલાકા યુક્તિથી સ્યાદાદને માનવા છતાં પણ વચનદ્ર! રા નિરાકરણ કરવા જે પ્રયત્ન કરે છે, તે જણાવવામાં આવે છે—

સવિકલ્પ જ્ઞાન તથા સ્વપ્નાદિદશેન બાહ્ય અર્થની અપૈક્ષાએ જે બ્રાન્તર્પ છે, તે જ પાતાના સ્વરૂપની અપૈક્ષાએ

અબ્રાન્ત છે. આ ઠેકાણે એકજ જ્ઞાનમાં કાઇ અપેક્ષાએ બ્રાન્ત-પાંછું અને કાઇ અપેક્ષાએ અબ્રાન્તપણું સ્વીકારનાશ બાહોથી કાઇ પણ રીતે સાપેક્ષવાદ રૂપ સ્યાદ્ધાદનું ખંડન થઇ શકે ખરૂં? તથા દર્શનની ઉત્તર કાલમાં થનારા જે સ્વાર્થોકાર અધ્યવસાય રૂપ વિકલ્પ તેને ગાદ્ય અર્થમાં સવિકલ્પકપણું હોવાથી અને આત્મસ્વરૂપમાં તા સર્વિચત્ત ચૈત્તાનું આત્મસંવેદનરૂપ પ્રત્યક્ષ માનવાથી નિર્વિકલ્પકપણું આ પ્રમાણે એકજ જ્ઞાનમાં કાઇ અપેક્ષાએ સવિકલ્પકપણું અને કાઇ અપેક્ષાએ નિર્વિકલ્પકપણું એમ ખંને રૂપા માનવાથી અનેકાન્તના આશ્રય લીધા સિવાય છૂટકા જ નથી.

તથા હિંસા, વિરતિ, દાન વિગેરેનું જે ચિત્ત છે તે જ સ્વસં-વેદનમાં પ્રાપ્ત થયેલ સત્ત્વ, બાધરૂપતા, સુખ વિગેરેમાં પ્રમાણ-રૂપ છે અને તે ક્ષણુક્ષચિપણામાં તથા સર્વ પ્રાપણશક્તિ વિગે-રેમાં અપ્રમાણુર્ય છે. આવી રીતે એકજ ચિત્તમાં કાઇ અપે-ક્ષએ પ્રમાણુતા અને કાઇ અપેક્ષાએ અપ્રમાણુપણું આ અને વિરુદ્ધ વાતા અનેકાન્તવાદના સ્વીકાર કર્યા સિવાય કેવી રીતે ઘટી શકશે ? તેના વિચાર કરશા.

જે વસ્તુ ચતુરસ, ઉદ્વેતા રૂપથી પ્રમેય છે, તે જ મધ્ય-ભાગ ક્ષણવિવર્તાદ રૂપથી અપ્રમેય છે. આવી રીતે એકજ વસ્તુમાં પ્રમેયપણું તથા અપ્રમેયપણું માનનારાઓથી પણ અનેકાન્તતું શરણ લીધા સિવાય કદાપિ છૂટકારા ઘવાના નહિ. પૂર્વેત્તર ક્ષણની અપેક્ષાએ એકજ ક્ષણમાં જન્યતા તથા જનકતાના સ્વીકાર દ્વારા સ્યાદાદ-મહાનરેન્દ્રની પધરામણી ઘરમાં અવશ્ય કરાવવી પડે છે.

અર્થાં કાર જ્ઞાન પાતેજ અર્થં નું ગ્રાહક હાય, બીજું નહિ; એવી રીતે માનનારાનું ચિત્રપટને ગ્રહે કરનાર; એક જ્ઞાન અનેકાકારર હોવાથી તેઓથી સ્યાદ્રાદ—મહાનરેન્દ્રની આજ્ઞાના દ્વાપ કદાપ થઇ શકવાના નહિ. તથા સુગતનું જ્ઞાન સર્વ પદાર્થ નિષયક હોવાથી અને સર્વ અર્થના આકારર પ હોવાથી તે પણ ચિત્ર કેમ ન કહેવાય ? એકજ હેતુમાં પક્ષધમં પણું તથા સપક્ષ સત્ત્વ દ્વારા અન્વયરૂપતા અને વિપદ્ધમાં નહિ રહેન્ વાથી વ્યતિરેકરૂપતા —આ પ્રમાણે એકજ હેતુમાં અન્વયિપણું તથા વ્યતિરેકપણું એ થ'ને વિરૃદ્ધ છે તો પણ સાપેક્ષપણાથી અવિરૃદ્ધપણું અતાવનારા સુગતશિષ્યોથી કોઇ પણ રીતે અનેકાન્તથી લાગીને દ્વર જવાય તેમ છે જ નહિ. ઉપર્યું કત તમામ યુક્તિયા ખાદ્યના અનુયાયી વૈભાષિકના વિચાર પ્રમાણે અતાવવામાં આવી.

## સાત્રાન્તિકના મત પ્રમાણે અનેકાન્તનું નિરૂપણ—

' એક જ કારણ ઉત્તરોત્તર સામગી અન્તર્ગત કાર્યને કરનાર હોય છે' તેમ તેઓ માને છે. જેમ રૂપ, રસ, ગન્ધ નિગેરે સામગ્રીમાં રહેલું રૂપ ઉપાદાન સ્વરૂપથી પાતાના ઉત્તર સાણના રૂપને પેદા કરે છે અને રસાદિ ક્ષણોને સહકારીર્પે પેદા કરે છે અને તે રૂપ-રૂપના અવલાકન કરવાના મન-વાળાને ચક્ષ વિગેરે સામગ્રી અન્તર્ગત પુરૂષને સહકારીપણે સાન

મેદા કરાવે છે. એવી રીતે એકજ કારણુ અનેક કાર્યોને એક કાલમાં કરી શકે છે—આવી તેઓની માન્યતા ઉપર પ્રશ્નને અવકાશ જરૂર રહે છે કે, શું તે એક કારણ અનેક કાર્યોને એક સ્વભાવથી કરે છે અથવા તા બિજ્ઞબિજ્ઞ સ્વલાવથી ?

તેમાં પ્રથમ પક્ષ માનવામાં તો જયારે એકજ સ્વભાવથી અનેક કાર્યોને કરવાપણું તેમાં છે, તો પછી કાર્યોમાં ભિન્નતા આવવાનું શું કારણ ? કારણ કે એક સ્વભાવવાળા કારણથી અનેલાં કાર્યો તમામ જૂદાં છે એમ તો કદાપિ ન જ થવું જોઇએ. કિંચ, આપ લાક પણ જયારે એકમાં અનેક કાર્ય કરવાપણું માના છા, ત્યારે નિત્ય પદાર્થ એક સ્વભાવથી વિવિધ કાર્ય કરે છે; એવી રીતે માનનારા સાંખ્ય વિગેરનું ખંડન કરવાનું શું કારણ ? જે વાત માનવામાં સરખા દાષ આવતા હાય તે દાષોના ઉદ્યાર પાતાના ઉપરથી કર્યા સિવાય ખીજા ઉપર આક્ષેપ કરવા તૈયાર થવું એ તો પાતાની ખરેખરી અજ્ઞાનના જ કહી શકાય.

જેમ અનિત્યમાં વિવિધ કાર્ચ કરવાપણુ ઘટતુ નથી, તેમ નિરંશ એકસ્વભાવરૂપ નિત્ય પદાર્થમાં પણ વિવિધ કાર્ય કરવાપણું ઘટતું નથી. માટે નિત્યમાં વિવિધ કાર્ય કરવાપણું માનવામાં આવતું નથી. આ કથન પણ ધૂલિપ્રક્ષેપરૂપ હોવાથી અનાદરણીય છે.

જો કહાચ એમ કહેવામાં આવે કે સહકારીના લેદથી અનિત્ય પદાર્થ વિવિધ કાર્ય કરે છે, તાે પછી નિત્ય પદાર્થ પણ તેવી રીતે વિવિધ કાર્ય કેમ ન કરી શકે ? અથવા વિવિધ સ્વભાવથી અનિત્ય પદાર્થ વિવિધ કાર્ય કરે છે, ત્યારે નિત્ય પણ વિવિધ ત્વભાવ દ્વારા વિવિધ કાર્ય ન કરી શકે તેનું શું કારણ વિવિધ ત્વભાવ દ્વારા વિવિધ કાર્ય ન કરી શકે તેનું શું કારણ ? એ પણ સાથ વિચારણીય છે. તેના ઉત્તરમાં એમ કહેવામાં આવે કે ફૂટસ્ય એક સ્વભાવવાળા નિત્ય પદાર્થમાં જયારે વિવિધ સ્વભાવ જ નથી ત્યારે વિવિધ કાર્ય કરવાની તેમ વાત જ શી કરવી? તો પછી અનિત્ય પણ એક સ્વભાવવાળું હોવાથી તે દ્વારા પણ વિવિધ કાર્ય કરવાના સંભવ કેવી રીતે હોઇ શકે ? આ પ્રમાણે નિત્યમાં તથા અનિત્યમાં કાર્ય કરવામાં સમાન દેષ આવતા હોવાથી નિત્યાનિત્ય ઉભયરૂપ વસ્તુ માની સ્યાદાદનું અવલંખન કરવું તેજ સર્વોત્તમ છે. અપરંચ, એક સ્વભાવવાળા કારણમાં અનેક કાર્ય કરવાપણું માનવું તે પણ પ્રકારાન્તરથી અનેકાન્ત નહિ તો બીજું શું કહી શકાય ?

# સુગતશિષ્યાનુયાયિ જ્ઞાનવાદિના મત પ્રમાણે સ્યાહાદનું પ્રદર્શન

સ્વાર્થ અને આકારનું એક જ અભિન્નર્પે સંવેદન થાય છે અને સંવેદનથી ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકના આકારના અનુભવ પાતાની મેળે થાય છે. તથા સંવેદનમાં ગ્રાહ્ય-ગ્રાહકના આકારની કલ્પના તો સ્વપ્નામાં પણ અનુભવગાચર તેઓને નહિ જ હોય. જ્યારે વસ્તુસ્થિતિ આવા પ્રકારની છે, તો પછી જે કદાપ અનુભવગા ચર ન હોય તેને પણ અનુભવગાચર માનવામાં આવે તો સર્વને

મુક્તિના પ્રસ'ગ આવવાના; કારણુંકે તત્ત્વજ્ઞાનની ઉત્પત્તિને જ તેઓ મુક્તિ માને છે, અને સંવેદનના અનુસવ પણ કથંચિત્ સંવેદનરૂપે થાય છે. સારાંશ–સંવેદનમાં અનુસવપણું અને અનનુસવપણું આ ખંને વિરુદ્ધ ધર્માને માનવાથી અનેકાન્તનું શરણ તેઓને જરૂર લેવું પડે તેમ છે.

કિંચ, સર્વનું જ્ઞાન સ્વસંવેદનથી ગાદ્યગ્રાહકના આકા-મથી ગુન્ય હોવાને લીધે આત્માના અસંવેદન તથા સંવેદન-મણાને લઇને જ્યારે સવિકલ્પક-નિર્વિકલ્પકરૂપ થયું; ત્યારે આપના એકાન્તવાદ કર્યા રહ્યો ?

તથા ગ્રાહ્યાકાર પણ એક કાલમાં અનેક અર્થોના અવ-ભાસક હાેવાથી એકાન્તવાદ તાે કદાપિ ટકી શકવાના નહિ; માટે જ્ઞાનવાદીઓના મત પ્રમાણે પણ અનેકાન્તવાદ જરૂર સ્વીકરણીય થવાના.

અને શુન્યવાદી તો જયારે વધ્યાપુત્રની જેવા શુન્યનું જ પ્રતિપાદન અપ્રમાણિકપણે કરે છે, ત્યારે એવા અપ્રમાણિકની સાથે એકાન્ત—અનેકાન્તવાદની કથા પણ નકામી જ છે. જયાં કાઇપણ વસ્તુની માન્યતા જ નથી, ત્યાં આવા પ્રકારની કથા તો અધિર આગળ ગીતગાનની માફક અનુપયાગી જ થઇ પહવાની. આથી એ ભાવાર્થ નીકળ્યા કે એન્દ્રોના મત પ્રમાણે અનેકાન્તનાદ જરૂરના છે. તે વાતને નીચેના શ્ટ્રોકા પણ ટેકા આપી રહ્યા છે—

विज्ञानस्यैकमाकारं नानाकारकरम्बितम् । इच्छंस्तथागतः माज्ञो नानेकान्तं प्रतिक्षिपेत् ॥ —-वीतरायस्तीत्र, प्रधाश ८ भा, श्ट्षीष्ठ ८.

ભાવાર્થ પૂર્વમાં અપાઇ ગયા છે.

दूषपेदज्ञ एबोचैः स्याद्वादं न<sup>्</sup>तु पण्डितः । अज्ञपलापे स्रज्ञानां न द्वेषः करुणैव तु ॥

—અધ્યાત્માપનિષત્ ૧ અધિકાર, શ્લોક ૬૪.

ભાવાર્થ—જેવી રીતે સૂર્ય સન્મુખ કરેલ ધૂલિપ્રક્ષેપ પાતાને જ નુકસાનકર્તા થઇ પડે છે, પરન્તુ સૂર્યને તેથી કંઇ પણુ હાનિ નથી; તેવીજ રીતે અજ્ઞાની મનુષ્યા જ સ્યાદાદને પાન તાના કુતકે દ્વારા દ્વિત કરવા ઉદ્યમ કરે છે, તેથી સ્યદાદને કંઇ પણુ નુકસાન છે જ નહિ, પરન્તુ તેવા ઉદ્યમ કરનાર પાતે જ વિદ્વજનસમાજમાં હાંસીને પાત્ર અને છે. જે સાચા વિદ્વાન લેકિકા છે, તે તે તે સ્યાદાદના રહસ્યને વિચારી મનમાં પ્રમાદ ધારણ કરે છે; તેવા અજ્ઞાન નીઓના પ્રલાપમાં સુજ્ઞ જનોને કંઇ પણ દેષલાવ છે જ નહિ, પરન્તુ તેઓ ઉપર કરુણાલાલ રાખવા એવું પાતાનું કત્તં વ્યસમજે છે. કિંચ, પદાર્થના નિશ્ચય પણુ અનેકાન્તમાં જ થાય છે, તે વાત નીચના શ્લોકદારા સમજાવવામાં આવે છે—

अनेकान्तत एवातः सम्यग्मानव्यवस्थितेः ।
स्याद्वादिनो नियोगेन युज्यते निश्रयः परम् ॥
— शास्त्रवार्तांसभुरूयम स्तलक ७, १क्षीक २५, ५, २५५

ભાવાર્થ — અનેકાન્તવાદથી જ દરેક પદાર્થની વાસ્તવિક રીતે પ્રમાણ પૂર્વ ક વ્યવસ્થા થઇ શકે છે. એતાવતા પદાર્થના વાસ્તવિક નિશ્ચય અનેકાન્તવાદીઓને જ નિયમથી થાય છે, એકાન્તવાદિયાને નહિ—એ ખાસ ખ્યાલમાં રાખવું.

તથા વિરાધ પણ તે હાઇ શકે કે જે ન્યાયયુક્ત હાય, પરન્તુ જ્યાં કેવલ ન્યાયની ગન્ધ ન હાય તે લાકાએ વિરાધ અતાવવા તૈયાર થવું તે તા માત્ર પાતાની જડતા અથવા હઠવા હતે જ પ્રકાશિત કરવા સમાન છે, તે સિવાય બીજી કંઇ પણ મજવાનું છે જ નહિ. તે વાતને નીચેના શ્લાક સારી રીતે પુરવાર કરી આપે છે—

एवं न्यायाविरुद्धेऽस्मिन् विरोधोद्भावनं तृणाम् । व्यसनं वा जडत्वं वा प्रकाशयति केवलम् ॥ —शास्त्रवातीसभुव्यय रतला ७, १दी ॥ ३४, ५. २६४. भावार्थ ७५२ स्थावी अधे। छे.

નૈયાયિક-વૈશેષિકના મત પ્રમાણે અનેકાન્તનું પ્રદર્શન.

ઇન્દ્રિયાના સંખન્ધથી ધૂમત્તાન થાય છે અર્થાત આંખથી જોયા ખાદ ધૂમત્તાન થાય છે. અને તે દ્વારા અગ્નિનું અનુમાન કરાય છે. આ ઠેકાણે ઇન્દ્રિયાના પદાર્થની સાથે જે સંખન્ધ થયા, તેને તેઓ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણરૂપ માને છે અને ધૂમત્તાનને તેનું ફલ કહેવામાં આવે છે; તથા ધૂમત્તાન પાતે પણ અગ્નિના ત્તાનની અપેક્ષાએ પ્રમાણરૂપ છે, અને અગ્નિનું ત્રાન અનુમાન પ્રમાન્ણનું ફલ છે. આ પ્રમાણે એક જ ધૂમત્તાનમાં પ્રત્યક્ષનું ફલપણું

અને અનુમાનપહું આ ખંને વાતો માનનારા નૈયાયિકાથી અનેકાન્તવાદથી ભાગીને કદાપિ દ્વર જવાય તેમ નથી. એવી રીતે જ્ઞાનમાં કળપહું અને પ્રમાણપહું પૂર્વોત્તરની અપેક્ષાએ સર્વત્ર જાણી લેવું. તથા ચિત્રરૂપવાળા અવયવીમાં એક જ ચિત્રરૂપ જયારે માનવામાં આવે છે અને તેમાં વિરાધના લેશ પણ અતાવવામાં આવતા નથી; ત્યારે એક વસ્તુમાં રહેલા અનેક ધર્માનું સાપેક્ષપણું પ્રતિપાદન કરનાર અનેકાન્તમાં વિરાધને અવકાશ હાય જ કયાંથી ? તેના વિચાર કરશા.

તથા એક ધૂપઘટીમાં એક ભાગમાં શીત સ્પર્શ અને આજ ભાગમાં ઉષ્ણ સ્પર્શ અનુભવાય છે. અવયવા ભિન્ન છે તો પણ અવયવીમાં એકપણું હોવાથી એકમાં જ બે સ્પર્શો છે. તથા સિદ્ધાંત પણ નીલવૃષનું લક્ષણ બાંધવા જતાં ઉપર્યું કતા વાતને જ ટેકા આપે છે—

लोहितो यस्तु वर्णेन मुखे पुच्छे च पाण्डुरः । श्वेतः खुरविषाणाभ्यां स नीलवृष उच्यते ॥ —शास्त्रवार्तासमुख्यय स्तलक ६, ५. २०५

ભાવાર્થ:-જે વર્ણથી લાહિત હાય, મુખ અને પુચ્છમાં પાંડુર હાય તથા જેના ખુર અને શીંગડાં સફેદ હાય તે નીલ વૃષભ કહેવાય. જૂઓ, એકજ અવયવીમાં વિરુદ્ધ એવા અનેક વર્ણોને અવિરુદ્ધ પણે માનવા છતાં પણ બીજાને ત્યાં વિરાધની વાતો. કરવા જવું એ કેટલી બધી અજ્ઞાનતા કહેવાય ?

તથા અનાદિ નિત્ય એક ઇશ્વરમાં સૃષ્ટિ અનાવવાની **ઇં**ચ્છા અને સંહારની ઇંચ્છા આ ખ'ને રજોગુણ અને તમે ગુણના સ્વભાવ છે તથા તેમાં ક્ષિતિ, જલ વગેરે અષ્ટમૂર્તિપા ; સાત્વિક સ્વભાવ છે વિગેરે પરસ્પર અત્યન્ત વિરુદ્ધ ગુણાના સદુભાવ એકમાં પાતાને માનવામાં ક'ઇ પણ વિરુદ્ધતા નથી એમ છે લવું અને સાપેક્ષપણે અનેક ધર્માને એકમાં માનનાર लूहे। है। बाहुल भयाववे। ते भहाभिश्यात्वभाहनी ચેષ્ટા નહિ તો બીજું શું કહી શકાય ? તથા એક જ દ'ડમાં આજ લાંબા દંડની અપેક્ષાએ હસ્વપર્ણ અને ડુંકાની અપેક્ષાએ લાંખાપાયું તથા અપર સામાન્યરૂપ જે દ્રવ્યત્વ, ગુણત્વ અને ક્રમેત્વની અ'દર સામાન્ય તથા વિશેષરૂપ ઉભયપણ' માનવું **તે સમજા**વવામાં આવેછે. દ્રવ્યત્વ નવ દ્રવ્યમાં વર્ત તું હોવા**થી** સામાન્ય છે, તથા ગુખુ અને કર્મથી જાદ્ર હાવાથી વિશેષ પણ છે-આવી રીતે આપના મત પ્રમાણે પરસ્પર વિરુદ્ધ એવા સામાન્ય-વિશેષને પણ એકમાં માનવામાં આપને જયારે વિરુ-**હતા**ના આલાસ થતા નથી ત્યારે અનેકાન્તમાં કયાંથી આવી ગચાે ?

તથા એક જ હેતુમાં પંચરૂપપણું અને પાર્થિવ પરમાણુમાં પૃથ્વીના સંખંધથી પૃથ્વીત્વ સામાન્ય અને અન્ત્ય વિશેષને લઇને બીજા પરમાણુથી જૂદી રીતે એાળખાવગાપણું હોવાને લીધે વિશેષપણું. આ પ્રમાણે પરમાણુને સામાન્ય તથા વિશેષરૂપ માનનાર આપ અનેકાન્તવાદથી લિજા કદાપિ થઇ શકવાના નહિ.

તથા આત્મામાં પણ આત્મપણાના સંખન્ધથી આત્મત્વ સામાન્ય અને અન્ત્ય વિશેષને લઇને વિશેષરૂપતા. આ પ્રમાણ સર્વત્ર જ્યારે એકમાં જાદી જાદી અપેક્ષાએ અનેક ધર્મોને રવીકારી અલ્યન્તર રીતે અનેકાન્તવાદના સ્વીકાર કર્યો છે, ત્યારે ખુલ્લી રીતે અનેકાન્તનું પ્રતિપાદન કરનારા જૈના ઉપર આક્ષેપં કરવા તૈયાર થતું એ કેટલી બધી શાચનીય દશા સમજવી ? કિંચ, અનેકાન્તવાદમાં તા પરસ્પર વિભક્ત એવા અવયવા અને અવયવીમાં પરસ્પર વર્તન સંબન્ધી વિચાર કરવામાં જે દ્વુષણા આવે છે, તેના પરીહાર પણ થઇ શકે છે; તે પણ સાથે સાથે સમજાવવામાં આવે છે. નૈયાયિક લોકા અવયવા અને અવયવીના પરસ્પર અત્યત્ત ભેઠ માને છે, કિન્તુ તેઓ કથ ચિત્ લેંદ માનતા નથી. તેઓને પૂછવામાં આવે છે કે અવયવમાં અવયવી શું એકદેશથી રહે છે યા તા સંપૂર્ણ પ્રકારે રહે છે? તેમાં પ્રથમ પક્ષ માનવામાં અવયવીમાં નિરવયવપણું માનેલું હાવાથી કાે છ દેશ જ જ્યારે અવયવીમાં નથી ત્યારે અમુક લાગથી રહે છે એમ કેવી રીતે કહી શકાય ? એના ખચાવની ખાતર અવય-વીમાં જો સાવયવપણું માનવામાં આવે અને અવયવી તેથી અભિન્ન છે; એ પણ સાથે કહેવામાં આવે તેા અનેકાન્તથી દ્વર ભાગવા છતાં પણ અંતે તાે આગળ જઇને તેનું જ શરણ લેવું પડે છે; માટે અભિન્નપક્ષ પણ આપનાથી માની શકાય તેમ નથી, અને અવયવી તેથી ભિન્ન છે એમ જો માનવામાં આવે તા તેમાં પણ પ્રશ્ના જરૂર થવાના, કે તે તેમાં શું એક દેશથી રહે છે ? અથવા સંપૂર્ણ તાથી રહે છે ? તેમાં પ્રથમ પક્ષમાં તે પૂર્વે કહેલા ઉત્તર સિવાય બીજી કંઇ છે જ નહિ; અને સંપૂર્ણ તાથી રહે છે એવા બીજો પક્ષ માનવામાં પણ દ્વષ્ણો આવતાં હૈાવાથી તે પણ ત્યાજય છે; કારણકે અવયવમાં અવયવીને સંપૂર્ણપણે રહેવાપણું હોવાથી એક અવયવીમાં અનેક અવ-ચવીપણાના પ્રસંગ આવવાના અર્થાત એક અવયવીમાં જેટલા અવયવી છે તેટલા અવયવીઓ સિદ્ધ થવાના.

પૂર્વ અલેક પક્ષમાં પણ કાં તે કેવલ અવયવી રહેવાના ઋથવા તો કેવલ અવયવા રહેવાના; પરન્તુ છે ચીજ તા કઠાપિ ઢરવાની નહિ.

ઉ ગ એકાન્તથી અભેદ તો અમા બિલકુલ માનતા જ નથી, કિન્તુ પરસ્પર કથે ચિત્ તાદાત્મ્યપણાને લઇને અભેદ માનીએ છીએ. સર્વંત્ર અવથવા અને અવયવામાં પરસ્પર કથે ચિત્ લેદાલેદપણું માનવામાં આવેલું હાવાથી અમારે ત્યાં તા કાઇ પણ વાતની અનુપપત્તિ છે જ નહિ. એ તા કેવળ એકાન્ત લેદ સાનનારાના મતમાં જ સમજવી. માટે અવયવા અને અવયવાના પરસ્પર વર્તન સંબંધી ઉપપત્તિ અનેકાન્ત માન્યા સિવાય ચરસ્પર વર્તન સંબંધી ઉપપત્તિ અનેકાન્ત માન્યા સિવાય અમાકાશપુષ્પ સમાન થઇ જવાની અને તે સિવાય ઘટ, પટ વિગેરે અવયવાના વ્યવહાર પણ વન્ધ્યાપુત્ર સમાન થવાના. એવી જ રીતે સંધાગીમાં સંધાગની, સમવાયામાં સમવાયની, શુણીમાં ગુણાની, વ્યક્તિમાં સામાન્ય વિગેરેની પણ પરસ્પર અત્યંત લિન્નતા માનેલી હાવાથી દેશથી યા તા સંપૂર્ણથી

રહે છે. એવા વિકલ્પાને અવકાશ મળતા હાવાથી ઉપર્યું કત તમામની ઉપપત્તિ કદાપિ થઇ શકવાની નહિ. માટે જરૂર અનેકાન્તવાદ માનવા જોઇએ. અને તે સ્વીકાર્યા સિવાય નીચેની વાતના ખુલાસા થવા અશક્ય છે, તે વાત શ્લાક દ્વારા જણાવ-વામાં આવે છે—

चित्रमेकमनेकं च रूपं प्रामीणिकं वदन्।
योगो वैशेषिको वाऽपि नानेकान्तं प्रतिक्षिपेत्।।
—वीतरागस्तात्र ४०८, १३।०८०

ભાવાર — એક વસ્તુમાં પ્રામાણિક પણે નીલ, પીત, સફેદ, લાલ, કાળા વિગેર પરસ્પર વિરુદ્ધ એવા અનેક રૂપાને માનનાર નૈયાયિક તથા વૈશેષિકદર્શન કારથી અનેકાન્તના પ્રતિ- ક્ષેપ કદાપ થઇ શકવાના નહિ.

जत्पर्म दिधभावेन नष्टं दुग्धतया पयः ।
गोरसत्वात् स्थिरं जानन् स्याद्वादद्विद् जनोऽपि कः ? ।
— અધ્યાત્માપનિષત્ १ અધિકાર, ५. ४४, १ थे। ४४८, भे। ४४८, भे। ५४४, भे। ५४४,

जात्यन्तरात्मकं चैनं दोषास्ते समियुः कथम् १। भेदेऽभेदे च येऽत्यन्तं जातिभिन्नव्यवस्थिताः ॥ —श्रास्त्रवार्तासभुन्यया, स्तमाङ ७ भे।, श्वेष्ट ४८. ભાવાર્થ:—ગુણ, પયોયો વિગેરેના દ્રવ્યની સાથે સર્વથા લેદ માનવામાં દેષબહુલતા છે અને અભેદ માનવામાં પણ જ્યારે દેષબહુલતા છે; ત્યારે સર્વથા ભેદ તથા અભેદભાવ કેવી રીતે માની શકાય ? માટે તેથી ખચવાની ખાતર કથંચિત ભેદાલેદરૂપ જાત્યન્તર માનવામાં જ કાઇ જાતના દોષ નથી. એ વાત સ્યાદાદ જણું છે, ત્યારે આપ જ ખતાવા કે તેવા નિર્દોષભાવને જણાવનાર સ્યાદાદથી કાઇએ પણ દૂર રહેવાય તેમ છે ખરૂં? અર્થાત્ બિલકુલ નહિ.

गुडो हि कफहेतुः स्यात् नागरं पित्तकारणम् । द्वयात्मनि न दोषोऽस्ति गुडनागरभेषजे ॥

—વીતરાગરતાત્ર પ્રકાશ ८.

ભાવાર્થ:—એકલા ગાળ ખાવાથી કક્ષ્મી વૃદ્ધિ થાય છે, તોમ એકલી સુંઠ ખાવાથી પિત્તાશય વૃદ્ધિને પામે છે. આવા પ્રકારના જે પ્રત્યેકમાં દાષા જોવામાં આવે છે, તે દાષા જયારે સુંઠને ગાળ ભેગા કરીને ખાવામાં આવે ત્યારે તેમાં આવતા નથી. પ્રકૃતમાં કેવળ ભેદપક્ષમાં પણ દાષાનું આગમન અને અલેદપક્ષમાં પણ જયારે તેમ છે. ત્યારે તે ખંને પક્ષાના ત્યાગ કરી કથંચિત ભેદાલેદ પક્ષ સ્વીકારવાનું કામ નિદેષ રીતે સ્યા-દ્ધાદ—મહાનરેન્દ્ર કરાવે છે. તેટલા માટે જ જૈનદર્શનમાં તેનું પ્રાધાન્ય માનવામાં આવેલ છે. આથી એ સિદ્ધ થયું કે નૈયાયિક તથા વૈશેષિકાથી પણ કાઇ પણ રીતે સ્યાદ્ધાદનું ખંડન થઇ શકે તેમ છે જ નહિ.

#### સાંખ્યના મત પ્રમાણે સ્યાદાદનું પ્રદર્શન.

પરસ્પર વિરુદ્ધ એવા સત્ત્વ, રજો અને તમાગુગુથી યુકતા પ્રકૃતિમાં સંસારાવસ્થા અને માેક્ષાવસ્થા વિષયક પ્રવૃત્તિ— નિવૃત્તિરૂપ વિરુદ્ધ ધર્મોને માનનાર સાંખ્યાથી પણ કદાપિ અનેકાન્તથી વિરુદ્ધ ડગલું ભરી શકાય તેમ છેજ નહિ. તેજ વાતને નીચેના શ્લાક પણ ટેકા આપે છે.—

इच्छन प्रधानं सत्त्वाद्यैर्विरुद्धेग्रीम्फतं गुणैः । साङ्ख्यः सङ्ख्यावतां मुख्यो नानेकान्तं प्रातिक्षिपेत् ॥ —वीतरागस्तात्र, प्रधार ८ मेः.

લાવાર્થ ઉપર પ્રમાણે જ છે. કિંચ,

न्यायात् खळ विरोधो यः स विरोध इहोच्यते। यद्वदेकान्तभेदादौ तयोरेवाप्रसिद्धितः॥

— શ્રાસ્ત્રવાર્તાસમુચ્ચય, સ્તમક ૭ મા, પૃ. ૨૬૪.

ભાવાર્થ:-જે વિરાધ ન્યાયયુક્ત હાય તે જ ખરેખરા વિ-રાધ કહેવાય. દષ્ટાન્ત તરીકે જેમ એકાન્ત ભેદ તથા અભેદમાં અને એકાન્ત નિત્યાનિત્યમાં આકાશપુષ્પની માફક દ્રવ્ય-પર્યાયની અપ્રસિદ્ધિ હાવાથી તેમાં વિરાધ ઘડી શકે તેમ છે, પરન્તુ અત્ર કે જ્યાં કથંચિત નિત્યાનિત્ય તથા ભેદાભેદ માનવામાં દ્રવ્ય-પર્યા-યતું સ્વરૂપ સારી રીતે પરિચિત થાય છે; ત્યાં વિરાધની સંભા-વના જ કેવી રીતે હાઇ શકે ? વિરાધ વિગેરની વાતો તો ખુદ્ધિ- ગુણને જડપ્રકૃતિ માનનાર તથા અન્ધ, મુક્તિ વિગેરને પણ પ્રકૃતિમાં માનનાર સાંખ્યોના ઘરમાં જ સંભવી શકે છે, કે જે લાકા વિરુદ્ધ ત્રણ ગુણને એક પ્રકૃતિમાં માનના છતાં પણ અમારે ત્યાં વિરુદ્ધતા નથી એવી ઉદ્દેશપણા કરે છે. તેવી ઉદ્દેશપણા ત્યાં જ મુખારક રીતે રહા, પરન્તુ અત્રે તેમ સાપેક્ષવાદમાં જયાં કાઇ પણ પ્રકારની અનુપપત્તિ જ નથી, ત્યાં વિરાધની વાત પણ હાય જ ક્યાંથી? એ ખૂબ ખ્યાલમાં રાખવું. સારાંશ એ નીકાન્યે કે, સાંખ્યાયી અનેકાન્તવાદ છાડાય તેમ નથી.

જૈમિનિમુનિના મતાનુયાયિ મીમાંસકના મતમાં અનેકાન્તનું પ્રદર્શન

'ત્રિકાલમાં શૂન્ય કાર્યરૂપ અને અર્ધ વિષયક વિજ્ઞાનને પેદા કરાવનારી નાદના છે. આ ઠેકાણે કાર્યમાં ત્રિકાલશૂન્યતા છે, તેમાં તા ખાલી અભાવપ્રમાણ સિવાય બીજાની તા વિષયતા છે જ નહિ તથા અર્ધ પણામાં પ્રત્યક્ષ વિગેરેની વિષયતા અને ઉભયરૂપતામાં નાદનાની વિષયતા છે.' એવી રીતે એકમાં અનેક વિરુદ્ધ ધર્મા માનનાર મીમાંસકથી પણ અનેકાન્તનું લગાર માત્ર અપમાન થઇ શકે તેમ છે જ નહિ. તથા સ્વપક્ષના સાધક અને પરપક્ષના બાધક એવા વિરુદ્ધ ધર્માથી યુકત અનુમાન પ્રમાણને માનનારાએાથી સ્યાદ્ધાદનું શરણ છાડાય તેમ છે ખરૂં? અર્થાત્ નહિ.

તથા મયૂરના ઇ'ડાના રસમાં નીલ વિગેર જે સર્વ વર્ણો રહેલા છે, તે ન તા એકરૂપ છે અથવા ન તા અનેકરૂપ છે; કિન્તુ એક-અનેકરૂપથી વ્યવસ્થિત છે-એમ જ્યારે આપ માના છા; ત્યારે એવી રીતે પ્રતિપાદન કરનારા આપ સ્યાદાદને હઠાવવા કેવી રીતે ઉદ્યમશીલ થશા ? કિંચ, પૂર્વોક્ત એક અનેકરૂપ છે, તેને નીચેના શ્લોકા પણ પુરાવા આપે છે-

मयूराण्डरसे यद्द्वर्णा नीलादयः स्थिताः । सर्वेऽप्यन्योऽन्यसंमिश्रास्तद्वनामाद्यो घटे ॥ लावार्थ ७५२ व्यापी गया ते क प्रभाषे छे. भागे सिंहो नरो भागे योऽथीं भागद्वयात्मकः । तमभागं विभागेन नरसिंहं प्रचक्षते॥

--ષડ્દર્શનસમુચ્ચય ટીકા (તર્કે રહેસ્યદીપિકા) ૫૦ ૨૪**૪** 

ભાવાર્થ-એક ભાગમાં સિંહના જેવા આકાર છે અને બીજા ભાગવિશેષમાં મનુષ્યના જેવા દેખાવ છે; એવા બે ભાગ રૂપ પદાર્થને વિભાગરૂપથી અને ભાગ વિનાના નરસિંહ સ્વરૂપથી ઓળખાવવામાં આવે છે.

न नरः सिंहरूपत्वान्न सिंहो नररूपतः। शब्दविज्ञानकार्याणां भेदात् जात्यन्तरं हि सः ॥ — ५८६६६ नसभुव्यय शिक्ष (तर्धरुक्ष्मशिष्का), ५. २४५.

ભાવાર્થ — સિંહરૂપ હોવાથી તે વ્યક્તિ મનુષ્ય નથી અને મનુષ્યપણાના તેમાં દેખાવ હોવાથી તે સિંહરૂપ પણ નથી, કિન્તુ શબ્દ, વિજ્ઞાન અને કાર્ય — આ ત્રણના ભેદને લઇને તે જાત્યન્તરરૂપ છે.

આ પ્રમાણે એક વ્યક્તિમાં પરસ્પર વિરુદ્ધ ધર્મોને સાપે-સપણે રહેવાનાં ઘણાં ઉદાહરણા મીમાંસક વિગેરે દર્શ નામાં પણ જોવામાં આવે છે, ત્યારે ખાલી તે લાેકાને શબ્દથી અનેકાન્ત આલવામાં જ આગ્રહ છે-અભિનિવેશ છે; એમ કૈમ ન કહી શકાય ? કારણ કે પ્રચ્છન્નપણે તાે તે લાેકાએ ઘણે ઠેકાણે તેનું અવલ'બન કર્યું છે, તાે પછી મુખથી બાલવામાં શી અડગ્રણ છે ? તે જણાવશા. આવી રીતે મીમાંસકા પણ સ્યાદ્ધાદના શર-ણને છે! ડી શકે તેમ નથી એ ખાસ ખ્યાલમાં રાખવું. નીંચના શ્લાકા પણ તે વાતના ટેકારૂપ છે—

> पत्यक्षं मितिमात्रंशे मेयांशे तद्विछक्षणम् । गुरुक्षीनं वदन्नेकं नानेकान्तं प्रतिक्षिपेत् ॥ ४८॥

जातिव्यक्तचात्मकं वस्तु वदन्ननुभवोचितम् । भट्टो वाऽपि मुरारिवी नानेकान्तं प्रतिक्षिपेत् ॥ ४९ ॥ —અધ્યात्मे।पनिषत्, १ अधिशर.

ભાવાર્થ—મિતિમાત્ર'શમાં પ્રત્યક્ષ અને મેય અ'શમાં તેથી વિલક્ષણ આ પ્રકારે એક જ જ્ઞાનમાં ઉભય વિરુદ્ધ વાતાને જણાવનાર પ્રભાકરથી પણ અનેકાન્તનું નિરાકરણ થઇ શકે તેમ નથી. જાતિ એટલે સામાન્ય અને વ્યક્તિ એટલે વિશેષ અર્થાત્ સામાન્ય-વિશેષ ઉભયસ્વરૂપ વસ્તુને ઉચિત અનુભવ પ્રમાણે માનનાર ભટ્ટ તથા મુરારિમિશ્રથી પણ અનેકાન્તનું શરણ કોઇ પણ રીતે છોડાય તેમ છે ખરૂં? અર્થાત્ બિલકુલ નહિ.

# વૈદાન્તિકના મત પ્રમાણે અનેકાન્તના વિચાર.

જેના મતમાં અનિવાચ્ય પ્રક્ષ સિવાય પ્રમાણ, પ્રમેય િવિગેરે સંપૂર્ણ જગત મિથ્યા છે–અર્થાત્ બ્રાન્તિરૂપ છે તે લાકાએ અનેકાન્તવાદમાં સંશય, વિરાધ વિગેર દાષાનું આરા-પાણ કરી તેના નિરાકરણ માટે જે માયારૂપી જાળ લાેળા લાેકાેને ફસાવવા માટે પાથરેલી છે, તે પણ તેના મત પ્રમાણે મિચ્યા અર્થાત જૂઠી હાવાથી કાેઇને પણ આદરવા લાયક છે જ નહિ; કારણ કે જયાં શાસ્ત્રમાં ભ્રાન્તિ, પ્રમાણમાં બ્રાન્તિ, પ્રમે-યમાં ભ્રાન્તિ, પ્રમાતામાં બ્રાન્તિ, બાલવામાં બ્રાન્તિ, વ્યવ-હારમાં બ્રાન્તિ, લાેકમાં બ્રાન્તિ, દેષ્ટિમાં પણ બ્રાન્તિ, કેવલ પ્રદ્રા જ અલાન્ત છે, બાકી તમામ બ્રાન્ત છે—આ પ્રમાણે જગત્તું જ બ્રાન્તિરૂપે નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું હાય; ત્યાં તે લાૈકાથી અનેકાન્તવાદ અભ્રાન્ત છે એમ બાલાય જ કેવી રીતે ? અને બ્રાન્ત પુરૂષને નિર્દોષ પદાર્થમાં પણ સંશય વિગેરે દાષા **જો**વામાં આવે તેમાં કંઇ પણ આશ્ચર્ય છે જ નહિ. વસ્તુસ્થિતિ એવી છે, તો પણ બીજા લાેકાેના બ્રમને દૂર કરવા માટે તે વિધે અત્ર કંઇક વિવેચન કરલું અસ્થાને ગણાશે નહિ. જ્યારે વિરાધ, સંશય, અનવસ્થા વિગેરે એકાન્તવાદીઓએ આપેલા **દાે**ષાના ઉદ્ધાર કરી પ્રમાણદ્વારા અનેકાન્તના નિશ્ચય કરવામાં આવ્યા, ત્યારે તેમાં દાષા દર્શાવવા પ્રયત્ન કરવા; તે તા દ્વધ-આંથી પૂરા કાઢવા જેવા છે. જ્યાં કાઇપણ દાષને અવકાશ જ નથી, ત્યાં સંશય વિગેરની તા વાતજ શી કરવી ? કિંચ,

અનેકાન્તનું ખાંડન કરવા જતાં શાંકરભાષ્ય્રમાં વચ્ચે વચ્ચે જે અસત્ય ઉલ્લેખા કરવામાં આવ્યા છે, તે પણ ખતાવવામાં આવે છે:—

ै स्यादेतत् । अनन्तावयवो जीवस्तस्य त एवावयवा अत्ये कारीरे संकुचेयुर्महति च विकसेयुरिति । '

— ધ્રહ્મસૂત્ર શાંકરમાધ્ય પૃ. ૪૮૫.

ભાવાર્થ — એક જીવને અનન્ત અવયવા છે, એવું જૈની-ઓનું માનવું છે. આ પ્રકારે પ્રતિયાદન કરતાં સ્વામીજીએ તો હદ કરી નાખી!! કાઇ પણ જૈનસંથનું ઉદાહરણ તરીકે નામ ને અત્ર આપવામાં આવ્યું હોત તો જૈનેતર વિદ્વાનાને પણ વિશ્વાસ થાત, પરન્તુ ન્યાં શાસનું પ્રમાણ છે જ નહિ, કૈવલ મનથી જ વાતા કરી બીજાઓને અવળે રસ્તે દારવા છે ત્યાં ઓજ વાત જ શી કરવી? કિંચ, 'એક જીવને અનન્ત અવયવા કે' એવા અજાયબી ગેખી ગાળા એકદમ સ્વામીજીએ કયાંથી ગખડાવ્યો! તેની કંઇ પણ ખબર પડતી નથી. જેને જે દર્શનના પૂરપૂરી રીતે અભ્યાસ ન હાય તેણે તેમાં વિચાર કર્યા સિવાય માશું મારવા જવું તે તા કૈવળ હાસ્યાસ્પદ ગણાય, એ સિવાય ખીજાં શું ફળ મેળવી શકે!

અપર'ચ, જયાં જીવના અનન્ત અવયવા જ માનવામાં આવ્યા નથી, તા પછી તેની ઉપર ચણતર ચણી વન્ધ્યાપુત્રની જેવી વિકલ્પજાળને પાથરવી, તે તા નરી બ્રાન્તિ સિવાય બીજી' શું હોઇ શકે ? તેઓ જૈનાના પૂર્વ પક્ષ તરીકે જણાવે છે કે—

जीवास्तिकायस्त्रिधा बद्धो मुक्तो निश्यसिद्धश्चेति। पु-द्गलास्तिकायः पोढा-पृथिव्यादीनि चत्वारि भृतानि स्थावरं जंगमंचेति। आकाशास्तिकाये। द्वेधा लोकाकाशोऽलोकाकाश्च-श्चेति। तत्रोपर्युपरि स्थितानां लोकानामन्तवर्ती लोकाकाश्च-स्तेषामुपरि मोक्षस्थानमलोकाकाशः।—

— શાંકરભાષ્ય ભામતીવ્યાખ્યા ૫૦ ૪૮૦.

ભાવાર્થ — જવાસ્તિકાયના ત્રણ ભેદ છે-ખદ્ધ જવા. મુક્રત જીવા અને નિત્ય સિદ્ધ જીવા. આવી રીતે ત્રણ લેદા જૈનુના કાઇ પણ ગ્રન્થમાં જ્યારે છે જ નહિ, ત્યારે તે લાેકાએ આવું અસત્ય કેમ સેવ્યું હશે ? જીવના તા બે લેદ છે - સંસારી अने મુક્ત, આ પ્રમાણે પનનવણા, જવાજવાલિગમ વિગેર સત્રામાં તથા જીવિવાર વિગેરે પ્રકરણગન્થામાં પણ છે, परन्त ७५% हत त्रण लेहनी प्र३५णा ते। महा मिध्यात्व मेहिन નીયના ઉદય સિવાય તેઓથી કદાપિ થઇ શકે જ નહિ. જયારે જૈનેતરના સર્વં જ્ઞ જેવા સ્વામીજને મુષાવાદ સેવવાના સમય આંગ્યા, ત્યારે તેઓના અનુયાયીઓ તા પાતાની જળ પાય-રવા માટે સેવે તેમાં કાંઇ પણ નવાઇ છે જ નહિ. આ તેમના મુષાવાદ ઉપર અમારે તા કેવલ કરુણાલાવ જ છે. તથા પુદ્-ગલના છ લેક છે-ચાર ભૂત, પાંચમું સ્થાવર અને છઠું જંગમ. वाह ! धन्य छे आवा पड़ दर्शनना वेत्ताओने !! ते ओने ते। અઢાર ગજના લાંબા નમસ્કાર (!) થાઓ. જો તેઓ શ્રીએ લગાર માત્ર પણ દૃષ્ટિ ખાલીને વિચાર કર્યો હોત તો અવી રીતે જેરીલી જાળ પાયરવાના સમય આવતે જ નહિ. જૈનમાં તા પુદ્દગ-લના ચાર ભેદ ખતાવવામાં આવ્યા છે-સ્કંધ, દેશ પ્રદેશ અને પરમાણુ. તથા પ્રકારાન્તરથી દશ ભેદ પણ ખતાવવામાં આવ્યા છે-શળ્દ, ખન્ધ, સાદ્દેમ્ય, સ્થાલ્ય, સંસ્થાન, ભેદ, અન્ધકાર, છાયા, આતપ અને ઉદ્યાત. તેનું વિવેચન આગળ કરવામાં આવશે. કેટલુંક દ્રવ્યપ્રદીપમાં પણ કરવામાં આવી ગયું છે. પરન્તુ ચાર ભૂત, સ્થાવર અને જંગમ—આ છ ભેદ તા જ્યારે જૈનમાં વન્ધ્યાપુત્ર સમાન છે (નથી); ત્યારે આવી રીતે પુદ્દગ-લના છ ભેદ ખતાવી ખીજાઓને બ્રાન્તિમાં નાખવા તે કેટલું અધું પાપનું કામ કહેવાય !

જૈનદર્શનમાં તો સ્થાવર અને જંગમ—આ છે લેદ સંસારી જીવની ગણનામાં કદાચ આવી શકે, પરન્તુ 'જડ-પુદ્ગલના સ્થાવર અને જંગમ લેદો છે' આવું ઉલટું પોતે સમજવું અને બીજાને પણ તેવી રીતે સમજવવું એ કેવલ માતૃમુખતા સિવાય ખની શકે જ નહિ. જ્યારે વાચસ્પતિમિશ્ર જેવા ષડ્દ-ર્શનના વેત્તા તરીકેનું ટાઇટલ લઇને આવી રીતે શંકર-સ્વામીની માફક જૂઠા ગપાટા મારવા તૈયાર થઇ ગયા ત્યારે આધુનિક જૈનેતર વિદ્વાના જૈને ઉપર ખાટા આક્ષેપા કરે તેમાં કંઇ નવાઇ જેવું નથી. એ તો તેઓના કુલધમે જ છે કે 'જૈના નાસ્તિક છે ' એ પ્રકારે બકવાદ કરી જૂઠા કાલાહલ મચાવવા. એ તેઓ નાસ્તિકશખ્દની વ્યુત્પત્તિ ઉપર લગાર પણ ખ્યાલ આપતા રહ્યા હાત, તો કદાપિ આવું કલંક આપવાના સમય મળત જ નહિ. એ વસ્તુગત્યા મૂળકારણ તપાસવામાં

આવે તા જૈનેતર ભૂતકાલીન વિદ્વાના જૈનદર્શનના પરિચયશા ઘણાજ દૂર હતા, એક ખીજાના મુખથી જેવા ગયાટા સાંભળ-વામાં આવ્યા, તેવા જ પુસ્તકામાં લખી માર્યા છે. જો એમ 📲 હોય તો જેના દેવા પરમ વીતરાગ, જેઓની મૂતિયા ધ્યાનસ્થ अने कीवाथी अव्यात्माकाने वैराज्यकाव उत्पन्न हरे तेवी તથા જેઓના અહિ'સામય ધર્મ, તેમજ બાહ્ય આલ્યન્તર સંગરહિત અને શુદ્ધ ઉપદેશક ગુરૂઓ તથા જેઓને: સ્યાદ્ધા-દસિહાન્ત પણ પ્રમાણસિદ્ધ અને પરમરહસ્યભૂત છે. તેવા સર્વોત્તમ દર્શ નને માનનાર જૈના ઉપર કદાપિ લબ્યાત્માએ તે આક્ષેપ કરી શકે જ નહિ. એ તા ભવાભિનન્દી દુર્ભ વ્યાનું જ કામ છે. તથા આકાશનું નિરૂપણ કરવા જતાં લાકના અન્ત-વર્લી ઉપરના આકાશનું નામ લાકાકાશ અને જ્યાં સિધ્ધા બિરાજમાન છે, તેવા માક્ષસ્થાનનું નામ અલાકાકાશ-**આ** પ્રમાણે જે લખવામાં આવ્યું છે, તે પણ ખાસ તેઓની અજ્ઞાન-તાને જ જણાવે છે. જૈનદર્શનમાં લેકાકાશ કાને કહે છે. તથા અલાકાકાશ કાને કહે છે; એટલી નાની વાતની જેને બિલકુલ ખબર નથી, ખાલી મનમાં આવે તેમ બકવાદ કરી પૃવેપશ હ્યાવીને જ્યાં યદા તદા લખી નાખવું હે!ય ત્યાં ન્યાય-અન્યા-**ચની વાતા સાંભળે જ દાેચ** ?

કિંચ, 'જે અલેાકાકાશ છે તે માક્ષનું સ્થાન છે' આવી જૈનોની માન્યતા કયા ગ્રન્થમાં છે? તે ખતાવવા કાઇ પણ વ્યક્તિ પ્રયત્ન કરી શકે તેમ છે ખરી? જૈનામાં તાે તે વાત વન્ધ્યાપુત્ર જેવી જ છે. જે અલેાકાકાશમાં કાેઇ પણ પદાર્થ કેવલ આકાશ

સિવાય છે જ નહિ, તેને જૈનાનું માક્ષસ્થાન ખતાવી ખીજાની આંખે પાટા ખાંધવાનું કામ તા તે એાશ્રીને જ શાલે, ખીજાને ખિલકુલ નહિ.આ પ્રકારે પ્રમાણ અને યુક્તિથી રહિત જ્યાં પ્રતિ-પાદન કરવું હાય ત્યાં ગ્રન્થની સાક્ષિતું કામ હાય જ કયાંથી ? જ્યાં કેવળ માયારૂપી ગાળા છાડવા અને સમય આવે ત્યારે જગત મિથ્યા છે એમ કહી ખસી જવું તથા જનસમાજને પણ જગત મિશ્યાના પાઠ ભણાવી પાતાને ખાસી માજ ઉડા-વવી હોય, ત્યાં કંઇ પણ યુક્તિ-પ્રમાણનું કામ હોય જ નહિ. જીવાતું તથા પુદ્દગલાતું અને સાથે આકાશ વિગેરેનું નિરૂપણ આગળ કરવાનું હાેવાથી અત્ર તેનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું નથી. આ તમામ કથનથી જનસમુદાય સારી રીતે સમજી ગયા હશે કે જેણે જૈતાના ખંડન માટે પૂર્વ પક્ષ સ્થાપન કરવામાં જણાવેલ પદાર્થી-'જીવના અનન્ત અવયવા છે, પુદ્દગલના ચાર ભત સ્થાવર અને જંગમ એ છ લેદા છે, ઉર્ધ્વ લાકમાં જે રહેલા છે તે લાેકાકાશ અને જયાં માેક્ષસ્થાન છે તે અલાેકાકાશ' જયારે સત્યસ્વરૂપે છે જ નહિ-અર્થાત્ કાઇ પણ જૈન તેવી રીતે માનતા જ નથી, ત્યારે પૂર્વ પક્ષ તરી કે તેનું સ્થાપન કેવી રીતે થઇ શકે ? અને તે ઉપર ખંડનના જે પ્રયત્ન કરવા તે તા શશશું ગ જેવા છે, તેમ કૈમ ન કહી શકાય ? જ્યાં પ્રથમ કવલમાં જ મક્ષિકાપાત છે ત્યાં આગળના દૂરતા વિદ્વાનાએ સ્વયમેવ જાણી લેવા. આવા પ્રકારની બ્રાન્તિથી બ્રાન્ત થયેલાએ પાસે અનેકાન્ત-વાદને મનાવવાના પ્રયત્ન કેવી રીતે થઇ શકે ? જેમના મતમાં પ્રદ્રા સિવાય સંપૂર્ણ જગત મિથ્યા છે, ભ્રમરૂપ છે; તેમના भतमां अनेकानत विशेरे सत्य-सुवर्ष तो होय क क्यांथी ? माटे वेहान्तिका पण्च स्नयाहिना संशाकां होवांथी ते शे पण्ड प्रामाण्डिक क्यांथी हाणा क हर छे. शे वात ण्य प्रदतापूर्व क समकवी. हिपसं हार तरीके छेवट प्रार्थ ना करवामां आवे छे के पक्षपात छाडी, मध्यस्थपण्ड धारण करी, श्रेकान्तमां भिसी को तत्वातत्त्वना विश्वार करवामां आवे तो। कर्र कैनेतर विद्वाना पण्ड न्याय आपवा। लाज्यशाणी थंध शक्ते अने तेमां पण्ड को शेटि वात मानवामां आवे के साञ्च ते माइं, पण्ड माइं ते साञ्च के शेवी नियम निहं - आ वातने को अराजर मना-मिहरमां केतरी राणेखी होय तो तेशीना विश्वारा पण्ड कर्र सोने माननीय थंध पडे. छेवटे स्थादाहना निर्पण्डमांथी सत्य तत्त्व अहण्ड करी। लज्यात्मां शोव छे.

ઇતિ સ્યાદાદ-નિરૂપણ સમા**પ્ત** 

### જીવનું નિરૂપણ.

જૈનદર્શનના પ્રારંભમાં આચાર, પ્રમાણ, ઇશ્વર અને સ્યાદાદ આ ગારનું સારી રીતે વિવેચન કરવામાં આવ્યું. હવે મન્તવ્ય પદાર્થોનું આગળ વિવેચન કરવામાં આવે છે. સૂક્ષમ- દિષ્ટિથી વિચાર કરતાં જૈનદર્શનમાં જે કે અનન્તા પદાર્થો મા-નેલા છે,તો પણ તે તમામ જડ-ચેતનથી જૂદા ન હોવાને લીધે મુખ્ય રીતે બે જ પદાર્થો માનવામાં આવ્યા છે.જો કે નવતત્ત્વ-

પ્રકરણ વિગેરે ગ્રંથામાં નવ તત્ત્વનું વિવેચન છે અને તત્ત્વાર્થં-સૂત્ર વિગેરે ગ્રંથામાં સખ્ત તત્ત્વાનું વિવેચન છે; તા પણ તેથી એકદમ ભડકી ઉઠવાની જરૂર નથી, કેમકે તેવું વિવેચન પણ શિષ્યાને સ્પષ્ટપણે વિશેષ પ્રકારે જ્ઞાન થાય તેટલા જ માટે છે; કિન્તુ તેમાં તત્ત્વવિરૂદ્ધપણું લગાર માત્ર નથી એ ખાસ પ્રયાલમાં રાખવું બોઇએ.

નવ પદાર્થીને પ્રતિપાદન કરવાના અભિપાય આ પ્રમાણે છે. જીવ, અજીવ આ બે મૂળ પદાર્થી છે. તેમાં જીવાની અવસ્થા બે પ્રકારની છે. એક સંસારાવસ્થાના જીવા અને આજ માક્ષાવસ્થાના જવા. જયારે આ પ્રમાણે જવાની અવસ્થા જાહી જાહી જોવામાં આવે છે, ત્યારે તેનું કારણ કાઇ અવશ્ય દ્વાવ જોઇએ;તે જણાવવાની ખાતર, આશ્રવ, બન્ધ, સ'વર અને નિજેરા આ ચાર તત્ત્વાનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. તેમાં યુણ આસવ અને બંધ એ બે પદાર્થી સંસારિ જીવાની સંસા-શાવરથાના કારણરૂપ છે અને માક્ષાવરથાના પ્રતિખ ધકરૂપ છે. ક્રમીને આવવાના દ્વારને આસવ કહેવામાં આવે છે અને કર્મ-પુદ્દગલાનું જીવની સાથે દુધ અને પાણીની માફક એક બીજાએ આપસમાં મળી જવું તેનું નામ બન્ધ પદાર્થે જાણવા; અને તે ખહાવસ્થાનું નામ જ સંસારાવસ્થા જાણવું. માટે જ્યાં સુધી આ એ તત્ત્વાનું સામ્રાજ્ય હાય ત્યાં સુધી માક્ષાવસ્થા વન્ધ્યા-યુત્ર સમાન સમજવી. અત એવ સંસારાવરથા સંપાદન કરવા સારૂ આ છે તત્ત્વા ખાસ ઉપયાગી છે.

સંવરતત્ત્વ, આસવ દારા નવીન આવતાં કમીને અટ-

કાવવાનું કામ કરે છે, અને આત્માની સાથે અનાદિ કાળથી લાગેલાં પુરાર્થા કમીને ધ્યાનાગ્નિદ્વારા નાશ કરવાન**ે**ં કામ નિજ'રા તત્ત્વનું છે. આ બે પદાર્થી પણ માક્ષાવસ્થાના કારણરૂપ હાેવાથી અને સંસારાવસ્થાના પ્રતિખ'ઘક હાેવાથી તે પણ ખાસ ઉપયોગી છે. અને તમામ કર્મોના આત્મા સાથે 🔊 અનાદિ કાલથી સંખન્ધ છે તેના સર્વધા નાશ કરવાથી શહ ચૈતન્ય સ્વરૂપ જે આત્મા રહ્યો તેતું નામ માક્ષાવસ્થા જાણવી. આ કથનથી એ લાવ નીકારો કે જીવ, અજીવ, આસવ, સંવર, ખંધ, નિજેશ અને માેક્ષ આ સાત પદાર્થી છે, તથા આસવદારા શુભ કર્મના આગમનું પુષ્ય નામ છે અને અશુભ કર્મના આગમતું પાપ નામ છે,આ બેને સાથે ગણવાથી નવ પદાર્થો થાય છે અને આસવમાં તેના અન્તર્ભાવ કરવાથી સાત પદાર્થો છે, તેમાં આસવ, બન્ધ, સ'વર, નિર્જરા અને માેક્ષ આ પાંચા પદાર્થીના જડ-ચેતનમાં કથ ચિત્ યથાસ ભવ સમાવેશ થતા હોવાથી જડ-ચેતન રૂપ છે પદાર્થી માનવામાં પણ કાંઇ અડેચણ નથી, એ વાતના વિશેષ ખુલાસા "સસ્રભ'ગીપ્રદીપ " માં કરેલા હાવાથી અત્ર ફરીથી તેનું વિવેચન કરી ગ્ર'થમાં વધારા કરવામાં આવતા નથી; પરંતુ આ ઠેકાણે તા તત્ત્વાર્થસૂત્ર વિગેરેની શૈલિ પ્રમાણે સાત પદાર્થોનું વિવેચન કરવામાં આવે છે.

છવ, અછવ, આસવ, અંધ, સંવર, નિર્જરા અને માેક્ષ આ સાત પદાર્થો જૈન-દર્શનમાં માનવામાં આવેલ છે. હવે તે પદાર્થોનું વિસ્તારથી વિવેચન આગળ કરવામાં આવશે.

તેમાં પણ પ્રથમ જીવને સિદ્ધ કર્યા વિના જીવાજવાદિ તત્ત્વાનું વિવેચન કરવું, તે પાયા વિનાની ભીંત સમાન હાેવાથી પ્રથમ જીવની સિદ્ધિ કરવામાં આવે છે—

### નાસ્તિકનાે પક્ષ.

જનને નહિ માનનારા લોકોનો એવા અભિપ્રાય છે કે, જેના પ્રત્યક્ષ અનુભવ થાય, તે વસ્તુને જ વસ્તુરૂપે માનવી, થીજને નહિ, અને જીવ તા જયારે કાઇપણ રીતે પ્રત્યક્ષ છે જ નહિ, ત્યારે તેને કેવી રીતે પદાર્થ તરીકે માની શકાય ? માટે પૃથ્વી, પાણી, તેજ, વાયુ અને આકાશ આ પાંચ ભૂત સિવાય આત્મા નામના કાઇપણ છઠા પદાર્થ જગતમાં છે જ નહિ; તેમ અનુમાન પ્રમાણ પણ આત્માની સિદ્ધિમાં સફળ- તાને પ્રાપ્ત ન કરતું હાવાથી અમે પ્રત્યક્ષ સિવાય બીજા કાઇને પ્રમાણરૂપે માનતા જ નથી.

કિંચ ' તુષ્યતુ દુર્જાન: ' આ ન્યાયતું અવલંખન કરી આજા લોકોએ માનેલ પ્રમાણુદ્ધારા પણ આત્માની સિદ્ધિ શ્રુઇ શકતી નથી તે પણ સાથ સાથ સમજાવવામાં આવે છે.જેમ પહાડ વિગેરમાં ધૂમરૂપ ચિન્હ જોઇ અગ્નિતું અનુમાન કર-વામાં આવે છે, તેમ અત્ર પણ આત્માના અનુમાનમાં ધૂમની માર્ક કાઇપણ અસાધારણ ચિન્હ ન હોવાથી તેનું અનુમાન કેવી રીતે થઇ શકે ? તેના વિચાર કરશા. તથા તેના જેવી જગ-ત્માં બીજ કાઇપણ વસ્તુ નથી કે તેની ઉપમા આપી આત્માની સિદ્ધિ કરવામાં આવે; અને આગમ તા પરસ્પર વિરૂદ્ધ હા-વાથી તેનુંજ જયારે ઠેકાણું નથી તા પછી તે દ્વારા તેની સિદ્ધિ કેવી રીતે થઇ શર્ક ? તે પણ ખાસ વિચારણીય છે. આથી એ સિદ્ધ થયું કે આત્મા નામના કાઇ પદાર્થ જગત્માં છે જ નહિ આ વાત સ્થિર થઇ સમજવી. આવા પ્રકારના નાસ્તિકના અભિપ્રાય ઉપર આત્મા પદાર્થને માનનારા આસ્તિકના વિચાર પ્રદર્શિત કરવામાં આવે છે.—

#### આત્માની સિદ્ધિ.

આત્મા નામના પદાર્થને જરૂર માનવા જેઇએ, તે સિવાય કાઇ પણ કાર્ય સિદ્ધ થઇ શકવાનું જ નથી. પૃથ્વી વિગેરે પાંચ ભૂતો અચેતન છે. તેના ધર્મ ચેતન્ય હાઇ શકે જ નહિ, કેમકે જેના ધર્મ જડસ્વરૂપ હાય તેના ધર્મ ચેતન કેવી રીતે સંભવી શકે ? એ વાત સહજ સમજી શકાય તેમ છે, તથા જેવી રીતે ઘડાનું ઉપાદાનકારણ માટી છે. તેવી રીતે ચેતન્યનું ઉપાદાનકારણ પૃથ્વી વિગેરે જડ પદાર્થો છે, એમ પણ કહી શકાય તેમ નથી; માટે તેના જે ધર્મ છે તેનું નામ જ આત્મા સમજવું. આવા સાધારણ અભિપ્રાય આસ્તિકનો છે. આવા ખંને પ્રકારના આપસમાં વિરુદ્ધ વિચારા સાંભળી મધ્યસ્થ ખુદ્ધિવાળાના મનમાં જરૂર સંશય થાય કે આ બેમાંથી સત્ય કરા પક્ષ છે અને અસત્ય કરા પક્ષ છે ? આવા પ્રકારની ગુંચવણ ઉભી થવાથી ખુદ્ધિશાલીએ નિર્ણય માટે જરૂર પ્રયત્ન કરવા જ જોઇએ; તેથી હવે નિર્ણયના પ્રકાર આગળ ખતાવવામાં આવે છે.

પૂર્વ મહા અનાવવાના પદાર્થી એકઠા કરી તેની મહિરા

અનાવવાથી જેમ માદનશકિત આવે છે, તેમ પૃથ્વી, પાણી, તેજ, વાયુ અને આકાશ આ પાંચ ભૂતોને એકઠા કરવાથી ચૈતન્ય-શકિત આવે છે; માટે પાંચ ભૂતોના ધર્મ ચૈતન્યશકિત છે એ વાત જરૂર માનવી જોઇએ.

७० ' येतन्यशिक्त पांच भूतीना धर्म इप छे ' सेवुं ले मानवामां आवे तो लयारे ते पांचे लूहा लूहा छे, त्यारे छिन्द्र- येाने। तेनी साथ सम्भन्ध थवा छतां पण्ड हेम लेवामां आवती नथी; लेम इप, रस, गन्ध अने स्पर्ध विगेरे लेटबा तेना शुण्डा छे, ते तमाम छिन्द्रियंगायर छे तेम येतन्य पण्ड तेना शुण्डा छाय ते। छिन्द्रियं। द्वारा तेने। अनुसव लश्हर थवे। लेकिंग; अने ते द्वारा तेने। अनुसव ते। स्वपनमां पण्ड थते। नथी, माटे येतन्यशित से पांच सूतीने। धर्म नथी स्थेम मानवामां इहं अदय्यु रहेदी छे ?

પૂર્ં પાંચ ભૂતાની અંદર ચૈતન્યશક્તિ શક્તિરૂપથી રહેલી હાવાથી સ્થૂલદૃષ્ટિવાળાએાને જેવામાં ન આવે એ-્તાવતા નથી એમ તા કદ્યાપ કહી શકાય જ નહિ.

ઉ૦ ચેતન્યશક્તિ શું વન્ધ્યાપુત્રની માક્ક નથી, એથી જોવામાં આવતી નથી? અથવા પિશાચ વિગેરેની માક્ક તેમાં સામચ્યે જ એવું છે કે બીજો તેને જોઇ શકે જ નહિ માટે જોવામાં આવતી નથી? આવા પ્રકારની શ'કા તો ખુહિમાનોને જરૂર થવાની. કિંચ શક્તિરૂપે તેમાં ચેતના છે એ વાત સાગન ખાઇ સમજાવવા લાયક છે, માટે શક્તિરૂપે

તેમાં ચેતના છે એ વાત બિલકુલ માનવા યાંગ્ય છે જ નહિ; અપરંચ શકિત અને ચેતના આ ખંને ચીજો જૂદી જૂદી છે અથવા એકરૂપ છે? આ બે પ્રશ્નો જરૂર થવાના. તેમાં એકરૂપ માનવામાં તો ખાલી ચેતના જ રહેવાની, શકિત તો હવામાં ઉઠી જવાની. અને ચેતના તેના ધર્મ રૂપ નથી એ વાત તો કહેવામાં આવી ગઇ છે. તેના અચાવની ખાતર ચેતના અને શક્તિને જૂદી જૂદી માનવામાં આવે તો ચેતના પાંચ ભૂતાના ધર્મ રૂપે સિદ્ધ થવાની નહિ; કારણ કે તેના જેટલા ધર્મો છે, તે તમામ જડરૂપ હાવાથી ચેતનાને તેના ધર્મ તરીક કેવી રીતે માની શકાય? કિંચ જૂદી માનવામાં આત્મા જ સિદ્ધ થવાનો. કેમકે આપના મતમાં તો પાંચ ભૂત સિવાય બીજો પદાર્થ છે જ નહિ અને જયારે શક્તિને જૂદા પદાર્થ તરીક માનવામાં આવી, ત્યારે તા ખાલી નામના જ ફેરફાર રહ્યા. આપ લાક તેને શક્તિ કહેા છે અને અમે આત્મા નામ આપીએ છીએ માત્ર એટલી જ ભિન્નતા છે.

પૂર્વ જેમ પ્રત્યેક મદ્યના અંગમાં મદ્યશક્તિ જોવામાં આવતી નથી, તો પણ સમુદાયના મળવાથી તેમાં માદનશક્તિ આવે છે; તેમ અત્ર પણ પૃથ્વી વિગેરે પ્રત્યેકમાં ચૈતન્યશક્તિ નથી તો પણ સમુદાયના મળવાથી પેદા થાય છે એમ માનવામાં શી અડચણ છે?

ઉ૦ પૃથ્વીમાં કઠણ સ્પરાં છે, જળમાં શીતળપણું છે, તેજમાં દાહકપણું છે, વાયુમાં ચલન–ક'પનશકિત છે અને આકાશમાં અવકાશ દેવાપણું છે વિગેરે પંચ ભૂતાના ગુણા ઇંદ્રિયાદ્વારા જોઇ શકાય છે અને ચેતના જો તેના ધર્મ રૂપ હોત તા જરૂર કાર્ઠન્યપણાની માક્ક ઇન્દ્રિયાથી તેના અનુભવ થઇ શકત; માટે ચેતના ભૂતાના ધર્મ નથી.

કિંચ, મઘાંગની પ્રત્યેક ચીજોમાં થોડી થાડી માદક શક્તિ के अने समुद्दायना भળવાથી સ'પૂર્ણ શક્તિના આવિર્ભાવ થાય છે; तेवी रीते અત્ર પ્રત્યેકમાં લગાર પણ જયારે જેવામાં આવતી નથી તો પછી સમુદ્દાયથી પેદા થાય છે તે કેવી રીતે માની શકાય ? જેમ ધૂળના એક એક કલ્યુમાં લગાર માત્ર તેલ નહિ હોવાથી લાખા માલુ ધૂળીના ઢગલા કરવા છતાં પણ તેમાં તેલનું બિન્દુ જોવામાં આવતું નથી; તેમ અત્ર પણ જયારે પ્રત્યેકમાં લગાર માત્ર ચૈતન્યશક્તિ જોવામાં આવતી નથી, ત્યારે સમુદ્દાય મળવાથી પેદા થાય છે; એમ કેવી રીતે માની શકાય ?

પૂર જેમ સ્થૂલપાશું કાઇપાશુ પદાર્થોમાં ખીલકુલ નથી, તો પાશુ ક્રચાશુક, ત્ર્યાશુક વિગેરે અવચવી ખનવાથી તેમાં મેદા થાય છે, તેમ પ્રત્યેકમાં ચૈતન્યશકિત ન હોય તા પાશુ સામુદાયના મળવાથી તે ઉત્પન્ન થાય છે એમ માનવામાં શા ખાધ છે? માટે પાંચ ભૂતાના જ ચતન્ય ધર્મ છે અને બીજાના નથી એમ જરૂર માનવું જોઇએ.

ઉ૦ પરમાણુ, દ્વાલુક, ત્ર્યાલુક વિગેરમાં સ્થૂલપણું તિરાભાવથી પણ નથી એમ અમે બિલકુલ માનતા નથી. ગ્યાણુક વિગેરે અવયવિયાના પરમાણુઓમાં કારણ મળવાથી સ્થૂલપણાના આવિર્ભાવ થાય છે અને જયારે તેવા કારણનો સંચાગ થતા નથી ત્યારે પરમાણુમાં સ્થૂલપણું તિરાહિતપણે માનવામાં આવે છે. જેવી રીતે રૂપ, રસ, ગન્ધ, સ્પર્શ અને અણુપણું વિગેર તેના ધર્મો છે, તેવી રીતે સ્થૂલપણું તેના સહભાવિ ધર્મારૂપ નથી, કિંતુ ક્રમનાવિ ધર્મરૂપ છે એડલી વિશેષતા સમજવી.

કિંચ એકત સંખ્યા, સંચાગ, મહત્વ અને અપરત્વ વિગેરે પર્યાયોદારા પરમાણુઓની પણ ઉત્પત્તિ પર્યાય યિકનયના મત પ્રમાણે માનવામાં આવે છે; તેમ અહુત્વ સંખ્યા, વિલાગ, અણુ પરિમાણ, પરત્વ વિગેરે પર્યાયોદારા દ્રવ્યાયિકના મત પ્રમાણે તેની ઉત્પત્તિ માનવામાં આવતી નથી. આથી એ લાવ નિક્ષ્ત્ર્યો કે પરમાણુમાં સ્થૂલપણું નથી, તો પણ જેમ કારણદ્વારા અવયવીમાં માનવામાં આવે છે, તેમ અત્રપણ પ્રત્યેકમાં ચતન્ય નથી, તો પણ સમુદાયમાં માનવામાં આવે છે. એ વાત અસંભ-વિત્પાય: સમજવી. કારણુંકે પરમાણુમાં પણ સ્થૂલપણાની ઉત્પત્તિ કથંચિત્ માનવામાં આવી છે, તો પછી તે દ્રષ્ટાન્તદારા આપીને ઇષ્ટસિદ્ધિ કેવી રીતે થઇ શકવાની ? તેના વિચાર કરશા. અપરંગ્ર સ્થૂલપણું પણ પરમાણુઓથી કથંચિત્ લેદાલેદરૂપ છે, પરંતુ સર્વથા લેદ યા અલેદરૂપ નથી; એ પણ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવા ક્ષાયક છે.

પૂર્વ જેમ કારણદ્વારા પરમાણુસમુદાયમાં સ્થૂલપણું માન-વામાં આપને બાધ નથી, તેમ જ પાંચ ભૂતોના સમુદાય મળ-13 વાથી તેમાં ચૈતન્યશક્તિ ઉત્પન્ન થાય છે; એમ માનવામાં શા ખાધ છે ? માટે આત્મા માનવાની શી જરૂર છે ? તે જણાવશા.

ઉ० पांच क्ताना समुहायथी अने स घडामां पण आपना नियम प्रमाणे तो चैतन्यशिक पेहा थवी लिए के अने ज्यारे सर्वत्र पांच क्ताना समुहायथी मणेस घट, पट, स्त क विशेरे तमाम कर पहाथों मां चैतन्यशिक मानवामां आवी, तो पणी पुरुषमां अने घट-पट विशेरेमां ड'ઇ पण सिन्नता रहेवानी निहि. डि'च घटना अप होय तेणे पुरुषथी डाम चसावतुं लिए अने केने पुरुषना विवाह-विशेरमां अप होय तेणे घट-पटनी साथ ते ०यवहार डरवा लिए अमण्डित आने आ वात ते। अनुसविवृद्ध, व्यवहारविरुद्ध अने प्रमाण्विरुद्ध होवाथी है। एण आहरणीय शहे तेम नथी.

પૂર્ગ જે ભૂતો દ્વારા શરીર અનાવવામાં આવે છે, તે ભૂતોનો સવલાવ જાહો છે; અને જે દ્વારા ઘટ, પટ વિગેરે અને છે, તેના પણ સ્વભાવ જાહો છે. સારાંશ એ છે, કે જે ભૂતાથી શરીર અને છે તેના ચેતન્યશક્તિ પેદા કરવાના સ્વભાવ છે અને બીજાના નથી; માટે આપ જ અતાવા કે સ્વભાવ ભિન્ન માનીને જ્યારે સર્વ વાતની ઉત્પત્તિ કરવામાં આવી, ત્યારે પુરૂષની સાથે ઘટ-પટની સરખામણીની વાત કયાં રહી ?

ઉ૦ પૂર્વોકત ભૂતાના સ્વભાવ શું ભૂતાથી જૂદા છે અથવા જૂદા નથી ? આ બે પ્રશ્ના પુછવામાં આવે છે. તેમાં પ્રથમ પક્ષ સ્વીકારવામાં તા જયારે આપના મત પ્રમાણે ભૂત સિવાય બીજી કાંઇ પણ ચીજ છે જ નહિ, ત્યારે સ્વભાવ નામના પદાર્થ કયાંથી

આવ્યા ? તે જણાવશા.તથા સાથે સાથે આપના મતના પણ લાપ થવાના તેના ખચાવની ખાતર બીએ પક્ષ માનવામાં આવે તે ખાલી ભૂતો જ રહેવાના. સ્વભાવ તા હવામાં ઉડી જવાના અને જયારે તમામ ભૂત સરખા જ છે; ત્યારે શરીરમાં મળેલા ભૂતસમુ- દાયમાં નથી એમ બાલાય જ કેવી રીતે ? તેના વિચાર કરશા.

કિંચ, જો ચતન્યને પાંચ ભૂતનું કાર્ય માનવામાં આવે તા મૃતાવસ્થામાં પણ પાંચ ભતાની વિદ્યમાનતા હાવાથી ચૈતન્યની ઉપલબ્ધિ જરૂર થવી જોઇએ; છતાં કાઇને થતી તા નથી, માટે તેને તેના ધર્મ તરીકે મનાય જ કયાંથી ? અપર ચ, જેમ જલધારભાષા વિગેરે ઘટના ગુણા ઘટની વિદ્યમાન-દશામાં જોવામાં આવે છે અને તેની અભાવદશામાં જોવામાં આવતા નથી; માટે જલધારણપણ વિગેરેને તેના ધ**મ** ત્તરીકે માનવામાં આવે છે, અને લાવણ્ય. સુકામળતા, દ્ભળળતા, જાડાપણું ગારપણું, શ્યામુપણું વિગેર જે જે શરીરના ધર્મો છે, તે તે શરીરની વિદ્યમાનતામાં જેવામાં આવે છે, કિંતુ ખાળીને ભરમ કરવાથી તેમાં જેવામાં આવતા નથી; માટે તે ધર્મા શરીરના છે; એમ જેવી રીતે માનવામાં આવે છે, તેવી રીતે જે ચૈતન્યશક્તિ પણ તેના ધર્મ રૂપ હાય તેા મૃતાવસ્થામાં પણ શરીરની વિદ્યમાનતા હોવાથી તે ત્યારે પણ જરૂર પ્રત્યક્ષ થવી જોઇએ; છતાં તે પ્રત્યક્ષ તા થતી નથી માટે ચેતનાશકિત શરીરના ગુણ નથી, કિંતુ બીજાના ગુણ છે એમ ખાસ માનલું જોઇએ અને જેના તે ગુણ છે; તેને જ આત્મા સમજવા.

કિંચ ચેતનાના અન્વય-વ્યતિરેક પણ શરીરની સાથે **બિલકુલ ઘટી શક્તાે નથી;તે પણ સમજાવવામાં આવે છે– જેના** સદ્ભાવમાં જેના સદ્ભાવ જેવામાં આવે,તે તેના અન્વચિ; અને જેના અભાવમાં જેના અભાવ જોવામાં આવે તે તેના વ્યતિ-ત્રેકી કહેવાય છે. જેમ પુદ્દગલની સદ્ભાવદશામાં રૂપ, રસ વિગેન देने। सहसाव अने तेना असाव३५ आधाश विशेरेमां ३५ विशे-રેના અભાવ જોવામાં આવે છે; માટે રૂપાદિ ગુણા પુદ્દગલની સાથે જ અન્વય-વ્યત્તિરેકપણાને ધારણ કરે છે, બીજાની સાથે નહિ. અત એવ તેની ઉત્કર્ષ દશામાં તેની પણ ઉત્કર્ષ તા અને તેની અપકર્ષ દશામાં તેની અપકર્ષ તા જોવામાં આવે છે. તેવી રીતે જો ચૈતન્ય પ**ણ શ**રીરની સાથે અન્વય–ગ્યતિરેકપણાને આરણ કરતું હાય તા જે સ્થલશરીરવાળા હાય-અર્થાત્ ખબ જાઉા હાય, તેમાં ઘર્ણ જ્ઞાન અને દુખળામાં ખહુ ચાડું જ્ઞાન હેાવું જોઇએ. છતાં એમ તા બિલકલ જોવામાં આવતું નથી; પરંતુ એથી ઉલદું તા જરૂર જોવામાં આવે છે, કે કેટલીક દુર્ખલ વ્યક્તિમાં ઘણું જ્ઞાન હોય . છે અને કૈટલાક જાડા માટા મુશલ જેવી સ્થૂલણહિવાળા હોય છે-અર્થાત મહામૂખ હાય છે. માટે આપ જ ખતાવા કે કાઇપણ રીતે ચેતનાને શરીરના ગુણ તરીકે માની શકાય તેમ છે ખરૂ ?

પૂર્વ પાંચ ભૂતના સમુદાય જયાં ખરાખર હાય, ત્યાં જ ઋમા ચૈતન્યની ઉત્પત્તિ માનીએ છીએ, કિંતુ જયાં એક પણ ઓછું હાય, ત્યાં ખિલકુલ અમે માનતા નથી. માટે જયાં કારણ— સામગ્રી જ સંપૂર્ણ ન હાય, ત્યાં કાર્ય કેવી રીતે થાય? અને મૃતાવસ્થામાં તેા જ્યારે વાયુ જ નથી; ત્યારે સામગ્રી ન હોવાથી ચૈતન્યશક્તિ પેદા ન થાય તેમાં આશ્ચર્ય શાનું ?

ઉ૦ મૃતાવસ્થામાં જે કદાચ વાયુના અસાવ હોવાથી ચૈતન્યશકિત નથી; એમ કહો તો નળી દ્વારા અથવા ધમણુ-દ્વારા વાયુના સંચાર કરવાથી પાંચ સૂતરૂપ કારણસામગી જ્યારે મળી ગઇ, ત્યારે ચૈતન્યને પેદા થવામાં બીજી કઇ અડચણ રહી ? અને ચૈતન્ય તો એમ કરવા છતાં પણ બીલકુલ જેવામાં આવતું નથી, માટે કહેા કે ચૈતન્ય પાંચ સૂતોના ધર્મ નથી.

પૂર્વાયુના સંચાર કરવા છતાં પણ પ્રાણ નામના વાયુ તેમાં ન હોવાથી તેમાં જ્ઞાન પેકા થતું નથી, માટે અમારે ત્યાં મૃતાવસ્થામાં ચૈતન્યની આપત્તિ કેવી રીતે આવી શકે ?

ઉ• જયારે કાેષ્ઠની અંદર સંચરતાર વાયુને આપ પ્રાણવાયુ કહેા છેા, ત્યારે નળિકા વિગેરે દ્વારા કાેષ્ઠની અંદર વાયુના સંચાર કરવાથી કાેષ્ઠમાં સંચરણ કરનારા પ્રાણવાયુ પણ આપના મત પ્રમાણે આવી ગયા, તાે પછી સામગ્રી સંપૂર્ણું મળવા છતાં પણ મૃતાવસ્થામાં ચૈતન્યશક્તિ કેમ જોવામાં આવતી નથી ? માટે તેને શરીરના ધર્મ તરીકે ન માનતાં આત્માના ધર્મ તરીકે માનવી એ જ સવીત્તમ છે.

પૂર્વ મૃતાવરથામાં તેજરૂપ ત્રીજીં ભૂત ન હોવાથી તેમાં ચૈતન્યશક્તિ માનવામાં આવતી નથી, માટે અમારે ત્યાં કાઇ પણ જાતના દેવને અવકાશ છે જ નહિ.

ઉ૦ મૃત શરીરમાં અર્થાત્ મડદાની અંદર કેટલાક સમય

ગયા ખાદ પણ તેજના અભાવમાં કૃમિ વિગેર જંતુઓ પેદા શાય છે, તેનું શું કારણ ? કારણ કે આપના મતમાં તા જ્યાં માંચભૂતોના સ'પૂર્ણ સમુદાય હાય, ત્યાં જ ચેતના ઉત્પન્ન થાય 🕏 અને મૃત-શરીરમાં તા વાયુ અને તેજ ખ'ને ભુતા છે જ નહિ ખાલી ત્રણ ભૂતો જ ખાકી છે; તો પછી કીડા વિગેર જ તુઓની €ત્પત્તિ શાથી થાય છે ? તે પણ ખાસ સમજાવવું જ પડશે. કિંચ આપના નિયમ પણ આમ થવાથી ખંડિત થઇ ગયા: માટે આપ જ ખતાવા કે ચેતનાને કાઇ પણ રીતે શરીરના ધર્મ ત્તરીકે માની શકાય તેમ છે ખરૂં ?-અર્થાત બિલકલ માની શકાય તેમ છે જ નહિ. અપરંચ ચૈતન્ય ભૂતમાત્રનું કાર્ય છે,એમ પણ કદાપિ માની શકાય તેમ નથી.એમ માનવાથી તાે તમામ ભતાનાં કાર્યો ચૈતન્યરૂપ હાવાથી જડ અને ચેતનના લેક **ળિલકુલ** રહેવાના જ નહિ. કિંચ કાેઇ પુત્ર વિનાના, કાેઇ સ્ત્રી વિનાના, કાઇ પિતા વિનાના અને કાઇ પતિ વિનાનું પણ રહે-વાતું જ નહિ; કેમકે ચૈતન્યરૂપ હાવાથી ઘટ, પટ વિગેરમાં-થી કાઇને કાઇ ચીજ પિતા, પુત્ર, સ્ત્રી વિગેરે સંબન્ધિ તરીકે - ગહુણ કરી લેવાય. ત્યારે કહેા, તમારા મતમાં કેવી મજ છે! વાહ ધન્ય છે ! તમાને, કે જેની ઘટ-પટાદિ ચીજે પિતા-પુત્ર હાય ત્યાં ખાસી જ શાની હાય ? માટે અમે આપના આવા **ી**વિચારાને તેા કાઇ પણ રીતે સંમત થઇએ તેમ નથી.

પૂર્ગ જે પૃથ્વી વિગેરે પાંચ ભૂતો શરીરના આકારે ગાહવાઇ માસોચ્છ્વાસ લેવાની શક્તિવાળાં ખની જાય છે; તે ભતામાં જ માતી આકાર પેદા થાય છે, ખીજામાં નહિ. જ્યારે આવી ભમારી

માન્યતા છે,ત્યારે સમજયા સિવાય દાષ આપવા તૈયાર થવું, તે કેટલી બધી અજ્ઞાનતા ગણાય ?

ઉ૦ તમારા મતમાં પૃથ્વી વિગેરે પાંચ ભૂતા ગોઠવાઇ શ્વાસાચ્છ્વાસ લેવાની શક્તિવાળાં અને છે, એ વાતની ઉપપત્તિ જ વન્ધ્યાપુત્ર જેવી છે તેનું જરા સ્પષ્ટીકરણ કરવામાં આવે છે–

શરીરના આકાર શું પૃથ્યી વિગેરે પાંચ ભૂતાથી બને છે ? અથવા બીજી વસ્તુના નિમિત્તથી અને છે ? અથવા કારણ વિના પાજ અને છે? આ ત્રણ પ્રશ્ના પુછવામાં આવે છે, તેમાં જો પ્રથમ પક્ષ માનવામાં આવે તે પૃથ્વી વિગેરે પાંચલતાની સત્તા સર્વત્ર હાવાથી તમામ ઠેકાણે શરીરા સિવાય ખીજું કાંઇ પણ જોવામાં ન આવવું જોઇએ; અને એમ તા બિલકલ છે જ નહિ. માટે પ્રથમ પક્ષ અનાદરણીય સમજવા. તેના ખચા-વની ખાતર બીજો પક્ષ માનવામાં આવે તાે 'ભૂત સિવાય પણ **ખીછ** વસ્તુના નિમિત્તથી શરીરને! આકાર ખને છે' આવા અર્થ થવાના, ત્યારે તો આત્મા જ સિદ્ધ થવાના. કારણ કે આપના મત પ્રમાણે તાે પાંચ ભતા સિવાય બીજી કે ક પણ ચીજ છે જ નહિ: ત્યારે ખાકી કઇ ચીજ રહી ? કે જેના નિમિત્તથી શરીર ખને **છે** એમ કહી શકશે ી માટે કહેા. અત્મા માન્યા સિવાય ખીજું નિમિત્ત સિદ્ધ થાય એવું છે ખરૂં ? અર્થાત બિલકુલ નહિ, માટે બીજે પથ પણ માની શક શે નહિ. હવે રહ્યા ત્રીએ પક્ષ, તેને માનવામાં તાે ધાસાચ્છ્વાસવાળા શરીરની સત્તા જ નિર'તર હાવી જોઇએ, કદાપિ શરીરના નાશ થવા જ ન लेधेथे; हैभडे ' नित्यं सःवमसःवं वा हेतोरन्यानपेक्षणात् '

એવા ન્યાય હાવાથી જે કાર્યમાં હેતુની અપેક્ષા ન હાય તે કાર્યની સત્તા કાં તો નિરંતર રહેવી એઇએ અને કાં તો વ'ધ્યાપુત્રની માફક બિલકુલ ન હાવી એઇએ. માટે આપના વિચાર પ્રમાણે જ્યાં શરીરના આકારની જ સિદ્ધિ થઇ શકતી નથી, ત્યાં ધાસોચ્છ્વાસની અને ચેતન્યશક્તિની તો વાત જ શી કરવી? માટે ચેતન્ય ભૂતોના ધર્મ નથી, કિંતુ આત્માના ધર્મ છે, એ વાત સ્થિર થઇ સમજવી.

કિંચ, પ્રથમ મદ્યાંગનું દર્ષાત આપવામાં આવ્યું, તે પણ યુક્તિવિરુદ્ધ છે, કેમકે મદ્યાંગ જયાં સુધી જૂદાં જુદાં હાય છે, અને તેને મેળવનારી વ્યક્તિ જયાં સુધી મળતી નથી. ત્યાં સુધી તે સ્વયં મળીને કદાપિ માદનશક્તિવાળી મહિરા અનુતી નથી, કિંતુ જયારે તેને મેળવનાર વ્યક્તિ હાય છે, ત્યારે જ તે મદ્યાંગની માદન શક્તિવાળી મદિશ અને છે. તેવી જ રીતે અત્ર પણ જડ એવાં પાંચ બૂતોને મેળવનારી બીજી વ્યક્તિ જ્યાં સુધી ન હાય, ત્યાં સુધી તે કંદાપિ મળીને શરીરના આકારરૂપ થવાના જ નહિ. માટે જે તેને મેળવનાર છે, તેનું નામ જ આત્મા સમજવું. અપર'ચ, જેના ગુણા પ્રત્યક્ષ હાય છે, તે ગુણા પણ પ્રત્યક્ષ હાય છે એમ જરૂર માનવું જોઇએ. જેમ ઘટ, પટ વિગેરેના ્રાણા ૩૫, રસ, ગન્ધ, સ્પર્શ વિગેરે પ્રત્યક્ષ હાવાથી ઘટ, પટ વિગેર પણ પ્રત્યક્ષ છે; એમ માનવામાં આવે છે; તેમ સ્મરણ, જિજ્ઞાસા, ચિકીષા, જિગમિષા, સંશય વિગેરે ગુણા પણ સ્વસ વેદનરૂપ પ્રત્યક્ષ હાેવાથી ગુણીરૂપ આત્મા પણ પ્રત્યક્ષ છે. એમ જરૂર માનલું જોઇએ.

પૂર્વ જેના ગુણા પ્રત્યક્ષ હાય, તેના ગુણા પ્રત્યક્ષ હાય એવા એકાંત નિયમ નથી. જેમ આકાશના ગુણ-શષ્દ પ્રત્યક્ષ હાવા છતાં પણ આકાશને પ્રત્યક્ષ કાઇપણ ખુહિશાળી માનતા નથી, માટે આત્મા પ્રત્યક્ષ છે; એ વાત તદ્દન જૂઠી સમજવી.

ઉ૦ રૂપ વિગેરેની માફક ઇંદ્રિયાદ્વારા શખ્દમાં પ્રત્યક્ષપછું હોવાથી શખ્દ આકાશના ગુણ નથી, કિંતુ પુદ્દગલના પર્યાંથ છે; અને તેને તા અમે સારી રીતે પ્રત્યક્ષ માનીએ છીએ. એનું નિરૂપણ "મીમાંસક-દર્શન"માં કરવામાં આવેલું હોવાથી અત્ર કરીથી વિવેચન કરી સમય રાકવામાં આવતો નથી.

પૂર્ગ જ્ઞાન વિગેર ગુણામાં પ્રત્યક્ષપાશું હાવાથી ગુણામાં પાશુ પ્રત્યક્ષપાશું રહો, પરંતુ જ્ઞાન વિગેરના ગુણા આત્મા જ છે; એ વાત બિલકુલ માનવા લાયક નથી; કિંચ જ્ઞાન વિગેરના ગુણા તરીકે શરીરને સમજવું. કારણકે તેમાં જેવી રીતે ગારપાશું, શ્યામપાશું, સ્યૂલપાશું, કૃશપાશું વિગેર ગુણા જોવામાં આવે છે; તેવી રીતે તેમાં જ જ્ઞાન વિગેર ગુણા પાશુ જોવામાં આવે છે, માટે આત્માને બિલકુલ માનવાની જરૂર નથી.

ઉ૦ જેમ ઘડામાં મૂર્ત પણું તથા આંખથી દેખાવાપણું હોવાથી જ્ઞાન વિગેરેને ઘડાના ગુણુ તરીકે માનવામાં આવતા નથી; તેમ શરીરમાં પણ મૂર્ત પણું અને આંખથી દેખાવાપણું હોવાથી જ્ઞાન વિગેરેને શરીરના ગુણા માનવામાં આવતા નથી. એવી શી રાજાજ્ઞા છે? કે મૂર્ત પણું અને આંખથી દેખાવાપણું ઘડામાં અને શરીરમાં સરખું છે, તો પણુ શરીરના ગુણુ

તરીકે જ્ઞાન વિગેરને માનવા અને ઘડાના ગુણ તરીકે ન માનવા? માટે આ વાત તદ્દન ચુક્તિવિરુદ્ધ સમજવી. અનુમાન પણ એજ વાતને ટેકા આપે છે. કપડા ાવગેરેની માફક આંખથી દેખાવા પણું તથા મૂર્ત પણું હાવાથી જ્ઞાન, સુખ, દુ:ખ વિગેરે શરી- રના ગુણા નથી. એ વાત ખૂબ દહતા સાથે સમજવી. આવી રીતે ચુક્તિયાદ્ધારા આત્માની સિદ્ધિ કરવામાં આવી. હવે અનુ- માન દ્વારા આત્માની સિદ્ધિ કરવામાં આવે છે—

જેમ રથને કાઇ ચલાવનાર હાવાથી તેમાં ઇચ્છાનુકૂલ ક્રિયા થાય છે, તેમ જ ઇચ્છાનુકૂલ ક્રિયા થતી હાવાથી જીવતા જીવનું શરીર પણ કાઇ પ્રયત્નવાળાથી આશ્રિત હાવું જોઇએ. જે તેના આશ્રય, તે જ આત્મા. તથા જેમ લાકડું કાપવામાં સુતાર કતો છે, લાકડું કમેં છે અને વાંસલા ક્રિયામાં મદદગાર હાવાથી કરણુર્પ છે; તેમ ઇન્દ્રિયામાં પણ કરણુપણું દ્વાવાથી જ્ઞાનના સાધનરૂપ ઇન્દ્રિયા કર્તાને આધીન છે; અને જે તેના કર્તા છે, તેને જ આત્મા સમજવા.

તથા જેમ ઘડા સાદી છે અને તેના આકાર પણ નિયમિત છે; તેમ શરીરમાં પણ સાદીપણ' અને નિયમિત આંકારપણું હોવાથી ઘડાની માફક તેના પણ બનાવનાર હોવા જોઇએ. અને જે તેના ખનાવનાર છે, તેને જ આત્મા સમજવા.

તથા જેમ દાળ, ભાત, શાંક, રાટલી વિગેરે ભાજન– સામગ્રીમાં ભાગ્યપણું હાવાથી–અર્થાત્ તેના ભાગ કરનાર હા-વાથી તેને ખનાવવામાં આવે છે; તેમ જ શરીરમાં પણ ભાગ્યપણું હોવાથી વિદ્યમાન શરીર પણ લાેકતા સિવાય ખની શકે જ નહિ. અને જે તેના લાેકતા છે, તેને જ આત્મા સમજવાે.

તથા જેમ રૂપ વિગેરમાં શુષ્યપાશું હોવાથી તેના આધાર તરીકે ઘટ, પટ વિગેરને માનવામાં આવે છે,તેમ રૂપ વિગેરના જ્ઞાનમાં પાષ્યુ ગુષ્યપાશું હોવાથી તેના આધાર જરૂર માનવા જોઇએ અને જે તેના આધાર છે, તેને જ આત્મા સમજવા.

તથા જેમ અઘટશખ્દ પાતે વ્યુત્પત્તિવાળા શુદ્ધ પદના નિષેધ કરતા હાવાથી તેના પ્રતિપક્ષ તરીકે ઘટને માનવામાં આવે છે; તેમ અજીવશખ્દ પણ વ્યુત્પત્તિવાળા શુદ્ધપદના નિષેધ કરતા હાવાથી તેના પણ પ્રતિપક્ષી જરૂર માનવા નેઇએ અને જે તેના પ્રતિપક્ષી, તેને જ આત્મા સમજવા.

ते आत्मा पाताना शरीरमां तो स्वसंवेदन प्रत्यक्षद्वारा अनुस्ववाय छे अने धीलना शरीरमां अनुमानधी सिद्ध अराय छे, ते पण साथ साथ समलववामां आवे छे— धंधमां प्रवृत्ति अने अनिष्टमां निवृत्ति यती लेवामां आवती होवाथी परशरीरमां पण आत्मा छे; से वात करूर मानवी लेधिके.

પૂર્વ અસદ વસ્તુના પણ નિષેધ થતા હાવાથી આત્માના નિષેધ કરવામાં એ કયાંથી આવ્યું કે આત્મા છે ? માટે ઉપર્યું ક્લ કથન યુક્તિવિકલ સમજવાનું છે.

ઉ૦ જે ક'ઇ વસ્તુના નિષેધ કરવામાં આવે છે, તે બીજે કેકાણું વિદ્યમાન હાય; તા પણ વિવક્ષિત સ્થાનમાં તેના સંયોક

ગના યા સમવાયના અથવા સામાન્યના કે વિશેષના નિષેષ કરવામાં આવે છે; પરંતુ તેના સર્વા અભાવ જ છે, એમ કદાપિ સમજવું નહિ. જેમ ' ધર્મ પાળ ઘરમાં નથી ' એ વાક્ય- શ્રી વિદ્યમાન ધર્મ પાળ ઘરમાં ન હાવાથી ઘરની સાથે અત્યારે તેના સંચાગ નથી, એમ સમજવાનું છે; પરંતુ બીજે ઠેકાણે પણ નથી એમ કદાપિ જાણવું નહિં. કારણ કે કારણવશથી તે બહાર અયેલા હાવાથી ઘરવાળાને પુછવામાં આવ્યું કે ' ધર્મ પાળ ઘરમાં છે?' ત્યારે તે લાકાએ ઉત્તરમાં જણાવ્યું કે 'તે ઘરમાં નથી.' એતાવતા કાઇપણ ઠેકાણે નથી; એ વાત ક્યાંથી આવી? સંયોગના નિષેધનું આ ઉદાહરણ સમજવું.

તથા 'ખર-વિષાણુ નથી' એ વાક્યથી ખર પણ વિદ્યમાન છે અને ગાય વિગેરમાં શિ'ગડું પણ વિદ્યમાન છે, પરંતુ ગધે-ડાની સાથે શિ'ગડાના સમવાય ન હોવાથી જણાવવામાં આવ્યું કે ખરવિષાણ નથી. એતાવતા ખર તથા શિ'ગડાના સર્વથા અભાવ કદાપિ સમજવા નહિ. આ ઠેકાણે શિ'ગડાના સમવાયના ગધેડામાં નિષેધ સમજવા.

તથા ' બીજો ચંદ્રમા નથી ' આવા લાૈકિક વાક્ય**થી એ** સમજવાનું છેં, કે વિદ્યમાન ચંદ્રની અ'દર બીજા ચંદ્રની સ-ત્તાના નિષેધ કરાતા હાેવાથી ચ'દ્રની અ'દર સામાન્યના નિષેધ સમજવા, પરંતુ ચંદ્રના અલાવ ખિલકુલ સમજવા નહિ.

તથા 'ઘડા જેવડાં માટાં માતી નથી' એ વાકચથી માતી-ની અ'દર ઘડાના જેવડું માટું પરિમાણ નથી એ નિષેધ કરવામાં આવ્યું, પરંતુ કાઇ પણ પરિમાણવાળાં માતી જ નથી એ વાત કયાંથી આવી ? માટે આ ઠેકાણે પરિમાણ-વિશે-ષના જ નિષેધ સમજવા, કિંતુ માતીના નહિ, એ વાત ખૂખ ખ્યાલમાં રાખવી.

તેમ અત્ર પણ ' આત્મા નથી ' એ વાકયથી વિદ્યમાન આત્માના જ કાઇ ઠેકાણે કાઇની સાથે સંયોગ વિગેરના નિષેષ્ધ કરે છે. જેમ મૃતાવસ્થામાં રહેલને ઉદ્દેશી કાઇ કહે કે આ શરીરમાં આત્મા નથી એતાવતા કાઇ પણ શરીરમાં આત્મા છે જ નહિ; એ વાત કયાંથી આવી? માટે ઉપર્યુક્ત નિષેધ જરૂર આત્મ-સત્તાને સિદ્ધ કરે છે.

પૂર્વ જેના નિષેધ કરવામાં આવે છે, તે વસ્તુ પણ વિદ્ય-માન છે, જો એમ માનવામાં આવે; તાે 'મારી અંદર પણુ ત્રૈલાક્યરવામિપણું છે' એમ કેમ ન માની શકાય? કેમકે આપ તેના નિષેધ કરાે છાે, માટે તે જરૂર હાેલું જોઇએ.

60 આપની અંદર ત્રણ લાકના ઇશ્વરતાવિશેષના નિષેષ્ક કરવામાં આવેલા હોવાથી ત્રણ લાકની ઇશ્વરતા આપનામાં નથી, પરંતુ સર્વ'થા ઇશ્વરતા જ આપનામાં નથી એમ અમા બિલ-કુલ માનતા નથી. જેમ માતીની અંદર ઘડા જેટલા પ્રમાણના નિષેધ કરવાથી પરિમાણવિશેષના નિષેધ સમજવાના છે, પણ સર્વ'થા પરિમાણ છે જ નહિ, એમ કહાપિ માનવામાં આવતું નથી; તેમ અત્ર પણ ત્રિલાકના ઇશ્વરતાના નિષેધ કરવાથી ઇશ્વ-રતાવિશેષના નિષેધ થયા એમ સમજવાતું છે. કારણ કે પાતાના શિષ્ય વિગ્ની ઇશ્વરતા જયારે પાતાનામાં વિદ્યમાન છે, ત્યારે સર્વ'થા ઇશ્વરતાના નિષેધ કેવી રીતે થઇ શકે ? કેવળ વિશેષ એશ્વયના જ આપનામાં નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે અને તે પણ તીથે કરામાં વિદ્યમાન છે, કિંતુ આપનામાં નથી, એતાવતા નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે. એ ખાસ ખ્યાલમાં રાખવં.

પૂર્ગ હું ગાર છું, સ્થૂલ છું, દુખળા છું, જાહા છું, વિગેરે પ્રતીતિ થતી હાવાથી તેના વિષય તરીકે જે આત્માને માનવામાં આવે તા આત્મામાં ગારપાણું વિગેરે ન હાવાથી ઉપર્યું કત અનુભવ ન થવા જોઇએ અને જો શરીરને લઇને માનવામાં આવે તા શરીરમાં તે ગુણાના સંભવ હાવાથી શરીરને અહંપદના વિષય માનવામાં પણ લગારમાત્ર અડચણ નથી.

જિં કર્મના સંખંધને લઇને સંસારી આત્માનું શરીરની સાથે કથંચિત તાદાત્મ્ય હોવાથી હું સ્થ્લ છું; વિગેરે પ્રતી-તિના વિષય પણ આત્માવિષે માનવામાં અડચણ નથી. એટલી માત્ર વિશેષતા સમજવાની છે કે શરીરમાં સ્થ્લપણાની પ્રતીતિ સુખ્યતાથી છે અને આત્મામાં શરીરના સંબંધને લઇને ઉપ-ચારથી છે; વાસ્તવિક નથી.

કિંચ, ઇંદ્રિયા દ્વારા અનુભવેલ પદાર્થનું ઇંદ્રિયા નષ્ટ ચયા ખાદ પણ સ્મરણ થતું હોવાથી આત્મા દેહ તથા ઇંદ્રિયાથી ન્યારા છે. એક ઘરમાં ખેસીને અનુભવેલ પદાર્થનું સ્મરણ તે ઘરના નષ્ટ થયા પછી પણ જેમ દેવદત્તને થાય છે, તેમ અત્ર પણ સમજવું. એવી રીતે અનુમાનપ્રમાણુ પણ આત્માને ખૂબ સારી રીતે સિદ્ધ કરી શકે છે. હવે આગમપ્રમાણથી પણ તેને સિદ્ધ કરવામાં આવે છે—આગમ તે જ વિરાધી કહેવાય, કે જેના પ્રણેતા અનાસ હોય. તે વાતનું વિવેચન પ્રથમ પાંચ દર્શનની સમાલાચનામાં સારી રીતે કરવામાં આવ્યું છે. જેણે રાગ, દ્વેષ, માહ, વિગેર દ્વષ્ણોના ક્ષય કર્યો છે, એવા ઇશ્વરપ્રણીત આગમમાં વિરાધ હોય જ ક્યાંથી?

हिंसाद्यसत्कर्मपथोपदेशादसर्वविन्मूलतया प्रवृत्तेः । नृशंसदुर्बुद्धिपरिग्रहाच ब्रूमस्त्वदन्यागममप्रमाणम् ॥ १ ॥ —अथोशव्यवस्थेहन्द्रात्रिक्षित्रा.

ઉપર્શું કત કારણથી પણ બીજાના આગમની પ્રમા**ણતા** સિદ્ધ થઇ શકતી નથી.

स्वागमं रागमात्रेण द्वेषमात्रात् परागमम् । न श्रयामस्त्यजामो वा किन्तु मध्यस्थया दृशा ॥ —ग्रानसार व्यष्टक

ભાવાર્થ:-રાગમાત્રથી પાતાનું જાણી સ્વીકાર કરવા નિર્દે અને પરના આગમના દ્વેષમાત્રથી જ ત્યાગ કરવા નહિ; પરંતુ મધ્યસ્થ ખુદ્ધિથી સર્વાદ્યની પરીક્ષા કરી જેમાં આપ્તપણું સિદ્ધ થાય તેને સ્વીકારવા અને જેમાં આપ્તપણું ન હાય તેના આગમના ઉદ્યાસીનભાવથી ત્યાગ કરવા એ ખુદ્ધિમાનનું લક્ષણ સમજવું. પ્રકૃતમાં તેવા આપ્તપ્રણીત આગમનું જીવની સિદ્ધિમાં પ્રમાણ આપવામાં આવે છે—

नित्थ जीवा अजीवा वा णेवं सम्नं निवेसए।
अत्थ जीवा अजीवावा एवं सम्नं निवेसए।। १३॥
नित्थ धम्मे अधम्मे वा णेवं सम्नं निवेसए।
अत्थि धम्मे अधम्मे वा एवं सम्नं निवेसए॥ १४॥
—स्त्रहतांग १७८ ८७८

ભાવાર્થ:— જવ છે, અજીવ છે, ધર્મ છે, અધર્મ છે એવી સંજ્ઞાએ સ્થાપન કરવી, કિન્તુનથી એવી રીતે કદાપિ એાલવું નહિ. જવાભિગમ, પન્નવણા, ઠાંણાંગ, સમવાયાંગ, ભાગવતીસૂત્ર વિગેર અંગાપાંગમાં ઘણા જ વિસ્તારથી જવ સંખંધી વિવેચન કરવામાં આવેલ છે.

આવી રીતે જયારે તમામ પ્રમાણાદ્વારા આત્માને સિદ્ધ કરવામાં આવ્યા; ત્યારે હવે તેના લક્ષણ વિષે જીજ્ઞાસા થાય એ સ્વાભાવિક છે, માટે હવે તેનું લક્ષણ અતાવવામાં આવે છે—

चैतन्यस्वरूपः परिणामी कर्त्ता साक्षाद् भोक्ता स्वदेहपरिमाणः प्रतिक्षेत्रं भिन्नः पौद्गळिकादृष्टवांश्वायम् । —२८नाक्षरावतारिका ७ परिच्छेद, सूत्र ५६, ५७८ १४५.

ભાવાર્ષ:-સાકાર-નિરાકારરૂપ ઉપયોગને ચૈતન્ય કહે-વામાં આવે છે અને આત્માનું સ્વરૂપ પણ તે જ સમજલું. નિરંતર પૂર્વાપર પરિણામમાં જે ગમન કરતું, તે પરિણામ કહેવાય અને તે જેને નિરન્તર હોય તે પરિણામી કહેવાય. શુભાશુભ કમેંના કરનાર હાવાથી તે કર્તા કહેવાય છે. સુખ-દુ:ખ વિગેરેના અનુભવ કરનાર હાવાથી તે ભાકતા કહેવાય છે. આયુષ્યકમેં તથા ગતિ, જાતિ અને સૂક્ષમ-ખાદર નામકમેંના ઉદયથી જેવું શરીર પ્રાપ્ત થાય, તેટલા માત્રમાં વ્યાપ્ત હાવાથી સ્વદેહપરિમાણ કહેવાય છે અને ત પણ દરેક શરીરમાં જૂદા જુદા હાવાથી પ્રતિક્ષેત્રભિન્ન કહેવાય છે, તથા પાદ્દમલિક કમેને આધીન હાવાથી પાદ્દમલિક અઠષ્ટનાળા પણ છે. આ સંક્ષેપથી આત્માનું લક્ષણ સમજાવવામાં આવ્યું. હવે વિસ્તારથી દરેક વિશેષણાનું વિવેચન કરવામાં આવે છે.

ચૈતન્યસ્વરૂપ અને પરિણામી આ બે વિશેષણાની સાર્થકતા.

આત્માના લક્ષણમાં ચૈતન્યસ્વરૂપ અને પરિણામિ એવાં એ વિશેષણા આપેલાં હોવાથી 'આત્મા જડસ્વરૂપ છે, અને ફૂટસ્થ નિત્ય છે અર્થાત્ સર્વં દા નિત્ય છે. ' આવી રીતે માનનારા નૈયાયિક લાેકાના મત યુક્તિવિરુદ્ધ છે, એ સૂચવ-વામાં આવ્યું. જેના મતમાં આત્મા ઉપયોગસ્વરૂપ નથી, તેના મત પ્રમાણે આત્માને માનવા છતાં પણ પદાર્થંજ્ઞાન તાે કદાપિ થવાનું નહિ, કારણકે આકાશની માફક તે પણ અચેતન છે.

પૂર્વ ચૈતન્યસ્વરૂપવાળા આત્મા છે, એમ અમા બિલકુલ માનતા નથી, કિન્તુ ચતન્યના સમવાય જેમાં હાય તેને આત્મા કહેવામાં આવે છે. જયારે આ પ્રકારની અમારી માન્યતા છે ત્યારે અમારા મતમાં આત્મા જડસ્વરૂપ છે; એવા જે ખાટા આક્ષેપ કરવા, તે કેટલી બધી અજ્ઞાનતા કહેવાય ! ઉ૦ અતન્યસ્વરૂપ આત્માને ન માનતાં સમવાય સંખ-ધને લઇને આત્મામાં અતન્ય માનવામાં આવે; તો સમવાય પદાર્થ એકસ્વરૂપ, ગ્યાપક અને નિત્ય હોવાથી ઘટ, પટ વિગે-રેમાં પણ સમવાય જ્યારે ખરાખર છે; ત્યારે ઐતન્યનો સમવાય આત્મામાં જ છે, ઘટ, પટ વિગેરમાં નથી, એમ કેવી રીતે માની રાકાય કિંચ આવા પ્રકારની વસ્તુસ્થિતિને માનીએ તો તમામ પદાર્થી ચૈતન્યના સમવાયને લઇને ઐતન્યવાળા છે, એમ પણ કેમ ન કહી શકાય ક

્પૂર્ગ 'જેમ આ ઠેકાણે કુંડામાં દહિ' છે' એવી પ્રતીતિ થતી હોવાથી તેની ખહાર દહિ' નથી એ અર્થાત્ આવી ગયું; તેમ આ ઠેકાણે પણ આત્મામાં જ્ઞાન છે; એવી પ્રતીતિને લઇને ઘટ, પટ વિગેરમાં નથી એ પણ સહજ સમજી શકાય તેમ છે, તા પછી જડમાં જ્ઞાનની આપત્તિ કયાં રહી ? તેના વિચાર કરશા.

ઉ૦ જે સ્વયં અચેતન હોય તેને આવી પ્રતીતિયાને લઇને હેજાર વાર જ્ઞાનના સમવાય માનવા છતાં પણ તેમાં ચેતનતા કદાપિ આવી શકવાની નહિ. જેમ જે વ્યક્તિ સ્વયં નપું સક હાય, તેને હજારવાર પુરુષના સંખંધ થવા છતાં પણ તેમાં પુરુષતા આવી શકતી નથી; તેમ અત્ર પણ ખાલી સમવાય માત્રથી અચેતનમાં જો ચેતનતા આવતી હાય; તા ઘટ, પટ વિગેરે જ ડ પદાર્થોએ શા અપરાધ કર્યો છે? કે તેમાં ચેતનતા ન આવી શકે? અને એવી શી રાજજ્ઞા છે? કે અચેતનતા સરખી હાવા છતાં પણ એકમાં સમવાયને લઇને ચેતનતા માનવી અને ખીજામાં નહિ. જ્યાં વસ્તુસ્થિતિના વિચાર ચાલતા હાય, ત્યાં તેવી પ્રતીતિયા બીચારી નપું સકની માફક શા કામમાં આવવાની?

માટે 'ચેતન્યના સમવાયથી આત્મામાં ચેતનતા આવે છે. ' તે વાત તદ્દન યુક્તિવિરુદ્ધ સમજવી. કિન્તુ આત્મા સ્વયંમિલ ચેતન્યસ્વરૂપ છે. એ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવું.

કિંચ ઉપયોગસ્વરૂપપણું પણ આત્માથી સવેશ ભિનન મુદ્યુ નથી, તેમ અભિનન પણ નથી; તે પણ પ્રસંગાપાત્ત સમ-ભાવવામાં આવે છે—

આત્માને જ્ઞાનાદિ ધર્મોથી સર્વથા ભિન્ન માનવામાં આવે; તો હું જ્ઞાનસ્વરૂપ છું, દર્શનસ્વરૂપ છું, ચારિત્રસ્વરૂપ છું. સુખસ્વરૂપ છું એવા પ્રકારતું અલેદજ્ઞાન કદાપિ થઇ શકે જ નહિ, અને થાય છે તા ખરૂં; માટે જ્ઞાના દિ ધર્મોથી આત્મા સર્વ થા જાહા **નથી** એ ખાસ માનવું જોઇએ. તેમ સર્વથા જ્ઞાનાદિ ગુણાથી **અ**તિમા અભિન્ન છે એ પણ સમજવું નહિ. કેમકે આત્મા મર્મી છે. જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, સુખ વિગેર તેના ધર્મો છે, એવા જે લેદ માલૂમ પહે છે તે અભિન્ન હાય તા કદાપિ ન દેખાવા જોઇએ. માટે સર્વથા અભેદ પણ માનવામાં આવતા નથી. કિંચ સર્વથા અભિન્ન માનવામાં જ્ઞાનાદિ તમામ ધર્મામાં એક્ય **માવવાથી જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, સુખ વિગેરેમાંથી પણ ભિન્નતા** ચાલી જવાની. અને સિન્નતા તાે જરૂર માલૂમ પડે છે. સાન વિશેષ અવળોધરૂપ છે, દર્શન સામાન્યળાધરૂપ છે, ચારિત્ર ક્રિયરતારૂપ છે અને સુખ પરમાનન્દરૂપ છે. માટે આપ જ બતાવા કૈસવૈથા અલેદ કૈવી રીતે માની શકાય? આથી એ ભાવ વીકળ્યા કે સર્વથા અભિન્ન નથી તેમ ભિન્ન પણ નથી; કિન્તુ अथ थित बेहा बेहइ प कात्यन्तर छे.

આત્મામાં કૂટસ્થ નિત્યતાનુ નિરાકરણ.

नैकान्तवादे सुखदुःखभोगौ न पुण्यपापे न च बन्धमोक्षौ।
दुर्नीतिवादव्यसनासिनैवं परैर्विछ्पं जगद्प्यशेषम् ॥२७॥
—-अन्यथायव्यवक्षेद्धाः विशिक्षाः

लावार्थं:—सर्वधा नित्य पक्षमां तथा सर्वधा अनित्य पक्षमां सुभ-हःभ, पुष्य-पापः, भन्ध-मिक्ष विशेरेमांथी ओड पण् घटी शडवानुं निह्छ. ते वात सुडितद्वारा समजवन्यामां आवे छे. अप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकरूपं नित्यम्। नित्यनुं आवा प्रडारनुं सक्षण् डूटस्थ नित्यवाहि क्षेष्ठा माने छे. लेने। डहापि विनाश न थाय तेम इत्पाह पण् न थाय अने निरंतर ओड स्वर्थि श्थिर रहेः, ते नित्य डहेवाय. आवा प्रडारना नित्यना सक्षण्मां सुभ, हःभ विशेरे हेवी रीते घटी शहे ? ते वियारवा क्षायं छे अने जयारे आत्मा हःभने। अनुसव इरी पातानी सुभ-साधनसामश्री द्वारा सुभने। अनुसव करेशः त्यारे ते। स्वसावनी सिन्नता थवाथी अनित्यता कर्र आववानी, ते। पछी डूटस्थ नित्यता हेवी रीते रहेवानी ?

પૂર્વ સુખાવસ્થા, દુ:ખાવસ્થા વિગેરે અવસ્થાના લેદ છે, તો પણ અમા એવી અવસ્થાવાળા આત્મામાં સ્વભાવભિન્નતા જ્યારે માનતા જ નથી; ત્યારે આ દોષના અવકાશ જ અમારે ત્યાં ક્યાં રહ્યો ? જેમ સર્પમાં બહાર વાંકું ચાલવાપણું અને બીલમાં સીધું ચાલવાપણું વિગેરે અવસ્થાઓ જૂદી છે, તો પણ તેમાં ભેદ માનવામાં આવતાનથી.તેમ અત્ર પણ સમજવું કે અન્ વસ્થાઓ ભિન્ન હોવા છતાં પણ અવસ્થાવાળી વ્યક્તિ જૂદી નથી. ઉ૦ અવસ્થાઓ અવસ્થાવાળી વ્યક્તિથી ભિન્ન છે કે અભિન્ન ? આ છે પ્રશ્ના પુછવામાં આવે છે. તેમાં પ્રથમ પક્ષમાં તા જ્યારે ગદ મ અને ઉ'ટની માફક આપસમાં સવ'થા લેદ માનવામાં આવ્યા; ત્યારે તેમાં સંબ'ધ જ કેવી રીતે થવાના ?

કિંચ, ભિન્નતા જયારે સર્વથા સરખી જ છે, ત્યારે તે અવસ્થાઓ આત્માની જ છે, ઘડાની નથી; એમ પણ કેવી રીતે કહી શકશો ? માટે ભેદપક્ષ તો આપનાથી માની શકાય તેમ છે જ નહિ. હવે રહ્યો અભેદપક્ષ, તેમાં પણ જયારે ખંને એક જ છે, ત્યારે તો કાં તો અવસ્થાઓ રહેવાની યા તો અવસ્થાવાળી વ્યક્તિ રહેવાની. ખંને ચીજ તો કદાપિ રહી શકશે જ નહિ; માટે ઉપર્યુક્ત કથનથી પણ કૂટસ્થ નિત્યતા રહેવાની નહિ.

અપરંચ સુખ-દુ:ખના અનુભવ પણ પુષ્ય-પાપદાશ સંપાદનીય છે અને પુષ્ય-પાપનું સંપાદન તા અર્થ કિયાને આધીન છે. તે અર્થ કિયા પણ ફૂટસ્થ નિત્યમાં અનુક્રમે થાય છે અથવા સુગપત્ થાય છે? એવા પ્રકારના વિકલ્પાને લઇને કહાપિ ઘટી શકવાની નહિ; માટે આપ જ અતાવા કે ફૂટસ્થ નિત્ય આત્મા વન્ધ્યાપુત્રની માફક કાઇ રીતે સિદ્ધ થાય તેમ છે ખરા ? અર્થાત્ બીલકુલ નહિ. કિંચ જયારે ફૂટસ્થ નિત્યમાં કાઇ પણ પ્રકારની કિયા જ નથી, ત્યારે આત્મા પાતે નિષ્ક્રિય થવાના અને જયારે પાતે નિષ્ક્રિય શ્રામા નહિ, તેમ કાઇ તેને પણ મારનાર નહિ, તેમ કાઇ તેને મારનાર નહિ,

ઉપપત્તિ કેવી રીતે થવાની ? અને જ્યારે હિ'સા તેમાં ઘઢી શક-તી નથી; ત્યારે તા તેના અભાવરૂપ અહિંસા પણ ઘટવાની નહિ અને તે સિવાય સત્ય વિગેરે અન્ય યાગાંગની તા વાત જ શી કરવી ? કેમકે અહિંસા સત્યમાં સાધનરૂપ છે. જ્યારે તે જ નથી, તા પછી સત્ય, વિગેરે ન હાય તેમાં ક'ઇ આશ્ચર્ય નથી. આમ જ્યારે અહિંસા વિગેરે જ તેમના મતમાં ઘટતાં ન હાવાથી આકાશપુષ્પ સમાન છે; ત્યારે યમ, નિયમ, આસન, પ્રાણાયામ વિગેરે યાગના અંગા તા હાય જ કયાંથી ? અપરંચ એકાન્ત નિત્યવાદિના મતમાં આત્માની સાથે શરીરના સંબંધ પણ ઘટવાના નહિ, તે પણ સાથ સાથ જણાવવામાં આવે છે—

કૂટરથ નિત્ય આત્માની અંદર શરીરની સાથે સંબંધ માનવામાં એ પ્રશ્નો પુછવામાં આવે છે. શું ફૂટરથ નિત્ય આતમાં પૂર્વ સ્વભાવના ત્યાગ કરીને પહેલવ્હેલા શરીરની સાથે સંબંધ કરે છે અથવા ત્યાગ કર્યા સિવાય ? તેમાં પ્રથમ પક્ષ માનવામાં તા અનિત્યપાશું જરૂર આવવાનું, કારણ કે સ્વભાવના ત્યાગનું નામ જ અનિત્યતા છે, અને એ તા આપે સ્વયમિવ સ્વીકારી લીધી; માટે પ્રથમ પક્ષ તા આપ માની શકશા નહિ. હવે રહ્યો બીજો પક્ષ, તે માનવામાં તા શરીરની સાથે આતમાના સંબંધ જ સિદ્ધ થવાના નહિ; કારણ કે આતમાને શરીરની સાથે સંબંધ કરાવનાર પૂર્વના સ્વભાવ તા જેમના તેમ જ છે. કંઇ પણ ફેરફાર છે જ નહિ. માટે જયાં સુધી પૂર્વના સ્વભાવના ત્યાગ ન થાય, ત્યાં સુધી ઉત્તરની સાથે સંબંધ પણ કેવી રીતે થઇ શકે ? તે પણ ખાસ વિચારવા લાયક છે. માટે

આપ જ બતાવા કે શરીરની સાથે આત્માના સંબંધ કેવી રીતે ઘટી શકે ? અને તે વિના અન્ધ-માક્ષ પણ કાને મળી શકે ? તથા આત્મા વ્યાપક હાવાથી સંસાર પણ તેને ઘટવાના નહિ: કેમકે સ'સરણ-પરિભ્રમણરૂપ સ'સાર તા અગ્યાપક માન્યા સિવાય સંભવી શકે તેમ છે જ નહિ. જ્યારે વ્યાપક હોાવાથી સર્વ દેકાણે રહેલા છે અને સર્વથા નિત્ય છે, ત્યારે તે તા સર્વદા અને સર્વત્ર વિદ્યમાન જ છે; તા પછી સ'સાર કેવી! રીતે ઘટી શકે ? અને જયારે સંસાર ઘટતા નથી. ત્યારે ધમંથી ઊર્ધ્વંગતિ. અધર્મથી અધાગતિ અને જ્ઞાનથી માક્ષ મળે છે: તે પણ કાને મળે ? કેમકે જ્યારે સર્વત્ર સર્વદા તેનું તે જ રૂપ છે, ત્યારે પુષ્ય કરવાથી ઊ<sup>દવ</sup>ંગતિ થાય એવા અસત્ય પ્રક્ષાપ ઉપર કાે ધ્યાન આપવાના ? કારણકે ઊ<sup>દ</sup>ર્વલાકમાં પણ તે વિદ્યમા<del>ન</del> છે. તેા પછી પુષ્ય કરવાનું કર્યું પ્રયોજન રહ્યું ? અને અધાલાકમાં પણ વ્યાપક હાવાથી જયારે વિદ્યમાન છે; ત્યારે પાપસાધન-સામગ્રી પણ નિષ્ફળ થવાની અને માક્ષમાં પણ વિદ્યમાન હોવાથી માક્ષસાધન અનુષ્ઠાન પણ વન્દ્યાપુત્ર સમાન થવાનું. માટે કટરથ નિત્યપણ' પણ અનાદરણીય સમજવું.

સર્વથા અનિત્યનું નિરાકરણ

એકાંત અનિત્યપક્ષમાં પણ હિંસા વગેરે ઘટી શકવાનાં નહિ, કારણકે વિનાશના હેતુની ઉપપત્તિ નહિ હોવાથી વિનાશ-પણું સિદ્ધ થઇ શકતું નથી; તે વાત યુક્તિદ્વારા સમજાવવામાં આવે છે-

ઘટ-વિનાશક મુદ્દગર વિગેરે સામગ્રીદ્વારા કરાતા જે ઘડાના વિનાશ, તે શું ઘડાથી ભિન્ન છે? કે અભિન્ન? આ બે

પ્રશ્નો ઉપસ્થિત થાય છે. તેમાં પ્રથમ પક્ષ માનવામાં તેા જ્યારે શ્રડાને વિનાશની સાથે કંઇપણ સંબંધ છે જ નહિ, ત્યારે વિનાશ થાય, તા પણ ઘડામાંથી તા જવાનું જ નહિ; એ તા જેવા ને તેવાજ રહેવાના, ત્યારે વિનાશ થવાથી પણ શુ થવાનુ ? માટે પ્રથમ પક્ષથી તા ઇષ્ટસિદ્ધિ થવાની જ નહિ. હવે રહો ખીજો યક્ષ, તેમાં પણ જયારે ઘડા અને વિનાશ આપસમાં એક જ છે ત્યારે તા વિનાશકારણ-સામગ્રીથી પણ વિનાશ ન થતાં ઘડા જ ચયા એમ કૈમ ન કહી શકાય ? જ્યારે વિનાશની સાથે ઘડામાં લોકભાવ તા ક'ઇ પણ છે જ નહિ, ત્યારે ઘડાના વિનાશ પણ ખાલી કલશની માફક પર્યાયરૂપ થયાે. કિ'ચ જયારે વિનાશના હેતુની સાથે વિનાશને ક'ઇ પણ લેવા દેવા છે જ નહિ, ત્યારે આપના મતમાં પદાર્થી ક્ષણિક છે; એવી વ્યવસ્થા કેવી રીતે **થવાની ? જો કદાચ** વિનાશના હેતુ સિવાય સ્વય' વિના**શ થ**યા જ કરે છે; એમ માનવામાં આવે તા હિ'સામાં પણ નિમિત્ત તરીકે કાઇ રહેવાનું નહિ. અને જે કાર્યનું કાઇ નિમિત્ત ન હાય, તે કાર્ય કાં તા નિરંતર રહેવાનું અથવા કદાપિ ન જ સારાંશ—આવી રીતે વિચાર કરતાં હિ'સામાં પણ જ્યારે કાઇ નિમિત્ત નથી, ત્યારે તે કાં તા નિરંતર રહેવાની અથવા તા બીલકુલ ઉત્પન્ન થવાની જ નહિ. કેમકે કદાચિત થવાપણં તા કારણેને આધીન છે અને આપ કારણને તા બીલકુલ માનતા જ નથી, ત્યારે હિંસાની જ ઉપપત્તિ કેવી રીતે થવાની ? અને તે સિવાય અહિંસા વિગેરે યાગના અંગા યણ વ'દયાપુત્ર જેવાં જ થવાનાં. કિંચ આત્માને ક્ષણિક માન-વામાં આ વ<sup>દે</sup>ય છે, આ ઘાતક છે, આ દેવાદાર છે, આ લેણદાર છે,

**ગ્યા**વા કાેઇપણ જાતના વ્યવહારની ઉત્પત્તિ પણ થવાની નહિ. તથા સ્મૃતિ, પ્રત્યભિજ્ઞાન વિગેરમાંથી પણ કાઇ જાતની ઉપપત્તિ થઇ શકવાની નહિ. આ તમામ વાતાનું વિવેચન આહની સમાલાચનાના પ્રસ્તાવમાં કરવામાં આવેલું હાવાથી અન પિષ્ટ\_ પેષણ કરી સમય રાકવામાં આવતા નથી. જેમ આત્માને સર્વથા અનિત્ય માની શકાય તેમ નથી, તેમ સર્વથા નિત્ય પહ માની શકાય તેમ નથી, કારણકે અન્નેમાં દાષા ઉપસ્થિત શાય છે. તેથી માયાવી લાેકાએ પાથરેલ માહજાળમાં ન કસાતાં કથંચિત્ ભેદાલોદરૂપ જાત્યન્તરનું અવલંબન કરવું; તે જ ્રુદ્ધિમાના માટે સરલ અને સર્વોત્તમ માર્ગ છે. સારાંશ-જેના **કાઇ** પણ કાળે કાઇપણ પર્યાયથી વિનાશ થતા નથી, તથા કાઇપણ રૂપથી ઉત્પાદ થતા નથી; તેવા કૂટસ્થ નિત્ય આત્માને શરીર. ઇન્દ્રિયા વિગેરે પર્યાયાના વિનાશ કરવાથી પણ બિલકલ હિંસા લાગવાનીજ નિક, કારણ કે તેઓના મત પ્રમાણે તા તે સર્વદા સર્વ પ્રકારથી નિત્ય જ છે; તાે પછી શરીર, ઇન્દ્રિયા વિગેર પર્યાયાના તલવાર વિગેરે શઅદ્રારા દ્વેષ્યુદ્ધિથી નાશ કરવા છતાં તથા મનની લાગણી અત્ય'ત દુખાવવા છતાં પણ માર-નારને હિંસા તા ખિલકુલ લાગવાની જ નહિ અને જેને માર્ગો હાય તે પણ મર્યો ન હાવાથી હિંસા હાય જ શાની ? અને જ્યારે હિંસા જ નથી ત્યારે તેના અભાવરૂપ અહિંસા પણ કયાંથી હાઇ શકે ? અને તે વિના ચાગના અંગની તા વાતજ શી કરવી ? માટે ચાેગાંગની નિષ્ફળતાની સાથે વૈરાગ્ય ધારણ કરી તપ-સ્યાએા કરવી, પંચાગ્તિ કધૂને ઉઠાવવાં વિગે<u>રે</u> તમામ માક્ષાતુષ્ઠાનની સામગ્રી પણ અર્જગલસ્તનની માક્ક નિષ્ફળ **ઘઇ**  જવાની. એમ હાવાથી આત્માને સર્વથા નિત્ય માનનારાના વિચારા અનાદરણીય છે.

સવે થા અનિત્યપક્ષમાં પણ જયારે કાઇ મનુષ્યે કાઇને મારી નાખ્યા તેને પણ ખૂતની હિ'સાનું પાપ લાગવાનું નહિ. જારાજ કે તેમના મત પ્રમાણે આત્મા તા સમયે સમયે પાતાની ર્રોળ મર્યા જ કરે છે અને જન્મ પણ લેતા જ જાય છે. તેમાં જ્યારે કાઇપણ કારણનું કામ જ નથી, ત્યારે મારનારને હિ' સા કેવી રીતે લાગી શકે ? કેમકે કાઇ કાઇને મારનાર યાણ નથી, તેમ કાઇ કાઇથી મરતા પણ નથી; ત્યારે હિંસા આચારી લાગે જ કાને ? અને તે સિવાય અહિંસા પણ હાય જ ક્રયાંથી ? તથા વધ્ય-ઘાતકના, કાર્ય-કારણના વ્યવહાર, સ્મૃતિ, ગ્રત્યભિત્રાન વિગેર કાંઇ પણ ઘટવાનું નહિં અને તે સિવાય ચાગાંગની તા વાત જ શી કરવી અને જ્યારે યાગાંગ જ નથી ત્યારે સુગત જેવાએ દીક્ષા ગ્રહેણુ કરી, વૈરાગ્યવાસના ધારણ કરી, સ'સારાવસ્થાના માજશાખના ત્યાગ કરી કબ્ટાનુબ્ઠાનનુ સેવવું તે પણ તદ્દન નકામું જ સમજવું. માટે સર્વથા અનિત્ય આતમા પણ માનવા નહિ. કિન્તુ પૂર્વ ખતાવેલ પ્રકારથી કથ-ચિત નિત્યાનિત્યરૂપ જાત્યન્તર માનવા અને તેમાં જ હિંસા વિગેરેની ઉપયત્તિ થઇ શકે છે: તે પણ ખાસ સમજાવવામાં આવે છે---

नित्यानित्ये तथा देहाद् भिन्नाभिन्ने च तत्त्वतः । घटनत आत्मानि न्यायाद्धिसादीन्याविरोधतः ॥ —क्षारिलदीय अष्टक १६, ५० ५६ ઉપર્યું કત ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્મા દ્રવ્યથી નિત્ય છે-શાશ્વત છે; કેમકે મનુષ્ય, તિર્ય 'ચ, નારકી, દેવ, બાલ્યાવસ્થા, વૃદ્ધાવસ્થા વિગેરે નવા નવા પર્યાયોને ગ્રહેણુ કરવા છતાં પણ ચૈતન્ય- શક્તિ તો દરેકમાં અનુગત હોવાથી તે રૂપે આત્મા નિત્ય છે; અને પૂર્વ પર્યાયના વિનાશ તથા ઉત્તર પર્યાયના ઉત્પાદ વિગેરે નિર'તર થતા હોવાથી પર્યાયાર્થિક નયની અપેક્ષાએ તે અનિત્ય છે.

તેમ જ આત્મા શરીરથી પણ સર્વથા બિન્ન નથી. તથા અભિનન પણ નથી; કિ'તુ કથંચિત્ બિન્નાબિન્નરૂપ જાત્યન્તર છે. જો સર્વથા ભિન્ન માનવામાં આવે તા શરીરહારા કરેલા કર્માના ભવાન્તરમાં અનુભવ થઇ શકવાના જ નહિ. જેમ શિવદત્તે કરેલા કર્મોનાે અનુભવ વિષ્ણુદત્ત કરી શક્તાે નથી, તેમ શરીરદ્વારા કરેલા કર્મોના અનુભવ સ્પાતમાને શાના થવા જોઇએ. માટે લેદપક્ષ અનાદર**્યાય** છે અને અભેદ માનવામાં પરલાકની ઉપપત્તિ જ આકાશ-પુષ્પ સમાન થવાની; કેમકે શરીરને જ્યારે બાળી લસ્મી બલ કરવામાં આવ્યું, ત્યારે આત્મા પણ તેથી અભિન્ન હાેવા**થી** અર્થાત તે રૂપ હાવાથી તે પણ સાથે બળીને લસ્મીલત થયો; ત્યારે પરલાક કાેે જવાનું ? તે પણ સાથે વિચાર કરશા. સારાંશ-સર્વથા ભિન્ન માનવામાં શરીરની ઉપર લાકડી વિગેરેના પ્રદ્વાર પડવા છતાં પણ વેદના ન થવી જોઇએ. જેમ ઘટ ઉપર લાક્યી પડવાથી આપણને કંઇ પણ વેદના થતી નથી; તેમ શરીર ઉપર પણ લાકડીના પ્રહાર પડવાથી આત્માને ક'ઇ પણ વેદનાના અનુભવ ન થવા બેઇએ. તથા શરીર ઉપર ચંદનના લેપ કર-

વાશી શીતળતાના તથા સુગ'ધિપણાના પણ અનુભવ ન થવા **નેક**એ. આવા પ્રકારની અનેક વિષત્તિયા આવતી હાવાથી સર્વુ થાલેદપક્ષ ત્યાજય કરવામાં આવ્યા છે, તેમજ સર્વુ થા અલિન્ન પક્ષ પણ માનવા નહિ. કારણુ કે જો શરીરના આત્માની સાથે સર્વથા અલેકલાવ માનવામાં આવે, તાે મરણની ઉપપત્તિ ચઇ શકવાની નહિ. જયારે આત્માના વિચાગ થવાના જ નહિ ત્યારે તેને અભિન્ન એવા શરીરનાે વિચાગ પણ ક્યાંથી થાય ? અને તે સિવાય મરણ પણ કાેનું થવાનું ? તથા મરવા છતાં યણ પરલાેકના ઉપપત્તિ થઇ શકવાના નહિ; કેમકે શરીર અને આતમા જયારે એક જ છે, ત્યારે શરીરના વિનાશ ન થવાથી આતમાના પણ વિનાશ ન થવાના. તાે પછી પરલાેક જનાર બીજી કૈાલ્યુ ખાકી રહ્યું ? તેના વિચાર કરશાે. તથા શરીર દ્વારા કરેલાં શુભાશુલ કર્માનું ફળ પણ આત્માને મળવાનું નહિ, કારણ કે તેના વિનાશ સાથે આત્માના પણ જ્યારે વિનાશ થયા, ત્યારે ફળ પણ કાૈને મળે ? અને લેઠપક્ષમાં તા જ્યારે તે અન્ને આપસમાં ભિન્ન જ છે;ત્યારે શરીરે કરેલાં કર્મોનું ફળ આત્માને **કૈ**વી રીતે મળી શકે ? આમ બન્ને પક્ષમાં કૃતના નાશ અને અકુતનું આગમન થવાનું; માટે ઉપર્યુક્ત તમામ વિપત્તિયાથી અચવાની ખાતર કથ'ચિત લેકાલેદપક્ષ સવાત્તમ છે. તે માનવાથી જ હિં'સા વિગેરેની ઉપયત્તિ થવાની. હિં'સા થવાના જગત્માં મુખ્ય ત્રણ પ્રકાર છે. (૧) બીજાને પીડા પેદા કરા-વવાથી, ( ૨ ) શરીર, ઇન્દ્રિયા વિગેરે પ્રાણાના વિનાશ કરવાથી (૩) તથા હું' તેને મારૂ' એવા માનસિક ઘાતક સ'કલ્પથી હિંસા ઉત્પન્ન થાય છે.

પૂર્વ અમુક ઘાતક દ્વારા અમુક જીવને મરવાનું છે, એવા પ્રકારના કર્મ બન્ધ કરેલ હાવાથી મારનારને હિંસાજન્ય કર્મ બન્ધ થવાના જ નહિ, તા પછી હિંસાનું ફળ તેને કેવી રીતે મળવાનું ? માટે હિંસાથી કર્મ બન્ધ થતા નથી.

ઉ૦ દરેક કાર્યની ઉત્પત્તિમાં ત્રણ કારણની આવશ્યકતા જરૂર રહે છે. (૧) ઉપાદાનકારણ (૨) નિમિત્તકારણ અને (3) કર્તા કારણ. આ ત્રણમાંથી એક પણ ન્યૂન હાય તા કાર્ય થઇ શકે જ નહિ. જેમ ઘટમાં માટી ઉપાદાનકારણ છે, કંડ, ચક્ર વિગેરે નિમિત્તકારણ છે અને કું ભાર કર્તા કારણ છે; તેમ અત્ર પણ હિંસ્યકમેંના વિષાક ઉપાદાનકારણ છે, માર-નાર પાતે કર્તા કારણ છે અને શસ્ત્ર વિગેરે સામગ્રી નિમિત્તકારણ છે. આ ત્રણના સમુદાય જયારે મળે, ત્યારે જ હિંસારૂપ કાર્યની ઉત્પત્તિ થાય. જ્યાં સુધી એક પણ એાર્છ્સ હાય, ત્યાં સુધી તે થઇ શકે જ નહિ. પ્રકૃતમાં હિ'સ્યકમ'ના વિપાકરૂપ ઉપાદાનકારણ હાય, છતાં કર્તા તથા નિમિત્ત કારણને **૦**યાપાર જ્યાં સુધી ન થાય, ત્યાં સુધી હિ'સારૂપ કાર્ય થઇ શકે જ નહિ અને જ્યારે તે કારણાના ઉપયાગ કરવામાં આવે त्यारे ते द्वारा पर्यायना विनाश थवाथी भारनारने कड़र હિ'સા લાગે અને જયારે હિ'સાની ઉપપત્તિ થઇ, ત્યારે તેના અભાવરૂપ અહિંસા પણ ઘટી શકે. તેના પણ ઉપાય સાથે સાથે ખતાવવામાં આવે છે- અહિ'સામાં હિ'સ્યકર્મના वियाग उपादानकारण छ अने सहपदेश विगेरे निभित्त-કારણ છે, તથા નહિ મારવા વિષયક શુદ્ધ અધ્યવસાયા કર્તા श्रारण छे. आ त्रण कारण मणवाथी अिंसाना प्राहुलांव श्राय छे अने जयारे अिंसानी ઉपपत्ति थर्छ; त्यारे ते द्वारा सत्य विगेरे तमाम येगना अगोनी उपपत्ति पण् धवानी. तथा समरण, प्रत्यिक्तान हें इना स्पर्शंथी वेहनाना अनुसव विगेरे कार्योनी उपपत्ति पण् थवानी. तथा सूक्ष्मनामकर्भना उद्येथी सूक्ष्म शरीर अने णाहर नामकर्भंना उद्येथी णाहर (स्थूब) शरीर-अर्थात हश्य शरीरने प्राप्त करवुं, धर्मथी अधागमन अने रत्नत्रयथी माक्षप्राप्ति विगेरे तमामनी उपपत्ति कथं यित् नित्यानित्य अने कथं यित सिनािश्वन पक्ष मानवाथी क थवानी. माटे के छ पण् करानी अनुष्पत्ति अभारे त्यां छे क निह.

પરિણામિતું વિવેચન.

દ્રવ્યરૂપથી અવસ્થિત પદ્દાર્થ એક પર્યાયથી બીજા પર્યાયની પ્રાપ્તિ કરવી તેનું નામ પરિષ્ણામ સમજવા. અને તેવા પરિષ્ણામ જેમાં હાય તે પરિષ્ણામી કહેવાય. પ્રકૃતમાં ચૈતન્યશક્તિરૂપ ઉપયાગથી અવસ્થિત આત્માએ તે તે કર્મના સંબ'ધને લઇને નરકગતિ, તિર્ય'ચગતિ, મનુષ્યગતિ, દેવગતિ, આલ્યાવસ્થા, યુવાવસ્થા, વૃદ્ધાવસ્થા વિગેરે જે જે પર્યાયોને પ્રાપ્ત કરવા તેનું નામ પરિષ્ણામ સમજવા. આવા પ્રકારના પરિષ્ણામ આત્માના હાવાથી આત્મા પરિષ્ણામી કહેવાય છે, તે વાતને નીચેના શ્લાક પણ ટેકા આપે છે—

परिणामो ह्यर्थान्तरगमनं नच सर्वथा व्यवस्थानम्। नच सर्वथा विनाशः परिणामस्तद्विदामिष्टः॥ —धर्भिभन्दः ५७० १०० ભાવાર્ય — સર્વથા સ્થિર પણ નહિ, તેમ જેના સર્વથા વિનાશ પણ ન હોય, કિન્તુ એક પર્યાયને મૂકીને બીજાને પ્રાપ્ત કરવા, તેનું નામ પરિણામ સમજવા. આવા પ્રકારના પરિણામ જ વિદ્વાન લોકોને સંમત છે, અને તેની સાથે જેના નિત્ય સંખ'ધ હોય તે પરિણામી કહેવાય. તેવા પ્રકારના આત્મા માનવામાં જ શરીર, ઇન્દ્રિયા વિગેરે પરિણામાના વિનાશ કરવાથી હિંસા વિગેરના ઉપપત્તિ થઇ શકે છે, બીજામાં નહિ, આથી એ સ્થ-વવામાં આવ્યું કે આત્મા ભવાન્તરગામી છે. જો આત્મામાં પરિણામપણું ન માનવામાં આવે તા પરલાકની સિદ્ધિ કહાપ શઇ શકવાની નહિ. માટે પરિણામી જરૂર માનવા અને તેમ માનવાથી જ સંસાર અનાદિ સિદ્ધ થવાના; નહિ તા સર્વ આકાશપુષ્ય સમાન થઇ જવાનું.

## કર્તા અને સાક્ષાત્ ભાકતા એ બે વિશેષણાે**ની** સાર્થકતા.

સાંખ્ય લાેકાનું કહેવું એવું છે કે ' પુરુષ પાતે નિર્શં હુ છે, કર્તા નથી અને લાેકતા છે. ' આ વાતનું નિરાકરણ કર્તા અને સાક્ષાદ્ લાેકતા એ છે વિશેષણાથી થઇ શકે છે. જેમ ખેતાેકાર લાેકા કર્ષ ણકિયાના કર્તા હાેવાથી તે દ્વારા પેદા થયેલ અન્ન વિગેરના લાેકતા તરીકે ગણાય છે. એ વાત જન-પ્રસિદ્ધ છે. તેમ પાતે કરેલાં કર્મના લાેકતાપણું હાેવાથી આત્મા શુભાશુભ કર્મના કર્તા છે; એ વાત જરૂર માનવી જોઇએ અને જેમાં કર્તા પણું હાેતું નથી, તેમાં આકાશ-

કુસુમની માક્ક વસ્તુપણ છે જ નહિ, કિંચ આત્માને આપ ભોકતા માના છા, તે શું લોગકિયાને કરે છે કે નહિ! ને हैहाय ले। गिडिया डरे छे, खेवु भानवा भां आवे, ते। जयारे ભાગક્રિયાને કરવા સમર્થ છે, ત્યારે બીજી ક્રિયાને કરતા નથી **તેતું શુ**ં કારણુ ? તેના ઉત્તરમાં એમ જણાવવામાં **આવે** 🤰, ભાેગક્રિયા પણ કરતાે નથી, ત્યારે ભાેકતા કેવી રીતે કહી શકાય ? એ વાત તા ન્હાનું બાળક પણ સમજ શકે તેમ છે. આ તા માતાને વન્ધ્યા કહેવા જેવા ન્યાય થયા. લાગની ક્રિયાને કરતા નથી અને લાકતા તા છે; એમ મનાય જ કૈવી રીતે? આથી એમ પણ કેમ ન કહી શકાય કે સુકતા **આત્માની માફક કર્તાપ**છું ન હેાવાથી સંસારી આત્મામાં **લાકતાપ**ણું નથી. જે કર્તા ન હાય તે લાકતા પણ ન હાય, જેમ આકાશ વિગેરે. અને આવી રીતે માનવામાં તાે કુતના નાશ, અકૃતના આગમ વિગેરે દેાષ પણ જરૂર આવવાના. **કેમકે આપના મતમાં દરેક કાર્ય ને કરનારી જ**હ પ્રકૃતિ **હોવાથી** તાેેે જે કર્મ કર્યું , તેના ફલનાે તેની સાથે બિલકુલ **સંબંધ** ન રહેવાથી કૃતના નાશ થવાના-અર્થાત્ કાર્ય કરનારને તેનું કુળ તાે બિલકુલ મળવાનું નહિ અને આપના મત પ્રમાણે માત્માએ તા ક'ઇપણ કાર્ય કર્યું' નથી,તા પણ તેના ફળના લાકતા **હોવા**થી અકુતનું આગમન થયું. આપના દર્શનમાં તા કરનારી પ્રકૃતિ અને ભાગવનાર આત્મા છે; એમ જયારે માનવામાં આવે છે, ત્યારે પ્રકૃતિએ કરેલાં કર્મોને જેમ શિવદત્ત લાગવે છે, તેમ વિષ્ણુશર્મા કૈમ ભાગવતા નથી ? અથવા એ કે કરેલા

કર્મના લાગ આખા જગતને કેમ ન મળે ? તેના પણ વિચાર કરશા. કારણું કે જ્યારે અકતાપણું દરેકમાં સમાન છે, ત્યારે એક તેના લાગ કરે અને બીજો ન કરે તેનું શું કારણું ? માટે આવા પ્રકારની અનેક વિપત્તિયાથી બચવાની ખાતર જેમ લાકતાપણું માનવામાં આવે છે; તેમ કર્તાપણું પણ જરૂર માનવું હોઇએ.

## આત્મામાં વ્યાપકતાનું નિરાકરણ

સૂક્ષ્મ, બાદર વિગેર જે જે નામકર્મના ઉદયથી જેવા જેવા પ્રકારનું શરીર પ્રાપ્ત થયેલ હાય; તેવા તેવા પ્રકારના શરીરમાં રહેતા હાવાથી આત્માને શરીરપરિમાણવાળા કહે-વામાં આવે છે.

પૂર્વ આત્માને વ્યાપક માનવામાં ન આવે તો અને ક દિશા-ઓમાં અને અને ક દેશમાં રહેલા પરમાણુઓની સાથે સ'યાે અ કદાપિ થવાના નહિ. અને તે સિવાય આઘ કમંના અ**લાવ** થવાના અને તેના અલાવથી અન્તિમ સ'યાેગના પણ અલાવ, અને તે ન હાેવાથી શરીરના પણ અલાવ થવાથી હ'મેશાં દરે-કને માેક્ષ મળવાના.

કિંચ કહાય દાઇપણ પ્રકારથી શરીરની ઉત્પત્તિ માનવા છતાં પણ દરેક અવયવિમાં પ્રવેશ કરતા હોવાથી આત્મા પણ આવયવ થવાના અને તેમ થવાથી ઘટ-પટ વિગેરેની માફક અમેપણું આવવાથી તેમાં અનિત્યતા જરૂર આવવાની અને જે અનિત્ય દાય તેના વિનાશ થવાથી આત્માના જ અલાવ થવાના. અપર'ચ આત્માને શરીરપરિમાણ માનવામાં આત્મામાં મૂર્જપણું આવવાથી મૂર્જમાં મૂર્જના પ્રવેશ જ થઇ શકવાના નહિ; તો પછી શરીરપરિમાણની તા વાતજ શી કરવી ? અને તેમ થવાથી તા તમામ શરીરા આત્મા સિવાય ખાલી શૂન્ય-રૂપ થઇ જવાનાં.

કિંચ શરીરપરિમાણું માનવામાં જે બાલ્યશરીરપરિ-માણવાળા હાય, તે યુવાશરીરપરિમાણવાળા પણ કેવી રીતે થવાના ? જો પાતાના પરિમાણના ત્યાંગ કરીને બાલ્યશરીરવાળા આત્મા યુવાન શરીરમાં પ્રવેશ કરે છે; એમ માનવામાં આવે તા શરીરની માફક તેમાં પણ અનિત્યપણું જરૂર આવવાનું અને તેમ થવાથી પરલાકના પણ અભાવ થવાના. અને પાતાના પરિમાણના ત્યાંગ કર્યા સિવાય પ્રવેશ કરે છે. એમ માનવામાં તા એ વાત આકાશપુષ્પ સમાન સિદ્ધ થવાની; માટે શરીર-પરિમાણવાળા આત્મા કાઇપણ રીતે સિદ્ધ થઇ શકતા ન હોવાથી વ્યાપક માનવા તે જ સર્વોત્તમ છે.

ઉ૦ ઉપર્યું કત તમામ કથન શુક્તિવિરુદ્ધ હેાવાથી કાંઇ પણ ઝુદ્ધિશાળીના મનામિન્દિરમાં પ્રવેશ કરી શકે તેમ છે જ નહિ; તે ખાસ સમજાવવામાં આવે છે-

આત્માને વ્યાપક માનવામાં તે તે ગતિના યાગ્ય તે તે પશુપ્રાણુ પુદ્દગલાના સંબંધ થયેલા હાવાથી તમામ જાતની ખોદારિક, વૈક્રિય, આહારક, શાસાવ્યું સ, ભાષા, તજન અને કામણ વર્ગ ભાગોની સાથે સંબંધ થવાથી એક જ ભાવની અંદર દેવગતિ, મનુષ્યગતિ, તિય' ચગતિ, નરકગતિ વિગેરે તમામ સ'સારભરના સુખ-દુઃખના અનુસવ એક કાળમાં એક ભવમાં થવા જોઇએ.

પૂર અદેષ્ટના વશથી અમુક ભવને ચાગ્ય શરીરને અનુ-કૂલ પુદ્દગલોના જ સંચાગ થાય છે, બીજાના નહિ. માટે એક ભવમાં તમામ ગતિના સુખ-દુ: ખના અનુભવની પ્રાપ્તિના પ્રસંગ છે જ નહિ.

ઉ૦ અદ્દષ્ટ પણ પુદ્દગલસમુદાયરૂપ હેલ્વાથી આપના મતમાં આત્મા વ્યાપક છે અને અદેષ્ટના પુદ્દગલ પરમાણુઓ પણ જ્યારે સર્વત્ર સર્વદા વિદ્યમાન છે. ત્યારે તે તમામ અદેષ્ટના પણ સંખન્ધ થવાથી એક લવમાં તમામ લવના સુખ-દુ:ખના અનુભવ કેમ ન થઇ શકે ? માટે આપની વ્યાપકતા કાઇપણ રીતે ઇચ્છવા યાગ્ય નથી.

કિંચ ' વ્યાપક નહિ માનવામાં અનેક દિશાઓમાં અને અનેક દેશમાં રહેલા પરમાણુઓની સાથે સંચાગ કદાપિ થવાના નહિ.' વિગેરે કથન પણ પાતાના ઘરમાં ખેસી બાલકાને સમજાવવા લાયક છે. કેમકે અમા તો અનેક દિશાઓમાં અને અનેક દેશમાં રહેલા પરમાણુઓની સાથે જયારે સંચાગ જ માનતા નથી, ત્યારે આપત્તિ કેવી રીતે આવી શકે? કારણ કે જે ક્ષેત્રને અવગાહિને જે વ્યક્તિ રહેલી હાય, ત્યાં સ્થિત રહેલી કમની વર્ગણાઓ જ મિચ્યાત્વાદિ કારણ સમુદાયને લઇને આત્માની સાથે સંખદ્ધ થઇ શકે છે. એવી અમારી માન્યતા છે. તો પછી આપના વન્ધ્યાપુત્ર સમાન ઉપર્શક્ત કથન

ઉપર કરા બુદ્ધિશાળી ધ્યાન આપી શકે રિત્યા 'તેવા પરમા-શુએાના સંયોગના અભાવમાં આઘકમંના અભાવ' તે વાત પછ્ આકાશપુષ્પ-સમાન સમજવી; કેમકે જયારે છવ અને કર્મના સંભ'ધ જ સુવર્ણને પાષાણની માફક અનાદ્રિ છે. ત્યારે આદ્ય-કર્મના અલાવ તો અમાને ક્ષષ્ટ જ છે. કેમ કે સર્વધા સાદિ સંખન્ય તા અમા બિલકુલ માનતા નથી. અને કથ ચિત્ સાહિ સંબન્ધ તા જાધા કરનાર છે જ નહિ. અમારા મતમાં તા માતમાની સાથે કર્મના સંબન્ધ તથા તે દ્વારા શરીરની ઉત્પત્તિ વિગેરે પણ સારી રીતે સિદ્ધ કરવામાં આવી છે. તથા સ'સારની પ્રતિબન્ધક સામગ્રીદ્વારા માક્ષની ઉપપત્તિ પથ ખાંહુ જ યુક્તિપૂર્વક જ્યારે સિદ્ધ કરવામાં આવી છે, ત્યારે કઇ વાતની ઉપયત્તિ બાકી રહી તે સમજાવશા. માટે ઉપર્યુક્ત ઉપાલ લા તા આપને ત્યાં જ સખશાનિત પૂર્વ ક રહેવાના. તથા શરીરના પ્રત્યેક અવયવામાં પ્રવેશ કરવાથી આત્માને સાવય-વપણાની સાથે કાર્યપણાની જે આપત્તિએ આપવામાં આવી: તે પણ અનભિગ્નતાને જ આભારી છે. કારણ કે પર્યાયાર્થિક નથની ઋપેક્ષાએ તે તે કર્મના સંખન્ધને લઇને જેવડું શરીર મહ્યું હાય, તેટલા માત્રમાં વ્યાપિને રહેવાથી શરીરમાં સા-વયવપાશું આવવાથી આત્મામાં પણ કથંચિત્ સાવયવપાશું તા અમા જરૂર માનીએ છીએ. અને તે માન્યા સિવાય શરીરની સાથે સંબન્ધ કદિપણ ઘટવાના જ નહિં. તથા પૂર્વ પર્યાયના વિનાશ અને ઉત્તરપર્યાયના ઉત્પાદ થતા હાવાથી પર્યાયાથિક નયથી કથ'ચિત અનિત્યપણ' પણ દ્રવ્યાર્થિક નયથી નિત્યત્વની માક્ક ઇષ્ટ જ છે. પરન્તુ પરલાકના અભાવ થવાના, એમ તા સ્વપ્નામાં પણ સમજવું નહિ. કારણકે દ્રવ્યથી શાધત છે; એમ પણ અમા જરૂર માનીએ છીએ. કિંચ કથંચિત્ અનિત્ય માન્યા સિવાય ભવાન્તરની પ્રાપ્તિ, ઉત્તરાત્તર શરીરના સંબન્ધ, જન્મ જરા, મૃત્યુ, બાલ્યાવસ્થા, યુવાવસ્થા વિગેર કાઇપણ વાતની ઉત્પત્તિ થઇ શકવાની નહિ.

અપર'ચ શરીરપરિમાણુ માનવામાં જે મૂર્ત્ત પણાની આપત્તિ આપવામાં આવી, તેમાં પણ પ્રશ્નને અવકાશ જરૂર રહે છે. શું અસર્વગત દ્રવ્યપરિમાણને આપ મૂર્ત્ત કહેા છે ? અથવા રૂપાદિગુણવાળાને મૂર્ત કહેા છા ? આ છે પ્રશ્ના પુછવામાં આવે છે. તેમાં પ્રથમ પક્ષ તા અમને ઇષ્ટ જ છે. કારણ કે અસર્વ ગત દ્રવ્યપરિમાણરૂપ મૂર્તાપણ તો આત્માની અંદર અમા સારી રીતે માનીએ છીએ. તા પછી આપત્તિ શાની રહી ? અને બીજો પક્ષ તા ચુક્તિવિરુદ્ધ હાવાથી આદરવા લાયક છે જ નહિં; કેમકે જે અસર્વગત હાય તે રૂપાદિવાળું હાય એવા કાંઇ નિયમ છે જ નહિં, કેમકે શબ્દ, મન વિગેર ઘણી ચીંજો અસવ ગત છે, તો પણ આપ પોતે જ તેમાં રૂપ વિગેરે ગુણાં માનતા નથી. તા પછી નિયમ ક્યાં રહ્યા ? કિંચ મૂર્તા ઘટ, પટ વિગેરમાં મૂર્તા જલ વિગેરના તથા લાહામાં અગ્નિના કણીઆના, દુધમાં સાકર વિગેરેના જયાર પ્રવેશ થતા આપણે તમામ સારી રીતે જોઇ શકીએ છીએ. એનાં તા સે કડા ઉદાહરણા મળી આવે છે, ત્યારે મૃત્તં માં મૂર્તાના પ્રવેશ થઇ શકે જ નહિં, એ વાતના અલ્યાસ

આપને કયા ગુરૂએ કરાવ્યા ? માટે આપ લાકા અનુલવથી પણ બિલકલ રહિત થઇને ખાેટી દલીલા કરી શા માટે પાતાના વખતને ગુમાવી નાખા છા ? આથી એ લાવ નીક્ડવા કે આ-ત્માને શારીરરૂપી ઘરમાં પ્રવેશ કરવામાં કંઇપણ અડચણ નથી અને કથ ચિત્ મૂર્ત પણ તો જ્યાંસુધી કર્મના સંબંધ છે, ત્યાં સુધી સ'સારિ આત્મામાં અમને અભીષ્ટ છે. કિંચ આત્માને શરીરપરિમાણ માનવામાં જે ખાલ્યાવસ્થા શરીરવાળા હાય તે સુવ વસ્થાવાળા કૈવી રીતે થઇ શકે ? તેના ઉત્તરમાં સુવાવસ્થા શરીરપરિમાણવાળા આત્માને અલ્યશરીર-પરિમાણના કથં-ચિત ત્યાગ થાય છે: તા પણ સર્વથા વિનાશ થતા ન હાવાથી ઉત્ફ્રણાવસ્થાના ઉત્પાદવાળા સર્પેની માફક કંઇપણ જાતની અનુ-પપત્તિ છે જ નહિ. તેા પછી વન્ધ્યાપુત્ર સમાન પરદ્યાેકના અભા-वनी ते। वात क शी करवी ? पर्यायथी क्थ यित अनित्य छे. તા પણ દ્રવ્યથી શાશ્વત હાવાથી આત્માને શરીરપરિમાણ માનવામાં જ તમામ પ્રકારની વ્યવસ્થા ઘટી શકવાની, બીજામાં નહિ. અતુમાનપ્રમાણ પણ શરીરપરિમાણ આત્માને સિદ્ધ કરવા ્રતૈયાર છે. ચેતનપણું હાૈવાથી આત્મા વ્યાપક નથી, જે જે વ્યાપક હાય છે, તે તે અચેતન હાય છે. જેમ આકાશ, ધર્મા-સ્તિકાય વિગેરે. અને આત્મા તેવા ન હાવાથી વ્યાપક પણ નથી એ ખૂબ ખ્યાલમાં શખવું. તથા જ્યાં જેના ગુણાની ઉપલબ્ધ ્થતી હાય, ત્યાં જ તે વસ્તુને માનવી જોઇએ, બીજે નહિ. જેમ ઘડામાં રૂપ વિગેરની ઉપલબ્ધિ જેટલામાં હાય તેટલામાં ઘડાને માનવામાં આવે છે; તેમ આત્માના જ્ઞાન, દર્શન, સુખ

વિગેરે ગુણાની ઉપલબ્ધિ શરીરપરિમાણ આત્મામાં થતી હા-વાથી આત્માને પણ શરીરપરિમાણ જ માનવા જોઇએ. કિંચ આત્માને જ્યારે શરીરપરિમાણ ન માનતાં વ્યાપક માનવામાં આવે, ત્યારે આપ જ વિચારા, કે આખા જગતમાં એક જ આત્મા રહેવાથી બીજી વસ્તુને રહેવાના અવકાશ મળી શકે ખરા? અર્થાત્ બિલકુલ નહિ. તથા શુભાશુભ કર્મ ના વશેથી ઊધ્વ ગતિ-અધાગતિ પણ કાને થવાની ? કારણ કે તે તા સર્વત્ર છે. અને यम, नियम विशेरे ये। गांशनी व्यायरणा, जनम-जरा-मृत्युना ભયથી સ'સારમાં ઉદાસીનતા, વૈરાગ્યાવસ્થા વિગેરે તમામ ંક્રિયાએ વ્યાપકમાં ઘટી શકતી ન હોવાથી શશશળ સમાન થઇ જવાની. કેમકે જ્યારે સર્વત્ર સર્વદા વિદ્યમાન છે. તો પછી માક્ષસાધન અતુષ્ઠાન સંભવે જ કેવી રીતે? માટે વ્યાપક આત્માને કાઇપણ રીતે લગ્યાત્માં એ ઇચ્છવા યાગ્ય નથી, એ ખૂબ ખ્યાલમાં રાખવું. વ્યાપકતું નિરાકરણ નૈયાયિક વિગેરની સમાલાચનાના પ્રસ્તાવમાં પણ કરવામાં આવેલ હાવાથી વિશેષ છજ્ઞાસા ત્યાંથી પૂરી કરી લેવી. હવે પ્રસંગાપાત્ત શરીરનુ निरूपण करवामां आवे छे-

## શરીરતું નિરૂપણ.

શુલાશુલ કર્મદ્રારા પુદ્દગલ દ્રવ્યથી અનાવેલ, આત્માને રહેવાનું જે રથાન તે શરીર કહેવાય છે. તેના પાંચ લેદ છે. ઐાદારિક, વૈક્યિ, આહારક, તૈજસ અને કાર્મણ.

## ઐાદારિક શરીરનું સ્વરૂપ.

શુભાશુભ કમંદ્રારા બીજી વર્ગ હ્યાં એ કરતાં સ્થૂલવર્ગ હ્યાં ઓથી બનેલું અર્થાત્ એ કારિકનામની વર્ગ હાથી જે બનેલું કાય તે એ કારિક શરીર કહેવાય. જે દિવસથી તે શરીર ગ્રહ હુ કરવામાં આવે છે, તે દિવસથી સમયે સમયે તેમાં ઉત્પાદ, વ્યય વિગેરે પર્યાયા થયા જ કરે છે. ઉત્પન્ન થવું, વિનાશ થવા, જ હરે છે. વધા આ શરીરમાં થયા જ કરે છે. તથા આ શરીર લેલ છે, છેલ છે, દાહ્ય છે, હાર્ય છે અને બીજાં તેવાં નથી. આ શરીર સ્થૂલ વર્ગ હાં ઓથી બનેલું હાઇ કરીને પહ્યુ કેટલાએકની અપેક્ષાએ સર્વોત્તમ પુદ્દગલાથી અને કેટલાકની અપેક્ષાએ બહું ખરાબ પુદ્દગલાથી પહ્યુ બને છે. આવા પ્રકારનું આ દારિક શરીર મનુષ્યા અને તિર્યં સાને જ હાય છે.

### વૈક્રિય શરીરનું સ્વરૂપ

વિચિત્ર પ્રકારની શક્તિવાળી વૈક્રિયનામની વર્પણાથી ખનેલ શરીર વૈક્રિય કહેવાય. એકનાં અનેક ળનાવી શકે, તથા અનેકનાં એક ખનાવી શકે, ન્હાનાનું માહું, માટાનું ન્હાનું, એકમાં અનેક આકૃતિ બનાવવી, અનેકમાં એક આકૃતિ બનાવવી, દશ્ય, અદશ્ય, ભૂમિચર, આકાશમાં ચાલનાર તથા તથા પ્રતિદ્યાતપણું અને અપ્રતિદ્યાતપણું વિગેરે અનેક પ્રકારની શક્તિવાળું આ શરીર હોય છે. તેના મુખ્ય બે લેદો છે. એક

મૂળવૈકિય શરીર અને બીજીં ઉત્તરવૈકિય. તેમાં મૂળવૈકિય તેના દેવતા અને નારકીને જ હાય છે, બીજાને બિલકુલ નહિ. પર'તુ ઉત્તરવૈકિય તા ચારે ગતિમાં સ'ભવી શકે. તેમાં પણ દેવતા અને નારકીમાં તા અવશ્ય હાય છે. મતુષ્ય અને તિય'- આમાં તા તેવા પ્રકારની લબ્ધિ પેદા થવાથી મળી શકે છે.

#### આહારક શરીરનું સ્વરૂપ

જેમાં લગાર માત્ર સાવઘપશું નથી, તથા જેના વ્યાઘાત પણ ખિલકુલ થતા નથી અને જે શુભ અને સ્વચ્છ એવી આહારક વર્ગણાથી ખને છે; તે આહારક શરીર કહેવાય. આ શરીર ઉત્તમ ચારિત્રપાત્ર ચાદપૂર્વધારિ સુનિ સિવાય ખીજાને મળી શકતું નથી. અને તે પણ જયારે તેઓને કાઇપણ જાતના પદાર્થમાં સંશય થાય, ત્યારે તેના નિર્ણય કરવા માટે પાતે ત્યાં રહ્યા છતાં પણ આવા પ્રકારનું એક નવીન જ શરીર ખનાવી જયાં તીર્થ કરા વિચરતા હાય; ત્યાં માકલાવે છે. ત્યાં તેમની ઋહિ દેખતાં જ સંશય દ્વર કરી જલદી અન્ત- મું હૂતંમાં પાછું સ્વસ્થાને આવી જાય છે. આવા પ્રકારની કાંજિતવાળું ખીજા સાધારણ મુનિને પણ પ્રાપ્ત થઇ શકતું નથી. એ તો જેને ખાસ આહારકલિંગ હોય, તેને જ મળી શકે છે.

### તૈજસ શરીરનું સ્વરૂપ.

ખાધેલા આહારને પચાવવા માટે, બીજાને શાપદ્વારા ભરમીભૂત કરવા માટે તથા શાપને પાછા વાળવા સારૂ શીતલેશ્યા મૂકવાની ખાતર તેજસ નામની વર્ગ હાથી આ શરીર ખનાવવામાં આવે છે. સારાંશ-તપસ્યાવિશેષદ્વારા તેજસ શરીરમાં બીજાને ભસ્મીભૂત કરવાની તથા બીજાએ બીજાને બાળવા માટે શાપદ્વારા અજ માવેલ શક્તિને શાન્ત કરવાની વિગેરે પ્રકારની શક્તિયોને મેળવી ઋષિઓ પોતાના શાપ, અનુગ્રહ વિગેરે કાર્યને સફલ કરે છે. તે શરીર તેજસવર્ગ હ્યાના પુદ્દગલાથી અને છે. બીજાઓ કરતાં સફમ છે. તેના પહ પ્રતિદ્યાત કાઇ ઠેકા થે થતા નથી અને અનાદિ છે. તથા તમામ સ'સારી જવાને આ સફમ શરીર તા દ્રાય છે. એના અભાવ સ'સારી જવામાં તા બિલકુલ નથી

#### કાર્મણ શરીરનું સ્વરૂપ

કાર્મણ વર્મણાથી જે ખનેલ હાય, તે શરીર કાર્મણ કહેવાય. આ શરીર પણ તમામ સંસારી જીવાને હાય છે. આનું બીજી નામ સૂક્ષ્મ શરીર સમજવું. આ શરીર પરલાકમાં સાથે જાય છે. તે દ્વારા સુખ, દુઃખ વિગેરેના સાક્ષાત ઉપભાગ કંઇ પણ થઇ શકતા ન હાવાથી તે નિરૂપભાગ કહેવાય છે. કર્મના સમૂહનું નામ કાર્મણ છે. અથવા કર્મના વિકારનું નામ કાર્મણ સમજવું.

હવે આ યાંચ શરીરમાં રહેલી આપસની ભિન્નતા. ખતાવવામાં આવે છે. કારણથી, વિષયથી, સ્વામિથી, પ્રયોજ-નથી, પ્રમાણથી, પ્રદેશથી, અવગાહનાથી અને સ્થિતિથી આટલાં કારણાથી આ શરીરામાં આપસમાં ભિન્નતા સમજવી. ઐાહારિક શરીર સ્થૂલ પુદ્દગલાથી સાત ધાતુવાળું અને છે. તે સિવાય બીજાં શરીરા ઉત્તરાત્તર સૂક્ષ્મવર્ગણાથી અને છે, અને તે તમામ સાત ધાતુથી રહિત છે. તથા મૂલાત્તર કારણામાં અશુચિપણું, પરિણામમાં અશુચિપણું, અશુચિ વહેવાપણું વિગેર કાર્યો પણ ઐાહારિક શરીરમાં સંભવે છે, બીજમાં તો બિલકુલ નહિ.

ઐાદારિક શરીરમાં વિદ્યાચારણ વિગેરેની અપેક્ષાએ નન્દીશ્વર દ્વીપ સુધી જવાની શક્તિ છે. વેકિયમાં અસંખ્યાતા દ્વીપ અને સમુદ્ર સુધી જવાની શક્તિ છે, આહારક શરીરમાં મહાવિદેહ સુધી જવાની શક્તિ છે, અને તજસ-કઃમંણમાં આખા લાક સુધી જવાની શક્તિ છે. માટે કારણ અને વિષ-યની ભિન્નતાએાથી તેમાં ભિન્નતા સમજવી.

ઐાદારિકના સ્વામિ તિર્થાય અને મનુષ્યા સિવાય બીજા કાઇ નથી. વેકિયનું સ્વામિપણું ઉત્તરની અપેક્ષાએ ચારે ગતિમાં સંભવી શકે છે અને મૂળની અપેક્ષ એ દેવતા અને નારકીના જવામાં જ છે. આહારકના સ્વામી ચાદ પૂર્વધારી મહાયાગીશ્વર જ છે અને તૈજસ-કાર્મણના સ્વામી તો આખા જગતના તમામ જવા છે. સ્વામિને લઇને આ બિન્નતા સમજવી.

ઐોતારિકનું પ્રયોજન-ધર્મ-અધર્મ, સુખ-દુ:ખ, માક્ષા-નુષ્ઠાન યાગનું આલંખન વિગેરે અનેક છે. વૈક્રિયનું પ્રયોજન-સ્થૂલપાશું, સૂક્ષ્મપાશું, વ્યામચરપાશું, ભૂમિચરપાશું, દેશ્યપાશું, અદશ્યપાશું, ધર્મ, અધર્મ, સુખ-દુ:ખ વિગેરે સમજવું; પરંતુ ચાંગાંગનું સેવન, માક્ષની પ્રાપ્તિ વિગેર સમજવું નહિ. આહારક શરીરનું પ્રચાજન-સૂક્ષ્મ, વ્યવહિત એવા ગહન પદાર્થ વિષયક સંશય દ્વર કરવા. તેજસનું પ્રચાજન-આહારને પચાવવા, શાપ અને અનુગ્રહ વિગેરે છે. કાર્મ છુનું પ્રયોજન-ભાવાન્તરને પ્રાપ્ત કરાવવું, સાથે ગમન કરવું, નિરન્તર સાથે જ રહેવું, ઉપલાગ રહિતપહું વિગેરે છે.

પ્રમાણના સંભંધમાં સર્વથી માેડું ઐાદારિક હોય છે, તેથી ન્હાનું વૈક્રિય શરીર, તેથી ન્હાનું આહારક અને તૈજસ-કાર્મણ તાે સર્વથી સૂક્ષ્મ હાય છે.

એ હારિકશરીર કરતાં વૈક્રિયશરીર અસ' ખ્યેય ગુણી વધારે વર્ગ થુાથી અને છે, તે કરતાં અસ' ખ્ય ગણી વધારે વર્બાણાથી આહારક શરીર અ'ને છે. તથા તૈજસ અને કામ' ણુ તે કરતાં અનન્ત ગુણી વધારે વર્ગ થાથી ખને છે.

ઐાદારિક શરીરના થાડામાં થાડા કાળ અન્તમું હૂર્તાના છે, અને વધારમાં વધારે ત્રણ પલ્યાપમના છે, આકી તમામ મધ્યમ સમજવા અને ત્રણ પલ્યાપમના કાળ પણ દેવકુર તથા ઉત્તરકુરના યુગલિકના આશ્રયથી જાણવા, તમામને લઇને નહિ વૈકિયના ઉત્કૃષ્ટ કાળ તેત્રીસ સાગરાપમના જાણવા અને જઘન્ય દશ હજાર વરસના જાણવા તૈજસ-કામં ણના કાળ અભવ્યની અપેક્ષાએ અનાદિ-અનન્ત છે અને ભવ્યની અપેક્ષાએ અનાદિસાન્ત છે.

આટલું પ્રસંગાેપાત્ત શરીર સંબ'ધી વિવેચન કર-

વામાં આવ્યું, એથી સહજ સમછ શકાય તેમ છે, કે 'મનુષ્ય શરીર પાર્થિવ, વરૂઘુ લોકમાં જલનાં શરીર, આદિત્ય લોકમાં તેજનાં શરીર અને વાયુલોકમાં વાયુનાં શરીર 'એ ક્યન કેટલા અંશે સત્ય છે ! તેમાં ખીજાને કંઇ પણ પૂછ- વાની જરૂર રહેતી જ નથી. એ તે સ્વયંયેલ વિચારવાથી સમછ શકાય છે. તથા પંચીકરઘુ અને અપંચીકરઘુની ખાખતમાં પણ સત્યનું સંશોધન કરવાની એ ગવેષણા હોય, તેા એકાન્તમાં ખેસી ખાસ સત્ય માર્ગ શોધી લેવા. એ જ ખુહિમત્તાનું કામ છે અને તેમાં પણ મધ્યસ્થતાની ખાસ જરૂર રહે છે. આટલું કહ્યા ખાદ હવે પ્રતિક્ષેત્રભિન્ન એ વિશેષણની આપગા કરવામાં આવે છે—

# દરેક શરીરમાં આત્મા જૂદાે છે, એ સંબન્ધી વિવેચન.

'દરેક શરીરમાં આત્મા બૂદાે બૂદાે છે' આથી એ જણાવ્યું કે આત્મા ઘણા છે, અને સાથ એકાત્મવાદનું નિરાકરણ પણ કરવામાં આવ્યું. તેનું પણ ક'ઇક વિવેચન કરવામાં આવેછે. વેદાન્સીના આશય નીચેના શ્લાકદારા પ્રક્રટ કરવામાં આવે છે.

एकः सर्वगतो ह्यात्मा क्टस्यो दोषवर्जितः । एकः स भिद्यते श्वक्त्या माययान स्वभावतः॥ १ ॥ —सांध्यदर्भन ५. ७८

ભાવાર્થ:—કોષવર્જિત ફૂટસ્થ નિત્ય આત્મા વ્યાપક છે. અને તે એક જ છે, તા પણ માયાથી લોકમાં બિન્ન બિન્ન રૂપે માલૂમ પડે છે; પરન્તુ સ્વભાવથી તેમ નથી. અને એક માનવામાં લાઘવતા પણ ઘણી આવે છે, માટે આત્મા એક જ માનવા એઇએ.

ઉપર્શ કત વેદાન્તિકનું કથન મિથ્યા હાવાથી આદરવ. લાયક નથી. જો કદાચ તેના વિચાર પ્રમાણે આત્મા એક જ માનવામાં આવે, તા એકના જન્મમાં સર્વના જન્મ, એકના મરણમાં સર્વનાં મરણ, એકની બાલ્યાવસ્થામાં સર્વ ખાલકા, એકના યુવાન થવામાં સર્વ યુવકા ખનવાના; એ વાત તા ન્હાનું બાલક પણ માની શકે તેમ નથી, તા પછી બીજાની તા વાત જ શી કરવી ? માટે એકાત્મવાદ કાેઇપણ ખુદ્ધિ-શાળીને માનવા લાયક નથી. કિંચ લક્ષણ વિગેરના ભેદથી પુણું ઘટ વિગેરેની માકુક પરસ્પર ભેદ સ્વભાવવાળા જગ-તમાં જવાત્માઓ ઘણા છે. જેના પરસ્પર લેંદ હાતા નથી, તેના લક્ષચમાં પણ લેદ સંભવતા નથી, જેમ આકાશ વિગેરે. અને અત્ર તા દેવતા, નારકી, મતુષ્ય, તિયં ચ વિગેરનાં લક્ષણા શાસમાં ભિન્ન ભિન્નરૂપે ઘણે ઠેકાણે પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યાં છે. બહુ આર'લ વિગેરે કરનાર નરકતું આયુષ્ય ખાંધે છે, બહુ માયા વિગેરે કરનાર તિય<sup>હ</sup>ંચતું આયુષ્ય ભાંધે છે. સરળ સ્વભાવ તથા અલ્પ મૂચ્છા વિગેરે કરનાર મનુષ્યનું આગ્રુષ્ય બાંધે છે, અને સરાગ સંયમની પાલના વિગેર કાર્ય કરનાર દેવતાના આયુષ્યના બન્ધ કરે છે. આવા લક્ષણુલેદ જયારે સ્પષ્ટપણે માલમ પડે છે, ત્યારે . એકાત્મવાદ મનાય જ કેવી રીતે ? કિંચ જે જ્ઞાન દર્શનના ઉપયોગરૂપ જીવનું લક્ષણ બાંધવામાં આવેલ છે, તે દરેક શરીરમાં ઉત્કર્ષ-અપકર્ષની તરતમતાના લેકથી અનન્તા ભેકા થતા હાવાથી, જ્યારે અનન્તા ભેકે જોવામાં આવે છે. ત્યારે એકાત્મવાદ મનાય જ કેવી રીતે ? એમ દ્ધાવા છતાં પણ જો કદાય આત્માને એક જ માનવામાં આવે તા આકાશની માફક સુખ, દુ:ખ બન્ધ, માેક્ષ વિગેરની ઉપપત્તિ બિલકુલ થઇ શકવાની જ નહિ; કેમકે જ્યાં સુખ-દુ:ખ विशेरे हाय है, त्यां व्यापहता कीवामां आवती नथी, लेम हेव-इत्तमां तेम सर्वत्र समळवुं. અपर ચ એકપણ હાવાથી કર્તા-પણું, લાેકતાપણું, મનનપણું, સંસારિપણું, વિગેર કાેઇની પણ ઉપપત્તિ થઇ શકવાની જ નહિ. જેમ આકાશ એક હેાવાથી તેમાં કર્તાપણ વિગેરે સંભવી શકતું નથી, તેમ એકાત્મવાદમાં પણ ઘટી શકવાનું નહિ. સારાંશ-નારકી, તિર્ય ચ વિગેરે અનન્તા જીવા અનેક પ્રકારનાં શારીરિક અને માનસિક દુઃખાથી દુઃખી જોવામાં આવે છે. એના અનન્તમા લાગ સખી નેવામાં આવે છે. એવી રીતે અનન્તા બહુ જીવા છે. એના ચાનન્તમા ભાગ મકત છવાના છે, તે તમામને એક માન-વામાં કાઇ પણ છવ સુખી મળવાના જ નહિ જેમ આખું શરીર રાગગસ્ત હાય, અને અંગુલીના એક ભાગ રાગરહિત હાય; તેથી શિવદત્ત જેમ સુખી કહેવાતા નથી, તેમ ઘણા દુ:ખી હાવાથી શાહ સુખી હાય તા પણ આપના મત પ્રમાણે જીવ જયારે क्रे अ छ, त्यारे सुणीमां सुणीपण्याना व्यवदार पण डेवी शिते થઇ શકે ? તેમ ઘણા ખદ્ધ હાવાથી એક જીવવાદમાં અમુક ખદ્ધ છે, અમુક મુક્ત છે. એ વ્યવહાર પણ કેવી રીતે થઇ શકવાના ! માટે એક જીવવાદ તા આકાશપુષ્ય-સમાન સમજવા. તેના વિશેષ વિચાર વેદાન્તદર્શનની સમાલાચનાના પ્રસ્તાવમાં કરવામાં આવેલ હાવાથી અત્ર દિગ્દર્શન માત્ર કરવામાં આવેલ છે. માટે દરેક શરીરમાં આત્મા બુદા બુદા છે. એ ખાલ ખ્યાલમાં રાખવું.

આ વાતને માનનાર સાંખ્ય, નૈયાયિક, વેશેષિક વિગેરે દશનકારા પછુ આત્મા અનન્ત માને છે અને તેમ માન્યા સિવાય કાઇ પછુ પ્રકારની વ્યવહારિક યા પારમાર્થિક સિદ્ધિ થઇ શકવાની નહિં.

પાદ્રગલિક અદષ્ટવાન્ વિશેષણુનું વિવેચન.

તીર્થ કરપાસું, સ્વર્ગની પ્રાપ્તિ વિગેરે કાર્ય સંપાદનમાં જીવની સાથે સંબદ્ધ એવાં પ્રશસ્ત કર્મ પુદ્દગલાનું ધર્મનામ સમજવું; નરક, તિર્થ ચ, દુ:ખી, દરિદ્ર, રાગી, શાકી, વિગેર કાર્ય સંપાદનમાં જીવની સાથે સંબદ્ધ એવા અપ્રશસ્ત કર્મોના પુદ્દગલાનું અધર્મ નામ છે. અને આ ધર્માધર્મનું શાસમાં અદેષ્ટ એવું નામ આપવામાં આવેલ છે.

પૂર્વ જગત્માં અદૃષ્ટ વસ્તુ કાેઇ છે જ નહિ, તાે પછી આત્મા પાદ્દગલિક અદૃષ્ટવાળા છે, એમ કેવી રીતે ક**હી શકાય** ?

ઉ૦ શું પરલાકી ન હાવાથી અદષ્ટ નથી એમ કહેા છા શ્યા પ્રત્યક્ષ દેખાવાપણું નહિ રહેવાથી નથી એમ કહેા છા શ્યાવા વિચાર કરતાં સિદ્ધ થતું નથી માટે અદષ્ટ નથી એમ

કહેવા માગા છા ? અગર કાઇ સાધક ન રહેવાથી નથી એમ કહેા છા ? આ ચાર પ્રશ્ના પુછવામાં આવે છે. તેમાં પ્રથમ પક્ષ તા **બિલકલ** રહી સમજવા. કારણ કે જયારે પરલાકની સિ**હિ છવની** સિદ્ધિ વખતે કરવામાં આવી, ત્યારે પરલાેકી ન હાેવાથી અદ્દષ્ટ નથી એમ કેવી રીતે કહી શકાય! હવે રહ્યો બીજો પક્ષ. તે પણ અનાદરણીય છે; કેમકે તમારા પરદાદા પ્રત્યક્ષ ન હાલાયી અને ઘણા કાળ વ્યતીત થવાથી તેના પંજા અભાવ માનવા જોઇએ. અને જ્યારે તે નથી તા પછી આપ પણ ક્યાંથી હાઇ શકા તેના પણ સાથ વિચાર કરશા. કહાચ તેના ઉત્તરમાં એમ કહેવામાં આવે કે સર્વને અપ્રત્યક્ષ હાેવાથી અદ્દષ્ટ નથી તે વાત પણ અસત્ય સમજવી. કારણ કે સર્વન અપ્રત્યક્ષ છે. એ વાત તમે:ને ક્યાંથી બાલૂમ પડી ? જ્યારે તમામના હુદયનું તમાને પ્રત્યક્ષ જ નથી, ત્યારે કેવી રીતે આપ કહી શકા કે સર્વને પ્રત્યક્ષ નથી માટે અઠક્ટ નથી એ આપની વાત માનવા લાયક નથી: કારણકે સર્વ જ્ઞે ને-માટા યાગી ધરાને જ્યારે તે પ્રત્યક્ષ છે, ત્યારે સર્વ ને અપ્રત્યક્ષ છે. એ વાત બાલાય જ કૈવી રીતે ? તેના વિયાર કરશા. માટે બીજો પક્ષ પણ ત્યાજ્ય સમજવા. હવે રહ્યો ત્રીજો પક્ષ, તેના પણ વિચાર કરી દ્વર કરવામાં આવે છે.

પૂર્વ પુષ્યનાં કારણ ઇશ્વરપૂજા, સર્વ પાણીમાં દયા, સત્યનું સેવન વિગેરે કરવા છતાં પણ લોકા દરિદ્ર જોવામાં આવે છે. અને પાપનું કારણ હિંસા, અસત્ય, પિતા, માતા, મિત્ર, પુત્ર વિગેર વિશ્વાસુ ઉપર દ્રોહ કરવા; આવું કાર્ય કરનાર પણ

છત્ર, ચામરાદિ લક્ષણથી ચુકત રાજ્યશ્રીને ભાગવતા દેષ્ટિ-ગાંચર થાય છે. ત્યારે આપ જ ખતાવા કે, દયા, દાન, સત્ય વિગેરે પુષ્યનું કારણ છે; અને હિ'સા, અસત્ય વિગેરે પાપનું કારણ છે એવા નિયમ કયાં રહ્યો ? માટે અદ્ધ્ય માનવાની શી જરૂર છે ?

ઉગ્દ ધ્યાગ્યુજા, અહિંસા, સત્ય વિગેરે પાળવા છતાં પણ જે દરિદ્ર જોવામાં આવે છે, તેનું કારણ ભવાન્તરમાં કરેલ પુષ્યાન નુખન્ધ પાપનું ફલ સમજનું અને હિંસા, અસત્ય વિગેરેને સેવનાર રાજયશ્રીના અનુભવ કરે છે, તેનું કારણ પાપાનુખન્ધિ પુષ્ય સમજનું. તથા આ ભવમાં જે દાન, પૂજા વિગેરે કાર્યો કર્યો, તેનું ફળ કાલાન્તરે જરૂર મળવાનું; માટે કાઈ જાતની અનુપપત્તિ છે જ નહિ.

આટલું કહ્યા ખાદ પ્રસંગાપાત્ત પુષ્ય-પાપના વિષયમાં અઉભ'ગી દર્શાવવામાં આવે છે. ૧ પુષ્યાનુખન્ધ પુષ્ય, ૨ પુષ્યાનુખન્ધ પાપ, ૩ પાપાનુખન્ધિ પુષ્ય, ૪ પાપાનુખન્ધિ પાપ. તેના અર્થ પણ સંક્ષેપથી સમજાવવામાં આવે છે.

લવાન્તરના જે પુષ્યથી સુખ લાગવતાં ધર્મ તરફ ઇચ્છા સ્વાલાવિક રીતે રહ્યા કરે, પુષ્યનાં કાર્યો પણ થયા કરે અને જવનમાં પિવત્રપણું પણ બરાબર રહ્યા કરે, એવા પુષ્યને પુષ્યાનુ- ખન્ધ પુષ્ય કહેવામાં આવે છે. આ પુષ્ય આખી જ દગીમાં સુખ આપવાની સાથ જવનને પવિત્ર બનાવવામાં પણ સહાયક છે અને લવાન્તરને માટે પણ પુષ્યને ઉત્પન્ન કરવામાં સાધારણ કારણરૂપ છે. માટે પુષ્યના સાધનરૂપ પુષ્યને

પુષ્યાનુખન્ધિ પુષ્ય કહેવામાં આવે છે. અથવા જન્માંતરમાં પુષ્યનાં સાધનાને મેળવી આપનાર પુષ્યને પુષ્યાનુખન્ધિ પુષ્ય કહેવામાં આવે છે.

अवान्तरना के पापथी हुः भ लेगिवतां छतां पण् छव छवनने मितन न करतां धर्म साधन कार्योमां ६ धर्मी भरामर रह्या क करे; तेवा पापने पुष्यानुभन्धि पाप कंडिवामां आवे छे. आवुं पाप छ हिशीमां शरीकार्ध विशेरे हुः भा आपवा छतां पण् छवनने पापी अनाववामां निमित्तभूत न हे।वाधी अवान्तरमां पुष्य-संपाहननुं कारण अनी क्रय छे. सारांश अवान्तरमां पुष्यनां कार्यो करवामां हरकत न करनार के पाप, ते पुष्यानुभन्धि पाप कंडिवाय.

ભવાન્તરમાં જે પુષ્યથી સુખ ભાગવતાં પાપની વાસ-નાઓ વધતી જ જાય અને જીવ અધર્મનાં કાર્યો કર્યો જ કરે, તેવા પુષ્યને પાપાનુખન્ધિ પુષ્ય કહેવામાં આવે છે. અર્થાત્ જનમાંતરમાં પાપ-સંપાદન કરી આપનાર પુષ્યને પાપાનુખન્ધિ પુષ્ય કહેવામાં આવે છે.

જન્માંતરમાં એકઠાં કરેલ જે પાપથી ગરીબાઇ વિગેરે દુ:ખા ભાગવવાની સાથ પાપ કરવાની ખુદ્ધિ તા વધતી જ જાય, જીવ અધર્મનાં કાર્યોમાં ખૂબ ઉદ્યમ કરે; એવા પાપને પાપાનુ-ખન્ધિ પાપ કહેવામાં આવે છે.સારાંશ-જન્માન્તરને માટે પાપના પાટલાને અન્ધાવનાર જે પાપ તે પાપાનુખન્ધિ પાપ જાણવું.

હવે ચાલતી વાત ઉપર આવીએ છીએ. ઉપર્શું કત અદ-ષ્ટને લઇને દયા, સત્ય વિગેરે પાળનારને દારદ્રપણાની પ્રાપ્તિ અને હિંસક, અસત્યવાદી વિગેરેને રાજ્યશ્રીની પ્રાપ્તિ થતી દોવાથી કાઇપંણુ પ્રકારના વિરાધ છે જ નહિ. માટે આવી રીતે વિચારથી પણ અદુષ્ટ સિદ્ધ થાય છે. તા પછી વિચાર કરતાં સિદ્ધ થતું નથી એવા ત્રીજો પક્ષ કેવી રીતે માની શકાય?

હવે રહ્યો ચાયા પક્ષ, તે પણ સમજાવવામાં આવે છે. જયારે આગમ તથા અનુમાન પ્રમાણ અલ્પ્ટના સાધક તરીકે તૈયાર છે, ત્યારે સાધક કાઇ ન રહેવાથી અલ્પ્ટ નથી એમ કેવી રીતે કહી શકાય ? આગમમાં જણાવ્યું છે કે—

जो तुल्लसाहणाणं फले विसेसो न सो विणा हेउं। कज्जतणओ गोयम! घडो व हेऊ य से कम्मं ॥१॥ —विशेषावश्यक्रस्त्र.

ભાવાર્ય — અન્નેની પાસે સામગ્રી સરખી હોવા છતાં એકને સારૂં ફળ મળે છે અને બીજાને નહિ; તે વાત કારણ વિના ખની શકે જ નહિ. જેમ ઘડામાં કાર્યપાષ્ટું હોવાથી દંડ, ચક્ક વિગેરેને કારણ તરીકે માનવામાં આવે છે. તેમ અન્ને જણાએ કાર્યના સાથે આર'લ કરવા છતાં પણ એકને બરાબર ફળ મળે છે અને બીજાને નહિ; તેનું કારણ અવશ્ય માનવું જોઇએ. અને જે તેનું કારણ છે, તેનું નામ જ અદેષ્ટ સમજવું. તથા—

જ્ઞુમ: પુષ્પદ્ય, **અશુમ: પા**ષ્ટ્ય ! —તત્ત્વાર્થસત્ર છટ્ટા અધ્યાય. વિગેરે આગમાં પણ અંદષ્ટને માટે પાકારીને કહે છે. હવે અનુમાન પણ આપવામાં આવે છે—

કાર્ય પણ હોવાથી સરખી સામગ્રીવાળા મનુષ્યને ફળમાં જે વિશેષતા માલૂમ પહે છે, તે સહતુક હોવી જોઇએ. અને જે તેનું કારણ છે, તેનું નામ જ અદેષ્ટ સમજ છું. તથા નીચેના શ્લોક પણ તે વાતને ટેકા આપે છે—

तथा तुरुवेऽपि चारम्भे सदुपायेऽपि यो तृणाम् ।

फलभेदः स युक्तो न युक्त्या हेत्वन्तरं विता ॥ ९२ ॥

लावार्थ २५७ छेः — शास्त्रवार्तासमुरूयमः

तस्मात्तदात्मनो भिन्नं सिचतं चात्मयोगि च । अदृष्टमन्तरुपं तस्य शक्त्यादिसाधकम् ॥ १०६ ॥ —५. ५७

ભાવાર્થ:—તે કારણ માટે સુખી, દુ:ખી, રાગી, શાકી, રંક, રાજા, સાભાગી, નિર્માગી વિગેર વિચિત્રપણાનું કારણ વિચિત્ર પ્રકારનું કર્મ જ સમજવું. અને તે પણ આત્માથી કશંચિત સિન્ન છે. અને તેનું નામ જ અદ્દુદ સમજવું. તથા પરાભિમત શક્તિ વિગેરનું સાધક પણ તે જ છે.

अदृष्टं कमें संस्कारः पुण्यापुण्ये शुभाशुभे । धमाधमी तथा पाज्ञः पर्यापास्तस्य कीर्तिताः ॥१०७॥ भावार्थः-वैशेषिक क्षेत्रिः अदृष्ट कि छे, जैनक्षेत्रिः अदृष्ट તથા કર્મ પણ કહે છે, સાગત લોકો સંસ્માર કહે છે, વેદાનુ-યાયિ લોકો પુષ્પાપુષ્ય કહે છે, ગણક લોકો શુભાશુભ કહે છે, સાંગ્ય લોકો ધર્માધર્મ કહે છે અને શાત્ર લોકો પાશ કહે છે. આ સર્વ અદ્વા પર્યાયો જાગવા. આવી રીતે અદ્દેશનાં સાધક પ્રમાણા જ્યારે મળી આવે છે, ત્યારે અદ્વાર, સાધક કાઇ નહીં હોવાથી અદ્વાર નથી; એમ કહીને ખસી જવું એ કેટલી બધી અજ્ઞનતા સમજવી!!

પૂર જેમ એક સ્થાનમાં પેદા થએલ બારડીના કાંટામાં કૃટિલપણું, તીફ્લપણું અને ફળમાં ગાળાકારપણું વિગેરે વિશેષ્ણા અને ફળમાં ગાળાકારપણું વિગેરે વિશેષ્ણા જેમ એક જ તળાવમાં પેદા થયેલ કમલામાં સ્થામપણું, કફેદપણું, રાતાપણું, શતપત્રપણું, સહ-સ્રપત્રપણું વિગેરે જોવામાં આવે છે; તેમાં જેમ અદલ્ટનું કામ તથી, તેમ જીવામાં પણ સ્વભાવથી જ વિશેષના રહેલી હોવાથી તેમાં પણ અદલ્ટની શી જરૂર છે ? તે સમજા શો.

ઉ૦ ઉપર્યું કત શાંકા ખિલકુલ નિર્મૂલ સમજવી, કારણ કે બારડીમાં લાગેલા કાંટામાં અને કમલામાં પણ જીવપણું હાવાથી તે દુધાન્ત આપીને સ્વાભાષિક ભેદ કદાપિ સિદ્ધ થવાના નહિ. તેમાં પણ જે વિશેષતા જાામાં આવે છે, તે પણ અદુષ્ટને જ આકારી છે. માટે તે દેષ્ટાન્ત આ ઠેકાણું નકામું જ સમજવું.

પૂર્ગ જેમ આકાશની અંદર અનેક પ્રકારનાં વિચિત્ર ર'ગવાળાં વાદળાં જેવામાં આવે છે. તેમાં જેવી રીતે અદેષ્ટ કામ નથી આવતું, કિન્તુ સ્વભાવથી વિચિત્રતા મનાય છે, તેમ રાજા, રંક વિગેરમાં પણ સ્વભાવથી વિચિત્રતા માનવાથી જ્યારે કાર્ય સિદ્ધ થાય છે; ત્યારે અદષ્ટ માનવાની શી જરૂર છે ?

ઉ૦ તેમાં પણ જગત્ના અદષ્ટના વશથી વિચિત્રપણું સ્વીકારવામાં આવે છે, ત્યારે સ્વભાવની વાત કયાં રહી ? તે જણાવશા. કિચ જેને લઇને જગત્માં વિચિત્રપણું આપ માના છા, તે સ્વભાવ શી ચીજ છે ? શું નિર્કે તુકપણાને આપ સ્વભાવ કહાે છાં ? અથવા સ્વાત્મકહેતુપણાને સ્વભાવ કહાે છા ? યા વસ્તુધર્મને સ્વભાવ કહાે છા ? અગર વસ્તુ-વિશેષને સ્વભાવ કહાે છા ? આ ચાર પ્રશ્ના પુછવામાં આવે છે.

तेमांथी प्रथम पश्च मानवामां तो निरन्तर જેમાં જેવા प्रકारनी सत्ता जेवामां त्रावे छे, तेमां तेवी सत्ता હંમેશાં હેલી જોઇએ. અર્થાત જે રાજસત્તાને ભાગવતા હાય તે સફાને માટે રાજ જ હાવા જોઇએ. અને જે રંક હાય તે હંમેશને માટે રંક જ હાવા જોઇએ. કારણ કે આપ તા સ્વભાવ સિવાય બીજી કંઇ પણ કારણ માનતા જ નથી. અને સ્વભાવ તા ફરી શકતા નથી. અથવા કાઇ તેમાં કારણ ન હાવાથી વિલકુલ વિચિત્રતા જ ન હાવી જોઇએ. જે ચીજનું કેઇપણ કારણ ન હાવા જોઇએ. માટે પ્રથમ પક્ષ આપનાથી માની શકાય તેમ છે જ નહિ.

હવે કહો બીજો પક્ષ, તેમાં પણ પાતે જ પાતાની ઉત્પત્તિમાં હેતુ છે. એવા અર્થ થવાના અને તેમાં તો અકર્ફ કાઢતાં ઉંટ પેસવાનું, કેમકે જ્યારે પુત્ર પાતે જ પાતાના ઉત્પત્તિમાં કારણ છે, ત્યારે માતા-પિતાના સચાગને શા માટે પુત્રાત્પત્તિમાં કારણ તરી કે માનવા જોઇએ ? માટે આ પક્ષ તેા બિલકુલ અનાદરણીય છે.

ત્રીજો પક્ષ માનવામાં વસ્તુધમેં રૂપ જે સ્વભાવ તે શું દેશ્ય છે કે અદેશ્ય ? તેમાં દેશ્ય પક્ષ તા પ્રત્યક્ષથી ખાધિત છે. કારણ કે જ્યારે આત્મા વિગેર પદાર્થો જ અદેશ્ય છે, ત્યારે તેના ધર્મ દેશ્ય છે એમ ખાલાય જ કેવી રીતે કે માટે દેશ્ય તા માની શકાય તેમ છે જ નહિ. અને અદેશ્ય માનવામાં તા નિર્ણય થવા જ અશક્ય છે. કદાચ અનુમાનદ્વારા નિર્ણય કરવામાં આવે તા તે જ અનુમાનદ્વારા અદેષ્ટ કેમ સિદ્ધ ન થય ? માટે તે પણ અનાદરણીય છે.

હવે રહોા ચાંથા પક્ષ, વસ્તુવિશેષનું નામ જ સ્વભાવ છે. તે પણ શું ભૂતથી ન્યારા છે અથવા ભૂ સ્વરૂપ જ છે? તેમાં પ્રથમ પક્ષમાં તો ભૂતથી ન્યારા સ્વભાવ શુ મૂર્ત છે કે અમૂર્ત છે? આ બે પ્રશ્નોને અવકાશ જરૂર રહે છે તમાં પણ ભૂતથી ન્યારા સ્વભાવ મૂર્તારૂપ છે, એ તા અમને સર્વ થા ઇષ્ટ છે; કેમકે અમા પણ અદપ્ટને ભૂતથી ન્યાર્ગ અને મૂર્ત સ્વરૂપ માનીએ છીએ માટે તે તો બાધક છે જ નહિ. અને ખૂતથી ન્યારા સ્વબાવ અમૂર્ત્ત છે એ વાત તો વન્ધ્યાપુત્રસમાન હોવાથી અનાદ હોય છે, કારણ કે જેમ અમૂર્ત આકાશમાં અનુગઢ અને હપદાતના અભાવ છે; તેમ અમૂર્ત ભૂતવ્ય િરકત સ્વભાવમાં પણ અનુગઢ તથા ઉપધાતપણ ના સભવ ન હોવાથી તે માનવા સાયક છે જ નહિ. અને ભૂતસ્વરૂપ સ્વભાવ માનવામાં તો નરેન્દ્રપણું દરિદ્રપણું, રાગી-શે કીપણું વિગેરે વિસદશપણાને ભજનાર સાથે ઉત્પન્ન થયેલા યુગલ સહેદદર

ભાઇના ઉત્પાદ સમાન જાણવું. કેવળ નામમાં જ ભિન્નતા રહેવાની. તેને જેવાથી આપ ભૂતસ્વભાવને કારણુ કહેવા માગા છે! અને અમા તેની વિચિત્રતામાં અદેષ્ટને કારણુ તરી કે માનીએ છીએ. બીજી તા કાંઇ પણુ ભિન્નતા છે જ નહિ. ખાલી નામમાં જ ફેર રહ્યો. માટે આ પક્ષ પણ અમને બાધકર છે જ નહિ.

#### પ્રકારાન્તરથી કંર્મની સિદ્ધિ.

કર્મને નહિં માનનાર ચાર્વાંક લોકા તથા વેદાન્તિકા તરફથી જે કહેવામાં આવે છે, તે સમજાવીને પછી તેનું નિરાકરણ પણ કરવામાં આવશે.

પૂર્ગ ધર્મા ધર્મ વિગેરે જ્યારે આકાશ-પુષ્પસમાન છે, ત્યારે તેના ફળભૂત સ્વર્ગ-નરકની તો વાત જ શી કરવી ?

ઉત્ જયારે સુખ-દુ:ખના કારણ રૂપ ધર્મો ધર્મ નથી, ત્યારે તેના ઉત્પાદ જ કેવી રાતે થઇ શકે ? અને એ વાત તા પ્રત્યક્ષ વિરુદ્ધ છે. કારણ કે મનુષ્યપણ દરેકમાં સરખું છે, તો પણ કેટ-લાક સ્વામપણું ધારણ કરે છે અને કેટલાક સેવકા છે. કેટલાક લક્ષાવધ અનુષ્યાને પાલન કરવામાં સમર્થ છે અને કેટલાક પાતાના નિર્વાદ કરવામાં પણ અશકત હાય છે. કેટલાક દેવન્તાની માર્ક નિરન્તર અનેક પ્રકારના લાગા લે ગવે છે અને કેટલાક ના કીની માર્કક અત્યન્ત લયંકર દુ:ખાને લાગવે છે. આથી જાણવું જોઇએ કે આવા પ્રારના સુખ-દુ:ખને અનુમાન પણ ટેકા આપે છે.

વૃક્ષના અંકુરાની માફક કાર્ય પણું હોવાથી સુખ-દુ:ખતું પણ કારણ અવશ્ય હોવું જોઇએ. અને જે તેનું કારણ છે તેનું નામ જ અદેષ્ટ અર્થાત્ પુષ્ય-પાપ સમજવું.

પૂર્વ અનેક પ્રકારનાં ઉત્તમ સ્વાદિષ્ટ અન્ન, માળાઓ, ચન્દન, સુન્દરરૂપવાળી સ્ત્રીઓ વિગેરે સુખનું કારણ છે અને સર્પા, વિષ, કટક વિગેરે ચીજો દુઃખનું કારણ છે. અવી દેખીતી વસ્તુઓ જ જયારે સુખ-દુઃખને સંપાદન કરી આપે છે; ત્યારે પુષ્ય-પાપરૂપ અદેષ્ટને માનવાની બીજી શી જરૂર રહી ?

७० अन्न, माला, यन्हन विगेरे ले। गनी सामधी थे। अन्नेने सर भी छोवा छता पख अंकने ते द्वारा अत्यन्त हु. भ थाय छे, अने थी जाने तथी घणु सुभ थाय छे; तेनुं शुं कारखु है ते जावा अन्ने क्या थे साथ हुध पाक विगेरे ची जेनां ले। कन करवा छतां अंकने अळ्डं, इति, अंका विगेरे थी जेनां भाजन करवा छतां अंकने अळ्डं, इति, अंका विगेरे थाती अहु क हु: भ इत्यन्त थयुं, अने भी जाने तेने। परिपाक थवा था मनमां घणे। प्रमाद थये। ज्यारे आवी हीते हेणमां विशेषता जेवामां अवे छे, त्यारे तेनुं कारखु अवस्य मानवुं जिहिले अने के तेनुं कारखु छे, तेनुं नाम क पुष्य-पाप सम्भ कवुं अथवा कारखुना अनुमानथी कार्यनं अनुमान करवामां आवे छे. भेती विगेरे कियानी माहक कारखपछुं हो वाथी हान, शील, तपस्या, स्त्य विगेरे शुभ कियानुं अने हिंसा, असत्य विगेरे अशुल कियानुं हुण होवं लेह छो; अने के तेनुं हुण छे, तेनुं नाम क अहह सम्कवुं.

પૂર્જમ ખેતી-વાડી વિગેર ક્યાનું ફળ ઘઉં. ચાખા,

જીવાર, મગ વિગેરે અન્નની પ્રાપ્તિ જેવામાં આવતી હોવાથી તેનું ફળ અદેષ્ટ માનવામાં આવતું નથી. તેમ દાન વિગેરે ક્રિયાનું ફળ લોકમાં કીર્તિ ફેલાવી ઇજજત-આખરૂ સારી થવી વિ. અને હિંસાનું ફળ નિન્દા-અપકીર્તિ વિગેરે માનવાથી જ્યારે કામ ચાલી શકે છે;તો શા માટે અદેષ્ટનો કલ્પના કરવી જેઇએ? કિંચ લાક પણ પ્રાયઃ પ્રત્યક્ષ ફળવાળી કૃષિ— વાણ્જિય વિગેરે ક્રિયામાં જ જયારે પ્રવૃત્તિ કરે છે, ત્યારે અદેષ્ટ ફલવાળી દાન વિગેરે ક્રિયામાં પ્રવૃત્તિ કરો ખુદિશાળી કરી શકે? માટે અદેષ્ટ ન માનવું જોઇએ.

ઉ૦ દ ٥ દ १ एवाणी કૃષિ, वाण्किय विशेरे डियामां घणा दे हैं। प्रवृत्ति डरे छे. अने अ६ ० ट हणवाणी हान विशेरे डियामां ते। घणा क शांडा कथारे प्रवृत्ति डरता हिण्णों शर धाय छे; त्यारे समक्ष्युं को छं छे डे कृषि, डिंसा विशेरे डियाओं हे ० ६ इसवाणी छे. ते। पण् तेतं अ६ ० ५ पाप इप हण पण् छे. अने छेम के न डाय ते। अनन्त डाण सुधी तेवा छवे। जियारा शा माटे रे भडे छे १ माटे तेवी कृषि, डिंसा विशेरे डियाथी अ६ ० ६ हण इप डियानां पे। टसां भोधीने अनन्त डाण संसारयं इमां अनन्त छवे। परिश्रमण् डेथी क डरे छे.

જો કહાચ કૃષિ-હિ'સા વિગેરે અશુભ કિયાનું અદેષ્ટ પાપરૂપ ફળ ન માનવામાં આવે; તો તેવી ક્રિયાને કરનાર મર્યા પછી તત્કાલ વિના પ્રયત્ને મુક્તિમાં જ જવા જોઇએ; કારણકે સ'સાર-પસ્થ્રિમણનું કારણ પાપરૂપ ફલ તો તેઓને છે જ નહિ. ते। शा भाटे मुक्तिमां न लय १ अने के म थवा थी ते। स सार पण् पापश्न्य थं के जवानी. तथा है। अपण्ड हुः भी छव के अत्मां भण्वानी क निक्ष. तथा हान विजेरे शुक हियाने करनार अने तेना शुक क्ष्णने ले। जवनार क संसारमां हिन्दे जी चर थवा लि छे अप के परंतु के म तो जिस्त हुस लेवामां आवतुं नथी कः हुः भी छवे। हण्या लेवामां आवे छे, त्यारे सुभी तो हण्या के शेषा हिन्दे जी चया छे; क्षेथी लाण्यु ले छे छे हिष, वाण्यु क्या विजेरे हियाकी हल्द भूणी माइक अहल्द पापश्च क्ष्णवाणी पण्ड छे अने हान विजेरे हियाकी सुभसाधन पुष्य श्व क्षेणने पेहा करनारी छे. तथा हुः भी हण्या लेवामां आवे छे, माटे अशुक क्षमें वाजा हण्या हिया के स्वा क्षेणने सुभी शिक्ष लेवामां आवे छे, माटे अशुक क्षमें वाजा हण्या हिया करनार थे। इस्त ले छे से स्वा के स्व के स्वा करनार थे। इस्त ले छे से स्वा के स्व के सुभी थे। आते नाम क का हण्या हाथी हाथी नाम समक्य हो.

## કર્મમાં મૂર્તપણાની (સદ્ધિ.

જેમ આહાર વિગેરેના સંબન્ધ થયા બાદ સુખના અનુભવ થયા છે, માટે આહાર જેમ મૂર્ય છે તેમ આ ઠેકાણે પણ જેના સંખંધ થયા બાદ આત્માને સુખના અનુભવ થાય છે, તે વસ્તુ પણ મૂર્યા હાવી જોઇએ. અને તેનું નામ જ કર્મ સમજવું. તથા જે અમૂર્યા હાય, તેના સંબન્ધ થયા બાદ પણ સુખ શતું નથી. જેમ આકાશના સંબન્ધ થવા હતા પણ સુખ ઉપજતું નથી, માટે અમૂર્યા ચીજ સુખનું કારણ નથી, તેમ અત્ર પણ કર્મને જો અમૂર્યા માનવામાં આવે

તા તેનાથી સુખ-દુ:ખના અનુસવ બિલકુલ થવા ન જોઇએ. માટે કર્મ અમૂર્ત્ત નથી.

તથા જેના સંબન્ધ થવાથી દુઃખને અનુમવ થાય છે, જેમ સર્પનું ડસવું, અગ્નિથી બળવું, વિષપાન વિગેરે ચીજો દુઃખના કારણરૂપે હાઇ કરીને મૂર્તા જોવામાં આવે છે; તેમ અત્ર પણ તેવા ખરાબ કર્મના અનુમવથી દુઃખના અનુભવ થાય છે. માટે જરૂર તેને મૂર્તા માનવું જોઇએ.

તથા જેવી રીતે જે માટી ચીકાશવાળી હાય અને તેનાથી ખનેલ ઘડા જેમ ઘણા જ મજબૂત અને મૂર્ત્ત હાય છે; તેમ મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય, ચાંગ વિગેરે મજબૂત કર્મના હેતુ- ભૂત વસ્તુઓદ્રારા કર્મમાં પણ મજબૂતી આવતી હાવાથી તે પણ મૂર્ત્ત હેલું જોઇએ.

તથા દુધમાં જેમ પરિષ્ણામીપશું હાવાથી મૂર્ત્તપશું જોવામાં આવે છે; તેમ કર્મમાં પણ પરિષ્ણામીપશું અને આત્માથી કથંચિત્ ન્યારાપશું હેત્વાથી તે પણ મૂર્ત્ત છે એમ માનવું જોઇએ.

પૂર્વ જયારે કર્મ મૂત્ત છે, ત્યારે આત્માની સાથે શું કથ ચિત્ તેના સંચાયસંબન્ધ છે. અથવા કથ ચિત્ તાહાત્મ્ય-સંબન્ધ છે ? આ બે પ્રશ્ના પુછવામાં આવે છે.

ઉ૦ જેમ મૂર્તા ઘટના અમૂર્તા આકાશની સાથે સંયોગ સંખન્ધ માનવામાં આવે છે; તેમ અત્ર પણ જીવ અને કર્માના સંયોગસંભધ સમજવા. તથા અંગુલિરૂપ દ્રવ્યના આ-કુંચન વિગેરે ક્રિયાની સાથે જેમ કથે ચિત્ તાદાત્મ્ય સંખન્ધ છે; તેમ અત્ર પણ કથ'ચિત્ તાદાત્મ્ય−સ'બન્ધ માનવામાં અમને લગાર પણ અડચણ નથી.

તથા જે ખાદ્ય સ્થૂલ શરીર છત્રની સાથે સંખન્ધવાળું ઉલું રહે છે, સર્વત્ર હાલવું, ચાલવું, સુવું, બેસવું વિગેર ક્રિયા કરતું સહુને પ્રત્યક્ષ મૂર્ત્તરૂપે જેવામાં આવે છે. તેમ ભવાન્તર જતાં જીવની સાથે સંખન્ધવાળું, અને કર્મના સમ્હરૂપ જે કામી શુ શરીર તે પણ મૂર્ત જરૂર માનવું જોઇએ. કિંચ જેમાં ધર્માધર્મ નિમિત્ત છે અને જેના જવની સાથે સંબન્ધ છે; એવા આપે માનેલ બાહ્ય શરીર સંબંધમાં પ્રશ્ના પુછવામાં આવે છે, કે આપે માનેલ જે ધર્માધર્મ તે મૂર્ત છે કૈ અમૂર્ત્ત ? આ બે પ્રશ્નાે કરવામાં આવે છે. તેમાં જો મૂર્ત્ત છે, એમ માનવામાં આવે; તો તે બે મૂર્તાના આત્માની સાથ આપ કેવી રીતે સંખન્ધ માનાે છાે ? તે આપ જણાવશા અને જેવી રીતે આપલેલ તે છે મૂર્ત ને સંબન્ધ અમૂર્ત્ત આત્માની સાથે માનીને નિર્વાંહ કરવા ચાહાે છા, તે સંબંધ અમને પણ ઇષ્ટ હાવાથી અમારે તે વિશેષ પરિશ્રમ કરવાની કંઇ જરૂર નથી. તેના ખચાવની ખાતર કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે ધર્માં ધર્મ અમૂર્તા છે. તેા પછી તેના બાહ્ય મૂર્તા સ્થ્લ શરીરની સાથે સંબન્ધ કેવી રીતે થઇ શકે? અને સ્થલ શરીર તેનું કાર્ય હાવાથી જયારે કાર્ય મૂર્તા છે, ત્યારે તેનું કારણ અમૂર્તા છે એમ મનાય જ કેવી રીતે ? કિંચ સ્થૂલ શરીરની સાથે તેના સંભન્ધ પણ જરૂર માનવા જ પડશે; કારણ કે સંભન્ધ સિવાય તેમાં સારી નરસી કાેેેઇપણુ ચેષ્ટા થઇ શકવાની જ નહિ. માટે જેવી રીતે આપ અમૂર્તા ધર્માધર્મના મૂર્તા સ્થૂલ શારીરની સાથે સંબન્ધ માના છા; તેવી રીતે અમારે પણ સંબન્ધના કેવલ નિર્વાંહ કરવામાં અડચણ જેવું નથી.

પૂર્ગ મૂર્તા કર્મથી અમૃત્ત જીવમાં હર્ષ, શાક, વિષાદ વિગેર કાર્યો કેવી રીતે થઇ શકવાનાં ? જેમ અમૂર્તા આકાશમાં ચન્દનના લેપથી હર્ષ અને શસ્ત્ર વિગેરના સંબન્ધથી શાક થતા નથી તેમ અત્ર પણ મૂર્ષ કર્મથી આત્મામાં હર્ષ, શાક વિગેર કંઇપણ થવાનું નહિ; માટે કર્મને અમૂર્તા માનવાં જોઇએ.

ઉત્ મૂર્તા મદિરાયાન, ધત્તરયાન, વિષયાન વિગેરેથી વિજ્ઞાન, ધૃતિ, રમૃતિ દર્શન, ચારિત્ર વિગેરે જીવના અમૂર્તા ધર્મોના ઉપઘત થતા દરેકને દિષ્ટિગાચર થાય છે. તથા દુધનું યાન,શર્કરા, ઘૃતપૂર્ણ સરસ્વતીચૂર્ણ પ્રાદ્મી આષધિ વિગેરે દ્વારા તેના અનુગ્રહ થતા જોવામાં આવે છે. અને એ વાતને આપ પશ્ જેવી રીતે માનાછા,તેમ મૂર્તા કર્મથા અમૂર્ત્ત આત્માના ધર્મોના અનુગ્રહ તથા ઉપઘાત થવામાં કંઇપણ અડચણ નથી. કિંચ આત્મા પણ સર્વથા અમૂર્ત્ત છે; એમ અમા બિલકુલ માનતા નથી. કારણકે અગ્નિ અને લેહિાના ગાળાની માફક, દુધ અને પાણીની માફક અનાદિકાલીન કર્મના સંબન્ધથી સંબદ્ધ થયેલ આત્મા પણ તેનાથી કર્યાંચત્ અનન્ય હોવાથી મૂર્તા છે. માટે મૂર્તાનો મૂર્તાની સાથે સંબન્ધ થવામાં હવે કહા, કાંઇ જાતની અડચણ છે ખરી? અર્થાત્ બિલકુલ નહિ. માટે અદુધરૂપ કર્મ પણ પાદ્દગ લિક છે. તે પણ પ્રવાહ—પરંપરાની અપેક્ષાએ અનાદિ છે અને અપક્રતની અપેક્ષાએ કર્યાંચત્ સાહ છે. એતું વિશેષ વિવેચન

દ્રવ્યપ્રદીપમાં કરેલું હોવાથી અત્ર તે વાતનું કરીથી પિષ્ટ-પેષણ કરવામાં આવતું નથી. આ તમામ કથનથી એ સિદ્ધ થયું કે ચૈતન્યસ્વરૂપ, પરિણામી, શુભાશુભ કર્મ ના કર્તા અને તેના ફળના સાક્ષાત્ ભાષ્તા. દેહપરિમાણ, દરેક શરીરમાં જૂદા જુદા અને પાદ્દગલિક અદષ્ટવાળા આત્મા જૈનદર્શનમાં માન-લામાં આવ્યા છે. જે આવા લક્ષણવાળા હોય તે જ વાસ્તવિક રીતે આત્મા સમજવા. તે સિવાયનાં તમામ લક્ષણવાળા આત્મા અસત્યપાય સમજવા.

તે આત્માના બે લેંદ છે. કર્મના સંબંધથી સંબદ્ધ થયેલા સંસારી આત્માએ અને તેના સંબન્ધથી ર-હિત થઇ શુદ્ધ-નિર્મલ થએલા માક્ષાવસ્થાના આત્માઓ. તેમાં પણ સ'સારી આત્માએાના બે લેક છે. એક સ્થાવર નામકર્મના ઉદયમાં વર્તાનાર સ્થાવર આત્માઓ, અને ળીજા ત્રસનામકર્મના ઉદયમાં વર્તનાર ત્રસ ભાત્માંઓ. તેમાં સ્થાવરના પાંચ લેંદ છે. પૃથ્વીકાચિક, અપુકાચિક, તેજસુ-કાચિક, વાસુકાચિક અને વતસ્પતિકાચિક આ પાંચે એકેન્દ્રિયન વાળા હાય છે. તેમાં વાયુકાયિક અને તેજસકાયિકને ગતિ-ત્રસ તરીકે ગણવામાં આવ્યા છે. ત્રસના બે લેંદ છે. એક ગતિ-ત્રમ અને બીજા ક્ષબ્ધિત્રમ તેમાં ગતિત્રમના લેદા તા જણાવવામાં આવ્યા. હવે લબ્ધિત્રસના લેદા ગણાવવામાં આવે છે. દ્વીન્દ્રિયવાળા કૃમિ, જળા વિગેરે, ત્રીન્દ્રિયવાળા કીડા, માંકણ, મ'કાડા, કાનખબુરા વિગેરે, ચતુરિન્દ્રિયવાળા માખી, મચ્છર, ડાંસ. ભમરા. ભમરીઓ વિગેરે. પાંચ ઇન્દ્રિયવાળાના છે લેક છે. એક સંત્રી અને બીજા અસંત્રી જે મનનશક્તિવાળા હાય તે સંત્રી

કહેવાય. અને જેને મન ન હાય, તે અસંત્રી કહેવાય. તેમાં સંગ્નિના ચાર લેક છે. દેવતા, તિર્ય ચ, નારકી અને મનુષ્ય. તેમાં કરેકના અવાન્તર લેકાે ઘણા છે. અત્ર તાે નામ માત્ર તરીકે ગણાવવામાં આવેલ છે. એકેન્દ્રિયામાં જીવની સિહિ દ્રવ્યપ્રદીપમાં કરેલી હાવાથી અત્ર કરીથી કરવામાં आवती नथी. द्वीन्द्रिय विशेषमां ते। છવ સ્પષ્ટ માલૂમ પડતા હોવાથી તેમાં ક'ઇપણ પ્રયાસની જરૂર છે જ નહિ. પૂર્વોક્ત જીવના સંબન્ધમાં વિશેષ જાણવાની ઇચ્છાવાળાએ આચારાંગ-સૂત્ર, પન્નવણાસૂત્ર, જવાભિગમસૂત્ર, વિશેષાવશ્યકસૂત્ર, तत्त्वार्थं वृत्ति विगेरे अन्था अवद्याक्षा. तेमां धणा विस्तारथी વિવેચન હાવાથી અત્ર તા માત્ર દિગૃદર્શન કરાવવામાં આવેલ છે. તથા કમેં નું વિવેચન પણ કર્મા ચન્ય, કર્મ પ્રકૃતિ, પંચસ' એહ, તત્ત્વાર્થ વૃત્તિ, લાેકપ્રકાશ, શાસ્ત્રવાતાં સમુચ્ચય, વિશેષાવશ્યકસૂત્ર વિગેરેમાં ઘણા જ વિસ્તારથી કરેલું હાેવાથી અત્ર માત્ર દિગૃદર્શન સમજવું. વિશેષ જજ્ઞાસાવાળાએ તે ગ્રન્થા જોઇ સત્યનું સંશાધન કરી લેવું. કિંચ જૈનદર્શન સિવાય **બીજા કે**ાઇપણ દર્શનમાં કર્મ સંખન્ધિ વિશેષ વિસ્તારથી વિવેચન જોવામાં આવતું નથી; તે પણ ખાસ સૂચવવામાં આવે છે.

### સ્વર્ગ'–નરકતું વિવેચન.

પાતે કરેલ ઉત્કૃષ્ટ પાપના ફલ લાેગવવાનું સ્થાન, તે નરક જાણુવું. અને ઉત્કૃષ્ટ પુણ્યના ફલને લાેગવવાનું સ્થાન, તે સ્વર્ગ સમજવું. ્યૂ અમ લાકમાં જે અત્યન્ત દુઃખી મનુષ્યા તથા તિય' ચા હોય, તેને જ નારકી સમજવા અને જે મનુષ્યા અત્યત્ત સુખી હોય, તેને દેવ તરીકે જાણવા. જયારે આવી રીતે પુષ્ય-પાપના ક્લરૂપ સ્વર્ય-નરકની ઉપપત્તિ થઇ શકે છે; તા પછી અતીન્દ્રિય સ્વર્ય તથા નરક માનવાની શી જરૂર છે ? તે સમજાવશા.

ઉ૦ ઉપર્યું કત કથન સહુદયગમ્ય નથી, તે જણાવવામાં આવે છે. આ લાેકમાં ઉત્કૃષ્ટ પાપના ક્ળને ભાેગવનાર જીવાે પણ સર્વ પ્રકારે દુઃખી છે; એમ તા કદાપિ કહી શકાય જ નહિ. કારણકે સુખને આપનાર સુંદર પવન, સુંદર સૂર્યના પ્રકાશ, તથા કાઇને દયાળુ મહાત્માં ઓના સમાગમ થવાથી દુ:ખનું દ્ભર થવું વિગેરે કેટલાંક સ્વત'ત્ર સુખનાં કારણા જ્યારે મળી આવે છે; ત્યારે આ લાકમાં વસતા અત્યન્ત દુઃખી જીવાને નારકીતરીકે કેવી રીતે કહી શકાય ? તથા ઉત્કુષ્ટ યુષ્યના ફળરૂંપ રાજ્યશ્રીને લાેગવનાર જીવાે સર્વંથા સુખી છે, એમ તા કંદાપિ કહી શકાય જ નહિ. કેમકે જ્યારે અત્યન્ત મલિન એવા મદિરાના ઘડા જેવું દુર્ગન્ધ, જે સાતધાતુવાળું શરીર, તે દ્રારા નિરન્તર વહેતી જે અશુચિ, તથા કાઇ વખતે રાગાના પાદું ભાવ થવાથી પેદા થતું જે દુ:ખ, તથા જરાવ-સ્થામાં ઇંદ્રિયા શિથિલ થવાથી વિષય-વાંછામાં રખલના થવાથી પૈદા થતું જે દુઃખ, તેમ જ શાક-સમાચાર સાંભળવાથી પેદા થતું દુઃખ, તથા રાજ્યના, સ્ત્રીના, પુત્ર વિગેરેના પરાસવ થવાથી પેદા થતું જે દુઃખ વિગેરે અનેક પ્રકારનાં દુઃખા જયારે માજાદ છે; ત્યારે સર્વ પ્રકારે સુખી કહી મનુષ્યાને દેવતા તરીકે

भानवा के डेटबी अधी अज्ञानता समकवी? माटे ઉપर्शुं डत इ: अधी पण कत्यन्त वधारे पापना इजइप इ: अ ले। अववातुं के स्थान हाय, क्यां डे। हे पण प्रडारनी स्वतंत्रता न हाय, तथा क्षेत्रवेहना, परस्परनी वेहना, परमाधामीकन्य वेहना हाय, क्यां सूर्यना प्रडाश, सुअह वासु विजेरे पण अबहुद्ध न हाय, रात-हिवस संपूर्ण क्षन्हणी इ: अभय क हाय; क्षेवा स्थान-विशेषने नरह हहेवामां कावे हे. आडी अके ठेडाले ते। इ: अी क्षेत्रोने नारहीनी उपमा समकवी, वास्तविह नारही नहि.

અને જ્યાં કેવલ અત્યન્ત પુષ્યનાં કળ લાગવવાનાં હાય, સાતધાતુમય શરીર ન હાય, રાગાના પ્રાદુર્ભાવ પણુ ન હાય, આખી જીન્દગી યુવાવસ્થામાં જ ગાળવાની હાય, વૃદ્ધાવસ્થા જ્યાં હાય જ નહિ, ઇચ્છિત કાર્ય કરવાતું હાય, અનેક પ્રકારના મનાડલીષ્ટ લાગા લાગવવાતું હાય; એવા પ્રકારના સંદર સ્થાનવિશેષને સ્વર્ગ કહેવામાં આવે છે. તેમાં રહેલા અને તેવા લાગવિશેષના અધિકારી જીવિશેષને દેવ કહેવામાં આવે છે; અને સુખી મનુષ્યમાં તા માત્ર તેની ઉપમા જ સમજવી, વાસ્તવિક દેવ તે નથી.

પૂર્વ જયારે દેવતાએ વિદ્યમાન છે અને સ્વેચ્છાચારી પણુ છે, તા શા માટે અત્ર આવતા નથી ?

ઉ૦ અત્યન્ત રૂપવાળી અને સાેંદય શાળી એવી કામિ-નીમાં આસકત થએલા તથા રમ્ય પ્રદેશમાં રહેલા પુરૂષની માક્ક વિષયમાં આસકતપણું હાેવાથી તથા દિવ્યપ્રેમનું સંક્ર- મણુ હાવાથી, તથા મનુષ્યલાકમાં અત્યન્ત દુર્ગ નિધપણું હાવાથી જેમ અનિભિમત સ્થાનમાં નિઃસ'ગ યતિએા જતા નથી, તેમ દેવતાએા પણ અત્ર આવતા નથી. તથા જેમ પાેતે <sub>ત્</sub>યાગ ક**રે**લ મડદા પાસે અત્યન્ત દુર્ગનિધપણ હાવાથી મનુષ્યા જતા નથી, તેમ મતુષ્યાની દુર્ગ ન્ધને સહન ન કરી શકનાર દેવતાએા પણ મતુષ્યલાકમાં આવતા નથી. કૈવળ પરમાત્માના કલ્યાણુકમાં પાતાનું કર્તા વ્ય હાવાથી અત્ર આવે છે. તે સિવાય પણ પ્રાયે ખીજા કેટલાક કારણાથી અત્ર આવે છે, તે પણ જણાવવામાં આવે છે. તેમાં ઇન્દ્ર વિગેર દેવતાઓ પાતાની ભક્તિથી આવે છે, કૈટલાક તેમના અનુરાધથી આવે છે, કૈટલાક પાતાના સંશયને દૂર કરવા આવે છે, ળીજા કેટલાક દેવતાએ! પૂર્વ ભવના પુત્ર તથા મિત્ર વિગેરેને અનુગ્રહ કરવા યા અનુ રાગથી પ્રતિબાધ કરવા આવે છે, કેટલાક દેવા મહાન સત્ત્વવાળા સાધુ–મહાત્માંઓના તપાગુણથી આકર્ષાઇને આવે છે, કેટલાક પૂર્વ ભવના વૈરી મનુષ્યોને પીડા આપવા આવે છે, કેટલાક કુતુહળથી કીડા કરવા આવે છે. કૈટલાક દેવા સાધુએાની તપશ્ચર્યા વિગેરેની પરીક્ષા માટે આવે છે. આ સિવાય આવવાનું કારણ પ્રાય: જેવામાં આવતું નથી. આવાં કારણા સિવાય મનુષ્યલાકમાં દેવતા આવી શકતા નથી. અનુમાનથી પણ દેવતાઓને સિદ્ધ કરવામાં આવે છે. ગ્રહા જેને લાગ્યા હાય, એવા પુરૂષનું શરીર મનુષ્ય છવ સિવાય કાઇ અદશ્ય વ્યક્તિના સંચાગવાળું હાેલું જોઇએ; અને જે અદશ્ય વ્યક્તિના તેમાં સંચાગ છે, તેનું નામ જ ગ્રહ, પિશાચ વિગેરે દેવા સમજવા.

અથવા ઘડાની માક્ક વ્યુત્પત્તિવાળું તથા શુદ્ધપણું હોવાથી દેવપદ પણ સાર્થક સમજવું. જે દીવ્યતિ પ્રકાશયતિ તે દેવ કહેવાય અર્થાત્ પ્રકાશમય જેનું શરીર હાય, તે દેવ સમજવા. આ તા વ્યુત્પત્તિના અર્થ સમજવા. અને સમાસ–તિ દિતથી રહિતપણું તે તેમાં શુદ્ધતા સમજવા.

પૂર્ગ દેશ્યમાન મનુષ્યવિશેષને દેવ કહેવાથી સર્વ પ્રકા-રની ઉપપત્તિ જયારે થઇ શકે છે, ત્યારે અલીન્દ્રિય દેવ— વિશેષની કલ્પના શા માટે કરવી જોઇએ ? કિંચ શું તમામ મનુષ્યને દેવ તરીકે માના છે ? તેના ઉત્તરમાં ગુણસંપન્ન મહિષેઓને અને ઝિદ્ધસંપન્ન ચક્રવર્તિ વિગેરેને દેવ તરીકે માનવા. આથી દેવપદની સાર્થકતા જ્યારે બરાબર થઇ શકે છે; ત્યારે અદેષ્ટ દેવવિશેષને માનવાની શી જરૂર છે ?

ઉ૦ મુખ્ય વસ્તુ વાસ્તિવિક રીતે જ્યારે પ્રસિદ્ધ હોય, તો જ તેના બીજામાં ઉપચાર થઇ શકે. જેમ સુખ્ય સિંહ પ્રસિદ્ધ હોવાથી તેજસ્વિ અને શ્રુર્વીર કુમારમાં સિંહની ઉપમા આપી શકાય છે. તેવી રીતે અત્ર મુખ્ય દેવવિશેષ જ્યાં સુધી પ્રસિદ્ધ ન હાય, ત્યાં સુધી યાગી તથા ચક્રવર્તી રાજા વિગેરમાં દેવની ઉપમા કેવી રીતે આપી શકાય ? માટે મુખ્ય-રૂપે દેવતા છે, તેમ માનવાની ખાસ જરૂર છે. તથા બીજી સુક્તિથી પણ દેવને સિદ્ધ કરવામાં આવે છે. જેટલાં ઘર છે, તે તમામમાં કાઇને કાઇ રહેનાર હાવા જોઇએ, તે સિવાય તે ખનાવવામાં આવી શકે જ નહિં, જેમ ધર્મપાળે ખનાવેલ સ્થાન-

વિશેષ; તેમ જ્યાતિષવિમાન પણ તેમાં રહેનારી વ્યક્તિથી આશ્રિત હેવ્યું જોઇએ, આલયપણું હાવાથી ધર્મ પાળના આલયની માફક, અને જે તે વિમાન ભાગવનાર છે, તેનું નામ જ દેવ સમજવું. આ અનુમાનથી પણ દેવતાએ છે, તેમ જરૂર માનવું જોઇએ. તથા પૂર્વોક્ત યુક્તિથી નારકી પણ છે, તેમ જરૂર માનવું જોઇએ. તે સિવાય ઉત્કૃષ્ટ પુષ્ય-પાપનું ફળ કદાપિ સિદ્ધ થવાનું જ નહિ.

સારાંશ-ઉત્કૃષ્ટ પાપના ફળને ભાગવનાર નારકીના જીવા હાય છે. અને જઘન્ય તથા મધ્યમ પાપના ફળને ભાગ-વનાર મનુષ્યા તથા તિર્યં ચા હાય છે. તેવી રીતે ઉત્કૃષ્ટ પુષ્યના ફળને ભાગવનાર પ્રાયે વૈમાનિક વિગેરના દેવતાઓ હાય છે. અને જઘન્ય મધ્યમ પુષ્યના ફળને ભાગવનાર પ્રાયે મનુષ્યા તથા તિર્યં ચા હાય છે. આ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવું.

# ઇન્દ્રિયાનું નિરૂપણ.

ઇન્દ્રિયોને અવલં મન કરનારું જે નિર્માણ નામકર્મ લગેરે કર્મના લગેરામાં મામકર્મ, ગતિ—જાતિ નામકર્મ લગેરે કર્મના ઉદયહી પેઠા સ્પેલ જે આત્માની વિશેષ લખ્ધિ, તેને ઇન્દ્રિય કહેવામાં આવે છે. અથવા આત્માને ઓળખવામાં જે ચિલ્નિશેષ હોય, તે ઇન્દ્રિય કહેવાય. ભાવાર્થ-જયારે આતમાં પેત્તે કરેલ કર્મના વશાયી દેવેન્દ્ર વિગેરમાં તથા મનુષ્ય-તિર્યં ચ વિગેરમાં ઇષ્ટાનિષ્ટના અનુભવ કરે છે, ત્યારે ઇન્દ્ર શખ્દથી કર્મ સમજવું. અને તેના ઉદયદારા ઉત્પન્ન થયેલ,

આત્માને વસ્તુના પરિચય કરવામાં કારણુરૂપ જે શક્તિવિશેષ, તેને ઇન્દ્રિય કહેવામાં આવે છે.

## મનમાં ઇન્દ્રિયપણાતું નિરાકરણ.

પૂ કર્મથી મિલન થએલ તથા સહાય વગરના આત્મા પાતાની મેળ પદાર્થના વિચારમાં અસમર્થ હાવાથી, મન તેને સહાય આપનાર છે. અને તે પણ કર્મથી બને છે. માટે જેમ ચક્ષુ વિગેરને ઇન્દ્રિય તરીકે માના છા, તેમ મનને પણ ઇન્દ્રિય તરીકે જરૂર માનવું જોઇએ.

ઉ૦ ઉપર્યું કત કથન ચુક્તિવિરુદ્ધ હેાવાથી આદરણીય નથી. કેમકે જેવી રીતે ચક્ષુ વિગેરે નિયમિત દેશમાં રહેલ છે. તેવી રીતે મન રહેલું ન હેાવાથી તેને ઇન્દ્રિય તરીકે માનવામાં આવતું નથી. કારણ કે મનતું સ્થાન તેા અનિય-મિત છે, માટે મન ઇન્દ્રિય નથી.

કિંચ ચક્ષુ વિગેરના રૂપાદિ વિષયક જે ઉપયોગ પરિ-ણામ છે, તેની પહેલાં જ મનના વ્યાપાર છે અર્થાત્ ઇન્દ્રિયાના રૂપાદિવિષયક ઉપયોગ પરિણામની પહેલાં જ મનને મનન કરવાના વ્યાપાર શરૂ થાય છે. કેમકે શુકલરૂપ વિગેરે રૂપને જોવાની ઇચ્છાવાળા મનુષ્ય પ્રથમ મનનરૂપ વિચાર કરે છે, કે આવા પ્રકારના રૂપને જોવું છે. આવા વિચાર ઇન્દ્રિયાના વ્યાપારની પહેલાં જ થાય છે. અને જ્યારે તે તે વિષયક મનના વ્યાપાર થઇ જાય છે. ત્યાર બાદ તેની સહાયતા દ્વારા ઇન્દ્રિયા પાતાના વિષયમાં વ્યાપાર કરવા માંડે છે. આથી એ સિદ્ધ થયું કે ઇન્દ્રિયાના વ્યાપારમાં મનના વ્યાપાર કારણુભૂત છે. જ્યારે એક બીજાના વ્યાપારમાં કાર્ય-કારણુભાવના વ્યવહાર છે. ત્યારે તેને ઇન્દ્રિયા તરીકે ગણાય જ કેવી રીતે? તેના ખાસ વિચાર કરશા; માટે મન ઇન્દ્રિયરૂપ નથી.

પૂર્ગ વાગ્ બાલવાની ક્રિયામાં નિમિત્ત છે, હાથ લેવા— ગૂકવાની ક્રિયામાં નિમિત્ત છે, ઉપસ્થ સંભાગાદિ ક્રિયામાં નિમિત્ત છે, ગુરા મલના ત્યાગમાં નિમિત્ત છે અને પગ ચાલવાની ક્રિયામાં નિમિત્ત છે. તા પછી આવી રીતે ક્રિયામાં નિમિત્તભૂત વાગ્ વિગેરને ઇન્દ્રિય તરીકે કેમ કહી ન શકાય ? અને એમ થવાથી તા ઇન્દ્રિયા પાંચ છે; એ વાત હવામાં ઉઠી જવાની.

ઉષ્ય અમે તો ઉપયોગમાં અથવા વસ્તુના પરિચય કર-વામાં જે નિમિત્ત હોય, તેને ઇન્દ્રિયા કહીએ છીએ; પરન્તુ ક્રિયામાં િમિત્તને ઇન્દ્રિય તરીકે ગણુતા નથી. એમ તો ગણુ-વામાં આવે તો તમામ અંગાપાંગ, મસ્તક વિગેરે પણ કાઇને કાઇ ક્રિયામાં નિમિત્ત હાવાથી તેઓની પણ ઇન્દ્રિયામાં ગણુના કેમ ન થઇ શકે ? અને આમ થવાથી તા ઇન્દ્રિયાની સંખ્યા-ના નિયમ આપ લાકાને પણ બિલકુલ રહેવાના નહિ. માટે ઉપયાગમાં જે સાધન હાય, તેને ઇન્દ્રિયા તરીકે ગણુવા; બીજાને બિલકુલ નહિ. ઉપર્યુંક્ત લક્ષણુવાળી ઇન્દ્રિયાના પાંચ લેક માનવામાં આવ્યા છે. સ્પર્શન, રસન, ઘાણ, ચક્કુ અને બ્રાત્ર. આ પાંચે પણ દ્રવ્ય તથા ભાવરૂપથી બે પ્રકારની છે. તેમાં દ્રવ્યેન્દ્રિ-

યના છે લેદ છે. નિવૃ'તીન્દ્રિય અને ઉપકરણેન્દ્રિય. તે અન્નેને લક્ષણ દ્વારા સમજાવવામાં આવે છે. નિર્માણ અને અંગાયાંગ નામકર્મ જેમાં નિમિત્ત છે. તથા કર્મ વિશેષથી સ'સ્કારને પામેલ જે કાન વિગેરેના આકારરૂપ શરીરના પ્રદેશા, તેને નિવૃ'તીન્દ્રિય કહેવામાં આવે છે. તેના પણ બે લેદ છે. એક બાહ્ય અને બીજી આલ્યન્તર. આ ઠેકાણે નિર્વૃત્તિપદથી વિશેષ રચના સમજવી. ત્રણ પ્રકારના અંગુલમાંથી ઉત્સેધ અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલા પ્રમાણવાળા જે વિશુદ્ધ આત્માના પ્રદેશા, તેઓનું 💫 નિયમિત ચક્ષુ વિગેરે ઇન્દ્રિયાના સ્થાનમાં વ્યવસ્થિત વર્તાન, તેને આભ્યન્તર નિવૃંત્તિ કહેવામાં આવે છે. સારાંશ ઇન્દ્રિયોની અન્દરની રચનાને આલ્યન્તર રચના કહેલામાં આવે છે. તથા તે જ આત્મપ્રદેશાની અન્દર ઇન્દ્રિયાના વ્યવહારને લજનાર તથા વર્ધકીની માફક કામ કરનાર के पहुगबविपाधी निर्भाणनामडभ, तेथे अनावेब के निय-મિત સંસ્થાનવાળા કાન વિગેરના આકારવિશેષા: તેને ખાદ્ય નિર્વૃત્તિ કહેવામાં આવે છે. અર્થાત્ ખહારની સ્ચનાને ખાહ્ય નિવંત્તિ કહેવામાં આવે છે. અને તે ખ'નને પ્રકારની રચનાના के द्वारा ઉपडार थाय, पर'तु ઉपधात न पड़ांचे; तेने ७ पड-રુણ ઇન્દ્રિય કહેવામાં આવે છે. સારાંશ શુકલ કૃષ્ણ મ'ડલને આલ્યન્તર ઉપકરણ સમજવું, અને આંખની પાંપણ વિગેરને ભાદ્યા ઉપકરણુ સમજવું. આ બન્ને લેદાે દ્રવ્યેન્દ્રિયાના સમજાવવામાં આવ્યા: હવે ભાવેન્દ્રિયાના લેકા સમજાવવામાં આવે છે-

ભાવેન્દ્રિયના છે લેદ છે. લખ્ધીન્દ્રિય અને ઉપયોગેન્દ્રિય. જે નિમિત્તને લઇને આત્મા દ્રવ્યેન્દ્રિય બનાવવાના વ્યાપાર કરે છે, તેવા જ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષયાપશમિવશેષને લખ્ધિ— ઇન્દ્રિય કહેવામાં આવે છે. તથા ઇન્દ્રિય વિષયક જ્ઞાનને રાકનારાં જે કર્માં, તેના જેવા પ્રકારના ક્ષયાપશમ થયા હાય; તેના અનુસારે તે તે વિષયક જ્ઞાનને કરવા માટે આત્માના જે વ્યાપારવિશેષ, તેને ઉપયોગેન્દ્રિય કહેવામાં આવે છે.

પૂર્વ ઉપયોગ જ્યારે ઇન્દ્રિયાનું ફલ છે, ત્યારે તેને ઇન્દ્રિય તરીકે કેવી રીતે કહી શકાય ?

ઉ૦ જેમ ઘટાકારથી પરિષ્ણુત વિજ્ઞાનને ઘટ કહેવામાં આવે છે, તેમ ઇન્દ્રિયો જેમાં નિમિત્ત છે; એવા ઉપયોગને પણ ઇન્દ્રિય કહેવામાં આવે છે. અર્થાત્ કાર્યમાં કારણનો ઉપચાર માનીને તેને પણ ઇન્દ્રિય કહેવામાં કંઇ બાધ નથી. કિંચ ઇન્દ્રિયશબ્દના અર્થ પણ મુખ્યતાથી ઉપયોગમાં વર્તતો હોવાથી તેને ઇન્દ્રિય કહેવામાં પણ અઠચણ નથી. સારાંશ ઇન્દ્રનું જે લિંગ તે ઇન્દ્રિય કહેવાય. ઇન્દ્રશબ્દ પાતે આત્માનો બાધક છે, કારણકે પરમેશ્વર્યપણું તેમાં રહેલું હાવાથી તેનું લિંગ ઉપયોગ સિલ્લય બીજું કયું હેલ શકે ? માટે ઉપ-યોગને ઇન્દ્રિય કહેવામાં કાઇપણ જાતની દેવાયત્તિ છેજ નહિ.

ઉપર્શું કત રપશંન વિગેરે શખ્દામાં અનટ્ પ્રત્યય કરાયુ સાધનમાં અવિલા હાવાથી તેમાં પરાધીનતા સૂચવી આપે છે. તથા સ્વાત ત્ર્યની પણ વિવક્ષા થઇ શકતી હોવાથી કત્તામાં પણ ખહુલના અધિકારને લઇને પ્રત્યય આવી શકે છે, તે પણ સમજાવવામાં આવે છે.

જે વહે આત્મા સ્પર્શ વિષયક જ્ઞાન સંપાદન કરે, તે સ્પર્શન જે વહે રસવિષયક જ્ઞાન મેળવે તે રસન. એવી રીતે સર્વંત્ર જાણવું. અને જ્યારે સ્વતંત્રપણાની વિવણા કરવામાં આવે, ત્યારે કર્તામાં પ્રત્યય સમજવા. જેમ મારી આંખ પાતે સારી રીતે જોઇ શકે છે. ઘાણ સુંધી શકે છે, કાન સાંભળે છે, આવી રીતે વિવણાના વશથી ગમે તેમાં પ્રત્યય કરા, તેમાં કંઇ પણ અડચણ નથી. પરંતુ હફેશ સચવાય તેવી રીતે કાર્ય કરવામાં અરાબર ખ્યાલ રાખવા.

આખા શરીરમાં વ્યાપિને રહેલી હોવાથી તમામ ઇન્દ્રિયોની અન્દર સ્પર્શન ઇન્દ્રિયને પ્રથમ સ્થાન આપ- વામાં આવેલ છે. તમામ સંસારિ જીવાને તે તો જરૂર હોય છે. ત્યારખાદ અનુક્રમ જણાવવાની ખાતર રસના ઇન્દ્રિય વિગેરને બતાવવામાં આવી છે. કારણકે એકેન્દ્રિય જીવાને કેવળ સ્પર્શનેન્દ્રિય જ હોય છે. દ્વીન્દ્રિય જીવાને સ્પર્શન અને રસના (જીલ) એ ઇન્દ્રિયો હોય છે. તથા ત્રીન્દ્રિય જીવાને સ્પર્શન રસન- ઘાલુ આ ત્રણ ઇન્દ્રિયો હોય છે. તથા ચાર ઇન્દ્રિયો હોય છે. અને અહુ ઉપકારીપણું હોવાથી શ્રાત્રને અન્તિમ સ્થાન આપવામાં આવેલ છે. કેમકે શ્રેત્રના ખલને અન્તિમ સ્થાન આપવામાં આવેલ છે. કેમકે શ્રેત્રના ખલને

લઇને ઉપદેશ સાંભળી જીવા પાતાના હિતાહિતમાં પ્રવૃત્તિ-નિવૃત્તિ કરતા હાવાથી શ્રાત્ર ઘણું જ ઉપકારી છે.

પૂર્વસના પણ એાલવામાં ઘણી ઉપકાર કરનારી છે, માટે તેને પણ અન્તિમ સ્થાન ક્રેમ આપવામાં ન આવ્યું ?

૭૦ પ્રથમ શ્રોત્ર દ્વારા ઉપદેશ વિગેરને ગુરૂ પાસે શ્રવણ કર્યા પછી તથા તે દ્વારા ઉત્તમ જ્ઞાન સંપાદન કર્યા પછી વક્તા ઉપદેશ દેવા તત્પર થાય છે; સાટે રસના કરતાં શ્રાત્રેન્દ્રિય ઘણી ઉપકારી છે. ખાલી બાલવામાં ઉપકારક તરીકે રસનાને માનવામાં આવે, તો ઉત્સૂત્ર ભાષણદ્વારા અર્થના અનર્થ કરવાથી અનન્ત સંસારચંકમાં પરિભ્રમણનાં દુ:ખાનું કારણ થઇ પડવાથી તેમાં ઘણા ભપકારનું કારણ પણ રહેલ છે. માટે ઉપકાર તો શ્રાત્રમાં જ વિશેષ રહેલ છે. કિંચ ઉપદેશ પણ જે આત્માને હિતકર હોય તે જ ગ્રહણ કરવા. તેવા પ્રકારના ઉપદેશ દેવામાં પણ પ્રથમ ગુરૂ પાસે હિતાપદેશ સાંભળી ઉત્તમજ્ઞાન સંપાદન કરવાની આવશ્યકતા છે. માટે શ્રાત્ર ઉપકારી છે, એ ખાસ ખ્યાલમાં રાખવું.

પૂર્વ સર્વ શવશું દ્રિયદ્વારા ઉપદેશ સાંભળીને બીજાને ઉપદેશ આપવા તૈયાર થાય છે, એમ તો બિલકુલ છે જ નહિ; કિન્તુ સકલ ઘાતિકમેંના ક્ષય થવાથી કેવળજ્ઞાન સંપાદન કરી તમામ લાેકાલાેકના સાક્ષાત્કાર કર્યા ખાદ પ્રથમ રસનાદ્વારા ઉપદેશ દેવા જ શરૂ કરે છે. તાે પછી શ્રાત્રની ઉપકારિતા કર્યા રહી ? માટે કહાે કે રસના જ ઘણી ઉપકારી છે, શ્રાત્ર નથી.

ઉ૦ અત્ર ઇન્દ્રિયાના અધિકાર હાવાથી જેને ઇન્દ્રિયાદ્વારા હિતાહિતની પ્રાપ્તિ સંપૂષ્ થાય છે, તેવા અતીન્દ્રિય જ્ઞાનથી રહિત છદ્દમસ્થ જીવાની અપેક્ષાએ તમામ ઇન્દ્રિયા કરતાં શ્રોત્ર ઘશું ઉપકારક છે. તે જ્યાવવાની ખાતર શ્રોત્રને અન્તિમ સ્થાન આપવામાં આવેલ છે.

# મના-નિરૂપણ.

મનના એ લેંદ છે. એંક દ્રવ્યમન અને બીજાં ભાવમન. તે બન્નેનું લક્ષણ દ્રારા સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવે છે. મનઃ-પર્યાપ્તિ નામકર્મની ઉદયાવસ્થામાં જીવે ગ્રહેણુ કરેલ જે મનન કરવા લાયક પુદ્દગલવર્ગણા દ્રવ્યા, તેઓને મનારૂપે પરિણુમાવવાની જે શક્તિવિશેષ, તેને દ્રવ્યમન કહેવામાં આવે છે. અને મનારૂપે પરિણુત થએલ જે મનાવર્ગણાદ્રવ્યા, તેના અનુસારે પદાર્થ વિષયક વિચાર કરવાના જે આત્માના વ્યાપાર, તેને ભાવમન કહેવામાં આવે છે. સારાંશ—ગ્રાનાવરણ, વીર્યાન્તરાય વિગેરના ક્ષયાપશમથી પેદા થએલા આત્માના પદાર્થ વિષયક મનન કરવાના જે વ્યાપાર, તેનું નામ ભાવમન સમજવું. તથા ગ્રાનાવરણુ અને વીર્યાન્તરાયના ક્ષયાપશમની પ્રાપ્તિમાં જે નિમિત્ત છે. અને ગુણુ—દોષની વિચારણા, સમરણુ, પ્રણુધાન વિગેરે કાર્યા કરવા માટે આત્માના જે વ્યાપાર થાય છે, તેમાં અનુગ્રહક એવાં મનારૂપથી પરિણુત થએલાં જે પુદ્દગલ, તેનું નામ દ્રવ્યમન સમજવું. તે છેમાં દ્રવ્યમન તો

પુક્રગલરૂપ હોવાથી જડ છે. અને ભાવમન ઉપયાગરૂપ છે. અને તે મન આત્માથી કથંચિત્ ભિન્ન પણ છે અને અભિન્ન પણ છે, ઇન્દ્રિયાની માક્ક. જેવી રીતે જ્ઞાનાવરણીય-કર્મ, વીર્યોન્તરાય કર્મ વિગેરના ક્ષયાપશમની અપેક્ષા રાખનાર આત્માના ઇન્દ્રિયાર્ગ પરિણામ થવાથી ઇન્દ્રિયાથી આત્મા જેમ કથંચિત્ અભિન્ન છે, તથા ઇન્દ્રિયાની નિવૃત્તિ થયા ખાદ પણ આત્માનું અવસ્થાન રહેતું હોવાથી તે અપે-ક્ષાએ આત્માથી ઇન્દ્રિયા કથંચિત્ ભિન્ન છે; તેવી રીતે જ્ઞાનાવરણીય કર્મ વિગેરના ક્ષયાપશમની અપેક્ષા રાખનાર આત્માના મનનરૂપ પરિણામ થતા હોવાથી મન પણ આત્માથી કથંચિત્ અભિન્ન છે. તથા મનાવર્ગણા દ્રવ્યરૂપ દ્રવ્યમનની નિવૃત્તિ થયા ખાદ પણ આત્માની સ્થિતિ તા ખરાખર કાયમ રહેતી હોવાથી તે અપેક્ષાએ તે તેનાથી કથંચિત્ ભિન્ન પણ છે. એ ખાસ ખ્યાલમાં રાખવું.

પૂર્વ મનને અહુરૂપ, સર્વ'થા નિત્ય તથા શીઘગામી માનવાથી સ'પૂર્ણ વાતની ઉપપત્તિ જ્યારે થાય છે, ત્યારે ઉપર્શુંક્ત સ્વરૂપ માનવાની શી જરૂર છે ?

ઉ૦ એ વાત યુક્તિવિકલ હાવાથી અનાદરણીય છે. તે ખાસ સમજાવવામાં આવે છે.—

આપના મત પ્રમાણે પરમાણુરૂપ જે મન તે આત્મા અને ઇન્દ્રિયાની સાથે જોડાઇને જ પાતાનું કાર્ય કરવા ઉદ્યમશીલ થાય છે. આવી માન્યતામાં વિચારને અવકાશ રહેલા હાેવાથી જણાવવામાં આવે છે કે, આપ આત્મા અને ઇન્દ્રિયાની સાથે મનના સંપૂર્ણ રૂપથી સંખન્ધ માના છા ? અથવા તેના એક દેશથી ? આ ખે પ્રશ્ન પુછવામાં આવે છે. તેમાં પ્રથમ પક્ષ માનવામાં તા પરમાણુસ્વરૂપ અત્યન્ત સ્ક્ષ્મ મનના એક કાલમાં ખેની સાથે સંખન્ધ કદાપિ થવાના નહિ. તેના ઉત્તરમાં એમ જણાવવામાં આવે કે એક દેશથી આત્માની સાથે મનના સંખન્ધ છે, અને તેથી ખીજા દેશથી ઇન્દ્રિયાની સાથે મનના સંખન્ધ છે. તા પછી એક કાલમાં ખેની સાથે સંખન્ધ થવામાં અત્યારે શી અડચણ છે? આ કથન પણ ઘણું અસંખદ્ધ પ્રલાપરૂપ હોવાથી ઉપેક્ષણીય છે.

જ્યારે મન પાતે જ પરમાણુરૂપ છે, ત્યારે તેના વિભાગ કૈવી રીતે થઇ શકે? કે અમુક ભાગ આત્માની સાથે જોડાય છે, અને અમુક ભાગ ઇન્દ્રિયાની સાથે જોડાય છે. માટે આ વાત મનાય જ કેવી રીતે ? તેના વિચાર કરશા.

પૂર જેવી રીતે આત્મા પાતે જ મનની સાથે પાતાના સ'પૂર્ણ રૂપથી જોડાય છે, તેવી રીતે ઇન્દ્રિયા પણ મનની સાથે સ'બદ્ધ થાય છે. તા પછી એક કાલમાં બેની સાથે સ'બન્ધ થવામાં શી અડચણ છે ?

ઉ૦ એમ થવાથી તાે મનમાં અણુપરિમાણુપણું હાેવાથી આત્મામાં પરમાણુ જેટલું પરિમાણુ આવવાનું—અર્થાત આત્મા પરમાણુ જેટલા અત્યન્ત સૂક્ષ્મ થઇ જવાનાે. કેમકે તમાે સંપૂર્ણ

રૂપથી તેની સાથે જોડાયેલા કહા છા. તથા આપ તા તેને વ્યાપક માના છા એતાવતા આત્મામાં વિભુપણ દાવાથી મનમાં પણ **૦યાપકપણું આવવાનું; કારણું કે જ્યારે આત્માની** સાથે સંપૂર્ણ રૂપથી તે સંબદ્ધ છે, ત્યારે તેમાં જ્યાં સુધી વ્યાપકપણ ન હાય ત્યાં સુધી તેની સાથે સંપૂર્ણ રૂપથી સંખન્ધ થાય છે એમ મનાય જ કેવી રીતે ? અને આપ તા મનને પરમાણુરૂપ માના છા, માટે તેમ કેવી રીતે માની શકાય ? તેના વિચાર કરશા. હવે રહ્યો બીજો પક્ષ. તેમાં પણ એક દેશથી આત્મા મનની સાથે જોડાય છે. એવી રીતે માનવામાં પણ આત્મામાં સપ્રદેશપ**ણ** આવતું હાવાથી આપને તેમાં ઘણી વિપત્તિએ। લાગવવી પડે તેમ છે; કારણ કે જે પ્રદેશમાં મન સહિત ઇન્દ્રિયાના સ'બન્ધ થયા, તેમાં જ જ્ઞાન, સુખ, દુ:ખ વિગેરે પેદા થવાથી બીજા પ્રદેશા તા જ્ઞાન, સુખ આદિથી રહિત થવાના. અને તેમ થવાથી તે પ્રદેશા જયારે જ્ઞાનાદિથી રહિત થાય, ત્યારે તેમાં આત્માનુ લક્ષણ ન ઘટવાથી તેટલા ભાગમાં તા આત્માના જ અભાવ થવાના. અને જયારે આત્મા નથી, ત્યારે વ્યાપકપાશું હોય જ ક્યાંથી ?

કિંચ ઇન્દ્રિયાની સાથે પણ મનના જો સ'પૂર્ણ **રૂપથી** સ'બન્ધ માનવામાં આવે, તા મનમાં અણુપણું હાવા**થી** ઇન્દ્રિયામાં પણ અણુપરિમાણુપણું આવવાતું; માટે તે પણ આપનાથી મનાય તેમ નથી.

પૂર્વ એક દેશથી ઇન્દ્રિયા મનની સાથે જોડાતી હાવાથી ઉપર્યું કત દાષને બિલકુલ અવકાશ નથી.

ઉ૦ આ કથન પણ ઠીક નથી. કારણ કે તેમ માનવાથી તા મનમાં પણ વિભાગ સિદ્ધ થતા હાવાથી અછુપણું તા આકાશમાં ઉદ્ધ જવાનું; માટે મનની સાથે આત્મા તથા ઇન્દ્રિ-ચાેના **કાેઇપણ રાે**તે સંબન્ધ સિદ્ધ થવાના જ નહિ. કિંચ ગુણ-ગુણીમાં સર્વધા ભિન્નતા તથા નિત્યપર્જી હાેવાથી મનની અન્દર સંચાગ-વિભાગરૂપ પરિણામ જ જ્યારે નથી; ત્યારે આત્મા તથા ઇન્દ્રિયાની સાથે મનના સંબન્ધ તા થાય જ કયાંથી ? તેના પણ સાથ વિચાર કરશા. એમ હાવા છતાં પણ મનમાં જો સંચાગ-વિભાગરૂપ પરિણામ માનવામાં આવે તે આપનું મનમાં માનેલું નિત્યપણ હવામાં ઉડી જવાનું. તથા મનમાં પણ અચેતનપણ હાવાથી મનને અમુક ઇન્દ્રિયાની સાથે જોડાવું, બીજાની સાથે નહિં એવું જ્ઞાનવિશેષ પણ ન હાવાથી આત્મા અને ઇન્દ્રિયાની સાથે નિયમિત સંબન્ધ જ થવાના નહિ. માટે મન અણુરૂષ છે, તથા સર્વથા નિત્ય છે; એ વાત બીલકુલ માનવા લાયક નથી, કિન્ત મનને પ્રવેક્તિ સ્વરૂપવાળું માનવું તે જ સવીત્તમ છે.

પૂર્ જલદી ચાલતું હોવાથી મન અણુસ્વરૂપ છે, તો પણ સંપૂર્ણના ગ્રહણમાં નિમિત્ત થાય છે; માટે કંઇ પણ દાષ છે જ નહિ.

ઉ૦ અચૈતન એવા મનનાે છુદ્ધિપૂર્વક વ્યાપાર થવા-ના જ નહિ. તથા અમુકની સાથે જોડાવું, અમુકની સાથે નહિ; એમ પણુ કદાપિ બનવાનું નહિ. કિંચ અદેષ્ટના વશથી જલદી ગ્રહ્યા કરી શકે છે, તે કથન પણ ઠીક નથી. કેમકે જ્યારે અદેષ્ટ પાતે જ અપાદ્દગલિક હોવાથી આપના મત પ્રમાણે અકિય છે. ત્યારે તે બીજાની કિયામાં કારણરૂપ કેવી રીતે થઇ શકે? જે સ્વયં નપુંસક હોય, તે પુત્રની ઉત્પત્તિમાં જેમ કારણરૂપ થતા નથી, તેમ અદેષ્ટ પણ નિષ્ક્રિય હોવાથી બીજાની કિયામાં કારણરૂપ કદાપિ થઇ શક્યાનું નહિ. માટે નૈયાયિક લોકાએ માનેલ પરમાણરૂપ મન કોઇપણ રીતે માનવા લાયક છે જ નહિ.

#### મન ન માનનારના અભિપ્રાય.

પૂર્ગ મન નામના કાઇપણ પદાર્થ છે જ નહિ. કિન્તુ વિજ્ઞાનવિશેષને જ મન કહેવામાં આવે છે. આવા વિજ્ઞાન-વાદીના અભિપાય છે.

ઉ૦ આ કથન પણ ઠીક નથી. જ્યારે આપના મત પ્રમાણે વર્ત માનકાલિક વિજ્ઞાન પણ બાદ્ય અર્થના બાધ કરાવવામાં સમર્થ થતું નથી. ત્યારે અતીતકાળના પદાર્થના બાધની તો વાત જ શી કરવી? કારણકે વર્ત માનકાલિક વિજ્ઞાન પણ ક્ષણિક હોવાથી પૂર્વોત્તર વિજ્ઞાનના સંખન્ધમાં ઉત્સાહ વિનાનું છે, તો પછી ગુણ—દોષની વિચારણામાં તથા સ્મરણ ાવગેરેના વ્યાપારમાં તે કેવી રીતે સમર્થ થાય? અને સ્મરણ પણ પૂર્વમાં અનુમૂત પદાર્થનું થઇ શકે, પરંતુ અનનુમૂતનું નહિ. અને આ વાત આપના એકાંત ક્ષણિકવાદમાં બીલકુલ ખધ બેસે તેવી છે જ નહિ.

પૂર્વ આલય-વિજ્ઞાનમાં એવું સામર્થ્ય છે, કે પાતે અવસ્થિત રહી કરીને બીજાના કાર્યમાં મદદગાર થાય છે. એવું તેનું સ્વરૂપ છે; માટે હવે કહા શી અહચણુ આવવાની ?

ઉ० એ समाधान पणु ठीक नथी. कारणुके એक आखय-विज्ञानने की काद्यान्तरस्थायि मानवामां आवे, तो आपने। आणी क्षिणुक्षवाह क वीभरी कवानी अने तेम थवाथी की द्धने। अलिप्राय क द्धप्त थवाना; माटे विज्ञानइप न मानतां पूर्वोक्त स्वइपवाणुं मानवुं ठीक छे. किंग्र अमने ते। क्थं चित् विज्ञान-इप मानवामां पणु अठग्रणु नथी, कैमके सावमन ते। अमारे त्यां विश्वारक्षितइप होवाथी ६ पयोगइप क छे, ते। पछी अमारे शी अठग्रणु छे ? परंतु आप तेवी रीते मानी शके। तेम नथी.

#### મન વિષે સાંખ્યના અભિપ્રાય

પૂર્વ સાંખ્ય લાકા કહે છે, કે મન પાદ્ગલિક નથી, કિન્તુ પ્રકૃતિના વિકારરૂપ છે. મન પણ મહદ્ અહ'કાર રૂપથી પરિ-ણામવાળી પ્રકૃતિના વિશેષ વિકારરૂપ છે.

ઉ૦ ઉપર્યું કત કથન પણ ઠીક નથી. કારણ કે જ્યારે પ્રકૃતિ અચેતન છે, ત્યારે તેના વિકાર પણ અચેતન હોવો જોઇએ. અને એમ થવાથી તો ઘડામાં જેમ ગુણ–દોષના વિચારનું સામર્થ્ય નથી; તેમ મન પણ જડ હોવાથી તેમાં પણ તે કેવી રીતે આવી શકે ? કિંચ વિચાર કરવામાં મન નિમિત્ત હોવાથી તે

વિચારશક્તિના કર્તાં તરીકે આપ પુરુષને માના છા ? અથવા પ્રકૃતિને માના છા ? આ બે પ્રશ્ના પુછવામાં આવે છે.

તેમાં પ્રથમ પક્ષ માનવામાં તો આપના મત પ્રમાણે જયારે પુરુષમાં જ નિર્ગુ હુપણું છે અને ગુણ-દોષ વિચારણા તો સાત્વિક રૂપ છે.અને તેવી સાત્વિકતા તો આપના મત પ્રમાણે પુરુષમાં આકાશપુષ્પ સમાન છે. ત્યારે તેવી વિચારશક્તિના કર્તા તરીકે પુરુષને મનાય જ કેવી રીતે? અને આપ માનતા પણ નથી; માટે પ્રથમપક્ષ અનાદરણીય હોવાથી પુરુષમાં કર્તાપણું અસંભવિત છે.

હવે રહ્યા બીજો પક્ષ પ્રકૃતિ સંગન્ધિ તેમાં અચેતનપણું હોવાથી 'અચેતન પદાર્થ ગુણદોષની વિચારણારૂપ વિજ્ઞાનના કર્તા છે.' એવું તો કાઇ પણ રીતે કહી શકાય તેમ છે જ નહિ. એમ હાવા છતાં પણ જો માનવામાં આવે તા બિચારા ઘડાએ શા અપરાધ કર્યો ? અને એવી શી રાજરા છે ? કે અચેતન-પણું સરખું હાવા છતાં પણ મનને વિચારણા, રમૃતિ વિગે-રેમાં કર્તા તરીકે માનવું અને ઘડાને નહિ.

કિંચ સત્ત્વ, રજે અને તમાગુણની સામ્યાવસ્થારૂપ પ્રકૃતિથી મહત્ત-અહંકાર વિગેરે જે પરિણામાના આવિલોવ થાય છે; તે પરિણામા પ્રકૃતિથી જૂદા છે કે તે રૂપ છે? આ બે પ્રશ્નાને પણ તેમાં જરૂર અવકાશ રહે છે. તેમાં પ્રથમ પક્ષ માનવામાં આપના મત પ્રમાણે કાર્ય-કારણમાં સર્વધા એક્યપણું હોવાથી જ્યારે કાર્ય જૂદું સિદ્ધ થયું, ત્યારે એકયતા કયાં રહેવાની ? તે પણ વિચારણીય છે. અને તેના અચાવની ખાતર સર્વથા જૂદો નથી એવા બીજો પક્ષ માનવામાં આવે તા કેવળ પ્રકૃતિ જ બાકી રહેવાની. મહત્, અહંકાર, તન્માત્રા, એકાદશ ઇન્દ્રિયા વિગેરે તમામ પરિણામા વ'ધ્યાપુત્ર સમાન થવાના અને તેમ થવાથી તા જયારે મન પાતે જ ક'ઇ ચીજ નથી; ત્યારે તે સંબંન્ધી વિચાર પણ કેવી રીતે થઇ શકે ? આ કથનથી એ સિદ્ધ થયું કે બીજાં કર્યાનામાં મનની ઉપપત્તિ જ્યારે કાઇ રીતે થઇ શકતી નથી. ત્યારે તેમાં વિચારશક્તિના સામર્થ્યની તા વાત જ શી કરવી ? માટે પ્રથમ ખતાવેલ દ્રવ્ય-ભાવરૂપ મનના બે પ્રકાર માનવાથી કાઇ પણ જાતની અનુપ-પત્તિ છે જ નહિ. અને તે જ સર્વોત્તમ માર્ગ છે, માટે એ વાત ખરાબર યાદ રાખવી. પાંચ ઇન્દ્રિયા અને છકું મન એ છમાંથી ચક્ષઇન્દ્રિય અને મન એ બે તો વસ્તુના દેશમાં ગયા સિવાય પણ તે વસ્તુનું જ્ઞાન પાતાના સ્થાનમાં રહીને કરાવવામાં સમર્થ છે. એટલા માટે તે બેને અપ્રાપ્યકારિ માનવામાં આવે છે. અને બાકીની ચાર ઇન્દ્રિયા વસ્તાને પ્રાપ્ત કરીને જ્ઞાન અ'પાદનમાં શક્તિમાન હોવાથી પ્રાપ્યકારી મનાય છે.

# ચક્ષુ અને મનમાં પ્રાપ્યકારિ સંબન્ધિ વિચાર

અક્ષુ અને મન જો વસ્તુની સાથે સંબહ થઇને જ્ઞાન કરાવે છે એલું માનવામાં આવે તો અગ્નિના દર્શનમાં તથા ચિન્ત-નમાં પણ સ્પર્શનની માફક આંખમાં તથા મનમાં દાહ થવાના પ્રસંગ આવવાના અર્થાત્ તે ખીલકુલ ખળી જવાં જોઇએ; તથા કામળ ચીજના સંખન્ધ થવામાં અનુગ્રહ થવા જોઇએ. અને એમ તા બીલકુલ થતું નથી. માટે તે બ'ને વસ્તુને પ્રાપ્ત કર્યો સિવાય ગ્રહણ કરે છે. એ વાત જરૂર માનવી જોઇએ.

પૂર્ જલ, લીલી વનસ્પતિ વિગેરેને જેવામાં આંખમાં પ્રસન્નતારૂપ અનુગઢ તથા મધ્યાનું સમયમાં સૂર્યને દેખવાથી જ્યારે ઉપઘાત થતા માલૂમ પડે છે, ત્યારે તેને અપ્રાપ્યકારી કૈવી રીતે માની શકાય? સારાંશ સમુદ્ર, તળાવ, લીલી વનસ્પતિ, ચન્દ્રમંડળ વિગેરેને જોવાથી પ્રસન્નતારૂપ અનુગઢ અને સૂર્ય, અગ્નિની જવાલા વિગેરેને જોવાથી જ્યારે ઉપઘાત વિગેરે દૃષ્ટિ-ગાંચર થાય છે; ત્યારે તેને અપ્રાપ્યકારિ કૈવી રીતે માની શકાય?

ઉ૦ અમા પણ એમ કહેવા નથી માગતા કે કાઇપણ વસ્તુના સંખન્ધથી કદાપિ બીલકુલ અનુગ્રહ તથા ઉપદાત થતો જ નથી; કિન્તુ દાહક તથા ઉપદાતક રૂપ સૂર્ય કિરણ,અગ્નિ વિગેરેના સંખન્ધ થયા બાદ ચિરકાલ પર્યન્ત અવલાકન કરનારના નેત્રમાં સ્પર્શે ન્દ્રિયને અગ્નિ વિગેરેની સાથે સંખન્ધ થયા બાદ જેમ દાહ વિગેરે જોવામાં આવે છે, તેવી નીતે જોવામાં આવતું નથી. એતાવતા અમા તેને અપ્રાપ્યકારી માનીએ છીએ.

પૂર્વ નિયમેન ચક્ષુ અપ્રાપ્યકારી જ છે એ વાતમાં કાઇપણ પ્રમાણ ન હોવાથી માનવા લાયક નથી.

કિ'ચ અનુગ્રહ અને ઉપઘાત સર્વથા નહિ થતા હાવાથી ચક્ષુ અપ્રાપ્યકારી છે. એમ કહેલું પણ ઠીક નથી. કારણ કે અનુગઢ અને ઉપઘાત પણ થાય છે. એ વાત તા આપ લાેકાને પ્રથમ સમજાવી છે, તાે પછી થતા નથી; એમ કહીને ખસી જવું એ કેટલી બધી અજ્ઞાનતા કહેવાય ?

ઉ૦ તાત્પર્ય સમજ્યા સિવાયની ઉપર્યું કત શંકા છે, કેમકે પહેલવહેલાંજ વિષયના નિર્ણયકાળમાં અનુગ્રહ ઉપઘાત થતા નથી એમ અમાર્ માનવું છે. વિષયના નિર્ણય કર્યો બાદ તા ચિરકાલ અવલાકન કરનારને સૂર્ય કિરણાના તથા અગ્નિના સંબન્ધદ્વારા તથા ચન્દ્રકિરણા, ઘી, લીલી વનસ્પતિ વિગેરના સંબન્ધદ્વારા અનુગ્રહ અને ઉપઘાત થવામાં કંઇ પણ અડચણ જેવું છે જ નહિ.

કિંચ વિષયના નિર્ણયકાળમાં પણ વસ્તુને પ્રાપ્ત કરીને ચક્કુ પાતે વિષયનું જ્ઞાન કરાવે છે એવું જો માનવામાં આવે તો અગ્નિ, વિષ, સમુદ્ર, કાંટા, તલવાર, બન્દુક વિગેરે વસ્તુના નિર્ણયકાલમાં દાહ, ફાંડા, ડુખવું, આંખમાં કાંટા વાગવા વિગેરે અનેક જાતના ઉપદાતા થવાના પ્રસંગ આવવાના; માટે ચક્કુ તથા મન એ બન્ને વસ્તુને પ્રાપ્ત કર્યાં વિના પાતાના સ્થાનમાં રહીને જ ગ્રહેણ કરે છે એવી માન્યતા ઠીક છે. અનુમાન પણ એ વાતને ટેકા આપે છે.

મનની માફક અનુચહ તથા ઉપઘાત કરવાયણું દેખવામાં નહિ આવતું હોવાથી આંખ વિષયને પ્રાપ્ત કર્યા વિના પાતાના દેશમાં રહીને વસ્તુના પરિચય કરાવે છે.

પૂ૦ સૂર્ય નાં કિરણાની માફક આંખનાં કિરણા પણ

આંખથી અહાર નીકળી વસ્તુના દેશમાં જઇને તેના પ્રકાશ કરે છે. કેમકે તેમાં સૂક્ષ્મપણું તથા તૈજસપણું હાવાથી અગ્નિની સાથે સંખન્ધ થવા છતાં પણ દાહ વિગેરે કંઇપણ તેમાં થતું નથી; માટે આપજ વિચારા કે ચક્ષુને પ્રાપ્યકારિ માનવામાં બીજી શી અડચણ છે?

ઉ૦ 'આંખમાં કિરણા છે' એ વાત પ્રમાણશ્રન્ય હોવાથી બીલકુલ માનવા લાયક નથી. તેમ છતાં જે માનવામાં આવે તો અનેક પ્રકારની વિપત્તિએ આવવાની. જેમ મનમાં કિરણા નથી, તો પણ તે વસ્તુને પ્રાપ્ત કર્યા સિવાય ગહ્યુ કરે છે; તેમ આંખ, તેમાં કિરણા માન્યા સિવાય પણ વસ્તુને પ્રાપ્ત કર્યા વિના જ્યારે ગહ્યુ કરે છે. ત્યારે આંખમાં કિરણા માનવાની શી જરૂર છે શે અને જે પ્રમાણ વિના પણ માનવાની ઇચ્છા થતી હાય તો નખ, દાંત, કપાળ વિગેરે સર્વમાં કેમ ન મનાય ?

કિંચ 'ચક્ષુ વિષયને પ્રાપ્ત કરીને જ ગ્રહણ કરે છે' એવું માનવામાં આવે તો આંખમાં રહેલ અંજન, કાળી કીકી, મલ વિગેરેનું પણ પાતાને પ્રત્યક્ષ થવું જોઇએ. કેમકે તે તો હમેશાં પાસે જ રહે છે, છતાં પ્રત્યક્ષ તાે ઘતું નથી; માટે પ્રાપ્યકારી પક્ષ અનાદરણીય છે.

પૂર્વ ચક્ષુ વિષયને પ્રાપ્ત કર્યા વિના પણ ગ્રહણ કરે છે, એમ જે માનવામાં આવે તો અમુકને જ ગ્રહણ શા માટે કરે છે? અપ્રાપ્તપણ દરેકમાં સરખું હોવાથી એક કાલમાં તમામનું જ્ઞાન કેમ ન થાય ? માટે કહા કે ચક્ષુ અપ્રાપ્યકારી નથી.

ઉ૦ જ્ઞાનાવરણીયકર્મ, દરા નાવરણીયકર્મ, વીર્યાન્તરાય-કર્મ વિગેરે પ્રતિખ'ધક હાવાથી જે વસ્તુ વિષયક તે કર્મીના ક્ષચાપશમ થયા હાય તે વસ્તુનું જ જ્ઞાન થાય, બીજાનું નહિ. માટે કહા અમારે ત્યાં આવી સાફ વ્યવસ્થા માજદ છે; ત્યારે તમામ વસ્તુના જ્ઞાનની એક જ કાળમાં આપત્તિ કૈવી રીતે આવી શકે ? વસ્તુના ગ્રહણની યાેગ્યતા સિવાય વસ્તુનું ગ્રાન થતું જ નથી; એ ખાસ હૃદયમાં કાતરી રાખલું. કિ'ચ દ્રવ્યના દ્રવ્યની સાથે સ'ચાેગ માનનાર આપ લાૈકાના મતમાં જ જ્યારે તમામ વસ્તુના સંયાગ બરાબર છે; त्यारे तमाम ज्ञान डेम धतुं नथी ? माटे ઉપशुं क्त आपत्ति પણ આપને ત્યાં જ રહેવાની. સરલ અને સર્વોત્તમ માર્ગ એ છે કે તમામ વિપત્તિથી ખચવાની ખાતર ચક્ષ અપ્રાપ્યકારિ છે: એમ માનવું. અપરંચ મન પણ અપ્રાપ્યકારિ છે, તાપણ તમામ પદાર્થના વિચારમાં પ્રવૃત્તિ કરતું નથી; ક્રેમકે સર્વથા નહિં દેખેલા તથા નહિં સાંભળેલા અને ઇન્દ્રિયાથી અપ્રકાશિત क्येवा पहार्थ मां तेनी प्रवृत्ति हे भाती नथी. मार्टे केवी रीते મન અપ્રાપ્યકારી છે, તેવી રીતે ચક્ષુ પણ અપ્રાપ્યકારિ છે.

પૂર્વ ઘણા લાકા કહે છે કે અમારૂં મન અમુક ઠેકાણે ગયું. જ્યારે આવા અનુભવ થાય છે, ત્યારે મનને અપ્રાપ્યકારિ કેવી રીતે માની શકાય ?

ઉ૦ આંખની માક્ક અનુગ્રહ તથા ઉપઘાત વિગેરે ન થતા હાવાથી મન અપ્રાપ્યકારિ છે એમ જરૂર માનવું જોઇએ. એમ હાવા છતાં પણ જો પ્રાપ્યકારિ માનવામાં આવે તા જલ, અ'દન વિગેરના ચિંતનમાં શૈત્ય વિગેરના અનુભવરૂપ અનુગ્રહ તથા અગ્નિ, વિષ, શહ્મ વિગેરના ચિંતનમાં ઉપઘાત વિગેરે જરૂર થવું જોઇએ અને થતું તા નથી; માટે મન પણ જરૂર અપ્રાપ્યકારિ છે.

કિંચ મન વિષય–દેશમાં જઇને વસ્તુને ગ્રહણ કરે છે, તે વિષે પ્રશ્નાને અવકાશ મળતાે હાવાથી પુછવામાં આવે છે કે મનના બે લેક છે એક ડ્રવ્યમન અને બીજું લાવમન: તે બેમાંથી કર્યું મન બહાર જાય છે ? તેમાં ભાવમન બહાર જાય છે, એવું જે માનવામાં આવે તા વિચારશક્તિ-વિજ્ઞાનરૂપ ભાવમન તા ઉપયાગરૂપ હાવાથી જીવથી ન્યાર્ છે જ નહિ. તથા ભાવમન રૂપી છવ તા શરીર માત્રમાં વ્યાપી હાવાથી શરીરથી ખહાર જઇ શકતા જ નથી. એમ છતાં પણ શરીરથી ખહાર જાય છે એમ માનવામાં આવે તો આત્માને સર્વગત માનવામાં અને તેનાથી અભિન્ન એવા મનને પણ સવ ગત માનવામાં તમારા મતમાં પ્રાપ્યકારિપણાને લીધે તમામ પદાર્થનું જ્ઞાન એક કાલમાં થવાથી જગતના તમામ જીવા સર્વજ્ઞ થવા જોઇએ. કિંચ આત્માને સર્વગત માનવામાં અંગુઠા દાઝવાથી તેની વેદના જેમ મસ્તક વિગેરમાં થાય છે. તેમ સર્વંત્ર સર્વ ને થવી જોઇએ. તથા જુદા જુદા દેશમાં રહેલ ચન્દન, માલાએા, અંગના વિગેરેના સંબન્ધ થવાથી નિરન્તર વિષયના ઉપલાગની પ્રાપ્તિ થવાથી સુખ પેદા થવાતું અને અગ્નિ, શસ્ત્ર, જળ વિગેરેના સંબન્ધ પણ થતા હાવાથી દાઝવાતું, ચીરાવાતું, ડુખવાતું વિગેરે અનેક જાતિનાં દુ:ખા પણ નિરન્તર ભાગવવાં પડશે. માટે શરીર હોય તેટલા

માત્રમાં જ આત્મા માનવા જોઇએ, બીજે ઠેકાણે નહિ. માટે ભાવમન શરીરવ્યાપિ આત્માથી કથંચિત અભિન્ન હોવાથી આત્માની માફક તે પણ બહાર જતું નથી. એમ જરૂર માનવું જોઇએ. અને પત્થરની માફક અચેતન હોવાથી દ્રવ્યમન તો વસ્તુનો નિર્ણય કરી શકે તેમ છે જ નહિ. તો પછી તે બિચારૂં બહાર જઇને પણ શું કરવાનું ? માટે જયારે બેમાંથી કાઇપણ મન બહાર જવા શક્તિમાન છે જ નહિ. ત્યારે તેમાં પ્રાપ્યકારીની ઉદ્દેશષણા કરવી જ નકામી છે એ વાત ખાસ ખ્યાલમાં રાખવી.

કિંચ જે શરીર માત્રમાં રહેનારી ચીજો હાય છે, તેઓનું ખહાર ગમન કદાપિ જોવામાં આવતું નથી. જેમ શરીરમાં રહેલ ગારરૂપ વિગેર; તેમ ભાવમન પણ શરીરમાં રહેલું હાવાથી તથી ખહાર નીકળે છે એ વાત કાઇપણ ખુદ્ધિશાળીને માનવા લાયક નથી.

પૂર આત્મા સર્વગત છે, શરીરવ્યાપિ નથી, અમૂર્ત્ત હાવાથી આકાશની માફક; માટે તેને બહાર નીકળવામાં કાૈઇપણ જાતની અડચણ નથી.

ઉ૦ જો આત્મા આકાશની માફક વ્યાપક હાય તા જેવી રીતે આકાશ બહાર કાઇ ચીજ છે જ નહિ, તેમ આત્માથી બહાર પણ કાઇ ચીજ ન હાવાથી મનને બહાર જવાની શી જરૂર છે? અને જયારે કંઇપણ જરૂર છે જ નહિ તા પછી પ્રાપ્યકારિ માનવાનું પણ શું પ્રયોજન છે?

કિંચ આત્મા સવગત નથી એ વાત પ્રથમ જણાવી છે; તો પણ અત્ર પ્રસંગથી કંઇક જણાવવામાં આવે છે— આકાશ જેમ વ્યાપક હાવાથી તેમાં કર્તાપણું માનવામાં આવતું નથી, તેમ આત્મામાં પણ ન માનવું જોઇએ. તેમ જ આકાશની માફક તેમાં અમૂર્ત્ત પણું હાવાથી ભાેકતાપણું પણ ન માનવું જોઇએ. તથા સંસારી પણ નથી, દુઃખી પણ નથી, સુખી પણ નથી તેમ માનવું પડે; માટે આત્માને સર્વગત ન માનતાં શરીરવ્યાપી માનવાં તે જ ઉચિત છે.

પૂર્વ મનમાં કરણુપણું હોવાથી પ્રદીપ, મણિ, સૂર્યપ્રભા વિગેરેની માફક બહાર નીકળી વિષયદેશમાં જઇને વસ્તુને ગ્રહણ કરે છે, ત્યારે વસ્તુનું જ્ઞાન થાય છે; માટે દ્રવ્યમન પ્રાપ્યકારિછે.

ઉ૦ પદાર્થોના નિર્ણય કરવામાં દ્રવ્યમન કરણ છે. એ વાત અમા સારી રીતે માનીએ છીએ; પરન્તુ કરણના એ લેદ છે, એક અંતઃકરણ અને બીજીં બાદ્યકરણ તેમાં આત્માને વસ્તુનું જ્ઞાન કરવામાં દ્રવ્યમન અન્તઃકરણ છે. અને પ્રદીપ વિગેરેબાદ્ય કરણા સમજવાં; તેમાં સ્પર્શનેન્દ્રિયની માફક અન્તઃકરણપણું હાવાથી શરીરમાં રહેલું જે દ્રવ્યન્ મન તેના આલંબનથી ભાવમન પણ શરીરમાં રહીને જ વસ્તુના નિર્ણય કરાવે છે. અનુમાન પણ તે જ વાતને પુષ્ટિ આપે છે.

દ્રવ્યમનરૂપી અન્ત:કરણ સ્પર્શની માફક શરીરથી અહાર જતું નથી. તો પછી વિષય–દેશમાં જઇ વસ્તુને ગ્રહણ કરે તેની તો વાત જ શી કરવી ? માટે મન અપ્રાપ્યકારિ છે. એમ જરૂર માનવું. એ વાતનું વિશેષ વિવેચન વિશેષાવશ્યક, સત્નાકરાવતારિકા, શાસ્ત્રવાર્તાસમુચ્ચય વિગેરે ઘણા ગ્રન્શમાં

કરેલું છે. માટે તેને જોઇ પાતાની જજ્ઞાસા પૃથ્કું કરવી. અત્ર તેક ખાલી દિગ્દર્શન કરાવવામાં આવ્યું છે.

### જન્મનું નિરૂપણ.

જન્મના ત્રણ લેંદ છે. સંમૂચ્છિમ, ગર્ભ અને ઉપપાત. હવે આ ત્રણનું સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવે છે—

ત્રણ લાેકમાંથી કાેઇપણ ઠેકાણે પાતપાતાની ચાગ્યતા પ્રમાણે આદારિક વર્ગણાદારા જે શરીરના અવયવાને બનાવવા; તે સંમૂચ્છિમ જન્મ કહેવાય.

સારાંશ-ઉધ્વ, અધા અને તિચ્છા એમ ત્રણે લાકમાંથી કાઇ પણ ઠેકાણે એકેન્દ્રિય વિગેરે જીવામાંથી જેને જે ગતિના ઉદય હાય તેના અનુસારે પાતપાતાની યાગ્યતા પ્રમાણે કાર્મ ણ શરીરદ્વારા એદાદરિક વર્ષ ણાઓને ગ્રહણ કરી શરીરના અવયવા જે ખનાવવા તેનું નામ સંમૂચ્છિમ જન્મ જાણવા. અથવા ગર્ભ કે ઉપપાતની સામગ્રી વિના જે જન્મને ધારણ કરવા તેને સંમૂચ્છિમ સમજવા.

જે ઠેકાણે શુક તથા શાિણતને આપસમાં એકમેક થવાનું હાય તે ગર્ભ કહેવાય. અથવા માતાએ ખાધેલા આહારને સ્વાધીન કરવાે તેને પણ ગર્ભ કહેવામાં આવે છે.

દ્દેવતા તથા નારકીના જીવાતું ઉત્પત્તિતું જે સ્થાનવિશેષ તેને ઉપયાત કહેવામાં આવે છે.

આ ત્રણમાં કંઇક વિશેષતા પણ સમજાવવામાં આવે છે. ગર્ભજ જીવા તથા ઉપપાત જીવાની અપેક્ષાએ સંમૃ- ર્ચિષ્ઠમ છેવા શાંડા આયુષ્યવાળા હાય છે અને તે બેનાં કારણા તથા કાર્યો અપ્રત્યક્ષ છે અર્થાત્ ચર્મ ચક્ષુવાળાને જોવામાં આવી શકતાં નથી. અને સંમૂચ્છિમનું કારણ માંસ, મિદરા, માટી, જળ, મિલન ચીં વિગેરે અનેક છે અને કાર્ય પણ કીડી, મંકાડાના શરીર વિગેરે સર્વજન પ્રત્યક્ષ છે. તથા સંમૂચ્છિમ જન્મની અપેક્ષાએ ગર્ભજન્મમાં વિશેષકાલની પણ અપેક્ષા રહે છે. અને બંનેની અપેક્ષાએ પણ ઉપપાતજન્મવાળા દેવતા, નારિક એા ઘણા લાંખા આયુષ્યવાળા હાય છે. અધ્યવસાયના ભેદથી કર્મોમાં ભિન્નતા અને તેના ભેદથી જન્મામાં ભેદ જાણવા. કેમકે જેવું લેકમાં કારણ શુભકમે વિગેરે સામગ્રી હાય અથવા અશુભકમે લિગેરે સામગ્રી હાય અથવા અશુભકમે

# ગર્ભજન્મના ત્રણ લેદાનું નિરૂપણ.

ગર્ભ જન્મના ત્રણ લેદ છે. જરાયુજ, અંડજ અને પાતજ. હવે ત્રણેનાં સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવે છે.

જાળની માફક ગર્ભની ચારે બાજીએ વિ'ડાએલ અને માંસ તથા રૂધિર વિગેરે જેમાં વિસ્તૃત રૂપથી રહેલ હોય; તેને જરાયુ કહેવામાં આવે છે. અને તેમાં જે પેકા થાય તે જરાયુજ કહેવાય. મનુષ્ય, ગાય, લે સ, કુતરાં, બિલાડાં વિગેરે જરાયુજ જાણવાં. જે ઠેકાણે નખ તથા ચામડીના જેવું કઠીનપણું ગ્રહ્મણ્ કરવામાં આવ્યું હોય અને શુક્ર-શોણિતની ચારે બાજી વિંટાએલ જે મંડલવિશેષ હોય તેતું નામ અંડ સમજવું. તેમાં જે ઉત્પન્ન થાય તે જીવા અંડજ કહેવાય પક્ષિઓ વિગેરે.

ચારે બાજુએ વિંટાએલ એવા કાઇપણ આવરણ સિવાય સંપૂર્ણ અવયવવાળા તથા ચાનિથી નીકળી તરત જ પાતાની ક્રિયા કરવામાં સામર્થ્ય યુક્ત જે હાય તે પાતજ કહેવાય. હાથી –વાગાળ વિગેરે. આવા પાતજ જન્મમાં નાળચ્છેદ કરવાનું હાતું નથી એ તા જરાયુજમાં હાય છે.

હવે ત્રણમાં કેટલીક વિશેષ વાતા જણાવવામાં આવે છે. વિશેષ પ્રકારની ભાષાઓ, અનેક પ્રકારનાં અધ્યયના વિગેરે જેવી રીતે જરાયુજમાં છે, તેવી રીતે બીજા બે જન્મમાં નથી. તથા તીર્થ કરા, ચક્રવિતિઓ, વાસુદેવા, ચરમશરીરી, કેવળજ્ઞાની, વિગેરે મહાપ્રભાવક વ્યક્તિઓ જેવી રીતે ગર્ભજ જરાયુજમાં સંભવે છે; તેવી રીતે બીજા કાઇપણ જન્મમાં સંભવતા નથી. માટે બીજા જન્મા કરતાં ગર્ભજ—જરાયુજ જન્મ ઉત્તમાત્તમ છે. અંડજ અને પાતજમાં કાઇ અપેક્ષાએ અંડજ શ્રેષ્ઠ છે. કેમકે કેટલાક પાપટ, મેના વિગેરે મનુષ્યની માક્ક શુદ્ધ વાતચીત કરવામાં કુશળ હાય છે.

#### ઉપપાત જન્મનુ**ં** વર્ણુન.

ઢાંકૈલા ગાેખની માક્ક નારક જીવાની ઉત્પત્તિના સ્થાનમાં રહેલા ગાેખલાના જેવા નિષ્કુટામાં જે ઉત્પન્ન થાય, તે નારક ઉપપાત કહેવાય. તેવાં નિષ્કુટા પણ અનેક છે. તથા દિવ્યવસ્તુનું નામ દેવદ્ભુષ્ય સમજવું, તેથી ઢાંકેલી અને કૂલાથી બીછાએલી એવી દેવશય્યામાં જે પેદા થવું તે દેવાપપાત કહેવાય. અને બાકીના તમામ જીવાના સંમૂચ્છિમ જન્મ જાણવા, બીજો નહિ. આટલું પ્રસંગાપાત્ત જન્મ સંખંધિ વિવેચન કર્યું. વિશેષ ઇચ્છાવાળાએ પજ્ઞવણાસૂત્ર, લાેકપ્રકાશ, તત્ત્વાર્થવૃત્તિ વિગેરે શંથા જોઇ લેવા.

હવે જન્મના પ્રસંગથી યાતિતું પણ કંઇક સ્વરૂપ સમ-જાવવામાં આવે છે—

## યાૈનનું નિરૂપણ

તૈજસ-કાર્મણ શરીરવાળા જીવા ઐાહારિક વિગેરે શરી-રને યાગ્ય પુદ્દગલ વર્ગણાએ ગહુણ કરવાને માટે જે સ્થાનતું અવલ'બન કરે; તે સ્થાનવિશેષનું યાનિ નામ સમજવું. તેના ત્રણ લેઠ છે. સચિત્ત, અચિત્ત અને મિશ્ર.

આત્માના ચૈતન્યરૂપ જે પરિણામવિશેષ, તે ચિત્ત કહેન વાય; તે સહિત જે હાય તે સચિત્ત ચાનિ સમજવી. કીડાઓ વિગેરેનાં ઉત્પત્તિનાં જે સ્થાના સુકાં લાકડાં વિગેરે, તે અચિત્ત ચાનિ કહેવાય. અને ઉભય સ્વભાવવાળીને મિશ્ર-ચાનિ કહેવામાં આવે છે. અથવા શુક્ર-શાે શિતરૂપ પુદ્દગલા જે ચાનિરૂપે પરિશુમેલાં હાય તે સચિત્ત ચાનિ કહેવાય, તે સિવાયનાં પુદ્દગલા અચિત્તચાનિ કહેવાય અને તે બન્નેના સમુ-દાયનું નામ મિશ્રયોનિ કહેવાય. યોનિના બીજ પણ ત્રણ લેઠ સમજાવવામાં આવે છે. સંવૃત, વિવૃત્ત અને મિશ્રયોનિ. જે જ્વાનું ઉત્પત્તિનું સ્થાન આપણાથી બીલકુલ જેવામાં આવી શકે જ નહિ, તેવા સ્થાન- વિશેષને સંવૃતયોનિ કહેવામાં આવે છે. તેવી યોનિ દેવતા અને નારકિના જ્વાની તથા નિગાદ વિગેરની જાણવી. જે જન્તું કત્યત્તિસ્થાન આપણાથી સ્પષ્ટપણે જેવામાં આવી શકે, તેવા સ્થાનવિશેષને વિવૃત્તયોનિ કહેવામાં આવે છે. જેમ કીડી, મકાડા, માકણ, માખી વિગેરની. જેનું ઉત્પત્તિસ્થાન ખહારથી જેવામાં આવી શકે અને અન્દરના ભાગ અદશ્ય હાય અર્થાત જેવામાં ન આવે, તેવા સ્થાનવિશેષનું મિશ્રયોનિ નામ સમજવું. આવી યોનિ મનુષ્ય, ગાય, લે'સ, શાડા વિગેરની સમજવી.

ચાનિના બીજા પણ ત્રણ ભેદા સમજાવવામાં આવે છે. શીતચાનિ, ઉષ્ણ્રચાનિ અને મિશ્રચાનિ જે જીવાતું ઉત્પત્તિ-સ્થાન શીતસ્પરા વાળું હાય, તે શીતચાનિ કહેવાય, જેતું ઉત્પત્તિસ્થાન ઉષ્ણસ્પરા વાળું હાય તે ઉષ્ણ્રચાનિ અને જેતું ઉત્પત્તિસ્થાન ઉભયસ્પરા વાળું હાય, તે મિશ્રચાનિ જાણ્યી.

હવે ખીજા પણ ત્રશ્ચુ લોઠા પ્રસંગવશથી જણાવવામાં આવે છે. કૂમોજાતા ચાનિ, વંશીપત્રા ચાનિ અને શંખાવતો સાનિ. કાચખાની પીઠની માફક જે જીવાનું ઉત્પત્તિસ્થાન કંઇક ઉન્નત હાય, તેવા સ્થાનવિશેષને કૂમોન્નતા ચાનિ કહેવાય છે. ઉત્તમ જીવાની ઉત્પત્તિનું સ્થાન આવા પ્રકારનું હાય છે. બે સાથે જેકાયેલ વંશના પત્રાની માફક જે જીવાનું ઉત્પત્તિસ્થાન

તેવી આકૃતિવાળું હોય તેનું નામ વંશિયત્રા યાનિ સમજવું. દરેક સાધારણ મનુષ્યની માતાની યાનિ તેવા પ્રકારની હાય છે. જે જીવાનું ઉત્પત્તિસ્થાન શંખની માફક આવત વાળું હોય તેનું નામ શંખાવતાં યાનિ જાણવું. આવી યાનિ ચક્રવર્તીની મુખ્ય પટરાણીને હોય છે.

ું પ્રવ જન્મ તથા ચાનિના અર્થમાં ક'ઇપણ સિવ્નતા ન હોવાથી બન્નેને જાદા માનવાની શી જરૂર છે ?

ઉ૦ આધારરૂપ રથાનનું નામ યેનિ અને આધેય-રૂપ સ્થાનનું નામ જન્મ સમજવું. ભાવાર્થ-સચિત્ત વિગેરે યેનિ જેને આશ્રય છે, એવા પ્રકારના આત્મા સંમૂર્જિમ વિગેરે જન્મ દ્વારા શરીર, આહાર, ઇન્દ્રિય વિગેરે યાગ્ય પુદ્દગલાને ગ્રહ્ય કરે છે. માટે યેનિ આધાર છે અને જન્મ આધેય-રૂપ છે.

પ્રવ તમામ જીવાની એક જ યાનિ માનવાથી જ્યારે કામ ચાલી શકે તેમ છે, ત્યારે ભિજ્ઞ ભિજ્ઞ યાનિ માનવાની શી જરૂર છે ?

ઉ૦ ઉપર્યું કત કથન ઠીક નથી. કેમકે શુભાશુભ વિગેરે પરિણામાં દરેક આત્માને જાદા જાદા હોય છે. અને તેથી પેદા ચએલ કર્મ બન્ધા પણ વિચિત્ર પ્રકારના હાય છે. અને તે દ્વારા અનેક પ્રકારનાં સુખ, દુ:ખ વિગેરના અનુભ-વના કારણુરૂપ જે યાનિસ્થાના તે પણ અવશ્ય જાદાં જાદાં માનવાં જોઇએ.

હવે કયા જીવને કથી યાનિ હાય તે પણ ખતાવવામાં આવે છે- ઉપપાતસ્થાનમાં રહેલ વેકિય પુદ્દગલ વર્ગ છાના સમુદ્ધય અચિત્ત હાવાથી દેવ અને નારકીની અચિત્તયાનિ જાણવી. તેમ બીજા કીડા-મંકાડા વિગેરેની પણ અચિત્ત કાષ્ટ વિગેરે યાનિ જાણવી. અને જીવતા જીવના શરીરમાં ઉત્પન્ન થતા કૃમિ વિગેરેનું ઉત્પત્તિસ્થાન તે સચિત્ત યાનિ સમજવી. ગર્ભજ જીવા મિશ્રયોનિવાળા જાણવા, કેટલાક તેને સાચત્ત યાનિવાળા પણ કહે છે.

देवताने शीतेष्ण थे। नि हाय छे. नारहीमां हैटलाइने शीतिथानि हाय छे. अने हैटलाइने ઉષ્णुयेनि हाय छे. अने हैटलाइने ઉष्णुयेनि हाय छे. अने हैटलाइने जिल्ला हाय छे. अप કહિલું છે हे देवता अने नारही शीतिष्णु ये। निवाणा हाय छे. अप કાय इति विचे र ठीने शीतिथानि हाय छे. अने अले लेने भिश्रयोनि हाय छे. देवता, नारही अने निजाद विजे रेने संवृत्यानि लाणुवी, विक्रवेनिद्रय विजे रेने विवृत्त ये। नि समक्यी अने शीलकाने भिश्रये। नि लाणुवी. तथा शास्त्रमां वाराशी लाण्य ये। निना लेहा पण् अताववामां आव्या छे. ते पण् केनां इप, रस, जन्ध अने स्पर्श सरणां हाय तेनी ओक ये। नि क्षेवी विवक्षाथी समक्या.

આટલી ચાેનિ સંખન્ધી વાત પ્રસંગથી સમજાવ્યા આદ હવે જાહારતું સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવે છે—

## આહારનું નિરૂપણ.

જે નિમિત્ત દ્વારા આહાર વિગેરેને યાગ્ય વર્ગણાદ્રવ્યાને શ્રહણ કરવાની અને તેને તે રૂપથી પરિણમાવવાની શક્તિ ઉત્પન્ન શ્રાય; તેને પર્યાપ્તિ કહેવામાં આવે છે, તેના છ લેક છે— આહારપર્યાપ્તિ, શરીરપર્યાપ્તિ, ઇન્દ્રિયપર્યાપ્તિ, \*ભાષા–પર્યાપ્તિ, શાસાેચ્છ્વાસપર્યાપ્તિ અને મનઃપર્યાપ્તિ.

ઉપર્શું કત છ પર્યાપ્તિમાંથી જે છવાને જેટલી લટી શકે, તે અનુસારે એહારિક શરીર વિગેરેને યાગ્ય જે પુદ્દગલાને શ્રહ્યુ કરવાં, તેનું નામ આહાર સમજવા. તેના ત્રણ લેદ છે, આ આ હાર, લામ આહાર અને કવલ આહાર. તેજસ કાર્મણ યાગદારા એહારિક શરીર વિગેરેને યાગ્ય પુદ્દગલાને બ્રહ્યુ કરવાં તેનું નામ આ આ આહાર જાણવા. સ્પર્શેન્દ્રિયદ્વારા જે પુદ્દગલાને શ્રહ્યુ કરવાં તે લામ આહાર અને મુખમાં કવલના પ્રશ્નેપદ્વારા પુદ્દગલાના જે સંબન્ધ કરવા, તે કાવલિક આહાર જાણવા.

### આયુષ્યતું નિરૂપણુ.

એક લવશી બીજા લવમાં જતાં જે કમે નિયમથી ઉદયમાં આવે તેનું નામ આયુષ્યકર્મ સમજવું અથવા જેના ઉદયમાં તે લવને યાગ્ય ખાકીનાં તમામ કર્મ ઉપલાગમાં આવે તેનું નામ પણ આયુષ્યકર્મ સમજવું. તેના બે લેદ છે. એક સાપક્રમ આયુષ્ય અને બીજાં નિરુપક્રમ આયુષ્ય. આગમમાં અતાવેલ અધ્યવસાયા, નિમિત્ત, આહાર, વેદના, ગર્તાપાત, શ્વાસાચ્છ્વાસ અને સ્પર્શ આ સાત જે આયુષ્યના ક્ષયનાં કારણા છે, તે દ્વારા ખહુકાલમાં લાગવવા લાયક આયુષ્યને જે શાહા વખતમાં લાગવવું તેનું નામ સાપક્રમ આયુષ્ય જાણવું. અથવા આયુષ્યમન્ધ—કાલમાં જેના હ્યાસ થઇ શકે એવી રીતે

શિથિલ બન્ધથી જે આયુષ્ય બાંધવામાં આવેલ હાય, તેનું નામ પણ સાપક્રમ આયુષ્ય સમજવું.

જેમ લીના કપડાને પહેાળા કરી તાપમાં મુકવાથી જલદી સુકાઇ જાય છે અથવા જેમ દાેરીનું કાેકડું કરી અશ્વિમાં નાખવાથી જલદી બળી જાય છે, તેવી રીતે ઘણા કાળમાં ભાગવાલા લાયક આયુષ્યનાં તમામ પુદ્દગલાને શાહા કાલમાં જલદી ભાગવી લેવાં તેનું નામ સાપક્રમ આયુષ્ય સમજવું. તેવા આયુષ્યને તુટવાના સાત પ્રકારા છે. અધ્યવસાય, નિમિત્ત, આહાર, વેદના, ગર્તાપાત, ધાસાચ્છ્વાસ અને સ્પર્શ.

તેમાં અધ્યવસાયના ત્રણ લેઠ છે. કાઇ શ્રી અથવા પુરૂષ ઉપર અત્યન્ત દેવ્ટિરાગ કરવાથી પણ જે આયુષ્ય તુટે છે, તે રાગજન્ય અધ્યવસાયા જાણવા તથા અત્યન્ત સનેહ કરવાથી જે આયુષ્ય તુટે છે, તે રનેહજન્ય અધ્યવસાયા સમજવા. તથા અત્યન્ત સયથી જે આયુષ્ય તુટે છે. તે સયજન્ય અધ્યવસાયા જાણવા.

તથા શસ્ત્રપ્રયાગ, વિષયયાગ, અગ્નિમાં પતન, ભૃગુપાત, ગળ ફાંસા વિગેર નિમિત્તાથી પણ આયુષ્ય તુટતું હાવાથી નિમિત્તા પણ આયુષ્યને ક્ષય કરવામાં સમર્થ છે.

તથા અત્યન્ત થાંડા આહાર, અત્યન્ત ઘૂણા આહાર, અત્યન્ત હુખ્ખા આહાર, અત્યન્ત સ્નિગ્ધ આહાર વિગેર

આહારા જેને જે પ્રતિકૃલ હાય તેને તેવા નિરન્તર મળવાથી પણ આયુષ્ય તુટી જાય છે.

શૂળ, ક્ષય વિગેરે રાગાથી વેદનાથી પણ આયુષ્ય તુટે છે.

કુવા, તળાવ, માટી ખાઇ, સમુદ્ર વિગેરમાં હુળી મરવાથી પણ આગ્રુષ્ય તુટે છે.

ઁ ૪૦ પ્રમાણથી અધિક ધાસોચ્છ્વાસ લેવાથી પણ આયુષ્ય તુટે છે.

ચક્રવર્તિ ની પટરાણી વિગેરેના ચિરકાલીન સ્પર્શ થવાથી પણ ચક્રવર્તિ સિવાયના મતુષ્યેાનાં આયુષ્યા તુટે છે.

આ સાતે આયુષ્યના ક્ષયનાં કારણા સાપક્રમ આયુષ્યને તાડવા માટે સફલ સમજવાં, નિરુપક્રમમાં તા તે નિરુપયાગી સમજવાં.

ં આયુષ્યના બન્ધકાલમાં જેના હ્રાસ થઇ શકેજ નહિ, એવાં ગાઢ નિકાચિતપણે ખાંધવામાં આવેલાં જે આયુષ્યનાં પુદ્દગલા તેના અનુક્રમે ઉપલાગ કરવા તેનું નામ નિરુપક્રમ આયુષ્ય સમજવું.

જેમ દોરીને લાંબી કરી છેડેથી સળગાવવાથી ધીરેધીરે અનુક્રમે તમામ અળી જાય છે. અથવા લીંના કપડાની ઘડી પાડી છાયામાં સુકવવાથી તે ધીરે ધીરે અનુક્રમે સુકાય છે, તેમ અત્રપણ જે આયુષ્ય અનુક્રમે જ લાગવાય, તેમાંથી બીજા ક્રાઇપણ દારા બીલકુલ ડ્રાસ થઇ શકે જ નહિ; તેને નિરુપક્રમ આયુષ્ય કહેવામાં આવે છે.

તીર્થ કરી, દેવતાઓ, નારકીઓ વિગેરને નિરુપક્રમ

આયુષ્ય હાય છે, પરંતુ બીજા જીવાને તેવા નિયમ નથી અર્થાત્ બન્ને પ્રકારનાં હાઇ શકે છે. સારાંશ—જેતું આયુષ્ય શિથિલ અન્ધવાળું હાય, તેનું તુડી શકે અને બીજાનું નહિ. પરન્તુ તીર્થ કરા, દેવતા, નારકી સિવાયના જીવામાં આયુષ્ય બાંધવામાં નિયમ નથી કે અમુક જ બાંધે અને અમુક નહિ. જેવા અધ્યવસાયા હાય, તેવું બાંધી શકે.

તે અ'ને પ્રકારના આયુષ્યના ચાર લેક છે. દેવાયુષ્ય, નરકાયુષ્ય, તિર્યં ચતું આયુષ્ય અને મતુષ્યતું આયુષ્ય, સરાગ સ'યમની પાલના, દેશવિરતિ, અકામનિજેરા, આલતપસ્યા, શીલવત વિગેરેને પાળનારા જીવા દેવતાના આયુષ્યના અન્ધ કરે છે.

કૃષ્ણ્લેશ્યા, અનન્તાનુઅન્ધિકષાય, રાક્રધ્યાન, ઘણા આર'ભ, અત્ય'ત મમત્વભાવ, મારવું, કુટવું, તાડન, તર્જન વિગેર દ્વારા બીજાને દુઃખ પેદા કરવું, ચારી, બદમાસી, અભક્ષ્યભક્ષણ, અપેયપાન, અગમ્યગમન વિગેર કાર્યો કરનારા જીવા નરકના આયુષ્યના બન્ધ કરે છે.

ચારિત્રમાહના ઉદયમાં હૃદયની ઘણી કુટિલતા, બીજાઓને ઠગવામાં તત્પરતા, હૃદયનું મલીનપહ્યું, નીલ-કાપાતલેશ્યા, અશુભ અધ્યવસાય વિગેર દ્વારા જીવા તિયે ચના આયુષ્યને બાંધે છે. ભાવાર્થ-અધર્મ દેશના, કુડાં તાલ, કુડાં માપ, નીલ કાપાત લેશ્યાના પરિણામ, આત્તે ધ્યાન, ઉન્માન ર્ગ તું પ્રરૂપણ, માર્ગ ના નાશ, વસુધારાજિ તુલ્ય ક્રોધ વિગેરને આચરવાથી છવા તિર્ય ચના આસુષ્યને આંધે છે.

ધૂળના ઢગલામાં રેખા કરવાથી જેમ તે થાડા સમયમાં સાફ્ થઇ જાય છે તેવા ક્ષણિક કષાય, રવભાવમાં મૃદુતા, લાેકયાત્રામાં ઉદ્ઘાસીનતા, દેવ-ગુરુની પૂજા કરવાના સ્વભાવ, અતિથિસંવિ-ભાગપણું, કાપાત લેશ્યાના પરિણામ, ધર્મ ધ્યાન, થાડા આર'ભ, થાડું મમત્વ વિગેરેને કરનાર જીવ મનુષ્યના આયુષ્યના ખંધ કરે છે. આ ચારે ગતિના આયુષ્યના ખન્ધનાં કારણા સમજાવવામાં આવ્યાં. હવે તે આયુષ્ય ઉપર ક'ઇક વિચાર કરવામાં આવે છે—

પ્ર૦ જો આયુષ્યના હાસ માનવામાં આવે તા અર્થાત્ અકાલમૃત્યુ માનવામાં આવે, તા બાંધેલાં કર્મોને પૂરેપૂરી રીતે નહિ ભાગવવાથી કૃતના નાશ થયા અને આયુષ્યની વિદ્યમાન દશામાં મરવાથી તથા અગાડીના માટે બીજુ બાંધેલું ન હાવાથી અકૃતના આગમ થયા. માટે આયુષ્યકર્મ નકામું થઇ જવાનું.

ઉ૦ કૃતના નાશ, તથા અકૃતના આગમ એ વિગેરે દોષા અમારામાં છે જ નહિ, તે પણ સમજાવવામાં આવે છે.

પૂર્વે ખતાવેલ આયુષ્યના ક્ષયનાં કારણા દ્વારા જેટલું જલદી લાેગવવાતું હાય તેટલું તમામ આયુષ્યના પુદ્દગલાને ઉદયાવલિકામાં લાવીને તેના સ'પૂર્ણ રીતે લાેગ કરીને આત્મા-

ના પ્રદેશથી જે પરિશાટન કરવું અર્થાત્ જુદાં કરી નાખવાં તેનું નામ સાપક્રમ સમજવું. જ્યારે આવા પ્રકારની સ્થિતિ છે ત્યારે કહેા આની અન્દર બાંધેલા આયુષ્યને લાેગવ્યા વિના જ્યારે નાશ થતા જ નથી ત્યારે કૃતના નાશ કેવી રીતે કહી શકાય ? તેમ જ સંપૂર્ણ આયુષ્ય ભાગવીને તથા લવાન્તરનું ખીજી આયુષ્ય ખાંધીને જ જયારે સવાન્તર જાય છે તા પછી અકૂતના આગમ પણ કૈવી રીતે થવાના ? હા, એટલી વિશેષતા છે કે સાપક્રમ આયુષ્યમાં દાેરીનું ગુંચળું વાળી અગ્નિમાં નાખવાથી જેમ જલદી ભળી જાય છે; તેમ અત્ર પણ ક્ષયકારણા દ્વારા બાકીનું આયુષ્ય શિથિલ ખન્ધવાળું હાવાથી જલદી લાગવાય છે. તથા જેમ દારીને લાંબી કરી છેડેથી સળ-ગાવવાથી અનુક્રમે ખળે છે તેમ ગાઢ નિકાચિતપણે બન્ધથી આયુષ્ય પુદ્દગલા ખાંધેલા હાવાથી તે અનુક્રમે લાગવાય છે, માટે તેને નિરુપક્રમ કહેવામાં આવે છે. માટે કુતના નાશ, અકૃતના આગમ તથા આયુષ્યકર્મની નિષ્ફળતા વિગેરે કાઇ પણ દાેષને અવકાશ છે જ નહિ.

આ પ્રમાણે જીવને લગતી કેટલીક બાળતા પ્રસંગાપાત્ત સમજાવી જીવનિરૂપણ સમાપ્ત કરવામાં આવે છે. જીવ સંખન્ધ બીજી પણ ઘણી બીનાએા જાણવા લાયક છે. તે વિશેષ જાણવાની ઇચ્છાવાળાએ વિશેષાવશ્યક, પન્નવણા, જીવાલિગમસૂત્ર, તત્ત્વાર્થસૂત્ર, લાેકપ્રકાશ વિગેરે ગ્રન્થા જોઇ માતાની જીસાસા પૂરી કરી લેવી.

### અજવતત્ત્વ–નિરૂપણ.

જેમાં ચતન્યના બીલ્કુલ સંબન્ધ નથી, તે અજીવ અથવા અચેતન કહેવાય છે. અજીવના બે લેકા છે એક અરૂપી અચેતન અને બીજો રૂપી અચેતન. તેમાં અરૂપી અચેતનના ચાર લેક છે. ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, અને કાલ. રૂપીઅચેતનના પુદ્દગલ શબ્દથી વ્યવહાર કરવામાં આવે છે.

ધમાં સ્તિકાય અને અધમાં સ્તિકાયમાં રહેલ ધમાં ધમે શખ્દથી પુષ્યપાપ ન સમજતાં આ ઠેકાણે તે ખન્ને શખ્દો પદાર્થ વિશેષમાં રહે છે અર્થાત્ તે ખન્ને શખ્દો આ ઠેકાણે પારિલાષિક સમજવા. હવે તેના વાવ્યાર્થ સમજાવવામાં આવે છે-ધમાં સ્તિકાયમાં ત્રણ શખ્દો છે ધમે, અસ્તિ અને કાય. તેમાં અસ્તિ જે છે, તે સત્તાવાચી નથી, કિન્તુ પ્રદેશવાચી છે અને કાયશખ્દ સમૂહવાચી છે, અને ધમે જે છે, તે લાક- ૦૫ પિ, નિરનાર અવસ્થિત, અરૂપી, તથા તમામ પ્રકારની ગતિ કિયામાં સાધારણ ધારણરૂપ વિશેષદ્રવ્યના વાચક છે. અને અસ્તિકાયથી પ્રદેશસમુદાય અર્થાત્ અસંખ્યાત પ્રદેશવાળું તે દ્રવ્ય છે એમ સમજવું.

સારાંશ-જેના કાઇ પણ કાલે સર્વથા વિનાશ થતા જ નથી, તથા કાઇપણ કાલમાં ગમનમાં સાધારણ કારણરૂપ જે સ્વભાવ, તેના પણ અભાવ કાઇ રીતે નથી અને તે અમૂર્ત્ત હાઇ કરીને પણ ગતિ પરિણામથી પરિણત થયેલ જીવ પુદ્દગલાની ગતિમાં કારણરૂપ છે. જેમ ગતિરૂપથી પરિણત થયેલ મચ્છ વિગેરે જળજન્તુઓને ચાલવાની શક્તિ છે, તાેપણ ચાલ- વામાં જેવી રીતે જલની અપેક્ષા હોવાથી, જલ સાધારણ કારણું છે, તેમ અવિભાગ અસંખ્ય પ્રદેશવાળું ધર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય પણ અપેક્ષિત સાધારણ કારણરૂપ છે.

જેમ ઘટમાં માટી પારણામી ( ઉપાદ્માન ) કારણરૂપ છે, કંડ વિગેરે નિમિત્ત કારણે છે અને કું લાર નિર્વ તંકરપે કર્તા કારણ છે, આપેક્ષિતકારણમાં અને નિમિત્તકારણમાં માત્ર એટલી જ વિશેષતા છે, કે, જેમાં સ્વાલાવિકી અને પ્રયોગ-જન્ય આ બન્ને ક્રિયાએ હાય, તે નિમિત્તકારણ કહેવાય અને જેમાં કેવલ સ્વાલાવિકી જ ક્રિયા હાય તે આપેક્ષિત કારણ સમજવું.

પ્રકૃતમાં જીવ પુદ્દગલોની ગતિમાં તેઓના ગતિપરિ ણામ ઉપાદાન કારણ છે અર્થાત્ પરિણામી કારણ છે, જીવ પુદ્દગલો પાતે તે પરિણામના કર્તા હોવાથી નિર્વર્ત'ક કારણ છે અને ધર્માસ્તિકાય આપેક્ષિત કારણ છે અને રસ્તો વિગેર નિમિત્ત કારણ છે. એવી રીતે લાકવ્યાપિ, અમૂર્તં, નિત્ય અવસ્થિત અધર્માસ્તિકાય પણ પાન્ય લાકાને સ્થિર-તામાં છાયાની માફક સ્થિતિરૂપથી પરિણત થયેલ જીવ પુદ્દગલાની સ્થિરતામાં આપેક્ષિત કારણરૂપ છે. સ્થિતિ પરિ-ણામ તેમાં ઉપાદાનકારણ છે, જીવ—પુદ્દગલા તેમાં નિર્વ-ત્ર'ક કારણરૂપ છે અને રસ્તા વિગેર નિમિત્ત કારણ છે. કિ'ચ ધર્માધર્મ દ્રવ્યા આકાશની માફક વ્યાપક નથી, છતાં પણ જો તેવાં માનવામાં આવે તા તેના સામર્ચ્યથી જીવ પુદ્દગલાની અસ્પાલિત રીતે સર્વ'ત્ર ગતિ સ્થિતિમાં પ્રવૃત્તિ થવી જોઇએ. એમ થવાથી તેા લાેકાલાેકના વ્યવસ્થા ખીલકુલ રહેવાની નહિ, અને વ્યવસ્થા તાે શાસમાં ઠામ ઠામ છે. માટે તેને વ્યાપક ન માનતાં લાેકવ્યાપિ માનવા, અને જ્યાં સુધી તે છે પદાર્થીની સત્તા છે, ત્યાં સુધી લાેક માનવા અને ખાકીના અલાેક માનવા. આ ખ'ને પદાર્થનું વિશેષ વિવેચન શ'કા સમાધાન પૂર્વં ક દ્રવ્યપ્રદીપમાં સારી રીતે કરેલું હાેવાથી અત્ર તેનું વિવેચન કરવામાં આવતું નથી.

### આકાશ–નિરૂપણ.

અવગાદ્યમાન પદાર્થને અવકાશ આપવામાં આકાશા-સ્તિકાય અપેક્ષા-કારણ્ર્ય છે. તે લોકાલોકમાં વ્યાપ્ત છે, તેના અનન્ત પ્રદેશો છે અને તે અમૂર્ત્ત તથા નિત્ય અવસ્થિત છે. જે ઠેકાણે કેવલ આકાશ દ્રવ્ય જ છે, બીજો કાઇ પણ પદાર્થ છે જ નહિ તે અલોકાકાશ કહેવાય છે, અને જે ઠેકાણે છવ, પુદ્દગલ, ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય આ ચારે રહેલા છે, તે લોકાકાશ કહેવાય છે. જે લોકા કાલને મુખ્ય દ્રવ્ય તરીકે માને છે, તેના અલિપ્રાયથી છ દ્રવ્યા જાણવાં અને જે લોકા કાલને સ્વતંત્ર દ્રવ્ય તરીકે ન માનતાં દ્રવ્યના પર્યાયરૂપે માને છે અથવા ઐપયારિકપણે માને છે; તેના વિચાર પ્રમાણે પંચા-સ્તિકાયવાળા અર્થાત પંચ દ્રવ્યરૂપ લોક સમજવા.

પ્રવ અવગાદ્યમાન પદાર્થને અવકાશ આપે તેને આકાશ કહેવામાં આવે, તા જ્યાં કેવલ આકાશ સિવાય બીજી કાઇ પણ દ્રવ્ય નથી; એવા અલાકાકાશમાં આકાશનું લક્ષણ નહિ ઘઢવાથી તેને આકાશ કેવી રીતે મનાય ! તેના વિસાર કરશા. ૭૦ છવ પુદ્દગલાની ગતિ સ્થિતિમાં અપેક્ષાકારણરૂપ ધર્માસ્તિકાય તથા અધર્માસ્તિકાય નામના છે પદાર્થો ત્યાં નહિ હોવાથી છવ પુદ્દગલાની ગતિ સ્થિતિ ત્યાં થતી નથી અને જ્યાં જેની ગતિસ્થિતિ ન હોય ત્યાં તે પદાર્થ કેવી રીતે હોઇ શકે ? તે તો સહજ સમછ શકાય તેમ છે અને જ્યારે તેમના સવ'થા અભાવ છે, ત્યારે અવકાશ પણ કાને આપી શકે ? લક્ષણ પણ તેવું જ ખાંધવામાં આવ્યું છે કે અવગાદ્યમાન પદાર્થોને અવકાશ આપવામાં આકાશ આપેક્ષિત કારણ છે. જ્યારે અવગાદ્યમાન પદાર્થ જ કાંઇ નથી, તો પછી અવગાહ આપવામાં કારણરૂપ તે કેવી રીતે હોઇ શકે ? માટે કાંઇપણ દ્રોષના અવકાશ આપનાર આકાશને માનવામાં છે જ નહિ. આકાશ પોતે સવે દ્રવ્યાનું આધાર છે, કાંઇનું પણ આધ્ય નથી એ વાત બીજ દ્રવ્યામાં નથી, એટલી વિશેષતા સમજવી.

#### કાલનું સ્વરૂપ.

અઢી દ્વીપની અન્દર વર્તાનાર પરમસૂક્ષ્મ " જેમાં છે ભા-ગની કલ્પના થઇ શકે નહિ" એવા સમયવિશેષનું કાલ નામ છે.

તે કાલ એક સમયરૂપ હોવાથી પ્રદેશાના અભાવને લઇને અસ્તિકાય તરીકે સંબાધવામાં આવતા નથી. આ વાતને નીચેના શ્લોક પણ ટેકા આપે છે-

तस्मान्मानुषलोकन्यापी कालोऽस्ति समय एक इहू।
एकत्वाच स कायो न भवति कायो हि समुदायः। १।
—वड्दर्शनसमुच्चय पृ. ६५

કેટલાકા તેને સ્વતંત્ર દ્રવ્ય તરીકે માને છે. અને સહુદય લાકા તેને જીવાજીવ દ્રવ્યના પર્યાયરૂપ માને છે અને 'દ્રવ્ય-પહ્યું તેમાં ઉપચારથી માનવામાં ક'ઇ હરકત જેવું નથી ' એમ પહ્યુ સાથે કહે છે.

આ કાલ કાઇપણ પદાર્થમાં પરિણામી કારણ નથી, તેમ નિર્વર્તક કારણરૂપ પણ નથી, ડિન્તુ પાત પાતાની સામગ્રીદ્વારા પેદા થતા પદાર્થોનું અમુક કાલમાં અમુકનું થવું, બીજાનું નહિ આવા માત્ર અપેક્ષારૂપ હોવાથી તેમાં અપેક્ષાકારણતા છે. વરતુના બીજા પર્યાયોની માફક વર્તના, પરિણામ, કિયા, પરત-અપરત્વ િગેર જે પર્યાયો છે, તેમાં અપેક્ષા કારણને લઇને કાલના ઉપકાર હોવાથી કાલે કરેલા છે, એવા વ્યવહાર લેકમાં થાય છે.

જે સયયે જે કામ આર'લેલું હોય, તે સમયને અવલ'-ખન કરનાર સ્થિતિવિશેષનું વર્તના નામ છે.

પાતાના જાતિના ત્યાગ કર્યા સિવાય પ્રયાગ વિગેરે કિયા-જન્ય પર્યાય વિશેષનું પરિણામ નામ સમજ છું. જેમ બીજના અ'કુર, મૂળ, શાખા વિગેરે પરિણામાં જોવામાં આવે છે. અ'કુરા બીજના થઇ ગયા, સ્કન્ધા થાય છે, અને આગળ કલ, ફૂલ પણ આવશે, તેમ ખાલ, કુમાર, યુવાન અવસ્થા વિગેરે પુરુષ દ્રવ્યના પરિણામાં જાણવા તે પરિણામના છે લોક છે. એક અનાદિ અને બીજો સાદિ. મેરુ, વિમાન, ઇષત્પાગ્લાર પૃથ્વી વિગેરેનું અનાદિ પરિણામપણું સમજવું. વાદળાં, ઇન્દ્રધનુષ્ય, ઘડા, કપડું, થાંભલા વિગેરમાં સાદી પરિણામપણું સમજવું. તે પરિણામા અનેક પ્રકારના હાય છે.

પ્રયોગ અને વિસસાદ્વારા પેદા થયેલ પદાર્થના જે પરિષ્યુમન વ્યાપાર તે કિયા કહેવાય, તેના પણ અનુગ્રહક કાલ છે. ઘડા નષ્ટ થયા, સૂર્યને દેખું છુ, વૃષ્ટિ થશે વિગેરે પ્રતીતિજન્ય અતીત, અનાગત, વર્તમ આ જે વ્યવહારા છે, તે કાલને લઇને સમજવા.

આ માટા છે, આ નાના છે ઇત્યાદિ વ્યવહાર પણ કાલ-કૃત પરત્વ અપરત્વને લઇને થાય છે. આથી એ ભાવ નીકળ્યો કે વર્તના, કાલ પદાર્થ પરિણામ, કિયા વિગેરે પર્યાયેથી મનુષ્યક્ષેત્રમાં વર્ત છે, મનુષ્યક્ષેત્રની બહાર નથી એ વાત સ્થિર થઇ સમજવી. કારણ કે અસ્તિત્વને ધારણ કરતા જે પદાર્થો છે, તે પાતાની મેળે જ ઉત્પન્ન થાય છે અર્થાત્ પાત-પાતાની સામગ્રદ્ધારા બીજા પર્યાયપણાને ધારણ કરે છે, તથા તેવી રીતે વિનાશ પણ પામે છે અર્થાત્ પૂર્યાવસ્થાના ત્યાગ કરે છે અને સ્થિર પણ રહે છે બર્ધાત્ પાતાના અનુગત મૂળદ્ર-વ્યને તે બીલ્કુલ છાડતા નથી. અને પદાર્થોમાં ઉત્પાદ વિનાશ અને સ્થિતિરૂપ જે અસ્તિત્વ, તે સ્વતઃ સિદ્ધ છે. તેમાં કાલની કંઇપણ અપેક્ષા છે જ નહિ.

મતુષ્યક્ષેત્રની અહાર જીવાની અન્દર રહેલી પ્રાણ, અપાન, નિર્મેષ, ઉન્મેષ, આયુષ્ય પ્રમાણ વિગેરે વૃત્તિયા કરેકને એક કાલમાં સરખી રીતે હોતી નથી અને કાલની અપેક્ષાએ જો તે થતી હોય તો દરેકને એક કાલમાં સરખી જ હોવી જોઇએ; એકને અપાન વાયુ થાય તો તમામને તે વખતે અપાન વાયુ થયો જોઇએ, એકના ધાસોવ્છવાસ લેવામાં તમામને તેમ થવું જોઇએ, એકને આયુષ્ય કમંની વૃત્તિયો બન્ધ થવાથી અર્યાત્ મરવાથી દરેકનું મરઘુ થવું જોઇએ, એમ તો આપ પણ માની શકશો નહિ. અને તેમ થતું પણ નથી. માટે તે કાલની અપેક્ષાએ જ થાય છે એમ કેવી રીતે માની શકાય ?

આથી એ સિદ્ધ થયું કે વર્તના, પરિષ્ણુમ, ક્રિયા, પરત્વ, અપરત્વ વિગેરે પર્યાયા કાલજન્ય છે, એમ બીલ્કુલ માનવું નહિ; કિન્તુ છવા છવ દ્રબ્યાના તે પર્યાયવિશેષા છે. તેમાં વિશેષતા એટલી જ છે કે મનુષ્યક્ષેત્રમાં સૂર્ય, નક્ષત્રા વિગેરની ક્રિયાદ્વારા તે પર્યાયા પ્રકાશિત. થઇને બ્યવહારપથમાં આવતા ક્રાવાથી બ્યવહારિક લાકા તેને ઉપચારથી કાલે કરેલા છે, તેમ માને છે. અને મનુષ્યલાકની બહાર બ્યવહારત્ત લાકા નહિ ક્રાવાથી, તથા ઉપર્યુક્ત વૃત્તિયામાં કાલની જરૂર પણ નહિ ક્રાવાથી ત્યાં તા એપ પારારિકપણ પણ કાલ માનવામાં આવતા નથી, આટલી વિશેષતા પ્રસંગથી સમજાવવામાં આવી.

હવે ચાલતા વિષય પર આવીએ-પરત્વ, અપરત્વ વિગેરે પર્યાયા ચિરકાલીન અને અચિરકાલીન સ્થિતિની અપેક્ષા રાખનાર છે અને સ્થિતિમાં અસ્તિત્વની અપેક્ષા છે, અને અસ્તિત્વ તા વસ્તુમાં સ્વભાવ સિદ્ધ છે તા પછી તેને માટે પણ કાલ દ્રવ્યને માનવાની બીલકુલ જરૂર નથી. સારાંશ-જેના વિચાર પ્રમાણે કાલ દ્રવ્ય છે જ નહિ, તેના વિચારના અનુસારે વર્તના, પરિણામ, ક્રિયા વિગેરેને જવાજવ દ્રવ્યોના પરિણામાં સમજવા. તેના મતમાં આપેક્ષિત કારણ તરીકે પણ કાલને માનવામાં આવતા નથી. આ વાતને નીચેના શ્લોક પણ ટેકા આપે છે—

कालो वि दब्बधम्मो, तस्य निग्ममो पलवो । तत्तो चिय दब्बाओ पलबइ कालेव जं जम्मि ॥ —विद्योषावश्यक गाथा १५३९ पृ. ६३१

एते च स्थित्यादयः सर्वेऽिव जीवाजीवपर्यायत्वादभावरूपा एव —विद्योषायदयक पृर ८६२

ભાવાર્થ – સ્થિતિ, વર્ષના, પરિણામ વિગેરે તમામ જવા-જીવ દ્રવ્યના પર્યાયરૂપ હોવાથી ભાવરૂપ જાણવા. પ્રસંગવશથી વ્યવહાર કાલના ખીજા પણ જે લેદા ખતાવવામાં આવ્યા છે, તે તમામનું તાત્પર્ય તેટલામાં જ પરિસમામ છે. વર્ષના વિગેરે રૂપ કાલ પણ દ્રવ્યના ધર્મ છે, તે સ્વરૂપથી કિયારહિત છે, તા પણ દ્રવ્યદારા તેમાં કિયા થતી જોવામાં આવે છે. અને તે કારણથી તેની ઉત્પત્તિ પણ વર્ષાકાલમાં હરિતની ઉત્પત્તિની માફક પાતાના આશ્રય દ્રવ્યથી થાય છે; માટે કાલને સ્વતંત્ર દ્રવ્ય તરીકે મુખ્યપણે કાઇ રીતે માની શકાય તેમ છે જ નહિ,

भेठ तत्त्वार्थं सूत्रेना वर्तना परिणामः किया परत्वा-

परत्वे कालस्य આ સૂત્રમાં વર્તના વિગેરેને કાલના પર્યાય તરીકે ગણીને કાલને સુખ્ય દ્રવ્ય તરીકે માનવામાં આવેલ છે, ત્યારે આપ તા કાલને આપચારિકપણે અથવા દ્રવ્ય-પર્યાય તરીકે કેવી રીતે માની શકશાે!

७० पन्नविष्यस्त्र, श्रवाश्वाक्षिणससूत्र, विशेषावश्यक्ष्यः विणेरेमां असना सिंगर्य वर्तना विणेरेने श्रवाश्य द्रव्यना पर्याय तरीके सानीने तमास वातनी उपपत्ति ल्यारे करवामां आवी छे, त्यारे तेने स्वतंत्र द्रव्य तरीके हेवी रीते मानी श्रध्य ? माठे तत्त्वार्थसूत्रमां अतावेस असने पण् व्यवहारिक असर्य मानवाथी वर्तना विणेरेने तेना पर्यायइप मानवामां अमने स्वार पण् अद्यक्ष नथी; किन्तु असने सुण्य द्रव्यर्थ मानी, तेना वर्तना विणेरे पर्याय मानवामां हिष्यपत्तिने संक्षव हैवाथी अद्यक्ष छे.

આ સ'ફ્રેપથી કાલવિષયક નિરૂપણમાં જે સરલ માર્ગ દેખાય, તે તત્ત્વસંશોધક જેનાએ શહેણ કરી લેવા, બીજા ઉપર ઉદ્યા-સીનતા ધારણ કરવી; એ જ બુદ્ધિમત્તાનું મુખ્ય લક્ષણ છે.

# યુ<sup>દ્</sup>રુલ દ્રવ્યતું નિરૂપણ્

સ્પર્શ, રસ, ગન્ધ અને વર્ણું વાળું જે હોય તે પુદ્દગલ કહેવાય. સ્પર્શને પ્રથમ ગહેલું કરવાનું કારલું એ છે કે જ્યાં સ્પર્શ હોય, ત્યાં રસ, ગન્ધ અને વર્ણું જરૂર હોવા જોઇએ.આથી એ ભાવ નીકળ્યા કે નૈયાયિક વિગેર દર્શનકારા પૃથ્કીમાં સ્પર્શ, રસ, ગન્ધ અને વર્લું;જલમાં સ્પર્શ, રસ અને વર્લું તથા તેજમાં સ્પર્શ અને વર્ણ અને વાયુમાં કેવલ સ્પર્શ જ છે. એમ માને છે. તેઓની એ માન્યતા યુક્તિવિકલ છે તેમ જણાવવાની ખાતર સ્પર્શને પ્રથમપદ આપવામાં આવેલ છે. તેથી એ સમજવું કે જલ, તેજ, વાયુ વિગેરના પુદ્દગલામાં પણ પૃથ્વીની માફક સ્પર્શ હોવાથી રસ, ગન્ધ અને વર્ણ પણ જરૂર માનવા એઇએ. વ્યાપ્તિ પણ તે જ વાતને સિદ્ધ કરી આપે છે. જ્યાં સ્પર્શ હોય, ત્યાં રસ, ગન્ધ અને વર્ણ પણ હોય છે. જેમ ઘટ વિગેરે પૃથ્વીમાં, તેમ સર્વંત્ર પુદ્દગલામાં માની લેવું. મનમાં પુદ્દગલપણાની સિદ્ધિ–પાર્થિવ પરમાણુની માફક અસર્વં ગત દ્રવ્ય હોવાથી મન પણ સ્પર્શ વિગેરે ચાર ગુશ્રુવાળું છે.

હવે સ્પર્શ વિગેરે ગુણાના અવાન્તર **લેદા ખતાવવામાં** આવે છે—

મૃદુ, કઠિન, ગુરુ, લઘુ, શીત, ઉષ્ણુ, સ્નિગ્ધ અને રૂલ આ આઠ ભેદા સ્પર્શના સમજવા તે આઠે સ્પર્શો સ્કન્ધામાં સ્પષ્ટપણે જોવામાં આવે છે. અને પરમાણુમાં સ્નિગ્ધ, રૂલ્લ, શીત અને ઉષ્ણુ આ ચારમાંથી અવિરાધી ગમે તે બે સ્પર્શો એક પરમાણુમાં હાય છે અને પરમાણુસમુદાયને અવલ બીને ચારે સ્પર્શો સંભવી શકે છે.

તિકત, કડુ, કષાય, મધુર અને અમ્લ. આ પાંચ લેદા રસના જાણવા. લવણરસને સંયાગજન્ય માનવામાં આવતા હાવાથી મૂલલેદા પાંચ જ સમજવા; જે લેદિ તેને જૂદા માને છે, તેના અભિપ્રાયે છ સમજવા.

સુગન્ધિ અને દુર્ગન્ધિ આ બે લેદા ગન્ધના છે.

લાલ, પીળા, કાળા, લીલા અને સફેદ આ પાંચ લેદો વાયુ ના છે. તેમાં સંચાગજન્ય તા અનેક લેદા થાય છે, પરન્તુ અત્ર તા માત્ર મૂળલેદ ખતાવવાના જ ઉદ્દેશ છે.

હવે કેવલ પુદ્દગલ રકન્ધના દશ પ્રકારના પર્યાયા સમ-જાવવામાં આવે છે-શખ્દ, અન્ધ, સાફ્રેગ્ય, રથાલ્ય, સંસ્થાન, ભેદ, અન્ધકાર, આતપ, છાયા અને ઉદ્યોત આ રકન્ધના દશ પ્રકારના પર્યાયા છે.

શષ્દ્રના વ્યક્ત અને અવ્યક્ત એવા મુખ્ય બે લેદો છે. તત, વિતત, લન, શુષિર વિગેરે અવ્યક્તના લેદો સમજવા અને સંસ્કૃત, પ્રાકૃત વિગેરે લાષાત્મક શખ્દા વ્યક્તના લેદો સમક્ જવા. તે પણ દેશ-કાલના લેદથી અનેક પ્રકારના છે.

લાખ અને લાકડાના આપસના સંધાગની માફક આપન્ સમાં પ્રયોગ, વિસસા વિગેરે ક્રિયાજન્ય બન્ધ થવાથી ઐાદારિક વિગેરે પુદ્દગલાના શરીર વિગેરે અનેક જાતના આકારવાળા અનેક જાતના બન્ધા થાય છે.

સૂક્ષ્મપાશું-એક બીજાની અપેક્ષાએ ન્હાનાપાશું દરેકમાં દેવાથી તેવા આપેક્ષિત સૂક્ષ્મપાશુના અનેક લેદા છે. અને અન્તિમ સૂક્ષ્મપાશું તો કેવલ પરમાણમાં જ સમજ્હં.

સ્થૂલપણું પણ એક બીજાની અપેક્ષાએ મ્હાટાપણારૂપ દરેકમાં હાવાથી તેવા આપેક્ષિત સ્થૂલપણાના અનેક લેદા છે અને અન્તિમ સ્થૂલપણું તા અચિત્ત મહાસ્કન્ધમાં જાણી લેવું. સંસ્થાનના વૃત્ત (ગાળાકાર), ચતુરસ્ર (ચાર કાેેેેલુવાળું), ત્યસ્ત્ર (ત્રણ કાેેેેેેલાનાળું), આયત, ( લાંબું ) અને પરિમંડ**લાકાર** એમ મુખ્ય પાંચ લેદા છે. આ પાંચે લેદા **કંત્ય ભૂ**ત સંસ્થાનના સમજવા, અને અનિત્ય ભૂતના તાે ઘણા લેદા છે.

ભેદના ખંડ, પ્રતર, ઐાત્કરિક, ચાલિંક અને અનુચટન આ પ્રકાર પાંચ ભેદો છે. ખંડભેદ ઘડાના કટકામાં સમજવા, પ્રતરભેદ અખરખના પડામાં જાલુવા, ઐાત્કરિકલેદ લાકડાંને •હેરવાથી નીકળતા ભૂકામાં સમજવા, ચેલિંક લેદ ઘઉં, ચલુ વિગેરના આટામાં સમજવા અને અનુચટનભેદ લાહાના ગાળા ઉપર ઘણુ મારવાથી અગ્નિના કહ્યું નિકળે છે, તે વિગેરમાં જાલુવા.

રાત્રિમાં તથા ભૂમિગૃહ વિગેરમાં પહેલી વસ્તુને આંખથી અવલાકવામાં જે પુદ્દગલ-પરિણામ પ્રતિઘાતરૂપે અડચણ કરતા હોય, તે પુદ્દગલ-પરિણામને અન્ધકાર કહેવામાં આવે છે. અને પ્રકાશના આવરણમાં નિમિત્તરૂપ જે પુદ્દગલ-પરિણામ હાય, તેને છાયા સમજવી.

ગરમી તથા પરસેવા વિગેરમાં નિમિત્તર્પે જે ઉષ્ણુરપ-શંવાળા પુદ્દગલ-પરિણામ હાય, તેને આતપ કહેવામાં અવે છે.

ચન્દ્રકાન્ત, ખદોત વિગેરેને પ્રકાશમાં નિમિત્તભૂત જે

મૂર્તાં **દ્રવ્યના વિકારરૂપ** પુદ્દગલ-પરિણામ હાય, તે ઉદ્યાત કહેવાય.

આવી રીતે દશ પ્રકારના પુદ્દગલામાંથી અન્ધકાર અને છાયાના વિષયમાં બીજા લાકા તેને દ્રવ્યરૂપે ન માનતા હાવાથી ક'ઇક વિશેષ વિવેચન કરી તેમાં દ્રવ્યપણાની સિદ્ધિ કરવામાં આવે છે—

જેમ પુદ્દગલના પરિણામરૂપ લીંત આડી આવતી હોવાથી અન્દરની ચીજો જેવામાં આવતી નથી, તેમ દેષ્ટિદારા વસ્તુને અવલાકવામાં પ્રતિબન્ધકરૂપ અન્ધારામાં પણ રહેલી ચીજો જેવામાં આવતી ન હોવાથી પ્રતિબન્ધકરૂપ અન્ધકારને પણ પુદ્દગલ-પરિણામરૂપ જરૂર માનવા.

જેમ આંખ આડા પાટા ખાંધવાથી આચ્છાદક સ્વરૂપ પાટાને લઇને વસ્તુ જેવામાં આવતી નથી. 'તે પાટા પુદ્દગલના પરિણામરૂપ નથી ' એમ તો કાઇથી પણ કહેવાય તેમ નથી; તેમ અન્ધકાર પણ વસ્તુવિલાકનમાં પાટાની માફક પ્રતિખન્ધક હાવાથી તેને પણ પુદ્દગલદ્ગવના પરિણામરૂપ જરૂર માનવા જોઇએ.

' અન્ધકારમાં પુદ્દગલ દ્રવ્યના પરિદ્યામપર્ણું નથી ' એમ તા બીલ્કુલ ન માનવું, ફેમકે પ્રદીપના પ્રકાશની માફક એમાં પાણુ ચાક્ષુષ પ્રત્યક્ષપર્ણું હાવાથી તે પણુ પુદ્દગલના પરિણામ-રૂપ છે.

પ્રવ જેતું ચક્ષુલ પ્રત્યક્ષ થાય છે, તે તમામ વસ્તુને પાતાના પ્રત્યક્ષમાં આલેલ્કની અપેક્ષા જરૂર જેવામાં આવે છે.

અને અન્ધકારમાં તા તેમ બિલ્કુલ નથી, માટે તેનું ચાક્ષુષ પ્રત્યક્ષ કેવી રીતે મનાય ? આથી એ સિદ્ધ થયું કે અન્ધ-કાર કાઇ વસ્તુ નથી, કિન્તુ તેજના અભાવરૂપ છે.

७० ध्वड, शीक्षाडी विगेरेने पण आहे। विना शक्ष अत्यक्ष थतुं होवाथी 'शक्षुष प्रत्यक्षमां आहे। इनी कहर अपेक्षा रहें की के छे अहे। इन्छे अहे। तियम नथी. अमारा केवाने पण घट विगेरे थील वस्तुनुं प्रत्यक्ष आहे। इनि शतुं नथी, तो पण अन्धारता प्रत्यक्षमां तेनी कहर थीड्ड व रहेती नथी, अरख है पुह्महोमां विश्वित्रपण्डं होवाथी होना प्रत्यक्षमां आहे। अपेक्षा रहे अने हे। इमां न पण रहे. अमां शी अडबण् छे? पीलुं सेतनं, सहेद माती विगेरेना प्रत्यक्षमां आहे। नी अपेक्षा रहे छे, अने दीपह, सूर्यं, यन्द्र, यह, नक्षत्रा विगेरेना प्रत्यक्षमां शिव्ह आहे। विगेरेना प्रत्यक्षमां शिव्ह आहे। विगेरेना प्रत्यक्षमां थीव्ह आहे। विगेरेना प्रत्यक्षमां थीव्ह आहे। विगेरेना प्रत्यक्षमां आहेडनी कहर पडती नथी; तेम अन्धारना प्रत्यक्षमां आहेडनी कहर न रहे तेमां आश्चर्य शानुं ?

હવે છાયામાં પણ પુદ્દગલદ્રવ્યપણું સમજાવવામાં આવે છે. છાયામાં જલ તથા વાયુની માફક વૃદ્ધિ થવાપણું તથા કે'ડાપણું હોવાથી છાયા પણ પુદ્દગલના પરિણામરૂપ છે. આ દ્રષ્ટાન્ત અન્ધકારને પણ લાગુ પડે છે; એ પણ ખાસ ભૂલવા જેવું નથી. તથા સાકારપણું હોવાથી છાયાક્ર્પથી પરિણ્ત થયેલ પ્રતિબિંખ પણ પુદ્દગલના પરિણામરૂપ સમજવું.

પ્ર૦ મુખથી નિકળેલા પુદ્દગલા કાઠન એવા **દપૈણને** લેદીને પ્રતિબિ'બરૂપે કેવી રીતે પરિશુમી શકે ?

ઉ૦ જેમ કહિન એવા લાહાના ગાળાને અગ્નિર્પ ઉષ્ણુરપ-શેવાળા પુદ્દગલા પરિશુમાવી દે છે, તથા શરીરની અન્દર રહેલ દ્રવીસૂત પદાર્થો કહિન એવા શરીરને લેકીને પ્રસ્વેદવારિરૂપ પુદ્દ-ગલાના પરિશામ બનાવી દે છે; તેમ અત્ર પશુ સમજવું.

જયારે આવી **રીતે તે અન્ને પદાર્થા પુદ્દગલદ્રવ્યરૂપે** શુક્તિસિહ છે; ત્યારે તેમાં ગારવદેષ ખતાવી ન**હિ માન**-લાતી કારિય કરવી એ ક'ઇ વિચારશીલનું લક્ષણ નથી.

કિંચ અન્ધકારને જેમ તેજના અભાવ માની પદાર્થ તરીકે માનવામાં આવતા નથી, તેમ તેજને પણ અન્ધકારના અભાવરૂપ, પૃથ્વીને જલના અભાવરૂપ, દ્રવ્યને ગુણના અભાવરૂપ, ગુણને દ્રવ્યના અભાવરૂપ વિગેરે માનવાથી આપના મતમાં લગાર પણ ગારવતા આવવાની નહિ. અને એમ પણ શા માટે માનવું જોઇએ ? કેવળ શૂન્યવાદનું અવલંખન કરવાથી કંઇ પણ નહિ માના તા પણ ચાલી શકશે, અને તેમાં ઘણીજ લાઘવતા પણ આવવાની. યુકિત અને પ્રમાણ-સિદ્ધ પદાર્થીને ન્યૂનાધિક માનવામાં ખિચારા નપુંસક જેવા ગારવ-લાઘવદાયે શા કામમાં આવવાના ? માટે આવી ખાટી શારદની મારામારીના ત્યાંગ કરી યુક્તિસિદ્ધ પદાર્થને

માનવા તૈયાર થતું એ જ અહિમાનાતું કામ છે. પ્રસંગાપાત્ત આટલું વિવેચન કર્યા પછી ચાલતા વિષય પર ધ્યાન દેવામાં આવે છે—

આતપમાં અગ્નિની માક્ક ઉષ્ણ રપશે પણ હોવાથી, પર-સેવાતું કારણપણું હોવાથી અને તાપ કરવાપણું હોવાથી; આ-તપ પણ પુદ્દગલદ્રવ્યના પરિણામરૂપ છે. તથા નદી, તળાવ, સમુદ્ર વિગેરેના જલની માક્ક આહ્લાદકપણું હોવાથી ઉદ્યાત પણ પુદ્દગલના પરિણામરૂપ છે. તથા તેમાં અગ્નિની માક્ક પ્રકાશપણું હોવાથી ઉદ્યોતને પણ પુદ્દગલના પરિણામરૂપ જરૂર માનવા જોઇએ.

સારાંશ—જૈનદર્શનમાં પરમાણુથી લઇ ઘટ, પટ, રથ'લ વિગેરે તમામ રૂપી પદાર્થોને પુદ્દગલ સંજ્ઞા આપવામાં આવી છે. પુદ્દગલ શખ્દ, પૂર તથા ગલ ધાતુથી બનેલ છે. પુર કહેતાં પૂરણુ થવું – મળી જવું, ગલ કહેતાં ગળવું – ખરી જવું એવા અર્થ થાય છે. આ વ્યુત્પત્તિજન્ય અર્થ – ઘટ, પટ વિગેરેમાં પ્રત્યક્ષથી અતુલવાય છે. ન્હાના માટા તમામ રૂપી પદાર્થોમાં આ અર્થ લાગુ પડી શકે છે. તથા પરમાણું એને તેથી બૂદા થવાથી ગળવાપણું આ બન્ને અર્થની ઘટના સંભવતી હોવાથી તેમાં પણ પુદ્દગલ શખ્દના વ્યવહાર સારી રીતે થઇ શકતા હોવાથી કાઇપણું ઠેકાણું અડચણુંને અવકાશ નથી.

### પરમાણુનું લક્ષણ.

कारणमेव तदन्त्यं सूक्ष्मो नित्यश्च भवति परमाणुः । एकरसवर्णगन्धो द्विस्पर्शः कार्यछिङ्गश्च ॥

—षड्दर्शनसमुच्चय पृ. ६९

ભાવાર્थ — तमाम लेहनी अन्ते वर्तनाइ' हावाथी અર્થાત જેના એકથી બે લાગ થઇ શકે જ નહિ, તે અન્ત્ય કહે-વાય; તે અન્ત્ય પરમાણ દરેકતું કારણ છે અર્થાત્ એ કાેઇતું યાથું દ્વાશુકની માફક કાર્યરૂપ નથી અને તે પાતે સૃક્ષ્મ ( આગમગમ્ય ) છે; કેમકે ઇન્દ્રિયાથી તેનું પ્રત્યક્ષ ન થતું **હોવાથી કાર્યદ્વારા અનુમેય છે. તે પણ દ્ર**વ્યાર્થિક **નયની** અપેક્ષાએ નિત્ય છે અને પર્યાયાર્થિક નયની અપેક્ષાએ નીલ વિગેરે આકારથી અનિત્ય પણ છે. અને તેથી ન્હાનું બીજી **કૈાઇ ન હે**ાવાથી તેનું પરમાણુ એવું સાર્થંક નામ છે. તેમાં એક રસ, એક ગન્ધ, એક વર્ણું અને છે સ્પર્શી રહેલા છે. તેનું કાર્ય દ્રચણકથી લઇને અચિત્ત મહાસ્કન્ધ સુધી જાણવું. આવા ઉપર્શું કત લક્ષણવાળા તથા જેમાં અવયવા બીલ્કુલ નથી તથા જે આપસમાં અસં યુક્છ (છૂટા રહેલા) હાય, તે પરમાન ાશુંએા સમજવા. સ્કન્ધા ંતે દ્વેચણુકથી લઇને અનન્તા-નન્ત પરમાણુએાવાળી વર્ગણા પર્યન્ત સાવયવ હાય છે અર્થાત્ તમામ સ્કન્ધા સાવયવ હાય છે. તે સ્કન્ધા પ્રાયે લેવા દેવાના oયાયારમાં સમર્થ હાય છે, અર્થાત્ તે દ્વારા લેવું, મુકવું, આપવું વિગેર કાર્યા થઇ શકે છે.

ઉપર્યું કત ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિ-કાય, કાલ, જીવ અને પુદ્દગલ આ છ દ્રવ્ય તરીકે જાણવાં. તેમાં જીવ અને પુદ્દગલ અનેકદ્રવ્યરૂપ છે અને બાકીના એક-દ્રવ્યરૂપ છે. પુદ્દગલ રૂપી છે અને બાકીના પાંચ અરૂપી છે.

તેમાં અન્ધ તા સ્નેહગુણવાળા તથા રૂક્ષગુણવાળા પર-માણુએના મળવાથી થાય છે, તેમાં પણ સરખા સ્નેહ ગુણવાળા પરમાણુઓના તથા સરખા રૂક્ષ ગુણવાળા પરમાણુઓના આપ-સમાં ખન્ધ થતા નથી, તથા અત્યન્ત સૃક્ષ્મ સ્નેક ગુણુવાળા અને અત્યન્ત સૃક્ષ્મ રૂક્ષ ગુણવાળા પરમાણુઓના પણ આપસમાં ખન્ધ થતા નથી, કિન્તુ બે બે ગુણાથી અધિક રિનગ્ધ ગુણવાળા પરમાણુઓના બે બે ગુણાથી અધિક સ્નિગ્ધ ગુણવાળા પરમા-ાં એાની સાથે બન્ધ થાય છે. તેવી જ રીતે એ બે ગુણાથી અધિક રૂક્ષ ગુણવાળા પરમાણુઓની સાથે બન્ધ થાય છે. આ વાત તા આપસમાં રિનગ્ધ ગુણવાળાઓની સાથે તથા આપસમાં રૂક્ષ ગુણવાળા એાની સાથે બન્ધના વિષયમાં સમજા-વવામાં આવી; પરંતુ સ્નિગ્ધ ગુણવાળાના રક્ષ ગુણવાળાના સાથે અન્ધ થવામાં તાે બે એ ગુણાથી અધિક જોઇએ તેવા નિયમ: નથી. તેમાં સરખી ચીકાશવાળા પરમાણુઓના સરખી લુખાશવાળાની સાથે બન્ધ થવામાં કાેઇપણ જાતની અડચણ નથી; તેમ જ સરખી લુખાશવાળાના સરખી ચીકાશવાળાની સાથે બન્ધ થવામાં પણ કાઇપણ જાતના બાધ નથી.

પરિશ્રામ તા પાતાનામાં રહેલ સ્નેહગુશ્રુ કાઇ વખતે

રક્ષપદ્માથી પરિછ્ત થાય છે. અને પાતાનામાં રહેલ રક્ષગુષ્યુ પદ્યુ કાઇ વખતે સ્નેહગુણપણાથી પરિછ્ત થાય છે. જેમ લ્ર્યુના ઢગલામાં થાડી સાકર નાંખીને લેળવવાથી સાકરના મધુર ગુણ પણ ખારાશરૂપે પરિણુમે છે, અથવા ઘણા સાકરના ભૂકામાં થેલું લ્ર્યુ નાંખી લેળવવાથી લ્ર્યુના ખારાશ ગુણ પણ સાકરના મધુરરૂપે પરિણુમી જાય છે. તેવી રીતે ઘણા સ્નિગ્ધ ગુણવાળામાં થાડા રક્ષ ગુણવાળા મળવાથી તે પણ સ્નિગ્ધ રૂપે પરિણુમે છે. ઘણા રફ્ષામાં થાડા સ્નેહગુણવાળા લળવાથી સ્નેહ પણ રક્ષરૂપે પરિણુમે છે. સરખા ગુણનાળામાં પરિણુમ પણ સરખું જ થાય છે. માટે જગતમાં જેટલા રૂપી પદાર્થો છે, તે તમામમાં ઉપર પ્રમાણે જ અન્ધની તથા પરિણુમની વ્યવસ્થા જાણી લેવી. વિશેષજિજ્ઞાસાલા- ળાએ તત્ત્વાર્થ વૃત્તિ. લેલકપ્રકાર, પત્રવણા સૂત્ર વિગેરે ચન્થા અવલાકવા, અહિ તા સંદ્રાપથી દિગ્દર્શનરૂપે વર્ણન કરવામાં આવેલ છે.

હવે પ્રસંગોપાત્ત કારણ-સમવાયનું પણ વિવેચન કર-વામાં આવે છે—

# કારણ-સમવાયનું નિરૂપણ.

કાલ, સ્વભાવ, નિયતિ, કર્મ અને પુરુષાર્થ-આ પાંચ કારણાના સમુદાય મળવાથી દરેક કાર્યો પેદા થાય છે, પ્રત્યેકથી કાઇ પણ કાર્ય થતું નથી એ વાત ચાક્કસ સમજવી. તેમાં પ્રથમ જે લોકા એક એકને કારણ માની કાર્યોત્પાત્ત માને છે, તેઓના વિચાર જણાવીને પછી સિદ્ધાન્તસિદ્ધ વિચાર જણાવનામાં આવશે. આ વાતને નીચેના શ્લાક ટેકા આપે છે—

ं कालादीनां च कर्तृत्वं मन्यन्तेऽन्ये प्रवादिनः । केवलानां तदन्ये तु मिथः साम्यपेक्षया । १ । —शास्त्रवार्तासमुचय पृ. ७९

ભાવાર્ય-બીજા લેકિ કાલ વિગેર એકએકને કાર્યના કર્તા તરીકે માને છે. ત્યારે સ્યાદાદના અનુયાયી લેકિ સામ-શ્રીની અપેક્ષાએ અન્તર્ગતરૂપે આપસમાં સહકારી ભાવથી મ-ળેલા પાંચના સમુદાયને કાર્યોત્પત્તિમાં કારણ તરીકે માને છે.

तेमां प्रथम हरेडना व्यक्तिपाये। समजाववामां व्यावे छे-

## કાલવાદિના અભિપ્રાય.

સ્ત્રી-પુરુષના સંચાગથી પૈકા થતા ગર્ભ પણ જયાં સુધી ઋતુકાલ ન આવ્યા હાય, ત્યાં સુધી થાય જ નહિ. અર્થાત્ કાલ સિવાય ગર્ભ -પરિણામમાં બીજી કાઇ પણ કારણ્ છે જ નહિ.

તથા શીતકાલ, ઉષ્ણુકાલ અને વર્ષાકાલ વિગેરે વ્યવ-સ્થા પણ કાલ સિવાય થઇ શકવાની જ નહિ.

તથા ખલ્યાવસ્થા, યુવાવસ્થા, વૃદ્ધાવસ્થા વિગેર અવ-સ્થા પણ કાલજન્ય સમજવી.

સ્વર્ગ, નરક વિગેરે કાર્યો તથા ઘટ, પટ વિગેરે કાર્યો

પણ કાલને માન્યા સિવાય થઇ શકવાનાં જ નહિ. કેમ કે શુમા-શુભ કર્મ તથા દંડ વિગેરે સામગ્રીની વિદ્યમાન દશામાં પણ સ્વર્ગ, નરક, ઘટ, પટ વિગેરેની ઉત્પત્તિ જયારે કાલાન્તરે જોવામાં આવે છે, તત્કાલ જોવામાં આવતી નથી; ત્યારે તેનું કારણ પણ કાલ છે એમ કેમ ન માની શકાય ?

કિંચ ઉત્પન્ન થતા પદાર્થીને વૃદ્ધિ પામવામાં પણ કાલ જ કારણ છે. તથા એકપર્યાય-પરિણત વસ્તુને બીજા પરિણામ- રૂપે પણ કાલ પરિણુમાવે છે. સૂતેલા મનુષ્યને પણ આપદાથી કાલ પાતે અચાવે છે. તથા કાર્યોની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને પ્રલય વિગેરમાં પણ કાલ જ કારણ છે.

તપેલીમાં મગ નાંખી અગ્નિના સંયોગ કરવા છતાં પણ જ્યાં સુધી પરિપાકકાલ આવે નહિ, ત્યાં સુધી તેના પાક કદાપિ થાય જ નહિ.

કિંચ, 'કાલ વિના પણ વસ્તુ પેદા થાય છે' એવું જો માન-વામાં આવે તા માતા-પિતાના સંચાગ થાય કે તસ્ત જ સંતાન પેદા થવું જોઇએ, તથા ઋતુકાલની પહેલાં પણ કન્યાથી સંતા-નની ઉત્પત્તિ થવી જોઇએ, પરંતુ એમ તા કાઇ પણ વખતે અનતું જ નથી. માટે કાલને જરૂર કારણ તરીકે માનવા જ જોઇએ, તે સિવાય કાઇ પણ વ્યવહાર થઇ શકવાના જ નહિ.

સ્વલાવવાદિના અલિપ્રાય.

આ લાકમાં ગર્ભાવસ્થા, બાલ્યાવસ્થા, સ્વર્ગ, નરક, ઘટ,

પટ વિગેરે જે કંઇ કાર્ય જોવામાં આવે છે; તે તમામનું કાર્યુ સ્વભાવ જ સમજવા.

ભાવાર્થ — દરેક પદાર્થોમાં રહેલા સ્વભાવ જ દરેકની ઉત્પત્તિમાં કારણ છે. ધૂળમાં પટ બનવાના સ્વભાવ ન હાવાથી તેનાથી પટ બનતા નથી. લાકડામાં કપડું બનવાના સ્વભાવ ન હાવાથી તેથી કપડું બનતું નથી. સ્ત્રીમાં દાઢી — મૂઝ આવવાના સ્વભાવ ન હાવાથી તેમાં આવતી નથી, માટે દરેકમાં સ્વભાવ જ કારણ છે. તે પદાર્થો સ્વભાવથી જ નષ્ટ થાય છે, સ્વભાવથી જ ઉત્પન્ન થાય છે અને સ્વભાવથી જ સ્થિર રહે છે. તથા મગ, મઢ, અડદ, ચાળા વિગેરેના પાક પણ સ્વભાવ સિવાય બનતા જ નથી. કારણ કે અનેક પ્રકારથી અગ્નિના સંચાગ કરવા છતાં પણ કાયડું મગ વિગેરે બીલ્કુલ પાકતા જ નથી અને બીજા જયારે સારી રીતે પાકે છે; ત્યારે માનવું જોઇએ કે કાયડુમાં પાક-વાના સ્વભાવ જ નથી અને બીજામાં છે, માટે સર્વંત્ર સ્વભાવની જ મુખ્યતા સમજવી, તેમાં ઇધરવાદીના મત પ્રમાણે ઇધર પણ તે કાર્ય કરવાને શક્તામાનુ નથી.

કિંચ જેમાં જે કાર્યને પેદા થવાના સ્વભાવ ન હોય, છતાં પણ તેમાં તે કાર્યની ઉત્પત્તિ માનવામાં આવે, તા વન્ધ્યા-થી પુત્રની ઉત્પત્તિ, આકાશથી કુલની ઉત્પત્તિ, ગદ ભથી શીંગ- હાની ઉત્પત્તિ અથવા આખા જગત્ની ઉત્પત્તિ પણ કેમ ન થઇ શકે ? કારણ કે કાલવાદીના મત પ્રમાણે કાલ તા સર્વત્ર તૈયાર જ છે. માટે કહા, તેમાં તેવા સ્વભાવ ન હાવાથી તે કાર્યની ઉત્પ-ત્તિ ક્યાંથી થાય ? તેમાં નપુંસક બિચારા કાલ આવીને શું

કરવાના ? માટે સ્વભાવને છાંડીને ખીજા કાઇને પણ કારણ તરીકે માનવાની જરૂર છે જ નહિ. આ વાતને નીચેના શ્લાક પણ ટેકા આપે છે—

कः कण्टकानां प्रकरोति तैक्ष्ण्यं विचित्रभावं मृग-पक्षिणां च। स्वभावतः सर्वेमिदं पृष्टतं न कामचारोऽस्ति कुतः प्रयत्नः॥१। --शास्त्रवार्तासमुच्चय पृ. ८३.

बदर्याः कण्टकस्तीक्ष्णः ऋजुरेकश्च कुश्चितः।
फलं च वर्तुलं तस्या वद केन विनिर्मितम् ?। १।
—षडदर्शनसम्बयः प्र. ५

ભાવાર્ય — કાંટામાં તીક્ષ્ણુપણું, મૃગ-પક્ષિયામાં વિચિત્ર પ્રકારના ર'ગપણું, ભારડીના કાંટામાં તીક્ષ્ણુઋજીપણું વિગેર તથા કળ ગાળાકાર વિગેરે પરિણામા કહેા કાથે ખનાવ્યા છે ? કાઇએ નહિ, કિન્તુ સ્વભાવથી જ એમ થયા કરે છે, એમ જરૂર માનવું. માટે સ્વભાવ જ દરેક કાર્યોમાં કારણરૂપ છે, બીજું કાઇપણ નહિ.

## નિયતિવાદિના અભિપ્રાય.

સજાતીય તથા વિજાતી યપણાને દૂર કરી સ્વભાવાનુગત-રૂપ દ્વારા જ તમામ પદાર્થી ઉત્પન્ન થાય છે, માટે તમામ પદાર્થી નિયતિપણાને ધારણ કરનાર પદાર્થ વિશેષથી ઉત્પન્ન સાય છે. લાકમાં પણ તેવી જ રીતે જેવામાં આવે છે. જે તીક્ષ્ણ શસ્ત્રોથી મારવા છતાં પણ જેને મરવાના નિયતિભાવ નથી, તે કઢાપિ મરતા નથી અને જેને મરવાની ભવિતવ્યતા છે, તે તો સહેજ સાજ મારવાથી પણ મરી જાય છે. માટે દરેકમાં નિયતિ જ મુખ્ય કારણ છે. ઘટ, પટ વિગેરે વસ્તુઓ જે કાલમાં દંડ, ચક્ર વિગેરે સામગ્રીથી પેદા થતી જેવામાં આવે છે; તે વસ્તુઓ તે જ કાલમાં તે જ સામગ્રીદ્રારા પેદા થાય છે; તે માટે તેને નિયતિ કહેવામાં આવે છે. આવી રીતે યુક્તિ સિદ્ધ નિયતિને માનવામાં કાઇ પણ જાતની અડચણ છે જ નહિ. તે જ ભાવાર્થ નીચેના શ્લાક પણ કહી ખતાવે છે-

प्राप्तव्यो नियतिबलाश्रयेण योऽर्थः
सोऽवश्यं भवति नृणां शुभोऽशुभो वा ।
भूतानां महति कृतेऽपि हि प्रयत्ने
नाभाव्यं भवति न भाविनोऽस्ति नाशः ॥१॥

—शास्त्रवातिसमुचयः पृ. ९३.

જે શુભાશુભ દરેક પદાર્થી નિયતિના અલથી પ્રાપ્ત કરવા લાયક છે, તે પદાર્થી મનુષ્યોને અવશ્ય મળે છે, અને જે પદાર્થી મળનાર નથી, તેને માટે ગમે તેઢલા પ્રયત્ન કરવામાં આવે તા પણ તે મળતા નથી અને જે પ્રાપ્ત થનાર છે, તેના નાશ પણ સતો નથી. માટે અવશ્યભાવીભાવરૂપ નિયતિને જ માનવી જેઇએ, કાલ અને સ્વભાવ તા બિચાસ કાઇપણ કામમાં આવતા નથી. કાલના પરિપાક સારી રીતે થયા હાય, સ્વભાવ પણ તેમાં 21

તેવા હાય, તા પણ આપણી ભવિતવ્યતા ન હાય તા ઇષ્ટના સમાગમ કદાપિ થઇ શકે જ નહિ, અને અનિષ્ટના નાશ પણ થઇ શકે જ નહિ; માટે દરેક કાર્યમાં ભવિતવ્યતા જ પ્રખલ કારણ છે, અને તે જ માનવા લાયક છે.

## પુરુષાર્થ વાદિના અભિપ્રાય.

જગતમાં કંઇ પણ કાર્ય પુરુષાર્થ સિવાય કદાપિ થઇ શકવાનું જ નહિ. અમુક ઋતુમાં અમુક ફલ પાકવાનાં છે, મગમાં અડવાના સ્વભાવ છે, તલમાં તેલના, શેલડીમાં રસના, દહીંમાં ઘીના સ્વભાવ છે. અને તે તમામ ચીં તમને નિયતિખળથી મળનારી હોય; પરન્તુ જયાં સુધી તેના માટે ઉઘમ કરવામાં ન આવે, ત્યાં સુધી તે ચીં તમાને કદાપિ મળવાની નહિ. માટે કાલ, સ્વભાવ, નિયતિ વિગેરે તો નપું સકસમાન છે. પરાધીન છે, પરંતુ ઉઘમ એક જ સમર્થ પુરુષાર્થ છે. સ્વતંત્ર પણ તે જ છે. માટે તેને જ દરેક કાર્યમાં કારણ તરીકે માનવા એઇએ હોકા પણ તે જ કહે છે—उचमेन हि कार्याण सिध्यन्ति न मनोरथ: । ભાજનની તમામ સામગ્રી સામે પડી હોય, પરંતુ જયાં સુધી ખાવાને માટે ઉઘમ કરવામાં આવે નહિ, ત્યાં સુધી ક્ષુધાની શાન્તિ કદાપિ થવાની નહિ.

પૂર્વે જે જે મહાપુરુષા તીર્થ કર, ગણુધર, ચરમશરીરી વિગેરે થઇ ગયા, તે તમામની શુદ્ધ સ્વરૂપવાળી આત્મસત્તા વિદ્યમાન હતી, તા પણ તેમણે લાગેલા કર્મ મલાને દ્વર કરવા માટે જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રરૂપ ભાવયાગની સેવનામાં પાતાના પુરુષાર્થ ન ફેરવ્યા હાત, તા કદાપિ તેઓ માક્ષ મળવા શકત જ નહિ.

તથા સીતા, સુલદ્રા, અંજના, કલાવતી, દમયન્તી વિગેરે મહાસતીઓએ પણ ભારે ભારે કષ્ટની પર પરામાં પાતાના પુરુષાર્થને અગાડી ન કર્યો હોત, તા તેણીઓ પાતાના લીષ્મ પતિવતાધમેને પાળવા માટે કદાપિ સમર્થ થાત જ નહિ. અને તે સિવાય જગત્ને શિરસાવ ઘ કદાપિ થઇ શકત જ નહિ; માટે જગતમાં જે કાંઇપણ કાર્ય થાય છે, તે તમામ પુરુષાર્થને જ આધીન સમજવું.

#### કમે વાદીઓના અભિપ્રાય.

आ यरायर જગતમાં हरेंड वस्तुनी ઉपलेश डरनारी डिग्रंथ व्यक्ति न होय, ते डंग्रंप के लिय्य वस्तुनी संभव के हिंग्रंड नहि. अने को 'डंग्रंप पृष्णु शुक्षाशुक्ष डमें ड्याँ सिवाय पृष्णु वस्तुने तेओ केश्ये छे.' अम मानवामां आवे, ते मुक्त आत्मामां पृष्णु तेषु लेश्वितापृष्णुं डेम न मानवामां आवे ? माटे डंग्रंप पृष्णु शुक्षाशुक्ष डमें सिवाय सारी या नरसी डेग्रंप पृष्णु शुक्षाशुक्ष डमें सिवाय सारी या नरसी डेग्रंप पृष्णु शिक्ये ते। व्यक्ति अमें अने छवेशने सुण-हुः प्याच्ये के लेश्वे ते। व्यक्ति अनुक्षव डाग्रंप वस्तुने। अनुक्षव डाग्रंप वस्तुने। अनुक्षव डाग्रंप वस्तुने। अनुक्षव डाग्रंप अनुक्षव थाय छे; माटे ते तमाम केश्वे वस्तुने। केश्वे हां प्रवास हुक्षाशुक्ष डमें थी के पेहा थाय छे. अमें होवा छतां पृष्णु के डमें सत्ता मानवामां न आवे, ते। ते

ભાગ્યના જ અભાવ થવાના, અને તેના અભાવમાં ભેકતા-પણાના અભાવ પણ જરૂર થવાના; માટે આવી વિપત્તિથી ખચ-વાની ખાતર કર્મની સત્તા જરૂર માનવી જોઇએ, કારણ કે તે સિવાય જગતમાં કંઇ પણ કાર્ય થવાનું જ નહિ.

કિંચ, અમુક કાલમાં મગ પકાવવા છે, તથા મળમાં પાક-વાના સ્વભાવ છે.તે માટે અમુક સામગીને મેળવવા પ્રયત્ન કરવા. તથા અવશ્ય પાકવાના ભાવી ભાવ વિગેરે તમામની ઓળખાણ કરાવનાર શુભાશુભ કર્મના ઉદય જયાં સુધી ન હાય, ત્યાં સુધી તેમાંથી ક'ઇપણ કાર્ય' કરવાની એાળખાણ થઇ શકેજ નહિ અને તે સિવાય કાર્ય પણ થઇ શકે નહિ. લાકમાં કહેવત છે કે ' बुद्धिः कर्मानुसारिणी ' માટે કહેા કે કમ°સત્તા માન્યા સિવાય કાઇ પણ કાર્ય જગતમાં થઇ શકે ખરૂ કે ?, ખીલકુલ નહિ. આથી એ ભાવ નીકળ્યા કે કાલ, સ્વભાવ, નિયતિ.પુરુષાર્થ વિગેરે કાઇથી ક'ઇપણ કામ થવાનુંજ નહિ. કૈવલ કર્મ સત્તા દરેક કાર્યોમાં સવોંપરિ કારણસત્તાને ભાગવે છે, એમ જરૂર માનવું જોઇએ. કેટલાકાને પ્રયત્ન વિના પણ ધનના ખજાના પુષ્યના ઉદયથી મળી આવે છે, અને કેટલાકા ખિચારા ઘણા પ્રયત્ન કરવા છતાં પણ એક દમડી પણ **મે**ળવી શકતા નથી. તથા નાના પ્રકારની લાગસામગ્રી પણ નાના પ્રકા-રની કર્મ સત્તા માન્યા સિવાય ઘટી શકે તેમ નથી.

પ્ર• નિયતિથી અનેક પ્રકારનાં વિચિત્ર કાર્યો જ્યારે જેવામાં આવે છે, ત્યારે કર્મને માનવાની શી જરૂર છે?

6 અવશ્યભાવીભાવરૂપ નિયતિ તો જયારે એક સર-ખી જ છે, ત્યારે વિચિત્ર પ્રકારનું કાર્ય થવામાં ખીજું કયું કારણ હોઇ શકે ? જેમ આકાશમાંથી એક સરખું જલ પડવા છતાં પણ ઉપર ભૂમિ, દુર્ગન્ધ ભૂમિ, કડવી ભૂમિ વિગેરમાં પડવાથી જમીનના લેદને લઇને જલમાં પણ ખારાપણું, દુગ-નિધપણું, કડવાપણું, મધુરપણું વિગેરે લેદો જોવામાં આવે છે, એ વાત સકલજન પ્રસિદ્ધ છે. તેમ એક સ્વરૂપવાળી નિયતિની સાથે પણ જયાં સુધી કાર્યમાં વિચિત્રપણું પેદા કરનારી કાઇ જૂદી વ્યક્તિને માનવામાં ન આવે, ત્યાં સુધી તેમાં વિચિત્રપણું કદાપિ આવી શકવાનું જ નહિ.

પ્રગ નિયતિ સહિત રવલાવને લઇને કાર્યોમાં વિચિત્ર પશુની ઉપપત્તિ જ્યારે થઇ શકે છે, ત્યારે કર્મ માનવાની શી જરૂર છે?

ઉ૦ આપે તો ઘણું સારૂં કહી અતાવ્યું, જ્યારે નિયતિ સહિત સ્વભાવથી કાર્યમાં વિચિત્રપણું આવે છે; ત્યારે નપું સક જેવી આપની નિયતિને માનવાની જ શી જરૂર છે? સાર્ સારૂ કહા કે, કેવલ વિચિત્ર સ્વભાવથી કાર્યમાં વિચિત્રપણું આવે છે.

પ્રગ નિયતિ સહિત વસ્તુસ્વભાવ કહેતાં નિયતિના પરિ-પાંક સમજવા, અને તે પણ નિયતિથી કંઇ જૂદા નથી, માટે જે કાર્ય થાય છે, તે નિયતિથી જ થાય છે; એ વાત જે અમાએ પ્રથમ જણાવી હતી, તેમાં કાઇ પણ દાષને જયારે અવકાશ જ નથી, ત્યારે શા માટે ખાટા આક્ષેપ કરવા જોઇએ ?

Go वस्तुना परिपाडमां की नियतिने डारण तरीडे માનવામાં આવે તા નિયતિમાં એક સરખાપણ હોવાથી એક ઠેકાણ વસ્તુના પરિપાક થવાથી તમામ ઠેકાણે વસ્તુના પરિપાક થવા જોઇએ. નિયતિના અર્થ તા અવશ્યભાવીભાવરૂપ છે. અર્થાત ' જે થનારૂ' હશે, તે થશે' આવી રીતે અનાગત કાલને અવલ ખન કરનાર છે, અને પરિપાક શખ્દ તા સિદ્ધ વસ્તુને કહી બતાવે છે, ત્યારે આપ જ બતાવા કે, નિયતિ કહેવી અને તેના પરિપાક પણ સાથે માનવા, આ એ વાતા માતા વ'ધ્યાની માફક કેવી રીતે ઘટવાની ? તેના વિચાર કરશા. માટે કાઇ પણ રીતે નિયતિને કારણ માનવાથી કાર્યની વિચિત્રપણાની ઉપપત્તિ થઇ શકવાની જ નહિ. એકાન્તથી નિયતિવાદ માનવામાં શાસ્ત્રના ઉપદેશ પણ નકામા થઇ જવાના. કારણકે ઉપદેશ વિના પણ જે અવશ્ય ભાવિસાવ છે ( થનાર જ છે), તે તો થયા જ કરશે; તો પછી ગુરુએ શિષ્યને. પિતાએ પુત્રને, રાજાએ પ્રજાને, કશ્વરે પાતાના લકતાને ઉપ-દેશ દેવાની શી જરૂર છે ? તથા યમ, નિયમ, આસન, પ્રાણા-ચામ, પ્રત્યાહાર, ધારણા, ધ્યાન. સમાધિ, વૈરાગ્યાનુષ્ઠાન વિગેર तमाम निष्क्ष थर्ध जवाना. जयारे थवानु ढेशे, त्यारे थशे ज, થયા જ કરે છે એવા નિયમ છે, ત્યારે ઘણા ભારે કષ્ટાનુષ્ઠાન કરવાની શી જરૂર છે ? તથા લાજન વિગેરે માટે પણ ઉદ્યમ ઢરવાની રી જરૂર છે ? આ તમામ વિપત્તિયાથી અચવાની ઇંચ્છાવાળાએ નિયતિવાદને ખીલ્કુલ ન માનવા જોઇએ.

મા નિયતિવાદમાં અનેક દાવા આવતા હાવાથી તેના

ત્યાંગ તો અમાને પણ ઇષ્ટ છે, પરન્તુ સ્વભાવવાદ માનવામાં જયારે કાઇ પણ જાતની અડચણ નથી; ત્યારે તેને શા માટે ન માનવા જોઇએ ?

ઉ૦ જયાં સુધી સ્વભાવના અર્થ સમજાવવામાં ન આવે, ત્યાં સુધી વિચિત્ર કાર્યો તેનાથી પેદા થાય છે; એમ કેવી રીતે માની શકાય ? સ્વભાવ શખ્દ, બે શખ્દા મળીને અનેલ છે, એક સ્વ અને બીજો ભાવ, આ બેના સમાસ થવાથી સ્વભાવ એવા શખ્દ નિષ્પન્ન થયા છે. તેમાં સ્વપદના કાર્ય અથવા કારણ એ બેમાંથી એક અર્થ તા જરૂર માનવા પડશે, તેમાં કાર્ય અર્થ કરવાથી વિચિત્ર કાર્યના સત્તાથી કાર્યમાં વિચિત્રપણું આવવાનું એવા અર્થ થવાના, અર્થાત્ કાર્યથી કાર્ય થાય છે. આ વાતને તા કાઇપણ ખુદ્ધિશાલી માની શકે તેમ નથી. જયારે લડાથી ઘડાની ઉત્પત્તિ થાય છે, એમ માનવામાં આવે, ત્યારે તા દંડ, ચક્ર, ચીવર, માટી, કંભાર વિગેરે તમામ કારણા અજાગલસ્તનની માફક નકામાં જ થઇ જવાનાં, અને તે વાત તા અનુભવથી પણ વિરુદ્ધ છે. માટે કાર્યફ્લ માનવા લાયક નથી.

હવે રહ્યા બીજો પક્ષ, તેમાં પણ 'કારણસત્તાથી કાર્યમાં વિચિત્રપણું આવે છે. ' આવા જયારે અર્થ થયા, ત્યારે તે વાત તો કરેકને ઇન્ડ જ છે; કેમકે કારણમાં જયારે વિચિત્ર કાર્ય પેકા થવાની શક્તિ હાય છે, ત્યારે જ કાર્યમાં વિચિત્ર માશું આવે છે. અને તે કારણ પણ કમે સિવાય બીજું કાઇ

પણ સમજવું નહિ, કેમકે આપના સ્વભાવ શખ્દ જ એવા છે, કે કર્મની સત્તા સિદ્ધ કરી ખતાવે છે. માટે આપ જ ખતાવા, આપના સ્વભાવવાદ કયાં રહ્યા ? સ્વ અને ભાવની સાથે કર્મધારય સમાસ કરવાથી સ્વભાવ તા દરેકની ઉપર એકસરખા જ્યારે સિદ્ધ થાય છે, ત્યારે સ્વભાવરૂપ કારણમાં કાઇપણ પ્રકારના લેદ ન હાવાથી એક કાલમાં આખા જગતની ઉત્પત્તિ આપના સ્વભાવવાદ પ્રમાણે કેમ ન થઇ શકે ? માટે સ્વભાવ પણ કેવલ અનાદરણીય જ છે, એમ જરૂર માનવું તેઇએ.

પ્ર• તે તે કાલની સહાયતાને લઇને સ્વભાવ જ જગત્ની ઉત્પત્તિમાં કારણબૂત છે, તા પછી એક કાલમાં આખા જગત્ની ઉત્પત્તિની આપત્તિ અમારે ત્યાં કેવી રીતે આવી શકે ?

ાઉળ જ્યારે તે તે કાલની સહાયતાથી સ્વભાવ તમામ કાર્ય કરે છે, ત્યારે તો સ્વભાવનાદ માનવો જ નકામાં છે. કેમ કે સ્વભાવથી કાઇપણ કાર્યની ઉત્પત્તિ જયારે ન ખની શકી, ત્યારે કાલના આશ્રય લેવા પડયા, તા પછી કાલને એકલાને જ કારણ તમી કે માના. સ્વભાવનાદ માનવાની શી જરૂર છે? અને તેમાં પણ વક્તવ્ય તા જૂરૂર રહેવાનું. કારણ જે જયારે પ્રીજા કારણની અપેક્ષા બીલ્કુલ નથી, ત્યારે તેના એકલા ખિચારા નયું સક્કાય કાલથી શું? કંઇ પણ કાર્ય થઇ શકવાનું પ્રકૃ ? પ્રીલ્કુલ નહિ.

સમાયરૂપ કાલ પણ જ્યારે દરેકની ઉત્પત્તિમાં એક-સરપી રીતે કારણ છે. ત્યારે એક ઘડાની ઉત્પત્તિદશામાં જય- ત્ના તમામ ઘડાની, તથા તમામ કપડા વિગેર વસ્તુની ઉત્પત્તિ કેમ ન થઇ શકે ?

તથા ઝતુવિભાગને લઇને જે કાર્યોત્પત્તિ જણાવવામાં આવી, તે પણ જ્યારે કાલ પાતે જ ઐત્યારિક પદાર્થ છે, ત્યારે ઝતુવિસાગ પણ આરાપિત હોવાથી તે દ્વારા કાર્યોત્પત્તિ પણ બીલ્કુલ થવાની નહિ, તથા અમુક ઝતુમાં અમુક ફળે છે, વિગેરે કાર્યો પણ કાલને લઇને સમજવાં નહિ, કિન્તુ તે તે દ્રવ્યામાં શક્તિ જ એવા પ્રકારની છે કે સામગ્રીસમુદ્દાય મળ- નાથી અમુકે અમુક ટાઇમમાં ફળવું, આટલાં આયુષ્ય પુદ્દગલા ભાગવ્યા ખાદ જ તે તે કમીના સંખ'ધથી ઝતુધમ' આવે છે, માટે કેવલકાલવાદ પણ નિયતિ સ્વભાવની માફક નકામાં સમજવા.

તથા પુરુષાર્થવાદ પણ કૈવલ માનવાથી કામ ચાલે તેમ નથી, અનેક પ્રકારના પુરુષાર્થ કરવા છતાં પણ જ્યાં સુધી ભગ્યત્વના પરિપાક ન થાય, ત્યાં સુધી માેક્ષના સાધનભૂત સમ્યળ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રરૂપ કારણસસુદાયની જોગ-વાઇ મળવાની જ નહિ.

પુરુષાર્થ કરવા છતાં પણ કર્મ જ્યાં ઉલડું હાય, ત્યાં ધાર્યું કાર્ય કહાપ સિદ્ધ થઇ શકવાનું જ નહિ. રાવણ, દુર્યોધન, કાેે હાેક વિગેર લાેકાેએ અનેક પ્રકારના પ્રયત્ના કર્યા, તાે પશુ તેઓ પાતાની ઇન્ટ સિદ્ધિમાં સફળતા મેળવી શકયા જ નહિ. માટે કેવલ પુરુષાર્થ પણ કામ આવવાના નહિ.

तेवी रीते हैवब इमें पण है। इं इंग् इरी शहवात क

નહિ, ભાગ્ય સુન્દર હોવા છતાં પણ જે ઉઘમ વિગેરે કારણ— સામગ્રી પાસે ન હોય, તો કંઇ પણ તેલું કાર્ય કરી શકવાના જ નહિ. જો કેવલ કર્મથી કાર્યની ઉત્પત્તિ માનવામાં આવે, તેા જગતમાં જેટલા પ્રયત્ના જેવામાં આવે છે, તે તમામ નિષ્ફળ શઇ જવાના, ખાલી ઘરમાં જ ચૂપ ચાપ બેસી રહેલું જોઇએ, કાઇ પણ કાર્ય માટે કંઇ ણ ઉઘમ કરવા જોઇએ નહિ. માટે કેવલ કર્મ પણ નકામું છે.

જયારે કૈવલ એક એકને કારણ માનવાથી આપસમાં ઋનેક પ્રકારના ઝઘડા પેદા થયા,ત્યારે તેના નિર્ણય કરવા માટે સ્યાદ્વાદ મહાનરેન્દ્રની પાસે આવી પાતપાતાના અભિપ્રાયા તે દરેકે સમજાવ્યા તેને ધ્યાનમાં લઇ, 'કાઇએ આપસમાં ઝઘડા કરવા નાંહ, કેમકે દરેકના અભિપ્રાયા કાઇ કાઇ અપેક્ષાએ સત્ય છે; તા આપસમાં ઝઘડા કરવાની શી જરૂર છે? માટે આપસમાં તમામ મળી જાઓ. એક બીજાના કાર્યોમાં એક બીજાએ સહાયતા કરવી, તેથી તમામ કાર્યોની સિદ્ધિ થવાની.' આ પ્રમાણે શાન્તિ પૂર્વક દરેકને જેવી રીતે સમજાવ્યા, તે પ્રકાર પણ બતાવવામાં આવે છે—

કાલ, સ્વભાવ, નિયતિ, પુરુષાર્થ અને કર્મ આ પાંચેના સમુદાય મળી જે કાર્ય કરી શકે તેમ છે, તે કાર્ય પ્રત્યેકથી કદાપિ થવાનું નહિ. તે વાત દેષ્ટાન્ત દ્વારા સિદ્ધ કરવામાં આવે છે. જેમ મગ પકાવવા માટે અગ્નિના સ'યાગ કરી તપેલીમાં આંધણ મુકી મગ નાખવા વિગેરે કાર્ય પુરુષાર્થનું છે. આટલા કામ માટે જરૂર પુરુષાર્થની મદદ લેવી જ ત્રેઇએ.

આટલી પુરુષાર્થ દ્વારા કિયા કરવા છતાં પણ તત્કાલ ન પાકતાં જ્યારે તેના કાલ પૂરા થયા ખાદ મગ પાકે છે, ત્યારે તેટલા ટાઇમમાં મગ વિગેરેને પકાવવાનું કામ કાલનું છે; એમ જરૂર માનનું જોઇએ આટલા ટાઇમમાં અમુકતું પાકનું, આટલામાં નહિ. એ પ્રકારે જે કામ કાલ કરી આપે છે, તે કામ પુરુષાર્થથી કદાપિ થઇ શકવાનું જ નહિ; માટે જ્યાં ટાઇમનું કામ હોય, ત્યાં કાલની મદદ જરૂર લેવી જોઇએ.

તે છતાં પણ કાર્ય રાકાય છે, કેમકે આટલું કામ કરવા છતાં પણ જે મગમાં પાકવાના સ્વભાવ હોય તે જ મગ પાકે છે, બીજા તો જેવાને તેવા જ રહે છે. માટે એથી એ સમ-જવું જોઇએ કે જેના પરિપાક થવાના સ્વભાવ હાય, તેના જ પરિપાક થાય છે, બીજાના નહિ. માટે સ્વભાવ પણ આટલું કામ કરવામાં ઘણા ઉપયાગી છે. આવા કામ માટે સ્વભાવની મદદ પણ જરૂર લેવી જ જોઇએ.

તથા પકાવવાના કામમાં જો તેના કમાં એ પ્રેરણા કરી ન હત, તો તેને કદાપિ પકાવવાના ઉદ્યમ કરવાનું મન થાત જ નહિ. અથવા ઉલદું કામ કરી નાખત, માટે કહા મગને પકા-વવાની ક્રિયામાં કર્મને પણ કારણરૂપે જરૂર માનવું જોઇએ. આથી એ ભાવ નિકળ્યા કે મગ પકાવવાની ક્રિયામાં કર્મ પણ મદદગાર છે, અર્થાત કર્મ પણ પકાવવાના ઉદ્યમમાં પ્રેરણા કરતું હાવાથી તે પણ તે રૂપે કારણ છે.

તે તમામ સામગ્રી દ્વારા મળ તૈયાર થવા છતાં પણ 🕏

તેને ભવિતવ્યતારૂપ કારણ ન હાય, તા ચૂલા ઉપરથી ઉતા-રતી વખતે જ તપેલી ઉંધી વળી ચૂલામાં પડી જાત. જયારે એમ થયું નથી, ત્યારે સમજવું જોઇએ કે સંપૂર્ણ કાર્યને અરાખર પાર ઉતારવામાં નિયતિ પણ જરૂર કારણરૂપ છે, માટે આટલા કામ માટે નિયતિની પણ જરૂર મદદ લેવી જોઇએ.

હવે આપ જ વિચારા કે આ પાંચ કારણની સત્તા માન્યા સિવાય કાઇ પણ કાર્યની ઉત્પત્તિ થાય ખરી કે? એકલા કાલ વિગેરેથી કાઇ પણ કાર્ય થાય ખરૂં? અર્થાત્ નહિ. અતએવ દરેક આપસમાં હળી મળીને કાર્યો કરે છે, તે વાત સારી રીતે સમજવી. તેમાં પણ જો લગાર ઉંડા વિચાર કરી તત્ત્વની મીમાં સા કરવામાં આવે તો કમેમાં સર્વ અન્તર્ગત હોવાથી તેવા તેવા રૂપથી કમેની સત્તા માનવામાં પણ કોઇ જાતના કાર્યમાં અડચણ આવે તેમ નથી. તે પણ લગાર વિચારકદ્રિથી સમજવવામાં આવે છે:—

તેમાં સ્વભાવ અને નિયતિ તો કર્મના વિશેષપરિણામ-રૂપ છે. જેમકે જ્ઞાનાવરણના જ્ઞાનને આચ્છાદન કરવાના સ્વભાવ છે, દર્શનાવરણના દર્શનને રાકવાના સ્વભાવ છે, વેદનીયના આત્મીય સ્વાભાવિક સુખને તિરાભાવ કરવાના સ્વભાવ છે, માહનીયના સ્થિરતારૂપ ઉચ્ચ કાઢિના ચારિત્રને રાકવાના સ્વભાવ છે, આયુષ્યના મનુષ્યનું આયુષ્ય વિગેર ભાગવવાના સ્વભાવ છે, નામકર્મના શરીર, ઇન્દ્રયા, અંગાપાંગ, ગતિ, ભાતિ વિગેરને પ્રાપ્ત કરાવવાના સ્વભાવ છે, ગાત્રના ઉચ્ચ નીય ગાત્રમાં જન્મ પ્રાપ્ત કરાવવાના સ્વભાવ છે અને અન્તરાયના દાન, લાભ વિગેર કાર્યોમાં વિધ્ના કરવાના સ્વભાવ છે. જયારે આવી રીતે સ્વભાવ કર્મમાં રહેલ છે, અને તે જયારે સ્વભાવના કામ વખતે મદદ કરવા માટે તૈયાર છે, ત્યારે તેટલા માટે સ્વ-ભાવને જૂદા માનવાની ક'ઇ પણ જરૂર નથી.

નિયતિ પણ કર્મની નિકાચિત અવસ્થા વિશેષરૂપ જ છે, કેમકે નિકાચિતપણે જે કર્મા બાંધેલાં હોય છે, તે અવસ્ય લાગવ્યા સિવાય છૂટતાં જ નથી અને અવસ્ય લાવિલાવરૂપ નિયતિ પણ તે જ અર્થને જયારે કહી અતાવે છે, તા પછી તેને પણ જૂદી માનવાની શી જરૂર છે? જે લાગાવળી કર્મ હાય છે, તે તા અવસ્ય લાગવવું જ પઢ છે; માટે તેને પણ કર્મથી જૂદી માનવાની જરૂર નથી.

જયાં સુધી વીર્યાન્તરાયના ક્ષયાપશમ અથવા ક્ષય શ્રયા ન હાય, ત્યાં સુધી કાઇપણ કાર્ય કરવામાં ઉત્સાહ થઇ શકે જ નહિ અર્થાત્ કાઇપણ કાય કરવામાં પાતાનું વીર્ય ફારવી શકાય જ નહિ. અને તે વિના કાર્ય કરવામાં ઉદ્યમ પણ ન થાય, માટે આપ જ ખતાવા કે આવી રીતે વિચાર કરતાં પુરુષાર્થ પણ વીર્યાન્તરાય કર્મના ક્ષયાપશમરૂપ અથવા ક્ષયસ્વરૂપ પરિણામવિશેષ છે; ત્યારે તેને પણ સર્વથા કર્મથી જૂદા કેવી રીતે માની શકાય ?

કાલ પણ જવાજને પદાર્થના સ્થિતિ વિગેરે પર્યાય જ છે. અને તે પર્યાયા તા તેનાથી સર્વથા જૂદા છે જ નહિ અર્થાત કથંચિત એક્યરૂપ છે. તેમાં કર્મોની સ્થિતિરૂપ કાલ પણ તે કર્મની અન્તર્ગત હાવાથી તેને પણ કથંચિત કર્મથી જૂદા માનવાની જરૂર નથી.

ભાવાર્થ—જયારે કાલ, સ્વભાવ, નિયતિ અને પુરુષાર્થ આ ચારે પણ કર્મથી સર્વથા જૂદા જ નથી, તો પછી તેને જૂદા માનવાની શી જરૂર? અને કથંચિત ભેદને લઇ જૂદા માનવામાં પણ અડચણ જેવું નથી; કિન્તુ કાર્ય તો પાંચેના સમુદાય મળીને જ કરે છે. એ વાત ખાસ ખ્યાલમાં રાખવી. આ ખુલાસા કથંચિદ્ ભેદપક્ષના સમજવા, અને કથંચિદ્ અભેદપક્ષમાં તા દરેક કાર્યોમાં કર્મ પાતે જ તે તે રૂપથી કારણ છે. બીજા તો તેની અન્તર્ગત હોવાથી પૃથક્ રૂપે કારણ નથી, એ પણ સાથે ભૂલવા જેવું નથી. આ વાતના વિશેષ ખુલાસા નયચક, શાસ્ત્રવાતા સમુચ્ચય વિગેરે પ્રત્યા જોવાથી સૂક્ષ્મદિશ્વાળાઓને જરૂર થઇ શકશે. ઇતિ શમ્

# આસવ તત્ત્વ-નિરૂપણ.

અન્ધના કારણરૂપ મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય તથા મન વચન અને કાયાના વ્યાપારરૂપ યાગા; આ પાંચનું આસવ નામ છે.

ભાવાર્થ – જ્ઞાનાવરણીય, દર્શ નાવરણીય, વેદનીય, માહ-નીય, આયુષ્ય, નામ, ગાત્ર અને અન્તરાય. આ આઠ પ્રકારના કમં અન્ધના કારણરૂપ મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને કાયિક, વાચિક અને માનસિક વ્યાપારરૂપ યોગ; આ તમામનું આસવ નામ છે. ઉપર્યું કત તમામ પદાર્થો કમંના આવવાના કારણરૂપ હાવાથી તેઓને આસવરૂપે ગણાવવામાં આવેલ છે, સા-રાંશ–શુભાશુભ કમં અન્ધનના હેતુ હાવાથી મિશ્યાત્વ, અવિ-રતિ, કષાય અને પ્રમાદયુકત કાયિકાદિ યાગના વ્યાપારને આસવીં સમજવા

અતત્ત્વમાં જે તત્ત્વપણાની ખુદ્ધિ કરવી, તે મિથ્યાત્વ કહેવાય.

### અવિરતિની વ્યાખ્યા.

હિંસા, અસત્ય, ચારી, વિષયાસકિત, અસંતોષ (મમતા-ભાવ) આ પાંચે દુર્ગતિનાં કારણ હોવાથી તેમાં જે પ્રવૃત્તિ કરવી—આસકત થવું તે અવિરતિ કહેવાય. જ્યાં સુધી આ પાંચનું સામ્રાજય હોય, ત્યાં સુધી ચાગના પ્રથમ અંગરૂપ યમમાં પ્રવૃત્તિ કદાપિ થવાની જ નહિ, અને તે સિવાય આગ-લની તો વાત જ શી કરવી ? માટે આ પાંચે શુદ્ધ આચરણ રૂપ સંવરના પ્રતિબન્ધક હોવાથી તેના ત્યાગ જ્યાં સુધી ન થાય ત્યાં સુધીના તેવા પરિણામને અવિરતિ કહેવામાં આવે છે. તેના સંદ્યેપથી અર્થ પણ સમજાવવામાં આવે છે.વિષય, કષાય, પ્રમાદ વિગેરેથી પરિણત થયેલ આત્માએ શારીરિક, વાચિક અને માનસિક વ્યાપાર દ્વારા પ્રાણીઓના પ્રાણેને જે જૂદા કરવા, તેનું નામ હિંસા સમજવી. પાંચ ઇન્દ્રિયો, કાચિક શ્રકિત, વાચિક શકિત, માનસિક શકિત, ધાસાચ્છ્વાસ અને આયુષ્ય આ દશની જૈનદર્શનમાં પ્રાણુ સંજ્ઞા છે. અથવા ઇરાદાપૂર્વક દ્રેષ્ય હિથી પ્રાણીઓના પ્રાણના જે વિનાશ કરવા, તેનું નામ હિ'સા સમજવી.

પ્રમત્ત અવસ્થાને લઇને સાચી વસ્તુને જાણવા છતાં પણ નિષેધ કરવા અને ખાટી વાતનું પ્રતિપાદન કરવું, તેનું નામ મૃષાવાદ સમજવું. ભાવાર્થ— જીવ છે જ નહિ, પરલાક નથી, સ્વર્ગ નથી, નરક નથી વિગેરે જે બાલવું, તે સાચી વસ્તુના નિષ્ધ કર્યા ગણાય.એક ચાખાના દાણા જેટલા આત્મા છે, અંગુઠાના પર્વ જેટલા છે, અથવા વ્યાપક છે એ વિગેરે પ્રતિપાદન કરવું, તે અસત્યનું પ્રતિપાદન કહેવાય. તથા જે વચન બાલવામાં ખીજાના પ્રાણોના નાશ થતા હોય, તેવું વાકય દ્રવ્યથી સત્ય છે, તેવા પણ ભાવથી અહિંસાનું ઉચ્છેદક હાવાથી તે પણ અસત્ય જ સમજવું અર્થાત્ જે વચનથી ખીજાને આઘાત પહોંચે, તેવું જે બાલવું તે પણ અસત્ય જ સમજવું.

ખીજાના ધનને આક્રમણું કરી, અથવા ચારી કરી તથા શાસમાં નિષિદ્ધ આચરણા કરી જે શહેણું કરવું, તે ચારી સમજવી. આ ચારી પણું ખીજાના પ્રાણને નાશ કરવામાં કારણરૂપ હોવાથી અથવા ખીજાના મનને આઘાત પહોંચાઢવામાં કારણરૂપ હોવાથી તે પણ વસ્તુગતે વિચાર કરતાં હિંસારૂપ છે, માટે તેનું આચરણું ઘણું જ ખરાબ છે, તે પણ દુર્ગંતિનું સાધન છે. માલિકની આજ્ઞા સિવાય તૃણ, ઘાસ જેવી હલકી ચીજને ગ્રહણ કરવી તે પણ

ચારી સમજવી, અર્થાત્ કાઇ પણ ચીજ રજા સિવાય લેવી; તે તમામ ચારી સમજવી.

વેદ માહનીય કર્મની ઉદયાવસ્થામાં રાગ પરિણામ દ્વારા આપસમાં સંબન્ધ થવાથી વૈષયિક સુખને માટે ઓ—પુરુષના આપસમાં જે વિલક્ષણ સં'શાગિવશેષ, તેનું નામ અધ્રક્ષ (મૈશુન) સમજનું. તથા સ્વયમેવ કામાદ્રકની ચેષ્ટા કરવી, તે પણ તે જ સમજનું. અથવા વેદ માહનીયની ઉદયાવસ્થામાં શ્લી—પુરુષના શરીરમાં આપસમાં વિલક્ષણ સં'શાગ થવાથી જે રાગપરિણામ, તેનું નામ પણ અધ્રદ્ધા સમજનું.

પ્રમાદદ્વારા ખા**ઢા** અને આલ્યન્તર તમામ ચીજેની અન્દર અસંતાષકારક જે મમતાભાવ કરવા, તેનું નામ પરિગ્રહ સમજવું.

#### કેષાયની વ્યાખ્યા.

કષાયશખ્દમાં છે શખ્દા મળેલા છે. એક કષ અને બીજો આય. કષધાતુ, ગતિ અને હિંસા અર્થમાં હાવાથી જેમાં આપ-સમાં એક બીજાના દુ:ખતું નિમિત્તપણું હાય, તે કષ અર્થોત્ કષથી સંસાર સમજવા, અને આય શખ્દના પ્રાપ્તિ અર્થં હાવાથી તે સંસારની પ્રાપ્તિ જેના દ્વારા થાય, તેનું નામ કષાય સમજવું—અર્થાત ક્રોધ, માન, માયા અને લાભ આ 22 ચારતું કષાય નામ છે. તેના પશુ ચાર લેકા છે. અનન્તાનુ અન્ધિ, અપ્રત્યાખ્યાન, પ્રત્યાખ્યાન અને સંભવલન.

આતમાના સમ્યગ્દર્શન મૂલગુણને દખાવનાર મને અનન્તો કાલ સંસાર—ચક્રમાં રખડાવનાર કાઇ હોય, તો તે માત્ર અનન્તાનુબન્ધિ કૃષાય સમજવા, આ કૃષા- યના ઉદય ઘણા જ ખરાબ છે, દુર્ગતમાં ઘણું જ દુ:ખ અપા- વનાર છે.

જેના ઉદય સમ્યગદરા નરૂપ આત્માના મૂલગુણના માલક નથી, તો પણ લગાર માત્ર વત નિયમ કરવામાં પણ પ્રતિબન્ધક હોવાથી તેને અપ્રત્યાખ્યાન કષાય કહેવામાં આવે છે. ભાવાર્થ— આ કષાયના ઉદયમાં સમ્યકૃત્વને બાધ પહેાં- અતો નથી, કિન્તુ ગૃહસ્થાના ખાર નિયમા તથા ત્યાગી મહાત્માઓના પાંચ મહાવતોમાંથી કાઇપણ વતને અથવા કાઇ પણ નિયમને આયરવાની ખુદ્ધિ થતી જ નથી. શુદ્ધ આચરણ રૂપ ચારિત્રના લાતક અને તિર્યં ચ વિગેરે ગતિના પાષક હોવાથી આ કષાયનું નામ અપ્રત્યાપ્યાન સમજવા.

જેના ઉદયમાં સમ્યક્તની પ્રાપ્તિમાં ભાષા ન પહેંચે, તથા ગૃહસ્થાને પણ પાતાના ગૃહસ્થધમેના અનુસારે ભાર દ્રતો પાળવામાં વિધ્ન પણ ન પહેંચે, તે કેવલ મહાદ્રતરૂપ ત્યાગી મહાત્માઓના યાગના અંગરૂપ યમના પ્રતિબન્ધક હાવાથી તેનું પ્રત્યાખ્યાન કષાય નામ સમજવું.

જેના ઉદય, ઉચ્ચકાેટીના પરમિવશુદ્ધ યથાખ્યાત ના-

મના ચારિત્રની પ્રાપ્તિમાં વિલક્ષ્ય છે, તો પણ સામાન્ય રીતે પાંચ મહાલતોને પાળવામાં લગાર માત્ર પણ પ્રતિબન્ધક ન હોવાથી, તેનું સંજવલન કષાય નામ સમજવું. ભાવાથ — ઉચ્ચકાટીવાળું પરમયાગી અવસ્થાનું જે ચારિત્ર, અગીયારમા, આરમા અને તેરમા ગુણસ્થાનકમાં પરમશાન્તિ જે દ્વારા અનુભવાય છે, તેની પ્રાપ્તિમાં જેના ઉદ્ધય વિલક્ષ્ય છે; તો પણ પાંચ મહાલત પાળનારને વચમાં વચમાં થાડા કષાયભાવ આવવાથી લતમાં રખલનાક્ષ્ય અતિચારનું જે કારણ હાય, તે સંજવલન કષાય કહેવાય.

એવી રીતે વિચાર કરતાં કષાયના અવાન્તર ઘણા લોડો છે. પરન્તુ અત્ર તે તમામનું વિવેચન કરવાથી એક મહાદા મન્ય થઇ જાય તેમ છે. માટે અત્ર તો માત્ર દિગુદરાં નરૂપે જ સમજાવવામાં આવ્યું છે. તેનું વિશેષ વિવેચન કમં ગ્રન્થ, કમં—પ્રકૃતિ, પંચસંગ્રહ, તત્ત્વાર્થ વૃત્તિ, લાકપ્રકાશ, વિશેષાવશ્યક, પન્નવણા વિગેરમાં ઘણું જ વિસ્તારથી કરવામાં આવેલ છે, વિશેષ જાણવાની ઇચ્છાવાળાએ તે ગ્રન્થાને જોઇ પાતાની ઇચ્છાની તૃષ્તિ કરવી.

### ચાેગ.

મન, વચન અને કાયાની સારી અથવા ખાટી ચેન્ટાને આ ઠેંકાણે યાેળ કહેવામાં આવે છે, તથા ઇન્દ્રિયાના વિષયાસક્તિ રૂપ વ્યવહારને પણ આસવ સમજવા, તે સિવાય પચ્ચીશ ક્રિયા-એંગ પણ આસવરૂપે સમજવી. એવી રીતે આસવના ઘણા લે**ંદા**  છે, ઉપર્યું કત આસવના મૂલ ગે લેકાે છે. શુલ અને અશુલ. તેમાં શુલ કમ'ને આવવાના કારણરૂપ શુલ પરિણામનું શુલ 'આસવ નામ છે. ચૈને અશુલ કમ'ને આવવાના કારણરૂપ અશુલ પરિણામનું અશુલ આસવ નામ સમજવું –અર્થાત્ શુલ આસવનું પુષ્ય નામ છે અને અશુલનું પાપ નામ છે.

હવે કયા કારણથી શુલ કર્મ આવે છે, અને કયા કાર-ષ્યુથી અશુલ કમ આવે છે, તે પણ પ્રસંગાપાત્ત સમજાવવામાં આવે છે—

મૈત્રી, પ્રમાદ, કારુણ્ય અને માધ્યસ્થ્ય આ ચાર ભાવ-નાવાળા મનાયાગ દ્વારા શુભ કર્મો જ આવવાનાં અને મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય વિગેરના અધ્યવસાયવાળા મનાયાગદ્વારા અશુભકર્મા જ આવે છે.

વાસ્તિવિક જ્ઞાનદ્વારા વસ્તુના પરિચય કર્યા બાદ બીજાને ઉપદેશ દ્વારા સમજાવવામાં જે વચનના પ્રયાગ કરવા, તેવા વચનયાગ દ્વારા શુભ કર્મા આવે છે.

ગાલિ પ્રદાન, ક્લેશ કરવા, જૂઠા આક્ષેપા વિગેરે તમામને અશુલ વાચિક આસવનાં કારણા સમજવાં.

સાવધાનતા પૂર્વ ક શરીરદ્વારા પ્રમાર્જન, પ્રતિક્ષેખન વિગેરે ધાર્મિક ક્રિયાઓ કરવાથી શારીરિક શુભ આસવા આવે છે. અર્થાત્ શરીરથી શુભ કર્મા આવે છે.

🌯 🚬 નિરન્તર છેદન, લેદન, તાડન, તર્જન, આર'લ, સમાર'લ

વિગેર ક્રિયાએ શરીરદ્વારા કરવાથી શરીરથી અશુભ કર્યો આવે છે.

આ સંક્ષેપથી આસવતું નિરૂપણ સમજવું. વિશેષ જિજ્ઞાસુએ તત્ત્વાર્થવૃત્તિ, વિશેષાવશ્યક, લગવતીસૂત્ર વિગેરે ગુંશા અવલાકવા.

પ્ર૦ બન્ધ થયા સિવાય આસવની ઉપયત્તિ કદાપિ થકે શકવાની જ નહિ, અને ' આસવની પહેલાં પથ બન્ધ વિદ્યમાન છે.' એવું જો માનવામાં આવે તો આસવો બન્ધનું કારણ છે એ કથન અયુક્ત ઠરવાનું. નિયમ પણ લાકમાં એવા છે કે જે જેનું કારણ હાય, તે તેના અભાવમાં કદાપિ પેદા થઇ શકે જ નહિ. જેમ પુત્રનું કારણ પિતા હાવાથી તેના અભાવમાં પુત્રની ઉત્પત્તિ થઇ શકતી નથી; તેમ બન્ધનું કારણ આસવ હાવાથી આસવની પહેલાં બન્ધની સત્તા બીલકુલ સંભવી શકે જ નહિ; માટે આસવની ઉપપત્તિ થવી જ દૂધંટ છે.

ઉ૦ ઉપર્યું કત કથન યુકિતવિકલ હોવાથી આદરણીય નથી. જેમ બીજમાં પહેલાના અંકુરની અપેક્ષાએ કાર્યપણું છે. અને તેથી આગળ થનાર અંકુરની અપેક્ષાએ કારણપણું છે. અને તેથી આગળ થનાર બીજની અપેક્ષાએ કારણપણું છે. તેમ આસવમાં પણ પૂર્વના બન્ધની અપેક્ષાએ કારણપણું છે. એવી સીતે બન્ધમાં પણ પૂર્વના આસવની અપેક્ષાએ કારણપણું એ. એવી રીતે બન્ધમાં પણ પૂર્વના આસવની અપેક્ષાએ કારણપણું એ, મોટે આપસમાં એક બીજામાં કાર્ય-કારણપણું હોવાથી બીજ-અંકુ-

રની માફક અનાદિ કાલીન કાર્ય-કારણુના પ્રવાહ માનવાથી કાઇપણ જાતની અનુપપત્તિ છે જ નહિ. આવી પરિસ્થિતિમાં હોવા છતાં પણ જે દેષો આપવા તૈયાર થવું, તે જૈનદર્શનને ખરાખર રીતે ન જાણવાનું ફલ છે, જ્યારે કાઇપણ પ્રકારની અનુપપત્તિ જ નથી, ત્યારે દેષને અવકાશ જ કયાં રહ્યા ? ઉપર્યું કત છે પ્રકારના આસ્ત્રવા પણ મિચ્યાત્વ વિગેરના ઉત્તર શિદોના ઉત્કર્ષ-અપકર્ષની તરતમતાને લઇને અનેક પ્રકારના છે. તે આસ્ત્રવા પાતાની અન્દર સ્વસંવેદ્ય છે. અને બીજામાં ચૈષ્ટા હાશ અનુમેય છે, અને આગમ પણ તે વાતને સારી રીતે ટેકા આપતા હોવાથી આગમપ્રમાણથી પણ સિદ્ધ છે.

ઇતિ શસ્.

# બન્ધ તત્ત્વ-નિરૂપ**ણ**.

જેમ અગ્નિના કણીઓ લાહાના ગાળામાં પ્રવેશ કર-વાથી અગ્નિનાં પુદ્દગલા અને લાહાનાં પુદ્દગલા બન્ને આપસમાં આતપ્રાત થઇ જાય છે. અથવા દુધમાં પાણી નાખવાથી દુધનાં અને પાણીનાં પુદ્દગલા આપસમાં એકમેક થઇ જાય છે. તેમ રાગ-દેષના પરિણામથી પરિણત થયેલ આત્માના પ્રદેશા અને રાગાદિજન્ય અધ્યવસાય દ્વારા આવેલાં કર્મયાચ્ય પુદ્દગલાના આપસમાં આતપ્રાતરૂપે મળવારૂપ જે સંબન્ધ; તેનુ નામ જેમ ચીકાશવાળા શરીર ઉપર સૂક્ષ્મ ધૂળના સંખન્ધ સારી રીતે થાય છે, તેમ રાગ, દ્રેષ, અને માહેરૂપી ચીકાશ આત્માની ઉપર લાગવાથી ચીકાશવાળા થયેલા આત્માના પ્રદેશાની ઉપર કમેં ચાગ્ય પુદ્દગલ વર્ગ છા લાગવાથી તે બ'નેના જે એકમેક મળી જવારૂપ સંબન્ધ થવા તેનું નામ ખન્ધ સમજવું. અથવા મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય વિગેરે બન્ધહેતુજન્ય અધ્યવસાયોથી આદું થયેલ આત્માના પ્રદેશાની ઉપર યાગ વિશેષદ્વારા જે ઠેકાણે અવગાહીને રહેલ છે, તે ઠેકાણે ચારે બાજીમાં રહેલ સ્વમ અનન્તાનન્ત પ્રદેશવાળી કમેં યાગ્ય પુદ્દગલ વર્ગ છા એાના આપસમાં એકમેક મળી જવા રૂપ જે સંબન્ધ થવા; તેનું નામ બન્ધ તત્ત્વ સમજવું.

પ્ર૦ અમૃત્ત એવા આત્માની પાસે કર્મ પુક્રગલાને શહેલુ કરવા સારૂ જ્યારે હાથ, પગ વિગેરે કાઇપણ સામગ્રી છે જ નહિ, ત્યારે તે કેવી રીતે પુક્રગલાને ગ્રહણ કરે છે?

ઉ૦ જેમ ચીકાશવાળા ચીકણા શરીર ઉપર હાથ, પગ દ્વારા ધૂળ ચાત્યા સિવાય પણ સ્વાલાવિક રીતે ધૂળ લાગવાથી શરીર મિલન થઇ જાય છે. તેવીજ રીતે કર્મ અને જીવના સંબન્ધ અનાદિ કાળના હાવાથી દ્વાય અને પાણીની માફક ખંનેના એક પરિણામ થવાથી આત્મા પાતેજ કાર્મણ શરીરના સંબન્ધ દ્વારા કર્મોને ગ્રહણ કરવાના વ્યાપાર કર્યો કરે છે; તેમાં હાથ-પગની કંઇ જરૂર નથી, કિંચ-'સંસાસવસ્થામાં આતમા સવંથા અમૂર્ત જ છે' એમ તો અમે બીલકુલ માનતા

નથી. કિન્તુ 'કથ'ચિત્ મૂર્ત્ત પણ છે.' એવી જ્યારે અમારી માન્યતા છે; ત્યારે ઉપશું કત શંકા અજ્ઞાનજન્ય છે; એમ કહે-વામાં કંઇ પણ અડચણ નથી.

આવાં પ્રકારના સ્વરૂપવાળા બન્ધ એક છે, તો પણ કાર્યના લેદને લઇને પ્રકૃતિબન્ધ, સ્થિતિબન્ધ, અનુભાગબન્ધ અને પ્રદેશબન્ધ આવી રીતે તેના મૃળ ચાર લેદા પાડવામાં આવ્યા છે. જેમ ક્ર્રતા, નીચતા, પંડિતપણું, ઉચ્ચપણું વિગેરે કાર્યોના લેદને લઇને મનુષ્યામાં ભિન્નતા જેવામાં આવે છે. તથા ખાધેલા એક જાતના આહારના પેટમાં ગયા પછી વાતાશય, પિત્તાશય, કફાયશ વિગેરે આશ્યોને લઇને રસ, મળ, તેમાં રસથી રુધિર, માંસ, ચરળી, હાડકાં, વીર્ય વિગેરે વિભાગા જોવામાં આવે છે; તેમ અત્ર પણ તે એક છે, તા પણ કાર્યના લેદને લઇને તેના અનેક લેદા થાય છે, તેમ બન્ધતત્ત્વના ઉપર્શકત ચાર લેદા છે. હવે તે ચારેનું સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવે છે—

અધ્યવસાયવિશેષને લઇને આહાર-પરિદ્યામની માફક સ્થિતિ, અનુભાગ તથા પ્રદેશા ગહેલું કરવારૂપ જે કર્મના પરિદ્યામ થવા, તેનું નામ પ્રકૃતિબન્ધ બાલુનું.

આત્માના પ્રદેશાની સાથે લાગેલી કર્મ વર્મણાઓને સ્થિરતા સ'પાદન કરવા રૂપ જે પરિણામવિશેષ, અર્થાત્ અમુક માં આડલા વખત મુધી રહે અને અમુક આડલા મુધી રહે

એવી જઘન્ય, મધ્યમ, ઉત્કૃષ્ટ સ્થિરતાને સ'પાદન કરાવનાર પરિદ્યામવિશેષનું નામ સ્થિતિબન્ધ સમજવું.

પ્રાચાગિક કિયાદ્વારા ગ્રહણ કરેલ શુભાશુભ કર્મ ના પુક્ ગલાના તીન મન્દ રસરૂપે જે અનુભવ કરવા, અર્થાત્ સારા નરસા વિપાકરૂપે જે લાગવવા, તેનું નામ અનુભાગબન્ધ સમજવું.

ભાવાર્થ — આખાધા કાલને છાડી અન્ધ જયારશ્રી થયા, ત્યારથી જ સમયે સમયે વિચિત્ર પ્રકારનાં સુખ-દુ:ખરૂપે ખાંધેલાં કર્મપુદ્દગલાને ભાગવવાં; તેનું નામ અનુભાગ-ખન્ધ જાણવું.

પૂર્વોકત બન્ધનાં નિમિત્તાને લઇને કર્મ પુદ્દગઢાને એકઠાં કરવાં, તેને પ્રદેશબન્ધ સમજવા. સારાંશ-જે સ્થાનમાં આત્મા અવગાહીને રહ્યો હોય, તેમાં જે કર્મનાં પુદ્દગઢા રહેલાં હાય, તે જ અવ્યાએ રહેલાં નહિ. તેમાં પણ જે સ્નેહ ગુણવાળાં હાય, તે જ આત્માની સાથે એડાય, બીજાં નહિ, તેમાં પણ જે સ્થિર હાય, તે કામમાં આવી શકે, અને જે ગમનશીલ હાય, તે તો વેગવાળાં હાવાથી જવાનાં જ, અને તે પણ દરેક આત્માના પ્રદેશમાં એકેકા પ્રદેશ, અનન્તાનન્ત કર્મવર્ગણાનાં પુદ્દગઢાથી સંબદ્ધ છે. તેવી રીતે દરેક પ્રદેશોમાં સમજવું.

હવે તે ચારે અન્ધાનું કંઇક વિશેષ સ્વરૂપ અતાવવામાં આવે છે. પ્રકૃતિઅન્ધના મૂળ આઠ લેઠ છે. જ્ઞાનાવરહ્યીય, દર્શ નાવરણીય, વેદનીય, માહનીય, આયુષ્ય, નામ, ગાત્ર અને અન્તરાય આ આઠ લેદા છે.

#### જ્ઞાનાવરણનું સ્વરૂપ.

તેમાં જ્ઞાનાવરણીયના પાંચ લેક છે. ઇન્દ્રિયા અને મના-દ્વારા થતા એવા જે બાધ, તેનું નામમતિજ્ઞાન સમજવું; તેને શાકનારૂં કર્મ, તે મતિજ્ઞાનાવરણ કહેવાય.

શાશ્વદ્ધારા થતા બાધનું નામ શ્રુતજ્ઞાન છે, તેને રાકનાર્

જગતમાં રહેલ રૂપી પદાર્થોને સાક્ષાત્કાર કરાવનાર જ્ઞાનને અવધિજ્ઞાન કહેવામાં આવે છે. તેને રાકનારૂ કર્મ, તે અવધિજ્ઞાનાવરણ કહેવાય.

બીજાએ વિચાર માટે શહે છુ કરેલ મનાદ્રવ્યને સાક્ષાત-કાર કરાવનાર મન:પર્ય વજ્ઞાનને રાકનાર, તે મન:પર્યાય–જ્ઞાના-વરણ સમજવું.

તમામ લાકાલાકને સાક્ષાતકાર કરાવનાર કેવલજ્ઞાનને કખાવનાર કમેં નું નામ કેવલ-જ્ઞાનાવરણ સમજવું. જયાં સુધી તેના ઉદય હાય, ત્યાં સુધી કેવલજ્ઞાન કદાપિ થઇ શકે જ નહિ. આત્માના અસલી સ્વભાવ કેવલજ્ઞાન, તે જ મૂલગુણ છે; અને તેને કખાવનાર હે!વાથી કેવલ-જ્ઞાનાવરણને મૂલગુણધાતિ કહેવામાં આવે છે.

### દર્શનાવરણનું સ્વરૂપ

સામાન્ય-વિશેષ સ્વરૂપ પદાર્થના જે વિશેષરૂપે બાધ કરાવે, તે જ્ઞાન કહેવાય. સામાન્યરૂપે જે બાધ કરાવે, તે દર્શન કહેવાય. તેને રાકનારૂં કર્મ, તે દર્શનાવરણ સમ-જવું. તેના નવ લેદ છે. ચક્ષુદંશનાવરણ, અચક્ષુદંશના-વરણ, અવધિદર્શનાવરણ, કેવલદર્શનાવરણ, નિદ્રા, નિદ્રા-નિદ્રા, પ્રચલા, પ્રચલાપ્રચલા, સ્ત્યાનિધ્ધ આ નવ લેદ છે.

ચક્ષુદ્ધારા થતા સામાન્ય બાધને અટકાવનાર; કર્મ ચક્ષુ-દુ'શ'નાવરણ કહેવાય, ચક્ષુ સિવાય ચાર ુઇન્દ્રિયા અને મનાદ્વારા થતા સામાન્ય બાધને રાકનાર; કર્મ અચક્ષુર્દશ'ના-વરણ કહેવાય.

મૂત'-પુક્રગલ વિષયક સામાન્યરૂપે થતા સાક્ષાત્કારને રાકનાર, કમ' અવધિદર્શ'નાવરણ કહેવાય. લાકાલાક વિષયક સામાન્યરૂપે થતા સાક્ષાત્કારને રાકનાર, કમ', તે કેવલદર્શના-વરણ કહેવાય.

જેના ઉદયમાં સૂતેલા મનુષ્યને જગાડવામાં કલેશ ન થાય, કિન્તુ સુખેથી ઇસારા માત્રમાં જાગી જવા, એવી સ્વાપા-વસ્થાનું નિદ્રા નામ સમજવું.

જેના ઉદયમાં સૂતેલા મનુષ્યને જગાડવામાં લગાર દુ:ખ થાય અર્થાત્ લગાર કષ્ટથી જાગે, તેવી સ્વાપાવસ્થાને નિદ્રા– નિદ્રા કહેવાય છે. પ્રથમની સ્વાપાવસ્થા કરતાં આની અન્દર જગાડવામાં કલેશ થાય છે, એટલી જ માત્ર વિશેષતા છે. જેના ઉદયમાં ઉઠતાં બેસતાં જીવાને નિદ્રા આવ્યા જ કરે અને જગાડવામાં પણ પ્રથમની બે નિદ્રા કરતાં ક્લેશ વધારે થાય, તેવી સ્વાપાવસ્થાનું પ્રચલા નામ સમજવું.

જેના ઉદયમાં ચાલતાં રસ્તામાં પણ સ્વાપાવસ્થા પ્રાપ્ત થાય, જગાડવામાં પણ તેને ઉપરની ત્રણ કરતાં વધારે કષ્ટ પઢે, તે અવસ્થાવિશેષનું પ્રચલાપ્રચલા નામ સમજનું.

જેના ઉદયમાં દિવસે ચિન્તવેલ કાર્યોને રાત્રિમાં નિદ્રામાં ને નિદ્રામાં કર્યો કરે, પાતાને તેમાં કંઇ પણ ભાન રહે જ નહિ; અર્થાત્ હું શું કરૂં છું ? એ વાતના ખ્યાલ ખીલકુલ રહે જ નહિ, અને જગાડવામાં અત્યન્ત જખરજસ્ત દુઃખ થાય, તેવી સ્વાપાવસ્થાનું સ્ત્યાનહિં નામ સમજનું.

આ દરેક સ્વાપાવસ્થામાં દર્શનાવરણીય કર્મ ચૈતન્ય-શક્તિને દખાવી દે છે અર્થાત્ આત્માના ચૈતન્યરૂપે થતા પરિ-ણામને અટકાવી દે છે. તેમાં પણ ઉત્તરાત્તર સ્વાપાવસ્થામાં ચૈતન્યશક્તિના તરતમતાભાવરૂપે તિરાભાવ સમજવા.

નિદ્રા વિગેરે પાંચ પ્રકારનું દર્શનાવરણ કર્મ તો પ્રાપ્ત થયેલી દર્શનલિષ્ધને દખાવવામાં જ ઉદ્યમશીલ છે. અને અક્ષુર્દર્શનાવરણ વિગેરે ચાર કર્મ તા દર્શનશક્તિના ઉદયને જ અટકાવનાર હાવાથી તે દર્શનશક્તિના મૂલઘાતકરૂપ છે.

વેદનીયતું સ્વરૂપ.

વેદનીય કર્મના છે લેદ છે. એક સાત વેદનીય અને

બીજાં અસાતાવેદનીય, પુષ્યનાં પુક્રગલાના જે મુખરૂપે અનુભવ કરવા, તે સાતાવેદનીય કહેવાય. અને પાપનાં પુક્રગ-લાના જે દુઃખરૂપે અનુભવ કરવા, તે અસાતાવેદનીય કહેવાય.

• આ મની અન્દર સાતાવેદનીય કર્મ જો કે વૈષયિક સુખને પ્રાપ્ત કરાવનારૂ' છે; તા પણ વિષયાતીત અને સ્વસ'વેદા એવા આત્મીય સુખતું પ્રતિબન્ધક હાવાથી તે પણ નકામું જ સમ-જવું. જેમ કાઇ પાપટને સાનાના પાંજરામાં પૂરી તેને સારૂ સારૂં ખાવા આપે, છતાં પણ તે પાતાની સ્વતંત્ર મનાેબીષ્ટ લાલસાઓ પૂરી ન થવાથી તેને ખન્ધરૂપે માને છે. અર્થાત્ જ'ગલમાં સ્વેચ્છાએ વિચરવું, સ્વેચ્છાએ રમવું, સ્વેચ્છાએ ખાવું, પીવું વિગેર મનાકામનાઓ તેવા બન્ધનમાં પૂરી થતી ન હાેવાથી સાેનાના પાંજરાને પણ જેવી રીતે તે અન્ધનરૂપ માને છે; તેમ માક્ષાભિલાષી છવા પણ સાતાવેદનીય કર્મજન્ય વૈષ્યિક સુખ–સામગ્રીને પણ બન્ધનરૂપ માની તેને પણ છાડવાના પ્રયત્ન કરવા ભાગ્યશાળી થાય છે, અથવા જેમ તલવારની ધાર ઉપર લાગેલ મધને ચાટવા જતાં જો કે લગાર સ્વાદ તા આવે છે. તા પણ તે સ્વાદ કરતાં ચાટતી વખતે જીભ કપાતી હોવાથી તે સુખમાત્રા કરતાં દ્રઃખની માત્રા અધિક હેાવાથી તે બન્નેને ત્યાગ કરવામાં અધિક મુખ માને છે, તેમ અત્ર પણ સાતાવેદનીય કર્મજન્ય સુંખરૂપ વિપાક પણ ભન્ધનરૂપ હાવાથી તેના ત્યાગ કરવામાં જ ચાેગીએ સુખ માને છે. કેમકે આગળ સ્વસ'વેદ્ય વિષયાતીત આત્મીય મુખને મેળવવાની ખાતર જ તેઓના મુખ્ય ઉેશ છે. એટલા

માટે તેના ત્યાગ કરવા ઉદ્યમ કરે છે. જ્યાં મુધી વૈષયિક મુખતું સામ્રાજ્ય હાય, ત્યાં સુધી વેદનીય કર્મના ક્ષયથી પેદા શતું આત્મીય વિષયાતીત મુખ કદાપિ મળતું નથી; એ વાત ખાસ ખ્યાલમાં રાખવી.

### માહનીયનું સ્વરૂપ.

માહનીય કર્મના દર્શનમાહનીય અને ચારિત્રમાહનીય એ છે લેદા સમજવા તેમાં આત્માના જે શુદ્ધશ્રદ્ધાન ગુષ્યુ છે તેને દળાવનાર જે કર્મ, તે દર્શનમાહનીય કહેવાય અને શુદ્ધ નિર્મલ યમ, નિયમ, આસન, પ્રાણાયામ, પ્રત્યાહાર, ધારણા, ધ્યાન, સમાધિ વિગેર ભાવચાગની શુદ્ધ આચરણાને દખાવનાર કર્મને ચારિત્રમાહનીય કહેવામાં આવે છે. સારાંશ—સામાયિકાદિક સમભાવથી શુદ્ધ વર્તનરૂપ ઉચ્ચ ઉચ્ચતર કાંડીનાં નિર્મલ ચારિત્રને રાકનારા કર્મને ચારિત્રમાહનીય કર્મ કહેવામાં આવે છે.

તેમાં દર્શનમાહનીયના સમ્યક્ત્વમાહનીય, મિશ્યાત્વ-માહનીય અને મિશ્રમાહનીય આ ત્રણ લેદા છે. તેમાં અતત્ત્વમાં તત્ત્વબુહિનું નામ મિચ્યાત્વમાહનીય છે. અને તેવાં મિશ્યાત્વ-માહનીયનાં પુદ્દગલાને શુદ્ધ કરી તેમાંથી મિશ્યાત્વભાવને દૂર કરી જે અનુભવ કરવા તે સમ્યક્ત્વમાહનીય કહેવાય. દર્શન-માહનીય અને અનન્તાનુખન્ધિ કષાયા આ સાત પ્રકૃતિના બીલકુલ ક્ષય થવાથી થનારા શુદ્ધ નિર્મલ શ્રદ્ધારૂપ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વનું પ્રતિભન્ધક હોવાથી તથા સૂક્ષ્મતર પદાર્થમાં શ'કા પણ તેના ઉદયથી પેદા થતી હોવાથી તેનું સમ્યક્ત્વમાહનીય નામ રાખવામાં આવેલ છે.

જેમ કાઇ જંગલી મનુષ્યે કાઇપણ દિવસે નાલિયેર સિવાય અન વિગેરે બીજી કંઇ પણ ચીજ દેખેલી ન હોવાથી તેને અન વિગેરે પદાર્થો કાઇવાર જેવા છતાં પણ અન્નાનતાને લીધે તેની ઉપર રૂચિ અથવા અરૂચિ એ છેમાંથી કંઇપણ થતું નથી; તેમ શુદ્ધ દેવ, ગુરુ, ધર્મ ઉપર જેને પ્રેમ પણ ન શાય; અને અપ્રેમ પણ ન થાય; એવા જે અન્નાનજન્ય કર્મના પરિ-ણામ, તેને મિશ્રમાહનીય કહેવામાં આવે છે.

ચારિત્રમાહનીયના એ લેદા છે, કષાય અને નાકષાય. તેમાં પણ કષાયમાહનીયમાં માયા અને લાભ તા રાગસ્વરૂપ છે. તથા કાંધ અને માન દ્વેષસ્વરૂપ છે. કષાયાનું વર્ણુન આસવ તત્ત્વમાં કરેલું હાવાથી કરીથી અત્ર કરવામાં આવતું નથી, કેવલ નાકષાયનું જ સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવે છે. હાસ્ય, રતિ, અરતિ, ભય, શાક, જાગુપ્સા, પુરુષવેદ, સ્ત્રીવેદ અને નપુંસક-વેદ આ નવ લેદાનું નાકષાય નામ સમજનું.

જેના ઉદયમાં નિમિત્ત મળવાથી યા તો નહિ મળવાથી પછ હાસ્ય ઉત્પન્ન થાય, અર્થાત હાંસી, મશ્કરી વિગેર કામા કર્યો જ કરે, તે હાસ્યમાહનીય સમજવું. જેના ઉદયમાં ભાદા આ વ્યન્તર વિષયામાં આ સક્તિરૂપ પ્રેમ ઉત્પન્ન થાય, તે રિતિ માહનીય કહેવાય. જેના ઉદયમાં શબ્દાદિ વિષયામાં અપ્રેમ

ઉત્પન્ન થાય, તે અરતિમાહનીય કહેવાય. જેના ઉદયમાં રાવું, કુટવું, શાક વિગેરે કાર્ય કરવાનું મન થાય, તે શાકમાહનીય કહેવાય, જેના ઉદયમાં ત્રાસ ઉપજે-ભય ઘણા લાગે, તે લયમાહનીય કહેવાય. જેના ઉદયમાં શુભાશુભ વસ્તુમાં ઘૃણા પેદા થાય, તે જુગુપ્સામાહનીય કહેવાય છે. જેના ઉદયમાં કાઇપણ આકારવાળી સ્ત્રીને ભાગવવાની ઇચ્છા થાય, તે પુરુષવેદમાહનીય કહેવાય છે. જેના ઉદયમાં કાઇ પણ આકૃતિવાળા પુરુષને ભાગવવાની ઇચ્છા થાય, તે સ્ત્રીવેદમાહનીય કહેવાય અને જેના ઉદયમાં સ્ત્રી-પુરુષ ખન્નેને ભાગવવાની ઇચ્છા થાય તે નપુંસકવેદમાહનીય જાણવું.

હાસ્ય વિગેર નવ નાકષાયાના જે કષાયની સાથે સંખ-ને ન હાય, તા તે પાતાનું કાર્ય કદાપિ કરી શકવાના જ નહિ; નિરન્તર કષાયની સાથે સંખહ થઇને જ પાતાનું કામ કરે છે. માટે તે પણ ચારિત્રમાહનીય કહેવાય. ઉપર્યું કત માહ-નીય કર્મ પણ શુદ્ધ શ્રહાનરૂપ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વનું •તથા ચારિત્રમાહના ખીલકુલ ક્ષય થવાથી થતા પાતાના સ્વભાવમાં રમણતારૂપ સ્થિરતારૂપ ક્ષાયિક ચારિત્રનું પણ પ્રતિબન્ધક હાવાથી અને આત્માના મૂળ ગુણનું ઘાતક હાવાથી એને પણ મૂલગુણઘાતિ કહેવામાં આવે છે.

### આયુષ્ય કર્મ.

એક ભવથી બીજા ભવમાં જતાં જીવાને નિશ્વયથી જે કર્મ ઉદયમાં આવે, તેનું નામ આયુષ્ય કર્મ સમજવું. તેના મુખ્ય ચાર લેદા છે અને અવાન્તર ઘણા લેદા છે.

## નામકર્મનું વિવેચન.

નામકર્મના મુખ્ય છે તાલીશ લેદો છે. અને અવાન્તર ઘણુ લેદો થાય છે. ગતિનામ, જાતિનામ, શરીરનામ, અંગા-પાંગનામ, બન્ધનનામ, સંધાતનનામ, સંસ્થાનનામ, સંદેનન-નામ, સ્પર્શનામ, રસનામ, ગન્ધનાંમ, વર્ણનામ, આનુપૂર્વી-નામ, વિદ્ધાયાગતિનામ, પરાઘાતનામ, ઉચ્છ્વાસનામ, આ-તપનામ, ઉદ્યોતનામ, અગુરુલઘુનામ, તીર્થ કરનામ, નિર્માણ-નામ, ઉપઘાતનામ, ત્રસનામ, આદરનામ, પર્યાપ્તનામ, પ્રત્યેકનામ, સ્થિરનામ, શુભનામ, સુભગનામ, સુસ્વરનામ, આદેયનામ, યશઃકીર્તિનામ, સ્થાવરનામ, સૂસ્મનામ, અપર્યાપ્તનામ, સાધારણનામ, અસ્થિરનામ, અશુભનામ, દુર્ભ-ગનામ, દુ:સ્વરનામ, અનાદેયનામ અને અપયશઃકીર્તિનામ.

હવે તે દરેકનાં લક્ષણા સમજાવવામાં આવે છે. જે કર્મના ઉદયમાં અમુક ભવથી અમુક ભવમાં જવા માટે ગમન થાય, તે ગતિનામકર્મ સમજવું તેના ચાર ભેદ છે. દેવગતિ, મનુષ્યગતિ, તિર્યં ચગતિ અને નરકગતિ. અથવા સુખ-દુઃખના ઉપલાેગ કરવા સારૂ નિયમિત થનારા જે પરિણામવિશેષ; તે ગતિનામકર્મ સમજવું

અત્યન્ત થાંહી ચૈતન્યશક્તિના આવિલાવનું જે નિમિત્ત હાય, તે એકેન્દ્રિયજાતિનામ, એવી રીતે આગળ આગળ વધારે વધારે ચૈતન્યશક્તિના આવિલાવની જેમ જેમ સામગ્રી મળતી જાય;તેમ તેમ દ્વીન્દ્રિયજાતિ, ત્રીન્દ્રિયજાતિ,ચતુરિન્દ્રિય-23 જાતિ, પંચેન્દ્રિય જાતિ એવાં નામા પડતાં જાય છે. અથવા જેના ઉદયમાં આ એકેન્દ્રિય છે, અમુક દ્વીન્દ્રિય છે. એવા જે વ્યવહાર થાય છે; તેના નિમિત્તભૂત કર્મને પણ જાતિ કહે-વામાં આવે છે. તેના પાંચ લેકાે છે.

જેના ઉદયમાં આત્માને નિવાસસ્થાનરૂપ શ્રારીર પેદા થાય, તે શરીર નામકર્મ સમજલું. તેના પણ ઐાદારિક વિગેરે પાંચ લેદા છે.

જેના ઉદયમાં મસ્તક, હાથ, પગ વિગેર અંગાની તથા આંગળીઓ, તેની રેખા વિગેર ઉપાંગાની ઉત્પત્તિ થાય, તે અંગાપાંગ નામકર્મ સમજવું.

જેના ઉદયમાં ઐાદારિક વિગેરે શરીર યાેગ્ય પૂર્વે ગ્રહ્મણ કરેલાં અને વર્લમાનકાળમાં ગ્રહ્મણ કરાતાં એવાં પુદ્દગલાના આપસમાં એકમેક થવારૂપ સંબન્ધ કરવાની શક્તિ ઉત્પન્ન થાય, તે બન્ધન નામ કહેવાય; તેના પ'દર ભેદ છે.

જેમ દ'તાળી ઘાસ વિગેરને એકઠું કરે છે તેમ, જે કમેના સ'બન્ધથી એક્કારિક વિગેરે શકીરને ચાેગ્ય પુદ્દગલાને સમૂહ રૂપે એકઠાં કરાય, તે સ'ઘાતન નામકર્મ સમજવું, તેના પાંચ લેદા છે. અથવા નિયમિત પ્રમાણવાળા એક્ષારિક વિગેર શરીરને બનાવવાની ખાતર પુદ્દગલ વર્ગણા સમૂહને એકમેક કરવામાં જે કર્મ નિમિત્ત હાેય, તે સ'ઘાતન નામકર્મ કહેવાય.

જેના ઉદયમાં શરીરરૂપે બન્ધાતાં એવા પુદ્દગલામાં સમ-ચતુરસ વિગેરે આકારવિશેષ ઉત્પન્ન થાય, તે સંસ્થાન નામ-કર્મ સમજવું, તેના પણ છ લેદા છે. જેના ઉદયમાં અત્યન્ત ઘણી મજખૂત તથા તેનાથી ક'ઇ શાહી મજખૂત એવી રીતે મન્દ, મન્દતર ઘટતી શક્તિવાળાં હાડ-કાંના ખન્ધ શરીરમાં હાય, તે સંહનન નામકર્મ સમજ હું, તેના છ ભેદ છે. વજઝષભનારાચ, ઝષભનારાચ, નારાચ, અર્ધ નારાચ, કિલિકા અને સેવાર્ત્ત આ છ ભેદો સંહનન નામકર્મના છે.

મકેટમન્ધના જેવા ખન્ધવાળા હાડકાંતું નારાચ તામ છે. અને તેના ઉપર પાટાના આકારે ગાઠવાયેલ હાડકાતું વજ નામ છે. અને તેમાં પાટા ઉપર ખીલાના આકારે પરાવાયેલ હાડકાંતું કીલિકા નામ છે. આવી રીતે મજખૂત બન્ધથી ગાઠવાયેલ અશ્થિના ખન્ધ જેના શરીરમાં હાય, તેતું વજઋષમનારાથ સંહનન નામ સમજવું.

૭૫ર્શું કત બન્ધમાંથી પાટા ઉપર આવેલ ખીલીના આકારે હાઢકાના બન્ધ સિવાયના અસ્થિબન્ધ જેના શરીરમાં હાય, તેનું ઋષભનાશચ સંહનન નામ જાણવું.

ઉપરુષ્કત અન્ધમાંથી ખીલીના આકારે તથા પાટાના આકારે ગાઠવાયેલ હાડકાના અન્ધ સિવાય ખાલી મર્કેટઅન્ધના આકારે જ હાડકાંના અન્ધ જેના શરીરમાં હોય, તેનું નામ નારાચ સંહનન સમજવું.

એક બાજીએ મર્કેટબન્ધના આકારે હાડકું ગાઠવાયેલ હાય, અને બીજી બાજીએ તેવા બન્ધ ન હાય; આવી રીતે અશ્ચિના બન્ધ જેના શરીરમાં હાય, તેનું નામ અર્ધનાચાર સંહનન સમજવું. જેના હાડકાના બન્ધમાં ખાલી ખીલીના આકારે જ હાડકું ગાેઠવાયેલ હાય અને મર્ક ટ બન્ધ તથા પાટાના આકારે હાડકાંને ગાેઠવવા રૂપ બન્ધ ખીલકુલ ન હાય, તેવા અસ્થિબન્ધ જેના શરીરમાં હાય, તેનું કીલિકા સંહનન નામ સમજવું.

જેના શરીરમાં હાડકાં લાકડાના ભારાની માફક આપસમાં એક બીજાની સાથે અડકીને જ રહેલાં હાય, પરન્તુ તે સિવાય મર્ક ટબન્ધ વિગેરમાંથી કાઇપણ જાતના બન્ધરૂપે ગાઠવાયેલ ન હાય છતાં તેલમર્કન વિગેરે દ્વારા સેવા કરી ઠીકઠાક રાખ-વાથી કામમાં ઉપયોગી થઇ પડે, તેવા અસ્થિના બન્ધવિશેષનું સેવાર્ત્ત સંહનન નામ સમજવું.

જેના ઉદયમાં ઐાહારિક વિગેરે શરીરમાં કઠિનપણું, કાેમલપણું, સ્નિગ્ધપણું વિગેરે સ્પર્શવિશેષના આવિર્ભાવ થાય, તે સ્પર્શનામકર્મસમજવું.

જેના ઉદયમાં ઐાદારિક વિગેરે શરારમાં મીઠાપણું, ખારાપણું, કડુપણું વિગેરે રસના આવિલાવ થાય, તે રસ નામકર્મ સમજવું. સારાંશ-રસનામકર્મના ઉદયથી કાઇનું રુધિર ખારૂં પેદા થાય છે, કાઇનું મીઠું પેદા થાય અને કાઇનું કડવું હોય છે, એવી રીતે દરેક ધાતુમાં સમજવું.

જેના ઉદયમાં ઐાદારિક વિગેરે શરીરમાં સુગન્ધિપણાના તથા દુર્શન્ધિપણાના આવિભાવ થાય, તેનું ગન્ધનામકર્મ સમજવું.

જેના ઉદયમાં ઐાહારિક વિગેરે શરીરમાં કાળાપણું,

સફેદપણું, પીળાપણું, લીલાપણું, રાતાપણું આવા પ્રકારના વર્ણુંના પ્રાદુર્ભાવ થાય, તે વર્ણુનામકર્મ સમજવું.

જીવ વર્તમાન ગતિમાંથી નીકળીને જયાં ઉત્પન્ન થવાનું સ્થાન હોય ત્યાં સુધી પહોંચ્યાે ન હોય, ત્યાં જવાની ઇચ્છાવાળા તથા જન્મ વિનાના જીવને પાતાના ઉત્પત્તિસ્થાનમાં જ્યાં સુધી ન પહોંચાય, ત્યાં સુધીની વચલી વિશેષ અવસ્થા જેના ઉદયથી મળે છે; તેનું નામ આનુપૂર્વી નામક મેં સમજનું. અથવા કેટલાક આચાર્યાના તે વિષયમાં એવા અભિયાય છે, કે નિમાં વામક મેં અનાવેલાં અંગાપાંગાને યાગ્ય સ્થાનમાં એઠવવાનું કામ આનુપૂર્વી નામક મેનું છે.

જેના ઉદયમાં અવકાશદાનરૂપ આકાશમાં હ્ર'સ વિગેરેની માક્ષક સારી ચાલથી ચાલવાની અને ઉ'ટ તથા ગદેં ભ વિગેરેની માક્ષક ખરાખ ચાલથી ચાલવાની શક્તિ ઉત્પન્ન થાય, તે વિહાયાગતિ નામકર્મ સમજવું.

જેના ઉદયથી દેખવા માત્રમાં સભ્ય લાકાને એક્દમ ક્ષાેલ ઉત્પન્ન થાય તથા બીજાની પ્રતિભાના એકદમ પ્રતિઘાત થાય, અર્થાત્ તેને જેવાથી સભાના લાકાને એકદમ ક્ષાેલ થાય, અને યુક્તિઓ પણ યાદ ન આવે, તે પરાઘાત નામકર્મસમજવું.

જેના ઉદયમાં શ્વાસાચ્છ્વાસના આવિર્ભાવ થાય, તે ઉચ્છ્વાસ નામકર્મ સમજવું. અથવા શ્વાસાચ્છ્વાસને ચાય, તે યુક્રગલાને ગહાયુ કરવાના સામર્થ્યમાં જે નિમિત્ત હાય, તે પથુ તે નામકર્મ સમજવું.

જેના ઉદયમાં, પાતે ક'ડા સ્વભાવવાળા હાય, તા પથ

દેખાવથી બીજાને તાપ પેદા થાય, તે આતમ નામકર્મ સમ-જવું. તેના ઉદય સૂર્યમ ડલવર્તિ બાદર પૃથ્વીકાયના જીવામાં જાણવા.

ં જેના ઉદયમાં ચંદ્રની જેમ શરીર શીતલ પ્રકાશવ'ત હોય, તે ઉદોતનામકર્મ જાણુતું.

જેના ઉદયમાં અગુરુલઘુ નામના પરિદ્યામ પેદા થાય, तेनु' નામ અગુરુલઘુ નામકર્મ સમજવું. ભાવાર્થ—નિશ્ચયનયની અપેક્ષાએ તો કાઇ પણ જીવ ગુરુ પણ નથી, તેમ લઘુ પણ નથી. કિન્તુ અગુરુલઘુ પરિદ્યામવાળા છે. અને વ્યવહારનથની અપેક્ષ એ કું શુ વિગેરે કેટલાંક જીવાનાં શરીર અગુરુલઘુ છે. અને કેટલાંક હાથી વિગેરેનાં શરીર લઘુપિણામવાળાં છે. અને કેટલાંક અગ્તિકાય વિગેરેનાં શરીર લઘુપિણામવાળાં છે. અને કેટલાંક અગ્તિકાય વિગેરે જીવાનાં શરીર ગુરુલઘુ પરિદ્યામવાળાં છે; આથી એ ભાવ નીકળ્યા કે અગુરુલઘુ પરિદ્યામ જીવાને છે; એવું કથન નિશ્ચયનયના અભિપ્રાયે સમજવું, અને વ્યવહારનયના અભિપ્રાયે તો જીવના શરીરમાં ચાર પ્રકારના પરિદ્યામાં સંસવી શકે છે.

જેના ઉદયમાં ત્રણે ભુવનના જીવોને પણ અમુક વ્યક્તિ પૂજનીય થઇ પડે, અર્થાત્ ત્રણ જગતના તમામ જીવોને જેથી શિરસાવન્દ્ય હોય, ધ્યેય હોય, ઉપાસ્ય હોય, સ્તેાતવ્ય હોય, તે તીર્થ કર નાલકમે સમજવું. અને તેના મુખ્ય ઉદય તા કૈવલિ-અવસ્થામાં જ હોય.

પ્રાસાદ વિગેરે ખનાવવાની કલામાં કુશ**લ** સુતાર વિગે-

રેની માફક જેના ઉદયમાં શરીર, અંગાપાંગ વિગેરે નામકર્મદ્વારા પેદા થયેલ અવયવાને ગાઠવવાની કુશલતા પેદા થાય અર્થાત અમુકને અમુક ઠેકાણે ગાઠવવું અને અમુકને અમુક ઠેકાણે ગાઠવવું વિગેરે કામ કરવાની શકિત ઉત્પન્ન થાય, તેનું નામ નિર્માણ નામકર્મ સમજવું.

જેના ઉદયમાં લાંબા દું કા શરીરના અવયવા દ્વારા પાતાના એક અવયવથી બીજા અવયવામાં ઉપવાત થાય, તે ઉપઘાત નામકર્મ સમજવું.

જેના ઉદયમાં ત્રસપહાની પ્રાપ્તિ થાય અર્થાત્ દ્વીન્દ્રિય વિગેર ત્રસનામકર્માદયવર્તિ જવામાં ઉત્પત્તિ થાય, તેતું નામ ત્રસ નામકર્મ સમજવું.

જેના ઉદયમાં સ્થૂલ શરીરરૂપ બાદરપણું પેદા થાય, તેનુ° નામ બાદરનામકમે જાણવું.

જેના ઉદયમાં આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિય, શ્વાસાછ્વાસ, લાષા અને મન, આ છ તે ચાગ્ય પુદ્દમક્ષાને ગહુલ કરવાની અને તેને તે રૂપે પરિસ્તુમાવવાની શકિલ પેકા થાય, તેનું નામ પર્યાપ્તિના મકર્મ જાસુવું. આ છ પર્યાપ્તિનું પણ કંઇક વિવેચન કરવામાં આવે છે—

શરીર, ઇન્દ્રિયા, વચન, મન અને પ્રાધાયાનને યાવ્ય પુદ્દગલ દ્રવ્યાને ગ્રહણ કરવાની ક્રિયાની પરિસમાપ્તિ જે દ્વારા થાય, તેતું નામ આહારપર્યાપ્તિ સમજવું:

પાતાને ઉચિત ગ્રહણ કરેલ આહારવર્ગણા દ્રવ્યના જાદા જાદા મલ-રસરૂપે પરિણામ જેના ઉદયથી થાય, તેને શરીરપર્યાપ્તિ કહેવામાં આવે છે. અથવા રસરૂપે પરિ-શ્રુત થયેલ આહારના શરીરરૂપ પરિશ્રુામ જે દ્વારા થાય, તે પશ્રુ શરીરપર્યાપ્તિ નામકર્મ જાશ્રુલું.

ધાતુરૂપથી પરિણત થયેલ આહારના ઇન્દ્રિયરૂપ પરિ-ણામ જેના ઉદ્દયથી થાય,તે ઇન્દ્રિયપર્યાપ્તિ નામકર્મ સમજવું.

શ્વાસો ચ્છ્વાસને યાગ્ય પુદ્દગલ દ્રવ્યાને શ્રહણ કરવાની અને તેને તે રૂપે પરિણુમાવીને ત્યાગ કરવાની શક્તિ જેથી ઉત્પન્ન થાય, તે પ્રાણાપાન પર્યાપ્તિ કહેવાય એવી રીતે ભાષા અને મનમાં પણ જાણી લેવું.

જેના ઉદયમાં જીવનાં શરીર જાૃદાં જાૃદાં હોય, તે પ્રત્યેક નામકર્મ સમજવું.

જેના ઉદયમાં દાંત વિગેરે સ્થિર રહે, હાલે ચાલે નહિ, તે સ્થિર નામકર્મ કહેવાય.

જેના ઉદયમાં ઉત્તમાંગ ( મસ્તક ) વિગેરે અ'ગાપાંમ પૂજનીય ખની જાય, તે શુલનામકર્મ સમજવુ'.

જેના ઉદયમાં સાભાગ્યપણું પ્રાપ્ત થાય, તે સુભગનામકર્મા સમજવું.

જેના ઉદયમાં મધુર સ્વર પ્રાપ્ત થાય, તે સુસ્વર નામ-કર્મ સમજવું.

જેના ઉદયમાં જનસમુદાયમાં વચન પ્રામાણિકપણે મનાય, અને દેખવા માત્રમાં લાકા ઉભા થઇ આદર-સન્માન નમસ્કાર,વિગેરે કરે અને તેતું વચન પણ લાકમાં ઘણું જ પ્રિયંકર થઇ પડે, તે આદેય નામકર્મ જાણુવું. જેના ઉદયમાં પ્રસિદ્ધિ થણી થાય, ગુણાત્કી તેન, પ્રશંસા વિગેરે બહુ થયા કરે, તે યશઃ કીર્તિ નામકમે જાણવું.

આ ત્રસદશકથી વિપરીતરૂપે સ્થાવરદશકનું સ્વરૂપ જાણવું.

## ગાત્રકર્મનું સ્વરૂપ

જેના ઉદયમાં આર્ય દેશ, ઉત્તમ જાતિ, ઉત્તમ કુલ, ઉત્તમ સ્થાન, સત્કાર, ઐશ્વર્ય વિગેરે ઉત્કૃષ્ટ સામગ્રી મળે, તે ઉચ્ચ ગાત્ર કહેવાય, અને જેના ઉદયમાં આથી ઉલડી સામગ્રી મળે તે નીચ ગાત્ર જાણવું.

### અન્તરાયનું સ્વરૂપ

જેના ઉદ્યયમાં સારા લેવાવાળા તયાર હાય, પાસે દ્રવ્ય પણ વિદ્યમાન હાય, તથા એને દેવામાં મહાક્ળ મળે છે. એવું જાણતા પણ હાય, છતાં દાન દેવાની ઇચ્છા ન થાય, તે દાનાન્તરાય કહેવાય.

જેના ઉદયમાં અન્ન, પાન, માલા, ચન્દન, તેલ, અત્તર વિગેર અનેક પ્રકારની સુન્દર વસ્તુઓ તૈયાર હાય, પણ તેના ભાગ કરી શકે જ નહિ, તે ઉપભાગાન્તરાય કહેવાય.

જેના ઉદયમાં અનેક પ્રકારના લાભા થવાની તૈયારી પણ હાય, હમણાં મળશે; એમ જાણવામાં પણ હાય, પરન્તુ તે મળી શકે જ નહિ, અર્થાત્ કાઇ તેવા પ્રકારનું વિધ્ન વસમાં આવવાથી ધારેલું કામ પાર પડી શકે જ નહિ, તે લાભાન્ત-રાય કહેવાય. જેના ઉદયમાં ઉત્સાહના પ્રતિઘાત થાય, પાતાનું વીર્ય ફારવી શકે જ નહિ. અથવા ખલિષ્ઠ હાેવા છતાં પણ ઉદ્યમ કરવાનું મન ન થાય તે વીર્યાન્તરાય કહેવાય.

એવી રીતે બન્ધ તત્ત્વના અવાન્તર ઘણા લેકાે છે. તેનું વિસ્તારથી વિવેચન કર્મચન્થ, કર્મપ્રકૃતિ, પંચસંગ્રહ, ક્ષાકપ્રકાશ વિગેરે ચન્થામાં કરવામાં આવેલ છે, અહીં તા માત્ર દિગ્દર્શન સમજ્લું. ઇતિ શમ

### સંવર તત્ત્વનું નિરૂપણ.

મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય, યાગ વિગેરે આસવદ્વારા આવતાં કર્મ પુદ્દગલાને અઠકાવવામાં જે નિમિત્ત હાય, તે સવર સમજવા. તેના બે લેદ છે. એક દ્રવ્યસ વર અને બીજો લાવ-સ વર. શહ્યુ કરવા લાયક કર્મ પુદ્દગલાને અઠકાવનાર જે પરિશામવિશય, તેને દ્રવ્યસ વર કહેવામાં આવે છે.

સ'સાર સ'પાદનમાં સાધનભૂત મિથ્યાત્વ વિગેરે સંબન્ધિ કિયાએોના ત્યાગ કરવામાં કારણરૂપ જે પરિણામવિશેષ, તેને ભાવસ'વર કહેવામાં આવે છે. સૂક્ષ્મ બાદર ચેલ્યનિરાધ કાલમાં સર્વથા સ'વર થઇ શકે છે. અને ચારિત્રની પ્રાપ્તિથી **લઇને** ત્યાં સુધીના બાકીના સમયમાં દેશથી સ'વર જાણવા.

ભાવાર્થ-જે સામાયિક વિગેરે ચારિત્રથી યુક્ત હાય, તથા જેણું તત્ત્વાના પરિચય સારી રીતે કર્યો હાય, અને સ'સાર સમુદ્રને તરવાની જેને ચાહના હોય, એવી વ્યક્તિઓને જો કે સર્વ'થા સ'વરની સામગ્રી પાસે ન હોવાથી, સર્વ'થા સ'વર થઇ શકતો નથી. તો પણ સર્વ પ્રમાદનાં સ્થાના ત્યાગ કરવાથી ખુશીથી દેશસ'વર થઇ શકે છે. તે સ'વર—સ'પાદનના ઉપાયા હવે ખતાવવામાં આવે છે. ગુપ્તિ, સમિતિ, ધર્મ, અનુપ્રેક્ષા, પરિષહજય, ચારિત્ર વિગેરે સ'વર—સ'પાદનનાં નિમિત્તા સમજવાં.

# ગુસિનું સ્વરૂપ.

વાસ્તિવિક શ્રદ્ધા તથા યથાર્થ જ્ઞાનવાળા પુરુષે મન વચન અને કાયાના વ્યાપારાને, વીતરાગપ્રણીત શાસામાં અતાવેલ માર્ગોમાં સ્થાપન કરવા, તેનું નામ ગુપ્તિ સમજવું.

ભાવાથં — દરેક પ્રકારની કલ્પનાજાળાને છાંડી સમભાવમાં લીન કરીને મનના વ્યાપારાને આત્માના સ્વરૂપ ચિન્તનમાં જે જોડવા, સંજ્ઞા વિગેરના પરિહાર પૂર્વં ક વચનના વ્યાપારાને અને કરવા, અને કાયાના વ્યાપારાને સુલું, એસલું, લેવું, મૂકવું, ચાલવું વિગેરે ક્રિયામાંથી હઠાવીને નિયમમાં રાખવા, તેનું નામ ગુપ્તિ સમજવું.

# સમિતિનું સ્વરૂપ

નિરવધ શુદ્ધ પ્રવૃત્તિનું સમિતિ નામ સમજવું. ભાવાર્થ—ખીજા જીવાને વ્યાઘાત ન થાય, તેવી રીતે ઉપયોગ પૂર્વક દિવસની અંદર સૂર્યનાં કિરણાએ ફરસેલા માર્ગમાં યુગપ્રમાણ દૃષ્ટિ રાખીને ચાલવું, તે ઇયાં સમિતિ. હિતકારી, પરિમિત, સંદેહ ન ઉપજે તેવું નિસ્વલ વચન છે!લવું, તે ભાષાસમિતિ. આહારના છે'તાલીશ દોષ ટાળી નિદાષ અન્ન, પાત્ર વિએરની જે ગવેષણા કરવી, તે એષણાસમિતિ જાણ્વી. સંચમમાં ઉપકારી ઉપકરણાને દૃષ્ટિપૂર્વં ક પ્રતિલેખના કરીને લેવા—મૂકવાની જે ક્રિયાએ! કરવી, તે આદાનનિક્ષેપ સમિતિ જાણ્વી. જીવ—જન્તુરહિત નિજી વ રથાનમાં જોઇને તથા પૃંજીને મલ, મૂત્ર વિએરના ત્યાં ગ કરવો, તે ઉત્સર્ગ સમિતિ જાણ્વી.

## ધર્મનું સ્વરૂપ.

દુર્ગ તિમાં પડતા જીવોને ત્યાંથી અટકાવીને સફગતિમાં જે પહોંચાઉ, તે ધર્મ કહેવાય; અથવા અલ્યુદયમાં તથા નિઃશ્રેયસમાં જે સાધનભૂત હાય, તે ધર્મ કહેવાય. ભાવાર્થ — ધીરે ધીરે આત્માને ઉજ્ઞત દશામાં પહોંચાડીને માક્ષસાધનની તમામ સામગ્રીને મેળવી આપે, તે ધર્મ કહેવાય. ક્ષમા, માર્કવ, આજેવ, શાચ, સત્ય, સંયમ, તપસ્યા, ત્યાગ, આકિંચન્ય અને પ્રદ્માગર્થ આ દશ તેના લેઠો જાણવા.

કાંધના ઉદયનાં નાિમત્તાને જે અટકાવી રાખે, તે ક્ષમા સમજવી.

મદ, ગર્વ, અભિમાન, અહંકાર, માન આ તમામ માનના પર્યાયા સમજવા. તેના હદયનાં નિમિત્તાને જે અટકાવે, તેને માદંવ કહેવામાં આવે છે. માયાના ઉદયનાં નિમિત્તાને જે અટકાવી રાખે, તે આજેવ કહેવાય.

મનની શુદ્ધિનાં કારણાને શાચ કહેવામાં આવે છે.

આગમમાં ખતાવેલ માર્ગના અનુસારે પ્રવૃત્તિ કરાવનારૂં, જેથી લોકોને સારી રીતે સમજણ પડી શકે, અને જે બાલવાથી ખીજાને સંશય પેદા ન થાય તેવું અને દેશ, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવથી ઉચિત તથા અહેત્ શાસનમાં પ્રશસ્ત તથા વાચના, પ્રચ્છના, પ્રશ્નોત્તર વિગેરમાં નિરવદ્ય રૂપ જે વચન ખાલવું, તે સત્ય કહેવાય.

ઈયાં સમિતિ વિગેરમાં પ્રવર્તમાન વ્યક્તિએ એકેન્દ્રિય વિગેર જ્વાને પીડા પેદા ન થાય તેવી રીતે જે વર્તવું, તે સંયમ કહેવાય-

तपस्यानु स्वइप निक शतत्वमां क्रहेवाशे.

વસ્તુ યાસે વિદ્યમાન હેાવા છતાં પણ વાસ્તવિક જ્ઞાન-પૂર્વ'ક તેનું સ્વરૂપ જાણીને જે ત્યાગ કરવા, તે ત્યાગ કહેવાય.

આહ્ય આભ્યન્તર વસ્તુમાં જે મમતાને છેાડવી, અર્થાત્ ધર્મનાં ઉપકરણ વિગેરે કાૈક પણ ચીજમાં મૂર્ણ ન રાખવી, તેતું નામ આકિંચન્ય કહેવાય.

વ્રતની પરિપાલના માટે તથા જ્ઞાનની અભિવૃદ્ધિને માટે અને કષાયના પરિપાક કાજે જે ગુરુકુલમાં રહેવું, તે **પ્રદા**ચર્ય સમજવું.

### ભાવનાનું સ્વરૂપ.

સમ્યગ્ જ્ઞાનપૂર્વંક પદાર્થનું જે ચિન્તન કરવું, તે ભાવના જાણુવી.

તમામ પ્રકારના સંચાગ વિગેરે તમામ ચીજો પર્યાયા-ર્થિક નયથી નશ્વરશીલ છે–કાઇ પણ સ્થિર રહેવાની નથી. એવા જે વિચાર કરવા, તે અનિત્યભાવના કહેવાય.

જેમ સિંહના મુખમાં સપડાયેલ મુગના આલકનું કાઇ શરણ નથી, તેમ જન્મ, જરા, વ્યાધિ, મરણ, પ્રિયવિયાગ, અપ્રિયસંયાગ વિગેરથી ઉત્પન્ન થયેલ દુ:ખથી ગસ્ત જીવાને સંસારસમુદ્રમાં કાઇ પણ શરણ નથી અને કાઇ પણ અચાવનાર નથી. એવા જે વિચાર કરવા, તેને અશરણભાવના કહે-વામાં આવે છે.

રાગ, દેષ, માહ દારા જીવા અનેક પ્રકારનાં દુ: ખાને પ્રાપ્ત કરે છે, માટે સ'સારમાં ઘણું જ કષ્ટ છે. એવા જે વિચાર કરવા, તે સ'સારભાવના કહેવાય. એવી રીતે વિચાર કરતાં સ'સારથી ભય પેદા થાય છે. અને તેથી નિવે'દ થાય છે. અને તે દ્વારા સ'સારના ત્યાગ કરવામાં મન પ્રાત્સાહિત થાય છે.

હું એકલાે છું, એકલાે મરવાના, એકલાે ઉત્પન્ન થવાનાે, મારૂં કાેઇ નથી, હું કાેઇનાે નથી. એવી રીતે જે વિચાર કરવાે, તે એકત્વભાવના સમજવી.

શરીર જૂ દું છે. હું ન્યારા છું. મારામાં અને એનામાં

કથ' ચિત લેકાલેક પાશું જ્યાં સુધી સ'સારાવસ્થા છે, ત્યાં સુધી તે રહેવાનું; એવા જે વિચાર કરવા, તે અન્યત્વ ભાવના જાણવી.

શરીરનું આઘકારણ શુક્ર અને શાિશ્વત તે પણ ઘણું અશુચિ છે. કવલ આહારથી ખાંધેલા આહાર પ્રથમ શ્લેષ્મરૂપ થાય છે દ્રવીભૃત થયેલા આહાર અત્યન્ત અશુચિ માલૂમ પડે છે. તેવા દ્રવીભૃત આહારને પિત્તાશય પકાવી દે છે અને વાતાશય મલ તથા રસરૂપે તેના વિભાગ કરી આપે છે. ઉત્તરાત્તર અશુચિ પરિશામ થતા હાવાથી ઉત્તર કારણા પણ અશુચિરૂપ છે. તથા કાન, નાસિકા, ગુદ્દા, ઉપસ્થ વિગેરે પણ કેવલ અશુચિના જ ભાજન છે. તથા કલલ, અર્ખુદ, પેશી વિગેરે કમથી બનતા શરીરની ગર્ભાવસ્થાઓ વિગેરે પણ અશુચિ પરિશામરૂપ જ છે અને મલના ઉદ્દલવ તા ઘણા જ અશુચિ છે. આ પ્રકારે શરીર વિષે જે ચિન્તન કરવું, તે અશુચિલાવના સમજવી.

મન, વચન અને કાયાના યેાગ દ્વારા શુભાશુસ કર્મના આગમન વિગેરેના વિચાર કરવાે, તે આસવભાવના **જાણવાે**.

જે જે ઉપાયથી જે જે આસવના અટકાવ થાય, તે તે ઉપાયોના જે વિચાર કરવા, તે સંવરભાવના સમજવી ક્ષમાથી ક્રોધને, મૃદુપણાથી માનને, ઝજીપણાથી માયાને, સંતાષથી ક્ષાભને, અખંડ સંયમથી વિષયાને, ગુપ્તિથી યાગના વ્યાપા-રાને, અપ્રમાદથી પ્રમાદને, સાવદાના ત્યાગથી અવિરતિને, સમ્યગ્દર્શનથી મિચ્યાત્વને, અને શુભ ભાવસુક્ત સ્થિર ચિત્તથી

આર્લ –રૌદ્ર ધ્યાનને રાેકી શકાય છે. આવી રીતે પ્રતિપક્ષીના ખલને અટકાવવાથી સંવર–સામગ્રી પુષ્ટ થાય છે.

સંસારના કારણુરૂપ કર્મો ઉપાયથી અથવા પાતાની મેળે પરિપાક થવાથી આત્માથી જૂદાં થાય છે. એવા જે વિચાર કરવા, તે નિજરાભાવના જાણુવી.

પંચાસ્તિકાયરૂપ લોક છે. તેને કાઇએ બનાવ્યા નથી, તેમ કાઇએ પકડી રાખ્યા પણ નથી, કિન્તુ આકાશને અવ-ગાડીને રહેલ છે. એવા જે વિચાર કરવા, અથવા ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ, વિનાશરૂપ અનેક પરિણામથી યુક્ત પંચાસ્તિકાય-રૂપ લાક છે. એવા જે વિચાર કરવા, તેને લાકનાવના કહે-વામાં આવે છે.

પુષ્યના ઉદયથી મનુષ્યજન્મ વિગેરે સારી સામગી મળવા છતાં પણ વીતરાગપ્રણીત તત્ત્વોમાં શ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યગ્ દર્શન દુર્લભ છે. એવા જે વિચાર કરવા, તેને બાધિદુર્લભ-ભાવના કહેવામાં આવે છે.

ધર્મના આલંભનથી જીવા સંસાર-સમુદ્રમાં પડી શકે જ નહિ, એવા જે વિચાર કરવા, તેને ધર્મ લાવના કહેવામાં આવે છે.

આવી રીતે વિચાર કરવાથી આસવાના અટકાવ જરૂર થાય છે. માટે ભાવના પણ આસવના નિરાધરૂપ સ'વરતું ખાસ કાર**ણ છે.** એ જરૂર ખ્યા**લમાં** રાખવું.

## પરિષહજયનુ' સ્વરૂપ.

સમ્યગ્ દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્રરૂપ માક્ષમાર્ગથી પતિત ન થવું એ જ જેને પ્રયોજન હોય, તેઓએ કમોની નિર્જશ માટે અથવા માક્ષને માટે ક્ષુધા, તૃષ્ણા, શીત, ઉષ્ણુ, દંશ, મશક વિગેરેથી થતી બાધાઓને વૈરાગ્ય અને જ્ઞાનપૂર્વક જે સહન કરવી, તે પરિષદ્ધા કહેવાય. તેના બાવીસ (૨૨) લેદા છે. સારાંશ—આગમમાં અતાવેલ વિધિ પ્રમાણે પેટ અને આંતર- હાને દાહ કરનારી ક્ષુધાને શાન્ત કરે, પરન્તુ અશુદ્ધ આહારની બીલકુલ ચાહના ન કરે, એવી રીતે વર્તવાથી ક્ષુધાપરિષદ જીતાય છે. એવી રીતે દરેક પરિષદ્ધમાં યથાયાગ્ય રીતે જાણી લેવું. આવા પ્રકારના પરિષદ્ધ પ્રમાણે આસ્ત્રોને અટકાવવામાં નિમિત્તરૂપ હાવાથી તે પણ સંવરમાં ખાસ ઉપયોગી છે, એ ખરાબર ધ્યાનમાં રાખવું.

## ચારિત્રનું સ્વરૂપ.

સંસાર સંપાદનમાં સાધનભૂત મિશ્યાત્વ, અવિરતિ કષાય અને યોગના વ્યાપારાના નાશ કરવામાં જે કારણ હોય, અને જે દ્વારા માેક્ષ ખરાખર રીતે પ્રાપ્ત કરી શકાય, એવા આત્માના પરિણામવિશેષને ચારિત્ર કહેવામાં આવે છે, તેના પાંચ લેઠ છે. સામાયિક, છેદાપસ્થાપનીય, પરિહારવિશુહિ, સૂક્ષ્મસંપરાય અને યથાખ્યાત.

જે અવસ્થામાં રાગ-દ્વેષની પરિષ્યુતિના તથા આત્ત'-24 રાૈદ્રધ્યાનના અને તમામ સાવઘ વ્યાપારના ત્યાગ હાય, તે અવસ્થાવિશેષનું નામ સામાયિક સમજનું.

જે અવસ્થામાં વિશુદ્ધતર પરિણામ પૂર્વક મહાવ્રતાને ગ્રહણ કરી નિર્મલ ભાવમાં વર્તવું, તે અવસ્થાવિશેષનું નામ છેદ્દાપસ્થાપનીય સમજવું.

જે અવસ્થામાં વિશેષ પ્રકારની તપસ્યા દ્વારા સર્વ સાવઘના ત્યાગરૂપ વિરતિના પરિણામમાં ખૂબ વિશુદ્ધતા સંપાદન કરાવી શકાય, એ અવસ્થાવિશેષનું નામ પરિદ્ધાર-વિશુદ્ધિ ચારિત્ર સમજવું.

અપ્રમત્તભાવ, શુકલધ્યાન વિગેરે નિર્મલ સામગ્રી દ્વારા ઉત્તમ સંહનન ગુણશ્રેષ્ઠિમાં ચઢતાં ચઢતાં દરામી ગુણશ્રેષ્ઠિ મુધી પહેાંચતાં જે વિશુદ્ધતર પરિણામ વર્તતા હાય, તેવા પરિ-ણામવિશેષનું નામ સૂક્ષ્મસંપરાય ચારિત્ર સમજવું.

સમ્પૂર્ણ ચારિત્રમાહને દખાવવાથી અથવા ક્ષય કરવાથી અત્યન્ત નિર્મલ ખની ગયેલા જે આત્માના પરિણામવિશેષ, તેને યથાખ્યાત ચારિત્ર કહેવામાં આવે છે.

ઉપર્યું કત તમામ પ્રકારની સામગ્રી આસવને રાક-વામાં મુખ્ય સાધનરૂપ હોવાથી તેતું સંવર નામ આપવામાં આવ્યું છે.

## નિર્જરા તત્ત્વનું નિરૂપણ.

તપસ્યા વિગેરેથી પરિષકવ થયેલાં કર્મ પુદ્દગક્ષાને આત્માના પ્રદેશાથી અનાં કરવાં, તે નિર્જરા કહેવાય.

### તપસ્યાનું લક્ષણુ.

જે દ્વારા નવીન આવતાં કર્મ અટકી જાય અને પૂર્વે એકઠાં કરેલ કર્મોના નાશ થાય, તેને તપ કહેવામાં આવે છે. સારાંશ—બાદ્ય આભ્યન્તર તપસ્યાઓ કરવાથી કર્મ શુષ્ક—રસ વિનાનું અને સ્નેહ રહિત થઇ બન્ધનથી છૂટી જાય છે. અર્થાત્ નવાં કર્મો બન્ધાતાં નથી અને પુરાણા બાંધેલાં કર્મોના ક્ષય થવાથી નિર્જરા થાય છે; માટે તપસ્યાથી નિર્જરા થાય છે તેમ કહેવામાં આવે છે. આ પ્રકારે નિર્જરાના કારણભૂત તપના છે લેદ છે. એક બાદ્ય તપ અને બીજું આભ્યન્તર તપ.

#### બાહ્યતપ.

તેમાં બાહ્યતપના છ લેક છે. અનશન, અવમાૈકર્ય, વૃત્તિપરિસંખ્યાન, રસપરિત્યાગ, વિવિક્તશયનાસન અને કાયકલેશ, આ તેના લેકો સમજવા. હવે તેનું સ્વરૂપ સમજા-વવામાં આવે છે.—

#### અનશન.

સંયમનું રક્ષણ અને કર્મની નિર્જરા આ બે જેનાં મુખ્ય પ્રયોજન છે અને વિષય, કષાય, આહાર આ ત્રણુના ત્યાગ જેમાં પ્રધાન છે, તે તપસ્યાવિશેષને અનશન કહે છે. આ ત્તપસ્યા પણ એક ઉપવાસ, બે ઉપવાસ, ત્રણ ઉપવાસ, એક માસના, બે માસના ઉપવાસ, જેવી શક્તિ હોય તેવી રીતે કરવી. પરન્તુ એટલા ખ્યાલ ખરાબર રાખવા કે મન, વચન અને કાયાના યાેગને અને ઇન્દ્રિયાને હાનિ ન પહેાંચે તેમ દુધ્યાંનનું કારણ પણ ન થઇ પડે, ને જ્યાં સુધી સમાધિ રહે, ત્યાં સુધી બરાબર વીર્ષ ફેારવી તપસ્યા કરવામાં જફર ઉઘમશીલ થવું.

### અવમાદય'.

પોતાના જેટલા આહાર હાય, તેમાંથી જાણીને વિચારપૂર્વ કંઇક ઓછું ખાવું, તે અવમાદર્ય તપ કહેવાય. આ તપસ્યા શરીરને ઘણીજ ફાયદાકારક છે, દરેક જવાને આદરવા યાગ્ય છે. કિંચ પ્રમાણથી અધિક ખાવાથી ઉન્મત્તતા વધે છે, પ્રમાદ પણ વધે છે. અને શરીરને પણ કાઇક વખતે ભારે નુકશાન થવાની સાથે મૃત્યુકાંદીમાં પણ આવવું પડે છે. માટે દરેક રીતે આ તપસ્યા કરવા લાયક છે.

## વૃત્તિપરિસંખ્યાન.

ખાવા-પીવાની ચીજોમાં જેટલાથી પાતાના નિવાંહ થતા હાય, તે રાખી બાકીના ત્યાગ કરવા અને નિવાંહ ચાગ્યમાં પણ બની શકે તેટલી ત્યાગમુદ્ધિ રાખવી; તેને વૃત્તિપરિસ'ખ્યાન તપસ્યા કહેવામાં આવે છે.

#### રસત્યાગ.

મધુ, મદિરા, માંસ, માખણ, આ ચાર તો સર્વથા અલક્ય હોવાથી તેના ત્યાગ કરવા અને દહીં, દુધ, ઘી, ગાળ, તેલ, અને કઢાઇમાં તળાઇ તે ચીજો કઢાઇ વિગેર આ છ પ્રકારની ભક્ષ્ય વિકૃતિયોને પણ કારણ સિવાય ઉપયોગમાં ન લેવી અને વિરસ વસ્તુઓમાં પણ નવનવા અભિગ્રહોને ધરણ કરવા, તેને રસત્યાગ તપસ્યા કહેવામાં આવે છે.

### વિવિક્તશયનાસન.

જયાં વિષય-કષાયવાળા જનસમુદાયનું આવાગમન ઘણું જ ઓછું હાય, અને જયાં સંયમમાં ઢાઇ પણ પ્રકારની આધા ન ઉપજે, એવા એકાન્તસ્થાનમાં સુવા બેસવાનું તથા સ્વાધ્યાય કરવાનું વિગેરે કાર્ય કરવું તે વિવિક્તશયનાસન તપ કહેવાય.

#### કાયકલેશ.

શૂન્ય દેવકુલ, સભાસ્થાન, પર્વતની ગુફાઓ વિગેરે-માંથી કાઇપણ સ્થાનમાં જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપસ્યા અને વીર્યં રૂપ સમાધિને માટે શરીરને સંકાચીને રહેવું તે લીનતા કહેવાય. આગમમાં અતાવેલ વિધિપ્રમાણે કાય દ્વારા વીરાસન, પદ્માસન, કેશલું ચન વિગેરે અનેક પ્રકારનાં કષ્ટોને જ્ઞાન પૂર્વં ક આત્મકલ્યાણની ભાવનાથી સહન કરવાં, તેને કાય-કરેશ કહેવામાં આવે છે. લીનતા તપસ્યાના પણ આની અં-દર અન્તર્ભાવ થતા હાવાથી તેને જૂદી માનવાની જરૂર નથી.

ઉપર્યું કત છ પ્રકારની ખાદ્ય તપસ્યાએ આદરવાથી બાદ્ય આલ્યન્તર ઉપધિમાંથી મૂચ્છોના અભાવ થાય છે. અને આવી રીતે મૂર્ણ ન હાવાથી પ્રતિબન્ધકના અભાવ થવાથી માસકલ્પ વિહાર વિગેરેની મર્યાદા પણ સારી રીતે સચવાય છે. અને તેમ થવાથી શરીરમાં પણ લાધવપણું આવે છે. તથા શરીર ઘણું લબ્દ પુષ્ટ ન હાવાથી ઉન્માદના પણ અભાવ થાય છે, અને તે દ્વારા ઇન્દ્રિયાનું દમન પણ સારી રીતે થઇ શકે છે. તથા આહાર— પાણી માટે ગામમાં જતાં પ્રમાદ ન રહેવાથી અને ઉપયાગ પૂર્વ ક ચાલવાથી જીવ-જન્તુના ઉપઘાત પણ થતા નથી. માટે અનશન વિગેરે તપસ્યા આચરનારને નિર્મમતા વિગેરે આવશ્ય થાય છે. અત એવ ખાદા તપસ્યા જરૂર કરવી બેઇએ.

#### આલ્યન્તર તપસ્યા.

કર્મીને નાશ કરવામાં જે જાત્યન્ત સમર્થ હોય, તે આભ્ય-ન્તર તપ કહેવાય, તેના પણ પ્રાયક્ષિત્ત, વિનય, વૈયાવૃત્ય, સ્વાધ્યાય, ભ્યુત્સર્ગ અને ધ્યાન આ છ લેન્દ છે. હવે તે દરેકનું સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવે છે.

### પ્રાયશ્ચિત્ત.

લાગેલાં દ્રષ્ણાના ઉદ્ધાર કરવા પૂર્વંક ચિત્તની શુદ્ધિ કરવામાં જે સમર્થ હોય, તે પ્રાયશ્ચિત્ત તપ કહેવાય, તેના આક્ષાચન વિગેરે નવ લેદા છે. આ નવ પ્રકારનું પ્રાયશ્ચિત્ત પણ દેશ, શક્તિ, સંહનન, સંયમ, વિરાધના વિગેરેની તપાસ કરી ઘણી જ ગંભીરતા પૂર્વંક આપલું અને લેનારે પણ શુદ્ધ હૃદયથી ગ્રહણ કરી પ્રેમ પૂર્વક તેની આચરણા કરી સંયમને ખૂબ નિર્મળ બનાવવા પ્રયત્ન કરવા, એ ઉદ્દેશ મુખ્ય રાખવા નેઇએ.

### વિનય.

सान, दर्शन, चारित्र, इपचार विगेरे विनयदारा हर्भना क्षय माटे संयमनी अदिर के नम्रता अरेक्षे प्रयत्न हरवें।, तेने विनय तप हिंदामां आवे छे. लावार्थ — के प्रहारे वीतराणे प्रश्पेक्ष होय, ते यथार्थ छे सेवी श्रद्धा राणवी ते दर्शनविनय. ज्ञाननुं शिक्षण क्षेतुं, अक्यास हरवें।, ते द्वारा सुहृतने। संच्यय हरवें।, नवीन हर्भना अन्धेने अटहावीने पुराणा हर्भने नाश हरवामां हद्यम हरवें।, तेने ज्ञानविनय हहेंवामां आवे छे. स्वच्छ सुंदर आव्यरण द्वारा हर्भना क्षयनी सावनाथी आरिन्त्रमां के विशुद्धता मेणववी ते व्यक्तित्रविनय क्ष्यवें। शुण्यी अधिह शुक्षित्रन सहारमा क्यारे के लामां कावे, त्यारे उसा खतुं, आसन आष्युं, वन्दना—नमस्हार हरवें। विगेरे के शुद्ध सावना पूर्वेह हार्थ हर्द्यं, तेने हण्यार विनय हहेवामां आवे छे.

## વૈયાવૃત્ય.

તીર્થ કર, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, તપસ્ત્રી, શૈક્ષક, ગ્લાન, કુલ, સંઘ, સાધુ, સમનાજ્ઞ આ દશની ભક્તિ ઘણા જ લાભને આપનારી છે. આ લાેક અને પરલાેકમાં ઘણી જ હિતકારી છે. માલામાર્ગમાં સાધનભૂત છે. તાેર્થકરાેને વન્દન,પૂજન કરવું,તેમના

ઉપદેશાનુસારે વર્તવું, તે એાની આશાતનાને દૂર કરવી વિગેરે જે કાર્ય કરવું, તે તીર્થ કરની લક્તિ જાણવી. આચાર્ય વિગેરેને શુદ્ધ માન નિદોષ આહાર, પાણી,વસા, પાત્ર, ઉપાશ્રય વિગેરે ધમે સાધન સામગ્રી આપવી, તેમના સંયમમાં ખાધા ન પહેાંચે, નિરન્તર તેઓ ખૂબ સમાધિમાં રહે અને ઉપદેશદ્ધારા સ્વપરનું કલ્યાણ કરી શકે તેવી રીતે વર્તવું. તથા લેષજપ્રદાન, માટી અટવીઓ ઉતરવી વિગેરે કાર્યમાં સહાયતા કરવી, આસનપ્રદાન કરવું, તે સંબન્ધિ વંદન, નમન વિગેરે કાર્યો કરવાં તે જ તેઓની ભક્તિ સમજવી, આનું નામ જ વૈયાવૃત્ત્ય સમજવું. આવા પ્રકારનું વૈયાવૃત્ત્યકર્મ નિર્જરામાં જબરજસ્ત સાધનરૂપ છે. એ ખાસ ખ્યાલમાં રાખવું.

#### સ્વાધ્યાય.

શિષ્ય વિગેરેને વાચના આપી ભણાવવું તે વાચના. સંશયને દ્વર કરવા માટે સૂત્રાર્થનું પૂછવું તે પૃચ્છના. ઉદાત્ત અનુદાત્ત, સ્વરિત, હુસ્વ, દીર્ઘ, પ્લુત, ગુરુ, લઘુ વિગેરે ઉચ્ચા-રણની શુદ્ધિનાં સ્થાના સમજી શુદ્ધ ઘાષપૂર્વક જે આવર્ત્ત કરવું તે પરાવર્તના. ભણેલ તત્ત્વાનું વારંવાર ખૂબ મનન કરવું તે અનુપ્રેક્ષા. શ્રુત, ચારિત્ર ધર્મના ઉપદેશ આપવા, તે ધર્મ કથા સમજવી. આવી રીતે પાંચ પ્રકારે સ્વાધ્યાય કરવાથી બહુ સારી રીતે કર્મની નિર્જરા થાય છે.

## વ્યુત્સર્ગ.

અન્તિમ સમય જાણી ખાદ્ય ઉપકરણોના જે ત્યાપ

કરવા, તે ખાહ્ય વ્યુત્સર્ગ સમજવા. અને કામ, કોધ, મદ, હર્ષ વિગેરેના જે અન્દરથી ત્યાગ કરવા, તે આલ્યન્તર વ્યુત્સર્ગ સમજવા.

## ધ્યાન-નિરૂપણ.

સંહનન વિગેરે સામગ્રીયુક્ત છવે કાઇ એક આ**લં**બ-નરૂપ પદાર્થમાં ચિત્તની ચંચલતાના ત્યાગ કરી સ્થિરતા પૂર્વંક જે ચિન્તવન કરવું, તે ધ્યાન કહેવાય. તેના ચાર ભેદ છે. આત્તંધ્યાન, રીદ્રધ્યાન, ધર્મધ્યાન અને શુકલધ્યાન. હવે તેનું સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવે છે.—

#### આર્ત ધ્યાન.

અનિષ્ટ પદાર્થ ના સંચાગમાં દુઃખ થવાથી તેના વિચાગ માટે જે ચિન્તવન કરવું, તે આત્તં ધ્યાન સમજવું.

ભાવાર્ય — અનેક પ્રકારના રાગાથી તથા શારીરિક, માન-સિક વિગેરે અધિ, ઉપાધિથી થયેલી પીડાને દ્વર કરવા માટે ચિન્તવન કરવું, પરંતુ આત્માની સાથ કંઇ પણ વિચાર ન કરવા, પાદ્દગલિક ભાવમાં જ મસ્ત બની સારાની પ્રાપ્તિનું અને ખરાબના વિચાગનું જે નિરંતર ચિન્તવન કરવું, તથા વિષયવાસનાથી વાસિત થયેલ દેવેન્દ્ર, ચક્રવર્તીઓ વિગેરના ભાગવિલાસ દેખી જન્માંતરમાં મને પાતાને પણ તેવાં સુખ મળે એવી રીતે તપસ્યાને વેચી, તેવાં અનાગત સુખાનું યાચનાવિષયક જે ચિન્તવન કરવું, વિગેરે તમામ કાર્યો આત્ત્ર' ધ્યાનનાં સમજવાં.

### રાૈદ્રધ્યાન.

છવાને મારવા, બાંધવા, ફૂટવા, પીટવા, સંતાપ દેવા વિગેર હિંસાવિષયક ચિન્તન કરવું, મારવાના ઉપાય કરવા, ફૂસાવવા માટે કાશિષ કરવી, તીલ ભયંકર આશયથી વચના બાલી બાંજાને સંતાપવાનું ચિન્તવન કરવું, બીજાના દ્રવ્યની ચારી કરી લેવા માટે મનમાં વાર વાર ચિન્તન કરવું, વિષયાને કેવી રીતે પેદા કરવા, તેનું પાલન કેવી રીતે કરવું અને વ્યય પણ કેવી રીતે કરવા વિગેર જે ચિન્તન કરવું તે તમામ રાદ્ર ધ્યાન સમજવું.

ભાવાર્થ—અનેક પ્રકારના હિ'સાના ઉપાયમાં, અસત્યના સાધનમાં, ચારીના સાધનમાં અને વિષયમાં અર્જન, પાલન, તથા વ્યય કેવી રાતે કરવા વિગેરે કાર્યો કરવામાં નિરન્તર મનથી જે ચિન્તન કરવું, તે રાદ્રધ્યાન સમજવું.

આ અન્ને પ્રકારના ધ્યાના મહાપાપના કારણરૂપ હાેવાથી તથા દુર્ગતિમાં સાધનરૂપ હાેવાથી માેક્ષમાર્ગમાં જનાર મુમુક્ષુને અત્યન્ત હૈયરૂપ સમજવાં અને અહીનાં ધર્મધ્યાન તથા શુકલ ધ્યાન આ બે માેક્ષના કારણરૂપ હાેવાથી ઉપાદેય છે.

#### ધમ ધ્યાન•

તેમાં ધર્મ ધ્યાનના ચાર ભેર છે. આજ્ઞાવિચય, અપાય-વિચય, વિપાકવિચય અને સંસ્થાનવિચય. પૂર્વાપરના વિરાધ જેમાં ન આવતા હાય અને જેમાં તમામ છવાના હિત સાધ- નનું પ્રતિપાદન હોય, તથા નિષ્પાપવાળી વૃત્તિઓ જેમાં ખતાવી હોય, તથા દ્રવ્ય-પર્યાયથી યુક્ત અને સર્વજ્ઞપ્રણીત એવા આગમના અર્થના નિશ્ચય કરવા માટે જે ચિન્તન કરવું, તે આજ્ઞાવિચય ધર્મ ધ્યાન સમજવું.

જન્મ, જરા, મરાષ્ટ્ર માં સાર-સમુદ્રમાં ભ્રમણ કરતાં કરતાં ખિન્ન થયેલા જીવાએ સાંસારિક વિષય સુખાને દુઃખરૂપે જેવા માટે ચિન્તન કરવું અથવા મિશ્યાત્વની વાસનાથી વાસિત એવા કુદેષ્ટિ લાે કાેએ ખતાવેલ ઉન્માર્ગમાં કસેલા જીવાના ઉદ્ધાર કેવી રીતે થાય, તેને અનુકુલ જે ચિન્તન કરવું, તે અપાયવિચય ધર્મ ધ્યાન સમજવું.

શુલાશુલ કર્મોના વિપાકના જે વિચાર કરવા, તથા અનેક પ્રકારના લાગી લોકાના લાગ વિલાસ દેખી એવા વિચાર કરવા કે આ વ્યક્તિએ જન્માંતરમાં કરેલાં શુલ કર્માના અનુલ કરે છે, તેમાં કંઇ પણ આશ્ચર્ય જેવું છે જ નહિ, એ તા કેવલ કર્મની જ લીલા છે. તથા દુ:ખી, કરિદ્રી, રાગી, શાકી વિગેરને દેખી એવા વિચાર કરવા કે જન્માંતરમાં આ વ્યક્તિએઓ અશુલ કર્મા કરેલાં છે, તેના આ કડુ દુ:ખદ અનુલવ કરે છે. આવી રીતે જે ચિન્તન કરવું, તે વિપાકવિચય ધર્મ-ધ્યાન સમજવાં

પંચાસ્તિકાયરૂપ લાેકનું ઊધ્વં, અધા અને તિચ્છા આ ત્રણેના જેવા આકાર હાેય, અને તેનું જેવું સ્વરૂપ હાેય, તેવું આગમ દ્વારા અવલાેકીને જે ચિન્તન કરવું તે સ'સ્થાન-વિચય ધર્મધ્યાન કહેવાય.

#### શુકેલધ્યાન.

ચઉદ પૂર્વમાં રહેલ ભંગિક શ્રુતના અનુસારે દ્રવ્ય પર્યા-ેચાતું, શખ્દાતું અને મન, વચન, કાયાના ચાગતું જે ઠેકાણે સંક્રમણ થતું હાય, તેના તે જ ઠેકાણે જે નિરાધ કરવા, તે પૃથકત્વવિતર્ક સપ્રવિચાર શુકલધ્યાન કહેવાય. સારાંશ— છ દ્રુંગ્રોના સ્વસાવને તથા વિભાવને છુદ્ધિથી જાદા જાદા કરવા. જેમ છવના ચૈતન્ય સ્વસાવ, ચારિત્ર સ્વલાવ, સુખ સ્વલાવ. આતન્ત વીર્ય સ્વભાવ વિગેરે સ્વભાવા અને ખાલું, પીલું, હરવું, કરવું, બાલવું, લેવું, દેવું, ક્રાેધ, માન, માયા, લાેલ, રાગ, દ્વેષ, મત્સર, હર્ષ, શાક, રતિ, અરતિ વિગેરે કર્મજન્ય હોવાથી તે તમામ આત્માના વિભાવધર્મી સમજવા. આ પ્રમાણે તમામ સ્વલાવા અને વિભાવાને જૂદા કરીને તે દરેકના સ્વરૂપના વિચાર કરતાં જવું. તેમાંથી અનુક્રમે થનારા પર્યા-યતું સહભાવિ ગુણમાં સંક્રમણ કરવું અને ગુણતું પર્યાયમાં તેવી રીતે એક શબ્દના વાચ્યાર્થનું બીજામાં અને માગાનું પણ એક બીજામાં તેવી રીતે સંક્રમણ કરવું, અને જ્યાં જેની સંકાન્તિ હાય, ત્યાં જ તેના જે નિરાધ કરવા, તે પ્રથમ શુકલ-ધ્યાન સમજવું. આ ધ્યાન થાડા તરંગવાળા સમુદ્રના જેવી અવસ્થાવાળું છે. તે વખત સમુદ્રમાં જેમ ક્ષાલ થતા નથી, તેમ આમાં પણ ક્ષાલિવિફાલ વિગેર કંઇ પણ થતું ન હાવાથી તેને તેની ઉપમા આપવામાં આવે છે.

ઉત્પાદ, વ્યય વિગેરે પર્યાયામાંથી કાઇ એક પર્યાયમાં નિશ્ચલ અને પૂર્વગત શ્રુતને અનુસરણું કરનાર ચિત્ત દ્વારા જે ચિન્તન કરવું, તે બીજું શુક્લધ્યાન સમજવું. આ બે શુક્લ ધ્યાન ચઉદ પૂર્વધારી વ્યક્તિએ જયારે ગુણુ- શ્રેણુમાં આરોહણ કરે છે, ત્યારે તેઓને સંભવે છે. તેમાં પણ પ્રથમ ધ્યાનમાં ત્રણ યાગતું આલંખન છે. અને બીજામાં ત્રણ યાગમાંથી કાઇ એક યાગતું આલંખન છે. પહેલું અર્થ, વ્યં-જન અને યાગના સંક્રમણરૂપ છે, અને બીજામાં તેમ નથી.

જે અવસ્થામાં મન, વચન અને કાયાના વ્યાપારના સર્વથા નિરાધ થયા હાય અને કેવલ કાયયાગ દ્વારા જ જે ધ્યાન કરવામાં આવે, તે ત્રીજું શુકલ ધ્યાન સમજવું.

મેરના માક્ક નિશ્ચલ અવસ્થાવાળાનું જેમાં ત્રણમાંથી એક પણ યાેગ છે જ નહિ, હૃસ્વ પાંચ અક્ષરના ઉચ્ચારણ કાલ જેટલા જેમાં સમય છે, એવું જે ધ્યાન તે ચાથું શુકલ ધ્યાન કહેવાય. એ એ શુકલધ્યાન કેવલિને હાય છે. તેમાં તેરમા ગુણુડાણાના અન્તમાં ત્રીજી અને ચઉદમામાં ચાથું.

ભાવાર્થ — ચાર પ્રકારના શુકલધ્યાનને જે વ્યક્તિ યાગ્ય છે, તે સમજાવ્યા ખાદ તેના ભાવાર્થ કહેવામાં આવે છે. પર્વંતની ગુફા, સૂકા લાકડાનું પાલાણ, નદીનાં કાતરાં, રમશાન, જીણું ઉદ્યાન, શૂન્ય ઘર, વિગેરેમાંથી કાઇ એક અનુ કુલ સ્થાનમાં કે, જે સ્ત્રી, ષ'ડ, પશુ—પક્ષી વિગેરેને પણ અગાચર હાય તથા આગન્તુક જીવના પણ જ્યાં ઉપદ્રવ ન હાય, તેવા સ્થલમાં બાહ્ય આભ્યન્તર કારણમાં કાઇ પણ વિશેષ કરનારૂં કારણ ન હાય, એવી શુદ્ધ ભૂમિમાં બેસી પલ્ય'ક, પદ્માસન,

वीरासन विशेर मांथी है। छं को इ आसन वाणी, था उत्त नम्र थर्छ, सुण विशेर के नां प्रसन्न छे अने देष्टि पण्च स्थिर छे, तथा निद्रा, आक्षर्य, का म, राग, अरित, लय शेक्ष विशेर के छे छित्या छे, तथा मन्ह मन्ह श्वासे व्याप्त अर्था छे, तथा मन्ह मन्ह श्वासे व्याप्त अर्था अर्था अर्था मन्ह मन्ह श्वासे व्याप्त अर्था अर्था अर्था मन्ह मांची जिया निविधान शर्थ में के या प्रश्वास अर्थों हों ये तेवी रीते सावधान शर्थ मन्वाणा, अने राग-देष, मोह्या करवां शरू करे छे. के का मनवाणा, अने राग-देष, मोह्या वृत्तिकों हे जावी निपुष्य पूर्व का शारीरिक आह्य किया को निविधा कर्या विश्व करी तथा क्ष्माने धारण करी लाह्य का क्या पर्याय तथा येथिने विवारता छता ध्येयरूप द्रव्य अथवा पर्याय तथा येथिने विवारता छता ध्येयरूप द्रव्य अथवा पर्याय तथा येथिने विवारता करी प्रकृतिकोंना स्थ के वभते करे, ते समये प्रथम शुक्ष ध्यान समक्य हो, अने ते दारा क मोह्यों क्षय अथवा हपशम थाय छे.

આવી રીતે ધ્યાન દ્વારા માહે-સાગરને તરી અન્તર્મું હૂર્તા વિશ્વાનિત લદ્યા ખાદ તે જ વિધિ પ્રમાણે માહેનીયકર્મના નાશ કરનાર તે કરતાં પણ અનન્ત ગુણી ચાગવિશુદ્ધિના આશ્રય કરી સાનાવરણ, દર્શનાવરણ અને અન્તરાય આ ત્રણે કર્મની પ્રકૃત્તિના ખન્ધને રાેકી અને સ્થિતિના હ્રાસ તથા ક્ષય કરતા છતા અર્થ, બ્યંજન તથા ચાગની સંક્રાન્તિ જેમને ખીલકુલ નથી અને જેમનું મન અત્યન્ત સ્થિર છે એવા ક્ષીણુકષાય મહાત્માઓ વૈડ્ય મણિની માફક નિલેંપ ખની જાય છે. આવા પ્રકારના

એકત્વિવિતક શુકલધ્યાનરૂપી અગ્નિથી ઘાતિક મેરૂપી લાક-ડાંને ખાળી ભરમીભૃત કર્યા ખાદ દેકીપ્યમાન કેવલગ્રાન-રૂપી સૂર્ય દારા લાકાલાકને સાક્ષાત્કાર કરનાર વ્યક્તિઓના કેવલી, સર્વજ્ઞ, સર્વદર્શી, સાર્વ એવાં નામાથી વ્યવહાર કરવામાં આવે છે.

તેવી વ્યક્તિએ આયુષ્યની સ્થિતિ જેટલી હોય, તેટલા ્રતાલ વિચરતા વિચરતા ધર્મ દેશના ઉત્તમ પ્રકારે આપે છે. અને જ્યારે અન્તર્મું હૂર્તા સમય ખાકી રહે, ત્યારે શુકલધ્યાનના ત્રીજા પાયાના આરંભ કરે છે. આ ત્રીજા ધ્યાન ઢારા પ્રાણાપા-નના પ્રચાર તથા સર્વ કાયના, વચનના અને મનના ચાેગાેના ્રિનેરાઇ કરે છે. આ ધ્યાનમાં તમામ પ્રકારના યાેગના વ્યાપા-ેરાના નિરાધ કરવાથી પાતે અચાગી બની તેરમાથી નિવૃત્ત થઇ ચઉદમા ગુણસ્થાનકને સ્પર્શ છે. તે વખતે સર્વ સંસારના ુદુઃષ્ટ્રાની જાલને છેદવામાં સમર્થ અને માેક્ષતું સાક્ષાત્ કારણ એવું યથાખ્યાત ચારિત્ર અત્યન્ત નિર્મલ બની જાય છે; ત્યારે અયોગી કેવલી ભગવાન ખાકી રહેલ વેદનીય, નામ, ગાત્ર અને આગુષ્ય આ ચાર ઘાતિકમાના શુકલધ્યાનના ચાથા પાયા દ્વારા સર્વથા ક્ષય કરી, શુદ્ધ સુવર્ણુંની માક્ષક આત્મા ઉપર લાગેલા કર્મ મલના નાશ થવાથી શુદ્ધ નિરંજન, નિરાકાર અને અનન્ત જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને સુખસ્વરૂપ આત્મા અની જાય છે, તેનું નામ જ માક્ષ સમજવું.

આવા પ્રકારતું શુકલધ્યાન રૂપી આભ્યન્તર તપ પણ િનિજ'શરૂપ હાેવાથી નવીન કર્મના ઉપચયને નિષેધ કરનાર છે અને પુરાણાં કર્માને આત્માના પ્રદેશાથી જૂદાં કરનાફ' છે. નવીન કર્મ તો બીલકુલ આ વખતે આવતાં જ નથી. અને જૂનાં જેટલાં હોય તેને તો ધ્યાનાગ્નિ બાળી ભરમી. ભૂત કરી નાખે છે, ત્યારે સર્વથા કર્મના સ'બન્ધ રહિત થવાથી શુદ્ધ આત્માનું અનન્ત જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, વીર્ય સુખરૂપ મૂળ સ્વરૂપ પ્રગઢ થાય છે. તેનું નામ જ માલા સમજવું, તેનું સ્વરૂપ આગળ કહેવામાં આવે છે.

હપર્યું કત નિજે રાના એ લે છે. એક સકામનિજે રા અને બીજી અકામનિજે રા. તેમાં પ્રથમ નિજેશ વિરતિ મહા-ત્માઓ કરી શકે છે. અને બીજી અનેક પ્રકારનાં શારીરિક, માનસિક કષ્ટોને અનાલાગથી સહન કરનારને થાય છે. તેમાં પણ પ્રથમ નિજેશ તા અનાદિકાલથી મિચ્યાત વિગેરે સામગ્રી દ્વારા એકઠાં થયેલ કર્માના સમૂહને અન્તર્મું હૂર્તા માત્રમાં ક્ષય કરવા સમર્થ છે. આવું સામર્થ્ય બીજમાં બીલ-કુલ નથી એટલી વિશેષતા સમજવી.

ઇતિ નિર્જશ તત્ત્વ સમાપ્ત.

# માક્ષ-નિરૂપણ.

શરીર પાંચ, દશ પ્રાણ, પુષ્ય, પાપ, વર્ણાંદ ચાર અને પુનર્જન્મ, ત્રણ વેદ, મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય, ચાય, આત્રાન, અસિદ્ધત્વ વિગેરેના નિર્જરા તત્ત્વમાં અતાવેલ ઉપાય દ્વારા સર્વથા ક્ષય થવાથી આત્માનું સ્વાભાવિક સ્વરૂપ જે

પ્રગટ થાય, તેને માેક્ષ કહેવામાં આવે છે. અર્થાત્ સંપૂર્ણ કમીના જે અવસ્થામાં સર્વથા ક્ષય થાય, તે અવસ્થાવિશોષતું નામ જ માેક્ષ સમજવું.

હવે તે વિષે વેશેષિક વિગેર દર્શનકારાના અભિપ્રાય જણાવવામાં આવે છે.—

પૂર્ ખુદ્ધિ, સુખ, દુ:ખ, ઇચ્છા, દેષ, પ્રયત્ન, ધર્મ, અધર્મ, અને સંરકાર આ નવ ગુણાના અત્યન્ત અભાવ જે અવસ્થામાં થાય, તે અવસ્થાવિશેષને જ માક્ષ સમજવા: પરન્તુ સમ્પૂર્ણ કર્મીના અભાવ થવાથી માક્ષ મળે છે એ વાત યુક્તિવિકલ સમજવી, તે જ વાતને સ્પષ્ટપણે સમ• જાવવામાં આવે છે. જ્ઞાન પાતે જ જયારે ક્ષણિક હાવાથી નશ્વરશીલ છે, ત્યારે માણાવસ્થામાં તે કેવી રીતે સંભવી શકે ? માટે માેલમાં જ્ઞાન વિદ્યમાન હોય છે. એ વાત ખીલ-કુલ માનવા લાયક નથી. અને સુખ તા તરતમસ્વભાવવાળ હોાવાથી સંસારમાં ને માેક્ષમાં કંઇ પણ વિશેષતા પ્રાપ્ત કરાવ-નારું છે જ નહિ, તાે પછી તેને માનવાની શા જરૂર રહી ? તે પણ સાથ સમજાવવામાં આવે છે. દુઃખ વિગેર સર્વથા હેય **હાવા**થી તેના પણ સંભવ તે અવસ્થામાં હા**ઇ શકે જ નહિ.** માટે આત્માના નવ વિશેષ ગુણા સિવાય જે પાતાના સ્વરૂપમાં અવસ્થાન, તેને જ માેક્ષ સમજવા, અર્થાત માક્ષાવસ્થામાં જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, સુખ વિગેરે કંઇ પણ છે જે નહિ, આ વાતને અનુમાન પણ ટેકા આપે છે. દીવાના સંતાનની માક્ક સંતાનપણ દાવાથી આત્માના નવ વિશેષ ગુણાના સંતાન-25

પ્રવાહ અત્યન્ત વિનાશ પામે છે. ઉપર્યુંકત વાતને નીચેના શ્લોક પણ ટેકા આપે છે.—

> यावदात्मगुणाः सर्वे नोच्छिन्ना वासनादयः । तावदात्यन्तिकी दुःखव्याद्यत्तिने विकल्प्यते ॥१॥ धर्माधर्मनिमित्तो हि सम्भवः सुख-दुःखयोः । मूलभूतौ च तावेव स्तम्भौ संसारसञ्चनः ॥२॥ न्यायसंजरीमांथी स्याद्वादमंजरीमां आपेका १दी। १८॥ ५.४३

ભાવાર્થ-જ્યાં સુધી વાસના વિગેરે આત્માના તમામ શુણોના ઉચ્છેદ ન થાય, ત્યાં સુધી આત્યન્તિક દુઃખના અભાવ-રૂપ માક્ષ મળી શકે જ નહિ, અને સુખ–દુઃખ તા ધર્માધર્મ નિમિત્તથી પેદા થાય છે. અને તે તા સંસારરૂપી મહેલના માટા સ્ત'ભ છે. માટે જ્યારે ધર્માધર્મના વિનાશ થાય, ત્યારે સુખ–દુઃખ તા હાય જ ક્યાંથી ?

# इच्छाद्वेषपयत्नादिभोगायतनबन्धनम् । उच्छिन्नभोगायतनो नात्मा तैरपि युज्यते ॥ १ ॥

આ શ્લોક પણ ન્યાયમ જરીમાંથી સ્યાદ્વાદમ જરી-(પૃ. ૪૪)માં આપેલ છે. ભાવાર્થ — ઇચ્છા, દ્વેષ, પ્રયત્ન વિગેરે પણ ભાગના ઘરરૂપ શરીરની સાથે સંખન્ધ રાખનાર હાવાથી જયારે તેના સર્વદા ઉચ્છેદ થાય, ત્યારે ઇચ્છા વિગેરેના પણ આત્માની સાથે સંખન્ધ કેવી રીતે ૮૬ી શકે? તે ખાસ વિચારણીય છે. ઉ૦ ઉપર્યું કત કથન અજ્ઞાનમૂલક હોવાથી અનાદર શ્રીય છે. આપ લોકો સંતાનપણાને હેતુ આપીને નવ ગુગુોના ઉચ્છેદ થવાથી ગુણ્યૂન્ય આત્માના સ્વરૂપને માેલ કહા છા, તે સંતાનપણું શી ચીજ છે? તે તો ખાસ સમજાવવા લાયક છે. શું એક પછી એક પદાર્થની ઉત્પત્તિ માત્રને આપ સંતાન કહા છા ? અથવા એકને અવલં બીને એક પછી એકની ઉત્પત્તિને કહા છા ? આ છે પ્રશ્ના પૂછવામાં આવે છે. તેમાં પ્રથમ પક્ષ માનવામાં તા ઘટ, પટ વિગેરે પદાર્થમાં પણુ એકની પછી એક ઉત્પન્ન થતા હાવાથી આપતું સંતાનપણું તા તેમાં પણ રહેવાનું અને તેના અત્યન્ત વિનાશ તા બીલકુલ નથી. કેમકે પર્યાયથી તેના વિનાશ છે, તા પણ દ્રવ્યથી તા તે વિત્ય છે–શાશ્વત છે. માટે આપે આપેલ અનુમાનમાં હેતુ જ જયારે વ્યલિચારી થયા, ત્યારે તેવા હેતુથી આપની ઇપ્રસિદ્ધિ કેવી રીતે થવાની ? આ કારણથી પ્રથમ પક્ષ અનાદર ણીય છે.

હવે રહ્યો બીજો પક્ષ-એક ઘટ વિગેરે પદાર્થને અવ-લંબીને એક બીજાની ઉત્પત્તિ તો પરમાણુના પાકમાં પણ છે, પરન્તુ તે પરમાણુઓના સર્વથા વિનાશ થાય છે એમ તો આપ પણ માનતા નથી, તો પછી આપે આપેલ સંતાનપણારૂપ હેતુ વ્યભિચારચસ્ત હાવાથી તે દ્વારા સાધ્યસિદ્ધિ કેવી રીતે થવાની? અને તે સિવાય બીજો પક્ષ માનવા, તે પણ આપને નકામા જ છે. કિંચ છાદ્મસ્થિક ક્ષાયાપશમિક જ્ઞાનાદિ શુણાના ઉચ્છેદ છે; તો પણ ક્ષાયિક ગુણોના પ્રાદુર્ભાવ થતા હાવાથી ગુણસ્ન્ય આત્માના અવસ્થાનરૂપ માક્ષ તા કાઇ પણ રીતે માનવા લાયક છે જ નહિ.

### पू॰ न हि वै सदारीरस्य प्रियाप्रिययोरपहतिरस्ति

ભાવાર્થ -- જેવી રીતે જ્ઞાન વિગેરે ગુણાના અભાવ સિદ્ધ કરવામાં આવ્યા, તેવી રીતે મુખ પણ માલાવસ્થામાં નથી, એ વાત આશ્રિત દ્વારા સ્પષ્ટ થાય છે.

ઉ૦ જ્ઞાન વિગેરે છાદ્મસ્થિક ગુણા નહિ હોવાથી ક્ષાયિક ગુણા પણ આત્મામાં નથી. એ વાતને સિદ્ધ કરવામાં જેમ આપના મતમાં કાઇ પણ પ્રમાણ નથી. તેમ સુખના અભાવને સિદ્ધ કરવામાં પણ કાઇ પણ પ્રમાણ નથી; અને ઉપર્યું ક્ત શ્રુતિ તો શુલકર્મ જન્ય સાંસારિક વૈષયિક સુખના માક્ષાવસ્થામાં અભાવ સ્થ્યવે છે, પરન્તુ સ્વસંવેદ્ય વેદનીયકર્મના સ્થયથી પેદા થતા આત્મીય સુખના માક્ષાવસ્થામાં અભાવ છે એમ તેથી ખીલકુલ સિદ્ધ થઇ શકતું નથી. સારાંશ—સાંસારિક સુખ દુ:ખ જેમ એક ખીજાની સાથે કર્મના સંખન્ધને લઇને પરસ્પર સંખન્ધવાળું હોવાથી કૈવલ સુખ અથવા દુ:ખ મળી શકતું નથી; પરન્તુ માક્ષાવસ્થામાં આ નિયમ ખીલકુલ લાળુ પડી શકતો નથી. કેમકે દુ:ખતું કારણ જે શરીર, તેના સર્વથ અભાવ જયારે થાય, ત્યારે આત્મીય સ્વસંવેદ્ય સુખને મળવામાં ખીજો કરોા ખાધ રહ્યો ? તે સમજાવશા. સ્મૃતિ પણ તે વાતને ટેકા આપે છે.—

## सुखमात्यन्तिकं यत्र बुद्धिग्राह्यमतीन्द्रियम् । तं मोक्षं वै विजानीयाद् दुष्पापमकृतात्मभिः ॥ १ ॥

ભાવાર્થ:--જ્યાં કેવલ આગમગમ્ય આત્યન્તિક અતી ન્દ્રિય સુખ છે, તેને જ માેક્ષ સમજવા, અને આવા પ્રકારનુ સુખ અકૃતાત્મક લાેકાેને દુષ્પ્રાપ્ય સમજવું.

પૂર્વ આ ઠેકાણે સુખશબ્દ દુ:ખના અભાવના બાધક હાવાથી આ શ્રુતિદ્વારા માક્ષમાં સુખ છે એ વાત ક્યાંથી આવી ? માટે માક્ષમાં સુખ છે જ નહિ એવી માન્યતા સુકિતવાળી સમજવી.

ઉ० ઉપર્યું કત स्मृतिमां रहे त सुणशण्डने सुण्य सुणना वायक मानवामां ज्यारे हैं। जितना आध स्मावता नथी,
त्यारे तेने हुः भना स्मावना वायक रूपे हैं वी रीते मानी शकाय ? किंय अयं रोगाद् विष्ममुक्तः सुखी संज्ञातः । धत्याहि
वाक्ष्यमां विष्ममुक्त शण्डशी ज ज्यारे हुः भना स्मावनुं ज्ञान
थ श श के तेम छे. त्यारे सुभी शण्डना प्रयोग शा माटे करवा
कार्यो ? 'माटे माक्षमां सुभ विगेरे हे। ध पण् गुण् छे ज नहि,
किन्तु पाषाणु समान ज उता छे.' स्थावा प्रकारनी स्थापनी मान्यता हपर क्या जुदिशासी सहय स्थापी शहे ? स्थात् है। धपण् नहि. स्था वातने नीयेना श्वाक पण् पूरती करी स्थापे छे.——

वरं वृन्दावने रम्ये क्रोष्टृत्वमभिवाञ्छितम्। न तु वैश्लेषिकीं मुक्तिं गौतमो गन्तुमिच्छति। १। ભાવાર્થ—સુન્દર વૃન્દરાવનમાં શિયાલપણાની ચાહના ઘણી સારી છે, પરન્તુ વૈશેષિક લોકોએ માનેલ પાષાણુરૂપ મુક્તિને જયારે તેયની સમાન માન્યતાવાળા ગાતમઋષિ પણ ચાહના કરતા નથી, તા પછી ખીજાની તા વાત જ શી કરવી ? માટે આ લાકાની મુક્તિ કરતાં તા સંસાર ઘણા સારા છે, કે જેમાં વચમાં વચમાં પણ કાઇ વાર સુખ તા મળી શકે.

પૂર્વ સંસારમાં દુ:ખના સ્પર્શ સિવાયનું સુખ તો બીલ-કુલ મળતું નથી, અને દુ:ખ તો વિષમિશ્રિત અન્નની માફક દરેકને હાય છે તો પછી દુ:ખ છોડવા જતાં થાડા સુખને પણ નાશ અમને કંઇ અડચણકર્તા નથી. પરન્તુ થાડા સુખને માટે માટા મેરુ જેવડા દુ:ખના બાજાને ઉઠાવવામાં ઘણી જ અડચણ છે. આ જ કારણથી સુખના પણ ત્યાગ કરવામાં આવે છે.

ઉ૦ સાંસારિક સુખ મધુથી ખરકેલ તલવારની ધારા સરખું હોવાથી દુ:ખરૂપ છે; માટે તેને છોડવાની ઇચ્છા મુમુક્ષ લોકાને અવશ્ય હોવી જોઇએ, પરન્તુ આત્યંતિક આત્મીય સુખની ઇચ્છાવાળાઓને વિષયની નિવૃત્તિથી આવિ- ભૂત થતું ક્ષાયિક સુખ પણ જે માક્ષમાં ન હાય તો સુખના અલાવરૂપ માક્ષની ચાહના જ કાે કરી શકે? અને જે તલવારની ધારા ઉપર રહેલ મધુના ત્યાગ કરવામાં આવ્યો, તે પણ વિશેષ સુખને માટે જ સમજવા, જેમ સંસારાવસ્થામાં સુખ ઇષ્ટ છે, દુ:ખ અનિષ્ટ છે; માટે સુખશ્ન્ય માક્ષ કાઇને પણ્ઇચ્છવા યાંચ્ય નથી.

પૂ૦ સુખ સંવેદન સ્વભાવરૂપ માેક્ષ જ્યારે આપ માના છા, ત્યારે તેમાં પ્રવૃત્તિ તા તે વિષયક રાગ સિવાય કદાપિ થઇ શકવાની જ નહિ, અને રાગ તા બંધનરૂપ હાવાને લીધે રાગીને માેક્ષ જ જ્યારે વંધ્યાપુત્ર સમાન છે, ત્યારે કહા માેક્ષમાં સુખ માનનારને માેક્ષ કેવી રીતે મળી શકે ?

ઉ૦ વિષયની પ્રવૃત્તિમાં કારણરૂપ હાવાથી સાંસારિક સુખ વિષયક રાગને જ બન્ધનરૂપ માનવામાં આવેલ છે; યરન્તુ માક્ષ વિષયક રાગ તા વૈરાગ્ય વિગેરે દ્વારા થતા હાવાથી विषयनी निवृत्ति क जयारे तेमां प्रधान छे, त्यारे ते रागने अन्धन ३ पे भनाय क हैवी रीते ? डिंच अवस्थाविशेषमां ते રાગ પણ હ્રેય છે, કેમકે જ્યારે પરમ વિશુદ્ધ ભાવમાં વર્લનાર અને ગુહ્યું પ્રેહ્યિમાં આરૂઢ થયેલા એવા યાગી મહાત્માઓ તા માક્ષિ વિષયક સુખ સંબન્ધિ રાગ પણ લગાર માત્ર મનમાં રાખતા નથી. તેઓને તા તે અવસ્થામાં દરેકની ઉપર સમ-लाव छे. मोक्षे भवे च सर्वत्र निस्पृहो मुनिसत्तमः आवं व-ચન હાવાથી તે રાગ પણ જ્યારે અવસ્થાવિશેષમાં હેય3પ માનીએ છીએ તા પછી ખીજા રાગની તા વાત જ શી કરવી ? કિંચ માક્ષના સુખ વિષયક પ્રવૃત્તિમાં તે વિષયક રાગ કારણ નથી. કિન્તુ સમ્યગ્દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર દ્વારા વેદનીય કર્મના ક્ષય વિગેરે સામગ્રીસમુદાય કારણ છે. આથી એ ભાવ ની કળ્યા કે ક્ષયાપશમિક ગુણાના જ અસાવ સર્વથા માક્ષાવસ્થા-માં છે, અને ક્ષાચિક જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, વીર્ય, સુખ વિગેરે ગુણા તા બરાબર કાયમ રહેવાના. માટે અમાએ જે માક્ષતું સ્વરૂપ માનેલ છે, તે જ નિરાખાધ છે, તે ખાસ ધ્યાનમાં રા-ખવું. નૈયાયિક તથા વૈશેષિક લાેકાેએ માનેલ માેક્ષ કિ'પાક– કુળ સમાન હાેવાથી કાેઇને પણ આદેય નથી.

## સાંખ્ય લાકાની સાથે માક્ષના વિચાર.

પ્રકૃતિના વિકારોના વિલય થવાથી પુરુષનું જે સ્વર્-પમાં અવસ્થાન તેનું નામ જ માલ છે; આ કથન પણ અયુક્ત સમજવું, કૈમકે ફ્રુટસ્થ આત્મામાં સ્વરૂપાવસ્થાનરૂપ માક્ષ કદાપિ સિદ્ધ થઇ શકવાના જ નિદ્ધ, એ વાત સાંખ્ય-દર્શનની સમાલાયનામાં જો કે સારી રીતે સ્પષ્ટરૂપથી સમ-જાવવામાં આવી છે, તા પણ અત્ર પ્રસ'ગ હાવાથી કંઇક વિવેચન કરવામાં આવે છે.

પૂર્ગ પ્રકૃતિમાં રહેલ સુખ વિગેરેનું આત્મામાં પ્ર-તિભિંખ થવાથી પુરુષ પાતે ખુશી થાય છે, અને ખુશી થતો છતા પ્રકૃતિના સુખ સ્વભાવને માહેથી પાતાના માનીને સંસા-રમાં આનંદથી રહે છે, અને જ્યારે પ્રકૃતિ જૂદી ચીજ છે, અને હું તેથી અલગ છું એવી વિવેકખ્યાતિ થાય, ત્યારે જ્ઞાનના આવિલાવ થતા હાવાથી મનમાં એમ સમજે છે કે આ પ્રકૃતિ જ દુઃખનું કારે છું, મારે એની સાથે સંબન્ધ રાખવા સારા નથી. એવું જ્ઞાન સંપાદન કરી પ્રકૃતિ પાતે પુરુષથી અલગ થાય છે, અને તે વખતમાં પુરુષનું જે સ્વરૂપ-માં અવસ્થાન તેનું નામ જ માક્ષ સમજવું.

ઉ૦ ઉપર્યું કત સાંજ્ય લાકાનું કથન પણ યુક્તિશ્નયતાના

પરિચય આપનાર હોવાથી ત્યાજય છે. પ્રકૃતિ અને આત્માના સંચાગ શાથી થાય છે ? પહેલાં તા તે સંબન્ધિ વિચાર કરવા આવશ્યક છે. શું પ્રકૃતિથી આત્માના સંયોગ થાય છે? અથ ત આત્માથી પ્રકૃતિના સંચાગ થાય છે ? એ બે પ્રશ્ના પૂછવામાં ચ્યાવે છે. તેમાં જો પ્રથમ પક્ષ માનવામાં આવે તેા પ્રકૃતિ પાતે ્યાપક હેત્વાથી જ્યારે માેક્ષમાં પણ તે બરાબર છે ત્યારે સુક્ત આત્માના પણ તેની સાથે સંબન્ધ હાવાથી તેમાં પણ સંસારી-પણાની આપત્તિ જરૂર આવવાની, માટે પ્રથમ પક્ષ તેા આપ-નાથી માની શકાય તેમ છે જ નહિ. હવે રહ્યાે બીજો પક્ષ, તેમાં પણ શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ આત્મા કયા કારણને લઇને પ્રકૃતિને ગ્રહણ કરે છે ? તે ખાસ સમજાવલું પડશે જ. તેના **ઉત્ત**ર પ્રકૃતિ અથવા આત્મા આ બેમાંથી એક તા જરૂર આપવા જ પડશે, તેમાં પણ પ્રથમ હેતુ આપ્રવામાં તેા જેમ આત્માને પ્રકૃતિના સ'ચાગમાં પ્રકૃતિ કારણ છે, તેમજ મુકતાત્માની સાથે તે સંચાગ પણ તે કારણથી કેમ ન થઇ શકે, કારણ કે પ્રકૃતિ સંધાગની પહેલાં શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ તેા જ્યારે બન્નેમાં ખરાબર છે, ત્યારે એકની સાથે સ'યાગ થાય, અને બીજાની સાથે ન થાય, તેનું શું કારણ ? માટે પ્રથમ કારણ માનવામાં તા બકરૂં કાઢતાં ઉંટના પ્રવેશ થાય, તેવા પ્રકારની વિપત્તિ પૈદા કરાવનારૂં છે. અને બીજું કારણ માનવામાં તેા આત્મા પાતે જ પ્રકૃતિ અને આત્માના સંચાગમાં કારણ છે. તેમાં પણ શું પ્રકૃતિ સહિત આત્મા સંયોગમાં કારણ છે ? અથવા પ્રકૃ-તિથી રહિત અાત્મા તેમાં કારણુ છે? આ બે પ્રશ્નેા પૂછવામાં

આવે છે, તેમાં પ્રથમ પક્ષ માનવામાં પ્રકૃતિ સહિત આત્મા પ્રકૃતિની સાથે આત્માના સ'યોગમાં કારણ છે, એવા અર્થ થવાના, ત્યારે તેમાં પણ શ'કા જરૂર પેદા થવાની કે જ્યાં સુધી પ્રકૃતિની સાથે આત્માના સ'યોગન થાય, ત્યાં સુધી પ્રકૃતિ સહિત આત્મા તેના સ'યોગમાં કારણ પણ થઇ શકે જ નહિ, અને આવી રીતની વ્યાખ્યા કરવામાં અનવસ્થા ખરાબર આવવાની, માટે પ્રથમ પક્ષ આપ લોકોથી માની શકાય તેમ નથી. અને બીજો પક્ષ પણ પ્રકૃતિ સહિત શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ આત્મા કયા કારણથી તેની સાથે સ'યોગ કરે છે એવા પ્રશ્ન થવાના, અને તેમાં પણ હેતુના તપાસ કરવાથી પૂર્વની માફક અનવસ્થા જરૂર આવવાની; માટે બન્ને પક્ષામાંથી કાઇપણ પક્ષ આપનાથી માની શકાય તેમ નથી.

કિંચ હેતુ વિના પણ આપસમાં એના સંચાય છે, એલું જો માનવામાં આવે તા મુકતાત્માની સાથે પણ પ્રકૃતિના સંચાયના પ્રસંગ તા જરૂર આવવાના.

અપર'ચ આત્મા પાતે પ્રકૃતિને ગ્રહેણુ કરતી વખતે શું પૂર્વાવસ્થાના ત્યાગ કરીને ગ્રહેણુ કરે છે ? અથવા ત્યાગ કર્યાં સિવાય ? આ બે પ્રશ્ના પૂછવામાં આવે છે.

તેમાં પણ પ્રથમ પક્ષ રવીકારવામાં તો પૂર્વની અવસ્થાના ત્યાગ કરવાથી તો આત્મામાં પરિણામપણું જરૂર આવવાનું, અને તેમ થવાથી અનિત્યપણું પણ વિના ઇચ્છાએ આવવાનું જ અને જયારે અનિત્યપણું આવ્યું, ત્યારે તો ક્ટસ્થ નિત્યપણું હવામાં ઉડી જવાનું.

હવે रहे। थीले पक्ष, तेमां पण्ड धिक्षरहुण्णु विशेरे आपना महिष क्री में गृहस्थावस्थाने। त्याग ह्यां सिवाय ये। शिवाय ये। शिवाय प्राप्त हरी, क्षेम ते। हहापि ध्रध शहवानुं क नहि, क्षेम हेवहत्त आस्यावस्थाने। त्याग ह्यां सिवाय युवावस्थाने प्राप्त हरी शहते। नथी तेम अत्र पण्ड समक्ष्युं. माटे थीला पक्षमां ते। युक्तिश्चयता क समक्ष्यानी छे. आधी क्षे साव निक्रियो है क्यारे प्रहृतिना संयोगइप संसार क घटी शहते। नथी, त्यारे तेना विये। गइप मे। क्षानी ते। आपना मतमां वात क शी हरवी? माटे मे। क्षविषय हां ग्यानी मान्यता हुंद्यंगम नथी, क्षे वात आस ज्यादमां राजवी.

# **ળાૈધ્ધાની સાથે મુક્તિના વિચાર**.

ઉપદ્રવ સિવાય ચિત્તની જે સંતતિ (પર'પરા) તેનું નામ જ મુક્તિ સમજલું, આવા પ્રકારની કેટલાક ખૌદ્રાની માન્યતા પણ આહરણીય નથી. કેમકે ઉપદ્રવ વિનાની ચિત્ત— સંતતિ જયારે કાંઇ વસ્તુરૂપ છે જ નહિ, ત્યારે તેને સિદ્ધ કરવા માટે પ્રયત્ન કરવા નકામા જ છે.

પૂર્ગ સંતતિમાં પતિત ક્ષણે પાતે જ પૂર્વોત્તરભાવથી આપસમાં કાર્ય કારણ રૂપ છે. અર્થાત્ પૂર્વ ક્ષણ કારણ છે અને ઉત્તરક્ષણ કાર્ય છે. આવા પ્રકારની વ્યાખ્યાથી જ્યારે સંતતિ વસ્તુરૂપે સિદ્ધ થાય છે, ત્યારે સિદ્ધ થતી નથી, એમ કહીને ઉડાવી દેવી એ કેટલી ખધી અજ્ઞાનતા સમજવી!

ઉ૦ જીવનમુક્તરૂપ સર્વ જ્ઞના જ્ઞાનના છેલ્લા ક્ષણ મુક્તિના

જ્ઞાનના પ્રથમ ક્ષણમાં કારણુરૂપ હાવાથી અને તે પણ સંત-તિની અંદર આવવાથી સંસારી અવસ્થાની માફક તેમાં પણ આવા પ્રકારના કાર્ય-કારણુભાવ દ્વારા એક બીજાને પેદા કર-વાના ઉપદ્રવ તા જરૂર રહેવાના જ.

પ્ર• આગળ ચિત્તના ઉત્પાદન થવા, અને પૂર્વના ચિત્તની જે નિવૃત્તિ થવી, તેતું નામ જ માક્ષ અમે માનીએ છીએ, ત્યારે ઉપર્શુક્ત દેાષને અવકાશ જ કયાં રહેવાના ?

ઉ૦ આગળ ચિત્તના અનુત્પાદ તા પ્રાગભાવરૂપ હાવાથી ઉત્પન્ન કરવા લાયક જયારે છે જ નહિ, ત્યારે ચિત્તનિવૃત્તિરૂપ માણની તા વાત જ શી કરવી ? કિંચ ક્ષણિકવાદ, શ્ન્યવાદ, વિજ્ઞાનવાદ વિગેરે આપના સિદ્ધાન્તા જયારે યુક્તિથી સિદ્ધ થતા જ નથી, તા પછી તેવા સિદ્ધાન્તને અવલ બીને મુક્તિ મેળવવાની આશા કેવી રીતે શખી શકાય ?

# સ્વાત ત્ર્યવાદિ સાથે સુક્તિના વિચાર.

જે સ્વતંત્રતા મેળવવી છે, તેનું નામ જ મુક્તિ સમજવું. આ કથન પણ અગાદા છે, કેમકે સ્વતંત્રપણું કર્મના ક્ષયથી થાય છે એવું જો માનવામાં આવે તે અમને અડચણકર્તા નથી, પરન્તુ તેવી રીતે માનવામાં તો આપના સિદ્ધાન્તના વ્યાઘાત થતા હાવાથી આપ પાતે જ માની શકશા નહિ. અને જો અણુમાદિ વિગેરે વૈશ્વવરૂપ એધ્યેપણાને સ્વતંત્રપણું કહેતા હો તો, તે તો કર્મજન્ય હોવાથી સંસારવિલાસ-રૂપ સમજવું. માટે આવું લોગવિલાસરૂપ સ્વતંત્રપણું પણ

વસ્તુગતિ વિચાર કરતાં કાઇ કામનું જ નથી; તા પછી તેને માક્ષ તા કહેવાય જ કેવી રીતે ?

# સાત્રાંતિકના મત પ્રમાણે સુક્રિતના વિચાર.

આત્માની જે હાનિ થવી તેનું નામ જ માેક્ષ સમજવું. આવા પ્રકારની માન્યતાવાળા આ મતના અનુયાયિ તો ખરે-ખરા મુક્તિને લાયક છે. વાહ ધન્ય છે તમારા વિચારને અને ધન્ય છે તમારા સિદ્ધાંત પ્રવર્ત કાેને; જયારે આત્માની જ હાનિ થઇ, અથોત્ વિનાશ થયા ત્યારે મુક્તિ મળવાની જ કાેને ? તેના પણ લગાર વિચાર કર્યાં હત તાે બીજાને પરિશ્રમ લેવાની જરૂર પડત જ નહિ.

કિંચ લગાર ઉંડા ઉતરી અહિરાત્માના વિનાશ થ-વાથી જે પરમાત્મસ્વરૂપ પ્રગટ થાય છે, તેને જો કદાચ મુક્તિ કહેતા હત તા બીજાએને પણ તેમાં લગાર અભિરૂચિ થાત, પરન્તુ જ્યાં સર્વથા આત્માના જ વિનાશ હાય, ત્યાં મુક્તિની તા વાત જ શી કરવી ?

# નિરતિશય સુખવાદિ સાથે સુક્તિના વિચાર.

નિત્ય નિરતિશય સુખના જે પ્રકાશ થવા તેનું નામ જ માલ સમજવું, આ કથન પણ ઠીક નથી. કારણ કે અતિશય વિનાનું સુખ તા વિષયજન્ય સંસારિસુખમાં પણ ખરાખર રહેતું હાવાથી જ્યાંસુધી તેવા પ્રકારનું વિષયિક સુખ વિદ્યાન

હોય ત્યાં સુધી વિષયાતીત રૂપ જે આત્મીય સુખ અને તે રૂપ જે સુકિત તેની તેા વાત જ શી કરવી? કિંચ સુખને સર્વથા નિત્ય માનવામાં સંસારાવસ્થામાં પણ તેવા સુખની પ્રાપ્તિના પ્રસંગ જરૂર આવવાના.

## વેદાન્તી સાથે મુક્તિના વિચાર.

अविद्यानी निवृत्ति थवाथी विज्ञानसुणस्व३५ ले કૈવલ આત્મા તે જ માેક્ષ સમજવા, આ કથન પણ ઠીક નથી. हैमहै विज्ञान सुणस्वइप प्रह्म ते। ફૂટસ્થ નિત્ય હેલાથી આપના મત પ્રમાણે સુકત અને સ'સારિમાં કંઇપણ વિશેષતા રહેવાની જ નહિ, કિંચ અવિદ્યા પણ એક કાલ્પનિક આકાશ-યુષ્ય જેવી ચીજ છે, વાસ્તવિક પદાર્થ રૂપ છે જ નહિ, તાે પછી તેવી મિચ્ચા સ્વરૂપવાળી અવિદા લક્ષે રહે તાપણ સંસારિ સ્યાત્માને ક'ઇ અડચ**ણ કરતી ન હેાવા**થી સ'સારદ્વશામાં પણ આપના મત પ્રમાણે સુક્તપણ' કેમ ન હેાઇ શકે ? અને એમ થવાથી તો સુકત અને સંસારિના વ્યવહારના જ લાય થવાના. અવિદ્યાના સાધક પ્રમાણની ગવેષણા કરવા જતાં સદ્ અસદ્ વિકલ્પાે ઉદ્ભાવતા હાવાથી તેની સિદ્ધિ કાેેે કાે પણ રીતે થવાની જ નહિ, જયાં ભ્રાન્તિનું સામ્રાજય હાય, ત્યાં પદાર્થની સિદ્ધિની તો વાત જ શી કરવી. માટે વેદાન્તિકના મત પ્રમાણે મુક્તિની ઉપયત્તિ કદાપિ થઇ શકવાની જ નહિ. એનું વિશેષ વિવેચન વેદાન્તની સમાલાેચનાના પ્રસ્તાવમાં કરેલું હાેવાથી અત્ર તાે માત્ર દિગ્દર્શ નરૂપ ખતાવવામાં આવ્યું છે.

# ઉપનિષદ્કારા સાથે સુકિતના વિચાર.

ગ્રાન તે જ માક્ષના ઉપાય છે, અને તે પણ સાક્ષિસ્વરૂપ આત્મામાં કલ્પિત છે, આ કથન પણ ઠીક નથી. કેમકે એમ માનવાથી જે સમયે તત્ત્વગ્રાન ઉત્પન્ન થયું, તે જ સમયે માક્ષ મળવાથી સંસારના જ ઉચ્છેદ થવાથી જયારે તત્ત્વગ્રાનના ઉપપત્તિ-કાલમાં જ માફ્યનું સંપૂર્ણ અસાધારણ કારણ મળી ગયું, ત્યારે વિલંખ થવાનું બીજું કાઇપણ કારણ બાકી નહિ હાવાથી તે જ વખતે માક્ષ કેમ ન મળી શકે ? કિંચ તે વખતે માક્ષ મળવાથી શરીર વિગેરેના પણ સર્વથા ક્ષય થવાના જ અને જયારે શરીર વિગેરેના વિનાશ થયા, ત્યારે ઉપદેશસામગ્રીરૂપ શરીર નહિ રહેવાથી આપ લાકોને ઉપદેશ પણ કાણ આપ વાના ? અને તે સિવાય શાસ્ત્રા પણ કેવી રીતે ઉત્પન્ન થવાનાં? અને જયારે શાસ્ત્રાના અસાવ થયા, ત્યારે આપને કયાંથી ખબર પડી કે તત્વગ્રાન પેદા થવાથી માક્ષ તત્કાળ જ મળે છે. માટે તત્ત્વગ્રાન એ જ માક્ષનું અસાધારણ કારણ છે એમ ન માનલું.

કિંચ એકલા જ્ઞાનથી જ કાર્ય થતું હાય તા જેમ રાગી મતુષ્ય વૈદ્ય પાસે જઇ રાગના ક્ષયનું જ્ઞાન સંપાદન કરવા છતાં પણ જો તે વૈદ્ય ખતાવેલી ઔષધિ ન ખાય, તા તેના રાગ કહાપ જતા નથી; તેમ એકલું જ્ઞાન કામમાં આવતું નથી. કિન્તુ તેની સાથે તે વૈદ્ય ઉપર પ્રમાણિકપણાના વિશ્વાસ તથા ઔષધિને ખાવાની કિયા વિગેરે કામ કરવાથી જ

राग केवी रीते काय छे,तेम क्येडं ज्ञान ते। प्रकाशकृष होवाधी ते द्वारा हेय एपाढेयनी क्येण भाष्य क केवल थर्छ शक्ते छे. परन्तु क्यां सुधी हेयने। त्याग करवामां न क्यां ने, त्यां सुधी हेयने। त्याग करवामां न क्यां ने, त्यां सुधी हेयने। त्याग प्रष्यु थवाने। निह क्येने एपाढेयने। स्वीक्षार पण् थवाने। क निहे, क्येने क्यारे आसवत्रप हेय पहार्थ पासे विद्यमान छे, त्यारे संसार पण् पासे रहेवाने। क, क्येने तेना रहेवाथी भाक्ष केवी रीते मणी शक्ते, तेने। विद्यार लगार क्येक्षन्तमां फ्येनिने करशे।, मारे का मतमां पण् क्येनेक प्रकारनी विपत्तिको। क्याववाथी क्येक्श्वं तत्त्वज्ञान थवाथी क भेशस मणे छे क्येम कहापि समकवुं निह. किन्तु सम्यग्हर्शन, ज्ञान, आरित्र-द्वारा क भीशस मणे छे, क्ये वात बेग्किस एयालमां राभवी.

## પાતંજલના મત પ્રમાણે માક્ષના વિચાર.

'યાગરૂપ સમ્યક્ કિયા જ એકલી માલતું કારણ છે. તે વાત લગાર સ્પષ્ટરૂપે સમજાવવામાં આવે છે. પરમાર્થરૂપે તો ચિત્તતું દર્શન થઇ શકતું નથી, અને સાક્ષિના દર્શનમાં નિરાધ સિવાય બીજો કાઇ ઉપાય નથી, તો પછી ચિત્તના દર્શન માટે સમાધિના વ્યાપારની જરૂર અપેક્ષા રાખવી જ જોઇએ. કેમકે સમાધિ સિવાય તો તેનું દર્શન પણ દુર્લભ સમજવું, આથી એ ભાવ નીકળ્યા કે સમાધિ વ્યાપારની ક્રિયા જ માલનું અસાધારણ કારણ છે.' ઉપર્યુક્ત પાત'જલના અનુયાયિ લોકોનું કથન પણ અયુક્ત હોવાથી અનાદરણીય સમજવું.

कारण के सर्व होने शिक्तना हर्शन माटे समाधि-०थापारनी कंछ पण कहर नथी. अम होवा छतां पण को हिंदी केव समाधि-०थापारने मेक्किना असाधारण कारण तरी के मानवामां आवे तो ते अकागबस्तननी माइक नकामुं क समक वुं के के सेथानि केवलीनी प्राण् अवस्थामां को के पृथक त्वितर्क सप्रविद्यार ओक त्वितर्क अप्रविद्यार शुक्र बंधान स्वह्म समाधिनी आवश्यकता रहे छे, परन्तु त्यार पछी तो ते ओले कथारे भावमने। क अभाव छे, त्यारे ते इम समाधिनी ते। वात क शी करवी शि अने कथारे समाधि क नथी, त्यारे तेने मेक्किना असाधारण कारण तरी है वन्ध्यापुत्रनी माइक मनाय क हैवी शिते शाहे समाधि व्यापार मेक्किन साक्षात् कारण नथी. ओ वात भाव भ्यावमां राभवी.

પૂર્વ તરંગિવનાના સમુદ્ર જેવે! આત્મા છે, અને મહ-તત્ત્વ, અહંકાર તત્ત્વ વિગેર પવન રૂપ છે અને તે દ્વારા થતી વૃત્તિયા તે તરંગ જેવી સમજવી, અને આવા પ્રકારની વૃત્તિઓને હઠાવવાથી આત્માનું જે સ્વરૂપમાં જ રહેવું તેનું નામ જ માક્ષ સમજવું.

ઉ લ્પર્યું કત કથન પશુ અનાદરણીય સમજવું કારણ કે તે વિષયમાં પ્રશ્નનો અવકાશ જરૂર રહે છે. શું આતમાં પાતે વૃત્તિસ્વરૂપ છે ? કે નહિ ? આ એ પ્રશ્નો પૂછવામાં આવે છે, તેમાં પ્રથમ પક્ષ માનવામાં આતમાં વૃત્તિસ્વરૂપ છે. એવા અર્થ થવાના, અને આતમાનું વૃત્તિસ્વરૂપ છે; ત્યારે તેવા સ્વરૂપના ત્યાગ પણ થવાના નહિ, અને તે સિવાય માફ્ષ તો 26

મળે જ કયાંથી ? જો સ્વરૂપના ત્યાગ કરે છે, એવી રીતે માન-વામાં આવે તા કૂટસ્થ નિત્યતા કહાપ રહેવાની નહિ, માટે પ્રથમ પ્રક્ષ અનાદરણીય સમજવા. હવે રહ્યા બીજો પક્ષ, તે માનવામાં તા તમામ અનુષ્ઠાના નકામાં સમજવાં, કેમકે જયારે આત્મા પાતે સર્વદા ચિત્સવરૂપ જ છે. ત્યારે ચાગ વિગેરેની ક્રિયાઓ કરવાની શી જરૂર છે ? આથી એ ભાવ નિકળ્યા કે ચિત્સવરૂપરૂપે ચાળિયાના સમાધિમાં વ્યાપાર છે જ નહિ, કિંતુ ચિત્તને પ્રકૃતિથી પૃથક્ કરવા માટે જ સમા-ધિમાં ચાળિયાના વ્યાપાર છે, માટે આવા સ્થલમાં કિયાની માફક વસ્તુના પરિચય કરાવનારા જ્ઞાનીની પણ આવશ્ય-કતા જરૂર રહેવાની; માટે ચાળિયાનો સમાધિમાં વ્યાપાર તા સાક્ષાત્ કેવલજ્ઞાનને માટે અને પરંપરા ચાળનિરાધ માટે છે એ ખાસ ખ્યાલમાં રાખવું. ભાષાર્થ એ સમજવા, કે જ્ઞાન-ક્રિયા દારા જ માક્ષ મળવાના, એ વાતને નીચેના શ્લાક પણ ટેકા આપે છે.—

द्वी कमी चित्तनाशस्य योगो ज्ञानं च राघव !। योगश्चित्तनिरोधो हि ज्ञानं सम्यगवेक्षणं ॥ १॥

—शास्त्रवार्तासमुचयमां उद्धत पृ. ३१५

ભાવાર્થ — ચિત્તના નાશના એ ક્રમ છે, એક યાગ અને બીજું જ્ઞાન. તેમાં યાગ તા ચિત્તના નિરાધરૂપ છે, અને સારી રીતે જે વસ્તુના પરિચય કરવા તેનું નામ જ્ઞાન સમજવું. આ ખંને સમુદાયરૂપે કાર**ણ છે, પર**ન્તુ પૃથગ્ર્પે નથી. भा प्रकार तमाम हर्शं ननुं निरीक्षण करवाथी भे साव निक्ठियों के मेक्षि तो भारमा ઉपर लागेलां संपूर्ण क्रिमेंना क्षय सिवाय के ज निक्ठि भने क्रिमेंना क्षय पण सम्यग्हर्शन, ज्ञान, यारित्र सिवाय थवाना ज निक्ठ, तेमां पण छवाहिक पहार्थोनुं वास्तविक जेवा प्रकारनुं स्वरूप होय, तेवा स्वरूप ज तेमां जे श्रद्धा करवी तेनुं नाम सम्यग्हर्शन क्रहेवाय तेवी रीते वास्तविक स्वरूपवाणा पहार्थोने वास्तविक रीते जे परिचय करावरावे, तेनुं नाम सम्यग्ज्ञान क्रहेवाय संवर तथा निर्वंश तत्वना निरूपण्यमां अतावेश जेशुद्ध आयरण्यतेनुं नाम सम्यक्ष यारित्र क्रहेवाय. आ त्रोने समुहाय मेक्षमां हेतु समक्ष्वी.

જેમ કાઇ રાગી મતુષ્ય રાગને દ્વર કરવા માટે વૈદ્ય પાસે ગયા તેણું તેનું સર્વ વૃત્તાન્ત જાણીને કહ્યું કે અમુક દવાનું સેવન કરવાથી તમારા રાગ જડમૂળથી જવાના. આવા પ્રકારનું જ્ઞાન સંપાદન કરવા છતાં પણ જ્યાં સુધી તે વૈદ્ય ઉપર પ્રમા- ભૂકપણાની સાચી શ્રદ્ધા ન હાય, ત્યાં સુધી તે વૃદ્ધા ખાવાનું મન થાય જ નહિ, અને તે સિવાય રાગ પણ જવાના નહિ. માટે બે ચાર ઠેકાણું કરવા પછી તેને જયારે ખરાખર ખાત્રી થઇ ત્યારે નિશ્ચય થયા કે આ વૈદ્ય નિર્સાલી છે,માટે એની દવાથી જરૂર રાગ જવાના જ. આવા પ્રકારના નિર્ણય થવાથી પ્રથમનું જ્ઞાન ખાત્રીવાળું થયું. એનું નામજ સમ્યક્ જ્ઞાન સમજવાં.

અને જ્યારે ઉપર્યું કત પ્રકારથી સમ્યળ્જ્ઞાન થયું ત્યારે તો દ્રવા ખાવાને મન થયું. અને એમ કરવાથી તે વ્યક્તિ રાગ-

રહિત થઇ, તેવીજ રીતે કર્મારૂપી રાગાના સંખન્ધથી રાગગરત શ્રુયેલા સંસારિ જીવા પાતાની ઉપર લાગેલા જન્મ, જરા, મરાથ, આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિ વિગેરે રાગાને દૂર કરવા સારૂ સર્વં જ્ઞ ભગવાન રૂપ વૈદ્ય પાસે ગયા, તેઓએ પણ તેના રાગાના સર્વથા હાલ પાતાના જ્ઞાનદારા જાણીને કહ્યું કે છવ, અછવ, मासव, ખન્ધ વિગેરે હૈય તથા ઉપાદેય પદાર્થના જ્ઞાન સિવાય તમારા રાગ કદાપિ જવાના નહિ. પરન્તુ તે લાકય ઉપર વિશ્વાસ ન આવવાથી તેણે તેનું સેવન ન કરતાં તેમાં આપ્ત-પણાની તપાસ કરવા માંડી, અને જયારે તેમાં આપ્તપણ અરાખર જોવામાં આવ્યું ત્યારે પૂર્વોક્ત પદાર્થ વિષયક હિય, ઉપાદેયના જ્ઞાનમાં વિશ્વાસ આવ્યા,ત્યારે જ તેને જ્ઞાન સમ્યક્-રૂપે પરિણત થયું અને ત્યારે આસવ-ળન્ધરૂપ હેય પદાર્થની હાનિમાં અને સંવર-નિર્જં રારૂપ ઉપાદેય પદાર્થના ઉપાદાનમાં પ્રવૃત્તિ કરવાનું મન થયું. તેનું નામ જ સમ્યક્ ચારિત્ર સમન જલું. અને જયારે સારી રીતે આચરણ કરવામાં આવ્યું ત્યારે રાગથી મુકત થઇ શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ જ પ્રગટ થયું, તેનુ નામ જ માક્ષ સમજવું. માટે આ દેષ્ટાન્તથી પણ ત્રણ રતન દ્વારા જ સુકિત મળે છે એ વાત સ્થિર થઇ સમજવી.

પ્ર૦ શરીર વિગેરેના ક્ષય તો તેમાં વિનશ્વરશીલપણું કોવાથી સંભવી શકે, પરન્તુ રાગ, દ્વેષ, માહ વિગેરેના અત્યન્ત વિનાશ થવામાં કાઇ પણ પ્રમાણ ન હાવાથી તેના વિનાશ થાય છે એમ કેવી રીતે માની શકાય ? જેમ આકાશ અનાદિ કોવાથી તેના વિનાશ કાઇ માનતું નથી; તેમ રાગ વિગેરે અના દિ હે વાથી તેના વિનાશ પણ કેવી રીતે થઇ શકે ? અને તે સિવાય માક્ષ પણ મળે જ કયાંથી ?

ઉ૦ રાગ, દ્વેષ, વિગેરે દોષા જો કે જીવની સાથે અનાદિ કાલથી છે, તાપણ જેમ કાેઇ ચાેગીશ્વરને સ્ત્રીઓતું સ્વરૂપ ચથાર્થ રીત્યા અવલાકવાથી વૈરાગ્યસાવના જાગૃત થાય છે. અને તે દ્વારા સમયે સમયે તેમાંથી રાગ ઓછા થતા જોવામાં આવે છે. તેથી સંભાવના થઇ શકે છે કે ઉત્તમ પ્રકારની ઉચ્ચ કાૈટીની વિશેષ સામગ્રી મળવાથી તેના નિમ્જળ વિનાશ જરૂર થવા જોઇએ, અને જે વસ્તુના નિર્મળ વિનાશ માનવામાં ન આવે તેના થાઉા થાઉા ક્ષય થાય છે એમ પણ ખીલકુલ માની શકાય જ નહિ કેમકે એ વાત તો અનુસવથી પણ વિરુદ્ધ છે. વર્તમાન કાલમાં પણ કૈટલાક ચાેગિ મહાત્માંઓમાં પણ રાગાદિની મન્દતા અને રાજાં, महाराज, शें विगेर लागीबाडामां तेनी प्रणवता जयारे દ્રની ગાંચર થાય છે. ત્યારે એમ કેવી રીતે કહી શકાય કે તેના અપચય ખીલકુલ થતા જ નથી ? માટે જેનાે થાેડાે થાેડા અપચય <mark>જ</mark>ોવામાં આવે. તેના સર્વધા વિનાશ પણ સમ્પૂર્ણ સામગ્રી મળવાથી થાય છે, એ વાત જરૂર માનવી જોઇએ. જેમ શિયાળામાં હિમકણના સંખન્ધથી પેદા થયેલી ઠંડ પણ મન્દ્ર મન્દ્ર મરમીના ઉપચાર કરવાથી થેહી થાડી એહિ થતી જાય છે. અને સમ્પર્ણ ગરમી પડવાથી સર્વથા તેના વિનાશ થાય છે. તેમ અત્ર પણ જ્ઞાન, વૈરાગ્ય, ચાંગાનુષ્ઠાન વિગેર સામ-**ગ્રીની મન્કતાદશામાં રાગ વિગેરે દેહોા પણ શેહા શેહા**  એોછા થાય છે. અને સામગ્રીની સ'પૂર્ણ ઉત્કર્ષદશામાં તે રાગ વિગેરેના સર્વથા ક્ષય થાય છે એમ જરૂર માનવું જોઇએ.

પૂર જેમ જ્ઞાનાવરણીય કર્મની ઉદયાવસ્થામાં જ્ઞાનની મન્દતા જોવામાં આવે છે, પરન્તુ તેની પ્રકર્ષ ઉદયાવસ્થામાં સંપૂર્ણ જ્ઞાનના વિનાશ બીલકુલ જોવામાં આવતા નથી, તેમ પ્રતિપક્ષ ભાવનાની ઉત્કર્ષ સ્થિતિમાં પણ રાગ વિગેર દેશોના નિર્મૂળ વિનાશ ન થવા જોઇએ.

ઉ૦ ઉપર્યું કત શંકા પણ અજ્ઞાનમૂલ જ સમજવાની છે. કેમકે ભાધ્ય ચીજો બે પ્રકારની છે. એક સહજ સ્વભાવવાળી અને બીજી સહકારી સંપાદિત સ્વભાવવાળી. તેમાં જે સહજ સ્વભાવવાળી ચીજ હાય તે બાધકના ઉત્કર્ષમાં નિર્મૂળ વિનાશને પામતી નથી; તેમાં જ્ઞાન તો આત્માના સહજ સ્વભાવ રૂપ છે. માટે અત્યંત પ્રકૃષ્ટ જ્ઞાનાવરણના ઉદ્દયમાં પણ જ્ઞાનના નિર્મૂલ વિનાશ તો કદાપ થવાના જ નહિ. અને રાગ વિગેર દોષો તો આરિત્રમાહનીય કર્મના વિપાકાદયથી સંપાદિત સત્તાવાળા છે. માટે જ્યારે કર્મના નિર્મૂળ વિનાશ થાય, ત્યાર પછી રાગ વિગેરેની સત્તા તો રહે જ કયાંથી? એ વાત તા સહજ સમજી શકાય તેમ છે.

કિંચ ઉપાદાન કારણ વિનાશઅવસ્થામાં પણ કાર્યની સત્તા માનવામાં આવે તો સર્જત્ર સર્જ કાર્યની સત્તા રહેવી જ એકએ. અને એમ તા કાઇ પણ માનતું નથી, માટે ઉપર્શ્વકત શ'કા નિર્મૂળ સમજવી. કિંચ આપે જે પ્રથમ જ લાબ્યું છે કે 'જે અના દિ હોય, તેના બીલકુલ વિનાશ થાય જ નહિ.' તે વાત પણ મનાય તેમ નથી. કારણ કે પ્રાગમાવને અના દિ માનવા છતાં પણ તેના વિનાશ તા આપ લોકા જરૂર માના છા ત્યારે અના દિના બીલકુલ નાશ થતા જ નથી. એવા નિયમ કર્યા રહ્યા ? તથા મુવર્ણને માટીના સંચાગ જેમ અના દિકાલના મુવર્ણની ખાણમાં છે. તા પણ તેને ખહાર કાઢી ક્ષાર, પુટપાક વિગેરે પ્રયોગા કરવાથી માટીના સંચાગના નાશ થવાથી સ્વચ્છ સુવર્ણ અલગ થાય છે, માટે અના દિ હાય તેના વિનાશ થાય નહિ, એ વાત મન્દ્દ ખુ હિપણાને સૂચવનાર છે.

પ્ર૦ રાગ વિગેરે ધર્મા ધર્મિ આત્માથી જૂદા છે ? કે તે સ્વરૂપ જ છે અર્થાત અભિન્ન છે ? આ બે પ્રશ્નો પૂછવામાં આવે છે, તેમાં પ્રથમ પક્ષ માનવામાં તો મુક્ત આત્માની માફક દરેકમાં વીતરાગપણાના પ્રસંગ આવવાના. કેમકે જેવી રીતે મુક્ત આત્મા રાગાદિથી સર્વથા બિન્ન છે, તેમ સંસાર આત્મા પણ જયારે તેથી બિન્ન છે, ત્યારે એકને વીતરાગરૂપે માનવા અને બીજાને નહિ, તેનું શું કારણ ? માટે પ્રથમ પક્ષ માની શકશા જ નહિ. હવે રહ્યા બીજા પક્ષ; તેમાં પણ રાગાદિના ક્ષય થવાથી તેનાથી અબિન્ન એવા આત્માના પણ જયારે વિનાશ થવાના ત્યારે મુક્તિ મળવાની જ કે.ને ? તેના વિચાર એકાન્તમાં બેસી જરૂર કરશા, માટે કાઇ પણ રીતે આપ લોકોને મુક્તિ મળવાની જ નિક, તા પછી અનુષ્ઠાન વિગેર કરવાની શી જરૂર ?

ઉગ્ ઉપર્શું કત શાંકા જૈનપ્રક્રિયાથી સવ'થા અનિભગ્ન લોકોને જ થઇ શકે તેમ છે. કેમકે અમે તો ધર્મ અને ધર્મિમાં આપસમાં સવ'થા ભેદ માનતા નથી તેમ સવ'થા અભેદ પણ માનતા નથી. કિન્તુ કથ'ચિદ્દ ભેદાભેદરૂપ જાત્યન્તરના આશ્રય લેવાથી અમારે ત્યાં કાઇ પણ જાતના દોષોના અવકાશ છે જ નહિ, એ તો સવ'થા ભેદ તથા અભેદવાદિના ઘરમાં જ રહેવાના.

પ્રવજે સમયે કાર્મ**ણ શરીર વિગેરેના** સર્વથા વિનાશ થયા તે સમયે મુક્ત આત્માનું ઊ<sup>દ</sup>ર્વગમન કેવી રીતે થાય ? કેમકે ગમનમાં કર્મ કારણ છે. અને કર્મ તાે બીલકુલ છે જ નહિ, તાે પછી ગમન થાય જ કેવી રીતે ?

ઉ૦ પૂર્વ પ્રયોગ, અસંગલાવ, બન્ધચ્છેદ તથા ઊધ્વ ગમન સ્વલાવ આ ચાર દૃષ્ટાન્તા સુકત જીવને ઊધ્વ ગમનમાં સાધન-રૂપ હે વાથી અમારે ત્યાં કાઇપણ જાતની અડચણ છે જ નહિ, તે લગાર વિવેચનદ્વારા સમજાવવામાં આવે છે.

જેમ કું ભારના ચક્રમાં, હિં ડાલામાં તથા આધ્ય ફેંકવામાં પ્રથમ એક વાર પ્રયોગદ્વારા ચક્ક ભમાડવાથી અને આધ્યને અત્રથી ફેંકવાથી જયાં સુધી તે કિયામાં જેટદ્રા વેગ હાય ત્યાં સુધી પ્રયત્ન વિના પધ્ય ચક્ક ભમે છે, હિં ડાલા હાલે છે અને બાધ્યુ ચાલ્યું જાય છે, તેમ અત્ર પધ્યુ કર્મના ક્ષય થયા છે, તા પધ્યુ પ્રથમના કર્માના વેગવાળા સંબન્ધદ્વારા છવ ઊધ્વં લાકાન્ત સુધી જાય છે, અને પછી વેગ બન્ધ થવાથી તથા ધર્માસ્તિકાય વિગેર ગતિ સાધન સાધારણ કારણા ન હોવાથી તેની આગળ ગમન થતું નથી. આ પૂર્વ પ્રયોગ દર્ષાત સમજવું.

તથા જેમ તું ખડા ઉપર ચીકણી માટીના ઉપરા ઉપરી આઠ લેપ કરી જલાશય વિગેરમાં નાંખવાથી જેમ તે તુંખડું તળાવના તળીએ બેસી જાય છે. અને તે ઉપરથી માટીના લેપને ધીરે ધીરે ધાવાથી જેમ જેમ માટીના લેપ ં ખસતા જાય છે, તેમ તેમ તે ઉપર આવતું જાય છે, અને તદ્દન માટીના લેપ સાફ થવાથી તું બડું ખીલકુલ ઉપર આવી જાય છે. અને ત્યાર બાદ તે તું બડું નીચે જતું નથી તેમ ઉપર આગળ પણ જતું નથી. કિન્ત ત્યાંનું ત્યાં જ રહે છે. તેમ જીવ રૂપ તુંખડાની ઉપર કર્માં રૂપી સાટીના ઉપરાઉપરી આઠ પ્રકારના લેપ થવાથી ખૂબ ભારે થઇ સંસાર સમુદ્રમાં ડુખી જાય છે. અને જ્યારે સમ્યગ દર્શન વિગેરે માક્ષ સાધન રૂપ જલના સંચાગ થવાથી કર્મ રૂપી માટી ધીરે ધીરે લીંજાઇ ને ખસતી જાય છે. અને જ્યારે સમ્પૂર્ણ રત્વત્રય રૂપી જલના સંપૂર્ણ પણ સંચાગ થાય છે. ત્યારે એકદમ કર્મ રૂપી માટીને સર્વથા ધાઇને સાફ થવાથી શુદ્ધ નિર્મલ ખની સ'સાર સમુ-દ્રની **ઉપર એકદમ લે**ાકાન્ત સુધી આવી જાય છે. અને ત્યાર ખાદ નીચે અથવા તેની ઉપર ગતિ થતી નથી; કેમકે નીચે ગમનમાં ગુરુતા કારણ છે અને કર્મજન્ય ગુરુતા તા સર્વથા ચાલી ગઇ છે; ત્યારે નીચે ગમન કેવી રીતે થાય ? તેવી રીતે ઉધ્વ ગમનમાં ધર્માસ્તિકાય કારણ છે. અને તે પણ આગળ ન હોવાથી તેની આગળ ગમન થાર્ય જ કેવી રીતે ? માટે અસંગ ભાવ દુષ્ટાન્ત પણ લાેકાન્ત ગમનમાં સારી રીતે સાધનરૂપ છે.

તથા જેમ એરંડાના ખીયાં તાપથી અન્ધનનાં સુકા-નાથી પાતાની મેળે જ ઉંચાં જાય છે, તેમ જીવનાં પણ ક્રમેંરૂપી અન્ધના જયારે ધ્યાનાગ્નિ વિગેરેના તાપથી સુકાઇ જાય છે, ત્યારે જીવ પણ ઊધ્વે લોકાન્ત સુધી જાય છે. આ અન્ધછેદનું દેષ્ટાન્ત મુકતાત્માને લાકાન્ત સુધી ગમનમાં સાધનરૂપ છે.

તથા જેમ ગુરુતાને લઇને પત્થર, લોહું, માટી વિગેરેનું સ્વલાવથી અધાગમન થાય છે, તથા વાયુનું ગુરુ લઘુપણાને લઇને સ્વલાવથી તિરછું ગમન થાય છે, તથા અગ્તિ, ધૂમરેખા વિગેરેનું લઘુપણારૂપ સ્વલાવથી જ ઊધ્વંગમન છે; તેમ જીવના પણ કુદરતી ઊધ્વંગમનના સ્વલાવ છે અને પુદ્દગલના અધાગમન સ્વલાવ છે. માટે જીવને ઊધ્વંગમનમાં સ્વલાવ પણ કારણ છે.

પ્ર૦ જ્યારે જીવના ઊધ્વંગમનના સ્વભાવ જ છે, ત્યારે સંસારાવસ્થામાં નરકાદિ ગતિમાં નીચે ગમન, તિરછા લાકમાં તિરહું ગમન અને દેવલાકમાં ઊધ્વંગમન થાય છે તેતું શું કારણ્ ?

ઉ૦ સ'સારાવસ્થામાં જીવની સાથે કમ<sup>6</sup>ના સ'બન્ધ હાવાથી જેવા પ્રકારની સામગ્રી દ્વારા જેવું આયુષ્ય ખાં-ધેલું હાય તેવા આયુષ્યકર્મ રૂપ વિભાવને લઇને તેવા પ્રકારની લાંચે, નીચે અને તિરછી ગતિ થાય છે. જેમ અગ્નિના કાહેક સ્વભાવ છે તો પણ તેની ઉપર રાખ નાખી દખાવવાથી તે તાપ ઉપનની શકતો નથી; તેમ જીવરૂપી જ્યાતિના લાધ્વ ગમન સ્વભાવ છે, તા પણ કર્મ રૂપી રાખ ઉપર આવવાથી તે સ્વભાવના તિરાભાવ થાય છે. અને કર્મ જન્ય સ્વભાવના આવિનાં અનુસારે ગમન કરી પાતાના સ્વ-ભાવને પ્રગટ કરે તેમાં કંઇ પણ આશ્ચર્ય જેવું નથી.

પ્રગ જયારે <sup>ઊદવ</sup>ગમન સ્વભાવ જ છે, ત્યારે લાેકાન્તથી પણ ઉપર કેમ ગમન થઇ શકતુ નથી ?

ઉ૦ સમ્પૂર્ણ સામગ્રી સિવાય કાર્ય કહાપા થઇ શકે જ નહિ. તેમ ગતિ પણ કાર્ય રૂપ હોવાથી જ્યાં સુધી સમ્પૂર્ણ કારણસામગ્રી ન મળે ત્યાં સુધી આગળ ગમન કેવી રીતે થઇ શકે ? જીવને ઊધ્વંગમનમાં ગતિપરિણામ ઉપાદાન કારણ છે, જીવ પાતે નિવંત ક કારણ અને આકાશ વિગેર નિમિત્ત કારણ છે; તા પણ આપેક્ષિત કારણરૂપ ધર્માસ્તિ-કાય આગળ ન હાવાથી કારણની વિકલતાને લઇને કાર્ય ન થાય, તેમાં કંઇ પણ દાષાપત્તિ નથી. અને ધર્માસ્તિકાય ગતિમાં કારણ છે, એ સંબંધ અજીવ તત્ત્વના નિરૂપણમાં તથા દ્રવ્યપ્રદીપમાં વિવેચન કરેલું હાવાથી અત્ર કરવામાં આવતું નથી.

પ્ર૦ કર્મીના અભાવમાં પૂર્વ પ્રયોગ વિગેરે દેશન્તા આપી જીવતું ઉધ્વેગમન સિદ્ધ કર્યું, તો પણ સર્વથા શરીર, ઇન્દ્રિયા વિગેરે જીવનનાં ચિલ્ફેર્પ પ્રાણા ન હાવાથી માક્ષના જીવે તે જીવરૂપે વ્યવહાર જ કે ી રીતે થઇ શકે ? કારણ કે જે પ્રાણને ધારણ કરે તે જીવ કહેવાય આવું જીવનું વ્યુત્પત્તિજન્ય લક્ષણ છે. અને તે તા માક્ષના જીવમાં ખીલકુલ ઘટતું જ નથી તા પછી જડ સ્વરૂપવાળા માક્ષને માટે ચાહના કેવી રીતે થાય ?

૭૦ ઉપર્યું કત શંકા અત્રાનતાને સ્ચવતી હોવાથી નિર્મૂલ સમજવી. કેમકે જૈનદર્શનમાં પ્રાણના બે લેદ માનેલા છે. એક દ્રવ્યપ્રાણા અને બીજા ભાવપ્રાણા. તેમાં શરીર વિગેરે ત્રણ બળ, પાંચ ઇન્દ્રિયા, ત્યાસાચ્છ્વાસ અને આયુષ્ય આ દશ પ્રાણા કર્મ જન્ય હાવાથી માલમાં તેના અભાવ તો અમાને સર્વથા ઇષ્ટ છે. અને લ ચિક જ્ઞાન, લાચિક દર્શન, લા- શાચિક ચરિત્ર, લાચિક વીર્ય, લાચિક સુખ વિગેરે ભાવપ્રાણા જયારે માલમાં ખરાખર કચમ રહે છે; ત્યારે પ્રાણુધારણ રૂપ છવનું લક્ષણ ખરાખર ઘટતું હાવાથી જીત્રમાં અજીવપણાની શાંકા થાય જ કેવી રીતે ? આવી રીતે સ્પષ્ટપણ માલમાં પણ પ્રાણુધારણ રૂપ લક્ષણ ઘટી ગયું; ત્યારે તેમાં જડપણાની આ- શાંકા તા મહા મિશ્યાત્વેમાહના ઉદયવાળાને જ થઇ શકે, અને વાસ્તવિક રીતે જવનું લક્ષણ પણ તે જ યથાર્થ છે. આ વાતને નીચેના શ્લાક પણ ટેકા આપે છે—

यस्पात् क्षायिकसम्यक्त्ववीर्यदर्शनज्ञानः । आत्यन्तिकैः संयुक्तो निर्द्वन्द्वेनापि च सुखेन ॥ १ ॥

## ज्ञानादयस्तु भावपाणा ग्रुक्तोऽपि जीवति स तैर्हि । तस्मात् तङ्जीवत्वं सर्वस्य जीवस्य ॥ २ ॥

—ષડ્દશ<sup>૧</sup>નસમુચ્ચય પૃ. ૭૫

ભાવાર્થ આવી ગયેલાે હાેવાથી કરીથી આપવામાં આ-વતા નથી. માટે અનન્ત જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર વીર્થ સુખરૂપ જીવન માેક્ષમાં પણ ખરાખર છે. એ ખાસ ખ્યાલમાં રાખવું.

કિંચ માક્ષમાં સુખ તા સવે સંસારિ જીવથી વિલક્ષણ પરમાનન્દ રવરૂપ જાણું, સંસારાવરથામાં રહેલા દેવેન્દ્રો, નરેન્દ્રો વિગેરે તમામ જીવાનું જેટલું સુખ છે, તે તમામ સુખ માક્ષના સુખના અનંતમા ભાગ જેટલું પણ નથી. આ વાત યાગશાસમાં સારી રીતે સમજવી છે.

सुरासुरनरेन्द्राणां यत्सुखं सुबनत्रये। तत् स्याद् अनन्तभागेऽपि न मोक्षसुखसम्पदः॥ १॥

स्वस्वभावजमत्यक्षं यस्मिन् वै शाश्वतं सुखम्। चतुर्वर्गाग्रणित्वेन तेन मोक्षः प्रकीर्तितः॥ २ ॥

— યાેગશાસ્ત્ર.

ભાવાર્થ—ત્રણ લુવન અને ત્રણ કાલમાં ઇન્દ્રો, ચક્રવર્તિ એ, વિગેરેનું એકઠું કરવાથી જેટલું સુખ થાય તે તમામ સુખ માક્ષ સુખના અનન્તમા ભાગ જેટલું પણ નથી. તથા જેમાં પાતાના સ્વભાવથી આવિર્ભૂત થયેલું અને ઇન્દ્રિયાના વિષયને લગાર માત્ર પણ સ્પર્શ નહિ કરનારૂ' એવું જે શાશ્વત સુખ તેને ચાર વર્ગમાં પ્રધાન માેક્ષના સુખ તરીકે માનવામાં આવે છે.

હવે કેટલાક મીમાં સકાના માક્ષ વિષયક કંઇક વિચાર જણાવવામાં આવે છે. " જ્યાં મુધી વાસના વિગેરે આત્માના સવે ગુણાના ઉચ્છેદ ન થાય, ત્યાં સુધી અત્યન્ત દુ: ખની વ્યાવૃત્તિ કદાપિ થઇ શકવાની નહિ. કેમકે સુખ દુ: ખના સંભવમાં ધર્માધર્મ નિમિત્ત છે. અને તે જ સંસારરૂપી મહેલના સ્તંભા છે. અને જ્યારે તેના વિનાશ થાય, ત્યારે તેના કાર્ય રૂપ શરીર વિગેરેના ઉપદ્રવ પણ બીલકુલ રહેવાના જ નહિ, અને જ્યારે શરીર વિગેરેના ઉપદ્રવના અભાવ થયા, ત્યારે સુખ દુ: ખ વિગેરે પણ ધર્માધર્મના નહિ રહેવાથી રહેવાના જ નહિ, અને તેના નહિ રહેવાથી દુ: ખવ્યાવૃત્તિ જરૂર થવાની તેનું નામ જ માક્ષ સમજવું.

કિંચ તે અવસ્થામાં અખિલ ગુણાથી રહિત પાતાના સ્વરૂપમાં લીન આત્મા રહેવાના, અને સંસારના ખન્ધનાથી પેદા થયેલ દુઃખાના કલેશાથી પણ રહિત અને કામ, ક્રોધ, મદ, ગર્વ, લાેલ, દંલ વિગેરે દુઃખના કારણરૂપ આ છ પ્રકારની ઉમિઓથી પણ તદ્દન રહિત થવાના, આ જ માેસનું ખરૂં સ્વરૂપ કહેવાય. "

ઉપર્યું કત મીમાંસક લાેકાેનું કથન અજ્ઞાનતા ભરેલું હાેવાથી આદરવા લાયક નથી. શું મુક્તિમાં શુભ કર્મના પરિ-યાકથી પેદા થયેલા સંસારિક સુખના નિષેધ કરાે છાે ? અથવા ્તમામ પ્રકારના સુખેના અભાવ માના છે**ા ? આ બે** પ્રશ્ના પૂછવામાં આવે છે.

તેમાં પ્રથમ પક્ષ માનવામાં તા અમને પણ ઇષ્ટ છે. કેમ કે અમા પણ શુલકર્મવિપાકજન્ય સંસારસુખના અસાવ માક્ષમાં બરાબર માનીયે છીયે, તા પછી આપત્તિનું કારણ જ કયાં રહ્યું ? માટે પ્રથમ પક્ષ તા સિદ્ધ સાધનરૂપ સમજવા. હવે રહ્યા બીજો પક્ષ, તેમાં તા આત્મા પાતે જ સુખસ્વરૂપ હાનવાથી સુખના અલાવ માક્ષમાં થાય જ કેવી રીતે ? એમ હાવા છતાં પણ જો તેના ઉચ્છેદ માનવામાં આવે તા તેના ઉચ્છેદ થવાયા પદાર્થના જ ઉચ્છેદ થવાના, તા પછી કાઇ પણ ચીજ રહેવાની જ નહિ; ત્યારે સંસાર માક્ષની તા વાત જ શી કરવી! માટે બીજો પક્ષ કિંપાકફલતુલ્ય હાવાથી અના-દરણીય સમજવા.

પૂર્વ સુખ આત્માના સ્વભાવ છે, તેમાં કાઇ પણ પ્રમાણ ન હાવાથી તે વાત માનવા લાયક નથી.

ઉ૦ જયારે અનુમાન પ્રમાણ, આગમપ્રમાણ વિગેરે પ્રમાણે વિદ્યમાન છે. ત્યારે પ્રમાણ નથી, એમ કહી જૂડા આક્ષેપ કરવા તૈયાર થવું, એ કંઇ બુદ્ધિમત્તા કહી શકાય નહિ.

વૈષયિક સુખની માફક ભુદ્ધિના અત્યન્ત પ્રિય વિષય હોવાથી આત્મા સુખ સ્વભાવવાળા છે. જેમ ખેડુતના પ્રયત્ન ભુદ્ધિપૂર્વક થતા હોવાથી તે ખેડુત સુખને માટે પ્રયત્ન કરે છે; તેમ ભુદ્ધિપૂર્વક પ્રયત્ન થતા હોવાથી સુસુક્ષુના પ્રયત્ન પહ્યુ સુખને માટે સમજવા. અને જ્યાં પરમાનન્દ સ્વરૂપ સુખ હાય. તેનું નામ જ માક્ષ સમજવું.

तथा परिषामनी तरतमतानी माइंड तरतमपा हैं। बाथी सुणनी तरतमतानी पण विश्वान्ति है। हैं। हैं। हैं। हैं। कें कें कें, कें वी रीते चण्नाना परिमाण्यी कें। रनुं परिमाण्यों हैं। हैं कें, तेथी बीं अनुं, तेथी हैरीनुं, तेथी नाणी वेरनुं, तेथी हैं। हैं। कें, तेथी बरनुं, तेथी आमनुं केंम हरतां हरतां छेवटे आहाश सुधी पहें। चतां त्यां आगण परिमाण्याणी विश्वान्ति थर्ध शहें कें हैं महें आहाशथी में। परिमाण्याणी हैं। पण्य चीज कें ज नहिं, तेथी होते केंह रंडथी शहें ने वधारे सुण छें, केंने तेथी राजने, तेथी वासुहेंवने, तेथी चहनतिंने, तेथी हेवताकोंने तेथी हेवन्हें। तेथी वासुहेंवने, तेथी चहनतिंने, तेथी हेवताकोंने तेथी हेवनेहें। तेथी वासुहेंवने, तेथी चहनतिंने, तेथी हेवताकोंने तेथी हेवनेहें। तेथी वोजियोंने वधारे सुण छें. केंवी रीते विचार हरतां हरतां क्यां तेनी हह आयी जय, क्यांत् तेथी वधारे हैं। पण्य सुण न होय, केंवी मयांहा पूरी थर्ध जय, त्यां ज तेने। विश्वाम मानवा तेनुं नाम भाक्ष समजवुं.

અનુમાન પ્રમાણદ્વારા માક્ષના સુખને સિદ્ધ કરવામાં આવ્યું; હવે આગમ પ્રમાણદ્વારા સિદ્ધ કરવામાં આવે છે.—

क्रत्स्नकर्मक्षयान्मोक्षो जन्ममृत्य्वादिवर्जितः। सर्वबाधाविनिर्म्धक एकान्तसुखसंगतः॥ १॥

—हारीभद्रीय भेषा<sup>6</sup>८३. ५. ८८

ભાવાર્થ — જ્ઞાનાવરણાદિ આઠ કમ'ના અત્યંત ક્ષય થ-વાથી જન્મ, જરા, મૃત્યુ વિગેરેથી સર્વથા રહિત તથા શારી- (રક, માનસિક વિગેરે પીડાઓથી પણ સર્વથા રહિત અને જયાં એકાન્ત સુખ હોય, તેને મે:ક્ષ કહેવામાં આવે છે. તથા શ્રુતિ પણ માક્ષસુખ વિષયમાં પેતાના આવા અભિપ્રાય જણાવે છે કે—

आनन्दं ब्रह्मणो रूपं तच मोक्षेऽभिव्यज्यते । यतो दृष्ट्वा परं ब्रह्म सर्वे त्यजति बन्धनम् ॥ १ ॥

ભાવાર્થ:-આનન્દ ખ્રદ્ધાનું સ્વરૂપ છે, અને તે માેક્ષમાં પ્રકાશિત થાય છે, જ્યારે પરમ ખ્રદ્ધાને દેખે છે, ત્યારે તમામ અન્ધનાના ત્યાગ કરે છે. અને તે વખતે મુક્તાત્મા પાતે નિત્ય આનન્દ સ્વરૂપ સુખના અનુભવ કરે છે.

સાંખ્યદર્શનકાર પણ આ વાતને ટેકાે આપે છે.—

यन्न दुःखेन संभिन्नं न चभ्रष्टमनन्तरम्। अभिलाषापनीतं यत्तज्ज्ञेयं परमं पदम्॥१॥

—સાંખ્યતત્ત્વકામુદી (આ મળ શ્લાેક તાંત્રવાર્તિકના છે).

ભાવાર્થ:-જે સુખ લગાર માત્ર પણ દુ:ખથી મિશ્રિત ન હોય, ઉત્પન્ન થયા ખાદ જેના વિનાશ ન હાય, અને અનેક પ્રકારની વૈષયિક અભિલાષાઓથી જન્ય ન હાય, તેવું સુખ-વિશેષ જયાં હાય; તેને પરમાનન્દ (માક્ષ) કહેવામાં આવે છે.

પ્રવ જયાં માદક વિગેરે મિષ્ટ લાજન, દ્રાક્ષાપાન વિગેરે સુન્દર પાન, ખરફી, પેંડા વિગેરે ખાદ્ય ચીજો, ચન્દન, અત્તર વિગેરે સુગન્ધિ વિદ્યેપન ચીજો, માલા વિગેરે તથા આભૂષસ્

વિગેરે તથા અંગનાના સમાગમ, તથા ગાડી, વાડી વિગેરે કાઇ પણ લાેગાપલાગની સામગ્રી જ્યાં ખીલકુલ છે જ નહિ, ત્યાં સુખ હાેય જ કયાંથી ! અને તે સિવાય માક્ષ માટે પ્રયત્ન કાેણ કરે !

ઉ૦ મિષ્ટાન્ન વિગેરે લે દેશાં પલાંગની સામગ્રી મળવાથી શું ફળ થાય છે ? તે લગાર સમજાવવા લાયક છે. જે કદાચ એમ કહેશો કે તેથી ક્ષુધા વિગેરેની નિવૃત્તિ થાય છે. તો પછી તેમાં પણ શંકા જરૂર થવાની, કે ક્ષુધાનિવૃત્તિ થવાથી પણ શો ફાયદા થાય છે ? એ વાતને જાણવાની જિજ્ઞાસા તો જરૂર રહેવાની. કદાચ તેના કત્તરમાં એમ જણાવવામાં આવે કે ક્ષુધાની પીડા નષ્ટ થવાથી ખૂખ સ્વાસ્થ્ય પેદા થાય છે. ત્યારે આપ જ ખતાવા, કે જયારે તે વ્યક્તિને અસ્વાસ્થ્ય થવાનાં કારણરૂપ કમીના સવેશ અભાવ થવાથી સવેદા જેમાં અખાધા છે; તો પછી તેને અન્ય વિગેરે લોગોપલાગની સામગ્રી શા કામમાં આવવાની ?

કિંચ દવા પણ રાગી મનુષ્યાને આપવામાં આવે છે, પરંતુ નિરાગીને તો કાંઇ પણ આપતું નથી. તેમ વેદની કર્મ રૂપ ક્ષુધાવેદનાના ઉદયથી પેદા થતી અને આંતરડામાં દાહ કરનારી ક્ષુધા જેને હોય, તેને જ અન્ન, પાન વિગેરે લાગાપલાગની સામગ્રી કામમાં આવી શકે છે. પરંતુ જયાં કર્મના જ સર્વથા અસાવ હાય, ત્યાં ક્ષુધા વિગેરેની વેદનાઓ તે હોય જ કયાંથી? તે સિવાય ભૂખ, પિપાસા વિગેરે હોય જ કયાંથી? અને જયારે તેમાંનું કંઇ પણ નથી,

ત્યારે અન્ન-પાન વિગેરે લાગાપલાગની સામગ્રી પણ વન્ધ્યા પાસે પુત્રના મનારથની માફક નકામી જ સમજવી, કિંગ જેમ જે મનુષ્યને ખસ, દાદ, ખુજલી વિગેરે થઇ હાય, તેને જ ખણવાની ઇચ્છા થાય છે. અને જેને તે બીલકુલ નથી, તેને ખણવાની ઇચ્છા પણ બીલકુલ થતી નથી. તેની માફક સ્ત્રી વિગેરેની અલિલાષા પણ વેદ માહનીયના ઉદયથી થતી હોવાથી જયારે તેના સવ'થા ક્ષય થયા, ત્યારે સ્ત્રી વિગેરેની અલિલાષા તે ક્ષય થયા, ત્યારે સ્ત્રી વિગેરની અલિલાષા તે ક્ષય ક્યાંથી ? એ વાત સહજ સમજ શકાય તેમ છે.

તથા જે બેસતાં બેસતાં થાકી ગયેલ હાય, તેને ઉભુ' ચવાનું મન થાય. અને જેને ચાલતાં ચાલતાં પરિશ્રમ થયાં હાય તેને ગાડી વિગેરમાં બેસવાનું મન થાય. જેના ઘરમાં હવા વિગેરનું સારી રીતે સાધન ન હાય, અને અશાતાના હદયથી તબીયત સારી રહેતી ન હાય, તેને બગીચા વિગેરમાં શુદ્ધ હવા ખાવાનું મન થાય છે. આ તમામ પ્રકારની હરવા ફરવાની, બેસવા ઉઠવાની, ખાવા પીવાની, હેવા દેવાની ક્રિયાઓ કર્મજન્ય છે. જ્યારે કર્મના જ સર્વથા અભાવ થયા, તે પછી બીજના અભાવમાં અંકુર પેદા ન થવાની માફક તેવી ચેષ્ટાઓ મુકતાત્મામાં હાય જ કયાંથી ? માટે જે અના- બાધપણારૂપ સ્વાસ્થ્યની પરમ ઉત્કૃષ્ટ કારીએ પહોંચેલ છે; તેને અન્ન પાન વિગેરે તમામ લાગાપલાગની સામગ્રીઓ નપુંસકને કામિનીની અભિલાષાની માફક તદ્દન નકામી સમ- જવી અને તેવી શાંકા પણ અજ્ઞાનજન્ય સમજવી.

સારાંશ-સ્વાધીન અને વિષયાની આંકાક્ષાથી રહિત તથા સંસારિક મુખની માફક વેદનીય કર્મના ઉદયથી પેદા ન થયેલું અને અવિનશ્વર એલું નિત્ય સ્વાભાવિક સુખ માક્ષમાં વિદ્યમાન છે. તે સુખ સર્વજ્ઞ ભગવાનને સાક્ષાત્ પ્રત્યક્ષ સ્વરૂપ છે. અને બીજાઓને આગમગમ્ય છે. અને તેવી ઉપમેય ચીજ પણ કાઇ નથી કે જેની ઉપમા આપી લોકોને સ્પષ્ટરૂપે કહી શકાય.

જેમ કાઇ જંગલી મનુષ્ય શહેરની ભાજન સામબ્રીથી ખીલકુલ અપરિચિત છે, કૈવળ નાલીયેર સિવાય ખીજાું ક'ઇ પણ જાણતા જ નથી, તે જ્યારે અકસ્માત્ કાઇ વખતે રસ્તાે ભૂલી જવાથી શહેરમાં જઇ ચડ્યાે, ત્યાં અનેક પ્રકારનાં મિષ્ટાન્ન ભાજન થતાં હાવાથી કાઇ દયાળુ મહાત્માએ તેના સામું જોવાથી દયાને લઇને મિષ્ટાનન ભાજન સારી રીતે. ખાવા આપ્યું. તે ખાઇને જ્યારે પાછા ફરતા ફરતા પાતાને ઘેર ગયા. ત્યાં તેના બાલ અચ્ચાંએ પ્રક્ષ કર્યો કે તમા કર્યા ગયા હતા ? તેના ઉત્તરમાં તેણે જણાવ્યું કે રસ્તા ભૂલી જવાથી હું એક શહેરમાં ગયા હતા. ત્યાં મને લાકાએ દયા લાવી સારૂં સારૂં ખવરાવ્યું. પણ જયારે તેને ભાજન વિષયક નામ અથવા સ્વાદના પ્રશ્ના કરવામાં આવ્યા. ત્યારે તે જોયેલ અનુભવેલ વસ્તુના પણ ઉત્તર આપવામાં સમર્થ થયા નહિ. તેમ માક્ષસુખને શ્રુતિદ્વારા જાણવા છતાં પણ બીજાને કહી શકાતું નથી. તેમ ઉપમા પણ જેનાથી જેમાં અધિક ગુણ દ્વાય તેને તેની આપી શકાય. જેમ મુખને ચન્દ્રની: તેમ ઉપમેય માક્ષસુખથી અધિક ગુણવાળી જ્યારે જગતમાં કાઇ પણ ચીજ છેજ નહિ, ત્યારે તેને કાની ઉપમા આપી શકાય ! માટે માક્ષસુખ યાગીશ્વરને તા સ્વસ'વેદા છે, અને બીજાને શ્રતિ-ગાંચર છે. એ કથન યથાર્થ સમજવું.

પૂર્વ માક્ષમાં જે સુખ છે, તે દુઃખના અમાવરૂપ સમ-જવું, કેમકે લોકા પણ કહે છે, કે રાગથી રહિત થવાથી હું સુખી થયા, પરન્તુ વાસ્ત્રવિક રીતે વિયાર કરતાં તેા ત્યાં સુખ છે જ નહિ.

ઉ૦ લોકાની અન્દર સુખ શબ્દના પ્રયોગ ચાર ઠેકાણે જોવામાં આવે છે; વિષયમાં, વેદનાના અસાવમાં, વિપાકમાં અને માક્ષમાં; તે સિવાય બીજે કાઇપણ ઠેકાણે સુખ શબ્દના પ્રયોગ જોવામાં આવતા નથી.

વિષયમાં-જેમ ટાઢ ઘણી પડવાથી લાકા કંઈ છે કે અગ્નિ સારી છે, કંખલ એાઢની સુખદાયી છે. ગરમીમાં વાયુ સુખકારી છે, ઠંડું જલ સુખદાયી છે વિગેર અનેક ઉદાહરણે છે.

વેદનાના-અભાવમાં-જેમ રાગી મનુષ્યને રાગજન્ય વૈદના દ્વર થવાથી તે કહે છે કે હું સુખી યયા વિગેરે ઉદા-હરણા સમજવાં.

વિપાકમાં યુષ્યકર્મના વિપાકાદય થવાથી સુન્દર લાેગની સામથી દ્વારા રાજા, મહારાજા, શેઠ, શાહુકાર વિગેરને જે સુખ થાય છે, તે વિપાકજન્ય સુખ સમજવું.

માક્ષમાં – કમેં કલેશના બીલકુલ અભાવ થવાથી આવિભૂત

થયેલ જે અનુપમ સુખ, તેને માલસુખ કહેવામાં આવે છે. વસ્તુગિત વિચાર કરતાં મુખ્યરીત્યા સુખ શબ્દના પ્રયોગ તા માલસુખમાં જ સમજવા, બીજાએતમાં તા આરાપિત સુખ સમજવું. કેટલાક લોકા સ્વપ્નની માક્ક માલમાં સુખ માને છે. તે પણ ઠીક નથી, કેમકે પરિશ્રમ, ગ્લાનિ, વ્યાધિ, મદન વિગેરેના સંભવ હાવાથી તથા માહના ઉદયથી અને દર્શનાવરણીય કર્મના વિપાકથી પણ સ્વપ્ન વિગેરે આવતાં હાવાથી તેવા તુચ્છ સ્વાપ્તિક સુખની ઉપમા માલના સુખને કેવી રીતે આપી શકાય ? જેમ મેરુને સરસવની ઉપમા આપી શકાતી નથા, તેમ માલના સુખને પણ તેવી તુચ્છ ઉપમા આપી શકાય જ નહિ.

પૂર્વ આપે બતાવેલ માેક્ષનું સ્વરૂપ જો કે સર્વને માનવા લાયક છે. તો પણુ માેક્ષમાં ગયા બાદ કરીથી પાછા આવી શકતા નથી એ વાત માનવા લાયક નથી કેમકે જો એવી રીતે તમામ જીવા માેક્ષમાં પધારે તો કાલાન્તરે સ'સાર જીવગ્ર્ન્ય થઇ જવાના, એકલા જડ પદાર્થો જ બાકી રહેવાના, અને આ વાત તો કાઇ પણ છુદ્ધિશાલી માની શકે તેમ નથી. માટે ત્યાં ગયા બાદ પણુ પોતાના શાસનનું અપમાન વિબેરે કારણોને લઇને ક્રીથી સ'સારમાં આવે છે એ વાત જરૂર માનવી જોઇએ. એ વાતને નીચેના શ્લોક પણુ ટેકા આપે છે—

ज्ञानिनो धर्मतीर्थस्य कर्त्तारः परमं पदम् । गत्व।ऽऽगच्छन्ति भूयोऽपि भवं तीर्थनिकारतः ॥ १ ॥ —वैश्वि भतानुयायीना सिद्धान्तः ભાવારો – ધર્મ તીર્યના કરનારા જ્ઞાનીઓ માક્ષમાં ગયા પછી પણ શાસનનું અપમાન થવાથી પાછા ફરીને સંસારમાં આવે છે. આ વાત જરૂર માનવી જોઇએ.

ઉપર્યું કત અજ્ઞાની લાકાની શાંકા બીલકુલ હેય સમજવી. પ્રથમ એ વિચારવાની જરૂર છે કે માેક્ષ શાથી મળે છે ? અને સંસારનું કારણ કાેલ્ છે ? જો કે આ વાતનું વિવેચન પ્રથમ પણ કરવામાં આવેલ છે, તાે પણ અત્ર પ્રસંગવશથી કંઇક વિવેચન કરવું અસ્થાને ગણાશે નહિ. સંવર અને નિર્જશ તત્ત્વરૂપ સમ્યક્ચારિત્રના અવલં બન કરવાયી સંસારરૂપ વૃક્ષના મૂલ-બીજ સ્વરૂપ કમાંના સર્વથા ક્ષય થવાથી માેક્ષ મળે છે. તે બે તત્ત્વોનું જ્ઞાન તથા શ્રદ્ધાન પણ સમ્યક્ચારિત્રની સાથે માેક્ષ મેળવવામાં ઘણું ઉપયોગી છે. અથાત સમ્યગ્દરાંન જ્ઞાનચારિત્ર-દ્વારા સંસારરૂપી વૃક્ષનું બીજ નષ્ટ થવાથી માેક્ષ મળે છે. અને આશ્રવ તથા બન્ધતત્ત્વના અવલં બનથી સંસાર-વૃક્ષના મૂલ બીજરૂપ કમાંનું સાસાજ્ય વધતું જાય છે. અને જેમ જેમ તે વધે છે, તેમ તેમ સંસાર પણ વધતા જ જાય છે.

આથી એ સમજવાનું છે કે દરેક કાર્યમાં કારણસામગીની આવશ્યકતા જરૂર રહે છે. અને જયારે મેહ્યાવસ્થામાંથી સંસારમાં જીવા પાછા આવે છે, એવું માનવામાં આવ્યું, ત્યારે ત્યાંથી આગમનરૂપ કાર્યનું કારણ પણ અવશ્ય હાેવું જોઇએ. જો કદાચ કારણ વિના પણ કાર્યની ઉત્પત્તિ માનવામાં આવે ન્વધ્તે યાથી પુત્રની ઉત્પત્તિ પણ કેમ ન મનાય ?

કિંચ કારણ સિવાય પણ કાર્યની સત્તા જે માનવામાં આવે તો તે કાર્ય કાં તો નિરન્તર રહેવાનું, અને કાં તો તેનો બીલકુલ અભાવ થવાના; અને એમ તો કહ્યાપ બનતું નથી. પ્રકૃતમાં સંસારમાં આગમનરૂપ કાર્યનું કારણ તો કર્મ સિન્વાય બીજીં કાં કપણ સંભવિ શકે તેમ છે જ નહિ, અને જયારે કર્મોના જ ધ્યાના બિદ્ધારા સર્વથા બાળીને વિનાશ કરવામાં આવ્યો, ત્યારે કર્મો તો બીલકુલ રહ્યાં જ નહિ, તો પછી મોક્ષના જીવા સંસારમાં કેવી રીતે આવી શકે કતે જણાવશા. જેમ બળી ગયેલા બીજથી અંકુરા પેદા થતા નથી, તેમ કર્મ બીજ સર્વથા બળી જવાથી સંસારરૂપી અંકુરા તેથી થાય જ કેવી રીતે કે આ વાતને નીચેના શ્લોક પણ દેકા આપે છે—

दुग्धे बीजे यथाऽत्यन्तं पादुर्भवति नाङ्कुरः । कर्मबीजे तथा दुग्धे न रोहति भवाङ्कुरः ॥ १ ॥

-સ્યાદ્વાદમંજરી પૃ. ૧૯૮

ભાવાર્થ અપાઇ ગયેલા છે, કિંચ જે વ્યક્તિ કર્માના ક્ષયથી વીતરાગસ્વરૂપ ખની ગઇ, તેને તીર્થ ના નિકાર જોઇ સંસારમાં આવવાનું સંભવે જ કેવી રીતે ? જેને સન્મા-નમાં રાગ થતા નથી અને અપમાનમાં દ્રેષ થતા નથી, તેવી વીતરાગ વ્યક્તિને ભક્ષે તીર્થનું અપમાન થાય, યા સન્માન થાય, તા પણ તેને કંઇ ક્ષેવા દેવા છે જ નહિ, તા પછી આવવા જવાની તા વાત જ શી કરવી ? એક सामान्य येशि महात्माने पण शत्रु भित्र एपर समकाव हि।य छे, तो पछी धश्वरनी है।टी के पहांचे सा महात्माने ते। है वे। ह्या है।टिने। समकाव है। वे। के छ के श्वर क्या का ट्रेबी कि छ के लयां का ट्रेबी एण्डु सहनशी सता न है। य, त्यां देष हुं। साम्रालय है।य, तेमां हं हे नवाह के हुं। नथी, अने क्यां देष है।य त्यां राग ते। में। कह छे, अने क्यारे राग देष विगेरे ह्रषणे। आवी गयां. त्यारे तेने वीतराग हैवी रीते हही शहाय १ अने तेवी वीतरागता सिवाय माक्षमां कवाय क हैवी रीते १ के ते। हैव विगरता तिवाय माक्षमां कवाय क हैवी रीते १ के ते। हैव विगरता हिवाथी पाछा आवी शहाय छे. परन्तु त्यां पण्ड केवी नियम ते। कहर छे है केटल आयुष्य आधिलं होय, तेटल निरुपहम होवाथी पूरे पुरं का गव्या सिवाय अवाय क हैवी रीते १ माटे आवा गप्पेगाणा मारी धीकाने इसाववानी चेष्टा हरवी, के णुद्धमत्ता हही शहाय क नहि.

કિંચ વન્ધ્યાને પુત્ર થાય, વાયુ તમામ સ્થિર થા જાય, જગતમાં જેટલું પાણી છે તે તમામ ખળીને રાખ થઇ જાય, ગધેડાને શીં ગડાં આવી જાય, આવી અસંભવિત વાતો કાઇ કાળે થઇ નથી, અને થવાની પણ નથી, તા પણ કદાચ કાઇ દેવવિશેષ માયાજાળ રચી લાેકાને આવી રીતે ખતાવી શકે; પરન્તુ માલમાં ગયેલા તા કદાપિ પાછા આવવાના જ નહિ, એ વાત ધ્રુવ સમજવી. અપરંચ તમામ જીવા માલમાં જવાથી સંસાર જીવશ્નય થઇ જવાના, એવી જે આપત્ત આપી તે

પણ કૈવલ આપની અજ્ઞાનતાને જ આમારી છે. તે વાત સમજાવવામાં આવે છે—

માક્ષમાં જવાના કેવલ ભવ્યાને જ અધિકાર છે. બીજાને ખીલકુલ નથી. અને ભવ્યા પણ તે જ કહેવાય, કે જેમાં માક્ષ જવાની યાગ્યતા હાય તે. ખીજા નહિ, આથી એમ સમજવાનું નથી કે તમામ ભવ્યા માક્ષે જવાથી સંસારમાં કૈવલ અલબ્યાે રહેવાના. કૈમકે જેમ માટીમાં ઘઉા બનવાની ચાગ્યતા છે, પાષાણ, ધાતુ વિગેરમાં મૃત્તિ બનવાની ચાગ્યતા છે. એતાવતા તમામ માટીના ઘડા ળનવાથી અને તમામ પાષાણ, ધાતુ વિગેરેની મૂર્ત્તિ બનવાથી સંસાર માટી, પાષાણ તથા ધાતુથી શૂન્ય થવાના અને કેવલ મૂર્ત્તિયા જ રહેવાની. એવી રીતે જેમ કહાપિ અનતું નથી, તેમ અત્ર પણ તમામ ભવ્ય આત્માઓ માક્ષમાં જવાના જ, કાઇ પણ ખાકી રહેવાના જ નહિ એમ પણ બનવાનું નહિ. પરન્ત જે માટીને કલાલ. દંડ, ચક્ર, ચીવર વિગેરે ઘડાે બનવાની સામગ્રી મળવાની તેના જ ઘડા અનવાના, તમામના નહિ તથા જે ધાતુ કે પાષાણને સોનાર, સુતાર, એાજર વિગેરે મૂર્તિ સાધક સામગ્રી મળવાની તેની જ મૂર્તિ અનવાની, તમામની કદાપિ નહિ. તેવી જ રીતે જેને ભગ્યત્વના પરિપાક સમ્યગ દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર વિગેરે ઉચ્ચ કાૈટીની માેક્ષસાધક સામગ્રી મળવાની; તેને જ માક્ષ મળવાના, ખીજાને કદાપિ નહિ.

કિંચ નિયમ પણ એવા જ છે કે જે મુક્તિમાં જવાના, તે તા ભગ્ય જીવા જ જવાના, પરન્તુ જેટલા ભગ્યાતમાં એ છે તે તમામ માક્ષમાં જવાના, એમ અમે બીલકુલ માનતા નથી. ખાલી યાગ્યતા માત્ર કાર્ય સાધક છે, એમ કદાપિ માનવું નહિ. કિન્તુ સામગ્રીસમુદાય કાર્ય સાધક છે. એ ખૂબ હુદયમાં કાતરી રાખવું.

કિંચ સમયે સમયે જીવા માક્ષમાં જાય છે, તો પણ ભવિષ્ય કાલના જેટલા સમયે છે, તે કરતાં પણ જીવતું અન-નત માટું છે. જૈનદર્શનમાં અનન્તના અનન્ત લેદા જણાવેલા છે. માટે અમારે ત્યાં કાઇ પણ જાતની અડચણ છે જ નહિ.

પ્ર૦ જયારે જીવપાશું તમામ જીવામાં એક સરખું છે, ત્યારે એકને લબ્ય અને બીજાને અલબ્ય કહેવાનું શું કારણ ?

ઉ૦ દ્રવ્યપણું દરેક દ્રવ્યમાં એક સરખું છે. તો પછી એકને પૃથ્વી, બીજાને આકાશ અને એકને મન કહેવાનું શું કારણ ? તથા અહંકારજન્ય વિકારપણું દરેકમાં સરખું છે. તો પછી એકને પાંચ ભૂત કહેવા અને બીજાને અગીયાર ઇન્દ્રિયા કહેવાનું શું કારણ ? તથા પ્રદ્રા હૈતપણું દરેકમાં સરખું છે. તો પછી જીવમાં અશુદ્ધ ચૈતન્ય અને પ્રદ્યામાં શુદ્ધ ચૈતન્યપણું કહેવાનું શું કારણ ? અને પદાર્થપણું દરેકમાં સરખું જ છે, ત્યારે એકને જીવ સમજવા અને બીજાને અજીવ સમજવા, તેનું શું કારણુ ? તથા મગપણું દરેકમાં સરખું છે, છતાં પણું એકને કાયડુ કહેવા બીજાને નહિ. તથા ઓપણું દરેકમાં સરખું છે, તો પછી એકને મા અને બીજાને અને એકને પુત્રી કહેવાનું શું કારણુ ? જેવી

રીતે આ તમામ સ્થળે સ્વભાવભેદને લઇને ભિન્નતા માનવામાં આવે છે; તેવી રીતે ભવ્યાભવ્યમાં પણ સ્વભાવભિન્નતાને લઇને ભિન્નતા સમજવી.

કિંચ જેમ જીવપણું દરેકમાં સરખું છે, તો પણ કાઇ જીવિશિષમાં સ્વભાવથી જ સરલતા, દયાલુતા, જનવલ્લ-ભતા, મહાનુભાવતા વિગેરે ગુણા જોવામાં આવે છે, અને બીજામાં નીચતા, કરતા, વકતા, સ્વજનદેષીપણું, દુષ્ટ વિચારિપણું વિગેરે જોવામાં આવે છે. તેમ અત્ર જીવપણું સરખું છે, તો પણ સ્વભાવથી જ ભગ્યાભગ્યપણું સમજવું પરન્તુ કાઇનું કરેલું નથી અને તેવા ભગ્યાભગ્ય જીવા પણ જગતમાં અનન્તાનન્ત છે. તેમાં વાંઝણીને પુત્રાત્પત્તિની માફક અભગ્ય તા માફાને લાયક છે જ નહિ. હવે ખાકી રહ્યા ભગ્યા, તેમાં પણ જે જીવવિશેષને ભગ્યત્વના પરિપાક થાય, તે જીવ વિશેષને પૂર્વોક્ત માફાસાધક સામગ્રી મળવાથી માફા મળી શકે છે, બીજાને નહિ. જયારે આવા પ્રકારની ગ્યવસ્થા ખરાખર છે, ત્યારે જેમ મનમાં આવે તેમ બકી ખાટા આક્ષેપ કરવા તૈયાર થવું એ કેટલી બધી અજ્ઞાનતા કહેવાય?

ઉપર્યું કત માક્ષના અધિકાર પણ પુરુષને જ છે, સ્ત્રી વિગેરને નહિ; તથા નગ્ન અવસ્થાવાળાને જ મળે, બીજાને નહિ, એ વાત બીલકુલ માનવા લાયક નથી. એવી શી રાજા-ગ્રા છે, કે માક્ષસાધક સામગ્રી મળવા છતાં પણ નગ્ન પુરુષને જ માક્ષ મળે, બીજી કાઇ પણ સ્ત્રી, પુરુષ વ્યક્તિને નહિ ! વસ્તુગતિ વિચાર કરતાં જે મહાત્મા મધ્યસ્થભાવ ધારણ કરી રાગ, દ્રેષની પરિશ્વિતિઓ ઓછી કરી સમતાકું ડમાં સ્નાન કરી, સારી રીતે ત્રણુ રત્નને આરાધવા તૈયાર થાય, તે વ્યક્તિ જરૂર માક્ષ મેળવી શકે. પછી તે વ્યક્તિ કાઇ પણ વેષમાં હાય, કાઇપણ જાતના હાય, ભલે તે સ્ત્રી હાય અથવા પુરુષ હાય, તેમાં કઇ પણ અડચણ નથી. કેમકે અમારે ત્યાં તા ચારે વર્ણો અર્થાત્ બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને સ્દ્રો વિગેરે દરેકને માક્ષમાં અધિકાર છે. જે કાઇ માક્ષસાધક સામગ્રી મેળવી શકે, તે સર્વેને અધિકાર એકસરખા જ છે. પક્ષપાત તા મિચ્યાત્વના ઉદયવાળી વ્યક્તિએ બનાવેલ શાસ્ત્રને જ આભારી છે.

## સ્ત્રીને માેક્ષ મળી શકે કે નહિ તે સંબન્ધિ વિચાર.

નપુંસકની માફક પુરુષથી સત્ત્વહીત હોવાથી સ્ત્રીઓને માક્ષ મળી શકે જ નહિ, આ વાકય જરૂર વિચારને અવકાશ આપે છે.

શું ચારિત્ર વિગેરે ન હોવાથી સ્ત્રીએ પુરુષથી હીન સત્ત્વવાળી છે? અથવા ઉત્તમ પ્રકારનું વિશેષ સામર્થ્ય ન હે!-વાથી સત્ત્વહીન છે? અથવા પુરુષની અપેક્ષાએ અભિવ'દ્યપણું ન હોવાથી? અથવા સ્મારણ વિગેરેના કર્ત્તાપણું ન હોવાથી? અથવા મહહિંકપણું ન હોવાથી? અથવા માયાબહુલતા હોવાથી? આ છ પ્રશ્નાથી સ્ત્રીએ પુરુષથી હીનસત્ત્વવાળી છે, એ વિષયમાં પૂછવામાં આવે છે.

તેમાં પ્રથમ પક્ષ માનવામાં વસ્ત્ર સહિતપણ હોવાથી

ચારિત્ર વિગેરેના અલાવ સ્ત્રીમાં છે, એમ કહેવા માગા છા, અ-થવા મન્દ સત્ત્વવાળી હાવાથી ? આ બે પ્રશ્ના પૃછવામાં આવે છે.

વસં ચારિત્રના અભાવમાં કારણ છે, એવા જે પ્રથમ પક્ષ છે, તેમાં પણ શું વસ્ત પરિલોગ માત્રથી ચારિત્ર નષ્ટ થાય છે, અથવા તે પરિગ્રહેરૂપ હાેવાથી ચારિત્રને નષ્ટ કરનારૂં છે. આ બે પ્રશ્નાને અવકાશ જરૂર રહેવાના જ. ખાલી પરિલાગ માત્રથી ચારિત્ર નષ્ટ થાય છે, એમાં પણ શું વસ્ત્રના ત્યાગ કરવામાં સમર્થ ન હાેવાથી કહાે છાે, અથવા સંયમમાં ઉપકારી હાેવાથી કહાે છાે. આ બે પ્રશ્ના જરૂર પેદા થવાના.

तेमां प्रथम पक्ष तो जीलकुत आहरणीय नथी, केमके जयारे सुंहर प्रकारनी वेश अद्यहशा जा जती हिलाथी अत्यन्त प्राण्पिय क्येला पेलाना पतिना पण्ण त्याग करवामां जेने लगार मात्र संक्षेत्र थता नथी, तेवी महासतीकाने शुंवस्ता त्यागमां लगार मात्रमां संक्षेत्र थाय जरे। १ अर्थात भीलकुत नहि. अने जीजो पक्ष मानवामां तो जेवी रीते स्रीकाने वस्त संयममां हिपकारी छे, तेवी रीते पुरुषाने पण्ण केम न हि। अर्थे के बीने ज वस्त संयममां हिपकारी छे, पुरुषाने नहि, माटे आ पक्ष पण्ण युक्तिश्च होवाथी मानवा लायक नथी, केमके स्त्रीकानी माइक पुरुषाने पण्ण संयममां वस्त हिपकारी होवाथी जरूर राज्युं जीधंको, तेमां लगार मात्र होषाने अवकाश छे ज नहि, हिती गुण्णामायकता छे.

પ્રવ સ્ત્રીઓને તો વસ્ત્ર ન હોવાથી કાઇ જખરજસ્તીથી શીલમંગ કરી શકે, માટે તેને તો વસ્ત્ર સંભગી શકે, પરન્તુ પુરુષમાં તો જ્યારે આ વાત છે જ નહિ; ત્યારે તેને રાખવાની શી જરૂર છે?

ઉ૦ આ કથન પણ અશ્રધ્યેય છે, કેમ કે જખરજરતીથી શીલના ભંગ વિગેર દાષા તા સ્ત્રીની માક્ક પુરુષમાં પણ ખલાત્કારથી સંભવી શકે છે. જેમ સુદર્શન શેઠ વિગેરને ખલાત્કારથી શીલના ભંગ કરવા માટે રાણીએ ઘણી કાશીશ કરી છતાં પણ પાતે દેઠ મનવાળા હાવાથી તેના પ્રયત્ન નિષ્ફળ થયા, અને અન્તે તેણી પશ્ચાતાપને પાત્ર ખની ગઇ. તેમ મહાસતીએ પણ દેઠ મનવાળી હાવાથી સીતા, ચન્દનબાલા, દમયન્તી, સુભદ્રા, અંજના, દ્રાપદી વિગેરના શીલના ભંગ કરવા માટે રાવણ વિગેરે જેવા દુષ્ટ મનુષ્યા ઘણા પ્રયત્ન કરવા ખાટે રાવણ વિગેરે જેવા દુષ્ટ મનુષ્યા ઘણા પ્રયત્ન કરવા છતાં પણ કંઇ ફાવી શકયા નહિ, અને દુર્ગતિના ભાગી ખની ગયા. તેમ મહાસતીએ પાતાના પ્રાણાન્તે પણ મનના મજખૂતપણાને લઇને શીલની પાલનાપૂર્વક સંયમ પાલવામાં સમર્થ થઇ, તો પછી સીએ ખલતકારથી ઉપલાગ્ય છે માટે તેને વસ્તની જરૂર છે, અને પુરુષા તેવા નથી માટે તેને જરૂર નથી આ વાત બીલકલ પાયા વિનાની સમજવી.

કિંચ આહારની માફક સંયમમાં ઉપકારીપણું ન હાવાથી વસ્ત્રથી ચારિત્રના અસાવ થાય છે, એ વાત પણ તદ્દન અસત્ય સમજવી; કેમકે સંયમનાં સાધક ઉપકરણાને જ જયારે સંયમનાં બાધક તરીકે માનવામાં આવે, ત્યારે તા સંયમની પાલના જ કૈવી રીતે થઇ શકવાની ? તેના પણ સાથ વિચાર કરશા. માટે વસ્તના પરિભાગ માત્રથી ચારિત્રના અભાવ થાય છે, એ વાત અસ'ભવિતપ્રાય: સમજવી. અપરંચ ધારા કે ભિક્ષા માટે કરવા જતાં અને ટાઢથી ઠરી ગયેલ સાધુને નોઇ કાઇના મનમાં અનુક'પા થવાથી તેણે આવી વસ્તને તેની ઉપર નાખી દીધું; તે વખતે તેને પણ વસ્ત્રના ઉપલાગ માત્ર થવાથી ચારિત્રના અભાવ થવા નોઇએ. અને એમ તા આપ ખીલકુલ માનતા નથી. તા પછી ઉપલાગમાત્રથી ચારિત્ર નષ્ટ થાય છે એમ બાલાય જ કૈવી રીતે ?

વસ્ત્ર પરિગ્રહરૂપ હોવાથી તેને માનવામાં આરિત્રનો અલાવ થાય છે એ પક્ષ માનવામાં પણ ચાર પ્રશ્નોને અવકાશ રહે છે. શું મૂર્છોતું કારણ હોવાથી વસ્ત્ર પરિગ્રહરૂપ છે? અથવા ખાલી ધારણ કરવાથી પરિગ્રહરૂપ છે? અથવા કેવલ સ્પર્શ કરવાથી પરિગ્રહરૂપ છે? અથવા જવાત્પત્તિમાં હતુ હોવાથી પરિગ્રહરૂપ છે?

તેમાં પ્રથમ પક્ષ તો અનાદરણીય સમજવા, કેમકે જેવી રીતે વસ્ત મૂર્છાનું કારણ છે, તેવી રીતે શરીર પણ મૂર્છાનું કારણ છે કે નહિ ? એ પણ સાથ પૂછવામાં આવે છે. તેના ઉત્તરમાં આપ એમ કહેશા કે શરીર પણ મૂર્છાનું કારણ છે. ત્યારે તા જેવી રીતે વસ્ત મૂર્છાનું કારણ હાવાથી પરિત્યાગ કરવા લાયક છે; તેવી જ રીતે શરીર પણ ત્યાગ કરવા લાયક કેમ નથી ? એવી શી રાજાજ્ઞા છે કે મૂચ્છાનું કારણપણું અનેમાં સરખું હોવા છતાં એકને ત્યાગ કરવામાં ચારિત્રની

पासना थाय छे अने शीलमां निक ? माटे से डथन पणु अश्रध्य समक्त हैं कि शुं हुस्त्यक होवाथी शरीरने। त्याग थंध शहतो नथी ? अथवा मिक्षनुं हारणु होवाथी ? आ में प्रश्ने। तो तेमां पण् कर्र थवाना. तेमां प्रथम पक्ष मानवामां ते। शुं तमामने शरीर हुस्त्यक छे ? अथवा है। छे के इ व्यक्तिने ? आ में शंको। कर्र थवानी. तेमां पणु प्रथम पक्ष स्वीहारवामां ते। धणु होडी अक्निमां प्रवेश हरी, क्लमां दूधी, विष आध, लृशुपात हरी, गणामां हांसे। नाणी पाताना शरीरने। त्याग हरे छे, ते। पंछी तमामने अशीर हुस्त्यक छे, से वात हैवी रीते मानी शहाय ?

અને બીજો પક્ષ માનવામાં તા શરીરની માફક વસ પણ દુસ્ત્યજ હાેવાથી તેના ત્યાગ કરી શકાતા નથી, એમ કહે-વામાં શી હરકત છે, માટે આ બેમાંથી કાેઇ પણ પક્ષ માનવા લાયક નથી.

મુક્તિનું કારણ દ્વાવાથી શરીર દુસ્ત્યજ છે, એમ જો માનવામાં આવે તા વસ પણ તેવા પ્રકારના સંદુનનશક્તિના અભાવને લઇને તથા સ્વાધ્યાય વિગેરમાં કાલવિશેષને લઇને ઉપષ્ટં લક હાવાથી શરીરની માફક મુક્તિનું સાધન છે, એમ કેમ ન કહી શકાય ? માટે 'વસ્ત્ર મૂછોનું કારણ છે. ' એ આપના પક્ષ તા હવામાં ઉડી ગયા.

કિંચ તેના અચાવ માટે એમ કહેવામાં આવે કે 'શરી-ર મૂચ્છોનું કારણ નથી, માટે શરીરના ત્યાગ કરવામાં આવતો નથી,' આ કચન પણ તિરસ્કરણીય છે, કેમકે જેમ વસ્ત્ર આપના મત પ્રમાણે બાદ્ય પરિગ્રહરૂપ છે, તેમ શરીર પણ અંતર'ગ 28 પરિશ્રહ રૂપ હોવાથી વસા કરતાં પણ શરીર તો ઘણું જ મમત્વનું કારણ છે, અને આદા આભ્યન્તર પરિશ્રહના ત્યાગ કર્યા સિવાય ચારિત્રની પ્રાપ્તિ નથી એ વાત ખાસ સિદ્ધાન્તસિદ્ધ છે, તો પછી આપના આવા પ્રકારના સિદ્ધાન્તસિદ્ધ છે, તો પછી આપના આવા પ્રકારના સિદ્ધાન્તના અનુસારે તો વસા કરતાં પણ શરીર તો અન્તર'ગ પરિશ્રહરૂપ હોવાઘી તેના ત્યાગ તો જલદી કરવા જોઇએ. કિંચ વસ્ત્ર તેનું મમતારૂપ નથી કે જેવું શરીર છે. જયારે આવી વસ્તુપરિસ્થિતિ છે, ત્યારે એકલા વસ્ત્રના ત્યાગમાં આટલા વ્યાપ્તિ શાના હોવો જોઇએ? ત્યાગ કરવા હોય તો અંનેને એકદમ ત્યાગ કરી નાંખા, માટે મૂચ્છાના હેતુને લઇને વસ્ત્ર પરિશ્રહરૂપ છે, તેના ત્યાગ કરવા જ જોઇએ. એ કથન અભિનિવેશજન્ય હોવાથી મિચ્યારૂપ સમજવાં.

હવે બીજો પક્ષ વિચારીએ કે 'વસ્ત્ર માત્રધારણ કરવાથી પરિગ્રહર્ય થઇ જાય છે,' આ કથન પણ માનનીય થઇ પડે તેમ નથી કેમકે કાઇ સાધુ શીતકાલમાં અભિગ્રહવિશેષ ધારણ કરી કાચાત્સર્ગમાં ઉભા રહ્યા છે, તેને દેખી કાઇએ વિચાર્યું, કે આજકાલ શીત ઘણી જ પડે છે, માટે તેણે ત્યાં જઇ સાધુ ઉપર વસ્ત્ર ઓહાડ્યું, તે પણ પરિગ્રહર્ય થવાથી ચારિત્રના વિનાશની સાથે તેનું તમામ કષ્ટાનુષ્ઠાન નિષ્ફલ થવાનું કેમકે તેને તેવા ચારિત્રદારા માક્ષ તા મળવાના જ નહિ, માટે વસ્ત્ર ધારણ માત્રમાં પરિગ્રહ દાષ લાગે છે, એવી માન્યતા તા આપ લાકાના ઘરમાં જ શાલે તેવી છે; હવે ત્રીજો પક્ષ 'સ્પર્શ માત્ર કરવાથી વસ્ત્ર પરિગ્રહર્ય છે,'

તે કથન પણ યુક્તિશ્નન્યતાના જ પરિચય આપનાર છે, કેમકે જેમ વસ્તના સ્પર્શ થી પરિગ્રહના દોષ લાગે છે, તેમ ભૂમિ વિગેરેના સ્પર્શ થવાથી સમવસરશુમાં ચાંદી, સુવર્ણ વિગેરેના સ્પર્શ થવાથી અથવા કાઇ સાનાના મંદિરમાં જવાથી ત્યાં તેના સ્પર્શ થવાથી તથા વસ્તને ધારણ કરનારા રાજા, મહારાજા, શેઠ, સાહુકાર વિગેરેના વસ્તના સ્પર્શ માત્ર જતાં આવતાં માર્ગમાં થવાથી અને દેવતાઓ વિગેરે પણ વસ્ત્ર સહિત પરિષદ્માં આવેલા હોવાથી તેના પણ સ્પર્શ થવાથી પરિગ્રહના દોષ તો જરૂર લાગવાના, અને પરિગ્રહ દોષ આવ્યા, ત્યારે મુક્તિ તો આકાશપુષ્પ સમાન સમજવી, માટે વસ્ત્રના ખાલી સ્પર્શ પણ પરિગ્રહરૂપ છે, એ વાત તો વન્ધ્યાપુત્ર સમાન સમજવી.

'જીવની ઉત્પત્તિનું કારણ હાવાથી વસ્ત્ર પરિગ્રહરૂપ છે,' આ પક્ષમાં તા શરીર પણ કૃમિ વિગેરે જીવાની ઉત્પત્તિનું કારણરૂપ હાવાથી વસ્ત્રની માફક તેના પણ ત્યાગ જરૂર થવા જોઇએ, માટે આ પક્ષ પણ સ્પર્શ કરવા લાયક નથી.

પૂ• શરીરમાં સારી રીતે યતના થતી હોવાથી જીવાની ઉત્પત્તિ થતી નથી, માટે શરીરના ત્યાગ કરવાનું શું કારણ છે? અને વસ્ત્ર તા તેવાં ન હોવાથી તેના ત્યાગ જરૂર કરવા જોઇએ.

ઉ૦ આ કથન પણ અજ્ઞાનિ મૂઢ લોકોને સમજાવવા લાયક છે, કેમકે જેવી રીતે શરીરમાં યતનાના સંભવ છે, તેના કરતાં પણ વસ્ત્રમાં ઘણા યતનાના સંભવ હોવાથી જીવની ઉત્પત્તિના તા ખિલકુલ સંભવ હાઇ શકે જ નહિ. કિંચ શ-રીરમાં તા ઘણી યતના કરવા છતાં પણ સાત ધાતુમય હોન નાથી તેમાં તો જીવની ઉત્પત્તિના સંભવ છે. માટે શ રીર તા જીવાત્પત્તિનું અવશ્ય કારણુરૂપ હાવાથી તથા અંતરંગ પરિગ્રહેરૂપ હાવાથી આપના વિચાર પ્રમાણે તા તેના જલદી ત્યાગ કરવા લાયક છે. માટે વસ્ત્ર ચારિત્રના અભાવનું કારણુ છે, એ પક્ષ તા રૂની પુણીની માફક હવામાં ઉડી ગયા સમજવા.

મન્દસત્ત્વ હોવાથી સ્ત્રીઓને ચારિત્ર સંભવી શકે જ નહિ એ વાત પણ શ્રદ્ધા કરવા લાયક નથી, કારણ કે સત્ત્વ તો દહપણે વ્રત ધારણ કરવામાં તથા ઘાર તપસ્યા કરવામાં પ્રાન્સાહરૂપ છે. અને તે તો પુરુષા કરતાં પણ સ્ત્રીઓમાં અત્યારે પણ સારી રીતે જેવામાં આવે છે. અને કેટલીક સ્ત્રીઓ તો પાતાના વ્રતોને માટે પ્રાણને પણ ગણતી નથી. અર્થાત્ પ્રાણાન્ત કષ્ટ આવે, તોપણ પાતાના વ્રતને દઢપણે પાલવા સાર્ દિલમશીલ થાય છે. તથા તપસ્યાએ પણ તે પુરુષ કરતાં ઘણીજ કઠીન કરતી જયારે જેવામાં આવે છે, ત્યારે મન્દસત્ત્વ હોવાથી ચારિત્રના અભાવ છે, એ વાત મનાય જ કેવી રીતે?

પૂર્વ સ્ત્રીઓમાં ચારિત્ર લક્ષે રહેા, પરન્તુ ઉત્કૃષ્ટ વિશુદ્ધિ-વાળું યથાપ્યાત ચારિત્ર ન હાવાથી હીનસત્ત્વપણું કહેવામાં આવેલ છે, એજ કારણથી તેને માક્ષના અધિકાર નથી.

િંગ એ કથન પણ ઠીક નથી. કેમકે તેવા પ્રકારના ચારિત્રના અભાવ શું કારણુ નહિ હેાવાથી છે? અથવા વિરાધના સંભવ હાેવાથી, આ બે પ્રશ્ના પૂછવામાં આવે છે. તેમાં પ્રથમ પક્ષ તાે માનવા લાયક છે જ નહિ; કારણ કે દઢ પણે પાતાના વતને પાળવામાં ઉત્કૃષ્ટ તપસ્યાઓ કરવામાં

સારી રીતે શ્રદ્ધાને દહપણે રાખવામાં ઉત્તમ પ્રકારની વૈસ-ગ્યની ભાવનામાં તથા ચારિત્ર વિષયક પ્રેમ પૂર્વંક સુન્દર અભ્યાસ કરવામાં, જયારે તેઓ પાતાનું વીર્યં ફારવવા સમર્થં થાય છે, ત્યારે કારણ ન હાવાથી તેને તેવા ચારિત્રના અભાવ છે, એ વાત મનાયાજ કેવી રીતે ? હવે રહ્યા બીજો પક્ષ તે પણ અયુક્ત સમજવા, કેમકે યથાખ્યાત ચારિત્ર તો આત્માના પરિણામરૂપ હાવાથી આપણા જેવાને જયારે અત્યન્ત પરાક્ષ છે, ત્યારે તમારાથી બાલાય જ કેવી રીતે કે ઓઓને યથાખ્યાત ચારિત્રમાં વિરાધના સંભવ છે, માટે સ્ત્રીયામાં ચારિત્રના અભાવ અને તેને લઇને હીનસત્ત્વપહ્યું છે. એ વાત ઘરના બાલકા આગળ એકાન્ત અધારા કમરામાં ખેશી સમજાવવા લાયક છે.

પૂર આગમ પ્રમાણુથી એ વાત સિદ્ધ છે કે સ્ત્રીઓને માક્ષ મળતા નથી.

ઉ૦ એ કયન પણ અયુકત સમજવું. કેમકે આગમ તેા, અિયોને માેક્ષ મળે છે, આ વાતને સારી રીતે સમજાવે છેઃ—

इत्थी पुरुष सिद्धा य तहेत्र य नपुंसगा सिंछगे अझ-िंछगे अगिहिलिंगे तहेत्र य॥ ४९॥

— ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર, અધ્યાય છત્રીસમા, પૃ. પ૧૧ તથા આવશ્યક સૂત્રમાં પણ સ્ત્રીએ માક્ષ માટે હકકદાર છે, તે વાતને જણાવવામાં આવી છે, જૂઓ સિદ્ધસ્તનની ત્રીજી ગાયા—

इकोवि नमुकारो जिणवरवसहस्स वद्धमाणस्स । संसारसागराओ तारेइ नरं वा नारिं वा । १ ।

આવી રીતે ઉત્તરાધ્યયન, આવશ્યક સૂત્રથી લઇને અંગા-પાંગ વિગેરે સૂત્રમાં આ વાત સુપ્રસિદ્ધ છે, કિંચ અર્જુનલાલ શેઠી (દિ૦) વિગેરે મહાશયોએ પણ પાતાના ટ્રેક્ટ દ્વારા સ્ત્રીમુક્તિ સિદ્ધ કરી આપી છે, આવી વિશ્વપ્રસિદ્ધ વાત છે, ત્યારે ખાલી બાલ્યા કરવું કે સ્ત્રીઓને મુક્તિ મળતી જ નથી, એ વાત કેવી રીતે માની શકાય ?

સારાંશ, સ્ત્રીઓને પણ સમ્યક્ દર્શન જ્ઞાન ચારિત્ર દ્વારા અરાષર મુક્તિ મળી શકે છે, એ વાત સુદઢ સમજવી.

સામર્ચ્ય વિશેષ ન હોવાથી સ્ત્રીચાને માક્ષ મળતા નથી આ પક્ષ પણ આપાતમધુર છે, કારણ કે તેમાં પણ શાંકાનું સ્થાન જરૂર રહે છે. શું સાતમી નારકીમાં જવાની અચાગ્યતા હાવાથી માક્ષપ્રાપ્તિનું તેમાં સામર્થ્ય નથી અથવા વાદ વિગેરે લિખ્ધઓ ન હોવાથી અથવા અલ્પશ્રુતપણું હોવાથી ? તેમાં પ્રથમ પક્ષ માનવામાં તો જે જન્મમાં સ્ત્રીઓને મુક્તિમાં જવાપણું છે, તે જન્મમાં જ સાતમી નારકીમાં જવાની શું અચાગ્યતા છે, અથવા સામાન્યથી અચાગ્યતા જ છે, આ છે પ્રશ્નો પૃછવામાં આવે છે.

તેમાં પણ પ્રથમ પક્ષ માનવામાં તે પુરુષોને પણ જે જન્મમાં મુક્તિ જવાપણું છે. તે જન્મમાં સાતમી નરકે જવાની અયાગ્યતા હાવાથી તેને પણ મુક્તિ ન મળતી જોઇએ.

... અને બીજો પક્ષ માનવામાં તેં જેવી રીતે સર્વોત્કૃષ્ટ પદની પ્રાપ્તિ સર્વોત્કૃષ્ટ અધ્યવસાયથી થાય છે, અને સર્વોન્ ત્કૃષ્ટ સ્થાના તાં જગત્માં છે જ છે તેમાં સર્વથી ખરાખમાં ખરાબ સાતમીનરક અને સર્વથી સારામાં સારૂ માેક્ષસ્થાન. માટે જેવી રીતે સ્ત્રીઓને સાતમી નરકમાં ગમન આગમમાં નિષિદ્ધ છે. કારણ કે તેમાં જવા લાયક તેવા પ્રકારનું ઉત્કૃષ્ટ ખરાખ વિચારવાળું મનાખલ ન હોવાથી, તેવી રીતે માક્ષ પણ તેવા પ્રકારનું ઉત્કૃષ્ટ શુભ વિચારવાળું મનાખલ ન હોવાથી સ્ત્રીઓને મળી શકતા નથી.

અનુમાન પણ એ વાતને પુષ્ટ કરે છે, સાતમી નરકમાં જવાના કારણરૂપ ઘણા ખરાખ વિચારવાળા મનાેબલની ઉત્કૃષ્ટતા જેવી રીતે તેમાં નથી તેવીજ રીતે માક્ષના કારણરૂપ ઉત્કુષ્ટ શુલ વિચારવાળું મનાખલ ન હાવાથી સ્ત્રીઓને માક્ષ પણ મળતા નથી. ઉપર્શકત કથન પણ મનઃકલ્પિત હાેવાથી કાેેેેેેેે વિવેકીજનને આદરવા લાયક નથી કારણ કે તે વાતને સિદ્ધ કરવા માટે તેમાં યુક્તિ કાઇપણ નથી. ખાલી ખહિવ્યોપ્તિ માત્રથી હેતુ ગમક છે એમ કદાપિ સમજવું નહિ કિન્તુ અન્તવ્યોપ્તિથી હેતુ ગમક હાય છે. એમ માનવામાં જો ન આવે તા તત્પુત્રત્વ વિગેર હેતદ્રારા પણ સાધ્યની સિદ્ધિ થવી નેષ્ઠએ, અને અન્તર્સાપ્તિ પણ પ્રતિબન્ધ ખલથી સિદ્ધ થાય છે. પ્રકૃતમાં ચરમશરીરી જીવાને સાતમી નરકમાં જવાના કારણરૂપ અત્યન્ત અશુભ વિચારવાળા મનાેબલની ઉત્કૃષ્ટતાના અભાવ છે તાે પછ મુક્તિના કારણરૂપ અત્યન્ત શુભ અધ્યવસાયવાળા મનાેબલની ઉત્કૃષ્ટતાના સદ્ભાવ સારી રીતે જેવામાં આવે છે.

માટે એવા નિયમ ન રહ્યા કે જેને જે વખતે તેવા પ્રકારના ખરાભ અધ્યવસાયવાળું મન ન હાય, તેને અત્યન્ત સારા અધ્યવસાયવાળું પણ મન ન હાય, તથા જેને સારા વિચારવાળું મન ન હોય. તેને ખરાબ વિચારવાળું પણ મન ન હોય એવા પણ નિયમ નથી. જેમ હંદુ લીયામત્થ્ય વિગેરને સાતમી નરકમાં જવાના કારણુરૂપ અત્યન્ત અશુલ અધ્ય વસાય છે. તેા પણ મુક્તિગમનમાં કારણુરૂપ અત્યન્ત શુલ અધ્યવસાય બીલકુલ હોતા નથી.

કિંચ એવા પણ નિયમ નથી, કે જેઓને અધાગમન શક્તિ થાડી હાય તેને ઊધ્વંગમન શક્તિ પણ થાડી હાય. લુજ પરિસપા નીચ બીજી નરક સુધી જઇ શકે છે, તેથી નીચે નહિ, અને પક્ષીઓ ત્રીજી સુધી, ચતુષ્પદ જીવા ચાથી સુધી, ઉરગ જીવા પાંચમી સુધી જઇ શકે છે પરન્તુ તે તમામ જીવા શુમ અધ્યવસાયદ્વારા ઉચ્ચે સહસાર દેવલાક સુધી જઇ શકે છે. માટે આપજ વિચારા કે જેઓને અધાગમન શક્તિ એાછી હાય તેને ઉધ્વંગમનમાં પણ એાછી હાય, તે નિયમ કયાં રહ્યા ?

આથી એ લાવ નિકળ્યા કે સાતમી નરકમાં જવાને અ-યાગ્ય હાવાથી સ્ત્રીઓમાં મુક્તિ જવા માટે પણ વિશેષ સામર્થ્ય છે જ નહિ, એ વાત **બીલકુલ** માનવા લાયક છે જ નહિ.

કિંચ લાકમાં પણ એવા નિયમ નથી કે જેને હજામત કરતાં ન આવડતી હોય, તે ઝવેરાતના ધંધા ન કરી શકે, તથા જેને કષાયતું કામ કરતાં ન આવડતું હાય, તે ધર્માત્મા પણ ન થઇ શકે, આ વાત તા ખીલકુલ અનાદરણીય છે.

' વાદ વિગેરે લખ્ધિએ ન હાવાથી સીચામાં મુક્તિ જવા માટે ચાગ્યતા નથી, 'એ પક્ષ પણ ચુક્તિવિકલ જ સમજવા. કેમકે મૂક કેવલી, અન્તકૃત્કેવલી વિગેરે કેવલીમાં વાદલખ્ધિ ન હોવા છતાં પણ મુક્તિ તા જરૂર તેને મળે છે. માટે મુક્તિમાં વાદલબ્ધિ કારણ તરીકે કદાપિ માની શકાય તેમ નથી. તા પછી શા માટે સીઓને માક્ષ ન મળી શકે ?

'तथा श्रुतज्ञान अहप होवाथी तेने भुक्ति मणती नथी '
ओ वात पणु मानवा बायक नथी, कैमके माष-तुष विणेरे
महिष ओने श्रुतज्ञान घणुं क थे। हुं हतुं. ते। पणु केवबज्ञान
संपादन करी भुक्तिमां ते ओ सारी रीते शिशक मान थया.
ते। पछी घणुं श्रुतज्ञान होय ते। क भुक्ति भणी शक्ते, थे। हुं
होय ते। न भणे, ओवा कंछ कायहा नथी, संत्यज्ञान ते। थे। हुं
होय ते। पणु अदयणु नथी, अने असत्यज्ञान घणुं हो।
ते। पणु अंद्रणु नथी, अने असत्यज्ञान घणुं हो।
ते। पणु कंछ कामनुं नथी, अने अत्र ते। अष्ट प्रवचनमात।
केटलुं सत्यज्ञान होय ते। पणु ते हिष्ठुष्ट शुक्ष अध्यवसाय
द्राश केवबज्ञान प्राप्त करी मे। स्व मेणवी शक्ते छे, अने क्यारे
स्वीओने पणु तेवा प्रकारनी सामग्री संपादन करवामां कंछ पणु
अदयणु नथी। त्यारे तेओने भे। स्व केम न मणी शक्ते १

' પુરુષોને અસિવન્દા ન હોવાથી સ્ત્રીઓના મુક્તિમાં અધિકાર નથી 'એ વાત પણ માનવા લાયક નથી; કેમકે તેમાં પણ પ્રશ્નાને અવકાશ જરૂર રહે છે, શું સામાન્યરૂપે કાયદા જ એવા છે, કે ઓઓ અસિવન્દા છે જ નહિ ? અથવા ગુણાધિક પુરુષાની અપેક્ષાએ કહા છા ? આ બે પ્રશ્ના પૂછવામાં આવે છે.

તેમાં પ્રથમ પક્ષ તાે અનાદરણીય છે, કારણ કે તીર્થ ક-રની માતાઓ, સીતા, દમયન્તી, અંજના, સુલદ્રા, ચન્દનભા**લા,** વિગેરે મહાસતીયા ઇન્દ્રને પણ જ્યારે પૂજનીય છે. ત્યારે સામાન્ય પુરૂષોને તાે હાય, તેમાં નવાઇ શાની ? જ્યારે વસ્તુ સ્થિતિ આવા પ્રકારની છે, ત્યારે અભિવન્દા પર્ણું ન હાવાથી સ્ત્રીઓને સુક્તિ મળતી નથી એ વાત કેવી રીતે માની શકાય ?

હવે રહ્યા બીજો પક્ષ તેમાં પણ ગણધરાની અપેક્ષાએ તીર્થં કરા અધિક ગુણવાળા હોવાથી તીર્થં કરાની અપેક્ષાએ ગણધરામાં અભિવન્દાપણું ન હોવાથી તેને પણ મુક્તિ ન મળવી જોઇએ. કિંચ ચતુર્વિધ સંઘ તીર્થં કરને પણ વન્દા હોવાથી અને તેની અન્તર્ગત સાધ્વીયા પણ આવવાથી જયારે તીર્થં કરને અભિવન્દા થઇ, ત્યારે તેમાં હીન સત્ત્વપણું કેવી રીતે સંભવિ શકે તે વિચારણીય છે.

રમારણના કતાંપણું ન હોવાથી સ્ત્રીને મુક્તિ નથી એ વાત પણ અયોગ્ય સમજવી, કારણુ કે એવી રીતે જો માન-વામાં આવે તો ગણધરા આચાર્ય વિગેરને જ મુક્તિ મળી શકે, શિષ્યોને બીલકુલ મળજ નહિ, કેમકે સ્મારણના કત્તાંપણું તો તેમાંજ વિશેષ રૂપથી સંભવિ શકે છે, શિષ્યોમાં તો હોઇ ન શકે, માટે આ યુક્તિ પણ સ્ત્રીયોને મુક્તિમાં બાધકરૂપ નથી.

મહર્દ્ધિપાશું ન હાવાથી સ્ત્રીઓને મુક્તિ મળતી નથી. આ કથન પણ અજ્ઞાનતાનું સૂચક સમજવું. કેમકે મુક્તિમાં મહર્દ્ધિપાશું કારણ નથી; દિન્તુ શુસ અધ્યવસાય વિગેરે કારણ છે, આવી પરિસ્થિતિ હાવા છતાં પણ જે મહર્ધિને મુક્તિના કારણ તરીકે માનવામાં આવે તો ચક્રવર્તિ વિગેર મહર્દ્ધિવાળા લોકોને જ મુક્તિ મળી શકે. શુલ અધ્યવસાય વિગેરે કારણસામગ્રી પાસે હાય, પરન્તુ મહર્દ્ધિકપાશું જેમાં ન હાય, એવા દહપ્રહારિ, ચિલાતિપુત્ર

વિગેરને બીલકુલ મળી શકે નહિ, અને પરિસ્થિતિ તો તેથી ઉલટી જોવામાં આવે છે. કેટલાક ચક્રવર્તિ વિગેરે મહિદ્ધ કેલોકાને માક્ષ મળી શકતો નથી અને દઢપહારિ જેવા દરિદ્ર લોકાને મળે છે, ત્યારે મહિદ્ધને માક્ષના કારણ તરીકે કેવી રીતે માની શકાય ? માટે તે પણ સ્ત્રીઓને મુક્તિમાં બાધક રૂપ નથી.

'માયા ઘણી હોવાથી સ્ત્રીઓને મુક્તિ મળતી નથી ' તે કથન પણ ઠીક નથી, કેમકે નારદ વગેરે મહાસાયાવાળા હોવા છતાં પણ જ્યારે તેના ત્યાગ કરી ધ્યાનારૂઠ થયા; ત્યારે તેઓ માલસાધક અનુષ્ઠાનદારા કેવલજ્ઞાન સંપાદન કરી મુક્તિ મેળવી શક્યા તા પછી સ્ત્રીઓ પણ તેના ત્યાગ કરી માલ કેમ ન મેળવી શકે કે કિંચ એવા એકાન્ત નિયમ નથી કે સ્ત્રીઓમાં માયાઘણીજ હોય, અને પુરૂષોમાં હોય જ નહિ, તા શા માટે એવાં ખાટાં ખાનાં કાઢી અસત્ય પ્રરૂપણા કરી મિશ્યાત્વને વધારતું જોઇએ ?

આવી રીતે વિચાર કરતાં કાઇ પણ રીતે બીઓમાં પુરુષાની અપેક્ષાએ મુક્તિસાધનમાં હીનસત્ત્વપણું છે જ નહિ, તા પછી મુક્તિ મેળવવવામાં તેને બીજો કરી બાધ રહ્યા તે જણાવશા.

અનુમાન પ્રમાણ પણ સ્ત્રીઓને સુકિતસાધનમાં સાધકરૂપ છે. પુરૂષની માફક અવિકલ કારણસામગ્રીના તેને પણ સ'લવ હાવાથી તેને પણ સુકિત જરૂર મળી શકે છે, અને કારણસામગ્રી તા સમ્યગ્દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર વિગેર સ્ત્રીઓમાં જયારે સારી રીતે ઉપલબ્ધ થઇ શકે છે, તા પછી સુક્તિ પણ કેમ ન મેળવી શકે ? આગમપ્રમાણ તે વાતને અંગાયાંગ વિશેરમાં પાકારીને કહે છે. ત્યારે હવે મુક્તિમાં તેને બાધક કશું પ્રમાણ બાકી રહ્યું તેના વિચાર કરશા, કિંચ મુક્તિમાં શ્વેતાંબર દિગમ્બર-પાણું કારણ નથી, કિન્તુ સમ્યગ્દર્શનાદિદ્વારા કષાયના ત્યાગ કારણ છે, એ વાતને નીચેના શ્લોક પણ ટેકા આપે છે.

नाशाम्बरत्वे न सिताम्बरत्वे न पक्षपाते न च तकवादे । न पक्षसेवाश्रयणेन मुक्तिः कषायमुक्तिः किछ मुक्तिरेव॥१॥

ભાવાર્થ સ્પષ્ટ છે, સારાંશ તમામ પ્રકારના રાગદેષ છાડી સમભાવમાં લીન થઇ, રત્તત્રયદ્વારા કષાયના ત્યાગ કરી મોહ સમુદ્રને ઓલંઘી ઘતી કમોના ક્ષય કરી મુક્તિ મેળત્રવા જે વ્યક્તિ પ્રયત્ન કરે તે દરેકને માક્ષ મળી શકે છે. માટે દરેક વ્યક્તિઓએ બીજી ખટપટ છાડી આ કામમાં જ લીન થવું એવી અભ્યર્થના છે, સ્ત્રીને માક્ષ અને કેવલીને કવલ આહાર, માક્ષતત્ત્વનું વાસ્તિવક સ્વરૂપ વિગેરે વિશેષ હકીકત જાણવાની ઇચ્છાવાળાએ શાસ્ત્રવાતાં સમુચ્ચય, અધ્યાત્મકમતપરીક્ષા, સ્યાદ્વાદરત્નાકરાવતારિકા, ષડદર્શનસમુચ્ચય, વિશેષાવશ્યકવૃત્તિ, ઉત્તરાધ્યનસૂત્ર ખૃહદ્દવૃતિ, તત્ત્વાર્થવૃત્તિ, સુયગઢાંગસૂત્ર વિગેરે પ્રત્યાનું અવલાકાકન કરી પાતાની જિજ્ઞાસા પૂરી કરી લેવી, એવી ખાસ સુહૃદ્ધાવથી ભલામણ કરવામાં આવે છે.

# ઇતિ માક્ષતત્ત્વ સમાપ્ત.

### ઉપસંહાર.

આ છ દર્શ નતું વિવેચન સુહ્દ્દ્લાવથી જિજ્ઞાસુ લોકોને જાણવા માટે સંક્ષેપથી કરવામાં આવ્યું, વિશેષ અભિરુચિવાળાએ તે તે દર્શનના તે તે ચન્થા અવલાકવા.

કિંચ આધુનિક મતમતાંતર તેં કાઇ કાઇ દર્શનના કાઇ કાઇ પદાર્થને અવલંખીને ઉદ્ભવેલ હોવાથી તેનું વિવેચન અથવા સમાલાચના આ બન્યમાં કરવામાં આવી નથી, કારણ કે જયારે મુખ્યનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું. ત્યારે તેના પેટાલાળ તરીકેનું તો થઇ જ ચૂક્યું. તો પછી તેને માટે પિષ્ટ પેષણની શી જરૂર રહી ?

જેવી રીતે સ્વામી કયાનન્દ પ્રણીત ધર્મને અવલં બન કરનારા આર્ય સમાજીએ જવ, ઇશ્વર અને પ્રકૃતિ આ ત્રણ તત્ત્વો માને છે. તેમાં જીવતત્ત્વ વ્યાપક છે, સર્વ થાનિત્ય છે, કેમકે અપ્રચ્યુતાનુત્પન્નસ્થિરેકસ્વભાવં નિત્યં એવું નિત્યનું લક્ષણ માનતા હોવાથી અને શરીરથી પણ જવ સર્વ થા ભિન્ન છે આ તમામ વાતનું નિરાકરણ જનદર્શનમાં જવના વિવેચન સમયે તથા નૈયાયિક વિગેરે દર્શનકારોએ માનેલ જીવની સમાલાચનાના પ્રસ્તાવમાં પણ સારી રીતે કર-વામાં આવેલ છે. ઇશ્વર અનાદિમુકત છે, જગત્કર્તા છે વિ-ગેરેનું નિરાકરણ પણ નૈયાયિક લાકાએ માનેલ ઇશ્વરની સમાલાચનાના પ્રસ્તાવમાં સારી રીતે કરવામાં આવેલું હોવાથી તથા જૈનદર્શનમાં પણ વાસ્તવિક ઇશ્વરનું વિવેચન કરવાથી तेनु' निराहरण घं यूहयुं. भाटे तेने वास्ते पण प्रयास हर-वानी करूर नथी. अने प्रकृतिनी आणतमां तो सांज्यदर्शना विवेयनमां तेनु' स्वरूप समजवीने क्यारे तेनी समाक्षेयना हरवामां आवी छे, ते वणते प्रकृतिनी पण समाक्षेयना सारी रीते हरवामां आवी छे, ते। पछी तेवा णपुष्पप्रायः पदार्थ हपर वार'वार निराहरण हरवानी करूर रहेती नथी, क्यारे आवी रीते ते क्षेडिं मानेक्ष त्रण तत्त्वेमांथी ओह पण तत्त्व वियार हरतां क्यारे सिद्ध थतु' नथी. ते। पछी ते हपर भींत यणी महेल जनवानी ते। वात क शी हरवी ? हि'य सत्यार्थ प्रहाशनी प्रथम आवृत्तिमां कैने।ना भ'दन वणते क्यादेश प्रमाणे पदार्थी क क्यारे तेवा इपथी कैने। मानता नथी ते। पछी तेना निराहरण माटे प्रयासनी शी करूर हो। शहे ? माटे तेवा आधुनिह मतान्तरा हपर ध्यान आपवानी ह'। पण कर्र छेक नहि.

એવી રીતે સર્વંદર્શન સંગ્રહ વિગેરમાં પણ છ આ-સ્તિક, છ નાસ્તિક એવા વિભાગ પાડી જૈનોને નાસ્તિકમાં ગણી તેના વિવેચન માટે જે યુક્તિએા આપવામાં આવી છે. તે તમામ મદિરાપાનના ઉદ્ગાર જેવી દુર્ગંધિવાળી હોવાથી કાઇ પણ મુહિશાલીને આદરણીય થઇ પડે તેમ નથી.

કિંચ પાતે તેવા નાસ્તિકશિરામણી હોવા છતાં પણ આસ્તિક મુખ્ય જૈના ઉપર ખાટા આક્ષેપ કરવા ઉદ્યમશીલ થવું. તે તા ખાલી મહા મિશ્યાત્વના ઉદય સિવાય ખીજાં કશું હોઇ શકે શે આ તા स्त्रयं नष्टाः परान्नाश्चयन्ति એ ન્યાયને અમ્ખર ચરિતાર્થ કર્યો જણાય છે. ને તેઓ શ્રીએ કાઇ

જૈન વિદ્વાન પાસે જૈનના સિદ્ધાન્તાનું મધ્યસ્થ ભાવથી અવલાકન કર્યું હાત તા તેમને આટલા ખધા મૃષાવાદ સેવ-વાના સમય આવત નહિ, લાકનીતિ પણ તે કહી ખતાવે છે કે જે દર્શ નના અભ્યાસ કરવા હાય તે દર્શન તેના અન-યાયી પાસે ભણવાથી તે વિષયક સારી માહિતી મળે છે, પછી ચુકિતયા આપણા મનમાં ખરાબ માલૂમ પડે તેનું નિરાકરણ કરવામાં ક'ઇ અનુચિત્તપણ ગણાય નહિ, પરન્તુ તે દર્શન સ્વયમેવ પણ અવલાકન કર્યા સિવાય એક બીજાના મુખથી જેમ આવે તેમ સાંભળીને તે ઉપર ચણતર ચણી તેના ખાંડન માટે ઉતરવા જે પ્રયાસ કરવા, તેમાં તા કેવલ મુષાવાદના સેવન સિવાય ખીજું કંઇ પણ તત્ત્વ મળવાનું જ નહિ, આ વાત-ને અન્યદર્શ નકારા ખરાખર જાળવી રાખતા આવ્યા છે, તેઓ-એ લગાર પણ જૈનદર્શનને જાણવા માટે વિશેષ પરિશ્રમ ઉઠાવ્યા જણાતા નથી, જયારે વસ્તુસ્થિતિ આવા પ્રકારની છે, ત્યારે તેમની પાસે ન્યાય સત્યતાની આશા તા આકાશપુષ્પ સમાન હાય, તેમાં ક'ઇ પણ આશ્ચર્ય જેવું નથી, માટે તેવા ળિચારા ભવા લિનન્દી છવા ઉપર ખેદ ન લાવતાં લાવદયા ચિંત-વવી, તે જ સમ્યગ્દર્શનનું લક્ષણ છે. જૈનદર્શનમાં કાઇ પણ વાત ચુકિત વગરની છે જ નહિ, દરેક પદાર્થની પ્રરૂપણા પ્રમાણસહિત સમજાવવામાં આવી છે, તેમ વિષય પણ કાઇપણ આકી રાખ્યા નથી, કે જૈનદર્શનમાં ન હોય અને અન્યત્ર હાય; અને તે જ જૈનાચાર્યોની ખુદ્ધિમત્તા છે કે દરેક દર્શનના બ્રત્થા ઉપર જૈનાનું લખાણ ટીકારૂપે યા ટિપ્પનરૂપે પણ હાય

જ, પરન્તુ જૈનદર્શન ઉપર કાઇપણ પ્રાચીન હિન્દુ વિદ્યાનનું લખાણ હાય તેમ છે જ નહિ. દરેક વિષયના અન્યાની યાદી યોગના અભ્યાસ માટે યોગશાસ્ત્ર, યોગદિષ્ટસમુચ્ચય, યોગવિશ્વી, યશાવિજયજી કૃત ખત્રીસ ખત્રીસી, ત્રાનાણું વ વિગેરે અનેક અન્યા છે. ન્યાયના અભ્યાસ માટે સમ્મતિતકે, અનેકાન્તજયપતાકા, સ્યાદાદરતનાકર, શાસ્ત્રવાર્તા સમુચ્ચય, નયચક્રસાર, પ્રમાલક્ષણ, પ્રમાણમીમાંસા, રતનાકરાવતારિકા, સ્યાદાદમંજરી, વિગેરે સાહિત્ય માટે કાવ્યાનુશાસન, વાગ્લટાલંકાર વિગેરે. કાવ્ય માટે હીરસૌભાગ્ય, વિજયપ્રશસ્તિ, ધર્મશર્મા ભ્યુદય, નેમિનિવાં વિગેરે. નાટક માટે સત્ય હરિશ્વન્દ્ર, માહેપરાજય, દ્રાપદી-સ્વયંવર વિગેરે.

વ્યાકરથ્યુ માટે સિલ્લંલે મશળ્દાનુશાસન, લઘુવૃત્તિ, ધર્મ'-દીપિકા, લાજ વ્યાકરથ્યુ વિગેરે. અ'પૂના અન્થા યશસ્તિલક વિગેરે. છન્દના ગન્થા છન્દાનુશાસન વિગેરે. જ્યાતિષ્ માટે જ્યાતિષ્કર ડક, આર'લસિલ્લિ, સૂર્ય'પ્રજ્ઞપ્તિ, અન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિ વિગેરે.

તેવી રીતે દરેક વિષયના અનેક ગ્રન્થા છે, જે વિષય જાણવા હાય, તે વિષયના ગ્રન્થા જોવાથી, જૈનાચાર્યા કેવા અહિશાલી હતા, તે જણાઇ આવશે, માટે દરેક સજ્જન મહાશયને ખાસ લલામણુ કરવામાં આવે છે કે તટસ્થ ખુહિએ દરેકના ગ્રન્થા જોઇ સાર સાર વસ્તુ ગ્રહેણુ કરવા કાશિશ કરી સત્યના અનુયાયી ખના, એ જ અન્તિમ પ્રાર્થના છે. इति श्रम्

# समाप्तोऽयं ग्रन्थः ।

# તત્ત્વાખ્યાન ( ઉત્તરાધ<sup>°</sup> ) નું શુદ્ધિપત્રક.

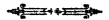
| અશુદ્ધ              | શુદ્ધ                                        | <b>પૃ</b> ,       | ય          |
|---------------------|----------------------------------------------|-------------------|------------|
| કરવા                | કરવા સારૂ                                    | ٠,,,              | 92         |
| ચેતન સ્વરૂપે        | ચૈતન્ય સ્વરૂપે                               | <b>38</b> ,       | E          |
| प्रहा               | <b>પ્ર</b> હ્મરૂપ                            | રપ                | ૧          |
| અન્વચિરૂપ અનુમાન    | ન સ્વાર્થાનું માન                            | 30                | 90         |
| g.                  | •                                            | <b>૩</b> ૧ -      | •          |
| સસગ°ના              | સ'સુગ'ના                                     | 3 <b>ર</b>        | Č          |
| શ્રતિ               | શ્રુતિ                                       | 33                | १४         |
| વા                  | યા                                           | ય૦                | <b>4</b>   |
| પદાથની              | પદાર્થની                                     | 80                | €.         |
| <b>ક</b> रे छे      | જે કરે તે અનુચિત તે                          | <b>L</b> Carly Co | illa Milit |
| 28                  | ન જ ગણાય                                     | <b>ę</b> ę        | २०         |
| <b>આશ્રમાપ</b> શુ ચ | માશ્રમા પ <b>ણ</b> બીજા <mark>કરા</mark> ન ક | રતાં ફેછ          | 20         |
| ० ्योट              | ી પ્રાર્થના કરવામાં આવે                      | છે. ૭૦            | 3          |
| આદારિક              | ઔદારિક                                       | <b>دو</b>         | (s)        |
| –वेन्द्रियादवशन     | -वेन्द्रियादिषदोन                            | ረኝ                | ૧૯         |
| सव                  | सर्व                                         | ረኝ                | 94         |
| રા                  | <b>દ્વારા</b>                                | ८७                | <b>v</b>   |
| d ·                 | •                                            | 66                | ૧૫         |
| <b>પ</b> ણ          | ખૂબ                                          | 44                | 28         |
| કર્માત્રઃ           | ક્રમ ભિઃ                                     | €0                | 1          |
| ધમની                | ધર્મની                                       | १०३               | 94         |

| <b>બા</b> હાને               | <b>ૈ</b> માહો <b>ને</b>     | 903          | ૨૪         |
|------------------------------|-----------------------------|--------------|------------|
| ત                            | તા                          | ૧૧૬          | ૧          |
| अद                           | શ્રદ્ધા                     | ૧૧૬ ે        | ર          |
| <b>અ</b> પ્રાપ્યકારી         | પ્રાપ્યકારી                 | ঀঽ৩          | <b>૨૨</b>  |
| <b>અ</b> ાષધીએા              | ઔષધિએ                       | ૧૩૫          | 3          |
|                              | જૈનદર્શન.                   |              | •          |
| <b>કુ</b> લાચાર્ય            | કલાચાર્ય <sup>°</sup>       | ૧૨           | २०         |
| છેટવ                         | છેવદે                       | १६           | L          |
| <del>ર</del> વરૂપતુ <b>ં</b> | સ્લકૃપ                      | ૧૮           | ર ૧        |
| <b>સ્વ'</b> પદ ∞             | <b>स्व</b> थह               | ४०           | ₹,         |
| અને સંનિક્ષ <sup>ર</sup>     | સ'નિકર્ષ'માં અને            | ૪૧           | ·          |
| સર્વથા નિત્યજ                | સર્વથા અનિત્યજ              | 83           | 4 <b>§</b> |
| <b>અફ</b> પી                 | રૂપી અરૂપી                  | ૪૫           | ξ          |
| અનુ                          | ं क् <b>र्यते</b> कि कि हो। | ₹ <b>२</b> . | <b>४</b>   |
| એકાન્ત સ્વભાવ                | અનેકાન્ત સ્વભાવ             | \$6          | ૧૦         |
| વિગેરે અને                   | <b>વિગે</b> રે              | <b>८</b> ६ ھ | 90         |
| <b>ખ</b> બ                   | <b>ખૂબ</b>                  | 196          | ં ૧૨       |
| <b>આ</b> આ                   | <b>આ</b> વા                 | ૧૫૦          | નું હ      |
| અપેક્ષએ                      | અપૈક્ષાએ                    | ૧૬૨          | ૧૫         |
| જેના ધમ                      | જેના ધર્મા                  | 926          | ૧૦         |
| हेण्टान्त द्वारा             | <b>દેષ્ટાન્ત</b>            | 163          | વૃહ        |
| <b>અ</b> ાદર <b>ણીય</b>      | <b>અ</b> હરહ્યુચિ થઇ શકે    | १५४          | ધ્ર        |
| અબ                           | <b>ખૂબ</b>                  | १६६          | ં વંક      |

| <b>ભ</b> તામાં જ             | બૂતાેમાં જ              | १६८         | <b>૨૨</b> |
|------------------------------|-------------------------|-------------|-----------|
| ચતન્ય                        | ચૈતન્ય                  | २१०         | ર         |
| પ <b>દા</b> થ°               | પદાર્થ <b>ેની</b>       | <b>૨</b> ૨૨ | ૧૩        |
| 95                           | <b>લે</b> દે ા          | २३६         | 3         |
| વર્તાના, કાલ પદાર્થ          | કાલ પદાર્થ –વર્તાના     | 303         | દુક       |
| વણુ                          | વર્ણું                  | 306         | 3         |
| ફેરવ્યા                      | ફેારવ્યેા               | 323         | 2         |
| તેણીએા                       | તેએા                    | 333         | ય         |
| <b>આજની અપેક્ષાએ</b>         | <b>બીજની અપેક્ષાએ</b> 7 |             |           |
|                              | <b>અ</b> ંકુરમાં        | ∫ક૪૧        | १८        |
| જાગી જવા                     | જાગી જવાય               | 380         | १७        |
| નિજીવ                        | નિર્જવ                  | ३६४         | <         |
| ઉત્તમ સંહનન ઉ                | ત્તમ સંહનનવાળા છવા      | 300         | 99        |
| મેરૂના                       | <b>યેરુની</b>           | <b>૩૮</b> ૧ | ૧૦        |
| <b>૦</b> યકિતઐાના            | <b>૦</b> યક્તિએાને      | 3<3         | 3         |
| <b>ક્ષયાે પ</b> શમિક         | ક્ષાયાે <b>પશ</b> મિક   | <b>૩</b> ૯૧ | ર૧        |
| ાન્વ <sup>દ</sup> તે યાથી    | તાે વન્ધ્યાથી           | ४२३         | ર૩        |
| <b>પ્રદા</b> દૈત–            | <b>પ્રદ્યાદ્વેત</b> –   | ४२७         | ૧૫        |
| 'મનાયાજ                      | મનાય જ                  | ४३७         | ય         |
| મેળવવવામાં                   | <b>મે</b> ળવવામાં       | 883         | ૧૭        |
| त <b>क</b> वादे              | तर्कवादे                | <b>ጸ</b> ጸጸ | ŧ         |
| જનદરા નમાં                   | જૈનદર્શ નમાં            | <b>૪૪</b> ૫ | 56        |
| <del>ક</del> યુ <sup>*</sup> | શું.                    | ४४६         | ર ક       |
|                              |                         |             |           |

# ન્યાયવિશારદ-ન્યાયતીથ'-

ઉપાધ્યાયજ મહારાજ શ્રીમ ગલવિજયજના રચેલા ગુંચા પર જાણીતા વિદ્વાનાના ચાડા અભિપ્રાચા.



Muni Shri Mangalvijayji Maharaja, Nyaya-Tirtha, Nyaya-Visharada. It explains in brief the nuderlying principles of Jainism. Now adays, scholars are studying Jainism which had been neglected so for & the appearance of the book is opportune. It is a text of the Jaina-Darsana. It is written by an erudite Jain scholar & there fore it is superfluous to say that it is well written.

H. B. BHIDE, M. A. L L. B. Prof. of History & Sanskrit. Samaldas College, Bhavnagar.

જૈનતાલ પ્રદીપ—મૃતિ શ્રીમંગળવિજય મહારાજ ન્યાય-તીર્થ-ન્યાયવિશારદછના આ ન્હાના શ્રંથ ટુંકામાં જૈન તત્ત્વજ્ઞાનની રૂપરેખાઓની સમજણ આપે છે. જૈન તત્ત્વજ્ઞાનની પ્રથમ જે ઉપેક્ષા કરવામાં આવતી હતી તેને ખદલે હવે વિદ્વાના તેના અ-બ્યાસ કરવા લાગ્યા છે, અને તેથી આ શ્રંથના અવિર્ભાવ સમયા-નુસાર છે. જૈનદર્શનનો આ એક શ્રંથ છે અને તે એક સફક્મદર્શી

### [ २ ]

જૈન શ્રંથકાર લખ્યા છે. તેથી એમ કહેવું નકામું છે કે તે ઘણી સારી રીતે લખાયા છે.

> એચ. **છી.** ભીડે. એમ. એ. એલ, એલ. ખી. ઇતિહાસ અને સંસ્કૃતના પ્રોફેસર. શામળદાસ કૉલેજ, ભાવનગ**ર**.

I read the book on जैनतस्वप्रदोप compiled by revered Muni Maharaj Shri Mangalvijaya Nyaya Visharada Nyaya Tirth, with great interest the contents whereof has infused in me the spirit of naming it as one of the very best books on the Jain literature. Though at some places the style is stiff-but there is no remedy for it yet as a whole the style is clear and simple and the language easily intetlligible. I hope thus book should be the text book in universities. I wish thus undertaking every success.

Alfred High School Bhavnagar, Shankar B. A. Sanskrit Hous.

પૂજ્ય ગુરુ મહારાજ શ્રીમંગલવિજય ન્યાયવિશારદ ન્યાયતીર્થથા યનાવવામાં આવેલ જૈનતત્ત્વપ્રદીપ મેં ઘણાજ રસથી વાંચેલ છે. તેની આંદરની હકાકતે મને જૈન સાહિત્ય ઉપર તે પુસ્તકને સર્વોત્તમમાંનું એક કહેવાની હીંમત આપી છે. જો કે ફાઇક સ્થાને પહિત કાંઇક કડક છે પણ તેને માટે ખીજો રસ્તોજ નથી. તાપણ એક દર તે પહિત સ્પષ્ટ અને સાદી છે અને બાપા સહેલાઇથી સમજી

# [ 3 ]

શ્રાકાય તેવી છે. હું આશા રાખું છું કે આ પુસ્તક યુનીવરસીટીમાં પાડ્ય પુસ્તક થાય. આ કૃત્યતે હું દરેક પ્રકારે કૃતેહ ચાહું છું.

માલક્રેડ હાઇસ્કુલ } વારા **યુષ્કરરાય માનશ કર** ભાવનગર તા. ક-ક-રર ∮ ખી. એ.

I looked over portions of तरवार्यान-पूर्वार्थ by Nyaya-Tirtha, Nyay-Vijaya Muni Shri Mangalvijyaji Maharaja. It is, we may say, a Darsana Sangraha in Gujarati, & as such a valuable addition to philosophical literature in the language. It is an admirable introduction to serious philosophical study. I with the Munimaharaja lose no time in favouring the public with the second part of the work.

H. B. BHIDE, M. A. L.L. B. Prof. of History & Sanskrit.

તત્ત્વાખ્યાન ( પૂર્વાર્ધ )-મૃનિ શ્રીમંગળવિજયજ મહારાજ-ન્યાયતીર્થ-ન્યાયવિશારદજીના આ શ્રંથ હું ઉપર ૮૫કે જોઇ ગયો છું. એમ કહી શકાય કે ગુજરાતીમાં આ એક દશેવનસંગ્રહ છે અને ગુજરાતી ભાષામાં તત્ત્વન્નાન સંખંધી સાહિત્યમાં એક કીમતી ઉમેરા કરે છે. ગંભીર તત્ત્વનાનના અભ્યાસમાં તે એક પ્રશ્નંસનીય ઉપાદ-ધાત સ્વરૂપ છે. બીજો ભાગ ખ્હાર પાડવામાં મુનિ મહારાજ હવે વિશેષ વિશ્લંખ નહીં કરે એમ હું ઇવ્છુ છું.

-એચ. બી, લીડે.

I read the book on तत्वाख्यान प्वांद्ध compiled by revered Muni Maharaj Shri Mangalvijaya Nyaya Tirtha, Nyaya Visharad. The questions therein discussed are very important even for persons of different sects. It describes in main the जैन philosophy. The style and language both are clear and simple in comparison to the logical, philosophical and metaphysical questions therein discussed. I wish this wook every success.

Alfred High School
Bhavnagar,
6-9-22.

Vohra Pushkarray Manshavnagar,
Sanskrit Hous.

પુજ્ય મુનિમહારાજ શ્રીમંગલવિજય ન્યાયતીર્થ, ન્યાયવિશારદ-થી લખવામાં આવેલ **તત્ત્વાખ્યાન** પૂર્વાદું નામનું પુસ્તક મેં '<del>વાંચ્યુ' છે. તેની અ'દર વિવેચન કરવામાં આવેલા</del> પ્રશ્નાે જાદી નાતિના માણસા માટે પણ ઘણા અગત્યના છે. મુખ્ય રીતે તે જૈન તત્ત્વ જ્ઞાનનું વર્ષોન કરે છે. ભાષા અને શૈલી બન્ને ન્યાય, તત્ત્વનાન અને માનસશાસ્ત્રની સાથે સરખાવતાં પ્રમાણમાં સ્પષ્ટ અને સાદી છે. આ પ્રસ્તકને દરેક કતેલ ઇ<sup>2</sup>છું છું.

**અ**ાલક્રેડ હાઇસ્કલ વારા યુષ્કરરા**ય માનશ'કર** ે બી. એ. 'ભાવનગર તાં. **ક-**૯-૨૨

### [ 4]

I have received the book, Tattva Khyana Purvardha for my humble opinion from the venerable author, Nyayatirtha, Nyayabisharada Muni Maharaja Mangalvijayji. It is very difficult for me to express my opinion on a work dealing with some of the abstruse and mystical aspects of different religious and philosophical systems, as laid down therein. The author has well tried to give a detailed and lucid exposition of the fundamental principles and primary elements of different systems as Sankhya, Nyaya, Baudha and Mimansa, in this first part. Its reading is sure to awaken absarbing interest in the Jains as well as non-jains. The style is easy and simple. I wish the Book every success.

Motichand Javerchand Mehta.
1-10-22 Acting Head Master.

Alfred High School Bhavnagar.

તત્ત્વાખ્યાન યૂર્વાર્ધ-આ ગ્રંથ માનનીય મુનિ શ્રીમંગલ-વિજય મહારાજ-ત્યાયવિશારદ-ત્યાયતીર્થ તરક્ષ્યા અને મારા નમ્ર અભિપ્રાયાર્થ મળ્યો છે. આ પુરતકમાં વર્ણવેલા વિવિધ ધર્મ અને દર્શન સંબંધી ગહન અને ગંભીર વિષયાતા સંબંધમાં અભિપ્રાય આ-પવા એ મારે માટે બહુ મુશ્કેલ કાર્ય છે. આ પ્રથમ ભાગમાં ગ્રંથકારે વિવિધ ધર્મ-દર્શન જેવા કે સાંખ્ય, ન્યાય, બાહ અને મીમાંસા વિગેરતા મળસૂત અને પ્રાથમિક તત્ત્વા સવિસ્તર અને સરસ રીતે

### [ 1]

સમજાવવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. જૈન અને જૈનેતર પ્રજામાં આ પ્રાંથ ખહુ ઉત્સાહ અને રસથી વંચાશે એવી આશા છે. લેખનશેલી સરક્ષ અને સહજ છે. હું આ ગ્રાંથની ક્રતેહ કચ્છું છું.

**%-%**0-22

—માતીચંદ ઝવેરચંદ મહેતા હેડ માસ્તર, આલફેડ હાઇરકુલ ભાવનગર.

समाजीयदीप by Muni Shri Mangalvijayaji Maharaja, Nyaya-Tirtha, Nyaya-Visarada may be said to supplement his other work तत्वाख्यान. The two together give the reader a good idea as to what centitutes the most important contribution of Jain Religion & of phiosophy to the world culture. It is difficult to equal, much won to surpass, the avalytical power displayed bp the Jain Logiciaus. समजने is their forte. The present work, though small in size, is big in contents; the exposition of Anekanta-vada is through. It should set at east at least some of the objections raised against the theory which is peculiar to Jainism.

H. B. BHIDE. M. A. LL. B. Prof. of History & Sanskrit, Samaldas College Bhavnagar.

**સકેવલંગી પ્રદ્રીપ**-મૃતિ શ્રીમ'ગળવિજયજી મહારાજ ન્યાય-હીશ-ન્યાયવિશારદજના આ ગ્રંથ તત્ત્વાખ્યાન નામના ગ્રંથના એક વધારા છે એમ કહી શકાય. જગતની સંસ્કૃતિમાં જૈનધર્મ અને જૈનદર્શન કેવા ઉપયોગી ભાગ બજવે છે તેના આ બન્ને ગુધા તેના વાચકને સારા ખ્યાલ આપે છે, જૈન નૈયાયિકાની પ્રથક્કરહા શક્તિના સમાવડીયા થવું એજ કહિન છે, તા પછી તેની પેલે પાર જવાનું તા એથી યે વધારે મુશ્કેલ છે. સપ્તભ'ગી એ તેમના દુર્ગ છે. આ પ્રંથ જો કે કદમાં ન્હાના છે, તા પણ તેના વિષયામાં તે મહાન છે. અનેકાંતવાદનું સ્પષ્ટીકરણ સંપૂર્ણ છે. જૈનવાદની ખાસ પહલિ સામે જે આક્ષેપા મૂકવામાં આવે છે: તેમાંના કેટલાકત નિરસન તા જરૂર આ ગ્રંથથી થઇ શકશે.

> એચ. બી. લીડે. એમ. એ. એલએલ. બી. સ'સ્કૃત અને ઇતિહાસના અધ્યાપક શામળદાસ કારોજ. ભાવનગર.

I received the book on सप्तभन्नीपदीप for my humble opinion. I had gone through the book and found if very interesting as well as furnishing the reader with a rationalized and synthesised mode of thoughts. Also the language and the style are easy and good. I wish this book every success.

Bhavnagar,

Alfred High School Bhavnagar, Vohra Pushkarray Manshanar B. A. Sanskrit Hous.

### [ 4]

મારા તમ્ર અભિપ્રાયાર્થ મને સ પ્તલાં ગી પ્રદીધ ઉપરતું પુસ્તક મૃત્યું હતું. હું તે વાંચી ગયા હતા અને તે મહું જે રસદાયક તેમજ અદ્ભિગમ્ય અને સુવર્ણિત વિચારાની પદ્ધતિથી વાંચન પૂરું પાડનાર તરીક મને માલુમ પડ્યું હતું. ભાષા તેમજ શૈલી ઘણીજ સહેલી અને સારી છે. આ પુસ્તકને દરેક ક્રેલે ક્રેક્યું છું.

આલફેક હાઇરકુલ ે વાસ **યુષ્કરરાય માનરાંકર** ભાવનગર તા. ૬-૯-૨૨ કે થી. એ.

I have gone through the work called Saptabhangi Pradipa written by the learned author. Nyayatirtha and Nyayabisarada, venerable Muni Maharaja Mangalvijayji, In addition to formal logic by the Jain Logicians, Saptabhangi is the synthetical process of logical inquiry into ontology of things and enables the reader to enter into a more detailed, comprehensive and complete apprehension of the actual realities. It is also called Syadavada or Doctrine of versalility of Aspects. It faithfully depicts the great truths offered by Jainism, for the redemption of mankind. The revered author has tried his very best to make the work readable even by people of ordinary culture on account of its easy and lucid style.

In the first chapter, the author has well

### [ 4 ]

depicted the fundamental principles as laid down in all systems. Other chapter are also well written. On the whole the book enables the reader to grasp the ideal element in its purity, entrety, coherence and harmony. The efforts, made therein to popularese philosophy are very landable and creditable to the venerable author.

# Motichannd Jhaverchand Mehta. Acting Head Master.

Alfred High School, Bhavnagar.

સરતભંગી પ્રદીપ-માનનીય મુનિ મહારાજ શ્રીમંગળ-વિજયજી મહારાજ-ન્યાયવિશારદ-ન્યાયતીથં-તેઓશ્રીએ માેકલેલો આ શ્રંથ હું પૂરા વાંચી ગયા છું. જૈન ન્યાયશાસ્ત્રીઓના સામાન્ય ન્યાયના વધારા ઉપરાંત સપ્તમભંગી તે પદાર્થોની તત્વિવિદાના નિરી-ક્ષણમાં ન્યાયની એંકીકરણ પદ્ધતિરૂપ છે અને વાંચનારને વારતવિક સત્યાનું સંપૂર્ણ, વિશાળ અને સવિસ્તર જ્ઞાન હત્પન્ન કરાવે છે, તે સ્યાદ્વાદ અથવા પદાર્થીની બિન્ન બિન્નાવસ્થાના સિદ્ધાંત પણ કહેવાય છે. મનુષ્યજ્ઞિતના લાબાર્થે જૈનધર્મથી જણાવવામાં આવતાં મહાન સત્યાનું અંતઃકરણ પૂર્વક તે વર્ષ્યુન કરે છે. તેની સહેલી અને સીધી શૈલીથી સામાન્ય કેળવણીના માણસાયી પણ તે પુસ્તક વાંચી શકાય તે માટે પૂજ્ય કર્તાએ બને તેટલા ઘણાજ પ્રયત્ન કર્યો છે.

પહેલાં પ્રકરહ્યુમાં સર્વ દર્શનામાં દર્શાવેલ મુખ્ય સિહાંતાનું સારું વર્ષ્યુન કર્યું છે. બીજાં પ્રકરણા પણ સારો લખાણાં છે. ટુંકામાં

### [ 90 ]

તે પુસ્તક વાંચનારને તે આદર્શ તત્વનું ભાન, તેની શુદ્ધતા, સંપૂ-ર્ણતા અને એકાગ્રતા સાથે કરાવે છે. તત્ત્વન્નાનને પરિચિત કરાવવામાં આવેલ પ્રયત્નાથી તેના કર્તા ઘણાજ પ્રશ્નામાત્ર છે.

. માતી ચંદ ઇવેરચંદ મહેતા.

**૧૫–૧**૦–૨૨

એક્ટીંગ હેડમાસ્તર આલપ્રેડ હાઇસ્કુલ. ભાવનગર.

I have received the book, Dravya-Pardipa, for my humble opinion written by the revered Nyayatirtha, Nyayabisharada Muni Maharaja Mangalvijaji.

It treats of six real substances, which, according to the Jain tenets, exist, always have and will; and by their unchanging conditions and interaction cause the world to be what it is. The learned author describes most accurately the priciples of Logic together with Saptabhangi and Nyayavada, in addition to six Dravyas or real substances in this book. Note with standing the philosophical and metaphysical questions are treated in the book the style is easy and simple for a layman to read it. I wish the book every success.

Motichand Javerachand Mehta,

10-11-22 Acting Head Master.

Alfred High School, Bhavnagar.

### F 22 ]

દ્રવ્ય પ્રદીપ—મુનિ શ્રીમંગળવિજયજી મહારાજ-ન્યાયતીર્થ ન્યાયવિશારદ તરપથી આ પુસ્તદ મને મારા નમ્ર અભિપ્રાય અર્થે મૃત્યું છે. તેમાં જૈન સિદ્ધાન્તાનુસાર તે છ દ્રવ્યોની ચર્ચા વ્યામાં આવી છે કે જે છ દ્રવ્યો હ મેશાં હતાં, છે અને રહેશે અને જે છ દ્રવ્યો હ મેશાં હતાં, છે અને રહેશે અને જે છ દ્રવ્યોને લીધે આ જગત અત્યારે વર્તામાન સ્વરૂપમાં આપણી આગળ દેખાવ દે છે. વિદ્ધાન્ ગ્રંથકારે છ દ્રવ્યો ઉપરાંત ઘણીજ વાસ્તવિક્તાથી તકે શાસ્ત્રની સાથે સપ્તભંગી અને ન્યાયવાદની પણ ચર્ચા કરી છે. તત્ત્વનાન અને અધ્યાત્મના પ્રશ્નો વિષે પણ ઉહાપોહ છે. શૈલી સરલ અને સહજ છે, સાધારણ માણસ પણ તે વાંચી શકે. હું આ પ્રસ્તકની કતેહ ઇચ્છું છું.

—**માતીચંક ઝવેરચંક મેહેતા** હેડ માસ્તર આલપ્રેડ હાઇસ્કુલ ભાવનગ**ર** 

I Received to book on " ऋड्यप्रदोप" written by revered Muni Maharaj Shri Mangalvijaya Nyaya Tirtha, Nyaya Visarada for my humble opinion. I have gone through if and found if very interesting. It nicely gives the investegation and explanation of the nature and essence of all things. Its style is simple and language, on the whole good. I wish that work every success.

Alfred High School
Bhavnagar,
6-9-22.

Vohra Pushkarray Mansharkar, B. A.
Sanskrit Hous.

પૂજ્ય મુનિમહારાજ શ્રીમ ગળવિજય ન્યાયતીર્થ ન્યાયવિશારદંથી લંખાયેલ **દેવ્ય પ્રદી**ય નામનું પુસ્તક મારા નમ્ર અભિપ્રાય માટે મને

### [ १२ ]

મબ્યું હતું. હું તે વાંચી ગયા છું અને ધહુંજ મજાતું માલૂમ પ યું હતું. તમામ પદાર્યાના સ્વભાવ અને તત્વનું વિવેચન અને સંશોધન તે સારી રીતે આપે છે. તેની શૈલી સાદી છે અને એક દર ભાષા સારી છે. તે પુસ્તકને હું દરેક ક્રતેહ કચ્છું છું. આલક્રેડ હાઇસ્કુલ ો વારા પુષ્કરરાય સાનશંકર

અાલક્રેડ ઢાઇરકુલ } વારા પુષ્કરરાય માનશાંકર ભાવનગર તા. ૬−૯−૨૨ } બી. એ.

Muni Shri Mangalvijayaji Maharaja, Nyaya-Tirtha, Nyaya Visharada is doing excellent work in familianising the Gujarati reading public with the principles of Jainism. इस्यादीप is one small but sweet furit of his activity. The Jaines classiby Padarthas is their way & the present work expounds their principles. The exposition is clear & simple so as to be understood by 'man in the street' even.

# H. B. BHIDE. BHAVNAGAR,

December 3, 1922.

ડ્રેલ્ય પ્રદીપ-મુનિ શ્રીમંગળવિજયજી મહારાજ-ન્યાયતીર્થ-ન્યાયવિશારદ, ગુજરાતી વાચક વર્ગને જૈન સિહાંતાના પરિચય કરાવવાનું કામ ઘણી સારી રીતે કરી રહ્યા છે. પ્રસ્તુત ગ્રંથ એ તેમના ઉત્સાહનું એક ન્હાનું હતાં મધુર ફળ છે. જેના પાતાની ખાસ પહિતએ પદાર્થનું નિરૂપણ કરે છે. અને આ ગ્રંથ તેના સિહાંતાનું સ્પષ્ટીકરણ કરે છે. સ્પન્ટીકરણ કરે છે. સ્પન્ટીકરણ રક્ષ્ય સ્કુટ અને સાદું છે, કે જેથી રાહ-દારી પણ તે રહેલાઇથી સમજી શકે.

એય. બી. લીડે.

### ન્યાયતીર્થ –ન્યાયવિશારક—

# ઉપાધ્યાય શ્રીમંગલવિજયજી કૃત અન્યાન્ય બ્રન્થા.

૧ જૈન સાહિત્યમાં પદાર્થ ની વ્યવસ્થા. હીંદી ભાષામાં.

# २ कैन तत्त्वप्रहीप

સંસ્કૃત ભાષામાં.

જૈન દર્શનમાં પ્રતિપાદિત પદાર્થીને જાણવા માટે ન્યાય શૈલીમાં મુખ્ય સાધનરૂપ છે. આ ગ્ર'થમાં દરેક પદાર્થનું લક્ષણ પ્રદર્શિત કરવા પૂર્વક સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવેલ છે, તેમાં સાત અધિકાર રાખવામાં આવ્યા છે.

મૂલ્ય રૂા. ૧

### **૩ સપ્તલ'ગી પ્રદી**પ

ગુજરાતી ભાષામાં.

સ્યાદ્ધાદ-સપ્તમંગીના સ્વરૂપના બાધ સિવાય જૈનદર્શ-નમાં પ્રવેશ થવા અશક્યપ્રાય હોવાથી તેના દરેક લોકો લાભ લે, તે ખાતર નવીન શૈલીથી ગુજરાતી ભાષામાં આ ગ્રન્થ સ્થવામાં આવ્યો છે. ગ્રન્થના પ્રમાણમાં કિંમત ઘણી થે ડી રાખવામાં આવી છે. પૃષ્ઠ ૧૫૦. મૂલ્ય રા. ા≈

# ૪ તત્ત્વાખ્યાન પૂર્વાધ<sup>°</sup>

ગુજરાતીમાં.

ભાલ, નૈયાયિક, સાંખ્ય અને વૈશેષિક આ ચાર દર્શ નાના આચાર, પદાર્થીની વ્યવસ્થા વિગેરે જાણવા માટે આ એક અપૂર્વ સાધન છે. દરેક દર્શનની સમાલાચના પણ ઘણી સરસ યુક્તિ-પ્ર્વંક કરવામાં આવેલી હાવાથી દરેક વિદ્વાનનું મન તે જેવા ઉત્કંઠિત થાય છે. તેની ઉપર ઘણા વિદ્વાનાના ઉચ્ચ અભિ-પ્રાચા પણ આવી ગયા છે. નકલા થાડી છે અને માગણી ઘણી છે. વ્હેલા તે પહેલા. પૃષ્ટ ૩૧૫. ગ્રાંથ જેતાં કિ'મત ઘણી જ થાડી છે.

૫. દ્રવ્ય પ્રદીપ.

હુજ**રાતીમાં** 

ષડ્ દ્રવ્યતું સ્વરૂપ ન્યાયરોલીથી યુક્તિપૂર્વક જાણવા માટે જૈનામાં આ એક અપૂર્વ સાધનરૂપ છે. ગ્રંથ નાને હોવા છતાં પણ વિષયા ગંભીર હોવાથી ઘણી સરલ ભાષામાં નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. પૃ. ૬૪ મૂરા, બ

ŧ. ધમ<sup>ઽ</sup>પ્રદીપ

ગુજરા**તીમાં** 

ભિન્ન વિષયો પર દ્રવ્યાનુયોગને લક્ષ્યમાં રાખી પદ્યમાં ચાવીશ તીર્થ'કરાનાં સ્તવના આપવામાં અવ્યાં છે. તેમાં ખાસ પરમપૂજ્ય આચાર્ય શ્રીવિજયધમ'સૂરિજીકૃત સ્તવનાનો પણુ સમાવેશ છે. સાથ સાથ તેએાશ્રીની અષ્ટપ્રકારી પૂજા પણુ આપવામાં આવી છે. પૃષ્ટ ૯૬. મૂલ્ય રૂા. ગ∽

७ तत्त्वाभ्यान ( §त्तरार्धः )

ગુજરાતીમા<u>ં</u>

આમાં વેદાંત, મીમાંસા અને જૈનદર્શન આ ત્રણતું ઘણા વિસ્તારપૂર્વેક વિવેચન છે. સાડાઇસો પૃષ્ટ મૂ. રૂા. ૪.

૮ ધમ<sup>c</sup>દીપિકા

સ સ્કૂતમાં

નવીન પદ્ધતિથી લખાયેલ વ્યાકરણ શાસના આ એક

### [ 94 ]

અપૂર્વ થ્ર'થ છે. શ્લાક પ્રમાણ લગભગ સાત હજાર જેટલું છે. થાડા વખતમાં ખહાર પડશે. મૂલ્ય રૂ. ૫–૦–૦)

# છપાવવાના ગ્રંથા

૯ સમ્યક્ત્વ પ્ર**દી**પ

૧૦ ધર્મ જીવનપ્રદીપ ( વિજયધર્મ સરિરાસ )

૧૧ પ્રદીપપ્રકાશ.

ગુજરાતી

ં આ '' જૈનતત્ત્વ પ્રદીષ '' નું ગુજરાતી ભાષામાં તૈયાર થયેલું વિવેચન છે. લગભગ એક હજાર પૃષ્ઠ જેટલાે આ ગ્ર'થ થશે.

૧૨ વ્યુત્પત્તિવાદવ્યાખ્યા.

સંસ્કૃતમાં

એ નામની ન્યાયના ગ્રંથની ટીકા ન**્ય ન્યાયમાં લગ-**ભગ એ હજાર શ્લોક જેટ**લી થશે.** 

૧૩ શક્તિવાદહિપ્પન.

સ સ્કૂતમાં

નવ્ય ન્યાય શૈલીમાં લગભગ પાંચસા શ્લાક જેટલું.

ગ્રાપ્તિસ્થાન—

યશાવિજય જૈનગ્ર'થમાળા. હેરીસરાડ, ભાવનગર. ( કાઠિયાવાઢ. )

