



माणिकचन्द्-दिगम्बर-जैन-युन्थमहिला

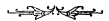


तत्त्वानुशासनादिसंग्रहः।

#### माणिकचन्द्रनदगम्बर्कनन्त्रन्थ-माला, त्रयोदशो ग्रन्थः ।

नमः श्रीवीतरागाय।

# तस्वानुशासनादिसंग्रहः।



संशोधकः---

पण्डितमनोहरलालशास्त्री।

----

प्रकाशिका---

### श्रीमाणिकचन्द्र-दिगम्बर्-जैन-ग्रन्थमाला-समितिः।

'भाद्र, वीर नि० २४४४ ।

विकेमुाब्दः १९७५।

प्रथमावृत्तिः ।

[ मूल्यं चतुर्शाणकाः ।

Printed by Chintaman Sakharam Deole, at the Bombay Vaibhav Press, Servants of India Society's Home, Sandhurst Road, Girgaum, Bombay

Published by Nathuram Premi, Honorary Secretary Manikchanda Degamber-Jain-grantha Mala, Hirabagh, Bombay.

# ग्रन्थ-सूची ।

| ٩  | तत्त्वानुशासनं        | •••         | •••   | •••   | •••   | •••   | 9     |
|----|-----------------------|-------------|-------|-------|-------|-------|-------|
| २  | इष्टोपदेशः वृत्तिसहि  | तः          | • • • | • • • | •••   | •••   | २४    |
| 3  | नीतिसारः              | •••         | •••   | •••   | •••   | •••   | 46    |
| 8  | मोक्षपंचाशिका         |             | •••   | • • • | •••   | •••   | ७०    |
| بع | श्रुतावतारः           | •••         | • • • | •••   |       | •••   | ७४    |
| Ę  | अध्यात्मतरंगिणी वि    | रेप्पणीसमेत | ۲     |       | • • • | •••   | 90    |
| و  | पात्रकेसरिस्तोत्रं स  | टीकं        | •••   | •••   | •••   | •••   | 900   |
| 6  | अध्यात्माष्टकम्       | •••         | •••   | •••   | •••   | • • • | 939   |
| ٩  | द्वात्रिंशतिका        | •••         | •••   | •••   | •••   | •••   | 932   |
| 90 | <b>वैराग्यमणिमाला</b> |             | •••   | •••   |       | •••   | 930   |
|    | तत्त्वसारः ( प्राकृतं | i )         | •••   | •••   |       | • • • | 984   |
|    | श्रुतस्कन्धः ( प्राकृ | •           | •••   |       | •••   |       | 942   |
|    | ढाढसी-गाथा संस्व      | •           | ता    |       |       |       | 959   |
|    | ज्ञानसारः संस्कृतच    |             |       |       | •••   | •••   | 9 € 4 |
|    |                       |             |       |       |       |       |       |

#### माणिकचन्द्र-प्रन्थमाला।

इस प्रन्थमालामें अबतक नीचे लिखे हुए प्रन्थ छप चुके हैं:---

- १ लघीयस्त्रयादिसंग्रह । भद्दाकलंककृत लघीयस्त्रय सटीक, और अनन्तकी-र्तिकृत बृहत्सर्वज्ञसिद्धि तथा लघु सर्वज्ञसिद्धि । मू० ।<
- २ सागारधर्मामृत । पं॰ आशाधरकृत मूल और स्वोपज्ञ भन्यकुमुदचन्द्रिका टीकासहित । मू॰ ।≶)
- ३ विकान्तकौरवीय नाटक । हस्तिमहकृत । प्० 🗠
- ४ पार्श्वनाथचरित । वादिराजसूरिकृत । मू॰ ॥)
- ५ मैथिलीकल्याण नाटक । इस्तिमलकृत । मू॰ ।)
- **६ आराधनासार** । देवसेनकृत मूल प्राकृत और रत्नकीर्तिदेवकृत संस्कृत-टीकासहित । मू॰ ।)॥
- **७ जिनदत्तचरित ।** आचार्य गुणभद्रकृत । सू॰ ।)॥
- ८ प्रद्युम्नचरित्र । कविवर महासेनकृत । मू॰ ॥)
- ९ चारित्रसार । मंत्रिवर चामुण्डरायकृत । मू० 📂
- १० प्रमाणानिर्णय । वादिराजसूरिकृत । मू० ।/)
- ११ आचारसार । वीरनन्दि सिद्धान्तर्चकवर्ताकृत ।=)
- १२ त्रिलोकसार । आचार्य नेमिचन्द्रकृत मूल प्राकृत और आचार्य माधव-चन्द्रकृत संस्कृतटीका । मू० १।॥)
- १३ तत्त्वानुशासनादिसंग्रह । ५० ॥ 🔑
- **१४ अनगारधर्मामृत ।** पं० आशाधरकृत मूल और संस्कृतटीकासिहत । छप रहा है ।

नोट—इस प्रथमालाके तमाम प्रन्थ लागतके मूल्यंपर बेचे जाते हैं। स्वर्गाय दानवीर सेठ माणिकचन्द्रजीके स्मारकमें यह प्रन्थमाला निकाली जाती है। प्रत्येक धर्मात्माको इसकी सहायता करनी चाहिए। प्रायः सभी जैन-बुकसेलरोंके यहांसे ये प्रन्थ मिलेंगे।

### संग्रहके ग्रन्थों और ग्रन्थकर्ताओंका संक्षिप्त परिचय ।

१ तत्त्वानुशासन । इस प्रन्थके कर्ता आचार्य नागसेन हैं। प्रन्थके अन्तमें वे अपने दीक्षा-गुरुका नाम विजयदेव और विद्या-गुरुकोंका नाम वीरचन्द्रदेव, शुभचन्द्रदेव तथा महेन्द्रदेव बतलाते हैं। अपने संघ या गणगच्छादिके विषयमें वे मौन हैं। अपने समयका भी वे उन्नेख नहीं करते हैं। परन्तु ऐसा माल्स होता है कि वे विक्रमकी १३ वी शताब्दिसे पहले हुए हैं। क्योंकि पण्डितवर अशाधर 'इष्टोपदेशटीका 'में-जो इसी सप्रहमें प्रकाशित की गई है-इस प्रन्थके अनेक श्लोक 'उक्तं च' रूपमें उद्भुत करते हैं। उदाहरणके लिए इस संग्रहके पृष्ठ २० में 'गुरूपदेशमासाद्य' आदि दो श्लोकोंको देखिए। ये तत्त्वानुशासनके १९६ और १९० नम्बरके श्लोक हैं। और पं० आशाधरजीने-जैसा कि आगे बतंलाया गया है-विक्रम संवत १२८५ के पहले इष्टोपदेशकी टीका लिखी है। अतः तत्त्वानुशासनके कर्ता इससे भी पहले हुए हैं। नागसेनके अन्य किसी प्रन्थसे हम परिचित नहीं।

तत्त्वानुशासन उच्चकोटिका और महत्त्वका ग्रन्थ है। माल्रम नहीं, इसका यथेष्ट प्रचार क्यों नहीं हुआ। बम्बईके दिगम्बरजैनमन्दिरके पुस्तकाल्यमें एक बहुत ही जीर्ण प्राचीन गुटका है। उसी परसे इस ग्रन्थकी प्रेसकापी कराई गई है। दूसरी प्रति कहीं प्राप्त न हो सकी, अतएव उक्त एक ही प्रतिके आधारसे इसका संशोधन कराया गया है।

२ इष्ट्रोपदेश । इस छोटेसे पर महत्त्वपूर्ण अन्थके कर्ता आचार्य देवनिद् या पूज्यपाद हैं। श्रीयुक्त पं० काशीनाथ वापूर्जी पाटक बी. ए. ने एक कनड़ी प्रन्थके आधारसे प्रकट किया है कि गंगवंशीय दुर्विनीत नामका राजा पूज्यपा-दका शिष्य था और इस राजाने वि० सं० ५३५ से ५०० तक राज्य किया है। इसके सिवाय देवसेनसूरिने अपने 'दर्शनसार' नामक प्राकृतप्रन्थमें—जो वि० सं० ९९० में रचा गया है—िलखा है कि पूज्यपादके शिष्य वज्रनन्दिने वि० सं० ५२६ में द्राविडसंघकी स्थापना की थी। इन दोनों प्रमाणोंसे माद्मम होता है कि देवनन्दि आचार्य विक्रमकी छटी शताब्दिमें हो गये हैं। उनके बनाये हुए सर्वार्थिसिद्धिका, जैनेन्द्रव्याकरण और समाधितंत्र ये तीन प्रन्थ प्रसिद्ध हैं। इष्टोपदेशकी टीकाके कर्ता पण्डितवर आशाधर हैं। उन्होंने अनगार धर्मामृतकी भव्यकुमुदचिद्रका टीका वि० सं १३०० में समाप्त की थी, और यही शायद उनका अन्तिम प्रन्थ था। अतः वे विकमकी तेरहवीं शताब्दिके विद्वान् हैं। उनके बनाये हुए वीसों प्रन्थ हैं और उनमेंसे बहुतसे उपलब्ध भी हैं। वे अपने 'जिनयज्ञकल्प' नामक प्रन्थमें जो वि० सं० १२८५ में बनकर समाप्त हुआ है—अपने उस समय तकके बनाये हुए जिन जिन प्रन्थोंका उद्धेख करते हैं, उनमें इष्टोपदेश टीकाका भी नाम है। इससे माल्यम होता है कि यह टीका १२८५ से पहले बनी है। यह टीका उन्होंने सागरचन्द्र मुनिके शिष्य विनयचन्द्रकी प्रेरणासे बनाई थी, ऐसा टीकाके अन्तिम श्लोकोंसे माल्यम होता है। \*

श्रीयुत प॰ पन्नालालजी बाकलीवालने जयपुरके किसी पुस्तकालयकी प्राचीन श्रीतसे इस प्रन्थकी प्रेसकापी की थी। उसी परसे यह प्रन्थ छपाया गया है।

३ नीतिसार और ४ श्रुतावतार । दिगम्बरजैनसम्प्रदायमें इन्द्रनिन्द्र नामके अनेक आचार्य और महारक हो गये हैं । उनमेंसे एक इन्द्रनिन्द श्रुताव-तारके और एक नीतिसारके कर्ता हैं । दोनोंके कर्ता एक नहीं माछम होते ! हमारी समझमें श्रुतावतारके कर्ता तो वे इन्द्रनिन्द हैं, जिनका उक्लेख आचार्य नेमिचन्द्रने गोम्मटसार कर्म-काण्डकी ३९६ वीं गाथामें गुरुह्पसे किया है:—

#### वरंइदनंदिगुरुणो पासे सोऊण सयलसिद्धंतं। सिरिकणयनंदिगुरुणा सत्तहाणं समुद्दिहं॥ ३९६॥

लेखान्तरोंमें यह सिद्ध किया जा चुका है कि नेमिचन्द्रका समय विक्रमकी १९ वीं शताब्दि है। अतः श्रुतावतारके कर्ता लगभग इसी समयके आचार्य हैं। नीति-सारके कर्ता दूसरे इन्द्रनिन्द जान पड़ते हैं, जो नेमिचन्द्रसे पीछे हुए हैं; क्योंकि वे नीतिसारके ७० वें श्लोकमें आचार्य नेमिचन्द्रका उल्लेख करते हैं। नीतिसारकी रचनासे और मुनिधर्मसम्बन्धी उपदेशोंसे भी मालूम होता है कि वह ग्यारहवीं ही नहीं बल्कि १३ वीं शताब्दिके भी बादका बना हुआ प्रन्थ होगा।

नीतिसारका संशोधन जयपुरकी एक प्रतिसे और एक कनड़ीमें छपी हुई पुस्तकपरसे कराया गया है। श्रुतावतार शोलापुरकी जैन-बुकडिपो द्वारा प्रकाशित मराठीटीकायुक्त पुस्तकपरसे छपाया गया है।

पण्डित आशाधरके विषयमें विशेष जाननेके लिए हमारी लिखी हुई 'विद्र-द्रत्नमाला' के द्वितीय लेखको पढ़िए।

प मोक्षपंचाशिका । इसके कत्तीका नाम माछम नहीं हुआ । श्रीयुत बाबू जुगर्लीकशोरजी मुख्तारके पास इसकी प्रति थी, उसी परसे यह छपाई गई है ।

६ अध्यात्मतरंगिणी। सोमदेव नामके कई आचार्य हो गये हैं। माछ्म नहीं उनमेंसे यह किस सोमदेवकी बनाई हुई है। यदि यशस्तिलकके कत्ती ही इसके कत्ती हों, तो उनका समय विकमकी ११ वीं शताब्दि हैं। उन्होंने अपना यशस्तिलक शक संवत् ८८१ में बनाकर समाप्त किया है। इसकी एक प्रति हमें पं॰ इन्द्रलालजी साहित्यशास्त्रीके द्वारा जयपुरके किसी प्राचीन पुस्तकालयसे प्राप्त हुई थी। उसी परसे इसका सम्पादन हुआ है।

9 पात्रकेसरि-स्तोत्र । इसका वास्तिविक नाम बृहत्पञ्चनमस्कार स्तोत्र मालूम होता है । इसके कर्ता आचार्य पात्रकेसरी हैं, इस कारण इसे 'पात्र-केसरिस्तोत्र' भी कहते हैं । विद्यानिद और पात्रकेसरी एक ही हैं, यह हम अपने 'स्याद्वादिवद्यापित विद्यानिद' नामक लेखमें (जैनिहतैषी वर्ष ९ अंक ९) अच्छी तरह सिद्ध कर चुके हैं। विद्यानिद विक्रमकी ९ वीं शताब्दिमें हुए हैं, यह भी उक्त लेखमें प्रमाणित किया जा चुका है।

इस प्रन्थके साथ एक टीका भी प्रकाशित की जाती है; परन्तु टीकाकर्ता अपना नाम प्रकट नहीं करते हैं।

स्वर्गीय दानवीर सेठ माणिकचन्दजीके पुस्तक-भाष्डारमें इसकी एक बहुत जीर्ण और प्राचीन प्रति थीं, उसी परसे यह स्तोत्र छपाया गया है।

यह स्तोत्र केवल स्तोत्र ही नहीं, किन्तु एक अपूर्व दार्शनिक प्रन्थ है । इसमें जैनधर्मकी अनेक बातों पर एक विलक्षण ही प्रकाश डाला गया है ।

- ८ अध्यातमाष्ट्रक । इसके कर्ता वे ही वादिराजसूरि जान पड़ते हैं जिन्होंने शंक संवत ९४७ में पार्श्वनाथचिरत नामक ग्रन्थ बनाया है और जो इसी ग्रन्थ-मालामें प्रकाशित हो चुका है।
- ९ द्वाजिंशतिका । इसके कर्ता अमितगतिसूरि हैं और वे शायद सुभाषित-रक्षसम्दोह, धर्मपरीक्षा, अमितिगतिश्रावकाचार आदि प्रन्थोंके कर्ता प्रसिद्ध अमि-तिगतिसे पृथक् नहीं हैं । सुभाषित-रक्षसन्दोह वि० सं० १०७० में समाप्त ्हुंआं है, अतएव उनका समय विकमकी ग्यारहवीं शताब्दि निश्चित है । (विशेष बाननेके लिए देखो विद्वदक्षमालाका तीसरा लेख ।)

१० वैराग्य-मणिमाला । यह श्रुतसागरसूरिके शिष्य श्रीचन्द्रकी रची हुई है। श्रुतसागर विद्यानिन्द्रभद्रारकके शिष्य थे। उनका समय विक्रमकी १६ वीं शता- ब्रिट्स है। श्रीचन्द्रका बनाया हुआ और कोई अन्थ देखनेमें नहीं आया पं० गणेशचन्द्रजी गोधाने जयपुरकी किसी प्रतिपरसे इसकी कापी प्रेस तैयार करके भेजनेकी कुना की थी।

**११ तत्त्वसार** । इस प्राकृत ग्रन्थके कर्ता देवसेनसूरि हैं और ये संभवतः वे ही हैं जिनके बनाये हुए दर्शनसार और आराधनासार ये दो प्राकृत ग्रन्थ प्रकाशित हो चुके हैं । दर्शनसारकी रचनाका समय विकम संवत् ९९० है । श्रीयुक्त बाबू जुगलिकशोरजीकी लिखी हुई कापीपरसे यह ग्रन्थ मुद्रित कराया गया है ।

१२ श्रुतस्कन्ध । इसके कर्ता ब्रह्मचारी हेमचन्द्र हैं । उन्होंने तैलंग देशके कुण्डनगरके उद्यानके चन्द्रप्रभजिनालयमें रहते हुए इसकी रचना की थी । वे रामनिन्द सैद्धान्तिकके शिष्य थे । उनके विषयमें इससे अधिक कुछ भी मालूम नहीं हुआ । श्रीयुक्त पं० पन्नालालजी वाकलीवालने ७०० वर्ष पहले मेरे लिए जयपुरके किसी पुस्तकालयकी प्राचीन प्रतिपरसे इसकी एक प्रेस कापी करके भेजने की कृपा की थी, उसी परसे यह प्रनथ छपाया गया है ।

**१३ ढाढसी गाथा।** इसके कर्ता कोई काष्ट्रासंघी आचार्य हैं। सेलिहवीं शताब्दिके श्रुतसागरसूरिने षट्पाहुड़की टीकामें इसकी एक गाथा उद्धृत की है। पं० इन्द्रलालजीके द्वारा जयपुरके मण्डारसे इसकी प्रति प्राप्ति हुई, और उसी परसे यह छपाई गई।

१८ ज्ञानसार । यह प्रन्थ पद्मसिंहमुनिकृत है। इसे उन्होंने वि० सं० १०८६ में अंबक नामके नगरमें रचा था। इसके सिवाय इनके विषयमें और कुछ भी मालूम नहीं। पं० गणेशचन्द्रजी गोधाके द्वारा हमें इसकी एक प्रत्रि प्राप्त हुई थी।

्र ढाढसी गाथा और ज्ञानसारकी संस्कृतच्छाया पं॰ मनोहरलालजीद्वारा कराई गई है।

इस संघ्रहके प्रन्थोंके प्राप्त करनेमें और संशोधनादि करनेमें जिन जिन सर्जन नोंसे सहायता प्राप्त हुई है, उनके हम बहुत ही कृतज्ञ हैं।

> निवेदक— नाथुराम प्रमी



## तत्त्वानुशासनादि-संप्रु



## श्रीमन्नागसेनमुनिविरचितं तत्त्वानुशासनम् ।

सिद्धस्वार्थानशेषार्थस्वरूपस्योपदेशकान् ।
परापरगुरुन्नत्वा वक्ष्ये तत्त्वानुशासनं ॥ १ ॥
अस्ति वास्तवसर्वज्ञः सर्वगीर्वाणवंदितः ।
घातिकर्मक्षयोद्भृतस्पष्टानंतचतुष्टयः ॥ २ ॥
तापत्रयोपततेभ्यो भव्येभ्यः शिवशर्मणे ।
तत्त्वं हेयमुपादेयमिति द्रेधाभ्यधादसौ ॥ ३ ॥
वंधो निवंधनं चास्य हेयमित्युपद्शितं ।
हेयं स्याद्वःखसुखयोर्यस्माद्वीजमिदं द्वयं ॥ ४ ॥
मोक्षस्तत्कारणं चैतदुपादेयमुदाहतं ।
उपादेयं सुखं यस्मादस्मादाविभविष्यति ॥ ५ ॥
तत्र बंधः सहेतुभ्यो यः संश्लेषः परस्परं ।
जीवकर्मप्रदेशानां स प्रसिद्धश्चतुर्विधः ॥ ६ ॥

बंधस्य कार्यः संसारः सर्वदुःखप्रदोंगिनां । द्रव्यक्षेत्रादिभेदेन स चानेकविधः स्मृतः ॥ ७ ॥ स्युर्मिथ्यादर्शनज्ञानचारित्राणि समासतः। वंधस्य हेतवोऽन्यस्त त्रयाणामेव विस्तरः॥ ८॥ अन्यथावस्थितेष्वर्थेष्वन्यथैव रुचिर्नृणां। दृष्टिमोहोदयान्मोहो मिथ्यादर्शनमुच्यते ॥ ९॥ ज्ञानावृत्युद्याद्रथेष्वन्यथाधिगमो भ्रमः। अज्ञानं संशयश्चेति मिथ्याज्ञानमिह त्रिधा ॥ ६० ॥ वृत्तिमोहोदयाज्जन्तोः कषायवशबर्त्तिनः । योगप्रवृत्तिरद्युभा मिथ्याचारित्रमूचिरे ॥ ११ ॥ बंधहेतुषु सर्वेषु मोहश्च प्राक् प्रकीर्तितः। मिथ्याज्ञानं तु तस्यैव सचिवत्वमशिश्रियन् ॥ १२ ॥ ममाहंकारनामानौ सेनान्यौ तौ च तत्सुतौ। यदायत्तः सुदुर्भेदो मोहव्यूहः प्रवर्त्तते ॥ १३ ॥ शश्वद्नात्मीयेषु स्वतनुप्रमुखेषु कर्मजनितेषु । आत्मीयाभिनिवेशो ममकारो मम यथा देहः ॥ १४ ॥ ये कर्मकृता भावाः परमार्थनयेन चात्मनो भिन्नाः। तत्रात्माभिनिवेशोऽहंकारोऽहं यथा नृपतिः ॥ १५ ॥ मिथ्याज्ञानान्वितान्मोहान्ममाहंकारसंभवः । इमकाभ्यां तु जीवस्य रागो द्वेषस्तु जायते ॥ १६ ॥ ताभ्यां पुनः कषायाः स्युनीं कषायाश्च तन्मयाः। तेभ्यो योगाः प्रवर्तन्ते ततः प्राणिवधादयः ॥ १७ ॥ तेभ्यः कर्माणि बध्यन्ते ततः सुगतिहर्भती । तत्र कायाः प्रजायन्ते सहजानीन्द्रियाणि च ॥ १८॥

तदर्थानिन्दियेर्गृह्णन् मुद्यति द्वेष्टि रज्यते। ततो बंधो भ्रमत्येवं मोहन्यूहगतः पुमान् ॥ १९ ॥ तस्मादेतस्य मोहस्य मिथ्याज्ञानस्य च द्विषः। ममाहंकारयोश्चात्मन्विनाशाय कुरूद्यमं ॥ २० ॥ बंधहेतुषु मुख्येषु नश्यत्सु क्रमशस्तव । शेषोऽपि रागद्वेषादिबंधहेतुर्विनस्यति ॥ २१ ॥ ततस्त्वं बंधहेतूनां समस्तानां विनाशतः । बंधप्रणाशान्मुक्तः सन्न भ्रमिष्यसि संसृतौ ॥ २२ ॥ बंधहेतुविनाशस्तु मोक्षहेतुपरिग्रहात्। परस्परविरुद्धत्वाच्छीतोष्णस्पर्शवत्तयोः ॥ २३ ॥ स्यात्सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रत्रितयात्मकः। मुक्तिहेतुर्जिनोपज्ञं निर्जरासंवरिकयाः ॥ २४ ॥ जीवादयो नवाप्यथी ये यथा जिनभाषिताः। ते तथैवेति या श्रद्धा सा सम्यग्दर्शनं स्पृतं ॥ २५ ॥ प्रमाणनयनिक्षेपैयों याधात्म्येन निश्चयः। जीवादिषु पदार्थेषु सम्यग्ज्ञानं तदिष्यते ॥ २६ ॥ चेतसा वचसा तन्वा कृतानुमतकारितैः। पापिकयाणां यस्त्यागः सञ्चारित्रमुषंति तत् ॥ २७ ॥ मोक्षहेतुः पुनर्द्वेधा निश्चयव्यवहारतः । तत्राद्यः साध्यरूपः स्याद्वितीयस्तस्य साधनं ॥ २८ ॥ अभिन्नकर्तृकर्मादिविषयो निश्चयो नयः। व्यवहारनयो भिन्नकर्तृकर्मादिगोचर: ॥ २९ ॥ धर्मादिश्रद्धानं सम्यक्त्वं ज्ञानमधिगमस्तेषां । चरणं च तपसि चेष्टा व्यवहाराद् मुक्तिहेतुरयं॥ ३० ॥

निश्चयनयेन भणितस्त्रिभरोभर्यः समाहितो भिक्षः। नोपाद्त्ते किंचिन्न च मुश्रति मोक्षहेतुरसौ ॥ ३१ ॥ यो मध्यस्थः पञ्चति जानात्यात्मानमात्मनात्मन्यात्मा । दृगवगमचरणरूपस्स निश्चयान्मुक्तिहेतुरिति जिनोक्तिः ३२ स च मुक्तिहेतुरिद्धो ध्याने यस्मादवाप्यते द्विविधोऽपि । तस्माद्भ्यसन्तु ध्यानं सुधियः सद्षाप्यपास्यालस्यं ॥ ३३ ॥ आर्त्त रौद्रं च दुर्ध्यानं वर्जनीयमिदं सदा। धर्म शुक्लं च सद्ध्यानमुपादेयं मुमुक्षुभिः ॥ ३४ ॥ वज्रसंहननोपेताः पूर्वश्रृतसमन्विताः । दृध्युः शुक्कमिहातीताः श्रेण्योरारोहणक्षमाः ॥ ३५ ॥ तादक्सामग्र्यभावे तु ध्यातुं शुक्कमिहाक्षमान् । ऐदंयुगीनानुद्दिस्य धर्म्यध्यानं प्रचक्ष्महे ॥ ३६ ॥ ध्याता ध्यानं फलं ध्येयं यस्य यत्र यदा यथा। इत्येतदत्र बोद्धव्यं ध्यातुकामेन योगिना ॥ ३७ ॥ गुप्तेन्द्रियमना ध्याता ध्येयं वस्तु यथास्थितं। एकाग्रचितनं ध्यानं निर्जरासंवरौ फलं ॥ ३८॥ देशः कालश्च सोऽन्वेष्य सा चावस्थानुगम्यतां । यदा यत्र यथा ध्यानमपविघ्नं प्रसिद्धचाति ॥ ३९ ॥ इति संक्षेपतो बाह्यमष्टांगं योगसाधनं । विवरीतुमदः किचिद्धच्यमानं निशाम्यतां ॥ ४० ॥ तत्रासन्नीभवेन्मुक्तिः किंचिदासाद्य कारणं । विरक्तः कामभोगेभ्यस्त्यक्तसर्वपरिग्रहः ॥ ४१ ॥ अभ्येत्य सम्यगाचार्य दक्षां जैनेश्वरीं श्रितः। तपःसंयमसम्पन्नः प्रमाद्रहिताशयः ॥ ४२ ॥

सम्यक्षिणीतजीवादिध्येयवस्तुव्यवास्थातः । आर्त्तरोद्रपरित्यागाह्रब्धचित्तप्रसत्तिकः ॥ ४३ ॥ मुक्तलोकद्वयापेक्षः षोढाशेषपरीषहः । अनुष्ठितक्रियायोगो ध्यानयोगे कृतोद्यमः ॥ ४४ ॥ महासत्त्वः परित्यक्तदुर्लेक्याशुभभावनः । इतीहुग्लक्षणो ध्याता धर्मध्यानस्य सम्मतः ॥ ४५ ॥ अप्रमत्तः प्रमत्तश्च सददृष्टिर्देशसंयतः । धर्मध्यानस्य चत्वारस्तत्त्वार्थे स्वामिनः स्मृताः ॥ ४६ ॥ मुख्योपचारभेदेन धर्मध्यानमिह द्विधा। अप्रमत्तेषु तन्मुख्यमितरेष्वौपचारिकं ॥ ४७ ॥ द्रव्यक्षेत्रादिसामग्री ध्यानोत्पत्तौ यतस्त्रिधा । ध्यातारस्त्रिविधास्तरमात्तेषां ध्यानान्यपि त्रिधा ॥ ४८ ॥ सामग्रीतः प्रकृष्टाया ध्यातरि ध्यानग्रत्तमं। स्याज्जघन्यं जघन्याया मध्यमायास्तु मध्यमं ॥ ४९ ॥ श्रतेन विकलेनापि ध्याता स्यान्मनसा स्थिरः। प्रबुद्धधीरधः श्रेण्योर्धर्मध्यानस्य सुश्रुतः॥ ५०॥ सदृहृष्टिज्ञानवृत्तानि धर्म धर्मेश्वरा विदुः। तस्माद्यद्वेतं हि धर्म्यं तद्भचानमभ्यधुः ॥ ५१ ॥ आत्मनः परिणामो यो मोहक्षोभविवर्जितः । स च धर्मीनपेतं यत्तस्मात्तद्धर्म्यमित्यपि ॥ ५२ ॥ शून्यीभवदिदं विश्वं स्वरूपेण धृतं यतः। तस्माद्वस्तुस्वरूपं हि प्राहुर्धमें महर्षयः ॥ ५३ ॥ ततोऽनपेतं यज्ज्ञातं तद्धम्यं ध्यानमिष्यते । धर्मो हि वस्तु याथात्म्यमित्यार्षेऽप्यभिधानतः ॥ ५४ ॥

यस्तूत्तमक्षमादिः स्याद्धर्मो दशतया परः। ततोऽनपेतं यद्भ्यानं तद्वा धर्म्यमितीरितं ॥ ५५ ॥ एकाय्रचितारोधो यः परिस्पंदेन वर्जितः । तद्भ्यानं निर्जराहेतुः संवरस्य च कार्णं ॥ ५६ ॥ एकं प्रधानमित्याहुरग्रमालंबनं मुखं। चिंतां स्मृतिं निरोधं तु तस्यास्तत्रैव वर्त्तनं ॥ ५७ ॥ द्रव्यपर्याययोर्भध्ये प्राधान्येन यदर्पितं। तत्र चिंतानिरोधो यस्तद्भ्यानं बभणुर्जिनाः ॥ ५८ ॥ एकाय्रयहणं चात्र वे व्ययविनिवृत्तये । व्ययं ह्यज्ञानमेव स्याद्धचानमेकायमुच्यते ॥ ५९ ॥ प्रत्याहृत्य यदा चिंतां नानालंबनवर्तिनीं। एकालंबन एवेनां निरुणद्धि विश्रद्धधीः ॥ ६० ॥ तदास्य योगिनो योगश्चितैकाग्रानिरोधनं । प्रसंख्यानं समाधिः स्याद्ध्यानं स्वेष्टफलप्रदं ॥ ६१ ॥ अथवांगति जानातीत्यग्रमात्मा निरुक्तितः । तत्त्वेषु चायगण्यत्वादसावयमिति स्मृतः ॥ ६२ ॥ द्रव्यार्थिकनयादेकः केवलो वा तथोदितः। अंतःकरणवृत्तिस्तु चिंतारोधो नियंत्रणा ॥ ६३ ॥ अभावो वा निरोधः स्यात्स च चिंतांतरव्ययः । एकचितात्मको यद्वा स्वसंविधितयोज्ज्ञितः ॥ ६४ ॥ तत्रात्मन्यसहाये यज्ञितायाः स्यान्निरोधनं । तद्यानं तद्भावो वा स्वसंवित्तिमयश्च सः ॥ ६५ ॥ श्चतज्ञानमुदासीनं यथार्थमतिनिश्चलं। स्वर्गापवर्गफलदं ध्यानमांतर्मुहूर्त्ततः ॥ ६६ ॥

ध्यायते येन तद्धानं यो ध्यायति स एव वा । यत्र वा ध्यायते. यद्वा ध्यातिर्वा ध्यानमिष्यते ॥ ६७ ॥ श्रुतज्ञानेन मनसा यतो ध्यायन्ति योगिनः। ततः स्थिरं मनो ध्यानं श्रुतज्ञानं च तास्विकं ॥ ६८ ॥ ज्ञानादर्थीतरादात्मा तस्माज्ज्ञानं न चान्यतः। एकं पूर्वापरीभूतं ज्ञानमात्मेति कीर्त्तितं ॥ ६९ ॥ ध्येयार्थालंबनं ध्यानं ध्यातुर्यस्मान्न भिद्यते । द्रव्यार्थिकनयात्तरमाद्ध्यातैव ध्यानमुच्यते ॥ ७० ॥ ध्यातरि ध्यायते ध्येयं यस्मान्निश्रयमाश्रितैः तस्मादिदमपि ध्यानं कर्माधिकरणद्वयं ॥ ७१ ॥ इष्टे ध्येये स्थिरा बुद्धिर्या स्यात्संतानवर्त्तिनी । ज्ञानांतरापरामृष्टा सा ध्यातिध्यानमीरिता ॥ ७२ ॥ एकं च कत्ती करणं कर्माधिकरणं फलं। ध्यानमेवेदमिखलं निषक्तं निश्चयान्नयात् ॥ ७३ ॥ स्वात्मानं स्वात्मनि स्वेन ध्यायेत्स्वस्मे स्वतो यतः । षट्टारकमयस्तस्मान्धानमात्मैव निश्चयात् ॥ ७४ ॥ संगत्यागः कषायाणां निम्नहो व्रतधारणं । मनोऽक्षाणां जयश्चेति सामग्री ध्यानजन्मने ॥ ७५ ॥ इन्द्रियाणां प्रवृत्तौ च निवृत्तौ च मनः प्रभुः। मन एव जयेत्तस्माजिते तस्मिन् जितेन्द्रियः ॥ ५६ ॥ ज्ञानवैराग्यरज्जभ्यां नित्यमुत्पथवर्तिनः । जितचित्तेन शक्यन्ते धर्त्तुमिन्द्रियवाजिनः ॥ ७७ ॥ येनोपायेन शक्येत सन्नियन्तुं चलं मनः। स एवोऽपासनीयोऽत्र न चैव विरमेत्ततः॥ ७८ ॥

संचितयन्न प्रेक्षाः स्वाध्याये नित्यमुद्यतः। जयत्येव मनः साधुरिन्द्रियार्थपराङ्मुख: ॥ ७९ ॥ स्वाध्यायःपरमस्तावज्जयः पंचनमस्क्रतेः । पठनं वा जिनेन्द्रोक्तशास्त्रस्यैकाग्रचेतसा ॥ ८० ॥ स्वाध्यायाद्धचानमध्यास्तां ध्यानात्स्वाध्यायमामनेत्। ध्यानस्वाध्यायसंपत्त्या परमात्मा प्रकाशते ॥ ८१ ॥ येऽत्राहुर्न हि कालोऽयं ध्यानस्य ध्यायतामिति। तेऽर्हन्मतानभिज्ञत्वं ख्यापयंत्यात्मनः स्वयं ॥ ८२ ॥ अत्रेदानीं निषेधंति शुक्कध्यानं जिनोत्तमाः। धर्मध्यानं पुनः प्राहुः श्रेणीभ्यां प्राग्विवार्त्तनां ॥ ८३ ॥ यत्पुनर्वज्रकायस्य ध्यानमित्यागमे वचः। श्रेण्यो ध्यानं प्रतीत्योक्तं तन्नाधस्तान्निषेधकं ॥ ८४ ॥ ध्यातारश्चेन्न रुन्त्यद्यश्चृतसागरपारगाः । तितकमल्पश्रुतैरन्येर्न ध्यातव्यं स्वशक्तितः ॥ ८५ ॥ चरितारो न चेत्सन्ति यथाख्यातस्य संप्राति । तितकमन्ये यथाशक्तिमाचरन्तु तपस्विनः ॥ ८६ ॥ सम्यग्गुरूपदेशेन समभ्यस्यन्ननारतं। धारणासौष्टवाद्धचानं प्रत्ययानापि पश्यति ॥ ८७ ॥ यथाऽभ्यासेन शास्त्राणि स्थिराणि स्युर्महान्त्यापि। तथा ध्यानमपि स्थैर्घ्यं लभतेऽभ्यासवर्त्तनां ॥ ८८ ॥ यथोक्तलक्षणो ध्याता ध्यातुमुत्सहते यथा। तदेव परिकर्म्मादौ क्वत्वा ध्यायतु धीरधीः ॥ ८९ ॥ शुन्यागारे गुहायां वा दिवा वा यदि वा निशि। स्त्रीपशुक्कीवजीवानां श्चद्राणामप्यगोचरे ॥ ९० ॥

अन्यत्र वा कचिद्देशे प्रशस्ते प्रासुके समे। चेतनाचेतनाशेषध्यानविद्यविवर्जिते ॥ ९१ । भूतले वा शिलापट्टे सुखासीनः स्थितोऽथवा । सममुज्वायतं गात्रं निःकंपावयवं दधत ॥ ९२ ॥ नासाग्रन्यस्तनिष्पंदलोचनो मंद्रमुच्छ्वसन् । द्वात्रिंशदोषनिर्मुक्तकायोत्सर्गव्यवस्थितः ॥ ९३ ॥ प्रत्याहृत्याक्षलंटाकांस्तदर्थेभ्यः प्रयत्नतः । चिंतां चाक्रुष्य सर्वेभ्यो निरुध्य ध्येयवस्तुनि ॥ ९४ ॥ निरस्तनिद्रो निर्भीतिर्निरालस्यो निरंतरं । स्वरूपं पररूपं वा ध्यायेदंतर्विशुद्धये ॥ ९५ ॥ निश्चयाद् व्यवहाराच्च ध्यानं द्विविधमागमे । स्वरूपालंबनं पूर्व परालंबनमुत्तरं ॥ ९६ ॥ अभिन्नमाद्यमन्यतु भिन्नं तत्तावदुच्यते। भिन्ने हि विहिताभ्यासोऽभिन्नं ध्यायत्यनाकुलः ॥ ९७ ॥ आज्ञापायो विपाकं च संस्थानं भुवनस्य च। यथागममविक्षिप्तचेतसा चितयेन्मुनिः ॥ ९८ ॥ नाम च स्थापनं द्रव्यं भावश्चेति चतुर्विधं। समस्तं व्यस्तमप्येतद्भवेयमध्यात्मवेदिभिः ॥ ९९ ॥ वाच्यस्य वाचकं नाम प्रतिमा स्थापना मता। गुणपर्ययवद्रव्यं भावः स्याद्गणपर्ययौ ॥ १०० ॥ आदौ मध्येऽवसाने यद्वाङ्मैयं व्याप्य तिष्ठति । हृदि ज्योतिष्मदुद्गच्छन्नामध्येयं तदर्हतां ॥ १०१ 🕾 हृत्यंकजे चतःपत्रे ज्योतिष्मंति प्रदक्षिणं। असिआउसाक्षराणि ध्येयानि परमेष्ठिनां ॥ १०२ ॥

ध्यायेद्इउएओ च तद्वनमंत्रानुद्चिषः। मत्यादिज्ञाननामानि मत्यादिज्ञानसिद्धये ॥ १०३ ॥ सप्ताक्षरं महामंत्रं मुखरंधेषु सप्तसु । गुरूपदेशतो ध्यायेदिच्छन् दूरश्रवादिकं ॥ १०४ ॥ हृद्येऽष्टद्लं पद्मं वर्गेः पूरितमष्टभिः । दलेषु कर्णिकायां च नाम्नाधिष्ठितमर्हतां ॥ १०५ ॥ गणभृद्वस्रयोपेतं त्रिःपरीतं च मायया । क्षोणीमंडलमध्यस्थं ध्यायेद्भ्यर्चयेच तत् ॥ १०६ ॥ अकारादिहकारान्ताः मंत्राः परमशक्तयः । स्वमंडलगता ध्येया लोकद्वयफलप्रदाः ॥ १०७ ॥ इत्यादीनमंत्रिणो मंत्रानर्हनमंत्रपुरस्सरान् । ध्यायन्ति यदिह स्पष्टं नामध्येयमवैहि तत् ॥ १०८ ॥ जिनेन्द्रप्रतिबिंबानि कृत्रिमाण्यकृतानि च। यथोक्तान्यागमे तानि तथा ध्यायेद्शंकितं ॥ १०९ ॥ यथैकमेकदा द्रव्यमुत्पित्सु स्थास्तु नश्वरं। तथैव सर्व्वदा सर्वमिति तत्त्वं विचितयेत् ॥ ११० ॥ चेतनोऽचेतनो वार्थो यो यथैव व्यवस्थितः। तथैव तस्य यो भावो याथात्म्यं तत्त्वमुच्यते ॥ १११ ॥ अनादिनिधने द्रव्ये स्वपर्यायाः प्रतिक्षणं । उन्मजन्ति निमजन्ति जलकहोलवज्जले ॥ ११२ ॥ यद्विवृत्तं यथापूर्वं यच्च पश्चाद्विवर्त्स्यति । विवर्तते यदत्राद्य तदेवेदमिदं च तत् ॥ ११३ ॥

१ सूक्ष्मं द्रव्यापृथक्भूता व्यावृत्ताश्च परस्परं । उत्पद्यंते विपद्यंते जलकल्लोलवज्जले ॥

सहवृत्ता गुणास्तत्र पर्यायाः क्रमवर्त्तिनः । स्यादेतदात्मकं द्रव्यमेते च स्युस्तदात्मकाः ॥ ११४ ॥ एवंविधमिदं वस्तु स्थित्युत्पत्तिव्ययातमकं । प्रतिक्षणमनाद्यंतं सर्व्यं ध्येयं यथास्थितं ॥ ११५॥ अेर्थव्यंजनपर्याया मूर्त्तामूर्त्ता गुणाश्च ये **।** यत्र द्रव्ये यथावस्थास्तांश्च तत्र तथा स्मरेत् ॥ ११६ ॥ पुरुषः पुद्रलः कालो धर्माधर्मौ तथांवरं। षड्विधं द्रव्यमास्नातं तत्र ध्येयतमः पुमान् ॥ ११७ ॥ सति हि ज्ञातिर ज्ञेयं ध्येयतां प्रतिपद्यते। ततो ज्ञानस्वरूपोऽयमात्मा ध्येयतमः स्मृतः ॥ ११८ ॥ तत्रापि तत्त्वतः पंच ध्यातव्याः परमेष्टिनः । चत्त्वारः सकलास्तेषु सिद्धः स्वामीति निष्कलः॥ ११९॥ अनंतदर्शनज्ञानसम्यक्त्वादिगुणात्मकः । स्वोपात्तानंतरत्यक्तशरीराकारधारिणः ॥ १२० ॥ साकारं च निराकारममूर्त्तमजरामरं। जिनविवमिव स्वच्छस्फाटिकप्रतिविवितं ॥ १२१ ॥ लोकायशिखरारूढ्युदृहसुखसंपदं । सिद्धात्मानं निरावाधं ध्यायेन्निर्द्धृतकल्मषं ॥ १२२ ॥ तथाद्यमाप्तमाप्तानां देवानामधिदैवतं । प्रक्षीणघातिकर्माणं प्राप्तानंतचतुष्ट्यं ॥ १२३ ॥ दूरमुत्सृज्य भूभागं नभस्तलमधिष्ठितं । परमौदारिकस्वांगप्रभाभर्तिसतभास्करं ॥ १२४ ॥

भूतों व्यंजनपर्यायो वाग्गम्योऽनश्वरस्थिरः। सूक्ष्मः प्रतिक्षणध्वंसी पर्यायश्वार्थ इकः । २ उद्धृतं ।

चतुस्त्रिशन्महाश्चर्यैः प्रातिहार्येश्च भूषितं । मुनितिर्यङ्नरस्वार्गेसभाभिः सन्निषेवितं ॥ १२५ ॥ जन्माभिषेकप्रमुखप्राप्तपूजातिशायिनं । केवलज्ञाननिर्णीतविश्वतत्त्वोपदेशिनं ॥ १२६ ॥ प्रभास्वल्लक्षणाकीर्णसंपूर्णीद्यवियहं। आकाशस् प्रदिकांतस्थज्वलज्ज्वालानलोज्वलं ॥ १२७ ॥ तेजसामुत्तमं तेजो ज्योतिषां ज्योतिषत्तमं। परमात्मानमर्हतं ध्यायेन्निःश्रेयसाप्तये ॥ १२८ ॥ वीतरागोऽप्ययं देवो ध्यायमानो सुमुक्षुभिः। स्वर्गापवर्गफलदः शक्तिस्तस्य हि तादृशी ॥ १२९ ॥ सम्यग्ज्ञानादिसंपन्नाः प्राप्तसप्तमहर्धयः। तथोक्तस्रमाः ध्येयाः सूर्युपाध्यायसाधवः ॥ १३० ॥ एवं नामादिभेदेन ध्येयमुक्तं चतुर्विधं। अथवा द्रव्यभावाभ्यां द्विधैव तद्वस्थितं ॥ १३१ ॥ द्रव्यध्येयं बहिर्वस्तु चेतनाचेतनात्मकं । भावध्येयं पुनर्धेयसन्निभध्यानपर्ययः॥ १३२ ॥ ध्याने हि बिभ्रते स्थैर्य ध्येयरूपं परिस्फुटं। आलेखितमिवाभाति ध्येयस्यासन्निधावपि ॥ १३३ ॥ धातुपिंडे स्थितेश्चेवं ध्येयोऽर्थो ध्यायते यतः । ध्येयपिंडस्थमित्याहुरत एव च केवलं॥ १३४॥ यदा ध्यानबल।द्वचाता श्रून्यीकृत्य स्वविग्रहं। ध्येयस्वरूपाविष्टत्वात्तादकु संपद्यते स्वयं ॥ १३५ ॥ तदा तथाविधध्यानसंवित्तिध्वरतकल्पनः । स एव परमात्मा स्याद्वैनतेयश्च मन्मथः ॥ १३६ ॥

सोऽयं समरसीभावस्तदेकीकरणं स्पृतं । एतदेव समाधिः स्याहोकद्वयफलप्रदः॥ १३७॥ किमत्र बहुनोक्तेन ज्ञात्वा श्रद्धाय तत्त्वतः । ध्येयं समस्तमप्येतन्माध्यस्थ्यं तत्र बिभ्रता ॥ १३८ ॥ माध्यस्थ्यं समतोपेक्षा वैराग्यं साम्यमस्पृहः। वैतृष्ण्यं परमः शांतिरित्येकोऽर्थोऽभिधीयते॥ १३९ ॥ संक्षेपेण यद्त्रोक्तं विस्तरात्परमागमे। तत्सर्वे ध्यानमेव स्याद्धचातेषु परमेष्ठिषु ॥ १४० ॥ व्यवहारनयादेवं घ्यानमुक्तं पराश्रयं । निश्चयाद्धुना स्वात्मालंबनं तन्निरूप्यते ॥ १४१ ॥ बुवता ध्यानशक्दार्थं यद्रहस्यमवादिसत्। तथापि स्पष्टमाख्यातुं पुनरप्यभिधीयते ॥ १४२ ॥ दिधासुः स्वं परं ज्ञात्वा श्रद्धाय च यथास्थिति । विहायान्यद्नार्थित्वात् स्वमेवावैतु पश्यतु॥ १४३ ॥ पूर्वे श्रुतेन संस्कारं स्वात्मन्यारोपयेत्ततः। तत्रैकायं समासाद्य न किंचिद्पि चिंतयेत् ॥ १४४ ॥ यस्तु नालंब्यते श्रौतीं भावनां कल्पनाभयात्। सोऽवर्श्यं मुद्यति स्वस्मिन्बहिश्चितां बिभर्ति च ॥ १४५ ॥ तस्मान्मोहप्रहाणाय बहिर्श्चितानिवृत्तये। स्वात्मानं भावयेत्पूर्वमैकाग्रस्य च सिद्धये ॥ १४६ ॥ तथा हि चेतनोऽसंख्यप्रदेशो मूर्तिवार्जतः। शुद्धात्मा सिद्धरूपोऽस्मि ज्ञानदर्शनलक्षणः ॥ १४७ ॥ नान्योऽस्मि नाहमस्त्यन्यो नान्यस्याहं न मे परः। अन्यस्त्वन्योऽहमेवाहमन्योन्यस्याहमेव मे ॥ १४८ ॥

अन्यच्छरीरमन्योऽहं चिदहं तद्चेतनं । अनेकमेतदेकोऽहं क्षयीदमहमक्षयः ॥ १४९॥ अचेतनं भवे नाहं नाहमप्यस्त्यचेतनं। ज्ञानात्माहं न मे कश्चिन्नाहमन्यस्य कस्यीचत् ॥ १५० ॥ योऽत्र स्वस्वामिसंबंधो ममाभूद्वपुषा सह। यक्चैकत्वभ्रमस्सोऽपि परस्मान्न स्वरूपतः॥१५१॥ जीवादिद्रव्ययाथात्म्यज्ञातात्मकमिहात्मना । पश्यन्नात्मन्यथात्मान्मुदासीनोऽस्मि बस्तुषु ॥ १५२ ॥ सद्दव्यमस्मि चिद्दं ज्ञाता द्रष्टा सदाप्युदासीनः । स्वोपात्तदेहमात्रस्ततः पृथग्गगनवदमूर्तः ॥ १५३ ॥ सन्नेवाहं सदाप्यस्मि स्वरूपादिचतुष्टयात्। असन्नेवास्मि चात्यंतं पररूपाद्यपेक्षया ॥ १५४ ॥ यन चेतयते किंचिनाचेतयत किंचन । यचेतियष्यते नैव तच्छरीरादि नास्म्यहं ॥ १५५ ॥ यद्चेतत्तथा पूर्वं चेतिष्यति यद्न्यथा। चेतनीयं यदत्राद्य तिचद्दद्वयं समस्म्यहं ॥ १५६ ॥ स्वयमिष्टं न च द्विष्टं किन्तूपेक्ष्यमिदं जगत्। नोऽहमेष्टा न च द्वेष्टा किन्तु स्वयमुपेक्षिता॥ १५७॥ मत्तः कायादयो भिन्नास्तेभ्योऽहमपि तत्त्वतः। नाऽहमेषां किमप्यस्मि ममाप्येते न किंचन ॥ १५८॥ एवं सम्यग्विनिश्चित्य स्वात्मानं भिन्नमन्यतः। विधाय तन्मयं भावं न किचिद्षि चितये ॥ १५९ ॥ चिंताभावो न जैनानां तुच्छो मिथ्यादशामित्र । हम्बोधसाम्यक्षपस्य यत्स्वसंवेदनं हि सः ॥ १६०॥

वेद्यत्वं वेदकत्वं च यत्स्वस्य स्वेन योगिनः। तत्स्वसंवेदनं प्राहुरात्मनोऽनुभवं हशं॥ १६१ ॥ स्वपरज्ञतिरूपत्वाच तस्य कारणान्तरं। ततश्चितां परित्यज्य स्वसंवित्त्यैव वेद्यतां ॥ १६२ ॥ द्वायोधसाम्यरूपत्वाज्ञानन् पश्यञ्जदासिता । चित्सामान्यविशेषात्मा स्वात्मनैवानुभूयतां ॥ १६३ ॥ कर्मजेभ्यः समस्तेभ्यो भावेभ्यो भिन्नमन्वहं। ज्ञस्वभावमुदासीनं पश्येदात्मानमात्मना ॥ १६४ ॥ यन्मिथ्याभिनिवेशेन मिथ्याज्ञानेन चोज्झितं। तन्मध्यस्थं निजं रूपं स्वस्मिन्संवेद्यतां स्वयं ॥ १६५ ॥ न हीन्द्रियधिया दृश्यं रूपादिरहितत्वतः। वितर्कास्तन्न पर्श्वति ते ह्यविस्पष्टतर्कणाः ॥ १६६ ॥ उभयस्मिनिरुद्धे तु स्याद्विस्पष्टमतीदियं। स्वसंवेद्यं हि तद्रूपं स्वसंवित्त्यैव दृश्यतां ॥ १६७ ॥ वपुषोऽप्रतिभासेऽपि स्वातंत्र्येण चकासते। चेतना ज्ञानरूपेऽयं स्वयं दृश्यत एव हि ॥ १६८ ॥ समाधिस्थेन यद्यात्मा बोधात्मा नानुभूयते । तदा न तस्य तद्यानं मूर्छावान्मोह एव सः ॥ १६९ ॥ तदेवानुभवंश्चायमेकाग्रयं परमृच्छति । तथात्माधीनमानंदमेति वाचामगोचरं ॥ १७० ॥ यथा निर्वातदेशस्थः प्रदीपो न प्रकंपते। तथा स्वरूपनिष्ठोऽयं योगी नैकाप्रचमुज्झति ॥ १७१ ॥ तदा च परमेकाप्रचाद्वहिरर्थेषु सत्स्वपि। अन्यन्न किंचनाभाति स्वमेवात्मनि पश्यतः ॥ १७२ ॥

अत एवान्यज्ञून्योऽपि नात्मा ज्ञून्यः स्वरूपतः। शून्याशून्यस्वभावोऽयमात्मनैवोपलभ्यते ॥ १७३ ॥ ततश्च यज्जगुर्मुक्त्ये नैरात्म्याद्वैतदर्शनं । तदेतदेव यत्सम्यगन्यापोढात्मदर्शनं ॥ १७४ ॥ . परस्परपरावृत्ताः सर्वे भावाः कथंचन । नैरात्म्यं जगतो यद्वन्नैर्जगत्यं तथात्मनः ॥ १७५ ॥ अन्यात्माभावो नैरात्म्यं स्वात्मसत्तात्मकश्च सः। स्वात्मदर्शनमेवातः सम्यग्नेरात्म्यदर्शनं ॥ १७६ ॥ आत्मानमन्यसंष्टकं पश्यन् द्वैतं प्रपश्यति । पश्यन् विभक्तमन्येभ्यः पश्यत्यात्मानमद्वयं ॥ १७७ ॥ पञ्चन्नात्मानमैकाय्रचात्क्षपयत्यार्जितान्मलान् । निरस्ताहंममीभावः संवृणोत्यप्यनागतान् ॥ १७८ ॥ यथा यथा समाध्याता लप्स्यते स्वातमनि स्थिति। समाधिप्रत्ययाश्चास्य स्फुटिष्यन्ति तथा तथा ॥ १७९ ॥ एतह्योरपि ध्येयं ध्यानयोर्धर्म्यशुक्कयोः। विशुद्धिस्वामिभेदात्तु तयोर्भेदोऽवधार्यतां ॥ १८० ॥ इदं हि दुःशकं ध्यातुं सूक्ष्मज्ञानावलंबनात् । बोध्यमानमपि प्राज्ञैर्न च द्वागवलक्ष्यते ॥ १८१ ॥ तस्मालक्ष्यं च शक्यं च दृष्टादृष्टफलं च यत्। स्थूलं वितर्कमालंब्य तद्भयस्यंतु घीघनाः ॥ १८२ ॥ आकारं मरुतापूर्य कुंभित्वा रेफवह्निना । दुग्ध्वा स्ववपुषा कर्म स्वतो भस्म विरेच्य च ॥ १८३ ॥ हमंत्रो नभसि ध्येयः क्षरन्नमृतमात्मनि । तेनाऽन्यत्तद्विनिम्मीय पीयूषमयमुज्वलं ॥ १८४ ॥

तत्रादौ पिंडसिद्धवर्थ निर्मलीकरणाय च। मारुतीं तैजसीमाथां विद्ध्याद्धारणां क्रमात् ॥ १८५॥ ततः पंचनमस्कारैः पंचपिंडाक्षरान्वितैः। पंचस्थानेषु विन्यस्तैर्विधाय सकलां क्रियाम् ॥ १८६ ॥ पश्चादात्मानमहेतं ध्यायेन्निर्दिष्टलक्षणं । सिद्धं वा ध्वस्तकर्माणममूर्त्तं ज्ञानभास्वरं ॥ १८७ ॥ नन्वनर्हतमात्मानमर्हतं ध्यायतां सतां। अतर्सिमस्तद्वहो भ्रान्तिर्भवतां भवतीति चेत् ॥ १८८ ॥ तन्न चोद्यं यतोऽस्माभिभीवाईन्नयमर्पितः। स चाईद्धचाननिष्ठात्मा ततस्तत्रैव तद्रहः ॥ १८९ ॥ परिणमते येनात्मा भावेन स तेन तन्मयो भवति। अर्हद्धन्यानाविष्टो भावार्हः स्यात्स्वयं तस्मात् ॥ १९०॥ येन भावेन यहूपं ध्यायत्यात्मानमात्मवित् । तेन तन्मयतां याति सोपाधिः स्फटिको यथा॥ १९१॥ अथवा भाविनो भूताः स्वपर्यायास्तदात्मकाः। आसते द्रव्यरूपेण सर्वद्रव्येषु सर्वदा ॥ १९२ ॥ ततोऽयमर्हत्पर्यायो भावी द्रव्यात्मना सदा । भव्येष्वास्ते सतश्चास्य ध्याने को नाम विभ्रमः॥ १९३॥ किंच भ्रांतं यदीदं स्यात्तदा नातः फलोदयः। नहि मिथ्याजलाजातु विच्छित्तिर्जायते तृषः ॥ १९४ ॥ प्राहुर्भवंति चामुष्मात्फलानि ध्यानवर्तिनां । धारणावशतः शान्तकूरक्षपाण्यनेकधा ॥ १९५ ॥ गुरूपदेशमासाद्य ध्यायमानः समाहितैः। अनंतशक्तिरात्मायं मुक्तिं भुक्तिं च यच्छति ॥ १९६ ॥

ध्यातोऽर्हत्सिद्धरूपेण चरमाङ्गस्य मुक्तये। तद्भ्यानोपात्तपुण्यस्य स एवान्यस्य अक्तये ॥ १९७ ॥ ज्ञानं श्रीरायुरारोग्यं तुष्टिपुष्टिर्वर्पुर्धृतिः । यत्प्रशस्तमिहान्यच तत्तद्धचातुः प्रजायते ॥ १९८ ॥ तद्भवानाविष्टमालोक्य प्रकंपन्ते महाग्रहाः । नज्ञान्ति भूतज्ञाकिन्यः क्रूराः ज्ञाम्याति च क्षणात्॥१९९॥ यो यत्कर्म प्रभुर्देवस्तद्धन्यानाविष्टमात्मनः। ध्याता तदात्मको भूत्वा साधयत्यात्मवांछितं ॥ २०० ॥ पार्श्वनाथो भवन्मंत्री सकलीकृतविग्रहः। महामुद्रां महामंत्रं महामंडलमाश्रितः ॥ २०१ ॥ तैजस्वीप्रभृतिर्विभ्रद्वारणाश्च यथोचितं । नियहादीनुदयाणां यहाणां कुरुते दृतं ॥ २०२ ॥ स्वयमाखंडलो भूत्वा महामंडलमध्यगः। किरीटकुंडली वज्री पीतमूषाम्बरादिकः ॥ २०३ ॥ कुंभकीस्तंभमुद्राद्यास्तंभनं मंत्रमुचरन्। स्तंभकार्याणि सर्वाणि करोत्येकायमानसः ॥ २०४ ॥ स स्वयं गरूडीभूय क्ष्वेडं क्षपयति क्षणात् । कंद्र्पश्च स्वयं भूत्वा जगन्नयति वश्यतां ॥ २०५ ॥ **्वं वैश्वानरो भूयं ज्वलज्ज्वालाशताकुलः**। शीतज्वरं हरत्याशु व्याप्य ज्वालाभिरातुरं ॥ २०६ ॥ स्वयं सुधामयो भूत्वा वर्षन्नमृतमातुरे। अथैतमात्मसाकृत्य दाहज्वरमपास्यति ॥ २०७ ॥ क्षीरोद्धिमयो भूत्वा प्लावयन्नखिलं जगत्। शांतिकं पौष्टिकं योगी विद्धाति शरीरिणाम् ॥ २०८ ॥

किमत्र बहुनोक्तेन यद्यत्कर्म चिकीर्षति । तद्देवतामयो भूत्वा तत्तन्निर्वर्तयत्ययम् ॥ २०९ ॥ शांते कर्माणि शांतात्मा कूरे कूरो भवन्नयं। शांतक्रराणि कर्माणि साधयत्येव साधकः॥ २१० ॥ आकर्षणं वशीकारः स्तंभनं मोहनं द्वृतिः । निर्विषीकरणं शांतिविद्धेषोच्चाटनिग्रहाः ॥ २११ ॥ एवमादीनि कार्याणि हृश्यन्ते ध्यानवर्तिनां। ततः समरसीभावसफलत्वान्न विभ्रमः ॥ २१२ ॥ यत्पुनः पूरणं कुंभो रेचनं दहनं प्रवः । सकलीकरणं मुद्रामंत्रमंडलघारणाः ॥ २१३ ॥ कम्माधिष्ठातृदेवानां संस्थानं छिंगमासनं। प्रमाणं वाहनं वीर्यं जातिर्नामद्यतिर्दिशा ॥ २१४ ॥ भुजवक्रनेत्रसंख्यां भावः कुरस्तथेतरः । वर्णस्पर्शस्वरोऽवस्था वस्त्रं भूषणमायुधं ॥ २१५ ॥ एवमादि यदन्यच शांतक्रराय कर्मणे। मंत्रवादादिषु प्रोक्तं तद्धचानस्य परिच्छदः ॥ २१६ ॥ यदात्रिकं फलं किंचित्फलमामुत्रिकं च यत्। एतस्य द्वितयस्यापि ध्यानमेवाग्रकारणं ॥ २१७ ॥ ध्यानस्य च पुनर्मुख्यो हेतुरेतचतुष्टयम् । ग्रुक्तपदेशः श्रद्धानं सदाभ्यासः स्थिरं मनः ॥ २१८ ॥ अत्रैवमाग्रहं कार्षुर्यद्वचानकलमेहिकं। इदं हि ध्यानमाहात्म्यच्यापनाय प्रदर्शितं ॥ २१९ ॥ यद्वचानं रौद्रमार्त्तं वा यदेहिकफलार्थिनां । तस्मादेतत्परित्यज्य धम्म्यं शुक्लसुपास्यतां ॥ २२० ॥ तत्त्वज्ञानमुदासीनमपूर्वकरणादिषु । शुभाशुभमलापायाद्विशुद्धं शुक्लमभ्यधुः ॥ २२१ ॥ शुचिगुणयोगाच्छुक्लं कषायरजसः क्षयादुपरामाद्वा । माणिक्यशिखावदिंदं सुनिर्मलं निःप्रकंपं च ॥ २२२ ॥ रत्नत्रयमुपादाय त्यक्त्वा बंधनिबंधनं । ध्यानमभ्यस्यतां नित्यं यदि योगिन्मुमुक्षसे ॥ २२३ ॥ ध्यानाभ्यासप्रकर्षेण तुद्यन्मोहस्य योगिनः। चरमांगस्य मुक्तिः स्यात्तदा अन्यस्य च क्रमात्॥ २२४ । तथा हाचरमांगस्य ध्यानमभ्यस्यतः सदा । निर्जरासंवरश्च स्यात्सकलाशुभकर्मणां ॥ २२५ ॥ आस्रवन्ति च पुण्यानि प्रचुराणि प्रतिक्षणं। यैर्महर्द्धिर्भवत्येष त्रिद्शः कल्पवासिषु ॥ २२६ ॥ तत्र सर्वेन्द्रियामोदि मनसः प्रीणनं परं। सुखामृतं पिबन्नास्ते सुचिरं सुरसेवितः ॥ २२७ ॥ ततोऽवतीर्य मर्त्योपि चक्रवर्त्योदिसंपदः । चिरं भुक्त्वा स्वयं मुक्त्वा दीक्षां देंगंबरीं श्रितः ॥ २२८ ॥ वज्रकायः स हि ध्यात्वा शुक्रध्यानं चतुार्वेधं। विध्याष्टापि कम्माणि श्रयते मोक्षमक्षयं ॥ २२९ ॥ आत्यंतिकः स्वहेतोर्यो विक्लेषो जीवकर्मणाः । स मोक्षः फलमेतस्य ज्ञानाद्याः क्षायिका गुणाः ॥ २३० 🖽 कर्मबंधनविध्वंसादूर्ध्व व्रज्यास्वभावतः । क्षणेनैकेन मुक्तात्मा जगच्चूडाय्रमृच्छाति ॥ २३१ ॥ पुंसः संहारविस्तारौ संसारे कर्मनिर्मितौ। मुक्ती तु तस्य तौ नस्तः क्षयात्तद्वेतुकर्मणां ॥ २३२ ॥

ततः सोऽनंतरत्यक्तस्वशरीरप्रमाणतः । र्किचिदूनस्तदाकारस्तत्रास्ते स्वगुणात्मकः ॥ २३३ ॥ स्वरूपावस्थितिः पुंसस्तदा प्रक्षीणकर्मणः । नाभावो नाप्यचैतन्यं न चैतन्यमनर्थकं ॥ २३४ ॥ स्वरूपं सर्वजीवानां स्वपरस्य प्रकाशनं । भानुमंडलवत्तेषां परस्मादप्रकाशनं ॥ २३५ ॥ तिष्ठत्येव स्वरूपेण क्षीणे कर्माणे पौरुषः। यथा मणिस्वहेतुम्यः क्षीणे सांसर्गिके मले ॥ २३६ ॥ न मुद्यति न संशेते न स्वार्थानध्यवस्यति । न रज्यते न च द्वेष्टि किंतु स्वस्थः प्रतिक्षणं ॥ २३७ ॥ त्रिकालविषयं ज्ञेयमात्मानं च यथास्थितं। जानन् पश्यंश्च निःशेषमुद्दास्ते स तद्दा प्रभुः ॥ २३८ ॥ अनंतज्ञानहग्वीर्यवैतृष्ण्यमयमध्ययं । सुखं चानुभवत्येष तत्रातींद्रियमच्युतः ॥ २३९ ॥ ननु चाक्षेस्तद्र्थानामनुभोक्तः सुखं भवेत् । अतीन्द्रियेषु मुक्तेषु मोक्षे तत्कीदृशं सुखं ॥ २४० ॥ इति चेन्मन्यसे मोहात्तन्न श्रेयो मतं यतः। नाद्यापि वत्स त्वं वेतिस स्वरूपं सुखदुःखयोः ॥ २४१ ॥ आत्मायत्तं निराबाधमतींद्रियमनस्वरं। घातिकर्मक्षयोद्धतं यत्तन्मोक्षसुखं विदुः ॥ २४२ ॥ यत्तु संसारिकं सौख्यं रागात्मकमशाश्वतं। ः स्वपरद्रव्यसंभूतं तृष्णासंतापकारणं ॥ २४३ ॥ मोहद्रोहमद्कोधमायालोभनिबंधनं । ्दुःखकारणबंधस्य हेतुत्वादुःखमेव तत् ॥ २४४ ॥

तन्मोहस्यैव माहात्म्यं विषयेभ्योऽपि यत् सुखं। यत्पटोल्लमपि स्वाद्ध श्लेष्मणस्तद्विज्ञंभितं ॥ २४५ ॥ यदत्र चक्रिणां सौख्यं यच्च स्वर्गे दिवौकसां। कलयापि न तत्तुल्यं सुखस्य परमात्मनां ॥ २४६ ॥ अत प्वोत्तमो मोक्षः पुरुषार्थेषु पठचते । स च स्याद्वादिनामेव नान्येषामात्मविद्विषां ॥ २४७ ॥ यद्वा बंधश्च मोक्षश्च तद्धेतू च चतुष्ट्यं। नास्त्येवैकांतरक्तानां तद्यापकमनिच्छतां ॥ २४८ ॥ अनेकांतात्मकत्वेन व्याप्तावत्र क्रमाक्रमी। ताभ्यामर्थिकिया व्याप्ता तयास्तित्वं चतुष्ट्ये ॥ २४९ ॥ मूलव्याप्तुर्निवृत्तौ तु क्रमाक्रमनिवृत्तितः। कियाकारकयोर्भ्रशाच स्यादेतचतुष्टयं ॥ २५० ॥ ततो व्याप्ता समस्तस्य प्रसिद्धश्च प्रमाणतः । चतुष्टयसदिच्छद्भिरनेकांतोऽवगम्यतां ॥ २५१ ॥ सारश्रतृष्टयेप्यस्मिन्मोक्षः सद्ध्यानपूर्वकः । इति मत्वा मया किंचिद्धानमेव प्रपंचितं॥ २५२॥ यद्यप्यत्यंतगंभीरमभूमिर्माहशामिद्म् । प्रावर्त्तिषि तथाप्यत्र ध्यानभक्तिप्रचोदितः ॥ २५३ ॥ यदत्र स्त्रितं किंचिच्छाद्मस्थ्यादर्थशब्द्योः। तन्मे भक्तिप्रधानस्य क्षमतां श्रुतदेवता ॥ २५४ ॥ वस्तुयाथात्म्यविज्ञानश्रद्धानध्यानसंपदः। भवंतु भव्यसत्त्वानां स्वस्वरूपोपलब्धये ॥ २५५ ॥ श्रीवीरचन्द्रशुभदेवमहेंद्रदेवाः शास्त्राय यस्य गुरुवो विजयामरश्च ।

दिक्षागुरुः पुनरजायत पुण्यमूर्तिः
श्रीनागसेनमुनिरुद्यचरित्रकीर्तिः ॥ २५६ ॥
तेन प्रवृद्धिषणेन गुरूपदेशमासाद्य सिद्धिसुखसंपदुपायभूतं ।
तत्त्वानुशासनिमदं जगतो हिताय
श्रीनागसेनविदुषा व्यरचि स्कुटार्थं ॥ २५७ ॥
जिनेंद्राः सद्धानज्वलनहुतघातिप्रकृतयः
प्रसिद्धाः सिद्धाश्च प्रहततमसः सिद्धिनिलयाः ।
सदाचार्या वर्याः सकलसदुपाध्यायमुनयः ।
पुनंतु स्वांतं निश्चजगद्धिकाः पंच गुरुवः ॥ २५८ ॥
देहज्योतिषि यस्य मज्जति जगत् दुग्धांबुराशाविव
ज्ञानज्योतिषि च स्कुटत्यतितरामों भूर्श्ववःस्वस्त्रयी ।
शब्दज्योतिषि यस्य दर्पण इव स्वार्थाश्वकासंत्यमी
स श्रीमानमरार्चितो जिनपतिज्योतिस्त्रयायास्तु नः ॥२५९॥
इति श्रीमन्नागसेनमुनिवरचितः तन्त्वानुशासनसिद्धान्तः समाप्तः ।

## श्रीमत्पूज्यपादस्वामिविरचितः इष्ट्रीपद्धिद्याः

## श्रीपण्डित-आशाधर-कृतसंस्कृतटीकासमेतः ।

#### टीकाकारस्य मंगलाचरणम्।

परमात्मानमानम्य मुसुक्षः स्वात्मसंविदे । इष्टोपदेशमाचष्टे स्वशक्त्याशाधरः स्फुटम् ॥

तत्रादौ यो यहुणार्थी स तहुणोपेतं पुरुषविशेषं नमस्करोतीति पर-मात्मगुणार्थी ग्रंथकर्ता परमात्मानं नमस्करोति, तद्यथा;—

यस्य स्वयं स्वभावाप्तिरभावे क्वत्स्नकर्मणः। तस्मै संज्ञानरूपाय नमोऽस्तु परमात्मने॥१॥

अस्तु भवतु । किं तन्नमः नमस्कारः कस्मै, तस्मै परमात्मने । परम अनाध्येयाप्रहेयातिशयत्वात्सकलसंसारिजीवेभ्य उत्कृष्ट आत्मा चेतनः पर-मात्मा तस्मै । किंविशिष्टाय, संज्ञानरूपाय सम्यक्सकलार्थसाक्षात्का-रित्वादितद्त्यन्तसूक्ष्मत्वादीनामिष लाभात्कर्महंतृत्वादेरिष विकारस्य त्यागाच्च संपूर्णज्ञानं स्वपरावबोधस्तदेव रूपं यस्य तस्मै । एवमाराध्यस्वरूपमुक्तवा तत्प्राप्त्युपायमाह । यस्याभूत्कासौ स्वभावाप्तिः स्वभावस्य निर्मल-निश्चलचिद्र्पस्य आप्तिलिब्धः कथंचित्तादात्म्यपरिणितिः । कृतकृत्यतया स्वरूपेऽवस्थितिरित्यर्थः । केन, स्वयं संपूर्णरत्नत्रयात्मनात्मना । क सित, अभावे शक्तिरूपतया विनाशे । कस्य, कृत्स्नकर्मणः । कृत्स्नस्य सकलस्य द्रव्यभावरूपस्य कर्मण आत्मपारतंज्यनिमित्तस्य ॥ १ ॥

९ अनारोपि अप्रतिहत-। २ ज्ञानावरणादिद्रव्यकर्माणि, रागद्वेषादयो भावकर्माणि ।

अथ शिष्यः प्राह स्वस्य स्वयं स्वरूपोपलिष्धः कथिमिति स्वस्यात्मनः स्वयमात्मना स्वरूपस्य सम्यक्त्वादिगुणाष्टकाभिव्यक्तिरूपस्य उपलिष्धः कथं केनोपायेन दृष्टांताभावादिति । अत्राचार्यः समाधत्ते;—

> योग्योपादानयोगेन दृषदः स्वर्णता मता । द्रव्यादिस्वादिसंवत्तावात्मनोऽप्यात्मता मता ॥ २ ॥

मता अभिप्रेता लोकैः । कासौ, स्वर्णता सुवर्णभावः । कस्य, दृषदः सुवणीविभीवयोग्यपाषाणस्य । केन, योग्यानां सुवर्णपरिणामकरणोचितानां
उपादानानां कारणानां योगेन मेलापकेन संपत्त्या यथा । एवमात्मनोऽपि
पुरुषस्यपि न केवलं दृषद् इत्यिप शब्दार्थः । मता कथिता । कासौ, आत्मता ।
आत्मनो जीवस्य भावो निर्मलनिश्चलचैतन्यं । कस्यां सत्यां, द्रव्यादिस्वादिसंपत्तौ द्रव्यमन्वयिभावः आदिर्येषां क्षेत्रकालभावानां ते च ते
स्वाद्यश्च सुशब्दः स्वशब्दो वा आदिर्येषां ते स्वाद्यो द्रव्याद्यश्च स्वादयश्च । इच्छातो विशेषणविशेष्यभावः इति समासः । सुद्रव्यं सुक्षेत्रं
सुकालः सुभाव इत्यर्थः । सुशब्दः प्रशंसार्थः । प्राशस्त्यं चात्र प्रकृतकार्योपयोगित्वं द्रव्यादिस्वादीनां संपत्तिः संपूर्णता तस्यां सत्यां ।

अथ शिष्यः प्राह—तिहं वतादीनामानर्थक्यमिति। भगवन् यदि सुद्रव्यादि-सामग्यां सत्यामेवायमात्मा स्वात्मानमुपळप्यते तिर्हि वतानि हिंसाविरत्या-दीनि आदयो येषां समित्यादीनां तेषामानर्थक्यं निःफळत्वं स्यादिभिमे-ताँयाः स्वात्मोपळब्धेः सुद्रव्यादिसंपत्त्यपेक्षत्वादित्यर्थः। अञाचार्यो निषेध-माह—तन्नेति । वत्स! यत्त्वया शंकितं वतादीनामानर्थक्यं तन्न भवति । तेषामपूर्वश्चभकर्मनिरोधेनोपार्जिताशुभकर्मैकदेशक्षपणेन च सफळत्वात्तद्वि-षयरागळक्षणशुभोपयोगजनितपुण्यस्य च स्वर्गादिपदप्राप्तिनिमित्तत्वादेव च व्यक्तीकर्त्तुं विक्तः;—

भेळापकेन । २ कस्यां सामध्यां विद्यमानायां । ३ प्रारब्धकार्यसाधकत्वं ।
 अ विद्यितायाः ।

वरं व्रतेः पदं देवं नाव्रतैर्वत नारकं । छायातपस्थयोभेदः प्रतिपालयतोर्महान् ॥ ३ ॥

वरं भवतु । किं तत्पदं स्थानं । किंविशिष्टं, दैवं देवानामिदं देवं स्वर्गः कैर्हेतुभिर्वतैर्वतादिविषयरागजनितपुण्यैः तेषां स्वर्गोदिपदाभ्युदयनिनंधत्वेन सक्लजनसुप्रसिद्धत्वात् तर्ह्यऽवतान्यपि तथाविधानि भविष्यंतीत्याशंक्याह । नेत्यादि । न वरं भवति । किं तत्पदं । किंविशिष्टं, नारकं नरकसंबंधि। कैः, अवतैः हिंसादिपरिणामजनितपातकैः बतेति खेदे कष्टे वा । तिर्हे वतावत-निमित्तयोरिप देवनारकपक्षयोः साम्यं भविष्यतीत्याशंकायां तयोर्भहदंतर-मिति दृष्टांतेन प्रकटयन्नाह । छायेत्यादि । भवति । कोऽसौ, भेदः अंतरं । किं-विशिष्टो, महान बहुत्। कयोः, पथिकयोः। किं कुर्वतोः, स्वकार्यवशास्त्रगरांत-र्गतं तृतीयं स्वसार्थिकमागच्छंतं पथि प्रतिपालयतोः प्रतीक्षमाणयोः । किं विशिष्टयोः सतोः, छायातपस्थयोः छाया च आतपश्च छायातपौ तयोः स्थितयो:। अयमर्थो यथैत्र छायास्थितस्तृतीयागमनकालं यावत्सुखेन तिष्ठति आतपस्थितश्च दुःखेन तिष्ठति तथा व्रतादिकृतानि स आत्मा जीवः सुद्रव्या-द्यो मुक्तिहेतवो यावत्संपद्यते तावत्स्वर्गादिपदेषु सुखेन तिष्ठति अन्यश्च नरकादिपदेषु दुः सेनेति । अथ विनेयः पुनराशंकते । एवमात्मनि भक्ति-रयुक्ता स्यादिति भगवञैवं चिरभाविमोक्षसुसस्य वतसाध्ये संसारसुसे सिद्धे सत्यात्मिन चिद्रूपे भक्तिर्भावविशुद्ध आंतरोऽनुरागो अयुक्ता अनुप-पन्ना स्याद्भवेत् तत्साध्यस्य मोक्षसुसस्य सुद्भव्यादिसंपत्त्यपेक्षया दूरवर्ति त्वाद्गंतरप्राप्यसँय च स्वर्गादिसुलस्य वतैकसाध्यत्वात् । अत्राप्याचार्यः समाधत्ते । तद्रिप नेति न केवलं वतादिनामानर्थक्यं न भवेत् किं तिर्हे तद्प्यात्मभक्त्यनुपैपात्तिप्रकाशनमपि त्वयाकियमाणं न साधुः स्यादित्यर्थः । यतः---

१ मध्यलभ्यस्य । २ अयुक्तिः ।

यत्र भावः शिवं दत्ते द्यौः कियदूरवार्तिनी । यो नयत्याशु गव्यातिं क्रोशार्द्धे किं स सीदाति ॥ ४ ॥

यत्रात्मिन विषये प्रणिधाने भावः कर्त्ता दत्ते प्रयच्छति । किं तिच्छवं मोक्षं भावुकाय भव्यायेति शेषः । तस्यात्मविषयस्य शिवदानसमर्थस्य भावस्य द्यौः स्वर्गः कियद्दुरवर्तिनी कियदूरे किंपरिमाणे व्यवहितदेशे वर्तते ? निकट एव तिष्ठतीत्यर्थः । स्वात्मध्यानोपात्तपुण्यस्य तदेक-फलत्वात् । तथा चोक्तं—

" गुरूपदेशमासाद्य ध्यायमानः समाहितैः । अनंतशक्तिरात्मायं मुक्तयं भुक्तयं च यच्छति ॥ ध्यातोर्हित्सद्धरूपेण चरमांगस्य मुक्तये ॥ तद्यानोपात्तपुण्यस्य स एवान्यस्य भुक्तये "॥

अमुमेवार्थं दृष्टांतेन स्पष्टययञ्चाह—य इत्यादि । यो वाहीको नयति प्रापयति किं स्वबाह्यं भारं। कां, गव्यूतिं को शयुगं। कथं, आशु शीघं साकिं को शार्द्धिं स्वभारं नयन् सीदिति खिद्यते ? न खिद्यत इत्यर्थः। महाशक्तावल्पशक्तेः सुघटत्वात्।

अथैवमारमभक्तेः स्वर्गगतिसाधनत्वेऽपि समर्थिते प्रतिपाँयस्तत्फलजिज्ञा-सया गुरुं पुच्छति स्वर्गे गतानां किं फलमिति स्पष्टं गुरुरुत्तरयति;—

हृषीकजमनातंकं दृधिकालोपलालितम् । नाके नाकौकसां सौस्यं नाके नाकौकसामिय ॥ ५ ॥

वत्स अस्ति । किं तत्सौख्यं शर्मा । केषां, नाकौकसां देवानां न पुनः स्वर्गेऽपि जातानामेकेंद्रियाणां । क वसतां, नाके स्वर्गे न पुनः क्रीडादिव-शाद्रमणीयपर्वतादौ । किमतींद्रियं तन्नेत्याह-हषीकजं हषीकेभ्यः समीहि-तानंतरमुपस्थितं निजं निजं विषयमनुमवद्भयः स्पर्शनादींद्रियेभ्यः सर्वी-

१ वाह्यं । २ शिष्यः । ३ ज्ञातुमिछया ।

गीणाल्हादनाकरतया प्रादुर्भूतं तथा राज्यादिसुखवत्सातंकं भविष्यतीत्या-शंकापनोदार्थमाह । अनातंकं न विद्यते आतंकः प्रतिपक्षादिकृतश्चित्तक्षोभो यत्र तथापि भोगभूमिजसुखवदल्पकालभोग्यं भाविष्यतीत्याशंकायामाह । दीर्घकालोपलालितं दीर्घकालं सागरोपमपरिष्ठिन्नकालं यावदुपलालितमार्जा-विधेयैदेवदेवीस्वविलासिनीभिः कियमाणोपचारत्वौद्धत्कर्षं प्रापितं तर्हि क केषामिव तदित्याह, नाके नाकौकसामिव स्वर्गेदेवानां यथा अनन्योपमिम-त्यर्थः । अत्र शिष्यः प्रत्यवतिष्ठते यदि स्वर्गेऽपि सुखमुत्कृष्टं किमपवर्गप्रार्थः नयेति । भगवन् यदि चेत् स्वर्गेऽपि न केवलमपवर्गे सुखमस्ति कीदृशं उत्कृष्ट मर्त्यादिसुखातिशायि तर्हि किं कार्यं कया अपवर्गस्य मोक्षस्य प्रार्थनया अपवर्गो मे भूयादित्यामिलाषेण ।

एवं च संसारसुखे एव निर्वेधं कुर्वन्तं प्रबोध्यं तत्सुखदुःखस्य भ्रांतत्व-प्रकाशनाय आचार्यः प्रबोधयतिः;—-

> वासनामात्रमेवैतत्सुखं दुःखं च देहिनां। तथा ब्रुद्वेजयंत्येते भोगा रोगा इवापदि ॥ ६ ॥

एतत् प्रतीयमानमोंद्रियकं सुखं दुःखं चास्ति कीदृशं वासनामात्रमेव जीवस्योपकारकत्वापकारकत्वामावेन परमार्थतो देहादावुपेक्षँणीये तत्त्वा-नवबोधादिदं ममेष्टमुपकारकत्वादिदं चानिष्टमपकारकत्त्वादिति विश्रमाज्ञातः संस्कारो वासना इष्टानिष्टार्थानुभवानंतरमुद्दभूतः स्वसंवेद्य आभिमानिकः परिणामः । वासनेव न स्वामाविकमात्मस्वरूपमित्यन्ययोगव्यवच्छेदार्थो मात्र इति स्वयोगव्यवस्थापकश्चेव शब्दः । केषामेतदेव भूतमस्तीत्याह । देहिनां देह एवात्मत्वेन गृह्यमाणोस्तीति देहिनो बहिरात्मानस्तेषां एतदेव समर्थियतुमाह । तथाहीत्यादि । उक्तार्थस्य दृष्टांतेन समर्थनार्थस्तथाहीति

९ सर्वमंगं व्याप्नोति । २ आदेशवशवर्ति । ३ सेवा । ४ पूर्वपक्षं करोति । ५ हठं । ६ शिष्यं । ७ त्यजनीये ।

शब्दः । उद्देजयंति उद्देगं कुर्वन्ति न सुखयन्ति के ते, एते सुखजनकत्वेनं लोके प्रतीता भोगाः रमणीयरमणीप्रमुखाः इंद्रियार्थाः । क इव, रोगा इव ज्वरादिव्याधयो यथा । कस्यां सत्यामापदि दुर्निवारवैरिप्रभातिसंपादित-दौर्मनस्यलक्षणायां विपदि । तथाचोक्तम—

" मुंचांगं ग्लपयस्यलं क्षिप कुतोऽथक्षाश्च विद्भात्यदो दूरे घेहि नं हृष्य एष किमभूरन्या न वेत्सि क्षणम् । स्थेयं चेद्धि निरुद्धि गामिति तवोद्योगे द्विषः स्त्री क्षिपं-त्याश्लेषक्रमुकांगरागललितालापौर्विधित्सू रितम्॥ '' अपि च-

> " रम्यं हर्म्यं चंद्रनं चंद्रपादा वेणुर्वीणा यौवनस्था युवत्यः । नैते रम्या क्षुत्पिपासार्द्वितानां सर्वारंभास्तंदुलापस्थमूलाः ॥ ''

तथा । आतपे धृतिमता सह वध्वा यामिनीविरहिणा विहगेन सेहिरे न किरणा हिमरइमेर्डु:खिते मनिस सर्व्वमसद्यमित्यादि । अतो ज्ञायते ऐद्रियकं सुखं वासनामात्रमेव नात्मनः स्वाभाविकानाकुळत्वस्वभावं । कथमन्यथा लोके सुखजनकत्वेन प्रतीतानामिष भावानां दु:खहेतुत्वं । एवं दु:खमपि । अत्राह पुन: शिष्यः—एते सुखदु:खे खलु वासनामात्रे कथं न लक्ष्येते इति । खल्विति वाक्यालंकारे निश्चये वा । कथं केन प्रकारेण न लक्ष्येते न संवेचेते लोकेरिति होषः । शेषं स्पष्टम् ।

अत्राचार्यः प्रबोधयति;—

मोहेन संवृतं ज्ञानं स्वभावं लभतें न हि। मत्तः पुमान्पदार्थानां यथा मदनकोद्रवैः॥ ७॥

१ भाच्छादितं।

न हि नैव लमते परिछिनत्ति धातूनामनेकार्थत्वाल्लभेर्ज्ञानेपि वृत्तिस्तथावलोको विक्त मयास्य चित्तं लब्धमिति । किं तत् कर्तृ, ज्ञानं धर्म्मधार्मिणोः
कथंचित्तादात्म्यादर्थग्रहणव्यापारपरिणत आत्मा । कं, स्वभावं स्वो
साधारणो अन्योऽन्यव्यतिकरे सत्यपि व्यक्त्यंतरेभ्यो विवक्षितार्थस्य
व्यावृत्तप्रत्ययहेतुर्भावो धर्माः स्वभावस्तं । केषां, पदार्थानां सुसदुःसश्ररीरादीनां । किंविशिष्टं सत् ज्ञानं, संवृत्तं प्रच्छादितं वस्तुयाथात्म्यप्रकाशने
आभिभूतसामर्थ्यं । केन, मोहेन मोहनीयकर्मणो विपाकेन ।

तथा चोक्तम्--

" मलविद्धमणेर्व्यक्तिर्यथा नैकप्रकारतः। कर्म्मविद्धात्मविज्ञतिस्तथा नैकप्रकारतः॥ '

नन्वमूर्तस्यातमनः कथं मूर्तेन कर्म्मणाभिभवो युक्त इत्यत्राह । मत्त इत्यादि यथा नैव लभते । कोऽसौ, पुमान् व्यवहारी पुरुषः । कं, पदार्थानां घटपटादीनां स्वभावं । किंविशिष्टः सन्, मत्तः जनितमदः । केर्मदनकोद्रवैः । पुनराचार्य एव प्राह विराधक इत्यादि । यावत् स्वभावमनासाद्यन् विस- ह्शान्यवगच्छतीति । शरीरादीनां स्वरूपमलभमानः पुरुषः शरीरादीनि अन्यथाभृतानि प्रतिपयत इत्यर्थः ।

.अमुमेवार्थं स्फुटयति;—

वपुर्ग्टहं धनं दाराः पुत्रा मित्राणि शत्रवः। सर्वथान्यस्वभावानि मुद्धः स्वानि प्रपद्यते॥ ८॥

प्रपचते । कोसौ, मूढः स्वपरिववेकज्ञानहीनः पुमान् । कानि, वपुर्गृहादीनि वस्तूनि । किंविशिष्टानि, स्वानि स्वश्चातमा स्वानि चात्मीयानि स्वानि । एक-शेषश्रयणादेकस्य स्वशब्दस्य लोपः । अयमर्थो दृढतममोहाविष्टो देहादिक-मात्मानं प्रपचते । आत्मत्वेनाम्युपगच्छिति । दृढतरमोहाविष्टश्च आत्मीय-त्वेन । किंविशिष्टानि संति स्वानि प्रपचत इत्याह । सर्वथान्यस्वमावानि सर्वेण द्रव्यक्षेत्रकालभावलक्षणेन प्रकारेण स्वस्वमावादन्यो भिन्नः स्वमावो

१ विजातीयेभ्याऽन्यपदार्थेभ्यः ।

येषां तानि । किं किमित्याह । वपुः शरीरं तावद्चेतनत्वादिस्वभावं प्रसिद्ध-मस्ति । एवं गृहं धनं दाराः भार्याः पुत्राः आत्मजाः मित्राणि सुहृदः शत्रवो मित्राः । अत्र हितवर्गमुहिश्य दृष्टान्तः । अत्रैतेषु वपुरादिषु मध्ये हितानामुपकारकाणां दारादीनां वर्गो गणस्तमुद्दिश्य विषयीकृत्य दृष्टान्त उदाहरणं प्रदर्श्यते । अस्माभिरिति शेषः ।

तद्यथा;---

विग्वेशेभ्यः खगा एत्य संवसंति नगे नगे। स्वस्वकार्यवशाद्यांति देशे दिश्च प्रगे प्रगे ॥ ९ ॥

संवसंति मिलित्वा रात्रिं याविश्ववासं कुर्वन्ति । के ते, खगाः पक्षिणः । क क, नगे नगे वृक्षे वृक्षे। किं कुत्वा, एत्य आगत्य। केभ्यो, दिग्देरोभ्यः दिशः पूर्वादयो दिश देशस्तरस्थैकदेशो अंगवंगादयस्तेभ्योऽवधिकृतेभ्यः तथा यांति गच्छन्ति।के ते खगाः। कासु, दिक्षु दिग्देशेष्विति प्राप्तेर्विपर्ययनिईशो गमन-नियमनिवृत्त्यर्थस्तेन यो यस्यामेव दिशि गच्छित यश्च यस्माद्देशादायातः स तस्मिन्नव देशे गच्छतीति नास्ति नियमः। किं तिर्हे, यत्र कापि यथेच्छं गच्छंतीत्यर्थः । कस्मात्, स्वस्वकार्यवज्ञात् निजनिजकरणीयपारतंज्यात् । कदा कदा, प्रगे प्रगे प्रातः प्रातः । एवं संसारिणो जीवा अपि नरकादि-गातिस्थानेभ्य आगत्य कुळे स्वायुःकाळं यावत् संभूय तिष्ठंति तथा निजनिज-पारतं ज्यात् देवगत्यादिस्थानेष्वनियमेन स्वायुःकालान्ते गछन्तीति प्रतीहि। कथं भद्र तव दारादिषु हितनुद्धचा गृहीतेषु सर्वथान्यस्वभावेषु आत्मा-त्मीयभावः ? यदि खल्वेतदात्मकाः स्युः तदा त्विय तद्वस्थ एव कथमव-स्थान्तरं गच्छेयुः यदि च एते तावकाः स्युस्तर्हि कथं । क प्रयोगमंतरेणैव यत्र कापि प्रयातीति मोहमहावेशमपसार्य यथावत्पश्येति दाष्टांते दर्शनीयं । अहितवर्गेऽपि दृष्टान्तः प्रदृश्यते अस्मामिरिति योज्यम्;—

> विराधकः कथं हंत्रे जनाय परिक्रप्यति । ञ्यंगुलं पातयन्पद्भचां स्वयं दंडेन पात्यते ॥ १० ॥

१ पराधीनतया ।

कथमित्यरुचौ न श्रद्दधे कथं परिकुप्यति समंतात् कुघ्यति । कोऽसौ, वि-राधकःअपकारकर्त्ता जनः । कस्मै, हंत्रे जनाय प्रत्यपकारकाय लोकाय ।

" सुखं वा यदि वा दुःखं येन यश्च कृतं भुवि। अवाप्नोति स तत्तस्मादेष मार्गः सुनिश्चितः॥"

इत्यभिधानादन्योय्यमेतिदिति भावः । अत्र दृष्टान्तमाचि । अंगुरुमित्यादि पात्यते भूमौ क्षिप्यते । कोऽसौ, यः कश्चिद्समीक्ष्येकारी जनः । केन, दंडेन हस्तधार्यकाष्टेन कथं स्वयं पात्य प्रेरणमंतरेणैव । किं कुर्वन्, पातयन् भूमिं प्रति नामयन् । किं तत्, इयंगुलं अंगुलित्रयाकारं कचाराद्याकर्षणावयवं । काभ्यां, पद्भचां पादाभ्यां ततोऽहिते प्रीतिरहिते चाप्रीतिः स्वहितैषिणा प्रेक्षांवता न करणीया ।

अत्र विनेयः पृच्छति । हिताहितयो रागद्वेषौ कुर्वन किं कुरुते इति दारादिषु रागं शत्रुषु च द्वेषं कुर्वाणः पुरुषः किमात्मनेहितं कार्यः करोति येन तावत् कार्यतयोपदिश्यते इत्यर्थः । अत्राचार्यः समाधते;—

रागद्वेषद्वयीदीर्घनेत्राकर्षणकर्मणा । अज्ञानात्स्रुचिरं जीवः संसाराब्धौ भ्रमत्यसौ ॥ ११ ॥

अमित संसरित । कोऽसी, असी जीवश्चेतनः । क, संसाराब्धीं संसारः द्रव्यपरिवर्तनादिरूपो भवोऽब्धिः समुद्रइव दुःखहेतुत्वाद्दुस्तरत्त्वाच्च तास्मिन् । कस्मात्, अज्ञानात् देहादिष्वात्मविश्रमात् । कियत्कालं, सुचिरं अतिदीर्घकालं । केन, रागेत्यादि । राग इष्टे वस्तुनि प्रीतिः द्रेषश्चानिष्टेऽ प्रीतिस्तयोर्द्वयी । रागद्देषयोः शक्तिव्यक्तिरूपतया युगपत् प्रवृत्तिज्ञापनार्थं द्र्यीग्रहणं, शेषदोषाणां च तद्द्यप्रतिबद्धत्वबोधनार्थं । तथा चोक्तम्—

यत्र रागः पदं धत्ते द्वेषस्तत्रेति निश्चयः। उभावेतौ समार्छंब्य विकमत्याधिकं मनः॥"

१ अयुक्तं । २ अविचायंकार्यकर्ता । ३ पंडितेन ।

अपि च । आत्मिन सित परसंज्ञा स्वपरिविभागात् परिग्रहद्वेषौ अनयोः संप्रतिबद्धाः सर्वे दोषाश्च जायंते । सा दीर्षनेत्रमायतमंथाकर्षणपाञ्च इव भ्रमणहेतुत्वात्तस्यापकर्षणकर्मजीवस्य रागादिरूपतया परिणमनं नेत्रस्यापकर्षणत्वाभिमुखानयनं तेन अत्रोपमानभूतो मंथदंड आक्षेप्यस्तेन यथा नेत्रापकर्षणव्यापारे मंथाचलः समुद्दे सुचिरं भ्रांतो लोके प्रसिद्ध-स्तथा स्वपरिविवेकानवबोधात् । यदुद्भूतेन रागादिपरिणामेन कारण-कार्योपचारात्तज्जनितकर्मबंधेन संसारस्थो जीवो अनादिकालं संसारे भ्रांतो भ्रमित भ्रमिष्यति । भ्रमतीत्यविद्येत पर्वता इत्यादिवत् नित्यप्रवृत्ते लटी विधानात् ।

#### उक्तं च।

"जो खलु संसारत्थो जीवो तत्तो दु होदि परिणामो ।
परिणामादो कम्मं कम्मादो हवदि गदि सुगदी ॥ १ ॥
गदिमधिगदस्स देहो देहादो इंदियाणि जायंति ।
तेहि दु विसयग्गहणं तत्तो रागो व दोसो वा ॥ २ ॥
जायदि जीवस्सेवं भावो संसारचक्कवालंमि ।
इदि जिणवरेहि भणिअं अणाइणिहसण्णि हण्णे वा । " ॥ ३ ॥

अथ प्रतिपाद्यः पर्यंनुयुंके । तस्मिन्नि यदि सुस्ती स्यात् को दोष इति भगवन् संसारेपि न केवलं मोक्ष इत्यपि शब्दार्थः । चेज्जीवः सुखयुक्तो भवेत् तिहं को न कश्चित् दोषो दुष्टत्वं संसारस्य सर्वेषां सुखस्यैव आप्तु-मिष्टत्वात् येन संसारच्छेदाय संतो यतेरान्नित्यत्राह । वत्स !

विपद्भवपदावर्ते पदिके वातिबाद्यते । यावत्तावद्भवंत्यन्याः प्रचुरा विपदः पुरः ॥ १२ ॥

यावद्तिबाह्यते अतिकम्यते । प्रेर्यते । कासौ, विपत् सहजशारीरमानसान

१ वर्तमानात् २ शिष्यः पृच्छति ।

गंतुकानामापदां मध्ये या काप्येका विविक्षिता आपत्। जीवेनेति शेषः। क, भवपदावर्ते भवः संसारः पदावर्त इव पादचाल्यघटीयंत्रमिव भूयोभूयो परि-वर्त्तमानत्वात्। केव, पदिकेवै पादाक्रांतदं डिका यथा तावद्भवन्ति। का, अन्या अपूर्वा प्रचुरा बह्यो विपदः आपदः पुरो अग्रे जीवस्य यदि। का इव, का-छिकस्येति सामर्थ्यदुर्व्यो। अतो जानीहि दुः सैकिनिबंधनविपत्तिनिरंतरत्वात् संसार अवस्यविनास्यत्त्वम्।

पुनः शिष्य एवाह । न सर्वे विषद्दन्तः ससंपदोपि दृश्यंत शति भगवन् समस्ता अपि संसारिणो न विपत्तियुक्ताः सन्ति सश्रीकाणामपि केषां चित् दृश्यमानत्वादित्यत्राह;—

> द्धरज्येनासुरक्षेण नश्वरेण धनादिना । स्वस्थंमन्यो जनः कोऽपि ज्यरवानिव सर्पिषा ॥ १३ ॥

भवति । कोसौ, जनो लोकः । किंविशिष्टः, कोपि निर्विवेको न सर्वः । किंविशिष्टो भवति, स्वस्थंमन्यः स्वस्थमात्मानं मन्यमानो अहं सुखीति मन्यत इत्यर्थः । केन कृत्वा, धनादिना द्रव्यकामिन्यादीष्टवस्तुजातेन । किंविशिष्टेन, दुरर्जेण अपायबहुलत्वाद् दुर्ध्यानावेशाच्च दुःखेन महता कष्टेना- जिंत इति दुरर्जेण तथा असुरक्षेण दुस्त्राणेन यत्ततो रक्षमाणस्याप्यपाय-स्यावश्यभावित्वात् । तथा नश्वरेण रक्षमाणस्यापि विनाशसंभवादशाश्वतेन । अत्र दृष्टांतमाह। ज्वरेत्यादि । इव शब्दो यथार्थे यथा कोऽपि मुग्धो ज्वरवान् अतिश्येन मतेर्विनाशात् सामज्वरार्तः सर्पिषा घृतेन पानाद्यप्यक्तेन स्वस्थंमन्यो भवति । निरामयमात्मानं मन्यते ततो बुद्धयस्व दुरुपार्ज्येद्दरक्षणभंगुरद्वव्यादिना दुःखभेव स्यात् ।

उक्तं च—

'' अर्थस्योपार्ज्जने दुःसमर्जितस्य च रक्षणे । आये दुःसं व्यये दुःसं धिगर्थे दुःसभाजनम् ॥ "

१ आकस्मिकागत ।

" भूयोपि विनेय: पुच्छति । " एवंविधां संपदां कथं न त्यजतीति । अनेन दुरर्जत्व।दिप्रकारेण लोकद्येऽपि दुःखदां धनादिसंपत्तिं कथं न मुंचित जनः । कथमिति विस्मयगर्भे प्रश्ने । अत्र गुरुरुत्तरमाहः,-

### विपत्तिमात्मनो मुढः परेषामिव नेक्षते । दद्यमानमृगाकीर्णवनांतरतरुस्थवत् ॥ १४ ॥

नेक्षते न पश्यति । कोऽसौ, मूढो धनाद्यासक्त्या लुप्तविवेको लोकः । कां, विपत्तिं चौरादिना कियमाणां धनापहाराद्यापदां । कस्य, आत्मनः स्वस्य। केषामित्र, परेषामिव यथा इमे विपदा आक्रम्यन्ते तथाहमप्याकंतव्य इति न विवेचयतीत्यर्थः । क इव, प्रद्यमानैः दावानलज्वालादिभिर्भस्मीिकय-माणैर्मृगैर्हरिणादिभिराकीर्णस्य संकुलस्य वनस्यांतरे मध्ये वर्तमानं । स तरुं वृक्षमारूढो जनो यथा आत्मनो मृगाणामिव विपत्तिं न पश्यति ।

पुनराह शिष्यः कुत एतदिति, भगवन कस्माद्धेतोरिदं सन्निहिताया अपि विपदो अद्र्शनं जनस्य । गुरुराह । लोभादिति, वत्स धनादिगार्ध्या-त्येरोवर्त्तिनीमप्यापदं धनिनो न पर्श्वति । यतः-

## आयुर्वेद्धिक्षयोत्कर्षहेतं कालस्य निर्गमं। वांछतां धनिनामिष्टं जीवितात्सुतरां धनं ॥ १५ ॥

वर्तते । किं तद्धनं । किंविशिष्टं, इष्टमभिमतं । कथं, सुतरां अतिशयेन कस्माज्जीवितात्प्राणेभ्यः । केषां, धनिनां । किं कुर्वतां, वांछतां । कं, निर्गमं अतिशयेन गमनं । कस्य, कालस्य । किंविशिष्टं, आयुरित्यादि । आयु: क्षयस्य वृद्धचुत्कर्षस्य च कालांतरवर्द्धनस्य कारणम्, अयमर्थो, धनिनां तथा जीवितव्यं नेष्टं यथा धनं । कथमन्यथा जीवितक्षयकारणमपि धनवद्भिहेतं कालनिर्ममं वांछाति । अतो धिग्धनम् ' एवंविधव्यामोहहेतत्वात् ।

अत्राह शिष्य: । कथं धनं निंदां येन पुण्यमुपार्ज्यते इति पात्रदानदे-

१ अग्रतः स्थितामपि ।

वार्चनादिकियायाः पुण्यहेतोर्धनं विना असंभवात् पुण्यसाधनं धनं कथं निंद्यं किं तर्हि प्रशस्यमेवातो यथा कथंचिद्धनमुपार्ज्यं पात्रादौ च नियुज्य सुस्राय पुण्यमुपार्ज्जनीयमित्यत्राह;—

> त्यागाय श्रेयसे वित्तमवित्तः संचिनोति यः। स्वशरीरं स पंकेन स्नास्यामीति विलंपति ॥१६॥

योऽवित्तो निर्धनः सन् संचिनोति सेवाक्कृष्यादिकर्मणोपार्जयति । किं तिद्वत्तं धनं । कस्मै, त्यागाय पात्रदानदेवपूजायर्थं त्यागायेत्यस्य देवपूजायुपलक्षणार्थत्वात् । कस्मै त्यागः, श्रेयसे अपूर्वपुण्याय पूर्वोपात्तपाप-क्षयाय । यस्य तु चक्रवत्यादेरिवायत्नेन धनं सिध्यति सःक्षेन श्रेयोऽर्थं पात्र-दानादिकमपि करोत्विति भावः । स किं करोतित्याह—विलंपति विलेपनं करोति । कोऽसौ, सः किंतत्स्वशरीरं । केन, पंकेन कर्दमेन । कथं कुत्वेत्याह । सनास्यामीति । अयमर्थों, यथा कश्चिन्निर्मलमंगं स्नानं करिष्यामीति पंकेन विलंपन्तसमीक्षकारी तथा पापेन धनमुपार्ज्यं पात्रदानादिपुण्येन क्षपिष्या-मीति धनार्जने प्रवर्तमानोऽपि । न च शुद्धवृत्त्या कस्यापि धनार्जनं संभवति । तथाचोक्तम्—

" शुद्धैर्धनैर्विवर्धते शतामपि न संपदः ।

न हि स्वच्छांबुभिः पूर्णाः कदाचिदपि सिंधवः ॥ १ ॥ "

पुनराह शिष्यः भोगोपभोगायेति । भगवन् ययेवं धनार्जनस्य पाप-प्रायतया दुःखहेतुर्वी धनं निंद्यं तिर्हे धनं विना सुखहेतोर्भोगोपभोगस्या-संभवात्तदर्थं धनं स्यादिति प्रशस्यं भविष्यति । भोगो भोजनतांबूलादिः । उपभोगो वस्तुकामिन्यादिः । भोगाश्चोपभोगाश्च भोगोपभोगं तस्मै । अत्राह गुरुः । तद्पि नेति न केवलं पुण्यहेतुतया धनं प्रशस्यमिति यन्त्वयोक्तं तदुक्त-रीत्या न स्यात् । किं तिर्हे भोगोपभोगार्थं तत्साधनं प्रशस्यमिति । यन्त्वया संप्रत्युच्यते तद्पि न स्यात् । कुत इति चेत्, यतः ।

१ अविचारितकार्यकारी ।

आरंभे तापकान्प्राप्तावतृप्तिप्रतिपादकान् । अंते सुदुस्त्यजान् कामान् कामं कः सेवते सुधीः ॥ १७ ॥ को, न कश्चित् सुधीर्विद्वान् सेवते इंदियप्रणालिकयानुभवति । कान्, भोगोपभोगान् ।

उक्तं च---

" तदात्त्वेसुखसंज्ञेषु भावेष्वज्ञोऽनुरज्यते । हितमेवानुरुध्यंते प्रपरीक्ष्य परीक्षकाः । "

कथंभूतान, तापकान देहेंद्रियमनः क्वेशहेतून । क, आरंभे उत्पच्यप-कमे । अन्नादिभाग्यद्रव्य-संपादनस्य कृष्यादिक्वेशबहुतया सर्वजन-सुप्रसिद्धत्वात् । तिहैं भुज्यमानाः कामाः सुस्रहेतवः संभूतिसेव्यास्ते इत्याह, प्राप्तावित्यादि । प्राप्तो इंद्रियेण संबंधे सित अतृप्तेः सुतृष्णायाः प्रति-पादकान् दायकान् । उक्तं च—

> " अपि संकल्पिताः कामाः संभवंति यथा यथा । तथा तथा मनुष्याणां तृष्णा विश्वं विसर्पति ॥ ''

तर्हि यथेष्टं भुक्त्वा तृप्तेषु तेषु तृष्णासंतापः साम्यतीति सेव्यास्ते इत्याह । अंते सुदुस्त्यजान् भुक्तिप्रांते त्यक्तुमश्चयकान् । सुभुक्तेष्विप तेषु मनोव्यतिषंगैस्य दुर्निवारत्वात् । उक्तं च—

" दहनस्तृणकाष्टसंचयैरपि तृष्येदुदधिर्नदीशतैः । ननु कामसुसैः पुमानहो बलवत्ता सलु कापि कर्म्मणः॥

अपि च-किमपीदं विषयमयं विषमतिविषमं पुमानयं येन । प्रसमम्मुभूय मने। भवे भवे नैव चेतयते॥ "

ननु तत्त्वविदोपि भोगानभुक्तवंतो न श्रूयंत इति कामान कः सेवते

१ तत्कालं । २ उत्पत्ति ३ । संबंधस्य । ४ बलात्कारेण ।

सुधीरित्युपदेशः कथं श्रद्धीयत इत्याह । काममिति । अत्यर्थं । इदमत्र तात्पर्यं चारित्रमोहोदयात् भोगान् त्यक्तुमशकनुवन्नपि तत्त्वज्ञा हेयरूपतया कामान्प-इयन्नेव सेवतं मंदीभवन्मोहोदयस्तु ज्ञानवैराग्यभावनया करणग्रामं संयम्य सहसा स्वकार्यायोत्सहत एव । तथाचोक्तम्—

इदं फलमियं किया करणमेतदेष कमो व्ययोयमनुषंगजं फलमिदं दशेयं मम । अयं सुहृद्यं द्विषन् प्रयतिदेशकालाविमाविति प्रतिवितर्कयन् प्रय तते बुधो नेतरः ।

किंच यद्रथमेतदेवंविधमिति । भद्र यत्कायलक्षणं वस्तुसंतापायुपेतं कर्तुं कामस्त्वया प्रार्थ्यते तद्वश्यमाणलक्षणमित्यर्थः । स एवंविध इति पाठः । तद्यथा—

भवंति प्राप्य यत्संगमशुचीनि शुचीन्यपि । स कायः संततापायस्तदर्थं प्रार्थना वृथा ॥ १८ ॥

वर्तते । कोऽसौ, सः कायः शरीरं । किंविशिष्टं, संततापायः नित्यक्षुधायु-पतापः । स क, इत्याह । यत्संगे येन कायेन सह संबंधं प्राप्य लब्ध्वा शुचीन्यपि पवित्ररम्याण्यपि भोजनवस्त्रादिवस्तून्यशुचीनि भवंति यतश्चैवं ततस्तद्धं तं संततापायं कायं शुचिवस्तुभिरुपकर्तुं प्रार्थना आकांक्षा तेषाप्टेव वृथा व्यर्था केनिचिद्यपायेन निवारितेऽपि एकस्मिन्नपाये क्षणे क्षणे परापरापायो-पनिपातसंभवात् ।

पुनरप्याह शिष्यः । तर्हि धनादिनाप्यात्मोपकारो भविष्यतीति । भगवन् संततापायतया कायस्य धनादिना यद्युपकारो न स्यात्तर्हि धनादिनापि न केवलमनशनादितपश्चरणनत्येपि शब्दार्थः । आत्मनो जीवस्योपकारोऽ नुम्रहो भविष्यतीत्यर्थः । गुरुराह तन्नेति । यत्त्वया धनादिना आत्मोपकार-भवनं संभाव्यंते तन्नास्ति । यतः—

> यज्जीवस्योपकाराय तद्देहस्यापकारकं । यद्देहस्योपकाराय तज्जीवस्यापकारकं ॥ १९ ॥

यदनशनादि तपोऽनुष्ठानं जीवस्य पूर्वापूर्वपापक्षपणनिवारणाभ्यामु-पकाराय स्यात्तद्देहस्यापकारकं ग्लान्यादिनिमित्तत्वात् । यत्पुनर्धनादिकं देहस्य भोजनायुपयोगेन क्षुषायुपतापक्षयत्वादुपकाराय स्यात्तज्जीवस्यो-पार्ज्जनादौ पापजनकत्वेन दुर्गतिः दुःखनिमित्तत्वादपकारकं स्यादतो जानीहि जीवस्य धनादिना नोपकारगंधोप्यस्ति धर्म्मस्यैव तदुपकारत्वात् ।

अत्राह शिष्यः । तिर्हं कायस्योपकारिश्चंत्यते इति भगवन् यद्येवं तिर्हं "शरीरमाद्यं सि धर्मभाधनम् " इत्यभिधानात्तस्यापायनिरासाय यत्नः क्रियते न च कायस्यापायनिरासो दुःकर इति वाच्यम् । ध्यानेन तस्यापि सुकरत्वात् । तथाचोक्तम्—

" यदा त्रिकं फलं किंचित्फलमामुत्रिकं च यत् । एतस्य द्विगुणस्यापि ध्यानमेवाग्रकारणम् ॥ "

झाणस्य ण दुछहं किंपीति च-अत्र गुरुःप्रतिषेधमाह तन्नेति । ध्यानेन कायस्योपकारो न चिंत्य इत्यर्थः ।

इतश्चिन्तामणिर्दिव्य इतः पिण्याकखंडकं । ध्यानेन चेदुभे लभ्ये क्वाद्रियंतां विवेकिनः॥ २०॥

अस्ति । कोऽसौ, चिन्तामणिः चिंतितार्थपदो रत्नविशेषः । किंविशिष्टो, दिव्यो देवेन।धिष्ठितः । क, इत अस्मिन्नेकस्मिन् पक्षे इतश्चान्यस्मिन् पक्षे पिण्याकसण्डकं कुत्सितमल्पं वा सललंडकमस्ति एते च उमे द्वे अपि यदि ध्यानेन लम्येते अवश्यं लम्येते तिर्हं कथय क द्वयोर्मध्ये कतर-स्मिन्नेकस्मिन् विवेकिनो लोभच्छेदविचारचतुरा आदियंतां आदरं कुर्वन्तु । तदैहिकफलामिलाषं त्यक्त्वा आमुत्रिकफलिस्द्व्यर्थमेवात्मा ध्यातव्यः । उक्तं च—

१ रोगाद्यपविनाशे ।

" तद्ध्यानं रौद्रमार्त्ते वा यदेहिकफलार्थिनां । तस्मादेतत्परित्यज्य धर्म्यं शुक्कमुपास्यताम् ॥ "

अथैवमुद्धोधितश्रद्धानो विनेयः पृच्छति स आत्मा कीटश इति यो युष्माभिध्यीतव्यतयोपदिष्टः पुमान स किं स्वरूप इत्यर्थः गुरुराहः;—

> स्वसंवदनसुव्यक्तस्तनुमात्रो निरत्ययः । अत्यंतसौख्यवानात्मा लोकालोकविलोकनः॥ २१ ॥

अस्ति । कोऽसौ, आत्मा । कीह्झः, लोकालोकविलोकनः लोको जीवा-चाकीर्णमाकाशं ततोऽन्यदलोकः तौ विशेषेण अशेषविशेषिनष्ठतंया लोक्यते पश्यति जानाति । एतेन ''ज्ञानशून्यं चैतन्यमात्रमात्मा" इति सां-ख्यमतं बुद्धचादिगुणोज्झितः पुमानिति योगमतं च प्रत्युक्तं । प्रतिध्वस्तश्च नैरात्म्यवादो बौद्धानां । पुनः कीह्झः, अत्यंतसौख्यवान् अनंतसुस्रस्वभावः एतेन सांख्ययोगतंत्रं प्रत्याहतं । पुनरिष कीह्झस्तनुमात्रः स्वोपात्तशरिर-परिमाणः । एतेन व्यापकं वटकणिकामात्रं चात्मानं वदंतौ प्रत्याख्यातौ । पुनरिष कीह्झः, निरत्ययः द्रव्यस्त्यतया नित्यः । एतेन गर्भादिमरणपर्यन्तं जीवं प्रतिजानानश्चार्वाको निराक्टतः । ननु प्रमाणसिद्धे वस्तुन्येवं गुणवादः श्रेयान्न चात्मनस्तथा प्रमाणसिद्धत्त्वमस्तित्यारेकायामाह । स्वसंवेदन-सुव्यक्त इति ।

> " वेद्यत्वं वेद्दक्तवं च यत्स्वस्य स्वेन योगिनः । तत्स्वसंवेदनं प्राहुरात्मनोऽनुभवं दृशम् । "

इत्येवंलक्षणस्वसंवेदनप्रत्यक्षेण सकलप्रमाणंधुर्येण सुष्टु उक्तेश्च गुणैः संपूर्णतया व्यक्तः विशद्तयानुभूतो योगिभिः स्वेकदेशेन ।

अत्राह शिष्यः यद्येवमात्मास्ति तस्योपास्तिः कथमिति स्पष्टम् आत्मसे-वोपायप्रश्नोऽयम् । गुरुराह----

९ परिपूर्णतया । २ अभावात्मको मोक्षः ३ ब्रुवन् । ४ प्रमाणन । ५ मुख्येन ।

### संयम्य करणग्राममेकाग्रत्वेन चेतसः। आत्मानमात्मवान्ध्यायेदात्मनेवात्मनि स्थितं॥ २२॥

ध्यायेत् । भावयेत् कोऽसौ, आत्मवान् गुप्तेदियमना ध्यस्तस्वायत्तवृ-त्तिर्वा । कं, आत्मानं यथोक्तस्वभावं पुरुषं । केन, आत्मनैव स्वसंवेदनरूपेण स्वेनव तञ्ज्ञप्तौ करणांतराभावात्, उक्तं च—

> " स्वपरज्ञप्तिरूपत्वात् न तस्य करणांतरम् । तत्रिव्यंतां परित्यज्य स्वसंविच्यैव वेद्यताम् ॥ '' २ ॥

क तिष्ठंतमित्याह, आत्मिन स्थितं वस्तुतः सर्वभावानां स्वरूपमात्रा-धारत्वात् । किं, कृत्वा संयम्य रूपादिभ्यो व्यावृत्य । किं, करणग्रामं चश्चरा-दींद्रियगणं । केनोपायन, एकाग्रत्वेनं एके विविश्वतमात्मानं तं द्रव्यं पर्यायो वा अग्रं प्राधान्येनालंबनं विषयो यस्य अथवा एकं पूर्वापरपर्यायाऽनुस्यूतं अग्रमात्मग्राह्यं यस्य तदेकाग्रं तद्भावेन । कस्य, चेतसो मनसः । अयमर्थो यत्र कचिदात्मन्येव वा श्रुतज्ञानावष्टमात् आलंबितेन मनसा इंद्रियाणि निरुद्ध्य स्वात्मानं च भावियत्वा तत्रैकाग्रतामासाय चिंतां त्यक्त्वास्वसंवे-दनेनैवात्मानमनुभवेत् । उकं च—

> " गहियं तं सुअणाणा पच्छा संवेयणेण भाविज्जा । जो ण हु सुवमवलंवइ सो मुज्झइ अप्पसन्भावो ॥ ३ ॥"

तथा च---

" प्रच्याव्य विषयेभ्याऽहं मां मयेव मयि स्थितं। बोधात्मानं प्रपन्नोऽस्मि परमानंदनिर्वृतम्॥ ४॥"

अथाह शिष्यः आत्मोपासनया किमिति भगवान्नात्मसेवनया किं प्रयो-जनं स्यात् फलप्रतिपैत्तिपूर्वकत्वात्प्रेक्षौवत्प्रवृत्तेरिति पृष्टः सन्नाचष्टेः —

<sup>9</sup> अविच्छिनं प्रवर्तमानं। २ ज्ञानं । ३ श्रृणु इत्यर्थः ।

# अज्ञानोपास्तिरज्ञानं ज्ञानं ज्ञानिसमाश्रयः। ददाति यत्तु यस्यास्ति सुप्रसिद्धमिदं वचः॥ २३॥

ददाति । कासौ, अज्ञानस्य देहादेर्मूढभ्रांतिः संदिग्धगुर्वादेवी उपास्तिः सेवा । किं अज्ञानं, मोहभ्रमसंदेहलक्षणं तथा ददाति । कासौ, ज्ञानिनः स्वभा-वस्यात्मनो ज्ञानसंपन्नगुर्व्वादेवी समाश्रयः । अनन्यप्रया सेवनं । किं, ज्ञानं स्वार्थावबोधं । उक्तं च,—

> ज्ञानमेव फलं ज्ञाने ननु श्लाघ्यमनश्वरम् । अहो मोहस्य माहात्म्यमन्यद्प्यत्र मृग्यते ॥

को अत्र दृष्टांत इत्याह यदित्यादि द्दातीत्यत्रापि योज्यं 'तुरवधारणे तेनायमर्थः संपद्यते । यद्येव यस्य स्वाधीनं विद्यते स सेव्यमान तदेव द्दातीत्येतद्वाक्यं लोके सुप्रतीतमतो भद्र ज्ञानिनमुपास्य समुष्ठंभितस्वपर-विवेकज्योतिरजस्रमात्मानमत्मानामात्मानि सेव्यश्च । अत्राप्याह शिष्यः । ज्ञानिनोध्यात्मस्वस्थस्य किं भवतीति निष्पन्नयोग्यपेक्षया स्वात्मध्यान-फळप्रश्नोयम् । गुरुराह;—

### परीषहाद्यविज्ञानादास्रवस्य निरोधिनी । जायतेऽध्यात्मयोगेन कर्मणामाञ्ज निर्जरा ॥ २४ ॥

जायते भवति । कासौ, निर्ज्ञरा एकदेशेन संक्षयो विश्लेष इत्यर्थः । केषां, कम्मणां सिद्धयोग्यपेक्षयाऽशुभानां च शुभानां साध्ययोग्यपेक्षया त्वसद्धेया-दीनां । कथमाशु सद्यः । केन, अध्यात्मयोगेन आत्मन्यात्मनः प्रणिधानेन, किं केवला, नेत्याह निरोधिनी प्रतिषेधयुक्ता कस्यास्रवस्यागमनस्य कर्मणामि- त्यत्रापि योज्यं । कुत इत्याह, परीषहाणां क्षुधादिदुःसभेदानामादिशब्दा देवादिकृतोपसर्गवाधानां चाविज्ञानादसंवेदनात् । तथा चोक्तम्—

" यस्य पुण्यं च पापं च निःफलं गलति स्वयम् । स योगी तस्य निर्व्वीणं न तस्य पुनरास्रवः '' ॥ १ ॥

#### तथा च-

" तथा ह्यचरमांगस्य ध्यानमभ्यस्यतः सदा । निर्ज्ञरा संवरश्चास्य सकलाशुभकर्मणां " ॥ २ ॥

#### अपि च---

" आत्मदेहांतरज्ञानजीनताल्हादिनिर्वृतः । तपसा दुःकृतं घोरं भुंजानोऽपि न खिद्यते " ॥ ३ ॥

एतच व्यवहारनयादुच्यते । कुत इत्याशंकायां पुनराचार्य एवाह सा सकु कम्मणो भवति तस्य संबंधस्तदा कथमिति । वत्स आकर्णय सकु यस्मात्सा एकदेशेन विश्ठेषठक्षणा निर्ज्ञरा कम्मणः चित्सामान्यानु-विधायिपुद्गठपरिणामरूपस्य द्व्यकमणः संबंधिनी संभवति द्व्ययोरेव संयोगपूर्वविभागसंभवात् तस्य च द्व्यकम्मणस्तदा योगिनः स्वरूप-मात्रावस्थानकाठे संबंधः प्रत्यासित्तरात्मना सह। कथं केन संयोगादिप्रका-रेण संभवति सूक्ष्मेक्षिकया समीक्ष्यस्य न कथमि संभवतीत्यर्थः । यदा सक्वात्मेव ध्यानं ध्येयं च स्यात्तदा सर्वात्मनाप्यात्मनः परद्व्याद् व्यावृत्य स्वरूपमात्रावस्थितत्वात्कथं द्व्यांतरेण संबंधः स्यात्तस्य द्विष्ठत्वात् । न चैतत्संसारिणो न संभवतीति वाच्यं । संसारतीरप्राप्तस्यायोगिनो मुक्तात्मवत्यं च ह्रस्वस्वरोच्चारणकाठं यावत्तथावस्थानसंभवात् कम्मक्षपणाभिमुखस्य कक्षणोत्कृष्टशुक्ठठेश्यासंस्कारावेशवशात्तावन्मात्रकम्मेपारतंत्रव्यवहरणात् । तथा चोक्तं परमागमे—

" सीलेसिं संपत्तो णिरुद्धणिस्सेसआसवो जीवो । कम्मरयविष्पमुक्को गयजोगो केवली होदि ॥" श्रयतां चास्यैवार्थस्य संग्रहश्लोकः ।

कटस्य कर्त्ताहमिति संबंधः स्याद् द्वयोर्द्वयोः। ध्यानं ध्येयं यदात्मैव संबंधः कीटशस्तदा ॥ २५ ॥ स्याद् भवेत् । कोसौ, संबंधः द्रव्यादिना प्रत्यासितः । कयोर्द्वयोः कथंचिद्-भिन्नयोः पदार्थयोः इति अनेन लोकप्रसिद्धेन प्रकारेण कथमिति यथाह-मिस्म । कीट्टशः, कर्त्ता निर्माता । कस्य, कटस्य वंशदलानां जलादिप्रतिवं-धाद्यर्थस्य परिणामस्य । एवं संबंधस्य द्विष्ठतां प्रदर्श्य प्रकृतेर्व्यतिरेकमाह । ध्यानिमत्यादि ध्यायते येन ध्यायति वा यस्तद्भ्यानं ध्यातिकियां प्रति करणं कर्त्तां वा । उक्तंच;—

" ध्यायते येन तद्भचानं यो ध्यायति स एव वा ।"

ध्यायत इति ध्येयं चाध्याति क्रिययाध्याप्यं । यदा यस्मिन्नात्मनः परमात्मना सहैकीकरणकाले आत्मैव चिन्मात्रमेव स्यात्तद् कीट्रशः संयोगादिप्रकारः संबंधो द्रव्यकर्मणा सहात्मनः स्यात् येन जायतेध्यात्म-योगेन कर्म्मणामाञ्च निर्ज्जरेति परमार्थतः कथ्यते । अत्राह शिष्यः—तर्हि कथं बंधस्तत्प्रतिपक्षश्च मोक्ष इति भगवन् यद्यात्मकर्मद्रव्ययोरध्यात्मयोगेन विश्लेषः क्रियते तर्हि कथं केनोपायप्रकारेण तयोविधः परस्परप्रदेशानुप्रवेश-लक्षणः संश्लेषः स्यात् । तत्पूर्वकत्वाद्विश्लेषस्य कथं च तत्प्रतिपक्षो बंध-विरोधी मोक्षः सकलकर्मविश्लेष्ठषलक्षणो जीवस्य स्यात्तस्यैवानंतरसुख-हेतुत्वेन योगिभिः प्रार्थनीयत्वात् । गुरुराह—

### बध्यते मुच्यते जीवः सममो निर्ममः कमात्। तस्मात्सर्वप्रयत्नेन निममत्वं विचितयेत्॥ २६॥

ममेत्यव्ययं ममेद्मित्यभिनिवेशार्थमव्ययानामनेकार्थत्वात् तेन सममो ममेद्मित्यभिनिवेशाविष्टो अहमस्येत्यभिनिवेशाविष्टश्चोपलक्षणत्वात् जीवः कर्मभिर्वध्यते । तथा चोक्तम्—

"न कर्मबहुठं जगन्न चलनात्मकं कर्म वा। न चापि करणानि वा न चिदाचिद्वधो बंधकृत्॥" यदैक्यमुपयोगभूसमुपरौ अतिरागादिभिः स एव किल केवलं भवति बन्धहेतुर्नृणां । तथा स एव जीवो निर्ममस्तद्विपरीतस्तैर्मुच्यत इति यथान्य संख्येन योजनार्थ कमादित्युपात्तं । उक्तं च—

" अिंचनाहिमित्यास्व त्रैलाक्याधिपतिर्भवेः । योगिगम्यं तव प्रोक्तं रहस्यं परमात्मनः ॥ " अथवा " रागी बद्माति कर्माणि वीतरागी विमुंचिति । जीवो जिनोपदेशोऽयं संक्षेपाद्यन्थमे।क्षयोः ॥ "

यस्मादेवं तस्मात्सर्वप्रयत्नेन वतायवधानेन मनोवाक्कायप्रणिधानेन वा निर्ममत्वं विचिन्तथेत् मत्तः कायादयोऽभिन्नास्तेभ्योऽहमपि तत्त्वतः नाहमेषां किमप्यास्म ममाप्येते न किंचन इत्यादि श्रुतज्ञानभावनया मुमुश्चविज्ञेषेण भावयेत् । उक्तं च—

" निर्वृत्तिं भावयेष्वाविन्नर्वृत्तिं तदभावतः । न वृत्तिर्न निवृत्तिश्च तदेव पदमन्ययं ॥ "

अथाह शिष्यः । कथं नु तदिति निर्ममत्वविचिंतनोपायप्रश्नोऽयं अथः गुरुस्तत्वांक्रियां मम विज्ञस्य का स्पृहेति यावदुपदिशति—

एकोऽहं निर्ममः ग्रुद्धो ज्ञानी योगीन्द्रगोचरः। बाह्याः संयोगजा भावा मत्तः सर्वेऽपि सर्वथा॥ २७॥

द्रव्यार्थिकनयादेकः पूर्वापरपर्यायांनुस्यूतो निर्ममो ममेदमहमस्येत्य-मिनिवेश्रान्यः शुद्धः शुद्धनयादेशाद्रव्यभावकमिनिर्मुक्तो ज्ञानी स्वपर-प्रकाशनस्वभावो योगींद्रगोचरोऽनंतपर्यायविशिष्टतया केवलिनां शुद्धोप-योगमात्रमयत्वेन श्रुतकेवलिनां च संवेचोहमात्मास्मि ये तु संयोगाद्भव्य-कर्मसंबंधाचाता मया सह संबंधं प्राप्ता भावा देहाद्योस्ते सर्वेऽपि मत्तो मत्सकाशात्सर्वथा सर्वेण द्रव्यादिप्रकारेण बाह्या भिन्नाः संति पुनर्भावक

<sup>9</sup> सावधानेन । २ परद्रव्यात् व्याघुटच । ३ निर्ममस्वसाधनं । ४ प्रथमोत्तम-देहसंचारी ।

्षवं विमुशैति संयोगात्किमिति देहादिभिः संबंधाहेहिनां किं फलं स्यादि-त्यर्थः । तत्र स्वयंमेव समाधत्तेः—

> द्रःखसंदोहभागित्वं संयोगादिह देहिनाम् । त्यज्ञाम्येनं ततः सर्वे मनोवाक्कायकर्मभिः॥ २८॥

दु:खानां संदोहः समूहस्तद्भागित्वं देहिनामिह संसारे संयोगादेहादि-संबंधाद्भवेत् । यतश्चेवं तत एनं संयोगं सर्वं निःशेषं त्यजामि । कैः किय-माणं, मनोवाकायकर्मभिर्मनोवर्गणायालम्बनैरात्मप्रदेशपरिस्पंदैस्तैरेव त्य-जामि । अयमभिप्रायो मनोवाक्कायान्त्रतिपरिस्पंदमानानात्मप्रदेशान् भा वतो निरुंद्धामि । तद्भेद्दाभेदाभ्यासमूलत्वात्सुखदुःसैकफलनिर्वृत्तिसंसूत्यो-स्तथा चोक्तं∙—

> " स्वबुद्ध्या यतु गृह्णीयात्कायवाक्चेतसां त्रयं । संसारस्तावदेतेषां तदाभ्यासेन निर्वृतिः ॥ "

पुनः स एवं विमुश्ति पुद्गुलेन किल संयोगस्तद्पेक्षामरणाद्यस्तद्-व्यथाः कथं परिह्यित इति । पुदुलेन देहात्मना मूर्त्तद्वयेण सह किल आगमे श्रूयमाणो जीवस्य संबन्धोऽस्ति तँद्पेक्षाश्च पुद्गलसंयोग निमित्त जीवस्य मरणादयो मृत्युरोगादयः संभवंति । तद्यथा मरणादयः संभवंति मरणादिसंबंधिन्यो बाधा । कथं, केन भावनाप्रकारेण मया परि-ंह्रियंते । तद्भिभवंः कथं निवार्यत इत्यर्थः । स्वयमेव समाधत्ते;---

> न मे मृत्युः कुतो भीतिर्न मे व्याधिः कुतो व्यथा। नाहं बालो न वृऽद्धोहं न युवैतानि पुद्गले ॥ २९ ॥

न मे एकोऽहमित्यादिना निश्चितात्मस्वरूपस्य मृत्युः प्राणत्यागो नास्ति । चिच्छक्तिरुक्षणभावप्राणानां कदाचिदपि त्यागाभावात् यतश्च मे मरणं नास्ति ततः कुतः कस्मात्मरणकारणात्क्रब्णसर्पादेर्भीतिर्भयं मम

१ विचारयति । २ सेवित्वं । ३ देहात्मनः । ४ संयोगापेक्षा । ५ पराभवः ।

स्यान्न कुतिश्चिद्षि विभेमीत्यर्थः । तथा व्याधिवीतादिद्रोषवैषम्यं मम्
नास्ति मूर्त्तसंबंधित्वाद्दातादीनां । यतश्चिवं ततः कस्मात् ज्वरादि विकारात् मम व्यथा स्यात्तथा बालायवस्थो नाहमिस्म ततः कथं बालायवस्थाप्रमवैः दुःखैरिभभूयेयं अहमिति सामर्थ्याद्त्र द्रष्टव्यं । तिर्हं क
मृत्युप्रभृतीनि स्युरित्याह—एतानि मृत्युव्याधिवालादीनि पुद्गले मूर्ते
देहाद्वेव संभवन्ति । मूर्त्तिधर्मत्वाद्मूर्त्ते मिये तेषां नितरामसंभवात् । भूयोऽपि भावक एव स्वयमाशंकते तर्धेतान्यासाय मुक्तानि
पश्चात्तापकारीणि भविष्यंतीति यश्चक्तनीत्या भयाद्यो मे न भवेयुस्ति एतानि
देहादिवस्तून्यासाय जन्मप्रभृत्यात्मात्मीयभावेन प्रतिपय मुक्तानीदानीं भेदभावनावष्टंभान्मया त्यक्तानि । चिराभ्यस्ताभेदसंस्कारवज्ञातपश्चात्तापकराणि किमितीमानि मयात्मीयानि त्यक्तानीत्यनुश्यकरीणि मम भविष्यंति ।
अत्र स्वयमेव प्रतिषेधमनुष्ट्यायाति त्यक्तानीत्यनुश्यकरीणि मम भविष्यंति ।

भुक्तोज्झिता मुहुर्मोहान्मया सर्वेऽपि पुद्गलाः । उच्छिष्टेष्विव तेष्वद्य मम विज्ञस्य का स्पृहा ॥ ३० ॥

मोहाद्विद्यावेशवशाद्नाद्कालं कर्मादिभावेनोपादाय सर्वे पुद्गलाःमया संसारिणा जीवेन वारं वारं पूर्वमनुभूताः पश्चाच नीरसीकृत्य त्यक्ता यतश्चेवं तत उच्छिष्टेष्विव भोजनगंधमाल्यादिषु स्वयं भुक्तवा त्यक्तेषु यथा लोकस्य तथा मे संप्रति विज्ञस्य तत्त्वज्ञानपरिणतस्य तेषु फेलैं।कल्पेषु पुद्गलेषु का स्पृहा ? न कदाचिद्यि । वत्स ! त्वया मोक्षार्थिना निर्ममत्वं विचितयिव्यं । अत्राह शिष्यः । अथ कथं ते निबध्यंत इति । अथेति प्रश्ने केन प्रकारेण पुद्गला जीवेन नियंतमुपाद्यितं इत्यर्थः । गुरुराह—

कर्म कर्मिहताबन्धि जीवो जीवहितस्पृहः। स्वस्वप्रभावभूयस्त्वे स्वार्थे को वा न वांछति॥ ३१॥

१ दुःखितो भवामि । २ करोति । ३ उच्छिष्टः । ४ निश्चित । ५ बहुतस्त्वे ।

"कत्थिव विलेओ जीवो कथिव कम्माइ हुंति बलियाइ। जीवस्स य कम्मस्स य पुट्विवरुद्धाइ वहराइ॥ '' इत्यभिधानात्पूर्वी-पार्जितं वलवत्कर्म कर्मणः स्वस्यैव हितमाबधाति जीवस्यौद्यिकादिभाव-मुद्धाव्यै नवनवकर्माधायकैत्वेन स्वसंतानं पुष्णातीत्यर्थः। तथाचोक्तं—

" जीवकुतं परिणामं निमित्तमात्रं प्रपद्य पुनरन्ये । स्वयमेव परिणमंतेऽत्र पुद्गलाः कर्मभावेन ॥ १ ॥ परिणममानस्य चिद्श्चिदात्मकैः स्वयमपि स्वकैर्भावैः । भवति हि निमित्तमात्रं पौद्गलिकं कर्म तस्यापि ॥ २ ॥

तथा जीवः कालादिलब्ध्या बलवानात्मा जीवस्य स्वस्यैव हितमनंत-सुखहेतुत्वेनोपकारकं मोक्षमाकांक्षति । अत्र दृष्टांतमाह-स्वस्वेत्यादि । निजनिजमाहात्म्यबहुतरत्वे सित स्वार्थं स्वस्योपकारकं वस्तु को न वांछिति सर्वोप्यभिल्षतीत्यर्थः । ततो विद्धि कर्माविष्टो जीवः कर्मसंचिनोतीित । यतश्चैवं ततः—

> परोपकृतिमुत्सृज्य स्वोपकारपरो भव । उपकुर्वन्परस्याज्ञो दृश्यमानस्य लोकवत् ॥ ३२ ॥

परस्य कर्मणो देहादेवी अविद्यावज्ञात् क्रियमाणमुपकारं विद्याभ्यासेन त्यक्त्वात्मानुग्रहप्रधानो भव त्वं। किंकुर्वन्सन्, उपकुर्वन् । कस्य, परस्य सर्वथा स्वस्माद्धाह्मस्य दृश्यमानस्योद्भियरनुभ्यमानस्य देहादेः। किंविशिष्टो यतस्त्वं अज्ञस्तन्त्वानभिज्ञः किंवछोकवत्। यथा लोकः परं परत्वेनाजानं-स्तस्योपकुर्वन्नपि तं तन्त्वेन ज्ञात्वा तदुपकारं त्यक्त्वा स्वोपकारपरो मवत्येवं त्वमपि भवेत्यर्थः। अथाह शिष्यः। कथं तयोविंशेष इति केनोपायेन स्वपरयोभेदो विज्ञायेत। तद्धि ज्ञातुश्च किंस्यादित्यर्थः। गुरुराहः,—

गुरूपदेशादभ्यासाँसांवित्तेः स्वपरांतरं । जानाति यः स जानाति मोक्षसौख्यं निरंतरम् ॥ ३३ ॥

९ प्रकारय । २ कर्तृत्वेन । ३ उपकारं कुर्वन् । ४ 'अभ्यासा ' इत्यपि पाठः ।

यो जानाति । किं तत्स्वपरांतरं आत्मपरयोर्भेदं यः स्वात्मानं परस्माद्भिन्नं पर्यतित्यर्थः। कृतः संवित्तर्र्वक्षणतः स्वलक्षानुभवात् । एषोपि कृतः, अभ्यासात् अभ्यासभावनातः । एषोऽपि गुरूपदेशात् धर्माचार्यस्यात्मनश्च सुदृद्ध-स्वपरविवेकज्ञानोत्पादकवाक्यात् सै तथान्यापोढस्वात्मानुभविता मोक्षसोख्यं निरंतरमविछिन्नमनुभवति । कर्मविविक्तानुभोव्यविनाभावित्वात्तस्य । तथा चोकं तत्त्वानुशासने,—

" तमेवानुभवंश्वायमैकाग्नयं परमुच्छाति । तथात्माधीनमानंदमितवाचामगोचरमू । इत्यादि ॥ "

अथ शिष्यः पृच्छति-कस्तत्र गुरुरिति तत्र मोक्षसुखानुमवाविषय। गुरुराह;—

स्वस्मिन्सद्भिलाषित्वाद्भीष्टज्ञापकत्वतः। स्वयं हितप्रयोक्तृत्वादात्मैव गुरुरात्मनः॥ ३४॥

यः खलु शिष्यः सद् । अभीक्षणं कल्याणमिलिषाति तेन जिज्ञासँय तदुपायं तं ज्ञापयति तत्र चाप्रवर्त्तमानं तं प्रवर्त्तयति स किल गुरुः प्रसिद्धः । एवं च सत्यात्मनः आत्मैव गुरुः स्यात् । कुत इत्याह—स्वयमात्मना स्वास्मिन्मोक्षसुखामिलाषिण्यात्मानि सत् प्रश्नस्तं मोक्षसुखमभीक्ष्णमिलिष्वि । मोक्षसुखं मे संपद्यतामित्याकांक्षतीत्येवं ममात् । तथामीष्टस्यात्मना जिज्ञा-स्यमानस्य मोक्षसुखोपायस्यात्मविषये ज्ञापकत्वादेष मोक्षसुखोपायो मया सेव्य इति बोधकत्वात् । तथाहि तं मोक्षसुखोपाये स्वयं स्वस्य प्रयोकतृ-त्वात् । अस्मिन्सुदुर्लमे मोक्षसुखोपाये दुरात्मन्नात्मन्स्वयमद्यापि न प्रवृत्तः इति । तत्रावर्त्तमानस्यात्मनः प्रवर्त्तकत्वात् । अथ शिष्यः साक्षेपमाह । एवं नान्योपास्तिः प्राप्नोतीति भगवञ्चक्तनीत्या परस्परगुरुत्वे निश्चिते साति

९ पुरुषः । २ परस्माद्भिन्न । ३ ज्ञातुमिष्टं । ४ अनुभवितुं बौछितस्य ॄ ९ **आ**रमानं ।

धर्माचार्यादिसेवनं प्राप्नोति मुमुश्चं। मुमुश्चणा धर्माचार्यादिः सेव्यो न भवतीति भावः । न चैवमेतदिति वाच्यमपसिद्धांतप्रसंगादिति वदंतं प्रत्याहः—

> नाज्ञो विज्ञत्वमायाति विज्ञो नाज्ञत्वमृच्छति । निमित्तमात्रमन्यस्तु गतेर्धर्मास्तिकायवत् ॥ ३५ ॥

भद्गः! अज्ञस्तत्त्वज्ञानोत्पत्त्ययोग्योऽभव्यादिविज्ञत्त्वं तत्वज्ञत्वं धर्माचा-र्याद्यपदेशसहस्रेणापि न गच्छति । तथाचोक्तं—

> " स्वामाविकं हि निष्पत्तौ कियागुणमपेक्ष्यते । न व्यापारशतेनापि शुक्रवत्पाठ्यते वकः ॥ "

तथा विज्ञस्तत्त्वज्ञानपरिणतो अज्ञत्वं तत्त्वज्ञानात्परिश्रंशमपायसहस्रे-णापि न गच्छति । तथाचोक्तं—

> " वज्रे पतत्यपि भयद्वतविश्वलोके मुक्ताध्वनि प्रशमिनो न चलंति योगात् । बोधप्रदीपहतमोहमहांधकाराः सम्यग्दशः किमुत शेषपरीषहेषु ॥ "

नन्वेवं बाह्यनिमित्तक्षेपः प्राप्तोतीत्यत्राह । अन्यः पुनर्गुरुविपक्षादिः प्रकृतार्थसमुत्पादभ्रंशयोर्निमित्तमात्रं स्यात्तत्र योग्यताया एव साक्षात्साध-कत्वात् । कस्याः को यथेत्यत्राह गतेरित्यादि । अयमर्थो यथा युगपद्धा-विगतिपरिणामोन्मुसानां भावानां स्वकीया गतिशक्तिरेव गतेः साक्षाज्ज-निका तद्दैकल्ये तस्याः केनापि कर्त्तुमशक्यत्वात् । धर्मास्तिकायस्तु गत्यु-प्रमाहकद्रव्यविशेषस्तस्याः सहकारिकारणमात्रं स्यादेवं प्रकृतेऽपि अतो व्यवहारादेव गुर्वादेः शुश्रूषा प्रतिपत्तव्या । अथाह शिष्यः । अभ्यासः कथ्यमिति । अभ्यासप्रयोगोपायपश्रोऽयं । अभ्यासः कथ्यत इति कचि-

१ प्रारब्धवस्तु । २ सामर्थ्यस्य ।

त्वाठः । तत्राभ्यासः स्यात् भूयो भूयः प्रवृत्तिलक्षणत्वेन सुप्रसिद्धत्वात्तस्य स्थाननियमादिरूपेणोपदेशः क्रियत इत्यर्थः । एवं संवित्तिरुच्यत इत्यु-त्तरपातनिकाया अपि व्याख्यानमेतत्पाठापेक्षया द्रष्टव्यं । तथा च गुरो-स्वैते वाक्ये व्याख्येये । शिष्यबोधार्थं गुरुराहः;—

### अभवचित्तविक्षेप एकांते तत्त्वसंस्थितिः। अभ्यस्येद्भियोगेन योगी तत्त्वं निजात्मनः॥ ३६॥

अभ्यस्येद्धावयेत्कोसौ, योगी संयमी। किं, तत्त्वं याथात्म्यं। कस्य, निजा-त्मनः। केन, अभियोगेन आलस्यनिद्धादिनिरासेन। कि, एकांते योग्यशून्य-गृहादौ। किंविशिष्टः सन्, अभवन्नजायमानश्चित्तस्य मनसो विक्षेपो रागादि-संक्षोमो यस्य सोऽयमित्यंभूतः सन्। किंभूतो भूत्वा, तथाभूत इत्याह। तत्त्वसं-स्थितस्तत्त्वे हेये उपादेये च गुरूपदेशान्त्रिश्चलधी यदि वा तत्त्वेन साध्ये वस्तुनि सम्यक् स्थितो यथोक्तकायोत्सर्गादिना व्यवस्थितः। अथाह शिष्यः संवित्तिरिति अभ्यासः कथमित्यनुवत्यंते नायमर्थः संयम्यते। भगवन्नुक्तल-क्षणा संवित्तिः प्रवर्तमाना केनोपायेन योगिनो विज्ञायते कथं च प्रतिक्षणं प्रकर्षमापद्यते। अत्राचार्यो विक्तः। उच्यतः इति। धीमन्नाकर्णय वर्ण्यते तिष्ठंगं तावन्मयेत्यर्थः।

### यथा यथा समायाति संवित्तौ तत्त्वमुत्तमम् । तथा तथा न रोचंते विषयाः सुलभा अपि ॥ ३७ ॥

येन येन प्रकारेण संवित्तौ विशुद्धात्मस्वरूपं सांमुख्येनागच्छति योगिनः तथा तथानायासलभ्या अपि रम्येद्रियार्था भोग्यबुद्धिं नोतपादयंति । महासुखलब्धावल्पसुलकारणानां लोकेऽध्यनादरणीयत्वदर्शनात् । तथा चोक्तं—

" शमसुखशीलितमनसामशनमपि द्वेषमेति किमु कामाः । स्थलमपि दहति झषाणां किमंग पुनरंगनंगाराः ॥ १ ॥ '' अतो विषयारुचिरेव योगिनः स्वात्मसंवित्तेर्गमिकौ तदभाव तदंभावातः प्रकृष्यमाणौयां च विषयारुचौ स्वात्मसंवित्तिः प्रकृष्यते । तद्यथा—

यथा यथा न रोचंते विषयाः सुलभा अपि।
तथा तथा समायाति संवित्तौ तत्त्वमुत्तमम् ॥ ३८॥
अत्रापि पूर्ववद्वचाख्यानं । तथा चोक्तम्—
" विरम किमपरेणाकार्यकोलाहलेन
स्वयमपि निभृतः सन्पइय षण्मासमेकं।
इदयसरसि पुंसः पुद्रलाद्धिन्नधाम्नो
ननु किमनुपलब्धिर्माति किंचोपलब्धिः ॥"

प्रकृष्यमाणायां च स्वातमसंवित्तौ यानि चिह्नानि स्युस्तान्याकर्णय। यथा— निशामयति निःशेषमिद्रजालोपमं जगत्। स्पृह्यत्यात्मलाभाय गत्वान्यत्रानुतप्यते॥ ३९॥

योगीत्यंतदीपकत्वात्सर्वत्र योऽज्यः । स्वात्मसंवित्तिरसिको ध्याता चरा-चरं बहिवेस्तुजातमवरुयोऽपेक्षणीयतया हानोपादानबुद्धिविषयत्वादिंद्रजा-छिकोपदिशितसपेहारादिपदार्थसार्थसहशं पश्यति । तथात्मलाभाय स्पृह-यति चिदानंदस्वरूपमात्मानं संवेदियतुमिच्छति । तथा अन्यत्र स्वात्मव्यति-रिक्ते यत्र कापि वस्तुनि पूर्वसंस्कारादिवशात्मनोवाक्कायैर्गत्वा व्यापृत्य अनुतप्यते स्वयमेव आः कथं मयेद्मनार्त्मीनमनुष्ठितमिति पश्चात्तापं करोति । तथा,—

इच्छत्येकांतसंवासं निर्जनं जनितादरः । निजकार्यवदाात्किचिद्यक्त्वा विस्मरति द्वृतं ॥ ४० ॥ एकांते स्वभावतो निर्जने गिरिगहनादौ संवासं गुर्वादिभिः सहावस्थान-

१ प्रकाशकर्ता । २ तस्यात्मसंवित्तेरभावाद्विषयरुवेरप्यभावः । ३ उत्कृष्टायाः अ प्रकृष्टा भवति । ५ अवलोकयति । ६ परिहरणीयत्वात् । ७ आत्मनोऽहितम् ।

मिलषित । किं विशिष्टः सन्, जनितादरा जनमनोरंजनचमरकारि मंत्रादि प्रयोगवार्त्तानिर्वृत्तौ कृतप्रयरनः । कस्मै निर्जनं जनाभावाय स्वार्थवशा- छाभालाभादि प्रश्नार्थं लोकमुपसैर्प्यंतं निषधमित्यर्थः । ध्यानाद्धि लोक-चमरकारिणः प्रत्ययाः स्युः । तथा चोक्तं,—

गुरूपदेशमासाय समभ्यस्यन्ननारतं । धारणा सौष्ठवाध्यानप्रत्ययानपि पश्यति ॥ ''

तथा स्वस्वावस्यकरणीयभोजनादिपारतं व्यात्कि चिदल्पमसमग्रं श्राव-कादिकं प्रति अहो इति अहो इदिमिति अहो इदं कुर्वन्नित्यादि भाषित्वा तत्क्षण एव विस्मरित । भगवन् किमादिस्यत इति श्रावकादौ पुच्छिति सित न किमप्युत्तरं ददाति । तथा;—

> बुवन्नापि हि न बूते गच्छन्नपि न गच्छिति । स्थिरीकृतात्मतत्त्वस्तु पश्यन्नपि न पश्यति ॥ ४१ ॥

स्थिरीकृतात्मतत्त्वो दृढप्रतीतिगोचरीकृतस्वस्वरूपो योगी संस्कारवशात्प-रोपरोधेन बुवन्नपि धर्मादिकं भाषमाणोऽपि न केवलं योगेन तिष्ठति ह्यपि-शब्दार्थः । न बूते हि न भाषत एव । तत्राभिमुख्याभावात् । उक्तं च—

> " आत्मज्ञानात्परं कार्यं न बुद्धौ धारयेचिरं। कुर्यादर्थवशात्किंचिद्धाकायाभ्यासतत्पर: ॥ '

तथा भोजनार्थे व्रजन्नपिन व्रजस्यपि । तथा सिद्धप्रतिमादिकमवलोकय-न्नपि नावलोकयत्येव । तुरेवार्थः । तथा----

किमिदं कीदृशं कस्य कस्मात्केत्यविशेषयन् । स्वदेहमपि नावैति योगी योगपरायणः ॥ ४२ ॥

इदमध्यात्ममनुभूयमानं तत्त्वं किं किंरूपं कीटशं केन सहशं कस्य स्वामिकं कस्मात्कस्य सकाशात्क कस्मिन्नस्तीत्यविशेषयन् अविकल्पयन्सन्

९ आगच्छंतं । २ श्रेष्ठरवात् । ३ आत्मश्चरियोः । ४ पराधीनतया ।

योगपरायणः समरसीभावमापन्नो योगी स्वदेहिप न चेतयित का कथा हिताहितदेहातिरिक्तवस्तुचेतनायाः । तथा चोक्तं---

" तदा च परमैकाउयाद्दहिरर्थेषु सत्स्विप । अन्यन्न किंचनाभाति स्वमेवात्मनि पश्यतः ॥ "

अत्राह शिष्यः—कथमेतदिति । भगवन् विस्मयो मे कथमेतद्वस्थांतरं संभवति । गुरुराह—धीमन्निजोधं ।

यो यत्र निवसन्नास्ते स तत्र कुरुते रार्ते । यो यत्र रमते तस्मादन्यत्र स न गच्छाति ॥ ४३ ॥

यो जनो यत्र नगरादौ स्वार्थे सिद्धशंगत्वेन बद्धनिर्वधवास्तव्यो भवन् तिष्ठति स तस्मिन्नन्यस्मान्निवृत्तचित्तत्त्वानिर्वृतित्वं लभते । यत्र यश्च तथा निर्वाति स ततोऽन्यत्र न यातीति प्रसिद्धं प्रतीतमतः प्रतीहि योगिनोऽध्यात्मं निवसतोननुभूतापूर्वानंदानुभवादन्यत्र वृत्त्यभावः स्यादिति । अन्यत्राप्रवर्त्तन्मानश्चेहक् स्यात्—

> अगच्छंस्तद्विरोषाणामनभिज्ञश्च जायते । अज्ञाततद्विरोषस्तु बद्ध्यते न विमुच्यते ॥ ४४ ॥

स्वात्मतत्त्वनिष्टोऽन्यत्र अगच्छन्नप्रवर्तमानस्तस्य स्वात्मनाऽन्यस्य देहा-द्विशेषाणां सौंद्यीसौंद्यीदिधर्माणामनाभिज्ञ आभिमुख्येनाप्रतिपैत्ता च भवति । अज्ञाततिद्विशेष: पुनस्तत्राजायमानरागद्वेषत्वात्कर्म भिनेवध्यते किं तिर्हे विशेषेण वत। यनुष्ठातुभयोऽतिरेकेणं तैमुचते । किं च

> परः परस्ततो दुःखमात्मैवात्मा ततः सुखं । अत एव महात्मानस्तिन्निमित्तं कृतोद्यमाः ॥ ४५ ॥

परो देहादिरर्थः पर एव कथंचिद्धि तस्यात्मीकर्तुमशक्यत्वात् यतश्चैवं तत-स्तस्मादात्मन्यारोप्यमाणादुःसमेव स्यात्तद्द्वारत्वाद्दुःसनिमित्तानां प्रवृत्तेः।

९ जानीहि । २ निष्पत्तिनिमित्तं । ३ स्थिति-। ४ अज्ञाता । ५ अधिकतया ।

तथा आत्मा आत्मैव स्यात् । तस्य कदाचिद्यपि देहादिरूपत्वानुपादानात् । यतश्चैवं ततस्तरमात्मुखं स्याद्दुःखनिमित्तानां तस्यौविषयत्वात् । यतश्चैवं अत एव महात्मानस्तीर्थकराद्यस्तस्मिन्निमित्तमात्मार्थं कृतोद्यमा विविहिततापानुष्ठानाभियोगौः संजाताः । अथ परद्यानुरागो दोषं द्शेयति;—

अविद्वान्पुद्गलद्भव्यं योऽभिनंदति तस्य तत् । न जातु जंतोः सामीप्यं चतुर्गतिषु मुंचति ॥ ४६ ॥

यः पुनरविद्वान् हेयोपादेयतत्त्वानभिज्ञः पुद्गलद्रव्यं देहादिकमभिनंदिति श्रद्धत्ते आत्मात्मीयभावेन प्रतिपद्यते तस्य जंतोर्जीवस्य तत्पुद्गलद्रव्यं चतसृषु नारकादिगतिषु सामीप्यं प्रत्यासित्तं संयोगसंबंधं जातु कदाचिदिप न त्यजति । अथाह शिष्यः—स्वरूपपरस्य किं भवतीति सुगमं । गुरुराह—

आत्मानुष्ठाननिष्ठस्य व्यवहारबहिःस्थितेः । जायते परमानंदः कश्चिद्योगेन योगिनः ॥ ४७ ॥

आत्मनोऽनुष्ठानं देहादेव्यीवर्त्यं स्वात्मन्येवावस्थापनं तत्परस्य व्यवहारा-त्प्रवृत्तिनिवृत्तिलक्षणाद्धहिःस्थितेः बाह्यस्य योगिनो ध्यातुर्योगेन स्वात्मध्या-नेन हेतुना कश्चित् वाचागोचरः परमोऽनन्यसंभवी आनंद उत्पद्यते । तत्कार्यमुच्यते—

> आनंदो निर्देहत्युद्धं कर्मैधनमनारतं। न चासौ खिद्यते योगी बीहर्द्वःखेष्वचेतनः॥ ४८॥

स पुनरानंद उद्धं प्रभूतं कर्मसंतितं निर्दहित । विह्निरिधने यथा । किंच असावानंदाविष्टो योगी बहिर्दुः लेषु परीषहोपसर्गक्केशेषुअचेतनोसंवेदनः स्यात्तत एव न खिद्यते न संक्रेशं याति । यस्मादेवं तस्मात्—

अविद्याभिदुरं ज्योतिः परं ज्ञानमयं महत्। त्रप्रद्यंतदेष्टद्यं तद्रष्टद्यं सुमुक्षुभिः॥ ४९॥

९ आत्मनः । २ आप्रहाः ।

तदानंदस्वभावं ज्ञानमयं स्वार्थावभासात्मकं परमुत्कृष्टमविद्याभिदुरं विश्रमच्छेदकं महत् विपुलं इंदादीनां पूज्यं वा ज्योतिः प्रष्टव्यं मुमुश्लिभिर्यु-वीदिभ्योऽनुयोक्तव्यं । तथा तदेव एष्टव्यं अभिलषणीयं तदेव च द्रष्टव्यमन् नुभवनीयं। एवं व्युत्पाद्यं विस्तरतो व्युत्पाद्य उक्तार्थतत्त्वं परमकरुणया संगृह्य तन्मनिस संस्थापयितुकामः सूरिरिद्माह । किंबहुनेति । हे सुमते किं कार्यं बहुनोक्तेन हेयोपादेयतत्त्वयोः संक्षेपेणापि प्राज्ञचेतास निवेशियितुं शक्यत्वादिभावः।

जीवोऽन्यः पुद्गलश्चान्य इत्यसौ तत्त्वसंग्रहः । यदन्यदुच्यते किंचित्सोऽस्तु तस्यैव विस्तरः ॥ ५० ॥

जीवो देहादेभिंनो देहादिश्व जीवाद्भिन्न इतीयाँनेव असौ विधीयते आत्मनस्तन्त्वस्य स्तार्थस्य संग्रहः सामस्तेन ग्रहणं निर्णयः स्यात् । यत्पुन-रितस्तन्त्वसंग्रहाद्वन्यदातिरिक्तं किंचिद्धेदप्रभेदादिक विस्तरक्रचिशिष्यापेक्षया-चार्यैक्च्यते। स तस्यैव विस्तरो व्यासो यस्तु तमिष वयमॅभिनंदाम इति भाव:।

भाचार्यः शास्त्राध्ययनस्य साक्षात्पारंपर्येण च फळं प्रतिपादयति;—

इष्टोपदेशमिति सम्यगधीत्य धीमान्
मानापमानसमतां स्वमताद्वितन्य।

मुक्तायहो विनिवसन्सजने वने वा मुक्तिश्रियं निरुपमामुपयाति भव्यः ॥ ५१ ॥

इत्यनेन प्रकारेण इष्टोपदेशं इष्टं सुखं तत्कारणत्वान्मोक्षस्तदुपाय-त्वाच स्वात्मध्यानं उपदिश्यते यथावत्प्रतिपाद्यते अनेनास्मिन्निति वा इष्टोपदेशो नाम ग्रंथस्तं सम्यग्व्यवहारनिश्चयाभ्यामधीत्य पठित्वा चिंत-यित्वा च धीमान् हिताहितपरीक्षादक्षो भव्योऽनंतज्ञानाद्याविभीवयोग्यो

१ शिष्यं २ एंडितं कृत्वा । ३ इयाप्रमाणा एव । ४ विस्तरमपि । ५ श्रह्ध्महे ।

जीवः मुक्तिश्रियमनंतज्ञानादिसंपदं निरूपमामनौपम्यां प्राप्नोति । किं कुर्वन्मुक्ताग्रहो वर्जितबहिरथाभिनिवेशः सन् सजने ग्रामादौ वने वाऽरण्ये विनिवसन् विधिपूर्वकं तिष्ठन् । किं कृत्वा, वितन्य विशेषेण विस्तार्य । कां, माने महत्त्वाधाने अपमाने च महत्त्वखंडने समतां रागद्देषयोरभावं कस्माद्धेतोः, स्वमतात् इष्टोपदेशाध्ययनचिंतनजनितादात्मज्ञानात्। उक्तंच—

" यदा मोहात्प्रजायेते रागद्वेषौ तपस्विनः । तदैव भावये स्वस्थमात्मानं साम्यतः क्षणात् ॥ इति श्रेयः ।

विनेयेंदुमुनेर्वाक्याद्भव्यानुग्रहहेतुना । इष्टेरिपदेशटीकेयं कृताशाधरधीमता ॥ १ ॥

उपशम इव मूर्तः सागरेंद्रमुनीन्द्रादजिन विनयचंद्रः सचकोरैकचंद्रः । जगद्रमृतसगभीशास्त्रसंदर्भगर्भः शुचिचिरितवरिष्णोर्यस्य धिन्वंति वाचः ॥२॥

> जयंति जगतीवंद्या श्रीमन्नेमिजिनांव्हय: । रेणवोऽपि शिरोराज्ञामारोहंति यदाश्रिताः ॥ ३ ॥

इति श्रीपूज्यपाद्स्वामिविरचितः इष्टोपदेशः समाप्तः ॥

१ प्रीणयंति ।

# श्रीमद्भद्दारक-इन्द्रनान्द-प्रणीतो निहित्स्यहरूः

----:0:

प्रणम्य त्रिगन्नाथ(निन्द्रनन्दितसंपदः। अनगारान्त्रवक्ष्यामि नीतिसारसमुख्यम् ॥ १ ॥ भरते पंचमे काले नानासंघसमाकलम्। वीरस्य शासनं जातं विचित्राः कालशक्तयः ॥ २ ॥ स्वर्ग गते विक्रमार्के भद्रवाहौ च योगिनि। प्रजाः स्वच्छन्दचारिण्यो बभूवः पापमोहिताः ॥ ३ ॥ यतीनां ब्रह्मनिष्ठानां परमार्थविदामपि । <del>र्</del>देवपराध्यवसायत्वमाविरासीदृतिक्रमम् ॥ ४ ॥ तदा सर्वोपकाराय जातिसंकरभीरुभिः। महर्द्धिकैः परं चक्रे यामाद्यभिधया कुलम् ॥ ५ ॥ तदैव यतिराजोऽपि सर्वनैमित्तिकायणीः। अर्हद्वित्रारुश्चके संघसंघटनं परम् ॥ ६ ॥ सिंहसंघो नंदिसंघः सेनसंघो महाप्रभः। देवसंघ इति स्पष्टं स्थानस्थितिविशेषतः ॥ ७ ॥ गणगच्छादयस्तेभ्यो जाताः स्वपरसौख्यदाः। न तत्र भेदः कोऽप्यस्ति प्रवज्यादिषु कर्मसु ॥ ८ ॥

१ इत्यत्र कविना स्वनामापि प्रकाशितं २ विक्रमादित्यनृपतौ ३ आत्मिनिष्ठानां ४ चित्ताभिप्रायत्वम् ।

कियत्यपि ततोऽतीते काले श्वेताम्बरोऽभवत । द्राविडो यापनीयश्च काष्टासंघश्च मानतः ॥ ९ ॥ गोपच्छिकः श्वेतवासा द्राविडो यापनीयकः। निःपिंछश्चेति पंचैते जैनाभासाः प्रकीर्त्तिताः ॥ १० ॥ स्वस्वमत्यनुसारेण सिद्धांतं व्यभिचारिणाम् । विरचय्य जिनेन्द्रस्य मार्ग ैनिर्भेदयन्ति ये ॥ १६ ॥ चतुःसंगे नरो यस्तु कुरुते भेदभावनाम् । सः सम्यग्दर्शनातीतः संसारे संचरत्यरम् ॥ १२ ॥ नाऽत्र प्रतिक्रमे भेदो न प्रायश्चित्तकर्मणि। नाचारवाचनायुक्तवाचनैस्तु विशेषतः ॥ १३ ॥ चतुःसंघसंहिताया जैनविम्बं प्रतिष्ठितम् । नमेन्नापरसंघस्य यतो न्यासविपर्ययः ॥ १४ ॥ पंचाचाररतो नित्यं मुलाचारविद्यणीः । चतुर्वर्ण्यस्य संघस्य यः स आचार्य इष्यते ॥ १५ ॥ अनेकनयसंकीर्णं शास्त्रार्थं व्याकृतिक्षमः। पंचाचाररतो ज्ञेय उपाध्यायः समाहितैः ॥ १६ ॥ सर्वद्वनद्वविनिर्भक्तो व्याख्यानादिषु कर्मस् । विरक्तो मौनवान ध्यानी साधरित्यभिधीयते ॥ १७ ॥ सर्वशास्त्रकलाभिज्ञो नानागच्छाभिवर्द्धकः । महामनाः प्रभाभावी भट्टारक इतीष्यते ॥ १८ ॥ तत्त्वार्थसूत्रव्याख्याता स्वामीति परिपठ्यते । अर्थिकयाकलापस्य कर्त्ता वा मुनिसत्तमः ॥ १९ ॥

१ अहङ्कारात् २ छेदयन्ति ।

नृतनस्याग्रशिष्यस्य क्षमाध्ययनशालिनः । मुखशुद्धचादिकं नैव यावश्च गुरुणोच्यते ॥ २० ॥ गृहस्थस्यापि शुद्धस्य जिनवेदोपजीविनः। गृहस्थाचार्यता ज्ञेया स च पूज्योऽखिलैर्जनै: ॥ २१ ॥ तदक्तैर्धर्मशास्त्रेः स्याहोकानामिष्टसंयहः । प्रतिष्ठादिषु कार्येषु नूनं तस्याधिकारिता ॥ २२ ॥ साकं विसंघेर्नयते अक्तौ पंक्तिर्नतानातिः। परस्परं चतुःसंघे पंक्तिभेदो न विद्यते ॥ २३ ॥ श्रावकं शिष्यकं चापि न गृह्णीयात्समाहित:। विसंघशिष्यभक्तानां गृहीतिनैंव विद्यते ॥ २४ ॥ परीक्ष्य दीक्षा दातच्या मिथ्याद्देष्टरथान्यथा। दत्ता दर्शनहास्याय स्वोपघाताय च क्रमात् ॥ २५ ॥ श्रमणः श्राविकादीनां निवासे निशि न स्वपेत । ैचित्ते कृताऽपि योषा यञ्चित्तविभ्रमकारिणी ॥ २६ ॥ नार्यिकाभिः समं मार्गे गन्तव्यं यतिसत्तमैः। तत्संगमात्पुराऽभूवन् यतयो दुःखभाजनम् ॥ २७ ॥ एकया योषिता सार्द्ध स्वयमेकाकिना सता। न गोष्ठी कियते नैव भुज्यते नाऽऽस्यते ऽपि वा ॥ २८ ॥ यत्र यत्रेन्द्रियक्षोभो जायते व्रतिनः परम् । तं तं देशं परित्यज्य चारित्रं रक्षयेन्मुनिः ॥ २९ ॥

<sup>9 &</sup>quot; निंचते " इति " क " पुस्तके पाठः । २ जायत इति पाठान्तरं । ३ " चित्रस्थापितयोषाऽपि चित्तविश्रमकारिणी " ति पाठान्तरम् ४ " सार्क सार्घे समं सहे " त्यमरः । ५ स्थीयते ।

आवश्यकमतिक्रम्यं न कुर्याद्परां कियाम्। गीतवाद्यादिकं नैव शृणुयाद्वागचेतसा ॥ ३० ॥ येन येन हि शास्त्रेण यथा वा विद्यया मुनेः । सम्यक्त्वसंयमादीनां हानिस्तत्सेवनां त्यजेत् ॥ ३१ ॥ आर्थिकाणां गृहस्थानां शिष्याणामल्पमेधसाम् । न वाचनीयं पुरतः सिद्धान्ताचारपुस्तकम् ॥ ३२ ॥ नाचारवाचनां योग्याः तथा स्युः श्रवणाः पराः । वन्दनां प्रति नैव स्याद्वन्दना च कदाचन ॥ ३३ ॥ महत्तराऽप्यार्यिका वै वन्दते भक्तिभविता। अद्य दीक्षितमप्याञ्ज यतिनं शान्तमानसम् ॥ ३४ ॥ कर्मक्षयः समाध्यादिः श्रमणानां नतात्मनाम् । धर्मवृद्धिर्गृहस्थस्य व्रतिनः शुद्धचेतसः॥ ३५ ॥ मिथ्यादृष्टेः सुवर्णस्य धर्मवृद्धिरुदाहृता । किरातान् म्लेच्छकान् धर्मलाभेन परितोषयेत् ॥ ३६ ॥ सम्यग्दर्शनशुद्धस्य मातंगस्य वदेनमुनिः । पापक्षय इति स्पष्टं न तस्याऽस्त्यपरो विधिः ॥ ३७ ॥ गायकस्य तेलारस्य नीचकर्मोपजीविनः । मारिकस्य विहिंगस्य वेश्यायास्तैलिकस्य च ॥ ३८ ॥ दीनस्य सृतिकायाश्च छिपकस्य विशेषतः। मद्यविक्रयिणो मद्यपानसंसर्गिणश्च न ॥ ३९ ॥ कियते भोजनं गेहे यतिना भोकुमिच्छना। एवमादिकमप्यन्यज्ञिन्तनीयं स्वचेतसा ॥ ४०॥

<sup>ः 🤋</sup> उत्हंघ्या । २ अल्पबुद्धीनाम् । 🤚 नायकस्येति पाठान्तरं । ४ नीचिविशेषस्य 😥

मध्याह्ने द्वःखितान् दीनान् भोजनादिभिराद्रात् । अनुगृह्णन्यतिः संघपूजनीयो भवेत्सदा ॥ ४१ ॥ वरं स्वहस्तेन कृतः पाको नान्यत्र दुईशाम्। मन्दिरे भोजनं यस्मात्सर्वसावद्यसंगमः ॥ ४२ ॥ पिच्छेन मृद्धनाऽऽलिख्य वपुर्धर्माद्विशेन्मुनिः । छायां तथैव घर्म च भूमिभेदेपि चान्वहम् ॥ ४३ ॥ गृहरोधे पशूनां च बंधनेऽन्नप्रशोषणे । सावद्यकर्मण्यन्यस्मिन् वर्त्तमाने च मन्दिरे ॥ ४४ ॥ न विशेद्धोजनं कर्त्तुं प्रविश्य च तदंगणे । मुहुर्न वीक्षयेदातून सतोच्छासेषु संमतः ॥ ४५ ॥ व्याध्यार्त्त योगिनं वीक्ष्य नोपेक्षेत कदाचन । स्वकीयं परकीयं च विदर्शनमथाऽपि च ॥ ४६ ॥ ज्ञानचारित्रहीनोऽपि जैनः पात्रायतेतराम् । ज्ञानचारित्रयुक्तोऽपि न मिथ्यादृक्कदाचन ॥ ४७ ॥ तस्मै दृश्नं प्रदृातव्यं यः सन्मार्गे प्रवर्त्तते । पाखंडिभ्यो दुद्दानं दाता मिध्यात्ववर्द्धकः ॥ ४८ ॥ जीर्ण जिनगृहं विंबं पुस्तकं च सुदर्शनम् । उद्धार्य स्थापनं पूर्वपुण्यतो कैभ्यमुच्यते ॥ ४९ ॥ शयानं व्ययमनसं मलाक्तं नियकर्मकम् । न वंदते यति साधुर्धर्मध्यानपरं नमेत् ॥ ५० ॥

<sup>9 &</sup>quot; च सुदर्शनं " इत्यस्य स्थाने " श्राद्धमेव च " इति " क " पुस्तके पाठः । १ " लम्य " मित्यस्य स्थाने " अधिक " मिति " क " पुस्तके पाठः ।

निर्प्रन्थानां नमोऽस्तु स्यादार्थिकाणां च वंदना । श्रावकस्योत्तमस्योज्ञैरिंच्छाकारोऽभिधीयते ॥ ५१ ॥ भोजने गैमनेऽन्यत्र कार्ये वा यत्र कुत्रचित्। पूर्वाचार्यमतं नूनं प्रमाणं जिनशासने ॥ ५२ ॥ पूर्वाचार्यमतिक्रम्य यः कुर्यात् किंचिद्प्यसौ । मिथ्यादृष्टिरिति ज्ञेयो न वंद्यश्च महात्माभिः॥ ५३॥ एकाकिना न गन्तव्यं यतिना सद्वितीयकः। विहरन् धर्ममाप्तोति नैकाकी तु कदाचन ॥ ५४ ॥ आत्मना पँचमः श्रेयान् चतुर्भिस्त्रिभिरेव च। समं गच्छन्यतिर्गच्छेद्रमनीयं न चापरः॥ ५५ ॥ मकारित्रतयातीतं मणिमंत्रादिसाधनम् । कुर्यात्तेन समं सिद्धमसिद्धवदुदाहृतम् ॥ ५६ ॥ राजोपासकसाधूनां मरणे यहणादिके। पर्वण्यपि न वाच्यः स्यात् सिद्धान्तो मुनिपुङ्गवैः ॥ ५७ ॥ नैर्यन्थ्यं रक्षयेद्धीमान् शीलवस्त्रसमावृतः। न वस्त्रं गृह्यते क्वापि प्राणत्यागेऽपि योगिना ॥ ५७ ॥ भूपतिर्वा श्रावको वा मुनेः किं कर्त्तुमीश्वरः। यस्य चित्तं सदा शुद्धं बुद्धात्मव्यवसायकम् ॥ ५९ ॥ अद्य वा शतकेऽतीते वर्षाणां चापि गच्छतु । वपुरेतन्न पंथानं त्यजन्ति सुधियो जनाः ॥ ६० ॥

१ स्वेच्छ्या " जयं जिनेन्द्र " " जुहारु " इत्यादि । २ " नमने " इति " क " पुस्तके पाठः । ३ " पंचम " इत्यस्य स्थाने सप्तभिरिति " स्व " पुस्तके पाठः । ४ " गच्छगणनीय " इति पाठान्तरं ।

वसतौ यत्र पंचाक्षो मृतो रुधिरमेव च। पतितं तत्र नो कल्प्यं प्रतिक्रमणमंजसा ॥ ६१ ॥ सिद्धान्तवाचनेनैव पट्टे तिष्ठेहिगम्बरः। चतुरंगुलमानस्तु शस्यते वन्दनास्वपि ॥ ६२ ॥ भूशुद्धचादिसमायुक्ते क्षेत्रे सूत्रादिवाचनम्। कुर्वन्यतिः परां काष्टां मरणे लेभते परम् ॥ ६३ ॥ सूत्रपाठं प्रदोषादिवर्ज्यं कुर्यात्समाहितः। अन्यथा न समाप्तोति फलं चारु पठचापि ॥ ६४ ॥ सिद्धान्ताचारपुस्तानि न वाच्यानि विनाँ विधिम् । प्रायश्चित्तं च दातव्यं यथाशास्त्रं पैरीक्षितम् ॥ ६५ ॥ गणाधीशात्रमेद्धीमान् ग्रुरुभक्तचा चाविशेषतः। वन्दनां प्रति द्याञ्च वंदनां दीक्षितेष्वपि ॥ ६६ 🕸 श्रीभद्रवाहुः श्रीचन्द्रो जिनचन्द्रो महामातिः। गृधिपच्छगुरुः श्रीमान् लोहाचार्यो जितेन्द्रियः ॥ ६७ 🗈 एलाचार्यः पूज्यपादः सिंहनन्दी महाकविः। जिनसेनो वीरसेनो गुणनन्दी महातपाः ॥ ६८ ॥ समन्तभद्रः श्रीकुंभः शिवकोटिः शिवंकरः। ्रिशवायनो विष्णुसेनो गुणभद्रो गुणाधिकः ॥ ६९ ॥ अकलंको महापाज्ञः सोमदेवो विदांवरः। प्रभाचन्द्रो नेमिचन्द्र इत्यादिमुनिसत्तमैः ॥ ७० ॥

पंचेन्द्रियः २ लभतेतरां इति " ख " पुस्तके पाठः ३ " विदं " इति "ख " पुस्तके पाठः ४ " परीक्ष्य तं " इति " ख"पुस्तके पाठः ५ " महायतिः "इति " ख " पुस्तके पाठः ५ " महायतिः "इति " ख " पुस्तके पाठः "

यच्छास्त्रं रचितं नूनं तदेवाऽऽदेयमन्यकैः। विसंध्ये रचितं नैव प्रमाणं साध्वपि स्फुटम् ॥ ७१ ॥ पूर्वाचार्यवचः श्रीमत्सर्वज्ञवचनोपमम्। तज्जानन्ननगारोऽत्र पूज्यः स्याद्खिलैर्जनैः ॥ ७२ ॥ विसंघ्यैः सममध्यात्मप्रायश्चित्तविधिकियाः । सिद्धान्ताचारभावाश्च नाऽऽलोच्या यतिना सदा ॥ ७३ ॥ द्रव्यक्तिंगं समास्थाय भावक्तिंगी भवेद्यतिः। विना तेन न पूज्यः स्यान्नानात्रतघरोऽपि सन् ॥ ७४ ॥ अचेलत्वं शिरः कूर्चलोचोऽधः केशधारणम् । निराभरणताऽछिन्नदेहता पिच्छधारणम् ॥ ७५ ॥ द्रव्यक्तिगमदो ज्ञेयं भावक्तिगस्य कारणम्। तद्ध्यात्मकृतं स्पष्टं न नेत्रविषयं यतः ॥ ७६ ॥ मुद्रा सर्वत्र मान्या स्यान्निर्मुद्रो नैव मन्यते। राजमुद्राधरात्यंतहीनवच्छास्त्रनिर्णयः ॥ ७७ ॥ स्थावरं देहभेदेन व्रतभेदेन लिंगिनम्। उभयोभिन्नालिंगत्वान्नार्चयेन्नाभिवन्दयेत् ॥ ७८ ॥ येन येन हि कृत्येन धर्मवृद्धिः प्रजायते । तत्तत्कुर्वन्मुनिर्मान्यो भवेदत्र न संशयः ॥ ७९ ॥ आगते स्वागतं कुर्याद्गच्छन्तं न निवारयेत् । तिष्ठन्तं कै।रयेद्धिक्षामेष धर्मः सनातनः ॥ ८० ॥ पिच्छपुस्तकपट्टादीन याचियत्वा परस्परम्। ग्रहणं न विना याश्वामेष धर्मः सनातनः ॥ ८१ ॥

१ ''व्रतभंगेनेति'' ''क'' पुस्तके पाठः । २ भ्रामयेदिति ''क'' पुस्तके पाठः ।

गुरून्विलोक्य सहसा समुत्थानं तथा नतिः। अनुकूलप्रवृत्तिश्च सर्वधर्मशिरोमणिः ॥ ८२ ॥ गुरुणा दीयमानानि वस्तुनि वहुभावतः। पाणिद्वयेन संग्रह्य पुनर्प्यभिवन्द्येत् ॥ ८३ ॥ दीक्षादाताऽध्यापयितां कृताचार्यादिवाचनः । दोषच्छेदी कूँतांतार्थो गुरुरित्यभिधीयते ॥ ८४ ॥ यो यो गुणाधिको मूलगणगच्छाद्यलंकृतः। स सर्वोप्यच्यते जैनैर्गुरुरित्युज्झितस्मयैः । ८५ ॥ क्वंचित्कालानुसारेण सूरिईव्यमुपाहरेत्। संघपुस्तकवृद्धचर्थमयाचितमथात्यकम् ॥ ८६ ॥ पार्श्वस्थवृत्तितां नैवालंबेताऽऽलंबनोज्झितः। न दैन्यं दर्शयेलोके प्राणत्यागेऽपि चात्मनः ॥ ८७ ॥ क्षत्कार्स्य मलिनाङ्गत्वं यतेर्भूषणमंजसा । न तेन लज्जते योगी पवित्रतरमानसः॥ ८८॥ मनः शुद्धं भवेद्यस्य सः शुद्ध इति भाष्यते । विना तेन कृतस्नानोऽप्यंगी नैव विशुद्ध्यति ॥ ८९ ॥ कार्याकार्यविचारज्ञः सर्वभाषाविशारदः। सर्वशास्त्रार्थवित्साधुर्धर्मस्य प्रतिपादकः ॥ ९० ॥ सगुणो निर्गुणो वाऽपि श्रावको मान्यते सदा। नाऽवज्ञा कियते तस्य तन्मुला धर्मवर्त्तना ॥ ९१ ॥ विसंघभक्ता भक्तचा चेदानं यच्छन्ति योगिने। भाण्डभाजनशुद्धिश्चेन्न निषेघोऽस्ति कश्चन ॥ ९२ ॥

९ " समुत्थाय नतानितः " इति " ख " पुस्तके पाठः । २ नमस्कुर्यात् ३ कृतसंन्यासिवधानः । ४ अयं श्लोकः "ख" पुस्तके नास्ति । ५ पठचत इति याठान्तरम् ।

मांडभाजनशुद्धोऽपि पाखंडी यो विनिन्दकः। यतेस्तत्र न भोक्तव्यं तद्त्रं पापमुच्यते ॥ ९३ ॥ न योषितः स्पृशेद्योगी काष्ट्रचित्रकृता अपि । ार्के पुनः स्पर्शनं तासां यासां स्मरणमापदे ॥ ९४ ॥ पंचचेलविनिर्मुका यैन्थमुक्ता मताः सताम् । न ते सुवर्णरूप्यादि स्पृशन्ति गुरुसंयमाः ॥ ९५ ॥ मुखशुद्धि न कुँर्वन्ति नोप।विश्य च भोजनम् । संघेन सह कुर्वन्ति नापेक्षन्ते च किंचन ॥ ९६ ॥ चित्रस्थामपि संस्पृश्य योषितं नैव भुंजते । तस्मिन्नहिन भुक्तं चेत् षष्ठे स्यात्पापनाशनम् ॥ ९७ ॥ पाखंडा यत्र संजाता जिह्वोपस्थादिदंडिताः। <sup>४</sup>ते सर्वे पापिनस्तस्माद्रह्मचर्यं घरेद्यतिः ॥ ९८ ॥ संघापकारिणं मूढं संघवाद्यं प्रकल्पयेत् । अहिद्धांगुलिवासः सर्वनाशाय जायते ॥ ९९ ॥ सम्यग्दर्शनशुद्धानां तपसाऽल्पेन जायते । कर्मक्षयस्ततो नूनं तदेव प्रतिपालयेत् ॥ १०० ॥ सम्यक्त्वमूळं सर्वं स्याज्ज्ञानचारित्रमेव वा । विना तेनाऽपरे नैव कुर्यातां मोक्षसाधनम् ॥ १०१ ॥ प्रतिक्रमादिवेलायां यदि प्राप्येत तत्त्वतः। चतुर्द्स्यप्टमी वा वै तदा सैव प्रशस्यते ॥ १०२ ॥

<sup>9 &</sup>quot;क" पुस्तके भांडमुक्ता इति पाठः २ "क" पुस्तके गृह्णंताति पाठः ३ "क" "ख" पुस्तकयोः "घष्टं "इति पाठः परन्त्वत्र "घष्टं "इति युज्यते ४ "ते सर्वेंऽप्यनघं तस्मात् "इति "क" पुस्तके पाठः । ५ " ख" पुस्तके "वासः "इति स्थाने पुंस इति पाठः - अत्र "वा "शब्दो इवार्थे।

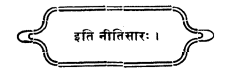
यद्यद्वहुतरं तत्तत्सर्वत्र बलवद्यथा। तैथा चतुर्दशीमुख्यतिथीनामपि सङ्गमः ॥ १०३ ॥ अधिका तिथिरादिष्टा धर्मकार्येषु सत्तमा । आदिमध्यान्तभेदेन राक्तितश्चापि हीयते ॥ १०४ ॥ जिनजन्मादिकाः सर्वाः क्रिया मासतिथिप्रमाः । नक्षत्रयोगकरणं न प्रधानं यतश्रलम् ॥ १०५॥ घटीचतुष्ट्ये रात्रेः कुर्यात्पूर्वाह्ववन्दनाम् । मध्याह्नस्याऽपि नियमो नाडीद्वयमुदाह्वतम् ॥ १०६ ॥ अपराह्मे तु नाडीनां चतुष्टयसमाहितः। नक्षत्रदर्शनान्मुंचेत्सामायिकपरिग्रहम् ॥ १०७ ॥ या किया कियते यत्र तिथौ सा तत्र सम्मता। अनागते ह्यतीते च तस्मिन्नाडीद्वयं मतं ॥ १८८॥ सिद्धान्ते वाच्यमाने स्याद्यदि मेघस्य गर्ज्जनम् । विद्युतो दर्शनं चापि तदांडनध्ययनं मतम् ॥ १०९ ॥ भानोद्दयतो नाडीषट्टं स्वाध्यायगोचरः। ततो मुनिः प्रवर्त्तेत योग्यक्तत्येषु नित्यशः ॥ ११० ॥ मनागृहेशितो मार्गे नित्यनैमित्तिकात्मसु । क्रियासु विस्तरो ज्ञेयः पूर्वाचार्यमतात्ततः ॥ १११ ॥ तीर्थेशां सर्वभावानां मतं केनाऽनुबुद्धचते । तैनमन्त्राना नरो यान्ति शक्रनन्दितसम्पदः ॥ ११२ ॥

<sup>9 &</sup>quot; तथा तत्ति तिथिर्मुख्या बहूनामिष संगमे " इति " ख " पुस्तके पाठः । २ " क " पुस्तके " तदा नाहस्तदी डयते " इति पाठः । ३ " तन्मन्वाना न हीयन्ते शकनिदत्तसम्पदः " इति " ख " पुस्तके पाठः ।

#### स्रग्धरावृत्तम्

माद्यन्त्रत्यर्थिवादिद्विरद्पदुघटाटोपकोपापनोदा वाणी यस्याऽभिरामा मृगपतिपदवीं गाहते देवमान्या ।

सः श्रीमानिन्द्रनन्दी जगति विजयतां भूरि भावानुभावी देवज्ञः कुन्दकुन्दप्रभुपद्विनयः स्वागमाचारचंचुः ॥११३॥ इति श्रीभट्टारक इन्द्रनिन्दप्रणीतः श्रीनीतिसारः समाप्तिं पफाण।



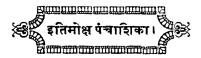
## मोक्ष-पंचाशिका।

ज्ञानदर्शनचारित्रतपसां संहतिश्च या। सम्यक्तपदोपसंसृष्टा मोक्षमार्गः प्रकीर्तितः ॥ १ ॥ गुणपर्ययतादात्म्यविशिष्टस्यैव धर्मिणः। वैशिष्टचयुक्तं ग्रहणं ज्ञानं साकारमुच्यते ॥ २ ॥ मुख्यत्वे धर्ममात्रस्य गौणत्वे धर्मिणस्तथा। अनाकारं दर्शनं तत्कीर्तितं मुनिपङ्गवैः ॥ ३ ॥ संशयश्च विपर्यासोऽनध्यासश्च भवेत्रिधा । दोबस्तेन विनिर्मुक्तं ज्ञानं सम्यक्प्रचक्षते ॥ ४ ॥ अनवस्थितकोटीनामेकत्र परिकल्पनाम् । शक्ति वा रजतं किं वेत्येवं संशीतिलक्षणम् ॥ ५ ॥ विरुद्धकोटिसंस्पर्शा व्यवसायो विपर्ययः। शुक्तौ रजतबुद्धिः सा विपर्यासो भ्रमोऽपि च ॥६॥ विशिष्टस्य विशेषाणामस्य च स्वेन वेदनम् । गच्छतस्त्रणसंस्पर्श इवानध्यास इष्यते ॥ ७ ॥ गुणपर्ययतादात्म्यविशिष्टं द्रव्यमुच्यते। उपत्तिव्ययनैयत्यं पर्यायास्तस्य शाश्वताः ॥ ८ ॥ भूतं चाऽपि भविष्यं च भवतीति विनिश्चितम्। यद्तीतं विनष्टं तदागाम्युत्पाद्रक्षणम् ॥ ९ ॥ वर्त्तमानं धुवं प्रोक्तमेवं द्रव्येषु पर्ययाः। उत्पद्यंते विलीयंते तरंगा इव पाथसि ॥ १० ॥ उत्पादव्ययनैयत्यं नैतत्कालस्य कल्पना । यतः स वर्त्तनारूपोऽवस्थान्तरनिवंधनम् ॥ ११ ॥ पूर्वक्षणादुत्तरत्र भिन्नावस्थां करोति सः। तेनारूपिषु झुद्धेषु न तस्य गतिरिष्यते ॥ १२ ॥

स्वयं सिद्धं मतं द्रव्यं गुणास्तत्सहवर्त्तिनः । तत्राव्यावर्त्तकाः केचित्केचिद्वचावृत्तिहेतवे ॥ १३ ॥ अतिव्यातिस्तथाऽव्यातिरसंभव इति त्रिधा। दोषस्तेन विनिर्मुक्तो गुणो व्यावर्तकः स्मृतः ॥ १४ ॥ अलक्ष्ये वर्त्तनां प्राहुरातिव्याप्तिं बुधा यथा। गुण आत्मन्यरूपित्वमाकाशादिषु दृश्यते ॥ १५ ॥ लक्ष्येकदेशवर्त्तित्वमव्यातिः कीर्तिता बुधैः। यथा जीवस्य देहत्वमसिद्धं परमात्मनि ॥ १६ ॥ लक्ष्ये त्वनुपपन्नत्वमसंभव इतीरितः। यथा वर्णादियुक्तत्वमसिद्धं सर्वथात्मनि ॥ १७ ॥ प्तहोषत्रयातीतं हि व्यावृत्त्यैकलक्षणम् । भवेद्वपयोगो जीवस्य मूर्त्तत्वं पुद्गलस्य वा ॥ १८॥ क्रमवृत्तास्तु पर्याया अवस्थाभेद एव ते। केचिद्रव्याश्रयाः केचिद्गणनिष्ठा इति द्विधा ॥ १९ ॥ नरामरादयो जन्तौ स्कंधदेशादयो परे। उभयोर्ज्ञानवर्णाद्या द्विधैवं पर्यया मताः ॥ २० ॥ शुद्धाशुद्धा इमे प्रोक्ताः सिद्धाः संसारिणस्तथा । केवलं वाथ मत्यादि कीर्तितं मुनिपुंगवैः ॥ २१ ॥ स्वान्यभेदाद द्विधा वा ते निजावरणकर्मणां। क्षयोपशमसंभूता क्षयाद्वा द्युतिरात्मनः॥ २२ ॥ केवलिपञ्चया तस्या जघन्योंऽशस्तु पर्य्ययः । तदानंत्येन निष्पन्ना सा द्यतिर्निजपर्य्ययाः ॥ २३ ॥ षट्स्थानपतिताश्चाद्याः केवलं तु क्षयोद्भवम् । तेन तत्पर्ययास्तुल्याः सदावस्थितरूपिणः ॥ २४ ॥ क्षयोपशमवैचित्रयं ज्ञेयवैचित्र्यमेव वा । जीवस्य परपर्यायाः षट्टस्थानपतिता अमी ॥ २५ ॥

द्रव्यस्य वा गुणस्याथ जघन्यांशेऽपि कल्पिते । अंशा अनन्ता अगुरुलघवः किल पर्ययाः ॥ २६ ॥ गुरवो लघवो वर्णा वाग्विलासे व्यवस्थिताः। व्यवहारमतिकान्तास्तस्यावाच्यास्ततश्च ते ॥ २७ ॥ गुरूतकृष्टं जघन्यं तु लघु स्यादातम्यबाहुलम् । व्यवहारस्तयोस्तस्या गोचरः पर्यया इमे ॥ २८ ॥ आपेक्षिकं गुरुत्वं वा लघुत्वं चाप्यपेक्षया । द्रव्यं तु निरपेक्षं स्यात्तस्मात्ततो हगुच्यते ॥ २९ ॥ तदसाधारणो भाव आत्मत्वं यद्वदात्मनः । अगुरुलघुपर्यायः कीर्त्यते वस्तुवास्तवं ॥ ३० ॥ अनाद्यनन्ता अगुरुलघचो द्रव्यपर्ययाः। अनादिसान्तं भव्यत्वं सिद्धत्वं साद्यनन्तकम् ॥ ३१ ॥ नारकप्रमुखा भावाः सादिसान्ताः प्रकीर्तिताः। एवं चतुर्विधत्वं स्यात्पर्ययाणां किलात्मनः ॥ ३२ ॥ धर्माधमौ नभो जीवः पुद्रलोद्धा प्रकीर्तितः । द्रव्यषट्टीमदं स्वीयैः पृथम्धर्मैः समन्वितम् ॥ ३३ ॥ उपग्रहो गतिस्थित्योरवगाहश्च चेतना । वर्णाद्या वर्त्तनैतानि लक्षणान्याह तत्त्ववित् ॥ ३४ ॥ आत्मा चिदेको मूर्त्तश्च कृत्स्नः पूर्णी गुणैर्निजैः। सहस्रांशुरिवात्मानं परं चाऽपि प्रकाशते ॥ ३५ ॥ सम्यग्दृष्टिस्तु तत्त्वार्थश्रद्धानं परिकीत्तितम् । श्रद्धावतोप्यानिर्वाच्यमात्मानुभवजं सुखम् ॥ ३६ ॥ जीवे जीवार्पितो बन्धः परिणामविकारकृत् । आश्रवादात्मनोशुद्धपरिणामात्प्रजायते ॥ ३७ ॥ इति बुध्द्वास्रवं रुध्द्वा कुरु संवरमुत्तमम्। जहीहि पूर्वकर्माणि तपसा निर्वृतिं व्रज ॥ ३८ ॥

तत्पदं तु परामर्शादात्मसाध्यानि सूचयेत्। तद्साधारणो धर्मस्त्वशब्देन प्रकीर्तितः ॥ ३९ ॥ सर्वेषामेव भावानां स्वात्मार्थः प्राय एव हि । तं विना सर्ववस्तुनां स्वरूपस्याविनिश्चयात् ॥ ४० ॥ रसवत्यां यथा भोज्यं व्यर्थं स्याङ्गोजकं विना । एवं वस्तुनि सर्वाणि मुधा चेतनमन्तरा ॥ ४१ ॥ तस्य व्यामोहसंशीतिविपर्यासविवर्जिता । इत्थमेव प्रतीतिर्या श्रद्धा सा कीर्त्तिता बुधैः ॥ ४२ ॥ एवं श्रद्धावतो जन्तो भेकस्येवेन्द्रवीक्षणे । आत्मानुभवविस्फूर्तादानन्दो दुर्शनं मतम् ॥ ४३ ॥ तत्रानवरताभ्यासश्चारित्रं निश्चयात्मकम्। कर्मोपचयहेतूनां निग्रहो व्यवहारतः ॥ ४४ ॥ निराकुलत्वजं सौख्यं स्वयमेवावतिष्ठतः। यदात्मनैव संवेद्यं चारित्रं निश्चयात्मकम् ॥ ४५ ॥ अगोचरं तद्वचसामक्षसौंख्यातिरेकभाक्र । न भयं न स्पृहा यत्र चारित्रं निश्चयात्मकम् ॥ ४६ ॥ आत्मनो निर्विकारस्य कृतकृत्यत्वधीश्च या । उत्साहो वीर्यमिति तत्कीर्त्तितं मुनिपुंगवैः ॥ ४७ ॥ तस्माद्वीर्यसमुद्रेकादिच्छारोधस्तपो विद्वः । बाह्यं वाक्कायसंभूतमान्तरं मानसं स्मृतं ॥ ४८ ॥ एतच्चतृष्ट्यं मार्गः समुदाये विनिश्चितः। तमाराध्य गतास्तूर्णं निर्वृतिं मुनिसत्तमाः ॥ ४९ ॥ सम्यग्विचन्तयेद्यस्तु मोक्षपंचाशिकामिमाम् । अभ्यस्यन्नात्मनो रूपं विकारभयो निवर्त्तते ॥ ५० ॥



### श्चतावतारः ।

सर्वनाकीन्द्रवन्दितकल्याणपरंपरं देवं। प्रणिपत्य वर्धमानं श्रुतस्य वक्ष्येऽहमवतारम् ॥ १ ॥ यद्यप्यनाद्यनिधनं श्रुतं तथाऽप्यत्र तन्निभेन मया। कालाश्रयेण तस्योत्पत्तिंविनाशौ प्रवक्ष्येते ॥ २ ॥ भरतेऽस्मिन्नवसर्पिण्युत्सर्पिण्याह्वयौ प्रवर्त्तते । कालौ सदाऽपि जीवोत्सेधायुर्न्हासवृद्धिकरौ ॥ ३ ॥ एकैकस्य पृथादशकोटीकोटयः प्रमाणमुद्दिष्टम् । वाध्युपमानावेतौ समाश्रितौ भवति कल्प इति ॥ ४ ॥ तत्रावसर्पिणीयं प्रवर्तमाना भवेत्समाऽस्याश्च । कालविभागाः प्रोक्ताः षडेव कालप्रभेद्ज्ञैः॥ ५ ॥ सुषमसुषमाह्वयाद्या सुषमाऽन्या सुषमदःषमेत्यपरा । दुष्षमसुषमान्या दुष्षमाऽतिपूर्वा पराऽस्यैव ॥ ६ ॥ तत्र क्रमाञ्चतस्रस्तिस्रो द्वे सागरोपमाख्यानाम्। कोटीकोटचस्तिसृणामाद्यानां भवति परिमाणम् ॥ ७ ॥ कोटीकोटीवर्षसहस्रैरेतैश्रतुर्दशभिक्रना। त्रिगुणैरम्भोधीनां परिमाणं भवति तुर्यायाः ॥ ८ ॥ एकोत्तरविंशत्या वर्षसहस्रैर्मिता समोपान्त्या। तावद्भिरेव कलिता वर्षसहस्रैः समा षष्टी ॥ ९ ॥ धनुषां षट्चत्वारि द्वे च सहस्रे शतानि पश्चैव । हस्ताः सप्तारितः षट्कालिकमानतोत्सेधः ॥ १०॥ पल्यानि त्रीणि द्वे तथैककं वर्षपूर्वकोटी च। विशच्छतं च विशतिरब्दानां तन्त्रणामायुः ॥ ११ ॥

तत्राद्ययोर्व्यतीते समये सम्पूर्णयोस्तृतीयायाः। पल्योपमाष्टमांशन्यूनायाः कुलधरा ये स्युः ॥ १२ ॥ तेषामाद्यो नाम्ना प्रतिश्रुतिः सन्मतिर्द्वितीयः स्यात् । क्षेमङ्करस्तृतीयः क्षेमन्धरसञ्ज्ञतस्तुर्यः ॥ १३ ॥ सीमङ्करस्तथाऽन्यः सीमन्धरसाह्वयो विमलवाहः। चक्षुष्माँश्च यशस्वानभिचन्द्रश्चन्द्राभनामा च ॥ १४ ॥ मरुदेवनामधेयः प्रसेनजिन्नाभिराजनामाऽन्त्यः। हामाधिक्काराननुशासति निजतेजसः स्खिलितान् ॥ १५॥ हाकारं पञ्च ततो हामाकारं च पञ्च पञ्चान्ये। हामाधिक्कारान्कथयन्ति तनोर्दण्डनं भरतः॥ १६ ॥ रवितारालोकेभ्यस्त्रयो हुणामपनयन्ति भयमाढ्याः। दीपविचोदनमर्यादाऽऽवृतिवाहादिरोहमतः ॥ १७ ॥ कथयन्ति तु चत्वारः सुतेक्षणाद्गीतिमपहरत्यन्यः। नामकृतिं शशधरमभि शिशुकेलिं प्रकुरुतेऽन्यः ॥ १८ ॥ जीवति सुतैः सहान्यो जलतरणं गर्भमलविशुद्धि च। नालनिकर्तनमपि च त्रयोऽपि परे व्यपदिशन्ति रुणाम् १९ अथ नाभिराजनृपतेर्मरुदेव्यां व्यजनि नन्दनो वृषभः। तीर्थकृतामाद्योऽसौ प्रवर्त्य भरते भृशं तीर्थम् ॥ २० ॥ निर्वाणमवाप ततः पश्चाश्रहक्षकोटिमितवार्द्धिः। यावद्विच्छिन्नतया समागतं तत् श्रुतं सकलम् ॥ २१ ॥ जातस्ततोऽजितजिनः शिष्येभ्यः सोऽपि सम्यग्रु५दिश्य । तत् श्रुतमखिलं प्रापन्निर्वाणमनुत्तरं तद्वत् ॥ २२ ॥ एवमजितादिचन्द्रप्रभान्ततीर्थेशिनामातिकान्ता । सागरकोटीनां त्रिंशक्रमाहशभिरथ नवभिः॥ २३॥

लक्षेस्तथा नवत्या नवभिश्च सहस्रकैः शतैर्नवभिः। शम्भवमुख्यात् श्रुतमापन्नमत्या च पुष्पदन्तान्तात् ॥२४॥ अथ पुष्पदन्ततीर्थे नववारिधिकोटिगणनया कलिते। पत्योपमतुर्याशे शेषे तत् श्रुतमवाप विच्छेदम् ॥ २५ ॥ पत्यचतुर्भागमिते काले तीर्थे ततः समुत्पन्नः। शीतलजिनः स पुनराविष्कृतवास्तत् श्रुतविशेषम् ॥ २६॥ शीतलतीर्थे सागरशतेन षट्षष्ठिलक्षमितवर्षैः। षड्विंशत्या वर्षसहस्रेन्यूंनैकवार्द्धिकोटिमिते ॥ २७ ॥ पत्यार्धमात्रकाले शेषे तत्पुनरजन्यविच्छिन्नम् । मितवति गतवति काले ततोऽभवत्तीर्थक्वच्छ्रेयान् ॥ २८ ॥ श्रेयस्तीर्थऽपि चतुष्पश्चाश्चत्सागरोपमप्रमिते । पल्यत्रिचतुर्भागे शेषे तत्पुनरवापान्तम् ॥ २९ ॥ पल्यत्रिचतुर्भागप्रमिते काले गते ततो जातः। श्रीवासुपूज्यभगवान् सोऽप्याविष्कृत्य तन्मुक्तः ॥ ३० ॥ एवं वसुपूज्यात्मजविमलजिनानन्तधर्मतीर्थेषु । त्रिंशन्नवकचतुष्कं त्रिपल्यपादोनितत्रिकैर्यार्धीनाम् ॥३१॥ प्रमितेषु पत्यपत्यत्रिपादपत्यार्भपत्यपत्यांशे । होषे होषं तत् श्रुतमनुक्रमादाप विच्छेदम् ॥ ३२ ॥ अथ धर्मतीर्थसन्तानान्तरकालस्य सत्यपर्यन्ते । उत्पद्य शान्तिनाथस्तत्प्रकटीकृत्य मुक्तिमगात् ॥ ३३॥ शान्त्यादिपार्श्वपश्चिमतीर्थकराणां च तीर्थसन्ताने। पत्यार्धवर्षकोटीसहस्रोनितपत्यपादाभ्याम् ॥ ३४ ॥ कोटिसहस्रेण चतुःपश्चाराद्वणितरातसहस्रेण। ष इभिश्च शतसहस्रेर्लक्षाभिः पश्चभिश्च तथा ॥ ३५ ॥

ज्यधिकाशीतिसहस्रेर्युतार्धाष्टमशतेश्च पञ्चाशत्। सहितशतद्वितयेन च वर्षाणां सम्मिते क्रमशः॥ ३६ ॥ चतुरमलवोधसम्पत्प्रगल्भमतियतिजनैरविच्छिन्नैः । न क्वचिद्प्यवच्छेदमापत्तत् श्रुतमुदात्तार्थम् ॥ ३७ ॥ अजिताद्यास्तीर्थकरा वृषभादिजिनेन्द्रतीर्थकालस्य । अन्तर्वर्त्यायुष्का जाता इत्यत्र विज्ञेयाः ॥ ३८ ॥ अथ पार्श्वनाथतीर्थस्यान्ते श्रीवर्धमाननामाऽभूत् । प्रियकारिण्यां सिद्धार्थभूपतेरन्त्यतीर्थकरः ॥ ३९ ॥ त्रिंशद्वर्षेषु कुमार एव विगतेष्वसौ प्रवत्राज । द्वादशभिर्वर्षाभिः प्रापद्वै केवलं तपः कुर्वन् ॥ ४० ॥ उदिते केवलबोधे धनदः शकाज्ञया चकार सभाम्। समवसृतिन(मधेयां तस्य स्याद्खिललोकगुरो: ॥ ४१ ॥ सुरनरमुनिवृन्दारकवृन्देष्वपि समुद्तिषु तीर्थकृतः । षट्षष्टिरहानि न निर्जगाम दिव्यध्वनिस्तस्य ॥ ४२ ॥ दिव्यध्वनेरनिर्गमकारणमवगम्य गणधराभावम् । आनेतुमगात्तमतः सुत्रामा गौतमग्रामम् ॥ ४३ ॥ तत्र स गत्वा ब्राह्मणशालायामिन्द्रभूतिनामानम् । छात्रशतपञ्चकेभ्यो व्याख्यानं विद्घतं विप्रम् ॥ ४४ ॥ गौतमगोत्रं विद्यामदगर्वितमखिलवेदवेदाङ्ग-। प्रतिबुद्धतत्त्वमवलोक्य कवलिकाछात्रवेषेण ॥ ४५ ॥ तद्याख्यानं शुण्वन्नेकोद्देशे द्विजनमशालायाः। स्थित्वा ततो भवद्भिः प्रतिबुद्धं तत्त्वामिति तस्य ॥ ४६ ॥ छात्रेभ्यः प्रतिपादनसमयेऽसौ नासिकाग्रभङ्गेन । मुद्धरप्यरुचि प्रकटीकुर्वन्नुपलक्षितश्छात्रैः ॥ ४७ ॥

तेऽपि ततस्तचेष्टितमीहशमावेदयन् स्वकीयगुरोः। सोऽपि ततो द्विजमुख्यस्तमपूर्व छात्रमित्यवदत् ॥ ४८ ॥ शास्त्राणि करतलामलकायन्तेऽस्माकमिह समस्तानि। अपरेऽपि वादिने।ऽस्माज्जायन्ते नष्टदुष्टमदाः॥ ४९॥ तत्केन हेतुना तद्व्याख्यानं नैव रोचते तुभ्यम्। कथयेति ततस्तस्मै प्रतिवचनमुवाच सोऽपीत्थम् ॥ ५० ॥ यदि सर्वशास्त्रतत्त्वं जानन्ति भवन्त एव तद्गुष्याः। आर्यायाः कथयन्त्वर्थमिति पठति तत्काव्यम् ॥ ५१ ॥ पद्मद्रव्यनवपदार्थत्रिकालपश्चास्तिकायषद्कायान् । विद्वुषां वरः स एव हि यो जानाति प्रमाणनयैः ॥ ५२ ॥ श्चत्वा तेनेत्युदितामश्चतपूर्वामतीव विषमार्थाम् । आर्यामिमां ततोऽस्याः सोऽर्थमजानन्निति तमूचे ॥ ५३ ॥ कस्य च्छात्रस्तावत्त्वं कथयेत्याह सोऽपि भट्टाईत्। श्रीवर्धमानभद्वारकस्य जगतीगुरोइछात्रः ॥ ५४ ॥ सिद्धार्थनन्दनस्य छात्रस्त्वं चेन्महेन्द्रजालविदः। देवागमं जनस्य प्रतिद्रीयतो वियन्मार्गे ॥ ५५ ॥ तत्तेनैव विवादं सार्ध प्रकरोामि किं त्वया कार्यम्। त्वत्तो जयापजययोर्भमैव विद्वत्सु लघुता स्यात् ॥ ५६ ॥ एहि व्रजाव इत्यभिधाय पुरोधाय गौतमः शकम्। समवसृतिं भ्रातृभ्यामायाद्वायुवन्हिभूतिभ्याम् ॥ ५७ ॥ हृष्ट्रा मानस्तम्भं विगलितमानोदयो द्विजन्माऽऽसीत्। भातृभ्यां सह जिनपतिमवलोक्य परीत्य तं भक्त्या ॥५८॥ नत्वा नत्वा त्यक्त्वाऽशेषपरिग्रहमन।ग्रहो दीक्षाम् । आदायाग्रिमगणभृद्धभूव सतर्द्धिसम्पन्नः ॥ ५९ ॥

अथ भगवान् किंजीवोस्ति नास्ति वा किंगुणः कियान्कीदृक् इत्यादिषडयुतप्रमितं तद्गणेट्पश्चपर्यन्ते ॥ ६० ॥ जीवोऽस्त्यनादिनिधनः शुभाशुभविभेदकर्मणां कर्ता । सद्सत्कर्मफलानां भोक्ता स्वोपात्ततनुमात्रः ॥ ६१ ॥ उपसंहरणविर्सपणधर्मज्ञानादिभिर्गुणैर्युक्तः । धौद्योत्पत्तिद्ययलक्षणः स्वसंवद्नयाद्यः ॥ ६२ ॥ नोकर्मकर्मपुद्गलमनादिरूपात्तकर्मसम्बन्धात्। गृह्मन् मुञ्जन् भ्राम्यन् भवे भवे तत्क्षयान्मुक्तः ॥ ६३ ॥ इत्याद्यनेकभेदेस्तथा स जीवादिवस्तुसद्भावम् । दिव्यध्वनिना स्फुटमिन्द्रभूतये सन्मतिरवोचत् ॥६४॥ श्रावणबहुलप्रतिपद्युदितेऽर्के रौद्रनामनि मुहूर्ते । अभिजिद्गते शशांके तीर्थीत्पत्तिर्बभूव ग्ररोः ॥ ६५ ॥ तेनेन्द्रभूतिगणिना तद्दिव्यवचोऽवबुध्य तत्त्वेन । ग्रन्थोऽङ्गपूर्वनाम्ना प्रतिरचितो युगपदपराह्ने ॥ ६६ ॥ प्रतिपादितं ततस्तत् श्रुतं समस्तं महात्मना तेन । प्रथितात्मीयसधर्मणे सुधर्माभिधानाय ॥ ६७ ॥ सोऽपि प्रतिपादितवान् जम्बूनाम्ने सधर्मणे स्वस्य । तेभ्यस्ततो गणिभ्योऽन्यैरपि तद्धीतं मुनिवृषभैः ॥ ६८ ॥ सन्मतिजिनस्ततोऽसावासन्नविम्रक्तिभव्यसस्यानाम् । परमानन्दं जनयन् धर्मामृतवृष्टिसेकेन ॥ ६९ ॥ त्रिंशतमिह वर्षाणां विहृत्य बहुजनपदान् जगत्पूज्यः। सरसिजवनपरिकलिते पावापुरवहिरुद्याने ॥ ७० ॥ वत्सरचतुष्टयेऽर्द्धत्रिमास्हीने चतुर्थकालस्य । दोषे कार्तिककृष्णचतुर्दस्यां निर्वृतिमवाप ॥ ७१ ॥

भगवत्परिनिर्वाणक्षण एवावाप केवलं गणभृत्। गौतमनामा सोऽपि द्वादशभिर्वत्सरैर्मुक्तः ॥ ७२ ॥ निर्याणक्षण एवासावापत्केवलं सुधर्ममुनिः। द्वादशवर्षाणि विह्वत्य सोऽपि मुर्क्ति परामाप ॥ ७३ ॥ जम्बूनामाऽपि ततस्तन्निर्वृतिसमय एव कैवल्यम् । प्राप्पाष्टत्रिंशतामिह समा विह्वत्याप निर्वाणम् ॥ ७४ ॥ एते त्रयोऽपि मुनयोऽनुबद्धकेवलविभूतयोऽमीषाम् । केवलदिवाकरोऽस्मिन्नस्तमवाप व्यतिक्रान्ते ॥ ७५ ॥ जम्बूनामा मुक्तिं प्राप यदासौ तथैव विष्णुमुनिः। पूर्वाङ्गभेदभिन्नाशेषश्चतपारगो जातः ॥ ७६ ॥ एवमनुबद्धसकलश्रुतसागरपारगामिनोऽत्रासन् । नन्यपराजितगोवर्धनाह्यया भद्रबाहुश्च ॥ ७७ ॥ एषां पश्चानामपि काले वर्षशतसम्मितेऽतीते। द्शपूर्वविदोऽभूवँस्तत एकादश महात्मानः ॥ ७८ ॥ तेषामाद्यो नाम्ना विशाखदत्तस्ततः क्रमेणासन् । प्रोष्ठिलनामा क्षत्रियसंज्ञो जयनागसेनसिद्धार्थाः ॥ ७९ ॥ धृतिषेणविजयसेनौ च बुद्धिमान्गङ्गधर्मनामानौ। एतेषां वर्षशतं ज्यशीतियुतमजनि युगसंख्या ॥ ८० ॥ नक्षत्रो जयपालः पाण्डुर्द्धमसेनकंसनामानौ । एते पञ्चापि ततो बभूबुरेकादशाङ्गधराः ॥ ८१ ॥ विंशत्यधिकं वर्षशतद्वयमेषां बभूव युगसंख्या। आचाराङ्गधराश्चत्वारस्तत उद्भवन् क्रमशः॥ ८२॥ प्रथमस्तेषु सुभद्रोऽभयभद्रोऽन्याऽपरोऽपि जयबाहुः। लोहार्योऽन्त्यश्चैतेऽष्टादशवर्षयुगसंख्या ॥ ८३ ॥

विनयधरः श्रीदत्तः शिवदत्तोऽन्योऽर्हद्दत्तनामैते । आरातीया यतयस्ततोऽभवन्नङ्गपूर्वदेशधराः ॥ ८४ ॥ सर्वागपूर्वदेशैकदेशवित्पूर्वदेशमध्यगते । श्रीपुण्ड्रवर्धनपुरे मुनिरजनि ततोऽर्हद्वल्याख्यः ॥ ८५ ॥ सं च तत्प्रसारणाधारणाविशुद्धातिसत्क्रियोद्युक्तः। अष्टांगनिमित्तज्ञः संघानुग्रहनिग्रहसमर्थः ॥ ८६ ॥ आस्त संवत्सरपञ्चकावसाने युगप्रतिक्रमणम् । कुर्वन्योजनशतमात्रवर्तिमुनिजनसमाजस्य ॥ ८७ ॥ अथ सोन्यऽदा युगान्ते कुर्वन् भगवान्युगप्रतिक्रमणम्। मुनिजनवृन्दमपृच्छित्किं सर्वेऽप्यागता यतयः ॥ ८८ ॥ तेऽप्यूचुर्भगवन्वयमात्मात्मीयेन सकलसंघेन । सममागतास्ततस्तद्वचः समाकर्ण्य सोऽपि गणी ॥ ८९ ॥ काले कलावमुष्मिन्नितः प्रभृत्यत्र जैनधर्मोऽयम् । गणपक्षपातभेदैः स्थास्यति नोदासभावेन ॥ ९० ॥ इति सिबन्त्य गुहायाः समागता ये यतीश्वरास्तेषु । काँश्चि'त्रंद्य'भिधानान् काँश्चि'द्वीरा'त्वयानकरोत् ॥ ९१ ॥ प्रथितादशोकवाटात्समागता ये मुनीश्वरास्तेषु । काँश्चि'द्पराजिता'ख्यान्काँश्चि'द्वा'ह्वयानकरोत् ॥ ९२ ॥ पश्चस्तूप्यनिवासादुपागता येऽनगारिणस्तेषु । काँश्चि'त्सेना'भिख्यान्काँश्चि'द्भद्गा'भिधानकरोत् ॥ ९३॥ ये शाल्मलीमहाद्वममूलाद्यतयोऽभ्युपागतास्तेषु । काँश्चिद् 'गुणधर'संज्ञान्काँश्चिद्'गुप्ता'ह्वयानकरोत् ॥ ९४ ॥ ये खण्डकेसरद्रममूलान्मुनयः समागतास्तेषु । काँश्चि तिसहा भिख्यान्काँश्चि चन्द्रा ह्यानकरोत् ॥ ९५ ॥

#### उक्तं च---

आयातौ नन्दिवरिौ प्रकटिगिरिगुहावासतोऽशोकवाटा-देवाश्चान्योऽपरादिर्जित इति यतिपौ सेनभद्राह्वयौ च । पश्चस्तूप्यात्सगुतौ गुणधरवृषभः शाल्मलीवृक्षमूला-न्निर्यातौ सिंहचन्द्रौ प्रथितगुणगणौ केसरात्खण्ड<mark>पूर्वात् ९६</mark> अन्ये जगुर्ग्रहाया विनिर्गता 'नन्दिनो' महात्मानः । 'देवा'श्चाशोकवनात्पच्चस्तूप्यास्ततः 'सेनः' ॥ ९७ ॥ विपुलतरशाल्मलीद्वममूलगतावासवासिनो 'वीराः' । 'भद्रा'श्च खण्डकेसरतरुमूळानेवासिनो जाताः ॥ ९८ ॥ गुहायां वासितो ज्येष्ठो द्वितीयोऽशोकवाटिकात् । निर्यातौ 'नन्दि''देवा'भिधानावाद्यावनुक्रमात् ॥ ९९ ॥ पश्चस्तूप्यास्तु 'सेना'नां 'वीरा'णां शाल्मलीद्रुमः । खण्डकेसरनामा च 'भद्रः' 'सिंहो'ऽस्य सम्मतः ॥ १०० ॥ एवं तस्यार्हद्वलेर्मुनिजनसङ्गप्रवर्तकस्यासन् । बिनययजना मुनीन्द्राः पश्रकुलाचारतोपास्याः ॥१०१॥ तस्यानंतरमनगारपुङ्गचो माघनन्दिनामाऽभूत । सोऽप्यङ्गपूर्वदेशं प्राकाश्य समाधिना दिवं यातः॥१०२॥ देशे ततः सुराष्ट्रे गिरिनगरपुरान्तिकोर्जयन्तगिरौ। चंद्रगुहाविनिवासी महातपाः परममुनिमुख्यः ॥१०३॥ अम्रायणीयपूर्वस्थितपंचमवस्तुगतचतुर्थमहा-। कर्मप्राभृतकज्ञः सूरिर्धरसेननामाऽभूत् ॥ १०४ ॥ सोऽपि निजायुष्यान्तं विज्ञायास्माभिरलमधीतमिवृम्। शास्त्रं त्युच्छेदमवाप्स्यतीति सश्चिन्त्य निपुणमतिः ॥ ६०५॥

देशेन्द्रदेशनामनि वेणाकतटीपुरे महामहिमा । समुद्तिमुनीन् प्रति ब्रह्मचारिणा प्रापयल्लेखम् ॥ १०६ ॥ आदाय लेखपत्रं तेऽप्यथ तद्बह्मचारिणो हस्तात्। प्रविमुच्य बन्धनं वाचयाम्बभूबुस्तदा महात्भानः ॥१०७॥ स्वस्ति श्रीमत इत्यूर्जयन्ततटनिकटचन्द्रगुहा-वासाद्धरसेनगणा वेणाकतटसमुदितयतीन् ॥ १०८ ॥ अभिवन्द्य कार्यमेवं निगद्त्यस्माकमायुरविशष्टम् । स्वल्पं तस्मादस्मच्छुतस्य शास्त्रस्य द्युच्छित्तिः ॥ १०९ ॥ न स्याद्यथा तथा द्वौ यतीश्वरौ ग्रहणधारणसमर्थौ । निशितप्रज्ञौ यूयं प्रस्थापयतेति लेखार्थम् ॥ ११० ॥ सम्यगवधार्य तैरपि तथाविधौ द्वौ मुनी समन्विष्य। प्रहितौ तावपि गत्वा चापतुररमूर्जयन्तगिरिम् ॥ १११ ॥ आगमनिद्दने च तयोः पुरैव घरसेनसूरिरपि रात्रौ । निजपादयोः पतन्तौ धवलवृषावैक्षत स्वप्ने ॥ ११२ ॥ तत्स्वप्रेक्षणमात्राज्ञयत् श्रीदेवतेति समुपलपन्। उद्तिष्ठद्तः प्रातः समागतावैक्षत मुनी द्वौ ॥ ११३ ॥ प्राघृणिकोचितविधि तयोर्विधायादरात्ततस्ताभ्याम् । विश्राम्य त्रीन्दिवसान् निवेदितागमनहेतुभ्याम् ॥ ११४ ॥ सुपरीक्षा हृ निर्वर्तिकरीति सन्चिन्त्य दत्तवान सूरिः। साधियतुं विद्ये द्वे हीनाधिकवर्णसंयुक्ते ॥ ११५ ॥ श्रीमन्नेमिजिनेश्वरीसद्धिशिलायां विधानतो विद्या-संसाधनं विद्धतोस्तयोश्च पुरतः स्थिते देव्यौ ॥ ११६ ॥ इीनाक्षरविद्यासाधकस्य देव्येकलोचनाग्रेऽस्थात्। अधिकाक्षरविद्यासाधकस्य सा दन्तुरा तस्थौ॥ ११७॥

दृष्ट्वा ताविति देव्यौ न देवतानां स्वभाव एष इति। प्रविचिन्त्य ततो विद्यामंत्रव्याकरणविधिनैव ॥ ११८ ॥ प्रस्तार्य न्युनाधिकवर्णक्षेपापचयविधानेन। पुनरपि पुरतश्च तयोर्देव्यो ते दिव्यरूपेण ॥ ११९ ॥ केयूरहारनृपुरकटककटीसूत्रभासुरशरीरे । अग्रे स्थित्वा वद्तां किं करणीयं प्रवद्तेति ॥ १२० ॥ तावप्यूचतुरेतन्नास्माकं कार्यमस्ति तत्किमपि। ऐहिकपारत्रिकयोर्भवतीभ्यां सिध्यति यदत्र परम्॥ १२१ 🜬 किन्तु गुरुनियोगादावाभ्यां विहितमेतदिति वचनम् । श्रुत्वा तयोरभीष्टं ते जग्मतुः स्वास्पदं देव्यौ ॥ १२२ ॥ विद्यासाधनमेवं विधाय तोषात्ततो गुरोः पार्श्वम् । गत्वा तौ निजवृत्तान्तमवद्तां तद्यथावृत्तम् ॥ १२३ ॥ सोऽप्यतियोग्याविति सश्चिन्त्य ततः सुप्रशस्तातिथिवेला-॥ नक्षत्रेषु तयोर्व्याख्यातुं प्रारब्धवान् ग्रन्थम् ॥ १२४ ॥ ताभ्यामप्यध्ययनं कुर्वाणाभ्यामपास्ततनद्राभ्याम् । परममविलङ्घयभ्यां ग्रुरुविनयं ज्ञानविनयं च ॥ १२५ ॥ दिवसेषु कियत्स्वापि गतेष्वथाषाढमासि सितपक्षे। एकाद्स्यां च तिथौ यन्थसमाप्तिः कृता विधिना ॥१२६।। तदिन एवैकस्य द्विजपंक्ति विषमितामपास्य सुरै:। कृत्वा कुन्दोपामितां नाम कृतं पुष्पदन्त इति ॥ १२७ ॥ अपरोऽपि तुर्यनादेर्जयघोषेर्गन्धमात्यधूपाद्यैः । भूतपातिरेष इत्याहूतो भूतेर्महं कृत्वा ॥ १२८ ॥ स्वासन्नमृतिं ज्ञात्वा मा भूत्संक्लेशमेतयोरस्मिन्। इति गुरुणा सिश्चन्त्य द्वितीयदिवसे ततस्तेन ॥ १२९ 🕸

प्रियहितवचनैरमुष्य ताबुभावेव कुरीश्वरं प्रहितौ । तावपि नवभिद्विसौर्गत्वा तत्पत्तनमवाप्य ॥ १३० ॥ योगं प्रगृह्य तत्राषाढे मास्यसितपक्षपश्चम्याम् । वर्षाकालं कृत्वा विहरन्तौ दक्षिणाभिमुखं ॥ १३१ ॥ जग्मतुरथ करहाटे तयोः स यः पुष्पद्न्तनाममुनिः। जिनपालिताभिधानं हृष्ट्वाऽसौ भागिनेयं स्वम् ॥ १३२ ॥ दृत्वा दीक्षां तस्मै तेन समं देशमेत्य वनवासम्। तस्थौ भूतबालरपि मधुरायां द्रविडदेशेऽस्थात् ॥ १३३ ॥ अथ पुष्पदन्तमुनिरप्यध्यापयितुं स्वभागिनेयं तम् । कर्मप्राकृतिपाभृतमुपसंहार्येव षद्भिरिह खण्डै:॥ १३४॥ वांच्छन् गुणजीवादिकविंशतिविधसूत्रसत्प्ररूपणया । युक्तं जीवस्थानाद्यधिकारं व्यरचयत्सम्यक् ॥ १३५ ॥ सूत्राणि तानि रातमध्याप्य ततो भूतवालिगुरोः पार्श्वम् । तद्भिप्रायं ज्ञातुं प्रस्थापयद्गमदेषोऽपि ॥ १३६ ॥ तेन ततः परिपठितां भूतविलः सत्प्रह्मपणां श्रुत्वा । षट्खण्डागमरचनाभिप्रायं पुष्पद्न्तगुरोः ॥ १३७ ॥ विज्ञायाल्पायुष्यानल्पमतीन्मानवान् प्रतीत्य ततः । द्रव्यप्ररूपणाद्यधिकारः खण्डपञ्चकस्यान्वक् ॥ १३८ ॥ सूत्राणि षट्सहस्रयन्थान्यथ पूर्वसूत्रसाहितानि । प्रविरच्य महाबन्धाह्वयं ततः षष्ठकं खण्डम् ॥ १३९ ॥ त्रिंशत्सहस्रसृत्रग्रन्थं व्यरचयदसौ महात्मा । तेषां पञ्चानामपि खण्डानां शृणुत नामानि ॥ १४० ॥ आद्यं जीवस्थानं भ्रष्टकबन्धाह्नयं द्वितीयमतः । बन्धस्वामित्वं भाववेदनावर्गणाखण्डे ॥ १४१ ॥

एवं षट्खण्डागमरचनां प्रविधाय भूतवल्यार्यः। आरोप्यासद्भावस्थापनया पुस्तकेषु ततः ॥ १४२ ॥ ज्येष्ठसितपक्षपश्चम्यां चातुर्वण्येसंघसमवेतः। तत्पुस्तकोपकरणैर्व्यधात् कियापूर्वकं पूजाम् ॥ १४३ ॥ श्रुतपश्रमीति तेन प्रख्यातिं तिथिरियं परामाप । अद्यापि येन तस्यां श्रुतपूजां कुर्वते जैनाः ॥ १४४ ॥ जिनपालितं ततस्तं भूतविलः पुष्पदन्तगुरुपार्श्वम् । षट्खण्डान्यप्यध्यगमयत्तत्पुस्तकसमेतम् ॥ १४५ ॥ अथ पुष्पदन्तगुरूरपि जिनपालितहस्तसंस्थितमुदीक्ष्य । षद्खण्डागमपुस्तकमहो मया चिंतितं कार्यम् ॥ १४६ ॥ सम्पन्नमिति समस्तांगोत्पन्नमहाश्रुतानुरागभरः। चातुर्वण्वसुसंघान्वितो विहितवान् क्रियाकमं ॥ १४७ ॥ गन्धाक्षतमाल्याम्बरवितानघण्टाध्वजादिभिः प्राग्वत् । श्रुतपञ्चम्यामकरोत्सिद्धान्तसुपुस्तकमहेज्याम् ॥ १४८ ॥ एवं षट्खण्डागमसूत्रोत्पत्ति प्ररूप्य पुनरधुना। कथयामि कषायप्राभृतस्य सत्सूत्रसम्भूतिम् ॥ १४९ ॥ ज्ञानप्रवादसंज्ञकपश्चमपूर्वस्थद्शमवस्तुतृतीय-। प्रायोदोषप्राभृतकज्ञोऽभूद् गुणधरमुनीन्द्रः ॥ १५० ॥ गुणधरधरसेनान्वयगुर्वोः पूर्वापरक्रमोऽस्माभिः। न ज्ञायते तदन्वयकथकागममुनिजनाभावात् ॥ १५१ ॥ अथ गुणघरमुनिनाथः सकषायप्राभृतान्वयं तत्प्रायो-। दोषप्राभृतकापरसंज्ञां साम्प्रतिकशक्तिमपेक्ष्य ॥ १५२ ॥ व्यिकाशीत्या युक्तं शतं च मूलसूत्रगाथानाम् । विवरणगाथानां च ज्यधिकं पज्जाशतमकार्षीत् ॥१५३॥ एवं गाथासूत्राणि पञ्चद्शमहाधिकाराणि। प्रविरच्य व्याचरूयौ स नागहस्त्यार्थमंक्षुभ्याम् ॥ १५४ ॥ पार्श्वे तयोर्द्रयोरप्यधीत्य स्त्राणि तानि यतिवृषभः । यतिवृषभनामधेयो बभूव शास्त्रार्थनिपुणमतिः ॥ १५५ ॥ तेन ततो यतिपतिना तद्गाथावृत्तिसूत्ररूपेण । रचितानि षट्सहस्रग्रन्थान्यथ चूर्णिस्त्राणि ॥ १५६ ॥ तस्यान्ते पुनरुचारणादिकाचार्यसंज्ञकेन ततः । सूत्राणि तानि सम्यगधीत्य यन्थार्थरूपेण ॥ १५७॥ द्वादशगुणितसहस्रयन्थान्युच्चारणारूयसूत्राणि । रचितानि वृत्तिरूपेण तेन तच्चूर्णिसूत्राणाम् ॥ १५८ ॥ गाथाचूर्ण्युचारणसूत्रैरुपसंहतं कषायाख्य ।। प्राभृतमेवं गुणधरयातिवृषभोच्चारणाचार्यैः ॥ १५९ ॥ एवं द्विविधो द्रव्यभावपुस्तकगतः समागच्छन् । गुरुपरिपाट्या ज्ञातः सिद्धान्तः कुण्डकुन्दपुरे ॥ १६० ॥ श्रीपद्मनिन्द्मनिना सोऽपि द्वाद्शसहस्रपरिणामः । य्रन्थपरिकर्मकर्जा षटखण्डाद्यात्रिखण्डस्य ॥ १६१ ॥ काले ततः कियत्यपि गते पुनः शामकुण्डसंज्ञेन । आचार्येण ज्ञात्वा द्विभेदमप्यागमः कात्स्न्यीत् ॥ १६२ ॥ द्वादशगुणितसहस्रं ग्रन्थं सिद्धान्तयोरुभयोः। षष्ठेन विना खण्डेन पृथुमहाबन्धतंज्ञेन ॥ १६३ ॥ प्राकृतसंस्कृतकर्णाटभाषया पद्धतिः परा रचिता । तस्मादारात्पुनरिप काले गतवति कियत्यपि च ॥ १६४ ॥ अथ तुम्बुलूरनामाऽचार्योऽभूत्तुम्बुलूरसद्यामे । षष्ठेन विना खण्डेन सोऽपि सिद्धान्तयोरुभयोः ॥ १६५ ॥ चतुरिकाशीतिसहस्रयन्थरचनया युक्ताम् । कर्णाटभाषयाऽकृत महतीं चूडामणिं व्याख्याम् ॥ १६६ ॥ सप्त सहस्रयन्थां षष्टस्य च पश्चिकां पुनरकार्षीत । कालान्तरे ततः पुनरासन्ध्यां पलिर (?) तार्किकाकीं अपूत्॥ श्रीमान् समन्तभद्रस्वामीत्यथ सोऽप्यधीत्य तं द्विविधम् । सिद्धान्तमतः षद्रखण्डागमगतखण्डपश्रकस्य पुनः ॥१६८॥ अष्टौ चत्वारिशत्सहस्रसद्ग्रन्थरचनया युक्ताम् । विरचितवानतिसुन्दरमृदुसंस्कृतभाषया टीकाम् ॥ १६९ ॥ विलिखन् द्वितीयसिद्धान्तस्य व्याख्यां सधर्मणा स्वेन । द्रव्यादिशुद्धिकरणप्रयत्नाविरहात्प्रति।नीषिद्धम् ॥ १७० ॥ एवं व्याख्यानक्रममवाप्तवान् परमगुरूपरम्परया । आगच्छन् सिद्धान्तो द्विविघोऽप्यतिनिशितबुद्धिभ्याम्१७१ शुभरविनन्दिमुनिभ्यां भीमरथिक्रुष्णमेखयोः सरितोः। मध्यमविषये रमणीयोत्कालिकायामसामीप्यम् ॥ १७२ ॥ विख्यातमगणवङ्घीद्यामेऽथ विशेषरूपेण । श्चत्वा तयोश्च पार्श्वे तमशेषं बप्पदेवगुरुः ॥ १७३ ॥ अपनीय महाबन्धं षट्खण्डाच्छेषपञ्चखण्डे तु । व्याख्याप्रज्ञाप्तें च षष्टं खण्डं च तत संक्षिप्य ॥ १७४ ॥ षण्णां खण्डानामिति निष्पन्नानां तथा कषायाख्यः। प्राभृतकस्य च षष्ठिसहस्रग्रन्थप्रमाणयुताम् ॥ १७५ ॥ व्यालिखत्प्राकृतभाषारूपां सम्यक्पुरातनव्याख्याम् । अष्टसहस्रयन्थां व्याख्यां पश्चाधिकां महाबन्धे ॥ १७६ ॥ काले गते कियत्यपि ततः पुनश्चित्रकूटपुरवासी । श्रीमानेलाचार्यो बभुव सिद्धान्ततत्त्वज्ञः ॥ १७७ ॥

तस्य समीपे सकलं सिद्धान्तमधीत्य वीरसेनगुरुः। उपरितमनिबन्धनाद्यधिकारानष्ट च लिलेख ॥ १७८ ॥ आगत्य चित्रकृटात्ततः स भगवान्गुरोरनुज्ञानात् । वाटयामे चात्राऽऽनतेन्द्रकृतजिनगृहे स्थित्वा ॥ १७९ ॥ व्याख्याप्रज्ञतिमवाप्य पूर्वषद्खण्डतस्ततस्तास्मन् । उपरितमबन्धनाद्यधिकारैरष्टादशविकल्पैः ॥ १८० ॥ सत्कर्मनामधेयं षष्ठं रूण्डं विधाय संक्षिप्य। इति षण्णां खण्डानां ग्रन्थसहस्रीद्विसप्तत्या ॥ १८१ ॥ प्राकृतसंस्कृतभाषामिश्रां टीकां विलिख्य धवलाख्याम् । जयधवलां च कषायप्राभृतके चतसृणां विभक्तीनाम् १८२ विंशतिसहस्रसद्गन्थरचनया संयुतां विरच्य दिवम् । यातस्ततः पुनस्तच्छिष्यो जयसेनगुरुनामा ॥ १८३ ॥ तच्छेषं चत्वारिंशता सहस्रैः समापितवान् । जलघवलैवं षष्टिसहस्रयन्थोऽभवद्रीका ॥ १८४ ॥ एवं श्रुतावतारो निरूपितः श्रीन्द्रनिर्यतिपतिना । श्रुतपञ्चम्यामृषिभिद्यीरुवेयो भद्यलोकेभ्यः ॥ १८५ ॥ यिकंचिदत्र लिखितं समयविरुद्धं मयाऽल्पबोधेन। अपनीय तदागमतत्त्ववेदिनः शोधयन्तुचैः ॥ १८६ ॥ श्लोकद्वयेन वृत्तेनैकेनाशातिशतमितार्याभिः। सप्तोत्तरद्विशत्या ब्रन्थेनायं परिसमातः ॥ १८७ ॥

॥ इति ' इंदनंदि ' आचार्यकृतः श्रुतावतारः ॥

# श्रीसोमदेवप्रणीता अध्यहत्मतः रंगिणी ।

ల:0:౮

मा स्माऽधेः स्ताद्धरित्री दिशतु स परमाः संपद्दोऽस्यामविभ्रं त्योदास्ते यः पतत्स्मं क्षम इति च कुतो निर्भरं सर्वदा यः । माऽगुर्गोत्रक्षितिर्धाः क्षितिमिति मरुतः प्रक्षिपन् स्क्ष्मवीक्षान् मा भ्रुद्धोम्न्यप्रचारः पवनपथसदां वो यतोऽनूर्द्धृबाहुः ॥ १ ॥ पातालांता बभ्रुवः खलजनजिता वाकपर्थाः कर्णपूराः कुध्यत्येषा च साक्षात्त्वयि मतिविशिनीभानुभासोऽर्चितांगे । आशावासोऽ वसाने पवनपरवशेः पांशुभिः कुंतलालि— मुत्पाद्याऽ भूलमेनोद्धमगहनजटाजालवद्वीतमोहे ॥ २ ॥ पाणेशो धारणायां चतुरवयवजे संप्रयोगे धियोऽर्थे पत्याहारो क्षवृत्तेः स्वविषयविशसत् युक्त्युद्धे वितर्के । ध्याने तद्ध्येयलीने यमिनयमपथावस्थिते क्षेत्रनाथे माध्यस्थ्यावधी समाधी समधिकधिषणो योगनिद्दामुपैति ॥ ३ ॥

<sup>9</sup> पातालतले । २ विभूतीः । ३ अधरन् । ४ उदासीनो वभूव । ५ मा स्म पतत् मा स्म गच्छत् इति भावः । ६ कुलपर्वताः । ७ वायून् ८ वचनमार्गः । ९ कर्णाभरणानि १० मतिर्बुद्धिः सैव बिसिनी कमिलिनी तस्याः विकासायाऽऽदि-त्यदीसयः । ११ दिग्वस्तं । १२ परिद्धाने । १३ मूलोन्मूलं यथा भवति तथा । १४ समीचीनसंयोगे । १५ द्रव्यपर्यायात्मकेऽर्ये । १६ प्रत्याहारो हि व्यावर्त्तनं अक्षवृत्तेः । कस्मात्, स्वविषयविसरादात्मियोपभोग्ये रूपरसादौ विसरस्तस्मात् । १७ ग्रुद्धात्मस्वभावतत्परे ।

यः पात्रं नास्ति मैत्र्याः प्रशममुपगता यस्य नाऽऽशा पिशाची न स्थेर्य यस्य चित्ते स्मरदहनशिखाः शांतिभाजो न यस्य । यः क्रेशानामसोढा करणपरणतिः स्वस्ये वस्या कथं नी त्वदृध्यानं भो ! विधित्सुर्भवति स महतां नोपहासाय देही 🐉 चर्चा देहे दहाने 'द्विषति भंजति वा कर्दमैः कंकमैर्वा नो खेदः सम्मदे वा "पित्रवनपटकैर्दिव्यचीनां शुकैर्वा। येषां द्वेषोऽर्यभीष्टे हसति नमति वा निंदितेः संस्तुतैर्वा संबंधं ते धुताशा द्धतु विद्धतीष्टां धृतिं वोऽपि भूयः ॥ ५ ॥ भ्यांसि त्वं महांसिं क्षिपे तपने ! परं शुष्यदाशानभांसिं ज्यायांसिं त्वं पयांसिं क्षर मिहरे ! खरं क्षभ्यद्वीमनांसिं । सोर्जासि त्वं रजांसि सृज पवन ! हिमं भूरि मूर्च्छत्तरांसिं श्रेयांसि स्व वभांसिं त्यजति न धृतधीरेष नूनं रहांसि ॥ ६ ॥ पत्रप्रीत्याऽहिबालं कलयति नकली सिंहशावं करेण-र्वाहापत्यं लुलायी अमुदितहृदया व्याघ्रपोतं कुरंगी । दरारुढिप्रगाढाद्विगलदविकलध्वांतजालात्त्वदीया-दित्थं ध्यानावधानादजनिषत मिथो जंतवोऽमी वनेऽपि ॥ ७ ॥ आनंदस्यंदिविंदुद्रमनजटिलते लोचने निःप्रकंपे यद्ध्याने नावसेयः कथमपि मरुतां गंधवाहांतराले।

१ आत्मनः । २ उपहासाय कथं न भवत्यपि तु भवत्येव । ३ शर्रारी । ४ स्त्ये । ६ हर्षः । ७ इमशानकुचीवरेः । ८ शत्रुमित्रयोः । ९ कुर्वाणे । १० तेजांसि । ११ प्रेरय । १२ हे सूर्य । १३ दिगाकाशशोषकानि । १४ प्रचुराणि । १५ जलानि । १६ मुंच । १० हे मेघ । १८ मूर्वार्तप्राणिक्षोन्भकानि । १९ समर्थानि । २० जगन्मूच्छेकानि । २१ स्वप्रकाशकानि । २२ हिस्तनी । २३ महिषी । २४ हिरणी ।

रोमांचोदंचवृद्धिर्भवाति च सरणं कोऽप्यवार्के स प्रकाशो ध्यानं धन्योऽयमुचैर्दधद्पधुनतात्सौध्यसं वः स योगी ॥ ८ ॥ ये लक्ष्मीणां विनोदे स्वयमुदयपरेऽपिं प्रसादे महेच्छा ध्यानर्द्धीनां प्रभावे त्रिदशमृगदृशां दिव्यभोगोपसेवे। कल्पङ्गणां प्रचारे भुवि दिवि दिशि वा कामचारे विहारे वीतेच्छा धाम ते वस्तदसमविभवं योगिनो वर्द्धयंतु ॥ ९ ॥ आत्मव्योमप्रकामभ्रमभिद्वरतनुं यो मनोराजहंसं योगोद्योगप्रयोगोन्मिषद्मृतरसास्वाद्मंद्प्रचारम्। निःसंज्ञीकृत्य सर्वेदियविधिविगमादुद्वसे देहगेहे सानाथ्यं संविधत्ते प्रशमयतु स वो निर्ममः कर्मधर्मम् ॥ १०॥ ब्रँह्मयंथेरुदीर्ण तद्नुँ च सुचिरं नाभिपद्मेऽवतीर्णंं हृत्पंकेजे प्रकीर्ण परिचितरसने तालुरंधे विशीर्णम् । चक्षुर्भूभालम् द्वान्तरपरिसरणोपास्तिनिस्तीर्णविष्नं यस्यासीत्स्वांतिमित्थं प्रथयतु षृथुतां प्रार्थितैर्वः स मीन्यः ॥ ११ ॥ श्रद्धा सिद्धौषधेः सँयात्पुरुषरसरतिर्ध्यानवैश्वानरेऽस्मि-न्निःसंग्येध्मप्रवुद्धे शैमवगमद्वद्याधारसंबंधनेन।

१ प्रबलपुलकालिवृद्धिः । २ वाचामगोचरः । ३ दूर्रांकुर्यात् ''धूब् कंपने '' धातुः । ४ स्वयमुद्यप्राप्ते । ५ कल्पवृक्षाणां । ६ इच्छाचारे ७ अद्वितीयैश्वर्ये । ८ शुन्ये । ९ सनाथस्य भावे। सानाथ्यं स्वामित्वमित्यर्थः । १० ममता-हीनः । ११ कर्मणां तापं । १२ सर्वोतर्जालम् लात् । १३ पश्चाश्विरकालं यथा भवित १४ आयातं । १५ परिवर्त्तन । १६ ध्यानी । १७ सम्यग्दर्शनं तदेव सिद्धा निष्पन्ना रस्मोषधिस्तस्याः । १८ पुरुष आत्मा स एव रसः पारदः तस्या रती रमणं । १९ ध्यानाम्नौ । २० काष्ट । २१ शम् +अवगम ।

संजायेतार्थसिद्धिः कथमिति न परी देहिलोहे जनस्य पश्चादृब्योमीपैयोगालुघु समधिगते कांचनाऽऽस्थां रसेंद्रे ॥१२॥ वैराग्यापारवारेः प्रशमदमदयोदीर्णमार्गत्रयायाः सम्यग्ज्ञानोन्मद्दोर्मोर्मतिसुरसरितः सत्यतीर्थे स्थितानाम् । जन्मोच्छेदो नराणां द्रवद्खिलमलस्वांतसंतोषभाजां ध्यानस्नानानुबंधान्न हि भवति परां तीरिणीं याचितानाम १३ लक्ष्यं त्रैलोक्यमर्थोऽस्य पुनरवयवः पर्ययस्तस्य कश्चित यज्ञित्तस्यायनासानयनानिलयने रूपकेऽणुस्ततो हृत्। स्वं ध्यानी तद्विसुज्य प्रविसरणवशाज्जनमबीजं पिनष्टि स्वर्हिमस्तत्सर्वसत्त्वोत्सवकरचरितश्चेकमासीद्दधानः ॥ १४ ॥ एकं चिंतानिरोधात्पुनरिद्मुभयं ध्यानमांतर्मुहूर्त्त सद्भ्योऽदश्चतुर्धा पुनरिदमपरे षोडशांशं ध्वनंति । तिर्यक्त्वभ्रद्यमोक्षप्रदमवहिततोद्योगसाम्येऽपि धर्म्य धूमध्वांतस्वभावात्तद्पि दृशविधं वह्निभानुक्रमेण ॥ १५ ॥ एकत्र स्थैर्यसारा मतिरभिल्षिते चंचला वस्तुतत्त्वे ध्यातुं व्यावृत्त्य चित्तं विविधनयमनुप्रेक्षणं चितनं नु संप्रक्तो भावना वा श्रुताविदितपदालोचनं ख्यापना वा ध्यानाधीना अमी तत् समभिद्धुरघौघादनं ध्यानमीशाः॥१६॥ कालोऽस्यांतर्भुहूर्त्तः परम इह परः पंचलध्वक्षरः स्या-चित्तानां दुर्घरावादतिचपलतया तत्परो नास्ति कालः।

<sup>9</sup> उत्कृष्टा । २ देही आत्मा एव लोहं तस्मिन् लोहं किट्टकालि-काकलितमयोरूपतां धत्ते तथा जीवोप्यतर्विहः किट्टाकांतत्वात्स्वभावता प्रतिपयते । ३ पक्षेऽश्रकं । ४ समुद्दसा । ५ नदीं । ६ पापवदिव नाशकम् । ७ ध्यानस्य ।

्तावन्मात्रेऽपि काले हुत्रभुगिव भवेद् ध्यानर्मुचैरघानां ै ध्वंसायोवींधराणां ै ज्वलद्चलतर्या वज्रसंपातजन्मां ॥ १७ ॥ विष्वक्संस्थानदेहे गितिषु चतसृषु प्राणिनि स्तः सहत्के सर्वस्मिन्नार्त्तरौद्रे विकलकरणके तत्र योगोपयोगः। उत्कृष्टं धर्ममुक्तं यतिषु सुरपशुश्वभ्रिषंढार्वछानां मर्त्येष्वन्येषु तेद्वै हिशै निखिलविद्शाप्यनुत्कृष्टमाहुः ॥१८॥ आद्यं शक्कं त्रिसंहर्त्येचिततन् विधावाद्यसंहत्युपेते विज्ञेयं तत्रयं स्यादितरदाि नरे क्वाऽपि कालाद्यपेक्षमें । को अधीशो मातुमेतां परणतिमितरां कर्नुमानंत्यक्रते-स्तत्तद्वाह्यांतरंगाश्रयविषयवशाऽऽवेशभूयोवताराम् ॥ १९ ॥ नाऽऽशास्ते प्रीप्तमिष्टं सदपि न मनते नैव शोचत्यतीतं न द्वेषोऽनिष्टसंगे न च कळषमतिर्वाण्यभावाभिलाषी। मायाऽसुयांगशोभामदमदनकथालोकयात्रातिगश्च प्रोन्मुंचेदार्त्तमेततत्पञ्चगातिफलदं यः स्तवायास्तु वः सः ॥२०॥ बेषां हिंसा न सत्त्वे क्वचिद्पि वचसां येषु नाऽसत्यभावो येषां चित्तं न वित्ते परविते निजके येषु रक्षा न चांगे।

ध्यानाद्ये रौद्रसंज्ञादुपरतमतयः श्वभ्रवेज्ञाविदूरीं-द्रोषद्वेषप्रमोषार्थेहिविधिविधुराः प्रीतये संतु ते वः ॥ २१ ॥

१ धर्मशुक्रस्यभावं । २ पापानां । ३ पर्वतानां । ४ भास्तर-स्थिरतररूपेगेति भावः । ५ दंभोलिदलनोद्भृत अग्निरित्यर्थः । ६ शरिरपंचके । ७ भवतः । ८ नारकः । ९ नपुंसकः । १० अत्रतेषु । ११ दर्शने सित । १२ वज्रव्यभवज्रनाराचनाराचैः कृतकाये । १३ कालश्चतुर्थः समयः पूर्वविदेहो-त्पन्नविशुद्धलेक्याकीलितोपकित्यतकायस्याऽपि प्रथमं शुक्कं भवतीत्यर्थः । १४ नेच्छति । १५ करितनाय । १६ अन्यदीये । १७ नरकप्रवेशनिकटात् । १८ चोरणं ।

याथात्म्यं धर्ममाहुस्तदिह बहुधियो वस्तुजातेश्च सर्वे हर्षामर्षाभिषंगप्रविकलमनसां स्यात्सदालंबंमेषाम्। तदूध्यानाधीनधीनाः प्रतिगमविगमान्मोहमूलं लुनंति तिसम्पंचावबोधीपरिकालितकले काऽपि तत्त्वे कृताऽऽस्थाः २२ आज्ञा सर्वज्ञवाणी निजवृजिनजयोपायचिंता त्वपायः कर्मोद्वेको विपाकस्त्रिभवनरचनाऽऽलंवि संस्थानमुक्तम्। तत्राऽयं स्याद्विवेको विचय इह ततो योगिनः स्युः कदाचित् नाकस्त्रीनेत्रनीलोल्पलवनसुहृदः कर्मपाशच्छिदो वा ॥ २३ ॥ धर्मध्यानप्रबंधाभ्यसनसम्धिकास्थैर्यलब्धावतारे प्राणायामोर्म्यवाधाऽऽसनजयहृदयस्थानविज्ञानसारे । द्भिः श्रोतोवाहिसर्वाऽऽशयशमनसमासन्नसंसारपारे सिद्धश्चित्तप्रचारैर्भवति कृतमतिः शुक्कयोगोपचारे ॥ २४ ॥ नानाभावः पृथक्त्वं प्रवचनविषयास्रोकनार्को वितर्कः संक्रांतिस्तेन कुर्वन् क्रमविधिवशतो वाचि वाच्ये त्रियोग्याम् । वीचारो द्रव्य आद्यः स्थितमणुममलः पर्यये वा द्विमार्गः कर्मारीणामरीणां स्थितिमनुतनुते स्वर्गगो मोक्षगञ्च ॥ २५ ॥ गुप्तचाद्येः कर्मरुद्धोऽभिपतदुपचितं कर्म सर्वे विधुन्वं-न्नेकत्वेहाविचाराद्वजिनविजयिनीं वीथिकां गाहमानः।

९ अनवगतार्थोऽयं पाठः । २ धर्मध्यानायत्तमानसः । ३ चलाचलस्त्रभाव विनाशात् स्थिरीभूतादित्यर्थः । ४ पंचानां वोधानां समाहारः पंचावबोधी तया परकालिता ज्ञाता कला पर्यायो यस्य तस्मिन् । ५ कृतव्यवस्थाः । ६ अथ वा स्त्रयं विदितपदार्थतत्त्वस्य सतः परं प्रतिपादियषोः स्त्रसिद्धांताविरोधे तत्त्वसमर्थनाय तर्कनयप्रमाणयोजनपरः स्मृतिसमन्वाहारः सर्वज्ञाज्ञाप्रकाशनार्थ-त्वादाज्ञावित्वयः । ७ अनुभवः । ८ कस्मलभावरहितध्यानप्रवर्त्तने । ९ ज्ञानाग्रुतिभिः।

एकं वाऽऽश्रित्य योगं कमणुमनुसरन् द्रव्यगं भावगं वा शुक्के वाऽपि द्वितीये भवति जिनपतिर्घात्यघध्वंसनेन ॥ २६ ॥ सा सां लिब्धस्ततोऽस्मिन् वपुरातिशयवचातुरास्याभिरामं श्रीर्वाद्याऽभ्यंतरी चाद्धतिवभवभवा सर्वसत्त्वप्रमोदः । आनंदोऽन्यानपेक्षो दुरघविघटनाद्वेद्यमस्ति स्वकार्ये नो ते सार्वस्य तस्याः प्रभु न च नियमोऽघेष्विवाऽन्येषु यस्मात्॥ यंत्राऽन्येऽप्यंगभाजो न हि सदसि बुभुक्षादिबाधास्तवामी तद्वाधा तत्र किं ते न च तदुद्यवद्वेद्यमन्नादनाय । सामान्याऽऽहारहेतावपि मदिभमतं स्थापितांगेऽन्यथाऽस्ति देवे स्यादन्यथाऽतो रितरिखलसुखं नास्ति भुक्तौ हि सुक्तिः २८

देवाधीते सुधीर्नाप्यनुँपहतमतिको वलास्त्वत्पदस्यँ योग्या आचारलाभे परममरपदं तेषु त्वद्रूपवर्त्सुँ ।

१ क्षिपन् । २ ज्ञानदर्शनदानलाभभोगोपभोगवीर्थसम्यवस्वचारित्रलक्षणः । ३ दानांतरायस्याशेषतः क्षयादनंतप्राणिगणानुष्रहकरं क्षायिकमभयदानं
लाभांतरायस्याशेषिनरासात्परित्यक्तकवलाहारिक्षयाणां केवलिनां यतः शरीरवलाधानहेतवोऽन्यमनुजाऽसाधारणाः परमशुभाः सूक्ष्मानंताः प्रतिसमयं पुद्रलाः संबंधमुपयांति सः क्षायिको लाभः, कृत्रनभोगांतरायस्थोन्म्लनादािवर्भूतोऽतिशयानंतोः
भोगः क्षायिकः कुमुमवृष्टयादयो विशेषाः प्रादुर्भवंति, निरवशेषस्थोपभोगांतरायस्थ
प्रलयात्प्रादुर्भूतो अनंतोपभोगः क्षायिको यतः सिंहासनादिभूतयः, सप्तानां प्रकृतीनां
क्षयात्थायिकं सम्यक्तं, चारित्रं द्वेधा मोहापोहात क्षायिकं चारित्रं, 'ननु वेदनीयकर्मसद्भावात्परममुखानुपपत्तिरिति वदंतं प्रत्याह, वेदनीयं आत्मीयबुभुक्षादिकार्यकरणसमर्थं न यतः मोहनीयातरायप्राप्तेः सकाशात्समर्थो भवति, उदयप्राप्तं वेदनीयमन्नादाननिमित्तं न भवतिः शुभसूक्ष्मदेहस्थितिनिवंधनपरमाणुसंबंधनिमित्तं, किं भूतं
ममाऽभिप्रेतं तस्मादनंतमुखसहितस्य केविलनः कवलाऽऽहारकल्पनं न युक्तमिति ।
४ ना जनः संशयविपर्यासानध्यवसायरहितमितः। ५ मोक्षस्य। ६ अर्हदूप्युक्तेषु ।

स्थानं नैवोत्तरेषु प्रतिनिधिनिधिषु क्रीवयोषिज्ञनानां ।
दौश्चित्यस्याविशेषे यद्गि न नरवच्छ्रभ्रमुचैर्भजंते ॥ २९ ॥

पौष्पी वृष्टिः प्रभाणां वलयमसहशं दुंद्धभीनां निनाद्-स्त्रीणिं छत्राण्यशोको छुतरुरुभयतश्चामराणां प्रचारः । उक्तिंश्चित्राभिधेये हरिभिरभिधृतं पीठमत्यद्भुतार्थां लक्ष्मीरन्याऽपि शक्रः परिचरति मुदा देवसाम्राज्यमेतत् ॥३०॥

ध्येयं स्मार्थं न किंचिद्धगवति निखिलाध्यक्षपक्षावसेये तत्रैतद्भानमीहाऽसमकलुषतयां तत्समत्वार्यं याऽपि । तत्साम्ये तद्व्यपायांवहसमयसमावेक्षणा वा मनीषा नो चेदात्मप्रदेशव्यसनसमसनारंभणों वा प्रयतः ॥ ३१॥

आयुष्यंतर्मुहर्त्ते सित समयचतुष्कावधावेव काले कृत्वा दंडं कपाटं प्रतरमथ जगत्पूरणं चाप्यसौ स्वम् । संक्षिप्याधातिकर्माहितसहशहशः पूर्वदेहप्रमाणः स्कृतेकांगोऽन्ययोगप्रविगमैकरणात्स्यात्सयोगी तृतीये ॥ ३२ ॥

<sup>9</sup> पापितत्तस्य विशेषाभावेऽपि सप्तमं नरकं न यांतीति भावः । २ सार्बद्वादशकोछिवाद्यानां । ३ अत्र छंदस्येकमात्रान्यूनत्वं " म्रभैर्यानां त्रयेण त्रिमुनियतियुता
स्मधरा कीर्त्तितयम्" इत्युक्तस्रम्धरालक्षणत्वात् ' छत्राणि त्रीण्यशोको ' इति पाठान्न
कृत्तदोषः । ४ वाणी । ५ मतिष्ठका । ६ ज्ञातव्ये । ७ विषमस्थितिकर्मतया । ८ अघातिकर्मणां समस्थितिं कर्त्तुं । ९ विश्ठेषः । १० आत्मा जीवस्तस्य प्रदेशा जीवसंश्वेषस्वभावनामगोत्रवेदनीयपरिणामास्तेषां व्यसनं दंडादिरूपतया क्षेपणं समसनं लोकप्रतररूपेणारोपणं तयोरारंभणं यतः, न हि शुद्धनिश्चयनयापेक्षया ज्ञानानंदाद्यनेकस्वभावस्य परमात्मनो ध्यानरूपताऽस्ति परं प्रामाणिकैः प्रत्यक्षादिप्रमाणैः परमात्मनि तथा तथा स्वाभाविकी परिणतिं परिच्छेद्य तद्ध्यानोपचारोपदेशः कृत इति
तात्पर्यम् । १९ विनाश ।

सत्यात्मन्यात्मरूपे विरमति मरुतौ त्यक्तसंगेऽघयोगे क्षीणोल्लाघे कियौघे समधियति यथाख्यातचारित्रमत्र। प्रोन्मुक्ताशेषदोषे भवति कनकवत्प्रांतशुक्कोपपन्ने मोक्षो योगिन्यवर्यं यदविकलविधौ कारणे को विलंबः ॥३३॥ सर्वासां हि कियाणामुपरतिमसमां प्राहरतचरित्रं पात्रं तन्मुख्यवृत्त्या भवति खलु यती योगिनोऽन्यः परो न। अस्याहित्यभ्युपेतौ स्थितिरिह न भवेन्मुक्त हेतुप्रपंच उत्कृष्टायाः परोऽस्याः अपि जगति यतो नास्ति रत्नत्रयातेः ३४ ऊर्ध्व वज्यात्मकत्वांदयमनिलशिखावत्ततः श्रीर्ध्वमीर्त्ते नो याने चाऽयमास्ते जगति हि गगने यन्न धर्माऽस्तिकायः। प्रत्यावृत्तिर्न मोक्षा विमिवगमनान्नैव जीवैर्विहीनः संसारोऽनंतभावान्न च जननविधिस्तेष्वपूर्वेष्वहेतोः॥ ३५॥ ओलोकांतात्समीरात्समतितैं समये नायमेकेन मुक्ता-वस्योत्कर्षाद्विशुद्धेर्घनविवरतया किंचिद्नाक्वातिः स्तैः। एनः संवृद्धिबंधव्युपरमकरणाद् ध्यानमेतच मुक्त-माद्ये द्वे तत्र पूर्वश्चितिन जिनपतावुत्तरे द्वे च शुक्के ॥ ३६ ॥ ैतें गंता नो यियासा तव न च गैतिमान्स्यंदमानप्रदेशः संवीर्थव्याप्यवृत्तिर्ने च सकलगतः कार्यरूपाऽपि नित्यः।

१ सम्यगिषकं गच्छित आत्मस्वभावावस्थोपेक्षालक्षणं यथाख्यातचारित्रं। २ नियमेन । ३ व्यावृत्तिं। ४ अयोगिजिनात् । ५ ऊर्द्धुनमनस्वभावभावत्वात् । ६ ऊर्द्धाशासमाश्रितशिवसदनं । ७ याति । ८ तिष्ठति । ९ अत्राऽऽङ्गिविष्यर्थः । १० संगच्छेत । ११ यद्यपि रूपाद्यात्मिका न तत्राऽऽकृतिस्तथापि प्रतिबिंबं भवित सकलमलक्षंकमुक्तक्षेत्वात् । १२ गमनशीलः, परं न यातुमिच्छा मुक्तात्मनां स्वभावदिव
गमनरूपत्वप्रसिद्धेवायुवदिति न कश्चिद्धिरोधः । १३ यः किल गतिमान् भवित सः
कथमस्पदमानप्रदेशः, गतिमस्वेऽपि मुक्तस्य प्रदेशचलनायोगात् विरोधो न ।

संसारातीतमूर्त्तर्न वससि हृदये कस्य लोकत्रयेऽस्मिन्
नो केषां चित्रमेतद्विभवपद्परोऽप्यर्च्यसे यन्मुनींद्रैः ॥ ३७ ॥
सौख्यं मोहक्षयेणावृतियुगगमनाट् दृष्टिबोधावपि स्तो
वीर्यं विग्नव्ययेनोद्गमविगमहितश्चायुरुच्छेद्नेन ।
नामोच्छित्तरमूर्त्ता स्थितिसमयकुलाऽसंगमो गोत्रनाशाद्वेद्योच्छेदादशेषेंद्रियजनितसुखातंकसंपर्कहानिः ॥ ३८ ॥
हृद्योच्छेदादशेषेंद्रियजनितसुखातंकसंपर्कहानिः ॥ ३८ ॥
हृद्योच्छेदादशेषेंद्रियजनितसुखातंकसंपर्कहानिः ॥ ३८ ॥
हृद्योच्छेदादशेषेंद्रियजनितसुखातंक्षभावाह्रहुत्वम् ।
वर्गोतर्भावमत्र प्रकृतगुणयुगे याति कश्चिन्न वर्गः
सौक्ष्म्यश्रद्धावगाहाऽगुरुलसुगुणताऽवाध्यताद्याविरोधः ॥३९॥

सारम्पत्रस्वापनाहाउनुरलसुनुजाराज्याच्यताधावरायः ॥ १५॥
सुक्तौ नापूर्वमाप्यं किमपि सुकृतिभिश्चेतितामात्मरूप-प्राप्तिं प्राहुः प्रणीताखिलनिगमनयाः केवलज्ञानभाजः ।
स्कृष्मास्तेषां "जिनेद्रोदितमतमहितज्ञानसाम्राज्यसंप त्संपन्नाः सर्वसत्त्वोत्पलविपिनसुदे सोमदेवाश्च साक्षात् ॥४०॥
इति श्रीसोमदेवाचार्यप्रणीताऽध्यात्मतरंगिणी समाप्ता ।

१ यो हि सकलार्थव्यापनशीलः नैव सर्वगत इत्यनुमानविरोधश्चेत्तत्रेदमनुमानं कृसदः सर्वगतः सकलार्थव्यापिवृत्तित्वाद्यात्सकलार्थव्यापिवृत्तिश्चायं तस्मात्सर्व गत इति स न ज्ञानरूपेणैव जैनैः सकलार्थव्यापितत्वप्रतिज्ञानान्नात्मप्रदेशैस्तदुक्तं "आत्मा ज्ञानप्रमाणो ज्ञानं ज्ञेयप्रमाणमुह्छं। ज्ञेयं लोकाकाशं तस्माज्ज्ञानं हि सर्वगतं ॥" ज्ञानात्मकत्वेन निखिलार्थव्यापिनोऽपि न मुक्तात्मनः सर्वगतत्वमिति विरोधा-भावार्थः। २कार्यमुत्पाद्यं तदेव रूपं स्वभावो यस्य सनित्योऽनश्वरः कथं! षड्गुणा हानिवृद्धित्वात्कार्यरूपः शुद्धद्रव्यार्थिकनयापेक्षया नित्य इति न विरोधः ॥ ३ उक्तौ । ४ नानाकार्यरूपतया । ५ गच्छति । ६ न प्राप्यं, अपूर्वे नयप्रमाणसंवादं परकथितमित्यर्थः । ७ जिननाथाभिहितसमयसाराद्यध्यात्मशास्त्राचित्वोध-सार्वभैतमपद्रश्वराः। सर्वजीवा एवोत्पलविपिनं पद्मसमुहस्तस्य मुदे हर्षाय ॥

### नमः श्रीवीतरागाय जिनाय ।

## पात्रकेसारिस्तोत्रम् ।

### सटीकं

जिनेन्द्र ! गुणसंस्तुतिस्तव मनागिष प्रस्तुता
भवत्यीखलकर्मणां प्रहृतये परं कारणम् ।

इति व्यवसिता मितमेम ततोऽहमत्याद्रात्
स्फुटार्थनयपेशलां सुगत ! संविधास्ये स्तुतिम् ॥ १ ॥

टीका—श्रीवर्द्धमानमानस्य संसारार्णवतारणम् ।

बृहृत्यंचनमस्कारपदं विविययतेऽधुना ॥

जिनानां देशतः कर्मोन्मूलकानां गणधरदेवादीनामिन्द्र स्वामिन् ! तव गुणसंस्तुतिर्गुणानां केवलज्ञानादीनां समीचीना मनोवाक्कायिवशुद्धिपूर्विका स्तुतिर्मनागिष स्तोकाऽषि प्रारब्धा कृता भवति संपद्यते। किं, कारणं। कथंभूतं, परमुत्कृष्टं। किमर्थं, प्रहतये विनाशाय। केषामिसलकर्मणामिति हेतोव्येव-सितोद्योगं कृतवती। काऽसौ, मितः। कस्य, मम स्तोतुस्ततस्तमान्मतेव्यंवसा-यात् अहमत्यादरात् मक्तिप्रकर्षासंविधास्ये करिष्ये। कां, स्तुतिं। कथंभूतां, स्फुटार्थनयपेशलां स्फुटो व्यक्तः संशयादिरहितोऽथों येषां ते च ते नयाश्च तेः पेशलां मनोज्ञां। कथंभूत जिनन्द्र, सुगत शोमनं गतं ज्ञानं यस्य। पृथ्वीच्छन्दोलक्षणं वृत्तरत्नाकरे यथा " जसौ जसयलावसुग्रहयातिश्च पृथ्वी गुरुः '' इति ॥ १॥

तामेव स्तुतिं विद्धानो मातिरित्याद्याहः,—
मितः श्रुतमथाविधश्च सहजं प्रमाणं हि ते
ततः स्वयमबोधि मोक्षपदवीं स्वयंभूभेवान्।
न चैतिदह दिव्यचक्षुरधुनेक्ष्यतेऽस्माद्यशां
यथा सुकृतकर्मणां सकलराज्यलक्ष्म्याद्यः॥ २॥

मितिरित्यादि । मितिश्च श्रुतं च मितिश्रुतमथ तथाऽनन्तरं वाऽविधिश्चेतत्प्रमाणत्रयं ते तव सहजं सहोत्पन्नं हि स्फुटं ततः प्रमाणत्रयात् स्वयं परोपदेशमन्तरेण अबोधि बुद्धवान् । कां, मोक्षपदवीं मोक्षस्य पदवी
मार्गः सम्यग्दर्शनाद्यात्मकस्तां, अतः स्वयं मूर्मवान् स्वयं परोपदेशमन्तरेण मोक्षमार्ग ज्ञात्वा अनुष्ठाय चानन्तचतुष्टयरूपतया भवतीति
स्वयंभूः । नन्विदं ज्ञानत्रयमिदानीमस्मदादीनामपीह भविष्यतीति ततः
कथं भगवतो विशिष्टो गुणः स्तुतः स्यादित्यत्राऽऽह, न चेत्यादि । न च
नैवमेतदनंतरोक्तं विशिष्टज्ञानत्रयमिष्यते दृश्यते । कथंभूतं, दिव्यचक्षुः
चश्चरिव चक्षुः पदार्थस्वरूपप्रकाशने निमित्तत्वात् दिव्यं सामान्यप्राणिनामसंभवित्वात् तच्च तच्चक्षुश्चेह क्षेत्रेऽधुनेदानीमस्मादशां छद्यस्थानां । अत्रैवं
दृष्टान्तमाह— यथेत्यादि, अयमर्थः— सुकृतकर्मणां विशिष्टपुण्यवतां चक्रवरूपीदीनां सम्बन्धिन्यः सक्रतराज्यत्रक्षम्याद्यो यथात्रेदानीमस्मादशां नेष्यन्ते
तथा तद्पि ॥ २ ॥

भगवतः कचिद्रागद्वेषसद्भावे परमेष्ठिता न विरुद्धचत इत्याह; – व्रतेषु परिरुचसे निरुपमे च सौख्ये स्पृहा विभेष्यपि च संस्रतेरसुभृतां वधं द्वेक्ष्यपि । कदाचिद्द्योद्यो विगतचित्तकोऽप्यक्षसा तथाऽपि गुरुरिष्यसे त्रिभुवनैकबन्धुर्जिनः ॥ ३॥

वतेष्वित्यादि । वतेष्वहिंसादिषु परिसमन्ताद्रज्यसेऽनुरागं करोषिः, विक्षमे चोपमातिकान्ते च सौख्ये मोक्षसुखे स्पृहाऽभिळाषः; विभेष्यपि च भयमुपगच्छस्यिप च संसृतेः संसारात् असुमृतां प्राणिनां वधं हिंसां देश्यिप प्रतिषेधस्यिपः, कदााचित्कषायेन्द्रियकालेऽद्योदयः न द्याऽद्या हिंसा तस्या उद्य उत्पादो यत्र । किंविशिष्टोऽपि, विगताचित्तकोऽपि विगतं विनष्टं चित्तं भावरूपं यस्य ततो अमनस्काः केवालिन इति वचनातः, अंजसा परमार्थेन तथाऽपि रागलोभद्देषदुष्टप्रकारेणापि गुरुः परमात्मा इष्यसे सः । किंविशिष्टस्तु जिनोऽशेषकर्मोनमूलकः। पुनरि किंविशिष्टस्त्रिभुवनैकवन्धुः॥ शा

कथंभूतस्य भवतः केवलमभूदित्याहः;—

तपः परमुपाश्रितस्य भवतोऽभवत्केवलं समस्तविषयं निरक्षमपुनश्च्युति स्वात्मजम् । निरावरणमक्रमं व्यतिकराद्पेतात्मकं तदेव पुरुषार्थसारमभिसम्मतं योगिनाम् ॥ ४ ॥

तप इत्यादि;—भवतो जिनस्याभवत्संजातं । किं तत्केवळं केवळज्ञानं, कथंभूतस्योपाश्रितस्य सेवितवतः । किं तत्तपः । किंभूतं, परमुत्कृष्टमेकत्ववि-तर्कशुक्रुध्यानळक्षणं । किंविशिष्टं, केवळं समस्तविषयं समस्ता अखिळा विषया यिस्मिन्तत्, निरक्षमक्षेभ्य इन्द्रियेभ्यो निष्कान्तं निरक्षमतीन्द्रियमित्यर्थः, अपुनश्च्युति न विद्यते पुनः पश्चात् च्युतिविंनाशो यस्य, स्वात्मजं स्वस्य जीवस्यात्मा प्रक्षीणावरणस्वभावस्त्रसमाज्ञातमत एव निरावरणं, अक्रमं युगपत्सर्वार्थमाहि निरक्षत्वात्, व्यतिकरादपेतात्मकं शुक्कादेः पीतादितया महणं व्यतिकरस्तरमादपेत आत्मस्वभावो यस्य । कस्तेन पुरुषार्थ इत्याह तदेवत्यादि— तदेव केवळज्ञानमेव पुरुषार्थानां धर्मादीनां मध्ये सारं प्रधानभूतं अभिसम्मतं भिक्षूणाम् ॥ ४ ॥

ननु यदि समुत्पन्नकेवलज्ञानो भगवान्कथं तदेवास्ति तदेव च नास्ती-त्यादि तदीयवचोविरोध इत्याशंकां निराकुर्वन्नाह;—

परस्परविरोधविद्वविधभङ्गशाखाकुलं पृथम्जनसुदुर्गमं तव निरर्थकं शासनम् ।

# तथापि जिन ! सम्मतं सुविदुषां न चात्यद्भतं ' भवन्ति हि महात्मनां दुरुदितान्यपि ख्यातये '॥ ५ ॥

परस्परिवरोधेत्यादि; हे जिन! तव शांसनं वचनं, कथंभूतं, निरर्थकं सदेवासदेव चेत्यायेकान्तरूपादर्थाभिधेयान्निष्कान्तं परस्परिवरोधवद्विविध-मंगशासाकुळं परस्परमन्योन्यं विरोधः परस्परपिरहारस्थितिलक्षणः स येषां विद्यते ते च ते विविधमंगाश्चास्तित्वनास्तित्वादिविकल्पास्त एव शासास्तामि-राकुलमाकीणं, पृथग्जनसुदुर्गमं पृथग्जना हेयोपादेयविवेकशून्यहृद्यास्तैः सुदुर्गमं सुष्ठु दुरवबोधं तथाप्येवंविधनिरर्थकत्वप्रकारेण स्थितमपि तव शासनं सम्मतमिप्रेतं। केषां, सुविदुषां शोमनपण्डितानां। न च नैवात्य-द्धृतमाश्चर्यभूतमेतत्कृत इत्याह, भवन्ति हीत्यादिना— हि यस्माद्भवन्ति संपद्यन्ते महात्मनां सातिशयज्ञानवतां दुरुदितान्यपि परस्परविरुद्धवचां-स्यपि ख्यातये प्रसिद्धये प्रमाणोपपन्नत्त्वातः अत्रार्थान्तरन्यासालङ्कारः तक्ष्क्षणं हि यथा—उक्तिरर्थातरन्यासः स्यात्सामान्यविशेषयोरिति॥ ५॥

इदानीं सपिरग्रहत्वनि:परिग्रहत्वयोर्भगवत्यविरोधं दर्शयन्नाह;— स्रोरन्द्रपरिकत्पितं बृहद्नर्ध्यसिंहासनं तथाऽऽतपनिवारणत्रयमथोल्लसञ्चामरम् । वशं च भ्रवनत्रयं निरुपमा च निःसंगता न संगतिमदं द्वयं त्विय तथाऽपि संगच्छते ॥ ६ ॥

सुरेन्द्रेत्यादि —सुरेन्द्रैः परिकाल्पतं रचितं । किं तत्, बृहदनर्घ्यसिंहासनं बृहन्महद्नर्ध्यममूल्यं तच्च तिसंहासनं तथा तेनैव प्रकारेणातपनिवारणत्रयं छत्रत्रयं, अथानन्तरमुष्ठसत्सपुरचामरं चतुःषष्टिसंख्यं, वशं च भुवनत्रयं, " आज्ञाधीनं जगत्रयं " निरुपमा चोपमारहिता निसंगता निःपरिग्रहता न संगतं न युक्तं विरुद्धकमिद्मनन्तरोक्तं सिंहासनादिविभूतिमक्तं निःसं-

गतत्वं च तथाऽपि विरुद्धप्रकारेणापि त्विय भगवित सङ्गच्छते घटते त्वन्मा-हात्म्यस्य तादृशत्वात् ॥ ६ ॥

तथेदं विरुद्धमि भगवति संगच्छत इत्याह;—
त्विमिन्द्रियविनिग्रहप्रवणिनष्ठुरं भाषसे
तपस्यिप यातयस्यनघदुष्करे संश्रितान् ।
अनन्यपरिदृष्ट्या षडसुकायसंरक्षया
स्वनुग्रहपरोऽप्यहो ! त्रिभुवनात्ममां नापरः ॥ ७ ॥

त्वमित्यादिः, —त्वं भगवन् ! भाषसे निष्ठुरमिन्द्रियविषयप्रवृत्तिनिरोधकं । कथंभूतं, इन्द्रियविनियहप्रवणं इदियाणां विशेषेण नियहः स्वविषयं प्रवृत्तिनिरोधस्तत्र प्रवणं दक्षं न केवलं भाषसे किन्तु यातयसि क्लेशयसि यतन्वतो करोषि "यती प्रयत्ने " धातोण्यन्ते रूपं " क, तपसि, किंविशिष्टे, दुष्करे दुश्चरे । किंविशिष्टोऽन्यः। कान्, संश्रितान्। कया, षडसुकायसंरक्षया षद्भायप्राणिद्यया । कथंभूतयाऽनन्यपरिदृष्ट्याऽन्येरीश्वरादिभिरप्रतीतया । कथंभूताऽपि, स्वनुग्रहपरोऽपि । केषां, त्रिभुवनात्मनां अहो भगवन् ! यत एव त्वं तेषामनुग्रहपरोऽत एव तद्भाषसे; ईश्वरादिरपि कश्चित्तेषामनुग्रहपरो भविष्यतीत्याह् — नापरो न द्वितीयस्त्वमेवेत्यर्थः ॥ ७ ॥

यथेश्वरस्तुष्टः स्तुतिपरेषु सुखं संपादयित तद्विपरीतेषु च दुःखं न स भगवान्तस्य तोषरेषयोरभावेऽपि तत्संपादनसामर्थ्यसंभवादिति दर्शयज्ञाह;-

ददास्यनुपमं सुखं स्तुतिपरेष्वतुष्यन्नपि क्षिपस्यकुपितोऽपि च धुवमसूयकान्दुर्गतौ । न चेश! परमेष्टिता तव विरुद्धचते यद्भवान् न कुप्यति न तुष्यति प्रकृतिमाश्रितो मध्यमाम् ॥ ८॥

द्दासीत्यादि —ददासि। किं तत्, सुलं कथंभूतमनुषमं। केषु, स्तुतिपरेषु स्तवनतत्परेषु । कथंभूतोऽप्यतुष्यन्नप्यहमेभिः स्तुत इति चित्ते प्रसत्तिमकुर्व- न्निप, तथाऽकुपितोऽपि च कोघरिहतोऽपि क्षिपिस प्रेरयसि ध्रुवमवश्य-मावेन । क, दुर्गतौ । कान्नसूयकान् त्वद्धणासिहिष्णून्, तर्हि निग्रहानुग्रहौ कुर्वतस्तव परमेष्ठिताविरोधो न भविष्यतीत्यत्राह् न चेत्यादि;—न चेश! परमेष्ठिता विरुध्यते । कुतो, यद्यस्माद्भवान्न कुप्यति न तुष्यति प्रकृतिं स्वभावमाश्रितः, किंविशिष्टां, मध्यमां मध्यस्थरूपामिति ॥ ८॥

अधुना सयोगिकेवल्यवस्थायां भगवतोऽनन्यसाधारणान् धर्मान् कथयन्नाहः;—

परिक्षिपितकर्मणस्तव न जातु रागादयो न चेन्द्रियविवृत्तयो न च मनस्कृता व्यावृतिः। तथाऽपि सकलं जगद्यगपदंजसा वेत्सि च . प्रपश्यसि च केवलाभ्यदितदिव्यसचक्षुषा॥ ९॥

परिक्षिपितेत्यादि; —पिर समन्तात् निःशेषतः क्षिपितकर्मणो विनाशित
घातिकर्मचतुष्टयस्य तव जिनेन्द्रस्य न जातु कदाचिद्रिप रागाद्यो

नाऽपीन्द्रियविवृत्तय इन्द्रियाणां स्पर्शनादीनां विशिष्टवृत्तयो यथा स्वसमर्थ
ग्रहणव्यापारा निमेषोन्मेषाद्यो वा न च मनस्कृता मनःपूर्विका व्यावृति
श्रेष्टा, तथापीन्द्रियमनोव्यापाराभावप्रकारेणापि ज्ञानावरणादिप्रक्षयप्रभव
ज्ञानेन समस्तं जगगुगपदेकहेलया वेत्सि च जानास्येव। न केवलं वेत्स्येव

किन्तु प्रपत्त्यसि। केन कृत्त्वा, केवलेत्यादि—केवलशब्देन केवलज्ञानं

केवलदर्शनं च गृद्यते तदेवाभ्युदिते अभि आभिमुख्येन सकलार्थसाक्षा
त्कारिलक्षणेनोदिते प्रादुर्भूते दिव्यमन्यजनासंभिव सत्समीचीनं चक्षु
स्तेनेति॥ ९॥

तथा कर्मप्रक्षयायद्भगवतः सम्पन्नं तद्दर्शयन्नाहः — क्षयाच्च रितरागमोहभयकारिणां कर्मणां कषायरिपुनिर्जयः सकलतत्त्वविद्योदयः।

#### अनन्यसदृशं सुखं त्रिभुवनाधिपत्यं च ते सुनिश्चितीमदं विभो ? सुमुनिसम्प्रदायादिभिः ॥ १०॥

क्षयाचेत्यादि; -क्षयाच विनाशाच । केषां, कर्मणां । कथंभूतानां, रातिराग-मोहभयकारिणां रितरागवे चित्यसाध्वसकर्तृणां, ततः किं ते जातं ? कषाय-रिपुनिग्रहः कषायाः क्रोधादयस्त एव रिपवो जीवस्य दुः खहेतुत्वात् तेषां निर्जयः पक्षयस्तथा सकलतत्त्वाविद्योदयः निस्चिलतत्त्वाविद्याऽऽविभावस्तथा-ऽनन्यसदृशं सुस्तं अन्यैरिन्द्रियादिसुसैर्ने सदृशं न केवलमेतावदेव किन्तु त्रिभुवनाधिपत्यं त्रिलोकप्रभुत्वं च ते तव हे विभो ! इदं कषायरिपुनि-ग्रहादिकं सुष्टु निश्चितं निर्णातं । केः कृत्त्वा, सुमुनिसम्प्रदायादिभिः शोभना मुनयो गणधरदेवादयस्तेषां सम्प्रदाय उपदेशपरम्परा, अत्राऽऽदिशब्दादनु-मानादिपरिग्रह इति ॥ १० ॥

तस्माद्विशिष्टगुणोपेतत्वात्त्वमेव भगवन् ! परमेष्टितायाः पदं स्थानं न केवलमेतस्मादापि तु विशिष्टवचनत्वाच्च त्वमेव तस्याः पदमित्याहः;—

न हीन्द्रियधिया विरोधि न च लिंगबुद्ध्या वचो न चाप्यनुमतेन ते सुनयसप्तधा योजितम् । व्यपेतपरिशङ्कनं वितथकारणादर्शना— दतोऽपि भगवँस्त्वमेव परमेष्टितायाः पदम् ॥ ११ ॥

न हीत्यादि;—न हि नैवेन्द्रियाधिया प्रत्यक्षबुद्धचा विरोधि बाधितं ते तव बचो न च लिंगबुद्धचा नाऽप्यनुमानज्ञानेन विरोधीति सम्बन्धः, न चाप्यनुमतेन नैवागमैकदेशेनापि विरोधि, हे सुनय इति सम्बोधनं। यदि वा कथंभूतं वचः, सुनयसप्तधायोजितं सुनयैः नैगमसङ्गहादिभिः सप्तधा सप्तप्रकारं योजितं रचितं सप्तभंगैः सहितमित्यर्थः, पुनः कथंभूतं वचः, व्यपेतपरिशङ्कनं विशेषेणापेतं विनष्टं परि समन्ताच्छङ्कनमाशङ्का। तिल्कं, प्रमाणमप्रमाणं वेत्येवंक्तपा यस्मिन्तत्तथोक्तं, कृत एतत्तथाविधं, वितथका-रणादर्शनात् वितथमसत्यं तस्य कारणानि हेतवो रागद्वेषमोहास्तेषामदर्श-

नादनुपलंभाद्भगवति, अतोऽप्येवंविधवचनाद्यि हेतोर्न केवलमनन्तरोक्त-गुणोपेतत्वात् भगवन् ! इन्द्राभिपूज्यविशिष्टज्ञानेन वा संपन्नपरमेष्टितायाः परमात्मतायाः पदं स्थानं त्वमेव नान्य इति ॥ ११ ॥

ननु वितथकारणं मे नास्तीति भवतैतत्कृतो निश्चितमिति भगवत्पर्यनु-योगे सति चाचार्यः आह;—

न लुब्ध इति गम्यसे सकलसंगसंन्यासतो न चाऽपि तव मूढता विगतदोषवाग्यद्भवान् । अनेकविधरक्षणादसुभृतां न च द्वेषिता निरायधतयाऽपि च व्यपगतं तथा ते भयम् ॥ १२ ॥

न लुब्ध इत्यादि; — लुब्धः परिग्रहेष्वासक्त इत्येव न गम्यसे न प्रती-यसे । कुतस्तत्र कारणमाह—सकलसङ्गसंन्यासतः समस्तपरिग्रहपरित्या-गात्, न चाऽपि तब मूढताऽप्यज्ञानताऽपि । कुतो, विगतदोषवाक् यद्भवान् विगता विनष्टा दोषाः पूर्वापरविरोधादयो यस्यास्तादृशी वाक् यस्यासी विगतदोषवाक् यद्यस्मात्कारणात् भवान् भगवान्, न च नैव देषिता कोधिताऽनेकविधरक्षणात् अनेकप्रकारेण वतसमितिगुप्तचादिलक्षणेन पालनात् । केषामसुभृतां प्राणिनां, तथा भयमपि साध्वसमपि व्यवगतं नष्टं । कया, निरायुधतया निरस्तसमस्तप्रहरणतया चेति ॥ १२॥

अत्र विगतदोषवास्त्वं मे कथं सिद्धमिति भगवदाशङ्कां स्तोतुः प्रज्ञाति-शयपरीक्षार्थं प्रवृत्तामिव निराकुर्वन्नाहः;—

यदि त्यमिप भाषसे वितथमेवमातोऽपि सन्
परेषु जिन का कथा प्रकृतिलुब्धमुग्धादिषु ।
न चाऽप्यकृतकात्मिका वचनसंहतिर्दृश्यते
पुनर्जननमप्यहो ! न हि विरुध्यते युक्तिभिः ॥ १३ ॥

यदीत्यादि; -यादि त्वमपि न केवलमीहशो जन इत्यपिशब्दार्थः, वितथमेवासत्यमेव भाषसे वदसि । कथंभूतोऽप्याप्तोऽपि सन् वीतरागत्वसर्वज्ञ-

त्वादिगुणोपेतोऽपि सन्नेवं प्रागुक्तप्रकारेण तदा परेष्वस्माद्कक्षु हे जिन ! का कथा सत्याभिधानेन का वार्ता ! किंविशिष्टेषु, प्रकृतिलुष्धमुग्धादिषु प्रकृत्या स्वभावेन लुष्धा मुग्धाश्चादिशब्देन भीतद्विष्टादिपारिग्रहः । अत्राऽऽह मीमां-सकः, आगमलक्षणाया वचनसंहतेरपौरुषेयतया केनचित्करणासंभवाद्भ-गवतो विगतदोषवाक्त्वं ततः कथं सिद्धामिति, तदयुक्तमित्याह-न चेत्यादिना । न च दश्येत प्रमाणतः प्रतीयते । काऽसौ, वचनसंहतिः । कथंभूताऽकृतका-त्मिका अपौरुषेयाऽपि लोकिकवचनसंहतेरिव वैदिक्या अपि तस्यास्ताल्वा-दिव्यापारवत्त्तया तथा कृतकात्मत्वोपपत्तेः । एतदेवाह पुनरित्यादिना— हि यस्मान्न विरुद्ध्यते । किं पुनर्जननमापि न केवलमभिव्यक्तिः किन्तु युक्तिमि-स्तन्न विरुद्धचत इति ॥ १३ ॥

एतदेव दर्शयन्नाह;---

सजन्ममरणर्षिगोत्रचरणादिनामश्चते-रनेकपदसंहतिप्रतिनियामसन्दर्शनात् । फलार्थिपुरुषप्रवृत्तिविनिवृत्तिहेत्वात्मनां श्वतेश्च मनुसूत्रवत्पुरुषकर्तृकैव श्वातिः ॥ १४ ॥

सजन्मेत्यादि । सजन्ममरणर्षयश्च तद्गोत्रं च तदाचरणं च तान्यादियेषां स्वर्गफलानां तेषां नाम संज्ञा तस्य श्वतेः श्रवणात् पुरुषकर्तृकैव । का,
श्रुतिर्वदो यत्रैतेषां नाम श्रूयते तत्पुरुषकर्तृकं दृष्टं यथा मनुसूत्राणि तथा
चेयं तस्मात्तथेति । तथाऽनेकपदसंहतिप्रतिनियामसंदर्शनात् अनेकानि च
तानि पदानि सुबन्तातिङन्तानि च तेषां संहतिस्तस्याः प्रतिनियामः क्रमरचना
तस्य सन्दर्शनात् । न केवलमेतस्माद्धेतुद्वयात्सा तत्पूर्विका किन्तु फलार्थिपुरुषप्रवृत्तिविनिवृत्तिहेत्वात्मनां श्रुतेः स्वर्गादिफलार्थनश्च पुरुषाश्च तेषां
ये प्रवृत्तिनिवृत्ती तयोश्च ये हेतुमूता आत्मानः श्रेयः प्रत्यत्राऽऽहुर्यज्ञसाधकाः
स्वभावा यज्ञादीनां बाह्मणवेदादीनाञ्च तेषाञ्च श्रुतेर्वेदात्प्रतीतेरिति ॥ १४ ॥

नन्वात्मिनि सिद्धे तस्य सर्वज्ञत्वादिगुणोपेतत्त्वमागमप्रणेतृत्वं च सिद्धचेत्, न चासौ सिद्धस्तत्वमाणाभावादिति चार्वाकः,तमेव निराकुर्वन्नाहः,—

स्मृतिश्च परजन्मनः स्फुटिमिहेक्ष्यते कस्यचि-त्तथाप्तवचनान्तरात्प्रसृतलोकवादादिपि । न चाऽप्यसत उद्भवो न च सतो निमूलात्क्षयः कथं हि परलोकिनामसुभूतामसत्तोद्यते ॥ १५ ॥

स्मृतिश्चेत्यादि —परजन्मनः पूर्वभवस्य स्मृतिः स्मरणं च स्फुटमसंश्यं कस्यचित्प्राणिन इह लोक ईक्ष्यते अतः। कथं, स्फुटमसत्ता नास्तित्त्वं चार्वाकैल्ह्यत उत्पायते तथा प्रसृतलोकवादादि प्रमृतः प्रसिद्धः प्रवृत्तो वा 'पूर्वमेवंविधमेतैः सुकृतं कृतं येन सुखेन तिष्ठन्ति एतेश्च दुष्कृतं कृतं येन दुःखेन क्लिश्चनते ' इत्यादिक्षपस्तथाऽपि परजन्म नेष्यतेऽतः कथं तेषामसत्तोह्यते प्रतिपायते वा । केषामसुमृतां परलोकिनामतीतभवादागतानां भावि भवं गिमष्यतां तथा तेनैव प्रकारणाऽऽप्तवचनान्तरात् ' जीवो अणाइ-णिहणो ' इत्याद्यागमादि तेषां परजनमेष्यतेऽतः कथमसत्तोह्यते । यद्-प्युच्यते चार्वाकैः कायाकारपरिणतेभ्यः पृथिन्यादिभ्यश्चैतन्यमसदुच्यते तच कियत्कालमवस्थाय निर्मूलं प्रतीयत इति तद्युक्तमित्याह—नचेत्यादिना—न च सर्वथाऽसत उद्भवः खरविषाणवत् न च सतो निमूलात् क्षयः पृथिन्व्यादितत्त्ववत्; द्व्यक्तपतया सतः पर्यायक्तपतया त्वसतश्चेतनस्योत्पाद—विनाशाभ्युपगमे जैनमतिसिद्धिरिति ॥ १५ ॥

चैतन्यं चतुर्णो भूतानां कार्ये व्यङ्गचं चेति तद्द्यं निराकुर्वन्नाह;--

न चाऽप्यसदुदीयते न च सदेव वा व्यज्यते सुराङ्गमदवत्तथा शिखिकलापवैचित्र्यवत् । क्कचिन्मृतकरन्धनार्थपिठरादिके नेक्ष्यते कथं क्षितिजलादिसङ्गुण इष्यते चेतना ॥ १६॥ न चेत्यादि;—-न चाऽसद्प्युदीयत उत्पाद्यते चेतन्यं, किंवत्, सुराङ्ग मदवत् सुरा मद्यं तदङ्गानि कारणानि पिष्टोदकगुड़धातन्यादीनि तेम्यो यथाऽत्यन्तमसन्नेव मदो मद्द्याक्तिरूत्यवते तथामूतेम्यश्चेतन्यामिति तर्हि सदेवाऽभिव्यज्यते तदित्यत्राह न चेत्यादिना—न च तथा सर्वथा सदेव वा व्यज्यते किंवत् शिखिकलापवैचिज्यवत्, नहि शिखिनो मयूरस्य कलाप-वैचिज्यं सर्वथा सद्भिव्यज्यते किन्तु कथंचित्तथा चैतन्यमपि कथंचि-त्सद्भिव्यज्यतां। तथा च जैनमतसिद्धिरेतेन देहगुणश्चेतन इति मतं प्रत्याख्यातं यस्मात्कचिन्युतकरंघनार्थपिठरादिके नेक्ष्यते साऽतः कथं क्षितिजलादिसंघगुण इष्यते चेतनेति॥ १६॥

इदानीं भगवतो वीतरागं वपुः स्तुवन्नाह;—
प्रशान्तकरणं वपुर्विगतभूषणं चाऽपि ते
समस्तजनचित्तनेत्रपरमोत्सवत्वं गतम् ।
विनाऽऽयुधपरियहाज्जिन ? जितास्त्वया दुर्जयाः
कषायरिपवो परैर्न तु गृहीतशस्त्रैरपि ॥ १७ ॥

प्रशान्तकरणमिति—वपुः शरीरं।कथंभूतं,प्रशान्तकरणं प्रशान्तानि शान्तिं प्राप्तानि करणानीन्द्रियाणि यस्मिन्तत्। पुनः कथंभूतं, विगतभूषणं विगतानि प्रयातानि भूषणान्याभरणानि यस्मिन्तत्। एवं च तत्तिर्हं कस्याऽपि वह्नमं न स्यादित्याशङ्कायां समस्तेत्यादिनाऽऽह-समस्तजनचित्तनेत्राणां निषित्र-प्राणिमानसलोचनानां परम उत्कृष्ट उत्सवः प्रमोदो यस्मात्तस्य भावस्तत्त्वं तद्गतं प्राप्तमेवान्विधशरीरसंयुक्तेन त्वया किं कृतं १ हे जिन ! त्वया जिनेन जिताः। के, कषायरिपवः कोधमानमायालोमा एव रिपवः शत्रवः। कथंभूता, दुर्जयाः दुःखेन जेतन्याः। कथं जिताः, विनाऽऽयुधपरिष्रहात् शस्त्रादिधारणं विनेव । अपरेरपि जिता भविष्यन्तीत्याशङ्कायामाहापरोरित्यादिनाः अपरेर्हिरिहरादिभिस्तु न जितास्ते। किंविशिष्टेरपि, चापत्रिशूलादिशस्त्राणि धारिभिरपि इति ॥ १७ ॥

एवं कषायजयलक्षणमप्राप्तातिशयं प्रतिपाच केवलज्ञानलक्षणं प्राप्त्य-ंतिशयं प्रतिपादयनाहः;—

धियान्तरतमार्थवद्गतिसमन्वयान्वीक्षणाद्भवेत्खपरिमाणवत्क्षचिदिह प्रतिष्ठा परा ।
प्रहाणमपि दृश्यते क्षयवतो निमूलात्कचित्तथाऽयमपि युज्यते ज्वलनवत्कषायक्षयः ॥ १८ ॥

धियान्तरतमेति;—इह जगित कचित्पुरुषविशेषे धियां बुद्धीनां प्रतिछाऽवस्था परा भवेत् । कुतः, तरतमार्थवद्गतिसमन्वयान्वीक्षणात् तरतमार्थोऽतिशायनं स विद्यते यस्याः सा चासौ गितिश्च प्रवृत्तिस्तस्याः समन्वयोऽनुगमस्तस्यान्वीक्षणात् सन्दर्शनात् । किं वत्, सपिरमाणवत् । अयमर्थः—यथा
आपरमाणोः पिरमाणं प्रवर्द्धमानं नमिस परां प्रतिष्ठां प्रतिपद्यते तथा
आस्थावरेभ्यो बुद्धिः प्रकृष्यमाणा प्रक्षीणशेषावरणपुरुषे परां प्रतिष्ठां प्रतिपद्यत इति । ननु धियां परमातिशयो ज्ञानावरणादिप्रक्षये भविष्यति । स
कुतः सिद्ध इत्याह प्रहाणमित्यादिना—प्रहाणमित दृश्यते । कस्य, क्षयवतः
किट्ठकालिकादेनिमूलात्सर्वथा कचित्सुवर्णादौ यथा तथाऽयमि युज्यते
ज्वलनवत्कषायक्षयः । इदमत्र तात्पर्यं, यथा ज्वलनस्याग्नेस्दकप्रवाहादिना
प्रक्षयस्तथा सम्यग्दर्शनादिना कषायाणामिति ॥ १८ ॥

ननु सर्वज्ञतालक्षणातिशयस्यात्यन्तासंभाव्यत्वात् कथं भगवति तत्क-रूपना स्यादित्याशंकां निराकुर्वन्नाह;——

अशेषविदिहेक्ष्यते सद्सदात्मसामान्यवि— जिन ! प्रकृतिमानुषोऽपि किमुताखिलज्ञानवान् । कदाचिदिह कस्यचित्क्वाचिद्पेतरागादिता स्फुटं समुपलभ्यते किमुत ते व्यपेतैनसः ॥ १९ ॥

अशेषविदिति;—हे जिन ! इह जगात अशेषविदिष्यते । कोऽसौ, अकृतिमानुषोऽपि सामान्यजनोऽपि । कथंभूतः सन्, सदसदात्मसामान्यवित् सदसत्स्वभावाभ्यामासिलजगानिश्चायकः विमुत किं पुनरसिलज्ञानवानः भगवान् सर्वज्ञो नेष्यते । अधुना सर्वे पुरुषाः सर्वदा रागादिमन्त एवेत्ये-कान्तं निराकुर्वन्नाह, कदाचिदित्यादिना—कदाचिदिह जगति कस्यचिन्म-न्दकषायस्य कचित्कस्मिश्चित्प्रसत्तिहेतौ प्रदेशेऽपेतरागादिता स्फुटं यथा भवति तथा समुपलभ्यते किमुत ते जिनस्य । किं लक्षणस्य, व्यपेतैनसः ध्वस्तक्केशस्योति ॥ १९ ॥

साम्प्रतं युक्तिशास्त्राविरोधिवकृत्वं भगवतः सर्वज्ञतायां चिह्नामित्याह;-अशेषपुरुषांदितस्वगतदेशनाकाशालं
त्वदन्यपुरुषान्तरानुचितमाततालाञ्जनम् ।
कणादकपिलाक्षपादमुनिशाक्यपुत्रोक्तयः
स्खलन्ति हि सुचक्षरादिपरिनिश्चितार्थेष्विप ॥ २०॥

अशेषेत्यादि; —अशेषं च तत्पुरुषादितत्त्वं तस्मिन्गतं यहेशनायाः प्रातिपादनस्य केशरां चातुर्यं। कथम्भूतं, त्वदन्यपुरुषान्तरानुचितं त्वदन्यानि पुरुषान्तराणीश्वरादीनि तेष्वनुचितमयोग्यं। तिक्षं ? आप्ततालाञ्छनं। ननु कणादादेः कस्मान्न तिष्वंगमित्याह कणादेत्यादिना-कणादकपिलाक्षपा-दादीनामुक्तयः शास्त्राणि स्वलन्ति प्रमाणेन प्रतिहन्यन्ते हि स्फुटं। केषु, सुचक्षुरादिपिनिश्चितार्थेष्वपि सुष्टु चक्षुरादिभिरिन्दियैः परि समन्तान्निश्चि-तार्थेष्वपि निश्चयं प्राप्तेष्वप्यर्थेषु न केवलं सूक्ष्मान्तारितदूरार्थेष्ववेति निर्मिल-तोऽर्थ इति ॥ २०॥

तदेव तदुक्तीनां स्वलनं दर्शयन्नाह;—
परैरपरिणामकः पुरुष इष्यते सर्वथा
प्रमाणविषयादितत्त्वपरिलोपनं स्यात्ततः।
कषायविरहान्न चाऽस्य विानेबन्धनं कर्मभिः
कुतश्च परिनिर्वृतिः क्षणिकरूपतायां तथा ॥ २१ ॥

परेंगित्यादि-परेंबेंशेषिकादिभिः पुरुषो जीव इष्यते। कथं भूतोऽपारेणामकः परिणामराहितः। कथं, सर्वथा नित्यं। ततः किं, प्रमाणविषयादितस्वपरिलोपनं पारिणामित्त्वे सत्येव ह्यात्मनोऽप्रमातृत्त्वादिरूपपरित्यागेन प्रमातृत्वादिरूप-संभवात्। तथा कर्मबन्धोऽप्येवंविधस्यात्मनो न संभवतीति दर्शयन कषा-येत्यादिनाऽऽहः,-स चाऽस्य सर्वथाऽपारिणामिनो जीवस्य विशेषेण निबन्धनं सम्बन्धः। कैः, कर्मभिः। कुतः, कषायविरहात् कषायरहितत्वात्,। सक्ष्मियो हि जीवः कर्मभिः सम्बध्यते। बन्धाभावात् किं, कुतश्चित्परिनिर्वृति-म्जिर्बन्धपूर्वकत्वान्मोक्षस्य, तथा तेनैव प्रकारेण क्षणिकरूपतायां तत्परि-लोपनं तद्मावश्च स्यात् इति॥ २१॥

इदानीं सांख्यमतमाशङ्कच दूषयञ्चाह;—

मनो विपरिणामकं यदिह संसृतिं चाइनुते

तदेव च विमुच्यते पुरुषकल्पना स्याद् वृथा।

न चाऽस्य मनसो विकार उपपद्यते सर्वथा

धुवं तदिति हीष्यते द्वितयवादिता कोपिनी ॥ २२ ॥

मन इत्यादि—" मनश्चितं विपरिणामकं विविधपरिणामोपेतं यदि

मन इत्यादि—" मनश्चित्तं विपरिणासकं विविधपरिणामोपेतं यदि च संसृतिं च संसारं चतुर्गतिलक्षणमश्चते व्यामोति तदेव च मनो विमुच्यते मुक्तं भवतीति सांस्यैरभ्युपगम्यते " तदा पुरुषकल्पना स्याद्भवेद् वृथा प्रयोजनाभावात्। यद्येवं परिणामित्वं मनसः सिद्ध्येत्तदा संसारमोक्षौ स्यातां न च तिसद्धमिति दर्शयन्नाह न चेत्यादिना—न चाऽस्य संसारमोक्षा-वस्थाधारतयाऽभ्युपगतस्य मनसो विकारः परिणामः सर्वथोपपद्यते घटते। कृतः, ध्रुवं नित्यं तन्मन इत्येवमिष्यते, हि यस्मात्तिंहं सर्वथा नित्यं परिणामि च मनोऽस्त्वित्यत्राऽऽह—द्वितयवादिता कोपिनी विरोधिनीति॥ २२॥

इदानी बौद्धानां स्वाभ्युपगमादिति विरोधं दर्शयन्नाहः,— पृथग्जनमनोनुकूलमपरैः कृतं शासनं सुखेन सुखमाप्यते न तपसेत्यवस्येन्द्रियैः ।

4

#### प्रतिक्षणविभंगुरं सकलसंस्कृतं चेष्यते ननु स्वमतलोकलिंगपरिनिश्ययैर्व्याहितम् ॥ २३ ॥

पृथाजनेति-पृथाजना रागादिमन्तस्तेषां मनोऽनुकूळं मनोज्ञमपरैः सौगतैः कृतं शासनं दर्शनं । कीहशं तदित्याह सुखेनेत्यादिना- सुखेन काय-क्केशं विना सुखं पारलौकिकमाह्नादरूपमाध्यते प्राप्यते न तपसा। किंवि-शिष्टेस्तैः कृतमवश्येन्द्रियस्तथेष्यते । किं तत्सकलसंस्कृतं । कथंभूतं, प्रतिक्षण-विभंगुरं क्षणं क्षणं प्रति विभंगुरं विनश्वरं । अत्र नन्वित्यादिना स्वमतादि-विरोधं दर्शयति – स्वमतञ्ज लोकश्च लिङ्गं च तेषां परिनिश्चयास्तैर्ग्याहतं विरुद्धं तत्र स्वमतपरिनिश्चयेन विरोधस्तावत् न तपसा सुखं प्राप्यत इति वदतः शिरोमुण्डनबद्मचर्यादिवतधारणेनानर्थक्यप्रसङ्गात्, तथा " यह्रं यहुराराध्यं यच दूरे व्यवस्थितम् । तत्सर्वे तपसा साध्यं तपो हि दुरति-क्रमम् " इति लोकप्रतीत्या च विरोधः, प्रत्यक्षे विभंगुरमित्यस्य च सर्व कशिवित्रित्यं प्रत्यभिज्ञायमानत्वादित्यादिलिङ्गपरिनिश्चयेन व्याघातः॥२३॥

सन्ताने प्रत्यभिज्ञानादेः प्रवृत्तेर्ने तद्घ्याघात इत्याशङ्कां निराकुर्वन्नाह;-

न सन्तितरनश्वरी न हि च नश्वरी नो द्विधा वनादिवदभाव एव यत इष्यते तत्त्वतः। वृथैव कृषिदानशीलमुनिवन्दनादिकियाः कथिबदिवनश्वरी यदि भवेत्प्रतिज्ञाक्षतिः ॥ २४ ॥

न सन्ततिरित्यादिना- सा हि सन्तितरक्षाणिका क्षणिका उभयरूपा वा स्यादिति पक्षत्रयमप्ययुक्तमिति नेत्यादिना दर्शयति - न सन्ततिः सन्ता-नोऽनश्वरी नित्या न हि च नश्वरी नो द्विया कुत इत्थं सा न सम्भवति वनादिवदभाव एव यत इष्यते तत्त्वतः । यदि हि सन्ततिर्वस्तुभूता स्यात्तदा नित्याऽनित्या चोभयरूपा वा स्यात्; न चाऽसौ वस्तुभूता सौगतेरिष्यते यतस्तत्त्वतः परमार्थतोऽभाव एव सन्ततेरिष्यते किंवत् वनादिवतः यथैव हि वनं नगरमित्यादिव्यवहारः, न हि वृक्षविशेषाच् गृहप्रासाद्विशेषांश्च विहाय न किंचिद्धनं नगरं वा वास्तवं सौगतैरिष्टं । तथा क्षणिकक्षणा-न्विहाय न सन्तितिरिष भवतु तद्भावः को दोष इत्याह वृथेवेत्यादिना— वृथेव निष्फलैव । केत्याह कृषीत्यादिना— कृषिश्च दानञ्च शीलं च मुनि-वन्दना च ता आदयो यासां ताश्च ताः कियाश्च । अथेतहोषभयात्कथं-चिद्वविनश्वरी सन्तितिरिष्यते तथा सर्वे क्षणिकमिति भवेत्यतिज्ञाक्षतिः॥२४॥

अधुना मुंके केवली चिरञ्जीविमनुष्यत्वाद्गोगभूमिजवदित्यत्र हेतोरसि-द्धतामुद्भावयन्नाह;—

अनन्यपुरुषोत्तमो मनुजतामतीतोऽपि समनुष्य इति शस्यसे त्वमधुना नरैर्बालिशैः।
क्व ते मनुजगर्भिता क्व च विरागसर्वज्ञता
न जन्ममरणात्मता हि तव विद्यते तत्त्वतः॥ २५॥

अनन्येति—हे जिन! त्वमनन्यपुरुषोत्तमः न विद्यन्तेऽन्ये पुरुषोत्तमा यस्मात्। पुनरपि कथम्भूतः, मनुजतामतीतोऽपि मनुष्यप्रकृतिरूपतामतीन्तोऽपि सन्नित्थंभूतोऽपि भगवन्! मनुष्य इति शस्यस उच्यसेऽधुना नरैः। किंविशिष्टैबोलिशेः। यदि च मनुष्यमात्रतुल्यता भगवत इष्यते तदा वीत-रागताविरोध इत्याह केत्यादिना—क ते मनुजगर्मिता क च विरागसर्वज्ञता न खलु मनुजानां मनुष्यमात्राणां गर्म इव गर्भो येषां तेषां वीतरागता सर्वज्ञता च दृष्टा, यदि मनुष्यमात्रत्या तुल्यता भगवतः स्यात्तदा जन्मा-दिप्रसंगो, न च सोऽस्तीत्याह न जन्मेत्यादिना— जन्ममरणात्मता हि यस्मात्तव न विद्यते तत्त्वतः, जन्म हि कर्मशेषाद्भवति तस्य च जन्मन्येव तत्क्षयात्कथं तत्स्यात् तद्भावान्मरणाभाव इति ॥ २५॥

ननु भगवतो जन्माभावे कथं स्वमातृगर्भादुत्पाद इत्याशङ्कचाह;— स्वमातुरिह यद्यपि प्रभव इष्यते गर्भतो मलैरनुपसंद्यतो वरसरोजपत्रे अनुवत् ।

# हिताहितविवेकशून्यहृदयो न गर्भेऽप्यभूः कथं तव मनुष्यमात्रसहशत्वमाशङ्कचते ॥ २६ ॥

स्वमातुरित्यादि—इह क्षेत्रे स्वमातुर्गर्भात्प्रभवो ययपीष्यते भगवतस्त-थापि मलैरनुपसंप्लुतो मलैर्मातुरुद्रगतैः कश्मलैरनुपसंप्लुतोऽसंस्पृष्टः । किमिव, वरसरोजपत्रेऽम्बुवत् । तथा हिताहितविवेकशून्यहृदयो न गर्भेऽप्यभूः, एव-न्विधमन्यजनानां तथाऽनिश्चयादित्यिपशब्दार्थः । अतः कथं मनुष्यमात्र-सहशत्वमाशङ्कर्यते भगवत इति ॥ २६ ॥

एवं जन्माभावमभिधाय मरणाभावमभिधातुमाहः;—

न मृत्युरिप विद्यते प्रकृतिमानुषस्येव ते मृतस्य परिनिर्वृतिनं मरणं पुनर्जन्मवत् । जरा च न हि यद्वपुर्विमलकेवलोत्पत्तितः प्रभृत्यक्जमेकरूपमवतिष्ठते प्राङ् मृतेः ॥ २७ ॥

न मृत्युरित्यादि — केवलं जनमैव न विद्यते किन्तु मृत्युरिप न विद्यते । कस्येव, प्रकृतिमानुषस्येव । नन्वयोग्यवस्थानन्तरं भगवतो मरणमस्तीति चेत्, मृतस्यायोग्यवस्थारच्युतस्य निर्वृतिर्भवति यत्पुनर्जन्मवन्मरणं पृथाजने दृष्टं तद्भगवति नेति निषिध्यते न केवलं तथाविधं मरणं न विद्यते, अपि तु जरा च न हि विद्यते । कुतः यद्यसमाद्यपु विमलकेवलोत्पत्तितः प्रभृति अरुजं नीरोगमेकरूपं तरुणवृद्धरूपविसदृश्परिणामरहितमवतिष्ठते । आ कृतः, प्राङ् मृतेरिति ॥ २७ ॥

परेषामाप्तामासानां भगवतश्च सुखं प्रति महदन्तरं दर्शयन्नाह;—
परेः कृपणदेवकैः स्वयमसत्सुखैः प्रार्थ्यते
सुखं युवतिसेवनादिपरसन्निधिप्रत्ययम् ।
त्वया तु परमात्मना न परतो यतस्ते सुखं
व्यपेतपरिणामकं निरुपमं धुवं स्वात्मजं ॥ २८ ॥

परैरित्यादि — परैरीश्वरादिभिः । किंविशिष्टेः, क्रुपणदेवकैः क्रुपणा दीना हीनस्थानेष्विप स्व्यादिषु सुखताऽभिलाषेण प्रवृत्तिमत्त्वात् ते च ते देव- काश्च कृत्सितदेवास्तैः । पुनरिप किंविशिष्टेरसत्सुसैरसद्विद्यमानं निरितशयं सुखं येषां तैः । किं क्रियते, स्वयं प्रार्थ्यते । किं तत्सुखं । कथंभूतं, युवतिसेव- नादिपरसिन्निधिप्रत्ययं युवितसेवनादि च तत्परं चानात्मस्वरूपं तस्य सिन्निकटचं प्रत्ययः कारणं यस्य तत्त्रथोक्तं अतस्तेषामाप्तामासता । त्वया तु परमात्मना न परतो युवितसेवनादेः प्रार्थ्यते । कृतो ? यतो यस्माचे सुखं व्यपे- तपिमाणकं विशेषणापेतं परिमाणिमयत्तापरिमाणो वा हीनाधिकव्यावाधादिपरिणतिर्यस्य, निरुपममुपमातीतं ध्रुवमनपायं स्वात्मजमात्माधी- निरित ॥ २८ ॥

अधुनेश्वरस्याप्तामासस्योन्मत्तस्येव चेष्टितं दर्शयन्नाहः;—
पिशाचपरिवारितः पितृवने नरीवृत्यते
क्षरद्भुधिरभीषणद्विरदृक्वत्तिहेलापटः ।
हरो हसति चायतं कहकहादृहासोल्बणं
कथं परमदेवतेति परिपुज्यते पण्डितैः ॥ २९ ॥

पिशाचित्यादि —हर ईश्वरो नरीनृत्यते मृशं नृत्यति । कथंभूतः, पिशा-चपरिवारितः। पुनरपि कथंभूत इत्याह क्षरिदत्यादिना—क्षरच तद्विषरं च तेन भीषणा भयानका सा चासौ द्विरदस्य कृतिश्चर्म सैव हेलापटः क्रीडापटो यस्य। क, पितृवने न केवलं तत्रासौ नरीनृत्यते किन्तु हसित च। कथमायतं दीर्ष । पुनरपि कथंभूतं, कहकहाद्वहासोल्बणं कहकहं लक्षणश्चासावद्वहासश्च तेनोल्बणमुत्कटमेवंविधो हरः कथं परमदेवता इत्येवं परिपूज्यते । कैः, पण्डितैरिति ॥ २९ ॥

अन्यद्प्यस्य दृष्टचेष्टितं द्र्शयन्नाह;—

मुखेन किल दक्षिणेन पृथुनाऽखिलप्राणिनां

समत्ति श्वपृतिमज्जरुधिरांत्रमांसानि च

गणैः स्वसदृशैर्भृशं रतिसुपैति रात्रिंदिवं

पिबत्यिप च यः सुरां स कथमातताभाजनम् ॥ ३० ॥
मुखेनेति—समित्त भक्षयित । कानि शवपूर्तिमज्जरुषिरांत्रमांसानि शवश्व
मृतकं पूर्तिश्च पूयः मज्जा च रुषिरं चांत्राणि च मांसानि च तानि । केषामिखलप्राणिनां । केन कृत्वा, मुखेन किलेत्यरुचौ । कथंभूतेन, पृथुना दक्षिणेन
पुनरिष कथंभूतेन, पृथुना महता । अन्यच किं करोति, रितमुपैति भृशमत्यर्थ । कैः सह, गणैः भृंगिरिटिप्रभातिभिः । किं विशिष्टैः, स्वसद्दशैः
शवादिलक्षणादिपरतया रात्रिं दिवं तथा पिवत्यिप च यः सुरां सुरामिप
यः पिवति सः कथमाप्तताभाजनिति ॥ ३०॥

पराभ्युपगतानीश्वरगुणान्निराकुर्वन्नाहः— अनादिनिधनात्मकं सकलतत्त्वसंबोधनं समस्तजगदाधिपत्यमथ तस्य संतृतता । तथा विगतदोषता च किल विद्यते यन्मृषा सुयुक्तिविरहाम्न चाऽस्ति परिशुद्धतत्त्वागमः ॥ ३१ ॥

अनादित्यादि सकुठं च तत्तत्वं च तस्य संबोधनं सर्वज्ञत्वं । कथंभूतमनादिनिधनात्मकमादिश्च प्रथमोत्पत्तिनिधनं च विनाशो न विद्येते ते
यस्य सः तथाविधात्मस्वभावो यस्य, अथ तथा समस्तजगदाधिपत्यं समस्तं च
तज्जगच्च तस्याधिपत्यं प्रमुत्वं तथेश्वरस्य संतृप्तता सम्यक् तृप्तिस्तथा
विगतदोषता च विद्यते; किलेत्यरुचौ, तदेतनमूषा मिथ्या । कुतः, सुयुक्तिविरहात् शोभनाया युक्तेहीतोरभावात् । मा भूद्युक्तिरागमस्तु भविष्यतीत्यत्राऽऽह न चेत्यादिना न च नैवात्रार्थेऽस्ति परिशुद्धमबाधितं तक्षं
स्वक्षयं यस्य स चासावागम इति ॥ ३१ ॥

अधुना हरिहरब्रह्मणामाप्ताभासतां द्रशयनाह;-

कमण्डलुमृगाजिनाक्षवलयादिभिन्नंद्वाणः शुचित्वविरहादिदोषकलुषत्वमभ्यूद्यते ।

## भयं विघृणता च विष्णुहरयोः सशस्त्रत्वतः

स्वतो न रमणीयता च परिमूडता भूषणात् ॥ ३२ ॥

कमण्डल्वित्यादि — कमंडलु: कुंडिका मृगाजिनं मृगचर्माक्षवलयमक्ष-सूत्रं तान्यादिर्येषां चतुर्वद्नादीनां तैर्ब्रह्मणोभ्यूद्यतेऽनुमीयते। किं तदित्याह शुचि चेत्यादिना — शुचित्वस्य विरहोऽभाव आदिर्यस्य स चासौ दोषश्च तेन कलुषत्वं मिलनत्वं तथा न स्वतः शुचिर्बद्मा कमंडलुधारणात्, न कृतार्थो मृगाजिनधारणात्, न सर्वज्ञोऽक्षसूत्रमहणात् तदन्यतपस्विवत्, तथा अवीतरागः कामोद्देकवशाच्चतुर्वदनकारणात् तथा विष्णुहरयोर्भयं विषृ-णता च निर्दयता च दोष:। कृतः, भूषणाच्छरीरालंकरणात् इति॥ ३२॥

अन्यद्रि मोहविजृम्भितं ब्रह्मणो दर्शयन्नाह;—

स्वयं सृजित चेत्प्रजाः किमिति दैत्यविध्वंसनं सुदुष्टजनियहार्थमिति चेदसृष्टिर्वरम् । कृतात्मकरणीयकस्य जगतां कृतिर्निष्फला

स्वभाव इति चेन्मृषा स हि सुदुष्ट एवाऽऽप्यते ॥ ३३ ॥

स्वयमित्यादि—स्वयमात्मना सृजत्युत्पाद्यति चेद्यदि । काः, प्रजाः । तिर्हि किमिति केन कारणेन दैत्यविध्वंसनं दैत्यानामसुराणां विध्वंसनं मारणं सुदुष्टजननिमहार्थमिति चेत्, एवं तिर्हि तेषां वरमकृतकृत्यस्तस्य जगतां छोकानां कृतिः करणं निष्फळा निष्प्रयोजना, अथ न प्रयोजन-मुद्दिश्यासौ जगतां स्रष्टा किं नु ताहशस्तस्य स्वभाव इति चेन्मूषा मिथ्येव तत् । कृत इत्याह स हीत्यादिना—हि यस्मात् स स्रष्टा सुष्ठु दुष्टो रागादि-दोषाक्रान्त एवाप्यते गम्यते तद्मावे जगतां सर्जनपाळनविध्वंसनानुप-पत्तेरिति ॥ ३३ ॥

पुनरि दोषान्तरसद्भावादेषामाप्तता नास्तीत्याह;प्रसन्नकुपितात्मनां नियमतो भवेद्दुःखिता
तथेव परिमोहिता भयमुपद्गतिश्चामयेः।

## तृषाऽपि च बुभुक्षया च न च संसृतिस्छिद्यते जिनेन्द्र! भवतोऽपरेषु कथमाप्तता युज्यते ॥ ३४ ॥

प्रसन्नेत्यादि—प्रसन्नस्तुष्टः कुपितः कुद्धस्तदात्मनां तद्रूपाणां निय-मतोऽवश्यंमावेन भवेद्दुःखिता दुःखस्वभावता कोपप्रसादवशिकृतानां सुखित्वानुपपत्तेः, तथैव परिमोहिता भयं च तत्परवशिकृतानां निर्मोहत्वस्य निर्भयत्वस्य चास्मदादिवदसंभवात, उपद्वृतिश्चोपद्रवश्चामयैर्व्याधिमिनं केवलमेतैरेवोपद्वृतिरिप तु तृषाऽपि च पिपासया च बुभुक्षया च। एवंविधेरिप तैः संसारोच्छित्तिः करिष्यत इत्याह न चेत्यादिना—न चैवंविधदोषदुष्टैस्तैः संसुतिः स्वस्यान्येषां वा छिद्यतेऽतो हे जिनेन्द्र! भवतोऽपरेषु ब्रह्मादिषु कथमाप्तताऽवंचकता युज्यते घटत इति ॥ २४ ॥

अत आप्ताभासेषु सेवा नरकपातहेतुरेवेत्यावेदयन्नाह;— कथं स्वयमुपद्वताः परसुखोदये कारणं स्वयं रिपुभयार्दिताश्च शरणं कथं विभ्यताम् । गतानुगतिकेरहो त्वद्परत्र भक्तेर्जने— रनायतनसेवनं निरयहेतुरंगीकृतम् ॥ ३५ ॥

कथिमित्यादि — कथं न कथमि स्वयमुपद्धता ये सुखादिबाधितास्तेषां परेषां सेवकानां सुखोदये कारणं, अत्राऽधेऽथीन्तरन्यासमाह स्वयमित्या-दिना— स्वयं रिपुभयेनादिंता: कथं शरणं त्रातारः । केषां, बिभ्यतां प्रचंड-शत्रुभ्यो भयमुपागतानां अतो गतानुगतिकैरपरीक्षकैर्जनैस्वद्भवतोऽपरत्रे-श्वरादौ भक्तैः अहो आश्चर्यमङ्गीकृतं। किं तत्, अनायतनसेवनं मिथ्यादर्शन-ज्ञानचारित्राणि तद्दन्तश्च पुरुषा इति षद्धिमनायतनं तस्य सेवनमाराधनं। किंविशिष्टं, निरयहेतुरिति ॥ ३५ ॥

इदानीं हिंसादिपवृत्तानां तेषां पापवन्ध एवानुषज्यत इति दर्शयन्नाह;— सदा हननघातनाद्यनुमतिप्रवृत्तात्मनां प्रदुष्टचरितोदितेषु परिहृष्यतां देहिनाम् ।

#### अवश्यमनुषज्यते दुरितबन्धनं तत्त्वतः शुभेऽपि परिनिश्चितस्त्रिविधवंधहेतुर्भवेत् ॥ ३६ ॥

सदेति— सदा सर्वकालं हननं हिंसा, घातनं हिंसायां प्रेरकत्वं, आदि-शब्दात्तत्साधनायुधादिसमर्पणनिष्पादनादिग्रहणं, अनुमतिरेवं कियता-मित्यभ्युपगमः, तासु प्रवृत्तात्मनां देहिनामवश्यमनुषज्यते प्रसज्यते । किं, द्वरितबन्धनं पापबन्धः तत्त्वतः परमार्थतः । पुनरिप कथम्भूतानामित्याह प्रदृष्टेत्यादिना—प्रकर्षेण दृष्टं च तच्चरित्रं च हिंसाचाचरणं तस्योदितेषु प्रति-पादनेषु प्रहृष्यतां तुष्यतां न केवलमशुभे बंधे त्रिविधो हेतुः किन्तु शुभेऽपि परिनिश्चितः । कोऽसौ, त्रिविधबंधहेतुः त्रिविधश्चासौ कृतकारितानुमतप्रकारो बन्धहेतुश्च भवेदिति ॥ ३६ ॥

नन्वेवं जिनेन्द्रस्यापि दानिक्यां हिंसालेशहेतुभूतामुपिद्शतः कथं पापबन्धो न स्यादिति शङ्कां निराकुर्वन्नाह;—

विमोक्षस्रखचैत्यदानपरिपूजनाद्यात्मिकाः क्रिया बहुविधासुभृन्मरणपीडना हेतवः। त्वया ज्वलितकेवलेन न हि देशिताः किं नु ता-स्त्वयि प्रसृतभक्तिभिः स्वयमनुष्टिताः श्रावकैः॥ ३७॥

विमोक्षेत्यादि—विमोक्षे सुखं विमोक्षसुखं तस्मै चैत्यदानपरिपूजनादीनि तान्यात्मा यासां तास्तदात्मिकाः कियाः। कथंमूताः, बहुविधानां स्थावर-त्रसरूपाणामसुभृतां मरणं च पीडनं च तयोईतवस्ता इत्थंभूताः किया-स्त्वया न हि देशिताः प्रतिपादिताः। कथंमूतेन, ज्विठितकेवलेन ज्विठितं दीप्तं सक्लार्थप्रकाशकं केवलं केवलज्ञानं यस्य तेन किन्तु स्वयमनुष्ठिताः श्रावकैः। किंविशिष्टैः, त्विध प्रमृतभिक्तिभः प्रमृता वृत्ता भाक्तिर्येषां तैः, तत्रेह क्षेत्रे दानिकयाया आद्यः स्वयमनुष्ठाता श्रेयान् चैत्यचैत्यालयादि-कियायास्तु भरतचक्रवर्त्तीति, अथवा तीर्थकरेभ्योऽन्येषामेव जिनेन्द्राणां

गणधराणां तदुपदेशिताभावो न तु तीर्थकराणां तेषां तीर्थकरत्वनामपुण्या-तिशयवशाचत्संभवात् गणधरदेवैद्यीख्याता विशेषादुपदिष्टा इति ॥ ३७ ॥

कथित्रित्रित्यागमाद्वा भव्येस्तित्रिया ज्ञाता इति दर्शयन्नाह,---

स्वया त्यदुपदेशकारिपुरुषेण वा केनचित् कथंचिदुपदिश्यते स्म जिन ! चैत्यदानक्रिया। अनाशकविधिश्च केशपरिलुंचनं चाऽथवा श्रुतादनिधनात्मकादिधगतं प्रमाणान्तरात्॥ ३८॥

त्वयेति—त्वया तीर्थकृता त्वदुपदेशकारिपुरुषेण वा तवोपदेशं करोति प्रवर्त्तयतीत्येवंशीळस्त्वदुपदेशकारी स चासौ पुरुषश्च तेन केनचिद्गणघरदेवेन कथंचित्पर्यायह्रपेणोपदिश्यते स्म । का, जिनचैत्यदानिश्च्या न केवळं सा किं त्वनाशकविधिश्च न विद्यत आशो भोजनं यत्र सोऽनाशक उपवासः संन्यासो वा तस्य विधिरनुष्ठानं तथा केशपरिळुंचनं चाऽथवा श्रुतादागमात् एतत्सर्व भन्येरिधगतं । कथंभूतादिनिधनात्मकात् द्व्यह्मपतया विनाशशून्य-त्वात्। पुनरिष कथंभूतात्, प्रमाणान्तरात् प्रत्यक्षप्रमाणादन्यस्मादिति ॥ ३८॥

नन्देवं भगवतस्तदुपदिशतः प्राणिपीडाहेतुत्वसंभवात् कथं नापुण्यबन्धः

स्यादित्याशङ्कां निराकुर्वन्नाह;--

न चासुपरिपीडनं नियमतोऽशुभायेष्यते
त्वया न च शुभाय वा न हि च सर्वथा सत्यवाक् ।
न चाऽपि दमदानयोः कुशलहेतुतैकान्ततो
विचित्रनयभंगजालगहनं त्वदीयं मतम् ॥ ३९ ॥

न चेत्यावि—न च नैवासूनां परिपीडनं नियमतोवश्यंभावेनाशु-नाय त्वयेष्यते न च शुभाय वा न हि च हि स्फुटं न च सत्यवाक् शुभाशुभाय वा सर्वथेष्यते प्रमादकृतानां तेषामशुभहेतुत्वात् । तदुक्तं,—

मरदु व जियदु व जीवो अयदाचारस्स णिच्छिदा हिंसा। पयदस्स णिथ बंधो हिंसामित्तेण समिदस्स॥ १॥ तर्हि दमदानयोः पुण्यहेतुतैवास्त्वित्याह न चेत्यादिना—न च दमदा-नयोः कुशलहेतुता एकान्ततोऽवश्यंभावेन । अतो विचित्रनयजालगहनं विचित्राश्च ते नयाश्च तेषां भंगा विकल्पास्तेषां जालं संघातस्तेन गहनम-गाधं त्वदीयं तावकं मतं शासनमिति ॥ ३९ ॥

ननु परैरपि भगवताऽपि सुखजीविकार्थ शासनं प्रणीतमित्याशङ्कां निराकुर्वेन्नाहः—

त्वयाऽपि सुखजीवनार्थमिह शासनं चेत्कृतं
कथं सकलसंग्रहत्यजनशासिता युज्यते ।
तथा निरशनार्द्धभुक्तिरसवर्जनाद्यक्तिभि—
जितेन्द्रियतया त्वमेव जिन ! इत्यभिष्यां गतः ॥ ४०॥।

त्वयाऽपीति—त्वयाऽपि न केवलं ब्रह्मादिभिः सुखजीवनार्थमिह जगिति शासनं मतं कृतं चेयदि तदा कथं युज्यते घटते। काऽसौ, सकलसंग्रहत्यजन्नशासिता सकलश्चासौ संग्रहश्च परिग्रहस्तस्य त्यजनं त्यागस्तस्य शासिता प्रतिपादकत्वं तथा त्वमेव गतः प्राप्तः। कामभिख्यां संज्ञां। किंविशिष्टां 'जिन ' इत्येवंविधां 'यो हि कर्मारातीश्चयित स जिन ' इत्युच्यते। कया तां त्वं गत इति प्रश्ने जितेन्द्रियतयेति । काभिः कृत्वा जितेन्द्रियता मगवतोऽवगतेत्याह;—निरशनेत्यादिना—निरशनमुपवासः अर्द्धभुक्तिरवमौद्यं रसवर्जनं रसपरित्यागस्तान्यादियां दुर्धरकायक्नेशादीनां तेषामुक्तिभः प्रतिपादनैः, न हि कश्चित्सुखेन जीविकामिच्छन् जितेन्द्रियः, सकलं परिगृहं त्यजति दुर्धरोपवासादितपोऽनुतिष्ठति परसमे प्रतिपाद्यति चेति प्रतीतिमित ॥ ४०॥

ननु भवन्मतानुसारिभिः कैश्चिद्वस्नादिपरिग्रहस्वीकारात्कथं सक्लसंग्रह-त्यजनशासिता भवतो न विरुद्धेत्यत्राह;—

जिनेश्वर! न ते मतं पटकवस्त्रपात्रग्रहो विमृश्य सुखकारणं स्वयमशक्तकैः कल्पितः।

#### अथायमपि सत्पथस्तव भवेद्वृथा नप्तता न हस्तस्रुलभे फले सति तरुः समारुह्यते ॥ ४१ ॥

जिनेश्वर इति—हे जिनेश्वर ! जिनेन्द्र ! न ते मतमिमेष्रतं । किं तत्, पटकवस्रपात्रमहः कुत्सितः पटः पटक ऊर्णामयः वस्रं कर्पटः पात्रं मिक्षा-माजनं तेषां महो महणं मतं हिंसाहेतुत्वान्न । पटादेः प्रक्षाळने हि अनेका-फायिकादिजनतुवधः स्यात्, अप्रक्षाळने चानेकयूकाळिक्षादिसमुत्थामात्तद्धः स्यात् । कथं तद्गृहीतिमिःयाह विमृश्येत्यादिना— विमृश्य पर्याळोच्य सुस्कारणं स्वयं स्वेतपटेः कल्पितं न तु भगवतोपदिष्टं । कथंभूतैस्तैरशक्तकेः शितोष्णादिपरीषहसहनेऽसमर्थेः, अथ निर्मन्थसंयमोऽपि मुक्तिहेतुरित्यत्रा-हाथेत्यादिना— अथ पुनरयमि सम्रन्थसंयमोऽपि सत्पथः सन्मार्गो मुक्तिहेतुस्तिहिं तव भवेद्य्या । काऽसौ, नम्रता सकळसंगपरित्यागः । कुतः, यतो न हस्तसुळमे भूमिस्थैरपि हस्तेन सुळमे सुखेन प्राप्ये फळे सित तर्स्वृक्षः प्रेक्षा-पूर्वकारिभिः समारुद्यते ॥ ४१ ॥

सम्रान्थसंयमेऽपरमि दूषणमुपद्शियन्नाहः;—
परिग्रहवतां सतां भयमवस्यमापद्यते
प्रकोपपरिहिंसने च परुषानृतव्याहृती।
ममत्वमथ चोरतो स्वमनसञ्च विभ्रान्तता
कुतो हि कलुषात्मनां परमशुक्रसद्ध्यानता॥ ४२॥

परिग्रहवतामिति— परिग्रहवतां सतां विद्यमानानां चौरादिभ्यो भयम-वश्यमापद्यते तथा तदपहर्तृविषये प्रकोपपरिहिंसने चापद्येते; तथा परुषा-नृतव्याहृती परुषं निष्ठुरं अनृतमसत्यं ते च ते व्याहृती च वचने आपद्येते तथा ममत्वं मूच्छी, अथ तथा चोरतो विशिष्टपदार्थस्यापहरणामिप्रायः स्वमनसश्च विश्रान्तता स्वस्य मनश्चित्तं तस्य विश्रान्तता उपार्जनरक्षादिना संक्षोभ एवं कलुषात्मनां कृतः हि स्फुटं परमशुक्रुसदृष्यानता उत्कृष्ट-श्रेष्ठशुक्रुष्ट्यानत्वमिति ॥ ४२ ॥ अत्रैव दूषणान्तरमुपदर्शयन्नाह;— स्वभाजनगतेषु पेयपरिभोज्यवस्तुष्वमी यदा प्रतिनिरीक्षितास्तनुभृतः सुस्रक्ष्मात्मिकाः। तदा क्वचिद्पोज्झने मरणमेव तेषां भवे— दथाऽप्यभिनिरोधनं बहुतरात्मसंमूर्च्छनम्॥ ४३॥

स्वभाजनेति— स्वस्य भाजनानि तेषु गतेषु स्थितेषु । केषु, पेयपरिभोज्यवस्तुषु पेयानि पानकानि परिभोज्यानि मोदकादीनि पेयपरिभोज्यानि
च तानि वस्तूनिच तेष्वमी तनुभृतो यदा प्रतिनिरीक्षिता दृष्टाः । कथंभूताः,
सुसूक्ष्मात्मिकाः शुद्रजन्तवस्तदा ते किं ततो बहिः क्षिण्यन्ते न वा ? यादि
क्षिण्यन्ते तदा मरणमेव तेषां भवेत् कचिद्रपोज्झनेऽपनयनेऽथाण्याभिनिरोधनं अथाऽपि पुनरपि आभिनिरोधनं पात्रवस्त्रादिभ्यस्तेषामपनयनं तिर्हे
वहुतरात्मसंमूच्छेनं बहुतराणामात्मनां शुद्रजन्तूनां संमूच्छेनं जन्म
भवेदिति ॥ ४३ ॥

नन्वेवं निम्रन्थसंयतानुष्ठायिनामपीर्यापथिकादौ बहुतरहिंसासंभवात् प्रचु-रतः कर्मोपार्जनान्मुक्तिने प्राप्तोतीत्याशंकां निराकुर्वन्नाहः,—

दिगम्बरतया स्थिताः स्वभुजभोजिनो ये सदा प्रमादरहिताशयाः प्रचुरजीवहत्यामपि। न बन्धफलभागिनस्त इति गम्यते येन ते प्रवृत्तमनुविभ्रति स्वबलयोग्यमद्याप्यमी॥ ४४॥

दिगम्बरतयेति— दिश एवांबराणि तनुपटकवस्त्रादीनि परिधानप्रावरण-वस्त्राणि येषां तेषां भावस्तत्ता तया स्थिताः प्रतिपन्ननिर्मथस्वरूपा इत्यर्थः । कथंभूताः, स्वभुजभोजिनो ये सदा स्वभुजयोरेव न पात्रादौ मोक्तुं शीलं येषान्ते पाणिपात्रपुटाहारास्ते सर्वदेत्यर्थः । पुनरिष कथंभूताः, प्रमाद-राहिताशयाः सदेत्येतद्त्राप्यभिसंबध्यते सदा प्रमादेन पंचद्शप्रकारेण राहित आश्यो मनो येषान्ते तथाभूताः सन्तः न बंधफलमागिनः, ईर्या- पथजं कर्म यद्यपि तेषां समायातं तथाऽपि न बंधस्थित्यनुभागरूपमुपैति
शुष्ककुडवपितिसिकतावत्। अतः प्रकृतिप्रदेशरूपतया बद्धमपि कर्म न
फलप्रदं ततो म बन्धफलभागिनस्त इत्येवं गम्यते निश्चीयते। केन कारणेन
ते न तद्भागिन इत्याह येनेत्यादिना— येन कारणेन ते प्रमादरहिताशयाः
दिगम्बराः प्रवृत्तमनु बिभ्रति प्रकृष्टं वृत्तं चारित्रं चिरन्तनमहर्षयो यथा
धृतवन्तः अनु तथैव बिभ्रति धारयन्ति अद्याप्यधुनाऽपि कलिकालेऽपि।
कथंभूतं प्रवृत्तं, स्वबलयोग्यं स्वस्य बलं तस्य योग्यं निजवीयीनुरूपं वीर्यस्याविनिग्रहेणेत्यर्थ इति॥ ४४॥

प्रमाद्रहिताशयानामप्येषां कथंचित्प्राणिपीडनमात्राभ्युपगमे दोषं -दर्शयन्नाहः;—-

> यथागमविहारिणामशनपानभक्ष्यादिषु प्रयत्नपरचेतसामविकलेन्द्रियालोकिनाम् । कथंचिदसुपीडनाद्यदि भवेदपुण्योदय– स्तपोऽपि वध एव ते स्वपरजीवसंतापनात् ॥ ४५ ॥

यथागमेति — यथागमेनागमप्रतिपादितविध्यनितक्रमेण विहर्तुं तीर्थवन्दनाद्यर्थं पर्यटितुं शीलं येषां तेषां अशनमन्नं पानं पेयं भक्ष्यं लङ्कानि
तान्यादिर्येषां शयनाशनादीनां तेषु प्रयत्नपरचेतसां। पुनरिप कथंमूतानां,
अविकलेन्द्रियालोकिनां अविकलं सूक्ष्मार्थद्र्शने समर्थं हन्द्रियं चक्षुस्तेनाऽऽलोकितुं द्रष्टुं शीलं येषां तेषां, कथंचिद्सुपीढनात् यदि भवेदपुण्योद्यः पापप्रादुर्भावः तपोऽपि द्वाद्शप्रकारं ते तव वध एव हिंसैव
प्रामोति। कुतः, स्वपरजीवसंतापनात् षष्ठचाद्यप्रवासविधाने हि साधारणशरीरस्तपत्वात् तदनुष्ठायिनामिव तदाश्रितजीवानामिप पीडा भवतीति। यदि वा
परशब्देन शिष्या महानते तेषां सन्मार्गानुष्ठापनेन पीडामुपजनयन्तोऽत्याचार्याः पापक्रमभाजो न भवन्त्यातुरस्य वमनविरेचनायनुष्ठापनेन सद्दैयवत्
हितं चिकीर्षृणां तेषां संसारव्याधिविनाशहेतुतया विशुद्धाशयत्वादिति॥४५॥

ननु पृथिव्यादौ नियमेन जन्तुसम्मूर्च्छनभवात्कथमशनपानादौ प्रवर्त्त-मानानां यथागमविहारिणामप्येषामहिंसकत्वं स्यादित्याशंकां निराकुर्वन्नाह,-

मरुज्वलनभूपयःसु नियमात्क्वचियुज्यते परस्परविरोधितेषु विगतासुता सर्वदा। प्रमादजनितागसा क्वचिद्गोहनं स्वागमा-

त्कथं स्थितिभुजां सतां गगनवाससां दोषिता ॥ ४६ ॥

मरुदिति— मरुद्दायुर्ज्वलनोग्निर्मूः पृथ्वी पयः पानीयं तेषु कचित्केषुचित्
नियमाद्द्वस्यंभावात् युज्यते घटते । काउसौ विगतासुता, रहितप्राणित्वं ।
किंविशिष्टेषु, परस्परविरोधितेषु परस्परमन्योन्यं विरोधितेषु किन्तु कदाचिदेव तथाविधेषु तेषु विगतासुता प्रयुज्यत इत्याह सदेत्यादिना— सदा सर्वस्मिभाषि काले विध्वस्तेषु तेषु गतासुतेव युज्यते; ननु यदा तेषां कदाचित्प्रमादतः प्राणिपीडादिप्रमवं पापं भवति तदा कुतोऽपि विद्युद्धिः स्यादित्याह
प्रमादेत्यादिना— प्रमादेन जनितमागः प्राणिपीडादिप्रमवं पापं येषां तेषाभाषि तद्योहनं तस्य पापस्य शोधनं । कुतः, स्वागमात् स्वकीयः शोभनो
वाऽऽगमः स्वागमस्तस्मात् तेन हि दोषानुक्तपप्रायश्चित्तनिक्तपणद्वारेणात्मनो
विद्युद्धिविधियते ततः कथं स्थितिभुजां अनिमंत्रितानाकारिभुजां अनिमंवितानाकारिता यथाकालं स्थितौ स्थापने उद्गमदिदोषरहितमाहारं उद्भाभुजत इत्येवंशीलास्तेषां सतां विद्यमानानां सम्यग्दर्शनायुपेतत्या प्रशस्तानां वा गगनवाससां निर्ग्रन्थानां दोषिता दोषाः हिंसादिलक्षणाः सन्ति
येषान्ते दोषिणस्तेषां भावस्तत्तेति ॥ ४६ ॥

मोक्षार्थों हि प्रेक्षावतां प्रयासो मोक्षश्च परमते भवन्मते च कीहरा इत्याह;—

परैरनघ निर्वृतिः स्यगुणतत्त्वविध्वंसनं व्यद्योषि कपिलादिभिश्च पुरुषार्थविश्वंशनं । त्वया सुमृदितेनसा ज्वलितकेवलौषश्चिया भ्रुवं निरुपमात्मकं सुखमनन्तमध्याहतम् ॥ ४७॥

परैरिति--हे अनघ ! घातिकर्मलक्षणपापरहित ! परैर्वेशिषकादिभिर्व्यघोषि प्रतिपादिता । काऽसौ, निवृत्तिर्मुक्तिः । किं तत्, स्वगुणतत्त्वविध्वंसनं स्वस्या-त्मनो गुणा नव बुद्धचाद्यो तेषां तत्त्वं स्वरूपं तस्य विध्वंसनं निर्मूलच्छेदः, नैयायिकवैशेषिकैर्मुक्तिः कथिता, यदि वा गुणाश्च तत्त्वं च गुणतत्त्वानि स्वस्य गुणतत्त्वानि स्वगुणतत्त्वानि तेषां विध्वंसनं यौगैर्मुक्तिरुक्ता । स्वतत्त्व-विध्वंसनं तु प्रदीपनिर्वाणवद्गीद्धैरिति । तथा कपिलादिमिश्च पुरुषार्थविभंशनं निर्वृतिव्यिघोषीित सम्बन्धः । किपल आदिर्येषां तैः, आदिशद्वाद्वह्मायद्वैतवा-द्विपरिग्रहस्तै: पुरुषार्थविभंशनं ।निर्वृतिरघोषीति सम्बन्धः । पुरुषार्थः सुसादि-प्रयोजनं यदि वा पुरुषार्थी धर्मार्थकामलक्षणस्तस्य विभंशनमात्मन्यभावः सुखा-देर्धमीदेश्व प्रकृतिस्वरूपत्वात्, शुद्धचैतन्यमात्रस्वभावत्वाचात्मनस्तदेतत्सर्व-मंनुपपन्नज्ञानादिदोषदुष्टैरुक्तत्वात् । भगवता किंस्वरूपा मुक्तिरुक्तेत्याह त्वये-त्यादि ना-त्वया जिनेन्द्रेण व्यघोषि निर्वृतिः । किं, सुसं । कथंभूतं, अनंतमन्तर-हितं पुनरि कथंभूतमव्याहतं दुःसादिभिरविहन्यमानं । पुनरि किं विशिष्टं, ध्रुवं नित्यं, भूयोऽपि किं विशिष्टं, निरुपमात्मकं उपमायाः सादृश्यानिष्कान्त आत्मा स्वभावो यस्य तत्। कथंभूतेन त्वया, सुमृद्तितैनसा सुष्टु मृदितं ध्वस्त-मेनो घातिकर्मचतुष्टयं येनाऽसौ तथोक्तस्तेन। पुनरपि कथंभूतेन,ज्वितकेवलौ घश्रिया केवलस्योघो विच्छिन्नरूपसंतितप्रवाहस्तस्य श्रीर्यथावद्र्थप्रकाशकत्वं ज्वलिता दीपिता केवलौचश्रीर्यस्य । केवलोचाश्रियेति च पाठः केवले सित उद्या महती श्रीरन्तरङ्गबहिरंगा लक्ष्मीर्यस्य तेनेति ॥ ४७॥

परेभितस्वेभितमुक्तिस्वरूपं निरूपयन्नाह;-

निरन्वयविनश्वरी जगित मुक्तिरिष्टा परे-र्न कश्चिदिह चेष्टते स्वव्यसनाय मूढेतरः । त्वयाऽनु गुणसंहतेरितश्योपलब्ध्यात्मिका स्थितिः शिवमयी प्रवचने तव स्यापिता ॥ ४८ ॥ निरन्वयेति—निरन्वयेण विनञ्चरी विनञ्जशीला परैरन्येर्जगिति संसारे मुक्तिमीक्ष इष्टोक्ता, अमुमेवार्थ अर्थान्तरन्यासेन दृढयन्नाह न कश्चिदित्या-दिना—इह जगत्यां कश्चित् कोऽपि मूढेतरः पण्डितः स्वव्यसनाय स्वदुःख-प्राप्ये चेष्टांन कुरुते, मूर्खो हि स्वदुःखप्राप्त्ये चेष्टां कुरुते पण्डितस्तु कदापि नेति भावः । अन्येर्जेनेतरैर्मुक्तिस्वरूपमन्यथा प्रकल्प्य स्वदुःखायेव चेश्च विहितेत्यभिप्रायः । हे जिन ! त्वया गुणसंहतरनु सम्यक्त्वदर्शनाय-ष्टगुणसहिता अतिश्योपलब्ध्यात्मिका चतुस्त्रिशदितशयानामुपलब्धः प्राप्ति-रेवात्मा यस्या अतिशयोपलब्ध्यात्मिकेव तत्र स्थितिरवस्थानं । पुनश्च कथं-भता, शिवमयी कल्याणमयी सुखमयीत्यर्थः यत्र कदाचिदपि न क्लेशलेश इति भावः । एवंभूता तव जिनेन्द्रस्य प्रवचन आगमे ख्यापिता प्रसिद्धेति॥४८॥

एतस्या जिनेन्द्रगुणसंस्तुतेः माहात्म्यं दर्शयन्नाह;— इयत्यपि गुणस्तुतिः परमनिर्वृतेः साधनी

भवत्याप गुणस्तातः परमानवृतः साधना भवत्यलमतो जनो व्यवसितश्च तत्काङ्क्षया। विरंस्यति च साधना रुचिरलोभलाभे सतां

मनोऽभिल्षितातिरेव नतु च प्रयासाविधः ॥ ४९ ॥

इयत्यपीति— गुणानां स्तुतिः स्तवनं गुणस्तुतिः स्तुतिमीहात्मस्याऽऽधि-क्येन कथनमित्यपि गुणस्तुतिः परमनिवृतेरुत्कृष्टसुखस्य साधनी कारिणी तत्कांक्षया परमसुखवाञ्खया व्यवसित उद्यतो जनोऽतः इयत्या आपि गुणस्तुतेरुकं भवति कार्यकारी भवति । अनया च किं भविष्यतीत्याह— अलोभलाभेऽलोभेन लाभे प्राप्ते साति सा परमनिवृत्तिर्लब्धिर्वाञ्खात्मिका रुचिः प्रीतिरधुनाऽस्मिन्समये विरंस्यति विराममवसानं प्राप्स्यति, " रमु कींडायां धातोरात्मनेपदेऽपि ' व्याङ्परिभ्यो रमः ' इति व्याकरण सूत्रेण व्युपसर्गत्वात्परस्मैपदं '' अत्रैवार्थान्तरन्यासमाह;— ननु निश्चयेन सतां सत्युरुषाणां प्रयासाविधः परिश्रमाविधः मनोऽभिलिषताऽऽसिर्व चित्तवा- िळतप्राप्तिरेवः यावन्मनोऽभिलाषिताऽनाप्तिस्तावदेव सद्भिः प्रयासो विधी-यते प्राप्तेः पश्चान्नेति ॥ ४९ ॥

अपरञ्च;---

इति मम मितवृत्या संहितं त्वद्धणानामिनशमितशिक्तं संस्तुवानस्य भक्त्या।
सुस्रमनघमनंतं स्वात्मसंस्थं महात्मन् !
जिन ! भवतु महत्या केवलश्रीविभूत्या॥ ५०॥

इतीति—हे महात्मन् जिन! इति पूर्वोक्तप्रकारेण मितवृत्त्याऽनिशं निरन्तरं, संस्तुवानस्य स्तुतिं कुर्वतः । कां, त्वद्धणानां तावकीनगुणानां संहतिं समूहं । कथंभूतां, अमितशक्तिं अमिता परिमाणरहिता शक्तिवंढं यस्यां सा तां । कया कृत्वा, भक्त्या भक्तिपुरःस्सरं मम मे भवतु अस्तु । किं, सुसं । कथंभूतमन्वमनवयं । पुनः कथंभूतं, अनन्तमवसानरहितं यस्य सुखस्य कदाप्यवसानं नेति भावः, । पुनः कथंभूतं, स्वात्मसंस्थं स्वस्याऽऽत्मा स्वात्मा तस्मिन् संस्थं सम्यक् स्थितं निजात्मस्वरूपं। कया सह भवतु, केक्छश्रीविभूत्या केव- लस्य श्रीः शोभा लक्ष्मीरतिश्यादिपातिः सैव विभूतिः संपत्तया । कथंभूतया, महत्या । अत्र श्लोके मालिनीवृत्तं । तल्लक्षणं यथा " ननमयययुत्तेयं मालिनी सुप्रसिद्धा " इति ॥ ५० ॥

इति श्रीनिखिलतार्किकचूड़ामणि विद्यानंदिस्वानिप्रणीतं बृहत्पंचनमस्कारस्तोत्रापरनामधेयं पात्रकेसरिस्तोत्रं समाप्तम् ।

## ॥ श्रीः ॥ अथ वादिराजविरचितं अध्यात्माष्ट्रकम् ।

विभावाद्यभावात्स्वभावं वहंतं, सुबोधिप्रकर्षादबोधं दहन्तम् । नयातीतरूपं नयाम्भोधिचन्द्रं, भजेहं जगज्जीवनं श्रीजिनेन्द्रम् १ द्यादेयभावादनादेयदूरं गुणानामभावाद्गुणामभोधिपूरम् । सुचारित्रचर्येक्षणादावनिन्द्रम्, भजेहं... ॥ २ ॥ शुभं वाशुभं कर्म चैकं समस्तं, नयन्निश्चितं बंधवीजं निरस्तम् । स्वभावाप्तिरस्य स्वयं चाप्यतन्द्रं, भजेहं.... ॥ ३ ॥ द्वयं चाद्वयं वस्त्वनित्यं च नित्यं,त्रिधा लभ्यमेतत्त्ववक्तव्याचिन्त्यम्। लसत्तमङ्गोर्मिमालासमुद्रं, भजेहं... ॥ ४ ॥ कृतस्त्यो विरोधादिदोषावकाशो ध्वनिः स्यादिति स्यादहो यत्प-काज्ञः । इतीत्थं वदन्तं प्रमाणाद्रिदं, भजेहं... ॥ ५ ॥ प्रमाणं यतो द्वादशाङ्गाख्यशास्त्रं, सुवक्तृत्वतो धर्मकर्मादि पात्रम्। फलं वा तपोद्रोरभुद्भव्यभद्रं, भजेहं... ॥ ६ ॥ उपादानहाने फलं चाप्यपेक्षा परैरन्यथावादिमाने सुशिक्षा । तदाभा सहक्त्वाच तेषामभदं, भजेहं .. ॥ ७॥ अतुल्या अनन्ता गुणास्तावकीनाः सदोषा सतुच्छा मतिर्मामकीना पदं प्राप्यमेतावतैवाहमिंद्रं, भजेहं... ॥ ८॥ वार्धाराद्यर्हणा ते समगतिसुखदा तुष्टिपुष्ट्यादिकत्रीं दिच्या वागागमोत्था श्रुतिसरणिगतानंतिमध्यात्वहर्त्री। रागद्वेषादिमुक्तो मुनिरिह विदितः शुद्धबोधाशयालु-र्जन्माहोवारणात्कं स्तवमिममसूजद्वादिराजो दयालुः ॥ ९ ॥ इति श्रीवादिराजविरचितमध्यात्माष्टकस्तोत्रम् ।

## श्रीअमितगतिस्र रिविरचिता इहिंक्स्यानिकाः।

सत्त्वेषु मैत्रीं गुणिषु प्रमोदं क्रिष्टेषु जीवेषु कृपापरत्वम् । मध्यस्थभावं विपरीतवृत्तौ सदा ममात्मा विदधात देव ॥ १ ॥ शरीरतः कर्जुमनन्तशक्ति विभिन्नमात्मानमपास्तदोषम् । जिनेन्द्र कोषादिव खडुयार्ष्ट तव प्रसादेन ममास्तु शक्तिः॥ २॥ द्रःखे सुखे वैरिणि बन्धवर्गे योगे वियोगे भवने वने वा। निराकृताशेषममत्वबुद्धेः समं मनो मेऽस्तु सदापि नाथ ॥ ३॥ मनीश! लीनाविव कीलिताविव स्थिरौ निषाताविव बिम्बिताविव। पादौ त्वदीयौ मम तिष्ठतां सदा तमोधनानौ हृदि दीपकाविव ॥ ४ ॥ एकेन्द्रियाद्या यदि देव देहिनः, प्रमादतः संचरता इतस्ततः। क्षता विभिन्ना मिलिता निपीडिता. तद्स्तु मिथ्या दुरन्षितं तदा ॥ ५ ॥

विमुक्तिमार्गपतिक्क्लवर्तिना मया कषायाक्षवशेन दुर्धिया। चारित्रशुद्धेर्यदकारि लोपनं तदस्तु मिथ्या मम दुष्कृतंप्रभो॥६॥

विनिन्दनालोचनगर्हणैरहं
मनोवचःकायकषायनिर्मितम् ।
निहन्मि पापं भवदुःखकारणं
भिषग्विषं मन्त्रगुणैरिवाखिलम् ॥ ७ ॥

अतिक्रमं यद्विमतेर्व्यतिक्रमं जिनातिचारं सुचरित्रकर्मणः व्यधामनाचारमपि प्रमादतः प्रतिक्रमं तस्य करोमि शुद्धये ॥ ८॥

क्षिति मनःशुद्धिविधेरतिक्रमं व्यतिक्रमं शीलवृतेर्विलंघनम् । प्रभोऽतिचारं विषयेषु वर्तनं वदन्त्यनाचारमिहातिसक्तताम् ॥ ९॥

यद्र्थमात्रापदवाक्यहीनं
मया प्रमादाद्यदि किञ्चनोक्तम् ।
तन्मे क्षमित्वा विद्धातु देवी
सरस्वती केवलबोधलब्धिम् ॥ १० ॥

बोधिः समाधिः परिणामग्रुद्धिः
स्वात्मोपल्रब्धिः शिवसौख्यसिद्धिः ।
चिन्तामणिं चिन्तितवस्तुदाने
त्वां वंद्यमानस्य ममास्तु देवि ॥ ११ ॥

यः स्मर्यते सर्वमुनीन्द्रवृन्दै-र्यः स्तूयते सर्वनरामरेन्द्रैः ।

यो गीयते वेदपुराणशास्त्रैः स देवदेवो हृदये ममास्ताम ॥ १२ ॥

यो दर्शनज्ञानसुखस्वभावः

समस्तसंसारविकारबाद्यः।

समाधिगम्यः परमात्मसंज्ञः

स देवदेवो हृदये ममास्ताम् ॥ १३ ॥

निष्दते यो भवदुःखजालं

निरीक्षते यो जगदन्तराहं ।

योऽन्तर्गतो योगिनिरीक्षणीयः

स देवदेवो हृदये ममास्ताम् ॥ १४ ॥

विमुक्तिमार्गप्रतिपादको यो

यो जन्ममृत्युव्यसनाद्यतीतः।

त्रिलोकलोकी विकलोऽकलङ्कः

स देवदेवो हृदये ममास्ताम् ॥ १५ ॥

कोड़ीकृताशेषशरीरिवर्गा

रागादयो यस्य न सन्ति दोषाः।

निरिन्द्रियो ज्ञानमयोऽनपायः

स देवदेवो हृदये ममास्ताम् ॥ १६ ॥

यो व्यापको विश्वजनीनवृत्तेः

सिद्धो विबुद्धो धुतकर्मबन्धः।

ध्यातो धुनीते सक्लं विकारं

स देवदेवो हृदये ममास्ताम् ॥ १७ ॥

न स्पृश्यते कर्मकलङ्कदोषै-र्यो ध्वान्तसंघैरिव तिग्मरिः। निरश्जनं नित्यमनेकमेकं तं देवमाप्तं शरणं प्रपद्ये॥ १८॥

विभासते यत्र मरीचिमाछि न विद्यमाने भुवनावभासि । स्वात्मस्थितं बोधमयप्रकाशं तं देवमातं शरणं प्रपद्ये ॥ १९ ॥

विलोक्यमाने सित यत्र विश्वं विलोक्यते स्पष्टमिदं विविक्तम् । शुद्धं शिवं शान्तमनाद्यनन्तं तं देवमातं शरणं प्रपद्ये ॥ २० ॥

येन क्षता मन्मथमानमूर्छा विषादनिद्धाभयशोकचिन्ता। क्षयोऽनलेनेव तरुप्रपञ्च-स्तं देवमातं शरणं प्रपद्ये ॥ २१॥

न संस्तरोऽस्मा न तृणं न मेदिनी विधानतो नो फलको विनिर्मितः। यतो निरस्ताक्षकषायविद्विषः सुधीभिरात्मैव सुनिर्मलो मतः॥ २२॥

न संस्तरो भद्रसमाधिसाधनं न लोकपूजा न च संघमेलनम् ।

<sup>9</sup> भुवने अवभासते इति भुवनावभास् (यथा भुवनसद्) तस्मिन् भुवना-वभासि।

यतस्ततोऽध्यात्मरतो भवानिशं विमुच्य सर्वामपि बाह्यवासनाम् ॥ २३ ॥

न सन्ति बाह्या मम केचनार्था भवामि तेषां न कदाचनाहम् । इत्थं विनिश्चित्य विमुच्य बाह्यं

स्वस्थः सदा त्वं भव भद्र मुक्त्यै ॥ २४ ॥

आत्मानमात्मन्यवलोक्यमान-स्त्वं दर्शनज्ञानमयो विशुद्धः ।

एकाग्रचित्तः खलु यत्र तत्र स्थितोपि साघुर्लभते समाधिम् ॥ २५ ॥

एकः सदा शाश्वतिको ममात्मा विनिर्मेळः साधिगमस्वभावः ।

बहिर्भवाः सन्त्यपरे समस्ता
न शाश्वताः कर्मभवाः स्वकीयाः ॥ २६ ॥

यस्यास्ति नैक्यं वपुषापि सार्द्धं तस्यास्ति किं पुत्रकलत्रमित्रैः। पृथकृते चर्माणि रोमकूपाः कृतो हि तिष्ठन्ति शरीरमध्ये॥ २७॥

संयोगतो दुःखमनेकभेदं यतोऽश्रुते जन्मवने शरीरी । ततस्त्रिधासौ परिवर्जनीयो यियासुना निर्वृतिमात्मनीनाम् ॥ २८ ॥ सर्व निराक्वत्य विकल्पजालं

संसारकान्तारानिपातहेतुम् ।

विविक्तमात्मानमवेश्यम(णो निलीयसे त्वं परमात्मतत्त्वे ॥ २९ ॥ स्वयं कृतं कर्म यदात्मना पुरा फलं तदीयं लभते श्रभाशभम्। परेण दत्तं यदि लभ्यते स्फूटं स्वयं कृतं कर्म निरर्थकं तदा ॥ ३० ॥ निजार्जितं कर्म विहाय देहिनो न कोपि कस्यापि ददाति किंचन। दिचार**यन्नेवमनन्यमान**सः परो द्दातीति विमुच्य शेमुषीम् ॥ ३१ ॥ यैः परमात्माऽमितगतिवन्द्यः सर्वविविक्तो भुशमनवद्यः। शश्वदधीतो मनसि लभन्ते मुक्तिनिकेतं विभववरं ते ॥ ३२ ॥ इति द्वात्रिंशतावृत्तैः परमात्मानमीक्षते। योऽनन्यगतचेतस्को यात्यसौ पदमव्ययम् ॥ ३३ ॥ इत्यमितगतिसुरविरचिता द्वात्रिंशतिका समाप्ता।

## अथ श्रीचंद्रकृता बैराग्यमणिमाला ।

चिंतय परमात्मानं देवं योगिसमूहैः कृतपदसेवं। संसारार्णववरजलयानं केवलबोधसुधारसपानं ॥१॥ जीव जेहीहि धनादिकतृष्णां मुंच ममत्वं लेख्यां कृष्णां। धर चारित्रं पालय शीलं सिद्धिवधूकी डावरलीलं ॥ २॥ अधुविमद्माकेलय शरीरं जननीजनकधनादि सदारं। वांछां कुरुषे जीव नितांतं किं न हि पश्यिस मूढं कृतांतं ॥ ३॥ बाल्ये वयसि क्रीडासक्तस्तारुग्ये सति रर्मणीरकः। वृद्धत्वेऽपि धनाशाकष्टस्त्वं भवसीह नितांतं द्रष्टः ॥ ४ ॥ का ते आशा यौवनविषये अध्रवजल बुद्बुद्समकाये। मत्त्वा यास्यसि निरर्यनिवासं न र्जहसि तदपि धनाजापाञं ५ भ्रातमें वचनं कर सारं चेत्त्वं वांछिस संस्रतिपारं। मोहं त्यक्त्वा कामं कोधं त्यज भज त्वं संयमवरबोधं ॥ ६ ॥ का ते कांता कस्तव तनयः संसारोऽपि च द्वःखमयो यः। पूर्वभवे त्वं कीदृग्भृतः पापास्रवकर्मभिरभिभृतः ॥ ७ ॥ शरणमशरणं भावय सततमर्थमनर्थ चितय नियतं। नश्वरकायपराक्रमीवेत्त वांछां कुरुषे तस्य हि चित्ते ॥ ८ ॥ एको नरके याति वराकः स्वर्गे गच्छति शुभसविवेकः । राजाप्येकः स्याच धनेशः एकः स्याद्विवेको दासः ॥ ९ ॥

९ तरणिः २ त्यज ३ नश्वरं ४ जानीहि ५ यमम् । ६ स्त्रीरतः ७ नरकस्थानं ८ त्यजसि ९ तिरस्कृतः ।

एको रोगी शोकी एको इःखिवहीनो इःखी एक:। व्यवहारी च दरिद्री एक एकाकी भ्रमतीह वराक: ॥ १० ॥ अथिरं परिजनपुत्रकलत्रं सर्व मिलितं दुःखामत्रं। चेतिस चिंतय नियतं भ्रातः ! का ते जननी कस्तव तातः॥११॥ भ्रातर्भूतगृहीतोऽसि त्वं दारनिमित्तं हिंससि सत्त्वं। तेनाऽघेन च यास्यसि नरकं तत्र सहिष्यसि घोराँतंकं ॥१२॥ विषयपिशाचासंगं मुंच क्रोध कवायौ मूलाहांचै । कंदंर्पप्रभोर्मानं कुंच त्वं लुंपेन्द्रियचौरान् पंचै ॥ १३ ॥ कुत्सितकुथितशरीरकुटीरं स्तननाभी मांसादिविकारं। रेतःशोणितपूर्यापूर्णं जघनच्छिद्धं त्यज रे! तूर्णं ॥ १४ ॥ संसाराब्धो कालमनंतं त्वं वसितोऽसि वराक ! नितांतं । अद्यांडापि त्वं विषयाऽऽसक्तः भव तेषु त्वं मूढ ! विरक्तः ॥१५॥ दुर्गतिदुःखसमूहैर्भग्नस्तेषां पृष्टे पुनरपि लग्नः। विकलो मत्तो भूताविष्टः पापाचरणे जंतो ! द्वष्टः ॥ १६ ॥ सत्रधांतुमयपुद्गलपिंडः कृमिकुलकलितामयफणिखंड। .....तद्पि हि मूर्झि पताति यमदृंडः ॥ १७ ॥ मा कुरु यौवनधनगृहगर्व तब कालेस्त हरिष्यति सर्व । इंद्रजालमिद्मफैलं हित्वीं मोक्षपदं च गवेषये मत्त्वा ॥ १८ ॥ नीलोत्पलदलगतजलचपलं इंद्रचापविद्युत्समतरैंलं । किं न वेत्सि संसारमसारं भ्रांत्या जानासि त्वं सारं ॥ १९ ॥ शोकवियोगभयैः संभरितं संसारारण्यं त्यज दुरितं । कस्त्वां हस्ते हडामिव घृत्वा बोधिष्यति कारुण्यं कृत्वा ॥ २०॥

<sup>9</sup> अनित्यं २ अतिदुःखं ३ विनाशय । ४ कामस्य ५ खंडय ६ मारय ७ अद्याविध अपि ं८ विरागी ९ रक्ताःस्थिमजादयः सप्तधातवः १० यमः १९ फलरहितं १२ त्यक्त्वा १३ अन्वेषय १४ वंचलं ।

मुंच परिमहवुन्दमशेषं चारित्रं पालय सविशेषं। कामकोधनिपीलनयंत्रं ध्यानं क्षरु रे जीव ! पवित्रं ॥ २१ ॥ मुंच विनोदं कामोत्पन्नं पश्य शिवं त्वं शुभसंपन्नं। यास्यसि मोक्षं प्राप्यसि सौख्यं कृत्वा शुक्कं ध्यानं सख्यं॥२२॥ आशावसनवसानो भूत्वा कामोपाधिकषायान् हित्वा। गिरिकंदरगहनेषु स्थित्वा कुरु सद्ध्यानं ब्रह्म विदित्वा ॥२३॥ यमनियमासनयोगाभ्यासान् प्राणायामप्रत्याहारान् । धारणध्येयसमाधीन धारय संसाराब्धेर्जीवं तारय ॥ २४ ॥ अर्हत्सिद्धमुनीश्वरसाक्षं चारित्रं यदुपात्तं दक्षं । तत्त्वं पालय यावज्जीवं संसारार्णवतारणनावं ॥ २५ ॥ सावधिवस्तुपरित्यजनं यत् रक्षय शुद्धमनाः शुद्धंतत् । औदास्यं शाम्यं संपालय आशादासीसंगं वार्य ॥ २६ ॥ पर्यकादिविधेरभ्यासं यत्नतया क्रुरु योगाऽभ्यासं । दुर्धरमोहमहासितसर्पं कीलय बोधय मर्दय दुर्पं॥॥ २७॥ पूरककुंभकरेचकपवनैः संसारंधनदाहनदहनैः । कृत्वा निर्मेलकायं पूर्वं त्वं यदि वांछासि मोक्षमपूर्व ॥ २८ ॥ घाणविनिर्गतपवनसमूहं रुंधित्वा स्फेटय कल्लिनिवहं। दशमद्वारि विलीनं कुरु तं लभसे केवलबोधमनंतं ॥ २९ ॥ हृदयादानीय च नाभिं प्रति वायुं तद्तु च तं पूरयति। योगाभ्यासचतुरयोगींद्राः पूरकलक्षणमाहुरतंद्राः ॥ ३० ॥ नाभिसरोजे पवनं रुध्वा स्थिरतरमत्र नितांतं बध्द्वा। पूर्णकुंभविन्नर्भरक्षपं कथयति योगी कुंभकक्षपं ॥ ३१। निस्सारयति शनैस्तं कोष्टात् पवनं यो योगीश्वरवचनात्। रेचकवातं योगी कथयति यो जीवान मोक्षं प्रापयति॥ ३२॥

१ शैलगुहादिनिर्जनस्थानेषु २ पूरककुम्भकरेचकानि वायुनामानि ।

नासामध्ये नगरचतुष्टयमस्ति नितांतं मृढ ! विचारय । तत्रोत्पत्तेर्वातचतुर्णी संचरणां च कलय संपूर्णी ॥ ३३ ॥ चक्षुविषये श्रवासि ललाटे नाभौ तालुनि हृत्कजनिकटे। तत्रैकस्मिन देशे चेतः सद्ध्यानी धरतीत्यतिशांतं ॥ ३४ ॥ योजनलक्षप्रमितं कमलं संचित्यं चांबनद्विमलं। कोशदेशमंदिरगिरिसहितं क्षीरसमुद्रसरोवरसहितं ॥ ३५ ॥ तस्योपरि सिंहासनमेकं तत्र स्थित्वा क्रुरु सेद्ध्यानं । .....प्राप्स्यसि जीव! शिवाऽमृतवानं ॥ ३६ ॥ तदनंतरमाध्येयं रम्यं नाभीमध्ये कमलं सौम्यं। षोडशपत्रप्रमितं सारं स्वरमालान्वितपत्राऽऽधारं ॥ ३७ ॥ रेफकलाबिंद्रभिरानद्धं तन्मध्ये संस्थाप्यं शुद्धं । शून्यं वर्ण सत्वंतव्यं तेजोमयमाशं संदिव्यं ॥ ३८ ॥ तस्मान्निर्यान्ती धूमाली पश्चाद्शिकणानामाऽऽली। संचित्य। नुज्वालाश्रेणी भव्यानां भवजलघेद्रींणी ॥ ३९ ॥ ज्वालानां निकरेण ज्वाल्यं कर्मकजाष्ट्रकपत्रं शल्यं। अवतानं हृदयस्थं चित्यं मोक्षं यास्यति मानय सत्यं ॥ ४० ॥ कोणत्रितयसमन्वितकुडं वन्हिबीजवर्णेरविखंडम्। द्रॅंभ्य मध्ये क्षिप्त्वा पिंडं पश्यिस सिद्धिवधूवरतुंडं ॥ ४१ ॥ आकाशं संपूर्णं व्याप्य पृथ्वीवलयं सर्वे प्राप्य । वातं वातं हृदि संभारय परमानंदं चेतिस धारय ॥ ४२ ॥ तेन वातवलयेनोड्डाप्यं भस्मवृंदमनुदिनमास्थाप्यं । द्वादशांतमध्ये सद्धणानं कुरु सिद्धानां परमं ध्यानं ॥ ४३॥

१ श्रोत्रे । २ श्रेष्टध्यानं धर्मग्रुक्ताविति । ३ द्रोणी काष्टाम्बुवाहिनी । ४ ज्वालय ।
 ५ स्थान्य ।

आकाशे संगर्जितमुदिरं सेन्द्रचापमासारसुसारं। नीरपूरसंष्ठावितसूरं संरोध्येति घनाघननिकरं ॥ ४४ ॥ अर्धचंद्रपुटसमसंराधं वारणपुरसंचित्यमबाधं। अमृतपूरवर्षणशशिसारं तुष्टयोगिवप्पीहकनिकरं ॥ ४५ ॥ कांत्या स्नापितद्शादिग्वलयं द्शीनबोधवीर्यशिवनिलयं। चिन्मयपिंडं वर्जितवलयं स्मर निजजीवं निर्मलकायं ॥४६॥ भौमण्डलनिर्जितरविकोटि शुक्कध्यानाऽमृतसंपुर्धि । तीर्थकरपरमात्तमदेवं स्वात्मानं स्मर क्रैतस्ररसेवं ॥ ४७ ॥ क्रंभवातेन च तं संचित्यं अर्ध्वरेफसंयुक्तं नित्यं। सकलविद्वनानाहतरूपं स्थापय विचत्ते छोदितपापं ॥ ४८ ॥ कमलमेकमारोपय चाग्रे आरोप्य स्मर तद्दलवर्गे। सर्वमंत्रबीजं हृदि नितरां कामकोधकषायैविरतं ॥ ४९॥ शरदिंदोर्निर्गच्छंतं संतं मंत्रराजमाराधय सततं। तालुसरोरुहमागच्छंतं मेघाऽमृतधारावर्षतं ॥ ५० ॥ भ्रलतयोर्मध्ये चाऽऽरोप्यं उड्डाप्य घाणग्रे स्थाप्यं। पुनरुद्धाम्य च हृद्ये धार्यं नेत्रोत्पलविषये तत्कार्यं ॥ ५१ ॥ सोमदेवसूरेरपदेशः कार्यश्चित्ते शुभसंवेशः। लंबीजाक्षरमारोप्यांते विद्वद्भिर्मक्तयैर्नासांते ॥ ५२ ॥ प्यमादिमंत्राणां स्मरणं कुरु जीव ! त्वं तेषां शरणं। यत् सामर्थ्याद्विजैहसि मरणं संसाराब्धेः कुरुषे तरणं ॥५३॥ अविचर्लिचित्तं घारय बंधो ! यास्यसि पारं संसृतिर्सिधोः। त्वं च भविष्यसि केवलबोधो हंस त्वं प्राप्स्यसि शिवसिधोः ५४

९ भामंडलेन निर्जिता रिवकोटिर्येन तं । २ देवैः सेवितम् । ३ मुंचिस । ४ स्थिरिचतं। ५ समुद्रे यथा हंसस्तथा शिवाब्धी त्वमि हंसत्वं गमिष्यसि ।

शुद्धक्षपिचनमयचित्रिषंडं चिज्ज्योतिश्चिच्छक्तचोनींडं। चिद्रम्यं चित्कौमुद्विंदं स्मर बोधाधिपतिं गुणसांद्रं ॥ ५५ ॥ निर्मलचिद्रपामृतसिंधुं शुक्रध्यानांबुजकजबंधुम् । सिद्धिवधूसरसीवरहंसं पश्य शिवं शांतं च निरंशं ॥ ५६ ॥ ज्ञानार्णवकल्लोलकलापे कीडित योऽजस्त्रं शिवरूपे। नवकेवललिब्धिभरापूर्णः सेव्यंते मुनिभिर्गतवर्णः ॥ ५७ ॥ केवलकेरविणीविपेशं मुक्तिकामिनीकर्णवतंसं। त्रिभुवनलक्ष्मीभालविशेषं लब्धिसौधरत्नानां कलशं ॥ ५८॥ शिवहंसीसंगमसस्नेहं अष्टगुणोपेतं च विदेहं। बोधिसधारसपानपवित्रं साम्यसमुद्रं त्रिभुवननेत्रं ॥ ५९ ॥ अनाद्यखंडाचलसद्वेद्यं योगिवंदवंदारकवंद्यं। हरिहरब्रह्मादिभिरभिवंद्यं केवलकल्याणोत्सवहृद्यं ॥ ६० ॥ श्वेतशैविलनी सरगिरिविधरं निःश्रेयसलक्ष्मीकरमुक्ररं। कैम्मेमहीधरभेदनभिद्धरं स्थामश्रीग्रीवालंकारं ॥ ६१ ॥ व्योमाकारं पुरुषमरूपं विर्वापितसंस्रतिसंतापं। वर्जितकामदहनसंपातं त्रिभुवनभव्यजीवहिततातं ॥ ६२ ॥ इत्यादिकगुणगणसंपूर्ण चितय परमात्मानं तूर्ण । अष्टप्रवचनमातुः पितरं पारीकृताजवंजवपारं ॥ ६३ ॥ निजदेहस्थं स्मर रे मूढ ! त्वं नोचेद्धमिष्यसि गूढः। मूर्खाणां मध्ये त्वं रूटः त्वं च भविष्यस्यये षंहः ॥ ६४ ॥ एकमनेकं स्वं संभारय ग्रुद्धमग्रुद्धं स्वं संतारय। लक्ष्यमलक्ष्यं स्वं संपारय कर्मकलंकं त्वं संवारय ॥ ६५ ॥

<sup>9</sup> शास्त्रसरित् । २ कर्मशैलछेदनशितं । ३ निर्वापितः शमितः संसृतेः संतापो येन ।

बद्धमबद्धं रिक्तमरिक्तं शून्यमशून्यं व्यक्ताऽव्यक्तं ।
रुष्टमरुष्टं दुष्टादुष्टं शिष्टमशिष्टं पुष्टाऽपुष्टं ॥ ६६ ॥
अंतर्भेदज्ञानिवचारैः व्यवहाराव्यवहारासारैः ।
वर्ण्यते देहस्थं पुरुषैर्विषयविरक्तेर्ज्ञानिवशेषैः ॥ ६७ ॥
वर्ण्यते देहस्थं पुरुषैर्विषयविरक्तेर्ज्ञानिवशेषैः ॥ ६७ ॥
विरम विरम बाह्यादिपदार्थं रम रमें मोक्षपदे च हितार्थे ॥
कुरु कुरु निजकार्यं च विंतंद्रः भव भव केवलबोधयतीन्द्रः
मुंच मुंच विषयाऽमिषभोगं लुंप लुंप निजतृष्णारोगं ।
केंघ रुंघ मानस मातंगं धर धर जीविवमलतरयोगं ॥ ६९ ॥
चिंतय निजदेहस्थं सिद्धं आलोचय कायस्थं बुद्धं ।
स्मर पिंडस्थं परमिवशुद्धं कल केवलकेलीशिवलब्धं ॥ ७० ॥
वैराग्यमणिमालेयं रचिता सप्ततिप्रमा ।
बह्मश्रुताब्धिशिष्टयेण श्रीचंद्रेण मुमुश्चुणा ॥ ७१ ॥
समाप्तेयं शीचंद्रकता वैराग्यमणिमाला ।

<sup>9</sup> इंद्रियसुखविरागिभिः । २ निवृत्तिं कुरु । ३ लीनो भव । ४ प्रमादरहितः सन् । ५ वारय वारय ।

#### श्रीः ।

### श्रीदेवसेनकृतः

### तस्यसारः ।



झाणिग्वदृड्डकम्मे णिम्मलसुविसुद्धलद्धसद्भावे । णमिजण परमसिद्धे सु तचसारं पवोच्छामि ॥ १॥ तच्चं बहुभेयगयं पुट्यापरिएहिं अक्लियं लोए। धम्मस्स वत्तणद्वं भवियाण पर्वोहणद्वं च ॥ २ ॥ एवं सगयं तच्चं अण्णं तह परगयं पुणो भणियं। सगयं णियअप्पाणं इयरं पंचावि परमेट्री ॥ ३ ॥ तेसि अक्खररूवं भवियमणुस्साण झायमाणाणं । बुज्झइ पुण्णं बहुसो परंपराए हवे मोक्खो ॥ ४ ॥ जं पुण सगयं तच्चं सवियप्पं हवइ तह य अवियप्पं। सवियुष्यं सासवयं जिरासवं विगयसंकृष्यं ॥ ५ ॥ इंदियविसयविरामे मणस्स णिल्ह्वरणं हवे जइया । तह्या तं अविअप्पं ससरूवे अप्पणो तं तु॥६॥ समणे णिचलभूये णट्टे सब्वे वियप्पसंदोहे। थको सुद्धसहावो अवियप्पो णिचलो णिचो ॥ ७ ॥ जो खलु सुद्धो भावो सा अप्पणितं च दंसणं णाणं। चरणंपि तं च भणियं सा सुद्धा चेयणा अहवा ॥ ८ ॥ जं अवियप्पं तर्ज्ञं तं सारं मोक्खकारणं तं च। तं णाऊण विसुद्धं झायह होऊण णिग्गंथो ॥ ९ ॥

बहिरब्भंतरगंथा मुक्का जेणेह तिविहजोएण । सो णिग्गंथो भणिओ जिणिहंगसमासिओ सवणो ॥ १० ॥ लाहालाहे सरिसो सहदुक्खे तह य जीविए मरणे। वंधो अरयसमाणो झाणसमत्थो हु सो जोई ॥ ११ ॥ कालाइलद्धिणियडा जह जहं संभवइ भव्वपुरिसस्स । तह तह जायइ णूणं सुसव्वसामग्गिमोहटूं ॥ १२ ॥ चलणरहिओ मणुस्सो जह वंछइ मेरुसिहरमारुहिउं। तह झाणेण विहीणो इच्छइ कम्मक्खयं साहू॥ १३॥ संकाकं खागहिया विसयपसत्था समग्गपब्भद्वा। एवं भणंति केई ण हु कालो होइ कालस्स ॥ १४ ॥ अज्जवि तिरयणवंता अप्पा झाऊण जांति सुरलोयं । तत्थ चुया मणुयत्ते उप्पज्जिय लहिह णिव्वाणं ॥ १५ ॥ तम्हा अब्भसउ सया मुत्तृणं रायदोसवामोहो । झायउ णियअप्पाणं जइ इच्छइ सासयं सुक्खं ॥ १६ ॥ दंसणणाणपहाणो असंखदेसो हु मुत्तिपरिहीणो । सगहियदेहपमाणो णायव्वो परिसो अप्पा॥१७॥ रायाविया विभावा बहिरंतरउहवियप्प मुत्तूणं। एयगमणे( झायहि णिरंजणं णिययअप्पाणं ॥ १८ ॥ जस्स ण कोहो माणो माया लोहो य सल लेसाओ। जाइजरामरणं विय णिरंजणो सो अहं भणिओ ॥ १९ ॥ णत्थि कला संठाणं मग्गणगुणठाण जीवठाणाई। णइं लिद्धिबंघठाणा णोद्यठाणाइया केई ॥ २० ॥ कासरसक्त्वगंधा सदादीया य जस्स णित्थ पुणो। सुद्धो चेयणभावो णिरंजणो सो अहं भणिओ ॥ २१ ॥

अत्थित्ति पुणो भणिया णएण ववहारिएण ए सब्वे। णोकम्मकम्मणादी पज्जाया विविह्नभेयगया ॥ २२ ॥ संबंधो एदेसिं णायव्यो खीरणीरणाएण । एकत्तो मिलियाणं णियणियसब्भावज्ञत्ताणं ॥ २३ ॥ जह कुणइ कोवि भेयं पाणियदुद्धाण तक्कजोएण। णाणी व तहा भेयं करेइ वरझाणजोएण ॥ २४ ॥ झाणेण कुणउ भेयं पुरगलजीवाण तह य कम्माणं । चेत्तव्वो णियअप्पा सिद्धसक्तवो परो बंभो ॥ २५ ॥ मलरहिओ णाणमओ णिवसइ सिद्धीए जारिसो सिद्धो । तारिसओ देहत्थो परमो बंभो मुणेयव्वो ॥ २६ ॥ णोकम्मकम्मरहिओ केवलणाणाइग्रणसमिद्धो जो। सोहं सिद्धो सुद्धो णिञ्चो एको णिरालंबो ॥ २७ ॥ सिद्धोहं सुद्धोहं अणंतणाणाइग्रणसिद्धोहं। देहपमाणो णिच्चो असंखदेसो अमुत्तो य ॥ २८ ॥ थके मणसंकप्पे रुद्धे अक्खाण विसयवायारे। पयहर बंभसक्तवं अप्पाझाणेण जोईणं ॥ २९ ॥ जह जह मणसंचारा इंदियविसयावि उवसमं जीते। तह तह पडयइ अप्पा अप्पाणं जाण हे सूरो ॥ ३० ॥ मणवयणकायजोया जङ्गो जङ्ग जंति णिव्वियारत्तं। तो पयडइ अप्पाणं अप्पा परमप्पयसह्वयं ॥ ३१ ॥ मणवयणकायरोहे रुज्झइ कम्माण आसवो णूणं। विरबद्धं गलइ सइं फलरिह्यं जाइ जोईणं ॥ ३२ ॥ लहड ण भव्वो मोक्खं जावइ परद्वववावडो चित्तो । उग्गतवंपि कुणंतो सुद्धे भावे लहुं लहुइ ॥ ३३ ॥

परदृव्वं देहाई कुणइ ममत्ति च जाम तस्सुवरिं। परसमयरदो तावं वज्झदि कम्मेहिं विविहेहिं ॥ ३४ ॥ रूसइ तुसइ णिचं इंदियविसयेहिं संगओ मुद्धो। सकसाओ अण्णाणी णाणी एदो इ विवरीदो ॥ ३५ ॥ चेयणरहिओ दीसइ ण य दीसइ इत्थ चेयणासहिओ। तम्हा मज्झत्थोहं ऋसेमि य कस्स तूसेमि ॥ ३६ ॥ अप्पसमाणा दिहा जीवा सव्वेवि तिहुअणत्थावि । जो मज्झत्थो जोई ण य तुसह णेय क्सेह ॥ ३७ ॥ जंमणमरणविमुक्का अप्पपएसेहिं सव्वसामण्णा । सगुणेहि सव्यसरिसा णाणमया णिच्छयणएण ॥ ३८ ॥ इय एयं जो बुझइ वत्थुसहावं णएहिं दोहिंपि। तस्त मणो डहुलिजाइ ण रायदोसेहि मोहेहिं॥ ३९॥ रायद्दोसादीहि य डहुलिज्ञइ णेव जस्स मणसालिलं। सो णियतचं पिच्छइ ण हु पिच्छइ तस्स विवरीओ ॥ ४० ॥ सरसिलले थिरभूए दीसई णिरु णिवाडियांपि जह रयणं। मणसिलेले थिरभूए दीसइ अप्पा तहा विमले ॥ ४१ ॥ विदे विमलसहावे णियतचे इंदियत्थपरिचते। ज(यइ जोइस्स फुडं अमाणसत्तं खणद्धेण ॥ ४२ ॥ णाणमयं णियतच्चं मिल्लिय सव्वेवि परगया भावा। तं छंडिय भावेजो सद्भसहावं णियप्पाणं ॥ ४३ ॥ जो अप्पाण झायदि संवेयणचेयणाइउवज्रत्तं। सो हवइ वीयराओं णिम्मलर्यणप्यओं साह ॥ ४४ ॥ दंसणणाणचरित्तं जोई तस्सेह णिच्छयं भणियं। जो वेयइ अप्पाणं सचेयणं सद्धभावदं ॥ ४५ ॥

झाणदिओ हु जोई जइ जो सम्वेय जिययअप्पाणं । तो ण लहइ तं सुद्धं भग्गविहीणो जहा रयणं ॥ ४६ ॥ देहसुहे पडिबद्धो जेण य सोतेण लहइ ण हु सुद्धं। तचं वियाररहियं णिचं चिय आयमाणो हु ॥ ४७ ॥ मुक्खो विणासह्वो चेयणपरिवज्जिओ सयादेहो । तस्स ममत्ति कुणंतो बहिरप्पा होइ सो जीओ॥ ४८॥ रोयं सडणं पडणं देहस्स य पिच्छिजण जरमरणं। जो अप्पाणं झायदि सो मुचइ पंचदेहेहि ॥ ४९ ॥ जं होई भुंजियव्यं कम्मं उर्यस्स आणियं तवसा। सयमागयं च तं जइ सो लाहो णितथ संदेहो ॥ ५० ॥ अंजंतो कम्मफलं क्षणइ ण रायं च तह य दोसं वा। सो संचियं विणासइ अहिणवकम्मं ण बंधेइ ॥ ५१ ॥ अंजंतो कम्मफलं भावं मोहेण कुणइ सहमसहं। जइ तं पुणोवि बंधइ णाणावरणादि अट्टविहं ॥ ५२ ॥ परमाणुमित्तएयं जाम ण छंडेइ जोइ समणम्मि । सो कम्मेण ण मुच्चइ परमहवियाणवो सवणो ॥ ५३ ॥ सहदक्षं पि सहंतो णाणी झाणिम होइ दिढचित्तो । हेउं कम्मरस तओ णिज्जरणद्वाइमो सवणो ॥ ५४ ॥ ण मुण्ड सगं भावं ण परं परिणमइ मुणइ अप्पाणं। जो जीवो संवरणं णिजारणं सो फुडं भणिओ ॥ ५५ ॥ ससहावं वेदंतो णिज्ञलचित्तो विमुक्कपरभावो । सो जीवो णायव्वो दंसणणाणं चरितं च ॥ ५६ ॥ जो अप्पातं णाणं जं णाणं तं च दंसणं चरणं। सा सद्भवेयणावि यं णिच्छयणयमस्सिए जीवे ॥ ५७ ॥ उभयविणहे भावे णियउवलद्धे सुसुद्धससक्रवे। विलसइ परमाणंदो जोईणं जोयसत्तीए ॥ ५८ ॥ किं कीरइ जोएण जस्स य ण हु अस्थि एरिसा सत्ती। फुरइ ण परमाणंदो सब्चेयणसंभवो सहदो ॥ ५९ ॥ जा किंचिव चलड मणो झाणे जोइस्स गहिय जोयस्स । ताव ण परमाणंदो उप्पज्जइ परमसोक्खयरो ॥ ६० ॥ सयलवियप्पे थक्के उप्पज्जह कोवि सासओ भावो। जो अप्पणो सहावो मोक्खस्स य कारणं सो हु ॥ ६१ ॥ अप्यसहावे थको जोई ण मुणेइ आगए विसए। जाणिय णियअप्पाणं पिच्छयतं चेव सुविसुद्धं ॥ ६२ ॥ ण रमइ विसप्सु मणो जोइस्स दु लद्धसुद्धतचस्स । एकीहबह जिरासो मरइ पुणो आणसत्थेण ॥ ६३ ॥ ण मरइ तावेत्थ मणो जाम ण मोहो खर्यंगओ सब्बो । खीयंति खीणमोहे सेसाणि य घाइकम्माणि ॥ ६४ ॥ णिहए राए सेण्णं णासइ सयमेव गलियमाहप्पं। तह णिहयमोहराए गलंति णिस्सेसघाईणि ॥ ६५ ॥ घाइचउक्के जद्दे उप्पज्जइ विमलकेवलं णाणं । लोयालोयपयासं कालत्तयजाणगं परमं ॥ ६६ ॥ तिहुअणपुज्जो होउं खिवओ सेसाणि कम्मजालाणि। जायइ अभूदपुद्यो लोयग्गणिवासिओ सिद्धो ॥ ६७ ॥ गमणागमणविहीणो फंदणचलणेहि विरहिओ सिद्धो । अव्वाबाहसुहत्थो परमहगुणेहिं संजुत्तो ॥ ६८ ॥ लोयालोयं सव्वं जाणइ पिच्छेइ करणकमरहियं। मुत्तामुत्ते दृध्वे अणंतपज्जायग्रणकलिए ॥ ६९ ॥

धम्माभावे परदो गमणं णित्थित्ति तस्स सिद्धस्स । अत्थइ अणंतकालं लोयगणिवासिउं होउं ॥ ७० ॥ संते वि धम्मद्द्वे अहो ण गच्छइ तह य तिरियं वा। उड्ढं गमणसहाओ मुक्को जीवो हवे जम्हा ॥ ७१ ॥ असरीरा जीवधणा चरमसरीरा हवंति किंचूणा। जम्मणमरणिवमुक्का णमामि सन्वे पुणो सिद्धा ॥ ७२ ॥ जं तल्लीणा जीवा तरंति संसारसायरं विसमं। तं सन्वजीवसरणं णंदउ सगपरगयं तच्चं ॥ ७३ ॥ सोऊण तच्चसारं रइयं मुणिणाहदेवसेणेण। जो सिद्धी भावइ सो पावइ सासयं सोक्खं ॥ ७४ ॥

इति श्रीदेवसेनकृतः तत्त्वसारः समाप्तः।

#### ब्रह्मसंद्रविरचितः

# श्रुतस्कंधः।

रिसहाइदीरअंतहं चउदीसजिणाण णमहु पयजुयलं। बारस अंगाइं सुदं कमविहियं भविय णिसुणेहु ॥ १ ॥ उस्रिपिणिअवसप्पिणिकालदुगं जाण दक्क्लिणे भरहे । सायरकोडाकोडीअट्रदसं भोयभूमिगया ॥ २ ॥ पहास्सद्वमभाष्चउद्हणं कुलयराण उप्पत्ती। अंतिल्लणाहिणामो तस्स तिया णाम मरुदेवी ॥ ३ ॥ सुसमद्वसमाइअंते वासतयं अट्टमासपक्खा य । चुलसीदिलक्खपुटवं णाहीसुयरिसहउष्पत्ती ॥ ४॥ वीसं लक्खं पुद्धं वालत्तिण रिज्ज लक्खतेसही । णीलंजसाविणासो दिहो संसारविरदो य ॥ ५ ॥ लइओ चीरत्तभारो छदमत्थे वरससहसु गउकालो । केवलणाणुप्पणो देवागम् तत्थ संजादो ॥ ६ ॥ समवसरणपरियरियो विहरइ गणसहिउ भव्व वोहंतो। पुणु सुदु अणाइणिहणं रिसहजिणो तत्थ प्रयडेह ॥ ७ ॥ अवगहईहावाओधारण इंदियमणे बहुविहादी। छत्तीसा तिण्णिसया भेया मिद्रपुटवसत्थोयं ३३६ 11611 वयसमिदिग्रुत्तियादी आयारंगं कहेइ सविसेसं। अट्टारसहस्सपयं भवियजणा णबहु भावेण १८००० ॥ ९ ॥

णाणं तह विणयादी किरियाविविहं परूवणं भणियं। छत्तीसं च सहस्सा सुद्दयडपयं णमंसामि ३६०००॥ १०॥ जीवमजीवं दृव्वं धम्माधम्मं च कालमायासं । वायालसहस्सपयं ठाणं पडिवायकं ठाणं ॥ ४२००० ॥ ११ ॥ द्वे धम्माधम्मे लोयायासेहिं चेय जीवाणं। खित्ते जंबूदीवे कालो उसप्पिणिदुगादो ॥ १२ ॥ भावे दंसणणाणं भावे पडियायकं समवायं अडिकदिसहस्सलरकं पयसंखा थुणहं णियमेण१६४०००॥१३॥ किं अत्थि णत्थि जीवो गणहरसट्टीसहस्सकयपण्हा । अडदुगदोयतिसुण्णं पयसंखविवायपण्णत्ती २२८००० ॥१४॥ तिच्छयरगणहराणं धम्मकहाऊ कहंति णित्ताओ । छप्पण्णं च सहस्सा प्रणलक्खा सुयप्यं वंदे ५५६००० ॥१५॥ सद्रिं सहस्सलक्खं एयारहृपयहसंखपरिमाणं । सावयवयं विसेसं तं भणियमुवासयज्झयणं ११७००००॥१६॥ तेवीसं अडवीसं लक्खसहस्साउ सुपयमंतक्यं। अंतयडद्सद्स ग्रुणे तित्थे तित्थे णमंसामि २३२८०००॥ १७॥ वाणउदिलखसहस्सा चउदालं पयमणुत्तरे णवांमि । पडितिच्छेदसदस मुणिउ सग्गाणुत्तरे पत्ता ॥९२४४०००॥१८॥ चउवग्गं तेणवदी सुणतंयं सपयपण्हवायर्णं । णटुमुट्ठादिपण्हा जाणदि दसमो य अंगोवि॥९३१६०००॥१९॥ चुलसीदिसयसहस्सा कोडिपयं तह विवायसुत्तं वा । सादासादविवायं सूययरं णमहु भावेण ॥१८४००००० ॥२०॥ सुण्णतियं दुगसुण्णं प्रणेक्षचउको डिमाण सव्वप्यं। एयारसअंगादी पणमामि तिसुद्धिसुद्धेण ॥४१५०२०००॥२१॥

परियम्मसुत्तपुव्वंगपदमाणिओय चूलिया सहिया। पंचपयारं भणियं दिद्विवादं जिणिदेहिं ॥ २२ ॥ चंदाउपमुहवादी पंचसहस्साइं सक्खछत्तीसा । परपरिमाणपमाणं सा जाणहु चंद्पण्णत्ती॥३६०५०००॥२३॥ सूरस्स य परिवारं आउगईचारगइसुखेत्तादी । सहसतियं पणलक्सं पयसंखा सूरपण्णत्ती ॥५०३०००॥२४॥ जंबू जोयणलरको कुलसेलसुखित्तभोयभूमादी। पणवग्गतियतिसुण्णं पय जंबूदीवपण्णत्ती ॥३२५०००॥ २५॥ बावण्णं छत्तीसं लरकसहस्सं पदस्स परिमाणं । दीवअसंखसमुद्दा भणिया दीउवहिपणत्ती ॥५२३६०००॥२६॥ लेस्सातियचउकम्मं पयाण संखाय सुण्णतयसहिया । छद्दव्वाइसक्तवं भासंति विवायपण्णत्ती ॥८४३६०००॥ २७॥ इगकोडिपणसहस्सा सीदीइगिअहियलक्खपरिमाणं । एवं पंचपयारं परियम्मं णिच्छयं जाण ॥ १८१०५००० ॥२८॥ द्वादशांगस्य य दृष्टिवादस्य प्रथमपरिकर्म तस्य भेदाः पंच कथिताः ॥ध्य॥ अडसीदी लक्खपयं कत्ता भुत्ता य कम्मफल जीवो । सन्त्रगयादियधम्मोः सुत्तयडो फेडणो होइ ॥ ८८०००० ॥२९॥ पणअहियं पणसुण्णं पणपणणवअंकपुटवपरिमाणं । उप्पायवयधुवाणं पुट्वग्गयपुटवगं वंदे ॥९५५०००००५ ॥३०॥ तित्थयरचक्कवद्वीवलदेवावासुदेवपडिसत्त् । पंचसहस्सपयार्णे एसकहा पटमअणिओगो ॥ ५०००॥ ३१॥ सुण्णदुगं वाणवदी अडणवदीसुण्णदोविकोडिपयं । जलगमणथंभणादी पंडिवाद्इ जलगदा जेया २०९८९२००॥३२

सुण्णदुगं बाणउदी अहणवदी सुण्णदोविकोहिपयं।
भूगमणकारणादी मंतं तंतं मुणइ थलगमणं॥२०९८९२००॥३२॥
सुण्णदुगं वाणवदी अहणवदीसुण्ण दोविकोहिपयं।
इंदजालाइं जाणदि बहुभेयगइं इंदजालुत्ति॥२०९८९२००॥३४॥
सुण्णदुगं वाणवदी अहणवदी सुण्ण दोविकोहिपयं।
सिंहहरिणचित्तादीविज्ञपहावं च क्रवगया॥२०९८९२००॥३५॥
सुण्णदुगं वाणवदी अहणवदी सुण्ण दोविकोहिपयं।
आयासे गमणाणं सुतंतमंतादिगयणगया ॥२०९८९२००॥३६
छक्कं चदुणवचदुदहपदपरिमाणं तु सुण्णतयसहियं।
एसो पंचपयारो चूलियणामे णमंसामि १०४९४६०००॥३७॥

( पंचप्रकारचालिका कथिता ॥ छ ॥ )

पणमामि जिणं वीरं जीवादीप्पायवयध्वाणं च ।
भणियव्वं कोडिपयं उप्पायपुर्वं णमंसामि॥१००००००॥३८
छाणवदी लक्खपयं अत्थो तह अग्गिभूस्ययरं ।
अग्गायणीयणामं भावविसुद्धिं णमंसामि॥ ९६०००००॥३९॥
चक्कहरकेवलीणं सुरवइणाइंदपउरसत्तीओ ।
सदरीलक्खाइं पयं पडिवायइ वीरियपवादो ॥७०००००॥४०॥
दृव्वं अणेयभेयं अत्थि अ णत्थित्ति धम्मस्ययरं ।
सद्दीसयसहसपयं अत्थीणत्थीदिपुव्वोयं॥ ६०००००॥ ४१ ॥
एऊणयकोडिपयं अडणाणपयारउदयहेऊणं ।
तह धरणकारणेविय भणंति णाणप्यवादोयं॥९९९९९९॥४२॥
कोडिपयं अडआहियं कुंदुद्वयदिदुणवरिस्विसेसा ।
वेइंदियवयजोया भणंति सञ्चप्यादोयं॥ १०००००८॥४३

जीवो णाणसुहादी कत्ताभुत्ताइधम्मसूययरो । छव्वीसं कोडिपयं पणवहं अप्पप्पवादोयं॥२६०००००॥४४॥ छहसुण्णं अट्रदसं कम्मोदयवंधणिज्जरादीया । पदसंख्याइपक्षवं वंदे कम्मप्पवादोवि ॥१८००००० ॥ ४५॥ पचनवाण णिवत्ती दृव्वं पज्जा णिरूविया जत्थ । चुलसीदीलक्खपयं पचक्खाणं णमंसामि॥८४०००००॥ ४६॥ अट्रंगणिमित्तमहाखुद्दं विज्ञाइं पंचसत्तसया । दहलक्खं कोडिपयं विज्ञाणुवायं पर्ववंति॥११००००००॥४७॥ छव्वीसं सयसुण्णं तेसद्रिसलाहपुरिसकलाणं। पदसंखा विण्णेया कल्लाणणामं पर्स्नवंति॥२६००००००॥४८॥ तयद्सकोडी य पयं पाणापण्णाणुवेद्मंतो य। गारुडविज्ञा भासइ पाणावायं णमंसामि ॥१३००००००॥४९ णवकोडिपयपमाणं छंदोलंकारसकलविण्णाणं। भासइ अण्णेकविहं किरियविसालं णमंसामि ९००००००॥५० लोयग्गसारभूयं सिद्धिसुहुप्पायणे समत्थोयं। पंचघणं छहसुण्णं पणयव्यो लोयसारोयं॥१२५०००००॥५१॥ अटुत्तरसयकोडी अटुट्टीलक्खसहसछप्पण्णा । पंचप्पयअहियाणं वारसमो दिद्विवादोयं॥१०८६८५६००५॥५२॥ पणअहियं सुण्णद्वगं अडप्णतयअडद्रुएयएयं च । वारसअंगाइसुदं णामियं महहेमयंदेण ॥११२८३५८००५॥५३॥ पणणवदीअहियसयं चउदहपुट्वाइं वत्थुपरिसंखा । एक्रिक्रम्मि य वत्थू वीसं वीसं च पाहुडा भणिया ५४॥वस्तु १९५

वस्तुएकप्रतिपाहुड २० पाहुडसंख्या ३९०० पाहुड १ प्रतिपाहुड जातप्रतिपाहुड ९३६०० प्रतिपाहुड १ प्रतिअनुयोगाः २९ जात अनुयोगसंसा २२९६९०० अनुयोगपाहुडसंसा

पणरससोलसपणपण्णतिकिदिसुण्णसत्ततयसत्ता । सुण्णं चदुचदुसगल्लहचदुचदुअडइगिसु अक्खरया ॥ ५५ ॥ ॥ १८४४६७४४०७३७०९५५१६१५ ॥

सव्वसुयं अक्खरयं मझिमपदभाइयं हरेहु णियमेण । पयसंखा सा जाणसु सेससुदं अंगबाहिरयं ॥ ५६ ॥ १८४४६७४४०७३६२९४४३४४० ॥

द्वादशानामंगानां सक्लश्चताक्षरसंख्याप्रमाणं । अडअडसीदीसगणहतहतयअडचदुतय तह्य सोलस्या । मिक्समपदेसु अंका एसो भासंति तित्थयरा ॥ ५७ ॥

१६३४८३०७८८८ मध्यमपदाक्षरसंख्या ।

एकावण्णं कोडी लक्खा अट्टेब सहसचुलसीदी ।

सयछक्कं णायद्वं साढाइकवीसपयगंथा ५१०८८४६२१ ॥ ५८

मध्यमग्रंथप्रमाणं ।

पण्णत्तिस्यसिह्यं अडद्हसीदी मुणेहु अंककमो । बाहिरसुदेसु अक्खरतं चउद्ह प्यण्णयं णमामि ॥ ५९॥ ८०१०८१७९ अंगबाह्यश्रुतअक्षरसंख्या ॥ अडतीसातिण्णिसयासहस्सपण्णासलक्खवे मुणहु । पणद्हअक्खरसिह्या वाहिरसुद्गंथया भणिया ॥ ६०॥ , ग्रंथ २५०३३८ अक्षर १५ अंगबाह्यश्रुताक्षरगंथप्रमाणं

उक्तं च---

सामाइयथुइवंदणपिङक्कमणं वेणइयकिदिकम्मं। कालियउत्तरज्झयणं कप्पं तह कप्पकप्पं च ॥ ६१ ॥ महकृपं पुंडरियं महपुंडरियं असीदिया चेव। वंदे चउहसेदे अण्णोवि य अंगवज्झसुदे ॥ ६२ ॥ देसावहिछद्भेयं परमावहिसव्वअवहिचारिमत्रणं। मणपज्जवसंजमिणं वादिखए केवलं होदि ॥ ६३ ॥ दुसमसुसमावसाणो दुसमपएसेवि कालपारिमाणे । सुद्केवलिपरिवाडी आयण्णहु पयद्चित्तेण ॥ ६४ ॥ आहुद्वमासहीणे वासचउक्कंहि तुरियकालंते । कत्तियकिसण चउद्दसि वीरजिणो सिद्धिसंपत्तो ॥ ६५ ॥ केवलणाणुप्पण्णो तहि समए गोयमस्स गणवइणो। णिट्याणं समयणं णाणो य सुधम्म जाणेहु ॥ ६६ ॥ अंतेसु जंबुसामी पंचमणाणी य तहय णिव्वाणो। वासिंद्व वरिसकालो अणुविद्य तिण्णि केवलिणो ॥ ६७ ॥ वर्ष६२।अणयारअंतकेवलिसिरिहरजयणो सुसिद्धिअणुसरिआ चारणमुणी य चरिमं वंदेह सुपासयं णाम ॥ ६८ ॥ वइरिजसणामधेओ पण्णयसवणाण चरिम जाणेहु। सिरिणामावहिणाणी अंतिह्यो तित्थ पणिमओ ॥ ६९ ॥ चरिमो मउडधरीसो णरवइणा चंद्गुत्तणामाए। पंचमहव्ययगहिया अवरिंरिक्खाय ओछिण्णा॥७० ॥ णंदी य णंदिमित्ती अवरिज्ञउ पुणु गुवद्धणो णामो । पंचमउ भद्दवाहो पुट्यंगधरा णमंसामि ॥ ७१ ॥

वाससयं तह कालो परिगलिओ वहुमाणीतत्थेसु । एसो भवियं जाणहु भरहे सुदकेवली णित्थ ॥ ७२ ॥

विसाहणामी पढमो पोटिलो जयउखत्तिओ णागो। सिद्धत्थो धिरसेणो विजओ णवमो य बुद्धिहो॥ ७३॥ गंगो सुधम्मुणामो एयारसमुणि जयम्मि विक्खाया। तेसीदिसयं वासं कालो दसप्रव्यघर णेया ॥ ७४ ॥ वर्ष १८३। णरवत्तो जयपालो पुंडरिउ धुदसेणु कुंसणामा य। एयारसअंगधरा वासं वीसहियविण्णिसया ॥७५॥ वर्ष २२०॥ मुणिपुंगवो सुभद्दो पुण जसभद्दो तहेव जसवाहो । लोहो णाम अलोहो पढमंगधरावि चत्तारि ॥ ७६ ॥ विणययरो सिरिदत्तो सिवदत्तो अवुहद्तत मुणिवसहः। अंगं पुट्यं मज्झे देसधरा चारि जाणेह अट्रमं अहियाणं वाससयं तहय कालवोलीणो । अवसप्पइ सुद्पवरा अंगधरा भरहे वुच्छिण्णा ॥ ७८ ॥ वर्ष ११८। गुत्तिमयं लेसाणं वासाणं परगलियमित्तमादी य। देसूणय देसधरा मुणिअरुहाभणियणामा य ॥५९॥ वर्षाः ६८३ आयरिउ भद्दवाहो अट्रंगमहणिमित्तजाणयरो । णिण्णासइ कालवसेसचरिमो हु णिमित्तिओ होदि ॥ ८० ॥ उज्जिते गिरिसिहरे धरसेणो धरइ वयसमिदिगत्ती। चंद्गुहाइणिवासी भवियह तसु णमहु पयज्यलं ॥ ८१ ॥ अग्गायणीयणामं पंचमवत्थुगद्कम्मपाद्गुडया । पयिडिद्रिदिअणुभागो जाणांति पदेसवंघोवि ॥ ८२ ॥

जं जाणेइ सुदंतं विहुभुयबल्टि पुष्फयंतणामजई। धरसेण हु अवसाणे सुद्देसधरा य विण्णि मुणी ॥ ८३ ॥ गुणजीवादिपरूवण खुल्लयसामित्तवंधणामाय । वेयसवरगणखंडा छट्टो महबंधु जाणेह ॥ ८४ ॥ एवं छह अहियारा तीससहस्साणुसुत्तरेरहिया। अप्पमई होंति णरा तो पुच्छय लेहिओ गंथो॥ ८५॥ भूयबलिपुष्फयंतो चउविह्रसंघेण संजुदो तत्थ । जिट्ठसियपंचिमिदिणे पुत्थयपाडिठावणा विहिया ॥ ८६ ॥ अटुविहा कयपूया तिद्दणि सुयपंचमीदि संजादा । सुद्विणएणं लब्भइ अचलंपि केवलं णाणं ॥ ८७ ॥ सदरीसहस्स धवलो जयधवलो सट्टिसहसबोधव्यो। महबंधो चालीसं सिद्धंततयं अहं वंदे ॥ ८८॥ रहओ तिलंगदेसे आरामे कुंडणयरिसुपसिद्धे । चंद्रपहिजिणिमंदिरि रइया गाहा इमे विमला ॥ ८९ ॥ मयरद्भयमहमहणो मायामयमोहमयणपरिहरणो । चंदपह जिणणाहो देउ सुहं सयलसंघरस ॥ ९० ॥ जयउ जयसयवंतो जयजयसद्देण असुरसुरणमिओ । चंदप्पहुजिणणाहो सुहपरिणामं महं देउ ॥ ९१ ॥ सिद्धंतिरामणंदी महापसाएण रयउ सुरवंधो । लडओ संसारफलो देसजई हेमयंदेण ॥ ९२ ॥ अक्खरमत्ताहीणं जं अत्थिवविज्ञयं मया भणियं। तं खमउ वीयराओ मम पुणु कम्मक्खयं होउ॥ ९३॥ जो पढइ सुणइ गाहा अत्थे जाणेइ कुणइ सद्दहणं। आसण्णभव्यजीओं सो पावइ परमणिव्याणं ॥ ९४ ॥ इतिश्रीब्रह्मचंद्रविरचितः श्रुतस्कंधः सभाप्तः

### अज्ञातनामकाष्टासंघसकाचार्यकृता ट्वाट्टस्वि महस्यह ।

<del>\_\_\_\_</del>\_

बुढति पलालहरं जह माणुसजम्मस्स पाणियं दिण्णं। जीवा जेहिं ण णाया णाऊण ण रिक्सिया जेहिं॥१॥ बुडित पलालहतं यथा मानुषजन्मने पानीयं दत्तं । जीवा यैर्न ज्ञाता ज्ञात्वा न रक्षिता यैः ॥ १ ॥ वियलिदिय पंचिदिय समणा अमणा य पज्जपज्जता। थावरबायरसुहमा मणवयकाएण रक्खिव्वा ॥ २ ॥ विकलेन्द्रियाः पंचेद्रियाः समनस्कामनस्काश्च पर्याप्ताऽपर्याप्ताः । स्थावरवादरसूक्ष्माः मनोवचस्कायैः रक्षणीयाः ॥ २ ॥ अद्वविहधाउणिच्चेयरचउवियलसणिणसणीणं । सुपद्ट्रिय अपद्ट्रिय तिहु गुणिया जीव सगवण्णा ॥ ३ ॥ अष्टविधधातुनित्येतरचतुर्विकलसंस्यसंज्ञिनां । सुपतिष्ठितं अप्रातिष्ठितं त्रिभः गुणिता जीवाः सप्तपंचाशत् ॥ ३ ॥ थावर वेयालीसा दो स्नर दो णरय तिरिय चउतीसा। णव वियले णव मणुए अडणवदी जीवठाणाणि ॥ ४॥ स्थावरा द्वाचत्वारिशत् द्वौ सुरौ द्वौ नारकौ तिर्यचः चतुर्स्चिशत् । नव विकले नव मनुष्ये अष्टानवतिः जीवस्थान।।नि ॥ ४ ॥ काए हिंसा तुच्छा वयणे वहवा मणेण अइवहवा। तह्या मणस्स रोहं करंति जे सूरि ते धण्णा ॥ ५ ॥ काये हिंसा तुच्छा वचने बहुला मनसाऽतो बहुला। तस्मान्मनसो रोधं कुर्वन्ति ये सूरिणस्ते धन्याः ॥ ५ ॥ मणरोहेण य सवणे काएवाए ण तेरिसा हिंसा। मणहट्टो अइहिंसो अहिंसवो होदि रुद्धमणो ॥ ६ ॥

मनोरोधेन च श्रमणे कायवाग्भ्यां न ताहशा हिंसा । मनोहठः अतिहिंसः अहिंसको भवति रुद्धमनाः ॥ ६ ॥ मणरोहेण य रुद्धं करणसुहं सुहविणो य णिग्गंथो। णिग्गंथो अकसाओं अकसाओं हिंसओ णित्थ ॥ ७॥ मनोरोधेन च रुद्धं करणसुखं सुखवान् च निर्धन्थः । निर्मन्थः अक्षायः अक्षायः हिंसको नास्ति॥ ७॥ रक्खंतीवि ण रक्खइ सकसाओ जइवि जइवरो होई। मारंतोपि अहिंसो कसायरहिओ ण संदेहो ॥ ८॥ रक्षन्निप न रक्षति सक्ष्वायो यद्यपि यतिवरो भवति । मारन्नि अहिंसः कषायरहितो न संदेहः ॥ ८ ॥ बलिया हुंति कसाया छुडु छिडुय जइवरेण तिविहेण। ता होउ कट्टमूलो अहिंसओ णिच्छओ जाऊ ॥ ९ ॥ बलिष्ठा भवंति कषायाः स्थूल त्यक्तवा यतिवरेण त्रिविधेन । ततो भवतु काष्ठमूलः अहिंसको नित्यो जातु ॥ ९ ॥ छडहिंसा ण पयद्रइंता जीवो होदि कारणे लग्गो। चितंतो कच्छगइ पावइ कच्छं ण संदेहो ॥ १० ॥ जीवां भवति कारणे लग्नः। स्थलहिंसा न चिंतयन् क्रच्छगतिं प्रामोति कष्टं न संदेहः ॥ १० ॥ कारण कज वियाणह सालंबो चेव जो णिरालंबो। णिच्चयववहारेण य जाणेण य होइ सम्मत्तं ॥ ११ ॥ कारणं कार्यं विजानीहि सालंबः चैव यः निरालंबः। निश्चयव्यवहारेण च ज्ञानेन च भवति सम्यक्त्वं ॥ ११ ॥ अरहंता जे सिद्धा तहिंमि पडिविंव अच्छि भ्रवणयले । ते सालंव वियाणवि सालंवे ठवहि अप्पाणं॥ १२॥ अर्हतो ये सिद्धाः तेषां प्रतिविंबानि संति भुवनतरे । तानि शालंबानि विजानीहि सालंबे स्थापय आत्मानं ॥ १२ ॥

मणिरयणधाउलेवा सिलकटुम्यघडिय पुण्णवंतेहिं। सालंबझणामित्तं पयहिया तेहिं भव्वेहिं ॥ १३ ॥ मणिरत्वधातुलेपा शिलाकाष्ठमयचारिताः पुण्यवद्भिः। सालंबध्याननिमित्तं प्रतिष्ठिताः तैः भव्यैः ॥ १३ ॥ पहममालंबेण य पच्छादो भावणा णिरालंबे । थूलं च कद्ब्भासो मुहु संझाइज लीलाए ॥ १४ ॥ प्रथममालंबेन च पश्चात् भावना निरालंबे। स्थूलं च कृताभ्यासः मुहुः संध्यायति लीलया ॥ १४ ॥ कट्ठो वि मूलसंघो रहिओ सालंबकारणं लहइ। अप्पणिरालंबेण य झाणेण य पावए कज्झं॥ १५॥ काष्टोपि मूलसंघो रहितः सालंबकारणं लमते । आत्मनिरालंबेन च ध्यानेन च प्राप्नोति कार्य ॥ १५ ॥ जीवो जो ण कसाओ अहिंसओ सो जि तासु सम्मत्तो । समभावेण य थको सो झाणे लहह कजोवि ॥ १६ ॥ जीवो यो न कषायः अहिंसकः स एव तस्मिन सम्यक्तवं । सममावेन च तिष्ठन स ध्याने लभते कार्यमपि ॥ १६ ॥ परमिद्री झायंतो ता जीवो होदि कारणे लग्गो। कारणुकज्ञोप्पत्ती सालंबं कारणं जाणि ॥ १७ ॥ परमेष्ठिनं ध्यायन तदा जीवो भवति कारणे लग्नः । कारणकार्योत्पत्तिः सालंबं कारणं जानीहि ॥ १७ ॥ कज्जं अप्पंझाणं कारणु झाणुत्ति पंचपरमेट्री । कारण पण्णवि लग्गो कज्जो सिद्धोवमो जीवो ॥ १८ ॥ कार्ये आत्मध्यानं कारणं ध्यानमिति पंचपरमेष्टिनां । कारणं पंचरवपि लग्नः कार्य सिद्धोपमा जीवः ॥ १८ ॥ ता कज्जे लहु लग्गहु अप्पा झाएहु जो णिरालंबो। अह कट्टो अह मूलों संकप्पवियप्पयं मुयहं ॥ १९ ॥

ततः कार्ये लघु लगतु आत्मानं ध्यायतु यः निरालंबः । अथ काष्टो अथ मूलः संकल्पविकल्पकं त्यजत ॥ १९ ॥ संघो कोवि ण तारइ कट्टो मूलो तहेव णिप्पिच्छो। अप्पा तारइ अप्पा तह्याँ अप्पा वि झापहि ॥ २० ॥ संघः कोपि न तारयति काष्ठो मुलः तथैव निःपिच्छः। आत्मा तारयति आत्मानं तस्मात् आत्मानं अपि ध्यायत ॥ २० ॥ अप्पाझाणेण फुडं सिद्धा अरुहाइ सयलकेवालिणो । तं झायहु अविलंबहु मणिरोहो करिवि णियमेण ॥ २१ ॥ आत्मध्यानेन स्फुटं सिद्धा अर्हतः सकलकेवलिनः। तं ध्यायत अविलम्बं मनोरोधः कृत्वा नियमेन ॥ २१ ॥ अरहंतो अ समत्थो तारण छोयाण दीहसंसारे । मग्गुद्देसणकुसलो तरंजमग्गलग्गयर ॥ २२ ॥ अर्हन् च समर्थः तारणे लोकानां दीर्घसंसारे। मार्गेद्वेशनकुश्रलः तरंड .....॥ २२॥ पिच्छद्व अरुहुदेवो पच्छरघाडिऊवि दरिसए मग्गो। आसणझाणट्टाणे अप्पा आराहणं कुणंतोवि ॥ २३ ॥ पृच्छतु अर्हद्देवः प्रस्तरघाटितोपि द्रशयेत् मार्ग । आसनध्यानस्थाने आत्मा आराधनां कुर्वन्नपि ॥ २३ ॥ गुरुदेवतचकारणु अकला जे जीव इत्थ संसारे। जाहिं कला अप्पाणे ताहांपि परेण किं कर्ज ॥ २४ ॥ गुरुदेवतत्त्वकारणं अकला ये जीवा अत्र संसारे। येषां कला आत्मने तेषामपि परेण किं कार्य ।। २४ ॥ आयमपुराणचरिया पाहुडसिद्धंतसारअण्णुलग्गा । तह जह झायइं अप्पा तरंति भवसायरे णूणं॥ २५॥ आगमपुराणचरितप्राभृतसिद्धांतसारानुलयाः । तथा यथा ध्यायंति आत्मानं तरंति भवसागरे नृनं ॥ २५ ॥

सुपढंतु पाढयन्तु य आगम वक्खाणयंतु णिसुणंतु । जाम ण सुद्धं झाणं ता जीवो ण कंमु विणडेइ॥ २६॥ सुपठंतु पाठयंतु च आगमं व्याख्यायतां निश्रृण्वंतु । यावत् न शुद्धं ध्यानं तावत् जीवो न कर्म विनाशयति ॥ २६ ॥ तारणमल्लो अप्पा पररहिओ णिम्मलो व सुसहावो । दंसणणाणसवण्णो झायंतो णिव्वुई सहइ ॥ २७ ॥ तारणमञ्जः आत्मा पररहितः निर्मेलः वा सुस्वभावः । द्र्शनज्ञानसंपन्नो ध्यायन् निर्वृतिं लभते ॥ २७ ॥ पिच्छे ण हु सम्मत्तं करगहिए चमरमोरडंवरए । समभावे जिण दिहं रायाईदोसचत्तेण ॥ २८ ॥ पिच्छे न खलु सम्यक्तवं करगृहीते चमरमयूरढंबरे । समभावे जिनेन दृष्टं रागादिदोषत्यक्तेन ॥ २८ ॥ रायाइदोसरहिया णिच्चयलग्गा च एवि ववहारे । अज्जवि अप्पाझाणे वीयभवे लहिंह परमप्पा ॥ २९ ॥ रागादिदोषरहिता निश्चयल्याः च येपि व्यवहारे । अद्यापि आत्मध्यानेन द्वितीयभवे लभते परमात्मानं ॥ २९ ॥ ववहारेण य लग्गा पुण्णं पावेवि लहिं सुरसुक्खं । इंदियसुह पडिलग्गा अणंतसंसारिया जीवा ॥ ३० ॥ व्यवहारेण च लग्नाः पुण्यं प्राप्य लभंते सुरसौख्यं । इंद्रियसुखं प्रतिलग्ना: अनंतसांसि रिका जीवा: ॥ ३० ॥ णरसुर अंजिवि सुक्खं दुक्खं तिरियंचणरयणिगोदं । पुण्णस्सय पावफलं इंदियसुह लद्धए जीवो ॥ ३१ ॥ नरसुरयोः भुंकत्वा सुखं दुःखं तिर्यकृनरकनिगोदं । पुण्यस्य पापफलं इंद्रियसुखं लभते जीवः॥ ३१ ॥ पुण्णेण कि पि कज्जं पावे पुणु णितथ किपि कज्जं च। कारणसुहदुक्खयरी अलद्धकलं देहि तं देव ॥ ३२ ॥ पुण्येन किमपि कार्यं पापेन पुनः नास्ति किमपि कार्यं च। कारणसुखदु:सकारी अलब्धफलं द्दाति तं देवः ॥ ३२ ॥

तं लइ गुरुउवएसी गयसंगी भूरिमणणिरोहेण। अब्भस्स परमपुरिसो गयणिमव स्वरहियं च ॥ ३३ ॥ तल्लभ्यतां गुरूपदेशः गतसंगः भूरिमनोनिरोधेन । अभ्यसत परमपुरुषं गगनमिव रूपरहितं च ॥ ३३ ॥ झायहु सुद्धो अप्पा परहं विमुक्को सुणिम्मलो संतो । वियलंति कम्ममलया हलुत्तरणमऊ जीवो ॥ ३४ ॥ ध्यायतां शुद्धः आत्रा परै: विमुक्तः सुनिर्मलः सन् । विगंलंति कर्ममलानि.....जीवः ॥ ३४ ॥ जह आलाऊ णीरे अच्छइ वुड्डोपि अट्रमलहारो । तह जीवो सुवियाणहु कम्ममलालेवियाद्वीत ॥ ३५ ॥ यथा अलाबुः नीरे आस्ते बुडितोपि अष्टमलहारः । तथा जीवः सुविजानातु कर्मनलालेपिता आसते ॥ ३५ ॥ जह जह गलंति कम्मं तह तह संतराति जेम आलाज। **झाणजलेण य** गलियाकम्ममला जे सवोत्तरइ ॥ ३६ ॥ यथा यथा गलंति कर्माणि तथा तथा संतरन्ति यथा अलाबुः । ध्यानजलेन च गलितकर्ममला ये सर्वे उत्तरंति ॥ ३६ ॥ छत्तीसागाहाए जो पढइ सुणेइ भत्तिसारेण। सो णरु जाणइ बंधो मोक्खो पुणु णाणमउ होदि॥ ३७॥ षट्त्रिशद्गाथा यः पठति श्रुणोति भक्तिसारेण । सः नरः जानाति बन्धं मोक्षं पुनः ज्ञानमयो भवति ॥ ३७ ॥ जो जाणइ अरहंतो दृव्वत्थगुणत्थपज्जयत्थिहि । सो जाणइ अप्पाणं मोहो खलु जाइ तस्स लयं ॥ ३८ ॥ यः नानाति अर्हतं द्रव्यार्धगुणार्थपर्यायार्थैः । सः जानाति आत्मानं मोहः खलु तस्य याति लयम् ॥ ३८ ॥ इति ढाढसी गाथा समाप्ता ॥

## श्रीपद्मसिंहमुनिकृतः इहहनस्महरः ।

<del>~+0</del>%<del>0+-</del>-

सिरिवड्डमाणसामी सिरसा णमिऊण कम्मणिड्डहणं। वोच्छामि णाणसारं जह भणियं पुव्वसूरीहिं॥१॥ श्रीवर्द्धमानस्वामिनं शिरसा नत्वा कर्मनिर्दहनं । वक्ष्यामि ज्ञानसारं यथा भागितं पूर्वसुरिभिः ॥ १ ॥ जीवो कम्मणिबद्धो चउगइसंसारसायरे घोरे। बुदुई दुक्सक्रंतो अलहंतो णाणबोहित्थं ॥ २ ॥ जीवः कर्मानिबद्धः चतुर्गतिसंसारसागरे घोरे । बुडिति दुःखाकान्तो अलमानः ज्ञानबोधित्वम् ॥ २ ॥ णाणं जिणेहि भणियं फुडत्थवाईहि विगयलेवेहिं। तं विय णिस्संदेहं णायव्वं ग्रुरुपसाएण ॥ ३ ॥ ज्ञानं जिनैः भणितं स्फुटार्थवादिभिः विगतलेपैः । तदेव निस्संदेहं ज्ञातव्यं गुरुप्रसादेन ॥ ३ ॥ कंदप्पदप्पदलणो डंभविहीणो विमुक्कवावारो । उग्गतवदित्तगत्तो जोई विण्णाय परमत्थो ॥ ४ ॥ कंदर्पदर्पदलनो दंभविहीनो विमुक्तव्यापारः । उग्रतपोदीप्तगात्रः योगी विज्ञेयः परमार्थः ॥ ४ ॥ पंचमहव्ययकलिओ मयमहणो कोहलोहभयचत्तो। एसो गुरुत्ति भण्णइ तम्हा जाणेह उवएसं॥ ५॥ पंचमहावतकलितो मदमथनः कोधलोमभयत्यकः। एष गुरुरिति भण्यते तस्मात् जानीहि उपदेशं ॥ ५ ॥

पत्तोवएससारो जोई जइ णवि जिणेइ णियचित्तं। तो तस्स ण थाइ थिरं झाणं मरुपहयपत्तंव ॥ ६ ॥ प्राप्तोपदेशसारः योगी यदि नैव जयति निजचित्तं । तदा तस्य न स्थीयते स्थिरं ध्यानं मरुत्प्रहतपत्रमिव ॥ ६ ॥ झाणेण विणा जोई असमत्थो होइ कम्मणिइहणे। दादाणहरिविहीणो जह सीहो वरगयंदाणं ॥ ७ ॥ ध्यानेन विना योगी असमर्थो भवति कर्मनिर्दहने । दंशनसरविहीनो यथा सिंहो वरगजेंद्राणां ॥ ७ ॥ तम्हा तडिव्यचवलं णियचित्तं जोइणा जिणेयव्यं। जियचित्तं णियझाणं होइ थिरं बद्धसिल्लंब ॥ ८ ॥ तस्मात तडिद्वत चपलं निजचित्तं योगिना जेतव्यं । जितचित्तं निजध्यानं भवति स्थिरं बद्धसाहिलमिव ॥ ८ ॥ गिरिकंदरविवरसिलासयेस महमंदिरेस सुण्णेस । णिहंसमसयणिज्जणठाणेसु झाणमब्भसह ॥ ९ ॥ गिरिकंदराविवरशिलाश्येषु मठमंदिरेषु शन्येषु । निर्देशमशकनिर्जनस्थानेस ध्यानमभ्यसत ॥ ९ ॥ झाणं चउपप्यारं भणंति वरजोइणो जियकसाया। अहं तह य रउदं धम्मं तह सुक्क झाणं च ॥ १० ॥ ध्यानं चतुःप्रकारं भणंति वरयोगिनः जितकषायाः । आर्त तथा च रौद्रं धर्म तथा शुक्कध्यानं च ॥ १० ॥ तंबोलकुसमलेवणभूसणपियपुत्तचिंतणं अट्टं। बंधणडहणवियारणमारणचिंता रउद्दंमि ॥ ११ ॥ तांबुलकुसुमलेपनभूषणप्रियपुत्रचिंतनं आर्ते । बंधनदहनविदारणमारणचिंता रौद्रे ॥ ११ ॥ सुत्तत्थमग्गणाणं महव्वयाणं च भावणा धम्मं । गयसंकप्पवियप्पं सुक्कज्झाणा मुणेयव्वं ॥ १२ ॥

सूत्रार्थमार्गणानां महावतानां च भावना धर्म । गतसंकल्पविकल्पं ञुक्लध्यानं मंतव्यं 😕 १२ ॥ तिरियगई अट्टेण जरयगई तह रउद्यक्षाणेण । देवगई धम्मेणं सिवगइ तह सुक्कझाणेण ॥ १३ ॥ तिर्यग्गतिः आर्तेन नरकगतिः तथा रौद्रध्यानेन । देवगतिः धर्मेण शिवगतिस्तथा शुक्रुध्यानेन ॥ १३ ॥ अद्भरउद्दं झाणं तिरिक्खणारययद्वक्खसयकरणं । चइऊण कुणह धम्मं सुक्कज्ञाणं च किं बहुणा ॥ १४ ॥ आर्तरौदं ध्यानं तिर्यग्नारकदुःखशतकरणं । त्यक्तवा कुरु धर्म शुक्लध्यानं च किंबहुना ॥ १४ ॥ सामाइयं जिणुत्तं पहमं काऊण परमभत्तीए। चिंतह धम्महञ्जाणं गलइ मलं जेण सहसत्ति ॥ १५ ॥ सामायिकं जिनोक्तं प्रथमं क्रत्वा परमभक्त्या । चिंतय धर्मध्यानं गलति मलं येन सहसा इति ॥ १५ ॥ सुत्तत्थधम्ममगगणवयगुत्तीसमिदिभावणाईणं । जं कीरइ चिंतवणं धम्मज्झाणं च इह भणियं ॥ १६ ॥ सूत्रस्थधर्ममार्गणवतगुप्तिसमितिभावनादीनां । यत् क्रियते चिंतवनं धर्मध्यानं च इह भणितं ॥ १६ ॥ जीवाइ जे पयत्था कायव्वा ते जहरिया चेव। धम्मज्झाणं भणियं रायद्वोसे पमुतुणं ॥ १७ ॥ जीवादयो ये पदार्था ध्यातव्याः ते यथास्थिताः चैव। धर्मध्यानं भागितं रागद्वेषौ प्रमुच्य ॥ १७ ॥ झाएह तिप्पयारं अरुहं किंमधणाण णिद्दहणं। र्पिडत्थं च पयत्थं रूवत्थं गुरुपसाएण ॥ १८ ॥ । ध्यायत त्रिप्रकारं अई कम्मेंधनानां निर्देहनं । पिंडस्थं च पदस्थं रूपस्थं गुरुप्रसादेन ॥ १८ ॥

णियणाहिकमलमज्झे परिद्वियं विष्फुरंतरिवतेयं। झाएह अरुहरूपं झाणं तं मुणह पिंडत्थं ॥ १९ ॥ निजनाभिकमलमध्ये परिस्थितं विस्फुरद्रवितेजः । ध्यायते अर्हद्रूपं ध्यानं तत् मन्यस्व पिंडस्थं ॥ १९ ॥ **झायह णियक्ररमज्झे भालयले हिययकंठदेसम्मि**। जिणकृवं रवितेयं पिंडत्थं मुणह झाणमिणं ॥ २० ॥ ध्यायत निजकुरमध्ये भालतले हृदयकंटदेशे । जिनरूपं रवितेजः पिंडस्थं मन्यस्व ध्यानमिदं ॥ २० ॥ अट्टमवरगचउत्थं सत्तमवरगह्स वीयवण्णेण। अक्रंतम्वरि सुण्णं सुसंयुयं मुणह तं तर्च ॥ २१ ॥ अष्टमवर्गचतर्थं सप्तमवर्गस्य द्वितीयवर्णेन । आक्रांतमुपरि शून्यं सुसंयुतं मन्यस्व तत्त्वं ॥ २९ ॥ एयं च पंच सत्तय पणतीसा जहकमेण सियवण्णा । झायह पयत्थझाणं उवइद्वं जोयजुत्तेहिं॥ २२॥ एकं च पंच सप्त पंचित्रंशत यथाक्रमेण सितवणीः। ध्यायत पदस्थध्यानं उपदिष्टं योगयुक्तैः ॥ २२ ॥ मुणिसंखा पंचगुणा खणवाई तह य पवणगयणंता । एदे य धवलवण्णा कायव्वा झाणमग्गेण ॥ २३ ॥ मुनिसंख्या पंचगुणा......तथा च पवनगतानंताः । एते च धवलवर्णा धातन्याः ध्यानमार्गेण ॥ २३ ॥ णिसिऊण पंचवण्णा पंचसु कमलेसु पंचठाणेसु । झाएह जहकमेणं पयत्थझाणं इमं भणियं ॥ २४ ॥ निशुत्वा पंचवणीन् पंचसु कमलेसु पंचस्थानेषु । ध्यायत यथाक्रमेण पदस्थध्यानं इदं भाणितं ॥ २४ ॥ सत्तक्खरं च मंतं सत्तसु ठाणेसु णिससुसयवण्णं । सिद्धसूहपं च सिरे एयं च पयत्थझाणुत्ति ॥ २५ ॥

सप्ताक्षरं च मंत्रं सप्तसु स्थानेषु... सिद्धस्वरूपं शिरसि एतच पद्स्थध्यानमिति ॥ २५ ॥ अट्टलकमलमज्झे अरुहं वेढेह परमवीयेहिं। पत्तेसु तहय वण्णा दलंतरे सत्तवण्णा य ॥ २६ ॥ अष्टदलकमलमध्ये अर्ह वेष्टय परमबीजैः। पत्रेषु तथा च वर्णा दलांतरे सप्तवर्णाश्च ॥ २६ ॥ गणहरवलयेण पुणो मायावीएण घरयलकंतं। जं जं इच्छह कम्मं सिज्ज्ञइ तं तं खणद्धेण ॥ २७ ॥ गणधरवलयेन पुनः मायाबीजेन धरातलाकांतं । यदात् इच्छति कर्म सिध्यति तत्तत् क्षणार्धेन ॥ २७ ॥ घणघायिकम्ममहणो अइसइवरपाडिहेरसंयुत्तो । **झाएह धवलवण्णा अरहंतो समवसरणत्थो ॥ २८** ॥ घनघातिकर्ममथनः अतिशयवरप्रतिहार्यसंयुक्तः । ध्यायत धवलवर्णो अरहंतो समवसरणस्थः ॥ २८ ॥ अप्पा तिविहपयारो बहिरप्पा अंतरप्प परमप्पा। जाणह ताण सद्धवं गुरुउवदेसेण किंबहुणा॥ २९॥ आत्मा त्रिविधप्रकारो बहिरात्मा अंतरात्मा परमात्मा । जानीहि तेषां स्वरूपं गुरूपदेशेन किंबहुना ॥ २९ ॥ मयमोहमाणसहिओ रायाद्दोसेहिं णिच्च संतत्तो । विसएस तहा गिद्धो बहिरप्पा भण्णए एसो ॥ ३० ॥ मदमोहमानसहितः रागद्वेषैः नित्यं संतप्तः । विषयेषु तथा गृद्धः बहिरात्मा भण्यते एषः ॥ ३० ॥ धम्मज्ञाणं झायदि दंसणणाणेसु परिणदो णिचं। सो भणइ अंतरप्पा लक्खिज्जइ णाणवंतेहिं॥ ३१ ॥ धर्मध्यानं ध्यायति दर्शनज्ञानयोः परिणतः निःयं । सः भण्यते अंतरात्मा लक्ष्यते ज्ञानवद्भिः ॥ ३१ ॥

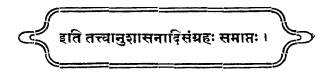
दुविहो तह परमप्पा सयलो तह णिक्कलोत्ति णायव्यो। सयलो अरुहसरूवो सिद्धो पुणु णिक्कला भणिओ ॥ ३२ ॥ द्विविधः तथा परमात्मा सकलः तथा निष्कल इति ज्ञातव्यः । सकलो अर्हत्स्वरूपः सिद्धः पुनः निष्कलः भणितः ॥ ३२ ॥ जरमरणजम्मरहिओ कम्मविहीणो विमुक्कवावारो। चउगइगमणागमणो णिरंजणो णिरुवमो सिद्धो ॥ ३३ ॥ जरामरणजन्मरहितः कर्मविहीनः विमुक्तव्यापारः । चतुर्गतिगमनागमनः निरंजनो निरुपमः सिद्धः ॥ ३३ ॥ परमदूगुणेहिं जुदो अणंतगुणभायणो णिरालंबो । णिच्छेओ जिब्भेओ अणंदिदो मुणह परमप्पा॥ ३४॥ परमाष्ट्रगुणैः युक्तः अनंतगुणभाजनः निगलंवः । निश्छेद: निर्भेद: आनंदितो मन्यस्व परमात्मा ॥ ३४ ॥ अप्पा दिणयरतेओ जाजमओ जाहिकमलमझत्थो। णिर्चितो णिइंदो झायव्वो झाणजुत्तीए॥ ३५ ॥ आत्मा दिनकरतेजाः जानमयो नाभिकमलमध्यस्थः। निश्चिंतो निर्द्वेद्वः ध्यातव्यः ध्यानयुक्त्या ॥ ३५ ॥ पाहाणिम्म सुवण्णं कहे अग्गी विणा पओएहिं। ण जहा दीसंति इमो झाणेण विणा तहा अप्पा॥ ३६ ॥ पाषाणे सुवर्ण काष्ठे अग्निः विना प्रयोगै:। न यथा हुइयंते इमानि ध्यानेन विना तथा आत्मा ॥ ३६ ॥ ार्के बहुणा सालंबं झाणं परमत्थएण णाऊणं। पारिहरह क़ुणह पच्छा झाणब्भासं णिरालंबं॥ ३७॥ किं बहुना सालंबं ध्यानं परमार्थेन ज्ञात्वा । परिहर कुरु पश्चात् ध्यानाभ्यासं निरालंबं ॥ ३७ ॥ जह पद्दमं तह विदियं तदियं णिस्सेणियव्य चडमाणो । वह समञ्चठाणं तह जोई थूलदो सुण्णं ॥ ३८ ॥

यथा प्रथमं तथा द्वितीयं तृतीयं निश्रेणिकायां चटमानः । प्राप्नोति समुचस्थानं तथा योगी स्थूलतः शून्यं ॥ ३८ ॥ सुण्णज्ञाणे णिरओ चइगयणिस्सेसकरणवावारो । परिरुद्धचित्तपसरो पावइ जोई परं ठाणं ॥ ३९ ॥ ज्ञून्यध्याने निग्तः त्यक्तनिःशेषकरणव्यापारः । परिरुद्धाचित्तप्रसरः प्राप्नोति योगी परं स्थानं ॥ ३९ ॥ सुण्णं च विविहभेयं भणियं अ बुहेहिं गयणमवियप्पं । तह दृद्यपज्जभावं महह्यारं च सिर रहियं ॥ ४० ॥ शून्यं च विविधमेदं भणितं च बुधैः गगनमविकल्पं। तथा द्रव्यपर्ययभावं ... ... ... ॥ ४० ॥ रायाईहिं विमुकं गयमोहं तत्तपरिणदं णाणं। जिणसासणम्मि भणियं सुण्णं इय एरिसं मुणह ॥ ४१ ॥ रागादिभिः विमुक्तं गतमोहं तत्त्वपरिणतं ज्ञानं । जिनशासने भणितं शून्यं इदमीहशं मनुत ॥ ४१ ॥ इंदियविस्यादीदं अमंततंतं अधेयधारणयं । णहसरिसंपि ण गयणं तं सुण्णं केवलं णाणं ॥ ४२ ॥ इंद्रियविषयातीतं अमंत्रतंत्रं अध्येयधारणाकं । नभःसदृशमपि न गगनं तत् शन्यं केवलं ज्ञानं ॥ ४२ ॥ णाहं कस्सवि तणओ ण को वि मे अत्थि अहं च एगागी। इय सुण्णझाणणाणे लहेइ जोई परं ठाणं ॥ ४३ ॥ नाहं कस्यापि तनयः न कोपि मे आस्त अहं च एकाकी । इति ज्ञन्यध्यानज्ञाने लभते योगी परं स्थानं ॥ ४३ ॥ मणवयणकायमच्छरममत्ततणुधणकणाइ सुण्णोऽहं । इय सुण्णञ्चाणजुत्तो जो लिप्पइ पुण्णपावेण ॥ ५४ ॥ मनयचनकायमत्सरममत्वतनुधनकनादिभिः शून्योहं। इति शून्यध्यानयुक्तः न लिप्यते पुण्यपापेन ॥ ४४ ॥ सुद्धप्पा तणुमाणो णाणी चेदणगुणोहमेकोऽहं। इय झायंतो जोई पावइ परमप्पयं ठाणं ॥ ४५ ॥

शुद्धात्मा तनुमात्रः ज्ञानी चेतनगुणः अहम् एकः अहं । इति ध्यायन योगी प्राप्तोति परमात्मकं स्थानं ॥ ४५ ॥ भामिदे मणुवावारे भमंति भूयाइ तेसु रायादी। ताण विरामे विरमाद सुचिरं अप्पा सह्वमिम ॥ ४६ ॥ श्रांतेषु मनोव्यापारेषु श्रमंति भूतानि तषे रागादिषु । तेषां विरामे विरमाति सुचिरं आत्मस्वरूपे ॥ ४६ ॥ अब्भंतरा य किचा वहिरत्थसुहाइ कुणह सुण्णतणुं । णिर्चितो तह हंसो पुंसो पुणु केवली होई ॥ ४७ ॥ अभ्यंतरं च कृत्वा बहिरर्थसुसानि कुरु ज्ञान्यतनुं । निश्चिंतस्तथा हंसः पुरुषः पुनः केवली भवति ॥ ४७ ॥ जं परमप्पय तर्चं तमेव विसकामतत्त्रमिह भणियं। ञ्चाणविसेसेण पुणो णायव्वं गुरुपसाएण ॥ ४८ ॥ यत परमात्मकं तत्त्वं तदेव विषकामत्तत्त्वमिह भणितं । ध्यानविशेषेण पुनः ज्ञातव्यं गुरुप्रसादेन ॥ ४८ ॥ कामंघो मयमत्तो इंदियलुद्धो सहावदोलाओ। जइ प्रण तं पयडत्थं अक्लिवज्जइ तहिमि खुप्पेह ॥ ४९ ॥ कामांधः मद्मत्तः इंद्रियलुब्धः स्वभावदोलातः । यदि पुनः तं प्रकृतार्थं ...... ॥ ४९ ॥ अंतज्जोई कमलं विंदुं णादं च तहय चउभेयं। अण्णं चिय विण्णाणं सद्वं भवकारणं भणियं ॥ ५० ॥ अंतज्योंतिः कमलं विंदुनीदं च तथा चतुर्भेदं । अन्यमपि विज्ञानं सर्वे भवकारणं भणितं ॥ ५० ॥ वयणियमसीलसंजमगुत्तीओ तह य धम्म रयणाई। लब्संति प्रमञ्जाणे अण्णंचिय जं च दुल्लभयं ॥ ५१ ॥ वतनियमशीलसंयमगुप्तयः तथा च धर्मः रत्नानि । लभ्यंते परमध्यानेन अन्यद्पि च यच्च दुर्लभं ॥ ५१ ॥ णासाजोई जीहा अदंसण पंच तिण्णि पयाई। घोसा सवणे सत्तय चंदाच्छिद्दंमि दह दिवहा ॥ ५२ ॥

नासाज्योतिः जिह्वा अद्र्शनं पंच त्रीणि एकादि । घोषा श्रवणे सप्त.....दश दिवसानि ॥ ५२ ॥ खिदिजलमरुहावि गयणं णाडीचक्रांमि पंच तत्ताई। एक्रोक्नं चिय घडियं कमेण पवहाति उदयाओ ॥ ५३ ॥ क्षितिजलमरुद्धि गगनं नाडीचके पंच तत्त्वानि । एकैकमपि घाटिकं कमेण प्रवहाति उद्यात् ॥ ५३ ॥ उड़ वहादि य अग्गी अहो जलं तह तिरिच्छओ पवणो। मज्झपुडांमि य पुहुई णहोवि सद्वंपि पूरंतो ॥ ५४ ॥ ऊर्ध्व वहति च अग्निः अधो जलं तथा तिर्यक् पवनः । मध्यपुटे च पृथ्वी नभोषि सर्वमिष पुरयत् ॥ ५४ ॥ अग्गितियंगुलमाणो छंगुल पवणो य पुहइतचि उणो। चउवीसंग्रहमाणो व वहइ साहिकं च तत्तिम्म ॥ ५५ ॥ अग्निः ज्यंगुलमानः षढंगुलः पवनः च पृथ्वीतत्त्वं पुनः । चत्रविंशांगुलमानः वा वहति सलिलं च तत्त्वे ॥ ५५ ॥ कंदुद्धेण हु सासो णाहीउड्ढांमि मुणह तह पवणो। जाणुद्धं तह पुहुई सिललं चिय पादउड्टंति ॥ ५६ ॥ कंठोध्वेन हि इवास: नाभ्यूर्ध्वे मन्यस्व तथा पवनः । जानूर्व्व तथा पृथ्वी सलिलमपि पादोर्ध्वमिति ॥ ५६ ॥ अग्गि तिकोणो रत्तो किण्हो य पहंजणो तहा वित्तो । चउकोणं पिय पुहवी सेय जलं सुद्धचंदाभं ॥ ५७ ॥ अग्नि: त्रिकोणः रक्त: कृष्णश्च प्रभंःजनस्तथा वृत्त: । चतुष्कोणं अपि पृथ्वी स्वेतं जलं शुद्धचंद्रामं ॥ ५७ ॥ पुहुई सलिलं च सुहं वामाणाडी य प्रबहणमाणिमणं। तेयं पवणं च णहं असुहाइ इमाइ तत्ताई ॥ ५८ ॥ पृथ्वी सलिलं च शुमं वामानाडी च प्रवहमानमिदं । तेजः पवनश्च नमः अग्रमानि इमानि तत्त्वानि ॥ ५८ ॥

इडपिंगलाण पवणं सीउण्हं तत्त परमयं णाओ। ये छीओण सहमसहं जीवियमरणं च जाणेह ॥ ५९ ॥ इडापिंगळयोः पवनः शीतोष्णः....! ...... इभमञ्जमं जीवितमरणं च जानाति ॥ ५९ ॥ तिं इंबुबिंद्रतृष्टं जीविय तह जोव्वणं धणं धण्णं। णाऊणमिणं सव्वमथिरं परमप्पबुद्धीए ॥ ६० ॥ तिहदंबुविंदुतुल्यं जीवनं तथा यौवनं धनधान्यं। ज्ञात्वा इदं सर्वे अस्थिरं परमात्मबुद्धचा ॥ ६० ॥ णियमणपडिवोहत्थं परमसद्धवस्स भावणणिमित्तं। सिरिपउमसिंह्युणिणा णिम्मवियं णाणसार्माणं ॥ ६१ ॥ निजमनःप्रतिबोधार्थे परमस्वरूपस्य भावनानिमित्तं । श्रीपदासिंहमुनिना निर्मापितं ज्ञानसारमिदं ॥ ६१ ॥ सिरिविक्कमस्स काले दशसयछासीजुर्यामे वहमाणे। सावणसियणवमीए अंवयणयरम्मि कयमेयं ॥ ६२ ॥ श्रीविकमस्य काले दशशतषडशीतिज्ञते वहमाने। श्रावणसितनवम्यां अंवकनगरे क्रतमेतत् ॥ ६२ ॥ परिमाणं च सिलोया चउहत्तरि हुति णाणसारस्स। गाहाणं च तिसट्टी सुललियबंधेण रहयाणं ॥ ६३ ॥ परिमाणेन च श्लोकाः चतुःसप्ततिः भवंति ज्ञानसारस्य । गाथानां च त्रिषष्ठी सुललितबंधेन राचितानाम् ॥ ६३ ॥ इति श्रीपद्मसिंहमुनिकृतो ज्ञानसारः।



#### निवेदन ।

यह प्रन्थमाला स्वर्गीय दानवीर सेठ मानकचन्द हीराचन्दर्जीके स्मरणार्थ निकाली गई है। यह केवल प्राचीन जैनसाहित्यके उद्घारके लिए प्रकाशित की जाती है। प्रत्येक प्रन्थका मूल्य ठीक लागतके वरावर रक्खा जाता है। इसके प्रत्येक प्रन्थकी दस दस पाँच पाँच प्रतियाँ खरीदकर विद्वानोंको, पुस्तकालयोंको, जैनमन्दिरोंको धर्मार्थ बाँटना चाहिए। धर्मप्रभावनाके लिए इससे अच्छा और कोई काम नहीं हो सकता। अनगारधर्मामृत सटीक, नयचक्र, युक्तयनुशासन सटीक, आदि कई प्रन्थोंके छपानेका प्रबन्ध हो रहा है। सहायताकी आवश्यकता है।

> निवेदक, नाथूराम प्रेमी मंत्री ।