

## FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

#### -The TFIC Team.

)

जैनाचार्य-जैनधर्मदिवाकर-पूज्यश्री-घासीलालजी-महाराज· विरचितया दीषिका-निर्धुत्त्वाख्यया व्याख्याद्वय समल्डद्वतं हिन्दी-गुर्जर-आषाऽनुवाद्सहितम्



( दितीयो भागः )

नियोजकः

संस्कृत–प्राकृतज्ञ–जैनागमनिष्णात–प्रियव्याख्यानि पण्डितमुनि-श्रीकन्हैयालालजी-महाराजः

प्रकाशकः

राजकोटनिवासी-स्व. दोइयुपाह्व मूलजीभ्रातोसात्मज प्रभुलालस्य धर्मपत्नी लाभुवहेनप्रदत्त-द्रव्यसाहाय्येन अ० भा० श्वे० स्था० जैनज्ञास्त्रोद्धारसमितिप्रमुखः श्रेष्ठि-श्रीज्ञान्तिलाल-मङ्गलदासभाई-महोद्यः मु० राजकोट

प्रथमा-आवृत्तिः वीर-संवत् विक्रम-संवत् ईसवीसन् प्रति १२०० २४९९ २०२९ १९७३



પ્રથમ આવૃત્તિ પ્રત ૧૨૦૦ થીર સંવત્ ૨૪૯૯ વિક્રેમ સંવત્ ૨૦૨૯ ¥થવીસન ૧૬૭૩

: સુદ્રક : મણિલાલ છગનલાલ શાહ નવપ્રભાત પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ, ઘીકાંટા રાેડ, અમદાવાદ.

મૂલ્ય: રૂ. ૨૫=૦૦

' ग्रुझसा व्यक्ति कोई तत्त्व इससे पायगा। ४ निरवधि विपुलपृथ्वी ध्यान में यह लायगा॥ िि

हरिगीतच्छन्दः करते अवज्ञा जो हमारी यत्न ना उनके लिये। जो जानते हैं तत्त्व कुछ फिर यत्न ना उनके लिये॥ जनमेगा मुझसा व्यक्ति कोई तत्त्व इससे पायगा। है काल निरवधि विपुलपृथ्वी ध्यान में यह लायगा॥ १॥

ये नाम केचिदिह नः प्रथयन्त्यवज्ञां, जानन्ति ते किमपि तान् प्रति नैप यत्नः । उत्पत्स्यतेऽस्ति मम कोऽपि समानधर्मा, काळोह्ययं निरवधिर्विंधुळा च पृथ्वी ।। १ ।।

S

મળવાનું ઠેકાર્ણું : શ્રી અ. ભા. શ્વે. સ્થાનકવાસી જૈનશાસ્ત્રોદ્ધાર સમિતિ, ઠે. ગરેડિયા કૂવા રાેડ, રાજકોટ, ( સૌરાષ્ટ્ર ).

Published by: Shri Akhil Bharat S. S. Jaın Shastroddhara Samiti, Garedia Kuva Road, RAJKOT, (Saurashtra), W. Ry, India.

| थ.न. विषय                                                | पृष्ठ                     |
|----------------------------------------------------------|---------------------------|
| छट्ठा अध्याय                                             |                           |
| १ आस्रवतत्त्वका निरूपण सू० १                             | १-१४                      |
| २ पुण्यपाप के आस्रवों के कारण स्र० २                     | १५-२०                     |
| ३ संपरायक्रिया के आसवोंका निरूपण सू० ३                   | २०-२8                     |
| ४ अकपायजीव के संसार परिभ्रमण रूप                         |                           |
| ईर्यांपथ आसव के कारण होने का निरूपण स्० ४                | २५−३१                     |
| ५ साम्परायिक कमौस्नव के भेदों का निरूपण सं० ५            | <b>૨</b> ૧-48             |
| < सब जीवों के कर्मबन्ध समान होता है या विशेषाधिक सू०     | ६ ५२-६९                   |
| ७ अधिकरणका स्वरूप सू० ७                                  | <b>ES-194</b>             |
| ८ जीवाधिकरण के मेदका निरूषण सू० ८                        | ٥ <b>٤-١٥</b>             |
| ९ अजीव के अधिकरणका निरूपण स् ० ९                         | <i>ି</i> ଓ–୧୪             |
| <b>१० कर्मवन्ध के आसव सव आयुवाळेका असव होता है सू०</b> १ | o Ś <b>&lt;-</b> 800      |
| ११ देवायु के आसवका निरूपण स्०११                          | १०१-१०३                   |
| सातवां अध्याय                                            |                           |
| १२ संवर के स्वरूपका निरूपण सू० १                         | १०४ <b>-१०७</b>           |
| १३ संवर के कारणरूप समिति गुप्ति आदिका निरूपण मू० २       | १०७–११५                   |
| १४ समिति के भेदों का निरूपण छ० ३                         | ११६-१२४                   |
| १५ गुप्ति के स्वरूप निरूपण छ॰ ४                          | १२४- <b>१३२</b>           |
| १६ दश मकार के अमणधर्मका निरूषण स्र० ५                    | १३२-१४८                   |
| १७ अनुपेक्षा के स्वरूपका निरूपण सू० ६                    | १४८-१७ <b>९</b>           |
| १८ परिषहजय का निरूपण स्न० ७                              | ર્શ અલ્ – ૧૮૪             |
| १९ परीषह के भेदों का निरूपण सू० ८                        | १८४–२१४                   |
| २० कौन जीवको कितने परीषइ होते हैं ? मू० ९                | २१४-२२१                   |
| २१ भगवान् अरिहन्त भगवन्त को बारह                         |                           |
| परीषह होनेका निरूपण सू० १०                               | २२१-२े२५                  |
| २२ बादरसम्पराय को सब परीषहका संमत्र का निरूपण स्र०११     | २२५-२इ.                   |
| २३ ज्ञानावरण कर्म के निमित्त से होने वाले दो             |                           |
| परिषहों का निरूपण स्र० १२                                | ર <b>ર્ક</b> ૦ – ૨ ફ્રેફ્ |

45

श्री तत्त्वार्थसूत्र भागे दूसरे की विषयानुकमणिका

२४ दर्शनमोहनीय अन्तराय कर्म के उदय से अमण में दर्शन और अलाभपरीपहकी उत्पत्तिका निरूपण मू. १३ २३२-२३४ २५ चारित्रमोहनीयकर्म के निमित्त से होनेवाले सात परिषहोंका कथन सू० १४ २३५–२३८ <sup>'</sup>र'६ चेदनीयकर्म के उ**दय से होने** चाळे ं ' 'ग्यारइपरीषहों का कथन सू० १५ २३९–२४२ <sup>'</sup>२७ एक जीव को एक ही काळ मे होने वाळे परीषहों का कथन सू० १६ २४२–२४७ २३ २८ हिंसादि से निष्टत्ति आदि व्रतों का निरूपण सू० १७-२४ २४८-२५० >? '२९ 'हिंसा के स्वरूप निरूपण सू० २५ 249-240 <ंरं ३० मुबावाद का निरूपण सुं० २६ 249-284 😤 ' ३१ 'स्तैय का स्वरूप निरूपण स्र० २७ २६५-२७१ ३२ मैथुन का निरूपण सू० २८ २७१-२७३ 🖖 ३३ परिग्रह का निरूपण सू० २९ २७३–२८५ 🐔 ं३४ पांच अणुत्रत का निरूपण स्० ३०-३७ २८५–२८७ 😌 ३५ मारणांतिक संलेखना का निरूपण स० ३८ २८८-२९५ ३६ सम्यग्दष्टि के पांच अतिचार का निरूपण सू० ४०० २९६-३१३ ं ' ' ३७ अणुंबत एवं दिग्वत के पांच अतिवारका निरूपण स्० ४१-४२ ३१४-३२३ 🤗 ं३८ तीसरे अणुवत के स्तेनाहृतादि पांच 97'-अतिचारों का निरूपण सू० ४३ ३२४-३३१ र्ी दें दें चोथे अणुत्रत के पांच अतिचार का निरूपण सू० ४४ રરૂર–રૂર્૭ <sup>96 2</sup>80 पांचवें अणुत्रत के पांच अतिचार का निरूपण सू० ४५ ३३८-३४५ ' ४१ दिग्विरत्यादि सात शिक्षाव्रत के पांच पांच **n** 'm अतिचारों का निरूपण सु० ४६ ३४६-३५१ हिन्हिं १ उपमोग परिमोग परिमाणवत के अतिचारका निरूपण छ० ४७ ३५२-३५५ ४३ अनंथेदण्ड विरमणवत के अतिचार का निरूपण स्० ४८ ३५६–३६४ 🕐 ४४ सामयिकवत के पांच अतिचारों का निरूपण सू० ४९ ३६४–३७० ं४५ देशावकाशिकवत के पांच अतिचारों का निरूपण सूब ५० ३७०-३७७ ४६ पोपधोपवासवत के गांच अतिचारों ना निरूपण सू० ५१ ३७७-३८२ ्४७ वारहवें वत के पाँच अतिचार का निरूषण सू० ५२ ३८३-३८९

|                                                            | <b>9</b> .      |
|------------------------------------------------------------|-----------------|
| ४८ मारणांतिक संळेखना के पांच अतिचारों का निरूपण सू० ५३     | ३८९-३९५         |
| ४९ पांच महावतों का निरूपण स्र० ५४-५५                       | ३९५-३९९         |
| ५० पच्चीस भावनाओं का निरूपण सू० ५६                         | 800-865         |
| ५१ सामान्य मकार से सर्वव्रत की मावनाओंका निरूपण सु०५७      | ४१३-४२८         |
| ५२ सब माणियों में मैत्रिभावना का निरूपण सू० ५८             | ४२९-४३६         |
| ५३ चारित्र के भेदका निरूपण सू० ५९                          | ४३७-४३९         |
| ५४ तप के भेद कथन सू० ६०                                    | ४५०-४५२         |
| ५५ वाह्य तप के मेद का निरूपण सू॰ ६१                        | ४५३-४६४         |
| ५६ आभ्यन्तर तप के भेद का निरूपण सू० ६२                     | ४६ <b>५-४६९</b> |
| ५७ दश मकार के मायश्चित्त का निरूपण स्० ६३                  | ४६९-४८२         |
| ५८ विनयरूप आभ्यन्तर तप के भेद का निरूपण सू० ६४             | 863-866         |
| ५९ वैयाइत्य के भेदों का निरूपण स० ६५                       | ४९०-४९५         |
| ६० स्वाध्याय के भेद का निरूपण सू० ६६                       | ४९५-४९८         |
| ६१ ध्यान के स्वरूप निरूपण स्० ६७                           | ४९८-५०२         |
| ६२ ध्यान का चतुर्विंध मेद का निरूपण स्. ६८                 | ५०२-५०५         |
| ६३ धर्मध्यान एवं शुक्लध्यान मोक्ष के कारणरूप               |                 |
| का निरूपण सू० ६९                                           | 404-400         |
| ६४ आर्त्तध्यान के चार भेदों का कथन ख्र० ७०                 | ५०८-५१४         |
| ६५ अविरत आदि को आत्तेध्यान होने का मतिपादन स्र० ७१         | ५१४-५२१         |
| ६६ रौद्रध्यान के चार भेदों का निरूपण सुरु ७२               | 628-430         |
| ं६७ धर्मध्यान के चार भेदों का निरूपण म्रु० ७३              | ५२६-५३७         |
| ं६८ शुक्लध्यान के चार भेदों का निरूपण सू० ७४               | ५३८-५४५         |
| ६९ ग्रुक्लध्यान के स्वामि आदि का कथन स० ७५                 | ५४६-६५९         |
| ७० केवळीको अन्तिम दो शुक्लध्यान होने का कथन सू० ७६         | 442-646         |
| ७१ चार मकार के शुक्लध्यान के स्थान                         |                 |
| विशेषका निरूपण सू० ७७                                      | ५५६-५६०         |
| ७२ पहला एवं दूसरा शुक्लध्यान के संचन्ध में विशेष कथन स. ७८ | 4६०-५६२         |
| ७३ चितर्भ के खरूप निरूपण सु० ७९                            | ५६२-५६७         |
| ७४ पांचवें आभ्यन्तर तप व्युत्सर्ग के द्रव्य भाव के मेद से  |                 |
| हि मकारता का कथन सूरु ८०                                   | 480-400         |
|                                                            |                 |

| ंधार्टनी अध्याय                                                     |                       |
|---------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| ७५ निजेरा के स्वरूप निरूपण सू० १                                    | 408-403               |
| ७६ निर्जरा के दो मेदों का कथन सु० २                                 | 403-463               |
| ७७ कर्मक्षयलक्षणा निर्जरा के हेतु कथन स् ० ३                        | 468-468               |
| ७८ तप के दो मकारता का कथन सु० ४                                     | 468                   |
| ७९ अनजेन तप के दो भेदों का कथन सु० ५                                | 464-460               |
| ८० इत्वरिकतप के अनेकविधत्वका निरूपण सु० ६                           | 629-499               |
| ८१ अनज्ञन तप के बावरकथिक के दो मकार का कथन स०७                      | ષ૧૧-૫૦્લ              |
| ८२ पादपोपगमन तप के द्वि घकारताका निरूपण स० ८                        | ५९५-५९८               |
| ८३ मक्तपत्याख्यान के दो मकारता का निरूपण छ० ९                       | ५९८-६००               |
| ८४ अबमोद्रिका के स्वरूप निरुपण छ० १०                                | ६००-६०२               |
| ८५ द्रव्यावमोदस्का के दो भेदों का कथन सू० ११                        | ६०२-६०४               |
| ८६ उपकरण द्रव्यावमोदरिका के त्रिविध                                 |                       |
| भकारताका निरूपण सू० १२                                              | ६०४-६०७               |
| '८७ भक्तपान द्रव्यावमोद् <b>रिका के अनेक विधताका निरूपण म्र</b> ०१३ | ६०७-६१४               |
| ८८ भावावमोदरिकातपका निरूपण सू० १४                                   | ६१४–६१७               |
| ८९ भिक्षाचर्या तप के अनेकविधता का निरूपण सू० १५                     | ६१७-६३०               |
| ९० रसपरित्यागतप का निरूपण सु० १६                                    | ६३१-६३६               |
| ९१ कायक्छेेशतप के अनेक विधत्वका निरूपण सु० १७                       | ६३६–६४४               |
| ९२ मतिसंंछीनतातप के चातुर्विंध्य का निरूपण सू० १८                   | 083-883               |
| ९३ इन्द्रिय पतिसंचीनतात्प के पंचविवत्व का निरूपण स्० १९             | ૬૪૭–૬५૨               |
| ९ं४ कषाय मतिसंळीनतातप का निरूपण सू० २०                              | ६५२-६५७               |
| ९५ योगपतिसंछीनतातंप का निरूपण स० २१                                 | ६५७-६६१               |
| ९६ विविक्तशय्यासनता का निरूपण स्रु० २२                              | ६६२-६६५               |
| ९७ ज्ञानविनयतप का लिरूपण सू० २३                                     | ६६५–६६८               |
| ९८ दर्शनविनयतप का निरूपण छ्॰ २४                                     | ६६८-६७१               |
| ९९ शुश्रूगणाविनयतप का निरू ाण झू० २५                                | ૬૭१–૬૭૬               |
| १०० अनत्याशातना विनयतप के ४५ पें तालीस                              |                       |
| भेदों का कथन सू० २६                                                 | <i><b>६७७-६८२</b></i> |

-

| १०१ | चारित्रविनयतप का निरूपण सू० २७                    | ६८२-६८७  |
|-----|---------------------------------------------------|----------|
| १०२ | मन, वचन, कायविनयत्प का निरूपण स्० २८              | ६८७-६९२  |
| १०३ | ळोकोपचारविनयतप का निरूपण स० २९                    | ६९२-६९६  |
| १०४ | आभ्यन्तरतप के छठा भेद व्युत्सर्ग का निरूपण सू० ३० | ६९७-     |
| १०५ | द्रव्यव्युत्सर्गततप का निरूपण स० ३१               | ६९८-७००  |
| १०६ | भावव्युत्सगीतप का निरूष्ण स्० ३२                  | 506-200  |
| 808 | कषायव्युन्सर्गतप का निरूपण सू० ३३                 | 903-90Y  |
| १०८ | संसारव्युत्सर्गतप का निरूपण स्० ३४                | 006-906  |
| १०९ | कर्मच्युत्सर्गत्तप का निरूपण मू० ३५               | ७०८-७१३  |
| ११० | निर्जरा सवको समान होती है ? या विशेषाधिक ? स०३६   | ७१३-७२६  |
| १११ | मोक्षमार्ग का निरूपण सू० ३७                       | ७२६-६३५  |
| ११२ | सम्यग्दर्शन का निरूपण सू० ३८                      | ७३५-७३९  |
| ११३ | सम्यग्दर्शन की द्वि मकारता का निरूपण सू० ३९       | ७३९-७४२  |
| ११४ | सम्यग्ज्ञान स्वरूप निरूपण मू० ४०                  | ७४२-७४७  |
| ११५ | सम्यग्ज्ञान के भेदों का कथन छ् ० ४१               | ७४७-७५७  |
|     | मतिश्रुतज्ञान के परोक्षस्व का निरूपण सु० ४२       | ७५७=७६०  |
| ११७ | अवधि, मनःपर्यद, केवलज्ञान के मत्यक्षत्व का        |          |
|     | निरूपण स्० ४३                                     | ७६०-७६५  |
| ११८ | मतिज्ञान के द्वि प्रकारता का कथन स्०४४            | ७६५-७६९  |
| ११९ | मतिज्ञान के चातुविध्यत्व का निरूपण सू० ४५         | <u> </u> |
| १२० | अवग्रह के दो भेदों का निरूपण सू० ४६               | ७७८-७८५  |
| १२१ | श्रुतज्ञान के दो भेदों का कथन स० ४७               | ७८६-७९३  |
| १२२ | अवधिज्ञान का निरूपण स्० ४८                        | ७९३-७९९  |
| १२३ | मनःपर्यवज्ञान के द्विविधत्व का मतिपादन सु० ४९     | ७९९-८०८  |
| १२४ | पांच मकार के बानों में मतिश्रुतज्ञान की विशेषता   | ८०८-८१३  |
| १२५ | अवधिज्ञान विषय का निरूपण                          | ८१३-८१६  |
| •   | मनःपर्ययज्ञान के वैशिष्य का निरूपण                | <१६-<१९  |
| १२७ | केवल्ज्ञान की उत्पत्ति के कारण का निरूपण          | ८१९-८२२  |
| १२८ | कैवलज्ञान के लक्षण का निरूपण                      | ६२२-८३१  |

नववां अध्याय

| १२९ मोक्षतत्त्र का निरूपण                           | ८३२–८४३         |
|-----------------------------------------------------|-----------------|
| १३० मोक्षावस्था में भावकर्मक्षय का निरूपण           | <u> 882-883</u> |
| १३१ मुक्तात्मा के गति का निरूपण                     | ८४९-८५२         |
| १३२ अकर्मा की गति का निरूपण एवं उस विषय में हप्टांत | ८५२-८५५         |
| १२२ सिद्ध के स्वरूप का निरूपण                       | ८५६-८७८         |

॥ समास ॥

| П | P |
|---|---|
|   | Π |

# આ ગ્રંથના પ્રકાશાનાર્થે સહાય કરનાર સદ્ગૃહસ્થ



રાજકાેઠવાળા સ્વ. શેઠશ્રી પ્રભુદાસભાઈ દાેશી તથા તેમના સુપુત્રા

॥ श्री बीतरागाय नमः ॥ श्री जैनाचार्य-जैनधर्मदिवाकर-पूज्यश्री घासीछाळव्रतिविरचितं दीषिका-निर्धुक्त्याख्यया व्याख्यया समल्जकृतम् हिन्दी-गुर्जरभाषानुवादसहितम् ॥ श्री-तत्वार्थसूत्रम् ॥

(द्वितीयो भागः)

पण्ठोध्यायः

म्लम्-मण-वय-काय जोगाई आसवो ॥१॥

छाया-'मनोवचःकाययोगादिरांसवः' ॥१॥ तस्वार्थदीपिका-जीवाजीवाय वंधोय-पुण्णं पावाऽऽसवो तहा ।

संवरो निज्जरा मोक्खो-संतेए तहिया नव ॥१॥

इत्युत्तराध्ययनमुत्रानुसारेण क्रमशो जीवा-जीव-वन्ध-पुण्य-पापानि पञ्च 'तत्त्वानि पञ्चाऽध्यायेषु मरूपितानि, सम्मति-क्रममाप्तं षष्ठमास्रवत्त्वं प्ररूपयितुं 'षष्ठाध्यायं प्रारभते-'मणवयकाय जोगाई आसवो' इति ।

मनोवचःकाययोगादिः-मनोयोगः १ वचोयोगः २ काययोगः ३ तदादिः तत्म-

छट्ठा अध्याय का प्रारंभ

'मण-वय-कायजोगा'-इत्यादि ।

मनोयोग, वचनयोग, काययोग आदिको आसव कहते हैं ॥१॥ तत्वार्धदीपिका-जीव, अजीव, बन्ध, पुण्य, पाप, आसव, संवर, निर्जरा और मोक्ष, ये नौ तत्त्र हैं।' उत्तराध्ययनसूत्र के इस कथन के अनुसार कम से जीव, अजीव, बन्ध, पुण्य और पाप, इन पांच तत्त्वों का पांच अध्यायों में निरूपण किया गया। अब अनुक्रम से प्राप्त छठे आसव तत्त्वकी प्ररूपणा करने के लिए छठा अध्याय प्रारम्भ किया जाता है---

છઠ્ઠા અધ્યયનના પ્રાર'લ-

'मण-वय-कायजोगाई आसवो'

સૂત્રાર્થ — મનાયાગ, વચનયાગ, કાયયાગ આદિને આસવ કહે છે ાાવા તત્વાર્થદીપિકા — જવ, અજવ, બન્ધ, પુષ્ય, પાપ, આસવ, સંવર, નિર્જરા તથા માક્ષ આ નવ તત્વા છે. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના આ કથન અનુસાર કમથી જવ, અજવ, બન્ધ, પુષ્ય આ પાપ, અને પાંચ તત્ત્વાનું પાંચ અધ્યા-યામાં નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું. હવે ક્રમથી પ્રાપ્ત છઠા આસવતત્વની પ્રરૂપણા કરવાના આશયથી છઠા અધ્યાય પ્રારંભ કરવામાં આવે છે.

त्त० १

भूतिरासव उच्यते । तत्र-मनोवचःकायानां क्रियारूपं कर्मयोगः आत्ममदेशपरि-स्पन्दरूपं आख्ययिते : तत्राऽभ्यन्तरवीयन्तिराय नो इन्द्रियावरणक्षयोपशमात्मक मनोलव्धिसाझिध्येः बाह्यविसित्तमनोवर्गणाल्लग्वने च सति मनःपरिणामाभि-मुखी स्रुतस्यात्मनः घदेशपरिस्पन्दो सनोयोगः ॥१॥

ग्रीरनायकर्भोदयसम्पादितवाग्वर्गणालम्बने सति वीर्यान्तरायके सति-आक्षराचावरणक्षयोपश्रमापादितवाग्लव्धिसक्तिधःने वाक्परिणामाभिष्ठखस्यात्मनः मदेशपरिस्पन्दो वाग्योगः२, वीर्यान्तरायक्षयोपश्रमसद्भावे सति औदारिक-बैक्रिया-ऽऽहारकादि दब्बविध शरीरवर्गणान्यतमा-ऽऽलम्बने च सति आत्म-मदेशपरिस्पन्दः काययोगः३, स त्रिविधो योगः-आस्रवः कथ्यते ।

मनोयोग, वचनयोग, और काययोग आदि आसव कहलाते हैं। ताल्पर्य यह है कि मन, वचन, और कायकी किया से आत्मा के प्रदेशों में परिस्पन्दन होता है, वह योग कहलाता है। जब आभ्यन्तर कारण बीयौन्तराय कर्म तथा नो इन्द्रियावरण कर्म के क्षयोपदामरूप मनो-लब्धि का सान्निध्य होता है और बाह्य कारण मनोवर्गणा का आलम्बन होता है, तब मन रूप परिणमन की ओर अभिमुख आत्मा के प्रदेशों में जो परिस्पन्दन (हलन-चलन) होता है, वह मनोयोग कहलाता है। श्रीर नाम कर्म के उद्य से प्राप्त वचन वर्गणा का आलम्बन होने पर तथा बीयीन्तराय एवं मति-अक्षरा वरण आदि के क्षयोपदाम से प्राप्त होने वाली वचन लब्धिका सन्निधान होने पर वचन रूप परिणाम के अभिमुख आत्मा के प्रदेशों का परिस्पन्दन बचनयोग कहलाता

हे। जब अन्तरंग कारण वीर्यांतराय कर्म का क्षयोपज्ञम होता है और

મનાચાગ, વચનચેગ અને કાયચાગ આદિ આસવ કહેવાય છે. તાત્પર્ય - એ છે કે મન, વચન અને કાયગની કિયાથી આત્માનાં પ્રદેશામાં જે પરિસ્પન્દન થાય છે, તે ચેગ કહેવાય છે જ્યારે આભ્યન્તર કારણ વીર્યાન્તરાયકમ તથા નાઇન્દ્રિય બાહ્ય કર્મલેક ક્ષયાપશમ રૂપ મનાક્ષબ્ધિનું સાન્નિધ્ય થાય છે. અને બાહ્ય કારણ મનાવર્ગણાનું આલંખન હાય છે, ત્યારે મન રૂપ 'પરિણ્યનની તરફ અલિમુખ આત્માનાં પ્રદેશામાં જે પરિસ્પન્દન (હલન-ચલન) થાય છે તે મનાયાંગ કહેવાય છે.

્ શરીર નામકર્મના ઉદયથી પ્રાપ્ત વચનવર્ગ હ્યાનું આલમ્બન થવાથી તથા વીર્યાન્તરાય અને અતિ-અજ્ઞાન આહ્ય આદિના ક્ષચે પશમથી પ્રાપ્ત **થનારી** વચનલબ્ધિના સાન્તિધ્ય થવાથી વચનરૂપ પરિણામના અભિમુખ આત્માના પ્રદેશાના પરિસ્પન્દનને વચનચાગ કહેવાય છે. જ્યારે અન્તરંગ ફારણુ વીર્યાન दीपिका-नियुक्ति टीका अ. ६ स. १ आस्रवतत्वनिरूपणम्

आस्त्रवति-आगच्छति आत्मदेशसमीपस्थोऽपि एुद्रल्परमाणुपुञ्जः कमरेबेन -परिणमति-अस्मात् क्रियाकलापाद् इत्यासवः तथादिधः क्रियासमूहः, तथाविम परिणामतो जीवः कर्माणि आदत्ते,। तथाविधपरिणामामाचेतु-कर्मवन्धो न मवति। एवञ्च-सरसः सलिज्ञावाहि विवररन्ध्ररूप स्रोतोवद् आस्तवः-आत्मवः परि-णामविशेषः कर्मरूपसल्लिस्य मवेशे हेतु भवति। कर्माणि-आस्त्रव्ति अनेनाऽऽ-त्मपरिणामविशेषेणाऽऽत्प्तना सह सम्वध्यन्ते-इत्यास्तवः, कर्मांगयनद्वारयूत आत्मपरिणामविशेषे इत्यर्थः। तथा च-केवलिसमुद्घाते दण्ड-कपाट प्रदर-लोक-औदारिक वर्गणा वैक्रिय वर्गणा, तथा आन्तरिक वर्गण। आदि दारीर वर्गणाओं में से किसी भी एक वर्गणा का आलम्बन होने रूप बाह्य कारण होता है, तब उस के निमित्त से आत्मा के प्रदेशों में जो परि-

स्पन्दन होता है, वह काययोग कहलाता है। तीनों प्रकार का यह योग आसव कहा गया है।

जिन आकाश परेशों में आत्मा स्थित है, उन्हीं आकाश प्रदेशों में स्थित कार्मण वर्गणा के पुर्गलपरमाणु जिस कियाकलाप से कम के रूप में परिणत हो जाते हैं, उस कियाकलाप को आस्रव कहते हैं, उस प्रकार के परिणाम से जीव कभी को ग्रहण करता हैं, यदि उस प्रकार का परिणाम न हो तो कर्म का बन्ध नहीं होता । इसी प्रकार जैसे जल को प्रवाहित करनेवाले छिद्र के द्वारा खरोबर में जलका आज-मन होता है वैसे ही आत्मा के परिणाम विशेष से कर्मरूपी जलकी प्रवेश होता है । जिसके द्वारा कर्म आते हैं, वह आस्रव, ऐसी आस्रव

ન્તરાય કર્મના ક્ષયાપશમ થાય છે અને ઔદારિકવર્ગા છુંા, વૈક્રિયવર્ગ છુંા તથા આહારકવર્ગ છુંા આદિ શરીર વર્ગ છુંા ઓમાંથી કાંઇપ છું એક વર્ગ છુંાનું આલમ્ધન થવા રૂપ ખાદ્ય કારણુ હાય છે, ત્યારે તે નિમિત્તથી આત્માના પ્રદેશામાં જે પરિસ્પન્દન થાય છે, તે કાયયાગ કહેવાય છે. ત્રણુ પ્રકારના આ ચાગ આસવ કહેવાયા છે.

જે આકાશપ્રદેશામાં આત્મા સ્થિત છે, તેજ આકાશપ્રદેશામાં સ્થિત કાર્મણવર્ગના પુદ્ગલપરમાણું, જે કિયાકલાપથી કર્મના રૂપમાં પરિણુત થઈ જાય છે, તે કિયાકલાપને આસવ કહે છે. તે પ્રકારનાં પરિણામથી જીવ કર્માને ધારણુ કરે છે, જો તે પ્રકારનું પરિણામ ન થાય તા કર્મના અન્ધ થતા નથી. આવી રીતે જેમ પાણીને પ્રવાહિત કરનારા છિદ્ર દ્વારા સરીવરમાં જળવું આગમન થાય છે, તેવી જ રીતે આત્માના પરિણામ વિશેષથી કર્મ રૂપી જળના પ્રવેશ થાય છે. જેના દ્વારા કર્મા આવે છે, તે આસવ, એવી આસવ શખ્દની બ્યુત્પત્તિ છે. આશય એ છે કે આત્માનું તે પરિણામ, જે पूरणळक्षणः खछ योगो वर्तते, स योगोऽनाखवरूपोऽप्यस्ति । तत्र-यथाऽऽद्रैवस्नं समन्तात् पवनाऽऽनीतं रजःपुझं स्वस्मिन् गृह्णति, एवम्-कषायजलेनाऽऽद्री-भूतो जीवः कायादि त्रिविधयोगानीतं कर्मपुद्गलं सर्व प्रदेशैरुपादत्ते-

यथा वा-तप्ताऽयः पिण्डः पयसि प्रक्षिप्तः समन्ताच्नलं गृह्णति, एवं-क्रोध मायादि कपाय सन्तप्ताऽऽत्मा कायादि त्रिविधयोगानीतं कर्मपुद्रलं परिग्रह्णति, आदिपदेन-मिथ्यादर्शनाविरति कषाययोगादयो वन्धहेतव आस्तवा उच्यन्ते ॥१॥ राज्द की व्युत्पत्ति है ! अभिप्राय यह है कि आत्मा का वह परिणाम, जो कर्मों के आगमन का द्वार है, आस्तव कहा जाता है । केवलिस्मु-द्घात के समय दण्ड, कपाट, प्रतर और लोकपूरण रूप जो योग रहता है, वह ऐयी रथिक के सिवाय अन्य आस्तव का कारण नहीं होता ।

जैसे गिला वस्त्र वायु दारां उडाये हुए रज को सभी ओर से ग्रहण करता है अर्थात् वस्त्र के गीलेपन के कारण उसमें आ-आकर घूल चिपक जानी है वैसे ही कोधमान, माया या लोभ कषाय से आई बना आत्मा काययोग आदि तीन प्रकार के योगों द्वारा आकृष्ट कर्म पुदगलों को ग्रहण करता है। अथवा जैसे आग से तपा हुआ लोहेका गोला यदि पानी में डाल दिया जाय तो वह सभी ओर से जल को ग्रहण करता है-आत्मसात् करता है, उसी प्रकार कषाय के ताप से सन्तप्त आत्मा काययोग आदि के द्वारा कर्म पुद्गलों को ग्रहण करता है। सूत्र में प्रयुक्त 'आदि' इान्द से मिध्याद्द्यान, अविरता और

કર્માના આગમનનું દ્વાર છે, આસવ કહેવાય છે. કેવળી સમુદ્ધાત વેળાએ દષ્ડ, કપાટ, પ્રતર અને લેહ્કપૂરણુ રૂપ જે ચાેગ હાેય છે તે ઐર્યાપથિક હાેવાને કારણુ આસવના કારણુ હેવતા નથી.

જેવી રીતે ભીના વસ્ત્ર, વાશુ દ્વ રા ઉડાડેલી ધૂળને અધી બાજુએથી ગઢણ કરે છે, અર્થાત્ વસ્ત્રની ભીનાશના કારણે તેનામાં આવી આવીને રજ ચાંટી જાય છે, તેવી જ રીતે કેધ, માન, માયા અને લેગ્ભ કષાયથી આર્દ્ર અનેલા આત્મા કાયયાગ આદિ ત્રણ પ્રકારના યાગો દ્વારા આકૃષ્ટ કર્મ પુદ્ગલાને ધારણ કરે છે, અથવા જેવી રીતે અગ્નિથી તપેલા લાખ'ડના ગાળાને જો પાણીમાં નાખવામાં આવે તા તે અધી બાજુએથી પાણીને ગ્રહણ કરે છે. આત્મસાત્ કરે છે, તેવી જ રીતે કષાયના તાપથી સન્તમ આત્મા કાયયાંગ આદિથી કર્મ પુદ્ગલાને બ્રહણ કરે છે.

સ્ત્રમાં પ્રયુકત 'આદિ શખ્દથી' મિથ્યાત્વ, રતિ, અવિરતિ અને કષાયને,

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ६ सू. १ आस्रववत्वनिरूपणम्

तःवार्थनियु क्ति-पूर्व तावत्-पश्चमाध्याये कममाप्तं पश्चमं पापतत्त्वं मरू पितम्, सम्मति-कममाप्तमेत्र षण्ठ शासवदत्त्वं मरूपयितुमाइ-'मणवयकाय जोगाई आसवो' इति ।

मनोवचःकाययोगादिः-मनोयोगो-वचोयोगः-काययोगः इत्येतेषां द्वन्द्रे मनोवचः काययोगास्ते-आदि र्यस्य स मनोवचः काययोगादिः आस्तव उच्यते । तत्र-मनोवचः कायानां क्रियारूपं कर्मयोगः उच्यते ।

वीर्यान्तराय क्षयोपशमजनितेन पर्यायेणाऽऽत्मनः सम्बन्धो योग इत्यर्थः, स च-वीर्यप्राणोत्साहपराक्रमचेष्टाशक्ति सामर्थ्यादिशब्दवाच्यो बोध्यः । यद्वा-युनक्ति-एनं जीवो-वीर्यान्तरायक्षयोपशमजनितं पर्यायमिति योगः, स च मनोथोगादिभेदात् त्रिचिधः । तत्र-मनोयोग्य पुद्धळात्मप्रदेशपरिणामो मनो-

कषाय को जो कर्मपन्ध के कारण हैं, समझ छेना चाहिए ॥१॥ तत्वार्थनिर्युक्ति-पांचवें अध्याय में क्रम प्राप्त पाप नामक पांचवें तत्त्वकी प्ररूपणा की गई है । अय छठे तत्त्व आस्रव की प्ररूपणा की जाती है-मनोयोग, वचनयोग और काययोग आदि को आस्रव कहते हैं । अभिमाय यह है कि मन वचन और काय किया को योग कहते हैं । अभिमाय यह है कि मन वचन और काय किया को योग कहते हैं । वीर्यान्तराय कर्म के क्षयोपशम से उत्पन्न होनेवाछे पर्याय के साथ आत्मा का जो सम्बन्ध होता है, वह योग कहलाता है । उसे धीर्य, प्राण, उत्साह, पराक्रम, चेष्टा, शक्ति या सामर्थ्य आदि भी कहा जा सकता है । अथवा वीर्यान्तराय कर्म के क्षयोपशम से उत्पन्न होने वाछे पर्याय से जीव का युक्त होना योग है । मनोयोग आदि के

જે કર્મ બંધના કારણા છે, સમજી લેવા જોઇએ ાાવા

તત્વાર્થાનિર્ચુ કિત -- પાંચમાં અધ્યાયમાં ક્રમપ્રાપ્ત પાપ નામક પાંચમા તત્વની પ્રરૂપણા કરવામાં આવી છે. હવે છઠાં તત્વ આસ્ત્રવની પ્રરૂપણા કરવામાં આવી રહી છે.

મનાેચાેગ, વચનચાેગ અને કાયચાેગ આદિને આસવ કહે છે, અભિપ્રાય એ છે કે મન, વચન અને કાયાની ક્રિયાને ચાેગ કહે છે.

વીર્યાન્તરાય કર્મના ક્ષયાપશમથી ઉત્પન્ન થનારા પર્યાયની સાથે આત્માના જે સમ્બન્ધ થાય છે તે ચાેગ કહેવાય છે. તેને વીર્યં, પ્રાણુ, ઉત્સાહ, પરાક્રમ ચેબ્ટા, શક્તિ અથવા સત્મથ્ય આદિ પણ કહી શકાય છે, અથવા વીર્યાન્ત-રાય, કર્મના ક્ષચાપશમથી ઉત્પન્ન થનારા પર્યાયથી જીવનું સુકત થવું તે ચાેગ કહેવાય છે. મનાચાેગ આદિના ભેદથી તે ત્રણુ પ્રકારના છે. મનાવર્ગણાના

٠q

े तैत्वार्थस्त्रे

योगः १७ भाषायोग्य पुद्रलात्ममदेशपरिणामो वचोयोगः २, गमनादि क्रियाहेतुः स्त्ररीरात्ममदेशपरिणामः काययोगः ३।

तत्रात्मनो निवासस्थानभूतः पुद्गछद्रव्यघटितः शरीररूपः कायः, टद्धस्य-दुर्बछस्य वा गमनादौ, आछम्बनयष्टचादिवत् विषमेषु-उपग्राहको भवति तद्यो-गाज्जीवस्य वीर्यपरिणामः शक्तिः-सामर्थ्यं काययोगः । यथा-वह्तिसंयोगात् घटस्य रक्ततापरिणामो भवति, एवं खद्ध-आत्मनः काय-करण संवन्धाद् दीर्य-्परिणामो बोध्यः । एव-मात्मयुक्तकायाधीना वाग्वर्गणायोग्य पुद्गळस्कन्धाः

मेद से वह तीन प्रकार का है। मनोवर्गणा के पुदूगलों के निमित्त से आत्मप्रदेशों में परिस्पःदन होना मनोयोग है। भाषा के योग्य पुद्गलों अर्थात् आषावर्गणा के पुद्रगलों के निमित्त से आत्मप्रदेशों में स्पन्दन होना बचनयोग है और गमन आदि कियाओा से आत्मा के प्रदेशों में जो परिस्पन्द होता है, वह काययोग है।

आत्मा के रहने का स्थान, पुदूगल द्रव्यों से बना हुआ यह शरीर काय कहलाता है, जैसे वृद्ध या दुर्वल पुरुष के चलने-फिरने में लाठी सहायक होती है, जवडखावड मार्ग में उससे सहायता मिलती है, उसी प्रकार आत्मा के लिए शरीर खहायक है। इस शरीर के निमित्त से जीवका जो वीर्यपरिणमन होता है, वह काययोग कहलाता है। जैसे अग्नि के संयोग से घट में रक्तता (लालिमा) परिणाम उत्पन्न होता है, उसी प्रकार काय रूप करण के निमित्त से आत्मा में वीर्य-परिणाम उत्पन्न होता है वही काययोग है। इसी प्रकार जीव वचन वर्गणा के

પુદ્ગલાેના નિ મત્તથી આત્મપ્રદેશાેમાં પરિસ્પન્દન થવું મનાેચાેગ છે ભાષાને ચ્રાેગ્ય પુદ્રગલાે અર્થાત ભાષાવર્ગ હ્યાનાં પુદ્રગલાેના નિમિત્તથી આત્મપ્રદેશાેમાં સ્પન્દન થવું વચનયાેગ છે અને ગમન આદિ ક્રિયાઓથી આત્માના પ્રદેશાેમાં જે પરિસ્પન્દન થાય છે તે કાયચાેગ છે.

આત્માને રહેવાનું સ્થાન, પુદ્ગલદ્રવ્યાથી બનેલું આ શરીર કાય કહેવાય છે. જેમ વૃદ્ધ અથવા દુર્ભળ પુરુષને ચાલવા-કરવા માટે લાકડી સહાયક બને છે. ખાડા-ટેકરાવાળા રસ્તામાં તેનાથી સહાયતા મળે છે, તેવી જ રીતે આત્મા માટે શરીર સહાયક છે. આ શરીરના નિમિત્તથી જીવનું જે વીર્ય-પરિષ્ટ્રમન થાય છે, તે કાયચાંગ કહેવાય છે. જેમ અગ્નિના સંચાગથી ઘડામાં રકતતા (લાલિમા) પરિણામ ઉત્પન્ન થાય છે, તેવી જ રીતે કાય રૂપ કરણના નિમિત્તથી આત્મામાં વીર્ય-પરિણામ ઉત્પન્ન થાય છે તે જ કાયચાંગ છે. એવી જ રીતે જીવ વચનવર્ગણાના પુદ્ગલાને ગ્રહણ કરીને ત્યાંગ છે તેના िष्टुण्ण्मानाः वाक् कृतकरणता मासादयन्ति, अनेन च वाकरणेन सम्वन्धादा सनो वीयोरियानं भाषणशक्तिः- वाग्योगः । स च- सत्यादि भेदाव्चतुर्विधः एवम्- कायवताऽऽत्मना सर्वभदेशे गृंहीता मनोवर्गणा योग्य पुद्रलस्कन्धाः शुभादि चिन्तनार्थं करणभाषमापद्यन्ते, तत्सम्वन्धाच्चात्मनः पराक्रमविशेषो मनोयोगः, सोऽपि-सत्यादि भेदाच्चतुर्विधः । तत्र-यद्यपि वाग्वर्गणायोग्यपुद्रलस्कन्धा-भनोवर्गणायोग्यपुद्रलस्कन्धा वा, न परमार्थतः सत्यादिव्यधदेशयोग्याः सन्ति । भानेदर्गणायोग्यपुद्रलस्कन्धा वा, न परमार्थतः सत्यादिव्यधदेशयोग्याः सन्ति । भानेदर्गणायोग्यपुद्रलस्कन्धा वा, न परमार्थतः सत्यादिव्यधदेशयोग्याः सन्ति । भानस्यव सत्यादि भेदसद्भावात् त्थापि-सत्यादिश्वाने-आत्मनो वज्ञाधान साधकः तमत्वात् नो इन्द्रियावरणक्षयोपशमसम्रद्भूतमनोविज्ञान परिणामे आत्मनो मुद्रगलों को ग्रहण करके त्यागता है । उनके निमित्ता से या वचन रूपे करण से आत्मवीर्थ का जो उत्थान होता है, उसे वचनयोग सम्झना चाहिए । सत्यवचनयोग आदि के भेद से उसके चार भेद हैं । इसी भाति कायवान् आत्मा के द्वारा समस्त प्रदेशों से ग्रहण किये छुए मनो वर्गणा के योग्य पुद्गलस्कन्ध शुभाशुभ्र चिन्तन में करण होते हैं । उनके संबंध से आत्मा का जो पराक्रम-विशेष उत्पन्न होता है, उसे मनोयोग कहते हैं । सत्य आदि के भेद से वह भी चार प्रकार का है ।

यद्यपि बचन वर्गणा के योग्य पुर्गलस्कन्ध अथवा मनो वर्गणा के योग्य पुर्गलस्कन्ध वास्तव में सस्य या असत्य शब्द से कहने के योग्य नहीं हैं, क्योंकि सत्य असत्य आदिका भेद ज्ञान में ही हो सकता है, तथापि सत्य या असत्य ज्ञान में वे आत्मा के सामर्थ्य को उत्पन्न करते हैं तथा नो इन्द्रियावरण कर्म के क्षयोपद्याम से उत्पन्न होनेवाछे मनो-

નિમિત્તથી અથવા વચનરૂપ કરણથી આત્મવીર્યનું જે ઉત્યાન થાય છે તેને વચનચાેગ કહે છે. સત્યવચત્ચાેગ આદિના ભેદથી તેના ચાર ભેદ છે. આ રીતે કાયવાન આત્માદ્વારા સમસ્ત પ્રદેશાથી ગહણ કરવામાં આવેલા મનાવર્ગણાને ચાેગ્ય પુદ્ગલસ્ક ધ શુભાશુભ ચિન્તનમાં કરણ થાય છે. તેમના સંબંધથી આત્માનું જે પરાક્રમ વિશેષ ઉત્પન્ન થાય છે તેને મનાેચાેગ કહે છે સત્ય આદિના ભેદથી તે પણ ચાર પ્રકારના છે.

જો કે વચનવર્ગ ણાને ચાેગ્ય પુદ્ગલસ્ક ધ અથવા મનાવર્ગ ણાને ચાેગ્ય પુંદ્રગલસ્ક ધ વાસ્તવમાં સત્ય અથવા અસત્ય શખ્દથી કહેવાને ચાેગ્ય નથીં, કારણ કે સત્ય અસત્ય આદિના ભેદ જ્ઞાનમાં જ થઇ શકે છે, તા પણું સત્ય અથવા અસત્ય જ્ઞાનની અન્દર તે આત્માના સામર્થ્યને ઉત્પન્ન કરે છે, તથાં ને કેન્ડિય (મન) આદ્ય કર્મના ક્ષચાપશમથી ઉત્પન્ન થનારા મનાવિજ્ઞાન ઉપ ष्ठाधानकारित्वाच्चात्म सहचरितत्वादुपचारतः - तद्वर्गणायोग्यपुद्गलस्कम्धाना-मपि सत्यादि व्यवदेशो बोध्यः । एवश्च - कायिकवाचिकमानसभे रात् त्रिविभे कर्सयोगः, तत्रात्माधिष्ठिताः कायादयः सम्रुदिताः एककाश्च क्रियाद्देतवो भवन्ति, कायिकादि त्रिविधं कर्म कर्त्तुभू स्थात्मनः कायैकस्व परिणत्याऽभिन्नं करणं भवति, द्वीर्ये निर्वर्तनीयेतु - परस्परातुगमनपरिणायात् द्रव्यरूपाः कायादि योगाः भाव-योगं दीर्यं निर्वर्तनीयेतु - परस्परातुगमनपरिणायात् द्रव्यरूपाः कायादि योगाः भाव-योगं दीर्यं निर्वर्त्तनीयेतु - परस्परातुगमनपरिणायात् द्रव्यरूपाः कायादि योगाः भाव-योगं दीर्यं निर्वर्त्तनीयेतु - परस्परातुगमनपरिणायात् द्रव्यरूपाः कायादि योगाः भाव-योगं दीर्यं निर्वर्त्तनीयेत्त, यथा खद्ध - कर्त्तुरात्मनः शरीरस्यागमने निर्वर्त्येऽपि आदौ अभिन्नं कारणमेकत्वात् एवमेरेऽपि त्रयो योगा भवन्ति, तस्मादेष एव कायात्मः मरेशपिण्डः मतिविधिष्ट क्रियाकारित्वावच्छिन्न स्त्रिविधो योग उच्यते । पर

विज्ञान रूप परिणाम में आत्मा के सहायक बनते हैं, इस कारण से तथा आत्मा से सहचरित होने के कारण उपचार से उन पुद्गलस्कन्धों को की सत्य या असत्य आदि शब्दों से कहा जाता है। इस प्रकार कायिक, बाचिक और मानसिक के भेद से तीन प्रकार का कर्मयोग कहलाता है। आत्मा से अधिष्ठित काय आदि सब मिलकर और अकेल्रे-अकेले भी किया के हेतु होते हैं। किया चाहे कायिक हो या बाचिक अथवा मानसिक, तथापि उसका कर्त्ता तो आत्मा ही है। वह सब क्रियाओंका अभिन्न कारण है। द्रव्यरूप काययोग आदि आपस में मिलकर भावयोग रूप वीर्य को उत्पन्न करते हैं। जैसे आत्मा कर्त्ता के शरीर के आगमन और उत्पाद आदि में एक प्रथम अभिन्न कारण है, इसी प्रकार ये तीनों योग भी होते हैं। इस प्रकार शरीर और आत्मा के प्रदेशों का पिण्ड विभिन्न कियाओं को करने के कारण तीन प्रकार का योग कहलाता है।

પરિંણામમાં આત્માના સહાયક બને છે, એ કારણુથી તેમજ આત્માથી સહચરિત દોવાના કારણે ઉપચારથી તે પુદ્ગલસ્કન્ધાને પણ સત્ય અથવા અસત્ય આદિ શખ્દોથી કહેવામાં આવે છે. આવી રીતે કાયિક વાચિક અને માનસિકના લેદથી પણ ત્રણ પ્રકારના કર્મચાગ કહેવાય છે. આત્માથી અધિબ્દિત કાય આદિ ખધાં મળીને અને એકલા એકલા પણ કિયાના હેતુ હાય છે. કિયા ભલે કાયિક હાય અથવા વાચિક અથવા માનસિક તા પણ તેના કર્તા તા એક આત્મા જ છે. તે ખધી કિયાઓનું અભિન્ન કારણુ છે. દ્રવ્યરૂપ કાય-યાગ વગેરે અંદરા આંદરે મળીને ભાવયાગ રૂપ વીયંને ઉત્પન્ન કરે છે જેમ આત્મા કર્તાના શરીરના આગમન અને ઉત્પાદ એક પહેલું અભિન્ન કારણ છે, એવી જ રીતે ત્રણે ચાગ પણ હાય છે. આવી રીતે શરીર અને આત્માના પ્રદેશાના પિષ્ડ વિભિન્ન ફિયાઓને કરવાના કારણે ત્રણ પ્રકારનાયાંગ કહેવાય છે. मार्थतस्तु – औदाश्किकार्मण वैक्रियकाययोग-मिश्रकाययोगभेदेन काययोगः सप्तविधः । दाग्योगश्चतुर्विधः, सत्यादि भेदात् सत्योऽसत्यः-सत्यानृतो-ऽसत्या नृतश्रेति । तत्र-पापादेर्विरतव्यक्तिि सत्यवाग्योगः, पापं नास्ति किञ्चिदिति-नृतश्रेति । तत्र-पापादेर्विरतव्यक्तिि सत्यवाग्योगः, पापं नास्ति किञ्चिदिति-न्वत्रेति । तत्र-पापादेर्विरतव्यक्तिि सत्यवाग्योगः, पापं नास्ति किञ्चिदिति-मतत्यो वाग्योगः, इमा गावश्वरन्ति-इति सत्यानृतो योगः, पुंसामपि गोपदेन प्रहणात् । 'चैत्र-१ ग्राम आगतः' इति-असत्यानृतो वाग्योगः । एवं मनोयोगो-ऽपि सत्यादि भेदाच्वतुर्विधः, इति पञ्चद्शकायादियोगाः-अवसेयाः । स च कायादियोगः मत्थ्येकं द्विचिधो भवति, शुभश्चा-ऽश्रुभश्च, तथा च-काययोगः

वस्तुतः काययोग सात प्रकार का है-(१) औदारिक काययोग (२) औदारिक मिश्रकाययोग (३) वैक्रियकाययोग (४) वैक्रियमिश्रकाययोग ५)) आहारक काययोग (६) आहारक मिश्र काययोग और (७) कार्मण काययोग । वचनयोग चार प्रकार का है-(१) सत्यवचनयोग (२) असत्यवचनयोग (३) सत्यासत्य-उभय-वचनयोग और (४) अनु-भयवचनयोग (२) सत्यासत्य-उभय-वचनयोग और (४) अनु-भयवचनयोग । 'पाप से विरत होना चाहिए' सत्य वचन योग है । पाप कुछ भी नहीं है यह यह असत्यवचन योग है । 'ये गाये चल रही हैं, यह सत्यासत्यवचनयोग है, क्योंकि यहां 'गो' दाव्द से पुरुषों को भी ग्रहण किया गया है । 'चैत्र ! गांव से आया' यह असत्या म्हपा-अनुभयवचनयोग है । इसी प्रकार मनोयोग भी सत्य आदि के भेद से चार प्रकार का है । सब मिलकर योग के पन्द्रह भेद होते हैं । काययोग आदि में से प्रत्येक के दो-दो भेद हैं-ज्ञुम और अज्ञुम इस कारण काययोय भी शुभ-अज्ञुम के भेद ये दो प्रकार का है ।

વસ્તુત: ક.યયે ગ સાત પ્રકારના છે.-(૧) ઔદાસ્કિ કાયયેાગ (૨) ઔદા રિક મિશ્રકાયયેાગ (૩) વૈક્રિય કાયયેાગ (૪) વૈક્રિયમિશ્ર કાયયેાગ (૫) આહારક કાયયેાગ (૬) આહારક મિશ્રકાયયેાગ અને (૬) કાર્મ છુ કાયયેાગ વચનયાેગ ચાર પ્રકારના છે-(૧) સત્ય વચનયાેગ (૨) અસત્ય વચનયાેગ (૩) સત્યા-સત્ય ઉભય-વચનયાેગ અને (૪) અનુભય વચનયાેગ-પાપથી-વિરત થવુ જોઇએ આ સત્ય વચનયાેગ છે.-પાપ કશું જ નથી આ અસત્ય વચનયાેગ છે. 'આ ગાયા ચાલી રહી છે' આ સત્યાસત્ય વચનયાેગ છે કારણ કે અહીં 'ગાં' શખ્દથી પુરૂષાને પણ ગ્રહુણ કરવામાં આવ્યા છે. 'ચંત્ર' ગામ આવ્યા' આ અસત્યા મુધા-અનુભય વચનયાેગ છે. આવી જ રીતે મનાયાેગ પણ સત્ય આદિના ભેદથી ચાર પ્રકારના છે. બધા મળીને યાેગના પંદર ભેદ હાેય છે. કાય્યાેગ ખાદમાંથી પ્રત્યેકના બે-બે ભેદ છે-શુભ અને અશુભ આથી કાયયાેગ પણ શુભ-અશુભતા ભેદથી બે પ્રકારના છે. વચનયાેગ અને મનાે शुमो-ऽशुभश्च । एवं-वचोयोगो-मनोयोगञ्चाऽपि शुमोऽशुभश्च । तत्र-शुमं पुण्पं सातादि सकछकर्षक्षयो वा उद्धेतुत्वात् शुभः, अशुमं पुनः पापरूपं नारकादि जन्मफलं संसाराहुवन्धि तद्धेतुत्वादशुमो योग उच्यते । तत्रा-ऽशुभः काययोगोदि हिंसाऽस्तेया- ऽव्रह्मचर्थादीलि, तत्र-कायिकयोगः केवळोऽसंत्रि पृथिग्यादिशु प्रसिद्धः । यनोच्यापाररहितो जीवानां पाणघातको यः खन्ध योगत्रयभाक् पाणी अवति तस्याऽप्युपतर्जनीभूत यनोचाण्च्यापारस्य कायिकयोग एव घातकत्वेनो-द्भूतशक्तित्वाद विवक्षितः, अन्यत्र गतचित्तस्या- ऽन्यविषयां वाचश्च भाष-माणस्य प्रमादिनः ।

खचनचोग और मनोयोग के भी यही दो-दो भेद हैं। शुभ का अर्थ है पुण्य या सातावेदनीय आदि समस्त कर्मों का क्षय। जो योग इसका फारण होता है, अतः शुभ कहलाता है। अशुभयोग पापरूप होता है। नरक आदि यें जन्म होना उसका फल है। संसार की परम्परा को बहाने के कारण वह अशुभयोग कहलाता है।

ि हिंसा करना, चोरी करना, अव्रह्मचर्यका सेवन करना आदि अशुभ काययोग है। केवल काययोग असंज्ञी एवं वचनलव्धि से रहित पृथ्वी-काय आदि एकेन्द्रिय जीवों में ही पाया जाता है। तीनों योगों से युक्त भी जो प्राणी मानसिक व्यापार से रहित होकर जीव का धात करता है, उसका कायिक योग ही माना जाता है, क्यों कि उस समय उसके मन और बचन का व्यापार गौण होता है। उसका मन कही

ચેાગના પણુ આજ પ્રકારના બે–બે ભેદ છે. શુભના અર્થ છે પુણ્ય અથવા સાતા વેદનીય આદિ સમસ્ત કર્મીના ક્ષય, જે ચાેગ આનું કારણ હાય છે તેથી શુભ કહેવાય છે. અશુસ્રચાેગ પરપરૂપ હાેચ છે. નરક આદિમાં ઉત્પન્ન થવું એ તેનું ફળ છે. સંસારની પરમ્પરાને વધારવાના કારણ **રૂપ હાેવાથી તે** અશુભચાેગ કહેવાય છે

હિંસા કરવી, ચારી કરવી, અપ્રદ્ધચર્યનું સેવન કરવું આદિ અશુભ કાયચાેગ છે. કેવળ કાયચાેગ અસંજ્ઞી અને વચન લખ્ધથી રહિત પૃથ્વીકાય આદિ એકેન્દ્રિય જીવામાં જ જોવામાં આવે છે. ત્રહ્યો ચાેગાથી ચુક્ત પછુ જે પાણી માનસિક વ્યાપારથી રહિત થઇને જીવના ઘાત કરે છે તેને કાચિકચાગ જ માનવામાં આવે છે. કારણું કે તે સમયે તેના મન અને વચનના વ્યાપાર ગ્રીણુ દેાય છે. તેનું મન બીજે કરોક હાેય છે અને વચન વળી કાઇ બીજી पतं परोऽचिन्ति आर्थेन वाग्योगेन इन्ति, अन्यः पुनर्मनोच्यत्पारेणैव कांक षाक् किपानिरपेक्षः लन् हिंसां दिदधाति, अन्यस्तु-काय-वाङ्-प्रनोव्यापारवान् जीवान पीडयति, इत्येवं तेषु-यः केवल्लः कायव्यापारः स विवक्ष्यते । एवं-परपरिगृहीतरया-ऽनिस्टष्टस्य तृणादेरपि चाऽऽदानं स्तेयम् , तदपि स्तेयं मध्येक योगवर्ति-समुदायवर्तिं चेति द्विविधम् । तत्र-केवलं कायव्यापाररूपमत्र बोध्यम् । अब्रह्मचर्यमपि-संजातवेहोदयस्य विपयसेवनम्-स्वावयवनोदनजनितं स्पर्शसुख-आवह्मचर्यमपि-संजातवेहोदयस्य विपयसेवनम्-स्वावयवनोदनजनितं स्पर्शसुख-वात्, पृथिव्यादिषु-आहारभवमेथुनपरिग्रहसंज्ञासम्भवात् । एवम् दहनच्छेद्रना

अन्यत्र होता है और वचन कोइ अन्य बात कहता है, ऐसे प्रमादी पुरुष का कायिक व्यापार काययोग ही खमझना चाहिए। इस्री प्रकार दूसरा कोई अचिन्तित अर्थवाठे वचनयोग से घात करता है, कोई काय एवं वचन की किया से निरपेक्ष होकर केवल मानसिक व्यापार से ही ढिंसा करता है और कोई काप, वचन तथा मन-तीत्रों के व्यापार से युहन होकर जीवों को पीड़ा पहुंचाता है। इन में से केवल काययोग की ही दिवस्ना की जाती हैं। इस्ती प्रकार दूसरे के बारा यह स्तेय भी दो प्रकार का है-किसी भी एक योग से होनेवाला और तीनों योगों से होनेवाला। यहां केवल कायव्यापार रूप ही समझना चाहिए। वेद के उदय से विषय का सेवन करना या अपने अवधन विशेष की प्रेरणा से स्पर्शायुख का अनुभव करना आव्यान्य है। यहां कायिक व्यापार रूप अन्रह्म वर्ध ही समझना चाहिए। आकांक्षामोहनीय

જ વાત કહે છે આવા પ્રમાદી પુરૂષના કાયિક વ્યાપાર કાયયોગ જ સમજવા જોઇએ એવી જ રીતે બીજા કાેઈ અચિન્તીત અર્થ'વાળા વચનયાગથી હિ'સા કરે છે, કાેઈ કાય અને વચનની ક્રિયાથી નિરપેક્ષ થઈને માત્ર માનસિક બ્યાપારથી જ હિ'સા કરે છે અને કાેઇ કાય, વચન તથા મન-ત્રણેના વ્યા-પારથી ચુકત થઇને જીવાને પીડા પહેાંચાડે છે. આમાંથી પ્રાપ્ત કાયયાગીની જ વિવક્ષા કરવામાં આવી રહી છે. આવી જ રીતે બીજા દ્વારા ગૃહીત અને અદત્ત તૃણ આદિને પણ ગ્રહણ કરલું એ સ્તેય (ચારી) છે. આ સ્તેય પણ બે પ્રકારનુ' છે-કાેઇપણ એક ચાગથી થનારો તેમજ ત્રણે ચાગથી થનારી અત્રે કરત કાય વ્યાપાર રૂપ જ સમજવું જાેઇએ. વેદના ઉદયથી વિષયનું સેવન કરવું અથવા પાતાના અવયત્ર વિશેષની પ્રેરણાથી સ્પર્શ સુખના અનુભવ કરવા અબ્રહ્મચર્ય છે. અહીં કાયિક વ્યાપારરૂપ અબ્રહ્મચર્ય જ સમજવું

तत्वार्थभ्रत्रे

SSछेखन इरस्य धावन वरुगन लङ्घना-Saरोइणा-SSस्फोटन ममृति कर्मविशेवाः कायिकोऽग्रुभयोगः १ साऽवच Sतृत्व रुपिछनादीनि वाचिको-Sशुभयोगः २ सत्यमपि-वचः सादद्यं वाचिकं कर्माऽशुभवाचिको योगः, यथा-'इन्यन्तां चौराः' 'व्याषाचन्तां द्विंसाः'। अनृतं पुन-रयथार्थमेव, यथा-'Sचौरं चौरक्कारमाको ध्वयि'। पुरुषं तावद-निष्ठुरं रनेद्दर्श्जितं वचनम्, यथा-'धिग् नाभ्म १ मूर्ख-स्त्वं पापाचार-१' इति। पिशुनं-सत्यमपि प्रीतिराहित्यापादनान्यदस्य परोक्षस्य सतो दोषसूचकं वचः, एवम्-असत्य च्छल्यतं दम्मोल्छण्ठिका कटुक सन्दिग्ध-का रुद्द माच होने से पृथ्वीकाय आदि में आहार, भय, मेंधुन एवं परिग्रह संज्ञा विद्यमान रहती है।

जलाना, छेदन-भेदन करना, आखेखन करना, इंसना, दौडना, कूदना, लांधना, चढना-उतरना, पछाडना आदि-आदि कर्म अशुभ काययोग कहलाते हैं। सावद्य भाषा चोलना, असत्यवोलना, कठोर षचन कहना, चुगली खाना आदि अशुभ वचनयोग है। वचन भछे सत्य हो तथापि वह यदि सावद्य है तो अशुभ वचनयोग ही समझना चाहिए। जैसे-चौरों का हनन करों, हिंसक प्राणियों को मार डालो, इत्यादि। अन्दन अयथार्थ ही होता है, जैसे जो चोर नहीं है, उसे चोर कहना। निष्ठुर या स्तेह से हीन वचनों का प्रयोग 'परुष' कहलाता है, जैसे=अरे जालिम ! तू मूर्ख है, तू पापी है। पीठ पीछे किसी के विद्यमान भी दोषों को प्रकट करनेवाछे वचन को पिशुन कहते हैं। हस प्रकार असत्य, छल से भरे हुए, दं मपूर्ण असभ्य, कटुक, संदिग्ध

નેઈએ આકાંક્ષા મેહનીયના સદ્ભાવ થવાથી પૃથ્વીકાય આદિમાં આહાર, લય, મેથુન અને પરિગ્રહ સંજ્ઞા વિદ્યમાન રહે છે.

સળગાવવું છેદન-લેદન કરવું, આલેખન કરવું, હસવું, દોડવું, રૂદવું, લાંઘવું, ચઢવું-ઉતરવું, પછાડવું આદિ-આદિ કર્મ અશુસ કાયચાગ કહેવાય છે. સાવલ ભાષા વદવી અસત્ય ભાષણ કરવું, કઠાર વચન કહેવા, ચાડી ખાવી આદિ અશુભ વચનચાગ છે વચન ભલે સત્ય હાય પણ જો તે અસાવદ્ય હાય તા અશુભ વચનચાગ જ સમજવા જોઇએ. દા ત ચારાને હણી નાખા હિંસક પ્રાણીઓને મારી નાખા' ઈત્યાદિ અનૃત અયથાર્થ જ હાય છે, જેમ કે જે ચાર નથી તેને ચાર કહેવા નિષ્ઠુર અથવા સ્નેહથી હીન વચનનાના પ્રયાગ પરૂષ (કઠાર) કહેવાય છે. જેમ કે-અરે જુલ્મી તું મૂર્ખ છે, તું પાપી છે. પીઠ પાછળ કાઈના વિદ્યમાન પણ દાધાને પ્રકટ કરવાવાળું વચન પિશુન કહેવાય છે. આ પ્રકારે અસત્ય છળકપટથી ભરેલા, દંભપૂર્ણ, અસભ્ય, કટુક, સંદિગ્ધ

22

मितवि तथिताश्रितः प्रवचनविरोधी सचे वाचिको योगो ग्राह्य । अभिध्या-घ्यापादेष्वीध्सयादीनि मानसो योगोऽग्रुणः, तत्र-सर्वदा प्राणिष्वभिद्रोहानुध्यानम् अभिध्या, यथा-'अस्मिन् गृते सति छुखं वसामः-' इति । सापायः-उत्पादना-ऽऽरम्भो व्यापारो भवति, यथा-'ऽस्त्यस्य संशक्तः कोऽपि शत्रु स्तमेव कोपयामि यथा स एनं हन्यात्' इति । परगुणोत्कर्पासहिष्णुता-ईष्या, गुणेषु दोषाविष्क-रणम्-असुया । अभिमानहर्षशोकदैन्यादयोऽपि-अशुभ सानसयोगा बोध्याः, तद्भिन्नाः शुमाः कायिक वाचिक मानसयोगा अवगन्तव्याः इति भावः ॥

अंटसंट जितने भी वचन हैं अथवा प्रवचन से विरुद्ध जो वचन हैं, उन सब को अशुभ वचनयोग समझ छेना चाहिए। अभिध्धा हिंसा, ईर्ष्या, डाह आदि जितने भी अप्रशस्त मानसिक व्यापार हैं, वे अशुभ मनो-योग में परिगणित होते हैं। सदैव माणियों के द्रोह-अनिष्ट का चिन्तम करना अभिध्या है, जैसे यह सोचनो कि-अमुक मर जाय तो हम सुख से रहें।' इसका शत्रु अमुक्त पुरुष है, उसे कुपित कर दें जिससे वह इसे मार डाछे इस प्रकार का चिन्तन सापाय-चिन्तन कह ठाता है। दूसरे के गुणों के उत्कर्ष को सहन न कर सकना ईर्ष्या हैं। पराये गुणों को भी दोप के रूप में प्रकट करना असूया है। अभिमान, हर्ष, शोक, दैन्य आदि भी अशुम मनोयोग ही समझना चाहिए।

डल्ठिखित अञ्चभ कायिक, वाचिक और मानसिक योग से विप-रीत जो योग हैं, वे ज्ञुभ हैं।

અને એલક્ષેલ જેટલાં પણ વચન છે અથવા પ્રવચનથી વિરૂદ્ધ જે વચન છે. તે સઘળાને અશુભ વચનચાંગ સમજી લેવા જોઇએ. અભિધ્યા હિંસા, ઇર્બ્યા, દ્રોક્ર આદિ જેટલાં પણ અપ્રશસ્ત માનસિક વ્યાપાર છે તે મનાચાંગમાં પરિણત થાય છે. સદૈવ પ્રાણિઓના દ્રોહ-અનિષ્ટનું ચિન્તન કરવું તે અભિધ્યા છે. જેમ કે એવું વિચારવું કે-અમુક મરી જાય તા અમે સુખે રહીએ આના શત્રુ અમુક પુરૂષ છે તેને ગુસ્ય્રામાં લાવી દર્ઇએ જેથી તે પેલાને મારી નાખે 'આ પ્રકારનું ચિન્તન સાપાય ચિન્તન કહેવાય છે બીજાનાં ગુણેના ઉત્કર્ષને સહન ન કરી શકવા તે ઈર્બ્યા છે. બીજાનાં ગુણેલે પણ દેલના રૂપમાં પ્રગટ કરવા એ અસ્યા છે. અભિમાન, હર્ષ, શાક, ગરીબાઈ, આદિ પણ અશુભ મનાચાગ જ સમજવા જોઇએ.

ઉલ્લિખિત અશુમ કાયિક વાચિક અને માનસિક ચાેગથી વિ<mark>પરીત</mark> જે ચાેગ છે તે શુભ છે.

तत्वार्थसूत्रे

उक्त आ - समवाया क्वे - समवाये - 'पंच आ स वद्ारा पण्णत्ता, तं जहा-निच्छत्तं, अविरई, पमाया, कसाया, जोगा' इति । पञ्चा-ऽऽस रदाराणि मज़प्तानि, तद्य ग- भिथ्यात्वप्- अविरतिः - प्रमादाः - कपायाः - योगाः, इति । व्या-एयामज्ञस्तो भगवतीसूत्रे - १६ अतके १ उद्देशके ५६४ स्रुत्रे चोक्तम् - 'तिविहे जोप पुण्णत्ते, तं जहा-मणजोए, वहजोए, कायजोए' इति । त्रिविधो योगः मज्ञसः, तद्यधा-मनोयोगः - वचोयोगः - काययोगः ' इति । तथाचा - SSदिशव्देन मिथ्या-दर्शना - Sविरति ममाद - कपाय - भमृतयो ग्रह्यन्ते, एवश्च - मनोयोग - वचोयोग-काययोग - मिथ्यादर्शना - Sबिरति - ममाद - कपायाः - आस्तवा इति फलितम् यथा-सरः सलिलावाहिविरदारं सलिलास वकारणत्वादास अच्च यते, एवम्-योग-मिथ्यात्वा - Sविरति - ममाद - कपाय मणाल्किस्या - SSत्सनः कर्मा - SSस व्रति योगादय आस्तवा व्ययदिश्यन्ते ॥१॥

समवायांगसूत्र में कहा है-आस्त्रवद्वार पांच हैं, यथा-मिथ्पात्व, अविरति, प्रमाद कषाय और योग । भगवतीसूत्र के सोलहवें दातक के उद्देश रु प्रथम, सुल्ल ५६४ में कहा हैं-'योग तीन प्रकार का कहा है, मनोयोग, वचनयोग और काययोग।'

सूत्र में ग्रहण किये हुए 'आदि' इाव्द से मिध्याद्र्यान, अविरति प्रमाद, कषाय, योग का ग्रहण होता है। इससे फलित यह हुआ कि मनोयोग, वचनयोग, काषयोग, मिध्याद्र्यान, अविरति, प्रमाद, कषाय, और योग ये सब आस्त्रव हैं। जैसे तालाब में पानी के आने का जो बार-छिद्र आदि होता है, वह आस्त्रव कहलाना है, उसी प्रकार योग, मिध्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय योग रूपी नाली में आत्मा में जो कर्म आते हैं, उन्हें भी आस्त्रव कहते हैं ॥१॥

સમવામાંગસૂત્રમાં કહ્યું છે-આસવદ્વાર પાંચ છે-યથા-મિચ્યાત્વ, અવિરતિ પ્રમાદ, કષાય અને ચાેગ લગવતી સૂત્રના સાેળમાં શતકના ઉદ્દેશક પ્રથમ સૂત્ર પદ્દષ્ટમાં કહ્યું છે-'ચાેગ ત્રણુ પ્રકારનાં કહેવામાં આવ્યા છે, મનાચાેગ, વચનચાેગ અને કાયચાેગ સૂત્રમાં ગ્રહણુ કરવામાં આવેલ-આદિ શખ્દથી મિચ્યાત્વ વિરતિ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કષાય યોગનું ગ્રહણુ થાય છે. આનાથી ક્લિત એ થયું 'કે મનાચાેગ, વચનયોગ કાયયોગ, મિચ્યાત્વ વિરતિ, અવિરતિ પ્રમાદ, કષાય અને યોગ આ બધાં આસ્તવ છે જેમ તળાવમાં પાણીના આવવાનું જે દ્વાર છિદ્ર વગેરે છે તે આસ્તવ કહેવાય છે, તેજ રીતે ચાંગ મિચ્યાત્વ, અવિરતિ પ્રમાદ, કષાયયોગ રૂપી ગરનાળાથી આત્મામાં જે કર્મ આવે છે 'તેમને પણુ આસવ કહેવામાં આવે છે. ાા૧ા ंदीपिका-निर्युक्ति टीहा अ. ६ सू. २ पुण्यपापयोः आस्नवकारणतिरूपणम् १५

ŗſ

### मूलम-पुण्णपावाणं सुभासुभा जोगा ॥२॥

छाया- 'पुण्य-पापयोः शुमाऽशुमौ योगौ' ॥२॥

तत्वार्थदीपिका-पूर्व तावद् आस्नवस्वरूपं निरूष्तिम्, सम्मति-पुण्यपापयोः धभाऽशुभौ योगो-आसनौ मरूपयितुमाइ-'पुण्णपावाणं सुभासुभा जोमां' इति। कर्म तावत् द्विविधं पुण्यं-पापञ्च, तत्र-पुण्यकर्मणः-आस्तवहेतुः शुभयोगः,-पापकर्मणश्चाऽऽस्तवहेतुरशुभयोगः। तत्र-प्राणातिपात, स्तेय, मैथुनादिरशुभकाय-योगः, अनृतभाषण, परुषाऽसभ्याऽत्लीळदचनादि शुभो वाग्योगः, माणिदध चिन्त-नेष्या-अस्यादिरशुभो मनोयोगः, तद्-विपरीत-शुभः कायादियोगः इति ॥२॥ तत्वार्धनिर्युक्तिः-पूर्वं खलु द्विविधो योगः प्रतिपादितः शुभञ्चाशुम्ञ, तत्र-

### 'पुण्णपावाणं' इत्यादि-

सूत्रार्थ-ज्ञुभयोग पुण्य का और अज्ञुभयोग पापका कारण है ॥२॥ तत्वार्थदीपिका-पहछे आस्त्रव के स्वरूप का निरूपण किया गया है,अब यह वतलाते हैं कि पुण्य और पापका आस्तव किस कारण से होता है?

कर्म के दो भेद हैं-पुण्यकर्म और पापकर्म। इन में से पुण्यकर्म के आसव का कारण शुभयोग और पाप कर्म के आसव का कारण अशुभ कर्म है। प्राणातिपात, चोरी, मेंधुन आदि अशुभ काययोग है। असत्य, कठोर, असभ्य या अइलील वचन बोलना अशुभ वचनयोग है। हिंसा का विचार करना, ईर्ष्या करना, डाह करना, आदि अशुभ मनोयोग है। इनसे विपरीत जो योग हैं, उन्हें शुभ काययोग आदि समझना चाहिए ॥२॥

तत्वार्थनिर्युक्ति-पहछे योग के दो प्रकार प्रतिपादित किए गए हैं-

'पुण्गपावाणं सुभासुभा जोगा'

સ્ત્રાર્થ — શુભયોગ પુષ્યતું અને અશુભયોગ પાપતું કારણ છે ાણા તત્વાર્થદીપિકા—પહેલા આસવ સ્વરૂપતું નિરૂપણું કરવામાં આવ્યું હવે એ દર્શાવીએ છીએ કે પુષ્ય અને પાપના આસવ કયા કારણથી થાય છે?

કર્મના છે લેદ છે-પુષ્યકર્મ અને પાયકર્મ આમાંથી પુષ્યકર્મના આસવતું કારણ શુભચાેગ અને પાયકર્મના આસવતું કારણ અશુભ કર્મ છે પાણાતિ-પાત, ચારી, મૈશુન આદિ અશુભ કાયચાંગ છે. અસત્ય, કઠાર, અસભ્ય અથવા અપ્રલીલ વચન બાલવા અશુભ વચનચાંગ છે હિંસાના વિચાર કરવા, ઇર્ષા કરવી, દ્રોહકરવા આદિ અશુભ મનાચાંગ છે. આનાયી જે ચાંગ છે તેમને શુભ કાયચાંગ વગેરે સમજવા બેઈએ ાારા

તત્વાર્થનિર્ચુ કિત-અગાઉ-યોગના છે પ્રકર પ્રતિપાદિત કરવામાં આવ્યા છે-

पः शुभः कायादियोगः स किं सर्वरयैन कर्षणोऽविशेषेणाऽऽसवो भवति ? आहो-रिवत्-कस्यचिद्वेव कर्षणः आस्त्रवः ? एवए-अश्रुयोऽपि कायादियोगः किं सर्व-रुपैव कर्षण आस्त्रगे अत्रति ? उठाहो कस्यचिदेव कर्षणः ? इत्याशङ्काया निरासार्थ-माह-'पुण्णपाखाणं खुआखु मा जोगा' हति । पुण्य-पापयोः पुण्य कर्म पाप कर्षणोः शुभाऽशुमौ योगौ-आस्त्रगे भवतः । तत्रः-पुण्यं तावद्द-द्विवत्वार्रिश्वद् विधं कर्म चतुर्धाऽध्याये तृतीयसुत्रे प्रतिपादितम् । तस्य खछ पर्वबिधस्य पुण्य कर्मणाः शुभः कायादियोग आस्त्रगे भवति । अग्रु अश्व कायादियोगः-पापकर्मण आस्त्रवो भवति, पापकर्म-तावद द्वच्यशीतिविधं पश्चमाध्याये मरूपितम् । तत्र-पाणातिपातादि निवृत्यादयः सत्यादयोऽपरिग्रहता धर्मध्यानादयश्व शुभो योगः पुण्यस्यैव कर्मण अस्त्रगे वोध्यः । न तु पापकर्मणः, माणातिपातादिलक्षण सि-

ह्युभ और अधुभ। इन में से धुभ काययोग आदि क्या सामान्य रूप से सभी कमीं के कारण होते हैं अथवा किसी विद्याष्ट कर्म के कारण होते हैं ? इस आदांका का निराकरण करने के लिए कहते हैं-

पुण्यकर्म के आस्रव का कारण शुभयोग है और पाप कर्म के आस्रव का कारण अशुभयोग है। पुण्य (शुभकर्म) के वयालीस भेद हैं जनका प्रतिपादन चौथे अध्याय के तृतीय सूत्र में किया जा चुका है। इस पुण्यक्र्म के आस्रव का कारण शुभयोग है। इससे विपरीत पापकर्म के आस्रव का हेतु अशुभयोग है। पाप कर्म के वयासी भेदों का निरूपण पांचवें अध्याय में किया गया है। पाप कर्म के वयासी भेदों का निरूपण पांचवें अध्याय में किया गया है। प्राणातिपात आदि से विरति, सत्य आदि! अपरिग्रहता एवं धर्मध्यान आदि शुभयोग है और इन में पुण्यकर्म का ही आस्रव होता है।

શુભ અને અશુભ આમાંથી શુભ કાયયોગ આદિ શું સામાન્ય રૂપથી બધા કર્માના કારણુ હાય છે, અથવા કાૈઈ વિશેષ કર્મના કારણુ હાય છે ? આ શંકાના નિવારણુ અર્થે કહીએ છીએ-

પુષ્પકર્મના આસવતું કારણુ શુભયોગ છે અને પાપકર્મના આસવતું કારચ અશુભયોગ છે. પુષ્ટય (શુભકર્મ) ના બેંતાલીસ ભેદ છે તેમનુ પ્રતિપાદન ચાયા અધ્યાયના ત્રીજા સૂત્રમાં કરી દેવામાં આવ્યું છે. આ પુષ્ટ્યકર્મના અસ-વંના હેતુ અશુભયોગ છે. આનાથી વિપરીત પાપકર્મના આસવના હેતુ અશુભ યાગ છે. પડ્યકર્મના ખ્યાંશી ભેદોનું નિરૂપણુ પાંચમાં અધ્યાયમાં કરવામાં આવ્યુ છે પ્રાણાતિપાત આદિથી વિર્તત, સત્ય આદિ, અપરિગ્રહ તથા ધર્મધ્યાન આદિ શુભ યોગ છે અને એનાથી પુષ્ટ્ર્યકર્મના જ આસ્ત્રવ થાય છે, दीपिका-निर्युक्ति टीका भ, ६ स. २ पुण्यपापयोः आस्रवकारणनिरूपणम् १७

विधोऽपि-अशुभः कायादियोगः पापस्य द्वयशीतिभेदभिम्नस्य कर्मण आस्तवो भवति । एवश्च-तथाविधःशुभो योगः पुण्यस्यैच कर्मण आस्तवो न तु-पापस्येति रीत्या-एवकारेण-पापकर्मण एव निष्टत्ति रुच्यते, न तु तस्य शुभयोगस्य कर्म-निर्जराहेतुत्वनिषेधः क्रियते । तथा च-शुभो योगः पुण्यस्य-निर्जरायाथ हेतु भवति, अशुभो योगश्च-पापस्यैव कर्मणो हेतु भवति, कदाचित् पुण्यस्य कर्मण इति. भावः । तत्रा-ऽष्टविधे ज्ञानावरणीयादि मूळकर्मणि द्वाचत्वारिंशत् पुण्यमकृतयः-तथाहि-सातावेदनीयम्-देव-मनुष्य-तिर्थगार्यूषि, उच्चैगेत्रिम् । नामकर्म सप्तर्त्विशद् विधम्, तथाहि-देवगतिः १ देवगत्यानुपूर्वी २-मनुष्यगतिः ३-मनुष्य

प्राणातिपात आदि तीनों प्रकार के अशुभ काययोग आदि से वयासी प्रकार के कर्म का आसव होता है। इस प्रकार पूर्वोक्त शुभ योग पुण्यका ही आसव है, पाप का नहीं यहां जो 'एव' इाव्दका प्रयोग किया गया है, उससे यह समझना चाहिये कि शुभयोग पाप कर्म के आस्रव का कारण नहीं होता, मगर ऐसा नहीं समझना चाहिए कि शास्रव का कारण नहीं होता, मगर ऐसा नहीं समझना चाहिए कि शुभयोग दर्मनिर्जरा का कारण नहीं है। इस प्रकार शुभयोग पुण्य का भी कारण है और निर्जरा का भी। और अशुभ योग पाप का ही कारण होता है, मगर कदाचित् पुण्यकर्म का भी कारण हो जोता है।

ज्ञानावरणीय आदि आठ प्रकार के कमों की वयालीस उत्तर प्रक्र-तियां पुण्यप्रकृतियां हैं। वे इस प्रकार हैं-सातावेदनीय, देवायु, मनु-ष्यायु, तिर्धेचायु, उच्चगोत्र तथा सेंतीस नाम कर्म की निम्नलिखित प्रकृतियां-(१) देवगति (२) देवगत्यानुपूर्वी (३) मनुष्यगति (४) मनुष्य-

પ્રાણાતિપાત આદિ ત્રણે પ્રકારના અશુભ કાયચાગ આદિથી ખ્યાંશી પ્રકારનાં કમેનિ આસવ થાય છે. આવી રીતે પૂર્વેકિત શુભચાેગ પુષ્યના જ આસવ છે. પાપના નહી' અહીં જે 'एવ' શખ્દના પ્રયાગ કરવામાં આવ્યા છે, તેનાથી એવું સમજવાનું છે કે શુભયાગ પાપકર્મના આસવતું કારણ હાતું નથી, પરન્તુ એવું ન સમજવું. જોઇએ કે શુભયાગ કર્મનિર્જરાનું કારણ નથી. આવી રીતે શુભયાગ પુષ્ટ્યતું પણ કારણ છે અને નિર્જરાનું પણ અને અશુભયાગ પાપનું જ કારણ હાય છે પરંતુ કદાચીત પુષ્ટ્યકર્મનું પણ કારણ બની જાય છે.

રા નાવરણીય અદિ સાત પ્રકારના કર્માની બે તાલીશ ઉત્તર પ્રકૃતિઓ પુષ્યપ્રકૃતિઓ છે. તે આ રીતે છે.-સાતા વેદનીય, દેવાચુ મનુષ્યાચુ, તિર્ય ચાચુ, ઉચ્ચગાત્ર તથા સાઢત્રીસ નામકર્મની નિમ્નલિખિત પ્રકૃતિઓ-(૧) દ્વેવગતિ गत्यानुपूर्वी४-पश्चेन्द्रियजाति५-औदारिकादीनि पश्चशरीराणि१०-औदारिकादि शरीरत्रयस्याऽङ्गोपाङ्गानि१३-घथमं संहननम्१४-पधमं संस्थानम्१५-चत्वारि मंशस्त-वर्ण-गन्ध-रस-रुपशीनि१९-त्रसादिदशकम्-तथाहि-त्रस-वादर पर्याप्त-मंत्येकशरीर-स्थिर-शुम्र-सुभग-सुस्वरा-ऽऽदेय-यशः कीर्तिनामानि २९-अगुर-संत्येकशरीर-स्थिर-शुम्र-सुभग-सुस्वरा-ऽऽदेय-यशः कीर्तिनामानि २९-अगुर-संत्येकशरीर-स्थिर-शुम्र-सुभग-सुस्वरा-ऽऽदेय-यशः कीर्तिनामानि २९-अगुर-संत्येकशरीर-स्थिर-शुम्र-सुभग-सुस्वरा-ऽऽदेय-यशः कीर्तिनामानि २९-अगुर-संत्येकशरीर-स्थिर-शुम्र-सुभग-सुस्वरा-ऽऽदेय-यशः कीर्तिनामानि २९-अगुर-संत्येकशरीर-स्थिर-शुम्र-सुभग-सुस्वरा-ऽऽदेय-यशः कीर्तिनामानि २९-अगुर-संत्येकशरीर-स्थिर-शुम्र-सुभग-सुस्वरा-ऽऽदेय-यशः कीर्तिनामानि वित्त्यारि-पराघात-दीर्थकर-निर्माणनामचेत्यण्टो । सर्वसङ्घलनया सप्तत्रिंशद्विभं नामकर्म भवति । ३७ । सातावेदनीयादयः पश्चेत्येवं मिलित्वा द्वित्त्वार्रिशद्विभः पुण्यमकृत्तयो भवन्तीति ।

गत्यानुपूर्वी (५) पंचेन्द्रियजाति (६-१०) औदारिक आदि पांच शरीर (११-१३) औदारिक आदि तीन शरीरों के अंगोपांग (१४) प्रथम संहनन-वज्जर्षभनाराच संहनन (१५) प्रथम संस्थान-समचतुरस (१६) प्रशस्त दर्ण (१७) प्रशस्त गंघ (१८) प्रशस्त रस (१९) प्रशस्तस्पर्श (२०-२९) त्रसदशक अर्थात त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येक शरीर शुभ, सुभग, सुस्वर, आदेय और यशः कीर्त्ति नाम कर्म (३०-३७) अगुरु ठघु आष्ठक में से सात अर्थात अगुरुलघु नाम दर्म, उच्छ्वास नाम कर्म, आतपनाम कर्म, उद्योत नाम कर्म, प्रशस्तविहायोगति नाम कर्म, आतपनाम कर्म, तर्थिकर नाम कर्म और निर्माण नाम कर्म । इस प्रकार सब को जोडने से नाम कर्म के सैंतीस भेद होते हैं । इन में साता-वेदनीय आदि पूर्वोंकन पांच सेंद स्वग्निलित कर देने पर वयालीस भेद हो जाते हैं । यही वयालीस पुण्य प्रकृतियां हैं ।

(ર) દેવગત્યાનુપૂર્વા<sup>6</sup> (૩) મનુષ્યગતિ (૪) મનુષ્ગગત્યાનુપૂર્વા<sup>6</sup> (૫) પચેન્દ્રિય જાતિ (૬-૧૦) ઔદરિક આદિ પાંચ શરીર (૧૧-૧૩) ઔદારિક આદિ ત્રણ શરીરે.ના અંગોપાંગ (૧૪) પ્રથમ સંહનન વ્જાય ભનારાચ સંહનન (૧૫) પ્રથમ સંસ્થાન-સમચતુરસ (૧૬) પ્રશસ્ત વર્ણુ (૧૭) પ્રશસ્ત ગ'ધ (૧૮) પ્રથમ રસ (૧૯) પ્રશસ્ત સ્પર્શ (૨૦-૨૯) ત્રસ દશક અર્થાત્ ત્રસ, બાદર, પર્યાપ્ત પ્રત્યેક શરીર, શુભ, સુભગ, સુસ્વર, આદેલ અને યશ: કીર્ત્તિ'નામકર્મ (૩૦-૩૦) અગુર લઘુઅષ્ટકમાથી સાત અર્થાત્ અગુરલધુનામ કર્મ, ઉચ્છવાસનામ કર્મ, આતપનામ કર્મ, દઘેતનામ કર્મ, પ્રશસ્ત વિદ્ધાયાગતિનામકર્મ, પરાઘાતનામ કર્મ, તથિંકરનામ કર્મ અને નિર્માણન મ કર્મ આ રીતે બધાના સરવાળા કરવાથી નામકર્મના સાડત્રીસ લેદ થાય છે. આમાંથી સાતાવેદનીય આદિ પૂર્વેકિત પાંચ ભેદ ઉમેરવાથી છે. दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ६ ख्. २ पुण्यपापयोः आस्तवकारणनिरूपणम् १९

द्वधिकाशीतिचिधं पापकर्भ, तत्र-पञ्चक्षानवरणानि-५ नव दर्शनावरणी-यानि-१४ असातावेदनीयम्-१५, पड्विंशतिविधं मोहनीयस्-४१ अष्टार्विंशति-विधेषु मोहनीयेषु सञ्यवत्व-सम्यग्र् मिध्यात्व प्रकृतिद्वयस्य पापकर्षत्वं न सम्मद्दति, विधेषु मोहनीयेषु सञ्यवत्व-सम्यग्र् मिध्यात्व प्रकृतिद्वयस्य पापकर्षत्वं न सम्मद्दि, वतोऽनयोर्वन्धो नास्ति, केवलं मिध्यात्वमेवैकं वर्द्धं सत् पापकर्षतया परिणमत्ते । प्वं-नरकायुष्यम् ४२-गामकर्मं चतुर्सिंशद् विधम् तथादि-नरकगति १-नरकार्म् पूर्वी २-तियग्गति ३-तिर्थणानुपूर्वी ४-रकेन्द्रियजाति चतुष्टयम् ८-दशसंहनन-संस्थानानि १८-अम्शस्तवर्णादि चतुष्टयम् २२-स्थावरनामदशविधम्, तथादि-स्यावर १-स्वक्ष्मा २-ऽपर्याण्त ३-साधारण शरीरा ४-ऽस्थिरा ५-ऽशुम ६-

पाप कर्म वयासी प्रकार का है, यथा-(१-५) पांच ज्ञानावरण (६-१४) नौ दर्शनावरण (१५) आसातावेदनीय (१६-४१) छठवीक मोहनीयकर्म की प्रकृतियां-सोहनीय कर्म की अट्ठाईस प्रकृतियां में से सम्पक्त्वमोहनीय और सिअमोहनीय नामक दो प्रकृतियां पापकर्म प्रकृतियों में परिगणित नहीं हैं क्योंकि उनका चन्म नहीं होता, केवल मिथ्यात्व प्रकृति का वन्ध होता हैं और वह पाप कर्म के रूप में परिणत हो जाती है (४२) नरकायु (४३-७६) चौंतीस प्रकार का नाम कर्म, यथा-(१) नरकाति (२) नरकानुपूर्वी (३) तिर्यंचगति (४) तिर्यंचानुपूर्वी (५-८) एकेन्द्रिय आदि चार जातियां अर्थात् एकेन्द्रिय जाति, द्वीन्द्रियजाति, ज्रोन्द्रियजाति, चतुरिन्द्रियजाति (९-१८) पांच संहनन और पांच संस्थान (१९-२२) अप्रदास्त वर्ण, गंध, रस, स्पर्शनाम-कर्म (२३-३२)स्थावरदशक, यथा-(१) स्थावर (२) (स्टक्ष्म (३) अपर्यात्त

પાપકર્મ ખ્યાંશી પ્રકારના છે, -(૧-૫) પાંચ જ્ઞાનાવરણ્ ૬-૧૪) નવ દર્શનાવરણ (૧૫) અશ તાવેદનીય (૧૬-૪૧) છ૦વીસ માહનીય કર્મની પ્રકૃતિએા માહનીય કર્મની અઠ્ઠાવીસ પ્રકૃતિએામાંથી સમ્યક્ત્વ માહનીય અને મિશ્ર માહ-નીય એ બે પ્રકૃતિએા પાપકર્મ પ્રકૃતિએામાં પરિગણિત નથી કારણ કે તેમના બન્ધ થતા નથી, માત્ર મિચ્ચાત્વપ્રકૃતિના બન્ધ થાય છે અને તે પાપકર્મના રૂપમાં પરિણત થઈ જય છે (૪૨) નરકાયુ (૪૩-૭૬) ચાંત્રીસ પ્રકારના નામ કર્મ થયા-(૧) નરકગતિ (૨) નરગતિ આ તુપૂર્વા (૩) તિર્ચ ચગતિ (૪) તિર્ચ ગ તુપૂર્વા (૫-૮) એકેન્દ્રિય આદિ ચાર જાતિએા અર્થાત્ એકેન્દ્રિય જાતિ, બે ઇન્દ્રિય જાતિ, તેઇન્દ્રિય જાતિ, ગતુરીન્દ્રીય જાતિ (૯-૧૮) પાંચ સંહનન અને પાંચ સંસ્થાન (૧૯-૨૨) અપ્રશસ્તવર્ણ, ગ'ધ, રસ, સ્પર્શનામ કર્મ (૨૩-૩૨) સ્થાવદશક થથા-(૧) સ્થાવર, (૨) સૂક્ષ્મ (૩) અપર્યાપ્ત (૪) સાધારણ कुभग ७-दुःस्वरा ८-ऽनादेया ९-ऽयशः कीर्तिनामानि ३२-इति, उपघातनामा ३३-ऽशु ग्विहायो गतिः ३४ । (७६) नोच्चेर्गोत्रम् ७७ -पश्चविधमन्दरायम्-८२ तदेवं पुण्यपापकर्मणोः शुमाऽशुमौ योगी-आस्रवी भवतः ॥

उक्तञ्चोत्तराध्ययने २८अध्ययने १४-गाथायाम्-'पुण्णपाचासवो तहा-' इति। पुण्य-पापास्तवस्तथा ॥२॥

मुल्म्-सकसायस्स जोगो संपरायकिरियाए ॥३॥

छाया—'सकपायस्य योगः सम्परायक्रियायाः—' ॥३॥ लत्वार्थदीपिका-पूर्व पुण्यपापकर्मणोः शुमाऽशुभयोगौ आस्रवरूपौ मरूपितौ, सम्प्रति-सम्परायक्रियाया आस्रवं प्ररूपयितुमाइ-'सकसायस्स जोगो संपराय

(४) साधारण शरीर (५) अस्थिर (६) अशुभ (७) दुर्भग (८) दुःस्वर (९) अनादेय (१०) अयशःकीर्त्ति (३३) उपघातनामकर्म (३४) अशुभ विहायोगतिनामकर्म (७७) नीचगोत्र (७७=८२) पांच अन्तराय । इस प्रकार शुभयोग और अशुभयोग पुण्य और पाप के कारण होते हैं।

उत्तराघ्ययनसूत्र के २८ वें अध्ययन की चौदहवीं गाथा में कहा है-'पुण्णपावासवों तहा' अर्थात् पुण्य का और पाप का आस्रव होता है ॥२॥

सत्रार्थ-'सकसायस्स जोगो' इत्यादि ।

कषाययुक्त जीव का योग सम्परायकिया के आस्रव का कारण होता है ॥३॥

तत्वार्थदीपिका-पहळे बतलाया गया है कि शुभ योग पुण्य के और अशुभ योग पोप के आुम्नव का कारण है । अब साम्परायिक क्रिया के

(૫) અસ્થિર (૬) અશુભ (૭) દુર્ભંગ (૮) દુઃસ્વર (૯) અનાદેય (૧૦) અયશઃ કીર્તિ (૩૩) ઉપાઘાતનામ કર્મ (૩૪) અશુભવિદ્ધાયાગતિનામ કર્મ (૭૭) નીચગાત્ર (૭૮–૨) પાંચ અન્તરાય આવી રીતે શુક્ષયાગ અને અશુભયાગ પુષ્ટ્ય અને પાપના કારણ હાય છે.

ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રનાં ૨૮માં અધ્યયનની ચૌદમી ગાથામાં કહ્યું છે— 'વુण્णपावासवो तहा' અર્થાત પુણ્યના અને પાપના આસવ થાય છે. ાારાા 'सकसायस्स जोगो संपरायकिरियाए'

સ્વાથ°—કષાયશુકત જીવના ગોગ સમ્પરાયક્રિયાના આસ્ત્રવતું કા**ર**ણ હાય છે.

તત્વાર્થદીપિકા—પહેલા અતાવવામાં આવ્યું કે શુભયોગ પુણ્યના અને અશુભ યોગ પાપના આસ્ત્રવના કારણે। છે. હવે સમ્પરાંચિક ક્રિયાના આસ્ત્રવ**ની** પ્રરૂપણા કરીએ છીએ— दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.६ छ.३ संपरायकियायाः आस्त्रवनिइपणम् २१

किरियाए-' इति । सक्रषायरूय-कषायेण कोधमानमायालोभरूपेण सहितस्या ऽऽत्मनः योगो-मनोवाक्कायरूगः आत्मपरिणतिविशेषः सम्स्राथक्रियायाः-संसारपर्यट कारकक्रियायाः मदस्रमणजनककर्मण आस्तवो भवति । तथा च-मनो चचः काथयोगादिलक्षणः पूर्वोक्तस्वरूपाऽस्त्रवः सर्वसंसारिणां न समान-फलारभ्मद्देतुर्भवति, अपितु-सक्षपायस्यात्मनः कायादियोगरूप आस्तवः संसाररूप सम्परायजनककर्मणो द्देतुर्भवति, अक्षायस्यात्मनस्तथाविध आस्तवन्तु-ईर्यापथ कर्मणः संसारापरिश्र गणस्य हेतुर्भवतीति वोध्यम् । तत्र-कपति-आत्मानं दिनस्ति दुर्गतिं प्रापयतीति कपायः, यद्दा-कपायो न्यप्रोधत्वक्त् विभीतक-हरीतक्यादिकम्,

आस्रव की प्ररूपणा करते हैं।

जो जीव कोध, मान, माया, और लोभ रूग कषाय से युक्त है उसका योग अर्थात् आत्मपरिणति रूप मन वचन काय का व्यापार सम्पराय क्रिया का अर्थात् संसार में अमण कराने वाली क्रिया का आसव होता है। तात्पर्य यह है कि मनोयोग वचनयोग और काययोग से होने वाला पूर्वोंक्त आस्त्रय सप संसारी जीवों को समान फलप्रद् नहीं होता, वरन् कषाययुक्त जीव को आस्त्रव होता है वह साम्परायिक आसव कहलाता है, जिसके कारण उसे संसार-परिभ्रमण करना पडता है। किन्तु जो जीव कपाय से मुक्त हो जाते हैं, उन्हें ईर्यापथ आस्त्रव होता है। वह संसार परिभ्रमण का कारण नहीं होता।

जो आत्मा कर्षे-हने अर्थात् दुर्गति में छे जाय, बह कषाय कह-लाता है अथवा जैसे बटकी छाल, वहेडा और हरड आदि कषाय, वस्त्र

જે જીવ કેાધ, માન, માયા અને લાેલ રૂપ ક્ષાયથી ચુકત છે તેના યોગ અર્થાત્ આત્મપરિણતિ રૂપ મન વચન કાયના વ્યાપાર સમ્પરાય કિયાના અર્થાત્ સંસારમાં ભ્રમણ કરવાવાળી કિયાના આસ્યવ થાય છે. તાત્પર્ય એ છે કે મનેાયોગ, વચનયોગ અને કાયયોગથી થનારા પૂર્વાકત આસ્યવ બધાં સંસારી જીવેાને એકસરખા ફળદાયી નીવડતા નથી, નહીતર કષ્ય્યચુકત જીવને જે આસ્યવ થાય છે તે સામ્પરાયિક આસ્યવ કહેવાય છે, જેના કારણુ-તેને સંસાર-પરિભ્રમણ કરવા પડે છે, પરન્તુ જે જીવ કષાયથી સુકત થઈ જાય છે, તેમને ઇર્ઘાપધ આસ્યવ થાય છે અને તે સંસાર પરિભ્રમણનું કારણ બનતુ નથી. જે આત્માને કર્ષ-હશે અર્થત દુર્ગતિમાં લઇ જાય તે કથાય કહેવાય છે અથવા જેમ વડની છ.લ, બહેડા અને હેરડ-આદિ કથાય વસ્ત્ર વગેરમાં રાગનાકારણ હાય છે તેવી જ રીતે કાધ, માન, માયા અને લાેલ રૂપ કથાય

तत्वार्थमत्रे

यथा-वस्तादौ रागब्छेप हेतु स्तया-क्रोधमानमाधाळो भल्ठक्षणः कषाया कषाय इवात्मनः कर्मब्लेषहेतुर्भवति, तेन-क्रषायेण सह वर्तते इति सकषायः तस्य-सकषा-यस्यात्मनो भिध्धादृष्टचादेः कापादि योगवज्ञादानीतस्य स्थित्यनुमागवन्धकारक साम्परायिकस्य कर्मण आस्त्रवो भवकारणं भवति । तत्र-सम्पराश्स्तावत्-सं-सम्यक्, उत्कृष्टः, अयो गतिः-पर्यटनं माणिनो यत्र भवति, स सम्परायः, संझार उच्यते, संसारपर्यटनकारकं कर्म साम्परायिक्य, तस्य-साम्परायिकस्य कर्मणो हेतुः खल्ज-सक्षपायस्यात्मनो मिध्यादृष्टे कायादियोगरूप आस्तवो भवति॥३॥

तत्वार्थनिर्युक्तिः-अथ-कायिक-वाचिक-मानसयोगादिरुक्षण आस्रवः कि

आदि में राग के कारण होते हैं, उसी प्रकार कोध मान माया और लोभ रूप कषाय आत्मा के लिए कर्म बन्ध के कारण होते हैं। ऐसे कषाय से युक्त जीव को सकषाय कहते हैं। सकषाय मिथ्यादृष्टि आदि जीव को कायओग आदि के दाशा जिन कमों का आस्रव होता है, जनमें स्थिति बन्ध और अनुओग बन्ध भी पडता है। अतएव वह बन्ध साम्परायिक बन्ध कहलाता है। 'साम्पराय' राव्द का अर्थ इस प्रकार है-सम् अर्थात् सम्पक्, पर अर्थात् उत्कृष्ट, अय अर्थात् गति या पर्यटन, तात्पर्थ यह है कि प्राणियों का जहां परिश्रमण होता है, उस संसार को साम्पराय कहते हैं और संसार-परिश्रमण के कारण-भूत कर्म को साम्परायिक कहते हैं। साम्परायिक कर्म के कारण कषाग-यान जीव का योग है। सार्राश यह है कि सकषाय जीव के योग से जो कर्मवंध होना है, वह साम्परायिक बन्ध कहलाता है आर उसमें स्थिति एवं अनुमाग भी पडते हैं। 21

तत्वार्थनियुंक्ति-कायिक, वाचिक और मानसिक योग रूप आस्त्रव क्या आत्माने माटे ४र्भ अन्धना अरु छे छे छे. आवा ४षायथी युक्त छवने संक्षाय ४ छे छे. संक्षाय भिथ्यादेष्ठि आदि छवने आयथोग आदि द्वारा के इमेनि। आसव थाय छे तेमां स्थितिअन्ध अने अनुक्षागलन्ध पछा पडे छे. आधी ते जन्ध साम्परायिक्षन्ध ४ डेवाय छे. 'सम्पराय' शण्डने। अर्थ आ प्रमाहो थाय छे-सम् आर्थात् सम्यद्र पर आर्थात् इत्हृब्ट, अय आर्थात् गति अथवा पर्यटन, तात्पर्यं ओ छे के प्राणिओानुं ज्या परित्रमणु थाय छे ते संसारने सम्पराय ४ डे छे अने संसार परित्रमणुना कारणुसूत क्रीनि साम्परायिक इंडे छे स.म्पराय ३ छे छे अने संसार परित्रमणुना कारणुसूत क्रीनि साम्परायिक हे के संश्राय छवना योगथी के क्री आधायान छवने।योग छे. सारांश ओ छे के सक्षाय छवना योगथी के क्री णंधाय छे ते साम्परायिक जन्ध कडिवाय छे अने तेमां स्थिति तेमक अनुक्षांग पणु पडे छे ।।उ॥

તત્વાર્થાનિર્ચું કિત-કાયિક, વાચિક અને માનસિકયોગ રૂપ આસવ શું અધાં

रीषिका-निर्युक्ति टीका अ.६ स्.३ संपरायकियायाः आस्तवनिरूपणम् -- 'रेडे-

सर्वेषां संपारिणां समानफलारम्भद्देतुर्भवति ? उनाहो-अन्यस्या-Sन्यादशः अन्यस्या Sन्यावा ? इत्याकाङूक्षायां कञ्चिद्विशेष प्रतिपादयितुमाइ-'स्वकस्तायस्स जोगो संपरायकिरियाए-? इति । सकषायस्य-कषायैः कोधमान-माया-लोमैः सर वर्तते इति सक्षायः, कप:-कर्म, तस्या-SSपो लाभः माप्तिः-कायः कोधमान माया लोभः कर्मद्देतुः भवद्देतुर्वा भवति, ते कषायैः-कोधादिभिः सद्दितस्य सकषायस्या-SSत्यनो मिध्यादृदेः कायादियोगरूपः आस्तरः संपराय क्रयायाः-संपरैति-आत्मा-Sस्मिन् इति सम्परायः-निरय-देव-मनुष्य-विर्यगतिलक्षणश्वतु-र्गतिकः संसार स्वस्य- संपारपरिश्रमणस्य द्देतुभूता-कर्मरूपा क्रिया-संपरायक्रिया तस्य द्देतुर्भवति । वधा च-त्रिविधोऽपि मनो वाक्त काययोगः शुमाऽशुभभेदः सभी संसारी जीवों को समान फलदायक होता है अथवा उसके फल में विसददाता होती हैं ? इस आद्यांका का निवारण घरने के लिए विशेष प्रतिपादन करते हैं-

जो कोध, मान, माया और लोभ से युक्त होता है, वह सकषांय कहलाता है। कष अर्थात कर्म का आय अर्थात लाभ होना कषाय है। कोध, मान, माया और लोभ कर्मके अथवा संसार के कारण हैं। कोध आदि कषायों से युक्त जीव को काययोग आदि साम्परायिक किया के कारण होते हैं। नरकगति, देवगति, मनुष्पगति और तिर्यंचगति रूप संसार सम्पराय कहलाता है, उस सम्पराय अर्थात संसार में परिश्रमण के कारण जो क्रिया है, वह साम्परायिक क्रिया कहलाती है। ताल्पर्य यह है कि मनोघोग वचनयोन और काययोग ज्ञुभ और अज्ञुभ के भेद से दो-दो प्रकार का है। यह योग चाहे समस्त हो या व्यस्त, जय

સ'સારી જીવાને સરખાં ફળદાયક હાેય છે ? અથવા તેના ફળમાં વિસદશતા હાેય છે ? આ શ'કાના નિવારણ અર્થે વિશેષ પ્રતિપાદન કરી છે. છી છે -જે કાેધ સાન માયા અને લાેભથી ચુક્ત હાેય છે, તે સક્ષાય કહેવાય છે. કષ અર્થાત્ કર્મનું આપવું અર્થાત્ લાભ થવા કષાય છે કોધ, માન, માયા અને લાભ કર્મના અથવા સ'સારના કારણ છે. કેધ આદિ કષાયોથી ચુક્ત જીવના કાયયોગ આદિ સામ્પરાયિક ક્રિયાના કારણ હાેય છે. નરકગતિ, દેવગતિ, સનુષ્યગતિ અને તિર્ય'ચગતિ રૂપ સ'સાર સમ્પરાય કહેવાય છે તે સમ્પરાય અર્થાત્ સ'સારમાં પરિભ્રમણના કારણ રૂપ જે ક્રિયા છે તે સામ્પરા થિક ક્રિયા કહેવાય છે. તાત્પર્ય એ છે કે મનાયોગ, વચન્યોગ, અને કાયયોગ શુભ અને અશુભના ભેદથી છે-બે પ્રકારનાં છે. આ યોગ ભલે સમસ્ત દ્વાય समस्तो व्यस्तो वा सक्रषायस्य कर्तुरात्मनः साव्परायिकस्य संसारपरिश्रमणहेतु भूतस्य कर्मण आस्त्री भवति ।

उक्तझ व्याख्यामग्रह्यो मगवतीस्त्रे ७-गतके १-उद्देशके १६७-मूत्रे-'जस्स ण' कोइमाणमायालोभा अवोच्छिन्ना भवंति, तस्स णं संपरायकिरिया इ.इजह नो ईरियावहिया' इति । यस्य-क्रोध मान माया लोभा अव्युच्छिमा भवन्ति, तस्य-खद्ध साम्परायक्रिया क्रियते नो ईर्यापथिकी क्रिया-' इति ॥३॥

मूलम्-अकसायस्स जोगो ईरियावहिया किरियाए ॥४॥

छाया-अक्रषायस्य योगः-ऐयाँपधिकक्रियायाः-' ॥४॥

कंषाय युक्त आत्मा का होता है तो उससे साम्परायिक आसव होता है और वह संसार-परिभ्रमण को कारण वनता है।

फलितार्थ यह है कि चार प्रकार के बन्धों में से स्थितिबन्ध और अनुभागबन्ध कषाय के निमित्त होते हैं और प्रकृतिबन्ध तथा प्रदेश बन्ध योग के निमित्त से होते हैं। जो जीव कषाययुक्त होता है, उसके स्थितिबन्ध और अनुभागबन्ध अवइच होते हैं और इस कारण यह बन्ध संसारभ्रमण का कारण होता है।

भगवतीसन्त्र के सातवें शतक के प्रथम उद्देशक के सूत्र १६७ वें में कहा है-जिस जीव के कोध, मान, माया और लोभ विच्छिन नहीं होते, उसे साम्परायिक किया होती है, ईर्यापथ किया नहीं होनी है ॥३। सुन्नार्थ--'अकसायरस जोगो' इत्यादि ।

कषाय से रहित जीव का योग ऐयीपथिक कियाका कारण

કે વ્યસ્ત, જયારે કષાયસુકત આત્માના થાય છે, ત્યારે તેનાથી સામ્પરાયિક આસવ થાય છે અને તે સંસાર પરિભ્રમણુનુ કારણુ ખને છે.

કલિતાર્થ એ છે કે ચાર પ્રકારના અન્ધામાંથી સ્થિતિઅન્ધ અને અનુભાગબન્ધ કષાયના નિમિત્તથી થ.ય છે અને પ્રકૃતિઅન્ધ તથા પ્રદેશબન્ધ યાગના નિમિત્તથી થાય છે. જે જીવ કષાયશુકત હાય છે તેના સ્થિતિઅન્ધ અને અનુભાગબન્ધ અવશ્ય થાય છે અને આ કારણુથી જ આ અન્ધ સંસાર બ્રમણનું કારણુ અને છે.

ભગવતીસૃત્રમાં સાતમાં શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશકના સૂત્ર ૧૬૭માં કહ્યું છે-જે જીવના ક્રોધ, માન, માયા અને લાેભ વિચ્છિન્ન થતાં નથી તેને મ્રામ્પરાયિક ક્રિયા થાય છે. ઇર્ગાપથક્રિયા થતી નથી. ાાગા

'अकसायरम जोगो ईरियावदिया किरियाए'

સૂત્રાર્ય -- કષાયથી રહિત છવનાયાગ અર્યાપથિકક્રિયાનું કારણ હાય છે.

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ६ स्.४ अ. का. भवभ्रमणकिवाचाः आस्रवत्वम् २५

तत्वार्थदीपिका-पूर्वमूत्रे-कोधादिकपाययुक्तस्यात्मनः कायिकादियोगः संसारपरिभ्रमणरूपसञ्परायक्रियाया आस्रवो भवतीति मतिपादितम्, सम्पति-कपायरदितस्य कायादियोगः संसाराऽपरिभ्रमणरूपरैयापथिकक्रियाया आस्त्रवो भवतीति प्रतिपादयितुमाह-'अकसायरस्त जोगो ईरिया बहिया किरियाए' इति ।

अक्षायस्य-न विचति कोधादिकषायो यस्य सोऽकषायस्तस्य कोधादिकषाय रहितस्याऽऽत्मन उपशान्तकषायादेः कायिक-वाचिक-मानसयोगः-ऐयािथिक क्रियायाः- ईर्यापथकर्मणः संसारपरिभ्रनणकारणस्याऽऽस्रवो भवति। ऐयािथिक श्वव्दार्थस्तु-'ईर+गतो'-इत्यस्माङ् सावे ण्यति-ईर्या-ईर्णम्, योगो गतिः योग-महत्तिः काय-वाइ-मनो व्यापारः काय-वाइ-सनो दर्गणालम्वी-आत्ममदेव

## होता है ॥ १॥

तत्वार्थदीपिका-पूर्वसूत्र में प्रतिपादन किया गया है कि कोध आदि •कपायों से युक्त आत्मा का काययोग आदि संसार भ्रमण के कारण साम्परायिक आस्रव का कारण होता हैं, इस सूत्र में यह बतलाया जा रहा है कि जो जीव कषाय से रहित है, उसका योग केवल ईयांपथ-आस्रव का कारण होता है जो कि संसार परिभ्रमण का कारण नहीं होता है—

कोध आदि समस्त कषायों से रहित आत्मा फा-उपद्यान्तकषाय या क्षीणकपाय आत्मा का-जो कायिक बाचिक अथवा मानसिक योग होता है, उससे पेवल ईर्यापथ-आसन ही होता है। ईर् घातु गति अर्थ में है। उससे भाव के अर्थ में प्रत्यय करने से ईर्या द्यान्द बनता है, जिसका अर्थ है गति या योग की प्रवृत्ति, अथवा मन, वचन काय

તત્વાર્શદીપિકા-પૂર્વસૂત્રમાં પ્રતિયાદન કરવામાં સ્યાવ્યું કે ક્રાધ આદિ કષાયાથી ચુકલ આત્માના કાયયાગ આદિ સંસારભ્રમણના કારણથી સામ્પરાયિક આસ્વનું કારણુ બને છે, પ્રસ્તુલ સૂત્રમાં એ દર્શાવાઇ રહ્યું છે કે જે જીવ કષાયથી મુકલ હાય છે, તેના ચાગ માત્ર ઇર્યાપથ આસવનું કારણુ હાય છે કે જે સંસાર પરિભ્રમણનું કારણુ અનતું નથી.

કાય આદિ સમસ્ત કષાયાથી રહિત આત્માના-ઉપશાન્ત-કષાય અથવા સીણુકષાય આત્માના-જે કાયિક, વાચિક અથવા માનસિકયાગ થાય છે, તેનાથી ધકત ઇર્યાપય-આસ્તવ જ શાય છે. 'ईર્' ધાતુ ગતિ અર્થમાં છે, તેથી ભાવના અર્થમાં ઇયત પ્રત્યય લગાડવાથી ईર્યા શખ્દ અને છે, જેના અર્થ થાય છે ગતિ અથવા યાગની પ્રવૃત્તિ, અથવા મન, વચન કાયના નિમિત્તથી શનારાં यरिस्पन्दो जीदघदेक चल्लनम्, 'ईपें' ति व्यपदि व्यते, ईर्या एव पयो मागौँ यहय तत-ईर्यापथ ग्रुच्यते, ईर्यापथमेंव- ऐर्यापथक म् तद्भूया क्रिया-ऐर्यापयिकी क्रिया ऐर्थायथिक कर्म-इति । तथा चाऽकपायस्यो-पशान्त-कपायादे रात्मनः 'कायादियोगवशादुपात्तस्य कर्मणः कपायामाबाद्धन्धाऽभावे सति कुड्य पतित शुष्कलोष्ठवत्त्-अनन्तरसमये निवर्तमानस्य ऐर्यापथिकस्य कर्मण आस्त्रवो न बन्धकारणं अवति, किन्तु-सकपायस्य खस्वात्मनो मिध्यादृष्ट्यादेः कायादियोगा-दानीतस्य स्थित्यनुमागवन्धकारक साम्परायिकस्य कर्मण आस्त्रवरेत् - भवकारणं भवतीति पूर्वमुक्तमेवेति । एवश्चाऽकपायस्यो-पशान्त कपायादेरात्मनः कायिका-दियोगः ऐर्थापथिकस्यैव-एकसमयस्थितिकस्य कर्मण आस्त्रवो मवति'न तु-'साम्पराधिकस्य कर्मण इति भावः ॥४॥

के निमित्त से होने वाला आत्मा के प्रदेशों का परिस्पन्दन। ईयो ही जिल्लका पथ-मार्ग है, वह ईर्यापथ अथवा ऐर्थापथिक कहलाता है। आधाय यह है कि ग्यारहवें, वारहवें और तेरहवें गुणस्थानों में जब किषाय का उदय नहीं रह जाता, तब स्थितिबन्ध नहीं होता क्योंकि 'स्थितिबन्ध का कारण कषाय हैं, मगर योग विद्यमान होने से प्रवृति और प्रदेश बन्ध होते हैं। उस समय योग के कारण कर्मका आहव तो होता है परंतु कषाय के अभाव के कारण वह ठहरता नहीं है। जैसे दिवाल पर फेका हुआ सूखा मिटी का ढेला दीवार को स्पर्श करके नीचे शिर जाता है, दीवाल पर ठहरता नहीं है, उसी प्रकार जिल्कषाय आत्मा में कर्मका जो आहव होता है, वह ठहरता नहीं है। प्रथम समय में कर्म आता है, दूखरे समय में उलका चेदन होता है और तीसरे समय

આત્માના પ્રદેશાનું પરિસ્પદન ઇર્શા જ જેના પથ-માર્ગ છે તે ઇર્શાપથ અથવા ઐર્યાપથિક કહેવાય છે. આશય એ છે કે અગીયારમાં બારમાં અને તેરમાં ગુણસ્થાને માં જ્યારે કષાયના ઉદય હાતા નથી ત્યારે સ્થિતિબન્ધ થતા નથી, ક વ્ણુ કે સ્થિતિબન્ધનું કારણ કષાય છે, પરન્તુ ચાગ વિદ્યમાન હાવાથી પ્રકૃતિ અને પ્રદેશ બન્ધ થાય છે. તે સમયે ચાગના કારણે કર્મના આસવ તા થાય છે, પરન્તુ કષાયના અસાવના કારણે તે રાકાતા નથી જેવી રીતે ભી'ત ઉપર દ્વે કવામાં આવેલા માટીના સૂકાે લોદા દીવાલને સ્પર્શ કરીને નીચે પડી જાય છે, દીવાલ ઉપર ટકી શકતા નથી, તેવી જ રીતે નિષ્કષાય આત્મામાં કર્મના જે આસવ થાય છે તે રાકાતા નથી પ્રથમ સમયમાં કર્મનું આગમન થાય છે, બીજા સમયમાં તેનું વેદન થાય છે અને ત્રીજા સમયમાં તેની નિર્જરા दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.६ इ.४ अ.का. भवभ्रमगकियायाः आस्रवत्वम् २७

तस्वार्थनियुँ क्तिः-पूर्वं तावत्-सक्तषाकस्याऽऽत्यनः कायादियोगः साम्परायिक कर्मणो भवभ्रमणजनकस्याऽऽस्रवो भवतीति प्ररूषितम्, सम्यति-अक्षायस्यो-पशान्तक्षायादेरात्मनः कायादियोगः संसारा-ऽपरिभ्रमणहेतुकस्य-ऐयौपथिक कर्मण आस्रवो भवतीति परूपयितुमाह-'अक्षपायस्य-क्रोधादिकपायरहितस्यो-प्रशान्तमोहरूपायादेरात्मनः कायादियोगः ऐर्यापथिक क्रियायाः ईर्यापथर्कर्मणः -संसाराऽपरिभ्रमणहेतुकस्या-ऽऽस्रवो भवति । तत्र-ईरण मीर्या गति रागःनु-सारिणो सति-मयोजने पुरस्ताद् युग मात्रदृष्टिः स्थावरजङ्गाभिभूतानि परि-मं उसकी निर्जरा हो जाती है । किन्तु कर्षाययुक्त जीव को स्थितिबन्ध होता है और अनुभागवन्धक भी होता है. अतएव उसके संस्वारभ्रमण करना पडता है ।

इस मकार उपज्ञान्त कवाघ और क्षीणकषाय आत्मा को ऐवीपथिक आम्रव ही होता है जो दो समय की स्थितिवाठा होता है और संसार परिभ्रमण का कारण नहीं होता॥४॥

तत्वार्थनिर्युक्ति-परुछे कथन किया जा चुका है कि सकषाय जीव का योग साम्परायिक आस्रव का कारण होता है, अब यह प्रतिपादन किया जाता है कि उपज्ञान्त-क्षीणकषाय आत्मा का जो काययोग आदि है, वह संसारभ्रमण के हेतु कर्मका कारण नहीं होता---

कर्षाय से रहित जीव का योग ऐयांपधिककिया का कारण होता है, जो संसारभ्रमण का कारण नहीं होता। प्रयोजन होने पर आगम के अनुसार चार हाथ सामने की भूमि पर दृष्टि रखते हुए और त्रस

થઇ જાય છે. પરન્તુ કષાયચુક્રત જીવને સ્થિતિખન્ધ થાય છે અને અનુભાગ ખન્ધ પણુ થાય છે આથી તેને સ'સાર–પરિભ્રમણ કરવા પડે છે.

આવી રીતે ઉપશાન્ત કષાય અને ક્ષીણકષાય આત્માને ઝૈર્યાપશ્રિક આસવજ થાય છે, જે બે સમયની સ્થિતિવાળા હાેય છે તેમજ સંસાર-પરિભ્રમણનું કારણુ અનતા નથી ાાજા

તત્વાર્થા નિચુ<sup>6</sup> કિત — પહેલાં કહી દેવામાં આવ્યું છે કે સકષાય છવનાયાગ સામ્પરાયિક આસવતું કારણું હાય છે હવે એ પ્રતિપાદન કરવામાં આવી રહ્યું છે કે ઉપશાન્ત-ક્ષીણુ કષાય આત્માના જે કાયયાગ વગેરે છે, તે સંસાર બ્રમણના હેતુ કર્મતું કારણું હાતું નથી-

કષાયથી રહિત જીવનાયાંગ ઐર્યાપથિક ક્રિયાનું કારણ હાય છે, જે સંસારબ્રમણનું કારણ હાેતું નથી. પ્રયાજન થવાથી આગમ મુજબ ચાર હાથ પાતાની સામેની ભૂમિ પર દેષ્ટિ રાખતા થકા અને ત્રસ તેમ જ સ્થાવર चर्जयन् अप्रमत्तः शनैयांगत् तपस्ता स्येवं वित्रा गतिः पन्थः-मार्गः मवेशो यस्य कर्मण स्तत्-ईर्थापथष्, ईर्यापथयेव ऐर्यापथिकी तद्रस्पा क्रिया, ऐर्था थिकी क्रियोच्यते । तत्र-कायादियोगमात्रप्रत्ययत्वात् गच्छत स्तिण्ठतो वा त्रिसमय स्थितिको वन्धो-ऽकपायस्य भवति, । अकपायस्तावत्-मयमं द्विचिधो मवति, चीतरागः-सरागथ, । तत्र-वीत्तराग झिविधः, उग्धान्तमोहकपायः-क्षीणमोह-कपायः-केवळी च । तत्र-क्षीणमोहकपाय-केवलिनो कारस्न्येन सम्रद्यातोपहत कर्मकदञ्जी यवतः । सरागस्तु-संज्वलनकपाययुक्तोऽप्यविधमानोदयत्वादकषाय एवावगन्तव्यः तस्य-कपायावनौ सन्दान्नुभावत्वात् उक्तश्च-

एवं स्थावर जीवों की रक्षा करते हुए, धीरे-धीरे अप्रयत्त होकर मुनि का ईरण-गमन-करना ईयीवध कहछाता है ? उसे ऐयीवधिक की किया भी कहते हैं। अभिप्राय यह है कि योग नात्र के निमित्त से गमन करते या खडे हुए कषायरहित मुनि को दो समय की स्थिति-वाला जो बन्ध होता है, वह ईर्यापथ बन्ध है।

कषायरहित के मूळतः दो भेर हैं-चीतराग और खराग। चीतराग तीन प्रकार के होते हैं-उपज्ञान्तमोह (ग्यारहवें गुणस्थात्रवर्त्ती) क्षीणमोह छट्रपस्थ और क्षीणमोह केवली। क्षीणमोह छद्मस्थ और केवली में मोहनीय कर्म का खसूल क्षय हो जाने से कषाय की खत्ता नहीं होती, उपज्ञान्तमोह जीव में कषाय की मत्ता रहती है किन्तु उदय नहीं होती, जिसको संज्वलन कषाय विद्यमान है किन्तु उसका उदय नहीं है, उस सरोग को भी अकषाय ही समझना चाहिए। कहा भी है-

છવાની રક્ષા કરતાં થકા હળવે હળવે અપ્રમત્ત થઈને સુનિનું ઇરેણુ-ગમન કરવાની ક્રિયાને ઇર્ચાપથ કહેવાય છે તેને અર્ચાપથિકની કિયા પણ કહે છે, અભિપ્રાય એ છે કે યાગ માત્રના નિમિત્તથી ગમન કરતાં અથવા ઉભા રહેલાં કષાયસહિત સુનિને બે સમયની સ્થિતિવાળા જે બન્ધ થાય છે, તે ઇર્ચાપથ બન્ધ છે. કષાયરહિતના અસલમાં બે ભેદ છે-વીતરાગ અને સરાગ વીતરાગ ત્રણ પ્રકારના હાય છે-ઉપશાન્તમાહ-(અગીયારમાં ગુણુરથાનવત્તી<sup>6</sup>) ક્ષીણુમાહ છલસ્થ

અને ક્ષીણુમાહ કેવળી. ક્ષીણુમાહ ઇવસ્થ અને કેવળીમાં માહનીય કર્મના સમ્ળગા ક્ષય થઈ જવ'ના કારણું કષાયની સત્તા હાેતી નથી, ઉપશાન્ત માહ છવમાં કષાયની સત્તા રહે છે, પરન્તુ ઉદય થતાે નથી. જેમના સંજવલન કષાય વિદ્યમાન છે, પરન્તુ તેના ઉદય થતાે નથી, તે સરાગને પણ અકષાય જ સમજવા જોઇએ. વળી કહ્યું પણું છે- दीविका-निर्युक्ति टीका जि. ६ सू.४ अ. का. भवस्रमणकियाया: आस्रवत्वम् २६

'उच्चालियम्मि पाए, इरियासमियस्स संकमहाए। बावज्जेज्ज कुलिंगी, मरेज्ज तं जोग सासज्ज ॥१॥ ' न य तस्स तज्ञिमित्तो वंधो सुहुगो वि देसिओ समए। सुद्धस्स उ संपत्ती अफळा गुत्ता जिनवरेहिं ॥२॥ 'उच्चलिते णदे इर्यासमितस्य संक्रमार्धम् । व्यापद्येत कुलिङ्गी जियते तं योगमासाच ॥१॥ अत्र कुलिङ्गि शब्देन कुन्धु ममृति खुद्रजन्तुः परिग्रह्यते ॥ 'न च तस्य तज्ञिमित्तो वन्धः सुक्ष्मोपि देशितः समये । शुद्धस्य तु सम्पत्तिः अफलोक्ता जिनवरैः इति ॥२॥ प्रवज्जा-उज्जपायस्यो-पज्ञान्तक्षपायादेः कायादियोग ईर्यापयस्यैव संसाराऽ-

परिभ्रपणकारणस्य कर्मण एकसमयावस्थानकस्या-ऽऽस्रवो भवति । तत्रा-ऽऽचो दन्धपत्रयः-देद्यमानकर्मसगयो मध्यमः २-स एव स्थितिकालः, तृतीयः

'जच्चालिमस्मि पाए' इत्यादि

ईर्यायमिति से सगद-न संयमी ने गमन करने के लिए पांव जंचा उठाया हो और उसका निमित्त पाकर कदाचित कोई बेन्द्रिय आदि जीव मृत्यु को प्राप्त हो जाय तो भी उस संयक्षी को उसके कारण सक्ष्म बन्ध भी नहीं कहा गया है। जिनेन्द्र भगवान ने शुद्र पुरुष की किया को पाप-फलप्रदायिनी नहीं कहा है।

इस प्रकार जे। उपशान्त कषाय आदि कपाय रहित है, उसके काय-योग के निमित्त से ईपीपथ कर्म का ही बन्ध होता है और संधारपरि-भ्रमण का कारण नहीं होता। उस कर्म की स्थिति सिर्फ एक समय की होनी है, अर्थात् प्रथन समय में फर्म का यंथ होता है, दूसरे समय में

'उच्चालियम्मि पाए' ઇત્યાદિ ઇર્યાસમિતિથી સમ્પન્ત સંયમીએ ગતિ કરવા માટે પગ ઉંચા કર્યા હાય અને તેનું નિમિત્ત પામીને કદાચિત્ કાઇ બેઇન્દ્રિય આદિ જીત્ર મૃત્યુંને શરણુ થઈ જાય તાે પણુ તે સંયમીને તેના કારણે સફ્શ્મ બન્ધ પણુ કહેવામાં આવ્યા નથી. જિનેન્દ્ર ભાગવાને શુદ્ધ પુરૂષનીકિયાને પાપક્ળ આપનારી કહેલી નથી.

આ રીતે જે ઉપશાન્ત કષાય આદિ કષાય રહિત છે તેના કાયયાગનાં નિમિત્તથી ઇર્ધા પથ કર્મના જ બન્ધ થાય છે તેમજ સ'સારપરિબ્રમણનું કારણુ બન્તું નથી. તે કર્મની સ્થિતિ માત્ર એક સમયની હાય છે, અર્થાત પ્રથમ સમયમાં કર્મ બંધાય છે, બીજા સમયમાં તેનું વેદન થાય છે અને આ વેદન

तत्वार्थसत्रे

परिशाटसमयः इति । उक्तआ='पढमे समए बद्धपुट्ठा, चितीए समए वेदिता तहए समए णिज्जिण्णा। सेआछे अकम्मं वा वि भवति' इति। प्रथमे समये बन्धः स्पर्शन-द्वितीये समये वेदनं तृतीये निर्जरणम्, एष्यत्काछेऽक्रर्भ भवति इति । अत्रेदं वोध्यम्-यस्य यावान् कायादियोगः सम्भवति-तस्य तावान् एव योगः साम्परायिककर्मणः-ईर्थापथक्रर्मणो वा-भवतीति । तत्रै-केन्द्रियाणां तावत् असं ज्ञे काययोगः, द्वि-त्रि-चतुरिन्द्रिय-पश्चेन्द्रियाणां काय-वाग्योगौ, संज्ञिपश्चेन्द्रियाणां-मनोवाक् काययोगाः, अकषायस्य संज्ञलनकषायवर्तिनउपशान्तकषायक्षीण-कषायमोद्दयोध्य मनोवाका(ययोगाः, केवलिनश्च-वाकाययोगौ चेति, । उक्तआ च्याख्याप्रज्ञसौ मगवतीस्रूत्रे ७-शतके १.उद्देशके २६७-सूत्रे-'जस्स र्ण कोहमाण

àó

- W

उसका वेदन होता है और यह वेदनकाल ही उसका स्थितिकाल सम-झना चाहिए। तीसरे समय में उस कर्म की निर्ज़रा हो जाती है। कहा भी है-'प्रथम समय में बन्ध हुआ, दुसरे समय में वेदन हुआ और तीसरे समय में निर्ज़रा हो गई, निर्ज़रा हो जाने के पश्चात् वह कर्म अकर्म रूप में परिणत हो जाता है।

यहां इतना समझ लेना चाहिए-जिस जीव के जितने योग होते हैं, उसके उतने योगों से ही साम्परायिक अथवा ऐर्यापधिक कर्म का आसव होता है। एकेन्द्रिय जीवों में सिर्फ काययोग ही पाया जाता है, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और असंज्ञीपंचेन्द्रिय में काययोग तथा वचन योग होते हैं, संज्ञीपंचेन्द्रिय जीवों में तीनों योग होते हैं। अकषाय या संज्वलन कषाथ वालों में मनोयोग, वचनयोग और काययोग-तीनों होते हैं और केवली में काययोग और वचनयोग ही

કાળ જ તેના સ્થિતિકાળ સમજવા જોઇએ. ત્રીજા સમયમાં તે કર્મની નિર્જરા થઇ જાય છે. કહ્યું પણ છે-પ્રથમ સમયમાં અન્ધ થવા, બીજા સમયમાં વેદન થયું, અને ત્રીજા સમયમાં નિર્જરા થઇ ગઈ, નિર્જરા થઇ ગયા બહા તે કર્મ અકર્મ રૂપમાં પરિણત થઇ જાય છે.

અહી' એટલુ' સમજી લેવાની જરૂર છે-જે જીવના જેટલા ચાંગ હાય છે તેને તેટલા ચાંગાથી જ સામ્પરાયિક અથવા અર્ચાપથિક કર્મના આસવ થાય છે. એકેન્દ્રિય જવામાં માત્ર કાયયાગ જ જોવામાં આવે છે બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય તથા અસંગ્રી પ'ચેન્દ્રિયમાં કાયયાગ તથા વચનચાગ હાય છે, સ'ગ્રીપ'ચેન્દ્રિય જવામાં ત્રણે ચાંગ હાય છે અકષાય અથવા સંજવલન કષાયવાળા જીવામાં મનાચાગ, વચનચાંગ અને કાયયાગ-ત્રણે હાય છે અને કેવળીમાં કાયયાગ તથા વચનચાંગ જ જોવા મળે છે. લગવતીસૂત્રના સાતમાં दीविका निर्युक्ति टीका अ.६ स.५ साम्परायिककर्मास्रवसेदनिरूपणम् ३१

माया-लोभा बोच्छिन्ना भवंति, तस्स णं-ईरियावहिया किरिया कडऩ नो सांपराइया किरिया कड़जइ, जस्स णं कोहमाण मायालोभा अवो चिछन्ना भवंति तस्स णं संपरायकिरिया कडजइ नो ईरिया वहिया' इति। चस्य खख-क्रोध मान माया लोभाः व्युच्छिन्ना भवन्ति, तस्य खख- ऐवा-पथिकी क्रिया क्रियते-नो साम्परायिकी क्रिया क्रियते। यस्य खख-क्रोध मान मान माया लोभाः अव्युच्छिन्ना भवन्ति, तस्य खख-साम्परायिकी क्रिया क्रियते-नो ऐथीपथिकी, इति थि।

मूबम्-इंदियकसाया सुभजोगाव्वयकिरिया भेदओ संपरा-इय कम्मासवा वायाळीसविहा ॥५॥

छाया-'इन्द्रिय कषाया शुमयोगा-ऽत्रत्नियामेदतः साम्परायिककर्मा-स्रवाः-द्विचत्वारिंशद्विधाः-'॥५॥

तत्वार्धदीपिका-पूर्व तावत-साम्परायिकस्य- ऐर्थारथिकस्य च कर्मणो दिविध आसवः मरूपितः सम्प्रति-साम्परायिककर्मास्रवभेदान मरूपयितुमाह-

पाये जाते हैं। भगवनी मुझ के सातवें जातक के प्रथम उद्देशक के २६७ वे सूत्र में कहा है-जिस जीव का क्रोध, मान, माया और लोभ का विच्छेद हो जाता है, उसे ऐर्यापथिकी किया होती है साम्परायिक किया नहीं होती और जिस जीव के क्रोध, मान. माया और लोभ का विच्छेत नहीं होती और जिस जीव के क्रोध, मान. माया और लोभ का विच्छेत नहीं होता, उसके साम्परायिक किया होनी है, ऐर्यापथिकी किया नहीं। शा 'हंदियकसाया सुभओगा' इत्यादि।

हादयकसाया छन्जामा स्वाप् । इन्द्रिय, कषाय, शुभयोग अव्रत और क्रिया के भेद से साम्परा-यिक कर्मास्त्रव के वयालीस भेद हैं ॥५॥

तत्वार्थदीपिका--साम्परायिक और ऐयोपथिक के मेद से आसव के दोमेद कहे जा चुके हैं, अब साम्परायिक कर्मासव के मेदों का प्रतिपादन करने के लिए कहते हैं-

શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશકના ૨૬૭માં સૂત્રમાં કહ્યું છે-જે જીવાના ક્રોધ, માન, માયા અને લાેભના વિચ્છેદ થઇ જાય છે તેની ઐર્યાપાયિક ક્રિયા જ હાેય છે, સામ્પરાયિક ક્રિયા હાેતી નથી અને જે જીવાના કોધ મન, માયા, તથા લાેભના નાશ થતા નથી તેની સામ્પરાયિક ક્રિયા હાેય છે, ઐર્યાપથિક ક્રિયા હાેતા નથી. ાંડા

'इंदियकसाया सुभजोगा' धत्याहि

સુવાર્થ —ઇન્દ્રિય, કષાય, શુભચાગ, અવત અને ક્રિયાના ભેદથી સામ્પ-રાયિક કર્માસવના બે તાળીસ ભેદ છે.

તત્વાર્થદીપિકા-સામ્પરાયિક અને ઐર્ચાપથિકના લેકથી આસવના બે લેદ કહેવામાં આવી ગયા છે, હવે સામ્પરાયિક કર્માસવના લેદોનું પ્રતિપાદન કેરવા માટે કહીએ છીએ- (इंदिय करताया खुभयोगावत्रय' इत्पादि । इन्द्रिय कपाया श्रभयोगावतक्रिया भेदतः-इन्द्रियाणि इपर्श्वनरसञ्द्राणचक्षुःश्रोत्रसेदेन पञ्चविधानि, कपायाः-क्रोभ मान याथा लोभभेदेन चतुर्निधाः, अन्तुभयोगा मनोनाकायभेदेन त्रिनिधाः, अव्वतानि-हिसा-ऽन्नत-स्तेय-सेथुन-परिग्रह भेदेन पञ्चविधानि, कि॰ाध-काथि भयादि भेदेन पञ्चविंग्रतिदिधाः, इत्येत्रं रीत्या-इन्द्रिय कपाया-ऽव्वतक्रियाणाम्-एकोनचस्वारिंग्रद्ध भेदात् साग्परायिककर्मस्त्रवाः-संसारषरिज्रणकारणभूतस्य साय्परायिककर्मणो हेतुरूषा आस्त्रा एकोनचत्वारिंग्रद्विधाः भवन्ति । तत्रेन्द्रिय कपाया-ऽव्रतानां भेदाः प्रदर्गिताः एव-। क्रियाः पञ्चविंगतिविधाः-यथा कायिकी, कायेन निर्वृत्ता-कायिकी काय व्यापारः-१ आधिकरणिकी, अधिक्रियते -आत्मा नरकादिषु येन-तदधिकरणम्, इह खङ्गादिकं वस्तु विवक्षितम्, तत्र भवा-

स्पर्शन, रखना, घाण, अक्षु और ओत्र के मेरों से पांच इन्द्रियां, क्रोध, मान, माथा और लोज के मेद से चार प्रकार के कषाय, मन, बचन और काय के मेद से तीन प्रकार के योग, हिंसा, अमत्य, चौर्य अव्रसवर्य और परिग्रह के मेद से पांच प्रकार के अवन, कायिकी आदि अव्रसवर्य और परिग्रह के मेद से पांच प्रकार के अवन, कायिकी आदि के मेद से पच्चीस प्रकार की किया, ये सब साम्पराधिक कर्म के कारण होते हैं, जो भवभ्रमण के कारण होते हैं। इन में से इन्द्रियों, कषायों और अव्रतों के मेद निरूपित किये जा चुके हैं, कियाएं पच्चीस इख प्रकार हैं-

(१) कायिकी-काया छे किया जाने वाला व्यापार।

(२) आधिकरणिकी-जिसके कारण आत्मा नरक आदि का अधि-कारी वने । अधिकरण का जर्थ है खड़ग आदि हिंसा के साधन, उन से होने वाली किया।

સ્પર્શન, રસના, ઘાણ, ચક્ષુ અને શ્રાત્રના ભેદથી પાંચ ઇન્દ્રિયા, ક્રોધ, માન, માયા અને લાભના ચાર પ્રકારના કષાય, મન, વચન અને કાયના ભેદથી ત્રણુ પ્રકારના ચાગ, હિંસા, અસત્ય, ચાર્ય, અણ્રદ્દાચર્ય અને પરિગ્રહના ભેદથી પાંચ પ્રકારના અવત, કાયિકી આદિના ભેદથી પંચ્ચીસ પ્રકારની કિયા, આ બધાં સામ્પરાયિક કર્મના કારણા હાય છે, જે ભવભ્રમણના પણ કારણા છે. આમાંથી ઇન્દ્રિયા, કષાયા અને અવતાના ભેદનું નિરૂપણ કરી દેવામાં આંબ્યું છે પચ્ચીંસ કિયાઓ આ પ્રકારે છે.-

્ર (૧) કાચિકી-કાયાથી કરવામાં આવતા વ્યાપાર.

(ર) આધિકરણિકી-જેના કારણે આત્મા નરક આદિના અધિકારી બને ઋધિકરણના અર્થ છે ખડ્ગ આદિ હિંસાના સાધન, તેનાથી ચનારી ફિયા. दीपिका-निर्युक्ति टीका स. ६ स. ५ साम्परायिककर्मास्तवमेदनिरूपणम् ३३

55धिकरणिकी-२ प्राहेपिकी, महेषेण निष्टत्ता-प्राहेपिकी-३ पारितापनिकी, परि-तापनं-ताडनादि दुःखविशेपरुपं, तेन निर्धता-परितापनिकी-४ पाणातिपातिकी। यद्वा प्राणातिपातेन-प्राणातिपाताऽध्यदसायेन यः प्राणातिपातः कियते, सा माणा-तिपातिकी-५ माणादिपाताध्यदसायेन जायमाना ताडनादिरूपा क्रियाऽपि माण विपोतकी-५ माणादिपातक्रियैन वोध्पा। तथा-ऽमत्यारूपानिकी, अन्नत्या-दयानम्-अविरति स्तज्ञिनित्ता कर्मनन्धरूपा या क्रियाऽसी-अपत्यारूपानिकी-६ आरम्मिकी, आरम्भे सचा-ऽऽरस्मिकी-७ पारिग्राहिकी परिग्रहे भवा-पारि-प्रतिकी-८ सायापत्पचिकी, साया पत्पयो यस्याः क्रियाचाः सा तथा-९ साया-देतुक कर्मवन्ध क्रियेत्यर्थः। तथा-फिथ्यादर्शनमत्त्ययिकी, सिथ्यादर्शनं-सिथ्यात्वं, प्रत्ययः-कारणं यस्याः सा-मिथ्यादर्शनमत्त्ययिकी-१० दार्शनिकी, दर्शनाद्वयः

(३) प्राहेषिकी-हेरा खे होने वाली किया।

(४) पारिनापनिकी-ताडन आदि परिताप से होने वाली किया।

(५) प्राणातिपातिकी-प्राणियों के प्राणों का वियोग करना अथवा प्राणोतिणत के अध्यवसाय से प्राणातिपात करना। प्राणातिपात के विचार से की जाने वाली ताडन आदि रूप किंवा प्राणों का वियोग न होने पर भी प्राणातिपातिकी किया ही समझनी चाहिए।

(६) अप्रत्याख्यानिकी-अविरति के कारण होने वाली कर्म बन्ध रूप किया।

(७) आरंभिका-आरंभ से होने वाली कियो।

(८) पारिग्रहिकी-परिग्रह से होने वाली किया।

(९) जायाप्रत्ययिकी-जाटाचार से होने पाला कर्मवन्ध।

(१०) सिध्याद्दीन प्रत्ययिकी-सिध्यात्व के कारण होनेवाली किया।

(૩) પ્રાદ્ધેલિકી-દેલથી થનારી કિયા.

(૪) પારિતાપનિકી તાડન આદિ પરિતાપથી થનારી કિયા.

(૫) પ્રાણાતિપાતઝી-પ્રાણીઓના પ્રાણેનો વિચેાગ કરવા અથવા પ્રાણા-તિપાતના અધ્યવસાયથી પ્રાણાતિપાત કરવા. પ્રાણાતિપાતના આશયથી કર-વામાં આવતી તાડન આદિ રૂપ ક્રિયા-પ્રાણાના વિચાગ ન થવા છતાં પણ પ્રાણાતિપાતની ક્રિયા જ સમજવી જોઈ એ.

(૬) અપ્રત્યાખ્યાનિકી - અવિરતિના કારશે ચનારી કર્મ અન્ધ રૂપ કિયા.

- (७) આરંભિક આરંભથી ચનારી કિયા.
- (૮) પારિગ્રહિકી-પરિગ્રહથી થનારી કિંગા.

1

(૯) માયાપ્ર,યચિકી-માયાચારથી થનાર કર્મ બન્ધન.

(૧૦) સિંચ્યાદર્શન પ્રત્યચિકી–સિચ્યાત્વના ફારણે થનારી ફિયા, ત્ત૦ ૬ कर्मबन्धरूपो ज्यापारः सा दार्शनिकी-११ स्पर्शिकी, स्पृश्नतोति स्पर्शः सावय स्पर्श जनितो ज्यापारः स एव-स्पर्शिकी-१२, प्रातीतिकी, वाह्यंवस्तु प्रतीत्या-ऽऽश्वि-स्य या क्रिया भवति सा-प्रातीतिकी-१३, सामन्तोपनिपातिकी, समन्तात्-सर्वतः, उपनिपातः-लोकानां सम्मेलनम्, तत्र-भवा सामन्तोपनिपातिकी-१४ स्वादः स्तिकी, स्वहस्त्तेन निष्टत्ता-स्वाहस्तिकी-१५ नैस्टष्टिकी, निसर्जनं निस्टष्टं श्नेपण-पिश्यर्थः, तत्र अवा-नैस्टष्टिकी-१६, आज्ञापनिकी, आज्ञापनम्-आदेश स्तस्ये-यम्-आज्ञादन्की-१७, तज्जनितः कर्म वन्ध इत्यर्थः । तथा-विदारणस्येयं वेदार-णिकी-१८ अनाभोगभत्ययिकी, अनाभोगो-ऽज्ञानं पत्ययः-कारणं यस्याः साऽ-नाभोगप्रत्ययिकी-१९ अनवकाङ्क्षा पत्ययिकी, अनवकाङ्क्षा-स्वज्ञरीराधनपेक्षत्वं,

(११) दृष्टिजा (दार्इानिकी)–किसी चस्तु को रागपूर्वक **दे**ख**ने** से होनेवाली किया ।

(१२) स्पर्शिका -सावद्य स्पर्श जनित व्यापार।

- (१३) प्रातीतिकी-बाद्य वस्तु के निमित्त से जो किया हो।
- (१४) खामन्तोपनिपातिकी-बहुत लोगोंके सम्मिलन से होने वाली।
- (१५) स्वाहस्तिकी-अपने हाथ से की जाने वाली किया।
- (१६) नैम्रष्टिकी-किसी वस्तु को गिराने वाली किया।

(१७) आज्ञापतिकी-दूसरे को आदेश देने से होने वाली किया।

(१९) अनाभोग प्रत्ययिकी-उपयोग इग्रन्यता के कारण होने बाली किया।

(२०) अनवकांक्षा प्रत्ययिकी-अपने और दूखरे के दारीर के प्रति

(૧૧) દૃષ્ટિલ-કૈાઈ વસ્તુને રાગપૂર્વંક જોવાથી ચનારી કિયા.

(૧૨) સ્પર્શિકા-સાવદ્ય સ્પર્શજનિત વ્યાપાર

(૧૩) પ્રાતીતિક્રી-બાહ્ય વસ્તુના નિમિત્તથી જે કિયા થાય.

- (૧૪) સામન્તાેપનિપાતિકી–ઘણા લાેકના લેગા ચવાથી થતી કિયા
- (૧૫) સ્વાહસ્તિકી-પાતાના હાથથી કરવામાં આવતી કિયા.
- (૧૬) નૈસબ્ટિકી-કાઇ વસ્તુને પાડી નાખવાથી થનારી કિયા.
- (૧૭) આગ્રાપતિકી-બીજાને આદેશ આપવાથી થનારી ક્રિયા.
- (૧૮) વૈદારણ્રિકી-વિદારણુ કરવાથી ચનારી કિયા.
- (૧૯) અનાલાંગપ્રત્યયિકી-ઉપયાગ શૂન્યતાના કારણે થનારી કિયા.
- (૨૦) અનવકાંક્ષાપ્રત્યયિકી-પાતાના તથા ખીજાના શરીર તરફ બેદરકારી

र्दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.६ स्.५ साम्परायिककर्मास्रवभैदनिरूपणम् ३५

सैव पत्ययो चस्याः ला-ऽनवकाइक्षा पत्ययिकी-२० प्रेम प्रत्ययिकी, प्रेमो-रागः मायालोभरूपः स प्रत्ययः कारणं यस्याः सा-प्रेमपस्थयिकी-२१ द्वेष पत्ययिकी, द्वेषः-क्रोधमानरूपः स प्रत्ययः कारणं यस्याः सा-द्वेष प्रत्ययिकी२२ पायोगिकी, मनो वाक्कायप्रयोगपूर्वकं जायमाना क्रिया-पायोगिकी-२३, साम्रदानिकी, यथा-मनोवाकायप्रयोगपूर्वकं जायमाना क्रिया-पायोगिकी-२३, साम्रदानिकी, यथा-मनोवाकायप्रयोगपूर्वकं जायमाना क्रिया-प्रायोगिकी-२३, साम्रदानिकी, यथा-मनोवाकायप्रयोगपूर्वकं जायमाना क्रिया-प्रायोगिकी-२३, इंग्रिक्स्पतया व्यवस्थाप्यते-सा-साम्रदानिकी-क्रिया-२४ ऐर्यापयिकी, इरणम्-ई्यांगमनं, तद्विज्ञिष्ट स्तत्प्रधानो वा पन्थाः ईर्यापथस्तत्र भवा- ऐर्यापयिकी-२५ व्युत्पत्तिमात्रमिदं पदर्शितम्। पटत्तिनिमित्तं तु-यत्-उपज्ञान्तमोहस्य, क्षीण-मोहस्य सयोगिके अलिनश्च सातावेदनीयकर्मतयाऽजीवस्य पुग्दल्लराग्नेभवनं, सा-

लापरवाही करने से होनेवाली क्रिया।

- (२१) प्रेमप्रत्ययिकी-माया और लोभ के कारण होनेवाली किया।
- (२२) देषप्रत्यचिकी-क्रोध या मान से होनेवाली किया।
- (२३) प्रायोगिकी-मन वचन काय के व्यापार पूर्वक होनेवाली किया

(२४) सामुदानिकी-मन वचन और कायके द्वारा गृहीत कर्म जिस किया के द्वारा समुदाय अवस्था में होते हुए स्थिति, अनुभाग, और प्रदेशरूप में परिणित किये जाएं।

(२५) ऐर्यापथिकी-चलने फिरने से लगने वाली किया। यह अर्थ सिर्फ न्युत्पत्तिनिमित्त से किया गया है, इसका प्रवृत्तिनिमित्तक आशय यह है-उपशान्तमोह, क्षीणमोह और सयोग केवली को योग के निमित्त से सातावेदनीय कर्म का जिससे बन्ध होता है, वह ऐर्यापथिकी किया है। इन उपशान्तमोह आदि में प्रमाद और कषाय का उदय

રાખવાથી ચવાવાળી ક્રિયા.

(૨૧) પ્રેમપ્રત્યયિકી-માયા અને લાભના કારણે ચનારી કિયા.

(૨૨) દ્રેષપ્રત્યયિકી-કાેધ, અને માનથી થનારી કિયા

(૨ં૩) પ્રાચાગિકી-અન, વચન, કાયા દ્વારા ગૃહીત કર્મો જે કિયાની દ્વારા સમુદાય અવસ્થામાં થતાં થકા સ્થિતિ, અનુભાગ અને પ્રદેશ રૂપમાં પરિણત કરવામાં આવે.

(૨૫) ઐર્યાપથિકી-હાલવા ચાલવાથી લાગવાવાળી કિંયા. આ અર્થમાત્ર વ્યુત્પત્તિ નિમિત્તથી કરવામાં આવ્યા છે. આના પ્રવૃત્તિ નિમિત્તક આશય આ પ્રમાણે છે-ઉપશાન્ત માહ, ક્ષીણુમાહ અને સચાગ કેવળીના ચાગના નિમિત્તથી સાતાવેદનીય કર્મના જેનાથી બન્ધ થાય છે તે ઐંગ્યાંપિથકી કિયા છે. આ ઉપશાન્ત માહ આદિમાં પ્રમાદ અને કષાયના ઉદય થતા નથી,

## तत्वार्थस्त्रे

मयोगो-ऽशिलापकरणं कामसोगाशंसामयोगः, रुचिरविषयस्प्रहयाछतेत्वर्थः ५ इत्थेते पञ्चजीविताशंसादयो मारणान्तिकसंलेखना जोपणाया अतिचारा बोध्याः। एवञ्च-पञ्चाणुत्रतेषु त्रिग्रणत्रतेषु चतुःशिक्षात्रतेषु मारणान्तिकसंलेखनाजोपणासु च सर्व सम्मिलितत्रयोदशत्रतेषु पत्थेकं पञ्च-पञ्चातिचारेः पञ्चपष्टिरतिचाराः पूर्वेंक्तिरीरया मरूपिताः, ते च-सर्वेऽतिचाराः सर्वथाऽणुत्रतशीलत्रतधारिभिः परिहर्तव्याः। यद्यपि-सम्यक्त्वस्याऽप्यतिचार पञ्चकस्य सद्धावेन सप्तति संख्यकाः सर्वेऽतिचारा भवन्ति, न तु-पञ्चपष्टि संख्यका एव,-तथापि-मूलप्रासाद पीठ रचनावत सम्यक्त्व्वत्य अणुत्रतादीनामाधारो वर्तते, तस्मात्-तस्या-ऽऽधारत्वा-वूत्रतशीलेषु न तदतिचारग्रदणं भवति । एवञ्च-उक्तरीत्या वद्यपायदर्शनात्-काम कहलाते हैं और स्पर्शन, रखना तथा छाण इन्द्रियों के विषय अर्थात् गंघ, रस और स्पर्शन, रखना तथा छाण इन्द्रियों के विषय अर्थात् गंघ, रस और स्पर्शा भोग कहलाते हैं । इन काम और भोग की इच्छा करना कामभोगाशंसाप्रयोग है । तात्पर्य यह हे कि मनोज्ञ विषयों की कामना करना कामभोगाशंसाप्रयोग है ।

इस पकार पांच अणुव्रतों के, तीन गुणव्रतों के चार शिक्षाव्रतों के तथा मारणान्तिकसंखेखनाजोपणा के, सब मिलकर तेरह वर्तों के पांच-पांच अतिचार होने से १३×५=६५ अतिचार हुए। इन सब का प्ररूपण किया जा चुका। इन सब का अणुव्रतधारी एवं सप्त शील-घारी आवक को परिहार करना चाहिए। यद्यपि सम्यक्त्व के भी पांच अतिचार हैं, इस कारण अतिचारों की संख्या पैंसठ नहीं सत्तर होती है, तथापि सम्यक्त्व, महल की नींव की तरह सब वर्तों का आधार है। अतएव व्रतों के अतिचारों के साथ उसके अतिचारों की गणना

ું કહેવાય છે અને સ્પર્શન, રસના (જીલ) તથા ઘાણુ ઇન્દ્રિયાના વિષય અર્થાત્ ગ'ધ, રસ અને સ્પર્શ ભાગ કહેવાય છે. આ કામ અને ભાગની ઇચ્છા કરવી ંકામભાગાશ સાપ્રયાગ છે. તાત્પર્ય એ છે કે મનાજ્ઞ વિષયાની કામના કરવી ંકામભાગાશ સાપ્રયાગ છે.

'આ રીતે પાંચ અણુવ્રતાના ત્રણુ ગુણવ્રતાના, ચાર શિક્ષાવ્રતાના તથા મારણાન્તિકસ લેખના જોષણાના,' બધાં મળીીને તેર વ્રતાના પાંચ-પાંચ અતિચાર દેવાથી ૧૩×૫=૬૫ અતિચાર થયા આ બધાનું પ્રરૂપણ કરવામાં આવ્યું આ બધાના અણુવ્રતધારી અને સપ્તશીલધારી શ્રાવકે ત્યાગ કરવા જોઈ એ. આ બધાના અણુવ્રતધારી અને સપ્તશીલધારી શ્રાવકે ત્યાગ કરવા જોઈ એ. આ બધાના અણુવ્રતધારી અને સપ્તશીલધારી શ્રાવકે ત્યાગ કરવા જોઈ એ. આ બધાના અણુવ્રતધારી અને સપ્તશીલધારી શ્રાવકે ત્યાગ કરવા જોઈ એ. આ બધાના અણુવ્રતધારી અને સપ્તશીલધારી શ્રાવકે ત્યાગ કરવા જોઈ એ. આ બધાના અણુવ્રતધારી અને સપ્તશીલધારી શ્રાવકે ત્યાગ કરવા બાહ્ય આ બધાના સંગ્યા આ બધાના અને સ્ટાય છે. આથી વતાના અતિચારાની સાથે તેના અતિચારાની दीपिका-नियुक्ति टीका अ.७ स्.५५ पञ्चमहावतनिरूपणम्

एतेषु सम्यक्त्वतन्नीकव्यतिक्रमस्थानेषु पञ्चवष्टयतिचारस्थानेषु वतशीकैः श्राबकैः प्रमादो न कर्तव्यः, अपितु अममादो न्याय्यः ॥५३॥

્ર કુર્ટ્લ

मूल्म-एएसिं विष्पजहणाओ वयसुद्धी ॥४४॥

छाया-एतेषां विमहाणाद्वतशुद्धिः ॥५४॥

मूलम्-पाणाइवायाइहिंतो सत्वओ वेरमणं पंच सहवया। ५%। छांया-प्राणातिपातादिभ्यः सर्वतो विरमणं पञ्चमहात्रतानि ॥ ५५॥

तत्त्वार्थदीपिका-तदेव मुक्तान्यगारिणो द्वादशव्रतानि सातिचाराणि अतिचा-रवर्जनाद् व्रतशुद्धिरित्यप्युक्तम्, सम्पति-पूर्वं यदुक्तं-'सब्बओ महं' सर्वतोमह-

नहीं की गई है। इस प्रकार अनेक प्रकार की हानियां होने से सम्य-क्तव के तथा वर्तों और शीलों के पैंसठ अतिचारों के विषय में आवकों को प्रमाद नहीं करना चाहिए, यल्कि अप्रमाद ही न्यायसंगत है। ५३॥

'एएसिं विष्यजहणाओं' इत्यादि ।

स्त्रार्थ-हन पूर्वोक्त अतिचारों का त्याग करने से व्रत की शुद्धि होती है ॥५४॥

'पाणाइवायाइहिंतो' इत्यादि ।

स्त्रार्थ-प्राणातिपात आदि से सर्वथा विरत होना पांच महाव्रत हैं।।५५॥

तत्त्वार्थदीपिका---इस प्रकार गृहस्थ के चारह वर्तों का अतिचार कथन किया गया और यह भी बतला दिया गया कि अतिचारों का

ગણુતરી કરવામાં આવી નથી. આ રીતે અનેક પ્રકારની ક્ષતિએા દાવાથી સમ્યક્ત્વના તથા વ્રતા અને શીલાના પાંસઠ અતિચારાના વિષયમાં શ્રાવકે પ્રમાદ કરવા જોઇએ નહીં, અલ્કિ અપ્રમાદ જ ન્યાયસંગત છે. ાાપગા

'एएसि विष्पजहणाओं वयसुद्धी' धत्याहि

સૂત્રાર્થ–આ પ્ર્વેક્તિ અતિચારાના ત્યાગ કરવાથી વલની શુદ્ધિ થાય છે. ાાપષ્ઠા

'पाणाइवायाइहिंतो सव्वओ वैरमणं' ઇत्याहि

સૂત્રાર્થ-પ્રાણાતિપાદ આદિથી સર્વંથા વિરત થવું પાંચ મહાવત છે. ાપપા તત્ત્વાર્થદીપિકા—આ રીતે ગ્રહસ્થના ખાર વ્રતાેનું અતિચાર સહિત કથન કરવામાં આવ્યું અને એ પણુ ખતાવી દેવામાં આવ્<mark>યું કે અતિચાર</mark>ોના

2

1

1

दिति, सर्वतो यत्र विरतिर्भवति-तानि महाव्रतानि कथ्यन्ते' इत्यत्र पश्चमदाव्रतानि मदर्श्यन्ते-'पाणाहवाधाहहिंतो' इत्यादि । प्राणातिपातादिभ्यः सर्वतो विरमणं मदाव्रतानि, तानि पश्च, प्राणातिपातः १ आदिशव्देन-मृपावादा २ ऽदत्तादाना३ ऽव्रह्मचर्ये ४ परिग्रदाणां ५ प्रदणं भवति तेभ्यः सर्वतो विरमणं मदाव्रतानि-डच्यन्ते । तानि पश्च, तत्र-पाणातिपातः प्राणिवधः, मृपावादोऽसत्यभापणम्, अदत्तादानं-स्तेयम्, अव्रह्मचर्यं मेथुनम्, परिग्रहो मूच्छी, एतेभ्यः सर्वतः सर्व-मकारेण त्रिकरण-त्रियोगैर्विरमणं-विरतिर्निटत्तिरिति भावः ॥५५॥

तत्वार्थनियुं कितः --- पूर्व द्वादशव्रतानि सातिचाराणि पदर्शितानि, द्वादश वतीच तदनन्तरं पश्च महाव्रतीभवितु मईतीति तत्प्रस्तावात्-मोक्षहेतुभूतानि त्याग करने से ही व्रत की शुद्धि होती है। अच पहछे जो कहा था-'सन्वओ महं' अर्थात् हिंसा आदि का पूर्ण रूपेण जो ल्याग किया जाता है उसे महाव्रत कहते हैं, सो अव महाव्रतों का कथन किया जाता है पाणातिपात आदि से पूर्ण रूप से निवृत्त होना महाव्रत हैं। महा-व्रत पांच हैं-(१) प्राणातिपात (२) म्हषाचाद् (३) अदक्तादान (४) अव्रह्मचर्य और (५) परिग्रहसे स्वर्चथा विरत होना। प्राणातिपात का अर्थ प्राणी की हिंसा, म्हपायाद का अर्ध मेधुन और परिग्रह का अर्थ मूर्छा है। इनसे सर्वथा अर्थात् तीन करण और तीन योग से विरत होना महाव्रत कहलाता है॥५५॥

तरवार्धनियुं कित-इस पूर्व अतिचारों छहित चारह व्रतों का निरूपण किया गया। चारहव्रतों का घारक आवक भी बाद में महा-त्याग अरवायी જ वर्तनी शुद्धि थाय छे. હवे पहेला के अहां छतुं-

'सब्बओ महं' અર્થાત્ હિંસા આદિને પૂર્ણુ રૂપથી જે ત્યાગ કરવામાં આવે છે તેને મહાવત કહે છે જેથી હવે મહાવતાનું કથન કરવામાં આવે છે-

પ્રાણાતિપાત આદિથી પૂર્ણુ રૂપથી નિવૃત્ત થઇ જવું મહાવત છે. મહાવત પાંચ છે-(૧) પ્રાણાતિપાત (૨) મૃષાવાદ (૩) અદત્તાદાન (૪) અબ્રહ્મચર્ય અને (૫) પરિગ્રહથી સર્વથા વિરત થવું. પ્રાણાતિપાતના અર્થ પ્રાણીની હિંસા મૃષાવાદના અર્થ અસત્ય ભાષણ, અદત્તાદાનના અર્થ ચારી, અબ્રહ્મચર્યના અર્થ મેંશુન અને પરિગ્રહના અર્થ મૂર્છા છે. આ બધાંથી સર્વથા અર્થાત્ ત્રણ કરણ અને ત્રણ યાગથી વિરત થવું મહાવત કહેવાય છે.ાપપાા તત્ત્વાર્થનિર્ચુ કિત—આની અગાઉ અતિચારા સહિત બાર વ્રતાનું નિરૂપષ્ટ્ર કરવામાં આવ્યું. બારવતોના ધારક શ્રાવક પણ પાછળથી મહાવતી पञ्च महाव्रतान्याह-'पाणाइचायाह हिंतो स्रव्चओ वेरमण महन्वया, ते पंच' इति । माणातिपातः १ आदिशन्देन-मृषाबादा २ ऽदत्तादाना ३ ऽव्रह्मचर्य ४ परिग्रहाः ५ गृह्यन्ते, तेभ्यः सर्वतः-सर्वा शेन द्रन्य-क्षेत्र-काळ-आवेन त्रिकरणै द्वियोगैः सर्वथा विरति-निष्टत्तिः पञ्च महाव्रतान्युच्यन्ते । तत्र-माणातिपातः कषायादि ममादपरिणाम परिणतेना-ऽऽत्मना कत्री यनोवाकायादिरूपयोग-व्यापारात् करणकारणाऽनुमोदन रूप कायव्यापारेण द्रव्य-आवभेदेन द्विवियेन माणिमाणव्यपरोपणरूपः १ मृषावादस्तावत्-असत्यमापणम् अनृतवचनम्-अली-काभिमापणम् २ अदत्तादानञ्च-अदत्तस्य स्व-स्वत्वनिष्टति पूर्वक मवितीर्णस्या वती हो सकता है, इस संवंध से योक्ष के कारणभून पांच महाव्रतो

वता हा सकता ह, इस सपव स जाक का कारणवून पाय का कथन किया जाता है-

प्राणातिपात, मुपावाद, अदत्तादान, अन्नह्मचर्य और परिग्रह से सर्वांश से-द़ब्य, क्षेत्र, काल, भाव से, तीनों करणों और तीनों योगों से सर्वथा निवृत्त होना महावन हैं।

कषाय आदि प्रमाद रूप परिणाम से युक्त कली आत्मा के ढारा, मन वचन और काष आदि योग के व्यापार से, द्रव्य एवं भाव दोनों प्रकार से करण (स्वयं करना), कारण (करवाना) और अनुमोदन रूप काघव्यापार से प्राणी के प्राणों का व्यपरोपण करना प्राणालिपात है। असत्य भाषण करना, अन्त वचन बोलना, अलीक आषण करना म्हषावाद कएलाता है। दत्त का अर्थ है स्वामी का अपने स्वस्व को हटा छेना। जो दत्त न हो वह अदत्त कहलाता है। उस अदल को

થઇ શકે છે આ સ'બ'ધથી માક્ષના કારણબૂત પાંચ મહાવતાેનું કથન કરવામાં આવે છે–

પ્રાણાતિપાત, મૃષાવાદ, અદત્તાદાન, અપ્રદ્ધચર્ય અને પરિગ્રહથી સર્વાંરો–દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવથી, ત્રણે કરણેા અને ત્રણે ચાેગાથી સર્વથા નિવૃત્ત થવું મહાવત છે.

કષાય આદિ પ્રમાદરૂપ પરિણામથી ચુક્ત કર્તા આત્માદ્વારા, અન વચન અને કાચા વગેરે ચાેગના બ્યાપારથી દ્રબ્ય અને ભાવ બંને પ્રકારના કરેણ (જાતે કરવું), કારણ (કરાવવું) અને અનુંગાદન રૂપ કાયબ્યાપારથી પ્રાણીનાં પ્રાણાની હિંસા કરવી પ્રાણાતિપાત છે. અસત્ય ભાષણ કરવું, અનૃત (જુઠું) વચન બાેલવું, અલીક ભાષણુ કરવું સૃષાવાદ કદેવાય છે. દત્તના અર્થ થાય છે માલિકનું-પાતાનું આધિપત્ય જતું કરવું. જે દત્ત ન હાેય તે અદત્ત કંદેવાય છે. તે અદત્તને ગ્રહણુ કરવું અદત્તાદાન કંદેવાય છે. સ્ત્રીસંચાગ

Ŕ

## तत्त्वाचैस्त्रे

ऽऽरानमुन्धते ३ अव्रह्म वर्य-स्रोसंयोगः, मैथुन मितियावत् ४ परिग्रहस्तु-मूच्छां, सचित्ताऽचित्तसिश्रेषु . शास्त्र-ज्ञमतिरहितेषु द्रव्यादिषु ममत्वरूपः ५ एतेभ्यः माणाऽतिपातादिभ्यः सर्वतः-सर्वात्मना त्रिकरणे स्त्रियोगेमेनोवाक्कायं विंरमणं-निष्टत्तिः पश्च महाव्रतान्यवसेयानि । प्राणिवधादितो निष्टत्तिर्प्रत मुच्यते, तत्र त्थितो हिंसादिछक्षणं क्रियाकछापं नाऽनुतिष्ठति, अपितु-अहिंसादिछक्षणमेव क्रियाकछापमनु तेष्ठतीति फलति । माणातिपातादिभ्यो निष्टत्तस्य ग्रास्तविदित क्रियाकछापमनु त्रिष्ठतीति फलति । माणातिपातादिभ्यो निष्टत्तस्य ग्रास्तविदित क्रियाकछापमनु त्रिष्ठाति प्रत्रति । माणातिपातादिभ्यो निष्टत्तस्य ग्रास्तविद्वि क्रियाक्रडानात् सदसत्प्रष्टत्तिनिष्टत्तिक्रियासाध्यं कर्मक्षपणं मदति, कर्मक्षपणाच्च -मोक्षाऽत्राप्तिरिति क्षावः । अत्रेदं वाध्यम्-माणातिपातस्तावत्-प्राणवियोजनम्,

ग्रहण करना अद्त्तादान है। स्त्री संयोग या मैथुन अव्रह्मचर्य कहलाता है। मूच्छा अर्थात् चास्त्र की अनुमति जिनके लिए नहीं है ऐसे सचित्त, अचित्त और मिश्र द्रव्य आदि में ममत्वधारण करना परिग्रह है।

इन प्राणातिपात आदि से पूर्ण रूपेण तीन करण और तीन योग से मन चचन काथ से निवृत्त होना पांच महावन हैं। हिंसा आदि से निवृत्त होना व्रत कहलाता है, व्रत में स्थित पुरुष हिंसा रूप किया-कलाप नहीं करता है। इससे यह फलित हुआ कि वह अहिंसा रूप कियाकलाप ही करता है। भावार्थ यह है कि जो प्राणातिपात आदि से विरत होता है वह जास्त्रोक कियाओं का अनुब्ठान करता है, अतएव सत्प्रवृत्ति और असद्निवृत्ति रूप कियाओं दारा होने वाला कर्मक्षय करता है और कर्मों का क्षय करके मोक्ष प्राप्त कर छेता है।

यहां यह समझ लेना चाहिए-प्राणातिपात का अर्थ है-प्राणवि-અથવા મૈશુન અध्यक्षयथ કહેવાય છે. મૂર્છા અર્થાત્ જેના માટે શાસ્ત્રની અનુમતિ નથી એવા સચિત્ત, અચિત્ત અને મિશ્ર દ્રવ્ય આદિમાં મમત્વ ધારણ કરવું પરિગ્રહ છે.

આ પ્રાણોતિપાત આદિથી પૂર્ણતયા, ત્રણ કરણ અને ત્રણ ચાગથી-મન વચન 'કાયાથી નિવૃત્ત થવુ' પાંચ મહાવત છે. હિંસા આદિથી નિવૃત્ત થવુ' વત કહેવાય છે. વતમાં રહેલા પુરૂષ હિંસારૂપ ક્રિયાકાન્ડ કરતા નથી. આનાથી એવું સાબિત થયું કે તે અહિંસારૂપ ક્રિયાકલાપ જ કરે છે. ભાવાથ' એ છે કે જે પ્ર.ણાતિપાદ આદિથી વિરત થાય છે તે શાસ્ત્રોક્ત ક્રિયાઓનું અનુષ્ઠાન કરે છે આથી સત્પવૃત્ત્તિ અને અસત્નિવૃત્તિ રૂપ ક્રિયા દ્વારા થનારાં કર્મ ક્ષય કરે છે અને કર્મોના ક્ષય કરીને માક્ષ પ્રાપ્ત કરી હે છે.

અહીં એક બાબત સમજી લેવાની જરૂર છે-પ્રાણુાતિપાતના અર્થ છે-

माणाश्चे न्द्रियादयः तत्सम्बन्धात्माणिनो जीवाः पृथिवीकायाधेकेन्द्रियद्वीन्द्रिय-भीन्द्रिय-चतुरिन्द्रिय-पश्चेन्द्रियास्तान-जीवान् विज्ञाय-अद्धया भतिपद्य आवत-स्तस्याऽकरणं ज्ञानश्रद्धानपूर्वकं चारित्रमुच्यते, तच्च-सदसत्मष्टत्तिनिष्टत्तिक्रिया-छक्षणं चारित्रं मनोवाक् कायकृतकारिताऽनुमोदिरुभेदेनाऽनेकविधं बोध्यम् । उक्तश्च-स्थानाक्ने पश्चमस्थाने प्रथमोदेशके-'पंच अद्यव्या पण्णत्ता, तं जहा-सच्वाओ पाणाइवायाओ, जाव सच्चओ परिग्गहाओ वैरम्वणं' इति, । पश्च महाव्रतानि मज्ञप्तानि, तच्या-प्राणातिपाताद्विरमणस्, यादत्-सर्वस्मात् परिग्रदाद विरमणम्-इति, आवश्यके दशवैकालिकेऽप्युक्तम् ॥५५॥

योजन । प्राण इन्द्रिय आदि दस हैं । उन्हों के संवंध से जीव प्राणी कहरुति हैं । पृथ्वीकाय आदि एकेन्द्रिय, झीन्द्रिय, जीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय, ये सव प्राणी हैं । इन जीवों को जानकर एवं इन पर आदा करके भाव से प्राणातिपात न करना ज्ञान-अदान-पूर्वक चारित्र कहरुताता है । सत् अनुच्ठान में प्रवृत्ति और असत् अनुच्ठान से निवृत्ति उसका रुक्षण है । मन, वचन, काय, कृत, कारित और अनुमोदन आदि के भेद से चारित्र अनेक प्रकार का है । स्थानांगसूत्र के पंचम स्थान के प्रथम उद्देशक में कहा है-'पांच महाव्रत कहे गए ह, वे इस प्रकार हैं-समस्त प्राणातिपात से विरत होना, जाव अर्थात् समस्त म्यावाद से विरत होना, समस्त अद्त्वादान से विरत होना, सयस्त मथुन से विरत होना और समस्त परिग्रह से विरत होना ।' आवद्यक और दश्ववैकालिक सूत्र में भी ऐसा ही कहा है ॥५५।

પ્રાણ્વિયાેજન પ્રાણ્ ઇન્દ્રિય આદિ દસ છે તેમના જ સંબંધથી જીવ પ્રાણ્ કહેવાય છે. પૃથ્વીકાય આદિ એકેન્દ્રિય, દ્રીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુર્રિન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય, આ બધાં પ્રાણી છે આ જીવાને જાણીને અને એમનામાં બ્રદ્ધા કરીને ભાવથી પ્રાણાતિપાત ન કરવા જ્ઞાન-શ્રદ્ધાનપૂર્વંક ચારિત્ર કહેવાય છે. સત્ અનુષ્ઠાનમાં પ્રવૃત્તિ અને અસત્ અનુષ્ઠાનથી નિવૃત્ત તેનું લક્ષણ છે. મન, વચન, કાયા, કૃત, કારિત અને અનુમાદન આદિના ભેદથી ચારિત્ર અનેક પ્રકારના છે સ્થાનાંગસૂત્રના પંચમ સ્થાનના પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં કહ્યું છે. 'પાંચ મહાવત કહેવામાં આવ્યા છે તે આ મુજબ છે-સમસ્ત પ્રાણાતિપાતથી વિરત થવું, સમસ્ત મૃષાવાદથી વિરત થવું, સમસ્ત અદત્તાદાનથી વિરત થવું, સમસ્તમૈશુનથી વિરત થવું અને સમસ્ત પરિગ્રહથી વિરત થવું. આવશ્યક તેમજ દશવૈકાલિક સૂત્રમાં પણુ આ પ્રમાણે જ કહેવામાં આવ્યું છે. ાાપપા मूलम्-तत्थेजडूं ईरियाइया पणवीसं भावणाओ ॥५६॥

छाया--- 'तत्रथैर्यार्थम्-ईयौदिकाः पश्चविंशति भीवनाः' ॥५६॥

तत्त्वार्धदीपिका-पूर्वे देशतो हिंसादिविरतिलक्षण पञ्चाणुव्रतादिस्वरूपं प्ररूपितम्, सम्पति-तेषां व्रतानां स्थिरता सम्पादनार्थं तावद् ईर्यादिमाः पञ्चविंशतिभीवनाः प्ररूपयितुपाह-'लत्थेडजहं' इत्यादि । तत्स्थैर्यार्थम्-तेषां पूर्वोक्तानां व्रतानां स्थूल प्राणातिपातविरमणादिलक्षणानां स्थिरताकरणार्थं दही-करणार्थम् ईर्यादिकाः-ईर्यादिलक्षणाः पञ्चविंशतिर्धावना भवन्ति । तत्र-ईर्या-ईर्णं यतनया गमनम् १ आदिपदेन-मनः प्राशस्त्य २ वदः प्राशस्त्ये ३ पणा ४ ऽऽदाननिक्षेषरूषाः५ पञ्च प्रथमनहावतस्य भावनाः१ अछोच्य सम्भापणम् १ क्रोध

'तत्थेज्जहं ईरियाइया' इत्यादि ॥५६॥

स्प्रार्थ-वनों की स्थिरता के लिए ईयांदिक पच्चीस मावनाएं हैं।५६।

तत्त्वार्थदीपिका—पहले एक देश से हिंसादि से विश्ति रूप पांच अणुव्रत आदि का लक्षण कहा गया है, अव उन वर्तों में स्थिरता लाने के लिए ईथी आदि पच्चीस आवनाओं का प्ररुपण करते हैं-पूर्वोक्त स्थूल प्राणातिपात विरमण आदि वर्तों की स्थिरता के लिए अर्थात् उन्हें दढ करने के लिए ईयी आदि पच्चीस आवनाएं कही गई है। वे इस प्रकार है।

(१) ईर्घा अर्थात् यतनापूर्वक गमन करना (२) मन की प्रशास्तता (३) वचन की प्रशास्तता (४) एषणा (५) आदाननिक्षेप, यह पांच प्रथम वत की भावनाएं हैं।

(१) सोच-विचार कर भाषण करना (२) क्रोधत्याग (३) लोभ-

'तत्थेडजटुं ईरियाइया पणवीसं भावणाओ'

સૂત્રાર્થ – વતાની સ્થિરતા માટે ઇર્યાદિક પચ્ચીસ ભાવનાઓ છે ાપદા તત્ત્વાર્થ દીપિકા—અગાઉ એકદેશથી હિંસાદિથી વિરતિરૂપ પાંચ ઋણુવત આદિના લક્ષણ કહેવામાં આવ્યા છે હવે તે વતામાં સ્થિરતા લાવવાના આશયથી ઈર્યા વગેરે પચ્ચીસ ભાવનાઓનું પ્રરૂપણ કરીએ છીએ–

પૂર્વાકત સ્થૂલપ્રાણાતિપાત વિરમણ વગેરે વતાની સ્થિરતા માટે અર્થાત્ તેમને દ્રઢ કરવા માટે ઇર્યા વગેરે પચ્ચીસ ભાવનાઓ કહેવામાં આવી છે. તે આ પ્રમાણે છે–(૧) ઇર્યા અર્થાત્ યતનાપૂર્વક ગમન કરવું (૨) મનની પ્રશસ્તતા (૩) વચનની પ્રશસ્તતા (૪) એષણા (૫) આદાન નિક્ષેપ આ પાંચ પ્રથમ વ્રતની ભાવનાઓ છે.

(૧) સમજી વિચારીને બાલવું (૨) ક્રોધ ત્યાગ (૩) લાભત્યાગ (૪)

२ लोभ ३ सय ४ हास्येषु ५ अनृतविवर्जनश्चेति पश्च द्वितीय महाव्रतस्य भावनाः २ अष्टादशनिध दिशुद्धवसतेय दिनापूर्वकं सेवनस् १ मतिदिनमवग्रदं याचित्वा ठणकाष्ठादिग्रहणस् २ पीठफलका चर्भमपि वृक्षादीनां छेदनस् ३ साधारण पिण्डस्या-ऽधिकतो न सेवनस् ४ साधुवैणावृत्त्यकरणश्चे ५ ति प्रश्च तृतीयमहाव्रतस्य भावनाः ३ । स्तीपशुपण्डकर हितवमतिसेननस् १ स्त्रीकथावर्जनस् २ रत्र्यङ्गोपाङ्गाऽनवलोक-नम् ३ पूर्वक्रनमुरतरते रस्मरणस् ४ मतिदिनं स्रोजनपरित्यागश्चे ५ ति पश्च चतुर्धमहाव्रमस्य भावनाः ४ मद्यस्ताऽपगस्द श्वन्द १ रूप २ रस ३ गन्ध ४

त्याग (४) अयत्याग और (५) एास्पत्पाल यह दितीयव्रत की पांच भाषनाएं हैं।

(१) अठारह प्रकार से भिद्युद्ध चलनि का याचना पूर्वक सेवन करना (२) प्रतिदिन अवग्रह की घाचना करके तृण काष्ठ आदि को प्रहण करना (३) पाट आदि के लिए अी ष्टक्ष आदि का छेरन न करना (४) जाघारण पिण्ड का अधिक सेवन न करना अर्थात अनेक साधुओं का जो जम्प्रिलिन आहार हो डल्झें से अपने डचिन भाग से अधिक न छेना और (५) साधुओं का वैचावृत्य करना, यह तृतीयव्रत की पांच आवनाएं हैं।

(१) रजी, पद्य और पण्डक से रहित वस्तति का सेवन करना (२) स्रीकथा न करना (३) स्री के अंगोपांगों का अवलोकन नहीं करना (१) पूर्व सुक्त सोगों का स्मरण न करना और (५) प्रतिदिन गरिष्ठ सोजन का परिस्याग करना, यह चौथे व्रत की पांच सावनाएं हैं।

ભયત્યાગ અને (૫) હાસ્યત્યાગ, આ બીજાવતની પાંચ ભાવના છે. (૧) અઢાર પ્રકારથી વિશુદ્ધ વસ્તીનું યાચનાપૂર્વંક સેવન કરવું (૨) દરરોજ આવથ્રહની યાચના કરીને તૃષ્ કાષ્ઠ વગેરેને ગ્રહણ કરવા (૩) પાટ વગેરે માટે પણ વૃક્ષ વગેરેનું છેદન ન કરવું (૪) સાધારણ પિષ્ડનુ અધિક સેવન ન કરવું અર્થાત્ અનેક સાધુઓ માટેના જે ભેગા કરેલા આહાર હાય તેમાંથી પાતાના ભાગે હાય તેનાથી વધુ ન લેવું અને (૫) સાધુઓની વૈયાવચ્ચ (સેવા) કરવી આ ત્રીજા વ્રતની પાંચ ભાવનાઓ છે.

(૧) સ્ત્રી, પશુ અને નપુંસક વગરની વસતીમાં વાસ કરવા (૨) સ્ત્રીકથા ન કરવી (૩) સ્ત્રીના અંગાપાંગાનું અવલાેકત ન કરવું (૪) પૂર્વ ભાેગવેલા ભાેગાનું સ્મરણ ન કરવું અને (૫) દરરાજ સ્વાદિષ્ટ ભાેજનના પરિત્યાગ કરવા, આ ચેબ્યા વ્રતની પાંચ ભાવના છે.

त० ५१

तत्त्वार्थसूत्रे

रूपर्शेषु ५ रागद्वेषदर्जनं शब्दादिमेदात् पश्च पश्चमम्हान्नतस्येति मिलिताः पश्चर्विंशतिर्भावनाः कर्तव्याः ॥२५॥५६॥

'तत्त्वार्थनिशुँ क्तिः-प्र्वं सर्वपाणातिपातविरमणादिल्क्षणानि पश्चमहात्रतानि मरूपितानि, सम्मति-तेषां व्रतानां दाढर्चार्थं मैकेकस्य महाव्रतस्य पश्च पश्चभावनाः मरूपयितुमाह-'तत्थेज्जहं ईरियाहचा पणवीसं भावणाओ' इति। तत्स्थेर्या-र्थ्यू-इयादिकाः पश्चर्विशतिभीवना भावनीयाः, तेषां पूर्वोक्तस्वरूपाणां सर्वत,

े (१) प्रशास्तरूप (२) रस (३) गांध (४) स्पर्श और (५) शब्द में राग और अप्रशस्त रूपादि में देष धारण न करना, यह पांच पंचमव्रत की भावनाएं है। सब मिलकर पच्चीस भावनाएं होती हैं ॥५६॥

तत्त्वार्थनिर्युक्त-पहले सम्पूर्ण प्राणातिपातविरमण आदि पांच महाव्रतों की प्ररूपणा की गई, अब उन वर्तों की टटता के लिए-एक-एक महाव्रत की पांच-पांच भावनाएं कहते हैं।

डन वर्तों की स्थिरता के लिए ईघी आदि पच्चीस आवनाओं का सेवन करना चाहिए अर्थात सम्पूर्ण प्राणातिपातविरमण आदि पांच महावर्तों का तथा स्थूलप्राणातिपात विरमण आदि पांच अणुवर्तों को टढ करने के लिए पच्चीस आवनाएं कही गई हैं। वे इस प्रकार हैं-(१) ईघीसमिति (२) मनोगुप्ति (३) वचनगुप्ति (४) एषणा (५) आदा-ननिक्षेपणा (६) आलोच्य संभाषण-सोच-विचार करके बोलना (७) कोघ का त्याग (८) लोभ का त्याग (९) भय का त्याग (१०) हास्य

(૧) પ્રશસ્ત રૂપ (૨) રસ (૩) ગ'ધ (૪) સ્પર્શ અને (૫) શબ્દમાં રાગ તથા અપ્રશસ્ત રૂપાદિમાં દ્વેષ ધારણુ ન કરવા એ પાંચ પાંચમાવતની ભાવનાઓ છે. બધી મળીને પચ્ચીસ ભાવનાઓ થાય છે ા પ૬ ા

तत्त्वार्थं निर्धुं फित — અગાઉ સમ્પૂર્ણું પ્રાણાતિયાત વિરમણુ આદિ પાંચ મહાવનાની પ્રરૂપણા કરવામાં આવી હવે આ વતાની દ્રઢતાને માટે એક એક મહાવતની પાંચે પાંચ ભાવનાઓ કહીએ છીએ

તે વર્તાની સ્થિરતા માટે ઇર્ચા આદિ પચ્ચીસ પ્રકારની ભાવનાએાનું સેવન કરવું જોઈએ અર્થાત સમ્પ્રર્ણુ પ્રાણાતિપાત વિરમણ આદિ પાંચ અણુવતા ને દઢ કરવા માટે પચ્ચીસ ભાવનાએા કદેવામાં આવી છે જે આ પ્રમાણે છે- (૧) ઇર્ચાસમિતિ (૨) મનાગુપ્તિ (૩) વચનગુપ્તિ (૪) એષણા (૫) આદાન નિશ્નેપણા (૬) આલાચ્ય સંભાષણ– સમઝી વિચારીને બાેલ્વું (૭) ક્રોધના ત્યાગ (૮) લાેભના ત્યાગ (૯) ભયના ત્યાગ (૧૦) હાસ્યના ત્યાગ (૧૧) दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ सू.५६ पञ्चविंशतिभोवनाया निरूपणम् ४०ई

माणातिपावविरमणादि छक्षणानां पश्च महाव्रवानां देशतः माणातिपातादिविरति-छक्षणाऽणुव्रतानाश्च स्थैर्यार्थ दढतासम्पादनार्थम् ईर्यासमिहिः १ आदिपदेन-मनोग्रुप्तिः २ वचोगुप्तिः एषणा ४ आदाननिक्षेपणा आछोच्य सम्भाषणम् कोघ मत्यारूपानम् ७ छोभपत्याख्यानस् ८ सयमत्याख्यानम् ९ हास्य मत्याख्यानम् १० अष्टादशविधविश्रुद्धवसरोर्याचनापूर्वकं सेवनम् ११ मतिदिनमदयहं याचित्वा वृणकाष्ठादिग्रहणम् १२ पीठ फछकाद्यर्थमपि दृक्षादीना सच्छेदनम् १३ साधारण-पिण्डस्याऽधिकतो न सेवनस् १४ साधु वैयादृत्यकरणश्च १५ स्त्रीपश्चनपुंसक संसक्तशयनाऽऽसनवर्जनम् १६ रागयुक्तझीकथा वर्जनम् १७ स्त्रीणां मनोहरेन्द्रिय-वर्जनम् १८ पूर्वरतानुस्मरणदर्जनम् १९ मतिदिनं भोजनपरित्यानश्व २० मनो-द्वाऽमनोज्ञस्पर्श २१ रस २२ जन्ध २३ वर्ण २४ शब्दानां २५ रागद्वेषवर्जनश्चे -त्येवं पश्चर्विशतिर्मावनाः । तत्र-पथमाः पश्च भावनाः ईर्यांसमितेः (माणाति-

का त्याग (११) अठारह प्रकार से विद्युद्ध वसति का याचनापूर्वक सेवन (१२) प्रतिदिन अवग्रह की याचना करके तृण काष्ठ आदि को ग्रहण करना (१३) पीठ फलक आदि के लिए भी वृक्ष आदि को न काटना (१४) माधारण पिण्ड का अपने समुचित भाग से अधिक सेवन न करना (१५) साधुओं का वैयावृत्य करना (१६) स्त्री, पद्यु और नपुं-सक के संसर्गवाले द्याया एवं आमन के सेवन से बचना (१७) राग-युक्त स्त्री कथा का त्याग (१८) स्त्रियों की मनोहर इन्द्रियों को न देखना (१९) पहले भोगे भोगों का स्मरण न करना (२०) प्रतिदिन सरस भोजन का त्याग करना-कभी-कभी उपवास आदि करना (२१-२५) मनोज्ञ और अमनोज्ञ स्पर्द्या, रस, गंध, रूप और द्याव्द पर राग-देष न करना, ये पच्चीस आवनाएं हैं।

અઢાર પકારથી વિશુદ્ધ વસતીનું યાચના પૂર્વક સેવન કરવું (૧૨) દરરોજ અવગ્રહની યાચના કરીને તૃષ્ કાષ્ઠ વગેરેનું ગહેષ્ કરવું (૧૩) પીઠ-પાઢ વગેરે માટે પણ વૃક્ષ વગેરે ન કાપવા (૧૪) સાધારણ પિષ્ઠડનું પાતાના ભાગથી વધારે સેવન ન કરવું (૧૫) સાધુઓની વૈયાવંચા (શુશ્રૂષા) કરવી (૧૬) સ્ત્રી પશુ અને નપુંસકના સંસર્ગવાળી પથારી અને આસનના સેવનથી દૂર રહેવું (૧૭) રાગચુક્ત સ્ત્રીકથાના ત્યાગ (૧૮) સ્ત્રીઓની મનાહર ઈન્દ્રિયાને ન જોવી (૧૯) પૂર્વે ભાગવેલા ભાગોનું સ્મરણ ન કરવું (૨૦) દરરાજ સ્વાદુ ભાજ-નના ત્યાગ કરવા-કથારેક કયારેક ઉપવાસ વગેરે કરવા (૨૧-૨૫) મનાજ્ઞ અને અમનાજ્ઞ સ્પર્શ રસ, ગ'ધ, રૂપ તથા શબ્દ પર રાગ-દ્વેષ ન કરવા, આ પચ્ચીસ ભાવનાઓ છે. पातविरतेः) द्वितीयाः पञ्च भावनाः-असत्यविरतेः, तृतीयाः पञ्चभावनाः स्तेय-विरतेः, चतुर्थ्यः पञ्च भावनाः-ब्रह्मचर्यस्य, पञ्चन्यः पञ्च भावनाः परिग्रहविरते रवगन्तव्याः तत्र तावत्-ईरणं गमनम्-ईर्था, तस्यां समितिः-सङ्गतिः श्रुतरूपेणा-ऽऽत्मनः परिणतिः, तदुपयोगेन पुरस्तान् युगमात्रया दृष्ट्या स्थावरजङ्गमानि-भूतानि परित्यजन् अप्रमत्तः सन् गच्छेत्-इत्यादिरूपो विधिः ईर्थासमिति रुच्यते? मनोगुप्तिश्च-मनसो रक्षणम्, आतरीद्रध्यानाऽवचारः-धर्मध्याने उपयोगश्व२ वचो-गुप्तिश्च-एपणासमितिरूपा ३ एपणा च-त्रिविधा, गवेपण १ ग्रहग २ ग्रास ३ भेदात् । तस्थामेषणायामसमितस्य षण्णामपि कायाना मुपधानापत्तिः स्यादतस्त-त्संरक्षणार्थ सक्रलेन्द्रियोषयोगद्रक्षणा-एपणासमितिः कर्त्वच्या ४ आदाननिक्षेपणा

- इनमें से प्रारंभ की पांच भावनाएं प्राणातिपान विरमणवत की, दूसरी पांच असत्यविरति की, तीखरी पांच स्तेयविरति की, चौथी पांच व्रसचर्यवरत की और पांचवीं सावनाएं परिग्रहविरति की हैं।

इन आवनाओं का अर्थ इस प्रकार है-गमन करने में यतना रखना ईपांसमिति है अर्थात् चार हाथ आगे की यूसि देखकर स्थावर और इस जीवों की रक्षा करते हुए, अप्रलत्त आव से गयन करना प्रथम आवना है। मनोग्रसि का अर्थ है आर्त्तध्यान और रोद्रध्यान से बंच कर घर्मध्यान में लीन होना। वचन को गोपन करना अर्थात् मौन धारण करना बचनग्रसि है। एपणा के तीन भेद हिं-गवेषणा, प्रहणेषणा और प्रासेषगा। जो एषणा समिति से रहित होता है, वह छहों कार्यो का विराधक होता है, अतएव जीवों की रक्षा के लिए

આમાંથી પ્રારંભની પાંચ ભાવનાએા પ્રાણાતિપાત વિરમણ વતની બીજી પાંચ અસત્યવિરતિની ત્રીજી પાંચ સ્તેયવિરતિની, ચાેથી પાંચ પ્રહ્મચર્ય વતની અને પાંચમી પાંચ ભાવનાએા પરિગ્રહ વિરતિની છે.

આ ભાવનાઓના અર્થ આ પ્રમાણે છે. ગાલવામાં જતના રાખવી ઇર્થાસમિતિ છે. અર્થાત્ ગાર હાથ આગળની જમીનનું બારીકાઇથી નિરીક્ષણ કરીને સ્થાવર તેમજ ત્રસ જીવાની રક્ષા કરતા થકા અપ્રમત્ત ભાવથી ગમન કરવું એ પ્રથમ ભાવના છે. મનાગુપ્તિના અર્થ છે. આત્ત ધ્યાન તથા રીદ્ર ધ્યાનથી અળગા રહીને ધમ ધ્યાનમાં લીન થવું, વચનને ગાપવું અર્થાત્ મૌનવત ધારણ કરવું વચનગુપ્તિ છે. એષણાના ત્રણ લેદ છે-ગવેષણા, બ્રહણુંષણા અને બાસૈષણા જેઓ એષણા સમિતિથીરહિત હાય છે તે છએ કાચાના વિરાધક હાય છે આથી જીવાની રક્ષા માટે એષણાસમિતિનું પાલન કરવું दीपिं हा-नियुंक्ति टीका अ. असु. ५६ पञ्चविंशतिमोवनायाः निह्नपणम् ४०५

समितिस्तु-औधि क्र-औपग्रहिक भेदेन द्विविधस्योपधेग्रंहण-स्थापनळक्षणयोरादान निक्षेगणयोरागमनानुसारेण मत्यवेक्षण-ममार्जनरूपा समिति रुच्यते ५ आळोकिन, पानमोजनन्तु-प्रतिग्रहं पात्र मध्यपतितिपिण्डस्य चक्षुराद्युपयोगेन तत्समुत्थाऽऽ-गन्तुक सत्त्व संरक्षणार्थं मत्य पेक्षणं कर्तव्यम् उपाश्र यमागत्य च पुनरपि मकाश्र युक्ते-मदेशे स्थित्वा पान सोजनं सुपत्य वेक्षितं कृत्वा मकाशम देशाऽवस्थितेन वल्गनं कर्तव्य मिति वोध्यम् इत्येवं रीत्या-एताः पञ्च मावनाः पुनः पुनर्भावयन् वासयन् वाहुल्येन सम्पादयन् समस्ताम् प्राणातिपातळक्षणामहिंसां पातुं समर्थी भवतीति -भावः । अधाऽनृतविरतिलक्षण सत्यवचनस्य दाढव्यीर्थ पूर्वीक्त पञ्च भावनासु मथमं तावत्-अनुवीचिमाषणमुच्यते, अनुवीचिशव्दो देशीयः-आलोचनार्थकः । तथा च

एषणासमिति का पालन करना चाहिए। औधिक और औपग्रहिक के ेंनद से दोनों प्रकार की उपधि के घरने-उठाने में, आगम के अनुसार प्रमार्जन एवं प्रतिलेखन का ध्यान रखना आदाननिक्षेषणा समिति है।

पात्र में पडे हुए या रक्खे हुए आहार को चक्षु आदि का उपयोग ठगा कर, उसमें उत्पन्न हुए अथवा बाहर से आए जीवों की रक्षा के छिए देखना चाहिए। उपाश्रय में आकर पुनः प्रकाशयुक्त प्रदेश में स्थित होकर आहार-पानी को अठी-भांति देखकर प्रकाशपूर्ण स्थान में हो उसे खाना चाहिए। यह आलोकितपानभोजन भावना है। इन पांच भावना जों से रुम्पन्न श्रमण पूर्णरूपेण प्राणातिपातविरमण वत का पालन करने में समर्थ होता है।

मुवावाद्विरमणव्रत की टटता के लिए इन पांच भावनाओं का सेवन करना चाहिए-'अनुवोचिभाषण' यहां 'अनुवीचि इाव्द देशीय

જોઇએ, ઔૈઘિક અને ઔષગ્રાહિકના લેકથી અને પ્રકારની ઉપધિને ઉપાડવા તયા સૂકવામાં આગમ અનુસાર પ્રમાર્જન તથા પડિલેહણાનું ધ્યાન રાખવુ' આદાનનિક્ષેપણા સમિતિ છે.

પાત્રમાં પડેલા અથવા રાખેલા આહારને ચક્ષુ વગેરેનેા ઉપયાગ લગા-વીને, તેમાં ઉત્પન્ન થયેલા અથવા બહારથી આવેલા જીવાની રક્ષા માટે અવલાેકન કરવું જોઇએ. ઉપાશ્રયમાં આવીને કરી એકવાર પ્રકાશવાળી જગ્યાએ બેસીને આહાર-પાણીને સારી પેઠે જોઇ તપાસીને અજવાળું હાેય એવી જગ્યાએ જ તેના ઉપલાગ કરવા જોઇએ. આ છે આલાેક્તિપાન લાજન લાવના આ પાંચ લાવનાએાથી સંપન્ન સાધુ સંપૂર્ણું તયા પ્રાણાતિપાત વિર-મણુવતનું પાલન કરવામાં સમર્થ થાય છે.

મૃષાવાદ વિરમણુવ ની દઢતા કાજે આ પાંચ ભાવનાએાનું સેવન કરવું

तत्त्वार्थसूत्रे

-समोक्ष्याऽऽछोच्य वचनप्रवर्तनम् अनुवीचिमापणं वोध्यम्, अनाळोचितवक्ता कदाचिःमृषा मपि बूयात् ततथाऽऽत्मनोठाघव-वैर-पीडाः खलु-ऐहिकानि-फठानि स्युः, परमाणोपधातथाऽव्यर्थमावी, अतः-समीक्ष्योदाहरणेनाऽऽत्मानं भावयन् न मृपाभाषण जनितपापेन सम्पृक्तो भवति १ क्रोधस्य क्षपायविशेषस्य मोहक्तर्मोंदयनिष्पन्नमद्वेषपायस्याऽप्रीतिलक्षणस्य प्रत्याख्यानं-निवृत्तिरनुवृत्त्वी, त्तेन क्रोधग्रत्यात्त्वपाचेन सततमात्मानं मावयेत्, तथा मावयन्-वासयंश्च सत्यादि-भ्यो न व्यम्विरतीति२ एवं-लोभमत्याख्यानं तावत् तृष्णाव्क्षणस्य लोभस्य प्रत्या च्यानं-परिल्यागः, तेनाऽप्यात्मानं भावयन् न वित्तथमापीभवति ३ एवं-भयशी-

है और उसका अर्थ है 'विचार करना'। अशय यह हुआ कि सोच-समझ कर बोलना 'अनुवीचिभाषण' कहलाता है। विना विचारे बोलने बाला कदाचिद् मिथ्या भाषण भी करता है। इससे आत्मा की लघुना, बैर और पीडा आदि इस लोक संवंधी फलों' की प्राप्ति होती है और दूसरे के प्राणों का घात होता है। अतएव जो सोच-विचार कर आषण करता है वह कभी मिथ्या भाषण के पापसे लिप्त नहीं होता।

मोइनीय कर्म के डदय से डत्पन्न होने वाले द्वेष रूप एवं अप्रीति लक्षणवाले कोघ का त्याग करना चाहिए। कोघ प्रत्याख्यान से आत्मा की निरन्तर भावना करनी चाहिए। जो ऐसी भावना करता है वह असत्य आदि से बच जाता है। तृष्णा रूप लोभ का भी परित्याग करना चाहिए। जो लोभ प्रत्याख्यान से आत्मा को भावित करता है बह मिध्याभाषी नहीं होता। इसी प्रकार जो भय या भीरुता का

તેને છે - ' અનુવીચિસ ષણ ' અહીં ' અનુવીચિ' શખ્દ દેશીય છે અને તેના અર્થ થાય છે ' વિચાર કરવા તાત્પર્ય એ થશું કે સમઝી વીચારીને બાલવું ' અનુ-વીચિસાષણ ' કહેવાય છે વગર વિચાર્યે બાલનાર કવચિતૂ મિથ્યાસાષણ પણ કરતા હાય છે. આથી આત્માની લઘુતા વેર અને પીડા વગેરે આલાક સંબંધી ફળાની પ્રાપ્તિ થાય છે અને બીજાના પ્રાણુાની હિંસા થાય છે. આથી જે સમઝી - વિચ.રીને બાલે છે તે કયારેય પણ મિથ્યાસાષણના પાપથી પ્રગ્રે નથી.

માહનીયકર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન થનારા દેહ્યરૂપ તે લક્ષણ વાળા કોધના ત્યાગ કરવા જોઇએ કોધ પ્રત્યાખ્યાનથી રન્તર ભાવના કરવી જોઇએ જે આવી ભાવના ભાવે છે તે અ અથી જાય છે. તૃષ્ણુ રૂપી લાભના પણુ પરિત્યાગ કરવા જો' ્યા-ખ્યાનથી આત્માને ભાવિત કરે છે તે મિથ્યાભાષી હા જ दीपिका-निर्युक्ति टीका थ.७ सू. ५६ पञ्चविद्यतिभविनायाः निरूपणम् ४०७

लस्य भोरुत्वस्य परयाख्यानेनाऽपि-आत्मानं भावयन् नाऽनृतं कदाचिद् वदति भयशीलो जनः कदाचित् वितयमपि भाषते चौरोऽथपिशाचो चा मया रात्री दृष्ट इति, तस्माद्-निर्भय वासनाध्यान मात्मनि भावयेत् ४ एवं-मोहोद्भवपरिहासलक्षणहास्य परिणतः आत्मपरिहासं कुर्वन् परेण सद वितथमपि भाषेत, तस्मात्-तस्य मत्या-ख्यानेनाऽऽत्मानं भावयन् सल्यव्रतपालनक्षमो भवति १० एवं-ख्लु-अलुवीचि-अवग्रहयाचनं तावत्-आळोच्याऽवग्रहयाचनरूपं बोध्यम् ११ अवग्रहथ-देवेन्द्रराज-यहपति शय्यातरसाधर्मिकभेदेन पश्चविधः, तत्र-यो यत्र स्वामी स एव याचनीयः, अस्वामियाचने दोषाधिक्यं स्यात् । तस्मात्-'आल्योच्याऽवग्रहो याच्य,' इत्येव

प्रत्याख्यन करता है, वह कभी अखत्य आषण नहीं करता डरशेक होता है वह मिथ्या आषण भी करता है, जैसे-आज रात्रि में मुझे चोर अथवा पिशाच दिखाई दिया था इत्यादि । अतः अपने आपको निर्भय बनना चाहिए । मोहनीय कर्म के उदय से उत्पन्न एवं परिहास लक्षण वाला हास्य जो करता है वह अपनी हंखी करता हुआ दृसरे के प्रति मिथ्या भाषण भी करता है । अतएव हास्य के प्रत्याख्यान से आत्मा को भावित करने वाला खत्य व्रत का पालन करने में समर्थ होता है ।

अस्तेयव्रत की पांच भावनाएं-सोच-विचार कर अवग्रह की याचना करना चाहिए। अवग्रह पांच प्रकार का है-(१) इन्द्र (२) राजा (३) गृहपति (४) इाय्यातर और (५) साधर्मिक का अवग्रह। जहां जो स्वामी हो वहां उसी से याचना करना चाहिए। जो स्वामी नहीं है

રીતે ભય અથવા કાયરતાનુ પ્રત્યાખ્યાન કરે છે તે કઠી પણ અસત્ય બાલતા નથી. જે ડરપાક હાેચ છે તે મિથ્યાભાષણુ પણ કરતા હાેય છે જેમ કે આજે રાતે મને ચાર અથવા પિશાચ દેખાયા હતા. વગેરે આથી દરેકે પાતાની જાતને નિર્ભય બનાવવી જોઇએ માહનીય કર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન લક્ષણુવાળું હાસ્ય જે કરે છે તે પાતાની મશ્કરી કરતા થકા બીજાની પેવેચાભાષણુ પણ કરે છે. આથી હાસ્યના પ્રત્યાખ્યાનથી આત્માને પ્રભા રનાર સત્યવતનું પાલન કરવા સમર્થ અને છે.

,

તેયવતની પાંચ ભાવન એા—સમજી વિચારીને અવગ્રહની યાચના અવગ્રહ ''''રના છે-(૧) ઈન્દ્ર (૨) રાજા (૩) ગૃહપતિ તેર અને ( યાગ્રના પ્રે, જે માલિક નથી તેની પાસે યાચના थिकीतितत्त्वम्२५ ऐर्यापयिकी किया यद्यपि-जीव व्यापाररूपा, तथाऽप्यजीवरम-इदगलराष्ठेः मधान विवक्षयाऽजीवक्रियेयमभिद्दिता प्रवमेताः प्रश्नविद्वतिः क्रियाः साम्परायिककर्महेतवो भवन्ति उक्तश्च स्थान)क्रे२ स्थाने१ उद्देश्वके६० स्रत्रे-'पंचि-दिया पण्णन्ता, चत्तारि कसाया पण्णन्ता, पंच अविरया पण्णन्ता, पंच-षीसा किरिया पण्णन्ता ' इति । पश्चेन्द्रियाणि मझप्तानि, चत्वारः कषायाः मझप्ताः-पञ्चाऽव्रतानि प्रइप्तानि, पञ्चविंशतिः क्रियाः प्रइप्ताः, इति । नवतच-मकरणगायाया मुक्तम्-'इंदिय१ कसाय२ अव्वय३ जोगा ९ पंच १ चऊ २ पंच३ तिचि कसाया किरियाओ पणवीसइमाओ अणुक्तमसो इति । इन्द्रिय कषाया-व्रत-योगाः पञ्चचत्वारः-पञ्च-त्रयः कषायाः क्रियाः पञ्चविंशतिः, इमाः अनुक्रमशः, इति तथाऽऽस्त्रवस्य मिथ्यात्वाऽव्रत२ प्रमाद३ कषाया४ ऽद्धम जिसमें और कषाय का छेद्दा भी न हो, जिसके कारण दो समय की स्थिति वाछे कर्म का बन्ध होता है । यद्यपि यह क्रिया जीव का

श्रीने से अजीव किया कही गई है।

इस प्रकार इन पच्चीस कियाओं में से चौवीस साम्पराणि आजव का कारण होती हैं और ऐर्यापथिकी किया ईयांपथ-आजवका कारण होती है, स्थानांगसूत्र के दूसरे स्थानक के प्रथम उद्देशक के ६० वे सूत्र में कहा है-'पांच इन्द्रिया, चार कषाय, पांच अन्नत और पच्चीस कियाएं कही गई हैं।'

नवतस्व प्रकरण में भी कहा है-इन्द्रिय पांच, कषाय चार, अवत वांच, योग तीन और क्रियाएं पच्चीस आस्त्रव का कारण कही गई हैं। तथा (१) मिथ्यात्व (२) अव्रत (३) प्रमाद (४) कषाय (५) अद्युभ-

જેમાં પ્રમાદ અને કષાય લેશમાત્ર ન હાય, જેના કારણે એ સમયની સ્થિતિ-વાળા કમ બધાય છે. તે કે તે કિયા જીવના વ્યાપાર જ છે તા પણ અછવ શરીર અથવા વચનની પ્રધાનતાથી વિવક્ષા થવાથી અજીવકિયા કહેવાય છે-આવી રીતે આ પચ્ચીસ કિયાઓમાંથી ચાવીસ સામ્પરાયિક આસવના કારણરૂપ હાય છે અને ઐર્યાપશિકી કિયા ઇયાપય આસવતું કારણ હાય
સ્થાનાંગસત્રના બીજા સ્થાનકના પ્રયમ ઉદ્દેશકના ૬૦માં સત્રમાં કહ્યું છે માંચ ઇન્દ્રિઓ, ચાર કષાય, પાંચ અનત અને પચ્ચીસ ક્રિયાઓ કહેવામાં આવી છે. નવતત્વ પ્રકરણમાં પણ કહ્યું છે 'ઇન્દ્રિઓ પાંચ, કષાય ચાર, અનત પાંચ, યાત્ર ત્રણ અને કિયાઓ પચ્ચીસ આસવના કારણ કહેવામાં આવી છે. તથા (૧) મિમ્માત્વ (૨) અનત (૩) પ્રમાદ (૪) કષાય (૫) અશુલ-

40

दीपि का-निर्युक्ति टी का अ. ६ स् . ९ जी. कर्म. संमानिव विशेषाधिकोवेति अ

योग ५ माणातिपात ६ मृपावादा ७ ऽदत्तादान ८ मैथुन ९ परिप्रह १० ओग मह ग्राण रसन स्पर्शनरूप पश्चेन्द्रिय १५ मनोवाकाया ऽशुभल्पापाराणि १८ माण्डोप-करणानामयतनया निक्षेपणं प्रहणं च १९ स्वीकुशाग्रमात्रस्याऽप्ययतनया निक्षेपर्ण पहणं चेति सामान्यतया विंशतिर्भेदा भवन्ति । तथा प्वेक्तिषु द्विचर्रवारिंशदाल्लय मेदेषु पञ्चद्शयोगानां संमेलनेन सप्त पञ्चाशदप्यासवाः भवन्तीति बृहद्विवेकः ।६। पूलम्-तिव्व मंदादि भाव विरियाहिग्रणाविसेसेहिंतो

आसवविंसेसो ॥६॥

छाया—'तीव्र-मन्दादि भाववीर्याऽधिकरण विशेषेभ्यः आस्रवविशेषः । १।

तस्वार्धदीपिका-अथ-कर्मवन्ध हेतुभूताऽस्रवं प्रति कायादि योगत्रयादेः कारण-

योग (६) प्राणातिपात (७) मुषावाद (८) अदसादान (९) मैथुन (१०) परि-ग्रह (११) ओन्नेन्द्रिय (१२) चक्षुइन्द्रिय (१३) घाणेन्द्रिय (१४) रसनेन्द्रिय (१५) स्पर्इनिन्द्रिय (१६) मनोयोग (१७) वचनयोग (१८) काययोग (१९) भाण्डोपकरण का अयतना से निक्षेपण या ग्रहण करना और (२०) सची कुशाग्रका भी अयतना से निक्षेपण ग्रहण, यह बीस प्रकार का आस्त्रव कहा गया है। तथा पहछे कहे गये आस्त्रव के वयालीस भेदों में पन्द्रह प्रकार के योगों को मिलाने से आस्त्रव के वयालीस भेदों में पन्द्रह प्रकार के योगों को मिलाने से आस्त्रव के सत्तावन भेद भी होते हैं। यह आस्त्रव संबन्धी विस्तार समझना चाहिए॥५॥ 'तिव्व मंदादिभाव' इत्यादि।

स्त्रार्थ-तीव्रभाव, मंदभाव आदि वीर्य और अधिकरण की बिरोषता के कारण आस्रव में भी विरोषता हो जाती है ॥६॥

तत्वार्थदीपिका-काययोग आदि आस्तव के कारण सभी जीवां में

ચાેગ (૬) પ્રાણાતિપાત (૭) મુષાવાદ (૮) અદત્તાદાન (૯) મૈશુન (૧૦) પરિબ્રહ (૧૧) ક્રેાત્રેન્દ્રિય (૧૨) ગ્રક્ષુઇન્દ્રિય (૧૩) ઘાણુન્દ્રિય (૧૪) રસનેન્દ્રિય (૧૫) ૧૫શેનેન્દ્રિય (૧૬) મનાયાેગ (૧૭) વચનયાેગ (૧૮) કાયયાેગ (૧૯) ભાષડો. પકરણુનું અયત્નાથી નિક્ષેપણુ અથવા ગ્રહણુ કરવું અને (૨૦) સૂચીકુશાબ્રનું પણુ અયતનાથી નિક્ષેપણુ-ગ્રહણુ, આ વીસ પ્રકારના આસવ કહેવામાં આ**ુધા** છે. તથા અગાઉ કહેવામાં આવેલા આસવના છે'તાલીસ ભેદામાં પ'દર પ્રકારના યાગોને ઉમેરવાથી આસવના સત્તાવન ભેઠ પણુ થાય છે. આ આસવ સંબ'ધી વિસ્તાર સમજવા નાઇએ. ાાપા

'तिव्व मंदादिभाव' धत्याहि

સૂત્રાર્થ-તીવ્રમાવ, મંદલાવ, વીર્ય અને અધિકરણની વિશેષતાના

र्षेष्ठियाम्झले र्ति ही ता स. ६ रहे . जी. कर्षे. समालेव चित्रेषाचित्तीचेलि ही

रय सुर्वात्सकार्यत्वात् सर्वेमां सार्तसारिणां साधारणतथाः तरमात् कर्मषम्यः पार्वन तस्वनम्मति अविग्रेषः स्यादित्यासद्धां समाधातं कायिकादियोगंत्रयस्य मरणांत्र-सत्यासम्मत्ते सृत्यपि, अनेक मेहे न्यो परिणामदिशो हे स्यः कर्मजन्धकळान्नुमवनविषोकः सन्मत्वतीत्याह तिवृत्तं संदाहि भाव सीरियाहिणरपाविसे सेहितो आंध्राज्ञ सम्मत्वतीत्याह तिवृत्तं संदाहि भाव सीरियाहिणरपाविसे सेहितो आंध्राज्ञ विसे सो दर्दा ि तीव मन्दादिसानवीर्दा सिकरण विश्वेषभ्यः तीव मन्दादिभाव्य गिंग वायावरी महत्वात्वाः संदाहि भाव सीरियाहिणरपाविसे सेहितो आंध्रात् विसे सो दर्दा ि तीव मन्दादिसानवीर्दा सिकरण विश्वेषभ्यः तीव मन्दादिभाव्य गिंग वायावरी महत्वात्वाः स्वादिस्यानवीर्दा सिकरण विश्वेषभ्यः तीव मन्दादिभाव्य गिंग वायावरीषीऽधिकरविशेषश्वत्वेत् झात्याद्वात्व महत्वात् मात्य द्वात्यावो उद्यातभावाः वीयावरीषीऽधिकरविशेषश्वत्यतेषां दन्न्द्वे सति तीव मन्दादि भाव वीर्याद्वी करणविशेषा स्तेभ्यः तदपेक्षया खलु आस्वविशेषः साम्परायिकाऽस्वविशेषां भवति तन्नः वार्हाश्र्यत्वरकारणोदी रणवशादुद्विक्ताः च्छरछष्ट आत्माध्यवसायविशेषां परि-

- ज़ामाल्य हैंन ये समान संसारी जीवों में समान होना चाहिए को ते हैं, अल्लाइन सबन्ध्र भी सिमी में समान होना चाहिए को रें उसकी के अन्निसभी(को)समान आस होना) चाहिए किन्तु ऐसा ह होता नहीं है, ब्रिका कारण जीव के पहिणामों में रहा हुआ मेद है जो अनेक प्रकार ज़ान्होता है, यह बतलाने के लिए कहा गया हैन जा जान्ह कि (०१)

महितीवभाव, मन्दभाव और आदि' शब्द से ज्ञातभाव, अज्ञतिभवि बीयविशेष और अधिकरण विशेष से साम्परायिक आसव में विशेषता (विषमता-भिन्नता) होती है बाह्य एवं आभ्यन्तर कारण मिल्ने पर आत्मा में जो उत्कृष्ट अध्यवसाय उत्तन्त होती है, उसे तीवभाव करते हैं निमन्दभाव इससे विपरीत होता है अर्थात् जी अर्ध्यवसाय उत्कृष्ट नाहो वह सन्द कहलाता। यह श्रांचु हमन करने योग्य है, मैं

सीपेपा-निर्युक्ति टीका अ.६ स.६ जी. कर्म. समानैवविशेषाधिकोवति अष्

साय विश्वेष क्सणः परिणाममन्द इत्यर्थः ! अयं शत्रुईन्तव्यः, इतिष्याम्येतं पुमासं विदि झार्त्वाच्मवर्तनं होत मित्युच्यते, मदात् ममादाद्वा, प्रतं पुमासं इनिष्यामि, क्रियत्व प्रदे मद्यति क्रिविद्ये मित्युच्यते, मावस्तु आत्मनोत्भवनं परिणामविश्वेषो कोष्ट्रम्ब प्रदे मद्य स्य स्य स्य स्य मिसम्बन्धात् त्तीव्रभावमन्दभावद्यात्मात् झात माव इत्यर्थः ! वीर्यञ्च जीवस्य क्षायोपशमिकः क्षायिको वोत् भान्न इत्युच्यते, इत्युद्ध द्वयक्तिविद्येषो वा वीर्यम् क्षायोपशमिकः क्षायिको वोत् भान्न इत्युच्यते, इत्युद्ध द्वयक्तिविद्येषो वा वीर्यम् क्षायोपशमिकः क्षायिको वोत् भान्न इत्युच्यते, इत्युद्ध द्वयक्तिविद्येषो वा वीर्यम् अधिकरणं पुनर्धिकियन्तेऽ्यति अहिमनिति इयद्यन्यद्व द्वयस्य पुरुषादे विश्वेष्यत्त विश्वेष्यदस्य चोभयत्राऽभिसम्बन्धात् वीर्य-विद्येषो च्यूट्यस्य पुरुषादे विश्वित्यि विश्वेष्यति व्यक्तिविद्येष्य विश्वेष्यति स्य वीर्यविश्वेष्यति इयद्यते । तथाः च तीव्रमान, सन्द्रसावज्ञातभावाऽज्ञातभाव वीर्यविशेषाऽधिकरण् विद्येसे पत्त्याः च तीव्रमान, सन्द्रसावज्ञातभावाऽज्ञातभाव वीर्यविशेषाऽधिकरण्

इसका हनन करूंगा इस प्रकार जान वहांकर प्रवृत्ति करना ज्ञातमाब कहुठीता है। अनजान में प्रमाद से प्रवृत्ति होना अज्ञात नाव है भावका मय है आत्माका अध्यावसीय अधवा परिणाम प्रत्येक के साथ उसका सम्पन्ध है, जैसे तीव माव, मन्द्रभाव ज्ञातभाव और अज्ञातभाव जिन का सायप्रवृत्ति के साथ सायिक भाव वीय कहलता है अधवा दृद्यकी अपनी जो विशिष्ट शक्ति है उसे वीय कहलता है अधवा दृद्यकी अपनी जो विशिष्ट शक्ति है उसे वीय कहलता है अधवा दृद्यकी अपनी जो विशिष्ट शक्ति है जसे वीय कहते हैं । अधिकरण वह दृद्य या साथन जिसके बारा कोई किया हो जाती है और जिसे लोक भाषा में औजार कहते हैं 'विशेष, पद का दोनों अर्थात वीय और अधिकरण के साथ सम्बन्ध है इस प्रकार जीव की शक्ति की विशेषता को बार्य विशेष और तलवार आदि की शक्ति की शक्ति की विशेषता को बार्य विशेष और लखवार तीव भाव, मन्द्र साब, ज्ञात माव अज्ञातभाव वीय-किशेष्ठ की हो होत अधिकरणविशेष, से साम्यराधिक आसक में विशेषता स्र ते हैं । इत्र प्रकार तीव भाव, मन्द्र साब, ज्ञात माव अज्ञातभाव वीय-किशेष और अधिकरणविशेष, से साम्यराधिक आसक में विशेषता स्र औत तरतमता ज्ञाय हो जाती है । ज्या का सव में विशेषता

માગ્ય છે છું ગય છે ગય છે છે છે. આ વિદ્યાર્થ છે આ વિદ્યાર્થ છે આ વિદ્યાર્થ છે. આ દાવેલ છે.

धौत्रमाचात् मन्दभावात् ज्ञातभावात् अज्ञातभावात् वीर्यविशेषात् अभिकरण विशेषाच्चाऽऽत्मपरिणतिविशेषात् पूर्वोक्तानामेकोनचत्वारिंश्वत्साम्परायिकाऽऽसः बाणां विशेषः तीत्र स्तीव्रतर स्तीव्रतमो, मन्दो मन्दतरो मन्दतमो, छघु केषुतरो कघुतमञ्च परिणामविशेषो भवति, तद्विशेषाच्च कर्मबन्धविशेषो मवति, तस्माण्य फलमोगविशेषः इतिफलितम् ॥६॥

अभिप्राय यह है कि एक जीव किसी कार्यको तीव्रभाव से करता है, दूसरा जीव उसी कार्य को मन्द परिणाम से करता है इसी प्रकार कोई जीव किसी किया में जान वृहाकर प्रष्टत्ति करता है और किसी जीव की उसी किया में अनजान में प्रष्टत्ति हो जाती है तो उनके आस्तव में भी भेद होता है। प्रत्येक अवस्था में आस्तव समान ही हो, एसा नहीं जैसे ज्ञातभाव और अज्ञातभाव के कारण आस्तव में अभर पढ जाता है, उसी प्रकार वीर्य और अधिकरण की भिन्नता से जी आस्तव में भिन्नना हो जाती है। यही कारण है कि कोई जीव तीव आस्तव में भिन्नना हो जाती है। यही कारण है कि कोई जीव तीव आस्तव का भागी होता है तो कोई तीव्रतर और तीव्रतम आस्तवका इसी मकार किसी को मन्द आस्तव होता है तो किसी को मन्दतर या मन्द्रतम आस्तव होता है। जब आस्तव में अन्तर पडता है तो बन्धनें भी अंतर पढे बिना नहीं रह सकता और कर्मबन्ध में अन्तर पडने से उसके अन्तर पडना अनिवाय है। ६॥

વિશેષતાને અધિકરણ વિશેષ કહે છે. આમ તીવભાવ, મન્દભાવ, જ્ઞાંતભાવ, અજ્ઞાતભાવ, વીય વિશેષ અને અધિકરણ વિશેષથી સામ્પરાયિક આસવમાં વિશેષતા અર્થાત્ તરતમતા ઉત્પન્ન થાય છે.

અભિપાય એ છે કે એક જીવ કાઇ કાય ને તીવભાવથી કરે છે અને બીજો જીવ તેજ કાય ને મન્દ પરિણામથી કરે છે, એવી જ રીતે કાંઈ જીવ કાંઇ કિયામાં જાણી-- ખૂઝે ને પ્રવૃત્ત થાય છે અને કાંઇ જીવની તેજ કિયામાં અજાણતાં જ પ્રવૃત્તિ થઇ જાય છે ત્યારે તેમના આસવમાં પણ લેદ થાય છે પ્રત્યેક અવસ્થામાં આસવ સમાન જ હાેય એવા નિયમ નથી જેમ કે જ્ઞાતભાવ અને અજ્ઞાતભ.વના કારણે આસવમાં અન્તર પડી જાય છે તેવી જ રીતે વીર્ય અને અજ્ઞાતભ.વના કારણે આસવમાં અન્તર પડી જાય છે તેવી જ રીતે વીર્ય અને અજ્ઞાતભ.વના કારણે આસવમાં ભજ્ઞતમાં ભિજ્ઞતા થઈ જાય છે. આજ કારણ છે કે કાઇ જીવ તીવ આસવના ભાગી થાય છે તા કાઈ જીવ તીવ્રતર અને તીવ્રતમ આસવના, એવી જ રીતે કાઈ જીવને મન્દ આસવ હાય છે. તા કાઇને મન્દતર અથવા મંદતમ આસ્ત્રવ હાય છે. જ્યારે આજાવમાં અન્તર પડે છે તા અન્ધમાં પણ અન્તર પડયા વગર રહેતું નથી અને કમંબન્ધમાં અન્તર પડવાથી તેનામાં અન્તર પડવું અનિવાર છે ાદ્ય दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ६ स्.६ जी. कर्म. समानैवविद्येषाधिकोवेति ५५

तत्वार्थनिर्युक्तिः-अथ प्वोक्तेन्द्रियव पाया ऽत्रवक्रिया हे तुकं भवम्रमणकारक साम्परायिककर्मवन्धं कुर्वतां जीवानां किं सर्वेषां समान एव कर्मवन्धो भवति ? उत्सरो इन्द्रियादिमत्वे सति साम्परायिककर्मवन्धभाजां परस्परं कर्मवन्ध वेषम्यमयुक्तो विशेषो भवति ? इत्याशङ्कां समाधातुं परिणामभेदात कर्मवन्ध मेदो मवतीति मतिपादयति-'तिच्वमंदादिभाव वीरियाहिगरणविसे से मिंदतो आसवविसेसो' इति तीन्नमन्दादिभाव यीरियाहिगरणविसे से हिंतो आसवविसेसो' इति तीन्नमन्दादिभावेभ्यः तीन्नभाव, मन्दभाव, बातभावाऽझातभावेभ्यः, वीर्याधिकरणविशेषेभ्यः वीर्यविशेषाऽधिकरणविशेषे-रयथाऽऽस्त्रविशेषः साम्परायिककर्मास्त्रतारतम्यं भवति, तद्विशेषाच्च कर्मवन्धविशेषो भवति, तद्विशेषाच्च फलभोगविशेषः । तत्र तीन्नः मकुष्टः उस्इष्टो भावः-आत्मपरिणति विशेषः, स च तीन्नात्मपरिणामोऽध्यवसा-

तत्वार्थ निर्युक्ति—पूर्वोक्त इन्द्रिय कषाय, अव्रत आदि के कारण जो जीव भवभ्रमणजनक साम्परायिक कर्म बन्धकर रहे हैं, उन सबको क्या समान ही बन्ध होता है ? अथवा उक्त कारणों से होनेवाछे बन्ध में कुछ अन्तर भी होता है ? इस आशङ्का का समाधान करने के छिए यह प्रतिपादन करते हैं कि परिणाम के भेद से कर्मबन्ध में भी भिषता हो जाती है—

तीवभाव, मंदभाव, ज्ञातभाव, वीर्थकी विशेषता और अधिकरण की विशेषता के कारण साम्परायिक कर्म आस्तव में भी भिन्नता हो जाती है, आस्तव में भेद होने से बन्ध में और बन्ध में विशेषता होने के कारण उसके फल में विशेषता आ जाती है।

डस्कृष्ट प्रकृष्ट या उग्र भाव तीव्रभाव कहलाता है। भाव का अर्थ हे अध्यवसाय या आत्मा की विद्यिष्ट परिणति। वही भाव जब

તત્વાર્થ નિર્સુ કિત — પ્વેકિત ઇન્દ્રિય, કષાય, અવત આદિના કારણે જે જીવ ભવબ્રમણ જનક સામ્પરાયિક કર્મ બન્ધ કરી રહ્યાં છે, તે અધાને શું સરખા જ બન્ધ થાય છે ? અથવા ઉક્ત કારણાથી ચનારા અન્ધમાં થાડું અન્તર પણ દાય છે ? આ શંકાનું સમાધાન કરવા માટે એ પ્રતિપાદન કરીએ છીએ કે પરિષામના લેદથી કર્મ બન્ધમાં પણ બિન્નતા થઈ જાય છે-

તીવ્રભાવ, મંદ્રભાવ, જ્ઞાતભાવ, વીર્યંની વિશેષતા અને અધિકરણની વિરોષતાના કારણે સામ્પરાયિક કર્મ-આસવમાં પણુ બિન્નતા થઈ જાય છે. ભાસવમાં ભેદ થવાથી ખન્ધમાં અને ખન્ધમાં વિશેષતા થવાના કારણે તેના ક્રળમાં પણ વિશેષતા આવી જાય છે.

ઉત્કૃષ્ટ, પ્રકૃષ્ટ અથવા ઉગ્ર ભાવ તે તીવ્રભાવ કહેવાય છે. ભાવના અથ' છે અધ્યવસાય અથવા આત્માની વિશેષ પરિણતિ તેજભાવ જ્યારે અધિક यविशेषः सातिशयो अवति जीवस्तीवतर स्तीवद्यसक्ष, तद्विशेषाच्च कर्ममन्ध विशेषो भवति, कारणभेदश्व कार्यं भेदालंविधायों संवति, कार्यभेदंश कारणमेदः मनगमयति, तस्मातः परिणामविशेष मात्रापेक्षयाऽऽत्मा कर्मतन्धंको भवति जिनिद्द भावविंपरीतो मन्दभात्री अवति, तस्माच्चाऽऽत्मपरिणतिविशेषांद् अनुस्कलार् मन्दभावात् कर्मवन्धभेदो भवति, तस्माच्चाऽऽत्मपरिणतिविशेषांद् अनुस्कलार् मन्दभावात् कर्मवन्धभेदो भवति । स्वरुप एवान्तरः परिणामो यदा मन्दो भवति जिनिद् तदा कर्मवन्धोऽपि स्वरुपपरिणामापेक्षत्वा सन्द एवोपजायते - न तु कदाचित् स्वन स्वान्तरयरिणामल्झण मन्दभावाद् अनुत्कटात्तीव्र सावतुरुयः कर्मवन्धाः सन्भवति। संचाऽपि तीव्रो भाव आत्मपरिणतिविशेषः कदाचिदधिमात्रः कर्दाचिदधिमात्रमय्यः कदाचिदधिमात्र मृदुः कदाचिन्मध्याधिमात्रः कर्दाचिन्मध्यसंः, कदाचिन्मध्यमृद्राः

अधिक तीव होता है तो तीवतर कहलाता है और जब अत्यधिक तीव होता है तो तीवतम कहलाता है। भाव में जितनी तीवना होती है, बंध में भी जतनी ही तीवना होती है और जसके अनुसार जसके फेल में भी जतनी ही तीवना आ जाती है।

फल में भी उतनी ही तीवता आ जाती है। कारणों के भेद होने से कार्य में भी भेद होता है और कार्य में भेद देखकर कारणों में भेद का अनुमान किया जाता है। इस नियम के अनुसार आत्मा की परिणति के भेद से बन्ध में भेद होना स्वाभा-कि है और वन्ध के भेद से आत्माकी परिणति की विषमता का अनु-मान किया जा सकता है। तीवभाव से जो विपरीत हो दह मन्द भाव कहलाता है। सन्त आई

तीवभाव से जो विपरीत हो वह मन्दभाव कहलाता है। मन्दभाई को कमेंबन्ध होता है वह स्वल्प होता है, जरकट नहीं होता जुसूमें तीव भाव से होने वाले बन्ध के समान जरहटता नहीं होती। जनकर जी

તીલ હાયંગ્ર તાં, તીવતર કહેવાય છે, અને જયારે અતિ જાયિક સ્તીત્ર હાય છે તે દ્વીવતા છે ભાવમાં જે ટકી તીવતા હાયક છે, તેટલી જ પ્રન્મમાં પૂછ્ય ક્તીવતા છે હોય છે અને તદનુસોર દેતેના કળમાં માથ્ય તેટલી છે જ સ્તીવતા માવી ભાય દારે જ્યાં છે. હાર કાર કાર કાર કાર છે છે છે છે છે છે છે. આ ગામ છે છે છે છે છે છે છે છે છે છે.

કારણામાં લેદ હાવાથી કાર્યમાં પશુ લેઠ શાય છે. આવે કાર્યમાં લેદ બેધને કારણામાં લેદનું દુઃગ્રનુમાન કરવામાં, માવે છે, આ નિયમ આનુસાર આંતમાની પરિશ્વતિના લેદથી અન્ધમાં લેદ થવા સ્વાલાવિક છે. અને અમાર્ગ વેદથી દુગાતમાની પરિશ્વતિની વિષમતાનું અનુમાન, કરી શાય છે. તેલા છે.

તીવલાવથી જે વિપરીત હાય તે મન્દલાવાઝકહેવાથાય છે. તે મન્દલાલગ્ઝ છે તે મન્દલાલગ્ઝ છે. તે મન્દલાલગ્ઝ છે. કંમ બન્દ્ર હાય છે તે સ્વલપ હોય છે, ઉત્કૃષ્ટ હો તો ગ્દ્રથી તેમાં જ્લી મેલાવથી લનીસ બન્દ્રધની આદ્ધકો ઉત્કટેલા મુખ્યત્ર છે લિંગ્લા હોતી નથી છે છે છે છે. दीपिका निर्युक्ति टीका अ.६ स्.६ जी. कर्म, समानैघ विशेषाधिकोवेति ५७

कदाचिन्मृद्वधिमात्रः, कदाचिन्मृदुमध्यः, कदाचिन्मृदुः इत्येवं विविधाऽध्यवसाया-ऽपेक्षया नानारूपो भवति ! एवम् झातस्य झानादुपयुक्तस्याऽऽत्मनो भावः परिणाम विशेपो झातभावोऽधिसर्निध कृत्वा माणातिपातादौ मवत्तिः, यथा 'ऽयं झत्रुःमाणी इन्तव्यः' इनिष्यात्म्येतं पुमांसमिति झात्वा मवर्त्तनं झातम्' तद्विपरीत मझातम्, अज्ञातस्य ज्ञानादनुपयुक्तस्य भावः परिणामविशेषोऽज्ञातमावः, अनभिसन्धाय माणातिपातादौ महत्तिः मदात्ममादाद्वाऽनवज्जुध्यमाणातिपातादौ मवर्त्तनमित्यर्थः। सारम्याच्च ज्ञातभावाऽज्ञातभावाभ्यां पूर्वेवदेव कर्मवन्धविशेषोऽदगन्तव्यः। या

तीवभाष में भी तारतम्य के भेद से अनेक उच्च-नीच छेणियां होती हैं। कोई तीवभाव अधिमात्र होता है, कोई अधिमात्र मध्य होता है, कोई अधिमान्न मटु होता है, कोई मध्य अधिमात्र होता है, कोई मध्यम, कोई मध्य सटु, कोई सटु अधिमात्र कोई सटु होता है। इस प्रकार अपेक्षा भेद से नाना प्रकार के अध्यवसाय होते हैं।

इसी प्रकार उपयोग से उपयुक्त आत्मा का परिणाम ज्ञातभाव कहलाता हैं, जिसका आदाय है समझ-बूझकर, संकल्प पूर्वक हिंसा आदि कार्यों में प्रष्टुत्त होना, जैसे इस दान्चु का हनन करना योग्य हैं, मैं इस पुरुष का हनन करूंगा, इस प्रकार विचार कर घात करना। अज्ञातभाव इससे विपरीत होता है। वह उपयोग द्रान्य आत्मा का परिणाम हैं, जैसे विना संकल्प के अकस्मात् हिंसा आदि में प्रष्टुत्ति हो जाना-मद या प्रसाद से अनजान में हिंसा आदि हो जाना। इस ज्ञान भाव और अज्ञातभाव से कर्मघन्त्र में विद्योषता हो जाती है। उदाह-

તીવ્રભાવમાં પણ તારતમ્યના લેદથી અનેક ઉચ્ચ-નીચ શ્રેણુઓ દાય છે. કાેઇ તીવ્રસાવ અધિમાત્ર હાેય છે, કાેઇ અધિમાત્ર મધ્ય હાેય છે, કાેઈ અધિમાત્ર મૃદુ હાેય છે, કાેઇ મધ્ય અધિમાત્ર હાેય છે, કાેઈ મધ્યમ, કાેઈ મધ્ય મૃદુ. કાેઇ મૃદુ-અધિમાત્ર કાેઈ મૃદુમધ્ય અને કાેઇ મૃદુ હાેય છે. આ રીતે અપેક્ષા લેદથી જુદા જુદા પ્રકારનાં અધ્યવસાય હાેય છે.

ઐવી જ રીતે ઉપયોગથી ઉપશુંકત આત્માનું પરિણામ સાતભાવ કહેવાય છે, જેના આશય છે-જાણી-બૂઝીને, સંકલ્પપૂર્વક હિંસા આદિ કમાંમાં પ્રવૃત્ત થવું જેમ કે-'આ શત્રુ હણુવા યાગ્ય છે, હું આ પુરૂષને હણીશ' એ રીતના વિચાર કરી ઘાત કરવા. અજ્ઞાતભાવ આનાથી વિપરીત હાેય છે. તે ઉપયાગ શૂન્ય આત્માનું પરિણામ છે જેમ વગર સંકલ્પનાં અકસ્માત, હિંસા આદિમાં પ્રવૃત્ત થઇ જવું-મદ અથવા પ્રમાકથી અજાણુતા હિંસા આદિ થઇ

## तत्त्वार्थस्त्रे

खलु-हरिणयेचाऽसि सन्धाय 'हन्मि' इति चाणं पक्षिपति यस्तु-स्थाणुं विभ्यामि इत्येवसमिसन्धाय पाणमसुञ्चत विनिपातितथ मार्गान्तरालवर्जी मृगः कपोतो वा तेन-दाणेन तत्र समानमाणातिपातकिययोरप्यनपोर्घातकयो निमित्तविशेषात् स्वैनन्धविशेषो अवति । दत्र पूर्वस्य घातकस्याऽधिकः कर्मवन्धो भवति, परस्य प घातपत्रय माणातिपाताण्यभिसन्धिरहितस्य कपायादि ममादवशवर्तिनः पूर्वाऽस्पः दर्मतन्धो सवति, यतोदि राग-द्वेपं विना चाणस्य मक्षेपो न सम्भवति । रागभः छणाहो जोध्यः, तथादि-अज्ञानसन्देदमिध्याज्ञानराग्रहेष स्मृत्यनवस्यान धमीऽनाहर योग दुध्प्रणिधान भेदादण्टविधः ममादः उत्कटकपायछेत्रयावछाधान

रपार्थ-एक मनुष्य हिरण को मारने के विचार से याण फेंकता है और उसके हिरण विंध जाता है द्सरा मनुष्य किसी ठुंठ को वेधने के उद्देव से वाण छोडता है किन्तु वीचमें कोई मग या कबूतर उससे विंध जाता है। वध्यपि इन दोनों घातकों की प्राणातिपात क्रिया ऊपरी विंध जाता है। वध्यपि इन दोनों घातकों की प्राणातिपात क्रिया ऊपरी विंध जाता है। वध्यपि इन दोनों घातकों की प्राणातिपात क्रिया ऊपरी विंध जाता है। वध्यपि इन दोनों घातकों की प्राणातिपात क्रिया ऊपरी विंध जाता है। वध्यपि इन दोनों घातकों की प्राणातिपात क्रिया ऊपरी विंध जाता है। वध्यपि इन दोनों है, किन्तु आन्तरिक अध्यवसाय में भेद होने के कारण उनके कर्मबन्ध में भेद होना है। पहछे घातक को कर्म का बन्ध अधिक एवं तीव्र होता है जब कि दूसरे घातक को, जो हिंसा घरने का इरादा नहीं रखता, किन्तु प्रमाद और कषाय के वजीभूत है, अलप कर्मबन्ध होना हैं, क्योंकि राग-देवके विना वाण का पक्षेत्रण नहीं हो सकता और राग-देष भी एक प्रकार का प्रमाद ही है। प्रमाद के आठ भेद कहे गये हें-(१) अज्ञान (२) खल्देह (३) मिध्याज्ञान (४)

જવી. આ જ્ઞાતભાવ અને અજ્ઞાંતભાવથી કર્મ બન્ધમાં વિશેષતા થઈ જાય છે. ઉદાહરણાર્થ-એક માણસ હરણને મારવાના ઇર દાથી બાણ ટ્રેંકે છે, તેનાથી હરણ વિંધાઇ જાય છે. બીં માણસ કાેઈ થડને વિંધવાના આશયથી બાણ ટ્રેંકે છે, પરન્તું વચમાં કાેઇ મુગ અથવા કખૂતર તેનાથી વિંધાઈ જાય છે. જો કે આ બંને ઘાતકાેની પ્રાણાતિપાત કિયા ઉપર છલ્લેથી એક સરખી પ્રતીત થાય છે, પરન્તુ આન્તરિક અધ્વવસાયમાં લેદ હાવાના કારણે તેમના કમંબન્ધમાં લેદ હાય છે. પહેલા ઘાતકને કર્મના બન્ધ અધિક અને તીવ હાય છે, જ્યારે બીંજા ઘાતકને કે જે હિંસા કરવાના ઇરાદા રાખતા નથી, પરન્તુ પ્રમાદ અને કથાયને વશીભૂત છે, અલ્પ કર્મ બન્ધ થાય છે, કારણ કે રાગદ્વેષ વગર બાણ ટ્રેંકી શકાતું નથી અને રાગદ્વેષ એ પણ એક પ્રકારના પ્રમાદ જ છે. ડેમ'દના આઠ લેદ કહેવામાં આવ્યા છે-(૧) અજ્ઞાન (૨) સન્દ્રેહ (૩) મિચ્યાજ્ઞાન (૪) રાગ (૫) દેષ (૬) રમૃત્યનવસ્થાત-સ્મૃતિ ન

66

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.६ स्टू.६ जी. कर्म. समानैव विशेषाधिकोवे ते ५९

**क्रानोत्पन्नः** पौरुषेयपरिणामसमुत्थानः कटुविपाको नरकपाताऽहितसंस्कारः तीव्राहिंसातिशयो मध्यक्तपायछेश्योदयवळाधानो मध्य मध्यतरादि भेदः मतनु कपायछेश्यापरिणामप्रमादवळाऽधिष्ठानवासनावासितत्वात् मन्दमन्दतरादि-मेदः । एवं-वीर्थान्तरायक्रमक्षयोपशत्रजन्या छव्धिः वीर्यम्, आत्मनः शक्ति सामर्थ्यम्, तच्च वीर्यम् वर्ज्जपभनाराचसंहननापेक्षमेव त्रिपृष्ठादीनां संत्व्ध सिंहपाटनादिलक्षणम् सिंहादीनाश्च मदजलावसिक्तगण्डस्थलप्रुखदिग्गजादिक्तम्भ-राग (५) देष (६) स्पृत्धनचस्थान-स्पृति न रहना (७) धर्म के प्रति आदर अर्थात् जागरूकना न होना और (८) योगों की अप्रदास्त प्रवृत्ति होना।

तीव कषाय, छेठ्या और ज्ञान से उत्पन पौरुषेय परिणाम झाश जनित, कटुक फल देने वाला एवं नरकपात आदि का कारण हि जो हो वह तीव हिंखाभाव फहलाता है। मध्यम कषाय एवं छेठ्या के निमित्त से होने वाला यध्यम हिंसाभाव कहलाता है और जो पतछे-हल्के कषाय एवं छेठ्यापरिणाज से तथा प्रमाद के याग से युक्त हो वह मन्द या मन्दतर हिंसाभाव कहलाता है।

वीर्यान्तराय कर्म के क्षयोपशम से उत्पन्न होनेवाली लब्धि वीर्थ कहलाती है। वीर्य आत्मा का सामर्थ्य-विद्योष है। वज्रऋषभनराच-संहनन की सहायता पाकर उसके द्वारा सिंह आदि का भी विदारण रहेवी (७) धर्भ प्रत्ये आहर अर्थात ज्याति न हावी अने (८) यागानी अप्रशस्त प्रवृत्ति थवी.

તીવ્ર કષાય, લેશ્યા અને જ્ઞાનથી ઉત્પન્ન, પૌરૂષેય પરિણામ દ્વારા જનિત, કડવાં ફળ આપનાર તથા નરકપાત આદિના કારણરૂપ જે હાેય તે તીવ્ર હિંસા ભાવ કહેવાય છે. મધ્યમ કષાય તથા લેશ્યાના નિમિત્તથી યનાર મધ્યમ હિંસા ભાવ કહેવાય છે. અને જે પાતળા કષાય અને લેશ્યા પરિણામથી તથા પ્રમાદના યાગથી શુક્રત હાેય તે મન્દ અથવા મન્દ્રતર હિંસાભાવ કહેવાય છે.

વીર્યાન્તરાય કર્મના ક્ષયાપશમથી ઉત્પન્ન થનારી લખ્ધિ વીર્ય કહેવાય છે. વીર્ય આત્માનું સામચ્ય – વિશેષ છે. વજાઝાષલ નારાચસંહનની મદદ મેળવીને તેના દ્વારા સિંહ આદિનું પણ વિદારણ કરી શકાય છે, જેમ ત્રિપૃષ્ઠે કર્શું હતું. સિંહ મદાન્મત્ત હાથિઓનાં કું લરેથળનું વિદારણ કરવામાં સમર્થ હાય છે તે પણ વીર્યના જ પ્રલાવથી આ પ્રકારના વીર્યની विदारणाऽभिः कां भवति, तथाविध स्वर्धार्थस्य विशेषाद् अविशयास्कर्मबन्ध विशेषो भवति । विर्यविशेषोऽपि कदाचिदधिमात्रः कदाचिदधिमात्रमध्यः कदा-चिद्धिमात्रमृदुरित् गादि पूर्शे क्तस्वरूपो वोध्यः । मन्दमाणस्य जीवस्य क्रच्छेण धृतोऽपि न तथाविधोत्कर्पविशोपो भवति यादशो महामाणस्य भवति तस्माद्-वीर्या-विश्वयः कर्षवन्वविशेषस्प्रतिहेतु भवति । एवम्-अधिकिपते-आत्मा दुर्गति-षस्थानस्प्रति येन तद् अधिकरणं द्रव्यं खज्ञादिकम्, तच्चाऽधिकरणस्पं द्रव्यं निर्व-र्तना संयोज गादिरूपम, तस्य-खळ अधिकरणद्रव्यस्य विशेषात् अतिशयात् कर्म-

फिया जा खकता है, जैसे त्रिप्टण्ठ ने किया था सिंह मदोन्मस हाथियों के कुम्सस्थल के विदारण में समर्थ होता है, वह वीर्य के ही प्रसद्य से। इस प्रकार के वीर्य की विशेषता से कर्मवन्ध में विशेषता होनी है। यह वीर्यविशेष भी कदाचित् अधिकमात्र होता है, कदाचित् अधिकमात्र स्टय होता है कदाचित् अधिकमात्र मटु होता है, इत्यादि पूर्ववत् स्वसझ खेना चाहिए। जो प्राणी मन्द प्राण होता है उस में घीर्य का वैस्ता उल्कर्ष नहीं होता जैसा कि महाप्राण में पाया जाता है। इस प्रकार वीर्य की तरतमता भी कर्मधन्ध में विशेषता उत्पन्न करती है।

जिसके कारण आत्मा दुर्गति का अधिकारी यनता है वह खड्ग आदि द्रव्य अधिकरण कहलाते हैं। अधिकरण के दो मेद हैं-निर्वत्तनाधिकरण अर्थात् हिंसा कारक साधनों का नये सिरे से निर्माण करना और संयोजनाधिकरण अर्थात् उनके अवयवों को जोडकर उन्हें आरम्भ-समारम्भ के योग्य बनाना। इस अधिकरण द्रव्य के

વિશેષતાથી કર્મઅન્ધમાં વિશેષતા થાય છે. આ વીચ'વિશેષ પશુ કઠાચિત અધિમાત્ર હાેય છે, કઠાચિત્ અધિમાત્ર મધ્ય હાેય છે કઠાચિત અધિમાત્ર મુદ્દ હાેય છે ઈત્યાદિ પૂર્વવત્ સમજી લેવું જોઇએ. જે પ્રાણી મંદ પ્રાણ હાેય છે તેનામાં વીચેના એવા ઉત્કર્ષ થતા નથી, જેમ કે-મહાપ્રાણમાં જોવામાં આવે છે. આવી રીતે વીચેની તરતમતા પણુ કર્મબન્ધમાં વિશેષતા ઉત્પન્ન કરે છે.

જેના કારણે આત્મા હર્ગતિના અધિકારી અને છે, તે તલવાર આદિ દ્રવ્ય અધિકરણ કહેવાય છે. અધિકરણના છે લેદ છે–નિવ<sup>°</sup>ત્તનાધિકરણ અર્થાત હિંસાકારક સાંધનાનું નવેસરથી નિર્માણ કરવું અને સ'યાજનાધિકરણ અર્થાત તેમના ભાગે!ને જોડીને તેમને આર'ભ-સમાર ભને લાયક બનાવવા આ અધિ- दीपि का-निर्युक्ति टीका अ.६ खु.६ जी. कर्म. समानेव विशेषाधिकोवति ६१

वन्त्र वशेषो भवति, पतिदिनमेत्र खछ निष्टणमानसा निर्दया निर्भयाः सन्तः प्राणित्रधाय मृषास्तेयादिकुत्कु टलश्रुत्धीः स्टजन्ति । ते खल्वधिकरणद्रव्यविशेषाः कछेशोपादानं प्रति पक्ठष्टा सन्तः क्टगळ्यन्त्ररात्रपाशादेश्वाधिकरणविशेषाच्च कर्मवन्धतारतम्यं भवति । एव-श्व-पूर्वीक्ताना मेकचल्वारिंशसाम्परायिककर्मास वाणां तोव्रमावात् सन्दमात्रात् ज्ञात्तमात्रात् विर्यविशेषात् अधिकरण-विशेषाच्च विशेषस्तारतम्यरूपो भवति । स च साम्परायिककर्मास्त्रविशेषः तीव्न स्तीव्रतर स्तीव्रतमः, मन्दो मन्दतरो मन्दतमः, मध्यमो मध्यमतरो मध्यमतमो वोध्यः तथाविधाऽऽस्त्रविशेषाच्च कर्मवन्धविशेपो भवति । एवश्व क्रोधराणदेष-

भेद से भी क्मेंबन्ध में भेद होता है।

जिन का मन घुणा से शूम्य है, जो निर्दय हैं, पाप से नहीं डरते हैं, वे प्राणिवत्र के लिए म्रुषावाद एवं स्तेय (चोरी) आदि को उत्तेजना देनेवाली अतियों का निर्माण करते हैं। वें अधिकरण द्रव्य क्लेश के उत्कट कारण होते हैं। ऐसे फांसी जाल आदि अधिकरणों की विशेषना से कर्मवन्ध में भी विशेषना उत्पन्न हो जाती है।

इस प्रकार पूर्वोक्त उनचालीस प्रकार के कर्मांसवों में तीच्रता, मन्दता, ज्ञातभाव, अज्ञातभाव, वीर्यविद्योष और अधिकरणविद्योष होता है और उस विद्योषता के कारण कर्म के आसव में भी विद्योषता उत्पन्न हो जाती है। वह साम्पराधिक कर्मासव तीव्र, तीव्रतर तीव्रतस, मन्द-मन्द-तर, मन्दतम, मध्यम, मध्यतर और मध्यतम समझना चाहिये। इस प्रकार की आसव संबन्धी विद्योषता कर्मबन्ध में भी विद्योषता होती है।

કરણ દ્રવ્યના ભેદથી પણ કમંબન્ધમાં ભેદ થાય છે.

જેમતું મન ઘૃગુાથી શૂન્ય છે, જે નિર્દય છે, પાપવી ડરતાં નથી, તેઓ પ્રાણિવધ કાજે મૃષાવાદ અને સ્તેય (ચારી) વગેરેને પ્રાત્સાહન આપનારી શ્રુતિઓતું નિર્માણ કરે છે. આ અધિકરણ દ્રવ્ય કલહના ઉત્કટ કારણા હાૈય છે. આવા ફાંસી જાળ આદિ અધિકરણાની વિશેષતાથી કમ અન્ધમાં પણ વિશેષતા ઉત્પન્ન થઈ જાય છે.

આ રીતે પૂર્વાંકત ઓગણચાળીસ પ્રકારનાં કર્માસવામાં તીવના મન્દતા, જ્ઞાતભાવ, અજ્ઞાતભાવ, વીર્યવિશેષ અને અધિકરણ વિશેષ થાય છે અને આ વિશેષના કારણે કર્મના આસ્ત્રવમાં પણ વિશેષતા ઉત્પન્ન થઈ જાય છે. તે સામ્પરાયિક કર્માસ્ત્રવ તીવ, નીવતર તીવતમ, મન્દ, મન્દતર, મન્દતમ, મધ્યમ, મધ્યમતર અને મધ્યમતમ સમજવા જોઇએ. આ પ્રકારની આંસવ સંબંધી વિશેષતાથી કર્મબન્ધમાં પણ વિશેષતા થાય છે. विशिष्टपाणिसंयोगाद देशकालादिविविधवाह्यकारणवशाच्चेन्द्रियक्षपायाऽव्रत-क्रियाणां क्रुत्रचिदात्मनि तीव्रो भावो भवति सवज्रः परिणामविशेषो भवेत्तस्य तीव्रास्त्रवो धवति । तासामेवेन्द्रियकपायाऽव्रतक्रियाणां क्रोधाद्याभ्यन्तरकारण वशाद् देशकालाचनेकवाह्यकारणवशाच्च कुत्रचिद् आत्मनि मन्दो भावो भवति निर्वलः खल्छ तत्रात्मनः परिणामविशेषो भवति । तस्य च मन्दास्त्रवो जायते, इक्तियकषायाऽव्रत क्रिया प्रवृत्तस्य कस्यचिद् आत्मनो ज्ञातत्वं भवति, ज्ञात-सावस्य खल्छ महानास्तवः स्यात् । एवं खल्छ इन्द्रिय कपायाऽव्रतक्रियापवत्त्रप्त कस्यचिदात्सनोऽज्ञातत्वं भवति, तस्याऽल्पाऽऽस्रवो भवति । एवं वीर्यविश्रेषे च

इस प्रकार कौध, राग देष से युक्त प्राणी के संयोग से और देश काल आदि बाह्य कारणों के वश से इन्द्रिय, कषाय, अव्रत और कियाओं का किसी आत्मा में तीव्रभाव होता है खचल परिणामविशेष होता है। ऐसे जीव को तीव्र आसव होता है। उन्हीं इन्द्रिय, कषाय, अव्रत और कियाओं का कोध आदि आन्तरिक कारणों से तथा देश काल ओदि अनेक बाह्य कारणों से किसी आत्मा में मन्दभाव होता है अर्थात् आत्मा का निर्वल परिणाम होता है। ऐसे जीव को मन्द आसव होता है। इन्द्रिय, कषाय, अव्रत एवं किया में प्रवृत्त किसी आत्मा का ज्ञातभाव होता है अर्थात् कोई जीब जान वृझकर किसी कार्थ में प्रवृत्ति करता है। उसे महान् आसव होता है इसी प्रकार इन्द्रिय, कपाय, अव्रत तथा कियाओं में प्रवृत्त किसी आत्मा का अज्ञातभाव होता है अर्थात् किसी जीव के दारा अनजान में कोई प्रवृत्ति हो

આસ, કાેધ, રાગ તેમજ દ્રેષથી શુકત પ્રાણીના સ'ચે.ર્ગથી અને દેશકાળ આદિ બ હ્ય કારણોના વશથી, ઇન્દ્રિય, કષાય, અન્નત, અને કિયાઓના કાંઈ આત્મામાં તીનલાવ હાય છે-'સખળ' પરિણામ વિશેષ થાય છે. આવા જીવાને તીન આસવ થાય છે તેજ ઇન્દ્રિય, કષાય, અન્નત અને કિયાઓના કાેધ આદિ આન્તરિક કારણાથી તથા દેશ-કાળ આદિ અનેક બાહ્ય કારણાથી કાંઇ કાઇ આત્મામાં મન્દલાવ થાય છે, અર્થાત આતાનું નિર્ભળ પરિણામ હાેય છે. આવા જીવાને મન્દ આસ્તવ થાય છે. ઇન્દ્રિય, કષાય અન્નત અને કિયામાં પ્રવૃત્ત કાંઇ આત્માને સત્તભાવ થાય છે અર્થાત્ કેઇ જીવ જાણી-સમજીને કાંઇ કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે તેને મહાન આસત્ર થાય છે, એવી જ રીતે ઇન્દ્રિય, કષાય, અન્નત તથા કિયાઓમાં પ્રવૃત્ત કાંઈ આત્માને અજ્ઞાતભાવ થાય છે અર્થાત્ કાંઈ આત્માને શાલાલ થાય છે. मजवभनारावसंहननमण्डितपुरुषेन्द्रियादेव्यापे महानास्तः स्यात् अन्य संहननसंयुक्तपुरुषस्य पापकरणेऽल्पाऽऽस्रवो भवति अल्पादपि अल्पतर आस्त्रवी बीर्यविशेषाद् भवति, एवमधिकरणविशेषे सति आस्त्रविशेषो भवति । वया सस्यचिग्मोदकस्याऽनुभागो रसोऽतिमधुरः स्वल्पमधुरो वा भवति । कस्यचिद् पस्तुनः स्वादोऽति कडुकोवा, कस्यचित्पुन्नीतिमधुरो नाऽप्यतिन् हुको भवति, भर्यादे गुणीकरणादीना च स एव मन्दमन्दतसन्दतमत्वादि व्ययदेशं व लभते, पर्व कर्मणामपि शुम्डशुमाऽत्मकानां तीव्र तीव्रतर तीव्रतम, मन्द मन्दतर मन्द-समत्वादिभेदभिन्नो बन्धो भवति । तत्र शुभकर्मणा मन्नुभागो रसो दान्नेक्षिरमान्नि

जाती है, उसे अल्प आस्रव होता है। इसी प्रकार ज्वज-ऋषभनाच संहनन बाले पुरुष की इन्द्रिय आदि की जो प्रघृत्ति होती है, उससे महान आस्रव होता है। अन्य संहननचाले पुरुष को पाप करने में अल्प आस्रव होता है। किसी अल्पतर वीर्यवाले को अल्पतर आस्रव होता है।

इसी प्रकार अधिकरण की विशेषता से भी आसव में विशे-षता होती है।

जैसे किसी ऌड्डू का रस अतिमधुर होता है और किसी का स्वल्प मधुर होता है, किसी वस्तु का स्वाद अत्यन्त कटुक होता है, किसी का न अति मधुर और न अति कटु होता है, और उस अल्पता आदि में मन्दता, मन्दतरता, मन्दतमता आदि की अनेक श्रेणियां होती हैं, इसी प्रकार शुभ और अशुभ कमों का भी तीव्र, तीव्रतर, तीव्रतम मन्द, मन्दतर और मन्दतम आदि अनेक भेदों वाला वन्ध होता है। इन में

તેને અલ્પ આસ્તવ થાય છે. આવી જ રીતે વજ-ઝષભ ારાચસંહનનવાળા પુરૂષની ઇન્દ્રિય આદિની જે પ્રવૃત્તિ થાય છે તેથી મહાન આસ્તવ થાય છે. અન્ય સંહનનવાળા પુરૂષને પાપ કરવામાં અલ્પ આસવ થાય છે. કાઇ અલ્પતર વીર્યવાળાને અલ્પતર આસ્ત્રવ થાય છે.

આ રીતે અધિકરણની વિશેષતાથી પણ આસવમાં વિશેષતા થાય છે. જેમ કે.ઈ લાડવાના રસ અતિ મધુર હાય છે અને કાઇના સ્વલ્પ મધુર હાેય છે, કાઇ વસ્તુના સ્વાદ અત્યન્ત કડવા હાેય છે કાઇના ન અતિ મધુર અથવા ન અતિ કડવા હાય અને તે અલ્પતા આદિમાં મન્દતા, મન્દતરતા, મન્દતમતા આદિ અનેક શ્રેણિઓ હાય છે, એવી જ રીતે શુભ અને અશુભ કર્માના પણ તોવ, તીવતર, તીવતમ, મન્દ, મન્દતર, અને મન્દતમ આદિ અનેકલેદાવાળા બન્ધ થાય છે. આમાંથી શુભકર્માના રસ-(અનુભાગ) દ્રાક્ષ, શેરડી, દ્રધ અથવા મધ જેવા મીઠા હાય છે જેના અનુભવશી

तत्वार्यद्रे

एउद् छतिस्धुरो यवति यदनुभवेन जीवः सान्द्राऽइनन्दसन्दोद तुन्दिसान्तः तरणो नायते । अञ्चयरुर्मणां रसस्तु निम्बकिरावतिकादिवद् अतितरां तिक्तो ध्यति, यद्दनुभदेन जीवोऽवर्णनीयां व्याकुळतां मजते । तत्र तीव्र तीव्रतरावादि दोधनार्धं च एष्टान्तो यथा इक्षुनिम्वयोरन्यदरस्य चतुः शेटकपरिमितो रसः रनाधाविकरसो दर्तते, तत्र वदिनापद्वारोस्काळित उत्काथितो यथा शेटक चतुः प्टयस्थापै सेटक जितयसात्रोऽवज्ञित्यते तदाऽसौं 'तीव्र' इम्युच्यते, युनरुत्कास्य हेन घेटक द्वित्ययात्रोऽवज्ञित्यते तदा 'तीव्रतर' इत्यभिधीयते, युनरुत्कास्य हेन घेटक द्वित्ययात्रोऽवज्ञित्यते तदा 'तीव्रतर' इत्यभिधीयते, युनरुत्कास्य हेन घेटक द्वित्ययात्रोऽवज्ञित्यते तदा 'तीव्रतर' इत्यभिधीयते, युनरुत्कास्त्रन हेन घेटक द्वित्ययात्रोऽवज्ञित्यते तदा 'तीव्रतर' इत्यभिधीयते, युनरुत्कास्त्रन हेन्द्रसावेऽव्वित्यते तत्र घेटकैकजलमेलनेन 'मन्दरसः' इति व्यपदिव्यते,

हे छुम कमों का रख (अनुभाग) द्राक्षा, इक्षु, द्ध या मधु के समान मधुर होता है जिलके अनुभव से जीव को अत्यन्त आनन्द की प्राप्ति होती है। अन्तुम कमों का रस नीम या चिरायते आदि के समान कडुवा होता है, जिलके अनुभव से जीव अवर्णनीय व्याक्कटता का माणी होता है। कर्मफल के तीव्रता और तीव्रतरता आदि को समझाने के लिए यह ज्दाहरण दिया जाता है-ईख या नीम का चार सेर रस स्वभाविक रख है। इस रस को आग पर तपाया जाय और जवाला जाय जिससे कि वह चार सेर के स्थान पर तीन सेर रह जाय तो बह रस 'तीव्ररस' कहलाएगा। अगर जसे किर जवाला जाय और वह दो सेर रह जाय तो तीव्रतर' कहा जाएगा उसे किर उवाला जाय और बह यदि एक सेर ही रोष रह जाय तो 'तीव्रतम' कहा जायगा।

इसी प्रकार ईख या नीम का एक-एक सेर रस स्वाभाविक रस है। उसमें एक-एक सेर पानी मिला देने पर मन्द रस कहा जायगा।

જીવને અત્યન્ત આનન્દની પ્રાપ્તિ થાય છે. અશુભ કમોના રસ લીમડા અથવા કરીયાતા આદિની માક્ક કડવા હાય છે જેના અનુપ્તદથી જીવ અવર્ણુનીય બ્યાકુળતાના ભાગી થાય છે કમ કળની તીવતા અને તીવતરતા વગેરેને સમજાવવા માટે આ ઉદાહરણ આપવામાં આવે છે- શેરડી અથવા લીમડાના થાર શેર રસ સ્વ.ભાવિક રસ છે. આ રસને અગ્નિ ઉપર ગરમ કરષામાં આવે અને ઉકાળવામાં આવે કે જેથી તે ચાર, શેરની જગ્યાએ ત્રણ શેર જ રહી જાય તાે તે રસ 'તીવરસ' કહેવાશે અગર આ રસને ક્રીવાર ઉકા-ળવામાં આવે અને તે જો એક શેર જ બાકી રહી જાય તા 'તીવતમ' કહેવાશે. આવી જ રીતે શેરડી અથવા લીમડાના એક એક શેર રસ સ્વાભાવિક રસ છે તેમાં એક શેર પાણી ભ્રેળવવામાં આવે તો તે મન્દરસ કહેવાશે. दिशेटकजब्संगोजनेन पुनः 'मन्दतरो रस' इति व्यपदेशो भवति शेटकचय-परिमितजब्सेलनेन हु 'सन्दतमो रस' इति व्यवहारो अवति, । एवं कर्मणां शुमाsगुमानां खल्वात्मपरिणतिविशेपात् तीव्र तीव्रतरत्वादितारत्वम्यं भवतीति भावः । 'उक्तआ सूत्रकृताङ्गे २ शुस्कन्धे ५ अध्ययने ६-७ गाधायास्---

जे केइ खुद्का पाणा अदुवा संति महालया। सरिसं तेहिं वेरंति असरिस ति व णो वए॥१। 'एएहिं दोहिं ठाणेहिं वचहारो ण विज्जइ। एएहिं दोहिं ठाणेहिं अणाघारंतु जाणए ॥२॥ इति। ये केऽपि क्षुद्रकाः प्राणा अथवा सन्ति महालयाः। सहज्ञं तै वैंरमिति असट्ट्रामिति चा नो वदेत्॥१॥ 'एताभ्यां द्राभ्यां रथानाभ्यां व्यवहारो न विद्यते। एताभ्यां द्राभ्यां स्थानाभ्यास्।

अनाचारन्तु जानीयात् ॥२॥ इति ।

अयमाजय:—ये केचन क्षुद्रकाः अल्गकाः सत्ताः पाणिनः एकेन्द्रियद्वीन्द्रि-यादयः पश्चेन्द्रिया वा सन्ति, अथवा महारूपाः सहाकायाः सन्ति, हस्तिमभृतयः माणिनः तेवाश्च क्षुद्रकाणा सल्पकायानां कुन्ध्यादीनां महानालयः शरीररूपः उस में दो छेर जल मिला दिया जाय तो यन्दतर रख कहलाएगा। अगर तीन छेर जल मिला दिया जाय तो यह रख जन्दतम हो जाएगा स्वी प्रकार शुज और अज्ञुभ फर्मों के रख में आत्मा के परिणामों के भेद से तीव्रता, तीव्रतरता आदि होती है। सन्नकृतांग सन्न के दितीय श्रुतस्कंघ के पांचवें अध्ययन की गाथा ६-9 में कहा है-

कोई-कोई एकेन्द्रिय, दीन्द्रिय आदि क्षुद पाणी होते हैं और कोई-कोई होथी आदि महाकाय प्राणी होते हैं। उन क्षुद्र अर्थात् अल्पकाय कुंधु आदि प्राणियों का घात करने पर और हाथी आदि महाकाय

તેમાં બશેરપાણી ઉમેરવામાં આવે તા તે મન્દતર રસ કહેવાશે અને જો ત્રણ શેરપાણી ઉમેરવામાં આવે તા તે રસ મન્દતમ થઈ જાશે બરાબર આવી જ રીતે શુભ અને અશુભ કર્માના રસમાં આત્માના પરિણામાના ભેદથી તીવતા, તીવ્રતરતા આદિ શાય છે. સ્વકૃતાંગ સ્ત્રના દ્વિતીય શ્રતસ્ક ધના પાંચમા અધ્યયનની ગાથા ૬-૭ માં કહ્યું છે-

કાઇ-કાઇ એકેન્દ્રિય, દ્વિન્દ્રીય આદિ ક્ષુદ્ર પ્રાણી દે.ય છે અને કાઇ-કાઈ હાથી આદિ વિશ.ળકાય પ્રાણી હાય છે તે ક્ષુદ્ર અધાત અલ્પકાય ક'થવા આદિ પ્રાણી હિંસા કરવાથી અને હાથી આદિ મહાકાય પ્રાણીઓના ઘાત ત૦ ૧

## तत्वार्यस्त्रे

आश्रयो येषां ते महालयाः हस्ति मशृतयः तेषाञ्च हनने सदर्श वैरमिति, नजं कर्मु विरोधलक्षणं वा वैरं तत्सदर्श समानं अवतीति सर्वं जःतूना मल्पप्रदेशत्वाद रियेष क्षेकान्सेन नो वदेत् । एवं तेषां खलु अल्पकाययहाकायानां ज्यापादनेऽसदर्श विस् हशं वैरं कर्मग्रन्धो विरोधो वा अवति, हन्द्रियकायण्डिज्ञानानां विसद्दशत्वात, सस्यपि प्रदेशास्पत्दे विव्वदर्श वैर मित्येवसपि नो वदेत् । यदि हि वध्यापेक्ष एव कर्मवन्धः रुषाह् तदा तृत्तदरूपकायत्वयहाकायत्व साध्य वैपन्धात्कर्मबन्धस्यापि साद्दश छनाएइथं वा वर्वत् शर्म्यते । किन्तु नहि केवलं तदशादेव कर्मवन्धो भवति, अपिद् ण्यापादकस्यात्मनोऽध्यवसायदिशेपवशादपि कर्मवन्धः । तथा च तीनाध्यवसायिनो ध्यापादकस्यात्मनोऽध्यवसायसिशेपवशादपि कर्मवन्धः । तथा च तीनाध्यवसायिनो ध्यापादकस्यात्मनोऽध्यवसायसिश्वव्यापादनेऽपि महद्वेरं महाकर्मवन्धो भवति, अक्षकायस्य पुनरनध्यवसायिन आत्मनो महाकायसन्धच्यापादनेऽपि स्वर्त्व वैरम्

प्राणियों का घात करने पर समान ही बैर अर्थात् कर्मयन्ध या विरोध होता है, क्योंकि एञी आत्मा खमान रूप से असंख्यात प्रदेशी है-किसी थी जीव के प्रदेशों में न्यूनाधिकता नहीं है, ऐसा नहीं कहना चाहिए। इसके विपरीत अल्पकाय और महाकाय जीवों का घात करने पर विसट्या ही कर्मयन्ध होता है, क्योंकि उनके इन्द्रियादि पाणों में न्यूनाधिकता होनी है, सब प्राणियों के प्राण समान संख्यक नहीं होते और सब की चेतना एक-सी व्यक्त नहीं होती ऐसा भी जहीं कहना चाहिए। तार्ट्य यह है कि अल्पकाय और महाकाय जीवों की हिंसा से समान ही कर्मचन्ध होता है या अलमान ही दर्मचन्ध होता है, यह दोनों एकान्त समीचीन नहीं हैं। कर्मचन्ध का नारतम्य एकान्ततः बध्य जीवों की अपेक्षा से नहीं होता, किन्तु घात्य जीव के अध्यवसायकी तीव्रना और मन्दना की भी उस में अपेक्षा रहती है। कोई जीव भन्ने ही

કરવાથી સરખાં જ વૈર અર્થાત્ કમ બન્ધ અથવા વિરાધ થાય છે, કારણ કે અધાં જ આત્માથી સમાન રૂપથી અસ' ગ્યાત પ્રદેશી છે-કાેઇ પણ જવના પ્ર<sup>2</sup> શામાં ન્યુનાધિ તા નથી, એવું કહેનું ન જોઇએ. આતાથી વિપરીત અલ્પકાય અને સહાકાય જીવાની હિંસા કરવાથી-વિસદ્દશ જ કમ બન્ધ થત્ય છે કારણ કે તેમના ઇન્દ્રિય દિ પ્રાણે!માં ન્યુનાધિકતા હાેય છે, બધાં પ્રાણિઓના પ્રાણ સમાન સંખ્યક હાેતાં નથી અને બધાની ચેતના એકસરખી વ્યકત થતી નથી એમ પણ ન કહેલું જોઇએ. તાતપર્યુ એ છે કે અલ્પકાય અને મહાકાય જીવાની હિંસાથી સરખી રીતે જ કમ બંધાય છે. આ બંને એકાન્ત સમી-ચીન નથી કર્મ બન્ધનું તારતમ્ય એકાન્તતઃ વધ્ય જીવાની અપેક્ષાથી હાેવું તથી, પરંતુ ઘાતક જીવના અધ્યવસાયની તીવતા અને મન્દ્રતાની પણ તેમાં दीपिका-नियुक्ति टीका अ.६ छ.६ जी. कर्म. समानैव विशेपाधिकोवेति ६७

अल्पकर्मबन्धो भद्दािति भादः । अत एवाऽऽस्या यनन्तरोक्ताभ्यां स्थानाभ्या मल्पकायत्व महाकायत्वाभ्या यनयोव्हे स्थानयोरल्पकायमहाकायव्यापादनापादित-कर्मबन्धस्य सहजत्वविसटजत्वयोर्व्यवहरणं व्यवहारो निर्धुक्तिकत्वान्न युज्यते । तथाहि न वध्यस्य सहजत्वविसटजस्वश्चेक्रमेव कर्सवन्धस्य कारणस्, अपितु घात-तथाहि न वध्यस्य सहजत्वविसटजस्वश्चेक्रमेव कर्सवन्धस्य कारणस्, अपितु घात-कस्य तीव्रभावो सन्दभावो ज्ञातमावोऽज्ञातभावो महावीर्यत्व सल्पवीर्थत्वसधि-करणत्वश्च कर्मवन्ध सटजत्वाऽसटजत्वयोः पयोजकसिति तदेवं वध्यघातकयो विंद्येवात्कर्मवन्ध तारतम्यं सवतीत्येवं व्यवस्थिते केवलं वध्यमेवापेक्ष्य कर्मवन्ध

अल्पकाय और अल्पप्राग हों किन्तु धातक जीव यदि अत्यन्त तीव कषाय परिणाम से उसका हरन करता है तो महान कर्मवन्ध होता है। इसके विपरीन सटे ही कोई जीव महाकाय हो, अगर धातक अनि-च्छापूर्वक या मन्दकषायपूर्वक उसका धात करता है तो उसे अल्प कर्म वन्ध होता है। अतएव पूर्शक दोनों एकान्तमय वचन लमीचीन नहीं है, अर्थात अल्पकाय और महाकाय जीवों की हिंसा से कर्मवंध समान ही होता है अथवा असमान ही होता है, यह कथन युक्तिसंगत नहीं है।

अभिप्राय यह है कि सात्र बध्य जीव की सदद्याता और चिसह राता ही कर्मयन्ध का कारण नहीं है किन्तु घातक जीव का तीव्रआव, मन्द्भाव ज्ञातभाव और अज्ञातभाव, महावीर्यत्व एवं अल्पवीर्यत्व तथा अधिकरणों की अझमानता भी कर्मवन्ध के तारतम्य का फारण है। इस स्पष्टीकरण से यह निर्विवाद है कि कर्मवन्ध में जो न्यूना-धिकता होती है, वह बध्य और घातक दोनों की विद्योवता पर निर्भर करती है, ऐसी स्थिति में केवल बध्य जीव की अपेक्षा से ही कर्मवन्ध में

અપેક્ષા રહે છે કાેઇ જીવલલે અલ્પકાય અને અલ્પપ્રાણુ હાેય પરન્તુ ઘાતક જીવ જો અત્યન્ત તીવ્ર કષાય પરિણામથી તેના ઘાત કરે છે ત્યારે તેને મહાન્ કર્મબન્ધ થાય છે. આનાથી વિપરીત લલે કાેઇ જીવ મહાકાય હાેય અગર ઘાતક અનિચ્છાપૂર્વક અથવા મન્દક્ષાયપૂર્વક તેના ઘાત કરે છે ત્યારે તેને અલ્પ કર્મબન્ધ થાય છે. આથી પૂર્વોકત બંને એકાન્તમય વચન સમીચીન નથી, અર્થાત્ અલ્પકાય અને મહાકાય જીવાની હિંસાથી કર્મબન્ધ સરખાં જ થાય છે અથવા અસમાન જ હાેય છે આ વિધાન શુકિત સંગત નથી.

અભિપ્રાય એ છે કે એક માત્ર વધ્ય જીવની સદદશતા અને વિસદદશતા જ કર્મબન્ધમાં કારણ નથી પરન્તુ ઘાતક જીવના તીવભાવ મન્દભાવ જ્ઞાતભાવ, અને અજ્ઞાતભાવ મહાવીર્થત્વ અને અલ્પવીર્થત્વ તથા અધિકરણેાની અસમાનતા પણ કર્મબન્ધના તારતમ્યના કારણેા છે. આ સ્વષ્ટીકરણથી એ નિવિંવાદ છે કે

- तत्त्वार्थस्व

सहशत्वाऽसहशत्व व्यवहारो न युक्त इति । एव सनयोरेव स्थानयोः प्रष्टत्तस्याऽनाः चारं विजानीयात् । तथाहि-यद जीवसाय्यात्कम दःधसदृशत्व मुच्यते, तन्न युक्तम् किंग्तु तीव्रादियाव लव्यपेक्षस्यैव वधस्य कर्मवन्धे ऽभ्युपेतुं युक्तः । यथाहि, आगमसव्यपेक्षस्य सम्पक्त् क्रियां क्वर्वतोऽपि यद्यपि आतुरदिपत्तिर्भवति । तथा च तत्र न देद्यस्य वैराजुपन्नो भवति, भावदोपाऽमावात् अन्यस्य पुनः सर्पन्नुद्रया रञ्जुमपि घ्वतो कर्मवन्धो अवति आवदोपाऽमावात् अन्यस्य पुनः सर्पन्नुद्रया रञ्जुमपि घ्वतो कर्मवन्धो अवति आवदोपाऽमावात् भावदोपरहितस्य तु न स्वमानता घा अग्रमानता मानना और कहना जचित नहीं है । जो इन दोनों एकान्त स्थानों से प्रवृत्ति करता है अर्थात् कर्मवन्ध को एकान्ततः समान घा असमान ही कहता है, वह अनाचार में प्रवृत्ति करता है ।

खब जीवों को एकान्तरूप से खमान मानकर उनकी हिंसा से समान ही कर्मवन्ध मानना योग्य नहीं है किन्तु तीत्र माव मन्द्रभाव आदि की विरोषना से भी कर्मबन्ध में विरोषता मानना चाहिए।

कोई चिकित्सक आयुर्वेद शास्त्र के अनुकूल समीचीन शल्यक्रिया या अन्य चिकित्सा कर रहा हो फिर भी रोगी की खत्यु हो जाय तो चैय उसके निमित्त से हिंसा का भागी नहीं होता, क्योंकि उसकी भावना में दोष नहीं है दुसरा कोई पुरुष सर्प लमझ कर रज्ज पर प्रहार करता है और उसके दो खंड कर देना है तो सर्प का घात न होने

કર્મ બન્ધમાં જે ન્યૂનાધિકતા હાય છે તે વધ્ય અને ઘાતક અનેની વિશેષતા પર નિર્ભર રહે છે, તેવી સ્થિતિમાં કેવળ વધ્યજીવની અપેક્ષાથી જ કમ બન્ધમાં સમાનતા અથવા અસમાનતા માનવી અગર કહેવી એ યાગ્ય નથી જે આ બને એકાન્ત સ્થાનામાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. અર્થાત્ કર્મ બન્ધને એકાન્તત: સમાન અથવા અસમાન જ કહે છે તે અનાચારમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે.

અધા જીવાને એકાન્ત રૂપથી સરખા ગણીને તેમની હિ સાથી સરખાં જ કર્મબન્ધ માનવા ચે ગ્ય નથી કિન્તુ તીવભાવ મન્દભાવ આદિની વિશેષતાથી પછ્યુ કર્મબન્ધમાં વિશેષતા સ્વીકારવી જોઈએ.

કાઇ ચિકિત્સક આશુવે<sup>દ</sup> શાસ્ત્રને અનુકૂળ સમીચીન શસ્ત્રકિયા અથવા અન્ય ચિકિત્સા કરી રહ્યો હાેય, તાે પણુ રાગીનું મરણુ થઇ જાય તાે વૈદ્ય તેના નિમિત્તથો હિંસાના ભાગી બનતાે નથી કારણુ કે તેની ભાવનામાં દાવ નથી બીંજો કેઇ પુરૂષ સાપ માનીને દાેરડાં ઉપર પ્રહાર કરે છે અને તેના બે ડૂક્ડા કરી નાખે છે. આ પ્રસંગમાં સાપની હિંસા ન થવા છતાં પણુ તે હિંસાના પાપના ભાગી થાય છે. કારણુ કે તેના ભાવામાં દાેષ વિદ્યમાન છે. ભાવ- कर्मत्तन्वः इति । उपतञ्चाऽऽगने-उच्चालिपंथि पाए' इत्णदि तण्डुत्र मत्स्या-रूपानकंतु सुप्रशितमेत्र, तदैतंन्धि वध्य-घानकभावाऽपेक्षया सदयमिति, अन्यथा-पुनरनाचारः स्यादिति भावः ।।६॥

मूलम्-जीवाजीवा आसवाहिगरणं ॥७॥

छाया--'जीवाऽजीवा आस्रवाधिकरणय्-' ७॥

तत्त्वार्धदीपिका-पूर्वस्रत्रे-अत्सरविशेष हेतुत्वेनाऽधिकरणमुक्तम्, सम्पति-भेरमतिपाइनपूर्वकमधिकरणस्वरू ाज्ञानार्थमाह 'जीखाजीचा आसवाहि-

पर भी वह हिंसा के पांप का आगी होता है, क्योंकि उसके भावों में दोष विद्यप्तान हैं। भाव दोष से जो सर्वथा रहित है, उसे कर्मबन्ध नहीं होता। आगम में कहा है कोई छनि ईयी छमिति से गमन कर रहा हो और उसने पैर ऊपर उठाया हो. इसी बीच अकल्मात् कोई वेईन्द्रिय आदि प्राणी वहां आ जाय और पैर के नीचे दब जाय तो भी उस मुनि को तनिधित्तक हिंसा का दोष नहीं छगता। इसके विपरीत तंडुल मत्स्य का द्दान्त भी प्रसिद्ध है। अतएव वध्य जीव और घातक जीव दोनों की अपेक्षा से कर्म बन्ध की न्यूनाधिकता आवना चाहिए। प्रकान्त मानने पर अनाचार होता है। ६।

सूत्रार्थ-'जीवाऽजीवा आसवा' इत्यादि ।

जीव और अजीव आसव के अधिहरण हैं ॥७॥

तत्त्वार्धदीपीका-पूर्वसूत्र में प्रतिपादन किया गया है कि अधि-करण आसव की विरोषता का कारण है। अब उखके भेदों का

દેાષથી જે સર્વથા રહિત છે તેને કર્મબન્ધ થતા નથી આગમમાં કહ્યું છે-કાઇ સુનિ ઇર્યાસમિતિથી જઇ રહ્યા હાેય અને તેમણે પગ ઉપર લીધા દાય એ અરસામાં અકસ્માત કાઇ બેઈ ન્દ્રિય આદિ પ્રાણી ત્યાં આવી ચઢે અને તેમના પગ તળે કચડાઈ જાય તાે પણ તે સુનિરાજને તે નિમિત્તે હિંસાના દાષ લાગતા નથી. આનાથી વિપરીત તેંદુલ સત્સ્યનું દષ્ટાંત પણ પ્રસિદ્ધ છે. આથી વધ્યજીવ અને ઘાતકજીવ-ખંતેની અપેક્ષ થી કર્મબન્ધની ન્યૂનાધિકતા સમજવી-માનવી જોઇએ. એકાન્ત માનગાથી અન.ચાર થાય છે ાાદ્યા

'जीवाऽजीवा आसवाहिगरणं' धत्यति

સુત્રાર્થ- જવ અને અજીવ આસવના અધિકરણ છે. ાાળા

તત્વાર્થદીપિકા — પૂર્વસૂત્રમાં એ પ્રતિપાદન કરવામાં અ,વ્યું કે અધિ-કરણ એ આસ્વની વિશેષતાનું કારણ છે. હવે તેના લેદાનું નિરૂપણ કરીને गरण्रं' इति । जीना अज्ञीनाश्च पूर्वोक्तरुरुरुग आसनाधिकरणं सवन्त, तन्नाऽधि क्रियन्तेऽस्मिन्नधा इत्यधिकरणं द्रव्य क्षुत्रयते । तचन-द्रव्यं पड्विधम्, धर्माऽस्ति-कायाऽधर्माऽस्तिकायाऽऽकाशास्तिकाय-कालुः पुद्रलास्तिकाय-जीवास्तिकायमे दात् । एवन्ध-यद् द्रव्यमाश्रित्याऽऽस्तर्न उत्पचते, तद् द्रव्यमधिकरण मित्युच्यते, यचपि-सबीऽवि शुमाऽशुभकायादियोगल्रक्षण आस्तव आत्मनो जीवस्यैन रुझायते तथापि यमास्रत्रं मुख्यभूतो जीव उल्पादयति तस्याऽऽस्तवस्याऽधिकरणमाश्रयो जीवद्रव्यं भवति । यः पुनरास्तवोऽजीव द्रव्यमाश्रित्य जीवस्योत्पद्यते, तस्याऽऽस्रव-ह्याऽधिकरणमाश्रयोऽजीव द्रव्य मुच्यते । अत एवाऽत्राऽह्ववस्याऽधिकरणं जीवा

निरूपण करके स्वरूप का कथन करते हैं-

जीब और अजीब, जिनका स्वरूप पहछे कहा जा चुना है, आसब के अधिकरण होते हैं। जिस में अर्थ अधिकृत किये जाएं उस द्रव्य को अधिकरण कहते हैं। द्रव्य के छह मेद हैं-(१) घर्षास्ति काय (२) अधर्मास्तिकांथ (३) आजाज्ञास्ति जाय (४) पुर्ग् जास्तिकाय (५) जीवास्तिकाय और (६) जाल । इस प्रजार जिस द्रव्य के आश्रय से आसब उत्पन्न होता है उसे अधिकरण कहते हैं। यद्यपि समस्त ज्युभाज्युभ काययोग आदि रूप आलब जीव को ही होते है, तथापि जिस आसब को जीव प्रधान होकर उत्पन्न करता है, उस आसव का अधिकरण जीव द्रव्य होता है और जो आसव अजीव द्रव्य के आश्रय से जीव को उत्पन्न होता है, उस आसव का अधिकरण जीव द्रव्य होता है और जो आसव आति द्रव्य के आश्रय से जीव को उत्पन्न होता है, उस आसव द्रा अधिकरण अजीव द्रव्य कहा जाता है। इसी कारण यहां जीव और अजीव दोनों को आसव का अधिकरण कहा है। किसी न किसी पर्याय

સ્વરૂપતુ કથન કરીએ છીએ-

જીવ અને અજીવ, જેમનું સ્વરૂપ પહેલા કહેવાઇ ગયું છે, અત્સવના અધિકરણ હાેય છે જેમાં અર્થ અધિકૃત કરી શકાય તે દ્રવ્યને અધિકરણ કહે છે. દ્રવ્યના છ લેદ છે-(૧) ધર્માસ્તિકાય (૨) અધર્માસ્તિકાય (૩) આક-શાસ્તિકાય (૪) કાળ (૫) જીવાસ્તિકાય અને (૬) પુદ્ગલાસ્તિકાય આ રીતે જે દ્રવ્યના આશ્રયથી આસ્તવ ઉત્પન્ન થાય છે તેને અધિકરણ કહે છે. જો કે સમસ્ત શુભાશુલ કાય્યોગ આદિ રૂપ આસ્તવ જીવને જ થાય છે તા પણ જે આસ્ત્રવને જવ પ્રધાન થઇને ઉત્પન્ન કરે છે તે આસ્ત્રવનું અધિકરણ જીવદ્રવ્ય હાય છે અને જે આસ્ત્રવ અજીવદ્રવ્યના આશ્રયથી જીવને ઉત્પન્ન થાય છે, તે આશ્રવનું અધિકરણ અજીવદ્રવ્ય કહેવાય છે. આ કારણથી જ અહીં જીવ તથા અજીવ એ અંતેને આસ્ત્રવના અધિકરણ કહેવામાં આવ્ય अजीवा इत्युक्तस् । तत्र येन केनचित् पर्यायेण विधिष्ठ द्रव्य मास्रवस्याऽधिकरणं भवति न तु सामान्यसिति स्वयितुं पर्यायाणा मास्रवाधिकरणत्व झापनार्थ सूत्रे 'जीवा अजीवा-इति वहुवचनं कुतमिति भावः । ॥७॥

तत्त्वार्थनि ग्रुक्तिः — पूर्वस्त्रे साम्परायिक कर्मास्वविशेष हेतुत्वेन तीव मन्दादयो भावाः-वीर्याधिकरणविशेषाश्च पतिपातिताः, तत्र-तीव्रमन्दादयो भावाः मकर्षाप्रकर्षादिलक्षणा लोकपसिद्धत्वास्सु प्रतीताः, वीर्यश्च-जीवस्य वीर्यान्तराय-कर्मणः क्षयोपशमव्योजनः क्षय्मयोजनो चा भावः क्षायोपशमिकः क्षायिकश्च पूर्व-सुक्तमायएवेति, अथ किन्तावदधिकरणस्वरूपं-३ कतिविधश्च तत् खल्वधिकरण]

से युक्त होकर ही द्रव्य आस्रव का अधिकरण होता है, सामान्य द्रव्य नहीं। (क्योंकि पर्याय विहीन सामान्य द्रव्य का अस्तित्व ही संभव नहीं है) इस तथ्य को स्चित करने के किए, पर्याय आस्रव के अधि-करण हैं, यह प्रकट करने के लिए सूज में 'जीवाजीवा' इस प्रकार बहुवचन का प्रयोग किया गया है। 1911

तत्त्वार्थनियुक्ति—पूर्वसूत्र में चतलाया गया है कि तीत्रभाव, मन्दभाव आदि, तथा वीर्य दिरोष और अधिकरण विरोध साम्प-रायिक आहाद में दिरोषता उत्पन्न करने के हेतु हैं। इन में से तीव-भाव, मन्दभाव आदि प्रदर्ष एवं अपकर्ष रूप होते हैं और लोक में प्रसिद्ध होने के कारण सुप्रतीत हैं। वीर्यान्तराय कर्म के क्षयोपशाम से उत्पन्न होनेवाला क्षायोपशमिक वीर्य और क्षय से उत्पन्न होनेवाला क्षायिक वीर्य प्रायः पहले ही कहा जा चुका है। किन्तु अधिकरण क्या है उसके कितने भेद हैं ? इस प्रकार की जिज्ञासा होने पर कहते हें—

છે. ઠાેઇ ન કાેઇ પર્યાયથી શુકત થઇને જ દ્રવ્ય આસવનું અધિકરણુ થાય છે સામાન્ય દ્રવ્ય નહીં. (કારણ કે પર્યાયવિહીન સામાન્ય દ્રવ્યનું અસ્તિત્વ જ શકય નથી). આ તથ્યને સૂચિત કરવાના આશયેપર્યાય આસ્ત્રવના અધિ-કરણ છે, એ પ્રકટ કરવા માટે સૂત્રમાં 'છવાછવા' એ મુજબ બહુવચનના પ્રયાગ કરવામાં આવ્યા છે ાાબા

તત્ત્વાર્થનિર્ચુક્તિ—પૂર્વસત્રમાં ખતાવવામાં આવ્યું કે તીવ્રસાવ, મન્દભાવ આદિ તથા વીર્યવિશેષ તથા અધિકરણ વિશેષ સામ્પરાયિક આસ્ત્રવમાં વિશેષતા ઉત્પન્ન કરવાના કારણરૂપ હાય છે. આમાંથી તીવ્રસાવ, મન્દભાવ આદિ પ્રદર્ષ અને અપકર્ષરૂપ હાય છે તેમજ લાકમાં પ્રસિદ્ધ હાવાના કારણે સુપ્રતીત્ છે વીર્યાન્તર ચકર્મના ક્ષચાપશમથી ઉત્પન્ન થનારા ક્ષાચાપશમિક વીર્ય અને ક્ષુયથી ઉત્પન્ન થનારૂં ક્ષાયિક વીર્ય પ્રાયઃ પહેલા જ કહેવાઇ ગયા છે પરંતુ वित्याकांसायामाह-'जीवा अजीवा आखवाहिगरण' इति । जीन छंत्रीयाधासवाधिकरणं अवति, तत्राऽधिकियन्तेऽ हमन्व्यां इत्यधिकरणं द्रग्वः सिंत्युच्थते, तच्च द्रव्यं पड्दिधम् धर्माहितकायाऽधमीरितकायाऽऽकाशास्तिकाय-ध्रित्छादितकाय-जीवाहितकाय फालमेदात् । तत्र यद् द्रव्य माश्चित्यासव उत्पचते, तद् द्रव्यप्रधिरण ग्रुच्यते, यद्यपि-सर्वोऽपि श्रुमाशुमलक्षण आसव आत्मनो जीव-हरेद लेवायते-तथापि-य आस्त्रवो सुख्यभूतेन जीवेनोत्पधते, तस्यासवस्याऽ-हिकरण साश्चयो जीव द्रव्यं भवति । यः पुनरासवोऽजीव द्रव्य माश्चित्या जीवस्यो तप्पते, तरवास्तवस्याधिकरण साश्चयोऽजीव द्रव्य माश्चित्य जीवस्यो जीवा अजीवा वा तीव्रमन्दादिमाचेन परिणममानस्यात्मनो विषयमुपेताः सन्तः एवीकानां द्वित्वारित्रत्साम्परायिककर्मासदविद्येषाणां हेत्वो भवन्ठीति जीवानां

जीव और अजीव आस्रत्र के अधिकरण हैं। जिस में अर्थ अधिकृत किये जाएं वह द्रव्य अधिकरण कहलाता है द्रव्य के छह भेद हैं-(१) घर्षास्तिकाय (२) अध्रमीस्तिकाय (३) आकाशस्तिकाय (४) पुद्रगलास्तिकाय (५) जीवास्तिकाय और (६) काल। इनमें से जिस द्रव्य को आश्रित करके आस्रव की उत्पत्ति होती है, वह द्रव्य अधिकरण कहलाता है। यद्यपि स्त्री प्रकार का आस्रव, चाहे वह रूप अधिकरण कहलाता है। यद्यपि स्त्री प्रकार का आस्रव, चाहे वह रूप सो या अशुभ, जीव को ही उल्पन्न होता है, किन्तु जो आस्रव जीव की मुख्यता से उत्पन्न होता है, उसका अधिकरण जीव कहलाता है और जो आस्रव अजीव द्रव्य की खुख्यता से उत्पन्न होता है अगेर जो आस्रव अजीव द्रव्य कहलाता है। तीव्र या सन्द आदि भावों के रूप में परिणत होनेवाले आत्रा के साम्पराधिक आस्रव के जीव या अजीव प्रवींक्त वयालीख प्रकार के साम्पराधिक आस्रव के

અધિકરણ શું છે અને તેના કેટલાં લેદ છે ? આ પ્રકારની વિજ્ઞાસા થવાથી કહીએ છીએ—

જીવ અને અજીવ અસ્વવના અધિકરણ છે. જેમાં અર્શ અધિકૃત કરવામાં આવે તે દ્રવ્ય અધિકરણ કહેવાય છે. દ્રવ્યના છ ભેદ છે-(૧) ધર્મા-સ્તિકાય (૨) અધર્માસ્તિકાય (૩) આકાશાસ્તિકાય (૪) કાળ (૫) જીવાસ્તિકાય અને (૧) પુદ્દગલ સ્તિકાય આમાંથી જે દ્રવ્યને આશ્રિત કરીને અસ્વવી ઉત્પત્તિ થાય છે, તે દ્રવ્ય અધિકરણ કહેવાય છે. જો કે બધાં પ્રકારના આસ્વવી ઉત્પત્તિ થાય છે, તે દ્રવ્ય અધિકરણ કહેવાય છે. જો કે બધાં પ્રકારના આસ્વવ પછી ભલે તે શુભ હાય અથવા અશુભ જવને જ ઉત્પન્ન થાય છે, પરન્તુ જે અસ્વ જીવની મુખ્યતાથી ઉત્પન્ન થાય છે તેનું અધિકરણ જીવદ્રવ્ય કહેવાય-છે, તીવ અગર મન્દ આદિભાવાના રૂપમાં પરિણત થનારા આત્માના दुर्गतिगमननिमित्तत्वादधिकरणशब्दवाच्या अवगन्तव्याः । आत्मपरिणतिरूप-स्पाऽऽस्तवस्य पयोगलक्षणस्य वाह्यश्वेतनोऽचेतनो वा पदार्थः उत्पत्तौ निमित्तं भव-तीति हिंसादिपरिणामो जीवाधिकरणमजीवाधिकरणञ्च भवति, तत्र जीवपर्या-याणामजीवपर्यायाणां चास्तवाधिकरणत्व द्वापयितुं येन केनचित्पर्यायेण विशिष्ट द्रंग्य मास्तवाधिकरणं भवति-नतु-सामान्यं द्रव्य मित्यतः सूत्रे 'जीवाजीवा' रत्येवं वहुदचनमुक्तम् ! तन्नाऽधिकरणं द्विधिम्, द्रव्याधिकरणं-भावाधिकरणञ्च । तत्र जीवविषयम् अजीवविषयञ्चतद् द्वयं द्रव्याधिकरणं-भावाधिकरणञ्च वोध्यम् तत्र-द्रव्यमेवाधिकरणं द्रव्याधिकरणं प्राविध्यम्, प्रवाधिकरणं भादाधिकरण्ञ

कारण होते हैं। अतएव जीवों के दुर्गतिगमन के निमित्त होने के कारण 'अधिकरण' दाव्द द्वारा कहे जाते हैं। आत्मा की परिणति रूप एवं प्रयोग रुक्षण वाठे आझव को उत्पत्ति में वाहरी चेतन अथवा अचेतन पदार्थ निमित्त पनते हैं। इस कारण हिंसा आदि परिणाम जीवाधिकरण और अजीवाधिकरण होता है। जीवद्रव्य या अजीव द्रव्य किसी न किसी पर्याय से युक्त होकर ही आस्रव के अधिकरण बनते हैं, पर्याय से रहित द्रव्य सामान्य अधिकरण नहीं वन सकता, यह सूचित करने के लिए सूत्र में 'जीवाजीवा' इस प्रकार बहुवचन का प्रयोग किया गया है।

प्रत्येक अधिकरण के दो-दो मेर हैं-द्रव्याधिकरण और भाषाधि करण। द्रव्यरूप अधिकरण द्रव्याधिकरण कहलाता है औ भावरूप

વિષય અનનારા તે જીવ અથવા અજીવ પૂર્વોકત ખેંતાળીસ પ્રકારના સામ્પરાયિક આસ્ત્રવના કારણે! હાેય છે આથી જીવાના દુર્ગતિગમનના નિમિત્ત હાેવાથી તેને 'અધિકરગુ' શખ્દ દ્વારા કહેવામાં આવે છે. આત્માંની પરિણતિરૂપ અને પ્રયોગ લક્ષણવાળા આસ્તવની ઉત્પત્તિમાં બદ્ધ ચેતન અથવા અચેતન અથવા પદાર્થ નિમિત્ત બને છે. આથી હિંસા વગેરે પરિણામ જીવાધિકરણ અને અજીવાધિકરણ હાેય છે જીવદ્રવ્ય અથવા અજીવદ્રવ્ય કાેઇ ન કાેઈ પર્યાથથી યુક્ત થઈને જ આસ્ત્રવના અધિકરશુ બને છે, પર્યાયથી રહિત દ્રવ્ય સામાન્ય અધિકરણ બની શકતું નથી એવું સૂચિત કરવા માટે સૂત્રમાં 'જવા છવા' એ રીતે બહુવચનના પ્રયાગ કરાયા છે.

પ્રત્યેક અધિકરણના બે-બે લેદ છે-દ્રબ્યાધિકરણ અને ભાવાધ-કરણ દ્રવ્યરૂપ અધિકરણ દ્રબ્યાધિકાણ કહેત્રાય છે. અને ભાવરૂપ અધિકરણને ભાવાધિકાણ કહે છે. છેદન-લેદન વિગેરેનું કારણ શાસ્ત્ર દ્રબ્યરૂપ આસવાધિકરણ છે. તેના દશ લેદ છે. જે કુરસી, વાંસળા અથવા शुन्यते । तब छण्ड रूपयास्त शाविकरणं छे इन-भेदनादिसाधन मृतं कसं दक-विधम्, छिछते थेन परशुगासी ज्यचनादिना तत्-छेदनम्, एवं-भिषते पेक धुण्दरादिना तद्-धेदनम्, एवं-जे टन, विशसनो- द्वन्धन, यन्त्राभियातादिक सन्सेयम् । द्रव्यशसं दशविधमेव, परश्वध-दहन-विष लवन स्नेद क्षाराऽग्लाति अलुण्युक्तस्य च मनौवाकायास्त्रयः, एतेन खख द्रव्याधिकरणेन जीवाजीको जिष्यीकृत्य साय्परायिकं कर्म बध्यते । तदाहि-पाणिपादशिरोऽधरादीनां परम-धुप्रवातः, स्वेतनाना यग्निना दहनम्, विषेण इननम्, ज्वणेन-पृथिवीकाया-धुप्रवातः, स्वेतनाना यग्निना दहनम्, विषेण इननम्, ज्वणेन-पृथिवीकाया-धुप्रवातः, स्वेतनाना वाग्निना दहनम्, सारेण सकल त्वङ्मांस मज्जाः

अधिकरण को आवाधिकरण कहते हैं। छेरन-मेदन आदि का कारण घास्त्र द्रव्यरूप आसवाधिकरण है। उसके दशा मेद हैं। करसा, वृंदरला या घन आदि के हारा किसी चीज को छेदा जाय उसे छेदन कहते हैं। और सुद्गर आदि के हारा सेदन किया जाय उसे मेदन कहते हैं। इसी प्रकार जोटन-जिसके हारा तोडा जाय, विदासन-किससे नष्ट किया जाय, उद्दरधन-जिसे कांसी लगाई जाय या घांधा जाय तथा यंत्राभिद्यात-यंत्र के द्वारा आधात करना आदि भी समझ छेना चाहिए।

प्रच्यज्ञास्त्र के द्ञा भेद हैं-परज्ञु, दहन (आग) विष, लवण स्नेह (घी-तेल आदि चिक्रने पदार्थ) क्षार अम्ल, (खटाई) और उपयोगत्रान्य जीव के सन, वचन तथा काय। इस द्रव्याधिकरण से जीव और अजीव को विषय करके साम्परायिक कर्म का घन्ध होता है। जैसे हाथ, पैर, जिर, अधर (होठ) आदि को परज्ञु आदि से काटना-छेदन फरना, सचेतनों को आग से जलाना, विष से हनन करना, लवण

હેથાડા વગેરેની મદદથી કાઇ ચીજને છેટવામાં આવે તેને છેટન કહે છે અને મુદ્ગર આદિ દ્વારા લોટન કરવામાં આવે તેને લેટન કહે છે. આવી જ રીતે ત્રાટન-જેના વડે તાેડવામાં આવે, વિશસન-જેના વડે નાશ કરાય ઉદ્ધન્ધન જેનાથી કંગી લગાવવામાં આવે અથવા ખાંધવામાં આવે તથા યંત્રાભિઘાત યંત્ર વડે આપઘાત કરવા વગેરે પણુ સમજી લેવા બોઈ એ.

ડ્રબ્યશન્ત્રનાં દશ ભેદ છે-પરશુ, દહન (આગ), વિષ, લવણુ, સ્નેહ (ઘી-તેલ વગેરે ચિકણા પદાર્થી), સાર, અમ્લ (ખટાશ) અને ઉપયાગ શુન્ય જીવના મન વચન તથા કાય. આ દ્રબ્યાધિકરણુધી જીવ અને અજીવને વિષય બનાવીને સામ્પરાયિક કર્મ બંધાય છે. જેમ કે-હાથ, પગ, માથું, હાઠ આદિને કરસી વગેરેથી કાપવા-છેદવા સચેતનાને અગ્નિ વડે સળગાવવા, ઝેર આપીને અન્ત આણુવા, લવણુધી પૃથ્વીકાય આદિના ઉપઘાત કરવા, ઘી- दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ६ सू. ७ अधिकरणस्वरूपस्

दिकतेनम्, अम्छेन चाण्यार नाळादिना प्रथिवी कायिकाधु प्यातः, अनुपयुक्तस्य च कायवाङ् नांसि यां चेष्टा मभिनिर्वर्तयन्ति तथाभूतया चेष्टया साम्परायिक कर्म ष्रध्यते । मावरूपमास्त राधिकरणं धुनरष्टोत्तरशतविधं वर्तते, भावस्तावदात्मन स्तीवादिपरिणामः, तच्चाष्टोत्तरशतं भावाधिकरण मग्रिमसत्रे वरूण्ते । तथा च साम्परायिककर्मास्तव विशेषाधिकरणं जीवा अजीवाश्वेति बोध्यम् । उक्तश्च-व्याख्यामइप्ती भगवतीसत्रे १६ शतके १ उद्देशके 'जीवे अधिकरणं' इति जीवोऽधिकरणम्, इति । स्थानाङ्गे २ स्थाने १ उद्देशके ६० सत्रे चोक्तस् 'एवं अजीवमवि' एवम् छजीवोऽपि, इति ॥७॥

से पृथ्वीकाय आदि का उपघात करना, घी-तेल आदि चिकनाई से किसी जीव का घात करना, क्षार से सारी चयडी मांस मज्जा आदि को काटना, कांजी आदि की खटाई से पृथ्वीकाय आदि का उपघात करना, और उपयोग रहित प्राणी की सन, वचन और काय की विविध प्रकार की प्रवृत्तियां होना, इन सब कारणों से खारुपरा-यिक कम का बन्ध होता है।

भोवाधिकरण के एक सौ आठ भेद हैं। आत्मा का जो तीव्र या मन्द परिणाम होना है वह भावाधिकरण है। उसके एक सौ आठ भेदों का कथन अगछे सूत्र में किया जाएगा।

इस प्रकार जीव और अजीव सोम्पराधिक कर्स के आसव के अधिकरण होते हैं। अगवती सत्र के सोछहवें शतक के प्रथम उद्देशक में कहा है-'जीव अधिकरण है।' स्थानांगसूज के दितीय स्थान के प्रथम उद्देशक के ६० वें सूत्र में भी कहा है-'इसी प्रकार अजीव-भी ॥।।।

તેલ આદિ ચિકાશથી કાંઈ છવની હિંસા કરી નાખથી ક્ષારથી આખી ચાસડી, માંસ, મજજ આદિને કાપવા, કાંજી આદિની ખટાશથી પૃથ્વીકાય આદિના ઉપપાત કરવા અને ઉપયાગ રહિત પ્રાણીની મન વચન અને કાયની વિવિધ પ્રકારની પ્રવૃત્તિએા કરવી, આ બધાં કારણેશી સામ્પરાયિક કમ બધાય છે લાવાધિકરણના એકસાઆઠ લેદ છે. આત્માને જે તીવ અથવા મન્દ પરિણામ થાય છે તે લાવાધિકરણ છે. તેના એકસાઆઠ લેદોનું કથન હવે પછીના સૂત્રમાં કરવામાં આવશે.

આવી રીતે છવ અને અજવ સામ્પરાયિક કર્મના આસ્વના અધિકરણ હાય છે. લગવતીસૂત્રના સાેળમાં શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં કહેવામાં આવ્યું છે-'જીવ અધિકરણ છે.' સ્થાનાંગ સૂત્રના દ્વિતીય સ્થાનના પ્રથમ ઉદ્દેશકના <sup>ક</sup>રું આં સૂત્રમાં પણુ કહ્યું છે-'આવી જ રીતે અજીવ પણુ' ાાબા

तैत्त्वार्थसंत्रे

## श्रुप-पहमं लंग्भाइ विलेसेहिं तेरसविहं ॥८॥

छाणा-'मधमं संरम्भादि विशेषे खषोदशविधम्-' ॥८॥ तत्त्दार्थ दीषिष्का-पूर्व तावश्साम्परायिककर्मास्रवदेतुतया जीवाधिकर पम् अजीवाधिकरणञ्च प्रतिपादितम्, तत्र जीवाधिकरणभेदमतिपादनार्थमाद-'णढमं संर आह विसेसेहिं तैरखचिहं' इति प्रथमं तावत्-साम्परायिककर्मास्र देहसूतं जीवाधिकरणं संरम्भादिविशेषै:-संरम्भ, समारम्भाऽऽम्भयोगक्रतकारिता-छुमतकषायविशेषेस्त्रयोदशविधं स्वति । तत्र-संरम्भ, समारम्भा, ऽऽरम्मास्त्रयः योगास्त्रयः कतकारिताज्जयतास्त्रयः कोध मान माया लोभाष्य्याश्रत्वारः कषाया श्वेति सर्वयेल्नेन त्रयोदशविधेः संरम्भादिमिः जीवाधिकरणं त्रयोदशविधं भवति ।

स्त्रार्थ-'पढमं संरंभाइ' इत्यादि

पहला जीवाधिकरण संरम्भ आदि के भेइ से तेरह प्रकार का है। तत्त्वार्थदीपिका-पहले प्रतिपादन किया गया है कि साम्परायिक कर्स के आस्तव के कारण होने से अधिकरण के दो भेद हैं-जीवाधि-करण और अजीवाधिकरण। अब जीवाधिकरण के भेदों का निरूपण करते हैं—

साम्पराधिक कमें के आस्रव का कारण जीवाधिकरण संरंभ, समा रंभ, आरंभ, घोग, कुत, कारित, अनुमत तथा कषाय के भेद से तेरह प्रकार का है। संरंभ, समारंभ और आरंम-ये तीन, तीन घोग एवं कुत, कारित और अनुमत-ये तीन, कोघ मान माया लोभ ये चार कुषाय मिलकर तेरह होते हैं। यही जीवाधिकरण के तेरह भेद हैं। हिंसा

'पडम संरमाइविसेसेहिं' धत्याहि

સ્ત્રાર્થ-પ<sup>ર</sup>ેલું છવાધિકરણુ, સંરમ્ભક આદિના ભેદથી તેર પ્રકારતું છે. તત્વાર્થદીપિકા—પહેલાં પ્રતિપાદન કરવામાં આવી ગશું કે સામ્પરાયિક કર્મના આસ્ત્રવના કારણ હાવાથી અધિકરણુના બે ભેદ્દ છે-જવાધિકરણુ અને અજીવાધિકરણુ હવે જીવાધિકરણુના ભેદાતું નિરૂપણુ કરીએ છીએ-

સામ્પર ચિક કર્મના આસવના કારણ જીવાધિકરણ સંરગ્ભ સમારંભ, આરંભ, ચાેગ, કૃત, કારિત, અનુમાન તથા કષ ચના ભેદથી તેરપ્રકારના છે. સંરંભ, સમારંભ અને આરંભએ ત્રણ, કુત, કારિત અને અનુમત એ ત્રણ તથા ત્રણ ચાેગ, અને ક્રોધ, માન, માચા અને લાભ એ ચાર કષાય, મળીને તેર ઘાય છે. આજ જીવાધિકરણુના તેર ભેદ છે હિંસા આદિમાં પ્રચત્નની શરૂઆત

UŻ

तत्र माणातिवातादिषु मयस्ता वेगः क्षेरस्याः लाधन ललाभ्यासकरणं सयारस्यः आरम्भस्तु प्रक्रमः माणातिपातनिष्पत्ति रुच्यते । उक्तश्च अगत्तीसूत्रे ३ गतदेः १ उद्देशके १५३ स्रुत्रे हत्ती ।

> संकष्पो संरंथो परिताचकगे अवे खमारंभो। आरंभो उद्दओ खब्बनयाणं विखद्धाणं॥१॥ इति,

'सङ्करुपः संरम्यः परितापकरो भवेत्समारम्भः ।

वारम्भउपद्रवः सर्वनयानां विशुद्धानाम् ॥१॥ इति ।

योगाःथ-मनोयोग वाचोयोग काययोगाश्व त्रयः, स्वातःत्र्य मतिपत्त्यर्थं कुस प्रहणं वोध्यम् । कारिताभिधानश्च परभयोगापेक्षम्, अनुमतगन्दश्व मयोजकस्य

आदि में प्रयत्न की शुरुआत करना खंरंज कहलाता है, उसके लिए साधन जुराना समारंभ कहलाता है और हिसा करना आरंभ कहलाता है। भगवतीसूत्र के तीस्तरे शतक के तीसरे उद्देशक में कहा दै-हिंसा आदि करने का संग्रहप होना संरंभ है, परिताप उत्पन्न करने बाला समारंभ है। और उपद्र (घात) हो जाना आरंभ है। यह सभी विशुद्ध नयों का अभिमाय है॥१॥

योग तीन प्रकार के होते हैं=मनोयोग, चचनयोग और कांययोग किया में स्वतंत्रता सचित करने के लिए 'कृन' घन्द का ग्रहण किया है अर्थात् स्वयं कोई किया करना 'कृन' है। दूखरे से किया करवाना 'कारित' है। 'अनुमन' दान्द प्रयोजक के मानख परिणाम का सूचक है, अर्थात् दूखरा कोई हिंखा आदि किया करता है, तो उसका अनुमोदन करना अनुमत कहलाता है। कोध, मान, माया और लोभ, ये चार कषाय हैं। इन सब के भेद से जीवाधिकरण के तेरह भेद होते हैं।

કરવી સ'ર'લ કહેવાય છે, તેના માટે સાધન લગાડવું સમાર'લ કહેવાય છે. અને હિંસા કરવી આર'લ કહેવાય છે. લગવતી સૂત્રના ત્રીજા શતકના ત્રીજા ઉદ્દેશકમાં કહેવામાં આવ્યું છે-હિંસા આદિ કરવાના સંકલ્પ થવા સંર'લ છે, પરિતાપ ઉત્પન્ન કરનાર સમાર'લ છે અને ઉપદ્રવ (ઘાત) થઇ જાય આર'લ છે આ બધાં વિશુદ્ધ નચાના અલિપ્રાય છે ાાવા

યોગ ત્રણ પ્રકારના હાય છે-મનાયાગ, વચનચાગ અને કાયયોગ, કિયામાં સ્વત ત્રતા સૂચિત કરવા માટે 'કૃત' શખ્ટને ગ્રહણ કરવામાં આવેલ છે અર્થાત્ સ્વયં કાંઈ 'કિયા કરવી 'કૃત' છે. બીજા પાસે કિયા કરાવવી 'કારિત' છે 'અનુમત' શખ્દ પ્રયાજકના માનસ પરિણામનું સૂચક છે અર્થાત્ બીજો કાંઇ હિંસા આદિ કિયા કરતા હાય તા તેનું અનુમાદન કરવું 'અનુમત' કહેવાય છે કોંધ, માન, માયા અને લાભ દબાય છે. આ બધાંના ભેદથી જીવાધિકરણના તેર ભેદ થાય છે.

ज्जानसपरिणासघदर्शनार्थः, कषायाश्व क्रोध मान साया लोमाः तेपां विशेषे जित्तिाधिकरणं त्रयोदणदिधं अवति । तत्र क्रोधकुतमनोयोगसंरम्भः, मानकृत व्वतोयोग संरम्भः, मायाकुत मनोयोगसंरम्भः, लोमकृतमनोयोग संरम्भश्व । पत्रं क्रोध कारितमनोयोग संरम्भः मानकारित मनोयोग संरम्भः मायाकारित मनो-योगसंरम्भः लोभकारितमनोयोगसंरम्भः, क्रोधानुमतमनोयोगसंरम्भः, मानानु-यतमनीयोगसंरम्भः, मायानुमतमनोयोगसंरम्भः, लोमानुमतमनोयोग संरम्भश्वे-त्येवं द्वादशविधो मनोयोगसंरम्भः । पदम्-वग्योग संरम्भः, काययोगसंरम्भः त्येवं द्वादशविधो मनोयोगसंरम्भः । पदम्-वग्योग संरम्भः, काययोगसंरम्भः प्रमाः धारम्भाश्वाऽपि प्रत्येकं पट्तिंशद्भेदा स्वन्ति संरम्भा भवन्ति । एवं-समा एम्माः धारम्भाश्वाऽपि प्रत्येकं पट्तिंशद्भेदा भवन्ति सर्वे च सम्मिलिता जीवा धिकरणास्त्रविज्ञेपा अध्टोत्तरग्रतसंख्यकाः भवन्ति । एदमनन्तानुवन्ध्यमत्या-ख्यानसंख्वलनकपाययेदक्ठताऽवान्तरभेदा वहवो भवन्ति । एटा।

कोधकुन वनोयोगसंरंभ, जानकुनमनोयोगसंरंभ मायाकुनमनोयोग संरंभ, लोभकुनमनोयोगसंरंभ, इक्षी प्रकार कोधकारितपनोयोगसंरंभ, प्रानकारितवनोयोगसंरंभ, मायाकारितमनोयोगसंरंभ, लोभकारित-मनोयोगसंरंभ कोधानुमतमनोयोगसंरंभ मानानुपतमनोयोगसंरंभ, मायानुमतमनोयोगसंरंभ, लोभानुमतमनोयोगसंरंभ, इस प्रकार बार प्रकार का संरंभ है। इसी प्रकार वचनयोगसंरंभ और काययोगसंरंभ के भी बारह-बारह भेद होने से संरभ के छत्तीस भेद हो जाते है जैसे संरंभ के छत्तीस भेद बताये गये हैं उसी प्रकार समारंभ और आरम्भ के भी छत्तीस-छत्तीस भेद जानने चाहिए। तीनों के छत्तीस-छत्तीस भेद मिलकर एक सौ आठ (१०८) जीवाधिकरण के भेद होते हैं।

अगर इन भेदों में अनन्तानुवंधी, अप्रध्याख्यान, प्रत्याख्यानावरण

કોષઠૃતમનાચાગસ ર'ભ, માનઠૃતમનાચાગસ ર'ભ, માયાઠૃતમનાચાગસ ર ભ, દ્વાભદૃતમનાચાગસ ર'ભ, એવી જ રીતે કોષકારિતમનાચાગસ ર'ભ, માનકારિત-મનાચાગસ ર'ભ, માયાકારિતમનાચાગસ ર'ભ, દ્વાભકારિતમનાચાગસ ર'ભ, કોષાનુમત મનાચાગસ ર'ભ માનાનુમત મનાચાગસ ર'ભ માયાનુમતમનાચાગ સ ર'ભ, દ્વાભાનુમતમનાચાગસ ર'ભ, આ રીતે ખાર પ્રકારના સ'ર'ભ છે આજ પ્રમાણે વચનચાગસ ર'ભ અને કાયચાગસ ર'ભના પણ ખાર-ખાર ભેદ હાવાથી સ ર'ભના છત્રીશ ભેદ થઈ જા છે. જેવી રીતે સંર'ભના છત્રીશ ભેદ દર્શાવવામાં આવ્યા છે તેવી રીતે સમાર'ભ તથા આર'ભના પણ છત્રીશ-છત્રીશ ભેદ જાણવા જોઇએ. ત્રણેના છત્રીસ બેદો મળીને એકસા-આઠ (૧૦૮) જીવાધિકરણના ભેદ થાય છે.

અગર આ લેક્રેામાં અનન્તાનુઅંધી, અપ્રત્યાખ્યાન, પ્રત્યાખ્યાનાવરષ્

.

तरवार्थ निर्युक्तिः - पूर्वध्वे साम्पराचिककर्मवन्वदेतुभूतासत्र विशेक कतया तीज्ञभाव मन्दभावादयो वीर्यविशेषाधिकरणविशेषाख प्रतिपादिताः काथितरणशब्देन जीवरूपाधिकरणम् अजीवरूपाधिकरण क्व गृहाते, तत्र-पंधर्मः वावद् जीवाऽधिकरणभेदं मतिपादयितुमाइ-'पढमं संरंभाइविसेसेहिं हिरूक बिद्दं' इति ! मध्यम्तायद् जीवाधिकरणं संरम्भादिविशेषैः संरम्भ, समान् रिवाई' इति ! मध्यम्तायद् जीवाधिकरणं संरम्भादिविशेषैः संरम्भ, समान् रिवाई' इति ! मध्यम्तायद् जीवाधिकरणं संरम्भादिविशेषैः संरम्भ, समान् रिवाई इति ! मध्यम्तायद् जीवाधिकरणं संरम्भादिविशेषैः संरम्भ, समान् रिवाई इति ! मध्यम्तायद् जीवाधिकरणं संरम्भादिविशेषैः संरम्भ, समान् रिवाई स्वयोदशविधं भवति । तत्र गथयं दावत् संक्षेपठो जीवरूप सासदाधिकरणं विविधं मवति संरम्भसमारम्भाऽऽरम्भ येदात् । तत्र माणादिपातादि सङ्कल्यास् संज्वलन के भेद् से कोघ आदि के भेदो की जणना की जाय तो यहुत से अवान्तर भेद होते हैं ।'८॥

तत्त्रार्धनियुक्ति-पूर्वहज में साम्पराचिक कर्मवन्ध के कारणंसून आखव में विद्योपना उत्पन्न करने वाळे तीव्रभाव, मन्द्रभाव वीर्य विद्योप और अधिकरण का प्रतिपादन किया गया। यहां अधिकरण शब्द से जीवाधिकरण और अजीवाधिकरण का ग्रहण होता है। इन में से यहां जीवाधिकरण के सेदों का प्रतिपादन करने के लिए कहते हैं-

प्रथम अर्थात् जीवाधिकरण संरंभ आदि के भेद ये लेरह मकार का है, यथा-संरम्भ, समारम्भ, आरम्भ, मनोयोग, बचनयोग, काययोग कृत (म्वयं करना) कारित (दूसरे से करवाना) और अनुसत (दूसरे के किये का अनुमोदन करना) कोघ मान, माया और लोभ। संक्षेप से जीवाधिकरण के तीन भेद हैं संरम्भ, खमारम्भ और

સંભવલર આદિના લેદથી ક્રોધ આદિના લેદાેની ગણતરી કરવામાં આવે તા' ઘણાબધાં અવાન્તર લેદા થાય છે ાટા

તત્ત્વાર્થનિશું કિત-પૂર્વ સૂત્રમાં સામ્પરાયિક કર્મ બધના ફારણુભૂત આસવમાં વિશેષતા ઉત્પન્ન કરવાવાળા તીવભાવ, મન્દભાવ, વીર્થ વિશેષ તથા અધિકરણુનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું અને અધિકરણ શખ્દથી જવાધિકરણું અને અજીવાધિકરણ સમજવાના છે. આમાંથી અહીં જીવ ધિકરણુના લેદેનું પ્રતિપાદન કરવા માટે કહીએ છીએ-

પ્રથમ અર્થાત્ જીવાધિકરણ, સંરંભ આદિના ભેદથી તેર પ્રકારના છે, જેમ કે-સંરંભ, સમારંભ, આરંભ, મનાયોગ, વચનયોગ, કાયયોગ, કૃત (જાતે કરવું) કારિત (બીજાપાસે કરાવલું) તથા અનુમત (બીજા દ્વારા કરાતોને અનુમાદન આપલું), કોધ, માન, મત્યા અને લાભ.

સંક્ષેપથી જીવાધિકરણના ત્રણ ભેદ છે-સંરંભ સમારંભ, અને આરંભ

वेशः संरम्भाः, पाणातिपातादि साधनसन्निपाएजनितपरितापनादिलक्षणः ब्रह्मारम्भाः, प्राणातिपातादि क्रिया निर्धति रारम्भश्रोच्यते, एतत् त्रिविधमपि संराह्मरणं प्रत्येकं प्रनोवाकाययोगविश्चेषात् त्रिधिं सवति । मनोयोगसंरम्भाभि-क्रियास् १ वाज्योगसंरम्भाधिः रणम् २ एवं काययोग संरम्भाधिकरणम् २ एवं-स्नोयोवसमारच्माधिकरणम् १ वचनयोगसमारम्भाधिकरणम् २, काययोगसमा-रच्याधिकरणस् ३ एवं-सनोयोगारम्भाधिकरणम् १ वाग्योगारम्भाधिकरणम् २ हाययोत्तारच्माधिकरणश्चति रीत्या त्यदिधं भवति, एतन्नविधमपि जीवरूपं ताम्परायिदा कर्मास्त्रवाधिकरणं पुनः इत-कारिताऽनुमतविशेषात् मत्येकं मैदिध्य सापन्नं सत् सप्तर्भिंशतिविधं भवति । तथाहि-इतमनः संरम्भाधिकरणम् दारितमंनासंरम्भाधिकरणम्, अन्नुमत्तमनःसंरम्भाधिकरणम्, इतवाक्रसंरम्भा

आरम्भ । हिंसा आदि करने का संकल्प उत्पन्न होना संरम्भ कहलाता है, हिंसा आदि के साधनों को जुटाना समारम्भ है और प्राणातिपात किया फरना आरम्भ है।

यह तीनों प्रकार का जीवाधिकरण मनयोग, वचनयोग और कावयोग के सेद से तीन-तीन प्रकार का है-मनोयोगसंरम्भाधिकरण खचनयोगसंरम्भाधिकरण और काययोग संरम्भाधिकरण। इसी प्रकार मनोयोगसमारम्भाधिकरण वचनयोगसमारम्भाधिकरण और काय-योगसमारंभाधिकरण, मनोयोग आरंभाधिकरण, वचनयोगआरंभाधि-फरण और काययोगआरंभाधिकरण इस प्रकार सव मिलकर नौ भेद होते हैं। यह नौ प्रकार का अधिकरण कृत कारित और अनुमत के येद से तीन-तीन प्रकार का होने से समाईस प्रकार का हो जाता है। जैसे-कृतमनःसंरमाधिकाण, कारितमनः संरभाधिकरण, अनुमतमनः

કિંસા માદિ કરવાના સંકલ્પ ઉત્પન્ન થવા સંર'ભ કહેવાય છે. કિંસા માદિના સાધનાના ઉપયાગ કરવા સમાર'ભ છે અને પ્રાણાતિપાત ક્રિયા કરવી આર'ભ છે. આ ત્રણું પ્રકારના જીવાધિકરણું મનાચાગ વચનચાગ તથા કાયચાગના લેદથી ત્રણુ-ત્રણું પ્રકારના હાય છે-મનાચાગસ ર'ભાધિકરણું, વચનચાગ સંર્લાધિકરણું અને કાયચાગસ ર'ભાધિકરણું, આવી જ રીતે મનાચાગ સમા-ર'ભાધિકરણું, વચનચાગસમાર'ભાધિકરણું અને કાયચાગસમાર'ભાધિકરણું મનાચાગઆર'ભાધિકરણું, વચનચાગ-આર'ભાધિકરણું કાયચાગ-આર'ભાધિકરણું મનાચાગઆર'ભાધિકરણું, વચનચાગ-આર'ભાધિકરણું કાયચાગ-આર'ભાધિકરણું મનાચાગઆર'ભાધિકરણું, વચનચાગ-આર'ભાધિકરણું કાયચાગ-આર'ભાધિકરણું માં રીતે બધાં મળીને નવ ભેદ થાય છે. આ નવ પ્રકારના અધિકરણું કૃત, કારિત અને અનુમતાના ભેદથી ત્રણ-ત્રણું પ્રકારના હાય છે આથી સત્તાવીશ પ્રકારના થઇ જાય છે જેમ કે-કૃતમના સંર'ભાધિકરણું, કારિતમના સંર'ભા ધિકરણું અનુમતમનાસ'ર'ભાધિફરણું, કૃતવચનસ'ર'ભાધિકરણું, કારિતવચન भिकरणम्, कारितवाकसंरम्माधिकरणम्, अनुमतवाक् संरम्भाधिकरणम् इतकाय संरम्भाधिकरणम्, कारितकायसंरम्भाधिकरणम्, अनुमतकायसंरम्भाधिकरणम् इत्येवं संरम्यजीवाधिकरणं नवविधम्, एवं-समारम्भेऽपि नवविधम्, आरम्भे च ववविधमसेयम् । तत्र-कृत्वचनं स्वतन्व कर्त्तृमतिपादनार्थं मुक्तम्, कारिता-मिधानश्च मयोज्यपरतन्त्रता प्रदर्शनार्थं मुक्तम्, अनुमतवचनन्तु-प्रयोजकस्य मान-सपरिणामप्रदर्शनार्थमवसेयम् । एदश्च-मनसा, वचसा, कायेन च माणाति-प्राताचर्धं संरम्भं करोति-संरम्भं कारयति-संरम्भ करोति-कारयति-कुर्दन्त-

संरम्भाधिकरण, कृतवचनसंरंभाधिकरण, कारितवचनसंरंभाधिकरण, अनुमतवचनसंरंभाधिकरण, कृतकायसंरंभाधिकरण, कारितकाय-संरंभाधिकरण अनुमतकायसंभाधिकरण। इस प्रकार संरंभजीवाधि-करण नौ प्रकार का है, आरंभाधिकरण भी नौ प्रकार का है।

यहां कृत राव्द स्वतन्त्र कली का प्रतिपादन करने के लिए है, कारित राव्द प्रयोज्य की परतंत्रता प्रकट करने के लिए है और अनु-मत राव्द प्रयोजनके मानसिक परिणामको प्रदर्शित करने के लिए है।

इस प्रकार सन से, चचन से और फाय से प्राणातिपात आदि के संरंभ करता है और संरंथ करचाता है और संरंभ का अनुमोदन करता है। इसी प्रकार समारंभ करता है, समारंभ करचातो है और समारंभ का अनुमोदन करता है। इसी प्रकार आरंभ करतो है,

સ'ર'ભાધિકરણ, અનુમતવચનસ'ર'ભાધિકરણ, કૃતકાયસ'ર'ભાધિકરણા કારિતકાય-સ'ર'ભાધિકરણ, અનુમતકાયસ'ર'ભાધિકરણ આવી રીતે સ'ર'ભ જીવાધિકરણ નવ પ્રકારતા છે. સમાર'ભાધિકરણ પણ નવ પ્રકારના છે અને આર'ભાધિકરણ 'પણ નવ પ્રકારના છે.

અહીં કૃત શબ્દ સ્વતંત્ર કર્ત્તાનું પ્રતિપાદન કરવા સાટે કહેલ છે, કારિત શબ્દ પ્રચાજનની પરતંત્રતા પ્રગટ કરવા સાટે છે અને અનુમત્ત રાબ્દ પ્રયાજકના સાનસિક પરિણામને પ્રદાશિંત કરવા માટે છે.

આવી રીતે અનથી, વચનથી અને કાયથી પ્રાણાતિપાત આદિ માટે સંરંબ કરે છે, સંરંભ કરાવે છે અને સંરંભને રડું જાણે છે. આવી જ રીતે સમારંભ કરે છે, સમારંભ કરાવે છે અને સમારંભનું અનુમાદન કરે છે, આરંભ કરે છે, આરંભ કરાવે છે અને આરંભની અનુમાદના કરે છે, તગ શ્ર मलुमोदते चेत्रेवं वसविंदाति विधं जीवाधिकरणं यवति । तच्चापि-सप्तविंतति विधजीपाधिकरणं क्रोध, मान, वाया, लोभ रूप क्षणायचतुष्टयभेदात् प्रत्येकं चतुर्विधं भवतीति सर्वसम्ग्रेटनेनाऽष्टोत्तरक्षतं जीवरूपं साम्परायिककर्मास्तवा धिरूरणं भवति । तत्त्रधा-क्रोधकृतमनःसंरम्भः यानकृतयनः संरम्भः मायाकृत मनःसंरम्भः लोभकृतमनःसंरम्भः थानकृतयनः संरम्भः मायाकृत पारितयनः संरम्भः मायाकारित धनःसंरम्भः लोभकारितयनःसंरम्भः मान-पारितयनः संरम्भः मायाकारित धनःसंरम्भः लोभकारितयनःसंरम्भः मान-फोध जुपोदित यनः संरम्भः यानाजुमोदितयनः संरम्भः मायानुमोदित मनः संरम्भः लोभकृतवाक् संरम्भः यानाकृत्

आरंभ करबाता है और आरंभ की अनुमोदन करता है। यह सलाईल प्रकार का जीवाधिकरण हुआ इल सलाईस मकार के लीवाधिकरण हें हे प्रयेक के कोध, लान. लाया और लेभ रूप चार कपायों के खेद से चार-चार भेद होते हैं। इन समस्त भेदों को समित्लित करने पर जीवाधिकरण के एक सौ आठ भेद होते हैं।

एक सौ आठ भेरों का व्यौरा इस प्रकार है=कोयकुतमनःसंरंभ, पानकृतमनःसंरंभ, माणकृतम्नःसंरंभ लोभकृतमनःसंरंभ, (४) इसी प्रनार कोधकारितमनःसंरंभ, यानकारितमनःसंरंभ, माया-कारितमनः संरंभ, लोभकारितमनःसंरंभ (८) कोधानुमोदितमनःसंरंभ मानानुमोदितमनःसंरंभ दायानुमोदितमन।संरंभ और लोभानुमो-दिनननःसंरंभ (१२) इसी प्रकार कोधकृतवचनसंरंभ, सानकृतवचन-संरंभ, मायाग्रुत्वचनसंरंभ, लोभकुतवचनसंरंभ (१६) कोधकारित-

આ સત્તાવીશ પ્રકારતું જીવાધિકરણ થયું. આ સત્તાવીશ પ્રકારના જીવાધિ-કરણમાથી પ્રત્યેકના કોધ, સાન, માયા અને લાેભ રૂપ ચાર કષાચાના ભેદથી ચાર–ચાર ભેદ થ.ય છે. આ સઘળા ભેદાેના સરવાળો કરીએ તાે જીવાધિ-કરણના એકસાઆઠ ભેદ થાય છે.

એકસાઓઠ ભેદાનું વિવરણ આ પ્રકારે છે-કોધકૃતમનઃસંરંભ માનકૃતમનઃ સંરંબ, માય કૃવસનઃસંરંભ, લાેભકૃતમનઃસંરંભ (૪) આવી જ રીતે કાેધ કાસ્તિ મનઃસંરંભ, માનકાસ્તિમનઃસંરંભ, આયાક સ્તિમનઃસંરંભ, લાેભકાસ્તિ મનઃ સંરંભ (૮) કાેધાનું સે દિતમનઃસંરંભ, માનાનું માદિતમનઃસંરંભ, સાયાનું માદિત મનઃસંરંભ, અને લે.ભાનું માદિતમનઃસંરંભ (૧૨) એવી જ રીતે કાેધકૃતવચન-સંરંભ, માનકૃતવચનસંરંભ માયાકૃતવચનસંરંભ, અને લાેભકૃતવચનસંરંભ (૧૬) કાેધાકાસ્તિવચનસંરંભ, માન્ક સ્તિવચનસંરંભ, આયાકાસ્તિવચનસંરંભ संरम्गः मानकारित वाक्संरम्भः सायाकारित्वाक्संरम्भः लोसकारित्वाक्संरम्भः २० क्रोधानुमत दाक्संरम्भः मानानुमतवाक्संरम्भः माथानुमतवाक्संरभ्भः लोभानुमतवाक्कसंरम्भः २४ एवं-क्रोधकुतकायसंरम्भः मानकृतकायसंरम्भः मायाकृतकायसारम्भः लोभकृतकायसंरम्भः २८ क्रोधकारितकायसंरम्भः मानकारितकायसंरम्भः सायाकारितकायसंरम्भः लोभकारितकायसंरम्भः ३२ क्रोधनुमतकायसंरम्भः मायाकारितकायसंरम्भः लोभकारितकायसंरम्भः ३२ क्रोधनुमतकायसंरम्भः मायाकारितकायसंरम्भः लोभकारितकायसंरम्भः ३२ क्रोधनुमतकायसंरम्भः मायाकारितकायसंरम्भः लोभकारितकायसंरम्भः ३२ क्रोधनुमतकायसंरम्भः मायाकारितकायसंरम्भः लायानुगेदितकायसंरम्भः कोभानुमोदितकायसंरम्भः इ६ इत्येवं पट्तिंगद्विंधं जीवाधिकरणं भवति। एवं समा-रम्भाऽऽरम्भयोरपि प्रत्येकं पट्त्रिंगत् पट्त्रिंद्रियेत्राक्त्रकारकं संरन्भाधिकरणं रायिककर्मास्रवविशेषाधिकरणं वोध्यस् । तत्र पट्त्रिंगल्मकारकं संरन्धाधिन्रणं पट्त्रिंग्ल्मकारकं समारम्भाधिकरणं पट्त्रिंत्प्रकारकमारम्भाधिकरणआऽनसेयम् ।

वचनसंर अ मानकारितवचनसंर अ आयाकारितवचनसंर, लोअकारित वचसंर भ (२०) क्रोधानुसतवचनसंर भ, जानाहु जतनचनसंर भ, वाया-नुमतवचनसंर भ, लो गानुमतवचनसंर भ (२४) क्र. धकुतकायसंर भ, मानकृतकायसंर अ मार्चाकुतकायसंर भ, लो मकुतकायसंर भ, (२८) को धकारितकायसंर भ मार्चाकुतकायसंर भ, लो मकुतकायसंर भ, (२८) को धकारितकायसंर भ, गानकारितकायसंर भ, जायाकारितकायसंर भ, लो अकारितकायसंर भ, गानकारितकायसंर भ, जायाकारितकायसंर भ, लो अकारितकायसंर भ, राग को धानुमतकायसंर भ, जानानुमतकाय-संर भ, माधानुमोदित काय संर भ, लो घानुमोदितकायसंर भ (३६) इस प्रकार जीवाधिकरण के संर भ की अपेक्षा से छत्तीस भेद हैं। समारंत्र और आरंभ के भी इसी प्रकार छत्ती जन्छ तीस भेद हैं। समारंत्र करने पर ३६ + ३६ + ३६=१०८ भेद जीवाधिकरण के होते हैं। यहां छत्तीस प्रकार का संर भाधिकरण, छत्तीस प्रकार जा खयारं आधिकरण

અને લાેભકારિતવચનસ'રંભ (૨૦) કોધાનુમતવચનસ'રંભ આનાનુમતવચન સ'રંભ, સાયાનુસતવચનસ'રંભ, લાેભાનુમતવચનસ'રંભ (૨૪) કોધકૃતકાયસ'રંભ માનકૃતકાયસ'રંભ માયાકૃતકાયસ'રંભ અને લાેભકૃતકાયસ'રંભ (૨૮) કોધ-કારિતકાયસ'રંભ, માનકાસ્તિકાયસ'રંભ, માયાકાસ્તિકાયસ'રંભ અને લાેભકાસ્તિ-કાયસ'રંભ (૩૨) કોધાનુમતકાયસ'રંભ, માનાનુમતકાયસ'રંભ, સાયાનુમતકાય-સ'રંભ, લાેભાનુમતકાયસ'રંભ (૩૬) આ રીતે જીતાધિકરણનાસ'રંભની અપેક્ષાથી છત્રીસ ભેદ છે. સમારંભ તથા આરંભના પણુ આ જ પ્રકારે છત્રીશ-છત્રીશ ભેદાની ગણતરી કરવાથી ૩૬+૩૬+૩૬=૧૦૮ ભેદ જીવાધિકરણના હાય છે. અહીં છત્રીશ પ્રકારના સંરંભાધિકરણ, છત્રીશપ્રકારના સમારંભાધિકરણ અને છત્રીશ પ્રકારના આરંભાધિકરણ છે. આમાંથી સનાયેાગના સંરંભના બાર ભેદ तत्राऽपि-तनोयोगेन संरम्भेण द्वादश, वाग्योगेन संरम्भेण द्वादश, काययोगेन संर-टमेण द्वादग, कृतकारिताऽनुमतमे देन, कोधनानमायालोभरूप कपायचतुष्टयमेदेन च छरूपन्ते, इति द्वाद जतिकं पड्तिं जदिधं अवति । एवं समारम्भेणापि मनोयोगेन हादग, वाग्योगेन हादग, काययोगेन हादग, कृतकारितानुमतभेदेन, कोधमान मायालोभकाकपायचतुष्टयभेदेन च लस्यन्ते, इत्यत्रापि द्वादशत्रिकं पट्तिंश-दिधं सगति। एवम्-अरम्सेणावि सनोयोगेन द्वादश, वाग्योगेन द्वादश काययोगेन च द्वाद् ज कु काणिता ज़ुयत भेदेन को धमानमाया लो सरूप कषायचतुष्टय भेदेन च क्रस्यन्ते । इत्येतद् द्वादवन्त्रिकमपि पट्त्रिंबद्विधं भवतीति सर्वमष्टोत्तरवतं और छत्तीस प्रकार का आरंभाधिकरण है। इन में भी मनोयोग से संरंभ के बारह भेइ हैं, बचनपोग से संरंभ के बारह भेइ हैं, काययोग से संरंभ के पारह सेद हैं। ये बारह सेद कृत, कारित और अनुमत के सेर के तथा नोध, मान, माया और लोस रूप कषाय के मेद से वनते हैं। बारह तिया मिलकर छत्तीख होते हैं। इसी प्रकार समारंम के सनोयोग से बारह, वचनयोग से बारह, काययोग से बारह मेद हैं जो कृत फारित और अनुमत के भेद से तथा कोध, मान, माया और लोभ हप चार कषायों के भेद से बनते हैं। यहां भी वारह त्रिक (तिया) मिलकर छत्तीस हो जाते हैं। इसी प्रकार आरंभ के भी मनीयोग से बारह, वचनयोग से बारह काययोग से बारह भेद हैं जो कृत, कारित और अनुमोदना के भेद से तथा कोध, मान, माया और लोभ रूप चार कपायों से भेद से होते हैं। ये बारह त्रिक बिलकर भी छत्तीस हो जाते हैं। खब मिलकर जीवरूप साम्पराधिक कर्मास्रवा

છે, વચનચાેગના સંર'લના પણ ૧૨ ખાર લેદ છે. તથા કાયચાેગના સંર'લના બાર લેદ છે. આ બાર લેદ કૃતકારિત અને અનુમતના લેદથી તથા બાર લેદ ક્રોધ માન ચાયા અને લાલ રૂપ કલાયના લેદથી થાય છે. બાર ગુણ્યા ત્રણ ખરાબર છત્રીશ થાય છે. એવી જ રીતે સમાર'લના મનાયાગથી બાર, વચન-યાગથી બાર, કાયચાેગથી બાર લેદ છે જે કૃતકારિત અને અનુમતના લેદથી તથા કોધ, માન, માયા અને લાલ રૂપ ચાર કપાયાના લેદથી થાય છે અહીં પણ બાર ત્રિક (૧૨×૩) મળીને છત્રીશ થઈ જાય છે. એવી જ રીતે આર'લના પણ મનાયાગથી બાર વચનચાેગથી બાર, કાયચાેગથી બાર લેદ છે જે કૃત કારિત અને અનુમતના લેદથી તથા કોધ, માન, માયા અને લાલ રૂપ ચાર કષાચાના લેદથી થાય છે. આ બાર ત્રિક મળીને પણ છત્રીશ થઈ જાય છે. અધાં મળીને જાવ રૂપ સામ્પરાયિક કર્માસત્રાધિકરણના એકસે આઠ લેદ સમજવા જોઈ એ. जी रहपं छारु गरा चिक्र कर्यास रा बिकरणगग नरा व्यस् । अलन्हा जुरूच्य-पत्या रूया ज्यान मत्या रुपान संज्य छनक जाय से द छुठा 5 सान्द्र से दें चे हुविर्धं खल्छ लाग्द्र सायिक कर्मा स्वाणां जी वाधिकरणं सब होन्ति वोध्यस् । तथा च को धादिक पाया 5 ज नव शो का रात् रूप ये करण परिण ती लत्यां का रिता 5 जुम तिपरिणा मद्वारा च माणा दिपाता दि सङ्घलप रिता प् ना व्या पत्त्र यः छाञ्परा यिक रूप संसार परि जान् कारक कर्म बन्ध हे तवो सबन्ति तथा चोक्त स् !---

सङ्घरपः संरम्भः परितापना अवेत्समारम्भः ।

माणिवधः त्वारम्म सिविधो योगस्ततो ज्ञेयः ॥१॥ इति,

कपायादियोगाश्च व्यस्ताः समस्ताश्च कर्मबन्धहेतवो द्रष्टव्याः । तत्र-धिफरण के एक सौ आठ फेद खजझने चाहिए ।

इन एक सौ आठ भेटों में कोघ मान, माया और लोभ की सामान्य रूप से एक एक मेद की विव्ह्या की गई है। इसके बद्छे यदि अनन्तानुरंघी कोघ, अप्रत्याख्यानी के.घ, प्रत्याख्यानावरण कोघ और संउवटन के घ, इसी प्रकार मान आदि के अयान्तर भेदों की थिवझा की जाय तो जीवाधिकरण के अन्य भी बद्धत से भेद हो विवझा की जाय तो जीवाधिकरण के अन्य भी बद्धत से भेद हो सकते हैं। यह सभी कावाय साम्परायिक कर्भवन्घ के कारण हैं और संरंभ, समारम्भ तथा आरम्प्य आदि सभी कोटियां उन में घटित होती हैं। कहा भी है—

जीव के विराधन का संकल्प करना संरंभ है, जीव को परिताप पहुंचाना समारंभ है और विराधना करना आरंभ है। ये तीनों, तीनों योगों से होते हैं—

આ એકસાંગાઠ લેદામાં કોધ, માન, મયા અને લાંભના સામાન્ય રૂપથી એક-એક લેદની વિવક્ષા કરવામાં આવી છે. આના બદલે જો અનન્તાનુ-બન્ધીકોધ, અપ્રત્યાખ્યાનીકોધ પ્રત્યાખ્યાનાવરણકોધ અને સંજવલનકોધ એવી જ રીતે માન વગેરેના અત્રાન્તર લેદાની વિવક્ષા કરવામાં આવે તા જીવા-ધિકરણના બીજા પણ ઘણાં લેદ થઇ શર્ક છે. આ બધાં કષાય સામ્પરાયિક કર્મબન્ધના કારણ છે અને સંર'લ-સમાર'લ તથા આર'લ અદિ બધી કાટિઓ તેમાં ઘટિત થાય છે. વળી કહ્યું પણ છે---

જીવની વિરાધનાના સંકલ્પ કરવા સંરંભ છે, જીવને પરિતાપ પ**હેાંચ** ડવા સમારંભ છે અને વિરાધના કરવી એ આરંભ છે. આ ત્રણે–ત્રણુ **રોગોથી** ,થાય છે ાાવા समस्ताः पुनः घघानोपसर्जनमावेन वन्धहेतवो मदःतीति मावनीयम् । उक्त आ उत्तराध्ययने २४ अध्ययने २१ गाधायाम्– छतकारिताऽलुमत कोष्ठकम् कषाय-कषाय छत्तकारिता- मनो- समष्टया कषाय इलुमत वाक्त्कास १०८ अष्टो-४४४ १२१२१२ त्तरग्रनम् ३६ ३६ ३६

'खंरं आ-खवारं से, आरं से च तहेच य' इति। संरम्भः समारम्भ आरम्भ तयेव चेति । दशवैकालिके ४ अध्याये चोक्तस्-'तिविहं तिविहेणं मणेणं बायाए दाएणं न करेसि। न कारवेसि करंतं दि अन्नं न समणु जाणामि' इति ॥ त्रिविधं त्रिविधेन मनसा-वचसा-कायेन न करोमि, न कारयामि, कुर्व-न्तमपि-अन्यं न समनुजानामि, इति ॥ व्याख्यामग्नसौ भगवतीस्त्रे ७ शतके १ उदेशके १८ सत्रे चोक्तस्-'जस्स णं कोइमाणनायालोगा अस्वोच्छिन्ना 'मचंति, तस्स णं संपराइया किरिया कड्जइ नो ईरियावहिया' इति ।

ये कषाय यौग आदि प्रथक्-पृथक् भी कर्भवन्ध के कारण होते हैं और मिलकर भी। जब मिखे हुए कारण होते हैं तो प्रधान एवं गौग हर से कारण होते हैं। उत्तराध्ययन के २४ वें अध्ययन की २१ वीं गाथा में कहा है-संरंभ, समारंभ और आरंभ।

ें दशवैकालिकसूत्र के चौथे अध्ययन में कहा है-तीन करण और तीन योग से अर्थात् मन से, वचन से और काय से न स्वयं कहंगा, न दूसरे से करवाऊंगा औं न काते हुए का अनुवीदन कहंगा।

अगवती सूत्र रातक ७ उद्देशक १ सूत्र १८ में कहा है-जिस जीव

આ કષાય ચાેગ આદિ પૃથક્-પૃથક્ પણુ કમંબન્ધના કારણુ હાેઈ શકે છે અને સંયુક્ત રીતે પણુ જ્યારે સંયુક્ત કારણુ હાેય છે તાે પ્રધાન તથા ગૌણુ રૂપથી કારણુ હે.ચ છે. ઉત્તરાધ્યયનના ૨૪માં અધ્યયનની ૨૧મી ગાથામાં કહ્યું છે-સંરંભ, સમારંભ અને આરંબ'.

દશવૈકાલિકસૂત્રના ચાેથા અધ્યયનમાં કહ્યું છે–ત્રણુ કરણુ અને ત્રણુ ચાેગથી અર્ઘાત્ મનથી, વચનથી તથા કાયાથી હું જાતે કરીશ નહીં બીજા પાંસે કરાવીશ નહીં તેમજ અન્ય કાેઈ કરતું હશે તેને અનુમાેદન આપીશ નહીં. ભગવતીસૂત્રના શતક ૭ ઉદ્દેશક–૧ સૂત્ર ૧૮માં કહ્યું છે જે જીવના

记

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ६ स. ९ अजीवाधिकरणनिरूपणम्

बस्य खल्ज क्रोध-सान-साया-लोक्षा अव्युच्छिन्ना सवन्ति, तस्य खलु-साम्परा-यिकी कियाकिश्ते एयांग्यिकी, इति । ८॥

- प्लम्-अंतिरं णिव्वत्तणणिक्खेवलंजोयनिलग्गेहिं चडविहं॥९॥

छाया-अन्तिम निर्वत्तन-निक्षेप-संयोग-निसगैश्वतुर्विधम् ॥९॥ तत्र्वार्थदीपिका-पूर्व तावत् सारूपराचिककमसिदाणां हेतुभूतेषु तीवमाव मन्दमावादि वीर्याधिकरणविशेषेषु जीवाजीवशेदेन हिदिधाधिकरणे मयम जीवच्यमधिकरणं सविगदं मरुपितम्, स्वमति-दितीय जीवरूपमधिकरणं मरूपयितुमाह-'अंलिमं जिन्दलगणिकखेवसंजोधनिलगोहिं चउव्विहं' इति । अन्दिमं द्वितीयमजीवरूपं साम्परायिक कर्मास्तवाधि करणं निर्वर्तन-निक्षेप-

संयोग-निसगेंश्वतुर्दिधं अवति । तत्र-निईल्येते निष्णाद्यते यत्, तत् निर्वतनं-के कोघ, साल, साधा और लोभ जषाय का विच्छेर नहीं होता उसको साम्पराखिक किया होती है ऐमांपथिकी किया नहीं होती । ८॥

'अंतिमं णिव्दलजणि' इन्यादि।

स्वार्थ-अन्तिल अर्जावाधिकरण चार प्रकार का है-निर्दर्सन, निक्षेप, संगोग और निसर्ग । ९॥

तत्वार्थदीपिका-पहछे खारपराचिक कर्नों के आसन में विद्योषता उत्पन्न जरने बाछे तीन्नमान, सन्दभाव आहि एवं वीर्य और अधिक-रण का निरूपण किला गणा था। उन में से अधिकरण के दो भेद कह कर जीवाधिकरण की प्ररूपणा की। अय दूसरे अजीवाधिकरण को प्ररूपणा करने के लिए कहते हैं--

द्सरा साम्पराग्रिक जयसिवाधिकरण अर्थात् अजीवाधिकरणं चार प्रकार का है-लिर्जर्सन निक्षेप, खंघोग और निसर्ग।

ક્રોધ, સાન, સાયા તથા લેાભ કપાયના વિચ્છેદ થતા નથી, તેને સામ્પરાયિક કિયા થાય છે, ઐયપિથિકી કિયા થતી નથી. ાટા

'अंतिम णिव्वत्तणणिक्सेत्र' धत्याहि

નિક્ષેપ, સંચાગ અને નિસર્ગ. ાહા

તત્ત્વા છા દીપિકા — પહેલાં સામ્યરાયિક કર્માના આસવમાં વિશેષતા ઉત્પન્ન કરવાવાળા તીવસાવ, મન્દલાવ આદિ તથા વીર્ય અંગે અધિકરણનું નિરૂપણ કર-વામાં આવ્સું છે. હવે બીજા અજીવાધિકરણની પ્રરૂપણા કરવા માટે કહીએ છીએ-બીજુ' સામ્પરાચિક કર્માસવાધિકરણ અર્થાત્ અજીવાધિકરણ ચાર પ્રકા-રતું છે-નિવર્ત્તાન નિક્ષેપ, સંચાંગ અને નિસગર.

निष्पादनम्, निसिप्यते-स्थाप्यते इति निक्षेयः-स्थापनम्, संयुज्यते-पिश्री-क्रियते इति संभोगः-मिश्रवम्, पिश्रणम्, निस्रज्यते-भवस्पते इति निस्रगेः-मंदर्तनम् । तत्र-निर्श्तनाधिकरणं दिविधम्, मृलगुणनिर्दर्तनाधिकरणम्-उत्तर-शुणनिर्वर्तनाधिकरणश्चेति । निक्षेपा/धक्ररणं चहर्त्तिधम्, दुष्मण्युपेक्षित्वनिक्षेपा-धिकरणम् १ दुष्प्रमाजितनिक्षेपाधिकरणम् २ लहसा निक्षेपाधिकरणम् ३ अना-भोगनिक्षेपाधिकरणम् ४ चेति । लंगोगाधिकरणं दिविधम्, मक्तपानसंयोगाधि-फरणम्-डपरुरणसंयोगाधिकरणश्चेति । निसर्गाधिकरणं दिविधम्, मक्तपानसंयोगाधि-करणम्-डपरुरणसंयोगाधिकरणश्चेति । निसर्गाधिकरणं पुनस्तिविधम्, मनो-निसगौधिकरणम् १ वाङ्निमगौधिकरणम् २ कायनिसगौधिकरम् ३ चेति सर्व सम्मेलनेनाऽजीनरूपं साम्परायिककर्मास्तनाधिकरमेकादशविधं भवति । तत्राऽपि-

जो उत्यब फिया जाय उसे निर्वर्त्तन कहते हैं। जिसे निक्षिप्त किया जाय-स्थापित किया जाय उसे निक्षेप कहते हैं। जो संयुक्त किया जाय अर्थात् मिश्रित किया जाय उसे संयोग कहते हैं। जो प्रवृत्त किया जाय उसे प्रवर्त्तन या निसर्ग कहते हैं।

निर्वर्त्तन अधिकरण के दो भेद हैं-सूलगुण निर्वर्त्तनाधिकरण और उत्तरगुणनिर्वत्तनाधिकरण । निक्षेपाधिकरण चार प्रकार का है-(१) हुष्प्रत्युपेक्षिटनिक्षेपाधिकरण (२) हुष्प्रमार्त्तिनिक्षेपाधिकरण (३) सहसानिक्षेपाधिकरण और (४) अनाश्रीगनिक्षेपधिकरण । संयोगाधि-सहसानिक्षेपाधिकरण और (४) अनाश्रीगनिक्षेपधिकरण । संयोगाधि-करण के दो सेद है-अक्तपानसंयोगाधिकरण और उपकरण संयोगा-धिकरण । निल्लाधिकरण के तीन सेद है-(१) सनोनिखगीधिकरण (२) चचननिस्रगीधिकरण और (३) दायनिस्रगीधिकरण ।

જે ઉત્પન્ન કરી શકાય તેને નિર્વર્ત્તન કહે છે. જેને નિક્ષિપ્ત કરી શંકાય-સ્થાપિત કરી શકાય તેને નિક્ષેપ કહે છે જે સંયુક્ત કરી શકાય અર્થાત્ લેળવી શકાય તેને સંયાગ કહે છે જે પ્રવૃત્ત કરી શકાય તેને મવર્ત્તન અથવા નિસર્ગ કહે છે.

ં નિર્વર્ત્તન અધિકરણના એ ભેદ-મૂળગુણનિર્વત્તનાધિકરણ અને ઉત્તર-ગુણનિર્વર્ત્તનાધિકરણ. નિક્ષેપાધિકરણ ચાર પ્રકારના છે. (૧) દુષ્પ્રત્યુપેક્ષિત નિક્ષેપાધિકરણ (૨) દુષ્પ્રયાજિતનિક્ષેપ ધિકરણ (૩) સહસાનિક્ષેપાધિકરણ અને (૪) અનાભાગનિક્ષેપાધિકરણ સચેગાધિકરણના છે ભેદ છે-ભક્તપાન સંચા-ગાધિકરણ અને ઉપકરણસંચાગાધિકરણ. નિસર્ગાધિકરણના ત્રણ ભેદ છે-(૧) મનાનિસર્ગાધિકરણ (૨) વચનન્સિર્ગાધિકરણ અને (૩) કાયનિસર્ગાધિકરણ: दीपिका-निर्युक्ति टीका अ, ६ स, ९ अजीवाभिकरणनिरूपणम्

मूलगुणनिर्दतना औदारिकादीनिपञ्च शरीराणि सनोवाककाय प्रणापानाक्षेति । उत्तरगुणनिर्वर्तनञ्चा-ऽनेकविधं भवति, काष्ठपाषाण-पुस्त-चित्रकर्मादिनिष्पादन

जीवकुतिनिष्पादन छेखनादि भेदात् इति ॥९॥ तत्त्वत्यं नियुं क्तिः-पूर्वं तावत् साम्परायिककर्मास्रवहेतुतया मतिपादितेषु तत्त्वत्यं नियुं क्तिः-पूर्वं तावत् साम्परायिककर्मास्रवहेतुतया मतिपादितेषु त्तत्त्वत्यं नियुं क्तिः-पूर्वं तावत् साम्परायिककर्मास्रवेतेषु तीव्रस्पाधिकरणं प्ररूपितम् , सम्पति-द्वितीयम् अजीवरूपं साम्परायिककर्मा-जीवरूपाधिकरणं प्ररूपितम् , सम्पति-द्वितीयम् अजीवरूपं साम्परायिककर्मा स्रवाधिकरणं मरूपयितुमाद-'अंतिमं निच्वत्ताण णिवखेव संजोध निरुग्गेहिं स्रवाधिकरणं मरूपयितुमाद-'अंतिमं निच्वत्ताण णिवखेव संजोध निरुग्गेहिं

इन सब भेदों को सम्मिटित करने पर अजीवाधिकरण ग्यारह प्रकार का होता है। इन में से औदारिक आदि पांच रारीर, मन, बचन, काय तथा प्राणापान, ये मूलगुणनिर्धर्त्तन हैं। उत्तरगुणनिर्धर्त्तन के अनेक भेद हैं-काष्ठ, पाषाण पुस्त, चित्र आदि बनाना, जीव की आकृति बनाना, छेखन आदि-आदि ॥९॥

आकृति बनाना, छखन आप-आप गणा तत्त्वार्थनियुं क्ति-पहछे बतलाया गया था कि तीव्रभाव, मन्दभाव तत्त्वार्थनियुं क्ति-पहछे बतलाया गया था कि तीव्रभाव, मन्दभाव आदि तथा बीर्य और अधिकरण सम्परायिक आस्त्रच में विद्योषता आदि तथा बीर्य और अधिकरण के दो भेदों का प्रतिपादन करके उत्पन्न करते हैं । इनमें से अधिकरण के दो भेदों का प्रतिपादन करके जीवाधिकरण का प्ररूपण किया गया, अब दूसरे अजीवाधिकरण का निरूपण करने के लिए कहते हैं –

निरूपण करन का ७४ करत र दूसरा साम्पराधिक आस्रवका अधिकरण अर्थात् अजीवाधिकरण दूसरा साम्पराधिक आस्रवका अधिकरण अर्थात् अजीवाधिकरण निर्वर्त्तन, निक्षेप, संयोग और निमर्ग के मेद से चार प्रकार का है।

આ ખધાં ભેદોના સરવાળા કરવાથી અજીવાધિકરણ અગીયાર પ્રકારના થાય છે. આમાંથી ઔદારિક આદિ પાંચ શરીર, મન, વચન કાય તથા પ્રાણા-પાન એ મૂળગુણનિવર્ત્તન છે. ઉત્તરગુનનિવર્ત્તના અનેક ભેદ છે. કાષ્ઠ, પાષાણ, પાન એ મૂળગુણનિવર્ત્તન છે. ઉત્તરગુનનિવર્ત્તના અનેક ભેદ છે. કાષ્ઠ, પાષાણ, પુસ્ત, ચિત્ર અ દિ અનાવવું, જીવની આકૃતિ અનાવવી, લેખન વગેરે ાાસા તત્ત્વાર્થનિર્સુ કિત-પહેલા અતાવવામાં આવ્યું હતું કે તીવ્રભાવ, મન્દભાવ આદિ તથા વીર્ય અને અધિકરણ સામ્પરાયિક આસવમાં વિશેષતા ઉત્પન્ન આદિ તથા વીર્ય અને અધિકરણના છે ભેદોનું પ્રતિપાદન કરીને જીવાધિકરણનું કરે છે. આમાંથી અધિકરણના છે ભેદોનું પ્રતિપાદન કરીને જીવાધિકરણનું

ાનરૂપણ કરવા નાવ ગ્લાગ પ્ર બીજુ' સામ્પરાયિક આસ્ત્રવતું અધિકરણ અર્થાત્ અજીવાધિકરણુ નિર્વ-બીજુ' સામ્પરાયિક આસ્ત્રવતું અધિકરણ અર્થાત્ અજીવાધિકરણુ નિર્વ-તંન, નિક્ષપ સંચાગ અને નિસગેનાલેકથી ચાર પ્રકારના છે. આશાય કુદે-તંબ શ્ર

तत्वार्थ स्त्रे

संयोज-निस्तर्गान् क्वर्तन् राग-हेप युक्त आत्या साम्परायिक कर्मनन्धको भनति। तय-निर्वर्त्यते निष्पाछते इति निर्वर्त्तनम् पाणातिपाताध्यं निर्वर्त्यमान खन्ना-दिक्षमजीवद्रव्यं निर्वर्त्तनमिति व्यपदिव्यते । तच्च-निर्वर्त्तनं द्विविधय् , मूळोत्तर-गुणधेदात् १ निक्षिप्यते-त्याप्यतेऽसाविति निक्षेपः स्थापनीयः कथिदजीव एव म् च निक्षेपश्चतुर्विधः, वक्ष्यसाण-दुष्पत्युपेक्षादिभेदतः २ संयुज्यते-मिश्री क्रियतेऽसाविति लंगोवः-जिश्रणम् , स द्विविधः-आद्यारोपकरणभेदात् ३ निम् रंपत्ते-प्रवर्त्तते इति निक्षभेः प्रवर्तनं त्यावाः उज्ज्ञनम् , स च निक्षर्मस्त्रित्रिधिः-क्रायिकवादिकमानलिकभेदात् । तत्र-जीवरूपं साम्परायिककमीस्त्रित्विधः-क्रायिकवादिकमानलिकभेदात् । तत्र-जीवरूपं साम्परायिककमीस्त्रस्याऽन्तर-क्रमधिकरणम् , अजीवरूपाधिकरणन्तु-तथादिधास्त्रवस्य वहिग्जं कारणं वर्तते, अत्तएवाऽनन्तरङ्गत्दात् जीवाधिकरणं मथममुक्तम् , अजीवाधिकरणं पुनः पश्चात्

-

तात्पर्य यह है कि राग-देप से युक्त जीव निर्वर्त्तन, निक्षेप, संयोग और निखर्ग करता हुआ लाम्परायिक कर्मका वन्ध करता है।

जिसका निप्पादन किया जाय वह निर्वर्त्तन हैं जैसे प्राणातिपात करने के लिए बनाये जाने दाले खड़ग आदि को अजीवद्रव्यनिर्वत्तन कहते हैं। निर्वर्तन के दो भेद हैं मूलगुणनिर्वर्त्तन और उत्तरगुण-निर्वर्त्तन । जो निक्षिप्त किया जाय, स्थापित किया जाय या करवा या जाय उसे निक्षेप कहते हैं उसके चार अद आगे कहे जाएंगे। जो संयुत्त्न किया जाय-मिश्रित किया जाय, वह संयोगाधिकरण है। इसके दो भेद हैं-आहारसंयोग और उपकरणसंवोग । निस्तर्ग का धर्भ हे प्रवर्त्तन, त्याग या निकाल देना । काधिक, बाचिक और मान-सिक येदसे निस्तर्ग तीन प्रकारहा है।

माम्परोधिक आख़ब का अन्तरंग कारण जीवाधिकरण है और

વાના એ છે કે રાગદેલથી સુકત જીવ નિર્વત્તન નિક્ષેપ સંચાેગ અને નિસગ' કરતા થકા સામ્પરાયિક કર્મનું બન્ધન કરે છે.

જેનુ નિષ્પાદન કરી શકાય તે નિર્વર્ત્તન છે જેમ કે પ્રાણાતિપાત કરવા માટે તૈયાર કરવામાં આવતી તલવાર વગેરેને અજીવદ્રવ્યનિવર્ત્તન કહે છે. નિર્વર્ત્તના છે લેદ છે-મૂળગુણુનિર્વર્ત્તન અને ઉત્તરગુણુનિર્વર્ત્તન જેને નિક્ષિપ્ત કરી શકાય, સ્થાપિત કરી શકાય અથવા કરાવી શકાય તેને નિક્ષેપ કહે છે. તેના ચાર લેદ આગળ ઉપર કહેવામાં અવશે. જે સંયુક્ત કરી શકાય-મિશ્રિત કરી શકાય તે સંચાગાધિકરણ છે. એના છે લેદ-છે આહાર સંચેશ અને ઉપકરણસંચાગ નિસર્ગના અર્થ છે પ્રવર્ત્તન, ભાગ અથવા કાઠીમુકવું. કાયિક, વાચિક અને સાનસિક લેદથી નિસર્ગ ત્રણુ પ્રકારના છે.

સામ્પરાયિક આસવતું અંતરંગ કારણ જુવાધિકારણ છે અને બાહ્ય

अन्यया-निर्वर्तननिक्षे गदीनामपि आत्मपरिणतिसद्धादात् संरम्भादिवत् तेपायपि जीवाधिकरणेऽन्तर्भाव एव स्यात् इतिभावः । तथाच-तथाविधकर्मवन्धास्त्रवस्य जीवपरिणामोऽन्तरद्वो बोध्यः, कर्मवन्धस्य तदधीनत्वात् जीवाधिकरणस्य-साम्प-रायिककर्मवन्धं प्रतिप्रधानत्वादन्तरङ्गत्वात् प्रथम्प्रधादानम् । अजीवाधिकरण-स्यत्-तथाविधकर्मवन्धं प्रतिनिमित्तत्वाद्यधानत्वं वहिरङ्गत्वं वोध्यम्, अतएत्र-पश्चात् तदुपादानं इतम् । अथवा-मायोगिकावैस्नसावा निर्दर्तनादयोऽनगन्दन्याः,

षाह्य कारण अजीवाधिकरण है। इसी से पहछे अग्तरज कारण अवा धिकरण का कथन किया गया है और वाद में बाख कारण अजीवा धिकरण का अन्यथा निर्वर्त्तन एवं निक्षेत आदि भी छात्मा की तथा विभ परिणति के दिना नहीं होते, अतः मंरंस आदि के खलान उन का भी जीवाधिकरण में समावेश किया जाता। इस प्रकार साम्परा यिक कर्म का आसव और बन्ध जीव का अन्तरङ्ग परिणाम है, ऐसा समझना चोहिए, क्योंकि कर्मचन्ध उद्ध परिणाम के अधीन है। इस प्रकार साम्परायिक कर्म के बन्ध में जीवगधिकरण प्रधान या अन्तरङ्ग होने से पहछे ग्रहण किया गया है। अजीवाधिकरण न्याय्ताः चंध में निमित्त मान्न होता है, अतएक वह अप्रधान या वहिरङ्ग कारण है। इसी से उसको वाद में ग्रहण किया गया है।

अथवा निर्वर्त्तना आदि प्रायोगिक (पुरुष के प्रयत्न से जल्पन्न) और वैस्रसिक (स्वाभाविक) जानने चाहिये। पहला जीवाधिकरण

કારણ અજીવાધિકરણ છે આથી જ પહેલા અંતરંગ કારણ જીવાધિકરણતું. કથન કરવામાં આવ્યું છે અને પછીથી બાદ્યકારણ અજીવાધિકરણતુ અન્યથા નિવ<sup>\*</sup>ત્ત<sup>\*</sup>ન અને નિશ્નેપ આદિ પણ આત્માની તથાવિધ પરિણતિ રહિત હાતાં નથી આચી સંરંભ આદિની માફક તેમના પણ જીવાધિકરણમાં સમાવેશ કરવામાં આવત. આમ સામ્પરાયિક કર્મના આસ્ત્રવ અને બન્ધ જીવના અંત-રંગ પરિણામ છે એવું સમજવાતું છે કારણ કે કર્મબન્ધ તે પરિણાયને આધીન છે આ રીતે સામ્પરાયિક કર્મના બન્ધમાં જીવાધિકરણ પ્રધાન અથવા અંતરંગ હાવાથી પ્રથમ લેવામાં આવ્યું છે. અજીવાધિકરણ સામ્પરાયિક કર્મ બન્ધમાં નિમિત્ત માત્ર હાય છે આથી તે ગૌણ અથવા અહિરંગ કારણ છે, આથી જ તેને પછી લેવામાં આવેલ છે.

અથવા નિર્વર્ત્તના આદિ પ્રાયેાગિક (પુરૂષના પ્રયત્નથી ઉત્પન્ન) તથા વૈસસિક (સ્વાભાવિક) જાણુવા જોઇએ. પહેલું જીવાધિકરણુ જીવવિષયક હાેવાથી ष्यथयं खल्छ जीवविषयत्वात् - तथाविधास्न ३ स्य भावाधि करणं मुरूपतया कर्मवन्ध हेतु-भैवति । अजीवविषयत्याद् द्वितीयं द्रव्याधिकरणं निभित्तमात्रत्वादमुरूयतया कर्म-पत्यदेतुर्भवतीति पत्धात्तदुपादानसितिभादः । तत्र – निर्वर्तनरूपाऽजीवाधिकरणं द्विविधय् , मूळगुणनिर्वर्तनाधिकरणम् १ उत्तरगुणनिर्वर्तनाधिकरणञ्च २ । तत्र – गूलगुणनिर्वर्तनाधिकरणम् औदारिकादि पञ्चशरीराणि वाङ्मनः माणापानाञ्च । उत्तरगुणनिर्वर्तनाधिकरण काष्ठपाषाणादिषु चित्रकर्मादीनि, तत्र – मूलं चाऽसौ-गुणञ्चेति मूलगुणः, मूलमाद्यं प्रतिष्ठा संस्थाभिधानो गुणो मूलगुणः, स प्व निर्वर्तनाधिकरणं मूलगुणनिर्वर्तनाधिकरणम् । स खल्छ मूलगुणो निर्दृतः सन् कर्मवन्धस्याऽधिकरणं मत्ति, । एवम् – अङ्गोपाङ्ग संस्थानगृद्धादि तीक्ष्णस्वादि-कर्मवन्धस्याऽधिकरणं मत्ति, । एवम् – अङ्गोपाङ्ग संस्थानगृद्धादि तीक्ष्णस्वादि-कर्त्तरगुणः, सोऽपि – निर्दृतः सन् कर्मवन्धाधिकरणं मवति, उत्तरगुण एव जीवविषयक होने से भावाधिकरण एवं कर्मचन्ध्र का प्रधान हेतु है । दूसरा अजीव विषयक होने से द्रव्याधिकरण है, वह निमित्त मात्र

दूसरा अजीव विषयक होने से द्रव्याधिकरण है, वह निमित्त मात्र होने से फर्मचन्ध का अप्रधान (गौण) कारण है। इस कारण उसे बोद में ग्रहण किया गया है।

निर्वर्त्तनरूप अजीवाधिकरण दो प्रकार का है-मूलगुगनिर्वर्त्तनाधि-करण और उत्तरगुगनिर्वर्त्तनाधिकरण। औदारिक आदि पांचों दारीर और प्राणापान वचन तथा मन ये मूलगुगनिर्वर्त्तन हैं। काष्ठ एवं पाषाण आदि पर चित्र अंकिन करना आदि उत्तरगुगनिर्वर्त्तन है। मूलभूत अर्थात् आद्य, प्रतिष्ठा या संस्था रूप गुग मूलगुग कहलाता है। वही सूलगुगनिर्वर्त्तनाधिकरण कहलाता है। वह मूलगुग उत्पन्न होकर कर्म-बंब का कारण अधिकरण होता है। अंगोपांग संस्थान, मुदुता, तीक्ष्णना आदि उत्तरगुग हैं। वह भी उत्पन्न होकर कर्मबन्ध के अधिकरण होते

ભાવાધિકરણ અને કમંબંધનું પ્રધાન કારણ છે, બીજું અજીવ વિષયક હાવાથી દ્રવ્યાધિકરણ છે તે નિમિત્ત માત્ર હાેવાથી કર્મબન્ધનું અપ્રધાન (ગૌણ) કારણ છે. આથી તેને પાછળ લેવામાં આવેલ છે.

નિર્વર્ત્તનરૂપ અજીવાધિકરણ બે પ્રકારનું છે-મૂળગુણનિર્વત્તનાધિકરણ અને ઉત્તરગુણનિર્વત્તનાધિકરણ. ઓદારિક આદિ પાંચે શરીર અને પ્રાણાપાન વચન તથા મન અ મૂળગુણનિર્વત્તન છે. કબ્ઠ તથા પાષાણ આદિ પર ચિત્ર દારવું આદિ ઉત્તરગુણનિર્વત્તન છે મળભૂત અર્થાત આઘ, ગ્રતિબ્ઠા અથવા સંસ્થા રૂપ ગુણ મૂળગુણ કહેવાય છે. તેજ મૂળગુણનિર્વત્તનાધિકરણ કહેવાય છે, તે મૂળગુણ ઉત્પન્ન થઈને કર્મબંધ અધિકરણ થાય છે, અંગાપાંગ, સંસ્થાન, મૃદુતા, તીક્ષ્ણુતા આદિ ઉત્તર ગુણ છે તે પણ ઉત્પન્ન दीपिका-नियुक्ति टीका अ. ६ स्. ९ अजीवाधिकरणनिरूपणम्

निवर्तनाधिकरणम्-उत्तरगुणनिर्वत्तनाधिकरणम्, तत्रीदारिकशरीरदर्गणामायोग्य द्रव्येनिमौपिनमौदारिकशरीरसंस्थानं भधमसमयादारभ्याऽऽत्ननो मलगुण-निर्वर्तनाधिकरणं भवति, कर्मवन्धनिमित्तत्वात् । औदारिकशरीरस्याऽङ्गोपाङ्ग-मार्जनकर्णदेधाऽवयवसंस्थानादिकम् आत्मन उत्तरगुणनिर्वर्तनाधिकरणं मवति, .तस्यापि-कर्मवन्धनिमित्तत्वात् । वैक्रियस्यापि शरीरस्य स्ववर्गणामायोग्यद्रव्ये निर्मापितं संस्थानं मधमसमयादारभ्थ मूळगुणनिर्वतनाधिकरणं भवति, वैक्रिय-स्य-शरीरस्या-ऽङ्गोषाङ्ग-केशदन्तनखादिकमुत्तरगुणनिर्वतनाधिकरणं भवति । आहारकशरीरस्यापि स्ववर्गणापायोग्य पुद्रछद्रव्यरचितं संस्थानं मूलगुणनिर्वर्तना धिकरणम्, तस्याङ्गोपाङ्गादिकं पुनरुत्तरगुणनिर्वर्तनाधिकरणम् भवति । एवं-हैं। उत्तरगुण रूप निर्वर्त्तनाधिकरज को उत्तरगुगनिर्वर्त्तनाधिकरण कहा गया है। औदारिक शरीर बर्शणा के द्रव्यों से बना हुआ औदा-रिक शरीर संस्थान प्रथम समय से छेकर आत्मा का मूलगुणनिई त्तनां-धिकरण है, क्योंकि वह कर्मबन्ध का कारण है। औदारिकशरीर के अंगोपांग-मार्जन कर्णवेध अखयवों का संस्थान आदि आत्मा का उत्तर-गुणनिर्दर्त्तनाधिकरण है, क्योंकि वह भी कर्मबन्ध का कारण है। इसी प्रकार चैकिय शरीर का वैकिय वर्गणा के पुर्गलों से बना हुआ संस्थान प्रथमसमय से छेकर मूलगुणनिर्वर्त्तनाधिकरण है और वैक्रिय शरीर के अंगोपांग, केश, दांन, नख, आदि उत्तरगुगनिर्वर्त्तनाधिकरण हे'। आहारकदारीर के योग्य वर्गणा के पुद्गलों से बना हुआ संस्थान मूलगुणनिर्वर्त्तनांधिकरण है और उसके अंगोपांग आदि उत्तरगुण-

થઈને કર્મ બન્ધના અધિકરણ થાય છે ઉત્તરગુણ રૂપ નિર્વત્તના ધિકરણને ઉત્તર ગુણનિર્વત્તના ધિકરણ કહેવામાં આવેલ છે. ઔદારિક શરીર વર્ગ ણાના દ્રવ્યાથી બનેલુ' ઔદારિક શરીર સંસ્થાન પ્રથમ સમયથી લઇને આત્માનું મૂળગુણ-નિર્વત્તના ધિકારણ છે કારણ કે તે કર્મ બન્ધનું કારણ છે. ઔદારિક શરીરના અંગો પાંગ-માર્જન, કર્ણવેધ અવયવાનું સંસ્થાન આદિ-આત્માના ઉત્તરગુણુ-નિર્વત્તના ધિકારણ છે કારણ કે તે કર્મ બન્ધના કારણ છે એવી જ રીતે વૈકિયશરીરનું વૈક્રિયવર્ગ ભાના પુદૃગલાથી અનેલું સંસ્થાન પ્રથમ સમયથી લઈને મૂળગુણનિર્વત્ત ના ધિકરણ છે અને વૈકિય શરીરના આગો પાંગ, વાળ, દાંત નખવગેરે ઉત્તરગુણનિર્વત્તના ધિકરણ છે. આહાત્તક શરીરને ચાગ્ય વર્ગ ણાના-પુદ્દગલાથી અનેલું સંસ્થાન મૂળગુણનિર્વત્ત ના ધિકરણ છે. આહાત્તક શરીરને ચાગ્ય વર્ગ ણાના-પુદ્દગલાથી અનેલું સંસ્થાન મૂળગુણનિર્વત્ત ના ધિકરણ છે. આ હાત્તક શરીરને ચાગ્ય વર્ગ ણાના-

ৎই

कर्भसंघातलक्षणस्य कार्मणग्रशिरस्याऽपि स्वयोग्यद्रव्यरचितसंस्थानं मूलगुणनिर्वते-नाधिकरणम् , तस्योत्तरग्रणनिर्वतेनाधिव रणन्तु नारूचेव, तैज्ञ स्यापि ग्रगेरस्यो ष्णलक्षणस्य अक्तषीतानल्जाक्तिशालिनो लव्धिमत्ययस्य च परानुग्रइ-निग्रहकारद-स्य स्वर्जणा रचितसंस्थानं मूलगुणनिर्वतनाधिकरणम् , तस्याऽप्युत्तरगुणानिर्वत-नाधिकरणं नाऽस्त्येव । एवं-वाङ् ग्नःपाणापानाश्च यूलगुणनिर्वतनाधिकरणम् , तत्र-वाङ्मनोर्वर्गणाप्रायोग्य द्रव्यरचितौ दाङ्मन संस्थानविशेषो यूलगुणनिर्वर्तना-धिकरणम् । एवं प्राणापानवर्गणामायोग्यरचितौ उच्छवास-निःव्यासाकारौ यूलगुणनिर्वर्तनाधिकरणं मवतः, एतेपायपि-चतुणीं खलु उत्तरगुणनिर्वर्तना नैव सम्भवति, काष्ठ-पाषाण-पुस्त-चित्रकर्मादीनि चोत्तरगुणनिर्वर्तन धिकरणम्

निर्वर्त्तनाधिकरण हैं इक्षी प्रकार कमों के समूह इप कार्मण शरीर के योग्य द्रव्यों के द्वारा रचित संस्थान मूलगुणनिर्वर्त्तनाधिकरण है। इसका उत्तरगुणनिर्वर्त्तनाधिकरण नहीं होता। उष्णता लक्षण वाछे एवं खाये-पीये आहार को पचाने की शक्ति वाछे तैजस शरीर का तथा निग्रह और अनुग्रह करने में समर्थ लव्धि जनित तैजल शरीर का अपने योग्य पुर्गलों के द्वारा निर्मित आकार मूलगुणनिर्वर्तना है। इस शरीर को भी उत्तरगुणनिर्वर्त्तना नहीं होती। इसी प्रकार मन, वचन और प्राणापान मूलगुणनिर्वर्त्तना वहीं होती। इसी प्रकार मन, वचन और प्राणापान मूलगुणनिर्वर्त्तना कि संस्थान सूलगुर्णानर्वतनाधिकरण है। इसी प्रकार प्राणापानवर्णणा के द्वारा रचित उच्छ्वास और निश्वास के संस्थान मूलगुणनिर्वर्त्तनाधिकरण हैं। इन चारों की भी उत्तरगुण-

કાર્મં શુ શરીરને ચાેગ્ય દ્રવ્યા દ્વારા રચિત સંસ્થાન મૂળગુણનિવ ત્ત ના વિકરણ છે. આતું ઉત્તરગુણનિવ ત્તના ધિકરશું હાતું નથી. ઉભ્ણુતા લક્ષણવાળા અને ખાધેલ.-પીધેલા આહારને પચાવાની શકિતવાળા તૈજસ શરીરતું તથા નિગ્રહ અને અનુગ્રહ કરવા માટે સમર્થ લબ્ધિજનિત તૈજસ શરીરતું પાતાને અનુરૂપ પુદ્દગેલા દ્વારા નિર્મિત્ત આકાર મૂળગુણનિવ ત્તના છે આ શરીરની પણ ઉત્તરગુણનિવ ત્ત ના હાતી નથી એવી જ રીતે વચન, મન અને પાણાપાન મૂળગુણનિવ ત્ત ધિકરણ છે. વ્ચત અને મનના ચાેગ્ય. દ્રવ્યોદ્વારા રચિત વચન અને મનના સંસ્થાન મૂળગુણનિવ ત્ત ધિનાકરણ છે. એવી જ રીતે પ્રાણા-પાનવર્ગ ણા દ્વન્રા રચિતલ્ટ બ્રવાસ અને નિશ્વાસના સંસ્થાન મૂળગુણનિવ ત્ત ના ધિકરણ છે આ ચારેની પણ ઉત્તરગુણ નિર્વત્ત્તના હાતી નથી કાક, પુસ્ત, ચિત્રકામ આદિ ઉત્તરગુણનવે ત્ત્તના ધિકરણ છે. લાકડી અથવા પાષાણની પુતળી दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ६ स्टू. ९ अजीवाधिकरणनिरूपणम्

भवन्ति । तत्र-काण्ठक्रम, पाषाणकर्म च काण्ठपुत्रिका कुटिमपुरुपादीनां क्र.तरूपं भवति, अतएवोत्तरगुणनिर्वतनाधिकरणं तढुब्धते, एवं-मसिद्धपुष्पाधाकुतेः मति-विम्बनिर्दतनादेव पुरुत-चित्रकर्मणी अपि वक्तव्ये । तत्र-पुरतकर्म सूत्रचीवरकादि पथितक त्रिमपुजकादिकं बोध्यम्, चित्र र्रमपसिद्धम्, आदिपदेन लेख्य पत्र-छेद्य जलकर्म भूकमेपरिग्रहः । शस्तमपि कुपाणादिक मनैकाकारमवसेयम् । वधम्थानस्वं म्वगुणनिर्दतनाः धिकरणम् तीक्षणनोज्जनलादिकमुत्तरगुणनिर्वतनाऽधिकरणं बोध्यम् निक्षेपणाधिकरणं चतुर्धिम्, दुत्परयुपेक्षितनिक्षेपणाधि हरणम्-दुष्ममाजितनि-क्षेपाधिकरणम्-सहसानिक्षेराधिकरणम्-अनामोगनिक्षेपाधिकरणश्चेति । दुब्पन्युपेक्षिते चक्षु गऽनिरीक्षिते भूदेशे निक्षेपणीयस्य मात्राद्देःस्थादनं दुष्प्रत्यु-निर्वर्तना नहीं हो सकती । काष्ठ पुस्त, चित्रकर्म आदि उत्तरगुणनि-र्वर्त्तनाधिकरण हैं। लकडी या पाषाण की पुनली कुंदिम पुरुष आदि की कृति है, अतएव डसे उत्तरगुणनिर्दर्शनाधिकरण कहते हैं। इसी प्रकार प्रसिद्ध पुरुष आदि की आकृति को बनाने से पुस्तद में और चित्रकर्म वनते हैं। सत और वस्त्र आदि को ग्रंथ कर गुडिया आदि बनाना पुस्तकर्म कहलाता है। चित्र कर्म प्रसिद्ध ही है। आदि दाब्द से छेल्घ पश्रच्छेच, जल कर्म और भूमिकर्म का ग्रहण करना चाहिए। कुपाण आदि ज्ञास्त्र अनेक आकार के होते हैं। वधस्थानत्व मूलगुण-निर्वर्त्तनाधिकरण है और तीक्षणता तथा उज्ज्वलता आदि उत्तरगुण-निर्वर्त्तनाधिकरण हैं।

निक्षेपणाधिकरण के चार भेद हें-दुष्प्रत्युपेक्षितनिक्षेपणाधिकरण दुष्प्रमाजितनिक्षेपणाधिकरण, सहसानिक्षेपणाधिकरण और अनाभोग-निक्षेपणाधिकरण (१) ठीक लरह आंखों से देखे विना भूमि पर मल-

કુટ્ટિમ પુરૂષ આદિની કૃતિ છે આથી તેને ઉત્તરગુણનિવ ત્તનાધિકરણ કહે છે. એવી જ રીતે પ્રસિદ્ધ પુરૂષ આદિની આકૃતિન સર્જન કરવાથી પુસ્તકમ અને ચિત્રકર્મ બને છે સૂતર અને વસ્ત્ર આદિને ગુંથીને ઢીંગલી આદિ અનાવવી પુસ્તડમં કહેવાય છે. ચિત્રકર્મ પ્રસિદ્ધ જ છે 'આદિ' શખ્દથી લખાણ પત્રચ્છેઘ, જળકમ અને ભૂમિકમને ગ્રહણ કરવાના છે. કિરપાણ આદિ શસ અનેક પ્રકારના – આકારના હોય છે. વધસ્થાનત્વ મૂળગુણુનિવર્ત્તના-ધિકરણ છે અને તીક્ષ્ણુતા તથા ઉજજવળતા આદિ ઉત્તરગુણુનિવર્ત્તનાધિકરણ છે. નિક્ષેપાધિકરણના ચાર લેક છે–દુષ્પ્રત્યુપેક્ષિત નિક્ષેપણાધિકરણ, દુષ્પ્રમા-જિંત નિક્ષેષણાધિકરણ, સહસાનિક્ષેષણાધિકરણ અને અનાલે ગનિક્ષેપણાધિકરણ.

(૧) સારી પેઠે આંખાથી જોયા વગર જમીન ઉપર સળ-મૂત્ર આદિને ઢાળવા

े, पितनिक्षेवाधिकरणम् १, एवं प्रत्युपेक्षितेऽपि सूपदेशे दुष्प्रमानिते रजोहरणा-पिनाऽवसाजिते वा निक्षेप्यस्य पात्रादेः स्पापनं दुष्प्रमाजितनिक्षेगाधिकरणम् २ पाएसा, शच्ययावात्-चेत्वचतोऽपि-अप्रत्युपेक्षित दुष्प्रमाजितम्भ्र्पदेशे निक्षेप्यस्य रथापनं रूएसा निक्षेपाधिकरणम् ३, अनाभोगोऽत्यन्तविस्पृतिः तेन-तथाविधस्य दित्युतस्य निक्षेप्यस्याऽधिकरणम् , अनाभोगनिक्षेपाधिकरणम् यत्र न खन्छ स एसरदि यत् घत्युपेक्षित्ते-छ्यमानिते च देशे निक्षेप्रणीयम् ४ इति । संयोगाधि-एतरणं हिनिधम् , अक्तपानसंयोजनाधिकरणम् उपकरणसंयोजनाधिकरणञ्चति । प्य-थक्तं पायत् त्रिविधम् , अग्नन-साध-स्वाच भेदात् , तस्य-पात्रे-म्रु से वा प्रयक्षन-गुड-फन्छ-शाक्षादिभिः सह संयोजनम् , । एवं-द्राक्षा दाडिम पानकः

सृज आदि जा निक्षेपण करना नुष्प्रम्युपेक्षितनिक्षेपाधिकरण है। (२) शूमि को देख छेने पर भी रजोहरण आदि से पूंजे विना पात्र आदि रखता हुष्प्रधार्जितनिक्षेपाधिकरण कहछाता है। सहसा (एकदम) शकि के अभाव से विना प्रतिछेखन किये और विना पूंजे भूमि पर किसी दस्तु को रखना सहसा निक्षे गाविकरण है। (४) विठकुठ भूठ जाने को अनाभोग कहते हैं। किसी भूछी हुई वस्तु को रख देना अनाभोग-निक्षेपाधिकरण है या बिना उग्योग के अन्यमनस्क हो कर किसी वस्तु जो कहीं रखना अनाभोगनिक्षेपाधिकरण है।

संगोगाधिकरण के दो भेद हैं-अक्तपानसंयोजनाधिकरण और उपकरणसंयोजनाधिकरण । इन में अक्त (आहार) तीन प्रकार का है-अज्ञन, खाद्य और स्वाद्य । उसका पात्र में या मुख में व्यंजन, गुड, फल या ज्ञाक आदि के साथ खयोग करना अर्थात् अधिक

અથવા કે કવા દુષ્પ્રત્સુપેક્ષિતાધિકરણ છે. (ર) ભૂમિને જોઈ લીધા છતાં પણ રજોહરણ આદિથી પૂંજ્યા વગર પાત્ર વગેરે મુકવાં દુષ્પ્રમાજિત નિક્ષેપાધિકરણ કહેવાય છે. (૩) સહસા શકિતના અભાવથી પડિલેહન કર્યા વગર તેમ જ વગર પૂંજે જમીન ઉપર કાેઈ વસ્તુને રાખવી સહસાનિક્ષેપધિકરણ છે (૪) તદ્દન ભુલીજવું તેને અનાભાગ કહે છે. કાેઈ વિસરાઇ ગયેલી વસ્તુને રાખી લેવી અન.ભાગનિક્ષેપાધિકરણ છે અથવા વગર ઉપયાગની અન્યમનસ્ક થઇને કેઈ વસ્તુને ક્યાંય રાખવી અનાભાગનિક્ષેપાધિકરણ છે.

સ'ચાેગાધિકરણના બે ભેદ છે-ભત્તપાન સ'ચાેજનાધિકરણ અને ઉપકરણ સ'ચાેજનાધિકરણ આમાં ભત્ત (આહાર) ત્રણ પ્રકારનાં છે-અશન, ખાદ્ય અને સ્વાદ્ય. તેના પાત્રમાં અથવા માઢામાં વ્ય'જન, ગેળ, ફળ અથવા શાક આદિની સાથે સ'ચાેગ કરીને અર્થાત્ સ્વાદિષ્ઠ બનાવવા માટે એક ખાદ્ય પદાર્થને બીજા स्य मासुकजळारनालादिकस्य च लण्ड-शर्करा-मरीचादिभिः सह पात्रे-मुखे वा संयोजनं भक्तपानसंयोजनाधिकरणम् । उ १करणस्य-उपधेर्वसादिकस्याऽन्येर्वसाः दिकैः सह संयोजनम् उपकरणसंगोजनाधिकरणम् । लिरुजेनाधिकरणं पुनस्ति-विधम्, कायनिसर्गाधिकरणम् -वाङ्निसर्गाधिकरणम् - स्नोनिसर्गाधिकरणश्चति । तत्र-कायस्य औदारिकादि शरीरस्य विधिना रुवच्छन्देन शस्त्रच्छेदनाऽग्निजल मवेशोब्दन्धनादिना निसर्जनम् - उज्झन-कायनिसर्शीधकरण्य् । दाचोनिसर्जनं शास्रोपदेशं विना प्रेरणं वाङ्निसर्गाधिकरणम् । मनसथ-निसर्जनं शास्तोपदेशाद्

स्वादिष्ट बनाने के लिए एक खाद्य पदार्थ को दूसरे खाद्य पदार्थ के साथ मिलाना अक्तसंयोजनाधिकरण है। इसी छक्तार दाझा, दाडिम आदि के रस को या प्रासुक जल एवं कांजी आदि के पानी को खांड, राक्कर, कालीमिर्च आदि के साथ पाझ सें या छुख में जिलाना पान-संयोजनाधिकरण है। ताल्पय यह है कि भोज्य अधवा पेय पदार्थों को सुस्वादु बनाने के विचार से आपस में मिलाना अक्तरान संयोजना-धिकरण है। उपकरण-उग्धि-वस्त्र आदि को जन्य बस्त्र आदि से मिलाना डपकरण संयोजनाधिकरण है।

निसगाधिकरण तीन प्रकार का है-कायनिसगाधिकरण वचन-निसगाधिकरण और मनोनिसगाधिकरण औदारिकादि दारीरका स्व-च्छन्द विधि से शस्त्र दारा छेरन करके आग में प्रवेश करके जल में प्रवेश करके या फांसी लगाकर त्याग करना कायनिसगाधिकरण है। शास्त्रोपदेश के विना प्रेरणा करना वचननिसगाधिकरण है और

ખાદ્ય પદાર્થની સ થે ભેળવવા ભત્તસંયાજના ધિકરણ છે એવી જ રીત દ્રાક્ષ, દાડમ આદિના રસને અથવા પ્રાસુક જગ અને કાંજી આદિના પાણીને ખાંડ. સાકર, મરીયા વગેરેની સાથે પાત્રમા અથવા સુખમાં ભેળવલું પાન સંચા-જન ધિકરણ છે. તાત્પર્ય એ છે કે ભાજન અથવા પેય પદાર્થોને સુસ્વાદુ બનાવવાના વિચારથી આપસમાં ભેગા કરવા લાત્તપાન સંયાજના ધિકરણ છે. ઉપકરણ-ઉપધિ-વસ્ત્ર આદિને અન્ય વસ્ત્ર આદિથી ભેગા કરવા ઉપકરણ સંયાજના ધિકરણ છે

નિસગાંધિકરણ ત્રણ પ્રકારનાં છે-કાયનિસગાંધિકરણ, વચનનિસગાંધિકરણ અને મનાનિસગાંધિકરણ ઔદારિક આદિ શરીરનું સ્વચ્છન્દ વિધિથી શાસ્ત્ર દ્વારા છેદ્દન કરીને, અગ્તિમાં પ્રવેશ કરીને, જળમાં પ્રવેશ કરીને અથવા ફાંસી ઉપર ચઢીને ત્યાગ દરવા કાયનિસગાંધિકરણ છે. શાસ્ત્રોયદેશ વગર પ્રેરણા કરવી વચન નિસર્ગાધિકરણ છે અને શાસ્ત્રે પદેશ વગેરે કરવા મનાનિસર્ગાધિકરણ છે. फ़ते मेरणं बनोनिसगधिकरणस् उच्यते । अत्र वहिव्यापारापेक्षया शरीरादीनाम् अजीवनिसगधिकरणत्वयुक्तम्, जीवाधिकरणे चात्ननः परिस्पन्दोऽःतःपरिणाम-रूपो बोध्यः । मूळ्गुणन्विर्तनाधिकरणेऽत्त्यान मात्रमेतेपामवसेयमितिविदोषो-ऽवशन्तव्यः । उक्तञ्च स्थानाङ्गे २ स्थाने ६० सूत्रे-'णिव्वत्ताणाधिकरणिया-चेव, संजोयणाधिकरणिया चेव' इति । निर्वर्तनाधिकरणिकी चैव-संयोजना धिकरणिकी चैव, इति । उत्तराध्ययने २५ अध्ययने १४ गायायाञ्चोक्तम्-'आइप् निक्खिवेज्जा' हति, आदिके निक्षिपेत्-इति । दतवादी उत्तराध्ययने २४ अध्ययने २१-२३ गाथाग्र चोक्तय्-'पवत्तमार्ण-' इति, मवर्त मानमिति ॥९॥ मूरुम्-सहारंभ परिग्गह-मायप्पारंभ परिग्राहसहावम-

यूलम्-सहारस् पारग्गह्-मायप्पारसं पारगह्सहावम-इवत्तं नारय-तिरिय-सणुस्साणं॥१०।

शास्त्रोपदेश के दिना मेरणा करना मनोनिलगीधिकरण है।

यहां शरीर आदि बाहा व्यागर की अपेक्षा से अजीवाधिकरण कहो गया है। और आत्मा का परिस्पन्द जो आन्तरिक परिणाम है, जीवाधिकरण छें परिशणित है। सूत्रगुणनिर्वत्तनाधिकरण में इनकी अवस्थिति माल्र ही अभिप्रेन है। स्पानांग्सूत्र के द्वितीय स्थान के ६० वें सूत्र में कहा है-'निर्वर्त्तनाधिकरणिकी और संयोजनाधि-करणिकी।' उत्तराध्ययन के २५ वें अध्ययन की गाथा १४ में कहा है-'आइए निक्खिवेज्जा' तथा उत्तराध्ययनस्त्र के २४ वें अध्ययन में गाथा २१-२३ वें कहा है-'वित्तनाणं' अर्थान् प्रदर्त्तमान ॥९॥

स्त्रार्थ-'नहार इभपरि रगह' इन्यादि ।

महारंभ, महापरिजह, याचा अल्पारम्न-परिग्रह और स्वभाव की

અહીં શરીર આદિના બાદ્ય બ્યાપ રની અપેક્ષાથી અજીવાધિકરણ કહેવામાં આબ્યું છે અને આત્માના પન્સ્પિક જે આન્તરિક પરિણામ છે, જીવાધિકરણમાં પરિણત છે. મૂળગુણનિવર્ત્તનાધિકરણમાં એમની અવસ્થિતિ માત્ર જ અભિપ્રેત છે. સ્થાનાંગસત્રના દ્વિતીય સ્થનના ૬૦માં સૂત્રમાં કહ્યું છે-નિવર્ત્ત્તનાધિકરણીકી અને સંચાજનાધિકરણિકી 'ઉત્તરાધ્યયનના ૨૫માં અધ્યયનની ગાથા ૧૪ માં કહ્યું છે-'आइए' निक्तिबवेज्जा' તથા ઉત્તરાધ્યાનસૂત્રના ૨૪ માં અધ્યયનમાં ગાથા ૨૧-૨ ૩માં કહ્યું છે-'पत्रत्तमाणं' અર્થાત પ્રવર્ત્તમાન ાહના

'महारम्भ परिग्गह' धत्याहि

दीपिका निर्युक्ति टीका अ. ६ स्. १० कर्मवन्धास्तव सर्वायुणामास्तवत्वम् ९९

तत्त्वार्धदीपिका-पूर्व तावत् सामारायिक कर्म स्वत्रदेतुत्वेन जीवाधिकरण मजीवाधिकरणच्च प्ररूषितस्, सम्पति-कर्मवन्धास्रवरतावत्-सर्वायुणामास्रवं मतिपादयितुमाइ-'महारंभ्र' इत्यादि । महारम्भो नैर्श्यकायुग-स्तिर्यगायुषो । मंतुष्पायुषश्च वन्धहेतुभूत आस्रवो भवतीति, तत्र - गोगभूविजातानां जील्वत-विद्दीनत्त्वमपि सौधर्मेशानपर्यन्तदेवायुपो वन्धकं भवतीति, एवं-केचिदल्पारंम्भ-परिग्रहा अपि-अन्यदुपचारसहिता नारकादिगर्ति माण्जुवन्ति ॥१०॥

तत्वार्धनिर्धुक्तिः-पूर्वे तावत् साम्परायिक हमसित्र हेतुत्वेन जीगधि-करणम्-अजीवाधिव रणञ्च समपश्चं प्ररूपितम्, सम्प्रति वर्मवन्धासवस्तावत्

मदुता नरकायु, तिर्यचायु और मलुष्यायु के कारण है॥ ?०॥ तत्त्वार्थदीपिका-पहछे कहा जा चुका है कि खाम्पराधिक आस्रव का कारण जीवाधिकरण और अजीवाधिकरण है, अब विभिन्न आयुष्यों के आस्रव के कारणों का प्रतिपादन करते हैं--

महारम्म नरकायुजा, तियेचायु का जौर मतुष्णायुका आसत अर्थात् यन्भ का कारण है। भोगभूमि में उत्पन्न मतुष्यों और तियेचों की अपेक्षा शील-व्रतविहीनता भी सौधर्म और ऐग्रान देवलोक तक देवायु का कारण होती है। अर्थात् भोगभूमि के जीव शील या व्रतका पालन न करके भी देवायु का बन्ध करते हैं, मगर प्रारम्भ के दो देव-लोकों में ही उत्पन होते हैं। कोई-कोई अल्पारम्भी और अल्पपरिव्रही होते हुए भी अन्य कारणों से नरकगति आदि को प्राप्त करते हैं॥१०॥ तत्त्वार्थनिर्युक्ति--साम्पराधिक कर्म के सास्रय के कारण जीवाधि-

સ્વભાવની મૃદુતા, નરકાશુ, તિર્ય ચાશુ અને અનુષ્યાશુના કારણુ છે ાા૧ા તત્ત્વાર્થદી પિકા—પહેલા કહેવામાં આવી ગશું કે સાસ્પરાચિક આસવનું કારણ જીવાધિકરશ અને અજવાધિકરણ છે, હવે વિભિન્ન આશુષ્યાના આસ્ત-વાના કારણાનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ–

મહાર ભ નરકાશુના, તિર્ય ચાશુના અને મનુષ્યાશુના આસવ અર્થાત્ ખન્ધનું કારણ છે. ભાગબૂમિમાં ઉત્પન્ન મનુષ્યા અને તિર્ય ચેની અપેક્ષા શીલ-વ્રત વિહીનતા પણ સૌધર્મ અને ઈશાન દેવલાક સુધી દેવાયુનું કારણ છે અર્થાત ભાગભૂનિના જીવ શીલ અથવા વ્રતનું પાલન નહીં કરીને પણ દેવાયુના બન્ધ કરે છે પરંતુ પારંભના બે દેવલાકમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે. કાઇ-કાઇ અલ્પારંભી અને અલ્પપરિગ્રહી હાેવા છતાં પણ અન્ય કારણુાથી નરકગતિ આદિને પ્રાપ્ત કરે છે. ાા૧૦ા

તત્વાર્થાનિર્ચુ કિત –સામ્પરાયિક આસ્ત્રવના કારણુ જીવાધિકરણુ અને

सर्वायुवामास्तवं घतिपादयितुमाइ-'महारम्भ परिग्गह्मायप्पारंभपरिग्गह् सहावमद्वत्तं नारयतिरियमणुस्साणं' इति। महारम्भ परिग्रहमायाsल्पारम्भपरिग्रहस्दभावमार्ददृत्तं नारकत्विर्यङ्मनुष्याणाम्, तत्र-महारम्मो-यन्त्रादिरूपः, महापरिग्रहः- बहुक्षेत्रवास्टुधनधान्यहिरण्पादिरूपो नारकायुपो वन्धहेतुभूत अस्त्रो भवति, तथा-माया कपटरूग, तिर्यग्योनिकाऽऽयुपो मन्भ हेतुभूत आस्त्रो मवति, एगम्-अल्पारम्भा- ऽल्पपग्रिहः स्वभावमार्द्वत्र मनुः ष्यायुपो वन्धहेतुथू र आस्त्रनो मवतीति संक्षेतः ॥ ? ०॥

मूलम्-सरागमंजम, संजमारंजमाईणि देवस्स ॥११॥

छाया-सरागसंयम संययासंयमादीनि देवस्य ॥११॥

करण और अजीवाधि राण का विस्तार प्रवंक प्ररूपण किया जा चुका है। अब सभी आयुष्यों के आख़व का प्रतिपादन करने के लिए कहते हैं--

महारम्भ-परिग्रह, माया, अल्पारम्भ-परिग्रह और स्वभाव की महारम्भ-परिग्रह, माया, अल्पारम्भ-परिग्रह और स्वभाव की महता नरकायु, तिर्यचायु और मनुष्यायु के आस्तव का कारण है। पडे-पडे यन्त्र, कारखत्वे आदि चठाना नहारम्म कहठाता है। क्षेत्र, षास्तु, घन, घान्घ हिरण्प आदि की पहुनायन होना महापरिग्रह है। ये दोनों नरकायु के आसव अर्थात् पन्ध के कारण हैं। माया अर्थात् कपट तिर्यंचायु के चन्ध जा कारण है। अल्पारम्म अल्पपरिग्रह और स्वभाव की मृहुना झनुष्पायु के बन्ध का कारण है॥१०॥

सत्रार्थ-'खराग संजम संजमाह' इत्यादि।

सरागसंयम तथा संप्रमासंयम आदि देवायु के आस्रव के हेतु हैं। भाष्ठवाधिक्रणुनुं विस्तारपूर्वक प्रदेषणु करवामां आवी गयुं छे. हवे अधां आयुण्याना आस्तवनुं प्रतिपाहन करवा आहे हहे छे-

મહાર'લ-પરિગ્રહ માયા, અલ્પાર'લ-પરિગ્રહ અને સ્રસાવની મૃદુતા, નરકાશું, તિયે ગ્રાશુ અને મનુબ્યાશુના આસ્ત્રવના કારણુ છે. માટા માટા ય'ત્રા, કારખાના વગેરે ચલાવવા મહ ર ભ કહેવાય છે. ક્ષેત્ર વાસ્તુ ધન, ધાન્ય હિરણ્ય આદિની વિપૂલના હાેવી મહાપરિગ્રહ છે. આ બ'ને નરકાશુ આસ્ત્રવ અર્થાત્ બન્ધના કારણ છે. માયા અર્થાત્ કપટ તિર્થ' ચાશુના અન્ધના કારણ છે. અલ્પા-રંભ, અલ્પપરિગ્રહ અને સ્વસાવની મૃદુતા મનુબ્યાશુના અન્ધના કારણ છે ા૧૦ાા 'ઘરાથ સંજ્ઞમધંજ્ઞમાસંજ્ઞમારું ઈત્યાદિ

સુવાર્થ --- સરાગસંચમ તથા સંચમાસ'ચમ આદિ દેવાચુના આસવના હેતુ છે. ાા૧૧ા तत्त्वार्थदीपिका—पूर्वभ्रत्रे नारकायुगं कर्मवन्धहेतुभूता महारम्ममहापरि-प्रदादय आस्राः मतिपादिताः सम्पति देनायुष आस्तवान् मतिषादयिहमाह-'सरागसंजम संजनासं जमाईणि देवस्स्र' इति । सरागः संज्वलन कषाय स्तेन सहितः सराग स्तस्य संयमः, सम्यग्ज्ञानपूर्विका विरतिः संयमायंयमो देश विरतिरू ाः आदिपदात्-अकामनिर्जरावाळतपसोर्यहणम् एतानि पूर्वोक्तानि देवस्य-देवसम्बन्ध्यायुव आस्तवा भवन्ति इति भावः । ११॥

तत्त्वार्थनियु क्तिः-पूर्वसूत्रे नारकाच्येयुषां कर्मवः धहेवुभूता महारम्भ-परि ग्रहादय आस्रवाः मतिपादिताः, साम्प्रतं-देवायुषः आस्रवान् प्रतिपादयितुमाह-

तत्त्वार्थदीपिका-पूर्वसूत्र में नरकायु आदि के बन्ध के कारण महारम्भ महापरिग्रह आदि वर्णित किये गये हैं। अब देशयु के आस्रवों का प्रतिपादन करते हैं--

सरागसंघम तथा संचमासंघम (इेशसंघम) आदि देवायु के आसव अर्थात् बन्ध के कारण हैं। यहां राग का अर्थ है संज्वलन कषाय, उससे युक्त संघम सरागसंघम कहलाता है। सम्पग्ज्ञान पूर्वक पाप से निवृत्त रोना संघम है। देशविरति को संघमासंघम कहते हैं। 'आदि' शब्द से अज्ञामनिर्नरा और वालतपज्ञा ग्रहण करना चाहिए ये सब देवायु के आसव हैं अर्थात् बन्ध के कारण हैं। ११॥

तत्त्वार्थनिर्युक्ति-- पूर्वसुत्र में नरक आदि आयुष्यों के बन्ध के कारणों-आस्त्रचों का प्रतिपाइन किया गया अर्थात् यह बताया गया है कि महारम्भ आदि तरकायु आदिके कारण हैं, अब देवायु के आस्त्रव्यों को प्रतिपादन करते हैं---

તત્ત્વ ર્શદીપિકા-પૂર્વસ્ત્રમાં નચ્ક શુ આદિના અન્ધના કારણ મહાર'લ મહાપરિગ્રહ આદિતું વર્જીન કરવામાં આવ્શું છે હવે દેવાશુના આસવાતું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ-

સરાગસ'યમ તથા સ'યમાસ'યમ (દેશસ'યમ) આદિ દેવાશુના આસ્ત્રવ અર્થાત બન્ધના કારણ છે અહીં રાગના અર્થ છે સંજવલન-કષાય, તેનાંથી શુક્ત સ'યમ સરાગસ'યમ કહેવાય છે સમ્યક્ત્ર નપૂર્વ'ક પાપથી નિવૃત્ત થવું સ'યમ છે. દેશવિરતિને સ'યમાસ'યમ કહે છે –આદિશખ્દથી અકામનિજ'રા અને બાલ-તપ લેવા જોકએ આ બધાં દેવાયુના આસ્ત્ર છે અર્થાત બન્ધના કારણ છે ાવવા તત્ત્રાર્થ'નિર્યુ ક્તિ-પૂર્વસૂત્રમાં નરક આદિ આયુબ્યાના કારણ છે ાવવા લાતું પ્રતિપાદન કરવામાં આબ્યું અર્થાત્ એ બતાવાયું કે મહાર'લ આદિ નરકાયુ આદિના કારણ છે, હવે દેવાયુના આસ્ત્રવાતું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ- 'सरागलंजम संजमासंजमाईणि देवरुल' इति । सरागसंयम-संयमा-संयमादीनि देवस्य तत्र-रागः संज्वलनकपायः तेन सहितः-तत्सहवर्शीवा सरागः तस्य संयमः, संयमनं-संयमः, सम्यग्ज्ञानपूर्विका विरतिः हिंसाऽन्तादिभ्यः पश्चभ्यो निष्ट चिरिति यावत्, संथयासंयमो देशविरतिरूपः-अणुवत मित्यर्थः । आदिशव्दात्-अकामनिर्जरा-वालतपसोर्प्रहणम्, तत्रा- Sकामनिर्जरानाम-कामः इच्छा, निर्जराकर्भष्टुद्र टानामात्मपदेशतः परिशटनम्- पृथग्वनम्, कामेन इच्छया तदयोपयोगपूर्वकं स्वेन्छया या निर्जरा-सा कामनिर्जरा, न कामनिर्जरा-Sकाम-

**ģ**62

सरागसंयम और संयमासंघम आदि देवायु के वंघ के कारण है। यहां राग का अर्थ संज्वलन कषाय है। उससे युक्त या उसके साथ जो संघम हो वह सरागतंयम है। संघम का आशय है सम्यग्ज्ञानपूर्वक विरति-निवृत्ति ज्यांत् हिंसा असत्य आदि पापों का स्टाग। संघमा संघम देशविरति या अणुवतरूप है। सूत्र में प्रयुक्त 'आदि' शब्द से अकामनिर्जरा और वालतप का ग्रहण होता है।

ूँ काम अर्थात् इच्छा, निर्जरा अर्थात् कर्मपुद्गरों का आत्मप्रदेशों से खिरना-पृथक् होना। इच्छापूर्वक, उपयोग के साथ जो निर्जरा की जानी है, वह काम्बनिर्जरा कहलाती हैं। जो कामनिर्जरा न हो वह भाकामनिर्जरा। यह अकामनिर्जरा पराधीनतापूर्वक अथवा किसी के आग्रह से अद्युभ स्थान से निवृत्त होने या आहार आदिका निरोध होने से होती है।

સરાગસ'યમ અને સંયમાસ'યમ આદિ દેવ' શુના અન્ધના કારણ છે અંગ્રે રાખના અર્થ સંજવલન દલ ય છે તેનાથી શુકત અથવા તેની સ.થે જે સ'યમ થાય તે સરાગસ'યમ સંયમના આશય છે-સમ્યગજ્ઞાનપૂર્વક વિરતિ-નિવૃત્તિ, અર્થાત્ હિંમા અસત્ય આદિ પાપે ના ત્યાગ સ'યમાસ'યમ દેશ વિરતિ અથવા અણુવત્ત રૂપ છે સૂત્રમાં પ્રશુકત આદિ શબ્દથી અકામનિર્જરા અને બાલતપ સમજવાં

કામ અર્થાત્ ઇચ્છા નિર્જરા અર્થાત્ કર્મપુદ્દગલાેનું આત્મ પ્રદેશાથી ખરી પડવું-જુદા પડવું ઇચ્છાપુર્વક, ઉપયેગાની સાથે જે નિર્જરા કરવામાં આવે છે તે કામનિર્જરા કહેવાય છે. જે કામનિર્જરા ન હાેય તે અકામ-નિર્જરા આ અકામનિર્જરા પરાધીનતાપૂર્વક અથવા કાેઇના આગ્રહથી અશુભ મથાનથી નિવૃત્ત થવાથી અથવા આહાર આદિના નિરાધ કરવાથી થાય છે. निरोधेन च भवति । वालस्य - मूढस्याऽठच्ते तत्त्वाऽभिनिषेग्रमवृत्तस्य तयः भृगुपात-जलमवेशाऽग्निम वेशादि वालतपः सरागस्य, एतानि पूर्वो दितानि देवस्य देवसम्ब-न्ध्यायुषो देवायुर्निवन्धस्याऽऽसवा भवन्ति, एते देवायुर्वन्धो भवतीति भावः ।सू ११। ॥ इति श्री विश्वतिख्यात-जगद्वल्लभ-पसिद्धवाचक-पश्चद्वश्याषा-कल्लिकल्लितकलापाळापकमचिशुद्धगद्यपद्यनैकग्रन्थनिर्मापक, वादिमानमर्दक-श्रीशाहूच्छत्रपति कोल्हापुरराजपदत्त-'जैनाचार्थ पदभूषित कोल्हापुरराजपदत्त-वालव्यसचारि पदभूषित कोल्हापुरराजगुरू-वालव्यसचारि जैनाचार्थ जिन्धर्मदिवाकर -पूज्यश्री यासिल्ललव्वतिविरचितस्या श्री दीषिका - निर्धुक्तिव्याख्योपेतस्य ''तत्वार्थसूत्रस्य'' षण्ठोऽध्यायः समाप्तः । ६॥

याल अर्थात् मूढ जीव का तद बालनप कहलाता है। तारपर्य यह है कि कुतत्त्व को तत्त्व समझने वाला कोई अज्ञानी पुरुष ऊपर से गिरता है, जलसमाधि या अग्निसप्राधि छेता है, उसका यह कृत्य वालनप कहलाता है। ये सब देवायु के आल्लय हैं अर्थात् वन्धके कारण है। ११॥ जैनाचार्य जैनधर्मदिवाकर पूज्यश्री पासीलालजीमहाराजकृत् "तत्त्वार्थसूत्र" की दीपिका-निर्युक्ति व्याख्या का छट्ठा अध्याय समाप्त ॥६॥

ખાલ અર્થાત્ મુઢ જીવનું તપ બાલતપ કહેવાય છે. તાત્પર્ય એ છે કે કુતત્ત્વને તત્ત્વ સમજનાર કાેઇ અિંજાની પુરૂષ ઉપરથી નીચે પછડાય છે, જળસમાધિ અથવા અગ્તિસ્નાન કરે છે તેનું અનું કૃત્ત્વ બાલવપ કહેવાય છે આ બધાં દેવાશુના આસ્તવ છે અર્થાત્ બન્ધના કારણ છે ાા૧૧ા

જૈનાચાર્ય જૈનધર્મદિવાકર શ્રી પૂજ્ય શ્રી ઘાસીલાલજી મહારાજદૃત "તત્ત્વાર્થસૂત્ર' ની દીપિકા–નિર્શું કિત વ્યાખ્યાના છઠા અધ્યાય સમાપ્ત ॥ દા

સંવર એ પ્રકારનાં છે-દ્રવ્યસંવર અને ભાવસંવર કેહી ચિકણી માટી માદિ દ્રવ્ય દ્વારા, પણીની સપાટી ઉપર તરતી નૌકા આદિમાં

તત્ત્વાર્થદી પિકા — પૂર્વસ્ત્રમાં ક્રમપ્રાપ્ત છઠાં અધ્યાયમાં આસવ તત્વતું વિવેચન કરવામાં આવ્યું હવે સાતમું તત્વ સંવરતું વિવેચન કરવા મ.ટે સાતમાં અધ્યાયની શરૂ આત કરવાની સાથે સર્વ પ્રથમ સંવરતું લક્ષણ કહીએ છીએ-મિથ્યાત્વાદિ નવીન કર્માના આગમનના કારણભૂત આસવતું અટકી જવું સંવર કહેવાય છે

સ્વાર્થ --- આસવના નિરાધ થવે સંવર છે ાશા

'आसवनिरोहो संवरों' छत्याहि

संवर दो प्रकार का है-द्रव्यसंबर और भावसंवर। किसी चिकनी मिटी आदि द्रव्य के द्वारा जल पर तैरती हुई नौका आदि में निरन्तर सातमा अध्याय ( संवर तत्त्वन विवेचन ]

आसव का निराध होना सबर हो।?। तत्त्वार्थदीपिका--पूर्व सूत्र में क्रम प्राप्त छठे आस्तव तत्त्व का छठे अध्याय में निरूपण किया गया। अब सातवें तत्त्व संवर का विवेचन करने के लिये सातवें अध्याय को प्रारम्भ करते हुए सर्व प्रथम संवर का लक्षण कहते हैं-मिध्यातत्त्वादि नवीन कर्मों के आगमन के कारण भूत आस्रव का निरोध हो जाना संवर कहलाता है।

आसव का निरोध होना संवर है ॥१॥

सातवां अध्याय (संवर तत्त्व का चिवेचन) सुत्रार्थ--'आसव निरोहो संवरो' इत्यादि ।

संवरो णिङ जरा मोक्खो संतेए तहिया नव' ? इत्युतराध्ययनस्त्रोक्त जीवादि नवतत्त्वेषु क्रमपाप्तस्य षव्ठस्य आस्वतत्त्वस्य मरू-पणं कृतम्, सम्पति-क्रमपाप्तं सप्तमंसंवर्तत्वं प्ररूपयितुं लप्तमाध्यायं मारममाणाः षथसं संवर तत्दस्य छक्षणमाइ-'आखचनिरोहो संवरो' इति । आश्रवनिरोध:-षांश्रवस्य मिध्याखाद्ययिनव कर्मादान हेतुभूतस्य निरोधः संवरणं संवर उच्यते । ख च संवरो द्विधिः, द्रव्यसंवरो-भावसंवरश्च, द्रव्यसंवरस्तयादिधद्रव्येण मस्ण-ध्रतिकादिना सण्डिजोपरि तरन्नौकादेः सदत मविज्ञज्ञीराणी निरोधनं द्रव्यसंवरः,

'जीवाऽजीवा य बंधो य पुण्णं पावासहो तहा।

अथ सप्तमोऽध्यायः

लत्वार्थदीपिका-षच्ठाऽध्याये तादयू-

छाया-'आलवनिरोधः संवरः' ॥१॥

🛷 गृब्म्-आसवनिरोहो संवरो ॥१॥

मावतः-सम्यवत्वसमिति गुप्ति ममुतिथिरात्मरूपनौकायां मविकत्कर्मसलिन्छानां निरोधनं मावसंवरः स च सम्यवत्वादि धेदैर्विंशतिविछः, समितिगुप्त्यादिभेदैः सप्तपत्र्वाशद्विधः इति संकच्चनपा सप्तसप्ततिविधो भानसंवरो भवतीति, स च शङ्कितादिभेदैः सप्तसप्ति इति । तथा चोक्तस्-'आश्रवो अवहोति, स च मोसकारणम् । इतीयमाईती सृष्टि रत्यदस्याः मपश्च स्' इति ॥छ० १॥

तत्वार्थनियु क्तिः-पूर्व जीवादि पट् तत्वा निरूपिता, सम्पति सप्तमं संग्र तत्वं मरूपयितुभाइ-'आखयनिरोहो खंबरो' इति आखयनिरोधः-आश्रवन्ति बानावरणादिकमष्टविधं कर्म यैरते-आश्रवाः, वर्मणां प्रवेशसार्गाः तेषां संवरणं स्थगनं संवर उच्यते स द्वित्धः-देशतः सर्वरुश्व, तज देशतः संवरा सम्यग्टव्टिर-

प्रवेश करने बाळे जल को रोजना द्रव्य संबर है। और सम्यक्षे समिति गुप्ति आदि डारा आत्मा रूपी नौका में प्रविष्ठ होते हुए कर्म रूपी जलका निरोध जरनो आवसंबर है थए आवसंबर सम्यक्त आदि के मेदों से खत्तावन प्रकार का होना है इस प्रकार खब किला-कर भावसंबर के जतहत्वर (७७) सेद होते हैं ॥१॥

तत्त्वार्थनियुंकित--पूर्व लुझ में छठे अध्णाय तक अनुकम से जीव आदि छह तत्त्वों की प्ररूपणा की गई। अद आसव निरोध रूप संवर तत्त्व की प्ररूपणा करने के लिए कहते हैं जिनके द्वारा ज्ञाना-सरण आदि आठ प्रकार के कमों का आश्रवण-आगलन होता है, जो कमों के प्रवेश के सर्श हैं इनका निरोध हो जाना अर्थात् इनकी प्रष्टत्ति रुक जाना संवर हैं। तात्पर्य यह है कि आत्मा के परिणाम से कमों के उपादान (ग्रहण-आगमन) का अश्वांव होता है जल आत्म

નિરન્તર પ્રવેશ કરવાવાળા જળને રાેકવું દ્રવ્ય સંતર છે અને સમ્યક્ત સમિતિ ગુપ્તિ આદિ દ્વારા આત્મારૂપી નીકામાં પ્રવિષ્ટ થવાં કર્મંદ્વપી જળના નિરાધ કરવા ભાવસંવર છે. આ ભાવસંવર સમ્યક્ત આદિ ભેદોથી વીસ પ્રકારના હાેય છે તથા સમિતિ ગુપ્તિ આદિના ભેદેાથી સત્તાવન પ્રકારના હાેય છે આ રીતે અધાં મળીને ભાવસંવરના સીત્યાતેર ભેદ થાય છે

તત્વાર્થ નિર્જુ કિત-પૂર્વ સત્રમાં છઠા અધ્યાય સુધી અનુક્રમથી છવ આદિ છ તત્વાર્થ વિવેચન કરવામાં આવ્યું, હવે આસવ-નિરાધરૂપ સંવર તત્વની પ્રરૂ-પણા કરવા માટે કહીએ છીએ-જેમના દ્વારા જ્ઞાનાવરણ આદિ આઠ પ્રકારના કર્માનું આસવણ-આગમન થાય છે, જે કર્મોના પ્રવેશ માર્ગ છે. એના - નિરાધ થઈ જવા અર્થાત એમની પ્રવૃત્તિ બંધ થઇ જવી એ સંવર છે તાત્પર્ય એ છે કે આત્માના જે પરિણામથી કર્માના ઉપાદાન (ગ્રહણુ-આગમન) ના

तस्वार्यं स्त्रे

नामणुवतिनां च भवति । सर्वतः संवरस्तु मद्दाव्रतिनां भवतीति । पुनश्व संवरो द्विचिधः द्वव्यसंवरः भावसंवरश्च । तत्र द्रव्यसंवरः नौकादौ भविशण्जलनिरोधार्थं सन्वद्वह्व् मस्णमृत्तिकादिना संवरणद्, भादसंवरश्व-आत्मनि प्रविवत्त्रर्मणां सन्वद्वत्वादिभिः संवरणं निरोधनं मावसंवर उच्यते । स च-सम्यवश्वादिभेदे विंशतिविधः समिति गुप्त्यादिभेदैः सप्तपञ्चाशद्विध इति संमीव्य भावसंवरः सप्तसप्ततिविधो भवति, तथादि-सम्यक्त्वम् १ व्रतमत्याख्यानम् २, अममाद ३, अकषाय ४, योगनिरोधः ५, माणातिपातादि पञ्चविरयणम् श्रोत्रेन्द्रियादि पश्चे-

परिणाम को संवर कहते हैं। पूर्वोक्त संवर दो प्रकार का है देशसंवर और सर्वसंवर, देशसंवर सम्पग्दछि जीव को तथा अणुव्रतभारी आवकको होता है सर्वसंवर पांच महाव्रतभारी मुनिराजको होता है। फिर भी संवर दो प्रकारका होता है-द्रव्यसंवर और भावसंवर। द्रव्य संवर वह होता है जो नौका आदि में आते छुए पानी को रोकने के लिए उसके छिद्र को चिकनो मिटी आदि द्वारा रोका जाता है। और आत्मा में प्रवेश करते हुए कमों को सम्पक्त आदि से रोकना भाव संवर है। वह भाव संवर सम्पक्त्वादि मेहों से बीस प्रकारका, आठ ममिति ग्रुप्ति आदि के भेद से सत्तावन प्रकार का है, इस प्रकार सब मिलाकर भाव संवर के सतहत्तर भेद हो जाते हैं। वे भेद इसप्रकार है -सम्पक्त १, व्रत प्रत्याख्यान २, प्रमादका अभाव ३ कषायोंका अभाव १ योग निरोध ५, प्राणातिपात आदि पांचो से विरमण होना

અભાવ થાય છે તે આત્મપરિષ્ટ્રમનને સંવર કહે છે. પૂર્વીકત સંવર બે પ્રંકા-રના છે-દેશસંવર અને સર્વસંવર, દેશસંવર સામ્યગ્દૃષ્ટિ જીવને તથા અણુવતધારી શ્રાવકને હાેય છે. સર્વસંવર પંચમહ વનધારી સુનિરાજને હાય છે તા પણ સંવર બે પ્રકારના હાેય છે-

દ્રવ્યસંવર અને ભાવસંવર દ્રવ્ય સંવર તે હે.ય છે જે નોકા આદિમાં આવતા પાણીને રાકવાને માંટે તેના છિદ્રને ચિકણી માટી આદિ દ્વારા રાંક-વામાં આવે છે અને આત્મામાં પ્રવેશ કરતાં કર્માને સમ્યક્ત આદિથી રાકવા તે ભાવ સંવર છે. આ ભાવસંવર સમ્યક્તવાદિ ભેદાથી વીસ પ્રકારના, આઠ સમિતિ ગુપ્તિ આદિના ભેદથી સત્તાવન પ્રકારના, એવી રીતે બધાં મળીને ભાવ સંવરના સિત્યાતેર ભેદ થઇ જાય છે. આ ભેદ આ પ્રમાણે છે-(૧) વ્રત-પ્રત્યાખ્યાન (૨) પ્રમાદના અભાવ (૩) કર્ષાચાના અભાવ (૪) ચાગનિરાધ (૫) પ્રાણાતિપાત આદિ પાંચે વતાથી વિરમવું (૧૦) શ્રોત્ર આદિ પાંચ न्द्रियनिग्रहणम् १५, मनोवाकायानां वशित्वम् १८, भण्डोपकरणादीनां यतनया-SSदानं निक्षेपणं च १९ स्वीकुशाप्रमात्र वस्तुनामपि यतनया प्रहणं स्थापनं२०, चेति विंशति २०। पञ्चसमिति ५ त्रिगुण्डि ८ सुधादिद्वार्विंशति परिषद्द सहन ३०, दशविध अमणधर्म ४० द्वादशमावना ५२ सामायिकादि पञ्चचारित्र ५७ सण्त-पञ्चाशत् एवं सर्वसंकल्जनया भावसंवर, सप्तसप्ततिविधो भवतीति ।। म्र० १।।

म्बर्म्-तस्स हेउणो समिइ-गुत्ति-धम्मानुपेहा परीसहजया ।२।

छाया--तस्य हेतवः समिति-गुप्ति-धर्माऽनुप्रेक्षा-परीषद्दजयाः ॥२॥ तत्त्वार्थदीपिकाः-पूर्वमुत्रे शुनाऽशुभकर्मागमन मार्गलक्षणाऽऽस्रवनिरोध

१० श्रोत्र आदि पांच इन्द्रियों का निग्रह करना १५, मनवचन और काया को वश में रखना १८ भाण्डोक्करण आदिको यतना से उठाना और यतना से ही रखना १९, सई तथा कुश-दर्भ के अग्रभागमात्र भी किसी वस्तु को यतना से रखना और यतना से ही उठाना २०, ये बीस तथा पांच समिति ५ तीन गुप्ति ८ क्षुधा आदि बाईस परीषहों को सहना ३० दश प्रकार का श्रमण धर्म ४० बारह भाषना ५२, और सामायिक आदि ५ पांच चारित्र ५७, इस प्रकार छत्तावन ५७, ऐसे सब मिलाकर भाव संवर के सतहत्तर ७७ भेद होते है ॥१॥ सुन्नार्थ---'तस्स हेडणो समिइ' इत्यादि ।

समिति. गुनि, धर्म, अनुप्रेक्षा और परीषहजब, संवर के कारण हैं तत्त्वार्धदीपिका--पूर्वसूत्र में शुभाशुभ कमों के आगमन के मार्ग

ઇન્દ્રિયોના નિગ્નહ કરવા (૧૫) મન, વચન અને કાયાને વશમાં રાખવા (૧૮) ભાષ્ડોપંકરણ આદિને ચતનાપૂર્વ'ક ઉપાડવા અને જતનાપૂર્વ'ક જ રાખવા (૧૯) સાંચ તથા કુશ-દર્ભના અગ્રભાગ જેટલી કાેઇ પણ વસ્તુને ચતના પૂર્વ'ક રાખવી અને ચતનાથી જ ઉપાડવી (૨૦) આ વીસ, તથા પાંચ સમિતિ (૫) ત્રણ ગુપ્તિ (૮) ક્રુધા આદિ આવીસ પરીષકાેને સહન કરવા (૩૦) દશ્ પ્રકારના શ્રમણધર્મ (૪૦) આર પ્રકારની ભાવના (૫૨) અને સામાયિક વગેર પાંચ ચારિત્ર (૫૦) આવી રીતે સત્તાવન, આ બધાં મળીને ભાવ સંવરના સિત્યોત્તેર (૭૭) લેદ થાય છે. ાાવા

'तरस हेडणो समिइ' ઇत्याहि

સ્ત્રાર્થ---સમિતિ, ગુપ્તિ, ધર્મ, અનુપ્રેક્ષા અને પરિષહજ્ય સવરના કારણુ છે ાારા

તત્ત્વાર્થદીપિકા-પૂર્વસ્ત્રમાં શુભાશુભ આગમનના માર્ગ રૂપ

## तत्त्वार्थसूत्रे

र्रुपसंवरस्य घतिपादितत्वेन, सम्पति- तदेतुभूतानि समिति-गुप्स्यादि तपः पर्यन्तानि प्रतिपादयितुगाह-'तम्स हेउणी' इत्यादि । तदेतनः-तस्य प्वेक्तिा-स्रवनिरोधकक्षणस्य संगरस्य हेतरः-उपायाः खन्छ-समिति, गुप्ति, धर्माऽनुपेक्षा गरीपह जय-चारिमाणि उपश्चेते भगन्ति । तत्र-सम्पत्तं माणिपीडा परिदा-रार्थ धर्तनं-प्रवृत्तिः समितिः ईयी-मापे-पणाऽऽ रानऽक्षेपणा-परिण्ठापना रूपापश्चविधा, संगरकारणादात्मनो गोपनं-रक्षणं गुप्तिः मनोवाक्काय-रूपा, भवार्णवादृद्ध स् देवे द्रनरेष्द्रसूर्यचन्द्रादिवन्दिते पदे-स्थाने-आत्मानं धार्यति-स्थापय गीत्त धर्मः, शरीरादीनां स्वक्षावानुचिन्तनरूवाऽनुप्रेक्षा, श्चलुपादि- देदनोत्पत्ती सत्यां प्र्वीपार्जितकर्मनिर्जरणार्थं परितः-समन्तात् सहनं

रूप आस्तव के निरोध खरूप वाछे संदर फा प्रतिपादन किया गया, अब संबर के जारण सबिनि गुप्ति आदि का प्रनिपादन करते हैं ---

समिति, गुप्ति, धर्म अनुप्रेक्षा, परीषहजय, चारित्र और तप संवर के कारण हैं सम्यक्त प्रकार से अर्थात् प्राणियों को पीड़ा न डपजे, इस प्रकार से मद्दलि करना समिति के पांच प्रकार हैं-(१) ईयी (२) भाषा (३) एषणा (४) आदाननिक्षेपण और (५) परिष्ठापना। आत्मा को संसार के कारणों से गोपना-चचाना गुप्ति है। इसके तीन भेद है मनोगुप्ति, बचनगुप्ति और कायगुप्ति। जो संसार समुद्र से पार करके देवेन्द्रों नरेन्द्रें एवं चन्द्र-स्टर्यो द्वारा दन्दनीय पद पर आत्मा को धारण करे वह धर्म है। बार-चार शरीर आदि के त्वभाव का चिन्तन करना अनुप्रेक्षा है। क्षु जा तुवा आदि पेदना उत्पन्न होने पर पूर्वक्वन

આસવના નિરાધ સ્વરૂપવાળા સંવરતું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું, હવે સંવરના કારણ રુમિતિ ગુપ્તિ આદિતું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ-

સમિતિ, ગુપ્તિ, ધર્મ, અનુપ્રેક્ષા, પરિષદ્ધજ્ય, ગ્રાસ્ત્રિ અને તપ સ'વરના કારણ છે. સમ્યક પ્રકારથી અર્થાત્ પ્રાણિઓને પીડા ન ઉપજે એ પ્રકાર પ્રવૃત્તિ કરવી સમિતિ છે. સમિતિના પાંચ પ્રકાર છે-(૧) ઇર્થા (૧) ભાષા (૩) એષણા (૪) આદાનનિક્ષેપણ અને (૫) પરિષ્ઠાપના આત્માને સ'સારના કારણાથી ગાપવા-અચાવવા ગુપ્તિ છે એના ત્રણ ભેઢ છે-મનાગુપ્તિ, વચન ગુપ્તિ અને કાયગુપ્તિ જે સ'સાર-સમુદ્રની પાર જઇને દેવન્દ્રો, નરેન્દ્રો તથા ચન્દ્ર-સૂર્ય દ્વારા વન્દનીય પઢ પર આત્માને ધારણ કરે તે ધર્મ છે-વાર'વાર શરીર આદિના સ્વભાવતું ગિન્તન કરવું અનુપ્રેક્ષા છે ક્ષુધા, તૃષા આદિની વેદના ઉત્પન્ન થવાથી પૂર્વ'કૃત કર્માની નિર્જરા માટે તેમને સમભાવથી સહન

Kęć,

दीपिका-नियुक्ति टीका अ. ७ स. २ संवर हेतुभूतसमितिगुप्त्यादिनि० १०९

परीषह स्तस्य जयः परीषहजय उच्यले, चरणं चारित्रम्, चयतेऽनेनेति वा चाहि त्रम्, तपथ-तदथर्था इत्येने-आसन् निरोध छक्षणस्य संतरस्य हेनवः सन्ति॥२॥

तत्त्वार्थनियुँक्तिः-पूर्वं तादद् आसत्रनिरोधछक्षणस्य संत्ररस्योक्तत्वेन, सम्पति तदुपायान् समितिगुआदीन प्रतिपादयितुमाइ-'तस्स हेउणो' इत्यादि। तद्धेतवः-तस्य पूर्वोक्तास्त्रानिरोधछक्षणस्य संत्रर्ग कर्मास्त्रविछद्रसंवरणस्य हेतवः -उपायः समिति-गुन्ति-धः रिनुमेक्षा परीषहजय-चारित्राणि, तपश्च भवन्ति । तत्र-समितिः सम्यगयनं सर्वज्ञप्रणीतज्ञानाद्धसारिण्यश्चेप्टा, ईर्या माषादिरूपाः पश्चविधाः, सम्यक् क्रिया रूपगति हेतुत्वात्संत्ररमादधते । गुप्यते-भनकारणात् कायादियोगठक्षणव्यापारात्संरक्ष्यते-आत्माऽनया, इति गुन्निः, म्नोवाकायमेदेन कम्मों की निर्नरा के छिए उन्हें समसाव से सहना परीषहजय है।

सत् अचरण को या जिसके द्वारा सत् आचः ण किया जाय उसे चारित्र कहते हैं तपअर्थों को तप कहते हैं। ये खब आस्रवनिरोधः रूप संदर के कारण हैं ॥२॥

तत्त्वार्थनिर्युक्ति-पूर्वसूत्र में संदर के स्वरूप का प्रतिपादन किया गया है अतएय अब इसके कारगों का प्ररूपण करते हैं ---

समिति, युसि, धर्म, अनुप्रेक्षा, परीषहजय, चारिश्र और तप ये संबर के हेतु या उपाय हैं। इन में सर्वज्ञो डारा प्रणीत ज्ञान के अनु-सार गमन आषण आदि प्रवृत्ति करना समिति है। समिति के पांच मेद हैं। ये समितियां सम्यक्त यतना रूप प्रवृत्ति होने के कारण संवर को उत्पन्न करती है।

जिसके कारण आत्मा का रंसार के हेतुमून काययोग आदि हरवा परिषडल्य છे. सत् आधरणुने अथवा जेना दारा सत आधरणु हरवामां आवे तेने अन्तित्र हडे छे. तपश्चर्याने तप हडे छे. आ अधां आसन निराधइप संवरना हारणु छे।।र॥

તત્ત્વાર્થ નિર્યુકિત – પૂર્વ સૂત્રમાં સંવરના સ્વરૂપતું પ્રતિપાદન કરવામાં. આવ્યું આથી હવે તેના કારણાનું પ્રરૂપણ કરીએ છીએ-

સ્મિતિ, ગુપિ, ધર્મ, અનુપ્રેક્ષા, પરીષહજ્ય ચારિત્ર અને તપ એ સંવરના હેતુ અથવા ઉપાય છે. આમાંથી સર્વજ્ઞ દ્વારા પ્રણીત જ્ઞાન અનુસાર ગમન ભાષણુ આદિ પ્રવૃત્તિ કરવી સમિતિ છે. સમિતિના પાંચ ભેદ છે. આ સમિતિઓ સમ્યક્ યતનારૂપ પ્રવૃત્તિ હેાવાના કારણે સંવરને ઉત્પન્ન કરે.છે જેના કારણે આત્માના સંસારના હેતુભૂત કાયયાગ આદિ વ્યાપારથી त्रिविधाः कर्मास्रवं संष्टण्वतः पुरुषस्य गुप्त्यादयः कारणानि मवन्ति । नरकादि-गति मपातधारणःत् क्षवादिदशळक्षणो धर्म उच्यते । अनुप्रेक्षणम्-अनुचिन्तनम् अनुप्रेक्षाऽनया संवरः छनाध्यो भवति । एवं-परितः समन्तत आपतिताः छत्तिंपासादयः सद्यन्ते इति परीपद्दाः देवतिर्यक् मनुष्यादिक्रता स्तेपां जयः सम्यक् सहनरूषः परीपहजयः । चर्यते-इति चारित्रम्, चरणंवा चारित्रम्, अष्टविध क्रानावरणादिकर्म चयरिक्तीकरणात् चारित्रम्, सामायिकादि पञ्चविधम् । तप्यते इति तपः, तपति वा कर्तारमिति तपः, द्वादशविधमनशनादिकम् इत्येते सप्त-

व्यापार से गोपन-रक्षण हो, वह गुप्ति है। उसके तीन भेद हैं-मनो-गुप्ति, वचनगुप्ति, कायगुप्ति, । कम के आस्रव को रोवनेवाले पुरुष के लिए गुप्ति आदि कारण हैं। नरक आदि दुर्गति में गिरते हुए जीव को ज़ो धारण करे-बचावे, वह धर्म है। उसके क्षमा आदि दस भेद हैं। वार-वार चिन्तेन करना अनुप्रेक्षा है। इससे भी संवर की साधना में सरहता होती है। इसी प्रकार भूख प्यास आदि को समभाव से सहन करना परीषह है। यह परीषह कभी स्वयं उत्पन्न होते हैं और कभी-कभी देव मनुष्य-अथवा तिर्यंच ग्रारा उत्पन्न होते हैं और कभी-कभी देव मनुष्य-अथवा तिर्यंच ग्रारा उत्पन्न किये जाते है। उनका जय अर्थात् सम्यक्त प्रकार से सहन करना परीषहजय है। आचर ज करना या जिसका आचरण किया जाय घह चारित्र कहलाता है। ज्ञानावरणीय आदि भाठ प्रकार के कमों के चय (समूह) को रिक्त करने के कारण उसे चारित्र कहते हैं। वह सामायिक आदि के भेद से पांच प्रकार का है। जो तपा जाय सो तप

ગાપન---રક્ષણ થ.ય તે ગુપ્તિ છે તેના ત્રણ ભેદ છે--પ્રનાગુપ્તિ, વચનગુપ્તિ, કાયગુપ્તિ કર્મ'ને આસ્તવને રે.કાાવાળા પુરૂષ માટે ગુપ્તિ આદિ કારણ છે. નરક વગેરે દુર્ગ'તિમાં પડતાં થકા જીવને જે ધારણ કરે-- બચાવે તે ધર્મ છે તેના ક્ષમા વગેરે દશ ભેદા છે. સતત ચિન્તન કરનું તે અનુપ્રેક્ષા છે. એમાં પણ સંવરની સાધનામાં સરળતા થાય છે ઝેવી જ રીતે ભૂખ તરસ વગેરેને સમભાવથી સહત કરવા તે પરીષડ છે. આ પરીષઢ કાેઈવાર જાતે ઉત્પન્ન થય છે, જ્યારે કદી, કદી, દેવ મનુષ્ય અથવા તિર્ય'ચ દ્વારા ઉત્પન્ન કરવામાં આવે છે. તેમના જય અર્થાત્ સમ્યક્ષ્પ્રકારથી સહન કરવું એ પરીષઢજ્ય છે. આચરણ કરવું અથવા જેનું આચરણ કરવામાં આવે એ ચારિત્ર કહેવાય છે. જ્ઞાનાવરણીય આદિ આઠ પ્રકારનાં કર્માના ચ્ય (સમૂહ) ને ખાલી કરવાના કારણ-તેને આરિત્ર કહે છે. તે સામાયિક આદિના ભેદથી પાંચ પ્રકારનું છે. दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ स्.२ संलर हेतुभूतसमितिगुप्त्यादिनि० रिरे

आसत्रनिरोधलक्षणस्य संतरस्य हेतदो भवन्ति । तत्र-इर्यादयः पञ्चक्षतित्यः, त्रिविधयोग निरोधकरूपा ग्रप्तधस्तिसो मनोगुप्त्यादयः, क्षमा-मार्ददादयो दंश-विधो यतिधर्मः, अनित्यादि द्वादश भावनारूगाऽनुप्रेक्षा, क्षुत्पिपासादि द्वाविंशति परीषदाणां द्वादशविधो जयः, सामायिकसंयमादिव्ञ्वविधं चारित्रम्, अन्धनांदि-बाह्य-मायश्वित्तादि पडाभ्यन्तरभेदेन द्वादशविधं तपोऽदगन्तव्यम्, सर्देचैते समि-तिमभृति तपः पर्यन्ताः संवरोपाया यधाक्रमं स्वरूप-भेदो-पभेदैरग्रेऽभिधास्यन्ते । अथ समित्यादय स्तावन्कधं संवरस्याऽऽस्तर्व निरोधलक्षणस्य कारणरूपाः

सम्भवन्ति १ इति चेत्-अत्रोच्यते-रागद्वेषगरिणतिविशेषरूपाऽऽद्वरौद्राधव-

या जो कर्त्ता को तपावे सी तप वह अनजान आदि के भेद से वारह प्रकार का है। ये सातों आसव निरोध रूप संवर के कारण हैं।

ईपी आदि पांच समितियां हैं, तीन योगों का निरोध रूप तीन गुप्तियां हैं, क्षमा मार्दव आदि दस प्रकार के धर्म हैं, अनित्य आदि बारह भावनाएं-अनुप्रक्षाएं हैं क्षुधा पिपासा आदि वाईस परीषहों का बिजय है, सामायिक आदि पांच प्रकार का चारित्र है छह अनदान आदि बाह्य और छह प्रायश्चित्त आदि आभ्यन्तर यों वारह प्रकार का तप हैं। समिति से प्रारंभ करके तपश्चरण पर्यन्त सभी संवर के उपायों का अनुकम से स्वरूप भेद और उपभेद बतलाते हुए आगे कथन करेंगे।

दांका-ये समिति आदि आस्रवनिरोध रूप संवर के कारण किस प्रकार होते हैं ?

જે તપાવી શકાય તે તપ અથવા જે કત્તાંને તપાવે તે તપ તે અનશન આદિના ભેદથી ખાર પ્રકારનું છે. આ સાતે આસવ નિરાધ રૂપ સંવરના કારણ છે.

ઇર્ચા આદિ પાંચ સમિતિઓ છે, ત્રણ ચાેગાના નિરાધ રૂપ ત્રણ ગ્રુસિઓ છે, ક્ષમામાદવ આદિ દશ પ્રકારના ધર્મ છે, અનિત્ય આદિ ખાર બાવનાઓ અનુપ્રેક્ષાઓ છે, ક્ષુધા, પિપાસા આદિ બાવીસ પરીષહાના વિજય છે, સામાયિક સ'યમ આદિ પાંચ પ્રકારના ચારિત્ર છે, છ અનશન આદિ બાહ્ય અને છ પ્રાયશ્વિત્ત આદિ આભ્ય તર, એમ બાર પ્રકારના ત્રપ છે. સમિતિથી પ્રારંભ કરીને તપશ્વરણ પર્યન્ત બધા સ'વરના ઉપાયાના અનુક્રમથી સ્વરૂપ, ભેદ અને ઉપલેદ દર્શાવતું થકું કથન પછીથી કરીશું.

શંકા---આ સમિતિ આદિ આસવનિરાધ રૂપ સંવરના કારણ કેવા પ્રકારના હાય છે?

तत्त्वार्थस्त्रे

वसायात् मनोनिवर्श्य-ऐहिकामुण्मिक विषयाभिलापाहितम्य पुरुवस्य मनोगुप्तत्वा देव न रागद्देषादिमूलकं कर्भ जनिष्यते । एवं वाग्व्यापारविरतस्य यथा विदित वाग्मापिणः खलु वाचाऽपि गुप्तस्वादेव वाचिकयपि-अभियवचनादिहेतुकं कर्म असंव्रतस्याऽसत्मलापिन इव नोत्पत्स्यते । एवं-कायोत्तर्गमाजः परिस्यक्त पाणातिपातादिदोषविषयकं क्रियाकलापस्य सामायिकक्रियाकलापः उनुण्ठायिनः पुरुषस्य कायगुप्तत्वादेव धावन-वल्गना मत्युपेक्षिता ममार्जिताऽवनिप्रदेश परिश्रमणद्रव्यान्तरप्रहणकिक्षेषणादिहेतुकं कायिकयपि कर्म नाविलप्ट भवति, इत्येवं सम्यङ् सनोयोगादित्रयनिरोधलक्षणासिंद्यो गुप्रयः संवरस्य करणानि

समाधान-जिस्र पुरुष ने राग-द्वेष की परिणति रूप आर्त्तध्यान और रौद्रध्यान से अपने मन को इटा लिया है और जो इड्-परलोक संबंधी विषयों की अभिलाषा से रहित है, व प्रनोगुप्त होने के कारण राग-द्वेष मूलक कर्म का बन्ध नहीं घरता। इसी प्रकार जो वचन संबन्धी व्यवहार से निवृत्त हो गया है या घास्त्रविहित वचनों का संबन्धी व्यवहार से निवृत्त हो गया है या घास्त्रविहित वचनों का ही प्रयोग करता है और इस प्रकार वचन से गुप्त है, वह अप्रिय असत्य वचन के कारण वंधने वाले कर्म का बन्ध नहीं करता। इसी प्रकार जो कायोत्सर्ग की स्थिति में है, जिसने प्राणातिपात आदि विषयक कियाओं का त्याग कर दिया है, जो सामायिक किया के अनुष्ठान में तत्पर है, वह कादगुत्त-होने के कारण दौडने भागने, विना देखी और बिना पूंजी जमीन में चलने, दूखरी बस्तुओं के घरने पठाने आदि कायिक व्यापारों से बंधनेवाले कर्भों से भी युक्त नहीं

સમાધાન--જે પુરૂષે રાગ-દ્વેષની પરિણતિ રૂપ આત્ત ધ્યાન અને રોદ્રધ્યાનથી પેતાના મનને હટાવી લીધું છે અને જે આ લાક પરલોક સંબ ધી વિષયાની અભિલાષાથી રહિત છે તે સનાગુપ્ત હાવાના કારણે રાગ-દ્રષ મૂળક કર્મના બન્ધ કરતાં નથી એવી જ રીતે જે વચન સંબ ધી બ્યવહારથી નિવૃત્ત થઇ ગયા છે અથવા શાસ્ત્ર-વિદિત વચનાના કારણે બધનારા કર્મના બધ્ધ કરતાં નથી ગુપ્ત છે, તે અપ્રિય અસત્ય વચનના કારણે પ્રધાનારા કર્મના બધ્ધ કરતાં નથી. એવી જ રીતે જે કાચાત્સર્ગની સ્થિતિમાં છે, જેણે પ્રાણાતિપાત આદિ વિષયક ક્રિયાઓના ત્યાંગ કરી દીધા છે, જે સામાચિક ક્રિયાના અનુષ્ઠાનમાં તત્પર છે તે કાચગુપ્ત હાવાના કારણે દોઠવાના. ભાગવાના, વગર જોએ અને વગર પૂંજેલી જમીનમાં ચાલવાના, પારકી વસ્તુઓને રાખવા-ઉપાડવા આદિ કાચિક બ્યાપારાથી બધાનારા કર્મીથી પછ

दीपिका-निर्युक्ति द्रोका अ.७ स.२ संवर हेतुभूतसमितिगुप्त्यादिनि० 🦉

भवन्ति । एवप्-ईया-भ.षे पणाऽऽदान-परिष्ठ'पन छक्षणाः पश्च समितयः कार्यस्यापारानुविधायिन्यः, एताः पश्च समितयः ऽपि ग्रुप्ति सहचरितत्वीत् तामिरपि संवरो भवत्येव इति ताः अपि पश्च संभतयः संग्रकारणानि भवन्ति । प्रं-क्षमा, मार्दवा, ऽऽर्जव, शौचानां यतिधर्पाणां खल्ज-अनन्ताऽनुवन्ध्यादिभेद-सहित कोध-मान-माया-लोभ कषायाणां निग्रहकरणेन संवरोत्पादकरवं भवति सस्य-त्यागाऽविश्चनत्व व्रह्मचर्याणाश्च यतिधर्माणां चारित्रवर्द्वकत्वया संवर-काणस्वं बोध्यम् । संयमस्य च सप्तदशविधस्य कस्यचित् मध्यम्वतान्तःपातित्वेन करयचित्पुनरुत्तरगुणान्तर्भृतत्वेन संतरकरणत्वं भवति । अनित्याऽश्वरणादि-होता । इस प्रकार स्वम्यक्तु प्रकार से योग का निरोध रूप जो तीन

शता इस प्रकार खन्यका प्रकार से जान का लिगय खप जा गुसियां हैं, वे संवर का कारण होती हैं।

इसी मकार ईयोभमिति, एषणासमिति, आदानसमिति और परिष्ठापनसमिति, जो कायिक व्यापार से सम्बन्ध रखती हैं. तीन गुप्तियों से सहचरित होने के कारण संवर का कारण होती हैं।

इसी प्रकार क्षमा, सार्द्व, आर्जव और मुक्ति-निलो भता (शौच) ये चार धर्म क्रमशः कोध, मान, माया और लोभ कषाधों का निग्रेह करनेवाछे हैं, अतएव संबर के जनक हैं तथा सत्य, त्याग, अर्किच नत्व और व्रह्मचर्य धर्म चारित्र के बर्द्धक हैं अनएय वे भी संवर के कारण होते हैं, संयम धर्म के स्वत्र भेद हैं। उन में से कोई प्रथम व्रत के अन्नर्गत है और कोई उत्ता गुणों में अन्तर्भून है। अतएव वह भी संवर का कारण होता है। अनित्यन्व, अश्वरणत्व

ચુકત હાતા નથી આવી રાતે સમ્યક્પ્રકારથી યેગના નિરાધરૂપ જે ત્રણુ ગુપ્તિઓ છે તે સંવરના કારણરૂપ હાય છે

એવી જ રીતે ઇર્યાયમિતિ, ભાષાસમિતિ, ઐષણાસનિતિ આદાન નિશ્વેપસમિતિ અને પરિષ્ઠાપનસમિતિ, જે કાચિક વ્યાપારથી સંબંધ રાખે છે, ત્રણ ગુપ્તિઓથી સહચરિત હાેવાના કારણે સંવરના કારણ દ્વાય છે. આવી જ રીતે ક્ષમા, માર્દવ, આર્જવ અને મુક્તિ શાચ-નિલેંભતા આ ચાર ધર્મ ક્રમશ: ક્રોધ માન, માચા અને લાભ ડ્યાચાના નિગ્રહ કર-નારો છે આથી સંવરના પિતા છે તથા સત્ય ત્યાગ, અકિંચનત્વ અને ધ્રદ્યાંચર્ય ધર્મ ચારિત્રના વર્ધક છે આથી તેઓ પણ સંવરના કારણ છે. સંચમધર્મના સત્તર ભેલ્ છે. તેમાંથી કાઇ ભેદ પ્રથમ વતની અન્તર્ગત છે. અને કાઈ ઉત્તર ગુણે!માં અન્તર્ભૂત છે, આથી તે પણ સંવરના કારણ ગણે ચ. અનિત્યત્વ, અશરણત્વ આદિ અનુપ્રક્ષાઓ પણ સંવરના કારણ છે. અંત अावनारूपालुपेक्षाया अपि संदरहेतुत्वम्-उत्तरगुणानुविधायित्वआ भवति । पतं-लुद्धित्पपासादि द्वार्विंगति परीपदाणां दिजयोऽपि संदरकारणं भवति । पतं-द्वादग्न विधं तपोऽपि-उत्तरगुणान्तःपातितया संवरमाविष्करोति । पतं-प्राणातिपात-मृयावादाऽदत्तादान-सेथुन-परिग्रद्द-राजिमोजनानि संवलेप विशेपादित काछ-डयस्य पुरुषस्य कमीस्तवकारणानि भवन्ति तैभ्यो विरमणेन कर्मास्तवनिरोभो अवति, तस्पात्-एञ्चाणुव्रताना मपि संवरकरणत्वं दर्त्तने, आधाक्रमादि परि-भोगहेतुकं कर्मास्तवणं अवति । तत्परित्यागे तु-न सम्भवति कर्मास्ववनिरोभो वस्पात् समित्यादि तपःपर्यन्तं सर्वमेव झङ्घादि दोपजालरहितसम्यग्दर्शनपीठ प्रतिवन्धं वर्तते, अत स्तरार्थश्रद्धानळक्षणे सम्यक्त्वे सति न स्वद्ध मिथ्या-

आदि अनुपंक्षाए भी खंबर का कारण हैं और उत्तरगुण रूप हैं। सुधा पिपासा आदि याईस परीबहों को जितना भी संवर का कारण है। बारह प्रकार का तप भी उत्तर गुणों में सम्मिलित होने से संवर को प्रकट करता है। इसी प्रकार प्राणातिपात, म्रुपावाद, अदत्तादान, मेथुन, परिग्रह और राजि भोजन जित्त को कलुषता वाले पुरुष को कर्म के आसव के कारण होते हैं और इन पापा से विरक्त होने से आसव का निरोध होता है इस कारण पांचों जन भी संवर के कारण हैं। आधा वर्म आदि दोषों वाले आहार आदि का से कासव का निरोध होता है इस कारण पांचों जन भी संवर के कारण हैं। आधा वर्म आदि दोषों वाले आहार आदि का सेवन करने से कर्म का आसव होना है। उन्तका त्याग कर दिया जाय तो आसव नहीं होना अर्थात् संवर हो जाता है। इम प्रकार समिति गुप्ति आदि पूर्वोक्रन सभ्यी सवर के कारण तभी होते हैं जब कि सम्यग्दर्शन विष्यमान हो और सम्यग्दर्शन होने पर मिथ्या-

ઉત્તરગુણુરૂપ છે. ક્ષુધા પિપાસા વગેરે અવીશ પરીષહાને જીતવા એ પણુ સંવરના કારણુ છે. બાર પ્રકારના તપ પણુ ઉત્તરગુણામાં સમ્મિલિત હાવાથી સંવરને પ્રકટ કરે છે. એવી જ રીતે પ્રાણાતિપાત, મૃષાવાદ, અદત્તાદાન, ગેશુન, પરિગ્રિહ અને રાત્રિભાજન ચિત્તની કલુષતાવાળા પુરૂષને કર્મના આસવના કારણુ હાય છે અને આ પાપાથી વિરત થવાથી આસવના નિરાધ થાય છે. આથી પાંચે વત પણુ સંવરના કારગુ છે. આધ કર્મ આદિ દાષા વાળા આહાર આદિતું સેવન કરવાથી કર્મના આસવ થાય છે. તેના ત્યાગ કરી દેવામાં આવે તા આસવ થતા થયો અર્થાત સંવરનાં રાસ વર્ષા સાથે જ હાય છે જ્યારે સમયકુદર્શન વિદ્યમાન હાય અને સમ્યકુદર્શન दीपिका-निर्युक्ति टी हा अ. ७ स. २ संघर हेतुभूतसमितिगुप्त्यादिनि० ११५

दर्शनहेतुकः कर्भास रो भवतीति ममित्यादयः संवरस्याऽम्युपायाः अभ्युपग-न्तच्याः । एवमेवाऽनज्ञनमायश्चित्तध्यानादितपोयुक्तः खद्ध नूनमेवाऽऽस्रवद्वारं संवृणोतीति मावः । तथाचै-तानि समिति-गुष्ति-धर्माऽनुप्रेक्षा-परीषद्दनय चारित्र-तपांसि कर्मासवनिरोधलक्षण संवरकारणानि भवन्ति । उक्तञ्च-रथानाङ्गे मथमवृत्तिस्थाने-'समई गुत्ती धम्मो' अणुपेइपरीसहा चरित्तं च । सत्तावन्नं मेया' पणतिग भेघाइं संवरणे-॥९॥ इति, समिति-१ गुष्ति-२ धर्मो ३ ऽनुप्रेक्षा-४ परीपहा-५ श्वारित्र-६ छ । सप्तपञ्चाश्वद्मेदाः पञ्चत्रिंगद्मेदाः संवरणे ॥१॥ इति । 'उत्तराध्ययने त्रिंगदध्यण्ने षष्ठगाथाया श्रोक्तम्-'एवं तु संजयस्साचि पाचकम्मनिरास्तवे । भवकोड़ीसंचियं कम्मं तवसा निङजहरूसह ॥३॥ इति एवञ्च संयतस्यापि पापकर्मनिरासवः । मकोटी सञ्चितं दर्म तपक्षा निर्जरिष्यति'-इति ॥२॥

दर्शन हेतुरु वर्मेका आस्तव रुक जाने से भी संवर होता है।

तात्पर्य यह है कि अनरान प्रायश्चित्त ध्यान आदि तपों से जो युक्त होता है, वह निश्चय ही आस्रवदारों का निरोध करता है। इस कारण ये समिति, गुप्ति, धर्म, अनुप्रेक्षा, परीषहजय, चारित्र और तप, कमों के आस्रव के निरोध रूप संवर को उत्पन्न करते हैं। स्थानांगसूत्र के प्रथम वृत्तिस्थान में कहा है-समिति, गुप्ति, धर्म, अनुप्रेक्षा और चारित्र ये संवर के सत्तावन भेद होते हैं।।?॥

उत्तराध्ययन के तीखवें अध्ययन की छठी गाथा में भी कहा है-'इस प्रकार संयमवान पुरुष-पाप कर्लों के आस्रव से रहित हो जाता है और तपश्चरण के हारा कोटि-कोटि भवों में उपार्जित कर्मों की निर्जरा हो जाती है ॥२॥

હાેવાથી મિથ્યાદર્શન હેતુક કર્મ ના આસવ રાકાઇ જવાથી પણ સંવર થાય છે. કહેવાનું એ છે કે અનશન પ્રાયશ્ચિત્ત ધ્યાન આદિ તપથી જે શુક્રત હાેય છે તે નિશ્ચયપણ જ આસવદ્વારાના નિરાધ કરે છે. આ કારણથી આ સમિતિ, ગુપ્તિ, ધર્મ, અનુપ્રેસા, પરીષહજ્ય, ગારિત્ર અને તપ કમેનિા આસવના અટકાવ રૂપ સંવરને ઉત્પન્ન કરે છે સ્થાનાંગસૂત્રના પ્રથમ વૃત્તિ સ્થાનમાં કહેવામાં આવ્યું છે-સમિતિગુપ્તિ, ધર્મ, અનુપ્રેક્ષા અને ગારિત્ર આ સંવરના સત્તાવન ભેર થાય છે હતા ઉત્તરાધ્યાયનના ત્રીસમા અધ્યયનની છઠી ગાથામાં પણ કહ્યું છે-આ પ્રકારે સંચમવાન પુરૂષ પાપકર્માના આસવથી રહિત થઈ જાય છે અને તપશ્ચર્યા દ્વારા કારિ-કાેટિ ભવામાં ઉપાજિત્ત કરોની નિજ રા થઇ જાય છે હારા ं मूलम्-लसिइओ पंच, ईरिया-भासा-एसणा-आयाणनि-वंखेवणा परिद्वावणिया अेयओ ॥३॥

ैं छाया—'समितयः पत्र, ईर्था-भाषेपणाऽऽदाननिक्षेपणापरिष्ठापनिका भेदतः ्३।

तत्त्वार्थदी विका-पूर्वभुत्रे ताख्-आस्तरनिरोधछक्षणसंवरस्य देतृरूपाणि मसिति-गुण्ति-धर्भाऽनुपेक्षा-परीपहजय-चारित्रतगांसि मोक्तानि, सम्मति-तत्र मथमोषात्तायाः समितेः स्वरूपं मरूपयितुणाइ 'स्वसिईओ पंच, ईरिया भासा एसणा आयाणनिक्खेत्रणा-परिद्वावणिया भेयओ' इति, समि-त्यः-माणिपीडाप रहारार्धे सञ्चनयनरूपाः पश्च भदन्ति, ईर्या-१ भाषा-२ एवणा-२ आदातनिक्षेणा-४ परिष्ठापनिका-'१ चेत्येताः पश्च समितयो झातः तत्त्वस्य अत्यस्य माणिवोडापरिहाराऽभ्युपाया अग्रान्तव्याः पुरतो जीव-रक्षार्थं युग्यमात्रधूयागं निरीक्ष्य गमनम्-ईर्या समित्तिः-१ सावचपरिहार

🧓 'समिईओ पंच ईरिया' इत्यादि ।

ं सूत्रार्थ-ईर्था, आषा, एषणा, आदाननिक्षेवण और परिष्ठापनिका के भेद से समितियां पांच हैं ॥३॥

ंतत्वार्धदीषिका-पूर्वसुत्र में समिति, गुप्ति, अनुप्रेक्षा, परीषहजय, चारिष्र और तप को आस्त्रवनिरोध रूप संवर का कारण कहा है। अब इन में सव प्रथम गिनाई समिति के स्वरूप का प्रतिपादन करने के लिए कहते हैं---

ें समितियां पांच हैं-(१) ईयांसछिति (२) भाषासमिति (३) एषणा समिति (४) आदाननिक्षेपणासमिति और (५) परिष्ठापनिकासमिति ये समितियां तत्त्व के ज्ञाता अमण के छिए प्राणियों की पीडा को

'समिइष्ठो पच ईरिया' छत्याहि

સૂત્રાર્થ - ઇર્યાં, ભાષા એષણા નિક્ષેપણ અને પરિષ્ઠાપનિકાના ભેદથી સમિતિઓ પાંચ છે ાાગા

તત્ત્વાર્થદીપિકા-પૂર્વસૂત્રમાં સમિતિ ગુપ્તિ, ધર્મ, અનુપ્રેક્ષા, પરીષઢ-જ્ય ચારિત્ર અને તપને અત્સવનિરાધરૂપ 'સંવરના' કારણ કહ્યાં છે. હવે એ પૈકી પ્રથમ ગગ્રાવેલી સમિતિના સ્વરૂપનુ પ્રતિપાદન કરવા માટે કડીએ છીએ-સમિતિઓ પાંચ છે-(૧) ઈર્યાસમિતિ (૨) હતાષાસસિતિ (૩) એવણુા-સમિતિ (૪) આદાન નિક્ષેપણાસસિતિ અને (૫) પરિષ્ઠાપનિકાસમિતિ આ સમિતિઓ તત્વના જ્ઞાતાશ્રમણુ માટે પ્રાણુઓની પીઠાને અચાવવા માટેના

2.24

पूर्वकं निरवद्यमापामाषणम्-माषासमितिः २ ग्वेपणा पूर्वक ढाचत्वारिंग्रदो-षान् वर्जयित्वाऽऽहारादिग्रहणम् एपणाससितिः ३ वस्त पात्राद्युपकरणानां सुपति-छेलित-सुप्रवार्जितादि क्रमेणाऽऽदाननिक्षेपणम्-आदाननिक्षेपणा समितिः- ४ उचार-प्रस्रवणादीनां स्थण्डिल्दोपपरिहारपूर्वकं परिष्ठापनम्-परिष्ठापनिकाः समितिः- ५ अपं भावः- यच्छतः अमणस्य चतुईस्तमात्रमार्गनिरीक्षणपूर्वकः सावहितदृष्टे शान्तचित्तस्य सम्पक्तया विज्ञात्वजीवस्थानस्वरूपस्य-ईयो स्वितिरवगन्तव्या-१ हितं=यरिमित्रस्=अप्तन्दिग्धं सत्यम्-असुयावर्जितम्-पियं सन्देहवर्नितं - क्रोधादिकषायानुत्पादकस्- दु-धर्मावरोधि - देशकाळाद्युचितं-

वचाने का उपाय हैं। (१) जीवों की रक्षा के लिए सामने चार हाथ भूमि देखकर चलना ईर्था ममिति है। (२) सावय वचनों का स्थाग करके निरवय भाषा वोलना भाषा समिति है। (३) वयालीस दोष टालकर गुवेषणा पूर्वक आहार आदि को यहण करना एषणासमिति है। (३) वस्त्र पात्र आदि उपारणों को भली भांति देखकर और पूंज कर प्रहण-करना और रखन। आदाननिक्षेपणासमिति है। मल-मूत्र आदि को निर्जीव मूमि पर देख-भाल कर त्यागना परिण्ठापनिका समिति है। नात्पर्य यह है-(१) साधु जय गमन अरे तो चार हाथ रास्ता-देखकर, उपयोग पूर्ण दृष्टि वाला, एवं ज्ञान्तचित्त होकर जीवस्थानों-के स्वरूप को सम्यक् प्रकार से जानकर चले, यह ईर्यासमिति हैन (२) हितजनक, परिभित, असंदिग्ध, क्ष्र्य, ईर्घारहित, प्रिय, सन्देहरहित, कोध आदि दपायों को न उत्पन्न करने बाले, कोमल

ઉપાય છે (૧) જીવાની રક્ષા મજે નજર સામેની ચાર હાય જમીનતું પંડિ-લેહન કરીને ચાલતું ઇર્વાસમિતિ છે. (૨) સાવદ્ય વચનના ત્યાગ કરીને નિરવદ્ય ભાષા બાેલવી ભાષાસમિતિ છે. ૩ બેતાલીશ દેાષ ટ.ળીને ગવેષણાપૂર્વક આહાર આદિને ગ્રહણ કરવા એષણાસમિતિ છે (૪) વસ્ત્ર પાત્ર આદિ ઉપ કરણાને સારી પેઠે જોઇને અને પૂંજ્યા બાદ લેવા તથા મુકવા આદાન નિક્ષેપણા સમિતિ છે મળ-મૂત્ર આદિને નિર્જવ ભૂમિ ઉપર બારીકાઇથી જોઈ તપાસી ત્યાગ કરવા (નાખવા) પરિષ્ઠાપનિકાસમિતિ છે.

તાત્પર્ય એ છે કે-(૧) સાધુ જપારે ગમન કરે ત્યારે ચાર હાથ રસ્તા, જોઇને, ઉપચાગપૂર્ણ દબ્ટિવાળા તથા શાન્તચિત્ત થઈ ને જીવ સ્થાનાનાં સ્વરૂપને સમ્યક્ષ્પકારથી જાણીને ચાલે, એ ઇર્થાસમિતિ છે (૨) હિલજનક, પરિમિત, અસદિગ્ધ, સત્ય, ઇર્થારહિત, પ્રિય, સંદેહ રહિત કાંધ આદિ-

210

हास्यादिरहितं वचोऽभिधानम्-भाषासमिति रुच्यते-२ अद्रगमोत्पादनादि दोष-रहितम्-परार्थनिष्पादितं समुचिनकाछे आहारयहणम्-एपणासमिति रुच्यते-३ धर्भोपकरणग्रहणे सस्यग् विलोक्य रजोहरणादिना मतिलिख्य ग्रहणम्ण्यापनम् आदाननिक्षेपगाममितिः-४ माणिना मविरोधेनाऽङ्गमलत्यागः शरीरस्य स्थापनञ्च परिष्ठापनिकासमिति रुच्यते-५ इत्येताः पञ्च समितयः माणिपीडा परिहारस्याऽभ्युपाया अदगन्तव्याः ॥३॥

तत्त्वार्थनियुंक्तिः - - 'पूर्व' तावत्-संवरकारणभूतानि समित्यादीनि मोक्तानि, तत्सेवनादेव सवरसिद्धिः मतिपादिता, सम्मति-इमसिवनिरोध घर्म से अविरुद्ध, देश-काल के अनुकूल तथा हास्यादि से रहित बखन बोलना भाषा समिति है। (३) उद्गाम और उत्पादन सम्यन्धी दोषों से रहित, दूसरों के निमित्त पनाये हुए आहार को उचित काल आने पर ग्रहण करना एषणा समिति है। (३) घर्मोंपकरणों को ग्रहण करते समय सम्यक् प्रकार से अवलोकन करके और रजोहरण आदि से पूर्ज कर ग्रहण करना और इसी विवि से रखना आदानन्दिक्षेगणा समिति है। (५) किस्ती भी प्रागी को किसी प्रधार की पीडा उत्पन्न न हो, इन प्रकार शरीर के मल का उत्सर्ग करना परिष्ठापनिकासमिति कहलाती है। यह पांव समितियां प्राणियों को पीडा से बचाने के लिए उपाय हिं ॥३॥

तत्त्वार्थनियुक्ति-इससे पूर्व रामिति आदि संवर के कारण कहे गए हैं और यह भी वत्लावा गया है कि उनके सेवन से ही संवर की

કષાયોને ઉત્પન્ન ન કરન ર, કાેમળ, ધર્મથી અવિરુદ્ધ દેશકાળને અન્દુકૂળ તથા હાસ્યાદિથી રહિત વચન બાેલવા ભાષ સમિતિ છે (૩) ઉદ્દ ગમ અને ઉત્પાદના સંબંધી દાેષોથી રહિત બીજાને બતાવેલા આહારને ચાેગ્ય સમય થવાથી ગ્રહણ કરવા એષણા સમિતિ છે, ધર્મ ઉપકરણોને ગ્રહણ કરતી વખતે સમ્યક્ પ્રકારથી અવલાેકન કરીને અને રજોહરણ આદિથી પૂંજને લેવા અને આવી જ વિધિથી પાછા મુખ્યા આદાન નિક્ષેપણ સમિતિ છે. (૫) કાેઇ પણ પ્રાણીને કાેઇ રીતે પીડા ન ઉદ્ભવે એ રીતે શરીરના મળના ત્યાંગ કરવા પરિષ્ઠાપનિકાસમિતિ કહેવાય છે આ પાંચ સમિતિઓ પ્રાણિ એાને પીડાથી બગાવવાના ઉપાય છે ાાગા

તત્ત્વાર્થનિચુ°ક્તિ—આની અગાઉ સમિતિ આદિ સ'વરના કારણે કહે-ષામાં આવ્યા અને એ પણ સાબિત કરવામાં આવ્યું કે તેમના સેવ ાથી જ

**\$**\$2:

लक्षणसंवरसिद्धचर्थं पूर्व तद्गतसमितिस्वरूपं परूपयितुमाह- 'समिई औ पंच, ईरिया-भासा-एसणा-आयाणनिक्खेबणा परिद्वावणिया भेयओ' इति । समितयः-सम्यगयनरूपाः पश्च भवन्ति । ईर्या-भाषेषणाऽऽदाननिक्षेषण-परिष्ठापनिका भेदतः । तथा च-ईर्यासभितिः, मापालमितिः, एषणासमितिः, आदाननिक्षेपणासमितिः, पारिष्ठःपनिका समितिश्वेश्येवं पश्च समित्तयः-अवग-न्तव्याः । तत्र-आगमानुसारेण ईरण मीर्या गतिपरिणासः सम्यगागमानुसारिणी गतिः ईर्यासमितिरुच्यते-१ एवम्-एषणासमितिः खद्य-सम्यग् आगमानु-सारेणाऽऽहारादे रन्वेषणं-गवेषणरूपा वोध्या-२ एइम्-सम्यग् आगमानु-सारेणाऽऽहारादे रन्वेषणं-गवेषणरूपा वोध्या-२ एइम्-सम्यग् आगमानु-सारेणाऽऽद्दाननिक्षेपणा समितिः-४ एवम्-आहारोपधिरुय्शेच्चारादेरागमानु-सारेण परिष्ठापनम् परिष्ठापनिका समिति रूच्यरे-५ 'उक्तज्व'-

सिद्धि होती है। अब कमों के आसब के निरोध रूप संवर की सिद्धि के लिए उन में से सर्वपथम समितियों के स्वरूप की परूपणा करते हैं

समितियां पांच हैं--(१) ईर्यासमिति (२) आषासमिति (३) एषणा समिति (४) आदाननिक्षेपणासमिति और (५) परिष्ठापनिकाममिति । इन में से (१) शास्त्र अतिपादित विधि से गमन करना ईयौसमिति है (२) प्रयोजन होने पर शास्त्र जुक्तल वचनों का प्रयोग करना भाषास निति है । (३) आगम के अनुसार आहार आदि की गवेषणा करना एषणा समिति है (४) आगम के अनुक्तल विधि से किसी वम्तु को रखना और उठाना आदाननिक्षेपणा समिति है । (५) अचित्तमूमि देख-भाल कर मल-मूत्र आदि का त्याग करना परिष्ठापनिका समिति है कहा भी है-

સંવરની સિદ્ધિ થાય છે. હવે કર્માના આસવના નિરાધ રૂપ સંવરની સિદ્ધિ માટે તેમાંથી સવંપ્રથમ સમિતિઓના સ્વરૂપની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ.

સમિતિઓ પાંચ છે-(૧) ઇર્ચાસમિતિ (૨) ભાષાસમિતિ (૩) એષણા સમિતિ (૪) આદાનનિશ્નેષણાસમિતિ અને (૫) પરિષ્ઠાપનિષ્યાસમિતિ આમાંથી (૧) શાસ્ત્રપ્તિપાદિત વિધિથી ગમન કરવું ઇર્ચાસન્તિ છે. (૨) પ્રયોજન થવાથી શાસ્ત્રાનુકૂળ વચનાના પ્રયાગ કરવા ભાષાસમિતિ છે (૩) આગમ અનુસાર આહ ર વગેરેની ગવેષણા કરવી એષણાસમિતિ છે (૪) આગમન અનુકૂળ વિધિથી કાંઈ વસ્તુને મુકવી-ઉપાડવી આદાન નિક્ષેપણ સમિતિ છે. (૫) અચેતભૂમિ જોઇ-તપાસીને મળ-મૂત્ર વગેરેને પરઠવગ પરિષ્ઠાપનિકા-સમિતિ છે. કહ્યું પણ છે-

'तद्गुण परिशुद्धचर्थ-सिक्षोग्रंशीर्जगादति सोईन्। -'चेष्ठितुकामस्य पुनः-समितीः माजिज्ञग्त् पश्च ॥१॥ इति -रः द्वावैकाल्लिके पञ्चमाध्ययने मथमोद्देशके तृतीय-चतुर्थस्त्रे चोक्तम्--'पुरओ जुगमायाए पेहमाणो महिंचरे। षडिजतो पीयहरियाइं पाणेच दगमट्टियं ॥१॥ ىسەر ي ओवायं विसमं खाणुं विज्जलं परिवज्जए। f. m.

संकमेण न गच्छिड झ विड झमाणे परक्त. मे ॥२॥ इति

'चारित्रगुण की विद्युद्धि के लिए अईन्त भगवान्ने साधु के लिए मीन गुप्तियों का प्रतिपादन किया है, किन्तु जय किसी प्रकार की प्रेष्ट्रति करनी हो तव उसके लिए पांच समितियों का कथन किया है।१। दरावैकालिकखुन्न पंचम अध्ययन के प्रथम उद्देशक की गाथा -तीसरी और चौथी में कहा है---

ं 'सामने चार हाथ-युगपरिमित-भूमि का निरीक्षण करता हुआ ुऔर बीज तथा हरितकाय की रक्षा करता हुआ तथा द्वीन्द्रिय आदि प्राणियों को, सचिन जल एवं मृत्ति का को बचाता हुआ चले।१॥

'गडहा उवडखावड, टूंठ और कीचड से बचे। द्सरा मर्ग हो तो संकम-मार्ग से गमन न करे अर्थात् ऐसे मार्ग से न जावे जिसे पार करने के लिए पत्थर, इंट, या लक्कड आदि रक्खा हो और एस-पर पांच रखकर गमन करना ५डे ॥२॥

ચારિત્રગુણની વિશુદ્ધિ કાજે અહેન્ત ભગવાને સાધુ માટે ત્રણુ ગુપ્તિએાનું પ્રતિપાદત કર્યું છે. પરંતુ જ્યારે કે ઈ પ્રકારતી પ્રવૃત્તિ કરવીં દાર્ચ ત્યારે તેના માટે યાંચ સનિતિઓ કહેવામાં આવી છે ાાવા

દશવૈકાલિક સૂત્રના પાંચમા અધ્યયતના પ્રથમ ઉદ્દેશકની ગાથા ત્રીજી અને ચાથીમાં કહ્યું છે –

'સામે ચાર હાથ-ગ્રુગપરિનિત-ભૂમિતું નિર્રક્ષણ કરતા થકા, અને બીજ તથાં લીલાેતરીની રક્ષા કરતાે થકા તથા દ્વીન્દ્રિય આદિ પ્રાણિઓની, સચેત પાણી તથા સચેત માટીનું રક્ષણ કરતાે કરતાે ચાલે' ાવાત

'ખાડો, ખાડા ટેકરા, અને કાદવથી ખચે. બીજો માર્ગ હાય તા સાંકડા માર્ગથી ગમન ન કરે અર્થાત એવા માર્ગથી ન જાય કે જેને ત્પાર કરવા માટે પથ્થર, ઇંટ અગ્રવા લાકડા વગેરે રાખવામાં આવ્યા હેત્ય અને તેના ઉપર પગ સુકીને ચાલવું પડે ારા

. 220

**E** (

'पुरतो युगसात्रया भेक्षमाणो महीआरेत्-) वर्जयन वीजहरितानि प्राणिन ओदक-मृत्तिकाम्-॥१॥ अत्रपातं विषमं स्थाणुं विजलं (सकर्दमं-) परिवर्जयेत्। 'संक्रमेण-(अस्थिरेण) न गच्छेद् विद्यमाने पराक्रसे-(स्थिरे-) ॥२॥ 'ता च सच्चा अवत्तच्वा-स्वच्चा स्रोस्टाय जा सुसा। जा च बुद्धेहिं नाइण्णा-न तं आसिज्ज पण्णचं-॥१॥ या च सत्याऽवक्तव्या सत्या मृषा च या मृत्रा । या च बुद्धेरनाचीर्णा न तां भाषेत्र प्रज्ञावान् ॥१॥ इति, 'ईर्वासमिदिस्वरूपं खल्वन्यत्रापि मोक्तस्--'उपयोगोद्द्योतालम्बनमार्गतिशुद्धिर्मियते अरतः । स्रत्रोदितेन विधिना भवतीर्या समितिरनवद्या । १॥ इति, त्यक्ताऽन्रतादिदोषं सत्यसत्यान्ततं च निरवद्यम् । स्त्रानुयायिवदतो भाषासमिति भेत्रति लाधोः ॥२॥ इति,

दृशवैकालिकसूत्र में ही सातवें अध्ययन के दूम्परे उद्देशक के द्सरे सुन्न में कहा है---

युद्धिमान साधु ऐसी भाषा का प्रयोग न करे जो सत्य होने पर भी बोलने योग्य न हो, जो लत्यामुषा (पिआ) हो, जो पिथ्या हो और ज्ञानी जनों ने जिसका प्रयोग न किया हो ॥१॥

अन्यन्न भी ईयाँसजिति का स्वरूप कहा गथा है-जो मुनि प्रकाश युक्त मार्ग में, उपयोगपूर्वक, शास्त्रोक्त विश्वि से चलता है उसके ईर्यासमिति होती है ॥१॥

आषासमिति के विषय में कहा है-अन्टन आदि दोवों से यच

દેશવેકાલિક સૂત્રમાં સાતમાં અધ્યયનના ગીજા ઉદ્દેશકના બીજા સૂત્રમાં કહ્યું છે-

'અુદ્ધિમાન સાધુ ઐવી ભાષાના પ્રચાગ ન કરે જે સ ય દાવા છતાં પણુ બાલવા ચાગ્ય ન હાેય જે સત્યાસત્ય (મિશ્ર) હાેય જે નિચ્યા દાય તેમ-જ જ્ઞાનીપુરૂષાએ જેના પ્રચાગ ન કર્ચો દાય હવા

અન્યત્ર પણ ઇર્થાસસિન્દિનું સ્વરૂપ કહેવામાં આવ્યું છે-જે મુનિ પ્રકાશ સુક્રત રસ્તામાં, ઉપયોગપૂર્વક, શાસ્ત્રોક્રત વિધિથી ગમન કરે છે તેની ઇર્થા સમિતિ દ્વારા છે ાાવા

ભાષા સમિતિના વિષયમાં કહ્યું છે–'અનૃત આદિ દે.ષે.થી બંચીને π∘ ર૬ एवआऽऽत्रक्ष्यकार्थसेव संयमाय सप्तदशविधाय सर्वतो युगमाम्रनिरीक्षाऽऽयु क्तस्य शनैः शनैः स्थापितपदागति रीर्याससितिः। हितमिताऽसन्दिग्धाऽनदद्या ऽर्धनियतभाषणं यापाससितिः। अज्ञ-पात-रजोहरणो-पधि-वस्त-पात्रादीनां धूर्मसाधनानां शरयायाञ्चो-द्रमोत्पादनैषणा दोषर्ज्जन मेपणासमितिरिति।उक्तञ्च-

''उत्पादनो-द्रमैषण-धूमाऽङ्गार-यमाण-कारणतः ।

संयोजनाच पिण्डं शोधयता मेषणासमिति-11१॥ इति ।

रजोहरणपात्रचीवरादीन-फीठफरुकादीनाआऽऽवइयकार्थम् उद्यकाष्ठे विलोक्य, ममृज्य च ग्रहण-स्थापनरूपाऽऽदाननिक्षेपणाममिति रुच्यते उक्तअ-

कर निरवंग एवं आगमानुकू उत्तम तथा असत्याम्छ्या (व्यवहार) भाषा बोलने वाछे साधु की याषासमिति होती है ॥२॥

इस प्रकार आवदयक कार्य के लिए, सत्तरह प्रकार के संयम के लिए सामने चार हाथ प्रमाण भूमि का निरीक्षण करते हुए उपयोग पूर्वक धीरे-धीरे गमन करना ई-गीममिति है। दित, मित, असंदिग्ध अन-षय और नियत अर्थवाली आषा का प्रयोग करना भाषासमिति है। अन्न, पानी, रजोहरण आदि उपधि, वस्त्र, पाझ आदि ध्मोंपकरणों में उद्गम, उत्पादन एवं एषणा के दोषों से बचना एषणासमिति है। कहा भी है- जो सुनि उत्पादना, उद्गम, एषणा, घूम, अंगार, प्रमाण कारण, संयोजना आदि होषों से विद्युद्ध दिण्ड ग्रहण करता है, वह एषणा समिति से सम्यन्त होता है। १॥

्रजोहरण. पाञ, पत्ञ, पीढा, पाटा आदि गो अवइयक प्रयोजन के लिए उदनकाल में अवन्धेकन करके एवं प्रमार्जन करके ग्रहण करना

નિરવદ્ય તથા આગમ–અનુકળ સન્ય તથા અમત્ય મૃત્રા (૦૫વહાર) ભાષા-બાલનારા સાધુની ભાષા સન્તિ છે ાારા

ેંગાવી રીતે આવશ્યક કર્મને માટે, સત્તર પ્રધારના સંયમ માટે સાંમેની ગામન કરવું ઇર્ચાસમિતિ છે, હિત, મિત, અસંદિગ્ધ, અનવદ્ય ઍને નિયંત અર્થવાળી ભાષાના પ્રચાગ કરવા ભાષાસ્મિતિ છે. અન્તપાણી રજોહરણ આદિ ઉપધિ, વસ, પાત્ર આદિ ધર્મોપકરકણેમાં તથા ઉપાશ્રયમાં ઉદ્વામ ઉત્પાદના તથા એષણાના દાષાથી બચવું એષણાસમિતિ છે કહ્યું પણ છે-'જે મુનિ ઉત્પાદના, ઉદ્વામ, એષણાધૂમ, અંગાર પ્રસાણ કારણ સંચાજના આદિ દાષાથી 'વિશુદ્ધ વિશુડ' ગહેણ કરે છે તે એષણાસમિતિની સમ્પન્ન હાય છે. રજોહરણ, પાત્ર, વસ્ત્ર પીઠ પાટ વગેરેને આવશ્યક પ્રયોજન માટે ઉદ્યકાળમાં અવલાકન કરીને અને પ્રમાર્જન કરીને લે તથા મુકે આદાન 'न्यासाधिकरण दोषान्-परिहत्य दयापरस्य निक्षिपतः । 'न्यासे समिति रथादाने च-उथैवाददानस्य-॥१॥ इति, एवं-स्थण्डिले त्रसंस्थावरमाणिरदिते पिलोक्य प्रमुज्य च मूत्रपुरीषादीनां परिष्ठापनं-परिष्ठापनिकासमिति रूच्यते। तथा चोक्टस्--'न्यासादानसमित्या व्युत्सर्गे चापि वर्णिता समितिः सूत्रेक्तेन च विधिना व्युत्सर्गे चापि वर्णिता समितिः सूत्रेक्तेन च विधिना व्युत्स्रजतोऽश्वं मतिष्ठाष्यम् ॥१॥ 'एवं साधो निंत्यं-यत्तमानस्याऽममत्तयोगस्य । मिथ्यात्वा विरति-मत्ययं निरुद्धं भवति कर्स-॥२॥ इति ।

या रखना आदाननिक्षेत्रणा समिति है। कहा भी है-जो साधु धरने-उठाने सम्बन्धी दोषों का परिहार करके, दयापरायण होकर अपने इतकरणों को धरता या उठाता है, वह आदाननिक्षेपण समिति से सम्पन्त कहठाता है॥१॥

ें इसी प्रकार जल और स्थावर जीवों से रहित भूमि का प्रतिछेलन और प्रमार्जन करके मलमूत्र आदि का त्याध करना परिष्ठापनिका समिति है। कहा भी है—

रखने डठाने में तथा मल-मूत्र आदि का त्याग करने में भी समिति-यतनापूर्वक प्रवृत्ति का उपदेश किया गया है। परिष्ठापनीय पदार्थ को जो शास्त्रोक्त विधि खे परठता है, वह इस समिति से युक्त कहलाता है ॥१॥

ू इस प्रकार यतना पूर्वक प्रवृत्ति करने वाले और प्रमादयोग से रहित साधु के पिथ्यात्व और अविरति के निमित्त से आने वाले कर्मों का निरोध हो जाता है ॥२॥

નિક્ષેપંશુસમિતિ છે. કહ્યું પશુ છે-'જે સાધુ મુકવા ઉપાડવા સંઅંધી દાંધાના ત્યાગ કરીને, દયાપરાયણુ થઇને પાતાના ઉપકરહ્યા મુકે અથવા ઉપાટ, તે આદાન નિક્ષેપણુસર્મિતિથી સમ્પન્ત કહેવ.ય છે ાાવા

ઐવી જ રીતે ત્રસ અને સ્થાવર જીવેા વિહે ણી જમીનનુ' પરિલેહન તેમજ પ્રમાર્જન કરીને વડીનીતિ-લધુનીતિ વગેરેના ત્યાગ કરવા (પરઠવવા) પરિષ્ઠાપનિકાસમિતિ છે. કહ્યું પણ છે-

લેવા-મુકવામાં મળ-મૂત્ર વગેરૈના ત્યાગ કરવામાં પણ સમિતિ-યતના પૂર્વક પ્રવૃત્તિ-ના ઉપદેશ આપવામાં આવ્યા છે. પરિષ્ઠાપનીય પદાર્થને જે શારેલાકત વિધિથી પરઠે છે તે આ સમિતિથી સમ્પન્ન કહેવાય છે. ાવા આ મુજબ જતનાપૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરનારા અને પ્રમાદયાગ રહિત સાધુના મિથ્યાત્વ અને અવિરતિના નિમિત્તથી આવનારા કર્મોના નિરાધ થઈ જાય છે. उक्तअ समवायाङ्गे ५-समवारे-'पंच समिईओ पण्णत्ताओ' तं जहा ईरिया समिई, आलासमिई, एसणामयिई, आयाणभंडामत्तनिक्खे-खणासमिई, डच्चारपासदणखेळतिंघाणजल्टपरिटावणिया समिई' इति पश्च सदितयः वज्ञप्ताः, तद्यया-ईर्थासमितिः, भापासमितिः, एषणा-समितिः, आदानमाण्डाऽमत्र निक्षेपणासमितिः, उच्चारमस्रवणद्रछेष्मर्सिघाण-जल्लपरिष्ठापनिकासभितिः छति । ३॥

मूलम्-असुह नोगनिग्गहेणं अत्तरुल गोवणं गुत्ती ॥४॥

छाया--अशु नयोगनिप्रहेणाऽऽत्मनो गोपनं सुन्तिः-' । १।

तत्वार्थ ही पिका--पूर्वमुत्रे-कर्मास वनिरोध इक्षणस्य संदरस्य कारणभूतेषु पञ्चऽ पथमः स मितिरूपः उगायः मरूपितः, सम्मति-तस्यैव दितीय कारणभूताया गुप्तेः स्वरूपं मरूपयितुमाह-' अखु मजोगनिग्महेणं अप्तस्स गोवणं गुत्ती'

समवायांगसूत्र के पांचवें समवाय में कहा है-समितियां पांच कहीं गई हैं, वे इस प्रकार है-ईयौसप्रिति, भाषासमिति, एषणासमिति आदानभाण्डामन्त्र निक्षेपणासमिति, उच्चारप्रस्रवण इस्टेष्मसिंघाण जल्लपरिष्ठापनिका समिति । २॥

\_ 'असुहजोगनिग्गहेणं' इत्यादि ।

स्त्रार्थ—अद्युभ योग का निरोध करके आत्मा का गोपन करना गुप्ति कहलाता है ॥४।

तत्वार्थदीपिका- पूर्व सूत्र में कर्मों के आस्रव निरोध लक्षण वाले संबर के पांच कारणों में से प्रथम कारण समिति का प्ररूपण किया गया अब दूसरे कारण गुप्ति के स्वरूप का प्रतिपादन करते हैं---

अशुभ योग का अर्थात् मन वचन और काय के अष्रशस्त

સમવાયાંગસૂત્રના પાંચમાં સમવાયમાં કહ્યું છે-સમિતિએા પાંચ કહે વામાં આવી છે તે આ મુંજબ આદાન ભાષડામત્ર નિક્ષેપણાસમિતિ ઉચ્ચાર પ્રસ્નવણુ <sup>શ્</sup>લેબ્મશિંઘાણુજલ્લપરિષ્ઠ પના સમિતિ ાાગા

'अमुहजोगनिग्गहेण' धत्याहि

સૂત્રાર્થ — અશુભ ચાગના નિરાધ કરીને આત્માતું ગાયન કરલું (રક્ષણ) શપ્તિ કહેવાય છે.

તત્ત્વાર્થદીપિકા – પૂર્વસૂત્રમાં કર્માના આસ્ત્રવના નિરેષ્ધ લક્ષણુવાળા સંવરના પાંચ કારણેાથી પ્રથમ કારણુ સમિતિની પ્રરૂપણા કરવામાં આવી હવે ખીજા કારણુ ગુપ્તિના સ્વરૂપતું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ–

અશુભયાગના અર્થાત્ મન વચન અને કાયાના અપ્રશસ્ત વ્યાપારના

ર્રસ્ટ

इति, अशुवयोगस्य कायिक ३-वाचिक-२ मानसिक ३ वर्मछसणस्य योगनिग्रहो निरोधो-निष्ट त्तः अशुमयोगनिग्रहः विषयसुखमोगाऽभिछापार्थ प्रष्टत्तिषेधः, तेनाऽऽत्मनो गोपनं संरक्षणं गुप्गः, अशुभ मानसिकादि योगनिग्रहे सटि-अर्थ्द रौद्रध्यानलक्षगसंक्छे शस्य पद्धर्भीतो न भवतीति भावः, तस्मिश्च-उथाविध संक्छेश प्राद्धर्भी शामावे सति कर्मास्त ग्र्हारसं वरणं भवति, तेनाऽऽत्मनो गोपनं संरक्षणं गुप्ति रित्युच्पत्ते । सा च गुप्ति सिधा मनोगुप्तिः-वचनगुप्तिः कायगुप्ति श्रेति तत्र-विषयसुखामिलापार्थप्रवृत्तिनिषेधाय सम्यगिति चिन्नेषणं बोध्यम् । प्रश्च-वचोगुप्ति अतुर्विधा सत्या-१ मृषा-२ सरयामृवा ३ असत्यामृषा-४ चेति, तत्र सत्पदार्थ कथनरू ग्वचोयोग विषया सत्या=त्रचोगुप्तिः १ तद् विपरीत-

व्यापार के निरोध से आत्मा को गोपन रक्षण करना गुप्ति कहलाता है। तात्पर्य यह है कि मन आदि के व्यापार का निग्रह करने से आर्त्तध्यान और रौद्रध्यान रूर संक्लेश के उत्पन्न होने से कभों के आस्त्रव का द्वोर हक जाता है, इस कारण अद्युभ योग से आत्मा का गोपन करना गुप्त है और वह संवर का कारण है।

गुप्ति तीन प्रकार की है-मनोगुप्ति, वचनगुप्ति और कायगु स। विषय सुख की अभिलापा से मनोगोग आदि के व्यापार को रोकना गुप्ति समझी जाय, अतएव यहां 'सम्यक्त्' विशेषण और समझ छेना च.हिए।

वचनगुप्ति चार प्रकार की है-(१) सत्या (२) मुषा (३) सत्यामुषा और (४) असत्याम्रुपा। सत्पदार्थ का कथन रूप वचनों का निग्रह करना सत्यवचन गुप्ति है। उससे विपरीत वचनयोग विषयक मुषा

નિરાધથી આત્માતું ગાપન (રક્ષણ) કરલું શુપ્તિ કહેવાય છે. તાત્પર્ય એ છે કે મન વગેરેના વ્યાપારના નિગ્રહ કરવાથી અ ત્તૃધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાન રૂપ સંકલેશ ઉત્પન્ન થતા નથી. સંકલેશના ઉત્પન્ન નહીં થવાથી કર્મોના આસ્લવતું આગમન રાકાઈ જાય છે. આથી અશુમયે ગથી આત્માનું ગે પન કરલું-રક્ષણ કરવું-ગુપ્તિ છે અને તે સંવરનું કરશુ છે.

ગુપ્તિ ત્રણુ પ્રકારની છે-મનેાગુપ્તિ, વચનગુપ્તિ અને કાયગુપ્તિ વિષય સુખની અભિલાષાથી મનાયાગ અહિના વ્યાપારને રાકવાને ગુપ્તિ સમજવી જોઇએ આથી અહી'-સમ્યક્ષ્ વિશેષણુ સમજવું જોઇએ.

વચનગુપ્તિ ચાર પ્રકારની છે-(૧) સત્યા તર) મૃષા (૩) સત્યામૃષા અને (૪) અસત્યામૃષા સત્યપદાર્થના કથનરૂપ વચનાના નિગ્રહ કરવા સત્યવચન ગુપ્તિ છે એનાથી વિપરીત વચનયાગ વિષયક મૃષા વચનગુપ્તિ છે. સત્યાસત્ય

तत्त्वार्थस्ट

१२६

वंचन गुमि है ! सत्यासत्य वचनों का निरोध सत्याख्वा वचनगुप्ति है और जिन्हें सत्य भी न कह सकें और असत्य भी न कह सकें ऐसे ध्यावहारिक वचनयोग का निरोध होना असत्याख्या वचनगुप्ति है । मनोगुप्ति के भी चार भेद हैं-सत्या, खषा, सत्याख्या और असत्याख्या । वचनगुप्ति में वचन के प्रयोग का निषेध होता है और मनोगुप्ति में सत्य आदि के चिन्तन का ।

कायग्रसि भी प्रवीक्त प्रकार से=लत्य आदि के भेद से चार प्रकार की है अथवा इसके अनेक भेद हैं, खडा होना, वैठना, छेटना, छांचना, कूरना, इन्द्रियये,जन, संरम्भ समारम्भ सम्यन्धी प्रष्टतिको रोकना, यह हव कायग्रसि है।

र्इन सब भेदों की अपेक्षा से आत्माका खम्यक् प्रकार से संरक्षण करना तीन परार की गुसि है। कहा भी है-'समस्त कल्पनाओं के

વચનાના નિર્વેધ સત્યામૃષા વચનગુપ્તિ છે અને જેને સત્ય પણ ન કહી શંકાય અને અસત્ય પણ ન કહી શકાય એવા વ્યયવહારિક વચનચાગના િંગાધ થવા અસત્યામૃષા વચન ગુપ્તિ છે.

ંટ મને શીપ્તિના પણ ચાર લેક છે-સત્યા, મૃષા, સત્યામૃષા અને અસત્યા મૃષા વચનશપ્તિમાં વચનના પ્રયાગના નિષેધ હાેય છે અને મનાેગુપ્તિમાં સત્ય આદિના ચિન્તનના.

કાયશુપ્તિ પણ પૂર્વીકત પ્રકારથી સ્ત આદિના ભેડથી ચાર પ્રકારની છે અથવા એના અનેક ભેદ છે. ઉભા થવું બેસવું સુવું, ભૂખ્યા રહેવું, કૃદવું ઇન્દ્રિયયાજન, સંરંભ, સમારંભ સંબંધી પ્રવૃત્તિઓને રાડવી આ બધું 'કાયશુપ્તિ' છે.

; . આ તમામ લેદાની અપેક્ષાથી આત્માનું સમ્યક્ પ્રકારથી સંરક્ષણ કરવું

'विम्रुक्तकरुपनाजालं समत्वे सुप्रतिष्ठितम् । आत्मारामं मनस्तज्ज्ञै मेनो गुप्ति रुदाहता ॥१॥ उपसर्गपसङ्गेपि कायोत्हर्गजुषो मुनेः । स्थिरीभावः शरीरस्य कायगुप्ति र्निंगचते ॥२॥ शयनाऽऽसननिक्षेपाऽऽदानसंक्रमणेषु च ।

小臣

- - ,

स्थानेषु चेष्टानियमः कायगुष्तिग्तु सा परा ॥३॥ अक्रुशल मनो वाक्-कायव्यापारान् निरुध्य कुशलानां मनोवाकू काय वया-पाराणा मुदीरणं मनोवाकायगुष्ट्रिस्यिर्थः ॥४॥

तत्त्वार्थनियुक्तिः-पूर्वं तावद् आस्तवनिरोधलक्षणसंवरस्य समित्यादिषु पञ्चसु हेतुषु पथमः समितिरूपो हेतुः प्रतिपादितः, सम्पति- संवरस्य द्वितीयो-समूह से रहित, समभाव में प्रतिष्ठिल ब्लौर आत्मा में रमण करने वाले मन को मनोगुति कहा है ॥१॥

'उपसर्ग उपस्थित होने पर भी छुनि का गेत्सर्ग से युक्त होकरें अपने दारीर को स्थिर ग्खता है, यह उसकी काय्ग्यति है ॥२॥

' 'शयन' आखन, रखने, उठाने चलने-फिरने या स्थिर रहने में शारीरिक चेष्टाओं का नियमन करना कायगुप्ति है ॥३॥

आज्ञाय यह है कि अकुज्ञल (अज्ञुभ) मन, वचन और काय के व्यापारों को रोक कर मन वचन काम के कुज्ञल व्यापार करना गुमिकहलाता हैं॥॥

तत्त्वार्थनियुक्ति--शंदर के खमिति आदि जो पांच कारण घतलाएं गए हैं, उन में से खमिति के स्वरूप का प्रतिपादन किया जा चुका,

ત્રણુ પ્રકારની ગુપ્ત છે. કહ્યું પણુ છે-'સમસ્ત કલ્પનાએઃના સમૂઢથી રહિત સમભાવમાં પ્રતિષ્ઠિત અને આત્મામાં ધ્યણુ કરવાવાળા સનને મનેણુપ્તિ કહેલ છે ાવા

ઉપસર્ગ આવી પડયા છતાં પણ મુનિ કાયેાત્સર્ગથી ચુકત થઇને પાતાનાં શરીરને સ્થિર રાખે છે, આ તેની કાયગુપ્તિ છે. ાારાા શયન, આસન, લેવા-મુકવામાં, ચાલવા કરવા અથવા અડગ રહેવા માટે શારીરિક ચેબ્ટાએાનું નિયમન કરલું કાયગુપ્તિ છે ાાગા કંદેવાનું એ છે કે અકુશળ (અશુભ) મન, વચન અને કાયાના વ્યાપાસાને, રાકીને મનવચન કાયાના કુશળ વ્યાપાર કરવા ગુપ્તિ કંદેવાય છે. ાંઠ્યા તત્ત્વાર્થનિર્ચુક્તિ – સંવરના ંસમિતિ આદિ જે પાંચ કારણ અતં વવામાં આવ્યા છે, તેમાંથી સમિતિના સ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવી षायभृतां गुर्पति प्ररूपयितुमाह- 'असुहजोग निग्गहेणं अशास्स गोवणं गुली' इति । अश्वभयोगनिग्रहोऽशुम कायादियोगनिरोधः, तेनाऽश्मनो गोपनं-संरक्षणं गुप्तिः, भवार्णवाद् आत्मसंरक्षणरूपोच्यते । मनोव्यापारो वाग्र-घ्याषारः-कायव्यापारम्व योगा स्तेषां खल्दश्रुभानां मनो वाकाययोगानां निग्रहो निव्यपिरिता गुप्तिरित्युच्यते, न तु प्रत्यग्रापराधस्यापि स्तेनस्येव गाढ-पन्धनबद्धस्याऽत्यन्तपीडि चित्तमदेशस्य पराधीनात्मनोऽनिच्छतो योगनिग्रह इष्यते । एदञ्च-सावद्य सङ्कलगादिभेदभिन्नं मनोयोगम् १ सत्यामृपादि भेदभिन्नं षाग्योगम् - २ औदारिके-वेकियाऽऽहारक-तेजसकार्मणभेदभिन्नं काययोगं- ३ जु प्रचम-संवेग-निर्वेदाऽऽस्तिक्याऽनुक्रम्पाऽभिव्यक्तित्रक्षणसम्यग्दर्जन पूर्वकं रूप्य देसरे कारण गुप्ति का मतिपादन करते हैं---

अशुभ काययोग आदि से आत्मा की रक्षा करना गुप्ते है। मन, बचन और काय का व्यापार योग कहलाता है। इन मन, वचन और काय के अशुभ व्यापार को रोक देना गुप्ति है। तीव्र अपराध करनेवाछे, गाढे बन्धनों से बद्ध, अत्यन्त पीडित चित्तवाछे, पराधीन चौर के योगों का भी निग्रह किया जाता है, किन्तु उसे गुप्ति नहीं समझना चाहिए। कमों की निर्जरा के उद्देइय से स्देच्छा पूर्वक योगों का जो निग्रह किया जाता है, वही सम्यकू गुप्ति कहलाती है। इस मकार सावद्य संकल्प आदि के मेदों वाछे मनोयोग को, सत्याम्धा आदि भेदों वाछे वचनयोग को, औदारिक काययोग, वैकियकाययोग आहारककाययोग, कार्मणकाययोग आदि केवेदों घाले काद्योग को अभिव्यक्ति लक्षण

ગશું હવે બીજા ક.રણુ શુપ્તિનું પ્રતિપાદન કરીએ છોએ-

અધુલ કાયયેાગ આદિથી આત્માની રક્ષા કરવી ગુપ્તિ છે. મન, વચન અને કાયાના વ્ય પાર યાેગ કહેવાય છે. આ મન, વચન અને કાયાના અશુલ વ્યાપા-રાને રાેકવાં ગુપ્તિ છે લયંકર અપરાધ કરવાવાળા, ગાઢા અન્ધનાથી બધાયેલા અત્યન્તર્પ ડિત ચિત્તવાળા, પરાધીન ચારના યાેગાના પણુ નિગ્રક કરી શકાય. છે પરન્તુ તેને ગુપ્તિ સમજવાની ભૂલ કરવી ન જોઇએ. કર્માની નિર્જરાના ઉદૃેશથી સ્વેચ્છાપૂર્વંક યાેગાના જે નિથહ કરવામાં આવે છે તેજ સમ્યક્ શુપ્તિ કહેવાય છે. આ રીતે સાવઘ સંકલ્પ વગેરેના લેદાવાળા મનાયે.ગને, સત્યા, મંધા આદિ લેદાવાળા વચનયે ગને ઔદારિકકાયયેાગ, વૈકિય કાયયે.ગ, આહા-રક કાયયેાગ, કાર્મ ભૂકાયયેાગ આદિ લેદાવાળા કાયયેાગને પ્રશમ, સંવેગ, ययाबदवगम्य भाषतः खलु' एवमेंते योगाः कर्म न्याय परिणता सन्ति, अताः कर्मनिर्जरायै तेषां योगानां कर्मवन्धाय परिणतानां त्रिविधानां मूलमेवानामुत्तर भेदानाञ्च योगानां निग्रहः स्ववशे व्यवस्थापनं स्वारछन्धमतिषेधेन मोस मागतिकूल परिणति गुण्जिः, अत्यन्त भयुजनकसंसार कर्मवन्धन रूप घातकः शत्रुतः-आत्मनः संरक्षण मितिमावः । सा च गुण्ति सिधा भवति मनोगुण्तिः-बाग्गुप्तिः-कायगुप्तिश्च. तत्र मनोगुप्ति स्तादत् मनोगुप्तिः, उन्मार्ग विचार् णाद् आत्मनः संरक्षणम् संरक्षितं खळ मनो नात्मान मण्डन्ति । एवं- वचोगुप्तिः कायगुप्तिरपि तथा च-प्रनोगुप्तिः सावचम्य सङ्घल्पस्य गहिताऽऽत- रौद्रध्यानं बाखे सम्यग्दर्शन पूर्वक लमीचीन रूप से जान कर और यह समझ करके कि इन योगों का परिणमन कर्मपन्ध का कारण है, अतंएवं कमों की निर्जरा के लिए मूल एवं उत्तर मेदों वाले इन योगों का निग्रह करना ही छेपस्कर है, इनकी प्रवृत्ति कर्मचन्ध का कारण है, इनको स्वाधीन करना, इनकी स्वच्छन्द प्रवृत्ति न होने देना और उन्हें मोक्षमार्ग की ओर प्रवर्त्ताना गुप्ति है। लाख्य यह है कि अत्यन्त भय उत्पन्न करने वाछे, संसार एवं कर्मचन्धन रूप घातक राष्ट्र से आत्माँ का संरक्षण करना गुप्ति कहलाता है।

गुप्ति तीन प्रकार की है-मनोगुप्ति, वचनगुप्ति और काघगुप्ति। मनका गोपन करना अर्थात् उसे उन्मार्ग में जाने से रोककर आत्मा की रक्षा करना मनोगुप्ति है। गोपन किया हुआ यन आत्मा का इनन नहीं करता। वचनगुप्ति और कायगुप्ति भी इसी प्रकार समझ छेना चाहिए।

નિવેદ, આસ્તિકાય અને અનુ મ્પાની અભિ૦ કિત લક્ષણવાળા સમ્યક્દશન પૂર્વક સમીચીન રૂપથી જાણીને અને એવું સમજીને કે આ ચાગાનું પરિણમન ક્રમેબન્ધનુ કારણુ છે, આથી કર્માની નિજરા કરવા માટે મૂળ તથા ઉત્તર લેદાવાળા આ ચાંગના નિચઢ કરવા એ જ શ્રેયસ્કર છે, એની પ્રવૃત્તિ કમ **મન્ધનુ કાર**ણ છે, એસને સ્વાધીન કરવા એમની સ્વ<sup>રુ</sup>છંદ પ્રવૃત્તિં ન થ*ા*ં દેવી અને એંમને માક્ષમ ર્ગની દિશા તરફ વાળવા એ ગુપ્તિ છે. તાત્પર્ય એ છે કે અત્યન્ત ભય ઉત્પન્ન કરવાવાળા સંસાર તેમજ કર્માબન્ધ ંગ્રપ્ ઘાતક શત્રુથી આત્માનું રક્ષણુ કરવું ગુપ્તિ કહેવાય છે.

ગુપ્તિ ત્રણ પ્રકારની છે મને ગુપ્તિ, વચનગુપ્તિ, અને કાયગુપ્તિ. મનનું ગોપન કરવું અર્થાત્ તેને ઉન્માર્ગ તરફ જતું રેહીને આત્માની રક્ષા કરવી મનાગુપ્તિ છે. ગાપવામાં આવેલું મન આત્માના ઘત કરતું નથી. વચન શુપ્તિ અને કાયગુપ્તિ પણુ આ રીતે જ સમજવાના છે

इपस्य, पापयुक्तक्तमेपरिचिन्दनस्य ना निरोधः करणे मष्टत्तिर्क्षनं, सरागसंय-मादिलक्षणकुशलसंकल्पाऽद्युष्ठानं वा मनोगुप्तिः, येन वा संग्रल्पेन धर्मोऽद्युरुष्यते वावांश्चाऽध्यवसायः कर्षोच्छे ाय अवति । तथाविध कुशल्संकल्पो या मनोगुप्ति-श्वेत्ति । यद्दा-सरागसंयमादी कुशलेऽपि न भष्टत्तिः नापि-अंकुशले संपार हेनौ प्रदृत्तिर्वा मनोगुप्तिः, योगनिरोधावस्थायां कुशलाकुशल्सं कल्पनिरोधात् तदवस्थायां ध्यानसम्भवेन सकल्कर्मक्षयार्थ एव हि-आत्मनः परिणामो मनती-तिक्षावेः । एवं-वाग्गुप्ति खल्ज याचना एन्छा प्रक्षन व्यक्तियादिषु वाङ्नियपन-

सावद्य अर्थात् पापसय संकल्प दा अर्थात् निन्दित आर्त्ताध्यान और रोद्रध्यान का अध्वा पापयुक्त कर्म के चिन्तन का निरोध कर देना ऐसा करने में होनेवाली प्रवृत्ति को त्याग देना अथवा सराग संयम आदि रूप शुअ सङ्कल्प को अनुष्ठान करना मनोगुप्ति है। जिस सङ्कल्प से धर्म का अनुबन्ध होता है और जो अध्यवसाय कर्मों के डच्छेद का कारण होता है, चैता शुभ सङ्कल्प करना मनोगुप्ति है। जिस सङ्कल्प से धर्म का अनुबन्ध होता है और जो अध्यवसाय कर्मों के डच्छेद का कारण होता है, चैता शुभ सङ्कल्प करना मनोगुप्ति है। अथवा नतो खराग संयम अ दि शुभ अनुष्ठान में प्रवृत्ति करना और न संसार के कारणभूत अशुभ कर्म में प्रवृत्ति करना मनोगुप्ति है। जब योग का निरोध हो जाता हैं उस अवस्था में न शुन सङ्कल्प रहता है और न अशुभ सङ्कल्प ही शेष रहता है। उस अवस्था में आत्मा का जो परिणाम होता है, चड वक्तल कर्में के खय के लिए जी होता है। याचना, पुछना और उक्तर देना आदि वःचनिक क्रियाओं में

સાવદ્ય અર્થાત્ પાપમય સંકલ્પનું અર્થાત્ નિન્દિત આત્ત ધ્યાન અને રીદ્રધ્યનનું અથયા પાપશુકત કર્મના ચિન્તનના તિરાધ કરવા, આમ કરવા માટે થતી પ્રવૃત્તિઓના ત્ય ગ કરવા અથવા સરાગ સંચમ આદિ રૂપ શુભ સંકલ્પનું અનુષ્ઠાન કરવું મનોગુપ્તિ છે. જે સંકલ્પથી ધર્મનો અનુબધ થાય છે અને જે અધ્યવસાય કર્માના ઉચ્છેદનું કારણ હાેય છે, એવા શુભ સંકલ્પ કરવા મનાગુપ્તિ છે. અથવા ન તા સરાગ સંચમ આદિ શુભ અનુષ્ઠાનમાં પ્રવૃત્તિ કરવી અથવા ન સંસારના કારણુપૂત અશુસ કર્મમાં પ્રવૃત્તિ કરવી મનાગુપ્તિ છે. કારણ કે જ્યારે ચાંગના નિરાધ થઇ જાય છે તે અવસ્થામાં નથી શુભ સંકલ્પ રહેતા અથવા ન તા અશુભ સંકલ્પ પણ આકી રહે છે. એ અવસ્થામાં આત્માનું જે પરિણામ થાય છે, તે સકળ કર્માના ક્ષય માટે જ થાય છે. માગલુ, પૂછતું અને જવાબ દેવા-વગેરે વાચનિક કિયાએામાં વચનનું रूपा, मौनंवा-वाग्युप्ति रुच्यते । तत्र-याचनं तावत् भोजनो-पधि-भव्यादीना मन्यतो ग्रहस्थादेः पार्थनम्, तस्मिन् विषये वाङ्नियमने सति सदोरवं मुख वस्तिकावद्धमुखभागस्य भवचनविदित वावयशुद्धिमनुस्त्य भाषणं कुर्वाणस्य वाग्गुप्तिर्भगति, एवं-पार्भ गमनादिविषयं घच्छनं कुर्वतः आगमविध्यनुसारिणो वाङ्नियमनेन वाग्गुप्तिः, एवं-'घर्मसुपदिद्दो' ति केनचित्-श्राव्येण पृष्टः सन् सम्यगुपयुक्तः आगमोक्त्रीत्या व नवक्षीत, अन्यद्वा सा साध्यम्बद्यां पृष्टः सन् लोकागमाविरोधेन समाधाय व्याक्तर्भीत, तथाविधः प्रच्छनादिविषयो वाग् नियमो वाग्गुप्ति रुच्यते । एवं-गोनेवाऽभाषण रूपे वचोगुप्ति भगति तथा चेक्तम्-'अन्ततादिनिष्टक्तिवा मौनं वा अवति वाग्गुप्तिः' इति । मूरुभेदत

सिविघेष्वश्रभेषु योगेषु निगृहीतव्येषु काययोगनिग्रहरूपा कायगुष्तिः खलु-

वचन का नियमन करना या सर्वथा मौन घारण कर छेना वचन-गुप्ति है। इनमें से याचना का अर्थ है-गृहस्थ आदि किसी द्सरे से भोजन, उपधि एवं उपाश्रय आदि की प्रार्थना-मांग-करना। उस विषय में वचन का नियमन होने पर छुख पर डोरा सहित मुखवस्त्रिका बांधने बाछे एवं शासोक्त वचनशुद्धि का अनुसरण करके भाषण करने वाछे साधु की वचनगुप्ति होती है। इसी प्रकार आगम की विधि का अनुसरण करने वाले एवं मार्गगमन संवंधी प्रच्छा करने वाछे पुरुष की वचन के नियमन से वचन शुप्ति होती है। मौन धारण करने से भी वचन के नियमन से वचन शुप्ति होती है। मौन धारण करने से भी वचन शे नियमन से वचन शुप्ति होती है। मौन धारण करने से भी

मूल मेदों की अपेक्षा तीनों प्रकार के अज्ञुभ योग निग्रह करने નિયમન કરવું અથવા સર્વથા મૌનવત ધારણ કરી લેવું વચનગુપ્તિ છે. આમાંથી માગવાના અર્થ છે-ગૃહસ્થ આદિ કાઇ બીજા પાસે ભાજન ઉપધિ તથા ઉપાશ્રય આદિની યાચના માંગણી કરવી કરવી તે વિષયમાં વચનનું નિયમન હાવાથી મુખ પર દાેશ સહિત મુખવસિકા બાંધવાવાળા અને શાસ્ત્રોઃ કત વચનશુદ્ધિતું અનુસરણ કરીને ભાષણ કરનારા સ ધુની વચનગુપ્ત હાથ છે. આવી જ રીતે આગમની વિધિનુ અનુસરણ કરવાવાળા તથા માર્ગગમન સંબંધી પૃચ્છા કરવાવાળા પુરૂષની વચનના નિયમનથી વચનગુપ્ત હેય છે. મૌન ધારણ કરવાથી પણ વચનગુપ્તિ થાય છે. કહ્યું પણ છે-'અસત્ય આદિ વચનના ત્યાગ કરવા અથવા મૌન ધારણ કરવું વચનગુપ્તિ છે.

મૂળ લેદોની અપેક્ષા ત્રણે પ્રકારના અશુભચાેગ નિગ્રહ કરવાને ચાેગ્ય

शयनाऽऽसनादाननिक्षेप-स्थानसंचरणेषु विषयेषु कायझत चेष्टारूपकायिक व्यापारस्य नियमकसू-'एवं कर्तत्रच्यस् एवं न वार्तव्यम्' हत्येवं व्यवस्थारूपो बोध्यः । तथा चोक्तम्---

ર્વર

कायकि या निष्टतिः कायोरसर्गे शरीरगु प्तः स्यात् ।

दोषेभ्यो दा हिना-दिभ्यो दिरतिग्तयोर्गु प्तः ॥ इति । उक्तओ-चराध्ययने २४- यध्ययने पड्रविंगति गायायाम्-'गुत्ती निषत्तणे दुत्ता, असु-भत्येख खब्बसो' इति, गुण्ड नियन्त्रणे-उक्ता, अशुश्रस्थेषु सर्वशःइति ।४।

्रस्लम्-दर्भविहे समणधम्मे, खंति-मुत्ति-अज्जवं-मदव-लाघव-एच्च-तंजस-तय-चियाय-वंभवेरवासभेया ॥५॥ डाया-'दबदिधः अनणधर्मः, क्षान्ति-ग्रत्तधा-र्जत-मार्दत-द्राघव-सत्य-संयम-तप-स्त्याग-ब्रह्मवर्धवासभेदात्-' ।५।

के योग्य हैं, उनमें से काययोग का निग्रह करना कायगुप्ति है अथौत् इायन, आसन, ग्रहण, निक्षेपण, खडा होना, चलना-फिरना, इत्यादि दाारीरिक चेष्टा रूप कायिक व्यापार का नियमन करना एवं 'ऐसा करना चाहिए और ऐसा न करना चाहिए, इस प्रकार की व्यवस्था कायगुप्त है। कहा भी है-

्र 'कयोत्सर्ग में जारीरिक क्रिया की निवृत्ति को अथवा हिंसा आदि दोषों से विगति को कायगु प्त कहते हैं।'

े उत्तराध्ययनस्तत्र के चौबीसवें अध्ययन की २६ वीं गाथा में वहा है-'अशु अ दिपयों में पूर्ण रूपेग व्यापार को रोक देवा गुनि हैं ॥४॥ 'दसविहे समणधरमें' इत्यादि ।

् सत्रार्थ-यतिधर्न दस प्रशा का है-(१) क्षमा (२) सुक्ति (३)

છે તેમાંથી કાયચેાગના નિગ્રહ કરવા ક યગુપ્ત છે અર્થાત્ શયન, આસન, ગ્રહણ, નિક્ષેપણ, ઉભાથવું હલન-ચલન ઈત્યાદિ શારીરિક ચાષ્ટારૂપ કાયિક બ્યાપત્રનું નિયમન કરવુ અને 'આમ કરવું જોઇએ અને આમ ન કરવું જોઇએ' એ પ્રકારની બ્યવસ્થા કાયગુપ્તિ છે. કહ્યું પણ છે-

કાયાત્સગંમાં શારીત્કિ કિયાની નિવૃત્તિને અથવા હિંસા આદિ દાેષાથી વિરતિને કાયગુપ્તિ કહે છે.

ં ઉત્તરાધ્યાયન સૂત્રના ચાવીસમાં અધ્યયનની ૨૬મી ગાથામાં કહ્યું છે-'એશુલ વિષયાયાં પૂર્ણુ રૂપથી વ્યાપારને રાકવા ગુપ્તિ છે. ાા૪ા

'दम्रदिहे समणधरमे' ઇत्याहि

સ્ત્રાર્થ----યતિધર્મ દશ પ્રકારના છે-(સમા) (૨) મુક્તિ (૩) આજેવ

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ, ७ सू. ५ दशविध अमणधर्मनिरुपणम्

तत्त्वार्थदीपिका-दश्वविधः खलु मूलोत्तरगुणवोगात् प्रकुष्टः अमणधमोंऽ-नगारधभौं वर्तते, क्षान्ति-मुक्त्या- जेत्र- मार्दत्र- लाघत्त-सत्य- संयम-तप स्त्याग ब्रह्मवर्यवासभेदात् । तत्र- शरीगस्थिति निर्वाहायाऽऽहारादि याचनार्थं परग्रह-म्रुपंगच्छतः अमणस् दुप्टजनाऽऽ कोश-महसनाऽपमान-ताडनादि सत्वेऽपि तत्तत्सहनम्, कान्द्रष्योत्पादाभावः क्षान्तिः व्यपदित्र्यते १ मस्त्व्वुद्धिराद्दिस्य-मुक्तिः, उपात्तेप्वपि शरीरादिषु संस्काराऽऽशक्तिनिरासाय 'ममेदम्' इत्येवं ममत्वबुद्धि निष्टत्ति रूपा-इतियावत् २ मृदुस्वधावः कार्यादियोगस्याऽक्कटिल्ता

आर्जव (१) मार्द्य (५) लाघव (६) सत्य (७) संयम (८) तर (९) त्याग और (१०) ब्रह्मचर्य ॥५॥

तत्त्वार्थदीपिका - सूल-उत्तर गुणों के घोग से अमणधर्म दस प्रकार का है-(१) क्षान्ति (२) मुक्ति (२) आर्जव (४) मार्द्व (५) लाधव (६) सत्य (७) संयम (८) तप (९) त्याग और (१०) ब्रह्मचर्य। इनका स्वरूप निम्न प्रकार है-

(१) क्षमा-शरीरयात्रा का निर्वाह करने के लिए आहार आदि की याचना करने के लिए पराये घर जाने चाले साधु को दुष्ट जनों का आक्रोश (डाट-डपट, प्रहसन (उपहास), अपमान, ताडन आदि होने पर भी डसे सहन कर लेना और चिस में कलुषता उत्पन्न न होने देना क्षमा धर्म है।

(२) मुक्ति-समस्वभाव न हो मुक्ति है। अर्थात् प्राप्त अथवा गृहीत शरीर आदि के प्रति आवक्ति को दूँग करने के लिए 'ममेद्म् (४) भाईव (५) લघर (१) सत्य (७) संयभ (८) तप (६) त्यांग अने (१०) ग्रह्मचर्य. ॥ पा।

તત્વાર્થદી પિકા--સુળ-ઉત્તર ગુણે ાના ચાેગથી શ્રમણ ધર્મ દશ પ્રકારના છે-(૧) ક્ષાન્તિ (૨) સુકિત (૩) આર્જવ (૪) માદ વ (૫) લાઘવ (૬) સત્ય (૭) સ'યમ (૮) ત૫ (૯) ત્યાગ અને (૧૦) પ્રદ્વાચર્ય એમનું સ્વરૂપ નીચે સુજખ છે (૧) ક્ષમા શરીર યાત્રાના નિર્વાહ માટે ભાજન વગેરેની યાચના કરવા માટે પારકા ઘરે જનારા સાધુને દુષ્ટ જનાના આક્રોશ (ધાક--ધમકી) પ્રહસન, (મશ્કરી) અપમાન તાડન આદિ થગ છતાં પણ તેને સહન કરી લેલું અને ચિત્તમાં કલુરતા ઉત્પન્ન ન થવા દેવી ક્ષમાધર્મ છે.

ः (२) મુક્તિ-મમત્વભાવ ન હાેવે। સુક્તિ છે. અર્થાત્ પ્રાપ્ત અથવા ગઢીત શરીર આદિ તરફની આસક્તિને દૂર કરવાને માટે-ममेदम्-આ મારૂ सरलं र ऽ ने । स् ३ ज तिकुल दिवदा ऽहक्क राद मिमान र आवो मार्दवम् ४ अत्य-न्तलो मान्ति छ विवस् ५ सन्तः भाणिनः, १दार्थावा-मुनयोवा, तेभ्यो दितं सत्यम्, उत्तमजने पु स्टसु समीचीनं यद्वचनं तत्सत्यम् उच्यते, प्रव्रजितेषु अमणेषु सङ्क्रे केषु च धर्मो र छ स्तार्थ साधु सत्यं ज्ञानचारित्रादिकं वह्व पि कर्तव्य मित्येव मलुज्ञावचनं सत्य मुच्य ने ६ ईर्यांसमित् गदिषु वर्तमानस्य प्राणातिपात पश्चे न्द्रय लो इन्द्रिय विषयपरित्यागः संययः । सावचयोगात् सम्यगुपरमणं वा संयमः ।

- यह सेरा है' इस प्रकार ममताभाव को त्याग देना मुक्ति है। (३) आर्जव-स्व पाव की सरलता अर्थात् काययोग आदि की कुटिलता का अभाव आर्जव धर्म है।

ु (४) साद्व-जातिमद, कुल्लमद, बलमद, अहंकार एवं अभिमान का त्याग करना मार्दव है।

ं (५) लाधव-लोभ का सर्वथा त्याग।

(६) सत्य-सत् अर्थात् प्राणियों, पदार्थों या मुनियों के लिए जो हितंकर हो वह सत्य। उत्तम जनों में सभीचीन वचन सत्य कहलाता है, अमणों में और उन के अक्तों में धर्म की वृद्धि के लिए 'ज्ञान चारित्र आदि खूब करना चाहिए' इस प्रकार का अनुज्ञावचन सत्य है। (७) संयम-ईर्थासमिति आदि में प्रवर्त्तमान साधु का पांचों इन्द्रियों के और मन के विषय का त्याग कर देना संयम है। अथवा सावद्ययोग से सम्यक् प्रकार से विरत होना संयम है। अथवा जिसके

છે' એ પ્રકાર મમત ભાવના ત્યાગ કરવા સુક્તિ છે

(૩) આજેવ-સ્વભાવની સરળતા અર્થાત્ કાયયાગ આદિની કુટિલતાના અભાવ આજેવધર્મ છે.

(૪) માર્દવ-જાતિમદ, કુળમદ, અળમદ, અહંકાર તથા અભિમાનના ત્યાગ કરવા માર્દવ છે.

્ (૫) લાઘવ-લાેભનાે સર્વથા ત્યાગ.

(૬) સત્ય-સત્ અર્થાત્ પ્ર હ્રિએ, પદાર્થી અથવા સુનિરાજો માટે જે હિલકર હાેય તે સત્ય, ઉત્તમ જનામાં સમીચીન વચન સત્ય કહેવાય છે, શ્રમણેામાં અને તેમના ભક્તીમાં ધર્મની વૃદ્ધિ માટે 'તીવ ચારિત્ર આદિ ખૂંબ કરવા જોઇએ' આ પ્રકારનું અનુજ્ઞાવચન સત્ય છે.

(૭) સ'યમ-ઇર્થાસમિતિ આદિમાં પ્રવર્ત્તમાન સાધુનું પાંચે ઇન્દ્રિયોના તથા મનના વિષયના ત્યાગ કરી દેવા સ'યસ છે. અથવા સાવદ્ય ચાગથી સમ્યક્ પ્રકારથી વિરત થવું સ'યમ છે. અથવા જેના દ્વારા અ.તમા પાપ यदा-संपम्यते निवर्त्यते नियमतः पापसमारम्भा दात्माऽनेनेति संयमः स च पृथिवीकाय, संयमादि भेदेन सप्तदशविधः । सदिस्तर मेठस्य व्याख्यानं दशवे-काळिकमूत्रे प्रथमाध्ययनस्य प्रथमस्त्रे प्रत्कृतायास् 'आचारमणिमंजूष ऽऽख्यायां रुवाख्ययां दिल्लोकनीयम् ७ तपति-दहति, तापयतिवाऽग्टविधं कर्मेति तपः ८ त्यननं त्यागः संविग्नेकसाम्भोगिकानां भक्तादिदानं त्यागः, स च द्विधिः दृष्यत्यागो भावत्यागश्च । तत्राऽऽहारोपधिशय्यानास् अमायोग्याणां परित्यागः मायोग्यानां यतिजनेभ्यो दानं द्रव्यत्यागः १ क्रोधादीनां त्यागः ज्ञानादीनां यति-जने वितरणम् भावत्यागः २ । ९ × अन्नुभूत वनितास्परणकथाश्रवणस्तीसंसक्त-

द्वारा आत्मा पापक्षमारंभ से संयत-तिवृत्त किया जाय वह संयम है। पृथ्वीकायसंयम आदि के भेद से संघम सत्तरह प्रकार का है। इसका विस्तारपूर्ण विवेचन दज्ञवैकालिकखन्न के प्रथम अध्ययन की प्रथम गाथा की मेरे द्वारा रचिन 'आचारसणिमंजूषा' नामक टोका में देख छेना चाहिए।

(८) तप--जिसके बारा आठ प्रकार का कर्म भस्म हो जाग वह तप है।

(९) त्याग-संवेग से सम्पन्न संजोगी अमणों को आहार आदि देना त्याग कहलाता है। त्याग के दो भेद हैं-द्रव्पत्पाग और भाव-त्याग। अयोग्य आहार, जपधि एवं उपाश्रय का त्याग करना और योग्य आहार आदि साधुजनों को देना द्रव्यत्याग है और कोध आदि का वर्जन करना तथा साधुओं को ज्ञानादि देना भावत्याग है। आदि का वर्जन करना तथा साधुओं को ज्ञानादि देना भावत्याग है। सभारं श्रथी संयत-निवृत्त धरी शधय ते संयम छे पृथ्वीधय संयम आहिना लेक्ष्थी संयम सत्तर प्रधारने। छे. आतुं विगतवार विवेचन दशवैधलिंध-सूत्रना प्रथम अध्ययननी प्रथम जाधानी मारा वडे रचायेली 'आवारमण्डि मंजूषा' नामनी टीधामां लोई देवा सक्षामण्ड छे.

(૮) તપ-જેના વડે આઠ પ્રકારના કર્મી ભરમ ચઇ જાય તે તપ છે. (૯) ત્યાગ-સંવેગથી સમ્પન્ન સંજોગી શ્રમણેાને આહાર આદિ આપવા ત્યાગ કહેવાય છે. ત્યાગના બે ભેદ છે, દ્રવ્યત્યાગ અને ભાવત્યાગ અચાગ્ય આહાર, ઉપધિ તથા ઉપાશ્રયના ત્યાગ કરવા અને ચાગ્ય આહાર આદિ સાધુજનાને આપવા તે દ્રવ્યત્યાગ છે અને કોધ આદિના ત્યાગ કરવા તથા સાધુઓને જ્ઞાનાદિ આપવું ભાવત્યાગ છે. ग्रयनाऽऽपनादिवर्जनं, मैथुनवर्जनञ्च ब्रह्मवर्यं तत्र वासो वसनं ब्रह्मवर्यवासः १० तान्येतानि खद्ध धर्म व्यपदेश्यानि आव्यमानानि कर्मास्रवनिरोधलक्षण-संवरकारणानि भवन्ति ॥५॥

तत्त्वार्थनिर्युक्तिः-पूर्व तावत्-पञ्च अमितित्रिगुण्तीनां संवरहेतुन्वं मतिपा-दितम्, सम्पत्ति दशविधस्य अमणधर्मेस्य संवरहेतुत्वं मतिपादयितुमाह-'दस विहे समण धम्झे खंति झुत्ति अज्जब सदव छाघव सच्चसांयम तव चिषाय ष'मचे (द्यान्यभेया' इति । दशदिधा श्रमणधर्मः श्रमणस्य संवरापादन-सामर्थ्यहेतुभूतधर्मन्त्रिपो मूलोत्तरगुणमकर्षयुक्ताः खन्छ यतिधर्मो वर्तते पते दश क्षान्त्यादयः संवरं धारयन्ती त्यतो धर्मश्रब्देन व्यपदित्र्यते ! अत्र=

(१०) पूर्वभुक्त वनिता के स्मरण, कथा अवष एवं स्त्री के संसर्भ बाले रायन आसन आदि का त्याग करना और मैथुन का त्याग करना ब्रह्म वर्ध या ब्रह्म चर्यवास कहलाता है।

इन दस प्रकार के धर्मों का परिपालन करने से कर्मास्रव का निरोध रूप संवर उत्पन्न होता है॥५॥

तत्त्वार्थनिर्युक्ति — इससे पहछे समिति और गुप्ति को संबर का करण बतलायागया था, यहां दस प्रकार के अमणधर्म को उसका कारण कहते हैं-

े अमण का संवर को उत्पन्न करने में समर्थ तथा मूलगुणों एवं उत्तर गुणों के प्रकृष से युक्त धर्म दस प्रकार का है। ये क्षान्त आदि दस मंवर को धारण करने के कारण धर्म कहलाता हैं। क्षान्ति आदि को 'अपणधर्म' शब्द से कहा गया है, अतः उनमें मूल और उत्तर

(૧૦) પૂર્વે ભાગવેલી અનું સ્મરણ, કથા શ્રવણ તથા સીના સ'સર્ગ, વાળી પથારી આસન આદિના ત્યાગ કરવા અને મૈથુનના ત્યાગ કરવા પ્રદ્રાચર્ય અથવા પ્રદ્યાર્ય્યવાસ કહેવાય છે.

આ દશ પ્રકારના ધર્મેનું પશ્પિલન કરવાથી કર્માસવના નિરાધ રૂપ સંવર ઉત્પન્ન થાય છે ાાપા

તત્ત્વાર્થાનિર્ચુકિત-આનાથી પહેલા સમિતિ અને ગુપ્તિને સંવરના કારણ તરીકે બતાવવામાં આવ્યા છે. અહીં હવે દશ પ્રકારના શ્રપ્તણુધર્મને સંવરના કારણ તરીકે કહેવામાં આવે છે.

શ્રમણુનેા, સ'વરને ઉત્પન્ત કરવામાં સમર્થ તથા મૂળગુણેા અને ઉત્તરગુણેાના પ્રકર્ષથી શુક્રત, ધર્મ દશ પ્રકારના છે. આ ક્ષાન્તિ વગેરે દસ સ'વરને ધારણ કરવાના, કારણેા ધર્મ કહેવાય છે. ક્ષાન્તિ આદિને શ્રમણુ<sup>ન</sup> सान्त्यादीनां अमणधर्मत्वकथनेन तेषु मूलोत्तगुणविशिष्टत्वलामात् अगारिषु तद्व्यावृत्ति रुव्यते, सूलोत्तरगुणयुक्ताः खल्छ क्षान्त्यादयो ग्रहस्थेजु नौपलम्यन्ते यथा सर्वावरथासु अनगाराः अमणाः क्षयमाणाः सकल्मदस्थाननिग्रहकारिणः सुवर्णीदिधनरहिताः सन्तः सर्वधैव व्रह्मदर्थं धारयन्ति न तथाऽगारिणः मकृष्ट धान्न्यादिशालिनो अवन्ति तत्र शक्तिशालिनः खत्शत्मनः क्षमणं सहनपरिणामः सान्तिः क्षमा । अग्रवत्त तत्र शक्तिशालिनः खत्शत्मनः क्षमणं सहनपरिणामः कोधोदयनिरोधः उदित कोधस्य दा विवेकवल्टेन विफलनाऽऽपादानम्, तत्रान्यैः मयुक्तस्य कोधहेतुभूतत्य दोपादेः सद्धाद्याऽसद् मादणरिचिन्तनात् क्षमा कर्त्तन्या।

गुणों की विचिछता का लाभ होने से गृहस्थों में उनका अभाव कहा गया है। अर्थात् यूरुगुणों और उत्तर गुणों से युक्त क्षमा आदि दस धर्म गृहस्थों में नहीं पाये जाते। जैसे अनगार अमण क्षमाप्राण होते हैं, मद के समस्त स्थानों का निग्रह करते हैं, रवर्ण आदि धन से रहित होते हैं और पूर्ण रूप से ब्रह्मचर्य का पालन करते हैं, वैसे गृहस्थ उत्कृष्ट क्षमा आदि के घारक नहीं होते।

(१) झान्ति—प्रतीकार की शक्ति से युक्त होने पर भी क्षमा कर देना अर्थात् आत्मा में सहन फरने का परिणाम होना क्षान्ति है। अशक्त का प्रतीकार न करना तितिक्षा रूप क्षमा, सहनशी लता, कोघ के उदय का निरोध या उत्पन छुए कोघ को विवेक के बल से निष्फल कर देना क्षान्ति है। जब कोई अपने में किसी [दोष का आरोप करे

ધમ<sup>6</sup>' શબ્દથી કહેવામાં આવ્યા છે આથી તેમાં મૂળ અને ઉત્તરગુણેાની વિશિષ્ટતાના લાભ હાેવાથી ગૃહસ્થામાં તેમની ગેરહાજરી ગણવામાં આવી છે. અર્થાત્ મૂળગુણેા અને ઉત્તરગુણાથી સુક્રત ક્ષમા આદિ દશ ધર્મ ગૃહ-સ્યામાં જોવામાં આવતાં નથી. જેવી રીતે અનગાર શ્રમણ ક્ષમાપ્રાણ હાેય છે, મદના તમામ સ્થાનાના નિગ્રહ કરે છે, સુવર્ણ આદિ ધનથી રહિત દાય છે અને પૂર્ણ રૂપથી પ્રદ્ધાચર્યનું પાલન કરે છે, તેવી રીતે ગૃહસ્થ ઉત્કૃષ્ટ ક્ષમા આદિના ધારક હાેતા નથી.

(૧) ક્ષાન્તિઃ—પ્રતિકારની શક્તિથી ચુક્ત હાેવા છતાં પછ્યુ માફી આપવી અર્થાત્ આત્મામાં સહન કરવાનું પરિણામ હાેનું ક્ષાન્તિ છે. અશક્તના પ્રતિકાર ન કરવા તિતિક્ષારૂપ ક્ષમા, સહનશીલતા કોધના ઉદયના નિરાધ અથવા ઉત્પન્ન થયેલા કોધને વિવેકના અળથી નિષ્ફળ કરી દેવા ક્ષાન્તિ છે. જ્યારે કાેઇ પાતાનામાં કાેઇ દાયનું આરાપણ કરે અને તેથી કોધ ઉત્પન્ન

- ``

तत्र-दोषादि सद्सावचिन्तनं यया-'स्रन्तपेव एते मणि दोषाः न किम प्यासौ रूषा बद्ती'-त्येवं क्षन्तव्यम् । एवं-दोषादीनामसद्भाव चन्तनं यथा नैव खलु अचि वर्तते-एते दोषाः' यानज्ञानादिनाऽसौ वदतीति क्षन्तव्यम् । एवम्-क्रोध दोप परिचिन्तनादपि क्षन्तव्यम् तथाहि-क्रुद्धस्य जनस्य विद्वेषाऽऽ-सादनस्मृतिश्चंग व्रत्लोपादयो दोषा सदन्ति, क्रोधक्रपायपरिणतो जीवो विद्वेषी सन कर्म वच्नाति-अन्यं वा निहन्ति, त्वेन-प्राणातिपातविरतिव्रद्धलोपो भवेत्

और उससे कोध उत्पन्न होने की संभावना हो तो अपने में उस दोष का सहभाव है अथवा नहों, ऐसा विचार कर क्षमा करना चाहिए। यदि दात्तच में दोब का सह आव हो तो सोचना चाहिए-'ये दोष मेरे अन्दर हैं ही, यह छुछ भी विथ्या नहीं कह रहा है।' वदि दोष न हो तो विचार करना चाहिए-'अज्ञान के कारण यह जिन दोषों का होना कएता है, वे मुझवें नहीं हैं' ऐसा विचार करके उसे क्षमा कर देना चाहिए।

कोध से उत्पन्न होने बाळे दोषों को विचार करके भी क्षमाभाव धारण करना चाहिए, जैसे-जो मनुष्य कोध के वशीभूत हो जाता है, उखके चित्त में विदेष का भाव उत्पन्न होता है, वह हिंसा पर उतारू हो जाता है, उसकी स्मृति नष्ट हो जाती है और उसके व्रतों का विलोप हो जाता है। कोध कषाय के अधीन हुआ जीव देष से युक्त होकर कर्म का बन्ध करता है या दूखरे की हत्या कर डालता है जिससे उसके प्राणातिपातविरमण व्रत का नाशा हो जाता है। वह

ચવાની શકયતા ઉભી થાય તે પાતાનામાં તે દેાષના સદ્ભાવ છે કે નહીં એહું વિચારીને ક્ષમા પ્રદાન કરવી જોઇએ. જો હકીકતમાં પાતાના દેાષના સદ્ભાવ હાય તા વિચારવું જોઇએ-'આ દાષ મારામાં તા છે જ, આ કશું જ ખાેટું કહેતા નથી' જો દાષ ન હાય તા આ પ્રમાણે વિચારવું જોઇએ-'અજ્ઞાનના કારણે આ જે દાષા હાવાનું કહે છે, તે મારામાં નથી' એ મુજબ વિચાર કરીને તેને માફી બક્ષવી જોઈએ.

કોધથી ઉત્પન્ન ચનારા દાેષોના વિચાર કરીને પણુ ક્ષમાભાવ ધારણુ કરવા જોઇએ, જેમકે-જે સનુષ્ય કોધને વશીભૂત થઇ જાય છે, તેના ચિત્તમાં વિદ્વેષના ભાવ ઉત્પન્ન ચાય છે, તે હિંસા પર સવાર થઈ જાય છે, તેની સ્મૃતિ નાશ પામે છે તેમજ તેના વ્રતાના વિક્ષેપ થઇ જાય છે. ક્રોધ કષાયને તાબે ઘચેલા જીવ દ્વેષથી શુક્ત થઇને કર્મા ખાંધ છે, અથવા બીજાની હત્યા કરી નાખે છે કે જેથો તેના પ્રાણાતિપાત વિરમણ વતના નાશ થઈ જાય છે.

## दीं पिका-निर्धुकि टीका अ. ७ स. ५ दंशविधं श्रमणधर्मनिरूपणम्

गुरूनपि माता-पित्रादीन आसादयेत अधिक्षिपेत कुद्धः खलु अष्टस्मृतिको भूत्वा मृषापि वदत् विरमृत प्रव्रज्ञ्या प्रतिपत्तिः परेणाऽदत्तमपि गृत्तीयात् एवमप्रद्वेष-रागात्-मेथुनमपि आसेवेत, एवं-प्रदेषराग्रयुक्तः सहाय्य जुद्धचाऽविरतेषु गृहस्थेषु तद्योगोण्करणेषु च सूर्ङीमपि विदध्यात् तेन परिष्ठदोपोऽप्यापद्येत, एवं क्रुद्धः सन् उत्तरगुणसङ्गयपि छपीत् । उक्तश्च-कुद्धो एन्याद्गुरूनपि' इति एवं-सूहस्वयावपरिचिन्तनाच्च क्षन्तव्यस् तथाहि परोक्षाऽपरोक्षाऽऽक्रोश ताडन इनन धर्मभ्रंशाना ग्रुत्तरोत्तरक्षार्थं क्षमा कर्तव्या, परोक्षमाक्रोशति सति मूढे क्षमाकरणेन प्रयक्षाक्रोशनं रक्षितं अवति । एन ग्रुत्तरोत्तरत्रापि बोध्यस् । एवं

अपने माता-पिता आदि गुरुजनों पर श्वी आक्षेप करने से नहीं चुकता। स्प्टति ज्ञान्य होकर जिथ्या आपण श्री करता है। वह भूठ जाता है कि मैंने दीक्षा अंगीकार की है और अदत्त को श्री ग्रहण कर छेता है। राग-देष के वशीभूत हो मैथुन का भी सेवन करता है। इसी प्रकार राग-देष से युक्त होकर गृहस्था को अपना सहायक समझ कर उन पर या उनके उपकरणों पर मूर्छा भी घारण करता है, इस कारण परिग्रह के पाप का भी आगी होता है। इसी प्रकार कोधी पुरुष उत्तर गुणों को भी भंग करता है। कहा भी है-'क्रुध हुआ जीव गुरुजनों का भी घात कर डाठता है।'

इसी प्रकार मूट-स्वभाव का विचार करके क्षमा धारण फरना चाहिए और-परोक्ष, अपरोक्ष, आकोश, ताडन, इनन और धर्मआंश की उत्तरोत्तर रक्षा का विचार करके क्षमा करना चाहिए। जैले कोई मूट पुरुप चदि परोक्ष में आकोश परता है तो छोचना चाहिए कि वह

તે પાતાના મા-બાપ વગેરે વડીલ લાેકા પર પણ આક્ષેપ કરવાની હદ સુધી જાય છે. સ્મૃતિશ્-ય ઘઈને સિંચ્યાભાષણ પણ કરે છે. પાતે દીક્ષા અંગીકાર કરી છે એ વાત પણ ભૂલી જઈને નહીં આપેલી વસ્તુના પણ સ્વીકાર કરી લે છે. રાગ-દ્વેષને વશીભૂત થઇને મૈશુન પણ સેવતા હાેય છે. એવી જ રીતે રાગ-દ્વેષથી શુક્ત થઇને ગૃહસ્થાને પાતાના મદદગાર સમજીને તેમનામાં અથવા તેમના ઉપદરણેા પરત્વે માહ પણ ધારણ કરે છે. આ કારણે પરિ-ગ્રહના પાપના પણ ભાગીદાર બને છે. વળી આવી જ રીતે કોધી પુરૂષ ઉત્તરગુણોના પણ લાંગ કરે છે. કહ્યું પણ છે-કોધી થયેલા જીવ વડીલજનાની પણ હત્યા કરી નાખે છે.

ઐવી જ રીતે મૂઢ-સ્વસાવને। વિચાર કરીને ક્ષમા ધારણુ કરવી જોઇએ અને પરાક્ષ અપરાક્ષ, આક્રોશ, તાડન, હત્યા અને ધર્મબ્ર'શની ઉત્તરાત્તર રક્ષાના વિચાર કરીને ક્ષમા આપવી જોઇએ, જેમ ઠાઈ મૂઢ-પુરૂષ કદાચ

तत्त्वार्थसूत्रे

भाग्येन मां परोक्षमाकोशति न मत्यक्षम्' इत्येवं लाभमत्वा क्षन्तव्यम्' पवम् प्रत्यक्षमाकोश्वात्यपि न मां ताडधति इति क्षन्तव्यमेव, इत्यादिरीत्या क्षमित-व्यम् एवम् ताडनं कुर्वत्यपि वाले मूढे क्षन्तव्यम्, एवं स्वभावाः खल्ज मूढा भवन्तीति मत्वा क्षमा कर्तव्याः भाग्येन मुढोऽयं ताडयत्येव न माणेर्वियोजयतीति भावः । एवं माणेर्वियोजयत्यपि मूढे क्षन्तव्यम्, भाग्येन खल्ज म्ढोऽयं माणेरेव वियोजयति न मां धर्माद् भ्रंशयति इति मत्त्वा क्षन्तव्यम् । एवं-जन्मान्तरोपार्जिः

प्रायक्ष में आकोश नहीं करता, यह मेरा लाभ ही है, ऐसा सोच कर क्षमा करना चाहिए। आगे भी इसी प्रकार समझना चाहिए। अगर कोई प्रत्यक्ष में आकोश करे तो सोचना चाहिए-'यह आकोश करके ही रह जाता है, मेरा ताडन नहीं कर रहा हैं और इस लाभ का विचार कर के क्षमा करना चाहिए। अगर ताडना करने वाछे पर भी क्षमाभाव धारण करना जचित है। उस समय सोचना चाहिए कि मूढ जनों का स्वभाव ही ऐसा होता है! यह मूढ भाग्य से ताडना करके ही रह जाता है, प्राणों से रहित तो नहीं करता, यही गनीमत है, ऐसा विचार फर उस सूढ को क्षमा कर देना चाहिए। कदाचित कोई अज्ञानी प्राण खेने पर जतारू हो जाय तो विचार करना चाहिए -'सदभाग्य से यह खूढ प्राणी छुझे प्राणों से ही रहित कर रहा है, धर्म से अच्ट नहीं कर रहा, और ऐसा विचार करके क्षमा भाव भारण करना चाहिए।

આજાણતા આક્રીશ કરે તેા વિચારવું જોઇએ કે તે પ્રત્યક્ષમાં આક્રોશ કરતા નથી. એ જ સારા ફાયદામાં છે એવું સમજીને ક્ષમા આપવી જોઇએ. આગળ પણ આ મુજખ જ સમજવાનું છે. અગર જો કાેઇ પ્રત્યક્ષમાં આક્રોશ કરે તેા વિચારવું જોઇએ-'આ ક્રોધ કરીને જ રહી જાય છે, મને મારતા નથી' અને આ લાલના વિચાર કરીને ક્ષમા આપવી જોઈએ. અગર માર-નારને પણ ક્ષમા આપવી જોઈએ તે ઉચિત ગણાય. તે સમયે એમ વિચારવું કે મૂઢ માણસાના સ્વભાવ જ એવા હાય છે. આ મૂઢ મારા સારા નસીએ માર મારીને જ સંતાષ યાને છે પણ મને જીવથી તા મારતા નથી એટલું જ સારૂં છે. એવા વિચાર કરીને તે મૂઢને ક્ષમા આપી દેવી જોઈએ કદાચિત કાેઇ અજ્ઞાની પાણ હણવા સુધીની હદે આવી જાય તા વિચાર કરવા જાઈએ-'સદ્લાએ આ મૂઢ પાણી મને પાણેાથી જ રહિત કરી રહ્યો છે, ધર્મથી બ્રબ્ટ કરતા નથી' અને આવી ભાવના ભાવીને ક્ષમાભાવ ધારણ કરવા જોઇએ. तस्य कर्मणः खल्वयं विपाको सम वर्तते यदयं घत्यक्षं परोक्षं वाऽऽकोशति मां ताडयतिवा, मम पूर्वभवक्ठ उक्तमोंदयस्य निमित्तमात्रमयं वर्तते यतो द्रव्यक्षेत्र काल मावानुसारेणैव कर्मणा ग्रुऱ्यो यवतीति मत्वा स्वक्ठतकर्मफलाभ्यागमोऽयं मम वर्तते निक्षित्तमात्रं पर इति क्षन्तव्यम्, क्षमारूपो धर्मः संवरहेतुतयाऽवग-न्तव्याः १ ममत्ववुद्धिराहित्यं छक्तिः सा च उपात्तेष्वपि शरीरादिषु संस्काराऽऽ-सक्ति निरासाय 'ममेदम्' इत्येवं ममत्ववुद्धिनिष्टत्तिरूपा २ एवम् ऋजोभौवः कर्म बाऽऽर्जवम् सारल्यम् भावविद्यद्धिः कायवाङ्मानसभावानां क्रुटिब्र्ता राहित्यम् शठताविरहितत्वं च, भावदोप काया छल्कपटादि विद्र्जनम् आर्जवम् !

इसी पकार मुनिको सोचना चाहिए कि-'यह पूर्वजन्म में उपार्जित मेरे कमों का ही फल है कि यह प्रत्यक्ष में या परोक्ष में मेरे ताडना का रहा है अथवा मुझ पर आकोश करता है। यह वेचारा मेरे कमों का निमित्त खात्र बन रहा है, क्यों कि कर्म द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव के अनुसार ही फल देना हैं। इस प्रकार यह तो वास्तव में मेरे कर्म का ही फल है, दूखरा तो इसमें निकित्त मात्र है, ऐसा विचार करके क्षमा करना चाहिए। क्षमाधर्म खंबर का कारण होता है।

(२) मुक्ति—ममत्ववुद्धि से रहित होना मुक्ति धर्म है। प्राप्त या गहीत दारीर आदि पर-पदार्थीं में संस्कार एवं आसकित का निवा-रण करने के लिए 'यह मेरा है' इस प्रकार की समस्व वुद्धि का न होना मुक्ति का रुक्षण है।

આવી જ રીતે સુનિએ વિચારવું જોઈએ કે-'આ પૂર્વજન્મ ઉપાજિત મારા જ કર્માનું કૂળ છે કે આ પ્રત્યક્ષમાં અથવા પરાક્ષમાં અને તાડન કરે છે અથવા મારા ઉપર કોધ કરે છે. આ બાપડાે મારા કર્માનું નિમિત્ત માત્ર બની રહ્યો છે, કારગુ કે કર્મ દ્રવ્ય ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ અનુસાર જ ક્ળ પ્રદાન કરે છે. આમ આ બધું હકીકતમાં તાે આરા કર્મોના જ વિપાક છે, બીજો તાે આમાં નિમિત્ત માત્ર છે. એવું વિચારીને ક્ષમા કરવી જોઇએ આ ક્ષમાધર્મ સ'વરનું કારણ હાેય છે.

(૨) મુક્તિઃ—મમત્વ ખુદ્ધિથી રહિત થવુ' મુક્તિ ધર્મ છે. પ્રાપ્ત અથવા ગૃહીત શરીર આદિ પર-પદાર્થીમાં સંસ્કાર તથા આસક્તિનું નિવારણુ કરવા માટે 'આ મારૂ' છે' એ પ્રકારની સમત્વખુદ્ધિનું ન હાેવું મુક્તિનું લક્ષણુ છે.

(૩) આજ<sup>6</sup>વ – ઋજુતા, સરળતા લાવવિશુદ્ધિ, કાચા વચન અને મનની કુટિલતા ન હાેવી શઠતા–લુચ્ચાઇના અભાવ અથવા ભાવ દાેષરૂપ

तत्त्वार्थ**स्त्रे** 

भावदोपयुक्तो जनो निकृतियुक्तः सन् इहा ग्रुत्राऽश्वभफलजनकमकुशलं कर्भोप चिनोति, अङ्कशलकभोपवितश्रोपदिश्यमानं श्रेयोऽपि मोक्षसाधनं सम्यग्दर्श-नादिकं न श्रदधाति तस्मात्–आर्जवधर्भः कर्मास्वरनिरोधल्क्षणसंत्ररहेतु भवति ३ एवम्–मृदोः कोमलस्य भावः–कर्भ वा मार्दवम्, विनम्रमात्रः गर्वराहित्वश्च जाति कुलसम्पदादिमदनिग्रहः सानविद्यातश्च अवति मद्देन, अन्युत्थानाऽऽसनदा-नःझ लग्रह यथायोग्यदिन्यकरणरूपविनम्रमावेन चित्तपरिणामनिशेपोत्सेकरूप गर्वराहित्येन च जाति-छलादिमदनाशो सदति जातिकुलरूपैश्वर्थविज्ञानश्चत

્રેકર

(३) आर्जब - ऋजुता, खरलता, आवविशुद्धि, काय वचन और मन को जुटिलना न होना, शठता-धृर्तता का अभाव या भावदोष रूप माया, छल, कपट आदि का वर्जन आर्जवधर्म है। भावदोष से युक्त जन मायाचार के युक्त हो फर इस लोक और पर लोक में अशुभ फल उत्पन्न करने वाले अजुशाल कमों का उपचय करता है। अजुशल कर्मा का उपचय करने वाला श्रेयस्कर एवं सोक्ष के साधन सम्यग्दर्शन आदि पर भी श्रद्धा नहीं करता। यह आर्जव कर्मास्नव के निरोध रूप संवर का कारण होता है।

(१) मार्दव-मुदु अर्थात् कोमल का भाव या कर्म मार्दव है। चिनझना, गर्व से रहिन होना, जाति कुल सम्पत्ति आदि के मद का निग्रह करना यह खब मार्दव है। यद करने से मान का विघात होता है। गुरुजनों के आने पर उठ कर खडा हो जाना, उन्हें आसन प्रदान करना, हाथ जोडना, यथाये ग्व विनय करना तथा चित्त में अहंकार न उत्पन्न होने देना, हन खब से जातिमद एवं कुलमद आदि का

માયા, છળ, કષ્ડ આદિના ત્યાગ આજવધર્મ છે. ભાવદાષથી ગુક્ત મતુષ્ય માયાચારથી ગુક્ત થઇને આ લાક અને પરલાકમાં અશુભ કળ ઉત્પન્ન કરવાવાળા અકુશળ કર્મોના ઉપચય કરે છે. અકુશળ કર્મોના ઉપચય કરનાર શ્રેયસ્કર તથા માક્ષના સાધન સમ્યક્દર્શન આદિ પરત્વે પણુ શ્રદ્ધા રાખતા નથી. આ આર્જવ ધર્મ કર્માસ્ત્રવના નિરાધ રૂપ સંવરતું કારણ હાય છે.

(૪) માર્દવ: — મૃદુ અર્ધાત કામળના ભાવ અથવા કર્મ માર્દવ છે. વિનસતા ગર્વથી રહિત થવું, જાતિ, કુળ સમ્પત્તિ વગેરેના મદના નિગ્રહ કરવા. આ બધું માર્દવ કહેવાય છે, મદ કરવાથી માનના નાશ થાય છે. વડીલજનાના આગમન પ્રસંગે ઊસા થઇ જવું, તેમને આસન આપવું, હાથ જોડવા, યથાયાગ્ય વિનય કરવા તથા ચિત્તમાં અહંકાર ઉત્પન્ત ન થવા દેવા આ બધાંથી જાતિમદ અને કુલમદ આદિના વિનાશ થાય છે. જે પુરૂષજાતિના दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ सू. ५ दशविध अमणधर्मनिरूपणम्

डाभवीर्थरूप मदान्ध-ऐददर्थमदान्ध-विज्ञानमदान्ध-अुतमदान्ध-डाममदान्ध वीर्यमदान्धाः खल्छ पुरुषाः बहुकर्मासचान् उत्पादयन्ति, तस्मात्-तथाविध मार्दवधर्मसेगनेन जातिकुञादि मदमानविनाजनदारा कर्यासचनिरोधलक्षण संवर उत्पद्यते, यार्दवभावे किल्र-जाति कुञ्रूपेरवयीदिथिरष्टभिर्मदस्थाने मैत्तो भूत्वा परनिन्दा-स्वमर्शसाभिरुचिः तोत्राहज्ञारोपद०बुद्धिः खल्छ पुरुषोऽछम-फलदायकसकुशलं कर्म संचिनोति, अेथः खल्छ-द्धक्तिसाधनभूतं सम्यग् दर्शनादिक ग्रुपदिश्यमानयपि न अद्दधते, तस्यात्-एतेपां खल्छ जात्यादि यद मानत्थानानां समूल्यातोपघाताय यार्ददरूपो धर्मः संवरहेतुरवगन्तव्यः-४ एवम्-अलोभलक्षणं लाघवम् लघुमानोऽपि संवरहेतु भवति, अन्यथा-लोस विनादा होता है। जो पुरुष जाति के, कुल् के, रूप के ऐश्वर्ध के, ज्ञान के, अन्य के लाभ्य के अथवा बीर्य के मद से अंघे होते, वे बहुत

ममों का बन्ध करते हैं। अतएच सार्द्धधर्म के सेवन से जातिसद कुलमद आदि का विनाश होकर संवर की उत्पत्ति होती है। मार्द्व के अभाव में जानिसद, कुलसद, रूपमद, ऐश्वर्यमद आदि

आठ मदस्थानों से जन्मल होकर पुरुष परनिन्दा और आत्म-प्रशंसा की रुचिवाला, तीव्र अहंकार से उपहत बुद्धि वाला होकर अशुभ फल देने वाले अकुशल कभीं का संचय करता है। अयस्कर और मोक्ष के साधन सम्यग्दर्शन आदि का उपदेश खुनकर भी उन पर अद्या नहीं करता। अतएव जातिमद आदि का समूल विनाश करने के लिए मार्द्य धर्म का आसेदन करना चहिए।

(५) लाघन- लोभ का त्याग या अघुना को लाघन धर्म कहते

કુળના, રૂપના, સીલ્કતના, જ્ઞાનના, ઝ્રુતના લાભના અથવા વીર્યના મદથી આંધળા થઈ જાય છે, તે ઘણા બધાં કર્મા બાંધતા હાય છે આથી માદ વધર્મના સેવનથી જાતિમદ, કુળમદ આદિના વિનાશ થઈ ને સંવરની ઉત્પત્તિ થાય છે. માદ વના અભાવમાં જાતિમદ, કુળમદ રૂપસદ, અશ્વર્ય મદ આદિ આઠ મદસ્થાનાથી ઉત્પન્ન થઇને, પુરૂષ પારડી નિન્દા વ્યને આત્મપ્રશ સાની રૂચિ-વાળા, તીવ્ર અહ કારથી ઉપહવ છુદ્ધિવાળા થઇને અશુભ ફળ આપનાર અકુશળ કર્માના સંચય કરે છે. શ્રેયસ્કર અને મેપ્લના સાધન સમ્યક્દ શ ન આદિના ઉપદેશ સાંભળીને પણ તેમનામાં શ્રદ્ધા રાખતા નથી આથી જાતિ મદ આદિના સમૂળ વિનાશ કરવા માટે માદ વધર્મ લ આસેવન કરવું જોઈ એ, (પ) લાઘવ — લાભના ત્યાગ અથવા લઘુતાને લાઘવધર્મ કહે છે. આ



दोषात् क्रोधमानसाया माणातिपात मुपावादस्तेथ मेथुन परिग्रहरूप गौरवोप चयोपचितः खल्वात्मा आवलाघनरष्टितन्वात् गुरुर्भवति, भावगौरवयुक्त आत्मा इहामुत्राऽशुरूफलदायकमकुशलमवर्द्यं कर्मोंवचिनोति, अशुमकर्मोवचितअ निःश्रेयस साधनमपि सम्यग्दर्जनादिकमुपदिञ्यसानमपि नो श्रदधाति, तस्मात्-मनता परित्यागनिग्सङ्गत्वरूपसावलाघ्वत्रं-द्रव्यलाघवश्च संघर हेवर्भवति-५ सति-मशस्तेऽर्थे सबं सत्यम्, दिगादित्वात् यन् प्रत्ययः, ययावस्थितार्थप्रतीति-जनकं दचः सत्यम्, सद्भ्यो जीवेभ्यों वा हितं सत्यम्, तत् खछ-वचो-हैं। यह भी संबर का फारण है। लाववधर्म के अआव में लोभ रूप दोष के कारण क्रोध, सान, माया, प्राणातिपान, खपावाद, चोरी,-मैथुन एवं परिग्रहण रूप गौरव (आरीपन) से युक्त हुआ शात्मा भाव -लाघव से रहित होने के कारण गुरू बन जाना है। भावगौरव से युक्त आत्मा इस लोक में और परलोक में अशुभ फल देने वाले, अकुशल पाप कमोें का संचय करता है और जिसने अकुदाल कमोें का संचय किया है वह जीव मोक्ष के साधन सम्यग्दर्शन आदि का उपदेश सुन. कर भी उन पर अद्धा नहीं करता। अतएव समतापरित्याग रूप भावलाघव और निःसंगता रूप द्रव्यलाघव संवर का कारण है।

(६) सत्य-जो सत्या प्रशास्त अर्थ में हो वह सत्य है। दिक् आदि में पाठ होने से 'चत्' प्रत्यय होकर 'सत् से 'सत्य' शब्द निष्पन्न हुआ है। तात्पर्य यह है कि घथार्थ पदार्थ की प्रतीति उत्पन्न करने वाला वचन सत्य कहलाता है। वह सत्य वचन परुष (कठोर)

પણ સંવરતું કારણ છે. લાઘવધમ ના અભાવમાં લાેભ રૂપ દાષના કારણ ક્રોધ, માન, માયા, પ્રાણાતિપાત, મૃષાવાદ, ચેારી, મૈશુન અને પરિગ્રહ રૂપ ગોેરવ (ભારેપણું)થી સુક્ત થયેલા આત્મા, ભાવ-લાઘવથી રહિત હાેવાના કારણે શુરૂ બના જાય છે. ભાવગોરવથી સુક્ત આત્મા આ લાેકમાં તેમજ પરલાેકમાં અશુભ કળ આપનારા, અકુશળ પાપકમાંના સંચય કરે છે, અને જેણે અકુશળ પાપકમાંના સંચય કર્યો છે તે જીવ માક્ષના સાધન સમ્યક્દર્શન આદિના ઉપદેશ સાંભળીને પણ તેમનામાં શ્રદ્ધા રાખતા નથી. આથી મમતા પરિત્યાગ રૂપ ભાવલાઘવ અને નિઃસંગતા રૂપ દ્રવ્યલ ઘવ સંવરના કારણ છે. (૬) સત્ય-જે સત્ અથવા પ્રશસ્ત અર્થમાં હાેય તે સત્ય છે દિક્ આદિમાં પાઠ હાેવાથી 'યત્' પ્રત્યય થઈને 'સત્'થી સત્ય શખ્દ નિષ્પન્ન થયેલ છે. તાત્પર્ય એ છે કે યથાર્થ પદાર્થની પ્રતીતિ ઉત્પન્ન કરનારૂ વચન સત્ય કહેવાય છે, આ સત્ય વચન પરૂષ (કઠાર) ન હાેલું જોઇએ, નિષ્ઠુર अपरुषम् अनिष्ठुरम्-परपीडावर्जनम्-अपिशुनम्-मतीतिकारकम्-चापत्यरहितम् अनाविलम-कषाय कालुष्यवर्जितम्-विच्छेदरहितम्-निरन्तरोच्चरितम् अविरलम् असम्भ्रान्तम् त्वरोदोपरहितम् स्पष्टम् सधुरम् श्रुतिसुखावहम् अभिजातम् सविनयम् असन्दिग्धम् औदार्थयुक्तम् औद्धत्यवर्जितम् अन्नाग्दम् विद्वज्जन मनो-ऽनुरज्जनसमर्थम् आत्मक्राघावर्जितम् प्रस्तुतार्धाभिधायि माया लोम कोध मान कषायचतुष्टचरहितं सेव्यम्। एवं गणधरपत्यत्वेववुद्धविरचित सत्रमार्गानुसार-मटत्तार्थम् अर्थनीयम् अधिपुरुषभात्रग्रहणसमर्थे स्वपरार्थाद्धप्रहकारकं निरुषधि निरछलम् देशकालानुपसारि-अनवचम् जनशासनमन्नर्तं यमयुक्तम् सितं याचन-

नहीं होना चाहिए, निष्ठुर नहीं होना चाहिए, पर को पीड़ा पहुचाने बाठा न होना चाहिए, चुगली रूप अथवा अप्रतीतिकारक नहीं होना चाहिए। वह चपलता से रहित हो, कषाय की कलुषना से रहित हो, अटक-अटक कर न बोला जाय-लगातार उच्चरित हो, अखिरल हो, अटक-अटक कर न बोला जाय-लगातार उच्चरित हो, अखिरल हो, अम्रान्त हो, जल्दवाजी से रहित हो, स्पष्ट प्रधुर और श्रुति खुखद हो, अभिजात हो विनघयुक्त हो, असंदिग्ध, डदारतायुक्त, उद्धतता से रहित, गंवारू न हो-विद्वाद जनों का अनुरंजन करने से समर्थ हो, आत्मप्रशंसा से रहित हो, प्रस्तुत अर्थ जा प्रतिपादन करनेवाला हो, मोध मान माया और लोभ कषाय से रहित हो, सेवनीय हो, तथा गणघरों प्रत्येक बुद्धों और स्थपिरों द्वारा रचित स्वज्ञार्ग के अनुक्तल हो, निरवद्य हो, जैन जासन द्वारा प्रजास्त हो, यम-नियम से युक्त

ન હાેવું નેઈ એ, બીજને પીડા પહેાંચાડે એવું ન હાેવું લેઇએ, ચાડી રૂપ અથવા અપ્રતીતિકારક ન હાેવું લેઈ એ, તે ચપળતાથી રહિત હાેય, કષાયની કલુષતાથી રહિત હાેય, અટકી-ચ્યટકીને ન એાલવામાં આવે-સતત-એકધારં ઉચ્ચારણુ હાેય, અવિરલ હાય, અભ્રાન્ત હાેય, છેતરપીંડીથી રહિત હાેય, મપબ્ટ મધુર અને સાંભળવું ગમે એવું હાેય, અભિજાત હાેય, વિનયસુકત હાેય, મપબ્ટ મધુર અને સાંભળવું ગમે એવું હાેય, અભિજાત હાેય, વિનયસુકત હાય, મસંદિબ્ધ, ઉદારતાશુક્ત, ઉદ્ધતતાથી રહિત, ગામડિશું ન હાેય-વિદ્વાનજનાનું અનુરંજન કરવા માટે સમર્થ હાેય આત્મપ્રશંસાથી રહિત હાય પ્રસ્તુત અર્થનું પ્રતિપાદન કરનારૂં હાેય, કોધ માન માયા અને લાભ કષાય સુક્ત હાેય સેવન કરવા ચાેગ્ય તથા ગણધરા પ્રત્યેક અુદ્ધો તથા સ્થવિરા દ્વારા રચિત સૂત્રમાર્ગ અનુકૂળ અર્થવાળું હાેય અર્થનીય (વાંછનીય) હાેય સ્વ-પરના અનુગ્રહ કરનારૂં હાેય, ઉપધિ તથા છળ-કપટ વગરનું હાેય, દેશ-કાળને અનુકૂળ હાેય, નિરવધે હાેય, જેનશાસન દ્વારા પ્રશસ્ત હાેય, યમ- भच्छन्नं मक्र्नोत्तररूप सत्यं धर्मः संवरस्य हेतुर्भवति ६ एवं कायादियोगनिग्रा लक्षणः संयमः सप्तदश्चविधो धर्मः कर्मास्रवनिरोधलक्षणसंवरहेतुर्भवति ७ तपश्च संयतस्याऽऽत्मनो विशोधनार्थं बाह्याभ्यन्तरतपनरूपं वोध्यम्, श्वरीरेन्द्रिय् तापनात् कर्मनिदंहनाच्च तपो व्यपदिश्यते, तच्च तपो द्वादशविधम्, तत्र पट्कं बाह्य मनश्चनादिकम् आतापनादिवश्च कायक्छेशरूपम्, आभ्यन्तरश्च मायश्वि-त्तादिकं पट्कम्, । चतुर्थपण्ठाऽष्टमभक्तादिरूपं वा, अथवा तपो यवमध्यादि भेदेनाऽनेकविधम्, द्वादशमिक्षुप्रतिमारूपं वा तपः संवरस्य हेतुर्भवतीति ८ हो, मित हो, एसा प्रश्नोक्तर रूप वचन सत्य कहलाता है । यह सत्प

भी संबर का कारण है।

(७) संयम-काययोग आदि का निग्रह रुक्षण वाला संयमधर्म है। संयम सतरह प्रकार का है और वह आस्रव का निरोध करके संबर का कारण होता है।

(८) तप संयसी आत्मा की विद्युद्धि के लिए बाह्य और आभ्यन्तर जो तपन है, उसे तप कहते हैं। दारीर को और इन्द्रियों को तप्त कर दैने तथा कमोें को दग्ध करने के कारण उसे तप कहते हैं। तप के बारह भेद हैं, जिनमें छह अनदात आदि तथां कायक्छेदा रूप आता-पना आदि हैं। प्रायश्चित्त आदि छह आभ्यन्तर तप हैं। उपवास, वेला, तैला आदि के भेद से अथवा यवमध्य आदि के भेद से अथवा बाददा सिक्षुध्रतिमारूप से तप के अनेक भेद-प्रभेद हैं। उनका वर्णन अन्यत्र देख छेना चहिए। यह तप भी अस्रवनिरोधरूप संवर का कारण है।

નિયમથી શુક્રત દાય, દુંકું હાેય-એવું પ્રશ્નોત્તર રૂંપ વચન સત્ય કહેવાય છે. આ પણુ સત્ય સ'વરતું કારણું છે.

(છ) સંચમ-કાયચાગ આદિના નિગ્રહ લક્ષણવાળા સંચમ ધર્મ છે. સંચમ સત્તર પ્રકારના છે અને તે આસ્તવના નિરાધ કરીને સંવરતું કારણ અને છે. (૮) તપ--સંચમી આત્માની વિશુદ્ધિ માટે બાદ્ધ તથા આભ્યંતર જે તપશ્ચર્યા છે તેને તપ કહે છે. શરીર તથા ઇન્દ્રિયાને તપ્ત કરનાર તથા કમેનિ સસ્મ કરવાના કારણને તપ કહે છે. તપના આર લેદ છે જેમાં છ અનશન આદિ તથા કાયકલેશ રૂપ આતાપના આદિ છે. પ્રાયશ્ચિત્ત આદિ છ આંભ્યંતર તપ છે. ઉપવાસ, છઠ, અક્રમ, આદિના લેદથી અથવા ચવમધ્ધ આદિના લેદથી અથવા ખાર બિક્ષુપ્રતિમા રૂપથી તપના અનેર્ક લેદ-પ્રલેદ છે. એમંતું વધુને અન્યત્ર બેઇ લેવું. આ તપ પધુ આસ્ત્રવનિરાધ રૂપ સંવરતું કારણ છે. दौषिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ सू. ५ दशैखिघ अमणधर्मनिरपणम्

रेगांगस्तावत् वाग्रानां रजोइरणपत्रिधिप्रशिरांत्रपानादीनाम् आभ्यन्तराणांत्र दुष्टवाङ्मनो वाक् कायव्यापार क्रोधादीनां मूच्छलिक्षणमावदोषपरित्याग-रूपः संवरस्य हेतुभवति । 'संयमसाधनस्वाद् रजोहरणादिकं धारयति न तु रागा-दियुक्तः क्रोमाद्ययम्, तथा च वाग्राभ्यन्तरोपकरणादि विषयकपरिग्रहरूपं भाव-दीषस्य सर्वया त्यागोहि आसवद्वारं संष्टणोति । एवं धरीरधर्मीयकरणादिष्ठु मावदोषरूपगार्ध्यपरित्यागेन ममत्वराहित्यं त्यागो वोध्यः तथचोक्तरीत्यां मावदोषरूपगार्ध्यपरित्यागेन ममत्वराहित्यं त्यागो वोध्यः तथचोक्तरीत्यां मावदोषत्यागं इत्वा वाद्योपकरणं रजोहरणपात्रादिक छपश्रञ्जानोऽपि त्याग्येव मवति, तथाविधत्यागोऽपि कर्मास्रवनिरोधब्रक्षणसंवरस्य हेतुर्थवति ९ एवम् सर्वथा

(९) त्याग-रजोहरण, पात्र उपधि, शरीर, अन-पानी आदि बाद्य पदार्थों का तथा मन उचन काय के दृषित व्यापार एवं कोश आदि आन्तरिक दोषों का परिहार करना त्यांग है। यह त्याग संवर का कारण होता है। त्यागी पुरुष संयम के आधन होने के कारण रजोहरण आदि को धारण करता है, एगादि से युक्त होकर शोभा के छिए नहीं। इस प्रकार याद्य और आभ्यन्तर उपकरण आदि विषयक परिग्रह रूप भावदोष का सर्वथा त्यांग अस्रवढ़ार को रोक देता है। इस प्रकार शरीर तथा धर्मां पकरण आदि में भाव दोष रूप आखक्ति का परित्याग करके ममत्व से रहित होना त्यांग खमझना चाहिए। उक्त प्रकार से भावदोष का त्यांग करके रजोहरण पात्र आदि वाद्य परित्यांग कर के ममत्व से रहित होना त्यांग खमझना चाहिए। उक्त प्रकार से भावदोष का त्यांग करके रजोहरण पात्र आदि वाद्य स्याग भी कमों के आस्रव-निरोध रूप संवर का कारण होता है। यह

(૯) ત્યાગ—રજોરહણ, પાત્ર, ઉપધિ, શરીર, અન્ન-પાણી, આદિ ભાદ્ય પદાશોના તથા મન વચન કાયાના દ્રષિત વ્યાપાર અને કોધ વગેરે આંતરિક દોધાના પરિહાર કરવા ત્યાગ છે. આ ત્યાગ સ'વરનું કારણ અને છે. ત્યાગી પુરૂષ, સ'યમના કારણ હાવાને લીધે, રજોહરણ વગેરે ધારણ કરે છે, રાગાદિથી ચુક્ત થઇને માત્ર શાભા ખાતર નહીં આ પ્રકારે ખાદ્ય અને આભ્ય'તર ઉપકરણ આદિ વિષયક પરિગ્રહ રૂપ ભાવદાષના સર્વ'થા ત્યાગ આસ્ત્રવ દ્વારને બંધ કરી દે છે. આ રીતે શરીર તથા ધર્મીપકરણ આદિમાં ભાવદાષ રૂપ આસક્તિના પરિત્યાગ કરીને મમત્વથી રહિત થઇ જવું ત્યાગ સમજવા ઘટે. ઉક્ત પ્રકારથી ભાવદાષના ત્યાંગ કરીને રજોહરણ પાત્ર આદિ ભાદ્ય ઉપકરણાના ઉપલોગ કરતા થકા પણ તે ત્યાગી જ ગણાય છે. આ ત્યાંગ પણ કર્માસ્ત્રવ–નિરાધ રૂપ સ'વરનું કારણ હાય છે. मेथुनपरिवर्जनरूपन्नहावर्धे परिपालनमपि तथाविधसंवरस्य हेतुर्भवति १० तया चैते भ्रान्त्याद्यो दश अमणधर्माः कर्मास्तवनिरोधलक्षणसंवरहेतवो भवन्तीति . वोध्यम् । उक्तञ्च-समवायाङ्गे १० समवाये 'द्सविहे समण धम्मे' तं जहा-खंती १ मुत्ती २ अज्जवे ३ मद्दे ४ लाघवे ५ सच्चे ६ संजमे ७ तवे ८ चियाए ९ बंभचेरवासे १० इति, द्यविधः अमेणधर्मः मइप्तः, तवथा-सान्तिः ग्रुक्तिः आर्जवम् मार्दवम् छाघवम् सत्यम्=संयमः-तपः-त्यागः-व्रह्यचर्यवासः ।५।

मुल्म-अणुष्पेहा अणिच्चाइ वारस भावणारूवा ॥६॥ छाया-'अनुमेक्षाऽनित्यादि द्वादश आवनारूपा-॥६॥

तत्त्वार्थदीपिका-पूर्व तावत्-कर्मास्रदतिरोधलक्षणसंवरस्य सप्तमतत्त्वस्य हेतुभूतेषु समिति गुप्तिधर्माऽ हुपेक्षा-परीपहजय-चारिगेषु सप्तसु क्रमशः समिति-

(१०) त्रसचयं---सर्वथा मैथुन-त्याग रूप त्रह्मचर्य का पालन भी संवर का कारण है)

इस प्रकार क्षान्ति आदि द्ञा अनणधर्म संवर के कारण होते हैं। समवायांगसूत्र के दसवें समवाय में कहा है-

'अमणधर्म दस प्रकार का कहा गया है, चथा-(१) क्षान्ति (२) मुक्ति (३) आर्जव (४) आर्द्व (५) लाघब (६) सत्य (७) संयम (८) मप (९) स्याग और (१०) ज्रहाचर्चवास ।.५॥

'अणुष्वेहाअणिच्चाइ' इत्यादि ।

मूत्रार्थ-अनित्य आदि बारह प्रकार की भावनाएं अनुप्रेक्षा कहलाती हैं।।६॥

तत्त्वार्थदीपिका-इससे पूर्व कर्म के आसव के निराध स्वरूपवाछे सातवें तत्त्व संवर के जी कारण समिति, गुप्ति धर्म, अनुप्रेक्षा, परी-

(૧૦) પ્રહ્મચર્ય —સર્વ'યા મેંશુન-ત્યાગરૂપ પ્રહ્મચર્ય'નું પાલન યણ સ વરતું કારણ છે.

આ રીતે ક્ષાન્તિ આદિ દશ શ્રમણુ ધર્મ સંવરના કારણુા હાય છે. સમવાચાંગસૂત્રના દશમાં સમવાચમાં કહ્યું છે-શ્રમણુધર્મ દસ પ્રકારના કહેવામાં આવ્યા છે જેમકે-(૧) ક્ષાન્તિ (૨) મુક્તિ (૩) આજવ (૪) માદવ (૫) લાઘવ (૬) સત્ય (७) સંયમ (૮) તપ (૯) ત્યાગ અને (૧૦) પ્રદ્વાચર્ય વાસ ાંગા 'अणुप्पेहा अणिच्चाइ बारस भावणारूवा' धत्याहि

સૂત્રાર્થ-અનિત્ય આદિ ખાર પ્રકારની ભાવનાએ અનુપ્રેક્ષા કહેવાય છે. ા દા તત્ત્વાર્થદીપિકા—આની પહેલા કર્મના આસવના નિરાધ સ્વરૂપ-માળા સાતમાં તત્વ સંવરના જે કારણા સમિતિ, ગુપ્તિ ધર્મ **અનુ**પ્રેક્ષા

## दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ स्. ६ अनुप्रेक्षास्वरूपनिरूपणम्

गुप्तिधर्मा इत्येते त्रयो भेदा लक्षणतः प्ररूपिताः सम्मति क्रममाप्ता मनुपेक्षां संवरहेतुभूतां मरूपयितुमाह-'अणुप्पेहा अणिच्चाइ वारसभावणा रूपा' इति अनुपेक्षाऽनित्यादि द्वादशभावनारूपा, अनित्यस्य १ आदिना अशरणस्य २ संसारस्य ३ पकत्वस्य ४ अन्यत्वस्य ५ अशुचित्वस्य ६ आस्रवस्य ७ संवरस्य ८ निर्जरायाः ९ लोकस्य १० वोधिदुर्लभस्य ११ धर्मसाधकाईत्वस्य १२ इत्येवं द्वादशानां भावनाऽनुचिन्ग्नम्, तद्रूपा अनुपेक्षा व्यपदिश्यते । एवञ्चाऽनित्यता 5नुप्रेक्षा अशरणानुपेक्षा संसारानुपेक्षा एकत्वानुपेक्षाऽन्यत्वानुप्रेक्षाऽश्वत्वानुप्रेक्षा उठस्तवानुप्रेक्षा संसारानुपेक्षा एकत्वानुप्रेक्षाऽन्यत्वानुप्रेक्षाऽशुचित्वानुप्रेक्षा धर्मसाधकाईत्वानुप्रेक्षा इत्येवं द्वादशनिक्षा लोकानुएक्षा बोधित्दुर्लभानुप्रेक्षा धर्मसाधकाईत्वानुप्रेक्षा इत्येवं द्वादशविधानुप्रेक्षा लोकानुएक्षा बोधित्दुर्लभानुप्रेक्षा धर्मसाधकाईत्वानुप्रेक्षाः इत्येवं द्वादशविधानुप्रेक्षा लेकानुएक्षा बोधित्दुर्लभानुप्रेक्षा धर्मसाधकाईत्वानुप्रेक्षाः इत्येवं द्वादशविधानुप्रेक्षा लंगरस्य हेतवो, भवन्ति । प्रहजय और चारित्र कहे गये थे, जनमें से स्वसिति, गुप्ति और धर्म का निरूपण किया गया, अब अनुक्रम से प्राप्त अनुप्रेक्षा का प्ररूपण किया जाता हे–

अनित्य आदि जारह भावनाएं अनुप्रेक्षा हैं। सूत्र में भयुक्त 'आदि' शब्द से अशरण, संसार, एकत्व, अन्यत्व, अश्चचित्व, आस्रव, संवर, निर्जरा, लोक, चोधिदुर्लभ और धर्मसाधकाईत्व का ग्रहण होता है। इन वारह भावनाओं का पुनः पुनः चिन्तन करना अनुप्रेक्षा है। इस प्रकार (१) अनित्यत्वानुप्रेक्षा (२) अश्वरणत्वानुप्रेक्षा (३) संसारानु-प्रेक्षा (४) एकत्वानुप्रेक्षा (९) अन्यत्वानुप्रेक्षा (३) संसारानु-प्रेक्षा (४) एकत्वानुप्रेक्षा (५) अन्यत्वानुप्रेक्षा (६) अद्युचित्वानुप्रेक्षा (७) आस्रवानु<sup>प्र</sup>क्षा (८) संवरानुप्रेक्षा (९) निर्जरानुप्रेक्षा (१०) लोकानु-प्रेक्षा (११) घोधिदुर्लभत्वानुप्रेक्षा और (१२) धर्मसाधकाईत्वानुप्रेक्षा, ये वारह अनुप्रेक्षाएं संबर का कारण हैं। इन अनुप्रेक्षाओं का

પરીષહજય અને ચારિત્ર કહેવામાં આવ્યા હતા તેમાંથી સમિતિ, ગુપ્તિ અને ધર્મ તું નિરૂપણ કરવામાં આવી ગશું, હવે ક્રમ પ્રાપ્ત અનુપ્રેક્ષાનું વિવેચન કરવામાં આવી રહ્યું છે.

અનિત્ય આદિ ખાર ભાવનાઓ અનુપ્રેક્ષા છે. સૂત્રમાં પ્રશુક્ત 'આદિ' શબ્દથી અશરણ, સંસાર એકત્વ અન્યત્વ, અશચિત્વ, આસવ, સંવર, નિજ'રા લાભ, બાધિદુર્લ ભ અને ધર્મ સાધકત્વનું ગહુણ થાય છે. આ બારેનું વાર વાર ચિન્તન કરવું અનુપ્રેક્ષા છે. આવી રીતે (૧) અનિત્યત્વાનુપ્રેક્ષા (૨) અશરશ્ ચિન્તન કરવું અનુપ્રેક્ષા છે. આવી રીતે (૧) અનિત્યત્વાનુપ્રેક્ષા (૨) અશરશ્ ત્વાનુપ્રેક્ષા (૩) સંસારાનુપ્રેક્ષા (૪) એકત્વાનુપ્રેક્ષા (૫) અન્યત્વાનુપ્રેક્ષા (૬) અશુચિત્વાનુપ્રેક્ષા (૭) આસત્રાનુપ્રેક્ષા (૮) સંવરાનુપ્રેક્ષા (૯) નિજે રાનુપ્રેક્ષા (૧૦) લાકાનુપ્રેક્ષા (૧૧) બાધિદુર્લ ભત્વાનુપ્રેક્ષા અને (૧૨) ધર્મ સાધકાર્દ્ધ-ત્વાનુપ્રેક્ષા આ બાર અનુપ્રેક્ષાએા સંવરના કારશેહા છે. આ અનુપ્રેક્ષાઓનું

5.95-

## तत्वायस्त्रे

तत्राऽऽत्मनो झानदर्शनोपयोगस्वमावाद् अन्यम किञ्चित् समुदितं वस्तु धुवमस्ति, इमानि खल्छ शरीरेन्द्रियविषयशब्दरूपगन्धरसस्पर्शवनिवाद्युपमोगवरिमोग-द्रव्याणि समुदायरूपाणि जल जुद्चुदवदनवस्थितस्वमावा निवर्तन्ते, मोद्दविभ-मादत्राऽझो जनो नित्यस्वं मन्यते इत्येवं खल्वजुचिन्तनम् अनित्याजुमेक्षा वोष्ट्र्या प्रवं खल्छ चिन्तयतः शरीरादिषु ममत्वलक्षणाऽभिष्वक्रामावात् सत्तोण्मित गन्ध माख्यादिष्विव वियोगकाल्छेऽपि विवेकभ्रं शलक्षणो विनिपातो नोस्पमते १ एवं अरणकाले मित्रवान्धवधुत्रकलत्रादयोऽपि परित्रातुं न समर्थाः 'भन एव केवल्मेकशरणं नाऽन्यत्, इत्येवं मावना अग्ररणानुमेक्षा, एवं सल्छ मावयत्रो

स्वरूप निम्नलिखित है-

(१) अनित्यश्वानुप्रेक्षा- ज्ञानदर्शनरूप उपयोग स्वभाववाडे आत्मा के अतिरिक्त कोई भी अन्य समुद्ति वस्तु स्थायी नहीं है। यह शरीर एवं इन्द्रियों के विषय शब्द, रूप, गंध, रस, स्पर्श, वनिता आदि जो भी उपभोग-परिभोग के साधन हैं, सभी जल के बुल बुले के समान विनाशशील हैं। अपनी मृढता 'एवं विभ्रम के कारण ही अज्ञानी जन इन्हें नित्य मान ते हैं, ऐसा चिन्तन करना अनित्यत्वातु-प्रेक्षा है। इस प्रकार के चिन्तन से शरीर आदि संबंधी ममता और आस्कित का अभाव हो जाता है और जैसे भोग कर फेकी हुई माला आदि के वियोग से दुःख नहीं होता, उसी प्रकार शरीर आदि के वियोग के समय भी दुःख नहीं होता।

(२) अशारणत्वानुपेक्षा-मनुष्य के मस्तक पर जव मृत्युमंडराती है तब मिन्न, षान्धव, पुत्र, कलन्न आदि कोई भी त्राण करने में समय

મ્વરૂપ વીચે જણાવ્યા સુજમતું છે.---

 निस्यमइमशरणोऽस्मीति भृत्रमुदिग्नस्य संसारिकमावेषु न्रिमस्व मुपजाय्ते 'अईत्मणीतमेव मार्ग' प्रतिपद्यते २ एवं पूर्वोपार्जितकर्मविपाकवशादात्मनो भवान्तरावाप्तिः संसार उच्यते तस्मिन् संसारे जीवो नट इव रङ्गभूमौ मातृपितृभ्रातृदासस्वामित्व नानाविधभूमिकामासाद्य जन्ममरणयन्त्रणा मनु मवन भवाद्भवान्तरं परिश्रमति, किमधिकेन स्वयमप्यात्मनः पुत्रो भवति इत्येवं संसार स्वभावाजुचिन्दनं संसारानुप्रेक्षाः । उक्तश्रोत्तराध्ययने जनविंशत्यध्ययने

नहीं होते। उस अवसर पर एक मात्र धर्म ही शरणभूत होता है, अन्य कोई भी नहीं, इस प्रकार का चिन्तन करना अशरणत्वानुप्रक्षा है। जो इस प्रकार का चिन्तन करता रहता है चह 'मैं शरणहीन हूं'' ऐसा सोच कर अत्यन्त विरक्त हो जाता है और सांसारिक पदार्थी के विषय में उसका ममत्व नहीं रहता। वह अईन्त भगवान् द्वारा प्रतिपादित मार्ग का ही अवलम्बन छेता है।

(३) संसारानुपेक्षा--प्वेपिार्जित कर्मविपाक के अनुसार भवान्तर की प्राप्त को संसार कहते हैं। संसारी जीव इस संसार में, रंगभूमि में नट के समान माता, पिता, भ्राता, दास, स्वामी आदि की विविध प्रकार की भूमिकाएं (पार्ट) प्राप्त करता हुआ जन्म-मरण की यंत्रणाएं मुगत रहा हैं। एक भव का त्याग करके दूसरे भव में जाता है। अधिक क्या कहा जाय, वह आप ही अपना पुत्र बन जाता है। इस प्रकार संसार के स्वभाव का विचार करना संसारानुप्रेक्षा है। उत्तरी-ध्ययनसूत्र के उन्नीसवें अध्ययन की बारहवीं गाथा में कहा है।

કરે છે ત્યારે મિત્ર, ભાઈ, પુત્ર, પત્ની વગેરે કાેઈ પણ તેને અચાવવા સમર્થ યતાં નથી. આ અવસરે એકમાત્ર ધર્મ જ તેના રક્ષણાર્થ આવીને હેલા રહે છે, બીંજું કાેઇ જે નહીં, આ જાતની ભાવના કેળવવી અશરણુત્વાનુપ્રેક્ષા છે જે આ પ્રકારનું ચિન્તન કરતા રહે છે તે 'હું શરણ વગરના છું' એમ વિચારીને મત્યન્ત વિરક્ત થઈ જાય છે અને સાંસારિક પુદ્દગલાના વિષયમાં તેનું મંમત્વ રહેતું નથી. તે અહુંન્ત ભગવાન દ્વારા પ્રતિપાદિત માર્ગના જ આશરા લે છે.

(3) સંસારાનુપ્રેક્ષા — પૂર્વીપાજિ ત કમ' વિષાક અનુસાર ભવાન્તર્શની પ્રાષ્તિને સંસાર કહે છે. સંસારી જીવ આ સંસારમાં રંગભૂમિના નટની માર્કક માતા, પિતા, ભ્રાંતા, દાસ, સ્વામી આદિની જુદી જુદી ભૂમિકાએા (પાટ) પ્રાપ્ત કરતાં થકા જન્મ - મરણથી વિટ'બણાએા ભાગવી રહ્યો છે. એક ભવના ત્યાંગ કરીને બીજા ભવમાં જાય છે. વધારે શું કહેવું ? તે પાતે જ પાતાના પુત્ર બની જાય છે. આ રીતે સંસારના સ્વભાવના વિચાર કરવા સંસારાનુપ્રેક્ષા છે. ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રના એાગણીસમાં અધ્યયનની બારમી ગાયામાં કહ્યું છે- द्वादगगाथाम् 'इमं सरीरं अणिच्चं, अखुइं, अखुइसंभवं। असासया वासमिणं, दुक्खकेखाणभाघणं' (छाया) इदं ग्ररीर मनिल्यम्, अशुचि, अगुचि-सम्मदम्, अग्राश्वतावासमिदं दुःखक्छेग्रानां भाजनम्, इति अन्यत्राप्युक्तम्

भी संखारो जम्मिय, जुवाणओ परमरूवगवियओ। मरिउण जायह किमी, लत्थेव कडेवरे नियए ॥१॥ धिक् संसारो यस्मिश्र युवकः परमरूपगर्वितः।

मृग्वा जायते क्रुमिः तत्रैव कछैदरे निजके ॥१॥ इति, एवं भावयतः संसारभयाद् उद्विग्नस्य वैराग्यमुत्पघते, संसाराद् विरक्तश्व तद्दुःखपदाणाण्ध्रप्रयतते ३ एवं जन्मजरामरणपरम्परानुउत्तिजन्यमहापीडानुमग्म् एकाक्यहमेत्र कतुं ज्ञक्तोमि, न तदर्थे कश्चिद्दन्यों मे स्वो वा परो वा सद्दायो

'यह रारीर अनित्य है, अशुचि है और अशुचि पदार्थों से-रज -वीर्य आदि से, इसकी जलक्ति हुई है। यह अरधायी आवास है-थोडे दिन इसमें टिक कर चल देना है? यह दु.खों और क्लेशों का भाजन है अर्थात् विविध प्रकार के कष्ट इस शरीर की बदौलत ही इस जीव को भोगने पडते हैं।

अन्यन्न भी कहा है-'इस संसार को धिक्कार है जिसमें अपने रूप सौन्दर्य से गविष्ट बना हुआ पुरुष युवावस्था में ही मरण को प्राप्त होकर उसी अपने कछेवर में कीडे के रूप में पैदा हो जाता है। ऐसी भावना करनेवाला पुरुष संसार के भय से उद्विग्न हो जाता है और संसार से विरक्त होकर संसारिक दुःखों का अन्त करने के लिए प्रयत्नशील होता है।

(४) एकत्व-जन्म, जग और सरण के प्रवाह में इत्पन्न होने

આ શરીર અનિત્ય છે, અપવિત્ર છે અને મલીન પદાર્થોથી રજ-વીર્ય વગેરેથી, એનું સર્જન થશું છે. આ કામચલાઉ આવાસ છે-થાડા દિવસા સુધી એમાં રહીને નિકળી જવાનું છે. આ શરીર દુઃખા તથા કલેશાનું પાત્ર છે અર્ધાત્ વિવિધ પ્રકારનાં કષ્ટ આ શરીરને લીધે જ બીચારા જવને લાગવવા પડે છે.

અન્યત્ર પણ કહ્યું છે-ધિક્કાર છે આ સ'સારને કે જેમાં પોતાના રૂપ સૌન્દર્યથી ગવિષ્ઠ અનેલા પુરૂષ ચુવાવસ્થામાં જ મરણને પ્રાપ્ત થઇને તે જ પાતાના કલેવરમાં કીડા સ્વરૂપે ઉત્પન્ન થઈ જાય છે આ જાતની ભાવના કરનારા પુરૂષ સ'સારની માયાજાળથી ઉદ્ધિગ્ન થઇ જાય છે, અને સ'સારથી વિરક્ત થઈને સાંસારિક દુ:ખાના આંત કરવા માટે પ્રયત્નશીલ અને છે.

- (૪) એકત્વ---જન્મ જરા અને મરણના પ્રવાહમાં ઉત્પન્ન થનાંરી ઘેાર

242

वर्तते, एकाकी एवाहं जातः एक एव म्रिये च, न कश्चित्स्वजनः परजनो-वाऽऽधिव्याधिजरामरणादीनि दुःखान्यपहर्तुं मम समर्थः, सुहृद्वान्धवादयो-ंऽपि ३मग्रानभूमिपर्थन्तमेव गच्छन्ति केवलं धर्म एव मे सहायोऽनपायो वर्तते, एवं चिन्तनमेकत्वानुमेक्षा। उक्तश्च-

'एगोहं नस्थि में कोइ नाहमन्नस्स कस्स वि।

एवं अद्रीण मणसा अप्पाण मणुसासए ॥१॥ (छाया)-एकोऽहं नास्ति मे कोऽपि-नाह मन्यस्य कस्यचित् । एदम्-अदीनमनसा-आत्मान मनुशासयेत् ॥१॥ पुनरप्युक्तम्

'द्रव्यन्न भूमौ, पश्चत्रश्च गोष्ठचां भाषी गृहदारि जना इमशाने।

देह खितायां परलोकबासे-धर्याऽनुगो गच्छति जीव एकः ॥१॥ इति

वाली घोर पीडा का अनुभव मुझे अकेले को ही करना पडता है। उसमें कोई भी अपना-पराया खहायक नहीं होता। मैं अकेला ही जन्मा हूं, अकेला ही मरूंगा, कोई स्वजन अधवा परिजन मेरे आधि, ज्याधि, जरा मरण आदि दुखों को दूर करने में खमर्थ नहीं है। मित्र और बन्धु-वान्धव भी अधिक से अधिक इमज्ञान भूमि तक ही साथ जाते हैं। एक मात्र धर्म ही सच्चा सहायक-छाथी है। ऐसा चिन्तन करना एक खानुप्रेक्षा है। कहा भी हैं-

'मैं एकाकी हूं। मेरा कोई नहीं है और न मैं किसी का हूं इस प्रकार दैन्य हीन मन से अपनी आत्मा पर अनुज्ञासन करे।'

और भी कहा है-'जब जीव मृत्यु के चंगुल में पड़ता है तब धन-दौलत घरती में दबी रह जाती हैं, पशु वाडे में बंद रह जाते है,

પીડાને અનુભવ મારે એકલાને જ કરવા પડે છે. તેમાં કાેઈ પણુ પાતાના કે પારકા સહાયક બનતાં નથી હું એકલા જ જન્મ્યાે છું, એકલા જ મરણ પામીશ કાેઇ સ્વજન અથવા પરજન મારા આધિ, વ્યાધિ જરા (ઘડપણ) મરણ વગેરે દુ:ખાને દૂર કરવા માટે સમર્થ નથી. મિત્ર તથા ભાઈ-સ્નેહીઓ પણુ બહુ-બહુ તા સ્મશાનબૂમિ સુધી જ સાથે આવે છે. એક માત્ર ધર્મ જ સાચા સહાયક-મિત્ર છે. આ જાતનું ચિન્તન કરવું એકત્વાનુપ્રેક્ષા છે-કહ્યું પણુ છે-હું એકાકી છું. મારૂં કાેઇ નથી અને હું કાેઈના નથી. આ રીતે દૈન્યહીન મનથી પાતાના આત્મા પર અનુશાસન કરવું. આગળ પણુ કહ્યું છે-જ્યારે છવ મૃત્યુની પકડમાં આવે છે ત્યારે ધન-દાલત જમીનમાં દાટેલાં જ રહી જાય છે, પશુ વાડામાં ભાંધેલા જ રહી જાય છે. પત્ની ઘરના દ્વાર સુધી અને સ્વજન શ્મશાન સુધી સહારા આપે છે. શરીર ચિતા ગુધી સાથ

तत्त्वार्थस्व

एवं खद्ध भावयतः स्वजनकुटुम्वपरिवारादिषु भीत्यनुवन्धो ममत्वअ नोत्पद्यते, परजनेषु द्वेषानुवन्धअ न जायते, ततो दि-निःसज्ञता मभ्युपगच्छन मोक्षायैव चेष्टते-४ एवं-शरीरेन्द्रियादिभ्य आत्मनोऽन्यत्वचिन्तनम् अन्यत्वा-नुपेक्षा-उच्यते, पौदगळिकशरीरादहं चेतनोऽन्य एव शरीरमनित्यम्, अदं त नित्यः, अज्ञंशरीरम्, अइन्तु ज्ञोऽस्मि, शरीरं सादिनिधनम्, अद्दं पुनरनादिरनिधनः बहुनि मे शरीराणि व्यतीतानि संसारकान्तारं परिभ्रमतः । एव मिन्द्रियादि-पत्नी घर के द्वार तक और स्वजन इमझान तक साथ देते हैं । देह चिता तक साथ देती है । परलोक की ओर प्रयाण करते समय इनमें से कोई साधी नहीं चनता । एक मात्र धर्म ही उस समय साथ जाला है ।'

इस प्रकार विचार करने से स्वजनों तथा कुटुम्य-परिवार आदि के प्रति प्रीति नहीं उत्पन्न होती-ममता हट जाती है और पर-जनों पर द्वेष नहीं होता। इस कारण ऐसा विचार करने वाला निःसंगता को अंगीकार करके मोक्ष के लिए प्रयत्न करता है।

(५) अन्यत्वानुपेक्षा—शरीर और इन्द्रियों आदि से आत्मा की भिन्नता को चिन्तन करना अन्यत्वानुदेक्षा है। शरीर अचेतन है, मैं चेतन हूं। शरीर अनित्य है मैं नित्य हूं, शरीर अज्ञानमय है, मैं ज्ञान-मय हूं, शरीर की आदि है-अन्त है, मैं अनादि अनिधन हूं। इस संसार -अटबी में अमण करते करते मैंने बहुतेरे शरीर धारण करके त्यागे है। इसी प्रकार हन पुद्गलमय और अनित्य इन्द्रियों से भी-मैं भिन्न

મ્યાપે છે. પરલેાકની યાત્રા તરફ પ્રયાણુ કરતા સમયે આમાંનું કાેઇ સાથી અનતું નથી. એક માત્ર ધર્મ જ સાથે જાય છે.

આવી રીતે વિચાર કરવાથી સ્વજના તથા કુટું બ–પરિવાર આદિ તરેક પ્રીતિ ઉત્પન્ન થતી નથી–મમતા ચાલી જાય છે અને અન્ય માણુસાે તરેક દ્રેષભાવ થતાે નથી. આ જાતનાે વિચાર કરનારાે નિઃસંગતાને ધારણુ કરીને માક્ષ પ્રાપ્તિ સાટે જ પ્રયત્ન કરે છે.

(૫) અન્યત્વાનું પ્રેક્ષા-શરીર અને ઇન્દ્રિયા આદિથી આત્માની ભિન્નતાનું ચિન્તન કરવું અન્યત્વાનું પ્રેક્ષા છે, શરીર અચેતન છે, હું ચેતન છું, શરીર અનિત્ય છે, હું નિત્ય છુ, શરીર અજ્ઞાનમય છે, હું જ્ઞાનવંતા છું, શરીરની આદિ છે-અન્ત છે, હું અનાદિ અનન્ત છું, આ સંસાર-અટવીમાં ભમણ કરતા કરતા મેં ઘણી જાતના શરીરા ધારણ કર્યા છે અને ત્યાગ પણ કર્યા છે એ જ રીતે આ પુદ્દગલમય અને અનિત્ય ઇન્દ્રિયાથી પણ હું નાખા છું.

248

भ्योऽपि पौद्गलिकेभ्योऽनित्यादिभ्यः खत्वदं भिन्न एवास्मि, यदा च-स्वभ्रो-रादिम्योऽपि मेऽन्यस्वं वर्तते-तदा किम्रुत वक्तव्यम् वाह्यपरिग्रहेभ्यः- ३ इत्येष भावयतः खळु मनः समादधतः शरीरादिषु स्पृष्ठा नोएजायते, ततश्चात्मझाम भावनापूर्वकनिर्वेदमकर्षे सति आत्यन्तिकसोक्षद्धलमाप्तिस्तरुद् मतत्वात् ५ एवं-भारीरमिदमत्यन्ताश्चचिस्यानं घतते । शुक्रशोणितसमुद् मृतत्वात्-सूत्रपुरीपादि युक्तस्वाच्च स्नानानुलेपनादि भिरप्यस्याप्यश्चचित्त्वं नापहर्तु शवयते सम्यग् र्यत्तत्वा पुनर्भाव्यमानं जीवस्यात्यन्तिकीं चुद्धिमाविर्मावर्यात, इत्येषं तत्वतो विचारणम्-अशुचित्त्वानुमेक्षा, एवं संस्मर्ग कुर्वतः शरीरादिष्वसङ्गता

हूं। जब अपने शरीर आदि से भी येरी भिन्नता है तो वाह्य बस्तुओं का तो कहना हो क्या है ! शरीर ही सेरा नहीं तो अन्य पदार्थ मेरे कैसे हो सकते हैं ! ऐसी आवना करने वाडे और मन का समाधान करने वाडे पुरुष को शरीर आदि में स्पृहा नहीं रहती। ऐसी स्थिति में आत्मज्ञान की आवना उत्पन्न होकर बैराग्य की वृद्धि होती है और तब जीव मोक्ष के आत्यन्तिक सुख को प्राप्न करता है।

(६) अशुचित्वानुपेक्षा - यह शरीर अत्यन्त ही अशुचि का स्थान है। रज और वीर्य से उत्पन्न होने के कारण तथा मल - मूत्र आदि गंदी वस्तुओं से युक्त होने के कारण, कितना ही स्वान और विछे-पन क्यों न किया जाय मगर इसकी गंदगी दूर नहीं हो सकती। सम्यग्दर्शन आदि की भावना की जाय तो जीव की आत्यन्तिक शुद्धि उत्पन्न होती है। इस प्रकार चिन्तन करना अशुच्तित्वभावना

જ્યારે મારા શરીર આદિથી પણુ મારી ભિન્નતા છે તેા પછી આદ્ય વસ્તું-એાનું તેા કહેવું જ શું ? જો શરીર મારૂં પાતાનું નથી તાે અન્ય પદાર્થી મારા કેવી રીતે હાેઇ શકે ? એવી ભાવના ભાવનાર અને મનનું સમાધાન કરનારા પુરૂષને શરીર આદિમાં સ્પૃદ્ધા રહેતી નથી. આવી સ્થિતિમાં આત્મ-જ્ઞાત્યન્તિ ભાવના ઉત્પન્ન થવાથી વૈંરાગ્યની વૃદ્ધિ થાય છે ત્યારે જીવ માક્ષના આત્યન્તિક સુખને પ્રાપ્ત કરે છે.

(૬) અશુચિત્વાંનુપ્રેક્ષા-આ શરીર પુષ્કળ ગ'દકીનું સ્થાન છે. રજ તથા વીર્યથી ઉત્પન્ન થવાથી તથા મળ-મૃત્ર વગેરે ગંદી વસ્તુઓથી સુક્ત હાેવાના લીધે, કેટલીએ વાર સ્નાન તથા વિલેપન કરીએ તાે પણુ આ શરીરની ગંદકી દ્વર થતી નથી-થઇ શકતી નથી-સમ્યક્દર્શન વગેરેની ભાવના કરવામાં આવે તાે છવની આત્યન્તિક શુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે. આવું ચિન્તન કરવું એશુષ્ 55विभवति, विरक्तश्च-भवार्णवोत्तरणाय समाहितचित्तो भवति ६ इन्द्रियकषाय क्रोधमानमायाळोभमाणातिपातादयः कर्मास्नवकारणरूपाः सन्ति, स्पर्शना-दोनि-इन्द्रियाणि पुरुङ्गमातद्गुकुरङ्गभुङ्गमीनादीन् माणिनो बन्धव्यसनार्णवे पात-यन्ति, कषायादयोऽपि वधवन्धपरिकछेशादीन् उत्पादयन्ति नरकादिगतिषु च नानाविधदुःखमण्डवळितासु परिश्रमयन्ति, इत्येवमास्रवदोषानुचिन्तन मास्रवा-नुमेक्षा-उच्यते, एवं भावादयः क्षमादिषु श्रेयस्त्वभावो न मच्युतो मवति, सर्वपते-भास्रवदोषाः क्र्मवत् संटतात्मनो न सम्भवन्ति-७ एवं-संवरगुणा हे। जो ऐसा चिन्तन करता हे, वह शारीर आदि के प्रति ममत्वहीन वन जाता हे और विरक्त होकर संसार-सागर से पार होने के लिए

डचत हो जाता है। (७) आस्तवानुप्रेक्षा — इन्द्रियां, कोध मान माया लोभ रूप कषाय और प्राणातिपात आदि कर्म के आस्तव के कारण हैं। ये स्पर्शन आदि इन्द्रियां पतंग, मातंग (हाथी) क्रुरंग (हिरण), म्रंग (अमर) और मीन आदि प्राणियों को बन्धन के दुःख सागर में पट कती हैं। कषाय आदि भी वध, बन्धन आदि के वछेशों को उत्पन्न करते हैं और नाना प्रकार के दुःखों से प्रज्वलित नरक आदि गतियों में परि-अमेर नाना प्रकार के दुःखों से प्रज्वलित नरक आदि गतियों में परि-अमण कराते हैं। इस प्रकार आस्तव के दोषों का विचार करना आस्रवानुपेक्षा है। जो इस प्रकार विचार करता है उसके चित्त में से क्षमा आदि प्रति श्रेयस्करता का भाव च्युत नहीं होता। जो अपने आपको क्र्म के समान संवृत (संवर युक्त) कर छेता है, उसमें

ચિત્વભાવના છે. જે આ જાતનું ચિન્તવન કરે છે તે શરીર વગેરે પ્રતિ મંમત્વહીન બની જાય છે અને વિરક્ત થઇને સ'સાર-સાગર તરી જવા માટે તત્પર થઇ જાય છે.

(૭) આસ્ત્રવાનુપ્રેક્ષા-ઇન્દ્રિયા, ક્રોધ માન માયા લાેલ રૂપ કલાય અને પ્રાણાતિપાત આદિ, કર્મના આસ્ત્રવના કારણ છે. આ સ્પર્શન વગેરે ઇન્દ્રિયા પતંગ (પતંગીયું) માતંગ (હાથી) કરંગ (હરણ), ભુંગ (લમરા) અને મીન (માછલી) વગેરે પ્રાણીઓને અન્ધનના દુ:ખસાગરમાં ફે કે છે. કલાય આદિ પણ વધ, બન્ધન આદિના કલેશાને ઉત્પન્ન કરે છે અને જીદા જુદા પ્રકારના દુ:ખાેથી પ્રજવલિત નરક આદિ ગતિઓમાં પરિભ્રમણ કરે છે. આ રીતે આસ્ત્રવના દાેધોના વિચાર કરવા આસ્ત્રવાનુપ્રેક્ષા છે. જે આ રીતે વિચાર કરે છે તેના મનમાંથી ક્ષમા આદિ પ્રત્યે શ્રેયસ્કરતાની ભાવનામાં ઓટ આવતો નથી. જે પોતે-પાતાને કાચબાની માફક સંવૃત (સંવરયુક્ત) કરી

248

दीपिका-निर्युक्ति टीका स. ७ स. ६ अनुप्रेक्षास्वरूपनिरूपणम्

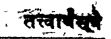
गुणानुचिन्तनं-संसरानुमेक्षा, यथा-सम्रुद्रे नावो विवरपिधानाभावे क्रमशो विव-रतः भविष्टजळाभिष्ळवे सति नावारूढानामवश्यं विनाशो भवेत् विवरपिधानेतु-निरुपद्रवमिष्टदेशान्तरमाप्तिः एवं कर्मागमास्रवद्वारसंवरणे सति श्रेयः-प्रति-बन्धो न भवति । उक्तञ्चो-त्तराध्ययने-'जा उ अस्साविणी नावा न सा पारस्स गामिणी जो य निस्सविणीनावा सा उ पारस्स गामिणी ॥७१॥ (अध्ययने-२३) या तु-आसाविणी नौका न सा पारस्य गामिणी । या च निःस्ना-विणी नौका सा तु पारस्य गामिनी ॥१॥ इति, एवं भावयतः संवरे कर्मास्नव-पूर्वोक्त आस्रवदोष का संभव नहीं होते ।

(८) संवरानुवेक्षा-- संवर के गुणों का चिन्तन करना संवरानु प्रेक्षा है। समुद्र में कोई छिद्रोंवाली नौका हो और उसके छिद्रों को अगर बंद न कर दिया जाय तो छिद्रों द्वारा उसमें जल का प्रवेश होता है और उस पर सवार लोग अवश्य ही विनाश को प्राप्त होते हैं। इसके विपरीत यदि छिद्र बंद कर दिये जाए तो विना किसी उप-द्रब के इष्ट मंजिल तक पहुंचा जा सकता है। इसी प्रकार कमों के आगमनद्वार-आसव को यदि रोक दिया जाय तो श्रेयस् की प्राप्ति में किसी प्रकार की रुकावट नहीं होती। उत्तराध्ययन में कहा है-

'जो नौका छिद्रों वाली होती है वह पारगामिनी नहीं होती। किन्तु जो नौका छिद्ररहित होती है वह पार पर्यन्त पहुंचने वाली होती है। (अध्ययन २३)

जो इस प्रकार की भावना करता है वह खदैव संवर में परायण बे छे, तेनामां पूर्वीक्रत आस्नव देलिनी शक्ष्यता रखेती नथी.

(૮) સંવરાનુપ્રેક્ષા—સંવર ગુણેાનું ચિન્તન કરવું સંવરાનુપ્રેક્ષા છે. સસુદ્રમાં કાેઇ છિદ્રોવાળી નાૈકા હાેય અને તેના છિદ્રોને જો પુરી ન દેવામાં આવે તાે છિદ્રો દ્રારા તેમાં જળના પ્રવેશ થાય છે અને તેમાં બેઠેલાં પ્રવાસીઓ અવશ્ય વિનાશને પ્રાપ્ત થાય છે. આથી ઉલ્ટું, જો છિદ્ર પુરી નાખવામાં આવે તા કાેઈ પ્રકારના ઉપદ્રવ વગર નિશ્ચિત સ્થાન સુધી પહેાંચી શંકાય છે. એવી જ રીતે કર્માના આગમનદ્વાર -આસવને જો રાેકી દેવામાં આવે તા શ્રેયસની પ્રાપ્તિમાં કાેઇ પ્રકારના અવરાેધ આવતા નથી. ઉત્તરા-ધ્યયનમાં કહ્યું છે-જે નાેકા છિદ્રોવાળી હાેય છે તે પારગ મિની દ્વાતી નથી પરંતુ જે નાેકા છિદ્રરહિત હાેય છે, તે કાંઠા સુધી પહેાંચવાવાળી હાેય છે. (અધ્યયન ૨૩) જે આ પ્રકારની ભાવના ભાવે છે તે હમેશાં સંવરમાં રત



निरोधलक्षणे सततौद्युक्तता भवति निःश्रेयसपदमाप्ति श्रेति ८ एवं-निर्जरायाः गुणदोषभावनं निर्जरानुपक्षा निर्जरा च कर्मफल-विषाकजन्या दिविधा अतुदि पूर्वा, कुशलमूलाच, तत्र-नरकादिगतिषु कर्मफलविपाकजन्याऽबुदि पूर्वा अकुशलकर्मानुवन्धा, परीषहजये कृते तु-कुशलमूला-छमानुवन्धा, निरनुवन्धा चेत्येवं चिन्तयतः कर्मनिर्जराये मटत्ति भवति-९ समन्तादनन्तस्याऽलोकाकाशरम बहुमध्यदेशमागवर्तिनो लोकस्य स्वभावानुचिन्तनं लोकानुप्रेक्षा, पवं भावयत स्तत्त ज्ञानविर्शुद्धि भवति १० संसारेऽस्मिन् मनुष्यभवो दुर्लमः, तत्रापि समाधि दुखावः सति लस्मिन् बोधिलाभः फलवान् भवति इत्येवं चिन्तनं बोधिलामा-

रहता है। और निश्रेधस् को प्राप्न करता है।

(९) निर्जरानुप्रेक्षा—निर्जरा के गुणों का विचार करना निर्जरानु-प्रेक्षा कहलाता है। कर्मफलविपाक निर्जरा दो प्रकार की है-अबुद्धि-पूर्वा और कुदालमूला। नरक आदि गतियों में कर्म के फल को भोग छेने के पश्चात् उसकी जो निर्जरा होती है, वह अबुद्धिपूर्वा निर्जरा कहलाती है। वह अकुदाल कमोें के अनुबंध का कारण है। परीषहों पर विजय प्राप्न करने पर जो निर्जरा होती है वह कुदालमूला द्युभा-नुवन्धा या निरनुवन्धा कहलाती है। जो इस प्रकार विचार करता है उसकी कर्मनिर्जरा में प्रवृत्ति होती है।

(१०) लोकानुपेक्षा--सभी ओर अनन्त अलोकाकादा के मध्य में अवस्थित लोक के स्वभाव का चिन्तन करने से ज्ञान की विद्युद्धि होती है।

રહે છે અને નકકી શ્રેયસને પ્રાપ્ત કરે છે.

(૯) નિર્જરાનુપ્રેક્ષા—નિર્જરાના ગુણેાના વિચાર કરવા નિર્જરાનુપ્રેક્ષા કહેવાય છે. કર્મકળ વિપાક નિર્જરા છે પ્રકારની છે-અબુદ્ધિપૂર્વા અને કૂ**શળ**-મૂલા. નરક આદિ ગતિઓમાં કર્મના ફળાને લાેગવી લીધા બાદ તેની જે નિર્જરા થાય છે તે અબુદ્ધિપૂર્વા નિર્જરા કહેવાય છે. તે અકુશળ કર્માના અનુબંધનું કારણ છે પરીધહા પર વિજય પ્રાપ્ત કરવાથી જે નિર્જરા **થાય** છે તે કુશલમૂલા, શુભાનુબન્ધ અથવા નિરનુબન્ધ કહેવાય છે. જે આ **રીતે** વિચાર કરે છે તેની કર્મનિર્જરામાં પ્રવૃત્તિ થાય છે.

(૨૦) લેાકાનુપ્રેક્ષા–-ચારે તરક અનન્ત અલેાકાકાશની મધ્યે અવસ્થિત લે઼ાકના સ્વભાવનું ચિન્તન કરવું લેાકાનુપ્રેક્ષા છે. લેાકનું ચિન્તને કરવાથી જ્ઞાનની વિશુદ્ધિ થાય છે. तुप्रेक्षा, तथा चिन्तयतो बोर्धि प्राप्य प्रमादो न कदाचिदपि भवति ११ एवं-भूमोंपदेष्टार्ऽहेन, तदुपदिष्टो धर्मोंऽहिंसादिलक्षणो विनयमूलः क्षमावलो ब्रह्मवर्य-गुप्त उपश्रमप्रधानो निष्परिग्रहिताल्म्बनो वर्तते, तल्लामान्मोक्षमाप्तिर्भवतीति चिन्तनं धर्म साधकानुप्रेक्षा, एवं-चिन्तयतः खलु धर्मानुरागा त्सततं तदाराधने मुस्नपरो भवतीति भावः तथा चा-ऽनया खलु द्वादशविधयाऽनुप्रेक्षया कर्मास्तव-निरोधरूपसंवरो भवतीति वोध्यस् १२॥

इन्द्रियकषाय क्रोध-मान-साया-लोभमाणाविपातादयः कर्मासवकारण-रूपाः सन्ति स्पर्शनादीनि-इन्द्रियाणि पठङ्गमाठङ्गकुरङ्गभुझमीनादीन प्राणिनी वन्ध-ण्यसनार्णवे पातयन्ति । कषायादयोऽपि-दधवन्धपरिवल्ग्झादीन् उत्पादयन्ति नरकादि गतिषु च नानाविधदुःखम्ब्वल्वितासु परिभ्रसयन्ति, इत्येवमासव-दोषानुचिन्तनमासवानुप्रेक्षा उच्यते-एवं भावादेतः क्षमादिषु श्रेयस्त्वमावो न मच्युतो भवति, सर्व एते आसवदोषाः कूर्मवत् संष्टतात्मनो न सम्मवन्ति ७ एवं-संवरगुणानुचिन्तनं संवरानुप्रेक्षा, यथा-सम्प्रे बावो विवरपिधानामावे कमन्त्रो विवरतः प्रविष्ठज्ञाभिष्ल्रवे सति नावारूढानामवन्न्यं विनान्नो भवेत् विवरपिधाने तु-निरूषद्रवाभिष्टदेशान्तरप्राप्तिः, एवं-कर्मागमासवद्वारसंवरणे सति श्रेयः मतिवन्धो न भवति । उक्तश्चोत्तराध्ययने त्रयोर्विशस्यध्ययने पकसप्ततिगाथायाम्---

> 'जा उ अस्ताचिगी नावा-न सा पारस्त गामिणी। जा य निस्साविगीनावा-सो उ पारस्स ग्रामिणी ॥१॥ या तु आस्ताविगी नौका-न सा पारस्य गामिणी। या च निःस्राविणी नौका-सा तु पारस्य गामिनी ॥१॥

(११) बोधिदुर्लभानुप्रेक्षा—इस संसार में पथम तो मनुष्यभव की प्राप्ति दुर्लभ है। कदाचित् पुण्पयोग से वह धाप्त हो जाय तो समाधि प्राप्त करका कठिन है। उसके होने पर बोधिलाभ सफल होता है। ऐसा विचार करना बोधिदुर्लभानुप्रेक्षा है। जो ऐसा चिन्तन करता है बह बोधि को प्राप्त करके कदापि प्रमाद नहीं करता।

(૧૧) બાધિદુર્લ ભાનુપ્રેક્ષા-આ સ સારમાં પ્રથમ તા મનુષ્યભવની પ્રાપ્તિ દુર્લ છે. કદાચિત્ પુષ્ટ્યયોગથી તે પ્રાપ્ત થઇ જાય તા સમાધિ પ્રાપ્ત કરવા કઠા છે. તેના અસ્તિત્વથી જ બાધિલાભ સફળ થાય છે એવા વિચાર કરવા બે બિદુર્લ ભાનુપ્રેક્ષા છે. જે આવું ચિન્તન કરે છે તે બાધિને પ્રાપ્ત કરીને કયારેય પણ મમાદ સેવતા નથી.

१५९

इत्येवं भावयतः संवरे कर्मास्नवनिरोधलक्षणे सततोधुकता भवति निःश्रेयसपदपाप्तिश्वेति ८ एवं-निर्जरायाः गुणदोपभावनं-निर्जरानुमेक्षा, निर्जरा च कर्मफलविपाकजन्या दिविधा अवुद्धिपूर्वा-कुग्नलम्लाच तत्र-नारकादि गतिषु कर्मफलविपाकजन्याऽवुद्धि पूर्वा १ अकुग्नलकमौनुबन्धा परीषइजये कृते तु कुग्नलम्ला गुप्तन्या निरनुवन्धाचेश्येवं चिन्तयतः कर्म निर्जराये मन्नति तु कुग्नलम्ला गुप्तनन्त्रस्याऽलोकाकाशस्य बहुमध्यदेश भाग-वर्तिनो लोकस्य स्वभावानुचिन्तनं लोकानुप्रेक्षा, एवं भावयत स्वतत्व ज्ञानविश्रदि-र्भवति १० संसारेऽस्मिन् मनुष्यमवो दुर्लभः तत्रापि-समाधिर्दुरवायः, सति तस्मिन् बोधि लाभः फलवान् भवतीत्येवं चिन्त्वनं वोधिलाभानुमेक्षा तथा चिन्तयतो बोधिं माण्य ममादो न कदाचिदपि भवति ११ एवं-धर्मीपदेष्टाऽईन तदुपदिष्टो धर्मी दिसादिलक्षणो विनयम्लः क्षमावलो व्रह्मवर्यग्रसः उपग्रम-मधानो निष्परिग्रदिताऽऽलम्बनो वर्तते तल्लाभान्मोक्ष मान्निर्भवतीति चिन्तनं धर्म साधकाईत्वानुपेक्षा, एवं चिन्तयतः खलु धर्मानुरागात् सततं तदाराधने यत्न-परो भवतीति भावः, तथा चाऽनया खलु द्वादग्न विधयाऽनुमेक्षया कर्मास्वनिरोध स्पसंवरो भवतीति वोध्यम् ॥दा।

•

(१२) धर्मसाधकाईत्त्वानुप्रेक्षा—धर्म के मूल उपदेशक अईन्त भगवान हैं। उनके द्वारा उपदिष्ट अहिंसामय धर्म विनयमूलक है, क्षमा उसका बल है, वह ब्रह्मचर्य से गुप्त है, उपशम की प्रधानतावाला है और निष्परिग्रहिता उसका आधार है। ऐसे धर्म के लाभ से मोक्ष की प्राप्ति होती है। इस प्रकार विचार करना धर्मसाधकानुप्रेक्षा है। जो इस भावना का चिन्तन करता है, उसमें धर्म के प्रति अनुराग जागृत होता है और वह धर्म की आराधना करने में निरन्तर तत्पर रहता है।

इस प्रकार इन द्वाददाविध अनुप्रेक्षाओं से आस्रवनिरोध रूप संवर की प्राप्ति होती है ॥६॥

(૧૨) ધર્મ સાધકાર્હ ત્વાનુપ્રેક્ષા — ધર્મના મૂળ ઉપદેશક અર્હ ન્ત ભગવાન છે. તેમના દ્વારા ઉપદિષ્ટ અહિંસામય ધર્મ વિનયમૂળક છે, ક્ષમા તેનું બળ છે, તે પ્રક્ષચર્યથી ગુપ્ત છે. ઉપશમની પ્રધાનતાવાળા છે અને નિષ્પરિગ્રહિતા તેના આધાર છે. આવા ધર્મના લાભથી માક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે આ પ્રમાણે વિચાર કરવા ધર્મ સાધકાર્હ ત્વાનુપ્રેક્ષા છે. જે આ ભાવનાનું ચિન્તન કરે છે. તેને ધર્મની તરફ અનુરાગ જાગૃત થાય છે તેમજ તે, ધર્મની આરાધના કરવામાં લગાતાર તત્પર રહે છે.

આવી રીતે આ બાર અનુપ્રેક્ષાએાથી આસવનિરાધ રૂપ સવરની પ્રાપ્તિ થાય છે. ાાકાા तत्त्वार्थनि युक्तिः — पूर्वं तावद् ग्रसिसमितिधर्मानुपेक्षा परीषहजय चारि त्राणि संवरहेतुतया प्रतिपादितानि, तत्र क्रमशः समिति-गुष्तिधर्माः सभेदाः प्रतिपादिताः सम्पति क्रममाप्ता मनुप्रेक्षां प्ररूपयितुमाह-'अणुप्पेहा आणि-च्चाइ चारस भावणा रूवा इति, अनिःयादि द्वादश यावनानां मावना-ऽनुचिन्तनम् तत्राऽनित्यस्याऽनुचिन्तनम्, आदिनाऽशरणस्यान्नुचिन्तनम्, संसारस्याऽनुचिन्तनम्, एकत्वस्यानुचिन्तनम्, अन्यत्वस्यानुचिन्तनम्, अशु-चित्त्वस्यानुचिन्तनम्, आस्रवस्यानुचिन्तनम्, संवरस्यानुचिन्तनम्, कशु-चित्त्वनम्, कोकस्यानुचिन्तनम् वोधिदुर्लभस्यानुचिन्तनम्, धर्म साधकाईत्व-स्यानुचिन्तनम्, इत्येवं द्वादश भावनाः इति द्वादशानुभेक्षा उच्यन्ते । तत्रानुव्रभक्षण र हप्रेक्षा अनुत्वन्त्वनम् इति वाऽनुमेक्षाः अनित्यत्वानुचिन्तनरूपा

तत्त्वार्थनियुंक्ति--पहछे प्रतिपादन किया गया था कि गुप्ति, समिति, धर्म, अनुप्रेक्षा, परीपह जय और चारित्र संवर के साधन हैं। इनमें से समिति, गुप्ति और धर्म का भेद प्रदर्शन पूर्वक प्रति-पादन किया गया, अव क्रम से प्राप्त अनुप्रेक्षा का प्ररूपण करते है-अनित्यत्व आदि वारह भावनाएं अनुप्रेक्षारूप हैं। अर्थात् अनित्धता का अनुचिन्तन करना, अश्वरणता को अनुचिन्तन करना, संसार का अनुचिन्तन करना, एकत्व का अनुचिन्तन करना, अन्यत्व का अनु-चिन्तन करना, एकत्व का अनुचिन्तन करना, आसव का अनु-चिन्तन करना, अश्वुचित्ता का अनुचिन्तन करना, आसव का अनु-चिन्तन करना, संवर का अनुचिन्तन करना, जिर्जरा का अनुचिन्तन करना, लोक का अनुचिन्तन करना, वोधि की दुर्लभता का अनुचिन्तन करना और धर्मसाधकाईत्व का अनुचिन्तन करना, यह बारह आव-नाएं द्वादशानुप्रेक्षाएं कष्टलाती हैं।

તત્ત્વાર્થા નિર્શુ કિત—અગાઉ પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું હતું કે ગુપ્તિ સમિતિ, ધર્મ, અનુપ્રેક્ષા, પરીષહજય અને ચારિત્ર સંવરના સાધન છે. આમાંથી સમિતિ, ગુપ્તિ અને ધર્મના લેદ પ્રદર્શનપૂર્વ ક પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યા હવે કમથી પ્રાપ્ત અનુપ્રેક્ષાનું પ્રરૂપણ કરીએ છીએ અનિત્યત્વ આદિ આર ભાવનાઓ અનુપ્રેક્ષા રૂપ છે અર્થ ત્ અનિત્યતાનું અનુચિન્તન કરવું, અશરણતાનું અનુચિન્તન કરવું, સંસારનું અનુચિન્તન કરવું, એકલવનું અનુ-ચિન્તન કરવું, અન્યત્વનું અનુચિન્તન કરવું. અશુચિત્તન કરવું, એકલવનું અનુ-ચિન્તન કરવું, અન્યત્વનું અનુચિન્તન કરવું, સંવરનું અનુચિન્તન કરવું, નિર્જરાનું અનુચિન્તન કરવું, ઓને ચર્મસાધકાર્હ ત્વનું અનુચિન્તન કરવું, આ બાર ભાવનાઓ દ્રાદશાનુપ્રેક્ષાઓ કહેવાય છે,

## तत्त्वार्थस्वे

भावनाऽतित्यानुप्रेक्षा, चथा-वाह्यानि शरयासनवसौ-धिकौ-पग्रहिकोपभि रजोदरणपांघदण्डादि द्रव्याणि । आश्यन्तरं-शरीरद्रव्यम् जीवैव्याप्तरबात् तैः सर्वैः सह संयोगाश्चाऽनित्याः सन्ति इत्येव मनुचिन्तयेत । तत्र मतिदिनं गृह्यसाण ग्रुपग्रुज्यसान्ञ्च वस्त्रपात्रादिष्टम् औधिकोपधिरुच्यते, वर्षादिकारणे कालविशेषे सम्रुपश्चित्ते सति अनियतकालार्थं पीठफल्कादीनां संयमाय प्रदणम् औषग्रहिकोषधिरुच्यते । उप-आत्मनः समीपे कारणे सति संयमयात्रा निर्वाहार्थ दरत्तुनो ग्रहणस् इपग्रहः स प्रयोजनमर्थे त्यौपग्राहिकः, सणकाण्ठपीठफर्क

अनुप्रेक्षण करना या जिसका अनुप्रेक्षण किया जाय, वह अनु-प्रेक्षा कहंछाती है। इनका स्वरूप इस प्रकार है-

(१) अनित्वत्वानुऐक्षा--अनित्यता का चिन्तन करना अनित्य-त्वानुवेक्षा है। इाय्या, आधान, वस्त्र, औधिक या औपग्रहिक उपघि, रजोहरण, पात्र, दंड आदि याद्य द्रव्य कहलाते हैं। दारीर आभ्यन्तर द्रव्य कहलाता है, क्यों कि वह जीवों के व्याप्त होता है। इन सब के साथ जो भी संयोग हैं, वे मब अनित्य हैं, ऐसा विचार करना चाहिए।

जो दस्त्र पात्र आदि प्रतिदिन ग्रहण किये जाते और काम में लाये जाते हैं, उन्हें औधिक उपधि कहते हैं। वर्षा आदि कारण उप-स्थित होने पर, विशेष अवसर पर अनियत काल के लिए संयम के वास्ते जो पीढा या पाट आदि ग्रहण किये जाते हैं, उनको औप-ग्रहिक उपधि कहते हैं। उप अर्थात् आत्मा के समीप, कारण होने पर संयमयांत्रा के निर्वाह के लिए वस्तु का ग्रहण करना 'उपग्रह'

અનુપ્રેક્ષણુ કરવું અને જેની અનુપ્રેક્ષણા કરી શકાય તે અનુપ્રેક્ષા કહેવાય છે એમનું સ્વરૂપ આ પ્રકારે છે--

(૧) અતિત્યત્વાનુપ્રેક્ષા-અનિત્યતાનું ચિન્તન કરવું અનિત્યત્વાનુપ્રેક્ષા છે. શગ્પા, આસન, વસ્ત્ર, ઔધિક અથવા ઔપગ્રહિક ઉપધિ, રજોહરણ, પાત્ર, દંડ આદિ બહ્ય દ્રવ્ય કહેવાય છે. શરીર આભ્યન્તર દ્રવ્ય કહેવાય છે કારણ કે તે જીવથી વ્યાપ્ત હાય છે આ બધાની સાથે જે સંચાગ છે તે તમામ અનિત્ય છે, એવા વિચાર કરવા જોઇએ.

જે વસ્ત, પાત્ર અરદિ દરરાજ ગહેણુ કરવામાં આવે છે અને ઉપયે.ગમાં લેવાય છે તેમને ઔધિક ઉપધિ કહેવામાં આવે છે. વરસાદ વગેરે કારણા આવી પડવાને લીધે, વિશેષ અવસરે અનિશ્ચિત સમય માટે સ'યમ કાજે જે પીઠ અથવા પાટ વગેરે ગ્રહેણુ કરવામાં આવે છે, તેમને ઔપગ્રાહિક ઉપધિ કહે છે, 'ઉપ' અર્થાત્ આત્માની નજીક કારણુ આવી પડવાથી, સ'યમ-

*د* 

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ ख. ६ अनुप्रेक्षास्वरूपनिरूपगम्

कादि । तत्र शरीरं तातत् जन्मत आरभ्य पूर्व स्वरूपं प्रतिक्षणं परित्यजद् उत्तरा तस्यां प्रतिपद्यते, प्रतिपलञ्चाऽन्यथा अवद् जराजर्जरितसर्यात्रयतं पुद्रछचय-विरचनामात्रं पर्यवसाने त्यक्तछन्तिचेशविशेषं विशीर्यते इति परिणामानित्यतया-विरचनामात्रं पर्यवसाने त्यक्तछन्तिचेशविशेषं विशीर्यते इति परिणामानित्यतया-ऽनित्यमेव शरीरमिति एवं चिन्तयत स्तत्र रनेहवन्धरूशभिष्वन्नो न अवति, ततश्च-स्नेहाभ्यञ्जनोद्वर्तनमर्दनस्नानविभूवादिषु निःस्पृहस्य धर्मध्यानादिषु रुविरुः वचते । तथाचागमेऽप्युक्तम्-'जं पि च इमं खरीरं इटं, कंतं पियं, मणुण्णं, सणामं, धिङनं, वेसासियं, खम्मयं, छणुमयं, अंडकरंडग-समाणं, रचणकरंडग भूयं, साणं, सीयं, सा णं, उण्हं, साणं, खुहा, मा णं पिवासा, जाणं चाला, साणं चोरा, सा णं दंखा, माणं मल्जगा, मा णं वाइय पित्तिध-संमिध-संतिवाइय चिविहा रोगायंका, परीसहो-बसग्गा फासा फुसंतु, एयं पि घ से न ताणाए वा खरणाए वा अवह-' कहलाता है । उपग्रह जिसका प्रधोजन हो वह जीपग्रहिक है जैसे घास, फाष्ट का पीढा, णट आदि ।

रारीर जन्म खे छेकर क्षण-क्षण के अपने पूर्व स्वरूप का त्याग करता रहता है और नवीन-नवीन अवस्थाओं को धारण करता रहता है। वह प्रतिपल अन्य-अन्य रूप धारण करता हुआ जरा खे जर्जरित हो जाता है और अन्त में पुड्रालों की यह शरीर रूप आकृति भी नष्ट हो जाती है। इस प्रकार निरन्तर परिणलन करने के कारण शरीर अनित्य है। जो इस प्रकार निरन्तर परिणलन करने के कारण शरीर अनित्य है। जो इस प्रकार का चिन्तन करता है, उसे शरीर के प्रति आसक्ति नहीं रहती और वह तैड, उवटन, मईन, स्नान और विभूषा आदि करने में निस्प्रह हो जाता है। धर्मध्यान आदि में उसकी रुचि उत्पन्न हो जाती है। आगम में भी कहा है।

યાત્રાના નિર્વાહને માંટે વસ્તુનું ગ્રહણ કરવું 'ઉપગ્રહ્ય' કહેવાય છે, ઉપગ્રહ જેનું પ્રયાજન હાય તે ઔપગ્રહિક છે. દા. ત. ઘાસ લાકડાનું પીઠ, પાટ વગેરે. શરીર, જન્મથી લઇને ક્ષણ–ક્ષણમાં, પાતાના પૂર્વસ્વરૂપના ત્યાગ કરતું રહે છે અને નવી–નવી અવસ્થાઓને ધારણ કરતું રહે છે. તે પ્રત્યેક પળે જીદા જીદા રૂપ ધારણ કરતું થકું ઘડપણુથી જર્જરિત થઇ જાય છે અને છેવટે પુદ્ગલાની આ શરીર રૂપ આકૃતિ પણ નષ્ટ થઈ જાય છે. આ રીતે નિરન્તર પરિણમન કરવાના કારણે શરીર અનિત્ય છે. જે આ રીતનું ગ્રિન્તન કરે છે, તેને શરીરની પ્રતિ આસકિત રહેતી નથી અને તે તેલમાલિશ, ઉવટન, મર્દન, સ્નાન અને વિભુષા વગેરે કરવામાં નિસ્પૃહ થઇ જાય છે. छाया — यदपि च से इदं शरीरम् – इप्टं कान्तं मियं मनोइ मनआमं धेंथे वैश्वासिकं सम्मतं वहुमतं आण्डकरण्डकसमानं रत्नकरण्डभूतं मा इदम् उष्णं, मा इदं शीतं, मा इदं क्षुवा, मा इदं पिपासा, मा इदं व्यालाः, मा इदं चौराः मा इदं दंशाः बा इदं मशकाः मा इदं वातिक – पैत्तिक इल्लेषिक – सान्निपातिका विविधा रोगा तङ्का परीपहोपसर्धाः स्पर्शाः स्प्रशन्तु । एवं रीत्या रक्षितं एतदपि च मे न त्राणाय बा न शरणाय अवति, इति । एवं – शथ्या तावत् मतिश्रयः संरतारफलकपट्टकादिः घतिदिनं रजोधू लिमि विंपरिणतं सत् सर्वथा स्वसन्निवेशं रचनाकारं परित्यज्य

'और यह जो शरीर इष्ट, कान्त, प्रिय, मनोज़, मनाम (अत्यन्त सनोज़) धैर्यरूप, विश्वासपात्र, सम्मत, अनुमत, उत्तम भाण्ड-सामान के करंडक के समान एवं रत्नों के करंडिये के समान है और जिसके विषय में यह सावधानी रक्सी जाती है कि कहीं इसे ठंड न लग जाय, गर्मी न लग जाय, भूख या प्यास की पीडा न हो, कहीं सर्प न डंस छे, चोर न चुरा छे जाएं, डांस और मच्छर न सताएं, वात पित्त कफ या सन्निपात संवंधी रोग उत्पन्न न हो जाएं, परीषह और उपसर्ग के कष्ट न पहुंचे, उसे कोई अनिष्ट संयोग न हो, ऐसा यह शारि भी मेरे लिए जाण कारण या शरणदाता नहीं है।

इसी प्रकार इाय्या अर्थात् उपाश्रय (स्थानक), विस्तर, पीढा, पट आदि, घाख आदि के बने हुए आसन तथा चोल पट्ट आदि वस्त्र प्रति-दिन रज एवं धूल से पलटते रहते हैं और अन्त में इतने जीर्ण-शीर्ण हो जाते हैं कि जनका पहले का आकार भी नष्ट हो जाता है।

આ જે શરીર ઇષ્ટ, કાન્ત, પ્રિય, મનારૂ, મનામ (અત્યન્ત મનારૂ), ધેર્યરૂપ, વિશ્વાસપાત્ર, સમ્મત, અનુમત, ઉત્તમ, ભાન્ડ જેવું, સામાનના કરંડિયા જેવું, અને રત્નાના કરંડિયા જેવું છે અને જેના માટે એવી તર્કદારી રાખવામાં આવે છે કે કયાંય આને ઠંડી ન લાગી જાય, ગમી ન લાગી જાય, ભૂખ તથા તરસની પીઠા ન થાય, કયાંય સર્પ ન ડંસે, ચાર ચારી ન જાય, ડાંસ અને મચ્છર સતાવે નહીં, વાત, કરૂ, અથવા સનેપાત સંબંધી રાગ ઉત્પન્ન ન થાય પરીષહ અને ઉપસર્ગથી કબ્ટ ન પદ્ધાંચે તેને કાઇ અનિબ્ટ સંજોગ ન આવી પડે; આવું આ મારૂં શરીર મને પાર ઉતારનારૂં અથવા શરણકાતા નથી.

આજ પ્રમાણે શચ્યા અર્થાત્ ઉપાશ્રય (સ્થાનક) પથારી પીઠ-પાટ આદિ. ઘાસ વગેરેના અનેલા આસન તથા ચાલવક આદિ વસ્ત્ર દરરાજ રજોટી અને ધૂળથી ખરડાતાં હાય છે અને છેવટે એટલા જર્ણ\_-શીર્ણુ થઇ, दीगिता-निर्नुक्ति टोता अ. ७ स. ६ अनुवेशास्त्र शनिहागन्

जीर्गतां पतिरधते 'संयोगा वित्रवोगान्ताः इतिन्यापात् याग्रतो मन संयोगाः बाहचाभ्यन्तरशय् ग शरीरादिभिर्द्रव्यैः संबद्धाः सम्वन्धा वर्तन्ते सर्व एव तेऽ-काण्डे क्षणमङ्गुराः सन्ति, 'अवद्ययमेव चाऽदिनता संयोगेन विप्रयोगा-न्तेन भवितव्यम्' एतेशां खद्ध शरीरशय् गदि बाह्याभ्यन्तरद्रव्याणां विनश्वर-त्वस्वभावः खछ वर्तते' इत्येव मनुचिन्तनेन तेष्वासक्तिज्ञक्षणाभिष्वङ्गो न भवति, तैः खद्ध बाह्याभ्यन्तरशरीरादिद्रव्यैः संयोगवियोगे सति शारीरं-मानसं वा दुःखं नोत्पच ते इत्यतोऽनित्यानुपेक्षा परमावश्यकी मवति १ अशरणानुचिन्तनरूपा - ऽशरणानुपेक्षा, यथा-जन्तरा निराश्र ये घनविषिने बळवता बुधुक्षितेन मांसा-

'संयोगों का अन्तिम परिणाम वियोग है' इस उक्ति के अनुसार बाह्य या आभ्यन्तर दाय्या एवं दारीर आदि के साथ मेरे जो भी संबंध हैं, वे सब अकालविनश्वर या क्षणभंगुर हैं, क्यों कि जिस संयोग की आदि है उलका अन्त अवइयंभावी है। क्या यह दारीर और क्या दाय्या आदि पाह्य द्रव्य, सभी विनाशतील हैं।

इस प्रकार का चिन्तन करने से शरीर आदि में आसक्ति नहीं होती और शरीर आदि बाह्याभ्यन्तर द्रव्यों के साथ संयोग अथवा वियोग होने पर शारीरिक या मानसिक दुःख उत्पन्न नहीं होता। इस कारण यह अदित्य भावना अत्यन्त आवइयक है।

् (२) अशरणानुप्रेक्षा-अशरणता का चिन्तन करना अशरणानुप्रेक्षा है। जैसे सुन सान आश्रयविद्यीन सघन चन में बलवान् भूखे और

જાય છે કે તેમના પ્રથમના આકાર (આકૃતિ) પણુ નષ્ટ થઇ જાય છે સંધા-ગોનું અન્તિમ પરિણામ વિચાેગ છે.' આ ઉઝ્તિ અનુસાર બાહ્ય અથવા આભ્યન્તર શચ્યા અને શરીર વગેરેની સાથેના મારા જે પણુ સંબંધ છે તે બધાં અકાલવિનશ્વર અથવા ક્ષગુમંગુર છે કારણુ કે જે સંધાગની આદિ છે તેતા અન્ત અવશ્યંભાવી છે. શું આ શરીર અથવા પથાંરી આદિ બાહ્યદ્રવ્ય, છેવટે તા બધાં જ નાશવન્ત છે.

આ પ્રકારનું ચિન્તન કરવાથી શરીર આદિમાં આસકિત રહેતી નથી અને શરીર વગેરે બાહ્યાભ્યન્તર દ્રવ્યાેની સાથે સંચાેગ અથવા વિચાેગ થવાથી શારીરિક અથવા માનસિક દુઃખ ઉત્પન્ન થતાં નથી આથી આ અનિત્યભાવના અત્યન્ત આવશ્યક છે.

ં (૨) અશરણાનુપ્રેક્ષઃ-અશરણતાનું ચિન્તન કરવું અશરણાનુપ્રેક્ષા છે. જેમ સુનસાન આશ્રય વગરના ગાઢ જંગલમાં બળવાન ભૂખ્યા અને માંસ-

तत्वार्थस्त्रे

भिना व्याघ्रेणाक्रान्तस्याऽसिभूतरय मृतग्नावकस्य किञ्चिदपि ग्राणं न भवति, एवं-जन्मजरामरणाऽऽधिव्याधि त्रिमयोगाऽप्रियसंथोगाऽनिष्ट प्राप्तीष्टानवाण्ति दारिद्रच दीर्भाग्य दीर्मनस्यादि जन्येन दुःखेनाऽसिभूतस्य प्राणिनः संसारेऽस्मिन् न किमपि शरणं विद्यते 'धर्मविना' इत्येवमनुचिन्तयतो जीवस्य 'नित्यमहम-श्रणोऽस्मि' इति सर्वथोद्रिग्नस्य मांसारिकेषु यनुन-देवसम्वन्धिमुखेषु हिरण्य-रत्नसुवर्णादिषु हस्त्यक्ष्यहम्भीदिषु च नाभिष्मक्तो भवति अपितु-तीर्थकृदुक्तागम-विहित ज्ञानहर्शनचरणादिषु नित्यं प्रवर्तते यतो हि जन्मजरामरणभयविनिध-व्याधि परिकछेग्रणरिष्वक्तस्य जीवस्य ज्ञानदर्शनचरणमेव परमग्ररणम् 'इत्य-

मांसभक्षी व्याघ्र के द्वारा आऋषण करने पर हिरण के बच्चे के लिए कोई भी चारण नहीं होता, इसी प्रकार जन्म, मरण, आधि, व्याधि, इष्टवियोग, अनिष्टसंयोग, अनिष्ट प्राप्ति, इष्ट की अभाष्ति, दरि-द्रता, दुर्भाग्प एवं दुर्मनस्क्रना आदि से ज्त्यन होने वाले दुःखों से सताये हुए प्राणी के लिए इस संसार में घर्म के अतिरिक्त अन्य कोई भी चारण नहीं है।

इस प्रकार चिन्तन करने वाळे जीव को ऐसा मान हो जाता है कि मैं खदैव शरण विहीन हूं ऐसा जान होने पर वह बिरक्त हो जाता है और मनुष्य तथा देव संबंधी संसारिक सुखों के प्रति तथा उन सुखों के साधन स्वर्ण आदि और हाथी घोडा महलमकान आदि के प्रति निरीह बन जाता है। इतना ही नहीं, बह तीर्थकर भगवान द्वारा प्रतिपादित ज्ञान दर्शन चारिन्न आदि में सदा प्रवृत्ति करता है, क्योंकि

ભક્ષી કાેઇ વાઘ દ્વારા આક્રમસ્યુ થાય ત્યારે હરણુના અચ્ચા માટે કાેઇ પણ શરણ રહેતું નથી, એવી જ રીતે જન્મ, જરા, મરણુ આધિ વ્યાધિ, ઇબ્ટ-વિચાેગ, અનિબ્ટસ'ચાેગ, અનિબ્ટપ્રાપ્તિ ઇબ્ટની અપ્રાપ્તિ દરિદ્રતા દુર્ભાગ્ય અને દુર્મ'નસ્કતા આદિથી ઉત્પન્ન થનારા દુ:ખાેથી સતાવવામાં આવેલ પ્રાણીને માટે આ સ'સારમાં ધર્મ શિવાય બીજું કાેઇ જ શરણુ નથી.

આ રીતનું ચિન્તન કરનારા જીવને એ જાતનું ભાન થઇ જાય છે કે હું અશરણ છું અને આવી પ્રતીતિ થઈ જવાથી તે વિરક્ત થઈ જાય છે અને મનુષ્ય તથા દેવ સંબંધી સંસારિક સુખા તરફ તથા તે સુખાના સાધન સુવર્ણું આદિ અને હાથી, ઘેડા, મહલ મકાન પ્રત્યે નિસ્પૃહ બની જાય છે એટલું જ નહીં તે તીર્થંકર લગવાન દ્વારા પ્રતિપાદિત જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર આદિમાં હંમેશાં પ્રવૃત્ત રહે છે, કારશુ કે જન્મ જરા, મરણ, લય. વિવિધ शारणानुदेक्षा' २ अथ संसारानुचिन्तनरूपा-संसारानुपेक्षा, थथा-ऽसारे खख संसारे घोरकान्तारेषु नरक-तिर्थग्-मनुष्य-देवभवग्रहणेषु चक्रवत् परिश्वमन्तः सर्व एव प्राणिनः षित्-मात्-श्वात्-स्वस्ट-पति-एत्नी-पुत्रादि भावेन यदा-सम्बन्ध मनुप्रवन्ति, अन्वभूवन्, अनुपविष्यन्ति च तदा-स्वजनशब्देन व्यपदि-ध्यन्ते। यदा तु-तथामाचेन सम्बन्धं नाऽनुभवन्ति, नान्वभूरन्, नानुभविष्यन्ति या, तदा-परजनशब्देन व्यपदिश्यन्ते। किन्तु-न नियमतः स्वजनपरजनयोः कापि व्यवस्था दृश्यते, तथाहि-पितापि भूत्वा भवान्तरे आता-पुत्रः-पौत्रः-मयौत्रश्च भवतीत्यादि, एवं रीत्या-खन्ज चत्रुर्शीतिलक्षपरिमितयोनिषु राग-द्वेष-

जन्म, जरा, मरण, भय, विविध प्रकार की व्याधियों एवं कछेकों से ग्रह्न जीव के लिए ज्ञान, द्वार और चारित्र ही उत्तम कारण हैं। यह अज्ञरणानुवेक्षा है।

(३) संझारानुप्रेक्षा-संसार के स्त्ररूप का विचार करना संसारानु-प्रेक्षा है। जैसे-इस निस्सार संसार भें, घोर कान्तार के समान नरक, तिर्यच, मनुष्य और देवगतियों में चक्र के समान अमण करते हुए सभी प्राणी पिता, माता, आता. आगिनी, पति, पत्नी, पुत्र आदि के रूप में जब सम्बन्धी पनते हैं तब वे स्वजन कहछाने छगते हैं, और जब किंचित् काल के पश्चात् वह संम्यन्ध नण्ट हो जाता है तो वही स्वजन पर-जन बन जाते हैं। इस प्रकार नियत रूप से न कोई स्वजन है, न परिजन है, यह सब अज्ञानजनित कल्पना का खेल है। किसी को स्वजन और किसी को परजन समझना ज्ञानियों की दृष्टि में मूट जनों की विवेक हीन चेष्टा है। जो आज पिता है बही दूमरे किछी भव में

પ્રકારની વ્યાધિએા તથા કલેશાથી પીડીત જીવના માટે જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર એ જ ઉત્તમ શરણ છે. આ અશરણાનુપ્રેક્ષા છે.

(3) સંસારાનુપ્રેક્ષા-સંસારના સ્વરૂપના વિચાર કરવા સંસારાનુપ્રેક્ષા છે. જેમકે-આ અસાર સંસારમાં, ઘાર કાન્તારની માફક નરક, તિય' ચ, મનુષ્ય અને દેવગતિઓમાં ચક્રની માધક ભ્રમણ કરતા બધાં પ્રાણી, પિતા, પાતા ભ્ર'તા, ભગિની, પતિ, પત્ની, પુત્ર આદિના રૂપમાં જયારે સમ્બન્ધી બંને છે ત્યારે તેઓ સ્વજન કહેવાય છે અને જયારે થાડા સમય પછી તે સમ્બન્ધ નષ્ટ થઈ જાય ત્યારે તે જ સ્વજન પર-જન બની જાય છે. આ રીતે નિયત રૂપથી નથી કાઇ સ્વજન કે નથી પરિજન આ બધું અજ્ઞાનજનિત કલ્પનાના ખેલ છે. કાઇને સ્વજન અને કાઇને પરજન સમજવા એ જ્ઞાનિઓની દબ્ટિએ મૂઢ માણસાેની વિવેકશૂન્ય ચેબ્ટા છે. જે આજે પિતા છે તે બીજા કાઇ नौहासिधूताः प्राणिनः स्वर्शरसादि विषयभोगतृष्णा व्यापृताः परस्परभक्षण-तननताडनवन्धभर्म्सनाऽऽक्रोग्नादिजन्य दुःसह नितान्त तीव्रदुःखानि पाण्तु-पन्ति रत्यदो अल्यन्त कष्टमयः खद्ध संसारो वर्तते इत्येवमनुचिन्तयतो जन्म-गरणभयोद्दिग्नस्य दिवेकिनो वैराग्यसुपजायते विरक्तश्र–सांसारिषदुःखजिद्दा-एया लंसारएरिल्यागाय–चेष्टते–मवर्तते चेति । संसारानुमेक्षाऽवसेया ३ एवस्– एक्षणानुचिन्तनरूपा–एकत्वाहुर्मेक्षा, यथा–एकाकी एवाहं जातः, एकक एव घरिष्यामि च नत्त–सरहायो जातः मरिष्यामिवा, एवं–मम नानाविधाऽधि-फ्लाला, पूछ, पौच या प्रपौच वन जाना है।

वौराखी लाख योनियों वाछे इस संसार में राग द्वेष और मोह के ग्रस्त प्राणी स्पर्श रस आदि विषयों के ओग की तृष्णा में फंस कर परस्पर एक दूसरे का अक्षण करते हैं तथा हनन, ताडन, बन्धन, अर्त्सन और आक्रोश आदि से उत्पन्न अत्यन्त तीव्र दुःखों को प्राप्त होते हैं। इस प्रकार यह संसार अतीव कष्टमच है!

ऐसा चिन्तन करने वाछे, जन्म जरा मरण के भय से उदिग्न, विवेकी पुरुष को वैराग्य उत्पन्न होता है और विरक्त हो कर वह सांसारिक दुःखों से बचने के छिए संसार के परित्याग का प्रयत्न करता है और उसके छिए चेव्टा भी करता है। यह संसारानुप्रेक्षा है। (१) एकत्वानुप्रेक्षा—एकत्व का पुनः-पुनः चिन्तन करना एक-रवभावना है। यथा-में अकेला ही जनमा था और अकेला ही मरुंगा।

લવમાં ભ્રાતા, પુત્ર, પૌત્ર અથવા પ્રયૌત્ર અની જાય છે

ચારાશી લાખ જીવચાેનિઓવાળા આ સ'સારમાં રાગદ્વેષ અને મે હથી પીડાતાં પ્રાણુ સ્પર્શ, રસ, આદિ વિષચાેના ભાેગની તૃષ્ણામાં ફસાઇને પરસ્પર એકબીજાનું ભક્ષણુ કરે છે; તથા હનન, તાડન, અન્ધન, ભર્ત્સન અને આક્રોશ આદિથી ઉત્પન્ન અત્યન્ત તીવ દુઃખાેને પ્રાપ્ત થાય છે. આમ આ સંસાર ઘણુા જ દુઃખદાયક છે.

આવું ચિન્તન કરવાવાળા જન્મ-જરા મૃત્યુના ભયથી ઉદ્રિગ્ન વિવેકી પુરૂષને વૈંરાગ્ય ઉત્પન્ન થાય છે અને તે વિરકત થઈ સાંસાસ્કિ દુખાથી ખચવા માટે સંસારના પરિત્યાગ કરવાના પ્રયત્ન કરે છે અને તે માટેની ચેબ્ટા પણ કરે છે. આ જ સંસારાનુપ્રેક્ષા છે.

(૪) એકત્વાનુપ્રેક્ષા–એકત્વનું વારંવાર ચિન્તવન કરવું એકત્વભાવના છે જેમ કે–હું એકલાે જ જન્મ્યાે હતાે અને એકલાે મરીશ. જ્યારે હું ण्यात्रि जन्मजरामरणादि जन्यदुःखानि कदाचिदपि कश्चित् मापहरति-अंशहारको वा दुःखानां न कश्चिद्धवति, न वा-मदीयदुःखानुभवे कश्चित् सहायो अवति, अन्ततः सहजन्मानः सहमरणाश्च निगोदजीवा अपि 'एकक एवाहं जाये-झियेच' प्रत्येवं निथमं नोल्लङ्घयन्ति एकक एवाहं स्वकृत कर्मफल्मनुभवामि' इत्थेच' प्रत्येवं निथमं नोल्लङ्घयन्ति एकक एवाहं स्वकृत कर्मफल्मनुभवामि' इत्थेच' भावयतः स्वजनेषु स्नेहानुरागवन्धो न भवति न वा-परजनेषु द्वेषानुबन्धो अवति ततश्च-निस्सङ्गतां मतिगतो मोक्षायेव यत्तते इत्येकत्वानुपेक्षा ४ अथा-ऽन्यत्वानु-जिन्तनरूपा-उन्यत्वानुपेक्षा-यथा औदारिकादि शरीरात्-पौद्दगढिकाद्-ऐन्द्रियर्न

जब मैं विविध प्रकार की आधि, व्याधि एवं जन्म-जरामरण के दुःखों से पीडित होता हूं तो अकेछे ही डन्हें भोगन पडता है। न तो कोई उन दुःखों को छे सकता है और न उनमें हिस्सा बंटा सकता है। मेरी दुःखानुअति में कोई सहायक नहीं होता। औरों की तो कथा ही क्या, साथ-साथ जन्मने वाछे और साथ-साथ मरने वाछे निगोद के जीव भी अकेछे-अकेछे ही अपने जन्म-मरण के दुःख का अनुभव करते हैं। इस नियम का उल्लंघन वे भी नहीं कर सकते।

जब मनुष्य यह सोचता है किं-में अकेला ही अपने किये कर्म का फल भोगा करता हूं, तो स्वजन कहलानेवालों के प्रति उसके चित्त में अनुराग-बन्ध नहीं रह जाता और पर कहलानेवाले जीवों के प्रति बेषानुबन्ध नहीं होता। ऐसी अवस्था में निःसंगता की स्थिति में पहुंचा हुआ जीव मोक्ष के लिए ही प्रयत्न करता है। यह एकत्वानुप्रेक्षा है।

વિવિધ પ્રકારના આધિ, વ્યાધિ અને જન્મ-જરા મૃત્યુના દુ:ખાેથી રીબાઉ છું ત્યારે મારે એકલાને જ તે ભાેગવવા પડે છે. ન તા તે દુ ખાેને કાેઈ લઇ શકે છે અથવા તેના અમુક ભાગ પણ કાેઇને વહેંચી શકાતા નથી. મારી દુ:ખની અનુભૂતિમાં કાેઇ સહાયક થતું નથી. બીજાઓની તા વાત જ કચાં કરવાની રહી ! સાથે-સાથે મરનાર નિગાદનાં જીવા પણ એકલા-એકલા જ પાતાના જન્મ-મરણના દુ:ખાેના અનુભવ કરે છે. આ નિયમનું ઉલ્લ'ધન તેઓ પણ કરી શકતાં નથી.

જ્યારે મનુષ્ય એ વિચારે છે કે-હું એકલાે જ મારા કરેલા કર્માના કેળ ભાેગવું છું ત્યારે સ્વજન કહેવડાવનારા પ્રતિ તેના ચિત્તમાં અનુરાગ બન્ધ રહી જતા નથી અને પર કહેવાતાં જીવા તરફ દેષાનુઅન્ધ થતા નથી. આવા સંજોગામાં નિઃસંગતાની સ્થિતિમાં પહાેચલા જવ માક્ષના માટે જ પ્રયત્ન કરે છે. આ એકતવાનુપ્રેક્ષા છે.

तत्त्वार्थद्वे -

फाच्चा-ऽतित्याच्चा-ऽहं खलु चेतनो नित्योऽपौद्रलिको-ऽतीत्द्रियआञ्योऽसिः 'हारीरं खल्तु-चक्षुरादीन्द्रियग्राद्धं अद्यति' अद्यत्वातमा जीवो न चक्षुरा-दीन्द्रियग्राह्योऽरिय श्वरीरस्येन्द्रियग्राह्यत्वात्त-आत्मनः इन्द्रियग्राह्यत्वाऽभावात् न् एतं खलु शरीरमनित्यम्-अहन्तु-नित्यः, शरीरमझम्-अहं पुनझोंऽस्मि, श्वरीरं दिनस्वरं-सादिनिधनुम्, अहन्तु-अनाद्यनिधनो-जन्ममरणरदितोऽस्मि, श्वरीरं दिनस्वरं-सादिनिधनुम्, अहन्तु-अनाद्यनिधनो-जन्ममरणरदितोऽस्मि, श्वरीरं स्थोत्पादविनाशित्वात्, आत्मनन्धोत्पादविनाशरहितस्वात, वहूनि मे संसारे परिः भ्रमतः शरीराणि व्यतीत्वानि, नहि धाक्तनजन्मश्वरीराणि-अधुनातनजन्मश्वरीराणि सम्भवन्ति-असय्यवात् । अहन्तु-स एवाऽस्मि येन माक्तनजन्मश्वरीराणि प्र्व-

(५) अन्यरवानुप्रेक्षा--अन्यत्व अर्थात भिन्नता का विचार करना अन्यत्वानुपेक्षा है। यथा- औदारिक आदि पांचों दारीर पुर्गल के पिंड हैं, जड हैं और अनिश्य हैं, मैं चैनन्यस्वरूप, नित्य, अपौद्गलिक और अतीन्द्रिय हूं। यह औदारिक द्यारीर चक्षुरिन्द्रिय आदि से प्रास है किन्तु में-आत्वा-जीध, इन्द्रियों से अगोचर हूं। द्यारीर इन्द्रिय-गोचर है, आत्मा इन्द्रियअगोचर है। फिर यह द्यारीर अनित्य है, मैं नित्य हूं। द्यारीर अज्ञ है, मैं ज्ञ हूं। द्यारीर अनित्य है, मैं नित्य हूं। द्यारीर अज्ञ है, मैं ज्ञ हूं। द्यारीर सादिनिधन है-उसकी आदि और अन्त है, मैं अनादि निधन हूं, जन्म-मरण से अतीत हूं, द्यारीर डत्पाद-चिनाद्यत्तील है, मैं उत्पाद और विनादा से रहित हूं। इस संसार में अनादि काल से प्रमण करते हुए मैंने अनन्तन अनन्त द्यारीर ग्रहण किये और त्यागे हैं। पूर्वजन्म के द्यारीर इस जन्म के द्यारीर नहीं चनते-ऐसा होना संभव नहीं कि पूर्वजन्म का

(૫) અન્યત્વાનુપ્રેક્ષા-અન્યત્વ અથવા ભિન્નતાના વિચાર કરવા અન્ય ત્વાનુપ્રેક્ષા છે જેમ કે-ઓદાસ્કિ વગેરે પાંચે શરીર પુદ્ગલના પિષ્ડ છે; જડ છે અને અનિત્ય છે, હૂં ચૈતન્યસ્વરૂપ, નિત્ય અપીદ્દગલિક અને અતીન્દ્રિય છું. આ ઔદાસ્કિ શરીર અબ્રુસ્નિદ્રય આદિથી ગ્રાહ્ય છે પરન્તુ હું-આત્મા-છવ, ઇન્દ્રિયાથી અગાચર છે. વળી આ શરીર અનિત્ય છે, હું નિત્ય છું. શરીર અજ્ઞ છે. હું જ્ઞ છું. શરીર સાદિનિધન છે-તેના આદિ અને અન્તવાળું છે, હું અનાદિનિધન છું. શરીર સાદિનિધન છે-તેના આદિ અને અન્તવાળું છે, હું અનાદિનિધન છું, જન્મ-મરણ્થી અતીત છું, શરીર ઉત્પાદ-વિનાશ-શીલ છે, હું ઉત્પાદ અને વિનાશથી રહિત છું. આ સંસારમાં અનાદિકાળથી ભ્રમણ કરતા મેં અનન્ત-અનન્ત શરીર ધારણ કર્યાં અને ત્યાગ્યા છે. પૂર્વજન્મનું શરીર આ જન્મનું શરીર અનતું નથી. એવું અનવું સંભવિત પણ નથી કે પૂર્વજન્મનું શરીર આ જન્મમાં કામ આવી શકે પરન્તુ હું તે

. . .

मुपभुक्तानि सन्ति, तत्मात्-शरीरेभ्यः खद्ध-औदारिकादिभ्यः पौद्रलिकैभ्योः भिन्नोऽस्म्यहम् , इत्येवं विभावयतः शरीरमसत्वराहित्यं भवति विच्छिन्न वरीरममस्वश्च निःश्रेण्सायैव यत्तेऽनिशम् इति अन्यत्वाजुषेक्षा ५ अथा-ऽशुचि-त्वानुचिन्तनरूपाऽशुचित्वानुषेक्षा, यथा-शरीरमिदमत्यन्तमशुचिवर्तते-अत्यन्ता-श्वचिमलमूत्राग्नययुक्तत्वात्, शरीरस्य सूलकारणीभूताऽत्यन्ताश्चचि शुक्रशोणित्त-रहितत्वात् , मातृङ्क्षो-उत्पद्यमानो जीव स्तेजस-कार्मणशरीरी सन् मथमं शुक्र-भोणितं खल्ज-औदारिक्शरीरहया परिणमयति, ततथ्व-कलल-बुदवुद-पेशी-धन-

रारीर इस जन्म में काम आ लके। किन्तु कें तो वही का वही हूं जिसने पूर्व जन्मों कें उन आरीरों का उपथोग किया है। अलएक में पोद्गलिक औदारिक आदि शरीरों से भिन्न हूं। जो ऐसा विचार करता है वह शारीर की ममता से रहित हो जाता है और शारीरिक ममता से रहित होकर सुक्ति के लिए ही निरन्तर प्रयत्नशील घनता है। यह अन्यत्वानुदेक्षा है।

(६) अद्युचित्वभावना-अद्युचिता (अपवित्रता) चिन्तन करना अद्युचित्वानुपेक्षा है। यथा-यह शारि अत्यन्त अद्युचि है, क्योंकि अत्यन्त अद्युचि कल सूत्र आदि की येली है और द्युक शोणित जैसे अत्यन्त अद्युचि पदार्थ इसके मूल कारण हैं। जय यह जीव माता की करियन्त अद्युचि पदार्थ इसके मूल कारण हैं। जय यह जीव माता की क्रुक्षि में जन्म छेता है तो तैजस और कार्मण शरीर के साथ उत्पन होता है। उस समय यह खर्वप्रथम द्युक और शोणित को ही औदा-रिकशरीर का निर्माण करने के लिए प्रहण करता है। उनको कलल;

ત્યાંને ત્યાં જ છું જેણુે પૂર્વજન્મામાં તે શરીરાનાે ઉપલાગ કર્યો છે. જે આવાે વિચાર કરે છે તે શરીરની મમતાથી પર થઇ જાય છે અને શારીસ્કિ મમતાથી રહિત થઈ ને સુક્તિને માટે જ નિરન્તર પ્રયત્નશીલ રહે છે. આ અન્યત્વાનુપ્રેક્ષા છે.

(૬) અશુચિત્વભાવના-અશુચિતા (અપવિત્રતા)નું ચિંતન કરવું અશુ-ચિત્વાનુપ્રેક્ષા છે. જેમ કે-આ શારીર અત્યન્ત અપવિત્ર છે કારણ કે અત્યન્ત અશુચિ મળ-મૂત્ર આદિની કાેથળી છે અને શુક-શાણિત જેવાં અત્યન્ત અશુચિ પદાર્થ એના મૂળ કારણ છે. જ્યારે આ જીવ માતાની કુખે જન્મ લે છે ત્યારે તૈજસ અને કાર્મણ શરીર સાથે ઉત્પન્ન થાય છે. તે સમયે આ સર્વપ્રથમ શુક્ર અને શાણિતને જ ઔદારિક શરીરનું નિર્માણ કરવા માટે ધારણ કરે છે. તેમને કલલ, બુદ્બુદ્ પેશી, ઘનહાથ, પગ વગેરે અંગાપાંગ શાણિત,

तत्त्वार्थस्त्रे

इस्तपादाछङ्गोपाङ्ग जोणितमांसास्थियङ नाके शब्मश्रु नख शिराध मनीरोमादिना परि-णमयति सातृभक्षिताहाररसथ रसहारिण्या पररपरमतिवद्धनालिकया (नाडचा) sय्यबहरति, इत्येवं रीत्या सूलकारणो-त्तरकारणयोरछचित्वात्-अशुभवरिणामः षाकानुबन्धाच्वाऽत्यन्तमशुचि खेळ शरीरं भवति । तद्यथा-भुक्तः-आहारोहि «छेष्माज्ञयमासाच इलेष्मणा स्निग्धीकृतः सम्तत्यन्ताऽग्रुचिर्भवति, ततश्र-पिता-झयं प्राप्य पच्यमानो सलत्वमापन्नोऽछचिरेव भवति, ततो वाताशयं माप्य वातेन निम्रज्यमानः खलरसरूपेग परिणतो भवति, तत्र खलांशाद् मृत्रपुरीपदृषिका सिंघाणस्वेदबालादयो मलाः प्रादुर्भवन्ति । ते चा-ऽशुचिभूतैव, रसांशाच्च-जुर्युर, पेशी, धन, हाथ, पेर आदि अंगोपांग, शोणित, मांस, अस्थि, मज्जा, केश, इम्छ्र, तख, शिरा, धमनी, रोम आदि के रूप में परिणत करता है। जाता जारा खाए हुए आहार के रस को दोनों के साथ जुडी हुई रखहारिणी नाडी के दारा आहार करता है। इस प्रकार शरीर का सूल कारण और उत्तर कारण दोनों ही अञ्चचि हैं। अञ्जूचि रूप में ही उनका परिणमन होता है, अतएव यह शरीर अज्ञुचि है। इस ज्ञरीर के अंदर गया हुआ उत्तम से उत्तम आहार भी कफाशय में पहुंच कर और इछेष्म से चिकना होकर अत्यन्त गंदा बन जाता है। तत्पश्चात् पित्ताशय में पहुंच कर वहां पचता है और मल रूप में परिणत होकर अशुचि बन जाता है। उसके बाद वाताद्याय में प्राप्त होकर वायु से विभक्त होकर खल भाग और रस भाग के रूप में परिणत होता है। उस खल भाग से मूत्र, मल, दूषिका रेटं, पसीना एवं लींट आदि मलों का प्रायुर्भाव होता है। ये

• \_ \_ \_

માંસ, અસ્થિ, મજબ, કેશ, નખ, શિરા, ધમણી વગેરના રૂપમાં પરિણત કરે છે. માતા દ્વારા ખાધેલા આહારના રસને અંનેની સાથે જોડાયેલી રસ-હારિણી નાડી દ્વારા આહાર કરે છે. આ રીતે શરીરનું મૂળ કારણ તેમજ ઉત્તર કારણ ખંને જ અશુચિ છે અશુચિ રૂપમાં જ તેનું પરિણમન થાય છે. આથી આ શરીર અશુચિ છે આ શરીરની અંદર ગયેલા ઉત્તમમાં ઉત્તમ આહાર પણ કફાશયમાં પંદાંચીને અને ગળફાથી ચિકણા થઈ ને અત્યન્ત ગંદા થઇ જાય છે ત્યારખાદ પિત્તાશયમાં જઇને ત્યાં પરિપકવ થાય છે અને મળ રૂપે પરિણત થઈ ને અશુચિ અની જાય છે. ત્યાર પછી વાતાશયમાં પાસ થઇને વાશુથી વિભક્ત થઈને ખલભાગ અને રસભાગના રૂપમાં પરિણત ઘાય છે. તે ખલભાગથી મૂત્ર, મળ, દૂધિકા, લીંટ, પરસેવા તથા લાળ વગેરે મળાના પાર્દુબાવ થાય છે આ તમામ અશુચિ જ છે. રસભાગથી शोणितमांसमज्जामेदोऽस्थिशुकाणि संजायन्ते सर्दश्चेतत्-कफादिशुकान्तमशुचि-भू 1मे 1 वर्तते, एवमशु चि सलमूत्रकफ पत्तादीकासाश्रयस्वादपि शरीरमशुचिवर्तते, इत्येवं सावयतः शरीरे निॉदो जायते, निविण्गश्च-शारीरिकजन्मप्रदाणाय मवर्तते इत्यशुचित्वानुमेक्षा ६ अधास्त्रानुचिन्तनरू ॥-आस्तवानुप्रेक्षा, यथा-इन्द्रियकषा-यादीन् आस्रवान् अशु मपापरूपाक्तु शलकर्मा गमद्वारपुण्यरूपद श्विधधर्मनिर्गम-द्वारभू वान् वहुविध रोष युक्तान् अत्यन्तती व्रवेग शालियो जीवस्याऽवधकारकान् अनुचिन्तयेत् । तत्र स्पर्शनेन्द्रियवशीक्वता वह शे जीवाः परस्तीलम्पटाः सन्तः

सब अशुचि ही हैं। रस भोग से रुघिर, मांस, मज्जा, मेद, अस्थि और शुक (वीर्थ) की जल्पत्ति होती है। इस प्रकार कफ से लगाकर शुक पर्यन्त सब अशुचि ही हैं। इन अशुचि सल सूत्र कफ पित्त आदि का आधार होने से भी शरीर अशुचि है।

इस प्रकार विचार करने से शरीर के प्रति विरक्ति आव की उत्पत्ति होती है और शरीर के प्रति विरक्ति होने पर मनुष्य शरीर की उत्पत्ति को ही रोक देने में प्रवृत्त होता है अर्थात् सदा के लिए अशरीर (युक्त) बनने का प्रयत्न करता है। यह अशुचित्व अनुप्रेक्षा है।

(७) आस्रवानुप्रेक्षा-आस्त्रव का चिन्तन करना आस्रवानुप्रेक्षा है। यथा-ये इन्द्रिय और कषाय आदि आस्रव पाप रूप अकुहाल कर्मों के आगमन के द्वार हैं। ये अनेक प्रकार के दोषों से युक्त हैं, इस प्रकार का विवार करना चाहिए। स्पर्शनेन्द्रिय के वज्ञी-

લાેહી, માંસ, સજજા, મેદ, અસ્થિ અને શુક (વીર્ય)ની ઉત્પત્તિ થાય છે. આમ કક્ષ્થી માંડીને શુક સુધી બધુ અશુચિ જ છે. આ અશુચિ મળ, મૂત્ર, કક્ષ, પિત્ત આદિના આધાર હાેવાથી પણુ શરીર અશુચિ છે.

આ રીતે વિચારવાથી શરીર પ્રતિ વિરકિતની ઉત્પત્તિ થાય છે અને શરીર પરત્વે વિરકિતભાવ જાગવાથી મનુષ્ય શરીરની ઉત્પત્તિને જ અટકાવી દેવામાં પ્રવૃત્ત થાય છે અર્થાત્ સદા માટે અશરીર (સુક્રત) અનવાના પ્રયત્ન કરે છે. આ અશુચિત્વ અનુપ્રેક્ષા છે.

(૭) આસવાનુપ્રેક્ષા-આસત્રનું ચિન્તન કરવું આસવાનુપ્રેક્ષા છે. યથા-આ ઇન્દ્રિય અને કષાય આદિ આસવ પાપ રૂપ અકુશળ કર્મીના આગમનના દ્વાર છે. તેઓ અનેક પ્રકારના દેાષાથી સુક્ત છે અને અત્યન્ત તીવ વેગશાલી જીવને પાપ ઉત્પન્ન કરન.રા છે, એ જાતના વિચાર કરવા स्वजीवनमपि दिनाशयन्ति, एवं-मदोन्मत्ता दिग्गजा अपि स्पर्शनेन्द्रियवशीभूताः एवं निग्रहीता भवन्ति, एवं-रसनेन्द्रियवशीभूताः माणिनोवडिशाऽऽगत मांस-ल्लोभग्रस्तमस्यादिवत् छियन्ते, घ्राणेन्द्रियवशीभूताः माणिनः पङ्कजकिञ्जल्क-छोछपञ्रमरादिवत् बढा भवन्ति प्राणेर्नियुक्ताश्च भवन्ति, चक्षरिन्द्रियवशीभूता जीवाः स्त्रोरूपादि दर्शनामिलापिणो दीपालोकन लेखपराज्जादिवत् दिनाशं प्राप्तु-छन्ति ओत्रेन्द्रियमसक्ताः खलु जीवा मृगवत् संगीतकादि शब्दश्रवणलोखपाः सन्तो बध्यन्ते-स्रियन्ते च, एवं-कवायादीनां क्रोधमानमायालोभानां भावनेन,

- - - >

सत हुए बहुतेरे जीव परछीलम्पट होकर अपने जीवन को भी विनष्ट कर देते हैं। वदोन्मल हाथी भी स्पर्धानेन्द्रिय के अधीन होकर कैद में पडते हैं। जो लोग रसनेन्द्रिय के वशीभूत हो जाते हैं वे बडिशामछ्ली पकडने के साधनविशेष-में लगे हुए मांस के लोभ में पडे हुए मत्स्य आदि के समान खत्यु को प्राप्त होते हैं। प्र.णेन्द्रिय के वशीभूत हुए प्राणी फमल के किंजल्क के लोभी अमर आदि के समान बन्धन को प्राप्त होते हैं और प्राणों से हाथ घो वैठते हैं। चश्च-इन्द्रिय के बशा में पडे हुए प्राणी स्त्री के रूप के दर्शन के अभि-लाषी होकर, दीपक को देखने के लोल्ठव पतंग आदि के समान विनाश को प्राप्त होते हैं। ओन्नेन्द्रिय के विषय में आसक्त जीव संगीत आदि के मधुर शब्दों के अवण में लोल्ठव होकर स्वत की मांति पत्थन और वघ को प्राप्त होते हैं।

इसी प्रकार कोंघ, मान, माया और लोभ रूप कषायों द्वारा होने किंઈ એ. સ્પર્શ નેન્દ્રિયને તાએ થયેલા ઘણા બધાં જીવ પરસ્ત્રીલમ્પટ થઇને પાતાના જીવનના પણ નાશ કરી દે છે. મદાન્મત્ત હાથી પણ સ્પર્શ નેન્દ્રિયને આધીન થઈ ને કૈદમાં પડે છે. જે લોકો રસનેન્દ્રિયને વશીભૂત થઈ જાય છે તેઓ વડિશા–માછલી પકડવાના સાધનવિશેષ–માં લગાડેલા માંસના લાભમાં પડેલાં મત્સ્ય વગેરની જેમ મરણને શરણ થાય છે. દ્રાણેન્દ્રિયને વશીભૂત થયેલા પ્રાણિ કમળના કિંજલ્ડના લાભી ભમરા આદિની માફક અન્ધનને પાસ થાય છે અને પાતાના પ્રાણે! ગુમાવી બેસે છે. ચક્ષુ ઇન્દ્રિયના વશમાં પડેલાં પ્રાણી સ્ત્રીના રૂપના દર્શનના અભિલાધી થઈ ને, દીવાને જોવા માટે લાલગુ પત ગીયા વગેરની મ'ફક, વિનાશને નાતરે છે. શ્રે!ત્રેન્દ્રિયના વિષયમાં આસકત જીવ સંગીત આદિના મધુર શખ્દાના શ્રવણમાં લેાલુપ થઇને હર-ઘુની જેમ બન્ધન અને વધને પ્રાપ્ત થાય છે.

આવી જ રીતે ક્રોધ, માન, માયા અને લાભ રૂપ કષાયા દ્વારા થનારાં

रत्येवं भावपतः कमीस्वरनिरोधाय पहति भवति इत्यास्वरानुमेक्षा ७ संवरानुः चिन्तनरूपा-संवरानुरेक्षा, यथा- हमीस्ववद्याराणां पिधानम्-आसवदोषपरिवर्जनं. च संवरं ग्रणत उपकारकत्तया समिति-गुप्तिधर्मानुपेक्षा परीषदादिपरिपालनंद्वाराsनुचिन्तयेत् सर्वे खद्ध पूर्वीक्तास्वदोषाः संदृतात्मनो न भवन्ति, एवं-भावयतः संदु संवरायेव भावना जागर्ति इति संवरानुपेक्षा ८ अथ निर्जरानुचिन्तनरूषा निर्जरानुप्रेक्षा, यथा-कर्मपुद्रलानामुदयावकिका भवेशेनाइनुभूतरसानामुत्तरकाले परीषदसनरूपा कर्मनिर्जराकृतकर्यफल्विपाको भवति, स च दिपाको द्विधिक भबुद्धिपूर्वः-कुशलमूल्थ । तत्र नरकादिषु कृतकर्यफल्यभोगरूपो विपाकोदयोउः

वाले अपायों का चिन्तन करना चाहिए। ऐसा चिन्तन करने से कुमौं के आसव का निरोध करने में प्रवृत्ति होती है। यह आसवभावना का स्वरूप है।

(८) संवरातुप्रेश्ना— संवर का विचार करना संवरानुप्रेक्षा है। जैसे - र म के आस्वयदारों को ढंकना-आस्तवदोषों से वचना संवर है। समिति, गुप्ति, धर्म, अनुप्रेश्ना, परीषइ जय और चारित्र का पालन करने से संवर होता है। जो संवृतात्मा होते हैं, उनमें आंसवदोष नहीं होते। ऐसी भावना करने से संवर के लिए ही प्रयत्न होता है। यह संवर आवना है।

(९) निर्जरानुप्रेक्षा--निर्जरा का चिन्तन करना निर्जरानुप्रेक्षा है यथा-कर्मपुद्गल जब उदयावलिका में प्रवेश करते हैं और उनके रस का अनुभव जीव कर लेता है तो उसके पश्चात् वे झड जाते हैं कर्म विपाक दो प्रकार का है-अबुद्धिपूर्व और कुशल्मुल । नरक

અપાયાનું ચિન્તન કરવું જોઇએ. આ પ્રકારનું ચિન્તન કરવાથી કર્મોના આસવના નિરાધ કરવામાં પ્રવૃત્તિ થાય છે. આ આસવ ભાવનાનું સ્વરૂપ છે (૮) સંવરાનુપ્રેક્ષા-સંવરના વિચાર કરવા સંવરાનુપ્રેક્ષા છે. જેમ કેન્

(૮) લગરાવુ ગલા- સગરા વગાર કરવા લગરાવુ ગલા છે. જમ ક<sub>7</sub> કર્મના અસવ દ્વારોને ઢાંકવા-આસવ દાેષોથી અચવું સંવર છે. સમિતિ, ગુપ્તિ, ધર્મ, અનુપ્રેક્ષા પરીષહેજય અને ચારિત્રનું પાલન કરવાથી સંવર થાય છે. જેઓ સંવૃતાત્મા હાેય છે, તેમનામાં આસવ દાેષ હાેતાં નથી, એવી સાવના કરવાથી સંવર માટે જ પ્રયત્ન થાય છે. આ સંવર સાવના છે. (૯) નિર્જરાનુપ્રેક્ષા-નિર્જરાનું ચિન્તન કરવું નિર્જરાનુપ્રેક્ષા છે. યથા-

કર્મ પુદ્ગલ જયારે ઉદયાલિકામાં પ્રવેશ કરે છે અને તેમના રસના અનુભવ જીવ કરી લે છે, ત્યાર બાદ તે ચાંટી જાય છે કર્મ વિપાક બે પ્રકારના છે. અણુદ્ધિપૂર્વ અકુશળમૂલ નરક આદિ ગતિઓમાં કરેલાં કર્મી ભાગવર્વા

.तत्त्वार्थसूत्रे

इदिएर्रेकः १ अकुशठातुवन्धश्व वर्तते २ इत्येवमवर्च भावयतः परिचिन्तयेत् वि उत्तिस् छो पिपाकश्च तपसा द्वादशविधेन परीषइजयेन वा ठृतो वर्तते ग्रुमां-इंगन्धो-निरतुवन्धो वा सकडक्स्सिसयठक्षणः साक्षात् मोक्षायैव हेतुर्भवतीति दुंगभोवेन परिचिन्तयेत्, तथा भावयतः खछ कर्मनिर्जराये - एव मतिः प्रवर्तते, एति निर्जरात्तुप्रेक्षा-९ अथ छोकान्चचिन्तनरूपा- छोकानुप्रेक्षा, यथा-पश्चास्ति: एत्यात्मको धर्माऽधर्माऽऽकाशे-इदल-जीवरूपो विविधपरिणामयुक्तः उत्पत्ति-

लॉदि गतियों में कुत कमें के फल का जो भोग होता है, वह अबुद्धि-पूर्व विषाकोदय है, वह अकुशालानुबन्ध है, ऐसा अवद्यरूप से चिन्तन फरना चाहिए। कुशल मूल विपाक बारह प्रकार की तपश्चर्या करने के और परीषहों को जीतने से होता है। वह शुभानुबन्ध वाला या अनुबन्ध के रहित होता है, सकल कमों का क्षय उसका रक्षण है। वह मोक्ष का कारण है, इस प्रकार गुण रूप से उसका चिन्तन करना पाहिए। ऐसा चिन्तन करने से दमों की निर्जरा के लिए ही मति उत्पन्न होती है। यह निर्जराभावना है।

(१०) लोकानुप्रेक्षा-लोक के रूप का विचार करना लोकानुप्रेक्षा है, यथा-यह लोक पंचास्तिकायमय है अर्थात धर्मास्तिकाय, अधर्मा-स्तिकाय, आकाशास्तिकाय, पुद्गलास्तिकाय और जीवास्तिकाय रूप है। यह लोक विविध प्रकार के परिणामों से युक्त है, उत्पाद, विनाश और प्रौन्यरूप है, विच्छि स्वभाव वाला है। इस प्रकार लोक का

માટે છે તે અખુદ્ધિપૂર્વ વિપાકાદય છે, તે અકુશલાનુઅન્ધ છે એવું અવઘ રૂપથી ચિન્તન કરવું જોઈ એ કુશલમૂલ વિપાક ખાર પ્રકારની તપશ્ચર્યા કરવાથી તથા પરીષદ્ધા ઉપર વિજય મેળવવાથી થાય છે. તે શુભાનુઅન્ધવાળા અથવા અનુમન્ધથી રહિત હાય છે. સકળ ક્રમીના ક્ષય તેનું લક્ષણ છે તે માક્ષતું કારણ છે, આ રીતે ગુણ રૂપથી તેનું ચિન્તન કરવું જોઈ એ. આવું ચિન્તન કરવાથી ક્રમીની નિજરા માટે જ મતિ ઉત્પન્ન થાય છે. આ નિજરાભાવના છે. (૧૦) લાકાનુપ્રેક્ષા-લાકના સ્વરૂપના વિચાર કરવા લાકાનુપ્રેક્ષા છે થયા-આ લાક પંચારિતકાયમય છે અર્થત ધર્મારિતકાય, અધર્માત્રિતકાય, આકાશાસ્તિકાય, પુદ્દગલાસ્તિકાય અને જીવાસ્તિકાય રૂપ છે. આ લાક વિવિધ પ્રકારના પરિણામાથી શક્ત છે, ઉત્પાદ, વિનાશ અને કૌલ્ય રૂપ છે, વિચિત્ર रियति-विनाशगुक्तो विचित्रस्वभावो वर्तते इत्येवं ळोकं परिचिन्तयतः तत्य-बानात्मविशुद्धि भवतीति लोकानुपेक्षा-१० अथ वोधिदुर्लभत्त्वस्यानुचिन्तन भग-बोधिदूर्लभत्वानुपेक्षा, यथा-अनादौ खद्ध संसारे नरक-तिर्थङ्मनुष्यदेव भवप्रहणेषु पौनः पुन्येन चक्रवत् परिभ्रमतो जीवस्य नानामकारक शारीरिक-मानस-दुःखब्पाप्तस्य तत्वार्थाऽश्रद्धानाऽविरति-ममाद कषाय मभृति दोषो-विरुचुद्धेः ज्ञानावरणादि घातिककर्मचतुष्टयाऽभिभूतस्य सम्यग् दर्शनादि बिग्रद्धो बोधिदुर्लभो भवतीति चिन्तयतो बोधि प्राप्त्या प्रमादो न भवति बोधि दुर्हभत्त्वानुपेक्षा बोध्या-११ अध-धर्मदेशकाईत्वानुचिन्तनरूपाऽनुप्रेक्षा, यथा

चिन्तन करने वाछे जीव का तत्त्वज्ञान और आत्मा विशुद्ध होता है, यह लोकानुवेक्षा है।

(११) बोधिदुर्लभत्वानुंप्रेक्षा--बोधि अर्थात् सम्यक्त्व की दुर्लभता का विचार करना बोधिदुर्लभत्वानुप्रेक्षा है। जैसे-इस अनादि संसार में नरक, तिर्यंच मनुष्य और देव गतियों क्षें यार-वार चक की भांति धूमने वांडे, नाना प्रकार के धारीरिक और मानसिक दुःखों से युक्तं, तत्त्वार्थ के अश्रद्धान अधिरति प्रमाद एवं कषाय आदि दोषों के कारण छपहत वुद्धि वांडे तथा ज्ञानावरणीय आदि चार घातिया कर्मों से पीडित जीव को सम्यग्दर्ज्ञान से जुद्ध वोधि की प्राप्ति होना बहुत कठिन है। जो ऐस्ना विचार करता है वह बोधि पासि करके उसमें प्रमाद नहीं करता। यह बोधिदुर्लभत्वानुंप्रेक्षा है।

(१२) धर्मदेशकाईत्त्वानुविक्षा--धर्मदेशकाईत्त्व का चिन्तन करना, स्वलाववाणे। छे. आभ से। अनु चिन्तन अरनार छवनुं तत्त्वज्ञान अने आत्मा विशुद्ध डेाय छे, आ से। आनुप्रेक्षा छे.

(૧૧) બાંધિદુર્લ ભત્વાનુપ્રેક્ષા-બાંધિ અર્ધાત્ સમ્યક્ત્વની દુર્લ ભતાના વિચાર કરવા બાંધિદુર્લ ભત્વાનુપ્રેક્ષા છે જેમ કે-આ અનાદિ સંસારમાં નરક, તિર્ય અને દેવ ગતિઓમાં વાર વાર ચક્રની જેમ કરનારા, જુદા જુદા પ્રકારના શારીરિક અને માનસિક દુ: ખાંથી ચુક્ત તત્ત્વાર્થના અશ્રદ્ધાન, અવિરતિ પ્રમાદ અને કષાય આદિ દાષાના કારણે ઉપહત છુદ્ધિવાળા તથા સાનાવરણીય આદિ ચાર ઘાતી કર્મોથી પીડિત જીવને સમ્યક્દર્શનથી શુદ્ધ બાંધની પ્રાપ્તિ થવી અતિ મુશ્દેલ છે. જે આવા વિચાર કરે છે. તે બાધિ પ્રાપ્ત કરીને તેમાં પ્રમાદ કરતા નથી આ બાધિદુર્લ ભત્વાનુપ્રેક્ષા છે.

ં (૧૨) ધર્મદેશકાર્હુ લાનું પ્રેક્ષા-ધર્મદેશકાર્હ ત્વનું ચિન્તન કરવું જેમ કે-ત્તo ૨૨ ार्मदेवछोऽईन् इति उत् मतिपादितः रदछ रवाध्यायचरणतपभर्था सामाति-क्राहि लक्षणो धर्मेः सम्यदग्दर्शनद्वारः समस्त मूलोत्तरगुण पश्च मदावत । साधनः आचारादि दृष्टिवादपर्यन्तद्वादशाङ्गोपदिष्टस्वरूपः चरणकरणव्याद्रः समिति-गुग्ति परिपाछनविशुद्धस्वरूपावस्थानो नरकादि गति चतुष्टय स्व - संसारनिस्तारको निःश्रेयसमापको वर्तते हत्येवं-धर्मदेशकाईत्वानुचिन्तनेव - परणकरणधर्मानुष्ठानेन सब्यग्रज्ञान-सम्यग्दर्शन-सम्यक् चारित्र-सम्यन्तवे - स्वरणकरणधर्मानुष्ठानेन सब्यग्रज्ञान-सम्यग्दर्शन-सम्यक् चारित्र-सम्यन्तवे - स्रिशा-१२ उक्तश्च-म्रुक्तताङ्गे २ श्रुतरकन्धे १-अध्ययने १३ सूत्रे-'अन्ते सन्द

वधा-अर्हस्त अगवान् धर्म के आद्य उपदेशक हैं। उनके बारा ज्य-दिष्ट धर्म स्वाध्याय चारित्र तण्ख्य्या एवं सामायिक आदि स्क्षणों चाला है, सम्यग्दर्शन उस में प्रवेश करने का बार है, समस - खुल्लाफर इप्टिवाद पर्यंत वारह अंगों में उसका उपदेश दिया गया है, चह चरण-करण रक्षण वाला है, समिति एवं गुप्ति के परिपालन से विद्युद्ध स्वरूप- अव्सण वाला है, समिति एवं गुप्ति के परिपालन से विद्युद्ध स्वरूप- अव्सण वाला है, समिति एवं गुप्ति के परिपालन से विद्युद्ध स्वरूप- अव्सण वाला है, समिति एवं गुप्ति के परिपालन से विद्युद्ध स्वरूप- अव्सण वाला है, समिति एवं गुप्ति के परिपालन से विद्युद्ध स्वरूप- अव्सण वाला है, समिति एवं गुप्ति के परिपालन से विद्युद्ध स्वरूप- अव्सण वाला है, समिति एवं गुप्ति के परिपालन से विद्युद्ध स्वरूप- अव्यण्डान दाला है, नरक आदि चार गति रूप संसार के तारने वाला है और योक्ष का लाभ कराने वाला है। इस प्रकार धर्मदेशकाहित्व की चिन्तन करने से चरण-करण धर्म का अनुष्ठान होता है, सञ्घण्जान, सम्यग्दर्शन, सम्यक्तचारित्र और सम्यक्तम रूप रत्नचलुष्टय की, जो मोक्ष के मार्ग हैं, ज्यदन नहीं होता। या धर्मदेशकाहत्यानुप्रेक्ष है।

् स्वकृत गिष्ट्व में, द्वितीच खुतरकंघ के प्रथम अध्ययन के १२ वें

અર્હ ન્ત લગવ ન્ ધર્મના આઘ ઉપદેશક છે. તેમના દ્વારા ઉપદિષ્ટ ધર્મ-સ્વાધ્યાય, ચારિત્ર, તપ્રદ્ધર્યા અને સામાયિક આદિ લક્ષણાવાળા છે, સમ્યક્ દર્શન તેમાં પ્રવેશવા માટેનું દ્વાર છે સમ્સ્ત મૂળગુણ, ઉત્તરગુણ અને પાંચ મહાવત તેના સાધન છે, આચારાંગથી લઈને દબ્ટિવાદ પર્યન્ત બાર અંગામાં તેના ઉપદેશ આપવામાં આવ્યા છે, તે ચરણ-કરણ લક્ષણવાળા છે, સમિતિ તથા ગુપ્તિના પરિપાલનથી વિશુદ્ધ સ્વરૂપ- આવસ્થાનવાળા છે. નરક આદિચાર ંગતિ રૂપ સંચારથી તારનાર છે અને માક્ષના લાભ કરાવનાર છે. આ રીતે ધર્મ દેશકાર્હ ત્રન્નું ચિન્તન કરવાથી ચરણ-કરણ ધર્મનું અનુષ્ઠન થાય છે, સમ્યક્ષ્ત્રાન, સમ્યક્દર્શન, સમ્યક્ ગરિત્ર અને સમ્યક્ તપ રૂપ રત્ન ચતુષ્ટયથી, જે માક્ષના માર્ગ છે, તેનાથી ગ્યવન થતા નથી. આ ધર્મ દેશકાર્હ ત્વાનુપ્રેક્ષા છે. સ્ત્રત્રકૃતાંગસ્ત્રમાં દિતીયશુતરકંધના પ્રથમ અધ્યયનના ૧૩ માં સ્ત્રમાં दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ छ. ६ अनुप्रेश्वाख इगनि इप गद्

णाति संजोगा-अन्नो अहमंसि' इति, अन्ये खढ हातिसंयोगाः-अन्योऽह-मस्मीति, सूत्रकृताङ्गे मधमश्रुतस्कन्धे दितीयाध्ययने मथमगायायाञ्चोक्तम्-'बीहिदुल्ब्रहाणुप्पेहा-११

'संवुज्झह किं न वुज्झह संबोही खलु पेच्च दुल्लहा। णो हूवणमंति राइओ-नो सुलभं पुणराविजीवियं॥१॥ इति,

'संबुध्यस्व किं न बुध्यस्व-संबोधिः खलु प्रेत्य दुर्छभा। नो हु उपनमन्ति रात्रयः-नो खुछमं पुनरपि जीवितम् ॥१॥ इति॥६॥ मूलम्-संबर सउगच्चवण णिज्जरट्टं परिसोढठवा परीसहा ॥७॥

छाया-संबर मार्गाऽच्यवन-निर्जरार्थ परिषोढव्याः परीषहाः ॥७ तत्त्वार्थदीपिका-पूर्व तावद् आस्रवनिरोधलक्षणसंवरहेतुतया समिति-गुप्ति-धर्माऽनुमेक्षा-परीपहजय=वारित्राणि पतिपादितानि, तैषु च-समिति-सूत्र में कहा है-'ज्ञाति खंबंधी संयोग भिन्न है और मैं भिन्न हू'। सूत्रकृतांग के प्रथम अतस्कंघ के दितीय अध्ययन की प्रथम गाथा मैं कहा है-'वोधिछर्ल मानुप्रेक्षा । समझो-ज्ञ्झो, अरे सनझते क्यों नहीं हो ! परभव में वोधि दुर्लभ है । व्यतीत हुआ समय वापिस नहीं होटता और पुनः मानवजीवन मिलना सुलभ नहीं है, अतएव समझो-बोध करो ॥६॥

'संवरमग्गच्चवण' इत्यादि ।

ì

ें संवर के मार्ग से च्युन न होने के लिए और निर्जाश के लिए प्रीषहों को सहन करना चाहिए ॥७॥

तत्त्वार्थदीपिका-पहले कहा गया था कि समिति, गुप्ति, धर्म, अनुप्रेक्षा परीषह जय और चारित्र, ये आस्रवनिरोध लक्षण बाले संवर

કહ્યું છે—જ્ઞાતિ સંબંધી સંયાગ ભિન્ન છે અને હું ભિન્ન છું. સત્રકૃતાંગના પ્રથમ શ્રૃતસ્કંધના દ્વિનીય અધ્યયનની પ્રથમ ગાથામાં કહ્યું છે-બાધિદુલ ભાનુ-પ્રેક્ષા સમજો-ખૂઝે, અરે, કેમ સમજતા નથી ? પરભવમાં બાધિ દુલ ભ છે. વીતી ગયેલા સમય કચ રે પણુ પાછા આવતા નથી અને ક્રીવાર મનુષ્ય રેહે મળવા સંહેલા નથી આથી સમજો-બાધ કરા. ાાલા

'संवरमग्रगच्चवणणिज्जरट्टं' धत्याहि

્ સૂત્રાર્થ --- સંવરના માર્ગથી <sup>ર</sup>યુત ન હાેવા માટે તથા નિર્જશને માટે પરિષહાને સહન કરવા બેઈ એ. ાાળા

તત્વાર્થદીપિકા—પહેલા કહેવામાં આવ્યું કે સમિતિ, ગુપ્તિ, ધમ, અનુપ્રેક્ષા, પરીરષક્રજવ અને ચારિત્ર-આ આસવનિરાધ લક્ષણવાળા સવરના

णुष्तिधमझिप्रेक्षाः स्वरूपतो-चिभागतो-लक्षणतथ्य यथाक्रमं मरूपिताः, सम्मति-कृषमाप्तस्य परीषइजयस्य मरूपणं कर्तुमाइ-'संवरमग्ग-' इस्पादि संवर् क्षार्जाच्यवन निर्जरार्थम्-संवरमार्गाच्यवनार्थ-निर्जरार्थश्च वरूपमाणाः श्चत्पिपा सादयो द्वार्विज्ञतिः परीपहाः क्षुधादिवेदनोत्पत्तौ सत्यां पूर्वोपार्जितकर्मनिर्जर-णार्थं षरितः-समन्तात् सहनरूपाः श्चतिपासादयः परीपहाः परिपोढव्या भवन्ति श्चतिपपासादीनां सहनं कर्त्तव्यम्। तत्र कर्मास्तवनिरोधळक्षणस्य जिनोपदिष्टात्-क्षार्जात् सम्यग्दर्शनादे मोंक्ष मार्गात् अच्यवनार्थम्-अपरिम्रं जार्थम्, ततोऽपनयनार्थं तस्य निश्चळतार्थसितिमावः, क्रतकर्मणो निर्जराश्च आत्मनः पृयग्मादेन परिशट-

के कारण हैं। इनमें से समिति, गुप्ति, धर्म और अनुवेक्षा का स्वरूप, अद और लक्षण अनुकम से कह चुके हैं। अब क्रमप्राप्त परीपह जय की प्ररूपणा करते हैं-

संबर-मार्ग से च्युन न होने के लिए और निर्जरा के लिए आगे कहे जाने वाली क्षुघा पिपासा आदि वाईस परीषह सहना चाहिए। क्षुघा आदि की वेदना उत्पन्न होने पर पूर्वोंपार्जित कर्मों की निर्जरा करने के लिए 'परित' अर्थात् सब प्रकार से जिन्हें सहन किया जाय, उन क्षुघा पिपासा आदि को परीषह कहते हैं।

ं तात्पर्य यह है कि कमों के आस्रव के निरोध रूप संबर के जिनोपदिष्ट मार्ग से-अर्थात् सम्यग्दर्शनादि मोक्षमार्ग से, च्युत न होने के लिए या डसमें निश्वलता उत्पन्न करने के लिए तथा कृत कर्म की निर्जरा के लिए अर्थात् उन्हें आत्मा से पृथक् करने के लिए

કારણ છે. આમાંથી સમિતિ, ગુપ્તિ, ધર્મ અને અનુપ્રેક્ષાનું સ્વરૂપ લેદ અને લક્ષણ અનુક્રમથી કહેવામાં આવ્યા છે હવે ક્રમપ્રાપ્ત પરીષહજયની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ---

સંવર-માર્ગથી ચ્યુત ન થવાય તે માટે અને નિજરા માટે હવે પછી કહેવામાં આવનારા છાધા-પિપાસા આદિ આવીશ પરીષઢ સહન કરવા જોઈ છો. છાધા આદિની વેદના થવા પર પૂર્વોપાજિત કર્માની નિજરા કરવા માટે 'પરિતઃ' અર્થાત બધી રીતે જેને સહન કરી શકાય, તે છાધા પિપાસા આદિને પરીષહ કહે છે.

તાત્પર્ય એ છે કે કમીના આસવના નિરાધ રૂપ સંવરના જિનાપદિષ્ટ માર્ગથી--અર્થાત્ સમ્યક્દર્શનાદિ માક્ષ માર્ગથી ચ્ચુત ન થવા માટે અર્થવા તેમાં નિશ્ચલતા ઉત્પન્ન કરવા માટે તથા કરેલાં કર્માની નિર્જરા માટે અર્થાત્ दीविका-निर्युक्ति टीका अ. ७ छ.७ परीवहस्वरूपनिरूपणम्

सार्थश्चति यावत् छुन्दिपगसादीनां परोषहाणां सहनं कर्तव्यमितिमावः जिनोपति-षटकर्नागवनिरोधमार्गात्-सय्यग्द्र्शनरूपादच्यत्रमानाः सन्त स्तन्मार्गपरिक्रमण-प्रिचयेन कर्गाग रूग्राह्यारं संद्रण्व ाः-जीपक्रमिकं कर्मफ ठमनुमवन्तः कर्येण निर्जीर्गकर्मणः खद्य मोक्षमासादयन्तीति भावः ॥ ७॥

तत्वार्थनिर्युक्तिः-पूर्वम्रत्रे-संवरहेतुमृतां कमभाष्त्रा मनुपेक्षां द्वादशविभां स्रविशदं प्रारूग्यन् सम्पति-क्रमागत्त परीपइजयं मरूपयितुमाह-'संवरमग्ग च्ववणनिज्जरहं परिस्रोहब्वा परीसहा' इति, संवरमागीच्यवननिर्जरार्थम् संवरस्य पूर्वीक्तास्वरूपस्य कर्मागमनिरोधउक्षणस्य मार्गात् तीर्थक्रत्मदर्त्वित-

क्षुत्रा पिपाला आदि परीषहों को खहन करना चाहिए। अभिप्राय यह है कि जिन भगवान द्रारा उगदिष्ट कमों के आगतन के निरोध के मार्ग से अर्थात सम्पग्दर्शन आदि से जो च्युत नहीं होते हैं और उसी मार्ग पर चलते हैं, वे आसव द्वार का निरोध करते हुए-औद-कमिक कर्मकल का अनुभव करते हुए, अनुकम से कमों की निर्जरा करते हुए मोक्ष प्राप्त कर खेते हैं ॥७॥

तत्त्वार्थनिर्धुक्ति-पूर्व खूत्र में संवर के कारण बारह प्रकार की अनुप्रेक्षाओं का विदाद रूप से वर्णन किया गया। अब कम प्राप्त प्रीषहजय की प्ररूपणा करते हैं-

पूर्वोक्त स्वरूप वाछे अर्थात् कर्षों के आगमन के निरोध लक्षण बाछे संवर के मार्ग से या सम्पग्दर्शन आदि मोक्षमार्ग से च्युत न होने के लिए तथा पूर्वाक्तित कर्पों की निर्जरा के लिए अर्थात् उन्हें

તેમને આત્માથી પૃથક કરવા માટે ક્ષુધા પિપાસા આદિ પરીષહાને સહન કરવા જોઇએ. કહેવાનું એ છે કે જિનેશ્વર ભગવાન દારા ઉપદિષ્ટ કર્મના આગમનના નિરાધના માર્ગથી અર્થાત સમ્યક્દર્શન આદિથી જે ચ્યુત થતાં નથી અને જે તે જ માર્ગ પર ચાલે છે, તેઓ આસ્વરદારના નિરાધ કરતા થકાં, અનુક્રમથી કર્માની નિર્જરા કરતાં થકાં માક્ષ પ્રાપ્ત કરી લે છે. ાાબા તત્ત્વાર્થ નિર્યુ કિત – પૂર્વ સૂત્રમાં સંવરના કારણ રૂપ બાર પ્રકારની અનુપ્રેક્ષાએાનું વિશદ રૂપથી વર્ણન કરવામાં આવ્યું. હવે કમપ્રાપ્ત પરીષ-હજયની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ–

પૂર્વીકત સ્વરૂપવાળા અર્થાત્ કર્માના આગમનના નિરાધ લક્ષણવાળા સંવરના માર્ગથી અથવા સમ્યક્ર્દર્શન આદિ માક્ષમાર્ગથી ન ડળવા માટે પૂર્વાજિત કર્માની નિર્જરા માટે અર્થાત્ તેમને આત્મપ્રદેશાથી જીઠાં કરવા

151

तरवार्थसूत्र

खर्न्चग्रह्शनादि मोक्षयागौत्-अच्यवनम्-अपरिभ्नं गनम् अपरिपतनम्,तदर्थं मू-चिर्करार्थं कृतकर्यणो निर्जराणार्थश्चाऽऽप्रदेशेभ्यः पृथग्मादेन परिशटनार्थश्चति आवः अय शब्दस्योभयन सम्बन्धान् परिपोढव्याः परितः-समन्तात् संढव्याः पक्ष्यमाण द्वाविंशति छुत्पिपासादयः परीपदाः व्यपदिश्यन्ते, छुत्तृयादिवेदनो एप्रच्च-छु त्यासादि परीपदाधित्रहने मोक्षमार्गाच्यवनं-कृतर्कर्मनिर्जरणश्च म्यो-जनं वर्तते, अतपव परीपदाधित्रहने मोक्षमार्गाच्यवनं-कृतर्कर्मनिर्जरणश्च म्यो-जनं वर्तते, अतपव परीपद्दाधित्रहने मोक्षमार्गाच्यवनं-कृतर्कर्मनिर्जरणश्च म्यो-जनं वर्तते, अतपव परीपद्दाधित्रहने मोक्षमार्गाच्यवनं-कृतर्कर्मनिर्जरणश्च म्यो-जनं वर्तते, अतपव परीपद्द्वासमर्थः सन् मोक्षमार्गात् सम्यग्दर्शनादितः मन्द्युतोऽपि स्याद्य अतस्तेन तत्सहने श्रद्वारूप आद्ररस्तु कर्तव्य पत्र, तस्य छुस्पि पासादिकं सम्यगधित्रहमानस्य गिरेरिव निश्वरुचित्तस्य निराकुष्ठ ध्यानैकता-नस्य कृत्कपनिर्जरणं भदति । तथा च-तत्यार्थश्रद्धानादित्वक्षण सम्यग्दर्श-

\$35

आत्मप्रदेशों से पृथक्त करने के लिए क्षुवा पिपासा आदि आगे कहे जाने बाल्छे बाईस परीषह खहन करना चाहिए। इस प्रकार क्षुघा और पिपासा आदि परीषहों को सहन करने का प्रयोजन है मोक्षमार्ग से च्यवन न होना और पूर्व वद्ध कमें की निर्जरा होना। इस कारण परीषहों को जीतना परमावइयक है। कदाचित कोई संक्लेशयुक्त चित्तबाला दुर्वल होने के कारण भूख-प्यास आदि को सहन करने में असमर्थ होकर सम्पग्दर्शन आदि मोक्षमार्ग से च्युन भी हो जाय, तो भी उसे उनके सहन करने में अद्धारूप आदर तो करना ही चाहिए। जो क्षुघा पिपासा आदि को सम्यक् प्रकार से सहन करता है, जिसका चित्त पर्वत के जैसा अडिग होता है और जो निराकुल ध्यान में मग्न होता है, उसके पूर्वोपार्जित कर्मों की निर्जरा होती है।

માટે ક્રુધા પિપાસા આદિ આગળ ઉપર કહેવામાં આવનારા બાવીશ પરીષહા સહન કરવા બેઇએ. આ રીતે ક્રુધા અને પિપાસા આદિ પરીષદ્દાને સહન કરવાનું પ્રયોજન છે માક્ષમાર્ગથી ચ્યવન ન થવું અને પૂર્વે બાંધેલા કર્માની નિર્જરા થવી. આ કારણે પરીષહાને જીતવા પરમાવશ્યક છે. કદાચિત કાેઈ સંકલેશ શુક્રત ત્રિત્તવાળા, દુર્જળ હાેવાના ક.રણે ભૂખ-તરસ આદિને સહન કરવા માટે અસમર્થ થઇને સમ્યક્દર્શન આદિ માક્ષમાર્ગથી લપસી પણ પડે તા પણ તેણે આ સહન કરવામાં શ્રદ્ધારૂપ આદર તા કરવા જ જોઇએ, જે સુધા પિપાસા આદિને સમ્યક્ પ્રકારથી સહન કરે છે, જેનું ચિત્ત પર્વતની જેમ બાદને કર્માને જે નિરાકૂલ ધ્યાનમાં મગ્ન હાેય છે તેના પૂર્વાપાજિત કર્માની નિર્જરા થાય છે. આ રીતે તત્ત્ત્વશ્રદ્ધાન આદિ લક્ષણવાળા Fir

नादिमोक्षसागौत-प्रच्यचन मा भूत' इति आवनया क्षुत्पिपासादयः परितः सन्नान्ते इति परीषहाः, एवं-ज्ञानावरणीयकर्मक्षपणार्थञ्च सोढव्याः परीषहाः सिद्धिपापितहेतुभूतसंवरविध्नकारकाः क्षुत्पिपासादयः परिषोढव्याः परीषहाः सिद्धिपापितहेतुभूतसंवरविध्नकारकाः क्षुत्पिपासादयः परिषोढव्याः परीषहा इति व्युत्पत्तिः, परितः-समन्तात्, आपतन्तः क्षुत्पिपासादयो द्रव्य-क्षेत्र-काक भावापेक्षया सोढव्याः ये सवन्ति ते परीषहा इति व्यपदिश्यन्ते क्षुत्पिपासादय इति भावः कर्मणि ध प्रत्ययः बाहुलकात् पूर्वपदस्य दीर्घः । उक्तञ्चोत्तराध्ययते २ अध्ययने प्रयमसूत्रे 'हह खल्ड वावीसं परीसहा-जे भिवरतु सोच्चा नच्या जिच्चा अभिभूष भिक्तायरिधाए परिव्धयंतो पुटो नो विनिहन्तेज्जा' छाया-इह खल्ठ दार्विंगतिः परीषहा-यान् भिक्षं श्रुत्वा-ज्ञात्वा-जित्वा

रिस प्रकार तत्वार्थअद्वान आदि छक्षण वाछे सम्यग्दर्शन आदि मोक्ष भागे से च्यवन न हो जाय, इस प्रकार की भावना से जो क्षुया पिपासा आदि सहन किये जाते हैं, उन्हें परीषह कहते हैं। हसी। प्रकार ज्ञानावरण आदि कमों का क्षय करने के लिए परीषहों को सहन करना चाहिए। सोक्ष की पाप्ति के कारणभूत संवर में विध्न उपस्थित करनेवाछे क्षुया पिपाला आदि जो सहन करने योग्य हैं, वे परीषह हैं, ऐसी परीषह शब्द की व्युत्पत्ति है। 'परितः' अर्थात् सब प्रकार से सब तरफ से, आये हुए क्षुया पिपासा आदि को द्रव्य क्षेत्र काल और भाव की अपेक्षा से जो लहन करने योग्य हो वे परीषह कहलाते हैं। यहां कर्म में 'ब' प्रत्यय हुआ है, और वाहुलक से पूर्वपद दीर्घ हो गया है। उत्तराध्ययन के दितीय अध्ययन के प्रथम खत्र में कहा गया है-'इस निर्ग्रन्थ प्रवचन में वाईस परीषह कहे गए हैं, जिन्हें अवण कर,

સમ્યક્દર્શન આદિ માક્ષમાર્ગથી ચ્યવન ન થઇ જાય, એવી ભાવનાથી જે કુષા પિપાસા આદિ સહન કરવામાં આવે છે તેમને પરીષહ કહેવામાં આવે છે. આજ રીતે જ્ઞાનાવરણુ આદિ કર્માના ક્ષય કરવા માટે પરીષહાને સહન કરવા જોઈ એ. માક્ષની પ્રાપ્તિ કારણભૂત સ વરમાં વિઘ્ન ઉપસ્થિત કરવાવાળા કુષા પિપાસા વગેરે જે સહન કરવા ચાગ્ય છે, તે પરીષહ છે, એ પ્રમાણે પરીષહ શબ્દની વ્યુત્પત્તિ છે. 'પરિતઃ' અર્થાત્ બધી રીતે બધી બાજીંથી આવેલા કુષા પિપાસા આદિને દ્રવ્ય ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવની અપેક્ષાથી જે સહન કરવા ચાગ્ય છે તે પરીષહ કહેવાય છે. અહીં કર્મામાં-ઘ પ્રત્યય થયા છે અને બહુલતાથી પૂર્વપદ દીર્ઘ થઇ ગયું છે.

ઉત્તરાદયયનના દ્વિતીય અધ્યયનના પ્રથમ સૂત્રમાં કહ્યું છે–આ નિર્ગન્થ •મ્રવચનુમાં બાવીશ પરીષહ કહેવામાં આવ્યા છે, જેને સાંભળીને, જાણીને, જીતીને (जाद) असिश्य भिक्षाचयांगं परिवनन् (तैः) स्पृष्टः नो विनिहन्यात् (तैराहतो न लिदि) इति। स्थानाङ्गे ५-स्थाने १-उदेशके ४०९ सत्रे चोक्तम्-'पंचहिं ठाणेदि दिन्हो परीखिश्वीवरूको खर्म्स सहेज्जा-मर्म च पां सम्मं सहमाणस्स राजय अदियालेखाणस्स किं मन्ने कज्जह १ एगंतसो मे निज्जरा कजह-' छाया--पश्चयिः स्पनि रुदीर्णान् परीपहोपसर्गान् सहेत-मम च सह

आया-पद्यायः स्थान रुदाणान् परापदापसगान् सहत-मन प लाग्न प्रहित्वानहव यावत्-अध्यवस्यतः किं मन्ये क्रियते-? एकान्तवो में निर्जराः हित्वरे इति ॥७॥

म्बग्-ते नावीसविहा, छुहा पिवासाइ भेयओ ॥८॥

लाया-ते हार्विशतिविधाः सुधा-पिपासादि भेद्तः-॥८॥

तारपार्थ दीपिका-पूर्वसत्रे-संवरस्य देतुभूतपरीषदस्वरूपं मरूपितस्, जान कर, जीत कर, एवं अभिभूत करके भिक्षाचर्या के छिए अटन

पहला दिन्ना जिल्लु, उनसे स्ट्रष्ट होकर आघात को प्राप्त नहीं होता। स्थानांगसूझ के पांचवें स्थान के प्रथम उद्देशक के ४०९ वें सूत्र मैं भी कहा है-

पांच कारणों से उदय में आए परीवहों उपसगों को सम्यक् प्रकार सहन करना चाहिए—मैं अगर सम्यक् प्रकार से सहन करूंगा यावत् आध्यासन करूंगा तो मुझे किस फल की प्राप्ति होगी ? मुझे एकान्ततः निर्जरा की प्राप्ति होगी ॥७'।

'ते बाबीसबिहा छुहा पिपासाइ' इत्यादि ।

खूत्रार्थ- क्षुधा पिपासा आदि के मेद से परीषह वाईस है।।८। तत्वार्थदीपिका-पूर्वम्बन्न में संवर के कारणभूत परीषह के स्वरूप

અને અભિભૂત કરાને ભિક્ષાચર્યા માટે અટન કરતાે થકાે ભિક્ષુ, તેમનાથી વપૃષ્ટ થઈને આઘાતને પ્રાપ્ત ચતાે નથી.

્રશ્લું છે– ,કહ્યું છે–

ં પાંચ કારણેાથી ઉદયમાં આવેલા પરીષદેા અને ઉપસર્ગોને સમ્યક્ર્ પ્રકારથી સહન કરવા જેઇએ–હું જો સમ્યક્ પ્રકારથી સહન કરીશ, અધ્યવસાન કરીશ તાે મને કયા ફળની પ્રાપ્તિ થશે ? મને એકાન્તતઃ નિર્જરાની પ્રાપ્તિ થશે. ાાળા

'ते बावीसविहा, छुहा पिपासा' धत्याहि

્સ્ત્રાર્થ-ક્ષુધા પિપાસા આદિના ભેદથી પીરષઢ આવીસ છે. ાટાા ુ લત્લાર્થદીપિકા-પૂર્વ સૂત્રમાં સંવરના કારણભૂત પરીષઢુના સ્વરૂપતું પ્રતિ- सम्प्रति-तस्य भेदान् मरूपयितुमाइ-'ते बाबीस विद्धा' इत्यादि, पूर्वस्वोक्ताः मरीषहाः द्वार्विशतिविधाः सन्ति तचथा-क्षुधापरीषहः १ पिपासापरीषहः-२ आदिना-शीतपरीषहः-३ उण्णपरीषहः-४ दंशमशकपरीषहः-५ अवेलपरीषहः १ अरतिपरीषहः-७ स्त्रीपरीषहः-८ चयापरीषहः=९ निषद्यापरीषहः-१० . भग्यापरीषहः-११ आक्रोशपरीषहः-१२ वधपरीषहः-१३ याचनापरीषहः-१० . भग्यापरीषहः १५ रोगपरीषहः-१६ तृणस्पर्शीपहः-१७ जल्लमल्लपरीषहः-१७ सरकारपुरस्कारपरीपहः-१९ प्रज्ञापरीषहः-२० अज्ञानपरीषहः-२१ दर्शनप-रीषहः-२२ इत्येवं भेदात्-द्वार्विशतिविधाः परीपद्वा मवन्ति । तथा च-श्चुत्पि-पासादीनां द्वार्विशतिपरीषहाणां सहनं मोक्षार्थिभिरदद्यं कर्तव्यम्, तत्र-निरवचा

का प्रतिपादन किया गया, अब प्रीषह के भेदों की घढ़पणा करने के लिए कहते हैं-

पूर्वसूत्र में कथित परीषह चाईछ प्रकार के हैं। वे प्रकार थे हैं-(१) क्षुधा परीषह (२) पिपासा परीषह (३) शीतपरीषह (४) डण्ण परी-षह (५) दंशमशकपरीषह (६) अचेंठपरीषह (७) अरतिपरीषह (८) स्त्रीपरीषह (९) चर्यापरीषह (१०) निषद्यापरीषह (११) शाय्यापरीषह (१२) आक्रोशपरीषह (१०) निषद्यापरीषह (११) शय्यापरीषह (१२) आक्रोशपरीषह (१३) वधपरोषह (१४) याचनापरीषह (१५) अलाभपरीषह (१६) रोगपरीषह (१७) तृणस्पर्शपरीषह (१८) जल्ळ-मलपरीषह (१९) सत्कार पुरस्कारपरीषह (२०) प्रज्ञापरीषह (१८) अज्ञानपरीषह और (२२) दर्शनपरीषह (२०) प्रज्ञापरीषह (२१) अज्ञानपरीषह और (२२) दर्शनपरीषह । मोक्षामिलाषी पुरुषों को स्रुधा पिपासा आदि वाईस परीषहों को अवदृध ही सहन करना चाहिए। इन परीषहों का स्वरूप इस प्रकार है-

(१) क्षुषापरीषह-- जो साधु निर्दोष आहार की गवेषणा करने

પાદન કરવામાં આવ્યું હવે પરીષહનાં ભેદાની પ્રરૂપણા કરવા માટે કહીએ છીએ. પૂર્વ સૂત્રમાં ઠચિત પરીષહ આવીશ પ્રકારના છે. આ પ્રમાણે છે-(૧) લુધાપરીષહ (૨) પિપાસાપરીષહ (૩) શીતપરીષહ (૪) ઉષ્ણપરીષહ (૫) દરશમશકપરીષહ (૨) અચેલપરીષહ (૭) અરતિપરીષહ (૮) સ્ત્રીપરીષહ (૯) નિષદ્યાપરીષહ (૧૦) ચર્ચાપરીષહ (૧૧) શગ્યાપરીષહ (૧૨) આક્રોશપરીષહ (૧૪) યાચનાપરીષહ (૧૦) ચર્ચાપરીષહ (૧૧) શગ્યાપરીષહ (૧૨) આક્રોશપરીષહ (૧૪) યાચનાપરીષહ (૧૫) અલાભપરીષહ (૧૬) રાગપરીષહ (૧૦) તૃણુસ્પર્શ-પરીષહ (૧૮) જલ્લમલપરીષહ (૧૯) સત્કારપુરરકારપરીષહ (૨૦) પ્રજ્ઞાપરીષહ (૨૧) અજ્ઞાનપરીષહ (૨૨) દર્શનપરીષહ મોક્ષાભિલાષી પુરૂષે.એ લુધા પિપાસા આદિ આવીશ પરીષહાને અવશ્ય જ સહન કરવા જોઇએ. આ પરીષહાનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે-

(૧) ક્ષુધાપરીષહ-જે સાધુ :નિદેષિ આહારની ગવેષણા કરનાર છે, ત૦\_૨૪

तरवार्यस

र्हारंगवेषिणः अमणस्य प्राश्चेकाहाराऽछाभे, किञ्चिन्मात्रलाभेवाऽनिष्टत्तवेदनं र्हवार्ऽकालेऽदेशे च भिक्षार्थं पति निराकाङ्क्षस्य स्वाध्याय-ध्यानाचार्वक्रयकं परिहाणि किश्चिदप्यसहमानस्य स्वाध्याय-ध्यानैकतानस्याऽनेकवारं स्वकृतन परिछत्ताऽज्ञनावमोद्द्यस्याऽरसविरसाहारिणः सन्तप्तपतितकतिपयजळविन्दुका संहसेच परिशुब्कपानस्योदीर्णक्षुद्वेदनस्यापि भिक्षालाभाषेक्षया तदलामं-धेवाऽधिकग्रणकं मन्चानस्य क्षुत्धीडाम्प्रति चिन्ताराहित्यं क्षुत्परीपहजयौ ंच्यपदित्यते-१ जलस्वानपरिहारिणः पक्षिवत्-अनियतासनावासस्याउँतिइ-

पाला है। प्राखुक आहार का लाभ न होने पर या थोडा-सा लाम हाने पर जिसकी भूख की बेदना नहीं मिटी है, जो अकाल और अदेश में जिस्ना करने के लिए इच्छुक नहीं है, जो स्वाध्याय ध्याब आदि आवह्यक कियाओं की तनिक भी हानि को सहन नहीं करता, स्वाध्याय और ध्यान में लीन रहता है, जिसने अनेक वार अनदान और जनोद्दी तपस्या की है, जो अरस और विरस आहार करने पाला है, गर्म वस्तु पर गिरे हुए थोडे-से जल के वूंदों के समान सहसा ही जिस का पान (पानी) सुख गया है, जो भूख से पीडित हो रहा है और जो जिस्ना के लाज की अपेक्षा अलाज को अधिक गुण-कारक समझता है, उसका छुवा की पीडा की ओर से निश्चिन्त होना छुधापरीपह जय कहलाना है।

(२) पिपासा परीषह--जो जल-स्नान का त्यागी है, पक्षी के जैसे अनियत आसन और निवास वाला है अर्थात् जिस के ठहरने

પ્રાસુક આહારના લાભ ન ચવાથી અથવા શાહા લાભ થવાથી જેની ભૂખની વેદના મટી નથી જે અકાળ અને અદેશમાં ભિક્ષા કરવા માટે ઇચ્છુક નથી, જે સ્વાધ્યાય ધ્યાન આદિ આવશ્યક કિયાઓાની શાહી પણ હાનિને સહ્ન કરતા નથી, સ્વાધ્યાય અને ધ્યાનમાં લીન રહે છે, જેમણે અનેકવાર અનશન અને ઉગ્રાદરી તપસ્યા કરી છે. જે અરસ અને વિરસ આહાર કરનાર છે, ગરમ વસ્તુ પર પટેલા પાણીના ટીપાની જેમ એકાએક જ જેનું પાણી સુકાઈ ગયું છે, જે ભૂખથી પીડાતા હેત્ય અને જે ભિક્ષાના લાભની અપેક્ષા અલા-ભને વધુ શુણુકારક સમજે છે, તેનું ક્રુધાથી નિશ્ચિત થવું ક્રુધાપરીષજય કહેવાય છે.

(ર) પિપાસાપરીષહ-ઝે જળ-સ્નાનના ત્યાગી છે, પક્ષીની માકક અનિયત આસન અને નિવાસવાળા છે અર્થાત્ જેને રાકાવાનું કાેઈ નિશ્ચિત दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ सू. ८ परीपहमेदनिरूपणम्

वणाऽस्निग्ध-रूझ-विरुदाहारग्रीष्मातपपित्तज्तराऽनशनादिमिरुद्दीर्णा शरीरेन्द्रिय-परितापिनीं वेदनां प्रति मतीकारं कर्तु मध्यवसायरदितस्य पिपासावह्नि-जवाळां धेयक्रम्भपूर्णशीळाचारसुरक्षिसनाधिम्रसलाधारपयसा मशमयतः पिपा-सासदनं पिपासायरीषद्दनयः-२ शीतपरीषद्दनयः पुनः मच्छादनवस्त्रादितस्य विद्दगादिवत्-अनिश्चिताश्रयस्य तरुमूलशिलातलादिषु तुपारपातशीतल्यवन समीरणे सति तत्प्रतीकारं कर्तुं निरीहस्य पूर्वानुधूतशीत्वमतीकारहेतुभूत वस्तु रमरणमकुर्वतो ज्ञानमावनालये धेयोंष्णवस्त्राच्छनस्य सुर्खं वसतः शीतवेदना

का कोई नियत ठिकाना नहीं है, अत्यन्त नमकीन, रूखे एवं विरुद्ध आहार, ग्रीष्मकाल की घूप, पित्तज्वर या अनदान आदि कारणों से उत्पन्न हुई तथा द्यारीर और इन्द्रियों में व्यापी हुई वेदना का प्रतीकार करने के संकल्प से जो रहित है, और जो पिपासा रूपी अग्नि की ज्वाला को, धेर्य रूपी घट में भरे हुए, कीलाचार के सौरभ से युक्त एवं समाधि रूपी सूसल-धार जल से ज्ञान्त करता है, ऐसे सुनि का प्यास को सहन करना पिपासा परीषह जय कहलाता है।

(३) ज्ञीतपरीषह--जो छनि प्रच्छादन पर अर्थात् ओढने के बस्त्र से रहित है, पक्षो के समान जिसका कोई निश्चिन स्थान नहीं है, जो घुक्ष के नीचे या ज्ञिछातछ के ऊार तुवारपात अर्थात् वर्फ गिरने से अथवा ज्ञीतल पवन चलने से लगने वाली ठंड का प्रतीकार करने का इच्छुक नहीं है, पूर्व अवस्था में अनुसूत ज्ञीतनिवारण के कारण-

સ્થાન નથી, અત્યન્ત નમકીન, રૂક્ષ તેમજ વિરૂદ્ધ આહાર, ઉનાળાના તડકા, પિત્તજવર અથવા અનશન આદિ કારણાથી ઉત્પન્ન થયેલી તથા શરીર અને ઇન્દ્રિયામાં વ્યાપેલી વેદનાના પ્રતિકાર કરવાના સંકલ્પથી જે રહિત છે અને પિપાસા રૂપી અગ્નિની જવાલાને ધૈર્ય રૂપી ઘડામાં ભરેલા, શીલાચારના સૌરભથી શુક્ત અને સમાધિરૂપ મૂશળધાર જળથી શાન્ત કરે છે, આવા મુનિનું તરસને સહન કરવું પિપાસાંપરીષહજય કહેવાય છે.

(3) શીતપરીષકા-જે સુનિ પ્રચ્છાદનપટ અર્થાત્ ઓઢવાના વસ્ત્રથી રહિત છે, પક્ષીની માફક જેનું કાેઈ નિશ્ચિત રહેઠાણુ નથી, જે વૃક્ષની નીચે અથવા શીલાતળની ઉપર તુષારપાત અર્થાત્ હીમ પડવાથી અથવા શીતળ સ્વન વાવાથી લાગનારી ટાઢના પ્રતિકાર કરવાના ઇચ્છુક નથી, પૂર્વ ભવસ્થામાં, અનુભૂત શીતનિવારણુની કારણભૂત વસ્તુઓને જે યાદ પણ કરતા सहनरूपो नोषयः-३ डब्णपरीषहनयश्च-समीरसंचारश्रम्ये निर्जले प्रीध्मातप परिशुक्कपतितपत्ररहितनिइछायवृक्षाटत्रीमध्ये यथाकामचारोपातगतस्याऽऽहारान् भ्यन्तर साधनामावमयुक्तोत्पन्नदाहस्य दावाग्निज्यालानाळनङ्घालनटिलपरुष चातातरननित कण्ठगोषस्याऽनुभूव तत्मतीकारदेतु चिन्तन मतिदधतः प्राणिपीडा-परिहारपरायणस्य चारित्ररूपोष्णसहनरूपः-४ दंशमशन्परीपहजयस्तु दंशमंत्र-

भूत वस्तु भों का जो स्मरण भी नहीं करता, जो ज्ञान-भावना रूपी अहल में, घेयं रूपी गर्भ वस्त्रों से युक्त होकर सुख-पूर्वक रहता है, ऐसे सुनि का ज्ञीत वेदन को सहन करना ज्ञीतपरीषह जय कहलाता है।

(४) उष्णपरीषह--वायु के संचार से शून्य, जलहीन, ग्रीष्मकाल की धून से खूखे हुए और नीचे गिरे हुए पत्तों से रहित, छायाविहीन वृक्षों वाली अटवी के मध्य में, खेछा पूर्वक विचरण करते हुए, आहार रूप जीतरी कारणों के अभाव से जिसे दाह उत्पन्न हुआ है, दावानल की उदालाओं के ससूह से व्याप्त निष्ठुर पवन के आतप से जिसका कंठ खूख गया है, पूर्व अवस्था में गर्मी के प्रतीकार के जिन साधनों का खुख गया है, पूर्व अवस्था में गर्मी के प्रतीकार के जिन साधनों का अनुअव किया था, उनका चिन्तन भी जो नहीं करता और जो प्राणियों को होने वाली पीडा का परिहार करने में तत्पर है, ऐसा मुनि गर्मी का जो कष्ट सहन करता है, उसे उष्ण गरीवह जय कहते हैं।

(५) दंशमशकपरीषह-दंशमशक मत्क्रण, माखी चींटी कोडे वश्चिक (वींच्छ) आदि के द्वारा कुन पीडाको विना प्रतिकार सहछेना मन

નથી, જે જ્ઞાન-ભાવના રૂપી મહેલમાં, ઘૈર્યંરૂપી ગરમ વસ્ત્રોથી ચુક્ત થઇને સુખશાતામાં રહે છે, એવા મુનિરાજની શોતવેદનાને સહન કરવાને શીત પરીષહજય કહેવાય છે.

(૪) ઉષ્ણુપરીષ છે: - વા શુના સંચારથી શૂન્ય, પાણી વગરના, ગ્રીષ્મકાળના તડકાથી સૂકાઈ ગયેલા અને નીચે પડેલા પાંદડા આથી રહિત, છાંચડા વગરના વૃદ્ધાવાળા જંગલની મધ્યમાં સ્વેચ્છાપૂર્વ કે વિચરતા થકા આહાર **રૂપ** આભ્ય તર કારણાના અભાવથી જેને દાહા ઉત્પન્ત થયા છે, દાવાનળની જવાલાઓના સમૂહથી વ્યાપ્ત નિષ્ઠુર પુવનના આતપથી જેનું ગળું સુકાઈ ગયું છે, પૂર્વ અવસ્થામાં ગરમીના પ્રતિકારના જે સાધનાને આનુભવ કર્યો હતા તેનું લેશમાત્ર ચિન્તન કરતા નથી અને જે પ્રાણીઓને થનારી પીડાના પરિહાર કરવામાં તત્પર છે, એવા સુનિ ગરમીનું જે કષ્ટ સહન કરે છે તેને ઉષ્ણપરીષ હેજય કહે છે.

(૫) દંશમશકપરીષહ-ડાંસ, મચ્છર, માંકડ, માખ, કીડી, વીંછી વિગેર દ્વારા કરવામાં આવેલ પીડાને કંઇ પણુ પ્રતિકાર કર્યા વિના સહન કરવી. અને कनसिकामत्छणकीटपिपीलिकाष्टश्चिकादि छतां घतीकाररदितां पीडां सहमानस्य मनोवाकायक्ठतां तद्वाधामक्वर्गगस्य मोक्षनाप्तिमात्रकृतसङ्कल्नभावरणस्य दंशम्-श्वकादिवेदनासहनरूपोऽवसेयः-५ अचेल्र रीषहलयस्तु-मनोविकारदिरहितत्वात् स्रोरूपाणि-अत्यन्ताश्चवि छगारूपेग सावयतोऽ वण्डव्रस व्यवतं धारयतोऽल्पन् स्रोरूपाणि-अत्यन्ताश्चवि छगारूपेग सावयतोऽ वण्डव्रस व्यवतं धारयतोऽल्पन् स्रवारणव्र तरूपोऽनत्रचोऽवसे यः-६ अरतिपरीषहजयस्तावत् -इन्द्रियामीष्टविषय् माप्तिम्मति-अनुत्कण्ठितस्य संयतस्य गीतन्त्रत्यादि विरहितेषु एकान्त-ध्यानसमाधिग्रहेषु स्वाध्यायध्यानमावनारति सेत्रमानस्य टष्टश्च गाऽनुभूत वचन एवं काप्टदारा उन की बाधा न पहुंचावे, एवं मोक्ष मार्ग की

प्राप्ति में निश्चित वुद्धिवाछे होकर दंशमशकादि झारा कृत वेदनाको सहछेना दंशमशकपरीषह जय कहलाता है।

(६) अचेरुपरोषह--जो साधु मानसिक विकार से रहित है, जो स्री के रूप को अत्यन्त अपावन मांस के लोधडे के समान समझता है और जो अखण्ड ब्रह्मवर्यव्रन का धारक है, ऐसे सुनि का अल्प बस्त्रों को धारण करना अचेरुपरीषह जय कहा जाता है।

(७) अरतिपरीषह-जिस साधु के चित्त में इन्द्रियों के अभीष्ठ विषयों की प्राप्ति के लिए उत्कंठा नहीं है, जो गीत चत्य आदि से रहित एकान्त घ्यान-समाधिग्रहों में स्वाध्याय, घ्यान और भावना का अभ्यास अरतो है, जो पहले देखी हुई, सुनी हुई या अनुभव की हुई काम-कथा का स्मरण और अवण नहीं करता, जिसके हृदय में काम के वाण प्रवेश नहीं करते और जिसके हृदय में सदैव दया का उदये

મન, વચન અને કાયાથી તેમને ખાધા ન પડેાંચાડવી તથા માર્સમાગ<sup>6</sup>ની પ્રાપ્તિમાં નિશ્ચલ મતિવાળા ખનીને દશમશકાદીએ કરેલ પીડાને સદ્દન કરવી તે દંશમશકાય પરીષહજય કહેવાય છે.

(૬) અચેલપરીષહઃ-જે સાધુ માનસિક વિકારથી રહિત છે, જે સ્ત્રીના રૂપને અત્યન્ત અપવિત્ર માંસના લાેચા જેવું સમજે છે અને જે અખંડ પ્રદ્રાચર્યવતના ધારક છે, એવા મુનિનું અલ્પવસ્ત્રોનું ધારણુ કત્ત્વું અચેલ-પરીષહજય કહેવાય છે.

(૭) અરતિપરીષઢઃ-જે સાધુના ચિત્તમાં ઇન્દ્રિયેાના અનિષ્ટ વિષ**યેાની** પ્રાપ્તિ માટે ઉત્કંઠા નથી જે ગીત, નૃત્ય આદિથી રહિત એકાન્ત ધ્યાન-સમાધિગૃહેામાં સ્વાધ્યાય, ધ્યાન અને ભાવનાના અભ્યાસ કરે છે, જે પહેલા જોએલી, સાંભળેલી અથવા અનુભવેલી કામ-કથાનું શ્રત્રણ અને સ્મરણ કરતા નથી, જેના હુક્યમાં કામના બાણુ પ્રવેશ કરતા નથી, જેના હુક્યમાં સવદા

तत्वार्थस्त्र

सिद्तरूपो नोध्यः- ३ उष्णपरीषद्दनयश्च-समीरसंवारश्र्ग्ये निर्जले प्रीधमातप परिशुक्तपतितपत्ररदितनिइछायदृक्षाटत्रीमध्ये यथाकामचारोपातगतस्याऽऽद्दारान् भयन्तर साधनाधावमयुक्तोत्पन्न द्दावाग्निज गलाजाळनङ्घालजटिलपरुप वादावग्ननित कण्ठगोषस्याऽनुभूत तत्मतीकारदेतुचिन्तन मविदधतः प्राणिपीडा-परिहारपरायणस्य चारित्ररूपोष्णसहनरूपः - ४ दंशमशकपरीपद्दजयस्तु दंशमग्न-

अत वस्तु मों का जो स्मरण भी नहीं करता, जो ज्ञान-भावना रूपी महल्त में, धेर्य रूपी गर्म पस्त्रों से युक्त होकर सुख-पूर्वक रहता है, ऐसे सुनि का ग्रीत वेदन को सहन करना शीनपरीषह जय कहलाता है।

(४) उष्णपरीषह--वायु के संचार से शून्य, जलहीन, ग्रीष्मकाल की धूर से सूखे हुए और नीचे गिरे हुए पत्तों से रहित, छायाविहीन वृक्षों वाली अटवी के मध्य में, स्वेछा पूर्वक विचरण करते हुए, आहार रूप भीतरी कारणों के अभाव से जिसे दाह उत्पन्न हुआ है, दावानल की ब्वालाओं के समूह से व्याप्त निष्हुर पबन के आतप से जिसका कंठ खुख गणा है, पूर्व अवस्था में गर्मी के प्रतीकार के जिन साधनों का अनुभव किया था, उनका चिन्तन भो जो नहीं करता और जो प्राणियों को होने वाली पीडा का परिहार करने में तत्पर है, ऐसा मुनि गर्मी का जो कण्ट सहन करता है, उसे उष्ण गरीषह जय कहते हैं।

(५) दंशमञाकपरीषह-दंशमशाक मत्क्रण, माखी चींटी कीडे वश्चिक (वींच्छु) आदि के बारा कुन पीडाको विना प्रतिकार सहछेना मन

નથી, જે જ્ઞાન-ભાવના રૂપી મહેલમાં, ઘૈર્યંરૂપી ગરમ વસ્ત્રોથી ચુક્ત થઇને સુખશાતામાં રહે છે, એવા સુનિરાજની શીતવેદનાને સહન કરવાને શીત પરીષહજય કહેવાય છે.

(૪) ઉષ્ણુપરીષ છે: - વાસુના સંચારથી શૂન્ય, પાણી વગરના, ગ્રીષ્મકાળના તડકાથી સૂકાઈ ગયેલા અને નીચે પંડેલા 'પાંદડા એાથી રહિત, છાંયડા વગરના વૃક્ષાવાળા જંગલની મધ્યમાં સ્વેચ્છાપૂર્વક વિચરતા થકા આહાર **રૂપ** આભ્ય તર કારણાના અભાવથી જેને દાહ ઉત્પન્ત થયા છે, દાવાનળની જવાલા આના સમૂહથી બ્યાપ્ત નિષ્ઠુર પુવનના આતપથી જેનું ગળું સુકાઈ ગયું છે, પૂર્વ અવસ્થામાં ગરમીના પ્રતિકારના જે સાધનોનો અનુભવ કર્યો હતા તેનું લેશમાત્ર ગ્રિન્તન કરતા નથી અને જે પ્રાણીઓને થનારી પીઠાના પરિહાર કરવામાં તત્પર છે, એવા સુનિ ગરમીનું જે કષ્ટ સહન કરે છે તેને

(૫) દંશમશકપરીયહ-ડાંસ, મચ્છર, માંકડ, માખ, કીડી, વીંછી વિગે**ર** દ્વારા કરવામાં આવેલ પીડાને કંઇ પણુ પ્રતિકાર કર્યા વિના સહન કરવી. અને कनक्षिकामत्कुगकीट पिपी लिकाष्ट श्विकादि छतां घती कारर दितां पीडां सहमानस्य मनोवाका यक्ठतां तदाधामकु र्रागस्य सोक्ष राप्तिमात्र क्र तसङ्घल न मनोविकार विरहितत्वात् क्रादिवेदना सहनरूपो ऽव से यः – ५ अचे ल र री षह जयक्तु – मनो विकार विरहितत्वात् स्रोरूपाणि – अत्यन्ता शुचि कु गारू पे ग सावयतो ऽ वण्ड न झ वर्षत्र तं धारयतो ऽल्प-बस्व शारणन्न तरूपो ऽन त्र चो ऽ वण्ड न स वर्षत्र तं धारयतो ऽल्प-बस्व शारणन्न तरूपो ऽन त्र चो ऽ वण्ड न स वर्षत्र तं धारयतो ऽल्प-बस्व शारणन्न तरूपो ऽन त्र चो ऽव स्थ अरतिपरीपह जय स्तावत् – इन्द्रिया सीष्ट विषय माप्ति मिनि अनुरकण्ठितस्य संयतस्य जीतन्त्त वा दि विरहितेषु एकान्त-ध्यानसमाधिग्र हेषु स्वाध्यायध्यान सावनार तिं से त्र सानस्य दृष्ठ शा र न भूत वचन एवं का पद्धारा जन की जाधा न पहुं वा चे, एवं मोक्ष मार्ग की प्राप्ति में निश्चित वुद्धि वा छे हो फर दं शा यदा का दि झारा कृत वेदना को सह छेना दं शा यदा रा जन का जा फहलाता है।

(६) अचे उपरोपह--जो साधु मानसिक विकार से रहित हैं, जो स्री के रूप को अत्यन्त अपावन मांस के लोथडे के समान समझता है और जो अखण्ड ब्रह्म वर्धवन का धारक है, ऐसे सुनि का अल्प बस्त्रों को धारण फरना अचे लपरीषह जय कहा जाता है।

(७) अरतिपरीषह-जिस लाधु के चित्त में इन्द्रियों के अभीष्ठ विषयों की प्राप्ति के लिए उत्कंठा नहीं है, जो गीत चत्य आदि से रहित एकान्त घ्यान-समाधिगृहों में स्वाध्याय, ध्यान और भावना का अभ्यास छरतो है, जो पहले देखी हुई, खुनी हुई या अनुभव की हुई काम-कथा का स्मरण और अवण नहीं करता, जिसके हृदय में काम के बाण प्रवेश नहीं करते और जिसके हृदय में सद्दैव दया का उदय

મન, વચન અને કાયાથી તેમને ખાધા ન પડેાંચાડવી તથા માેક્ષમાગ<sup>°</sup>ની પ્રાપ્તિમાં નિશ્ચલ મતિવાળા અનીને દશમશકાદીએ કરેલ પીડાને સડ્ડન કરવી તે દ'શમશકાય પરીષહજય કહેવાય છે.

(૬) અચેલપરીષહઃ-જે સાધુ માનસિક વિકારથી રહિત છે, જે સ્ત્રીના રૂપને અત્યન્ત અપવિત્ર માંસના લાેચા જેવું સમજે છે અને જે અખંડ પ્રદ્રાચર્યવતના ધારક છે, એવા મુનિનું અલ્પવસ્ત્રોનું ધારણુ કરવું અચેલ-પરીષહજય કહેવાય છે.

(૭) અરતિપરીષઢઃ-જે સાધુના ચિત્તમાં ઇન્દ્રિયેાના અનિષ્ટ વિષ**યાની** પ્રાપ્તિ માટે ઉત્કંઠા નથી જે ગીત, નૃત્ય આદિથી રહિત એકાન્ત ધ્યાન-સમાધિગૃહામાં સ્વાધ્યાય, ધ્યાન અને ભાવનાના અભ્યાસ કરે છે, જે પહેલા જોએલી, સાંભળેલી અથવા અનુભવેલી કામ-કથાનું શ્રત્રણ અને સ્મરણ કરતા નથી, જેના હૃદયમાં કામના બાણુ પ્રવેશ કરતા નથી, જેના હૃદ્ધમાં સવદા फामरतिकथा स्मरण अत्रगमदनताणग देश वित्र रहित हू र १९१ सरो दित र य-रुषाऽसति सहनरूषो बोध्यः-७ स्त्री गरी गहन परतु- र फान्ताराम भवनादिषु ल्वयीवनमद विश्व प्रविछास मदिरासन सेवनोन्मत उल्ल नासु वायमानासु सतीष्त्र पि इर्षाङ्ग वर्षे सं इतेन्द्रिय मान न निकारस् ग ल लि गस्मिनम गुरा जाप स विद्यासन हिटाक्ष वीक्ष ग महसन मदमन्द गमन काम शारव गापार चिफ की करण पमर्थ स्य कामिनी-चाधासहनरू यो बोध्यः-८ च याप रीपह जयस्तावत् - अधिमत वन्ध्य मोक्षतत्त्र र या-जत्त्यन्ततीक्ष्म फल्क शर्करादि व्ययनक्ष तजातपाद व्यथस्याऽपि प्रांतु भूतयोग्य-

एहता है, उख खाधु का अरति को खहन कर छेना अरतिपरीषह जय है। (८) स्त्रीपरीषह—एकान्त उद्यान या भवन आदि स्थान में नव यौधन के कारण चंचल अनवाली, नाना प्रकार के श्रांगारिक हावभाव प्रदर्शित करने वाली एवं मदिरा के सेवन से उन्मत्त वनी हुई कोई स्त्री खाधु को संघम से विचलित करना चाहे तो सांधु कछुने के जैसा अपने अंगों अर्थात् इन्द्रियों और मन के विकार को रोके, और उसकी ललित सुस्कराहट को, मधुर आलाप को, विलासपूर्ण कटाक्षयुक्त अवलोकन को, हास्य को, मद युक्त मन्द गति को एवं काम के वाणों के व्यापार को विकल करदे। ऐसा करने में समर्थ मुनि कामिनी जनित आपा, को जो सहन कर छेता है, उसका वह स्त्रीपरीषह जय कहलाता है। (९) चर्यापरीषह—जिसने बन्त और मोक्ष तत्त्व को मली मांति जान लिया है, जिस के पांचों में अत्यन्त तीखे कांटे या कंकर आदि चुमने

દયાનાે ઉદય થાય છે, તે સાધુનું અરતિને સહન કરી લેવું – અરતિપરીષક્ર જય કહેવાય છે.

(૮) સ્ત્રીપરીષહા - એકાન્ત ઉદ્યાન અથવા ભવન આદિ સ્થાનામાં નવ-યૌવનને લીધે નખરાવાળી, વિવિધ પ્રકારના શૃંગારિકર હાવ ભવ પ્રદર્શિત કરનારી અને મદિરાના સેવનથી ઉન્મત્ત ખનેલી, કાેઈ સી, સાધુને સ'યમથી વિચલિત કરવા ઇચ્છે ત્યારે સાધુ કાચબાની માફક પાતાના અંગા અર્થાત કન્દ્રિયા તથા મનના વિકારને રાકે અને તેની લલિત મુસ્કરાહેટ (હાસ્ય)ને, મધુર આલાપને, વિલાસપૂર્ણ કટાક્ષયુક્ત અવલાકનને, હાસ્યને, મદભરેલી મન્દ ચાલને અને કામબાણાના વ્યાપારાને નિષ્ફળ બનાવી દે. આમ કરવામાં સમર્થ મુનિ કામિની જનિત મુશ્કેલીને જે સહન કરી લે છે, તેના આ

(૯) ચર્ચાપરીષક–જેણુે અન્ધ અને માેક્ષતત્ત્વને સારી પેઠે જાણી લીધા છે, જેના પગમાં અત્યન્ત તીક્ષ્ણુ કાંટા અથવા કાંકરા વગેરે વાગવાથી વ્ય**યા**  णानवाहनः द्यारोहणगमनरमरणमकुर्वतो यथाकालमावस्थकादि परिहाणि मविधतं-भया सहनरूपोऽवगन्तच्यः-९ निषद्यापरीपहजयस्तावद--मकाशितमदेशे क्रतन्धि क्रियस्य मनुष्यतिर्यग्देवादिकृतेष्टानिष्टोपसर्णसहनान्मोक्षमार्गाऽच्युतस्य वीरां-क्रियस्य मनुष्यतिर्यग्देवादिकृतेष्टानिष्टोपसर्णसहनान्मोक्षमार्गाऽच्युतस्य वीरां-सनायविचलितशरीरस्य तत्कृतवाधासहनरूषो वोध्यः-१० शय्यापरीषहजयं स्तावद्-अध्वश्रमस्वाध्यायध्यानपरिश्रान्तस्य निम्नोक्षततीक्ष्णशर्करादि सङ्कुरं-भातिशीतोष्णमूमितछेषु निद्रालममानस्य कृतच्यन्तरादि विविधोपसंगदियि भविच लितशरीरस्याऽनियतकालिकतत्कृतवाधासहनरूपो वोध्यः-११ आक्रोक्ष

से व्यथा जत्पन्न हो रही है और जो पूर्व मुक्त योग्य यान, वाहन पर सवार होकर गमन करने का स्मरण भी नहीं करता है, जो नियत समय पर किये जाने वाळे आवश्यक आदि कियाकलापों की हानि को सहन नहीं करता, ऐसा मुनि चर्थापरीषह पर विजय प्राप्त करता है।

(१०) निषद्यापरीषह--प्रकाशयुक्त प्रदेश में निस्य किया करने बाहे, मनुष्य देव या तिर्धव के द्वारा उत्पन्न किये हुए इष्ट या अनिष्ट उपसर्गों को सहन करने से जो मोक्षमार्ग से च्युत नहीं होता, जिसका शरीर वीरासन आदि से विचलित नहीं होता, उस छनि का निषद्या-कृत याधा को सहन कर ढेना निषद्यापरीषह जय कहलाता है।

(११) शच्यापरीषह-राह चलने के श्रम से और स्वाध्याय तथा ध्यान करने से धके हुए, नीचे, ऊंचे, तीखे कंकर आदि से युक्त अत्यन्त शीत या उष्ण भूमितल पर जिसे नींद नहीं आ रही है एवं

ઉત્પન્ન થઈ રહી છે અને જે પૂર્વે લાેગવેલા ચાેગ્ય યાન, વાહન પર સવાર થઈને ગમન કરવ'નું સ્મરણુ પણુ કરતા નથી, જે નક્કી કરેલા સમયે કરવામાં આવતી આવશ્યક આદિ કિયાકલાપાની શીથીલતાને સહન કરતા નથી, એવા સુનિ ચર્યાપરીષહ પર વિજય પ્રાપ્ત કરે છે.

(૧૦) નિષદ્યાપરીષહ-પ્રકાશચુક્ત પ્રદેશમાં નિત્યક્રિયા કરવાવાળા, મનુષ્ય દેવ અથવા તિર્ચ ઘારા ઉત્પન્ન કરવામાં આવેલા ઇષ્ટ અથવા અનિષ્ટ ઉપસર્ગોને સહન કરવા છતાં જે માક્ષમાર્ગથી ખસતા નથી, જેનુ શરીર વીરાસન આદિથી વિચલિત થતું નથી, તે સુનિની નિષદ્યાકૃત સુશ્કેલી-આને સહન કરી લેવી નિષદ્યાપરીષહજ્ય કહેવાય છે.

(૧૧) શચ્યાપરીષહે-રસ્તે ચાલવાના શ્રમથી અને સ્વાધ્યાય તથા ધ્યાન કરવાથી થાકી ગચેલા નીચી ઉંચી તીક્ષ્ણુ કાંકરા આદિથી સુકત અત્યન્ત ટાઠી અથવા ગરમ ભૂમિ વ્યગર સપાટી પર જેને ઉંઘ આવતી નથી તેમજ વ્યન્તર ्मझेषड्जय स्तावरू-सिध्यादर्भनोए हप्तामर्पउठोरावजा निन्दाऽसम्यवचनानि क्रोभ्ध:ग्निल्वालाजटिलानि अरुग्तुदानि जृण्यतोऽपि विवेकिन स्तदुपेक्षां कुर्वतः इत्यक्षंविषाकमपिचिन्ततः अक्षणरुप तपश्चरणमावनापरायणस्य कोधमान लम्बा लोमादि कपायदिपलेज्ञसात्रस्यापि प्रवेशरहितं स्वद्ददयं विदधतः-हाकोशसहवरूषो वोध्यः-१२ वधपरीपहजयस्तावद्-अतितीक्ष्णधारखन्न-हुस्तल्-म्रुद्धरादि महरणाधानसाडनपीडनादिश्रिईन्यमानशरीरस्य घातकेष्ठ

रकारतर झादि देयों ढारा पिविध प्रकार ते उपसर्ग उरपन्न करने पर आकि जिलका पारीर पिचलित नहीं होतो, ऐसा मुनि अनियत काल त्या उस घाण को जी खएन करता है, वह रायपापरीपह जय कहलाता है। (१२) अन्नो ग्रावरी पए—विध्यादर्शन के उदय से भडके हुए कोष दे जारण कठोर, अवज्ञापूर्ण, निन्दामय असभ्य वचनों को, कोध रूपी जाइन की उवला से व्याप्त वचन डाठ फरकार के वचनों को अवग जाइन की जवला से व्याप्त वचन डाठ फरकार के वचनों को अवग जाइन की जवला से व्याप्त वचन डाठ फरकार के वचनों को अवग जाइन की जवला से व्याप्त का चिन्तन करता है, जो तपश्च (ण की भावना में परायण है, जो कोध मान खाया लोभ आदि कपायों के विष के लेश मान्न को भी हद्य में प्रवेश नहीं होने देता, ऐसे मुनि का आकोश-वचनों को खह खेना आन्नो शपरी पह जय कहलाता है। (१२) बधपरी षह — अत्यन्त ती हम धार वाली तलवार मू सल या छुद्धर आदि शस्त्रों के आधात, ताडन, पीडन आदि के दारा जिसका

આદિ દેવે৷ દ્વારા વિવિધ પ્રકારના ઉપસગ<sup>દ</sup> ઉત્પન્ન કરવામાં આવ્યા છતાં પંણુ જેતું શરીર વિચલિત થતું નથી, એવા મુનિરાજ અનિયત કળ સુધી તે વિપત્તિને જે સહન કરે છે, તે શચ્યાપરીષહજ્ય કહેવાય છે.

(૧૨) આક્રોશપરીષદ્ધ- નિચ્યાદર્શનના ઉદયથી અગ્નિ જેવા ક્રોધના કારણે કઠે ર, અવજ્ઞાપૂર્ણ, નિન્દામય અસ્ભ્ય વચનાને, કે ધ રૂપી અગ્નિની જવાલાઓથી વ્યાપ્ત ધાકધમકીના વચનાને સાંભળવા છતાં પણ જે વિવેકશીલ દાવાથી તેમની ઉપેક્ષા કરે છે, જે પાતાના પાપકર્મના કૃતનું ચિન્તન કરે છે, જે તપશ્ચર્યાની ભાવનામાં પ્રવૃત્ત છે, જે ક્રોધ, માન માયા લાભ આદિ કધાચાના વિધને લેશમાત્ર પણ હુદયમાં પ્રવેશવા દેતા નથી, એવા સુનિરાજના આક્રોશ-વચનાને સહન કરી લેવાની વૃત્તિને આક્રોશપરીષહજય કહેવાય છે. (૧૩) વધપરીષહ-અત્યન્ત તીક્ષ્ણ-ધારવાળી તલવાર, સુશળ અથવા અરુદ્રગર વગેરે શસ્ત્રોના આઘાત, તાઢન, પીડન આદિના વડે જેનું શરીરની સાથે किश्चिदपि मनोविकारम कुर्वतः 'पुराकुल टुब्कर्झकछा किई चर्तते' नश्वेत्तेषां बराकाणां कश्चिदोपः, जल्लवुदपुदव्त क्षग्रमङ्गुरं सल्यग् ज्ञानदर्शनचारित्राणि मम न केनचिदुपहन्तुं शक्यन्ते इति आवयतोचाऽसीताक्षण चन्दनानुलेपनसम-बर्शिनो वधपीडासहनरूपो वोध्यः-१३ याचना परीषइजयस्तावद्-वाह्याभ्यन्तर वपोऽनुष्ठानपरायणस्य त्वगदिथशिराधमनीजालमात्रज्ञरीरयन्त्रस्य याणविरहे सत्यपि आहारदसति मधुतीनि दीनाभिधानग्रुखर्वैवर्ण्याऽऽदिरयाच्यानस्य

गरीर आहत हो रहा है, जो घातक पुरुष के प्रति किंचित भी मनो-विकार उत्पन्न नहीं होने देता, और जो ऐखा सोचता है कि-पह सब मेरे पूर्वकृत दुष्कमों का फल है, इन वेचारों का दोष नहीं है, जारीर जल के वुलवुछे के समान क्षणधिनश्वर है और सेरे सम्घग् ज्ञान, दर्शन और चारित्र का कोई घात नहीं कर खकता' तथा जो बल्ले के द्वारा चमडी के छीले जाने को और चन्दन के लेपन को समान समझता है, उस मुनि का वध जनित पीडा को खहन कर लेना वध-परीषह जय कहलाता है।

(१४) याचनापरीषह जो बाह्य और आभ्यन्तर तपस्या के अनुपान में तत्पर है, तीव तपश्चरण के फारण जिस्त के शरीर का समस्त रुधिर और मांस शुब्क हो गया है, केवल त्वचा, इड्डी, शिरा, धमनी सात्र ही रोष रह गए हैं, प्राणों के चछे जाने पर भी जो आहार, डपाश्रय आदि की दीनतापूर्ण शब्दों द्वारा या चेहरे पर दीनता धारण करके याचना

પીડાઈ રહ્યું છે જે ઘાતક પુરૂષની પ્રત્યે કિ ચિત્ પણુ મનાવિકાર ઉત્પન્ન થવા દેતા નથી અને જે એલું વિચારે છે કે-આ બધું મારા પૂર્વ કૃત દુષ્કર્માનું કળ છે, આ બિચારાઓના કાઇ દાષ નથી, શરીર પાણીના પરપાટાની માક્ક સણુલ ગુર છે અને મારા સમ્યક્દર્શન, સમ્યક્ જ્ઞાન, અને ચારિત્રનું કાઇ જ હનન કરી શકતું નથી તથા જે વાંસલા વડે ચામડીને છેાલવાને અને ચંદન-લેપન બ નેને સરખાં ગણુ છે, તે મુનિરાજની વધજનિત પીડાને સહન કરવાની ક્ષમતાને વધપરીષહજય કહે છે

(૧૪) યાચનાપરીષઢ-જે બાદ્ય અને આભ્ય તર તપસ્યાના અનુષ્ઠાનમાં તત્પર છે, તીવ તપશ્ચર્યાના કારણે જેના શરીરનું સપ્રસ્ત લાહી અને માંસ સુકાઈ ગયા છે, માત્ર ચામડી, હાડકાં, શિરા, ધમણી માત્ર બાકી રહી ગયા છે, પાણેાના ચાલ્યા જવા છતાં પણ જે આહાર ઉપાશ્રય માટે લાચારી-પૂર્વકના શખ્દા દ્વારા અથવા ચેહરા ઉપર દીનતા પ્રકટ કરીને યાચના ફરતા તરબ

नस्वार्षम्षे

भिक्षाकालेऽपि उपरिथतेऽन्यरिमग् भिछुके स्यस्य झटित्यन्रक्ष्यशरीरस्य तनोऽ प्रखरणलक्षणो याचनासटनखपेऽगगन्तन्यः १४ अलामपरीपद्रत्रय स्तावर्-पाछुवत्-असजाद्-अनेकदेशसंचरणशीलरय वायंग्मस्य वहुरथछेषु भिक्षा गनवाष्पाऽपि असंविन्धाविरुप दाष्ट्रविशेषपरीक्षानिरूसुकस्य लाभादाि भ्रालासं परमं तभो मन्यमानरय सन्तुप्टल्य-अलामसहनरूपो बोध्यः १५ रोम-मरीपहजयस्तु-शरीरे सर्पाश्चिनिधानत्वा दादरसंस्वारास्या रहितस्याउन्क-मान्ततुच्छाऽरतः-विग्साधाहारमध्युपसच्छतो युगपदेकव्याधिमकोपे सत्यपि न्हीं जरला और थिस्हा के खम्य अगर द्मरा कोई भिक्षुक उपरिष्म दिखाई दे तो यहां दे हट जाता या अट्य्य हो जाता है, ऐसे मुनि का याचना को खएन कर लेना पाचना परीपह जय कहलाना है।

(१५) अलाभपरीषह—वायु के खपान निस्संग होने के कारण जो (१५) अलाभपरीषह—वायु के खपान निस्संग होने के कारण जो अनेक देश-देशान्तरों हैं विचरण परना है, मौन व्रती है, पहुन से स्थानों मैं जाने पर भी भिक्षा का लाभ न होने पर भी जिसके विस में संक्लेश डरपन्न नहीं होता, जो दानाविशेष की परीक्षा करने में उत्खुक नहीं है, जो अलाभ को लाभ से भी अच्छा समझता है और जो अन्तोषशील होता है, ऐसा साधु अलाभररीपह जय करता है।

(१६) रोधपरीपह-सय प्रकार की अद्युचि का अंडार होने के कारण घारीर के प्रति जो आदर,० संस्कार या आस्था से रहित है, जो अन्त, प्रान्त, तुच्छ, अरस और विरस आहार का स्वीकार करता है, एक, नथी अने लिक्षादेणाओ को भीओ डेाઈ लिक्षुड ढाजर देणाय ते। ते स्थणेथी याद्ये। जय छे, चोवी सुनिराजनी यायनाने सढन डरी देवानी वृत्ति यायनापरीषढजय उडेवाय छे.

(૧૫) અલાભપરીષહ-વાશુની માક્ક નિઃસ'ગ હાેવાના કારણુ જે અનેક દેશ-દેશાન્તરામાં વિચરણ કરે છે, મૌનવૃત્તિમાં વિચરે છે, ઘણા સ્થાનામાં જવા છતાંપણ-ભિક્ષાના લાભ ન થવા છતાંપણ જેના ચિત્તમાં ઉદ્રેગ ઉત્પન્ન થતાે નથી જે દ'તાવિશેષની પ્રતીક્ષા કરવામાં પણ ઉત્સુક નથી જે અલાભને લાભ કરતાં પણ સારૂં સમજે છે અને જે સંતાષશીલ હાેય છે, એવા સાધુ અલાભપરીષહજય કરે છે.

(૧૬) રેાગપરીષહ–અધાં પ્રકારની અશુચિના ભાંડાર હેાવાના કાર**ણે** શરીર પગ્ત્વે જે આદર, સંસ્કાર અથવા આસ્થાથી રહિત છે, જે અન્ત, પ્રાન્ત, તુચ્છ, અરસ અને વિરસ આહારના સ્વીકાર કરે છે, એકી સાથે એક तदंधीनतां परित्यजतः तभो विशेषद्विंथोगे सत्यपि शरीरनिःस्पृहत्वात् तरमतीकारम कुर्वतो रोगसहनरूपो वोध्यः-१६ तणस्पर्शषरीषहस्तावत्-शुल्क तणकठोरतरशकरामस्तरवण्डकण्टक श्र्लादि व्यधनक्ठतक्षतशरीराघातं वेदना माप्तौ सत्यामपि तत्र माणिहितचित्तस्य चर्या शय्यानिषचासु माणि बाधापरिहारे सततं दत्तचित्तस्य तृणादिस्पर्शसहनरूपो वोध्यः-१७ जल्ल मलपरीपहजयस्तावद-अप्काय माणिपीडापरिहाराय सरणपर्यन्तं स्नानवर्जन-वतधारिणः अमणस्य तीव्र रविकिरणमतापजनितमस्वेदाईपवनानीत धूलिं-

साथ एक के साथ एक (अनेक) व्याधियों का प्रकोप होने पर भी जो उनके अधीन नहीं होता, विकािष्ट ऋद्धि प्राप्त होने पर भी जो दारीर के प्रति निस्प्रह होने के कारण जो व्याधि का प्रतीकार नहीं करता, ऐसे मुनि का समभाव पूर्वक रोगों को खहछेना रोगपरीपह जय कहलाता है।

(१७) तृणस्पर्शपरीषह--सूखे घास, अत्यन्त कठोर कंकर, पाषाण' खण्ड, कंटक- इाल आदि चुमने से उत्पन्न होने वाछे शरीरघात की वेदना उत्पन्न होने पर भी उसका विचार न करने वाछे, एवं चयी, शय्या और निषद्या में प्राणियों की बाधा का परिहार करने में सदैव दत्तचित्त साधु का तृणस्पर्शपरीषह का सहन कहलाता है।

(१८) जल्लमलपरीपह - जल्ल मल अर्थात् पसीने से जमा हुआ मेल को द्र करने के लिये परिहार करने के लिए अजीवन स्नान-रयागव्रत को धारण करने वाले, सूर्य की तीव्र किरणों के प्रताप से उत्पन्न हुए पसीने से घारीर गीला हो जाने के कारण पवन से उडाई

એક (અનેક) વ્યાધિઓના હુમલા થવા છતાં પણ જે તેમને તાબે થતા નથી, વિશિષ્ટ ઋદ્ધિ પ્રાપ્ત થવા છતાં પણ જે શરીરની પ્રત્યે નિસ્પૃહ હાેવાના કારણે જે વ્યાધિઓની પ્રતીકાર કરતા નથી, એવા સુનિરાજનું સમસાવપૂર્વક રોગાને સહન કરી લેવું-રાગપરીષહજ્ય કહેવાય છે.

(૧૭) તૃષ્ડ્રમરા પરીષહ-સુકૂં ઘાસ. અત્યન્ત કઠાર કાંકરા પચ્ચરતા ટુકડા, કાંટા-શૂલ વગેરે વાગવાથી ઉત્પન્ન થનારી શારીરાઘાતની વેદના ઉત્પન્ન થવા છતાં પશુ તેના વિચાર નહીં કરનારા અને ચર્યા, શચ્યા અને નિષદ્યામાં પાછ્રિઓની મુશ્કેલીઓને દૂર કરવામાં હેમેશાં દત્તચિત્ત સાધુનું તૃણુસ્પર્શ પરીષહનું સહન કરવું એમ કહેવાય છે.

(૧૮) જલ્લમલપરીષઢ-જલ્લમલ અર્થાત્ પરસેવાથી જામેલા મેલને દૂર કરવા માટે આજીવન સ્નાનત્યાગવતને ધારણ કરનાર, સૂર્યના પ્રચંડ કિર-થ્રાના પ્રતાપથી ઉત્પન્ન થયેલા પરસેવાથી શરીર ભીવું થઇ જવાના કારંછે निषयस्य दहु-कृच्छू-खर्ज् दीर्णदण्ट्रःयां सहुत्पन्नायामपि कण्ट्रयन-विमर्दन-संघहनाऽव्याकुलीकृतंचित्तरुय रवशरीरवृत्तिमलोपचयः परशरीरवृत्ति नैर्भरययोः खङ्खरहितमानसस्य सम्यग्ज्ञानदर्शनचारित्ररूप विमलजलमक्षालनेन कर्म-ललपङ्कचयापसारणाय सवतोधतचुद्रेः - खलु मलसहनरूपोऽवगन्तव्यः-१८ शत्कारपुरस्कारपरीपहजयरतावत्-मर्शसात्मकसत्कारे क्रियारम्मादिषु सवौं∙ ऐक्षयाऽग्रतः करणरूपे, आपन्त्रणेवा-पुरस्कारेचाऽनादरो मम विधीयते । चिर-काल के चितन्न स वर्य स्टातपरिवनो सम मणाम-भक्ति सम्भ्रमा-सन प्रदा-नादीनि न कोषि विद्धाति, सिध्यादृष्यः खछ-अतीव मंक्तिमन्तो न कित्रि हुई रेत-धूल से जिसका शरीर व्यास हो गया है, दाद, खाज और कच्छ पैदा हो जाने के कारण खुनली उत्पन्न होने पर भी खुजलाने, सर्दन करने या रगडने के लिए जिसका चित्त व्याकुल नहीं है, अपने धारीर पर जमे हुए मैल और परकीय शरीर की निर्मलता का संकल्प भी जिसके सानस में उत्पन्न नहीं होता, जो सम्यग् ज्ञान-दर्शन-चारित्र खपी निमेंट सटिल से प्रक्षालन करके कर्म-मल रूपी कीचड के खमूह को हटाने में ही सदा उचत रहता है, वह साधु जल्लमल-परीषह का विजेता कहलाता है।

(१९) खत्कार पुरस्कारपरीषह — 'ये लोग मेरा प्रइांसात्मक सत्कार नहीं करते ! काम-काज में मुझे सब से आगे नहीं करते । आमंत्रण एवं पुरस्कार नहीं करते । मैं चिरकाल से ब्रह्मचर्य का पालन कर रहा हूं, घोर तपस्वी हूं, फिर भी कोई मुझे प्रणाम नही, करता । मेरी

પવનથી ઉડેલી રેતીના-રજકેણાથી જેનું શરીર વ્યાપ્ત થઇ ગયું છે, દાદર, ખસ અને કચ્છ ઉત્પન્ન થવાના કારણે ખજવાળ ઉત્પન્ન થવા છતાં પણ ખજ-વાળવા, મદંન કરવા અથવા સરુળવા માટે જેનું ચિત્ત વ્યાકુળ નથી, પાતાના શરીર પર જામેલા મેલ અને પારકાના શરીરની નિર્મળતાના સંકલ્પ પણ જેના માનસમાં ઉત્પન્ન થતા નથી, જે સમ્યક્ગ્રાન-દર્શન-ચારિત્રરૂપી નિર્મળ પાણીથી પ્રક્ષાલન કરીને કર્મ-મળ રૂપી કાદવના સમૂહને હડસેલવામાં જ સદા તત્પર રહે છે, તે સાધુ જલ્લમલપરીષહના વિજેતા કહેવાય છે. (૧૯) સત્કારપુરસ્કારપરીષહ-આ લાકો મારા પ્રશંસાત્મક સત્કાર કરતાં નથી I કામ-કાજમાં મને અધાથી આગળ કરતાં નથી I આમંત્રણ અને પુરસ્કાર જેલું પણ કંઇ ગાઢવતાં નથી I હું ચિરકાળથી ઘ્રદ્ધચર્ચનું પ'લન કરી રહ્યો છું, ઉથ તપસ્વી છું તા પણ કાઈ મને પ્રણામ કરતું નથી I મારી ભજિત जनानन्तमपि सर्वेझसम्मावनया संमान्य स्वसमयमयावनां कुर्वन्ति, कथनन्यथा तथाविधानामस्मादशामपि सेवां नाचरन्ति, इत्येवं दुष्पणिधानवर्जितचित्तस्य सत्कारपुरस्कार सहनरूपो वोधनः - १९ मजापरीपहजयस्तावत्-मम चतुर्दश प्र्वेधरस्य तथाऽऽचाराङ्गाद्यङ्गोपाङ्गविशारदस्याऽग्रे खटनन्ये रविष्रभाभिभूत खयोतोद्योतवत्' मतिभाविहीनाः मतिसासन्ते, इत्येवं विज्ञानमदस्य तथा-स्वस्य मति-बुद्धघरपत्वे सति परं कश्चिद् बुद्धिन्तं दृष्ट्वा सानसखिन्नतायाय इजनरूपोऽवगन्तव्यः २० अज्ञानपरीपहजयस्तु-'अज्ञोऽयं खल्छ पद्य सहन्यो

भेकि नहीं करता ! सत्कार और आसन-प्रदान नहीं करता ! ये भेकि करने वाछे लोग सिथ्यादृष्टि है ! जिससे जो कुछ भी नहीं जानता, उसे सर्वज्ञ मानकर अपने शासन की प्रभावना करते हैं । ये मिथ्यादृष्टि-मूढ न होते तो सेरे जैसों की सेवा क्यों न करते ?' इस प्रकार का अप्रशस्त विचार जिसके चिक्त में प्रवेश भी नहीं करता वह सरकार पुरस्कोर परीषह का विजेता कहलाता है ।

(२०) प्रज्ञापरीषह-- 'में चौदह पूर्वों का धारक हूं, आचार आदि अंगों और उपांगों का ज्ञाता हूं, सेरे खामने दूखरे लोग उसी प्रकार मतिभाविहीन हैं जैसे सूर्य की प्रभाके खामने जुगनू निष्प्रभ होता है, इस प्रकार अपनी प्रज्ञा के अभिमान को त्यागना और अपने आपको अल्पचुद्धि समझ कर तथा दूखरे को चुद्धि ज्ञाली देख कर मन में खिकता न लाना प्रज्ञापरीषह जय कहलाता है।

(२१) अज्ञानपरीषह-'यह अनजान है, जानवर के समान है, कुछ ठेरतुं नथी ! सत्झर અને આસન प्रदान ठरता नथी, આ ભठित ठरनाराओं મिथ्याદબ્ટિ છે જે કશું પણ જાણતા નથી તેને સર્वं ग्र मानीने पाताना શાસનની પ્રભાવના કરે છે. ! આ મિથ્યાદબ્ટિ-સૂઢ ન હાત તા મારા જેવા-ઓની 'સેવા કેમ ન કરત ? આ પ્રકારના અપ્રશસ્ત વિચાર જેના મનમાં પ્રવેશ પણ કરતા નથી, તે સાધુ સત્કારપુરસ્કારપરીષહના વિજયી કહેવાય છે. (૨૦) પ્રજ્ઞાપરીષહ-હું ચૌદ્દ પૂર્વોના ધારક છું, આચાર આદિ અંગા ભગે ઉપાંગાના જ્ઞાતા છું, મારી આગળ બીજા લોકો એવી રીતે પ્રતિભા-વિહાેણા છે જેમ સૂર્યની પ્રભા આગળ આગીયા નિસ્તેજ થઈ જાય છે, આ રીતે પાતાની પ્રજ્ઞાના અભિમાનના ત્યાગ કરવા અને પાતાને અલ્પબુદ્ધિ

સમજીને તથા બીજાને બુદ્ધિશાળી જોઈને સનમાં ખિન્નતા ન લાવવી પ્રજ્ઞાપરીષહજય કહેવાય છે.

(૨૧) અજ્ઞાનપરીષહ-'આ અજ્ઞાની છે, જનાવર જેવા છે, કશુ જ

म किञ्चिद्दपि जानाति' इत्येवं स्वम्मति प्रोच्यमानमधिक्षेपवचनं सहमानस्य संदा प्रमादरहितचेतसः परमहूश्वरतपोऽनुज्ठानं चिदधतो मे नाद्यापि विज्ञा-जातिज्ञायः लामुत्पचते' इत्येवयभिसन्धानमङ्घर्वतः खलु-अज्ञानसहनरूपोऽव-संयः--२१ दर्शनपरीपहजयः-दर्शनस्य सम्यक्त्वस्य परिरक्षणे यः परीपहः क्लेत्रो जायते तस्य जयः, यथा-विदितसकरुपदार्धतत्त्रस्य परमनिर्वेदमावनाविश्चद्दः चतसः खलु चिरकाल मत्रजितस्यापि मय नाचापि ज्ञानातिद्यायः समुग्पचते' संहोपदाप्ताचनुष्ठानवतां प्रातिहार्यचिरोपाः प्रादुर्भुताः इतितु मलापमात्रं ववः निष्कलं खलु त्रवपरिपालनम् विफलेयं पत्रज्या, अतो दर्शनसिदं मम परंमारायैव, क्षी नहीं समझता' इस प्रकार के अपने लिए कहे जाने वाले आक्षेप चचनों को जो सहन कर लेना है, जिसका चित्त सदैव प्रमाद से रहित होता है जो अल्घन्त दुश्वर तप करता है, 'अव तक भी छुझे ज्ञान का अतिशय प्राप्त नहीं हो रहा हैं' इस प्रकार का विचार जो नहीं करता, ऐसे पुरुष का अपने अज्ञान को समभाव से सहन करलेना अज्ञान-परीषह जय कएलाता है।

(२२) द्दीनपरीषह--सम्यग्द्दीन की रक्षो करने में जो कष्ट एत्पन होता है, उसे समतापूर्वक खहछेना द्दीनपरीषह जय कहठाता है। जैसे-'मैंने समस्त पदार्थीं के मर्भ को समझ लिया है, मेरा चित्त उत्कृष्ट वैराग्यभावना से विद्युद्ध है, और में दीर्घकाल से दीक्षा का पालन कर रहा हूं, फिर भी मुझे ज्ञानातिदाय (विद्याष्ट ज्ञान) का लाभ नहीं हो रहा है ! लोग कहते हैं और पोथियों में लिखा है कि महान्

સમજતા નથી' એવી જાતના પાતાના માટે કહેવામાં આવેલા આક્ષેપવચનાને જે સહન કરી લે છે, જેનું ચિત્ત સદા પ્રમાદથી રહિત હાય છે, જે અત્યન્ત દુષ્કર તપશ્ચર્યા કરે છે, હજુ સુધી પણુ મને જ્ઞાનની વિપુલતા પ્રાપ્ત થતી નથી, એ જાતના વિચાર જે કરતા નથી, એવા પુરૂષનું અજ્ઞાનને સમભાવથી સહન કરી લેવું અજ્ઞાનપરીષહજય કહેવાય છે.

(રર) દર્શનપરીષહ-સમ્યગ્રદર્શનની રક્ષા કરવામાં જે કબ્ટ ઉત્પન્ન થાય છે તેને સમતાપૂર્વ'ક સહન કરી લેવા દર્શ'નપરીષહજય કહેવાય છે જેમ કે-મેં બધાં પદાર્થીના મર્મ'ને સમજી લીધા છે, મારૂં ચિત્ત ઉત્કૃબ્ટ વૈરાગ્ય-ભાવનાથી વિશુદ્ધ છે અને હું દીર્ઘ'કાળથી દીક્ષાનું પાલન કરી રહ્યો છું, તેા પણુ મને જ્ઞાનાતિશય (વિશિબ્ટજ્ઞાન)ના લાભ થતા નથી ! લાેકવાયકા છે અને શાસ્ત્રોમાં લખેલું છે કે મહાન્ ઉપવાસ આદિ અનુબ્ઠ'ન કરનારાએાને किन्तु-नारनसाणाण भवती त्येवं सन्देहस्य जयरूपो चोध्यः यद्वा-साधो देर्जन सन्देह सप्तये दर्शनाच्च्यावयितुं कोऽपि देव स्तद्वस्तु घदर्च्य प्रछोभयति तत्मलोन् म ऽनादरणे यतमानसः शारीरिकथ परीषहो अवति तस्य जयरूपो बोध्यः ॥२ र्रा।

तत्त्वार्धनियु क्तिः--पूर्व तादत् कर्मास्र श्विरोधलक्षणसं श्रहेतुतया मति-मादितानां समितिगुप्तिभमाऽनुमेक्षापरीपहचारिजाणां मध्ये कम मांडत ग्रीपरस्वरूपं निरूपितम्, सम्प्रति-तेषां भेदान् मरूपयितुमाइ-'ते बावीसविहा मरीसहा छहा-पियासाह मेदओं' इति, हार्दिंशति विधाः परीषहा अवगन्तव्या ष्ठिपिपासादिभेदतः क्षत्परीषहः-१ पिपासापरीपहः-र आदिना-जीतपरीपहा-ंश् डपवास आदि अनुष्ठान करने वालों को विशिष्ट प्रकार के मातिहार्य माप्त हो जाते हैं, मगर यह कएना प्रखापमाझ है। वनीं का पाछन करना निष्फल है। यह दीक्षा भी निरर्थक है। अतः यह दर्शन मेरे लिए भारस्वरूप है। इससे आत्मा का जाण नहीं होता, इस प्रकार के संदेह पर चिजय प्राप्त करना दर्शनपरीषहजय है। अथवा साधु के दर्शन संबंधी सन्देह के समय कोई देव किसी वस्तु को दिखलाकर छ मावे तो उस लोभ का अनादर करने में जो मानसिक और शारीरिक परीषह उत्पन्न होना है, उसे जीतना दर्शनपरीषइ जय कहा जाता है ॥८॥ तत्त्रः थे निर्युक्ति--पहले प्रतिपादन किया गया था कि समिति, गु से, धर्म, अनुप्रेक्षा, परीषहजय और चारित्र आसवनिरोध रूप सं गर के कारण हैं। इनमें से कमप्राप्त परीषह के स्वरूप का निरूपण किया गय। है, अब उनके सेहों की मरूपणा करते हैं-

વિશિષ્ટ પ્રકારના પ્રાતિહાર્ય પ્રાપ્ત થઈ જાય છે, પણ આવું કહેવું પ્રલાપ માત્ર છે. વતાનું પાલન કરવું નિષ્ફળ છે! આ દીક્ષા પણ નિરર્થક છે! આચી આ દર્શન મારા માટે ભારસ્વરૂપ છે. આનાથી આત્માનું રક્ષણ શઇ શકે નહીં' આ પ્રકારની શંકા પર વિજય પ્રાપ્ત કરવા દર્શનપુરીષહજ્ય છે અથવા સાધુના દર્શન સંબંધી સન્દેહના સંબંધે કાઈ દેવ કાઈ વસ્તુને ખતાવીને લાભાવે તા તે લાભના અનાદર કરવા માટે જે સાનસિક અને શારીરિક પરીષહ ઉત્પન્ન થાય છે તેને જીતવું, દર્શનપરીષહજય કહેવાય છે. ાટા

તત્ત્વાર્થાનિર્ચુકિત – પહેલાં પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું હતું કે સમિતિ, ગુપ્તિ, ધર્મ, અનુપ્રેક્ષા, પરીષહજય અને ચારિત્ર આસવનિરાધ રૂપ સંવરના કારણે છે. આ પૈકી ક્રમ પ્રાપ્ત પરીષહના સ્વરૂપનું નિરૂપણુ કરવામાં આવ્યું હવે તેના લેદોની પ્રરૂપણુ કરીએ છીએ–

तत्वार्थसूत्रे

एफांपरीपर-४ द'ग्रमझ रूपरीपहः-५ धाचेलवरीपहः-६ अरतिपरीपहः-७ द्विद्धीवहः-८ चर्यापरीपहः-९ निषद्यापरीपहः-१० इच्यापरीपह-११ आकोच परीपहः-१२ वधपरीपहः-१३ याचनापरीपहः-१४ अलामपरीपहः-१५ दोगवरीपहः-१६ तृणरपर्शापरीपहः-१७ जल्ल्मल ग्रीपहः-१८ सत्कारपुरस्कार देशेपहः-१९ यज्ञापरीपहः=२० अज्ञानपरीपहः=२१ दर्शनपरीपहः-२२ इस्येवे टाद्दिक्षतिचिधा परीपहा अवन्ति । तत्राऽतिक्षायि समुदीर्णसुद्वेदनासहनं हव्यक्तव्या इर्वतो जाठराऽन्त्रविदाहिनीं क्षुधा सागमोक्तविधिना संहमानस्या-ंनेपणीयज्ञाऽऽहारादिकं परिएरतः लख अमणस्य क्षुधापरीपहजयो भवति । यन्तेपणीयाहारादिग्रहणेत-स्रुधापरीपहजयो न सम्भवति, तस्मात-एषणीयाहारादि

क्षुधा पिपासा आदि के भेद खे परीषह वाईस है। वे इस प्रकार हि-(१) क्षुधापरीषह (२) पिपासापरीषह (३) जीतपरीषह (४) उष्ण-परीषह (५) दंशमशासपरीषह (६) अचेलपरीषह (७) अरतिपरीषह (८) जीपरीषए (९) चयपिरीषह (१०) निषद्यापरीषह (११) जाय्यापरीषह (१२) जाक्रोग्रापरीषह (१३) वधपरीषह (१४) याचनापरीषह (१५) सलासपरीषह (१६) रोगपरीषह (१७) तृणस्पर्श्वापरीषह (१८) जल्ल-सलप्रीषह (१९) सत्कार पुरस्कारपरीषह (२०) प्रज्ञावरीषह (२१) अज्ञानपरीषह और (२२) दर्शनपरीषह ।

(१) जो अमण तीव्र भूख की वेदना को सहन करता है, उदर की आंतों को जलाने वाली क्षुमा को आगमोक्त विभि के अनुसार एहता है और अनेवणीय आहार आदि का परिहार करता है, वह क्षुंघापरीषह का विजेता कहलाता है। अनेवणीच आहार आदि को

ભુધા-પિપાસા આદિના લેદથી પરીષહ બાવીસ છે. તે આ પ્રકારે છે-(૧) ભુધાપરીષહ (૨) પિપાસાપરીષહ (૩) શીતપરીષહ (૪) ઉગ્ણુપરીષક (૫) દશમશકપરીષહ (૧) અચેલપરીષહ (૭) અરતિપરિષહ (૮) સ્ત્રીપરીષક (૯) ચર્ચાપરીષહ (૧૦) નિષદ્ય પરીષહ (૧૧) શગ્યાપરીષઢ (૧૨) આક્રોશપરી-ષહ (૧૩) વધપરીષહ (૧૪) યાચનાપરીષહ (૧૫) અલાભપરીષહ (૧૬) રે.ગ-પરીષહ (૧૦) તૃણુસ્પર્શ પરીષહ (૧૮) જલ્લમલપરીષક (૧૯) સત્કાર પુરસ્કાર પરીષહ (૨૦) પ્રજ્ઞાપરીષહ (૨૧) આજ્ઞાનપરીષહ અને (૨૨) દર્શ નપરીષહ.

(૧) જે શ્રમણ તીવ ભૂખની વેદનાને સહન કરે છે, પેટના આંતરડાને સળગાવે એવી કાધાને આગમાકત વિધિ અનુસાર સહન કરે છે અને અનેષ-છુીય આહાર આદિના ત્યાગ કરે છે, તે કાુધાપરીષદ્દના વિજેતા કહેવાય છે. संद्रावे खन्छ माणिदया भावनगा समस्त मनेषगीयं परिहरन् श्रगिरनिवीह इरंगौत-१ एवं-पिपासापरीपहजयोऽपि, उक्तरीत्यैवाऽवगातव्यः-२ शीतपरीषह जयस्तावत्-अत्यधिकेऽपि शीते पत्तति सति तथा विधशीतवाणाय ना-ऽकरूप्यानि वसाणि गृह्णाति, अपितु-जीर्णवसनमेव दधानः शीरुपरित्र णव्यापारवर्त्तित प्र तिष्ठति, आगमे क्तविधिना-एपणीयस्यैव मच्छा घाराणवस्तादेर्गवेषणं इपौत् परिभुर्खीत वा, नापि शीतार्तः सन् स्वयं वर्ह्ति प्रज्वालयेत-अन्य प्रज्वालित स्य वा बह्वेः सेवनं कुर्यात् इत्येव मन्नुतिष्ठन् शीतपरीपहं जयति इति शीतवाधा-सहनरूपः शीतपरीपहजयोऽवगन्तव्यः-३ एवसेव-उप्णनायसन्तप्तापि अमणः

208

प्रहण करने पर छुधापरीपड़ फा जय संभव नहीं है। अनएव सव प्रकार के अनेपणीय आहार फा त्याग करते हुए शरीर का निर्वाह करना चांहिए।

(२) पिपासापरीषह जय भी पूर्वोक्त प्रकार से ही समझ छेना चाहिए।

(३) बहुत तीव सदी पडने पर भी उसके निवारण के लिए अकल्पनीय बस्तों को ग्रहण न करना, किन्तु जीर्ण चस्त्रों को ही भारण करते हुए शीत से बबने के लिए कोई प्रधान न करना, आगम-प्रतिपादित विश्वि के अनुसार ही पहनने ओढने के चस्त्र आदि की गवेषण करना और उस हा परि नोग करना, शीर से पीडिन होकर स्वेयं अग्नि न जलाना, दूसरे दारा जलाई एुई लग्नि का सेवन न करना, यह सब शीनलपरीषड को जीतना कहलाता है। इस प्रकार शीत की बाधा को सहन करना शीत गरीषड जय है।

અનેષંછીય આહાર વગેરને ગ્રહણ કરવાથી કાધાપરીષઢના વિજય શકય નથી આંચી બધા પ્રકારના અનેષણીય આહારના ત્યાગ કરતા થકા શરીરનું નિર્વાહ કરવુ' નેઇએ.

(ર) પિપાસાયરીષહજ્ય પણુ પૂર્વે કત પ્રકારથી જ સમજવા ઘટે.

(૩) ઘણી સખત ઠંડી પડવા છતાં પણ તેના નિવારણના માટે અંકલ્પનીય વસ્ત્રોને ગ્રહણ ન કરવા પરંન્તુ જીર્ણુવસ્ત્રોને જ ધરણ કરીને ઠંડીથી બચવા માટે કાંઈ પ્રચતન ન કરવા, આગમપ્રતિપાદિત વિધિ અનુસાર જ પહેરવા-ઓહવાના વસ્ત્ર આદિની ગવેષણા કરતી અને તેના પરિભાંગ કંવેા, ઠંડીથી પીડિત થઈ ને જાતે અગ્નિ ન પેટાવવા, અન્ય દ્વારા પેટા-વર્વામાં આવેલી અગ્નિની આતાપના ન લેવી, આ બધું શીતપનીષહને જિત્યા એમ કેહેવાય આ પ્રકાર ઠંડીથી પડતી સુશ્ઠેલીને સહન કરવી શીતપરીષહજ્ય છે.

तत्त्वार्थस्त्रे

स्नान-ध्यजन पवनादिकं न सेवयते नापि केनचिदमिधारितच्छायादिकं बा निषेत्रते। अपितु-समाधतित्मुष्णं सम्यक्तया परिषहते, न हि खलु उष्णता निवारणाय छत्रादिकं ग्रह्णाति इत्येव मुष्णता सहनेन-उष्णपरीषहजयो भवति=४ प्वं-दंशमशक्रमत्कुग वृश्चिकादिभि र्दश्यमानौपि स्वाधिष्ठित स्थानान्न विचलेत् ततोऽपगच्छेद् बा, नापि हस्तादिना-धूमादिना वा तदपनयनं कुर्यात, नो वा-व्यजनादिना तन्निवारणं विदध्यात् इत्येवं रीत्या करणेन दंशमशकपरीषहजयोः मबति-५ एव मागमोक्तविधिना शरीरनिर्वाहार्थमस्पवस्तादिग्रहणेना-उचेल्ड-

(२) गर्मी के ताप से सन्तप्त होकर भी अमण स्नान नहीं करता, पंखा नहीं चलाना और न किसी के द्वारा अभि धारित छाया आदि का सेवन करता है. अपितु पडती हुई गर्मी को सम्पक् प्रकार से सहन करता है। गर्मा का निवारण करने के लिए छत्र आदि ग्रहण नहीं करता। इस प्रकार उष्णता को सहन करने से उष्ण-परीषह जय होता है।

(५) इसी मकार डांस, मच्छर, खटमल और विच्छ आदि के डंसने पर भी, जिस स्थान पर आसीन हो वहां से चलायमान न हो, अन्य स्थान पर न जावे, हाथ आदि से या धुंआ आदि करके उनको न हटावे, न पंखा आदि के बारा उन्हें हटावे। ऐखा करने से द्वान राकपरीषह जय होता है।

(६) आगमोक्तविधि के अनुसार दारीर के निर्वाह के लिए अल्प. बस्त आदि ग्रहण दरने से अचेलपरीषह जय होता है। दिगम्बरों के

(૪) ગમી ના તાપથી અકળાઈ ને પણ શ્રમણ રનાન કરતા નથી, પંખા હલાવતા નથી અથવા કાઇ દ્વારા છાયડા કરાવર વી તેનું સેવન કરતા નથી, પરન્તુ પડતી ગર્મને સમ્યક્ષ પ્રકારથી સહન કરે છે. ગરમીનું નિવારણ-કરવા માટે છત્રી વગેરે ધારણ કરતા નથી. આ રીતે તા ઉષ્ણતાને સહન-કરવાથી ઉષ્ણુપરીષહ જય થાય છે.

્ (૫) આવી જ રીતે ડાંસ, મચ્છર માંકણ અને વીંછી વગેરેના કરડવા છતાં પણ, જે સ્થાને એઠા હે ય ત્યાંથી ચલાયમાન ન થાય, બીજા સ્થાને ન જાપ હાથ વગેરેથી અથવા ધુમાડા વગેરે કરીને તેમને લગાડે નહીં, અથવા પંખા વગેરે દ્વારા તેમને લગાડે નહીં. આ પ્રમાણે કરવાથી દંશમશક-પરીષહજય થાય છે

(૬) આગમાં કત વિધિ અનુમાર શરીરના નિર્વાંહ માટે અલ્પવસ્ત આદિ ગહેણુ કરવાથી અચેલપરીષહ જય થાય છે. દિગ ખરાના કથન અનુસાર - परीषद्दजयो भवति, नतु-दिगम्बरोक्तरीत्था सर्वथा पावरणादि रहितःदमचेछ-त्वम्, आगमे खल्छ-द्विनिधः कल्पः प्रज्ञक्षः, जिनकल्पः-स्थविरकल्पश्च-। तत्र-स्थविरकल्पे परिनिष्पन्नः क्रमेण धर्म अःणानन्तरं प्रत्रज्यां मतिपचते, ततो द्वादेश वर्षाणि सूत्रग्रद्दणम्, तनो द्वादश दर्षाणि-मर्थग्रहणं करोति, तत्वश्च-द्वादश वर्षाणि-अनियतरूपेण वसन् देशदर्शनं करोति, देशदर्शनश्च क्रुकिनेत्र शिष्यान् निष्पादयति, शिष्य निष्पत्त्यनन्तरज्जाऽभ्युचतविहारं प्रतिपद्यते । जिनकल्पंस्तु-'त्रिविधः प्रकृति तः शुद्धपरिहार-पथारुन्दभेदाद, तत्र-जिनम्रतिपत्तियोग्यश्च 'जिनकल्पं प्रतिष्तुमिच्छन् प्रथमं तावत्-तपः सन्दादिभावनाशिरात्मानं भावयति,

मथनानुसार चस्त्रों से सर्वथा रहित होना अचेछत्व नहीं है। आगम में दो प्रकार के कल्प बतलाये गये हैं-जिनकल्प और स्थविरकल्प। स्थ-विर कल्प में परिनिष्पत्र पुरुष कम से धर्मश्रवण करने के पश्चात् मुनिदीक्षा अंगीकार करता है। तत्पश्चात् चारह वर्षों तक सूत्रों का अध्ययन करता है, फिर पारह वर्षों तक सुन्नों का अर्थ सीखता है, तदनन्तर बारह वर्ष तक अनियन रूप से निवास करता हुआ अनेक देशों का दर्शन करना है अर्थात् देश देशान्तर में प्ररिभ्रमण करता है, देशाटन करता हुआ जिल्य बनाता है और शिष्य पनाने के बाद अभ्युचत विहार करता है। जिनकल्प तीन प्रकार का है-प्रकल्पित, शुद्धपरिहार और यथारून्द। जो जिनकल्र को प्रहण करने के योग्य हे और जिनकल्प को अंगीगार करना चाहता है वह पहले -पहल तप-हत्व आदि की भावना से अपनी आत्मा को भावित करता है और आत्मा, को आदित कर चुकने के पश्चात् दो प्रकार के

વસ્ત્રોથી સવ<sup>°</sup>થા હત થવુ' અચેલત્વ નથી. આગમમાં છે પ્રકારના કંલ્પ કહેવામાં આવ્યા છે-જિનકલ્પ અને સ્થવિરકલ્પ રથવિરકલ્પમાં પરિનિષ્પન્ન પુરૂષ ક્રમથી ધ વગુ કર્યા બાદ સુનિ દીક્ષા અંગિકાર કરે છે, ત્યાર બાદ ભાર વર્ષી સુધી ત્રુત્રાનું અધ્યયન કરે છે, પછી બાર વર્ષ સુધી સૂત્રોના અર્થ થીખે છે, ત્યારબાદ બાર વર્ષ સુધી અનિયત રૂપથી નિવાસ કરતા થકા અનેક દેશાનું દર્શન કરે છે અર્થાત દેશદેશાન્તરમાં પરિલ્રમણ કરે છે, દેશાટન કરતા કન્તા શિષ્ય અનાવે છે અને શિષ્ય અનાવ્યા બાદ અભ્યુઘત વિદ્ધાર કરે છે. જિનકલ્યને ધારણ કરવા માટે ચાગ્ય છે અને જિનકલ્પને 'અંગિકાર કરવા ઇચ્છે છે તે પહેલામાં પહેલું તપ-સત્ત્વ આદિની ભાવનાથી પાતાના આત્માને ભાવિત કરે છે અને આત્માને ભાવિત કરી દીધા પછી છે. परिकर्म में महत्ता होना है। अगर यह पाणिपाझ लव्धि वाला हो तो उसके अनुरूप ही परिकर्भ करना है। अगर पाणिपाझ लव्धि न हो तो प्रतिग्रहधारित्व अर्थात् पाझ धारीपन का परिकर्म करता है। कल्प ग्रहण से उसकी उपधि तीन प्रकार की, चार प्रकार की या पांच प्रकार की होनी है। जो पाझध री होता है उसकी अवदय ही नौ प्रकार की उपधि आगम में कही .गई है। कल्प ग्रहण से द्वा प्रकार की, ग्यारह प्रकार को और वारह प्रकार की उपधि समझनी चाहिए। .हस प्रकरण में इतनी उपधि रखने वाले को 'अचे उक' समझना चाहिए। (७) शास्त्र के उपदेश के अनुसार विहार करते हुए या रहते हुए अमण के मन में कहाचित् अरति उत्पन्न हो जानी है, तो अरति

- उत्पन्न हो जाने पर भी साधु को सम्यक्त मदार से भर्म रूपी आराम (उद्यान) में ही न्त रहना चाहिए। ऐसा होने पर ही अरतिपरीषह . जय हो सकता है।

પ્રકારના પરિકર્મમાં પ્રવૃત્ત થાય છે. જો તે પાણિપાત્ર લબ્ધિવાળા હાય તા તે મુજબ જ પરિકર્મ કરે છે. પાણિપાત્ર લબ્તિ ન હાય તા પ્રતિગ્રહ. ધારિત્વ અધવા પાત્રધ રીપણાનું પરિકર્મ કરે છે. કલ્પગ્રહથી તેની ઉપધિ ત્રણુ પ્રકારની ચાર પ્રકારની અથવા પાંચ પ્રકારની ઉપધિ હાય છે. જે પાત્રધારી હાય છે તેની ચારક પ્રણે જ નવ પ્રકારની ઉપધિ આગમમાં કહેવામાં આવી છે. કલ્પ-ગ્રહણથી દશ પ્રકારની, અગીયાર પ્રકારની અને બાર પ્રકારની ઉપધિ સમજવી જોઇએ. આ પ્રકરણમાં આટલી રાખનારને 'અચેલક' સમજવા જોઇએ.

(૭) શાસ્ત્રના ઉપદેશ અનુસાર વિહાર કરતી વખતે અથવા રહેતી વખતે શ્રમણુના મનમાં કદાચિત્ અરતિ ઉત્પન્ન થઈ જવા છતા પણ સાધુએ સમ્યક્ પ્રકારથી ધર્મ રૂપી આરામ (ઉદ્યાન)માં જ રત (લીન) રહેવું નેઇએ. આમ થાય તા જ અરતિપરીષહજય સભવી શકે છે.

1

प्रत्यक्त संस्थानमधुरालाप कलिवललिवस्मितविभ्रमविलासादि हावमावचेष्टां न कदाचिदपि चिन्तयेत् नापि भोक्षमार्गस्याऽर्गलासु तासु कामधिया नयनो-पनिपातं कुर्यात तथा करणे स्रति स्त्रीपरीषहजयो मवति- ८ एवं-निरलसो भूत्वग नगरप्रामकुलादिषु ममत्व राहित्येनाऽनियतरूपेण कृतवसतिः अक्षणः मतिमासं विवरणरूवां चर्यं मातिष्ठेत तथाक्वते सति चर्यापरीषहजवः सम्भवति- ९ प्रं-निपद्या तावत्-निषीदन्त्यस्यामिति व्युत्पत्त्वा-संज्ञाणां समज निषत निषद-इति स्त्रेणाऽधिकरणे वयवन्तेन निपातितेन निषचा शब्देन पीठफल-कादि स्थानमुच्यते, तत्र खल्ज-स्त्री पशुपण्डक्षविद्यतिते स्थाने इष्टानिष्टोपसर्ग-

(८) कामिनियों के मुख आदि अंगोपांगो की बनावट का, मधुर आलापसहित मुस्कराइट का, विश्रम-विलाख, हाव-भाव से युक्त चेष्टाओं का कदापि चिल्तन न करे। उन्हें मोक्ष मार्ग में याधक समझ कर कामवुद्धि से उनकी ओर दृष्टि निपान भी न करे। ऐसा करने पर स्त्रीपरीषह जय होता है।

(९) आलम्परहित होकर नगर ग्राम गृह आदि में मुमत्व से रहित हो कर अनियन रूप से निवास करने वाला अमण प्रतिमासू विहार-चर्या करे। ऐसा करने से चर्थापी पह जय होता है।

(१०) पीठ फलक आदि बैठने के स्थान को निषद्या कहते हैं। जिसमें निषीदन दिया जाय बह निषद्या। 'संज्ञार्था समज नपत-निषद' -इस सूत्र से अधि प्रण अर्थ में क्यबन्तनिपात हो कर निषद्या झुद्ध बनता है। निषद्या में अर्थान् स्त्री पद्य और पंडक (हीजडे)

(૯) સંએાના સુખ આદિ અગાપાંગાની બનાવટને, મધુર આલાપ સહિત સુશ્કરાહટને, વિભ્રમ-વિલાસ, હાવ ભાવપૂર્ણ ચેબ્ટાઓના કઠાપી વિચાર ન કરે. આ સઘળાને માક્ષમાર્ગ માટે અવરાષ્ઠરૂપ સમજીને કામ્બુદ્ધિર્ધ તેમની તરફ દબ્ટિપાત પણ ન કરે, આમ કરવાથી સંપરીષહજ્ય થાય છે.

(૯) આળસ ખંખેરી નાખીને નગર, ગામ ઘર આદિમાં મમત્વથી રહિત દઈને અનિયત રૂપથી નિવાસ કરનાર શ્રમગુ પ્રતિમાસ વિહાર-ચૂર્ય કરે આમ કરવાથી ચર્યાપરેષહજય થાય છે.

(૧૦) પીઠ ફલક વગેરે બેસવાના સાધનને નિષદ્યા ક**હે છે. જેમાં** નિષીદન કરવામાં આવે તે નિષદ્યા संज्ञायां समजनिपत-નિषद्-આ સૂત્રથી અધિકરણ અર્થમાં નિપાત થઇને નિષદ્યા શખ્દ અને છે. નિષદ્યામાં અર્થાત્ અત્રી, પશુ તથા પ'ઠક (વ્ય'ઠળ) વગરના સ્થાનમાં અનુકૂળ અને પ્રતિકૂળ जयं कुर्वन् अनुद्विग्नः सन् तिष्ठन् निषद्यापरीपहजयं यतुं शक्नोति-१० एवं-ग्रूया तावत्-संतारः, पीठ-फलकादिवी, कठोर-कोमलादिभेदेन उच्चावचो लिम्नोन्नतः-मतिश्रयोवा, धूलिपुझधूसरितो बहुप्रकारको वा-उच्यते, तत्र-जतिष्ठन् न कदाचिद् अदिग्नो अवेत्, इत्येवं रीत्याऽनुद्वेगे सति शय्यापरीपटजयः भरम्भवति-११ आक्रोश रता द्-अभियवचनम्-अनिष्टवचनं दा, उच्यते तत्खल्व-र्ापयवचनं सत्यं वर्तते तदा-तत्र क्रोधकरणं नोचिद्य्, अयं खल्वभियं द्ववन्-मां श्विक्षयति नातः परझहमेवं करिष्यामि' इत्येवं मतिजानीत, यदित्-तद्ववन र्सस्यमेव वर्तते तर्हि तत्र वचने वक्तरिवा सुन्रां क्रोधो न कर्तव्यः यद्ययं सत्यमेव-

से रहिन स्थान में अनुकूल और प्रतिकूल उपलगों को जीतने में जो यवराता नहीं है, वह निषद्यापरीषह जय करने में समर्थ होता है। (११) दाय्या अर्थात् विस्तर अथवा पीठ-फलक आदि या कोमल तथा कठे र होने में अच्छा-बुरा, ऊंचा-नीचा उपाश्रय (स्थानक) जिसमें घूल के पटल के पटल जमे हों ऐसी दाय्या में ठहरा हुआ मुनि कदापि उद्यिग्न न हो इस प्रकार उद्देग न होने पर दाय्यापरीषह विजय होता है।

(१२) आक्रोश का अर्थ है अप्रियवचन, अनिष्ठ वचन, डाट-फर-कार से अरे हुए वचन। वह अधिय वचन अगर सत्य हो तो उन्हें खुनकर क्रोध काना उचित नहीं, उलटा ऐसा सोचना चाहिए कि अप्रिय वचन कह कर यह सुझे शिक्षा दे रहा है, 'इसके वाद में ऐसा मंही करूंगा।' और यदि उसका उचन असत्य हो तो भी उस वचन पर या स्वना पर क्रोध गरना ही नहीं आहिए। सोचना चाहिए कि अगर

ઉપસગેનિ જીતવા માટે જે ગલરાતા નથી, તેજ નિષદ્યાપરીષડજય પ્રાપ્ત કરવા માટે સમર્થ ઘાય છે.

' (૧૧) શચ્યા અર્થાત્ પથારી અથવા પીઢ-ફલક આદિ અથવા કુમળા તથા ખરખચડાં હેાવાથી સારા-નરસા, ઉચા-નીચા સ્થાનક (ઉપાશ્રય) જેમાં ધૂયતા ઘરના થર બાઝેલાં હાેય એવી પથારીમાં સૂતેલાં સુનિએ કદાપિ ઉદ્ધિગ્ન 'થાલું નહી. આ પ્રકારે ઉદ્વેગ ન થવાથી શચ્યાપરીષહવિજય થાય છે.

(૧૨) આકોશના અર્થ છે અપ્રિયવચન, અનિષ્ટવચન, ધાક-ધમકીથી ભરેલાં વચન તે અપ્રિય વચન જો સત્ય હાેય તાે તેને સાંભળીને ક્રોધ કરવા વાજળી નથી બલ્કે એવું વિચારવું જોઈ એ કે અપ્રિય વચન કહીને આ મને ઉપદેશ આપી રહ્યો છે. 'આ પછી હું આવું કરીશ નહીં.' અને જો તેનું વચન અસ્ત્ય હાેય તાે પણુ તે વચન ઉપર અથવા વકતા ઉપર કોધ કરવા જ वक्ति तत्र कोऽस्य दोषः इत्येत्रं रीत्याऽऽक्रोशपरीषहलयः सरथवति-१२ एवं-वध स्तावत्-ताडनम्, हस्त-पाद-छगुड-कशादिभिराघातरूषम् तदपि-शरीरस्य विशराहतां मत्वा सम्पक्षतया सोढव्यम् पुद्रलसंघाहरूपं खळ्छ शरीरमिदम् बात्मनो मिन्नमेव वर्तते । आत्मा पुन नित्योऽस्ति न कदाचिद् विध्वस्त्रो भवति तस्मात्-स्वकृतकर्मणः फल्लमिद सुपनतं समाहित, इत्येवं रीत्या ताडनादिकं तस्मात्-स्वकृतकर्मणः फल्लमिद सुपनतं समाहित, इत्येवं रीत्या ताडनादिकं सहमानस्य अमणस्य वधपरीपहलयो अद्यति-१२ एवं-याचनं तावद रह्यपाचा-ऽन्न-पान-मतिश्रयादेः मार्थनम्, अमणस्य परतो टब्धव्याचनं तावद रह्यपाचा-रत्न-पान-मतिश्रयादेः मार्थनम्, अमणस्य परतो टब्धव्यमेव सर्व अर्वात, किन्तु अमणानां सङ्कोचतया याचनां घतिनाऽऽदरो भवति अयणैः खद्ध मागरूभ्यवद्भि रवश्यमेव याचनं कर्तव्यम्, इत्येवं याचनापरीपहत्तयो विधातव्यः-१४ अलामस्तु-यह असत्य भाषण करता है तो मुझे कोध करने द्वी क्या आवद्ययकता

रे ! ऐसा विचार करने से आको रापरीषह जय होता है।

(१३) ताड़न करना अर्थात् हाथ, पैर, लाठी या चानुक आदि से आघात करना । शरीर को नाशशील समझ कर उसे समभाव से सहन करना चाहिए । यह शरीर पुद्गलों का पिण्ड है और आत्मा से भिन्न ही है । आत्मा नित्य है, उसका कभी विध्वंस नहीं होता । भतएव यह मेरे किये कर्म का ही फल प्राप्त हुआ है । ऐसा सोच कर ताडन आदि सहन करने वाला साधु वधपरीषह का विजेता होता है ।

(१४) वस्त्र, पात्र, अन्न, पान, उपाश्रय आदि की प्रार्थना को याचना कहते हैं। अमण को सभी कुछ द्सरों से ही प्राप्त करना पडता है। संकोचजील होने के कारण अमण याचना में आदरजील-

પણ જોઇએ. વિચારતું જોઇએ કે જો આ અસત્ય ભાષણ કરે છે તા મારે કોધ કરવાની શી જરૂર છે ? આવેા વિચાર કરવાથી આક્રોશપરીષહજય થાય છે. (૧૩) માર મારવા અર્થાત હાથ, પગ, લાકડી અથવા ચાણક વગેરેથી આઘાત કરવા. શરીરને નાશવંત સમજીને તેને સમભાવથી સહન કરવું જ બેઇ એ આ શરીર પુદ્દગલાતું પિંડ છે. અને આત્માથી બિન્ન જૂ છે. આત્મા નિત્ય છે, તેના કદી નાશ થતા નથી. આથી આ મારા કરેલા કર્માનું જ કળ પ્રાપ્ત થયું છે. એવું વિચારીને તાડન વગેરે સહન કરનાર સાધુ વધપરીષહના વિજેતા બને છે.

(૧૪) વસ્ત પાત્ર, અન્ન, પાન, ઉપાશ્રય આદિની પ્રાર્થનાને યાચનાં કહે છે. શ્રેમણે અધું જ બીજાએા પાસેથી જ મેળવવું પડે છે. સંદેણચશીલ હાવાનાં કારણે શ્રેમણ, યાચનામાં આદરવાન હાતા નથી પ્રગલ્ભ (નિ:સ કાચ) શ્રમણોંએ અવસ્ય જ યાચના કરવી જોઇએ, આ રીતે કરવાથી ચાચુનાં-ં પરીષહજય થાય છે. याचने कृतेपि विद्यमानस्याऽविद्यमानस्य वा वस्तुनोऽदानम्, तत्र-यस्य खेँद्ध तंद्धनं वर्तते स तद्धिकारित्वाद् दातुमदातुंवा समर्थोऽस्ति अतएव-कदाचिददाति कदाचिच्च नापि ददाति । तत्रा-ऽदाने न कोण्यपरितोपः कर्त्तव्यः । उक्त श्वोत्तरा-ऽष्यंयने द्वितीयाध्ययने—

> परेख घासमेक्षेजा, भोयणे परिनिहिए। छद्वे िंडे अल्देवा, नाणु तप्पेज्ज पंडिए॥२०॥ परेषु ग्रासमेषये द्भोजने परिनिष्ठिते।

लब्धे पिण्डे-ऽत्रब्धेवा, नाऽनुनप्धेत पण्डितः॥

इति छाया, पुनरप्युक्तं दशवैकालिंगस्त्रे-पश्च नाऽध्ययनस्य डितीयोदेशके-

चहूं परघडे अस्थि विविहं खाइम साहमं । न तत्थ पंडिओ कुप्पे, इच्छा दिज्ज परों नवा-॥२९।

वान् नहीं होते । प्रगरभ (निः संकोच) अमणों को अवइय ही याचना करना चाहिए । इस प्रकार याचनापरीषह जय होना है ।

(१५) याचना करने पर भी, किसी दस्तु का मौजूद रहने या मौजूद न होने से प्राप्त न होना अलाभ कहलाता है। जिसकी वह वस्तु है वह उसका अधिकांगे (स्वामी) है, देने या न देने के लिए स्वतंत्र है। वह कदाचित् देता है, कदाचित् नहीं भी देता। अगर न दे तो असन्तोप नहीं मातना चाहिए। उत्तराध्यधन में कहा भी है-साधु का कत्त्व्य है कि गृहस्थों ने अपने लिए जो भोजन बनाया हो उसी में से अपने लिये गवेषणा करे, मगर विवेकज्ञील साधु भोजन के लाभ -अलाभ के कारण सन्ताप न करे, अर्थात् चाहे प्राप्ति हो या न हो समभाव धारण करे। ददावेकालिक सूझ में भी कहा है-गृहस्थ के घर में नाना प्रकार का ग्वाद्य स्वाद्य आदि आधार मौजूद है और वह प्रचुर

(૧૫) યાંચના કરવા છતાં પણ કાેઇ વસ્તુ હાજર હાેય અથવા હાંજર ન દાવાથી મળી ન શંકે તે અલાભ કહેવાય છે જેની વસ્તુ છે તે તેના અધિ-કાંરી (સ્વામી) છે, આપવી અગર ન આપવી તે માટે તે સ્વતંત્ર છે. તે કર્દાચિત આપે અથવા ન પણ આપે જો ન આપે તા અસ તે. ધ ન માનવા જોઈએ ઉત્તરાધ્યયનમાં કહ્યું પણ છે-સાધુનું કર્તવ્ય છે કે ગૃહરથાં પાર્તાના માટે જે ભાજન તૈયાર કર્શું હાેય તેમાંથી પાતાના માટે ગવેષણા કરે, પરન્તુ વિવેકશીલ સાધુ ભેજનના લાભ-અલાભના કારણે સન્તાપ કરે નંહી અર્થત મળે અથ્વા ન મળે સમસાવ ધારણ કરે દશવૈકાલિકસૂત્રમાં પણ કહ્યું છે-ગૃહસ્થના ઘરમાં જુદા જુદા પ્રકારની આઘ સ્વાદીબ્ટ ભાજન વગેરે बहु परगृहेऽ स्त विविधं खाद्य स्वाद्यम् ।

न तत्र पण्डितः कुष्येत् इच्छा दद्यात् परो न चा ॥ इति । णया-तदलाभेऽप्यचिकृतचेतसे अभणेन भवितव्यम् इत्यलाभपरीषहजयः सम्भवति-१५ एदम् ज्वराऽतिसार-कास-श्वासादि रोगस्य सत्यपि मादुर्भावे गच्छनिर्गताः जिनकल्पिकादयः अमणा स्तत्तच्चिकित्सःयां न मवर्तन्से गच्छवासि नस्तु-अस्प बहुत्वालोचनया तथाचिध रोग वेदनां सम्यवतया सहन्ते आगमोक्त-विधिना वा तत्मतिक्रिणं समाचरन्ति, इत्येवं रोगपरीषडजयः सम्भवति १६ एवम्-गच्छवासिनां गच्छनिर्गतानाञ्च अमणानां क्रतेऽशु पिरत् गस्य दर्मादेः परिभोगो

मात्रा में है, किन्तु देवा या न देना उसकी इच्छा पर निर्भर है। अगर न दे तो विवेकी साधु को कोध नहीं करना चाहिए। (पंचम अध्ययन, बितीय उद्देशक, गाथा २९) इस प्रकार आहार आदि का लाभ न होने पर भी साधु के चिन्त में विकार उत्पन्न नहीं होना चाहिए। यह आलाभपरीषह विजय है।

(१६) ज्वर, अतिसार, खांसी, श्वास आदि रोग जत्पन होने पर भी गच्छ से बाहर निकछे हुए जिनकल्पी आदि साधु उसकी चिकित्सा कराने में प्रवृत्त नहीं होते। गच्छ वासी साधु अल्पत्व बहुत्व की आलो कराने में प्रवृत्त नहीं होते। गच्छ वासी साधु अल्पत्व बहुत्व की आलो कराने में प्रवृत्त नहीं होते। गच्छ वासी साधु अल्पत्व बहुत्व की आलो करा करके रोग की वेदना को सम्यक्त् प्रकार से सड़न करते हैं या आग-मोक्त विधि के अनुसार उसकी चिकित्सा करवाते हैं। इस प्रकार रोग उत्पन्न होने पर सम भाव धारण करने से रोग गरी बह जय होता है। (१७) गच्छ वासी और गच्छ निर्गत साधु ओं के लिए बिना छिन्न

હોજર છે અને તે સારા એવા જથ્થામાં છે. પરન્તુ આપવું ન આપવું એ રવામીની ઇચ્છા પર આધારીત છે. જો ન આપે તેા વિવેકી સાધુએ કોધ કરવા ન કલ્પે. (પંચમ અધ્યયન, દ્વિતીય હદ્દેશક ગાથા ૨૯) આ રીતે. આહાર વગેરેના લાભ ન થવાથી સાધુના ચિત્તમાં વિકાર ઉદ્ભવવા ન બેઇએ. આ અલાભપરીષહવિજય છે.

(૧૬) તાવ, અતિસાર, હધન્સ, શ્વાસ આદિ રાગેા ઉત્પન્ન થવા છતાં પણ ગચ્છથી બહાર નિકળેલા જિનકલ્પી આદિ સાધુ તેની સારવાર કરાવવા માટે પ્રવૃત્ત થતાં નથી. ગચ્છવાસી સાધુ અલ્પ-અહુત્ત્વની આલેચિના કરીને રાગની વેદનાને સમ્યક્ પ્રકારથી સહન કરે છે અથવા આગમાકત વિધિ મનુસાર તેની સારવાર કરાવે છે આવી રીતે રાગ જ્ત્પન્ન થવા પર સમભવ ધારણુ કરવાથી રાગપરીષહજ્ય થાય છે.

(૧૭) ગચ્છવાસી અને ગચ્છનિર્ગત સાધુઓ માટે છિદ્રવગરના ઘાસ્ ત્ર ૧૭

तरवार्यसंस

आगमेऽनुहातो वर्तते, तत्र-येषां शयन मनुहातम् ते खछ रात्रौ तान्दर्भान् भूमावास्तीर्थ संस्तारकोत्तरपट्टकोच दर्भोपरि कृत्वा शेरते, स्तेनापटतोपकरणः स्वट्टपसंस्तारकपट्टको वा ऽत्यन्तजीर्णत्वात् तं कठोरदर्भादि तृणस्पत्रौं यः अमणः सर्म्यवतयाऽघिसहते तस्य तृणस्पर्श परीपहजयो भवति-१७ एवम् रजोधूलिकण परीगरूपमछः मस्वेदजळसम्पर्कजन्यधनीभूतः शरीरे स्थैर्य मापन्नो प्रीस्मोत परागरूपमछः मस्वेदजळसम्पर्कजन्यधनीभूतः शरीरे स्थैर्य मापन्नो प्रीस्मोत परागरूपमछः पर्वदजळसम्पर्कजन्यधनीभूतः शरीरे स्थैर्य मापन्नो प्रीस्मोत परागरूपमछः वर्त्तजलत्व यर्थजलाहतां गतोऽत्यन्तोद्देगं जनयति, किन्तु-न तदपनोदाय-कदाचिद्षि स्नानासिलापं विद्धादि-इत्येवं मलवरीपहजयो भवति-१८ परतीन

के घास डाम आदि के उपयोग की आगम में अनुमति दी गई है। जिन साधुओं को दायन की अनुज़ा दी गई है, वे राचि में उस घास-डाभ को भूमि पर विछा कर और उसके जपर संस्तारक या जिसर पट्टक करके सोते हैं। अगर किसी साधु के उपकरण चोर चुरा से जाय या किसी के पास विछाने का वस्त्र स्वरूप हो तो अत्यन्त जीर्ण होने के कारण उस कठोर दर्भ आदि के स्पर्द्य को जो साधु सम्पन्त अर्था से संहता है, वह तृणस्पद्यीपरिंघह का विजेता कहलाता है।

(१८) रेत और घुल के कण पक्षीना आने के कारण शारीर के साथ चिपट गए हों और शारीर में स्थिर हो गए हों। वह मल ग्रीष्म-ऋतु की गर्भी पडने के कारण उत्पन्न होने वाले पस्तीने से गीला हो गया हो जाता है और चित्त में उद्वेग उत्पन्न फरता है मगर उसं उद्वेग को दूर करने के लिए साधु स्नान की कदापि अभिलाषा नहीं करता। इस प्रकार मलपरीषह जीता जाता है।

દર્ભ આદિના ઉપયાગની આગમમાં અનુમતિ આપવામાં આવી છે. જે સાધુઓને શયનની રજા આપવામાં આવી છે તેઓ રાત્રે તે ઘાસ-દાભને જમીન ઉપર પાથરીને તેની ઉપર સંસ્તારક અથવા ઉત્તરપટ્ક કરીને મુવે છે. તે કાેઇ સાધુના ઉપકરણ ચાર ચારી જાય અથવા ઠાેઇની પાસે પાયર-વાના વસ્ત્ર અલ્પ હાેય તા અત્યન્ત જીર્ણ હાેવાને લીધે તે કઠાેર દ્રભ આદિના સ્પર્શને જે સાધુ સમ્યક્ પ્રકારથી સહન કરે છે, તે તૃષ્ણસ્પર્શપરી-ષદ્ધના વિજેતા કહેવાય છે.

ં (૧૮) રેતી ધૂળના કણે પરસેવાના કારણે શરીર સાથે ચાંઠી ગયા હાય અને શરીર ઉપર જામી ગયા હાય આ થર બીબ્મેઝલુની ગમી વ્યક વાના કારણે ઉત્પન્ન થતા પરસેવાથી ભીનું થઇ ગશું હાય અથવા થાય અને મનમાં ઉદ્વેષ ઉત્પન્ન કરે છે પરન્લુ તે ઉદ્વેગને દૂર કેરવા માટે સાધુ સ્નાનની કારિય અભિલાષા રાખતા નથી. આવી રીતે મલપરીષઢ જીતી શકાય છે. दौषिका-निर्युक्ति टीका अ.७ ख्.८ परीपहमेदनिरूपणस्

भक्तपानवस्तपात्रादिना सहकारः खल्छ सत्कारः, पुरस्कारस्तु-सद्भूतगुगोत्की त्तेनम् बन्दनाऽभ्युत्थानाऽऽ सन मदात्रादि सद्भाव अ`च्यते, तत्रा-सत्कृतपुरस्कृतो वा न द्वेपं करोति, नापि-परं दृषयति नःऽऽप्यात्मानं मनोधिकारेण इत्येवं सैत्या सरकारपरीयहनयो भवति-१९ अतिशयवुद्धिरूपभ्रक्षायां घाप्तायामपि गर्वाभावादरः णमेत्र मद्रापरीयहजयो भवति-१९ अतिशयवुद्धिरूपभ्रक्षायां घाप्तायामपि गर्वाभावादरः णमेत्र मद्रापरीयहजयो भवति-१९ अतिशयवुद्धिरूपभ्रक्षायां घाप्तायामपि गर्वाभावादरः गमेत्र मद्रापरीयहजयो भवति-१० तथाविध मज्ञा-विपर्ययेणाऽज्ञानपरीषहो भवति तत्राहं न किञ्चिज्ताने सर्वथा सूर्खोऽस्मयह थित्येवं परितापं कुर्वतो ऽज्ञानपरीषहो मंवति किन्तु-तदंकरणात् कर्मफलविपाकोऽयं वर्तने, इत्येवं परिचिन्तयतौं उज्ञानपरीपहजयो अवति २१ चतुर्दशपूर्वाणि द्वादशाङ्गानि ज्ञानमुच्यते, एवं-

(१९) आहार, पानी, बस्त्र, पात्र आदि फा दिया जाना सत्कार कहलाता है और सद्भूत गुणों का कीर्तन, वन्दन, जरंथान, आसन-प्रदान आदि सद्भाव पुरस्कार कहलाता है। यह सत्कार अथवा पुरस्कार न पाकर देव न करे, दूखरे को दोष न दे और न मन में विकार लाकर आत्मा को दूषित बनावे। ऐसा करने से सत्कार-पुर स्कार परीषह जीता जाता है।

ः (२०) अतिशय बुद्धि वैभव रूप प्रज्ञा के प्राप्त होने पर भी गर्व न करना प्रज्ञा-परीषहजय है।

(११) पूर्वोक्त प्रज्ञा की विपरोतता से अज्ञान परीषह होता हैं। मैं कुछ भी नहीं जानता, मैं सर्वथा सूर्ख हूं इस प्रकार परिताप करने वाले को अज्ञान का परीषह होता है किन्तु ऐसा परिताप न करके 'यह मेरे पूर्वकृत कर्म का विपाक हैं इस प्रकार खोचने वाला अज्ञान-प्रीषहजय करता है।

્રે, (૧૯) આહાર, પાણી, વસ્ત્ર, પાત્ર આદિનું પ્રદાન સત્કાર કહેવાય છે અને સદ્ભૂત ગુણે!નું કીર્ત્તન, વન્દન, ઉત્થાન, પ્રદાન આદિ સદ્ભાવ પુરસ્કાર કંદેવાય છે. આ સત્કાર અથવા પુરસ્કાર ન મળે તાે દ્વેષ ન કરે, બીજાને દેાષ ન દે તેમજ મનમાં વિકાર લાવીને આત્માને દ્વષિત ન બનાવે આ મેમાણે કરવાથી સત્કાર-પુરસ્કારપરીષહ જીતી શકાય છે.

ું (૨૦) અતિશય બુદ્ધિવૈભવ રૂપ પ્રજ્ઞા પ્રાપ્ત થવા છતા પણ અભિમાન ન કરવું પ્રજ્ઞાપરીષહજય છે.

(૨૧) પૂર્વોકત પ્રજ્ઞાની વિપરીતતાથી અજ્ઞાનપરીષહ થાય છે. 'હું કશું જ જાણતા નથી, હું સર્વથા મૂર્ખ છુ' આ રીતે પરિતાપ કરનારને અજ્ઞા-નના પરીષહ થાય છે પરન્તુ આવા પરિતાપ નહીં કરતા આ મારા પૂર્વકૃત કર્માનું ફળ છે એમ વિચારનાર સાધુ અજ્ઞાનપરીષહજય પ્રાંપ્ત કરે છે. '' झानबिरोधिनाऽपि-अज्ञानेनाऽऽगमराहित्येन परीपदो भवति, झानावरणभयो पश्चमोदयचिलसितमे त्-इति स्वकृतकर्मफल्परिमोगा द्विध्वंसमेति तपोऽनु ष्ठांनेन च्येत्येव दिचारयताऽज्ञान श्रीपहजयो भयति-२१ दर्शनपरीषहरतु-सर्वाऽवद्यासन्त्वेऽपि धर्नाऽ यर्गाऽत्यान श्रीपहजयो भयति-२१ दर्शनपरीषहरतु-सर्वाऽवद्यासन्त्वेऽपि धर्नाऽ यर्गाऽऽत्म-देव-नारकादि मात्रान् न मेक्षे, । तरमात्-समस्त वधासन्त्वेऽपि धर्नाऽ यर्गाऽऽत्म-देव-नारकादि मात्रान् न मेक्षे, । तरमात्-समस्त मनन्म्र्या, अतो दर्शनमिद मात्मन केवलं भाररू मित्र नतु -तत् त्राणाय मत्तति दर्शनभ्वं श्ररूपः परीपहो वोध्यः । तत्रैवपालोचयेत्-धर्माऽधर्भौ पुण्यपापात्मको आत्माच ऽल्पी ततो नैते दृष्टिगोचरा मन्दितु मर्हन्ति देवाश्चा ऽत्यन्तरतिम्र्ला सक्तत्वात्-दुष्पमाऽन्नुमावाच्च जागच्छन्ति नारकाः पुनस्तीव्रवेदनार्ताः प्रवृद्धत

चौदह पूर्वी खहित ढादशांग को ज्ञान कहते हैं। इस प्रकार ज्ञान के विरोधी अज्ञान से-आगम की रहितना से परीपह होता है। यह तो ज्ञानावरण कर्म के क्षयीपशम और उदय का फल है, अपने किये कर्म-का फल तप से भोगने से उसका विनाहा होता है, इस भकार विचार करने से अज्ञान परीपहजय होता है!

(२२) 'में समस्न पापस्थानों से निवृत्त हो चुना हू', तपरया का अनुष्ठान करता हूं और निःसंग हूं, किर भी धर्म, अधर्म, आत्मा, देव, नारक आदि आवों का साक्षास्कार नहीं कर सकता, अतएव यह सब मिथ्या हैं ! यह दर्शन आत्मा के लिए भाररूर है, यह त्राण कारक महीं है' ऐसा सोचना दर्शन क्षेत्रा परीषह है । सोचना यों चाहिए-धर्म और अधर्म द्रव्य अरूपी है, आत्मा भी अरूपी है, इस कारण ये चक्ष-गोचर नहीं हो सकते । देव अत्यन्त रति-सुख में आसक्त रहने के

ચૌદ પૂર્વો સહિત ખાર અંગેાને જ્ઞાન કહે છે આ રીતે જ્ઞાના 'વિરાધી અજ્ઞાનથી-આગમની રહિતતાથી પરીષહ થાય છે આ તા જ્ઞાના વરણ કર્મના ક્ષપાપશમ તથા ઉદયનું ફળ છે, પાતાના કરેલા કર્મના ફળ તપથી 'ભાંગવવાથી તેના વિનાશ થાય છે એમ વિચારવાથી અજ્ઞાનપરીષહેજય થાય છે. (૨૨) 'હું સમસ્ત પાપસ્થાનાથી નિવૃત્ત થઈ ચૂક્યે છુ' તા પણ ધર્મ, અધર્મ, આત્માં દેવ નારક આદિ ભવાના સાક્ષાત્કાર કરી શકતા નથી આથી આ બધું મિશ્યા છે!આ દર્શન આત્માને માટે ભારંરૂપ છે, આ ત્રાણકારક નથી' એમ વિચારવું દર્શનભ્રંશપરીષ્હ છે. ખરી રીતે તા આ પ્રમાણે વિચારવું જોઈ એ-ધર્મ અને અધર્મ દ્રવ્ય અરૂપી છે, આત્મા પણ અરૂપી છે એ કારણે તેઓ દબ્ટિગાચર થઇ શકતાં નથી. દેવ અત્યન્ત कर्मोदया झिगडवन्धनवशीकृतत्वात् परतन्त्राः मन्तो नैग गच्छन्हीति पर्या कोचनतो दर्शन परीषहजयो भवति । अथवा-तत्रैव माछोचयेत् पुण्य-नापारमकौ खल्छ धर्माऽधर्मों यदि कर्मरूपौ-पुद्गलात्मको वर्तेते तदा-तयोः कार्य दर्शना-दत्तुमातव्यत्वं वर्तते, यदि पुनः क्षमा कोधादिकौ धर्माऽधर्मोंस्तः तदा-स्वान्नु-मवत्वात् आत्मपरिणति स्वरूगत्वात् प्रत्यक्षविरोधः, देवश्वाऽत्यन्तरतिसुग्वासक्त त्वात्-दुष्पमानुमावाच्च न दृष्टिगोचरा भवन्ति नारकाः पुन स्तीव्र वेदनातौः पूर्वकृतकर्मोदयनिगडवन्धनवशीकृतत्वात् परतन्त्राः सन्तो नैत्रा गमिष्यन्तीति

कारण तथा दुष्षम काल के मभाव के कारण यहां आते नहीं हैं। नारक जीव तीव वेदना से पीडित रहते हैं, पूर्वकृत कर्म रूपी वेडी के वन्धन में पडे होने के कारण पराधीन हैं, इस कारण वे यहां आ नहीं सकते' इस प्रकार का विचार करने से दर्ज्ञानपरीषहजय होता है।

अधवा ऐसा विचार करना चाहिए-पुण्य और पाप रूप धर्म और अधर्म जब कर्म रूप हैं-पुद्गलात्मक हैं, तो उनके कार्य का दर्शन होता है, अतएव उनका अनुमान किया जा सकता है। अगर धर्म और अधर्म का अभिमाय क्षमा और कोध आदि माना जाय तो स्वानुभव होने से, आत्म परिणति रूप होने से पत्यक्षविरोध है। देव रति-सुख में अस्पन्त लीन रहने से तथा दुष्पमकाल के प्रभाव से दृष्टिगोचर नहीं होते, नारक जीव तीव्र वेर्ना से पीडिर रहते हैं, वे पूर्वकृत कर्म रूपी बेडी के यन्धन में पडे रहने के कारण परतन्त्र हैं, इस कारण वे यहां आ

ેરતિ∽સુખમાં આસકત રહેવાના કારણે તથા દુષ્ધમકાળના પ્રભાવથી અહીં આવતા નથી. નારકીના જીવાે તેવ વેદનાથી પીડિત રહે છે, પૂર્વકૃત કર્મ રૂપી જ'જિરના અન્ધનમાં જકડાયેલા હાેવાને લીધે પરાધીન છે, આ કારણથી અહીં આવી શકતા નથી આ પ્રકારના વિચાર કરવાથી દર્શનપરીષહજય થાય છે.

અથવા આ પ્રમાણે વિચારવું જોઈ એ-પુષ્ટય અને પાપ રૂપ ધર્મ અને અધર્મ જયારે કર્મ રૂપ છે-પુદ્દગલાત્મક છે-ત્યારે તેમના કાર્યવું દર્શન થાય છે આથી તેમનું અનુમાન કરી શકાય છે. જો ધર્ન અને અધર્મના અર્થ સમા અને કોધ વગેરે માનવામાં આવે તેા સ્વાનુભવ દ્વાવાથી, આત્મપરિણ્તિ રૂપ દ્વાવાથી પ્રત્યક્ષ વિરાધ છે! દેવ રતિ-સુખમાં અત્યન્ત લીન રહેવાથી તથા દુષ્યમકાળના પ્રભાવથી દેવ્ટિગાચર થતાં નથી, નારક છેવા તીવ વેદનાથી પીડિત દ્વાય છે, તેઓ પૂર્વ કૃત કર્મ રૂપી બેડીના અન્ધનમાં પડ્યા દ્વાવાથી

÷.,•

समालोचयतः खल्ज दर्शनपरीषहलयो भवति । इति, तथा चैतान दार्विश्वति विधान-परीषहान सहमानस्याऽसंनिद्धष्टचित्तस्य रागादि परिणामास्तर्गनिरो-धात्, संवरो भवतीतिभावः ॥८॥

्रम्बम्-तत्थ चउद्दल परिसहा सुहुमसंपराय छउमरथः वीतरागाणं ॥९॥

जाया-तत्र चतुर्दशपरीपद्दाः स्रक्ष्यसम्दराय-छ्यास्थवीतरागयोः-॥९ तत्त्वार्थदीपिका-पूर्वस्त्रे-सुस्पिपासादयो द्वार्विशतिः परीषदाः मरूपिताः, सम्मृति-तेषु केषां जीवानां कियन्तः परीपद्दाः सम्भत्रन्तीति प्ररूपयित्वमाद-तित्य मुद्देस परीसदा-' इत्यादि, तत्र-पूर्वेक्तिस्वरूपेषु द्वार्विशति विधेषु सुत्पिपाः-नहीं-सकते, ऐम्ना विचार करनेवाला दर्शनपरीषद् विजय करता है।

इस प्रकार जो वाईस परीषहों को सहन करता है, जिसके चिन मैं-संक्लेश-नहीं होता, वह राग दि परिणाम रूप आसव का निरोध करके संवर प्राप्त करता है।।।८॥

🥇 'तत्थ चउदसपरीसहा' इत्यादि ।

्रुस्त्रार्थ-पूर्वोक्त वाईस परीष्हों में से सूक्ष्मस'म्पराय और छदा स्थवीतराग वो चौदह परीषह होते हैं ॥९॥

तुन्वार्थदीपिका-पूर्व सूत्र में क्षुधा पिपासा आदि वाईस परीषहों को प्ररूपणा की गई, अब यह प्ररूपणा करते हैं कि उनमें से किन जीवों को कितने परीपह होते हैं-

जिनका स्वरूप पहले कहा जा जुका है, उन क्षुवा पिपासा आदि भरतंत्र छे, आ धारणे तेचे। अत्रे आवी शक्तां नथी, आ प्रभाणे विचार किरनार दर्शनपरीषढ विजय प्राप्त ४२ छे.

મું આવી રીતે જે આવીસ પરીષહેાને સહન કરે છે, જેના ચિત્તમાં સંકલેશ ઘતા નથી, તે રાગાદિપરિણામ રૂપ આસવના નિરાધ કરીને સંવર પ્રાપ્ત કરે છે. ાાટા

ं 'तत्य चडद्सपरीसहा' ઇत्याहि

્રે સુવાર્શ — પૂર્વોક્ત આવીસ પરીષહાેમ.થી સૂક્ષ્મસામ્પરાય અને છક્ષસ્થ વીતરાગને ચૌદ પરીષહ હાેય છે. ાાલા

ૈં ત⊤વાર્થદીપિકા-પૂર્વસ્ત્રમાં ક્ષુધા પિપાસા વગેરે બાવીસ પરીષઢાની પ્રક્ષ્પણા કરવામાં આવી હવે એ પ્રરૂપણા કરીએ છીએ કે તેમાંથી કયા જીવાને કેટલાં પરીષહ હાય છે—

જેમનું રવરૂપ અગાઉ કહેવામાં આવી ગયું છેતે ક્ષુધા પિપાસા આદિ

सादि परीषहेषु चतुर्दशमकाराः परीषदाः सूक्ष्वसम्परायछ्बस्थवीतरागयोां सम्भवन्ति । सूक्ष्मसम्परायो लोभारूषः कषायो यस्यःऽसौ सूक्ष्मसम्परायः सूक्ष्मलोभपरमाणुमद् मात्रात् न-वीतरागत्त्रं पाप्तो दशमगुणस्थानवर्ती शमकाः सपकोवा संयतो प्रूलोत्तरगुणसम्पन्नः सूक्ष्वसम्परायः, छ्वनि-ज्ञानावरणीयादि पाति कर्मचतुष्टये तिष्ठतिती छद्दसस्थः सचासौ वीतरागश्चेति छद्मस्थवीतरागः, भन्तर्ष्टहर्तेन समुत्पचमानकेवल्ज्ञानः क्षीणकषायः-क्रमेण-एकादशे-द्वादशे गुण् स्याने वर्तमानः श्रमणः छद्दमस्थवीतरागो व्ययदिश्वते । तथा च-सूक्ष्मसम्प-रायस्य शमकस्य-क्षपकस्य वा द्विधस्यैकादश-द्वादशगणस्थानवर्तिनः छद्मस्थ

वाईस परीषहों में से चौदह परीषह सुक्ष्मसाम्पराय और छनस्थवीत-राग में पाये जाते हैं। जिस जीव में सम्पराय अधौत लोभ कवाय का सूक्ष्म अंदा ही रोष रह जाता है, वह दर्ज्ञम गुगस्थानवर्त्ती उपज्ञमक अथवा क्षपक मुनि सुक्ष्म सम्पराय कहलाता है। जो छन्न में अर्थात ज्ञानावरणीय आदि चार घातिक कमों में स्थित हो, वह छन्नस्थ कहलाता है। छन्नस्थ होते छुए भी जो वीतराग हो जुका हो अर्थात चार घातिक कमों में से मोहनीय कर्म का जिसने पूर्णरूप से उपज्ञम अथवा क्षय कर दिया हो, वह छन्नस्थचीतगा कहलाता है। तालप अथवा क्षय कर दिया हो, वह छन्चस्थचीतगा कहलाता है। तालप पह है कि ग्यारहवे और बारह वे गुणस्थान वाले मुनि को छन्नस्थ-धीतराग कहते हैं। ग्यारहवे गुणस्थान में उपज्ञमन्नेणी करने वाला ही जाता है। मोहनीय कर्म का पूर्ण उपज्ञम हो जाने से, छेदा मान भी जदा न रहने से, वह उपज्ञान्त मोह वीतराग कहलाता है। क्षत्रक

ખાવીસ પરીષહામાંથી ચૌદ પરીષક સફમસમ્પરાય અને છલસ્થ વીતરાગમાં જેવા મળે છે. જે જીવમાં સમ્પરાય અર્થાત્ લાેલકષાયના સફમ અંશ જ બાકી રહી જાય છે, તે દશમાગુગુસ્થાનવત્તી ઉપશમક અથવા ક્ષપક સુનિ સફમસમ્પરાય કહેવાય છે. જે છલમાં અર્થાત્ જ્ઞાનાવરણીય આદિ ચાર ઘાતી ક્રમામાં સ્થિત છે તે છલાસ્થ કહેવાય છે છલસ્થ હાેવા છતાં પણ જે વીત-રાગ થઇ ચૂક્યા હાય અર્થાત્ ચાર ઘાતી ક્રમામાંથી માહનીય કર્મના જેણે પૂર્ણ રૂપથી ઉપશમ અર્થવા ક્ષય કર્યો હાેય, તે છલસ્થ વીતરાગ કહેવાય છે. તાત્પર્ય એ છે કે અગીયારમાં અને આરમાં ગુણસ્થાનવાળા સુનિને છલસ્થ વીતરગ કહે છે. અગીયારમાં ગુણસ્થાનમાં ઉપશમ શ્રેણી કરનાર જ નય છે. માહનીય કર્મના પૂર્ણ ઉપશમ થઇ જવાથી, લેશમાત્ર પ્રશ્ ઉદય ન રહેવાથી, તે ઉપશાન્ત માઢ વીતરાગ કહેવાય છે. સૂપકશેલ્યુ वीतरागस्य च क्षुत्पिपासाशीतोष्णदशमशकचर्या प्रज्ञाऽज्ञाना-ऽछाभ शय्या वध रोग तृणस्पर्श मलरूपा अतुर्दशपरीषदाः सम्भवन्ति । अथ-छद्मस्थ वीतरागस्य मोइनीयाभावेना-ऽचेलरति छी निषधाऽऽक्रोशयाचनासत्कारपुरस्कार दर्शन रूपाष्ट परीषहाभावात् उपर्युक्त चतुर्दश परीषहनियमवचनस्य सद्भावेऽपि सङ्गमाम्परायिकस्य मोहनीयसद्भावा दचेळादि परीषहाणामपि सम्भवेन चतुर्द व तिनियमो नोषपधते इतिचेत्-? अत्रोच्यते-सूक्ष्मसाम्पराये केवलकोभसंज्वलन

छेणी वाला जीव दसवें गुणस्थान से सीधा बारह वें गुणस्थान में पहुंचता है, उस समय मोह का सर्वथा क्षय हो जाने से वह क्षीण-क्षाय बीतराग होता है। मगर इन दोनों गुणस्थानों में ज्ञानावरण आदि तीन घातिक कर्म विद्यमान रहते हैं, अतएव केवल ज्ञानदर्शन की प्राप्ति नहीं होती, इस कारण वह छदास्थ कहलाता है।

तात्पर्य यह है कि जो महामुनि दसवें, ग्यारट्वें और बारहवे गुणस्थान में विद्यमान होते हैं, उनको चौदह परीषह हो सकते हैं। वे चौदह परीषह ये हैं-(१) क्षुम्रो (२) पिपासा (३) शीत (४) उष्ण (५) दंशमधाक (६) चर्था (७) प्रज्ञा (८) अज्ञान (९) अलाभ (१०) शय्या (११) वध (१२) रोग (१३) तृणस्वर्श (१४) मल ।

र्शका-छद्मस्धचीतराग में मोहनीच कर्म का अभाष होने से अचेल, अर्रति, स्त्री, निषद्या, आक्रोश, याचना, सत्कार पुरस्कार और दर्शन परीषह ये आठ परीषह नहीं होते, इस कारण चौदह परीषहों

છેવ દશમાં ગુણસ્થાનથી સીધા અરમા ગુણસ્થાનમાં પહેાંચે છે, તે સમયે માહેના સર્વથા ક્ષય થઈ જવાથી તે ક્ષીણુ, ષાય વીતરાગ દેાય છે, પર.તુ, આ અને ગુણસ્થાનામાં જ્ઞાનાવરણ આદિ ત્રણ ઘનઘાતિ કર્મ વિદ્યમાન રેદે છે આથી દેવળદર્શનની પ્રાપ્તિ થતી નથી, એ કારણે તે છલસ્થ કહેવાય છે. તાત્પર્ય એ છે દે જે મહાસુનિ દસમાં, અગીયારમાં અને આરમાં ગુગુરથાનમાં વિદ્યમાન હાય છે, તેમને ચૌદ પરીષહ હાઇ શકે છે. આ ચૌદ પરીષહ આ પ્રમાણે છે-(૧) ક્ષુધા (૨) પિપાસા (૩) ડાઢ (૪) તડકા (૫) દંશમશક (૬) ચર્યા (૭) પ્રજ્ઞા (૮) અજ્ઞાન (૯) અલ ભ (૧૦) શચ્યા (૧૧) વધ (૧૨) રેગ (૧૩) તૃણુસ્પર્શ (૧૪) મલ

શ'કા-હલસ્ય વ'તરાગમાં માહનીય કર્મના અભવ હોવાથી અચેલ, અરતિ આ, નિષદા, આક્રોશ, યાચના, સત્પર પુરસ્કાર અને દર્શનપરીષહ એ આંઠ પરીષહ હાેતા નથી એ કારણે ચોદ પરીષહા હાેવાના નિયમ બરાબર कपायोदयस्याऽविग्रह्णस्य सन्हात्रत्वात्-तस्यापि चीवराग छद्गस्य तुल्यत्वात् उपर्यु क्त चतुर्दश परीषइ स्तत्रापि सन्तीनि 'चतुर्दश' इति नियमरतत्राप्युपपुद्यते । अथैवमपि-मोहोदयसहायामावात्-मन्दोदयत्वाच्च क्षुत्पिपासादि वेदनामावात् त्रसहनकृतपरीषह व्यपदेशो न युज्यते इति चेन्मैवय्-३ स्वधिसिद्ध देवस्याऽधः के होने का नियम ठीक है, किन्तु सूक्ष्म खम्पराप में मोहनीय कर्म का सद्भाव रहता है, अतः उसमें अचेल आदि परीषह का भी संभव हैं। ऐसी स्थिति में वहां चौदह होने का नियम किस प्रकार बन सकता है ?

समाधान-सूक्ष्मसमाराय में केवल संज्वलनलो म कषाय का ही सद्माव रहता है और वह भी अत्यन्त सूक्ष्म होता है, इस कारण वह भी वीतरागछद्मस्थ के ही समान है। अभिप्राय यह है कि प्वोंक्त अचेल आदि आठ परीषह मोहनीय कर्म के उदय से होते हैं, यह सत्य है और यह भी सत्य है कि दसवें गुणस्थान में मोहनीय कर्म का उदय रहता है, मगर स्मरण रखना चाहिए कि वहां उदित रहने वाला मोह अत्यन्त सुक्ष्म होता है और सुक्ष्म होने के कारण इतना असमर्थ हो जाता है कि परीषहों को उत्पन्न करने में वह समर्थ नहां रह जाता। इस कारण वहां चौदह परीषहों का जो विधान किया गाया है, वह उचित ही है।

છે, પરન્તુ સૂક્ષ્મસમ્યરાયમાં માહનીય કમના સદ્લાવ હાય છે, આથી તેમાં અચેલ આદિ પરીષહ પણ સંભવીત છે. આવી સ્થિતિનાં ત્યાં ચૌદ પરીષહ હાવાના નિયમ કઈ રીતે હાઈ શકે ?

સમાધાન-સૂક્ષ્મસમ્પરાયમાં કેવળ સંજવલન લાેભ કષાયના જ સદ્ભાવ રહે છે અને તે પણ અત્યન્ત સૂક્ષ્મ હાેય છે, આથી તે પણ વીતરાગ ઇદ્યક્ષ્યની સમાન જ છે. સારાંશ એ છે કે પૂર્વેક્તિ અચેલ આદિ આદિ પરીષહ માહનીય કર્મના ૯દયથી થાય છે. આ સત્ય છે અને એ પણ એટલું જ સત્ય છે કે દશમાં ગુગુસ્થાનમાં માહનીય કર્મના ઉદય રહે છે, પરન્તુ યાદ રાખવું ઘટે કે ત્યાં ૯દિત રહેતા સાહ અત્યન્ત સૂક્ષ્મ હાેય છે અને સૂક્ષ્મ હાેવાના કરણે એટલા અસ્મર્થ ઘઇ જાય છે કે પરીષહાને ઉત્પન્ન કરવામાં તેની શક્તિ રહેતી નથી આથી ત્યાં ઐદ પરીષહાેનું જે વિધાન કરવામાં આવ્યું છે તે યથાર્થ જ છે.

શંકા-આ સ્વીકારી લઇએ તેા પણ માહ કર્મના ઉદયની સહાયતા ન મળવાથી અને મન્દ ઉદય હાવાના કારણે ક્ષુધ-પિપાસા આદિતા વેદના ન ત્રંગ રહ

रास्वाय क्षेत्र

्रेसप्तमपृथिवीगमनसामर्थ्यव्यपदेशवत् छद्यस्य वीतरागादीनामपि छतिपपासमिदि सहनगक्तिमात्रस्य मदर्शितत्वादिति दिकू ॥९॥

अन्तरवार्थनियुं क्तिः -- पूर्वे तादत्=संवरदेत्तवया मतिपादितानां परीपराणां श्चुत्पिपासादीनां स्वरूपं-भेदाश्च धरूपिताः, सम्मति-कःखलु परीपदः ? कस्य केषु च गुणस्थानेषु सम्भवतीति कमशः मरूपयितुमाह- 'तत्थ चउदस परीसदा सुद्धुमसंपराघ छउमत्थ वीतरागाणं-' इति, तत्र-पूर्वोक्त त्वरूपेषु-धुन्पिमा-सादिषु द्वाविंगति मकारेषु परीपहेष्ट मध्ये चतुर्दशपरीपदाः श्चत्पिपासा शीवोष्ण दंशमग्रक चर्यामज्ञाऽपज्ञालामञ्च्यावधरोगतृणस्पर्शमलरूपाः सक्ष्मसाम्पर्ग्य-

समाधान - ऐसा न कहो, जैसे सर्चार्धसिद्ध विमान के देव में संसम पृथ्वी तक गमन करने का सामर्थ्य कहा जाता है, उसी प्रकार छद्मस्थवीतराग आदि में छुवा-पिपासा आदि के उत्पन्न होने की जाक्ति मात्र प्रदर्शित की गई है ॥९॥

तत्त्वार्थनियुँक्ति-पहछे परीषदृजय को संवर का हेतु वतलाया गया था, अतएव क्षुधा पिपासा आदि परीषहों के स्वरूप और उनके मेदों का निरूपण किया गया। अब अनुक्रम से यह प्रतिपादन करते के को नसा परीषह, किन गुणस्थानों में किस जीव को होता है ? पूर्वोक्त क्षुधा पिपासा आदि वाईस परीषहों में से चौदह परीषह अर्थात ) १) क्षुधा (२) पिपासा (३) कीत (४) उष्ण (५) दंशमदाक

ેહાવાથી સુધા પિપાસા આદિથી થનારા પરીષઢ કઇ રીતે કહી શકાય સમાધાન-આમ કહેવું ઠીક નથી, જેમ સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાનના દેવમાં સાતમી પૃથ્વી સુધી ગમન કરવાનું સામથ્ય કહેવામાં આવે છે, તે જ રીતે ક્રાધા-પિપાસા આદિના ઉત્પન્ન થવાની શક્તિ માત્ર પ્રદર્શિત કરવામાં આવી છે. ાદ્યા તત્ત્વાર્થ નિર્ધ કિત-આ પહેલા પરીષઢજયને સંવરનું કારણ બતાવવામાં આવ્યું હતું આથી લુધા પિપાસા આદિ પરીષહેાના સ્વરૂપ તથા તેના લેદોવું પ્રરૂપણ કરવામાં આવ્યું, હવે અનુક્રમથી એ પ્રતિપાદન કરીએ છીએ કે કયા પરીષઢ, કયા ગુણસથાનમાં, કયા છવને થાય છે ?

પૂર્વેક્તિ ક્ષુધા પિપાસા આદિ આવીસ પરીષહેામાંથી ચોદ પરીષહ અર્થાત્ (૧) ક્ષુધા (૨) પિપાસા (૩) ટાઢ (૪) તડેકા (૫) દ'શમશકે (૬) **ચર્યા** (૭) પ્રજ્ઞા (૮) અ્જ્ઞાન (૯) અલાભ (૧૦) શખ્યા (૧૧) વધ (૧૨)ેરાગ दीयिका निर्युक्ति टीका अ.७ स् ९ जीवानां कतिपरीषहसम्भव:

छद्मस्य वीतरागयोः सम्सवन्ति । तत्र-क्षितिपासादीनां चहुर्दशानामपि परीषदाणां हेतुभूतस्य छोभारूय कषायरूपसम्परायस्य बादराणि खण्डानि नवमे गुणस्याने परिशाटितानि भवन्ति । किन्तु-दशमे गुणस्थाने तद्धेतुभूत सक्ष्मछोमकषायपरमाणवो वेचन्ते तस्मात्-सक्ष्मसम्परायसंयते, छद्मस्यवीत-रागासंयते चोपयुक्ताश्वतुर्दशपरीषदा भवन्ति । तत्र-स्रूष्मसम्परायो छोभ-कषायोः यस्य- स स्रूमसम्परायः, झानावरणीयादि घातिकर्मचतुष्टयरूपम्; तस्मिन् स्थित श्छद्मस्यः बीतो-व्यपगतो रागो दर्शन- मोह, चारित्र- मोहरूप

(द) चर्चा (७) प्रज्ञा (८) अज्ञान (९) अलाभ (१०) शय्या (११) वध् (१२) रोग (१३) तृणस्पर्श और मल परीषह सक्ष्मसाम्पराय और छर्मस्थवीतराग में होते हैं । क्षुधा पिपासा आदि चौदह परीषहों का कारण मोहनीय कर्म है । मोहनीय कर्म का अनुकम से क्षय या उपशम करता हुआ जीव जब नौवे अनिवृत्तिकरण नामक गुणस्थान में पहु-करता हु तो वहां दोष रहे हुए संज्वलन कषाय के लोभ रूप मोहनीय कर्म के बादर खंडों का क्षय या उपशम कर देता है । दशम गुणस्थान में सक्ष्म लोभ कषाय मान्न का ही वेदन होता है । दशम गुणस्थान में सक्ष्म लोभ कषाय मान्न का ही वेदन होता है । ऐसी स्थिति में मोहनीय कर्म के द्वारा उत्पन्न होने वाले आठ परीषह वहीं संभव नहीं होते, अतएव सक्ष्मसाम्पराय नामक दसवें गुणस्थान में पूर्वोक्त चौदह परीषह ही होते हैं ।

जिस जीव में या जीव की जिस अवस्था में सूक्ष्म ही सम्पराय अर्थात कषाय दोष रह जाता है, उसे सूक्ष्मसम्पराय कहते हैं। ज्ञानान

(૧૩) તૃષ્ુંસ્પર્શ અને (૧૪) મલપરીષહ સૂક્ષ્મસામ્પરાય અને છવાસ્થ વીત રાગમાં હાેય છે. ક્યુંવા–પિપાસા આદિ ચૌદ પરીષહાેનું કારણ માહનીય કેમ છે: માહનીય કર્મના અનુકમથી ક્ષય અથવા ઉપશમ કરતા થકા જીવ જ્યાંરે નવમાં અનિવૃત્તિકરણ નામના ગુણુસ્થાનમાં પહેાંચે છે તા ત્યાં બાકી રહેલા સંજવલન કષાયના લાભ રૂપ માહનીય કર્મના બાદર ખણ્ડાના ક્ષય અથવા ઉપશમ કરી નાખે છે. દશમા ગુગુસ્થાનમાં સૂક્ષ્ણ લાભકષાય માત્રનું જ વેદન થાય- છે. આવી સ્થિતિમાં માહનીય કર્મ દ્વારા ઉત્પન્ન થનારા આઠ પરીષહ ત્યાં સંભવી શકતા નથી આથી સૂક્ષ્મસામ્પર ય નામના દશમાં શુણુસ્થાનમાં અને છવાસ્થ વીતરાગ નામના અગીયાર∗ાં ગુણુસ્થાનમાં પૂર્વાં કત્ત ચીદ પરીષહ જ હાય છે.

જે જીવમાં અથવા જીવની જે અવસ્થામાં સૂક્ષ્મ જ સમ્પરાય અર્થાત્ કષાય શેષ રહી જાય છે. તેને સૂક્ષ્મસમ્પરાય કહે છે તે જ્ઞાનાવરણુ આદિ

तत्त्वार्थसत्रे

सकल्रमोहोपग्रमात तथाविध समस्तमोदसयाच्च यस्य स वीतरागः कमध पकादशगुणस्थानवर्ती द्वादशस्थानवर्जी च संगतः अमणः परिप्राह्यः, छयार्य आऽसौ वीतरागश्चेति छद्यस्यवीतरागः तयोः खलु-प्रक्ष्मसम्पराय च्छन्नस्यवीत---रागयोः अमणयो रुपयुक्ताः छुटिपपासादय अहर्दज परीषदाः सम्भवन्ति नस्व चेलारति स्रोनिपचाऽऽकोश याचनासत्कारपुरस्कारदर्शनरूपा अष्टौ परीषहाः, छबस्यत्रीतरागस्य मोहनीयाम।वात्-सक्ष्मसाम्परायमोहोद्य सद्मावेऽपि केवलं छोभसंज्वछनकपायोदयस्याऽति मुक्ष्वस्यैव सत्त्वेन तस्यापि छन्नस्थवीतराग तुल्यत्वात् । परमार्थनस्तु-तदुभयोरेव शुत्रिपासादि चनुर्देश परीपइसइनशक्ति वरणं आदि कर्म 'छद्म' कहलाते हैं, उनमें जो स्थित हो वह 'छद्मस्थ' ' कहा जाता है। जिसका राग अर्थात् दर्शनमोह और चारित्रमोह स्प मोह-उपशान्त या क्षीण हो चुका हो-वीत गया हो, वह वीतराग कह-लाता है। ग्यारहवें और बारहवें गुणस्थान में स्थित अमण छद्मस्थः वीतराग कहलाता है, क्योंकि ज्ञानावरणीय आदि तीन घाति कर्म उसके विग्रमान होते हैं, अतः वह छद्मस्थ है और मोहनीय कर्म का उदय न होने से चीतराग कहलाता है। इन सूक्ष्मसम्पराय और छद्मस्य वीतराग मुनियों में क्षु ना पिपासा आदि चौदह परीषह का संभव होते हैं। इनमें अचेल, अरति, स्त्री, निषद्या, आक्रोश, याचना, सरकार पुरस्कार और दर्शन, ये आठ परीषह नहीं होते, क्यों कि छद्मस्थ वीतराग जीव मोहनीय कर्म के उइय से रहित होता है और सूक्ष्म-मम्पराप में यद्यपि मोह का उदय रहता है किन्तु केवल सूक्ष्म संज्वलन

\$25

કર્મ 'છલા' કહેવાય છે, તેમાં જે સ્થિત છે તે છલાસ્ય કહેવાય છે. જેના રાગ અર્થાત દર્શનમાં અને ચારિત્રમાહ રૂપ માહ ઉપશાન્ત અથવા ક્ષીણ થઇ ગયા હાય-વીતી ગયા હાય તે વીતરાગ કહેવાય છે. અગીયારમાં અને બારમાં શુણરઘાનમાં સ્થિત શ્રમણ છલસ્ય વીતરાગ કહેવાય છે કારણ કે જ્ઞાનાવરણીય આદિ ત્રણ ઘાતિ કર્મ તેના વિદ્યમાન દ્વાય છે આથી તે છલસ્થ છે અને માહનીય કર્મના ઉદય ન થવાથી વીતરાગ કહેવાય છે. આ સૂક્ષ્મસમ્પરાય અને છલસ્થ વીતરાગ મુનિયામાં ક્ષુધા પિપાસા આદિ ચૌદ પરીષઢ હાઈ શકે. છે. આમાં અચેલ, અરતિ, સ્ત્રી, નિષદ્યા આકોશ, યાચના, સત્કાર પુરસ્કાર અને દર્શન એ આઠ પરીષઢ હાતાં નથી કારણ કે છલસ્થ વીતરાગ છવ માહનીય કર્મના ઉદયથી રહિત થાય છે અને સૂક્ષ્મસમ્પરાયમાં જે કે માહના ઉદય રહે છે આથી તે પરીષહાને ઉત્પક્ષ કરવામાં સમર્થ થતું નથી આથી સૂક્ષ્મસમ્પરાય જીવ પણ છલસ્ય વીતરાગ જેવા જ ગણાય. दीपिंका निर्युक्ति टोका अ. . स. १० भगवतोऽ हैत्येकाद शवरीषहा:

मात्रस्यैव प्रदर्शने तात्पर्यं वर्तते, नतु तथाविवण्रीषइसहते सर्वार्थसिख देवस्याधः सप्तमपृथिवीगमनसामर्थ्यवर्णनवत्, इतिभावः । उक्तश्च व्याख्याप्रज्ञप्तौ मगवती स्रते ८-- ज्ञतके ८-- उद्देशके २४३ सत्रे-'एकविह बंधगस्स णं भंते ! वीयराग छडमत्थस्स कतिपरीसहा पण्णत्ता ? गोयमा ! चोद्दम परीसहां ? पण्गत्ता न? इति एकविधवन्धकस्य खन्छ भदन्त ! वीतराग छन्नस्थस्य कति-परीषदाः मज्ञताः ? गौतम ! चतुर्देश परीषदाः मज्ञताः इति ॥९॥

मुन्नप-अरिहंते एगारस परीसहा ॥१०॥

छाया- 'अईति-एकादग परीषहाः-॥१०

तत्त्वार्थदीपिका--पूर्वसूत्रे सुझ्नसम्परायस्य शमकस्य-झपकस्य वा संयत लोभ का ही उदय रहता है, अतएव वह परीषहों को उत्पन्न करने में समर्थ नहीं होता। इस कारण सूक्ष्ममम्पराय जीव भी छर्मध्यवीतराग के ही समान है।

तथ्य तो यह है की सूक्ष्तमुम्पराध और छद्मस्थवी राग मुनि मैं जो चौद इ परोषहों का सद माव कहा गया है, वह योग्यंता मान्न की अपेक्षा से ही सुमझ रा चाहिए, जैसे सर्वार्थमिद्ध विसान के देव मैं नीचें सातवीं पृथ्वी तक गमन करने की योग्यता का वर्णन किया / जाता है। व्याख्या प्रज्ञतिम्रज्ञ के आठवें ज्ञातक के आठवें उद्देश के मैं कहा है-'एक प्रकार की कर्म-प्रकृति का अर्थात् सिर्फ वेदनी र कर्म 'का बन्ध करने वाले में, ज्यावन्! कितने परीषह होते हैं ?

- उत्तर-हे गौतम ! चौदह परीषह कहे गए हैं ॥९॥

' 'अरिहते एगारसपरीसहा ।'

सुम्रार्थ - अर्हन्त में ग्यारह परीषह होते हैं ॥१०॥

સત્ય તેા એ છે કે સૂક્ષ્મસમ્પરાય અને છવાસ્થ વીતરાગ મુનિમાં જે ચૌદ પરીષકાના સદ્ભાવ કહેવામાં આબ્યાે છે. તે ચાગ્યતા માત્રની અપે-ક્ષાએ જ સમજવુ જોઇ એ, જેવી રીતે સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાનના દેવમાં નીચે સાતમી પૃથ્વી સુધી ગમન કરવાની ચાેગ્ય્તાનું વર્ણન કરવામાં આવે છે. વ્યાંખ્યાપ્રગ્નપ્તિસૂત્રના આઠમાં શતકના આઠમાં ઉદ્દેશકમાં કહ્યું છે-એક પ્રકારની કર્મપ્રકૃતિનું અર્થાત માત્ર વેદનીય કર્મનું બન્ધ કરનારામાં, ભગવન કેટલા પરીષહ હાેય છે ? ઉત્તર-હે ગૌતમ ! ચૌદ પરીષહ કહેવામાં આવ્યા છે ાાલા 'अरिहते एगारसपरीसह!' ઇત્યાદિ

સ્ત્રાર્થ ---- અર્હ ન્તમાં અગીયાર પરીષઢ દાય છે. ા૧૦ા

छब्रस्थवीरागस्य च संयतस्य छुत्पिपासादय अतुर्दशपरीपदाः सम्मवन्तीसिः प्ररूपित्रम्ः सम्प्रति-अगरतोऽईतो जिनस्य एकादश परीपदा भवन्तीति प्ररूपयिः तुमाद- अरिह ते एगारस परीसहा-इति, अईति भगवति जिनेक्वरे बीतरागे निरस्तर्थां किर्कर्भचतुष्टये केवछ्ञानिनि वेदनीयकर्मसद्भावात् तदाश्रयाः सुत्पिपासाशीतोष्णदंशनशकचर्या शय्यावधरोगतृणस्पर्श मछरूता एकादश परीस् पद्दाः सम्मदन्ति । तथा च-भवस्थकेवछिनः केवछं वेदनीयकर्म सद्भावात् रोगर्ह्मकारणाभावाच्व वेद शीयकर्म मूछका एवोपयुक्ताः छुत्पिपासादयो एकादश परीषडा भवन्ति त्रयोदश-चतुर्दशगुण स्थानयोरेव जिनत्व सम्भवात् ॥१०।

રરરે .

तरवार्थदीपिका-जपदामश्रेणी वाले और क्षपकश्रेणीवाले सहम-सम्पराय संपत् में तथा छद्मस्थवीतराग संघत में चौदह परीषद हो सकते हैं, यह पहले कहा जा चुका है, अब अईन् अर्थात् जिन अगवानः में ग्यारह परीषह होते हैं, यह प्ररूग्णा करते हैं-

् समस्त घाति कमों का क्षत्र कर देने वाले, केवलज्ञानी अईन्त मग्रवान जिनेश्वर में वेदनीय कर्म का सद्भाव होने से तज्जनित ग्यारह परीषह होते हैं, जो इस प्रकार हैं-(१) क्षुचा (२) पिपासा (२) ज्ञीन (४) उद्या (५) दंशमद्याक (६) चर्या (७) शर्या (८) वघ (९) रोग (१०) तृणस्पर्ध और (११) मल।

इस प्रकार भवस्थ केवली में वेदनीय कर्म का सद्भाव होने से और परीषहजनक दोष कर्म विद्यानान न होने से, वेदनीय कर्मजनितः

તત્યાર્થદીપિકા- ઉપશમશ્રેણીવાળા અને ક્ષપકશ્રેણીવાળા સૂક્ષ્મસમ્પન્ રત્ય સંયતમાં તથા છદ્મસ્થ વીતરાગ સંયતમાં ચૌદ પરીષહ હાઇ શકે છે એ પહેલા કહેવાઇ ગયું છે હવે અર્હન અર્થાત્ જિન ભગવાનમાં અગીયાર પરીષહ હાેય છે, અની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ--

સમરત ઘાનિ કર્માના ક્ષય કરવાવાળા, કેવળજ્ઞાની અર્હન્ત ભગવાન જિનેશ્વરમાં વેદનીય કર્માના સદ્ભાવ હાેવ થી તજજનિત અગીયાર પરીષઢ દેાય છે જે આ મુજબ છે-(૧) ક્ષુધા (૨) પિપાસા (૩) શીત (૪) ઉષ્ણ (૫) દંશમશક (૬) ચર્ચા (७) શધ્યા (૮) વધ (૯) રાગ (૧૦) તૃણરપર્શ અને (૧૧) મલ. આ રીતે ભવરથ કેવળીમાં વેદનીય કર્મના સદ્ભાવ દાવાથા અને પરંષદેજનક શેષ કર્મ વિદ્યમાન ન હાેવાથી, વેદનીય કર્મ જ નિત અગીયાર પરીષઢ જ હાેઇ શકે છે. તેરમાં અને ચૌદમાં ગુણસ્થાનવર્ત્તા સર્વજ્ઞ મર્વદર્શા અને અનન્ત-ચતુષ્ટ થી સમ્પન્ન અર્હન્ત જ હંકીકતમાં જિન છે. ા ૧૦ ા दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ स. १० भगवतोऽईत्येकादशपरीषद्दा:

तत्त्वार्थनियुं किः-पूर्वं तावत् संवरहेतुतया मतिपादितेषु छत्पिपासादि द्राविंशति विधेषु परीषहेषु सक्ष्म साम्परायस्य शमक-क्षपका-Sन्यतर संयतस्य, अभस्यवीतरागसंयतस्य च छुत्पिपासादय अतुदेश परीषदा-सम्मति मरूपिता-मगवतोऽईतो जिनेन्द्रस्य एकादशपरीपदाः सम्भवन्तीति मरूपयितुमाह- अदि-दंते एगारस परीसदा' इति, अईति-भगवति-तीर्धकृति-भवस्थकेवल्टिन वेदनीय कर्मसद्मावात् तन्निमित्ताः छुत्पिपासा शीतोप्णदंशमशकचर्याशय्या वध रोग तृणस्पर्श मल्लपा एकादशविधाः परीषदाः सम्भवन्ति । पूर्वोक्तेषु जतु-दंशविधेषु मज्ञाऽज्ञानऽलाभरूपान् त्रीन् परीषदान् विहाय छुत्पिपासादय एकादश परीषदा भवन्तीतिभावः । ज्ञानावरण-दर्शनावरण-मोद्दनीयान्तरायेष्वात्यनिकं

ग्ग्यारह परीषह ही हो सकते हैं। तेरहवें और चौदहवें गुणस्थानवत्ती सर्वज्ञ सर्वद्शी एवं अनन्त चतुष्टय से सम्पन्न अहन्त ही ्वस्तुतः जिन हैं॥१०॥

तत्त्वार्थनियुक्ति—पहछे क्षुधा-पिपासा आदि वाईस परीषहों के जय को संवर का कारण प्रतिपाइन किया गाया था। अतः उप-्यामक एवं क्षपक सक्ष्मसम्पराय संयत के तथा छद्मस्थ वीतराग संयत के क्षुधा पिपासा आदि चौदह परीषहों का सद्माव बतलाया गया। अब यह प्ररूप्ण करते हैं कि अर्हन्त भगवान् जिन में ज्यारह परीषहों की सत्ता होती है-

भवस्थकेवली भगवान अर्हन्त में वेदनीय कर्म का सद्भाव होने से उसके निमित्त से उत्पन्न होने वाले ग्यारह परीषह हो सकते हैं। पहले जो चौदह परीषहों के नामों का उल्लेख किया गया है, उनमें से प्रज्ञा, अज्ञान और अलाभ, इन तीन परीषहों को छोडकर क्षुधा पिपासा आदि ग्यारह परीषड होते हैं।

તત્વાર્થા નિર્સુ કિત – પહેલા ક્ષુધા – પિપાસા આદિ આવીસ પરીષ દોના વિજયને સ વરના કારણુ તરીકે પ્રતિપાદિત કરવામાં આવેલું છે આથી ઉપશમક અને ક્ષપક સૂક્ષ્મસમ્પરાય સંયતના તથા છલસ્થ વીતરાગ સંયતના ક્ષુધા પિપાસા આદિ ચૌદ પરીષદાના સદુસાવ અતાવવામાં આવ્યા હવે એ પ્રરૂપણા કરીએ છીએ કે અર્હુ ન્ત લગવાન જિને ધરમાં અગીયાર પરીષદાની સત્તા હાય છે–

ભવસ્થ ઠેવળી ભગવાન અર્હ તમાં વેદનીય કર્મના સદ્ભાવ હેવિાથી, તેના નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થનારાં અગીયાર પરીષહ હાઇ શકે છે. પહેલા જે ચૌદ પરીષહાના નામે ના ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યા છે, તેમાંથી પ્રજ્ઞા, અંજ્ઞાન અને અલાલ, આ ત્રગ્ર પરીષકાને છેાડીને, ક્ષુધા પિપાસાં આદિ અગીયાર પરીષહ હાય છે. सयमुगगनेषु घातिकर्रमसु समुत्पत्र संतल्डो पर्दार्था गगसि केवलझानातिश्यो जिनः खख केवलीतित्र्यपदिश्यते तथा च त्रयोदश चतुर्दश गुणस्थानगेः खु जिनत्यमुपपद्यते । उक्तञ्च व्याख्यामज्ञप्तौ भगवतीम्रत्रे ८-गतके ८-उदेशके ३४३ सूत्रे-'एगबिह्यंधगस्स णं भंते ! सजोगि भवत्थकेवलि-स्त कति परीसहा पण्णत्ता ? गोयमा ! एकारस परीसहा पण्णत्ता, नव पुणवेदेइ, सेसं जहा छव्विहयंधगस्स, अयंधगस्स णं भंते ! अजोगि भवस्थ केवलिस्स कति परीसहा पण्णत्ता ? गोयमा ! एक्कारस परीसहा पण्णत्ता, नव पुण वेदेइ, जं समयं सीयपरीमहं वेदेइ नो तं समयं छसिणपरीसहं वेदेइ, रेवादो नो तं समयं सीयपरीमहं वेदेइ, जं समयं चरियापरीसहं वेदेइ, रेवादो नो तं समयं सीयपरीमहं वेदेइ, जं समयं चरियापरीसहं वेदेइ, रेवादो नो तं समयं सीयपरीमहं वेदेइ, जं समयं चरियापरीसहं वेदेइ नो तं समयं सेज्जा परिसहं वेदेइ, जं समयं सज्जा परिसइं वेदेइ नो तं समयं चरियापरीसहं वेदेइ जं समयं सेजा परिसइं वेदेइ नो तं समयं चरियापरीसहं वेदेइ, गौतम ! एका खु भदन्त-! सयोगि भवस्थकेवल्तिः वति परीपदाः मङ्गप्ताः, गौतम ! एका-दशपरीपदाः मङ्गप्ताः नव पुनर्वेदयति शेपं यथा पड्विधवन्धकस्य, अवन्धकर्य खु भदन्त-! अयोगि मवस्थकेवलिनः कति परीपदाः मङ्गप्ताः-? गौतम ! एका-

ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय और अन्तराय, इन बार घातिया कर्मों का क्षय हो जाने पर जिसे समस्त पदार्थों को जानने वाछे केवल्ज्ञान का अतिदाय प्राप्त हो जाता है, वह जिन केवली कह-लाता है। तेरहवे और चौदहवें गुणस्थानवतीं ही केवली जिन कह-लाते हैं। भगवती सूत्र दातक ८, उद्देशक ८ में कहा है-

'भगवन् ! सयोगी अवस्थकेवली को कितने परीषइ कहे हैं ? 'गौतम ! ग्यारह परीषह कहे हैं, उनमें से नौ का वेदन होता है, दोष कथन उसी प्रकार समझना चाहिए जैसे छह प्रकार का कम बांधने वाछे को विषय में कहा है ?

ત્રાનોવરણ, દર્શાનાવરણ, માહનીય અને અન્તરાય, એ ચાર ધાતિ ક્રમોંના ક્ષય થઈ જવાધી, જેને સમસ્ત પદાર્થીને જાણનાર એવા કેવળજ્ઞાનના અતિશય પ્રાપ્ત થઇ જાય છે. તે જિ.-કેવળી કડેવાય છે. તેરમાં અને ચૌઠમાં શુણુસ્થાનવત્તી જ કેવળી જિન કહેવાય છે. ભગવતીસૂત્ર શલ્ક ૮, ઉદેશક ૮મા કહ્યું છે-

'ગૌતમ ! અગીયાર પરીષઢ કહેવામાં આવ્યા છે એમાંથી નવતું વેદન ચાય છે, રોષ કઘત તે જ રીતે સમજવાનું છે, જે છ પ્રકારનાં કમેં, અધ-નારાએાના વિષયમાં કહેવામાં આવ્યું છે ' दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ इ. ११ बादरसंपराये सर्वपरीषहसद्भावः २२५

दश परीषहाः मज्ञप्ताः, नव पुनर्वेदयति यं लमयं शीतपरीशहं वेदयति नो त समयम् उष्णपरीषहं वेदयति, यं लमयं उष्णपरीषहं वेदयति नो उं समयं शीतपरीषहं वेदयति, यं समयं चयी परीपहं वेदयति नो तं समयं शच्या परीषहं वेदयति, यं समयं शच्या परीषह वेदयति, नो तं लमयं चर्यापरीषहं वेदयति इति ॥१०॥

मूलम्-सटवे परीलहा बाद्रसंपराए ॥११॥

छाया-'सर्वे परीषहाः वादर सम्पराये ॥११॥

'भगवन् ! इर्म बंघ से रहिन अयोगी अवस्थकेवली को किनने . परीषह कहें गए हैं ?'

'गौतम ! ग्यारह परीपह कहे गए हैं, उनडें से एक साथ नो का वेदन करता है, क्यों कि जिस समय ज्ञीत की देवना होती है जस समय उब्जावेदना नहीं होती किस समय उब्जावेदना होती है जस समय ज्ञीतवेदना नहीं हो सकती । इसी प्रकार जिस समय चर्या परी-षह का वेदन करता है उस सनय ज्ञाय्यापरीष्ट का वेदन नहीं करता और जिस समय ज्ञाय्या परीष्ट का वेदन करता है उस समय चर्या परीषह का नहीं करता ।

इस प्रकार ज्यारह परीपहों में से, एक ही समय में एक साथ नी परीषहों का ही वेदन हो सकता है ॥१०॥

'सन्वे परीसहाबादर' इत्यादि ।

सूत्रार्थ-बादर साम्बराय को सभी परीषद होते हैं॥११।

'ભગવન્ ! કમ બન્ધનથી રહિન અપેાગી લવસ્થ કેવળીને-કેટલા પનીષહ કંઢેવામાં આવ્યા છે ?

'ગૌતમ ! અગીયાર પરીષહ કહેવામાં આવ્યા છે, તેમાંથી એકી સાથે નવનું વેદન થાય છે. કારણ કે બ્યારે ઠંડીની વેદના થાય છે ત્યારે ઉખ્છુ-વેદના થતી નથી, જયારે ઉષ્ણવેદના થાય છે ત્યારે શીતવેદના થઈ શકતી નથી. એવી જ રીતે જયારે ચર્ગ પરીષહની વેદના અનુભવે છે તે સમયે શય્યા પરીષહનું વેદન થતું નથી અને જયારે શબ્યા પરીષહનું વેદન કરે છે ત્યારે ચર્યાપરીષહ હાતા નથી.

આ રીતે અગીયાર પરીષદામાંથી, એક જ સમયમાં એકી સાથે નવ પરીષદાનું જ વેદન થઇ શકે છે ાા૧૦ા

'सन्वे परीसहा बादरसंपराए ।

સૂત્રાર્થ---આદર સામ્પરાયને અર્ધા પરીષહ હાય છે. ા૧૧ા

त्त० २९

तत्वार्थदीपिका=पूर्वस्रवे-तीर्थङ्करे भवस्यकेवलज्ञानिनि ज्ञानावरणदर्भना-बरण-मोहनीया-अन्तरायरूपघाविकर्मचतुष्टयस्य निरस्डतया केवलं वेदनीयकर्म-सद्भावात् तन्निमित्तका क्षुतिपपासादयः एकादश परोपहाः मरूपिताः, एवं-मूझ्न-साम्परायादिषु व्यस्तरूपेण क्षुत्पिपासादयः परीपहाः यथायश्रं क्वचिच्चतुर्दशक्व-चिदेकादश, इत्येवं रीत्या मरूपिताश्च सम्मति-समरतरूपेण तान द्वाविंशति विधान् परीपहान् एकत्रैव वर्तमानान् परूपयितुमाह-'सन्वे परी सहा संपराये-' इति । बादरसम्पराये-वादरः-स्थूलः, सम्परायः-कपायः कोध मान माया लोमादिरूपो यस्मिन् गुणस्थाने हद्-वादर सम्परायम्, तद्योगात्-अमणोऽपि वादरसम्पराय शब्देन व्यपदिश्यते, तस्मिन् खलु वादरसम्पराये स्थुल कोधादिकपायसहिते संयते मुनौ सर्वे-समस्तः छुत्पिपसादयो डार्विज्ञति संख्यकाः परीपहा मवन्ति ।

तत्त्वार्थदीपिका-भवस्थ केवल ज्ञानी अर्हन्त भगवान् में ज्ञाना-चरण, दर्शनावरण, मोहनीय और अन्तराण, इन चार धातिक कमों का अभाव हो जाने के कारण सिर्फ वेदनीय कर्म के निमित्त से उत्पन होने वाले क्षुधा पिपासा आदि ग्यारह परीषह ही होते हैं। इसी प्रकार सूक्ष्मसाम्पराय आदि पृथक् -पृथक् रूप से क्षुधा पिपासां आदि परीवह यथायोग्य कहीं चौदह और कहीं ग्यारह होते हैं, यह पूर्वत्रसूत्रों में प्रतिपादन किया जा चुका है, अब वादर कपायवाळे अमणों में सभी परीषह हो सकते हैं, यह प्रतिपादन करते हैं-जिसमें चादर कषाय विद्यमान हो उसे वादरसम्पराय कहते हैं। इस प्रकार जिन अमणों में स्थूल कोच आदि कषाय विद्यमान हैं, ऐसे

संयतों को क्षुधा पिपासा आदि सभी अर्थति वाईस ्ही परीषह हो सकते हैं। यहां 'वादरसम्पराय' शब्द से केवल नी वें गुगस्थान का

તત્ત્વાર્થદીપિકા-ભવસ્થ કેવળત્તાની સહેન્ત ભગવાન્માં જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણું માહનીય અને અન્તરાય, એ ચાર ઘાતિક કર્મોના અભાવ થઇ જવાના કારણે માત્ર વેદનીય કર્મના નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થનારા ક્ષુધા-પિપાસા આદિ અગીયાર પરીષહ જ હેાય છે એવી જ રીતે સૂક્ષ્મસામ્પરાય આદિમાં પૃથક્-પૃથક્ રૂપથી ક્ષુધા પિપાસા સ્યાદિ પરીષહ યથાયાગ્ય કાેઈ ઠેકાણે ચીક તે કાેઈ ઠેક ણે-અગીયાર હેાય છે એવી પ્રરૂપણા પૂર્વસ્ત્રમાં થઇ ગઈ છે. હવે બાદર કષાચવાળા શ્રમણે ામાં બધાં પરીષહા હાેઈ શકે છે **એ** ਰ

તેને આદર સમય વિદ્યમાન છે, તેને આદર સમ્પરાય કહે છે આ રીતે જે શ્રમણે ામાં સ્થૂળ કોંધ આદિ કષ.ય વિદ્યમાન છે એવા સંયતાને ક્ષુધા પિપાસા આદિ અધાં જ અર્થાત્ આવીસે આવીસ પરીષહ હાેઇ શકે છે. અહીં 'આહરસમ્પરાય' શખ્દથી કેવળ નવમાં ગુણુસ્થાનને જ ગ્રહેષ્ટ્ર કરવુ' જોઇએ

दीपि का-निर्युक्ति टीका अ.७ खु. ११ बादरसंपरायें सर्वपरीषहसद्भावः २२७

तत्र-बादरसम्परायग्रहणेन न केवलं नवममेव गुणस्थानं ग्रहीतव्यम्, अपितु-अर्थनिर्देशसामर्थ्यात् प्रमत्तसंयताऽपमत्तसंयतापूर्वकरणाऽनिवृत्तिकरणगुणस्यान्-चतुष्टयं संग्राह्यम् । तथा च-पमत्तसंयतादिषु अजीर्ण क्रोधादि कृषाय दोषत्वात् क्षुत्पिपासादयः सर्वे परीषहाः सम्भवन्ति । एवश्च-सामायिक च्छेदो-पस्थापनीयपरिहारविशुद्धि संयमेषु खन्छ चास्त्रिलक्षणेषु पत्येकं सर्वेपामपि क्षुत् पिपासादीनां सम्भवोऽवगन्तव्यः ॥११॥

तत्त्वार्धनियुंक्तिः-पूर्वं तावत्-यधायथं स्वक्ष्मसाम्परायेषु व्यस्ताः श्रुत्पि पासादयः परीपदाः मतिपादिताः सम्पति-वादरसम्परायेषु स्थूल कोधादि कषाययुक्तेषु ममत्तसंयतादिषु एकत्रेत्र समस्तरूपेण द्राविंशतिविधान् तान् परीषदान् मरूपयितुमाह-'स्वव्वे परीखहा बादरसंपराए' इति । बादरसम्पराये बादरः-स्थूलः सम्परायः क्रोधसानमायादि कषायोदयो यस्य तस्मिन्-बादर

ही ग्रहण नहीं करना चाहिए किन्तु अर्थ निर्देश के अनुसार प्रमत्त-संयत, अप्रमत्तसंघत, अपूर्व करण और अनिवृत्तिकरण नामक चार गुणस्थान बाछे संघतों का ग्रहण करना चाहिए। इन चारों गुणस्थानों में बादर संज्वलन कषाच का खद्आब रहता है। अतएव उनको क्षुधा पिपासा आदि सभी परीषह हो सकते हैं। इस प्रकार सामायिक, छेदोपस्थापन और परिदार दिशुद्धि चारित्र बालों में सभी परीषहों का सद्भाव समझना चाहिए ।।११॥

तत्त्वार्थनिर्युक्ति—पहछे सूक्ष्मखम्पराच आदि में क्षुघा पिपासां आदि असमस्न परीषहों का प्रतिपादन किया गया, अव वादर सम्प-राय अर्थात् स्थूल कोध आदि दर्षायों से युक्त प्रमत्तसंयत आदि में सभी-पाईसों-परीषहों का विधान करते हैं-

નહીં પરન્તુ અર્થનિદેશ અનુસાર પ્રમત્તસંયત, અપ્રમત્તસંયત, અપૂર્વકરણુ-અને અનિવૃત્તિકરગુ નામના ચાર ગુણુસ્થાનવાળા સંયતાનું ગહણુ કરવું જોઈએ. આ ચારે ગુણુસ્થાનામાં બાદર સંજવલન-કષ યના સદ્લાવ રહે છે આથી તેમને ક્ષુધા પિપાસા આદિ બધાં જ પરીષહ થઇ શકે છે. આથી સામાયિક છેદાપસ્થાપન અને પરિહાર વિશુદ્ધિ ચારિત્રવાળાએામાં બધાં પરીષહાના સદ્લાવ સમજવા. ાા૧૧ા

તત્ત્વાર્થ નિચુ<sup>6</sup>ક્તિ—પહેલાસૂક્ષ્મસમ્પરાય આદિમાં ક્ષુધા પિપાસા આદિ અસમસ્ત પરીષહાેનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું, હવે બાદર સમ્પરાય અર્થાત્ સ્થૂળ કોધ આદિ કષાચાથી ચુક્ત પ્રમત્તસચત આદિમાં બધાં બાવીસ પરીષ**હાેનું વિધાન કરીએ** છીએલ सम्पराये न केवल नवयगुणस्थानके, अपितु प्रमत्तसंयता-ऽममत्तसंयताsपूर्वकरणा-ऽनिष्टत्तिकरणगुणस्थानचहष्टयवर्तिनि स्थुलकोधादिकषाययुक्ते मुनौ-अक्षीणकपायदोपत्वात् सर्वे श्रुस्पिषासा जीतोष्णदंशमज्ञकाऽचेलाऽरति स्त्रीचर्या निषद्या शरुपा-ऽऽक्रोश वध याचनाऽलास रोग-तृण स्पर्शमल्कार पुरस्कारमज्ञा-ऽज्ञानदर्शनरूपा ढार्विशदिपरीपद्दाः सम्मदन्ति । तत्र-बादर सम्परायः खलु स्थूलकोधादिकपायसहितः कश्चित् संयतो मोटनीयकर्म मठ्ठवी रुपशमयतीति उपश्रमको मवति, पुनश्च कश्चित् तथाविध मोटमठ्तीः क्षपयतीति सपको भवति, तेषु खलु वादग्सम्परायेषु ममत्तसंयतादिषु सर्वेपामेव परीपद-

जिल्लमें वादर सम्पराय अर्थान् स्थूल कपाय दिखमान है, उसको सभी परीषह होते हैं। वहां 'वादर सम्पराय' वाव्य से नौ वांगुणस्थान ही अमीष्ट नहीं है किन्तु प्रमलसंपत, अपूर्व-करण और अनिष्टत्ति-करण नामक चार गुणस्थानवाछे मुनि यदण किये गये हैं, क्यों कि उन सभी में वादर संज्वलन कपाय विद्यमान रहता है। इन मुनियों के बादर कषाथ का क्षय था उपद्याम न होने से लभी-क्षुधा, पिपासा, द्यीत, उष्ण, दंजायवाक, अचेल, अरति, न्ज्री, चर्या, निपया, द्राय्या, आकोश, वध, वाचना, अलाभ, शेग, तृगस्पर्श, यल, सरकार पुरस्कार, प्रज्ञा, अज्ञान और दर्शन, परीपह हो सकते हैं। वादर कपाय वाला कोई संयत मोहनीय कर्म की प्रदृतियों या उपकाम करता है। वह उपदामक कहलाता है। कोई ज्यत उन मोहनीय प्रज्ञतियों का क्षय करता है। उसे क्षयक कहते हैं। इन प्रमत्तसंघत आदि वादर कषाय वालों में

જેમાં ખાદર સમ્પરાય અર્થાત્ સ્થૂળ કષાય ત્રિઘમાન છે, તેને બધાં જ પરીષહ હાેય છે. અડી' 'બાદરસમ્પરાય' શખ્દથી નવમું ગુણુસ્થાન જ અભિપ્રેત નથી, પરન્તુ પ્રયત્તસ'યત, અપ્રમત્તસ'યત, અપૂર્વ'કરણુ અને અનિ-– વૃત્તિકરણુ નામના ચાર ગુણુસ્થાનવાળા મુનિ ગ્રહણુ કરવામાં આવ્યા છે, કારણ કે તે બધામાં બદર સંજવલન કષાય વિદ્યમાન ગહે છે. આ મુનિઓાના બાદર કષાયના ક્ષય અથવા ઉપશમ ન હાેવાથી બધા-ક્ષુધા, પિપાસા, શીત, ઉષણ, દ'શમશક, અચેલ, અરતિ, સ્ત્રી, ચર્ચા, નિષદ્યા, શગ્યા, આક્રોશ, વધ, યાચના, અલાલ, રાગ, તૃણુરપર્શ, મલ, સરકાર-પુરસ્કાર, પ્રજ્ઞા, અજ્ઞાન અને દર્શન પરીષહ હાેઈ શકે છે. બાદર કષાયવાળા કાઇ સ'યત માહનીય કર્મની પ્રકૃતિઓના ઉપશમ કરે છે તે ઉપશમક કહેવાય છે. કાઇ સ'યત વગેરે બાદર કથાય-ઓનો ક્ષય કરે છે તેને ક્ષપક ઠહે છે આ પ્રમત્ત સંયત વગેરે બાદર કથાય-

222

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ हें. ११ बोदरसंवराये सर्ववर्रीषद्दसद्वाव: २२९

्कारणानां ज्ञानावरणाद्यन्तरायपर्यन्तकर्मणाय्-उदय सम्सवात् तेषु प्रत्येकं सर्वेषां द्वार्विंशति क्षुत्पिषासादि परीपहाणां सद्मावसंभावना वोध्याः ।

उक्त व्याख्याम्झर्सी मगदतीसत्रे ८- शतके ८ - उद्देशके ३४३ - सत्रे 'सत्तविहवंधगरस भंते ! कति परीसहा पण्मत्ता-'गोयमा-! वात्रीसं परीसहा पण्णत्ता' ! वीसं पुग वेदेइ, जं समयं सीय-परीसहं वेदेइ - णो तं समयं जसिणपरीसहं वेदेइ, जं समयं उसिणपरीसहं वेदेइ - णो तं समयं सीय परीसहं वेदेइ, जं समयं चरिया परीसहं वेदेइ - णो तं समयं सीय परीसहं वेदेइ, जं समयं चरिया परीसहं वेदेइ - णो तं समयं वरिया परीसहं वेदेइ, जं समयं निसीहिया परीसहं वेदेइ - नो तं समयं चरिया परीसहं वेदेइ, जं समयं निसीहिया परीसहं वेदेइ - नो तं समयं चरिया परीसहं वेदेइ, जं समयं निसीहिया परीसहं वेदेइ - नो तं समयं चरिया परीसहं वेदेइ, जं समयं निसीहिया परीसहं वेदेइ - नो तं समयं चरिया परीसहं वेदेइ, जं समयं निसीहिया परीसहं वेदेह - नो तं समयं चरिया परीसहं वेदेइ, जं तरीसहा पण्णत्ता' सप्तविध वन्धकस्य खठु भदन्त-! कत्ति परीवदाः मझप्ता ? गौतम ! द्वाविश्वतिः ण्रीवद्याः मझप्तः क्वियि प्रविद्यति, यं समयम् शीठपरीषहं वेदयति - नो तं समयम् उष्णपरीषहं वेदयति, यं समयम् शीठपरीषहं तं समयं शीतदरीवहं वेदयति यं समयं चर्यापरीषहं वेदयति - नो तं समयं

ज्ञानावरण से टेकर अंतरायकर्मतक सभी परीवहों के कारण विद्यमान होते हैं, अतएव उनमें से प्रत्येक के वाईसों परीवह हो सकते हैं। भगव्तीसूत्र के ज्ञातक ८, उद्देश ८, में कहा है-'भगवन् ! सात

कर्मप्रकृतियों का पन्ध करने बाछे को किनने परीषह कहे गए हैं ?'

'गौनम ! चाईस परीपह कई पए हैं। जनमें से एक साथ थीस का वेदन रो सकता है, क्यों कि जिल खमय शीतपरीषह वेदा जाता है, उस समय उप्णपरीषह नहीं देदा जा 'सरता और जिस समय उष्णपरीपह वेदा जाता है उस समय शीतपरीषह नहीं देदा जा सकता। इसी प्रकार जिस समय चथी परीषह का देदन होता है उस

વાળાએામાં, જ્ઞાનાવરણ્થી લઇને અન્તરાય કર્ન સુધી બધા પરીષહાેના કારણ હાજર હાેય છે આથી તેમનામાંથી પ્રત્યેકના બાવીસ પરીષહાે હાેઈ શકે છે. લગવતીસ્ત્રના શતક ૮, ઉદ્દેશક ૮, માં કહ્યું છે-ભગવન ! સાત કર્મ પ્રકૃતિઓ બાંધનારાના કેટલા પરીષહ કહેવામાં આવ્યા છે ? ઉત્તર--"ગૌતમ ! બાવીસ પરીષહ કહેવામાં આવ્યા છે-તેમાંથી એકી સાથે વીસનું વેદન થઈ શકે છે, કારણ કે જે સમયે શીતપરીષહ અનુભવાય છે તે સમયે ઉભ્ણપરીષહ અનુભવી શકાતા નથી અને જયારે ઉભ્ણપરીષહ અનુભવાય છે ત્યારે શીતપરીષહ અનુભવી શકાતા નથી. આવી જ રીતે જ્યારે ચર્યાપરીષહ निषद्यापरीषइं वेदयति, यं समयं निषद्या परीषहं वेदयति-नो तं समयं चर्या परीषइं वेदयति, गौतम ! डाविंजति परीषहाः महसाः ? । १ १।

मूलम्—नाणावरणिजोद्ए पण्णा अण्णाण परीसहा ॥१२॥

छाया-ज्ञानावरणीयोद्ये मज्ञा-ऽज्ञानपरीपहौं-' ॥१२

तत्त्वार्थदीपिका-पूर्वं तावत्-वादरसम्पराये स्थूलकोधादिकपायगुकते ममत्तसंयतादौ खख क्षुत्पिपासादयो द्वार्विंशतिः परीपडा भवन्तीति मतिपादितम् सम्पति-ज्ञानावरणगुक्ते संपत्ते मज्ञापरीपडा-ऽक्वानपरीपडो भवत इति मतिपाद-

समय निषचा परीषह का वेदन नहीं हो सकता और जिस समय निषचापरीषह का वेदन होता है उस समय चर्यापरीपंह का वेदन नहीं हो सकता।

'भगवत् ! आठों कर्मप्रकृतियों का वन्ध्र करने वाछे को कितने परीषह कहे गए हैं ?' 'गौतज्ञ ! वाईस परीपड् कहे गए हैं' ॥११॥

'नाणावरणिञ्जोदए पण्णा' इत्यादि ।

ंदजार्थ---ज्ञानावरणीय कर्म के होंने पर प्रज्ञा और अज्ञान परीषह होते हैं ॥१२॥

तत्त्वार्थदीपिका—पहछे यतलाया जा चुका है कि यादर कषायवाछे प्रमत्तसंयत आदि में क्षुवा पिपासा आदि वाईसों परीषढ होते हैं। अब कौन सा परीषह किस कम के नियित्त से होता है, यह प्रति

હાેય ત્યારે નિષદા, પરીષક હાેઇ શકે નહીં એવી જ રીતે નિષદ્યા પરીષઢ અનુભવાય ત્યારે ચર્ચા પરીષહની ગેરહાજરી હાેય છે.

' 'ભગવન્ ! આઠે કર્મ પ્રકૃતિઓ બાંધન રને કેટલા પરીષઢ કહેવામાં આવ્યા છે ?' ગૌતમ ! બાવીસ પરીષઢ કહેવામાં આવ્યા છે ા૧૧ા

'णणावरणिज्जोद्रए' धत्याहि

સૂત્રાર્થ — જ્ઞાનાવરણુ કર્મ હિય ત્યારે પ્રજ્ઞા અને અજ્ઞાનપરીષહ હાય છે ાા૧રાા

તત્ત્વાર્થદીપિકા — આની અગાઉ કહેવાઇ ગયું છે કે બાદર કષાયવાળા પ્રમત્તસંયત આદિમાં ક્ષુધા પિપાસા વગેરે બાવીસે –બાવીસ પરીષહ હાય છે. હવે કચા પરીષહ કયા કર્મના નિમિત્તથી થાય છે, એ પ્રતિપાદન કરીતા થકા સર્વપ્રથમ જ્ઞાનાવરષ્ટ્ર કર્મના નિમિત્તથી થનારા પરીષહાેનું વર્ણુન કરીએ છીએ- यितुमाह-'णाणावरणिङजोद्ए पण्णा-अण्णाण परीखदा-' इति, ज्ञानावर-णीयोदये ज्ञानावरणीये कर्मणि सति मुनेः प्रज्ञाऽज्ञानपरीषहौ भवतः ॥१२॥

तत्त्वार्थनिर्युक्तिः-पूर्वं खळु-स्थूंल क्रोधादिकषाययुक्ते वादरसम्पराये ममत्तसंयतादौ क्षुत्पिपासादयो द्वार्विंशतिः परीपद्या अवन्तीति घतिपादितम्, सम्मति-ज्ञानावरणविशिष्टे मुनौ मज्ञा-ऽज्ञानपरीषदौ अवत्त इति घतिपादयि-तुमाद-'नाणावरणिङजोदए पण्णा-अण्णाण परीखढ्ा-' इति, ज्ञानावर-गोदये-ज्ञानस्या-ऽऽदरणं ज्ञानावरणम् तस्योदये ज्ञानावरणीये कर्मणि सति मज्ञाऽज्ञानपरीपदौ, मज्ञापरीपदौ-ऽज्ञान परीपद्दश्च सम्भवतः एवश्च-ज्ञानावरणीय कर्मोंदये सति मज्ञाऽज्ञानपरीपदौ भवतः । तथा चोक्तम्-व्याख्यामज्ञसौ श्री-

पादन करते हुए सर्व प्रथम ज्ञानावरण कर्म के निमित्त से होने वाळे परीषहों का वर्णन करते हैं-

ज्ञानावरणीय कर्म के निमित्त से प्रज्ञा और अज्ञान परीषंह डत्पन होते हैं अर्थात् ज्ञानावरण कर्म की सत्ता होने पर मुनि को उक्त दो परीषह होते हैं ॥१२॥

तत्त्वार्थनियु कित-पहछे यह प्रतिपादन किया गया है कि वादर सम्पराय अर्थात् स्थूल कपायवाछे प्रमन्तसंघत आदि में क्षुवा पिपासा मादि वाईस परीपह होते हैं, अब किस कर्म के निभित्त से कौन-कौन से परीषह होते हैं, यह वतऌाते हैं और अनुक्रम में खर्व प्रथम ज्ञाना-वरण कर्म जनित परीषहों का उल्छेख करते हैं-

ज्ञानावरणीय कर्म के निमित्त से प्रज्ञा और अज्ञान परीपह उत्पन्न होते हैं। ज्ञान के आवरण को ज्ञानावरण कहते हैं, उस की विद्यमानता में अर्थात् ज्ञानावरण के होते पर प्रज्ञा और अज्ञान परी-

જ્ઞાનાવરણીય કર્મના નિમિત્તથી પ્રજ્ઞા અને અજ્ઞાનપરીષહ ઉત્પન્ન થાય છે, અર્થાત્ જ્ઞાનાવરણ કર્મના પ્રભાવ હાવાથી સુનિને ઉક્ત બે પરીષદ હાય છે. ાા૧૨ા

તત્વાર્થ નિચુ કિત – પહેલા એ પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું કે બાદર સમ્પરાય અર્થાત્ સ્થૂળ કષાયવાળા પ્રમત્ત સંયત વગેરેમાં ક્ષુધા પિપાસા વગેરે બાવીસ પરીષહ હાય છે, હવે કયા કર્મના નિમિત્તથી કયા–કયા પરીષહ થાય છે એ બતાવીએ છીએ અને અનુક્રમમાં સર્વ પ્રથમ જ્ઞાનાવરણ કર્મ જનિત પરીષહાના ઉલ્લેખ કરીએ છીએ–

ગ્રાનાવરાણીય કર્મના નિમિત્તથી પ્રજ્ઞા અને અજ્ઞાન પરીષહ ઉત્પન્ન થાય છે. જ્ઞાનના આવરાણને જ્ઞાનાવરાણ કહે છે, તેની વિદ્યમાતતામાં અર્થાત્

तत्वायस्त्रे

भगवतीष्ट्रत्रे ८-इदेशके-'नाणावरणिडजे णं भंते ? व.म्मे कर् परिसहा समोधरंति-? गौदमा-! दी परीसहा समोधरंति, तं जहा-पन्नापरीसहे नाजपरीसहे य'-इति. ज्ञानावरणीये खलु भदन्त-! कर्मणि कति परीपहाः समुदीर्थन्ते-? गौदम-। द्वौ परीपहो समुदीर्येते, तचथा-प्रज्ञापरीपहो-

शानपरीपहथेति । अयमेनाऽज्ञानपरीपहत्वेन सर्वत्र व्यवहियते ॥१२॥ .मूलम्-दंसणमोहणिजालाभंतराएसु दंसणालाभा परीसहा।१३।

छाया-दर्शन मोहनीयलामन्तराययो दंशनालाभौ परीपहो ॥१। तत्वार्थदीपिका-पूर्वमुत्रे ज्ञानावरणयुक्ते सुनौ प्रज्ञाऽज्ञानपरीपहो मरूपितौ सम्प्रति-दर्शनमोहनीयान्तरायवति संयत्ते अन्णे-दर्शनालाभपरीपहो मरूपयित-माह-'दंसणमोहणिङज लाभंतराएख दंसणालाभपरीखहा-'इति, दर्शन मोहनीय लामान्तराययोः-दर्शनमोहनीय कर्मणि. लाभान्तरायकर्मणि च यथा

पह होते हैं। श्रीमगबतीसूत्र के आठवें दातक के उद्देशक आठवें में कहा है-

प्रदन-भगवन् ! ज्ञानावरण कर्म के होने पर कितने परीपह होते हैं ? . उत्तर-गौतम ! दो परीषह होते हैं-प्रज्ञापरीपह और ज्ञांनपरीषह !

यह ज्ञानपरीपड़ ही अन्यत्र अज्ञानपरीषह कहलाता है।।१२॥ 'दस्ण सोहणिज्नं' इत्यादि।

दर्शन मोहनीय और लामान्तराच बर्म के निमित्त से दर्शन परीषह और अलाभ परीषह उत्पन्न होते हैं ॥१३॥

तत्त्वार्थदीपिका--पूर्व सत्र में ज्ञानावरण के उदय से संयमी मुनि में प्रज्ञा और अज्ञाग नामक दो परीषहों का प्ररूपण किया गया, अब द्दीनमोह और अन्तराय कर्म के उदय से अमण में दर्दान और

રાનાવરણ હાવાથી પ્રજ્ઞા અને અજ્ઞાનપરીષહ થાય છે. ભગવતીસૂત્રના આઠમાં શતકના આઠમાં ઉદ્દેશકમાં કહેવામાં આવ્યું છે-

પ્રશ્ન-ભગવન ! ગ્ર નાવરણ કર્મ હાય ત્યારે કેટલા પરીષહ હાય છે ! ઉત્તર-બે પરીષહ હાય છે પ્રગ્ર પરીષહ અને ગ્રાનયરીષહ આ ગ્રાન-પરીષહ જ અન્યત્ર અગ્રાનપરીષહ કહેવ.ય છે. ા૧૦૫

'दंसण सोहण्जा' धत्याहि

સૂત્રાર્થ – દર્શનમાહનાય અને લાભાન્તરાય કર્મના નિમિત્તથી દર્શન પરીષડ અને અલાભપરીષહ ઉત્પન્ન થાય છે. ાા૧૩ાા

તત્ત્વાર્થદીપિકા-પૂર્વસ્તૃત્રમાં જ્ઞનાવરણના ઉદયથી સંચમી સુનિમાં પ્રજ્ઞા અને અજ્ઞાન નામના છે પરીષહાેનું પ્રરૂપણુ કરવામાં આવ્યું, હવે દર્શનમાહ અને અન્તરાય કર્મના ઉદયથી શ્રમણમાં દર્શન તેમજ અલાલ

-----

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ स्. १३ दर्शनालाभपरीषहोत्पत्तिनिरूपणम् २३३

संख्यं दर्शनालाभपरीपही दर्शनपरीषहः – अलाभपरीषह्थ अवतः । तत्र-दर्शन मोहनीयकर्मवति संयते ग्रुनौ दर्शनपरीषहः सोढव्यो अवति । एदश्च-दर्शन मोहनीय कर्ममकृतेः – लाभान्तराय कर्ममकृतेश्च, क्रयशो दर्शनपरीषहः अलाभपरी पहम कार्योऽदगन्दव्यः । एतावता-दर्शनमोहनीय कर्मणा दर्शनपरीपहः, लाभान्त राय कर्मणाचालामपरीपहो जन्यते इति फलितम् ॥१३॥

तत्वार्धनिर्युक्ति - पूर्व तादद्-ज्ञानावरणीयवर्मणा घज्ञाऽज्ञानपरीपह द्वयं जन्यते, इति मतिपादितम्, सम्मति दर्शनमोहनीय कर्षणा लाभान्तरायकर्मणा अलाभ परीहषों के होने की प्ररूपणा फरते हैं-

दर्शनमोहनीय और लाभान्तनाय कर्म के निमित्त से दर्शन और अलाभ परीषह होते हैं अर्थात् दर्शनसोइनीय कर्म और अन्तराय कर्म के होने पर यथाक्रम दर्शन और अलाभ परीषड होते हैं। ताल्पर्य यह है कि दर्शनमोहनीय कर्म वाळे संयत को दर्शनपरीषह और लाभान्तरायकर्मवाले अमण को अलाभपरीषह होता है। इस प्रकार दर्शनपरीषह दर्शनमोहनीय का कार्य है और अलाभपरीषह लाभान्त-राय का कार्य है। फलितार्थ यह है कि दर्शनमोड पर्म से दर्शनपरीषह और लाभान्तराय कर्म से अलाभ परीषह की उत्पत्ति होती हैं ॥ १ इ॥

तत्त्वार्धनियुक्ति--पहछे प्रतिपादन किया गया है कि ज्ञानावंरण कर्म के निमित्त से प्रज्ञा और अज्ञान परीषहों की उत्पत्ति होती है, अब दर्शनमोहनीय कर्म से और लाभान्तराय कर्म से क्रमज्ञाः दर्शन-परीषह और अलाभपरीषह उत्पन्न होते हैं, यह प्रतिपादन करते हैं-

પરીષડેા હાેવાનું પ્રરૂપણ કરીએ છીએ-

દર્શનમાં હુનીય અને લાભાન્તર.ય કર્મના નિમિત્તથી દર્શન અને અલાભ-પરીષઢ થાય છે અર્થાત દર્શનમાં હુનીય કર્મ અને અન્તરાય કર્મની હાજરી હાવાથી યથાક્રમ દર્શન અને અલાભ પરીષહ હાય છે તાત્પર્ય એ છે કે દર્શનમાં હુનીય કર્મવાળા સંયતને દર્શન પરીષહ અને લાભાન્તરાય કર્મવાળા શ્રમણને અલાભ પરીષડ હાય છે. આ ર'તે દર્શનપરીષહ દર્શન માં હુનીયનુ કાર્ય છે અને અલાભપરીષહ લાભ ન્તરાયનુ કર્ય છે. સારાંશ એ છે કે દર્શનમાં હ કર્મથી દર્શનપરીષહ અને લાભ ન્તરાય કર્મથી અલાભપરીષહની ઉત્પત્તિ થાય છે. ાાવગા

તત્ત્વાર્થા નિચુધ્દિત— અગાઉ પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું કે જ્ઞાનાવરણ કર્મના નિમિત્તપી પ્રજ્ઞા અને અજ્ઞનપરીષહેાની ઉત્પત્તિ થાય છે, હવે દર્શનમાહનીય કર્મથી અને લાભાન્તરાય કર્મથી ક્રમશઃ દર્શનપરેષ**હ અને** અલાભપરીષહ ઉત્પદ્મ થાય છે–એ પ્રતિપાદન કરીએ છીએ– व क्रमशो-दर्शनपरीपहोऽछामपरीपहथ जन्यते इति मतिपादयितुमाह-'दंसण मोहणिज्ज लाखंतराएछं दंसणालामा परीसहा' इति दर्शनमोहनीय-छान्तराययो दर्शनमोहनीय कर्मणि लाभान्तरायकर्मणि च ययाक्रमं-दर्शनपरी-छान्तराययो दर्शनमोहनीय कर्मणि लाभान्तरायकर्मणि च ययाक्रमं-दर्शनपरी-पदीपहो मवति, लाभान्तरायक्रमोदये चाऽलाभपरीपहो भवतीति भावः । उक्तश्र व्याख्यामज्ञक्षी श्रीमगदती छन्ने ८-शहेशके-'दंसण मोहणिज्जेणं भंते ! कम्मे कह परीसहा खमोयरंति-? गोयझा-! एगे दंसणपरीसहे समोपरह, अंतरादर्ण अंते ! जन्मे कह परीसहा समोयरंति-२ गोयमा-! एगे अलाभपरीष्टहे समोयरह' इति । दर्शनमोहनीय खलु मदन्त ! कर्मणिकति परीपहाः सप्रुदीर्थन्हे ? गौतम-! एको दर्शनपरीपहः सप्रुदीर्यते, अन्तराये खलु मदन्त ! कति परीपताः सप्रुदीर्थन्ते ? गौतम ! एकोऽलाभपरीपहः सप्रुदीर्यते, इति । एवञ्च-दर्शनमोहनीय कर्मवति संयते ग्रनौं दर्शनपरीपहः सोदव्यो भवति, लान्तरायकर्मवति च संयत्तेऽछाभरारीवः सोढव्यः ॥१३।

दर्शनमोहनीय कर्म और लाभान्तराय कर्म के होने पर अनुकम से दर्शनपरीषह और अलाभपरीषह होते हैं, इम प्रकार दर्शनमोह-नीय कर्म का उदय होने पर दर्शनपरीषह होता है और लाभान्तराय कर्म का उदय होने पर अलाभपरीषह होता है। श्री भगवतीसूत्र के आठवें शतक के आठवें जदेशक में कहा है-

प्रइन-दर्शनमोहनीय कर्म के होने पर भगवन् ! कितने परी-षह होते हैं ?

उत्तर-गौतम ! एक दर्शनपरीपह उत्पन्न होता है । प्रइन-भगदन् ! अन्तराय कर्म के होने पर कितने परीषह होते हैं ? उत्तर-गौतम ! एक अलाभपरीषह उत्पन्न होता है ।

દર્શનમાહનીય કર્મ અને લાભાન્તરાય કર્મ હાેય, ત્યારે અનુક્રમથી દર્શનપરીષહ અને અલાભપરીષહ થાય છે, આવી રીતે દર્શનમાહનીય કર્મના ઉદય થવાથી અલાભપરીષહ થાય છે. શ્રી ભગવતીસૂત્રના આઠમાં શતકના આઠમાં ઉદ્દેશકમાં કહ્યું છે-

પ્રશ્ન---દર્શાનમાહનીય કર્મ હાેવાથી, ભગવન્ ! કેટલા પરીષહ હાેય છે ? ઉત્તર---ગૌતમ ! એક દર્શનપરીષહ ઉત્પન્ન થાય છે. પ્રશ્ન---ભગવન્ ! અન્તરાય કર્મ હાેય ત્યારે કેટલા પરીષહ દાેય છે ? ઉત્તર----ગૌતમ ! એક અલાભપરીષહ ઉત્પન્ન થાય છે. दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ द्ध्. १४ चारित्रमोहनीये सप्तवरीपहाः

मूल्म्-चरित्तमोहणिजे सत्त प्रीलहा, अचेल अरंइआइं मेयओ ॥१४॥

छाया-चारित्रमोहनीये सप्तपरीपहा, अचेळा रत्मादि मेहतः ॥१४॥

तत्त्रार्धदीपिका-'दर्शनसोहनीयकर्मणि लाभन्तरायकर्मणि च क्रमशो दर्शनपरीषहः, अलामपरीपहश्च प्ररूपितः सम्पति-चारित्रमोहनीय कर्मणि अचेला रत्यादीन्' संप्तपरीपहान् प्ररूपयितुमाह-'चरिलमोहणिज्जे सत्त परीसहा अचेल-अरहयाइ भेघओं' इति चारित्रमोइनीये कर्मणि=चारित्रमोहनीय कर्मोंदये सप्त संख्यकाः परीषहा अवन्ति, तचया-अचेलअरत्यादि भेदतः अचेलः वरतिः-- २ आदिना-स्ती- ३ निषद्या-४ आक्रोशः-५ याचना ६ सत्कार पुरस्कार

इस प्रकार दर्शनमोह कर्म से युक्त खुनि को दर्शनपरीषह और लाभान्तराय कम वाळे मुनि को अलाभ परीषह सहना पडता है।१३।

'चरित्तमोहणिज्जे' इत्यादि

सूत्रार्थ--चारित्रमोहनीय कर्म के उदय से अचेल, अरति आदि सात परीषह उत्पन्न होता है ॥१४॥

तत्वार्धदोपिका--पूर्व खत्र में प्रतिपादन किया गया है कि दर्शन. मोहनीय और लाभान्तराय कर्म के निमित्त से दर्शन परीषह और अलाभपरीषह उत्पन्न होते हैं, अव चारिज्ञमोहनीय कर्म के निमित्त से होनेवाडे अचेड, अरति आदि खान परीपहों की मरूपणा करते हैं-चारित्रवोहनीय कर्म के उदय से अचेल अरति आदि सात परीपह होते हैं, जो इस प्रकार हैं-(१) अचेल (२) अरति (२) स्त्री

આ રીતે દર્શનમાહ કર્મથી ચુકત સુનિને દર્શનપરીષહ અને લાભાન્ત-રાય કમ વાળા મુનિને અલાભપરીષહ સહન કરવા પડે છે. ા૧ ગા

'चरित्रमोहणिड्ले सत्तपरीसहा' धत्याहि

સત્રાર્થ – ચારિત્ર માહનીય કર્મના ઉદયથી અચેલ, અરતિ આદિ સાત પરીષહ ઉત્પન્ન થાય છે. ા૧૪ા

લત્ત્વાર્થદીપિકા – પૂર્વસૂત્રમાં પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું કે દર્શન માહનીય અને લાલાન્તરાય કર્મના નિમિત્તથી દર્શનપરીષક અને અલાલપરીષઠ ઉત્પન્ન થાય છે, હવે ચારિત્ર માહનીય કર્મના નિમિત્તથી થનારા અચેલ. અરતિ આદિ સાત પરીષહેાની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ-

ચારિત્ર માહનીય કર્મના ઉદયથી અચેલ, અરતિ આદિ સાત પરીષહ થાય છે જે આ પ્રમાણે છે-(૧) અચેલ (૨) અરતિ (૩) સ્રી (૪) નિષઘા

રંકેલ

स्व ७ त्येवं सप्तपरीपहा अवगन्तच्या तथा च-चरित्रमोहनीयकर्मोंदयेन अचेल्रपरी-पहा अरतिपरिषहा स्त्रीपरीपहा, निपद्यापरीपहा आकोशपरीषहा याचनापरि-पहा सत्कारपुरस्कारपरीपहथ संजायते अथ पुंचेदोदयादिहेतुकत्वात अचेल्राऽर तिस्च्याक्रोश याचना सरकार पुरस्काराणां मोहोदय हेतुकत्वेऽपि निपद्यायाः कयं मोहोदय हेतुकत्राधित्विचेत्-? अत्रोच्यते-चारित्रमोहोदये सति माणिपीडा परि-णामस्य संजायमानतया माणिपीडा परिहार्थत्वेन निपद्यायाः अपि मोहनीय निमित्तकत्वं सम्भवति । तथा च-निपीदन्ति-उपविशन्ति यस्यां सा निषद्या-उपवेशनादिभूमि रिति रीत्या चारित्रमोहनीय कर्मोंदये सति मयोदयात्तस्याना सेवित्वरूपो निपद्यापरीपहो भवति ॥१४॥

(४) निषद्या (५) आक्रोद्या (६) याचना (७) सरकार पुरस्कार । इस प्रकार चारित्रमोइनीय कर्म के उदय से अचेल्परीषह, अरतिपरीषह, स्त्री परीषह, निषचापरीषह, आक्रोद्यापरीषह, याचनापरीषह, और सरकार पुरस्कारपरीषह उत्पन्न होते हैं।

शंका-अचेल, अर्वत, स्त्री, आक्रोश, याचना और सत्कार पुरस्कार पुरुपवेद आदि के उदय से होते हैं, इस कारण उन्हें मोहोदय हेतुक कहा जा सकता है, मगर निषद्यापरीपइ को मोहोदय हेतुक कैसे कह सकते हैं ?

समाधान-चारिजमोहनीय कर्म के उदय से प्राणियों को पीडा पहुंचाने का परिणाल उत्पन्न होता है और निषद्या प्राणिपीड़ा का परि-हार करने के लिए है, अनएच उसे मोहनिक्षित्तक कह सहते हैं। जिसमें निपीदन-उपवेजान अर्थात् ठहरना-चैठना आदि किया जाय वह निपद्या कहलाती है। चारिजमोहनीय कर्म का उदय होने पर भय के

(૫) આક્રીશ (૬) યાચના (૭) સત્કાર પુરસ્કાર આ નીતે ચારિત્ર માહનીય કર્મના ઉદયથી અચેલપરીષહ, અરતિપરીષહ, સ્ત્રીપરીષહ નિષદ્યાપરીષહ, આક્રોશપરીષહ, યાચનાપરીષહ અને સત્કાર પુરસ્કાર પરીષહ ઉત્પન્ન થાય છે. શંકા-અચેલ, અરતિ, સ્ત્રી, આક્રોશ, યાચના અને સત્કાર પુરસ્કાર પુરુષવેદ આદિના ઉદયથી થાય છે આથી તેમને મેન્દ્રાદય હેતુક કહી શકાય છે, પરન્તુ નિષદ્ય પરીષહને માહેાદયહેતુક ટેવી રીતે કહી શકાય ?

સમાધાન-ચારિત્ર મે હનીય કમેના ઉદયથી પ્રાણિઓને દુઃખ પહેાંચા-ડવાનું પરિણામ ઉત્પન્ન થાય છે અને નિષદ્યા પ્રાણિપીડાના પરિહાર કરવા માટે છે, આથી તેને માહ નિમિત્તક કહી શકીએ છીઅ. જેમાં નિષીદન-ઉપવેશન અર્થાત્ રાકાનું બેમનુ વગેરે કરવામાં આવે તે નિષદ્યા કહેવાય दीविका-नियुक्ति टीका अ. ७ स्. १४ चारित्रमोहनीये सप्तपरीषहा: २३७

तत्त्वार्थनियु क्तिः-पूर्वे तातर्-दर्शनमोइनोय छाभान्तराये कर्मणि च उदिते सति क्रम्शः दर्शनपरीषदः, अठाभगरीषद्दय भत्रतीति मतिपादितम्, सम्मति- चारित्रमोद्दनीयकमोंदये सति सप्तगरीषद्दय भत्रतीति तान परीषद्वान प्रतिपादयितुमाइ-'चरित्तामोहणिज्जे सत्त परीसद्दा अचेळारहयाह भेयओ-'इति, चारित्रमोदनीये चारित्रमोदनीयकमोंदये सति सप्तपरीषद्वा भवन्ति । तचया अचेकारत्यादिभेदतः-अचेछो-१ ऽरति-२ आदिना-स्रो-३ निग्द्या-४ ऽऽकोशो-५ याचना-६ सत्कारपुरस्कारखे-७ स्येते सप्तपरीषद्वा भवन्ति । तचया अचेकारत्यादिभेदतः-अचेछो-१ ऽरति-२ आदिना-स्रो-३ निग्द्या-४ ऽऽकोशो-५ याचना-६ सत्कारपुरस्कारखे-७ स्येते सप्तपरीषद्वा भवन्ति । तत्र-दर्शनमोहनोयभिन्नं चारित्रमोदनीयं कर्म, चारित्रं तावद मूछो-तरागुगसम्पन्नत्वम् तस्य मोदनात्-पराङ्ग्रुखत्वात् चारित्रमोहनीयग्रुच्यते, तथाविध चारित्रमोहनीयोद्दये सति-अरस्यादयः सप्तपरीषहा भवन्ति । तत्र जुगु-उद्य से उस स्थान का सेवन किया जाता है, अतएव निषदा,परी-षह मोहहेतुक है ॥१४॥

तत्त्वार्थनिर्युक्ति—पहछे बनलाया गया है कि दर्शन कोहनीय और लाभान्तराय कर्म का उदय होने पर कम से दर्शनपरीपह और अलाभ-परीषह होते हैं, अब चारित्र मोहनीय कर्म से सात परीषह होते हैं, अतएव उनका प्रतिपादन करने के लिए कहते हैं-

चारित्रमोहनीय दर्भ का उद्य होने पर सात परीषह होते हैं। वे इस प्रकार हैं-(१) अचेन्न (२) अरति (३) स्त्री (४) निषद्या (५) आक्रोदा (६) याचना और (७) सरकार पुरस्कार । चारित्रमोहनीयदर्भ दर्शन मोहनीय के सिन्न है। स्टगुणों और उत्तरगुगों से सम्पन्तता होना चारित्र कहलाता है, उसका निरोध करने वाला कर्म चारित्रमोहनीय-

છે. ચારિત્ર માહનીય કમ<sup>6</sup>ના-ઉદય ી ભયના ઉદયથી તે સ્થાન**તું સેવન** કરવામાં આવે છે આથી નિષદાપર્સાષક માહહેતુક છે ા૧૪ા

તત્ત્વાર્શનિર્ચુકિત – પહેલા અતાવવામાં આવ્યું છે કે દર્શનમાહનીય અને લાભાન્તરાય કર્મના ઉદય થવાથી ક્રમધી દર્શનપરીષહ અને અલાભ-પરીષકા થાય છે હવે ચારિત્ર માહનીય કર્મના ઉદયથી સાત પરીષહ થાય છે, આથી તેમનું પ્રતિપાદન કરવા માટે કહીએ છીએ–

ચારિત્ર માેહનીય કર્મના ઉદય થવાથી સત પરીષહ થાય છે તે આ પ્રમાણે છે:-(૧) અચેલ (૨) અરતિ (૩) સ્ત્રી (૪) નિષદ્યા (૫) આક્રોશ (૬) યાચના (૭) સત્કારપુરસ્કાર ચારિત્રમાહનીય કર્મ દર્શન માહનીયથી ભિન્ન છે મૂળગુણે અને ઉત્તરગુણેથી સગ્પન્નતા હાેવી ચારિત્ર કહેવાય છે, તેના નિરાધ કરનર કર્મ ચરિત્રમાહનીય છે. આ ચારિત્રમાહનીય કર્મના ઉદ્દય થવાથી

प्तेति, रचेलः स्त्री, निषद्या, याचना, च-आकोशा सम्मवति ! तथाना अभिविद्यान सम्मवति ! तथानोत्त भयोदयात्स्थानाऽसेवित्वल्रक्षणो निषद्यापरीषदः कोधोषाद्-आकोशपरीषदः, मानोदयाद्-याश्चापरीषदः लोभोदयात्-सत्झापुरपरीषदः सम्भवति । तथाचोत्तं व्याख्णामज्ञप्ती अगवतीम्रत्रे ८-शतके ८-उदेशके-'चरित्त मोहणिज्जेणं मंते ! कम्मे कइ परिखहा समोघरंति ? गोचमा ! सत्त्तपरीसहा समोघरंति तं जहा-अरती अचेल इत्थी निस्तीहिया जायणा य अकोसे सकार पुरकारे चरित्तमोहं मि सत्तेते' ॥१॥ इति, चारित्रमोदनीये खल मदन्त ! कर्मणि कति परीषदाः समवत्तरन्ति ? गौतम ! सप्तपरीषदाः समवत्तरन्ति, तद्यया 'अरति, रचेलः स्त्री, निषचा, याचना, च-आकोशः सत्कार पुरस्कार आरित्रमोहे सप्लते । १॥ इति ॥१४॥

है। इस चारित्रमोहनीय कर्म के उदय से अरति आदि सात परीषर होते हैं। जुगुप्छा मोह कर्म के उदय से अचेठ परीषह होता है, अरति कर्म के उदय से अरतिपरीषह होता है, पुरुषवेद के उदय से स्त्रीपरीषह होता है, भय के उदय से स्थान का सेवन रूप निषयांपरी-षह होता है, कोघ के उदय से आकोद्यापरीषह होता है, मान के उदय से याचनापरीषह होता है और ठोभ के उदय से सत्कार पुरस्कार परी-षह दल्पन्न होता है।

भगवतीसूत्र के ज्ञानक ८ के डदेशक ८ में कहा है-'भगवन् ! चारिष्रमोहनीय कर्म के उदय से किलने परीषड् होते हें ?

डत्तर-हे गौतम ! सात परीषइ उग्रत होते हैं, वे यह हैं-(१) अर्रत, अचेल, स्त्री, निपद्य, याचना और आक्रोदा। चारित्रमोह-नीय कर्म के होने पर ये सान परीषह होते हैं ॥१४॥

અરતિ વગેરે સાત પરીષડ થાય છે. જીગુપ્સા મેહ કર્મના ઉદયથી અચેલ પરીષહ થાય છે, અરતિકર્મના ઉદયથી અરતિપરીષહ થાય છે, પુરૂષવેદના ઉદયથી શ્વીપરીષડ થાય છે, કોધના ઉદયથી આક્રોશપરીષહ થાય છે, માનના ઉદયથી થાચનાપરીષડ થયછે અને લાગ્રના ઉદયથી સ કરપુરસ્કારપરીષહ ઉત્પન્ન થાય છે. ભગવતીસૂત્રના શતક ૮ના ઉદ્દેશક ૮માં કહ્યું છે-'ભગવન ! ચારિત્ર-માહનીય કર્મના ઉદયથી કેટલા પરીષહ હાય છે ?

ઉત્તર-'ગૌતમ ! સાત પરીષહ ઉત્પન્ન થાય છે, તે આ રીતે-(૧) અરતિ (૨) અચેલ, (૩) સ્ત્રી (૪) નિષદ્યા (૫) યાચના (૬) આક્રોશ અને (૭) સત્કાર પુરસ્કાર ચારિત્ર માહનીય કર્મના ઉદય થવાથી આ સાવ⁄ પરીષહ થાય છે. ા૧૪ાા मूलम्-नेयणिज्ञे सेसा एकारस परीसहा ॥१५॥ छाया-'नेदनीये शेषा एकादश परीषदाः-' ॥१५॥

तरवार्थदीपिका-पूर्व सूत्रे-चारित्रमोहनीय कर्मोंदयेनाऽचेल ऽरतिस्नी-निषद्यादि सप्तपरीपहा भवन्तीति मरूपितम्, सम्पति-वेदनीयकर्भोंदयेन शेषा-पकादश परीपहा भवन्तीति मरूपयितुमाह-'वेयणिज्जे सेखा एकारस परीसहा' इति । वेदनीये वेदनीयकर्मोंदये सति शेपा एकादश परीषहा भवन्ति, आनुपूर्व्या इति । वेदनीये वेदनीयकर्मोंदये सति शेपा एकादश परीषहा भवन्ति, आनुपूर्व्या सुतिपपासा शीतोष्णदंशमशक परीपहाः चयशिय्यावधोरोशस्तृणस्पश्चों मल इत्येवं पट्, संकलनया-एकादशपरीपहा भवन्ति । तथा च वेदनीयकर्मोंदयेन क्षुत्पि-पासा-शीतोष्णदंशमशकचर्या-शय्या सम्वक्तीति भावः ॥१५।

तत्त्वार्थनियु क्तिः-पूर्वे तावड्-ज्ञानावरणीय दर्शनसोहनीयचारित्रमोहः नीयकमेदियेन क्रमशः-मज्ञाऽज्ञानद्वयम्, दर्शनाळाभद्वयस्, अचेलारत्यादयः

. 'वेयणिज्जे सेसा एकारस' इत्यादि।

सूत्रार्थ- रोष ग्यारह परीषह वेदनीयकर्म के उदय से होते हैं॥१५॥ तत्त्वार्थदीपिका--पूर्वमुत्र में प्रतिपादन किया गया है कि चारित्र मोइनीय कर्म के उदय से अचे 3, अरति, स्त्री, निपचा आदि सात परीषह होते हैं अब वेदनीय कर्म के उदय से होने वाछे ग्यारह परी-षहों का प्रतिपादन करते हैं -

रोष ग्यारह परीपह वेदनीय कर्म का उदय होने पर उत्पन्न होते हैं। वे इस प्रकार हैं-(१) क्षुधा (२) पिपाखा (३) शीत (४) उष्ण (५) दंशमशक (६) चर्या (७) शय्या (८) वध (९) रोग (१०) तृणस्पर्श और मल परीषड़ ॥१५॥

'वेयणिब्जे सेसा एक्कारसपरीसहा'

સૂત્રાર્થ-રોષ અગીયાર વેદનીય કર્મના ઉદયથી થાય છે. ા૧પા

તત્વાર્થદીપિકા — પૂર્વસૂત્રમાં પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે કે ચારિત્ર માહનીય કર્મના ઉદયથી અચેલ, અસ્તિ, સ્ત્રી, નિષદ્યા આદિ સાત પરીષહ થાય છે, હવે વેદનીય કર્મના ઉદયથી થનારા અગીયાર પરીષહાેનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ–

રોષ અગીયાર પરીષક વેદનીય કર્મ'નેા ઉદય થવાથી ઉત્પન્ન થાય છે. તે આ પ્રમાણે છે-(૧) ક્રુધા (૨) પિપસા (૩) શીત (૪) ઉષ્ણુ (૫) (૫) દંશમશક (૬) ચર્યા (૭) શચ્યા (૮) વધ (૧૦) તૃણુસ્પર્શ અને ૧૧) મુલપરીષહ. ાા૧પા सप्तचेत्येकादत्त परीषदाः मरूपिताः सम्मति-वेदनीयकर्मोदयेन मज्ञाऽज्ञाना-द्येकादत्तपरीषद्वा अवशिष्टाः तानेकादत्त क्षुत्पिपासादीन् परीपदान् मरूवयितु-माह-'वेद्यणिउजे सेसा एकारसपरीम्महा-' इति, वेदनीये-वेदनीयकर्मोदये सति शेपा एकादत्त परीपदाः भवन्ति, तद्यथा-आनुपूर्व्या-क्षुस्पिपासा-शीतोष्ण दंशमञकारु (ाः पञ्चपरीपदाः, चर्या-त्रय्या-वध-रोग=तृणस्पर्शमलाख्याः पट्, इत्येवं रीक्ष्या-एकादशपरीषद्वा भवन्ति । एदञ्च-पूर्वेवितेभ्यः मऽज्ञाऽज्ञानदर्शनाः ऽलामाऽवेलाऽरति स्त्रीनिषद्याऽऽक्रोश-याचना-सत्कार पुरस्कारेभ्य एकादत्र परीषद्देभ्गोऽवशिष्टाः क्षुत्पिपासा-शीतोष्ण-दंशमशक-चर्या-वर्ध-रोग-

तत्त्वार्थनिर्युक्ति—पहछे ज्ञानावरणीय, दर्जनमोहनीय, चारित्र-मोहनीय और अन्तराय कर्म के निमित्त से होने वाछे प्रज्ञा, अज्ञान, दर्ज्ञन, अलाम, अचेल, अरति आदि ग्यारह परीपह कहे गए हैं, अब बेदनीय कर्म के उदय से होने वाळे अव्वश्चिष्ट क्षुचा पिपासा आदि परीपहों की प्ररूपणा करते हैं –

वेदनीय कर्म का उदय होने पर रोप ग्धारह परीपह होते हैं। वे अनुक्रम से इस प्रकार हैं-क्षुधा, पिपासा, जीत, उष्ण, दंशमशक, ये पांच तथा चर्या, शय्या, दध, रोग, तृणस्पर्श और मल, ये छह, इस प्रकार ग्यारह परीषह होते है। इस प्रकार पूर्वोक्त प्रज्ञा, अज्ञान, दर्शन, अढाभ, अचेल, अरति, स्त्रो, निषद्या, आक्रोश, याचना अौर सत्कार पुरस्कार, इन ग्यारह परीषहों से रोप बचे हुए क्षुधा, विपासा, श्रीत, ज्य्या, दंशमशक, चर्या, श्रय्वा, वध, रोग, तृणस्पर्श

તત્ત્વાર્થનિર્ચુ જિત—પહેલા જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનમાહનીય, ચારિત્રમાહ નીય અને અન્તરાય કર્મના નિમિત્તથી થનારા પ્રજ્ઞા, અજ્ઞાન, દર્શન અલાભ, અચેલ, અરતિ આદિ અગીયાર પરીષહાેનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે હવે વેદનીય કર્મના ઉદયથી થનારા અવશિષ્ટ ક્ષુધા પિપ સા આદિ પરીષહાેની પરૂપણા કરીએ છીએ–્

વેદનીય કર્મના ઉદય થવાથી બાકીના અગીયાર પરીષહ થાય છે તે આ પ્રમાણે છે–અનુક્રમથી છુધા, પિપાસા, શીત, ઉષ્ણ, દંશમશક એ પાંચ, તથા ચર્ચા, શચ્યા, વધ, રાેગ, તૃણુસ્પર્શ અને મલ એ છ.–આ પ્રમાણે અગીયાર પરીષહ થાય છે આ રીતે પૂર્વાકત પ્રજ્ઞા, અજ્ઞંન, દર્શન અલાભ, અચેલ, અરતિ, સ્ત્રી, નિષદ્ય, આંક્રોશ, યાચના અને સત્કારપુરસ્કાર આ અગીયાર પરીષહામાંથી બાકી રહી ગયેલા-ક્ષુધા, પિપાસા, શીલ, ઉષ્ણુ, तृणस्पर्शं मलरूषा एकादशपरीपहाः वेदनीयकर्मोदयेन सम्भवन्ति । एत एव शुलिपातादय एकादश परीपहा समवति-तीर्थक्रति-केवछिन्यपि सम्प्रवन्ति तस्य खढ जिनस्य यातिश्मेचतुष्टयविनाशे केवलं वेदनीयकर्मोदयरपैव सम्भवात इति पूर्व निरूपितम् । तथा च-वेदनीयकर्मोंदये सति शुल्पिपासादय एकादश प्रीपहा भदन्ति । उक्तश्च व्याख्याम्झप्तौ मनवतीस्रत्रे ८-जनके ८ उद्देशके-'वेच-णिउजे जं अंते ! कस्मे यह परीसहा खझोचरंति ? जोयझा । एकारस परीसहा खमोचरंति तं जहा 'पंचेव आणुपुच्ची, चरिया देउजा जहेंच रोगेय । तजफाल जरूल जेवच, एक्कारस वेदणिडजंति? ॥?॥ हति देदनीये खछ भदन्त ! कर्मणि दाति परीपहाः समवतरन्ति ? जौवस ! एकादश परीर्गहाः समवतरन्दि, तद्यया-पश्चेवाऽऽसुऱ्वर्था, चर्या-वध्य रोगथ्य । तजन्वज्ञो

और मल, ये ग्यारह परीषह वेदनीय कर्म के उदय से होते हैं। यही ग्यारह परीषह :नीर्थनग अगवान केवली में भी होते हैं. वयों कि केवली भगवान तें चार यातिज जमों को खत्ता नहीं रहती, सिर्फ चार अयातिक कर्म ही रहते हैं। उनमें वेदनीय कर्म के उदय से उक्त ग्यारह परीषह होते हैं, यह पहले कहा जा चुका है। इस प्रकार वेदनीय कर्म का उदय होने पर ग्यारह परीषड होते हैं। मतवतीसूत्र के दातक ८, उद्देशक ८ में कहा है-

पर्तन--अगवर ! वेदनीय कर्म के डदय से कितने परीषह होते हैं ? डसर--हे गौतम ! ग्यारह परीषह डत्पन्न होते हैं, वे इस प्रकार हैं-पांच अनुकम के प्रारंभ के तथा चर्या, राय्या, दध, रोग, तुणस्पर्द्य, और यह परीषह, ये छह मिलकर ग्यारह परीषह वेदनीय कर्म के डदय से डत्पन्न होते हैं ।

દંશમશક, ચર્યા, શચ્યા, વધ, રાેગ, તૃણુસ્પર્શ અને મલ આ અગીયાર પરીષહ વેદનીય કર્મના ઉદયથી થાય છે. આ જ અગીયાર પરીષહ તીર્થ કર લગવાન કેવળીમાં પણુ હાેય છે, કારણુ કે કેવળી લગવાનમાં ચાર ઘાતિ કર્મીના પ્રભાવ રહેતા નથી, ફકત ચાર અઘાતિ કર્મ જ રહે છે. તેમાંથી વેદનીય કર્મના ઉદયથી ઉકત અગીયાર પરીષહ થાય છે એ તા અગાઉ કહેવામાં આવ્યું છે. આ રીતે વેદનીય કર્મના ઉદય થવાથી અગીયાર પરીષહ હાેય છે. લગવતીસૂત્રમાં શતક ૮ ઉદ્દેશક ૮માં કહ્યું છે-

પ્રશ્ન-ભગવન્ ! વેદનીય કર્મના ઉદયથી કેટલા પરીષહ થાય છે ? \_ઉત્તર-ગૌતમ ! અગીયાર પરીષહ ઉત્પન્ન થાય છે. તે આ રીતે પાંચ અનુક્રમથી શરૂઆતના તથા ચર્ચા, શચ્યા, વધ, રાેગ, તૃણુસ્પર્શ અને મલ પરીષહ એ અધાં મળીને અગીયાર પરીષહ વેદનીય કર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન થાય છે. मल एवच, एकादश वेदनीये-' इति ॥१॥ एरश्च-ज्ञानावरणीयदर्शनमोहनीय चारित्रमोहनीररूप घातिवर्भचतुष्टयोद्ये मज्ञाऽज्ञानादय एकाद्शपरीपदा, भवन्ति,

वेदनीयकमोंदियेत क्रुस्पिपासादय एकादश परीपहा अवगन्तव्याः ॥१५॥ मूलम्-एक्रस्मि जीव जुग्वं एगादि जाव एगूणवीस्मा परीसहा ।१६। छाया--- 'एक सिम जीवे युगपत एकादियावरेकोनविंशतिः परीपहाः ।१६। तत्त्वार्थदीपिका-- पूर्व तावद्-व्यस्टसमस्तरूपेण छुत्पिपासादयो दार्वि-शतिः परीपद्दा यथायोग्यं क्वचिच्चतुर्दश वर्वाचदेवादश, क्वचिद् हो, क्वचित्सप्त, क्वचित्तु-द्वार्विंशतिरपि, परीषहा भवन्तीति मरूपितस्, सम्प्रत्येकात्मनि युगपत्

इस प्रकार ज्ञानावरणीय, दर्शनमोहनीय, चारित्रमोहनीय और अन्तराय रूप चार घाति कमीं के उदय से प्रज्ञा, अज्ञान आदि ग्यारह परीषह होते हैं और वेदनीय कर्म के उदय से क्षुधा पिपासा आदि ग्यारह परीषह होते हैं ॥१५॥

'इक्सस्मि जीव जुगवं एशादि' इत्यादि ।

सूत्रार्थ--एक जीव में एक साथ, एक से छेकर उन्नीस परीषह तक हो सकते हैं ॥१६॥

तत्त्वार्थदीपिका--पहछे प्रतिपादन किया गया है कि व्यस्त और समस्त रूप से क्षुधा पिपासा आदि वाईस परीषह यथायोग्य कहीं चौदड, कहीं ग्यारह, कहीं दो, कहीं सात और कहीं वाईसों होते हैं, अब यह प्रतिपादन करते हैं कि एक जीव कें, एक ही काल में, एक से छेकर उग्नीस परीषह तक हो सकते हैं -

આ રીતે જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનમાહનીય, ચારિત્રમાહનીય અને અન્તરાય રૂપ ચાર ઘન ઘાતી કર્માના ઉદયથી પ્રજ્ઞા, અજ્ઞાન, આદિ અગીયાર પરીષઢ થાય છે અને વૈદનીય કર્મના ઉદયથી ક્ષુધા પિપાસા આદિ અગીયાર પરીષહ થાય છે. ાા૧પાા

'इक्षम्मि जीव जुगवं एगादि' धत्याहि

સૂત્રાર્થ — એક જીવમાં, એકી સાથે, એકથી લઈ ને એાગણીસ પરીષહ સુધી હાેઈ શકે છે. ા૧૬ા

તત્ત્વાર્થદીપિકા— પહેલા પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું કે વ્યસ્ત અને સમસ્ત રૂપથી ક્ષુધા પિપાસા વગેરે આવીસ પરીષહ યથાયાગ્ય કાેઇ સ્થળે ચૌદ કાેઇ જગાએ અગીયાર કયાંક સાત અને કાેઇ સ્થળે આવીસે-આવીસ હાેય છે, હવે એ પ્રતિપાદન કરીએ છીએ કે એક જીવમાં એક જ સમયે, એકથી માંડીને એાગણીશ પરીષહ હાેઇ શકે છે- खल्ज एकत आरभ्य एकोनर्विंशविपर्यन्तं परीषदाः सम्मवन्तीति मरूपयितुमाइ-'एक्कम्मि जीवे जुगवं' इत्यादि । एकस्मिन् जीवे युगषत्-एकदा एकादियावदे-कोनर्विंशतिः कदाचित्-श्रुस्पिपासादिषु कश्चिदेकः, कदाचिद् द्वौ, कदाचित्त्रयः, इत्येवं रीत्या-कदाचित् क्वचिद् एकोनर्विंशतिः परीषहाः सम्मवन्ति किन्दु-शीतोष्णपरीषद्योः परस्परविरुद्धत्वात् एकदैकात्मनि कश्चिदेक एव परीषद्दो भवेत्, एवं शय्या, निषचा, चर्याणां यध्येऽपि एक एव परीषद्दः एकदैकात्मनि-स्यात् तासामपि तिस्रणां परस्परं विरुद्धत्वात् । तथांचैतेषु पश्चसु द्वयोरेव कयो-श्चिदेकात्मनि एकदा सम्भवेन खदन्येषां सप्तद्शानां च श्चत्पिपासादीनां मेळनेन

एक जीव में एक साथ एक से छेकर अधिक से अधिक उन्नीस परीषह तक हो सकते हैं। कदाचित् क्षुधा पिपाला आदि में से कोई एक ही होता है, कभी दो उत्पन्न हो जाते हैं, कभी तीन, इस प्रकार कभी अधिक ले अधिक उन्नीख तक हो मकते हैं। एक साथ वाईसों परीषह किसी में नहीं हो सकते, क्यों कि परस्पर विरोधी परीषहों का एक साथ होना संभव नहीं है। जैसे-ज्ञीत और उब्ण परीषह परस्पर विरुद्ध हैं-जब ज्ञीतवेदना होती है तब उब्णवेदना नहीं हो सकती और जब उब्णवेदना होती है तो ज्ञीतवेदना नहीं हो सकती। इन दोनों में से कोई एक ही परीषह होता है।

इसी प्रकार दाया, निषचा और चर्या, इन तीन में खे एक ही परीषह हो सकता है, क्यों कि ये भी परस्पर विरोधी हैं। इस प्रकार इन पांच परीषहों में से एक आत्मा में एक साथ कोई दो परीषह ही होते हैं। इन दोनों में दोष सतरह परीषह मिला देने के अधिक से

એક જીવમાં એકી સાથે એકથી લઇને વધુમાં વધુ એાગણીસ પરીષહ સુધી હેોઇ શકે છે. કદાચિત સુધા પિપાસા આદિમાંથી કાેઈ એક જ હાેચ છે, કચારેક બે ઉત્પન્ન થાય છે તાે કચારેક ત્રણુ, આવી રીતે કચારેક વધુમાં વધુ એાગણીસ સુધી હાેઈ શકે છે. એકી સાથે બાવીસે-બાવીસ પરીષહ કાેઇમાં પણુ હાેઇ શકતાં નથી કેમકે વિરાધી પરીષહાેનું એકી સાથે રહેવું શકય નથી-જયારે શીતવેદના થાય છે. ત્યારે ઉષ્ણુવેદના થઈ શકે નહીં આ બંનેમાંથી કાેઈ એક જ પરીષહ હાેય છે.

આવી જ રીતે શચ્યા નિષધા અને ચર્યા આ ત્રણમાંથી એક જ પરીષઢ હાઇ શકે છે કારણ કે આ પણ પરસ્પર વિરાષ્ઠી છે. આ રીતે આ પાંચ પરીષદ્હામાંથી એક આત્મામાં એકી સાથે ટાઇ છે પરીષહ જ હાેચ છે. આ બંનેમાં શેષ સત્તર પરીષદા ઉમેરી દેવાથી વધુમાં વધુ આગણીશ પરીષહ एकादित एकोनर्विशति पर्यन्तम् एकात्मनि एकदा परीपदाः सम्भवन्तीति एकोन विंशतिः क्षुत्पिपासादीनां परीपदाणां विकल्पा अवगन्तन्याः । शीतोष्णपरीपद-योरेकस्य शय्या निपद्या चर्या परीपदाणाञ्च मध्ये द्वयो व्र्धपगमेन मिलिस्वा त्रयाणां परीपहाणासेकदा एकात्मनि व्यपगमात् । अधैरम् प्रज्ञाऽज्ञान परीपदयोरपि परस्परविरुद्धत्वा त्तयोरेकस्येच परीपदस्य एकात्मनि एकदा सम्भवः इति चेत् २ अत्रोच्यते श्रुतज्ञानाऽषेक्षया मज्ञापरीपदस्य, अवधिज्ञानाऽपेक्षयाऽज्ञानपरीपहस्य चेक्रदेकात्यनि सम्भवेन तयोः परस्परविरुद्धत्वायावात् विरोधो नाह्तीतिमावः । १६।

तत्त्वार्थनिर्युक्तिः--पूर्वं तात्रत्-क्षुदिपपासादीनां ढार्विचति परीपहागां मध्ये सूक्ष्मसम्पराय छद्मस्य वीतरागयो श्वतुर्देशपरीपहाः, अगवति जिने-एका-दशपरीपहाः इत्यादि, एवं रीत्या व्यस्तसमस्तरूपेण यथाययं मतिपादितम्,

अधिक डन्नीस परीषह एक साथ एक आत्मा में होते हें-अर्थात् किसी को एक, किसी को दो, किसी को तीन, इस प्रकार उनीस परी· षह तक होना संभव है।

र्चका-अज्ञा और अज्ञान परीपह भी परस्पर विरोधी हैं, अतएव इन दोनों में से भी एक साथ एक आत्मा में एक ही होना चाहिए।

समाधान--महापरीषह अतज्ञान की अपेक्षा और अज्ञान परीषह अवधिज्ञान की अपेक्षा से समझना चाहिए। ये दोनों परीषह एक आत्मा में एक साथ हो सकते हैं, अतः परस्पर विरोध नहों हैं।।१६॥

तत्त्वार्थनिर्युक्ति-छुथा पिपासा आदि वाईस परीपह में से सुधम साम्पराय और छर्मस्थवीतराग में चौदह परीपह होते हैं, केवली अईन्त जगवान में ग्पारह परीषह पाये जा सकते हैं, इत्यादि व्यस्त और खनस्त रूप में प्रतिपादन किया गया है, अब यह प्रतिपादन करते

એક સાથે એક આત્મામાં હાેય છે-અર્થાત્ કાેઇને એક, કાેઈને બે, કાેઈને ત્રણ, એ રીતે એાગણીશ પરીષઢ સુધી હાેવું સંભવિત છે.

શંકા–પ્રજ્ઞા અને અજ્ઞાન પરીષઢ પણ પરસ્પર વિરાષી છે, આથી આ બંનેમાંથી એકી સાથે એક આત્મામાં એક જ હેાવું જોઈ એ ?

સમાધ ન-પ્રજ્ઞાપરીષઢ શ્રુતજ્ઞાનની અપેક્ષા અને અજ્ઞાનપરીષઢ અવધિ-જ્ઞાનની અપેક્ષાથી સમજવાના છે. આ બ'ને પરીષઢ એક આત્મામાં એક સમયે હાેઈ શકે છે આથી પરસ્પર વિરાષ્ટ્રી નથી, ાા૧૬ા

તત્ત્વાર્શનિર્ચુકિત –ક્ષુધા પિપાસા આદિ બાવીસ પરીષહેામાંથી સૂક્ષ્મ-સમ્પરાય અને છજ્ઞસ્થ વીતરાગમાં ચૌદ પરીષહ હેાય છે. કેવળી અહુઁન્ત લગવાનમાં અગીયાર પરીષહ જોવામાં આવે છે ઇત્યાદિ વ્યસ્ત અને સમસ્ત રૂપમાં પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે હવે એ પ્રતિપાદન કરીએ છીએ કે दींपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ स्. १६ एकस्मिन्जीवे कतिपरीपहलं गवः २४५

सम्पति-एकात्मन्यैकदैकत आरभ्य एकोनविंशति पर्यन्तं परीपद्दाः सम्मवन्तीति प्रतिपादयितुमाह-'एक्कस्मि जीचे जुगवं एगादि जाव एगावीखा परीसहा' इति । एकस्मिन् कस्मिश्चिज्जीवे युगपत एकदा एकादि यावत् एकोनविंशतिः, तत्र -कदाचित्व इचिद्देकात्मनि एकदा छुत्पिपासादिषु कश्चिदेकः परीपदः, कदाचिद्दे-कदा क्वचिद्देकात्मनि द्रौ परीपदी, कदाचित्ववचिद्देकात्मनि त्रयः परीपद्दा, इत्यवं रीत्या यावत् कदाचित्वद्वचिद्देकदैकात्सन्यैकोनर्विंशतिः परीपद्दाः सम्मवन्तीति भावः किन्तु एकदेंकानि शीदोण्णपरीपदी समकं न सम्भवतः, तयो परस्पर मन्यन्तविरुद्धत्वात् एवं चर्या शरया निषद्दासु द्रौ परीपडौ, अवशिष्टाः सप्तदश

हैं कि एक आत्मा में, एक ही फाल में एक से छेकर अधिक से अधिक उन्नीस परीषह तक पाये जा सकते हैं-

एक जीव में एक साथ एक से छेकर उनीस परीषह तक हो खकते हैं। अर्थात् किसी आत्मा में फिली समय क्षुषा आदि बाईल परीपहों में से कोई एक ही परीषह होता है, कदाचित् दो परीषह होते हैं, कदाचित् तीन एक साथ हो जाते हैं, इसी प्रकार कभी कहीं किसी आत्मा में अधिक से अधिक उन्नीस परीषह तक होना संभव है।

एक ही काल में एक ही जीव में ज्ञीत और उष्ण दोनों परीषह साथ-साथ नहीं होते, क्योंकि ये दोनों परस्पर में अत्यन्त विरोधी हैं। इस्ती प्रकार चर्या, द्राय्या और निषचा परीषहों में से भी कोई एक परीषह का ही संभव है, तीनों का संवय नहीं, हैं क्यों कि ये भी परस्पर विरोधी हैं। इस प्रकार ज्ञीन और उष्ण में से कोई एक तथा चर्या,

એક આત્મામાં, એક જ સમયમાં, એકથી લઇને વધારેમાં વધારે ૧૯ ઓગ-બીસ પરીષહ સુધી જોવામાં આવે છે. એક જીવમાં એક સાથે એકથી લઇએ ઓગબીશ પરીષહ સુધી હાેઈ શકે છે અર્થાત્ કાેઈ આત્મામાં કાેઈ સમયે છુધા આદિ બાવીશ પરીષહાેમાંથી કાેઈ એક જ પરીષહ હાેય છે, કદાચિત્ બે પરીષહ હાેય છે, કદાચિત્ ત્રણુ એક સાથે થઇ જાય છે, આવી રીતે કયારેક કાેઇ આત્મામાં અધિકથી અધિક ઓગબીશ પરીષહ સુધી હાેઇ શકે છે.

એક જ કાળમાં, એક જ જીવમાં શીત અને ઉષ્ણ અંને પરીષહ સાથે-સાથે હાેતાં નથી, કારણ કે એ અંને પરસ્પરમાં અત્યન્ત વિરાધી છે. આવી જ રીતે ચર્ચા, શચ્યા અને નિષદ્યા પરીષદ્વામાંથી કાઇ એક પરીષહ જ હાેઇ શકે છે, ત્રણે નહીં, કારણ કે એ પણ પરસ્પર વિરાધી છે. આ રીતે શીત અને ઉષ્ણમાંથી કાેઈ એક તથા ચર્ચા નિષદ્યા અને શચ્યા પરીષદ્વમાંથી કાેઈ

Ŧ

तित्वार्थस्त्रं

परीपहाथ क्षुत्पिषासादय एकदा एकात्मनि सम्मवन्तीति एकत आरभ्येकोन-विंशति पर्यन्तं विकल्पाः सम्भवन्ति । तत्र-कस्यचिदात्मन एकदा कश्चिदेकः परीपहः, कस्यचिदात्मन एकदा द्वी परीपहो, करर्याचदात्मन एकदा त्रयः परीपदाः, कस्यचिदात्मनः एकचत्वारः, इत्येवं तावत्-यावदेकोनविंशतिः परीपहाः कस्य चिद्दात्मन एकदाऽविरोधात् संजायन्ते । शीतोष्णपरीपहयोः शय्या निपद्या चर्या परीपहाणाश्च परस्पारिरुद्धत्वात् नैकदेकात्मनो विंशतिः एकर्विशतिः द्वार्विंशति-वर्षिरोपहाः सम्भवन्ति । तत्र शीतोष्णयोरसहाऽत्रस्थानछक्षणो चिरोधः परस्पर-परिहारेणेव तयोः स्थितिः सम्भवति, एवम् शय्या निषद्या चर्याणामेकस्य परी-

निषचा और शरपा परीषह में खे कोई एक परीषह होता है। रोष जो खत्तरह परीषह हैं वे खभी एक जीव में एक साथ हो खकते हैं। इस प्रकार कुल उन्नीस परीपह एक साथ एक जीव में होना संभव है।

किसी आत्मा में किसी समय एक ही परीपह पाया जाता है, किसी में एक साथ दो हो सकते है, किसी में तीन और किसी में चार का संभव है। इस प्रकार उन्नीस परीषह तक एक साथ एक आत्मा में हो सकते हैं। दीस, इक्कीस या वाईसों परीषह किसी आत्मा में एक साथ नहीं हो सकते। इसका करण पहछे ही वतलाया जा चुका है कि शीन और उष्ण में से एक तथा शय्या निषया और चर्या में से कोई एक ही परीषह होना है। इस प्रकार वाईस में से तीन परीषह कम हो जाते हैं। शीन और उष्ण में सहानवस्थान का (एक साथ न रह सकना) चिरोध है। वे एक दूसरे का परिहार करके ही रह सकते हैं।

એક જીવમાં એક સાથે થઇ શકે છે ખાકીના જે સત્તર પરીષહેં છે તે બધા જ એક જીવમાં એકી સાથે હૈાઈ શકે છે. આ રીતે કુલ એાગણીસ પરીષહ એકી સાથે, એક જીવમાં સંભવી શકે છે.

કાઇ આત્મામાં કાઇ સમયે એક જ પરીષહ જોવામાં આવે છે, કાઇમાં એકી સાથે બે હાઇ શકે છે, કાંઈમાં ત્રણ અને કે.ઈમાં ચાર સંભવી શકે છે. આ રીતે એાગણીસ પરીષહ સુધી એકી સાથે એક આત્મામાં હાઈ શકે છે. વીસ, એકવીસ અગર ખાવીસે-બાવીસ પરીષહ કાંઇ આત્મામાં એકી સાથે હાઇ શકતાં નથી, એનું કારણ પહેલાં જ ખતાવી દેવામાં આવ્યું છે કે શીત અને ઉષ્ણમાંથી એક તથા શય્યા, નિષદ્યા અને ચર્યામાંથી કાંઇ એક જ પરીપહ હાય છે. આ રીતે બાવીસમાંથી ત્રણ પરીષહ એ છાં થઇ લપ છે. શીત ઉષ્ણમાં સહાનવસ્થાન (એકી સાથે ન રહી શકવું) વિરાધ છે. તેઓ એકબીજાના પરિહાર કરીને જ રહી શકે છે. पहस्य सम्भवे द्वयोरसावः शय्यावरीपहे सति निपद्या चर्थावरीपहयोरसदसावः, निपद्यापरीपहे सति शय्या चर्या परीषद्वयोरसादः, चर्यावरीपहे सति तु शथ्या निपद्यापरीषदयोरसद्भाव एव तिष्ठति, अतएव त्रयाणां वर्जनं छत्तम् । अयैंव महाऽज्ञानपरीषदयोरपि सद्दाऽनवस्थानळक्षणविरोधात् त्रयोरेकस्यैव परीपहस्य एकात्मनि एकदा सम्भव इति चेन् ३ उच्यते श्रुत्तज्ञानाऽपेक्षया प्रज्ञापरीपहस्या, ऽवधिज्ञानाऽपेक्षया चाऽज्ञानष्रीपहस्य एकदैकात्मनि सम्भवेन विरोधो नाऽस्ति । तथा च श्रुत्पिषासादीनां द्वाविंत्ततिपरीपहाणां मध्ये एकादयो यावद आ एकोन-विंशतिः परीपहा युगपदेकात्मनि सजनीयाः, नतु कदाचिद् एकात्मनि विंशतिः प्रकविंगतिः द्वाविंशतिर्वा, उक्तयुक्तेः ॥१६॥

इसी प्रकार शय्या, निषद्या और चर्या में से विसी एक या सद्-भाव होने पर दो का अमाव होता है। अगर शय्यापरीषह होगा तो निषद्या और चर्या परीषह नहीं होंगे, निषद्या परीषह के होने पर शय्या और चर्या परीषह नहीं हो सकते और चर्या परीपह के होने पर शय्या और निषद्या परीषह नहीं हो सकते थीर ग

रांका-प्रज्ञा और अज्ञान परीषह में भी सहाऽनयस्थान का विरोध है, अतएव इन दोनों में से भी एक आत्मा में एक साथ एक ही परीषह होना चाहिए।

समाधान---प्रज्ञापरीषह अन्ज्ञान की अपेक्षा से है और अज्ञान परीषह अवभिज्ञान की अपेक्षा से। अतएव इन दोनों में पारस्परिक विरोध नहीं है और जव विरोध नहीं एँ तो दोनों एक साथ हो सकते हैं। इस प्रकार वाईस परीषहों में से एक से छेकर उन्नीस परीषह

આ રંતે શચ્યા, નિષદ્યા અને ચર્યામાંથી કાેઈ એકના સદ્ભાવ હાેવાથી બંનેના અભાવ થઈ જાય છે. અગર શચ્યા પરીષહ હશે તાે નિષદ્યા અને ચર્યા પરીષહ દાેઇ શકે નહીં અને જ્યારે ચર્યાપરીષહ હાેય ત્યારે શચ્યા અને નિષદ્યા પરીષદ હાેઇ શકતા નથી.

શંકા-પ્રજ્ઞા અને અજ્ઞાન પરીષઢમાં સહાનવસ્થાન ના વિરાધ છે આથી બંનેમાંથી પણ એક આત્મામાં એકી સ'થે એક જપરીષહ હેાવા જોઇએ. સમાધાન-પ્રજ્ઞ.પરીષહ શ્રુવજ્ઞાનની અપેક્ષાથી છે અને અજ્ઞાનપરીષહ અવધિજ્ઞાનની અપેક્ષાથી આથી આ બંનેમાં પારસ્પરિક વિરાધ નથી અને જો વિરાધ નથી તા બંને એકી સાથે હાેઈ શકે છે.

આ રીતે બાવીસ પરીષહેામાંથી એકથી લઇને એાગણીય પરીષહ સુધી

पूर्वमहारम्भ महापरिग्रहादयो नारक तिर्थङ्मञुष्यायुपा माखनः प्रतिपादितः तत्र-स्वभादभाईत्वेन मनुष्यायुप आखनो भवतीति तदास्तवनियारणार्थं त्रवादि परिपालनीयम् यद्वा एते द्वार्विशतिः परीपदा त्रतेश्वेव भवन्तील्यतोऽत्र ज्ञवाधि-कारमाह ज्ञतश्च सम्यक्ष्य मन्तरेण न सम्भवतीति पूर्वं सम्यक्ष्यस्वस्वरूपमाह—

यूब्स्—जिण वयणसदहणं ॥१७॥ छाया—जिनवचनश्रदानं-सम्यक्त्वम् । १७ मूब्स्—हिंसाईहिंतो दिरईघयं ॥१८॥

तक एक आत्मा में एक खाथ अमनीय हैं। एक ही आत्मा में एक ही काल में चीस, इक्रीस अथवा बाईल परीपह संजव नहीं हैं। इस दिषव में युक्ति पहले जही जा चुकी है।।१६॥

पहछे महारंभ महापरिग्रह आदि नर कायु. तिर्घचायु और मनु-प्यायु के दारणों का प्रतिपादन किवा गया था, वहां यह निरूपण किया गया था कि स्वभाव की महुना से मनुष्पायु का आसव होता है। इन आयुओं के आसव को रोकने के लिये वनों का पालन करना चाहिये। अथवा वतों के खद्भाव में ही यह परीषह होते हैं। अतएव वतों का अधिकार कहते हैं। किन्तु सम्यक्त्व के वन नहीं हो सकते इस कारण सर्वप्रथन सास्वादन का स्वरूप बतलाते हैं-

'जिणवघण सद्हणं सम्मतं' ॥१७॥

सत्रार्थ--जिन वचनों का श्रद्धान् (श्रद्धाकरना) सम्पनत्व है।।१७॥

એક આત્મામાં એકી સાથે હાેઈ શકે છે એક જ આત્મામાં, એક જ કાળમાં વીસ, એકવીસ અથવા ખાવીસ પરીષહ હાેઈ શરતાં નથી આ વિષ-યમમાં ચુક્તિ અગાઉ કહેવામાં આવી ગઇ છે. ાા૧૬ાા

આ પહેલાં મહાર ભ, સહાપરિગ્રહ આદિ નરકાયુ, તિર્ય ચાયુ અને મનુષ્યાયુના કારણે!નું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું હતું, ત્યાં એ પણુ નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું હતું કે સ્વભાવની મૃદુતાથી સનુષ્યાયુના આસવ થાય છે. આ આયુએાના આસવને રાકવા માટે વ્રતાનું અનુષ્ઠાન કરવું જોઇએ અથવા વનેાના સદ્ભાવમાં જ આ પરીષહ હાય છે આથી વ્રતાના અધિકાર ડહીએ છીએ પરન્તુ સમ્યક્ત્વ વગર વૃત્ત થઈ શકે નહીં આથી સર્વપ્રથમ સમ્યક્ત્વનું સ્વરૂપ અતાવીએ છીએ-

मूलम्-जिणवयणसददणं सम्मत्तं' ॥१७॥

સ્ત્રાર્થ-જિનવચનામાં શ્રદ્ધા રાખવી સમ્યક્ત્વ છે. ા૧૭ા

मूलम्-ताइं बारस, अणुव्ववय, गुणव्व-सिंक्र्यावयभेयां<sup>59</sup>॥२१॥<sup>९५ ५९</sup> भाग मसूर्वा के - अधुवंता, अधुवत : अने शिक्षावतना लेड छा क्रांवहुना वत आर וריבורביאוריזיזה - شرامج પ્રકારના છે. ાારવા

ন০ ३२

मूलम-हिंसाईहितो विरई वय १८ -गर्द्त सूत्रार्थ-હिंसां आहि पार्थार्थ निवृत्त थवुं युत् अहेवायू देखे गान्द्रा सूत्रार्थ-હिंसां आहि पार्थार्थ निवृत्त थवुं युत् अहेवायू देखे गान्द्रा મહાવત કહે છે, દેશવિરતિને અણુવત કહે છે. ા૧૯૫૫ વાર કો માયત્રોય हार गाह मूलमूत, खदव को अणगार स्ता ते पंच दिसओ आगुरिस्स आहे बार स् ।।२०॥ સૂત્રાર્થ-સર્વવિસ્તિ અણગાર સાધુને હાેય છે તે પાંચ છે. દેશાલિજ્ઞેતિ ંગમ નતા છાહસ્થા શ્રાવકને હોય છે. તે ખાર હાય છે. તરણા ઉપર

'सन्दभी अणगारत्य, ते पंच, देखभी आगांतिरस; रे केंडस'ो हाग" संजार्थ--संवैधिरति अनगार-सार्य कि होति है । देशबिरति रूप जन गृहत्थ आवक के होते हैं। में बारहे ही'गरेगाइ " " " ताइं चारेल अणुन्वय, गुगव्यय-सिक्लावेच सेवा ॥ १ सूझार्थ--अणुवन, गुणवन और शिक्षावन के अर्द से आधुन विते चारेई प्रकार का है ।रिशा 13. 10 m 10 20 57 5 1 10 10

ने स्वमुथे-- हिंसा दादि पापों से निष्ठ से ताझतः इसता है। १८। 'तं सन्यओ देसओ सहं-अण्य'॥१९॥ 🦻 😳 क्रिया ही हाय : स्वज्ञार्थ-चिरति दो वर्जार की उ-लई चिरति : ए.के देवस्डिएति। ख्वीवरति को छहावतर के स्तेर्हे, देत्राविरसि को अणुवन कहते है में १२४॥

'हिंलाई हिंतो चिरई वयं' गे१टीं। अहे. अहे हा कि-ग्राहह इयहे?

ण्डायां—लत् सर्वतो देशतो, महद-णु च ि १९ गिए मा हि स्व - पूल्य्-हदवओ अणगार्स्स, ते पंच हे झुओ, अगार्ड्स्स बारस ॥२०॥ बारस ॥२०॥ ॥३२१ ॥२०॥ ॥३२१ ॥२२ गम्हे ३३२ भक्ष छ अर्भक ॥४ छाया- सईतोऽनगाररम्, तानि पञ्च, देशतोऽम्रारिणः द्राति घादुल्.। २० षुरुष- ताइं बारस, अणुटवय-गुणठवय-सिक्खानय खेषा रिश्न • हर्षायाः---तानि हात्रा 'वनानि' अणुवत गणवत-विक्षावन सेस्रतेणि १

<sup>-1-</sup>छाया—दिसादिस्यो विरति वेतम् ।१२८<sup>13</sup> -1715 मूल्य-तं सन्वकी देलेओं मह-केणूर्य गाँउ दा हि -काणित

रिप्रताहनाः दीपिका-निर्युक्ति-टीका -अ. ७- स. १८-२४- विरत्यदिवतनिरूपणम्=

レンジーをひを

यूलय्-तथ्थ अणुव्वयाइं पंच, थूल-हिंसा-मुसावाय-तेणिक्ज-सेहण-परिग्गहविरमणभेया ॥२२॥

छाया-उत्राणुव्रतानि पञ्च, स्थूल्रहिंसा मृपावाद स्तैन्य मैथुन परिग्रहविर-मणसेदात् ॥२२॥

स्लय्-गुणव्वयाई तिन्नि, दिसिव्वय-उवभोगपरिभोग-परिसाण अणट्टदंडविरमणभेया ॥२३॥

छाया-गुणझतानि त्रीणि, दिग्वतो-पभोगपरिभोगपरिमाणानर्थदण्डविरमण· थेदाह्य ॥२३॥

मुलम्-सिक्खावयाईं चत्तारि, सामाइय-देसावगासिय-पोसहोववास-अतिहिसंविभागभेया ॥२४॥

'तश्य अणुव्वयाईं पंच थूल् हिंसा मुसावाय-तेणिक मेहुण-परि-गण्हविरमणभेषा' ॥२२॥

खुन्नार्थ—-अणुव्रत पांच हैं-(१) स्थुल हिंसाचिरमण (२) स्थूल मुषा-बाद्विरमण (३) स्थूल स्तेयविरमण (४) स्थूल मैथुन विरमण और स्थूल प्रिग्नह विरमण ॥२२॥

'गुणब्वयाइं तिन्नि, दिसिब्बय उवभोगपरिभोगपरिमाणअणह दंडविरमणभेया॥२३॥

सूम्रार्थ--गुणव्रत तीन हैं-दि्शाव्रत, उपभोग परिभोग परिमाण स्रौर अनर्थदण्ड विरमण ॥२३॥

् 'सिक्खावयाइं चत्तारि, सामाइय-देसावगासिय-पोसहोववास अतिहिसंविभागभेया॥२४॥

मूलमू-तत्थ अणुव्वयाई पंच थूल-हिंसा-मुसावाय-तेणिक्क-मेहुण-परिगाहविरमणभेया ॥२२॥

સ્ત્રાર્થ--અણુવત પાંચ છે-(૧) સ્થૂળહિંસા વિરમણુ (૨) સ્થૂળમૃષાવાક વિરમઘુ (૩) સ્થૂળસ્તેય વિરમઘુ (૪) સ્થૂળમેંશુન વિરમણુ અને (૫) સ્થૂળ-પરિગ્રહ વિરમણુ. ાા૨૨ાા

मूडम्-गुणव्वयाईं तिन्नि, दिसिव्वय-उवभोग परिभोग परिमाण अणट्टदंड विरमणभेया २३

સૂત્રાર્થ-ગુણવત ત્ર**ણ** છે-દિશાવન, ઉવલાેગ પરિલાેગ પરિમાણુ અને અનર્થદન્ડ વિરમણુ. ાારગા

मूलम्-सिक्सावयाइं चत्तारी, सामाइय-देसावगासिय-पोसहोववासअति-हिसंविभागभेया २४ दीषिंका-नियुक्ति टीका अ. ७ सू. २५ हिंसास्व इपनि इपर्णम्

छाया−शिक्षावतानि चत्त्वारि, सामायिक देशावकाशिक पौषधोपवासा तिथि संविभागभेदात् ।२४

मूळम्-पमत्तजोगा पाणाइवायो हिंसा ॥२५॥ छाया-मनत्तयोगात्-माणातिपातो हिंसा २५

तत्त्वार्थदीपिका-पूर्वं तावत्-महारम्भ महापरिग्रहादयो नारक-तिर्थङ्-मनुष्यायुषा मास्रवो भवतीति मतिपादितम्, तत्र-महारम्भ महापरिग्रहादौँ हिंसा-ऽवश्यं भाविनीति हिंसास्वरूपमाह-'पमत्तजोगा' इत्यादि। ममत्तयोगात्माणाति-पातोहिंसा, तत्र ममत्तयोगात् ममाद्यति, इति ममत्तः ममादपरिणत आत्मा, ममादश्व -कषायनिमित्तक आत्मपरिणामः । कषायत्वं वा ममादः कषायाणां ममादहेतुत्वात्

सूत्रार्थ--शिक्षाव्रतचार हैं-सामायिक, देशावकाशिक पौषधोप-वास और अतिथिसंविभाग ॥२४॥

'पमत्तजोगा पाणाइवाया हिंसा' ॥२५॥

सुन्नार्थ--प्रमाद युक्त योग से प्राणों का अतिपात करना हिंसा है ॥२५॥

• तत्त्वार्थदीपिका—पहछे प्रतिपादन किया गया था कि महारंभ 'और महापरिग्रह आदि नरकायु, तिर्यंचायु और मनुष्यायु के आस्नव हैं। महारंभ और महापरिग्रह आदि में हिंसा अवइय होती है, अतएव हिंसा का स्वरूप कहते हैं-

प्रमत्त योग से प्राणों का अतिपात करना हिंसा है। प्रमाद से युक्त आत्मा प्रमत्त कहलाता है। कषाय के निमित्त से होने वाला आत्मा का परिणामविद्योष प्रमाद कहा जाता है। अथवा कषाय ही

સૂત્રાર્થ-શિક્ષાવત ચાર છે-સામાયિક, દેશાવકાશિક, પૌષધાપવાસ અને અતિથિસ વિભાગ. ારજા

मूळम्-पमत्तजोगा पाणाइवाया हिंसा ॥२५॥

સૂત્રાય<sup>6</sup>-પ્રમાદશુક્ત ચાેગથી પાણુાના અતિપાત કરવા હિંસા છે. ારપા તત્ત્વાર્થદીપિકા—પહેલા પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું હતું કે મહારંભ અને મહાપરિશ્રહ આદિ નરકાશુ તિયં ચાશુ અને મનુષ્યાશુના આસવ છે. મહારંભ અને મહાપરિગ્રહ આદિમાં હિંસા અવશ્ય હાેય છે આથી અમે હિંસાનું સ્વરૂપ કહીએ છીએ-

પ્રમત્ત ચાેગથી પ્રાણેના અતિપાત કરવા હિંસા છે. પ્રમાદથી શુક્ત આત્મા પ્રમત્ત કહેવાય છે. કષાયના નિમિત્તથી થનારા આત્માના પરિણામ વિશેષને પ્રમાદ કહેવામાં આવે છે, અથવા કષાય જ પ્રમાદ છે કારણુ કે તે

\_ तत्त्वार्धमुत्रे

तहान ममतः कथ्यते (यहा-इन्द्रियाणां मचारमवधार्य) प्रियते प्रिवेया ऽविचायमिव-तिमान आत्मा मर्भत्तः । यहा महद कपायोदय महिष्टः माणातिपातस्य हेतुप्र स्थितोऽपि योऽहिंसाणां शाठचेन कपटेन, दम्भेन यत्नं. दिधत्ते नंत पर्मार्थन स ममत्त उच्यते । अधवा निम्नोक्त पश्च ममादी पेतत्वात्मत्तरं, पश्च प्रमादा यथा-जड्जं विस्तयकसाया-निद्दाचिकहाय पंचमी भणिया ।

कृति-स्टा-एए पिन्च व्यमायां जीवे पाडे ति संसारे ।। १॥ ति संसारे ।। १॥ ति संसारे ।। १॥ ति स्टान्स्यां विषयक्रपायाः निदाविक्रथा च पश्चमी भणिता । ति स्टान्स्याई प्रश्च प्रधा प्रमादाः जीवे पालयन्ति संसारे ।। १॥ इन्हाइति: अस्यवस्याई इस्माज्योगः त्मनोवाक्तायक्रियाच्यः नमत्त्यीगात् इन्द्रि यादीनां द्यग्रणानां यथासम्भवयतिपातो व्यपरोपणं वियोजनं हिंसा ।। २५॥

प्रमाद है, क्यों कि बहा मंगद को कारण है। जो प्रमाद वालों हो? वह या बिना बिवेक के-अनसमझे, अनसोचे प्रवृत्ति करने वालों आरमा प्रमत्त है। अथवा जिसके तीव्र कपाय की उदय हो और जो हिंसा के कुरणों में स्थित हो कह भी यूत्तता, कपट या दंश से यतना करता हो, पारमाधिक रूप से नहीं, उसे प्रमत्त कहते हैं। अथवा जो पांच प्रकार हो, पारमाधिक रूप से नहीं, उसे प्रमत्त कहताता है। अथवा जो पांच प्रकार के प्रमुख के युद्ध हो दे प्रमत्त कहताता है। अथवा जो पांच प्रकार के प्रमुख के युद्ध प्रमत्त कहताता है। आथवा जो पांच प्रकार के प्रमुख कियुद्ध होच प्रमत्त कहताता है। पांच प्रमाद इस प्रकार हैं-हता स्व इत्या हो जिस्पान को आदि जन्म-मरण के चक में पिराने बाले हैं।

मिन्द्र प्रमुख अहमा का योग अर्थत मन-वचन काघ का व्यापार प्रमत्त योग काइल्हाता है। प्रमत्ता योग से इन्द्रिय दस-प्राणों का यथा-संमवृ . बियोग का गर्हा है ॥२५॥

પ્રમાદનું કારણ છે. જે પ્રમાદી હાય તો અથવા વિવેક વગર, વગર સમજ્ય-વગર વિચારી પ્રવૃત્તિ કરનાર આતંમી પ્રમત્ત છે અથવા જેને તીન્ન કર્ષાયને! દદય થાય તેમજ જે હિંસાના કારણામાં સ્થિત થઇને પણ ઘૂર્તતા કપટ અથવા દલથી યુતના કરતા હાય, પારમાથિક રૂપથી નહી, તેને, પ્રમત્ત કહે છે અથવા દલથી યુતના કરતા હાય, પારમાથિક રૂપથી નહી, તેને, પ્રમત્ત કહે છે અથવા જે પાંચ પ્રકારના પ્રમાદાથી ' ચુક્ત હોય તે પ્રમૃત્ત કહેવાય છે. પશ્ચિમાર્દ અર્દ પ્રમાણે છે-

્ર ક્તર "ઇન્દ્રિયામા વિષય", ક્રોધાંદિ કેષાય, નિદ્રા અને વિકર્યા, 'આં પાંચ' પ્રામાં અમાં પાંચ' પ્રામાં અર્થાત જન્મ-મરહ્યુમાં ચક્રીવામાં પાડનારા કૃદ્યાં છે.

પ્રમત્ત આત્માના ચાગ અર્થાત મન વચન કાર્યાના બંધાપાર પ્રમત્ત્વીંગ કહેલાંચ છે. દ્વાંગ્રેમત્ત્ત્વાગધી કીન્દ્રધ ઓહિ દિશ પ્રશ્વિના ચંધાસ ભવ વિચાગ કરવા હિંગ્યા છે. તાળપા આ

**રે**ષ્ટ્

तृत्त्वार्थनियुक्तिः पूर्वमूत्रे सहारम्भमहापरिग्रहादयो नार क्र तिर्यङ्मनुष्या-युषामासत्रो भवतीति प्रतिपादितम्, महारम्भ महापरिग्रहादौ हिंसाऽवत्रयम्भाविनीति हिंसास्वरूपमाह-'पमन्त जोगा पाणाहवायो हिंस्ना' इति । प्रमत्तयोगात् मच-त्रिपयादिभिः पञ्चसिः ममादैः प्रमाचतीति प्रमत्तः वात्मा,तत्र-ममादाः पञ्च, यथा= 'मङ्जं विस्वयकसाया निदाविकहाय पंचमी भणिया । एए पंच पक्षाया जीवं पाडे ति संसारे ॥१॥

भूमं विषयकृषाया निद्रा विकथा च पश्चभी अणिता। एते पश्च प्रमादा जीवं पात्यन्ति संसारे ॥१॥ इति,

तत्र मध् शीध्यादिकं मसिद्धं तच्च-ममादहेतुत्वान्सधं ममादः १ विषयाः पश्च स्पर्शनादि एञ्चन्द्रियजन्यत्वात् ५ कृषाया क्रोधादयश्वत्वारः ४ निदा, निद्रा निद्रादि-

तत्त्वार्थनियुक्ति--पूर्व मुत्र में बतलाया गया था कि महारंभ, महारं परिग्रह आदि जाव्द से पश्चेन्द्रिय वध, मयमांस का सेवन करना नारक, तिर्यंच और मतुष्यगति आदि के कारण हैं, महारंभ और महापरिग्रह आदि में हिंला का- होना, अनिवार्य है, इस कारण यहां हिसा का सबुद्धप कहते हैं का कार्य के बार्य के इस कारण यहां हिसा का

्रमुत्तयोग से प्राणों का अतिपात करना हिंसा है। प्रमत्तयोग अर्थात मच विषय आदि मांच प्रमादों से युक्त आत्मा के व्यापार से प्राणों का जो वियोग होता है, उसे हिंसा कहते हैं। प्रमाद पांच हैं, यथा 'मच, विषय, कषाय, निद्रा और विकथा, ये पांच प्रमाद जीव को संसार में परिभ्रमण कराते हैं। 1811

- सीध आदि मदिरा को मूझ कहते हैं। दह लोक में प्रसिद्ध है। मूझ

તત્ત્વાર્થ નિશે કિત - પૂર્વ સૂત્રમાં બતાવવામાં આવ્યું હતું કે મહારં ભર્ મહ્યુ પરિચ હું આદિ સ્શાબ્દથી પાંચેન્દ્રિયવધર દારૂં માંસનું સેવન કરવું નારક, તિયું ચ અને મુત્રુષ્યગતિ તે આદિનાં કારણે છે. મહાર લ અને સહાપરિબ્રહ આદિમાં હિંસાનું હેાવું અનિવાર્થ છે, આઘી અહીં હિંસાનું સ્વરૂપ કહીએ છી એ-દાર પ્રસત્ત શાગથી પાણે ના- વિયાર્ગ કરવા હિંસાનું સ્વરૂપ કહીએ છી એ-દાર વિષય આદિ - પાંચ પ્રધાદાથી વ્યુક્ત આતંમાનાં બ્યાપારથી પાણે નાં જે વિયાર થાય છે તેને હિંસા- કહે છે. અમંદ પાંચ છે જેવાં કે-'મંઘ વિષય, કષાય, નિર્દ્ધા દંશ્યને વિકર્યા, આંધુ પાંચ પ્રમાદ છે છે જેવાં કે કે સ્વર્ધ સું સારમાં, પરિભ્રમણ કરાવનારા છે. ાાવા દંશે ગાય છે છે તે છે. છે છે ગાય

ંં, સીધુ, આદિ દારૂને મદ્દ કંઉન્જી જે લાકમાં પ્રસિદ્ધ ' કહેલ છે. સ્પરાન,

भेदात्पञ्चविधा ५ विकथा स्त्री, सक्त, देश, राजभेदाच्चत्रविधा ३ इत्येवमेकोन-विद्यतिभेदभिन्नाः प्रमादाः पञ्च, तद्वारकौ रागद्वेपा तत्परिणत आत्मा ममत्त उच्यते, प्रमत्तस्य योगो व्यापारश्चेष्टा, ममत्तस्यात्मनः कपायादिचेष्टा, तस्मात् प्रमत्तयोगात् ममत्तव्यापारेण प्राणातिपातः प्राणव्यपरोपणं हिंसा ममत्तयोग-मासाध प्राणातिपातं क्वन्नात्मा हिंसां निष्पादयति । माणाः पञ्चेन्द्रियाणि मनो-वाक्कायाः प्राणाऽपान मायुश्चेति दश्वविधाः द्रव्यपरिणामळक्षणः पृथिव्यादि-

को प्रघाद का कारण होने से प्रमाद कहा है। स्पर्शन, रसना, घाण, चक्षु और थ्रोत्र इन्द्रियों के विषय स्पर्श ऑदि पांच हैं। कोघ आदि कषाय चार हैं। निद्रा पांच प्रकार की है-निद्रा, निद्रा-निद्रा, प्रचला, प्रचलाप्रचला और स्त्यानर्धि। स्त्री कथा भक्तकथा, । (भोजनकथा) देशकथा और राजकथा के मेद से विकथा के चार मेद हैं। इस प्रकार प्रमाद के ब्लीस मेह हैं। इनके कारण आत्मा में राग-देष की उत्पत्ति होती है।

जो आत्मा प्रमाद युक्त होता है वह प्रमस कहलाता है। प्रमस के योग अर्थात् व्यापार या चेष्टा को प्रमत्तयोग कहते हैं। प्रमस आत्मा की चेष्टा से प्राणों का वियोग होना हिंसा है। प्रमत्तयोग को प्राप्त होकर प्राणातिपात करता हुआ आत्मा हिंसा को उत्पन्न करता है।

प्राण दस है-पांच इन्द्रियां, सन, वचन, काय प्राणापान और आधु, ये द्रव्य प्राण कहलाते हैं और पृथ्वीकाय आदि में यथा योग्य रूप से पाये जाते हैं, अर्थात् एकेन्द्रियों में चार, द्रीन्द्रिय में छह,

રસના ઘાણ, ચક્ષુ અને શ્રાત્ર ઇન્દ્રિયાના વિષય સ્પર્શ આદિ પાંચ છે. ક્રોધ આદિ કષાય ચાર છે. નિદ્રા પાંચ પ્રકારની છે-નિદ્રા, નિદ્રાનિદ્રા, પ્રચલા, પ્રચલાપ્રચલા અને સ્ત્યાનધિ સ્ત્રીકથા, ભત્તકથા (ભાજન સંખંધી કથા) દેશકથા અને રાજકથાના ભેદથી વિકથાના ચાર ભેદ છે. આ રીતે પ્રમાદના આગણીસ ભેદ છે. આના કારણે આત્મામાં રાગદ્વેષની ઉત્પત્તિ થાય છે.

જે આત્મા પ્રમાદસુક્ત હાય છે તે પ્રમત્ત કહેવાય છે. પ્રમત્તના ચાગ અર્થાત્ વ્યાપાર અથવા ચેષ્ટાને પ્રમત્તચાેગ કહે છે. પ્રમત્ત આત્માની ચેષ્ઠાથી પ્રાણાના વિચાેગ થવા હિંસા છે. પ્રમત્તચાેગને પ્રાપ્ત થઈ ને પ્રાણાતિપાત કરતા થકા આત્મા હિંસાને ઉત્પન્ન કરે છે.

પ્રાણ દશ છે–પાંચ ઇન્દ્રિયા, મન, વચન, કાયા, પ્રાણાપાન અને આયુ સ્યા દ્રવ્યપ્રાણ કહેવાય છે અને પૃશ્વિકાય આદિમાં યથાયાગ રૂપથી જોવામાં दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ सू. २५ हिंसास्वरूपनिरूपणम्

कायेषु यथायोग्य मवस्थिता स्तेषा मतिपातो व्यपरोपणम् अपनयन मात्मनो वियोजनं पृथकरणं हिंसा । उक्तश्र----

'पञ्चेन्द्रिशणि ५ त्रिविधं वत्त्व्व ३ उच्छ्वास निश्वास १ मथान्यद्युः। प्राणद्दौते भगवद्भिरुक्ता स्तेषां वियोगीकरणन्तु हिंसा ॥१॥

अथवा-ययाऽऽत्मपरिणतिक्रियया प्राणव्यपरोपणं भवति, सा क्रिया वर्तृ समवेता हिंसा उच्यते, तत्र-प्रमत्त एव हिंसको भवति नाऽपमत्तः । स खलु-प्रमत्त आप्त पुरुषोक्तागमनिरपेक्षो द्रीकृताऽऽर्षसत्रोपदेशः स्वच्छन्दतया प्रभावित कायादिवृत्तिः अज्ञानपूर्णः माणिमाणाऽपहरणमवश्यङ्करोति । सा खन्छ हिंसा

त्रीदिय में सात, चतुरिव्दिय में आठ, असंज्ञी पंचेव्दिय में नौ और संज्ञी पचेन्द्रिय में दस प्राण होते हैं। कहा भी है-

'पांच इन्द्रियां तीन बल (मनोबल, वचनबल, कायबल), उच्छ्वास निश्वास और आयु, ये दस प्राण भगवान ने कहे हैं । इनमें से किसी का भी वियोग करना हिंसा है' ॥१॥

अथवा आत्मा के जिस परिणाम (अध्यवसाय) से प्राणों का व्यप-रोपण होता है. उसे हिंमा कहते हैं । यह बात ध्यान में रखने योग्य है कि प्रमत्त जीय ही हिंसक होता है, जो प्रमाद से रहित है वह हिंसक नहीं होता । प्रमादी पुरुष आप्त जनों द्वारा प्रणीत आगम की परवाह नहीं करना, ऋषि प्रणीत आगम से प्रतिकूठ व्यवहार करता है, काय आदि का स्वच्छन्द रूप से व्यापार करता है एवं अज्ञान से परिपूर्ण होता है । वह अवइय ही प्राणियों के प्राणों का प्रणाज्ञ करता है।

આવે છે, અર્થાત્ એકેન્દ્રિયામાં ચાર, દ્વીન્દ્રિયામાં છ, તેઇન્દ્રિયમાં સાત ચતુરિન્દ્રિયમાં આઠ, અસ'ગ્રી પ'ચેન્દ્રિયમાં નવ અને સંગ્રી પ'ચેન્દ્રિયમાં દશ પ્રાણ હાેય છે કહ્યું પણ છે–

પાંચ ઇન્દ્રિયા, ત્રણુ અળ (મનાેબલ, વચન અળ કાયઅલ) હચ્છૂવાસ નિશ્વાસ અને આગુ આ દશ પ્રાણ, ભગવાને કહ્યા છે. આમાંથી કાઇના પણ વિચાેગ કરવા હિંસા છે. ાાવા

અથવા આત્માના જે પરિણામ (અધ્યવસાય)થી પ્રાણે!ના નાશ થાય છે તેને હિંસા કહે છે. એ વાત ધ્યાનમાં રાખવા યાગ્ય છે તે પ્રમત્ત છવ જ હિંસક હાેય છે, જે પ્રમાદથી રહિત છે તે હિંસક હાેતા નથી. પ્રમાદી પુરૂષ આપ્તજના દ્વારા પ્રણીત આગમની પરવા કરતા નથી, ઝલિપ્રણીત આગમથી પ્રતિકૂળ વ્યવહાર કરે છે, કાયા આદિના સ્વશ્છન્દ રૂપથી વ્યાપાર કરે છે અને અજ્ઞાનથી પરિપૂર્ણ હાેય છે, તે ખમિત પ્રાણીઓના પ્રાણે!ના વિનાશ કરે છે.

ţ

्रात २ सी तर पर्यो ७ २ थे हे लिए ही होता है. तत्वार्थसूत्रे

हिदिधा, द्रव्यंभावभेदीत् । तंत्र द्रव्यतः माणिनां घाणव्यण्रोएणं भावतं आत्मनो महिन परिणासः । तत्र माणातिपातविग्तस्य सोपयोगं निहेरतो सुनैयो पादन्या-सेज माणिरक्षा प्रवत्तरयापि अध्वित पाणिमाण्डयपुरोपण्डपा हिसा, भुद्देत सा भा वहिंसा, तथाहि को धादि र पायादि मयादाधीनस्य व्याधर्याऽऽकुर्ट्चापस्य द्रेव्यहिंसा, न त आदतः इति । यरपुनः भादतः माणातिपातो स्वति सा भादहिंसा, तथाहि-क्रोधोदि कृषायादि श्रमादाधीनस्य व्याध्ररयाकुष्ट्चाप्रस्य वाणदिपयबर्तिन हरिण मुद्दिश्य पृक्षिप्तवाणरय वाणपत्ववग्रालातम्।ग्वे तदेशा दपसने हरिणेऽशुद्धचित्तत्वादेव प्राणातिपाताऽकरणेऽपि द्रव्यतोऽपि न्ष्टेपि

हिंसा दो प्रकार की है-हच्यलिंगा और आवहिंसा प्राणी के प्राणों का वियोग करना द्रव्यहिंसा है और आत्मा का मलिन परिणाम होना भावहिंसा है। जो सुनि पाणातिपात से निवृत्त हो. चुका है, यतना पूर्वक विचरण कर रहा है और जीवों की: रेझा में सावधानी हर्स रहा है, उसके पांड रखने से यदि किसी जीव का घात हो जाय तो वह केवल द्रव्यहिंखा है, आवहिंसा, नहीं। अध्यवसायपूर्वक जो प्राणातिपात किया जाता है, वह भावहिला हैं। कोई व्याघ कोई आदि कषाय के अधीन हो रहा है, उछने हिरण को आंरने के लिए वाण खींचा और उसे छोडा, मगर इस बीच' हिरंण ऐक स्थान से दूसरे स्थान पर चुला जया और इसे दांण नहीं लग पाया। इस मकार प्रोणातिपति ली नहीं हुआं-द्रव्यप्राणों का वेवपरोपेण नहीं हुओ, और इस कारण द्रव्यहिंसा नहीं हुई, फिर औ' व्यार्थ का' चित्त अंशुंद्

' હિંસા એ પ્રકારની છે-દ્રેગ્યહિંસા અને લાવહિંસા પાણિના આણાતા વિચાગ કરવા દ્રવ્યહિંસા છે અને આત્માનું મલીન પશ્ણિમ હાવું ભાવ-હિસા છે જે મુનિ પાણ તિપાતથી નિવૃત્ત થઇ ગયા છે, યતનાપૂર્વ ક, વિગ્રરણ કરી રહ્યા હાય અને જવાની રક્ષામાં સાવધાનીવાળા રહે છે, તેમના પંગ સુકવાથી જો કેાઇ છવના ઘાત થઈ જાય તો તે કેવળ દ્રવ્યહિંસા છે, લાવહિંસા નહીં. અધ્યવસાયપૂર્વક જે પ્રાણાતિયાત કરવામાં આવે છે તે લાવહિંસા છે. કાઈ શિકારી કોધ આદિ કષાયને તાએ થઈ રહ્યો હાય, તેણે હેરંણને મારવા માટે શરસ ધાન કર્યું હાય અને બાણ છેાડયું હાય પરન્તુ આ દરમ્યાન હરેણ એક જગાએથી અન્ય સ્થળે દાડી, ગયું અને પેલું બાણ દરમ્યાત હરેલું અંડ જગાજુના જુન્ય સ્વચ દારાજી ગુરૂષ્ટ ગુરૂ જુદા પછા વેલું જુદા પછા તેને વાર્ચ્યુ નહાય તા પણું આ રીતે પ્રાણાતિપાત ન થયે દ્રદ્રશ્યમાણે તું વ્યપરાપણું થયું નહીં અને આથી દ્રવ્યહિંસા થઈ નહીં તેમું છુતાં શિકા-રીનું ચિત્ત અશુદ્ધ અર્થાત્ હિંસામય હાવાથી તેને હિંસાનું પાપ તા

248

माणिनि लगत्येव हिंसा वाणविक्षेपकस्य, हिंमगत्वरूपेणाऽऽ मपरिणतिसचात् स्वकृत सुकृति दढा युष् कर्क्षग्रेपात् मृगस्य तत्थानात्वलाः ने, स्वप्रयासे चिफ लोऽपि इन्तुश्चित्तं वांतकमेव भवति, सनसः क्लिष्टत्वात् । एवं तस्याऽविशुद्धभावस्य जिघांसोरुक्तान्त माणिप्राणसप्रुदायस्थळे भावतो हिंसा, यद्ये उादश परिस्थिती मृगो च्रियते तदा तत्रोभाभ्यां द्वाभ्यामपि द्रव्यभावाभ्यां सप्रुदिताभ्यां मवेत् । ततस्तस्य ममत्तयोगात् माणातिपातरूपा हिंसा अवकीतिभावः ॥२५॥

मूलम्-अतच्चाभिहाणं मुसावाओं ॥३६॥

छाया- 'असत्याऽभिधान मृषावादः ॥२६।

तत्त्वार्थदीपिका--पूर्वे तावत् ममत्तयोगा त्याणादिपाठलक्षणं हिंसा स्वरूपं माणातिपातादिविनिवृत्ति दक्षगत्रतविरोधितया मधिपादिनम्, सम्मति-तद्विरो

अर्थात् हिंसामय होने से उसे हिंसा का पाप छगता ही है। व्याध की आत्मा की परिणति हिंसाहप है, अतएव आयु का प्रगाढ बन्ध होने से हिरण उस जगह से भग गया और व्याध का प्रयास सफल नहीं हुआ, फिर भी उसका चित्त तो हिंसक ही है। कदाचित् व्याध के द्वारा छोडा हुआ वाग लक्ष्य पर लग जाय और खग का वध हो जाय तो ऐसी परिस्थिति में द्रव्य और भाव- दोनों प्रकार की हिंसा होती है। इस प्रकार प्रमत्तयोग से उस व्याध को प्राणातिपात रूप हिंसा होती है। रूस प्रकार प्रमत्तयोग से उस व्याध को प्राणातिपात रूप हिंसा होती है। रूस प्रकार प्रमत्तयोग से उस व्याध को प्राणातिपात रूप हिंसा

'असच्चाभिहाणं मुसावाभो।'

सूत्रार्थ-असत्य कहना म्रणवार है ॥२६॥

तत्त्वार्थदीपिका-पहछे प्रमत्तयोग से प्राणों का अतिपात करना हिंसा है, इस प्रकार हिंसा के स्वरूप का प्रतिपादन किया गया है, जो

લાગે જ છે. શિકારીના આત્માની પરિણતિ હિંસ રૂપ છે, આથી આયુષ્યનું પ્રગાઢ બન્ધન દેવાથી હરણુ તે સ્થળેથી નાસી ગયું અને શિકારીના પ્રયત્ન સફળ થયા નડીં તા પણુ તેનું ચિત્ત તા હિંસક જ છે. કદાચિત્ શિકારી દ્વારા છેાડાયેલુ તીર લક્ષ્ય પર વાગી જાય અને હરણના વધ થઈ જાય-આવી પરિસ્થિતિમાં દ્રવ્ય અને ભાવ-બંને પ્રકારની હિંસા થાય છે. આ રીતે પ્રમત્ત યાગથી તે શિકારીની પ્રાણાતિપાત રૂપ હિસા હે ય છે. તારપા

'असच्चाभिहाणं मुसावायो ।

સત્રાર્થ-અસત્ય કહેવું મૃષાવાદ છે ાર્લા

તત્ત્વાર્થદીપિકા—આ પહેલા પ્રમત્ત ચાગથી પાણાના અતિપાત કરવા હિંસા છે, આ રીતે હિંસાના સ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું, જે તર રર धितया क्रमधाप्तस्य द्वितीयस्य मृपावादस्याऽनृतस्य स्वरूपं निरूपयितुमार= 'अस्टच्चासिहाणं खुझाबाओ' इति । असत्याऽभिधानम् - सच्छक्दस्य मर्श्रसा-रूषोऽर्थः न सद्-असद् अप्रशस्तम्, अप्तषुक्तम् अतत्यम् अनृतम्, ऋतं सत्यम्, न ऋतम् अन्दनम् पाशस्त्यरहितं प्रमत्तपोगाद् यदभियानं वचनं स मृपावाद उच्यते । तथा च-अमतोऽप्रशस्तस्य विद्यमानार्थस्थाऽविद्यमानस्य वा माणिपीडा-कारकस्य वचनस्य यदभिधानं-कथनं तदनृ रूपो मृपावादः, प्रमत्तयोगाद्यदुच्यते तद नृतं भवति । एवञ्च-यद् हिंसात्मरं वचनं तदनृनमिति वोध्यम् यत्-वचनं फर्णकर्कशं कर्णशूल प्रायं हदयनिष्ठुरं मनः पीडाकरं विमठापपायं विरुद्धपद्याप-फर्ल्य विरुद्धचनं माणिवध दन्धनादि जनकं वैरकारकं कलठादिकरम् उत्तास-प्राणातिपात खिरमण च्रन् का चिरोधी है, अत्र दूमरे त्रनविरोधी मृया-वाद रूप अखरण्य का स्वरूप कहते हैं-

असस्य भाषण करना ' खुषाबाद कहलाना है। 'सत' राज्य का प्रवासा रूप अर्थ है। जो 'सत्' न हो वह 'अमत्' अर्थात् अप्रशास्त । 'असत्' से जो युव्दत हो उसे असत्य कहते हैं अर्थात् अन्न । ऋत का अर्थ है सस्य, जो ऋन न हो सो अन्दन अर्थात् प्रशास्तता से रहित । प्रमत्तयोग से असत्य कहना खुषा शद है। इस प्रकार अप्रशास्त वचन का तथा विद्यमानार्थक या अविद्यमानार्थक पीडाकारी वचन का कथन करना खुषाचाद है। तारपर्य यह है कि जो वचन हिंसात्मक है वह असत्य है। जो वचन कानों कि कठोर लगना है, कानों में कांटे की तरह चुमता है, हृद्य को निष्ठुर प्रतीन होता है, मन में पीडा जप-जाता है जो विखाप जेसा है-विरुद्ध प्रल'प जेसा है, विरुद्ध है, प्राणी

પ્રાણાતિપાત વિરમણવતનું વિરાધી છે હવે બીજા વનવિરેત્ધી મૃષાવાદ રૂપ અસત્યનું સ્વરૂપ કહીએ છીએ-

અસત્ય ભાષણ કરવું મૃષાવાદ કહેવાય છે. 'સત્ ' શખ્દના પ્રશંસા રૂપ અર્થ છે. જે 'સત્ ' ન હાેય તે ' અસત્ ' અર્થાત્ અપ્રશસ્ત ' અસત્'થી જે શુક્રત હાેય તેને અસત્ય કહે છે અર્થાત્ અનૃત ઝરતના અર્થ છે સત્ય, ઝરત ન દાેય તે અનૃત અર્થાત્ પ્રશસ્તતાથી રહિત પ્રમત્ત ચાગથી અસત્ય કહેવું મૃષાવાદ છે. આ રીતે અપ્રશસ્ત વચનનું કથન કરવું મૃષાવાદ છે. તાત્પર્ય એ છે કે જે વચન હિંસાત્મક છે તે અસત્ય છે. જે વચન કાનાને કર્કશ લાગે છે, મનમાં કાંડાની જેમ ખુંચે છે, હુદયને નિબ્દુર ભાસે છે, મનમાં દુ:ખ ઉપજાવે છે, જે વિલાપ જેવું છે-વિરૂદ્ધ પ્રલાપ જેવું છે, વિરૂદ્ધ છે, પ્રાણીના વધ અથવા બન્ધનના પિતા છે, વૈરવૃત્તિવાળું છે, કેલહ दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ सू. २६ मृपावादस्वरूपनिरूपणम्

करम् आचार्योष.ध्याय सुर्वाधवज्ञाकरं भवति, तत्सर्वमनृत सुच्यते । अनृतस्य विवक्षाऽपि अनृतवचनोपायचिन्तनमपि मयत्तयोगादनृतं बोध्यम् ॥२६॥

तत्त्वार्थनियु क्तिः — पूर्वध्रत्रे-हिंसादि विरतिलक्षणव्रवघटकतयोपात्तानां हिंसाऽनृतरतेयमेथुनपरिग्रहाणां मध्ये प्रयसं हिंसायाः स्वरूपं निरूपित्रम्, सम्प्रति-क्रश्माप्तस्य द्वितीयस्य मृपावादस्य स्वरूपं निरूपयितुमाइ-'असच्चा-भिहाणं मुसावाओ' इति । असत्याऽभिधानम्-प्रमत्तयोगात् असदभिधानम्, सच्छब्दः प्रशंसावाची सतः प्रशस्तस्य भावः सत्यध् न सत्यध्-असत्यम्, अप्रश-स्तम् अभिधानं-ववनं मृपावाद उच्यते, अभिधानशब्दो भावसाधनः-करणसाध-नो वा बोध्यः । तथा च प्रमत्तः कायवाङ्मनोयोगर्यदसदभिधानं प्रयुङ्के, तदन्तत-

के वध या बन्धन का जनक है, बैर कारक है, कलह आदि को उत्पन्न करता है, त्रसोत्पादक है, आचार्य उपाध्याय अथवा गुरु आदि की अवज्ञा करने वाला होता है, वह सब अन्दन कहलाता है। अन्दन भाषण की इच्छा करना और अन्दन बोलने का डपाय सोचना भी प्रमत्तयोग के कारण अन्दन ही है, ऐसा समझना चाहिए॥२६॥

तत्त्वार्थनिर्युक्ति--हिंसा विरति आदि वनों के विरोषी हिंसा, असत्य, स्तेय, मैथुन और परिग्रह में से हिंसा का स्वरूप पहले कहा जा चुका है। अब क्रम प्राप्त दूसरे खुषावाद का स्वरूप कहते हैं-

प्रमाद के चोग से असत्य आजण करना मुजाजाद है। सत् शब्द प्रशंसावाचक है। सत् अर्थात् प्रशस्त का खाब सत्य कहलाता है। जो सत्य न हो वह असत्य या अप्रशस्त, ऐसा बचन मृषावाद है।

'अलिधान' शब्द आबसाधन अथवा जरणसाधन समझना

વગેરેને ઉત્પન્ન કરે છે, ત્રાસાત્પાદક છે, આચાર્ય ઉપાધ્યાય અથવા ગુરૂ વગેરેની અવત્તા કરનાર હાેય છે. આ બધું અનૃત કહેવાય છે. અનૃત ભાષ-ઘુની ઇચ્છા કરવી તેમજ અનૃત બાલવાના ઉપાય શાધવા એ પણુ પ્રમત્ત યાગના કારણુ અનૃત જ છે, એમ સમજવુ. જોઈએ ાારકાા

તત્ત્વાથનિયું કિત-હિંસાવિરતિ આદિ વર્તાના વિરાધી હિંસા, અસત્ય, ક્તેય, મૈશુન પરિગ્રહમાંથી હિંસાનું સ્વરૂપ પહેલા કહેવાઇ થશું છે હવે કૃમપ્રાપ્ત બીજા સુધાવાદનું સ્વરૂપ કહીએ છીએ-

પ્રમાઠના ચાેગથી અસત્ય ભાષણુ કરવું મૃષાવાદ છે. સત્ શખ્દ પ્રશંસાવાચક છે. સત્ અર્થાત્ પ્રશસ્તના ભાવ સત્ય કહેવાય છે જે સત્ય નથી તે અસત્ય અથવા અપ્રશસ્ત, આવું વચન મૃષાવાદી છે.

'અભિષાન' શખ્ક ભાવસાધન અથવા કરણુસાધન સમજવા જોઈ એ,

तरवार्षस्त्रे

म्रुच्यते, तदेवाऽनृतं मृपावाद उच्यते, मृ गावदनं-मृपावादः, अभिधानं वचनं वाग्योग विषयः, अभिनिविष्टचेतनः प्रवत्तस्यात्मनः कर्तुरभिषेतप्रतिपादने साधकतमत्त्वात्, कायेन कर-चरणनयनोष्ठाद्यवय्वक्रियाभिरलीकाभिः परं प्रतारयति वाचाऽप्य सद् व्यीति मनसाऽपि परिचिन्तयति यद एवं खलु परे वश्चनीयः इति । तथा चाऽऽप्तपुरुष मणीतागर्वे निन्दितं निपर्द्वा यदभिधानं तत्-असदभिधानं खलुःमृपावाद इति फल्तिस् । तच्चाऽसत्यासिधानं द्विधिम्, भूतन्द्रि ः अभूनोद्मावन्द्र । तत्र भूतस्य विद्यमानस्य वस्तुनो निह्नवोऽपलापो भूतन्द्रिः, यथा-'नास्ति आत्मा' 'नास्ति परलोकः' इत्यादि । अत्र विद्यमानस्येनात्मनः शुभाऽग्रु मकर्मणां फलु-

पाहिए अखिमाय यह है कि प्रमादयुक्त पुरुष काययोग वचनयोग और अनीयोग से जो असत् वचनों का प्रयोग करता है, वह अन्दन कह-छाना है। अन्दन को खवावाद भी कहते हैं। जिस के चित्त में आवेश उत्पन्न हुआ है ऐसा प्रमादी पुरुष अपने इण्ट अभिप्राय को व्यक्त करने के लिए अगर हाथों पैरों नेत्रों एवं होठों आदि अवयवों की मिथ्या बेण्टाओं मारा दूसरे को ठगता है, वचन से असत्य भाषण करता है, सब से भी ऐसा ही सोचगा है कि दूसरे को कैसे ठगा जाय, यह सब असत्य है। फलित यह हुआ कि निन्दित या निषिद्ध वचन असदभिधान या खपावाद कहलाता है।

स्वाचाद दो प्रकार का है-अूतनिहनव और अभूतोद्भावन। जो वरतु विद्यमान है उलका अपलाप करना भूतनिहूनव है, जैसे-आत्मा नहीं है, परलोक नहीं है, इत्यादि कहना। कोई-कोई शुभ और अशुभ

સારાશ એ છે કે પ્રમાદશુક્ત પુરૂષ કાયચાગ વચનયાગ અને મનાચાગથી જે અસત્ વચનાથી પ્રયાગ કરે છે તે અનૃત કહેવાય છે. અનૃતને મૃષાવાદ પણ કહે છે. જેના ચિત્તમા આવેશ ઉત્પન્ન થયા હાય એવા પ્રમાદી પુરૂષ પાતાને ગમતા અભિપ્રાયને વ્યક્ત કરવા માટે અથવા હાથ, પગ, આંખા અને હાઢ આદિ અવયવાની મિથ્યા ચેબ્ટાઓ દ્વારા બીજાને છેતરે છે, વચનથી અસત્ય ભાષણ કરે છે, મનથી પણ એવું જ વિચારે છે કે બીજાને કેવી રીતે છેતરી શકાય, આ બધું અસત્ય છે. ક્લિત એ થયું કે નિન્દિત અથવા નિષિદ્ધ વચન અસદલિધાન અથવા મૃષાવાદ કહેવાય છે.

મૃષાવાદ છે પ્રકારના છે-ભૂતનિહ્નવ અને અભૂતાદ્વભાવન જે વસ્તુ વિદ્યમાન છે તેને અપલાપ કરવા ભૂતનિહ્ન છે, જેમ ડે- આત્મા નથી, પરલાક નથી વગેરે કહેવું. કાંઈ કાંઇ શુભ અને અશુમ કર્માના ફળ ભાગ दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ सू. २६ म्यावादस्वेरूपनिरूपणम्

भोक्तुः अनुभवितुः स्परणकर्त्तुश्च नास्तित्वं केचनाऽज्ञातमोद्वमुग्धाः जनाः करुपयन्ति । एवं जीवानां स्व-स्वकृत कर्षानुमारेग सुखदुःखनियामक्तया पुण्य पापरूपधर्माऽधर्मयोरपि आप्तागमपयाणसिद्धमस्तित्वं केचन नास्तिका मोहा-न्नाऽनुमन्यन्ते । एवम् अभूतस्य सदसद्भावमत्तिषेधस्योद्भावन मभूतोद्भावनं बोध्यम् अभूतस्याऽविद्यमानस्य वा असद्वस्तु स्वरूप्तस्योद् मावनम् अभूतोद्भावन द्वच्यते । तथाहि-यधाऽवस्थिताऽऽत्मसद्मावनम् असंख्येय भदेशपरिमाणम् पुद्गल चयोपचयतारतम्ग मयुक्तशरीर विशेशाश्रयवशात् सङ्गोचविकासशालिनं रूप-रसगन्धस्पर्शरहितम् अनेकविधक्रियायुक्तं तिरस्कृत्याऽभूतमेवात्म तत्त्व

कमों का फल भोगने वाले और स्मरण करने वाले आत्मा का, जो वास्तव में विद्यमान है, निषेध करते हैं। ऐसे लोग अज्ञान और मोह के कारण मूट हैं। जीवों को अपने-अपने किये कर्म के अनुमार जो सुख या दुःख प्राप्त होता है, डसके नियामक धर्म-अधर्म हैं जिन्हें पुण्य और पाप कहते हैं। ये दोनों तत्त्व आप्न प्रणीन आगम से सिद्ध हैं। किर भी कोई-कोई नास्तिक अज्ञान के कारण उनका अस्तित्व स्वीकार नहीं करते। यह भूत निहूनव असत्य है।

इसी प्रकार जो वस्तु नहीं है, उसका सद्भाव कहना अभूनोद्-मावन असत्य समझना चाहिए। अभून अर्थात् अविद्यमांन वस्तु को भूत या दिद्यमान कहना अभूनोड्भावन है। जैसे कोई-कोई अज्ञानी असंख्यातप्रदेशी, पुद्गलों के चय-उपचय की तरतमता के अनुमार निर्मित शरीर में रहने के कारण संकोच विकासशील, रूप-रस-गंध

વનારા અને સ્મરણ કરનારા આત્મા ના જે હકીકતમાં વિદ્યમાન છે, નિષેધ કરે છે. આવા લોકો અજ્ઞાન અને મે હના કારણે મૂઢ છે. જીવાને પાતપાતાના કરેલા કર્મ અનુસાર જે સુખ અથવા દુઃખ પ્રાપ્ત થાય છે તેના નિયામક ધર્મ-અધર્મ છે જેમને પુણ્ય અને પાપ કહે છે આ બંને તત્વ આપ્તપ્રણીત આગમથી પ્રાપ્તાણિત છે તેમ છતાં કાઈ-કાઇ નાસ્તિક અજ્ઞનના કરણે તેમનું અસ્તિત્ત્વ સ્વીકારતા નથી. આ ભૂતનિહ્ર્વ અસત્ય છે.

આવી જ રીતે જે વસ્તુ છે જ નહીં તેના સદ્ભાવ કહેવા એ અભૂતાદ્ભાવન અસત્ય સમજવું જોઈ એ. અભૂન અર્થાત્ અવિદ્યમાન વસ્તુને ભૂત અથવા વિદ્યમાન કહેવું અભૂતાદ્માવન છે જેવી રીતે કે.ઈ-કાઈ અજ્ઞની અસંખ્યાતપ્રદેશી, પુંદ્ગલેના ચય-ઉપચયની તરતમતા અનુસાર નિર્મિત શરીરમાં રહેવાના કારણે, સંદાચ વિકાસશીલ રૂપ-રસ=ગ'ધ-સ્પર્શ રહિત

;\*\* }

١

समुद्यान्यन्ति केचन झानिनः यथा व्यामाकतण्डुक ममाणमात्रोऽयमारमा वर्तने अंगुण्ठ पर्वमात्रोऽणमात्मा, स्पेसद्रशवणीः, निष्त्रिय इत्यादि । निष्क्रियस्वज्ञा-SS-मनः यर्चगतत्वेन विश्वत्यात् गमनाऽगमनवीक्षणभोजनादि क्रियायाः काय-च, इन्तरः करणजनिजाया अभावमवगन्तव्यम्, तदण्यसद् दर्शनम् आत्मनो विभुत्वे ममाणामाचेन सर्वगतत्वाऽसम्भवात् सर्वगतस्यान्मनः सर्वत्र सर्वोपङव्यिमसाव अथ यंत्रेयोपभोगोपल्टध्यधिष्ठानं शगीरं निद्यने तत्रैयोपल्टियः स्यान्नाऽन्यत्र ह्वर्ज से रहित और अनेक प्रकार की किपाओं से युक्त आत्मा को स्वीकार न पर के अभून आत्मतत्व का यथन करते हैं। जैसे-कोई फहते हैं कि आत्मा इयामाक (मामा) के चावल के यगयर है, कोई कहते हैं अंग्टे के पर्व के परावर है, सुर्य के समान वर्णवाला है, किया-हीन है। क्रियाहीन होने का कारण आत्मा की विभुना अर्थात् व्याप-फता है। व्यादक होने के कारण आत्मा में गमन, आगमन, अवरोकन, भोजन आदि कियाओं फा-जो मन वचन और काय से उत्पन होनी हैं, अभाव है। ऐता कहना सत्य नहीं है, क्यों कि अरमा के व्यापक होने में कोई प्रमाण नहीं है, अनएव उसका व्यापक होना असंभव है। अगर आत्मा खर्बन्यापक होनी तो उसकी सर्वच उपल्लिप होनी चाहिए। अगर कहा जाय कि खुम्ब दुःख के उपभोग को आयतन शरीर जहां निजमान होना है, वहाँ आत्मा भी उगल जिम होनी है, जहां इारीर नहीं घोना नहां आत्मा की सी उपलब्धि नहीं होनो इसका

અને અનેક પ્રગયની કિયાયોથી ચુક્ત અ'ત્માના સ્વીકાર નહી કરીને અબૂત આત્મતત્વનું કચન કરે છે. જેમ કે-કાેઈ કહે છે કે આત્મા ક્યામાક (સામા)ના ચાંખા જેવા છે, કાેઈ કહે છે-અગ્ઠાના ટાેચ બરાજર છે, સ્પૂર્યના જેવા વર્જુવાળા છે, કિયાહીન છે. કિયાહીન હાેવાનું કારણ આત્માની વિભુતા અર્થાત વ્યાપકતા છે. વ્યાપક હાેવાને લીધે, આત્મામાં ગમ્ન, આગમન, અવલાંકન, ભાજન આદિ કિયાએાના જે મન વચન અને કાયાથી ઉત્પન્ન થાય છે-અભાવ છે એ પ્રમાણે કહેવું સત્ય નથી કારણ કે આત્માના વ્યાપક હાવા માટેનું કાંઈ પ્રમાણ નથી માટે તેનું વ્યાપક હાેવું શકય નથી. જો આત્મા સર્વવ્યાપી હાેત તા બધે જ તેની ઉપલબ્ધિ પણ હાેવી જોઈ એ અપર એમ કહી શકાય કે સુખદુઃખના ઉપલોગિતું આયતન શરીર જ્યાં વિદ્યસ'ન હાેય છે ત્યાં જ આત્માની ઉપલબ્ધ હાેય છે. જ્યાં શરીર ન હાેય ત્યાં આત્મા પણ ન હાેઇ શકે. આનુ સમાધાન એ છે કે અન્યત્ર પણ तदभावात् । इति चेन् ! अत्रोच्यते अन्यत्राऽपि वहूनां श्ररीराणां सम्यवात् । अथ स्त्रंधर्माऽधर्मरूपाऽदृष्टोत्पादितशरीरावच्छेदेनेत्रोपस' गोपलदिधः रुवात न तथाविधाऽन्यशरीरावच्छेदेनेति चे ! न्में व्यु, आत्मनो जिप्क्रियाचेन तथादिध कल्पनाऽसम्भवात् । निष्क्रयस्यात्मनस्तादेव धर्काऽधमी निजी वर्तेते इति वक्तुम शक्यत्वात्, निष्क्रियस्य संसारमुक्ति त्याग भाष्त्युपायाऽनुष्ठाना सञ्भवात् निष्क्रि यत्व मात्मनो न कथमपि युक्तं सम्भवति एव मात्मनाः क्षयदिनइवरत्व विद्यान-मात्रतोद्मावनं रूपादि पञ्चस्कन्धमात्रतोद्मावन यनिर्वचनीयत्कोद्भावनञ्च सर्वमनुरम्, एव मर्थान्तरंच गावोऽक्वं वरीति 'अइदश्च गां व नीलि' अचीरश्च

समाधान यह है कि अन्यत्र भी बहुत-से शरीर संपच हैं। कदाचित् कहो कि अपने ही धर्म-अधर्म रूप अदछ से उत्पन्न हुए शारीर के अन्दर ही सुख-दुःख का उपभोग होना है, दूखरे के चारीर में दूसरी आत्मा उपभोग नहीं करती, किन्तु ऐसा कहना भी ठीक नहीं है, क्यों कि निष्क्रिय होने के कारण आत्मा में उपभोग किया घटिन नहीं हो सकती। इसके अतिरिक्त आत्मा जब व्यापक है तो असुन धर्म-अधर्म निजी हैं, असुक नहीं, इस प्रकार का व्यवहार हो ती नहीं सकता। कियाज्य आत्मा मुहित की पाप्ति आदि के लिए अनुष्ठान भी नहीं कर सकती। इस प्रकार आश्मा को निष्क्रिय मानना किसी भी प्रकार संगत नहीं है।

इसी प्रकार आत्मा को क्षण विनश्वर मानना, विज्ञान सात्र कहना अधवा रूप आदि पांच स्कंध रूप कहना या एकान्ततः अनिईचनीय मानना, यह सब असत्य है। इसी प्रकार अन्य बस्तुओं के विषय में

ઘણા શરીર હાઇ શકે કદા ચિત્ કહી શકાય કે પાતાના જ ધર્મ-અધર્મ રૂપ અદષ્ટથી ઉત્પન્ન થયેલા શરીરની અન્દર જ સુખદુ.ખનાે ઉપલે ગ થાય છે બીજાના શરીરમાં બીજો આત્મા ઉપલાગ કરતાે નથી પરન્ત આઞ કહેવું પણ ચાગ્ય નથી કારણ કે નિષ્કીય હાવાના કારણે આત્મામાં ઉપલાગ કિયા ઘટિત થઈ શકતી તથી. આ સિવાય આત્મા જો વ્યાપક છે તેા અમુક ધર્મ-અધમ પાતાના છે, અમુક નહીં, એ જાતના વ્યવહાર થઇ શક્તા જ નથી. ક્રિયાશૂન્ય આત્માં મુદ્ધિની પ્રાપ્તિ આદિ માટે અનુષ્ઠાન પશુ કરી શકતા નથી. આવી રીતે આત્માને નિષ્ક્રીય માનવાે કાેઈ પણ રીતે સુસગત નથી. આવી જ રીતે આત્માને ક્ષગુલંગુર માનવા, વિજ્ઞાન માત્ર કહેવા. અથવા રૂપ આદિ પાંચ સ્કંધ રૂપ કહેવા અથવા એકાન્તતઃ અનિવ<sup>6</sup>ચનીય માનવા, આ બધું અસત્ય છે. આ જ રીતે અન્યત્ર વસ્તુઓના વિષયમાં

चौरं व्रवीति, एवं हिंसायुक्तं पारुष्य पेशुन्य शाठच दम्मच्छलकपटादियुक्त अवचनं सत्यमपि गहितसेव, साऽव्यत्वात्, उक्तं दशवेकालिके ७ अध्ययने २ उदेशके —

'जा च सच्चा अवत्तव्वा-सच्चा मोसाय जा मुसा। 'जा च युद्धेहिं णाइण्णा-ण तं भारिजन पण्णचं ॥१॥ इति।

'याच सत्या अवक्तव्या सत्या मृषा च या मृषा ।

या च बुहैरनाचीणी नैनां मापेत मजावान ॥१॥ इति

अन्यद्ण्युक्तम् --'यद्रागरोगस्द्राक्यं तत्राद्न्यत्र वर्तते । सावयं वापि यत्सत्यं तत्सर्वमनूनं विदुः ॥१॥

एवमन्यत्राऽप्युक्तम् अनृनमसद्वचनं स्थाच्चतुर्विधमसंच्च जिनवरेर्देष्टम्। खद्भून प्रतिपेधोऽसदभूनोद्भावनं च तथा ॥१॥ इति

अहाश्य समझ छेना चाहिए, जैसे-गाय को अश्व कहना, अश्व को गाय कहना, अचौर को चोर कहना आदि। इसी मकार जो वचन हिंसा से युक्त है, कठोर है, पैशुन्य, शठता, दंभ, छल कपट आदि से युक्त है, वह सत्य होने पर भी गईित है, क्यों कि वह सावय है। दशबैकालिक सूत्र के सात वें अध्ययन में कहा हैं-'बिवेकवान श्रमण ऐसी भाषा का प्रयोग न करे जो सत्य होने पर भी बोलने के योग्य न हो, जो सत्यम्हषा (सच्ची-झूठीमिश्र भाषा) हो, मृषा हो या ज्ञानी जनों ने जिसका आचरण न किया हो ॥१॥

ं अन्यत्र भी भी कहा है-'जो वचन रागरूपी रोग से युक्त हो, जो तत्व से दूर अर्थात वास्तविकता से रहित हो अथवा सावद्य हो उस सब को ज्ञानी पुरुष असत्य कहते हैं ॥१॥

અસત્ય સમજી લેલું જોઈએ જેમ કે ગાયને ઘાડા કહેવા, ઘે ડાને ગાય કહેવી, ચેર ન હાય તેને ચાર કહેવા વગેરે આવી જ રીતે જે વચન હિંસાથી ચુક્ત છે, કઠાર છે, પૈશુન્ય, શઠતા, દંભ છળ-કપટથી ભરેલું છે તે વચન સત્ય હાેવા છતાં પણ વર્જય છે કારણ કે તે સાવઘ છે. દશવૈકા-લિક સૂત્રતા સાતમાં અધ્યયનમાં કહ્યું છે-

વિવેકવાન શ્રમગ્ર એવી લાષાના પ્રચાેગ ન કરે જે સત્ય હાય તા પણુ ખાેલવા મટે ચાેગ્ય ન હાેય, જે સત્યામૃષા (સાચી-જુઠી મિશ્રભાષા) હાેય, મૃષ' હાેય અથવા જ્ઞાનીપુરૂષાએ જેતું આચરણુ ન કશું' હાેય. ાા ગા અન્યત્ર પણુ કહ્યું છે-'જે વચન રાગરૂપી રાગથી શુક્રત હાેય, જે

તત્પ્થી દ્વર અર્થાત્ વાસ્તવિકતા વગરનું હેય અથવા સાવદ્ય હાય તે અધાંને જ્ઞાની અસત્ય કહે છે,' ાાવા

यथा 'नारित घटः' इति, श्वज्ञाञ्यङ्गमस्ति' इति. गर्हितवचनम् अमत् सतो-ऽविताऽन्यथाताचनं रुत्स्पात्, गर्हितमुण्घातादि, अन्यरच- जौरवव इति वचनं चेति, सर्वमनृतवचनम्, तस्पात् प्रतचयोगाइणदभिध.नं मुराराद इति व्यवस्थि तम् । तच्चाऽ नदभिधानरूपयनृतं संक्षेपेण चतुः स्थानसंग्रहीतं सर्वं द्रव्यदिषय मनसेयम्, द्रव्याणि च लोकालोकावच्छिक्तानि बोध्यानि, कालः खद्ध-रात्रिन्दिव लक्षणः, भावतो राग-द्वेप-मोहपरिणत आत्था यवति । १२ । २६ ०

मूलम्-अद्विणादाणं तेणिकं ॥२७॥

छाया-- 'अदत्तादानं स्तेयम् २७।

्द्सरे स्थल में भी कहा है-'असत् बचन अन्त कहलाता है। जिनेन्द्र भगवान् ने असत् बचन चार प्रकार के कहे हैं, जिन में से सद्भूत का प्रतिषेध और अखद्भून का उदुभावन भी है॥१॥ जैसे घट नहीं है खरगोदा का सींग है आदि। गर्दित बचन असत् होता है अथवा सत् को भी अन्यथा कहना गर्दित है। इस प्रकार के सब वचन अन्दत हैं। इससे यह सिद्ध हुआ कि प्रयत्तायोग से असत् भाषण करना म्हवावाद कहलाता है। असन्यभाषण संक्षेत्र से चार प्रकार का है और सभी द्रव्य उसके विषय होते हैं। द्रव्य लोकालोकावच्छिन्न हैं, काल राज्ञ-दिवस रूप है, राग, द्रेष और मोहरूप में परिणत आत्मा समझना चाहिए॥ २६॥

'अदिण्णादाणं तेणिक्कं ।

, स्त्रार्थ-अदलादान स्तेय कहलाता है। १२७।

પીજે પણ આવું જ કહ્યું છે. – અસત્ વચન અનૃત કહેવાય છે જિનેન્દ્ર ભગવાને અસત્ વચન ચાર પ્રકારના કહેલા છે, જેમ થી સદ્ધૂતના પ્રતિષેધ અને અસત્ભૂતનું ઉદ્ભાવન પણ છે.' ાાવાા દાત. ઘડા નથી. સસલાનું શીંગડું છે. વગેરે ગર્હિત્ વચન અસત્ કહેવાય છે અથવા સત્ને પણ અન્યથા કહેવું વર્જય છે આ પ્રકારના અધાં વચન અનૃત છે. આ ઉપરથી એ સાબિત થવું કે પ્રમત્તયાંગથી અસત્ ભાષણ કચ્વું મૃષ્ાવાદ કહેવાય છે. અસત્ય ભાષણ સંક્ષેપથી ચાર પ્રકારના છે અને બધા જ દ્રવ્ય એના વિષય હાય છે દ્રવ્ય લાકાર્લાકાવચ્છિત્ન છે. કાલરાત્રિ-દિવસ રૂપ છે, ભાવથી રાગદ્વે અને માહ રૂપમાં પરિણત આત્મા સમજવા જોઈ એ. ારવા

'अदिण्णादाणं तेणिक'

સત્રાર્થ-આદત્ત દાન સ્તેય કહેવાય છે. ાારળા

तरवार्थस्त्रे

तत्त्वार्थदीपिका-पूर्वे तावत् प्राणातिपाताऽनृतरतेयमेथुन्परिप्रहेषु पंभस छन्नतेषु प्राणातिपाताऽनृतस्तरूपं सविशदं निरूपितम् सम्पति कमप्राप्तं रतेयं प्रतिपादयितुमाह-'आह्ण्णादाणं लेणिककं' इति । अदत्तादानम् अदनस्य बस्तु स्वामिनाऽममर्पितस्य वरतुनः आदानं प्रमत्तयोगःद ग्रहणं स्तेयं-त्रीय मुच्यते । तथाच- यल्लोकैः स्वीकृतं सर्वलोकमष्टत्तिगोचरं यहस्तु स्वामिनाऽदत्तं तस्य वस्तुनो ग्रहणं प्रमत्तयोगाद् जिधुआवा, ग्रहणोपाय परिचिन्तनं वा स्तेय मुच्यते त्तेन-कर्म नो कर्म ग्रहणस्याऽन्येनाऽदत्तस्याऽपि स्तेयत्वं न भवति तद्ग्रहणे आत्म-परिणामादन्यस्य दायकस्याऽभावात् त्रिधुवनमृत् तचोग्यःणुवर्गणानामस्वामि-कत्वात् तत्र-स्तेयव्यवरारो न भवति. तथा च-दानादाने यत्र सम्भवत स्तेव

तत्त्वार्धदीपिका-हिंसा, असत्य, स्तेय, मेथुन और परिग्रह, रन पांच अव्रतों में से प्राणातिपात और अन्तन का विठाट स्वरूग यतलागा जा चुका है। अब क्रमप्राप्त स्तेय का स्वरूग कहते हैं-

प्रमाद के योग से स्वामी के दारा अपदत्त वस्तु को ग्रहण करना स्तेय कहलाता है। इसी को अद्त्तादान या चौर्य कहते हैं। जो लोगों दारा स्वीकृत हो, सब की प्रवृत्ति का गोचर हो किन्तु जिसे उसके स्वामीने पदान न किया हो, उस वस्तु को प्रमादयोग से ग्रहण करना, प्रहण करने की इच्छा करना अथवा ग्रहण करने के उपाय का चिन्तन करना स्तेय कहलाता है। अतएव दूखरे के द्वारा अदत्त होने पर भीं कमों और नो कर्सों को ग्रहण करना स्तेय नहीं कहलाता, क्यों कि आत्मा के परिणाम के खिवाय उनका कोई दाता नहीं है। तीन लोक में भरी हुई अणुओंकी वर्गणाओं का कोई स्वामी नहीं है, अतः उनके

તત્ત્વાર્થદીપિકા – હિંસા, અસત્ય, સ્તેય, મેંશુન અને પરિગ્રહ આ પાંચ અવતામાંથી પ્રાણાતિપાત અને અવનનું વિશદ સ્વરૂપ અતાવવામાં આવ્યું છે હવે કમપ્રાપ્ત સ્તેયનું સ્વરૂપ કહીએ છીએ-

'પ્રમાદના ચાેગથી સ્વામી દ્વારા નહી' આપવામાં આવેલી વસ્તુને ગ્રહણ કસ્વી સ્તેય કહેવાય છે. આને જ અદત્તાદાન અથવા ચૌર્ય કહે છે. જે લાેકા દ્વારા સ્વીકૃત હાેય, બધાની પ્રવૃતિનું ગાેચર હાેય પરન્તુ જેને તેના માલિકે આપેલું ન હાેય, તે વસ્તુના પ્રમાદયાેગથી સ્વીકાર કરવા, સ્વીકાર-વાની ઇચ્છા કરવી અથવા સ્વીકારવાના ઉપાય વિચારવા સ્તેય કહેવાય છે આથી બીજા વડે અદત્ત હાેવા છતાં પણ કર્મો અને અકર્મોનું ગ્રહણ કરવું સ્તેય કહેવાતું નથી કારણ કે આત્માના પરિણામ સિવાય તેમના કાેઇ દ.તા નથી. ત્રણ લાેકમાં ભરેલા અણુઓની વર્ગ ણાઓના કાેઈ માલિક નથી આથી रतेपच्यवहारो भवति, अदत्तपदोपादानसामर्थ्यात् अथै वमपि-अवणस्य मिक्षोग्रीम नगरादिषु गोवरीग्रहणार्थं स्रमणकाळे रथ्याहारादि मवेशाइदत्तादान यसक्तिरिति चेत् ! अत्रोच्यते-सामान्येनोद्धाटितत्वात् तत्र मवेशोऽप्यदत्तादानप्रसङ्गो न भवति तथाहि-अयं मिक्षुः पिहितद्वारादिषु न पविश्ति, अनुद्धाटितत्वात् । यद्वा-पमत्त योगादित्यम्यःऽत्रापि सम्वन्यात् ममत्तयोगा इदत्ताऽऽदानस्यैत स्तेयत्वं भवति केवछं रथ्याद्वारादिषु प्रविश्वतो भिक्षोः प्रमत्तयोगाभावेनाऽदत्तादानप्रसङ्गो न प्रहण में चोरी का व्यवहार नहीं होता । जहां देने और छेने का व्यवद्त हार संभव हो वहीं स्तेय का व्यवहार होता है, क्यों कि सूत्र में 'अद्त्त' पद का प्रयोग किया गया है ।

रांका--अनगार भिक्षु भिक्षा के छिए ग्राष्ट, नगर आदि में भ्रमण करता है तब वह मार्ग में तथा द्वार आदि में प्रवेश करता है। उसे भी अदत्तादान का दोष होना चाहिए।

समाधान--मार्ग और दार सभी के लिए खुछे रहते हैं, अतः उनका उपयोग करने में अदत्तादान का प्रसंग नहीं होता । हां, साधु बन्द द्वार को खोल कर उसके भीतर प्रवेश नही करता, क्यों कि वह उघाडा नहीं होता अथवा 'प्रमत्त योगात अर्थात् 'प्रमाद युक्त पुरुष के योग से' इस पद का यहां भी अध्याहार होता है । इसका तात्पर्य यह हुआ कि प्रमत्तयोग से अदत्त दा आदान ही स्तेय है, केवल गली या दार में प्रवेश करने वाला भिक्षु प्रमत्तयोग वाला नहीं होता, अत्

તેમને ગ્રહણુ કરવામાં ચારીના વ્યવહાર થતા નથી, જ્યાં આપ-લેના બ્યવહાર સંભવ હાય ત્યાં જ સ્તેયના વ્યવહાર થાય છે કારણ કે સૂત્રમાં 'અકત્ત' પદના પ્રયાગ કરવામાં આવ્યા છે.

શંકા-અછુગાર લિક્ષા અર્થે ગામ, નગર આદિમાં ભ્રમણ કરે છે ત્યારે તે રસ્તામાં ત્થા દ્વાર આદિમાં પ્રવેશ કરે છે તેને પ્ણ અદત્ત દાનના દાૈષ લાગવા નોઈ એ.

સમાધાન- રસ્તાે તથા દ્વાર બધાંને માટે ખુલ્લા હાય છે, આથી તેમના ઉપયાેગ કરવામાં અદત્તાદાનના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થતા નથી. એટલું ખરૂં કે સાધુ બંધ દ્વારને ઉઘાડીને તેની અંદર પ્રવેશ કરતા નથી, કારણ કે તે ઉઘાડું દ્વાતું નથી. અથવાં 'प્રમત્ત્તચોगાત્' અર્થાત્ પ્રમાદ શુક્લ પુરૂષના યાગથી 'આ પદના અહીં પણ અધ્યાહાર હાય છે. આનું તાત્પર્ય એ થશું કે પ્રમત્તચાગથી અદત્તનું આદાન એ જ સ્તેય છે, માત્ર ગલી અથવા દારમાં પ્રવેશ કરનારા લિક્ષુ પ્રમત્તચાગવાળા હાતા નથી, આથી તેને અદત્તા- सम्भवति, तथा च-यनाऽऽत्सनः संक्लेश परिणामेनाऽदत्तग्रहणार्थं मवृत्ति रतत्रैव बाह्यबरतुनो ग्रहणेऽग्रर्जे ना रतेयं भवतीति सावः । अदत्तझ-पश्चविधं मवति, देवादत्तम् १ गुर्वदत्तम् २ ताजादत्तन् ३ गाथापत्यदत्तम् ४ साधर्म्यदत्तम् ५ ॥२६॥

तत्त्वार्धनियुंक्तिः — पूर्वकृत्रे-दिसादि लक्षग पश्चाव्रतेषु हिंसास्तरूप निरूप णानन्तरं मृपात्रादरारूपनिरूपणं कृतम, सम्पनिहि ग्थ.क्रमं स्तेयस्वरूपं निरू पयितुपाइ-'अदिण्णादाणं लेणि क्तं' इति । अद्दादानम्-अद्त्तस्य स्वामिना ऽवितीर्णस्य वस्तुन आदानं-प्रमृत्तयोगादुग्रदणं स्तेय मुरुपते । तथा च-दीयतेस्म-यत्त तद्त्तम्, कर्मणि क्तः, कर्म च चेत्रनाऽचेत्रनं दस्तु कर्तुतीप्सिततमं भवति, एव उसे अद्त्तादान का प्रसंग भी नहीं हो रा । आद्याय यह हे कि जहां आत्मा की संकल्डेका भाव से अदत्त को ग्रहण करने में प्रष्ट्रति होती है, वहीं बाह्य बस्तु का ग्रहण हो या न हो, फिर भी स्तेय कह-लाता है । अदत्त पांच प्रकार का है-(१) देवादत्ता (२) गुरु प्रदत्त (३) राजादत्ता (४) गाधापति-अदत्त और (५) साधर्मिक अदत्त ॥२७॥

तत्त्वार्थनियुं क्ति--हिंसा आदि पांच अवनों में से पहछे हिंसा के स्वरूप का निरूपण किया गया, तदनन्तर म्टपावाद के स्वरूप का कथन भी किया गया, अब कमप्राप्त स्तेप के स्वरूप का निरूपण करने के छिए कहते हैं--

स्वामी के छारा अप्रदत्त दस्तु का प्रसत्तयोग से ग्रहण करना अदत्तादान या स्तेघ कहलाता है। जो दिया गया हो दह 'दत्त' कह-खाता है। यहां कर्म के अर्थ में 'क्त' प्रस्पय छुआ है। कर्त्ता को जो हानने। प्रसंग पणु आवते। नधी. इडेवाने। लावार्थ એ छे हे ज्यां आगण आत्मानी संश्वेशलावधी स लिडे नहीं आपेली वस्तु स्वीहारवामां प्रवृत्ति हाय छे ते ज आहा वस्तुतुं अडेणु थाय हे न थाय ते। पणु स्तेय इडेवाय छे. आहत्त पांच प्रहारना छे-(१) हेवाहत्त (२) गुइआहत्त (३) राजहत्त (४) आधापति-आहत्त अने (५) साधार्भिक आहत्त । एणा

તત્ત્વાર્થા નિર્શુ ડિતા — હિંસા આદિ પાંચ અવતાેમ.થી પહેલા હિંસાના સ્વરૂપતું નિરૂપણુ કરવામાં આવ્યું, ત્યારખદ મૃષાવાદના સ્વરૂપતું કથન પણુ કરવામાં આવ્યું. હવે કેમપ્રાપ્ત સ્તેયના સ્વરૂપતું નિરૂપણુ કરવા માટે કહીએ છીએ-માલિક દ્વારા અપ્રદત્ત વસ્તુતું પ્રમત્ત ચાેગથી ગહેણુ કરવું અદત્તાદાન, અથવા સ્તેય કહેવાય છે જે આપવામાં આવ્યું હાેય તે 'દત્ત' કહેવાય છે. અહીં કર્મના અર્થમાં 'ક્ત' પ્રત્યય થયા છે, કર્તાને જે કરવા માટે પ્રિય હાેય दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ छ. २७ स्तेयस्वरूपनिरूपणम्

ममेद मित्येवं परिष्टि होतं वस्तु पर्आः दें ग्रादिभि र्थरमे-कस्मैचित् यदीयने तत्तत्त-मिग्युच्यते । यत्पुनर्वस्तुदेवेन्द्रादिभिः परिग्रहोतमेव नतु-दत्तस्, तस्याऽऽदानं प्रहणं स्वेच्छया धारणं हठेन-वल्लात्कारेण वा, समक्षमेव-घौर्थेण दा, टत्-स्तेयस् । यचपि-देवेन्द्राधिः परिग्रहीत्निर्दीयमानमपि किञ्चित्-घरगहारपानपावन्त्रो-पधिपु-अनेवणीयादिकं दीर्थक्रता नाऽनुजात मागमे, तददि-स्तेयमेवाऽवसेयम् । एवआउनेवणीयादिः परिग्रहीतत्त्यापि परैदीनेपि तद्ग्रहणेऽइत्तादानचिरहेऽपि स्तेयं भवत्येव, शास्त्रेणाऽनेवगीयादेः प्रतिषिद्धत्वेन ज्ञास्त्रपतिषेयस्य बलवत्त्रात् तन्त्र-

करने के लिए इछ हो वह कर्म कहलाता है। 'यह मेरी है' इस रूप में ग्रहण की हुई वस्तु देव आदि पांच में से किसी के द्वारा जिस किसी को दी जाती है वह दल कहलाती है। किन्तु जो वस्तु देवेन्द्र आदि के द्वारा परिग्रहीत है झगर दल नहीं है, उसको ग्रहण करना, स्वेच्छा से घारण करना, हठ से या बलात्कार से उसके सामने या चोरी से छे छेना स्तेय है। देवेन्द्र आदि के द्वारा परिग्रहीत और दी जाने वाली भी कोई द्याया, आहार, पानी, पात्र वस्त्र आदि उपधि अनेषणीय हो और तीर्थकर अगवान ने आगम में उसकी अनुमति म दी हो तो उसे ग्रहण करना भी स्तेय है। इस प्रकार द्सरे के द्वारा परिग्रहीत भी अनेपणीय वस्तु अगर वह देता हो तो अदलादान न होने पर भी उसे ग्रहण करना स्तेय ही समझना चाहिए। क्यों कि जास्त्र में अनेवणीय आदि को ग्रहण करने का निषेध किया गया है,

તે કર્મ કહેવ ય છે. 'આ સારી છે' આ સ્વરૂપે ગ્રહણ કરવામાં આવેલી વસ્તુ દેવ આદિ પાંચમાંથી કાેઇ વડે જે કાેઇને આપવામાં આવે છે તે દત્ત કહેવાય છે. પરન્તુ જે વસ્તુ દેવેન્દ્ર આદિ દ્વારા પરિગૃહીત છે પણ દત્ત નથી, તેના હવાલા લેવા, સ્વેચ્છાથી ધારણ કરવું, દ્રરાગ્રહ અથવા બળા-રકારથી તેની સામે અથવા ચે.રીથી લઇ લેવુ એ સ્તેય છે. દેવેન્દ્ર આદિ દ્વારા પરિગૃહીત અને આપવામાં આવતી હાય તેવી શગ્યા ભાજન, પાણી, પાત્ર, વસ્ત્ર આદિ ઉપધિ અનેષણીય છે અને તીર્થ દેર ભગવાને આગમમાં તેની આજ્ઞા ન આપી હાય તા તેને ગ્રહણ કરવું એ પણ સ્તેય છે. આ રીને બીજાના દ્વ.રા પરિગૃહીત પણ અનેષણીય વસ્તુ જો તે આપતા હાય તા–અદત્તાદાન ન હાવા છતાં પણ તેને ગ્રહણ કરવું સ્તેય જ ગણાય કારણ કે શાસ્ત્રમાં અનેષણીય આદિનું ગ્રહણ કરવામાં આવ્યા છે. શાસ્ત્રમાં ત્ર પ્રતિષેધ બળવાન છે, આથી જે શાસ્ત્રનિષિદ્ધ છે તેનું ગ્રહણ

૱૬ૡ૾

तिषिद्धम्य ग्रहणे स्तेयं अद्रत्येवेति आवः । श्रत्समपि ज्ञानात्मकम्-आत्मनः परिणामविशेप एव, सोऽपि-शास्त्ररू । ज्ञानपरिणामविशेपः परिणामिनि आत्मनि अभेदेनोपवर्यमाणः परशव् देन ग्रहीतुं शक्यो भवति तेन च शास्तरूपेण परेणात्मना ऽद्त्तत्वातु तद्य्रहणेऽदत्तादानं अवत्येवेति भावः । एव मन्पक्षणे प्रदतवाति कर्मणो भगवत छ देशात् सज्जात माद्रश्रुतपरिणामा गणधरपत्येकचुद्धस्थविरा अपि अनेप णीयादिकं प्रतिषेवयन्ति, तच्चाऽदत्तादानं चतुर्विधम्. द्रव्यक्षेत्रकाल-मावभेदात् । तत्र-यदा तृणादेरपि द्रव्यस्य परेः परिग्रहोतस्याऽपरिग्रहीस्य वाऽदत्तादानं स्तेयं अवति,तदा किस्रुनाम वक्तव्यं सुदर्ण-रत्नमरकतपद्यराग मण्यादेः आदानन्तु ग्रहा-

ज्ञास्त्र का वह प्रतिपेध वठवान् है, अतएव ज्ञास्त्रनिपिद्ध के ग्रहण में स्तेय होता है। ज्ञास्त्र भी झानास्मक है आत्माका परिणामविद्रोष ही है। ज्ञास्त्ररूप ज्ञानपरिणाम का परिणामी आत्मा से अभेद का उपचार किया जाता है, अतएव 'पर' ज्ञव्द से उखका ग्रहण किया जाना ज्ञक्य हि। आज्ञाय यह हुआ कि ज्ञास्त्ररूप पर-आत्मा के द्वारा अदत्त को प्रहण करना अदलाद न ही है। चातिया कर्मों का क्षय कर देने वाखे भगवान के उपदेश से आवश्चन रूप परिणाम जिनमें उत्पन्न हुआ है, ऐसे गणधर तथा प्रत्येक बुद्ध स्थविर भी अनेषणीय आदि का निषेध करते हैं।

अद्सादान द्रव्य, क्षेत्र कालऔर भाव के भेद से चार प्रकारका है। जय तृण आदि जैसे द्रव्यों का भी जिन्हें दूसरों ने ग्रहण कर रखा हो चान कर रखा हो दिना दिये ग्रहण करना स्तेय है, तो स्वर्णरत्न, घरकत और एबेगण सणि आदि का तो कहना ही क्या है, ग्रह्यमाण

કરવું સ્તેય છે. શાસ્ત્ર પણ જ્ઞાનાત્મક છે. આત્માનું પરિણામ વિશેષ જ છે. તે શાસ્ત્ર રૂપ જ્ઞ'નપરિષ્ણામનું પરિણામી આત્માથી અભેદના ઉપચાર કરવામાં આવે છે આથી 'પર' શબ્દથી તેનું ગ્રહણ કરવું શક્ય છે આશય-સારાંશ એ થયા કે શસ્ત્ર રૂપ પર-આત્મા દ્વારા અદત્તને ગ્રહણ કરવું અદત્તાદાન જ છે. ઘતઘાતિ કર્માના ક્ષય કરી નાખનારા ભગવાનના ઉપદેશથી ભાવછ્રુત કૃપ પરિણામ જેનામાં ઉત્પન્ન થયું છે, એવા ગણધર તથા પ્રત્યેક બુદ્ધ સ્થવિર પણ અનેષણીય આદિના નિષેધ કરમાવે છે.

અદત્તદાન દ્રબ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ તથા ભાવના ભેદથી ચાર પ્રકારના **છે.** જ્યારે તણુખલા જેવા દ્રબ્યાના પણ કે જેના બીજાઓાએ ગઢણુ કરી રાખ્યા હાય અથવા ગઢણુ કરી રાખ્યા ન હાેથ, વગર આપે ગઢણુ કરવા–સ્તેય **છે** તા પછી સુવર્ણુરત્નમણુ અને પદ્મરાગ મણુ વગેરેની તા વાત જ શું કરવી ! माण,धार्यमाण द्रव्य विषयत्वात् द्रव्यैकदेशनिषयमबसेयम्,नतु समस्तद्रव्यविषयम् । प्रहणधारणे पुनः साक्षात् एद्गल द्रव्यस्य शरीराणाश्च, जीवानान्तु-पुद्गल द्रव्य द्वारेणेन प्रहणधारणे अवगन्तव्ये, नतु-साक्षादितिमावः उक्तश्च प्रश्नव्याकरणे ३ आस्रवे-'अद्त्तं तेणिक्को' इति, अदत्तं स्तैनकम् । उक्तश्चाऽन्यज्ञाऽपि----परेरनतिसृष्टं यत् यच्च शास्त्रे विगर्हितम् ।

तत्सर्वः न ग्रहीतव्यं दन्तविस्फाटनाद्यपि १॥१४॥ इति ॥२७॥

छाया--अव्रह्म वर्यं-मेथुनम्-' ॥१५ ॥२८

तत्त्वार्धदीपिका--पूर्वस्त्रे-हिंसादिलक्षणेष्यवतेषु यथाक्रमं हिंसामुपावाद

और धार्यमाण द्रव्यों का ही आदान होता है, अनएव उसे द्रव्य के एकदेशविषयक ही समझना चाहिए, समस्त द्रव्यविषयक नहीं सम-झना चाहिए। भाव यह है कि ग्रहण और धारण साक्षात रूप से पुद्गलद्रव्य और शरीरों का होता है, जीवों का जो ग्रहण होता है वह पुद्गलद्रव्य के द्वारा ही होता है, साक्षात रूप से नहीं। प्रश्नव्याकरण-सत्र के तीसरे आसवदार में कहा है-अदन का अर्थ रतेय है।

अन्यत्र भी कहा है-जो बस्तु द्सरों द्वारा प्रदान न की गई हो और जो द्यास्त्र में विगर्हित (निषिद्ध) हो, उसे ग्रहण नहीं करना चाहिए, चाहे वह दांत खुजलाने का तिनका ही क्यों न हो ॥२०॥

'अयंभचेरं मेहुणं' ॥२८॥

सूत्रार्थ- ब्रह्मचर्यं का पालन न करना मैथुन है ॥२८॥

ગ્રહ્યમાણુ અને ધાર્યમાણુ દ્રવ્યા જ આપી શકાય છે આથી તેને દ્રવ્યના એક દેશવિષયક જ સમજવા જોઈએ સમસ્ત દ્રવ્ય વિષયક સમજવા જોઇએ નહીં. ભાવાર્થ એ છે કે ગ્રહણુ અને ધારણુ સ ક્ષત્ રૂપથી પુદ્ગલ દ્રવ્ય અને શરીરાનું હાય છે, જીવાનું જે ગ્રહણુ થાય છે તે પુદ્ગલ દ્રવ્ય દ્વારા જ થાય છે, સાક્ષાત્ રૂપથી નહીં. પ્રશ્ન વ્યાકરણુ સ્ત્રના ત્રીજા આસવદારમાં કહ્યું છે-'અદત્તના અર્થ સ્તેય થાય છે.'

અન્યત્ર પણુ કહ્યું છે–ંજે વસ્તુ બીજા દ્વારા આપ્વામાં આવેલી ન હાેય તેમજ શાસ્ત્રમાં જેના નિષેધ કર્યો હાેય, તેનું ગ્રહણુ કરવું જેઇએ નહીં, પછી ભવ્વેને તે દાંત ખાતવાની સળી જ કેમ ન હાેય.' ાારબા

'अवंभचेरं मेहुणं' ॥२८॥

સ્ત્રાર્થ - ગ્રહ્મચર્ય નું પાલન ન કરવું મેશુન છે. ારડા

निरूगणानन्तरं स्तेयस्वरूपं प्ररूपितम्, सम्मति-क्रमशप्तं चतुर्थं मैथुनरूपम्वतं परूपयितुमाह-'अबंधचिरं मेहुणं' इति । अव्रह्म वर्षम्-व्रह्मवर्यभङ्गः अर्हिसा-द्वो धर्भा यस्मिन परिपाल्यमाने सति वृंहन्ति-वृद्धि प्राप्नुत्रन्ति तद्व्रह्म, तद्व्रह्म चर्यते सेव्यते येन तद्व्रह्मचर्यस्, न ब्रह्मचर्पम् यस्मिन् तद्-अव्रह्मचर्यं मैथुनं व्यपदिइपते ॥१५॥ ॥२८॥

तरबाधनियुं क्तिः -- पूर्वं तावत्-माणातिपातादिलक्षणेषु पञ्चावतेषु कमनाः माणातिपात-मृगावाद स्तेय स्वरूपाणि निरूपितानि, सम्मति कमप्राप्तं मेथुनस्वरूप प्ररूगयितुपाह-'अवं अचेरं सेहुणं' इति । अवसवर्यम् वसवर्याऽ भावः, अविद्यमानं व्रस्तचर्थं यत्र तदव्रसचर्यस् । तत्राऽसंख्येयकोकांकाश प्रदेश

तत्वार्धदीपिका--हिंसा आदि मैं से पूर्वसुत्रों में अनुक्रम से हिंसा और मृषावाद के निरूपण के पश्चत् स्तेघ के स्वरूप का निरूपण किया गया, अब चौथे मैधुन अवन की प्ररूपणा करते हैं-

जिसका पालन करने पर अहिंसा आदि धर्म वृद्धि को प्राप्त होते हैं, यह ब्रह्म कहलाता है। जिसके द्वारा ब्रह्म का आचरण किया जाय वह ब्रह्मचर्य। जिस में ब्रह्मचर्य न हो वह अब्रह्मचर्य अर्थात् मैथुन कहा जाता है ॥२८॥

तत्वार्धनियुं क्ति--पहले प्राणातिपान आदि अन्नतों में से कम से हिंसा, मृषावाद और स्तेय के स्वरूप का निरूपण किया गया, अव कम प्राप्न मेथुन के स्वरूप का प्ररूपण करते हैं---

ब्रह्मचर्य के अभाव को अब्रह्मचर्य कहते हैं। आत्मा लोकाकाश के असंख्यान प्रदेशों के बराबर होने से वृहत्-वडा है, अतएव उसे

તત્ત્વાર્થદીષિકા—હિંસા આદિ અવતામાંથી પૂર્વસ્ત્રોમાં અનુક્રમથી હિંસા, અને મૃષાવાદના નિરૂપણ પછી સ્તેયના સ્વરૂપનું નિરૂપણ કરવામાં અવ્યું. હવે ચાથા મૈશુન અવૃતની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ–

જેનું પાલન કરવાથી અહિંસા આદિ ધર્મ વૃદ્ધિને પ્રાપ્ત થાય છે તે પ્રદ્ધ કડેવાય છે જેના વડે પ્રદ્ધાનું આચરણ કરવામાં આવે તે પ્રદ્ધાચર્ય જેમાં પ્રદ્ધાચર્ય ન હાય તે અપ્રદ્ધાચર્ય અર્થત મેશુન કહેવાય છે ાારડા

તત્ત્વાર્થનિર્ચુપ્રિત-પહેલ પ્રાણાતિપાત આદિ પર્ચ અવતામાંથી ક્રમથી હિંસા, મૃષાવાદ અને સ્તેયના સ્વરૂપનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું, હવે ક્રમપ્રાપ્ત મૈશુનના સ્વરૂપનું પ્રરૂપણ કરીએ છીએ-

પ્રદ્વાચર્યના અભાવને અપ્રદ્વાચર્ય કહે છે. અ.ત્મા લાેકાકાશના અસ-ં ખ્યાત પ્રદેશાની બરાબર હાેવાથી ખૃહત્-વિશાળ છે, આથી તેને પ્રદ્વા કહે परिमाण ष्टहत्वादारमा झस, स एव चाणं चर्यं झस ग आत्मनः सेवनम्, आत्मनि मरणपर्यन्तं न स्टगदि विषयम्, बहिर्भुखचित्तवृत्तित्वं झस्रावर्य ग्रुच्यते। तस्मात्-कृतकारिताऽनुपतिसहितैः कायवाङ्ग्नोयोगैः सर्वथा काभिनी विषयैः परिहारो ब्रह्म वर्यम्. संघतेन्द्रियद्वारत्यात्-आत्मन्येव हत्तित्वात्-मतिष्ठितत्वाच, तद्विपरीतमब्रह्म वर्यम् । तच विचेकिनो दिवेकवल् दुपज्ञान्तरागादि रजोमलाः सर्वथा खन्ज परित्यज्ञन्दीति नावः । उक्तश्च पश्चन्याकरणे ४ आस्मवद्वारे 'अयं मं मेहुणं' इति, अब्रह्म मेथुनमिति ॥ १५॥ ॥ २८॥

म्बम्-सुच्छापरिग्गहो ॥२९॥

छाया- 'मूच्छी परिग्रहः ॥२९॥

ब्रह्म कहते हैं, उसका चरण अर्थात् सेवन करना जहाचर्य है। मृत्यु पर्यन्त स्त्री आदि का छेवन न करना, चिल की घहिमुंख वृत्ति न होना ब्रक्षचर्य है। अतएव वृत, कारित और अनुमोदन, इन तीनों करणों सहित मन वचन कापयोग से कामिनीविषय का त्याय करना ब्रह्मचर्य कहलाता है। उससे इन्द्रिय ढार का संवरण आत्मा में ही वृत्ति होती है और प्रतिष्ठिन होता है। जो ब्रह्मचर्य से चिपरीत हो वह अब्रह्मचर्य जो पुरुष विवेकवाली हैं और विवेक के बल से जिनके राग आदि विकार उपद्यान्त हो चुके हैं, वे अब्रह्मचर्य का सर्वथा ही त्याण कर देते हैं। प्रदनव्याकरणसूत्र के चौथे आसव ढार में कहा है-अब्रह्मचर्य मेथुन कहलाना है ॥२८॥

'मुच्छा परिग्गहो' ॥२९॥

स्त्रार्थ--मूर्छाभाव परिग्रह है ॥२९॥

છે, તેનું ચરણ અર્થાત્ સેવન કરવું પ્રદ્યચર્ય છે. મૃત્યુ સુધી સ્ત્રી આદિનું સેવન ન કરવું, ચિત્તની બહિમું ખ વૃત્તિ ન હોવી પ્રદ્યચર્ય છે, આથી કૃત, કારિત અને અનુમાદન એ ત્રગ્રુ કારણા સહિત મન, વચન અને કાયાના યાગથી-કામિની વિષયના ત્યાગ કરવા પ્રદ્યાચર્ય કહેવાય છે. એનાથી ઇન્દ્રિય-દ્વારનું સંવર થાય છે, આત્મામાં જ વૃત્તિ થાય છે, તેમજ પ્રતિષ્ઠિત થાય છે. જે પ્રદ્યાચર્યથી વિપરીત છે તે અપ્રદ્યાચર્ય જે પુરૂષ વિવેષ્શાળી છે અને વિવેકના અળથી જેના રાગ વગેરે વિકાર શાન્ત થઈ ગયા છે, તે અપ્રદ્ય-ચર્ચના સંવર્ધ્યા જ ત્યાગ કરી દે છે પ્રશ્નવ્યાકરણ સ્ત્રના ચાથા આસ્વ-દ્વારમાં કહ્યું છે-અપ્રદ્યાયર્ય મેથુન કહેવાય છે. ાર/ા

'मुच्छा परिगाहो' ॥२८।

સૂત્ર થ --- મૂર્છા બાવ પરિગ્રહ છે. ારલા

तत्धार्थदीषिका-पूर्वमुत्रे हिंमादिलक्षणपञ्चविधावतेषु यथाक्रमं हिंसाऽव्रत-रुतेयमैथुनस्वरूपं निरूषितष्, सम्पति पञ्चमं परिग्रहस्वरूपमवतं परूपयितुमार-'खुच्छा परिग्गहो' इति ममेदमिति ममतालक्षणा रागादि मनोऽभिलापरूपा-वाद्यानां गोमहिषगजाऽक्ष्यमणिरत्नादीनां चे ानाऽचेतनानां रागादीनाम् उपधी-नाश्च संरक्षणाऽमैनसंस्कादिलक्षणा समत्वरूपाऽऽशक्तिः अभिष्वक्रः परिग्रा छच्यते । तथा च शास्त्रमयदिोक्त धर्मों पक्ररणाऽ तिरिक्त वस्तुनि ममत्वमपि मूर्च्या रूपः परिग्रहः । उक्तश्च

> षाद्य ग्रन्थ विहीना-दरिद्रमनुजाः स्वपापतः सन्ति। पुनरभ्यन्तर सङ्ग त्यागी लोकेषु दुर्लभो जीवः 1.१॥ इति

तत्वार्थदीषिका--हिंसा आदि पांच अन्नतों में से पहछे अनुकम से हिंसा, असत्य, स्तेय और मैथुन के स्वरूप का निरूपण किया गया, अब पांचवें अन्नत परिग्रह के स्वरूप का प्ररूपण करते हैं-

मूछी परिग्रह है, अधीत 'यह मेरा है' इस प्रकार ममता जिसका लक्षण है, जो झन की अभिलापा रूप है, गाय, भेंस, वकरी, अश्व अणि और रत्न आदि चेतन एवं अचेतन पदार्थों का, रागादि का तथा जपधियों का संरक्षण, अर्जन और संस्कार आदि जिसका लक्षण है, ऐसी मनता रूप आसकित या गृद्धि को परिग्रह कहते है, इस प्रकार शास्त्रोक्त धर्मोपकरणों के सिवाप दूसरी वस्तु भों का संग्रह करना मूच्छी है। शास्त्रोक्त वस्तुओं में भी यदि ममत्व हो तो वह भी मूर्छा परिग्रह है। कहा भी है-

अपने प्वोंपार्जित पाप कर्म के उदय से बाह्य परिग्रह से विहीन

તત્ત્વાર્થદીપિકા--હિંસા આદિ પાંચ અવતાેમાંથી પહેલા અનુક્રમથી હિંસા, અસત્ય, સ્તેય અને મૈંશુનના સ્વરૂપનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું હવે પાંચમાં અવત પરિષ્રિહના સ્વરૂપનું પ્રરૂપણ કરીએ છીએ -મૂર્છા પરિષ્રિહ છે અર્થાત્ 'આ મારું છે' એ રીતે મમતા જેનું લક્ષણ છે, જે મનની અભિલાષા રૂપ છે, ગાય, ભેંસ, અકરી, ઘોઢા, મણ અને રત્ન આદિ ચેતન અને અચેતન પદાર્થોના, રાગાદિના તથા ઉપધિત્રાનું સંરક્ષણ, અર્જન અને સંસ્કાર વગેરે જેના લક્ષણ છે. એવી મમતારૂપે આસકિત અથવા લાેમને પરિષ્ઠહ કહે છે. આ રીતે શાસ્ત્રોક્ત ધર્મોપકરણા સિવાય બીજી વસ્તુઓનો સંગ્રહ કરવા મૂર્છા છે-શાસ્ત્રોક્ત વસ્તુઓમાં પશુ તે મમત્વ હાય તા તે પણ મૂર્છારૂપ પરિગ્રહ છે. કહ્યું પણ છે-

'પાતાના પૂર્વોપાજિત પાપકર્મના ઉદયથી આદ્ય પરિશ્રહેથી વિદ્ધીન

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ स. २९ परिग्रहस्वरूपनिरूपणम्

तथा च मोइसामान्यार्थक मूर्च्छवातोः प्रकृतेऽभिष्वद्गात्मक ममत्वरूप विशेषार्थो गृहाते, परिग्रहमकरणवशात् । अधैवन्तर्हि बाह्यस्य परिग्रहत्वं न स्यात् आध्यात्मिकस्यैव परिग्रहस्योक्तरीत्या संग्रहणादिति चेत्, ? सत्यम् मधानत्वादभ्य-न्तरस्यैव परिग्रहस्य संजिध्धक्षितत्वात् वाह्ये परिग्रहेऽसत्यपि ममेद झित्येवं सङ्करपवान सपरिग्रहो भवत्रीति भावः, अधैवं ठर्हि बाह्यः परिग्रहो न भवत्येवे चेत्, ? मैत्रम्, मूर्च्छोलक्षण ममत्बहेतुतया वाह्यस्याऽपि परिग्रहत्वस्य सद्मावात् अथ यदि ममेदमिति सङ्करुपः परिग्रह स्तदा ज्ञानाद्यपि परिग्रहः स्यात्, तदपि-

दरिद्र जनलोक`में बहुतेरे हैं मगर आभ्यन्तर परिग्रह अर्थात् ममत्व को स्यागी जीव दुर्लभ हें ॥१॥

मोह के समानार्थक 'मूच्छे' धातु से इस प्रकरण में अभिष्वंगरूप मुमरव अर्थ लिया जाता है, क्योंकि परिग्रह का प्रकरण है। आदांका हो सकती है कि ऐसा अर्थ करने से तो बाद्य वस्तु परिग्रह ही नहीं कहलाएगी, उक्त प्रकार से आभ्यन्तर परिग्रह का ही ग्रहण हो सकता है। इसका समाधान यह है कि आभ्यन्तर परिग्रह ही प्रधान है और उसी को यहां मुख्य रूप से ग्रहण किया गया है। बाह्य वस्तु के न होने पर भी किसी में ममता भाव विद्यमान है तो वह परिग्रही ही है।

रांका-तो क्या बाह्य परिग्रह नहीं है ?

समाधान-ऐसा मत कहों। मनता का कारण होने से बाहा वस्तु भी परिग्रह ही है।

દ્રરિદ્ર માણુસાે આ લાેકમાં ઘણુી સંખ્યામાં છે, પરન્તુ, આભ્યન્તર પરિગ્રહ અર્થાત્ મમત્વના ત્યાગી જીવ દુર્લાભ છે. ા૧ા

માહના સમાનાર્થક 'મૂચ્છે' ધાતુથી આ પ્રકરણમાં અભિષ્વંગ રૂપ મમત્વ અર્થ લેવામાં આવ્યા છે કારણ કે પરિગ્રહનું પ્રકરણ છે. આશંકાં થઇ શકે કે આવે અર્થ કરવાથી તા બાહ્ય વસ્તુ પરિગ્રહ જ કહેવાશે નહીં, ઉપર જણાવેલા પ્રકારથી આભ્યન્તર પરિગ્રહનું જ ગ્રહણ થઇ શકે છે. આનું સમાધાન એ છે કે આભ્યત્વર પરિગ્રહ જ મુખ્ય છે અને તેને જ અહીં મુખ્ય રૂપથી ગ્રહણ કરવામાં આવે છે. બાહ્ય વસ્તુનું ન હે.વા છતાં પણ ને કાઇનામાં મમતાભાવ વિધમાન છે તા તે પરિગ્રહી જ છે.

શંકા—તેા શું બાહ્ય પરિગ્રહ એ પરિગ્રહ નથી ? સમાધાન—આમ કહેલું ઠીક નથી. મમતાનું કારણ હાેવથી બાહ્ય વયુતુ પણ પરિગ્રહ જ છે. रागादि परिणामवत् क्षेद्धिति सङ्कल्पते इति चेत्. ? उच्यते, अत्रापि प्रमन्त धोगात्' इत्यसुरुत्या दोपाभावात् । तथा च ज्ञानदर्शन चारित्रवतोऽममत्तर्य सोधाभावान्मूच्छो नास्तीति निष्परिग्रहत्वं सिद्धम् । अपि च तेषां झानदर्शन चारित्राणा महेयत्वादात्म स्वभावत्वादपरिग्रहत्वं चोध्यम् । रागादयस्तु कमोदिय षरतन्त्रतयाऽऽत्मस्वभावत्वाभावाद् हेया भवंति, तस्मात् रागादिषु सङ्घल्पः परिग्रहः छच्यते, समत्बछक्षणपरिग्रहमूल्याः खलु सर्वे दोपा भवन्ति । तथाहि ममेद-

शंका-अगर 'यह मेरा है' इस प्रकार के संकल्प को परिग्रह कहा जाघ तो ज्ञान आदि भी परिग्रह कहलाएंगे क्यों कि रागादि परिणाम के समान उन में भी 'यह मेरा है' ऐसा संकल्प किया जाता है।

समाधान-घहां भी 'प्रमत्तयोगात्' (प्रमत्तयोग से) इस पद की अनुवृत्ति है, अतएव दोष नहीं आता।

इस पकार ज्ञान, दर्शन और चारित्र से सम्पन्न अप्रमादी मुनि में मोह का अभाव होने से सूर्श नहीं होती, अतएव उसकी निष्परि-ग्रहता सिद्ध है। इसके अतिरिक्त ज्ञान, दर्शन और चारित्र हेय नहीं हैं, वे आश्मा के स्वभाव है, इस कारण पश्चिह नहीं है। इसके विपरीत रागादि कर्म के डदय के अधीन हैं, वे आत्मा के स्वभाव नहीं हैं, अत एव हेय हैं। इस कारण रागादि में जो संफल्प ही वह परिग्रह कहलाता है। समस्न दोषों का मूल ममत्व रूप परिग्रह ही है। 'यह मेरा है' इस प्रकार संकल्प जप उत्प्रन होता है तव उन वरनु भों का संरक्षण,

શ'દા – જો 'આ મારૂં છે' એ જાવના સંકલ્પને પરિગ્રહ કહેવામાં આવે તાે જ્ઞાન આદિ પણુ પરિગ્રહ કહેવાશે કારણુ કે ર.ગાદિ પરિણામની જેમ તમનામાં પણુ 'આ મારૂં છે' એવા સંકલ્પ કરવ.માં આવે છે.

સમાધાન — અહીં પણ 'प्रमत्तयोगात्' (પ્રમત્તયોગથી) આ પકની ગ્રમનુષ્ટત્તિ છે આથી દેહ્ય આવતા નથી.

આ રીતે જ્ઞાન, દર્શન તેમજ ચારિત્રધી સમ્પન્ન અપ્રમાદી મુનિમાં માહેના અસાવ હેાવાથી સૂર્છા હેાતી નથી આથી તેની નિષ્પરિગ્રહતા સિદ્ધ છે. આ સિવાય જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રહેય નથી તેઓ આત્માના સ્વભાવ છે આધી પરિગ્રહ નથી આનાથી ઉલ્ટું, રાગાદિ કર્મના હદયને અધીન છે, તેઓ આત્માના સ્વભાવ નથી આથી હેય છે. આથી રાગાદિમાં જે સંકલ્પ છે તે પરિગ્રહ કહેવાય છે.

સમસ્ત દાષાનું. મૂળ મયત્વરૂપ પરિબહ જ છે. 'આ મારૂ છે' એ mann સંકલ્પ જયારે ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે તે વસ્તુએાનું સંરક્ષણુ, ઉપા- भिति सङ्कल्पे सति संरक्षणार्जनसंस्कारादयो जायन्ते तत्रवाऽग्रयमेव हिंसा भवे-द्मवति भविष्यति च, तदर्थं मृषा वदति स्तेयं समाचरति, मैथुने कर्मणि च मयतते तदुद्मवाः खछ नरकादिषु दुःखपरम्परा भवतीति भावः ॥२९॥

तत्वार्श्वनियुं क्तिः-पूर्वं तावत् अव्वतेषु हिंसादिच्क्षणेषु यथाक्रमं हिंसा मृपा-वादस्वरूपं १रू पेतम्, सम्भति पञ्चमं परिग्रहरूपमव्वतं मरूपणितुमाह-'सुच्छापरि-ग्रहो' इति मूच्छीप्रमत्तयोगात् मूर्छते अत्माऽनयेति मूच्छी, लोभगरिणतिरूपा ममत्वबुद्धिः अभिष्वङ्गलक्षण असक्तिः परिग्रहः तया खल्छ लोभपरिणतिरूपया मूर्च्छ याऽऽ-मा मोहमुपनीयते विवेकात्मच्याच्यते विवेकात्मच्युतश्च।तमा मतिविधि-ष्टलोभकषायोपरागा अनुचित्तमदृत्त्मिषणस्सन् कर्दव्यमकर्त्वयं वा किम्पि न चेत

डपार्जन या संस्कार आदि किया जाता है और ऐसा करने में अवइय ही हिंसा होती है और होगी भी। उनके लिए मनुष्य म्वर्ष आवण करता है, चोरी करता है और मैथुनक्रिया में प्रवृत्ति करता है और फिर इन पापों के फलस्वरूप नरक आदि में दुःखो की परम्परा उत्पन्न होती है।।२९॥ तत्त्यार्थनियुक्ति--दिंसा आदि अवनों में से कमानुसार हिंसा, म्रवावाद, स्तेय, और मैथुनके स्वरूपकी प्ररूपणा पहछे की जा चुकी है। अब पांचवें अव्रत परिग्रह की प्ररूपणा करते हैं-

मूर्ज परिग्रह है। प्रमाद के योग से जिसके कारण आत्मा मूर्छित हो जोव वह मूर्जा। उसे लोन की परिणति, ममत्व वुद्धि, अभिष्वंग, आसक्ति आदि कहते हैं। इस लोभपरिणति रूप मूर्जी से आत्मा मूढ वन जाता है, विवेक से अध्य हो जाता है। विवेक से अप्ट आत्मा विशिष्ट

ર્જન અથવા સંસ્કાર આદિ કરવામા આવે છે અને એમ કરવાથા અવશ્ય જ હિંસા થાય છે અને થશે પણ આ માટે માણુસ મૃષા ભાષણુ કરે છે, ચારી કરે છે અને મૈંશુત ક્રિયામાં પ્રવૃત્તિ કરે છે અને પછી એ પપોના ફળ સ્વરૂપ નરક આદિમાં દુખાની હારમાળા ઉત્પન્ન થાય છે. ાારલા

તત્ત્વાર્થનિર્ગુકિત-હિંસા આદિ અવતામાંથી ક્રમાનુસાર હિંસા, મૃષાવ દ, સ્તેય, અને મૈથુનના સ્વરૂપ ી પ્રરૂપણા કરવામાં આવી ગઈ હવે પચમાં અલગ પરિગ્રહની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ-

મૂર્છા પરિગ્રહ છે. પ્રમાદના ચાગથી જેના કારણું અતમા મૂર્છિત થઈ જાય તે મૂર્છા તેને લાેલની પરિણુતિ, અમત્વયુદ્ધિ, અભિષ્વંગ, આસકિત વગેરે કહે છે. આ લાેલ પરિણુતિ રૂપ મૂર્છાથી આત્મા સૂઢ અની જાય છે, વિવેકથી ભ્રષ્ટ થઇ જાય છે વિવેકભ્રષ્ટ આત્મા વિશિષ્ટ લાેલને વશીભ્રત

तत्वार्यसूत्र

यते, सूढवीख तृष्णावशीकृत चित्तवृत्तिरनालोचित गुणदोषोऽन्ध वधिरादिरिव चेष्टते करोति । यद्या-सूर्छी योह समुच्छ्राययो हित्यनुगासनात् समुच्छ्रायरूपा-मूर्छा, दथा च समुच्छ्रोयतेऽनुक्षण मुपचीयते हिंसादि दोपै लेगिपरागवलानुरजितोऽय मात्मेति समुच्छ्रायः-सकल्दोपाप्रणीलोमः, दृव्धख-लोभाऽभिभूतो जनो हिंसाऽ नृत्प्तेयादिषु निक्ष्ण्ङ्वं मवर्ठते । लोभवशीभूतः सन् पुत्रः पितरमपि, हन्ति, सोदरं सोदरो ज्रातापितास्व तनयं पतिस्, पत्नी पतिर्हिन स्त्येव भेयसीमपि किं नुवे ॥१॥

लोभ के बजीभूत होकर अनुचित प्रवृत्ति करने लगता है और कर्त्तन्य अकर्त्तन्य के विचार से रहित हो जाता है। उसकी दुदि मृद बन जानी है, चित्तवृत्ति तृष्णा के वज्ञीभूत हो जाती है। वह गुग अवगुण का विचार नहीं करता और अंधे एवं यहरे के समान चेव्टा करता है। अधवा-'सृच्छी मोहलसुल्राययोः' इस ज्याकरण के विधान के अनुसार मृच्छी भोहलसुल्राययोः' इस ज्याकरण के विधान के अनुसार मृच्छी का अर्थ समुच्छ्राय है, जिसका आदाय यह है कि लोभ के वज्ञीभूत हुआ आत्मा जिसके कारण दिंसा आदि दोषों का समूह वन जाता है, वह मूछी है। लोभ सब दोषों में प्रधान है। लोभी मनुष्य हिंसा, झूठ, चोरी आदि सभी पापों में निः दांक होकर पष्टति करता है। लोभ के अधीन होकर पुत्र पिता का भी घान कर डालता है, आई आई का खून कर देता है, पिता पुत्र के प्राण हरण कर लेता है, पत्नी पति के प्राणों के याहक वन जाती है और पनि पत्नी की जान छे लेना है अधिक क्या कहा जाय ?

થડને અનુચિત પ્રવૃત્તિ કરવા માઢે છે અને કર્તવ્ય-અકર્તવ્યના વિચારથી શૂન્ય થઈ જાય છે. તેની ખુદ્ધિ ખહેર બની જાય છે, ચિત્તવૃત્તિ તૃષ્ણાને ત બે થઇ જાય છે. તે ગુણ-અવગુરુના વિચાર કરતા નથી અને આંધળા તથા ખહેરાના જેવી ચેખ્ટા કરે છે

અથવ - 'મૂર્સ્જી મોદ્દ મુસ્છ્ર ચંધોઃ' વ્યાકરણના આ વિધાન અનુરાર સૂર્છીના અર્થ સસુગ્છ્ર ચ છે જેના આશય એ છે કે લામને વશીભૂત ચચેલા આતમા જેના કારડુ-હિંસા વગેરે દાધાના સમૂહ અની જાય છે, તે મૂર્છા છે. બધાં દાધામાં લાભ સુખ્ય છે. લાભી માયુસ હિંસા, અસત્ય, ચારી વગેરે સઘળાં પાપામાં નિઃશંક થઇને પ્રવૃત્તિ કરે છે લાભને તાએ થઇને દિન્રે બાપના પણ વધ કરી નાખે છે, સગા ભાઈ, ભાઈનું ખુન કરી નાખે છે, પિતા પુત્રના પાણ હરે છે, પત્ની પનિના ડાગુા હરી લે છે અને પતિ પ્રતીના જીવ લઈ લે છે, વિશેષ શું કહી શકાય ? एवम् - जननी - स्वस् प्रभुतयोऽपि छोभाभिभूतत्वाद् महान्त मनर्थं मावहन्ति-कुर्वन्ति, ळोभाऽभिभूतत्वादेव - कुटसाक्षित्वदायीन उत्कोचं गृहीत्वा बह्वनृतभाषणं कुरुते, लोभवलपकर्षादेव - मार्गे छुण्टकः पथिकान छुण्टति, स्तैनश्च - राजभाकार-कुडचादिकमपि खनित्वा लोभादेव सर्वमप्यपहरति, सर्न्था खन्छ न वश्चन तथाविधो भावो बहिरन्तः स्थितो वा निकटस्थे दुरस्थो वा मियदर्शनो वर्तते यमयं छुन्धो भावतः परित्यजेत्, लोभभुजङ्गश्च मानवानां मन्तुरतरानिष्ट सम्पादनेन बहूनि-दुश्वरितानि उपनयति, कि बहूना 'पतङ्ग-मातङ्ग-कुरङ्ग-भुङ्ग मीनारितर्यश्च एते-ऽपि लोभाभिभूतस्वादेव एकेक चक्षुः स्पर्शन-श्रोत्र घाण-रमनेन्द्रिय करण-

इसी प्रकार माता, भगिनी आदि भी लोभ से अभिन्न होकर घोर अनर्थ कर डालती हैं। लोभग्रस्त होकर लोग झूठी खास्ती देते हैं, घूंस छेकर मिथ्या भाषण करते हैं। लोभ के आधिक्य से ही लुटेरे मार्ग में पथिकों को लूड लेते हैं चोर राजपासाद, प्राकार, दिवार आदि खोद कर सर्वस्व हरण करते हैं। ऐसा कोई बाहर या भीतर स्थित, निकटवर्त्ती दूर वर्नी या प्रियदर्द्रान भाव नहीं है, जिसे लोभी मनुष्य स्वेच्छापूर्वक छोड दे!

लोभ सुजंग के समान है। इसकी बदौलत मनुष्यों को अत्यन्त अनिष्ट की पाप्ति होती है। यह अनेक प्रकार के दुराचारों में फंसाता है अधिक तो क्या कहा जाय, पतंग, मातंग (हाथी), कुरंग (हिरण) मुंग (भ्रमर) और मीन तिर्धव हैं, किन्तु ये भी लोभ से अन्त होकर एक एक चक्षु, स्पर्धान, श्रोन्न, धाण और रसना इन्द्रिय की प्रबलना के

એવી જ રીતે માતા, ખ્દેન વગેરે પણ લાંભને વશ થઈને ઘાર અનર્થ કરી બેસે છે. લાંભગ્રસ્ત થઈને લાંકા ખાટી સાક્ષી આપે છે. લાંભને ૯ઈને મિચ્યા ભાષણ કરે છે લાંભની વિશેષત ના કારણે જ લુંટારા માર્ગમાં પથિકાને લૂંટી લે છે ચાર લાંકા રાજાના મહેલ, પ્રાકાર, દિવાલ વગેરે ખેદીને બધું જ-લૂંટી જાય છે. સંસારમાં એવા કાઈ ભાવ, અહાર કે અંદર રહેલા, કે નઇ કહાય, દૂર હાય અથવા પ્રિયદર્શન, ભાવ નથી કે જેને લે.ભી માણુસ સ્વેચ્છાપૂર્વક છાડી દે!

લાેલ સર્પ જેવા છે. આનાથી મનુષ્યાને અત્યન્ત અનિષ્ટની પ્રાપ્તિ થાય છે. તે અનેક પ્રકારના દુરાચારાેમાં કસાય છે. વધુ તાે શું કહી શકાય ? પતંગીચું, હાથી, હરણ, લમરા અને માછલી તિર્યંચ આ ગધાં પણુ લાેલથી બ્રસ્ત થઇને એક એક ચક્ષુ, સ્પર્શન, શબ્દ, ગ'ધ અને રસની मावल्येन रूप इःर्श-इब्द-हन्ध-रसलोभ दृष्णया वध्यन्ते म्रियन्ते च, पश्चेन्द्रियेंः पश्चविषयोपमोगिनां मानवानान्तु लोमाभिभूतानां चन्धनादौ कथैवका ?। तथा चोक्तस्-

'पतज्ञ-मारुज्ञ-कुग्ज्ञ-भुङ्ग-भीनाहताः पश्चभिरेत पश्च। एकः पमादी स कथं न हन्यते-यः सेव्यते पश्चभिरेत पश्च। १। इति एतश्च-विषयगार्थ्येन विवेकिनोऽपि सन्मार्गात्परिस्खलन्ति, इत्यहो विचित्रता लोभरुष इति लोथलक्षणमूच्छपिरिग्रहो व्यपदिक्यते। सा खल्छ-लोभरूपा-मूर्च्छा. मन्तरविषयालम्बना व हिर्विषयालम्बना च भवति। तत्राम्यन्तरो विषय श्वनुर्दशविधो वर्तते राग देप-क्रोध-मान-माया-लोभ सिध्यादर्जनहास्यरत्यरति-

फारण उप, स्पर्दा, इड़ा, गंध और रस भी तृष्णा से पीडिन होकर पन्धन को प्राप्न होते हैं और मारे जाते हैं। जब एक-एक इन्द्रिय के बजीभूत होने वालों की यह दशा होती हैं तो पांचों इन्द्रियों के भोग ओगने वाले लोभग्रस्न मनुष्यों का क्या कहना हैं। कहा भी है-

पतंग, मातंग, कुग्झ, श्रुझ और भीन ये पांचों प्रकार के जीव एक एक इन्द्रिय के चिपय के कारण मारे जाते हैं, तो जो प्रमादी पुरुष पांचों इन्द्रियों के अधीन हो जाता है, उमका हनन कैसे नहीं होगा। १। इस प्रकार विषयों में गृद्ध होकर धिवेकवान् जन भी सन्मार्ग से च्युन हो जाते हैं, यह लोभ की विचित्रता है । यह लोभ रूप मूर्च्छा ही पग्रिह कहलाती है । मूर्च्छा दो प्रकार की होती है-आभ्यन्तर विषयों में तथा वाह्य विषयों में आभ्यन्तर विषय चौदह प्रकार का है-राग-देष-कोध-मान-माया-लोभ-मिध्पादर्द्यान, हास्य, रति, अरति,

તૃબ્છાથી દુખી થઈને બન્ધનને પ્રાપ્ત થાય છે અને માર્યા જાય છે, જો એક-એક ઇન્દ્રિયને વશ થનારાની આવી દશા થાય છે તેા પાંચે ઇન્દ્રિયોના ભાગ ભાગવનારા લાભગ્રસ્ત મનુષ્યાનું શું કહેવું કિદ્યું પણ છે-

પતંગ (પતંગીશું) માતંગ (હાથી) કુરંગ (હરણ) ભૂંગ (ભમરેા) અને મીન (માછલી) આ પાંચે પ્રકારના જીવ એક-એક ઇન્દ્રિયના વિષયના કારણે માર્યા જાય છે તાે જે પ્રમાદી પુરૂષ પાંચે ઇન્દ્રિયાને વશ થઈ જાય છે તેના નાશ કેમ નહીં થાય ? ાાવા

આ રીતે વિષયેામાં લલચ ઈને વિવેકી પુરૂષેા પણુ સન્માર્ગ થી બ્રબ્ટ ઘર્ડ જાય છે એ લેાલની વિચિત્રતા છે. 'આ લેાલરૂપ મૂચ્ર્ઝા જ પરિબ્રહ્ય કહેવાય છે. મૂર્છા બે પ્રકારની હાય છે-આલ્પન્તર વિષયેામાં તથા બાહ્ય વિષયેામાં આલ્પન્તર વિષય ચૌદ પ્રકારના છે.-રાગ-દ્વેષ-ક્રોધ, માન-માયા-લેાલ-મિથ્યા દર્શન-હાસ્ય-રતિ-અરતિ-લય-શાક જુગુપ્સા અને વેઠ આવી भयशोक जुगुप्सावेद भेदात् । उत्राभ्यन्तर परिग्रदश्व रुद्धि विधः फळितः, बाग्ध-विषयभ वास्तु-क्षेत्रधनधान्य शर्य श्वा प्रताहान् सुद्ध विषयो वर्तते, एते विधो भवति, चेतः परिणाश्ररू गया मूच्छी था एतावान् सुद्ध विषयो वर्तते, एते खलु रागद्वेषादयोऽऽभ्यन्तरविषणाः परिग्रद्दनिमित्तत्वात् मूच्छीर्र्वन व्यपदिवयन्ते । वास्तु क्षेत्रादयभ बाह्य विषया 'ममेचे' त्येवमझानाद् ममरादिषयी कृताः सन्तः बाखुष्यवता चेतसाऽऽत्वनो नानाविध जन्मग्रन्थिपरम्परा एढीकरणायाऽनालो-चितपूर्वापरभावेन परिग्रहत्वेन व्यवद्वियन्ते, परिगृह्यते लोभानुरक्तचित्तवृत्या-ऽभ्युपगम्यते-स्वीक्रियते इति परिग्रहः, लोभ-कपायरूपात्मपरिणामविशेषः, सा चोकरूपा मूच्छी परिग्रह मद्भाव परिणामादात्मनः धाणातिपातवत् ममत्तयो-

भय, शोक, जुगुण्झा और वेद। इम प्रकार आभ्यन्तर परिग्रह भी बौदह प्रकार का फलित होता है। वाद्यविषय अनेक प्रकार का है जैसे वास्तु (मकान दुकान) आदि, क्षेत्र (खेत), धन, धान्य, शय्या, आसन, यान, कुप्य, द्विपद, जिपद, चतुष्पद भाण्ड आदि। ये सब चित्त के परिणमन रूप मूछी के विपय हैं। जार राग देप आदि जो आभ्यन्तर विषय कहे गए हैं, वे परिग्रह के कारण होने से मूछी कहलाते है। वास्तु क्षेत्र आदि जो बाह्य विपय हैं, अज्ञान के कारण उनमें ममत्वभाव धारण किया जाता है, अनएच वे कलुधित चित्त आत्मा की जन्म-मरण परम्परा को सुटढ करते हैं। इम कारण उन्हे भी परिग्र३ कहा गया है। लोभयुक्त चित्तवृत्ति की जिल्का परिग्रह किया जाय-स्वीकार

किया जाय वह परिग्रह। वास्तब में वह आत्मा का लोभ कपायरूप परिणाम है। जैसे हिंसा प्रवत्तयोग के सद्याव के कारण आत्मा में

રીતે આભ્યન્તર પરિગ્રહ પણ ચૌદ પ્રકારના સાબિત થાય છે. બાહ્ય વિષય અનેક પ્રકારના છે-જેમ કે, વાસ્તુ (મગન, દુકાન આદિ.) ક્ષેત્ર (ખેતર), ધન, ધાન્ય, શગ્યા, આસન, યાન, કુગ્ય બેપગા ત્રણપગા, ચારપગા, વાસણ વગેરે આ બધા ચિત્તના પરિણમન રૂપ મૂર્છાના વિષય છે. ઉપર રાગ દ્વેષ આદિ જે આભ્યન્તર વિષય કહેવામાં આવ્યા છે તે પરિગ્રહના કારણા હાવાથી મૂર્છા કહેવાય છે. વાસ્તુ ક્ષેત્ર આદિ જે બાદ્ય વિષય છે. ઉપર રાગ દ્વેષ આદિ જે આભ્યન્તર વિષય કહેવામાં આવ્યા છે તે પરિગ્રહના કારણા હાવાથી મૂર્છા કહેવાય છે. વાસ્તુ ક્ષેત્ર આદિ જે બાદ્ય વિષય છે અજ્ઞાનના કારણે તે પરિગ્રહના કારણા હાવાથી મૂર્છા કહેવાય છે. વાસ્તુ ક્ષેત્ર આદિ જે બાદ્ય વિષય છે અજ્ઞાનના કારણે તેમનામાં મમત્વભાવ ધારણ કરવામાં આવે છે આથી તેઓ કલુષિત ચિત્ત આત્માની જન્મ-મરણની પર પરાને સુદેહ કરે છે. આથી તેમને પરિગ્રહકોહેલાં છે. લાલસુક્રત ચિત્તવૃત્તિર્થ જેનું પરિગ્રહણ કરવામાં આવે સ્વીકાર કરવામાં આવે તે પરિગ્રહકોહેલાં છે. હેવાથી તે ચેત્ર ચાલ ચિત્ત ચત્તવૃત્તિર્થ જેનું પરિગ્રહણ કરવામાં આવે સ્વીકાર કરવામાં આવે તે પરિગ્રહકોહેલાં છે. હેવા ચેત્તનુત્તિથી જેનું પરિગ્રહણ કરવામાં આવે સ્વીકાર સ્વામાં છે. જેવી રીતે હિંસા પ્રયત્તયાતો તે આત્માન કારણો આતમામા રાગ-દ્રેષ માહ, જેવી રીતે હિંસા પ્રયત્તયાંગના સદૂભાવના કારણે આતમામા રાગ-દ્રેષ માહ

14

णातुवृत्ति सामर्थ्यात् अन्ततो राग-द्वेप-मोहमूळा भवति । परिग्रह परिणामविरहि-तस्य जुनरप्रमत्तकायवाङ्मनोव्यापारस्य संयमोपकारकेषु वस्त्रःद्युपधिशय्यादार ज़रीरादिषु-आगमालुज्ञातेषु स्च्र्जी न सम्भवति तथःचोक्तं दशवैकाळिके ६ धरपयने १८ सूत्रे-

'जं पि बत्थं दा पायं दा-रंपलं पायपुंछणं।

तं पि खंजमहज्जहा धारंति परिहरंति य ॥१॥

'यदपि दल्लं दा पार्च वा-इ.स्वलं पादनोच्छनम् ।

तदपि संयमलज्जार्थ-धारयन्ति परिहरन्ति च ॥१॥ इति, तथा च-योग्योपकरणकलापं विना-उद्देश्य लिदिर्न भरतीति निर्प्रन्यानामपि संयमोपकारितया वस्तपात्र द्यु करण कश्यादेः आगमानुज्ञातस्य ग्रुप्णे परिप्रदर्गेपो राग-देष मोह चत्पन्न करनी है, उसी प्रजार मूर्छा भी राग-देष-मोह का कारण बनती है। किन्तु जो पुरुष परिग्रह की भावना से सर्वथा रहित हो चुका है, और जिसके खन बचन काय का व्यापार प्रमाद से रहित हो, उसे संयम के उपकारक वज्ज आदि उपधि, ज्ञाय्या, आहार, घारीर आदि में जिनकी अनुमनि आगम में दीगई है, मूर्डा नहीं होती दश्वावैकालिक सूत्र के छठे अध्ययन अठारहवीं गाथा में कहा है-

साधुजन जो भी चन्त्र पात्र, कंपल और पाद्र्योछन धारण करते या काम में छेते-परिहार करते हैं, खब संयम एवं लज्जा के लिए ही समझना चाहिए ॥१॥

योग्य उपकरणों के अभाव में उद्देइय सिद्ध नहीं होता, अतएव निर्यन्थ भी यदि ज्ञास्त्र विहित संयम के उपकारक वस्त्र पात्र आदि

ઉત્પન્ન કરે છે તેવી જ રીતે મૂર્છા પણુ રાગ-દ્રેષ માહના કારણે ઉત્પન્ન થાય છે પરન્તુ જે પુરૂષ પરિગ્રહની ભાવનાથી સદા રહિન થઇ ચૂક્યા છે તેમજ જેના મન વચન કાયાના વ્યાપાર પ્રમાદ વગરના છે તેને સ'યમના ઉપકારક વસ્ત્ર આદિ ઉપધિ, શય્યા, આહાર, શરીર આદિમાં જેની અનુમતિ આગમમાં આપવામાં આવી છે, મૂર્છા થતી નથી. દશવૈકાલિકસૂત્રના છઠા અધ્યયનની અઢારમી ગાથામાં કહ્યું છે–

સાધુજન જે પણુ વસ્ત્ર, પાત્ર, કામળા અને પગલ્ઇણીયા ધારણુ કરે છે, અથવા કામમાં લે છે, તે બધાં સંયમ તથા લજ્જાના હેતુસર જે સમજવા જોઈ એ. ાાવાા

ચાેગ્ય ઉપકરણાની અનુપસ્થિતિ ગાં ઉદ્દેશ્ય સિદ્ધ થતા નથી, આથી નિર્શન્ય પણ જો શાસ્ત્રવિદ્ધિન, સ'યમના ઉપકારક વસ્ત્ર પાત્ર આદિ ઉપકરણ दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ स्. २९ परिग्रहस्वरूपनिरूपणस्

न मवति । एवश्च-येऽपि केचनाऽदिवेक्तिन आगमानुज्ञातमपि दस्तवात्राद्युव-करणे मोक्षसाधनमहिंसादिव्रतपरिपाल्लनसमर्थश्च न परिगृह्वन्ति किन्तु तेऽपि आहारशरीरशिष्यादीश्व तु गृह्वन्त्येव। एतान् ते किं सन्यन्ते किं एते न परिग्रहाः सन्ति ? तेषां मान्यताऽनुमारेण तु तेऽपि परिग्रहा एव सन्ति । अथाऽल्पबहुत्व-कृतो विशेषः परिग्रहे सम्भवतीति चेत् अत्रोच्यते, तथा सत्ति-दरिद्रस्याऽल्पं धनं, महर्द्धिकस्य च श्रेष्ठिनः पुष्कलं द्रतिणं भवतीति नेतावताऽपरिग्रह एव दरिद्रः ! महर्द्धिकश्व सपरिग्रहो व्यपदिश्यते, तस्मात्-सूच्छी लक्षण एव परिग्रहः सर्वेरका-मेनाऽपि प्रतिपत्तव्यः । स च सूच्छीलक्षणः परिग्रहा खन्ज चेतनेषु-एकद्वित्रि-

उपुकरण तथा द्राय्या आदि का ग्रहण करते हैं तो परिग्रह का दोष नहीं होता। वस्त्र पात्र आदि उपकरण मोक्ष के साधन हैं, अहिंसा आदि वर्तों का पालन करने में समर्थ हैं, आगम यें उनकी आज्ञो दी गई है, फिर भी जो विवेकहीन जन उनको ग्रहण नहीं करते किन्तु वे भी आहार द्यारीर और ज्ञिष्य आहि को ग्रहण तो करते ही है। उन्हें वे क्या मानते हैं ? क्या ये परिग्रहण नहीं है ? उनकी मान्यना के अनु-सार ये भी परिग्रह ही हैं।

रांका-क्या परिग्रह में अल्प-बहुत्वकृत विशेषता का संभव है ? समाधान-ऐसा माना जाय तो दरिद्र के पास अल्प भन होता है और महान सम्पत्तिज्ञाली सेठ के पास बहुन घन होता है, इतने मात्र से दरिद्र को अपरिग्रही और महान सम्पत्तिज्ञाली को परिग्रही नहीं कह सकते। अतएब इच्छा न होने पर भी सब को यही स्वीकार करना

તથા શબ્યા આદિ ગ્રહણ કરે તેા તેમાં પરિબ્રહનાે દેહ્ય લાગતાં નથી. લસ્ત્ર પાત્ર આદિ ઉપકરણ એક્ષનાં સાધન છે, અહિંસા આદિ વ્રતાેનું પાલન કુરેવામાં સમર્થ છે, આગમમાં તેમની આજ્ઞા કરસાવવામાં અહેલી છે તા પણ વિષેકહીન માણુસાે તેમનું ગ્રહણ કરતાં નથી પરન્તુ તેએા પણ આહાર, શરીર અને શિષ્ય વગેરેનું ગ્રહણ તાે કરે જ છે તેમને તેઓ શું માને છે? શું એ પરિગ્રહણ નથી ? તેમની માન્યતા અનુસાર તેઓ પણ પરિગ્રહી છે.

શ'કા-શુ' પરિગ્રહમાં અલ્પ-અહુત્લકૃત વિશેષતા સંભવીત છે ? સમાધાન-એલું માની લઇએ તાે દરિદ્રની પાસે થાેડું ધન હાય છે અને મહાન સમ્પત્તિશાળી શેઠની પાસે અઢળક દ્રવ્ય હાેય છે, આથી દરિ-દ્રને અપરિગ્રહી અને સહાન સમ્પત્તિશાળીને પરિગ્રહી કહી શકાય નહીં. આથી ઇચ્છા ન હાેવા છતાં પણ અધાંએ એવું જ સ્વીકારવું જોઈ એ કે

1

- तत्त्वार्थसंत्रे

चतुः पश्चे द्रियंषु, अचे ानेषु च बास्तृह दिण्यादिपु रागादिषु चाऽऽत्मपरिणामेषु वाह्याभ्यन्तरेषु द्रव्ये पूप ताचते, तच्च द्रव्यं क्वचित् केवलं पुझलद्रव्यमेव भवति । क्वचित् आत्यप्रदेशसंयुक्तं सवति । स च-पश्यिहो द्रव्य ग्रहणाच्चतुर्विधो भवति, द्रव्यक्षेत्रकालमावभेदात् । तत्र-द्रव्यतो वास्तु क्षेत्रादि विषयः क्षेत्रतस्तु-याम नग राचवच्छिन्न द्रव्यविषयः कालतः पुना रात्रिदिदव्यच्छिन्न द्रव्यविषयः, भावतन्तु प्रव्यक्षेत्र मध्यमे सति सध्यमा, ! जयन्येतु-जयन्या मूर्च्छा संजायेत, तथाविधवस्त् पत्रम्थने मध्यमे सति सध्यमा, ! जयन्येतु-जयन्या मूर्च्छा भवतीति भावः, सा खन्छ मूर्च्छा-इच्छा-मार्थन(-कासोऽसिलापः कांक्षा-गार्ध्यं-लोभः, इत्यादि-पर्यायान्तरेरसिधीयते । तत्रेच्छा-यथा-

. ૨૮૪

۳.

चाहिए कि मूर्छा ही परिग्र है। वह मूर्छा खप परिग्रह चेतन एकेन्द्रिय द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय पदाधों में अचेतन वास्तु तथा हिरण्य आदि से राग आदि आरिमक परिणामों तथा वाह्य और आभ्यन्तर द्रव्यों से उत्पन्न होता है। वह द्रव्य कहीं केवल पुद्गल द्रव्य ही होता है और कहीं आग्म प्रदेशों से युक्त होता है। द्रव्य के ग्रहण से वह परिग्रह चार पकार का है-द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव के मेद से। द्रव्य से वास्तु-क्षेत्र आदि विषधक होता है, क्षेत्र से ग्राम-नगर आदि से अवच्छिन द्रव्य विषयक होता है, काल से रात्रि-दिवस आदि से व्यवच्छिन द्रव्य विषयक होता है जोर भाव से विशिष्ट वस्तु की उपलव्धि में होता हैं। अगर अक्तुष्ट उपलंभन हो तो उत्कृष्ट मूर्छा होती हैं, तथाविध चस्तु का उपलंभन यदि यध्यस हो मध्यम मूर्छा होती हैं, तथाविध चस्तु का उपलंभन यदि यध्यस हो मध्यम मूर्छा होती हैं, तथाविध चस्तु का उपलंभन यदि यध्यस हो मध्यम मूर्छा होती है और जघन्य से जघन्य मूर्छा होती है। इत सूर्छा के अनेक पयौयवाचक नाम हैं, जैसे-इच्छा, प्रार्थना, कान्न, अजिलाषा, कांझा,

મૂર્છ જ પરિચહ છે. તે મૂર્છારૂપ પરિચહ ચેતન એકેન્દ્રિય, બિઇન્દ્રિય, તેઈ-ન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય પદાર્થીમાં, અચેતન વાસ્તુ તથા હીરા-ઝવેરાતમાં, રાગ વગેરે આત્મિક પરિણામા તથા બાદ્ય અને આભ્યન્તર દ્રવ્યામાં ઉત્પન્ન થાય છે આ દ્રવ્ય કાેઈ જગાએ માત્ર પુદ્ગલ દ્રવ્ય જ હાય છે જપારે કયાંક આત્મપ્રદેશાથી ચુક્ત હાેય છે. દ્રવ્યના ગ્રહણુથી તે પરિગ્રહ ચાર પ્રકારના છે-દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવના ભેદથી દ્રવ્યથી વાસ્તુ-ક્ષેત્ર આદિ વિષયક થાય છે, ક્ષેત્રથી ગામ નગર વગેરેથી અવચ્છિન્ન દ્રવ્ય વિષયક થાય છે, કાલથી રાત્રિ-દિવસ આદિથી વ્યવચ્છિન્ન દ્રવ્ય વિષયક થાય છે અને વિશિષ્ટ વગ્તુની ઉપલબ્ધિમાં થાય છે. જો ઉત્કૃષ્ટ ઉપલંભન હાેય તા લલ્યુપ્ર મૂર્છા થાય છે, તથાવિધ વસ્તુનું ઉપલંભન જો મધ્યમ હાેય તા મધ્યમ મૂર્છા થાય છે અને જઘન્યમાં જઘન્ય મૂર્છા થાય છે. આ दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ स्. ३०-२७ पञ्चाणुवर्तनिरूपणञ्

'निःस्वोवष्टि शतं, शती दशशतं छक्षं सहस्राधिपो लक्षेशः क्षितिपालयां, क्षितिपतिश्वकेशतां वाञ्छति । चक्रेशः सुरराजतां, सुरपतिद्व सास्पदं वाञ्छति

न्नसाविष्णुपदं, हरिः शिवपदं, तृष्णाऽवधि को गतः ।१।

इति, उक्तंच द्व्वैकालिके ६-अध्ययने २१ गाथायां मूच्छा 'परिग्गहो बुत्तो' इति ॥२९॥

मूल्म-एएहिंतो देसओ वेरमणं पंच अणुव्वया ॥३०॥

छाया-'एतेभ्यो देशतो विरमणं पञ्चाऽणुत्रतानि ॥३०॥

गार्ध्य लोभ आदि। इनमें से इच्छा का स्वरूप यह है-'निर्धन पुरुष सौ की कामना करता है, जिसके पास सौ हैं उसे दस सौ-हजार की इच्छा होती है, हजार पति लाख की अभिलाषा करता है, लक्षाधिपति राजा बनना चाहता है, राजा चकवर्त्ती होने का मनोरथ रखना है, चकवर्त्ती इन्द्र पद पाने की कामना करता है, इन्द्र व्रह्मलोक प्राप्त करने की आकांक्षा करता है, व्रह्मा विष्णु का पद पाना चाहना है, विष्णु दिाव-महादेव बनना चाहता हैं। इस तृष्णा का कहीं अन्त नहीं ॥१॥

दृशचैकालिकसूत्र के छठे अध्ययन की २१ वीं गाथा में कहा है-'मूर्छी को परिग्रह कहा' है ॥२९॥

'एएहिंतो देसओ' इत्यादि ।

इन हिंसा आदि अवतों से एकदेश से निवृत्त होना पांच अणु

મૂર્છાના અનેક પર્યાયવાચક નામ છે જેમ કે-ઇચ્છા, પ્રાર્થના, કામ, અભિ લાષા, કાક્ષા, ગાર્ક્ર, લાેલ વગેરે આમાંથી ઇચ્છાનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે-'નિર્ધન પુરૂષ સાે રૂપીઆની કામના કરે છે, જેની પાસે સાે છે તેને હજાર-હજારપતિ લાખની અભિલાષા કરે છે, લક્ષાધિપતિ રાજા બનવા ચાહે છે, રાજા ચકવતી બનવાના અનારથ સેવે છે, ચકવતી ઇન્દ્રપદ પામવાની કામના રાખે છે, ઇન્દ્ર પ્રહ્યલાક પ્રાપ્ત કરવાની આકાક્ષા સેવે છે, પ્રદ્ધા વિષ્ણુનું પદ મળે એવું ઇચ્છે છે તાે વિષ્ણુ શિવ-મહાદેવ બનવાના મનસુએા સેવે છે. આ તૃષ્ણાના કાઇ ટેડા જ નથી. 'ાવા

દરાવૈકાલિકસૂત્રના છઠાં અધ્યયનની ૨૧મી ગાથતમાં કહ્યું છે-'મૃર્છાને પરિગ્રહ ક**હે**લ છે 'ારલા

'एएहिंतो देसओ' धत्याहि

સુન્નાર્થ-આ હિંસા આદિ અમતોથી એકદેશથી નિવૃત્ત થવું પાંચ માણમન છે. ા૩૦ા

¥ t

| छाया'दिङ्मर्थादाकरणं दिग्वतम् ॥३१॥                                                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| यूलमू-उत्रंभोगपरिसोगपरिसाणकरणं उत्रभोगपरिभोग-                                                           |
| परिसाणवयं ॥३२॥                                                                                          |
| छाया-उपमोगपरिमागकरणम्-उपभोगपरिभोगपरिमाणवतम् ।३२।                                                        |
| यूलय्-जीहेउग पाणिवीडा करणओ वेरमणं अणटुदंड-                                                              |
| चेरलणं ॥३३॥                                                                                             |
| छाया-निर्हेन्द्रक माणिपीडाकरणतो दिरमणम्-अनर्थदण्डं विरमणम् ॥३३॥                                         |
| स्लम-स्वत्रजीवेसु सतसावी लामाइयं ॥३४॥                                                                   |
| छाया-सर्वजीवेषु समआवः सामायिकष् ॥३४।                                                                    |
| 'हिसिमज जायकरणं दिसिबयं' इत्यादि ।                                                                      |
| हूत्रार्ध-दिशाओं की मर्यादा करना दिग्वत है ॥३१॥                                                         |
| 'डबभोग परि सोग' इत्यादि ।                                                                               |
| स्त्रार्थ- जपमोग और परिओग की वस्तुओं का परिमाण करना                                                     |
| डफन्नोग परिभोगपरिमाणवत कएलाता है ॥३२॥                                                                   |
| 'जीहेउय पाणि पीडा' इत्यादि ।                                                                            |
| खूत्रार्थ-निरर्थक पाणी-पीडा उरपन्न करने से विरत हो जाना                                                 |
| अवर्धदण्डविरमणवत कहलाता है ॥३३॥                                                                         |
| 'सन्वजीवेख सम आवी सामाइयं' इत्यादि ।                                                                    |
| सूत्रार्थ-सब जीवों पर खमभाव रखना सामायिकवत है ॥३४॥                                                      |
| 'दिसिमज्जायकरणं दिसिवय' ઇत्याहि                                                                         |
| સૂબ્રાર્થ-દિશાએાની મર્યાદા કરવી દિગ્વત્ત છે. ા૩૧ા                                                       |
| 'उवभोगपरिभोग' धत्याहि                                                                                   |
| સૂત્રાર્થ-ઉપલેાગ અને પરિલાેગની વસ્તુએાનું પરિસાણુ કરવું ઉપલાેગ<br>ચરિલાેગ પરિમાણુવત્ર કહેવાય છે. ાા૩રાા |
| 'ण'हे उय पाणिभीडा' धरथाहि                                                                               |
| ્સ્ત્રાર્થ-નિર્ધંક પાણી-પીડા ઉત્પન્ન કરવામાં વિરત થઈ જવું અન <b>ર્ધ</b> -                               |
| દન્હીવરમણુ વત કહવાય છે. 113311                                                                          |
| 'सब्वजीवेसु सममावो सामाइयं' 'धर्याहि                                                                    |
| સ્વાર્થ-ઝર્ધા છેવાે ઉપર સમભાવ રાખવાે સામાયિક વત છે. ાં <b>૩૪</b> ા                                      |

मूलय-दिसिं मज्जायकरणं दिसिवयं ॥३१॥

मूलम्-दिसिवयसकोओ देसावगालियं ॥३५॥ छाया-दिग्वतसंकोचो देशावकाशिकम् ॥३५। मूलम्-धम्मपुट्टीए वसर्णा पोलहोववासो ॥३६॥ छाया-धर्मपुल्टचे वसनं पौषघोषचासः ॥३६॥ मूलम्-समणाणं एसणिज्जाहार लग्नप्पणं अतिहिलंविआगो ।३७। छाया-श्रमणेभ्य एषणीयाहारसमर्पगम्-अतिथिसंविमागः ॥३७॥ मूलम्-मारणंतिय संछेहणा जोसिओय ॥३८॥

'दिसिवय संकोओ देसावगालियं' इत्यादि । सत्रार्थ-दिशावत को (परिलित लमय के लिए) संकुचित करना देशावकाशिकवत कहलाता है ॥३५॥

'धम्मपुद्वीए वसणं पोसहोववासो' इत्यादि। सत्रार्थ-धर्म की पुष्टि के लिए वास करना पौषघोपवास है॥३६॥ 'समणाणं एसणिज्जा' इत्रादि।

सूत्रार्थ-साधुओं को एषणीय आहार का दान करना अतिथि संविभागवत है।।३७॥

'मारणंतिय संछेहणा जोसिओय' इत्यादि ।

सूत्रार्थ-व्रती पुरुष मारणान्तिक संछेखना का भी सेवी होता है।३८।

'दिसिवयसंकोओ देसावगासियं' ઇત્યાદિ સૂત્રાર્થ દિશાવતને (મર્યાદિત સમય માટે) સ'કચિત કરવું દેશાવકાશિક-वત કહેવાય છે. ાા૩પાા 'धम्मपुट्टीए वसणं पोस्रहोववासो' ઇત્યાદિ સૂત્રાર્થ--ધર્મની પુબ્ટિને માટે વાસ કરવા પો<sup>m</sup>ધાપવાસ છે. ાાઙે દાા 'समणाणं एसणिज्जा' ઇત્યાદિ સૂત્રાર્થ--સાધુઓને એષગ્રીય આહારનું દાન આપવું અતિચિસ વિભાગ-વ્રત છે. ાા૩ખા 'मारणंतिय संळेहणा जोसिओय' ઇત્યાદિ સૂત્રાર્થ-વ્રતી પુરૂષ મારછ્યાન્તિક સ'લેહુછ્યાનું પછ્યુ સેવન કરે છે. ાાઉદા छाया-मरणान्तिक संलेखनाजोपितश्व ॥ ३८॥

तत्त्रार्धदोषिका-पूर्वस्तेऽगारीथावको द्वादशवत विशिष्टवर्शभवतीत्युक्तम, सम्पति-स खलु व्री आवको माणान्तिक संलेखनाया आराधकथाऽ प भवतीति घतिपादयितुमाह-'स्वारणंलिय संछेहणाजोस्तिओय' इति स तावद्व्री-भगारी प्रश्चाणुव्राविशिष्टत्यात्, त्रिगुगवत-चतुःशिक्षावतरूपं सप्तवविशिष्टत्वाच्च मारणा-न्तिकसंछेखनाजोषितः भव्य्छेदकर-काय कषाय कशीकरणरूप संलेखनाऽऽराध छथ भवति। तत्र-स्वात्मपरिणामोपात्ताना मायुरिन्द्रियवळानां संक्षयो मरणम् तदेवान्तो मारणान्तः स प्रयोजनमस्या इति मारणान्तिकी, सा चासौ

तश्वार्थदीषिफा—गृहस्थ आवक वारह वर्तो से सम्पन्न होने के फारण देश वनी कहलाता है, यह बात पूर्वसुत्र में कही जा चुकी है। अब यह प्रतिपादन करते हैं कि वह वनी आयक मारणांतिक संछेखना का भी आराधक होता है—

देशवनी आवक पांच अणुवतों, तीन गुणवतों और चार शिक्षा वनों से सम्पन्न होने के कारण मारणान्तिक संछेखना का भी आराधक होता है अर्थात् भव का अन्त करने वाली, काय तथा कष य को कृश करने रूप संछेखना का सेवन करता है।

अपनी आत्मा के परिणाम के अनुसार उपार्जित आयु, इन्द्रियों एवं बलें का क्षय होना भरण कहलाना है। मरण रूप अन्त को मरणान्त कहते हैं। मरणान्त जिसका प्रयोजन हो उसे मारणान्तिकी कहते.हें, ऐसी संछेखना मारणान्तिक संखेखना है। सम् अर्थात् सम्यक् प्रकार से छेखना अर्थात्

તત્વાર્થદીપિકા—ગૃહસ્થ શ્રાવક ખારવતાેથી સમ્પન્ન હાેવાના કારણે દેશવ્રી કહેવાય છે એ હકીકત પૂર્વસૂત્રમાં કહેવામાં આવી છે; હવે એ પ્રતિપાદન કરીએ છીએ કે તે વતી શ્રાવક મારણુંન્તિક સંલેહણુંના પણ આરાધક હાેય છે–

દેશવતી શ્રાવક પાંચ અણ્વતા, ત્રણુ ગુણુવતા અને ચાર શિક્ષાવતાથી સમ્પન્ત હાેવાના કારણું મારણાન્તિક સ'લેહણાના પણ આરાધક હાેય છે. અર્થાત ભવના અન્ત કરનાર, કાયા તથા કષાયને કુશ કરવા રૂપ સ'લેહણાનું સેવન કરે છે.

પાતાના આત્માના પરિણામ અનુસાર ઉપાજિત આશુ, ઇન્દ્રિયા અને અળાેના ક્ષય થવા મરણ કહેવાય છે. મરણ રૂપ અન્તને મરણાન્ત કહે છે. મરણાન્ત જેનું પ્રયાજન છે તેને મારણાન્તિકી કહે છે, આવી સ'લેહણા दीपिका-नर्युक्ति टीका अ. ७ खू.३८ मारणांतिकसंलेखनास्वरूपनिरूपणम् ३८९,

संछेखना चेति मारणान्तिक संछेखना सं-सम्यक् छेखना-कृशीकरणं संछेखना । तत्र-कायस्योपवासादिना कृशीकरणं वाह्य संछेखना १ क्रोधा दिकषायाणाश्च तपः संयमादिन तनूकरण मन्तरसंछेखना २ तथा च कायस्य कषायाणाश्च सम्यक् छेखना कृशीकरणं-तनू करणं संछेखना तस्याः खल्छ-मारणान्तिकसंछेखनाया-जोषितः मीत्यासे विता च पुमान व्रती-अगारी । चकारात् गाणान्तिसंछेखनाय-जोषिता चाऽपि भद्यतिति वेध्यम् । अत्राऽन्तग्रहणेन तद्भवमरणं परिगृह्यते, अधेदं तर्हि-मारणान्तिक संछेखनासे वितुः अगारिणः आत्मवधदोषापत्तिः स्यात् स्वाऽभिसन्धिपूर्वकमेव तस्य स्वाऽऽयुरिन्द्रियवद्यसंक्षयाय कायादि संशोषणादौ

कृश करना संलेखना है। उपचास आदि के द्वारा काया कृश करना बाद्य संलेखना है और तप एवं संपम के द्वारा को अ आदि कषायों को कृश करना आन्तरिक संलेखना है। इस प्रकार काय और कषायों को सम्यक्त प्रकार से छेखन करना अर्थात् कृश करना संलेखना है। व्रती आवक इस मारणान्तिक संलेखना का भी प्रीति पूर्वक सेवन करता श्रीवक इस मारणान्तिक संलेखना का भी प्रीति पूर्वक सेवन करता है। सूत्र में प्रयुक्त 'च' शब्द से ऐसा समझना चाहिए कि वह मार-णान्तिक संलेखना का भी आराधक होता है यहां 'अन्त' शब्द के प्रहण से तद्भवमरण ग्रहण किया जाता है।

रांका-मारणान्लिक संछेखना का सेवन करने वाला गृहस्थ आत्म-हत्या के दोष का भागी होना चाहिए, क्यों कि वह स्वेच्छा पूर्वक ही अपनी आयु, इन्द्रिय और पल का विनाज्ञ करने के लिए काय आदि का शोषण करने में प्रदुन होता है।

મારણાન્તિક સ'લેહણા છે. અમ્ અર્થાત્ સમ્યક્ પ્રકારથી લેહન કરવું અથવા કૃશ કરવું સ'લેહણા છે. ઉપવ સ વગેરે દ્વારા કાયાને કૃશ કરવી બાહ્ય સ'લેહણા છે અને તપ તથા સ'નમ દ્વારા કોધ આદિ કષાયોને પાતળા પાડવા આન્તરિક સ'લેહણા છે. આ રીતે કાયા તથા કષ યોના સમ્યક્ પ્રકારે લેહન કરવું અથવા કૃશ કરવું સ'લેહણા છે. વ્રતી શ્રાવક આ મારણાન્તિક સ'લેહણાનુ પણ પ્રેમપૂર્વ'ક સેવન કરે છે સૂત્રમા પ્રશુક્ત 'ચ' શબ્દથી એમ સમજવાનું છે કે તે મારણાન્તિક સ'લેહણાના પણ આરાધક હાય છે. અહીં 'અન્ત' શબ્દ ા ગ્રહણથી તદ્લવમરણ ગ્રહણ કરવામાં આવે છે.

શ'કા-મારણાન્તિક સ'લેહણાનું સેવન કરનાર ચહરથ આત્મહત્યાના દ્રોષના ભાગી હાેવા જોઈ એ, કારણુ કે તે સ્વેચ્બ્રપૂર્વક જ પાતાના આચુબ્ય, ઇન્દ્રિય તેમજ અળના વિનાશ કરવા માટે કાયા વગેરેનું શાષણુ કરવામાં પ્રવૃત્ત થાય છે.

λ,

ন০ ২ও

महत्तरमात्-इति चेन्न-? अमारिणो त्रतिनोऽप्रपत्तत्वेन कायादि छ्यादिकरणे प्रेष्टत्तत्वेऽपि आश्मयातकत्वदोषाऽभावात्, प्रसत्तयोगात् माणव्यपरोपणस्यैव हिंसा-पदार्थत्वात् अस्य खलु त्रतिनोऽगारिणो रागद्वेपसोहामिनिवेद्याऽभावेन ममाद-योगाऽभावात् । यत्तु पुरुषो रागद्वेपसे हात्तिशिराचिष्टः सन् विषयत्त्वगलपात्राऽ-णिनप्रवेद्य कूप तडागादि निमज्ज धृगुपात रसना खण्डनादि पयोगेणाऽऽरमानं हिनश्ति रा आत्मयाती यवति, तस्मात् संलेखनां म्तिपन्नस्य व्रतिनो राग-द्रे-पाधभावेनाऽऽत्मघातप.प न भवति । उक्तञ्च--

> 'रागादीण जणुप्पाचे अहिंसगतिभारित्यं समये। तेसि चेदुप्रसी हिंसेति जिणेहिं जिदिहा॥१॥ इति, रागादीनामनुत्पादे अहिंसऊइतिभाषितं समये। तेपांचेदुत्पत्ति-हिंसेति जिनेनिर्दिष्टा ॥१॥ इति,

समाधान-ऐसा नहीं है। तर्ता गृहस्थ अपमत्त होने के कारण काय आदि को कुदा करने में प्रवृत्ता होने पर भी आत्मघान के पाप का भागी नहां होता। हिंसापद का अर्थ प्रमत्त योग के पाणों का व्यप-रोपण करना हैं, किन्तु वनवान आवक राग हेप और मोह के अभि-निवेदा से रहिन होता है, अतएव उस में प्रमाद का योग नहीं होता। जो पुरुष राग, हेष और मोह से आविष्ट होकर विप, दास्त्र, फॉसी, अग्नि प्रवेदा क्रप्पांत, तडाग निमज्जन, शृगुपात, रसता खण्डन आदि का प्रयोग करके आत्मचात करता है, वही घानक होता है। इस प्रकार संछेखना को अंगीकार करने वाछे वनी पुरुष को, राग-हेष आदि का अमाव नहीं होने के कारण आत्मघात का पाप नहीं लगना। कहा भी है-'जिसके रागादि की उत्पत्ति नहीं होती, वह आगम में अहिंसक

સમાધાન-આ પ્રમાણે નથી. વર્તી ગ્રહ્ય અપ્રમત્ત હાેવાના કારણે કાચા વગેરેને કુશ કરવામા પ્રવૃત્ત હેાવા છતાં પણ આત્મઘાતના પાપના લગીદાર થતા નથી. હિંસાપદના અર્થ પ્રમત્તચાેગથી પ્રાણે!ને! નાશ કરવા એમ થાય છે, પરન્તુ વ્રતધારી શ્રાવક રાગ દેષ અને માહના અભિનિવેશથી રહિત હાેય છે, આધી તેનામાં પ્રમાદના ચાેગ થતા નથી. જે પુરૂષ રાગ, દેષ અને માહથી આવિબ્ટ ઘઈને ઝેર, શસ્ત્ર, ફાંસા, અગ્નિસ્તાન, ફૂવામાં પડવું. તળાવમાં ડૂબી જઈને જીલ કચરીને-એવા પ્રચાગા કરીને આત્મહત્યા કરે છે તે જ અત્મઘાતક કહેવાય છે. આવી રીતે સંલેહણુને અંગિકાર કરનારા વતી પુરૂષને રાગ-દ્રેષ આદિના અભાવ નહીં હાેવાના કારણે આત્મઘાતનું પાય લાગતું નથી. કહ્યું પણ છે-

'જેને રાગાદિની ઉત્પત્તિ થતી નથી તેને આગમમાં અહિંસક-કદેવામાં

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ खू.३८ मारणांतिकलंलेखनास्वरूपनिरूपणम् २९१

अपिचाऽग्निदाहादिना वहुमूल्य स्तादिक्षिण्टनाशे समुपस्थिते तदुपश्रमाय कृतयत्नोऽपि-असफउञ्चेद् अन्ततोरस्नादिकं संरक्षितुं पुरुषो यतते । एवं-पुगपत् कायविनाशे समुरस्थिते व्रती आदको व्रत-शीलादिगुणानां संरक्षणार्थं यत्तमानो नाऽऽत्मधातकः सम्भवतीतिभावः ॥३८॥

तत्वार्थनियुक्तिः- पूर्वे तावद-द्वादशवतघरोऽगारी आवकः शीलसम्पदा विश्विष्टो भवनीत्युक्तम्, सम्पति-तथाविधः रुछ आवको भवच्छेदकरकायकषाय संछेखनाऽऽराधको भवतीति प्रतिपादयितुमाह-'आरणंतिय संछेहणाजोसि-

कहा गया है। रागादि की उत्पत्ति ही हिंखा है, ऐसा जिनेन्द्र भगवान् ने कहा है।'

घर में आग लगने पर जब सर्व स्व के बिनाश का अवसर डपस्थित होता है तब मनुब्य उस आग वुझाने का प्रयत्न करता है। किन्तु जब उसे वुझाने में सफल नहीं होता तो अन्ततः रक्त आदि यूल्यवान् पदार्थों की ही रक्षा करने का प्रयत्न करता है, इस्ती प्रकार एक साथ काय का बिनाझ उपस्थित होने पर ज़नी आवक बन झील आदि गुणो की रक्षा करना हुआ आत्मघातक नहीं कहा जा खकता ॥३८

तत्त्वार्थनिर्युक्ति—पहछे कहा गया है कि द्वाद्श व्रतघारी गृहस्थ आवक शील सम्पदा से उम्पन्न होना है, अन यह प्रतिपादन करते है कि पूर्वोक्त आवक सबका अन्त करने वाली काथ-कषाय संछेखना का भी आराधक होना है।

આવ્યા છે. રાગાદિની ઉત્પત્તિ જ હિંસા છે એમ જિનેન્દ્ર ભગવાને ભાખેલું છે.' ઘરમાં આગ લાગવાથી જ્યારે સર્વધ્વના વિનાશના આવસર ઉપસ્થિત થાય છે, ત્યારે તે ઘરના માલિક તે આગને આેલવવાના પ્રયત્ન કરે છે, પરન્તુ જ્યારે તેને હાેલવવામાં તે સફળ થતા નથી, ત્યારે રત્ન આદિ મૂલ્યવાન્ પદાર્થીની જ રક્ષા કરવાના પ્રયત્ન કરે છે, એવી જ રીતે એડી સાથે કાયાના વિનાશ ઉપસ્થિત થવાથી વર્તી શ્રાવક વર્ત શીલ આદિ શુણેાનું રક્ષણ કરતા થકા આત્મઘાતક કહી શકાતા નથી. ાછટા

તત્ત્વાર્થા નિર્સુ ઝિત—પહેલા કહેવામાં આવ્યું કે બાર વ્રતધારી ગહસ્ય શ્રાવક શીલ સંપત્તિથી સમ્પન્ન હાેય છે હવે એ પ્રતિપાદન કરીએ છીએ કે પૂર્વેક્તિ શ્રાવક લવના અન્ત કરનારી કાયા–કષાય સଂલેહણુાના પણ આરાધક હાેય છે ओ य'- इति, स तावत्-पूर्शे क द्वादश्वव्वविशिष्टोऽ गरी मारणान्तिक संछेखना-जोषिता भवच्छे इकरकायकपायक शीकरणरूप संछेखनायाः भीत्या सेविताऽऽ-रावकथाऽपि सवति । चकारेग-द्वाद शव तसम्पन्नथाः ऽपि मारणान्तिक संछेखना जोषिता भवतीति वोध्यय् । अत्र मरणं तावत्-मर्वायुपः क्षयरूपं वोध्यम्, नत्त मतिक्षणमावीचिकमरणं प्राह्यय्, मरणमेव मरणान्तः-मरणकालः, मत्यासन्नं तन्म-रणमित्यर्थः अन्वपदेन-तद् मवमरणस्य प्रहणात् तथा च-तद् भवमरणरूपो मर-णान्तः प्रयोजनमस्या इति मारणान्तिक्ती क्षा चाऽक्षी संछेखना चेति मारणान्तिक

चह पूर्वीकत वारह ज़नों का धारक गृहम्थ मारणान्तिक संखेखना का भी प्रीति पूर्वक सेवन करने वाला होता है। 'च' शब्द के प्रयोग से ऐसा खमझना चाहिए कि द्वादश जनों से खम्पन्न होने पर भी आवक मारणान्तिक संलेखना का आराधक होता है।

<sup>-</sup> यहां मरण का अर्थ है- तम्पूर्ण आयु का क्षय होना । यहां क्षण-क्षण में होनेवाछे अवीचिमरण को ग्रएण नहीं करना चाहिए । 'अन्त पद से तद्भवसरण खनझना चाहिए । मरण को ही मरणान्त कहते हैं अर्थात् मरणकाल या म्रन्यु का निकट आना । इस प्रकार तद्भवरूप घरणान्त जिसका प्रयोजन हो उसे मारणान्तिक कहते हैं । ऐसी संठे-खना मारणान्तिक संछेखना है । जिसके द्वारा काय और कषाय आदि का संछेखन किया जाय-कुद्दा किया जाय उसे संठेखना कहते हैं । तात्पर्य यह है कि काय और कषाय को कुज्ञ करनेवाला तपश्चरण

આ પૂર્વીકત બર વતધારી ગ્રહસ્થ મારણાન્તિક સંલેહણાનું પશુ પ્રીતિપૂર્વંક સેવન કરનારા હેાય છે. 'ચ' શબ્દના પ્રચાેગથી એવું સમજવું જોઈએ કે બારવતાથી સમ્પન્ન હાેવા છતાં પણ શ્રાવક મારણાન્તિક સંલેહણાના આરાધક હાેય છે.

અહીં મરણના અર્થ છે-સમ્પૂર્ણ આયુના ક્ષય થવા અહીં ક્ષણું-ક્ષણું થનારા આવીચિમરણને ગ્રહણ કરવું જોઇએ નહીં. 'અન્ત' પદથી તદ્દત્સ-વમરણ સમજવું ઘટે. મરણને જ મરણાન્ત કહે છે, અર્થાત્ મૃત્યુકાળ અથવા માતનું પાસે આવવું. આવી રીતે તદ્દત્સવ રૂપ મરણાન્તિક સંલેખના છે. જેના વડે કાયા તથા કષાય વગેરેનું સંલેહન કરાય-કુશ કરાય તેને સંલેહણા કહે છે. તાત્પર્ય એ છે કે કાયા તથા કાષાયને પાતળા પાઠનાત તપશ્ચર્યા સંલેદ્ધણા કહેવાય છે. આમાં પણુ કાયાને કુશ કરનારી તપશ્ચર્યા બાદ્ય दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ स्. २८ मारगांतिक संलेखनास्वरूपनिरूपणम् २९३

संछेखना, संछेख्यते-कृशीक्रियते कायकषायादिक मनया-३ति संछेखना काय कडीयतनू करणतपो दिशेपख्षा । तत्र-कायकुशकरणतपो दिशेपेभ्य ेऽभ्यन्तर संछेखना-२ तथाचोक्तम्---

चत्तारि विचित्ताइं-विगई निज्जू हिठाइं दत्तारि।

एगंतरमायामं-अविगिह विगिह कोडिक ॥१॥

इति चत्त्रारि (दर्षाणि) विचित्राणि (त्रपांसि) विक्ठतिनियुँ ढानि चत्वारि । एकान्तरमाचाम्छम् (द्रे) अविकुष्टम् (एकस्) विक्रष्टम् एकम् कोटचा-(एकम्) इति । संलेखनाकाछश्च उत्कृप्टेन द्वादश वर्षाणि, तदनु एनः स्वशत्त्यपेक्षया मासार्ध मासपरिमाणतया, आगमोक्त्या द्वादशवर्ष व्यवस्थयैव संछेखना काछोऽव्यान्तव्यः सा चेयं संलेखनाऽवश्यमेव समाधि मरणपर्थन्तं श्रमण-श्रावकाभ्यां कतव्या । तया च-दुब्षमारूपकालदोषात्-वर्ज्ञामनारावादि संहनन दौर्वल्यदोषात् दिव्य-संछेखना कहलता है । इस में भी काय को कृज्ञा करने खाला तपश्चरण याह्य संछेखना है जोभ आदि कषायों को कृज्ञा करने खाला तपश्चरण आभ्यन्तर संखना है । कहा भी है-

चार वर्ष तक विचित्र तप करे, चार वर्ष तक विगयों का त्याग कर के तप करे, दो वर्ष तक एकान्तर आयंषिल करे, एक वर्ष अधिकृष्ट और एक वर्ष तक विकृष्ट तप करे। इस प्रकार संलेखना का उल्कृष्ट काल वारह वर्ष का कहा गया है। तत्पश्चात् अपनी द्यक्ति के अनुसार मास या अर्धमास परिमाण वाली, आगमोक्त वारह वर्ष की व्यवस्था से ही संलेखना काल समझना चाहिए।

साधु और आवक को यह संछेखना घरणपर्यन्त अवइय ही करन। बाहिए। इस दुष्पम काल के दोष से, संधनन की दुर्वलता के दोष से

સંલેહણા છે જયારે કોધ વગેરે કષાયાને કૃશ કરનારનું તપ આલ્યન્તર સંલેહણા છે. કહ્યુ પણ છે–

ચાર વર્ષ સુધી વિચિત્ર તપ કરે. ચાર વર્ષ સુધી વિગાયના ત્યાગ કરીને તા કરે, બે વર્ષ સુધી એકાંતર આયાંબિલ કરે, એક વર્ષ અવિદ્રુબ્ટ અને એક વર્ષ સુધી વિકૃબ્ટ તપ કરે આ રીતે સંદેહણાના ઉત્દુબ્ટ કાળ બાર વર્ષના કહેવામાં આવ્યા છે ત્યાર પછી પાતાની શક્તિ મુજબ માસ અથવા અડધા માસ પરિમાણુવાળી આગમાકત બાર વર્ષની વ્યવસ્થાથી જ સલેહણુાના કાળ સમજવાના છે.

સાધુ તથા શ્રાવકે આ સલેહણા મરણપર્યન્ત અવશ્ય જ કરવી જોઇએ. આ દુષ્ષમકાળના દેાષથી, સંહનનની દુર્ભળતાના દેાષથી તથા દેવતા મનુષ્યેા मानुव तिर्यवक्त उाऽऽत्म समुत्थोपसर्भदोपात् तथा दशविधवर्म विषयक अमणाऽ । इयक कर्तव्य मन्युपेक्षणादिकस्य परिदाणिम्-अगारिणश्च-अमणवैयावृत्य पीषधो पत्रासमतिषत्त्यादिकस्य परिदाणिश्च विज्ञायाऽगारीवती मरणंवा मत्यासन्नमन चुध्य कुन्द्र टाण्डक मयाणढा दिशत्य दिज्ञायाऽगारीवती मरणंवा मत्यासन्नमन चुध्य कुन्द्र टाण्डक मयाणढा दिशत्य दिज्ञा दि रदनाकरणरूपाऽवमीदर्य चतुर्थ पथ्ठा-ऽष्टम सक्ता ऽर्धमास क्षपणादिभि रात्मानं संलिख्य-क्रशीकृत्य दिरुक्ष्य रुधिरमेदो-मांक्षाचपचयं विधाय कोधादिक्तपायांश्च निरस्य सर्वसादद्ययोगविरतिलक्षणं पश्च महावतश्च मतिपद्य मदाव उसम्पन्नो भूत्वा चतुर्विधमशनपान-खाद्य-रवाद्य-रूपमाहारं मनना-ववसा-कायेन त्रिविधेन योगेन मत्याख्याच्य यथा समाधि यावङ्जीवं आवानुपेक्षातत्परः मतिज्ञात महान्यादि स्मृतिसमाधिवहुलः सन्

तथा देवों मनुष्यों एवं तिर्ययों ढारा जनित और अपने आपसे उत्पन्न होने वाछे उपस्रगों के दोष से तथा दसप्रकार के धर्मविपयक अमण के आव्हपक कर्मन्य एवं प्रत्युपेक्षम आदि की हानि को देख कर और अमणों की वैयावृत्य एवं पौषधोपवास आदि गृहस्थ के कर्तन्यों की हानि देखकर ज़नी गृहस्थ मृत्यु को सन्निकट आया जानकर मुर्भी के अंडे के घरावर चलीस कवल के आहार में कमी करने रूप अव औदये, उपवास, वेला, तेला, अर्धयासखमण आदि से दारीर को कृदा करके रुधिर-मांस आदि का अपचय करके, फोध आदि कषायों को दूर करके, सर्वसावद्यधिरति रूप पांच यहाव्रतों को अंगीकार करके, महाव्र में से सम्पन्न होकर, अजन पान, खादिस और स्वादिस आहार को मन दचन काय रूप लीनों योगों से त्याग करके, स्वाया के अनु-सार जीवनपर्यन्त आवाजुपेक्षा में तत्पर रहकर, अंगीकार किये हुए

તથા તિર્ય ચા દ્વાર' જનિત તથા પાતનાથી જ ઉત્પન્ન ચનારા ઉપસગે'ના દેાથથી તઘ' દશ પ્રકારના ધર્મવિષયક શ્રમણના આવસ્યક કર્તવ્ય અને કત્યુ-પેક્ષણ વગેરેના હ્રાસને જોઈ ને અને શ્રમણેાની વૈંયાવચ્યા અને પૌષધાપવાસ વગેરે ગૃહસ્થના કર્તવ્યાની ઋાટ જોઈ ને, વ્રતી ગૃહસ્થ મૃત્યુને હુક્ડું આવેલું જાણીને, મરઘેના ઇડા અરાબર બત્રીસ ટાળીયાના આહારમાં કયારક કરવા ચાગ્ય અવમીદર્વ. ઉપવાસ, છઠ, અટ્રમ, અર્ધમાસ ખમ્ણુ આદિથી શરીરને કૃશ કરીને, લાહી-માંસ આદિના અપચય કરીને કોધ આદિ કધાયાને દેશ-ધટા આપીને, સર્વસાવઘવિરતિ રૂપ પાંચ મહાવતાને અંગીકાર કરીને, મહા-ધતાથી સમ્પન્ન થઇને અનદાન, અશનપાન, ખાઘ તથા સ્રાદિબ્ટ આહારના ધન, વચન કાયા રૂપ ત્રણે ચાગથી ત્યાગ કરીને, સમાધિ અનુસાર જીવનપર્યન્ત ભાવાનુપ્રેક્ષામાં તતપર રહીને, અંગિકાર કરેલા મહાવત આદિની दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ सू.३८ मारणांतिकसंलेखनास्वरूपनिरूपणम् २९५

आतरौद्रध्यानरहितो सारणान्तिसंछेखनासेविता परम्पुछषार्धरूपस्य मोक्षस्था-SSराधको भवति । अधैवं तर्हि-मारणान्तिकसंछेखना कर्ता रवासि सन्धि पूर्व-काऽऽयुरादि विनाशकतयाऽऽश्मघात दोषयुक्तः स्यात् इति चेस अस्य संछेखकस्या Sममत्तरवेनाऽऽःभघातदोषाभावात्, प्रमत्तयोगात्प्राणव्यपरोपणस्य हिंसात्वात् अस्य ममादयोगाऽमावो वर्तते, रागद्वेषमोहाभिनिवेशरहितत्वात्, व्रतादि गुणानां संरक्षणार्थमेव तथा कर्तुं प्रपुत्तस्वात् । उक्तेश्चीपपातिके-५७ सूत्र 'अप-चिछमा मरणंतिया संछेहना जू सणा राहणा' इति अपश्विमा मारणान्तिकी संछेखना जोषणाऽऽराधना इति । ३८॥

महाव्रन आदि की स्मृति समाधि की बहुलना बाला होकर, आर्त्तध्यान और रोद्रध्यान से युक्त-लहित होकर जो मारणान्तिक संछैलना का सेवन करता है, वह परम पुरुषार्थ मोक्ष का आराधक होता है।

रंगका-अगर ऐसा है तो मारणान्तिक संखेखना करने चाला अपनी इच्छा से ही अपनी आयु आदि का चिनाहा करता है, इस कारण आत्मघात के पाप के भागी होना चाहिए।

समाधान-संखेखन कत्ता प्रमादहीन होने के कारण आत्मघात के पाप का आगी नहीं होता। राज देख और मोह के अभिनिवेदा से रहित होने के कारण उख में प्रमाद के योग का अआव है। वह तो व्रतादि गुणों की रक्षा करने के लिए ही वैचा करता है। औपपातिक सूत्र के 40 वें सूख्र में कहा है-'अरश्चिम आरणान्तिक संछेखनाजो सण आराहणा ॥३८॥

સ્મૃતિ રૂપ સમાધિની બહુલતાવાળા થઇને આર્તાધ્યાન અને રીદ્રધ્યાનથી મુક્ત થઇને જેઓ મારણુાન્તિક સંલેહણુાનું સેવન કરે છે, તે પરમ પુરૂષાર્થ માક્ષના આરાધક હાેય છે.

શંકા-જો આ પ્રસાણે જ હૈાય તેા મારણાન્તિક સંલેહણા કરનાર પાતાની રાજખુશીથી જ પાતાના આયુષ્ય વગેરેના વિનાશ કરે છે અથી આત્મહત્યાના પાપના લાગીદાર ગણાવા જોઈ એ.

સમાધાન-સંલેહણા કરનાર પ્રમાદહીન હૈાવાના કારણે આત્મઘ તના પાપના ભાગી થતા નથી રાગ્દ્રેષ તથા માહના અભિનિવેશથી મુક્ત હાવાના કારણે તેનામાં પ્રમાદના ચાગના અભાવ છે તે તા વતાદિ ગુણાના રક્ષણ કાજે જ આ પ્રમાણેનું અનુષ્ઠાન કરે છે ઔપપાતિકસૂત્રના પહમાં સૃત્રમાં કહ્યું-'अपच्छिप्रमारणान्तिक संछैखनाजोसणा-आराहणा' ॥ ૩૮॥

## मूलम्-चारसवई-अगारी ॥३९॥

छाया-हादशवनी अगारी ॥३९॥

तत्त्वार्थदीपिका-पूर्शेक सम्यक्त्वस हनदादगत्र रयुक्ताऽगारी श्रावको धवति नाऽव्यः ॥३९॥

ष्टम्-तंसत्तरस लंकाइया पंच अइयारा ॥१०॥

छाया-सम्यक्त्वस्य ज्ञङ्घादिकाः पञ्चातिचाराः । ४०॥

लत्वार्थदोपिका -पूर्न तादद् द्वादश व्रअधार्यगारी आवको भवति, आव-कत्वस्य व्रवविशिष्टरवात्, तत्र-यो व्रती सोऽवरुय्येय सम्यग्दर्शनविशिष्टो भवति शङ्घादि दोपद्पित्मनसो सृलोत्तरगुणाधारवत्वअद्धानम्य नियमत प्व व्रतित्वं न सम्मवति, व्रतिरवस्य सम्धग्दर्शनसूलत्वात् , व्रतो खछ-नियमं सम्यवत्ववान्

'जारलवई आगारी' इत्यादि ।

ख्वार्थ-गृहस्थ बारइ जनों का धारक होता हैं। तात्पर्य यह है कि पूर्वीकत सम्यक्त्व सहित वाग्ह जनों से जो युक्त होता है वही गृहस्थ आवक कहलाता है, ॥३९॥

'संगत्तरस संकाश्या' इत्यादि ।

खत्रार्थ-सम्पनत्व के शंका आदि अतिचार हैं ॥४०॥

तत्वार्थदीपिका—पहले चताया गया है कि चारए त्रतों का धारक गृहस्थ आवक कहलाता है, क्यों कि आवकत्व व्रतसम्पन्नता से ही होता है और जो व्रती होता है वह सम्पग्दर्शन से सम्पन्न अक्ठा होता है। मूज और उत्तागुणों के आधारभूत तत्त्व अद्रान के अभाव में जिसका मन रांका आदि दोषों से दूषित है,

સૂત્ર થ<sup>6</sup>-ગૃહસ્થ ખ.રવનાના ધારક હાય છે. તાત્પર્ય એ છે કે પૂર્વીક્રત સમ્યક્ત્વસહિત ખાર વનાથો જે સુક્રત હાય છે તે જ ગૃહસ્થ 'શ્રાવક' કહેવાય છે. ાા રક્તા

'सम्मत्तरस संकाइया पंचअइयारा' ઇत्याहि

સૂત્રાર્થ-સમ્પ્રકુત્વના શંકા વગેરે પાંચ અતિચાર છે. ા૪૦ા

તત્ત્વાર્થદી પિકા--- પહેલા ખતાવવામાં આવ્યું કે આર વતાના ધારક ગૃહસ્થ શ્રાવક કહેવાય છે કારણ કે શ્રાવકત્વ વતસમ્પન્નતાથી જ થાય છે અને જે વતી હેય છે તે અવશ્ય સમ્યક્દર્શનથી સમ્પન્ન હાેય છે મૂળ તથા ઉત્તરગુણેના આધારભૂત તત્ત્વશ્રદ્ધાનના અભાવમાં જેનું મન શંકા વગેરે દાષોથી દ્વષિત છે, તે ચાક્ષક્રમપણે વતધારી થઈ શકતા નથી, વનપણું दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ स. ४० सम्यग्इण्टे: पञ्चातिचारनिरूपणम् २९७

मवति मम्यक्तवे शुद्धेव ब्रउशुद्धिभेवति, सम्यक्त्वे निरतिचारे सत्येव ब्रतीमक-तीति सम्यक्त्वस्याऽतिचारान् मतिपादयितुमाइ-'र्स्तंमच्तस्स संकाइया पंच अइयारा' इति, सम्यक्त्तस्य-सभ्यग्दर्शनस्य शङ्कादिकाः-शङ्का, ऽऽदिपदेन-कांक्षा विचिकित्सापरपाषण्डमञांसाषरपाषण्डसंस्तदश्चेत्त्येत्ते पञ्चाऽतिचाराः मोह-नीयर्क्तमणो वैचित्र्या दाल्पनः परिणतिविद्योषा मा छिन्यतारूपा दोषा मवन्ति । तथा च-निःशङ्कितत्वादिभिः सम्यग्दर्शनविद्युद्धिर्भवति, शङ्काकांक्षा विचिकि त्सादिभिश्च सम्यग्दर्शनस्याऽविद्युद्धिः । तत्र-शङ्का अईदुपदिष्टेषु तत्त्वेषु सर्वतो देशतो वात्सल्यत्या संशयकरणम्, सम्यक्त्वेहि कांचिदपि शङ्कान छत्वा निःशंकतया तद्रक्षणीण्म् । काङ्क्षा-सर्वतो देश्वत्त्र्या विध्यप्तर्जनस्याऽमिलापः ।

रे, वह निश्चय ही बनी नहीं हो सफना बनीपन सम्पगर्हीन मूलक है। व्रती निश्चितरूप से सम्यक्त्वचान् ही होता है। सम्पक्त्व के शुद्ध होने पर ही ब्रगें की शुद्धि होनी है। निरतिचार सम्पक्त्व के होने पर ही ब्रती होता है, अतएव सम्पक्त्व के अतिचारों का प्रतिपादन करते हैं-

सम्यक्त्व के इंग्रेका आदि पांच अतिचार हैं 'आदि' पद से कांझा विचिकित्सा, परपाषण्ड प्रइंासा और परपाषण्ड संस्तच अतिचारों का ग्रहण होता है । मोहनीय कर्म की बिचित्रता से आत्मपरिणति विद्येष मलीनता रूप दोष होते हैं, अतः निःइांकितत्व आदि से सम्यगद्दीन की विद्युद्धि होती है और इांका, कांझा, विचिकित्सा आ'द सम्यग्द-इनि की अद्युद्धि होती है ।

अर्हन्त भगवान् दारा उपदिष्ट तत्भों में लर्बदेश से या एकदेश से संशय करना शंका है। समाकत्व में कुछ ओ शंका न कर के, निः-

સમ્યક્રદર્શન મૂળક છે વ્રતી નિશ્ચિતપણે શ્રદ્ધાવાન જ હાેય છે. સમ્યક્ત્વ શુદ્ધિ હાેય તાે જ વનાેની શુદ્ધિ થાય છે નિરંતેચાર સમ્યક્ત્વ હાેય ત્યારે જ વની થઇ શકાય છે આથી સમ્યક્તવના અતિચારાનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ– સમ્યક્ત્વના શ'કા વગેરે પાંચ અતિચાર છે. 'આદિ' પદથી કાંક્ષા, વિચિ-કિત્સા, પરપાષ ડ પ્રશ'સા અને પરપાષ'ડ સ'સ્તવ અતિચારાનુ થડ્ણ થાય છે. માહનીય કર્મની વિચિત્રતાથી આત્મપરિહતિ વિશેષ મલીનતા રૂપ દેાષ ઉત્પન્ન થાય છે આથી નિ શ'ક્તિત્ત્વ આદિથી સમ્યક્દર્શનની વિશુદ્ધિ થાય છે અને શ'કા કાંક્ષા વિચિક્તિસા વગેરેથી સમ્યક્દર્શનની વિશુદ્ધિ થાય એ અહેન્ત ભગવાન દ્વારા ઉપદિષ્ટ તત્ત્વામાં સર્વદેશથી અથવા એક દેશથી સ'શય કરવા એ શ'કા કહેવાય છે, સમ્યક્ત્વમાં કાંઇ પણ પ્રકારની ત રેડ विचिक्तिसातु अस्य महतस्त शोदानादिपयासस्य फलं भविष्यति न दा १ इत्यादिरूप संशयकरणम् । परणापण्डप्रशंसातु सर्वज्ञाऽनुपदिष्टस्य धर्मस्य गुणोद् यावनरूपा । परपापण्डसंस्तवः – सर्वज्ञः ऽनु रदिष्टस्य धर्मस्य – मिथ्यादण्टे गौ परिचयः । पुनस्तयो भूतायूतगुणोद् भावनवचनरूपो दा । दम्तुतरतु – सम्यग्दण्टे गौ परिचयः । पुनस्तयो भूतायूतगुणोद् भावनवचनरूपो दा । दम्तुतरतु – सम्यग्दण्टे गौ परिचयः । पुनस्तयो वन्न – जयाणायतिचाराणां परपापण्डवर्शमा – संस्तवयोरेवान्तर्मावित्त्वात् पश्चेवाऽती चाराः सम्यग्दष्टेरित्युक्तम् । तत्र ते सत्यु जयोऽन्येऽतिचाराः दोपाऽनुपगूदनाऽ स्थिरीकरणाऽनात्सल्यरूपाऽदस्तेयाः । तेषां खलु – प्रशंमासंस् अयोरन्तर्भावः, यथा

हांक होकर सम्यक्त्य की रक्षा करनी चाहिए। एकदेश से मिथ्यादर्शन की अभिलावा करना कांश्वा दोष है। इस महात तप्यारण एवं दान आदि का कुछ फल होगा कि नहीं, इल प्रकार धर्मकिया के फल में संशय करना चिचिकित्सा है। जो धर्म उवज्ञ के ढारा उपदिष्ट नहीं है, उस में गुणों को मकट करना परपाषण्ड प्रशंसा है। सर्वज्ञ ढारा अनुपदिष्ट धर्म का या मिथ्यादृष्टि का परिचय करना परपाषण्ड संस्तव है या उनके खद्यूत एवं अखद्घून गुणों को एकट करने वाला वचन परपाषण्ड संस्तव है।

वास्तव में तो खग्यग्रहान के अतिचार आठ हैं, किन्तु तीन अति-चारों का परपाषंड प्रशंसा और परपाषण्ड संस्तव में ही समावेश हो जाता है, इस कारण सम्यक्त्व के पांच अतिचार कहे गए हैं। इन में अन्तर्गत होने वाछे तीन अतिचार ये हैं-दोषानुपग्रनन, अस्थिरीकरण

શંકા નહીં કરતા, નિઃશંક થઇને સમ્યક્ત્વની રક્ષા કરવી જોઇએ. ઝેકદેશથી અથવા સર્વદેશથી નિચ્ચાદર્શનની અભિલાષા કરવી કાંક્ષા દેાષ છે. આ મહાન તપશ્ચર્યા તથા દાન વગેરેતું કાેઈ ફળ મળશે કે નહીં, એ રીતે ધર્મકરણીના ફળના સંશય કરવા વિચિકિત્મા છે, જે ધર્મ સર્વજ્ઞ દ્વારા ઉપદિષ્ટ નથી તેમાં ગુણેાતું આરાપણ કરવું પરપાષંડ પ્રશંસા છે. સર્વજ્ઞ દ્વારા અનુપદિષ્ટ ધર્મના અથવા મિચ્યાદ્ધિના પરિચય કરવા પરપાષંડ સંસ્તય છે અથવા તેમનો સદ્ભૂત અને અસદ્ભૂત ગુણેાને પ્રકટ કરનારૂં વચન પરપ.ષંડસંસ્તવ છે.

વાસ્તવમાં તાે સમ્યક્રદર્શનમાં અતિચાર આઠ છે, પરન્તુ ત્રચુ અતિ-ચારોના પરપાષ'ડ, પ્ર'શસા અને પરપાષડ સ'સ્તવમાં જ સમાવેશ થઈ જાય છે, આથી સમ્યક્ત્વના પાંચ અતિચાર કહેવામાં આવ્યા છે. આમાં સમાયેલા ત્રણુ અતિચાર આ પ્રમાણુે છે-દાષનુપગૃહના, અસ્થિરીકરણુ અને અવત્સહ્ય

è sé

दीपिका निर्युक्ति टीका अ.७ खु. ४० सम्यग्टब्टे पञ्चातिचारनिरूपणम् २९९

यः पुरुषो मिथ्यादृष्टीनां मनसा मर्शसां करोति स तावन्सूढमतिः सम्यग्ज्ञान दर्शनचारित्रतपोरूप रत्नचतुष्टयभूषितानां धमादाज्ञानकारणोद्भवं दोषं नो पगूहति, तेषां सम्यग्दर्शनादौ स्थिरी करणञ्च न विदधाति चात्सल्यं पुनर्द्रे आस्तास् स शासनमभावनामपि कथं क्रुचीत् ? तस्मात-परपाषण्डमशंसासंस्तवयो मध्येऽनुपग्हनादयो दोषाः अन्दर्भूता सवन्ति । व्रज्ञानां चाये पञ्च-पञ्चातिचारा वक्ष्यन्ते तदनुरोधेनापि षर्शमा-संस्तवयोरितर न जीनतिचारान् अन्तर्भाव्य पञ्चेवातिचाराः प्रतिपादिताः ॥४०॥

तत्वार्थनिर्मुक्तिः--पूर्वे खलु-द्वादशव्रतघारीऽगारी वर्ती भवती त्युक्तम्, तत्र मिछ्यादर्शनस्य शल्यतया सम्यग्दष्टिरेव व्रती-अगारी अवति । तत्र कस्य-

अवात्सरय इनका प्रशंखा और संस्तव में समावेश हो जाता है। जो पुरुष मन से मिथ्यादृष्टिओं की प्रशंखा करता है, वह यूटमति सम्य-ग्रान-द्रश्त-चारिष्ट एवं तप रूप रत्वचतुष्टय से विश्वषित पुरुषों के प्रमाद तथा अज्ञान से उत्पन्न होने वाछे दोष का उपगढ्न नहीं करता उसे ढंकना नहीं है, सम्यग्दर्शन आदि में उनशा स्थिरिकरण नहीं करता, वात्सरूप तो दूर रहा वह शाखन की प्रभावना भी कैसे करेगा इस प्रकार परपाषंड प्रशंसा और परपाषण्ड संस्तव में अनुपग्रन आदि दोष अंतर्गत हो जाते हैं। आगे त्रनों के पाँच पांच अतिचार कहे जाएंगे, इस अनुगेघ से भी प्रशंसा और संस्तव में ही तीन अत्तचारों को अंतर्गत करके सम्यक्त्व के पांच अतिचार ही कहे हैं ॥४०॥

तत्त्वार्थनियु क्ति--पहछे कहा गया था कि वारह वर्तों का धारक

આમના પ્રશાંસા અને સંસ્તમાં સમાવેશ થઇ જાય છે. જે પુરૂષ મનથી મિથ્યાદબ્ટિએાની પ્રશ'સા કરે છે તે મૂઢમતિ સમ્યક્ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર તથા તપ રૂપ રત્નચતુબ્ટથથી લિભૂષિત પુરૂષાના પ્રમાદ તથા અજ્ઞાનથી ઉત્પન્ન થનારા દેષોતું ઉપગૂહન કરતા નથી- તેના ઉપર ઢાંક-પીં છેાડા કરતા નથી, સમ્યક્દર્શન વગેરેમાં તેમનું સ્થિરીકરહ્યુ કરતા નથી, વાત્સલ્ય તા એક બાજીએ રહ્યું, તે શાસનની પ્રભાવના પછ્યુ કેવી રીતે કરશે ? આવી રીતે-પરપાષંડપ્રશંસા અને પરપાષંડ સંસ્તવમાં અનુપગૂહન વગેરે દેષો અન્તર્ગ'ત થઈ જાય છે. આગળ લપર વગેનાં પાંચ-પાંચ અતિચાર કહેવામાં આવશે, એવા અનુરાધથી પછ્યુ પ્રશંસા અને સંસ્તવમાં જ ત્રણુ અતિચારોનો સમા-વેશ કરીને સમ્યક્ત્વના પાંચ અતિચાર જ કહેવામાં આગ્યા છે ાા૪૦ા

તત્વાર્થનિર્કુ કિત-પટેલા કહેવામાં આવ્યું હતું કે ખાર વતાના ધારક

-----

\*

तत्वाथेसत्रे

चिन्मोहनीयावस्थाविश्वेषात् सम्यग्दृष्टेः पञ्चातिचारान् पतिणादयितुमाह-'संस्रन्तस्स संकाहघा पंच अहयारा' इति । सम्यक्त्रस्य सम्यद्र्शनस्य शंका दयः शंका आदिपदेन कांक्षा विचिकित्सा परपाषण्डपर्शसा-परपाषण्डसंस्तवश्च-त्येते पञ्चातिचारा मक्वतीति, तत्र ऽतिचारो व्यतीक्रमः, मोहनीयकर्मणो वैचि-त्र्यात् आत्मनः परिगतिविश्लेपस्त्रो ब'ध्यः । तथा च शंका कांक्षा विचि-कित्सापरपापण्डपर्शसा-परपाषण्डसंस्तवः इत्येते पञ्च सम्यग् दृष्टेरतिचारा स्वन्ति । तत्र शंका तावद् आगमगम्येषु तीर्थक्रते मोक्तेषु जीवादिषु-अर्थेष्व-त्यन्त सूक्ष्मेषु व्यतीन्द्रिये च परमाण्यादिषु अधिगतजीवाजीवादि तत्त्वस्य मगवतः

ग्रहरूथ ही आवक-व्रती होता है। मिध्यदर्शन शल्य है, इस कारण इम्घग्दछि ही व्रती गृइस्थ होता है। किसी को मोहनीय कर्म की विश्विष्ठ अवस्था से सम्यक्त्व में पांच अतिचार होते हैं, उनकी प्ररूपणा करते हैं-

सम्यक्तव के शंका आदि पांच अतिचार होते हैं। 'आदि' शब्द के कांक्षा, विचिकित्सा, परपाषण्ड प्रशंसा और परपाषण्डसंस्तव मामक अतिचारों को ग्रहण करना चाहिए।

अतिचार जा अर्थ है उल्लंघन-मर्घादा भंग। मोहनीय कर्म की विचित्रता से उत्पन्न होने वाली आत्मा की परिणति अतिचार कहलाती है। इस प्रकार सम्यग्दर्शन के पांच अतिचार हैं-शंका, कांक्षा, विचि-कित्सा, परपाषण्ड प्रशंसा और परपापण्ड संस्तव। आगम में प्रति-पिति, तीर्थकर भगवान के द्वारा कथित जीवादि तत्त्वों में, अत्यन्त स्क्ष्म, अतीन्द्रिय परमाणु आदि पदार्थों में, जीव-अजीव आदि तत्त्वों

ગૃહસ્થ જ શ્રાવકવ્રતી હેાય છે. મિથ્યાદર્શન શલ્ય છે આ કારણે સમ્યગ્દબ્ટિ જ વતી ગ્રહસ્થ હેાય છે. કાૈકાઈને મેહનીય કર્મની વિશિષ્ટ અવસ્થાથી સમ્ય-ક્રત્વમાં પાચ અતિયાર હેાય છે તેમની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ–

સમ્યક્તવના શંકા વગેરે પાંચ અતિચાર હાય છે. 'આદિ' શખ્દથી કાંક્ષા, વિચિકિત્સા, પરપાય'ડપ્રશ'સા અને પરપાયડસ'સ્તવ નામના અતિચારાને ગ્રહેણુ કરવા જોઈ એ.

અતિચારના અર્થ છે--ઉલ્લંઘન--મર્યાદાભંગ માહનીય કર્મની વિચિત્રતાથી ઉત્પન્ન ચનાર આત્માની પરિણતિ અતિચાર કલેવાય છે. આ રીતે સમ્યફ્-દર્શનના પાંચ અતિચાર છે-શંકા, કાંક્ષા, વિચિકિત્સા, પરપાષંડપ્રશંસા અને પરપાષંડસંસ્તવ, આગમમાં પ્રતિપદિત, તીર્થ કર ભગવાન દ્વારા કથિત છવાદિ તત્ત્વામાં, જીવ-અજીવ આદિ તત્ત્વાના જ્ઞાતા, ભાવપૂર્વક ભગવાનના दीपिका-नियुक्ति टीका अ. ७ स्. ४० सम्यग्दण्टे पञ्चतिचारनि इपण ( दे०१

शासनं भावतः प्रतिपन्नस्याऽपि-अर्हत्मणीततत् ग्रस्रदस्य सम्यग्हण्टेः एवं स्याद-संख्ये प्रवदेश आत्मा, अथ निष्प्रदेशो निरवयवत् मान्नै वं स्यात्' इत्यादि रूपः संशय उच्यते । तथा वोक्तमावश्यके 'संखयक्षरणं खंका' संशयकरणं शंकेति । कांसा-परदर्शनवाञ्छा २ विचिकित्सा-फलं प्रतिसन्देहः ३ मिथ गदर्शनं त्रिविधं मवति अभिग्रद्दीता १ ऽनभिग्र्हीत < संशय ३ भेदात् । उक्तञ्च---'पयसन्खरं च एक्कं पि-जो नरो एति खुक्त निद्दिष्टं । से सं रोयंतो चि-द्व सिच्छ द्दिही छणेयव्यो । १॥ 'पदमक्षरं चेक्तमपि-यो न रोचते सत्रनिर्दिष्टम् ।

रोषं रोचमानोऽपि-खल मिथ्यादृष्टि इतिच्यः ॥१॥ इति

के ज्ञाता, भाव पूर्वक अगवान के ज्ञासन को अंगीकार फरने वाछे, अईन्त-कथित तत्त्व के अद्धायुक्त सम्पग्दिष्टि को भी ऐला संधाय उत्पन्न हो जाता है कि-'आत्मा असंख्यातप्रदेशी है अथवा निरवयव होने से अप्रदेशी है !' यह दांका अतिचार है। आवश्यक में कहा है-'संशय करना शंका है।' परकीय दर्शन की इच्छा करना कांझा अतिचार है। धर्मकिया के फल में सन्देह करना विचिकित्सा अतिचार है।

मिध्याद्शैन तीन प्रकार हा है-अभिगृहीत, अनभिगृहीत और संज्ञाय मिध्याद्शीन । इहा भी है-

जो जीव स्त्रोक्त एक पद या अक्षा पर भी अरुचि करता है, वह भछे ही रोप सब पर रुचि रखता हो, फिर भी उसे सिथ्यादछि ही समझना चाहिए॥१॥

इन्दी प्रकार-स्क्र में कहे हुए एक अक्षर पर भी अरुचि करने शासनने અંગીકાર કરનારા, અર્હન્ત કथિત तत्त्वमां श्रद्धाળુ સમ્યક્દષ્ટિન પણ એવા સંશય ઉત્રન્ન થઈ જાય છે કે-'આત્મા, અસંખ્યાતપ્રદેશી છે અથવા નિરવયવ હાવાથી અપ્રદેશી છે!' આ શંકા અતિચાર છે. આવશ્યકમાં કહ્યું છે-'સંશય કરવા શંકા છે' પરકીય દર્શનની ઇચ્છા કરવી કાંક્ષા અતિ-થાર છે. ધર્મ કિયાના ફ:માં સંદેહ રાખવા વિચિકિત્સા અતિચાર છે.

મિથ્યાદર્શન ત્રણ પ્રકારનું છે-અભિગૃહીત, અનભિગૃહીત અને સ'શય મિથ્યાદર્શન કહ્યું પણ છે-

જે જીવ સૂત્રાક્ત એક પદ અથવા અક્ષર પ્રત્યે પણ અરૂચિ કરે છે, તે ભલે બાકીના બધાં હપર રૂચિ રાખતાે હાેય, તાે પણુ તેને મિથ્યાદબ્ટિ જ ગણવા જોઈ એ ાાવા

ઐવી જ રીતે-સ્ત્રમાં કહેલાં એક અક્ષર પર પણુ અરૂચિ રાખવાથી

'एवस्'-ध्रत्रोक्तस्यैकस्या-ऽप्यरोचनादक्षरस्य भवति नरः ।

सिथ्यादृष्टिः स्त्रंहि-न ममाणं जिनाज्ञाच ॥१॥

एकस्मिकप्यर्थे-सन्दिग्धे मत्ययोऽईति हि नष्टः ।

भिथ्येत दर्शन तत्-सचादिहेतु भेवगतीनाम् ॥२॥ इति,

तरमाः मुम्रुक्षुणा जनेन शङ्कारदितेन जिनवचनं सर्वथा सत्यमेव मतिपत्तव्यम्, सर्वज्ञवीतरागा सिहित्त्यात्। उक्तञ्च-'तमेव स्वच्च नीसंकं, जं जिणेहिं पवे इयं' तदेव सत्यं निक्शङ्कं यज्जिनैः प्रवेदितम्, इति छाया। ज्ञानदीर्वेल्येन्द्रिया पाटवादि दोपात्खछ साकल्येन छद्मस्थस्य सक्रलपदार्थस्वरूपाऽवधारणाया अग्रम्भवात् । कांक्षापदार्थेस्तु- ऐहलीकिक-पारलीकिकविषयेषु शब्दादिष्वाशंसाः

से मनुष्य मिथ्यादृष्टि हो जाता है। सूत्र और जिनाज्ञा प्रमाण नहीं है, ऐसा वह समझता है ॥१॥

एक भी पदार्थ में सन्देह हो तो अर्हन्त भगचान के प्रति विश्वास का विनादा हो जाता है, अतएव सन्देह करने वाला पुरुष मिध्यादृष्टि है। वह अब अद्यातियों का आदि हेतु है। २।।

अतएय छन्ठक्षु जन को हांका से रहित होकर जिनवचन सर्वथा सन्य ही है, ऐसा समझना चाहिए, क्यों कि वह सर्वज्ञ और वीतराग के बारा कथित है। कहा है-'बही सत्य और असंदिग्ध है जो जिनेन्द्रों ने कहा है।' छ्यास्थ जीव का ज्ञान दुर्दछ होता है, उसकी इन्द्रियां कुज्ञाल नहीं होतीं, इन दोषों के कारण वह समस्न पदार्थों के स्वरूप का निश्च र नहीं कर सकता।

इस छोफ और परलोक संपंधी शव्ह आदि विषयों सी इच्छा भनुष्य भिथ्याद्दव्टि थर्ड लय छे सूत्र तेमल लिनाज्ञा प्रमाणु नथी छेवुं ते समले छे. ॥१॥

એક પણ પદાર્થમાં સ દેહ હેાય તાે અહેન્ત ભગવાન તરફ વિશ્વાસના વિનાશ થઈ જાય છે, આથી શક.શીલ પુરૂષ મિથ્યાદધ્ટિ છે. તે ભવગતિ-ઓાના મૂગ હેતુ છે ાારા

આથી મુમુક્ષુ પુરૂષે શંકારહિત થઇને જિનવચન સર્વથા સત્ય જ છે એવું સમજવું ભેઇએ કારણ કે તે સર્વજ્ઞ અને વ'તરાગ દ્વારા કહેવાયું છે. કહ્યું પણ છે-'તે જ સત્ય અને અસંદિગ્ધ છે જે જિનેન્દ્રોએ કહ્યું છે. છલસ્થ જીવતું જ્ઞાન નબળું હાેય છે, તેની ઇન્દ્રિયા સતેજ હાેતી નથી આ દાષાને લાધ તે બધાં પદાર્થીના સ્વરૂપ નાે નિશ્ચય કરી શકતા નથી.

આ઼લે ક તેમજ પરલેાક સ'અ'ધી શખ્દ આદિ વિષ**યાેની** ઈ**વ્છા કરવી** 

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ, ७ स्, ४० सम्यग्हब्दे: पञ्चातिचारनिरूपणम् ३०३

रूपः मीतिपर्यायोऽभिलापः थथा-'खुगतोहि भिक्षु गां-स्नानाऽजयानाऽऽच्छा-दन-शयनीयादि सुखाऽनुमवद्वारा क्लेशरहित धर्मदुपदिष्टवान् एव मन्येऽपि-सांसारिकविषयभोगसुखार्थमेव धर्मीपदेशं छनवन्तः, एवम्-स्वर्गराज्यसुख माप्त्यर्थं दिव्य-स्वप्रसहान्धराब्द्रस्पर्शादि विषयकोपदेशं दरावन्तः। एग्म-ऐहलौकिक-पारलोकिक शब्दादीनां माप्त्यभिलापरूपा कांक्षा सम्पग्टप्टेरविचाशे भवति । वस्तुतस्तु-अन्य शासनदर्शनतत्वाभिलापः काङ्क्षा, तादृशा कांक्षावान् खरवविचारितगुणदोषः सांसारिकसुखममिलपति ऐहलौहिकं पारलौकिकं वा विनभ्वरमयसानकटुकं दुःख संमिश्रितं सर्वं चैतद् उद्घृतक्रपाय म्लुणितत्वात् करना कांस्ना पद का अर्थ है। जैसे-वुद्र ने भिक्षुओं को स्नान, अल, पान, आच्छादन एवं शच्या आदि का खुख ओगते हुए नछेश रहित धर्म का उपदेश दिया है। दूखरों ने भी सांसारिक विषय भोगों संबंधी सुख के लिए ही धर्म का उपदेश दिया है तथा स्वर्ग एवं राज्य-खख की प्राप्ति के लिए दिव्य रूप, रस, गंध, शब्द और स्पर्दा आदि विषयक उपदेश दिया है ! क्यों न बुद्धशासन को अंगीकार कर लिया जाय ! इस प्रकार इह-परलोक संबंधी शब्द आदि विषयां की प्राप्ति की अभिलापा करना कांक्षा अनिचार है।

वास्तव में तो अन्य शासन, दहीन एवं तस्व की इच्छा करना कांक्षा है। जो ऐसी आकांक्षा करता है यह गुण-दोषों का विचार किये विना ही सांसारिक सुख की अभिलापा करता है। किन्तु ऐइ लोकिक और पारलोकिक सुख विनाशशील है, उसका अन्त सहुक

કાંક્ષા પદના અર્થ થાય છે જેમ કે-બુદ્ધે ભિક્ષુઓને સ્નાન, અનાજ, પાણી, આગ્છાદન તથા શચ્યા વગેરેનું સુખ ભાેગવતા થકા કલેશરહિત ધર્મના ઉપદેશ આપ્યા છે. બીજાઓએ પણુ સાંસારિક વિષયભાેગા સંબંધી સુખ કાજે જ ધર્મના ઉપદેશ આપ્યા છે તથા સ્વર્ગ અને રાજ્ય સુખની પ્રાપ્તિ અર્થે દિવ્યરૂપ, રસ, ગંધ, શબ્દ અને સ્પર્શ આદિ વિષયક ઉપદેશ આપ્યા છે ચાલા ત્યારે બુદ્ધશાસનના જ સ્વીકાર કરી લઇએ! આ રીતે આ લાક અથવા પરલાક સંબંધી શબ્દ આદિ વિષયોની પ્રાપ્તિની અભિલાષા કરવી કાંક્ષા અતિચાર છે.

વારતવમાં તેા અન્ય શાસન, દર્શન તથા તત્ત્વની ઇચ્છા કરવી કાંક્ષા છે, જે આવી આકાંક્ષા કરે છે તે ગુણુ-દાેષાના વિચાર કર્યા વગર જ સાંસા-રિક સુખની અભિલષા કરે છે. પરન્તુ આ લાેક સંબંધી અથવા પારલોૈકિક સુખ નાશવત છે. તેના અન્ત કરૂણુ છે, તે દુઃખાેથી મિશ્રિત હાેય છે, આથી संसारानुबन्धित्वाच्व भगवतोईता पतिषिद्धम् पतिषिद्धानुष्ठानं च भावतः सञ्यक्तवं द्पयति सिद्धान्तोरलंघनात् । उक्तञ्च-'कंखा अण्णण्ण दंसणग्गाहो' कांसाऽन्याऽन्यदर्भनग्राहः, इति । आईतसिद्धान्त्रस्तु-दश्यवैकालिके नवम ऽध्ययने चतुर्थोदेशके 'णो इड्लोचाए' इत्यादिना कथितः नेहलोकार्थम्, अपितु-केवलं कर्मनिर्जरणार्थव धर्षाधुपदेशादौ प्रष्टतिः । तस्मात् खन्छ-ऐकान्तिकाऽऽत्यन्ति-काऽन्यावाधमुखदेतुः, एतावान् प्रयासः इत्यन्यदर्शनादौ निराकाङ्क्षेण अमणेन

है, वह दुःखों से मिश्रित होता है, इस करण कषायों से कलुषित होने के कारण तथा अवपरम्परा का वर्धक होने के कारण अहंन्त भगवान ने उलका निषेध किया है। निषिद्ध अनुष्ठान यदि भावपूर्वक किया जाय [तो वह सिद्धान्त के उल्लंघन के कारण सम्यव्स्व को एषिन करता है। कहा भी है-'अन्य-अन्य दर्शन को प्रहण करना एषिन करता है। कहा भी है-'अन्य-अन्य दर्शन को प्रहण करना कांक्षा है।' अईन्त भगवान के सिद्धान्न का तो दश्यवैकालिकस्व के नो वे अध्ययन के चौथे उदेशक में प्रतिपादन किया गया है-'नो इहलोयट्टयाए' इत्यादि वाक्यों में कहा है, जिसका तात्पर्य यह है कि स्वाध्यायनपश्चरण आदि कोई भी धर्मानुष्ठान इस लोक संवंधी लाम के लिए न करे, पारलौकिक लाभ (स्वर्ग प्राप्ति आदि) के लिए न करे और यश-कीर्ति आदि के लिए भी न करे, केवल कर्मक्षय के ही उदेश्य से करे। कर्मनिर्जरा के अतिरिक्त अन्य किसी भी लाभ के लिए धर्माचरण नहीं करना चाहिए, तभी एकान्तिक, आत्यन्तिक

કપાયોથી કલુષિત હાેવાના કારણે તથા ભવપરમ્પરાને-વધારનાર હાેવાથી અર્હના ભગગને તેની મનાઈ ફરમાવેલ છે નિષિદ્ધ અનુષ્ઠાન જો ભાવપૂર્વક કરવામાં આવે તાે તે-સિદ્ધાંતના ઉલ્લ'ઘનના કારણે સમ્યક્ત્વને દૂષિત કરે છે, કહ્યુ પણ છે-' અન્ય-અન્ય દર્શ'નાનું ગ્રહગુ કરવું કાંક્ષા છે' અર્હ ત્ત ભગ વાનના સિદ્ધાંતના તા દરાવૈકાલિકસૂત્રના નવમાં અધ્યયનના ચાથા ઉદ્દેશકમાં પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું પ્રે-'નો इइल्लोयट्टाए' વગેરે વાક્યામાં કહ્યું છે, જેના સારાંશ એ છે કે સ્વાધ્યાય, તપશ્ચર્યા વગેરે કેઇ પણ ધર્મા-વ્રષ્ઠાન આ લે ક સંખર્ધી લાભ ખાતર કરવા ન જોઈ એ, પારલીકિક લાભ (સ્વર્ગ પ્રાપ્તિ આદિ) માટે ન કરવા તેમજ યશ-ડીત્તિ વગેરે મેળવવા માટે પણ ન કરવા, માત્ર કર્મોને ખપાવવાના હેતુથી કરવા જોઈ એ. કર્મ'નિર્જરા શિવાય અન્ય કાેઈ પણ લાભની આશાથી ધર્માચરણ કરવું જોઈએ નહીં, જો આમ થાય તા જ અકાન્તિક, આત્યન્તિક અને અવ્યાબાધ સુખની પ્ર સિ भविवन्त्रभिति सातः । विचिकित्सा तावद-मतिविश्रमरूपाऽवसेया, तथाहि युक्ता-गमोपपन्नेऽप्यर्थे मतिश्रोग्यति यथा-महतः खल्वस्य तपः क्लेग्रस्य सिकताकण कवल्वनिःस्वादस्य-लोचादेश्वाऽऽयत्यां का फल सम्पदभवित्री ? अध च-क्लेग मात्रमेवेदं निर्जराफक्लविकलय् २ इति । उभयथा खल्छ लोके किया दृश्यन्ते, फल्वत्यो निष्फलाश्व छपकाणां कर्पणादिक्रिया कदाचित्फन्नवती कदाचिन्निप्फला चेति । तस्मात्-'इद्यप्यस्ति इदयप्यस्ति' इति क्रियासामान्यस्यो-भयथा-टष्टस्वान्यतिषिश्रमो जायते, अथ शङ्कारुपैव विचिक्तित्सा न ततोऽतिरिक्तेति तभी एकान्तिक आस्यन्तिक और अव्यात्राघ खुख की प्राप्ति होती है

ऐसा विचार कर साधु या आवक को अन्यद्रीन की आकांक्षा नहीं करनो चाहिए।

विचिकित्सा एक प्रकार का मतिविभ्रम है। कभी-कभी युक्ति-आगम संगत अर्थ में भी वुद्धि आन्त हो जाती है, जैसे-पाल के कवल के समान निःस्वाद इस तपश्वरण का तथा लोच आदि का न जाने भविष्य में कुछ फल प्राप्त होगा या नहीं? यह कहीं कोरा कष्ट ही तो नहीं है, जिससे निर्जरा-फल की प्राप्ति न हो! संखार में दोनों प्रकार की कियाएं देखी जाती हैं-कोई सफल होती है, कोई निष्फल । किसान खेती करता है तो कभी वह छफल होता है, कभी निष्फल होता है। इस प्रकार सामान्य रूप से दोनों प्रकार की कियाएं देखी जाती हैं, अतः वुद्धि में अमणा उत्पन्न हो जाती है । यहां ऐसी अद्यांका नहीं करनी चाहिए कि विचिकित्सा भी एक

થાય છે. આવું વિચારીને સાધુ અથવા બ્રાવકે અન્ય દર્શનની આકાંક્ષા કરવી જોઈએ નહીં.

વિચિકિત્સા એક પ્રકારના સતિવિભ્રસ છે. કાેઇ-કાેઈ શુક્તિ આગસ-સંગત અર્થમાં પણ બુદ્ધિ ભ્રાન્ત થઈ જાય છે. જેમ કે-રેતીના કાેળીયા જેવું સ્વાદ વગરનું આ તપશ્ચર્યાંનું તથા લાેચ આદિનું ન જાણુ ભવિષ્યમાં કાેઇ ફળ, પ્રાપ્ત થશે કે કેમ ! આ માત્ર નિષ્ફળ કષ્ટ તાે નથી જેનાથી નિજ રા-ફળની પ્રાપ્તિ ન થાય સંસારમાં અંને પ્રકારની કિયાઓ જોવામાં આવે છે-કાેઈ સફળ થાય છે, કાેઈ નિષ્ફળ ખેડૂન ખેતી કરે છે તાે કદી તે સફળ થાય છે, ક્યાંરે નિષ્ફળ પણ નીવડે છે. આ રીતે સામાન્ય રૂપથી અંને પ્રકારની કિયાઓ જોવામાં આવે છે આથી બુદ્ધિમાં ભ્રમણા ઉત્પન્ન થઇ જાય છે. તળ રૂવ नाणङ्गनीयम् ? शङ्कायाः सकलाऽसकलपदार्थभाकतेन द्रव्यगुणविषयत्वात् विचिकित्सायाश्च फलसःदेहविषयत्वात्व. इत्थं परस्पर मुभयोभिन्नत्वमिति । वथाहि-विचिकित्सायां सत्यां मति मिथ्यात्वपुझळाजुविद्धा सती भ्रमति सर्व षवचनेऽनवतिष्ठमानाऽनस्थिता मवति । तथा-सर्वे खल्वेते शङ्का कांक्षा विचि-कित्सादयो सिथ्यादर्शनभेदाः देनचिटिशेपेण जायमानाः सम्यक्त्वस्याऽति-चारतां मतिपचन्ते । परपाषण्डमर्शसा-संरत्वौ तावद् अर्हच्छासनव्यतिरिक्तया-ऽश्विष्ठतिाऽनसिगृहीतभेदेन द्विधिया सिथ्यादृष्टचा युक्तानां क्रियावादिनाम्-र्वक्रियावादिनाम्, अज्ञानिकवादिनाम्-वैनयिकवादिनां च रत्तुरिरूप मर्शसन-

प्रकार की इांका ही है, इांका के अलग नहीं है, । क्यों कि इांका और विचिकित्सा के विषय अलग-अलग होते हैं। इांका सम्पूर्ण या किसी एक पदार्थ यें होती है, अतएव उलका विपय द्वय-गुण है, विचिकित्सा फल वें सम्देह करने के होती है। इस फारण दोनों से भेद है। विचिकित्सा होने पर मिथ्यात्व के पुद्गलों से अनुविद्ध मति अमण करती है-सर्व प्रवचन में स्थिर न होकर अस्थिर हो जाती है।

इस प्रकार ये शंका, कांक्षा, विचिकित्सा आदि मिध्यादर्शन के ही रूप हैं फिर भी इन में ऊछ-ऊछ पार्थक्य है। इसी से ये सब सम्प-क्रब के अतिचार कहे गए हैं।

परपाषण्ड प्रशंसा और परपाषण्ड संस्तव अर्हन्त भगवान के शासन से भिन्न, अभिगृहीत और अनश्मिगृहीत के सेद से दो प्रकार की मिथ्याद्दि से युक्त क्रियायादियां, अक्रियाबादियों, अज्ञानवादियों

અત્રે એવી આશંકા ન કરવી જોઇએ કે વિચિકિત્સા પણ એક પ્રકારની શંકા જ છે, શંકાથી જુદું નથી. કારણ કે શંકા અને વિચિકિત્સાના વિષય જુદા જુદા હાય છે. શંકા સમ્પૂર્ણ અથવા કાેઈ એક પદાર્થમાં થાય છે આથી તેના વિષય દ્રવ્ય-ગુણ છે, વિચિકિત્સા કળમાં સન્દેહ કરવાથી થાય છે આ કારણે ળ નેમાં લેદ છે. વિચિકિત્સા થવાથી મિચ્યાત્વના પુદ્ગલાેશી અનુવિદ્ધ મતિ ભ્રમણ કરે છે-સર્વપ્રવચનમાં સ્થિર ન હાેઈને અસ્થિર થઈ જાય છે.

આ રીતે આ શંકા, કાંક્ષા, વિચિકિત્સા આદિ મિચ્યાદર્શનના જ રૂપ છે તાે પણ આમાંથી ઠાેઇ-કાેઇ પાર્થકય છે. આથી જ આ બધાં સમ્યક્ત્વના અતિચાર કહેવાયા છે.

પરપાયંડપ્રશંસા અને પરપાયંડસંસ્તવ. અહેંન્ત ભગવાનના શાસનથી બિન્ન, અભિગૃહીત અને અનભિગૃહીતના ભેદથી બે પ્રકરના મિથ્યાદબ્ટિથી શુક્રત ક્રિયાવાદિઓ, અક્રિયાવાદિઓ, અજ્ઞાનવાદિઓ અને વિનયવાદિઓની दीषिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ सू. ४० सम्यग्हण्टेः पञ्चातिचारा:

परिचयात्मको वोध्यो, तावपि सम्यग्टब्टेरतिचारो भवतः तत्र-भावतोऽन्यात्मगुण-मकर्पोद्भावनरूपा मर्शसा सोपधिक्रनिरुपधिकं च गुणवचनं संस्तवः । अभि-गृहीतमिथ्यादृष्टिस्तावत् असिष्ठुखं गृहीताऽसिग्रहीतादृष्टिः, यथा-'इदमेव तरवम्' इति लोगतादिवचनस्, अनेकापि-अभिष्ठुरूयेन गृहीतादृष्टिः सर्व मवचनब्वेव स समीचीनदृष्टिः अनसिगृहीत विथ्यादृष्टि रूच्यते, विथ्यादर्शनं ख् नानाप्रकारकं सञ्जायते, मोहनीयकर्मवैचित्र्यात् नयाना-मानन्त्यात् । तत्र-केचित् क्रियावादिनः सन्ति, क्रिया कर्त्रधीना कर्तारं विना नोषपचते, इत्यात्माऽ-धिष्ठित्वरीरसमवायि कियावादिन आत्माऽत्तित्यादि मतिपचारहतेऽज्ञीत्यधिक-

और विनयवादियों की प्रशंसा रूप और परिचय रूप हैं अर्थात् मिध्यादृष्टियों की प्रशंसा करना परपाषण्ड प्रशंसा और उनके साथ परिचय करना परपाषण्ड संस्तव है। ये दोनों भी सम्यद्शन के अतिचार हैं। सावपूर्वक दूखरे के अधदा अपने गुणों का प्रकर्ष प्रकट करना प्रशंसा कहलाता हैं और सोपधिक या निरूपधिक गुणवचन को संस्तव कहते है। अभिमुख गृहीत दृष्टि अभिगृहीता दृष्टि है, जैसे यही तस्व है।' इस प्रकार सौगत आदि के वचन सभी प्रवचनों को समीचीन समझना अभिगृहीत मिध्यादृष्टि कहलाती है।

मोहनीय कर्म की चिचिन्नता के कारण तथा नयों अनन्त होने के कारण मिध्याद्दीन अनेक प्रकार का होता है। कोई कोई कियाबादी होते हैं। किया कर्ला के अधीन है, कर्ला के बिना वह हो नहीं सकती। इस प्रकार आत्मा से अविष्ठित दारीर में जमवाय संबंध के किया रहती

પ્રશંસા રૂપ અને પરિચય રૂપ છે, અર્થાત્ સિથ્યાદબ્ટિમ્પેાની પ્રશંસા કરવી પરપાષંડપ્રશંસા છે અને તેમની સાથે પરિચય કરવા પરપાષંડસંસ્તવ છે. આ બંને પણ સમ્યક્દર્શનના અતિચાર છે. ભાવપૂર્વક બીજાના અથવા પાતાના ગુદ્યોના પ્રકર્ષ પ્રકટ કરવાને-પ્રશંસા કહે છે અને સાપધિક અથવા નિરૂપધિક ગુણુવચનને સંસ્તવ કહે છે. અલિસુખગૃહીત દબ્ટિ અલિગૃહીતા દબ્ટિ છે જેમ ડે-આ જ તત્ત્વ છે' એ જાતના સૌગત આદિના વચન અધા પ્રવચનાને સમીચીન સમજહું અનલિગૃહીત મિથ્યાદબ્ટિ કહેવાય છે.

માહનીયકર્મની વિચિત્રતાના કારણે તથા નયેા અનન્ત હાેવાથી સિથ્યાદ**રાંન** અનેક પ્રકારના હેવ્ય છે. કાેઇ–કાેઇ ક્રિયાવાદી હાેય છે કિયા કર્ત્તાને અધીન છે, કર્તા વગર તે થઈ શકતી નથી. આ રીતે આત્માથી અધિબ્ટિત શરીરમાં

200

،<sup>۲</sup>

भवसंख्यका बोध्याः । तद्यथा-जीवाऽजीववन्धपुण्य पापाऽऽसव-संवर निर्जरा-मोक्षरूप नवपदार्थानां मध्ये एकैकं प्रति 'अस्ति जीवः स्वतो नित्यः कालतः' इत्यादिरीत्या लव्धानां विंशति विकल्पानां नवभिगु णनेऽशीत्यधिकशतसंख्या छभ्यन्त इति यावः । एवं-चतुरशीतिर्विकल्पाः मत्येकं नास्तिकानामित्यादि-'रीत्यांऽभिगृहीत्विधिध्यादृण्टीनां सर्वं संख्यया त्रिषष्टयधिकानि त्रीणि शतानि-अवगन्तव्यानि । तत्रात्मक्रियास्तित्ववादिनोऽशीत्यधिकशतसंख्यकाः, आत्म-नास्तित्वाक्रियावादिनश्चतुरशीति संख्यकाः, अज्ञानिकवादिनः सप्तपष्टिसंख्यकाः, 'वैनायिकवादिनो द्वार्त्रिशत्संख्यकाः सन्ति । तत्राऽऽत्मनास्तित्ववादिमते विकल्पा स्तावद् 'नास्ति जीवः स्वतः काल्यतः' एवय्-'लास्ति जीवः परतः कालतः'

है, ऐस्रा स्वीकार करनेवाछे और आत्मा का अस्तित्व स्वीकार करने वाठे वादी किया बादी कहलाते हैं। उनके एक सौ अस्सी .(१८०) सेद हैं। ये मेद इस प्रकार निष्पन्न होते हैं-(१) जीव (२) :अजीब (३) बन्ध (४) पुण्घ (५) पाप (६) आस्तव (७) संबर (८) निर्जरा :(९ मोक्ष, हन नौ पदार्थों में से प्रत्येक के साथ 'जीव है, स्वतः नित्य काल से' इत्यादि रूप से बनने बाछे बीस मेदों (का नौ पदार्थों के साथ गुणाकार करने से एक सौ अस्त्री संख्या हो जाती है। अक्रिया-वादी नास्तिकों के अस्स्री (८०) मेद हैं। इत्यादि चारों के मिलाकर अजिग्रहीत मिथ्यादृष्टियों के कुल तीन खौ जेहठ (३६३) मेद होते हैं। इन में आत्मा का अस्तित्व नहीं स्वीकार करने वाले अक्रियाबादी अस्सी हैं, अज्ञानवादियों के सडस्त्र (६७) मेद हैं और वैनयिकों के बत्तीस मेद हैं। अक्रियाबादियों के मेद

સમવાય સંખંધથી કિયા રહે છે. એવું સ્વીકારનાર અને આત્માના અસ્તિત્વના સ્વીકાર કરનારા કિયાવાદી કહેવાય છે. તેમના એક્સા એંશી (૧૮૦) ભેદ છે. આ ભેદ આ રીતે નિષ્પન્ન થાય છે-(૧) જીવ (૨) અજીવ (૩) અન્ધ (૪) પુષ્ટ્ય (૫) પાપ (૬) આસવ (૭) સંવર (૮) નિર્જરા (૯) માક્ષ આ નવ પદાર્થીમાંથી પ્રત્યેકની સાથે જીવ છે, સ્વતા નિત્યકાળથી ઇત્યાદિ રૂપથી અનનારા વીસ ભેદાના નવ પદાર્થની સાથે ગુણાકાર કરવાથી એક્સા એંગ્શીની સંખ્યા થઈ જાય છે. અક્રિયાવાદિ નાસ્તિકાના એંગ્શી ભેદ છે. ઇત્યાદિ ચારે મળીને અભિગૃહીત મિચ્યાદેષ્ટિએાના કુલ ત્રણુસા ત્રેસઠ (૩૬૩) ભેદ હાય છે. આમાં આત્માનું અસ્તિત્વ નહીં સ્વીકારનારા અક્રિયાવાદી એંગ્શી (૮૦) છે, અજ્ઞાનવાદિઓના સડસઠ (૬૭) ભેદ છે અને વૈનયિકાના અત્રીસ ભેદ છે.

-

दीविका-निर्युक्ति टीका अ. ७ ख. ४० सम्यग्हण्टे: पञ्चातिचारा:

इत्येवंस्वपभेदेन द्वादश विकल्पा जीवं मति सवन्ति । एवम्-अजीवादिष्वपि पट्सु मत्येकं द्वादश-द्वादश विकल्पा भवन्ति । तेषां मते-एण्यपापयोरसद् आवेन सप्ता-नामेव जीवानामेकैकं मति द्वादश द्वादश मेदेन चतुरशीति भेदा भवन्ति । आत्मा-ऽस्तित्ववादिनां मते तु-एण्यपापसंहतानां नवतत्वानां सद्भावेनैकैकं मति निम्न-रीत्या विंशति विकल्पसत्वेनाऽशीत्यांधकशतभेदा भवन्ति । तथाहि-'जीवोऽस्ति स्वतो नित्यः कालतः' । काल्यादिनः खद्ध 'विद्यतेऽय सात्मा स्वेन रूपेण नित्यश्चति' । एवस्-ईश्वरवादिनोऽपि दितीयो विकल्पः । आत्मवादिन स्वतीयो विकल्पस्तु-'पुरुष एवेदं सर्वम्' इत्थादि । नियतिरूपाऽदृष्टवादिनश्चतुर्थों विकल्पः

इस प्रकार होते ई-'जीव नहीं है स्वतः काल से और 'जीव नहीं हैं, परतः काल से इस प्रकार जीव को लेकर वारह मेद होते हैं। इसी प्रकार अजीव आदि छह पदार्थों के भी वारह-बारह मेद समझ लेना चाहिए उनके मत में पुण्य और पाप का सद्भाव नहीं है, अतएव सात पदार्थों के ही वारह-वारह मेद होने से चौरासी मेद हो जाते हैं। किन्तु जो आत्मा का अस्तित्व मानते हैं उनके मत में पुण्य और पाप की भी सत्ता होने से नौ पदार्थ हैं और प्रत्येक को लेकर बीस-वीस मेद होते हैं, अतः उनके एक सौ अस्ती मेद हैं, जैसे-जीव है स्वतः नित्य काल से। कालवादियों का कथन हैं कि-आत्मा स्वरूप से नित्य है काल से। इसी भांत ईश्वरवादियों का दूसरा विकल्प समझ लेता चाहिए। तीसरा विकल्प आत्मवादियों का है। उनका कथन है कि 'यह सब जो जगत् में द्ष्टिगोचर होता है, पुरुषस्वरूप ही है।

અકિયાવાદિઓના ભેદ આ રીતે થાય છે-'જીત્ર નથી સ્વતઃ કાળથી ' અને 'જીવ નથી પરતઃ કાળથો' આ રીતે જીત્રને લઇને ખાર ભેદ થાય છે. આ રીતે અજીવ આદિ છ પદાર્થીના પણુ ખાર-ખાર ભેદ સમજી લેવા જોઇએ. તેમના મતે પુષ્ટ્ય અને પાપના સદ્સાવ નથી; આથી સાત પદાર્થીના જ ખાર-ખાર ભેદ હાવાથી ચાર્યાસી (૮૪) ભેદ થઇ જાય છે. પરન્તુ જેઓ આત્માનું અસ્તિત્વ સ્વીકારે છે. તેમના મતે પુષ્ટ્ય અને પાપની પણુ સત્તા હાવાથી નવ પદાર્થ છે અને પ્રત્યેકને લઇને વીસ-વીહ ભેદ થાય છે આથી, તેમના એકસા એશી ભેદ છે જેમ કે-'જીવ સ્વતઃ નિત્યકાળથી' કાલવાદિઓનું કહેવું છે કે આત્મા સ્વરૂપથી નિત્ય છે કાળથી નહીં. એવી જ રીતે ઇશ્વર-વાદિઓનો બીજો વિકલ્ય સમજી લેવા જોઇએ. ત્રીજો વિકલ્પ આત્મવાદિઓને ા છે. તેમનું કથન છે કે 'આ બધું, જે જગતમાં દુબ્ટિગાચર થાય છે, પુરૂષ-

ĩ

स्वभाववादिनः पञ्चमविकल्पः स्त्रतएव, इत्येवं स्वत इत्यनेन पञ्चविकल्पाः। परत इत्यनेनाऽपि पश्चविकल्पा यवन्ति, नित्यत्वसहितेन दशविकल्पाः, अनित्यत्व-स्रहितेन च दशबिर त्या भवन्ति, इत्येवं विंशति विंकल्पा जीवतत्वेन सह भवन्ति। एतं-शेनेरजीवादिभिरष्टतन्वैरपि मत्येकं विंशति विंशति भेदेनाऽशीत्यधिक शत संख्यका विकल्पा सवन्ति। अज्ञानिकानां पुनरचिन्त्य कृतकर्भवन्धवैफल्पवादिनां मतं-जोवादीनि नवतत्वानि संस्थाप्य-एत्य-१ मसत्वं२ सदसत्व ३ मवाच्यत्वंश सदवाच्यत्वम् ५ असदवाच्यत्वं ६ सदसदवाच्यत्वम् ७ इत्येवमेकैकस्य जीवादेः सम्न-मप्त विकल्पा भवन्ति, एते नव स्वाका स्विपछिः। उत्पत्तेव्वाऽघाव्यतारो

नियति को मानने वालों का चौधा विकल्प है। पांचवें स्वभाववादि है। इख प्रकार 'स्वतः' ज्ञव्द से पांच विकल्प होंते हैं। 'परनः' ज्ञव्द से भी यही पाँच सेइ होते हैं। इन दसों की 'निस्प' और 'अनित्य' के खाथ योजना करने पर जीव तत्व को छेकर वीस सेइ निष्पन्न होते हैं। इसी प्रकार रोप अजीप आदि आठ पदार्थों को छेकर जीस-वीस मेद होने से लब बिलाकर एक सौ अस्ती सेइ हो जाते हैं।

विना खोचे समझे कृत कर्मवन्ध को निष्फल मानने वाले अज्ञान-बादियों के मत में, जीव आदि नौ तत्वों को अनुकम से स्थापित किया जाता है और प्रत्येक के नीचे (१) खत्व, (२) अखत्व (३) सद-खत्व (४) अवाच्णत्व (५) खदवाच्घत्व (६) अछद्वाच्घत्व और (७) छदसद्वाच्घत्व, ये छात भंग स्थापित किये जाते हैं । इस प्रकार एक एक तत्व को छेकर छात-सात जिकल्य होने से ९×७=६३ विकल्प सिद्ध

સ્વરૂપ જ છે. નિયતિને માનનારાઓનો ચાેથા વિકલ્પ છે. પાચમા સ્વભાવ-વાદિ છે. આ રીતે 'સ્વતઃ' શખ્દથૌ પાંચ વિકલ્પ થાય છે. 'પરતઃ' શખ્દથી પણુ આ જ પાંચ ભેદ થાય છે. આ દશેની 'નિત્ય' અને 'અનિત્ય'ની સાથે ચાજના કરવાથી જીવ તત્ત્વને લઈને વીસ ભેદ નિષ્પન્ન થાય છે. એવી જ રીતે શેષ અજીવ આદિ આઠ પદાર્થોને લઈને વીસ-વીસ ભેદ હાવાથી ખધાં સળીને એક્સો એ શી ભેદ થઇ જાય છે.

વગર વિચાર્યે અને સમજીને કરેલા કર્મઅન્ધને નિષ્ફળ માનનારા અજ્ઞાનવાદિઓના મતે, જીત્ર આદિ નવ તત્ત્વાને અનુકમથી સ્થાપિત કરવામાં આવે છે અને પ્રત્યેકની નીચે (૧) સત્ત્વ) (૨) અસત્ત્વ (૩) સદસત્ત્વ (૪) અવાચ્યત્વ (૫) સદ્વાચ્યત્વ (૬) અસદવાચ્યત્વ (૭) સદસદવાચ્યત્વ એ સાત લ'ગ સ્થાપિત કરવામાં આવે છે આ રીતે એક-એક તત્ત્રને લઇને સાત-સાત વિકલ્ય હાેવાથી ૯×૭=૬૩ વિકલ્પ સિદ્ધ થાય છે. આ ત્રેસઠ વિકલ્પામાં विकल्पा भवन्ति, त्रचथा सत्वस् १ अक्षत्वस् २ सदसत्वम् ३ अवाच्यश्वं चेति, इति रोत्या सप्तवष्टिविंकल्पा भवन्ति। तचथा-'जीचः स्वन्तिको जानिति ? एवम-जीबोऽसन्तित्यपि को जानाति' इत्यादि। एवम्-सतः १ असतः-२ सदसतो३ ऽग्राच्यस्य४ वा किम् उत्पत्तिर्भग्तीति को जानाति, इत्यादि वैनयिकानां मते द्वात्रिंशदिकल्पाः, यथा-'कायेन-दचसा-मनसा-दानेन चेत्येसि अतुर्भिः मकारैः सुर-१ नृपति २ सुनि-३ ज्ञानि ४ स्थदिरा ५ ऽधम ६, सात ७ पित्वजु ८ अण्टसु बिनय चैयावृत्यमधानाः सन्तो चैनयिकाः तेषां लपयीं छर्वन्ति, इत्येव मप्टानां चतुर्भिर्गुणितत्वे द्वात्रिंशद्मेदा भवन्ति अनसिय्हीताः पुनः सांसारिक वेषयिक्रमोगसुलपराणां पुरुधाणां निःश्रेयससुर्खं व्यर्थस्, प्रक्रण्टेक्वर्य सम्पत्ति-

होते हैं। इन त्रेफठ विफल्पों में उत्पत्ति के चार धिरूल्प लच्य, असत्त्व, सदसन्ध और अवाच्यत्व-और जोड देने के खडछठ भेइ हो जाते हैं। जैसे-जीव सत् है, यह कौन जानता है ? जीव असत् हैं, यह कौन जाने ? इत्यादि। इसी प्रकार कौन जानता है कि सत् की उत्पत्ति होती है, असत् की उत्पत्ति होती है, खदसत् की उत्पत्ति होती है अथवा अवाच्य की डत्पत्ति होती है ?

वैनयिकों के चलीस भेद हों। उनकी मान्यता है कि काय से, वचन से, मन से और दान ले, इस प्रकार चार प्रकार छे (१) खुर (२) नृपति (३) मुनि (४) ज्ञानि (५) स्थविर-यृद्ध (६) अषम (७) माता और (८) पिता, इन आठ का पिनय-वैयावृत्य करना चाहिए। वे लोग इनकी पूजा करते हैं। इल प्रकार आठ का चार के साथ गुणाकार करने पर (३२) बलीस भेद होते हैं।

ઉત્પત્તિના ચાર વિકલ્પ સત્ત્વ, અસત્ત્વ, સદસત્વ અને અવાચ્યત્વને ઉમેરી દેવાથી સડસઠ લેદ થઇ જાય છે જેમ કે-જીવ સત્ છે એ કાેણુ જાણું છે, જીવ અસત્ છે કાેણુ જાણું છે ! વગેરે એવી જ રીતે કાેણુ જાણું છે કે સત્ની ઉત્પત્તિ થાય છે, અસત્ની ઉત્પત્તિ થાય છે, સદસત્ની ઉત્પત્તિ થાય છે અથવા અવાચ્યની ઉત્પત્તિ થાય છે ?

વૈનયિકાેના અત્રીસ ભેદ છે. તેમની માન્યતા એવી છે કે કાયાથી, વચનથી, મનથી અને દાનથી એ રીતે ચાર પ્રકારથી (૧) સુર (૨) નૃપતિ (૩) મુનિ (૪) જ્ઞાનિ (૫) સ્થવિર-વૃદ્ધ (૬) અધમ (૭) માતા અને (૮) પિતા આ આઠેની વિનયવૈયાવૃત્ય કરવા જોઈ એ. તે લાેકા એમની પૂજા કરે છે. આ રીતે આઠના ચાર સાથે ગુણાકાર કરવાથી (૩૨) અત્રીસ લેદ થાય છે. षरिष्णांऽभिजनादिषु-आरोग्यतायुक्तं जन्मसम्पन्नसित्येवं पर्याप्तम्, इति भावनया सर्व देवतासु-सर्वपाखण्डिपु च तुरुपत्व-मुदासीनत्वं च भावयति इत्येवं रूषो वोध्यः । एतेषाश्चाऽऽत्माऽस्तित्वक्रियाचादिनाऽस्तित्वाऽक्रियावादिना माज्ञानिकानाश्च प्रज्ञंसा, यथा=पुण्यज्ञाळिनः खल्वेते सत्यसन्घानाः सन्मार्गदर्शन निपुणाः सन्ति, यथा-'एतेषां जन्मस्तफलम्' इत्यादि । संस्तवश्च-तैः संहेकत्रवा सात्व परम्पराऽऽल्लाप संलापादिजातः परिचयः, एकज्ञ संवासे तेषां मक्रियाश्रव-णात्त क्रियादिदर्जनाच्चाऽमंहार्यमतेरपि जनस्य दृष्टिचिचारभेदो भवति ।

अनभिगृहीत विध्यादृष्टि ऐसी आचना करते हैं कि-संमार सम्बन्धी विषय भोग के खुख में तत्पर पुरुषों के लिए मोझ का सुख व्यर्थ है। उत्तम ऐश्वर्य एवं सम्पत्ति से परिपूर्ण अभिजनों में आरो-ग्वता से युक्त जन्म मिछ जाना ही पर्याप्त है। इस प्रकार की भावना के कारण दे सभी देवताओं और खभी वनधारियों में छमान भाव एवं उदासीवता रखते हैं।

इस प्रकार आत्मा का अस्तित्व मानने चाछे कियावादियों की, आत्मा का अस्तित्व नहीं मानने वाछे अक्रियावादियों की तथा अज्ञान वादियों की प्रचांसा करना परपाषण्ड प्रचांसा .है, जैसे-'ये पुण्यज्ञाली हैं, ये सत्पप्रतिज्ञ हैं, ये खन्मार्ग दिखलाने में निपुण हैं, इनका जन्म सार्थक हैं, इत्यादि । उनके साथ-साथ एक स्थान पर निवास करने से तथा परस्पर में

वात्तीलाप करने से होने वाला परिचय संस्तव कहलाता है। एक साथ

અનલિગૃહીત મિથ્યાદેબ્ટિ એવી ભાવના ભાવે છે કે-સંસાર સમ્બન્ધી વિષયભાગના સુખમાં રચ્યાપચ્યા રહેનાર પુરૂષેા માટે માક્ષનું સુખ વ્યર્થ છે. ઉત્તમ ઝૈશ્વર્ય અને સમ્પત્તિથી પરિપૂર્ણ અભિજનામાં આરાગ્યતાથી ચુક્ત જન્મ પ્રાપ્ત થાય એટલું જ પુરતું છે. આ પ્રકારની ભાવનાના કારણા તે સઘળાં દેવતાએા અને બધાં વ્રતધારીઓમાં સમાન ભાવ અને ઉદાસીનતા રાખે છે. આવી રીતે આત્માનું અસ્તિત્વ માનનારા ક્રિયાવાદિઓાની આત્માનું અસ્તિત્વ નહીં માનનારા અક્રિયાદિઓાની તથા અજ્ઞાનવાદિઓાની પ્રશંસા કરવી પરપાષંડપ્રશંસા છે, જેમ કે-'આ પુષ્ટ્યશાળી છે, આ સત્યપ્રતિજ્ઞ છે આ સન્માર્ગ બતાવવામાં પ્રવીણ છે, એમના જન્મ સાર્થંક છે' વગેરે.

તેમની સાથે–સાથે એક સ્થાને નિવાસ કરવાથી તથા પરસ્પરમાં વાર્તા-લાપ કરવાથી થનારા પરિચય સંસ્તવ કહેવાય છે. એક સાથે નિવાસ કરવાથી संहार्यमतेस्तु कथेत्रका ? तम्मात् तीर्थकुद्भिभगवद्भिः पाई स्थादि यथाछन्दि-कैरपि सह सहवासो निषिद्धः. तैः सहैंकरात्रमण्येकत्र वासेन सम्यग्टण्टैः परि-रयागो भवति, अतएव-कुतीर्थिकानां प्रशंसा-संस्तवी सम्यण्षण्टेर्मालिन्यहेतु स्वात्-भ्रंशहेतुत्याद्वाऽतिचारी वोध्यो । उक्तञ्चोपासकद्याङ्गे-१ अध्ययने-'सम्मत्तस्स पंच अहयारा पेगाला जणियव्वा न समाधरियव्वा' तं जहा-संका-कंखा-चितिगिच्छा, परपासंडव्संसा, परपासंडसंथवी' इति। सम्यक्तास्य पश्चातिचाराः मधाना ज्ञ तन्याः न समाचरित्व्याः, तद्यथा-शङ्का-१ काङ्क्षा-२ विचिकित्सा-३ परपापण्डमशंसाथ परपापण्डसंस्तवः५ इति ॥४०॥ निवास करने से. उनकी प्रक्रि ग को सनने से और किया को देखने से अविचल बुद्धि बाले जन को दृष्टि और विचार में भे; उत्रक हो जाता है। जिनकी वुर्द्ध अस्थिर है उनका तो कहना ही क्या है ? इसी कारण भगवान् तीर्थकर ने पार्श्वस्थों (शिथिलाचारियों) और स्वच्छन्दा चारियों के साथ सहवास का निषेध किया है। ऐसों के साथ एक रात्रि भी निवास करने से सम्यग्दण्टि का परित्याग हो जाता है। अनएव कुनीधिकों की प्रशंशा करना और उनके साथ परिचय करना सम्यग्दर्शन की मलीनता का कारण है-अध्टता का कारण है, इसी से इन दोनों को अतिचार कहा है। उपासकद्शांग खूत्र में प्रथम अध्य-यन में कहा है-'सम्यवत्व के पांच प्रधान अतिचार जानने चाहिए किन्तु उनका आचरण नहीं करना चाहिए। वे यो हैं दांका, कांक्षा, विचिकित्सा. परपाषण्ड प्रशंमा और परपाषण्ड संस्तच ॥४०॥

તથા પરસ્પરમાં વાર્તાલાપ કરવાથી થનારા પરિચય સંસ્તવ કહેવાય છે. એક સાથે નિવાસ કરવાથી, તેમની પ્રક્રિય એાને સાંભળવાથી અને ક્રિયાઓાને જોવાથી અવિચલ બુદ્ધિવાળા પુરૂષની દળ્ટિ તેમજ વિચારમાં ભેઢ ઉત્પન્ન થઈ જાય છે. જેમની બુદ્ધિ અસ્થિર છે તેમનું તેા કહેલું જશું ? આ કારણે જ ભગવાન તીર્થ કરે પાર્શ્વ સ્થાર છે તેમનું તેા કહેલું જશું ? આ કારણે જ ભગવાન તીર્થ કરે પાર્શ્વ સ્થા (શિથિલાચારિએા) તેમજ સ્વચ્છન્દાચારિઓાની સાથેના સહવાસના નિષેધ કર્યો છે. એવાની સાથે એક રાત્રિ પણ સહવાસ કરવાથી સમ્યક્દ્ બ્ટિ ચાલી જાય છે આથી કુતી ધિ કોની પ્રશ સા કરવી અને તેમની સાથે પરિચય કરવા સમ્યગ્દર્શનની મલીનતાનુ કારણ છે-ભુગ્ટતાનું કારગુ છે આ માટે જ એ ખંનેને અતિચાર કહેવામાં આવ્યા છે ઉગસક-દરશાંગસૂત્રના પ્રથમ અધ્યયનમાં કહ્યું છે-'સમ્યક્ત્વના પાંચ સુખ્ય અતિચ ર જાણવા જોઇએ. તે આ મુજ્બ છે-શ'કા, કાંક્ષા, વિચિષ્ટિત્સા, પરપાધડપશ'સ] અને પરપ ધ'ડસ સ્તવ. ાા૪ગા

کھر مح

1

1, 12

मूलम्-पहसरल अणुदवयस्स बंध-वह-छविच्छेयाइया पंच

अइयारा ॥४१॥ छाया-मथमस्याऽणुत्रतस्य बन्ध वध- छविच्छे रादिकाः पश्चातिचाराः ॥४१॥ तत्त्वार्थदीपिका-पूर्वे तावत् सम्यक्त्वस्य शङ्का-काङ्का-विचिकित्सा-पर-पाषण्डवश्वांसा संस्तव रूप पञ्चातिचारस्वरूपं निरूपितम्, सम्मति-अतिचार-मस्तावात् पञ्चाणुव्रतानां दिग्वतानां चाऽतिचारान् क्रमशः पञ्च-प अ मरूपयितु-माइ-'पटमरूस०' इत्यादि । प्रथमस्या-हिंसालक्षणस्याऽणुव्रतस्य मे शतः स्थूल माणातिपातविरमणरूपस्य बन्ध-वध छविच्छेदादिकाः तत्र-वन्धः स्वाभिमत. देशगतिनिरोधरूपः गाढबन्धनं वा१ वधः-कशादण्डवेत्रादिभिः माणिनामभिधात

'पहमस्स अणुव्वयस्स' इश्यादि ।

स्त्रार्थ-प्रथम अणुवन के पंघ, वघ, छवि्च्छेद आदि पांच अतिचार है ॥४१॥

तरबार्थदीपिका-पूर्व में सम्यक्त्व के दांका, कांक्षा, विचिकित्सा, परपाषण्डप्रशंसा और परपाषण्डसंस्तव, इन पांच अनिचागें का स्वरूप निरूपण किया गया अतिचार का प्रकरण होने से पांच अणुवनों तथा दिग्वत आदि सान शिक्ष वनों के पांच-पांच अतिचारों का कमज्ञः प्ररूपण करते हैं-

अहिंसा जिसका रूक्षण है और स्थूल प्राणातिपान विरमण जिसका स्वरूप है, ऐसे प्रथम वन के पांच अतिचार हैं-वन्ध, वध, छविच्छेर आदि। इष्ट देश में गमन का निरोध या गाहा बन्धन बन्ध कहलाना है। कोडा, दंड, वेत आदि से प्राणियों को आघात करना

'पढमस्स अणुव्वयस्स वंध-वहच्छविछेयाइया पंच अइयारा' धत्याहि સૂત્રાર્થ—પ્રથમ અણુવતના અધ, વધ, છવિચ્છેદ આદિ પાંચ અતિચાર છે. ાા૪૧ા

તત્ત્વાર્થદીપિકા-પૂર્વસૂત્રમાં સમ્યક્ત્વના શંકા, કાંક્ષા, વિચિકિત્સા, પરપાર્ષ હપ્રશંસા અને પરપાર્ષ હુસ સ્તવ એ પાંચ અતિચારાના સ્વરૂપનું નિરૂ પણુ કરવામાં આવ્યું હવે અતિચારતું પ્રકરણ હાવાથી પાંચ અણુવતાં તથા દિગ્વના આદિ ७ (સાત) શિક્ષાવતાનાં પાંચ-પાંચ અતિચારાનું ક્રમશ: પ્રરૂપણ કરીએ છીએ-

અહિંસા જેનું લક્ષણ છે અને સ્થૂળપ્રાણાતિપાત વિરમણ જેનું સ્વરૂપ છે એવા પ્રથમ <sub>વ</sub>તના પંચ અતિચાર છે-બન્ધ, વધ, છવિચ્છેદ આદિ ઈવ્ટ દેશમાં ગમનના નિરાધ અથવા ગાઢ અન્ધન 'અન્ધ' કહેવાય છે ચાળૂક, લાકડી, સે ટી વગેરેથી પ્રાણુિઓને આઘાત કરવા વધ છે-પ્રાણેનો નાશ નહીં,

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ इ.४१ अणुव्रतानां दिग्वतानां पञ्चातिचारा: ३१५

रूपः, नतु-प्राणव्यपरोपणम्, तस्मात् पूर्वमेत्राऽणुव्रतिनो निष्टत्तत्वात् २ । छति-च्छेरः-नासिकाग्र-कर्णाग्रादिरूपावयवानां छेदनेन शरीरसौन्दर्यं विशेषापनयन रूपः- ३ आदिपदेनाऽतिभारः ४ सक्त पानव्य,च्छेरः-५ अनयोर्यहणम्, तत्रा-तिमारः न्यायोचितवाहनवहनयोग्यभारातिरिक्त भारारोपणरूपः (४) भक्त पान व्यवच्छेदश्व-गोमहिषादि पशुप्रभृति प्राणिनां क्षुत्पिपासा जन्यवाघा सम्पादनरूपः (५) इत्येते पञ्चातिचारा अहिंसा उक्षण प्रथगाणुव्रतस्य भ्रं शहेतवो भवन्ति । ४१॥

तत्वार्धनियुं कितः-पूर्वम्रत्रे खल्छ-रुङ्का कांक्षा विचिकित्सा परपाण्डपर्शसा संस्तवरूपाः पञ्च सम्यक्तवस्याऽतिचाराः प्रदर्शिताः, सम्पति तावत् अतिचार वध है-प्राणों का नाश करना नहीं, क्यों कि अणुत्रनी उससे पहले ही निवृत्त हो जाता है। (प्राणातिपात से व्रत का सर्वथा भंग हो जाता है और सर्वथा भंग हो जाना अतिचार नही किन्तु अनाचार है।) नाक या कान का अग्र माग या अन्ध किस्ती अवयव का छेरन करके शरीर की सुन्दरता नष्ट करना छविच्छेइ है। 'आदि' शब्द से अति-भारारोपण और भक्तपानव्यवच्छेद ग्रहण करना चाहिए। जो जितना भारा बहन करने में समर्थ है, उस पर उससे अधिक आर लाइ देना अतिभारारोपण कहलाता है। गाय, सेंस आदि प्राणियों को यथो-चित अन्न-पानी न दे कर उन्हें भूख-प्यास का कप्ट पहुंचाना भक्त-पानव्यवच्छेर कहलाता है। यह अहिंसा लक्षग प्रथम अणुवन के पांच अतिचार हैं। इनके सेवन से अहिंसाणुव्रत आंशिक रूप से खंडित हो जाता है॥४१॥

तत्त्वार्थनियुं क्ति—पूर्वस्ट्रल में सम्यक्स्व के इंगका, कांश्रा, विचि કारण કે અણુવ્રતી આની પહેલા જ ન્વિત થઇ જાય છે (પાणुतिपातथी वतने। સર્વथा ભ'ગ થઇ જાય છે અને સર્વथા ભંગ થઇ જવે। અતિચાર નહીં પણ અનાચાર છે) નાક અથવા કાનના અગ્રભાગ અથવા અન્ય કાેઈ અવયવનું છેદન કરીને શરીરના સૌન્દર્યને નષ્ટ કરવું છવિચ્છેદ છે. 'આદિ' શખ્દથી અતિભ રારોપણ અને ભક્તપાનવ્યવચ્છેદ ગ્રહણ કરવા જોઇએ. જે જેટલા ભાર વહન કરવા માટે સમર્થ છે તેમની ઉપર તેથી અધિક ભાર લાદી દેવા અતિભારારોપણ કહેવાય છે. ગાય, ભેંસ આદિ પ્રાણિઓને યાગ્ય પ્રમાણમાં અનાજ પાણી નહીં આપીને તેમને ભૂખ-તરસનું કષ્ટ પહેાંચાડવું ભક્તપાનવ્યવચ્ઠેદ કહેવાય છે આ અહિંસા લક્ષણ પ્રથમ અણુવતનાં પાંચ અતિ-ચાર છે. એમના સેવનથી અહિંસાણુવત આંશિકરૂપથી ખંડિત થઇ જાય છે. ા૪૧ાા તત્ત્વાર્થ નિર્યુ કિત -- પૂર્વ સૂત્રમાં સમ્યક્રત્વા શંકા, કાંક્ષા, વિચિકિત્સા,

, **1** 

तत्त्वार्थसत्रे

परताबात् स्थूल प्राणातिपाता'द विरमणलक्ष गपश्चाण्रंत्र मेषु-दिग्व तादिलक्षणसप्त शिक्षाव्रतेषु च पश्च-पश्चातिचारान् क्रमशः प्ररूपयित् प्रथमं देशतो हिंसालप्तभणस्य पथमस्याऽणुव्रतस्य पश्चातिचारान् प्ररूपयति-'पढमस्स अणुव्वयस्स बंध वह छचिच्छेयाइया पंच अव्हयारा' इति । प्रथमस्य स्थूल प्राणातिपातविरमण कक्षणस्याऽणुव्रतस्य वन्ध वध छविच्छे द्यादिकाः तत्र-वन्धः रज्जु प्रभृतिभिर्वन्धनम्, बधः-कज्ञायष्टिप्रभृतिभिरभियात स्ताडनम्, छविच्छेदः-छवेः शरीरकान्ति सौद्र्यनाज्ञार्थे नासिका कर्णादीनां शरीराष्यवानां छे रनम्, आदिनाऽतिभारारोषणं सक्तपानव्यवच्छे रश्च परियहाते, इत्येते पश्च स्थूल्प्राणातिपावविरमणलक्षणस्य प्रथमाणुव्रतस्याऽतिचारा अं शहेतवो भवन्तीति वोध्यम् । उक्तञ्चोपासकदशाङ्ग प्रथमाणुव्रतस्याऽतिचारा अं शहेतवो भवन्तीति वोध्यम् । उक्तञ्चोपासकदशाङ्ग

किश्ला, परपाषण्डवरांसा और परपाषण्डसंस्तव अतिचार प्रतिपादन किथे गये हैं। अतिचार का प्रकरण होने से अब स्थूल प्राणातिपात आदि के तथा दिग्त्रन आदि के पांच-पांच अतिचारों की प्ररूपणा करते हैं। सर्व प्रथम एकदेश अहिंसारून प्रथम अणुव्रत के पांच अतिचार कहते हैं-

प्रथम अणुव्रत के बंध, वध, छविच्छेइ आदि पांच अतिचार हैं। उनमें से रक्षी आदि से बांधना बन्ध कहलाता है। चातुरु, लकडी आदि से पीटना वध कहलाता है और रारीर की सुन्दरता को नष्ट करने के लिए नाक कान आदि रारीर के अवयवों का छेदन करना छविच्छेद कहलाता है। 'आदि' राव्द से अतिभारारोपण और भक्त-पानव्यवच्छेद का ग्रहण होता है। ये पांच स्थुल प्राणातिपात विरमण नामक प्रथम अणुव्रत के अतिचार हैं और उसके एक देश भंग के कारण होते हैं।

પરપાષંડપ્રશંસા અને પરપાષંડ સંસ્તવ અતિચાર પ્રતિપાદિત કરવામાં આવ્યા. અતિચારનું આ પ્રકરણ હાેવાથી હવે સ્થૂળપ્રાણાતિપાત વગેરેના તથા દિગ્-વત આદિના પચ–પાંચ અતિચારાની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ. સર્વપ્રથમ એક દેશ અહિંસારૂપ પ્રથમ અણુવતના પાંચ અતિચાર કહીએ છીએ–

પ્રથમ અણુવતના ખધ, વધ, છવિચ્છેદ આદિ પાંચ અતિચાર છે. તેમાંથી દારડા વગેરેથી ખધલું અન્ધ કહેવાય છે ચાળૂક, લાકડી વગેરેથી મારવું વધ કહેવાય છે અને શરીરની સુન્દરતાના નાશ કરવા માટે નાક કાન આદિ શરીરના અવયવાતું છેદન કરવું છવિચ્છેદ કહેવાય છે. 'આદિ' શખ્દથી અતિલ રારાપણ અને બક્તપાનવ્યવચ્છેદતું ગ્રહણ થાય છે. આ પાંચ સ્થૂળ-પ્રાણાતિપાત વિરમણ નામના પ્રથમ અણુવતના અતિચાર છે અને તેના એક દેશભંગના કારણુ હાય છે. दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ इ.४१ अणुवतानां दिग्वतानां पञ्चातिचारा: ३१७

यारा पेथाला जाणियव्वा न समायरियव्वा तं जेहा-वंधे -बहेच्छविच्छेए अइभारे भत्तपाणवोच्छेए' इति स्थुल्रस्य पाणातिपातविरमणस्य अमणो-पासकेन पञ्चातिचाराः प्रधानाः ज्ञातव्याः, तद्यथा-बन्धोवध इछविच्छेदः अति भारः, भक्तपानव्युच्छेदः इति। ॥४१॥

म्लम्-जीयस्स अणुवयस्म सहसबभक्तंवाणाइया पंच अइयारा ।४२।

छाया-द्वितीयस्याऽणुत्रतस्य सहसाभ्यारूवानादिकाः पश्चातिचाराः ॥ ४२॥ तत्त्वार्थद्वीपिका- -पूर्वस्रत्रे-स्थू अपाणातिपातविरतिब्रक्षण प्रथमाणुत्रतस्य बन्ध वधच्छविच्छेदातिभारभक्तपानव्युच्छेदरूपाः पश्चातिचाराः प्ररूपिताः,

उपासकदशांग के प्रथम अध्ययन में कहा है-अमणोपासक को स्थूल प्राणातिपात विरमणव्रत के पांच प्रधान अतिचार जानने चाहिए, किन्तु उनका आचरण नहीं करना चाहिए। वे अतिचार थे हैं-वन्ध, वध, छविच्छेर, अंतिभार और भक्तपान विच्छेर। किसी के जपर उसकी शक्ति से अधिक भार लाद देना अतिभार या अति आरा रोपण नामक अतिचार है और अपने अधीन जीव को समय पर भोजन-पानी न देना अक्तपानविच्छेर अतिचार है ॥४१॥

'बीयस्स अणुव्वयस्त' इत्यादि ।

सूत्रार्थ-दूसरे अणुवन के सहसाभ्याख्यान आदिपांच अतिचार है। १२। तत्त्रार्थदीपिका- पूर्वसूत्र में स्थूल प्राणातिपातविर तिरूप प्रथम अणुवन के बन्ध, वध, छविच्छेद, अति बार और अक्तपान विच्छेद, ये पांच अतिचार प्रतिपादन किये गए, अब द्सरे अणुवन के सहसा-

ઉપાસકદશાંગના પ્રથમ અધ્યયનમાં કહ્યું છે- શ્રમણેાપાસકે સ્થૂ પ્રપ્રાણાતિ-પાત વિરમણના પાંચ મુખ્ય અતિચાર જાણવા જોઈ એ પરન્તુ તેનું આચરણ કરવું જોઈ એ ન્હીં. આ અતિચાર આ પ્રમાણે છે-બન્ધ, વધ, છવિચ્છેદ, અતિભાર અને બક્તપાનવિ<sup>2</sup>ેદ કાંઇની ઉપર તેની શક્તિથી વધારે બાેજો લાદવા અતિભાર અથવા અતિભારારાપણ નામક અતિચાર છે અને પાત ના તાબા હેઠળના જીવને વખત થયે ભાજન-પાણી ન આપવા ભક્તપાનવિચ્છેદ અતિચાર છે. ાઠવા

'बीयरस अणुव्वयस्स सदस्सन्भक्त्वाणाइया पंच अइयारा' ઇત्य. દિ સૂત્ર થ<sup>6</sup>-બીજા અણુવતના સહસાભ્યાખ્યાન આદિ પાંચ અતિચાર છે ॥૪૨॥ तत्वार्था दीपिडा---- પૂર્વ સૂત્રમાં સ્થૂળપ્રાણાતિપાત વિરતિ રૂપ અણુવતના અન્ધ, વધ, છવિચ્છેદ, અતિભાર અને ભક્તપાનવિચ્છેદ, એ પાંચ અતિચારાનું

## तंत्वार्यसूत्रे

सम्भति-द्वित्तियस्याऽणुत्र स्य सहसाभ्याख्यानादि पञ्चाविचाराच् मतिपादयितु माह-'वीयरस अणुव्वयरस सहसञ्मक्खाणाइया पंच अइयारा 'इति । द्वितीयस्या-ऽणुत्र इस्य सहसाभ्याख्यानादिकाः पञ्चाविचाराः -स्थूलमृपावादविरतिव्रक्षणस्य द्वितीयाणुत्र स्य सहयाभ्याख्यानादिकाः पञ्चाविचारा भवन्ति, आदिशव्देन-रहस्याभ्यान-स्वदारमन्त्र भेद- मृपोपदेश- कृटलेखकरणानां यहणं भवति । तत्र -सहसाभ्याख्यानम् - झटित्यावेशवधाद्विचारमकृत्वा-कस्यचिंदुपरि मिथ्यादोपारोप-णम्, यथा-'त्वं चौरः- इयं डाकिनी' इत्यादिरू रक्षम्-१ रहस्याभ्याख्यानम्-रइसि-एकान्धे अवं रहस्यं वस्मिन्नभ्याख्यानं-मिथ्यामियोगो रहस्याभ्याख्यानम् -२ स्वदारमन्त्र भेदः-स्वस्य दाराः पत्नीस्टदारास्तेषां मन्त्रो विस्नम्मभाषणं तस्य भेदः परस्मै कथनस् ३ मृषोपदेशः-प्रषा-प्रिथ्यात्वस्य य उपदेशः ऐहिकाम्रुष्मिका-

まれ

भ्याख्यान आदि पांच अतिचागों की प्ररूपणा करते हैं-स्थूलम्वावाद बिरमण नामक दू भेरे अणुत्रन के सहसाभ्याख्यान आदि पांच अतिचार होते हैं। 'आदि' शब्द से रहस्याभ्याख्यान, स्वदारमंत्र भेद, म्वोपदेश और क्रटटेखकरण नामक अतिचारों को ग्रहण करना चाहिए।

आवेदा के बज्ञीभूत होकर विचार किये विना ही झटपट किसी के उपर मिथ्यादोषारोपग कर देना सहसाभ्याख्यान कह-छाता है, जैसे-तृ चोर है, यह डाकिनी है, इत्यादि। रहस अर्थात एफान्त में जो हो वह रहस्य कहछाता है। उसमें मिथ्या अभियोग करना रहस्याभ्याख्यान है। अपनी पत्नी ने विश्वाम कर के जो कहा हो उसे दूनरे पर प्रस्ट कर देना स्वदारमंत्र भेइ है। मिथ्या उपदेश

પ્રરૂપણ કરવામાં આવ્યું, હવે બીજા અણુવતના સહસાલ્યાખ્યાન આદિ પાંચ અતિગારાની પ્રરૂપણા કરીએ છે.એ-

સ્થળમૃષ'ાદ વિરમણ નામક બીજા અણુવતના સહસાલ્યાખ્ય ન આદિ પાંચ અતિચાર હેાય છે 'આદિ' શખ્દથી રહરય લ્યાખ્યાન, સ્વદારમંત્રલેદ, મૃષે પદેશ અને કૃટલે ખકરણ નામના અતિચારાનું ગ્રહણુ કરવું જોઇએ.

આવેશને વશીભૂત થઇને વગર વિચાર કચે જ એકદમ કાઇની ઉપર મિચ્યાદે ધારે પણ કરી નાખવું સહસ ભ્યાખ્ય ન કહેવાય છે જેમ કે-તું ચે ર છે, આ ડાકણ છે વગેરે રહસ અર્ધાત્ એકાન્તમાં જે થાય તે રક્ર ચ કહેવાય છે તેમાં મિચ્યા અસિયે ગ કરવા રહસ્યાભ્યાખ્યાન છે. પાતાની પત્નીએ વિશ્વાસ રાખીને જે કહ્યું હાય તે અન્ય પસે જાહેર કરી દેવું સ્વદાર-મંત્રસેદ કહેવાય છે મિચ્યાઉપદેશ આપવા મુધાપદેશ છે અર્થાત્ આ લાક दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ स्.४२ अणुव्रतानां दिग्वतानां पञ्चातिचाराः ३१९

भ्युदयनिःश्रेयसदिषये सन्दिहानजन्छप्टेन तर्हार्थमजानतार्डिभादिसम्पृक्तम्, विपरीतोपदेशदानं-मृयोपदेशः ४ कूटलेखकरणम् कूटम् असद्भूतं वस्तु तस्य लेखः ठद्रूया किया कूटले बकिया-परवश्चनार्थं मन्यदीयमुद्राङ्कित लिपेम्लुकृत्थलेखनम् ५ न्यासापहारलेखनं च। इत्येते सहसाभ्याख्यानादिकाः पश्च म्यूड मृषावाद-विरमणलक्षण द्वितीयाणुव्रतस्याऽतिचारा ज्ञातच्या न समाचरितव्याः ॥४२॥

तत्त्वार्थनिर्युक्तिः-पूर्वं तावद्-देशतोऽहिंसालक्षणमथमाणुवतस्य बन्धवधा-दयः पञ्चातिचाराः मरूपिताः, सम्मति-क्रमप्राप्तस्य स्थूत्रमृवावाद विरमण लक्षण द्वितीयाणुव्रतस्य सहसाभ्याप्त्यानदीत् पञ्चातिचागन् मरूपयितुमह-देना मृषोपदेश है अर्थात् इस लोक खंबंधी अभ्युदय या परलोक संबंधी मोक्ष आदि के विषय में सन्देहशील किसी पुरुष के पूछने पर, तत्त्वार्थ को जानते हुए भी हिंसायुक्त विपरीत उपदेश देना ख्वोपदेश है। असद्भूत तथ्य का लेखन करना अर्थात् दूसरों को घो.खा देने के लिए अन्य मोहर आदि से युक्त लीपिका अनुकरण करना या झुठे दस्तावेज वहीखाते आदि लिखना क्र. लेख करण कह लाता है! किसी की घरोहर का अपहरण कर लेना न्यासापढार है। यह सहसाभ्याख्यान आदि स्थुत्र म्हणवाद विरमणवान के पांच अति-चार जानने चाहिए पर इनका आचरण नहीं करना चाहिए ॥४२॥

तत्त्वार्थनियुं कित-एकदेश हिंस।त्याग रूप प्रथम अणुवन के पांच अतिचारों का मरूपण पहछे किया गया है। अब कम प्राप्त म्थूल मुषावाद विरमण नोमक दुसरे अणुवा के छहमाभ्यारुपान आदि

સંબંધી અભ્યુદય અથવા પરલાક સંબંધી માક્ષ વગેરેના વિષયમાં શકાશીલ કાઇ પુરૂષના પૂછત્રાથી, તત્ત્વાર્થને ન જાણના હેવા છતાં પણ હિંસાયુક્ત વિપરીત ઉપદેશ આપવા એ મૃષાપદેશ છે. અસદ્ભૂત સત્યનું લેખન કરલું અર્થાત બીજાને દેતરવા મટે બીજાની માહર વગેરેથી ચુક્ત લીપિનું અનુકરણ કરવું અથવા ખાટા દસ્તાવેજ ખાતાવડી વગેરે લખવા કૂટલેખકરણ કડેવાય છે કાઇની થાપણ એાળવવી ન્યાસાપહાર છે. સહસાભ્યાખ્યાન આદિ સ્થૂળ મૃષાવાદ વિરમણ વ્રતના આ પાંચ અતિચાર જાણવ ચે.ગ્ય છે પરન્તુ આચરવા ચાેગ્ય નથી. ાા૪રા

તત્ત્વાર્થ નિચું કિત — એકદેશ હિંસાત્યાંગ રૂપ પ્રથમ અણુવ્રત્તા પાંચ અતિચારાનું પરૂપણ પહેલા કરવામાં આવ્યું છે. હવે ક્રમપાપ્ત સ્થૂળમૃષ વાદ વિરમણ નામના બીજા અણુવતના સહસાભ્યાખ્યાન આદિ પંચ અતિચારોની 'ची घरसा अणुउवधान्स सहसव्यव्यक्त पाष्ट्रया पंच अह्यारा' इति । दिती-यस्य मृरावाद्दविरतिलक्षणस्याऽणुव स्य सहसाभ्याख्यानादिकाः- मृपोपदेशो-ऽसदुपदेशः परेणान्यस्थ छलनम्, स्वयं वाऽन्पस्य छलनम्, अतिसन्धानम्. ततो विरति लक्षणाणुव तस्य सहमाभ्याख्यानम्, विचारमकुर्वाणः सहसावेशवशात्रस्य चिदृपरे मिथ्यादोषारोगणम् १ आदिना-रद्दस्याभ्याख्यानम्, रहस्येकान्ते भवं रहस्यम्-तस्याभ्याख्यानम् अधितः प्रकाशनम्, रहस्येवाऽभ्याख्यानम्, असदध्यारोषणम् १ रवदारसन्त्रभेदः स्टस्य दाराः पत्नी तेपां मन्त्रो विश्रभ्वाख्यानम्, असदध्यारोषणम् १ रवदारसन्त्रभेदः स्टस्य दाराः पत्नी तेपां मन्त्रो विश्रभ्वाखापः तस्य भेदः पररमं कथनम् २ म्योपदेशवा-नानाविधः सम्भवति, यथा-ममत्तस्य पृर्पीडाजननयचनम्, वाह्यन्तां खरोष्ट्राः, हन्यन्तां दग्युचीराः इत्यादि, अययायौ पदेशवचनम्-पथा-सन्देहापन्नेन केनचित्-जीवादितत्वस्वरूपं पृष्टः स्न्

पांच अतिचारों की प्रहरणा करते हैं--

हूसरे अणुवन के सहसाभ्याख्यान आदि पांच अतिचार हैं। स्वोगदेवा अर्थात् असस्य उपदेवा, पर के द्वारा दूसरे को छलना या स्वयं दूसरों को छलना। स्वोपदेवा से विरत होना जिसका उक्षण है, ऐसे दिलीय अणुव्रत के सहसाभ्याख्यान आदि पांच अतिचार हैं।

विचार किये विना ही, आवेश के अधीन होकर एकदम किसी पर मिथगदोपारोपण कर देना सहसाभ्पाख्यान कहठाता है ! किसी के रहस्य को अर्थात् गुप्न बात को प्रकाशित कर देना रहस्याभ्पा-ख्यान है। अपनी पत्नी की विश्वास पूर्वक कही हुई गुप्न वात को दूमरों को जाहिर कर देना स्वदारमन्त्र भेद है। ख्वोपदेश अनेक प्रकार का हो सकना है, जैसे-किसी ने संदेह के वशीभून होकर

પ્રરૂપણા કરીએ છીએ–

બીજા અણુવતના સહસાભ્યાખ્યાન આદિ પાંચ અતિચાર છે. મૃષેાપદેશ અર્થાત્ અસત્ય ઉપદેશ બીજા દ્વારા ટાેઇને છેતરવા અથવા જાતે જ બીજાને છેતરવા મૃષાપદેશથી વિરત થવુ જેનું લક્ષણુ છે એવા બીજા અણુવતના સહસાભ્યાખ્ય ન આદિ પાંચ અતિચાર છે.

વિચાર કર્યા વગર જ, આવેશને તાએ થઈને એકદમ કાંઈ ઉપર નિચ્યાદેષારાપણ કરી નાખવું સહસાભ્યાખ્યાન કહેવાય છે કે ઇના રહસ્યને અર્થાત છાની વ'તને જાહેર કરી દેવું સ્હસ્યાભ્યાખ્યાન છે પાતાની પત્નીની વિશ્વાસપૂર્વક કહેવામાં આવેલી ગુપ્ત વતતને બીજા આગળ જાહેર કરી દેવી સ્વદારમંત્રભેદ કહેવાય છે મૃષેાપદેશ અનેક પ્રકારના હાઇ શકે છે જેમ કે-કાઇએ સંદેહને વર્શભૂત થઇને કાઈ જીવાદિના વિષયમાં પ્રશ્ન કર્યો, પરન્તુ दीपिका • निर्युक्ति टीका अ.७ स.४२ अणुव्रतानां दिग्वतानां पञ्चातिचारा: ३२१

कथिन्नयथार्थतया मतिपादयति, अपितु-अयथार्थतयैवेति तद्वचनमपि मुपो-पदेशः १ एवं-विवादरूपकलहे सति तत्राऽन्यत्रशऽन्यतरस्य छलनोपदेशवचनं मुपोपदेशः १ एवं-द्यूनादि विषयकच्छलनवचनाचपि मुपोपदेशग्रहणेन प्रहीत-च्यम् १ क्रटलेखकरणम्-क्रटलेखकिया क्रटस्याऽसद्भूतरय छेखकरणम् अन्य मुद्राक्षराकारस्वरूपळेखकरणम् न्यासापहार छेखनं च, तत्र-न्यासापहारः न्यस्यते -स्याप्यते पुनर्ग्रहणायेति न्यासः स्थापितरूप्यकथनादिः तस्य पुनरादानाय स्थापि-तस्य रूप्यकादेरपलापकं वचनं न्यासापहारः येन वचनेन करणभूतेन न्यासोऽपहि-यतेऽपलप्यते तद्वचनं न्यासापहार इत्यर्थः अधिकत्तया स्थापितद्वव्यस्य न्यूनतया

किसी से जीवादि के विषय में प्रहन किया, मगर वह यथार्थ उत्तर नहीं होता, वरन अयधार्थ उत्तर देना है तो उझका वचन स्वोपदेश है। इसी प्रकार विवाद रूप कलह होने पर वहीं या अन्यन्न, किसी एक को छलने का उपदेश स्वोपदेश है। इसी प्रकर जुआ आदि संबंधी छलना के वचन स्वोपदेश में अन्तर्गत होते हैं।

झुठा छेख लिखना क्र्टलेखकिया है। दूसरे को मुद्रा अधवा हस्ताक्षर स्वरूप छेख लिख छेना, झुठा दस्तावेज या बहीखाता लिखना आदि सब क्रटछेखकिया में अन्तर्गत है।

वापिस लेने के लिए जो धरोहर रक्खी जाती है, उसे न्यास कहते हैं। धरोहर के रूप में रक्खे हुए धन या रूपया आदि का अपलाप करना-उससे मुकर जाना न्यासापहार है। तात्पर्य यह है कि जिस बबन के द्वारा न्यास-धरोहर-का आइरण किया जा सा है वह वचन

તેના ચથાર્થ ઉત્તર આપતા નથી પરન્તુ અયથાર્થ ઉત્તર આપે છે તો તેનું વચન મૃષાપદેશ છે. એવી જ રીતે વિવાદરૂપ કલહ હાવાથી ત્યાં જ અથવા અન્યત્ર કાંઇ એકને છેતરવાના ઉપદેશ આપવા એ પણ મૃષાપદેશ છે. આવી રીતે જુગાર આદિ સંબંધી કપટ શુક્ત વચન પણ મૃષાપદેશમા સમ વિષ્ટ થાય છે ખોટા લેખ લખવા કૂટલેખક્રિયા છે. બીજાની સુદ્રા અથવા હરતાક્ષર સ્વરૂપ લેખ લખી લેવા, ખાટા દસ્તાવેજ અથવા આતાવહી લખવા વગેરે બધાના કૂટલેખન ક્રિયામા સમાવેશ થઈ જાય છે

પાછી હેવા માટે જે થાપણ રાખવામાં આવે છે, તેને ન્યાસ કહે છે. થાપણરૂપે રાખવા આવેલા ધન અથવા રાકડ આદિ છીનવીલેવા-તે આપવામાં ઇન્કાર કરવા ન્યાસાપહાર છે તાત્પર્ય એ છે કે જે વચન દ્વારા ન્યાસ-થાપણ-નું અપહરણ કરવામાં આવે છે તે વચન ન્યાસાપહાર કહેવાય છે. વૃધાર્ રાખેલી ઘાપણને એાછા સ્વરૂપે પરત કરવા સંબંધીનું વચન ન્યાસાપહાર

Th:

-

يد <del>ا</del>ي. ۲

1

199**1** \_ 4

\*;

-

- - - E

ť,

प्रत्यपेणवचनं न्यासापहारः ५ तथाचे-ते सहसाभ्यारुवानादयः स्थूल मृपानाद-निर्मणजक्षणस्य णुत्रतस्याऽ दिचारा आत्मनः परिणति विशेषा भवन्ति । एतेऽतिं-चारा ज्ञातव्या एव किन्तु त्रनभङ्गहेतुकत्वेन न समाचरणीया 'पंच अष्टयारा जाणे-यवचा-न व्यमायरेयव्चा' इति मगबदाज्ञा सङ्घावात् । इत्य मत्र संग्रहगायाः-

अत्र च पञ्चातिचारा उच्यन्त लक्ष्य लक्षणोपेताः । इहसाभ्याख्यानं तथा, अभ्याख्यानं रहस्यस्य ॥१॥ 'निजदारयन्त्रभेदो स्ट्रपोपदेशस्य क्रूटलेखस्य । एतेषां पञ्चानां क्रमशो रूपं यण्यतेऽग्रे ॥२॥ 'अविचारं यो विध्या दोषारोपः परत्र त्वं चौरः । त्वं नीच इत्येवं सहस्राभ्याख्यान घागमे उक्तम् ॥३॥

न्यासापहार कहलाता है। अधिक रक्खी हुई धरोहर को अल्प रूप में वापिस लौटाने का चचन न्यासापहार है। इस प्रकार से सहसाभ्या-ख्यान आदि स्थूल म्टपाबाद बिरमण त्रन के अतिचार हैं जो आत्मा-का विद्याप्ट परिणतिरूप हैं।

ये पांच अतिचार सिर्फ जानने योग्य हैं किन्तु वनभंग के कारण होने से आचरणीय नहीं हैं, क्यों कि अगवान् की ऐसी आज्ञा है कि-'पांच अतिचार जानने चाहिए, उनका आचरण नहीं करना चाहिए।

यहां यह संग्रह गाथा है। यहां लक्ष्य और लक्षग से युक्त पांच अतिचार कहे जाते हैं---

'सहसाभ्याख्यान, ग्रस्याभ्याख्यान, स्वदारमन्त्र भेद, मुषोपदेश -और क्र्टलेख, ये पांच अतिचारों के नःम हैं। इन पांचों का स्वरूप आगे कहा जाता है—

છે આવી રીતે સહસાભ્યાખ્યાન આદિ સ્થૂત્રમૃષાવાદ વિરમણ વ**ાનાઅતિચાર** છે. જે આત્માની વિશિષ્ટ પરિણુતિ રૂપ છે.

આ પાંચ અતિચાર માત્ર જાણવા ચાેગ્ય છે પરન્તુ વ્રતભંગના કારણ હાેવાથી આચરણીય નથી. કારણ કે ભગવાનની એવી આજ્ઞા છે કે–'પાંચ અતિચાર જાણવા જોઈ એ, તેમનું આચરણ કરવું જોઈ એ નહીં.'

અહીં આ સંગ્રહગાથા છે. અંગે લક્ષ્ય અને લક્ષણથી ગુક્ત પાંચ અતિચાર કહેવામાં આવે છે-

'સહસાબ્યાખ્યાંન, રહસ્યાબ્યાખ્યાન, સ્વદારમ ત્રલેદ, મૃષાપદેશ અને કુટેલેખ, આ પાંચ અતિચારાના નામ છે.' આ પાંચેનું સ્વરૂપ હવે પછી કહેવામાં આવે છે- दीपिका -निर्युक्ति टीका अ.७ खूं,४५ अणुवतानां दिग्वतानां पञ्चातिचारा: ३२३

'एकान्ते मित्रं ग्रेद्यं, यत्किमपि मन्त्रयत्सु मिथ्यादोषारोपोऽभ्याख्यानं रहस्यमाख्यातम् ॥१। 'निजस्त्रीमित्रादीनां संभेदो ग्रद्यमन्त्रप्रभृतेः -निजदारमन्त्रभेदो ज्ञातव्योऽथ म्र्वोपदेचाः सः ॥५॥ यद्भ्युद्ये नि श्रेयसे च सन्देहग्रस्तचित्तेन । पृष्टो मिथ्गोपदिचाति तत्वार्थस्यापरिज्ञानात् ॥६॥ इस्तादि कौद्यालेनाऽनुकरणं यत्पराक्षरादीनाम् । परदश्चनवुद्धया बिज्ञेया क्रूटछेखक्रिया सा ॥७॥ इति

(१) विचार किये विना ही दूसरे पर मिथ्या दोषारोपण करना सहसाभ्याख्यान अतिचार है, जैसे-तू चोर है, तू नीच है इत्यादि ।

(२) एकान्त में मित्रों ने कुछ गुत मन्त्रणा की है, ऐसा मिथ्गा-दोषारोप करना रहस्याभ्याख्यान कहळाता है।

(३) अपनी स्त्री या मित्र आदि की गुप्त वात को प्रकाशित कर देना स्वदारमन्त्र भेइ है।

(१) अभ्युदय या निश्रेयस् के विषय में सन्देहवान् किसी पुरुष के द्वारा प्रश्न करने पर, वास्तविक बात को नहीं जानते हुए मिथ्या उत्तर देना मिथ्ोपदेश कहलाना है।

(५) दूसरे को ठगने के अभिप्राय से, हाथ, की सफाई से दूसरे के हस्ताक्षरों की नकल करना कुटलेखकिया है ॥१-७॥

(૧) વિચાર કર્યા વગર જ બીજા પર મિચ્યાદે.ષારાપણ કરવું સહસા-ભ્યાખ્યાન અતિચાર આગમમાં કહેલ છે, જેમ કે-તું ચાર છું, તું નીચ છું વગેરે.

(ર) એકાન્તમાં મિત્રાએ કેાઇ ગુપ્ત મ'ત્રણા કરી છે, એવું મિથ્યાદેાષા-રાપણ કરવું રહસ્યાલ્યાખ્યાન કહેવાય છે.

(૩) પાતાની સ્ત્રી અથવા મિત્ર વગેરેની છાની વાતને જાહેર કરવી સ્વદારમાં ત્રલેદ છે.

(૪) અભ્યુદય અથવા નિશ્રેયસના વિષયમાં શ'કાશીલ કાેઈ પુરૂષ દ્વારા પ્રશ્ન પૂછવાથી, વાસ્તવિક સત્યને ન જાણુતા છતાં સિથ્યા ઉત્તર આપવા મિથ્ચાપદેશ કહેવાય છે.

(૫) ખીજાને છેતરવાના આશયથી, હાથચાલાકીથી, ખીજાના હસ્તાક્ષરાની નકલ કરવી કૂટલેખકિયા છે. ા૧-બા उक्तओपासकदशाङ्गे १ अध्याये-'शृल मुसावायवेरमणस्म पंच अइ-धारा जाणियव्या, न समायरियव्या, तं जहा सहसव्भक्त्वाणे-रइसाभ-कखाणे-सदारमंत भेए-मोसोवएसेए-क्रडलेहकरणे' इति । स्थूलमृपावाद विरमणस्य पञ्चातिचारा ज्ञातव्याः, न समाचरितव्याः, तद्यथा सहसाभ्याख्या नम्-स्वदारमन्त्रभेदः मृपोपदेशः-क्रटलेखकरणं च-' इति ॥४२॥

मूब्म-तइयस्स तेडाहडाइया पंच अइयारा ॥४३॥ छाया--तृतीयस्य स्तेनाहनादिकाः पश्चातिचाराः ॥४३॥

तत्वार्थदोपिका-पूर्वस्त्रे-कमप्राप्तस्य रथूल मृगवादविरमणस्य द्वितीया णू व्रतस्य सहसाभ्याख्यानादिकाः पञ्चातिचाराः मरूपिताः, सम्पति स्तेनाहतादिकान् पञ्चातिचःरान् मरूपचितुमाह-'लद्द्यस्स तेडाहडाइया पंच अइयारा' इति। हृतीयस्य स्थूलादचादानविरतिलक्षणस्याणुव्रतस्य स्तेन्हताादिकाः आदिना-तस्क

डपासकद्शांग के प्रथम अध्ययन में कहा है-स्थूलम्खाबादं-विरमणंव्रत के पांच अतिचार जानना चाहिए किन्तु उनका आचरण नहीं करना चाहिए। वे अतिचार यां हैं-सहसाम्याख्यान, रहस्याभ्या-ख्यान, स्वदारमन्त्रभेद, मुषोपदेश और कूटछेखकरण ॥४२॥

'तइयस्स तेणाहडाइया' इत्यादि।

मुझार्थ - स्तेनाहन आदि तीसरे अणुव्रत के अतिचार हैं॥४३॥ तत्त्वार्थदीपिका-पूर्वम्वत्र में क्रमप्राप्त स्थूलम्टपावाद विरमण नामक दूसरे अणुव्रन के सहसाभ्याख्यान आदि अतिचार बतलाये गये, अब कमप्राप्त स्थूल स्तैय विरमण नामक तीखरे अणुत्रन के स्तेनाहन आदि पांच अतिचारों की प्ररूपणा करते हैं--

ઉપાસકદશાંગના પ્રથમ અધ્યયનમાં કહ્યું છે-રથૂળમૃષાવાદ વિરમણુ વતના પાચ અતિચાર જાણુવા ચાેગ્ય જરૂર છે પરન્તુ આચરવા ચાેગ્ય નથી આ અતિચાર આ પ્રમાણે છે-સહસાભ્યાખ્યાન, રહસ્યાભ્યાખ્યાન, સ્વદારમંત્ર-ભેદ, મૃષેાપદેશ અને કૂટલેખકરણુ ાા૪રાા

'तइयम्स वेडोइडाइया पंच अइयारा' धत्याहि

સત્રાર્થ-રતેનાહુત વગેરે ત્રેજા અણુવતના અતિચાર છે. ા૪૩ા

તત્ત્વાર્થદીપિકા — પૂર્વસ્ત્રમાં ક્રમપ્રાપ્ત સ્થૂ ૧મૃષગ્વાદ વિરમણ વત નામના બીજા અણુવતના સહસાલ્યાખ્યાન આદિ પાંચ અતિચાર અતાવવામાં આવ્યા હવે ક્રમપ્રાપ્ત સ્થૂળસ્તેય વિરમણ નામના ત્રીજા અણુવતના સ્તેનાહુત આદિ પાંચ અતિચારાની પ્રરૂષણા કરીએ છીએ- दीपि हा-नियुक्ति टीका अ. 9 स. ४३ तृती शणुत्रतस्य पञ्चातिचारनि ३२५

मयोग-२ विरुद्धराज्यातिक्रम ३ क्रुटतुलाक्त्रटयान ४ तत्मतिरूपत्रव्यदद्दारश्चे ५ त्येते पञ्चातिचारा आत्मनो सालिन्योत्पादकाः परिणतिविशेषा भवन्ति । तत्र-स्तेन'द्वतं-स्तेन श्वौरा चौर्यचत्या समानीत्तदिरण्यादेः चोरितस्य वस्तुनो लोभ पारवश्यादच्यम्च्यव्ययेन ग्रहणम् १ तस्करमयोगः तस्कराणां-चौराणा मयोगः 'हरत यूयं परधनादिकम्' इत्यादिवाक्यैः मेरणं चौर्यार्थ चौरायेत्साह मदानम् २ विरुद्धराज्यातिक्रमश्च उचितन्यायात्मकारान्तरेण दानं-ग्रहण मांत कमः, राज अज्ञादि स्त्रीकरणम्-अविरुद्धं कर्म राज्य मुच्यते, विरुद्धश्च तद्राज्य-

तीसरे स्यूल अदत्तादान चिरमण नामक अणुव्रत के पांच अतिचार हैं-(१) स्तेनाहृत (२) तस्कर प्रयोग (३ विरुद्ध राज्यातिक्रम (४) कूटतुलाकूटमान और (५) तत्प्रतिरूपक व्यवहार । ये पांच अतिचार आत्मा में मलिनता उत्पन्न करने बालेआत्मा के परिणाम विशेग हैं। इनका स्वरूप इस प्रकार है—

(१) स्तेन का अर्थ चोर है। चोरों डारा चोरी करके लये हुए सोने-चांदी आदि द्रव्य को लोभ के वज्ञ होकर अल्प सूल्य में खरीद छेनो स्तेनाहन अतिचार है।

(२) तस्करों अर्थात् चोरों को प्रेरणा देना, जैसे-'तुम पराचे धन का हरण करो' इत्यादि कहकर उन्हें उत्साहित करना चोरी के लिए प्रेरित करना स्तेनप्रयोग है।

(३) उन्चित चा न्यायसंगत तरीके से विपरीत किसी अन्य प्रकार से ग्रहण करना अतिकय कहलाता है। राजा की आज्ञा आदि की

ત્રીજા સ્થૂળ અદત્તાદાન વિરમણ નામના અણુવતના પાંચ અતિચાર છે-(૧) સ્તેનાહુત (૨) તસ્કરપ્રચાેગ (૩) વિરૂદ્ધરાજ્યાતિક્રમ (૪) કૂટતુલાકૂટમાન અને (૫) તત્પ્રતિરૂપક વ્યવહાર આ પાચ અતિચાર આત્મામાં પલીનતા ઉત્પન્ન કરનારા આત્માના પરિશામ વિશેષ છે. એમનું સ્વરૂપ નીચે મુજબ છે-

(૧) સ્તેનના અર્થ ચાર છે. ચારા દારા ચારી કરીને લવાયેલા સાના ચાંદી વગેરે દ્રવ્યતે લે ભને વશ થઈને આછા કિમતે ખરીદી લેવું સ્તેનાહુન અતિચાર છે.

(ર) તસ્કરા અર્થાત્ ચારાને પ્રેરણા આપવી, જેમ કે-'તમે પારકા ધનનું હરગ્રુ કરા વગેર કહીને તેમને ઉત્સાહિત કરવા, ચારી માટે પ્રેતિ કરવા રતેનપ્રયાેગ છે.

(૩) ચાેગ્ય અથવા ન્યાયસ ગતથી વિપરીત કાેઈ અન્ય પ્રકારથી ગ્રહણ કરવુ અતિક્રમ કહેવાય છે. રાજાની આજ્ઞા વગેરેના સ્વીકાર કરવા, તેનાથી श्चेति विरुद्धराज्यं शहिमन् राज्येऽतिक्रभो विरुद्धराज्यातिक्रमः मित्रराष्ट्रापमाना-नुज्यवसायी परशण्टोपकारक ज्यवहारो यथातथा वोध्यः ३ कृटतुला-कृटमान-करणम्- कोटकादि-प्रस्थादिकं काण्ठादिरचितपात्रविश्वेपो मानं तुलादिक मुन्मानश्च एतेन न्युनेने-तरेभ्यो धान्य-मुत्रणदिकं दातज्यम्, एतेनाऽधिकेन चात्मनः स्वार्थ प्राह्य मित्येवं प्रकृति कृटपयोगरूपपत्रसे थम् ४ तत्मेतिरूपक व्यवहारश्च-प्रति रूपकैः कृत्रियैर्दिरण्यसद्ये स्ताम्र रूप्यरचित्रेरम्पेवेश्चना पूर्वकः कयविक्रयरूपो व्यवहारोऽयगन्तव्यः। तथा च ताम्रेण घटिताः रूप्येण-मुद्रणेन च घटिताः, ताम्र रूपकार करना, उस्रसे विरुद्ध कार्यन कर्रना अविरुद्ध राज्य में अति-कम करना चिरुद्ध राज्यातिक्रम कहलाता है। तात्पर्ध यह है कि मिन्न राज्य का अपमान करतेचाला एवं परराष्ट्र के लिए उपकारक व्यवहार विरुद्ध राज्यातिक्रम है।

(४) घान्य आदि नापने का लकडीआदि का चना हुआ नाप मान कहलाता है। तराजू आदि को उन्मान कहते हैं छोटे मान-उन्मान खे दूथरों को घान्य या खुवर्ण आदि देना और चडे से अपने लिए खेना, इस प्रकार का व्यवहार क्षटतुलाक्रूटमान कहलाता है।

(५) असली वस्तु में नकली चींज मिलाकर उसे अमली के रूप में वेचना तत्प्रतिरू रक व्यवहार कहलाता है। जैसे-पनावटी, चांदी जैसे, ताम्र एवं रूप्य से निर्मित सिकों से ठगाई करने के लिए कय-विकय

વિરૂદ્ધ કાર્ય ન કરવું. વિરૂદ્ધ રાજ્યમાં અતિક્રમ કરવુ વિરૂદ્ધ રાજ્યાતિક્રમ કહેવાય છે. તાત્પર્ય એ છે કે મિત્ર રાજ્યનું અપમાન કરનાર અને પર રાષ્ટ્રના માટે ઉપકારક વ્યવહાર, વિરૂદ્ધ રાજ્યાતિક્રમ છે.

(૪) અનાજ વગેરે જેખવાનું લાક્ડા વગેરેથી ખનેલુ માપ-માન કહે-વાય છે. ત્રાજવા આદિને ઉન્માન કહે છે. નાના-ઉન્માનથી બીજાને અનાજ અથવા સુરર્ણુ વગેરે આપવું અને માટા વડે પાતાના માટે લેવું, આ જાતના વ્યવહાર કૂરતુલાકૂટમન કદેવાય છે.

(૫) અસલી વસ્તુમાં બનાવટી ચીજ ભેળવી દઇને તેને મૂળ વસ્તુના રૂપનાં વેચા તત્પ્રતિરૂહ્યવયાર કહેવાય છે. જેમ કે બનાવટી ચાંદી જેવા તાંબા અને રૂપાથી બનાવવામાં આવેલા સિક્કાઓથી ઠગાઇ કરવા માટે કચ-વિક્રય વ્યવહાર કરવા. તાંબાપી બનાવેલા, ચાંદી-સાેનાથી બનાવેલા અને તાબા તથા રૂપાથી બનાવેલા સિક્કા હિરુષ્ટ્ય જેવા હેત્ય છે. આવા સિક્કા

दीपिका-निर्युक्ति टोका अ. ७ स. ४३ तृतींयाणुव्रतस्य पञ्चातिचारनि० ३२७

कोकवंचनार्थे रचिताः भवन्ति, त एव द्रस्माः घतिरूरका व्ययदिवयन्ते, ते खलु मतिरूपकैः क्रयविक्रयव्यवहारः मतिरूपकव्यवहार उच्यते, एते तस्करमयो-गादयः पंच तावत् स्थूल स्तेय विरतिलक्षणतृतीय,णुव्रतस्याऽतिवारा भवन्ति । तस्मात् स्थूलादत्तादानविरतिलक्षणं तृतीयाणुव्वतं तस्कर प्रयोग दि पञ्चाऽतिचार बर्जनपूर्वकं परिपालनीयम् ॥४३॥

तत्त्वार्थनिर्ञुक्तिः--पूर्वं तादद् द्वितीयाणुझतस्य स्थूनम्वपादःदविरति लक्षणस्य मृषोपदेशाद्यः पञ्चातिचाराः मरूपिताः, सम्प्रति क्रममाप्तस्य स्थूछ स्तेयविरतिलक्षण तृतीयाणुत्र स्य स्तेनाहतादिकान् एञ्चातिचारान् प्ररूपयितु-

ग्पवहार करना। तांचे से बने हुए. च'दी से बने हुए एवं तांचे तथा रूप्यसे बने हुए द्रम्म हिरण्य जैसे होते हैं। ऐसे द्रम्म (सिकरे) कोई-कोई पुरुष लोगों को ठगने के लिए बनाते हैं। उन्हीं द्रम्मों को प्रति-रूपक कहते हैं। उन प्रतिरूपकों से कय-चिक्रम ज्यवहार करना प्रतिरूपक कहलाता है।

तस्करप्रयोग आदि ये पांचों स्थूल स्तेय विरमण नामक लीसरे अणुव्रत के अतिचार हैं। अतएव स्थूल अदत्तादान विरति नामक तीखरे अणुव्रत का, तस्करप्रयोग आदि पांच अतिचारों से वचते हुए पालन करना चाहिए॥४३॥

तत्त्वार्थनिर्युक्ति--पहछे स्थूलमुषाबाद विरति नामक रूपरे अणु-वन के मुषोपदेद्या आदि पांच अतिचारों का प्ररूपण किया गया, अब कमप्राप्त स्थूलस्तेय विरमण नामक तीसरे अणुवन के रतेनाहन आदि पांच अतिचारों की प्ररूपणा करने के लिए खन्नकार कहते हैं---

કાઇ-કાઇ પુરૂષ, લાેકાને છેતરવા માટે ખનાવે છે. તે જ સિક્કાઓાને પ્રતિ-રૂપક (નકલી) કહે છે. તે પ્રતિરૂપકાેથી કચ-વિક્રય વ્યવહાર કરવા પ્રતિરૂપ-વ્યવહાર કહેવાય છે.

તસ્કરપ્રચાેગ આદિ એ પાંચે સ્થૂળસ્તેય વિરમણ નામના ત્રીજા અણુવ તના અતિચાર છે. આથી સ્થૂળઅદત્તાદાન વિરતિ નામના ત્રીજા અણુવતના, તસ્કરપ્રચાેગ આદિ પાંચ અતિચારાથી અચીને તેમનું પાલન કન્વું જોઈ એ. ॥४૩॥

તત્વાર્થંનિર્ચુંકિત – પહેલા સ્થૂળસૃષાવાદ વિરતિ નામના બીજા અણુ વતના મૃષેાપદેશ આદિ પાંચ સ્થતિચારાેનું પ્રરૂપણ કરવામાં આવ્યું. હવે કમપ્રાપ્ત સ્થૂળસ્તેય સ્રિસણ નામક ત્રીજા અણુવતના સ્તેન હુત અહિ પાંચ અતિચારાની પ્રરૂપણા કરવા માટે સૂત્રકાર કહે છે– माह-तइयस्स लेणाइडाहया पंच अइयारा' इति । त्तीयस्य स्थूठादत्तादान विरविछक्ष गाणुत्र स्व स्तेनाहतादिकाः आदिना-तस्करमयोगविरुद्धराज्यातिक्रम क्रुटतुरु कृटमानप्रविरू कि कव्यवहार थे त्येते पञ्चातिचाराः आत्मनो मलीमसता-SSपादकाः परिणतिविशेषा भवन्ति । तत्र-स्तेनाहताद यस्तु-रते ने स्टरकरे राहतस्या-SSनी तरुष सुवर्ण इस्लादे रादानस्-सूल्यं विनेद, स्वल्पातिस्वल्पमूल्येन वा प्रहणम् तच्चाऽनेक पत्यवाय सुक्तं भवति, तस्मात्-तत्परिहर्तव्यम्-१ तस्करप्रयोगस्तावत् द्रव्यादिकं मुष्णन्तं तरुकरं प्युङ्क्ते 'स्वं द्रव्यादिकं सुषाण' इत्येवमपहरणक्रियायां भेरण-सभ्यनुज्ञानं वा मयोगः तरुकरमयोग उच्यते । यहा-परदव्यापहरणोपकर-

स्तेनाहन आदि पांच अतिचार तीसरे अणुवन के हैं। आदि घान्द से तरकप्र योग, विरुद्राज्यातिकम, कुरनुठा क्र्मान और तस्प्रति रूपक व्यवहार का ग्रहण होता है। इस प्रकार ये पांच अतिचार आत्मा में मलीनता उत्पन्न करने वाले परिणामविद्योप हैं। इनका स्वरूप इस प्रकार है।--

(१) स्तेनों अर्थात् चोरौं द्वारा चुराकर लाये हुए स्वर्ण-वस्त्र आदि पदार्थों को सूरुप चुकाये विना हो अथवा कम से कम मूख्य देकर छे छेना स्तेनाहृतादान अतिचार है। ऐसा करने में अनेक खनरे होते हैं, अतएव इसका परिहार ही करना चाहिए।

(२) चोरी करते हुए चोर को प्रेरणा करना तस्कर प्रयोग हैं, जैसे-तृ द्रव्य आदि चुरा छे, इस प्रकार चोरी के लिए प्रेरणा देना या चोरी की आज्ञा देना तस्कर प्रयोग है। अधवा परकीय द्रव्य के

રનેન હુન આદિ પાંચ અતિચાર ત્રીજા અણુવતના છે 'આદિ' શખ્દથી તસ્કરપ્રચેાગ, વિરૂદ્ધ રાજ્યાતિક્રમ, કૂટતુલાકૂટમાન અને તત્પ્રતિરૂપક વ્યવહારનું ગહણ થાય છે. આ રીતે આ પાંચ અતિચાર આત્મામાં મલીનતા ઉત્પન્ન કરન ર પરિશામ વિશેષ છે. એમનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે-

(૧) સ્તેના અર્થાત્ ચારા દારા ચારીને લાવેલા સુવર્ણુ-વસ્ત્ર આદિ પદાર્થોને કીમત ચૂકવ્યા વગર જ અથવા એાછામાં એાછી કીમતમાં લઈ લેવા સ્તેન હુવહાન અતિચાર છે આ પ્રમાણે કરવામાં અનેક જોખમા હે.ય છે આથી તેમના ત્યાગ કરવામાં જ શ્રેય છે.

(ર) ચેરી કરતા ચારને પ્રેરણા કરવી તસ્કરપ્રયોગ છે જેમ કે તું દ્રવ્ય ા આદિ ચારી લે, આ રીતે ચારી કરવા માટે પ્રેરણા આપવી અથવા ચેરીની અ'જ્ઞા આપવી તસ્કરપ્રયોગ છે અથવા પરકીય દ્રવ્યના અપહેર**ણ**ના ઉપકરણુન્ दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ स्. ४३ तृतीयस्याणुवतस्य पञ्चातिचारनि० ३२९

णानां कर्तरिकादीनां प्रयोगस्तरूकरप्रयोगो चोध्यः । एवविधमुपकरणं नाणुर तिना सम्पादनीयं, नवा-विक्रेतव्यस् २ विरुद्धराज्यातिक्रमश्च-परस्परं विरुद्धयोः राज्ञोः राज्याऽतिक्रमणम् -उल्लङ्घनम् एकतरराज्यवासिनो लोभाद् द्वेषाद्वाऽन्यस्य राज्ये वस्तूनि व्यवहरन्ति अन्यराज्यनिवासिनो वा ददिवर राज्यं विनाज्ञां गच्छन्ति इत्येवं विरुद्धराज्यातिक्रमो चोध्यः परस्परं विरुद्धराज्य कृत व्यवस्योन ल्लड्घनात्मकं सर्वमपिदानाऽऽदानादिक स्तेय युक्तम् त्स्मात्-खन्ज विरुद्धराज्या तिक्रमो न कर्तव्यः ३ कूट ाला कूटमानकरणम् जेटकादि प्रस्थादिकं काष्ठादिर-चितपात्रविज्ञेषो वा मानं तुलादिक् सुन्मानश्च यूनेनैतेनेतरेभ्यो धान्यसुवर्णादिकं

अपहरण के उपकरण कनरनी आदि के प्रयोग को तस्कर प्रयोग कहते -हैं। अणुव्रती को ऐसे उपकरण न बनाना च हिए और न वेचना चाहिए

(३) परस्पर बिरोधी दो राजाओं का राज्यातिकम-उल्लंघन करना बिरुद्ध राज्यातिकम हैं। किसी एक राज्य के निवामी लोभ या द्वेष के कारण दूसरे राज्य में वस्तुओं का कय-विक्रय करते हैं, या अन्य राज्य के निवासी दूसरे राज्य में बिना आज्ञा के चले जाते हैं। इस प्रकार विरुद्ध राज्यातिकन समझना चाहिए। तात्र्य यह कि परस्पर विरोधी राज्यों द्वारा की गई व्यवस्था का उल्लंघन करके दान-आदान आदि करना स्तेय (चोरी) है अतः ऐसा नहीं करना चाहिए।

(४) सेर मन आदि तथा लकडी आदि के बने हुए नाप मान कहलाते हैं और तराजू आदि उग्माद कहलाते है। छोटे मान उन्मान से दूमरे को धान्य या स्वर्ण आदि देना और बडे से अपने

કાતરવું વગેરેના પ્રયાગને તસ્કરપ્રયે.ગ કહે છે અણુવતીએ આવા ઉપકરણુ ન તાે બનાવવા જોઈ એ અથવા ન વેચવા જોઈ એ.

(૩) પરસ્પર વિરે.ધી એ રાજાઓનું રાજ્યાતિકમ ઉલ્લંઘન કરવું વિરૂદ્ધ ર.જ્યાતિક્રમ છે. કાંઈ એક રાજ્યના નિવાસી લાેભ અથવા ઇર્બાના કારણે બીજાના રાજ્યમાં વરતુઓના ક્રય-વિક્રય કરે છે અથવા અન્ય રાજ્યના નિવાસી બીજાના રાજ્યમાં વગર રજાએ ચાલ્યા જાય છે. આ રીતે વિરૂદ્ધ રાજ્યાતિક્રમ સમજવું જોઇએ. તાત્પર્ય એ છે કે પરસ્પર વિરાધી રાજ્યા દ્વારા કરવામાં આવેલી વ્યવસ્થાના અનાદર કરીને દાન-આદાન વગેરે કરવા સ્તેય (ચારી) છે આથી આ પ્રમાણે ન કરવું જોઇએ.

(૪) સેર, મણ આદિ તથા લાકડા વગેરેના અનાવેલા માપ, માન રહેવાય છે અને ત્રાપ્તવા વગેરે ઉન્માન કહેવાય છે. નાના માન-ઉન્માનથી

1

ंतस्वार्थस्त्रे

दाँविष्यम्, एतेनाऽधिकेन चाश्मनः स्त्रार्धपाद्यमिरयेतं महति क्रटप्रयोगरूपमंसे यम्-४ क्ररतुलाक्रटमानाभ्यां वश्चनादियुक्तः क्रयो-दिक्रपश्च न कर्त्तव्यः । प्रसिद्ध्यक्र व्यवहारः छुनः-सुत्रर्णरूप्यादीनां द्रव्याणां मदिरूपकक्रियात्मको बोध्यः । वर्ष्यया-सुवर्णस्य प्रतिरूपक्रिया तात्रत् याद्यां सुत्रंण भवति, तादृशमेत्राऽन्य द्रव्य-मयोगविशेषाद् वर्णगुरुत्वादिगुणयुक्तं निष्पादयति, एतम्-रूप्यादिकमपि याद्यां श्वति--तादृशमेत्र रङ्गादि द्रव्यं निष्पाद्यति, एत मन्यद्दि-प्रतिरूपकमत्रगन्तव्यम् यथाऽन्यैरपद्दतानां गत्रादीनां व्याज्ञोकरणानि सग्नुङ्गाणां गत्रादीनां शृङ्गाणि-अग्नि एक्त्वानि=अधोम्रुखानि प्रगुणानि तिर्थक्तलितानि वा यथेन्छं कर्त्तुं शत्त्यन्ते. येना-

छिए छेना, यह कूटतुलाकूटमान कएलाना है। ठगाई की वुद्धि से झूठा होलना या नापना डचित नहीं है।

(५) सोने-चांदी आदि में उसी के खटरा किसी दूसरी धातु का समिश्रण करके जोने-चां ी के रूप में वेचना अथवा किसी भी वस्तु में मिलावट करके वेचना तत्प्रतिरूपक व्यवहार कहलाता है। सुवर्ण का जैसा वर्ण आदि होता है उसी प्रकार का अन्य द्रव्यों के प्रयोग बिहोष से वर्ण, वजन आदि से युक्त द्रव्य तैयार करना सुवर्ण की प्रतिरूपक किया है। इसी प्रकार चांदी बनावटी तैयार कर छेना भी तत्प्रतिरूपक किया है। इसी प्रकार चांदी बनावटी तैयार कर छेना भी तत्प्रतिरूपक किया है। इसी प्रकार चांदी बनावटी तैयार कर छेना भी विषय में समझ छेना चाहिए, यथा-सींग सहित गाय आदि के सींग अग्नि-पक्व, अधोमुख, सीधे या तिर्छे इच्छानुसार किये जा समते हैं, जिस

બીજાને અનાજ અથવા સુવર્ણુ વગેરે આપવા અને પાતાના માટે માટાના ઉપયાગ કરવા, આ કૂટતુલાકૂટમાન કહેવાય છે. છેતરવાના આશયથી ખાટુ જેખવું અથવા માપવું ચાગ્ય નથી.

(૫) સાેના-ચાંદી વગેરમાં તેના જ જેવી અન્ય કાેઇ ધાતુનું સમ્મિશ્રણ કરીને સાેના-ચાંદીના રૂપમાં વેચાણુ કરવું અથવા કાેઇ પણુ વસ્તુમાં મિશ્રણ કરીને વેચલું તત્પ્રતિરૂપક વ્યવહાર કહેવાય છે. સુવર્ણ જેવેા વર્ણ વગેરે દ્વાય છે. તે જ પ્રકારના અન્ય દ્રવ્યાને પ્રચાગ વિશેષથી વર્ણુ, વજન આદિથી શુક્ત દ્રવ્ય તૈયાર કરવા સુવર્ણુની પ્રતિરૂપક ક્રિયા છે. એવી જ રીતે ચાંદી અનાવટી તૈયાર કરી લેવી એ પણુ તત્પ્રતિરૂપક ક્રિયા કહેવાય છે. આ પ્રમાણે જ અન્ય વસ્તુઓના વિષયમાં સમજી લેવું જોઇએ-જેમ કે શીંગડા સહિત ગાય આદિના શીંગડાં, અસિપકવ, અધાસુખ, સીધા ભયવા વાંકા, ધાર્યા સુજળના કરી શકાય છે કે જેથી તે ગાય વગેરે કંઇ જુદાં જ ભાસે ! શીંગડા વગેરે આ પ્રમાણે કરી દેવાથી સરળતાથી તે ગાય એાળખી શકાલી दीपिका-निर्युक्ति टीका भ. ७ ख. ४३ तृतीयस्याणुवतस्य पञ्चातिचारनि० ३३१ं

उन्यत्वमिवगवादयः मतिर्धेरन् शृङ्गादीनां तथाकरणे सति न सुखेनाऽवधार्यन्ते, Sन्यदस्ते चा चिक्रोयन्ते इति व्याजः छबात्-छबरूपायां छबरूपत्वापादनरूपं व्याजीकरणं, तद्द प्युव्वतिना न कर्तव्यम् । तथाचै-ते रतेनाहताद्दयः पश्चम-स्थूच स्तेयविरमणछक्षणाऽणुव्रतल्याऽतिचारा भवन्ति, तल्मादणुव्रतोना स्तेनाहता-दयः पश्चातिचाराः परित्यक्तव्याः । तेषामतीचाराणां परित्यागपूर्वकं स्थूच स्तेय-विरमणरूपं तृतीयाणुवतं सम्यक्तया परिपालनीयम् । उक्तश्चोपासकदवाङ्गे प्रथमे-ऽध्ययने-'थूलगअदिण्णादाणवेरमणस्त्व पंच अहयारा जाणियव्वा न समायरियव्या तं जहा-तेनाहडे, तक्करण्डोगे, विरुद्ध रज्जाहकम्मे, क्रुड-तुस्ठक्त्डमाणे तप्पडिरूबगदवहारे' इति स्थू जादत्तादानविरमणस्य पश्चातिचारा बातव्याः न समाचरितव्या, तचधा-स्तेनाहनम्, वस्कर्षयोगः, विरुद्धराज्याति-' कमः, कुटतुलाकूटमानम्, तत्वतिरूपक्रव्यवहारश्चेति ॥ १३॥

से कि वह गाय आदि भिन्न ही आलूम पडने लगे ! सींग आदि ऐसे कर देने पर सरलना से वह पहचानी नहीं जा सकती और दूसरे को बेची जा सकती हैं। छद्मरूपता उत्पन्न करदेना व्याजीकरण कहलाता है अणुवनी को ऐसा नहीं करना चाहिए।

र इस प्रकार स्तेनाहन आदि पांच स्थूलस्तेय बिरमण अणुवन के अतिचार हैं। अणुवती को इन पांचों अतिचारों का परित्याग कर देना चाहिए। इन अतिचारों का परित्याग करके स्थूलस्तेय बिरमण रूप तीसरे अणुवत का समीचीनरूप से पालन करना चाहिए। अपासक-देशांग के प्रथम अध्ययन में कहा है-'स्थूल अद्सादानविरमण वत के पांच अतिचार जानने चाहिए, सगर उनका आचरण नहीं करना चाहिए। वे अतिचार ये हैं-स्तेनाहत, तस्कर प्रयोग, विरुद्धराज्यानिक्रम क्रत्तुलाकूटमान, तक्ष्पकव्यवहार । १३॥

નથી અને બીજાને વેચી શકાય છે. છલરૂપતા ઉત્પન્ન કરવી વ્યાજીકરણુ કહેવાય છે. અણુવ્રતધારીએ આ પ્રમાણે કરવું જોઈએ નહીં.

આવી રીતે સ્તેનાહુત આદિ પાંચ સ્થૂગસ્તેય વિરમણ અણુવતના અતિ-ચાર છે. અણુવતીએ આ પાંચે અતિચારાને વજ્ય ગણવા જોઇ એ. આ અતિચારાના પારત્યાગ કરીને સ્થૂળસ્તેય વિરમણ રૂપ ત્રીજા અણુવતનુ સંસીચીન રૂપથી પાલન કરનું જોઈ એ. ઉપાસક દર્શાંગના પ્રથમ અધ્યયનમાં કહ્યું છે-'સ્થૂગ અદત્તાદાન વિરમણ વતના પાંચ અતિચાર જાણવા જોગ છે પરન્તુ આચરવા ચાગ્ય નથી. આ અતિચારા આ પ્રમાણે છે-સ્તેનાહુત, તંસ્કરપ્રયોગ વિરૂદ્ધ રાજ્યાતિકમ કૂટતુલાકૂટમાન, તત્પ્રતિ રૂપક વ્યયહ ર. ાાઠવા मूलम्-चउत्थर्स इत्तरिया परिग्गहियागमणाइया पंच अइयारा ॥४४॥

'चडत्थस्स इसरिया परिग्गहिया' ।।४४॥

सूत्रार्थ-इत्वरिका परिगृहीतागमन आदि चतुर्थ अणुवन के पांच अतिचार हैं॥४४।

तत्त्रार्थदीपिका--पहछे केमपास तीसरे अणुवन स्थूलस्तेय विरमण वत के तस्कर प्रयोग आदि पांच अतिचार प्ररूपण किय गये हैं, अब कम प्राप्त चोरी स्थूल मैथुन विरमणवन के इत्यरिका परिग्रहीतागमन आदि पांच अतिचारों का कथन करते हिं-

स्थू उमेथुनबिरमण रूप चौथे अणुवन के इत्वरिकापरिगृहीतागमन आदि पांच अतिचार जानना चाहिए ये आत्मा में मलीनता उत्पन्न करने वाछे परिणामविद्योब हैं। वे पांच अतिचार इस प्रकार हैं-(१) इत्वरिका परिगृहीतागमन (२) अपरिगृहीतागमन (३) अनंगक्रीडा

'चडत्थस्स इत्तरिया परिग्गहिया' धत्याहि

સૂત્રાર્થ-ઇત્વરિકાયદિગૃહીતાગમન આદિ ચતુર્થ અણુવતનાં પાંચ મતિચાર છે. ાા૪૪ાા

તત્ત્વાર્થદીપિકા-પહેલા ક્રમપ્રાપ્ત ત્રીજા અણુવત સ્થૂ/પ્રતેય વિસ્મણ વતના તસ્ડરપ્રચાેગ આદિ પાચ અતિચાર પ્રરૂપિત કરવામાં આવ્યા હવે ક્રમપ્રાપ્ત ચાેથા વ્યૂળ મૈશુન વિરમણ વતના ઈત્વરિકાપરિગૃહીતાગમન આદિ પાંચ અતિચારે નુ કથન કરીએ છીએ-

સ્થૂ ૫મેશુ તે વિરમણ રૂપ ચાથા અણુવતના ઇત્વરિકા પરિગૃહીતાગમન વિગેરે પાચ અતિચાર જાણવા જોઈ એ. આ અતિચારા આત્મામાં મલીનતા ઉત્પન્ન કરવાવાળા પરિણામ વિશેષ છે. આ પાંચ અતિચાર આ મુજબ છે– (૧) ઇત્વરિકાપરિગૃહીતાગમન (૨) અપરિગૃહીતાગમન (૩) અનંગફ્રીડા (૪) પર दीषि का-निर्युक्ति टी का अ. ७ सू. ४४ चेंतुर्थस्याणुवतस्य पञ्चातिचांरनि० ३३३

गृहोतागननम् २ अनङ्गकोडा ३ परविवाहकरणम् ४ काममोगतीव भिछाषः ५ इति, तत्रे-त्वरिका इत्वरकालिकी-अल्पवयस्का सावधपि परिहीता विवाहेन परिग्रहे नीता तथापि-दारकर्मणि सर्वथाऽसमर्थां तस्यां गयनम् इत्वरिकागमनम् १ अपरिगृहीता गमनञ्च-वाचादत्ताऽपि परिग्रहे नीता न, अविवाहितेत्यर्थः तस्यां गमनं वाङ् सत्रेणै व दत्तायां गमनसिति यावत् २ अनङ्गकीडा-अङ्गं भोगाइम्, तलोऽ-न्यत्र क्रीडाऽनङ्गकीडोच्यते ३ विवाहः-परिणयनम् परस्य स्वापत्यभिन्नस्य विवाहः तस्य करणं विधानं परविवाहकरणम् ४ कामभोगतीव्राक्षिलापश्च-कामभोगेषु (४) परविवाह करण और (५) कामभोगतीव्राभिलाष । इन पांचों

(४) पराववाह करण आर (५) कालमागत व्राल्लाघा इन पाचा अतिचारों का स्वरूप निम्नलिखित है-

(१) इस्वरिको अर्थात् अल्पवयस्का या छोटी उझ की। यद्यपि वह परिग्रहीता हो चुकी है अर्थात् विवाहित होने से किसी की पत्नी बन चुकी है, तथापि दारकर्म में सर्वथा असमर्थ है। उसके साथ गमन करना इस्वरिकापरिगृहीतागमन है।

(२) जिसका वाग्दान हो चुका है मगर जो विवाहित नहीं है, वह अपरिग्रहीता कहलाती है। उसके साथ गमन करना अपगृहीनागमन कहळाता है।

(३) संभोग के अंगों के अतिरिक्त अन्य अंगों से क्रीड़ा करना अनंगकीडा अतिचार है।

(४) अपनी सन्तान के अनिरिक्त दूखरे का विवाह करना पर-षिवाहकरण कहलाता है।

વિવાહકરણ અને (૫) કામભાગતીવાલિલાય આ પાંચે અતિચારાનું સ્વરૂપ નિમ્નલિખિત છે.

(૧) ઇત્વસ્કિા અર્થાત્ અલ્પવયસ્કા અથવા નાની (કાચી) વયની જો કે તેનું વેવીશાળ થઇ ગયું છે અથવા વિવાહિત થવાથી કાેઈની પત્ની થઈ ગૂમી છે તાે પણ દારકર્મમાટે સર્બથા અસમર્થ છે. તેની સાથે ગમન કરવું ઈત્વરિકાપરિગૃદ્ધીતાગમન છે.

(૨) જે વાગૂદત્તા છે પરન્તુ જે વિવાહિત નથી તે અપરિગૃહીતા કહે∝ વાય છે. તેની સાથે ગમન કરવું અપરિગૃહ<sup>1</sup>તાગમન કહેવાય છે.

(૩) સંભાગના અંગા સિવાયના અન્ય અંગેથી ક્રીડા કરવી અનંગક્રીડા કહેવાય છે.

(૪) પેલાના સન્તાન સિવાયના બીજાઐાના વિવાહ કરાવવા પ પરવિવાહકરથ્યુ કહેવાય છે.

तत्त्वार्थसूत्रे

शब्ददिविषयेषु तीव्र 'ऽग्युक्तटोऽभिलाष इच्छा, अयं हि स्वदारेष्वपि निरन्तर भोगेच्छारूपः कामोत्तेनक वाजीकरणादि मयोगेषु पामायाः खर्जनमित्र स्रतं काममोगशक्तिसंपादनेन कामभोगेच्छावर्द्धन मित्यर्थः, अयमात्मनो मनोमा छिन्य कारक गाइतिचारः । तथाचै ने परविगाहकरणादयः पञ्च स्वदारसन्तोष रूपस्य रूथू रुमेथुनविरतिलक्षणस्य चतुर्थाऽणुवतस्याऽतिचारा मवन्ति, तस्मात्-चतुर्धाऽणुव्रातना परविवाहकरणादि पञ्चातिचारवर्जनपूर्वकं स्वदारसन्तोषवतं सरुरक्तया परिपालनीयम् । अन्यथा-एतेषां परविवाहकरणादीनां पञ्चातिचा-राणां करणे सति चतुर्थाऽणुवतस्य भङ्गः मसज्येत । उक्तश्च भगवताऽतिचार-

(५) कामओग की उत्कट अभिलाषा होना कामभोगतीवाभिलाष अनिचार है। अपनी पत्नी के साथ अत्यधिक काम सेवन की इच्छा रखते के भी यह अतिचार होता है। कामोत्ते जक वाजीकरण आदि-प्रयोग कर के, खाज को खु जलाने के जैसे खूब कामभोग की दान्ति-सम्योग कर के, खाज को खु जलाने के जैसे खूब कामभोग की दान्ति-सम्यादित कर के कामभोग का इच्छा को यहाका भी काम मोगतीवा-सिलाष है। आत्मा और मन में मलीनता उत्पन्न करने के कारण धए अतिचार है।

इस प्रकार ये परविवाहकरण आदि खदार सन्तोषरूप स्थूल-मैथुनविरति लक्षण वाले चौथे अणुव्रत के अतिचार हैं। इस कारण चतुर्थ अणुव्रत के धारी को परविवाह करण आदि पांचों अतिचारों का बर्जन फरके स्वदारसन्तोषव्रतका सम्पन्क प्रकार से पालन करना चाहिए। अन्यथा परविवाहकरण आदि पांच अतिचारों का सेवन करने

(૫) કામલાગની ઉત્કૃષ્ટ અભિલાષા થવી કામલાગતીવાભિલાષ અતિચાર છે. પાતાની પત્ની સાથે વધારે કામસેવનની ઇચ્છા રાખવાથી પણ આ અતિચાર લાગે છે. કામાત્તેજક વાજીકરણ આદિ પ્રયોગ કરીને, ખરજવાને ખજવાળવાની ગાંધક, કામલાગની ઘણી શક્તિ સંપાદન કરીને કામલાગની ઇચ્છાને વધારવી એ પણ કામલે ગતીવાભિલાષ છે. આત્મા તેમજ મનમાં મલીનતાં ઉત્પન્ન કરવાના કારણા–આ અતિચાર છે.

આ રીતે આ પરવિવાહકરણુ આદિ સ્વદારસ તાેષ રૂપ રથૂ મૈશુન વિરતિ લક્ષરુવાળા ચાેથા અણુનતના અતિચાર છે. આ કારણુ ચાેથા અણુનતના ધારકે પરવિવાહકરણુ આદિ પાંચે અતિચારાના પરિહાર કરીને સ્વદારસ તાેષ નતનું સમ્યક્પ્પકારથી પાલન કરવું જોઈ એ. અન્યથા પરવિવાહકરણુ આદિ પાંચ અતિચારાનું સેવન કરવાથી ચાેશું અણુનત ખંડિત (દ્દષિત) થઈ જાય છે. दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ स. ४४ चतुर्थे ध्याणुवतस्य पञ्चातिचारनि० ३३५

विषये 'पंच अइयारा जाणेयल्वा-न समायरेयव्या' इति एतै पञ्चातिचारा ज्ञातव्याः किन्तु-न समाचरितव्याः इति ॥४४॥

तत्त्वार्थनियुँक्तिः पूर्वस्रत्रे क्रमगाप्तस्याणुवरस्य स्थूल स्तेयं विरंगणस्य तस्करमयोगादयः पञ्चातिचाराः मरूपिताः सम्पति क्रमपाप्तस्य स्थूल येथुनविर-मणस्य स्वदारसन्तोषात्मकस्य चतुर्थाऽणुवतस्य इत्वरिकापरिग्रहीतावमनादिकान् पत्रातिचारान् मरूपयितुमाह "चउत्थस्ल इत्तरिया परिग्राहिया गमणाइया पंच अइयारा' चतुर्थस्य स्वदारसन्तोषरूपस्य स्थूल येथुनदिरमणस्य ऽणुव स्य इत्वरिकापरिग्रहीतागमनम् १ आदिना अपरिग्रहीतागमनम् २ अनङ्गकीडा३ परदि वाहकरणम् ४ काममोगतीवामिलापर्थ इत्येते पञ्चातिचारा आत्मनो मळीनता

पर चौधा अणुवत भंग (दूषित) हो जाता हैं। अगवान् ने ये अतिचार के विषय में कहा है-'अतिचार जानने यीग्य हैं सगर आचरण करने योग्य नहीं हैं ॥४१॥

तत्त्वार्थनिर्युक्ति-पूर्वसूत्र में क्रमप्राप्त लीखरे अणुव्रत स्थूलस्तैयविरमण वत के तस्कर प्रयोग आदि पांच अतिचारों का प्ररूपण किया गया, अब क्रमप्राप्त स्थूलमैधुनविरमण जो स्वदारसन्तोषात्मक है, उस चौथे अणुव्रत के इत्वरिका परिग्र ीतागमन आदि पांच अतिचारों की प्ररूपणा करते हैं —

चौथे स्वदारसन्तोषरुप स्थूलमैथुनविरमण के इत्वरिका परिंगहीता गमन आदि पांच अतिचार जानना च हिए।

१ इत्वरिकांपरिगृतागमन अपरिग्रहीतागमन ३ अनंगकोडा ४ पूर्-विवाहकरण और ५ काम मोगतीव्राजिलाब ये पांच अतिचार आत्मा

ભગવાને અતિચારના વિષયમાં કહ્યું છે-'અતિચાર જાણવા ચાેગ્ય જરૂર છે પણ આચરણમાં મૂકવા ચે.ગ્ય નથી 'ાા૪૪ાા

તત્ત્વાર્શનિર્ગું કિત — પૂર્વસૂત્રમાં ક્રમપ્રાપ્ત ત્રીજા અણુવત સ્થૂળસ્ત્રેચ વિરમણ વતના તસ્કરપ્રચાેગ આદિ પાંચ અતિચારાનું પ્રરૂપણ કરવામાં આવ્યું, હવે ક્રમપ્રાપ્ત, સ્થૂળમૈથુન વિરમણ, જે સ્વદારસ તાેષાત્મક છે, તે ચાેથા અણુવતના ઇત્વરિકાપસ્ગિહીતાગમન આદિ પાંચ અતિચારાની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ-

ચાથા સ્વદ.રસ તાેષ રૂપ સ્થૂળમૈશુન વિરમણુ વ્રતના ઈ.વરિકા પરિગૃહી તાગમન આદિ પાંચ અતિચાર જાણુવા ચાેગ્ય છે–(૧) ઇત્વરિકા પરિગૃહીતાગધન (૨) અર્પરિગૃહીતાગમન (૩) અન ગકીઠા (૪) પરવિવાહકરણુ અને (૫) કામલાગતીવાલિલાય આ પાંચ અતિચાર આત્માને મલીન કરનારાં દુષ્પરિષ્ટ્રાંમ

तस्वार्यस्त्रे

कारका हुव्परिणतिविशेषा भवन्ति । तथाचे-स्वरिकापरिगृहीता गमनादयः पत्रस्थूळ-मैथुनविरुषणस्य स्वदारसन्तोषात्मकस्याऽतिचारा भवन्ति तत्रेत्वरिका परिगृदीता-गमनञ्च-इत्वरिका इत्वरकालिकी-अल्पवयस्का सा परिगृहीता विवादे न परिग्रदे नीता, एतादृश्यां गमनम् १ अपरिगृहीता गमनम् अपरिगृहीता वाचादत्ता किन्तु-परिग्रहे नीता न, अविवाहित्तेस्यर्थः तस्यां गमनं वाग्दत्तायां गमनमिति निष्कर्षः-२ अनङ्गकीडा ताग्त्-अङ्गं भोगाङ्गम् ततोऽन्यत्र क्रीडाऽनङ्गकीडा-३ उच्यते तथा विवाहः परिणयनम् परस्य-स्वापत्थभिन्नस्य विवाहस्तस्य करणं परविवाह छरणम् ४ काममोगतीत्रामिलापश्च-कामभोगेषु श्व्दादिविषयेषु तीत्राऽन्युत्कटः,

को मलीन करने वाले दुष्परिणाम हैं। इनका स्वरूप ईस प्रकार है-(१) इत्यरिका अर्थात् अल्पवयस्क या छे.टो उम्र की स्त्री। वह परि-ग्रहीता अर्थात् विवाहित हो चुकी हो फिर भी जसके साथ गमन करना इत्यरिकापरिग्रहीनागमन कहलाता है।

(२) जिसका वाग्दान हो चुका हो वह अपरिग्रहीता कहलाती है, अर्थात् जिसके साथ सगाई हो चुकी हो किन्तु विवाह न हुआ हो ऐसी स्त्री के साथ गमन करना अपरिगहीतागमन है।

(३) कामभोग के अंगों के सिवाय अन्य अंगों से कीडा करना अनंगकीडा अतिचार है।

(४) अपनी सन्तान के सिवाप द्सरे का विचाह से संयंत्र जोडना परविवाहकरण कहटाता है।

(५) इाब्द आदि कामओगों की तीव्र अभिलाषा रखना कामभोग तीवाभिलाष अतिचार हैं अपनी पत्नी के साथ निरन्तर भोग की

છે: એમનું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે-

(૧) ઇન્વરિકા અર્થાત્ અલ્પવયસ્ક અથવા કાચી વયવાળી સ્ત્રી તે પરિગૃહીતા અર્થાત્ વિવહિત થઈ ચૂકી હાેય તા પણુ તેની સાથે ગમન કરવું ઇત્વરિકાપરિગૃહીતા કહેવાય છે. (૨) જેનું વાગ્દાન થઈ ગયું હાેય તે અપરિગૃહીતા કહેવાય છે, અર્થાત્ જેની સાથે સગપણુ થઇ ગયું છે પરન્તુ લગ્ન ન થયું હાેય એવી સ્ત્રીની સાથે ગમન કરવું અપરિગૃહીતાંગમન છે. (૩) કામલાંગના અંગા સિવાયના અન્ય અંગાથી ક્રીડા કરવી અનંગક્રીડા અતિચાર છે. (૪) પાતાના સન્તાન સિવાય બીજાના વિવાહ સંબંધ જોડવા પરવિવાહકરણ કહેવાય છે.

(૫) શબ્દ આદિકામલાગાની તીવ અભિલાષા રત્ખવી કામભાગતીવા-ભિક્ષાય અતિચાર છે. પાતાની પત્ની સાથે નિરન્તર ભાગ ભાગવવાની ઇચ્છા दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ छ. ४४ चतुर्थस्याणुवतस्य पञ्चातिचारनि० ३३७

अभिलापः ५ अयं हि स्वदारेष्टपि निरन्तरमोगेच्छारूपः, कामोत्तेजक वाजीकर-णादि मयोगेण पामायाः खर्जनसिव सृशं काममोगग्रक्ति संवादनेन काममोगेच्छा-वर्द्धन सित्थर्थः । भयसात्मनो गालिन्य नारकावादतिचारः । तस्मात्-स्थूल मेथुन विरतिल्क्षणाऽणुप्रतज्ञालिना आदकेण इत्वरिकापरिष्टहीतागनादि पञ्चातिचार-वर्जनपूर्वकं स्वदारसन्तोपात्मक्रव्युवतं सम्यक्तया परिषालनीयमिति यावः । वर्त्तनपूर्वकं स्वदारसन्तोपात्मकव्युवतं सम्यक्तया परिषालनीयमिति यावः । उक्तञ्चोपासकत्वाङ्गे भथमाऽध्ययने-'लदार छंतोछिए पंच अइ्यारा जाणि-यव्दा न स्वत्यायदियन्दा, तं जहा-हत्तरियपरिग्महियागमणे, अपरिग्म-हियाजमणे, ध्वणंवकीडा, पर चियाएकरणे, कामभोएस् तिन्वाभिलासो' इति स्वदारसन्तोपे एञ्चातिचारा ज्ञात्वन्याः न समाचरित्व्याः, तद्यथा-इत्वरिका परिग्रहीतागमन्स् १ अपरिग्रहीताग्यनम् २ अन्ह्रक्रीडा ३ परविवाहकरणस्-४ कामभोगेपु ठीत्रामिलापः-५ इति ॥४४॥

कामना करने से भी अतिचार लगता है। जानो लेजक वाजीकरण आदि का प्रयोग करके खाज खुजलाने के समान अतिचाय कामओग चाकित संम्पादन करना इसी अतिचार के अंतर्गत हैं। आत्मा में मलीनता उत्पन्न करने के कारण यह अतिचार कहलाता है।

स्थूलसैथुनचिरमण अणुप्रती आवक को इत्वरिकापरिग्रहीतागमन आदि पांचों अतिचारों का वर्नन करते हुए स्वदार सन्तोष नामक अणुव्रत का सम्घक् प्रकार से पालन करना चाहिए। उपासकद्शांग के प्रथम अध्ययन में कहा हैं स्प्रदारसंनोषव्रन के पांच अतिचार ये हैं-इत्वरिकापरिग्रहीता गमन अपरिग्रहीतगमन, अनंगकीडा, परविवाह-करण और कामभोगतीवाभिलाष ॥४४।

રાખવાથી પણુ આ અતિચાર લાગે છે. કામોત્તેજક વાછકરણુ આદિના પ્રચાેગ કરીને ખરજવું ખજવાળવાની સાફક અતિશય કાસલાેગની શક્તિ સમ્પાદિત કરવી એ પણુ આ અતિચારના લાગ ગણાય છે. આત્મામાં મલીનતા ઉત્પન્ન કરવાના કારણે આ અતિચાર કહેવાય છે.

સ્થૂળમૈથુન વિરમણ- ગ્ર્ણુનતી શ્રાવકે ઇત્વરિકા પરિગૃહીતાગમન અ.દિ પાંચે અતિચારાના ત્યાગ કરીને સ્વદારસંતાષ નામક અણુવતનું સમ્યક્ પ્રકારથી પાલન કરવું જોઇએ ઉપાસકદશાંગના પ્રથમ અધ્યયનમાં કહ્યું છે-'સ્વદારસંતાષ વર્તના પાંચ અતિચાર જાણવા જોઇએ પરન્તુ તેમનું આચરણ કરવું જોઇએ નહીં. આ પાંચ અતિચારા આ પ્રમાણે છે-ઇત્વરિકા-પરિગૃહીતાગમન અપરિગૃહીતાગમન, અનંગકીડા પરવિવાહકરણ અને કામલાગતીવાલિલાષ- ાાજઠા

12

নত ধ্বই

मूलम्-पंच्यसस्स खित्तवत्थप्पमाणाइक्साइया पंच अइयारा १४५१

छाया--'पंचमरय क्षेत्र गास्तु भमाणातिक्रमादिकाः पञ्चातिचाराः ॥४५॥ तत्वार्थदीपिद्या--पूर्वेखुत्रे जनमाप्तस्य चतुर्थाणुव्रतस्य स्थुन्ठर्मेथुननिष्टचि-रूषस्य रचदारसन्तोपात्सकस्य इत्वरिकापरिगृहीतागमनादिकाः पञ्चातिचारा मरूपिताः, सग्प्रति-क्रमागतण्य पश्चमाणुव्रतस्य रथव परिग्रहविग्मणव्रक्षणस्य क्षेत्र वास्तु प्रमाणातिकत्वादीन् पञ्चातिचारान् प्ररूपयितुमाह-'पंचमस्ल' इत्यादि पञ्चमस्य स्थूल परिग्रहविरतिव्हक्षणाऽणुव्रतस्य क्षेत्र वास्तु प्रमाणातिक्रमादिकाः, क्षेत्र वास्तु प्रमाणातिक्रसः १ आदिना-दिरण्य सुत्रर्णममाणातिक्रमादिकाः, प्रमाणातिक्रमः ३ डिपदचतुष्पदप्रमाणतिक्रमः ४ कृष्य प्रमाणातिक्रमश्च ५ इत्येते

'पंचमस्स खित्त' ॥४५॥

् स्त्रार्थ--पांचचे परिग्रह परिसाणवन के क्षेत्र दास्तु प्रमाणाति· क्रम आदि पांच अतिचार हैं ॥४५॥

तत्त्वार्थदीपिका--पूर्व संत्र में कम प्राप्त चौथे अणुव्रत स्थूल मैथुन निवृत्ति रूप तथा स्वदार सन्तोपात्मक के इत्वारिका परिगृहीतागमन आदि पांच अतिचारों का प्ररूपण किया गया, अव क्रमागत स्थूलपरि-ग्रह विरमण रूप पांचवें अणुव्रत के क्षेत्र वास्तु प्रमाणातिक्रम आदि पांच अतिचारों का भतिपादन करते हैं-

पांचवें स्थूलपरिग्रह चिरति नामक अणुवत के पांव अतिचार हैं, यथा-(१) क्षेत्र चास्तु प्रमाणातिक्रम (२) हिरण्य खुवर्ण प्रमाणातिक्रम (३) घन घान्य प्रमाणातिक्रम (४) डिपदचतुष्पद्रप्रमाणातिक्रम और (५)

'पंचमस्स खित्तवत्थप्पमाणाइकमाइग्रा' ४त्याहि

સૂત્રાર્થ — પાંચમા પરિગ્રહપરિમાણવતના ક્ષેત્રવારતુ પ્રમાણાતિક્રમ આદિ પાંચ અતિચાર છે. ાા૪પા

તત્ત્વાર્થદીપિકા—પૂર્વસૂત્રમાં ક્રમપ્રાપ્ત ચાેચા અણુવત સ્થૂળમૈશુન નિવૃત્તિ રૂપ તથા સ્વદારસંતાષાત્મક ઇત્વરિકાપરિગૃહીતાગમન આદિ પાંચ અતિચારાનું પ્રરૂપણ કરવામાં આવ્યું, હવે કમપ્રાપ્ત સ્થૂળપરિગૃહવિરમણ રૂપ પાંચમાં અણુવત્તના ક્ષેત્રવાસ્તુપ્રમાણાતિક્રમ આદિ પાંચ અતિચારાનું પ્રતિ-પાર્દન કરીએ છીએ-

પાંચમાં સ્થૂળપરિગ્રહવિસ્તિ નામક અણુવતનાં પાંચ અતિચાર છે જેવા કે–(૧) ક્ષેત્રવાસ્તુપ્રમાણાતિક્રમ (૨) હિરણ્યસૃવર્ણુ પ્રમાણાતિક્રમ (૩) ધન∙ ધાન્યપ્રમાણાતિક્રમ (૪) દ્વિપદચતુ⁰પદપ્રમાણાતિક્રમ અને (૫) કુપ્યપ્રમાણા- दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ खु. ४५ पञ्चेमस्याणुवंतस्य च्ञ्चातिचारनि० ३३१-

पत्रातिचारा आत्मनो मालिन्यकारका दुष्परिणतिविशेषा भदन्ति । तत्र-क्षेत्रं सस्योत्पत्ति भूमिः १ वास्तु-आवासग्रद्य १ हिरण्यरूप्यादि व्यवंद्वारहेतु-भूतरजतादि धाठुविशेषः, सुवर्णं-काञ्चनस् २ धनं गोमहिष्दस्त्यक्र्वादि, धान्यं, शालित्रीद्यादि-३ द्विपदो दासीदासादिकम् चतुष्पदो गोमहिष्यादिकः ४ कुप्यम्-ताम्रलोहकांस्यसीसकादि ५ क्षेत्रञ्च वास्तु वैति क्षेत्रवास्तु, धनञ्च धान्यञ्चेति धनधान्यम्, हिरण्यञ्च सुवर्णञ्चेति हिरण्यसुवर्णम्, द्विपद्य चतुष्पदश्वेति द्विपद-चतुष्पदम्, एतेपाञ्च-क्षेत्रवास्तु धनधान्यहिरण्यसुवर्णदिषदचतुष्पद कुष्यानाम् कुप्यप्रमाणातिक्रम । ये अत्तिचार आत्मा क्षें मलीनला उत्पन्न करने चाले

टुष्परिणाम हैं। इनका स्वरूप इस प्रकार है-(१) क्षेत्र अर्थात् खेत जहां घान्य की उपज होती है, वास्तु आर्थात् निवास करने का घकान अभिप्राय यह है कि खुली भूमि क्षेत्र कहलाती हे और आच्छादित भूमि को वास्तु कहते हैं।

(२) चांदी आदि धातुएं, जिनसे छेने-देने का व्यवहार होता है, हिरण्य कहलाती हैं और स्वर्ण का अर्थ कंचन है, जिसे सोना कहते हैं।

(३) गाय, भेंस, हाथी, अइव आदि धन कहलाता हैं और शालि वीहि अर्थात् चावल आदि को धान्य कहते हैं।

(१) दासी दास आदि को दिपद तथा गाय भेंस आदि को चतुष्पद कहते हैं।

(५) तांचा, लोहा, कांसा, शीशा आदि ऊप्य कहलाता है। इन क्षेत्र, वास्तु, हिरण्य, स्वर्ण, धन, धान्य द्विपद, चतुष्पद और ऊप्य के प्रमाण का अत्पन्त लोभ के वशीभूत होकर उल्लंघन करना पांचवें

તિક્રમ આ અતિચાર અત્મામાં મલીનતા ઉત્પન્ન કરવાવાળા દુષ્પરિણામ છે. એમનું સ્વરૂપ આ પ્રકારે છે-(૧) ક્ષેત્ર અર્થાત્ ખેતર જ્યાં ધાન્યની ઉપજ થાય છે, વસ્તુ અર્થાત્ નિવાસ કરવાનું મકાન આશય એ છે કે ઉદ્યાડી જમીન ખેતર કહેવાય છે અને બાંધેલી જમીનને વસ્તુ કહે છે.

(ર) ચાંદી વગેરે ધાતુઓ, જેનાથી લેવડ-દેવડના વ્યવહાર થાય છે, હિરણ્ય કહેવાય છે અને સુવર્ણુના અર્થ કંચન છે, જેને સોતું કહે છે.

(૩) ગાય, લે'સ, હાથી, ઘાડા વગેરે ધન કહેવાય છે અને ડાંગર વીહિ અર્થાત્ ચાખા વગેરેને ધાન્ય કહે છે.

(૪) દાસી, દાસ વગેરેને દ્વિપદ તથા ગાય લે સ આદિને-ચતુષ્પદ કહે છે.

, k

(૫) ત્રાંખુ, લાેહું, કાંસુ વગેરે કુપ્ય કહેવાય છે. આ ક્ષેત્ર, વાસ્તુ, હિરષ્ટ્ય, સુવર્ણ, ધન, ધાન્ય, દિપંદ, ચતુષ્પદ અને કુપ્યના પ્રમાણુના अतिलोभवजात् प्रमाणस्याऽतिक्रमः प्रमाणादधिकग्रदणग् एतादानेव मम परिग्रहो वर्तते नाऽतोऽधिकः' इत्येदं परिच्छिन्नात् क्षेत्रवास्तु धनधान्यादि-विषयात्ममाणातिरेकेण ग्रदणस् पश्चमाणुत्रतधाणा मत्याख्यायले, तस्मात्-क्षेत्रवास्तु ममाणातिक्रमादयः पश्च स्थूल परिग्रदपरिमाणत्र उर्स्याऽतिचारा अव-क्षेत्रवास्तु ममाणातिक्रमादयः पश्च स्थूल परिग्रदपरिमाणत्र उर्स्याऽतिचारा अव-क्षेत्रवास्तु भर्माणातिक्रमादयः पश्च स्थूल परिग्रदपरिमाणत्र उर्स्याऽतिचारा अव-कान्तव्याः । अतः स्थूल परिग्रदविरमणरूप पश्चमाणुत्रती आवकः ममाणातिरिक्त क्षेत्रवास्तु धनधान्यदिरण्यसुवर्णादीनां प्रत्याख्यानपूर्वकं पश्चमाणुत्रतं सम्यक्तया परिपालयेत् । तत्र धान्यश्च-त्रीह्यादि अप्टादशविधं चोध्यम् ! उदुक्तम् 'गौधुम-घालि घवसर्घप माष सुद्धाः इयामाक कङ्गतिल क्रोद्रद राजमापाः की नाश

वत के अतिचार हैं। 'मैं इतना ही परिग्रह रवख़ ंगा, हससे अधिक नहीं' इस प्रकार मर्यादित क्षेत्र, वास्तु, धन, धान्य आदि संबंधी प्रमाण से अधिक का ग्रहण करना पांचनें अणुव्रतधारी आव्क के दारा स्याग किया जाता है। अतएव उस निघत प्रमाण से अधिक क्षेत्र-वास्तु आदि का ग्रहण करना अतिचार है। इस स्थूल्परिग्रहनिरमण नामक पांचनें अणुव्रत का धारक आवक प्रमाण से अतिरिक्त क्षेत्र, वास्तु, धन, धान्य हिरण्य और स्वर्ण का परित्याग करता हुआ पांचनें अणु-व्रत का सम्यक्त प्रकार से पालक करे।

इनमें वीहि आदि धान्य अठारह प्रकार का होता है। जहा भी है-१ गोधृम (गेहूं), २ ज्ञालि (चावल), ३ दद (जी), ४ सर्पप (सरसौं) ५ माष (उडद), ६ मुद्रा (सूंग), ७ इयामाफ (लांवा), ८ कंगु, ९ तिल, १० कोद्रच (कोदों), ११ राजमाप, १२ जीनाका, १३ नाल, १४ मठ,

અત્યન્ત લાેલને વશીભૂત થઈને ઉદલ ધન કરવું પાંચમા વરતના અતિચાર છે 'હું આટલા જ પરિગ્રહ રાખીશ, આથી વિશેષ નહીં,' આવી રીતે મર્યાદિત ક્ષેત્ર, વાસ્તુ, ધન, ધાન્ય આદિ સંબંધી પ્રમાણથી વધારે ગ્રહેણ કરવું પાંચમાં અણુવતધારી શ્રાવક દ્વારા ત્યાગ કરવામાં આવે છે આથી તે નિયત પ્રમાણથી અધિક ક્ષેત્ર-વાસ્તુ આદિનું ગ્રહેણ કરવું અતિચાર છે આ કારણે સ્થૂળપરિગ્રહ વિરમણ નામક પાંચમા અણુવતના ધારક શ્રાવર્ક પ્રમાણથી વધારે ક્ષેત્ર, વાસ્તુ ધન, ધાન્ય, હિરહ્ય અને સુવર્ણુંના પરિત્યાગ કરતા થકા પાંચમા અણુવતનું સમ્યક્ પ્રકારે પાલન કરે.

આમાં વીહિ આદિ ધાન્ય અઢાર પ્રકારના હાેય છે કહ્યું પણ છે-(૧) ગાેધૂમ (ઘઉં), (૨) શાલિ (ચાેખા) (૩) યવ (જવ) (૪) સર્ષવ (સરસવ) (૫) માષ (અડદ) (૬) સુદ્રગ (મગ) (૭) શ્યામાક (સામા (૮) કંગુ (૯) તિલ (તલ) (૧૦) કોદ્રવ (કાદરા) (૧૧) રાજમાષ (૧૨) કીનાશ, (૧૩) નાલ दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ सु. ४५ पञ्चमस्याणुवतस्य पञ्चातिचारनि० ३४१

नाल मठ चैणव जाढकीच सिरवा कुलत्थ चणकादिषु बीजधान्यम्' १॥ इति, तत्र कीनाशो लाङ्गलासिपुट्रः, नालं-मकुष्ठा, यठवेणवं-छारि, आढ ते-तुगरी, इति । तुवर्यश्वणका माष ग्रुद्रगोधूमशालयः । यवाश्व मिश्रिताः सप्त धान्य माहुर्मनीषिणः ॥१ तिल्ज्ञालियवाश्व-त्रिधान्य मुच्यते ।४५॥

तत्वार्थनियुक्तिः-पूर्वे तावत्-चढ्रथेस्य स्थूल मैथून विरतिलक्षणाऽणुव्रतस्य इत्वरिका परिग्रहीता गमनादयः पचाविचाराः प्ररूषिताः सम्प्रति क्रमप्राप्तस्य पंचसस्य स्थूलपरिग्रह विरमणलक्षणाणुव्रतस्य इच्छापरिमाणव्रतरूपस्य प्रमाणा विरेकेण क्षेत्रवास्तु धनधान्यादीनां परिग्रहरूपपंचातिचारान् प्ररूपयितुमाह-'पंच मस्स खित्तचत्थुप्पमाणाइकान्नाइया पंच अइयारा' इति पश्चमस्य इच्छा परिमाणव्रतस्पस्य स्थूलपरिग्रहचिरमणलक्षणस्याऽणुव्रतस्य क्षेत्रवास्तु ममाणा-विक्रमादिकाः क्षेत्रवास्तुप्रमाणातिक्रमः १ आदिना हिरण्य-स्वर्ण प्रमाणाति-

(१५) वैणव, १६ आढकी, १७ सिम्चा, १८ ऊलथ और १९ चना आदि ये अठारह घान्य हैं ॥१॥ इनमें से कीनांचा का अर्थ है लांगल त्रिपुट, नाल मकुप्ठ को कहते हैं, जठ वैणव छारि को कहते हैं और आढकी का अर्थ तुगरी है। 'तुवर, चना, उडर, सूंग, गेहूं, चावल और जौ, इन को वुद्धिमान लोग सप्त घान्य कहते हैं। तिल, ज्ञालि और यव को त्रिधान्य कहते हैं ॥४५॥

तत्त्वार्थनियु क्ति—इससे पहछे स्थूल मेथुनविरति नामक चौथे अणुवत के इत्वरिका परिगृहीतागमन आदि पांच अतिचार कहे गए हैं। अब कलप्राप्त स्थूलगरिग्रह विरमण नामक पांचवें अणुवत के, जिसे इच्छापरिमाण भी कहते हैं, पांच अतिचारों का प्ररूपण करते हैं-

(૧૪) મઠ (૧૫) વૈણવ (૧૬) આઢકી (૧૭) સિમ્બા (૧૮) કળથી (ચણા) વગેરે એ અઢગ્ર ધાન્ય છે. ાા આ આંચી કીનાશના અર્થ થાય છે લાંગલ ત્રિપુટ, નાલ મકુષ્ઠને કહે છે, મઠ વૈણવ છારિને કહે છે અને માઢકીના અર્થ તુવેર છે. 'તુવર, ચણા, અડદ, મગ, ઘઉં, ચાખા અને જવ આને ખુદ્ધિમાન લોકા સપ્તધાન્ય કહે છે. તલ, શાલિ અને જવને ત્રિધાન્ય કહે છે. ાા૪૫ ા તત્ત્વાર્થ નિર્શુ ક્રિત—આની પહેલા ચાથા સ્થૂળમેશુન વિરતિ નામક ચાથા અણુવતના ઇત્વરિઠાપરિગૃહીતાગમન આદિ માંચ અતિચાર કહેવામાં આવ્યા છે હવે કમપ્રાપ્ત સ્થૂળપરિગ્રહ પરિમાણનામક પાંચમાં અણુવતના જેને ઈચ્છા પરિમાણ પણ કહે છે. પાંચ અતિચારાનું પ્રરૂપણ કરીએ છીએ–

ķ

कनः २ धनधान्यमनाणातिक्रमः ३ दासीदास द्विपद चतुप्पद प्रमाणातिक्रमः 8 कुप्यममाणातिक्रमश्च ५ इत्येते पंचातिचारा आत्सनो मनोमालिन्यकारका दुष्परिणतित्रिजेपा भवन्ति, तत्र-क्षेत्रवास्त्वादीनां कुप्यान्तानाम्-एताचान मम परिग्रहो चर्तते न तनोऽधिकः' इत्येचं पत्याख्यानं पूर्वे कृत्वा यानि ममाणानि परिग्रहीतानि तेपामतिक्रमः समुल्लंघनं छतपूर्वपत्याख् प्रान्प्रमाणाधिक्येन परि-ग्रहणं ममाणातिक्रमो व्यददिव्यते । तत्र क्षेत्रं तावत् सस्योत्पत्ति भूमिः, तच्च क्षेत्रं द्विधम्, सेतुक्षेत्र-केतुक्षेत्रश्च । वास्तु-आवासग्रहम्, तत् त्रिविधम् खातो

पांचवें इच्छापरिमाण घा स्थूलपरिग्रह विरमण व्रत के पांच अति-चार हैं-(१) क्षेत्र वास्तु प्रमाणातिक्रम (२) हिरण्य खुवर्ण प्रमाणाति-क्रम (३) धन धान्यप्रमाणातिक्रम (४) दासीदासद्विपद चतुष्पद प्रमा-णातिक्रम और कुप्य प्रमाणातिक्रम । ये पांच अतिचार आत्मा में मली-नता उत्पन्न करने वाले दुष्परिणति रूप है ।

क्षेत्र-वास्तु से छेकर कुप्य पर्यन्त का 'इतना ही परिग्रह मुझे कल्पता है, इससे अधिक नहीं' इस प्रकार पहछे प्रत्याख्यान करके जो भी प्रमाण रवखा है, उसका उल्ळंघन करना अर्थात् पहछे स्वीकृत प्रमाण से अधिक उन वस्तुओं को ग्रहण करना प्रमाणातिकम कह-छाता है। इनमें से क्षेत्र का अर्थ है-धान्य की उत्पत्ति की भूमि अर्थात् खेत। खेन दो प्रकार के होते हैं-सेतु क्षेत्र और केतु क्षेत्र। निवास करने की आच्छादित भूमि वास्तु कहलाती है। उसके तीन भेद हें-

પાંચમા ઇચ્છાપરિમાણુ અથવા સ્થૂળપરિગૃહ વિરમણુ વરતા પાંચ અતિચ<sup>,</sup>ર છે-(૧) ક્ષેત્રવાસ્તુપ્રમાણાતિક્રમ (૨) હિરણ્યસુવર્ણું પ્રમણાતિક્રમ (૩) ધનધાન્યપ્રમાણાતિક્રમ (૪) દાસાદાસદ્વિપદ ચતુષ્પદપ્રમાણુ તિક્રમ અને (૫) કુપ્યપ્રમાણાતિક્રમ આ પાંચ અતિચર આત્મામાં મલીનતા ઉત્પન્ન કરનારા દુષ્પરિણતિ રૂપ છે.

ક્ષેત્ર-વાસ્તુચી લઇને કુખ્ય પર્યંન્તના 'આટલા જ પરિગ્રહ મને કલ્પે છે, એથી વિશેષ નહીં' એ રીતે પહેલા પચ્ચકખાણ્ર કરીને જે પણુ પ્રમાણ રાખ્યું છે, તેતું ઉલ્લંધન કરવું અર્થાત્ પહેલા સ્વીક રેલા પ્રમાણુથી તે વસ્તુઓ વધુ પ્રમાણુમાં ગ્રહણુ કરવી પ્રમાણાતિક્રમ કહેવાય છે. આમાંથી ઘેત્રના અર્થ છે-ધાન્યની ઉત્પત્તિની ભૂમિ અર્થાત્ ખેતર, ખેતર બે પ્રકારના હેપ્ય છે સેતુર્ગ્નેત્ર અને કેતુર્યત્ર નિવાસ કરવા માટેની ઢાંકેલી જમીન વાસ્તુ કહેવાય છે. તેના ત્રણુ લેદ છે-ખાત, ઉચ્છિત તેમજ ઉક્ષયરૂપ જમીન ઉપર दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ स्. ४५ पञ्चमस्याणुव्रतस्य पञ्चातिचारनि० ३४३

चिछ्त-तदुभरभेदात्, तत्र- खातं भूम् गृहादि, उल्छ्तं मासाद-हम्यादि, खातो-च्छितं तु-भूमिगृहस्योपरिरचितपासादादि सन्निवेशः तेषां क्षेत्रवारत्नां प्रमाणं तावत् प्रत्य ख्यानका छे प्रतिज्ञातम इयत्परिमिठानि क्षेत्रानि चारतूं नि च मया परिगृहान्ते तदतिरिक्तस्य च पत्यारूथानं क्रियते आजीवनं आसंवतसरंबा-आचत-मसि वा, इत्येवं रीत्या सङ्कल्पितक्षेत्रवाग्तुममाणातिरेवे.ण कालावध्यभ्यन्तरे-एव क्षेत्रवास्तु ग्रहणं स्थूल परिग्रहविरम्णलक्षणाऽणुव्रतस्य इच्छापरिमाणवत-रूपस्याऽतिचारो भवति। एवं-धनं को सहिष हस्तयक्वाऽजाऽऽविक खरोष्ट्र प्रभृति चतुष्पदवर्गः, धान्यं-गोधूम शाख्यिवव्रीहि मुद्र मापरिखर कोद्रव मयुति, सर्वमैत दुमयं आवकेण पंचमाऽण्यतधारिणा परिमितमेव ग्रहीतन्यय् । ममाणातिरेकेणं खात, उच्छित और उभयरूप। तलघर आदि को खात-वास्तु कहते हैं, महल-मकान आदि उच्छिन कहलाते हैं और तलघर के जपर बने हुए महल-मकान आदि उभयरूप कहलाते हैं। प्रत्याख्यान का ते समय क्षेत्र-वास्तु का परिमाण किया कि-'इतनेही क्षेत्र और वास्तु में रक्तृंगा, इससे अधिक का पत्याख्यान करता हूं जीवनपर्यन्त, एक वर्ष तक अथवा चार मास तक' इस प्रकार प्रतिज्ञात क्षेत्र और वास्तु के प्रमाण से अधिक उसी अवधि में ग्रहण कर छेना स्थूलपरिग्रह विर-मण या इच्छापरिमाणरूप व्रत का अतिचार है।

धन का अभिप्राय है गाय. भैंस, हाथी घोडा बकरी, मेड, गधा, जंट आदि चौपाये और धान्य का अर्थ है गेहूं, ज्ञालि, जौ, व्रीहि, मूंग, उडद, तिल, कोदों आदि। पंचम अणुव्रत के धारक आवक को ये दोनों परिमित ही रखना चाहिए। प्रमाण से अधिक धन-

આધારિત આદિને ખાત-વાસ્તુ કહે છે, મહેલ મકાન વગેરે ઉચ્બ્રિત કહેવાય છે અને તલ ધરની ઉપર બનાવેલા મહેલ--મકાન આદિ ઉભયરૂપ કહેવાય છે. પચ્ચખાણ કરવાના સમયે ક્ષેત્ર-વાસ્તુનું પરિમાણ કર્યું કે-'આટલા ખેતર અને મકાન હું રાખીશ, આનાથી વધારે ન રાખપાના હું પચ્ચખાણ ધારણ કરૂં છું-જીવું ત્યાં સુધી, એક વર્ષ સુધી અથવા ચાર મત્સ સુધી આ રીતે પચ્ચખાણ કરેલાં ક્ષેત્ર અને વાસ્તુના પ્રમાણથી અધિક, તેજ મર્યાદામાં ગ્રહણ કરવા, સ્થૂળપરિગ્રહ વિરમણ અથવા ઇચ્છાપરિમાણ રૂપ વતના અતિચાર છે. ધનના આશય છે, ગાય, ભેસ, હાથી, દ્યાડા, દ્યેટાં, બકરાં, ઉંટ, ગધેડા વગેરે ચેપગા અને ધાન્યના અર્થ છે હઉં, ડાંગર, જવ, ચાખા, મગ, અડદ, તલ, કાદરા વગેરે પાંચમા અણવતના ધારક શ્રાવકે આ ય

ر جنور धनधान्यग्रहणं रथूलपरिग्रहविरतिरूपाणुत्र रस्पाऽतिचारो भवति । एवं-हिरण्यं रजतादि धातुविज्ञेषः तद्धटित मनेकपकारकं पात्रादिनग्, सुवर्णं काश्चनम्, उपल्रक्षणत्वात्-इन्द्रनीलमणिमरकतपद्मरागनणिरत्नादिकप्रणि वोध्यम्, एतेपां खल्छ हिरण्यसुवर्णादीनां प्रतिज्ञात्तममाणातिरेकेण ग्रहणेऽपि पञ्चाणुत्रते-ऽतिचारो भवति । एवं-दाक्षीदास मश्चति द्विपदानां गोमहिष्यादि चतुष्पदा-नाञ्च पूर्वकृताभिग्रहममाणातिरेकेण ग्रहणेऽपि पञ्चपाणुत्र नेऽतिचारो भवति, एवं-कुप्यानां कांस्यताम्रलोहलीसकत्रपु मृद्धाण्डादीनां प्रांभिगृहीत ममाणातिरे-केण ग्रहणेऽपि पञ्चमाणुत्रते स्थूल्यगिग्रह्यिरतिलक्षणेऽतिचारो भवति तस्मात्-

भान्य का ग्रहण स्थूलपरिग्रहविरति अणु वन का अनिचार है।

हिरण्य रजन आदि भातुओं को कहले हैं। उनसे बने हुए तरह-तरह के पात्र आदि भी हिरण्य ही कहलाते हैं। स्वर्ण का मतल्व कांचन है। उपलक्षण से इन्द्रनीलमणि, मरकन सणि, पद्मराग मणि एवं रत्न आदि भी समझ ठेना चाहिए। इन हिरण्य, सुवर्ण आदि का जो प्रमाण अंगीकार किया है, उससे अधिक उनका ग्रहण करने से पांचवें अणुव्रन का आतिचार हो जाता है।

इसी प्रकार दासी दास आदि द्विपदों और गाय में स आदि चतुष्पदों के पूर्वकृत परिमाण से अधिक उनको ग्रहण करना भी पांचवें अणुव्रत का अतिचार है।

इसी प्रकर कांसा, तांवा, लोहा, शीजा, रांगा, जिट्टी आदि के पात्रों का जो परिमाण किया हो, उससे अधिक ग्रहण करने पर पांचवें व्रत

મર્યાદિત જ ર.ખવા જોઈ એ. પ્રમાણુથી અધિક ધન-ધાન્યનું ગ્રહણુ સ્થૂળ-પરિબ્રહવિરતિ અણુવતના અતિચાર છે.

હિરહ્ય, રજત આદિ ધાતુઓને કહેવામાં આવે છે. તેનાથી બનેલા જાતજાતના પાત્ર વગેરે પછુ હિરહ્ય જ કહેવાય છે. સુવર્ણુનો અર્થ કાંચન છે. ઉપલક્ષણથી ઇન્દ્રનીલમણિ, મરકતમણિ, પદ્મરાગમણિ તથા રત્ન વગેરે પણ સમજી લેવા જોઇએ આ હિરહ્ય, સુવર્ણુ વગેરેનું જે પ્રમાણ અંગીકાર કરેલ છે, તેથી વધારે તેમનું ગ્રહ્યુ કરવાથી પાંચમા અણુવતના અતિચાર થઇ જાય છે. આવી જ રીતે દાસી દાસ આદિ દ્વિપદ તથા ગાય ભેંસ આદિ ચાપગાનું પૂર્વ કૃત પરિમાણથી અધિક તેમનું ગ્રહ્યુ કરવું એ પણ પાંચમાં અણુવતના અતિચાર છે

<sup>ે</sup> એ જ પ્રમાણે કાંસુ, તાંબુ, લાેહું, સીસુ, રંગા, માટી આદીના પત્ત્રાનું જે પરિમાણુ કર્યું હાય, તેનાથી વધુ બ્રહણુ કરવાથી પાચમાં વતના અતિચાર पञ्चमाणुत्रतधारिणा क्षेत्रदास्तु ममाणातिक्रमादयः पञ्चातिचाराः परिहर्तन्याः । अन्यथा-एतेषां क्षेत्रदास्त्वादीनां प्रभाणाधिवयेन ग्रहणे इच्छापरिमाणव्रतस्य परि-पाछनं न स्यात् । उक्तञ्चो-पासरुदशाङ्गे मथमाध्ययने-इच्छापरिमाणव्वयस्स समणोवात्तपणं पंच अहयारा जाणिघव्या, न समापरिघव्या, तं जहा-धण घन्नप्र्याणाहक्रमे खेत्तवःश्रुप्प्रसाणाहक्रमे, हिरण्णसुवण्णपरिणामा-घण घन्नप्र्याणाहक्रमे खेत्तवःश्रुप्प्रसाणाहक्रमे, हिरण्णसुवण्णपरिणामा-इक्रमे, दुप्पयच्वप्रप्रसाणाहक्रमे छाविषप्रजाणाहक्रमे' इति, इच्छापरि-माणव्रतस्य अमणोपालद्वेन पञ्चार्धातचारा ज्ञादव्याः, न समाचरितव्याः तचथा-धन्धान्यप्रमाणातिक्रमः, क्षेत्र वाक्त् प्रमाणातिक्रमः हिरण्य सुवर्ण परि-माणाउतिक्रसः, हिरदचतुप्पदपरिमाणातिक्रमः, छुप्यममाणातिक्रमः इति ॥४५॥

दिसिव्वयस्त उड्डदिसि परिमाणाइक्साइया पंच अइयारा ॥४६॥

छाया--दिग्वतस्य ऊर्धदेइ प्रमाणातिकमादिकाः पञ्चातिचाराः-॥४६॥ का अतिचार होता है। इस कारण पंचम अणुव्रत के भारक को क्षेत्र वास्तुप्रमाणातिकझ आदि पांचों अतिचारों फा परित्याग करना चाहिए। अन्यथा क्षेत्र-वास्तु आदि को प्रमाण से अधिक ग्रहण करने पर इच्छापरिमाणव्रत का परिपालन नहीं होता। उपासकद्शांग के प्रथम अध्ययन में कहा है-अमणोपासक को इच्छापरिमाण व्रत के पांच अतिचार जानना चाहिए, किन्तु उनका आचरण नहीं करना चाहिए। वे पांच अतिचार इस प्रकार हैं-(१) धन-धान्य प्रमाणाति कम (२) क्षेत्र-वास्तु प्रमाणातिकम (३) हिरण्य-स्वर्ण प्रमाणातिकम (४) द्विपद-चतुष्पद प्रमाणातिकम और कुण्यप्रमाणातिकम ॥४५॥

'दिसिव्वयस्स जडूदिसि' इत्यादि

લાગે છે. આથી પાંચમા અણુવતના ધારકે ક્ષેત્રવાસ્તુપ્રમાણાતિક્રમ આદિ પાંચે અતિચારોના પરિત્યાગ કરવા જોઇએ અન્યથા ક્ષેત્ર-વાસ્તુ વગેરેને પ્રમાણ**થી** અધિક ગ્રહણ કરવાથી ઇચ્છાપરિમાણવતનું પાલન થશે નહીં. ઉપાસકદશાંગના પ્રથમ અધ્યયનમાં કહેવામાં આવ્યું છે-શ્રમણેાપાસકે ઇચ્છાપરિમાણવતના પાંચ અતિચાર જાણવા જોઈએ પરન્તુ તેમનું આચરણ કરવું જોઈએ નહીં. આ પાંચ અતિચાર આ પ્રમાણે છે-(૧) ધન-ધાન્ય પ્રમાણાતિક્રમ (૨) ક્ષેત્ર-વાસ્તુપ્રમાણાતિક્રમ (૩) હિરહય-સ્વર્ણપ્રમાણાતિક્રમ (૪) દ્વિપદ-ચતુષ્પદ-પ્રમાણાતિક્રમ અને કુપ્યપ્રમાણાતિક્રમ. ાા૪માા

÷

'दिसिव्वयस्ख उड्डदिखि' ईत्याहि

तत्त्वार्थदीपिका-पूर्व ताग्रद्-स्थूलमाणातिपातादि विरमणलक्षण पत्राणु व्रवानां मत्येकं क्रम्शः पश्च-पश्चातिचाराः प्रतिपादिताः सम्मति-दिग्वि-रत्यादि सप्तशिक्षाव्रतानाँ मत्येकं क्रम्शः पश्चपश्चातिचारान् मतिपादयितुं मथमं दिग्विरतिलक्षणशिक्षाव्रतस्य पश्चातिचारान् मरूपयति-'दिसिव्वयस्स छडूदिसि परिमाणाहक्कमाहचा पंच आहचारा-'इति, दिग्वतस्य पूर्वोक्तस्य दिग्विरतिलक्षणग्रुणव्रतरूपशिक्षाव्रतस्य ऊर्ध्वदिक्षमाणतिक्रमादिकाः अर्ध्वदिक् ममाणातिक्रमः-१ आदिना-अधोदिक्षमाणात्तिक्रमः-२ तिर्यग्रदिक्षमाणाति-क्रमः-३ क्षेत्रवृद्धिः-४ स्पृत्यन्दर्धांनश्च ५ इत्येते पश्चातिचारा आत्मनो मालिन्य कारका दुष्परिणतिविश्चेषा भवन्ति । तत्र-पूर्वादिदिश्च गमनादौ-अभिग्रदा-

ख्झार्थ-दिशावत के ऊर्ध्वदिशा प्रमाणातिक्रम आदि पांच अति· चार जानना चाहिए ॥४६॥

तत्त्वार्थदीपिका—इससे पहछे स्थूलप्राणानिपात विरमण आदि पांच अणुव्रतों के क्रम से पांच-पांच अतिचारों का प्रतिपादन किया गया है, अब दिग्वत आदि सात शिक्षा व्रतों में से पत्येक के पांच-अतिचारों का निरूपण करने के लिए सर्व प्रथम पहछे दिग्वत नामक शिक्षाव्रत के पांच अतिचारों का कथन करते हैं-

दिग्रविरति नामक गुणव्रतरूप शिक्षाव्रत के पांच अतिचार हैं-(१) अर्ध्वदिशा-प्रमाणातिक्रम (२) अधोदिशाप्रमाणातिक्रम (३) तिर्यग-दिशाप्रमाणातिक्रम (४) क्षेत्रवृद्धि और (५) स्मृति-अन्तर्धान । ये पांच अतिचार आत्मा को मलीन बनाने बाले दुष्परिणाम हैं।

સૂત્રાર્થ-દિશાવતના ઉધ્વ'દિશાપ્રમાણાતિક્રમ આદિ પાંચ અતિચાર જાણુવા જોઇએ. ાષ્ઠદા

તત્ત્વાર્થદીપિકા—આનાથી પહેલા સ્થૂળપ્રાણાતિપાતવિરમણુ આદિ પાંચ અણુવતાેના ક્રમથી પાંચ-પાંચ અતિચારાનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે, હવે દિગ્વત આદિ સાત ગુણવત તથા શિક્ષાવતાેમાંથી પ્રત્યેકના પાંચ-પાંચ અતિચારાનું નિરૂપણુ કરવા માટે સર્વપ્રથમ પહેલા દિગ્વત નામક ગુણુવતના પાંચ અતિચારા કહીએ છીએ-

ં દિગ્વિરતિ નામક ગુણુવતરૂપ શિક્ષ વતના પાંચ અતિચાર છે–(૧) ઉર્ધ્વદિશા–પ્રમાણાતિક્રમ (૨) અધાદિશાપ્રમાણાતિક્રમ (૩) તિર્થગ્દિશાપ્રમાણા-તિક્રમ (૪) ક્ષેત્રવૃદ્ધિ અને (૫) સ્મૃતિ–અન્તર્ધાન આ પાંચ અતિચાર ભાત્માને મલીન બનાવનારા દુષ્પરિણામ છે. दिना परिमितस्य दिगवधेरतिल्ङ्वनं दिगतिक्रम उच्यते, स च त्रिविधः-ऊर्ध्वदिगतिक्रमाऽधोदिगतिक्रम तिर्यग्रदिगतिक्रम मेदात, तत्र-पर्वतादावारोह-णात्-ऊर्ध्वदिगतिक्रमो भवति-१ क्रुपावतरणादेरघोदिगतिक्रमः-२ कन्दरादि मवेशादे स्तिर्यग्दिगतिक्रमः-३ एत्रम्-अभिग्रहादिना परिग्रहीतस्य दिगवधे लौंभादिकरणवशादाधिक्यामिसन्धिः। क्षेत्रवृद्धिः-यथा-मान्यखेटावस्थितेन केन-चिदगारिणाऽभिग्रहेण परिमाणं कृतस् यद-अग्रुक्त नगरीरूङ्वनं नाहङ्करिष्यामींति, पश्चादन्यस्यां नगर्यां खल्वन्येन भाण्डादिना महान् छामो भविष्यतीति बुद्धया

इनमें से पूर्व आदि दिशाओं में गमन आदि करने का जो परि-णाम किया है, उस परिणाम का अर्थात मर्थादा का उल्लंघन करना दिगतिकम कहलाता है। दिगतिकम तीन मकार का है-ऊर्ध्वदिगतिकम, अधोदिगतिकम और तिर्थग्दिगतिकम । पर्वत आदि के ऊपर मर्यादा से बाहर चढने पर ऊर्ध्वदिशा के प्रणाम का उल्लंघन होता है। क्रूप आदि में नीचे उतरने से अधोदिशा के प्रमाण का उल्लंघन होता है। क्रूप आदि में नीचे उतरने से अधोदिशा के प्रमाण का उल्लंघन होता है। कन्दरा आदि में प्रवेश करने से तिर्छी दिशा के प्रमाण का उल्लंघन होता है। इसी प्रकार अभिग्रह आदि करके दिशा की जो मर्यादा की हो उसको लोभ आदि किसी कारण से बढा छेना क्षेत्रष्टदि है। जैसे-मान्यखेट-नगर में स्थित किसी आरण के अभिग्रह करके परिमाण कर लिया कि मैं अमुक नगरी का उल्लंघन नहीं कर्छगा। बाद में उसे मार्छम हुआ कि उस नगरी को उल्लंघन करके आगे जाने पर ज्यापार में बहुत

આમાંથી પૂર્વ આદિ દિશાઓમાં ગમન વગેરે કરવાની જે મર્યાદા બાંધી છે, તે મર્ચાદા અર્થાત્ પરિમાણુનું ઉલ્લ'ઘન કરલું દિગતિક્રમ કહેવાય છે. દિગતિક્રમ ત્રણુ પ્રકારનું છે. ઉધ્વ'દિગતિક્રમ અધાદિગતિક્રમ અને તિર્થ-ગૂદિગતિક્રમ પર્વ'ત આદિની ઉપર મર્યાદાથી બહાર બઢવાથી ઉધ્વ'દિશાના પ્રમાણુનું ઉલ્લ'ઘન થાય છે. કૂવા વગેરેમાં નીચે ઉતરવાથી અધાદિશાના પ્રમાણુનું ઉલ્લ'ઘન થાય છે. ગૂરા આદિમાં પ્રવેશ કરવાથી તિછી દિશાના પ્રમાણુનું ઉલ્લ'ઘન થાય છે. ગૂરા આદિમાં પ્રવેશ કરવાથી તિછી દિશાના પ્રમાણુનું ઉલ્લ'ઘન થાય છે ગાવી જ રીતે અભિગ્રદ્ધ આદિ કરીને દિશાની જે મર્યાદા બાંધી હાય તેને લાભ વગેરે કાઇ કારણે સર વધ રી દેવી ક્ષેત્ર-વૃદ્ધિ છે જેમ કે-માન્યખેટ નગરમાં સ્થિત કાઈ શ્રાવકે અભિગ્રહ કરીને પરિમાણુ કડી લીધુ કે હું અમુક નગરીનું ઉલ્લ'ઘન કરીશ નહીં. પાછળથી તેને ખબર પડી કે તે નગરીનું ઉલ્લ'ઘન કરીને આગળ જવાથી વેપારમાં ઘણુા લાભ થશે એવું જાણુને ત્યાં જવાની ઇચ્છા કરવી અને કાંઇ અન્ય

240

त्तन गमनाकाङ्क्षा, गमनञ्च-क्षेत्रदृदिधितिभावः, स खलु-एपाऽतिक्रमः जनादान्मोहादासङ्गाद्वा अवतीति वोध्यम् । एवम्-अभिग्रहीतदिगवधेरनतुस्मरणं इमृत्यन्तराधान मुच्यते इत्येते पश्च दिग्विरतिन्नतस्याऽतिचारा अवगन्तव्याः । .एतांश्व पश्चातिचारान् वर्जयित्वा दिग्विरतिलक्षणभिक्षान्नत्वधारिणाऽगारिणा . एक्षश्यक्तया परिपालनीयमिति भावः ॥४६॥

लच्चार्थनियु किः-पूर्वोक्तरीत्या पाणातिपातादिविरतिरूपप्र्ञाणव्रतानां भर्यकं पत्र पञ्चातिचारान् क्रमगः मतिपाध सम्मति-दिग्विरत्यादि पूर्वोक्त सप्तविक्षावतानां प्रत्येकं पञ्च ग्ञातीचारान् क्रमग्नः मतिपादयितुं मयमं दिग्विरतिरूपगुणवतत्लक्षणग्निसावतस्य पञ्चातिचाराच् मरूपयति-'दिसिव्द·

खास होगा। ऐसा जान कर वहां जाने की इच्छा करना एवं। किसी दूखरी दिशा के परिमाण में कमी करके) उस ओर के क्षेत्र को यदा फर जाना क्षेत्रवृद्धि है। यह अतिकन अमाद से, मोह से या असंग से होता है, ऐसा समझना चाहिए। इसी प्रकार ग्रहण की हुई दिशा -मर्यादा को श्वल जाना स्प्रत्यन्तर्धान कहलाता है। यह पांच दिशा मत के अतिचार हैं। इन पांचों अनिचारों से बच कर दिग्वनधारी आवक को सम्यक् प्रकार से दिग्वत का पालन करना चाहिए॥ १६॥

तत्त्वार्थनिर्युक्ति—पूर्वोक्त प्रकार से प्राणातिपातचिरति आदि पांच अणुव्रतों में से प्रत्येक के पांच-पांच अतिचारों का कम से प्रतिपादन किया, अब दिज्ञाव्रत आदि सात शिक्षावनों के पांच-पांच अतिचारों क अनुक्रम से प्रतिपादन करने के लिए सर्वप्रथय दिज्ञावत रूप शिक्षा-वत के पांच अतिचारों की प्ररूपणा करते हैं-

દિશાની મર્યાદામાં ઘડાડા કરીને તે આજુના લેત્રની મર્યાદામાં વધારા કરી તે તરફ જવું ક્ષેત્રવૃદ્ધિ છે. આ અતિક્રમ પ્રસાદથી, સે હથી અથવા અસ'ગથી થાય છે એવું સમજવું જોઇએ, એવી જ રીતે ગ્રહેશ કરેલી દિશા મર્યાદાને ભૂલી જવું સ્મૃત્યન્તર્ધાન કહેવાય છે. આ પાંચ દિશાવતના અતિચાર છે. આ પાંચે અતિચારાથી અચીને દિગવતધારી શ્રાવકે સમ્યક્ પ્રકારથી દિગવતનું પાલન કરવું જોઈએ. ા૪૬ા

તત્ત્વાર્થ નિર્શુ કિત — પૂર્વોક્ત પ્રકારથી પ્રાણાતિપાત વિરતિ આદિ પાંચ અણુવતામાંથી પ્રત્યેકના પાંચ-પાંચ અતિચારાનું ક્રમથી પ્રતિપાદન કર્યું, હવે દિશાવત આદિ સાત શિક્ષાવતાના પાંચ-પાંચ અતિચારાનું અનુક્રમથી પ્રતિ-પાદન કરવા માટે સર્વપ્રથમ દિશાવત રૂપ શિક્ષાવતના પાંચ અતિચારાની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ- यस्स' इत्यादि । दिग्वतस्य दिग्दिरुपस्य प्रथमस्य गुणवतस्य द्वादशवतेषु च षष्ठस्य व्रतस्य-ऊर्ध्वदिक् पमाणातिक्रमः-आदिना-अधोदिक् प्रमाणातिक्रमः-२ तिर्यग्दिक् प्रमाणतिक्रमः-३ क्षेत्रवृद्धिः-४ स्मृत्यन्दर्धानंचे-५ त्येते पञ्चाऽति-चारा आत्मनो माळिन्यताऽऽपादका दुष्परिणतिविशेषा भवन्ति । तत्र-दिक्षु-गमनाय पूर्वमभिग्रहादिना परिग्रहीतस्य (नियमितस्य) दिवपरिमाणस्याऽतिक्रमः उल्लङ्घनम्, स च-दिन्ममाणातिक्रम स्तिविधो भवति ऊर्ध्वदिक् परिमाणातिक्रमः अधोदिक् प्रमाणतिक्रमः-२ तिर्थग्दिक् प्रमाणातिक्रमः वधोदिक् प्रमाणतिक्रमः-२ तिर्थग्दिक् प्रमाणातिक्रमः पूर्वामिग्रहीतदिव्म्पमाणातिरिक्ततया पर्वत-वृक्षशिखरारोहणादिकम् ऊर्ध्वदिक् प्रमाणातिक्रमः, एवमध स्तावत्-पूर्वाभिग्रहीताऽधोदिक् ममाणातिरिक्ततया क्रूप-

वारह वतों में छठे, गुणवनों में पहछे दिग्विरतिस्वरूप दिशावत के ऊर्ध्वदिक् प्रमाणातिकम आदि पांच अतिचार हैं। वे इस प्रकार हैं-(१) ऊर्ध्वदिक् प्रमाणातिकम (२) अधोदिक् प्रवाणातिकम (३) तिर्यक्दिक् प्रमाणातिकम (४) क्षेत्रवृद्धि और (५) स्मृत्यन्तर्धान। ये पांचों अतिचार आत्मा में मलीनता उत्पन्न करते हैं और एक प्रकार के दुष्परिणाम हैं।

दिशाओं में गमन करने के लिए पहले जो अभिग्रह धारण किया हो अर्थात् जो अयौदा निश्चिन की हो, उसका उल्लंघन करना दिशा-प्रमाणातिकन कहलाता है। दिशा प्रमाणातिकम तीन प्रकार का है-जर्ध्वदिशाममाणातिकम, अधोदिशा प्रमाणातिकम और तिर्थग्रदिशा-प्रमाणातिकम। अर्ध्वदिशा में, पर्वत, वृक्ष आदि के उपर चढने के किये हुए प्रमाण का उल्लंघन करना उर्ध्वदिक्र्प्रमाणातिकम कहलाता

આર વતામાં છઠાં, ગુચ્રુવતમાં પહેલા, દિગ્વિરતિ સ્વરૂપ દિશાવતના ઉર્ધ્વ દિક્રપ્રમાણાતિક્રમ આદિ પાંચ અતિચાર છે. તે આ પ્રમાણે છે-(૧) ઉર્ધ્વ દિક્રપ્રમાણાતિક્રમ (૨) અધાદિક્રપ્રમાણાતિક્રમ (૩) તિર્ય ફદિફ્રપ્રમાણાતિક્રમ (૪) ક્ષેત્રવૃદ્ધિ અને (૫) સ્મૃત્યન્તર્ધાન આ પાંચે અતિચાર આત્મામાં મલીનતા ઉત્પન્ન કરે છે અને એક પ્રકારના દુષ્પરિણામ છે.

દિશાઓમાં ગમન કરવા માટે પંહેલા જે અભિગ્રહ ધારણ કરેલ દાય અર્થાત્ જે મર્યાદા નક્કી કરી હાેય, તેનું ઉલ્લંધન કરવું દિશાપ્રમાણાતિક્રમ કહેવાય છે. દિશાપ્રમાણાતિક્રમ ત્રણ પ્રકારના છે-ઉર્ધ્વદશાપ્રમાણાતિક્રમ, અધાદિશા પ્રમાણાતિક્રમ અને તિર્યંગ્દિશા પ્રમાણાતિક્રમ ઉર્ધ્વદિશામાં પર્વત, વૃક્ષ આદિ ઉપર ચઢવા માટે કરેલી મર્યાદાનું ઉલ્લંઘન કરવું ઉર્ધ્વ-દિક્ષ્પ્રમાણાતિક્રમ કહેવાય છે. પૂર્વદૃત અધાદિશાના પ્રમાણથી આગળ ફૂવા, भूमिग्रहाद्यवतरणादिकम्-अधोदिक् ममाणातिक्रमः । एवं-तिर्थमपि पूर्वामि-गृहोतयोजन ममाणातिरिक्ततया योजनाधिकगमनं-तिर्थक्-दिक् प्रमाणातिक्रमः । क्षेत्रवृद्धि स्तात्रत्-एकस्यां दिशि-अभिग्रहादिना योजनशत्वपरिमाणं क्षेत्रं परिगृहीतम् अपरस्यां दश्वयोजनक्षेत्रपरिमाणमसिग्रहोतम्, अथ कदाचित्तस्यां दिशि मयोजने समुपस्थिते सति योजनशत्मध्यादन्यानि दशयोजनानि-अपनीय तत्रैवामे स्ववुद्धश्वाऽन्यानि दशयोजनानि प्रक्षिपति-अन्यस्यां स वर्धयति-इत्येवं क्षेत्रटद्धि रवगन्तव्या-४ स्मृत्यन्तर्धनिञ्च-स्मृतेर्छ्वश्रक्षपम् अन्तर्धानमवसेयम् गृहोताया दिङ्मर्यादया विस्मरण मित्यर्थः ५ इत्येव मूर्ध्वदिक्र ममाणातिकमादयः पञ्चदिग्वि-रतिलक्षणस्य प्रथमदिग्वतस्याऽतिचारा अनगन्तव्याः । तस्मादगारिणा-ऊर्ध्वदिक्

है। पूर्वकृत अधोदिशा के प्रमाण से आगे कूप, भूग्रह आदि में उतरना अधोदिक्वमाणातिक्रम कहलाता है। इसी प्रकार तिछीं दिशा में जाने की जो मयौदा पहले नियत की हो, उसका उल्लंघन करके आगे जाना तिर्यक्रदिक्वमाणातिक्रम है।

एक दि्शा में सौ योजन तक जाने की मर्थादा की हो और दूसरी किसी दिशा में दस योजन तक जाने की मर्यादा की हो, कदाचित् उस दूसरी दिशा में दश योजन से आगे जाने का प्रयोजन आ पडे तो पूर्वोक्त सौ योजन में से दशयोजन कम करके उस दिशा में बढा छेना अर्थात दूसरी दिशा में दस के वद्छे वीस योजन तक जाना क्षेत्रवृद्धि अतिचार है।

किये हुए परिकाण को स्मरण न रखना-भूल जाना स्धत्यन्तर्धान है ! इस प्रकार दिग्विरतिरूप प्रथम दिग्वन के पांच अतिचार जानने

વાવ આદિમા ઉતરવું અધાદિક્પમાણાતિક્રમ કહેવાય છે. એવી જ રીતે તિછી<sup>°</sup>દિશામાં જવાની જે મર્યાદા પહેલા નષ્કી કરી હાેય તેનું ઉલ્લંઘન કરીને આગળ વધવું તિર્યંક્ર્દિક્પ્રમાણાતિક્રમ છે.

એક દિશામાં સો ચાજન સુધી જવાની મર્યાદા કરી હાય અને બીજી કાેઇ દિશામાં દશ ચાજન સુધી જવાની મર્યાદા કરી હાેય-કદાચિત તે બીજી દિશામાં દશ ચાજનની આગળ જવાનું પ્રચાજન આવી પડે તાે પ્ર્વાેક્ત સો ચાજનમાંથી દશ ચાજન આછી કરી તે દિશામાં વધારા કરવા અર્થાત બીજી દિશામાં દશને બદલે વીસ ચાજન સુધી જવું ક્ષેત્રવૃદ્ધિ અતિચાર છે.

આંધેલી મર્યાદાનું સ્મરણુ ન રહેલું. ભૂલી જવું સ્મૃત્યન્તર્ધાન છે. આ રીતે દિગ્વિરતિરૂપ પ્રથમ દિગ્વતના પાંચ અતિચાર જાણુવા ममाणातिक्रमादीन पञ्चातिचारान दर्जयित्वा दिग्विरतिलक्षणं मथमं गुणवतं सम्यक्तयाऽनुपालनीयम्-उक्तञ्चोषासकदशाङ्गे मथमेऽध्ययने-'दिसिव्वयस्स पंच अइ्यारा जाणियव्वा, न समाधरियव्वा, तं जहा-उड्रुदिसिपरिमा-णाइक्तमे, अहोदिसि परिमाणाहक्तमे, तिरियदिसि परिमाणाहक्तमे, खेत्त-वुड्रिस्सुइ अंतरड्रा'। दिग्वतस्य पञ्चातिचारा ज्ञावव्या, न समाचरितव्याः तयया-ऊर्ध्वदिक्परिमाणातिक्रमः-अघोदिक्त परिसाणातिक्रमः-तिर्थण्दिक् ममा-णातिक्रमः-क्षेत्रवृद्धिः-स्मृत्यन्तर्धानम्-इति ॥४६॥

मूलम्-उवसोगपरिसोगपरिसाणस्स सचित्तग्हाराइया पंच अइयारा ॥४७॥

छाया-उपभोगपरिभोगपरिमाणस्य सचित्ताहारादिकाः पञ्चातिचाराः ।४७। तत्त्वार्थदीपिका-पूर्वस्त्रे दिग्वरस्य-ऊर्ध्दिक् षमाणातिक्रमादिकाः चाहिए । गृहस्थ आवक को ऊर्ध्वादिक् प्रमाणातिक्रम आदि पांचों अतिचारों से बच कर दिशाविरतिरूप प्रथम गुणवत का सम्यक् प्रकार से पालन करना चाहिए । उपासकदशांग के प्रथम अध्ययन में कहा है-दिशावत के पांच अतिचार जानने योग्य हैं, आचरण करने योग्य नहीं हैं । वे इस प्रकार हैं-ऊर्ध्वदिक् प्रमाणातिक्रम अधोदिक् प्रमाणातिक्रम, तिर्यक्तदिक् प्रमाणातिक्रम, क्षेत्र वृद्धि और स्मृत्यक्तधीन ॥४६॥

'डवभोगपरिभोग' इत्यादि

उपभोगपरिभोगपरिमाणव्रत के सचित्ताहार आदि पांच अतिचार हैं॥४०॥

तत्त्वार्धदीपिका— पूर्व सूत्र में दिग् वन के ऊर्ध्वदिक प्रमाणातिकम लेઈ એ. ગૃહસ્થ શ્રાવકે ઉર્ધ્વદિક્પ્રમાણાતિક્રમ આદિ પાંચે અતિચારાથી બચીને દિશાવિરતિ રૂપ પ્રથમ ગુણવતનું સમ્યક્ષ્પ્રકારથી પાલન કરવું જેઇએ. ઉપાસકદશાંગના પ્રથમ અધ્યયનમાં કહ્યું છે-દિશાવતના પાંચ અતિચાર જાણવા ચાગ્ય છે, આચરણ કરવા ચાગ્ય નથી તે આ પ્રમાણે છે-ઉદ્ધવદિક્-પ્રમાણાતિક્રમ, અધાદિક્પ્રમાણાતિક્રમ, તિર્યંક્ર્દિફ પ્રમાણાતિક્રમ ક્ષેત્રવૃદ્ધિ અને સ્મૃત્યન્તર્ધાન. ાષ્ઠ<્તા

'उवमोगपरिमोगपरिमाणस्त्र' धत्याहि

સૂત્રાર્થ- ઉપલાેગપરિલાેગ પરિમાણુ વતના સચિત્તાહાર આદિ પાંચ અતિચાર છે. ાા૪૭ા

**તત્ત્વાર્થદીપિકા-પૂર્વ**સ્ત્રમાં દિગ્વતના ઉધ્વ'દિક્પમાણાતિક્રમ આદિ

पञ्चातिचाराः प्ररूपिताः सम्पति-चथाक्रमप्राप्तस्य द्वादशत्रवापेक्षया सप्तमस्य गुणत्रतापेक्षया द्वितीयस्योपमोगपरिभोगपरिमाणत्रतस्य सचित्ताहारादिकान् पञ्चातिचारान् प्ररूपयितुमाह-'डचभोगपरिभोगपरिमाणस्ख खचित्ताहारा-इधा पंच अइधारा' इति, उपभोगपरिभोगस्य, तत्र-उपमोगः-वस्तुनः सठृद् व्यवहारः-अज्ञनपानस्वक्त्चन्दनादिभोगरूपः । परिभोगो-वस्तुनः पुनः पुन-व्यवहारः वस्ताभूषणादिभोगः तयोः-परिमाणकरणम् उपमोगपरिमोगपरि-माणम् उपभोगपरिमोगो द्विधिः, भोजनतः-कर्भतथ,-मोजनतः उपभोग परिभोगस्याऽग्रनपानत्वादिमस्वादिमव्त्ताव्हारादकस्य परिमाणकरणस्पस्य सन्नमत्रव्रस्य सचित्ताहारादिकाः- सचित्ताहारः-१ आदिना-सचित्त मतिवद्धाहारः २ अपत्रवौषधिभक्षणम्- ३ दुष्यक्वौपधिभक्षणम्-४ तुच्छौपनिभक्षणम्-५ इत्येते

आदि पांच अतिचार बतलाए गए हैं, अब जमप्राप्त, वारह वर्तों की अपेक्षा दूसरे उपभोगपरिमाणव्रत के सचित्ताहार आदि पांच अतिचारों का कथन करते हैं-

उपभोगपरिभोगपरिमाणवत के पांच अतिचार हैं। जो वस्तु एक वार भोगी जाय वह उपभोग कहलाती है, जैसे अञान, पान, माला, चन्दन आदि और जो वस्तु वार-वार ओगी जाय उसे परिभोग कहते हैं, जैसे-वस्त्र, आभूषण आदि। इन दोनों का परिमाण करना उपभोगपरिभोगपरिमाण कहलाता है। उपभोगपरिभोग दो प्रकार का है-भोजन से और कर्म से। इनमें से भोजन से जो उपभोग परिभोग है और अज्ञान, पान, खादिम, स्वाहिम, चस्त्र, अलंकार आदि का परि-माण करना जिसका लक्षण है, उस सातवें वन के पांच अतिचार है-(१) सचित्ताहार (२) सचित्तप्रतिवद्वाहार (३) अपक्वोषधि भक्षण

પાંચ અતિચ'ર અતાવવામાં આવ્યા છે હવે કમપ્રાપ્ત, ખાર વતાની અપેક્ષા સાતમાં અને ગુણુવતાની અપેક્ષા બીજા ઉપલાેગપરિલાેગપરિમાણુ વતના સચિત્તાહાર આદિ પાંચ અતિચારાનું કથન કરીએ છીએ–

ઉપલાગપરિલાગ પરિમાણુ વતના પાંચ અતિચાર છે જે વસ્તુ એકવાર લાગવી શકાય તે ઉપલાગ કહેવાય છે જેમ કે અનાજ, પાણી, માળા, ચન્દન વગેરે જે વસ્તુ વારંવાર લાગવી શકાય તેને પરિલાગ કહે છે. જેમ કે-વસ્ત્ર-આબૂષણ આદિ આ બંનેની મર્યાદા ગાંધવી ઉપલાગપરિલાગ પરિમાણુ કહેવાય છે. ઉપલાગપરિલાગ બે પ્રકારના છે-લાજનથી અને કર્મથી-આમાંથી લાજનથી જે ઉપલાગ પરિલાગ છે અને અશન, પાન, ખાદિમ, સ્વાદિમ, વસ્ત્ર, અલંકાર વગેરેનું પરિમાણુ કરવું જેન લક્ષણ છે તે સાતમાં વતના પાંચ અતિચાર છે-(૧) સચિત્તાહાર (૨) સચિત્તપ્રતિબહાહાર (૩) અપકુ दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ सू.४७ उ०परिभोगपरिमाणवतस्यातिचाराः ३५१

पश्चातिचारा आत्मनो मालिन्यताऽऽशदका दुष्परिणतिविशेषाः भवन्ति तत्र-सहचित्तेन चर्तते इति सचित्तम् चेतनाद्रव्यम् तस्याऽऽद्दारः सचित्ताद्दारः उप-मोगपरिमाणव्रतस्य घथमोऽतिचारोऽत्रसेयः । सचित्तेन प्रतिवद्धः-उपश्रिन्नष्टः स्पृष्टोवा य आहारः स सचित्तमतिद्धाहारः उपभोगपरिमाणवतस्य द्वितीयोऽति-चारो चोध्यः-२ एवस्-अपन्त्रीपधिमक्षणम्, पाकतां न माप्तो य ओपधिः शालि वाद्याद्यान्जातस् तस्य सक्षणम् अयं तृतीयोऽतिचारः-३ दुष्पक्वौषधिमक्षणम्-दुर्-दुःखेनाऽतिकष्टेन यः पच्यने स दुष्पक्वः, चिराऽग्नितापपरिपाक साधितः औषधिः मापचणक्ताऽन्तजाटम् अलाञ्च्चवरुफली ममृतिश्व यत्याके-पक्वाऽपक्व (४) दुष्पक्त्वौद्तधिसद्यण् (५) तुच्छौषधिसक्षणा । थे पांच व्यतिचार्

आत्मा से मलीनता उत्पन्न करनेवाछे दुष्परिणाल है। इनका अर्थ इस प्रकार है—

(१) जो चित्त लहित हो वह सचित्त कहलाता है अर्थात् चेतना-वान् द्रव्य । उलका आहार करना सचित्ताहार नामक उपओगपरिभोग परिमाणव्रत का प्रथम अतिचार है ।

(२) सचित्त से मिला हुआ या छुआ हुआ आहार सचित्त प्रति-बद्ध आहार कहलाता हैं। यह उपभोगपरिभोगपरिमाण व्रत का दसरा अतिचार है।

ें (३) जो शालि त्रीहि आदि अन्न पका न हो, वह अपनव कहलाता है, उसका भक्षण करना अपक्वोषधिभक्षण नामक तीसरा अतिचार है।

(१) जो बहुत कठिनाई से पके वह दुष्पक्व अर्थात् बहुत देर तक अग्नि जलाने पर पकने वाली वस्तु। जैसे उडद, चना आदि अन्न,

વીષધિલક્ષણ (૪) દુષ્પક્વીષધિક્રક્ષણ (૫) તુચ્છીષધિલક્ષણ આ પાંચ અતિચાર આત્મામાં મલીનતા ઉત્પન્ન કરનારા દુષ્પરિણામ છે. એમના અર્થ આ પ્રમાણે છે-

(૧) જે ચિત્ત સહિત હાેય તે સચિત્ત કહેવાય છે અયવા ચેતનાવાન્ દ્રવ્ય તેના આહાર કરવા સચિત્તાહાર નામક ઉપલાેગપરિલાેગ પરિમાણુ વતના પ્રથમ અતિચાર છે.

(૨) સચિત્તથી મળેલું અથવા અડકેલાે આહાર સચિત્તપ્રતિબદ્ધ આહાર કહેવાય છે. આ ઉપલાગ પરિલાગ પરિમાણુ વર્તના બીજો અતિચાર છે.

(૩) જે ડાંગર-ચાંખા વગેરે અનાજ પાકરાં ન હાેય, તે અપકવ કહેવાય છે તેનું લક્ષણ કરવું અપક્વોષધિલક્ષણ નામક ત્રીને અતિચાર છે. (૪) જે ઘણી સુશ્કેલીથી પાકે (ર'ધાય) તે દુષ્પક્વ અર્થાત ઘણા સમય સુધી અગ્નિ બાળવાથી ર'ધાતી વસ્તુ જેમ કે-અડદ, ચણા વગેરે અનાજ,

> \* ' \* ',

ন০ ১৭

विषयिणी शङ्का जायते तादशस्य दुप्पक्ष्वीपधेर्भक्षणं दुप्पक्वीपधिभक्षणम्, अस्या-ऽऽरस्थ वाहुत्यान्मिश्रत्वसन्देहारचाऽतिचारत्वम् अयं चतुर्थोऽतिचारः ४। तुच्छौषधिभक्षणय्, तुच्छो विराधनावहुळोऽल्पतृप्तिकारक औषधिविशेषः मृत्रि-स्वी-सीताफलादिरतस्य भक्षणं तुच्छोपधिभक्षणम् अस्य यथावत्परिपक्वस्यापि-श्वी-सीताफलादिरतस्य भक्षणं तुच्छोपधिभक्षणम् अस्य यथावत्परिपक्वस्यापि-श्वोजनजातस्याऽल्पस्वात्-त्याज्यभागस्य वहुल्टत्दादतिचारत्वम् । अयं पश्चमोऽ-तिचारः ५ कर्मत उपभोगपरिभोगः-पश्चदश कर्मादानरूपः । पश्चदश कर्मादानानि-यथा अङ्गारकर्म १ वनकर्म २ शाकटिककर्म ३ भाटी कर्म ४ छौकी तथा चंचला आदि की फली, जिसके पक्षने पर यह ठांका उत्पन्न होती है कि यह पकी है अथवा नहीं १ ऐसी दुष्पक्व औषधि का अक्षण करना दुष्पक्वौषधिश्वक्षण नामक अतिचार है । इसमें आरंभ की अधिकता होती है और मिश्र होने का सन्देह वना रहता है, इस कारण इसे अतिचार गिना गया है । यह चौधा अतिचार है ।

(५) जो तुच्छ हो अर्थात जिसमें विराधना यहुत हो और जिससे तृष्ति अल्प होती हो ऐसी मौसंवी सीताफल आदि को तुच्छौपधि कहते हैं। उसका भक्षण करना तुच्छौपधिभक्षण है। तुच्छौपधि को ठीक प्रकार पका भी लिया जाय तो भी उसमें खाद्य अंदा कम होता है ओर फेंकने योग्य भाग अधिक होता है, अतएव इसे अतिचार कहा है। कर्म से उपभोगपरिभोग पन्द्रह कर्मादान हैं। उनके नाम ये हैं-(१) अंगार कर्म (२) वनकर्म (३) ज्ञाकटिककर्म (४) भाटीकर्म (५) स्फोटी-

ગુવાર અથવા ચાેળા વગેરેની સીંગ જેના રંધાવાથી એવી શંકા ઉત્પન્ન થાય છે કે આ પાકી હશે કે કેમ ? આવી દુષ્પક્વ ઔષધિનું ભક્ષણ કરવું દુષ્પક્વીષધિ ભક્ષણુ નામક અતિચાર છે. આમા આરંભની અધિકતા દાય છે અને મિશ્ર દાવાની શંકા થતી રહે છે આથી એની અતિચારમાં ગણત્રી કરવામાં આવી છે આ ચાેથા અતિચાર છે.

(૫) જે તુચ્છ હાેય અર્થાત્ જેમાં વિરાધના ઘણી હાેય અને જેનાથી તૃપ્તિ અલ્પ થતી હાેય એવા માસ બી, સીતાફળ આદિને તુચ્છીષધિ કહે છે. તેનું લક્ષણ કરવું તે તુચ્છીષધિ લક્ષણ છે. તુચ્છીષધિને સારી પેઠે રાંધી પણ લેવાય તાે પણ તેમાં ખાદ્ય અંશ એાછા હાેય છે અને કેંકી દેવા લાયક ભાગ વધુ હાેય છે આથી એને અતિચાર કહેલ છે.

કર્મથી ઉપલાેગ પરિલાેગ પંદર કર્માદાન છે. તેમના નામ આ પ્રમાણે છે–(૧) અંગારકર્મ (૨) વનકર્મ (૩) શાકટિકર્મ (૪) લાડીકર્મ दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ सू.४७ उ०परिश्रोगपरिमाणवतस्यातिचारा: ३५४

स्फोटीकर्म-५ दन्तवाणिज्यम् ६ लाक्षावाणिज्यम् ७ रसवाणिज्यम् ८ विषवा-णिज्यम् ९ केशवाणिज्यम् १० यन्त्रपीडनकर्म ११ निर्काञ्चनकर्म १२ दवाग्नि-दापनम् १३ सरोहदतडागशोषणम् १४ असतीजनपोषणं १५ चेति, एतानि पञ्चदश कर्मादानपदवाच्यानि, तथाहि-कर्माणि कठोराणि आदीयन्ते गृह्यन्ते, यद्दा-कठोराणां कर्मणा मादानं-प्रहणं यैभेवति तानिति व्युत्एत्तेः, एतानि पञ्च-दशकर्मादानानि श्रमणोपासका न स्वयं कुर्वन्ति नाऽन्येन करयन्ति, कुर्वन्तं वाऽ-न्यंनाऽन्नुमोदन्ते । एते पञ्चदशकर्मतः- उपसोगपरिसोगपरिमाणव्रतस्याऽतिचारा अवसेयाः एषामय्यारम्भवनच्छेदादिना षट्कायोपमर्दनादिसदयावादनर्यवद्ध-लत्त्वादतिचारत्वम् । एषां सविस्तरं व्याख्या-उपासकदशाङ्गस्त्रे मत्कृताया मगारधर्मसंजीविनीन्याख्याया मानन्दस्य व्रतस्वीकारमकरणे एकपञ्चाशत्तम सूत्रे-विलोकनीयेति ॥४७॥

कर्म (६) दन्तवाणिज्य (७) लाक्षा वाणिज्य (८) रस वाणिज्य (९) विषवाणिज्य (१०) केश वाणिज्य (११) यंत्रपीडनकर्म (१२) निलीछन-कर्म (१३) दवाग्निदापन (१४) सराहूदतडागशोषण और (१५) असती-जनपोषण । यह पन्द्रह कर्मादान कहलाते हैं । जिनसे कठिन कर्मों का आदान-ग्रहण-होता है उन्हें कर्मादान कहते हैं । अमणोपासक इन पन्द्रह कर्मादानों को न स्वयं करते हैं, न दूसरे से करवाते हैं और न करने वाले की अनुमोदना करते हैं । कर्मतः उपभोगपरिभोग परिमाण व्रत के ये पन्द्रह अतिचार हैं । इनमें अग्नि का आरंभ षहुत होता है, जंगल कटवाये जाते हैं और षट्काय का विनाश होता है और अनथों की बहुलता होती है, इस कारण ये अतिचार कहे गए हैं । इनकी विस्तार युक्त व्याख्या उपासकद्शांग सूत्र में मेरी चनाई हुई 'अगार

(૫) કરેાટીકર્મ (૬) દન્તવાણિજ્ય (૭) લાક્ષાવાણિજ્ય (૮) રસવાણિજ્ય (૯) વિષવાણિજ્ય (૧૦) કેશવાણિજ્ય (૧૧) ચંત્રપીંડનકર્મ (૧૨) નિર્લાછનકર્મ (૧૩) દવાસિદાપન (૧૪) સરાહ્રદતડાગશાષણ અને (૧૫) અસતીજનપાષણ આ પંદર કર્માદાન કહેવાય છે જેનાથી ભારે કર્માનું આદાન-ગ્રહણ થ.ય છે તેમને કર્માદાન કહેવાય છે. શ્રમણેાપાસક આ પંદર કર્માદાનાને સ્વયં ગ્રહણ કરતાં નથી, બીજા પાસે તે કરાવતાં નથી અને કરનારાઓને અનુમાદન આપતા નથી કર્મત: ઉપલાગ પરિલાગપરિમાણ ગતના આ પંદર અતિચાર છે. આમાં અગ્નિના આરંભ ઘણા થાય છે, જંગલ કપાવાય છે અને છકાયના છવાની હિંસા થાય છે અને અનથેાંની પર'પરા ઉત્પન્ન થાય છે આથી એમને અતિચાર કહેવામાં આવ્યા છે. એની વિસ્તારયુક્ત વ્યાખ્યા ઉપાસકદશાંગ- तत्त्वार्थनिर्युक्तिः — एतत्स्रत्रस्य तत्त्वार्थनिर्युक्तिवक्तव्यता — एतत्स्रत्रस्य खत्र्वार्थदीपिका टीकायामेव गातार्थाऽतस्तत एव विवेचनीया ॥ ४.७॥

ष्रब्स्-अणट्ठादंड वेरमणव्वयस्स कंद्प्पकुक्कुइयाइया पंच अइयारा ॥४८॥

छाया-अनर्थदण्डविरमणव्रतस्य कन्दर्भ कोकुच्यादिकाः पश्चातिचाराः ॥४८॥ तत्त्वार्थदीपिका-पूर्वद्वत्रे-उपमोगपरिमोगविरमणलक्षणस्य सप्तमव्रत-स्य सचित्ताऽऽहारादिकाः पश्चातिचाराः मतिपादिताः, सम्पति-क्रममाप्तस्या-ऽनर्थदण्डविरमणळक्षणस्याऽऽष्टमव्रतस्य पश्चातिचाराच् मतिपादयितुमाह 'अणद्व-

धर्म संजीविनी' नामक टीका में, अनन्इ आपक के वन ग्रहण प्रकरण में इक्यावनवें सूत्र में देख छेना चाहिए ॥४७॥

\_\_\_\_तत्त्वार्थनिर्युक्ति--निर्धारित कम के अनुसार इस ख्व की तत्त्वार्थ-निर्युक्ति कहना चाहिए, मगर वह तत्त्वार्थदीषिका टीका में ही अन्तर्गत हो जाती है, अतः उसी से समझ छेना चाहिए ॥४७॥

- 'अणहादंड वेरमण' इत्यादि

स्त्रार्थ--फन्दर्प कौकुच्घ आदि अनर्धदण्डविरमणव्रत के पांच अतिचार हैं॥४८॥

तत्त्वार्थदीपिका--पूर्वसूत्र में उपओगपरिभोगविरमण नामक सातवें व्रत के सचित्ताहार आदि पांच अतिचारों का प्रतिपादन किये गये हैं, अब कम प्राप्त अनर्थदण्डविरमण नामक आठदें व्रन के पांच अतिचारों का प्रत्तिपादन करते हैं-

સૂત્રમાં, મારા વડે રચિત 'અગારધર્મ સંજવિની' નામની ટીકામાં, આનંદ-શ્રાવકના વ્રતગ્રહણ પ્રકરણમાં, એકાવનમાં સૂત્રમાં જોઇ જવા ભલામણ છે. ાા૪ળા

તત્ત્વાર્થનિર્ચુક્તિ—નિર્ધારિતક્રમ અનુસાર આ સૂત્રની તત્ત્વાર્થનિર્ચુક્તિ કહેવી જોઇએ, પરન્તુ તે તત્ત્વાર્થદીપિકા ટીકામાં જ સમાવિષ્ટ થઇ જાય છે આથી તેમાં જ સમજી લેવી જોઇએ ાા૪ળા

'अणत्थदण्ड वेरमणव्यस्स' धत्याहि

સૂત્રાથ<sup>°</sup>-કન્દપ<sup>°</sup>કોકુચ્ય આદિ અનર્થદહુડ વિરમણુવવના પાંચ અતિ-ચાર છે. ાા૪૮ાા

તત્ત્વાર્થદીપિકા-પૂર્વસ્ત્રમાં ઉપલાેગ પરિલાેગ વિરમણ નામક સાતમાં વતના સચિત્તાહાર આદિ પાંચ અતિચાર પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યા છે, હવે ક્રમપ્રાપ્ત અનર્થદણ્ડ વિરમણુ નામના આઠમાં વ્રતના પાંચ અતિચારાેનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ્–

248

दीपिका-निर्युक्ति टीका स.७ सू. ४८ अनर्थदण्डविरमणवंतस्यातिचारां दें५७

दंडवेरमणव्ययस्स कंदप्प कुक्कुइयाइया पंच अइयारा'-इति, अनर्थदण्ड-विरमणव्रतस्याऽष्टमव्रतस्य तृतीयगुणव्रतरूपस्य कन्दर्पकौकुच्यादिकाः-कन्दर्पः १ कौकुच्यम् २ आदिना-मौखर्यम् ३ संयुक्ताधिकरणम् ४ उपमोगाऽतिरिक्तम् ५ इत्येते पञ्चातिचारा आत्मनो मालिन्याऽऽपादका दुष्परिणतिविश्चेषा भवन्ति । तत्र--रागोद्दीपकात्कामोद्दीपकः मदासयुक्तोऽसभ्याऽव्लीलवाक्त्रेषा भवन्ति । तत्र--रागोद्दीपकात्कामोद्दीपकः मदासयुक्तोऽसभ्याऽव्लीलवाक्त्रेषा कन्दर्प इति व्यवह्रियते १ एतदेव वाग् व्यापारण-हसनञ्च मोहनीयकर्मो दयसमावेशाद् दुष्कायकर्ममयुक्तं वाग्व्णपारोपसर्जनकायव्यापारप्रधानं कौकुच्य ग्रुच्यने, कुकु-चस्य कुत्सितसंकोचनादि क्रियायुक्तस्य भावः कौकुच्यम्, भाण्डचेष्टितवत्-ग्रुख-नासा-भ्रू-नेत्रादीनां वेरूप्यकरणेन हात्योत्पादनमित्यवसेयः २ धार्थ्व्य

अनर्थद्ण्डविरमणव्रत के पांच अतिचार हैं-(१) कन्दर्भ (२) कौकु-च्य (३) मौखर्य (४) संयुक्ताधिकरण और (५) उपभोगातिरिक्त । इन अतिचारों का स्वरूप इस प्रकार है-

(१) रागभाव के डद्रेक से कामोदीपक, हास्पयुक्त, असभ्य, एवं अइलील वचनों का प्रयोग करना कन्द्र्प कहलाता है।

(२) यही वचनव्यापार और हंसी-मजाक मोहनीयकर्म के उदय के आवेदा से जब कायिक कुचेष्टाओं से युक्त होता है, जिसमें वचन का व्यापार गौण और काय का व्यापार प्रधान होता है तब कौकुच्य कहछाता है। कुकुच अर्थात् कुल्सित संकोचन आदि किया से युक्त पुरुष का भाव कौकुच्य कहछाता है। भाण्डों की सी चेष्टाओं के समान सुख, नाक, भौंह, नेत्र आदि को विरूप बना कर दूसरों को हंसाना कौकुच्य फा आदाय है।

અનર્થદેષ્ડ વિરમણુ વતના પાંચ અતિચાર છે–(૧) કન્દર્પ (૨) કૌકુચ્ય (૩) મૌખર્ય (૪) સંગ્રુક્તાધિકરણુ અને (૫) ઉપભાગાતિરિક્ત આ અતિ-ચારાેનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે–

(૧) રાગભાવના ઉદ્રેકથી કામાેદ્દીપક, હાસ્યચુક્ત, અસભ્ય અને અશ્લીલ વચનાના પ્રયાગ કરવા કન્દર્પ કહેવાય છે.

આ જ વચનવ્યાપાર અને ઠઠ્ઠા-મશ્કરી સાેહનીય કર્મના ઉદયના આવેશથી જ્યારે શારીરિક કુચેષ્ટાએાથી ચુક્ત હાેય છે. જેમાં વચનના વ્યાપાર ગૌણ અને કાયાના વ્યાપાર સુખ્ય હાેય છે ત્યારે કોેકુચ્ય અર્થાત્ કુત્સિત સંકે ચન આદિ કિયાથી ચુક્ત પુરૂષના ભાવ કોકુચ્ય કહેવાય છે. વિદ્દ્ષક જેવી ચેષ્ટાએાની માફક સુખ, નાક, ભ્રમર, નેત્ર આદિને કુરૂપ બનાવીને બીજાએાને હસાવવા કોકુચ્યના આશય છે. वहुछ्य-अन्गर्छ यरिकञ्चित्-अनर्थकम् बहुपछपनं मौखर्य मुच्यते ३ संयुक्ता धिकरणय्-अधिक्रियते सम्बध्यते दुर्गतिष्वात्माऽनेनेत्वधिकरणम्, उद्खरु-मुसळ-धरट-वासी-इठारादि शस्त्रम्, संयुक्तञ्च तदधिकरणं-संयुक्ताधिकरणम् उद्खर्छादिकं नैककं किञ्चिदपि कार्यं कर्तुं क्षमम्, अपितु-मुमल्लादिना परस्पर-संयोगेनैव, एवय्-वास्यादिकमपि दण्डादि संयोगेनैव छेदनादिकार्यं सम्पादयितुं समर्थ अवति नतु-एककमिति-उद्खल्लादीनां मुसळादिना संयोजनं, संयुक्ता धिकरण मितिभावः । संयुक्ताधिकरणस्य हिंसा हेतुन्वादतिचारत्वमवग-न्तव्यम् ४ । उपमोगपरिभोगयोग्या दधिकस्थाऽर्थस्य ग्रहणम् उपभोग-

(३) घृष्टना से परिपूर्ण, अनर्गल, निरर्थक अंटसंट यडवडाना मौखर्घ कहलाता है।

(१) जिलके कारण आत्मा दुर्गतिका अधिकारी यनाया जाय वह अभिकरण कहलाता है अर्थात् ऊखल, मूसल, चक्की, वस्तला, कुल्हाडा आदि छास्त । इनको जोड कर कार्य करने योग्य यनाना संयुक्ताधि-करण है । ऊखल आदि अकेला-अकेला कोई कार्य नहीं कर सकना, किन्तु सूसल के संयोग से ही करता है इसी प्रकार वस्त्ला आदि भी इत्थे का खंयोग होने पर ही अपना कार्य करने में समर्थ होता है, चिना इत्थे के नहीं । इस कारण ऊखल आदि को मूसल आदि से संयुक्त करना संयुक्ताधिकरण समझना चाहिए । संयुक्ताधिकरण हिंसा का हेतु होने से अतिचार है ।

(५) उपभोग और परिभोग के योग्य से अधिक वस्तु को ग्रहण (3) षृष्टताथी परिपूर्णु, અनगर्व, निरर्थंક, ঊबहेझ अलडवुं भीभर्य કહેવાય છે.

(૪) જેના કારણે આત્માને દુર્ગતિના અધિકારી અનાવવામાં આવે તે અધિકરણ કહેવાય છે અર્થાત્ ઉખલ, મૂશળ, ઘંટી, વાંસલાે, કુહાડા વગેરે શસ્ત્રો એમને ભેગા કરીને કાર્ય કરવા યાગ્ય અનાવવું સંચુકતાધિકરણુ છે. સાંબેલું વગેરે સ્વતંત્રપણે કાેઇ કાર્ય કરી શકતું નથી પરન્તુ મૂશળના સંચા ગથી જ કરી શકે છે એવી જ રીતે વાંસલાે વગેરે પણુ હાથાના સંચાગ હાવાથી જ પાતાનું કાર્ય કરવામાં સમર્થ થાય છે, હાથા વગર નહીં. આ કારણે સાંબેલા આદિને મૂશળ આદિથી સંચુકત કરવા સંચુકતાધિકરણ સમ-જવા તેઈ એ. સંચુકતાધિકરણુ હિંસાના હેતુ હાેવાથી અતિચાર છે.

(૫) ઉપલાેગ અને પરિલાેગના ચાેગ્યથી અધિક વસ્તુને અહેણુ કરવુ

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ स्. ४८ अनर्धदण्डविरमणवतस्यातिचारा: ३५९

परिभोगाऽतिरिक्त मनसेयम्, तत्र-उपभोगः सकृदभोगयोग्यमझपान सक् चन्दनादिकम्, परिभोगं-पुनः पुन भोँगयोग्यं भवनाऽऽसनादिकं तयोरति-रिक्तम्-आधित्रचम् उपभोगपरिभोगातिरिक्तम् । तथा चैते पश्च कन्दर्भादयोऽनर्थ-दण्डविरतिलक्षणतृतीयगुणवतस्याऽ तचारा भवन्ति, तस्माद्-व्रउधारिणा कन्द-पादि परिवर्जनपूर्वकमनर्थदण्डदिरतिव्रत मनुपाछनीय्म् ॥४८॥

तत्त्वार्थनियु क्तिः — प्र्वं तावत् – क्रमपाप्तस्य द्वितीयाणुव्रतस्य- उपभोगपरि-भोगपरिमाणकक्षणस्य सचित्ताहारादयः पञ्चातिचाराः प्ररूपिताः सम्पति= क्रमागतस्याऽनर्थदण्डविरतिलक्षण तृतीय्गुण्वतस्य पञ्चातिचारान् कन्दर्पादीन् मरूपयितुमाह – 'अणट्टदंडवेरमणव्ययस्स कद्रप्पक्तक्कुह्याहया पंच अहयारा – 'इति, पूर्वोक्तस्वरूपस्याऽनर्थ दण्डविरमणव्रतम्य कन्दर्पकौकुच्यादिकाः

करना उप भोगपरि भोगातिरिक्त अतिचार है। एक बार भोगने की बस्तु उपभोग कहलाती है और बार-बार भोगने घोग्य बस्तु को परिभोग कहते हैं। इनकी अधिकता उपभोगपरिभोगाति-रिक्त अतिचार है।

ये पांचो कन्दर्प आदि अनर्थदण्डविरमणवत के अतिचार हैं। अतएव व्रतधारी को कन्दर्प आदि से बच कर अनर्थदंडविरमणव्रत का पालन करना चाहिए॥४८॥

तत्वार्थनिर्युक्ति--पहछे क्रमप्राप्त दितीय गुणव्रत-उपभोगपरिभोग परिमाण के सचित्ताहार आदि पांच अतिचारों का प्ररूपण किया गया, अब क्रमागत अनर्थदण्डविरमणव्रत नामक तीसरे गुणव्रत के पांच अतिचारों का कथन करते हैं-

ઉપલાેગ પરિલાેગાતિરિકત અતિચાર છે. એકવાર લાેગવવાની વસ્તુ ઉપલાેગ કહેવાય છે અને વાર'વાર લાેગવવા યાેગ્ય વસ્તુને પરિલાેગ કહે છે. એમની વિપૂલતા ઉપલાેગપરિલાેગાતિરિકત અતિચાર છે.

આ પાંચે કન્દર્પ આદિ અનર્થદૃષ્ડ વિરમણુ વ્રતના અતિચાર છે આથી વ્રતધારીએ કન્દર્પ આદિશ્રી અચીને અનર્થદંડ વિરમણુવ્રતનું પાલન કરવું જોઇએ. ા૪૮ાા

તત્ત્વાર્થ નિર્ચ કિત—પહેલા કમપ્રાપ્ત દ્વિતીય ગુણવત-ઉપલાેગપરિલાેગ પરિમાણના સચિત્તાહાર, આદિ પાચ અતિચારાેનું પ્રરૂપણ કરવામા આવ્યું, હવે કમાગત અનર્થદણ્ડ વિરમણ વત નામક ત્રીજા ગુણવતના પાંચ અતિ-ચારાેનું કથન કરીએ છીએ–

અનર્થદંડ વિરમણુ વતના પાંચ અતિચાર છે-(૧) કન્ઠર્પ (૨) કૌકુરુય

-कन्दर्षः १ कौकुच्यस् २ आदिना-सौखर्यम् ३ संयुक्ताधिकरणम् ४ उपमोग-परिश्रोगातिरिक्तम् ५ इत्येते पञ्चातिचारा आत्मनो मालिन्याऽऽपादका ढुष्परिणतिविशेषा भवन्ति । तत्र कन्दर्षः-काप्तरत्द्वेतुभू नेऽइलील वाक्पयोगोऽपि कन्दर्पपदेनो-पचर्यते, तथा च-महासमिश्रोऽसभ्याऽश्टिष्टटवाक्र्पयोगः कन्दर्पः १ भू-नेत्रोष्ठ-वदनादिविकारपूर्वकः परिद्यासादिजनको माण्डचारणस्येव कायिको व्यापारः । कौकुच्यम्-कुत्सितनासिका-नयनोष्ठादि संद्योचनादि युक्तस्य कुक्कुचस्य भावः कौकुच्यमिति व्युत्पत्तेः, तच्च-कौकुच्य मनेकविधम्भवति भाण्डचारणादिविडम्बन क्रियासद्यक्रियारूपत्वात् । यद्वा-कुत्सितः कुचः-भू-नेत्र-नासिकादिसंकोचनादि क्रियासुक्तः कुकुचस्तस्य भावः कौकुच्य सित्येद-

अनर्थदंडचिरमणवत के पांच अतिचार हैं-(१) कन्दर्प (२) कौकुच्प (३) मौखर्य (४) संयुक्ताधिकरण और (५) उप भोगपरि भोगातिरिक्त। ये पांचों अतिचार आत्मा में सलीनता उत्पन्न करने वाले दुष्परिणाम-रूप हैं। इनका स्वरूप हस प्रकार है-

(१) कन्दर्प अर्थात् काम । जो वचन कन्दर्प का कारण होता है वह भी कन्दर्प कहलाता है । तात्पर्य यह है कि हंसी-मजाक से युक्त असभ्य और अशिष्ट वचन प्रयोग करना कन्दर्प नामक अतिचार है ।

(२) भौंह, नेत्र होठ और मुख आदि को विकृत करके, दूसरों को हंसाने के लिए भांड के समान जो शारीरिक चेष्ठा की जाती है, उसे कौकुच्य कहते हैं। कौकुच्य कई प्रकार से किया जा सकता है, क्यों कि वह भांडों एवं चारणों की विडम्वना-क्रिया के समान होता है। अथवा कुस्सित कुच अर्थात भोंह, नेत्र, नासिका ओदि के संकोचन की क्रिया से युक्त, उसका भाव कौकुच्य कहलाता है।

(૩) મૌખર્ય (૪) સંચુક્તાધિકરણુ અને (૫) ઉપભાગપરિભાગાતિસ્કિત આ પાંચે અતિચાર આત્મામાં મલીનતા ઉત્પન્ત કરનારા દુષ્પરિગ્રામરૂપ છે. એમનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે-

(૧) કન્દર્પ અર્થાત્ કામ જે વચન કન્દર્પનું કારણ હાેય છે તે પણ કન્દર્પ કહેવાય છે. તાત્પર્ય એ છે કે રઠા-મશ્કરીથી ચુક્ત અસભ્ય અને અશિષ્ટ વચનપ્રયાગ કરવા કન્દર્પ અતિચાર છે. (૨) ભ્રમર, નેત્ર, હાેઠ, અને મુખ વગેરેને વિકૃત કરીને, બીજાને હસાવવા કાજે વિદ્દષકની માફક જે જે શારીરિક ચેષ્ટા કરવામાં આવે છે તેને કોૈકુચ્ય કહે છે. કોૈકુચ્ય ઘણી રીતે કરી શકાય છે કારણ કે તે ભાટ અને ચ'રણાની વિડમ્બના-કિયાની જેવું હાેય છે અન્યથા કુત્સિત કુચ અર્થાત્ ભ્રમર, નેત્ર, નાસિકા, આદિના સંદાચનની ફિયાથી ચુક્ત, તેના ભાવ કોૈકુચ્ય કહેવાય છે. (૩) મુખરના दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ सू. ४८ अनर्धदण्डविरमणव्रतस्यातिचारा: ३६१

घेयम् २ मौखर्य ताप्रद् मुझरस्य भावो मौखर्यम्-चापरुयम्-धाष्टर्य बहुलम सभ्याऽनर्गलाऽसम्बद्ध बहुमलापित्वरूप सबगन्तव्यम् ३ संयुक्ताधिकरणं तावत्-प्रयोजनमनालोच्याऽधिकरणस्य संयोजनम्, मुख्ल-दात्र-शिला पुत्रक शस गोधूम यन्त्रशिलादीनाग् ल्रद्यलदण्डादिना संयोजनमवसेयम् ४ एवम्-उप-भोगपरिभोणाऽतिरिक्तत्वं वक्ष्यनाणस्वरूपं चोध्यम्, तत्रो-पभोणोऽशन-पान-सक्चन्दन-इङ्ग्रम-कर्तूरिकाविलेप्त प्रमुतिरूपः-परिमोगश्च-वस्ताऽऽभरणादि-लक्षणः तस्माद्-अतिरिक्तम् अप्भोनपरिभोणयोग्यवस्त्नां नियसित्तपरिमाणा दाधिवचेन ग्रदणप् ५। तथा च-ऊन्द्पिः १ कौक्रुच्यम् २ मौखर्यम् ३ संयुक्ताधि-

(३) झुखर का आब की उर्ध कहलाता है। चपलना, पृष्टता से युक्त असभ्य, अनगील और असग्रद प्रजाप आदि इसके रूप हैं।

(४) प्रयोजन का विचार किये विना ही अभिकरण का संयोजन करना अर्थात् सूखल, दांतला, लोहा, रास्त्र, चक्की, शिला, ऊखल, डंडा (हत्था) आदि के जारा संयोजन करना इन्हें परस्पर यथा योग्य संयुक्त करके काम करने योग्य जनाना ।

(५) जो बस्तु एक पार काम थें लाई जाय वह उपभोग कहलाती है, जैसे-अज्ञान, पान, माला, चन्दन, कुंकुब, कस्तूरी आदि। जो पदार्थ पुनः-पुनः काय में लाये जाते हैं, उन वस्त्र, आमूषण आदि को परिभोग कहते हैं। इन उपभोग-परिभोग के योग्य वस्तुओं को निरर्थक इकट्टा कर रखना उपभोगपरिभोगातिरिक्तत्व अतिचार है।

इस्न प्रकाश (१) कन्हर्ष (२) को क्रिकाच्य (३) सौ खर्य (४) संयुक्ताधि-ભાવ મૌ ખર્ય કહેવાય છે. ચપલતા, છુગ્ડતાથી ચુકત અસભ્ય, અનગ'લ અને અસમ્બદ્ધ પ્રલાપ આદિ એના રૂપ છે. (४) પ્રયાજનના વિચાર કર્યા વગર જ અધિકરણનું સંચાજન કરવું અર્થાત્ મૂસળ, દાતરહું, લાહું, શસ્ત્ર, ઘંટી, શિલા, ઉખલ, ડાડા (હાંચા) ગ દિ દ્વારા સંચાજન કરવું-આમને પરસ્પર યથા-યાગ્ય સંચુકત કરીને કામ કરવા ચાગ્ય બનાવવું (૫) જે વસ્તુ એકવાર કામમાં લગાડવામાં આવે તે ઉપલે ગ કહેવાય છે જેમ કે-અશન, પાન, માળા, ચન્દન કંકુમ, કસ્તુરી વગેરે જે પદાર્થ કરી-કરી કામમાં લગાડાય તે વસ્તુ, આંબ્ર-ષણુ આદિને પરિલાગ કહે છે. આ ઉપલાગ પરિલાગને ચાંગ્ય વસ્તુઓને અર્થ વગર વધારે લેગા કરી રાખલું ઉપલાગપરિલાગતિરિક્ત અતિચાર છે. આવી રીતે (૧) કન્દર્પ (૨) કોકુચ્ય (૩) મોખર્થ (૪) સંચુક્તાધિકરણ करणय ४ उपमोगपरिमोगातिरिक्तं ५ चेत्येने पञ्चानर्थदण्डविरतिव्रतन्नकक्षण वृतीयगुणव्रतस्याऽतिचारा सबन्ति । तत्र कामानुपङ्गिगयुक्ताऽसभ्याऽक्ञजिबवाक्त-मयोगः कन्दर्पः १ अस्पष्टवर्णश्रदणरूपहास्यं च कौछुच्यम् एतदुमयमेव मोहनीय कर्मोदयाद् दुष्टकायव्यापारमधानं वाग्व्यापारोपक्षर्जनम् २ पूर्वापरसम्बन्धरहिता नर्गळवहुळापित्वं यौर्ख्यम् स्वार्थसाधनं विनैत्र यत्किञ्चिदसम्बद्ध बहु मजल्पन-रूपम् २ । संयुक्ताऽधिकरणन्तु-अधिक्रियते सभ्वध्यते नरकाविदुर्गतिषु आत्माऽनेने त्यधिकरणम् उद्खल मुमलयरद्वासी कुठारादिशस्तम्, संयुक्तञ्च तदधिकरणं संयुक्ताधिकरणम्, उद्खलादिकं नैककं किमपि कायं वर्त्त समर्थं भवति-अपितु-करण और (५) उपजोगपरिसोगातिरिक्त, ये पांच अनर्थदंडविरति नामक तीस्वरे गुणव्रत के अतिचार हैं ।

काम वाखना से प्रेरित, रागयुक्त, असभ्य और अश्लील वचनों का प्रयोग करना कन्दर्प नामक अतिचार है। अस्पष्ट वर्ण जिसमें सुने जाएं हास्य कौकुच्य कहलाता है। यह दोनों मोहनीय कर्म के उदय से होते हैं। इनमें काय के दुष्ट व्यापार की प्रधानता होती है और घचनप्रयोग गोण होता है। पूर्वापर संवंध से रहित अनर्गल वकवास मौखर्य कहलाता है। तात्पर्य यह है कि कोई प्रयोजन न होने पर भी अंटसंट प्रलाप करना-बहुत बोलना मौखर्य है। जिनके कारण आत्मा नरक आदि दुर्गति का अधिकारी बनता है उसे अधिकरण कहते हैं। जखल, मुसल, चक्की, वस्ला, कुल्हाडा, आदि दास्त अधिकरण हैं। जखल आदि अकेला कुछ भी कार्य करने में समर्थ नहीं होता, बल्क

અને (૫) ઉપલાગપરિલાગાતિરિકત, આ પાંચ અનર્થદાંડ વિરતિ નામક ત્રીજા ગુણુવત્તનાં અતિચાર છે.

કામવાસનાથી પ્રેરિત, રાગશુકત, અસભ્ય અને અશ્લીલ વચનાના પ્રયોગ કરવા કન્દર્પ નામક અતિચાર છે. અસ્પષ્ટ વર્ણ જેમાં સંભળાય એવા હાસ્ય કોંકુચ્ય કહેવાય છે. આ બંને માહનીય કર્મના ઉદયથી થાય છે. તેમાં કામના દુષ્ટ વ્યાપારની પ્રધાનતા હાય છે અને વ્ચનપ્રયાગ ગૌણ હાય છે. પૂર્વાપર સંબંધથી રહિત અનર્ગલ બકવાટ મૌખર્ય કહેવાય છે તાત્પર્ય એ છે કે કાઇ પ્રયાજન ન હાવા છતાં પણ ગઠબડગાટાળા ભર્ચી પ્રલાપ કરવા-વધારે પડતું બાલવું મૌખર્ય છે. જેના કારણે આત્મા નરક આદિ દુર્ગતિના અધિકારી બને છે તેને અધિકરણ કહે છે ઉખલ, મૂશલ, ઘંટિ, વાંસલા, કુડાડા વિગેરે રાસ્ર અધિકરણ છે. ઉખલ વગેરે એકલું કાઇ પણ કાર્ય કરવા માટે સમર્થ હાતું નથી પરન્તુ મૂશળ આદિની સાથે યથાગિત સંયોગ र्दीविका-निर्पुक्ति टीका अं. ७ स्. ४८ अनर्थदण्डविरमणवतस्यातिचाराः ३६३ -

मुसलादिना सिथः संयोगेनैव एवं-वास्यादिकमपि वंग्नदण्डादिसंयोगेनैव छेदनादि कार्यं सम्पादयति-ततु-एककस्, अतएव-उऌखलादीनां मुसलादिना संयोजनं संयुक्ताधिकरणमुच्यते ४ उपभोगपरिभोगातिरिक्तत्वश्च-अज्ञनपानादिकम्, अल-इत्तारदस्तादिकश्च याददुपग्रुच्यते स्वास्मन स्तावत एव ग्रहणमुपभोगपरिभोगपरि-माणं भवति तदपेक्षयाऽधिकस्य ग्रहणम् उपभोगपरिभोगातिरिक्तत्वष्ठवसेयम् । तस्मात्-अनर्थदण्डविरतित्रतधारिणाऽगारिणा कन्दर्पादि पश्चातिचारवर्जनपूर्वकं सम्यक्तया तृतीयगुणत्रतरूपमनर्थदण्डविरतित्रतमन्नुपालनीयम् । उक्तश्चोपासक द्याङ्गे मथमाध्ययने-'अलाहादंड चेरसणस्त स्वमणोधास्त्रएणं पंच अंइचारा जाणियव्वा, न समायरियव्या तं जहा-कंदण्ये कुक्कुइए-भोहरिए-

मूसल आदि के लाथ यथोचिन संयोग होने पर ही वह अपना कार्य कर सकता है। इसो प्रकार पद्यला आदि भी दंड (हत्थे) के संयोग से ही छेदन आदि किया कर सकता है, अकेला नहीं। अतएव उखल आदि का नूसल आदि के खाध संयोग करना संयुक्ताधिकरण कह-लाता है। अज्ञान पान आदि उपभोग और अलंकार वस्त्र आदि परि-भोग कहलाते हैं। जितने उपभोगपरिभोग के योग्य पदार्थों की अपने लिए आवश्यकता हो, उससे अधिक का ग्रहण करना उपभोगपरि-भोगतिरिक्तत्व अतिचार समझना चाहिए।

अनर्थदण्डविरति नामक व्रत के धारक आवक को कन्दर्प आदि पांचों अतिचारों से पचते हुए सम्यक्त प्रकार से तीसरे गुणवतरूप अनर्थदण्डविरतिव्रत का पालन करना चाहिए। उपासकद्शांग के प्रथम अध्ययन में कहा है-'अमणोपासक को अनर्थदंडविरमणव्रत के पांच

ચવાથી જ તે પાતાનું કાર્ય કરી શકે છે. એવી જ રીતે વાંસલાે વગેરે પણ દંડ (હાચા)તા સંચાેગથી જ છેદન આદિ કિયા કરી શકે છે, એકલું નહીં. આથી ઉખલ વગેરેના મૂશળ આદિની સાથે સંચાેગ કરવા સંચુકતાધિકરણુ કહેવાય છે. અનાજ, પાણી આદિ ઉપલાેગ અને અલંકાર વસ્ત્ર આદિ પરિભાેગ કહેવાય છે. જેટલા ઉપલાેગ પરિલાેગને ચાેગ્ય પદાર્થીની પાતાને માટે જરૂરીયાત હાેય, તેથી અધિકનું ગ્રહણ કરવું ઉપલાેગ પરિલાેગાતિરિક્ત અતિચાર સમજવા જોઈએ.

અનર્થ દહુડ વિરતિ નામક વતના ધારક શ્રાવકે કન્દર્પ આદિ પાંચે અતિચારાથી અચના થકા સમ્યક્પ્રકારે ત્રીજા ગુણુવ્રતરૂપ અનર્થ દહુડ વિરતિ વતનું પાલન કરવું જોઇએ ઉપાસકદશાંગ સૂત્રનાં પ્રથમ અધ્યયનમાં કહ્યું છે-શ્રમણુાપાસકે અનર્થ દહુડ વિરમણુ વ્રતના પાંચ અતિચાર જાણુવા જોઇએ પરન્તુ संजुलाहिगरणे, उबभोगपरिभोगाहरित्ते' इति, अनर्थदण्ड विरमणस्य श्रमणो-पासकेन पश्चातिचारा ज्ञातव्याः, न समाचरितव्याः, तद्यथा-कन्दर्थः-कौकुच्यम्-मौखर्यम्-संयुक्ताधिकरणम्-उपभोगपरिभोगाऽतिरिक्तत्वस् , इति ॥४८॥

मुलम्-सामाइयरस मणदुप्पणिहाणाइया पंचअइयारा ॥४९॥

छाया-सामायिकस्य मनोदुष्प्रणिधानादिकाः पञ्चातिचाराः ॥४९॥ तत्वार्थदीपिका-पूर्वमूत्रं यथाक्रमागतस्याऽनर्थदण्डविरतिलक्षण दत्तीय-गुणत्रतस्य कन्दर्पादयः पञ्चातिचाराः मरूपिताः, सम्मति-सामायिक व्रतस्य मथमशिक्षाव्रतस्य द्वादशव्रतेषु नवमस्य मनोदुष्पणिधानादिकान् पञ्चातिचारान् प्रतिपादयितुमाह-'स्वास्नाहचस्स स्रणदुप्रणिहाणाहचा पंच अहञारा' इति, सामायिकस्य पूत्रीक सामायिकवरूप्रध्यमशिक्षाव्रतस्य मनोदुष्पणिधानादिकाः -मनोदुष्पणिधानम् १ आदिना-चचोदुष्मणिधानम् २ कायदुष्प्रणिधानम् २

अतिचार जानना चाहिए परन्तु उनका आचरण नहीं करना चाहिए। वे अतिचार इस प्रकार हैं-कन्दर्प, कौकुच्य, मौखर्य, संयुक्ताधिकरण और उपभोगपरिभोगातिरिक्तत्व ॥४८॥

'सामाइयस्स मणदुप्प' इत्यादि

सत्रार्थ-सामायिकवत के मनःहुष्प्रणिधान आदि पांच अतिचार हैं॥४०॥

तत्त्वार्थहीपिफा-पूर्वसत्र में कर्मागत अनर्थदण्डविरसणव्रत के कन्दर्प आदि पांच अतिचारों का प्रतिपादन किया गया, अब प्रधम ज्ञिक्षाव्रत एवं वारह वर्तों में से नव में सामाधिकव्रत के मनो डुब्वणिघान आदि पांच अतिचारों की प्ररूपणा करते हैं-

पूर्व कथित पहले शिक्षावत सामायिक के पांच अतिचार है-(१) मनो दुष्प्रणिधान (२) वचनदुष्पणिधान (३) कायदुष्प्रणिधान (४)

તેમનું આચરણ કરવુ નેઈ એ નહી' આ અતિચાર આ પ્રકારે છે-કન્દર્પ, કોકુચ્ય, મૌખર્ય, સંચુક્તાધિકરણ અને ઉપલાેગ પરિલાેગાતિરિક્તત્ત્વ. ાા૪૮ા

'सामाइयस्म मणदुष्पणिहाणाइया' धत्याहि

સૂત્રાર્થ-સામાયિક વતનાં મનઃદુષ્પ્રણિધાન આદિ પાંચ અતિચાર છે. ા૪૯ તત્ત્વાર્થદીપિકા-પૂર્વ સૂત્રમાં કમાગત અનર્થદષ્ડ વિરમણ વતના કન્દર્પ આદિ પાંચ અતિચારાનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું, હવે પ્રથમ શિક્ષાવત અને ખાર વતા પૈકીના નવમાં સામાયિક વર્તના મનાદુષ્પ્રણિધાન આદિ પાંચ અતિચારાની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ-

પૂર્વ કથિક પહેલા શિક્ષાવત સામાયિકના પાંચ વ્યતિચાર છે-(૧) મનેા-દુષ્પ્રણિધાન (૨) વચનદુષ્પ્રણિધાન (૩) કાયદુષ્પ્રણિધાન (૪) સામાયિકનું सामायिकस्य स्मृत्यकरणस् ४ सामायिकस्वाऽनवस्थितस्व करणम् ५ इत्येते पञ्चा-ऽतिचारा आत्मनो मालिन्याऽऽपादका दुष्वरिणतिविद्येषा भवन्ति । तत्र-त्रिविध-स्तावद् योगः पूर्वं सानसिक-वाचिक-कायिक भेदात् प्रतिपादितः, त्रस्व दुष्य-णिधानम्, दुष्टं प्रणिधानं सामायिकलक्षणध्यानविशेषावसरे मनोवाकायानां कोधमानमायाल्लोभसहिता दुष्टप्रदृत्तयः-मनोदुष्प्रणिधानम् १ वचोदुष्प्रणिधानम् २ कायदुष्प्रणिधानं ३ चो-च्यते । तत्र-मनोदुष्प्रणिधानम् १ वचोदुष्प्रणिधानम् २ कायदुष्प्रणिधानं ३ चो-च्यते । तत्र-मनोदुष्प्रणिधानम् २ लायदुष्प्रणिधानम् त् कायदुष्प्रणिधानं ३ चो-च्यते । तत्र-मनोदुष्प्रणिधानम् -सामायिकाऽनुष्ठान-समये गृहसम्वन्धि सुक्ठतदुष्कृतपश्चिन्तनसित्पर्थः १ एवं-चचोदुष्प्रणिधानम् -वद्दसो दुष्पणिधानम् , सामायिकसमये निष्ठुरसावद्य गाषासम्प्रिदीरणम् २ एवम्-कायस्य क्षरोरस्य दुष्पणिधानं दुष्टं-सावद्यं मणिधानं=प्रवर्तं कायदुष्प्रणि-धानम्, अपमार्निताऽनिरीक्षितसूयौ हस्तपादादि प्रसारणम् इत्यर्थः ३ एवं-सामायिक का स्मरण न रहना झौर (५) अनवस्थित रूप झे स्तामायिक करना । चे पांच आतिचार आत्मा स्रे सलीनता उत्पन्न करने वाल्ठे दुर्ण्यारणाम हे ।

पहछे मनोयोग, वचनयोग और काययोग के भेइ से तीन प्रकार को योग कहा गया है, उसका टुष्ट प्रणिधान करना अर्थात् सामा-यिक रूप ध्यान के अवसर पर मन बचन काय को कोध मान माया ठोभ सहित प्रवर्त्ताना मनोटुष्प्रणिधान, वच्चनटुष्प्रणिधान और काय टुष्प्रणिधान इहलाता है। सामायिक करते समय घर संबंधी अच्छे-वुरे कामों का विचार करना मनो टुष्प्रणिधान है। सामायिक के समय निष्ठुर एवं सादय आषा का प्रयोग करना बचन टुष्प्रणिधान है। इसी प्रकार चारीर से टुष्ट अर्थात् साक्य व्यापार करना कायटुष्प्रणिधान है, जेसे अप्रमाजित और अप्रतिलेखित भूमि पर हाथ-पैर आदि फैलाना।

સ્મરણુ ન રહેવું અને (૫) અનવસ્થિત રૂપથી સામાયિક કરવી, આ પાંચ અતિચાર આત્મામાં મલીનતા ઉત્પન્ન કરનારાં દુષ્પરિણામ છે.

પહેલા મનાયેાગ, વચનયાેગ અને કાયયાેગના ભેદથી ત્રણ પ્રકારના યાેગ કહેવામાં આવ્યા છે, તેનું દુષ્ટ પ્રણિધાન કરવું અર્થાત્ સામાયિક રૂપ ધ્યાનના અવસર પર મન વચન કાયાને કોધ, માન, માયા અને લાેભ સહિત પ્રવર્તાવવા મનાેદુષ્પ્રણિધાન વચનદુષ્પ્રણિધાન અને કાયદુષ્પ્રણિધાન છે. સામાયિક લંધી હાેય ત્યારે નિષ્ઠુર તેમજ સાવઘગ્નાષાના પ્રયાગ કરવા વચનદુષ્પ્રણિધાન છે. એવી જ રીતે શરીરથી દુષ્ટ અર્થાત્ સાવઘ વ્યાપાર કરવા કાયદુષ્પ્રણિધાન છે જેમ કે-અપ્રમાર્જિત અને અપ્રતિલેખિત ભૂમિ પર હાથ- सामायिकस्य स्मृत्यक्ररणध्, सामायिकसम्वन्धिनी या रमृतिः-स्मरणं, तस्या अकरणम् 'अम्रुकसमये मया सामायिकं कृतं-कर्तव्यं-करिष्यामि वा' इत्येवं निश्चित सामायिकसमयस्य विस्मरणमित्यर्थः ४ एवं-सामायिकस्याऽनवस्थितस्य-करणम्, सामायिकस्य कदाचिदाचरणं-कदाचिदनाचरणं कदाचित्तु समयमपरि-समाप्यैवोत्यानमित्यर्थः ५ तत्र-शरीरावयवानाम् अनिभृतत्दरूवा कायस्या-ऽन्यथा मन्नत्तिलक्षणा दुष्मन्नतिः १ संस्कारहितार्थांगमवर्णपदमयोगरूपा वचोऽन्य-थामग्रत्तिलक्षणा दुष्टमन्नेः २ उदासीनत्वरूपाच यनोऽन्यथा मन्नत्तिलक्षणा दुष्ट

चौथा अतिचार है सामायिक की स्मृति न रहना अर्थात् 'अमुक समय में मैंने सामायिक की या अमुक खमय पर मुझे सामायिक करना है या करूंगा' इस प्रकार सामायिक के समय को भूल जाना। पांच वां अतिचार है-सामायिक अनवस्थिनरूप से करना अर्थात् कभी सामा-यिक करना, कभी न करना, कभी समायिक का समय पूर्ण होने से पहछे ही उठ जाना। इस प्रकार सामायिक के पांच अतिचार फलित होते हैं-

(१) इारीर के अवयवों की अर्थात् काय की अन्यधा प्रवृत्तिरूप दुष्ट प्रवृत्ति करना।

(२) संस्कारहीन, आगम, वर्ण, पद का प्रयोग रूप वचन की दुप्ट प्रवृत्ति करना।

(३) झन की डदासीनतारूप अन्यधा प्रवृत्ति करना। यह तीन पग वगेरे प्रसारवा चांधा अतिचार छे सामायिइनी स्मृति न रહेवी अर्धात् अमुड सप्रयनी अंदर में सामायिइ इरी अथवा अमुड समये मारे सामायिइ इरवी छे अथवा इरीश आ रीते सामायिइना समयने विसरी जवा. पांचमा अतिचार छे-सामायिइ अनवस्थित ३५थी इरवी अर्थात् इयारेइ सामायिइ इरवी, इयारेइ न इरवी, इयारेइ सामायिइने। समय पूरा थतां अगाઉ ज सामायिइवाणी देवी आ रीते सामायिइना पांच अतिचार इतित थाय छे-

(૧) શરીરના અવયવાની અર્થાત્ કાયાની અન્યથા પ્રવૃત્તિરૂપ દુષ્ટ પ્રવૃત્તિ કરવી.

(૨) સંસ્કારહીન, આગમ, વર્ણુ પદના પ્રયોગ રૂપ વચનની દુષ્ટ પ્રવૃત્તિ કરવી.

(૩) મનની ઉદાસીનતા રૂપ અન્યયા પ્રવૃત્તિ કરવી. આ ત્રણુ પ્રકારનાં

मर्व त्तः ३ इत्येवं त्रिविधं योगढुष्टर्पाणधानम् । साषायिक स्पृत्यकरणम् , अनेका-प्रत्वं स्मृत्यनुपस्थानम् न ज्ञायते 'किं स्वया पठितं-किंखा न पठिनस्' इत्येद-मेकाप्रतारहितत्वं स्मृत्यकरणमवगन्तव्यस् ४ सामायिकस्याऽनवस्थितस्य करणम् , अव्यवस्थितं सामायिकस्य करणम् ५ । तथा च-मनोयोगढुष्प्रणिधानाद्यः पश्च-ध्यानविशेषरूप सामायिकस्याऽतिचाराः ॥४९॥

तत्त्वार्थनियु क्तिः— प्र्वं तावद् यथाक्रमं तृतीयग्रुणव्रतस्याऽनर्थदण्डविरति-लक्षणस्य कन्द्रपीद्रयः पञ्चातिचाराः मनिपादिताः, सम्पति-क्रमागास्य द्वादेश-व्रतेषु नवमलक्षणस्य प्रथमशिक्षाव्रतस्य सामायिकव्रतस्य मनोयोग्दुष्प्रणिधानादीन् पञ्चातिचारान् प्रहूपयितुवाह-'खाम्रोइषरूख म्रणद्रुप्रणिहाणाइया पंच अइ-यारा' इति, सामायिकस्य प्रथमशिक्षाव्रविशेषरूपसामायिवव्रतस्य मनोयोग-

प्रकार का योगदुष्प्रणिधान है।

(४) सामाधिक का स्मरण न करना, एकाग्रता न रहना, यह भी मालुम न रहता कि मैंने वया पटा है और क्या नहीं पटा है। इस प्रकार मन का एकाग्र न रहना स्मृत्यकरण खमझना चाहिए।

(५) सामायिक अनवस्थित करना अर्थात् व्यवस्थितरूप से न करना। इस प्रकार मनोदुष्प्रणिधान आदि ध्यानविद्योषरूप समायिकव्रत के पांच अतिचार हैं।।४९॥

तत्त्वार्थनियुं क्ति—पहछे कम के अनुसार अनर्थदण्डविरति नामक तीसरे गुणव्रत के कन्दर्प आदि पांच अतिचार प्रतिपादन कियेनचे हैं। अब कमप्राप्त वारह व्रतों में से नौवें और शिक्षाव्रतों में पहछे सामा-यिकव्रत के मनो दुष्प्रणिधान आदि पांच अतिचारों की प्ररूपणा करते हैं-सामायिक्वत के योग दुष्प्रणिधान आदि पांच अतिचार हैं

ચાેગદુષ્પ્રશિધાન છે.

(૪) સામાચિકનું સ્મરણુ ન કરવું, એકાગ્રતા ન રહેવી, એ પણુ ખબર ન પડે કે મેં શું વાંચ્યું છે અને શું નથી વાંચ્યું ? આ રીતે મનની એકાગ્ર-તાના અભાવ સ્મૃત્યકરણુ સમજવું ઘટે.

(૫) સામાયિક અનવસ્થિત કરવી અર્થાત્ વ્યવસ્થિત રૂપે ન કરવી.

આ રીતે મનાદુષ્પ્રસિધાન આદિ ધ્યાનવિશેષ રૂપ સામાયિક વતના પાંચ અતિચાર છે. ા૪૯ા

તત્વાર્થ નિર્ચુ કિત—પહેલા ક્રમના અનુસર અનર્થદણ્ડવિરતિ નામક ત્રીજા ગુણ્વત્વના કન્દર્પ આદિ પાંચ અતિચાર પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યા હવે ક્રમપ્રાપ્ત ખાર વ્રતાે પૈકી નવમાં અને શિક્ષાવ્રતાયાના પહેલા સામાયિક વતના મનાદુષ્પ્રણિધાન આદિ પાંચ અતિચારાની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ– दुष्प्रणिधानादयः-सनोयोगदृत्रणिधानम् १ वनोयोगदुत्प्रणिधानम् २ काययोग दुष्प्रणिधानम् ३ साम्रायिकस्य रगृत्यकरणम् ४ साम्रायिकस्याऽनवस्थितस्य कर-णम् ५ चेत्येते पञ्चातिचारा आत्मनो मालिन्यतापादका दुष्प्ररिणतिविशेपा भवन्ति । प्रणिधानमयोगः, दुष्टं प्रणिधानं दुष्प्रणिधानम्, तज्ञिविधं सनोदुष्प्र-णिधान-दचोदुष्पणिधान-कायदुष्प्रणिधानमेदात् । तत्र-क्रोधमानमायाळोभ द्रोहेर्ष्यादिना चित्तसम्अमः-ग्रहसम्बन्धि स्रक्रतदुष्ठतचिन्तनं च मनोदुष्प्रणि-धानम् १ निष्ठुरसावच्याषोदीरणं वनोदुष्प्रणिधाः म् २ दस्त्पादादि क्रीरावय

(१) मनोथोगहुष्प्रणिधान (२) वचनधोग दुष्प्रणिधान (३) काययोग दुष्प्रणिधान (४) खामायिक की स्छति न रखना और (५) अनवस्थित रूप से सामायिक करना। ये पांचों अतिचार आत्पा में मलीनता उत्पन्न करने वाले दुष्परिणाम हैं।

प्रणिधान का अर्थ हे-प्रयोग-व्यापार। दुष्ट प्रणिधान दुष्प्रणि-धान कहलाता है। वह तीन प्रकार का है-मनोदुष्प्रणिधान, वचन दुष्प्रणिधान और कायदुष्प्रणिधान। इनका स्वरूप इस प्रकार है-

(१) कोध, मान, माया, लो म, दोइ, ईष्यी आदि के कारण चित्त में संश्रप होना और घर संवंधी सुक्तत एवं दुष्कृत का विचार करना मनोटुष्प्रणिधान है।

(२) निष्ठुर और पापयुक्त भाषा का प्रयोग करना वचन दुष्प्रणिधान है।

સામાયિક વ્રતના ચાેગદુષ્પ્રણિધાન આદિ પાંચ અતિચાર છે–(૧) મના-ચાેગદુષ્પ્રણિધાન (૨) વચનયાેગદુષ્પ્રણિધાન (૩) કાયચાેગદુષ્પ્રણિધાન (૪) સામાયિકની સ્મૃતિ નરાખવી અને (૫) અનવસ્થિતપણે સામાયિક કરવી. આ પાંચે અતિચાર આત્મામાં મલીનતા ઉત્પન્ન કરનારા દુષ્પરિણામ છે.

પ્રશિધાનના અર્થ છે-પ્રયાગ-બ્યાપાર દુષ્ટ પ્રશિધાન દુષ્પ્રશ્ચિધ ન કહેવાય છે તે ત્રણુ પ્રકારના છે-મનાદુષ્પ્રશિધાન, વચનદુષ્પ્રશિધાન અને કાયદુષ્પ્રશિધાન એમનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે-

(૧) કે.ધ, માન, માયા, લાેલ, દ્રોહ, ઇંપ્યા વગેરેના કારણે ચિત્તમાં ભ્રમણા થવી અને ઘર સંબંધી સુકૃત તથા તથા દુષ્કૃતના વિચાર કરવા મનાેદુષ્પ્રણિધાન છે.

(૨) નિષ્ઠુર અને પાપશુક્ત લાષાના પ્રચેગ કરવા વયનદુષ્પણુિધાન છે.

वानामममार्जिताऽपतिलेखितभूसावस्थापनं काययोगढुंष्प्रणिधानम् ३ कदाचित्करणं कदाचिदकरणं-समयमसमाप्यैवोत्धानं वा, तद्विस्मरणं च सामायिकस्य स्मृत्य-करणम् अनेकाग्रता-सामायिक विषयकस्मरणाऽभावः सामायिकं मया विधेयं न वा विधेयस्, कृतं न वा-छतम् इत्येवमवधारणं स्मृतिस्रं श इति मावः, मोक्ष-साधनाऽनुरठानस्य स्मरणयूच्छकत्वात् ४ प्रतिनियतसमये सामायिकस्याऽकरणं सामायिकस्याऽनवस्थितस्य करणम् ५ इत्येते पञ्चमथमशिक्षात्रवरूपसामायिकः वतस्याऽतिचारा अवगन्तव्याः । तरमात्-त्रतधारिणाऽगारिणा मनोढुष्प्रणिधानादि पञ्चाऽतिचारवर्जनपूर्वकं सामायितन्वसनुपालनीयम् । उक्तश्चोपासकद्वाके प्रथमे

(३) विना पूंजी और विना देखी सूमि पर हाथ-पैर आदि शरीर के अवयचे के स्थापित करना कायडुष्प्रणिधान है।

(४) खार्घाधक कभी करना, कभी न करना, खमय पूर्ण होने से पहछे ही ऊठ बैठना, जामाविक करना भूल जाना, एत्यादि खामायिक का स्मत्यकरण कहलाता है। चित्त का एकाग्र न रहना, खामायिक संबंधी स्मरण न रहना, छुझे खायाधिक करनी है या नहीं करनी है, की है अथवा नहीं की है, यह खब स्मरण न रखना स्मृत्यकरण कहलाता है। मोक्ष का खाधनभून अनुब्ठान स्मृत्मिलक ही होता है।

(५) निचत एमय पर सामायिक न करना अनवस्थित सामायिक करना कहलाता है।

ये प्रथम जिल्लावन सामाणिक के पांच अतिचार हैं। अतएव वन-भारी आवक को मनोद्दद्वणिघान आदि पांच अतिचारों का परित्याग

(૩) વગર પૂંજેલી અને વગર જોએલી જમીન પર હાથ-પગ આદિ શરીરના અવયવાને સ્થાપિત કરવા કાયદુષ્પ્રણિધાન છે.

(૪) સામાયિક કયારેક કરવી, કયારેક ન કરવી સમય પૂરા થતા અગાઉ જ સામાયિક પાળી લેવી, સામાયિક જ ભૂલી જવી ઇત્યાદિ સામાયિકનું સ્મૃત્યકરણ કહેવાય છે. ચિત્તની એકાબ્રતા ન રહેવી, સામાયિક સંબંધી સ્મરણ ન રહેવું, મારે સામાયિક કરવી છે કે નથી કરવી, મેં સામાયિક કરી કે નહીં, આ બધું સ્મરણ ન રાખવું સ્મૃત્યકરણ કહેવાય છે. માક્ષના સાધનભૂત અનુષ્ઠાન સ્મૃતિસારક જ હાય છે.

(પ) નિયત સમયે સામાયિક ન કરવી અનવસ્થિત સામાયિક કરી એમ કહેવાય છે.

આ પ્રથમ શિક્ષ વત સામાયિકના પાંચ અતિચાર છે આથી વતધારી શ્રાવકે મનાેદુષ્પ્રણિધાન આદિ પંચ અતિચારાના પરિત્યાગ કરતા થકા તo ક્ષ્૭ ऽध्ययने-'सामाहयस्त पंच अइघारा समणोवासएणं जाणियव्वा, न झम्राघरियव्वा, तं जहा-मणदुप्पणिहाणे, वए दुप्पणिहाणे, कायदुप्पणि-हाणे, खाम्राहयस्त संति अकरणयाए, सामाहयस्स अणबड्ढियस्स करणया' इति । सामायिकस्य-पश्चाऽतिचाराः श्रमणोपासकेन ज्ञातव्याः न समाचरितव्याः, तचथा-मनोदुष्प्रणिधानम् १ वचोदुष्प्रणिधानम् २ कायदुष्प्रणि-धानम् ३ सामयिकस्य सत्याकरणता, सामायिकस्याऽनवस्थितकरणता इति ॥४९॥ मूलम्-देसावगासियस्स आणात्रणपयोगाइया पंचअइयारा।४०।

ं छाया-देशावकाशिकस्याऽऽज्ञापनमयोगादिकाः पञ्चातिचाराः ॥५०॥ तत्त्वार्थदीपिका-पूर्वस्रत्रे सामायिकस्य मथमशिक्षात्रतस्य मनोदुष्मणि-धानादयः पञ्चातिचाराः प्ररूपिताः सम्प्रति-क्रमपाप्तस्य द्वितीयस्य शिक्षाव्रतस्य

करते हुए सामायिक वन का पालन करना चाहिए। उपासकद्शांग सत्र के प्रथम अध्ययन में कहा है-अमणोपासक को सामायिक के पांच अतिचार जानना चाहिए किन्तु उनका आचरण नहीं करना चाहिए। वे पांच अतिचार इस प्रकार हैं-(१) मनोटुष्प्रणिधान (२) वचनटुष्प्रणिधान (३) कायटुष्प्रणिधान (४) सामायिक की स्मृति न करना और (५) अनवस्थित रूप से सामायिक करना। ४९॥

'देसावगासियस्स' इत्यादि ।

सत्रार्थ-देशावकाशिकव्रत के आनयनप्रयोग आदि पांच अतिचार हैं ॥५०॥

तत्त्वार्थदीपिका—पूर्व सूत्र में सामाधिक नामक प्रथमशिक्षाव्रत के मनोदुष्प्रणिधान आदि आंच अतिचार कहे गए हैं। अब क्रमप्राप्त

સામાયિકવતનું પાલન કરવું જોઈ એ. ઉપાસકદશાંગસૂત્રના પ્રથમ અધ્યયનમાં કહ્યું છે-શ્રમણેાપાસકે સામાયિકના પાંચ અતિચાર જાણવા જોઇએ પરન્તુ તેમનું આચરણ કરવું જોઈ એ નહીં. આ પાંચ અતિચાર આ મુજબ છે-(૧) મનાદુષ્પ્રણિધાન (૨) વચર્નદુષ્પ્રણિધાન (૩) કાયદુષ્પ્રણિધાન (૪) સામાયિકની સ્મૃતિ ન રાખવી અને (૫) અનવસ્થિતપણે સામાયિક કરવી ાા૪૯ના 'દેવાવगાસિયરઘ' ઇત્યાદિ

સૂત્રાર્થ-દેશાવકાશિક વતના આનયન પ્રયાગ આદિ પાંચ અતિચાર છે.ાાપગા તત્ત્વાર્થદીપિકા—પૂર્વસ્ત્રત્રમાં સામાચિક નામક પ્રથમ શિક્ષાવતના મનાદુષ્પ્રશિધાન આદિ પાંચ અતિચાર કહેવામાં આવ્યા છે. હવે ક્રમપ્રાપ્ત દ્વિતીય શિક્ષાવતના, આર વતામાના દશમા દેશાવકાશિક વતના આનયનપ્રયાગ दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ स्. ५० देशावकाशिकवतस्यातिचारनि० देश्र

द्वादशत्रतेषु दशमस्य देशावकाशिकत्रतस्याऽऽनायनमयोगादिकान पञ्चातिचारांन् मरूपयितुमाह-'देसावगासियस्स आणवणप्पयोगाइया पंच अह्यारा' इति । देशावकाशिकत्रतस्य पूत्रोंक्तदेशविरतिलक्षण द्वितीयशिक्षात्रतस्याऽऽनायन-पयोगादिकाः-आनयनमयोगः १ आदिना प्रेषणप्रयोगः २ शब्दानुपातः ३ रूपानुपातः ४ वहिः पुद्रलक्षेपश्च ५ इत्येत्ते पञ्चातिचारा आत्यनो मालिन्याऽऽ-पादका दुष्परिणतिविशेषा अवन्ति । तत्र-पूर्वमात्मनाऽभिग्रहीते देशे स्थितस्य प्रयोजनवशात्-अभीष्टं यत् किञ्चिद् 'आलख' इत्येव मानयनम् , तस्य प्रयोगां, आरमसंकल्पिते देशे स्थितोऽपि प्रतिषिद्धाऽनभिग्रहीतदेशस्थितानि वस्तूनि कार्य-वंशात् तद्वस्त्वधिकारिणं निवेद्य निजक्षेशमध्ये-आनाय्य क्रयविक्रयादिकरणम्-

दितीय शिक्षावत, के वारह वर्तों में दसवें देशावकाशिकवत के आन-यनप्रयोग आदि पांच अतिचारों की प्ररूपणा करते हैं-

देशावकाशिकवत के, जो शिक्षावतों में दूसरा है, आनयनप्रयोग आदि पांच अतिचार हैं। वे ये हैं-(१) आनयनप्रयोग (२) प्रेषणप्रयोग (३) शब्दानुपात (४) रूपानुपात और (५) बहिः पुद्गलक्षेप। ये पांच अतिचार आत्मा में मलीनता उत्पन्न करने वाले दुष्परिणामरूप हैं। इनका स्वरूप इस प्रकार है-

(१) पहछे जिस देश की मर्यादा की है उसमें स्थित मनुष्य ती पुरुष को कोई प्रयोजन उपस्थित हो जाय तब वह बारह प्रदेश से किसी बस्तु को 'छे आओ' इस प्रकार कह कर मंगवाता है तो आनयन-प्रयोग अतिचार होता है। ताल्पर्य यह है कि अपने मर्यादित क्षेत्र में स्थित रहते हुए मर्यादा के वाहर के निषिद्ध क्षेत्र में स्थित वस्तुओं को

આદિ પાંચ અતિચારાની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ-

દેશાવકાશિક વ્રતના, જે શિક્ષાવતામાં બીજુ છે, આનચનપ્રચાેગ આદિ 'પાંચ અતિચાર છે. તે આ પ્રમાણે છે-(૧) આનચનપ્રચાેગ (૨) પ્રેષણુપ્રચાેગ (૩) શખ્દાનુપાત (૪) રૂપાનુપાત અને (૫) બહિઃપુદ્ગલક્ષેપ આ પાંચ અતિચાર આત્મામાં મલીનતા ઉત્પન્ન કરનારા દુષ્પરિણામ રૂપ છે એમનું સ્વરૂપ આ પ્રકારે છે-(૧) પહેલા જે દેશની મર્યાદા કરેલી છે તેમાં રહેલા કાઇ વર્તી પુરૂષને કાંઇ પ્રયાજન ઉપસ્થિત થઈ જાય ત્યારે તે બહારના પ્રદેશથી કાંઇ વસ્તુને 'લઈ આવા' એ પ્રમાણે કહીને મંગાવે છે ત્યારે આનચન પ્રયાગ અતિચાર લાગે છે. તાત્પર્ય એ છે કે પાતાના મર્યાદિત ક્ષેત્રમાં સ્થિત રહીને મર્યાદા બહારના નિષિદ્ધ ક્ષેત્રમાં રહેલી વસ્તુઓને

तत्वार्थसंत्र

आनायनप्रयोग इतियातः ? एवम्-भतिपिद्धाऽनभिग्रहीतदेशेऽभिप्रेतन्यापार साधनार्थे मृतस्य प्रेषणं तस्य-'एवं विधेहि' इति प्रयोगः मेषणमयोग उच्यते २ श्रब्दमनुपततीति शब्दानुपातः शब्दोच्चारणं ताद्यकरोति येनोच्चरितश्रब्दः परस्य श्रोत्रविवरं माप्नोति इति स शब्दाऽनुपात उच्यते, छिकोत्कासितादिकशब्देन, छोकषसिद्ध 'टेल्लिफोन' 'टेल्लिग्राफ' इत्यादियन्त्रेण च मतिवेशिकार्दि मतिबोध्य कार्यसब्मादनचेष्टितम् ३ रूपानुपातस्तावत्-शब्दमनुच्चारयन्नेव मयोजनवशात् स्वशरीरं इस्तादिरूपं परेषां दर्शयति, तदर्शनाच्च मर्यादितक्षेत्राद्वदिः स्थिता दृष्टाः पुरुषा स्तत्समीपमागच्छन्ति, इतिरूपानुपातः ४ एवं-वद्दिः पुद्रलपक्षेपः-कार्यवज्ञात् उद्धके अधिकारी को निवेद् न करके अपने मर्यादित क्षेत्र

कायवशात उलक जावकारा का लिददल करक जवन मयादत कन हैं लाना कय-धिकय आदि मंगवाना आलयन प्रयोग कहलाता है।

(२) व्रत में जितने देश की मर्थादा की हो उससे वाहर के प्रदेश में किसी कार्य की सिद्धि के लिए मृत्य को मेजना और कहना कि-'तुम जाकर ऐसा करो यह प्रेषणप्रयोग कहलाता है।

(३) इस प्रकार शब्द का उच्चारण करना कि जिससे वह दूसरे को सुनाई पडे, वह शब्दानुपात कहलाता है। छींक कर या खांस कर अथवा लोक में प्रसिद्ध टेलीफोन था टेलीग्राफ आदि यंत्रों द्वारा पडौसी आदि को समझाकर कार्यसम्पादन करने के लिए चेष्टा करना शब्दानुपात अतिचार है।

(४) शब्द का उच्चारण किथे विना ही, प्रयोजनवज्ञात् अपना हाथ आदि दिखलाना जिससे कि मयादित क्षेत्र से बाहर के लोग संलेगवशात् तेना अधिधारीने निवेदन धरीने पाताना भर्यादित क्षेत्रमां क्षाववा, भणाववा आनयनप्रयाग धढेवाय છे.

(૨) વતમાં જેટલા દેશની મર્યાદા કરી હૈાય તેનાથી અહારના પ્રદેશમાં કાઇ કાર્યની સિદ્ધિ માટે નાકરને માકલવા અને તેને કહેવુ'-'તુ' જા અને આ પ્રમાણે કર આ પ્રેષણ્પ્રયાગ કહેવાય છે.'

(3) એવી રીતે શબ્દનું ઉચ્ચારણુ કરવું કે જેથી બીજાને સંભળાય તે શબ્દાનુપાત કહેવાય છે. છી ક ખાઇને અથવા ઉધરસ ખાઇને અથવા લાેકમાં પ્રસિદ્ધ ટેલીફાન અથવા ટેલીબ્રાફ આદિ-યંત્રા દ્વારા પાડાેશી વગેરેને સમજાવીને કાર્ય સમ્પાદન કરવા માટેની ચેષ્ટા કરવી શબ્દાનુપાત અતિચાર છે.
(૪) શબ્દનું ઉચ્ચારણુ કર્યા વગર જ, પ્રયાજનવશાત પાતાના હાથ વગેરે ખતાવવા કે જેથી મર્યાદિત ક્ષેત્રથી બહારના લાેકા તેની નજીકમાં

दीपिका निर्युक्ति टीका थ. ७ सू. ५० देशावकाशिकवतस्यातिचारनि० ३७ई

पुद्गलानां परमाणुहचणुकादि स्कन्ध सुक्ष्मस्थूलभेदानां सध्ये बादराकारपरिणत लोप्टेष्टकाकाष्टप्रभृतीनां मर्थादितक्षेत्राव्दहिः मक्षेपः, मयोजनवज्ञात् कार्याथा पुरुषो विशिष्टदेशाभिग्रहे सति परस्मिन् देशे गमनाऽसम्भवात् परेषां प्रतिवोधनाय लोष्टादि पुद्गलान् पक्षिपति लोष्टादिनिपातानन्तरं च परे जनास्तत्समीपमाग-च्छन्तीति पुद्गल क्षेपशव्दार्थोऽवगन्तव्यः ५ एते पञ्चाऽऽनायन प्रयोगादयो देशा-वकाशिकलक्षण द्वितीयशिक्षाव्रतस्याऽतिचारा अवगन्तव्याः ॥५०॥

तत्त्वार्थनियुक्तिः - पूर्स्ते सामायिकस्य प्रथमशिक्षात्रतस्य मनोदुष्प्रणि धानादयः पञ्चातिचाराः मरूपिताः, सम्मति-क्रममाप्तस्य द्वितीयस्य शिक्षाव्रतस्य द्वादशव्रनेषु दशमस्य देशावकाशिक व्रतस्याऽऽनायन प्रयोगादिकान् पञ्चातिचारान्

उसके समीप आजाएं, यह रूपानुपात अतिचार है।

(५) मिद्दी का ढेला, ईट, लकडी का हुकडा आदि पुर्गलों को मर्यादित क्षेत्र से चाहर फेंकना बहिः पुर्गलप्रक्षेप कहलाता है। किसी ने अमुक देश पर्यन्त ही जाने की सर्यादा की हो, सगर बाहर का काम आ पडे तब वह स्वयं बाहर जाने कीं व्रत का अंग समझकर दूसरे को समझाने-चेनाने के लिए पत्थर आदि फेंकने से लोग उसके पास आ जाते हैं, यह पुर्गलप्रक्षेप अतिचार है।

ये आनयन प्रयोग आदि पांच दितीय शिक्षाव्रत देशावकाशिक व्रत के अतिचार हैं ।:५०॥

तत्त्वार्थनियु क्ति-पूर्व सूत्र में प्रथम शिक्षाव्रत खामायिक के मनो-दुष्प्रणिधान आदि पांच अतिचारों का प्रहूपण किया गया है, अब

આવી જાય, આ રૂપાનુપાત અતિચાર છે.

(૫) માટીનું ઢકું, ઇંટ, લાકડાના કકડા આદિ પુદ્ગલાને મર્યાદિત ક્ષેત્રથી બહાર ફેંકવા બહિઃપુદ્દગલપ્રક્ષેપ કહેવાય છે. કાેઈ એ અમુક દેશ સુધી જ જવાની મર્યાદા કરી હાેય પરન્તુ તેની બહારનું કામ આવી પડે ત્યારે તે જાતે બહાર જવામાં વૃત્તના લંગ થશે એમ સમજીને બીજાને સંમજાવવા– સાવચેત કરવા માટે પથ્થર આદિ ફેંકે છે અને પથ્થર વગેરે ફેંકવાથી લાેકા તેની પાસે આવી જાય છે. આ પુદ્દગલપ્રક્ષેપ અતિચાર છે.

આ આનચનપ્રચાેગ આદિ પાંચ ખીજા શિક્ષાવત, દેશાવકાશિક વતના અતિચાર છે. ાાપગા

તત્વાર્થાનિર્ચુંક્તિ-પૂર્વંસ્ત્રમાં પ્રથમ શિક્ષાવત સામાયિકના મનેાદુષ્પ્ર શિુધાન આદિ પાંચ અતિચારાેનું પ્રરૂપણુ કરવામાં આવ્યું છે. હવે કમપ્રાપ્ત प्ररूपयितुमाइ-'देखाबगा सियस्स आणवणपयोगा इया पंच अइयारा' इति, देशावकाशिकत्र तस्याऽऽनायनप्रयोगा दिकाः-आनायनमयोगः १ आदिना-प्रेषणप्रयोगः २ शब्दानुपातः ३ रूपानुपातः ४ पुद्गलक्षेपश्च ५ इत्येते पश्चाति-चारा आत्मनः काल्डष्याऽऽपादका दुष्परिणतिविशेषा भवन्ति । तत्र-दिग्विरति-वतगृहीताऽभिग्रहस्य करणमेव देशावकाशिकत्रतम् । यत्खल्ज-अभिगृहीतदेशा-द्वहिः स्थितस्य द्रव्यादेरानयनाय-'त्वस्मिद्मानय' इत्येवं सन्देशमदानादिना परआनाय्यते-द्रव्याद्यानेतुं धेर्यते स-आनायनमयोगो व्ययदिश्यते, इठात्-विनियोज्यप्रेषणं प्रेषणप्रयोगोऽभिधीयते, यत्राभिगृहीत देशातिक्रमभयाद-अमि-

कमपाप्त हितीय शिक्ष वत, जो बारह वनों में दसवां है और जिसका नाम देशावकाशिक है, उसके आनयनप्रयोग आदि पांच अतिचारों की प्ररूपणा करते हैं-

देशावकाशिकवत के पांच अतिचार हैं-(१) आनयनप्रयोग (२) प्रेवणवयोग (३) शब्दानुपात (४) रूपानुपात और (५) पुद्गल क्षेप । ये पांच अतिचार आत्मा में मलोनना उत्पन्न करते हैं और एक प्रकार के दुप्परिणमन हैं ।

दिशावत में वांवी हुई मर्यादा को सीमित समय के लिए संक्षिप्ता करना ही देशावकाशिकवत है। देशावकाशिकवत में देश की जो मर्यादा निश्चिन की हो, उससे बाहर की वस्तु मंगवाने के लिए 'तुम यह छे आओ' इस प्रकार सन्देश आदि देकर दूसरे को वस्तु लाने की प्रेरणा करना आनयनप्रयोग कहलाता है। किसी को जबर्द्स्ती भेजना

દ્રિતીય શિક્ષાવત, જે આર વતામાં દશમું છે અને જેનું નામ દેશાવકાશિક છે તેના આનયનપ્રયાગ આદિ પાંચ અતિચારાની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ–

દેશાવકાશિક વતના પાંચ અતિચાર છે-(૧) આનયનપ્રયાગ (૨) પ્રેષણુપ્રયાગ (૩) શખ્દાનુપાત (૪) રૂપાનુપાત અને (૫! પુદ્ગલપ્રક્ષેપ આ પાંચ અતિચાર આત્મામાં મલીનતા ઉત્પન્ન કરનારા હાવાથી એક પ્રકારના દુષ્પરિષ્ણુમન છે.

દિશાલનમાં બાંધેલી મર્યાદાને સીચિત સમય સાટે પણુ ઓછી કરવી એ જ દેશાવકાશિક વ્રત છે. દેશાવકાશિક વ્રતમાં દેશની જે મર્યાદા નક્કી કરવામાં આવી હાેય તેનાથી બહારની વસ્તુ મ'ગાવવા માટે 'તમે આ લઈ આવેા' એ જાતના સંદેશ વગેરે આપીને બીજાને વસ્તુ લાવવાની પ્રેરણા કરવી આનયનપ્રયાગ કહેવાય છે. દાેઈને પરાણે માકલવા પ્રેષણુપ્રયાગ दीषिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ स्. ५० देशावकाशिकवतस्यातिचारनि० ३७५

मतमयो जनबशात् त्वमय रथमेव तत्र गत्वा ममाऽभीष्टं गवादिकमानय 'इदं वा ममादिष्टं कुरु' इत्येवमुक्त्वा भ्रु'यस्य प्रेषणं प्रेषणमयोगः २ एव-मभिग्रहीत भूप्रदेशतो वहिः मदेशे समुत्पन्ने मयोजनेऽभिग्रहव्यतिक्रमभयात् स्वयं गन्तु मसमर्थत्वात् छिकोत्कासादि शव्दकरणेन वहिः-मदेशवर्तिनः पुरुषान महिवोध-यति, ते च पुरुषास्तच्छव्दश्रवणाऽनन्तरं झटित्येव तत्समीपमागच्छन्ति' इत्येवं शव्दाऽनुपतनशीळत्वात्-'शव्दानुपात' इति व्यव हियते ३ एवं-रूपानुपातः-तावत्-शव्दमनुच्चारयन्नेव मयोजनव्द्यात् स्वश्रीरावयवभूतं हस्ताङ्गुल्यादिकं परेभ्यो दर्शयति तद्दर्शनाच्च परे द्रष्टारोऽपि तत्पत्यासन्ना भवन्ति, इत्येवं रीत्या

मेषणप्रयोग कहलाता है। मर्यादित क्षेत्र का उल्लंघन करने से व्रत का भंग हो जाएगा, ऐसा भय हो और मर्यादित क्षेत्र से पाइर कोई प्रयोजन हो तव ऐसा कहना कि-'तुम अवइय वहां जाकर मेरी अभीष्ट गाय आदि छे आओ' अथवा 'सेरा अमुक कार्य कर दो' इस प्रकार कह कर भृत्य को भेजना प्रेषणप्रयोग है।

इसी प्रकार मर्यादित प्रदेश से बाहर किसी प्रयोजन के उल्पन्न होने पर वतभंग के भय से स्वयं न जा खकता हो, तब छींक कर अथवा खांस कर मर्यादा से बाहर के पुरुषों को चेतावनी देता है। वे पुरुष उसका शब्द खुनकर झट-से उसके समीप आ जाते हैं, ऐसा करना शब्दानुपात नामक अतिचार है।

शब्द का उच्चारण किये विना ही पयोजनवज्ञात् अपने शरीर के अवयव हाथ या उंगली आदि दूसरे को दिखलाता है और उन्हें

કહેવાય છે. મયાંદિત ક્ષેત્રનું ઉલ્લ'ઘન કરવાથી વર્તના ભ'ગ થઇ જશે, એવા ભય લાગે અને મર્યાદિત ક્ષેત્રથી બહાર કાેઈ કારણ આવી પડે ત્યારે આ પ્રમાણે કહેવું કે-'તમે અવશ્ય ત્યાં જઇને મારી ગાય વગેરે લઇ આવા' અથવા 'મારૂં અમુક કાર્ય' કરી અપાે' આવું કહીને નાેકરને માેકલવા પ્રેષણપ્રયાેગ છે.

આવી જ રીતે મર્યાદિત પ્રદેશથી બહાર કાેઈ પ્રયાજન આવી પડવાથી વતખંડનના ભયથી સ્વયં જઇ શકે તેમ ન હાેય ત્યારે છીંક આઈંને અથવા ઉધરસ આઇને મર્યાદા બહાર રહેલા પુરૂષોને ઇશારા કરે છે. તે લાેકા તેના શબ્દ સાંભળીને એકદમ તેની પાસે આવી જાય છે. આમ કરવું રાબ્દાનુપાત નામક અતિચાર છે.

શબ્દનું ઉચ્ચારણુ કર્યા વગર જ પ્રયાજનવશાત પાતાના શરીરના અવયવ હાથ અગર આંગળી વગેરે બીજાને અતાવે છે અને તે જેઇને લાકા

• • • · · · · ·

रूपानुपतनशीलत्वाद् रूपानुपातो व्यपदिश्यते ४ एवं वहिः पुद्गलप्रक्षेपस्तावत्-पुद्गलाः परमाणुद्वथणुकस्कन्धादयः स्रक्ष्मस्थूक्रभेदादनेकविधः तत्र-वःदराकार-रथ्यूलपरिणतानां लोप्टेष्टका-पापाणखण्डादीनां पुद्रलानां प्रक्षेपः, अभिग्रहीतभू-मदेशाद् वहिः मदेशे मक्षेपणस्-वहिः पुद्रलक्षेप उच्यते । मयोजनवशात् कार्यार्थ खल्ज पुरुपमतिविशिष्टदेशासिमहे कृते सति ततो वहिः मदेशेऽभिग्रहभङ्गमयेन-गमनाऽप्रस्तवात् परस्तिन् देशे स्थितानां पुरुपाणां मतिवोधनार्थं लोप्टादीन् मक्षिपति लोष्टादिनि पातानन्तरमेव ते पुरुपास्तत्समीपमागच्छन्ति, इत्येवं रीत्या पुद्रलक्षेपो व्यदह्रियते ५ इत्येते पश्चदेशावकाशिकव्रतस्य द्वितीयशिक्षाव्रतस्या-

देखकर लोग उसके पास आ जाते हैं, इस प्रकार रूपानुपतनशील होने से यह अतिचार रूपानुपात कहलाता है।

परमाणु, हयणुक स्कंध आदि पुर्गल सक्ष्म और स्थूल के भेद से अनेक प्रकार के हैं। उनमें से वादराकार स्थूल रूप में परिणत मिट्टी के ढेले, ईट, डुकडे आदि पुरगलों को फेंकना पुर्गलक्षेप कहलाता है। मयौदितक्षेत्र से बाहर के प्रदेश में पुर्गलों को फेंकना वहिः पुरुगल क्षेप कहलाता है। तात्पर्य यह है कि किसी आवक ने देशावकाशिक-व्रत में अमुक भूभाग तक ही जाने को मर्यादा की, तत्पश्चात् उसे भूभाग से बाहर का कोई प्रयोजन उपस्थित हो गया, व्रतभंग के भय से बह स्वयं वहां जा नहीं सकना, तव उस वाह्य प्रदेश के लोगों का ध्यान अपनी ओर आक्षित करने के लिए वह कंकर-पत्थर आदि फेंकना है,

તેની પાસે આવી જાય છે, આ રીતે રૂપાનુપતનશીલ હાેવાથી આ અતિચાર રૂપાનુપાત કહેવાય છે.

પરમાણુ, દ્રયણુકસ્કંધ આદિ પુદ્ગલ સૂક્ષ્મ અને સ્થૂળના ભેદથી અનેક પ્રકારના છે તેમાંથી આદરાકાર રથૂળરૂપમાં પરિણત માટીના ઢફા, ઇંટ, પથ્થરના ટુકડા આદિ પુદ્ગલાને ફેંકવા પુદ્ગલપ્રક્ષેપ કહેવાય છે. મર્ચાદિત ક્ષેત્રથી બહારના પ્રદેશમાં પુદ્ગલાને ફેંકવા બહિપુદ્ગલપ્રક્ષેપ કહેવાય છે. ત'ત્પર્ય એ છે કે કાેઈ શ્રાવકે દેશાવકાશિક વતના અમુક પ્રદેશ સુધી જ જવાની મર્ચાદા બાંધી ત્યાર બાદ તેને નિશ્ચિત પ્રદેશથી બહાર જવાનુ કાેઈ પ્રચાજન ઉપસ્થિત થઇ ગશું. વ્રતભ'ગના ભયથી તે જાતે ત્યાં જઇ શકનાે નથી ત્યારે તે બાદ્યપ્રદેશના લાેકાેનું ધ્યાન પાતાની તરફ દાેરવા માટે તે કાંકરી-પથ્થર વગેરે ફેંકે છે કે જેનાથી તે લોકો તેના સંકેતને સમજને ऽतिचारा अवगन्तव्याः । एते एख देशावकाशिक्षत्रतस्याऽतिचारा भवन्तीति भावः । उक्तछोपासकदशाङ्गे मथमाऽध्ययने-'देसावकासियव्यस्स समणो-वासएणं पंच व्यत्थारा जाणियव्दा, न समाधरियव्वा, तं जहा-आण-वणपओगे, पेखवणपक्षोणे, सदाणुवाए, रूवाणुवाए, वहियापोग्गल-परिकिखदे' इति । देशादकाशिक्षत्रतस्य श्रमणोपासकेन पश्चातिचारा ज्ञातव्याः, न समाचरितव्याः, तच्या-आतायनप्रयोगः १ मेपणमयोगः २ जव्दानुपातः २ रुपानुपातः ४ वदिः पुद्दल्यमक्षेयः, इति । ५०॥

मूलग्-मोतहोननासन्स अप्पडिलेहिय-दुप्पडिलेहिय-

छाया-पौपधोपदासरयाऽपरिलेखित डुप्पतिलेखित-शय्या-संस्तारादिकाः पश्चातिचाराः ।.५१॥

जिससे वे उसके कंकेन को न्दमज कर असके पास आ जाएं ऐसा करना देशावकाशिकव्रत का वहिः पुर्गटप्रक्षेप नामक अतिचार है।

ये पांच हितीय शिक्षावत, देशायकाशिकव्रत के अतिचार हैं। भाषार्थ यए हे कि ये पांच देशायकाशिकव्रत के अतिचार हैं। उपा-सक दर्शांग के प्रथम अध्ययन में कहा है-

'अनजोपासक को देकाबकाशिकवत के पांच अतिचार जानने चाहिए किन्तु डनका आजरण नहीं करना चाहिए। वे अतिचार ये हैं-आनयन मयोग, प्रेषणप्रवोध, जञ्दालुपात, रूपालुपात और वहिः पुरल्पक्षेप ।५०।

'पोलहोबबानरक' इत्यादि।

सत्रार्ध--अप्रतिछेखित-डुष्प्रतिछेखित शय्यासंस्तारक आदि पौषधोपचास के पांच अतिचार हैं ॥५१॥

તેની પાસે આવી જાય આ પ્રમાણે કરવું દેશાવકાશિકવર્તના અહિ:પુદ્ગલ-પ્રક્ષેપ નામક અતિચાર છે.

આ પાંચ દ્વિતીય શિક્ષાવત, દેશાવકાશિક વ્રતના અતિચાર જાણુવા જોઇએ પરન્તુ તેમનું આચરણ કરવું જોઇએ નહીં. આ અતિચાર આ પ્રમાણે છે-

આનચનપ્રચાંગ, પ્રેષણુપ્રચાંગ, શખ્દાનુપાત, રૂપાનુપાત અને અહિ:પુદ્લ-પ્રક્ષેપ. ાાપગા

'पोसहोववासस्त अपडिलेहिय' धत्याहि

સૂત્રાર્થ-અપ્રતિલેખિત-દુષ્પ્રતિલેખિત શય્યા સંસ્તારક આદિ પૌષધાય-વાસના પાંચ અતિચાર છે.

त०\_४८

तत्त्रार्थस्त्रे

तत्त्वार्थदीषिद्धा-पूर्वस्तत्रे क्रमागतस्य शिक्षावत द्वितीयस्य देशावकान्निक वतस्याऽऽनायनप्रयोगादयः पञ्चातिचाराः प्ररूपिताः सम्प्रति-यथाक्रममाप्तस्य पौषधोपवासस्य ततीयशिक्षावतरयाऽपतिछेखितदु॰पतिलेखित-शय्यासंस्तारा दिकान् पञ्चातिचारान् प्ररूपयितुसाह-'पोसहोचचास्तरस्ते' त्यादि । पौपधोप-वासस्य ततीयशिक्षावतस्याऽपतिछेखित-दुप्पतिछेखित-शय्या संस्तारादिकाः पञ्चाऽतिचारा अतिक्रमा आत्मनो माछिन्याऽऽपादका दुप्परिणतिविशेषा भवन्ति । तत्रा-ऽप्रतिछेखित-दुष्पतिछेखित-शय्यासंस्तारः १ अप्रमार्जित-दुष्प्रक्षार्जितशय्यासंस्तारः २ अपतिछेखित-दुप्पतिलेखित्रोच्चारमस्रवण-भूषिः ३ अपयार्जित-दुष्प्रमार्जितोच्चारमस्रवणभूषिः ४ पौषधोपवासस्य सम्यगनजुपालनम् ५ इत्येवं पञ्च पौषधोपनास्वतस्याऽतिचारा भवन्ति ! तत्र-

तत्त्वार्धदीपिका—पूर्व सूत्र में फ्रमागत द्वितीय शिक्षाव्रत देशाव-काशिक के आनचनप्रयोग आदि पांच अतिचारों का प्ररूपण किया गया है। अब कमप्राप्त तीसरे शिक्षावत पौषधोपवासव्रत के अप्रतिष्ठे-खित-दुष्प्रतिछेखित शञ्पासंस्तारक आदि पांच अतिचारों की प्ररूपणा करते हैं-

तीसरे शिक्षावत पौषधोपवास के पांच अतिचार हैं जो आत्मा में मलीनता उत्पन्न करने वाले दुष्परिणमनरूप हैं। उनके नाम इस प्रकार हैं-(१) अप्रतिलेखित-दुष्प्रतिलेखित शय्पासंस्तार (२) अप्र-मार्जित-दुष्प्रमार्जित शय्पासंस्तार (३) अप्रतिलेखित-दुष्प्रतिलेखित-उच्चारप्रस्रवणभूमि (३) अप्रमार्जित-दुष्प्रमार्जित उच्चार प्रस्रवणभूमि और पौषधोपवास का सम्यक्त् प्रकार से अननुपालन । ये पांच पौष धोपवासव्रत के पांच अतिचार हैं।

તત્ત્વાર્થદીપિકા — પ્વ સૂત્રમાં ક્રમાગત દ્વિતીય શિક્ષાવ્રત દેશાવકા-શિકના આનયનપ્રયોગ આદિ પાંચ અતિચારાનું પ્રરૂપણુ કરવામાં આવ્યું છે. હવે કમપ્રાપ્ત ત્રીજા શિક્ષાવત પૌષધાપવાસ વર્તના અપ્રતિલેખિત-દુષ્પ્રતિલેખિત શય્યાસ સ્તારક આદિ પાંચ અતિચારાની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ–

ત્રીજા શિક્ષાવત પૌષધાપવાસના પાંચ અતિચાર છે જે આત્મામાં મલીનતા ઉત્પન્ન કરવાવાળા દુષ્પરિષ્ણુમન રૂપ છે તેમના નામ આ પ્રમાણે છે (૧) અપ્રતિલેખિત-દુષ્પ્રતિલેખિત શચ્યાસ સ્તાર (૨) અપ્રમાજિત-દુષ્પ્રમા-જિત શચ્યાસ સ્તાર (૩) અપ્રતિલેખિત-દુષ્પ્રતિલેખિત-ઉચ્ચારપ્રસ્વણુબૂમિ ૫) પૌષધાપવાસનું સમ્યક્ પ્રકારે અનનુપાલન આ પાંચ પૌષધાપવાસ વૃતના અતિચાર છે. दीपिका-निर्युक्ति टीका स. ७ ख. ५१ पौपधोपवासवतस्यातिचारा:

शय्या संस्तारकाणां न सर्वथा मतिलेखनस्-अन्यमनस्कतया मतिलेखनं च मथमो ऽतिचारः १ तेषामेव शय्या संस्तारकाणां सर्वथा ममार्जनाऽमाबोऽन्यमनस्कतया ममार्जनश्च द्वितीयः < एवमेवोच्चारमस्तवणभूषौ क्रमेण मकारद्वये तृतीय-चतुर्थौ ३-४ मवचनोक्तविध्यनुसारेण पौषधोपवासव्वतस्य सम्यगमनुपालनाऽमावः, वतसमये-आहारशरीरसरकारमेथुनादिविधिच्यापाराणामनुचिन्तनश्च पश्चमः ५ इति । तत्र संस्तारादौ जन्तवः सन्ति-न वा सन्ति-इत्येवं चक्षुच्यांपाररूपं प्रत्य-वेक्षणं-प्रतिलेखनम्, तदेव मतिलेखितमुच्यते । न प्रतिलेखितम्-अमतिलेखितम्,

इनमें से (१) शय्या और संस्तारक का प्रतिलेखन न करना अथवा अन्य मनस्कथाव से प्रतिलेखन करना प्रथम अतिचार है। (२) शय्या और संस्तारक का बिलकुल ही प्रमार्जन न करना या अन्यमनस्क होकर प्रमार्जन करना दृखरा अतिचार है। (३) इसी प्रकार उच्चार प्रस्रवणभूमि का प्रतिलेखन-प्रमार्जन न करना अथवा अन्य मनस्क होकर प्रतिलेखन-प्रमार्जन करना तीखरा और चोथा अतिचार है। (५) आगमोक्तविधि के अनुसार पौषधोपवास का समीचीनरूप से पालन न करना अर्थात व्रत के समय में आहार का, शरीरश्वंगार का, मैधुन आदि विविध प्रकार के व्यापारों का विचार करना पांचवां अतिचार है।

संस्तारक आदि में जीव-जन्तु ईं या नहीं हैं, इस प्रकार चक्षु का व्यापारहप जो अवलोकन है, उसे प्रतिलेखन कहते हैं। प्रतिलेखन ही प्रतिलेखित कहलाता है। जो प्रतिलेखित न हो अर्थात् देखा .न जया

આમાંથી (૧) પથારી અને સંથારાતું પડિલેહન ન કરતું, અથવા અન્યમનસ્કભાવથી પડિલેહન કરવું પ્રથમ અતિચાર છે. (૨) પથારી અને સંથારાતું ધીલકુલ જ પ્રમાર્જન ન કરવું અથવા અન્યમનસ્ક થઈ ને પ્રમાર્જન કરવું બીજો અતિચાર છે. (૩-૪) આવી જ રીતે ઉચ્ચારપ્રસ્તવણુ-બૂમિતું પડિલેહન-પ્રમાર્જન ન કરવું અથવા અન્યમનસ્ક થઈને પ્રતિલેખન-પ્રમાર્જન કરવું એ ત્રીજા તથા ચાથા અતિચ.ર છે. (૫) આગમે.કત વિધિ અનુસાર પીષધવતનું ચાગ્ય રૂપથી પાલન ન કરવું અર્થાત્ વર્તના સમયમાં આહારનું, શરીરસુશાલનનું, મેશુન આદિ વિવિધ પ્રકારના વ્યાપારોના વિચાર-ચિન્તવન કરવું પાંચમાે અતિચાર છે.

સાથરા વગેરમાં જીવ જલ્તુ છે કે નહીં આ રીતે આંખનાં બ્યાપાર રૂપ જે અવલાકન છે તેને પ્રતિલેખન કહે છે. પ્રતિલેખન જ પ્રતિલેખિત धप्रखबेक्षितयित्यर्थः । मृदुना-कोमळेन ममार्जनीयमृत्युपकरणेन कियमाणं संशो-धनादिकं प्रमार्जित मुच्यते, न प्रमार्जित-यममार्जितयित्यर्थः, एते प्रोक्ताः पौप-धोषवासव्रतस्य तृतीयशिक्षाव्रतस्याऽतिचाराः अवगन्तव्याः । तस्पात्-व्रतधारिणा धौषधोषवासस्य पञ्चाऽतिचारवर्जनपूर्वकं पौषधोपवासव्यउमनुपालनीयम् ॥५१॥ तत्वार्थनिर्धुक्तिः - पूर्वे तावत्-यधाक्रमं प्राप्तस्य देशावकाशिकवतरूप

दितीय शिक्षाव्रतस्याऽऽनायनपयोगादिकाः पञ्चातिचाराः मरूपिताः । सम्पति-क्रंमागतस्य पौषधोपनासव्रतरूपतृतीयशिक्षाव्रतस्याऽप्रतिलेखित-दुष्पतिलेखित-शय्पासंस्तारकादिकान पञ्चातिचाराच् परूपयितुमाद-'पोसहोचवासस्स ष्ठप्पडिलेहिय-दुप्पडिलेहिय-सिज्जा संधाराइया पंच अव्यारा' इति । पौषधोपनालस्याऽपतिलेखित-दुष्प्रतिलेखितशय्पासंस्तारादिक्ताः - तत्राऽप्रतिले-खितशय्पासंस्तारकः १ अपमार्जित-दुष्प्रमार्जितग्र्यः संस्तारकः २ अप्रतिले-

हो बह अप्रतिलेखित है। नरम प्रंजनी आदि उपकरण के द्वारा किया जाने बाला संशोधन आदि प्रमार्जित कहलाता है। प्रमार्जित का अभाव अप्रमार्जित है। ये पाँच पूर्वीक्त तीखरे शिक्षाव्रत पौपधोपवास व्रत के अतिचार हैं। इस कारण व्रत का अनुष्ठान करने वाले आवक को अतिचारों से बचते छुए पौपधोषदासव्रत का जम्यक् प्रकार से पालन करना चाहिए ॥५१॥

तत्त्वार्थनिर्युक्ति—पहछे दितीय जिस्नावन देशावकाशिक के आन-धनप्रयोग आदि पांच अतिचारों की प्ररूपका की गई है। अव पौष-घोपवासनायक तीसरे शिक्षाव्रत के कतिचारों का कथन करते हैं-पौषधोपवास के पांच अतिचार हें-(?) अप्रतिलेखिनदुष्प्रतिले-

કહેવાય છે. જે પ્રતિલેખિત ન હાેય અર્થાત્ જોવામાં ન આવ્યું હાેય તે અપ્રતિલેખિત છે. સુંવાળી પૂંજશી આદિ ઉપકરશુ દ્વારા કરવામા આવનાર સંશાધન આદિ પ્રમાર્જિત કહેવાય છે. પ્રમાર્જિતના અભાવ અપ્રમાર્જિત છે. આ પાંચ પૂર્વીકત ત્રીજા શિક્ષાવત પૌષધાપવાસ વતના અતિચાર છે. આ કારણે વતનું અનુષ્ઠાન કરનાર શ્રાવકે અતિચારાથી બચતા થકા પૌષધાપવાસ વતનું સમ્યક્ પ્રકારે પાલન કરવુ જોઈએ. ાાપવા

તત્ત્વાર્થ નિર્ચુ કિત-પહેલા દ્વિતીય શિક્ષાવત દેશાવકાશિકના આનયન-પ્રચાેગ આદિ પાંચ અતિચારાની પ્રરૂપણા કરવામાં આવી છે. હવે પૌષધા-પવાસ નામક ત્રીજા શિક્ષાવતના અતિચારાનું કથન કરીએ છીએ-

પૌષધાપવાસના પાંચ અતિચાર છે-(૧) અપ્રતિલેખિત ૬ષ્પ્રતિલેખિત શચ્યા-સંસ્તારક (૨) અપ્રમાજિત–દુષ્પ્રમાજિત શચ્યાસંસ્તારક (૩) અપ્રતિલેખિત– दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ छ्, ५१ पौपघोपवासव तस्यातिचारा:

328

सितोच्चारमस्रवणभूमिः ३ अममार्जित-दुष्प्रमार्जितोच्चारमस्रवणभूमिः ४ पोष-धोपवास व्रतस्य सम्यगमलुपालनञ्चति ५ पञ्चातिचाराः । तत्र-शय्यासंस्तार-काणां न सर्वथा प्रतिलेखनञ्च पथमः १ तेषां शय्थासंस्तारकाणां न सर्वथा प्रमा-र्जनम् अन्यमनस्कतयां प्रसार्जनं च द्वितीयः २ ए२मेवोच्चारणस्रवणभूमौ क्रमेण मकारद्वये तृतीय-चतुथौं ३-४ मवचनोक्तविध्यन्नुसारेण पोपधोपवासव्रतस्य सम्यगनुपालनाऽभावः, व्रतसमये-आहारशरीरसत्कार मैथुनादि विविधव्यापारा-णामनुचिन्तनञ्च पञ्चमः ५ इति, तत्र-मतिलेखनं सचित्ताऽचित्तमिश्र स्थावरत्रस-जन्तु शून्यत्वेन शय्पादेश्वसुपा निरीक्षणध्, प्रमार्जनन्तु -रजोहरणादिना सम्मा-खित शय्यासंस्तारक (२) अत्रमार्जित-दुष्प्रमार्जितत्वार्य्यासंस्तारक (३) अप्रतिलेखिति-दुष्प्रतिलेखित-उच्चारप्रस्तवणसूसि (४) अप्रमार्जित-दुष्प्रमार्जित-जच्चारप्रस्तवणसूसि और (५) पौषधव्रत का सम्यक् अनजुपालन ।

(१) जरगा और संधारे का खर्वथा ही प्रतिलेखन न करना अथवा असावधानी से प्रतिलेखन करना प्रथम अतिचार है। (२) जाग्या और संस्तारक का पिल्जुल प्रमार्जन न करना अथवा अन्यसनस्क भाव से प्रमार्जन करना द्सरा अतिचार है। (३-४) इसी प्रकार उच्चार भूमि और प्रस्नयणसूमि का प्रतिलेखन और प्रणार्जन न करना था सम्यक् प्रकार से प्रतिलेखन प्रमार्जन न करना तीखरा और चौथा अतिचार है। (५) आगसोक्त विधि के अनुसार पौषधवन का सम्यक् प्रकार से पालन न करना, यह पौषधव्रत का पांचवां अतिचार है।

হारघा और इंस्तार में झस्त या स्थावर जीव तो नहीं हैं, यह इण्प्रतिक्षेणित-ઉच्यारप्रसम्भूभू सि (४) અપ્રसार्જित-इण्प्रसार्कित-ઉच्यार-प्रस्तवणुभू सि अने (५) पौषधव्रतनुं सम्यर् अननुपासन. (१) શધ્યા અને સ'થાरानुं सर्वधा જ प्रतिक्षेणन न ४२वुं अथवा असावधानीथी प्रतिक्षेणन करवुं प्रथम अतियार છે. (२) શધ્या अने संस्तार8नुं णिवडुल प्रसार्जन न ४२वुं अथवा अन्यमनस्डलावथी प्रसार्जन ४२वुं णीले अतियार छे. (३-४) आवी જ इति ઉच्यारलू सि अने प्रस्तवणुलू सिनुं प्रतिक्षेणन अने प्रमार्जन न ४२वुं अथवा सम्यर्भ प्रधारथी प्रतिक्षेणन प्रमार्जन न ४२वुं जील अने ३२वुं अथवा सम्यर्भ प्रधारथी प्रतिक्षेणन प्रमार्जन न ४२वुं जील अने १२वुं अथवा सम्यर्भ प्रधारथी प्रतिक्षेणन प्रमार्जन न ४२वुं जील अने

શય્યા અને સંચારામાં ત્રસ અથવા સ્થાવર છવ તાે નથી એ જોઈ

र्जनस्, न प्रविल्लेखिऽस् अपतिलेखित्रस्, एवं न पमार्जितम्-अपमार्जितम् । एवं-गोपधोपवास व्रतधारिणाऽगारिणाऽपत्यवेक्षित दुष्प्रतिलेखित शय्यासंस्तारादि पश्चातिचारवर्जनपूर्वकमेव पौपधं.पवासव्रतं पालनीयम् । उक्तश्चोपासकदशाङ्गे भथमे-ऽध्ययने 'पोछहोचवासरुख समणोवासएणं पंच अह्यारा जाणिचठवा, न समायरियव्वा, तं जहा-अप्पडिलेहिय दुप्पडिलेहिय मिव्ज्ञा संथारे, अप्यमज्जिय-दुप्पमज्जियसिज्जा संथारे, अप्रडिलेहिय-दुप्पडिलेहिय डच्चार पासवणसूमी, अप्रामज्जिय-दुप्पमज्जिय उच्चारपासवण-भूमी, पोछहोचवासरुख सम्मं अणणुपालणया' इति पौपधोपवासरय श्रम-णोपासकेन पश्चातिचारा ज्ञातव्याः, न समाचरितव्याः, तचया-अपतिलेखित दुष्पतिलेखितगय्यात्तर्स्तारकः १ अपमार्जितदुष्प्रमार्जितग्रय्यासंस्तारकः २ अपतिलेखित दुध्पतिलेखितोच्चारपस्रक्षणभूमिः ३ अपमार्जितदुष्प्रमार्जितोच्चार-मस्रवणभूमिः ४ पौषधोर्थवासस्य सम्यगनजुपाल्यत्वा इति ॥५१॥

देखना प्रतिष्ठेखन कहलाता है। रजोहरण आदि के द्वारा पूजना प्रमा-जन कहलाना है। पौषधोपवासवन के धारक आवक को अवतिष्ठेखित -दुष्प्रतिल्ठेखित शय्यासंस्तारक आदि पांच अतिचारों से वचते हुए पौषधोपधासवत का पालन करना चाहिए। उपासकदशांग सूत्र के प्रथम अध्ययन में कहा है-'पौषधोपवासवन के अमणोपासक को पांच अतिचार जावने चाहिए किन्तु उनका आचरण नहीं करना चाहिए। चै अतिचार ये हैं-(१) अवतिलेखित-दुष्वतिलेखित शय्यासंस्तार (२) अप्रमाजित दुष्प्रमाजित शय्यासंस्तार (३) अप्रतिलेखित-दुष्वतिलेखित उच्चारप्रस्रवणभूमि और पौषधोपवास का सम्यक्त अन्तुपालन॥५१॥

લેવું પ્રતિવેખન કહેવાય છે. રંભેહરણ વગેરેની મદદથી પૂંજવું પ્રમાર્જન કહેવાય છે. પૌષધાપવાસ ગતના ધારક શ્રાવકે અપતિલેખિત-દુષ્પ્રતિવેખિત શય્યાસંસ્તારક આદિ પાંચ અતિચારાથી અચતા થકા પૌષધાપવાસગતનું પાલન કરવું જોઈએ. ઉપાસકદશાંગસૂત્રના પ્રથમ અધ્યયનમાં કહ્યું છે-'પૌષધાપવાસ ગતના શ્રમણેાપાસકે પાંચ અતિચાર જાણવા જોઇએ પરન્તુ તેમનું આચરણ કરવું જોઇએ નહીં આ અતિચાર છે. (૧) અપ્રતિલેખિત-દુષ્પ્રતિવેખિત શય્યાસંસ્તાર (૨) અપ્રમાજિંત-દુષ્પ્રમાર્જિત શય્યાસંસ્તાર (૩) અપ્રતિલેખિત-દુષ્પ્રતિલેખિત ઉચ્ચારપ્રસ્ત્ર ણુભૂમિ અને (૫) પૌષધાપવાસનું સમ્યક્ષ્-અનનુપાલન. ાાપવા दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ स. ५२ द्वादरावते निक्षेपणादिपञ्चातिचारा: ३८३

मूल्म्-अतिहिसंबिभागस्स सचित्तणिक्खेवणाइया पंच-अइयारा॥४२॥

छाया-अतिथिसंविभागस्य सचित्तनिक्षेपणादिका पञ्चातिचाराः । ५२॥ तत्त्वार्थदीपिका-पूर्वसूत्रे-पौषधोपवासत्र त्र्याऽपतिल्ठेखित-दुष्पतिल्ठेखित शय्पासंस्तारादिकाः पञ्चातिचारा पदर्शिताः सम्पति द्वादशत्रने द्वादशस्य निक्षे-पणादिकान् पञ्चातिचारान् परूपयितुमाह-'अतिहिस्तंचिभागस्स' इत्यादि-

जतिथिसंविभागस्य-पूर्वोक्तान्तिमशिक्षात्रःस्याऽतिधिसविभागत्रतस्य सचि-त्तनिक्षेपणादिवाः- सचित्तनिक्षेपणम् १ आदिना- सचित्तपिधानम् २ काळा तिक्रमः ३ परव्यपदेशः ४ मात्मर्यम् ५ इत्येरो पर्ञ्चातिचारा आत्मनो मालिन्या-पादका दुष्परिणतिविशेषाः भवन्ति । तत्र-सचित्तनिक्षेषणं तावत्व अदाभयुद्धचा

'अतिहिसंविभागस्ल' इत्यादि

सूत्रार्थ-अतिथिसंविभागवन के खचित्तनिक्षेप आदि पांच अतिचार हैं॥५२॥

तत्त्वार्धदीपिका-पूर्व सूत्र में पौषधोपवासवत के अप्रतिलेखित-दुष्प्रतिलेखितद्याय्या संस्तारक आदि पांच अतिचारों की प्ररूपणा की गई, अब आवक के वारहवां अतिथि संविभाग के पांच अतिचारों की प्ररूपणा करते हैं-

पूर्वोक्त अन्तिम शिक्षाव्रत अतिथिसंविभाग के सचित्त निक्षेषण आदि पांच अतिचार हैं, वे थे हैं-(१) सचित्तनिक्षेषण (२) सचित्तपिधान (३) कालातिकम (४) परव्यपदेश और (५) मारसर्य। ये पांच अतिचार आत्मा के मलीन बनानेवाले दुष्वरिणमन हैं। इनका अर्थ इस प्रकार है-

'अतिहिसंविभागस्स सचित्तणिक्खेवणाइया पच अइयारा' ॥ पर॥ સૂત્રાર્થ-અતિથિસ विसागवतना सचित्तनिक्षेप वगेरे પાંચ અતિચાર છે. ॥ पर॥ तत्त्वार्थ दी पिडा — પૂર્વ સૂત્રમાં પૌષધા પવાસ वतना અપ્રતિ લેખિત-દુષ્પ્રતિ લેખિત શચ્યાસ રતારક આદિ પાંચ અતિચારાની પ્રરૂપણા કરવામાં આવી હવે શ્રાવ-કના બારમાં અતિથિસ વિભાગ વતના પાચ અતિચારાની પ્રરૂપણા કરી એ છી છે-પૂર્વો કત અન્તિમ શિક્ષાવત અતિથિસ વિભાગ વતના સચિત્ત નિક્ષેપણ આદિ પાંચ અતિચાર છે. તે આ પ્રમાણે છે-(૧) સચિત્ત નિક્ષેપણ (૨) સચિત્ત પિધાન (૩) કાલાતિક્રમ (૪) પરબ્યપદેશ અને (૫) મ ત્સર્ચ આ પાંચ અતિચાર આત્મ ને મલીન અનાવનારા દુષ્પરિણમન છે તેના અર્થ આ પ્રમાણે થાય છે-

तत्त्वार्थस वे

सचित्ते ब सल्पत्रादौ निक्षेपणम् अश्वनादीनां स्थापनम्, यहा-सचित्तस्य धान्यादि पात्रादे रचित्ता हारादौ स्थापनम्, यहा-ऽदानगुद्धचाऽचित्तस्य सचित्तेन सचित्त स्याऽचित्तेन ना सम्मेलनम् १ सचित्तनिक्षेपणम् । एवम्-सचित्तेन पञ्चयत्र-सचित्त जलपात्रादिना, अथवा- ऽचित्तेनाऽज्ञनादिना सचित्तहरितादेः पिधानम् आच्छा दनम् सचित्तपिधानम् २ एवं कालातिक्रमः साधोर्थिसा कालम्याऽतिक्रमणम्, अथवा योग्ण्काले दानाक्षावनाकरणमित्यर्थः, यथा-साधुः सत्क्रनोऽपि भवेत्-अश्वनाद्देव्ययोऽपि न अवेत् ३ एरव्यपदेशरतु-अग्रनादौ परत्याऽऽरोपणम्, यथा-परक्तिचमिदमज्ञानादिकं-न सस्य' इत्यादि साधुनर्मापे मापणं परव्यपदेशः ।

(१) अज्ञान आदि आहार को न देने की वुद्धि से सचिस कमल-पत्र आदि पर रखना सचित्तनिक्षेपण है। या जयित्त धान्यपात्र आदि को अचित्त आहार आदि पर रखना अथवा न देने की आवना से अचित्त को सचित्त के साथ या यवित्त नो अचित्त के साथ मिठा देना सचित्तनिक्षेपण है।

(२) खचित्त कमलपत्र या जलपात्र आदि से अधवा सचित्त अशान आदि से अचित्त आहार आदि को ढंक देना रुचित्तपिधान है।

(रे) साधु के भिक्षा के समय का उल्लंघन करना। साधु को असमय में दान देने का उपक्रम करना जितसे साधु का जत्कार भी हो जाय और अद्यानादि भी बच जाय। यह कालातिक्रज अतिचार है। (४) अपने अद्यान आदि को परायां चतलाना, परव्यपदेश अति-चार है, जैसे साधु से कहना कि यह अज्ञान आदि मेरा नहीं है, दूसरे का है।

(૧) અશન આદિ આહારને નહીં આપવાની ખુદ્ધિથી સચેત કમળપત્ર વગેરે પર રાખવા સચિત્ત નિક્ષેપણ છે અથવા સચેત ધાન્યપત્ર વગેરેને અચેત આહાર વગેરે પર રાખવા અથવા ન આપવાની ભાવનાથી અચેતને સચેતની સાથે અથવા સચેતને અચેતની સાથે ભેળવી દેવું સચિત્તનિક્ષેપણ છે. (૨) સચેત કમળપત્ર અથવા જળપાત્ર વગેરેથી અથવા સચેત અશન આદિથી અચેત આહાર વગેરેને ઢાંકી દેવું સચિત્ત પિધાન છે.

(૩) ગાેચરીમાં–સાધુના સમયતું ઉલ્લાંધન કરતું. સાધુને કેસમયે દાન આપવાના ઉપક્રમ કરવેા કે જેથી સાધુના સત્કાર પણ થઇ જાય અને અશનાદિ પણ બચી જાય આ કાલ તિક્રમ અતિચાર છે.

(૪) પાેતાના અશન વગેરેને પારક બનવવું, પરવ્યપદેશ અતિચાર છે, જેમ કે સાધુને કહેવું કે આ ભાેજન વગેરે મારૂં નથી, બીજાનું છે. दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ स्.५२ हाद्रावते निक्षेपणादि पञ्चातिचारा: ३८५

यदा-स्वयं सुस्थितो-दातुं शुद्धोऽपि परस्मै दातुं कथनम्, यथा-'अहङ्कार्यान्तर-संलग्नोऽस्मि त्वन्देहि' इति व्यवदेशः परव्यवदेशः ४ अन्यस्य दातुर्गुणाऽसहनं मात्सर्यम् ५ उक्तञ्चोपासकदश झे मथमःऽध्ययने-'तयाणंतरं च णं अहा-संविभागस्य रूपणोवासएणं पंच अइयारा जाणियव्वा, न समायरि-यव्वा, तं जहा-सचित्तविद्येवणया १ सचित्तपेहणया २ कालाइकमे ३ परव्वपएसे ४ तच्छरिया ५।'

छाया-तदनन्तरं यथा संविधागस्य अमणोषासकेन पंचाऽतिचारा ज्ञातव्याः तद्यथा-सचिक्तनिक्षेपणता-सचित्रपिधानता-काछातिक्रमः-परव्यपदेशः मत्सः रिता इति ॥५२॥

तत्त्वार्थनियु क्तिः - पूर्वे तावत् पञ्च णुत्रत-त्रिगुणत्रत-तिक्षाप्रतत्रयाणां यथाक्रमं पञ्च-पञ्चाऽतिचाराः मद्रपिताः, सम्मति-चतुर्थस्याऽतिथिसंविभागत्रत-रूपान्तियशिक्षात्रतरण सचित्तनिक्षेरणादिकान् पञ्चातिचारान् प्ररूपयितुमाद-

(५) अन्छ दाता के गुणों को खहन न करना जात्वर्ध नामक अतिचार है।

डपालकदर्जांग छुल के प्रथम अध्ययन में कहा है-अमणोपासक को अतिथिसंबिज्ञागवन के पांच अतिचार जानना चाहिए परन्तु डनका आचरण नहीं परना चाहिए। वे पांच अतिचार इस प्रकार हैं-(१) सचित्तनिक्षेपणता (२) रुचित्तपिधानता (३) कालातिकम (४) परव्यप-देश और (५) झरहरिता ॥५२॥

तत्त्वार्थनिर्युक्ति—पहले पांच अणुत्रतों के, तीन गुणन्ननों के तथा चार में खे तीन जिाक्षान्ननों के पांच-पांच अतिचारों का कथन किया जा चुका है। अद चौचे जिाक्षजत अतिथिसंविभाग के सचित्तनिक्षेव आदि पांच अतिचारों का प्ररूपण करते हैं-

(૫) અન્ય દાતાના ગુણેવે સહન ન કરવા માત્સર્ય નામક અતિચાર છે.

ઉપાસકદશાંગ સૂત્રના પ્રથમ અધ્યયતમાં કહ્યું છે-શ્રમણુા પાસકે અતિથિ સ'વિભાગ વતના પાંચ અતિચાર જાણવા જોઇએ આ પાંચ અતિચાર આ પ્રસાણે છે-(૧) સચિત નિક્ષેપણતા (૨) સચિત્ત પિધાનતા (૩) કાલાતિક્રમ (૪) પરવ્યપદેશ અને (૫) સત્સત્તિ'. ાાપરાા

તત્ત્વાર્શ નિચું કિલ - અની પહેલા, પાંચ અણુવતાના, ત્રણ ગુણવતાના તથા ૪ ચારમાંથી ત્રણુ શિક્ષાવતાના પાંચ-પાંચ અતિચારાનું કથન કરવામાં આવ્યું છે હવે ચાથા શિક્ષાવત અતિથિસ વિભાગના સચિત્તનિક્ષેપ આદિ પાંચ અતિચારાનું પ્રરૂપણ કરીએ છીએ-

নত ४९

'अतिहिसंचिआगरस्व' इत्यादि । अतिथिसंविभागस्य-पूर्वोक्तस्याऽतिथि संविभागव्रतस्याऽन्तिम शिक्षाव्रतरूपस्य सचित्तनिक्षेपणादिकाः-सचित्तनिक्षेपणम् १ आदिना-सचित्तपिधानम् २ काळातिक्रमः ३ परच्यपदेशः ४ मात्त्वर्यम् ५ चेत्येते पञ्चातिचारा आत्मनो मालिन्यापादका दुप्परिणतिविश्चेपा भवन्ति । तत्र सचित्त-निक्षेषणं तावत्-अज्ञनपानस्वादिमरचादियरूपचतुर्विधाऽऽद्दारस्य सचित्तेषु कमळ-कदल्जीपत्रादिषु त्रीहियदगोध्म ज्ञाल्यादि सस्येपु निक्षेपणम् , अदानघुद्रचा स्थापनम् , इत्येवं सचित्तनिक्षेपणयत्रसेयम् १ अन्नादिक मोदनस्वाद्यादि सचित्ते निक्षिप्तं सत्त् श्रमणाः खन्छ न ग्रह्तन्ति इत्यतो पया देयमग्रनादिक मुपस्थाप्यते, किन्तु-साधचो नाऽऽददत्त इति यम लाभोऽयं भविष्यतीति जानात्यसावितिमावः ।

अन्तिम शिक्षाव्रत अतिथिसंदिथाग के पांच अतिचार हैं-(१) सचित्तनिक्षेपण (२) सचित्तपिधान (३) फालातिकम (४) परव्यपदेश और (५) मात्सर्थ। ये पांच अतिचार आत्मा में सलीनता उत्पन्न करने वाले दुष्परिणमनरूप हैं। इनका अर्थ इस प्रकार हे-

(१) सचित्तनिक्षेपण-अज्ञान, पान, खादिम और स्वादिम रूप चारों प्रकार के आहार को कमल या केले के सचित्त पत्ते आदि के ऊपर या वीहि, यब, गेहूं, ज्ञालि आदि धान्य के ऊपर, न देने की वुद्धि से, रख देना। अन्न आदि ओदन तथा खाद्य आदि जो सचित्त के ऊपर रक्खा छुआ होता है, उसे खाधु ग्रहण नहीं करते, अवएव में तो अज्ञानादि उनके समक्ष उपस्थित करूंगा मगर वे छेंगे नहीं, इलसे मुझे लाभ ही होगा, ऐखा जानकर गृहस्थ सचित्तनिक्षेपण करे तो अतिचार होता है।

અન્તિમ શિક્ષાવ્રત અતિથિસંવિભાગના પાંચ અતિચાર છે-(૧) સચિત્ત-નિક્ષેપણુ (૨) સચિત્તપિધાન (૩) કાલાતિક્રમ (૪) પરવ્યપદેશ અને (૫) માત્સર્ય આ પાંચ અતિચાર અપ્ત્મામાં મલીનતા ઉત્પ-ન કરવાવાળા દુષ્પરિ-ણુમન રૂપ છે. તેમના અર્થ આ પ્રમાણે થાય છે-

(૧)સચિત્તનિક્ષેપણુ-અશન, પાન, ખાદ્ય અને રવાદ્ય રૂપ ચારે પ્રકારના આહારને કમળ અથવા કેળના સ્ચેત પાંદડાં આદિની ઉપર અથવા ચાખા, જવ, ઘઉં, ડાંગર વગેરે ધાન્યની ઉપર, ન આપવાની બુદ્ધિથી રાખી દેવા.

(૧) અન્ન આદિ ચાંખા (ભાત) તથા ખાદ્ય અદિ જે સચેતની ઉપર રાખેલા હાય છે, તેને સાધુ ગ્રહણુ કરતા નથી આથી હું તા અશનાદિ તેમની સમક્ષ ઉપસ્થિત કરીશ પણુ તેઓ સ્વીકારશે. નહીં, આથી મને તાે લાભ જ થશે, આમ જાણીને ગૃહસ્થ સચિતનિક્ષેપણુ કરે તાે અતિચાર લાગે છે. दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ सू. ५२ द्वादशव्रते निक्षेपणादि पञ्चातिचारा: ३८७

प्तं-सचित्तपिधानम्, सचित्तेन स्ररणकन्दपत्रपुष्पादिनाऽग्रनपानादि चतुर्विधाहारं-स्य पिधानम् अदानवुद्धधाऽऽच्छादनम्, सचित्तपिधानम्, अग्रनादिकं सचित्तेना-ऽऽच्छादितं सत् साधवो न ग्रह्णन्तीति बुद्धचा सचित्तेन स्थगयतीति मावः २ काळा-तिक्रमस्तु-श्रमणानामुचितां भिक्षावेलामतिक्रम्य उल्लंघ्य मोजनम्, यद्वा-साधूनां भिक्षार्थ मागमनकाळात् मागेव मोजनम्-कालातिक्रमः उच्यते । स चाऽयं कालातिक्रमो भिक्षाग्रहोतुः श्रमणस्याऽपीतिक्रारको अवति-अदानश्चेति मावः २ परव्यपदेग्नस्तु-चतुर्थ-षष्ठाष्टम भक्तादि पौषधोपवासत्रतपारणावेलायां भिक्षार्थ समागतं स्पष्टतयाऽग्नादिकं पश्यन्तमपि श्रमणं मति परस्थेदमन्नादिकं वर्तते-न ममेति, तस्मात्-न दातुमर्दामि-इत्येवमपरमार्थतः कथनं परव्यपदेशः, परमार्थ

(२) सचित्तपिधान-सचित्त सूरण कन्द, पत्र, पुष्प आदि से अज्ञान पान आदि चार प्रकार के आहार को ढंक देना अर्थात् साधु को न देने की जावना से आच्छादित करदेना खचित्तपिधान अतिचार है। क्यों कि सचित्त वस्तु से आच्छादित आहार को साधु ग्रहण नहीं करते हैं।

(२) कालातिकम-साधुओं के भिक्षाकाल को टाल कर भोजन कर छेना, वा यद्य प साधु का भिक्षा काल दिन का ही है, अतः दान न देने की इच्छा से राजि भोजन करना इत्यादि यह कालातिकम भिक्षा ग्रहण करने वाले अमण के लिए अप्रीतिकर होता है और इससे दान का अभाव भी होता है।

(४) परव्यपदेश-जपवास, वेला, तेला आदि की तपस्या करने वाले या नित्य भोजी अमग के भिक्षार्थ उपस्थित होने पर सामने

(ર) સચિત્તપિધાન-સચેત સૂરણુકન્દમૂળ. પત્ર, પુષ્પ આદિથી અશનપાન આદિ ચાર પ્રકારના આહારને ઢાંકી દેવેા અર્થાત્ સાધુને ન વહાેરાવવાની ભાવનાથી ઢાંકી દેવું સચિત્તપિધાન અતિચાર છે કારણુ કે સચેત વસ્તુથી આચ્છાદિત આહારના સાધુ ગહેણુ કરતા નથી.

(૩) કાલાતિક્રમ-સાધુઓના લિક્ષાકાળને ટાળીને, અર્થાત્ સાધુના લિક્ષાકાળ દિવસના જ હૈાય આથી દાન ન આપવાની ઇચ્છાથી રાત્રિલાજન કરવું વગેરે-આ કાલાતિક્રમ લિક્ષા ગ્રહણુ કરનારા શ્રમણુ માટે અપ્રીતિકર હાય છે અને આથી દાનના અસાવ પણુ થાય છે.

(૪) પરવ્યપદેશ-ઉપવાસ, છકુ અકમ વગેરેની તપસ્યા કરતારા અથવા નિત્ય ભાજન લેનાર શ્રમણુનું ભિક્ષાર્થે ઉપસ્થિત થવા પર નજર સામે वस्तु-तदीयमेव तदन्नादिकं वर्तते, यद्वा-परस्य-अन्यजनस्येदमन्नादिकं वर्तते इति तत्र तं गत्वा यूयं भिक्षध्वम् इत्येवं परव्यपदेवाः ४ । एवष्-भारसर्यं तावत्-यत्सरता, यः आवको भिक्षादिकं अमणेन भिक्षितः सन् क्रुध्यति अनादरं वा करोति, याचितोऽपिन ददाति स मत्सर उच्यते, तस्य साद्दो मात्सर्यम्, परगुणो रक्षपारिप्तदिष्णुत्वं वा, मात्सर्यम् । यद्वा- स खल्ज द्रमको दत्तवान् किमहं ततोऽपि न्यूनोऽस्मीत्येवं मात्सर्यात्-दाने मात्सर्यं व्हपदिश्यते, अथवा-कपाय कलुपितेन चित्तेन अमणेभ्यो ददतः आवदस्य मात्सर्यमुच्यते ५ तथाचैते पञ्चाऽतिथिसंवि-सागरस्यारतिचारा भवन्ति । उक्तञोपासकदज्ञाङ्गे मयमेऽध्ययने-'अहा संवि-भागरस्य पंच अइयारा जाणियव्वा, न खमाचरियव्वा, तं जहा-सचित्त-लिक्खेवणया, सचित्तपेहणया, कालाइक्षमदाणे, परोवएसे मच्छारिया'

स्पष्ट दिखलाई देने वाले अन-पान आदि आहार के विपय में ऐसा कहना कि-'यह अन-पान पराया है, मेरा नहीं है, अतएव देने के लिये में असमर्थ हूं जब कि वह आहार वास्तव में उसी गृहस्थ का हो, दूसरे का नहो।

(५) मात्सर्य अमण दारा भिक्षा की याचना करने पर जो आवक कुद्ध हो जाता है, अमण का अनादर करता है अथवा याचना करने पर भी देता नहीं है, वह मत्सर कहलाता है। यत्सर का भाव मात्सर्य है। अथवा दृखरे के गुण को सहन न करना मात्सर्य है। अथदा उस दरिद्र ने दान दिया है तो क्या में उल्ले भी गया दीता हूं, इस प्रकार के मात्सर्य भाव से दान देना भी मात्सर्य कहलाता है। अथवा कषाय से कर्लुषित चित्त से अमणों को दान देना मात्सर्य है।

ये पांच अतिथिसंविभागवत के अतिचार हैं। उपासकद्शांग

સ્પષ્ટ દેખાતાં અન્ન-પાણી આદિ આહારના વિષયમા આ પ્રમાણે કહેવું કે-'આ 'અનાજ-પાણી, બીજાનાં છે, મારા નથી એ આપવા માટે હું લાચાર છું. આ પરવ્યપદેશ નામક અતિચાર છે. હકીકતમાં તાે તે આહાર ઇન્કાર કરનાર પેલા ગ્રહસ્થના જ છે, બીજાના નથી.

(૫) માત્સર્ચ-શ્રમણ દ્વારા ભિક્ષાની યાચના કરવામાં આવે ત્યારે જે શ્રાવક શુસ્સે થઈ જાય છે, શ્રમણુને અનાદર કરે છે અથવા યાચના કરવા છતાં પણ આપતા નથી તે મત્સર કહેવાય છે. મત્સરના ભાવ માત્સર્ય છે અથવા બીજાના શુણા સહન ન કરવા સાત્સર્ય છે અથવા પેલા દ્રરિદ્રે દાન આપ્શું છે તા શું હું તેનાથી ઉતરતી કક્ષાના છું? એ પ્રકારના માત્સર્ય ભાવથી દાન આપવું પણુ માત્સર્ય કહેવાય છે અથવા કષાયથી કહ્યુષિત ચિત્તથી શ્રમણુોને દાન આપવું માત્સર્ય છે.

આ પાંચ અતિથિસ વિભાગ વતના અતિચાર છે. ઉપાસકદશાંગસૂત્રના

दीपिका-निर्युक्ति टीको अ.७ छ्.५३ सारणान्तिक संलेखनाया पञ्चातिचारा: ३८९

इति । यथा संविभागस्य पञ्चाऽतिचारा ज्ञातव्याः, न समाचरितव्याः, तद्यथा-सचित्तनिक्षेपणग् १ सचित्तपिधानम् २ कालातिक्रमदानम् ३ परव्यपदेशः ४ मत्सरता ५ इति ॥५२॥

मूल्म्-नारणंतिय लंलेहणाजीलणाए इहलीगासंसप्प-ओगाइया पंच अइयारा ॥५३॥

छाया—मारणान्तिकसंलेखनाया जोषणा इइलोकाऽऽर्शला मयोगादिकाः पश्चातिचाराः ॥५३॥

तत्त्वार्थदीपिका-पूर्वधुत्रेऽतिथिसंविभागवतरूपस्या - ऽन्तिमशिक्षावतस्य द्वादशसु द्वादशस्य सचित्तनिक्षेपणादिकाः पञ्चातिचाराः परूपिताः, द्वादशवन पालनानन्तर-मासन्नमरणं सम्भाव्य यथाऽवसरं आवकैः संलेखनाऽवरुयं कर्त्तव्या

सूत्र के प्रथम अघ्ययन में कहा है-पथासंविश्रागवन के पांच अतिचार जानना चाहिए मणर उनका आचरण नहीं करना चाहिए। वे अतिचार यो हैं-(१) रुच्चित्तनिक्षेपणता (२) खचित्तपिधानता (३) कालातिक्रम दान (४) परव्यपदेवा और (५) मत्सरता ॥५२॥

'मारणंतिच संडेहणा' इत्यादि ।

मारणान्तिफसंखेखना जोषणा के इहलोकाशंसा प्रयोग आदि पांच अतिचार हैं॥५३॥

तत्त्वार्थदीपिका--पूर्वसूत्र में अन्तिम शिक्षाव्रत, बारह वतों में बारह वें अतिधिसंबिकान के खचित्तनिक्षेरण आदि पांच अतिचारों का प्रहपण किया गया है। बारह वतों का पालन करते हुए आवक को जब अपना अरण सन्निकट प्रतीत हो तब अवखर आने पर संछे-खना अवइय करना चाहिए। संछेखना का आज्ञाय है-कषाय और

પ્રથમ અધ્યયનમાં કહ્યું છે-અતિથિસ'વિભાગ વતના પાંચ અતિચાર જાણવા જોઈ એ પરન્તુ તેમનુ આચરણ કરવું જોઇએ નહીં. આ અતિચાર આ છે-(૧) સચિત્તનિક્ષેપણતા (૨) સચિત્તપિધાનતા (૩) કાલાતિક્રમદાન (૪) પર-વ્યપદેશ અને સત્સરતા. ાાપરાા

'मारणांतिय संलेहणाजोखणाए' धत्याहि

સૂત્રાર્થ-મારણાન્તિકસંલેખનાજોષણાના ઈહલાકારા સાપ્રચાેગ આદિ પાંચ અતિચાર છે. ાાપગા

તત્વાર્થદીપિકા — પૂર્વસ્ત્રમાં અન્તિમ શિક્ષાવત, બાર વતામાં બારમા અતિથિસ વિભાગના સચિત્તનિશ્રેપણુ આદિ પાંચ અતિચારાનું પ્રરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. બારવતાનું પાલન કરતા થકા શ્રાવકને જ્યારે પાતાનું મરણ સમીપ છે તેવી ખાત્રી થાય ત્યારે અવસર આવવા પર સંલેખના અવશ્ય કરવી જોઈએ, सा च संछेखना कवायकायकुशी रणम्, तत्तोऽस्या मारणान्तिकसंलेखनाया जीविताशंसादिकान् पञ्चाऽतिचारान् प्ररूषयितुप्राह-'मारणंतियसंछेहणा जोखणाए' इत्यादि । मारणान्तिकसंछेखनाजोपणायाः प्र्वीक्तस्ग्रूपायाः संयम-तपोभ्यां कायकपायकुशी रुणळक्षणाया इहलोका शंसापयोगादिकाः-इहलो का शंसापयोगः १ आदिना-परलोका शंसापयोगः २ जीविता शंसापयोगः ३ घरणा शंसाप्रयोगः ४ काम मोगा शंसाप्रयोगः ५ तत्र-संस्तारयहणो त्तरम्-इहलो के-मतुष्यलो के आ शंसापयोगः, 'मृत्वा चकवती वा-राजा वा-तन्मन्त्री वा भूयास्त' मित्यादिकरूपा थिलापकरणम् १ एतं-परलो काऽ र् शंसाप्रयोगः 'देवो-भूयास्तं' इत्यादिरूगा भिलापकरणम् २ सम्मानादि लो मेन जीवितस्य-प्राणधारण

काय को कुश करना। अत्एव इस मारणान्तिक संछेखना के जीविता शंसा आदि पांच अनिचारों का प्ररूपण करते हैं

जिसका स्वरूप पहछे कहा जा चुका है और तप एवं संयम के हारा काय तथा कषाय को कृदा (दुर्वल) करना जिसका लक्षण है, उस मारणान्तिक संछेखना जोषणा के पांच आतिचार है। वे इस प्रकार हैं-(१) इहलोकाद्यंसा प्रयोग (२) परलोकाद्यंसाप्रयोग (३) जीविता-द्यंसाप्रयोग (४) मरणाद्यंसाप्रयोग और (५) कामभोगाद्यंमाप्रयोग। इनका स्वरूप निम्नलिखित है-

(१) इहलोकाशंमापयोग-संथारा ग्रहण करने के पश्चात् इस लोक संबंधी इच्छा करना, जैसे-मरने के अनन्तर में चकवर्त्ती, राजा या उसका मंत्री बन जाऊं, इस प्रकार की अभिलाषा करना।

(२) पर लोका शंसाप्रयोग-मृत्यु के पश्चात् इन्द्र या देव होने सं क्षेभनाना आशय छे- ५ षाय तथा ४। याने पातणा प. ८ वां आधी आ भारछा-न्ति ४ से बेभनाना छवीता शंसा आहि पांच अति या रे। जुं प्र ३ प छ ४ री ओ छी छे-

જેતું સ્વરૂપ પહેલા કહેવામાં આવી ગયું છે અને તપ તથા સંયમ દારા કાયા તથા કષાયને પાતળા પાડવા જેતું લક્ષણ છે તે મારણાન્તિક-સંલેખના જોષણાના પાંચ અતિચારા આ પ્રમાશે છે-(૧) ઇહલાકાશ સાપ્રચાગ (૨) પરલાકાશ સાપ્રચાગ (૩) જીવિતાશ સાપ્રચાગ અને (૫) કામલાગાશ સા-પ્રચાગ તેમનું સ્વરૂપ આ પ્રમાશે છે-

(૧) ઇહલાેકાશ સામયાગ-સ થારા ધારણુ કર્યા ભાદ આ લાેક વિશે ઇ<sup>દ્ય</sup>છા કરવી જેમ કે-મરણ પછી હું ચક્રવર્ત્તા, રાજા અથવા તેના મંત્રી બની જઉં, એ જાતની અભિલાષા કરવી.

(૨) પરલાકાશ સાપ્રયાગ-મૃત્યુ ખાદ ઇન્દ્ર અથવા દેવ ચવાની

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ स्. ५३ मारणान्तिक संहेखनायापञ्चतिचारा: ३९१

स्या-ऽऽशंसामयोगः-अभिलापकरणं जीविताऽऽशसामयोगः ३ वर्कशक्षेत्रादि-निवासमयुक्त क्षुदाष्टुएइततया सम्मानाधभावेन-'कदाऽह झियेख' इन्यादिरूपं मरणस्याऽभिलापकरणं सरणाशंसामयोगः ४ कामी-शब्दरूपे, सोगाः- गन्धरस-स्पर्शा स्ठत्राऽऽशंसामयोगः-अभिलापकरणं कामसोगाऽऽशंसामयोगः, रुचिर-स्पृहयाद्धतेत्यर्थः ५ । ५ इ॥

तत्त्वार्थनियुक्तिः--पूर्वं तावदतुक्रमेण पञ्चाणुत्रशानां त्रदाणां ग्रणव्रनानां चतुर्णां शिक्षाव्रतानाञ्च पञ्च-पञ्चादिचाराः ६रूपिताः, सरुपति-सारणान्तिक सलेखना जोपणायाः पञ्चातिचारान् भरूपणितुपाह-'घरणंतिददांछेद्दणा-

## की अभिलाषा करना।

(३) जीदिताशंखाप्रयोग--आदर-खन्मान, अक्ति आदि के लोभ से जीवित रहने की हच्छा कन्ना।

(8) मरणाशंसाप्रयोग-पठोर भूमि में निवास करने से, झूख आदि की पीडा के कारण या खन्मान आदि न होने के कारण 'मैं कब घर जाऊं' इस प्रकार वरण की कामना करना।

(५) कामजोगार्द्यांग्रयोग-काम अर्थात् शब्द और रूप तथा भोग अर्थात् गंध, रस और स्पर्ध की जावना करना कामजोगार्द्यासा प्रयोग नामक अतिचार है ॥५३॥

तत्त्वार्थनियुक्ति-- इससे पहले पांच अणुवनों के, तीन गुणवनों के और चार ज़िक्ष वनों के पांच पांच अतिचारों का प्ररूपण किया

અભિલાષા કરવી

(૩) જીવિતાશ'સામયેાગ-આદર-સન્માન, ભક્તિ આદિના લાેભથી જીવતા રહેવાની ઇગ્છા કરવી.

(૪) મરણાશ સાપ્રયાગ-ખરબચડી જમીન પર નિવાસ-કરવાથી, ભૂખ વગેરેની પીડાના કારણે ચ્યથવા માન-સન્માન ન મળવાથી 'હું કયારે મરી જાઉં' એ પ્રકારે ગરણની કામના કરવી.

(૫) કામભાેગાશ સાપ્રચાેગ–કામ અર્થાત્ શબ્દ અને રૂપ તથા ભાેગ અર્થાત્ ગંધ, રસ અને સ્પર્શની કામના કરવી કામભે ગાશ સાપ્રચાેગ નામક અતિચાર છે ાાપગા

તત્વાર્થ નિર્ચુ કિત – અની પહેલા પંચ અણુવતાના, ત્રણ ગુણવતાના અને ચાર શિક્ષાવતાનાં પાંચ-પાંચ અતિચારાનું પ્રરૂપણુ કરવામાં આવ્યું છે હવે जोसणाए इहलोगासंसरप्रशोगाहचा पंच अक्ष्यारा' इति । मारणान्तिक संछेखनायाः संयम-तपश्चर्यादिना कायकपाय छशी रुरणलक्षणमारणान्तिक संछे-खना जोषणाया इहलोकाशंसाप्रयोगादिका.-उहलोकाशंसामयोगः १ आदिना-परलोकाशंसामयोगः २ जीविताशंसाप्रयोगः ३ मरणाशंक्षापयोगः १ आदिना-परलोकाशंसामयोगः २ जीविताशंसाप्रयोगः ३ मरणाशंक्षापयोगः १ आदिना-परलोकाशंसामयोगः २ जीविताशंसाप्रयोगः ३ मरणाशंक्षापयोगः १ आदिना-गंसापयोगः ५ तत्र तावत्-संस्तारग्रहणोत्तरम् इहलोके-यनुष्यलोके भविष्यज्ज न्मनि-आंसामयोगः, 'खत्वा चक्रवर्ती वा-राजा वा-तन्मन्त्री वा भूयास' मित्यादिरूपाप्रिलापकरणम् १ एरं-परलोकाशंक्षापयोगः 'देवोअयालम्' इत्या-गया है, अव मारणान्तिक संलेखना-जोपणा के पांच अतिचारों की घरूपणा करते हैं-

तप और संपम के ढारा काप एवं जषाय को कृश करना जिस का रक्षण है, उस मारणान्तिक खंटेखना जोषणा के इस रोकाशंसा-प्रयोग आदि पांच अतिचार ये हैं-(१) इहरोकाशंसामयोग (२) पर-रोकाशंसाप्रयोग (३) जीविताशंसामयोग (४) जरणाहांसाप्रयोग और (५) कामभोगाशंसावयोग। इनका स्वरूप इस प्रकार है-

(१) संथारा ग्रहण करने के पश्च त्, आगामी जन्म में मनुष्यलोक संबंधी अभिलाषा करना, जेसे में चकवत्ती या राजा या राजमंत्री हो जाऊं, इल्पादि । यह लोकार्शसाप्रयोग है ।

(२) इसी प्रकार में इन्द्र या देव हो जारं, ऐसी कामना करना परलोकादांसाप्रयोग है।

આ મારણાન્તિક સંલેખના-જોષણાના પાંચ અતિચારાની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ. તપ અને સંચય દ્વારા કાયા તથા કષાયેાને પાતળા પાડવા જેનું લક્ષણ છે, તે મારણાન્તિકસંલેખના-જોષણાના ઇહિલાેકાશ સાપ્રયાેગ આદિ પાંચ અતિચાર છે, આ પ્રમાણે-(૧) ઇહેલાેકાશ સાપ્રયાેગ (૨) પરલાેકાશ સાપ્રયાેગ (૩) જીવિતાશ સાપ્રયાંગ (૪) મરણાશ સાપ્રયાંગ અને (૫) કામભાેગાશ સા-પ્રયાેગ તેમનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે-

(૧) સ'થારાે ધારણ કર્યા ખાદ, આવતા જન્મમાં મનુષ્યલાેક સંબંધી અભિલાષા કરવી જેમ કે-હું ચકવત્તીં રાજા અથવા રાજમંત્રી થઈ જાઉં, વગેરે આ ઇહલાે ગરાં સાપ્રયાેગ છે. (૨) એવી જ રીતે હું ઇન્દ્ર અથવા દેવ થઈ જાઉં એવી કામના કરવી પરલાેકાશ સાપ્રયાેગ છે. (૩) સંથારા દરમ્યાન મારી પૂજા તથા મહિમા ઘણેા વધી રહ્યો છે આથી મારા સંથારા લાંગા સમય સુધી ખેંચાય તાે સારૂં એ રીતે સંચારામાં વધારે જીવવાની ઈચ્છા કરવી જીવિતાશ સાપ્રયાેગ છે. दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ ख्.५३ सारणान्तिक संलेखनाया पञ्चातिचारा: ३९३

-1-

दिरूपाभिलापकरणम् २ जीबिताशंसापयोगश्च-संस्तारके मदीयमहिमा पूजा असीमरूपेण अवति । अतो बदीयसंस्तारकः दीर्घसमयं यावत् प्रचलेत तु वरम् । अमुना प्रकारेण संस्लारके अधिकजीवनेच्छाकरणं जीविताशंसाप्रयोगः । एवंविध जीविताशंसा दिपरीता खल्ज भरणाशंसाऽवसेया-तथाहि-नहि तथाविधं मति-पन्नाऽनशनं मां कश्चिद्रवेषयति, न वा-कश्चित् पूजते याम्, नाऽप्याद्रियते, नो वा-कश्चित् श्लाघते' इत्येवं सावनया तस्य चेतसि परिणामो जायते 'यदिह झटित्ये-ऽहं म्रियेय पापकर्सेतिरूपा मरणाशंता दोध्याः ३ कर्कशक्षेत्रादि निवासमयुक्त श्रुदाद्युपहततया सम्जानाचमावेन 'कदाहं स्त्रि येख' इत्यादिरूपं मरणस्यामिळाष-करणं--यरणाशंसाग्रयोगः ४ कानौ शव्दरूपे, भोगाः-गन्धरसस्पर्शा स्तत्राशंसा-

संधारे के भेरी कहिमा पूजा खुर हो रही है। इसलिये मेरा संथारा लम्वे समय तक चले तो अच्छा है, इस प्रकार संधारे में अधिक जीनेकी इच्छा करना जीविताशंसा प्रयोग है।

(४) जीदिता शंसप्रयोग के बिपरीत जरणा शंसामयोग समझना चाहिए। धथा-मैंने आजीपन अनशन अंगीकार घर लिया है फिर भी कोई मुझे पूछता नहीं है, कोई मेरी पूजा नहीं करता, कोई आदर नहीं करता, कोई प्रशंसा नहीं करता, इस प्रकार की भावना से चित्त में ऐसा बिचार उत्पन्न होना कि-'मैं शीघ ही मर जार्ज तो अच्छा !' यह मरणा हांसाप्रयोग है। इसी प्रकार फर्कश युभाग में निवास करने के कारण कप्ट हो या क्षुधा आदि वेदना पीडित कर रही हो, रोगजनित कष्ट हो तब 'हाय, मैं कब घर जार्ज शीघ घर जाऊं तो अच्छा' इस प्रकार सोचना भी मरणाशंसाप्रयोग है।

(५) आंत्र और चक्षु इन्द्रियों के विषय अर्थात शब्द और रूप

(૪) જીવિતાશ સાપ્રયોગથી વિપરીત મરણાશ સાપ્રયોગ સમજવા જેમ કે-મે' આજીવન અનશન અંગીકાર કરી લીધું છે તા પણ કાંઇ મારા ભાવ પૂછતા નથી, કાંઈ મારી પૂજા કરતું નથી, કાંઇ આદર કરતું નથી, કાંઈ તેના વખાણ કરતા નથી આ જાતની ભાવનાથી ચિત્તમાં એવા વિચાર ઉદ્-ભવવા કે 'હુ' વહેલા મરી જાઉ' તા સાર્?' આ મરણાશ સાપ્રયોગ છે. એવી જ રીતે કર્કશ જમીન પર રહેવાના કારણે કષ્ટ થાય અથવા ક્ષુધા આદિની વેદના દુ:ખ આપી રહી હાય, રાગજનિત કષ્ટ થાય તેવા સ'જોગામાં, 'હાય હાય! કયારે મરી જાઉ', જલદીથી મરી જાઉ' તા સાર્?' આ રીતે વિચારવુ' એ પણ મરણાશ સાપ્રયાગ છે.

(૫) શ્રે!ત્ર અને ચક્ષુ ઇન્દ્રિયાના વિષય અર્થાત્ શબ્દ અને રૂપ કામ तo ५०

## तत्त्वार्थस्त्रे

घषोगो-ऽभिल्लापकरणं कामभोगाशंसामयोगः, रुचिरविषयरपृहयाद्धतेत्यर्थः ५ इत्थेते पश्चजीविताशंसादयो मारणान्तिकसंळेखना जोषणाया अतिचारा बोध्याः। एवञ्च-पञ्चाणुत्रतेषु त्रिगुणत्रतेषु चतुःशिक्षात्रतेषु मारणान्तिकसंछेखनाजोषणासु च सर्व सम्मिलितत्रयोदशव्रतेषु प्रत्येकं पञ्च-पञ्चातिचारैः पञ्चपष्टिरतिचाराः पूर्वेकिरीत्या मरूपिताः, ते च-सर्वेऽतिचाराः सर्वथाऽणुत्रतशीलत्रतधारिमिः परिहर्त्तच्याः। यद्यपि-सम्ययत्त्वस्याऽप्यतिचारा प्रञ्चक्तस्य सद्भावेन सप्तति संख्यकाः सर्वेऽतिचारा भवन्ति, न तु-पञ्चपष्टि संख्यका एव,-तथापि-मूल्प्रासाद पीठ रचताचत् सम्यवस्वत्रय अणुव्रतादीनामाधारो वर्तते, तस्मात्-तस्या-ऽऽधारता-द्वत्रशीलेखु न तदतिचारग्रदणं भवति । एवञ्च-उक्तरीत्या वह्वपायदर्शनात्-काम कहलाते हैं और स्पर्शन, रखना तथा घाण इन्द्रियों के विषय अर्थात् गंध, रस और स्पर्शन, रखना तथा घाण इन्द्रियों के विषय अर्थात् गंध, रस और स्पर्शा भोग कहलाते हैं । इन काम और भोग की इच्छा करना कामभोगाशंसाप्रयोग है । तात्पर्य यह हे कि मनोज्ञ विषयों की कामना करना कामभोगाशंसाप्रयोग है ।

इस प्रकार पांच अणुव्रतों के, तीन गुणव्रतों के चार शिक्षाव्रतों के तथा मारणान्तिकसंछेखनाजोपणा के, सब मिलकर तेरह व्रतों के पांच-पांच अतिचार होने से १३×५=६५ अतिचार हुए। इन सब का प्ररूपण किया जा चुका। इन सब का अणुव्रतधारी एवं सप्त शील-धारी आवक को परिहार करना चाहिए। यद्यपि सम्यक्त्व के भी पांच अतिचार हैं, इस कारण अतिचारों की संख्या पैंसठ नहीं सक्तर होती है, तथापि सम्यक्त्व, महल की नींव की तरह सब व्रतों का आधार है। अतएव व्रतों के अतिचारों के साथ उसके अतिचारों की गणना

્ર કંહેવાય છે અને સ્પર્શન, રસના (જીલ) તથા ઘાણુ ઇન્દ્રિયાના વિષય અર્થાત્ ગાંધ, રસ અને સ્પર્શ ભાેગ કંહેવાય છે. આ કામ અને ભાેગની ઇચ્છા કરવી ુંકામભાેગાશ સાપ્રયાગ છે. તાત્પર્ય એ છે કે મનાેગ્ન વિષયાની કામના કરવી કામભાેગાશ સાપ્રયાગ છે.

'આ રીતે પાંચ અણુવ્રતાના ત્રણુ ગુણવતાના, ચાર શિક્ષાવતાના તથા મારણાન્તિકસ લેખના જેષણાના,' બધાં મળીીને તેર વ્રતાના પાંચ-પાંચ અતિચાર દેાવાથી ૧૩×પ≃૬પ અતિચાર થયા આ બધાનું પ્રરૂપણ કરવામાં આવ્યું આ બધાના અણુવ્રતધારી અને સપ્તશીલધારી શ્રાવકે ત્યાગ કરવા જોઈ એ. જો કે- સમ્યક્ત્વનાં પણુ પાંચ અતિચાર છે આથી અતિચારાની સ'ખ્યા પાંસક નહીં સીત્તેર થાય છે, તાે પણુ સમ્યક્ત્વ, મહેલના પાયાની જેમ બધા વૃતાના આધાર છે. આથી વર્તાના અતિચારાની સાથે તેના અતિચારાની दीपिका-नियुक्ति टीका अ.७ स्.५५ पञ्चमहावतनिरूपणम्

एतेषु सम्यक्त्श्वतक्रीच्च्यतिक्रमस्थानेषु पञ्चषष्टयतिचारस्थानेषु वतशीच्छैः श्रावकैः प्रमादो न कर्तव्यः, अपितु अपमादो त्याय्यः ॥५३॥

. 304

मूल्म्-घएसिं विष्पजहणाओ वयसुद्धी ॥५४॥ छाया-एतेषां विमहाणाद्वतशुद्धिः ॥५४॥

मूलम्-पाणाइवायाइहिंतो लवओ वेरमणं पंच महवया। ५५। छाया-प्राणातिपातादिस्यः सर्वतो विरमणं पञ्चमहात्रतानि ॥ ५५॥

तत्त्वार्थदीपिका-तदेव मुक्तान्यगारिणो द्वादशवतानि सातिचाराणि अतिचा-रवर्जनाद् व्रतशुद्धिरित्यप्युक्तम्, सम्पति-पूर्वे यदुक्तं-'खब्बओं महं' सर्वतोमह-

नहीं की गई है। इस प्रकार अनेक प्रकार की हानियां होने से सम्य-क्तव के तथा व्रनों और शीलों के पैंसठ अतिचारों के विषय में आवकों को प्रमाद नहीं करना चाहिए, बल्कि अप्रमाद ही न्यायसंगृत है। ५३॥

'एएसिं विष्यजहणाओ' इत्यादि ।

स्त्रार्थ-इन पूर्वोक्त अतिचारों का त्याग करने से वत की शुद्धि होती है ॥५४॥

'पाणाइवायाइहिंतो' इत्यादि ।

स्त्रार्थ-प्राणातिपात आदि से खर्बथा विरत होना पांच महाव्रत हैं।।५५॥ तत्त्वार्थदीपिका---इस प्रकार गृहस्थ के चारए वर्तों का अतिचार कथन किया गया और यह अी बतला दिया गया कि अतिचारों का

ગણતરી કરવામાં આવી નથી. આ રીતે અનેક પ્રકારની ક્ષતિઓ દાવાથી સમ્યક્ત્વના તથા વ્રતા અને શીલાના પાંસઠ અતિચારાના વિષયમાં બ્રાવકે પ્રમાદ્વ કરવા જોઇએ નહીં, બલ્કિ અપ્રમાદ જ ન્યાયસંગત છે. ાાપગા

'एएसि विष्पजहणाओं वयसुद्धी' धरयाहि

સૂત્રાર્થ-આ પૂર્વેક્તિ અતિચારાના ત્યાગ કરવાથી વલની શુદ્ધિ યાય છે. ાાપ૪ાા

'पाणाइवायाइहिंतो सन्वओ वैरमणं' ઇत्याहि

સ્ત્રાર્થ-પ્રાણાતિપાદ આદિથી સર્વ<sup>જ્</sup>થા વિરત થવું પાંચ મહાવત છે. ાાપપાા તત્ત્વાર્થદીપિકા—આ રીતે ગ્રહસ્થના ખાર વ્રતાેનું અતિચાર સ<mark>હિત</mark> <sup>ક્ષ્યન</sup> કરવામાં આવ્યું અને એ પણુ ખતાવી દેવામાં આવ્<mark>યું</mark> કે અતિચારાના

2

l

l

दिति, सर्वतो यत्र विरतिभवति-तानि महाव्रतानि कथ्यन्ते' इत्यत्र पश्चमहाव्रतानि मदर्श्यन्ते-'पाणाहवाधाहहिंतो' इत्यादि । प्राणातिपातादिभ्यः सर्वतो विरमणं महाव्रतानि, तानि पश्च, प्राणातिपातः १ आदिश्वव्देन-मृपावादा २ ऽदत्तादाना२ ऽब्रह्मचर्ये ४ परिग्रहाणां ५ प्रहणं भवति तेभ्यः सर्वतो विरमणं महाव्रतानि-डच्यन्ते । तानि पश्च, तत्र-पाणातिपातः प्राणिवधः, मृपावादोऽसत्यभापणम्, अदत्तादानं-स्तेयम्, अब्रह्मचर्यं मैथुनम्, परिग्रहो मूच्छी, एतेभ्यः सर्वतः सर्व-मकारेण त्रिकरण-त्रियोगैर्विरमणं-विरतिर्निष्टत्तिरिति भावः ॥५५॥

तत्वार्थनियुं क्तिः --- पूर्व द्वादशव्रतानि सातिचाराणि पदर्शितानि, द्वादश वतीच तदनन्तरं पश्च महाव्रतीभवितु मईतीति तत्पस्तावात्-मोक्षहेतुभूतानि स्याग करने से ही वत की शुद्धि होती है। अब पहछे जो कहा था-'सब्बओ महं' अर्थात् हिंसा आदि का पूर्ण रूपेण जो त्याग किया जाता है उसे महाव्रत कहते हैं, सो अब महावतों का कथन किया जाता है

पाणांतिपात आदि से पूर्ण रूप से निवृत्त होना महावत हैं। महा-वत पांच हैं-(१) प्राणातिपात (२) म्ट्रषाचाद (३) अदत्तादान (४) अव्रह्मचर्य और (५) परिव्रहसे खर्वथा विरत होना। प्राणातिपात का अर्थ प्राणी की हिंसा, ख्र्रपाचाद का अर्ध मेशुन और परिग्रह का अर्थ मूर्छा है। इनसे सर्वथा अर्थात् तीन करण और तीन चोग से विरत होना महाव्रत कहलाता है॥५५॥

तत्त्वार्धनियुं कित — इस पूर्व अतिचारों छहित चारह व्रतों का निरूपण किया गया। वारहव्रतों का घारक आचक भी षाद में महा-त्याग अरवाथी ज वत्तनी शुद्धि थाय छे. હवे पहेला जे अहां हतुं-'सन्वत्रो महं' अर्थात् हिंसा आदिने पूर्णु इपथी जे त्याग अरवामां आवे छे तेने महावत अहे छे जेथी हवे महावतानुं अथन अरवामां आवे छे-

પ્રાણાતિપાત આદિથી પૂર્ણ રૂપથી નિવૃત્ત થઇ જવું મહાવત છે. મહાવત પાંચ છે-(૧) પ્રાણાતિપાત (૨) મૃષાવાદ (૩) અદત્તાદાન (૪) અધ્રક્ષચર્ય અને (૫) પરિગ્રહથી સર્વથા વિરત થવું. પ્રાણાતિપાતના અર્થ પ્રાણીની હિંસા મૃષાવાદના અર્થ અસત્ય ભાષણ, અદત્તાદાનના અર્થ ચારી, અધ્રદ્યાચર્ય ના અર્થ મેંશુન અને પરિગ્રહના અર્થ સૂર્છા છે. આ બધાંથી સર્વથા અર્થાત ત્રણ કરણ અને ત્રણ યાગથી વિરત થવું મહાવત કહેવાય છે.ાાપપાા તત્ત્વાર્થ નિર્શુ કિત—આની અગાઉ અતિચારા સહિત બાર વતાનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું. બારવતાના ધારક શ્રાવક પણ પાછળથી મહાવતી पश्च महाव्रतान्याह-'पाणाइवायाह हिंतो स्रव्वओ वेरमण महन्वया, ते पंच' इति । माणातिपातः १ आदिशब्देन-मृषावादा २ ऽदत्तादाना ३ ऽब्रह्मवर्य ४ परिग्रहाः ५ ग्रह्मन्ते, तेभ्यः सर्वतः-सर्वांशेन द्रव्य-क्षेत्र-काळ-आवेन त्रिकरणै स्रियोगैः सर्वथा विरति-निष्टत्तिः पश्च महाव्रतान्युच्यन्ते । तत्र-माणातिपातः कषायादि ममादपरिणाम परिणतेना-ऽऽत्मना कर्जा मनोवाकायादिरूपयोग-व्यापारात् करणकारणाऽनुमोदन रूप कायव्यापारेण द्रव्य-आवभेदेन द्विविधेन माणिमाणव्यपरोपणरूपः १ मृषावादस्तावत्-असत्यभाषणम् अन्तवचनम्-अली-काभिभाषणम् २ अदत्तादानश्च-अदत्तस्य स्व-स्वत्वनिष्टति पूर्वक मवितीर्णस्या वती हो सकता है, इस्र संवंध से सोक्ष के कारणभून पांच महाव्रतों का कथन किया जाता है-

प्राणातिपात, मृपावाद, अदत्तादान, अब्रह्मचर्य और परिग्रह से सर्वांश से-द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव से, तीनों करणों और तीनों योगों से खर्चथा निवृत्त होना महावन हैं।

कषाय आदि प्रमाद रूप परिणाम से युक्त कली आत्मा के बारा, मन वचन और काष आदि योग के व्यापार से, द्रव्य एवं भाव दोनों प्रकार से करण (स्वयं करना), कारण (करवाना) और अनुमोदन रूप काघव्यापार से प्राणी के प्राणों का व्यपरोपण करना प्राणालिपात है। असत्य भाषण करना, अनृत वचन बोलना, अलीक खाषण करना म्हणावाद कहलाता है। दत्त का अर्थ है स्वामी का अपने स्वश्व को हटा छेना। जो दत्त न हो वह अदत्त कहलाता है। उस अदत्त को

થઇ શકે છે આ સ'બ'ધથી માેક્ષના કારણબૂત પાંચ સહાવતાેનું કથન કરવામાં આવે છે–

પ્રાણાતિપાત, મૃષાવાદ, અદત્તાદાન, અપ્રક્ષચર્ય અને પરિબ્રહથી સર્વાંશે–દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવથી, ત્રણે કરણેા અને ત્રણે ચાગેથી સર્વથા નિવૃત્ત થવું મહાવત છે.

કષાય આદિ પ્રમાદરૂપ પરિણામથી શુક્ત કર્તા આત્માદ્વારા, અન વચન અને કાયા વગેરે યાેગના બ્યાપારથી દ્રબ્ય અને લાવ ખંને પ્રકારના કરણ (જાતે કરવું), કારણ (કરાવવું) અને અનુમાદન રૂપ કાયબ્યાપારથી પ્રાણીનાં પ્રાણેાની હિંસા કરવી પ્રાણાતિપાત છે. અસત્ય ભાષણ કરવું, અનૃત (જુઠું) વચન બાેલવું, અલીક ભાષણ કરવું મૃષાવાદ કદેવાય છે. દત્તના અર્થ થાય છે માલિકનું-પાતાનું આધિપત્ય જતું કરવું. જે દત્ત ન હાેય તે અદત્ત કંહેવાય છે. તે અદત્તને ગ્રહણ કરવું અદત્તાદાન કંહેવાય છે. સ્ત્રીસંયાગ

## तत्त्वार्यस्त्रे

रिषतिक तपस्तावत् - स्थानं कायोत्सर्गः तेन-कायोत्सर्गेण सर्वदा स्थितिर्यस्य स स्थानस्थितिकः उच्यते, तद्र्पं तषः स्थानस्थितिक तपो भवति, धर्मधर्मिणोरमेद विवक्षणात् १ उत्कुटुकासानक तपरतु-यूमे-असंच्रग्नपुतेन वद्धाञ्जळिपुटेन भूमो चरणमारोप्पो-पवेशनस् उत्कुटुक मुच्यते तदासनमस्यास्तीति उरकुटुकाऽऽसनिक उच्यते, तद्र्पं तप उत्कुटुकासनिक तपो भवति २ मतिमा स्थायितपस्तु-मतिमाः-मासिक्यादि द्वादशाभिग्रहविशेषाः उच्यन्ते ताभिर्मासिक्यादि मतिमाभिस्तण्ठति तच्छीळः प्रतिमास्थायी व्यपदिश्यत्ते तद्र्पं तपः मतिमास्थायि तपो मवति दे वीरास निक तपग्तु-सिहासनोपरि समुपविष्टस्य भूमिस्थितपादस्य सिंहासनाऽपनयने इते स्रति सिंहासनोपविष्टवद् अद्रस्थानं वीशासन मुच्यते तदस्त्य स्येति वीरासनिकः, परिकर्म विस्तृपा विष्टसुक्त । इस प्रकार कायक्ष्टेश तप अनेक प्रकार का है । इनका स्वरूप इस तरह है-

(१) कार्योत्सर्ग करके स्थित रहने वाला स्थानस्थितिक कहलाता है। यहां धर्म और धर्मी के अभेदकी विदक्षा की गई है। अतएव इसी को स्थानस्थितिक तप कहते हैं। (२) जमीनपर पुट्टे विना लगाए, हाथ जोड़कर, घरती पर पांव रख कर वैठना उत्कुटुक आसन कहलाता है। ऐसे आसन वाले को उत्कुटुकासनिक कहते हैं। इस प्रकार की तपस्या उत्कुटुकासनिक तप है। (३) मासिकी आदि वारह प्रकार के अभिग्रहों को पतिमा करतेहैं। उन्हें ग्रहण करके स्थित होने वाला प्रतियास्थाधी कहलाता है। ऐसा तप प्रतिमा स्थायी तप है। (३) कोई पुरूष प्रथ्वी पर पैर जमा कर सिंहासन पर वैठा हो, फिर पीछे से सिंहासन सिसको लिया जाय और वह पुरुष ज्यों का त्यों बना रहे,

અને (૧૨) સર્વ'ગાત્રપરિ કર્મ વિભૂષા વિપ્રસુકત આ રીતે કાયકલેશ તપ વ્યનેક પ્રકારના છે. એમનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે---

(૧) કાયાત્સર્ગ કરીને સ્થિત રહેનાર સ્થાનસ્થિતિક કહેવાય છે. અહીં ધર્મ અને ધર્માંના અલેદની વિવક્ષા કરવામાં આવી છે આથી આને જ સ્થાનસ્થિતિક તપ કહે છે. (૨) જમીન ઉપર ટેકાે દીધા વગર, હાથ જોડીને, ધરતી પર પગ રાખીને બેસવાને ઉત્કુટુક આસન કહે છે. આવા પ્રકારની તપસ્યા ઉત્કુટુકાસનિક તપ છે. (૩) માસિકી આદિ બાર પ્રકારના અભિગ્રહાને પ્રતિમા કહે છે તેમને ગ્રહણ કરીને સ્થિર થનાર પ્રતિમાસ્થાયી કહી શકાય છે. આવું તપ પ્રતિમાસ્થાયી તપ છે. (૪) કાેઈ પુરૂષ પૃથ્વી ઉપર પગ રાખીને સિંહાસન પર બેઠાે હાેય, પછી પાછળથી સિંહાસન ખસેડી લેવામાં આવે અને પેલાે પુરૂષ જેમ હતા તેમ तद्र्पं तपो वीरासनिक तपो भवति४ नैषचिक तपस्तु निषद्या तावत्-पुताभ्यां भूमावुपवेशन मुच्यते तथाविधया निषच्या चस्तीति नैपचिकः उच्यते तद्र्पं तपो नैषद्यिक तपो भद्दति ५ दण्डायतिक तपग्तु-दण्डस्येषायतम् आयामोऽस्यास्तीति दण्डायतिकः, तद्र्पं तपो दाण्डायतिक तपो भवति६ छकुटशायि तपस्तु-छकुटो वक्रकाष्ठं तदिवशेते तच्छीलो लकुटशायी उत्तानशायी भूत्वा पार्ण्णिकद्वयं शिरश्व भूमो स्थापयित्वा शयनशीलो छकुटशायी इत्युच्य ते तद्र्पं तपो छकुटशायि तपो भवति ७ आतापक तपस्तु-आतापयति धीतोष्णादिाभः शरीरं सन्तापयति-वलेशयति इत्यातापक उच्यते आतापनारूप स्वर्थातपादि सहनशील इत्यर्थः तद्र्पं तपो आतापक तपो भवति ८ अमाटतक तपः पुनः-शीतकाले मावरणरहितः सदोरकमुखवस्त्रिका चोलप्टातिरिक्तदस्वः जितः खल्च अमान्टतक उच्यते टद्र्पं

उस समय उसका जो आखन होता है यह वीराखन कहलाता है। वीरासन करने वाला वीराखनिक कहलाता है। (५) पुट्टों से जमीन पर पैठना निषद्या है, जो निषचा करे वह नेषचिक, इस प्रकार का तप नैषचिक तप है। (६) दंड के समान लम्बे छेटना रूप जो तप करे वह दण्डायतिक कहलाता है। (७) लक्उटचाघी-यहां लक्उट का अर्थ है वक काष्ठ अर्थात् टेढा काठ, उसके समान जीना और पैरों की दोनों एडियां और सिर धरती पर टेक कर मध्य घारीर को अधर रखना लक्ठटकायी तप कहलाता है (८) खर्दी और धूप में स्थित होकर चारीर को संतपाना आतापकतप कहलाता है। (९) चीतकाल में वस्त्र वर्जित होकर रहना अर्थात् डोरा रहित मुखवस्त्रिका और चोलपट के सिवाय अन्य कोई वस्त्र न रखना अप्रावृतक तप कहलाता है। (१०) अकण्डू यक

જ રહે' આ વખતે તેનું જે આસન હાેય છે તે વીરાસન કહેવાય છે. વીરા-સન કરનાર વીરાસનિક કહેવાય છે. અઢેલીને પૂઠેથી જમીન પર બેસવાની મનાઇ છે, જે નિષદ્યા કરે તે નૈષધિક આ ગ્રકારનું તપ નૈષધિક તપ છે. (૬) દંડની જેમ લાંખા સુઈ જઇને જે તપ કરે તે દણ્ડાયતિક કહેવાય છે. (૬) લકુટશાયી–અહીં લકુટના અર્થ છે વકુકાષ્ઠ અર્થાત્ વાંકુ લાકડું. તેની જેમ સુલું અર્થાત્ પગની બંને એડીઓ અને માશું ધરની પર ટેકવીને વચ્ચેના શરીરને અધ્ધર રાખવું લકુટશાયી તપ કહેવાય છે (૮) ઠંડી અથવા તડકામાં સ્થિત થઇને શરીરને તપાવલું આતાપક તપ કહેવાય છે. (૯) શિયાળાની ઝાતુમાં વસ્ત્રવિહિન થઇને રહેલું અર્થાત્ દારાસહિત મુખવસ્ત્રિકા અને ચાળપર્ટ સિવાય અન્ય કાઇ વસ્ત્ર ન રાખવું અપ્રાવૃતક તપ કહેવાય છે (૧૦) અઠણ્ડૂયક तपोऽमावृतक तपो भवति ९ अकण्डयक तपरतु-कण्ड्रयनं गात्रघर्षणं तद्रहितोऽकण्ड्-यकः तद्रूपं तपो-ऽकण्ड्रयक तपो भवति १० अनिष्ठीवक तपम्तु-निष्ठीवनं-भूत्करणं तद्रहितोऽनिष्ठीवकः तद्रूपं तपोऽनिष्ठीवक तपः उत्त्यते ११ सर्वगात्र परिकर्म विभूपा विषयुक्त दपः पुनः-सर्वस्य गात्रस्य परिकर्यं-परिमार्जनं घक्षाव्वनं विभूषणश्च ताभ्यां विषयुक्तो रहितः परित्यक्तसर्वगात्रसंमार्जनविभूषणः, तद्रूपं तपः सर्वगात्रपरिकर्मविभूपाविषयुक्त तपो भवति, इत्येवं वहुविधं कायवछेश तपो भवतीतिभागः ।।१७॥

तत्त्वार्थनि युन्तिः -- पूर्व खलु-चतुर्थ रमपरित्यागरूपं वाद्यं तपः सविस्तरं मरूपितम्, सम्पति-क्रमागतं पञ्चमं काण्क्लेचरूपं वाद्यं तपः एरूपवितुमाह-'कायकिलेसे तवे अणेगचिहे, ठाणठिद्याह सेदओ' इति कायक्लेश तपः खलु कायस्य क्लेशो यस्य स कायक्लेशः तद्रूपं तपः कायक्लेश तपः धर्मधर्मिणो-रमेदोपचारात्, एवम्ग्रेऽपि वोध्यम्। तच्चा-ऽनेकविधं म्वति, तद्यधा-स्थान स्थिति-

तप-खुजली आने पर भी शारीर को न खुजलाना (११) अनिष्ठीयक तप थूकने का त्याग कर देना (१२) समस्त शारीर को घोना, पोंछना, सजाना आदि जिपाओं का त्याग करना सर्वगात्रणरिकर्मविभूषा विप्रमुक्त तप कहा जाता है। इस प्रकार कायक्लेश तप के अनेक मेद हें ॥१७॥ तत्त्वार्थनिय कि-चौथे रक्षपरित्याग वाह्य तप का अधिस्तर चर्णन किया

ला चुका, अब कमागल पांचवें कावकछेव तर की प्रहरणा करते हैं-

जिस तपस्या में विद्योपनः काय को कछेद्या पहुं चाया जाता है, वह कायकछेद्या तप कहलाता है। इस तप के जो सेद वनलाएं गए हैं वे खास तौर से तपस्या करने वालों के सेद हैं, मगर धर्म और धर्मी में अर्थात् तप और तपस्वी में कथंचित् असेद होता है अतः तपस्वी

તપ-ખજવાળ આવવા છતાંપણ શરીરને ન ખજવાળવું (૧૧) અનિષ્ઠીવક તપ-ચૂકવાનું ખધ કરી દેવું (૧૨) આખા શરીરને ધાવું, લુછવું સજાવટ આદિ ક્રિયાઓના ત્યાગ કરવા સવ'ગાત્રપરિકર્મ વિભૂષાવિપ્રમુકત તપ કહેવાય છે. આવી રીતે કાયકલેશ તપના અનેક ભેદ છે. ાા૧૭ા

તત્ત્વાર્થનિર્ચુકિત—ચાથા રસપરિત્યાગ બાહ્ય તપનું સવિસ્તર વર્ણુન કરવામાં આવ્યું હવે કમાગત પાચમાં કાયકલેશ તપની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ જે તપસ્યામાં વિશેષત:કાયાને કલેશ પહેાંચ હવામાં આવે છે તે કાયકલેશ તપ કહેવ ય છે આ તપના જે લેદ અતાવવામાં આવ્યા છે તે ખાસ પ્રકાર તપસ્યા કરનાર ના લેદ છે પરંતુ ધર્મ અને ધર્મીમાં અર્થાત્ તપ અને તપ-સ્વીમાં કથ ચિત્ અલેદ હાય છે. આથી તપસ્વીના લેદ તપના પણ લેદ કહી कादि भेदतः, स्थानं कायोत्सर्गः तेन खद्ध कायोत्सर्गरूपेण स्थानेन सर्वथा स्थिति-र्यस्य स स्थानरिथविकः, रुद्रूपं स्थानस्थितिक तपो भवति १ आदिना-उत्कुटुकास निकः २ प्रतिमात्स्याची ३ वीरासनिकः ४ नेषधिकः ५ दण्डायतिकः ६ छक्ठटशायी ७ आतापकः ८ अप्राष्टतकः ९ अकण्ड्यकः १० अनिष्ठीवकः ११ सर्वगात्र परिकर्म विभूषा विष्ठसुक्तः १२ इत्येवं खद्ध-अनेकविधं कायक्लेश तपो भवति । तत्रोत्कु-टुकासनिक स्तपस्ताःत् उत्कुटुकम् भूगौ असंळग्नपुतेन-बद्धाञ्चछि पुटेन भूतले पादतलमारोप्यो-पवेशन मुच्यते, तदासन सस्त्यस्येति उत्कुटुकासनिकः तद्रूपं तपः उत्कुटुकालनिक तपो भवति १ प्रतिमास्थायि वपस्तु-मतिमाः मासिक्यादयो द्वादशनियमदिशेषः, तामिः-नासिदयादि मतिमाभिस्तिष्ठतीति तच्छीत्वः प्रतिमा-स्थायी रुद्र्यं तपः मतिमास्थायितप उच्यते ३ वीरासनिकतपस्तु-के भेद लप के श्री अद् काहे जा सकते हैं । इसी द्दष्टिकोण को सन्मुख रखकर यहां व्याख्या की जानी है । आगे श्री इसी प्रकार समझना चाहिए ।

कायचछेश तप अनेक प्रकार का है, यथा (१) स्थानस्थितिक (२) उत्कुढुकासनिक (३) प्रतिमाख्याची (४) वीरासनिक (४) नैषचिक (६) दण्डायतिक (७) लकुटशाणी (८) आतापक (९) अप्राव्टनक (१०) अकण्डूचक (११) अनिष्ठीवक (१२) सर्वमात्रपरिकर्मविभूषाविप्रमुक्त । (१) कायोरसर्ग करके सिग्न रहना स्थानस्थितिक तप है (१) भूमि पर पुट्टे विना टेके, हाथ जोडकर और दोनों पैर जमीन पर लगाकर बैठना उत्कुढुकासनिक तप कहलाता है । (३) म्लिकी आदि बारह प्रकार की प्रतिमाओं (नियनविशेषों) को वहन करना प्रतिमास्थायी तप कह-लाना है । (४) होनों पांच जमीन पर टेक कर सिंहासन के उपर बैठे

શકાય છે આજ દ્રષ્ટિકાેણને સન્સુખ રાખીને અહીં વ્યાખ્યા કરવામાં આવે છે. આગળ પણ આ પ્રમાણે સમજવું જોઇએ

કાયક્લેશ તપ અનેક પ્રકારના છે જેવાકે-- (૧) સ્થાનસ્થિતિક (૨) ઉત્કુટુકાસનિક (૩) પ્રતિમારથાયી (૪) વીરાસનિક (૫) નૈષધિક (૬) દણ્ડાયતિક (७) લકુટશાયી (૮) આતાપક (૯) અપ્રાવૃતક (૧૦) અકણ્ડ્યક (૧૧) અનિ-ગ્ઠીવક (૧૨) સર્વગાત્રપરિકર્મ વિભૂષાવિપ્રમુક્ત (૧) કાયોત્સર્ગ કરીને સ્થિત રહેવું સ્થાનસ્થિતિક તપ છે. (૨) ભૂમિ ઉપર પૂંઠ ટેકવ્યા સિવાય, હાથ જોડી ને અને અંને પગ જમીન ઉપર ટેકવીને છેસવું ઉત્કુટુકાસનિક તપ કહેવાય છે. (૩) માસિકી આદિ બાર પ્રકારની પડિમાએા (નિયમ વિશેષા) નું વહન કરવું પ્રતિમારથાયી તપ કહેવાય છે. (૪) અંને પગ જમીન પર ટેકવીને सिहासनोपरि समुपरिण्टस्य भूमिश्यितचरणस्य सिंहासनाऽपनयने कृतेऽपि सिंहासनोपविष्टवदेवाऽवस्थानं वीरासन मुच्यले तदस्त्यस्येति वीरामनिक स्तद्रूपं तपो वीरासनिक तप उच्यते ४ नैपधिकतपरत-पुताभ्यां भुमानुपवेशनं निषष्टा, तथा चरति नेपधिकः रुद्रूपं तपो नैपधिक तपो भवति ५ दण्डायतिक तपरतु-दण्डम्येवाऽऽयतं, आयामोऽस्यास्तीति दण्डायतिकः रुद्र्पं तपो दण्डायतिक तप उच्यते ६ छक्तृद्रग्रायितपस्तु-छक्ठटो वक्रकाष्ट तदिव ग्रयनशीलो छक्तुटशायी-ंछत्तानशायी भूत्वा पार्णिक द्वयं-ग्रिस्थ भूक्षो संस्थाप्य ग्रयनशीलो छक्तटशायी-ंछत्तानशायी भूत्वा पार्णिक द्वयं-ग्रिस्थ भूक्षो संस्थाप्य ग्रयनशील उच्छरते तद्रूपं तपो सक्तटग्रायि तपो भवति७ आतापकतपस्तु-आतापयति शीकोप्णादिभिः शरीरं संतापयति-वलेशयतीति आतापकः रुद्र्पं तप आतापकतपः आतापना ताबत्= स्वर्वातपादि सइनरूपा वोध्या ८ अप्रावृतक तपः-पुनः शीतलकाले सदोरकमुख वस्त्रिका-चोलपद्यातिरिक्त वस्तरुपन्नावरणराहतः अप्रावृतकः रुद्र्पं तपोऽपादत्क हुए पुरुष के नीचे से अगर सिंहासन हटा लिघा जाय तो उसका जो

उप उप पा पाप स जगर सिंहासन कहलाता है। वीराखन से स्थित होना आसन होता है, वह वीराखन कहलाता है। वीराखन से स्थित होना वीरासनिक तप है। (५) पुट्टे जमाकर भूमि पर वैठना नैषचिक तप कहला है। (६) दण्डायतिक-दंड की तरह लंबा छेटे रहना। (७) जैसे वक काछ के दोनों सिरे जमीन को छूते हैं और मध्य का भाग अधर रहता है उसी प्रकार दोनों पांव और मस्तक घरती पर टेक कर रोष रारीर को अधर रखना लकुटशाधी तप कहलाता है। (८) सूर्य की धूप या शीतकाल की सदी को विरोष रूप से सहन करना आतापना कहलाता है। आतापना द्वारा शारीर को तपानाक्लेश पहुंचाना आतापना पक तप कहलाता है। (९) शीतकाल में डोरा सहित मुखवास्त्रिका

સિંહાસન ઉપર ખેસેલા પુરૂષની નીચેથી જો સિંહાસન ખસેડી લેવામાં આવે તે વખતે તેનુ જે આસન હાય છે તે વીરાસન કહેવાય છે. વીરાસનથી સ્થિત થવું વીરાસનિક તપ કહેવાય છે. (૫) પળાંઠી જમાવીને ભૂમિ પર ખેસવું નૈષધિક તપ કહેવાય છે (૬) દષ્ડાયતિક દષ્ડગી માફક લાંબા થઈ સુઇ રહેવું (૭) જેમ વાંકા લાકડાના અ'ને છેડા જમીનને સ્પર્શ કરે છે અને મધ્યના ભાગ અધ્ધર રહે છે તેવીજ રીતે અંને પગ અને મસ્તક ધરતી પર ટેકવીને બાકીના શરીરને ઉંચું રાખવું લકુટશાયી તપ કહેવાય છે (૮) સૂર્ય ના તાપ અથવા શિયાળાની ઠંડીને વિશેષ રૂપથી સહન કરવા આતાપના કહેવાય છે. આતાપના દ્વારા શરીરને કપ્ટ આપવું આતાપક તપ કહેવાય છે. (૯) શિયાળામાં દારા સહિતની મુખવસ્ત્રિકા તથા પહેરવાના વસ્ત્ર સિવાય

ર્દ્ધર

दीपिका-निर्युक्ति टीकां अ.८ सूं.१७ कायक्छेशतपताः स्वद्भपनिरूपणम् स्धर्भ

तपो भवति ९ अकण्ड्रयक तपस्तु-गात्रघर्षणरूपं कण्ड्रयनवर्तितोऽक-ण्ड्रयक उच्यते तद्रूपं तपोऽकण्ड्रयक तपः १० अनिष्ठीवक तपस्तु-निष्ठीवन रहितोऽनिष्ठीवक स्तद्रूपं तपोऽनिष्ठीवकतपः ११ सर्वगात्रपरिकर्मविभूषा विभग्रुक्त तपः पुनः-सर्वस्य-गात्रस्य परिकर्म मार्जनं विभूषणञ्च ताभ्यां विमग्रुक्तो वर्जितः परित्यक्तसर्वगात्र सम्मार्जनविभूषणः तद्रपं तपः सर्वगात्रपरिकर्म विभूषा वर्जितः परित्यक्तसर्वगात्र सम्मार्जनविभूषणः तद्रपं तपः सर्वगात्रपरिकर्म विभूषा वर्जितः परित्यक्तसर्वगात्र सम्मार्जनविभूषणः तद्रपं तपः सर्वगात्रपरिकर्म विभूषा विभग्रुक्त उच्यते १० इत्येवं रीत्या कायक्लेश तपोऽनेकविधं अवति, इतिभावः । उक्तञ्चौपपातिके ३० छत्रे-'हे किं तं कायकिलेसे, कायकिलेझे अणेगविहे पण्णत्ते तं जहाठाणद्विहए १ उक्छड्याद्यणिए २ पडिमट्टाई ३ वीरासणिए १ नेह्वज्जिए ५ दंडायइए ६ लउडद्वाई ७ आधावए ८ अवाउडए ९ अकं-डुयए १० अणिट्ट्रइए ११ स्वव्यााय परिकम्झचिभूसविप्यम्रुक्के-१२ से सं कायकिलेसे' इति । अथ कोऽसौ कायक्लेशः ३ कायक्लेशेऽनेकविधः मज्ञप्तः, तद्या-स्थानस्थितिदः १ उत्छट्ठ कासनिकः २ प्रतिमास्थायी ३ वीरा-

तथा चोछपट्ठ के अतिरिक्त खमस्त बस्त्रों को त्यागकर अप्रावरण स्थिति में रहना अप्रावृतक तप कहलाता है। (१०) खुजली आने पर भी शरीर को नहीं खुजलाना अकण्डूयक तप है। (११) थूकने का त्याग कर देना अनिष्ठीवरू तप है। (१२) खारे शरीर को धोंने पोंछने और सजाने का त्याग कर देना खर्वगात्रपरिकर्म विभूषा विप्रमुक्त तप है। इस प्रकार कायक्छेश तप अनेक प्रकार का है। औषपातिक सूत्र में कहा गया है--

प्रइन-कायकछेदा तप कितने प्रकार का है ?

उत्तर--कायकछेश के अनेक भेद हैं, यथा-स्थानस्थितिक (२) उस्कटुकासनिक (३) प्रतिमांस्थायी (४) बीरासनिक (५) नैषचिक (६) दंडायतिक (७) ऌकुटशायी (८) आनापक (९) अप्रावृतक (१०) अक

આકીના સઘળા વસ્ત્રોના ત્યાગ કરીને અપાવરણ સ્થિતિમાં રહેવું અપ્રાવૃતક તપ કહેવાય છે (૧૦) અજવાળ આવવા છતાંપણ શરીરને અજવાળવું નહીં તે અકષ્ડ્ર્યક તપ છે (૧૧) થૂંકવાના ત્યાગ કરી દેવા અનિષ્ઠીવક તપ છે (૧૨) આખા શરીરને ધાવા લુછવા તથા સજાવટના ત્પાગ કરી દેવા સર્વગાત્ર પરિકર્મ વિભૂષા વિષ્મુક્ત તપ છે. આવી રીતે કાયકલેશ તપ અનેક પ્રકારના છે. ઔપપાતિક સૂત્રમાં કહ્યું છે

પ્રશ્ન-કાયકલેશ તપ કેટલા પ્રકારના છે ?

ઉત્તર-કાયકલેશના અનેક લેદ છે જેવાકે-(૧) સ્થાનસ્થિતિક (૨) ઉત્કુટુ∙ કાસનિક (૩) પ્રતિમાસ્થાયી (૪) વીરાસનિક (૬) નૈષવિક (७) અકષ્ડ્ર્યક

तत्त्वार्थस्त्रे

सनिकः श्र नैषधिकः ५ दण्डायतिकः ६ छकुटशायी ७ आतापकः ८ अपात्ततकः ९ अक्वण्डूयकः १० अनिष्ठीवकः ११ सर्वगात्र परिकर्मविभूपाविषमुक्तः ११॥१७॥ पूलम्-पडिसंलीणया तवे चउठिवहे, इंदियपडिसंलीणयाइ भेयओ ॥१८॥

छाया-मतिसंलीनता तप अतुर्विधम्, इन्द्रियमतिसंलीनतादि भेदतः ।१८।

तत्त्वार्थदीपिका--'पूर्वे तावत्-क्रमप्राप्तं वाह्यं पश्चमं कायक्लेशरूपं तपः

सविस्तरं मरूपितम्, सम्मति-क्रमागतं पण्ठं तपः मतिसंलीनतारूपं मतिपादयितु-

माइ-'पडिसंलीणचा तवे' इत्यादि । मतिसंलीनतातपः-इन्द्रिय क्रोधकपायादि

·288

निरोधकरणशीलतारूपं तपः खलुं चतुर्विधं भवति, तद्यथा-इन्द्रियमतिसंलीन-तादि मेदतः, इन्द्रियमतिसंलीनता १ कपायमतिसंलीनता २ योगमतिसंली-नता ३ विविक्तशय्यासन-सेवनता ४ चेत्येचं चतुर्विधं तावत्=मतिसंलीनतातपो ण्डूयक (११) अनिष्ठीवक और (१२) सर्धगान्नपरिकर्मविभूपाविम-

ण्डूयक (११) अनिष्ठीवक और (१२) सर्वगात्रपरिकर्मविभूषाविम मुक्त। यह सब कायक्छेश तप है ॥१७॥

'पडिसंलीणया तवे चडव्थिहे' इत्यादि

सूत्रार्थ-इन्द्रियप्रतिसंलीनता, कप्रावप्रतिसंलीनता योगप्रतिसंलीता और विविक्त शय्यासनसेवनता के भेद से प्रतिसंलीनता तप चार प्रकार का है॥१८।

तत्वार्थदीपिका--पहछे कायक्छेश तप का वर्णन किया गया अब कमागत प्रतिसंलीनता का निरूपण किया जाता है-

इन्द्रियों और कषायों आदि का निग्रह करना प्रतिसंलीनता तप कहलाता है। उसके चार भेद है-(१) इन्द्रिय प्रतिसंलीनता (२) कषाय प्रतिसंलीनता (३) योगप्रतिसंलीनता और (४) विविक्तशय्यासन से-चनता। ओत्र आदि इन्द्रियों का गोपन-निग्रह करना अर्थात् इन्द्रियां

(૮) આતાપક (૯) અપ્રાવૃતક (૧૦) અકહુડ્રયક (૧૧) અનિષ્ઠીવક અને (૧૨) સર્વંગાત્રપરિકર્મં વિભૂષાવિપ્રમુક્ત આ સઘળા કાયકલેશ તપ છે ॥ ૧७ ॥ 'पडिसंडीणया तवे चडव्विहे' ઇત્યાદિ

સુન્નાર્થ-ઇન્દ્રિયપ્રતિસંલીનતા, કષાયપ્રતિસંલીનતા, ચેાગપ્રતિસંલીનતા અને વિવિક્તશય્યાસન સેવિતાના ભેટથી પ્રતિસંલીનતા તપ ચાર પ્રકારના છે ૧૮ા તત્ત્વાર્થદીપિકા—પહેલાં કાયકલેશ તપનું વર્ણુન કરવામાં આવ્યું, હવે કમાગત પ્રતિસંલીનતાનું નિરૂપણુ કરવામાં આવે છે

ઇન્દ્રિયા અને કર્ષાયા આદિના નિગ્રહ કરવા પ્રતિસંલીનતા તપ કહેવાય છે. તેના ચાર લેક છે-(૧) ઇન્દ્રિયમતિસંલીનતા (૨) કષાયપ્રતિસંલીનતા (૩) ચાગપ્રતિસંલીનતા અને (૪) વિવિકતશય્યાસન સેવનતા શ્રાંત્ર આદિ ઇન્દ્રિયાનું भवति । तत्रेन्द्रिय प्रतिसंलीनतातप स्तावत्-इन्द्रियाणां श्रोत्रादीनां प्रतिसंलीनता निरोधकरणशीलता, गोपनशोलता, तद्रूपं तप इन्द्रियप्रतिसंलीनता तपो भवर्ि १ एवं-कपाय प्रतिसंलीनतातप स्तावत्=क्रोधादिकाषायाणां प्रतिसंलीनता=गोपन शीलता निरोधकरणशीलता तद्रूपं तपः कषायप्रतिसंलीनता तपो भवति २ एवं-योग प्रतिसंलीनता तपस्तावद्-योगानां मनोवचन-काय व्यापाराणां प्रतिसंली-नता गोपनशीलता तद्रूपं तपो योगपतिसंलीनता तपो भवति २ एवं व्यासनसेवनता विधिक्तेषु स्ती पशुपण्डकरहितस्थानेषु शय्यासनकरणशीलता तद्रूपं तपो विधिक्तत्रय्यासनसेवनता तपो भवतिनाः ॥१८॥

तत्त्वार्थनियुं क्तिः—पूर्व खलु कायकले गञ्चमं वाह्यं तपः सविस्तरं मरूपितम् सम्मति क्रममाप्तं षष्ठं वाह्यं तपः प्रतिसंलनतारूपं चातुर्विध्येन मरू-पयितुमाह-'पडिसंलीणचा तवे च उव्विहे, इंदिव पडि संलीणघाइ मेय ओ' इति । मति संलीनतातपः-प्रतिसंलीनस्य स्वान्तलीनस्य भावः मतिसंलीनता-इन्द्रियकषायादीनां गोपनशीलता निरोधकरणशीलता तद्रूपं तषः मतिसंलीनता

को मनोज्ञ-अमनोज्ञ विषयों में समआवधारण करना इन्द्रियप्रतिसंली नता तप है (२) कोत्र आदि कषायों का निरोध करना कषायप्रतिसं लीनता है (३) योगों का अर्थात् मन वचन काय के व्यापारों का निरोध करना योगप्रतिसंलीनता है और (४) स्त्री, पद्यु, एवं नपुंसक से रहित स्थान में रायन-आसन करना दिविक्त रायनासनसेवनता तप है ॥१८॥

तत्त्वार्थनिर्युक्ति-पहछे पांचवें बाह्य तप कायक्छेशका विस्तार पूर्वक निरूपण किया गया, अब क्रमप्राप्त छठे तप प्रतिसंछीनता के चार भेदों का निरूपण करते हैं-

इन्द्रियों और कषायों आदिका गोपन-निरोध करना प्रतिसंछीनता

ગાપન-નિગ્રહ કરવા અર્થાત્ ઇન્દ્રિયાના મનાજ્ઞ અમનાજ્ઞ વિષયામાં સમભાવ ધારણ કરવા ઇન્દ્રિયપ્રતિસ લીનતા તપ છે. (ર) કોધ આદિ કષાયાને નિરાધ કરવા કષાયપ્રતિસ લીનતા છે. (૩) યાગાના અર્થાત્ મન, વચન કાયાના વ્યાપારાના નિરાધ કરવા યાગપ્રતિસ લીનના છે અને (૪) સ્ત્રી, પશુ તથા નપુ-સક વગરના સ્થાનમાં શયન આસન કરવું વિવિકત શયના સન સેવનતા તપ છે. ાટા તત્ત્વાર્થ નિર્ચુ કિત—આની પહેલા પાંચમાં બાહ્ય તપ કાયકલેશનુ વિસ્તારપૂર્વ ક નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું, હવે ક્રમપ્રાપ્ત છટ્ઠા તપ પ્રતિસ લીનતાના ચારે લેદાનું નિરૂપણ કરીએ છીએ

ઇન્દ્રિયા અને કબાયા વગેરેનું ગાયન-નિરાધ કરવા પ્રતિસંલીનતા તપ

## तत्त्वार्थस्त्रे

तप उच्यते । तच्चतुर्विधम्, तद्यथा-इन्द्रियमतिसंलीनतादि भेदतः, इन्द्रिय मति संलीनता १ आदिना-रूपाय मतिसंलीनता २ योगप्रतिसंलीनता ३ विविक्त-शय्वासन खेवनता ४ चेत्येवं चतुर्विधं खद्ध प्रतिसंलीनता तमो भवतीति भावः । तत्र-इन्द्रिय मतिसंलीनता-इन्द्रियाणां श्रोत्रादीनां प्रतिसंलीनता तद्रूपं तप इन्द्रिय-प्रतिसंलीनता तप उच्यते १ एवं-कपायमतिसंलीनतात्प स्तावम्-कपायाणां-कोधादि कपायाणां प्रतिसंलीनता वप स्तावत्-योगानां मनोवाक् कायव्या-पारविशेपाणां गरिसंलीनता-गोपनशीलता तद्रूपं तपः कपायमतिसंलीनता तप उच्यते २ एवं-योगमतिसंलीनता वप स्तावत्-योगानां मनोवाक् कायव्या-पारविशेपाणां गरिसंलीनता-गोपनशीलता तद्रूपं तपो योगप्रतिसंलीनता तप उच्यते ३ पवं-विविक्तश्रियासनसेवनता तपस्तावत्-विद्वितेषु ह्यी-पशु-पण्डक रहितक्ष्यानेषु शय्यासनस्करणशील्ता तद्रूपं तपो विविक्तग्रय्यासनसेवनता तप उच्यते ४ । उक्तञ्चौ-पपातिके ३० स्रूत्रे-'से किं तं पडिसंलीणया १ पडि-संलीणया चउच्चिहा पण्णत्ता, तं जहा-इंदियपडिसंलीणया १ कसाय-पडिसंलीणया २ जोगपडिसंलीणया ३ चिचित्तस्र्यणासणसेवण्या ४ इति । अथ कासौ प्रतिसंलीनता ? प्रतिसंलीनता चतुर्विधा मित्रप्ता, तच्या-इन्द्रिय

तप है। इसके चार प्रकार हैं-(१) इन्द्रियप्रतिसंलीनता (२) कषाय प्रतिसंलीनता (३) योगप्रतिसंलीनता और (४) विदिक्त शयनासनसेवनता क्षेत्र आदि इन्द्रियों का गोरन करना अर्थात् इन्द्रियों के विषय से राग-देष नहीं उत्पन्न होने देना इन्द्रिय प्रतिसंलीनता है। कोध आदि कपायों का निरोध करना कषायप्रतिसंलीनता है। मन वचन और काय की प्रवृत्ति का संवरण करना योग प्रतिसंलीनता है। सी, पद्य और पाण्ड क से रहित स्थान में शयन-आहन करना बिदिक्त शयना खनसेवनना तप है। औपपातिकसूत्र में जहा है---प्रदन-प्रतिसंलीनता तप किनने प्रकार का है ?

છે. એના ચાર પ્રકાર છે (૧) ઇન્દ્રિયપ્રતિસ લીનતા (૨) કષાયપ્રતિસ લીનતા (૩) ચાેગપ્રતિસ લીનતા અને (૪) વિવિકતશયનાસન સેવનતા

શ્રાત્ર આદિ ઇન્દ્રિયાનું ગાપન કરવું અર્થાત્ ઇન્દ્રિયાના વિષયમાં રાગ દેષ ન ઉત્પન્ન થવા દેવા ઇન્દ્રિયાતિસંલીનતા છે. ક્રાધ આદિ કષાયાના નિરાધ કરવા કષ.યપ્રતિસંલીનતા છે. મન વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિનું સંવરણ કરવું ચાગપ્રતિસંલીનતા છે. સ્ત્રી પશુ અને નપુંસકથી રહિત સ્થાનમાં શયનઆસન કરવા વિવિક્તશયનાસનસેવનતા તપ છે. ઔપપાતિક સૂત્રમાં કહ્યું છે-પ્રક્ષ-પ્રતિસંલીનતા તપ કેટલા પ્રકારના છે ? दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८. सू.१९ इन्द्रियप्रतिसंछीनतास्वरूपनिरूपणम् ६४७

मतिसंळीनता १ कषायमतिसंळीनता २ योगप्रतिसळीनता २ विविक्तशय्या-सनप्रतिसंछीनता ४ इति ॥१८॥

मूलम-इंदिय पडिसंलीणयातवे पंचविहे, सोइंदियाइ सेयुओ। १९। छाया--'इन्द्रियमतिसंलीनतातपः पश्चदिधम, ओन्नेन्द्रियादि मेदतः ॥ १९॥ तत्त्वार्थ दोपिका-पूर्व तावत क्रमागृतरय षष्ठस्य व! हा असः प्रतिसंलीनता रूपस्य मरूपणं कृतम्, सम्पति-चतुर्विधेषु अतिसंलीनतारूपेषु घनमोपालस्य इन्द्रियप्रतिसंलीनता तपसः स्वरूपं मरूपण्ठिप्याह-'इंदिघपडिसंलीणया' इत्यादि । इन्द्रियपतिसंलीनता तपः इन्द्रियाणां ओजादीनां प्रतिसंलीनता, इन्द्रिय-प्रतिसंलीनता तदरूपं तप इन्द्रिय पतिसंलीनता तपः तत् खद्ध पर्छाच्धं भवति, तद्यया-ओन्नेन्द्रियप्रतिसंलीनता १ आदिना-चक्षुरिन्द्रियपतिसंलीनता २ घाण-

डलर-प्रतिसंखीनता तप चार प्रकार का है—(१) इन्द्रिण्प्रतिसं लीनता (२) कषायप्रतिसंखीनता (२) योगप्रतिसंखीनता और (४) विविक्तद्रायनासनसेवनता ॥१८॥

'इंदियपडिखंलीणया तवे' इत्यादि ।

सत्रार्थ-ओत्र आदि पांच इन्द्रियों के भेद से इन्द्रिय प्रतिसंजीवता तप भी पांच प्रकार का है ॥१९॥

तत्त्वार्थदीपिका—पहछे छठे षाह्यतप प्रतिसंलीनता का निरूपण किया गया, अब इखके चार मेरों में से प्रथम येद इन्द्रिय प्रतिसंलीनता के मेदों की प्ररूपणा करते हैं-

ओज आदि इन्द्रियों का गोपन करना इन्द्रिय प्रतिसंलीनता तप है। यह पांच प्रकार का है-(१) अं त्रेन्द्रिय प्रतिसंलीनता चक्षुरिन्द्रिय-प्रतिसंलीनता (३) द्राणेन्द्रिय प्रतिसंलीनता (४) रखनेन्द्रिय प्रतिसंलीनता

ઉત્તર-પ્રતિસ'લીનતા તપ ચાર પ્રકારના છે-(૧) ઇન્દ્રિયપ્રતિસ'લીનતા (ર) કષાયપ્રતિસ'લીનતા (૩) ચાેગપ્રતિસ'લીનતા વ્યને (૪) વિવિક્તશયના સનસેવનતા ॥ ૧૮ ॥

'इंदि्यपडिसं लीणया तवे पंचविहे' धत्याहि

તત્ત્રાર્થદીપિકા-પહેલા છડ્ઠા આદ્યતપ પ્રતિસંલીનતાનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું હવે એના ચાર લેકે.માંથી પ્રથમ ઇન્દ્રિયપ્રતિસંલીન્તાના લેકેાની પ્રરૂપણ કરીએ છીએ

શ્રાત્ર આદિ ઇન્દ્રિયાનું ગેષ્પન કરવું ઈન્દ્રિયપ્રતિસંલીનતા તપ છે. તે પાંચ પ્રકારના છે–(૧) શ્રાત્રેન્દ્રિયપ્રતિસંલીનતા (૨) ચક્ષુરિન્દ્રિયપ્રતિસલીનતા िद्रिर प्रति संलीनता- ३ जिह् वेन्द्रियप्रति संलीनता ४ स्पर्वेन्द्रियपति संलीनता भ चेरयेवं पञ्चविधं तावद् इन्द्रियपति संलीनता तपो भवतीति भावः । तत्र-श्रोत्रे-निद्रयविषयप्रचारनिरोधः, श्रोत्रेन्द्रियविषयप्राप्तेप्वर्थेपु राग-द्वेपनिप्रदो वा श्रोत्रेन्द्रियन्ति संलीनता तपो भवति । तथा च-संपक्षशीलता विघातदाः शब्दो न श्रोतब्यः मधुर मृदङ्गादि शब्देप्वनुगागो न वर्त्तव्यः, आक्रोगादि शब्देप्वमीति छक्षणश्चित्तविकारात्मको द्वेपो न विधेयः १ एवं चक्षुरिन्द्रियपति संलीनता तपस्तु-चक्षुरिन्द्रियविषयप्रचारनिरोधरूपं चक्षुरिन्द्रियवति संलीनता तपस्तु-चक्षुरिन्द्रियविषयप्रचारनिरोधरूपं चक्षुरिन्द्रियवति संलीनता तपस्तु-चक्षुरिन्द्रियविषयप्रचारनिरोधरूपं चक्षुरिन्द्रियवति तपस्तु-प्राणे-न्द्रियविषयप्रचारनिरोधरूपं द्याणेन्द्रियविपयप्राप्तप्दर्थपु गाग-द्वेप निग्रदर्श्प चाऽवसेयम् ३ एवं-जिह् घेन्द्रियमति संलीनता तपस्तु-नि्रह् चेन्द्रियविषयप्रचार

और (५) रपर्शेन्द्रियप्रतिसंलीनता। ओगेन्द्रिय को उलके विषय ग्रहण में प्रवृत्त न होने देना अथवा प्राप्त विषय में अर्थात् इष्ट अनिप्ट शब्द में राग-द्वेष न उत्पन्न देना ओगेन्द्रिय प्रतिसंलीनता है। अतएव संयम विघातक शब्द खुनना नहीं चाहिए, सृदंग आदि से मनोहर शब्दों में राग और आक्रोश आदि के शब्दों में द्वेप नहीं करना चाहिए । इसी प्रकार चक्षु इन्द्रिय के ब्यापार का निरोध कर देना अथवा चक्षु के ढारा दिखाई देने वाले रूपों में राग द्वेप न करता चल्लुन्द्रिय प्रतिसं लीनता है। घाणेन्द्रिय को अपने विषय में प्रवृत्त न होने देना अथवा इष्ट-अनिष्ट गंध की प्राप्ति होने पर राग-द्वेप न करना घाणेन्द्रिय प्रति संलीनता तप है। इसी प्रकार जिहा को रस में प्रवृत्त न करना अथवा

(૩) ઘાણેન્દ્રિયપ્રતિસંલીનતા (૪) રસનેન્દ્રિયપ્રતિસંલીનતા (અને) (૫) સ્પર્શ-ન્દ્રિયપ્રતિસંલીનતા શ્રે.ત્રેન્દ્રિયને તેના વિષયગ્રહેણુમાં પ્રવૃત્ત ન થવા દેવી અથવા પાપ્ત વિષયમાં અર્થાત્ ઇબ્ટ અનિબ્ટ શબ્દમાં રાગ દ્વેષ ઉત્પન્ન ન થવા દેવા શ્રેાત્રેન્દ્રિયપ્રતિસંલીનતા છે આથી સંચય વિઘત્તક શબ્દ સાંભળવા ન જાઈએ. મૃદ'ગ આદિના મનાહેર શબ્દોમાં રાગ અને આકોશ આદિના શબ્દોમાં દ્વેષ ન કરવા જોઈએ એવી જ રીતે ચ્ક્ષુ ઇન્દ્રિયના વ્યાપારના નિરાધ કરી દેવા અથવા ચક્ષુ દ્વારા જોવામાં આવતા રૂપામાં રાગ દ્વેષ ન કરવા ચક્ષુન્દ્રિયપ્રતિસંલીનતા છે. ઘ્રાણેન્દ્રિયને તેના વિષયમાં પ્રવૃત્ત ન થવા દેવી અથવા ઇબ્ટ અનિબ્ટ ગંધની પ્રાપ્તિ થવા પર રાગ દ્વેષ ન કરવા ઘાણેન્દ્રિયપ્રતિસંલીનતા તપ છે. એવી જ રીતે જીલને રસમાં પ્રવૃત્ત ન કરવા निरोधरूपं जिह्वेन्द्रिय प्राप्तेष्वर्थेषु राग-देपनिग्रहरूपं वा बोध्यम् ४ एवं= स्पशनेन्द्रियधतिसंछीनता तपरतु स्पर्शनेन्द्रियविषयप्रचारनिरोधरूपं स्पर्शनेन्द्रिय-विषयमाप्तेष्दर्थेषु राग-देपनिग्रहरूपं नाऽवजन्तव्यय्५ तथा च नेत्रस्य विषये रूपे मग्रत्तिनिरोधः कर्तव्यः, सनोज्ञाऽमनोज्ञरूपेष्ठन्तुरागस्य-देवस्य च निग्रहः कार्यः, एवं-द्राणजिह्वा त्पर्शनेन्द्रियाणां गन्धररास्पर्शनात्यक विषयेषु भग्रत्तिनिरोधो

विधातव्यः, स्नोज्ञाऽमनोज्ञगन्धरसस्पर्शेषु रागद्वेषनिग्रदः कर्तव्यः॥ १९॥ लत्त्दार्थनियु क्तिः-पूर्वे तादत्-षण्ठं तपः प्रतिसंलीनतारूपं चतुर्विधं प्रतिपा-दितम्, तत्र-सम्पति-इन्द्रियप्रतिसंलीनता तपः पश्चविधटवेन प्रतिपादयितुमाह-

प्राप्त जनोज्ञ और अपनोग्न रहों में राग-देष उत्पन न होने देना रसने-दिय प्रतिसंखीता है। इसी आंति स्पर्झा इन्द्रिय को स्पर्झ विषय में महत्त होने देना अथवा प्राप्त स्पर्झी में राग देष घारण न करना स्पर्धानेन्द्रिय प्रतिसंखीनता तप है। ऐसा शी नेत्र के विषय रूप में चक्षु की प्रवृत्ति नहीं होने देना चाहिए और यदि प्रवृत्ति हो ज़ाय तो उसमें राग देष नहीं करना चाहिए। इसी प्रकार घाण, रखना और स्पर्धानेन्द्रिय को अपने-अपने विपय में प्रथम तो प्रवृत्त ही नहीं होने देना चाहिए और कदाचित् प्रवृत्ति हो जाय, क्योंकि प्राप्त विषय को इन्द्रिय ग्रहण बि.ये विना रहती नहीं, तो उन दिषयों को मनोज्ञ या अपनोज्ञ मानकर राग-देष नहीं करना चाहिए॥ १९॥

तत्त्वार्थविग्रुंक्ति—पद्छे छठे तप प्रतिसंलीनता का निरूपण किया गया और उसके चार अदों का नर्देश भी किया गया, अव उनमें से प्रात्थ अनेज अभनेज़ रसेामां शग देष उत्पन्न न थवा देवा रसने-न्द्रियप्रतिसंखीनता छे. ઐवी જ रीते स्पर्शनिर्धियने स्पर्शविषयमां प्रवृत्त न थवा देवी अथवा प्राप्त स्पर्शमां राग देष धारणु न करवा स्पर्शनेन्द्रिय प्रतिसंखीनता तप छे. आवी रीते नेत्रना विषय इपमां यक्षुनी प्रवृत्ति थवा देवी न लोई अभे कहाच प्रवृत्ति थई जाय ते। तेमां राग देष ते। धारणु न ज करवा घटे औवी ज रीते वित्रना विषय इपमां यक्षुनी प्रवृत्ति थवा देवी न लोई अने कहाच प्रवृत्ति थई जाय ते। तेमां राग देष ते। धारणु न ज करवा घटे औवी ज रीते वाणु, छभ तेमज स्पर्शनेन्द्रियने पात पाताना विषयमां प्रथम ते। प्रवृत्त ज न थवा देवा लेई आ अने इहायित प्रवृत्ति थई जय, क्रारणुके प्राप्त विषने छन्द्रिय अढणु क्यां वगर रहेती नथी. त्यारे ते विषयेाने भनाज्ञ आयवा अभनाज्ञ जाणीने राग देष न राभवा लोधओ। १६। तत्त्वार्थनिश्चिक्ति–पहेला छट्ठा तप प्रतिसंक्षीनतानुं निइपछ करवामां आव्युं अने तेना यार लेहाने। निहेंश पणु करवामां आव्ये। हवे ते पैडी तछ ८२ 'इदिय पडिसंलीणचा तवे पंचविहे, सोइंदियाहभेयओं' इति। इन्द्रिय मतिसंलीनतातपः-इन्द्रियाणां मतिसंलीनता संगोपनशीलता इन्द्रियप्रतिसंलीनता तद्र्पंतपः पञ्चविधं भवति तद्यथा-ओत्रेन्द्रियादि भेदतः । तथा च-ओत्रेन्द्रिय मतिसंलीनता १ चक्षुरिन्द्रियमतिसंलीनता २ प्राणेन्द्रियमतिसंलोनता ३ जिह्देन्द्रिय प्रतिसंलीनता४ स्पर्शनेन्द्रियमतिसंलीनता च५ इत्येवं एञ्चविधं प्रतिसंलीनता तपो मवतीति भावः । तत्र-ओत्रेन्द्रियमतिसंलीनता तप स्तादत्-ओत्रेन्द्रियदिपयभचार निरोधरूपं ओत्रोन्द्रियविषयप्रचारनिरोधरूपं च १ चक्षुरिन्द्रियप्रतिसंलीनता तपस्तावत्-चक्षुरिन्द्रियविषयप्रचारनिरोधरूपं चर्छारन्द्रियप्राप्तेप्वर्धेषु रागद्वेप निय-हरूपं वा बोध्यस्२ एवं घाणेन्द्रियविषयप्रचारनिरोधरूपं चर्छारन्द्रियप्राप्तेप्वर्धेषु रागद्वेप निय-हरूपं वा बोध्यस्२ एवं घाणेन्द्रियविषयप्रचारनिरोधरूपं चर्छारन्द्रियप्राप्तेप्वर्धेषु रागद्वेप निय-हरूपं वा बोध्यस्२ एवं घाणेन्द्रियविषयप्रचारनिरोधरूपं चर्छारन्द्रियप्राप्तेप्वर्धेषु रागद्वेपन्द्रिय्

इन्द्रिय प्रतिसंलीनता तव के पाँच मेहों जा निरूपण करते हैं-

इन्द्रियां पांच हैं, अतएव इन्द्रिय प्रतिसंलीनता तप भी पांच प्रकार का है, चथा-्(१) ओगेन्द्रिय प्रतिसंलीनता (२) चक्षुरिन्द्रिय प्रतिसंली-नता (३) घाणन्द्रिय प्रतिसंलीनता (४) रसनेन्द्रिय प्रतिसंलीनता और (५) स्पर्शनेन्द्रिय प्रतिसंलीनता । ओगेन्द्रिय को अपने विषय में प्रवृत्त न होने देना अथवा उसके विषय में राग देष उत्पन्न न होने देना ओगेन्द्रिय प्रतिसंलीनता नामक तप कएलाता है । इसी प्रकार चक्षुरि-न्द्रिय को अपने विषय में प्रवृत्त न होने देना अथवा प्रवृत्त होने पर भी उसमें राग देष न करना चक्षुरिन्द्रिय प्रतिसंलीनता तप है। घ्राणे-न्द्रिय का जिपन करना घाणेन्द्रिय प्रतिसंलीनता तप है। घ्राणे-न्द्रिय का नियह करना घाणेन्द्रिय प्रतिसंलवता है । जिह्वा को वचन प्रयोग से विरत कर देना या प्राप्त विषय में राग-द्वेप न उत्पन्न होने

ઈન્દ્રિયયતિસંલીનતા તપના પાંચ લેદાનું નિરૂપણુ કરીએ છીએ

ઇન્દ્રિચા પાંચ છે આથી ઇન્દ્રિયપ્રતિસ લીનતા તપ પણ પાંચ પ્રકારના છે જેવાર્ક -(૧) શ્રાત્રેન્દ્રિયપ્રતિસ લીનતા (૨) ચક્ષુન્દ્રિયપ્રતિસ લીનતા (૩) ઘાણેન્દ્રિયપ્રતિસ લીનતા (૪) રસનેન્દ્રિયપ્રતિસ લીનતા અને (૫) સ્પર્શ નેન્દ્રિય પ્રતિસ લીનતા. શ્રોત્રેન્દ્રિયને તેના વિષયમાં પ્રવૃત્ત ન થવા દેવી અથવા તેના વિષયમાં રાગ દ્વેષ ઉત્પન્ન ન થવા દેવા શ્રોત્રેન્દ્રિયપ્રતિસ લીનતા નામક તપ કહેવાય છે. એવી જ રીતે ચક્ષુરિન્દ્રિયને પાતાના વિષયમાં પ્રવૃત્ત ન થવા દેવી અથવા પ્રવૃત્ત થવા છતાં પણ તેમાં રાગ દ્વેષ ન કરવા ચક્ષુરિન્દ્રિય પ્રતિસ લીનતા તપ છે ઘ્રાણેન્દ્રિયના નિગ્રહ કરવા ઘ્રાણેન્દ્રિયયતિસ લીનતા છે. છલ્લને વચન પ્રયાગથી વિરક્ત કરી દેવી અથવા પ્રાપ્ત વિષયમાં રાગ દ્વેષ दीपिका-निर्युक्ति टीका स.८ छ.१९ इन्द्रियप्रतिसंठीनतास्वरूप्तनिरूपणम् ६५१

विषयप्राप्तेषु-अर्थेषु रागद्वेषनिग्रहात्मकं वाऽवसेषम्४ एवं-स्पर्शनेन्द्रिय प्रतिसंली नता तपस्तावत्-स्पर्शनेन्द्रियविषयप्रचारनिरोधरूपं, स्पर्शनेन्द्रियविषयप्राप्तेष्वर्थेषु रागद्वेषनिग्रहरूपं वाऽकान्तव्यस् ५ उक्तश्चौषपातिके ३० सूत्रो-'से किं तं इंदिय पडिसंलीणया ? ईद्यपडिसंलीणया पंचविहा पण्णसा, तं जहा सोइंदियदिस्यप्पयारनिरोहो दा, सोइंदियविसयपत्तेख अत्थेख रागदोसनिग्गहो वा १ चर्निखदियदिलयप्पयारनिग्नहो वा, चर्निख-दियसयपत्तेस अत्थेख रागदोसनिग्गहो दा २ घाणिंदियविसय-प्यारनिग्गहो वा, घाणिंदि्यविखयपत्तेषु अत्थेसु रागदोलनिग्गहो वा ३ जिविम्नदिय विस्तयप्पयारनिरोहो या जिविमदियाविसयपत्तेसु अत्थेसु रागदो स्तिग्महो वा ४ फासिंदियविसप्यारनिरोहो वा-फार्सिदियविसयपत्तेल अत्थेख रागदोसनिग्गरो वा ५ से तं इंदिय-पडिसंलीनया' इति, अय का सा इन्द्रियपतिसंलीनता ३ इन्द्रियप्रतिसंलीनता पञ्चविधा मज्ञप्ता, तद्यथा-श्रोगेन्द्रियविषयमचारनिरोधो वा श्रोगेन्द्रियविषय माप्तेष्वर्थेषु रागद्वेषनिग्रहो वा १ चक्षुरिन्द्रियविषयमचारनिरोधो वा चक्ष-रिन्द्रियविषयपाप्तेष्त्रर्थेषु रागद्वेषनिग्रहो बा २ झाणेन्द्रियविषयमचारनिरोधो घाणेन्द्रियविषयमाप्तेष्वर्थेषु रागद्वेषनिप्रहो चा ३ जिह्देन्द्रियविषय-वा

देना जिह्वेन्द्रिय प्रतिसंखीनता है। स्पर्शन इन्द्रियां को विषय से विरत करना एवं जनोज्ञ-अजनोज्ञ स्पर्श में राग-देष न करना स्पर्शनेन्द्रिय प्रतिसंखीनता तप है। औषपातिक सूत्र के तीखवें सूत्र में कहा है-

प्रश्न-इन्द्रिय प्रतिसंलीनता के फिलने भेद हैं ?

उत्तर-इन्द्रिय प्रतिखं लीनता के पांच सेद हैं। वे इस प्रकार हैं-(१) ओनेन्द्रिय के दिपय प्रचार का निरोध करना या ओनेन्द्रिय के विषय भून पदार्थों में राग द्रेष का निग्रह करना (२) चक्षुरिन्द्रिय के विषय प्रचार का निरोध करना या प्राप्त विषय में राग-द्रेष न करना

ન ઉત્પન્ન થવા દેવા જિહ્વેન્દ્રિયપ્રતિસંલીનતા છે. સ્પર્શન ઇન્દ્રિયને વિષયથી વિરકત કરવી અને મનેત્ર અમનેા સ સ્પર્શમાં રાગ દેષ ન કરવા સ્પર્શને ન્દ્રિયપ્રતિસંલીનતા તપ છે ઔપપાતિક સૂત્રના ત્રીસમાં સૂત્રમાં કહ્યું છે

પ્રશ્ન-ઇન્દ્રિયત્રતિસંલીનતાના કેટલા ભેદ છે ?

ઉત્તર-ઇન્દ્રિયપ્રતિસંલીનતાના પાંચ લેદ છે તે આ પ્રસાણે (૧)શ્રેાત્રે. નિદ્રયના વિષયભૂત પદાર્થીમાં રાગદ્વેષના નિરોધ કરવા અથવા શ્રોત્રેન્દ્રિયના વિષયભૂત પદાર્થીમાં રાગ દ્વેષના નિગ્રહ કરવા (૨) ચક્ષુરિન્દ્રિયના વિષય

वा, जिहू वेन्द्रियविषयमाप्तेष्वर्धेषु रागद्वेषनिग्रहो वा श पचारनिरोधो स्पर्शनेन्द्रियविषयमचारनिरोधों वा स्पर्शनेन्द्रियप्राप्तेव्वर्धेषु रागद्वेपनिग्रहो षा ५ इति, एषा-इन्द्रियप्रतिसंलीनता, इत्येवं प्रतिसंलोनता वोध्या ॥१९॥

मूल्म्-कसायपडिसंलीणया तवे चउव्विहे, कोहपडिसंली-णयाइमेयओ ॥२०॥

छाया-कषायामतिसंछीनता तपश्चतुर्विधम्, क्रोधमतिसंछीनतादि भेदतः २० ्रतत्त्वार्थदीषिका — पूर्वे ताबत चतुर्विधेषु मतिसंलीनता ताःसु 'प्रथमोपात्तम् इन्द्रियमतिसंलीनता तपः पश्चविधत्वेन् सविस्तरं मरूषितम् सम्मति-क्रमप्राप्तं दितीयं कपायप्रतिसंळीनता तपश्चतुर्विधत्वेन प्ररूपयितुमाह-'कछाग्यपडिसंली-णया चडव्विहे कोहपडिसंलीणयाह सेघओ' इति । कपायमतिसंलीनता कषायाणां को घादीनां मतिसंछीनता-संगोधनशीलवा तपः कपायः मतिसंजीनता तद्रूपं तपः खन्छ चतुर्विधं भवति, तधया-कोधमतिसं-

(३) घाणेन्द्रिय के विषय प्रचार को निरोध करना अथवा घाणेन्द्रिय के विषय (गंध) में राग देख न करना (४) जिहवेन्द्रिय के विषय प्रचार का निग्रह करना अथवा उसके जिपय में राग हेज उत्पन्न न होने देना और (५) स्पदीनेन्द्रिय के विषय प्रचार का निरोध करना या उसके प्राप्त विषय में राग देष न करना। यह इन्द्रिय प्रतिसं लीनता तप है ॥१९॥

'कलायपड़िसंलीणया तवे' इत्यादि सु० २०

सत्रार्थ-प्रतिसंखीनता तप के चार सेदों में दे इन्द्रियपतिसंखीनता तप के पांच मेदों फा विस्तार सहित निरूपण किया गया, अब क्रमप्राप्त कषाय प्रतिसंलीनता तप के चार मेदों जा प्ररूपण करते हैं ॥२०॥ त्त्यार्थदीपिका--कोध आदि जजायों जा गोपन जरना जजायप्र-तिसंलीनता तप कहलाता है। उसके चार सेद् हैं-(१) कोषप्रतिसंली-

ં પ્રચારના નિરેષ્ધ કરવા (૩) ઘાણુન્દ્રિયના વિષય (ગંધ)માં રાગદ્વેષ ન રાખવા. (૪) જિહવેન્દ્રિયના વિષયપ્ર ગરના નિગ્રહ કરવા અયવા તેના વિષયમાં રાગ દેષું ઉત્પન્ન નુ થવા દેવે અને (૫) સ્પર્શનેન્દ્રિયનાં વિષયપ્રચારના નિરાધ કરવા અથવા તેના પ્રાપ્ત વિષયમાં રાગ દ્વેષ ન કરવા. આ અધાં ઇન્દ્રિ યપ્રતિસંલીનતા તપના ભેદ છે. ા ૧૯ ા

'कस्रायपडिसं लीणया तवे चउव्विहे' ४त्याहि

સૂત્રાર્થ--પ્રતિસંલીનતા તપના ચાર ભેદાેમાંથી ઇન્દ્રિયપ્રતિસંલીનતા લપના પાંચ લેદાનું સવિસ્તર વર્ષ્યુન કરવામાં આવ્યું, હવે કમપ્રાપ્ત કષાય પ્રતિસંલીનતા તપના ચાર લેકોનું પ્રરૂરણ કરીએ છીએ ॥ ૨૦ ॥ તત્ત્વાર્થદીપિકા-કોધ આદિ કષાચાનું ગાપન કરવું કષાયપ્રતિસંલીનતા

તપ કહેવાય છે તેના ચાર લેદ છે-(૧) ક્રોધપ્રતિસ લીનતા (૨) માનપ્રતિસ -

छीनतादि भेइतः । तथा च-क्रोधपतिसंलीनता १ आदिना-मानमतिसंलीनता २ मायापतिसंलीनता २ लोभपतिसंलीनता ४ चेत्येवं चतुर्विधं तावत्-कवाय मतिसंलीनता तपो स्वति । तत्र-क्रोधपतिसंलीनता तप स्तावत्-क्रोधस्योदय निरोधरूपम्, उदयमाप्तस्य क्रोधस्य विफली करणम् अन्तः संगोपनरूपं-विल्लीन-करणं वा क्रोधपतिसंलीनता तप उच्यते यथा क्रोधो नोदयेत तथा यतितच्यम्, यदि कदोचित्कोध उदितः स्यात् तदा तस्य विफलतां क्रुर्यात्-इति सावः १ एवं मानपतिसंलीनता तप स्तावत्-मानस्योदयनिरोधरूपद्य, उदयघाप्तस्य मानस्य विफलीकरण मन्तः संगोपनविलीनीकरणरूपं वा मानपतिसंलीनता तपो भवति, यथाऽसिमानरूपमानस्योदय एव न स्थात्तथायरनः कर्तन्यः, यदि कदाचित्-सान उदितः स्याद् तदा तं दिफलं कुर्यात् । २ एवं-सायामतिसंलीनता तपस्तावत् मायायाः उदयनिरोधरूपम्, उदयघाप्ताया सायाया विफलीकरणम्-अन्तः संगो पनं वा मायापतिसंलीनता तप उच्यते, यथा-परवञ्चनारूपा साया नोदयेत तथा

नना (२) मात्रप्रतिसंजीनता (३) मापाप्रतिसंजीनता (४) लोभप्रतिसं-लीनता। क्रोध को उत्पन्न न होने देना या उदित हुए क्रोध को दिफल करना-उसे अन्दर ही दया देना क्रोध प्रतिसंजीनता तप है। तात्पर्य पह है कि प्रयत्न ऐखा करना चाहिए कि क्रोध की उत्पत्ति ही न होने पाए, कदाचित क्रोध उत्पन्न भी हो जाय तो उसे निष्फल बना देना चाहिए। इसी प्रकार मान को उत्वन्न न होने देना अथवा उत्पन्न मान को निष्फल कर देना मानप्रतिसंजीनता तप है, अर्थात् प्रयत्न ऐसा करना कि मान कषाय की उत्पत्ति ही व हो, फिर भी कभी उत्पन्न हो जाय तो उसे दिफल कर देना चाहिए। इसी तरह माया को उत्पन्न हो न होने देना और उदित हुई माया को निष्फल कर देना मायाप्रतिसं-

લીનતા (૩) માયાપ્રતિસંલીનતા (૪) લાેભપ્રતિસંલીનતા. કોધને ઉત્પન્ન ન થવા દેવાે અથવા ઉદિત થયેલા કોધને વિકળ બનાવવા તેને અંદરથી જ શમાવી દેવાે કોધપ્રતિસંલીનતા તપ છે. તાત્પર્ય એ છે કે પ્રયત્ન એવા કરવા જોઇએ કે કોધની ઉત્પત્તિ જ ત થાય કદાચિત કોધ ઉત્પન્ન થઈ પણ જાય તા તેને નિરંકુશ બનાવી દેવા જોઇએ એવો જ રીતે સાનને ઉત્પન્ન ન થવા દેવું અથવા ઉત્પન્ન થનેલા સાનને નિષ્ફળ કરી દેવું સાનપ્રતિસંલીનતા તપ છે અર્થાત્ પ્રયત્ન એવા કરવા કે સાનકધાયના ઉદ્દલવ જ ન થાય તેમ છતાં કદાચ ઉત્પન્ન થઈ જાય તા તેને નિષ્ફળ કરી દેવું જોઇએ આ પ્રમાણે માથાને ઉત્પન્ન થવા ન દેવી અને ઉદિત થયેલી સાયાને બિન અસરકારક બનાવી यतितव्यम्, कथश्चिदुदितायाः कपटरूपाया मायायाः विफलतां कुर्यात् ३ एवं ल'समतिसंजीनतातप स्तादत्-लोभस्योदयनिरोधरूपम्, उदयमाप्तस्य लोभस्य दिफलीकरणम् अन्तः संयोपनरूपं वा लोभमतिसंलीनता तप उच्यते, यथा-परस्व ग्रहणलालसारूपो लोमो-न उदयेत तथा-यत्नं कुर्णत्, यदि कथश्चित्-कर्सिम्वित्-वस्तनि लोम उदितः स्यात् तदा-तं विफलं दिदध्यात्-४ इति मावः ॥२०॥

वस्तान लाग जाय जाय गर्मा प्रयोग पा गराल म्यिण्याप ठ इात मापना गरणा तत्तच श्रमिर्यु काः ---- पूर्व खलु-- प्रतिसंलीनता तपश्चतुर्विधत्वेन मरूपितम्, तत्र--प्रथमस्ये न्द्रियप्रति उंलीनता तपः पञ्चविधत्वेन सविशदं निरूपणं कृतम्, सम्पति-क्रमप्राप्तस्य कपायमति उंलीनतारूप तपसः खलु चतुर्निधत्वेन मरूपणं वर्तुमाह-'कस्वाय पडिस्रंलीणया तवे चडव्विहे को हपडिसंलीण याह भेय ओ इति । कपायप्रति रंलीनता तपः - कपायाणां को धादीनां मति संलीनता संगोपनशी लता कपायमति संलीनता, तद्रूपं तपः खलु चतुर्विधं भवति तद्यथा को धपति सं-

लीता है। इसी प्रकार लोभ को उत्पन्न न होने देना और उत्पन्न हुए लोभ को बिफल कर देना टो मप्रतिसंखीवता तप कहलाता है। ऐसा चत्न करना चाहिए कि परकीय वस्तु को ग्रहण करने की लालसा रूप लोभ उत्पन्न ही न हो, फिर भी किसी प्रकार किसी बस्तु का लोभ उत्पन्न हो जाथ तो उसे निष्फल करना चाहिए। २०॥

तत्वार्थनियुंक्ति--पहछे प्रतिसंलीनता तप के चार भेदों का कथन किया गया था। उनमें ले प्रथम इन्द्रियप्रतिसंलीनता तप के चार भेदों का विद्याद प्ररूपण किया जा चुका, अब कडप्राप्त कवाय प्रतिसंलीनता तप के चार भेदों का निरूपण करते हैं--

कखाध्य तिसंलीनता तप के चार भेद है, जो इस प्रकार हैं-(१) हेवी भाया प्रतिसंखीनता છे. એવી જ રીતે લे अने ઉत्पन्न न थवा देवे। અને ઉત્પન્ન થયેલા લાંભને વિફળ કરી દેવા લે ભપ્રતિસંલીનતા તપ છે. એવા પ્રયત્ન કરવા જેઈ એ કે પારકી વસ્તુને ગહણ કરવાની લાલસા રૂપ લે ભ ઉત્પન્ન જ ન થાય, આમ છતાં સંજોગવશાત કાઈ વસ્તુના લાંભ ઉત્પન્ન થઇ જાય તા તેને નિષ્ફળ અનાવવા જોઇએ ॥ ૨૦ ॥

તત્ત્વાર્શનિર્ચું કિત-પહેલા પ્રતિસંલીનતા તપના ચાર લેદાનું કથન કરવામાં આવ્યુ હતું તેમાથી પ્રથમ ઇન્દ્રિયપ્રતિસંલીનતા તપના પાંચ લેદાનું વિસ્તારપૂર્વં ક પ્રરૂપણ કરવામાં આવી ગયું, હવે ક્રમપ્રાપ્ત કષાય પ્રતિસંલીનતા તપના ચાર લેદાનું પ્રરૂપણ કરીએ છીએ-

કષાયપતિસંલીનતા તપના ચાર ભેદ આ પ્રમાણે, છે-(૧) ક્રાધપ્રતિ-

छीनतादि भेदतः । तथा च कोधप्रतिसंछीनता १ आदिना-पानमतिसंछीनता-२ मायाप्रतिसंछीनता-३ छोभभाठ संछीनता-४ चे स्येभं चतुर्विधं तावत्-इषाय प्रति-संछीनता तपो भवति । तत्र कोधप्रति छंछीनता तपः खछ-क्रोधस्थोदय निरोधरूपम्, उदितस्य क्रोधस्य विफलीकरण मन्दः संगोपनरूपं वा क्रोध मति-संछीनता, तप उच्चते मधमं तु-क्रोधस्योदय एव यथा न स्टात् दथा यतित्व्यम्, यदितु कदाचित् क्रोध उदयं माप्नुयात् तदा तं विफर्छ क्रुचीत् इति आवः १ एवं-मानमतिसंछीनता तप रतावद् अग्रिमानरूपस्य सानरचोदयं नरोधरूपम् उदय माप्तस्य मानस्य विफलोकरण पन्दः संगोपनं वा गानपतिसंछीनता तप उच्चते मथमतस्तु-मानस्योदय एव यथा न स्वात्तथा यतित्व्यत्र्-पदि कर्धचिद्द-उदितः स्यान्मानः तदा तं विफर्छ त्रिदध्यादितिमावः २ एवं यायाप्रतिसंछीनता तप उच्चते मथमतस्तु-मानस्योदय एव यथा न स्वात्तथा यतित्व्यत्र्-पदि कर्धचिद्द-उदितः स्यान्मानः तदा तं विफर्छ त्रिदध्यादितिमावः २ एवं यायाप्रतिसंछीनता तपस्तावद्द मायायाः परतञ्चनारूपायाः कपटरूपाना चा उद्त्यनिरोधरूपस्, उद्दय माप्ताया क्रोधप्रतिसंछीनता (२) सानप्रतिसंछीनता (३) साधाप्रतिसंछीन्ता और (४) लोभप्रतिसंछीनता । क्रोध की उत्पत्ति च होने देना अधवा जत्पन्न कोध को विफल्छ कर देना कोधप्रतिसंछीनता तप कछलाता है । आख

यह है कि प्रथम तो ऐसा प्रयत्न करना चाहिए कि कोध उत्पन्न ही न होने पाए, कदाचित् उत्पन्न हो जाय तो उसे निष्फच बना दे।

इसी प्रकार मानकषाय को उत्पन्न न होने देना और उत्पन्न हुए मान कपाय को निष्फल कर देना मानप्रतिसंलीनता तप है। तत्पर्य यह है कि प्रथम तो ऐसा यत्न करना चाहिए जिससे मान उत्पन्न ही न हो, कदाचित् उत्पन्न हो जाय तो उसे विफल कर देना चाहिए। इसी सांति परवंचना रूप माया को उत्पन्न न होने देना और उत्पन्न

સંલીનતા (૨) માનપ્રતિસંલીનતા (૩) આયાપ્રતિસંલીનતા (૪) લાેભપ્રતિસં લીનતા. કોધની ઉત્પતિ ન થવા દેવી અથવા ઉત્પન્ન કોધનુંશમન કરી દેવું કોધપ્રતિસંલીનતા તપ કહેવાય છે. સારાંશ એ છે કે પ્રથમતા એવા પ્રયત્ન કરવા જાેઇએ કે કોધ ઉદ્ભવે જ નહીં. કદાચ ઉદ્દભવે તા તેને નિષ્ફળ અનાવી દે આવી જ રીતે માનકષાયને ઉત્પન્ન ન થવા દેવા અને ઉત્પન્ન થયેલ માન-કષાયને નિષ્પ્રભાવિત કરી દેવા માનપ્રતિસંલીનતા તપ છે. તાત્પર્ય એ છે કે પ્રથમ તા એવા પ્રયત્ન કરવા જાેઇએ કે જેથી માન ઉત્પન્ન જ ન થાય, કદાચિત જો ઉત્પન્ન થઈ જાય તા તેને નિષ્ફળ અનાવવું જોઇએ

આજ પ્રમાશે પરવંચના રૂપ માયા ને ઉત્ત્પન્ન ન થવા દેવી અને ઉત્પન્ન થયેલી માયાને વિકુળ કરી દેવી અંદરને અંદર જ શપ્તન કરી દેવી मायाया विफलीकरण सन्तः संगोपनं वा, सायामतिसंछीनता तपो अवरि, यथा परवञ्चनारूपा-कपटरूपा ना गाया नोदितास्यातथा यतितव्यम्, यदि कथश्चिद् माया-उद्तिताख्यात्तदा तां विफल्टनां कुर्यादितिसादः र एवं यतिसंलीनता लोमस्य परस्वग्रहणलालसारूपस्योदयनिरोधरूपं भवति उदय तपस्तावद माण्उस्य लोभस्य विफलीकरणमन्तः संगोपनच्पं वा लोभमतिसंलीनतातप जन्यते, मधमतरतु लोभएव परस्वग्रहणळाळसारूपो यथा नोदितः स्यात्तथा यति तव्यम्, यदितु कथश्चिरकरिंमश्चि हस्तुनि लोभ उदितः स्याचदा तं धिफलं कुर्या-दिति भावः ४ उक्त औपपातिके २० खत्रे-'से किं तं कलायपडिछ लीणया? कस्रायपडिसं लीगया चडविवहा पण्णत्ता तं जहा-कोहस्खदयनिरोहो वा. उदयपत्तस्य वा-कोहस्य विफलीकरणं १ माणस्छद्यनिरोहो वा, डदय पत्तरस वा माणरस विफलीकरणंर माय उद्यणिरोहो वा, उदय-पत्राए वा मायाए विफलीफरणं ३ लोइस्छदयणिरोधो वा, उदयपत्तस्त लोहस्स चिफलीकरणं४ से तं फलायपडिसंलीणया' इति। अथ का सा कपाय प्रतिसंछीनता कषायमतिसंछीनता चतुर्दिधा मज्ञप्ता, तद्यधा कोधस्योदयनिरोधो

हुई माया को विफल कर देना-भीतर ही दवा देना माया प्रतिसंली नता तप कहलाता है। आजाप यह है कि कपटरूप माया उत्पन्न न हो ऐसा यत्न करना चाहिए। कदाचित् उत्पन्न हो जाय नो उसे निष्फल करदेना चाहिए।

परकीय बस्तु को ग्रहण करने की लालसा रूप लोभ को उत्पन्न न होने देना और उत्पन्न हुए लोभ को विफल कर देना लोभवतिसं लीनता नामक तप कहलाता है। प्रथय तो यही प्रयत्न करना चाहिए कि लोभ का उदय ही न होसके कदाचित् उदित हो जाय तो उसे विफल कर देना चाहिए। औपपातिकसूत्र के तीसवें सूत्र में कहा भी है—

માયાપ્રતિસંલીનતા તપ કહેવાય છે. આશય એ છે કે કપટ રૂપ માયા ઉત્પન્ન ન થાય એ દિશામાં પ્રયત્ન કરવાે જોઈએ, કદાચિંત ઉત્પન્ન થઈ પણ જાય તા તેને નિષ્ફળ કરી દેવી જોઈએ.

પક્ષમાલિકીની વસ્તુને ગ્રહેણુ કરવાની લાલસા રૂપ લાેભને ઉત્પન્ન ન થવા દેવા અને ઉત્પન્ન થયેલ લાેભને વિક્ષ્ળ કરી દેવા લાેભપ્રતિસંલીનતા નામક તપ કહેવાય છે પ્રથમ તાે લાેભ ઉદ્દભવે જ નહીં એ માટે પ્રયત્નશીલ રહેવું જોઇએ. કદાચિત ઉદ્દિત થઇ જાય તાે તેને નિષ્ફળ કરી દેવા જાઇએ ઔપપાતિક સૂત્રના ત્રીસમાં સૂત્રમાં કહ્યું પણુ છે-- दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ सु.२१ गोगप्रतिसंलीनतातपसः निरूपणम् ६५७

वाउदय पाण्तस्य वा कोधस्य विफलीकरणस् १ मानस्योदयनिरोधो वा उद्यपाण्तस्य वा, मानस्य दिफलीकरणस् २ सायाया उदयनिरोधो वा, उदय माण्ताया मायाया विफलीकरणस् ३ लोश्स्योदयनिरोधो वा, उदयप्राण्तस्य लोभस्य विफली-करणस् ४॥२०॥

युल्ग-लोगपडिसंहीणचा तथे तिविहे, अणजोगपडिसंछी-णयाइ येएओ ॥११॥

छाया--'योगपतिसंजीनता तपस्तिदिधम्, सनोयोगपतिसंजीनतादि भेदतः ॥२१॥

तत्त्वार्थदीपिद्या-पूर्व तावत्-चतुर्विधं प्रतिसंलीनता तपः प्रतिपादित्तस्, तत्र-यथाक्रर्तायन्दिरंग्वतिसंत्रीवताक्रपायप्रतिसंलीनतातपः प्ररूपितस्, सम्पति

प्रज्न-एपायग्रतित्त्लीनता तप के जिलने सेद हैं ?

उत्तर—कपांपप्रतितंधीनता तप चार प्रजार जा है—(१) कोध के डह्य का निरोध करना और उदिन छुए कोध को विफल जरना (२) सान को टरपन्न न होने देना और उत्पन्न जान को विफल जरना (३) साथा के टट्य जो रोजना और उदित माथा को विफल जरना (४) लोभ दे उदय जो रोजना और टद्ति लोभ को विफल जरना।२०। 'लोगपडिल लीप्रया तने तिथिहे'

खुझार्थ-मनोयोगम्तिखं लीनता आदि भेद से पोगसंलीनता तप तीन प्रकार का है ॥२१।

तत्दार्धदीषिका-पहछे प्रतिसंहीनता तप के चार भेदों का निर्देश किया गया था, डनमें के कम के अनुसार इन्द्रियप्रतिसंहीनता और

પ્રશ્ન--કષાયપ્રતિસંલીનતા તપના કેટલા ભેદ છે. ?

.ઉત્તર-કષાયપ્રતિસ'લીનતા તપ ચાર પ્રકારના છે-(૧) ક્રોધના ઉદયના નિરાધ કરવા અને ઉદિત થયેલા ક્રોધને ખૂઝવવા. (૨) માનને ઉત્પન્ન ન થવા દેવુ' અને ઉત્પન્ન માનને નિ'ફળ અનાવવું (૩) યાયાના ઉદયને રાકવા અને ઉદય પામેલી સાયાને વિફળ અનાવવી. (૪) લાેલના ઉદયને રાકવા અને ઉદિત લાેલને વિફળ અનાવવા ા ૨૦ ા

'जोगपडिसलीणया तवे तिविहे' धत्यादि।

તત્ત્વાર્શ્વ દીપિકા--અગાઉ પ્રતિસંલીનતા તપના ચાર લેદોના નિદેશ કરવામાં આવ્યા હતા, તેમાંથી કમાનુસાર ઇન્દ્રિયપ્રતિસંલીનતા અને કષાય कममाप्तं तृतीयं योगमतिसंछीनतातपः मरूपयितुमाह-'जोगपटिसंछीण-या तवे' इत्यादि । योगमतिसंछीनता तपः-योगानां मनोवचःकायव्यापार विश्वेपाणां मतिसंछीनता संगोपनगीछता-योगमतिसंछीनता तद्र्पं तपस्तिविधं भवति, तचया, मनोयोगमतिसंछीनतादि थेदतः । तथा च-मनोयोगमतिसंछी-नता १ आदिना-बचोयोगप्रतिसंछीनता २ कापयोगप्रतियंछीनता ३ चेत्येवं त्रिविधं खद्ध योगमतिसंछीनता तपो भवति । तत्र मनोयोगपतिसंछीऽता तप स्ताबद् अकुग्नलमनेनिरोधरूपस्, कुग्नलमनस उदीरणं चा-उच्यते तथा च-ग्रभ मनसः धवर्तनरूपं यचोयोगपतिसंछीनता तपस्तावद् अकुग्नलव्योनिरोधरूपं वा वचोयोगपतिसंछीनता तप उच्यते । एवं काययोगप्रतिसंछीनतातप स्तावत् कूर्मवत् संद्वतकरचरणग्रुप्तेन्द्रियसर्वगात्रप्रतिसंछीतारूपं सर्वसावचाऽनुष्ठान-वर्जनात्मकं काययोगप्रतिसंछीनता तप उच्यते इत्ति भावः ॥२१॥

कषायमतिस्रं लीनता तप का निरूपण किया जा चुका अव क्रमागत तीसरे योगप्रतिसं लीनता तप का निरूपण करते हैं--

मन वच्चन और फाय के व्यापार का गोपन करना योगप्रतिसं-लीनता तप है। उसके तीन सेद हैं-वनोयोग प्रतिसंलीनता, वचनयोग प्रतिसंलीनता और काययोग प्रतिसंलीनता। मन के अप्रदारत व्यापार को रोकना एवं प्रचास्त व्यापार की उदीरणा करना मनोयोग प्रतिसं-लीनता तप हैं। इस्ती प्रकार अप्रचास्त वचनों का निरोध करना और प्रचास्त वचनों की उदीरणा करना (अध्वा मौन धारण करना) वचन-योग प्रतिसंलीनता तप है। इर्म्न की तरह हाथों पैरों एवं सम्पूर्ण ज्ञारीर का संगोपन करना-खब प्रकार के कायिक खावच अनुष्ठान का त्याग करना काययोग प्रतिसंलीनता तप कहलाता है॥२१॥

પ્રતિસ'લીનતા તપનું નિરૂપણુ કરવામાં આવી ગયું હવે ક્રમાગત ત્રીજા ચાેગ પ્રતિસ'લીનતા તપનું નિરૂપણુ કરીએ છીએ-

મન વચન અને કાયાના બ્યાપારનું ગેાપન કરવું યાેગપ્રતિસંલીનતા તપ છે તેના ત્રણ લેદ છે-મનાેયાેગપ્રતિસંલીનતા વચનયાેગપ્રતિસંલીનતા અને કાયયાેગપ્રતિસંલીનતા. મનના અપ્રશસ્ત બ્યાપારને રાેકવા અને પ્રશસ્ત બ્યપારની ઉદીરણા કરવી મનાયાેગપ્રતિસંલીનતા તપ છે. એવીજ રીતે અપ્રશસ્ત વચનના નિરાધ કરવા અને પ્રશસ્ત વચનાની દદીરણા કરવી (અથવા માન ધારણ કરવું) વચનયાેગપ્રતિસંલીનતા તપ છે કાચબાની માફક હાથ પગ અને સંપૂર્ણ શરીરનું સંકાચન કરવું બધા પ્રકારના 'કાયિક સાવદ્ય અનુષ્ઠાનના ત્યાગ કરવા કાયયાેગપ્રતિસંલીનતા તપ કહેવાય છે ા રવા दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ छ्.२१ योगप्रतिसंलीनतातपसः निरूपणम् ६५९

तत्वार्थनियु क्तिः-पूर्वं खल्छ-चतुर्विधवाह्यमतिलं छीनतातपसां यथा-कम मिन्द्रियमतिलं छीनता-कषायमति संछीनता तपः सबिग्नदं मरूपितम्, सम्प्रति-क्रममाप्तं तृतीयं मतिसंछीनता तपो योगमति संछीनतारूपं मरूपयितु-माह-"जोगपडिसं छीणचा तचे तिबिहे, मणज्ञोगपडिस्तं छीणचाइ भेघओ-" इति। योगमति संछीनतातपः-योगानां मनोवचः कायव्यापार पिशेषाणां मतिसंछीनता-सं जोपनशी छता योगमति संछीनता तद्रूपं तपः खछ त्रिविधं भवति, तच्या मनोयोगमतिस छीनतादि भेदतः । तथा च सनोयोगप्रति-संछीनता १ आदिना वचो योगमति छीनतादि भेदतः । तथा च सनोयोगप्रति-संछीनता १ आदिना वचो योगमति छीनता २ काययोगमति संछीनता ३ चेत्ये चं त्रिविधं सवछ योगमति संछीनतात्प छज्यते । तत्र मनोयोगमति संछीनता तप स्तावद अकु ज्ञ छ सननसः प्रवर्तनरूपं चोध्यम् । एव वचो योगमति संछीनता तप

तत्त्वार्धनिर्युक्ति——चार प्रकार के प्रतिख लीनता तप में से पहले इन्द्रिय प्रतिसंलीनता और कषाय प्रतिखंलीनता तप का विदाद रूपसे प्ररूपण किया गया, अब कमप्राप्त तीखरे योग प्रतिसंलीनता तप का निरूपण करते हैं-

मन, वचन और काय के योग-व्यापार का निरोध करना योग प्रतिसंखीनता तप कहलाता है। इसके तीन भेद हैं-(१) मनोयोग प्रति संलीनता (२) वचनयोग प्रतिखंलीनता और काययोग प्रतिसंलीनता। अकुशल मन का अर्थात् अप्रग्रस्त मनोव्यापार की उदीरणा करना मनोयोग प्रतिसंखीनता तप है। अकुशल चचन का निरोध करना और कुशल वचन की उदीरणा करना या चचनयोग की प्रवृत्ति को प्री तरह रोक देना वचनयोग प्रतिसंलीनता तप हैं। कूर्म की आंति हाथों,

તત્ત્વાર્થ નિર્ચુ ડિત--ચાર પ્રકારના પ્રતિસંલીનતા તપસાંથી પહેલા ઇન્દ્રિય-પ્રતિસંલીનતા અને કષાયપ્રતિસંલીનતા તપનું વિશદ્ રૂપથી પ્રરૂપણ કરવામાં આવ્યું, હવે કમપ્રાપ્ત ત્રીજા યાગપ્રતિસંલીનતા તપનું નિરૂપણ કરીએ છીએ મન, વચન અને કાયાના યાગવ્યાપારના નિરાધ કરવા યાગપ્રતિસંલીનતા તપ કહેવાય છે. આના ત્રણ ભેદ છે-(૧) મનાયાગપ્રતિસંલીનતા (૨) વચન યાગપ્રતિસંલીનતા અને (૩) કાયયાગપ્રતિસંલીનતા અકુશળ મનના અર્થાત્ અપ્રશસ્ત મનાવ્યાપારના નિરાધ કરવા અને પ્રશસ્ત મનાવ્યાપારની ઉદીરણા કરવી મનાયાગપ્રતિસંલીનતા તપ છે. અકુશળ વચનના નિરાધ કરવા ગમે स्तावत् अक्तुशल वचो निरोधरूपं, कुशलवच उदीरणरूपं या वचोयोगमतिसंलीनता तप उच्यते । एवं काययोग मतिसंज्ञीनता तप स्तावद कुर्मवत संहतइस्तपाद गुप्तेन्द्रियसर्वगात्रमतिसं लीनतारूपं खलु तपो भवति कायिक सादद्य सर्वाऽ-नुष्ठानपरिवर्जन मुच्यते । तथा च कच्छप इव सुलमाहित पाणिपादो गुप्ते-न्द्रियः सर्वगात्र मतिसंछीनस्तिष्ठति । तथा च गुप्तेन्द्रियमुसंयत हस्तपाद सर्व-गात्रगतिसं लीनतातपो भवति । उक्ताश्चीपपातिके २० खत्रे 'से किं तं जोगपडि-संलीणया- ? जोगपडिसंलीणया तिबिहा पण्णत्ता, तं जहा-मणजोगपडिसंलीणया-१ वयजोग पडिलंलीणया-२ कायजोग· पडिसंलीणघा-३ से किंतं मणजोग पडिलंलीणघा-? मणजोग-जुसलमण उदीरणंवा, पडिसंलीणया-अञ्चसलमणनिरोहो, से तं मणजोगपडिसं लीणया, से किंतं वयजोगपडिखं लीणया-? वयजोग पडिसंलीणया-अज्जसलवयणिरोहोदा, छाछलवघडदीरणंवा, से तं वय जोगपडिसंलीणया, से किं तं कायजोगपडिखंलीणया ?-कायजोग पडिसंलीणया-जं तं सुसमाहिय पाणि पादे कुम्मो हव शतिंदिए, सन्व. गाय पडिस लीणे चिट्ठा, से तं कायजोगपडिसंलीणया,। अथ का सा योग-मतिसंलीनता ३ योग मतिसंलीनता त्रिविधा मजण्ता, तद्यथा सनोयोगमतिसंली-

पैरों, इन्द्रियों एवं सम्पूर्ण चारीर जा गोपन करना काययोग प्रतिसंली नता तप है। चारीर संवंधो खापच अनुष्ठानों को त्याग देना, कछुए की तरह समस्त इन्द्रियों का गोपन करना फाययोग प्रतिसंलीनता तप है। औषपातिक सूत्र के तीखवें सुत्र में कहा हैं--

प्रइन-योग प्रतिसंलीनता के कितने भेड़ हैं ?

उत्तर-योग प्रतिसंलीनता के तीन भेद हें-जनोयोग प्रतिसंलीनता वचनयोग प्रतिसंलीनता और फाययोग प्रतिद्धं लीनता।

હાથ, પગ, ઇન્દ્રિચેા અને સ'પૂર્ણુ શરીરને સમેડી લેવું કાયયે ાગપ્રતિસ'લીતા તપ છે. ઔપપાતિકસૂત્રના ત્રીસમાં સૂત્રમાં કહ્યું છે–

પ્રશ્ન-ચાેગપ્રતિસંલીનતાના કેટલા લેદ છે ?

ઉત્તર-ચાેગપ્રતિસંલીનતાના ત્રણુ લેદ છે. મનાચાેગપ્રતિસંલીનતા, વચન ચાેગપ્રતિસંલીનતા અને કાયચાેગપ્રતિસંલીનતા.

પ્રશ્ન-મનાચાગપ્રતિસંલીનતા કાને કહે છે ?

ઉત્તર–અકુશળ મનેાવ્યાપારનાે નિરાધ કરવાે અને કુશળમનની પ્રવૃત્તિ કરવી મનાયાગપ્રતિસ'લીનતા છે. नता १ बचोचोगपतिवंलीनता२ काययोगप्रतिसंलीनता ३ अथ का सा मनोयोग-पतिसंलीनता मनोयोगपतिसंलीनता अक्तगञ्मनोशिधो वा, कुशल मन उदीरणं वा, ला एषा मनोयोगपतिसंलीनता १ अध का ला वचोयोगप्रतिसंलीनता ? वचोयोगपतिसंलीनता अकुशलवचो निरोधो वा, कुशल वच उदीरणं वा सा एषा बचोयोगपतिसंलीनता, अध का सा काययोग पतिस लीनता ? काययोग पतिसंलीनता यत् खलु खलमाहितपाणिपाद कर्म इव गुप्तेन्द्रियः सर्वगात्रप्रतिसंलीनास्तिष्ठति ला एपा काययोगपातिसंलीनता इति ॥२१॥ सूलम्-विविक्त लयणात्मणसेवणया तवे अणेगविहे, इत्थी-आइविरहिया-अणेगट्राणणिजवालसेयओ ॥२२॥

प्रइन-यनोघोग प्रतितं लीनता किसे कहते हैं ?

डत्तर-अङ्गज्ञल मनोव्यापार का निरोध करना और कुशल मन की प्रवृत्ति करना मनोयोग प्रतिसंलीनता है।

प्रइन--चचनयोगप्रतिसंलीवता किसे कहते हैं ?

उत्तर-अज़ुशल वचनों का निरोध करना और कुशल वचनों की इदीरणा करना वचनयोगप्रतिसंलीनता तप है।

प्रइन—जायवांगप्रतिसंलीनता किसे कहते हैं ?

उत्तर-हाथों-पैरों का खंगोपन करना इन्द्रियों का गोपन करना और खम्पूर्ण कारीरका गोपन करना अर्थात् कायिक व्यापार का निरोध कर देना कायप्रतिसंत्जीनता तप है ॥२१॥

'निदिससयणाखण' इत्यादि सू॰ २२

् सूत्रार्थ—विविक्त शयनासन सेवनता तप के अनेक भेद हैं, जैसे-स्त्री आदि से रहित अनेक स्थानों में नियास करना आदि॥२२॥

પ્રશ્ન-વચનચાેગપ્રતિ સંલીનતા કાેને કહે છે. ?

ઉત્તર–અકુશળ વચનાના નિરાધ કરવા અને કુશળ વચનાની ઉદીરણા કરવી વચનયાગપ્રતિસંલીનતા તપ છે.

પ્રશ્ન-કાયયાગપતિસ લીનતા કાેને કહે છે ?

ઉત્તર–હાથ પગાનું સંગાેપન કરવું ઇન્દ્રિયાને ગાેપવી અને સંપૂર્ણ 'શરીરનું ગાેપન કરવું અર્થાત્ કાયિક વ્યાપારના નિરાધ કરી દેવા કાયપ્રતિ સંલીનતા તપ છે ાા ૨૧ ા

'विचित्तखयणासणसेवणया' धरियाहि ।

સુવ્રાર્થ---વિવિક્ત શયનાસનસેવનતા તપના અનેક લેદ છે જેવા કે--સ્ની આદિથી રહિત અનેક સ્થાનામાં નિવાસ કરવા વગેરે--- ાા રર ાા छाया--विविकतज्ञयनासनसेवनता तपो-ऽनेकविधं, स्त्रपादिविरहिताऽनेक-स्थाननिवायसेदतः--''

लत्त्वार्धद्दीपिका—-पूर्व तादत -चतुर्विधवतिसंलीनतातपः सु ययाक्रममिन्द्रिय कप(ययोगपतिसंलीनतातपस्त्रयं घरूपितम् सम्पति क्रमपाप्तं चतुर्थं विविक्तशय्या-सनसेवनतारूपं प्रतिसंलीनतातपः प्ररूपायतुमाह-'चिचित्तास्यणास्रण' इत्यादि । विभिक्तशयनाक्षनतपः-विविक्तानि दोपवर्जितानि चानि शयनासनानि, तेषां सेवनता-लेवनम्, तद्रूपं प्रतिसंलीनतातपोऽनेकर्वाधं भवति । तद्यधा--स्त्रपादिवि-रहिताऽनेक स्थानानवासभेदतः, स्ती-पश्च-पण्डक-रहितेष्ठनेकस्थानेषु-आरामो द्यानादिपु मासुकैपणांय पीठ-फलक-शाय्या संस्तारकग्रुपसम्पद्य श्रमणो निवसति । अत्तएव-धर्मधर्मिणारभेदाद् विविक्तशनयनासनस्वनदातपा मवति, तथाच-यस्किन्न श्रमणोऽनगारः स्तो-पश्च-पण्डक संसर्गविरहितेष्वारामेषु क्वत्रिमवनेषु-उद्यानेषु कुम्रुनकाननेषु यक्षक्वलेपु, एव-स्ती-पशु पण्डक वर्जितेषु स्थानेषु, स्त्र्यादिसंस-र्गराहतेषु सामान्यग्राहग्रहेषु चेत्येवमनेकस्थानेषु पासुकैपणीयं-प्रगता असवः अस्त्रमन्तः याणिना यस्तात् तत् मासुकप्, अचित्तम् एकोन्द्रियादिजीववर्जितेषु, अत्तएव-एपणीयं निरवद्यं पीठ-फलक-श्वर्या-संस्तारक मुपसंपद्य तिष्ठतीति विविक्तश्यनासनसेवनतातपो यद्यि । । २१।।

तरवार्थनियुं कि—चार प्रकार के प्रतिस लीनता तप में से पहछे इन्द्रिय प्रतिसंलीनता कषायप्रतिखंलीनता का निरूपण किया गया, अब जनप्राप्त विविक्तशयनासनसेवनना नामक चौथे प्रतिसंलीनता तप का निरूपण करते है–

विचिक्त अर्थात् दोषों से रहिन शायन आसन का सेवन करना रूप तप विविक्त शायनासन सेवनना तप है । उसके अनेक भेद हैं, यथा-स्त्री, पशु और पण्डक से रहित अनेक स्थानों में अर्थात् याग-यगीचा आदिष्य प्रास्डक एवं एषणीय पीठ, पाट, शाया, संधारा आदि

તત્ત્વાર્થદી પિકા-ચાર પ્રકારના પ્રતિસંલીનતા તપમાથી પહેલા ઇન્દ્રિય પ્રતિસંલીનતા, કથાયપ્રતિસંલીનતા અને યાગપ્રતિસંલીનતાનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું હવે કેમપ્રાપ્ત વિવિક્ત શયનાસનસેવનતા નામક ચાથા પ્રતિસંલીનતા તપનું નિરૂપણ કરીશ છીએ-

વિવિક્ત અર્થાત્ દેાષેાથી રહિત શયન આસનતું સેવન કરવા રૂપ તપ વિવિકત શયનાસનસેવનતા તપ છે તેના અનેક લેદ છે જેવાકે સ્ત્રી, પશુ અને વ્યંદળ રહિત અનેક સ્થાનામાં અર્થાત્ બાગમગીચા વગેરેમાં પ્રાસુક दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ स्.२२ विविक्त राय्यासनसेवनतानिरूपणम् ६६३

तत्त्वाथनि युंक्तिः- पूर्वे ए छ -- इन्द्रियमतिसंलीनता - इ.पायमतिसंलीनतायोग मतिसंलीनतातपस्त्रयं मरूपितम्. सम्मति - विचिक्त शयनासनसेवनतारूपं चतुर्थ मतिसंलीनतातपः मरूपयितुमाह - 'विचिक्त स्वणासणसे वणया तचे अणे-गविहे, इत्थी श्र्याइ चिरहिया णेगट्टाण निवास भेद औ' इति । विविनतशयना-गविहे, इत्थी श्र्याइ चिरहिया णेगट्टाण निवास भेद औ' इति । विविनतशयना-सनसेवनतातपः -- चिविक्तानि दोपनर्जितानि यानि श्वयनासनानि, तेषां सेवनता-सेवनं, त विं मतिसं लीनतातपः खल्ज अनेक चियं भवति । त्वथा - रत्र्याद चिरहिता-रेने कस्थान निवास मेदतः, तथा च स्त्रोपश्च पण्ड कसंसर्भ विरहि नेष्वारामो वानदेव क्रुल मपापण्य शालादिषु अनेकस्थानेषु नियासो भवति अनणानां मासुक्रेषणीयं पीठफल कश्चय्यासंस्तारकाऽभ्युपगमपूर्वकम् अत्तएव - धर्मधर्मिणोरभेद चिविक्ष या विविक्त-शयनासनसेवनतारूपं तपो स्वति, यतः किल अमणोऽनगारः स्त्री पशु पण्ड क्रवर्जि-

प्राप्त करके छाधु निवास करता है, अतएव यह तप विविक्त घाधनासन सेवनता कहलाता है ॥२२॥

तत्त्वार्थनियु क्ति-पहछे इन्द्रिपप्रतिसंत्तीनता कपायप्रतिसंत्तीनना और योगप्रतिसंत्तीनता नामक तीन संत्तीनता तपों का निरूपण किया गया, अब विविक्तशय्यासनसेवनता नामक चौथे भेद को कथन करते हैं--

विविकत अर्थात् दोपवर्जित शयन-आखन का खेवन करना विविक्तशयनासनसेवनता तप कहलाता है। यह तप अनेक प्रकार का है, जैसे-स्त्री, पशु और पण्डक से रहित आराम, उद्यान प्रण (प्याऊ) पण्यशाला आदि अनेक स्थानों में अमण प्रान्जक एवं एषणीय पीठ, फलक, शय्या और संस्तारक आदि प्राप्त करके निवास करते हैं। उनका इस प्रकार किवास करना विविक्त शयनासनसेवनता

અને એષણીય પીઢ પાટ, શગ્યા, સંચારા વગેરે પ્રાપ્ત કરીને સાધુ નિવાસ કરે છે આથી આ તપ વિવિકત શયનાસનસેવનતા તપ કહેવાય છે ા ૨૨ ॥ તત્ત્વાર્શ્વનિર્જુ ડિત--પહેલા ઇન્દ્રિયપ્રતિસંલીનતા, કષાયપ્રતિસંલીનતા
અને ચાેગપ્રતિસંલીનતા નામક ત્રણ સંલીનતા તપાનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું હવે વિવિકતશગ્યાસનસેવનતા નામક ચાથા ભેદનું કથન કરીએ છીએ વિવિકત અર્થાત દાષવર્જિત શયન આસનનું સેવન કરવું વિવિકતશય નાસનસેવનના તપ કહેવાય છે. આ તપ અનેક પ્રકારના છે જેમકે સ્ત્રી, પશુ
અને નપુંસક વગરના આરામ ઉદ્યાન પરખ, ધર્મશાળા આદિ અનેક સ્થાનામા શ્રમણ પ્રાસુક અને એષણીય પીઢ, ફલાક શગ્યા અને સંધારા આદિ પ્રાપ્ત કરીને નિવાસ કરે છે તેમનું આ પ્રમાણેનું નિવાસ કરતું વિવિકતશય નાસનસેવનતા તપ કહેવાય છે તાત્પર્ય એ છે કે અનગાર શ્રમણ સ્ત્રી પશુ અને

1.1

तेष्त्रारामोधःनेषु यक्षकुरुरूपेषु देन्कुलेषु स्नीत्ज्ञुपण्डकसम्पर्कवर्जितासु मभासु, पानीश्वालारूपासु प्रपासु, व्यवहासिकजनाधिण्ठितेषु एण्पग्रहेषु वहुदायक प्राहकजनयोग्यास्त्र्यादि संसर्गरहित्तेषु लामान्यगृहिग्रदेषु पठतिरूपेषु चेत्येवं विधानेकस्थानेषु प्रासुक्रमचित्तस्, एएणीयं-निर्वचग पीठ=फलर-शय्पा-संस्ता-रकष् अभ्युपगम्य तिष्ठति, तस्मात्-अम्णानां विविक्यक्रयनासनसेवनता तपो-भरतीतिमावः । उक्तश्रीपपातिके २० सूत्रे-'से किं तं न्दिपित्तछघणासणसे वणचा-? चिवित्तलघणासणसेचणया-जं णं अ्यास् सेसु जज्जाणेसु देव-कुलेसु सहासु पद्यासु पणिधनिहेसु पणिघनालामु इत्यी=प्रसु- पंडगसं-सत्तचिरहियासु बसहीसु फास्तुएलणीड तं पीठ फलग सेउजासंधारगं डबसंपडिजत्ताणं विहरह, से तं विवित्तसयणासणसेवण्या से तं पडि संलीणया, से तं चाहिरए तचे' अथ का सा विदिक्तगयनासनसेवनता-? विविक्तग्रयनासनसेवनदा-यत् खन्ज आरामेषु उच्चानेषु देवज्ञुन्तेषु प्रासु प्रपासु पणितग्रदेषु पणितत्रान्नासु स्नीरु ग्राटमेक्तविरहितासु वसतिषु प्रासु केपणीयम्

तप कहलाता है। तात्पर्य घर है कि अनगार अलण स्त्री, पशु और नपुंसक का संमर्ग न हो ऐसे आराकों और उचानों तें यक्षायतन हप सभास्थलों में प्याज में, रुकान में तथा एएस्थ के सामान्य मकान में प्रासुक अर्थात् अचित्त और एपणीय अर्थात् निर्दोष पीठ (पीठा) फलक (पाट) शय्या मौर संधारा यहण करके रहता है। ऐसा करने से विविक्तशय्यासनसेवनता नामक तप होता है। औषपातिक सूत्र में कहा है—

प्रहन-विविक्त शयनासनसेवनता तप किसे कहते हैं ?

उत्तर--अवण आरामों में, डचानों में, लघाओं में प्रवाओं में, प्रणितज्ञालाओं-इत्यादि में स्त्री, पत्तु और पण्डक से रहित स्थानों में

નપુસકના જ્યાં સંસર્ગ ન હાેય એવા વિશ્રાન્તિગૃહા અને ઉદ્યાનામા ચક્ષા-યતન રૂપ સભાસ્થળામાં પરબમાં દુકાનમાં તથ. ગૃહસ્થના સામાન્ય સકત્નમાં પ્રાસુક અર્થાત્ અચિત્ત અને એષણીય અર્થાત્ નિદાંષ પીઢ (પીઢા) ફલક (પાટ) શય્યા અને સંધારા ગ્રહણુ કરીને રહે છે. આ પ્રમાણે કરવાથી વિવિક્રત શય્યાસવસેવનતા નામક તપ થાય છે ઔષપાતિકસૂત્રમાં કહેલ છે-

प्रश्न-विविध्त शयनासनसेवनता तथ डे।ने इछे छे ?

ઉત્તર--શ્રમણુ આરામેત્માં, ઉદ્યાનેતમાં, સભાઓમાં, પરઅમાં, પ્રણિતશાળાઓ ઇત્યાદિમાં સ્ત્રી, પશુ અને પંડક (વ્પુંસક) રહિત સ્થાનેતમાં स्तद्र्पं तपो दर्शन-विनयतपः तद् द्विविधम्सवति । तद्यया-शुश्रूवणाविनयः १ अनत्याशातना चिनयश्चेति, तत्र-विधिःत् (पूर्वकं) सामीप्येन गुर्वादीनां सेवनं शुश्रूषा तद्र्पं तपः गुश्रूषणा विनयतपः खलु-उच्यते, अनत्याशातना तपस्तावत् आत-अतीव-आयः सम्यक्त्वादि लाभः इत्यति शब्दार्थः तस्य आ-आसमन्तात् शातना-ध्वंसना अत्याशातना । यद्दा-अति-अतीव आयः सम्यक्त्वादिलाभः अत्यायः तस्य शातना 'पृषोदरादित्वाद् य ळोपे' अस्याशातना तदभावो विनयो-ऽनल्याशातनाचिनयः तद्रूपं तपोऽनल्याशातना विनय तप उच्यते, गुर्वादेरवर्णवा-दादि निवारणरूपमित्येवं द्विधिं खलु दर्शनविनयतपो भवतीतिसावः ॥२४॥

तत्त्वार्थनिर्युक्तिः-पूर्व खलु-सप्तविधेषु विनयतपः स्र प्रथमोगाचं ज्ञानविनय तपः पञ्चविधत्वेन मरूपितम्, आमिनिवोधिक ज्ञानविनयादि भेदात्, सम्मति-दर्शन संबंधी विनय को दर्शनचिनय कहते हैं। इस्रके दो भेद हैं-गुष्ठ्राषाबिनय और अनत्याज्ञातना विनय। यथोचित् विधि के अनुसार गुरू आदि की सेवा करना ज्ञुश्रूषा विनय तप कहलाता है।

अति सम्यक्तव आदि का लाभ होना 'अति' कहलाता है। 'आ' उपसर्ग का आद्याय है-खूव या पूरी तरह और 'द्यातना' अर्थात् नष्ट करना। 'अन्' निषेध का खुचक है। इस प्रकार अनत्याशातना का अर्थ हुआ सम्यक्त्व आदि के लाभ को नष्ट न करना अर्थात् सम्य-क्तव आदि का दिनाद्य करने वाला कोई कार्य न करना। यही अनत्या-द्यातना तप कहलाता है, जैसे गुरू आदि का अवर्णवाद न करना आदि। इस प्रकार दहीन दिनय के दो मेद होते हैं॥२४॥

तत्वार्थनियुं कि-पूर्वोक्त बिनय तप के खात भेदों में से ज्ञान - विनय तप के पांच भेदों का निरूपण किया गया, अब द्इान विनय

ને દર્શન વિનય કહે છે એના છે લેદ છે-શુશ્ર્યાવિનય અને અનત્યાશાતના વિનય ચાેગ્યવિધિ અનુસાર ગુરૂ આદિની સેવા કરવી શુશ્ર્યાવિનય તપ કહેવાય છે અતિ સમ્યકત્વ આદિના લાલ થવા 'અતિ' કહેવાય છે. 'આ' ઉપસર્ગ'ના આશય છે-ઘણુ અથવા સંપૂર્ણ રીતે શાતના અર્થાત્ નાશ કરવું ' અન્ ' નિષેધનું સૂચક છે આ રીતે અનત્યાશાતનાના અર્થાત્ નાશ કરવું ' અન્ ' નિષેધનું સૂચક છે આ રીતે અનત્યાશાતનાના અર્થ થયા સમ્યકત્વ વગેરેના લાલને નબ્ટ ન કરવા અર્થાત્ સમ્યકત્વ આદિના વિનાશ કરનારૂં કાઇ કુત્ય ન કરલું આ અનત્યાશાતના વિનય તપ કહેવાય છે જેવી રીતે ગુરૂ વગેરેના અવર્ણવાદ ન કરવા વગેરે. આવી રીતે દર્શન વિનય તપના છે લેદ હાય છે ારષા તત્ત્વાર્થનિર્યું કિતઃ--પૂર્વાક્રત વિનયતપના સાત લેદામાંથી જ્ઞાનવિનય

તપના પાંચ લોદોનું નિરૂપગુ કરવામાં આવ્યું, હવે દર્શન વિનય તપના છે,

दितीयं दर्शनविनयतपो होन्ध्येन प्ररूपणितुमाह-'दंम्मणविणयतवे दृविहे' सुरस्त्र म्वगाद्मिणए अणच्चासाम्यणाद्मिणए च' इति । दर्शनविनयतपः-दर्शन-मोहनीयक्षयादि जनितस्तत्वार्थअद्धानरूप आत्मपरिणतिविद्योपो दर्शनम् तत्स-मदन्धी बिनयो दर्शनविनयो प्रपोदरादित्यासिद्धि स्तद्र्पं तपो दर्शनम् तत्स-स्वन्धी बिनयो दर्शनविनयो प्रपोदरादित्यासिद्धि स्तद्र्पं तपो दर्शनम् तत्स-बत्स्वे द्विध मयति । तद्यथा-शुश्रपणा चिनयतपः १ अनत्याशातना विनयतपः चेत्येवं तावद् द्विधियं दर्शनविनयतपो भवति । तत्र-विधिपूर्वकं सामीप्येना ऽऽचार्योपाध्यायादिग्र्यादिः संवनरूषा छश्रपणा तद्व्यी विनयः शुश्रपणा विनयः तत्स्वरूपं तपः जुश्रपणादिनय तप उच्यते । अक्ष्याशातना तन्निपेवरूपो विनयः अनत्याज्ञातनाविनयः गुर्वादेर्थपेवादादि निवारणरूपः, तत्स्वरूपं तपोऽनत्याग्नातना वप उच्यते । अथवा-अत्विग्येनाऽऽयः सम्यक्त्वादि लामोऽत्यायः तस्य शातना-धंसनाऽन्याज्ञातना तन्निपेधरूपो विनयोऽनत्याग्नातनाविनयः, तद्व्यं तपोऽनत्या-धंसनाऽन्याज्ञातना तन्निपेधरूपो विनयोऽनत्याग्नाविनयः, तद्व्यं तपोऽनत्या-

तप के दो भेदों की प्ररूपणा करते हें-

दर्शन मोहनीय फर्म के क्षय, उपराम या क्षयोपराम का उत्पन्न तत्वार्थ छद्धान रूप आत्म परिणाम दर्शन कहलाता है। दर्शन का विनय द्र्शन विनय तप है। द्र्शन विनय तप दो प्रकार का है-शुञ्च्वणा द्र्शन विनय तप और अनस्याशातना दर्शन विनय तप। विधिपूर्वक, समीप रएकर आचार्य, उपाध्याय एवं गुरु आदि की सेवा करना शुश्र्वणा विनय है, इसी फो शुञ्चषणा विनय तप कहते हैं। गुरु आदि का अवर्ण-वाद न करना अनत्याशातनाविनय अथवा अनत्याशातना तप कहलाता है। अथवा सम्यक्त्व आदि के अतिशय आय (लाभ) को 'अत्याय' कहते हैं। इस 'अत्याय' की शातना अर्थात ध्वंसना (विनाश) करना अत्याशातना है। 'अत्याशातना' का निषेध 'अनत्याशातना' तप कह-

લેદાની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ–

દર્શા મેહનીય કર્મના ક્ષય, ઉપશમ અથવા ક્ષયા પશમથી ઉત્પન્ન તત્વાર્થ બ્રદ્ધાન રૂપ આત્મપરિણામ દર્શન કહેવાય છે. દર્શનના વિનય દર્શનવિનયતપ છે. દર્શનવિનય તપ બે પ્રકારના છે-શુશ્રૃષણાદર્શનવિનય તપ અને અનત્યા-શાતના દર્શનવિનય તપ વિધિપૂર્વક સાન્નિધ્યમાં રહીને આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને ગુરૂ આદિની સેવા કરવી શુશ્રૃષણાવિનય છે આને જ શુશ્રૃણાવિનય તપ કહે છે. ગુરૂ વૃગેરેના અવર્ણવાદ ન કરવા અનત્યાશાતના વિનય અથવા અનત્યાશાતના તપ કહેવાય છે અથવા સમ્યકત્વ આદિના અતિશય અ.ય (લાલ) ને અત્યાય કહે છે. આ 'અત્યાય'ની શાતના અર્થાત્ ધ્વંસના (વિનાશ) કરવા અત્યાશાતના છે. 'અત્યાશાતના' ના નિષેધ 'અનત્યાશાતના' તપ કહેવાય છે. તાત્પર્ય જો છે शातना तपो भवति ॥ उक्तञ्चौपपातिके ३० सूत्रे-'से किं तं दंसणदिणए ? दंसणचिणए दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-खुरसुसणा विजए अणच्चाद्धा-यणाविणए २ इति । अथ कोऽसौ दर्शनविनयः ३ दर्शनविनयो दिविधः मज्ञप्तः तद्यथा-शुश्रूषणाविनयः १ अनत्याज्ञातनाविनयः २ इति ॥२४॥

मूलम्-सुस्स् सणाविणयतवे अणेगदिहे, अब्सुट्राणाइ भेयओ ॥२५॥

छाया-ज़ुश्रूषणाविनयतपोऽनेकविधस्, अञ्घुत्थानादि भेदतः ॥२५॥

तत्त्वार्थदीपिका-पूर्व तानद्-द्रिविधं दर्शनविनयतपो अवनीत्युक्तस्, शुश्रू-षणाविनयाऽनत्याज्ञातना विनयभेदात, सम्पति-उत्र प्रधमोपात्तं गुश्रूपणा विनय-तपः मरूपयितुमाइ-'सुरस्तरूणाचिणचनचे' इत्यादि । जुश्रूपणाविनयतपः-विधि

लाता है। तात्पर्य यह है कि कोई कार्य न करना जिससे सम्पक्त्व-चारित्र आदि गुणों का नादा हो, वह अनत्याचातना विनय है। औपपातिक मुत्र में कहा भि है-

प्रइन-दर्शन बिनय के कितने सेद हैं ?

उत्तर-दर्जान विनय तप के दो सेंद ऍ- ग्रुश्रूषणाविनय और अनत्याद्यातना विनय ॥२४॥

'सुरस्रलणाविणय तवे अणेगविहे' इत्यादि

सत्रार्थ--अभ्युरुधान आदि के अेइ से शुञ्जूषणा विनघ अनेक प्रकार का है॥२५॥

तरवार्थदीपिका--पहले कहा गया था कि दर्शन विनय तप दो प्रकार का है-शुश्रूषणा विनय और अनल्याज्ञातना विनय, अव इनमें से पहले शुश्रूषणा विनय तप की प्ररूपणा करते हैं-

કે એવુ કાેઇ કાર્ય ન કરવું જોઇએ કે જેથી સમ્યકત્વ--ચારિત્ર આદિ ગુણેના નાશ થાય અને આજ અનત્ય શાતનાવિનય છે. ઔપપાતિક સૂત્રમાં કહ્યું છે.

પ્રશ્ન-દર્શનવિનયના કેટલા ભેદ છે ?

ઉત્તર-દર્શનવિનય તપના બે લેદ છે-શુશ્રૂષણાવિનય અને અનત્યા શાતનાવિનય ા ૨૪ ા

'सुरसूसणाविणयतवे' धत्याहि

સૂત્રાર્થ – અબ્યુત્યાન આદિના ભેદથી શુશ્રૂષણાવિનય અનેક પ્રકારના છે ારપા તત્ત્વાર્થ દીપિકા–પહેલા કહેવામાં આવ્યુ. કે દર્શનવિનય તપ બે પ્રકારના છે શશ્રૂષણાવિનય અને અનત્યાશાતનાવિનય, હવે એ બંનેસાથી પહેલા શુશ્રૂ ષણાવિનય તપની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ. पूर्वकं गुर्शदेः सेवनरूपा शुश्रूपणा तद्र्पं तपः ग्रुथूपणा विनयतप उच्यते, तच्चा-ऽनेकविधम् । तद्यथा-अभ्युत्थानादिभेदतः, तथाचाऽभ्युत्थानविनयतपः १ आदिना-आसनाऽभिग्रेहविनयतपः २ आसनमदानविनयतपः ३ सल्कारविनय तपः ४ सम्मानविनयतपः ५ छतिकर्भविनयतपः ६ अड्जळिमग्रदविनयतपः ७ आगच्छतोऽनुगमनतारूपतपः ८ स्थितस्य पर्युपासना विनयतपः ९ गच्छतः पश्चादनुगमजीछता रूपतपः गच्छतः मतिसंसाधनतातप उच्यते-१० इत्येत्रं रीत्या-ऽनेकविधं खलु शुश्रूपणाविनयतपो अवतीति भात्रः । तज्ञाऽऽचार्यादे रागत-स्याऽभिष्ठुलम् उत्यानम् चिनयाईस्याऽऽचार्यादे र्दंजनादेवाऽऽसनत्यागो भवति, तथाविधाऽभ्यु-थानरूगे विनयः अभ्युत्थानविनयः तद्र्पं तपोऽभ्युत्थानविनयतपो भवतीतिमादः । एवम्-आसनाऽभिग्रहचिनयतपस्तु-आचार्य-गुर्थादिर्यत्र यत्रोप-

विधिएर्वक गुह आदि की खेवा करना शुञ्चवणा विनय कहलाता है। उसके अनेक भेद हैं, यथा-(१) अभ्युस्थानविनय तप (२) आसना-भिग्रह विनय तप (३) आखन प्रदान दिनय तप (४) खत्कारविनय तप (५) सन्मान विनय तप (६) कृतिकर्म विनय तप (७) अंजलिप्रग्रहविनय तप (८) गुह आदि बडे आते हुए के सम्मुख जाना रूप विनय तप (९) स्थित की उपाखना रूप विनय तप (१०) जाते हुए के पीछे जाना रूप तप, इस प्रकार शुञ्चवणा विनय तप अनेक प्रकार का है। इनका स्वरूप यह है-

(१) आचार्य आदि पर दृष्टि पडते ही आसन त्याग देना, उनकी ओर मुख करके खडा हो जाना अम्युत्यान विनय कहलाता है। (२) आचार्य या गुरु आदि जहां-कहीं चैठने की इच्छा करें चहीं आसन

વિધિપૂર્વ ક શુરૂ આદિની સેવા કરવી શુશ્રૂષણાવિનય કહેવાય છે તેના અનેક લેદ છે જેમકે-(૧) અભ્યુત્થાનવિનય તપ (૨) આસનાભિગ્રહવિનય તપ (૩) આસન પ્રદાનવિનયતપ (૪) સત્કારવિનયતપ (૫) સન્માનવિનયતપ (૬) કૃતિકર્મ વિનયતપ (૭) અંજલિપ્રગ્રહવિનયતપ (૮) શુરૂ વગેરે વડીલ આવતા હાય ત્યારે તેમની સન્મુખ જહું, (૯) સ્થિતની ઉપાસના રૂપ તપ (૧૦) જનારાની પાછળ જવા રૂપ તપ, આ રીતે શુશ્ર્ણાવિનય તપ અનેક પ્રકાર છે. એનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે-

(૧) આચાર્ય આદિ પર દ્રબ્ટિ પડતા જ આસન છેાડી દેવું તેમની સન્મુખ ઉભા થઇ જવું અભ્યુત્થાનવિનય તપ કહેવાય છે. (૨) આચાર્ય અથવા ગુરૂ આદિ જયાં કાેઇ સ્થળે બેસવાની ઇચ્છા પ્રદર્શિત કરે ત્યાં જ पीठ फलकशय्वासंस्तारकमुप्संवद्य खलु दिहरति, सा-एषा विविक्तशयनासन-सेवनता, सा-एषा मतिसंकीनता, तदेवद् व:ह्यं तपः ॥२२॥

मूल्म्-छव्दिहेसु अव्भिंतरतवेसु णाणविणयतवे पंचविहे, आभिणिबोहिय णाणविणयाइ भेयओ ॥२३॥

छाया-'पड्विधेषु-आभ्यन्तरतपःसु ज्ञानविनयतपः पश्चविधग्, आभिनि-वोधिकज्ञानविनचादि भेदतः ॥२३॥

तत्वार्थदीषिका--पूर्व तादत् कर्मनिर्जराहेत्रुभुतं षड्विधमपि वाह्यं तपः सविस्तरं श्ररूपिनम्-सम्पत्ति कर्मनिर्जरा हेत्रुभूतपड्विधाभ्यन्तरतपःसु मथमो-पात्तमायश्चित्ततपसः पूर्ने मरूपणं इत्रम्, सम्पति-क्रममाप्तद्वितीयाभ्यन्तर-तपोविशेषसप्तविधदिनथेषु मथमं ज्ञानविनयतपः मरूपयितुमाह'-छव्विहेसु' इत्यादि । पूर्वोक्तेषु षड्विधेषु प्रायश्चित्ताद्याभ्यन्तरतपःसु द्वितीयस्य सप्तविध विनयत्तपसः प्रथयं तावद् ज्ञानविनयतपः पश्चविधं भवति । तद्यथा-आभिनि-

निवास करता है, यह धिविक्त शयनासनसेवनता तप है। यहां प्रति-संलीनता तप और बाह्य तपों का प्ररूपण पूर्ण हुआ ॥२२॥

'छव्विहेसु अव्भितरतवेसु'-इत्यादि सु० २३

सूत्रार्थ-छह प्रकार के आभ्यन्तर तथों में ज्ञानयिनयतप के पांच मेद है, आभिनिवेधिकज्ञानविनय आदि ॥२३॥

तत्त्वार्थदीपिका-कर्मनिर्जरा के हेतु छह प्रकार के बाद्य लग का विस्तारपूर्वक दर्णन किया गया, अब कर्मनिर्जरा के हेतु छह प्रकार के आभ्यन्तर तप में खर्दप्रथम गिने जाने वाछे प्रायश्चित्त तप का पहछे निरूपण हो खुका है, अतः कमप्राप्त दूखरे विनयतप में सर्वप्रथम ज्ञानविनय तप की प्ररूपणा करते हैं-

નિવાસ કરે છે. આ વિવિકતશયનાસનસેવનતા તપ છે અંત્રે પ્રતિસંલીનતા તપ અને આહ્ય તપાેનું પ્રરૂપણુ સમાપ્ત થયું. ॥ ૨૨ ॥

'छव्विहेसु अव्भितरतवेसु' ४त्यादि

સુત્રાશ<sup>6</sup>-છ પ્રકારના આભ્યન્તર તપામાં જ્ઞાનવિનય તપના પાંચ ભેદ છે, આભિનિષ્ઠાધિકજ્ઞાનવિનય આદિ ા ૨૩ ા

તત્ત્વાર્થદીપિકા-કર્મનિર્જરાના હેતુ છપ્રકારના બાહ્ય તપનું વિસ્તાર પૂર્વક વર્ણુન કરવામાં આવ્યું, હવે કર્મનિર્જરાના હેતુ છ પ્રકારના આભ્ય ન્તર તપમાં સર્વપ્રથમ ગણવામાં આવતા પ્રાયશ્ચિત્ત તપનું પહેલા નિરૂપણ થઈ ગશું છે આથી ક્રમપ્રાપ્ત બીજા વિનય તપમાં સર્વપ્રથમ જ્ઞાનવિનય તપ ની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ वोधिकज्ञानविनयादि भेदतः, तथा च-आभिनिवोधिकज्ञानविनयः १ आदिना श्रुतज्ञानविनयः २ अवधिज्ञानविनयः ३ सनःपर्यवज्ञानविनयः ४ केवळ्डानविन यश्च ५ इत्येवं पश्चविधं खल्छ ज्ञानविनयतपो अवतीति वोध्यम् । तत्राऽ्ऽभिनि-वोधिकज्ञानं मतिज्ञानरूपम् तस्य चिनयः विनयत्ति अपनयति ज्ञानाद्यावरणाद्यष्ट-विध कर्माणीति चिनयः अभ्युन्थान-चन्दच-शुश्र्पा भक्तत्यादिरूपः आभिनि-वोधिक ज्ञानविनयः तद्र्पं तप आभिनिवोधिकज्ञानविनय तप उच्यते । प्वं श्रुतज्ञानविनयत्तपः अवधिज्ञानविनयत्तपः, सनःपर्यवज्ञानविनयत्तपः, केवल्ज्ज्ञान विनय तपश्चापि बोध्यम् ॥२३॥

तत्वार्थनियु क्तिः-पूर्व तावन्निर्जराहेतुःवेनोक्तेषु प्रायश्चित्तादि पद्दविधा-भ्यन्तरतपासु मायश्चित्तं तपः पूर्वं मरूषिदय्, सप्तविधं विनयतपश्च प्ररूपितम्, सम्प्रति तेषु सप्तविधेषु विनयतपःसु प्रथमं ज्ञानविनयतपः प्ररूपचितुगाद-'छव्वि-

सात मकार के विनयतप में ज्ञानविनय तप पांच प्रकार का है। (१) आभिनिवोधिक झःनविनय (२) अतज्ञानविनय (३) अवधिज्ञान-विनय (४) मनःपर्यवज्ञानविनय और (५) केवलज्ञानविनय। आभि-निवोधिकज्ञान का अर्थ मतिज्ञान है। ज्ञानावरण आदि आठों कर्म जिससे हटते हैं उसे विनय कहते है। अभ्युत्यान, बन्दन ग्रुश्रूषा, भक्ति आदि विनय के अन्तर्गत हैं। आभिनिवोधिकज्ञान एवं ज्ञान वान, के प्रति धधायोग्य आदर आख होना आभिनिवोधिक ज्ञान विनय है, इसी प्रकार अन्त्रज्ञानविनय अवधिज्ञानविनय मनः पर्यवज्ञानविनय और केवलज्ञानविनय भी समझ छेना चाहिए २४ तत्त्वार्थनियुँक्ति--निर्जरा के कारण कहे गए प्रायश्चित्त आदि छह आभ्यन्तर तथों में से पहले प्रायश्चित्त तप का प्ररूपण किया जा चुका,

સાત પ્રકારના વિનયતપમાં જ્ઞાન વિનય તપ પાંચ પ્રકારના છે-(૧) આભિનિબાધિકજ્ઞાનવિનય (૨) શ્રુપજ્ઞાનવિનય (૩) અવધિજ્ઞાનવિનય (૪) મન: પર્યવજ્ઞાનવિનય અને (૫) કેવળજ્ઞાનવિનય. આભિનિબાધિકજ્ઞાનના અર્થ મતિ જ્ઞાન છે. જ્ઞાનાવરણ આદિ આઠે કર્મા જેનાથી દૂર થાય છે તેને વિનય કહે છે અભ્યુત્થાન' વન્દન, શુશ્રૂષા, ભક્તિ આદિ વિનયના અન્તર્ગત છે આભિનિ બાધિક જ્ઞાન અને જ્ઞાનવાન્ પ્રત્યે યથાયાગ્ય આદર ભાવ હાવા આભિનિબાધિક જ્ઞાનવિનય છે. એવી જ રીતે શ્રુતજ્ઞાનવિનય, અવધિજ્ઞાનવિનય, મન:પર્યવ-જ્ઞાનવિનય અને કેવળજ્ઞાનવિનય પણ સમજી લેવા જાેઈએ 11 ૨૪ 11

તત્ત્વાર્થ નિર્ચુ ઝિત-નિર્જ શના કારણ તરીકે કહેવામાં આવેલા પ્રાયશ્ચિત્ત આદિ છ આભ્યન્તર તપામાંથી પહેલા પ્રાયશ્ચિત્ત તપતું પ્રરૂપણુ કરવામાં हेसु अब्भितरतवेसु णाणविणघतवे पंचविहे, आस्त्रिणिवोहियणाण विणयाइभेधओ-" इति । षड्विधेषु पूर्वीक्तेषु आभ्यन्तरतपासु पथमोपात्तं ज्ञानविनयतपः पञ्चविधं अवति । तच्यजा-आसिनिवोधिकज्ञानविनयादि भेदतः, तथा च-विनपति अपनयति ज्ञानदिनयाद्यष्टविषकर्माणीति विनयः, तद्र्पं तप आभिनिवोधिकज्ञानदिनय तप उच्यते आसिनिवोधिकज्ञानमेव यतिज्ञान सुच्यते १ आदिना-श्रुतज्ञानदिनयः २ अवधिज्ञानविनयः ३ मनःपर्यवज्ञानदिनयः १ केवल ज्ञानदिनयश्वेत्ये ५ वं पञ्चविधं खछ आभ्यन्तरज्ञानविनयतवपो मवति ॥ उक्तञ्चौपपातिके-३० स्रत्रे-'से किं तं णाणविणए-१ णाणविणए पंचविहे पण्णत्ते, तं जहा-आसिणिबोहियणाणविणए-१ सुप्रणाणविणए-२ ओहिणाणविणए-३ मणपज्जवणाणविणए-४ केवल्णाणविणए-५ हति । अथ कः स ज्ञानविनयः १ ज्ञानविनयः पञ्चविधः मज्ञसः, तद्यया-आसिनि

सात प्रकार के बिनय तप का भी निर्देश किया गया, अब उसमें से मथम ज्ञान विनय तप का निरूपण किया जाता है-

ज्ञान विनय तप के पांच सेद हैं-(१) आभिनिषोधिक ज्ञानविनय तप (२) अतज्ञानविनय तप (३) अवधि ज्ञानविनय तप (४) मनः पर्याय ज्ञानविनय तप और (५) केवलज्ञानविनय तप। जो ज्ञानावरण आदि आठ प्रकार के जमों को दूर करता है, उसे विनय कहते हैं। आभिनिवोधिक ज्ञान का अर्थ धतिज्ञान है। इस प्रकार ज्ञान के पांच मेद होने से ज्ञानविनय के पांच सेद हैं, औपपातिक सूत्र के तीसवें सूत्र में कहा है-

प्रइन-ज्ञानविनय के फिलने भेद हैं?

उत्तर-पांच भेद हैं-(१) आभिनिबोधिक ज्ञानविनय (२) श्रुतज्ञान-

આવી ગયું, સાત પ્રકારના વિનયતપના પણુ નિદે<sup>૬</sup>શ કરવામાં આવ્યા હવે તેમાંથી પ્રથમ જ્ઞાનવિનય તપતું નિરૂપણુ કરવામાં આવે છે-

જ્ઞાનવિનય તપના પાંચ લેદ છે-(૧) આભિનિબાધિકજ્ઞાનવિનય તપ (૨) શ્રુતજ્ઞાનવિનયતપ (૩) અવધિજ્ઞાનવિનય તપ (૪) મનઃપર્યયંચજ્ઞાનવિનય તપ અને (૫) કેવળજ્ઞાનવિનય તપ જે જ્ઞાનાવરણ આદિ આઠ પ્રકારના કર્માને દૂર કરે છે તેને વિનય કહે છે. આભિનિબાધિક જ્ઞાનના અર્થ મતિજ્ઞાન છે આ રીતે જ્ઞાનના પાંચ ભેદ હાવાથી જ્ઞાનવિનયના પણ પાંચ ભેદ છે. ઔપપાતિક સ્ત્રના ૩૦માં સ્ત્રમાં કહ્યું છે-

પ્રશ્ન—જ્ઞાનવિનયના કેટલા લેદ છે ? ઉત્તર--પાંચ લેદ છે-(૧) ગ્યાલિનિખાધિકજ્ઞાનવિનય (૨) શ્રુતજ્ઞાનવિનય चोधिकज्ञानविनयः, श्रुतज्ञानविनयः अवधिज्ञानविनयः, यनःपर्यवज्ञानविनयः, केवल्रज्ञानविनयः, केवल्य

मूलम्-दंसणविणयतवे दुविहे, सुस्सूसणाविणए, अणचा-सायणाविणए य ॥२४॥

छाया-दर्शनविनयतपो द्विविधम्, शुश्रूषणाविनयः-अनत्याशातनाविनयथा २४। तत्वार्थदीपिका-पूर्वं तावत् विनयतपः सप्तविधं प्रतिपादितम्, ज्ञान विनय-दर्शनविनयादि भेदात् तत्र-मथमोषात्तं ज्ञानविनयतपः पञ्चविधत्वेन मरूषितम्, सम्प्रति-दर्शनविनयतपो द्वैविध्येन मरूपयितुमाह-'दंसणविणय तवे' इत्यादि । दर्शनविनयतपः-तत्र-दर्शनम् दर्शनमोहनीय क्षयादि जनित स्तत्त्वार्थश्रद्धानरूपआत्मपरिणतिविशेष स्तत्सम्वन्धी दिनयो दर्शनविनय

विनय (३) अवधि ज्ञानविनय (४) लनःपर्यंव ज्ञानविनय (५) केषल ज्ञानविनय ॥२३॥

'दंसणविणयतवे दुविहे' इत्यादि।

सूत्रार्थ-दर्शन विनय दो प्रकार का है-शुश्रुषा विनय और अनत्याद्यातना विनय ॥२४॥

तत्त्वार्थदीपिका—पहछे चिनय तप खात प्रकार का बतलाया गया था, जैसे ज्ञानविनय, द्रीनविनय आदि। इनमें के प्रथम ज्ञानविनय के पांच भेदों का कथन किया जा चुका, अब द्रीनविनय तप के दो भेदों कींप्रहेपणा करते हिं-

द्दीन मोहनीच कर्म के क्षय, उपदाम अधदा क्षवोपदाम से उत्पन्न होने वाला तत्त्वार्थ अद्धान रूप आत्म परिणाम द्दीन कहलाता है।

(3) अवधिशानविनय (४) भनः भय वज्ञानविनय (५) डेवणज्ञानविनय ॥ २३ ॥ 'दंसणविणयतवे दुविहे' धत्याहि।

સુવાર્થ--દર્શનવિનય બે પ્રકારના છે-શુષ્ઠ્રષાવિનય અને અનત્યા શાતના વિનય ॥ ૨૪ ॥

તત્ત્વાર્થદીપિકા-પહેલા વિનયતપ સાત પ્રકારના અતાવવામાં આવ્યા છે જેવાઠે જ્ઞાનવિનય, દર્શનવિનય આદિ આમાંથી પ્રથમ જ્ઞાનવિનયના પાંચ ભેદેા નું કથન કરવામાં આવ્યું હવે દર્શન વિનય તપના છે ભેદાની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ-

દર્શનમાહનીય કર્મના ક્ષય ઉપશમ અથવા ક્ષચાેપરામથી ઉત્પન્ન થનારા તત્વાર્થબ્રદ્ધાન રૂપ આત્મ પરિણામ દર્શન કંહેવાય છે. દર્શન સંબંધી વિનય विछा देना आल्माकिंग्रड् तप कहलाता है। (३) आचार्य, गुरू आदि का आगयन होने पर आसन प्रदान करना आखन प्रदान दिनय कह-लाता है। (४) दिनय के योग्य आचार्य आदि का वन्दनो आदि दारा आदर करना लत्कार दिनय कहलाता है। (५) गुरु आदि का आहार दस्त्र आदि प्रशस्त वस्तुओं ढारा सन्मानकरना सम्मान विनय तप कहलाता है। (६) गुरु आदि दे। दिथि के अनुलार वन्दन करना कृतिकर्म दिनय है। (७) गुरु के लामने राथ जौडना अंजलिमग्रह विनय है। (८) आते हुए गुरू आदि के सम्मुख जावा भी एक प्रकार का विनय है। (९) आचार्य आदि की इच्छा के अनुसार खेवा करना, बैठे की डपासना करना पर्युपासनता विनय है। (१०) इसी प्रकार आचार्य आदि जाने

આસન પાથરી દેવું આસનાલિગ્રહતપ કહેવાય છે. (૩) આચાર્ય, ગુરૂ આદિ ના આગમન પ્રસંગે આસન પ્રદાન કરવું આસનપ્રદાનવિનય તપ કહેવાય છે. (૪) વિનયને યાગ્ય આચાર્ય આદિના વંદણા દ્વારા આદર કરવા સત્કાર વિનય કહેવાય છે. (૫) ગુરૂ આદિતું આહાર-વસ્ત્ર આદિ પ્રશસ્ત વસ્તુઓ દ્વારા સન્માન કરવું સન્માનવિનય તપ કહેવાય છે. (१) ગુરૂ આદિને વિધિ અતુસાર વંદન કરવું કૃતિકર્મ લિનય છે. (७) ગુરૂની સામે હાથ જોડવા અંજલિપ્રગ્રહવિનય છે. (૮) આગમન કરતાં ગુરૂ આદિની સામા જવું પણ એક પ્રકારના વિનય છે (૯) આચાર્ય આદિની ઈચ્છા અનુસાર સેવા કરવી, બેસેલા હાય એની ઉપાસના કરવી પર્શુપાસનતા વિનય છે. એવી જ રીતે તર ૮૫

ALL ALL ALL

तत्त्वार्थनियु क्तिः — पूर्व खन्छ द्विविधं दर्शन – विनयततः मतिपादितग्, सम्मति तत्र प्रथमोपात्तं गुशूपणा विनयतपः मरूपयितुसाह – 'खुस्त्रस्त्रणा जिगय तबे अणेगबिहे, अञ्झुहाणाह सेयओे' इति एश्रूपता जिनयतपः – विधिपूर्वकं सासीप्येनाऽऽचायदिनिां सेवनं गुश्रूपणा ततृपं दिन्यतपः खल्छ – अम्रेकविधं भवति अभ्युत्थानादि रोदतः । तथा चाऽभ्युत्थानः ततृपं दिन्यतपः खल्ज – अम्रेकविधं भवति अभ्युत्थानादि रोदतः । तथा चाऽभ्युत्थानः तिनयतपः १ आदिताऽऽसनामिग्रह विनयतपः २ आलनमदानविनयत्तदः ३ सत्क्रारविनय तपः ४ सञ्झानविनयतपः छतिकर्मविनयतपः ६ अञ्जल्प्रिग्रहदिनयतपः ७ जन्जुगपनता विनयतपः ८ पर्युपासना दिनयतपः ९ मतिसःधानता दिनयतपश्च १० ति शित्था गुश्र्पणा-

लगे तो उनके पीछे-पीछे जाना जच्छतो अनुगमनता दिनप कएलाता है। इसी प्रकार गुञ्जूषणता चिनय तप के अनेक सेद् हैं॥२५॥

तलार्थनियु क्ति--५इछे दर्शन दिनय तप के दो खेदों जा प्रतिपा-दन किया गया, अन पहछे ज्ञुश्रषणादिनय तप की प्रहूपणा फरते हैं-

विधिपूर्षक, समीप रएकर जाचार्य आदि की शुम्रूषा करना शुम्रूषणा बिनय तप कएलाता है। यह तप अभ्युत्थान आदि के मेद मे अनेक प्रकार का है। यथा-(१) अभ्युत्थान चिनय तप (२) आखना-भिग्नह तप (३) आसन भदान बिनय तप (४) खत्झार बिनय तप (५) सम्मान विनय तप (६) छति कर्म बिनय तप (७) जंजलीप्रग्नह बिनय तप (८) अनुगमनता बिनय तप (९) पर्यु पाउना बिनय तप और (१०) प्रतिसन्धानता बिनय तप।

આચાર્ય આદિ જવાની તૈયારી કરતા હેાય ત્યારે તેમની પાછળ પાછળ જવું, ગચ્છતાે અનુગમનતાવિનય કહેવાય છે આવી રીતે શુષ્ટ્રષણુતાવિનય તપના અનેક લેદ છે ા રપ ા

તત્ત્વાર્થનિર્યુ કિત્ત-પહેલા દર્શનવિનય તપના છે લેદાનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું હવે પહેલા શુષ્ટ્રષાવિનય તપની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ વિધિપૂર્વ'ક, પાંસે રહીને આચાર્ય આદિની શુષ્ટ્રષણા કરવી શુષ્ટ્રષણાતપ કહેવાય છે આ તપ અભ્યુત્થાન આદિના લેદથી અનેક પ્રકારના છે. જેવાકે (૧) અભ્યુત્થાનવિનયતપ (૨) આસનાભિગહવિનયતપ (૩) આસનપ્રદાનવિનય તપ (૪) સત્કારવિનયતપ (૫) સન્સાનવિનયતપ (૬) કૃતિકર્મ વિનયતપ (૭) અંજલિપ્રગ્રહવિનયતપ (૮) અનુગમનતાવિનયતપ (૯) પશું પાસનાવિનયતપ અને (૧૦) પ્રતિસન્ધાનતાવિનય તપ. विनयतपोऽने इदिधं भवति । तत्राऽऽगताना साचार्यादीनाम शिग्रुलं ग्रत्थानम्-अस्युत्थानम्, विनयाऽईस्य ग्रद्दि देवैना देवाऽऽसनपरित्यागः तद्रूपं विनयतपो-ऽभ्युत्थानविनयतपो भवति १ एवम्-आचार्या दिर्थसिन् यस्तिन् स्थाने-उपवेष्टु-मिच्छति तदिपन्-तस्मिन् स्थाने तदर्थ नासनमापणम् आसनाभिग्रह स्तद्रूपं विनयतप आसनाभिग्रह विनयतपो भवति २ एवम्-आचार्ये समागतं क्षति-आंसन दानं खल्छ-आसनमदानग्रुच्यते, उद्रूपं विनयतप आसनमदानविनयतपो मवति ३ एवम्-विनययोग्याऽऽ चार्था दोनां वन्दनादिना-ऽऽदरकरणं-सत्कार स्तद्रूपं विनयतपः सत् कारविनयतपो सवति १ एवम्-आचार्या देः खल्छ आहार-वस्तादि मजस्द वस्तुना लम्मानं-जम्पान स्तद्रूपं विनयतपः सम्मानविनयतपो मवति ५ एवम्-ग्रुवीदोनां लत्त्नापिकानां क्रमण खावधि बन्दनाकरणं छतिकम तद्रूपं विनयतपः कुतिकर्भं विनयतपो यवति ६ एवम्-ग्रदादि सन्मुखाऽज्ञाळकरणम् अज्जलिमग्रह उच्धते, तद्रूपं विनयतपो भवति ६ एवम्-ग्रदादि सन्मुखाऽज्ञाळकरणम् अज्ञलिमग्रह उच्धते, तद्रूपं विनयतपो-ऽज्जत्निमग्रहविनयतपो मवति ७ एवम्-आयान्तं ग्राहिकं प्रात-अभिग्रसे जमनम् आगच्छतोऽन्जगनतोच्यते तद्रूपं

(१) आते हुए आचार्य आदि के सामने खडा होना, बिनच के योग्घ लाचार्य आदि पर दृष्टि पड़ते ही आसनत्याण देना अभ्युत्थान बिनय तप फहलाता है (२) आचार्यादि जहां कहीं बैठने को इच्छा करें उसी-उड़ी स्थान पर उनके लिए आसनं विछा देना आसनाअंग्रह बिनच तप कएलाता है। (३) आचार्य के आने पर आसन देना आसन-प्रदान बिनय तप है। (३) आचार्य के योग्य आखार्य आदि को बन्दना आदि करना सत्कार बिनय फहलाता है। (५) आचार्य आदि को बन्दना आदि करना सत्कार बिनय फहलाता है। (५) आचार्य आदि का आहार वस्त्र आदि प्रचास्त वस्तुओं द्वारा आहर फरना सम्मान विनय तप है। (६) रत्नाधिक आचार्य आदि को बिधि पूर्वक चन्दना करना कृतिकर्म बिनय फएलाता है। (७) गुढ आदि के सामने जंजलि करना अंजलि-

(૧) આવી રહેલા આગાર્ય આદિની સામે ઉભા થઇ જવું, વિનયને યાગ્ય આગાર્ય આદિ પર નજર પડતાની સાથે જ આસન છેાડી દેવું અભ્યુ-ત્યાનવિનય તપ કહેવાય છે (ર) આગાર્ય આદિ જ્યા પણ બેસવાની ઇચ્છા કરે તે જ સ્યાને તેમના માટે આસન પાથરી દેવું આસનાભિગ્રહવિનય તપ કહેવાય છે. (૩) આગાર્યના આગમન પ્રસંગે આસન આપવું આસનપ્રદાન વિનય તપ છે (૪) વિનયને યાગ્ય આગાર્ય આદિના વંદન વગેરેથી આદર કરવા સત્કારવિનય કહેવાય છે (૫) આગાર્ય આદિના વંદન વગેરેથી આદર કરવા સત્કારવિનય કહેવાય છે (૫) આગાર્ય આદિના આહાર વસ્ત્ર આદિં આગેત વસ્તુઓ દ્વારા આદર કરવા સન્માનવિનય તપ છે (૬) રત્નાધિક આગાર્ય આદિને વિધિપૂર્વ ક વંદણા કરવી કૃતિકર્મ વિનય કહેવાય છે (૭) ગુરૂ આદિની

Salara inter

विनयतपोऽनुगमनता विनयतपो भवदि ८ एवम्-उपविधाना माचार्यादीना मिच्छाऽनुक्ला सेवा, स्थितस्य पर्युपासनता हिनयतपो-भवति ९ एवम्-गच्छता माचार्यादीनां पश्चाहमनशीलता गच्छतः घितिसंसाधनतोच्यते तद्रूपं विनयतपा प्रतिसंसाधनता विनयतपो भवति । उक्तञ्चौपपातिके ३० छत्रे-'से किं तं सुरस् सणाबिणए ? खुरुत्त्सणाविणए अणेगबिहे पण्णसे, तं जहा-अव्मु-ट्ठाणेइवा ? आसणाभिग्नहे इवा २ आलणप्पदाणे इवा २ सकारेह वाथ सम्माणे इवा ५ कियकम्मेइवाद अंजलिप्पग्नहेह वा ७ एंतल्स अणुगच्छ णया ८ ठियस्स पज्जुवास्पण्या ९ गच्छंतस्स पडिसंस्वाहणया १० सेतं सुरस्त्वत्सणाविणए' इति । अथ कोऽसौ शुश्रुवणा विनयः ? शुश्रुवणाविनयोऽनेक विधः मन्नत्न: तचथा-अभ्युत्यानमितिवाऽऽत्तनाधिग्रह इति वाऽऽतन भदानमिति वा सत्कार इति वा सम्मान इति वा क्वतिकर्म इति वाऽङाक्ष मग्रह इति वाऽऽत्त-ंछतोऽच्रुगमनता-स्थितस्य पर्युपासनता- गच्छतः मतिसंसाधनता, एप ग्रश्रुवणा विनय इति ॥२५॥

प्रग्रह तप कहलाता है। (८) आते हुए गुरु आदि के सामने जाना अनुगमनता तप है। (९) गुरु के बैठने पर इच्छानुकूल सेवा करना पर्युपासना विनग्र तप है। (१०) गुरु, आचार्य आदि के जाने पर पीछे पीछे जाना प्रतिसन्धान तप कहलाता है। औषपातिक सूत्र के ३० वें सूत्र में कहा है-

, मহन-गुस्र्पाविनय कितने प्रकार का हे ?

शुश्रूषाविनय अनेक प्रकार का है, यथा-अभ्युत्थान, आसनाभि-ग्रह, आसनप्रदान, सत्कार, सम्मान, हातिकर्म, अंजलिप्रग्रह, अनुगम-नता, स्थित की पर्युपासना, जाते का अनुसरण करना, यह सब शुश्रूषाविनय है ॥२५॥

સામે હાથ જોડવા અંજલિપ્રગ્રહ તપ કહેવાય છે (૮) આવી રહેલા ગુરૂ આદિ ની સામા જવું અનુગમનતા વિનય તપ છે (૯) ગુરૂના બેઠા પછી ઇચ્છાનુકૂળ સેવા કરવી પર્શુપાસના વિનય તપ છે. (૧૦) ગુરૂ, આચાર્ય આદિના પ્રસ્થાન પ્રસંગે પાછળ–પાછળ જવું પ્રતિસન્ધાનતા તપ કહેવાય છે. ઔષપાતિક સૂત્રના ૩૦માં સૂત્રમાં કહ્યું છે–

પ્રશ્ન—શુશ્રૂષાવિનય કેટલા પ્રકારના છે ?

ઉત્તર—શુશ્ર્રષાવિનય અનેક પ્રકારના છે જેવાકે અલ્ચુત્યાન, આસનાલિગ્રહ આસનપ્રદાન, સત્કાર, સન્માન, કૃતિકર્મ, અંજલિપ્રગ્રહ, અનુગમનતા સ્થિતની પર્શુપાસના જનારાનું અનુસરણુ કરવું, આ બધાં શુશ્રૂષા વિનયના લેદ છે ારપા दीपिका-निर्युक्ति हीका अ.८. सू.२६ अनत्याशातनायाः ४१ भेर निरूपणम् ६९९

मूलम्-अणच्चालायणा विणयतवे पणयाळीसविहे, अर-हंताइ भेयओ ॥२६॥

छाया- 'अनत्याशातना विनयतपः पञ्च चरवार्रिंशदिविधय्, अर्हदादि सेदतः ।२६। तत्त्वार्थदीपिका-पूर्वे तावद्-दर्शनविनयतपसः प्रथमभेदः शुश्रूषणा विनयतपः मरूपितम्, सम्प्रति-अनत्याशातना विनयतपः स्वरूपं द्वित्तायभेदं पञ्च बत्वार्रिशद विधत्वेन मरूपयितुमाइ-'अणच्चास्ताधणा' इत्यादि अनत्या-शातनाविनयतपः- ग्रुवदिरवर्णवादादि रूपात्याशातनानिवारणरूपं तावत् पञ्च-चत्वार्रिशद्विधं सवति, अर्हदाद्ति भेदतः । तथा चार्ऽहता मनत्याशातना १ आदिनार्ऽहेत्मइण्यस्य धर्मस्याऽनत्याशातना आचार्याणामनत्याशातना ३ उपा-ध्यायाना-मनत्याशातना ४ स्थविराणा सनत्याशातना ५ क्रलस्याऽनत्याशातना६

'अणच्चासायणा विणयलवे' इत्यादि।

स्त्रार्थ--अईन्त आदि के मेद से अनत्याज्ञातना विनय तप पैता लीस प्रकार का है ॥२६॥

तत्वार्थदीपिका—दर्शन दिनय तप के प्रथम सेद शुश्रूषणाविनय तप का निरूपण किया जा चुका, अव उखके दूसरे सेद अनत्याशातना विनय तप के पैंतालीस सेदाँ की प्ररूपणा करते हैं-

गुरु आदि की आञातना-अवर्णवाद न करना अनत्याग्रातनाचिनय तप कहछाता हैं। अर्हन्त आदि के मेद से वह पैतालीस प्रकार का है-(१) अर्हन्त की आज्ञातना न करना (२) अई त्प्रणीत धर्म की आज्ञा-तना न करना (३) आचार्य की आज्ञातना न करना (४) उपा-ध्याय की आज्ञातना न करना (५) स्थविरों की आज्ञातना न करना (६) कुल की अज्ञातना न करना (७) गण की आज्ञा-

'अणच्चासायणाविणयतवे' धिलाहि।

ગુરૂ આદિની આશાતના અવર્ણુવાદ ન કરવી અનત્યાશાતનાવિનય તપ કહેવાય છે. અહેંન્ત આદિના લેદથી તે પિસ્તાળીશ પ્રકારના છે–(૧) અહેંન્તની આશાતના ન કરવી (૨) અહેંન્ત પ્રણીત ધર્મની આશાતના ન કરવી (૩) गणस्याऽनत्याज्ञातना७ संघस्याऽनस्याज्ञातया ८ कियाणा मनत्याज्ञातना ९ इन्हमोधस्या–ऽनत्याज्ञातना १० आधिनिवोधिकज्ञानस्या–ऽनत्याज्ञातना ११ श्रुत्तानस्याऽनत्याज्ञात्रना अत्रधिज्ञानस्याऽनत्याज्ञातना १३ मनःपर्यवज्ञानस्या-ऽनत्याज्ञातना १४ देवल्टज्ञानस्याऽनत्याज्ञातना १९ इत्येचं पश्चद्र्ञअईदादिनिया मवन्ति पश्चद्र्यायाऽर्हटादीनां अक्तिवहुमानपदमाश्रिस्य अवन्ति १५ पश्च-द्रत्रचाईदादीनां एद्गुणोन्कोर्तनतारूपा वर्ण संज्वलनता तामाश्रित्य मवन्ति १५ इत्येचं जर्व सम्मेलनेना–ऽनत्याज्ञातना विनयतपः पश्चचत्वार्रिज्ञद्विधं मवती-तिम्रावः ॥२६॥

ात्यार्थनियुक्तिः--- पूर्व खस्त धूथूपणावितय्तपोरुव प्रथमं दर्शनविनयतगः लना न करना (८) रुंघ की आज्ञातना क करना (९) किपाओ की आज्ञावता न करना (१०) वांभोगिक खाधु की आज्ञातना न करना (११) आफिनिवोधिय (मतिज्ञान) ज्ञान की आज्ञातना न करना (१२) अतज्ञान की आज्ञातना न करना (१३) अवधिज्ञान की आज्ञातना न करना (१४) मनः पर्ययज्ञान की आज्ञातना न करना (१२) केवलज्ञान की आज्ञातना न करना । ये अहँ न्त आदि के चिनय के पन्द्रह मेद हैं। आक्त-बहुजान पद को छेकर और खदगुणोत्कीर्त्तन रूप वर्णसंज्व लनना को छेकर पन्दर-न्द्रह येड करने से तील येद और होते हैं। केरे अर्हन्त के गुणों का कीर्त्तन करना अर्हत्यणीन धर्म के गुणों का कीर्त्तन पहना अदि । इस प्रकार सब को मिलाने से अनत्याचातना वित्तय तप दो पैतालील येद लयझने चाहिए ॥२६॥

આચાર્યની આશાતના ન કરવી (૪) ઉપાધ્યાયની આશાતના ન કરવી (૫) સ્થવિરાની આશાતના ન કરવી (૬) કુળની આશાતના ન કરવી (૭) ગણની આશાતના ન ડરવી (૮) સંઘની આશાતના ન કરવી (૯) કિયાએાની આશાતના ન કરવી (૧૦) સાંભ્રાેગિક સાધુની અશાતના ન કરવી (૧૧) આભ્રિનિબ્રાધિક સ્તિગ્રાતની આશાતના ન કરવી (૧૨) યુતગ્રાનની આશાતના ન કરવી (૧૩) અવધિગ્રાનની આશાતના ન કરવી (૧૪) પ્રનઃપર્યવગ્રાનની આશાતના ન કરવી (૧૫) કેવળગ્રાનની આશાતના ન કરવી (૧૪) પ્રનઃપર્યવગ્રાનની આશાતના ન કરવી (૧૫) કેવળગ્રાનની આશાતના ન કરવી (૧૪) પ્રનઃપર્યવગ્રાનની આશાતના ન કરવી (૧૫) કેવળગ્રાનની આશાતના ન કરવી (૧૪) સનઃપર્યવગ્રાનની આશાતના ન કરવી (૧૫) કેવળગ્રાનની અશાતના ન કરવી (૧૪) સનઃપર્યવગ્રાનની આશાતના ન કરવી (૧૫) કેવળગ્રાનની અશાતના ન કરવી (૧૪) સનઃપર્યવગ્રાનની આશાતના ન કરવી (૧૫) કેવળગ્રાનની અશાતના ન કરવી (૧૪) સત્રાનપર્યવગ્રાનની આશાતના ન કરવી (૧૫) કેવળગ્રાનની અશાતના ન કરવી (૧૪) સનઃપર્યવગ્રાનની આશાતના ન કરવી (૧૫) કેવળગ્રાનની અશાતના ન કરવી (૧૪) સનઃપર્યવગ્રાનની આશાતના કરવી (૧૫) કેવળગ્રાનની અશાતના ન કરવી (૧૪) સ્ટન્સ્યા અહેન્ત સાદિના વિનયના પંદર ભેદ છે. ભક્તિ-અહુસાન પદને લઇને સદ્યુણે[ત્કીર્તન રૂપ વર્ણુ સંજવલનતાને લર્ડને પંદર-પંદર ભેદ કરવાથી ત્રીસ ભેદ બીજા થાય છે જેમકે અર્હન્તની ભક્તિ કરવી, અર્હત્પ્રણીત ધર્મની ભક્તિ કરવી. અર્હત્પ્રણીત ધર્મના ગ્રણોનું કીર્ત્તન કરવું આદિ આવી રીતે બધાના સરવાળા કરવાગી અનત્યાશાતના વિત્ય તપનાં પિસ્તાળીશ ભેદ સ્તજવા જોઇએ ૨૬ दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ १८.२६ अनःयाशातनाया: ४५ सेद निरूपणम् ६७९

मरूपितम्, सम्प्रति-द्वितीयमनत्याशातनारूपं दर्शनिविनयतपः राहपणितमास– 'अणच्यासायणाविणयतवे पणयालीसविहे, अतरहंतार केथको' इति । अनत्याशातनाविनयतपः-अर्हरादीनामवर्णवादादि निषेधरूपं पञ्चवत्यारिंशद्विधं मवति । तच्या-अर्हतां तीर्थक्ततास् अनत्याझादनता १ आतिनाऽईत्यद्वस्य धर्म-स्याऽनत्याशादनदा २ आवार्धणासनत्याशातनता १ आतिनाऽईत्यद्वस्य धर्म-स्यांवराणामनत्याशादनता ५ क्रुलस्याऽनत्याशातनता ६ वणस्याऽ त्याशातनताअ संघत्याऽनत्याशातनता ५ क्रुलस्याऽनत्याशातनता ६ वणस्याऽ त्याशातनताअ संघत्याऽनत्याशातनता ८ क्रियाणामनत्याशातनता ६ वणस्याऽ त्याशातनताअ संघत्याऽनत्याशातनता ८ क्रियाणामनत्याशातनता ९ सम्दोवरपाऽनत्याणावन वा १० आभिनिवोधिकज्ञानस्याऽनत्याशानना ११ श्रुत्ज्ञानस्याऽनत्याशातनता? २ अवधिज्ञानस्याऽनत्याशातनता १३ टनःपर्थवज्ञानस्याऽनत्याकात्यार १४ केवल-

तत्वार्थनियुंक्ति-इससे पूर्व एईानविनग के प्रथम सेइ शुभूपणा विदय तप का निरूपण किया गया है, अब दूतरे सेद अनत्याज्ञातना द्रीनविनय की प्ररूपणा करते ईं —

अर्हना आदि का अवर्णयाद न करने आदि के सेर से अनत्या राातना दिनय तप पें तालीस प्रकार का है-(१) अर्हन्म स्वायान की अनत्याशातना-आज्ञातना व करना (२) अर्हत्मणीत धर्म की आज्ञा-तना न करना (३) आचार्य की आज्ञातना न करना (४) उपाध्याय की आज्ञातना न करना (५) स्थपिरों की आज्ञातना न करना (६) कुल की आज्ञातना न करना (७) गण की आज्ञातना न करना (६) कुल की आज्ञातना न करना (७) गण की आज्ञातना न करना (१०) संघ की आज्ञातना न करना (१) किया की आज्ञातना क करना (१०) संभोषिक की आज्ञातना न करना (११) आजिनिनो जिन्ह्यात की आज्ञातना न करना (१२) अत्राज्ञान की आज्ञातना न करना (१३) अवधिज्ञ न की आज्ञातना

तन्त्यार्थं निर्धु કિत-આની અગાઉ દર્શનવિનયના પ્રથમ ભેદ શુશ્ર્ષણા વિનય તપનુ નિરૂષણ કરવામાં આવ્યું હવે બીજા ભેદ અનત્યાશાતના દર્શન વિનયની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ—

અર્હ ન્ત આદિની આશાતના ન કરવા વગેરેના ભેદથી અનત્યાશાતના વિનય તપ પિસ્તાળીશ પ્રકારના છે—(૧) અર્હ ન્ત ભગવાનની અનત્યાશાતના– આશાતના ન કરવી (૨) અર્હ ત્પ્રણીત ધર્મ ની આશાતના ન કરવી (૩) આયા ર્યની આશાતના ન કરવી (૪) ઉપાધ્યાયની આશાતના ન કરવી (૫) સ્થવિ. રાની આશાતના ન કરવી (૪) ઉપાધ્યાયની આશાતના ન કરવી (૫) સ્થવિ. રાની આશાતના ન કરવી (૬) કુળની આશાતના ન કરવી (૭) ગણની આશાતના ન કરવી (૮) સંઘની આશાતના ન કરવી (૯) કિયાની આશાતના ન કરવી (૧૦) સાંભાગિકની આશાતના ન કરવી (૧૧) આભિનિબાધિ જ્ઞાનની આશા-તના ન કરવી (૧૨) શ્રુતજ્ઞાનની આશાતના ન કરવી (૧૩) અવધિજ્ઞાનની આશાતના ન કરવી (૧૪) સનઃપર્ય વજ્ઞાનની આશાતના ન કરવી (૧૪) કેવળ झानस्थाऽनत्याज्ञातनता१५ इत्येवं पञ्चदशाऽईदादि विनया अवन्ति । एवायेवा ऽईदादीनां भक्तिबहुमानमाश्रित्य च पञ्चदश अवन्ति १५ । एवमेतेषां खलु अई-दादीनां सद्भूतगुणोत्कीर्तनतारूपा वर्णसंज्वलत्तामाश्रित्य पञ्चदश अवन्ति १५ इत्येवं सर्वमनत्याज्ञातनऽताविनयत्तपः पञ्चचत्दार्रिंशद्विधं अदति । तत्र-छलपदेन, एकाचार्यस्य सन्ततिरूप समानाचार्श्वमणत्रमूहो गृह्यते, राणपदेन परस्परसापेक्षा ऽनेवकुल्वप्रमणसम्रुदायो-वोध्पते, संघरदेन च-सम्पण्दर्शनाहिवुक्त अमण-अनणी श्रावक-श्रादिवारूप चतुर्विधः संघो प्राह्यः, क्रियापदेन चेश्वीपधिकादिक्रिया ग्राहाः सम्भोगपदेन च-एकसामाचारिकता गृह्यते, सम्-एकत्र योगो-भोजनं सम्भोगः, समानसामाचारी तया अमणानां परस्परम्रुण्ध्यादि दानग्रहणव्यापारसग्योगः

न करना (१४) यनः पर्यवज्ञान की आशातना न करना (१५) केवलज्ञान की आशातना न करना, ये अर्हन्त आदि के पन्द्रह विनय हैं। इन्हीं अर्हन्त आदि पन्द्रह के प्रति अक्ति-बहुमान करने से और इन्हीं पन्द्रह के सद्भूत गुणों का कीर्त्तन-वर्णसंडवलनता- हे भी पन्द्रह भेद होते हैं। इस प्रकार सब को सम्मिलित करने से अनत्याज्ञातना विनय तप पेंतालीस प्रकार का है।

यहां कुल का अर्थ है एक आचार्य की खन्तान रूप लमान आचार विचार वाठे अमणों का समूह। गण का अर्थ है परस्पर सापेक्ष अनेक कुलों के अमणों का लखुद्ध्य। संघ पद से खम्यदर्शन आदि से युक्त साधु, साध्वी, आवक और आविका रूप चतुर्दिध संघ लमझना चाहिए। क्रिया शब्द से प्रतिखेखन आदि क्रियाओं को प्रहण करना चाहिए। सम्भोग शब्द का अभिप्राय है लमान लामाचारी वाठे अमणों

જ્ઞાનની આશાતના ન કરવી, આ અર્હુન્ત આદિના પંદર વિનય છે. આ જ અર્હુન્ત આદિ પંદરના પ્રતિ ભક્તિ—બહુમાન કરવાથી અને આજ પંદર ના સમુદ્દભૂત ગુણેાનું કીર્ત્તન-વર્ણુસંજવલનતાથી પદ્ય બીજા પંદર લેદ થાય છે, આ રીતે બધાને લેગા કરવાથી અનત્યાશાતના વિનય તપ પિસ્તાળીશ પ્રકારના છે.

અહીં કુળના અર્થ છે એક આચાર્યના પરિવાર રૂપ સમાન આચાર– વિચારવાલા શ્રત્મણેાના સમૂહ–ગણુના અર્થ થાય છે પરસ્પર સાપેક્ષ અનેક કુળાના શ્રમણેાના સમુદાય સંઘ પદથી સમ્યક્દર્શન આદિથી ચુક્ત સાધુ સાધ્વી શ્રાવક અને શ્રાવિકા રૂપ ચતુવિધ સંઘ સમજવા જોઈ એ કિયા શખ્દ થી પ્રતિલેખન આદિ કિયાઓને સહેણુ કરવા જોઇએ. સમ્લાગ શખ્દના–ખલિ- दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८. सू.२६ अनत्याशातनाया ४५ मेद निरूपणम् ६८१

इति व्युत्पत्तेः । अन्यत् सर्वे स्वष्टय् ॥ उक्तञ्चौपपातिके ३० सत्रे-"से किं तं अणच्चासायणादिणए-? अणच्चासायणादिणए पणयालीसविहे पण्णत्ते, तं जहा--अरहंताणं अणच्चासायणया-? अरहंतपण्णत्त-रस धग्मस्ख अणच्चासायणया-२ आधरियाणं अणच्चासाय-णया-३ एटस्-डदङ्झाणाणं-४ थेराणं-५ कुलरख-६ गणस्स -७ संघ स्स-८ किरियाणं-९ संश्रोगस्स-१० आभिणिषोहियणाणस्स-११ सुय-णाणस्स १२ ओहिणाणस्स १३ मणएडजवणाणस्त-१४ केषलणाणस्स-१५ एएतिं देव सन्तिबहुमाणे-३०, एएसिं देव वण्णसंजलणया-४५, से तं अणच्वासायणा विणए" इति । अथ कोऽसौ-अनत्याज्ञातनाविनयः ? अनत्याज्ञातनाविनयः पञ्चषत्दास्त्रिद्तिधः मज्ञण्तः, तद्यथा-ऽईत्तामनत्याज्ञात-नता १ अईत्यज्ञप्त्र्य धर्मत्याऽनत्त्वाज्ञातनता २ आवार्याणावनत्वा ३ एव-ष्ठपाध्यायानाय् ४ त्थविराणाय् ५ कुलस्य ६ जणरय ७ संघस्य ८ क्रिया-णाम् ९ सम्भोनस्य १० आजिनिवोधिकज्ञानस्य ११ श्रुतज्ञानस्य १२ अध

का पारस्परिक आहार जादि व्यव्हार अर्थात् आपस में उपधि आदि को छेना-देना एफ खाथ बैठफर भोजन फरना यथोचित वन्दन आदि करना। अन्य खब रुपष्ट ही है। औपपातिकख्त्र के ३०वें ख्त्र में कहा है मइन—अनत्याज्ञातनाविनय कितने प्रकार के हैं ?

उत्तर-अनत्याद्यातन विनय पें तालीम प्रकार का है, यथा-(१) अईन्तों की आज्ञातना न फरना (२) अईन्प्रणीत धर्म की आज्ञातना न करना (३) आचार्यों की आज्ञातना न करना (४) उपाध्यायों की आज्ञातना न फरना (५) रुधविरों की (६) कुल की (७) गण की (८) संघ की (९) कियाओं की (१०) सांभोगिकों की (११) आभिनि-षोधिकज्ञान की (१२) श्रुतज्ञान की (१३) अवधिज्ञान की (१४)

પ્રાય છે સમાન સમાચારવાળા શ્રમણે ના પારસ્પરિક આહાર આદિ વ્યવહાર અર્થાત્ આંદરા આંદર ઉપધિ વગેરેની લેવડદેવડ, એક સાથે બેસીને ભાજન કરવું, થથાચિત વંદણા વગેરે કરવી. બીજીં બધું સ્પષ્ટ જ છે. ઔપપાતિક સૂત્રના ૩૦માં સૂત્રમાં કહ્યું છે—

પ્રશ્ન---- અનત્યશાતનાવિનય કેટલા પ્રકારના છે?

ઉત્તર--અનત્યાશાતનાવિનય પિસ્તાળીશ પ્રકારના છે જેમ કે-(૧) અર્હન્તાેની આશાતના ન કરવી (૨) અર્હત્પ્રણીત ધર્મની આશાતના ન કરવી (૩) આચાર્યાેની આશાતના ન કરવી (૪) ઉપાધ્યાયાેની આશાતના ન કરવી (૫) સ્થવિરાેની (૬) કુળની (૭) ગણુની (૮) સંઘની (૯) ક્રિયાએાની (૧૦) સાંમ્ભાેગિકાેની (૧૧) આભિનિયાધિકજ્ઞાનની (૧૨) શ્રુતજ્ઞાનની (૧૩) અવધિ ज्ञानस्य १३ मनःपर्यवज्ञानस्य १४ केवछज्ञानस्य १५ एतेषां चैव भक्तिवहुमाः नानि ३० एतेषा श्चैब वर्णसंज्वळनता ४५ स एषोऽनत्याशातनाविनयः इति ।२६। मूलम्-चरित्तविणयतवे पंचविहे, सामाइयचरित्तविणयाइ

भेयओ ॥२७॥ छाया-चारित्रविनयतपः पश्चविधः सामायिकचारित्रविनयादि भेदतः ॥२७॥

तत्त्वार्थदीपिका-पूर्वे तादत-सप्तविधेषु विनयतपःसु यथाक्रमं मथमं ज्ञानवितयतपः, द्वितीयं द्वीनविनयतपश्च सविशदं मरूपितम्, सम्मति-क्रमपाप्तं चारित्रविनयतपः मरूपयितुमाह-'चरित्तविणयतवे पंचविहे' इत्यादि। चारित्र-विनयतपः-अनेकजन्मसञ्चिताऽष्टविधकर्मचयसंरक्षयाऽयचरणं सर्वेबिरतिलक्षणं

मनः पर्यवज्ञान की और (१५) केवलज्ञान की आज्ञातना त्र करना (३०) इन पन्द्रह की भक्ति और बहुमान करना और (४५) इन पन्द्रह की वर्णसंडवलनता अर्थात् विद्यमान गुणों का उत्कीर्त्तन करना यह पैंतालीस प्रकार का अनस्याज्ञातना विनय है ॥२६॥

'चारित्त विणयतवे पंचविहे' इत्यादि

सुन्नार्थ---चारित्र विनय तप पांच प्रकार का है-सामायिक चारित्र-विनय तप इत्यादि ॥२७॥

तत्त्वार्थदीपिका-सात प्रकार के विनयतपों में से क्रमदाः पहछे ज्ञानविनय तप का और द्सरे दर्शनविनयतप का निरूपण किया गया, अब क्रमागत चारित्रविनचतप की प्ररूपणा करते हैं-

अनेक जन्मों में संचित आठ प्रकार के कर्मसमूह का क्षय करने ગ્રાનની (૧૪) મન પર્યવગ્રાનની અને (૧૫) કૈવળગ્રાનની આશાતના કરવી નહી. આ પંદરની ભક્તિ અને બહુમાન કરવા (૩૦) અને આ પંદરની વર્ણુ સંજવલનતા અર્થાત્ વિદ્યમાન ગુણેનું ઉત્કીર્ત્તન કરવું આ પિસ્તાળીશ પ્રકારના अनत्याशातना विनय छे ॥२६॥

'चरित्तविणयतवे पंचविद्दे' ઇत्याहि

સુત્રાર્થ —ચારિત્ર વિનય તપ પાંચ પ્રકારના છે—સામાયિક ચારિત્ર विनय तॅं धत्याहि ॥२७॥

તત્ત્વાર્થદીપિકા–સાત પ્રકારના વિનયતપામાંથી ક્રમશઃ પહેલા જ્ઞાનવિનય તપનું અને ખીજા દર્શન વિનય તપનું નિરૂપથ કરવામાં આવ્યું, હવે ક્રમા-ગત ચારિત્રવિનય તપની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ-

અનેક જન્માના સંચિત આઠ પ્રકારના કર્મ સમૂહના ક્ષય કરવા માટે

चारित्रं, तरसम्बन्धीविनयस्तद्रूपं तपः पञ्चविधं भवति, सामायिकादि भेदतः । तथा च-सामायिकचारित्रविनयतपः १ आदिना-छेदोपस्थापनीयचारित्रविनय तपः २ परिहारविश्चद्धिकचारित्रविनयत्तपः ३ सूक्ष्मसाझ्परायचारित्रविनयतपाध ययाख्यातचारित्रदिनयत्तपः ५ चेति । तत्र-सर्वजीवेषु रागद्वेषरहितो भावः समः, तस्य समस्य प्रतिक्षणपूर्वापूर्वकर्भनिर्जराद्वेतुभूतस्य विश्चदिरूषस्याऽऽयो लाभः समायः समायएव सामायिकं सावचयोगविरतिरूषम् सामायिकचारित्रविनयतप उच्यते । एवं-छेदेन पूर्वपर्यायच्छेदेन उपस्थाप्यते-आरोप्धते यन्महान्नत-लक्षणं चारित्रं, तच्छेदोपस्थापनीय ग्रुच्यते ढद्रूपं चारित्रं छेदोपस्थापनीय के लिए सर्वविरतिरूप क्रियाकलाप चारित्र कहलाता है । चारित्र संबन्धी विनय को चारित्रविनय तप कहते है । यह पांच प्रकार का है- (१) सामायिक चारित्र विनय तप (२) छेदोपस्थापनीय चारित्रविनय तप परिहार विद्युद्ध चारित्रविनय तप (४) सूक्ष्मस्ताम्पराय चारित्र विनय तप और (५) यथाख्यातचारित्र विनय तप ।

समस्त जीवों पर राग-देष रहित मध्यस्थभाव होना 'सम' कह-ठाता है। प्रतिक्षण अपूर्व कर्मनिर्जरा के कारणभूत एवं विद्युद्धि स्वरूप समभाव के आय अर्थात् ठाभ को 'समाय' कहते हैं और समाय को ही सामाधिक कहते हैं, जिसका आद्याय है सावद्य योग का त्याग करना। सामायिक रूप चरित्र सामाधिक चारित्र कहठाता है और उसका विनय सामायिक चारित्रविनय तप है। पूर्वपर्याय का छेद करके महा-व्रत रूप चारित्र का फिर से आरोपण करना छेदोपस्थापन चारित्र है,

સર્વ વિરતિ રૂપક્રિય કલાય ચારિત્ર કહેવાય છે. ચારિત્ર સંબંધી વિનયને ચારિત્ર વિનય તપ કહે છે, આ પાંચ પ્રકારના છે—(૧) સામાચિક ચારિત્ર વિનય તપ (૨) છેદાપસ્થાપનીયચારિત્ર વિનય તપ (૩) પરિહાર વિશુદ્ધિ ચારિત્ર વિનય તપ (૪) સૂક્ષ્મસામ્પરાય ચારિત્ર વિનય તપ અને (૫) યથા ખ્યાત ચારિત્ર વિનય તપ.

સમસ્ત જીવાે પ્રત્યે રાગ-દ્વેષ રહિત મધ્યસ્થ ભાવ હાૈવા-સમ કહેવાય છે પ્રતિક્ષણ અપૂર્વ-અપૂર્વ કર્મનિર્જરાના કારણભૂત અને વિશુદ્ધિ સ્વરૂપ સમ ભાવના આય અર્થાત્ લાભને સમાય કહે છે અને સમાયને જ સામાયિક કહે છે જેના ભાવાર્થ છે સાવદા યાેગના ત્યાગ કરવા. સામાયિકરૂપ ચારિત્ર સામાયિક ચારિત્ર કહેવાય છે અને તેના વિનય સામાયિક ચારિત્ર चारित्रं तदात्मकं विनयतप इछेद्रोपस्थापनीयचारित्रविनयतपो भवति। एवम्-परिहरणं परिहारस्तपो विशेष स्तेन कर्मनिर्जरारूपा विश्वद्धिर्थस्मिन् चारित्रे तत्-परिहारविश्वद्धिकं चारित्रं, तद्र्पं विनयतपः परिहारविश्वद्धिकचारित्रविनय-तप उच्यते । एवं-समर्थेति संसार मनेनेति सम्परायः कषायोदयः, सक्ष्मोळोभां-शाऽवशेषः सम्परायो यत्र तत्=सूक्ष्मसम्परायं तद्रूपं यच्चारित्रं तत्सम्वन्धि विनय तपः सूक्ष्मसम्परायचारित्रविनयतप उच्यते । एवं-याथातथ्येनाऽभिविधिना च यत् ख्यातं तीर्थक्वद्भिरुपदिष्टं कषायरदितं चारित्रं तत् यथाख्यातचारित्रम् तरसम्वन्धि विनयतपो यथाख्यातचारित्र विनयतप उच्यते ॥२७॥

तत्त्वार्थनियुक्तिः-पूर्वं सप्तविधं विनयतपः मतिपादितम् तत्र-ज्ञानविनयतप दर्जनविनयतपश्च सविधदं प्ररूपितम् सम्मति-हतीयं चारित्रविनयतपः पश्च-( उसका विनय छेदोगस्थापन चारित्र विनय तप समझना चाहिए । परि-हार नामक तप जिस चारित्र में बिचिष्ट कर्मनिर्जरा के लिए किया जाता है, बह चारित्र परिहारविद्युद्धि कहलाता है । उसका विनय परिहारविद्युद्धि चारित्र विनय है । जिसमें संज्वलन कषाय का सूक्ष्म अंदा ही रोष रहजाता है वह चारित्र सुक्ष्मसाम्पराय चारित्र कहलाता है । उसका विनय सूक्ष्मसाम्परायचारित्र विनय है । तीर्थ कर भगवान् दारा डपदिष्ट कषाय रहित चारित्र यथाख्यातचारित्र कहलाता है, उसका विनय यथाख्यातचारित्र विनय समझना चाहिए ॥२०॥

तत्त्वार्थनियुं कित--पहछे खात प्रकार के चिनच तप का निरूपग किया गया था। उसमें से ज्ञानविनय और द्र्जनविनय तप का विदाद विवेचन किया जा जुका है। अब तीसरे चारित्र जिनच तप का प्ररूपग करते हैं---

વિનય તપ છે, પહેલાના પર્યાયોનો છેદ કરીને મહાવ્રતરૂપ ચારિત્રનું પુનઃ આરેાપણ કરવું છેદોપસ્થાપન ચારિત્ર છે તેના વિનય છેદોપસ્થાપન ચારિત્ર વિનય તપ સમજવું જોઇએ પરિહાર નામક તપ જે ચારિત્રમાં વિશિબ્ટ કર્મ નિર્જરાને માટે કરવામાં આવે છે તે ચારિત્ર પરિહાર વિશુદ્ધિ ચારિત્ર કહે વાય છે. જેમાં સંજવલન કષાયના સૂક્ષ્મ અંશ જ શેષ રહી જાય છે. તે ચારિત્ર સૂક્ષ્મસામ્પરાય ચારિત્ર કહેવાય છે. તેના વિનય સૂક્ષ્મસામ્પરાય ચારિત્ર વિનય છે. તીર્થ કરે લગવાન દ્વારા ઉપદિબ્ટ કષાય રહિત ચારિત્ર યથાખ્યાતચારિત્ર કહેવાય છે, તેના વિનય યથાખ્યાત ચારિત્રવિનય સમજવા જોઈ આ રાળા તત્વાર્થ નિર્શુ કિત—પહેલા સાત પ્રકારના વિનયતપત્રું નિરૂપણ કરવામાં આબ્યું છે તેમાંથી જ્ઞાનવિનય અને દર્શનવિનય તપત્રું વિશદ વિવેચન કરવામાં विधत्वेन प्ररूपयितुमाह-'चरित्तविणयतचे पंचविहे, सामाहय-चरित्त चिणयाइ भेधओ' इति । चाश्त्रिविनयतपः-नानाजन्म सञ्चिताऽष्टविधकर्म चय संक्षेयाय चरणं सर्वविरतिस्वरूपं चास्त्रिं तत्सम्बन्धी विनयः चास्त्रिविनय स्तद्रूपं तपः पञ्चविधं भवति । सामायिक-चास्त्रि-विनयादि भेदतः, तथा च-सामायिकचास्त्रिविनयः १ आदिना-छेदोपस्थापनीयचास्त्रिविनयः २ परिहार विशुद्धिकचास्त्रिविनयः १ आदिना-छेदोपस्थापनीयचास्त्रिविनयः २ परिहार विशुद्धिकचास्त्रिविनयः ३ सूक्ष्मसम्परायचास्त्रिविनयः ४ यथाख्यातचास्त्रि-विनयः ५ चेति । तत्र सावद्योधविरतिरूपं सामायिकं तल्लक्षणं चास्त्रिं सामायिकचास्त्रिं तद्रूपं विनयत्तपः सामायिकचास्त्रिविनयतप उच्यते । एवं-पूर्वपर्यायच्छेदेनो-पस्थाप्यत्वे-आरोप्यते यन्महाव्रत्वल्क्षणं चास्त्रिं,-तत्-छेदो-पस्थापनीयचास्त्रिं तत्सम्वन्धिविनयतपः छेदोपस्थापनीयचास्त्रिविनयतप उच्यते । एवं-तपोविशेपेग षश्हिरोण कर्मनिर्जरारूपा विशुद्धिर्यस्मिन् चारित्रे

अनेक जन्मों में संचित आठ प्रकार के कर्म खमूह का क्षय करने के लिए जो सर्वविरति रूप अनुष्ठान किया जाना है, वह चारित्र कहलाता है। चारित्र का विनय चारित्र विनय तप है। इसके भी पांच भेद हैं-(१) सामायिक चारित्र विनय (२) छेदोपस्थापनीय चारित्र विनय (३) परिहार विद्युद्धि चारित्र विनय (२) सुक्ष्मखाम्पराय चारित्र विनय और (५) यथाख्यात चारित्र विनय । इनमें से सावद्य योग की निर्हाल को सामायिक चारित्र कहते हैं, उसका विनय सामायिक चारित्र विनय तप कहलाता है। जो महात्रनरूप चारित्र पूर्व पर्याय का छेदन करके आरोपित किया जाता है वह छेदोपस्थापनीय चारित्र कएलाता है उसका विनय छेदोपस्थापनीय चारित्रविनय है। जिस्र चारित्र में परिहार नामक

આવી ગચું. હવે ત્રીજા ચારિત્ર વિનય તપનું પ્રરૂપણુ કરીએ છીએ— અનેક જન્મામાં સંચિત આઠ પ્રકારના કર્મ સમૂહના ક્ષય કરવાને માટે જે સર્વ વિરતિરૂપ અનુષ્ઠાન કરવામાં આવે છે તે ચારિત્ર કહેવાય છે. ચારિત્રના વિનય ચારિત્ર વિનય તપ છે એના પાંચ લેદ છે—

(૧) સામાયિક ચારિત્ર વિનય (૨) છેદે પસ્થાપનીય ચારિત્ર વિનય (૩) પરિહાર વિશુદ્ધિ ચારિત્ર વિનય (૪) સૂક્ષ્મસામ્પરાય ચારિત્ર વિનય અને (૫) યથાખ્યાત ચારિત્ર વિનય આમાંથી સવઘયાગની નિવૃત્તિને સામાયિક ચારિત્ર કહે છે, તેના વિનય સામાયિક ચારિત્ર વિનય કહેવાય છે. જે મહા વત રૂપ ચારિત્ર પૂર્વ પર્યાયનું છેદન કરીને પુન: આરોપિત કરવામાં આવે છે તે છેદ્દાપસ્થાપનીય ચારિત્ર કહેવાય છે તેના વિનય છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્ર

## तंत्वार्थ सूत्रे

तत्परिहारविशुद्धिकं चारित्रं तत्सम्वन्धिविनयतपः परिहारविशुद्धिक चारित्र विनयतप उच्यते । एवम्-सम्पर्भेति संसारे परिश्रमति अनेनेति सम्परायः क्षा-यादयः सुक्ष्मो छोभाऽवशेषरूपः सम्परायो यत्र तत् मुक्ष्प्रसम्परायं तद्रूपं यचारित्रं तत्सम्बन्धि विनयतपः सूक्ष्मसम्परायचारित्रविनयतपः उच्यते । एवं-याथातध्येन आ-समन्तात् यत् एवातं तीर्थक्रद्भिरुपदिष्टम् कपायवर्जितं चारित्रं तद् यथा-छ्यातचारित्रं तत्सम्बन्धि विनयतपो य्थाख्यातचारित्रविनयतप उच्यते ॥ उक्त श्वीपपातिके ३० सुत्रे-'से किं तं चरित्तविणए ? चरित्तविणए पंचविहे पण्णत्ते, तं जहा-साम्राइयचरित्तविणए? छेदोवट्टावणियचरित्तविणए २ परिहारविसुद्धियचरित्तविणए३ सुहुमसंपरायचरित्तविणए४ अहक्खा-यचरित्तविणए५ सेयं चरित्तविणए' इति अथ कोऽसौ चारित्रविनयः ?

तपश्चयों के ढाश कर्म निर्जेश रूप विद्युद्धि की जाती है, वह परिहार विद्युद्धि चारित्र कहलाता है, उसका विनय परिहारविद्युद्धि चारित्र विनय है। जिनके कारण जीव संसार में परिश्रमण करता है, उन कषायों को खम्पराय कहते हैं। जिस चारित्र की दशा में सम्पराय सूक्ष्म लोभांश के रूप में शेष रह जाता है, उस चारित्र को सूक्ष्मसाम्पराय कहते हैं। सूक्ष्मखाम्पराय चारित्र का विनय सक्ष्मसाम्पराय कहते हैं। सूक्ष्मखाम्पराय चारित्र का विनय सक्ष्मसाम्पराय वाहते हैं। सूक्ष्मखाम्पराय चारित्र का विनय सक्ष्मसाम्पराय वाहते हैं। सूक्ष्मखाम्पराय चारित्र का विनय सक्ष्मसाम्पराय वाहते हैं। सूक्ष्मखाम्पराय चारित्र का विनय सक्ष्मसाम्पराय वाहित्र कि वह यथाख्यात चारित्र है। उसका विनय यथाख्यात चारित्रविनय कहलाता है। औपपातिक सत्र के तीसवें सूत्र में कहा है-प्रहन-चारित्र विनय के कितने भेद है?

उत्तर-चारित्र विनय के पांच मेद् हैं-(१) सामायिक चारित्र विनय

વિનય છે જે ગારિત્રમાં પરિહાર નામક તપશ્ચાર્યા દ્વારા કર્મ નિજ રારૂપ વિશુદ્ધિ કરવામાં આવે છે તે પરિહાર વિશુદ્ધ ગારિત્ર કહેવાય છે, તેના વિનય પરિ-હાર વિશુદ્ધગ્રારિત્ર વિનય છે. જેના કારણે જીવ સ'સારમાં પરિભ્રમણ કરે છે તે કષાયને સમ્પરાય કહે છે. જે ગારિત્રની દશામાં સમ્પરાય સૂક્ષ્મ-લાભાંશના રૂપમા જ શેષ રહી જાય છે તે ગારિત્રને સૂક્ષ્મસાંમ્પરાય કહે છે. સૂક્ષ્મ-સામ્પરાય ગારિત્રના વિનય સૂક્ષ્મસમ્પરાય ગારિત્ર વિનય કહેવાય છે. તીર્થ કર ભગવાને યથાર્થ રૂપથી જે ગારિત્ર વિનય નિષ્કષાય રૂપ કહેલ છે તે ચથાખ્યાત ગારિત્ર છે. તેના વિનય ચથાખ્યાત ગારિત્ર વિનય કહેવાય છે. ઔપપાતિકસૂત્રનાં ત્રીસમાં સ્ત્રમાં કહેલ છે--

પ્રશ્ન--- ચારિત્ર વિનયના કેટલાં લેદ છે ? ઉત્તર-----ચારિત્ર વિનયના પાંચ લેદ છે-(૧) સામાયિકચારિત્ર વિનય चारित्रविनयः पञ्चविधः मज्ञप्तः, तद्यथा सामायिकचारित्रविनयः १ छेदोपस्थाप· नीयचारित्रविनयः २ परिहारविशुद्धिकचारित्रविनयः ३ सूक्ष्मसम्बराय चारित्र विनयः ४ यथाख्यातचारित्रविनयः ५ स एष चारित्रविनयः इति ॥२७॥

म्लम्-मणवइकायविणयतवे पच्चेयं ढुविहे, पसत्थापसत्थ-मणवइकायविणयाइ भेयओ ॥२८॥

छाया-मनोवचः कायविनयतपः प्रत्येकं द्विधियु, मशस्ताप्रशस्त सनोवचः कायग्रिनयादि भेदतः ॥२८॥

तत्वार्थदीपिका-पूर्व तावत् क्रमाण्तं चारित्रविनयतपः पश्चविधत्वेन मरूपितम्, सम्पति-क्रमपाप्तं सनोवचः कायविनयतपः घत्येकं द्वैविध्येन घरूप-थितुपाह-'मणवइकाव्यविणयतवे' इत्यादि । सनोवचः कायविनयतपः-मनो-

(२) छेदो ास्थापनीय चारित्र विनय (३) परिहार विद्युद्धि चारित्र विनय (४) सुक्ष्मसाम्पराय चारित्र विनय और (५) यथाख्यात चारित्र विनय। यह चारित्र विनय के पाँच भेद हैं ॥२७॥

'मणवइकायविणयतवे' इत्यादि ।

स्त्रार्थ-प्रशस्त और अप्रशस्त मन, वचन, काय विनय के भेद से मनोविनय, वचन विनय और कायविनय के दो-दो भेद हैं ॥२८॥ तत्वार्थदीपिका-इससे पूर्व चारित्र विनय के पांच भेदों का निरूपण किया गया, अब क्रमप्राप्त मन-बचन-कापविनय में से प्रत्येक के दो-दो भेदों का प्ररूपण करते हैं-

मनो विनय तप, वचन विनय तप और काय विनय तप में से प्रत्येक के दो-दो भेद हैं-प्रशास्त मनो विनय तप और अप्रशस्त मनो

(ર) છેદાેપસ્થાપનીય ચારિત્ર વિનય (૩) પરિક્રાર વિશુદ્ધચારિત્ર વિનય (૪) સૂક્ષ્મસામ્પરાય ચારિત્ર વિનય અને (૫) યથાખ્યાત ચારિત્ર વિનય આ ચારિત્ર વિનયના પાંચ લેદ છે. ાારળા

'मणवइकायविणयतवे' धत्याहि

સુવ્રાર્થ-પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્ત મન વચન, કાયવિનયના લેદથી મને-વિનય, વચનવિનય અને કાયવિનયના અખ્બે લેક છે. ાા ૮ા

**તત્ત્વાર્થદીપિકા-આની પં**હેલાં ચારિત્રવિનયના પાંચ લેદેાનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્લું હવે ક્રમપ્રાપ્ત મન-વચન-કાયવિનયમાંથી પ્રત્યેકના બે-બે લેદાનું પ્રરૂપણ કરી છીએ-

મનાવિનય તપ. વચનવિનયતપ અને કાયવિનય તપમાંથી પ્રત્યેકના બે બે લેદ છે-પ્રશસ્તમનાવિનયતપ અને અપ્રશસ્તમનાવિનય તપ, પ્રશસ્ત વચન વિનય विनयतपः १ पचोविनयतपः २ कायविनयतपः ३ च मत्येकं डिविधं भवति। तच्या-प्रश्नस्तामशस्त यनोवचः कायदिनयादिःभेदतः, तथा च-मशस्तमनोविनय-तपः ३ अप्रशस्त मनोविनयतपः २ प्रशस्तद्वचोविनयतपः अन्तरुग्नचोविनयतपः ४ प्रश्नस्तकायविनयतपः ५ अप्रशस्तद्वायविनयतपः ६ चेत्येवं प्रशस्तामशस्त भेदेन पत्येकं हैविध्यात् यनोवचःकायविनयतपः पट्विधं सम्पद्यने। तत्र-प्रशस्तम् अदयवर्जितं यन्मनोऽन्तःकरणम् तत्सम्वन्धि विनयतपः प्रतायनगोविनयतप उच्यते । एश्य्-अपशस्तं नादद्यं-सदापं यन्मनाऽन्तः-करणं तन्मम्वन्धि विनय-तपो-ऽपशस्त मनोविनय तप उच्यते । एवं-प्रशस्तामशस्त न्नोविनयतपः, प्रश-स्ताप्रशस्त कायविनयतधाणि स्वयमुहनीयम् ॥२८॥

तत्त्वार्थनिर्गिः चितः - पूर्वेवितरोत्या पञ्चविधं चारित्रिनयतपः मरूपितम्, सम्प्रति-क्रममाप्तं मनोवचः - कायविनयतपः मरयेकं हैविध्येन मरूपयितुनाह-

विनय तप, प्रशस्त यचन विनय तप और अप्रशास्त वचन विनय तप, प्रशस्त काथ विनय तप और अप्रशस्त काथ विनय तप। इस तरह पत्येक के दो-दो भेद होने से तीनों के मिलकर छह भेद होते हैं। प्रशस्त मन अर्थात् निर्मल अन्तःकरण संवंधी विनय तप को प्रशस्त मनो विनय तप कहते हैं। इसी प्रकार अप्रशस्त अर्थात् पाप्युक्त मन अर्थात् अन्तःकरण संवंधी विनय तप को अप्रशस्त मनोविनय तप करते हैं। इसी भांति प्रशस्त और अप्रशस्त वचन और काय संवंधी विनयों का भी स्वरूप समझ छेना चाहिए॥२८॥

तत्वार्थनियुं कित-पांच प्रकार के चारित्र विनय तप का निरूपण किया जा चुका, अब कमप्राप्त बनोदिनय, वचन विनय और कायविनय तप के प्रत्येक के दो-दो भेदों का निरूपण करते हैं--

તપ અને અપ્રશસ્તવગ્રન વિનય તપ, પ્રશસ્ત કાય વિનય તપ અને અપ્રશસ્ત કાયવિનય તપ આ રીતે પ્રત્યેકના બે-બે ભેદ દેાવાથી ત્રણેના મળીને છ ભેદ થાય છે પ્રશસ્ત મન અર્થાત્ નિર્મળ અન્ત: કરણ સંબંધી વિનય તપ ને પ્રશસ્તમનાવિનય તપ કહે છે એવી જ રીતે અપ્રશસ્ત અર્થાત્ પાપ શુક્ત મન અર્થાત્ અન્ત: કરણ સંબંધી વિનય તપને અપ્રશસ્તમના વિનય તપ કહે છે,

તેવીજ રીતે પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્ત વચન અને કાયસંબંધી વિનયાેનું પણુ સ્વરૂપ સમજી લેવું જોઇએ. ા ૨૮ ા

પાંચ પ્રકારના ચારિત્રવિનય તપનું નિરૂપણુ કરવામાં આવ્યું. હવે ક્રમપ્રાપ્ત મનાવિનય વચનવિનય અને કાયવિનય તપના પ્રત્યેકના બે બે લેદાનું નિરૂપણુ કરીએ છીએ- दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ रू.२८ मनोवच: कायविनयतपो निरूपणम् 🔹 ६८९

'मणवह्काखविणयतचे पच्चेथं दुबिहे, पसरथापसत्थमणवह्काय विण्-याइ भेयओ' इति । यतोवचः-कायविनयतपः-मनोविनयतपः, वचोविनयतपः, कायविनयतपश्च प्रत्येकं द्विधिं भवति, तद्यधा-प्रश्नत्ताप्रास्तमनोवचःकायविन यादि भेदतः । तथा च-प्रश्नत्वसनोविनयतपः अप्रश्नत्तमनोविनयतपः २ प्रश्नत्त वचोविनयतपः ३ अप्रश्नरवच्चो विनयतपः४ प्रश्नरतकायविनयतपः५ अप्रश्नरतकाय-वचोविनयतपः ६ चेत्येवं घत्येकं ग्र्ञास्ताप्रश्नर्स्तमेदेन द्वैविध्यात् षड्विधं तावत् मनो-वचःकायविनयतपो सवरोत्तियागः । तत्र प्रश्नरत्य् प्रवच्चवर्जितं पापरहितं यन्म-नस्तत्सम्वन्धि विनयतपः प्रश्नरत्यद्यां कर्क्शता-स्टुकता, निष्ठुरता-परुपतादि सषित्ञ यन्मनोऽन्तःकरणं तत्तय्वांन्ध विनयतपोऽप्रशस्तमनोविनयतप उच्थते । एवम्-प्रशस्ताप्रशत्वचोदिनयतपः, प्रशस्ताऽप्रशस्तकायविनयतपश्वाऽप्युक्तरीत्या-ऽवगन्तव्यम् ॥ उक्तश्चौपपातिके ३० स्रत्रे-'स्वे किं तं मणविणए ? मणविणए

मनो दिनय तप के, वचनविनय तप के और कायविनय तप के दो दो भेद हैं। वे इस प्रकार हैं-प्रवास्त वचन विनय तप और अप्रवास्त मनो विनय तप, प्रवास्त मनोविनय तप और अप्रवास्त वचन विनय तप, प्रवास्त काय विनय तप और अप्रवास्त काय विनय तप। तीनों के दो दो भेद होने से सब मिलकर छह भेद होते हैं। प्रवास्त अर्थात् पाप रहित सन संवंधी विनय को प्रवास्त मनोविनय तप कहते हैं। अप्र-वास्त अर्थात् पापयुक्त-प्राणातिपात आदि से युक्त, कर्कशता, कटुकता, निष्हुरता,परुषता आदि सहित जो अन्तःकरण है, उसका विनय अप्र-वास्त मनोविनय कहलाता हैं। प्रवास्त और अप्रवास्त वचन विनय तथा कायविनय भी इस प्रकार समझ छेना चाहिए। औपपातिक सूत्र के तीसवें सुत्र में कहा है।

મનાવિનય તપના વચનવિનય તપના અને કાયવિનય તપના અખ્બે લેદ છે. જે આ પ્રમાણે છે.-પ્રશસ્તમનાવિનય તપ અને અપ્રશસ્તમનાવિનય તપ પ્રશસ્તવચનવિનયતપ અને અપ્રશસ્તવચનવિનય તપ, પ્રશસ્ત કાયવિનય તપ અને અપ્રશસ્ત કાયવિનય તપ. ત્રણેના અખ્બે લેદ હેાવાથી બધા મળીને દ્ લેદ થાય છે. પ્રશસ્ત અર્થાત્ પાપરહિત મનસંબંધી ત્રિનયને પ્રશસ્ત મનાવિનય તપ કહે છે. અપ્રશસ્ત અર્થાત્ પાપરહિત મનસંબંધી ત્રિનયને પ્રશસ્ત મનાવિનય દુકતા નિષ્ઠુરતા, પરૂષતા આદિ સહિત જે અંતઃકરણ છે. તેના વિનય અપ્રશસ્ત મનાવિનય કહેવાય છે. પ્રશસ્ત અર્થા અપ્રશસ્ત અપ્રશસ્ત વચન વિનય તથા કાયવિનય પણ આ પ્રમાણે સમજી લેવા જોયએ. ઔપપાતિક સૂત્રના ત્રીસમાં સૂત્રમાં કહ્યું છે दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-पसत्थमणविणए १ अप्पसत्थमणविणए २, से किं तं अप्पसत्थमणविणए ? अप्पसत्थ मणविणए-जे य मणे साव-ज्जे १ सकिरिए २ सकक से-३ कडुए ४ णिट्टरे-५ फरूसे-६ अण्हयरे-७ छेयकरे-८ भेयकरे९ परितावणकरे १० उदवणकरे-११ भूओवधाइए-१२ तहप्पगारं मणो णो पहारेजा, से तं अप्पसत्थमणविणए, से किं तं पसत्थमणविणए ? पसत्थमणविणए तं चेव पसत्थं णेयव्वं, एवं चेव वहविणओवि एएहिं पएहिं चेव णेयव्वो, से तं वहविणए, से किं तं मायविणए ? कायविणए दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-पसत्थकायविणए १ अपसत्थकायविणए-२ से किं तं अपसत्थकायविणए-३ अप्पसत्थकाय-विणए सत्तविहे पण्णत्ते तं जहा-अज्याउत्तं ठाणे-२ अणाउत्तं निसीयणे-३ अणाउत्तं तुघटुणे-४ छाणाउत्तं ठाणे-२ अणाउत्तं पल्लंघणे-६ अणाउत्तं सव्यिदयकायजोगजुंजणया-७ से तं अप्पसत्थकायविणए, पसत्थकायबिणए एवं चेव पस्तन्धं भाणियव्वं, से तं पसत्थ कायविणए, से तं कायविणए " इति।

अथकोऽसौ मनोविनयः १ मनोविनयो द्विविधः प्रज्ञप्तः तत्त्यया प्रश्नस्तमनो-विनयः अप्रश्नस्तमनोविनयः२ अथ कोऽसौ अप्रश्नस्तमनोविनयः ३ अप्रश्नस्तमनो-विनयः--यच्च मनः सावद्यं--सक्रियं-स कर्क्षशं--कटुकं--निष्ठुरं--परुष्म्-आस्रवकरं-

प्रइन-मनोविनय के कितने भेद हैं ?

उत्तर-मनोविनय के दो भेद हैं-प्रशस्त मनोविनय और अप्रशस्त मनोविनय।

प्रइन-अप्रशस्त मनोविनय किसे कहते हैं ?

उत्तर-जो मन पापयुक्त है, कियायुक्त है, कर्कश है, कडुक है, निष्ठुर है, परुष है आस्रवजनक है, छेदकारी है, भेदकारी है, परितापकारी है,

્પ્રશ્ન---મનાવિનયના કેટલા લેદ છે ?

ુ ઉત્તર—મનેાવિનયના છે લેદ છે. પ્રશસ્ત મનેાવિનય અને અપ્રશસ્તમનેાવિનય પું પ્રશ્ન–પ્રશસ્તમનેાવિનય કાને કહે છે ?

ેં ૃ ઉત્તર-જે મન પાપચુક્ત છે, કિયાચુક્ત છે, કર્ક ધ છે, કટુક છે, નિષ્ઠુર છે, યુરૂષ છે. આસવજનક છે, છેદકારી છે, લેદકારી છે, પરિતાપકારી છે, ઉપદ્રવકારી છે, दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ स्.२८ मनोवचः कांयविनयंतपो निरूपणम् ६९१

छेदकरं-भेदकरं-परितापनकरम्-उपद्रवणकरं-भूतोपधातिकम्, तथाप्रकारं मनो न मधारयेत, स एषोऽमशस्तमनोविनयः । अथ कोऽसौ प्रशस्तमनोविनयः ? मंशस्त-मनोविनयः तच्चैव मशस्तं ज्ञातव्यस्, एवश्चेव वचीविनयोऽपि एतैः पदेश्चेव ज्ञात-व्यः स एव वचोबिनयः, अथ कोऽसौ कायविनयः ? कायविनयो द्विधिः, प्रज्ञप्तः, तद्यथा-मशस्तकायविनयः अग्र सतकायविनयः, अथ कोऽसौ अमग्रस्तकायविनयः ? अमग्रस्तकायविनयः सप्तविधः मङ्गप्तः, तचथा-अनायुक्तं गमनम्-१ अनायुक्तं स्थानम्२ अनायुक्तं निषद्नम्-३ अनायुक्तं त्वग्वर्त्तनम् ४ अनायुक्तम् उल्लंघनम्५ उपद्रवकारी है, भूतों का घालक है, ऐसे मन का व्यापार न होने देना अप्रशस्त मनोदिनय है।

प्रइन--प्रशास्तमनोविनच किसे कहते हैं ?

उत्तर--प्वोक्त अप्रशस्त मन से विपरीत अर्थात् निरवद्य, किया हीन आदि मन का व्यापार होना प्रशास्तमनोविनय है।

पूर्वोक्त पदों के अनुसार ही बचनविनय भी समझ लेना चाहिए केवल 'मन' के स्थान पर 'वचन' शब्द का प्रयोग करना चाहिए।

प्रइन--कायविनय किसे कहते हैं ?

उत्तर--कायविनय दो प्रकार का है-प्रशस्तकायविनय और अप्र-शस्तकायविनय ।

प्रइन-अप्रचारतकायबिनय किसे कहते हैं ?

उत्तर--अप्रशास्तकायविनय साल प्रकार का है, यथा-(१) उपयोग शून्य होकर चलना (२) उपयोगहीन होकर खडा होना (३) उपयोगरहित

પ્રાણીઓનું ઘાલક છે. એવા મનના વ્યાપાર ન થવા દેવા અપ્રશસ્તમનાવિનય છે. પ્રશ્ન--પ્રશસ્તમનાવિનય કાને કહે છે ?

ઉત્તર--પૂર્વેકિત અપ્રશસ્ત મનથી વિપરીત અર્થાત્ નિરવઘ, ક્રિયારહિત આદિ મનના વ્યાપાર હાેવા પ્રશસ્તમનાવિનય છે.

પૂર્વેક્તિ પદ અનુસાર જ વચનવિનય પણુ સમજી લેવા જાઇએ. માત્ર

મનની જગ્યાએ વચન શખ્દનાે પ્રયાગ કરવાે જોઇએ.

પ્રશ્ન--કાયવિનય કાેને કહે છે ?

ઉત્તર--કાયવિય બે પ્રકારના છે,-પ્રશસ્તકાયવિનય અને અપ્રશસ્ત કાયવિનય પ્રશ્ન--અપ્રશસ્તકાયવિનય કાૈને કહે છે ?

ઉત્તર---અપ્રશસ્તકાયવિનય સાત પ્રકારના છે. જેમકે-(૧) ઉપયાગશૂન્ય થઇને ચાલવું (ર) ઉપયાગહીન થઇને ઉભા થવું (૩) ઉપયાગરહિત એસવું

લાકબ્યવહારના સાધક વિનય લાેકાપચારવિનય તપ કહેવાય છે. તે સાત

સુવ્રાર્થ--લાેકાપચારવિનય સાત પ્રકારના છે-નજીકમાં રહેવું વગેરે ારલ તત્ત્વાર્થદીપિકા--સાત પ્રકારના વિનય તપમાંથી મન-વચન-કાયવિનય તપનું વિસ્તાર પૂર્વંક વિવેચન કરવામાં આવ્યું. હવે લાેકાપચાર વિનય તપના સાત ભેદાનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ-

'लोगोवयारविणयतवे सत्तविहे' ४त्याहि

लोक व्यवहार का साधक विनय लोकोपचार विनय कहलाता है। (४) ઉપયાગરહિત સુવું (૫) ઉપયાગરહિત થઇને ઉલ્લ'धन કરવું એકવાર લાંઘવુ (१) ઉપયાગરહિત થઇને વાર'વાર લાંઘવુ અને (७) ઉપયાગરહિત થઇને અધી ઇન્દ્રિયોના અને કાયયાગના વ્યાપાર કરવા. આ અપ્રશસ્તકાયવિનય છે, આથી વિપરીત પ્રશસ્તકાયવિનય કહેવાય છે. ॥ ૨૮ ॥

तत्वार्थदीपिका—सात प्रकार के विनय में से मन-वचन-काय विनय तप का विस्तार प्रवेक विवेचन किया जा चुका, अब लोकोपचार विनय तप के सात भेदों का प्रतिपादन करते हैं-

\_\_\_\_\_\_ 'लोगोवयारविणयतवे सत्तविहे' इत्यादि ' मूत्रार्थ-लोकोपचार विनय तप सात प्रकार का है-निकट में रहना आदि ॥२९॥

बैठना (४) उपयोगरहित छेटना (५) उपयोगरहित होकर उल्लंघन करना -एक बार लांघना (६) उपयोगरहित होकर घार-बार लांघना और (७) उपयोग रहित होकर सब इन्द्रियों का काययोग जा व्यापार करना, यह अप्रशास्तकायबिनय है। इससे विपरीत मधास्तकाय बिनय कहलाता है।

तत्वार्थदीपिका-पूर्व तावत्-सप्तविधेषु विनयतपःसु मनोवचः काय विनयतपः सविस्तरं मरूपितम्, सम्पति-लोकोपचारविनयतपः सप्तविधत्वेन प्ररूपयितुमाह-'लोगोवयारविणधतवे' इत्यादि । लोकोपचारविनयतपः-लोकानामुपचरणं लोकोपचार स्तरसम्वन्धि विनयतपो लोकव्यवहारसाधकविनय

भेगओ ॥२९॥ छाया-जोकोपचारविनयतपः सप्तविधम्, अभ्यासष्टत्तितादि भेदतः ॥२९॥

विनयः, स एप कायविनयः इति ॥२८॥ मूलम्-लोगोवयारविणयतवे सत्तविहे, अब्भासवत्तियाइ

अनायुक्तं मळङ्घनम् ६ अनायुक्तं सत्रीन्द्रियकाययोगयोजनता ७ स एपोऽप्रशस्त कायविनयः प्रशस्तकायविनयः एवश्चेव मशस्तं भाणितव्यम्, स एप भशस्तकाय-

293

तपः सण्तविधं भवति, अभ्यासग्टत्तितादि भेदतः । तथा च-अभ्यासग्टत्तितादिनय-तपः १ आदिना परच्छन्दानुवर्तिताविनयतपः २ कार्यार्थ श्रुश्रषादिनयतपः ३ कृत-प्रतिक्रियाचिनयतपः ४ आर्तगवेषणतादिनयतपः ५ देेग्रकाल्धता विनयतपः ६ सर्वार्ऽ्थेषु-अत्रतिलोभता विनयतप ७ श्रेति । तत्र-कलाऽऽचार्यादीनां मधुरवच-नादिरूप मभ्यासष्टत्तिता विनयतप ७ श्रेति । तत्र-कलाऽऽचार्यादीनां मधुरवच-नादिरूप मभ्यासष्टत्तिता विनयतप उच्यते १ पराभिमायानुवर्तनशीलतारूप परच्छन्दानुवर्तिताविनयतप उच्यते २ विद्यादि प्राप्त्यर्थं भक्तपानाद्यानयन द्वारा श्रूश्रषाकरणं कार्यहेतुश्रूश्रपाचिनयतप उच्यते २ मक्तादिनोपचारे कृते सति पसन्नाः सन्तो गुरवो मे श्रुतदानरूषं प्रतिक्रियां प्रत्युपकारं करिष्यन्तीति वृद्धचा गुर्वादीनां श्रूश्रपणरूप प्रतिक्रियाचिनयतप उच्यते ४ आर्तस्य-पीडितस्य गवेंषणतां, औषध

वह सात प्रकार का है-(१) अभ्याखन्तिता (२) परच्छन्दानुदर्तिता (३) (२) कार्यार्थज्ञुअूषा (४) कृत प्रतिक्रिय (५) आर्त्तगवेषणता (६) देराका रुज्ञता और (७) सर्व पदार्थों में अप्रतिलेभिना ।

इनमें से (१) ज्ञानाचार्थ (ज्ञान की शिक्षा देनेवाले शिक्षक) के प्रति मधुर वचन आदि का प्रयोग करना अभ्यासवृत्तिता विनय तप कहलाता है। (२) दृखरे के अभिप्राय को तोडकर तदनुसार वर्ताव करना परच्छन्दानुवर्तिता विनय तप हैं। (३) ज्ञान आदि की प्राप्ति के लिए आहार पानी आदि लाकर सेवा करना कार्थ हेतु शुश्रूषाविनय तप कहलाता है। (४) आहार पानी क्वारा सेवा करने पर गुरु प्रज्ञान होकर मुझे ग्रुन का दान देकर प्रत्युपकार करेंगे, ऐसे अभि-माय से गुरु आदि की शुश्रूषा करना कृत्यतिकिया विनय तप है। (५) रोगी को औषध सेवज आदि देकर उसका उपकार करना आर्चतने व

પ્રકારના છે-(૧) અભ્યાસવૃત્તિતા (ર) પરછંદનું વૃત્તિના (૩) કાર્યાર્થ શુશ્રુષા (૪) કૃતપ્રતિક્રિય (૫) આત્ત ગવેષણુતા (૬) દેશકાલજ્ઞતા અને (७) સર્વ પદાર્થીમાં અપ્રતિલાભતા

આસાંથી (१) જ્ઞાનાચાર્ય (જ્ઞાનના બાધ આપનાર શિક્ષક) ની પ્રત્યે મધુર વચન વગેરેના પ્રયોગ કરવા અભ્યાસવૃત્તિતા વિનયતપ કહેવાય છે. (૨) બીજાના અસિપ્રાયને સમજીને તદ્દનુસાર વર્તાવ કરવા પરછંદાનુવર્ત્તિ તા વિનયતપ છે. (૩) જ્ઞાન વગેરેની પ્રાપ્તિને માટે આહારપાણી વગેરે લાવીને સેવા કરવી કાર્ય હેતુ શુશ્રુષાવિનય તપ કહેવાય છે. (૪) આહારપાણી દ્વારા સેવા કરવાથી ગુરૂ પ્રસન્ન થઇને મને શ્રુત દાન દઇને પ્રત્યુપકાર કરશે એવા આશયથી ગુરૂ વગેરેની શુશ્રૂષા કરવી કૃતપ્રતિક્રિયા વિનયતપ છે. (૫) રાગીને ઔષધ લેષજ વગેરે આપીને તેમના ઉપકાર કરવા આત ગવેષણતા भैपज्यादिना दुःखितस्योपकाररूपा तत्करणम् आर्तगवेपणता विनयतप उच्यते५ देशकाळोचिनार्थसम्पादनरूप देशकालज्ञता विनयतप उच्यते ६ सर्वप्रयोजने-ष्त्राह्यक्रूरयरूपं सर्वार्थेपु-अप्रतिलोभता विनयतपो भवति ७॥ गर९॥

तत्वार्धनियु कितः-पूर्वोक्तरीत्यासमविधविनयदपःसु यथाक्रमंग्नोवचः काय विनयतपः सविस्उरं प्ररूपितस्, सम्प्रति-सप्तमं लोकोपचारविनयतपः सप्तविधत्वेन घरूपयितुमाइ---'लोगोवध्यारचिणपतचे सत्ताचिहे अञ्भासचत्तियाइभे-घओ-' इति । लोकोपचारविनयतपः-लोकन्यइद्दारसाधकविनयतपः सप्तविधं-भवति, अभ्याग्रष्टतिवादिभेदतः । तथाच-अभ्यासद्यतिवादिनयतपः-परच्छन्दानु-वर्तिताविनयतपः-२ कार्थमाप्त्यर्थ शुश्रूपादिकरणविनयतपः-३ कृतमतिक्रियावि-नयतपः-४ आर्वगवेषणताबिनयतपः -५ देशकाल्यज्ञताविनयतपः-६ संवर्थिषु षणता चिनघ तप हे । (६) देश और काल के अमुरूप अर्थ सम्पादन करनो-कार्थ करना देशकाल्ज्ञता चिनय तप हे । (७) समस्त प्रयोजनौ में अनुक्तलता अप्रतिलोभता चिनय तप हे ॥२९॥

तत्त्वार्थनिर्युक्ति—सात प्रकार के विनय तप में से क्रमानुसार मन वचन कायविनय तप का विस्तार पूर्वक निरूपण किया गया, अब सातवें छोको पचार विनय तप के सात भेदों का प्रतिपादन करते हैं-

लोक व्यवहार साधक तप लोकोपचार विनय तप कहलाता है। अभ्यास वृत्तिता आदि के भेद से उसके सात भेद हैं-(१) अभ्यास वृत्तिता चिनय तप (२) परच्छन्दानु वर्तिता चिनय तप (३) ग्रुष्ट्रवादि करणचिनय तप (४) कृत्प्रलिक्रिया चिनय तप (५) आर्त्तगवेषणता विनय तप (६) देशकालज्ञता चिनय तप और (७) अप्रतिलोभता विनय तप।

વિનયતપ છે. (૬) દેશ અને કાળને અનુરૂપ અર્થ સંપાદન કરવા-કાર્ય કરવું દેશકાલગ્ઞતા વિનયતપ છે. (ડ) સમસ્તપ્રયાજનામાં અનુકૂળતા, અપ્રતિલાભતા વિનય તપ છે ા ૨૯ ા

તત્ત્વાર્થ નિર્શુ કિલ--સાત પ્રકારના વિનય તપમાંથી કમાનુસાર મન વચન કાયવિનય તપનું સવિસ્તર નિરૂપણુ કરવામાં આવ્યું હવે સાતમા લાેઠા પચાર વિનય તપના સાત લેદાનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ-

લે કબ્યવહાર સાધક તય લે કાેપચારવિનય તપ કહેવાય છે. અભ્યાસવૃત્તિતા આદિના ભેદથી તેના સાત ભેદ છે-(૧) અભ્યાસવૃત્તિતાવિનય તપ (૨) પરચ્છન્દા તુવૃત્તિતાવિનય તપ (૩) શુશ્રૂષાઆદિકરણ્વવિનય તપ (૪) કૃતપ્રતિક્રિયાવિનય તપ (૫) આર્ત્તંગવેષણુતાવિનય તપ (૬) દેશકાલગ્તતાવિનય તપ અને (૭) अप्रतिलोभताविनयतपः-७ इत्येवं सप्तविधं लोकोपचारविनयतपो भवतीतिमानः । तत्र-लोकानामुपचरणं लोकोपचारस्तम्बन्धिविनयतपो लोकोपचार विनयतपो बोध्यम् । तत्र अभ्यासष्टत्तिता-कलाचार्यादीनां मधुरसाषणरूपा तद्रूपं विनयतपो-ऽभ्यासटत्तितादिनयतपउच्धते-? परच्छन्दानुवर्त्तिता तावत्-पराश्मिमाणानुवर्तन-शीलता तद्रूपं तपः परच्छन्दानुवर्त्तितातप उच्यते-२ विद्यादिमाप्तिनिमित्तं ग्रुवौ-दीनां शुश्र्नाकरणम्, कार्यसम्पाप्तिहेतुकशुश्रूषाकरणविनयत्पो भवति ३ भक्तणाना-दिनोपचारे कृते सति ग्रुरवः प्रसन्नाः सन्तो मे श्रुनदानरूपां मतिक्रियां पत्युपकारं करिष्यन्तीति वुद्वचा गुरूणां ग्रुश््पाकरणरूपं कृत्तपतिक्रियां विनयत्तपः उच्यते-४ आर्तस्य-पीडितस्यगवेषणता औषधोपचारादिना दुःखितस्योपकरणं तद्रूपम्

यह सात प्रकार का लोकोपचार विनय तप है।

लोगों का उपचार करना लोकोपचार कहलाता है। लोकोपचार संबंधी दिनय तप को लोकोपचार विनय तप पहते हैं। उसके भेदों का स्वरूप इस प्रकार है-(१) ज्ञानाचार्य आदि का अधुर भाषण अभ्यास इत्तितात्रिनय तप कहलाता है। (२) दूमरे के अभिप्राय को ताड कर तदनुसार कार्य करना परच्छन्दानुवर्त्तिता विनय तप है। (३) विद्या आदि की प्राप्ति निमित्त गुरू आदि की ग्रुञ्चवा करना कार्यक्रम्प्राप्ति हेतुक ग्रुञ्चवाकरण विनय तप कहलाता है। (४) आहार पानी आदि के दारा उपचार करने से प्रसन्न होकर गुरु छह्ते झुत का दान रूप प्रयुपकार करेंगे, ऐसे वुद्धि से गुरू की ज्रुञ्चवा करना कृत्प्रतिक्रिया विनय तप कहलाता है। (५) जो रुग्ण है उसके लिए जीवच सेवज ला देना, दुःखी का उपचार करना आर्त्तगवेषणता विनय तप है। (६)

અપ્રતિલાેલિતાવિનય તપ આ સાત પ્રકારના લાેકાેપચાર વિનય તપ છે. લાેકાેના ઉપચાર કરવા લાેકાેપચાર કહેવાય છે. લાેકાેપચાર સ'બ'ધી વિનય તપને લાેકાેપચાર વિનય તપ કહેવાય છે. તેના ભેદાનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે-(૧) જ્ઞાનાચાર્ય આદિના મધુરભાષણ અભ્યાસવૃત્તિતા વિનય તપ કહેવાય છે. (૨) બીજાના અભિપ્રાયને પામી જઇને તદનુસાર કર્મ કરવું પરચ્છન્દાનુવર્તિ તાવિનય તપ છે (૩) વિદ્યા આદિની પ્રાપ્તિના નિમિત્તથી શુરૂ આદિની શુશ્રૂષા કરવી કાર્ય સમ્પ્રાપ્તિહેતુક શુશ્રૂષાકરણવિનય તપ કહેવાય છે (૪) આહાર-પાણી વગેરે દ્વારા ઉપચાર કરવાથી પ્રસન્ન થઇને શુરૂ મને શ્રુતના દાન રૂપ પ્રત્શુપકાર કરશે એવી બુદ્ધિથી શુરૂની શુશ્રૂષા કૃતપ્રતિક્રિયા વિનય તપ કહેવાય છે. (૫) જે રાગી છે તેને માટે ઔષધ-ભેષજ લાવી આપવા દુ: ખીનાે

हर्५

आर्तगवेपणताविनयतपो भवति-५ देशकालोचितार्थ सम्पादनरूप देशकालज्ञता-विनयतप उच्यते ६ सर्वधयोजनेषु आहुक्र्स स्वर्थिपु अपविलोभताविनयतप-७ ओच्यते ॥ उक्तञ्चौपपातिके ३० सत्रे-'द्धे किं तं लोगोवयारविणए-? लोगोवयारविनए सत्तविहे पण्णत्ते, तं जहा-अव्धासयत्तियं १ परच्छं-दानुवत्तियं-२ कडजहेओ- ३क्रयपड़िकिरिया-४ अत्तगवेखणया-५ देस-काल्ण्णुया-सव्यहेसु अप्यडिलोसचा-७ से तं लोगोवयारविणए से तं विणए-" इति । अध कोऽसौ लोकोपचारत्नियः ? लोकोणचारविनयः सप्त-विधः ष्रज्ञक्ष:-अभ्यासत्तता-१ परच्छन्दानुवर्चिता २ कार्यहेतु (ज्ञुथूवा) ३ कृतप्रतिक्रिया-४ आर्तगवेषणता-५ देशकाल्ज्ञता-६ स्वर्थिपु अपरिलोभता-७ स एप लोकोपचारविनयः स एप विनय इति ॥२९॥

मूल्य-विउलग्गे तवे दुविहे, द्व्यसावभेयओ ॥३०॥

छाया--''व्युत्सर्गतपो द्विविधस्, द्रव्यभावभेदतः-'' । ३०॥

देश और काल के अनुरूप अर्थसम्पादन करना देश कालज्ञना विनय तप कहलाता है। (७) खब प्रयोजनों में अनुकूल होना अप्रतिलोभता विनय तप है। औपतिपातिक मुत्र के तीखवें सूत्र में कहा है-

प्रइन-लोकोपचार चिनय के कितने भेद हैं?

उत्तर-लोभोपचार चिनय के सात भेद हैं, यथा-(१) अभ्यास युत्तिता (२) परच्छन्दानुधर्त्तिना (३) कार्य हेतुशुअूषा (१) कृतप्रतिक्रिया (५) आर्त्तगवेषणता (६) देशकालज्ञता और (७) संधीर्थों में अप्रतिलो-भता। यह खब लोकोपचार कहलाता है ॥२९॥

'विउस्सग्गे तवे दुषिहे' जत्यादि ।

ઉપકાર કરવા આત્ત ગવેષણતાવિનય તપ છે. (ર) દેશ અને કાળને અનુરૂપ અર્થ સમ્પાદન કરવું દેશકાલજ્ઞતા વિનય તપ કહેવાય છે (૭) અધા પ્રચાેજનામાં અનુકૂળતા હાેવી અપ્રતિલાભતા વિનય તપ છે. ઔપપાતિક સૂત્રના ત્રીસમાં સૂત્રમાં કહ્યું છે-

પ્રશ્ન- લાેકાપચાર વિનયના કેટલા ભેદ્ર છે?

ઉત્તર–લાેકોપચાર વિનયના સાત ભેદ છે જેવાકે–(૧) અભ્યાસવૃત્તિતા (૨) પરચ્છન્દાનુવર્ત્તિતા (૩) કાર્યહેતુશુશ્રષા (૪) કૃતપ્રતિક્રિયા (૫) આર્ત્તગ-વેષણુતા (૬) દેશકાલગ્નતા અને (૭) સર્વાર્થિંક અપ્રતિલાભતા. આ અધાં લાેકાપચાર્તવનય કહેવાય છે. ા ૨૯ ા

'विडसगो तवे दुविहे' ઇत्याहि

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ सु.३० आभ्यन्तरतदसो व्युत्सर्गाख्यस्य नि० ६९७

तत्वर्थीदीषिका – पूर्व तादद्-सप्तमाध्याये चैयारत्यं -स्वाध्यायो -ध्यानं चाऽऽभ्यन्तरतपः सविस्तरं प्ररूपितस्, साम्मतं पण्ठस्याभ्यन्तरतपसो व्युत्सर्गरूप-स्य विशेषतः मरूपणं कर्त्तुमाद-'चि इस्सग्गे तवे दुविहे, दव्वभावभेयओं-' इति । व्युत्सर्गः-दि-विशेषेण उत्युद्धकृष्टमाचनया सर्गः-त्यागो व्युत्सर्गः, एतद्र्पं तपो व्युत्सर्गः-दि-विशेषेण उत्युद्धकृष्टमाचनया सर्गः-त्यागो व्युत्सर्गः, एतद्र्पं तपो व्युत्सर्गतप उच्चते । तद्-द्रव्यदोमादतश्चेति द्विधिम्म्, तत्र-द्रव्यव्युत्सर्गः-वाह्यदत्तृनां त्यागः । भावव्युत्सर्गः आभ्यन्तरवरत्तुनस्त्यागः उक्तञ्चौपपातिके ३० सूत्रे-'स्थे किं तं चि इस्सग्गे ? चि उस्सग्गे दुधिहे पन्नत्ते, तं जहा-दव्व वि उत्सर्गशे आदचि इस्सग्गे द्विः पन्नत्ते, तं जहा-दव्व-रसर्गो द्विधिः महत्वः, तद्य द्व-द्रव्यव्युन्सर्गः-१ भावव्युत्सर्गञ्च-२ इति ॥३०॥

स्वार्थ--व्युत्तर्भ तप के दो जेइ हैं-इव्यब्युत्सर्भ और आवव्यु-

तत्वार्थ दीपिका—सातवें अध्याय सें पहले वैयावृत्य, स्वाध्याय और ध्यान, इन आभ्यन्तर तथों का विस्तार प्रवेक मरूपण किया गया, अब छठे आभ्यन्तर तप व्युत्सर्ग की विशेषरूप से प्ररूपणा करते हैं-

'व्युग्लग' ज्ञब्द का विइछेषण इस प्रकार है-वि+उत्+सगे। 'वि' अर्थात् विद्योप रूप से, 'दत्' अर्थात् उत्कृष्ट भावना से, 'सर्ग' अर्थात् त्याग करना व्युत्सर्ग कहलाता है। व्युश्सर्ग तप के दो भेद हैं-द्रव्यव्युत्सर्ग और आवव्युन्सर्ग। वाद्य वस्तुओं का त्याग करना द्रव्यव्युग्सर्ग तप है और आभ्यन्तर वस्तुओं का त्याग भावव्युत्सर्ग है। औषपातिक सत्र के तीलवें सूत्र में कहा हैं-

प्रइन-च्युत्सग के जिलने खेद हैं ?

વ્યુત્ત્સર્ગ શખ્દનું વિ<sup>્ર</sup>લેષણુ આ પ્રમાણે થાય છે-વિ+ઉત્+સર્ગ 'વિ' અર્થાત્ વિશેષ રૂપથી ઉત્ અર્થાત્ ઉત્કૃષ્ટ ભાવનાથી, 'સર્ગ' અર્થાત્ ત્યાગ કરવા વ્યુત્સર્ગ તપ છે જ્યારે આભ્યન્તર વસ્તુઓના ત્યાગ ભાવવ્યુત્સર્ગ છે ઓપપાતિક સૂત્રના ત્રીસમાં સૂત્રમાં કહ્યું છે

ઉત્તર ---- બ્યુત્સગાંના ખે લેક છે દ્રવ્યબ્યુત્સગાં અને ભાવબ્યુત્સગાં ા ૩૦૫ તબ ૮૬ त्वार्थनिर्युक्तिः—स्पष्टा-दीपिका गम्याचेति ॥३०॥ मूलमू-द्ववविउस्सग्गतवे च्उव्विहे, सरीरविउसग्गाइ सेयओ ॥३१॥

छाया-द्रव्य व्युत्सगीतपश्चतुर्विधम्, शरीरव्युत्सगीदिभेदतः-" ॥३१॥

तक्तवार्थदीपिका--पूर्च तावत-व्युस्सर्गतपसो दैविध्यं मरूपितम्, तत्र-व्यु-स्सर्गतपसो दैविध्यं प्रतिपादयन्नाइ-"दव्वविउसग्गतवे-" इत्यादि । द्रव्य व्यु-त्सर्गतपः-द्रव्यस्य शंरीरादे व्यु त्सर्गः ममत्वत्यागः, तद्र्पं तप स्तावद् चतुर्विधं अवति, । तद्यधा शरीरव्युत्सर्गादिभेदतः,तथा च-शरीरव्युत्सर्ग तपः १ आदिना-गणव्युत्सर्ग तपः-२ उपधिव्युत्सर्गतपः-३ मक्तपानव्युत्सर्गतपञ्च-४ इत्येवं चतुर्विधं द्रव्यव्युत्सर्गतिपो भवति । तत्र शरीरस्य ममत्वत्यागः शरीरव्युत्सर्ग तप उच्यत्ते, विश्वेषेणोत्कुष्टभावनया त्यागस्यैव व्युत्सर्गपदार्थत्वात् । एवं-द्रादश

तत्वार्थनियुक्ति-स्पष्ट है और दीपिका टीका से समझी जा सकती है।।३०।।

· 'द्व्व विउस्सग्गतवे चउव्विहे' इत्यादि।

सूत्रार्थ-द्वच्युत्सर्ग तप चार प्रकार का है-रारीर व्युत्सर्ग आदि ॥३१॥

तत्वार्थदीपिका-इससे पहछे व्युत्सर्ग तप के दो भेदों का निर्देश किया गया था, अब उसके दो भेदों का व्याख्यान करते हैं--

शरीर आदि द्रव्य का ममत्व त्यागना द्रव्यव्युत्सर्ग है। इसके चार भेद हैं -(१) शरीरव्युत्सर्गतप (२) गणव्युत्सर्गतप (३) उपधिव्युत्सर्ग तप । शरीर संबन्धी ममता का त्याग करना अर्थात् अपने शरीर को भी अपने से भिन्न मानना शरीरव्युत्सर्गतप कहळाता है। विशेषरूप से और उत्कृष्ट भावना से त्याग करना ही व्युत्सर्ग शब्द का अर्थ है।

तत्त्वार्थं नियुं फित- સ્પષ્ટ છે અને દીપિકા ટીકાથી જ સમજી શકાય છે ા ૩૦ા 'दब्बविडस्रगो तवे चडव्विदे' ઈત્યાદિ

સ્ત્રાર્થ — દ્રવ્યવ્યુત્સર્ગ તપ ચાર પ્રકારના છે શરીરવ્યુત્સર્ગ આદિા૩૧ા તત્ત્વાર્થ દીપિકા–આનાથી પહેલા વ્યુત્સર્ગ તપના છે લેદોના નિદેશ

કરવામાં આવ્યા હતા હવે તેના બે ભેદોનું નિરૂપણ કરીએ છીએ શરીર આદિ દ્રવ્યનું મમત્વ ષ્ટાહનું દ્રવ્યવ્યુત્સર્ગ છે. આના ચાર ભેદ છે (૧) શરીરવ્યુત્સર્ગ તપ (૨) ગણવ્યુત્સર્ગ તપ (૩) ઉપધિવ્યુત્સર્ગ તપ અને (૪) ભક્તપાનવ્યુત્સર્ગ તપ. શરીર સંબંધી મમતાના ત્યાગ કરવા અર્થાત પાતાના શરીરને પણ પાતાનાથી ભિન્ન ગણવુ શરીરવ્યુત્સર્ગ શબ્દના અર્થ થાય છે. मतिमा अत्राधनाय गणस्य साधु सम्रुदायस्य मनत्वत्यागो गणव्युत्सर्गतप उच्यते । एवम् वस्त्रादि रुपस्योपधेर्ममत्वत्यागरूपम् उपधिव्युत्सर्गं तप उच्यते । एवम् अज्ञनादि त्यागरूपं भक्तपानव्युत्सर्गतप उच्यते ॥३१॥

तवार्थनियु क्तिः-पूर्व तावत्-मायश्चित्तादि षष्ट्रिधा भ्यन्तरतपःसु षैयावृत्य-स्वाध्यायध्यानरूपाणि पञ्च तपांसि सविस्तरं मरूपितानि, सम्भति-षष्ठ स्य च्युत्सर्गनामकाऽभ्यन्तरतपसः सविस्तरं विशेषं प्ररूपयितुमाइ-'दव्वविडसरग तवे चडव्विहे, सरीरविडसरगाइ मेघओ-'' इति । द्रव्यव्युत्सर्गतपः-द्रव्यस्य शरीरवस्त्रादि व्यु त्सर्गों विशेषेग-उत्छष्टमावनया सर्गों ममत्वत्यागः द्रव्यव्युत्सर्ग स्तद्रूपं तपो द्रव्यव्युत्सर्ग तपस्तावचतुर्विधं भवति, शरीरव्युत्सर्गा दिमेदतः । तथा च-शरीरव्युत्सर्ग तपः-१ आदिना-गणव्युत्सर्गतपः-२ उपधि व्युत्सर्ग तपः-३ भक्तपाव्युत्सर्गतपश्चे-४ त्येवं चतुर्विधं द्रव्यव्युत्सर्ग तपो इसी प्रकार द्वादश प्रतिमाओं की आराधना आदि के लिए गण अर्थात्

साधु समुदाय का त्याग करना—एकाकी विचरना गणब्युत्सर्ग है। वस्त्र आदि उपवि का त्याग कर देना उपविब्युत्सर्ग है। इसी प्रकार अज्ञानादि का त्याग करना भक्तपानब्युत्सर्गतप कहळाता है। ११॥

तत्त्वार्थनियुक्ति—पहछे छह प्रकार के आभ्यन्तर तपों में से वैया-घृत्वा, स्वाध्याय, ध्यान आदि पांच का विस्तारपूर्वक मरूपण किया जा चुका, अब छठे आभ्यन्तरतप व्युत्सर्ग का विस्तृत एवं विद्योब रूपसे निरूपण किया जाता है-

विद्योब रूप से, उस्कूष्ट भावना से, दारीर आदि द्रव्यों की ममता का त्याग करना द्रव्यव्युत्सर्ग तप कहलाता है। इस तप के चार भेंद हैं-(१) दारीरव्युत्सर्ग तप (२) गणव्युत्सर्ग तप (३) उपधिव्युत्सर्गतप (४)

તત્ત્વાર્થાનિચું કિત—પહેલા છ પ્રકારના આભ્યન્તર તપામાંથી વૈયાવૃત્ય સ્ત્રાધ્યાય, ધ્યાન આદિ પાંચનું વિસ્તારપૂર્વંક પ્રરૂપણુ કરવામાં આવ્યું. હવે છઠ્ઠા આભ્યન્તરતપ વ્યુત્સર્ગતું વિસ્તૃત તેમજ વિશેષ નિરૂપણુ કરવામાં આવે છે. વિશેષરૂપથી ઉત્કૃષ્ટ ભાવનાથી શરીર આદિ દ્રવ્યાેની મમતાના ત્યાગ

ાવરાષર પંચા હાદ્યુપ્ટ ભાવનાથા રારાર આદિ દ્રબ્યાના મમતાના ત્યાગ કરવા. દ્રબ્યબ્સુત્સર્ગતપ કહેવાય છે. આ તપના ચાર ભેદ છે–(૧) શરીરબ્સુત્સર્ગ તપ (૨) ગણુબ્સુત્સર્ગતપ (૩) ઉપયિબ્સુત્સર્ગતપ અને (૪) ભક્તપાનબ્યુત્સર્ગ

દર્ષ્

- तत्त्वाधैसन्ने

भवतीति बोध्यम् । तत्र शरीरस्य औदारिकादिरूपस्य व्युरसर्गः विशेषेण-उत्कुष्ट-भावनया ममस्वत्यागः शरीरव्युत्सर्गं स्तद्रूपं तपः शरीरव्युत्सर्गतप उच्यते । एवं प्रतिमा द्याराधनाय गणस्य अप्रणसम्मदायस्य व्युत्सर्गों विशिष्टोस्कृष्ट भावनया ममत्वत्यागो गणव्युस्सर्गः ममस्वत्या गः उपधिव्युत्सर्गः तद्रूपं तप उप-धि व्युरसर्ग तपः उच्यते । एवं-भक्तस्याऽऽहारस्य-पानस्य जलस्य च व्युत्सर्गः परित्यागो भक्तपानव्युत्सर्गे स्तद्र्पं तपो भक्त-पान व्युत्सर्ग तप उच्यते ॥ उक्तव्रौ-पतित्यागो भक्तपानव्युत्सर्गे स्तद्र्पं तपो भक्त-पान व्युत्सर्ग तप उच्यते ॥ उक्तव्रौ-पतित्यागो भक्तपानव्युत्सर्गे स्तद्र्पं तपो भक्त-पान व्युत्सर्ग तप उच्यते ॥ उक्तव्रौ-पत्तिके ३० सत्रे-'से किं तं दव्वविद्यस्यग्ये-? दव्यविद्यस्यग्ये चडव्विहे पण्णक्ते, तं जहा-सरीरथिउस्वग्ये १ णणबिद्यस्यग्ये २ ख्वहिविद्यस्यग्ये-३ भक्तपानविद्यस्यग्ये-४ स्ते तं दव्वविद्यस्यग्ये' इति । अथ कोऽसौ द्रव्यव्यु त्सर्गः ? द्रव्य व्युत्सर्गश्चतुर्विधः प्रइप्तः, तद्यथा शरीरव्युत्सर्गः-१ गणव्युत्सर्गः२ उपधव्युत्सर्गः-३ भक्तपानव्युत्सर्गः-४ स एव द्रव्यव्युत्सर्गः ॥३१॥

भक्तपानच्युत्सर्गतप द्रव्यव्युश्सर्ग के यह चार भेइ समझने चाहिए। औदारिक शरीर के प्रति विशेष रूप से, उत्कृष्ट आवना पूर्वक मिमस्व न रखना शरीरव्युत्सर्ग तप कहरुाता है। प्रतिमा की आराधना आदि के लिए गच्छ को स्याग देना गणच्युत्सर्ग तप है। वस्त्र आदि उपधि का त्याग कर देना उपधि व्युत्सर्ग तप है। आहार और पानी का त्याग कर देना भक्तपानव्युत्सर्ग तप है। ओपपातिकसूत्र के ३० वे सूत्र में कहा है-'शरीरव्युत्सर्ग गणव्युत्सर्ग उपधिव्युत्सर्ग और भक्तपानव्युत्सर्ग यह चार प्रकार का द्रव्यव्युत्सर्गत्य है ॥३१॥

'भावविडस्सग्ग तवे तिबिहे' इत्यादि

भावव्युत्सम तप तीन प्रकार का है-(१) कषायव्युत्मर्भ (२) संसार

્ તપ દ્રવ્યવ્યુત્સર્ગના આ ગ્રાર લેદ સમજવા જોઇએ.

ઔદારિક શરીરની પ્રતિ વિશેષરૂપથી ઉત્કૃષ્ટભાવના પૂર્વં ક મસત્વ ન રાખલું શરીરવ્યુત્સર્ગતપ કહેવાય છે. પડીમાંની આરાધના વગેરેના કારણે ગચ્છના ત્યાગ કરી દેવા ગણુવ્યુત્સર્ગતપ છે. વસ્ત્ર આદિ ઉપધિના ત્યાગ કરવા ઉપધિવ્યુત્સર્ગ તપ છે. આહાર અને પાણી ત્યજી દેવા ભક્તપાનવ્યુત્સર્ગતપ છે. ઔપપાતિક સ્ત્રના ત્રીસમાં સ્ત્રમાં કહ્યું છે

્ શરીરવ્યુત્સર્ગ, ગણુવ્યુત્સર્ગ અને ભક્તપાન વ્યુત્સ્ગ આ ચાર પ્રકારના દ્રવ્યવ્યુત્સર્ગ તપ છે. તા ૩૧ ત

भावविउरसगे तवे तिविहे' धत्याहि

**રતુવાર્થ**-લાવબ્યુત્સર્ગ<sup>ત</sup>તપ<sup>ં</sup>ત્રણુ પ્રકારના છે-(૧) કષાયબ્યુત્સર્ગ (૨)

मूलम्-भावविउस्दगातवे तिविहे, कसायसंसारकम्म-विउस्तगग भेयुओ ॥३२॥

छाया-मातच्युत्सगीतपस्त्रिविधं कषाय संसार-कर्म व्युत्सगीमेद्दतः-"।३२।

तत्वार्थदिपीका —पूर्वे ताबद् - द्रव्यव्युरसर्गतपथतुर्विधं सविस्तरं पर्छपितम् सम्पति सादव्युत्सर्ग तपः प्ररूपयितुमाद - ''भावविउरसग्ग तचे - '' इत्यादि । मावव्युत्सर्ग तपः - भावस्य कषायादे व्युत्सर्गः विशेषेगोस्छप्टमावनया त्यागो – मावव्युत्सर्ग स्तव्र्रूपं तपो भावव्युत्सर्गतपः खद्ध त्रिविधं भवति । तद्यथा - कषाय-व्युत्सर्गतपः १ संसारव्युत्सर्गतपः र कर्मव्युत्सर्ग तपश्च २ इत्येवं त्रिविधं भावव्यु-त्तर्ग तपो भर्वति । तत्र - कषायानां क्रोधादेमीवस्य व्युत्सर्गः परित्यागः कषाय-व्युत्सर्ग स्तद्रूपं तपः कषायव्युत्सर्गतपः र वर्ष्य व्युत्सर्गः परित्यागः कषाय-व्युत्सर्ग स्तद्रूपं तपः कषायव्युत्सर्गं तप उच्यते । एवं - संसारस्य नरक - तिर्यग् मनुष्य - देवगतिरूपस्य व्युत्सर्गः संसारव्युत्सर्गं तप उच्यते । एवं - कर्मणां ज्ञाना-'वरणाद्यष्टविधानां व्युत्सर्गः परित्यागः कर्मव्युत्सर्गं स्तद्र्रूपं तपः वर्मव्युत्सर्ग-तप उच्यते ॥ २२॥

व्युत्सर्ग और (३) कर्मव्युत्सर्ग ॥३२॥

तत्त्वार्थदीपिका-पहछे द्रव्यव्युत्सर्भ का चिस्तारपूर्वक प्ररूपण किया गया, अब आवव्युत्सर्गतप की प्ररूपणा करते हैं-

कषाय आदि भाव का व्युत्सर्ग करना अर्थात् चत्कृष्ट भावना से विशिष्ट त्याग करना आवव्युत्सर्ग तप कहलाता है। इस तप के तीन भेद हैं – कषायव्युत्सर्गतप, संखारव्युत्सर्ग तप और कर्मव्युत्सर्ग तप कोध आदि कषायभाव का त्याग करना कषायव्युत्सर्ग तप कहलाता है। नरकनति तिर्घ चगति सनुष्यपति और देवगति रूप चतुर्विध संखार का त्याग करना संखारव्युत्सर्गतप कहलाता है और ज्ञानावरण आदि आठ प्रकार के कमों का त्याग करना कर्मव्युत्सर्ग तप कहलाता है।

સંસારવ્યુત્સર્ગ (૨) અને (૩) કર્મવ્યુત્સર્ગ ા ૩૨ ા

તાત્વાર્થદીપિકા—પહેલા દ્રવ્યવ્યુત્સર્ગ નું વિસ્તારપૂર્વ ક પ્રરૂપણા કર્યું. હવે લાવવ્યુત્સર્ગ તપની પ્રરપણા કરીએ છીએ

કષાય આદિ ભાવના બ્યુત્સર્ગ કરવા ભાવબ્યુત્સર્ગતપ કહેવાય છે આ તપના ત્રણ ભેદ છે-કષાયબ્યુત્સર્ગતપ, સંસારબ્યુત્સર્ગતપ અને કર્મબ્યુત્સર્ગતપ કોધ આદિ કષાય ભાવનાત્યાગ કરવા કષાયબ્યુત્સર્ગતપ કહેવાય છે. નરક ગતિ, તિર્ય ચગતિ, મનુષ્યગતિ અને દેવગતિરૂપ ચતુર્વિધ સંસારના ત્યાગ કરવા સંસાર બ્યુત્સર્ગતપ કહેવાય છે અને જ્ઞાનાવરગ્ર આદિ આઠ પ્રકારના કર્મોના ત્યાગ કરવા કર્મબ્યુત્સર્ગતપ કહેવાય છે. ા ૩૨ ા तत्वार्थनियु क्ति - पूर्व तावद् -द्रव्यभावभेदेन द्विविधेषु व्युरसर्गतपःमु चरुचिंधत्वेन द्रव्यच्युरसर्गतपः मरूपितम्, सम्मति-भावव्युरसर्ग तरस्तेविध्येन प्ररूपयितुमाइ-'भावविडस्सग्गतवे तिविहे, कसाय-संसार कम्मविडस्सग्ग भेवओ' इति । भावव्युरसर्गतपः-भावस्य क्रोधादिकपायादेः खन्छ व्युरसर्गः विशेषेगोत्छ्रष्ट मावनया त्यागो भावव्युत्सर्ग स्तत्द्रूपं तप स्तावत् त्रिविधं भवति, तद्यथा-कषायच्युत्सर्ग तपः १ संसारव्युत्सर्गतपः २ कर्मव्युत्सर्गतपश्चे-३ ति । तत्र-कपायस्य क्रोधादिरूपस्य भावस्य व्युरसर्गः विशिष्टोत्छ्रष्टभावनया परि-त्यागाः कपायव्युत्सर्ग स्तदूपं तपः कपायव्युत्सर्गातपो व्यपदिश्यते । एवं संसारस्य नरक-तिर्यङ्भनुष्य-देवर्गात रूपस्य व्युत्सर्गः परित्यागः संसारव्युत्सर्गं स्तदूपं तपः संसारव्युग्सर्गतपो व्यपदिश्यते एवं कर्मणां ज्ञानावरणाद्यष्टयिधकर्मणां व्युत्सर्गः परित्यागः कर्मव्युत्सर्गं स्तद्र्पं तपः कर्मव्युत्सर्ग तपो व्यपदिश्यते । उक्तश्चौपपातिके ३० स्रुने-'से किं तं भावविडग्गे? भावविडस्सग्गे तिविद्दे

तत्त्वार्थनिर्युक्ति—व्युत्सर्ग तप के दो भेदों में से द्रव्यव्युश्सर्गतप के चार भेदों की प्ररूपणा की गई, अब भावव्युत्सर्गतप के तीन भेदों का व्याख्यान किया जाता हैं-

विशेष रूप से उल्कुष्ट भावनापूर्वक कोधादि कषाय-भाव का त्याग भावच्युःसर्ग कहळाता है। उसके तीन भेद हैं-(१) कषायच्युत्सर्ग (२) संसारच्युत्सर्ग और (३) कर्मच्युत्सर्ग। कोध आदि कषयां का त्याग करना कषायच्युत्सर्ग तप है। इसी प्रकार नारक-तिर्यंच-मनुष्य देवगति रूप संसार का परित्याग करना संसारच्युत्सर्गतप है और ज्ञानावरण आदि आठ प्रकार के कर्मो का परित्याग करना कर्मच्युत्सर्ग तप कहलाता है। औपपातिकसूत्र के तीसवें सूत्र में कहा है---

તત્વાર્થનિર્ચું કિત–-બ્યુત્સર્ગંતપનાં એ લેદ્દેાપૈકી દ્રબ્યબ્યુત્સર્ગતપના ચાર લેદાની પ્રરૂપણા કરવામાં આવી. હવે ભાવબ્યુત્સર્ગતપના ત્રણ લેદાનું નિરૂપણ કરવામાં આવે છે.

વિશેષ રૂપથી, ઉત્કૃષ્ટભાવના પૂર્વ ક કોધાદિકષાયભાવના ત્યાગ ભાવવ્યુત્સર્ગ કહેવાય છે. તેના ત્રણુ ભેદ છે (૧) કષાયવ્યુત્સર્ગ (૨) સંસારવ્યુત્સર્ગ અને (૩) કર્મ વ્યુત્સર્ગ કોધ આદિ કષાયના ત્યાગ કરવા કષાયવ્યુત્સર્ગતપ છે એવી જ રીતે નશ્ક–તિર્ય ગ–મનુષ્ય દેવગતિ રૂપ સંસારના પરિત્યાગ કરવા સંસાર વ્યુત્સર્ગતપ છે: જ્યારે જ્ઞાનાવરણુ આદિ આઠ પ્રકારના કર્મોના પરિત્યાગ કરવા કર્મ વ્યુત્સર્ગતપ કહેવાય છે. ઔપપાતિક સૂત્રના ત્રીસમાં સૂત્રમાં કહ્યું છે

કષાયવ્યુત્સર્ગ તપ ચાર પ્રકારના છે. જેમકે-(૧) કોધકષાયવ્યુત્સર્ગ (૨) માનકષાયવ્યુત્સર્ગ (૩) માયાકષાયવ્યુત્સર્ગ અને (૪) લાભકષાયવ્યુત્સર્ગ તાત્પય એ છે કે કષાયવ્યુત્સર્ગ તપના ચાર ભેદ દાય છે. ા ૩૩ ા

સ્ત્રાર્થ-ક્રોધકષાયવ્યુત્સર્ગ આદિના ભેદથી કષાયવ્યુત્સર્ગ તપન ચાર ભેદ છે ા૩૩ા તત્ત્વાર્થ દીપિકા--પૂર્વ સૂત્રમાં ભાવવ્યુત્સર્ગ તપના કષાય સંસાર અને કર્મના ભેદથી ત્રણુ ભેદોની પ્રરૂપણા કરવામાં આવી. હવે તે પૈકી કષાયવ્યુત્સર્ગના ચાર ભેદોની વ્યાખ્યા કરીએ છીએ

પ્રશ્ન--ભાવબ્યુત્સર્ગના કેટલા ભેદ છે ? ઉત્તર--ભાવબ્યુત્સર્ગના ત્રણ ભેક છે-(૧) કષાયબ્યુત્સર્ગ (૨) સ'સાર બ્યુત્સર્ગ અને (૩) કર્મબ્યુત્સર્ગ. ા ૩૨ ા

कषाय व्युत्सर्ग तप चार प्रकार का है, यथा-(१) कोध कषायव्यु त्सर्ग (२) मानकषाय व्युत्सर्ग (३) मायाकषाय व्युत्सर्ग और (४) लोभ

के चार भेद हैं। ॥३३॥ तत्त्वार्थदीपिका—पूर्वसूत्र में भावव्युत्स्वर्ग तप के कषाय संसार और कर्म के भेद से तीन भेदों की प्ररूपणा की गई थी अब उनमें से कषायब्युत्सर्ग के चार भेदों की व्याख्या करते हैं-

'कसायविउस्सग्ग तवे' इत्यादि सूत्रार्थ-कोध कषायव्युत्सर्ग आदि के भेद से कषायव्युत्सर्ग तप

व्युत्सर्ग और (३) कर्मव्युत्सर्ग ॥३२॥

प्रइन-भावव्युत्सर्ग के कितने भेद है ? उत्तर-भावव्युत्मर्ग के तीन भेद है-(१) कषायव्युत्सर्ग (१) मंसार

छाया-कषायच्युग्सर्गं तपश्चतुर्विधं, क्रोधकषायादि च्युत्सर्गभेदतः । ३३॥ तत्त्वार्थदीपिका-पूर्वसूत्रे-कषायसंसारकर्मभेदेन त्रिविधं मावच्युत्सर्गतपः प्ररूपितम्, सम्पति-तेषु कषायच्युत्सर्गतपश्चातुर्विध्येन प्ररूषथितुमाह-'कसाय-विउरसग्तवे' इत्यादि । कषायच्युत्सर्गतपः खद्ध चतुर्विधं भवति, तच्या-क्रोध-कषायादि भेद्दतः । तथा च-क्रोधकषायच्युत्सर्गतपः १ मानकषायच्युत्सर्गतपः

च्युत्सर्ग १ संसारव्युत्सर्गः २ कर्मव्युत्सर्गः २ इति ॥३२। मूलम्-कसायविउस्सग्गतवे चउव्विहे, कोहकसायाइ विउ-स्सग्ग भेयओ ॥३३॥

पण्णत्ते, तं जहा कसायविउस्सग्गे१ संसारविउस्सग्गे२ कम्मविउस्सग्गे' इति। अथ कोऽसौ भावच्युन्सगैः ? भावच्युत्सर्ग स्त्रिविधः मज्ञप्तः, तद्यथा-कपाय- मायाकषायच्युत्सगीतपः ३ लोभकषायव्युत्सगीतपश्च ४ इत्येवं चतुर्विधं तावत् कषायव्युत्सगी तपो अवतीतिमावः ॥३३॥

तत्त्वार्थनियुं किः - पूर्व तावत् - त्रिविधं सावव्युत्सर्ग तपः गरुपितम्, कपायसंतार - कर्मव्युत्सर्ग भेदात्, सम्पति - तेषु मयागेपात्तं कपायव्युत्सर्गतप-श्चतुर्विधत्वेन प्ररूपितुपाह - 'कष्डायधिङस्तग्गत् दे - चडव्दिहे, कोइफसायाइ चिडस्झग्ग केचओ' इति । कपायव्युत्तर्गतपः कपायस्य - कोधादिरूपस्य च्युत्सर्गः परित्याग स्तद्रूपं तपः खलु चतुर्चिधं अचति तच्या - कोधकपायादि च्युत्सर्गः भेदतः । कोधकपायव्युत्सर्ग तपः १ आदिना - शनकपाय व्युत्सर्गतपः २ मायाकपायव्युत्मर्गतपः २ लोभकपाय व्युत्सर्गतपश्च ६ इत्येवं चतुर्द्धिं खलु -कपायव्युत्सर्गतपो अवतीति सावः ॥ उक्तश्चौपपातिक्वे २० मृत्रे - 'से किंतं कषायविष्ठस्खग्गे १ कसाय विष्ठस्सग्गे चडव्दिहे पण्णत्ते, तं जहा --कोहकसायबिष्ठस्सग्गे १ झाणकसायविष्ठरस्यग्गे २ माधाकसायविद्य-स्मग्गे ? लोह कसायविष्ठस्सग्गे ४ से तं कसायदिष्ठरस्यग्गे १ इति । अय-कोऽसौ कपायव्युत्सर्गः ३ कपायच्युरसर्ग श्वतुर्दिधः प्रज्ञप्तः तच रा - क्रोधकपाय-कषायव्युरर्ख्या । आद्याय यह है कि कपाय व्युत्सर्ग तप के चार भेद होते हैं ॥३२॥

तत्वार्थनियुक्ति—कषाय, संसार और कर्म के भेर से भाव व्यु· त्सर्ग के तीन सेरों का निरूपण किया गया, अब उनमें से प्रथम कषाय व्युत्सर्ग तप के चार मेरों का कथन करते हैं-

कोध आदि कषायों का त्याग करना कषाय व्युत्सर्ग तप अहलाता है। यह कषायव्युरसर्ग तप, कषायों के चार रोद होने के जारण चार प्रकार का है। वे चार प्रकार ये हैं-(१) कोध व्युत्सर्ग तप (२) मान व्यु-व्युत्सर्ग तप (३) मार्गा व्युत्सर्ग तप और (४) लोभ व्युक्सर्ग तप। औपपातिक सूत्र के तीखवें सूत्र में कहा है-

તત્ત્વાર્થ નિર્યુ કિત— કષાયસ'સાર અને કર્મ ના ભેદથી ભાવવ્યુત્સગ તપના ત્રણુ ભેદોનું પહેલા નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું. હવે તેમાના પ્રથમ કષાયવ્યુત્સર્ગ તપનાં ચાર ભેદોનું કથન કરીએ છીએ–

કોધ આદિ કષાયોના ત્યાગ કરવા કષાય વ્યુત્સર્ગ તપ કહેવાય છે. આ કષાયવ્યુત્સર્ગ તપ, કષાયોના ચાર ભેદ હાવાના કારણે ચાર પ્રકારનું છે જે આ પ્રમાણે છે—(1) ક્રોધવ્યુત્સર્ગ તપ (૨) માનવ્યુત્સર્ગ તપ (૩) માયા દ્રવ્યવ્યુત્સર્ગ તપ અને (૪) લાભવ્યુત્સર્ગ તપ ઔષપાર્તિકસૂત્રના ત્રીસમાં સૂત્રમાં કહ્યું છે—

70 62

આદિ...

तत्त्वार्थ' दी पि झानआनी पूर्वे लावव्युत्सर्ग' तभना प्रयम लेह seायव्युत्सर्ग' તપના ચાર ભેદેઃનું કથન કરવામાં આવ્યુ હવે બીજા સંસારવ્યુત્મર્ગ તપના ચાર લેદાનું નિરૂપણ કરવામાં આવે છે-नैरयिक्व्यति आहि इप संसारने। विशेष इपथी ઉत्घृष्ट लावनाथी त्याग

२१ त्रार्थ-स'सारव्युत्सर्ग तेप यार प्रधारना छे. -नैरयिडस'स र व्युत्सर्ग

नैधि हगति आदि का संसार का विशेष कर से उत्कूष्ट भावना પ્રશ્ન--કષાયવ્યુત્સર્ગના કેટલા લેદ છે ? ઉત્તર-કષાયવ્યુત્સર્ગના ચાર લેદ છે-(૧) કોધકષાયવ્યુત્સર્ગ (૨) માન કષાયવ્યુત્સર્ગ (૩) માચાકષ યવ્યુત્સર્ગ અને (૪) લાભાષાયવ્યુત્સર્ગ આ રીતે આ કષાય વ્યુત્સર્ગ તપનું વર્ણુન છે ॥ ૩૩ ।

'संसारविउस्सग्गतवे चडव्विहे' ध्रि. दि

113811

तत्वार्थदीपिका--- इससे पूर्व भावव्युत्सर्ग तप के मथम भेद कषाय च्युत्सगी तप के चार भेदों का कथन किया गया, अब दूखरे संसार-च्युरसर्ग तप के चार भेहों का निरूपण किया जाता है-

ब्युत्सर्ग आदि ॥३४॥

'संसारविउरसग्गनवे च उव्विहे' इत्यादि । स्त्रार्थ-संसार व्युत्सर्ग तप चार प्रकार का है-नैरयिकसंसार.

उत्तर-कषाय व्युतसगी के चार सेद् हैं-(१) कोधकषायव्युत्सगी (२) मानकषायव्युत्सर्ग (३) षायाकषायव्युत्सर्ग और लोभ कषाय व्युत्सर्ग। यह कषायव्युत्सर्ग तप का वर्णन है।।३२।

तत्त्वार्थदीपिका--'पूर्व' तावत्-त्रिविधस्य भावच्युत्सर्गतपसः मथममेदं कषायच्युत्सर्गं तपश्चातुर्विध्येन मरूपितम्, सम्पति-द्वितीयं संसारच्युत्सर्गतपश्चातु-विंध्येन परूपयितुमाह-'संसारविण्डस्खग्गतचे' इत्यादि । संसारव्युत्सर्गतपः-संसारस्य नैरयिकादि गतिरूपस्य च्युत्हर्गः विशेषेण-उत्कृष्टनः सर्वथा परित्यागः प्रइन-कषाय व्युत्खर्भ के कितने सेद हैं?

मूलम्-संसारविउस्सरगतवे चउच्विहे, णेरइयसंसारविउ-सग्गाइ भेयओ ॥३४॥

छाया-संसारव्युत्सर्गतपश्चतुर्विधम्, नैरयिकसंसारव्युरसर्गादि भेदतः ॥३४।

मानकषायव्युत्सर्गः-सायाकषायव्युत्सर्गः छोभकषायव्युत्सर्गः सं **च्युरस**र्गः एप कषायव्युत्सर्गः इति ॥३३॥

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ स्.३४ संसाइब्युत्सर्गतपसः निरूपणम्

संसारच्युत्मर्ग स्तद्र्पं तपः खल चतुर्थिधं भवति । तद्यथा-नैरयिकसंसारच्युत्सर्गदि भेदतः । नैरयिकसंसारच्युन्सर्गतषः-१ तिर्यक् संसारच्युत्सर्गतपः-२ मतुष्य-संसारच्युत्सर्गतपः-३ देवसंसारच्युत्सर्गतपश्चे १ त्येवं चतुर्विधं खल्ज संसारच्युन्सर्ग तथो भवति । तत्र नैश्किगतिरूपस्य संसारस्य च्युन्सर्गः परित्यागो नैरयिकसंसा-च्युत्सर्गतप उच्यते । एवं-तिर्यग्गतिरूगस्य संसारस्य च्युन्सर्गः परित्यागः तिर्यक् संसारच्युत्सर्ग तप उच्यते । एवं-तिर्यग्नतिरूपस्य संसारस्य च्युन्सर्गः परित्यागः तिर्यक् संसारच्युत्सर्ग तप उच्यते । एवं-सिर्चण्यातिरूपस्य संसारस्य च्युन्सर्गः परित्यागः तिर्यक् संसारच्युत्सर्ग तप उच्यते । एवं-सनुष्यगतिरूपस्य संसारस्य च्युन्सर्गः परित्यागः परित्यागो सेवसंसारच्युन्सर्गतप ज्वत्सर्ग । एवं-देवगतिरूपस्य संसारस्य च्युत्सर्गः परित्यागो देवसंसारच्युत्सर्ग तप उच्यते इति, ॥३४॥

तत्त्वार्थनिर्युक्तिः--पूर्व लल्ज भावव्युत्सर्गतपस्तिभिधं मरूपितम्, तत्र-प्रथमं कषायव्युत्सर्गतपो रूपं सावव्युत्सर्गतपश्चतुर्विधत्वेन प्रतिपाद्य सम्मति-द्वितीयं संसारव्युत्सर्गतपः मरूपयितुमाह-''संखारविडस्तरगे तवे चड-व्विहे, णेरइयलंसारविडस्सरगाह सेयओ-'' इति । संसारव्युत्सर्गतपः-

से त्याग करना संसारव्युत्सर्ग तर कहलाता है। वह चार प्रकार का है-(१) नैरयिक संसारव्युत्सर्ग तप (२) तिर्यक्त संसारव्युत्सर्ग तप (३) मनुष्य संसारव्युत्सर्गतप और (४) देवसंसार व्युत्सर्ग तप। इस प्रकार संसारव्युक्ष्म के चार भेद हैं। इनमें से नैरयिक गति रूप संसार का परित्यांग करना नैरयिक संसारव्युत्सर्गतप कहलाता है। तिर्यचगति रूप संसार का परित्याग तिर्यक्त संसारव्युत्सर्गतप कहलाता है। तिर्यचगति रूप संसार का परित्याग तिर्यक्त संसारव्युत्सर्गतप कहलाता है। तिर्यचगति रूप संसार का परित्याग तिर्यक्त संसारव्युत्सर्गतप कहलाता है। ननुष्य-गतिरूप संसार का परित्याग सनुष्य संसारव्युत्सर्गनप कहलाता है। ननुष्य-गतिरूप संसार का परित्याग सनुष्य संसारव्युत्सर्गनप कहलाता है और देवगति रूप संसार का परित्याग देव संसारव्युत्सर्गनप कहलाता है। 1881 तत्त्वार्थनियुक्ति-पहले भाव व्युत्सर्ग तप के तीन भेद कहे गए थे। उनमें से पहले कषाय व्युत्सर्ग तप रूप भाव व्युत्सर्ग तप के चार

કરવા સંસારવ્યુત્સર્ગ તપ કહેવાય છે. તે ચાર પ્રકારના છે-(૧) નૈરયિકસંસાર વ્યુત્સર્ગ તપ (૨) તિર્ય ચસંસાર વ્યુત્સર્ગ તપ (૩) યનુષ્યસંસારવ્યુત્સર્ગ તપ અને (૪) દેવસંસારવ્યુત્સર્ગ તપ આવી રીતે સંસારવ્યુત્સર્ગ તપના ચાર લેદ છે, આમાંથી નૈરયિકગતિરૂપ સંસારના પરિત્યાગ કરવા નૈરયિકસંસારવ્યુત્સર્ગ તપ કહેવાય છે. તિર્ય ચંગતિરૂપ સંસારના પરિત્યાગ તિર્ય ચંસારવ્યુત્સર્ગ કહેવાય છે. મનુષ્યગતિ રૂપ સંસારના પરિત્યાગ તાર્ય ચંસારવ્યુત્સર્ગ તપ કહેવાય છે, અને દેવગતિરૂપ સંસારના પરિત્યાગ સનુષ્યસંસારવ્યુત્સર્ગ તપ કહેવાય છે, અને દેવગતિરૂપ સંસારના પરિત્યાગ દેવસંસારવ્યુત્સર્ગ કહેવાય છે. તત્ત્વાર્થ નિર્યુ ક્લિગન્પહેલાં ભાવવ્યુત્સર્ગ તપના ત્રણ લેદ કહેવામાં આવ્યા ફ્રંતા તેમાંથી પ્રહેલા કથાયવ્યુત્સર્ગતપ રૂપ ભાવવ્યુત્સર્ગ તપના ચાર ભેદોતુ दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ ख.२४ संसारब्युत्सर्गतपस: निरूपणम्

संसारस्य नरकादि रूपस्य व्युत्यर्गः परित्याग स्तद्व्यं तपः खद्ध चतुर्तियं भवति, तत्रया-नैरथिकसं सारव्युत्सर्गदि भेदतः । नैरथिकसं सारव्युत्सर्गतपः ? आदिना-तिर्थवसं सारव्युत्सर्गतपः-मनुष्यशं सारव्युत्सर्गतपः- ३ देवसं सारव्युत्स-र्गतपथ-४ इत्येतं चतुर्दिधं खद्ध संसारव्युत्सर्ग तपो अवति । तत्र-नैरथिक गति-रूपस्य संसारस्य परित्यायरूपं तपो नैरथिकछं तार व्युत्सर्गतपो व्ययदिव्यते । प्रव-तिर्यग्गति रूपस्य संसारस्य परित्यागरूपं तपो विर्यग् संसारव्युत्सर्ग तपो व्यपदिव्यते । एवं मनुष्य गतिरूपस्य संसारस्य परित्यागरूपं तपो निर्यग् संसारव्युत्सर्ग तपो व्यपदिव्यते । एवं मनुष्य गतिरूपस्य संसारस्य परित्यागरूपं तपो मन्नुप्यसं सार व्युक्सर्गतपो व्ययदिव्यते । एवं देवगतिरूपस्य संसारस्य परित्यागरूपं तपो देवसंसारव्युत्सर्गतपो व्ययदिव्यते ॥ उक्तञ्चौषपातिके ३० छत्रे-'से किं तं

भेदों का प्रतिपादन किया गया, अब दूखरे संसार व्युत्सर्ग तप की प्ररूपणा करने के लिए कहते हैं-

नरक आदि स्वरूप बाछे खंखार का व्युरखर्ग अर्थात् परित्याग संसार व्युत्सर्ग कहलाता है। वह चार प्रकार का है (१) नैरयिक संखार व्युत्सर्ग (२) तिर्यक्रसंखार व्युत्सर्ग (३) यनुष्व छंखार व्युत्सर्ग और(४) देवसंसार व्युत्सर्ग । इनमें से नैरयिक गतिरूप खंखार का परित्याग नैरयिक संखार व्युत्सर्ग तप कहलाता है। तिर्यंचगति रूप खंसार का परित्याग तिर्यक्रसंखार व्युत्सर्ग तप कहलाता है। विर्यंचगति रूप खंसार का परित्याग तिर्यक्रसंखार व्युत्सर्ग तप कहलाता है। सनुष्य गति रूप संसार का परित्याग मनुष्य संसार व्युत्सर्ग कहलाता है। देवगति रूप संसार का परित्याग देव संसार व्युत्सर्ग कहलाता है। औपपातिक संख के तीसवें सत्र में कहा है-

પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું હવે બીજા સંસારવ્યુત્સર્ગ તપની પ્રરૂપણા કરેવા માટે કહીએ છીએ–

નરક આદિ સ્વરૂપવાળા સ'સારના વ્યુત્સર્ગ અર્થાત્ પરિત્યાગ સ'સાર વ્યુત્સર્ગ કહેવાય છે. તે ચાર પ્રકારના છે-(૧) નૈરયિકસ'સારવ્યુત્સર્ગ (૨) તિર્થકસ'સારવ્યુત્સર્ગ (૩) સનુષ્યસ'સારવ્યુત્સર્ગ (૪) દેવસ'સારવ્યુત્સર્ગ આ માંથી નૈરયિકગતિરૂપ સ'સારના પરિત્યાગ નૈરયિકસ'સારવ્યુત્સર્ગ તપ કહેવાય છે તિર્ય ચગતિરૂપ સ'સારના પરિત્યાગ તિર્ય ચય'સારવ્યુત્સર્ગ તપ કહેવાય છે. મનુષ્યગતિરૂપ સ'સારના પરિત્યાગ સનુષ્યસ'સારવ્યુત્સર્ગ તપ કહેવાય છે. કેવગતિરૂપ સ'સારના પરિત્યાગ દેવસ'સારવ્યુત્સર્ગ કહેવાય છે. સંત્રના, ૩૦માં સૂત્રમાં કહ્યું છે---

સૂત્રાર્થ –-કર્મવ્યુત્સર્ગ તપના આઠ ભેદ છે–જ્ઞાનાવરણ કર્મવ્યુત્સર્ગ ારૂપા તત્ત્વાર્થ દીપિકા–આની પહેલા સ'સારવ્યુત્સર્ગ નામક ભાવવ્યુત્સર્ગ તપ વિશેષના ચાર પ્રકાર પ્રદર્શિત કરવામાં આવ્યા છે, તેના જ અન્તિમ ભેદ કર્મવ્યુત્સર્ગના ભેકેાનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ–

'कम्मवि उस्तरगतवे' धरियाहि।

ઉત્તર--સંસારવ્યુત્સર્ગ તપના ચાર ભેક, જેવાકે-(૧) નૈરચિકસંસાર-વ્યુત્સર્ગ (૨) તિર્થક્સંસારવ્યુત્સર્ગ (૩) મનુષ્યસંસારવ્યુત્સર્ગ અને (૪) દેવ સંસારવ્યુત્સર્ગ આ સંસારવ્યુત્સર્ગ તપનું વર્ણુન થયું ાા ૩૪ાા

द कम व्युत्सग क मदा का प्रतिपादन करते हैं प्रश्न--संसारव्युत्सर्गना डेटवा लेद छे ?

तत्वार्थदीपिका—इससे पहळे संसारव्युत्सर्ग नामक भावव्युत्तर्ग तत्वार्थदीपिका—इससे पहळे संसारव्युत्सर्ग नामक भावव्युत्तर्ग तप विद्रोष के चार प्रकार प्रदर्शित किये गये, अब उसी के अन्तिम भेद कर्म व्युत्सर्ग के भेदों का प्रतिपादन करते हैं-

व्युत्सर्ग (२) तिर्यक् संखारव्युत्सर्ग (३) मनुष्य संखारव्युत्सर्ग और (४) देवसंसार व्युत्सर्ग । यह संसार व्युत्सर्ग तप का वर्णन हुआ ॥३४॥ 'कम्मवित्रस्वर्गतवे' इत्यादि ।

प्रइन-संसारव्युरसर्ग के कितने भेद हैं ? उत्तर-संसारव्युत्सर्ग तप के चार भेद हैं, यथा-(१) नैरयिक संसार

विउस्सगाभेयओ ॥३५॥ छाया-कर्भव्युत्सर्गतपोऽष्टविधं, ज्ञानावरणीयादि कर्भव्युत्सर्गमेदतः ॥३५ तत्वार्थदीषिका-'पूर्वं खल्ज सावव्युत्सर्गतपो विशेषरूपं संसारव्युत्सर्ग-तपश्चतुर्विधं प्रतिपादितम्, सम्प्रति-भावव्युत्सर्गतपो विशेषरूपं कर्मव्युत्सर्ग तपोऽष्टविधं प्रतिपादयितुमाह-'कम्झ सिउरुस्तग्ताचे' इत्यादि । कर्मव्युत्सर्गतपः

देवसंसारव्युत्वर्गः, ख एष संसारव्युत्सर्गः इति। ॥३४॥ म्बम्-क्रम्मविडस्सग्गतवे अट्ठविहे, णाणावरणिजाइ कम्म·

संतारबिउरसग्गे-? सतारबिउरसग्गे चउव्विहे पण्णत्ते, तं जहा-णेरहयसंतारविउ तग्गे-१ तिरिपत्तंसारविउरसग्गे-२ मणुपसंसारविउ रसभ्गे-३ देवसंसारविडरसग्गे-४ से तं संतारविउरसग्गे' इति, अथ कोऽसौ संसारच्युत्लगी:-? संसारच्युत्लर्गश्चतुर्विधः प्रज्ञसः, तचथा -नैयिकसंसारच्युत्लगी:, तिर्यक् संसारच्युत्सगी:, अनुष्णसंसारच्युत्सगी:, कर्मणां ज्ञानावरणीयाद्यहर्त्विघातां व्युत्सर्गः विशेषेणोरकुष्टतया परित्यागः कर्मव्यु-त्सर्ग स्तद्र् ा तपः खल्दष्टविधं सद्रति । तद्यथा-ज्ञानावरणी यादि कर्मव्युत्सर्गमेदतः तथा च-ज्ञानावरणीयकर्मव्युत्सर्गतपः १ आदिना-दर्शनावरणीयकर्मव्युत्सर्ग तपः २ वेदनीयकर्मव्युत्सर्गतपः १ मोहनीयकर्मव्युत्सर्गतपः आयुष्यकर्मव्युत्सर्ग तपः ५ नामकर्मव्युत्सर्गतपः ६ मोहनीयकर्मव्युत्सर्गतपः आयुष्यकर्मव्युत्सर्ग तपश्च ८ इत्येवं तावद्दश्विधं कर्मव्युत्सर्गतपाः ७ अन्तरायकर्मव्युत्सर्ग तपश्च ८ इत्येवं तावद्दश्विधं कर्मव्युत्सर्गतपो सत्रतीति सावः । तत्र=ज्ञाना-वरणीयस्य कर्मणः परित्यागरूपं ज्ञानावरणीय कर्मव्युत्सर्गतप उच्यते । दर्शना-वरणीयस्य कर्मणः परित्यागरूपं दर्शनावरणीयकर्मव्युत्सर्गतप उच्यते । दर्शना-वरनीयस्य कर्मणः परित्यागरूपं दर्शनावरणीयकर्मव्युत्सर्गतप उच्यते । एवं-वेदनीयस्य कर्मणः परित्यागरूपं वेदनीयकर्मव्युत्सर्गश्वि उच्यते । एवं मोहनीय-स्प दर्शन चास्त्रिमोहनीयद्रगस्य कर्मणः परित्यागरूपं वेदनीयकर्मव्युत्सर्गश्वियं कर्मव्युत्सर्ग तप

• ज्ञानावरणीय आदि आठ कमों का व्युत्सर्ग अर्थात् विद्योष रूप से, उश्कृष्ट भावना से, परित्याण जरना कर्म व्युत्सर्ग तप कहलाता है। यह तप आठ प्रकार का है, चथा-(१) ज्ञानावरणीयकर्मव्युत्सर्गतप

(२) दर्शनावरणीय कर्म ट्युत्सगे तप (२) वेदनीय कर्म ट्युत्सगे तप (४) मोहनीय कर्म व्युत्सगे तप (५) आयुष्य कर्म ट्युत्सगे तप (६) नामकर्म व्युत्सगी तप (७) गोत्र कर्म व्युत्सगे तप और अन्तराय कर्म व्युत्हर्ग तप। इस तरह कर्म ट्युत्सगे तप आठ प्रकार का है।

ज्ञानावरणीय कर्म का परित्याग करना ज्ञानावरणीय कर्म न्युत्मर्ग तप कहलाता है। इसी प्रकार द्शीलाव णीय कर्म का परित्याग दर्शना वरणीय कर्म न्युत्सर्ग, येद्नीय कर्म का परित्याग वेद्नीय कर्म न्युत्सर्ग. दर्शन-चारित्र मोहनीय हव सोहनीय कर्म का परित्याग मोहनीय कर्म

ज्ञानावरण्डीय આદિ આઠ કર્માના બ્યુત્સર્ગ અર્થાત્ વિશેષરૂપથી ઉત્કૃષ્ટ ભાવનાથી પરિત્યાગ કરવે। કર્મબ્યુત્સર્ગ તપ કહેવાય છે આ તપ આઠ પ્રકારના છે, જેમ કે-(૧) ज्ञाનાવરણ્કીય કર્મબ્યુત્સર્ગ તપ (૨) દર્શનાવરણીય કર્મબ્યુત્સર્ગ તપ (૩) વેદનીયકર્મબ્યુત્સર્ગ તપ (૪) માહનીયકર્મ બ્યુત્સર્ગ તપ (૫) આયુષ્યકર્મ બ્યુત્સર્ગ તપ (૬) નામકર્મબ્યુત્સર્ગ તપ (૭) ગાત્ર કર્મબ્યુત્સત્સર્ગ તપ અને (૮) અન્તરત્યકર્મબ્યુત્સર્ગ તપ આ રીતે કર્મબ્યુત્સર્ગ તપ આઠ પ્રકારના છે.

ગ્રાનવર શ્રીયકર્મના પરિત્યાગ કરવા ગ્રાનાવરણીય કર્મ બ્યુત્સર્ગ તપ કહે. વાય છે, એવી જ રીતે દર્શનાવર શ્રીય કર્મના પરિત્યાગ દર્શનાવરણીય કર્મ બ્યુત્સર્ગ, વેદનીય કર્મના પરિત્યાગ વેદનીય કર્મ બ્યુન્સર્ગ, દર્શન-ચારિત્ર માહનીય રૂપ માહનીયકર્મના પરિત્યાગ મે હનીયકર્મ બ્યુત્સર્ગ. આયુષ્યકર્મના પરિત્યાગ उच्यते । एवम्-आयुष्य रूपस्य कर्मणः परित्यागरूपम् आयुष्य कर्मव्युत्सर्ग तप उच्यते । एवं नामरूपस्य कर्मणः परित्यागरूपं नामकर्थव्युत्सर्गतप उच्यते । एवं गोत्ररूपस्य कर्मणः परित्यागरूपं गोत्रकर्म व्युत्सर्ग तप उच्यते एछम्-अन्त-रायरूपस्य कर्मणः परित्यागरूपम् अन्तरायकर्भव्युत्सर्ग तप उच्यते ॥ ३५॥

तत्त्वार्थनिर्धुं किः — पूर्व तावत् – संसारव्युत्सर्ग तपोरूपं भावव्युत्सर्ग तप अतुर्विधत्वेन मरूापतम्, सम्मात – कर्भव्युत्सर्ग तपोरूपं भावव्युत्सर्ग तपोऽष्टविध त्वेन मरूपयितुमाह – 'कम्म विउत्स्सग्गलं अर्हविहे णाणावरणिज्जाइ कम्म विउत्सग्धभेध आ' इति । कर्मव्युत्सर्गतपः – कर्भणां ज्ञानावरणीयादीनां व्युत्सर्गः परित्याग स्तद्रूपं तपः खल्बव्दावेधं भवति, तचया – ज्ञानावरणीयादि कर्मव्युत्सर्गभेदतः ज्ञानावरणीयकर्मव्युत्सर्गतपः १ आदिना – दर्शनावरणीय-कर्मव्युत्सर्गतपः २ चेदनीयकर्मव्युत्सर्गतपः ३ मोहनीयकर्भव्युत्सर्गतपः – अ

च्युत्सर्ग, आयुष्य कर्म का परित्याग आयुष्य कर्म च्युत्सर्ग, नामकर्म का परित्याग नामकर्म, च्युत्सर्ग, गोत्र कर्म का परित्याग गोत्र कर्म च्युत्सर्ग और अन्तराय कर्म का परित्याग अन्तराय कर्म च्युत्सर्ग कहलाता है ॥३५॥

तत्वार्थनियुक्ति—इससे पूर्व संसार व्युत्तर्ग रूप भावव्युत्सर्ग तप के चार भेदों का निरूपण किया गया था, अब कर्मव्युत्सर्ग तप के आठ भेदों की प्ररूरणा की जाती है-

ज्ञानावरण आदि आठ कमों के परित्याग को कर्मव्युत्सर्ग तप कहते हैं। कर्म के सेद से इस लप के भी आठ सेद होते हैं, यथा-(१) ज्ञानावरणोग कर्मच्युत्लर्ग तप (२) द्रीनाबरणीय कर्मव्युत्सर्ग तप (३) वेदनोय कर्मव्युत्सर्ग तप (४) मोहनीय कर्मव्युत्सर्ग तप (५) आयुष्य-

આયુષ્યકર્મવ્યુત્સર્ગ, નામકર્મના પરિત્યાગ નામ કર્મવ્યુત્સર્ગ, ગાેત્રકર્મના પરિત્યાગ ગેય્ત્રકર્મવ્યુત્સર્ગ અને અન્તરાયકર્મના પરિત્યાગ અન્તરાયકર્મવ્યુ-ત્સર્ગ તપ કહેવાય છે ાારૂપા

તત્ત્વાર્થનિર્ચુ કિત—આની પહેલા સંસારવ્યુત્સર્ગ રૂપ ભાવવ્યુત્સર્ગ તપના ચાર લેકેનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું, હવે કર્મવ્યુત્સર્ગતય રૂપ ભાવવ્યુત્સર્ગ તપના આઠ લેદાની પ્રરૂપણા કરવામા આવે છે—

ગ્ઞાનાવરણુ આદિ અઠ કર્માના પરિત્યાગને કર્માવ્યુત્સર્ગ તપ ક**દે છે.** કર્મલેદથી આ તપના પણુ આઠ લેદ હાેય છે, જેમકે-(૧) ગ્ઞાનાવરણીયકર્મ-વ્યુત્સર્ગતપ (૨) દર્શનાવરણીયકર્મવ્યુત્સર્ગતપ (૩) વેદનીયકર્મવ્યુત્સર્ગતપ (૪) માહનીયકર્મવ્યુત્સર્ગતપ (૫) આયુષ્યકર્મવ્યુત્સર્ગતપ (૬) નામકર્મવ્યુત્સર્ગ आयुष्यकर्मव्युत्सर्गतपः ५ नामकर्म व्युत्सर्ग तपः ६ गोत्रकर्म व्युत्सर्गतपः ७ अन्द-रायकर्मव्युत्सर्गतपश्च - ८ इत्येवं खल्वष्टविधं कर्मव्युत्सर्गतपो भवतीति भावः । तत्र ज्ञानावरणकर्मणः परित्यागो ज्ञानावरणीयकर्मव्युत्सर्गतपो व्यपदिव्यते । दर्श-नावरणीयकर्मणः परित्यागो दर्शनावरणीयकर्मव्युत्सर्गतपो भवति । एवं वेद-नीयकर्मणः परित्यागरूपं वेदनीयकर्मव्युत्सर्गतपो भवति । एवं वारित्रमोहनीद-स्य दर्शनमोहनीयस्य च कर्मणः परित्यागरूपं मोहनीय कर्मव्युत्सर्गतपो भवति । एवं खद्ध-आयुष्यकर्मणः परित्यागरूपं वेदनीयकर्मव्युत्सर्गतपो भवति । एवं वारित्रमोहनीद-स्य दर्शनमोहनीयस्य च कर्मणः परित्यागरूपं मोहनीय कर्मव्युत्सर्गतपो भवति । एवं खद्ध-आयुष्यकर्मणः परित्यागरूपं वेदतीयकर्मव्युत्सर्गतपो भवति । एवं खद्ध-आयुष्यकर्मणः परित्यागरूपं नामकर्मं व्युत्सर्ग तपो भवति । एवम् - गोत्रकर्मणः परित्यागरूवं गेत्रकर्मव्युत्सर्गतपो भवति, एवमेवाऽन्तरायकर्मणः परित्याग रूपम् अन्तरायकर्मव्युत्सर्ग तपो भवति । उक्तश्च औपपातिके३० स्वत्रे-'से किं तं कम्मविडस्सर्ग्गे ? कश्वविडस्सर्ग्गे अट्टविहे पन्वस्त, तं ज्रहा-णाणा-वरणिज्जकम्मविडस्सर्ग्ये १ दरिस्रणावरणिङज कम्मविडस्सर्ग्य-२ वेत्रणिज्ज कम्म विडस्सर्ग्ये स्मिद्धणिज्ज कम्म बिउस्सर्ग्ये १ आउकम्मम

कर्मच्युस्सर्गतप (६) नामकर्मच्युस्लगतप (७) गोत्रकर्मच्यु-रसर्गतप और (८) अन्तराय कर्मच्युत्सर्गतप। –ह आठ प्रकार का कर्मच्युत्सर्गतप है।

ज्ञानावरण कर्म का परित्याग ज्ञानावरणीय कर्म ब्रुत्सर्ग कहलाता है, दर्शनावरण कर्म का परित्याग दर्शनावरणीय कर्म ब्रुत्सर्ग कहलाता है, वेदनीय कर्म का परित्याग देदनीय कर्म ब्रुत्सर्ग कहलाता है, टर्शन मोहनीय और चारिज मोहनीय कर्म का परित्याग मोहनीय कर्म ब्युत्सर्ग रमर्ग कहलाता हैं, आयुष्य कर्म का परित्याग आयुष्य कर्म व्युत्सर्ग कहलाता है, बोज्ञकर्म का परित्याग गोत्र कर्म व्युत्सर्ग कहलाता है और अन्तराय कर्म का परित्याग अन्तराय कर्म व्युत्सर्ग कहलाता है। और अन्तराय कर्म का परित्याग अन्तराय कर्म व्युत्सर्ग कहलाता है।

તપ (७) ગાેત્રકર્મ વ્યુત્સર્ગ તપ અને (૮) અન્તરાયકર્મ વ્યુત્સર્ગ તપ આ આઠ પ્રકારના કમ વ્યુત્સર્ગ તપ છે.

ગ્રાનાવરણકર્મના પરિત્યાગ ગ્રાનાવરણીયકર્મવ્યુત્સર્ગ કહેવાય છે, દર્શના વરણ કર્મના પરિત્યાગ દર્શનાવરણીયકર્મવ્યુત્સર્ગ કહેવાય છે વેદનીયકર્મના પરિત્યાગ વેદનીયકર્મવ્યુત્સર્ગ કહેવાય છે દર્શનમાહનીય અને ચારિત્ર માહનીય કર્મના પરિત્યાગ મેહનીયકર્મવ્યુત્સર્ગ કહેવાય છે. આયુષ્યકર્મના પરિત્યાગ આયુષ્યકર્મવ્યુત્સર્ગ કહેવાય છે, નામકર્મના પરિત્યાગ નામઠર્મવ્યુત્સર્ગ કહેવાય છે, ગાત્રકર્મના પરિત્યાગ ગાત્રકર્મવ્યુત્સર્ગ કહેવાય છે. આયુષ્યકર્મના પરિત્યાગ ત્યાગ અન્તરાયકર્મવ્યુત્સર્ગ કહેવાય છે. આયુષ્યકર્મના પરિત્યાગ નામઠર્મવ્યુત્સર્ગ કહેવાય છે, ગાત્રકર્મના પરિત્યાગ ગાત્રકર્મવ્યુત્સર્ગ કહેવાય છે. આયુષ્યકર્મના પરિત્યાગ માર્ विडस्मागे ५ णाझकम्प विडर्खा ६ गोयकम्म विडरसागे ७ अंगाप कम्मविउम्सागे ८ से तं जय्यविडरखागे, से तं भावविडरसागे, इति, अध कोऽसौ कर्मव्युत्सर्गः ? कर्मव्युत्मगोंऽप्ट्रविधः प्रजमः, उद्यथा-ज्ञानावरणीय प्रमव्युत्मगीः-दर्शनावरणीयकर्मव्युत्सर्गः वेदनीयकर्मव्युत्सर्गः मोदनीयकर्मन्यु रसर्गः-याग्रुप्यकर्म व्युत्मर्गः-नामकर्मव्युत्सर्गः गोत्रकर्मव्युत्सर्गः अन्तरायक्रम व्युत्सर्गः इति । एवञ्चेतद् द्विधिमदि वाह्याभ्यन्वरञ्च मत्येकं पड्विधत्वेन द्वाद्य प्रकारकं त्रयो च्यन्कर्मासवनिरोधहेतत्वात् संवत्करणं मयति पूर्वोपार्जित कर्म पुझरजोविध्वन निमित्तत्वाच्च निर्जराहेत्त्वात् संवत्करणं मयति पूर्वोपार्जित कर्म दर्शनावरणोः क्षयाद् जनन्तज्ञान-दर्शने भवतः, वेदनीयकर्मक्षपाद् इन्द्रियजनित्

प्रइन-फर्मन त्लग के किनने खेद है ?

डलर-जर्मव्युत्सर्ग के आठ सेद हैं, यथा-(१) ज्ञानावरणीय कर्म व्युन्सर्ग (२) दर्शनावरणीय कर्म व्युत्सर्ग (३) वेदनीय कर्म व्युत्सर्ग (१) मोहनीयकर्मव्युत्सर्ग (५) आयुक्तर्मव्युत्सर्ग (३) नामकर्मव्युत्सर्ग(७) गोत्रक्षर्म व्युत्सर्ग और (८) अन्तराय कर्म व्युत्सर्ग ।

इस प्रकार छह बाह्य और छह आभ्यन्तर तप मिलकर बारह होते. हैं। यह बारह कभों का तप नबीन कमों के आस्त्रव के निरोध का कारण होने से संबर का हेतु है और पूर्वसंचित कमों के क्षय का कारण होने से निर्जरा का भी हेतु होना है। जब पूर्वोप जित कमों का क्षय और न्तन कमों के आसव का निरोध हो जाता है तो आत्मा की स्व भाविक काक्तियां अधिव्यक्त हो डटती है। ज्ञाना दर्श के क्षय से अन न ज्ञान और दर्शनावरण के क्षय से अनन्त दर्शन की प्राप्ती होती है।

પ્ર –કર્મવ્યુત્સગ'ના કેટલાં ભેદ છે ?

ઉત્તર-કર્મવ્યુત્સર્ગના આઠ લેદ છે, જેમકે-(૧) જ્ઞાનાવરણીયકર્મ વ્યુ ત્સર્ગ (૨) દર્શનાવરણીયકર્મવ્યુત્સર્ગ (૩) વેદનીયકર્મવ્યુત્સર્ગ (૪) માહનીય કર્મવ્યુત્સર્ગ (૫) આયુક્મવ્યુત્સર્ગ (૬) નામકર્મવ્યુ સર્ગ (७) ગાત્રકર્મ વ્યુત્સર્ગ (૮) અન્તરાયકર્મવ્યુત્સર્ગ,

ં આ રીતે છ બાહ્ય અને છ આબ્યન્તર તપ મળીતે બાર થાય છે આ બાર પ્રકારના તપ નવીન કર્માના આસવના નિરાધના કારણ હાવાથી સંવરના હેતુ છે અને પ્વ<sup>6</sup> મંચિત કર્માના ક્ષયના કારગુ હાવાથી નિજરાના પણ દેતુ છે. જ્યારે પૂર્વોપ જિ<sup>6</sup>ત કર્મોના ક્ષય અને નૂતન કર્માના આસ્ત્રવના નિરાધ થઇ જાય છે ત્યારે આત્માની સ્વાભાવિક શકિતએા અભિવ્યક્ત થઇ જાય છે. રાનાવરણુના ક્ષયથી અનન્તજ્ઞાન અને દ્રશે નાવરણુના ક્ષયથી અનન્નદર્શની दीषिका-निर्युक्ति टीका अ.८ स्.३६ निज रा सर्वेषां समाना विशेष इपा वा ७१३

मुख-दुःखक्षयो भवति, मोदनीयकर्मक्षयात् अनन्तसुखं भवति, आयुष्यकर्म-क्षयात् जन्म-मरणक्षयो भवति, नामगोत्रक्षयाद् अमूर्चत्वं भवति, गोत्रकर्मक्षयात् नीचोच्चगोत्रक्षयो भवति, अन्तरायकर्मक्षयादनन्तवीर्थं मवति इतिमावः ॥३५॥

म्लम्-मिच्छादिट्रिआइ चउदसगुणटुाणट्टियाणं जहकमं असंखेजगुणनिजरा ॥३६॥

छाया-मिथ्यादृष्चादि चतुर्देशगुणस्थानस्थितानां यथाक्रमम् असंख्येय. गुणनिर्जरा ॥३६॥

तत्त्रार्थदीपिका-एवं तावद् वाह्याभ्यन्तर द्वादश तपोसिर्देशतः कर्मक्षयलक्षणा निर्जरा भवतीत्युक्तम्, सम्पति सा सर्वेषां मिथ्यादष्टिमभृतीनां किं समानैव भवति आहोस्विदस्ति कश्चित् मतिविशेषः ? इति जिज्ञासायामाह-'मिच्छादिट्टि' वेदनीय कर्म के क्षय से इन्द्रियजनित खुख और दुःख का अन्त हो जाता है। मोहनीय कर्म के क्षय से अनन्त खुख और दुःख का अन्त हो जाता है। मोहनीय कर्म के क्षय से अनन्त खुख की प्राप्ती होती है। आयु कर्म के क्षय से जन्म-सरण का अन्त आ जाता है। वामकर्म के क्षय से आत्मा का अमूर्त्तत्व गुग प्रकट हो जाता है। गोत्र कर्म का क्षय होने पर नीच और डच्च कोन्नों का क्षय हो जाता है। आत्तराय कर्म के क्षय से अनन्त वीर्थ प्रस्ट होता है। 1३५॥

'मिच्छादिडि आइ' इत्यादि।

सूत्रार्थ-मिध्यादृष्टि आदि चौद्र गुणस्थानों में स्थिन जीवों को अनुकम से असंख्यात-असंख्यात गुणी निर्जरा होती है ॥३६॥

तत्वार्धदीपिका--पहछे बनलाया गया है कि बाह्य और आभ्यन्तर तप से कर्म की निर्जरा होनी है, अब इस जिज्ञाखा का समाधान करते

પ્રાપ્તિ થાય છે. વેદનીયકર્મના ક્ષયથી દ'ન્દ્રિયજનિત સુખ અને દુ ખેતા અન્ત થઈ જાય છે માહનીયકર્મના ક્ષયથી અનન્ત સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે આયુબ્ય કર્મના ક્ષયથી જન્મ-મરણના અન્ત આવી જાય છે. નામકર્મના ક્ષયથી અત્મા ના અમૂર્ત્ત ત્વગુણ પ્રકટ ઘઇ જાય છે. ગાત્રકર્મના ક્ષય થવાથી નીચ અને ઉચ્ચ ગાત્રાના ક્ષય થઈ જાય છે. અન્તરાયકર્મના ક્ષયથી અનન્તવીર્ય પ્રકટ થાય છે. ા 3 પા

'मिच्छदिद्रिआइ' धत्याहि

સૂ**વાર્થ**-મિચ્યાદ્વબ્ટિ અ<sup>.</sup>િચૌઢ ગુણસ્થાનામાં સ્થિત જીવેાને અનુક્રમથી અસંખ્યાત–અસંખ્યાતગણી નિર્જરા થાય છે ા ૩૬ ા

તત્ત્વાર્થદી પિકા—પહેલા અતાવવામાં આવ્યું કે આદ્ય અને અલ્યન્તર તપથી કમેની નિર્જરા થાય છે, હવે એ જિજ્ઞાસાનું સમાધાન કરીએ છીએ તબ ૧૦ इत्यादि । मिथ्यादृष्टेः मथमगुणस्थानस्थितस्य, आदिना सास्वादन सम्यग्दृष्टेः२, सम्यग्रिथ्यादृष्टेः ३, अविरतसम्यग्दृष्टे.४, विरताविरतस्य ५, ममत्तसंयतस्य ६, अषमत्तसंयतस्य७, निवृत्तिवादरस्य८, अनिवृत्तिवादरस्य ९, सूक्ष्मसंपरायस्य १०, उपज्ञान्तमोहस्य ११, क्षीणसोहस्य१२, लस्योगिकेवलिनः१३, अयोगिकेवलिनश्च, हत्येतेषां सर्वेषां यथाक्रमं क्रमज्ञः पूर्वपूर्वस्मःदुत्तरोत्तरेपामसंख्येयगुणा निर्जरा भवतीति स्वत्रसंक्षेपार्थः ।

अधेकैकए एते मदर्व्यन्से-तत्र प्रथमं ताबद् जीवः अनादिकालतो मिथ्या-दृष्टिरेव, तत्र यः पञ्चिन्द्रियः संज्ञीपर्याक्षकः पूर्वकालिकल्टव्ध्यादि सदायः स

हैं कि वह निर्जरा मिध्यादृष्टि आदि को समान होती है या कुछ अन्तर पडता है-------

(१) मिथ्यादृष्टि (२) खाखादन सम्यग्दृष्टि (३) खम्यग् मिथ्यादृष्टि (१) अविरत सम्पग्दृष्टि (५) चिरताबिरत (६) पमससंघत (७) अपमत्त-संचत (८) निष्ट्रस्पिपादर (९) अनिवृत्तिवादर (१०) सृक्ष्मसाम्पराय (११) उपद्याग्त मोह (१२) क्षीणमोह (१३) खणेगि केवली और (१४) अयोगि केवली, इनमें से पहले-पहले वाले की अपेक्षा आगे-आगे वाले को असंख्यात-असंख्यात गुणी निर्करा होती है। तात्पर्य यह है कि निध्या दृष्टि की अपेक्षा लास्यादन खन्यग्दृष्टि असंख्यात गुणी अधिक निर्जरा करता है, सास्यादन खन्यग्दृष्टि की अपेक्षा मिश्रदृष्टि असंख्यात गुणी निर्जरा करता है और मिश्रदृष्टि की अपेक्षा सिश्रदृष्टि असंख्यात गुणी निर्जरा करता है, इसी प्रकार अयोगि केवली तक समझना चाहिए।

કે તે નિર્જરા મિથ્યાદ્વવ્ટિ વગેરેની માક્ક હાય છે કે તેમાં કાંઈ ફેર પડે છે ? (૧) મિથ્યાદેવ્ટિ (૨) સાસ્વાદન સમ્યગ્દવ્ટિ (૩) સમ્યગ્મિત્ર્યાદવ્ટિ (૪) અવિસ્તસમ્યક્દવ્ટિ (૫ વિસ્તાવિસ્ત (૬) પ્રયત્તસ'યત (૭) અપ્રમત્તસ'યત (૮) નિવૃત્તિભાદર (૯) અનિવૃત્તિબાદર (૧૦) સૂક્ષ્મસામ્પરાય (૧૧) ઉપશાન્તમાહ (૧૨) ક્ષીણુમાહ (૧૩) સ્પાગિકેવળી અને (૧૪) અપ્રાગિકેવળી, એમાંથી પહેલા -પહેલાવાળાની અપેક્ષા પછી-પછીવાળાને અસંખ્યાત અસંખ્યાત ગુણી વધારે નિર્જરા થાય છે. તાલ્પર્ય એ છે કે મિથ્યાદ્વવ્ટિની અપેક્ષા સાસ્વાદન સમ્ય-ક્રદ્દ અસંખ્યત્વાણિ નિર્જરા કરે છે. સાસ્વાદન સમ્યક્રદ્દ વિત્રના સપ્રક્ષ સિમ્યક્ટ થે અસંખ્યાતગણી નિર્જરા કરે છે અને મિશ્રદ્દ શિની અપેક્ષા સમ્યક્રદ્દ શિ અસંખ્યાત-ગણી નિર્જરા કરે છે. એવી જ રીતે અયાેગિ કેવળી પર્યન્ત સમજવું જોઇએ. दीपिका-निर्युक्ति टोका अ.८ सू.३६ निर्ज रा सर्वेषां समाना विशेपरूपा वा ७१५

कमशः परिणामविशुद्धचा वद्धभानपरिणामः सन् अपूर्वकरणादि सोपानपङ्कत्या सम्रुत्प्टवमानः कर्मनिर्जशं कर्त्तुं यतते ?, स एव पुनः प्रथमं शुनकर्भवशात् सम्प-त्त्वपाप्ति हेतुसान्निध्ये सति सम्यन्त्वमासादितुमिछुः सास्वादनसम्पग्दण्टिः भेवति, सास्वादनसम्यग्दण्टिरिति कोऽर्धः ? सह आस्वादनेन तत्त्वश्रद्धानरूपेषद्-रसास्वादरूपेण वर्त्तते यत्तत् सास्वादनम्, ठाटशसम्यवत्त्वान् सास्वादनसम्य-ग्दष्टिरुच्यते । अयं हि शुक्तक्षीराक्षविषयव्यळीकचित्तः पुरुषोऽरुचिवशात्तद्वमन-वाछेः यादर्शं क्षीराजरसस्यास्वादसन्नुमवति तथैव सम्पनस्वस्य तथाविधमास्वाद-मात्रमनुभवति, अस्य काल एकससया दारभ्योत्क्रण्टतः षडावलिकापरिमितो

अव इन सब का स्वरूग पर्श्वात करते हैं-(१) जो जीव दर्शन मोहनीय कर्भ के उदय से युक्त है और इस कारण तत्त्वश्रदा से रहित है, वह मिथ्यादरिट कहलाता है।

(१) किसी मिथ्यादृष्टि जीव ने पंचेन्द्रिय, संज्ञी और पर्याप्त अवस्था प्राप्त करके तथा अपूर्व आदि परिणामों को प्राप्त करके एवं दर्दानमोह-नीय कर्म का उपराम करके खम्प<sup>2</sup>दर्दान प्राप्त किया, किन्तु अन्तर्म्नुहूर्त्त के पश्चात (क्योंकि औपद्यामिक खम्पवस्व अन्तर्म्युहूर्त्त तक ही रहता है). वह सम्पदत्व से च्युन हो गया मगर लिथ्यात्व की स्थिति में नहीं पहुंचा उस समय की उखकी दत्ता खास्वादन खम्प्यग्टण्टि अवस्था कहराती है। जैसे कोई मनुष्य किसी प्राप्ताद की छत से नीचे गिरे और पृथ्वी पर न पहुंच पाए, वैसी ही दत्ता खारवादन खम्प्य<sup>21</sup> हि की होती है। जैसे किसी ने खीर का भोजन किया हो और यह उसका बमन करे

હેવે આ બધાના સ્વરૂપ પ્રદર્શિત કરીએ છીએ-(૧) જે જીવ દર્શન માહનીયકર્મના ઉદયથી શુક્રત છે અને આ કારણે તત્વશ્રહાથી રહિત છે તે મિચ્ચાદબ્ટિ કહેવાય છે (૨) કાઇ મિચ્ચાદબ્ટિ જીવે પંચેન્દ્રિય સંગ્ની અને પર્યાપ્ત અવસ્થા પ્રાપ્ત કરીને તથા અપૂર્વ કરણ આદિ પરિણામોને પ્રાપ્ત કરીને અને દર્શનમાહનીય કર્મના ઉપશસ કરીને સમ્યક્દર્શન પ્રાપ્ત કર્શું પરંતુ અન્તર્મુ હૂર્ત બાદ (કારણ કે આપશમિક સમ્યકત્વ અન્તર્મુ હૂર્ત સુધી જ રહે છે) તે સમ્યકત્વથી ભ્રબ્ટ થઈ ગયા પરંતુ મિચ્યાત્વની સ્થિતિમાં પહેાંચ્યા નથી. તે સમયની તેની દશા સાસ્વાદન સમ્યક્દ્ પ્ટિ અવસ્થા કહેવાય છે. જેમ કાંઇ મનુષ્ય કાંઈ મહેલની છત પરથી નીચે પડે અને પૃથ્વી પર ન પંદાંચી શકે, એવી જ દશા સાસ્વાદન સમ્ય દબ્ટિની થાય છે. ધારા કે કાંઇએ ખીરનું ભોજન કર્યું હાય અને તે તેનું વમન કરે ત્યારે ઉદ્યટીના સમયે જેવા ખીર

. \* #

> 42 44 4 42 44

भवति । ततो भिथ्यादृष्टरेग्पेक्षयाऽ ग्रवसंख्येयगुणनिर्जरावान् भवति २ । ततः पर-मसौ सम्यक्त्वास्त्राद्यमान्नाद् वर्द्ध झानपरिणामः सन् पडावलिकाकालानन्तरं मिथ्यात्वभावयल्गी हुर्वन् सम्यग्मिथ्पादृष्टिः (बिश्रदृष्टिः) भवति । सम्यक्-समीचीना च मिथ्याच दृष्टिर्यस्याऽमौ सम्यक् विथ्यादृष्टिः, भिथ्यात्वपुद्रज्ञा प्व ईपद् विद्यद्धाः सम्यङ् बिथ्यात्वच्यप्रदेशभाजो भवन्ति । यदुदयव्यात् जिनप्रणीतं तो चमन के समय जैसे खोर का स्थाद आता है, उसी प्रकार सास्वदन सम्यक्त्व दे समय जन्दर्शन का द्राह्य-कुछ आस्वादन रहता है । जीव की यह दशा चौदह ग्रुपास्थानों में से दिनीय गु गम्थान कहलाती है । यह दशा सम्यक्त्व से जिरते समय ही होनी है (इसका उत्कृष्ट काल छह आवलिका है । मिथ्यादृष्टि की अपेक्षा सास्वदन सम्यम्हष्टि असंख्यात गुणी अधिक निर्जरा करता है ।

(३) मिश्रमोइनीय कम के उदय से जीव न तो प्री तरह तख श्रद्धान करता है और न तरवों के प्रति एक.न्द्र अश्रद्धा ही करता है। उसके परिणाम उस समय मिछे-जुछे अर्थात् सम्यक्ष्व मिध्यात्वमय होते हैं। इस मिछी-जुछी अवस्था को मिश्रद्दव्टि कहते हैं। जिसकी दृष्टि अर्थात् श्रद्धा आंधिक रूप में समीचीन और आंधिक रूप में अस-मीचीन है वह मिश्रद्दि वन्ध के समय मिध्यात्य के ही पुर्गलों का बन्ध होता है, किन्तु वे पुर्गल ही जब अर्धविद्युद्ध अवस्था को प्राप्त होते हैं तब मिश्र कहलाते हैं। उन मिश्र पुर्गलों के उदय से जीव की

સ્વાદ આવે છે તેવીજ રીતે સાસ્વાદન સમ્યકત્વના સમયે સમ્યગ્ દર્શનનું કંઇ કંઇ આસ્વાદન રહે છે. જીવની આ દશા ચૌદ ગુણુસ્થાનામાંથી દ્વિતીય ગુણુસ્થાન કહેવાય છે. આ દશા સમ્યકત્વથી પડતી વખતે જ ધાય છે. આના ઉત્કૃષ્ટ કાળ છ આવલિકા છે. મિથ્યાદબ્ટિની અપેક્ષા સાસ્વાદન સમ્યક્દ્દબ્ટિ અસ'ખ્યાત ગણી અધિક નિર્જરા કરે છે.

(૩) મિશ્રમે હનીયકર્મના ઉદયથી જીવન તેા પૂરી રીતે તત્વશ્રદ્ધાન કેરે છે અને ન તત્વાની પ્રતિ એકાન્ત અબદ્ધા જ કરે છે તેના પરિણામે તે સમય સેળલેળ અર્થાત્ સમ્યકત્વ મિથ્યાત્વમય દ્વાય છે. આ મિશ્ર અવસ્થાને મિશ્રદેષ્ટિ કહે છે જેની દ્વષ્ટિ અર્થાત્ શ્રદ્ધા આંશિક રૂપમાં સમીચીન અને આંશિક રૂપમાં અસમીચીન છે તે મિશ્રદ્વષ્ટિ. અન્ધના સમયે મિથ્યાત્વના જ પુદ્દગલાે બંધાય છે પરન્તુ તે પુદ્દગલ જ જ્યારે અર્ધવિશુદ્ધ અવસ્થાને પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે 'મિશ્ર' કહેવાય છે. આ મિશ્ર પુદ્દગલાના ઉદયથી જીવની

فرغ

दीपिंका-निर्युक्ति टीका अ.८ स्.३६ निर्जरा सर्वेपां समाना विशेषरूपा वा ७१७

तत्वं न सम्यक्त श्रद्धत्ते, नापि निन्दति, मतिदीवेस्ववद्धात्सम्यगसम्पग्रा' इन्येका न्ततो निश्चयं न करोति, तद्धिशिष्टदष्टिः लम्प्राग्स्थ्यादण्टिः । अर्मा सास्वादन सम्यग्दण्टेरपेक्षया-Sसंख्येथ्गुणनिर्जशवान्यवति ३ तथा पुनः रू एव सम्यवत्वां-सम्यग्दण्टेरपेक्षया-Sसंख्येथ्गुणनिर्जशवान्यवति ३ तथा पुनः रू एव सम्यवत्वां-ससद्धावाद वर्धसानगरिणासः सन् अवित्ततम्यग्दण्टि भवति न विरतः सावध व्यापारेभ्यो यः सोऽविरदः, स चाऽनौ सम्पग्दण्टिः, यः परमघुनिमणीतां सावध योगविर्ति सिद्धिमासादपर्धरोहणसोपानभूतां जानन्नपि अवत्याख्यानकपायो-दयविघ्रवशात् तां नाधिगच्छलि, लापि तत् पालनाय मयतते इत्यनावविरत-

वुदि में एक प्रकार की दुर्वलना पैदा हो जाती है जिसके कारण वह सम्यक् और असम्यक् का विवेक नहीं कर पाता। जैसे दही और शर्करा का मिश्रण करने पर न खट्टा रहता है, न मीठा ही, मिला-जुला स्वाद होता है, उसी प्रकार जिश्र मोहनीय कर्म के उदय से मिश्रित परिणाम होते हैं। सास्वादन लम्यकत्व को स्थिति की अपेक्षा इस स्थिति में असंख्यान गुगी निर्जरा होनी है।

जो जीव सिथ गारवमोहनीय कर्म के उपशाम, क्षय अथवा क्षयोपशम से सम्यक्तव को प्राप्त कर छेता है, वड् सम्यग्टव्टि जहलाता हैं किन्तु अप्रत्याख्यान कषाय के उदय से एकदेश विरति को भी प्र.स नहीं कर पाने से अविरत होता है। उसकी अवस्था अविरत सम्पग्टव्टि गुणस्थान है। ऐसा जीव सर्वज्ञवणीत विरति को सिद्धि रूपी महल में प्रवेश करने के लिए सोपान के समान खनझना है, मगर अप्रत्याख्यान कषाय के बदय दग वित्र के जारण उसे प्राप्त नहीं कर पाना। उसका

ખુદ્ધિમાં એક પ્રકારની દુર્બળતા ઉત્પન્ન થઈ જાય છે કે જેના કારણું તે સમ્યક્ તથા અસમ્યક્ર્ના વિવેક કરી શકતા નથી. જેવી રીતે દહીં અને સાકરનું મિશ્રણ કરવાથી ન તા ખાટા સ્વાદ રહે છે, ન મંદિા, મિશ્ર સ્વાદ હાય છે. એવી જ રીતે મિશ્રમાહનીય કર્મના ઉદયથી મિશ્રિત પરિણામ થાય છે સાસ્વાદન સમ્યક્ત્વની દિયતિની અપેક્ષા આ સ્થિતિમાં અસંખ્યાતગણી નિર્જરા થાય છે

(૪) જે જીવ મિથ્યાત્વ માહનીય કર્મના ઉપશાય ક્ષય અથવા ક્ષયાપશમથી સમ્યકત્વન પ્રાપ્ત કરી લે છે તે સમ્યક્દેવિટ કહેવાય છે. પરંતુ અપ્રત્યાખ્યાન કષાયના ઉદયથી એકદેશવિરતીને પણ પ્રાપ્ત નહીં થવાથી અવિરત હાય છે. તેની અવસ્થા અવિરત સમ્યક્દેવિટ ગુણુસ્થાન છે. આવા જીવ સર્વત્તપ્રણીત વિર તીને સિદ્ધિ રૂપી મહેલમાં પ્રવેશ કરવા માટેની સીડી સમાન સમજે છે. પરંતુ અપ્રત્યાખ્યાન કષાયના હદય્રૂપ વિઘના કારણે તેને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. તેનું પાલન-કરવા માટે પ્રયત્ન પણ નથી કરતા. તે અવિરતસમ્યક્દેવિટ કહેવાય सम्यग्हण्टि इच्यते । यथा कथित् पुम्तो न्यायोपार्गितधनधान्यः भच्छरमोन-चिलाससुखनीन्दर्यभग्रन्थन्नः सुकुलसग्रन्थन्नोऽपि दुग्न्तद्य्वनादि व्यसनजनिता-पराधलव्यराजदण्डः संखण्डितासिमानश्रण्डदण्डपाणिके चिंडम्व्यमानः स्वद्यं-कुश्सितं कर्भस्मार्गतण्ठामतिक्त्र्चं जानन् म्दकुल्सीन्दर्यसम्पदभिल्पन्नपि दण्ड-पाशिकसमीपे किर्माप वक्तुं न शक्नोति, तथैनाऽपं जीदोऽविरति कुत्सितद्यर्भ बल्पां जानन् सुधोपमचिरति सुखसीन्दर्थ समिल्पन्नपि दण्डपाशिकरूल्पा दितीया मत्पारूथानकपायाणां समीपे व्रतोतस हमपि कर्त्ते न शक्नोति इत्यतिरत-सम्य ग्हण्टित्व मन्नुभवति अयं सम्यग्मिथ्यादण्टयपेक्षयाऽसंख्येयगुणनिर्जरावान्म-

पालन करने के लिए गयल्न भी नहीं करता। वर् अविरत सम्पग्टव्यि कहलाता है। कोई पुरुष न्याय- नीति से धन उपार्जन करता था, प्रचुर भोग-विलास एवं सुख-सामग्री में उत्पन हुआ, सुरुठ में जन्म पाया किन्तु जुगारियों को संगति में पड़का जुआ खेलने लगा। फलस्वरूप उसे राजदण्ड की प्राप्ती हुई। उसका अभिमान संडित हो गया। दल्डपा चिक उसे सताते हैं। वह अपने छुक्त-य को अपनी प्रतिष्ठा के प्रतिक्र्ज समझता है। अपने जुल की प्रतिष्ठा को कायम रखना चारता है। मगर दण्डपाधिकों के सामने उसकी एक नहीं चलती। इसी प्रकार यह जीव अचिरति को जुकूत्य के समान समझना है। वह अमृन के समान चिरति-सुख की अभिलापा भी करता है। जगर दण्डपादाक के समान अप्रत्याख्यान जपाय के उदय के कारण चिरति के लिए उत्साह भी प्रघट नहीं कर सकता। ऐसा अचिरत सम्घन्दछि पुरुष मिश्रदृष्टि की अपेक्षा असंख्यान गुणी फर्वनिर्जरा करता है।

છે. કાૈઈ પુરૂષ ન્યાયનીતિથી ધર્મીપાજ ન કરતા હતા, પ્રચુર ભાેગવિલાસ અને સુખસામગ્રીમાં ઉત્પન્ન થયા. ઉત્તમ કુળામાં ૦ ન્મ્યા પરંતુ જુગારીઓની સાબતમાં જ પડીને જુગાર રમવા લાગ્યા પરિછ્યામે તેને રાજદંડની પ્રાપ્તિ થઈ તેનું અભિમાન એાસરી ગશું. દંડપાશિક તેને સત વે છે તે પાતાન કુઠૃત્યને પાતાની પ્રતિષ્ઠાની પ્રતિઠૃળ સમજે છે. પાતાના કુળની પ્રતિષ્ઠાને કાયમી રાખવા ઈચ્છે છે પરંતુ દડપાશિકા આગળ તેની એક પછુ શુક્તિ કારણગત નિવડતી નથી. તેવી જ રીતે આ જીવ અવિરતીને કુઠૃત્યની ખરાબર સમજે છે. તે અમૃત જેવા વિરતી સુખની ઝંખના પણ કરે છે પરંતુ દંડપાશિકના હૃદયને કારણગત કિલ્ડની નથી. તેવી જ રીતે આ જીવ અવિરતીને કુઠૃત્યની અરાબર સમજે છે. તે અમૃત જેવા વિરતી સુખની ઝંખના પણ કરે છે પરંતુ દંડપાશિકના હૃદયને કારણે વિરતીને માટે ઉત્સાહ પણ પ્રગટ કરી શકતા નથી. આવે આવરત સમયફદબ્ટિ પુરૂષ મિશ્ર-દબ્ટિની અપેક્ષા અસંખ્યાતગણી ક્રમ નિજ રા કરે છે.

दीपिका-निर्युक्ति टीका स.८ स्.३६ निज रा सर्वेषां समाना विशेषरूपा वा ७१९

वति ४। स एव पुनश्चारित्रमोइनीयकर्मविकल्पाऽपत्याख्यानावरणक्षयोपश्चसकारण परिणामप्राप्तिकाळे विशुद्धि प्रकर्षयोगाट् विस्ताविस्तो देशविस्तिआवको भवन विस्ताऽविस्त इति-स्थूडप्राणातिपातादि पापेभ्यो विस्तः स्रक्ष्मेभ्योऽविस्त एता-दशः सन् पूर्वापेक्षयाऽसंख्येयगुधनिर्जसावान् अवति ५ एवमग्रेऽपि चतुर्द्शगुण-स्थानपर्यन्तं स्वयमुद्दनीयस् ६ ॥३६॥

तत्त्वार्थ निर्युक्तिः - पूर्व खल्ज अनगनादि पड्विधवाह्यतवोऽनुष्ठाना-त्मायश्चित्तादि पड्विधाभ्यन्तरतपोऽनुष्ठानाच्च कर्मणः फरुमोगलक्षणविपाकाच देशतः कर्मक्षयव्यक्षणा निर्जरा अवतीति मतिपादितम्, सम्प्रति सा खल्ज निजस किं सर्वेषां मिथ्यादृष्टचादीनां समानेव अवति ? आहोखित्-कश्चित्मतिविज्ञेषो-

(५) अविरत सम्पर्धाष्ट जीव अप्रत्याख्यान कवाय के क्षय या उपराम से जब कुछ विद्युद्धि प्राप्त फरता है और देशविरति आंशिक चारित्र परिणाम को प्राप्त करता है तय विरताविरत कहलात। है। वह स्थूल प्राणातिपात से निवृत्त हो जाता है किन्तु खुक्ष्म प्राणातिपात से निवृत्त नहीं होता। ऐसा जीव आवक्ष कहलाता है और वह अविरत सम्यग्द्र की अपेक्षा अखंख्यात गुणी कर्मनिर्जरा का आगी होता है।

इसी प्रकार आगे भी चौद्हवें गुणस्थान पर्यन्त स्वयं ही समझ छेना चाहिए॥३६॥

तत्त्वार्थनियुंक्तिः — पहछे मतिपादन किया गया था कि अनकान आदि बाद्य तपी के अनुब्ठान से, प्रायश्चित्त आदि आभ्यन्तर तपो के अनुष्ठान से तथा कर्म के विपाक से निर्जरा होती है। किन्तु वह निर्मा मिथ्याद्दि आदि सभी को समान ही होती है या इसमें कुछ विद्येषना

(૫) અવિસ્તસમ્યક્દ બ્ટિ જીવ અપ્રત્યાખ્યાન કષાયના ક્ષય અથવા ઉપશમથી જ્યારે થાેડી વિશુદ્ધિ સંપાદન કરે છે અને દેશવિસ્તી-આંશિકચારિત્ર પરિણા મને પ્રાપ્ત કરે છે ત્યારે વીસ્તાવિસ્ત કહેવાય છે તે સ્થૂલ પ્રાણાતિપાત આદિથી નિવૃત્ત થઇ જાય છે. પરંતુ સૂક્ષ્મપ્રાણાતિપાત આદિથી નિવૃત્ત થતા નથી. આવા જીવ શ્રાવક કહેવાય છે અને તે અવિસ્ત સમ્યક્દ બ્ટિની અપેક્ષા અસંખ્યાતગણી કર્મ નિજ<sup>6</sup>ાના ભાગી થાય છે.

આજ રીતે પછી પણ ચૌદમા ગુણસ્થાન પર્ય ત જાને જ સમજી લેવુ ઘટે. 13 રા તત્ત્વાર્થ નિર્ચુ કિત્ત--પહેલાં પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું કે અનશન આદિ ભાદ્ય તપશ્ચર્યાના અનુષ્ઠાનથી પ્રાયશ્ચિત આદિ આભ્યન્તર તપાના અનુષ્ઠાનથી તથા કર્મના વિપાકથી નિજરા થાય છે. પરંતુ તે નિજરા બિચ્યાદેષ્ટિ આદિ અધાને સરખી જ થાય છે. કે એમાં કાંઇ વિશેષતા છે એ શંકાનું નિવ રણુ કેરવા અથે કહીએ છીએ ऽस्ति ? इति कङ्कानिवारणार्थमाह-'मिच्छादिष्टि आइचउदसगुगट्टाणट्टिपाणं जहक्कमं असंखेउज्ञगुगनिङ झरा' पिथपाटप्टेः ? आदिना-साम्बादन सम्य-म्हब्टेः २ सम्यग्हब्टेः ३ अविरतसम्यग्टप्टेः ४ विरताविरतम्य भ्यात्तसंयतस्य ६ अपमत्तसंयतस्य ७ निष्ट् त्तेवादरस्य ८ अनिष्टत्तिवादरस्य ९ मुझ्प्रसम् रायस्य १ उपचान्तमोहस्य १ संयोगि केवलिन १४व्य यथाक्रमं- कम्शोऽसंख्येय्गुणनिर्जरा भवति । एते चतुर्देश क्रमशेऽसंख्येयगुणनिर्जरावन्तो भवन्तीतिसावः । अयेक्रेक्श एते मदर्धन्ते-तत्र प्रथमं तावज्जीवीऽनादिकालनो मिथ्याटप्टिरेव, तत्र-यः पश्चेन्द्रियः संज्ञीयर्थाप्तकः पूर्वकालिक ल्ड्यादि सहायः स क्रमशः परिणाम विद्यद्वया वर्द्धभानपरिणामः सन् अपूर्वत्रशादि सोपानपङ्त्या सम्राप्लवमानः कमंनिर्जरां कर्त्ते यतते १ स एव एनः मयमं शुमकर्मवशात् सम्यवत्वमाप्तिहेतुः

रे, इस इांका का निवारण करने के छिए कहते हें-

(१) मिथपाइण्टि (२) सास्वादन सम्यग्हण्टि (२) सम्यग्मिथपाहण्टि (४) अविरत सम्यग्हप्टि (५) सिरताविरन (६) प्रमत्तसंघत (७) अप्रमत्त-संघत (८) निवृत्ति वादर (९) अनिवृत्ति वादर (१०) सक्ष्मसाम्प-राय (११) उपचान्त मोह (१२)क्षीणनोह (१३) सघोगिकेवली और (१४) अयोगि केवली के अनुक्रम से असंख्यान-अर्गाल्यातगुणी निर्जरा शेनी है। अब इनमें से एक एक का स्वरूप भिन्तलाते हैं-

(१) जिस जीव के ट्ठीन मोहनीय और अनन्तानुवंधी कपाय का बद्य होता है और इसी कारण जिसमें तत्त्वश्रद्धान रूप परिणाम उत्पन्न नहीं होता, बह मिध्धाहण्टि कड्राता है। प्रिध्याहष्टि जीव दो प्रकार के होते हैं-अनादिम्धियाहष्टि और सादिप्धिध्याहष्टि। मिध्याहष्टि जीव सब से कम निर्जरा करता है।

(૧) મિચ્યાદેબ્ટિ (૨) સાસ્વાદનસમ્યક્ર્દબ્ટિ (૩) સમ્યક્ર્મિચ્યાદબ્ટિ (૪) અવિરતસમ્યક્ર્દબ્ટિ (૫) વિરતાવિરત (૬) પ્રમત્તસંયત (૭) અપ્રમતસંયત (૮) નિવૃત્તિબાદર (૯) અનિવૃત્તિબ'દર (૧૦) સૃક્ષ્મસ પરાય (૧૧) ઉપશાંતમાહ (૧૨) ક્ષીભુમાહ (૧૩) સયેાગીકેવળી અને (૧૪) અયાગીકેવળીને અનુક્રમથી અસં-ખ્યાત-અસંખ્યાતગાણી નિજેરા થાય છે. હવે એમાંથી એકએકનું સ્વરૂપ અતાવીએ છીએ

(૧) જે છવને દર્શનમાહનીય અને અનંતાનુમાં ધકષાયના ઉદય થાય છે અને એ કારણે જ જેનામાં તત્વશ્રદ્વાન રૂપ પરિણામ ઉત્પન્ન થતું નથી તે મિથ્યાદબ્ટિ કહેવાય છે. નિથ્યાદબ્ટિ જીવ બે પ્રકારનાં હાેય છે અનાદિનિથ્યા દ્વબ્ટિ અને સાદી મિથ્યાદબ્ટિ મિથ્યાદબ્ટિજીવ બધાંથી એાછી કમ નિજરા કરે છે दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ स्.३६ निजरा सर्वेषां समाना विशेषरूपा वा ७२१

सात्रिष्ये सति सम्यक्त् समास्यादितुमिच्छुः सास्वादनसम्यग्दष्टिर्भवति, सा-स्वादनसम्यग्द्रष्टिरितिकोऽर्थः ? सह-आस्वाद्नेन तत्त्वश्रद्धानरूपेषद् रसास्वा-दरूपेण वर्तते यत्तत् सास्त्रादनम् तादृश सम्यक्तववान् सास्वादनसम्यग्दष्टि-रुच्यते । अयं हि-सुक्तक्षीरान्नदिषयव्यळीक्वचित्तः पुरुषोऽरुचिवशाद्वमनकाले यादृशं क्षीरान्नरसस्याऽऽस्वाद्सन्नुभवति तथैव सम्यक्त्वस्य तथाविधमास्वादमात्र मनुभवति, अस्य कालः-एकसमयादारम्योह्छण्टतः पडावळिकापरिमितो भवति । ततो मिथ्यादृष्टेरपेक्षयाऽयमसंख्येयगुणनिर्जरावान् भवति २ ततः परमसौम्य-क्त्वास्वादप्रभावाद् वर्द्धमानपरिणामः सन् पडावलिकाकाळानन्दरं मिथ्यात्वभाव-मल्वोक्तुर्वन् सम्यङ्मिथ्यादृष्टिः (बिश्वद् ष्टिः) अवति । सम्यक् समीचीना च मिथ्या च

(२) द्सरा गुणस्थान खास्वादन खम्पाग्दण्टि है। यह गुणस्थान सम्य-करव से च्युत होते समय ही होता है। जीव जब सम्पक्तव रूपी पर्वत से गिर जाता है किन्तु मिध्पात्व रूपी घरातल पर नहीं पहुंचता-वमन किये हुए सम्पक्तव का किंचित् आस्वादन होतारहता है, उस समय की स्थिति सास्वादन गुणस्थान जहलानी है। इस गुणस्थान का काल एक समय से लेकर अधिक की अधिक छाठ आवलिका है। सास्वादन सम्यग्दण्टि की अपेक्षा असंख्यात गुणी कर्मनिर्जरा करता है।

(३) मिश्रवोहनीयदर्भ के उदय से न एकान्तमिथ्पात्वरूप और न एकान्त सम्यक्त्वरूप परिणाल होता है किन्तु मिश्रितपरिणाम होता है। जीव की वह हिथति मिश्रदृष्टिगुणस्थान कहलाती है। सिथ्पात्व के

(૨) બીજું ગુણુસ્થાન સાસ્વાાદનસમ્યક્દ પેટ છે આ ગુણુસ્પાન સમ્યક્ત્વથી બ્રબ્ટ થતી વખતે થય છે જીવ જ્યારે સમ્યકત્વરૂપી પર્વત ઉપરથી પડી જાય છે. પણ મિચ્યાત્વરૂપી ધરાતલ સુધી પહેાંચતાે નથી-વમન કરેલા સમ્યમ્ત્વનું કિચિંત આસ્વાદન થતું રહે છે તે સમયની સ્થિતિ સાસ્વાદન ગુણુસ્થાન કહેવાય છે. આ ગુણુસ્થાનનાે કાળ એક સમયથી લઇને વધુમાં વધુ છ આવ-લિકાના છે. સાસ્વાદન સમ્પક્દ્ર િટ જીવ, મિચ્યાદ િટની અપેક્ષા અસ ખ્યાત ગણી કર્મનિર્જરા કરે છે.

(૩) મિશ્ર માહનીય કમ<sup>°</sup>ના ઉદયથી ન તેા એતાંત મિથ્યાત્વરૂપ કે ન એકાંત સમ્યક્ત્વરૂપ પરિણામ થાય છે. પરંતુ મિશ્રિત પરિણામ થાય છે. જીવની તે સ્થિતિ મિશ્રદ્દષ્ટિ ગુણુસ્થાન કહેવાય છે. મિથ્યાત્વના પુદ્ગલ જ **તo ૧**શ र्दाध्यक्ष्याऽसौ सम्यग्मिथ्यादृष्टिः, मिथ्यास्वपुद्गला एव ईपद् विश्रुदाः सम्यक््मि ध्यात्दव्यपदेशमाजो अवन्ति । यहुदयद्यक्षात्-जिनमणीतं तत्त्वं न सम्यक् श्रदते नाथि निन्दति मतिद वैद्यवशात्-'सम्यगसम्यग्वा' इत्येकान्ततो निश्वयं न सहोति तहिशिष्टादृष्टिः सम्यग्मिथ्यादृष्टिः । असौ सारवान्नसम्यग्दृष्टेरपेक्षय-ऽसंख्येयगुगनिर्ज्ञरावात् भवति ३ तथा पुनः स एव सम्यक्थ्वांशसद्भावाद् वर्द्धमान परिणामः सन् सर्वथामिध्यात्त्र मपनीय अविरतसम्यग्दृष्टिभवति न विरतः सावद्य व्याषारेभ्यो यः सोऽविरतः स चाहौ सध्यग्दृष्टिश्वा–ऽविरतसम्यग्दृष्टिः, यः परमम्मुनिम्णीतां सावद्य योगदिरति सिद्धिमासादपर्यारोदणसोपानभूता जानन्नपि

पुद्गल हो किंचित् विद्युद्ध होकर सम्पङ् निथ्यात्व फहलाते हैं, जिनको उदय होने पर जीव न तो जिनप्रणीत तत्व पर अद्धा करता हे और न उनकी निन्दा फरता है। उलको यति इतनी दुर्वछ हो जाती है कि वह खम्पक्-अखम्पक् का विवेक नहीं कर पाता। ऐसी दुष्टि सम्परिमथ्यादृष्टि कहलाती है। लम्परिमथ्यादृष्टि जीव सास्वादनस म्उग्दृष्टि की अपेक्षा अलंख्यातयुगी कर्मनिर्जरा करता है।

(४) जो जीव सिथ्पात्वमोहनीय और अनन्तानुवंधी कषाय के क्षय उपराम अथवा क्षयोपन्नम होने पर मिथ्पात्व को सर्वथा हटा हटा कर झुद्ध तत्त्वश्रद्धान प्राप्त फर छेता है किन्तु सावद्यव्यापारों से तनिक थी बिरत नहीं ऐता अर्थात् स्थूछ हिंसा आदि का भी त्याग नहीं कर सजता, अब अविरत जम्पम्हण्टि कहछाता है। अविरतस-म्पम्हण्ट जीव सावद्ययोगविरति को मोक्ष-जहल में प्रवेश करने के लिए सोपान के समान समझता हुआ भी अप्रत्यख्यान कषाय रूप

કિંચિત વિશુદ્ધ થઇને સમ્યક્ મિથ્યાત્વ કર્ક્ષેદાય છે. જેના ઉદય થવાથી જવ ન તા જીનપ્રણીત તત્વ પર શ્રદ્ધા કરે છે કે નથી તેની નિંદા કરતા. તેની બુદ્ધિ એટલી દુર્ખળ થઇ જાય છે કે તે સમ્યક્ –અસમ્યક્ના વિવેક પણ કરી શકતા નથી. આવી દબ્ટિ સમ્યક મિથ્યાદબ્ટિ કહેવાય છે. સમ્યક્ મિથ્યાદ્બ્ટિ જીવ સારવાદન સમ્યક્દબ્ટિની અપેક્ષા અસંખ્યાત ગણી કર્મ નિર્જરા કરે છે. (૪) જે જીવ મિથ્યાત્વ માહેનીય અને અનંતાનુઅંધી કથાયના ક્ષય ઉપ-શમ અથવા ક્ષચાપશમ થવાથી સિથ્યાત્વને સર્વથા દૂર કરીને શુદ્ધ તત્વશ્રદ્ધાન

રામ અથવા ક્ષચાપશમ થવાથી સિથ્યાત્વને સર્વથા દૂર કરીને શુદ્ધ તત્વશ્રદ્ધાન પ્રાપ્ત કરી લે છે. પરંતુ સાવદા વ્યાપારાથી થાેડા પણુ વિરત થ**ના નથી** અર્થાત્ સ્થૂવ હિંસા વગેરેના પણુ ત્યાગ કરી શકતા નથી. તે અવિરત સમ્યક્ દબ્ટિ કહેવાય છે. અવિરત સમ્યક્દબ્ટિ જીવ સાવદ્યચાગવિરતિને માક્ષ મ**હેલ** માં પ્રવેશ કરવા માટેની સીડી માક્ક સમઝના થકા પણુ અપ્રત્યાપ્યાન કષાય दीपिका-निर्युक्ति टीका ल.८ छ. ३६ निर्ज रा सर्वेषां समाना विशेपरूपा वा ७२३

अमत्याख्यान कथा योदय विद्व श्वाङ् तां नाविगच्छ ति-नाऽषि-तत् पालनाय मयतते इत्यसाव विरतसम्प्रम्ह ष्टि रुच्यते । यथा कश्चित् पुरुषो न्यायोपार्जित-धनधान्यः मचुर मो गविलाससु वसौन्दर्यक्ष सुत्रण्ननाः सुक्तुळ झुत्पन्नोऽपि दुरन्तद्यू तादि व्यसनजनिताऽ गराध छव्यराज दण्डः संखण्डिताऽ क्रिमानश्च दण्ड पाशि के चिंड स्वय् मानः स्वकं कु त्सितं कर्म स्वश्र तिष्ठामतिक्रलं जानन् स्वक्रुल सीन्दर्यसम्पद्मि छपन्नपि दण्ड पाशिक समीपे किमपि चन्तुं न जननोति, तथै वायं जी पोऽ विरति कुत्सितक मेकल्पां जानन् सुधोपम विरति सुल सौन्दर्यन सिलपन्नपि दण्ड-पाशिक कल्प दितीय कषायाणां सका शे त्र तो त्साह श्रपि कर्तुं न शक्नोति इत्य विरत-सम्य प् हष्टित्व सनुभवति अयं सव्य इमिथ्याहण्य पेक्षयाऽ संख्येय गुणनिर्जरावान्

विद्य के सद्भाव से उसे प्राप्त नहीं कर खकना और न उसका पाठन करने का प्रयत्न ही करता है। जैसे फोई पुरुष न्यायपूर्वक धनोपा-जैन करता था, विपुछ वैभव एवं खुखडामग्री कोठे उच्च परिवार में उत्पन्न हुआ, किन्दु संसर्ग दोष से जुआरी हो गया॥ जुआ खेठने के अपराध में उसे राजदण्ड का भागी होना पडा। उसका अभिमान खंडित हो गया। दण्डपाशिक उसे सताते हैं। वह आने जुकर्म को अपनी प्रतिष्ठा के प्रतिकूल समझता है और अपने जुल को प्रतिष्ठा को कायम रखने की अभिलाषा करता है, मगर दण्डपाशिकों के सामने कुछ कर नहीं सकता, उसी प्रकार यह जी अधितात को कुकर्म के समान समझता है और खुषा के सनान विरति के खुख-सोन्दर्य की अभिलाषा करता है, किन्तु दण्डपाशिक के समान दितीय कषाय अप्रत्याख्यात्वरण के उदय के लामने उसकी कुछ भी नहीं

**રૂપ** વિક્ષના સદ્ભાવથી તેને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. તેમજ તેનુ' પાલન કરવાના પથુ પ્રયત્ન કરતા નથી. જેમ કાંઈ પુરૂષ ન્યાયપૂર્વ'ક દ્રવ્યાપાર્જન કરતા હાય વિપુલ, વૈંભવ તથા સુખસામથી સંપન્ન ઉચ્ચ પરિવારમાં ઉત્પન્ન થયા હાય પરંતુ સંસર્ગ દાયથી જુગાર રમવાના અપરાધ બદલ તેને રાજદ'ડના ભાગી થતું પડ્યું હાય તેથી તેનું અભિમાન ખંડિત થઈ જાય છે. દંડ પાર્થિંક તેને સતાવે છે તે પાતાના કુકર્મને પાતાની પ્રતિષ્ઠાથી પ્રતિકુળ સમજે છે તેમજ પાતાના કુળની પ્રતિષ્ઠાને કાયમ રાખવાની અભિલાષા કરે છે. પરંતુ દંડપાર્થિંકો આગળ તે કશું કરી શકતા નથી. બરાબર એવી જ રીતે આ જીવ અવિરતિને કુકર્મની ખરાબર સમજે છે અને અમૃત જેવી વિરતિના સુખસો દર્યની આકાંક્ષા સેવે છે પરંતુ દંડપાર્શ્વિંકની માક્ક દ્વિતીય કષાય અપ્રત્યાખ્યાનના ઉદયની આગળ તેનું भवति ४ स एव पुनश्चारित्रम्नोहनीयकर्पविर ल्पाऽपत्याख्यानाऽऽवरणक्षयोपग्रम कारणपरिणामप्राण्उिकाले विशुद्धिपकर्पयोषात् -विग्ठाविरढो देशविरतिश्रावको भवन् विरताविरत इति स्थूल प्राणात्तिपाठादि पापेश्यो विरतः खुक्ष्मेभ्योऽविरतः एताहशः सन् प्राऽपेक्षयाऽपंरूपेयगुणनिर्जरानान् भवति-५ ततश्व स एव परिणावविशुद्ध्या पवर्द्धमानः सर्वविरतित्वं स्वीकुईन् प्रथमं प्रमत्तसंयतः किश्चि-त्प्रमादयुक्तः क्ष्वविरठो भवति । अयं विरठाविरनापेक्षयाऽसंख्येयगुणनिर्जरा-वान् भवति ६ स एव पुनस्तज्ञापि परिणामविश्वद्धिवज्ञात् प्रमादं परित्यजन् अप्रमत्त संयतः सर्वप्रमादरहितः सर्वसंयदो भवति पूर्वापेक्षयाऽसंख्येयगुणनिर्जरानान्

चलती-वह जन के प्रति उत्साह भी प्रदर्शित नहीं कर सकता। इस कारण अविरतसम्प्रग्दब्टि कहलाता है। यह मिश्रद्दब्टि की अपेक्षा असंख्यातगुणी निर्जरा करता है।

(५) अबिरतसम्बग्दछिजीव जव कुछ अधिक विशुद्धि प्राप्त करता है और परवारूपानावरण जापाय का उपशामादि करना है तव उसमें देशबिरतिपरिणाव उत्पन्न होता है। वह स्वृत्त प्राणातिपोत अदि पापों से निवृत्त हो जाता है तब बिरताविरत या देशविरत कहळाता है। इस अवस्था में वह अबिरत सम्बग्दर्ष्टि की अपेक्षा असंख्यातगुणी कर्मनिर्जरा करता है।

(२) तत्पश्चात् जब प्रत्याख्यानावरण कषाय भी हट जाता है और परिणामों में विशेष शुद्धि उत्पन्न होनी है तव वह सर्वविरति को अंगीकार करता है किन्तु वाद्य कियाओं में निरत जोने से सिंचित् प्रमादयुक्त होता है। यह विरताविरत की अपेक्षा अमंख्यातगुणी निर्जरा करता है।

કંઇ નિવડતું નથી. તે વત પ્રત્યે ઉત્સાહ પણ પ્રદર્શિત કરી શકતા નથી. આથી તે અવિરત સસ્યક્ર્દધ્ટિ કહેવાય છે. આ મિશ્રદ્દ બ્ટિની અપેક્ષા અસંખ્યાત ગણી નિર્જરા કરે છે.

(૫) અવિરત સમ્યકદબ્ટિ જીવ જ્યારે થાેડી વધારે વિશુદ્ધિ પ્રાપ્ત કરે છે. અને પ્રત્યાખ્યાનાવરણ કષાયના ઉપશમાદિ કરે છે ત્યારે તેનામાં દેશવિરતિ પરિણામ ઉત્પન્ન થાય છે. તે રથૂલ પ્રાણાતિપાત આદિ પાપાથી મુકત થઇ જાય છે. ત્યારે વિરતાવિરત અથવા દેશવિરત કહેવાય છે આ અવસ્થામાં તે અવિરત સમ્યક્દબ્ટિની અપેક્ષા અસંખ્યાતગણો કર્મનિજરા કરે છે.

(૬) ત્યારબાદ જયારે પ્રત્યાખ્ય નાવરણ કષાય પણ દૂર થાય છે. અને પરિષ્ઠ્રામામાં વિશેષ શુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે તે સવ<sup>6</sup>વિસ્તિને આંગીકાર કરે છે. પરંતુ બાહ્ય ક્રિયાએામાં નિરત હાેવાથી થાેડા પ્રમાદશુકત હાેય છે. આ વિસ્તાવિસ્તની અપેક્ષા અસંખ્યાતગણી નિર્જરા કરે છે. दीपिका-निर्युक्ति टीका अन्द इन्हें निन रा सर्वेषां संमाना विशे ग्रहेगा वा ७२५

भवति ७ इत्थं परिणामविशुद्ध्या क्रमज्ञ उत्तरोत्तरं मदर्द्धमानो निष्टत्तिवादरः, ८ अनिष्टत्तिवादरः ९ स्ट्र्स्मसंपरायः १० उग्जान्तमोहः ११ क्षीणमोहः १२ सयोगि केवळी-१३ भवति । एते पूर्व पूर्वस्मादुत्तरोत्तर संख्येयासंख्येय-गुणकर्मनिर्जरा वन्तो भवन्ति १३ ततोऽसौ सयोगिकेवलि चतुर्देज्ञ गुणस्थानमारोहन तत्र योग-निरोधं कृत्वा जैल्ठेश्यवस्थां माप्तः सन् अयोगिकेवली भूत्वा सर्वकर्मक्षयरूषां निर्जरा करोतीति ॥ १४॥ एतेषां विस्तरतो वर्णनं समवायाङ्गम्रवस्य चतुर्दज्ञसमवाये मत्कृ तायां भाववोधिनीटीकाया मवलोक्षनीयम् । तथाचोक्तम्-'क्रम्मविस्नोहि

(७) प्रमत्तसंचत एरुष जब परिणाम विद्युद्धि के कारण प्रमाद का परित्याग कर देता है-आत्मा भिष्ठुख होकर बाद्य विकल्गें से ज्ञान्य होता है तब अप्रमत्तसंघत कहलाता है। यह प्रमत्तसंघत की अपेक्षा असंख्यातगुणी निर्जरा करता है।

इस प्रकार परिणाशो की छुद्धि से कमज्ञः उत्तरोत्तर वृदि को प्राप्त होकर (८) निव्हत्तिवादर (९) अनिवृत्तिवादर (१०) सूक्ष्मसम्पराय (११) उपगान्तमोह (१२) क्षोगमोह और (१३) सयोगि केवली भी असंख्यात-अर्क्षण्यातगुणी निर्जरा वाले होते हैं। सयोगि केवली जब योग का निरोध करके अयोगिकेवली अवस्था में पहुंचते हैं तो सर्व कर्मक्षय रूप निर्जरा करते हैं।

इन सच का विद्याद वर्णन सम्वायांगसूत्र की मेरे दारा रचित भावपोधिनो टोका के औद्हवें समवाय में देख छेना चाहिए। कहा भी है—

(૭) પ્રમત્તસ યત પુરૂષ જ્યારે પરિણામ વિશુદ્ધિને કારણે પ્રમાદના પરિત્યાગ કરી દે છે અપ્તા બિમુખ થઇને બ હ્ય વિકલ્પાેથી શૂન્ય થાય છે ત્યારે અપ્ર મત સ યત કહેવાય છે. આ પ્રમતસ યતની અપેક્ષા અસ ખ્યાતગણી નિર્જરા કરે છે. આ રીતે પરિણામાની શુદ્ધિથી ક્રમશ ઉત્તરે ત્તર વૃદ્ધિને પ્રાપ્ત થઇને (૮) નિવૃત્તિ બાદર (૯) અનિવૃત્તિ બ દર (૧૦) સક્ષ્મસંપરાય (૧૧) ઉપશાન્ત માહ (૧૨) ક્ષીણુમાહ (૧૩) સ્વેાગીકેવળી પણુ અસ ખ્યાતગણી નિર્જરાવાળા હાય છે સ્વેગીકેવળી જ ારે વાગના નિરેષ્ધ કરીને અવાગીકેવળી અવસ્થામાં પહેાંથે છે. ત્યારે સર્વં કર્મક્ષયરૂપ નિર્જરા કરે છે.

આ બધાનુ વિશદ વર્ણુન સમવાયાંગ સૂત્રની મારી રચેલી ભાવબાેધીની ઠીકામાં, ચૌદમા સમવાયમાં જોવા ભલામણુ છે. કહ્યું પણુ છે- मग्गणं पडुच्च चउदए जीवटाणा पण्णत्ता तं जहा-मिच्छादिट्ठी १ सारायण सम्बद्दित्री २ सम्बामिच्छादिट्ठी ३ अविरय सम्बद्दिरि ४ विरयाविरए ५ पमत्तात्तं जए ६ अप्पसत्ता संजए ७ नियटीवायरे ८ अनि-यट्ठीवायरे ९ सुद्धमसं ग्राए १० उवसामएवा-खवएवा-उवसंतमो हे ११ खीणमो हे १२ सजोगी केचली १३ अजोगी के वली १४ इति ' कर्म बिछदि-मार्गणं वतीत्य चतुर्द ग्रजी वस्थानानि वज्ञप्तानि तद्यया-मिथ्यादृष्टिः १ सारवादन सम्यग्दृष्टिः २ सम्प्रज्ञी वस्थानानि प्रज्ञप्तानि तद्यया-मिथ्र्यादृद्धिः १ सारवादन संयतः ६ अप्रयत्तसंप्रत ७ नियन्त्रितवादरः ८ अनियन्त्रितवादरः ९ सक्ष्मसंप्रायः १० उपश्वमको चा-क्ष्यको दा, उपग्रान्तको हः ११ क्षीणमो हः १२ सयोगि के वली १३ अयोगि के वली १४ इति ॥ ३६॥

मूळम्-सम्मदंसण नाणचरित्ताइ तवेय मोकखमगगो ॥३७॥ छाया-सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि तपश्च मोक्षमार्गः ॥३७॥ तत्त्वार्धदोषिका--'पूर्ध तावद्-चतुर्दश जीवस्थानान्धाश्रित्योत्तरमसंख्येय-

'कर्भ विद्युद्धिमार्गणा की अपेक्षा चौदह जीवस्थान कहे गए हैं, वे इस प्रकार हैं—(१) मिध्यादृष्टि (२) सास्वादनसम्पग्दृष्टि (३) सम्यड्भिध्यादृष्टि (४) अविरतसम्पग्दृष्टि (५) विरताविरत (६) प्रमत्त-संघत (७) अप्रनत्तसंघत (८) निवृत्तिवादर (९) अनिवृत्तिवादर (१०) सक्ष्मसाम्प्राय (११-१२) उपदामक, क्षपफ, उपदाप्त्तमोह, क्षीणमोह (१३) सधोगि देवली (१४) अयोगि केवली ॥३६॥

'सम्मदं खणनाणचरित्ताइ' इत्यादि

खन्नार्थ-सम्पग्द्दीनज्ञानचारित्र और तप मोक्ष का मार्ग है।।३७। तत्त्वार्थदीपिका--इससे पहले बतलाया गया है कि चौद्ह जीव-

કર્મવિશુદ્ધિમાર્ગ જીાની અપેક્ષા ચૌદ જીવસ્થાન કહેવામાં આવ્યા છે તે આ પ્રમાણે છે—(૧) મિચ્યાદબ્ટિ (૨) સાસ્વાદન સમ્યફદબ્ટિ (૩) સમ્યગ્ મિચ્યાદબ્ટિ (૪) અવિરતસમ્યગ્દબ્ટિ (૫) વિરતાવિરત (૬) પ્રમતસંયત્ત (૭) અપ્ર મતસંયત (૮) નિવૃત્તિબ દર (૯) અનિવૃત્તિ માદર (૧૦) સૂક્ષ્મસામ્પરાય (૧૧–૧૨) ઉપરામકક્ષપક ઉપશાન્તમાહ, ક્ષીગુમાહ (૧૩) સચાગિકેવગી (૧૪) અચેાગિકેવળી ા ૩૬ ા

'सम्मद्सणणाणचरित्ताइ' धत्याहि

સૂત્રાર્થ — સમ્શગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર અને તપ માક્ષના માર્ગ છે ા૩૭ તત્ત્વાર્થદીપિકા-આની પહેલ અતાવવામાં આવ્યું કે ચૌદ જવસ્થાનામાં दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ सू.३७ मौक्षमार्गस्वरूप निरूपणम्

गुणनिर्जरा भवतीति प्रोक्तम्, सा च-सम्यग्दर्शनादिरूपमोक्षमागश्रियणेनैव भवतीति मोक्षमागरवरूपं निरूपयितुमाइ-'सम्मदंसण' इत्यादि । रूम्य्य्दर्शन-इानचारित्राणि तपश्च, सम्यग्दर्शनं-सम्यग्धानं-सम्यक् चारित्रं- तपश्चेत्येतच्च-तुष्टयं सम्रुदितं मोक्षमार्गः मुक्तिसाधनं वर्तते, तत्रापि-सम्यग्दर्शनं मोक्षसाधनेषु प्रधानं साधन मस्तीति सचयितुं सर्वप्रथमं सम्यग्दर्शनपदोपादनं कृतम् । एदश्च सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रवत् तपोऽपि मोक्षलाधनं वोध्यम्, अतएव-तपोऽपि मोक्षमार्गतयोपात्तं तच्च-तपो द्वादशविधम् वाह्याध्यन्तरभेदशिन्नं बोध्यम् । सम्यग्दर्शं तावत्-पेन रूपेगाऽनादि सिद्धाः जीवादिपदार्थाः सन्ति तेन रूपेण तीर्यक्रद्भिः मतिपादिते तत्त्वार्थे-तदविपरीतासिनिवेशराहित्येन श्रद्धानं सम्यग् स्थानों में उत्तरोत्तर असंख्यातगुणी निर्जरा होती है वह निर्जरा

स्याना म उसरासर असख्यातगुणा विजरा हाता ह यह ानजरा सम्यग्दर्शन आदि मोक्ष मार्ग का अवतम्बन हेने खे ही होती है, अत एव मोक्षमार्ग का निरूपण करने के लिए कहते हैं-

सम्यग्दहीन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्ष्चारित्र और (सम्यक्) तप, यह चारों मिलकर मोक्ष का मार्ग हैं। इन चारों में सम्यग्दहीन प्रधान मोक्ष-साधन है, यह सचित करने के लिए सर्वप्रथम सम्पग्दर्हान, पद का प्रयोग किया है। सम्यग्दर्हान ज्ञान और चारित्र के रूमान तप भी मोक्ष का मार्ग है अतएव उसका भी यहां ग्रहण किया गया है। तप के बारह मेद हैं-छह बाह्य तप और छह आभ्यन्तर तप।

जिस रूप में अनादि सिद्ध जीवादि पदार्थ हैं, उभी रूप में तीर्थकरों द्वारा प्रतिपादित तत्त्वार्थ पर अद्धा रखना. उनके विषयमें

ઉત્તરાત્તર અસંખ્યાત-અસંખ્યાતગણી નિર્જરા થાય છે. તે નિર્જરા સમ્યગ્દર્શન આદિ માક્ષમાર્ગના આધાર હાવાથી જ થાય છે, આથી માક્ષમાર્ગનું નિરૂપણ કરવા માટે કહીએ છીએ

સામ્યગ્દર્શન સમ્યગ્ર્જ્ઞાન સમ્યગ્ર્ચારિત્ર અને (સમ્યક્) તપ આ ચારે મળીને માક્ષના માર્ગ અને છે. આ ચારેયમાં સામ્યક્દર્શન પ્રધાન મેક્ષ સાધન છે, એ સ્ચિત કરવા માટે સર્વ પ્રથમ સમ્યક્દર્શન પદના પ્રયાગ કરવામાં આવ્યા છે સમ્યક્દર્શન જ્ઞાન અને ચારિત્રની માક્ક તપ પણુ માક્ષ ના માર્ગ છે આથી તેનું પણુ અહીં ગ્રહેણુ કરવામા આવ્યું છે તપના બાર લેદ છે છ બાહ્યતપ અને છ આભ્યન્તર તપ.

જે સ્વરૂપે અનાદિસિદ્ધ જીવાદિ પદાર્થ છે તે જ સ્વરૂપે તીર્થકરાે દાશ પ્રતિપાદિત તત્વાર્થ પર શ્રદ્ધા રાખવી તેમના વિષયમાં કાેઇ પ્રકારનાે વિપરીત विद्यासरूपं वोध्यम्, तच तिसर्गेण-गुरोरभिगमेन वा भवति। एवं येन येन प्रकारेण स्वभावेन जीवादि वस्तूनि सन्ति तेन तेन मकारेण स्वभावेन संशयविपरीता-ऽनध्यवसायरूप दोपत्रयरहितत्वेनाऽवगमः स्म्यग्वोधः सम्यग्वान मुच्पते। एवं भ्रमणकारणभूनकर्षणः समूल मुन्मूलयितुं समुद्यतस्य अद्धानस्य संसार-कान्तारभीरो भेव्यस्य माणातिपातादि पश्चाश्रवनिवारणकारणीभूत पश्चसंवर सम्यगाचरणं सम्यक् चारित्र मुच्यते । तथाचेतानि-सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्र-तपांसि कुलालदण्डचक्रचीवरादि न्यायेन सङ्घीभूय मोक्षरूपं फलं साधयन्ति । न त-तृणारणिव्यणिन्यायेन मत्येकं पृथग्भूयेति भावः । ३७॥

किसी प्रकार का विपरीत अभिनिवेश धारण न करना सम्पग्दर्शन समझना चाहिए। सम्यादर्शन निसर्ग से या गुरु के अभिगम से उत्पन्न होता है।

इसी प्रकार जीवादि पदार्थ जिस-जिस रूप में रहे हुए हैं, उसी रूप में, संशम विपर्यय और अनध्यवसाय-इन तीन दोषों से रहित उन्हें सम्यक् प्रकार से समझना-जानना सम्यग्ज्ञान है।

भवभ्रमण के कारणभूत कमों का उन्मूलन करने के लिए उद्यत अद्धावान संसार-कान्तार से भयभीत भव्यजीव प्राणातिपात आदि पांच आस्रवों का निवारण करने के कारणभून पांच संवरों का आचरण करता हैं वह सम्थक् चारिन्न है।

यह सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र और तप कुंमार के दंड चक्र और चीवर आदि के न्याय से मिलकर मोक्षरूपी फल को सिद्ध करते है, पृथक्- प्रृप्कू मोक्ष के साधन नहीं होते ॥३७॥

અભિનિવેશ ધારણ ન કરવા સમ્યગ્દર્શન સમજવું જોઇએ સમ્યગ્દર્શન નિસગ<sup>°</sup>થી અથવા ગુરૂના અભિગ્મથી ઉદ્ભવે છે.

એવી જ રીતે જીવદિ પદાર્થ જે-જે સ્વરૂપમાં રહેલા છે તે જ રૂપે, સંશય વિષય ય અને અનધ્યવસાય. આ ત્રણુ દે.ષોથી રહિત તેમને સમ્યક્ પ્રકારથી સમજવા જાણવા એ સમ્યક્ત્રાન છે.

ભવભ્રમણના કારણબૂત કર્મોના નાશ કરવા માટે ઉદ્યત શ્રદ્ધાવાન સંસાર કાન્તારથી લયભીત લબ્યજીવ પ્રાણાતિપત આદિ પાંચ આસવાનું નિવારણ કરવના કારણબૂત પાંચ સંવરાનું આચરણ કરે છે તે સમ્યક્યારિત્ર છે.

આ સમ્યક્દર્શન રાન ચારિત્ર અને તપ, કુંભારના દંડચક અને ચીવર વગેરેના ન્યાયથી મળીને માેક્ષરપી ફળને પ્રાપ્ત કરે છે, પૃથક્ પૃથક્ માેક્ષના સાધન હાેતા નથી ાા ૩૭ ા तस्वार्थनियु किः-पूर्व तावत्-तपो विशेषानुष्ठानादिना सकलकर्मक्षयन् स्रक्षणमोक्षस्य प्रतिपादितत्वात्, सम्पति-तस्य मोक्षस्य हेतुत्वेन सम्पग्दर्शन-इानचरित्रतपोरू गरत्नचतुञ्टयं प्ररूपयितुमाइ — 'सम्मदं सणनाणचरिक्ताइं तवे य मोक्खमग्गो' इति । सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि तपश्च मोक्षमागौ पत्ते, तत्र-सम्यक् पदस्य द्वन्द्वादौ श्रूयमाणतया प्रत्येकपभिष्ठम्बन्धात् सम्यग्द-र्शनं-सम्यग्ज्ञानं-सम्यक् चारित्रं-तपश्चेत्येतच्चतृष्टयं ठावत्-मे क्षसाधनं वर्तते । तत्र-सम्यग्दर्शनं तावत्-येन रूपेगाऽनादिसिद्धं जीवादितन्व मस्ति तेन रूपेण भगवद्भिस्तीर्थङ्वरैः मज्ञप्ते जीवादि तत्त्वार्थे विपरीताभिनिवेशराहित्येन सम्यक्

तत्त्वार्थनिर्युक्ति-तपोविद्योष के अनुष्ठान आदि से सकल कर्म क्षय रूप मोक्ष का पहले प्रतिपादन किया गया है, अब यह प्रतिपादन करते हैं कि सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र और तप, यह ररन चतुष्टय मोक्ष का कारण है-

सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक् चारित्र तथा सम्यक्त तप मोक्ष का मार्ग हैं। 'सम्पक्त' पद इन्द्र समास की आदि में प्रयुक्त होने से प्रत्येक पद के साथ जुडना है, इस कारण सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्र्चारित्र और सम्पक् तप, यह चारों मोक्ष के साधन हैं। अनादि सिद्ध जीवादि तत्त्व जिस रूप में हैं, उस्ती रूप में तीर्थकरों द्वारा कथिन एन जीवादि तत्त्वों पर विपरीताशिनिवेज्ञा से रहित सम्पक् अद्धान करना सम्यग्दर्शन कहलाता है। इसी प्रकार जीवादि पदार्थ जिस रूप में हैं, उसी रूप में, संदाय विपर्यंथ और अनध्यवसाय से रहित उन्हें जानना सम्यग्ज्ञान है। कहा भी है-

તત્ત્વાર્થનિશું કિત—તપે વિશેષના અનુષ્ઠાન આદિથી સકળ કમંક્ષય રૂપ માક્ષનું પહેલા પ્રતિખાદન કરવામાં આવ્યું હવે એ પ્રતિપાદન કરીએ છીએ કે સમ્યક્દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર અને તપ આ રત્ન ચતુષ્ટય માક્ષના કારણ છે સમ્યક્દર્શન સમ્યક્જ્ઞાન સમ્યક્ચારિત્ર (સમ્યક્ષ) તપ મેક્ષના માર્ગ છે. 'સમ્યક્' પદ દ્વન્દ્વ સમાસની આદિમાં વપગયેલા હાવાથી પ્રત્યેક પદની સાથે બેડાય છે આથી સમ્યક્દર્શન સ્મ્યક્જ્ઞાન સમ્યક ચારિત્ર અને સ્મ્યક્તપ એ ચારેય માક્ષના સાધન છે અનાદિ સિદ્ધ જીવાદિ તત્વ જે રૂપે છે, તેજ રૂપમાં તીર્થ કરેયો દ્વારા કચિત તે જીવાદિ તત્વા પર વિપરીત ભિનિવેશથી રહિત સમ્યક્ શ્રદ્ધાન કરવી સમ્યગ્દર્શન કહેવાય છે. એવી જ રીતે જીવાદિ પદાર્થ જે રૂપમા છે તેજ રૂપમાં સંશય વિપર્ય અને અનધ્યવસાયથી રહિત તેમને જાણવા સમ્યક્જ્ઞાન છે કહ્યું પણ છે. श्रद्धानरूपमगन्तव्यम् । एवं सम्पग् ज्ञानं खलु येन येन मकारेण स्वभावेन जीवा-दयः पदार्था स्सन्ति तेन तेन मकारेण स्वभावेन संजयविपर्धयानध्यवसायदोप त्रय रहितत्वेनाऽवधासात्मकं सम्यग्वोधमवसेयम् । तथाचोक्तम्

रुचिर्जिनोक्ततत्त्वेषु सम्यक् अदान मुच्यते ।

जायतेतन्निसर्गेण गुरोरधिगमेन च ॥१॥

यथाऽवस्थिततत्त्वानां संक्षेपाद् विग्तरेण वा ।

योऽबबोध स्तमत्राहुः सम्यग्ज्ञानं मनीषिणः ॥२॥ इति

एवं सम्यक् चारित्रं तावद् संसारंचक्रभ्रमिहेतु ज्ञानावरणादि कर्मणां सम्झो न्मूलनार्थमुद्यतस्य अद्धानज्ञीलस्य भवाटवी भयभीतस्य भव्यस्य प्राणिप्राण-व्यपरोषण मृपावाद स्तैयमैथुनषरिग्रहरूप पञ्चास्तवनिवारणकारणीभूत पत्र-

'जिनेन्द्र अगवान् द्वारा कथित तत्वों पर रूची होना सम्यक् अद्वान कहलाता है। वह अद्रान या तो निसर्ग से होता है या गुरू के उपदेश से होता है ॥१॥

वास्तविक तत्वों का विस्तार खे अथवा संक्षेत्र से जो ज्ञान होता है उसे मनिषी जन सम्बग्ज्ञान कहते हैं॥२॥

भवभ्रमण के कारण ज्ञानावरणीय आदि कमों का सूक्ष्त उन्मूलन करने के लिए ज्यत, अद्धान शील और भव-अटवी से भयभीत भव्य-प्राणी हिंसा, झूठ, चोरी, सैथुन और परिग्रह रूप पांच आस्रवों का निवारण करने वाले पांच संबर्शे का जो समीचीन आवरण करता है, वह सम्यक्त चारित्र कहलाता है। कहा भी है-

भावचयोग का सर्वथा त्याग कर देना चारित्र कहलाता है। यह चारित्र अहिंसा आदि व्रनी के भेद से पाँच प्रकार का कहा गया है। १।

જિનેન્દ્ર લગવાન દ્વારા કથિત તત્વા પર રૂચિ હાેવી સમ્યક્ષ્રદ્ધા ક**દે**વાય છે. આ શ્રદ્ધા કયાં તાે નિસર્ગથી થાય છે અથવા ગુરૂના ઉપદેશથી થાય છે ાવા વાસ્તવિક તત્વાનું વિસ્તારથી અથવા સંક્ષેપથી જે જ્ઞાન થાય છે, તેને મનીષી જન સમ્યક્જ્ઞાન કહે છે ા ૨ ા

ભવભ્રમણના કરણ જ્ઞાનાવરણીય આદિ કર્મોના સમૂળગાે ક્ષય કરવા માટે ઉદ્યત શ્રદ્ધાવાન અને ભવ અટવીથી ભયભીત ભવ્ય પ્રાણીહિંસા અસત્ય ચારી મૈશુન અને પરિગ્રહરૂપ પાંચ અસવે નું નિવારણ કરનાર પાંચ સંવરેાનું જે સમીચીન આચરણ કરે છે તે સમ્યક્ષ્ટ્યારિત્ર કહેવાય છે. કહ્યું પણુ છે

સાવઘયાંગના સર્વથા ત્યાગ કરવા ચારિત્ર કહેવાય છે આ ચારિત્ર અહિંસા, આદિ વતાના ભેદથી પાંચ પ્રકારના કહેવામાં આ ાગ્યા છે 11 જેન

( e संवर सम्यगाचरणरूप बोध्यम् । तथाचोकतम्- 'सर्वसाऽवचयोगानां त्यागश्चारित्र मुच्यते । कीर्तितं तइहिंसाढि भेदेन पञ्चधा ॥१॥ अहिंसा सुनृताऽस्तेय ब्रह्मचर्या-ऽपरिग्रहाः । न यत्ममादयोगेत जीवित व्यपरोपणस् ॥१॥ चराणां स्थावराणां च तदर्हिसावतं मतम् ॥२॥ भियं पथ्यं वचस्तथ्यं छन्तं व्रत मुच्यते । तत्तथ्यमपि नो तथ्यम त्रियं चाऽहितं च यत् ॥३॥ अनादान सदत्तस्याऽस्तेय व्रत मुदीरितम् । बाह्याः माणाः नृणामर्थोहरता तं हताहिते ॥४॥ दिव्यौदारिककामानां कृतानुनतकारितैः । मनोवाक्कायत स्त्यागो ब्रह्मःऽष्टादशधा मतम् ॥५। सर्वभावेषु मूच्छौया स्त्यागः स्यादपरिग्रहः । यद सत्स्ववि जायेत सूर्च्छिया चित्तविष्ठवः ॥६॥ भावनामि मीविता

'चारित्र के पांच कारण थे हैं-(१) आहिंसा (२) सत्य (३) अस्तेय (१) ब्रह्मचर्य और (५) अपरिग्रह। प्रमाद के योग से त्रस और स्थावर जीवों के प्राणों का व्यपरोपण न करना आहिंसा व्रत माना गया है। जो वचन प्रिय, पथ्य और तथ्य हो वह खत्य कहा गया है। जो वचन अप्रिय और अहितफर है, बह तथ्य होने पर भी खत्य नहीं है'। ३।

'अदत्त वस्तु को ग्रहण न करना अस्तेय वत कहा गया है। अर्थ अर्थात् धन मंनुष्यों का बाह्य प्राण कहलाता है, जो उसे हरण करता है यह मानो प्राणहरण करता है ॥४॥

'दिव्य और औदारिक शरीर संवंधी काययोगों का कृत, कारित और अनुमोदना से तथा मन, चचन और काय से खाग कर देना अठा-रह-प्रकार का ब्रह्मचर्य वन कएछाता है ॥५॥

'समस्त पदार्थों में ममता का त्याग करना अपरिग्रह वत है। असत्

ચારિત્રના પાંચ કારણે આ છે-(૧) અહિંસા (૨) સત્ય (૩) અસ્તેપ (૪) પ્રદ્ધાચર્ય અને (૫) અપરિગ્રહ. પ્રમાદના યાેગથી ત્રસ અને સ્થાવર જીવાના પાણે ની હિંસા ન કરવી અહિંસાવત માનવામાં આવ્યું છે ાા ૨ ા જે વચન પ્રિય, પચ્ય અને તથ્ય હાેય તેને સત્ય કહેવામાં આવ્યું છે. જે વચન અપ્રિય અને અહિતકર છે તે તથ્ય હાેવા છતાંપણ સત્ય નથી તા ૩ ા

'અદત્ત વસ્તુને ગ્રહણ ન કરવી અસ્તેયવત કહેવામાં આવ્યું છે. અર્થ અર્થાત ધન મનુષ્યાના બાહ્ય પ્રાણ કહેવાય છે. જે તેનું હરણ કરે છે તે જાણુ કે પ્રાણહરણ કરે છે ' ા ' ા

દિબ્ય અને ઔદારિક શરીર સંબંધી કામભાગોના કુત, કારિત અને અનુમાદનાથી તથા મન વચન અને કાયાથી ત્યાગ કરી દેવાં અઠાર પ્રકારનું પ્રદ્યચર્યવત કહેવાય છે. ાા પા

સમસ્ત પદાર્થીની મમતાના ત્યાંગ કરવા અપરિશ્વક્રિય છે, અસન્ પદાર્થીમાં

तत्त्वार्यस्त्रे

नि पञ्चभिः पञ्चधा क्रमात्। महात्र आनि लोकस्य साधयन्त्यव्ययं पदम् ॥७॥ इति, तपस्तावद्-वाह्याभ्यन्तरभेदेन द्वादशदिधम्, तथा च द्वादशदियं खछ तपो मोक्षसा धनं वर्तते, एवञ्च-सम्यग्दर्शनं सम्यग्ज्ञानसम्यक्त्चारित्र तपांसि इत्येतचतुष्टयं खछ दण्डचक्रचीवरन्यायेन सम्त्रिलित्तमेव मोक्षसाधनं भवति नतु-तृणारणिमणिन्यायेने ति वोध्यम् । उक्तञ्चोत्तराध्ययने २८ अध्यग्ने १=३ गाथासु-'मोक्खमग्ग-

पदार्थों में भी मूर्छा होने से चित्त में विकलता उत्पन्न होती है ॥६॥ 'प्रत्येक व्रत की पाँच-पांच भावनाओं से भावित यह पांच महावत साधकों को अच्यय पद (मोक्ष) प्रदान करते हैं ॥७॥

छह ब!ह्य और छह आभ्यन्तर तप मिलकर बारह होते हैं। ये बारह तप भी घोक्ष के साधन हैं। इस प्रकार छम् गर्द्दान, सम्यग्ज्ञान, सम्यक् चारित्र और सम्यक् तप, ये चारों दण्ड, चीवर के न्याय से सम्मिलित हो कर मोक्ष के साधन हैं, अर्थात् जैसे कुमार का डंडा, चांक और चीवर मिलकर ही घट के कारण होते हैं, पृथक्-पृथक् नहीं, उसी प्रकार सम्यग्दर्दान आदि मिलकर ही मोक्ष के साधन होते हैं, पृथक्-पृथक् नहीं तृण, अरणि और मणी की तरह ये कारण नहीं हैं अर्थात् जैसे अग्नि अकेले तीनके से, अकेले अरणि न.मक काष्ठ से या अकेले मणी से उत्पन्न हो जाती है, वैसे अकेले सम्यग्द्दान या ज्ञानादि से मुक्ति प्राप्त नहीं हो सकती।

પણુ મૂર્છા હેાવાથી ચિત્તમાં વિકલતા ઉત્પન્ન થાય છે ॥ ૬ ॥ પ્રત્યેક વતની પાંચ–પાંચ ભાવનાએાથી ભાવિત આ પાંચ મહાવત સંઘઠાને અબ્યય પદ (માક્ષ) પ્રદાન કરે છે ॥ ७ ॥

છ ખાદ્ય અને છ આભ્યન્તર તપ મળીને બાર થાય છે આ બાર તપ પણુ માેક્ષના સાધન છે. આવી રીતે સમ્યક્દર્શન સમ્યક્ર્ગાન સમ્યક્ર્ગારિત્ર અને સમ્યક્ તપ આ ગારેય દંઠ, ગ્રક માટીના ન્યાયથી સ્મિલિત થઇને માેક્ષના સાધન છે. અર્થાત્ જેવી રીતે કુંભારના ડાંડા ગાક અને માટી એ ત્રણે મળીને જ ઘડાના કારણ બને છે જુદા જુદા નહીં એવી જ રીતે સમ્યક્દર્શન આદિ પણ મળીને માેક્ષના સાધન બને છે, સ્વતંત્ર સ્વતંત્ર નહીં તૃણુ અગ્નિ અને મણિની માક્ક આ કારણ નથી અર્થાત્ જેમ અગ્નિ એકલા તણુ અગ્નિ અને મણિની માક્ક આ કારણ નથી અર્થાત્ જેમ અગ્નિ એકલા તણુ અગ્નિ અને સણિ નામક કાબ્ઠથી અથવા એકલા મણિથી ઉત્પન્ન થઈ જાય છે એવી રીતે એકલા સમ્યક્ દર્શન અથના ગ્રાનાદિથી મોક્ષની પ્રાપ્તિ થઈ શકતી નથી गई तच्च सुणेह जिणभाक्षियं । चडकारणसंजुत्तं नाणदसणलक्खणं ॥१॥ नाणं च दंडणं चेव चरित्तं च तथो तहा । एस मग्गुत्ति पण्णत्तो जिणेहि वरदंसिहि ॥२। जाणं च दंसणंचेव चरित्तं च तवो तहा एयं मग्ग मणुपत्ता जीवा गच्छंति सोग्गहं ३ इति ॥ मोक्षमार्गगति तथ्यं युणुत जिनसापितम् । चतुष्कारणसंग्रुक्तां ज्ञानदर्शन लक्षणाम् ॥१॥ ज्ञानं च दर्शनं चेव चरितं न तपस्तथा । एष मार्ग इति मज्ञप्तो जिनैवेरदर्शिभिः ॥२॥ ज्ञानं च दर्शनं चेव चरित्रं च तपस्तथा । एतं मार्ग मनुपाप्ता जीवा गच्छन्ति स्वर्गतिम् ३ इति प्वश्च-सम्यग्ज्ञानदर्शनचारित्रवत् तपोऽपि मोक्षसाधनं दर्तते । इति फलितम् । तत्र-तपक्षः सम्यग्ज्ञानादि त्रयेऽपि हेतुत्वेन मथमोपादानयोग्यत्वेऽपि सम्यग्दर्शनस्य मोक्षम्पति सुख्यकारणतया प्रथमं तदुपादानमेव कृतम् । तथाचोक्तम् 'नादंसणिस्स नाणं नाणेण विणाक्त होति चरणगुणा । अगु णस्स नस्थि मोक्सो नस्थि अमोक्स्यस्स निव्याणं । १। इति, नादर्शनिनो ज्ञानं ज्ञानेन

उत्तराध्ययन खूत्र के २८वें अध्ययन की गाथा १-२ में कहाभी है-'जिन भगवान द्वारा भाषिन, चार कारणों से युक्त, ज्ञान-दर्शन रुक्षण वारी मोक्षमार्गगति को खुनो ॥१॥ ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप, इन चारों को सर्वज्ञ-सर्वदर्शी जिनेन्द्र ने मोक्षमार्ग कहा है॥२॥ ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप के मार्ग को प्राप्त जीव खुगति को प्राप्त करते हैं ॥३॥

इस प्रकार यह फलित हुआ की सम्पग्झान सम्पग्दर्शन और सम्पन्त चारित्र की भांनी तप भो भोक्ष का कारण है। यचपि सम्पग्ज्ञान आदि तीनों में कारण होने से सर्वपथम स्थान देने योग्य हैं, तथापि सम्प ग्दर्शन मोक्ष का मुख्य कारण है, अतएव उसी को प्रथम स्थान दि्या गया है। कहा भी हे-

ઉત્તરાધ્યાયનસ્ત્રના ૨૮માં અધ્યયનની ગાથા ૧-૩માં કહ્યું પણ છે-જિનેન્દ્ર ભગવન્તા દ્વારા ભાષિત, ચાર કારણેાથી ચુકત, જ્ઞાનદર્શન લક્ષણવાળી માક્ષમાર્ગ ગતિને 'સાંભળા ાાવા જ્ઞાન, દર્શન ચારિત્ર અને તપ આ ચારેયને સર્વજ્ઞ સર્વદશી જિનેન્દ્રોએ માક્ષમાર્ગ કહેલ છે. ા ૨ ા જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર અને તપતા માર્ગને પ્રાપ્ત જીવ સુગતિને પ્રાપ્ત કરે છે ^ ા ૩ ા

આ રીતે એ પ્રતિપ દિત થયુ કે સમ્યક્ત્રાન સમ્યક્દર્શન અને સમ્યક્ ચુરિત્રની જેમ તપ પણુ માક્ષતા કારણભૂવ છે. જો કે તપ સમ્યક્ત્રાન આદિ ત્રણેમાં કારણુ હાવાથી સર્વપ્રથમ સ્થાન આપવા યાગ્ય છે તા પણ સમ્યક્દર્શન માક્ષનું સુખ્ય કારણ છે આથી તેને જ પ્રથમ સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે કહ્યું પણ છે विना न अवन्ति चरणगुणाः । अगुणिनो नास्ति मोक्षो नास्त्यमोक्षस्य निर्वाणम् ॥१॥ इति, सम्यक्तवं तावत्-त्रिविधं भवति, दर्शनक्षम्यक्त्वम्, ज्ञानसम्यक्त्वम्, चारित्र-सम्यक्तव्छेति ॥ उक्तश्च-स्थानाङ्गे ३ स्थाने ४ उद्देशके-'तिविहे सम्मे पण्णत्ते, तं जहा-नाणरूम्मे दंसणसम्मे चरित्तासम्मे' इति, त्रिविधं सम्यक्त्वम्-मज्ञप्तम्, तचया-ज्ञानसम्यक्त्वम्, दर्शनसम्यक्त्दम्, चारित्रसम्यक्त्वम्, इति । तत्रापि सम्यग्दर्शनं द्विधम्भवति । निसर्गसम्यग्दर्शनम्-अभिगमसम्यग्दर्शन-श्चेति । तत्र-निसर्ग सम्यद्शनमपि द्विधिम् पतिपाति च-अभतिपाति चेति । एवम् अभिगमसम्यग्दर्शनमपि द्विधिम्, प्रतिपाति च अपतिपाति चेति । एवम् अभिगमसम्यग्दर्शनमपि द्विधिम्, प्रतिपाति च अपतिपातिचेति । उक्तश्व स्थानाङ्गे २ स्थाने १ उद्देशे-'सम्प्रदंस्रणे दुविहे पणत्ते, तं जहा-णिसग्ग

'जो सम्पग्दर्शन से रहित है उसे ज्ञान नहीं होता और ज्ञान के अभाव में चारित्र रूप गुण अथवा चारित्र अर्थात् मूरगुण और गुण अर्थात् उत्तरगुग नहीं होते। गुगहीन को मोक्ष प्राप्त नहीं होता और मोक्ष प्राप्त हुए विना निर्वाण प्राप्त नहीं होता ॥१॥

सम्पक्तव तीन प्रकार का है-दर्शनसम्पक्तव, ज्ञानसम्पक्तव, और चारिव्रसम्पक्तव। स्थानांग सूत्र के तीसरे स्थानक के चौथे उद्देशक में कहा है-'खम्पकत्व तीन प्रकार का है-ज्ञानसम्पक्तव, दर्शनसम्पक्तव, और चारिव्रसम्पक्तव।' इसमें भी सम्पग्दर्शन दो प्रकार का है-निसर्ग सम्पग्दर्शन और अभिगम सम्पग्दर्शन दो प्रकार का है-निसर्ग सम्पग्दर्शन और अभिगम सम्पग्दर्शन । निसर्ग सम्पग्दर्शन भी प्रतिपाती और अभतिपाती के भेद से दो प्रकार का है। इसी प्रकार प्रतिपाती और अप्रतिपाती के भेद से जभिगम सम्पग्दर्शन भी दो प्रकार का है। स्थानांग खूत्र के दुसरे स्थान के प्रथन उद्देशक में कहा

જે સમ્યક્રદર્શનથી રહિત છે તેને જ્ઞાન લાધતું નથી અને જ્ઞાનના અભાવમાં ચારિત્ર રૂષ ગુણુ અથવા ચારિત્ર અર્થાત્ મૂળગુણુ અને ગુણુ અર્થાત્ ઉત્તરગુણ હાેતાં નથી નિર્ગુણને માક્ષ પ્રાપ્ત થતાં નથી અને માક્ષ પ્રાપ્ત થયા વગર નિર્વાણુ પ્રાપ્ત થતું નથી

સમ્યકત્વ ત્રણુ પ્રકારનું છે-દર્શનસમ્યકત્વ, જ્ઞાનસમ્યકત્વ અને ચારિત્ર-સમ્યકત્વ. સ્થાનાંગસૂત્રના ત્રીજા સ્થાનકના ચાથા ઉદ્દેશકમાં કહ્યું છે સમ્યકત્વ ત્રણુ પ્રકારના છે જ્ઞાનસમ્યકૂત્વ, દર્શનસમ્યકત્વ અને ચ રિત્રસમ્યકૂત્વ એમા પણ સમ્યગ્દર્શન બે પ્રકારના છે-નિસર્ગસમ્યકૂદર્શન અને અભિગમ સમ્યકૂદર્શન નિસર્ગ સમ્યકૂદર્શન પણુ પ્રતિયાતી અને અપ્રતિપાતીના ભેદથી એ પ્રકારના છે. એવીજ રીતે પ્રતિપ તી અને અપ્રતિપાતીના ભેદથી અનિગમ સમ્યકૂદર્શન પણુ એ પ્રકારનું છે. સ્થાનાંગ સૂત્રના બીજા સ્થાનના પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં કહ્યું છે સમ્યક્ सम्मद्सणे चेव, अभिगमसम्मद्सणे चेव, अभिगमसम्मद्सणे दुविहे पंणारे, तं जहा-पंडिवाइचेव, अपडिवाइचेव' इति । सम्यग्दर्शनं द्विधिं मन्नप्तम् तद्यथा-निसर्गं सम्यग्दर्शनम् चैव अभिगमसम्यग्दर्शनम्, चैव । निसर्गंसम्य-द्वर्शनं द्विविधं मज्ञप्तम् तद्यथा-मदिपातिचैव, अपतिपातिचैव, अभिगमसम्यग्दर्शनं द्विधं मज्ञप्तम् प्रतिपातिचैव-अपतिपातिचैव इति ॥३७॥

म्लम्-तत्तत्थ सद्धाणं लम्मदंसणं ॥३८॥

छाया--'वत्त्रार्थश्रद्धानं सम्यद्वर्भनम् ॥३८॥

तत्त्वार्धदीपिका-पूर्व तावत्-मोक्षसाधनत्वेन सम्यग्दर्शन-सम्यग्ज्ञान-सम्यक् चारित्रतपांसि मरूपि आनि, तत्र-पथमोपात्तं सम्यग्दर्शनं विस्तररूपेण मरू. पयितुमाद-'तत्तरथ सन्द्राणं सम्मदंसणं' इति । तत्त्रार्धश्रद्धानम्-तत्त्व शब्दो मारसामान्यवाची दर्तते, तदिति सर्वनाम्नः समान्ये वर्त्तमानत्वात्, सर्वेषां यन्नाम र-निसर्ग सम्यग्दर्शन और अभिगम सम्यग्दर्शन । इन दोनों के भी प्रतिपाती और अप्रतिपाती के मेद सें दो-दो मेद हैं॥। २७॥

'तत्तस्थ सद्धाणं सम्मदंदणं'

स्त्रार्थ-तत्वार्ध का अद्धान करना सम्यग्दर्शन है ॥३८॥

तत्वार्धदीपिका- उम्प्रग्दर्शन, सम्पग्ज्ञान, सम्पक् चारित्र और सम्यक् तप मोक्ष के कारण हैं, यह पहछे कहा गया है, इनमें से अब सम्यग्दर्शन की विस्तारपूर्वक प्ररूपणा करते हैं-

तत्वार्ध का छद्धान सम्यग्दर्शन कहलाता है। यहाँ तक्ष्व शब्द सामान्य भाव का वाचक है, क्योंकि 'तत्' यह खर्वनांम शब्द सामान्य के अर्थ में है। जो खब का नाम हो पह सर्वनाम, ऐमी उसकी अन्वर्थ

દર્શન બે પ્રકારનું છે નિસર્ગ સમ્યક્દર્શન અને અભિગમ સમ્યક્દર્શન આ બંનેના પણુ પ્રતિપાતી અને અપ્રતિપાતીના ભેદથી અખ્બે ભેદ છે ા ૩૭ ા

'तत्तत्थ सद्धाणं सन्मरंसणं'

સુવાર્થ--તત્વાર્થની શ્રદ્ધા કરવી સમ્યગ્કર્શન છે ા ૩૮ ૫

તત્ત્વાર્થદીપિકા-સમ્યક્દર્શન, સામ્યક્રગ્ઞાન, સમ્યક્ર્ચારિત્ર અને સમ્યક્ તપ માક્ષના કારણ છે એ અગાઉં કહેવામાં આવ્યું છે, એમાંથી હવે સમ્યક્ દર્શનંનું વિસ્તારપૂર્વક પ્રરૂપણ કરીએ છીએ

ં તત્વાર્થની શ્રદ્ધા સમ્યગ્દર્શન કડેવાય છે. અત્રે 'તત્વ' શખ્દ સામાન્ય ભાવના વાચક છે કારણુકે 'તત્' આ સર્વ'નામ શખ્દ સામાન્યના અર્થમાં છે. જે ખધાનું નામ છે તે સર્વ'નામ એવી તેની અન્વર્થ સંજ્ઞા છે. આ રીતે तत् सर्वनाम इत्यन्वर्थसंज्ञावलात्, तस्य सामान्यस्य भावस्तत्त्वम् । तथा च-यद्वस्तु यथा व्यवस्थितं वर्तते तस्य वस्तुनः तथाभाको-भवनम्, तत्त्वेनार्थं स्तत्त्वार्थः तस मेवार्थ स्तत्त्वार्थः, तत्त्वार्थस्य श्रद्धानं तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शन मवगन्तव्यम् । तत्त्वानि च मध्रमाध्याये मरूपिनानि नवविधानि वोध्यानि, सम्यवस्वश्च-पूर्वो कानां जीवादि नवतत्तानाम्-अर्थानां यथावस्थितस्य वास्तविकस्वरूषस्य तथा भावेनोपदेशो विश्वासविशेषरूप श्रद्धानश्चोच्यते । एवश्च-जीवादि तत्त्वार्थांनां जैनागमेषु येन रूपेग वास्तविकं स्वरूपं मतिपादितं तेनैव रूपेण विज्ञाय तद्धावे-नोपदेशनं श्रद्धाकरणं च सम्यग्दर्शनं वोध्यम् । उक्तश्चोत्तराध्ययने२८ अध्यने १५ गाथायाम्-'तहियाणं तु भाषाणं सवभावे उवएसणं । भावेणं सदद्दंतस्स सम्मन्तं त विद्याहियं ।१॥ इति, तत्थ्यानान्तु भावानां सद्भाव उपदेशनम् । भावेन श्रद्धतः सम्यक्त्वं तद् व्याख्यातम् ॥१॥ इति ॥३८॥

संज्ञा है। इम प्रकार तरव वाब्द का अर्थ हुआ-जा वस्तु जिस स्वरूप में है उसका वैसा ही होना, तत्त्वार्थ का अद्धान तत्व अद्धान कहलाता है। यही समग्रदर्शन है। तत्वों का निर्देश प्रथम अध्याय में किया जा चुका है। उनकी संख्या नौ हैं। इस प्रकार प्र्वोक्त जीव अजीव आदि तक्ष्वों पर यथार्थ का से विश्वास करना अद्धान कहलाता है। अतएव जैनागमों में जीवादि तक्ष्वों का जिस रूप में प्रतिपादन किया गया है, उन्हें उसी रूप में समझ कर सही अद्धान करना सम्यग्दर्शन है। उत्त-राध्ययन सूत्र के २८ वें अध्ययन की गाथा २५ वीं में कहा है-'तध्य अर्थात् यास्तविक पदार्थों का यथार्थ कथन करना और भाव पूर्वक अद्धा करना सम्यक्त्व कहा गया है। १३८॥

તત્વ શખ્દના અર્થ થયા જે વસ્તુ જે સ્વરૂપમાં છે તેનુ તેજ પ્રમાણે હાેવું તત્વાર્થની શ્રદ્ધા તત્વશ્રદ્ધા કહેવાય છે, આજ સમ્યક્ર્દર્શન છે તત્વાના નિર્દેશ પ્રમથ અધ્યાયમાં કરવામાં આવ્યા છે. તેમની સંખ્યા નવ છે. આ રીતે પ્વેઠિત જીવ અજીવ આદિ તત્વા પર યથાર્થ રૂપથી વિશ્વાસ કરવા શ્રદ્ધા કદ્વાય છે. આથી જૈનાગમામાં જીવાદિ તત્વાનુ જે સ્વરૂપે પ્રતિંપાદન કરવામાં આવ્યું છે તેમને તે જ સ્વરૂપે સમજીને સાચી શ્રદ્ધા ભાવવી સમ્યક્રદર્શન છે. ઉત્તરાધ્યયન સ્વતા ૨૮માં અધ્યયનની ૧૫મી ગ થામાં કહ્યું છે તથ્ય અથાત્ વાસ્તવિક પદ ર્થોનું યથાર્થ કથન કરવું અને ભાવપૂર્વંક શ્રદ્ધા કરવી સમ્યક્રત્વ કહેવામાં આવ્યું છે ા ૩૮ ા तत्त्वार्थनियु क्तिः -- 'पूर्वसूत्रे-सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञान सम्यक्त्वारित्र वपांसि इति चतुष्टयस्य मोक्षम्मति कारणत्वं मतिपादितम्, सम्मति-तत्र पयमोपात्तं सम्यग् ग्दर्शननं मरूपयितुमाइ- 'तत्तत्थ सद्धाणं सम्मदंसणः' इति । तत्त्रार्थश्रद्धानम् तत्त्वानां जीत्रात्रीवादि नत्राना मर्थानां श्रद्धानं रुचिरमीतिः, तत्त्वेन वा अर्थानां हवैः स्वैज्ञीनविशेषैः परिच्छिद्यमानानां जीवादिपदार्थानां स्याद्वादसिद्धान्तानु-सारेण प्रतिपादितानां श्रद्धानं-रुचिपूर्वकं विक्त्रसनं तत्त्रार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शन म्रुच्यते मगवताऽईता वीतरागद्वेषेण यथारूपं जीवादितत्त्वं मतिपादितं तथारूपेणैव तेषां श्रद्धानं मत्ययावधारणं सम्यग्दर्शनं व्यपदिश्यते । तत्र तस्य भावस्तत्त्वम्, तत्त्वेन भावेन स्व प्रतिपत्त्वा जीवादिपदानां निश्वयनं न तु मातापित्रादि दाक्षिः ण्यानुरोधात्, न वा-धनादि लामापेक्षया क्वत्रिममात्र श्रद्धानम्, अपितु-तदेव वस्तु

तत्त्वार्थनियुंक्ति-पूर्वसूत्र में प्रतिपादन किया गया है कि सम्प-ग्र्द्शैन, सम्पग्ज्ञान, सम्यग् चारित्र और सम्यक् तप, ये चारों मोक्ष के कारण हैं, अब इन चारों में से प्रथम सम्यग्द्शीन की प्ररूपणा की जाती है-

तत्त्वार्थ का अद्धान सम्घग्दर्शन है। तत्वों अर्थान् जीवादि नौ पदार्थों पर अद्धा-रूची-प्रतीति करना अथवा घधार्थ रूप से अपने-अपने ज्ञानों द्वारा जाने जाने वाले, स्याद्वाद सिद्धान्त के अनुमार प्रति-पादित पदार्थों का रूचि प्र्वेक अद्धान करना सम्घग्दर्शन कहलाता है। तात्पर्य यह है कि वीतराग अर्हन्त भगवान ने तत्वों का जिस रूप में प्रतिपादन किया है, उसी रूप में उन का अद्धान करना सम्घग्दर्शन है। जीवादि पदार्थों का अद्धान अपनी प्रतिपत्ति से करना चाहिए, माता-पिता आदि की लिझाज से अथवा धन आदि के लाभ की इच्छा से

તત્ત્વાર્થનિર્યુ કિલ-પૂર્વ સૂત્રમાં પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું કે સમ્યક્

દર્શન, સમ્યક્ જ્ઞાન સમ્પક્ રચ રિત્ર અને સમ્યક્ તપ, એ ચારે માક્ષના કારણું છે, હવે આ ચારે પૈકી પ્રથમ સમ્યક્દર્શનની પ્રરૂપણા કરવામાં આવે છે

તત્વાર્થની શ્રદ્ધા સમ્યક્દર્શન છે તત્વા અર્થાત્ છવાદિ નવ પદાર્થી પર શ્રધા રૂચિ પ્રતીતિ કરવી અથવા યથ.થે રૂપથી પાત-પાતાના જ્ઞાના દારા જાણી શકાનારાં સ્યાદ્ધાદસિદ્ધાંત અનુસ શ્રપ્રતિપાદિત પદાર્થીની રૂચિપૂર્વક શ્રદ્ધા કરવી સમ્યક્દર્શન કહેવાય છે. તાત્પર્ય એ છે કે વીતરાગ અર્હન્ત ભગવ તાએ તત્વાનું જે રૂપમાં પ્રતિપાદન કરેલ છે તે જ સ્વરૂપે તેમની શ્રદ્ધા કરવી સમ્યક્દર્શન છે. જગાદિ પદાર્થીની શ્રદ્ધા પાતાની આગવી પ્રેરણાથી કરવી જોઇએ માતા પિતા આદિના કરમાનથી અથવા ધન વગેરેના લાલ્ની ઇચ્છાથી અનાવટી तथ्यस्वरूपं यज्जिनैरुपछच्धमुपदिष्टं वा, इत्येवं रीत्या तत्त्रार्थश्रदानं सम्यग्दर्शनं चोध्यम् । यधाऽनादि सादि पारिणामिकादि मावेन जीवपुद्र छाः, अनादिपारि-णाभिकेन च जीवत्वेन उपयोगस्वरू पेण भावेन, सादिपारिणामिकेन च मावेन नारकतिर्यङ्मन्नुष्यदेवादिना च जीवाः, एद्र छा अपि अजीवत्वेनाऽनु पर्योग स्वरूपेणाऽनादिपारिणामिकेन, सादिपरिणामिकेन च श्वेतकृष्णनीलरक्ता-दिना परिच्छिद्यमानत्वादर्था उच्यन्ते । धर्मास्तिकायाधर्मास्तिकायाऽऽकाशास्ति कायास्तु-अनादिपारिणामिकेनेच गतिस्थित्यवर्णाहावस्था मत्याक्षुस्त्यजन्ति स्यस्थन्ति वा, परतस्तु-सादिपारिणामिकेनाऽपि भावेन परिच्छिद्यन्त एव, अत-एवाऽर्था इत्युच्यन्ते । एव सन्येऽपि पदार्था अवसेयाः, तदेवं खन्छ प्रथम संवेग-निर्वेदानुकम्याऽस्तिक्यादि छक्षणं तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यक्त्वं वोध्यम् । सम्यक्त्व्ञ

पनावटी श्रद्धान नही होना चाहिए। 'वही वस्तु सत्य है जिसे जिन भग-पान् ने जाना या प्रतिपादन किया है' इस रूप से तत्वार्थ श्रद्धान होना सम्पग्दर्शन है। उदाहरणार्थ जीव अनादि काल से उपयोगमय है और परिभ्रमण करता है। उद्गल रूपी अजीब है, अनुपयोग स्वभाव वाला दे, वह काला नीला पीला लाल रवेत आदि बिभिन्न पदार्थों में परिणत होता रहता है। धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय और आकाशास्तिकाय स्वभावतः गति, स्थिति और अबगाह के कारण हैं, अरूगी है, अजीव है, ये सभी द्रव्य नित्यानित्य, सामान्य विरोधात्मक और सत्-असत् स्वरूप हैं। मभी उत्पाद, व्यय और घोव्य खे युक्त हैं। इसी प्रकार अन्य पदार्थों का भी स्वरूप यथायोग्यं समझ छेना चाहिए। इस तरह

(ઢાંગી) શ્રદ્ધા હાેવી જોઇએ નહીં. તે જ વસ્તુ સત્ય છે જેને જિનેશ્વર ભગવાને જાણ્યું અથવા પ્રતિપાદન કરેલ છે 'આ રૂપથી તત્યાર્થ શ્રદ્ધા થવી સમ્યક્દર્શન છે હદાહરણાર્શ — જીવ અનાદિકાળથી ઉપયાગમય છે અને તે કર્માદયને વશીબૂત થઇને નાગ્કી, તિર્ય 'ચ, મનુષ્ય અને દેવગતિમાં પરીભ્રમણ કરે છે. પુદ્દગલ રૂપી અજીવ છે, અનુપયાગસ્વભાવ વાળા છે, તે કાળા, ભૂરા, પીળા, લાલ, સફેદ વગેરે વિભિન્ન પર્યાયામાં પરિણત થતા રહે છે. ધર્માસ્તિકાય અધર્માસ્તિકાય અને આકાશ સ્તિકાય સ્વભાવત ગતિ સ્થિતિ અને અવગાહદાનના કારણ છે, અરૂપી છે, અજીવ છે. આ બધા દ્રવ્યા નિત્યાનિત્ય સામાન્ય વિશેષાત્મક અને સત્ અસત્ સ્વરૂપ છે. બધા હત્પાદ વ્યય અને ગ્રીવ્યથી યુક્ત છે. એવીજ રીતે અન્ય પદ થોનું પણ સ્વરૂપ થયાયારાગ્ય સમજ લેવું जीवा जीवादि नवदत्तार्थानां यथावस्थितस्वरूपस्य तथाभावेनोपदेशः अद्वानश्च बोध्यम् । उक्तश्चोत्तराध्ययने २८ अध्ययने-'तहियाणं तु भावाणं सब्भावे डवएसणं भावेणं खदहंतस्स सम्बद्तां तं विणाहियं' ॥१॥ तथ्यानान्तु भावानां सद्भाव उपदेशनम् । भावेन अद्दधतः सम्यक्तं तद्व्याख्यातम् ।१। ३८ मूलम्-तं दुविहं णिस्रग सम्मदंसणे अभिगमसम्मदंसणेय।३९।

छाया-तद् द्विविधम्, निसर्ज सम्यग्द्र्शनम्-अभिगमसम्यद्र्शनञ्च ॥३९॥ तत्त्वार्धदीपिका-पूर्व तावत्-मोक्षसाधकतया प्रतिपादितेषु सम्यग्दर्शनाः

तिस्वायद्गापका—्यूत्र ताव्यू नाक्षतापक्षपत्रा मार्रसादर्णड तन्पप्राना दिषु चहुर्षु प्रथमोपात्तस्य सम्यग्दर्शनस्य स्वरूपं प्ररूपितम्, सम्मति-तदेव सम्य-ग्दर्शनं द्वैिध्येन प्ररूपयितुपाह-तं दुविहं०' इत्यादि । तत्खलु पूर्वम्रत्रोक्त

जिनोक्त तत्व पर श्रद्धान करना सम्यग्दर्शन है जिसके लक्षण प्रशम, संवेग, निवेद, अनुक्रम्या और आस्तिक्य हैं। उत्तराध्ययन सूत्र के २८ वे अध्ययन में कहा है-यथार्थ आखों के उपदेश पर वास्तविक रूप से भावपूर्वक श्रद्धान करने वाले को सम्यक्त्व होता है, ऐसा तीर्थ कर भगवान् ने कहा है ॥३८॥

'तं दुविहं णिसग्ग सम्म' इत्यादि।

सूत्रार्थ-सम्यग्द्र्ज्ञान दो प्रकार का है-निसग सम्यग्द्र्ज्ञान और अभिगमसम्यग्द्र्ज्ञान ॥३९॥

तत्वार्धदीपिका—पहले मोक्ष के चार सम्यग्दर्ज्ञान आदि कारणों में से प्रथम कारण सम्यग्दर्ज्ञान के स्वरूप का प्रतिपादन किया गया, अव उसके दो भेदों की प्रहूपणा करते हैं-

નોઇએ. આ રીતે જિનેાકત તત્વપર શ્રદ્ધા કરવી સમ્યકદર્શન છે. જેના લક્ષણુ, પ્રશમ, સંવેગ, નિવેંદ, અનુંકંપા અને આસ્તિકય છે. ઉત્તરા-ધ્યયનસૂત્રના અઠયાવીસમા અધ્યયનમા કહ્યું છે યથાર્થ ભાવાના (ઉદ્દેશ) ઉપદેશ પર વાસ્તવિક રૂપથી ભાવપૂર્વક શ્રદ્ધા કરનારને સમ્યકત્વ થાય છે. અવું તીર્થંકર ભગવાને કહ્યું છે ાા ૩૮ ાા

'त' दुविह' तिखगगसम्मदंसणे' ४त्याहि

સુત્રાર્થ - સમ્યક્દર્શન બે પ્રકારનું છે- નિસર્ગલ્સમ્યક્દર્શન અને અભિગમસમ્યકદર્શન. ા ૩૯ ા

તત્ત્વાર્થદીપિકા–પહેલાં માેક્ષના ચાર સમ્યકદર્શન વગેરે કારણેામાંથી પ્રથમ કારણુ સમ્યકદર્શનના સ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યુ હવે તેના બે લે**દ્રે**ની પ્રરૂપણુ કરીએ છીએ स्वरूपं सम्यग्दर्शनं द्विचिं भवति, तचया-निसर्भसम्यदर्शनम्, अभिगमसम्य-ग्दर्शनं चेति तत्र-निसर्गतः पूर्वभवसंस्कारादिजन्यस्वभाववतो जायमानं सम्य ग्दर्शनष् निसर्गप्तम्यग्दर्शन मुच्यते । एवप्-अभिगमाद्द आचार्य गुरूपाध्या-यादि सदु।देशादि रूपाभिजमाज्जायमानं सम्यग्दर्शनम्, अभिगमसम्यग्दर्शन म्रुच्यते तथा च-पूर्वजन्म विशिष्टसंस्कारादि स्वभावात् स्वयमेवात्मनि यत्पकटी मवति तद् निसर्ग सम्यग्दर्शनं वोध्यम् । एवप्-आचार्यादि सदुपदेशात् यज्जा-यते तद्-अभिगमसम्यग्दर्शनं होषम् इति ॥३९॥

तत्त्वार्थनिर्युक्तिः ---- 'र्युर्वसूत्रे-सम्यग्दर्शनादि चतुष्टयस्य मोक्षसाधनत्वेन प्रतिपादितस्य मध्ये मधमोपात्तं सम्यग्दर्शनस्वरूपं प्रतिपादितम् (प्ररूपितम्), सम्प्रति-तस्य खद्ध सम्यग्दर्शनस्य द्वैविध्यं प्ररूपयितुमाह-'तं दु**बिह**ं णिसग्ग

सम्यग्दर्शन के दो भेद हैं-निसर्ग सम्यग्दर्शन और अभिगम सम्यग्दर्शन। निसर्ग से अर्थात् दूसरे के उपदेश के विना ही पूर्व संस्कार आदि से उत्पन्न होने वाला सम्यग्दर्शन निसर्ग सम्यग्दर्शन कहलाता है। अभिगम अर्थात् आचार्य, उपाध्पाय, गुरु आदि के सदु-पदेश रूप अभिगम से होने वाला सम्यग्दर्शन अभिगम सम्पग्दर्शन कहलाता है। अभिगाय यह है कि पूर्व जन्म के विशिष्ट संस्कार आदि स्वभाव से जो सम्यग्दर्शन स्वतः आत्मा में प्रकट हो जाता है वह निसर्ग सम्यग्दर्शन है एवं आचार्य आदि के सदुरयोग से जो उत्पन्न होना है वह अभिगम सम्यग्दर्शन है ॥३९॥

तत्वार्थनिर्युक्ति—सम्धग्रद्र्शनादि चतुष्टय मोक्ष का साधन है, यह पनिपादन किया गया था, उसमें से सम्यग्र्शन के स्वरूग का पूर्वसूत्र में निरूपण किया गया, अब उसके दो भेर्रो का निर्देश करते हैं-

સમ્યકદર્શનના બે ભેદ છે નિસર્ગસમ્યકદર્શન અને અભિગમસમ્યકદર્શન નિસર્ગથી અર્થાત બીજાના ઉપદેશ વગરજ પૂર્વસંસ્કાર આદિથી ઉત્પન્ન થનાર સમ્યકદર્શન નિસર્ગ સમ્યકદર્શન કહેવાય છે. અભિગમ અર્થાત્ આચાર્ય ઉપાધ્યાય, ગુરૂ, આદિના સદુપદેશ રૂપ અભિગમથી થનારૂં સમ્યક્દર્શન અભિગમસમ્યકદર્શન કહેવાય છે. અભિપ્રાય એ છે કે પૂર્ગ જન્મના વિશિબ્ટ સંસ્કાર આદિ સ્વભાવથી જે સમ્યકદર્શન સ્વતઃઆત્મામાં પ્રગટ થઇ જાય છે તે નિસર્ગસમ્યકદર્શન છે અને આચાર્ય વગેરેના સદુપદેશથી જે ઉત્પન્ન થાય છે. તે અભિગમસમ્યકદર્શન છે ા ૩૯ ા

તત્ત્વાર્થનિર્ચુ કિત−-સમ્યક્દર્શનાદિ ચતુષ્ટય માક્ષના સાધન છે. ઐ

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ स्. ३९ सम्यग्दर्शनस्य हैविध्यनि इपणम्

सम्मदंसणे अभिगमसम्प्रदंसणेव' इति। उत् खछ पूर्वेष्ठत्रपतिपादित स्वरूपं सम्यग्दर्शनं द्विचि मवगन्तव्यम् तचथा-निसर्भसम्यदर्ग्शनम्-अभिगमं सम्यग्दर्शनञ्चति । उत्र-निसर्गः स्वथावः विशेषात्मपरिणामः अपरोपदेश उच्यते तस्माज्जायमानं सम्यग्द्शनं निसर्भ सम्यग्दर्शनं भवति । ज्ञानदर्शनोपयोगलक्षण-स्याऽऽत्मनो जीवस्य अनादी संसारकान्तारे परिभ्रमतः स्वक्रतस्य कर्मणो बन्ध-निकाचनोदयावलिका मवेशनिर्जरापेक्षतया नारक-तिर्यङ्ग्तनुष्य-देव भवग्रदणेषु नानामकारकं पुण्य-पापफलं सुख-दुःखरूषमनुभवतो ज्ञानदर्शनोपयोग रवामा-व्यात् तत्तत् परिणामाध्यवसाय स्थानाान्तराणि माप्नुवतोऽनादि मिथ्यादर्शन-स्यापि परिणामविशेषात् तथाविधमपूर्वकरणं भवति येनाऽस्यात्मनः उपदेशं दिनैव

सम्यग्द्र्शन दो प्रकार का है-निसर्गसम्यग्दर्शन और अभिगम सम्य ग्द्र्शन। निसर्ग अर्थात् स्व भाव, आत्मा का विद्योष परिणाम या परोप-देश का अभाव तात्पर्य यह है कि परोपदेश के विना ही जो सम्यग्दर्शन उत्पन्न होता है वह निस्तर्ग सम्यग्द्र्शन कहलाता है। आत्मा ज्ञानद्र्शन स्वभाव वाला है, अनादि संसार-अटवी में परिभ्रमण कर रहा है, अपने किये कर्म के बन्ब, निकाचन, उद्यावलिकाप्रवेश और निर्जरा की अपेक्षा से नारक तीर्यंच मनुब्य और देव गतियों में पुण्य-पाप के लाना प्रकार के सुख-दुःख रूप फल को भोग रहा है, अपने ज्ञान-दर्शन-उपयोग स्वभाव के कारण षिभिन्न प्रकार अध्यवसाय स्थानों को प्राप्त करता रहता है, ऐसा जीव यदि अनादि मिध्याद छ हो तो भी परिणामविद्येष से ऐसा अपूर्वकरण करता है कि उपदेश के विना ही डसे सम्यग्दर्शन

પ્રતિપ દન કરવામાં આવ્યું. એમાંથી સમ્યક્ દર્શનના સ્વરૂપનું પૂર્વ સૂત્રમાં નિરૂપણુ કરવામાં આવ્યુ. હવે તેના બે ભેઢોનું નિર્દેશન કરીએ છીએ સમ્યક્દ ર્શન બે પ્રકારના છે નિસર્ગ સમ્પકદર્શન અને અભિગમસમ્યક દર્શન નિર્સળ અર્થાત્ સ્વભાવ, આત્માનું વિશેષ પરિણામ અથવા પરે પદેશ ના અભાવ, તપ્પર્ય એ છે કે પારકાના ઉપદેશ વગરજ જે સમ્યકદર્શન ઉદ્ભવે છે તેને નિસર્ગ સમ્યક દર્શન કહેવાય છે. આત્મા, જ્ઞાન દર્શન સ્વભાવ વાળા છે, અનાદિ સંસાર અટવીમાં પરિબ્રમણ કરી રહ્યો છે, પાતાના કરેલા કર્મના બંધ નિકાચન ઉદયાવલિકા પ્રવેશ અને નિર્જરાની અપેક્ષાથી નાસ્કી તીર્ય સનુંષ્ય અને દેવગતિઓમાં પુષ્ય પાપના જુદા જુદા પ્રકારના સુખ દુઃખ રૂપ ફળને ભાગવી રહ્યો છે, પાતાના જ્ઞાન દર્શન ઉપયાળ સ્વભાવના કારણે વિભિન્સ પ્રકારના અધ્યવસાય સ્થાનાને પ્રાપ્ત કરતા રહે છે. આવા જીવ ને અનાદિ મિચ્યાદ્યિ હાય તા પણ પરિણામવિશેષથી એવું અપૂર્વ કરણ- सम्यग्दर्शनं संजायते, इत्येवं निसर्गसम्यग्दर्शनमवसेयम् । एवम्-अभिगमः अधिगनः-अवणं शिक्षणम् उपदेशः तस्माद् अभिगमाद आचार्योपाध्यायगुर्वादि सङ्गाज्ञात् उपदेशाज्जायमानं यत् तत्तार्थअद्धानं तदमिगमसम्यग्दर्शनमवगन्त-च्यम् । एवञ्च-यत्सल्छ अपूर्वकरणानन्तरभाव्यनिष्टत्तिरुरणं उत्-निसर्ग उति व्यपदिश्यते, तस्मात् खद्ध निसर्गरूपात् कारणाद् यः खल्छ जावादितत्त्वेषु रुच्चिरुत्पद्यते तन्तिमर्गसम्यग्दर्शन मुच्यन्ते । या पुनर्जीवादि तत्त्वेपु आचार्यांग्र-पदेशादिना रुविरुत्दध्यते तदभिगमसम्पग्दर्शनं व्यवद्रियते । उक्तञ्च स्यानाद्ने २-स्थाने १३ उद्देशके ७० स्रत्रे-'सम्मद्र्श्यणे दुचिहे पण्णत्ते, तं जहा-णित्त्रगासम्मद्द्वणे चेव अभिगमसम्प्रदर्शनं चेव' इति, सम्यग्दर्शनं द्विधिं यह्यस्य त्वध्या-निसर्गसम्यग्दर्शनम् अभिगमसम्यग्दर्शन्त्रेति ॥३९॥

मूलम्-पमेयवावगे ववसायस्सभावे सम्मनाणे ॥४०॥

छाया-'मग्रेयव्यापि व्यवसायस्वसावं सम्यग्ज्ञानम् ॥४०॥

प्राप्त हो जाता है। इस प्रकार उत्पन्न होने वाला खम्पग्र्झान निसर्ग सम्धग्द्दान कष्टलाता है। अभिगम का अर्थ है अवण, जिक्षा या उपदेदा, आचार्य उपाध्याय या गुरु के उपदेवा से जो तत्वार्थ अद्वान उत्पन्न होता है वह अभिगम सम्पग्द्दान कहलाता है।

तारपर्य यह है कि आचार्य आदि के उपदेश के विना ही जो तरव अद्धान उत्पन्न होता है वह निसर्ग सम्यग्दर्श कहलाता है और आचार्य आदि के उपदेश से उत्पन्न होने वाला सम्यग्दर्शन अभिगम सम्यग्दर्शन कहा जाता है। स्थानांग सूत्र के दूखरे स्थान में ७० वें सूत्र में कहा है-सम्यग्दर्शन हो प्रकार का कहा गया है-निसर्ग सम्यग्दर्शन और अभि-गम सम्यग्दर्शन ॥३९।

કરે છે કે વગર ઉપદેશે જ તેને સમ્યક્દર્શન પ્રાપ્ત થઈ જાય છે. આ રીતે ઉત્પન્ન થનાર સમ્યક્દર્શન નિસર્ગસમ્યક્દર્શન કહેવાય છે. અભિગમના અર્થ છે અભિગમ શ્રવ્રણ, શિક્ષણ, અયવા ઉ દેશ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અથવા શુરૂના ઉપદેશથી જ તત્વાર્થશ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થત્ય છે. તે અભિગમ સમ્યક્દર્શન કહેવાય છે તાત્પર્ય એ છે કે આચાર્ય આદિના ઉપદેશ વગરજ જે તત્વ શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થાય છે. તે નિસર્ગસમ્યકદર્શન કહેવાય છે અને આચાર્ય આદિના ઉપદેશથી ઉત્પન્ન થનાર સમ્યકદર્શન કહેવાય છે અને આચાર્ય આદિના ઉપદેશથી ઉત્પન્ન થનાર સમ્યકદર્શન અભિગમ સમ્પકદર્શન કહેવાય છે. સ્થાનાંગ સ્ત્રના સમ્યક્દર્શન બે પ્રકારના કહેવામાં આવ્યા છે નિસર્ગ સમ્યકદર્શન અને અભિગમ સમ્યકદર્શન ા ૩૯ ા तत्वार्थदीपिका-पूर्वं तायद्-मोक्षम्मति सम्यग्दर्शन-सम्यग्ज्ञान-सम्यक् चारित्र तप इति चतुष्ठचस्य देतुत्वमतिपादनात् तत्र-सम्यग्दर्शनस्य सभेदं स्वरूपं निरूपि 1म्, सम्पति--सम्यग्ज्ञानस्य स्वरूपं प्ररूपयितुमाह-'पमेय चावगे' इत्यादि । ममेयव्यापि-मसेयं वस्तुव्याप्तुम् अपरित्यक्तुं जीलधस्येति प्रमेयव्यापि नियतो वस्तुप्राहि नियतवस्तुसहचारि व्यवसायस्वभावम् अध्यव-सायात्मकं निश्चयात्मकं ज्ञानं सम्पग् ज्ञान ग्रुच्यते । तत्र ममेय व्यापकपदेन-विपरीतज्ञानस्य व्यावृत्ति भवति, व्यवसाय स्वभावपदेन-अनध्यवसायसंज्ञयात्मकं ज्ञानं व्यावर्त्यते, । तथा च-येन येन प्रकारेण स्वभावेन जीवदयः पदार्थाः व्यव्

'पमेयवावगे ववसाय' इत्यादि ।

सत्रार्थ-जो प्रमेवव्यापी और व्यवसाय स्वभाव वाला (निश्चया· त्मक हो वह सम्वग्ज्ञान कहलाता है। 1801

तत्वार्थदीपिका-पहछे सम्यग्द्शीन, सम्पग्ज्ञान, सम्यक्त चारित्र और सम्यक् तप, इस चतुष्ठय को मोक्ष के फारण कहा था, उसमें से सम्यग्दर्शन का सभेद स्वरूप कहा जा चुका, अब सम्पग्ज्ञान के स्वरूप का कथन करते हैं

जो प्रमेय अर्थात् वस्तु को प्राप्त करे वह प्रमेन व्यापी इहलाता है जिसका अर्थ है नियम से वस्तुग्राही या नियत वस्तु सरवारी । व्यव-सायात्मक उसे कहते हैं जो निश्चयात्मक हो। ऐसा प्रसेयव्यापी और व्यवसायात्मक ज्ञान सम्यग्ज्ञान है। यहां 'प्रमेयव्यापी' इस पद से बिप रीत ज्ञान का निरास किया गया है और 'व्यवसायात्म क' पद से अन-ध्यवसाय तथा संज्ञाय ज्ञान का निवारण किया गया है। ताम्पर्य यह

े 'पमेयवावगे ववसाय' ઇत्याहि

સુવ્રાર્થ - જે પ્રમેયવ્યાપી અને વ્યવસાય સ્વલાવવ ળુ નિશ્ચયાત્મક-છે તે સમ્યક્ર્જ્ઞાન કહેવાય છે ા ૪૦ ા

તવાર્થ શદીપિકા – પહેલા સમ્યક્દર્શન સમ્યક્ગાન સમ્યક્ચારિત્ર અને સમ્યકૂતપ એ ચતુબ્ટયતપને માક્ષના કારણ કહ્યા હતા તેમાંથી સમ્યક્દર્શનનું સલેદ સ્વરૂપ કહેવામાં આવ્યું હવે સમ્બક્ગાનના સ્વરૂપનું કથન કરીએ છીએ

જે પ્રમેય અર્થાત્ વરતુને વ્યાપ્ત કરે તે પ્રમેયવ્યાપી કહેવાય છે. જેના અર્થ છે નિયમથી વસ્તુગ્રાહી અથવા નિયતવસ્તુસહચારી વ્યવસાયાત્મક તેને કહે છે જે નિશ્ચયાત્ત્વક હેવ્ય. આવુ પ્રમેયવ્યાપી અને વ્યવસાયાત્મક જ્ઞાન સમ્યક્જ્ઞાન છે. અહી' 'પ્રમેયવ્યાપી' એ પદથી વિપરીત જ્ઞ ન અભિપ્રેત કરવામાં આવ્યુ' છે અને 'વ્યવસાયાત્મક' પદથી અનધ્યવસાય તથા સંશયજ્ઞાનનું નિવારણુ स्थिता स्तेन स्तेन प्रकारेणाऽनध्यवसाय-संशय-विपर्ययभिन्नं ज्ञानं सम्पग्जानं व्य-पदिश्यते, सम्पक् वद्देनाऽपि-अनध्यवसार संशयविपर्ययज्ञानस्य व्याष्टति भवति। अनध्यवसायादि त्रयस्य मिथ्याज्ञानरूपत्वेन मोक्ससाधने तेषा मनुपयुक्तत्वात् त्रजाऽनध्यवसायो सोद्दः, संशयः, संदेहः विपर्ययो-विपरीतत्वमितिभावः ॥४०॥

तत्त्रार्थविर्युक्ति--पूर्वं तावम्-सम्पग्दर्शन-सम्यग्ज्ञानादि चतुष्टयस्य मोक्षसाधकत्वेन मतिपादितवान् तत्र-प्रथमोपात्तस्य सम्यग्दर्शनस्य स्वरूपं मरू पितम्, सम्मति क्रमपाप्तस्य सम्यग्ज्ञानस्य स्वरूपं प्ररूपयितुमाह-'पमेधवावगे ववस्रायस्स आवे सम्मनाणे' इति। ममेयन्यापर्कं प्रमेयम्, प्रमातुं योग्यं प्रमेयं-

निकला कि जो जीवादि पदार्थ जिस-जिस रूप में अवस्थित हैं, उसी उसी रूप में, जानने वाला अनध्यवसाय, संयम और विपर्यंय से भिन्न ज्ञान सम्यग्ज्ञान कहलाता है। इसके अतिरिक्त सम्यकू पद से भी अन-ध्यवसाय, संदाय और विपर्यंय रूप ज्ञान की व्यावृत्ति हो जाती हैं, क्योंकि ये तीनों मिथ्पाज्ञान हैं, अतएव मोक्ष के साधन नहीं हो सकते। अनध्यवसाय का अर्थ मोह, संदाय का अर्थ सन्देह और विपर्यंय का अर्थ विपरीतता है॥४०॥

तत्त्वार्थनियुँक्ति-पहछे खम्यग्दर्शन, सम्यग्रज्ञान, सम्यक्रवारित्र और सम्यक्त्तप को मोक्ष का साधन कहा था, उनमें से सम्यग्दर्शन के स्वरूप की न्याल्या की, अब कमप्राप्त सम्यग्ज्ञान के स्वरूप का मति पादन करते हैं---

जो प्रमिति के चोग्य अर्थात् जानने के रायक हो वह प्रमेय कह-लाता है। प्रमेय वस्तु को व्याप्त करना अर्थात् त्याग न करना या नियम

કર્યું છે. સાર એ નીકત્યા કે જે જીવાદિ પદાર્થ જે જે રૂપમાં રહેલા છે તે તે રૂપમાં જાણવાવાળા અનધ્યવસાય, સંશય અને વિપર્યયથી ભિન્નજ્ઞાન સમ્યક્જ્ઞાન કહેવાય છે. આ સિવાય સમ્યક્પદથી પણ અનધ્યવસાય, સંશય અને વિપર્યયરૂપ જ્ઞાનની વ્યાવૃત્તિ થઇ જાય છે કારણકે આ ત્રણે નિચ્યાજ્ઞાન છે. જેથી મેઘ્લના સાધન થઇ શકના નથી અનધ્યવસાયના અર્થ માહ સંશયના અર્થ સંદેહ અને વિપર્યયના અર્થ વિપરીતતા છે. 11 ૪૦ 11

તત્ત્વાર્થનિર્શુકિત-પંકેલાં સમ્પ્રક્રદર્શન, સમ્પર્ક્શાન, સમ્પ્રક્રચા રિત્ર, અને સમ્પ્ર્ક્તપને માક્ષનાં સાધન કહ્યાં હતાં. તેમાથી સમ્યક્દર્શનનાં સ્વરૂપની બ્યાખ્યા કરી હવે કમપ્રાપ્ત સમ્યક્જ્ઞાનનાં સ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ જે પ્રતીતિને ચે ગ્ય અર્થાત્ જાણ્વાને લાયક છે તે પ્રમેય કહેવાય છે. षस्तु, व्याप्तुम्= अपरित्यक्तुं नियमतो ग्रहीतुं शील्लमस्येति प्रमेथ व्यापकं नियमतो षस्तुग्राहि वस्तुनो नियमतो ग्रहगशीलं, व्यवसाय स्वभावम् व्यवसायोऽध्यवसायः निश्चयाः=स्वभावः स्वरूपं यस्य तत् व्यवसायस्वभावम् अध्यवसायस्वरूपम्, निश्चयात्मकं ज्ञानं सम्यग्ज्ञान मुच्यते । तत्र-ममेषव्यापक्षपदेन विपर्ययज्ञानम् म्याद्यत्तिः क्रियते, तस्य प्रमेयाव्यापकत्वात् अध्यवसायस्वरूपव्यवसायस्वभाव-कथनेन च मोहरूपानध्यत्रसायस्य संशयस्य च व्याञ्चत्ति भवति । एतेषां खछ प्रयाणाम् अनध्यवसायसंशयविषययाणां मिथ्याज्ञानरूपत्वेन मोक्षसाधनेऽनुपः युक्तरवात्, तथा च-येन येन स्वरूपेण स्वभावेन जीवादीनि तत्त्वानि व्यवस्थितानि सन्ति तेन तेन स्वरूपेग स्वमावेन तेषां परिज्ञानं सञ्यग्ज्ञानस्वयान्तव्यम् । तच्च सम्यग्द्रानं द्विधिं, प्रत्यक्ष-परोक्ष मेदात्, तत्र-प्रत्यक्षमपि द्विधिं भवति, सां-

से प्रहण करना जिसका स्वभाव हो वह व्यवसाय स्वभाव कहलाता है। व्यवसाय अर्थात् अध्यवसाय या निश्चय जिसका ख्वभाव हो वह व्यवसोयस्वभाव। इस प्रकार जो ज्ञान प्रसेयव्यापक और व्यवसायस्व-भाव होता है, वह सम्पग्ज्ञान कहलाता है।

'प्रमेवच्यापक, पद से विश्येपज्ञान की ज्यावृत्ति की गई है, क्योंकि वह प्रमेयच्यापक नहीं होता और ज्यवखायात्मक पद से मोह रूप अनध्यवसाय का तथा संजयज्ञान का निराकरण हो जाता है। ये तीनों अनध्यवसाय, संज्ञाय और विश्विंग मिथ्याज्ञान होने के कारण मोक्ष साधन में उपयुक्त नहीं है। अभिप्राय यह है कि जो जीवादि पदार्थ जिस-जिस रूप में स्थित हैं, उन्हें उसी रूप में जानना सम्यज्जान है। सम्यज्जान दो प्रकार का है-प्रत्यक्ष और परोक्ष। इन में से प्रत्यक्ष

પ્રમિય વસ્તુને વ્યાપ્ત કરવી અર્થાત્ ત્યાગ ન કરવે! અથવા નિયમથી ગ્રહણુ-કરવું જેના સ્વભાવ છે તે 'વ્યવસાયસ્વસાવ' કહેવાય છે. વ્યવસાય અર્થાત્ અધ્યવસાય અથવા નિશ્ચય જેના સ્વભાવ છે તે વ્યવસાયસ્વભાવ આ રીતે જે જ્ઞાન પ્રમેયવ્યાપક અને વ્યવસાયસ્વભાવ હાેય છે તે સમ્યક્જ્ઞાન કહેવાય છે

પ્રમેયવ્યાપક પદથી વિપર્યય જ્ઞાનની વ્યાવૃત્તિ કરવામાં આવી છે કારણુકે તે પ્રમેયવ્યાપક હાેતું નથી અને 'વ્યવસાયાત્મક પદથી માહરૂપ અન્ધ્યવસાયનું તથા સંશયજ્ઞાનનું નિરાકરણુ થઇ જ્વય છે. આ ત્રેશે-અનધ્યવસાય, સંશય અને વિપર્યય મિથ્યાજ્ઞાન હાેવાથી માક્ષસાધનમાં ઉપયાગી નથી. કહેવાનું એ છે કે જે જીવાદિ પદાર્થ જે જે સ્વરૂપમાં સ્થિત છે તેમને તેજ રૂપમાં બાણુવા એ સમ્યક્ર્જ્ઞાન છે

સમ્યક્જ્ઞાન છે પ્રકારનાં છે-પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ આમાંથી પ્રત્યક્ષનાં પણ

व्यावहारिक-पारमार्थिकथेदात् । तत्र-सांव्यवहारिक मपि दिविधम्, इन्द्रिय निवन्धनम्-अनिन्द्रिय निवन्धनश्चेति। तत्र-चक्षुरादीन्द्रियहेतुकं मत्यक्षम् अनिन्द्रिय निबन्धन ग्रुच्यते, मनोहेतुकं पत्यक्षम्-अनिन्द्रियनिबन्धनं व्यपदिश्यते । एवम्-परमार्थिकं प्रत्यक्षमपि द्विधिं भवति, विकलं=सकल्झेति, तत्राऽसमप्रविषयकं विकलं प्रत्यक्षम् मुच्यते समग्रविषयकन्तु-सकलं घत्यक्षं व्यपदिश्यते । तत्र-विकलं प्रत्यक्षम् अवधिपनः पर्यवज्ञानभेदेन दिविधमवगन्तव्यम्, सकलेपत्यक्षं षुन-रेकमेव संमस्ताऽऽवरणक्षयहेतुकसकलद्रव्यपर्यायसाक्षात्कारस्वरूप केवलज्ञान मुच्यते । परोक्षं तावत्-सम्यग्ज्ञानं पञ्चविधं भवति, स्मरणमत्यभिज्ञानतर्काऽनु-के भी दो सेद ई-लांग्यवहारिकप्रत्यक्ष और पारवार्थिकप्रत्यक्ष। सांग्य वहारिक पत्यक्ष औ दो प्रकार का है-इन्द्रिय निचन्धन और अनिन्द्रिय निषन्धन। चक्षुआदि इन्द्रियों से जो प्रत्यक्ष होता है वह इन्द्रियनिबन्धन महलाता है और मन से होने चाला प्रत्यक्ष अनिन्द्रिय निबन्धन। पारमाधिकप्रत्यक्ष भी दो प्रकार का है-विकल और सकल। जो समस्त बस्तुओं को ग्रहण न करे वह विकलपारमार्थिक प्रत्यक्ष कहलाता है और समग्र वस्तुओं को जाननेवाला सकलपामाधिक पत्यक्ष कहा जाता है। विकलपारमार्थिक प्रश्यक्ष के दो भेद हैं-अवधिज्ञान और मनःपर्य वज्ञान। सजल पारमार्थिक प्रत्यक्ष एक ही प्रकार का है। वह समस्त आवरणों के क्षय से उत्पन होता है और समस्न द्रव्यों और पर्यायों को साक्षात् करना उसका स्वरूप हैं। उसे केवलज्ञान कहते है।

पगेक्ष सम्पण्ज्ञान पांच प्रकार का है-(१) स्मरण (२) प्रत्यभिज्ञान (३) तर्क (४) अनुमान और (५) आगम। उत्तराध्ययनसूत्र के २८ वें

એ લેદ છે સાંબ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ અને પારમાર્થિંક પ્રત્યક્ષ. સાંબ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ પણ એ પ્રકારનાં છે-ઇન્દ્રિયનિઅધન અને અનિદ્રીયનિઅધન ગ્રક્ષ આદિ ઇન્દ્રિયોથી જે પ્રત્યક્ષ હાેય છે તે ઇન્દ્રિયનિઅધન કહેવાય છે અને મનથી થનારા પ્રત્યક્ષ અનિંદ્રીયનિઅધન. પારમાર્થિંક પ્રત્યક્ષ પણ એ પ્રકારના છે વિકલ અને સકલ જે સમસ્ત વસ્તુઓને ગ્રહણ ન કરે તે વિકલપારમાર્થિંક પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે અને સમગ્ર વસ્તુઓને ગ્રહણ ન કરે તે વિકલપારમાર્થિંક પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે અને સમગ્ર વસ્તુઓને જાણનાર સકલપારમાર્થિંક પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે વિકલપારમાર્થિ પ્રત્યક્ષનાં બે ભેદ છે અવધિજ્ઞાન અને મનઃ પર્યવજ્ઞાન સકય-પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષ એક જ પ્રકારનું છે. તે સમસ્ત દ્રબ્યા અને પર્યાયાને સાક્ષાત કરવા તેનું સ્વરૂપ છે. તેને કેવળજ્ઞાન કહે છે.

પરાક્ષ સમ્યકગ્રાન પાંચ પ્રકારનાં છે (૧) સ્મરણુ (૨) પ્રત્યભિજ્ઞાન (૩) તર્ક (૪) અનુમાન અને (૫) આગમ ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના ૨૮માં અધ્યયનની मानाऽऽगमभेदात् ॥ उक्तञ्चोत्तराध्ययने२८ अध्ययने २४ गाथायाम्-'द्व्वाणं सन्त्रभावा, सन्वपमाणेहिं जस्त उवलदा। उन्दाहिं नयविहीहिं, वित्थाररुइत्ति नायव्शे॥१ इति द्रव्याणां सर्वभावाः सर्वप्रमाणेर्यस्योपलब्धाः ! सबै नेयविधिभि, विंस्ताररुचिरिति ज्ञातव्यः ।१॥ इति, तथा च-यस्य जीवस्य द्रव्याणां सर्वे बादाः गुणपर्या वादयः अर्वेषमाणैः सर्वनयै अर्वेपछव्धाः परिज्ञाता भवन्ति स विस्ताररुचिरुच्यते ॥४०॥ इति

मूल्म्-तं च पंचविहे, सङ्सुय ओहिमणपज्जवकेवलनाण-भेयओ ॥४१॥

छापा-तच्च पञ्चविधं, मतिश्रुतावधि मनःपर्यवक्रेवछज्ञानमेदतः ॥४१॥

तत्त्वार्थदीपिका--पूर्व तावद्-मोक्षसाधकतया प्रतिषादितेषु सम्यग्दर्शना दिषु चतुषु सम्यग्दर्शन-सम्यग्ज्ञानश्च प्ररूपितम्, सम्यति तत्र-सम्यग्ज्ञानस्य मति श्रुतादि पश्चभेदान् प्ररूपयितुमाह-'लं च पंचविहे' इत्यादि । तच्च पूर्वीक्त स्वरूपं अध्ययन की २४ वीं गाथा में कहा हैं--

'जिसने द्रव्यों के खमस्त पर्यायों को समस्त प्रमाणों से और सब नयविधानों से जान लिया, वह विस्तार रुचि कहलाता है ॥१॥

इस प्रकार जो जीव द्रव्यों को गुण-पर्यायरूप आवों को प्रमाणों और सब नयों से जान छेना है, बह विस्ताररुचि कहलाता है ॥४०॥

'त' च पंचविहे मइखय' इत्यादि ४१

स्त्रार्थ — सम्प्रज्ञान पांच प्रकार है-(९) अलिज्ञान (२) अतज्ञान (३) अवधिज्ञान (४) धनःपर्यज्ञान और (५) केवलज्ञान ॥४१॥

तत्वार्थदीपिका--मोक्ष के साधन कहे वए सम्पग्द्दीन सम्यग्ज्ञान आदि में से सम्पाद्दीन और समयग्रान की प्ररूपणा की गई, सम्पग्रान के मति अत अदि पांच मेदों की प्ररूपणा करते हैं-জাৰ

૨૪ મી ગાથામાં કહ્યું છે-જેણુે દ્રવ્યાના સમસ્ત પર્યાયાને સમસ્ત પ્રમાણુેાથી અને અધાં નયવિધાનાથી જાણી લીધા તે વિસ્તારરૂચિ કહેવાય છે ા૧ા

આ રીતે જે જીવ દ્રવ્યોના સમસ્ત ગુણુ-પર્યાયરૂપ લાવાને અધાં પ્રમાણા અને અધાં નચાેથી જાાણી લે છે તે વિસ્તાર રૂચિ કહેવાય છે. ાા૪૦ા 'त' च पंचविहे मइसुय' ઇत्याहि

सूत्रार्थ-સમ્યક્ જ્ઞાન પાંચ પ્રકારના છે-(૧) મતિજ્ઞાન (૨) શ્રુતજ્ઞાન (૩) અવધિજ્ઞાન (૪) મન: પર્યંવજ્ઞાન અને (૫) કેરળજ્ઞાન ાા૪૧ા

**તત્ત્વાર્થ દીપિકા**-માક્ષના સાધન કહેવામાં આવેલા સમ્યગ્દર્શન સમ્યગ્જ્ઞાન આદિમાંથી સરપ્રગ્દશ ને અને સસ્યગ્જ્ઞાનની પ્રરૂપણા કરવામાં આવી હવે

सम्यग्ज्ञानं पश्चविधं अत्रति, मतिश्रुतात्रधिमनःपर्यवकेवल्ज्ञानभेदात्, तत्राऽऽ-भिनिवोधिकज्ञानरूषं मतिज्ञानमवसेयम्। तत्र-ज्ञानाऽवरणं तावद् ज्ञानप्रति-वन्धक मुच्यते, तत् त्रिविधं भवति, मनोगतम्-इन्द्रियगतं-विषयगतश्चेति। तत्र-मात्सयादिकं मनोगतवावरणम् काच-क्रामलादिक मिन्द्रियगतमावरणम्, (काच-श्वाऽत्र-नेत्ररोगविजेषः काचतिन्दु नाम्ना प्रसिद्धः) सूर्ह्ष्त्रत्वगाढान्धकारव्याप्त-त्वादिकं विषयगतमावरणं भवति, तस्य खल्छ-आदरणस्य सर्वथा नाग्नः क्षय उच्यते । आवरणस्य विद्यमानत्वेऽपि-अनुद्भूत्त्यावस्था उपज्ञम उच्यते । तत्र मतिज्ञानावरणक्षयोपशमे सत्ति–इन्द्रिय मनसि पुररक्तत्य व्यापृतः सन् यथार्थ

पूर्वोक्त सम्यग्ज्ञान पांच प्रकार का है-(१) मति (२) श्रुत (३) अवधि (४) मनःपर्यव और (५) केवलज्ञान। आभिनिषोधिकज्ञान को मतिज्ञान-कहते हैं। जो ज्ञान को आवृत्त-आच्छादिन करे वह ज्ञानावरण कह लाता है। आवरण तीन प्रकार के होते हैं-जनोगत, इन्द्रियगत और विषयगत। मात्सर्य आदि मनोगत आवरण है, काच-कामलादिक रोग इन्द्रियगत आवरण हैं (काच नामक नेत्रों का एक रोग होता है जो काचविन्दु नाम से भी प्रसिद्ध है)। सक्षमता, गाढ अंधकार से व्याप्त होना आदि विषयगत आवरण हैं। आवरण का सर्वधा नाज्ञ होना क्षय कहलाता हैं आवरण विद्यमान तो हो मगर उद्यून (प्रकट) न हो तो ऐसी अवस्था को उपज्ञास कहते हैं।

मतिज्ञानवरण का क्षयोपदाम होने पर इन्द्रिय और मन के निमित्त से जो घथार्थ ज्ञान होता है वह मतिज्ञान कहळाता है। तात्वर्य यह

સમ્યગ્જ્ઞાનના મતિશ્રુત આદિ પંચ લેદાેની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ— પૂર્વેાક્ત સમ્યગ્જ્ઞાન પાંચ પ્રકારનું છે-(૧) મતિ (૨) શ્રુત (૩) અવધિ (૪) મનઃ પર્યવ અને (૫) કેવળજ્ઞાન આલિનિએાધિક ૩-જ્ઞાનને મતિજ્ઞાન-કહે છે. જે જ્ઞાનને આવૃત્ત-આચ્છાદિત કરે તે જ્ઞાનાવરણ કહેવ ય છે. આવરણ ત્રણ પ્રકારના હાય છે—મનાગત ,ઇન્દ્રિયગત અને વિષયગત. માત્સર્ય આદિ મનાગત આવરણું છે, કાચ-કામલાદિક રાગ ઈન્દ્રિયગત આવરણ છે. (કાચ નાના આખાના એક રાગ હાય છે જે કાયબિન્દુ નામથી પણ પ્રસિદ્ધ છે,) સફમતા, ગાઢ અન્ધકારથી બ્યાપ્ત થવું વગેરે વિષયગત આવરણ છે. આવરણુના સર્વથા નાશ થવા ક્ષય કહેવાય છે. આવરણ વિદ્યમાન તા હાય પરન્તુ ઉદ્ભૂદ (પ્રકટ) ન હાય તા એવી અવસ્થાને ઉપશામ કહે છે.

મતિજ્ઞાનાવરા બુના લયા પશમ થવાથી ઇન્દ્રિય તેમજ મનના નિમિત્તથી યથાથ જે જ્ઞાન થાય છે તે મતિજ્ઞાન કહેવાય છે તાત્પર્ય એ છે કે મતિજ્ઞાના- दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ छू.४१ सम्यग्ज्ञानमेदनिरपणम्

मतुते सा भति रुच्यते । तथा च-तन्यते इन्द्रियमनोद्वारेण नियतं वस्तु परिच्छिद्य-तेऽनयेति मतिः योग्ध देशावस्थितवस्तुविषयक इन्द्रिय मनोनिमित्तकक्षानविशेषो मतिक्षान मुच्यते । तथा च मतिक्षानावरणस्य क्षयोपशसे मथमतो जायमानं मतना स्मकं क्षान मित्यर्थः मननान्मतिरिति च्युत्पत्तेः ततो मतिक्षानजन्यं यत् अस्पष्टम् क्षानं तत्-श्रुतज्ञानमुच्यते इरझ्व ज्ञानद्वयं परोक्षं भवति । ततोऽ ।च्छिन्नो मर्यादित सीमितो विषयो यस्य ताद्यशिद् मीद्दश मित्याकार्ग्कं ज्ञानमवधिज्ञानम् । श्रूयते इति श्रुतं शब्दः तत्सम्ब न्धि ज्ञानं श्रुतज्ञान मुच्यत्ते श्रवणं वा श्रुतं शब्द ज्ञानविश्वेशः तथा च-भाषमाणस्य शब्दं युण्वतः पुस्तकादि न्यस्तछिपिंवा चक्षुषा पद्यतो यज्ज्ञानं तत्-श्रुतज्ञानमवसेयम् । इदव्व ज्ञानद्वयं परोक्षं भवति, यदा-श्रवणं श्रुतं वाच्य वाच्चक भावपुरस्सरीकरणेन शब्दसम्बद्धार्थग्रदणहेतुरूपछव्धि-विशेषः श्रुतज्ञान मुच्यते । इदव्व ज्ञानद्वयं परोक्षं भवति, ततोऽवच्छित्रो मर्यादितः

है कि मतिज्ञान।वरण बर्म का क्षयोपशाम होने पर छर्वप्रथम मननात्मक जो ज्ञान होता है, वह मतिज्ञान कहलाता है । मतिज्ञान के पश्चात् वाच्य-वाचक भाव संवन्ध के आधार पर जो ज्ञान होता है, वह श्रुत ज्ञान कहलाता है । जो सुना जाय वह शब्द-शब्द. संवन्धी ज्ञान श्रुत-ज्ञान है । अथवा सुनना श्रुत कहलाता है । वक्ता के द्वारा प्रयुक्त ग्राव्द को श्रवण करके उसके अर्थ (बाच्य) को जानना श्रुतज्ञान कह लाता है । तात्पर्ध यह है कि वाच्य-वाचकभाव संवन्ध के अधार पर शब्द के साथ सम्बद्ध अर्थ को ग्रहण करने वाला ज्ञान श्रुनज्ञान कह लाता है । मतिज्ञान और श्रुनज्ञान-दोनों परोक्ष है ।

इन्द्रिय और मन की खहायता के विना जिस ज्ञान के द्वारा मर्या दित रूपी पदार्थों का बोध हो बह अवधिज्ञान कहलाना है। जो अवधि

વરણ કર્મના ક્ષરોાપશમ થવ.થી સર્વપ્રથમ મનનાત્મક જે જ્ઞાન થાય છે તે મતિજ્ઞ ન કહેવાય છે. મતિજ્ઞાન પછી જે વ કય-વાચક ભાવ સંબંધના આધારે જે જ્ઞાન થાય છે તે શ્રતજ્ઞાન કહેવાય છે જે સાંભળી શકાય તે શબ્દ, શબ્દ સંબંધી જ્ઞાન શ્રુતજ્ઞાન છે. અથવા સાંભળવું શ્રુત કહેવાય છે વકતા દારા વપરાયેલા શબ્દનું શ્રવણ કરીને તેના અર્થને (વાચ્ચ) જાણવા શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે તાત્પર્ય એ છે કે વાચ્ય-વાચકભાવ સંબંધના આધારે શબ્દની સાથે સમ્બધ્ધ અર્થને ગ્રહણ કરનાર જ્ઞાન શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે. મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન-અંને પરેક્ષ છે.

ું ઇન્દ્રિય અને મનની સહાયતા વગર જે જ્ઞાન દ્વારા સર્યાદિત રૂપી પદાર્થી ના બાધ થાય તે અવધિજ્ઞાન કહેવાય છે જે અવધિ અર્થાત્ રૂપી દ્રબ્યાને सोमितो चिषयो यस्य ताइशमिद भीदशमित्याकारकं झानम् अवधिज्ञान मुच्यते। अववीयते द्रव्य-क्षेत्र-काल्ल-भावैः परिच्छिद्यते विषयोऽनेनेति च्युत्पत्तेः, यद्रा-ऽघस्ताद विद्यमानवहुतरविषयग्रहणा दवधिरुच्यते, अवशब्दोऽधः शब्दार्थः अत्र-अधो विस्तृतं वस्तु धीयते-परिच्छिद्यतेऽनेनेति-अवधिः, यद्रा-अवधिमर्यादा रुषिष्वेव द्रव्येषु परिच्छिदवतया झानम् अवधिज्ञानम् । देवाः खद्ध अवधिझानेन सप्तमनरकपर्यन्तं पश्यन्ति । उपरि पुनरत्त्वमेव स्वविमानदण्डपर्यन्तं पश्यन्ति । एवम्-मात्सर्यादि ज्ञावरणक्षयोपश्रमे सति अन्य मनोगतस्याऽयेस्य स्फ्रं परि-

अर्थात् रूपी द्रव्यों का जानने की मर्यादा से युक्त हो वह अवधिज्ञान अथवा जो ज्ञान अधरतन अर्थात् नीचि दिशा में अधिक जाने वह अवधिज्ञान । यहां 'अव' शब्द अधः अर्थात् नीचे के अर्थ में है ।

देव अवधिज्ञान से सातवें नरक तक देखते है मगर जगर थोडा ही देखपाते है-केवल अपने विमान के दण्ड पर्यन्त ही।

मनःपर्यायज्ञानावरण का क्षयोपद्यम होने पर दूसरे के मनोगत पर्यायों को साक्षात् रूप से जानने वाला ज्ञान मनःपर्यवज्ञान कहलाता है। यह ज्ञान परमनोद्रव्यों और उनके पर्यायों को ही प्रस्यक्ष जानता है मगर मन द्वारा चिन्तित घट आदि याद्य पदार्थों को नहीं जानता। उन्हें अनुमान से ही जानता है। तात्पर्य यह है कि जब कोई संज्ञी जीव किसी पदार्थ का मनन-चिन्तन करता है तव उस चिन्तनीय पदार्थ के अनुरूप उसके मन के पर्याय उत्पन्न होते हैं। मनःपर्यवज्ञान

જાણુવાની મર્યદાથી ચુક્ત હેય તે અવધિજ્ઞાન અથવા જે જ્ઞાન અધસ્તાત અર્થાત્ નીચી દિશામાં અધિક જાણુ તે અવધિજ્ઞાન અહી અવશબ્દ અધઃ અર્થાત્ નીચેના અર્થમાં છે.

દેવ અવધિજ્ઞાનથી સાતમી નરક સુંધી જીએ છે પરંતુ ઉપર તે થેપ્ડુ જ જોઇ શકે છે– માત્ર પાતાના વિમાનના દષ્ડ પર્યન્ત જોઈ શકે છે.

મનઃ પર્યાયજ્ઞાનાવરણુનાે ક્ષયાપશમ થવાથી બીજાનાં મનાગત પર્યાયાને સાક્ષાત્ રૂપથી જાણુનાર જ્ઞાન મનઃ પર્યવજ્ઞાન કહેવાય છે. આ જ્ઞાન પરમના દ્રવ્યા અને તેના પર્યાયાને જ પ્રત્યક્ષ જાણે છે પરન્તુ મન દ્રારા ચિન્તિત ઘટ આદિ પણુ પદાર્થોને જાણુતાે નથી. તેને અનુમાનથી જ જાણે છે તાત્પર્ય એ છે કે જ્યારે કાેઈ સગી જીવ કાેઈ પદાર્થનું મનન-ચિન્તન કરે છે ત્ય રે તે ચિન્તનીય પદાર્થના અનુરૂપ તેના મનના પર્યાય ઉત્પન્ન થાય છે. મનઃ પર્યવજ્ઞાન તે પર્યાયાને સાક્ષાત જાણે છે અને તેના આધારે બાહ્ય પદાર્થાતુ च्छेरकं ज्ञानम्-'इदमित्थंभूतमनवचिन्तितम्' इत्येवंरूपं ज्ञानं मनःपर्यव-ज्ञान मुच्यते । तपस्विनो जना यद्र्थं तपः क्रियाविशेषं कुर्वन्ति तज्ज्ञान सकळ-द्रव्य पर्यायाऽवभासकम् अन्यज्ञानासंस्टष्टं केवलज्ञानं व्यपदि्यते । तच्च-मोक्षसाधकं भवतीति ॥४१॥

तत्वार्थनियुँ क्तिः --- पूर्व तवद मोक्षसाधनत्वेन सम्यग्धानं प्रतिपादितम्, सम्पति=तस्य मूलभेदान् भतिपादयितुपाह- 'त च पंच बिहं, महसुय ओहि मणपज्जव केवलनाण भेयओ' इति । तच्च पूर्वोक्तस्वरूपं सम्यग्धानं जन पर्यायों को साक्षात् जानता है और उनके आधार पर बाद्य पदार्थ का अनुमान करता है । जैसे सामान्य ज्ञानवान् पुरुष किसी के चेहरे को प्रत्यक्ष देखता है और फिर चेहरो के आधार से उसके अन्तः करण के कोध, करुणा, अनुराग आदि आवों का अनुमान करता है उसी प्रकार मनःपर्यवज्ञानी द्सरे के मनोद्रव्यों को प्रत्यक्ष देखता है और फिर मनोद्रव्यों के पर्यायों के आधार पर बाह्य पदार्थों का अनु मान करता है -- 'जाणह बज्झेऽणुमाणाओ'. अर्थात् बाह्य पदार्थों को अनुमान से जानता है ।

जिस ज्ञान के लिए तपस्वी जन तपश्चरण में प्रवृत्त होते हैं, वह सभी द्रव्यों और पर्यायों को जानने वाला एवं अन्य ज्ञानों से अछूता ज्ञान केवलज्ञान कहलाता है। यही ज्ञान मोक्ष का लाघक होना है।४१। तत्त्वार्थनियु क्ति-पहछे सम्यग्ज्ञान को मोक्ष का साधन कहा है,

अब उसके मूलमेदों का प्रतिपादन करते हैं-

અભિમાન કરે છે. જેમ સામાન્ય જ્ઞાનવાન પુરૂષ કાઇના ચહેરાને પ્રત્યક્ષ જુએ છે અને પછી ચહેરાના અધારથી તેના અન્તઃકરણના કોધ અનુરાગ આદિ ભાવાનું અનુમાન કરે છે. તે જ રીતે મનઃપર્યંવજ્ઞાની બીજાના મના દ્રવ્યાને પ્રત્યક્ષ જીએ છે અને પછી મનાદ્રવ્યાના પર્યાયાના આધાર પર આદ્ય પદાર્થીનું અનુમાન કરે છે. કહ્યું પણ છે-'जाणइ बज्झेणुमाणाओ' અર્થાત્ બાદ્યપદાર્થાને અનુમાનથી જાણે છે.

જે જ્ઞાનને માટે તપસ્વીજન તપશ્ચર્યામાં પ્રવૃત્ત થાય છે તે અધા દ્વવ્યા અને અધાં પર્યાયોને જાણનાર તેમજ અન્ય જ્ઞાનોથી ન સ્પર્શોલું જ્ઞાન કેવળ જ્ઞાન કહેવાય છે. આજ જ્ઞાન માક્ષનું સાધક હેાય છે ા ૪૧ ા

તત્ત્વાર્થાનચું કિત — અગાઉ સમ્યક્શાનને માક્ષનું સાધન કહ્યું છે હવે તેના મૂળ લેદાનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ पञ्चविधं भवति मतिश्रु गाऽद्यधि धनः पर्यव-केवछज्ञान भेदतः । तथा च-मतिज्ञानं श्रुनज्ञानम् - अप्रधिज्ञानं - मनः पर्यवज्ञानं - केवछज्ञान खेत्येवं तावत्-पञ्च विधं सम्य-ग्ज्ञानमव सेयस् । अवान्तरभेदास्तु-अनेकविधाः सन्तीति वक्ष्यते, तत्र-मननं मतिः परिच्छे रः, ज्ञप्तिज्ञानं - वस्तु स्वरूपावधारणम्, मतिरूपं झानं - मतिज्ञानम्, इदमेवा-SSमिनिवोधिकज्ञान सुरुवसे । तच्च-श्रोत्रेन्द्रिय व्यतिरिक्त चक्षुरादीन्द्रिया नक्षरो-पछ विक्रज्ञान सुरुवसे । तच्च-श्रोत्रेन्द्रिय व्यतिरिक्त चक्षुरादीन्द्रिया नक्षरो-पछ विक्रज्ञानं बोध्यम्, श्रूयते इति श्रुनस्, तच्च श्रव्यान् वोध्यं, तस्यैव श्रूयमाणल्वात् तत्तस्वन्धिज्ञानं श्रुतज्ञान सुरुवते । यद्वा-श्रद्यणं श्रुनरूपं श्रुतं, ज्ञव्द-ज्ञान विक्रेष उच्यते भावे क्त प्रत्ययः, तच्च श्रुनज्ञानं माप्राणस्य ज्ञव्द माकर्णयतः पुस्तकादिन्यस्तछिपित्रा-पञ्यतो यज्ज्ञानं भवति तत्-श्रुतज्ञानं बोध्यम् । अवधि-

पूर्वोक्त झम्बग्ज्ञान पांच प्रकार का है-(१) अतिज्ञान (२) अतज्ञान (३) अधधिज्ञान (४) मनःपर्यवज्ञान (५) केवलज्ञान । इनके अवान्तर मेद अनेक प्रकार से हैं, जिसका आगे कथन किया जाएगा।

मनन करना मति कहलाता है, जानना अर्थात् वस्तु के स्वरूप का अवधारण करना ज्ञान है। मतिरूप ज्ञान मतिज्ञान। इसे आभिनियो धिक ज्ञान भी कहते हैं। पांचों इन्द्रियों से और मन से जो अनक्षरा त्मक वोघ होता है, उसे मतिज्ञान समझना चाहिए।

जो सुना जाय सो अत । अत शब्द ही है क्योंकि शब्द ही सुना जाता है। अत संबंधी ज्ञान अतज्ञान कहलाता है। अथवा अवण को अर्था र शब्दज्ञान डिरोष को अत कहते हैं। यहां आव में 'क्त' प्रत्यय हुआ है। किसी डक्ता के द्वारा उच्चारण किये गये शब्द को सुनने के पश्चात्

પૂર્વીકત સમ્ચક્ર્ગાન પાંચ પ્રકારનું છે—(૧) મતિજ્ઞાન (૨) શ્રુતજ્ઞાન (૩) અવધિજ્ઞાત (૪) મનઃપર્યવજ્ઞાન અને (૫) કેવળજ્ઞાન ઐમના અવાન્તર લેદ અનેક પ્રકારથી છે જેમનું કથન હવે પછી કરવામાં આવશે.

મનન કરવું મતિ કહેવાય છે, જાણવું અર્થાત્ વસ્તુતા સ્વરૂપનું અવધારણ કરવું જ્ઞાન છે. મતિરૂપ જ્ઞ'ન મતિજ્ઞાન એને આભિનિએાધિક જ્ઞાન પણ કહે છે. પ ચે ઇન્દ્રિયાથી અને મનથી જે અનક્ષરાત્મક બાધ થાય છે, તે મતિજ્ઞાન સમજવુ જેઇએ.

જે સાંભળી શકાય તે શ્રુત, શ્રુત શખ્દનાે જ પર્યાય છે કારણકે શખ્દ જ સાંભળી શક ય છે. શ્રુત સ'બ'ધી ગ્રાન શ્રુતગ્રાન કહેવાય છે. અધવા શ્રવણને શખ્દગ્રાન વિશેષ ને શ્રુત કહે છે. અહીં ભાવમાં 'કત' પ્રત્યયલાગ્યા તે. કાંઇ વકતા દ્વારા ખાલાયેલા શખ્દાને સાંભળ્યા ખાદ તે શખ્દના અર્થનું જે ગ્રાન इानं तावद्-अवश्वव्दरुषाऽधः शव्हार्थक वेनाऽवधानादवधिः तद्रपं ज्ञानं परिच्छेदः अत्रधिःज्ञानम्, तच्दाऽघो दिरनृत लप्तमनरकपर्यन्तविषयक मन्जुत्तरविमान-वासिनां देवानाम् अवधिज्ञान सुच्यते । यद्या-अवधि शव्दस्य मर्यादार्थकतया-ऽवच्छिन्नो मर्थाःदेतः सोमितो विषयो यस्य पाद्यां ज्ञानम् 'इदमीदद्याम्' इत्या कारकमदधिहान छच्यते । अवधी दते द्रव्य-क्षेत्र-कालभावैः परिच्छिचते मर्यांदी क्रियते दिपयोऽनेलेति व्युत्दत्तिः, तच्चाऽमूर्ते द्रव्यपरिदारेण मूर्त द्रव्यनिवन्धन-त्दादेव-सीमित्तस्पेन्गडदण्ज्ञानप्देन व्ययदिव्यते पच्व-नरकादि चतुर्गतिष्यपि वर्तमासानां जीवाता विष्टेद्रयत्तनः किरपेक्षं पतिविशिष्टक्षयोपत्रमहेतुकं पुद्रल् जस द्याव्द् के व्यद्य प्रा जो ज्ञान होत्या हे पङ् श्रुतज्ञान छड्छाता हे । यहां

यह स्मरण त्लना चाहिर कि कान के दारा चल्द को खनना अथवा नेत्रों घारा लिपि-अक्षरों को देखना मलिज्ञान है, उलके अनन्तर उस शब्द के अर्थ का पाच्य-कावत खम्पन्ध के आधार पर जो बोध होता है, वह अतज्ञान है।

'अबधि' एक् की जो 'अव' आग हे वह अधः अर्थात् नीचे का वाचक है। अवधिज्ञान जिची दिगा में अधिक विस्तृत होता है। अनुत्तर विमानपासी देव अवधिज्ञान से समम नरक पर्यन्त जानते देखते हैं। अध्या अवधि का अर्थ है मर्यादा। जो ज्ञान मर्यादा युक्त देखते हैं। अध्या अवधि का अर्थ है मर्यादा। जो ज्ञान मर्यादा युक्त दे वह अवधिज्ञान। अवफिद्दान की मर्यादा यह है कि पह ज्ञान अमूर्त्त पदार्थों को छोडग्रर दिर्फ सूर्त्त द्रव्यों को ही जानता है। इस कारण यह मर्यादित-सीधित या अद्धिज्ञान जएलाता है। यह ज्ञान चारों गतियों के जीनों को हो सद्यता है। इसमें इन्द्रिय और मन की सहायता याथ छे ते श्रुतज्ञान इडेवाय छे अत्र ये याद राजवु जेधके डे डान वडे शल्दने सांक्षणवे। अथवा नेत्रे। द्वार विपि अक्षरांने जेवा भतिज्ञान छे. आना अनन्तर ते शल्दना अर्थने। वाय्थ-वायड स'अ'धना आधार के छोध थाय छे. ते श्रुतज्ञान छे.

અવધિ શખ્દમાં 'અવ' ભાગ છે તે અધ અર્થાત્ નીચેના વાચક છે. અવધિગ્રાન નીચી દશામાં અધિક વિંસ્તૃત હાેય છે. અનુત્તરવિમાનવાસી દેવ અવધિગ્રાન વડે સાતમી નરક સુધી જોઈ શકે છે અથવા અવધિના અર્થ મર્યાદા છે. જે ગ્રાન મર્યાદ'યુક્ત છે તે અવધિગ્રાન અવધિગ્રાનની મર્યાદા એ છે કે આ ગ્રાન અમૂત્ત<sup>°</sup> દાર્થોને બાદ કરતા માત્ર મૂત્ત<sup>°</sup> દ્રવ્યાને જ જાણે છે. આથી તે મર્યાદિત સીમિત અથવા અવધિગ્રાન કહેવાય છે. આ ગ્રાન ચારે ગતિગ્રાના જીવાને થઈ શકે છે, એમાં ઇન્દ્રિય અને મનની બ્રહાયતાની परिच्छेदि देव-मनुष्य-तिर्थङ्-नारक रवामिद्यमवधिज्ञानं भवति । तत्र-देवनार-काणां भवमत्ययिकं, मनुष्यतिरश्चाञ्च लव्धि मत्ययिकमवधिज्ञानं भवतीति विवेकः अवधि द्विविधो भवति यथार्थों विपरीतश्च । तत्र यथार्थोंऽवधिः अवधिज्ञानम् विपरीतोऽवधि विंभङ्गज्ञानं बध्ध्ते । रूस्यस्टण्टे जीविरय अवधिज्ञानम् विपरीतोऽवधि विंभङ्गज्ञानं बध्ध्ते । रूस्यस्टण्टे जीविरय अवधिज्ञानं जायते, मिध्याद्ट्टे जीवस्य च विभङ्गज्ञानं जाकते । मनःपर्यवज्ञानःतु-मनस्तावद् द्विधिष्, द्रव्यप्तनो-भावसन्श्चेति । तत्र-मनोद्यणारूषं द्रव्यपन उच्यते, भाव-मनः पुनस्ता एव द्व्यप्रनोवर्णणा जीवेनोपात्ताः सत्यश्चिन्त्यमाना भावमन उच्यते । तत्र प्रक्वते-भावसनः परिगृह्यते तस्य सावमनसः पर्यवाणां पर्यवेषु वा

की अपेक्षा नहीं रहती-सीधा आत्मा से ही उत्पन होता है। अवधि ज्ञानावरण कर्म के क्षयोक्शम से उत्पन होता है और रूपी द्रव्यों को ही जानता है। देवों और नारकों को भवप्रत्यय अवधिज्ञान होता है तथा खनुष्यों और तीर्यश्चो को गुण प्रत्यय अवधिज्ञान होता है। कोई भी देव और नारक अवधिज्ञान से रहित नहीं होता जब कि मनुष्यों और तिर्यंचों में से किसी-किस्ती को ही होता है। अवधि दो प्रकार का होता है। खुलट और उलटा। खुलटे अवधि को अवधिज्ञान कहते हैं, और उलटे अवधि को विभंगज्ञान कहते हैं, लमदृष्टि जीव को अवधिज्ञान होता है और विथ्यादृष्टि को विभंग ज्ञान होता है।

मन दो प्रकार का है-द्रव्यमन और आयजन। द्रव्यलन मनोद्र्रीणा के पुद्रलों से निर्मित होता है और आत्मा का जनन करने की जक्ति भाव-मन कहलाती है। यहां द्रव्यमन अभिवेन हैं। द्रव्यमन के पर्यायों का

અપેક્ષા રહેતી નથી સીધું આત્માથી જ ઉત્પન્ન થાય છે આવધિજ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષચાેપશમથી ઉત્પન્ન થાય છે અને રૂપી દ્રવ્યાને જ જાણે છે. દેવા અને નારકીના જીવાને ભવપ્રત્યય અવધિજ્ઞાન થાય છે તથા મનુષ્યા અને તિર્ય ચાને ગુણ પ્રત્યય આવધિજ્ઞાન થાય છે. કાેઇ પણ દેવ અને નારક અવ-ધિજ્ઞાનથી રહિવ હાેતા નથી જ્યારે મનુષ્યા અને તિર્ય ચામાં કાેઈ કાેઈ ને જ હાય છે. આવધિ બે પ્રકારના હાેય છે (સીધું અને ઉંધું) સીધા અવધિને આવધિજ્ઞાન કહે છે જ્યારે ઉંધા અવધિને વિલાંગજ્ઞાન કહે છે, સમદ્દિજીવ ને અવધિજ્ઞાન થાય છે અને મિચ્યાદ્દિને વિલાંગજ્ઞાન થાય છે.

મન એ પ્રકારના છે દ્રવ્યમન અને ભાવમન દ્રવ્યમન મનેાવર્ગના પુદ્દગલાેથી નિર્મિત ચાંય છે. અને આત્માની પ્રનન કરવાની શકિત ભાવમન ફહેવાય છે.અત્રે દ્રવ્યમન અભિપ્રેત છે દ્રવ્યમનના પર્યાચેાનું જે જ્ઞાન થાય दीपिका-नियुक्ति टीका अ.८ ए.४१ सम्यग्ज्ञानमेदनिद्भपणम्

यद् ज्ञानं तन्मनः पर्यवज्ञानम्-भाषमनः पर्यवश्विवंधिा वोध्धाः। यथा-कश्वि-ज्जीदः-एवं चिन्तयेत् किं स्वभावः खल्वात्मा वर्तते ? ज्ञान स्वभावोऽमूर्तः कर्ता सुखादीना मलुभाविता इत्यादयो ज्ञेयविषयाऽध्यवसायाः परगता अवन्ति तानेव मनःपर्यवान् परमार्थतः समद्युध्यते, बाह्यांस्तु-मनःपर्यवान् अलुमानादेवाऽसौ जानाति तन्मनः पर्यवज्ञानं वोध्यम् । तथा च-'इङ्मित्धंस्रूतस्वनेन चिन्तितम् इत्येवं रूषं ज्ञानं सनःपर्यवज्ञान छुच्यते तच्च-मनःपर्यवज्ञानं सार्धद्वयद्वीप समुद्रान्तर्वतिं संज्ञि सनोद्रव्यावरुम्बनं स्वति । कैवरुज्ञानन्तु-केवरुपहेन सम्पूर्ण

जो ज्ञान होता है वह मनःपर्यंध ज्ञान कहलाताहै। तात्पर्यं यह है कि-जैसे किली पुरुष के अन्तःकरण में प्रेभ, करणा, कोध आदि किसी भाव के उदय होने पर उसके चेहरे की आकृति तदनुसार बदलती रहती है और उसके चेहरे को देखकर उन-उन आवों को समझा जा सकता है, इसी प्रकार जब कोई संज्ञी जीव किसी वस्तु का चिन्तन करता है तब उस वस्तु के अनुरूष द्रव्यमन की आकृतियां-अदस्थायें भी पलटती रहती हैं। उन आकृतियों या अवस्थाओं अथवा पर्यायों को मनःपर्यव-ज्ञानी उसी प्रकार प्रत्यक्ष देखता है जैसे हम किसी के चेहरे को प्रत्यक्ष देखते हैं मन के उन पर्यायों को प्रत्यक्ष देखना-जानना ही मनःपर्यव ज्ञान है। मन के द्रारा जिन पदार्थों का चिन्तन किया जाता है उन पदार्थों को मनःपर्यवज्ञान नहीं जानता वे पदार्थ सन के पर्यायों के आधार पर किये जाने वाले अनुमान के द्वारा ही जाने जाते हैं, जैसे-इस पुरुषने घट का चिन्तन किया है, यदि ऐसा न किया होता तो उसके मन के पर्याय का चिन्तन किया है, यदि ऐसा न किया होता तो उसके मन के पर्याय

છે તે મનઃપર્યયગ્ઞાન કહેવાય છે. સારાંશ આ છે - જેમ કાેઈ પુરૂષનાં અન્ત: કરણમાં પ્રેમ, કરૂણા, કોધ આદિ કાેઇ ભાવના ઉદય થવાથી તેના ચહેરાની આકૃતિ તદનુસાર બદલાતી રહે છે અને તેના ચહેરા (સુખસુદ્રા) ને જોઇને તે તે ભાવાને સમજી શકાય છે, એવીજ રીતે જ્યારે કાેઇ સંગ્રી જીવ કાેઇ વસ્તુનું રિ ભાવાને સમજી શકાય છે, એવીજ રીતે જ્યારે કાંઇ સંગ્રી જીવ કાેઇ વસ્તુનું ચિંતન કરે છે ત્યારે તે વસ્તુને અનુરૂપ દ્રવ્યમનની આકૃતિએ અવસ્થાઓ પણ બદલાતી રહે છે તે આકૃતિએ આગર અવસ્થાઓ અથવા પર્યાયોને મનઃપર્યયગ્ઞાની તે જ રીતે પ્રત્યક્ષ જુવે છે જેમ આપણે કાેઈના ચહેરાને પ્રત્યક્ષ જોઇએ છીએ સનના તે પર્યાયોને જોવા જાણવા એજ મનઃપર્યવજ્ઞાન છે. મન દ્રારા જે પદાર્થોનું ચિન્તન કરવામાં આવે છે તે પદાર્થીને મનઃપર્યવજ્ઞાન છે. ભાણી, શકાય છે. જેમકે-આ પુરૂષે ઘઠાનું ચિન્તન કર્યું છે, જો એમ ન કર્યું

तरवार्थसंत्रे

त्रेयं परिग्रहाते तस्य-तस्मिन् वा सकल्लोपे खपः किमालुष्ठानविशुद्धचतिश्रयाः दिना यद् ज्ञानं भवति तत्केवल ज्ञान ग्रुच्यते । तन्च-सर्वद्रव्यभानपर्याय-परिच्लेदि भवति, यद्वा केवलशब्दस्याऽप्तदायार्थकतया केन्लम् एकमेव मत्यादि ज्ञानासम्बद्धमात्यन्तिक ज्ञानावरणक्षयजन्यं केवलज्ञालमविद्यमानम्हवेदं सकल पदार्थाऽवभासकं भवति, तत्र-मतिज्ञानस्य पञ्चादग्रहादयो भेद्राः, श्रुतज्ञानस्याऽ-ङ्गाऽनङ्ग मविष्टादयः, अवधिज्ञानस्य भवमत्ययादयः, मनःपर्यवज्ञानन्य ज्ञज्जमत्या-दयो मेदाः अग्रेऽभिधास्यन्ते, केवलज्ञानस्य तृ येद्रा न सन्दीति-वोध्यम् उक्तत्र

ऐसे-घटानुरूप नहीं होते, इत्यादि । यह जनःपर्यवज्ञान अढाई ठीप (मनुष्य लोक) में स्थित संज्ञी जीव के जनोद्रव्यों को जानता है।

जिस ज्ञान के दारा खनरन छेय पदार्थ जाने जाते हैं, पह केवरु-ज्ञान कहलाता है। यह ज्ञान विजिज्टतर तपश्चरण एवं ध्यान आदि साधना से ज्ञानावरण कर्म का पूर्ण रूप से क्षय होने पर उत्पन होता है। यह समस्त द्रव्यों और खमस्त पर्यायों को जानता है।

• 'कैचल' शब्द का अर्थ अलहाय भी है। इत अर्थ के अनुसार जो ज्ञान असहाय है अर्थात् मतिज्ञान आदि किसी भी ज्ञान की अपेक्षा नहीं रखता-अकेला ही होता है और ज्ञानावरण कर्म के स्वय दे उत्पन होता है, वह केवलज्ञान है।

इनमें से यतिज्ञान के चार सेद ई-जवजर, इहा, अवाय और धारणा। अतज्ञान के अंगप्रविष्ट, अनंगप्रविष्ट (अंगवाद्य) आदि

હાેત તાે એના મનના પર્યાય આવા ઘડાનુરૂપ ન હાેત, વગેરે આ મનઃપર્ય-વજ્ઞાન અઢી ઢીપ(મનષ્યલાેક) માં સ્થિત સંજ્ઞી છવના મનેઃદ્રવ્યાને જાણુે છે.

જે જ્ઞાન વડે સમસ્ત જ્ઞેય પઠાર્થ જાણી શકાય છે. તે કેવળજ્ઞાન કહેવાય છે. આ જ્ઞાન વિશિષ્ટતર તપશ્ચર્યા તેમજ ધ્યાન ગ્યાદિ સાધનાથી જ્ઞાનાવરણ કર્મના પૂર્ણ રૂપથી ક્ષય થવાથી ઉત્પન્ન થાય છે. આ સમસ્ત દ્રવ્યા અને સમસ્ત પર્યાયાને જાણે છે.

કેલળ શખ્દના અર્થ અસહાય પણ થાય છે. આ અર્થ અનુસાર જે જ્ઞાન અસહાય છે અર્થાત્ મતિજ્ઞાન આદિ કાેઇ પણુ જ્ઞાનની અપેક્ષા રાખતું નથી એકલું જ હાેય છે અને જ્ઞાનાવરણુ કર્મના ક્ષયથી ઉત્પન્ત થાય છે તે કેવળ જ્ઞાન છે. આમાંથી મતિજ્ઞાનના ચાર લેદ છે અવગ્રહ, ઈહા, અવાય અને ધારણા શ્રુતજ્ઞાનના અંગપ્રવિષ્ટ અનંગપ્રવિષ્ટ (અંગબાહ્ય) આદિ અવાન્તર લેદ છે. स्थानाङ्ग ५ तथाने २ उद्देवके ४६३ छने-'पंचबिहे णाणे पण्णले तं जहा-आभिणिपोहिचणाणे-खुण्णाणे ओहिणाणे झणपज्जवणाणे केवलणाणे' इति, पञ्चविधं ज्ञानं मज्ञसम्, तच्चथा=भाभिनिबोधिकज्ञानम्, श्रुतज्ञानम्, अवधि-इति, पत्रविधं ज्ञानं मज्ञसम्, तच्चथा=भाभिनिबोधिकज्ञानम्, श्रुतज्ञानम्, अवधि-ज्ञानम्, सनःपर्यन्ज्ञानम् केवलज्ञानम् इति ॥ एदसेव मगवलीखत्रे-८ ज्ञतके २उदे-श्रके ३१८-छत्रे अनुयोगद्वारच्चत्रे, नन्दिज्ञे चोक्तम् ॥४१॥

म्ब्म्-तत्थ सइसुयनाणे परोवले ॥ ४२॥

छाया-तत्र मति-श्रुतज्ञानं परोक्षम् ॥४२॥

तत्वार्थदीपिका — पूर्व सूत्रे-सम्यग्ज्ञानं पञ्चविधत्वेन मतिपादितम् मति-श्रुतावधिवनः पर्यवक्षेवलज्ञानभेदात्, तेषु च पञ्चसु प्रथमद्रयं परोक्षम्, अन्तिम-आवान्तर भेइ हैं । अवधिज्ञान के अवपत्यय आदि मेद हैं और मनः पर्यवज्ञान के ऋजुवनि आदि भेद हैं, जिनका कथन आगे किया जाएगा । केवलज्ञान के भेइ नहीं होते हैं । स्थानांग स्वन्न के पांचवें स्थानक के तृतीय उद्देशक के कहा है-'ज्ञान पांच प्रकार के कहे गए हैं-(१) आमि-निवोधिक ज्ञान (२) अन्तज्ञान (३) अवधिज्ञान (४) जनः पर्यवज्ञान (५) और केवलज्ञान ।

इली प्रकार अगवती खत्र में जानक ८, उदेशक २ सूत्र ३१८ में, अनुयोगदार में तथा नन्दी खत्र में भी कहा है ॥४१॥

'तत्थ मह खुयनाणे परोक्खे' हत्याहि।

त्त्रार्थ-मतिज्ञान और अतज्ञान परोक्ष हैं ॥४२॥

तत्वार्थदीपिका-पूर्वस्तत्र में सम्पर्ग्धान पांच प्रकार का प्रतिपादन किया गणा है-सति, अत, अवभि, सनःपर्यव और केवरुज्ञान। इन

અવધિજ્ઞાનના ભવપ્રત્યય આદિ ભેદ છે અને સનઃપર્યવજ્ઞાનના ઝજુમતિ આદિ ભેદ છે જેનું કથન હવે પછીથી કરવામાં આવશે. કેવળજ્ઞાનના ભેદ હાતા નથી સ્થાનાંગસૂત્રના પાંચમાં સ્થાનકના ત્રીજા ઉદ્દેશનમાં કહ્યું છે જ્ઞાન પાંચ પ્રકારના કહેલાં છે-(૧) આભિનિબાધિકજ્ઞાન (૨) શ્રુતજ્ઞાન (૩) અવધિજ્ઞાન (૪) મનઃ-પર્યવજ્ઞાન અને (૫) કેવળજ્ઞાન.

એજ પ્રમાણે લગવતીસૂત્રમાં શતક ૮, ઉદ્દેશક ૨, સૂત્ર ૧૩૮માં, મનુ ચાગદ્વાર સૃત્રમાં તથા નન્દીસૂત્રમાં પણ કહેવામાં આવ્યું છે ા ૪૧ ા

'तत्थ मइसुयनाणे पचक्खे' ઇत्याहि

સિત્રાર્થ-તજ્ઞાન અને શ્રતજ્ઞાન પરાક્ષ છે. 11 ૪૨ 11

તત્ત્વાર્થદીપિકા–પૂર્વસ્ત્રમાં સચ્યગ્જ્ઞાન પાંચ પ્રકારના પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યા—સતિશ્રુત અવધિમનઃપર્યંવ અને કેવળજ્ઞાન આ પાંચમાંથી પ્રારંભના त्रपञ्च प्रत्यक्षं व्यवदिवयते इति परिपादयितुं शथमं वरिथुतज्ञानद्वयस्य परोक्षसं परूपयति-'तत्थ सहस्रुचवाणे परोक्खे' इति । उत्र- तेषु खलु पूर्वोक्तेषु मत्यादि ज्ञानेषु नथमद्वयं सांतथुतज्ञानं – सतिज्ञानं थुतज्ञानञ्च परोक्षं वर्तते, मति-ज्ञानस्य चक्षुरादीन्द्रियाऽ - पेश्वतयैवोपजायमानरुमरणात्मकविपयचिन्तनरूपतया परोक्षत्वं वोध्यम् । यथा – नाटकाघवलोकने जवनिकाऽपसारणा – Sव्यवदित पूर्व काले किं पात्र मागच्छतीत्यौत्सुक्येन दर्शकानां जवनिका पर्देशे मनोव्यापार पूर्विकाद्यव्टिः संलग्ना भवति तथाविध ज्ञानस्यैव मतिज्ञानपदेन व्यवद्रियमाणत्वात् थुतज्ञानस्य च शब्द सम्बन्धाङजायमानतया परोक्षत्वं वोद्ध्यम् ॥४२॥

तत्वार्थनिर्यु क्तिः-पूर्वं तादत्-सम्पग्झानं सोक्षसाधनं पश्चविधं मरूपितम् यतिश्रुनार्वाधमनः पर्यवकेदछज्ञानभेदात् तत्र-मथमद्रयं-यतिश्रुतज्ञानरूपं परोक्षं

पांच में से प्रारंभ के दो परोक्ष और अन्तिम तीन प्रत्यक्ष हैं। यह प्रति-पादन फरने के लिए पहले मनिज्ञान और अन्तज्ञ'न को परोक्ष कहते हैं-

पूर्वोक्त पांच ज्ञानों में से प्रारंभ के दो अर्थात् मतिज्ञान और थुन-ज्ञान परोक्ष हैं। जो ज्ञान इन्द्रिय या लन रूप पर निमित्त से उत्रन्न हो वह परोक्ष कहलाता है। मतिज्ञान इन्द्रियों की और मन की सहायता से उस्पन्न होता है, अलएव वह परोक्ष है और खुतज्ञान मन के निमित्त से उत्पन्न होते के कारण परोक्ष है। इसी प्रकार प्रकाश एवं परोपदेश आदि बाह्य कारणों से जनित होने के कारण भी ये दोनों ज्ञान परोक्ष कहलाते हैं ॥ १२॥

तत्वार्थनियुं क्ति--पहछे मोक्ष के साधन सम्पग्ज्ञान के पांच मेद कहे गये हैं-सतिज्ञान, अत्रज्ञान, अवधिज्ञान, मनःपर्यवज्ञान और केवल ज्ञान। इनमें से प्रारंभ के दं। सतिज्ञान और अन्ज्ञान परोक्ष हें और

એ પરાક્ષ, જ્યારે અન્તિમ ત્રશુ પ્રત્યક્ષ છે, એવું પ્રતિપાદન કરવાના અશયથી પહેલા અતિનાન અને શ્રુતન્નાનને પરાક્ષ કહીએ છીએ

પૂર્વીકત પાંચ ગ્રાનોમાથી પ્રારંભના બે અર્થાત્ મતિગ્રાન અને શ્રુતગ્રાન પરાક્ષ છે જે ગ્રાન ઇન્દ્રિય અથવા યન રૂપ નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થાય તે પરાક્ષ કહેવાય છે. અતિગ્રાન ઇન્દ્રિયોની તથા સનની સહાયતાથી ઉત્પન્ન થાય છે આથી તે પરાક્ષ છે. એવી જ રીતે પ્રકાશ તેમજ પરાપદેશ આદિ બાહ્ય કારણેથી ઉત્પન્ન થવાના કારણે પણ આ બંને ગ્રાન પરાક્ષ કહેવાય છે ાઠરા તત્ત્વાર્થ નિર્ચુ કિત—પહેલા માક્ષના સાધન સમ્યગ્રાનના પાંચ ભેદ કહેવામાં આવ્યા છે મતિગ્રાન, શ્રુતગ્રાન, અવધિગ્રાન, મન:પર્યવગ્રાન અને ઠેવળગ્રાન આમાંથી પ્રારંભના બે મતિગ્રાન અને શ્રુતગ્રાન પરાક્ષ છે અને वर्तते, इति मतिपादयितुं प्रथमं मतिश्रुतज्ञानद्वयस्य परोक्षत्वं प्ररूपयति-'लत्थ मइस्रुपनाणे परोक्खे' इति तत्र-तेषु यतिश्रुगवधिमनःपर्यवक्षेदछज्ञानेषु प्रथमद्वयं सतिश्रुतज्ञानम्, घतिज्ञानं श्रुतज्ञानं च परोक्षं व्यपदित्र्यते । तत्र-मतिज्ञानस्य चक्षुरादीन्द्रियानपेक्षतयैयोपजायमानस्परणात्मकविपयचिन्त्वनरूपत्था परोक्षत्वं बोध्यम् । स्मरणात्मकस्यैव मतिज्ञानस्य परोक्षत्वेन दिवक्षितन्वात् तेन-सांव्यावहारिकस्य मतिज्ञावस्य प्रत्यक्षत्वेऽवि न कश्चिद् विरोधा । एवं श्रुतज्ञान-सांव्यावहारिकस्य मतिज्ञावस्य प्रत्यक्षत्वेऽवि न कश्चिद् विरोधा । एवं श्रुतज्ञान-स्पापि शव्दाज्जायमानत्वेन परोक्षत्वमगवन्त्रव्यम् । वस्तुतस्तु-अक्षः-आत्मा तस्मात्पराणीन्द्रियाणि मनश्च प्रकाञोपदेशादि च वाह्यनिम्त्तं प्रतीत्या-ऽपेक्ष्या तदावरण्यर्भक्षयोपश्रमलन्यत्वात मतिज्ञानस्य श्रुतज्ञानस्य च परोक्षत्व मवगन्तव्यम् । परेरिन्द्रियादिभि रूपेक्ष्यते-सिच्यतेऽभिग्रह्यते इति परोक्षयद्व अंतिम तीन अर्थात् अवधिज्ञान, सनःपर्यवज्ञान और देवत्वज्ञान प्रतिक्षय **हे, इस भेद का प्र**तिपादन करने के लिए पहछे स्रति-श्रुतज्ञान को परोक्ष **प**त्रताते हैं--

मति, श्रुत, अवधि, घनःपर्यव और कैवल्ज्ञान में से पहले के दो अर्थात् मतिज्ञान और श्रुतज्ञान परोक्ष ऊएलाते हैं। जो ज्ञान आश्मा से भिन्न किसी पर निमित्त से उत्पन्न होता है वह परोक्ष कएलाता है। मतिज्ञान पांचों इन्द्रियों से और घन से उत्पन्न होता है, अतएव वह परोक्ष है। इसी प्रकार श्रुन्ज्ञान भी जनोजन्य होने के कारण परोक्ष है। वास्तव में इन्द्रियां और यन आत्मा से पर-चिन्न हें और ये दोनों ज्ञान इन परनिनित्तों से तथा प्रकाश और परोपदेश आदि बाह्य निमित्तों से उत्पन्न होते हैं, इस कारण परोक्ष हैं। परोक्ष शब्द की व्युत्पत्ति

છેલ્લા ત્રદ્યુ અર્થાત્ અવધિજ્ઞાન મનઃપર્યવજ્ઞાન તથા કેવળગ્ઞાન પ્રત્યક્ષ છે આ ભેદનું પ્રતિપાદન કરવા માટે પ્રથમ મતિ શ્રુતજ્ઞાનને પરાક્ષ અતાવીએ છીએ મતિ શ્રુત આવધિ મનઃપર્યવ અને કેવળગ્ઞાનમાંથી પહેલા છે અર્થાત્ મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન પરાક્ષ કહેવાય છે. જે જ્ઞાન આત્માથી ભિન્ન કાેઇ બીજા નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થાય છે તે પરાક્ષ કહેવ.ય છે- અતિજ્ઞાન પાંચે ઇન્દ્રિયાથી અને મનથી ઉત્પન્ન થાય છે આથી તે પરાક્ષ છે એવી જ રીતે શ્રુતજ્ઞાન પણ મનાજન્ય હાવાથી પરાક્ષ છે. હકીકતમાં ઇન્દ્રિયા અને મન આત્માથી પર જિન્ન છે અને આ બંને જ્ઞાન આ પર-નિમિત્તોથી તથા પ્રકાશ અને પરાપદેશ આદિ બાહ્ય નિમિત્તોથી ઉત્પન્ન થાય છે એ કારણ પરાક્ષ છે. પરાક્ષ શબ્દની બ્સુત્પત્તિ આ પ્રયાણે છે પર અર્થાત્ ઇન્દ્રિય આદિથી જે જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય અથવા અક્ષ અર્થાત્ આત્માથી પર च्युत्पत्तिः अझादात्सनः पराष्टत्तं वा परोक्षधिति च्युत्पत्तिः तथा च-असरचाऽऽत्म रूपस्य परेभ्य इन्द्रियादिभ्यो चद् जायते तत्परोक्षस् अपीद्गलिकत्वादरूभी जीवो वर्ठते, द्रव्येन्द्रियमनांसितु-पीद्दलिकत्वाद् रूपीणि वर्तन्ते तत्व जीवापेक्षया पराणि-अन्त्यानि द्रव्येन्द्रियमनांसि तेभ्यः पौद्गलिकेभ्यो हव्येन्द्रिय मनोभ्यो-ऽक्षस्य जीवस्य यज्ज्ञानष्ठुपजायते तत्परोक्ष ज्ञानज् । तच्य द्विधिं मर्तिज्ञानरूपं श्रुतज्ञानश्च परोक्ष ग्रुच्यते । उक्तश्च स्थानाङ्गादौ-'दुचिहे नाणे पण्णत्ते, तं जहा-पच्चवत्वे चेच-परोक्रक्षे चेच, परोक्रखेणाणे दुचिहे पण्णत्ते, तं जहा-अभिणिचोहि णाणे चेच, ख्यणाणे चेन' इति दिधिं ज्ञानं मज्ञप्तम् तचया-मत्यक्षश्चेत्र परोक्षं चिन. परोक्षं ज्ञानं द्विधिं मत्तप्तम्, नद्यया-आभिनिवोधिकज्ञानं चैत्र श्रुतज्ञानंचेव इति ॥४२॥

म्लम्-ओहिमणपजनकेवरुणाणे पच्चक्खे ॥४३॥

छाया-'अवधि मनःपर्यवकेवल्ज्ञानं घत्यक्षम् ॥४३॥

इस प्रकार है-पर अर्थात् इन्द्रिय आदि से जो ज्ञान उत्पन्न हो अथवा अक्ष अर्थात् आत्मा से पर-इन्द्रियादि से जो ज्ञान उत्पन्न होता है वह परोक्ष कहलाना है। जीव अपीड़लिक होने से अरूपी है ओर इन्द्रियां तथा द्रव्यमन पौद्गलिक होने के फारण रूपी हैं। आवेन्द्रिय और भाव-मन भी कारण होने के कारण कर्ली ओत्मा से भिन्न हैं अर्थात् पर हैं। इन पर निमित्तों से अक्ष (आत्मा) को जो ज्ञान उत्पन्न होता है, उसे परोक्षज्ञान समझना चाहिए। परोक्ष ज्ञान दो हैं-मतिज्ञान और अतज्ञान।

स्थानांग सूत्र में कहा है-ज्ञान दो प्रकार का कहा है-प्रत्यक्ष और परोक्ष। भी दो प्रकार का है-आभिनियोधिक ज्ञान और अतज्ञान ॥४२॥

'ओहिमणपज्जव केवल' इल्यादि।

स्त्रार्थ-अवधि-मनःपर्यंव और केवलज्ञान प्रत्यक्ष हैं॥४३॥

ઇન્દ્રિયાદિથી જે જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે તે પરાક્ષ કહેવાય છે. જીવ અપૈદ્રગલિક હાેવાથી અરૂપી છે અને દ્રવ્યેન્દ્રિયા તથા દ્રવ્યયન પૌદ્રગલિક હાેવાથી રૂપી છે. ભાવેન્દ્રિયા અને ભાવમન પણ કરણ હાેવાના કારણે કર્તા આત્માથી લિન્ન છે અર્થાત પર છે. આ પરનિમિત્તોથી અક્ષ (આત્મા) ને જે જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે તેને પરાક્ષ સમજવા જોઇએ પરાક્ષ જ્ઞાન બે છે મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન સ્થાનાંગસૂત્રમાં કહ્યું છે- 'જ્ઞાન છે પ્રકારના કહ્યા છે પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ. પરાક્ષ જ્ઞાન પણ બે પ્રકારના છે આલિનિબાધિકજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન ' ાજરાા 'ओहिमणपज्जवदेवल' ઇત્ય દિ

## दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ स्.४३ अवधि-मनःपर्यवकेवलस्य प्रत्यक्षत्वम् ७६१

तत्त्यार्थदीपिका--पूर्व खन्छ सोक्षसाधकतया पतिपादितस्य सम्यग्ज्ञानस्य मतिश्रुतावधि जनःपर्यवकेवल्ज्ञानसेदेन पश्चविधत्वप्रतिपादनात् तत्र प्रथमद्रयं मतिश्रुतज्ञानं परोक्षं वर्तते इत्युक्तस् सम्पति-अन्तिमत्रयस्याऽत्रधि-मनःपर्यव-केवल्ज्ञानस्य प्रत्यक्षत्वं घतिपादयित्तुसाह-'ओहिमणपउज्जवकेवल्ज्नाणे पच्च-केवल्ज्ञानस्य प्रत्यक्षत्वं घतिपादयित्तुसाह-'ओहिमणपउज्जवकेवल्ज्नाणे पच्च-क्रेवल्ज्जानस्य प्रत्यक्षत्वं घतिपादयित्तुसाह-'ओहिमणपउज्जवकेवल्ज्नाणे पच्च-क्रेवल्ज्जानस्य प्रत्यक्षत्वं घतिपादयित्तुसाह-'ओहिमणपउज्जवकेवल्ज्नाणे पच्च-क्रेवल्ज्जानं चेत्येतत्त् जित्तयं प्रत्यक्षष्ठुच्यते । नतु-परोक्षम् । अक्ष्णोति-व्याप्नोति-जानात्तिण इत्यक्ष जात्मा, तमेवा-ऽक्षभात्मानं घाप्तक्षयोपद्यमं प्रक्षी-

तत्त्वार्षदीपिका-पट्छे सोझ के साधक खम्यग्ज्ञान के मति, अत, अवदि, सनःपर्यंव और केचलज्ञान के भेर से पांच भेद प्रतिपादन किये गए, टनमें के जनि और अन्ज्ञान परोक्ष हैं, यह पहछे कहा जा चुका है। अब अन्तिम अर्थात अवविज्ञान, सनःपर्यवज्ञान और केवलज्ञान प्रत्यक्ष हैं, ऐसा निख्यम करते हें-

अचधिज्ञान, सनःण्यंवज्ञान और केवल्ज्ञान प्रायक्ष कहलाते हैं। अक्ष अर्थात् आत्मा को, ज्ञानावरण का क्षयोक्शम क्षय होने पर जो प्रतिनियत सम्यग्ज्ञान होता है, टह उप्पग्ज्ञान कहलाता है। अथवा ज्ञानावरण कम के क्षयोपश्चाम या क्षय के इन्द्रिय और मन की सहायता के विना, केवल आत्मा के ही जो ज्ञान उत्पन्न होता है वह प्रत्यक्ष कहलाता है। वह निश्चपनय के तीन प्रकार का है-अवधिज्ञान, मनःपर्यवज्ञान और केवल्ज्ञान। इन तीनों में अवधिज्ञान और मनःपर्यवज्ञान क्षयोपशम से होते हैं एवं देवलज्ञान क्षय के होता है।

તત્ત્વાર્થદીપિકા - પહેલાં માક્ષના સાધક સમ્યક્ત્રાનના મતિ, શ્રુત, અવધિ મન:પર્યવ અને કેવળજ્ઞાનના લેદથી પાંચ લેદ પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યા. તેમાંથી મતિ અને શ્રુતજ્ઞાન પરાક્ષ છે એ પહેલા કહેવાઇ ગશું હવે અંતિષ્ઠ ત્રણ અર્થાત્ અવધિજ્ઞાન મન:પર્યજ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાન પ્રત્યક્ષ છે, એવું નિરૂપણ કરીએ છીએ

અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્યંયજ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાન પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે. અક્ષ અર્થાત આત્માને, જ્ઞાનાવરણના ક્ષયાપશમ અથવા ક્ષય થવાથી પ્રતિનિયત સમ્યક્જ્ઞાન થાય છે તે સમ્યક્જ્ઞાન કહેવાય છે. અથવા કર્મના ક્ષયાપશમ અથવા ક્ષયથી ઇન્દ્રિય અને મનની સહાયતા વગર માત્ર આત્માથીજ જે જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે તે પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે તે નિશ્ચયનથથી ત્રણ પ્રકારનું છે અવધિજ્ઞાન મનઃપર્યવજ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાન આ ત્રણેયમાં અવધિજ્ઞાન અને મનઃપર્યવજ્ઞાન ક્ષયાપશચ્થી થાય છે. અને કેવળજ્ઞાન ક્ષયથી થાય છે. णावरणं च प्रतिनियतं यरसम्यग्ज्ञानं तत्-प्रत्यक्ष मुच्यते । यद्रा-प्राणिनां यद् ज्ञानदर्शनावरणयो क्षयोपश्चमाद्-क्षयाच्च इन्द्रियानिन्द्रियनिरपेक्षमात्मानमेव केवलमाश्चित्योत्पद्यते तत्पत्यक्षम् । तच्च प्रत्यक्षं निश्चयनयेन त्रिविधं भवति अवधिमनःपर्यव केवलज्ञानभेदात् । तत्रा-Sवधिमनःपर्यवज्ञानापेक्षया परिप्राप्तक्षयो-पश्च यम् इत्युक्तस्, केवलज्ञानाऽपेक्षयाच-प्रक्षीणावरणयित्युक्तस् । यवपि-अवधि-दर्शनस्य केवलदर्शनस्य विभज्जज्ञानस्य चाऽपि अक्ष-मात्मानं प्रतिनियतत्वात् पत्यक्षत्वं घाप्नोति, तथापि-सम्वग्ज्ञानस्य चाऽपि अक्ष-मात्मानं प्रतिनियतत्वात् प्रत्यक्षत्वं कथनात् अवधिदर्शनस्य केवलदर्शनस्य च तथाविधाक्षय्वतिनियतत्वविशेषणेन प्रत्यक्षत्वं कथनात् अवधिदर्शनस्य केवलदर्शनस्य च ह्रानत्वेऽपि झावत्वाऽभावात् न पत्यक्षत्वं सम्यवति । विभङ्गज्ञानस्य च ज्ञानत्वेऽपि भिथ्याज्ञानस्येन सम्यक्ता-Sभाषात् तस्थापि न पत्यक्षत्वमिति सावः । मतिज्ञानरय-श्रुतज्ञानस्य च सम्यग्र्ज्ञा-नत्त्वेऽपि, अक्षात्-आत्मनः पराणीन्द्रियाणि मनश्च प्रकाशोपदेशादि च वाह्यं निमित्तं

चचपि अवधिदहौन, केवलद्हीन और विभंगज्ञान भी सिर्फ आत्माश्रित हैं, अलएव उनमें भी प्रत्यक्षता का प्रसंग होता है किन्तु यहां सम्यग्ज्ञान का प्रकरण होने से उनका निराकरण हो जाता है। वे सम्यग्ज्ञान नहीं है। अवधिद्दीन और केवलद्दीन ज्ञानरूप न होने के कारण प्रत्यक्ष नहीं कहलाते। विभंगज्ञान यद्यपि ज्ञानरूप है किन्तु सम्यक् नहीं मिथ्याज्ञान है, इस कारण उसकी भी प्रत्यक्ष सम्यग्ज्ञानों में गणना नहीं की जा सकती। इसके अतिरिक्त जो उपयोग विरोष का ग्राहक होता है उसी में सम्यक् असम्यक् का व्यवहार हो सकता है। दर्शनोपयोग खिर्फ सामान्य ग्राहक है, अलएव उसमें सम्यक् -असम्यक् का व्यवहार ही नहीं होता।

मतिज्ञान और अतज्ञान यद्यपि सम्बग्ज्ञान है किन्तु आत्मा से पर

જો કે અવધિદર્શન, કેવળદર્શન અને વિભંગજ્ઞાન પણુ કેવળ આત્માબ્રિત છે. આથી તેમનામાં પણ પ્રત્યક્ષતાના પ્રસંગ હૈાય છે. પરંતુ અહીં સમ્યક્ ગ્રાનતું પ્રકરણ હાેવાથી તેમતું નિરાકરણ થઇ જાય છે. તે સમ્યક્ગ્રાન નથી અવધિદર્શન અને કેવળદર્શન ગ્રાનરૂપ ન હાેવાના કારણે પ્રત્યક્ષ કહેવાતા નથી. વિભંગગ્રાન જો કે ગ્રાનરૂપ છે પરંતુ સમ્યક્ નહિ, મિગ્યાગ્રાન છે એ કારણે તેની પણુ પ્રત્યક્ષ સમ્યક્ગ્રાનામાં ગણના કરી શકાય નહિ. આના સિવાય જે ઉપયાગ વિશેષના ગ્રાહક હાેય છે. તેમાંજ સમ્યક, અસમ્યક્ના ૦ ચવહાર થઇ શકે છે. દર્શનાપયાગ માત્ર સામાન્ય ગ્રાહક છે. આથી તેમાં સમ્યક્ અસમ્યક્ના વ્યવહારજ હાતા નથી.

મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન જે કે સમ્યક્જ્ઞાન છે. પરંતુ આત્માથી પર

दीपिका-निर्युक्ति टीका भं.८ खु.४३ अवधि-मन:वर्य कोवलस्य प्रत्यक्षत्वम् ७६३

मतीत्याऽपेक्ष्य तदावरणकर्मक्षयोण्शमजन्यत्वात् तयोः परोक्षत्वमेव सम्भवति न तु प्रत्यक्षत्वम्, अक्षात्-आत्मनः पराहत्तत्वाद् वा पशोक्षत्वं तयो रदसेयम् ॥४३॥

तत्वार्धनियुँ क्तिः—पूर्वं तावत् सम्पग् ज्ञानस्य मोक्षम्पति हेतुभूतस्य मति श्रुताविधिमनःपर्यवकेवल्ज्ञानभेदात् पश्चविधं मतिपादितम्, तत्र-मथमद्रयस्य मतिश्रुतज्ञानस्य परोक्षत्वं मरूपितम्, सम्प्रति-अन्तिमत्रयस्याऽद्धिमनःपर्यवकेवल्न-ज्ञानस्य प्रत्यक्षत्वपतिपादयितुमाह-'ओहि अणपज्जच केवल्जनाणे पच्चकखे' इति । अवधिमनःपर्यवकेवल्ज्ञातम् अवधिज्ञानं मनःपर्यवज्ञानं केवल्ज्ञानं चेल्येतत् त्रितयं सम्यग्ज्ञानं प्रत्यक्षं व्यपदिव्यते । तत्र-ज्ञानावरणक्षयोपज्ञमात् क्षयाच्च, इन्द्रियाऽनिन्द्रियद्वारनिरपेक्षतयाऽक्षमात्मानमेव केवल्प्राभिष्ठरूयेन ग्रह्तत् अवधि-

इन्द्रिय, मन, प्रकाश एवं उपदेश आदि बाह्य निमित्तों की अपेक्षा रखते हैं, अतएब घत्यक्ष नहीं हैं। इस प्रकार प्रस्यक्ष के उक्त लक्षण में अतिव्याप्ति दोष नहीं है ॥४३॥

तत्वार्थनियु कि--पहले सम्परज्ञान के मोस का कारण कहा गया और उसके मतिज्ञान, अन्तज्ञान, अनधिज्ञान, मनःपर्यवज्ञान और केवल ज्ञान, इन पांच मेदों का कथन किया गया। इन पांचों मेदों में से मतिज्ञान और अन्ज्ञान परोक्ष हैं, यह भी कहा जा चुका। अब अंतिम तीन ज्ञानों की प्रत्यक्षता का प्रतिपादन करते हैं-

अवधिज्ञान, अतःपर्यवज्ञान और केवल्ज्ञान, ये तीनों पत्यक्ष हैं। ज्ञानावरण कर्म के क्षयोपदाम और क्षय से, इन्द्रिय और मन की अपेक्षा न रखते, हुए केवल आत्मा से ही उत्पन्न होने के कारण ये तीनों ज्ञान प्रत्यक्ष कहलाते हैं। अक्ष का अर्थ आत्मा है। ज्ञानावरण कर्म का क्षयो

ઇન્દ્રિય મન પ્રકાશ અને ઉપદેશ આદિ બાદ્ય નિમિત્તાની અપેક્ષા રાખે છે. આથી પ્રત્યક્ષ નથી. આ રીતે પ્રત્યક્ષના ઉક્ત લક્ષણુમાં અતિવ્યાપ્તિ દાષ નથી. ા૪ ગ

तत्त्वार्थ निशु डित-પહેલાં સમ્યકગ્ઞાનને માક્ષનું કારણ કહેવામાં આવ્યું. તેમજ તેના મતિગ્ઞાન, શ્રુતગ્ઞાન, અવધિગ્ઞાન મનઃપર્ય વગ્ઞાન અને કેવળગ્ઞાન એ પાંચ લેદાનું કથન કરવામાં આવ્યું. આ પાંચ લેદામાંથી મતિગ્ઞાન અને શ્રુતગ્ઞાન પરાક્ષ છે. એ પણ કહેવામાં આવ્યું. હવે અંતિમ ત્રણ ગ્રાનાની પ્રત્યક્ષતાનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ.

અવધિજ્ઞાન, સનઃપર્યયજ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાન આ ત્રણેય પ્રત્યક્ષ છે. જ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષચાપશમ અને ક્ષચથી, ઇન્દ્રિય અતે મનની અપેક્ષા ન રાખતાં થકા કેવળ આત્માથી જ ઉત્પન્ન થવાના કારણે આ ત્રણેય જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે. અક્ષ ના અર્થ આત્મા છે. જ્ઞાનાવરણુ કર્મના ક્ષચાપશમ અથવા ક્ષય થવાથી

## तरवार्थस्त्रे

झानम् मनःपर्यवज्ञानं-केवळज्ञानश्च सम्यग्ज्ञानरूपं समुद्धेति, अतः प्रत्यक्ष मुच्यते। एवश्चा-Sक्ष्णोति व्याप्नोति जानाति वेति-अक्षः-आत्मा, तमेवाक्षमात्मानं माप्तक्षयोपग्रमम्-पक्षीणावरणं च प्रतिनियतं यत् सरयग्डानं तत् प्रत्यक्षं व्यपदि-रुयते । एवंचिधं खद्ध सम्यग्ज्ञानम्-अवधिमनःपर्यवदेवलज्ञानमेव भवति नतु-मतिज्ञानं -श्रुतज्ञानं वा तयोरक्षात् परभूतेन्द्रिय सनःष्रकाकोपदेशादि वाह्यनिमित्ता पेक्षया जायमानत्वात्, अवधिदर्शनस्य केवलदर्शनस्य बाह्यनिक्षित्तापेक्षया जायमा-नत्वात्, अवधिदर्शनस्य केवलदर्शनस्य च तथाविधवाद्यनिक्षित्तापेक्षया जायमा-मानत्वेऽपि ज्ञानत्वाभावादेव प्रत्यक्षत्वं न सम्भवति । विभङ्गज्ञानस्य तु-ज्ञानत्वे-ऽपि तस्य मिथ्याज्ञानत्वेन सम्यक्त्वाभावात् प्रत्यक्षत्वं नापचते इति सर्व मनव-चम् ॥ उक्तश्च स्थानाङ्गे २-स्थाने १ उद्देवक्रे७१ द्वत्रे-'पच्चझ्खे नाणे दुविहे पिण्णत्ते, तं जहा=क्रेवलनाणे चेव, णो क्रेवलनाणे चेव, णो केवलनाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-अोहिणाणे चेव, न्णपङज्ज्वणाणे चेव'-इति

प्राप्त या क्षय होने पर अक्ष अर्थात् आत्मा को जो खम्यग्ज्ञान होता है, वह प्रत्यक्ष कहलाता है। इस प्रकार प्रत्यक्ष सम्यग्ज्ञान अवधि, मनः-पर्यव और केवलज्ञान ही है, नतिज्ञान ऑह अत्ज्ज्ञान नहीं, क्योंकि ये दोनों ज्ञान अक्ष से भिन्न इन्द्रिय, सन, प्रकाश एवं परोपदेश आदि वाद्य निमित्तों से उत्पन्न होते हैं। यद्यपि अवधिदर्शन और केवलदर्शन भी पाद्य निमित्तों से उत्पन्न नहीं होते तथापि ज्ञाद रव्यहप न होने के कारण उन्हें प्रत्यक्ष नहीं कहा जा खन्नना। विभंगज्ञान ज्ञान होने पर भी सम्यक्त नहीं मिथ्या है। अतएव वह भी प्रत्यक्ष खम्यग्ज्ञानों की गणना में नहीं आता। इस प्रकार प्रवेर्क्त विधान निदींय है।

स्थानांग सूत्र के द्वितीय स्थानक, प्रयत्न उद्देशाक, युझ ७१ में कहा अक्ष अर्थात् आत्माने के सम्यर्ड्ज्ञान थाय छ ते प्रत्यक्ष इडेवाय छे. आ रीतनुं प्रत्यक्ष सम्यर्ड्ज्ञान अवधि मनःपर्यंव अने ठेवणज्ञान क छे. भतिज्ञान अनेश्रुतज्ञान नर्डि. डारणुडे को अंने ज्ञान अक्षथी क्षिन्न ઇन्द्रीय, भन प्रडाश अने पर्रापदेश आदि आह्यनिभित्तोथी ઉत्पन्न थाय छे. को डे अवधिदर्शन अने डेवणदर्शन पणु आह्यनिभित्तोथी उत्पन्न थतां नथी. ते। पणु ज्ञानस्वइप न डेावाने सीधे तेमने प्रत्यक्ष इडेवामां आवता नथी. विभ्रं जज्ञान ज्ञान डावा छतां पणु सम्यड् नर्डि परंतु मिथ्या छे. आधी ते पणु प्रत्यक्ष सम्यर्ड्ज्ञाने।नी णणुनामां आवतुं नथी आ रीते पूर्वोइत विधान निर्दोष छे.

સ્થાનાંગસૂત્રના દ્વિતીયસ્થાનકના, પ્રથમ ઉદ્દેશક. સૂત્ર ૭૧માં કહ્યું છે—

मत्यक्षं ज्ञानं दिविधं मज्ञसम् तचया-केवळ्छानश्चेव, नो केवलज्ञानश्चेव, नो केवल ज्ञानं दिविधं मज्ञसम्, तचथा-अवधिज्ञानश्चेव-मनःपर्धवज्ञानश्चेव इति ॥४३ ॥ मुल्म-मइनाणे दुविहे, इंदियनिसित्ते-नो इंदियनिमित्ते य ।४४।

छाया-'मतिज्ञानं द्विविधस्, इन्द्रियनिक्तित्तं नो इन्द्रियनिक्तित्तं च ॥४४॥ तत्त्वार्थदीपिक्ता-पूर्वं तावत्-मतिज्ञ.नमात्मरूगक्षातिरिक्तमिन्द्रियं मन-आऽपेक्ष् ग्रायमानत्वात् परोक्षं मतिपादितम् सम्मति तन्निमित्तद्वयभेदात्तस्य द्वैविध्यं मतिपादयत्ति-'क्रइलाणे दुचिद्दे' इत्यादि । मतिज्ञानं-पूर्वोक्तस्वरूपं द्विविधं वोध्यम्, तद्यधा-इन्द्रियनिमित्तम् नो इन्द्रियनिमित्तश्चेति । तत्र-इन्द्रतीति इन्द्र आत्मा तस्यात्मन उपयोगल्क्षणस्य ज्ञानदर्शनपरिणामिन स्तदावरणक्षयो-

है-'प्रत्यक्ष ज्ञान दो प्रकार का कहा गया है, यथा-केवलज्ञान और नोके वल्ज्ञान। नोकेवलज्ञान भी दो प्रकार का है-अवधिज्ञान और मनःपर्य-वज्ञान॥४३॥

'अइनाणे दुबिहे इंदिय' इत्यादि।

सत्रार्थ--मतिज्ञान दो प्रकार का है-इन्द्रियनिमित्तक और नोइ-न्द्रियनिमित्तक ॥४४॥

तरवार्धर्दापिका-आत्मा से भिन्न इन्द्रिय और मन के निमित्त से उत्पन्न होने के कारण सतिज्ञान को परोक्ष कहा गया है, अब उक्त दोनों निमि-त्तों के मेद से मतिज्ञान के दो मेद होते हैं, यह प्रतिपादन करते हैं—

प्वों क मतिज्ञान के दो मेद हैं -- इन्द्रियनिमिक्त और अनिन्द्रिय निमित्तक। इन्द्र अर्थात् आत्मा उपयोग स्वभाववाला है, ज्ञानद्दीन परि-णाम वाला है, तथापि स्वयं ही पदार्थों को जानने में असमर्थ हो रहा है,

'પ્રત્યક્ષજ્ઞાન એ પ્રકારના કહેવામા આવ્યા છે. જેમકે કેવળગ્ઞાન અને ના કેવળજ્ઞાન ના કેવળગ્ઞાન પણુ એ પ્રકારના છે. અવધિજ્ઞાન અને મનઃપર્ય યગ્ઞાન.' ાષ્ઠવા 'मइनाणे दुविहे' ઇત્યાદિ

સુવ્રાર્થ-સતિજ્ઞાન છે પ્રકારનાં છે-ઇન્દ્રિયનિસિત્તક અને નાઇન્દ્રિયનિસિત્તક ા૪૪ા લત્ત્વાર્થ દીપિકા-ગાત્માથી ભિન્ન ઇન્દ્રિય અને મનનાં નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થવાના કારણે સતિજ્ઞાનને પરાક્ષ કહેવામાં આવ્યું છે. હવે ઉકલ અંને નિમિત્તોનાં ભેદથી મતિજ્ઞાનનાં છે ભેદ થાય છે એ પ્રતિપાદન કરીએ છીએ પૂર્વીકત સતિજ્ઞાનનાં છે ભેદ છે ઇન્દ્રિયનિસિત્તક અને ના અનિન્દ્રિયનિસિત્તક ઇન્દ્ર અર્થાત્ આત્મા ઉપયોગસ્વસાવ છે, જ્ઞાનદર્શન પરિણામ વાળા છે, તાે मकामे सति स्वयायांत् ग्रहीत मलमर्थस्य यदयों पठव्यिनिमित्तं भदति तदिन्द्रिय-मुन्वते, तत्र स्वर्धानादिकमवसेयष् । नां इन्द्रियं सन उच्यते, तथा च-स्पर्धाना-दीन्द्रियं निमित्तं यस्य तदिन्द्रियनिमित्तकं मतिज्ञानं सवति, पवं नो इन्द्रियं मनो निमित्तं यस्य तत्–नो इन्द्रियनिमित्तकं मतिज्ञानं भवति । एवश्च-मतिझानस्य पश्चन्द्रिय-भनोरूपानिन्द्रियमेदेन पट्कारणभेदात् पट्र्तिशदधिकशतत्रयभेदा सदन्ति, तच्चाग्रे स्फुटी गरिष्यति । अवएवेदं मतिज्ञानम् इन्द्रिय सगोनिमित्तकत्वात् साव्यवहारिकं प्रत्यक्षमांप व्यपदित्त्यते, तथा च-मतिरेव स्मृति-मतिभा-चुद्धि-मेया-चिन्ता-प्रज्ञा शब्देनापि व्यवहियते ॥४४॥

तत्त्वार्थालर्युझ्तः-पूर्वं मतिज्ञानस्येन्द्रियमनोनिमित्तकत्त्वेन परोक्षत्वं

अतएव पदाधों की उपलब्धि में जो निमित्त होता है उसे इन्द्रिय कहते हैं।इन्द्रियां स्पर्शनादि के भेइ से पांच है। नोइन्द्रिय का अर्थ मन है। इस प्रकार जो मतिज्ञान स्पर्शन आदि इन्द्रियों के निमित्त से होता है वह इन्द्रियनिक्तिक कहलाता है और जो नोइन्द्रिय अर्थात् मन के विक्तित्त से उत्पय होता है वह नोइन्द्रियनिक्तिक कहलाता है-इस प्रकार कतिज्ञान के छह कारण हैं-पांच इन्द्रियां और छठा मन। इन कारणों से तथा विपयभूत पदार्थों के मेद से मतिज्ञान के ३३६ मेद होते हैं, इसका स्पन्धीकरण आगे किया जाएगा। मतिज्ञान इन्द्रियों और मन के छारा उत्पन्न होने के कारण खांव्यवहारिक प्रस्वक्ष भी कहलाता है। स्छति, प्रति मा, बुद्धि, मेधा, चिन्ता और प्रज्ञा द्राव्यों से भी घतिज्ञान का व्यवहार हाता है ॥४४॥

तथ्वार्थनियुंक्ति-इन्द्रिय-लनोनिमित्तक होने से मतिज्ञान को

પણુ સ્વયસ્ પદાર્થીને જાણવામાં અસમર્થ રહેલા છે. આથી પદાર્થીની ઉપલબ્ધિમા જે નિમિત્ત અને છે તેને ઇન્દ્રિય કહે છે. ઇન્દ્રિયા સ્પર્શનાદેનાં લેદથી પાંચ છે નાઇન્દ્રિયના અર્થ મન છે. આ રીતે જે મતિજ્ઞાન સ્પ<sup>9</sup>શન વગેરે ઇન્દ્રયાના નિમિત્તથી થાય છે તે ઇન્દ્રિયનિમિતક કહેવાય છે અને જે નાઇન્દ્રિય અર્થાત્ મનના નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થાય છે તે નાઇન્દ્રિયનિમિત્તક કહેવાય છે. અ રીતે મતિજ્ઞાનનાં છ કારથુ છે પાચ ઇન્દ્રિયા અને છઠું મન આ કારણાથી તથા વિષયભૂત પદાર્થીના ભેદથી મતિજ્ઞાનનાં ૩૩૬. ભેદ થાય છે જેનું સ્પષ્ટીકરણ આગળ ઉપર કરવામાં આવશે. ઇન્દ્રિયા મતિજ્ઞાન અને મન વડે ઉત્પન્ન થવાના કારણે સાંવ્યવહારિક પ્રચલપણ કહેવાય છે સ્મૃતિ, પ્રતિજ્ઞા, બુદ્ધિ, મેઘા, ચિતા અને પ્રજ્ઞા શબ્દાથી પણ મતિજ્ઞાનના વહેવાર થાય છે. ા ૪૪ ા તત્ત્વાર્થાનર્યું કિત—ઇન્દ્રિય મનાનિમિત્તક હાવાથી મતિજ્ઞાનને પરેલ્સ मतिपादितम्, सम्पति-तन्नि भित्तद्वयभेदात्तस्य द्वैविध्यं प्रतिपादयति-'झ्इनाणे-दुविहे, इंदियनिमित्ते-नो इंदियनिमित्तेय'-र्गते । मतिज्ञानम्-वहिरङ्ग मन्तरङ्गआऽर्थं यथा-ऽत्या परिस्फुटं सन्यते ला मतिः तदूपं ज्ञानं सरिज्ञानं द्विविधं भद्यति, तद्यथा-इन्द्रियनिमित्तम् नो इन्द्रियनिमित्त्र्ञ्च । तत्र-ज्ञस्वसावस्या-सनः उपयोगळक्ष पस्य ज्ञानदर्शनपरिणासिनोऽर्थात् स्वयं ग्रहीतुमसर्थस्याऽर्थो-पठन्धिनिमित्तं यद् भवति तद्-इन्द्रिय छण्डरते । तत्र्य-ज्ञस्वसादसं वोध्यम्. नो इन्द्रियपदेन सन उच्यते तदुभयनिमित्तकं मतिज्ञानं भवति, तथाचे-दियमनोनिमित्तकत्वात् मतिज्ञानं लांव्यवहारिकं प्रत्यक्षयांप व्यपदित्रवते । मतिरेव-स्मृति पत्थभिज्ञा प्रतिमाद्यद्वि सेवा प्रज्ञा प्रभुति श्वव्देर्राप व्यपदित्रवते । मतिरेव-स्मृति प्रत्थभिज्ञा प्रतिमाद्यद्वि सेवा प्रज्ञा प्रभुत्ति शब्दर्राप व्यपदित्रवते । उक्तञ-'वुद्धिस्तात्कालिकी ज्ञिया स्वतिराण्यस्यि गोच्यगा । घीर्घारणाचती मेधा प्रज्ञाप्यातीलकालिकी ॥ वुद्धि नवनवोन्मेष ज्ञालिती यतिष्ठां विदुः ॥' परोक्ष कहा है, अच दो निमित्तों के सेर खे उसके रो से हो का प्रति-पादन करते ही--

मतिज्ञान दो प्रकार का है-हन्द्रियमित्तक और अनिन्द्रियनिमित्तक। आत्मा ज्ञान स्वभाववाला है, उपयोग रक्षण वोला है, ज्ञान-दर्शनप-रिणामवाला है किन्तु पहाथों को स्वयं ग्रहण करने में असमर्थ है, अतएव पदार्थों को ग्रहण करने में जो निमित्त होता है, उसे हन्द्रिय कहते हैं। स्पर्शन, रसना आदि पांच इन्द्रियां है। नो इन्द्रिय का अर्थ मन है। इन दोनों कारणों से मतिज्ञान उत्पन्न होना हैं और इसी कारण उसे सांज्यवहारिक प्रत्यक्ष भी कहते है। मतिज्ञान ही स्मृति, प्रत्यभिज्ञा प्रनिभा, बुद्धि, सेधा प्रज्ञा आदि भी कहलाता है। कहा भी है-जो वर्त्तमानकालविषय्य को अर्थात् जिसके वर्त्तमान की दात

કહ્યું છે. હવે છે નિમિત્તોનાં ભેદથી તેનાં બે જોદનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ. મતિજ્ઞાન બે પ્રકાનાં છે ઇન્દ્રિયનિમિત્તક અને અઇન્દ્રિયનિમિત્તક. આત્મા ગ્રાન સ્વભાવવાળા છે ઉપયોગલક્ષણવાળા છે જ્ઞાન દર્શનપરિણામવાળા છે. પરંતું પદાર્થોને જાતે ગ્રહણ કરવા માટે અશકત છે. આધી પદાર્થીને ગ્રહણ કરવામાં જે નિમિત્ત અને છે તેને ઇન્દ્રિય કહે છે સ્પર્શન રસના આદિ પાંચ ઇન્દ્રિયા છે. નાઇન્દ્રિયના અર્થ મન છે. આ બને કારણાથી મતિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે અને એ કારણ જ તેને સાંવ્યવહારિકપ્રત્યક્ષ પણ કહેવાય છે મતિજ્ઞાન જ સ્મૃતિ, પ્રત્યભિજ્ઞા-પ્રતિભા બુદ્ધિ, મેઘા, પ્રજ્ઞા વગેરે પણ કહેવાય છે કહ્યુ પણ છે જે વર્તમાન કાળ વિષયક હાય અર્થાત જેનાથી વર્તમાનની વાત જાણી શકાય તે બુદ્ધિ કહેવાય છે. આગામી કાળથી સંબંધ રાખવાવાળી બુદ્ધિને મતિ अतीतार्थ ग्राहिणी प्रतीतिः-रमृतिः 'इदाता तन्तादणादिनी' तदेवेदेष इत्यादि बु'द्धः प्रश्यभिज्ञा, तथाचात्र-इष्ट्रिय निशित्तवेकं कतिज्ञानम् अपर्यक्तिन्द्रिय मनो-निमित्तम् अन्यत्पुनरिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तं मतिज्ञानस्, यधारपृथिव्यप्तेजोवासुवनरपत्तीना-मसुचीयते, तत्र-एकमिन्द्रियनिमित्तं मतिज्ञानस्, यधारपृथिव्यप्तेजोवासुवनरपत्तीना-मेकेद्रियाणां द्वि-त्रि-चतुरिन्द्रियाणा स्संज्ञिनां च पश्चेन्द्रियाणां सनसोऽमावात् संजायते । अनिन्द्रिय सनोनिधित्तं रमृतिरूपं ज्ञानम् त्तिद्रयनिरपेक्ष भवति, तत्र बक्षुरादीन्द्रियव्यापाराभावात् इन्द्रिणानिन्द्रियनिद्तित्तन्त्व-जामदवरथायां स्पर्शनेन मनसा चोपयुक्तो जीवः कश्चित्त स्पृठाि-उष्णमिदं जीतश्चति । तत्रेन्द्रिय-निमित्तं मतिज्ञानं स्पर्शनरसनद्याणचक्षुःश्रोज्ञाणां पश्चानायिन्द्रियाणां स्पर्शरस-वन्धरुपत्वव्देपु पश्चमु स्प्रविप्रयेपु संजायते अनिन्द्रियमनोनिमित्तश्च स्पृतिर्द्य

जानी जाय यह बुद्धि करलाती है आगामी फाल के खंबन्य रखने वाली बुद्धि को मति कहते हैं। घारणा वाली बुद्धि येघा कहलाती है और अतीतकालीन वस्तु को विषय फरने वाली मजा कहलाती है। नई-नई सूझ वाली बुद्धि को प्रतिभा, पुरानी बान को याद करना स्छति है। 'यह वही है 'इल प्रकार पुन और वर्त्तमानकालिक ण्यांयों की एकता को जानने वाली बुद्धि अत्यात्रिज्ञा कहलातों है। इल प्रकार एक मतिज्ञान इन्द्रियनिमित्तक और दूमरा मनोनिमित्तक है। कोई इन्द्रिय बनोनिमि-त्तक भी होती है ! मतिज्ञान के इल नीकरे भेर का सूत्र में प्रयुक्त च बान्द से ग्रहण होता है। केवल इन्द्रियनिमित्तक मतिज्ञान पृथ्वीक्षाय अप्रकान, तेजस्काय, वायुकाय. और वनस्थतिकाय, इन एकेन्द्रियजीवों को तथा झीन्द्रिय, जीन्द्रिय चतुरिन्द्रिय छोर पंचेन्द्रियजीवों को होता है, नयों कि इनमें मन का अभाव होता है। स्वोक्शि नहीं रहती, इन्द्रियों का

કહે છે. ધારણાવાળી ખુદ્ધિ મેધા કહેવાય છે અને અતીત કાલિન વસ્તુને વિષય કરવાવાળી પ્રજ્ઞા કહેવાય છે. નવીનવી હૈયાઉ બ્લત વાળી ખુદ્ધિને પ્રતિભ, જૂની વાતને સંભારવી સ્મૃતિ છે. "આ તેજ છે" એ રીતે ભૂત અને વર્ત-વર્તમાનકાલિક પર્યાયોની એકતાને જાણનારી ખુદ્ધિ પ્રત્યભિજ્ઞા કહેવાય છે. આ રીતે એક મતિજ્ઞાન ઇન્દ્રિય નિમિત્તક અને બીજી મનેા નિસિત્તક છે. કાંઈ ઇન્દ્રિય મનાનિમિત્તક પણ હાેય છે. મતિજ્ઞાનનાં આ ત્રીજા લેઠનુ સૂત્રમાં વપરા-યેલ 'ચ' શબથી ગઢણ થાય છે માત્ર ઇન્દ્રિયનિમિત્તક મતિજ્ઞાન પૃથ્વીકાય, અપકાય તેજસ્કાય વાચુકાય અને વનસ્પતિકાય, એ એકેન્દ્રિય છવાને તથા બેઇ દ્રિય તેઈ દ્રિય, ગ્રીઇ દ્રિય, તેમજ અસ જ્ઞિ પંગ્રેન્દ્રિય છવાને થાય છે કારણ કે એમનામા મનના અભાવ હાય છે મનાવિમિત્તક મતિજ્ઞાન સ્મરણ રૂપ હાય છે.

#### रीपिका-निर्युक्ति दीका अ.८ स्.४४ मतिज्ञानस्य द्वैविध्यनिरूपणम्

भतिज्ञानं सावसनसो विषयपरिच्छेदस्तया परिणतिजन्यं भवति। तथा च-मतिज्ञानस्य पश्चेन्द्रिय मनोरूपालिन्द्रियभेदेन षट्कारणभेदात् षट्त्रिंशदधिक शतत्रयभेदा सवन्ति ते च भेदा अग्रेऽसिधास्यन्ते ॥ उक्तश्च नन्दिस्त्रत्रे ३ 'से किंतं पच्चकर्खं ? पच्चकर्खं दुर्टिहं पण्णत्तं, तं जहा-हंदिय पच्चकरखं 'से किंतं पच्चकर्खं ? पच्चकर्खं दुर्टिहं पण्णत्तं, तं जहा-हंदिय पच्चकरखं नो इंदियपच्चकरखं च'-इति, अध कि तत् षत्यक्षस् ? प्रत्यक्षं द्विधिं धज्ञप्तम् तयथा-इन्द्रियपच्चकर्ए, नो इन्द्रिय प्रत्यक्षत्र, इति । पुनस्तत्रैव नन्दि स्त्रे उक्तम् 'ईहा अकोल्टीदंग्रा लग्जापाय जवेद्यणा। खन्ना खई अई पन्ना खच्चं आभिणिष्टोट्अं ॥ इति, ईहा अपोहो विमर्शे सार्गणा च गवेषणा। संज्ञा स्मृतिः मतिः प्रज्ञा हर्नसाधिनियोधिष्ठस् ॥४४॥

वहां व्यापार नहीं होता। ती तरा इग्रियमवोनिमित्तक मतिज्ञान उस समय होता है जय प्रदुष्य जागता हो और रश्वीन आदिफा तथा यनका उपयोग लगाए हो। जैसे जोई किनी वस्तु का स्पर्वा फरके सोचता है-पह शीत है, यह उल्ज हे हत्यादि। इन्द्रिय निमित्तक मतिज्ञान व्यर्शन, रसन, घाण, चक्षु और ओज, इन पांच इन्द्रियों के विषय स्पर्श, रस, गंध, वर्ण और ज्ञब्द का होता है। अनिन्द्रियनिमित्तक मतिज्ञान स्पत्ति रप होता है। यह आवयन के विषय परिच्छेदक परिणमन से उत्पन्न होता है। पांच इन्द्रिय और मन, इन छढ जारणों के सेद से तथा विष यभूत पदार्थों के सेद की मतिज्ञान के तीन सौ छत्तीस सेद होते हैं, उनका निरूपण आगे किया जाएगा। नन्दी स्वन्न में कहा है—

प्रइन-प्रत्यक्ष के कितने भेद है ?

उत्तर--प्रत्यक्ष को हो सेद हैं-इन्द्रियप्रत्यक्ष और नोहन्द्रियप्रन्यक्ष। अने तेमां ઇन्द्रियेानी अपेक्षा रखेती नथी. ઈन्द्रियेाने। त्यां व्यापार छाते। नथी. त्रीलु ઇन्द्रियसने।निसित्तक मतिज्ञान ते समये थाय छे क्यारे मतुष्य लगते। छाय अने स्पर्शन वगेरेना तथा भनने। ઉपयेाग लगाउेल छाय. જેમ डोઈ वस्तुने। स्पर्श इरीने विद्यारे छे आ ठंडु छे आ गरम छे. वगेरे धन्द्रियनिभित्तक मतिज्ञान स्पर्शन रसन घ्राष्ठ, यक्षु अने श्रेत्र आ पांच धन्द्रियनिभित्तक मतिज्ञान स्पर्शन रसन घ्राष्ठ, यक्षु अने श्रेत्र आ पांच धन्द्रियनिभित्तक मतिज्ञान स्पर्शन रस, वर्णु अने शण्डने। छाय छे. अनिन्द्रिय निभित्तक मतिज्ञान स्पृतिइप छाय छे. ते सावमनना विषय पश्चिहेहरू परिष्ठ मनथी छत्पन्न थाय छे. पांच धन्द्रिय अने मन ओ छ आरणे।ना सेढथी तथा विषयसूत पहार्थाना सिंहथी मतिज्ञाननां उउद सिंह थाय छे. तेमनुं निइपण्ड पछीथी करवामां आवशे नंहीस्त्रमां क्ष्युं छे.

પ્રશ્ન---પ્રત્યક્ષનાં કેટલા ભેદ છે ?

ઉત્તર-પ્રત્યક્ષનાં બે લેક છે ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ અને અઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ

. ७६९

-----

### म्लम्—तं च पुण चउव्विहं, उग्गहईहावायधारणा भेयओ १४५।

छाया-तच्च पुनश्वतुर्विधम्-अवग्रहे-हा ऽवाय-धारणा भेदतः ॥४५॥ तत्त्वार्थदीषिका-पूर्व तावद् इन्द्रियनिन्द्रियानिमित्तभेदात् मतिझानस्य द्वैविध्यं मतिपादितम्, सम्प्रति-तस्येव मतिज्ञानस्य चातुर्विध्यं मतिपादयितु-माद्द-'तं च पुणच्छव्चिहे'-इत्यादि। तच्च पुनः पूर्वोक्तम्वरूपं मतिझानं चतुर्विधं वोध्यम्, अवग्रहेहाऽवायधारणा भेदतः। तथा च-सांव्यवद्दारिक मति-ज्ञानम्, मत्याक्षावग्रदरूपम्, ईहारूपम्, अवायरूपम्, धारणारूपश्चेत्येवं चतुर्विधं मवति तत्र-सामान्यतः 'अयं पुरुष.' इत्येवं रूपं ज्ञानमव्यह उच्यते। ततः

नन्दीख्त्र में ही फिर कहा गया है-'इहा, अपोह विमर्श, मार्गणा गवेषणा, संज्ञा, मति, स्मृति, और प्रज्ञा, यह सव आभिनियोधिक ज्ञान हैं॥४४॥

'तं च पुण चजव्विह'' इन्यादि

सुन्नार्थ---मतिज्ञान चार प्रकार का है-(१) अवग्रह (२) ईहा (३) अवाय और (४) धारणा ॥४५॥

तत्वार्थदीपिका—पहछे इन्द्रियनिमित्तक और अनिन्द्रिनिमित्तक के भेद से मतिज्ञान के दो भेदों का प्रतिपादन किया जा चुका है, अव उसी के चार भेदों का प्रतिपादन करते हैं-

पूर्वोक्त मतिज्ञान चार प्रकार का है-अवग्रह, इहा, अवाय और धारणा । परसामान्यग्राही द्दीनोपयोग के पश्चात् अपरसामान्य को ग्रहण करने वाला ज्ञान अवग्रह कहलाना है, जैंसे-'यह पुरुष है।' अव-

નંદીસ્ત્રમાં જ વળી કહેવામાં આવ્યું છે ''ઇહા, અપાહ, વિમર્શ, માર્ગ છુા ગવેષણા, સંગ્રા, મતિ, સ્મૃતિ અને પ્રગ્રા એ બધાં આભિનિબાધિકગ્રાન છે' ા૪૪ા

'तं च पुण चडव्विहं' धत्याहि

સુત્રાર્થ-મતિજ્ઞાન ૪ પ્રકારના છે-(૧) અવગ્રહ (૨) ઇદ્દા અવાય અને ધારણા. ા ૪૫ ા

તવાથ<sup>જ્</sup>થદીપિકા – પહેલા ઇન્દ્રિયનિમિત્તક અને અનિન્દ્રિયનિમિત્તકના લેદથી મતિજ્ઞાનનાં બે લેદાનુ પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. હવે તેના ચાર લેદાનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ

પૂર્વોકત મતિજ્ઞાન ચાર પ્રકારનાં છે અવગ્રહ, ઇહા, અવાય અને ધારણા. પરસામાન્યગ્રાહી દર્શાંનાપયાેગની બહાર અપર સામાન્યને ગ્રહણ કરનારૂં જ્ઞાન અવગ્રહ કદેવાય છે જેમકે '' આ પુરૂષ છે.' અવગ્રહની પછી '' આ દક્ષિણી दीपिंका-निर्युक्ति टींका अ.८ खू.४५ मतिंज्ञानस्य चातुर्विध्यं म्

किमयं दाक्षिणात्यः' उताहो-औदीच्यः इत्येवं संशये सति 'नूनमयं दाक्षि-णात्य' इति ज्ञानमीदा उच्यते । इद्श्रोत्म्प्रेक्षारूपं मतिज्ञानम् उत्कटैककोटिक संभावनात्मकं भवति, नतु निश्चयात्मकम्, ततो आषादि विशेषज्ञानाद 'अयं दाक्षिणात्य एव' इत्येवं निश्चयात्मकं ज्ञानमवायः, तत्तश्च-तस्यैव दाक्षिणात्यस्य विषयस्य यत्वद्ध संस्कारजनकं ज्ञानग्रुत्पचते सा धारणा व्यपद्दिय्यते । यया खद्ध धारणया काल्यान्तरे तद्विपयकं स्वरणग्रुपजायते, तथा च-यत्क्रमेणाऽवग्रहा-दीनाग्रुत्पत्तिभवति तत्कमेणैव तेषा सत्रोपन्यासः कृत्तः मथमं विषयदिषयि सन्नि-पाते सति दर्शनं भवति तदनन्हरं सासान्यतो-Sर्थस्य ग्रहणयवग्रहाः । तदनन्तरं

प्रह के पश्चात 'यह दक्षिणि है या उत्तरीय' इस प्रकार का संशय होने पर 'यह दक्षिणि होना चाहिए' इस प्रकार एक ओर को झूका छुआ जो ज्ञान होना है वह ईहाज्ञान कएलाता है। संशाय में दोनों कोटियां समान होती हैं जब कि ईहा में एक कोटि की संभावना वही हुई होती है, फिर भी ईहाज्ञान निश्चय की कोटि तक नहीं पहुंच पाता। तत्प-श्चात् भाषा आदि की विशेषता से 'यह दक्षिणि ही है' ऐसा जो निश्च-यात्मक ज्ञान होता है, वह अधाय कहलाता है। अवायज्ञान जब इतना हट हो जाता है कि संस्कार को उत्पन कर सके तब उसे घारणा के नाम से कहते हैं। इस घारणा ज्ञान से कालान्तर में स्मृतिउत्पन्न होती है।

इस पकार जिस कम खे अवग्रह आदि की उत्पत्ति होती है, उसी कम से उनका सूत्र में निर्देश किया गया है। सर्वप्रथम विषय (वस्तु) ओर विषयी (इन्द्रिय) के घोग्य देश के संबंध होने पर दर्शन उत्पन्न

છે અથવા ઉતરીય" આ પ્રકારના સંશય થવાથી " આ દક્ષિણી હાેવા જોઈએ" એ રીતે એક તરફ નમેલું જે જ્ઞાન થાય છે તે ઈહાજ્ઞાન કહેવાય છે. સંશયમાં બંને કાેટિઓ સરખી છે. જ્યારે કે ઇહામાં એક કાેટિની શકયતા વધેલી દાય છે. તેમ છતાં આ ઇહાજ્ઞાન નિશ્ચયની કાેટિ સુધી પહેાંચી શકતું નથી. ત્યારખાદ ભાષા આદિની વિશેષતાથી " આ દક્ષિણી જ છે" એલું જે નિશ્ચયાત્મક જ્ઞાન થાય છે તે અવાય કહેવાય છે. અવાયજ્ઞ'ન જ્યારે એટલું દૂઠ થઇ જાય છે કે સંસ્કાર ઉત્પન્ન કરી શકે ત્યારે તેને ધારણા નામથી આળખે છે. આ ધારણાજ્ઞાનથી કાલાન્તરમાં સ્મૃતિ ઉત્પન્ન થાય છે.

આ રીતે જે કમથી અવગ્રહ આદિની ઉત્પત્તિ થાય છે તે કમથી તેમને સ્ત્રમાં ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યા છે. સર્વપ્રથમ વિષય (વસ્તુ) અને વિષયી (ધીન્દ્રય) ના ચાગ્ય દેશમાં સંબંધ થવાથી દર્શન ઉત્પન્ન થાય છે. દર્શનની तदिशेपाकांक्षणमीहा, तदन्तरम्-विशेपनिर्ज्ञानात् याधात्म्यादनमोऽवायः, तदन-न्तरं कालान्तरेऽविस्मरणकारणं धारणा भवति, इति दोध्यम् ॥४५॥

तत्त्वार्थनियु क्तिः --- पूर्व तावन्मतिज्ञानं द्वित्थिं सवति रपर्शनादीन्द्रिय-निमित्तकम् अनिन्द्रियमनोनिमित्तकश्चेति प्रतिपादित्तम् , सम्मति-तरयैव मतिज्ञान-स्य पट्त्रिंशदधिकशतत्रयभेदान्मतिपादयितुं मथमं चतुर्भेदान् आह-'तं च पुण चडव्विहं, डग्गह-ईष्टा-वायधारणा सेयओं' इत्यादि । तच्च पुनः पूर्वीक्तस्वरूपं मतिज्ञानं चतुर्विधं मवति तचथा-अत्रप्रहेहाऽदायधारणा भेदतः । तथा च-अवग्रहरूपम् , ईहारूपम् , अदायरूपम् , धारणारूपं चेत्येवं चतुर्विधं खछ मतिज्ञानं भवति । तत्रा-ऽवग्रहणम् अदग्रहः सामान्यतोऽर्थपरिच्छेदः, अव्यक्तं ज्ञानमित्यर्थः, तथा च-बिपयविषयि सन्निपातानन्तरं यथायथं चक्षरादीन्द्रिये

होता है, द्वान के अनन्तर सामान्यद्प दे अर्थ का उहण होना अवग्रह है। अवग्रह के बाद विरोष धर्म को जानने की अकांक्षा ईरा कहलाती है, ईहा के पयात् विरोष का निश्च र होना अवाद हैं, उउने अनन्तर धारणाज्ञान होता है जो कालान्तर के स्मरण का फारण होता है ॥४५॥

तत्त्वार्थनियुक्ति-पहछे निरूपण किया गया है कि जतिज्ञान दो प्रकार का है-स्पर्शनादि इन्द्रियों से उत्पन्न होने वाळा और रान से उत्पन होने वाळा अब मतिज्ञान के तीन सौ छत्तीस सेही का प्रतिपादन करने के छिए सर्वप्रधम चार सेदों का जधन रारते हि-

पूर्वोक्त मतिज्ञान चार मनार ना हि-अन्यह, ईहा, अनाय और धारणा। हनमें से अवग्रहण को अर्थात् सामान्य उन से पड़ार्थ के पोध को अवग्रह कहते हैं। इन्द्रिय और पड़ार्थ दे योग्य एन्जिजत के अन-नर सर्वप्रथम दर्शनोग्योग उत्पन्न होता है। इहानोपण्डेन के प्रथात् जो

અનન્તર સામાન્ય રૂપે અર્થનું ગહણ થવું અવગ્રહ કડેવાય છે. ઇહા પછી વિશેષના નિશ્ચય થવા અવાય છે. તેના પછી ધારણાજ્ઞાન થાય છે. જે કાળા-ન્તરે સ્મરણનું કારણ અને છે. ા ૪૫ ા

તત્ત્વાર્થ નિર્ચુ કિત—પહેલાં નિરૂપણ કર્યું કે મતિજ્ઞાન એ પ્રકારનાં છે સ્પર્શનાદિ ઇન્દ્રિયાથી ઉત્પન્ન શનાર અને મનથી ઉત્પન્ન થનાર. હવે મતિજ્ઞાન નાં ૩૩૬ લેદાનું પ્રતિપાદન કરવા માટે સર્વ પ્રથમ ચાર લેદાનું કથન કરીએ છીએ પૂર્વાકત મતિજ્ઞાન ચાર પ્રકારનાં છે. અવગ્રહ, ઇહા, અવાય અને ધારણા આમાંથી અવગ્રહને અર્થાત્ સામાન્ય રૂપથી પદાર્થનાં બાધને અગ્રવહ કહે છે ઇન્દ્રિય અને પદાર્થના યાગ્ય, સન્તિપાત પછી સર્વપ્રથમ દર્શનાપયાગ થાય रीपिका-निर्युक्ति टीका थ.८ छ.४४ सतिज्ञानस्यं चातुर्विध्यक्

विषयाणां यद्व्यक्तम्-अस्फुटक्-आल्जोचनमात्रमवधारणं भवति-सोऽवग्रद्दः उच्यते । ततथ-सामान्यतोऽवग्रहेणाऽवग्रहीतस्य तस्यैव विषयस्य निश्चयविशेष जिज्ञासा विशेषा काङ्झा-ईहा-उच्यते, अद्दः-तर्कः-परीक्षा-दिचारणा-ईहा-जिज्ञासा-इत्येते घव्दाः समानार्धका अवसेयाः । ततथा-ऽवग्रहेण ग्रहीतस्य ईहया गृहीतस्य तस्यैव विषयस्य सम्यगसम्यग्रवे' त्येवं गुणदोष विचारणाऽवाय उच्यते । ततथाऽवायेनाऽवेतस्य तस्यैव विषयस्य या मतिपत्तिः मतिस्थिरता सा धारणा-व्पदिश्यते । तथा च-प्रथमं चछुरिन्द्रियस्य ग्रव्छादिरूपे विषये सन्निपाते सति चछुषा शुक्लं रूप पित्येवं ग्रहणमत्रग्रद्दः । ततथावग्रहगृहीते ज्रुक्ले रूपे विश्वेषा-कांक्षणमीहा । यथा-ग्रवलपिदंकिं वलाकारूपं किं वा-पत्ताकारूपं स्यात् इत्यवं जिज्ञासारूपा-ईहा भवति । ततथ-विश्वेप निर्ज्ञानात् याथात्मनिश्चयोऽवायः उच्यते । यथा-उत्पत्ननिपत्तन पक्षविस्फुरण विक्षेपादिभि वैल्लाकैवेयं, नतु-पताका

अन्यक्त -अपरिस्फुट बोध-अंश होता है वह व्यंजनावग्रह कह-ठाता है और व्यंजनावग्रह के पश्चात् आवान्तर खामान्य जानने वाठा ज्ञान अर्थावग्रह कहा जाता है। खामान्य रूप खे जाने गये उसी विषय में विरोष को जानने की जो आकांक्षा होती है या जो उपक्रम होता है उसे ईहा कहते हैं। ईहा को उह, तर्क परीक्षा विचारणा या जिज्ञासा भी कहते हैं। ईहा के पश्चात् पदार्थ का विरोष धर्म का निश्चय हो जाना अवाय है। अवाय के द्वारा जाने हुए दिषय में जो प्रतिपाति या यति स्थिरता होती है, उसे घारणा कहते हैं।

चक्षु इन्द्रिय और रूप का यथायोग्य खतिपात होने पर 'यह रूप है' इस प्रकार खामान्य ग्रहण होना अवग्रह है। अवग्रह के ढारा जाने हुए विषय में विशेष को जानने की आकांक्षा होना ईहाज्ञान है। ईहा-ज्ञान यद्यदि विशेष का जिर्णय नहीं कर पाता तथापि विशेष की ओर उन्मुख हो जाता है। तत्वश्चात् जब ज्ञान विशेष किश्चय कर खेता है तब वह अवाय कहलाता है, जैसे यह बढाका (बगुला की पंक्ति) ही है,

છે. દર્શનાપયાંગ પછી જે અવ્યક્ત, અપસ્ટિકુટ બાધ અ'શ થાય છે તે વ્યંજના વગ્રહ કહેવાય છે. અને વ્યંજનાવગ્રહની પછી અવાન્તર સામન્યને જાણનારૂ જ્ઞાન અર્થાવગ્રહ કહેવામાં આવે છે સામાન્ય રૂપથી જાણેલા તે જ વિષયમાં વિશેષ જાણવાની જે આકાંક્ષા થાય છે અથવા જે ઉપક્રમ થાય છે તેને ઈહા કહે છે. ઈહાજ્ઞાન જો કે વિશેષના નિર્ણય કરી શકતું નથી. તા પણ વિશેષની તરક ઉન્મુખ થઈ જાય છે. ત્યાર પછી જ્યારે જ્ઞાન વિશેષના નિશ્ચિય કરી લે છે ત્યારે તે અવાય કહેવાય છે. જેમકે આ બગલાંની હાર જ છે, ધજા નથી.

सरवार्थ सत्रे

इत्येवं निश्चयरू बोऽवायो भवति । ततश्चाऽवायझान विपयीभृताया वछाकायाः काळान्तरेऽविस्मरणकारणं धारणा भवति, यथा-सेवेयं वळाका वर्तते यां पूर्वाके ऽहं अद्राक्षम् इत्येदं रूपा धारणा वोध्या। अय कथं तावद् अवयहाद्यः क्रमेणैव भव-न्ति न व्युक्तमेण ? येन मथमे क्षणे तं विषयं यथावत् परिच्छेत्तुं न पारयति परतश्च क्रमधः परिच्छेत्तुं पारयतीत्विचेत् अत्रोच्यते-मतिज्ञानावरणीयकर्मणस्तयाविधएव क्षयोपश्वमो अवति, येन-मथमक्षणे तं विषयं सामान्यतः परिच्छिनत्ति ईहया चा-ऽत्यादृशएव क्षयोपग्रनो भवति येन स्फुटं परिच्छिनत्ति, अवायेचाऽन्यादश प्व

पताका नहीं। अचायज्ञान निर्णयात्मक होता है। अवायज्ञान ही जब इतना दृढ हो जाता हैं कि यह संस्कार को उत्पन्न कर सके और काला-न्तर में स्प्ररण का कारण बन सके, तय धारणा कहलाता है। जैसे वह बलाका। अथवा यह वही बलाका है जिसे मेंने पूर्वाहण में देखा था।

प्रइन-अवग्रह आदि कम से क्यों होते हैं? व्युत्कम से क्यों नहीं होते ? जिससे कि प्रथम इइान में विपय को य गवत् वोच होता है ?

उत्तर-मतिज्ञानावरण के क्षयोपराम के अनुसार ही बोधव्यापार होता है और वह क्षयोपराम उक्त कम से ही उत्पन्न होता है। अर्थात् मतिज्ञान का क्षयोपराम इल प्रकार का होता है कि प्रारंभ में वह अपने विषय को सामान्य रूप से जानता है, तत्पश्चात् ईहामतिज्ञानावरण का क्षयोपराम होता है जिससे उपयोग विरोषोन्मुख होता है, किर अवा यज्ञानावरण के क्षयोपज्ञम से वह विरोष का निर्णय करने में समर्थ

અવાય જ્ઞાન નિર્ણયાત્મક હાય છે. અવાય જ્ઞાન જ જયારે એટલું દઢ થઇ જાય છે કે તે સંસ્કારને ઉત્પન્ન કરી શકે અને કાલાંતરમાં સ્મરણુનું કારણુ બની શકે, ત્યારે ધારણા કહેવાય છે. જેમકે તે બગલાંની હાર અથવા આ તે જ બગલાંની હાર છે. કે જે મેં પહેલાં પ્દેારમાં જોઇ હતી.

પ્રશ્ન-અવગ્રહ આદિ કમથો દેમ હાેય છે ? વ્યુત્કમથી કેમ નહિ ? જેમ કે પ્રથમ દર્શનમાં વિષયના યથાવત્ ખાેધ થતાે નથી. અને પાછળથી યથાવત્ ખાેધ થાય છે ?

ઉત્તર-મતિજ્ઞ ન લરણુના ક્ષચાૈપશમ મુજબ જ બાધ વ્યાપાર થાય છે. અને તે ક્ષચાેપશમ ઉકત ક્રમથી જ ઉત્પન્ન થાય છે. અર્થાત્ મતિજ્ઞાનના ક્ષચાેપશમ આ રીતે જ હાેય છે. કે પ્રારંભમાં તે પાતાના વિષયને સામાન્ય રૂપે જાણુે છે. ત્યારખાદ ઇહા મતિજ્ઞાનાવરણુનાે ક્ષચાેપશમ થાય છે. જેનાથી વિશેષાન્મુખ થાય છે. પછી અવાયજ્ઞાનાવરણુનાે ક્ષચાેપશમ થવાથી તે ધારણુ भयोपश्रमो येन तमेव विषयं स्फुटतरसवच्छिनत्ति, धारणायामपि-अन्यादृशएव-भयोपश्रमो भवति, येन ततोऽपि स्फुटतरसवधारयति । तस्मात्- क्षयोपश्रसस्यादौ मलीमसत्वात अन्यक्तमस्फुटज्ञानं भद्रति । अतएवाऽद्रग्रहादिषु उत्तरोत्तरं स्फुटता ऽवगन्तन्येति । तत्र-वहुवहुविधा-क्षिमानिःस्टताऽनुक्तध्रुवरूपाणां एड्विधानाम् तद्विपीतैः पड्विधेश्च-अल्पएकविधाऽक्षिष निःस्टतोक्ताऽध्रुवरूपिः छहितानां द्वाद-श्विधानां प्रत्येक भवग्रहेहावायधारणाभेदेन चतुर्भेदात् मतिज्ञानस्य पट्तिंशद-धिक्षतत्रवयमेदा स्वन्ति । तथाहि-मथमं तानद् मत्ज्ञिानस्याऽवग्रह्हेदाऽवायो-धारणाचेति चत्वारो मेदाः । ततः प्रत्येकं चतुर्णां बहुवहुचिधादि द्वादशभेदात् द्वादश-द्वादशभेदा भवन्ति तथा चाऽहचत्वारिंशद्भोदाः सम्पद्यन्ते । ततथ्व तेषां मत्येकं पश्चेन्द्रियमनोरूप नो इन्द्रियमेदेन पट्षट्र भेदा अचन्ति. हत्येवसप्टचत्वा-

हो जाता है। तत्पश्चात धारणा वनिज्ञानावरण का क्षयोग्रान होने पर वह धारण करने में समर्थ होता है। इस प्रकार प्रारंभ में जो क्षयोग-राम होता है वह इतना अस्फुर होना हे कि किर्फ खायान्य को जान पाता है, फिर क्रम से उसमें सवलता आती जानी है। यही फारण है कि अवग्रह आदि में उत्तरोत्तर स्पष्टता होती है।

मतिज्ञान के विषयभून पदार्थ बारह प्रकार के है-(१) बहु (२) बहु-विघ (३) क्षिप्र (४) अनिसृत (५) अनुक्त और (६) प्रुव, तथा इनसे विपरीत अल्प, एकविघ, अक्षिप, निस्न, उक्त और अप्रुव। ये बारह प्रकार के हैं। इन बारह प्रकार के पदार्थों के अवग्रह, ईहा, अवाग, और धारणा चारों होते हैं, अतः १२×४=४८ (अड़तालील) भेद धो जाते हैं। यह अडतालील प्रकार का घतिज्ञान पांचों इन्द्रियों से तथा

કરવામા શકિતમાન થાય છે. આ રીતે પ્રારંભમા જે ક્ષચાેપશમ થાય છે. તે એટલાે અસ્કુટ હાેય છે કે માત્ર સામાન્યને જાણી શકે છે. પછી કમથી તેનાનાં સબળતા આવી જાય છે. આજ કારણુ છે કે અવગ્રહ આદિમાં ઉત્તરા-ત્તર સ્પષ્ટતા હાેય છે.

મતિજ્ઞાનના વિષયભૂત પદાર્થ ખાર પ્રકારના છે (૧) બહુ (૨) બહુવિધ (૩) ક્ષિપ્ર (૪) અનિસૃત (૫) અનુકત અને (૬) ઘ્રુવ, તથા આનાથી વિપરીત અલ્પ એકવિધ અક્ષિપ્ર, નિસૃત, ઉકત અને અઘ્રુવ આ બર પ્રકારના પદાર્થો છે આ બાર પ્રકારના પદાર્થીને અવગ્રહ ઇહા, અવાય અને ધારણા ચારેય હાય છે. આથી ૧૨×૪=૪૮ (અડતાળીસ) લેદ થઈ જાય છે. આ ૪૮ પ્રકારના મતિજ્ઞાન પાંચેય ઇન્દ્રિયાથી તથા છઠા મનથી હાેવાના કારણે છ થી ગુજીવાથી ૨૮૮ લેદ નિષ્યુન્ન થાય છે. रिंशतः पह्तिगुणनेऽण्टाशीत्यधियागतत्रयथेदाः मदरद्यप्रतिज्ञानस्य सम्पन्नाः, अमदरद्यप्रतिज्ञानस्य चाऽप्टचत्सास्त्रिइथेदाः सम्पद्यन्ते इति सर्वे सम्पित्य पट् त्रिंशदधिव शतवयभेदाः सम्पद्यन्ते इतिमावः ॥ उक्तश्च भाष्यकारेण-'जं बहुबहुचिहचिद्धिप्पाओणिस्लियनिच्छियधुवेधम्चिभिन्ना, पुणरोग्गाादओ तोसं छत्तीक्षतिस्रयभेदं' इति. यद्वहुवहुविधिधिमानिःमृतनिःस्तभुवेतर् विधिन्ना । यत् पुनस्वग्रदादयोऽतस्तत् ण्ट्तिंगदधिवत्रियतभेत्य्. इति । उक्तश्च नन्दिध्वे-'२७ सत्रे-'हे कि तं सुअतिस्मिअं ? चडनिहं पण्णत्तं तं जहा-१ उग्वाहे. २-ईहा, ३ व्य्वाओ. ४ धारणा' इति, अध किं तत्व श्रुतनिःस्तम् ? चतुव्धिं म्हण्मम्, तद्यधा-अवग्रहा-ईहाऽवायोधारणा इति । स्थाताङ्गे ६ स्थाने ५१० मुत्रे चोक्तम्-'छविन्हा उग्लहमनी पण्णत्ता तं जहा छठे सन से गोने के कारण छह हो गुणित करने पर दो लौ अठासी सेद निष्पन्न होते हैं।

अवग्रह के दो भेद हैं-व्यंजनावग्रह और अर्थावग्रह। व्यंजनावग्रह अव्यक्त होता है और अर्थावग्रह व्यक्तज्ञान। डल्लिवित हो सौ अठासी भेदों में सिर्फ अर्थावग्रह के ७२ भेदों जी गणना की गई है। व्यंजनावग्रह चक्षु और सन से नहीं होना-सिर्फ चार इन्द्रियों से होना और पूर्वोंक्न वारह प्रजार के पदार्थों जो जानना है, अनएव उलके अडतालीस भेद ही होने है। इन अडनाचीझ भेदों को दो लो अठासी भेदों में मिला देने से मनिज्ञान के सब भेद २२६ हो जाते हैं। भाष्य-कार ने भी कहा है-'मनिज्ञान बहु, बहुविध, क्षिप्र, अनिस्त, निष्ठत, ध्रुव और इनसे विपरीत पदार्थों को जानना है और उलदे अवग्रह आदि भेद होते हैं, इस कारण यह तीन को छत्तीस प्रकार का है।'

અવગ્રહના બે લેદ છે. વ્યંજનાવગ્રહ અને અર્થાવગ્રહ વ્યંજનાવગ્રહ અવ્યકત હાેય છે. જ્યારે અર્થાવગ્રહ વ્યકતજ્ઞાન. ઉપર જણાવેલ ૨૮૮ લેદામાં માત્ર અર્થાવગ્રહના હર લેદાની ગણના કરવામાં આવી છે. વ્યજંનાવગ્રહ ચક્ત અને મનથી થતું નથી માત્ર ગાર ઇન્દ્રિયે.થી થાય છે. અને પ્વેકિત બાર પ્રકારના પદાર્થીને જાણે છે. આથી તેના અડતાળીસ લેદ જ દાેય છે. આ અડતાળીસ લેદાને ૨૮૮ લેદામાં ઉમેરી દેવાથી મતિજ્ઞાનના બધા મળીને ૩૩૬ લેદ થઈ જાય છે. લાબ્યકારે પણ કહ્યું છે. મતિજ્ઞાન બહુ બહુવિધ ક્ષિપ્ર, અનિસ્ટત, નિસ્ટત, ધ્રેવ અને એનાથી વિપરીત પદાર્થીને જાણે છે અને તેના અવગ્રહ આદિ લેદ હાય છે એ કારણે તે ૩૩૬ પ્રકારનું છે खिप्पमोगिण्हह, बहुमोगिण्हह बहुविधमोगिण्हह, धुवमोगिण्हह, अणि सियमोगिण्हह, जलंदिद्धमोगिण्हह, छव्विहा ईहामती पण्पत्ता, तं जहा खिप्पमीहति, बहुमीएति, जाव असंदिद्धमीहति । छव्विहा अवायमती पण्पत्ता, तं जएा-स्विप्पन्थेति, जाव असंदिष्ट अथेति । छव्विहा धारणा पण्पत्ता, तं जएा-स्विप्पन्थेति, जाव असंदिष्ट अथेति । छव्विहा घारणा पण्पत्ता, तं जएा-स्विप्पन्थेति, जाव असंदिष्ट अथेति । छव्विहा घारणा पण्पत्ता, तं जएा-स्विप्पन्थेति, जाव असंदिष्ट अथेति । छव्विहा घारणा पण्पत्ता, तं जएा-स्विप्पन्थेति, जाव असंदिष्ट अथेति । छव्विहा घारणा पण्पत्ता, तं जएा-पहुंघारेह, पोशाणंघारेह, दुद्धरं घारेति, अणिस्तितं घारेति असंदिष्ठं घारेति' इति । जइविधाऽवग्रहमतिः प्रज्ञपत्रा त्यथा-क्षिप मवग्रहाति, धुनगदग्रहाति, अनिःसत्तप्रच्हाति, त्यंहिप्धनगग्रहाति । पड्विधा ईदा यतिः व्रज्ञपत, तयया-सिपनोहते, बहुमीहते, यावदसंदिग्धमीदते पड्विधा उत्रायमतिः प्रज्ञप्ता, तयया-सिपनेहति, यावदसंदिग्धमवैति । पड्विधा घारणा मज्ञप्ता तयथा बहुं धारयति वहुतिधं धारयति पुराणं धारयति दुद्धरं धारणति अनिःस्टतं धारयति असंदिग्धं धारयति इति । ४५॥

नन्दीसत्र में जी राहा है-ज़ननिश्चिम मतिज्ञान दे कितने सेह हैं? उसके चार लेद हैं-(१) अवग्रह (२) ईहा (३) अवाय ओर (४) घारणा। स्थानांग सूच के छठे स्थान के सूत्र ५१० से लहा है-अवग्रहमति के छह मेद कहे गए हैं, यधा-क्षिप्र सा अवग्रह, बहु का अवग्रह, बहुविध का अवग्रह ग्रुव सा अवग्रह, जनिस्त का अवग्रह, जसंदिग्ध का अवग्रह । ईहामलिज्ञान के जी छढ सेद हैं-क्षिप्र की ईडा, यावत् असंदिग्ध की ईहा । अवाय मतिज्ञान सी छह प्रकार का है-क्षिप्र का अवाय यावत् असंदिग्ध का अवाय । घारणा के सी छन्मेद हैं-बहुकी धारणा, पुगलन की धारणा, दुईंट भी धारणा, असंदिग्ध की धारणा । इस प्रकार सतिज्ञान के लीन को छत्त्रीस केरों का स्पष्टीकरणसम्झना चाहिए ॥४५॥

નન્દીસ્ત્રમાં પણ કહ્યું છે, શ્રુતનિશ્રિત મતિજ્ઞાનના કેટલા ભેદ છે ! તેના ચાર ભેદ છે (૧) અવગ્રહ (૨) ઇહા (૩) અવાય (૪) ધારણા. - સ્થાનાંગ સ્ત્રત્રના ૬ઠા સ્થાનના સ્ત્ર ૫૧૦ માં કહ્યું છે અવગ્રહમતિના ૬ ભેદ કહેવામાં આવ્યા છે જેવાકે ક્ષિપ્રના અવગ્રહ, બહુના અવગ્રહ, બહુ-વિધના અવગ્રહ, શ્રુનના અવગ્રહ, અતિશ્રુતના અવગ્રહ, અસંદિગ્ધના અવગ્રહ ધિકામતિજ્ઞાનના પણ ૬ ભેદ છે સિપ્રના ઇહા બહુની ઇહા, એ રીતે અસંદિગ્ધ ઇહામતિજ્ઞાનના પણ ૬ ભેદ છે સિપ્રના ઇહા બહુની ઇહા, એ રીતે અસંદિગ્ધ ની ઇહા અવાયમતિજ્ઞાન પણ ૬ પ્રકારનુ છે, ક્ષિપ્રના અવાય એ રીતે અસંદગ્ધ ની ઇહા અવાયમતિજ્ઞાન પણ ૬ ભેદ છે. બહુ ની ધારણા, પુરાતનની ધારણા, દુર્ધરની ધારણાના પણ ૬ ભેદ છે. બહુ ની ધારણા, પુરાતનની ધારણા, દુર્ધરની ધારણા, અનિશ્રુનની ધારણા, અસદિગ્ધની ધારણા આ રીતે મતિજ્ઞાનના ૩૩૬ ભેદાનું સ્પષ્ટીકરણ સમજવું જોઇએ ૫ ૪૫ ૫

ন০ ९८

## मूब्स्-उग्गहे दुविहे, अत्थोग्गहे वंजणुगगहे य ॥४६॥

छाया-'अवग्रहो द्विचिधः अर्थावग्रहो व्यञ्जनावग्रहश्च ॥४६॥

तत्त्वार्थदीपिका-पूर्वं तावत-सतिज्ञानं चतुर्विधं प्रतिपादितम्, अवग्रहेहा-ऽवायधारणाभेदात् । तत्र-मथमोषात्तमग्रहं हैविध्येन प्ररूपयितुगाह-'छग्गहे दुषिहे'-इस्यादि । खवग्रहः पूर्वोक्त रवरूपो मतिज्ञानविशेषः दिविधो भवति तद्यथा-अर्थावग्रहः व्यञ्जनाऽवग्रश्चेति । तत्राऽर्धारतावत्-वरत्तरूपः द्रव्यरूपो वा वश्वरादीन्द्रिय्ग्राह्याणां प्राह्यो हाम्यो गोचरो विषय उच्यते, तथाविधस्य चक्षरादीन्द्रिय्ग्राह्यार्थार्थस्य व्यक्तस्वरूपस्याऽवग्रहो मतिज्ञानविशेषः अर्थावऽग्रह उच्यते । एवम्-व्यञ्जनसव्यक्तं शव्दरूपरसगन्धरपर्शजात्तम् । तस्य खलु व्यञ्ज-नस्याऽव्यक्तश्वव्दादेरवग्रहो मतिज्ञानदिशेषः व्यक्तनाठ्यग्रह उच्यते । तथ चाऽर्था

'डग्गहे दुविहे' इत्यादि।

सूत्रार्थ-अवयह दो प्रकार का है-अर्थावग्रह और व्यंजनावग्रह 18६। तत्त्वार्थदीपिका-अवग्रह, ईहा, अवाय और घोरणा के मेद से मतिज्ञान चार प्रकार का कहा गया है। इनमें से पहले अवग्रह के दो मेदों की प्ररूपणा करते हैं-

पूर्वोक्त स्वरूप वाला अवग्रह मतिज्ञान दो प्रकार का है-अर्थावग्रह और व्यंजनावग्रह । यहां अर्थ का आधाय द्रव्य या वस्तु है । वह चक्षु आदि इन्द्रियों का ग्राह्य, गम्य, गोचर या विषय भी कहलाता है । चक्षु आदि इन्द्रियों का ग्राह्य व्यक्त रूप पदार्थ का अवग्रह अर्थावग्रह बहलाता है । व्यंजन अर्थात् अव्यक्त दाव्द, रस, गंध और स्पर्श का जो अवग्रह होता है वह व्यंजनावग्रह कहलाता है । इस मकार अर्थावग्रह

'उग्गहे दुविहे' धत्याहि

સુનાર્શ-અવગ્રહ છે પ્રકારના છે અર્થાવગ્રહ અને વ્યંજનાવગ્રહ ા ૪૬ ા તત્ત્વાર્થ દીપિકાઃ-અવગ્રહ ઇહા, અવાય અને ધારણાના લેદથી મતિજ્ઞાન ચાર પ્રકારનું કહેવામાં આવ્યું છે એ પૈકી પ્રથમ અવગ્રહના છે લેદાની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ-પૂર્વોક્ત સ્વરૂપવાળુ અવગ્રહ મતિજ્ઞાન છે પ્રકારનું છે-અર્થાવગ્રહ અને વ્યંજનાવગ્રહ. અત્રે અર્થ ના આશય દ્રવ્ય અગર વસ્તુ છે તે ચક્ષુ આદિ ઇન્દ્રિયાના ગ્રાહ્ય, ગમ્ય, ગાચર અથવા વિષય પણ કદેવાય છે. ચક્ષુ આદિ ઇન્દ્રિયાના ગ્રાહ્ય, ગમ્ય, ગાચર અથવા વિષય પણ કદેવાય છે. ચક્ષુ આદિ ઇન્દ્રિયાના ગ્રાહ્ય વ્યક્ત રૂપ પદાર્થના અવગ્રહ અર્થાવ્ગ્રહ કહેવાય છે. આદિ ઇન્દ્રિયા દ્વારા ગ્રાહ્ય વ્યક્ત રૂપ પદાર્થના અવગ્રહ અર્થાવ્ગ્રહ કહેવાય છે. વ્યંજન અર્થાત્ અવ્યક્ત શખ્દ, રસ, ગંધ તથા સ્પર્શના જે અવગ્રહ થાય છે તે વ્યંજનાવગ્રહ કહેવાય છે. આ રીતે વ્યંજનાવગ્રહ અને અર્થાવગ્રહમાં અવ્ય- वग्रह व्यञ्जनावग्रहयो व्यक्ताऽव्यक्तक्रतो विशेषो द्रष्टव्यः अभिनवशराबार्द्री-करणवत्, यथा-जलकरणेन द्वित्रियारं सिक्तो नूतनः शरावो नार्द्री भवति किन्तु-पुनः पुनः सिच्यमानः शनैः शनैरार्द्री भवति । एवं श्रोत्रादीन्द्रियेषु शब्दादिरूपेण परिणताः पुद्गला द्वित्रादिषु समयेषु ग्रह्माणाः खळु न व्यक्ती भवन्ति पुनः पुनरवग्रहे सति तु व्यक्ती अवन्ति तस्मात्-व्यक्तग्रहणात् पूर्वमव्यक्तगुणरूषो व्यज्जनावग्रहो अवति । ततश्च व्यक्तग्रहणरूपोऽर्थादग्रहा बोध्यः । अत्तएव-अव्य-क्तावग्रहणाद् व्यञ्जनस्येहादयो न भवन्ति । एवं चक्षुपाऽनिन्द्रियेण मनसा च व्यज्जनावग्रहो न भवति । तयोरपाण्यकारित्वात् । चक्षुस्तावत्-अप्राप्तमर्थमवि-

और व्यंजनावग्रह में व्यक्तता और अव्यक्तता का अन्तर है। जैसे नवीन शराव (सिकोरा) में जल की एक दो तीन वूंद डाछे जाएँ तो वह गीला नहीं होता, परन्तु वार वार कींचने से धीरे धीरे गीला हो जाता है, इसी प्रकार ओत्र आदि इन्द्रियों में शब्दादि रूप से परिणत पुद्गल एक दो तीन आदि खमयों में जो ग्रहण किये जाते हैं, वे व्यक्त नहीं होते, किन्तु वार वार ग्रहण होने पर व्यक्त होते हैं। इस कारण व्यक्त ग्रहण से पहले अव्यक्त ग्रहण होने पर व्यक्त होते हैं। इस कारण व्यक्त ग्रहण से पहले अव्यक्त ग्रहण होने पर व्यक्त होते हैं। इस कारण व्यक्त ग्रहण से पहले अव्यक्त ग्रहण होने पर व्यक्त होते हैं। इस कारण व्यक्त ग्रहण से पहले अव्यक्त ग्रहण होता है जो व्यंजनावग्रह कहलाता है। उसके अनन्तर व्यक्त ग्रहण होता है जो व्यंजनावग्रह कहलाता है। उसके अनन्तर व्यक्त ग्रहण होता है हुहा, अवाय और घारणा नहीं होती। इसी प्रकार चक्षुरिन्द्रिय और घन से भो व्यंजनावग्रह नहीं होता, क्यों कि ये दोनों अन्नाप्यकारी हैं अर्थात् उनके विषय के साथ उनका संयोग हुए विना ही वे अपने विषय को ग्रहण करते हैं। अर्थात् चस्ल

કતતા અને વ્યક્તતાનું અન્તર છે. જેવી રીતે નવા શકાેરામાં પાણીના એક, બે, ત્રણુ ટીપાં નાખવામાં આવે તા તે ભીનું થતું નથી પરન્તુ વાર વાર પાણી સીંચવાથી કમશઃ ભીનું થઈ જાય તે. એજ રીતે શ્રેાત્ર આદિ ઇન્દ્રિયામાં શખ્દાર્થ રૂપથી પરિણત પુદ્દગલ એક બે ત્રણુ આદિસમયામાં જે ગ્રહણુ કર-વામાં આવે છે. તે વ્યક્ત હાતાં નથી. પરન્તુ વાર વાર ગ્રહણુ થવાથી વ્યક્ત થાય છે આ કારણે વ્યક્તથી પહેલા અવ્યક્ત ગ્રહણુ થાય છે જે વ્યંજનાવગ્રહ કહેવાય છે તેની પછી વ્યક્ત ગ્રહણુ રૂપ અર્થાવગ્રહ ઉત્પન્ન થાય છે. આ રીતે અવ્યક્તનું ગ્રહણુ થવાથી વ્યંજનના ઇહા, અવાય તેમજ ધારણા હાેતા નથી. એવી જ રીતે ચક્ષુરિન્દ્રિય અને મનથી પણુ વ્યંજનાવગ્રહ થતો નથી કારણ કે એ ખંને અપ્રાપ્યકારી છે અર્થાત્ વિષયની સાથે તેમના સંચાગ થયા વગર જ તેઓ પાતાના વિષયને ગ્રહણ કરે છે. અર્થાત્ ચક્ષુના રૂપ સાથે સંચાગ નથી થતા, તે दिवंकं युक्तसन्निकर्पविशेषेऽ इस्थितं वाह्यप्रकाशाभिव्यक्तसुपल प्रते । एवं मन-आपि-अमाण्डमभिव्यक्तसेवोपल प्रते तत्पात्-चक्षुर्मनसो व्येझनावम्रहो न भवति, एवश्च-चक्षुर्मनसी परित्यच्य ओत्ररसनस्पर्धानजिह्वाझाणेन्द्रियेश्वतुर्भिः खल्ठं व्यञ्झनावप्रहो भवति । अर्थावप्रदस्तु-सर्वरिन्द्रियाऽनिन्द्रियेः संजायते । एवमर्थरुयेहादयोऽपि संसवन्ति ॥४६॥

लत्त्वार्थनि क्तिः - पूर्व तावत् - अवग्रहेहाऽवायधारणामेदात् यतिज्ञानस्य चातुर्विध्यं मतिपादितम्, सम्मति - तत्र मथमोपात्तस्याऽवग्रदस्य भेद्द्यं मतिपो-दयितुमाह- 'उग्गहे दुचिहे, अत्थोग्गहे - चंजणुग्गहेच' इति । अवग्रहः पूर्वेक्ति स्वरूपो मतिज्ञानविज्ञेषो द्विघो सवति, तप्रथा-अर्थाऽनग्रहः व्यज्जनावग्रहथेति,

का रूप के साथ संयोग नहीं होता, फिर भी उह असमिग्नष्ट रूप को ग्रहण करती है। जन भी अग्राप्त और अभिव्यक्त पदार्थ कोही ग्रहण करता है। इस जारण चक्ष और मन से व्यंजनावग्रह नहीं होता। अंतर्ण्य चक्ष और मन को छोड़कर ओज, रसना, प्राण और स्पर्शन, इन चार ही इन्द्रियों से व्यंजनावग्रह होता है। अर्थावग्रह सभी इन्द्रियों से और मन से होता है। इसी प्रकार अर्थ के ईहा आदि भी होते हैं।8दा तत्वार्थनिर्युक्ति— अवग्रह, ईहा, अवाय और घारणा के मेद से मतिज्ञान के चार मेदों का निरूपण किया जा चुना, अब इनमें सर्वप्र थन निर्दिष्ट अवग्रह के दो मेदों का कथन करते हि-

अवग्रह, के जिलका स्वरूप पहछे कहा गया हैं और जो एक प्रकार का मतिज्ञान है, दो मेद हैं-अर्थावग्रह और व्यंजनावग्रह। वक्ष आदि

અસન્નિષ્ટૃષ્ટ રૂપને ગ્રહણ કરે છે. મન પણ અગાપ્ત અને અભિવ્યક્ત પદાર્થને જ ગ્રહેણુ કરે છે આથી ચક્ષ અને મનચી વ્યંજનાવગ્રહ થતા નથી. આથી ચક્ષ અને મનને ખાદ કરતાં શ્રાત્ર રસના ઘાણુ અને સ્પર્શન આ ચાર જ ઈન્દ્રિ-ચાેથી વ્યંજનાવગ્રહ થાય છે. અર્થાવગ્રહ અધી ઈન્દ્રિચાેથી અને સનથી થાય છે. એજ રીતે અર્થના ઇહા આદિ પણુ થાય છે. ૫ ૪૬ ૫

તાત્ત્વાર્થ નિર્શુ કિત–અવગ્રહ ઇહા, અવાય અને ધારણાના ભેદથી સતિ જ્ઞાનના ચાર ભેદોનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું હવે એમાંથી સર્વ પ્રથમ નિદિ<sup>જિ</sup>ટ અવગ્રહના બે ભેદોનું કથન કરીએ છીએ—

અવગહ, કે જેનું સ્વરૂપ અગાઉ કહેવામાં આવ્યું તેમજ જે એક પ્રકારનું મતિજ્ઞાન છે તેના બે લેક હાય છે—અર્થાવગહ અને વ્યંજનાવગહ, ચક્ષુ આદિ दीविका-निर्युक्ति टीका अ.८ इ.४६ अवग्रहस्य सेददयनिह्नपणम्

तत्राऽपेस्य व्यक्तस्य चक्षुरादीन्द्रियग्रहणयोग्यस्य परिस्फुटार्थस्यावग्रहोऽथीवग्रह उच्यते । एवं-व्यञ्जनस्याऽन्ध्र जाराष्ट्रत्वघटरूपादेरिवाऽपरिस्फुटशव्दादेरत्रग्रह व्य-ञ्रनावग्रह उच्चते । तथा च-स्वर्शनाद्युपकरणेन्द्रिय संविद्यष्ठ स्पर्शनाकार परिणत पुर्गछत्वरूपव्यञ्जनस्य सामान्यतः परिच्छेदकोऽव्यक्तावग्रहो भवति, अव-ग्रहस्यात्यन्तपरिच्छेदकत्वात् । किन्तु व्यञ्जनस्याऽव्यक्तस्य शव्हादेः परिच्छेदिका ग्राहिका ईहाऽवायधारणा न भवन्ति दासां स्वांशे व्यक्तस्यैव भेदमार्ग ण निश्चय धारणाष्ट्ये नियतत्त्वात् व्यक्तस्यार्थस्य ग्राहिकाः पुनश्वस्रोऽपि-अवग्रहेहावायधारणा भदन्त्येव तथा च-ध्र्थाऽ य्यह-व्यज्जनावग्रहयोः खळु व्यक्ताव्यक्तपदार्थक्ठतो विश्वेपोऽवगन्तव्यः । एवं-वर्क्षुदिन्द्र्येण नो इन्द्रियेण मनसाचापि व्यज्जनावग्रहो न भदति, तयोः खळु-चर्क्षुप्रिन्द्र्याप्यकारित्वात् । अपितु-श्रोत्ररसनघाण-

इन्द्रियों द्वारा ग्रहण करने के योग्य परिस्कुट अर्थ का जो अवग्रह होता है वह अर्थावग्रह कहलाना है। व्यंजना अर्थात् अव्यक्त ज्ञव्द आदि का जो ग्रहण होता है वह व्यंजनावग्रह कहलाता है। इस प्रकार स्पर्शन आदि उपकरणेन्द्रिय के लाथ संयुक्त, स्पर्ज्ञाकार परिणन पुद्गल रूप से जानने वाला अव्यक्तावग्रह कहलाता है। सगर अव्यक्त ज्ञव्द आदि को ईहा, अवाय और चारणा नहीं होती, उनकी अपने अपने व्यक्त विषय में ही प्रवृत्ति होनी है। यार्गणा करना, निश्चय करना और घारण करना, यह ईहा आदि का व्यापार व्यक्त विषय में ही हो सकता है। इस प्रकार अर्थावज्ञह और व्यंजनावग्रह में व्यक्त और अव्यक्त पदार्थ के कारण मेद है।

व्यंजनावग्रह-चक्षु और जन से नहीं होता, क्योंकि ये दोनों अमा

ઇન્દ્રિયા દ્વારા ગ્રહ્યુ કરવાને ગેગ્ય પરિસ્કુટ અર્થનું જે અવગ્રહ્યુ થાય છે તે અર્થાવગ્રહ કહેવાય છે વ્યંજન અર્થાત અબ્યક્ત શખ્દ આદિનું – જેમ અંધકારથી વ્યાપ્ત ઘટ આદિનું જે ગ્રહ્યુ થાય છે, તે વ્યંજનાવગ્રહ કહેવાય છે આ રીતે રપર્શન આદિ ઉપકરશે ુન્દ્રિયાની સાથે મળેલ સ્પર્શાકાર પરિણત પુદ્દગલ રૂપ વ્યંજનને સાસાન્ય રૂપથી જાણુનાર અવ્યક્તાવગ્રહ કહેવાય છે. પરન્તુ અવ્યક્ત શખ્દ આદિને જાણુનારા ઇહા અવાય અને ધારણાના અસાવ હાય છે. તેમની પાત-પાતાના વ્યક્ત વિષયમાં જ પ્રવૃત્તિ રહે છે માર્ગણા કરવી નિશ્ચિય કરવા અને ધારણા કરવી, એ ઇહા આદિના વ્યાપાર વ્યક્ત વિષયમાં જ થઈ શકે છે આ રીતે અર્થાવગ્રહ અને વ્યંજનાવગ્રહમાં વ્યક્ત અને અવ્યક્ત પદાર્થના કારણે લેદ છે.

બ્યંજનવગહ ચક્ષુ જ્યને મનથી થતું નથી કારણને એ બંને અપ્રાપ્યકારી છે.

तत्त्वार्थस्त्रे

स्पर्शनरूपैश्वतुरिन्द्रयैरेव व्यञ्जनावग्रहो भवति । एवञ्च-ये खल्छ द्व्य्यमाना श्चिन्त्य-मानाश्च पदार्थविज्ञेषा भर्वान्त । ते चक्षुरूपक्षरणेन्द्रियेण नो इन्द्रियेण-मनसा च सह संकलेषमाण्ठा एव परिच्छिद्यन्ते । न तु-संकलेषं प्राप्ताः यत्त्रश्च स्तावत् शारीरस्थं सदैव योग्यदेवावस्थितं पदार्थं परिच्छिनत्ति । न तु-विषयदेशं गत्वा तत्परिच्छेदे व्यापृयते, नवा-विषयमेव यद्यर-धान्याकृतिके चक्षुरिन्द्रियदेशे समागतं परिच्छितत्ति । तस्मात्-चक्षुरमाप्यैव दिषयग्राहि भवति, यदि विषयं प्राप्यैव चक्षुः परिच्छिन्चात् तदाऽग्नि पदेशगमने चक्षुषो दाहोऽपि स्यात् । एवं-स्वसमीपदर्ति-अञ्चनादिक्रमणि परिच्छिन्चात्, न तु-परिच्छिनत्ति । अत्र व-

प्यकारी हैं। आंत्र, रखना, घाण और स्पर्शन रूप चार ही इन्द्रियों से ब्यंजनाबग्रह होना है। जो पदार्थ विरोष दरुयमान और चिन्त्यमान होते हैं वे चक्षु उपकरणेन्द्रिय और मन के साथ संयुक्त हुए विना ही जाने जाते हैं, संयुक्त होकर नहीं जाने जाते। क्योंकि चक्षु दारीर के अन्दर ही स्थित रहकर सदैव योग्य देश में स्थित पदार्थ को देखती है। वह विषयदेश में अर्थात् दरुय वस्तु जहां हो वहां जाकर पदार्थ नहीं जानती है और न मसूर नामक धान्य की आकृति वाली चक्षु के पास आये हुह और उससे स्पृष्ट हुए पदार्थ को ही जानती है। ताल्पर्य यह है कि न तो नेत्र पदार्थ के पास जाकर स्पृष्ट होता है और न पदार्थ नेन्न के पाल आकर स्पृष्ट होता है। इस कारण वह अवाप्यकारी है। यदि छपने विषय को घास करके चक्षु जानती होती तो अग्नि के साथ संयोग होने पर उसका दाह हो जाना और अपने साथ संयुक्त अंजन आदि

શ્રોત્ર ર \* ના, ઘાણુ અને સ્પર્શન રૂપ ચાર જ ઇન્દ્રિયાથી વ્યંજનાવગ્રહ થાય છે જે પદાર્થ વિશેષ દશ્યમાન અને ચિન્લમાન હાય છે તે ચક્રુ ઉપકરણેન્દ્રિય અને મનની સાથે સંયુક્ત થયા વગશ્જ જાણી શકાય છે, સંયુક્ત થઇને જાણી શકાતાં નથી કારણ કે ચક્રુ શરીરની અંદરજ સ્થિત રહીને જ સદૈવ યાગ્ય દેશમાં સ્થિત પદાર્થને જુએ છે. તે વિષય દેશમાં અર્થાત્ દશ્ય વસ્તુ જ્યાં છે ત્યાં જઇને પદાર્થને જોતું નથી અથવા ન તા મસૂર નામક ધાન્યની આકૃતિવાળી આંખની પાસે આવેલ અને તેનાથી સ્પૃષ્ટ થયેલા પદાર્થને જાણે છે. તાત્પર્ય એ છે કે આંખન તા પદાર્થની પાસે જઇને સ્પૃષ્ટ થયેલા પદાર્થને જાણે વિપરીત પણ અનતું નથી. આ કારણે તે અપ્રાપ્યકારી છે. જો પાતાના વિષય ને પ્રાપ્ત કરીને ચક્ષુ જાણતી હે.ત તા અગ્નિની સાથે સંચાગ થવાથી તે અળી જાત અને પાતાની સાથે જોડાયેલા અંજન આદિને પણ તે જાણી લઇ શકત बाह्यप्रकाशाभिव्यक्तमेव पदार्थं योग्यसजिकर्षेऽवस्थितग्रुपलभते चक्षुः, न तु-मलीमस तमसाष्टतमव्यक्तं पदार्थम् । तरमात्-चक्षुषा व्यझनावग्रहो न अवति । एदं-नो इन्द्रियमनोऽपि न चिन्त्यमानं विषयं प्राप्यैव चिन्तयति, नापि-क्रुतश्चि-दागत्याऽऽत्मनि अवस्थितमेव विषयं मनःपर्याक्तोचयति । यदि च विषयं संक्षिप्यैव मनोऽपि परिच्छिन्द्यात् तदा-तदपि व्येक्ठतयद्वग्रहं दिक्छेदादिरूपं मंदिरुप्यैव मनोऽपि परिच्छिन्द्यात् तदा-तदपि व्येक्ठतयद्वग्रहं दिक्छेदादिरूपं भवेत् । दाहादिरूपग्रुपघातं वा प्राप्तुयात्, न तु विक्छेदादि यत्नुभवति-नवा-दाहादिनग्रुण्घातं माप्नोति । तस्मात्-मनोऽऽत्यमाप्यैव विषयग्राहि भवति तस्मात्-मनसाऽपि व्यञ्जनावयहो न भवति । अोत्ररसघाणस्पर्शनरूपाणि चक्षुरि-

मो भी वह जान छेती, मगर जाननी नहीं है। अतएव पाख प्रकाश से प्रकट पदार्थ को ही, जो घोग्य देश में स्थित हो, चक्षु देखती है, मलीन अन्धकार से आच्छादित पदार्थ को नहीं देखती। इल फारण चक्षु दारा व्यंजनावग्रह नहीं होता है।

रसी प्रकार सन भी अपने चिन्त्यसान पदार्थ को प्राप्त करके नहीं जानता और न ऐसा होता है कि कहीं से आकर विषय आत्मा में स्थित हो जाय और मन डसका चिन्तन करे। अगर सन भी प्राप्त पदार्थ को ही चिन्तन करता होना तो डसमें होयकुन निग्रह-अनुग्रह भी होते। ही चिन्तन करता होना तो डसमें होयकुन निग्रह-अनुग्रह भी होते। अग्नि का चिन्तन करने पर दाह रूप उपचात को भी प्राप्त होता। अत-एव यही मानना डचित है कि सन सी विषय के साथ संयुक्त हुए विना ही अपने विषय का ग्राहक होता है। यही कारण है कि मन से भी ब्यंजनावग्रह नहीं होता। ओज, रखना, घाण और स्पर्शन इन्द्रिया

પરન્તુ આમ થતું નથી. આથી ખાહ્ય પ્રકાશથી પ્રકટ પદાર્થને કે જે ચાેગ્ય દેશમાં સ્થિત હાેચ, ચક્ષુ તે જુવે છે. મલીન અન્ધકારથી આચ્છાદિત પદાર્થને જોઇ શકતી નથી આ કારણે ચક્ષુ દ્વારા બ્યંજનાવગ્રહ થતાે નથી.

એવી જ રીતે મન પણ પાતાના ચિન્ત્યમાન પદાર્થને પ્રાપ્ત કરીને જાણતું નથી અને એવું પણ અનતું નથી કે કચાંચથી આવીને વિષય આત્મામાં સ્થિત થઇ જાય અને મન તેનું ચિન્તન કરે. જો મન પણ પ્રાપ્ત પદાર્થનું જ ચિન્તન કરતું દાત તા એનામાં ત્રેયકૃત નિગ્રહ અનુશહ પણ હાત. અસિનું ચિન્તન કરવાથી દાહરૂપ ઉપઘાતને પણ પ્રાપ્ત થાત આથી મન પણ વિષય ની સાથે સંયુક્ત થયા વગર જ પાતાના વિષય શહેણ કરે છે. એમ માનવું એ જ ચાગ્ય છે. મનથી પણ વ્યંજનાવગ્રહ થતા નથી તેનું કારણ પણ આ જ છે. શ્રાત્ર રસના ઘાણ અને સ્પર્શન ઇન્દ્રિઓ પ્રાપ્યકારી છે આથી તેઓ न्द्रियाणि तु-माप्यकारित्यात् सळीससतससा टतमञ्चस्हमपि ण्ढार्थं विद्य परि चिछन्दन्ति । तस्माद-ओत्राद्धि चतुरिन्द्रियरेन व्यचनादमहो सबति । तथाचेन्द्रिय-निक्षित्त नो इन्द्रियनिक्षित्तभेदेन मनिज्ञानं हिन्धिम्, पुनरवग्रजादि सेदाद चतु-विंधम्, रपर्शनाहि सनःपर्यनमानपडिन्द्रियाणां मन्देद्यमधीव्यनदस्यः सयुदिता-अतुर्विधाः. चक्षुमैनोभिग्न चतुरिन्दियाणां व्यझनाव्यत्रहन्द्रस्यः सयुदिता-अतुर्विधाः. चक्षुमैनोभिग्न चतुरिन्दियाणां व्यझनाव्यत्रहन्द्रस्यः सयुदिता-विंशतेः वहुवहुविधाहि इटिशमिर्युणने पटर्विण्टधिक जल्वर्णगतं ३३६ यतिज्ञानं संपद्यते । उक्तश्च स्थानाङ्ग द्वितीण्ग्याने १ उद्देवन्द्रे ७१ छत्रे-'सुयनिस्टिए दुछिहे पन्दत्ते. तं जहा-अन्श्रोग्हाहे चेन्न, वंज्यानेय्याहे चेन्ध्र' इति. श्रुननिः-सतं द्विधिं प्रज्ञप्तस् तद्यथा-अर्थान्यध्येव, व्यझनानग्रदर्थन. इति । नन्दिग्रे३०

प्राप्यकारी हैं, अनएब वे अपने विजय के साथ संयुज्न होकर ही उसे जानती हैं।

इस प्रकार इन्द्रियनिमित्तफ और अनिन्द्रियनिमित्तक के मेद से मतिज्ञान दो प्रकार का है, फिर अवछह आदि के सेद से चार प्रकार का है और स्पर्झन से छेकर मन पर्यन्त छह इन्द्रियों से उत्पन होने के कारण अर्थावग्रह आदि चारों मिलफर चौकीस मेद होने हैं। चक्षु और मन को छोडकर द्योप चार इन्द्रियों से उत्पन्न होने के कारण व्यंजना वग्रह के चार सेद हैं। जय फिलजर अट्टाईम सेद हुए। इन अट्टाईस मेदों का चहु, बहुविध आदि चारह पदार्थों के साथ गुणाजार करने से मतिज्ञान के कुल तीन सौ छत्तीस सेद हो जाते हैं।

स्थानांगसूत्र के हितीच स्थान के प्रथप उद्देशक है ७१ वें न्ट्र में कहा है-

પાતાના વિષયની સાથે સંચુક્ત થઇને જ તેને જાણે છે.

આમ ઇન્દ્રિયનિમિત્તક અને અનિન્દ્રિયનિમિત્તકના ભેદથી મતિજ્ઞાન બે પ્રકારના છે, ત્યારબાદ અવગ્રહ આદિના ભેદથી ચાર પ્રકારના છે અને સ્પર્શનથી લઇને મનપર્યન્ત છ ઇન્દ્રિયેાથી ઉત્પન્ન થવાના કારણે અર્થાવગ્રહ આદિ ચારે મળીને ચાેવીસ ભેદ થય છે. ચક્ષુ અને મનને છેાડીને શેષ ચાર ઇન્દ્રિયાથી ઉત્પન્ન થતા હાેવાથી વ્યંજનાવગ્રહના ચાર ભેદ છે. બધાં મળીને અઠયાવીસ ભેદ થયા આ અઠયાવીશ ભેદોના બહુ, બહુવિધ આદિ ખર પદાર્થીની સાથે શુણાકાર કરવાથી મનિજ્ઞાનના કુલ ત્રણુસાને છત્રીસ ભેદ થઇ જાય છે.

સ્થાનાંગસૂત્રના દ્વિતીય સ્થ નના પ્રથમ ઉદ્દેશકના હ૧માં સૂત્રમાં કહ્યું છે શ્રુતનિસૃત (મતિજ્ઞાન) બે પ્રકારનું કહેવામાં આવ્યું છે જેમકે અર્યાવગ્રહ અને વ્યંજનાવગ્રહ रीपिका-निर्युक्ति टीफा अ.८. सू.४६ अवग्रहस्य सेवहयनिरापणम्

सत्रे चोंग्ठड-'हे भिं तं प्राखुरवाहे-? व्याक्षुग्रवहे छविहहे पण्णत्ते, तं जहा होइंदिय आखुग्यहे. चविंखदिय आखुग्यहे घाणिदिय प्रायुग्यहे, जिस्त्रिं-दिय आखुण्यहे पार्किदिय मरणुग्यहे घो इंदिय आखुण्यहे' इति। वथ कोऽ-सायथविग्रहा ? स्थीव्यहा पद्दिया पद्वारा उद्यथा-आंवेन्द्रियार्थात्रप्रदा चसु-रिन्द्रियार्थारप्रहा प्रोणेन्द्रियार्गपग्रहा जिहदेग्द्रियार्थाद्वप्रहा चसु-रिन्द्रियार्थारप्रहा प्रोणेन्द्रियार्गपग्रहा जिहदेग्द्रियार्थाद्वप्रहा चसु-रिन्द्रियार्थारप्रहा प्रोणेन्द्रियार्गपग्रहा जिहदेग्द्रियार्थाद्वप्रहा चसु-रिन्द्रियार्थावग्रहा जिहदेग्द्रियार्थाद्वरार प्रभावेन्द्रियार्थाव-प्रहा नो इन्द्रियार्थावग्रहा त्यां प्रहार जिहदेग्द्रियार्थाव-प्रहा नो इन्द्रियार्थावग्रहा त्यां प्रदेश्वरियां प्रहा विं तं वंजणुग्यहे? यंजणुण हे चर्टावपदे प्रयत्ये, तं जहा-प्रोइंदिययंजणुग्यहि पार्णिदिय यंत्रणुग्यहे लिग्टिव्यदे प्रयत्ये, तं जहा-प्रोइंदिययंजणुग्यहि पार्णिदिय यंत्रणुग्यहे लिग्टिव्यदे प्रयत्ये, तं जहा-द्वाहिययंजणुग्यहि पार्णिदिय यंत्रणुग्यहे लिग्टिव्यदे प्रयत्ये व्याह्यार्थहार्थिय प्रदा वंजणुग्यहे. इति । राथ लोऽही व्यद्यार्थन्युग्यहा १ व्यद्यात्यहार्थिय प्रहा त्यथा-अन्विन्द्रियव्यक्ताव्यया प्रियाण्यत्यार्थहा त्यार्थहात्रिय प्रहा स्थित्वेन्द्रियव्यक्तायद्वरा लाण्यव्यित्राय्य्यात्यहा जिहदेन्द्रियव्यक्ताय्याद्वाः स्थाविन्द्रियव्यक्तायद्वरा लाण्यव्यान्द्रियाय्याय्यार्थहा यार्थ संद्राद्याः । ४६।

्युननित्तन (गतिज्ञान) दे हजार का जहा गया है, यथा-अपदिग्रह और व्यंजनाइलह।

नन्दीख़झ दे २० वे' नहर में पाध है-अधीषवा फिनने प्रधार का है? उत्तर-अधीपवर् छह प्रधार एन है, घथा-ओनेम्ट्रिय अधीयबंह, चक्कुरिन्द्रिय-अधीदबर्, झालेन्द्रिय अधीयब्रह, जिह्वेन्ट्रिय अधीरवह, स्पर्शनेन्द्रिय-अधीवब्रह और नोहन्द्रिय-अधीवबह।

इसके पहले भी जन्दी उन के २९ दें खुल में घहा है-व्यंजमायझह के फिलने केद हैं ? व्यंजनावजह के जार केद हें-अोनेन्द्रिय व्यंजनाव-प्रह, घाणेन्द्रिय व्यंजनावझह, जिह्नेन्द्रिय व्यंजनाव्यह जीर स्पर्जेन्द्रिय व्यंजनायज्ञह, ।

 નન્દીસૂત્રના ૩૦માં સૂત્રમાં કહ્યું છે અર્થાવગ્રહ કેટલા પ્રકારના છે ?
 ઉત્તર-અવગ્રહ છ પ્રકારકા છે જેમકે શોત્રેન્દ્રિય અર્થાવગ્રહ, ચહારિન્દ્રિય,
 અર્થાવગ્રહ. ઘાણેન્દ્રિય અર્થાવગ્રહ, જિહ્વેન્દ્રિય અર્થાવગ્રહ સ્પર્શેન્દ્રિય અર્ધાવ ગ્રહ અને અઇન્દ્રિય અર્ધાવગ્રહ

આથી પંહેલા નન્દીરકૂલના ૨૯સાં સૂત્રમાં કહ્યું છે વ્યંજનાવચઢના કેટલાં લેદ છે ? વ્યંજનાવગ્રહના ચાર લેદ છે ઘ્રોત્રેન્દ્રિયવ્યજ'નાવ્ગ્રક, ઘ્રોણેન્દ્રિયવ્યંજના-વગ્રહ, જિહ્વેન્દ્રિયવ્યં જના ગડ હાને સ્પર્શેન્દ્રિયત્યંજનાવગ્રહ.

त० ९९

- 1024

# मूलम्–सुचनाणे दुविहे, अंगपविट्ठे-अंगवाहिरेच ॥४७॥

छाया — अतुत्तज्ञानं दिविधम् अङ्गप्रविष्टम् – अङ्गवाह्यञ्च – ॥४७॥ तत्वाधदीपिका — पूर्वं तावद् मतिज्ञानं सविस्तरं भेदोपभेदपूर्वकं मतिपा-दितम्, सम्मति अत्ज्ञानं देविध्येन मरूपयितुषाह – ''सुयनाणे – '' इत्यादि । अतुत्रज्ञानम् – श्रूयते इति अत्यम् कव्दस्वरूपम् तन्सम्बन्धिज्ञानम् अत्रज्ञानम् अवणं वा – अतिरूपम् अत्यम् – तद्रूपं ज्ञानं श्रुतज्ञानं तावद् द्विभिधं प्रवति –। तद्यथा – आचाराङ्गं – १ सूत्रक्ठताङ्गं – २ स्थानाङ्गं – ३ समवायाङ्गं – ४ व्याख्यामज्ञप्यङ्गम् – ५ ज्ञात्यर्धम-कथाङ्गम् – ६ उपासकद्व्याङ्गम् – ७ अन्तस्त्रद्व्याङ्गम् – ८ अनुत्तरोयपाति क द्व्याङ्गम् – ९

नन्दीसूझ के केवल उपलक्षण रूप में ही अर्थावग्रह का कथन किया गया है, अतएव ईहा, अवाय और धारणा के सेद सी इली प्रकार जान हेने चाहिए ॥४६॥

'सुयनाणे दुधिहे' इत्यादि ।

सूत्रार्थ—ञ्चतज्ञान दो प्रकार का है-अंगप्रविष्ठ और अंगवाह्य॥४७॥ तत्त्वार्थदीपिका—पहछे भेदोपभेदों सहित बिस्तार पूर्वक मतिज्ञान का निरूपण किया गया, अप ञ्चतज्ञान के भेद कहते हैं—

जो सुना जाय सो अत अर्थात् इाव्द । शव्द संवंधी ज्ञान अतज्ञान कहलाता है। अथवा सुनना अत कएलाता है और अनुरूपज्ञान अतज्ञान कहलाता अतज्ञान दो प्रकार का है-अंगप्रविष्ठ और अंगवाद्य। इनमें से अंगप्रविष्ट अत के वारह मेद् हैं, यथा-(१) आचारांग (२) सुज्रकृतांग (३) स्थानांग (४) समवायांग (५) व्याख्याप्रज्ञपित (६) ज्ञाताधर्मकथांग (७)

નન્દીસૂત્રમાં માત્ર ઉપસંહાર રૂપે જ અર્થાવબ્રહતું કથન કરવામાં આવ્યું છે આથી ઇહા, અવાય અને ધારણાના લેદ પણ આ પ્રમાણે જાણી લેવા જોઇએ હિરા 'सुयनाणे दुविहे' ઇત્યાદિ

સુવાર્થ – શ્રુતજ્ઞાન બે પ્રકારનું છે – અંગપ્રવિષ્ટ અને અંગબાહ્ય ાા૪ા તત્ત્વાર્થ દીપિકા – પહેલા લેદાપલેદ સહિત વિસ્તારપૂર્વ ક:મતિજ્ઞાનનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું, હવે શ્રુતજ્ઞાનના લેદ કહીએ છીએ.

જે સંભળાય તે છ્રત અર્થાત્ શખ્દ. શખ્દ સંબ'ધી જ્ઞાન છ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે અથવા સાંભળલું છ્રુત કહેવાય છે અને <sub>છ્ર</sub>તરૂપ જ્ઞાન છ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે. <sup>છ્ર</sup>તજ્ઞાન બે પ્રકારનું છે અંગપ્રવિષ્ટ અને અંગબાહ્ય. એમાંથી અંગપ્રવિષ્ટ છ્રુતના ખાર લેદ છે જેવાર્કે—(૧) આચારંગ (૨) સ્વ્રષ્ટ્રતાંગ (૩) સ્થાનાંગ (૪) સમવાયાંગ (૫) વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞસિ (૬) જ્ઞાતાધર્મ દેશાંગ (૭) ઉપાસકદશાંગ (૮) भः तन्याकरणम् - १० विपाकश्रवाङ्गम् - ११ द्धित्वादाङ्गञ्च - १२ इति । अङ्गवाह्यञ्च श्रुतज्ञानमने कविधं बोध्यम् । तप्यथा - अङ्गवाद्यं तावत् - मथमतो द्विधिम्, आवश्य-कम् - आवश्यकव्यतिरिक्तश्चेति, तत्राऽऽवश्यकव्यतिरिक्तं द्विधिम्, काळिकञ्च -उत्कालिकश्चेति - तत्र काळिकमने कांवधम्, उत्तराध्ययनानि - द्शा - कल्पः - व्यव-दारः - निशीथम् - मद्दानिशीथम् - जञ्चद्वापप्रज्ञप्तिः - द्वीप्लागरमज्ञाप्तः - चन्द्रम्ग्राप्तः -सर्यमज्ञपित रित्यादि । उत्काळिकञ्चाप्यनेकावधम्, दश्चैकालिकम् - काल्पकार्काल्प कम् - श्रुष्ठ क्ल्पश्रुतम् - मद्दाकल्पश्रुतम् - उपपात्तिकस् - राजमसे। नक्तम् - जीवाभिगमः - मज्ञापना - मद्दामज्ञापना, इत्यादि । आवश्वः पद्विधम्, सामायकं चतुर्विशतिस्तवः, वन्दनकम्, प्रतिक्रमणम्, कायाल्सर्गः, यत्याख्यानस्, इति - । तच्च - श्रतज्ञानं मति-ज्ञानपूर्वकमेव भवति - न तु मतिज्ञानम् श्रुतज्ञानपूर्वक मित्यवधेयम् ॥४७॥

उपासकद्ञांग (८) अन्तकुद्ञांग (९) अनुत्तरौपपातिक द्ञांग (१०) प्रश्नव्याकरणांग (११) विपाकछुतांग और (१२) दष्टिवादांग।

अंगवाह्य अतज्ञान अनेक प्रकार को है। वह इस प्रकार है-आव-रयक और आवइयक व्यतिरिक्त। आवइयक व्यतिरिक्त के भीं दो भेद हैं-कालिक और उत्कालिक। इनमें से कालिक अत अनेक प्रकार का है-उत्तराध्ययन, द्शा, कल्प, व्यवहार, निग्नीथ, प्रहानिशीथ, जम्बू-बीपम्ज्ञप्ति, द्वीवसागर प्रज्ञपित, चन्द्रप्रज्ञपित, स्वर्यप्रज्ञांप्त आदि उत्का-हिक अत भी अनेक प्रकार का है, जेसे-द्शावैकालिक, फल्पिका-कल्पिक, सुल्लक्त्युत, महाकल्पञ्जत, औपपातिक, राजप्रसेविक, जीवांभगम, मज्ञापना, महाप्रज्ञापना इत्यादि।

आवइयक अत के छह प्रकार है-(१) सामायिक (२) चतुर्वि राति-अन्तर्ध्व हशांग (८) अनुत्तरापपातिंध्व शाग (१०) प्रक्षव्याधरणुाग (११) विपाध श्रुतांग अने (१२( ह.ण्टवादाग'

અંગબાહ્ય શ્રતજ્ઞાન અનેક પ્રકારનું છે તે આ પ્રમાણે અંગબાહ્ય પ્રથમ તો બે પ્રકારનુ છે આવશ્યક અને આવશ્યકવ્યતિરિકત આવશ્યક વ્યતિરિકતના પણુ બે લેક છે કાલિક અને ઉત્કાલિક એમાંથી કાલિકશ્રુત અનેક પ્રકારના છે ઉત્તરાધ્યયન દશા, કલ્પ, વ્યવહાર, નિશીથ, મહાનિશીથ, જમ્બૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિ, દ્વીપસાગરપ્રજ્ઞાપ્તિ, ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિ, સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ આદિ ઉત્કાલિક સૂત્ર પણુ અનેક પ્રકારના છે. જેવાકે---દશવૈકાલિક, કલ્પિકાકલ્પિક, ક્ષુલ્લકલ્પશ્રુત, મહાકલ્પશ્રુત ઓપપાતિક, રાજપ્રશ્રેણ્વિક, જીવાલિગમ, પ્રજ્ઞાપના મહાપ્રજ્ઞાપના ઇત્યાદિ

આવશ્યક્ષ્યતના છ પ્રકાર છે (૧) સામાયિક, (૨)ચતુવિ રાતિસ્તવ (૩)

तत्त्वार्थनियुक्ति—पूर्व तादत-महिश्रनावश्विमसः प्र्यवक्षेत्रव्हज्ञानमेदात् संम्यग्रज्ञानं पश्चविधं मतिपादितम्, तत्र महिश्रानग्र-अवग्रहेहादायधारणाभेदात्-तूदवान्तरभेदाच्च पट्र्तिंशदधिकशतत्रयमितं घरूपितम् सम्पत्ति-श्रुतज्ञानं द्वैवि-ध्येन मरूपयितुमाह-''खुयनाणे दुचिहे, अंगपचिट्टे-अंगवार्त्त देघ-'' इति-। श्रुतज्ञानम्-श्रयते इति श्रूतस्-श्रूयमाणशव्दस्वरूपं, अवणं चः-श्रुतम्-भावे तः मृत्ययः, तत् सम्वन्धि-तद्रूपम् ना श्रुततानम् आगमरूपम् जिनवचनं तीर्थकृदुपदेशः आंक्रोपदेशः आग्नवचनं चाच्यत्ते । तच्च-श्रुतज्ञानं मतिहानपूर्वयं सवति, न तु-

स्तव (३) बन्दनज (४) प्रतिरूषण (५) काणोत्छर्ग और (६) प्रत्याख्यान। यह श्रुतज्ञान वतिज्ञान पूर्वक ही होता है, अगर प्रतिज्ञान अतज्ञान पूर्वक नहीं होता ॥४७॥

तत्वार्थनिजु कित--पहछे जति, शुन, अवभि, मनःपर्यय और केवल के भेद से ज्ञान के पांच प्रकार प्रद्यित किए तएथे। उन्में से मतिज्ञान अवग्रह, ईहा, अवाय आंर धारणा के भेद से तथा अवान्तर भेदों से तीन सी छसीस प्रकार का ई, यह भी प्रतियाहन किया गया। अव श्रुतज्ञान के दो भेदों का प्ररूपणा करते हैं-

ं जो खना जाय सो अत उधीत राग्। अवरा उनता अत कहलाता है। यहां भाष के अर्थ के 'कत' प्रत्यय होने द 'जुत' ग्राव्ड निष्पन्न होता है। यह अतज्ञान आगम्मरूप जिन बचन, तोपं करीपहेल, आत्मोपदेश या आर्स्टबचन भी कहलाता है।

વન્દનક (૪) પ્રતિક્રમ (૫) કાચાત્સગ અને (૬) પ્રત્યાખ્યાન.

આ શ્રુતજ્ઞાન અતિજ્ઞાનપૂર્વક જ થાય છે પરન્તુ અતિજ્ઞાન \_શ્રુતજ્ઞાનપૂર્વકઘતું નચી ા ૪७ ા

તત્ત્લાર્શ્વ સિંદિત-પહેલા મતિ, બ્રુત, અવધિ, મનઃપર્ચવ અને દૈવળના લેદથી જ્ઞાનના પાંચ પ્રકાર પ્રદર્શિત કરવામાં આવ્યા હતા. તે પૈકો મતિજ્ઞાન અવગ્રહ, ઇહા, અવાય અને ધારણાતા લેટધી તથા અવાન્તર લેદોથી ત્રણુસાે છત્રીસ પ્રકારના છે, એવું પણ પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું. હવે બ્રુતજ્ઞાનના છે લેદાની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ

ં જે સંલળાય તે શ્રુત અર્ધાત્ શખ્દ. અયવા સાંભળવું શ્રુન કહેવાય છે. એહી ભાવના અર્થમાં 'કત' પ્રત્યય હાેવાથા શ્રુત શખ્દ નિષ્યન્ન થાય છે. આ શ્રુતજ્ઞાન આગમરૂપ જિનવચન, તીર્થ'કરાપદેશ, આપ્તાપદેરા અઘવા આપવચન પછ્યુ કહેવાય છે.

oêè

मदिवानं अतवानपूर्वकम् - । उक्तञ्च यन्दिसुत्रे २४ सूत्रे-'सइपुठ्वं जेण खुयं न मई खुषपुठिवया-'' इति पतिप्रें येन अन्म् -न गतिः अतपूर्विका, इति - । तत्राऽङ्गमविष्टं खलु अन्वानं डादवनिधं भवति तद्यवा-आचाराङ्गम् १ सत्रकृता-दवाङ्गम् स्थानाङ्गम् १ स्वन्नवावाङ्गम् १ व्यारुवाम् पिरः ५ ज्ञातघर्षकथा ६ उपासक दवाङ्गम् अन्दकुदवाङ्गम् १ व्यारुवाम् पिरः ५ ज्ञातघर्षकथा ६ उपासक दवाङ्गम् अन्दकुदवाङ्गम् १ अनुत्तरोपपातिकदवाङ्मम् मश्रव्याकरणम् १० निर्वाकृत्वाङ्गम् १ दृष्टिपातश्च १२ अज्जुत्तरोपपातिकदवाङ्गम् ९ मश्रव्याकरणम् १० निर्वाकृत्त्वाङ्गम् १ दृष्टिपातश्च १२ अङ्गपास्त्र प्रथमं तावत् दिविधं मनति' वावर्वकम् १ आवश्यकव्यतिरिक्तश्च २ तनाऽऽव्यकं पड्विधम् चतुर्विश्वति-स्तयः, बन्दनग्, मतिक्रपणम्, कार्यारसगैः मत्यारुयात्श्वीत् ? आवश्यक व्यति-रिक्तं दिविधय्, कालिकम् -उत्काल्प्र्ञ्वेति । तत्र-काल्लकम्-अनेकाद्यम् तद्यया

़ अतज्ञान मतिज्ञानपूर्वक होगा है, मतिज्ञान अतज्ञानपूर्वक वहीं होता। बन्दीसूच के २४ वें सूच में कहा है- अतज्ञ.न मतिज्ञानपूर्वक होता है, मगर मतिज्ञान ज्ञानपूर्वक नहीं होता।

अंगप्रविष्ठ अतज्ञान दारह प्रदार का है-आचारांग, खूचकुनांग, त्थानांग, समवायांग, व्याख्याप्रज्ञसि, ज्ञातधर्मकथा, डपासकदत्तांग, अनुत्तरोपपाति कद्त्वांग, पर्वनव्याकरण, विपाकअतांग और दण्डिवाद या द्विटिपात।

अंगवाद्य दो प्रजार जा है-आवइयक और आवइयक व्यतिरिक्त। आवइयज के छह सेद हैं-(१) खामायिज (२) चतुर्विंशतिस्तव (३) वन्दनज (१) प्रतिक्रवण (९) जायोत्खर्भ और (६) प्रत्याख्यान। आव-इयज व्यतिरिक्त दी प्रजार जा है-कालिक और उत्कालिक। कालिक

શ્રુતગ્ञાન મતિગ્ઞાનપૂર્વ'ક શાય છે મતિગ્ઞાન શ્રુતગ્ઞાનપૂર્વ'ક થતું નથી નંન્દી સ્ત્રના ૨૪માં સ્ત્રમાં કહ્યું છે શ્રુતગ્ઞાન અતિગ્ઞાનપૂર્વ'ક શાય છે, પરન્તુ મતિ-ગ્રાન શ્રુતપૂર્વ'ક થતુ નથી.

અંગમવિષ્ટ શ્રુતજ્ઞાન ખાર પ્રકારતું છે-ગ્યાચારાંમ, સૂત્રકૃતાંગ, સ્થાનાંગ, સમવાચાંગ, વ્યાખ ાાપ્રજ્ઞસિ, જ્ઞાલાધ ન<sup>6</sup>કથાંગ, ઉપાસકદશાંગ, અનુત્તરાપપાલિક દ્રશાંગ, પ્રક્ષવ્યાકરણ, વિપાકક્યુતાંગ, અને દબ્ટિવાદ અગર દબ્ટિપાત.

અ'ગણાહ્ય બે મકારતું છે. આવશ્યક અને આવશ્યડ૦યતિરિકત આવશ્યકના છ લેક છે-(૧) સામાયિક (૨) ચતુવિ શતિસ્તવ (૩) વંદણા (૪) પ્રતિક્રમણુ (૫) કાયાત્સર્ગ અને (૬) પ્રત્યાખ્યાન, આવશ્યડ૦યતિરિકત એ પ્રકારના છે-કાલિક અને ઉત્કાલિક તેનાં કાલિક અનેક પ્રકારના છે જેમકે-ઉત્તરાધ્યયન દશા કલ્પ उत्तराध्ययनानि दशा-कल्पः-व्यवहारः-ानशीथम्-महानिशीयम्=जम्बुद्वीपः महरित्रा-द्वीपसागरपज्ञसिः-चःद्रपज्ञसिः- स्र्यप्रज्ञसिः - श्च द्विका - विमानगविभक्तिः-महरित्र का- विमानप्रविभक्तिः-अङ्गचूळिका - वक्तचूलिका- विचाहचूलिका- अरुणो-पपातः वरुणोपपातः-गरुडोपपातः - धरणोपपातः- वैश्ववोपपातः- वेल्ल्घरोपपांतः देवेन्द्रोपपातः- उत्थानमुत्रम् - सम्रुत्थानम्त्रम् - निरयावल्किा-करिगका- कल्पाव देवेन्द्रोपपातः - उत्थानमुत्रम् - सम्रुत्थानम्त्रम् - निरयावल्किा-करिगका- कल्पाव तंक्तिका-पुर्ध्वका-पुष्पचूलिका- उत्त्यादि । उत्त्कालिकञ्चापि- अनेकविधम्, तद्यया दशवैकाल्किम् - कल्पिकाकल्पिकम् - शुल्लकल्पश्रुतम्-महाकल्पश्रुनस्-उपपाति-कम्-राजमक्तीयकम् - जीवाभिगमः-मज्ञापना- महाण्ज्ञापना इत्यादि । उक्तञ्च-स्थानाङ्गे २ स्थाने १ उद्देशके ७१ म्रुत्रे-'स्युयनाणे दुविहे पण्णन्ते, तं जहा= अगपबिट्ठे चेव, अगवाहिरे चेव' इति, श्रुतज्ञानं द्विविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यया-अङ्ग-

अनेक प्रकार का है, जथा-उत्तराध्ययन, दशा, कल्प, व्यवहार, निशीथ, महानिशीथ, जम्बूद्वीपप्रज्ञपित, द्वीपत्नागर, चन्द्रप्रज्ञपित, सूर्यप्रज्ञपित, श्रुद्रिकाचिलानप्रधिभक्ति, महछिकाविमानप्रविभक्ति, अंगचुलिका, बक्रचु लिका, बिवाहचुलिका, अरूणोपपात, वरूणोपपात, गरूड़ोपपात, घरणोपपात, वैश्रवणोपपात, वेलंघरोपपात, देवेन्द्रोपपात, उत्थानसूत्र, छसुत्थानसूत्र, निरयावलिका, कल्पिका, कल्पावतंसिका, पुष्पिका, पुष्प-चूलिका इत्यादि।

उत्कालिक अन भो अनेक प्रकार है, चथा-दर्शवैकालिक, कल्पिका कल्पिक, क्षुल्लक्स्प्युत, महाकल्पश्चन, उपपातिक, राजप्रइनीय, जीवाभि-गम, प्रज्ञापना, लहाप्रज्ञापना इत्यादि । स्थानांग सूत्र के द्वितीय स्थान के प्रथम उद्देशक के सूत्र ७१ वें में कहा है-'अुतज्ञान दो प्रकार का कहा व्यविधार, निशीथ, मढानिशीथ, जभ्णूद्वीपप्रज्ञप्ति द्वीपसाणरप्रज्ञप्ति वन्द्रप्रज्ञप्ति सूर्य प्रज्ञप्ति, क्षुद्रिधविमानप्रविलडित, मढल्विधविमानप्रविलडित, व्यंण्यू विधा, वड्यू विधा विवाढवू दिधा. आइण्डोपपात, वड्योपपात, णड्ठापपात, घरण्डोपपात, वेश्रमण्डोपपात वेल'घराप्रपात देवेन्द्रोपपात, ઉत्थानसूत्र, समुत्थानसूत्र, निरया-वतिधा डल्पिडा. डल्पावत'सिक्ष, पुष्पिक्ष, पुष्पयू दिधा धर्याहि

ઉત્કાલિક સૂત્ર પણુ અનેક પ્રકારના છે જેવાકે દશવૈકાલિક, કલ્પિકા-કાલ્પિક, ક્ષુલ્લકલ્પશ્રુત, મહાકલ્પશ્રુત, ઉપપાતિક, રાજપ્રશ્નીચ, છવાભિગમ, પ્રજ્ઞાપંના મહાપ્રજ્ઞાપના ઇત્યાદિ. સ્થાનાંગસૂત્રના દ્વિતીયસ્થાનના પ્રથમ ઉદ્દેશકના હરમાં સૂત્રમાં કહ્યું છે

શ્રુતજ્ઞાન બે પ્રકારના છે જે આ પ્રમાણે છે-અ'ગપ્રવિષ્ટ અને અ'ગમાદ્ય

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ सु.४७ श्रुतज्ञानस्य द्वैविध्यम्

प्रविष्टविंत, अङ्गवाद्यवित, इति । नन्दिसत्रे-४४ सूत्रो चोक्तम्— 'स्रे किं तं अंग-१ विद्वं ? दुवालसविहं पण्णक्तम् तं जहा-आधारो ? सुघगडे२ ठाणं३ समवाओ४ विवाहपण्णक्ती५ तायाधम्मकहाओ६ उवासगदसाओ७ अंतगडदसाओ८ अणुत्तरोववाहयदसाओ९ पण्ठावागरणाहं ?० विवाग-सुच ? दिष्टिवाओ ? इति । अथ किं तत्-अङ्गविष्ठम् ? द्वादग्रविधं मग्रप्तम् तद्यथा-आचारः-सूत्रकुतम् स्थानम् सनवायः व्यारुयामग्रप्तिः द्वाताधर्मकथा-अचतक्रद्द्या-अन्तुत्तरोपपातिकदशा प्रश्नव्यामग्रप्तिः द्वाताधर्मकथा-अपासकद्द्या-अन्तक्रद्द्या-अन्त्रत्योपपातिकदशा प्रश्नव्याकरणम् विपाकश्चतम् द्विटवादः इति । तदग्रे च नन्दिस्ते १४ सत्रे एवोक्तद्-'अंगवा-दिरं दुविद्दं पण्णत्तं, तं जहा-आवस्त्रयं च, आवस्त्रयचहरित्तं च, से किं तं आवस्सयं ? आवस्त्रयं छव्विहं पण्णत्तं, तं जहा-स्वामाइयं-चड-वीसत्थवो वंदणयं पडिक्कमणं काडरुरूग्गो पच्चक्त्याणं सेत्तं आव-स्तयं । से किं तं आवस्सयवहरित्तं ? आवरस्ययवहरित्तं दुविहं पण्णत्तं

है, वह इस प्रकार है-अगप्रविष्ट और आंगबाह्य।'

नन्दी मुत्र के सूत्र ४० में कहा है-अंगप्रविष्ट अत कितने प्रकार का है ? (उत्तर-) बारह प्रकार का है, यथा-(१) आचार (२) सूत्रकृत (३) स्थान (४) समयाय (५) व्याख्याप्रज्ञप्ति (६) ज्ञातधर्मकथा (७) उपासकदद्या (८) अन्तकृद्या (९) अनुत्तरोपपातिक (१०) प्रश्नव्याकरण (११) विपाकअन्त (१२) दृष्टिवाद ।

इससे आगे नन्दीखूत्र में ही सूछ ४४ में कहा है-अंगवाह्यश्रुत दो प्रकार का है-आवरुयक और अवरुयक व्यतिरिक्त। आवरुयक के कितने भेद हैं ? (उत्तर-) आवरुयक के छह मेद हैं-झामायिक, चतुर्विं दातिस्तव, बन्दनक, प्रतिक्रमण, कायोत्सर्ग और प्रत्याख्यान। आवरुपक व्यतिरिक्त के कितने मेद हैं ? (उत्तर-) आवरुयक व्यतिरिक्त के दो मेह हैं, यथा-

નંન્દીસ્ત્રના ૪૦ માં સ્ત્રમાં કહ્યું છે – અંગપવિષ્ટ શ્રુત કેટલા પ્રકારના છે ? ઉત્તર બાર પ્રકારના છે (૧) આચાર (૨) સ્ત્રકૃત (૩) સ્થાન (૪) સમ-વાય (૫) વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞમિ (૬) જ્ઞાતાધમ કથા (૭) ઉપાસકદશા (૮) અન્તકૃદ્શા (૯) અનુત્તરાપપાતિક (૧૦) પ્રશ્નવ્યાકરણ (૧૧) વિપાકશ્રુત અને (૧૨) દૃષ્ટિવાદ. આથી આગળ નંન્દીસ્ત્રમાં જ ૪૪ માં સ્ત્રમાં કહ્યું છે – અંગબાહ્ય ત બે પ્રકારના છે – આવશ્યક અને આવશ્યકવ્યત્વિરિકત. આવશ્યકના કેટલા લેદ છે ? ઉત્તર – આવશ્યકના છ લેદ છે – સામાચિક' ચતુર્વિંશતિસ્તવ, વંદભા પ્રતિકમણ કાચાત્સર્ગ અને પચ્ચખાણ. આવશ્યકવ્યતિસ્કિતના કેટલા લેદ છે ? ઉત્તર – આવ- तं जहा-कालियं च उपगलियं च, सं किं तं उपकालियं ? उनका लियं अणेगविहं पण्णसं तं कहा दखवेवालियं तप्तिवार दिवने चुत्तर-कपरख्यं, वहाकपरख्यं उचवाहयं राधपविषित्रं की राजिवरों पण्ण वणा महापण्णवणा प्रमायप्पमायं नंदी अणुओर काराइं देधिदत्यत्रों तंहुत वेयालियं चंदाधि इझयं खरपण्पत्ति पेथिलिसंडरूं संउत्तरदेलो. विडका चरण विणिच्छओ तणिरिजा, ज्ञाणविभ्रत्ती, करण निभ्र ली-मार्चटलोशी वीयरागख्अं संखेरणलुकं कितरकपते करणविशे भाउर प्रच्यक्ताणं महाप्रक संखेरणलुकं कित्राद्वपाई दशाध्या रुपे कि का लिप्ता निमीहं महाविकीहं इक्तिपासियाई जंबूरी दल्यणकी. ही इतालयल्ली

कालिफ और उत्तालिक। उत्तालिक से भिनने भेइ ? (उत्तग) उत्तालिक अनेक प्रकार का है, पथा-दरावैकालिक, फाल्पिकाल सिएक, सिछनर अन, महाकल्पश्चन, उपपालिक, राज्यदर्शाय, जीवाभिगय, प्रज्ञापना, मराप्रज्ञा-पना, प्रयादा-प्रमाद नंदी, अनुयोगहार, देसेन्द्रलाव, तल्हु ज्वैनालिक, चन्द्राविध्यक, खर्यप्रज्ञसि, पौरूषीमंडल, मंडठप्रवेश, विद्यावरण दिनि-श्चय, गणीविद्य', ध्यानवि मक्ति, आत्मविद्युदि, हीतराकजुन, संटेर्ज्या-श्चन, विद्यार्थर, चरणविधि, आनुग्प्रन्याख्यान, जहाप्रत्याक्त्यान इत्यादि।

कालिरञ्चन के कितने भेद हैं ? कालिनञ्चन अनेक प्रकार का है, यथा-उत्तराध्ययन, दझा, करप, व्यनहार, निद्यीथ, यहात्तिज्ञीथ, ऋषि-

શ્યકવ્યતિષ્ઠિતના લે લેદ છે જેમકે કાલિક અને જ્રિકાલિક ઉત્કાલિકના કેટલા લેદ છે ? ઉત્કાલિક અનેક પ્રકારના છે જેમકે દશવૈકાલિક, કલ્પિકાકલ્પિક, ક્ષુલ્લટલ્પ-શ્રુત, મહાંકલ્પશ્રુત, ઉપપાતિક, રાજપ્રશ્નીય, જીવાભિગમ, પ્રજ્ઞપના મહાંપ્રજ્ઞાપના, પ્રમાદાપ્રમાદ નંદી અનુચાગદ્વાર, દેવેન્દ્રસ્તવ, તન્દુલવૈનાલિક. ચન્દ્રાવિધ્યક, સૂર્ય-પ્રજ્ઞપ્તિ, પૌરૂષીમંડલ, મંડલપ્રવેશ, વિદ્યાચરણવિનિશ્ચય ગણિતવિદ્યા ધ્યાનવ્રિભક્તિ, ચચ્છુવિભક્તિ આત્મવિશુદ્ધિ, વીતરાગશ્રુત સંલેખનાશ્રુન, વિહારકદ્વપ, ચરણવિધિ, આતુરપ્રત્યાખ્યાન, મહાપ્રત્યાખ્યાન, ઇત્યાદિ પ્રમાદપ્રમાદ, નંદી, અનુચાગદાર દેવે-ન્દ્રસ્તવ. વૈતાલિક ચંદ્રવૈતાલિક. સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ પૌરૂષીમંડળ મંડળપ્રવેશ વિદ્યાચરગ્રુ વિનિશ્ચય ગણવિદ્યા ધ્યાનવિભક્તિ મરણવિશક્તિ આત્મવિશુદ્ધિ, વીતરાગશ્રુત સંલેખનાશ્રુત વિદ્યારકલ્પ ચરણવિધિ આતુરપ્રત્યાખ્યાન મહાપ્રત્યાળ્યાન ઇત્યાંદિ

કાલિક્ઝુતના કેટલા ભેદ છે ? કાલિ ઝુત અનેક પ્રકારનું છે. જેમકે ઉત્તરાધ્યન દશાકલ્પ વ્યવહાર નિશીય મહાનિશીય ઋષિભાષિત જંખૂદ્દીપ પ્રત્તપ્તિ 'चंदपण्णसी खुइडिया विमाणपविभत्ती, महल्लिया विमाणपवि-भत्ती अंगच् लेपा वग्गच् लिया विवाहच्लिआ अरुणोववाए वरुणो ववाए गरुडोववाए घरणोववार वेक्षमणोववाए वेलंघरोववाए देविंदो-'ववाए उहाणखुए नागपरिजायणिआो, निरघावलियाओ कप्पिआओ 'कप्पबर्डिखिणाओ पुण्डियआओ पुण्डच् लिआओ वण्हीद्याओ एवजाइ-याइं चडरासीइं पहन्तणएहल्साइं ॥४७॥

सूल्प-ओहिनाणे दुविहे, सदपच्चय खओवसमनिमित्त मेयओ ॥४८॥

छाया-'अर्थाज्ञान' द्वितिधम्, स्वमत्ययक्षयोपक्षमनिसित्तमेदतः ॥४८॥

तत्वार्थदीपिका-एर्व तान्त् पथाक्रमं प्रतिज्ञानं अतज्ञानश्च सविस्तरं भज्ञा पितप्, सम्पति-क्रामाण्तमर्वाधज्ञानय नेकविधरवेन मरूपयितुमाइ-'ओदिनाणे

भाषित, जम्बूदीपमज्ञ पर, छीपसापरम्ज्ञसि, चन्द्रप्रज्ञसि, (स्थ्यंज्ञ'से), श्रुल्छिका वियानप्रविभक्ति, घरा वियानप्रविभक्ति जंगच्लिका, बर्ग-च्लिका विवाहचू छिका, अठणो गपात, वरुणोपपात, गठडोपपात, घरणो-पपात, वैश्रमणोपपात, वेळन्थरोपपात, देवेन्द्रोपपात, उत्धानश्रुत, नाग-परियावणिया, निरयावलिका, कल्पिका, कल्पावतंसिका, पुष्पिका, पुष्प-'चूछिका, दृष्णिहद्या, इत्यादि जौगसी इजार प्रकीणेक होते हैं ॥४७॥

'ओहिनाणे दुविहे' इत्यादि ।

स्त्रार्थ-अवधिज्ञान दो प्रकार का है-मवप्रस्पय और छयोपत्राम-निमित्तक ॥४८॥

तत्वार्थदीपिका-पहछे विस्तार के साथ मतिज्ञान और अतज्ञान की प्ररूपणा की गई, अब कमप्राप्त अवधिज्ञान के अनेक अदों का निरू-पण करते हैं-

દ્વીપસાગરપ્રજ્ઞપ્તિ ચંદ્રપજ્ઞપ્તિ સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ બ્રુલ્લિકા વિમાન પ્રવિભક્તિ મહાવિમાન પ્રવિભક્તિ અંગચૂલિકા વર્ગ ચૂલિકા, વિવાહચૂલિકા અરૂણે।પપાત વરૂણે।પપાત ગરૂડાપપાત ધરણે।પપાત વૈશ્રવમણે।પપાત વેલ ધરાપપાત દેવેન્દ્રોપપાત ઉદ્ઠાનસત્ર નાગપરિય્યાવણિયા નિર્ચાવલિકા કલ્પિકા કલ્પાવત સિકા પુબ્પિકા પુષ્પચૂલિકા. વૃષણીદશા વગેરે ચાર્યાશી હજાર પ્રકીર્ણ્યુક હાય છે. ા ૪૭ ા

'ओहिनाणे दुविहे' धत्याहि

સ્પ્ર્ત્રાર્થ-અવધિગ્રાન બે પ્રકારનું છે ભાવપ્રત્યય અને ક્ષચેાપશમનિમિત્તક ા૪૮ા તત્ત્વાર્થદીપિકા-પહેલાં સવિસ્તર મતિગ્રાન અને શ્રુતગ્રાનની પ્રરૂપણા .કરવામાં આવી, હવે કસગાપ્ત અવધિગ્રાનના અનેક લેકેાનું નિરૂપણ કરીએ છીએ. તુર ૧૦૦

٥٤٦

षुचिहे' इत्यादि । अवधिज्ञानम्-पूर्वोक्तरवरूपं दिविधं भवति तस्य खछ अवधि-ज्ञानस्य द्विविधत्वे हेतुयाह-भवमत्ययक्षयोपग्नज्ञनिन्नित्तभेदतः, भवः मत्ययो-निमित्तं यस्य स सवप्रत्ययः अवहेतुकोऽवधिः । एवं क्षयञ्च-उपग्नमञ्चेति क्षयोपग्रमौ तौ निमित्तं यस्य स क्षयोपग्रमनिक्तिः खछ अवधिरुच्यते तत्र भवस्तावत् आयुर्नाम कर्मोंदयनिक्षित्तक आत्मनः पर्याणः तन्तिक्रित्तनां खल्ववधिग्नानं भव-मत्ययिकं देवानां-नारजाणाश्च अवति । एत्रम्-अवधिज्ञानवरणस्य देग्रयातिस्पर्द-कानाम्रुदये सति सर्वधातिस्पर्छकानाम्रुदयामानः क्षयः, तथाविधानमेव स्पर्छ्काना-

पूर्वोक्त स्वच्प बाला अवधिज्ञान दो प्रकार का है। अवधिज्ञान के दो प्रकार होनेका कारण है अवरूप निमित्त और क्षयोपदामरूप निमित्त जिस अवधिज्ञान का कारण अब हो वह अवपत्यय और जिसका कारण क्षयोपदाय हो वह क्षयोपदामनिमित्तक कहलाता है। आयुक्रम के उदय से उत्पन्न होने वाळे पर्याय को अब कहते हैं। अब जिलमें बाह्य कारण हो वह अवधिज्ञान अवप्रत्यय कहलाता है। यह देशें और नारकों को ही होता है, क्योंकि देवभव और नारकभव के निमित्त से उसकी उत्पत्ति होती है। जो अवधिज्ञान तपश्चरण आदि छाणों के योग से अवधिज्ञानावरण कर्म का क्षयोपत्ताम होने पर उत्पन्न होता है यह क्षयो-पद्यामनिमित्तक कहलाता है। यह अवधिज्ञान समुष्य और पश्चेन्द्रिय तिर्य चों को होता है।

अवधिज्ञानावरण कम के देशघाति स्पर्धकों का उदय उद्यागत सर्वघाति स्पर्धकों का क्षय और आगे उदय में आने वासे सर्वघात

પવેક્તિ સ્વરૂષવાળું અવધિજ્ઞાન બે પ્રકારનું છે. અવધિજ્ઞાનનાં બે પ્રકાર હેાવાનું કારણ છે. ભવરૂપનિમિત્ત અને ક્ષચાપશમરૂપનિમિત્ત જે અવધિજ્ઞાનનું કારણ ભવ છે તે ભવપ્રત્યય અને જેનું કારણ ક્ષચાપશમ હાેય તે ક્ષચાપશમ-નિમિત્તક કહેવાય છે. આયુષ્યકર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન થનાર પર્યાયને ભવ કહે છે. ભવ જેમાં બાદ્ય કારણ હાેય તે અવધિજ્ઞાન ભવપ્રત્યય કહેવાય છે. આ દેવા અને નારકાને જ થાય છે કારણકે દેવભવ અને નારકભવના નિમિત્તથી તેની ઉત્પત્તિ થાય છે. જે અવધિગ્રાન તપશ્ચિયાં આદિ ગુણાના ચાગથી અવ-ધિજ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષચાપશમ થવાથી ઉત્પન્ન થાય છે તે ક્ષચાપશમનિમિત્તક કહેવાય છે. આ અવધિગ્રાન મનુષ્યા અને તિર્ય વ્યપ્યેન્દ્રચાને થાય છે.

અવધિજ્ઞાનાવરણુકર્મ'નાં દેશઘાતી સ્પર્ધ'કેાનાે ઉદય, ઉદયાગત સર્વ'ધાતી સ્પર્ધ'કાનાે ક્ષય અને આગળ ઉપર ઉદ્દયમાં આવનારા સર્વ'ઘાતી સ્**પર્ધ'કાના**  मनुदयमाप्तानां सदवस्था-उपश्रमः, स्पर्द्धकश्च-कर्मपुद्रलश्वन्तीनां क्रमिक दृद्धि-हासरूपम् तथाविध क्षयोपश्रमांनेमित्तक्षम्वधिज्ञानं षड्विधं देवनारकसिन्नानाम् उपश्चान्तक्षीणकर्मणां मनुष्यपश्चेन्द्रिय-तिर्थग्योनिकानां स्वति तथा च पक्वाछाना मवधिज्ञानावरणीयकर्मणां क्षयेण विपाकसमाप्तांनामवधिज्ञानावरणीयकर्भणासुपत्तमेन चोत्पचमानमवधिज्ञानं क्षायोपशक्षिकं व्यपदिश्यसे। एवश्च-एकं स्वघत्ययिकं१ क्षायोपशमिकं षड्विधम् आनुगामिकस् २ अनानुगामिकस् ३ वर्धसानम्-४ हीयमानस् ५ प्रतिपाति ६ अप्रतिपाति च ७ इत्येवं सप्तविधं तावद् सर्वसवधि-ज्ञानमवसेयम् ॥ ४८॥

तत्त्वाधेनियुक्तिः-पूर्वं खलु क्रमघाप्तं सम्पग्ज्ञानविज्ञेषरूपं मतिज्ञानं-श्रुत ज्ञानश्च सविस्तरं मरूपितम्, सम्प्रति-क्रमप्राप्तमवधिज्ञानं दिविधत्वेन प्रतिषादयि-तुमाइ-'ओहिनाणे हुचिहे, अखपरुचय-खश्रोषस्त्रमनिसित्तभेषओ' इति अवधिज्ञानं तावत् पूर्वोक्तस्वरूपं दिविधं सत्रति तस्य दिविधत्वे हेतुसाइ-भव-प्रत्य क्षयोग्रमनित्ति तभे इतः । तत्र-भवः आयुनीम कर्मीदयनिमित्तक आत्मनः पर्यायः तथाविधा सत्रः मत्ययः हेतु अस्य तत्-अवमत्ययम् अवधिज्ञानम् । एवं क्षयश्चो स्पर्दकों का उपद्याझ हो तब अवधिज्ञान फा क्षयोपद्याम होता है । क्षयो-

सपदका का उपदाम हा तथ अवाधज्ञान का क्षयापराज हाता हा क्षया पराम अवधिज्ञान छह प्रकार का है-(१) आनुगामिक (२) अनानुगामिक (३) वद्धिान (४) हीयधान (५) प्रतिपाति और (६) अप्रतिपाती ॥४८॥

तत्त्वार्थनियु कि-पहछे सम्यग्ज्ञान विद्योष मतिज्ञान और अत्रज्ञान की विस्तारपूर्वक प्रहरणा की गई, अब क्रम्पास अवधिज्ञान के दो भेदों की प्रहरणा करते हैं-

पूर्वोक्त स्वरूप बाला अवधिज्ञान दो प्रकार का है- अवप्रत्यय और क्षयोपराम प्रत्यय। उसके दो येद होने के कारण यह है कि वह भव रूप निमित्त से ओर क्षयोपज्ञान रूप निमित्त से उत्पन्न होता है। आयु-कर्म के उदय से होने वाला आत्मा का पर्याय अब कहलाता है। वह

ઉપરામ થાય ત્યારે અવધિજ્ઞાનના ક્ષચાપશમ થાય છે. ક્ષચાપશમનિમિત્તક અવ ધિજ્ઞાન છ પ્રકારતું છે (૧) આનુગામિક (૨) અનાનુગામિક (૩) વર્ધમાન (૪) હીયમાન (૫) પ્રતિપાતી અને (૬) અપ્રતિપાતિ. ા ૪૮ ા

તત્ત્વાર્શ્વ નિર્સુ કિત-પંદેલા સમ્યક્ત્રાન વિશેષ મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાનની વિસ્તારપૂવ<sup>6</sup>ક પ્રરૂપણા કરવામાં આવી હવે કમપ્રાપ્ત અવધિજ્ઞાનનાં એ ભેદોની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ પૂર્વોક્ત સ્વરૂપત્રાળું અવધિજ્ઞાન એ પ્રકારનું છે ભવ પ્રત્યય અને ક્ષયાપશમપ્રત્યય. જેના એ ભેદ હાવાનું કારણ એ છે કે ભવરૂપ નિમિત્તથી અને ક્ષયાપશમ રૂપનિમિત્તથી ઉત્પન્ન થાય છે. આ શુબ્યકર્મના ઉદ્યથી થનારા આત્માના પર્યાય ક્ષવ કહેવાય છે. આ ભવ જેમાં ખાહ્ય કારણ पशमश्रेति क्षयोपशमौ तो निमित्तं यस्य तत् क्षयोपशमनिभिन्तम् अवधिज्ञानं पड्विधं भवति । तत्र क्षयस्तावत्-अवधिज्ञानावरणस्य देशघाति स्पर्धकाना मुदयेसति सर्व-घाति स्पर्द्धकानामुदयाभावरूपः । उपशमस्तु-तथाविधानामेव स्पर्द्धकानामुदय-पाप्तानां सदवस्यारूपः । स्पर्द्धकश्च कर्मपुद्रलशक्तीनां क्रमिकष्टद्धिहासरूपं बोध्यम् तथाचैकं भवप्रत्ययिकम् १ क्षयोपशामिकं पङ्विधम् । आनुगामिकम् २ अनानुगामिकम् ३ वर्द्धमानम् ४ हीयमानम् ५ प्रतिपाति ६ अपतिपाति७ चेत्येवं सर्वं सर्वविधं तावत् अवधिज्ञानमदसेयम् । तत्र-भवप्रत्ययिकमवधिज्ञानं देवानां नारकाणाश्च भवति । क्षयोपशमनिमित्तकश्च-पड्विधमवधिज्ञानं मनुष्याणां पश्चे-

भव जिसमें बाह्य करण हो वह अवधिज्ञान अवप्रत्यय कहलाता है। जिस अवधिज्ञान में क्षयोपज्ञम ही प्रधान कारण हो वह क्षयोपज्ञम-निमित्तक या क्षयोपज्ञम प्रत्यय कहलाता है।क्षयोपज्ञामनिमित्तक अवधि ज्ञान छह प्रकार का है।

अवधिज्ञानावरण कर्म के देशाघातक स्पर्धकों का डदय हो, डदय में आचे हुइ सर्वधातक स्पर्धकों का क्षय हो और आगे डदय में आने बाखे स्पर्धकों का डपद्याम हो, तब अवधिज्ञानावरण कर्म का क्षयोपद्यम होता है।

स्योपरामनिमिक्तक अवधिज्ञान के छह सेद हैं-(१) आनुगामिक (२) अनानुगामिक (३) रुद्ध जान (४) हीयजान (५) प्रतिपाति और (६) अप्रतिपाति। इन सेदों में यदि अवप्रत्यय को छम्मिलित कर दिया जाय तो सान सेद कहे जा सकते है।

- अवप्रस्ययिक अवधिज्ञान देवों और नारकों को होना है। शयो-प्रायनिभित्तक उन संज्ञी जनुष्यों और पंथेव्दिय हिर्यचों को होता है

હાેય તે અવધિજ્ઞાન લવ પ્રત્યચ કહેવાય છે. જે અવધિજ્ઞાનમાં ક્ષચાેપશમ જ પ્રધાન કારણ હાેય તે ક્ષચાેપશમનિમિત્તક અથવા ક્ષચાેપશમપ્રત્યય કહેવાય છે ક્ષચાેપશમનિમિત્તક અવધિજ્ઞાન છ પ્રકારનાં છે,

અવધિજ્ઞાનાવરણ કર્મના દેશઘાતક સ્પર્ધ દાના ઉદય થાય, ઉદયમાં આવેલા સંવધાતક સ્પર્ધ દાના ક્ષય થાય અને આગળ ઉપર ઉદયમાં આવનારા સ્પર્ધ દોના ઉપરામ થાય ત્યારે અવધિજ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષય થાય છે

ક્ષચાપશમનિમિત્તક અવધિજ્ઞાનનાં છ ભેદ છે (૧) આનુગામિક (૨) અનાનુગામિક (૩) વર્ધમાન (૪) હીયમાન (૫) પ્રતિપાતી અને (૬) અપ્રતિપાતી આ ભેદેામાં જો ભવ પ્રત્યયને મેળવી દેવામાં આવે તા સાત ભેદ કહી શકાય. ભવ પ્રત્યઇક અવધિ જ્ઞાન દેવા અને નારકાને થાય છે ક્ષચાયરામનિમિત્તક તે સંજ્ઞી મનુષ્યા અને તીર્ય ચ પ'ચેન્દ્રિયાને થાય છે. કે જેઓએ અવધિજ્ઞાના-

### दीपेका-निर्युक्ति टीका अ.८ खु.४८ अवचित्रानस्वद्भपनिद्रपणम्

न्द्रियतिर्यग्योनिकानाञ्चोषशान्त क्षीणकर्मणां भवतीतिसावः । तथा च-एक्वानाम्-अवधिज्ञानावरणीय कर्मणां क्षयेण, विपाकमघाप्तानाम् अवधिज्ञानावरणीय कर्मणायुपशमेन चोत्पचयानसदधिज्ञानं क्षायोपग्रसिकं व्यपदिश्यते । उक्तश्च स्यानाङ्गे २ स्थाने १ उदेशके ७१ धुत्रो-दोण्हं अवपच्चइए पण्णने, तं जहा देवाणंचेव, नेरहयाणं चेव' इति। इयोभेव पत्थयिकः प्रज्ञसः, देवानाञ्चेव-नार-काणाञ्चे।, इति । नन्दिस्त्रो चोक्तस्-'से किं तं अवपच्चइअं ? दुण्हं, तं जहा-देवाणच नेरइछाणच' इति, अध किं तत् भवधत्ययिकम् ? द्वयोः तधया-देवानाञ्च नैरयिकाणाञ्च इति, । पुनश्च-स्थानाङ्गे २ स्थाने १ उद्देशके-७१ सत्रो-'दोण्हं खओबससिए पण्णेत्तं तं जहा-मणुस्साणं चेघ पंचिंदि-जिन्होंने अवधिज्ञानावरण कमें का क्षयोपद्याम किया हो। यहां यह ध्यान रखना चाहिए कि भगप्रत्यय अवधिज्ञान के लिए भी क्षयोपश्चम होना अनिवार्य है, क्योंकि अवधिज्ञान क्षयोपर्शालक भावों में परिणत है, अतएव क्षयोगराम के विना उसकी उत्पत्ति नहीं हो सकती, फिर भी ज्से भवमत्यय जहने का कारण यह हे कि अब अर्थात् देवभव और नरकभव का निमित्त पाकर अवधिज्ञान का क्षयोपकाल अवइय हो जाता है। इस प्रकार बाह्य फारण की प्रधानता से अवगत्यय कहा है।

स्थानांगसूत्र ब्रितीय स्थान, प्रथम उद्देशक के ७१ वें सूत्र में कहा है-'देर और नारफ इन दो प्रकार के जीवों को अवप्रत्ययिक अवधिज्ञान होता है। नन्दीसूत्र में भी कहा है-'अवप्रत्ययिक अवधिज्ञान किसे होता है? दो को होता है-देवों और नारकों को पुनः स्थानांगसूत्र के दितीय स्थानक, प्रथम उद्देशक के ७१ वें सुझ में कहा है-हो प्रकार

વરઘુ કર્મના ક્ષચાપશમ કચે હાય અત્રે એ ધ્યાનમાં રાખવું જોઇએ કે સવપ્રત્યય અવધિજ્ઞાન માટે પણુ ક્ષચાપશમ થવું અનિવાર્ય છે. કારણુકે અવધિજ્ઞાન ક્ષચા-પશમિક સાવામાં પરિણુત છે. આથી ક્ષચાપશમ વગર તેની ઉત્પત્તિ થઇ શકતી નથી, તા પણુ તેને સવપ્રત્યય કહેવાનું કારણુ એ છે કે સવ અર્થાત્ દેવસવ અને નરકસવનું નિસિત્ત પાસીને અવધિજ્ઞાનના ક્ષચાપશમ અવસ્ય જ થઈ જાય છે. આ રીતે બાહ્ય કારણની પ્રધાનનાથી એને સવપ્રત્યય કહેલ છે. સ્થાનાંગસૂત્ર દ્વિતીય સ્થાન પ્રથય જેદેશકના ૭૧માં સૂત્રમાં કહ્યું છે ''દેવ અને નારક આ બ'ને પ્રકારના છવાને સવ પ્રત્યઇક અવધિજ્ઞાન થાય છે'' નન્દી-સ્વમાં પણુ કહ્યું છે સવપ્રત્ચઈક અવધિજ્ઞાન કાને થાય છે ? દેવાને અને નારકાને એમ બેને થાય છે. પુનઃ સ્થાનાંગ સૂત્રમાં દ્વિતીય સ્થાનક પ્રથય નક વ્રાય છે શાય છે શાય છે સ્થાનાં સ્વાય છે. સ્થાનાં સ્વાય છે શાય છે સ્થાના સ્થય છે શાય છે સ્થાના સ્થાય છે સ્થાના સ્થાય છે સ્થાને સ્થાન સ્થાન કારણ સ્થાન કાને થાય છે સ્થાના થાય છે સ્થાને સ્થાન સ્થાન સ્થાન કાને થાય છે સ્થાનાને સ્થાન સ્થાન સ્થાન સ્થાન સ્થાન કાને થાય છે સ્વાય છે શાય છે છે સ્થાના સ્થાન સ્થાન સ્થાન સ્થાન કાને સ્થાન કાને થાય છે સ્થાને સ્થાન સ્થાન સ્થાન સ્થાન સ્થાન કાને સ્થાન સ્થાય છે સ્થાન સ્થાય છે સ્થાન સ્થાય છે શાય છે સ્થાન સ્થાન સ્વિત્ત સ્થાન સ્થાન સ્થાન સ્થાન સ્થાન સ્થાન સ્થાન સ્થાન સ્થાય છે સ્થાન સ્થાય છે સ્થાન સ્થાન સ્થાન સ્થાન સ્થાન સ્થાન સ્થાન સ્થાન સ્થાન સ્થાય છે સ્થાન સાય છે સ્થાન સ્થાન સ્થાન સથાન સ્થાન સ્થાન સ્થાય છે સ્થાન यतिरिकख जोणियाणं चेव' इति द्रयोः क्षापोपशमिकः मइतः, तद्यथा-मनु ब्याणाञ्चित्र पञ्चेन्द्रियांतर्यग्योनिकानाञ्चित, इति। तदग्रे च रथानाङ्गे ६ स्थाने ५२६ स्रो चोक्तम्-'छव्दिई ओहिनाणे पण्णत्ते तं जहा=अणुगामिए १ अणाणुगाविए २ ददमाणए ३ हीयमाणए ४ पडिवानी ५ अपडिवाती' इति, पड्रविधमवधिधानं मजप्तमू, तच्छथा-आनुगायिकम् १ अनानुगामिकम् २ वर्द्धमानम् ३ हीयमानम् ४ मतिपाति ५ अमतिपाति ६ इति । एवं नन्दिस्ते ८ सूत्रो चोक्तम्-'के किं तं खाओवसमिअं ? खाओवसमिअं दुण्हं तं जहा =मणुस्माणय-पंचिंदियनिविचखजोणियाणय. को हेऊ खाश्रोतसमिअं? खाओब दुमिअं नघादरणिजाणं कम्माणं उद्रिण्णाणं खएणं अणुद्रिण्णाणं डवसमेणं ओहिनाणं रुखुपज्जइ' इति अय किं तत् क्षायापशमिकम् ? क्षायोपश्वमिकं द्वयोः, तद्यया-मञ्जुष्याणाञ्च पश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानाञ्च, किं हेत् क्षायोग्जासिकम् ? क्षायोपजगिकं तदावरणीयानां कर्मणाम् उदीर्णानां क्षयेण, के जीवों को क्षयोगराम अवधिज्ञान कड़ा गया है-मनुष्यों को और पंचेन्द्रिय तिर्घंचों को, इस से आगे स्थानांग के छठे स्थान के ५३६ सत्र में कहा है-'अवधिज्ञान छह प्रकार का कहा गया है, यथा-(१) आनु-गामिक (२) अनानुगामिक (३) वर्द्धमान (४) हीयमान (५) प्रतिपाति और (६) अपतिगानि । ' नन्दीसत्र के आठवें खूत्र में कहा है-'क्षायों-पद्यम अवधिज्ञान किसे होता है ? क्षायोपद्यमिक अवधिज्ञान दो को होता है-मनुष्यों को और पंचेन्द्रिय तिर्य चों को। इसे क्षायोपरामिक कहने का क्या फारण है? उइय में आये हुए अवधिज्ञानावरणीय कमों के क्षय से तथा जो डद्य में नहीं आए हैं उनके उपशाम से वह अवधिज्ञान उत्पन्न होना है, अनएव क्षायोपरामिक कहा जाता है।

સૂત્રમાં કહ્યું છે બે પ્રકારના જીવાને ક્ષયાપશમિક અવધિજ્ઞ ન કહેવામાં આવ્યું છે. મનુષ્યાને અને પ'ચેન્દ્રિય તિર્ય'ચાને આથી આગળ સ્થાનાંગના ૬ઠા સ્થાન ના પર દ્દના સૂત્રમાં કહ્યું છે અવધિજ્ઞાન ૬ પ્રકારના કહેવામાં આવ્યા છે. જેવાર્ક (૧) આનુગામિક (૨) અનાનુગામિક (૩) વર્ષ બાન (૪) હીયમાન (૫) પ્રતિપાતી (૬) અપતિપાતી નન્દીસૂત્રના ૮માં સૂત્રમાં કહ્યું છે ક્ષાયોપશમિક અવધિજ્ઞાન કોને થાય છે દ્યાયોપશમિક અવધિજ્ઞાન બેને થાય છે. મનુષ્યાને અને પ'ચેન્દ્રીય તિર્ય ચાને આને ક્ષયોપશમિક કહેવાનું કારણ શું છે દિદયમાં આવેલા અવધિજ્ઞ નાવરણીય કર્માનાં ક્ષયથી તથા જે ઉદ્દયમાં આવ્યા નથી. તેમના ઉપશમથી આ અવધિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. આથી ક્ષાયે(પશમિક કહેવાય છે.

अनुदीर्णानाम् उपश्मेंनाऽनधिज्ञानं सम्रन्पद्यते, इति मज्ञापनायां ३३ पदेतु-क्षायो-पश्मिकावधिज्ञानस्या-ऽवस्थिता-ऽनवस्थितभेदद्वयसणि अवधिक-मुक्तस् ॥४८॥

म्लम्-मणपज्जवनाणे दुविहे, उज्जुसईविउलसईय ॥४९॥ छाया-मनःपर्यवज्ञानं द्विविधस् ऋजुमति-विपुलमति च ॥४९॥

तत्वार्थदीपिका-पूर्व तावत्-अवधिज्ञानं सविस्तरं प्ररूपितम् सम्प्रति-मनः पर्यंत्रज्ञानं द्वैविध्येन मरूपणितुसाह-'सणापडजवनाणे दुधिहे' इत्यादि मनः पर्यवज्ञानम् पूर्वोक्तिस्दरूपं द्विधं सवति, तथथा-ऋजुमतिः विषुलसतिश्च. तत्र ईर्ष्यादीनां ज्ञानमतिबन्धकी भुतानां सनोबताना सन्तरायाणां सम्यग्दर्शनेन सति सये वोपशमे सर्वेषां मनसो परस्परं सेद प्रतिसासासावेन परमनोगतोऽप्यथी येन शायते तल्ज्ञानं मनः पर्यवज्ञानपद्धेन व्यपदिक्यते । मनःश्वब्देनः ऽत्र मनोगतोऽथौँ

प्रज्ञापना सूत्र के ३३ वें पद में क्षायोपर्शामिक ज्ञान के अवस्थिन और अनवस्थिन भेद कहे हैं ॥ १८॥

'मणपज्जवनाणे दुविहे' इत्यादि।

सत्रार्थ-मनःपर्यवज्ञान दो प्रकार का है-ऋजुमति और विपुत्त-मति॥ १९॥

तत्वार्थदीपिका—पहळे अवधिज्ञान का चिरलार दहित निरूपण किया गया, अब मनःपर्यवज्ञान के दो भेदों की महत्पणा करते हैं-

मनःपर्यवज्ञान का स्वरूप पहले कहा जा चुफा है। उलके दो भेद हे-ऋजुमति और बिपुलमति। सनःपर्यवज्ञानावरण एवं वीर्थान्तराय कर्म के क्षयोपद्यास के परकीय सनोगत आवों पर्यायों को प्रत्यक्ष जानने बाला ज्ञान सनःपर्यव या सनःपर्ययज्ञान कालाता है। यहां 'सन' शाव्द

પ્રજ્ઞાપના સૂત્રના ૩૩ માં પદમાં ક્ષાયાેપશસિક જ્ઞાનના અવસ્થિત અને અનવસ્થિત લેદ કહ્યા છે ા ૪૮ ા

'मणपज्जवनाणे दुविहे' धत्याहि

રે સુવાર્થ-મન: પર્યં વજ્ઞાન કેટલા પ્રકારના છે અને ઝજુમતિ અને વિપુલમતિ. જિલ્

**તત્ત્વાથ દીપિકા**-પહેલા અવધિજ્ઞાનનું સવિસ્તર નિરૂપણ કરવામાં આવ્યુ' હવે મનઃપર્યવજ્ઞાનના છે ભેદોની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ.

મનઃપર્યવજ્ઞાનનું સ્વરૂપ પહેલાં કહેવાઈ ગયું છે તેના એ ભેદ છે. ઋજુમતિ અને વિપુલમતિ, મન:પર્યવર્ચાનાવરણ અને વીર્યાન્તરાય કર્મના સ્યોાપશમથી પરકીય મનાગત લાવા પર્યાયાને પ્રત્યક્ષ જાણનાર જ્ઞાન મન:પર્યવ અથવા મનઃપર્યાવજ્ઞાન કહેવાય છે. અહીં 'મન' શખ્દથી મનાગત પર્યાય

लक्ष्यते, तस्य मनोगतस्यार्थस्य पर्यद्यणं मनोन्तरेषु परिगवनं अवलीति मनः पर्यवः-मनःपर्यथोपोच्यते । परितः अवनम् अपनं वा सनःपर्यवः मनःपर्य-योवेति व्युत्पत्तिः, तत्र-ऋज्वीमतिर्थस्मिन् तत् ऋजुर्यति मनःपर्यव-ज्ञान मुच्यते । विषुला प्रतिर्थस्मि स्तद् श्रिपुलमति पनःपर्यव्य्द्वान मुच्यते, तत्र ऋजुमत्यपेक्षया विषुलमति मनःपर्यवज्ञानम् अधिकं विशुद्धं अवति । अप्रतिपाति च-भवति, चारित्रा दपतनशील्त्याङ् अर्थातपाति व्यपदिव्यते, अदएव-ऋजुमति मनःपर्यवज्ञानं प्रतिपाति यवति, सूयः परिपदत्यपि, विषुलमति मनःपर्यवज्ञानन्तु-न कदाचिदपि प्रतिपत्ततीति यावः । एव सवधिज्ञानापेक्षयाऽपि मनःपर्यवज्ञान विश्चद्धतरं सवति, एवञ्च-विश्चद्विकृतः स्वत्रिकृतः विषयकृतव्य मनः पर्यवज्ञानस्य अवधिज्ञानापेक्षया विश्वेषो द्रष्टव्यः । तथा च विषुलमति स्वःपर्यव-

से मनोगत पर्याय समझना चाहिए। दूसरे के मन के पर्यायों को जो ज्ञान प्रत्यक्ष रूप से जानता है, उसे मनःपर्यवज्ञान कहते है। जिसमें मति ऋजु-खरल या खाधारण हो वह ऋजुमति और जिसमें मति विपुल हो वह विपुलमति कहलाता है। ऋजुमति की अपेक्षा विपुल मतिज्ञान अधिक विद्युद्ध होता है। इसके अतिरिक्त दोनों में दूसरा अन्तर प्रतिपाति-अप्रतिपाति का होता है। ऋजुमतिज्ञान प्रतिपाति हे अर्थात् उत्पन्न होकर नष्ट भी हो जाता है, मगर विपुलमति अपतिपाति हे अर्थात् वह एक बार उत्पन्न होकर केवलज्ञान की उत्पत्ति होने तक नष्ट नहीं होता। इस प्रकार ऋजुमति और विपुलमति में विद्युद्धि और अप्रतिपात से अन्तर है।

अवधिज्ञान और मनःपर्यवज्ञान में विद्युद्धि क्षेत्र, स्वामी और विषय की अपेक्षा अन्तर है।

સમજવા જોઇએ બીજાના મનના પર્યાયોને જે જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ રૂપથી જાણે છે. તેને મનઃપર્યવ જ્ઞાન કહે છે. જેમાં મતિ ઝજુ સરલ અથવા સાધારણ દાય તે ઝજુમતી અને જે મતિ વિપુલ દ્વાય તે વિપુલમતિ કહેવાય છે. ઝજુમતિની અપેક્ષા વિપુલમતિ જ્ઞાન અધિક વિશુદ્ધ દ્વાય છે. આ સિવાય અંનેમાં બીજો તફાવત પ્રતિપાતિ અપ્રતિષાતીના છે ઝજી મતિ પ્રતિપાતી અર્થાત્ ઉત્પન્ન થઇને નષ્ટ પણ થઇ જાય છે. પર તુ વિપુલમતિ અપ્રતિપાતી છે અર્થાત્ તે એકવાર ઉત્પન્ન થઇને કેવળજ્ઞાન ઉત્પત્તિ થતા સુધી નાશ પામતું નથી આ રીતે જ્ઞજમતિ અને વિપુલમતિમાં વિશુદ્ધિ અને અપ્રતિપાતથા તફાવત છે અવધિજ્ઞાન અને મન પર્યવજ્ઞાનમાં વિશુદ્ધિ છે, રુવામી અને વિષયની અપેક્ષા, અંતર છે. दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ छ.४९ मनःपर्यवज्ञानस्य द्वैविध्यनिरूपणम् 🛒 ८०१

ज्ञाने माप्ते सति उपग्रमञ्जेणिसदद्ध्वैव सपकञ्रेण्यारूढो भूत्वा कमग्र अत्वारि मोहनीय ज्ञानावरण दर्शनावरणा तरायरूपया तिकमीणि विनाश्य केवल्ज्ञानं माप्य मोक्षमासादयति । अतएव-विषुष्ठ सति मनःपर्यवज्ञानी चारित्रात न कदा-चित् परिछं ग्रते, तिन्तु-ऋजुभति मनःपर्यवज्ञानी अममत्तसंयतः कदाचित् चारित्रात् परिछं ग्रते कदाचिच्च न परिछं ग्रते यतोहि=ऋजुमतिः सार्ढ द्वयां वंगुरूप्रमाणहीनं पश्चति-ज्ञानाधि विपुरुपतिथ लर्ग्द द्वयां अंगुरूप्रमाणाधिकं पद्यति-ज्ञानातिधैदिवेकः ॥४९॥

तत्वार्थनिर्जु कितः--पूर्व तावत् क्रमशाप्तमबधिज्ञानं सविरतरं ग्रह्णपितम् सम्मति-क्रमागतं मनःपर्यवज्ञानं द्वैविध्येन मरूपयितुमाह-'यणपज्जबनाणे दुबिहे छङजुझह-चिउल्लइय' इति मनः ार्यवज्ञानं पूत्रीक्तस्वरूपं द्विविधम्भ-

जो मुनि विपुरुमति मनःपर्यवज्ञान प्राप्त करता है, पह क्षपकश्रेणी पर आहट होकर कमराः मोइनीय, ज्ञानावरण, दर्शनावरण और अन्त-राय, इन चार घातिया कर्मों का क्षय करके नियम से केवरुज्ञान का स्वामी होता है और मोक्ष प्राप्त करता है। किन्तु ऋजुमति के संवंध में यह पात नहीं, वह उत्पन्न होकर नष्ट भी हो जाता है।

मनःपर्यवज्ञान अढाई बीप में स्थित संज्ञी जीवों के मनोभावों को जानता है, किन्तु ऋजुमति, विपुरुमति की अपेक्षा अढाई अंगुरु कम जानता है ॥४९॥

तत्त्वार्धनियुं कित--पहछे कमप्राप्त अवधिज्ञान का विस्तृत निरूपण किया गया, अब जलागत लनःपर्यवज्ञान के दो लेदों की प्ररूपणा करते हैं-

જે મુનિ વિપુલમતિ મનઃપર્યવજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે. તે ક્ષપકશ્રેણી પર ચઢીને કમશઃ માહનીય જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ અને અંતરાય આ ચાર ધાતિ કર્મોના ક્ષય કરીને નિયમ મુજબ કેવળજ્ઞાનના સ્વામી અને છે અને માક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે. પરંતુ ઝાજુમતિના સંબંધમાં આ હડીકત નથી, તે ઉત્પન્ન યઇને નષ્ટ પણ થઇ જાય છે.

મનઃપર્યવત્તાન અઢીદ્વીપમાં સ્થિત સ'ત્તી છવાના મનાભાવને જણે છે. પરંતુ ઋજુમતિ, વિપુલમતિની અપેક્ષા અઢી આંગળ એાછું જણે છે. હા૪૯ા તત્ત્વાર્થ નિર્ચુ કિત--પ<sup>ે</sup>લા કમપ્રાપ્ત અવધિજ્ઞાનનું વિસ્તૃત નિરૂપણ કર્યું. હવે કમાગત મનઃપર્યવત્તાનના બે લેદાની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ.

त० १०१

#### तत्वार्थस्त्रे

वति, ऋजुमति-विपुमतिचेति, तत्र ऋज्वीमतिर्यस्मिन् तत् ऋजुमति मनःपर्यं -इानम् । एवं-विपुळा मतिर्यस्मिन् तत् विपुळमति-मनःपर्यवज्ञान मुच्यते तथाचे-व्यदिनां ज्ञानप्रतिवन्धकानां यनोगतानामन्तरायकर्मविशेषाणां सम्यग्दर्शनेन क्षये-उष्क्षमे वा जाते स्रति सर्वेषां मनसां एरस्परं भेदमतिभासायावेन परमनो-Sप्यथों येन ज्ञायते तज्ज्ञानं मनःपर्ययज्ञानपदेनांच्यते । ग्रनःज्ञव्देनाऽत्र मनोगतो-Sर्थष्ठपळस्पते, तस्य खल्ज मनोगतस्यार्थस्य पर्यवणं-पर्ययणं स्नोन्दरेपु परिगमनं भवतोति मनःपर्यय इत्युच्यते । तत्र ऋजुमति प्रतीक्ष्याऽपेक्ष्य दिपुल्मति मनः-पर्यव्ज्ञानमधिकं विश्वद्धं यवति । एतध-ऋजुगस्यपेक्षया विपुल्मति-अमतिपाति चापि मवति चारित्रादपत्वन्शीलत्वात् अग्रतिपाति व्यपदिव्यते । तथा च-

मनःपर्य बज्ञान का स्वरूप पहछे कहा जा चुरा है। उसके दो भेद हैं-ऋजुमति और विपुरुप्रति। जिसमें मति ऋजु अधीत खरठ हो वह ऋजुमति मनःपर्य बज्ञान कहलाता है। जिसमें मति विपुल हो वह विपुलमति है। मनःपर्य बज्ञानावरण एवं वियीन्तराय कर्म के क्षयोपशम से परकीय जनोगत भावों-पर्याधों को प्रत्यक्ष रूप से जानने वाला ज्ञान मनःपर्य बज्ञान कहलाता है। यहां 'मन' शब्द से मनोगत 'अर्थ' समझना चाहिए। जिस ज्ञान से मनोगत अर्थ जाना जाता है, वह मनःपर्य बज्ञान है।

ऋजुमति की अपेक्षा विपुरुषतिज्ञान अभिक विद्युद्ध होता है। इसके अतिरिक्त विपुलमति अप्रतिपाति है जब कि ऋजुमति प्रतिपाति है। जो एक बार उत्पन्न होकर केवलज्ञान की उत्पत्ति तक नष्ट न हो वह अप-पाती कहलाता है और जो पहछे ही नष्ट हो जाए वह पतिपाति कहलाता

મનઃપર્યવજ્ઞાનનું સ્વરૂપ પહેલાં કહેવાઇ ગયું છે. તેના બે લેદ છે. ઝાજુમતિ અને વિપુલમતિ. જેમાં મતિ, ઝાજુ અર્થાત્ સરળ છે. તે ઝાજુમતિ મનઃપર્યવજ્ઞાન કહેવાય છે. જેમાં મતિ વિપુલ છે. તે વિપુલમતિ મનઃપર્યવ જ્ઞાનાવરદ્યુ અને વીર્યાન્તરાય કર્માના ક્ષયાપશમથી પરકીય મનાગત ભાવા પર્યાયોને પ્રત્યક્ષ રૂપથી જાણુનાર જ્ઞાન મનઃપર્યવજ્ઞાન કહેવાય છે. અહીં 'મન' શખ્દથી મનાગત અર્થ સમજવા જાઈએ. જે જ્ઞાનથી મનાગત અર્થ બાણી શકાય છે. તે મનઃપર્યવજ્ઞાન છે.

ઝજુમતિની અપેક્ષા વિપુલમતિ જ્ઞાન અધિક વિશુદ્ધ હેાય છે. આ સિવાય વિપુલમતિ અપ્રતિપાતી છે જ્યારે ઝજુમતિ પ્રતિપાતી છે. જે એકવાર ઉત્પન્ન થઇને કેવળજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ સુધી નષ્ટ ન થાય તે અપ્રતિપાતી કહેવાય છે. दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ स्.४९ मन:पर्यंवज्ञानस्य हैविध्यनिरूपणम् ४०२

वाक्काय मनस्कुतार्थस्य परमनोगतस्य बिज्ञानात् निवर्तिता पश्चाद् च्यावर्तिता चालिता व्याघोटिता मतिः ऋजुवति रूच्यते । तथाविधाद् विज्ञानात् न निव-र्तिता न पश्चाद् व्यावर्तिता न चालिता-न व्याघोटिता सतिः विपुलमति रूच्यते एवश्च-विपुलमति मनःपर्यवज्ञाने माप्ते सति-उपग्रम श्रेणीमवद्ध्वैव क्षपक श्रेण्या-रूढो भवति ततश्च क्रमज्ञश्वस्वारि घातिकमौणि मोदनीयज्ञानं दर्जनावरणान्तराय रूपाणि विध्वस्य मोक्षं माप्नोति । अतएव-विपुलमति मनःपर्यवज्ञानी चारित्रान्न कदाचित् परिश्चं ग्रते, ऋजुमति मनःपर्यवज्ञानीतु-अषमत्तसंयतः चारित्रान्न कदाचित् परिश्चं ग्रते, ऋजुमति मनःपर्यवज्ञानीतु-अषमत्तसंयतः चारित्रात्कदा-वित् परिश्चं ग्रते, ऋजुमति मनःपर्यवज्ञानीतु-अषमत्तसंयतः चारित्रात्कदा-वित् परिश्चं ग्रते, ऋजुमति मनःपर्यवज्ञानीतु-अषमत्तसंयतः चारित्रात्कदा-वित् परिश्चं ग्रते, ऋजुमति मनःपर्यवज्ञानीतु-अषमत्तिं ग्रनः व्यापित्रात्कदा-वित् परिश्चं ग्रते, ऋजुमति मनःपर्यवज्ञानीतु-अषमत्तरं यतः चारित्रात्कदा-वित् परिश्चं ग्रते, ऋजुमति मनःपर्यवज्ञानीतु-अषमत्तरं व्यार्यवज्ञानम्-अत्वधिज्ञानापेक्षया विश्वद्धतरं अवति तथा च-विग्रद्धि-क्षेत्र-क्ष्वामि-विषयक्ठतः खञ्च विश्वेषोऽवधिज्ञानापेक्षया मनःपर्यवज्ञानेऽवणन्तव्यः । तथाचाऽवधिज्ञानस्य-

है। ऋजुमति प्रतिपाती और विपुलमति अपतिपाती है। इस प्रकार वचन, फाथ और यन के दारा कुन, परकीय मनोगत सरल भाव को जानने वाहा ऋजुपति मनःपर्य बज्ञान है और उस प्रकार के विज्ञान से जो निवर्तित न हो, पश्चात् व्यावर्तित न हो, चालित न हो, व्याधोटित न हो, वह दिपुलमति ज्ञान कहलाता है।

विपुलमति सनःपर्यं च ज्ञान की प्राप्ति होने पर मुनि सीधा क्षपक श्रेणी पर आरुह होता है और पहले मोहनीय कर्म को तथा अन्तर्मु-हूर्त्त के पश्चात् एक साथ तीन दोष घातिया कर्मों को क्षय करके केवल-ज्ञान प्राप्त कर खेता है।

अवधिज्ञान की अपेक्षा सनःपर्धवज्ञान अधिक विद्युद्ध होता है। इन दोनों ज्ञानों में विद्युद्धि, क्षेत्र, स्वामी और विषय के अन्तर पड़ना

અને જે પંદેલાંજ નાશ પામે તે પ્રતિપાતિ કહેવાય છે. ઝાજુમતિ પ્રતિપાતી અને વિપુલમતિ અપ્રતિપાતી છે. આ રીતે વચન, કાય અને મન દ્વારા શ્રુત, પરકીય મનાગત સરગભાવને જાણનાર; ઝાજુમતિ મન:પર્યવજ્ઞાન છે અને એ પ્રકારના વિજ્ઞાનથી જે નિવર્તિત ન હાય, પશ્ચાત્ બ્યાવર્તિત ન હાય. ચાલિત ન હાય, બ્યાઘાટિત ન હાય તે વિપુલમતિ જ્ઞાન કહેવાય છે.

વિપુલમતિ મનઃપર્યવજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થવાથી મુનિ સીધા ક્ષપક ક્ષેણી પર આરૂઢ થાય છે. અને પહેલાના મેષ્હનીય કર્મના તથા અન્તર્મુહ્ત પછી એકી સાથે ત્રણ શેષ ઘાતિ કર્મા ખપાવીને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી લે છે. અવધિજ્ઞાનની અપેક્ષા મનઃપર્યવજ્ઞાન અધિક વિશુદ્ધ હાેય છે. આ અને જ્ઞાનામાં વિશુદ્ધિ ક્ષેત્ર સ્વામી અને વિષયથી લેદ થાય છે અવધિજ્ઞાનના क्षेत्र कोकत्रयम्, मनःपर्यवज्ञानस्य क्षेत्रं तु केवलं मध्यक्षेक एव, तत्रापि-सार्द्धदोप-द्रयम्, तत्रापि-यत्र केवलं चतुर्थकालुः तत्सन्धि वा भवति, तथाविध कर्मभूमि-ब्रोधिया। एवमधिज्ञानस्य स्वामी चतस्रष्वपि नरक-देव-मनुष्य-तिर्यग्गतिषु भवति मनःपर्यवज्ञानस्य स्वामीतु-विरळ एव भवति। तथाहि-सनःपर्यवज्ञानं केवलं गर्भजमनुष्याणायेव भवति तत्र कर्मभूमिजातानायेव तजापि-संख्येयवर्पायुपायेव नाऽप्यकर्मभूमिजानाम्, न वा-ऽसंख्येयवर्पायुपाम्, तत्रापि पर्यान्नज्ञानायेव-नाऽ-

है। अवधिज्ञान का विषय, क्षेत्र की अपेक्षा, सम्पूर्ण लोक है, अर्थात् लोक में विद्यमान समस्त रूपी पदार्थ को वए जान सकता है। यही नहीं, परमावधिज्ञान में तो इतना सायर्थ होता है कि वए आलोक में लोकाकाश के वरावर-वरावर के असंख्यान खंडों को भी जान सकता है, मगर अलोक में रूपी पदार्थ होते नहीं हैं अतएव वह जानता भी नहीं है। मनःपर्यवज्ञान का क्षेत्र सिर्फ मनुष्यलोक अर्थात् अढाई द्वीप है।

स्वामी की अपेक्षा विचार किया जाय तो अवधिज्ञान के स्वामी चारों गतियों के जीव होते हैं, वह नारकों, देवों और तीर्यचों को भी होता है। मनःपर्यवज्ञान विरल मनुष्यों को ही होता है, यथा-वह केवल गर्भज मनुष्यों को होता है, जनमें से सी केवल दर्भमुलिजों को ही होता है, उनमें संख्णात वर्ष की आयु वालों को ही होता है, न अकर्ममुषिज मनुष्यों को होता है और न असंख्यात वर्ष की आयु वालों को । संख्यात वर्ष की आयु वालों में भी पर्याक्षको को और

વિષય ક્ષેત્રની અપેક્ષા સંપૂર્ણ લાક છે. અર્થાત્ લાકમાં વિદ્યમાન સઘળા રૂપી પઢાર્થોને તે જાણી શકે છે. એટલું જ નહિ પરમાવધિ જ્ઞાનમાં તા એટલું સામર્થ્ય હાેય છે કે તે અલાકમાં લાકાકાશની બરાબર બરાબરના અસંખ્યાત ખંડાને જાણી શકે છે. પરંતુ અલાકમાં રૂપી પઢાર્થ હાેતા નથી આથી તે જાણતા પણ નથી. મનઃપર્યવ જ્ઞાનનું ક્ષેત્ર કેવળ મનુષ્યલાક અર્થાત અઢીદ્રીપ છે, સ્વામીની અપેક્ષા વિચાર કરવામાં આવે તા અવધિજ્ઞાનના સ્વામી ચારેય ગતિઓના છવ હાેય છે. તે નારકા દેવા મનુષ્યા અને તિર્ય ચાને પણ થાય છે. મનઃપર્યવ જ્ઞાન વિરલ મનુષ્યાને જ થાય છે. જેમકે તે કેવળ ગર્ભ જ મનુષ્યાને થાય છે. તેમાં પણ કેવળ કર્મભૂમિને જ થાય છે. તેમાંથી પણ સંખ્યાત વર્ષની આયુષ્યવાળાઓને જ થાય છે. ન તા અકર્મ ભૂમિ જ મનુષ્યાને થાય છે કે ન અસંખ્યાત વર્ષના આયુષ્યવાળાઓને સંખ્યાત વર્ષના આયુષ્યવાળાઓમાં પણ પર્યાપ્તને અને તેમાં પણ સમ્યક

Cold

पर्याप्तानाम्, तत्रापि सम्यग्दष्टीनामेव नाऽसम्यग्दष्टीनाम्, तत्रापि ऋद्धिपाप्ताना-मेव मवतीतिमावः ॥ एवम्-अवधिज्ञान दिषयीभूतस्य रूपि द्रव्यस्याऽनन्ते सुक्ष्मे भागे मनःपर्यवज्ञानस्य वृत्तिर्भवति, तथा च-यद् द्रव्यं खलु अवधिज्ञानं जानाति तस्मादपि अनन्तमागं सक्षमपदार्थं मनःपर्यवज्ञान जानातीति वोध्यम्। उक्तआ नन्दिस्त्रे १८ स्त्रे 'उज्जुमईणं अणंते अणंतपएसिए खंघे जाणइ पासइ ते चेव विउलमई अब्भहिंघतराए विउलतराए विखद्धतराए विति-मिरत्राए जाणइ पासइ, खेल ओणं उज्जुमई य जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जइभाग, उक्कोसेणं आहे जाव ईश्रीसे रयणप्पभाए पुढवीए उवरिमहेट्टिल्छे खुडुगपयरे डडूं जाव जोहसस्स उवरिमनछे तिरियं जाव अंतो मणुस्साखित्ते अडूाइज्जेख दीबसमुदेख पण्णरस कम्मभूमीख तीसाए अकम्मभूमीख छप्पणए अंतरदीवणेख सण्णीणं पंचिंदियाणं पन्जत्तयाणं भावे जाणइ-पासह, तं चेव विडलमह अदूइन्जेहिं अंगुछेहिं अन्महियतरं विउलतरं विखद्धतरं वितिमिरतरागं खेत्तं जाणइ-पासइ कालओणं उज्जुमः जहण्णेणं पलिओवमस्स असंखिज्जहभागं, उक्को-सेणं वि पलिओवमस्त असंखिज्जइभागं अतीयमणागयं वा कालं जाणह पासइ, तं चेव विउलमइ अञ्महियतरागं विखद्धतरागं वितिमिरतरागं जाणइ, पासइ, भावओ णं उज्जुमइ अणंते आवे जाणह पासइ, सब्व-भावाणं अणंतभागं जाणइ पालइ मणपडजवणाणं पुण जण मण परिचिति अत्थपागडगं माणुम्नखित्त निवद्धं गुणा पव्वध्यं चरित्त-वओ' से तं मणपडजवणाणं-हडूीपस अप्पमससंजय सम्मदिड्री पडज-त्तग संखेडजवाखाडयकम्मभूमि अगग्भवक्कंति अमणुरसाणं मण-पज्जवणाणं समुद्यज्जइ, तं समासओ चउव्विहं पण्णतं तं जहा

उनमें भी सम्यग्द्धियों को होता हैं। सम्यग्द्छियों में भी अप्रमत्त-संयतों को ही होता है और उनमें से भी ऋदिपास मुनियों को ही होता है।

विषय की अपेक्षा से अवधिज्ञान के विषयभूत रूपी द्रव्य के अन-न्तवें आग में जनःपर्यवज्ञान का व्यापार होना है। इस प्रकार अवधि-ज्ञान जिस द्रव्य को जानता है उसके अनन्तवें भाग सुक्ष्म अर्थ में

દ્દબ્ટિઓને થાય છે સમ્યકદબ્ટિશ્રામાં પણુ અપ્રમત્ત સ'યતાને જ થાય છે અને તેમાં પણુ ઋષ્ટિ પ્રાપ્ત સુનિઓને જ થાય છે.

વિષયની આપેક્ષાથી અવધિજ્ઞાનના વિષયભૂત રૂપી દ્રવ્યના છેવટના ભાગમાં મનઃપર્યવજ્ઞાનના વ્યાપાર થાય છે આ રીતે અવધિજ્ઞાન જે દ્રવ્યને જાણુ છે. તેના અન'તમાં ભાગ સુક્ષ્મ અર્થમાં મનઃપર્યવજ્ઞાન જાણુ છે. નન્કી द्व्वओं खिल्लओ कालओ भावओं इत्यादि। ऋजुमतिः खद्ध अतन्तान् अतन्तप्रदेशकान् स्कन्धान् जानाति पश्यति, तांश्वेत्र विपुल्लमतिः अध्यधि कृतरं विपुल्रनरं विश्वद्वतरं वितिमिरतरं जानाति पश्यति, क्षेत्रतः खन्द्ध ऋजुमतिश्व जघन्येनांऽगुलस्याऽसंख्पेयमागान् उत्क्रुप्टेनाऽघो यावद् अस्या रत्नपभायाः पृथिच्या उपरिमाऽधस्तात् क्षुत्ल्कम्प्रवरे ऊर्ध्व यावत् ज्योतिष्कस्योपरिषतले विर्थग् यावत् अन्वोमलुष्यक्षेत्रो सार्द्ध दृतीययोः द्वीपसमु-द्रयोः पश्च इत्त कर्षभू सिपु त्रिंगदकर्मभू भिषु पट्पञ्चाशदन्तद्वींपेषु संज्ञीनां पश्चेन्द्रि-याणां पर्याप्तकानां मनोगतं सार्व जानाति पश्यति, तञ्चेव विपुल्यमतिः सार्थवतीयै रंगुलै रभ्यधिकतरं विषुलतरं विश्वद्वतरं विविधिरत्तरं क्षेत्रं जानाति पश्चति, कालतः खलु ऋजुमतिः जघन्येन पल्योपसस्याऽसंख्येयभागम् उत्कृण्टेनापि

मनःपर्यवज्ञान जानता है। नन्दिस्वत्र के १८ वें स्वत्र में कहा है-'ऋजु-मति अनन्त अनन्तप्रदेशो स्कन्धों को जानता देखता है, दिएलमति उन्हीं स्कन्धों को अधिकतर, दिएलतर, दिशुद्धतर और निर्मलतर जानता-देखता है। क्षेत्र की अपेक्षा ऋजुमति जघन्य अंगुरु के असं-ख्यातवें आग को, उत्क्रुष्ट नीचे इस रत्नप्रभा पृथ्वी के उपरी निचले क्षुद्द प्रतर तक, उपर ज्योतिष्कों के उपरी तल तक, तिर्छे मनुष्यक्षेत्र के अन्दर, अढाई द्वीप-समुद्रों में, पन्द्रह कर्मभूमियों में, तीस अकर्म-भूमियों की और छप्पन अन्तर्धींगें में, संज्ञी, पंचेन्द्रिय, पर्याप्त जीवों के आवों को जानता-देखता है, दिपुलमति उसी को अढाई अंगुल अधिक विपुलतर, विद्युद्धतर और वितिमितरतर-निर्मलनर क्षेत्र को जानता-देखता है।

काल की अपेक्षा से, ऋजुमति जघन्य पत्योपम के असंख्यानवें

સ્તૂતના અઢારમાં સૂત્રમાં કહ્યું છે ઝાજુમતિ અનંત પ્રદેશી સ્કધાને જાણે દેખે છે. વિપુલમતિ તે જ સ્કંધાને અધિકતર વિપુલતર વિશુદ્ધતર અને નિર્મ-ળતર જાણે જૂએ છે. ક્ષેત્રની અપેક્ષા ઝાજુમતિ જઘન્ય આંગળના અસંખ્યાતમાં ભાગને, ઉત્કૃષ્ટ રીતિએ આ રત્નપ્રભા પૃથ્વીનાં ઉપલાનીચલા ક્ષુદ્રક પ્રતર સુધી ઉપર જ્યાતિષ્કાના ઉપરી સપાટી સુધી, તીરછામનુષ્યક્ષેત્રની અંદર, અઢીદ્ધીપ સમુદ્રોમાં, પંદર કર્મભૂમિઓામાં, ત્રીસ અકર્મ ભૂમિઓામાં અને છપ્પન અંતર દ્વીપામાં, સંગ્ની પંચેન્દ્રિય પર્યાપ્ત જીવાના ભાવાને જાણે જીએ છે. વિપુલમતિ તેને અઢી આંગળ અધિક વિપુલતર, વિશુદ્ધતર અને વિતિમિરતર નિર્મળતર ક્ષેત્રને જાણે જીએ છે.

કાળની અપેક્ષાથી ઋજીમતિ જઘન્ય પલ્યાેપયનાં અસ'ખ્યાતમાં ભાગને

### रीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ सू.४९ मन:पर्यंवज्ञानस्य हेविध्यनिरूपणम्

परयोपमस्याऽसंख्ये मागम् अतीतयनागतं वा जानाति पत्रयति, तं चैत्र विदुलमति अभ्यधिकतरं विश्वद्धदरं चितिसिरतरं जानाति-पत्र्यति, आवतः खल्छ ऋजुमतिः अनन्तं भावं जानाति पत्र्यति, सर्वभावाना सनन्तभागं जानाति पत्र्यति तंचैव विपुत्रमति खलु अभ्यधिकतरं विपुलतरं विश्वद्धतरं जानाति पत्रयति-ऋद्विप्राप्ता-ऽपमत्तसंयत सम्यग्टष्टिपयीप्तकसंख्येयवर्षायुष्क कर्मभूमिन गर्भव्युत् क्रान्तिक मनुष्याणां मनःपर्यवज्ञानं सम्रुत्पचते। तत् समासतव्यतुर्विधं मज्ञप्तम्, तच्या-भाग को और उत्कृष्ट सी पल्योपस के असंख्यातचे साग को-अतीत और अनागत काल को-जानता-देखता है। विपुल्पति उस्ती को अधि-कतर, विद्युद्धनर और निर्मलतर जानता-देखता है।

भाव की अपेक्षा से ऋजुमति अनन्त आदों को जानता-देखना है। सर्व भावों के अनन्तवें भाग को जानता-देखता है, विपुलमति डसी को अधिकतर, विपुलतर और विद्युद्धतर जानता-देखता है। ''मनः पर्यवट्टान मनुष्यों के जन द्वारा चिन्तित अर्थ को प्रकट करने दाला है, वह मनुष्य क्षेत्र तक सीमित है, गुण प्रत्यय ही होता है अर्थात् तपस्या आदि गुणों के द्वारा ही उत्पन्न होता है और संयमी मुनियों को ही प्राप्त होता है।

और भी कहा है-ऋद्विप्राप्त, अप्रमत्त तंचत, लम्यग्दछि, पर्याप्त, संख्यान वर्ष की आयु वाठे, कर्मभूमिज और गर्भन मतुष्यों को ही मनःपर्यवज्ञान उत्पन्न होता है।

मनः पर्यवज्ञान संक्षेप में चार प्रकार का कहा गया है, यथा-(१) द्रव्य अने ઉत्કृष्टथी पछ पट्यापमनां असं ज्यातमा सागने अतीत अने अनागत डासने लाखे जुओ छे. विपुसमती तेने अधिक्रतर विशुद्धतर अने निर्भणतर लाखे जुओ छे.

ભાવની અપેક્ષાથી ઝજુમતિ અનંત ભાવાને જાણે છે જુએ છે. સર્વ ભાવાના અનંતમા ભાગને જાણે છે જુએ છે વિપુલમતી તેને અધિકતર વિપુલતર તેમજ વિશુદ્ધતર જાણે જુએ છે. 'મનઃ' પર્યવજ્ઞાન મનુષ્યાના મન દ્વારા ચિ'તિત અર્થને પ્રકટ કરનાર છે, ને મનુષ્યક્ષેત્ર સુધી મર્યાદિત છે, ગુણપ્રત્યય જ થાય છે. અર્થાત્ તપસ્યાં આદિ ગુણે! દ્વારા જ ઉત્પન્ન થાય છે અને સંચમી મુનિઓને જ પ્રાપ્ત થાય છે.

વળી પણુ કહ્યું છે લખ્ધિપ્રાપ્ત, અપ્રમત્તસ યત સગ્યક્ર્ટપ્ટિ, પર્યાપ્ત સ'ખ્યાત વર્ષ'ની આશુવાળા કર્મભૂમિ જ અને ગર્ભજમનુષ્યાને જ સન:પર્યય જ્ઞાન થાય છે. મન:પર્યયજ્ઞાન સ'ક્ષેપમાં ચાર પ્રકારનું કહેવામાં આવ્યું

003

द्रव्यतः क्षेत्रतः काल्लतो भावतश्चेति । एवश्च-विषयापेक्षयापि अवधिज्ञानतो मनः पर्यवज्ञानस्य विज्ञेषोऽत्रगन्तव्यः । एवं सर्वस्तोकाः खल्छ मनः पर्यवज्ञानपर्यवा भवन्ति तद्पेक्षयाऽवधिज्ञानपर्यवा अनन्तग्रणा अवसैयाः तथा च-मनःपर्यव-ज्ञानस्य पर्यवाः सर्वज्ञानापेक्षयास्तोका अवन्ति, तस्य सव्ज्ञानापेक्षया सूक्ष्म पदार्थयाहित्वात् इतिमावः ॥४९॥

मूल्म्–सइसुयनाणे–असव्वपज्जवेसु द्वेवसु ॥५०॥ छाया-'मति-श्रुतज्ञानम्-असर्वपर्यवेषु द्रव्येषु॥५०॥

तत्त्वार्थदीपिका-पूर्व तावत्-सम्यग्ज्ञानस्य मोक्षम्मति कारणतया मतिश्रुता वधिमनःपर्यव केवलज्ञानरूपस्य तस्य मरूपणं छन्य्, तत्रापि मोक्षम्मति मुख्य कारणतया केवल्ज्ञानं पथमं मरूपितम् तदन्तरं मतिज्ञानादिकं क्रमज्ञः प्ररूपिनम्

से (२) क्षेत्र से (३) काल से और (४) भाव से। इस प्रकार विषय की दृष्टि से भी अवधिज्ञान की अपेक्षा सनःपर्घ वज्ञान की विरोषता सम-झना चाहिए।

इस प्रकार मनःपर्यवज्ञान के पर्याय सब से थोडे हैं, उसकी अपेक्षा अवधिज्ञान के पर्याय अनन्त गुणा हैं ॥४९॥

'मइखुचनाणे' इस्वादि ।

सुन्नार्थ--मतिज्ञान और अुतज्ञान खब द्रव्यों को जानते हैं किन्तु उनके सब पर्यायों को नहीं जानते ॥५०॥

तत्त्वार्थदीपिका--मोक्ष के कारणभून सम्यग्ज्ञान के मति, अुन, अवधि, मनःपर्यव और केवलज्ञान के भेरों की प्ररूपणा की गई, उन में भी मोक्ष का प्रधान कारण होने से केवलज्ञान की पहले प्ररूपणा की

છે. જેમકે (૧) દ્રત્રથી (૨) ક્ષેત્રથી (૩) કાલથી અને (૪) ભાવથી એ રીતે વિષયની દેષ્ટિએ પણ અવધિજ્ઞાનની અપેક્ષા મનઃપર્યંયજ્ઞાનની વિશેષતા સમજવી નેઇએ

આ રીતે મનઃપર્યંયજ્ઞાનનાં પર્યાય સૌથી થાેડા છે. તેની અપેક્ષા અવ-ધિજ્ઞાનના પર્યાય અન'તગણુ છે.

'मझ्सुयणाणे' धत्याहि

સૂત્રાર્થ-મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન અધાં દ્રવ્યાને જાણુ છે. પરંતુ તેમનાં અધાં પર્યાયોને જાણુતા નથી ા ૫૦ ા

તત્ત્વાર્થદીપિકા — માક્ષનાં કારણબ્રૂત સમ્યકૂત્તાનના મતિ, શ્રુત અવધિ ુમનઃપર્યંય અને કેવળજ્ઞાનના ભેદાેની પ્રરૂપણા કરવામાં આવી. તેમાં યણુ માક્ષ

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ खु.५० पञ्चज्ञानानां मध्ये वैशिष्टयादिकम् ८०९

सम्प्रति-तेषां पञ्चानां मध्ये प्रवैपूर्वज्ञानापेक्षया-उत्तरोत्तरम्योत्कपादिकम्पति-पदयितुं घथसं मतिश्रुतज्ञानस्य न्दिपयं प्ररूपयति-'सङ्ख्यावाणे' इत्यादि । मतिश्रुतज्ञानस्-सन्ज्ञानं श्रुतज्ञ.नञ्च पूर्रोक्तस्यरूपस् असर्वपर्य वेषु न लई द्रव्य पर्यायेषु प्रवर्तते, अपितु-द्रव्येषु लर्येषु घवर्तते । तथा च-मतिश्रुण्ज्ञानयोर्ष्टतिः सर्वद्रव्येषु भदति, क तु-उर्वद्रव्यपयीयेग्विति सादः । सतिज्ञानं श्रुत्ज्ञान्श्र सर्वप्रवेद द्रव्यक्ति, क तु-उर्वद्रव्यपयीयेग्विति सादः । सतिज्ञानं श्रुत्ज्ञान्श्र सर्वाण्येव द्रव्यक्ति दिदयत डा-प्रत्याहने जानाति, न तु-लर्वद्रव्यपर्यायान् किश्चिद्देव इव्यपर्यायान् जान्गधीनि चोध्यस् । द्रव्याणि च धर्माधर्माज्ञाग्रज्ञाल पुद्रव्जीवरूराणि प्रीक्तानि अवगन्तव्यानि । तत्रापि देशद एव मतिज्ञानम्, द्रव्याणि जानाति, न तु लर्वतः । श्रुत्ज्ञानन्तु-सर्दत्यद द्रव्याणि जानाति, अत-एव-मतिज्ञानापेक्षया श्रुत्ज्ञ.नर्य देशिष्टच तवरेष्टम् ॥५०॥

गई और इसदे पाइ जल ते सनिद्यान छादि या निरूषण दिया गया, अब उन पांचों ज्ञानों में पूर्व-पूर्व की अपेक्षा आगे-जाने दांचे झान का उत्कर्ष प्रतिपादन तरने के फिए एर्टप्रथम सति और अन ज्ञान के विषय का कथन करते हैं।

यतिज्ञान और आतंज्ञान सभी हन्यों सो तो जानते हैं परन्तु तव पर्यायों को नहीं जानते । इस प्रज्ञार मनिश्चनज्ञान का व्याप्तर तमल दन्यों में होता है, मनर ख़यस्त प थिं। यतिज्ञान और अत-ज्ञान सब दन्यों को दिखय दारते हैं मगर सब पर्यायों को नहीं-धोडे पर्यायों को ही जानते हैं । घर्म, अधर्म, आदाचा, जाल, पुद्गल और जीव, ये छह द्रव्य हैं, जिन्द्रा कथन पहछे किया जा चुन्ता है । मनि ज्ञान द्रव्यों की देवातः जानता है, अन्ज्ञान सर्वतः जानता है, जनएज मतिज्ञान की अपेक्षा अनज्ञान चिचिन्ट है ॥५०॥

તું પ્રધાન કારણુ હૈાવાથી કેવળજ્ઞાનની પહેલાં પ્રરૂપણા કરી અને ત્યાર પછી કમથી મતિજ્ઞાન આદિતું નિરૂપણ કર્યું. હવે તે પાંચે જ્ઞાનામાં પૂર્વ-પૂર્વની અપેક્ષાએ ઉત્તર-ઉત્તરવાળા જ્ઞાનનાં ઉત્કર્ષ પ્રતિપાદન કરવા માટે સર્વપ્રધમ મતિ અને શ્રુતજ્ઞાનનાં વિત્રયતું કથન કરીએ છીએ

મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન બધાં દ્રગ્યાને તા જાણે છે પરંતુ બધાં દ્રગ્યેઃનાં બધાં પર્યાયાને જાણતા નથી. આ રીતે મતિ શ્રુતજ્ઞાનના વ્યાપાર બધાં દ્રવ્યા માં થાય છે પણ બધાં પર્યાયામાં નહીં મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન બધા દ્રગ્યાને વિષય બનાવે છે. પરંતુ બધા પર્યાયાને નહીં થાડા પર્યાયા ને જ જાણે છે ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, કાલ, પુદ્દ ગલ અને જીવ આ છ દ્રગ્ય છે. જેમનું કથન

#### तत्त्वार्थस्त्रे

तत्वार्थनियु क्तिः— पूर्वे खद्ध मोक्षष्ठाधनत्वेन मतिश्रुतावधिमनःपर्यव केवछ ज्ञानरूपं सम्यग्ज्ञानं घरूपिउष् तत्रापि केवछज्ञानस्य मुख्यत्वात् मथमं प्ररूषणं कुतम् तदन्तरं मतिज्ञानादिकं प्ररूपितम्, सम्पति तेषु मत्यादि पश्चज्ञानेषु पूर्व पूर्वषपेक्ष्य उत्तरोक्तरस्य वैधिष्टचादिकं परूपथितुमाद-'सट्ट्राच्यनाणे असन्व पज्जवेस्तु दब्वेस्तु' इति । मतिश्रुतज्ञानम्-पूर्वेक्ति स्वरूपं मतिज्ञानम् आभिनिवो-धिक ज्ञानरूपम् श्रुटज्ञानश्च-अपर्वपर्यवेषु, न सर्वद्रव्यपर्यायविषयकं प्रव्येषु सर्वेषु भवति । तथा च-मतिज्ञानं श्रुनज्ञानश्च न सर्वद्रव्यपर्यायविषयकं मदति, अपितु-धर्माधयक्तिायकाछपुद्ररुजीवरूप-सर्वद्रव्यपर्थान इति भावः। एवश्च-मतिश्रुताभ्यां सर्वाणि द्रव्याणि जानादि, न तू-सर्वद्रव्यपर्थान् इति भावः।

तत्त्दार्थनियुँक्ति--पहछे अति, अत, अवधि, सनःपर्यव और केवलज्ञानरूप सम्यग्ज्ञान सोक्ष का खायन है, यह प्रतिपाहन किया गया, उनमें भी प्रधान होने से केवलज्ञान का पहछे निरूपण किया गया, उसदे अवन्तर मतिज्ञान आदिका जथन किया गया, अव उन पचिों ज्ञानों में उत्तरोक्तर की विधाण्टना का प्रतिपादन करने के लिए कहते हैं--

पूर्वोक्त मतिज्ञान और अतज्ञान की प्रवृत्ति सप द्रव्यों में होती है किन्तु खब पर्धायों में नहीं होती। इस कारण मतिज्ञान और अतज्ञान सब द्रव्य-पर्याय विषयक नहीं हैं, अपितु धर्म, अधर्म, आकाज्ञ, काल, पुर्गल और जीव रूप सर्व द्रव्यों को जानते हैं। इस प्रकार मतिज्ञान और अतज्ञान के जीव सब द्रव्यों को तो जानता है मगर

પહેલા કરવામાં આવી ગશું. અતિજ્ઞાન દ્રવ્યને દેશત: જાણુે છે. શ્રુતજ્ઞાન સર્વત: જાણુે છે. આથી મતિજ્ઞાનની અપેક્ષા શ્રુતજ્ઞાન વિશિષ્ટ છે. ॥ ૫૦ ॥

તત્ત્વાર્થ નિશુ કિત-પહેલા મતિ, શ્રુત, અવધિ, મનઃપર્યય અને કેવળ ગ્રાન રૂપ સમ્યકગ્રાન મેાક્ષનું સાધન છે એ પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું. તેમાં પણ પ્રધાન હાેવાથી કેવળગ્રાનનું પ્રથમ નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું. તેના પછી મતિગ્રાન આદિનું કથન કરવામાં આવ્યું. હવે તે પાંચે ગ્રાનામાં ઉત્તરાઉત્તર વિશિષ્ટતાનું પ્રતિપાદન કરવા માટે કહીએ છીએ

પૂર્વીકત મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાનની પ્રવૃત્તિ અધાં દ્રવ્યાેમાં થાય છે પરંતુ અધાં પર્યાયાેમાં થતી નથી. આ કારણે મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન સર્વદ્રવ્ય પર્યાય વિષયક નથી, તાે પણુ ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, કાલ, પુદ્ગલ અને જીવ રૂપ સર્વદ્રવ્યાેને જાણે છે. આ રીતે મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાનથી જીવ અધાં દ્રવ્યાેને તાે જાણે છે પરન્તુ તેના અધાં પર્યાયાને જાણુતા નથી. જ્યારે મતિ- दीपिका-नियुँक्ति टीका ब.८ खू.५० पश्चेज्ञानानां मध्ये वैशिष्ठयादिकम् - ८११

यदा खलु-मतिज्ञानी अतज्ञानेनोपलन्धेष्वर्थषु अक्षरपरम्परापरिपाटी विनेन सम्यग्रज्ञानादि द्रव्याणि ध्यायति तदा-मतिज्ञानविषयाः सर्वद्रव्याणि अवन्ति, न तु-सर्वद्रव्यपर्वायाः अल्पज्ञालत्वात्- यनसञ्चाऽग्रक्तत्वात् । एवस्-अतग्रव्यानु सारेण सर्वाणि धर्माधर्माकाञकालपुदल्जीयद्रव्याणि जानाति, न तु-तेषां सर्व-पर्यायान् तत्रापि-मतिज्ञानेन देशतएव द्रव्याणि जानाति, न तु-तेषां सर्व-पर्यायान् तत्रापि-मतिज्ञानेन देशतएव द्रव्याणि जानाति, न तु-सर्वतः । श्रुत-ज्ञानेन तु-सर्वतो द्रव्याणि जानाति, सर्वद्रव्यपर्यायांस्तु-न लाभ्यां जानातीति फलितम् । उक्तञ्च नन्दिम्रत्रे ३७ स्रुने-'तत्थ द्व्वओणं आसिणिचोह्त्यणाणी आएसेणं सव्याहं द्व्वाहं जाणह न पासह, काल्ओणं आसिणिचोह्त्यणाणी आएसेणं सव्याहं द्व्वाहं जाणह न पासह, आवश्रोणं आसिणिचोह्त्य णाणी आएसेणं सव्यालं जाणह न पासह, यावश्रोणं आसिणिचोहिंग् यणाणी आएसेणं सव्याल्यो चउव्व्यि जाणह न पासह, यावश्रोणं आसिणिचोहिंग् वोक्तम्-'से समास्त्रो चउव्व्या ज्ञाणह न पासह' तत्याग्रे तत्रीव-५८ स्त्रे

सब पर्यायों को नहीं जानता। जब सतिज्ञान अन्जानी के झारा उप-ठब्ब पहाथों को अक्षरपरस्परा फी परिपार्टी के बिना ही द्रव्यों का ध्यान करता है तब खभी द्रव्य सतिज्ञान के विषय हा जाते हैं, मगर सब द्रव्यों के खब पर्याय उखके विषय नहीं हो खकते, क्योंकि बह इन्द्रियों और सन से उत्पन्न होता है और खब पर्यायों जो जानने में असमर्थ है। इस प्रकार वह सूछ-ग्रंथ के अनुसार धर्म, अधर्म, आकाज्ञ, काल, पुद्गल और जीव द्रव्यों जो जानता है मगर उनके सब पर्यायों का नहीं जानता। इन से भी मतिज्ञान के झारा एकदेज से ही द्रव्यों को जानता है, खर्व देजा से नहीं। अन्ज्जान के झारा सर्व देजा से जानता है, जबर इन दोनों ज्ञानों से द्रव्यों के सजस्त पर्याय नहीं जाने जाते, यह इसका फलितार्थ है। नन्दिसज के ३७ वे सत्र में कहा है-'द्रव्य की अपेक्षा मतिज्ञानी खामान्य खप से जभी

રાન શ્રુતજ્ઞાન દ્વારા ઉપલખ્ધ પદાર્થીને અક્ષરપરમ્પરાની પરિપાટી વગર જ દ્રબ્યોતું જ્ઞાન કરે છે ત્યારે અધાં દ્રબ્ય અતિજ્ઞાનના વિષય અની જાય છે, પરન્તુ અધાં દ્રબ્યાના અધા પર્યાય તેના વિષય થઈ શકતા નથી, કારણકે તે ઇન્દ્રિયા અને અનથી ઉત્પન્ન થાય છે અને અધાં પર્યાયોને જાણવામાં અસમર્થ છે. આ રીતે તે શ્રુતગ્રંથ વ્યતુસાર ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, કાલ, પુદ્દગલ અને જીવ દ્રબ્યોને જાગ્રુ છે પરન્તુ તેના અધા પર્યાયોને જાણતું નથી. એમાં પણ મતિજ્ઞાન દ્વારા એક દેશથી જ દ્રબ્યોને જાણુ છે, સર્વ દેશથી નહીં. શ્રુતજ્ઞાન દ્વારા સર્વદેશથી જાગ્રુ છે. પરન્તુ વ્યા અંને જ્ઞાનાથી દ્રબ્યોના સમસ્ત પર્યાય જાણી શકતા નથી, આ એના ક્લિતાર્થ છે. નન્દીસ્ત્રના ૩૭માં સ્ત્રમાં કહ્યું છે દ્રબ્યની અપેક્ષા સતિજ્ઞાની સામાન્ય રૂપથી બધાં દ્રબ્યોને જાણુ છે પણુ જોતા कालओ-भावओ, तत्थ द्व्वओणं खुयणाणी उवउत्ते सव्यद्व्वाइं जाणइ पासइ, खित्तओणं खुयणाणी उवउत्ते छव्वं खेत्तं जाणह पासइ कालओणं-खुयणाणी उवउत्ते सव्यं कालं जाणह पासह भावओणं खुयणाणी उवउत्ते सव्ये भावे जाणह पासह' इति, उत्र द्व्पतः खल्ज आभि-विवोधिकज्ञानी आदेशेन सर्वाणि द्रव्याणि जानाहि न पत्र्यति, क्षेत्रतः खल्ज आभि-विवोधिकज्ञानी आदेशेन सर्व क्षेत्रं जानाति न पत्र्यति, कालतः खल्ज आभि-विवोधिकज्ञानी आदेशेन सर्व क्षेत्रं जानाति न पत्र्यति, कालतः खल्ज आभि-विवोधिकज्ञानी आदेशेन सर्व क्षेत्रं जानाति न पत्र्यति, भावतः खल्ज आभि-वोधिकज्ञानी आदेशेन सर्व कालं जानाति न पत्र्यति, भावतः खल्ज आभिनि-वोधिकज्ञानी आदेशेन सर्व कालं जानाति न पत्र्यति, भावतः खल्ज आभिनि-वोधिकज्ञानी आदेशेन सर्वान् भावान् जानाति न पत्र्यति । अथ समास्तत्थत्वद्विंश प्रवक्तः सर्व क्षेत्रं जानाति पत्र्यति कालतः खल्ज श्रुतज्ञानी जप् युक्तः सर्व क्षेत्रं जानाति पत्र्यति कालतः खल्ज श्रुतज्ञानी उपग्रक्तः सर्वान् भावान् जानाति पत्र्यति इत्येतन खल्ज आगमेन मतिज्ञानापेक्षया श्रुतज्ञानस्य वैभिष्टयं स्पष्टं ज्ञायते इति ५०॥

प्रव्यों को जानना है, मगर देखता नहीं है, काल की अपेक्षा मति-हानी सामान्यरूप से सर्व काल को जानता है मगर देखना नहीं है, माव की अपेक्षा घतिज्ञानी खामान्यतः सभी आवों को जानता है मगर देखता नहीं है।' आगे वहीं ५८ वें स्ट्रज में करा है-ज्युतज्ञान संक्षेप से जार प्रकार का कहा गया है-ट्रव्यसे, क्षेत्र से, काल से और भाव से। द्रव्य से जुन्ज्ञानी उपयोग लगरकर उच द्रव्यों को जानता-देखता है, क्षेत्र से जुन्ज्ञानी उपयोग लगरकर उच द्रव्यों को जानता-देखता है, काल से जुन्ज्ञानी उपयोग लगरकर उच द्रव्यों को जानता-देखता है, साल से जुन्ज्ञानी उपयोग लगरकर उच क्षेत्र को जानता-देखता है, साल से जुन्ज्ञानी उपयोग लगरकर उच पावां को जानता देखता है, भाव से जुन्ज्ञानी उपयोग लगरकर उच पावां को जानता देखता है। ' इस आगम के चतिज्ञान की अपेक्षा जुत्ज्ञान की विश्वि-छता स्वष्ट ही ज्ञान होती है॥५०॥

નથી, કાલની અપેક્ષા સતિજ્ઞાની સામાન્ય રૂપથી સર્વકાલને જાણે છે પરન્તુ જોતા નથી, ભાવની અપેક્ષા સતિજ્ઞાની સામાન્યત: અધા લાવાને જાણે છે પણ જોતા નથી આગળ જતાં ત્યાં જ પડમાં સૂત્રમાં કહે છે શ્રુતજ્ઞાન ડું કામાં ચાર પ્રકારનું કહેવામાં આવ્યું છે દ્રવ્યથી છે પથી, કાલથી અને ભાવથી દ્રવ્યથી શ્રુતજ્ઞાની ઉપયાગ લગાવીને સર્વદ્રવ્યાને જાણે જુએ છે, દ્વત્રથી શ્રુતજ્ઞાની ઉપયાગ લગાડીને સર્વ દ્વેત્રને જાણે જુએ છે. કાલથી શ્રુતજ્ઞાની ઉપયાગ લગાવી ને સર્વ કાલને જાણે જુએ છે ભાવથી શ્રુતજ્ઞાની ઉપયાગ લગાવીને અધાં ભાવે ને જાણે જુએ છે આ આગમથી અતિજ્ઞાનની અપેક્ષા શ્રુતજ્ઞાનની વિશિષ્ટતા મપબ્ટપણે જ્ઞાત થાય છે ા પગા

# मुल्स-ओहिनाणे सब्बरुविदब्वेसु ॥ ५१॥

छाया-अवधिज्ञानं हर्वं कृषिद्रव्येषु ॥५१॥

तत्वार्थदीपिका-'पूर्वस्त्रो-सतिश्रुतज्ञानयौ चिषयमरूएणं इतम् सम्घति अवधिज्ञानस्य विषयं प्ररूपयितुपाद-'श्रोदिनाणे खटवरूचि द्ववेख्र' इति । अवधिज्ञानम्-पूर्वोक्तस्वरूपं अवपत्ययिकं क्षायोपग्रमिकञ्चाऽव'धेज्ञानं सर्वरूपि द्ववेष्डेव पुद्रस्टद्रव्यपयीयेषु भवति न तु सर्वरूपिपुष्ट् गळद्रव्यपयीयेषु नापि-अरूपिद्रव्येषु धर्माधर्माक्वाग्चाऽऽत्मद्रव्येषु, तथा चावधिज्ञानं रूपि द्रव्य-विषयकसेद अवति न तु-अरूपि द्रव्यविषयक्तम् नापि सर्वपयौयविषयकम् अत्यन्त विश्वदेनापि अवधिज्ञानेन रूषीण्येव द्रव्याणि परमावधिज्ञानी जानाति नापि द्रव्याणि, तान्यपि रूपि द्रव्याणि क्षेत्रैः पर्यायैः अक्षीतानागत्यर्तमानैरूत्पाद्व्यय घौव्यादिसिरनन्तैः प्रयेवैद्यां न जानाति इति भावः ।.५१॥

'ओहिनाणे सन्व' इत्यादि।

सूत्रार्थ—अवधिज्ञान खव रूपी द्रव्यों को जानता है ॥५१॥ तत्वार्थदीपिका—पूर्वसूत्र में अतिज्ञान और अतज्ञान के विषय का निरुपण किया गया, अब अवधिज्ञान के विषय का प्रतिपादन करते हैं-प्रोंक्त स्वरूप वाला अवमत्ययिक और क्षयो4ज्ञालप्रस्थयिक अवधि-ज्ञान रूपी द्रव्यों अर्थात् पुद्रग्रे में ही व्यापार करता है, किन्तु रूपी इग्यों के खमस्त पर्यायों में व्यापार नहीं परता । यह अरूपी द्रव्यों को भी नहीं जानता। खब से अधिक विद्युद्ध अवविज्ञान भी रूपी द्रव्यों को भी नहीं जानता। खब से अधिक विद्युद्ध अवविज्ञान भी रूपी द्रव्यों को ही जानता है, किन्तु उनके अतीत, अनागत, वर्त्तमान, उत्पाद व्यय और घोव्य आदि खब अनन्त पर्यायों को नहीं जानता है ॥५१॥

'ओंहिनाणे सन्द' धत्याहि

સુત્રાર્થ-અવધિત્રાન અધાં રૂપી દ્રવ્યાને જાણે છે ા પ૧ ા

तत्वार्थ'દોપિકાઃ-પૂર્વસૂત્રમાં મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાનના વિષયતુ' નિરૂપણુ કરવામાં આવ્યુ', હવે અવધિજ્ઞનના વિષયતું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ

પૂર્વોકત સ્વરૂપવાળા લવપ્રત્યયિક અને ક્ષગેાપશસ્પ્રપ્રત્યયિક અવધિજ્ઞાન રૂપી દ્રવ્યોને અર્થાત્ પુદ્દગલમાં જ વ્યાપાર કરે છે, પરન્તુ રૂપી દ્રવ્યાના સમસ્ત પર્યાયોમાં વ્યાપાર કરતું નથી તે અરૂપી દ્રવ્યોને પણ જાણતું નથી સહૂથી અધિક વિશુદ્ધ અવધિજ્ઞાન પણ રૂપી દ્રવ્યોને જ જાણે છે પરન્તુ તેમનાં અતીત અનાગત, ઉત્પાદ વ્યય અને ઘ્રીવ્ય આદિ અધા અનન્ત પર્યાયોને જાણતું નથી ાં પ૧ ા

तत्त्वाथ सत्रे

तत्त्वार्थनियुंक्तिः-पूर्व तात्रत् मरिज्ञान-अत्रज्जानयो विंपयस्य निरूपणं विहि-तम् सम्पति-तदन्तरावगतरुया- ऽवधिज्ञानस्य विषयं निरूपयितुमाह-'ओहिनाणे स्वव्यद्धवि दव्वेखु' इति । अवधिज्ञानम्-भवमत्ययिकं क्षायोपग्रनिकश्च पूर्शेक्त स्वरूषमवधिज्ञानं सर्वरूपिद्रव्येषु-पुद्गलद्रव्यस्वरूपेष्वेव भवति नत्त्वरूपि द्रव्येषु धर्माधर्माकाग्रात्यस्वरूपेबु, नवा-सर्वरूपि पुद्गलद्रव्यपर्यायेषु, तथा चाऽवधि-ज्ञानं सर्वरूपि पुद्गलद्रव्यविषयक्षमेव संमवति । न तु-अरूपि द्रव्यविषयक्तम्, नाधि-रूपि पुद्गलद्रव्यसर्वपर्यायविषयक्षम् परसावधिज्ञान्यपि सुविशुद्धेनाऽपि अवधिज्ञानेन रूपीण्येव पुद्गलद्रव्याणि जानाति, नाऽरूपीणि धर्माधर्मीकाशास्म द्रव्याणि जाताति, न वा-ज्ञान्यपिरूपि पुद्गलद्रव्याणि सर्वेरतीतानागतवर्त्तमाने-रूत्यादव्ययत्रीव्यादिसिरनन्तैः पर्यायैः पारच्छिनत्ति परमावधिज्ञानी अत्यन्त विद्यद्धेनापि अदधिज्ञानेन । उक्तश्चा-ऽनुयोगद्वारे १९४ स्रवे-'ओहि दंसण

तत्त्वार्थनिशुँक्ति—पहछे मतिज्ञान और अतज्ञान के विषय का निरूपण किया गया, अब क्रममाप्त अवधिज्ञान के विषय का प्रतिपादन फरते हैं-

अवप्रस्थय और क्षयोपरामनिमित्तक अवधिज्ञान पुदृगल द्रव्य रूप छर्व ख्पी द्रव्यों में ही व्यापार करता है, धर्म, अधर्म, आकाश और जीव, इन अरूरी द्रव्यों में उलका व्यापार नहीं होता। वह रूपी द्रव्यों के समस्त पर्यायों को भी नहीं जानता है। परमावधि ज्ञानी भी अन-न्त विशुद्धि अवधिज्ञान के बारा रूपी द्रव्यों को ही जानता है, अरूपी द्रव्य धर्म, अधर्म, आज्ञाश और आत्मा को नहीं। रूपी द्रव्यों को भी सभी अतीत, अनागत, वर्त्तमान, उत्पाद, व्यय और प्रोव्य आदि अन-न्त पर्यायों से नहीं जानता।

તત્ત્વા શ્વ વિશું કિત-પહેલા મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાનના વિષયનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું, હવે કેમપ્રાપ્ત અવધિજ્ઞાનના વિષયનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ લવપ્ર ત્યય અને ક્ષરો પશ અનિસિત્ત ક અવધિજ્ઞાન પુદ્દ ગલદ્ર વ્ય રૂપ સર્વ રૂપી દ્રવ્યામાં જ વ્યાપાર કરે છે. ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને જીવ આ અરૂપી દ્રવ્યામાં તેના વ્યપાર હાતા નથી, તે રૂપી દ્રવ્યાના સમસ્ત પર્યાયોને પણ જાણતું નથી. પરમાવધિજ્ઞાની પણ અત્યન્ત વિશુદ્ધ અવધિજ્ઞાન દ્વારા રૂપી દ્રવ્યાને જ જાણે છે. અરૂપી દ્રવ્ય ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને આત્માને નહીં રૂપી દ્રવ્યાને પણ બધાં અતીત, અનાગત, વર્તમાન, ઉત્પાદ, વ્યય અને અને ઘોવ્ય આદિ અનન્ત પર્યાયોથી જાણતું નથી.

દેરેષ્ઠ

रीपिका-नियुक्ति टीका स.८ ए.५१ अवधिज्ञानविषयतिरूपणम्

ओहिद सणिस्स सञ्थक्षि दन्वेख न पुण सन्य पडजवेख' इति अवधि-दर्श नम्-अवधिदर्शनिनः सर्वरूपि द्रन्येषु न पुनः सर्वप्यपेषु, इति एवं नन्दिस्रवे १६ सूरो चोक्तम्-'तं स्वयासओ चउन्दिहं पण्णासं, तं जहा-दन्वजी-सेत्तओ काल्ओ भावओ, तस्थ द्व्यओ ओहिनाणी जहण्णेणं अर्णताई रविदव्वाइं जाणइ-पास्तइ उक्षोहेणं सन्व्याईं खविदन्मइं जाणह पासइ सेत्तओणं ओहिनाणी जहण्णेणं अंगुरुरुस अर्संखिज्जन्यागं जाणह पासइ उक्कोसेणं असंखिज्जाइं अलोग लोगपमाणपिप्ताइं खंडाईं जाणह-पासइ काल्ओणं ओहिनाणी जहण्णेणं ओचल्याए अर्सखि जाहं भागं जाणइ-पास्तह, उक्कोसेणं असंखिज्जा को उरसपिणीओ ओसपिणीओ अई्यं अणागईयं च कालं जाणह पासह आवओणं ओहिनाणी जहण्णेणं अणंते आवे काणह पासह उक्कोसेणं चि अणंत मावे जाणह पासइ, स्वव्यााणं अर्णतसागं जाणह पासह-इति तत् समासतथहर्विधं मज्ञप्तम् तद्यया-द्रन्यतः क्षेत्रतः कालतो यावतः । तत्र द्रन्यतो-ऽत्विद्वानीजघाय्येनाऽनन्तानि रूपिद्रव्याणि जानाति पर्यति, उत्कृष्टेन सर्वाणि रूपि द्रव्याणि जानाति पर्व्यति, क्षेत्रतः खलु अवधिज्ञानी जघन्येनांगुरुस्यासंख्येय-

अनुयोगदार सूत्र के १४४ वें सूत्र में कहा है-'अवधिद्शीन वाछे का समस्त रूपी द्रव्यों में व्यापार होता है, मगर उनके खमस्त पर्यायों में नहीं।

नन्दिसूत्र के १६ वें सूत्र में भी कहा है-अवधिज्ञान संक्षेप से चार प्रकार का है-द्रव्य से, क्षेत्र से, काल से और आव से। द्रव्य की अपेक्षा अवधिज्ञानी जयन्य अनन्त रूपी द्रव्यों को जानता-देखता है, उत्कुष्ट समस्त रूपी द्रव्यों को जान्ता और देखता है। क्षेत्र की अपेक्षा अवधिज्ञानी जयन्य अंगुल के अखंख्यातवें भाग को जानता-देखता

અનુયોગદ્વાર સૂત્રના ૧૪૪માં સૂત્રમાં કહ્યું છે 'અવધિદર્શન અવધિદર્શન વાળાના સમસ્ત રૂપી દ્રવ્યોમાં વ્યાપાર હેિ'ય છે પરન્તુ તેમના સમસ્ત પર્યાયોમાં નહી''

નંદીસૂત્રમાં ૧૬માં સૂત્રમાં પણ કહ્યું કે અવધિત્ત ન સંક્ષેપમી ચાર પ્રકા-રતું છે દ્રવ્યથી ક્ષેત્રથી કાલથી અને ભાવથી દ્રવ્યની અપેક્ષા અવધિત્તાની જ્લન્ય અનન્ત રૂપી દ્રવ્યોને જાણે જીએ છે ઉત્કૃષ્ટ સમસ્ત રૂપી દ્રવ્યોને જાણે જાએ છે. ક્ષેત્રની અપેક્ષા અવધિત્તાની જઘન્ય આંગળના અસંખ્યાતમાં ભાગને જાણે જીએ છે, ઉત્ષ્કુટ અલેાકમાં લેલ્કપ્રમાણ અસંખ્યત ખડાને જાણે જીએ છે. કાલથી અવધિત્તાન જઘન્ય આવલિકાની અસંખ્યાતમાં ભાગને જાણે જુએ भागं जानाति पद्यति उरकरटेनाऽसंख्येयानि अलोलोक्रममाणसितानि खण्डानि जानाति पद्यति, कालतः खलु अवधिज्ञ नी जयन्येनानलीकायाऽसंख्येयभागं जानाति पद्यति, उल्कृष्टेनाऽसंख्येयाः उन्सर्पिण्यवसर्पिणीः अतीतय्-अना-गतश्च कालं जानाति पद्यति, भावतः खलु अवधिज्ञानी जयन्येन अनन्तान् भावान् जानाति पद्यति उन्कृष्टेनापि अनन्तान भावान् जानाति पत्र्यति, सर्व भावान् जानाति पद्यति उन्कृष्टेनापि अनन्तान भावान् जानाति पत्र्यति, सर्व भावानाष् अनन्तभागं जनाति पदयति, इति ॥५१॥

ष्लग्-मणपज्जवनाणे तद्नंतभागे ॥ ५२॥

छाया - मनः पर्यवज्ञानं तदनन्तमागे ॥५२॥

तत्त्रार्थदीपिका-- पूर्वमदधिज्ञानस्य दिपयः मह्यितः सम्पति-अद्धि-ज्ञानापेक्षया मनःषर्यव्ज्ञानस्य वैश्विष्टयं प्रतिपादन्तितं तस्य दिपयमाह-'मण

है, उत्कृष्ठ अलोक में लोकप्रमाण असंख्यात खडों गो जानना-देखता है। काल से अवधिज्ञानी जघन्य आवलिका के आसंख्यातवें भाग को जानता-देखता है, डाकुष्ट असंख्यात अतीत और अनागत डत्स्प्रिंगी और अयसर्पिणी कालो को जानता-देखता है। भाव से अवधिज्ञान जघन्य अनन्त भाषों को जानता देखता है-सर्व भावों के अवन्तिवें भाग को जानता और देखता है" ॥५१॥

'मणपज झबनाणे' इत्यादि ।

स्त्रार्ध-मनःपर्यवज्ञान, अवधिज्ञ,न के विषय के अनन्तवें भाग को जानता है॥५२॥

तत्वार्थदीपिका-पहळे अवधिज्ञान के विषय का निरूपण किया गया, अब अवधिज्ञान की अपेक्षा मनःपर्यवज्ञान की विशिष्टता का प्रतिपादन करने के लिए उसके विषय का निरूपण करते हैं-

છે, ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાત અતીત અને અનાગત ઉત્સર્પિણિ અને અવસર્પિણી કાલાને જાણે જુએ છે ભાવથી અવધિજ્ઞાની જઘન્ય અનન્ત ભાવાને જાણે જુએ છે અને ઉત્કૃષ્ટ પણ અનન્ત ભાવાને જાણે જુએ છે સર્વ ભવાના અનન્તમાં ભાગને જાણે અને જુએ છે.ાા પ૧ા

'मणपज्जवनाणे' धत्याहि

સ્**ત્રાથ** ---મનઃપય<sup>લ</sup>વજ્ઞાન, અલ્ધિજ્ઞાનના વિષયના અનન્તમાં ભાગને જાણે છે. ાા પર ાા

<sup>-</sup> તત્ત્વાર્થદીપિકા–-પહેલા અવધિજ્ઞાનના વિષયતું નિરૂપષ્ટુ કર્યું, હવે અવધિજ્ઞાનની અપેક્ષા મનઃપર્યવજ્ઞાનની વિશિષ્ટતાનું પ્રતિપાદન કરવાને માટે તેના વિષયતું નિરૂપણુ કરીએ છીએ

दीपिका-निर्युक्ति धीका ख.८ उ.५२ मन:वर्यवज्ञानस्य नैशिष्टवनिरूपणम् . ८१७

पड जचनाणे लह तं गुराहो' इति मनः पर्यज्ञानम् – पूर्वोक्तस्वरूपं तदनन्तभागे तस्याऽव शिज्ञान जिल्यी भू तस्य रूपि छुद्र छद्र छद्र वस्याऽ पेक्षयाऽनन्ते - सक्ष्मे थागे भवति । तथा च-यद् द्र व्यज् अवधिज्ञानं विषयी करोति तस्यापि अनन्तमागमेकं सक्ष्मपदार्थं त्यापर्यवर्त्तान विषयी करोति । तथ्या चाऽवधिज्ञान विषयाऽ-पेक्षया रानः पर्यवर्त्तान त्याऽत्यः य नम्हमप्दार्थदिषयकत्वात् अवधिज्ञान विषयाऽ-पेक्षया रानः पर्यवत्तान त्याऽत्यः य नम्हमप्दार्थदिषयकत्वात् अवधिज्ञान विषयाऽ-पेक्षया रानः पर्यवत्तान त्याऽत्यः य नम्हमप्दार्थदिषयकत्वात् अवधिज्ञाना पिक्षया तस्य वैक्षिष्ठचं वर्त्ते एति शावा । तथा च यानि र्जायहुद्ध छद्र व्याणि अवधिज्ञानी जानाति तेराधवणिहात दिपयी छत्त रूपि पुत्र व्यव्याणा मनन्तभागे एक श्विन मनः पर्यवज्ञानस्य ट्लिक्ष्यती एन्द्र अवधिज्ञानविषयस्य सर्वरूपि पुत्र व्यव्य विचिष्टव सुत्कृष्टात्व्य्य वर्त्तते इत्यवसे पद्य । अद्धिज्ञानमविरतसम्वय्य्य्व्ये मनापर्यवज्ञान-वैचिष्टव सुत्कृष्टात्व्य्य वर्त्तते इत्यवसे पद्य । अद्धिज्ञानमविरतसम्य्य्ड्य्देर्पि यवति मनः पर्यवज्ञानम् - संयदन्याध्य तत्य, क्राहि प्राप्तस्येच भवतीति चिरोपः ॥ ५ ः ॥

तत्वार्श्वति सु लिता-पूर्व सत्रोक्तावधितानम पेस्य मनापर्यवज्ञानस्य सस्प-पदार्थ विषयक्षत्याद अर्गाधज्ञानमपेस्य एनापर्यव्ज्ञानम्योत्क्रष्टग्वं मतिपाद वितुमाह-

सदापर्यवज्ञान, अदधिज्ञात के विपयसूत रूपी पुर्गल द्रन्य के अन-न्तवें आग को जानता है। अतः अवधिज्ञान जिस द्रन्य को विषय. करता है, उसरे अनन्तवें आग को मन,पर्ययज्ञान विषय करता है। इस कारण अवधिज्ञान की अपेक्षा जनःपर्यवज्ञान अत्यन्त सहम पदार्थ को जानने दे कारण उलकी अपेक्षा विशिष्ट है। अवधिज्ञान अविरत सम्घण्टप्टि को जी प्राप्त होता है किन्द्र सनःपर्यवज्ञान अप्रसन्तसंपत सम्घण्टप्टि को जी प्राप्त होता है किन्द्र सनःपर्यवज्ञान अप्रसन्तसंपत सम्घण्टप्टि को जी प्राप्त होता है किन्द्र सनःपर्यवज्ञान अप्रसन्तसंपत सम्घण्टप्टि को जी प्राप्त होता है। यह भी उलकी विशेषना है॥५२॥॥ तत्त्वार्थनियुत्ति-पूर्वखत्रोक्त अवधिज्ञान, यनःपर्यवज्ञान की अपेक्षा सक्ष्म पदार्थ में प्रवृत्त होने के कारण विशिष्ट हैं, अतएव उसकी उत्कु-ष्टता का प्रतिपादन करते हैं-

સનઃપર્યવગ્ઞાન અવધિગ્ઞાનના વિષયભૂત રૂપી પુદ્દગલ દ્રવ્યના અનન્તમાં ભાગને જાણે છે અર્થાત અવધિગ્રાન જે દ્રવ્યને વિષય બનાવે છે, તેના અનન્તમાં ભાગને અનઃપર્યવગ્રાન વિષય બનાવે છે. આ કારણે અવધિગ્રાનની અપેક્ષા મન પર્યવગ્રાન અત્યન્ત સક્મ પદ ર્થને જાણવાના કારણે તેનો અપેક્ષા વિશિષ્ટ મન પર્યવગ્રાન અત્યન્ત સક્મ પદ ર્થને જાણવાના કારણે તેનો અપેક્ષા વિશિષ્ટ છે. અવધિગ્રાન અવિરત સમ્યડદ્યપ્ટિને પણ પ્રાપ્ત થાય છે પરન્તુ મનઃપર્યવ ગ્રાન અપ્રમત્ત સંયત અને ઝદ્ધિપ્રાપ્તને જ થાય છે એ પણ એની વિશેષતા છે. ાા પર ા

તત્ત્વાર્શનિર્સ ડિત–-પૂર્વસ્ત્રોક્ત અવધિજ્ઞાન મન પર્યવજ્ઞાનની અપેક્ષા સૂક્ષ્મ પદાર્થીમાં પ્રવૃત્ત ચ્વાના કારણે વિશિષ્ટ છે. આથી તેની ઉત્કૃષ્ટતાનુ પ્રતિપાદન કરીએ છીએ

तुरु १०३

'मणपज्जवनाणे तद्नंतभागे' इति । मनःपर्यवज्ञानम्-पूर्वेक्तिस्वरूपं तदनन्त-भागे, तस्याऽवधिज्ञानविषयीकृतस्य रूपिपुद्गळद्रव्यस्याऽनन्ते सक्ष्मे एकस्मिन् भागे पवर्तते । एवश्च--यद् रूपि पुद्गळ द्रव्यष्ट् अवधिज्ञानं विषयी करोति तस्यापि अनन्तभागं सूक्ष्ममेंक पदार्थं मनःपर्यवज्ञानं विषयी करोति । तथा च-यानि रूपि पुद्गळद्रव्याणि अवधिज्ञानी जानाति तेषामवधिज्ञानद्यटरूपि पुद्गळद्रव्याणा मनन्तभागमेकं मनःपर्यवज्ञानी जानाति । तान्यपि चाऽवधिज्ञानविषयानन्तभागव-तीनि रूपि द्रव्याणि न कुछचाधाक्षारव्यवस्थितानि जानाति । अपितु-मनश्चि-न्तनविचाराऽन्वेषणविषयीभूतान्येव जानातीति तानि पुनर्भ सर्वळोकवर्त्तिनि, अपितु मनुष्यक्षेत्रवर्तीन्येव जानातीति यान्तं चाऽवधिज्ञानिनः सकाशात् विद्यद्धतराणि अत्यन्त सक्ष्मपर्यायाणि द्रव्याणि मनःपर्यवज्ञानी जानातीति

अवधिज्ञान के विषयभूत रूपी एदृगलद्रव्य के अवन्त सक्ष्म एक भाग में मनापर्यवज्ञान की प्रवृत्ति होती है। इस प्रकार जिस रूपी एट्-गल द्रव्य को अवधिज्ञान जानता है, उन्ह के भी अनन्तआग सक्ष्म एक पदार्ध को मनःपर्यवज्ञान जानता है। अतएव जिन रूपी पुद्गल द्रव्यों को अवधिज्ञानी जानता है, उन अवधिज्ञान के ढारा दृष्ट-ज्ञान रूपी पुद्गल द्रव्यों के अनन्त भाग-एक को मनःपर्यवज्ञानी जानता है। अव-घिज्ञान के विषय से अनन्तवें भागवर्त्ती रूपी द्रव्यों को कुडय (दीवार) आदि आकारों में व्यवस्थित रूप खे नहीं जानता है किन्तु मन द्वारा चिन्तन, बिचार एवं अन्वेषण के विषयभूत द्रव्यों को ही जानता है। उन द्रव्यों को भी समस्त लोक में नहीं जानता वस्त् सनुष्य क्षेत्रवर्त्ती द्रव्यों को ही जानता है। अवधिज्ञानी की अपेक्षा विद्युद्धतर और अत्यन्त सक्ष्म पर्याय वाले द्रव्यों को मनःपर्यवज्ञानी जानता है।

અવધિજ્ઞાનના વિષયભૂત રૂપી પુદ્ગલદ્રવ્યના અનન્ત સૃક્ષ્મ એક ભાગમાં મનઃપર્યવજ્ઞાનની પ્રવૃત્તિ થાય છે. આ રીતે જે રેપી પુદ્રગલ દ્રવ્યને અવધિજ્ઞાન જોષ્ટ્રે છે તેના પણ અનન્ત ભાગ સૃક્ષ્મ એક પઠાર્થ ને મનઃપર્યવજ્ઞાન **લાષ્ટ્રે છે.** આથી જે રૂપી પુદ્રગલ દ્રવ્યોને અવધિજ્ઞાની જાણું છે, તે અવધિજ્ઞાન દ્વારા દેલ્ટ– જ્ઞાન રૂપી પુદ્રગલ દ્રવ્યોને અનન્ત ભાગ–એકને યનઃપર્યવજ્ઞાની જાણું છે. અવધિ-જ્ઞાન રૂપી પુદ્રગલ દ્રવ્યોના અનન્ત ભાગ–એકને યનઃપર્યવજ્ઞાની જાણું છે. અવધિ-જ્ઞાન રૂપી પુદ્રગલ દ્રવ્યોના અનન્ત ભાગ–એકને યનઃપર્યવજ્ઞાની જાણું છે. અવધિ-જ્ઞાનના વિષયથી અનન્તમાં ભાગવતી રૂપી દ્રવ્યોને દીવાલ આદિ આકારામાં વ્ય-વસ્થિત રૂપથી જાણતા નથી પરન્તુ મનદ્વારા ચિન્તન, વિચાર અને અન્વેષણના વિષયભૂત દ્રવ્યોને જ જાણું છે. તે દ્રવ્યોને પણ સમસ્ત લાકમાં જાણતા નથી પરન્તુ મનુષ્યક્ષેત્રવત્તી દ્રવ્યોને જ જાણું છે. અવધિજ્ઞાનીની અપેક્ષા વિશુદ્ધતર અને અત્યન્ત સૂક્ષ્મ પર્યોયવાળા દ્રવ્યાને મનઃપર્યવજ્ઞાની જાણું છે. दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ स्.५२ मन:पर्यवज्ञानस्य वैशिष्टयनिद्भपणम् ८१९

भावः । उक्तश्च भगवती सूत्रे ८ शतके २ उद्देशके २२३ सूत्रे-'सव्वत्थोवा मणपज्जवणाणपण्जवा, ओहिणाणपज्जवा अणंतगुणा, सुघनाणप-ज्जवा अणंतगुणा, आभिनिषोहिचनाणपज्जवा अणंतगुणा केवलनाण-पज्जवा अणंतगुणा-'' इति । सर्वस्तोकाः मनःपर्यवज्ञानपर्यवाः अवधिज्ञान-पर्यवा अनन्तगुणाः श्रुतज्ञानपर्यवा अनन्तगुणाः, आभिनिषोधिक ज्ञानपर्यवा अन-नतगुणाः, केवलज्ञानपर्यवाः अनन्तगुणाः इति ॥५२॥

मूक्म-सोहणिजणाणदंसणावरणांतरायक्खयाय केवल-णाणं ॥५३॥

छाया-सोहनीय ज्ञानदर्शनानरणान्तरायक्षयाच्च केवलज्ञानम् ॥५३॥

तत्त्वार्थदीपिका-'पूर्व ज्ञानावरणादिकर्मणां लर्दतः क्षये जनिष्यमाणो मोक्षः केवलज्ञानोत्यत्ति कारणमाह-'सोहणिजज्ञ'-इत्यादि । मोहनीयज्ञानदर्शनावरणा-

भगवतीखूत्र के आठवें चातक के दितीय उद्देशक में यूत्र २२३ में कहा है-'मनःपर्ययज्ञान के पर्याध सब से कम हैं, अवधिज्ञान के पर्याय उससे अनन्तगुणा हैं, अतज्ञान के पर्याध अनन्तगुणा हैं, आभिनियो धिकज्ञान के पर्याध अनन्तगुणा हैं और कैवलज्ञान के पर्याध अनन्त गुणा हैं ॥५२॥

'मोहणिज्जणाणदंसणा' इत्यादि।

सून्रार्थ-मोहनीय, ज्ञानावरण, द्दीनावरण और अन्तराय कम के क्षय से केवलज्ञान की उत्पत्ति होती है ॥५३॥

तत्वार्धदीपिको--ज्ञानाबरणीय आदि कर्मों का पूर्ण रूप से क्षय होने पर उत्पन्न होने वाला मोक्ष केवलज्ञान की उत्पत्ति के विना संभव नहीं है, अतएब केवलज्ञान की उत्पत्ति का फारण कहते हैं--

ભગવતીસૂત્રના આઠમાં શતકના દ્વિતીય ઉદ્દેશકના સૂત્ર ૩૨૩માં કહ્યું છે મનઃપર્યવજ્ઞાનના પર્યાય અધાથી ઐાછા છે અવધિજ્ઞાનના પર્યાય તેનાથીઅનન્ત ગણા છે, આભિનિએાધિકજ્ઞાનના પર્યાય અનન્તગણા છે અને કેવળજ્ઞાનના પર્યાય અનન્તગણા છે ા પર ા

'मोहणिज्जणाणदंसणा' धत्याहि

સુન્નાર્થ-માહનીય, જ્ઞાનાવરણ દર્શનાવરણ અને અન્તરાય કર્મના ક્ષયથી કેવળજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ થાય છે. ા પર ા

તત્ત્વાર્થદીપિકા--ગ્રાનાવરણીય આદિ કમેનિ સ'પૂર્ણપણે ક્ષય થઈ જવાથી ઉત્પન્ન થનાર મેહ્લ કેવળગ્રાનની ઉત્પત્તિ વગર શકય નથી આથી કેવળગ્રાનની ઉત્પત્તિનું કારણુ કહીએ છીએ न्तरायसयात्-अष्ठाविश्वतिविधस्य लोहनीयकर्मणः क्षयात्, एञ्चविधस्य ज्ञानावरणीय-कर्मणः क्षयात्, नत्रविधस्य-दर्श्वनावरणी कर्मणः क्षयात्, पञ्चविधस्याऽन्टरायकर्मणः सयात्, चकारात् मनुष्याऽऽयुष्यवर्णाधुष्यत्रयस्य क्षयात् क्षाधारणातप पञ्चेन्द्रिय भिन्नचतुर्जाति नरकगति नरकगत्यान्नपूर्वी स्थावर स्वक्ष्मतिर्यग्पति तिर्यग्गत्यानु-पूर्नी-उद्चोतलक्षणत्रयोदशविधनामकर्षणः क्षयाच्च त्रिपष्टि कर्ममछति क्षयरुपात् केवलज्ञान सुत्यदते इतिभावः । तत्र-सर्वप्रथमं मोहनीयकर्मण एव दर्शनीयचारित्र-मोहनीयरूपस्य क्षयप्रतिपादनार्थं प्रथमं सोहनीयकर्मण एव दर्शनीयचारित्र-मोहनीयरूपस्य क्षयप्रतिपादनार्थं प्रथमं सोहनीयपदोणाहनमवक्षेयम् ॥५२॥ तत्त्वार्थनियु (त्तः-पूर्वं ज्ञानाचरणीयादि कर्मणामन्तरायाणां सर्वतः क्षये

अट्टाईम प्रकार के मोहनीय कर्म के क्षय खे, पांच प्रकार के ज्ञाना-वरणीय कर्म के क्षव खे नो प्रकार के दर्शनाजरणीय एर्म दे क्षय से और पांच प्रकार के अन्तराय कर्म के क्षय खे तथा 'च' शब्द के प्रयोग से मनुष्यायु के खिवाय तीन आयु भों के क्षय से, जाशरण नामकर्म आतप नामकर्म, पंचेन्द्रिय जाति को छोड़कर चार जातियों के क्षय से, गरकगति, नरकणत्यानुप्री, स्थावर, सूक्ष्म, तिर्यंचगति, तिर्यंचगत्यानु-पूर्वी एवं उचोत-हन तेरह प्रकार के नावकर्म के क्षय से नेसठ कर्म-प्रकृतियों का क्षय होने पर देवलज्ञान की उत्पत्ति होती है। खर्वप्रथम दर्शन-चारित्र मोहनीय रूप मोहनीय कर्म का छहण किया है, यह वत-राने के छिए खर्यप्रथम मोहनीय कर्म का छहण किया है, ऐसा समझ छेना चाहिए ॥५३॥

तत्वार्थनिर्युक्ति—ज्ञानावरणीय आदि कर्री दा सर्वदा क्षय होने

અઠયાવીસ પ્રકારના સાંહનીયકર્મના ક્ષયથી, પાંચ પ્રકારના જ્ઞાનાવરણીય કમેના ક્ષયથી નવ પ્રકારના દર્શનાવરષ્ટ્રીય કર્મના ક્ષયથી અને પાંચ પ્રકારના અન્તરાય કર્મના ક્ષયથી તથા 'ચ' શખ્દના પ્રયાગથી મનુષ્યાયુ સિવાયના ત્રણ આયુષ્યાના ક્ષયથી સાધારણુ નામકર્મ, સ્યાતપ નામ કર્મ. પંચેન્દ્રિય જાતિને બાદ કરતાં ચાર જાતિઓના ક્ષયથી નરકગતિ નરડગત્યાનુપૂર્દ્યા, દથાવર, સૂક્ષ્મ તિર્ય ચગતિ તિર્ય ચગત્યાનુપૂર્વી અને ઉદ્યોત આ તેર પ્રકારના નામકર્મના ક્ષય થી ત્રે સ્ઠ કર્મ પ્રકૃતિઓના ક્ષય થવાથી કેવળજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ થાય છે. સર્વ પ્રથમ દર્શન ચારિત્ર માહનીય રૂપ સાહનીય કર્મના ક્ષય થાય છે, એ દર્શવવા માટે સર્વ પ્રથમ માહનીયકર્મ ગહણુ કરવામાં આવેલ છે, એવું સમજી લેવાનું છે ાા પરા ા

તત્ત્વાર્થનિર્ચુકિત−જ્ઞાનાવરષ્ગુીય આદિ કર્માના સર્વથા ક્ષય થવાથી માક્ષ

जनिज्यमणो मोझः केवलज्ञानतल्तरा न सम्यवतीनि केनलज्ञानीत्पत्तिहेतुमाह-'मोहणिउज्ञणाज दं सणाधरणां-स्पर्धयाध्य केवल्लनाणं'-इति । मोहनीय-ज्ञानदर्शनावरणीव्यान्तरायक्षधाच्य केवलज्ञानं यवति, तजाष्टार्विकतिविधस्य दर्शन-वारित्रघोहनोय घर्नगः, पश्चपिरस्प झानात्ररुणीय कर्षणः जवविधस्य दर्शनारणीय कर्षणः, पश्चनियस्या-न्तरायकर्त्तणः क्षयात् च कारात्-सद्धुष्यायुष्यभिन्नस्य नरक विचिग्देनायुष्यरूपस्य त्रिविधस्याऽयुष्यकर्षणः क्षयात्, लाधारणाऽऽत्वप पश्चेन्द्रिय भिन्न चतुर्काति नरकनरि नरकगत्यानुर्यी स्थादर स्वस्यविचिग्यति विधिग्यत्यानु-पूर्वी-उद्यचोत्तलक्षणत्रयोद्यादिधनादकर्णक्षयाच्च त्रिपण्टि कर्षप्रस्रुणिक्षयरूपात् केवल्ह्यानमुत्प्रघते इतिमावः । त्य-प्रथमं तावत् त्योविज्ञेपाऽज्रुण्ठानादिना-प्रप्टा-

पर मोख उत्पन्न होता है, जिन्तु केवलज्ञान के विना यह खंअव नहीं है, अतः केवलज्ञान की उत्पत्ति के जारणों का विरूपण करते हैं-

षोहनीय, ज्ञानावरण, दर्शनावरण और अन्तराय पार्थ के क्षय से केवलज्ञान उत्पत्त तोता हे। अट्टाई त प्रकार के दर्शन-पारित्र मोह-नीय के, पांच प्रकार के ज्ञानापरणीय कर्म के, जौ प्रकार के दर्शनाव-रणीय कर्म के और पांच प्रकार के अन्तराय कर्म के क्षय से तथा 'व' राज्य के प्रयोग के प्रजुष्णयु से सिन्न शेष तीव आयुष्य-नरकायु, तिर्यंचायु और देवायु कर्म के क्षय से, साधारण, आतप, पंचेन्द्रिय को छोड रोष चार जातियों के, नरकाति, नरकनत्पानुर्वी, स्थावर, स्थम, तिर्यंचनति, तिर्यंचतत्यानुर्वी और उचोत-इन प्रकार तेरह तरह के नायकर्स के क्षय से, कुछ जेस्ठ प्रसंग्रहतियों के क्षय से केवलज्ञान उत्पन होना है।

ઉત્પન્ન ચાય છે. પરંતુ કેવળગ્ઞાનની ઉત્પત્તિ વગર શકય નથી, આથી કૈવળગ્ઞાન ની ઉત્પત્તિનું કારણુ કહીએ છે.એ

યાહનીય, જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, અને અન્તરાય કર્મના સ્વયી કેવળ જ્ઞાન ઉત્પન્ન શાય છે. અઠયાવીસ પ્રારના દર્શનચારિત્ર માહનીયના, પાંચ મકારના જ્ઞાનાવરણીયકર્મના, નવ પ્રકારના દર્શનાવરણીયકર્મના અને પાંચ મકારના અન્તરાયકર્મના સ્યથી તથા 'ચ' શખ્કના પ્રયોગથી મનુષ્યાયુથી ભિન્ન બાકીના ત્રણ આયુષ્ય નરકાયુ, તિચે આયુ અને દેવાયુ કર્મના સ્યથી, સાધારણ આતપ, પ'ચેન્દ્રિયત્રે છાડી શેષ આર જાતિઓના નરકગતિ, નરકગત્ત્યાનુપૂવી સ્થાવર સક્સ, તિચે આતે. તિચે આત્યાનુપૂર્વી અને ઉદ્યોત આ રીતે તેર પ્રકારના નામકર્મના ક્ષયથી, કુલ તે સઠ કર્મપ્રકૃતિઓના ક્ષથથી કેવળજ્ઞાન

658

तत्वांथसंत्रे

विंशतिविधे योइनीयकर्मणि क्षीणे सति पश्चविध ज्ञानावरण नवविध दर्शनावरण पश्चविधान्तरायकर्मसु क्षीणेषु सनुष्यायुष्यभिन्ने त्रिविधायुष्यकर्माणि च क्षीणे पूर्वोक्त त्रयोदश नामकर्मसु च क्षीणेषु समस्त द्रव्यपर्यायपरिच्छेदि केवलज्ञान दर्शनं घातिकर्म चतुष्टयापगसात् पादुर्भवतीति भावः, उक्तश्च स्थानाङ्गे ३ स्थाने-''स्वी गम्नोहस्सणं अरहओ लओ कम्मंसा जुगवं खिडजंति, तं जहा-नाणावरणिडजं, दंसणावरणिड़जं, अंतराइयं-'' इति, क्षीण-मोहस्य खढ अईतस्त्रयः कमौंशाः युगपत् क्षीयन्ते, तद्यधा-ज्ञानावरणीयं, दर्शनावरगीयम्, आन्तरायिकम्, इति ॥५३॥

मूब्य-सटबद्दवपज्जवोभासिणाणं केवलं ॥५४॥

छाया-सर्व द्रव्य पर्यवावभासि ज्ञानं केवलम् ॥५४॥

पहछे विद्याष्ट तप के अनुष्ठान आदि दारा अट्टाईस प्रकार के मोह-नीय कर्म के क्षय होने पर तथा पांच प्रकार के ज्ञानावरण, नौ प्रकार के दर्शनावरण और पांच प्रकार के अन्तराय कॅर्म का क्षय होने पर, मनु-ज्यायु के सिवाय तीन प्रकार के आयु कर्म का क्षय होने पर और तेरह प्रकार के नामकर्म का क्षय होने पर समस्त द्रव्यों और पर्यायों को जानने वाला केवल्ज्ञान और केवल्दर्शन, चार घातिया कर्मों के हट जाने से प्रकट होता है। स्थानांगखत्र के तीसरे स्थान में कहा है-'जिसका मोह-कर्म क्षीण हो चुका है उन अरिहन्त के तीन कर्माश एक साथ क्षय को प्राप्त होते हैं, यथा-ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, और अन्तराय 1431 'सब्द दुव्य पडनवा' इत्यादि।

खुलार्थ - केवलज्ञान समस्त द्रव्यों और पर्यायों को जानता है। ५३।

અગાઉ વિશિષ્ટ તપના અનુષ્ઠાન આદિ દ્વારા અઠયાવીશ પ્રકારના માહનીય કપ્ર ના ક્ષય ઘવાથી તથા પાંચપ્રકારના જ્ઞાનાવરણ નવ પ્રકારના દર્શાનાવરચુ અને પાંચ પ્રકારના અન્તરાય કપ્ત ના ક્ષયઘવાથી, મનુષ્યાચુ સિવાયના ત્રણ આઘુષ્ય કર્માના લય થવાથી અને તેર પ્રકારના નામકર્મના ક્ષય થવાથી સ-મસ્ત દ્રવ્યા અને પર્યાયોને જાણનાર કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન, ચાર ઘાતિ કર્માના દૂર થવાથી પ્રકટ થાય છે. સ્થાનાંગસૂત્રના ત્રીજા સ્થાનમાં કહ્યું છે – જેમનું માહકર્મ ક્ષીણ થઇ ચુક્યું છે તે અરિહન્તના ત્રણ કર્માંશ એકી સાથે સ્થને પ્રાપ્ત થાય છે જેમકે જ્ઞાનાવરણીય, અને દર્શનાવરણીય અને અન્તરાયા પગ્ન 'સગ્વવગ્વ પષ્ડત્રવા' ઇત્યાદિ

સુત્રાર્થ-કેવળજ્ઞાન સમસ્ત દ્રબ્યા તેમજ પર્યાયોને જાણે છે. ાાપજા

तत्वार्थदीपिका-पूर्वताचत केव्लज्ञान् पूर्विका मोक्षमाप्तिभेवतीति मोक्ष माप्त्यर्थं केवळज्ञानोत्पत्ति कारणतया ज्ञानावरण-दर्शनावरण-मोहनीयान्तराय रूपघातिकर्मचतुष्टयस्य तपोऽनुष्ठानादिनाक्षयः मतिपादितः सम्मति-केवळ्ज्ञानस्य रूपघातिकर्मचतुष्टयस्य तपोऽनुष्ठानादिनाक्षयः मतिपादितः सम्मति-केवळ्ज्ञानस्य रूपघातिकर्मचतुष्टयस्य तपोऽनुष्ठानादिनाक्षयः मतिपादितः सम्मति-केवळ्ज्ञानस्य रूप्तणं मरूपयितुमाह-'स्टब्ध दव्यपज्ञवोभ्यास्तिणाणं केवलं'-इति । सर्वद्रव्य-पर्यायावभासि सर्वेषां द्रव्याणां धर्माधर्माकाकालपुझल्जीवस्वरूपाणां सर्वेषां पर्यवानाञ्चा-Sवभासि मक्ताज्ञनं ज्ञानं केवलसुच्यते, तस्य च केवलज्ञानस्य सत्यादि-ज्ञानान्तरा संसष्टत्वेना-Sसहायत्वात् केवलप्रच्यपदित्र्यते । तथा च-सङ्लद्रव्य सकळपर्यायविषयकं ज्ञानं भवतीति वोध्यम् । तथाच केवलम्-एकम्-असहायम्, इन्द्रियादि साहाय्यानपेक्षणात् । यहा-केवलं स्वलं-सर्य्णम्, सम्पूर्णज्ञेयग्राहि-

तत्वार्थदीपिका—मोक्ष की पासि केवल्ज्ञान के होने पर होती है, अतएव मोक्ष की प्राप्ति के लिए केवल्ज्ञान की उत्पत्ति का कारण ज्ञानावरण, दहीनावरण, मोहनीय और अन्तराय, इन चार घाति कर्मों का तपश्चरण आदि के द्वारा क्षय प्रतिपादन किया गया, अब केवल्ज्ञान के लक्षण का निरूपण करते हैं-

• समस्त द्रव्यों और पर्यायों को जानने चाला केवलज्ञान है अर्थात् जो ज्ञान, धर्म, अधर्म, आकाज्ञ, काल, पुद्गल और जीव रूपी सभी द्रव्यों को और उनके समस्त पर्यायों को युगपत् प्रत्यक्ष रूप से जानता है, वह केवलज्ञान कहलाता हैं। केवलज्ञान के उत्पन्न होने पर मतिज्ञान आदि कोई भी अन्य ज्ञान नहीं रहता अतएव उसका कोई खहायक साथी ज्ञान न होने से वह 'केवल' कहलाता है। अतएव यह समझना चाहिए कि केवलज्ञान का विषय सफल द्रव्य और सफल पर्याय है।

तत्त्वार्श्व दी પિકા-માક્ષની પ્રાપ્તિ કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થવા થાય છે, આથી માક્ષની પ્રાપ્તિને માટે કેવળજ્ઞાનની ઉત્પત્તિના કારણ જ્ઞાનાવરણ દર્શનાવરણ, માહનીય અને અન્તરાય, એ ચાર ઘાતિ કર્મોના તપશ્ચર્ય આદિ દ્વારા ક્ષયનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું, હવે કેવળજ્ઞાનના લક્ષણનું નિરૂપણ કરીએ છીએ

ગાલપાદન કરવાના આવ્યુ, હવ કવળસાવાતા લવાયુનુ લાર્ડ્સ કુકરા દા દાવ સમસ્ત દ્રવ્યા અને પર્યાયાને જાણનારૂ કેવળજ્ઞાન છે. અર્થાત્ જે જ્ઞાન ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, કાલ, પુદ્ગલ અને જીવ રૂપ અધાં દ્રવ્યોને અને તેમના સમસ્ત પર્યાયોને શુગવત્ પ્રત્યક્ષ રૂપથી જાણે છે, તે કેવળજ્ઞાન કહેવાય છે કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થવાથી મતિજ્ઞાન આદિ કાેઈ પણ અન્ય જ્ઞાન રહેતું નથી આથી તેનું કાેઇ સહાયક સાથી જ્ઞાન ન હાેવાથી તે કેવળ કહેવાય છે આથી એ સમજવાનું છે કે કેવળજ્ઞાનના વિષય સકળ દ્રવ્ય અને સડળ પર્યાય છે. स्वात्। यद्दा-केवलम्-असाधारणत्-जयम्महास्, ताध्यापरझातासावत्। यदा-केवलम् अनन्तम, अमतिपालित्वेन पर्यापाल्पदिनत्वात् । जेमानन्तम्वाच्च-इत्येवमेकादिष्वर्थेपु केतलज्ञव्हो (भन-) दर्तते, तद्र्पं झानं-केवलवान मुज्यते। एवञ्च-तोरक्षये झानानरण-दर्शनावरणा-Sन्तरायन्त्रभेषा तत्पन्ततिनंत्ता-Seर्य-विवकनिरवहोपक्षण्यपद दारतंल्द्राविनतिम्तुल स्यूच्युक्ताफलाप्रसानं यया-विवकनिरवहोपक्षण्यपद पारतंल्द्राविनतिम्तुल स्यूच्युक्ताफलाप्रसानं यया-विवकनिरवहोपक्षण्यपद पारतंल्द्राविनतिम्तुल स्यूच्युक्ताफलाप्रसानं यया-विवकनिरवहोपक्षण्यपद पारतंल्द्राविनतिम्तुल स्यूच्युक्ताफलाप्रसानं यया-विवकनिरवहोपक्षण्यपद पार्त्तित्विम्तुल स्यूच्युक्ताफलाप्रसानं यया-विवकनिरवहोपक्षण्यपत्व-भवद्-भान्भियस्यमावावसामकं केवल झ नंभप्रतीतिसानः। तत्र जीत्र्रव्याणि तावर्यन्त्वात्व पत्तन्ते, पुदल्य्य्याप्यप्यन्तन्तानि-अण् स्वत्न्य-येदेन मिद्यानि सन्ति, धर्माप्यपत्विज्ञाहन्त्र झीता व्याणि अनेक प्रदेनन्वेऽपि

केवल अर्थात् अक्षेला या अपद्ाज ययोगि बउ इन्द्रिय आदि की पान यता भी अपेक्षा वहीं रखना। अथवा केन्ल घाव्य दा अर्थ है-स्पल, कम्पूर्ण, क्योंकि वह समस्त ज्ञेय पदार्थ यो प्रउप करना है। अणवा केवल अर्थात् असाधारण, जानन्य त्रहा, करोंकि ऐता हात हूत्ररा कोई वहीं है। अथया केवल अर्थात् अनन्त, क्योंकि यह अप्रतिपाति होने से अन्तरहित है तथा उसके ज्ञेय भी अनन्त हैं। इस प्रजार यहां केवल चाव्य एक आदि अर्थ वाला है।

इस प्रकार मोह का क्षय होने पर और ज्ञानाकरण, दर्ज्ञताज्रण, तथा अन्तराय कर्म का खर्चथा क्षय होने पर उत्तज ोने छाल, हथेली पर रक्खे छुए अतुल त्पूल मोनी के लयान, चथार्थ, समस्त भूत दर्भ वान और अविष्यत्कालीन पदाओं को जानने वाला केवलज्ञान होना है। इनमें से जीव इन्य अनन्त है। पुद्गल इन्य थी अनन्त है और

કેવળ અર્થાત્ એકલું અથવા અસહાય, કારણુ કે તે ઇન્દ્રિય આદિની સહાયતા ની અપેક્ષા રાખતું નથી અથવા કેવળ શખ્દના અર્થ શાય સકળ સમ્પૂર્ણ, કારણુ કે તે સમસ્ત ત્તેય પદાર્થીને ગ્રહણ કરે છે. અથવા કેવળ અર્થાત્ અસા ધારણ, અનન્ય સદૃશ કેમકે એવુ જ્ઞાન બીજું કાેઈ જ નથી. અથવા કેવળ અર્થાત્ અનન્ત, કારહ્યુકે તે અપ્રતિપાતી હાેવાથી અન્તરહિત છે તથા તેના ક્ષય પણ અનન્ત છે. આ રીતે અહીં કેવળ શખ્દ એક આદિ અર્થવાળા છે.

આ પ્રમાણે માહેના સય થવાથી અને જ્ઞાનાવરણ દર્શનાવરણ તથા અન્તરાય કર્મના સર્વથા સય થવાથી ઉત્પન્ન થનાર હથેળી પર રાખેલા અતુલ સ્થળ માતીની સમાન યથાર્થ સમસ્ત ભૂત, ૬ ત્તેમાન અને ભવિષ્યત્ કાલીન પદર્શને જાણનાર કેવળજ્ઞન હાય છે.

્યા માંઘી છવદ્રવ્ય અનન્ત છે. પુદ્ગલદ્રવ્ય પણ અનન્ત છે ચાને તે

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ छ.,५४ केंदलज्ञानलक्षणनिरूपणम्

खण्डात्मकत्वासायात् प्रत्येक सेकत्वत्रनितः। कालद्रव्यमप्यनन्तं वर्तते, तस्या saीता-Sनागतादिरू तत्रेन नातात्वं वोध्यम् । तेषां पण्गारुपि इव्याणां पर्यायाश्व त्रिकालभुवः मत्येकननन्तानग्ता सवन्ति, तेषु द्रव्यं-पर्यायजातं वा न किञ्चिदपि केवलज्ञानस्य विषयता नजिकामति, अपितु-सर्नेमेवद्रव्यं पर्यायजातश्च केवलज्ञानस्य विषयो भवति । अपशिवितमाहात्म्यं एउछ केनलज्ञानं अवति येन सर्वगपि द्रव्यं पर्यायञ्च चिपयी करोति तच्च दोगळतानम् ए उमेव तिष्ठति न तेन सह-इतराणि क्षायोपशमिकादीनि युगपदवदि ठन्ते, कदाचिद-महिश्रुते हे अपि युगपरसंभवतः, कदाचित् जीणि सतिशुता-ऽव धज्ञानाति युगपरसंभवन्ति। कदाचित्-चत्वारि

वे अणु तथा स्तन्य के सेद से जिल हैं। धर्म, अवर्म और आकाश द्रव्य अनेकप्रदेजी होने पर भी खंडात्मक न होने के कारण एक-एक ही हैं। कालद्रव्य भी अनगत है और अतीत तथा अनागत आदि के मेद से नाना प्रकार का है। उस छहों द्रव्यों के जिकालआवी पर्याय प्रत्येक के अनन्तानंन हैं। इनमें से कोई भी द्रव्य पर्याय केवलज्ञान के विषय से पर नहीं हैं। बल्जि लभी द्रव्य और सभी पर्याय केवलज्ञान के बिषय हैं। केवल्ज्ञान का माहाएम्य अपरिमित है, जिससे वह सभी द्रव्यों और पर्यायों को जानता है। के अल्जान अकेला ही रहता है। उसके साथ कोई श्री क्षागोपराधिक ज्ञान नहीं रह सकता। मतिज्ञान ओर अतज्ञान दोनों एक साथ ही रहते हैं, कदाचित् किसी आत्मा में मति, अन और अवधि अथवा मति, अन और मनःपर्यंव ये तीन ज्ञान एक साथ होते हैं, किसी आत्य: में यति, अत, अवधि और मनःपर्यंव,

અણુ તથા સ્કંધના લેદથી લિન્ન છે. ધર્મ, અધર્મ અને આકાશ દ્રવ્ય અનેક પ્રદેશી હાેવા છતાં પણ ખણ્ડાત્મક ન હાેવાના કારણે એક એક જ છે. કાલ દ્રવ્ય પણ અનન્ત છે અને અનીત તથા અનાગત આદિના લેદથી વિવિધ પ્રકારના છે. આ છએ દ્રવ્યોના ન્નિકાળ ભાવીપર્યાય પ્રત્યેકના અનન્તાનન્ત છે. આમાંથી કૈાઈ પણુ દ્રવ્ય અહવા પર્યાય કેવળજ્ઞાનના વિષયથી પર નથી અલ્કે અધાં દ્રવ્ય અને અધાં પર્યાય ડેવળજ્ઞાનના વિષય છે. કેવળજ્ઞાનનું માહાતમ્ય અપરિમિત છે જેથી તે અધાં દ્રવ્યા અને પર્યાયાને જાણે છે. કેવળગ્ઞાન એકલું જ રહે છે. તેની સાથે કાેઇ પણ લાચાપશમિક જ્ઞાન રહી શકતું નથી. મતિ-ગ્રાન અને શ્રુતગ્ર'ન અને એક સાથે જ રહે છે, કદાચિત કાઈ આત્મામાં મતિ ંશ્રુત અને અવધિ અથવા ઞતિ. શ્રુત અને મન:પર્યવ એ ત્રણ જ્ઞાન સંયુક્ત

ন০ १০४

मतिश्रुता-ऽचधि-मनःपर्यवज्ञानानि युगपद् भवन्ति । किन्तु-न कदाचित्-पञ्चा-ऽपि ज्ञानानि युगपद् भवन्ति-केवल्लज्ञानस्य-अलहायत्वाद्य इति भावः ॥५४॥

तत्त्वार्थनिर्युक्तिः — रूर्वसत्रे मोक्षमाण्टिम्मति हेतुशूतस्य केवलज्ञानस्यो-त्पादकारणत्वेन ज्ञानाऽवरण-दर्शनावरण-मोहनीयान्तरायरूपयातिकर्मचतुष्टनस्य तपो विशेषानुष्ठानविपाकादिना क्षयः मतिपादितः सम्प्रति-केवल्ज्ञान-स्य छक्षणं मरूपयितुमाह-"स्टब्ब द्व्यपज्जवोभासिणाणं केवलं-" इति। सर्वद्रव्यपर्यवावभासि ज्ञानम्-सर्वेपां द्रव्याणां-धर्मास्तिकायाधर्मारितकायाकाशा-

ये चारों ज्ञान भी पाये जाते हैं। पांचों ज्ञान एक साथ नहीं हो सकते। किन्तु स्मरण रखना चाहिए कि उपयोग एक समय में एक ही ज्ञान का होता है, एक से अधिक दो, तीन या चार ज्ञानों का एक साथ होना जो कहा गया है, वह सिर्फ क्षयोपराज की अपेक्षा से है। अर्थात् एक आत्मा में एक साथ चार ज्ञानों तक फा क्षयोपराज होता है ॥५४॥

तत्त्वार्थनियुक्ति—पूर्वसूत्र में प्रतिपादन किया गया है कि मोक्ष की प्राप्ति में कारणभूत जो ज्ञान है, उसकी उत्पत्ति का कारण ज्ञानावरण, दर्दानावरण, जोइनीथ और अन्तराय-इन चार घातिक कर्मों का क्षय है जो कि विशिष्ट तपश्चरण से होता है। अव केवलज्ञान के लक्षण का प्रतिपादन करते हैं—

जो समस्त द्रव्यों और समस्त पर्यायों को जानता है, उसे केवल ज्ञान कहते हैं। धर्मीस्तिकाय, अवनीस्तिकाय, आकाशास्तिकाय, पुद्-

પણે હાેય છે કાેઈ ઓત્મામાં મતિ શ્રુત અવધિ અને મન:પર્યવ એ ચારે જ્ઞાન પણુ જોવામાં આવે છે પાંચે જ્ઞાન એકી સાથે હાેઇ શકતા નથી પરન્તુ યાદ રાખવુ ઘટે કે ઉપયાગ એક સમયમાં એક જ જ્ઞાનને થાય છે. એથી અધિક બે, ત્રણુ અથવા ચાર જ્ઞાનાનું એકી સાથે હાેવાનું જે કહેવામાં આવ્યું છે, તે માત્ર ક્ષચાપશમની અપેક્ષાથી છે અર્થાત્ એક આત્મામાં એક સાથે ચાર જ્ઞાના સુધી ક્ષચાપશમ થાય છે. ા પઠ ા

તત્ત્વાર્થનિર્ગુ કિત-પૂર્ગ્સ્ત્રમાં પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે કે માક્ષની પ્રાપ્તિ માટે કારણુભૂત જે કેવળગ્ઞાન છે તેની ઉત્પત્તિના કારણુ, ગ્રાનાવરણ દર્શનાવરણુ માહનીય અને અન્તરાય આ ચાર ઘાતિકમોના લય છે કે જે વિશિષ્ટ તપશ્ચર્યા આદિથી થાય છે. હવે કેવળગ્ઞાનના લક્ષણુનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ

જે સમસ્ત દ્રવ્યા અને સમસ્ત પર્યાયાને જાણે છે, તેને કેવળગ્ઞાન કહે છે, ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, યુદ્રગલાસ્તિકાય, જીવાસ્તિ स्तिकायपुत्र छास्तिकायजीवास्तिकायकारूपाणां, सर्वेषां पर्यवानाझावभासि अवभासकं मकाशकं विषयतयाऽवछन्धि ज्ञानं केवलज्ञान ग्रुच्यते। तथाच-सकलट्रव्यसकळपर्यांथविषयकं ज्ञानं केवलज्ञानं व्यपदिव्यते। एवञ्च-धर्मा-स्तिकायादि सकलट्रव्यविषयकम्-उत्पादादि सकछपर्यांथविषयकञ्च केवल ज्ञानं भवति। तत्र-धर्भाधर्गाकाशरूपट्रव्यत्रयाणाम् परत उत्पाद-व्ययौ भवतः, पुद्गलानां-जीवानां काल्णानाञ्च द्रव्य त्रयाणां स्वतः-परतव्यौत्पाद-व्ययौ भवतः। यथा-पुद्गल्य शुक्तत्वादिना व्ययो अवन् स नीरूत्वादिना सग्रुपजाय-मानोऽषि पुद्गलत्वेनाञ्वतिष्ठते। एवं जीवोऽषि देवत्वादिनोपजायमानो मनु प्यत्वादिना व्यति जीवत्वेनच सदाऽवदिष्ठते। एवं कालोऽपि आवलिकादित्वेन गलास्तिकाच, जीवास्तिष्ठाच ध्यौर चाल, इन सभी द्रव्यों को तथा समस्त पर्यायों को जानने वाला ज्ञान केवलज्ज्ञान कहलाता है। इस मकार सकल द्रव्य और सकल पर्याय विषयक केवलज्जान कहा जाता है। इस तरह जो धर्मात्तिकाय आदि स्वष द्रव्यों को और उत्पाद आदि सब पर्यायों को जानना है बह केवलज्जान होता है।

धर्म, अधर्म और आकाश, इन तीन द्रव्यों का उत्पाद और व्यय परतः होता है तथा पुर्गल जीव और काल, इन तीन द्रव्यों का उत्पाद और व्यय खनः और परतः होता है। पुर्गल द्रव्य का शुरू पर्याय से व्यय (विनाश) होता है, नील पर्यात्र के रूप सें उत्पाद होता है, फिर भी वह पुर्गल रूप से प्रुव रहता है, इसी प्रकार जीव का भी देव पर्याय से उत्पाद, झनुष्य पर्यात्र से विनाश और जीव रूप से घोव्य होता है-अर्थात् जीवत्व दोनों पर्यायों में कायम रएता है। इसी प्रकार काल भी आवलिका आदि रूप से नष्ट होता है, खमय आदि रूप से

કાય અને કાલ, આ અધાં દ્રવ્યોને તથા અધાં પર્યાયોને જાણુનારા જ્ઞાન કેવળ જ્ઞાન કહેવાય છે. આ રીતે સકળ દ્રવ્ય અને સકળ પર્યાય વિષયક કેવળજ્ઞાન કહેવામાં આવે છે. આ રીતે જે ધર્માસ્તિકાય આદિ અધા દ્વવ્યાને તેમજ ઉત્પાદ આદિ અધાં પર્યાયોને જાણે છે તે કેવળજ્ઞાન કહેવાય છે.

ધર્મ, અધર્મ, અને આકાશ આ ત્રણુ દ્રવ્યાના ઉત્પાદ અને વ્યય પરતા હાય છે. પુદ્ગલદ્રવ્યના શુકલ પર્યાયથી વ્યય (વિનાશ) થાય છે, નીલપર્યાયના રૂપ માં ઉત્પાદ થાય છે, તે પણુ તે પુદ્ગલ રૂપથી ધુવ રહે છે એજ રીતે જીવ ના પણુ દેવ પર્યાયથી ઉત્પાદ, મનુષ્યપર્યાયથી વિનાશ અને જીવ રૂપથી ધ્રીવ્ય થાય છે- અર્થાત્ જીવત્વ અંને પર્યાયામાં હાયમ રહે છે જોવી જ રી वियन् समयत्वादिना सम्रुपजायमानोऽपि काल्तवेन उदावतिप्ठते अवस्थित एव भवति, तथा चैवंतिध सकलद्रव्यपर्यायादभालकं देवलज्ञानं भवति॥ अथ कथं तावत्-केवल्ज्ञानस्य सकलद्रव्याणि सर्वपर्यायाश्व गोचरी भवन्ति-तेपायनन्ताऽनन्तत्वात् इतिचेदत्रोच्यते-अपरिमित्तमाहात्स्यं खलु केवल-द्वानं भवति। अतएवा-अपरिच्छिन याहाल्स्थात्-केवल्ज्ञानं सर्वेपां द्रव्यक्षेत्र-काल्यावविशिष्टानां पदार्थांना सवभाषकं भवति, तथाच-सम्पूर्णलोकालोक विषयकं खलु केवलज्ञानं अवति, नातः परं किश्चिद् झानयस्ति नापि-केवल ज्ञानदिषयादन्यत् किमपि ज्ञेय मस्ति। तत्र धर्माधर्मास्तिकायद्रव्यद्वया वच्छिन्नमाकार्या पुद्रलास्तिकायजीवास्तिकायश्व लोकपदेनोच्यते। यत्र पुनरा-काशे धर्याधर्मास्तिकायौ नस्तः सोऽलोको लोकसिन्नः उच्यते, तथाच-यदिद्द 'उत्पन्न होता है और काल्यत्व की दृष्टि न्दे खदा स्थिर रहता है। इस प्रकार के खजी द्रव्यों और पर्यायों को केवलज्ज्ञान जानता है।

प्रश्न-केवलज्ञान सर्व द्रव्यों और सर्व पर्यायों को कैसे जान सकता
 रे क्योंकि यह अत्रन्तानन्स हैं।

उत्तर-केवलज्ञान का माहात्म्य अपरिमित है। असीम महात्म्य होने के कारण केवलज्ञान समस्त द्रव्य, क्षेत्र, काल और आव से विशिष्ट पदार्थों का बोधक होता है। केवलज्ञान खमस्त लोक और अलोक को जानता है। उससे बढकर अन्य कोई ज्ञान नहीं हे और ऐसा कोई ज्ञेय नहीं हे जो केवलज्ञान के विषय से पाहर हो। वर्षास्तिकाय और अध-महितकाय से व्याप्त आकाफा लोक कहलाता है। जिस आकाज्ञासंड में घर्षास्तिकाय और अधमीस्तिकाय दिखमान नहीं हैं, वह लोक से

કાલ પણ આવલિકા આદિ રૂપથી નષ્ટ થાય છે, સમય આદિ રૂપથી ઉત્પન્ન થાય છે અને કાલત્વની દબ્ટિથી સદા સ્થિર રહે છે. આ પ્રકારના સઘળા-<sup>દ્ર</sup>ેગા તેમજ પર્યાયાને કેવળજ્ઞાન જાણુ છે.

પ્રક્ષ--કેવળજ્ઞાન સર્વદ્રવ્યા અને સર્વપર્યાયાને કેવી રીતે જાણુ કરી શકે ? કારણુ કે તેએા તા અનન્તાનન્ત છે !

ઉત્તર—કેવળગ્નાનનું સાહાત્મ્ય અપરિસિત છે. અસીસ માહાત્મ્ય દ્વાવાના કારણે કેવળગ્નાન સમસ્ત દ્રવ્ય, ક્ષેત્રકાલ અને ભાવચી વિશિષ્ટ પ્રકારો નું બાધક હાેય છે કેવળગ્નાન સમસ્ત લાક અને અલાકને જાણે છે. તેનાથી વધીને અન્ય કાંઇ ગ્રાન નથી અને એવું કાઇ ગ્રંચ નથી જે કેવળગ્નાનના વિષયથી બહાર હાય. ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાયથી વ્યાપ્ત આકાશ લાક કહેવાય છે. જે આકાશખંડમાં ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય વિદ્યમાન નથી, छोके-ऽछोके बा किञ्चिदपि जेयमस्ति तच्यथा वहिः एक्पति एव मन्तरपि केवल ज्ञानेन पक्ष्यति केवली, इत्येवं सम्पूर्ण लोकालोकविषयर्कं खल्छ केवल ज्ञानं अवति। अतएव केव्लज्ञानं परिपूर्ण व्यपदिक्यते समग्रस्य द्रव्यसावज्जालस्य परिच्छे-दकत्वात्,। एवं समय, सत्यादि ज्ञानापेक्षया विजिष्टय् असाधारणं निरपेक्षं विशुद्धं सर्वसावज्ञापकं लोक लोकविषयक्रत्वात् अनन्तपरिणामात्मकञ्च केवल-ज्ञानं भवति। तच्च फेवलज्ञानं नान्येन सत्यादि ज्ञानादिना सह युगपत् सम्भवति, अपितु-केवल्यमेकसेव तिष्ठति न खल्छ केवल्ज्ञानेन सह क्षायोपग्रमिकादोनि संभवन्ति। कदाचिद्देकरियन् जीवे मत्यादि ज्ञानद्यं-ज्ञानत्रयं-ज्ञानचतुष्टयं वा

भिन्न अलोक कहलाता है। इस प्रधार इस लोक और अलोक में जो भी ज्ञेच है, उस खब को केवली केवलज्ञान से जानते हैं-जैसे वाहर देखते हैं बैसे ही अंतर देखते हैं। इस तरह केवलज्ञान सम्प्रण लोक-अलोक विषयक है। इस कारण केवलज्ञान परिप्रण कहलाना है, क्योंकि बह समस्त द्रव्य आव समूह दा परिच्छेरक है। इस प्रकार समय, मति भादि ज्ञानों की अपेक्षा विच्छिन्न, अखाधारण, निरपेक्ष, विद्युद्ध, सर्व भावों का ज्ञापक तथा लोक-अलोक विषयक होने के कारण अनन्त परिणामात्मक केवलज्ञान होता है।

केवलज्ञान मति आदि जानों छे जाथ नहीं रह खकता, किन्तु अकेला ही रहता है। केवलज्ञान के खाथ क्षायोपरामिक ज्ञानों का रहना संमब नहीं है। एक जीब में मतिज्ञान और अतज्ञान-दो तो साथ ही होते हैं, कदाचित अवधिज्ञान या मनःपर्यव के खाथ तीन भी हो सकते

તે લાેકથી ભિન્ન અલાેક કહેવાય છે. આ રીતે આ લાેક અને અલાેકમાં જે કાેઇ પણ રૂપ હાેય છે, તે સવે ને કેવળી કેવળગ્ઞાન દ્વારા જાણે છે જેવી રીતે બહાર જુએ છે તેવી જ રીતે અંદર પણ જુએ છે. આ રીતે કેવળગ્ઞાન સંપૂર્ણ લાેક અલાેક વિષયક છે. આથી પરિપૂર્ણ કહેવાય છે, કારણકે તે સમસ્ત દ્રવ્યસાવસમૂહના પરિચ્ટેઠક છે, આ પ્રકારે સમગ્ર મતિ આદિ ગ્રાનાની અપેક્ષા વિશિષ્ટ, અસાધારણ નિરપેક્ષ વિશુદ્ધ સવંભાવાના ગ્રાપક તથા લાેક અલાેક વિષયક હાેવાના કારણે અનન્ત પરિણામાત્મક કેવળગ્ઞાન હાેય છે.

કેવળજ્ઞાન 'મતિ ગ્યાદિ જ્ઞાનાની સાથે રહી શકતું નથી પરન્તુ એક્લું જ રહે છે. કેવળજ્ઞાનની સાથે ક્ષયાપશમિક જ્ઞાનાનું રહેવું, શકય નથી. એક જીવમાં મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન અંને તા સાથે જ હાેય છે, કદાચિત અવ-ધિજ્ઞાન અથવા મન:પર્યવજ્ઞાન સાથે પછુ ત્રણુ હાેઈ શકે છે અને કાેઇ युगपत् मत्यादि मनःपर्यवज्ञान पर्यन्तं सम्मवति । किन्तु-न कदाचिदपि ज्ञानपश्चकं युगपत्सम्भवति, केवल्ज्ञानऽकाल्छेऽन्येषां मत्यादि ज्ञानानामसदभावात् । अतएव ज्ञानान्तरा सम्वद्धत्वेनाऽसहायत्वात् तस्य केवलत्वव्यवहारो भवति ॥ उक्तव्या-ऽनुयोगढारे दर्शनगुणप्रमाणप्रकरणे १४४ छत्रे-'केवल्दंसणं केवल्ददंसणिस्स स्वव्यदव्वेख्य-सव्वपज् ज्वेख् य'-इति, केवल्दर्शनं केवल्दर्शनिनः सर्वद्रव्येषु च-सर्वधर्यायेषु च इति । नन्दिमुत्रे २२ म्र्वेचोक्तम्-'तं ममासओ चउव्विहं पण्णत्तं, तं जहा-दव्वओ, खित्तओ कालओ, भावओ, तत्य द्व्वओणं केवल्लाणी खव्य द्व्दाइं जाणइ पासइ, ज्वित्तओणं केवलनाणी सव्वं खित्तं जाणइ पासइ, कालओणं केवल्नाणी स्वत्वं कालं जाणइ पासइ, भावओणं केवल्नाणी स्वव्हे आवे जाणइ पासइ, जित्त्त्त्रोणं केवलनाणी सव्वं हित्त जाणइ पासइ, कालओर्ण केवल्वाणी स्वत्वं कालं जाणइ पासइ, भावओणं केवल्त्वाणी स्वव्हे आवे जाणइ पासइ, अहन्यव्य द्व्वपरिणाम भाव विण्णत्ति कारणसर्णतं, साख्यसप्रधिवर्ग्द एगविहं केवलं नाणं' इति । तन् सप्रासन् अनुर्विधम् प्रज्ञाम्, त्वया-द्रव्यतः क्षेत्रतः कालतो भावतः तत्र-द्रव्यतः सन्छ केवल्ज्ञानी सर्वद्रव्याणि जानाति एव्यति, क्षेत्रतः खलु केवल

हें और किसी आत्मा में चारों भी पाये जा सकते हैं। मगर एक साथ पाँचो ज्ञानो का होना संभय नहीं है। केवलज्ञान के सद्भाव में मति आदि चार ज्ञानो का सद्भाव नहीं होता। अतएव दूसरे ज्ञानों के साथ सम्बद्ध न होने से, अखहाय होने के कारण वह 'केवल्ज्ञान कहलाता है। अनुयोगदार खूज में दर्शनगुणप्रमाण के प्रकरण में, सूत्र १४४ में कहा है-'केवल्दर्शन-केवल्दर्शनी का खर्च द्रव्यो में और सर्वपर्यायो-' नन्दिस्चत्र के २२ वें सूत्र में भी कहा है-'वह-केवलज्ञान संक्षेप से चार प्रकार का कहा गया है-द्रव्य से, क्षेत्र से, काल से और भाव से। द्रव्य से केवल्ज्ञानी सब द्रव्यो को जानता-देखना है, क्षेत्र से केवल्ज्ञानी

આત્મામાં ચારે પણ જોવા મળે છે પરન્તુ એકી સાથે પાંચ જ્ઞાનાનું હાેવું સ'ભવિત નથી. કેવળજ્ઞાનના સદ્ભાવમાં મતિ આદિ ચાર જ્ઞાનાના સદ્ભાવ હાતા નથી. આથી બીજા જ્ઞાનાની સાથે સમ્બદ્ધ ન હાેવાથી અસહાય હાેવાના કારણે તે ,કેવળ' જ્ઞાન કહેવાય છે.

અનુચેાગદ્વાર સૂત્રના દર્શનગુણુ પ્રમાણુના પ્રકરણુના સૂત્ર ૧૪૪માં કહ્યું છે કેવલદર્શન કેવલદર્શનીના સર્વદ્રવ્યમાં અને સર્વપર્યાચામાં નંદીસૂત્રના રરમાં સૂત્રમાં પણુ કહ્યું છે કે-તે કેવળજ્ઞાન સંક્ષેપથી ચાર પ્રકારનું કહેવામાં આવ્યું છે દ્રવ્યથી ક્ષેત્રથી કાળથી અને ભાવથી. દ્રવ્યધી કેવળજ્ઞાની અધાં ક્ષવ્યાને જાણે છે જુએ છે, ક્ષેત્રથી કેવળજ્ઞાની સર્વક્ષેત્રને જાણે છે જુએ છે, ग्नानी सर्वं क्षेत्रं जानति पश्यति, काळतः खल्छ केवरुज्ञानी सर्वं कारुं जानाति-पश्यति, भावतः खलु केवरुज्ञानी सर्वान् भावान् जानाति पश्यति । अथ सर्वद्रव्य-परिणामभाव दिज्ञप्ति कारण मनन्तं शाश्वतम् अपतिपाति एकविधं केवरुज्ञानम्' इति । तथा चाऽपरिमत माहात्म्यं खलु केवरुज्ञानं भवतीति फलितम् ॥५४॥

इति श्री विश्वविख्यात-जगद्बल्छस-प्रसिद्धवाचक-पञ्चदत्रभाषा-कलितललितकलापालापकमविशुद्धगद्यपद्यानैकप्रन्थनिर्मापक, वादिमानमर्दक-श्रीत्राहुच्छत्रपति कोल्हापुरराजयदत्त-'जैनाचार्य' पदभूषित - कोल्हापुरराजगुरु-बाल्वन्नस्तयारि-जैनाचार्य - जैनधर्मदिवाकर पूच्य श्री यासीलाल्वतिविर्त्तियां श्री दीपिका-निर्युक्ति व्याख्या द्वयो-पेतस्य तत्त्वार्थस्रत्रस्याष्ट्रयो-ध्यायः समाप्तः ॥८॥

सर्व क्षेत्र को जानता-देखता है, काल से केवलज्ञानी सम्पूर्ण काल को जानता-देखता है और भाव से केवलज्ञानी सकल भावो को जानता-देखता है। 'केवलज्ञान सम्पूर्ण द्रव्यो, आयो और परिणामो को जानने का कारण है, अनन्त है, जाश्वत है, अपतिपाती है और एक मकार का है। इससे यह फलित हुआ कि केवल का माहारम्य अपरिमित है ॥५४॥ जैनाचार्य जैनधर्मदिवाकर पूज्यश्री घासीलालजीमहाराजकृत 'तत्त्वार्थसूत्र' की दीपिका-निर्युक्ति व्याख्या का आठवां अध्याय समाप्त ॥८॥

કાળથી કેવળજ્ઞાની સમ્પૂર્ણ કાળને જાણે જીએ છે અને ભાવથી કેવળજ્ઞાની સકળ ભાવાને જાણે જીએ છે. કેવળજ્ઞાન સમ્પૂર્ણ દ્રવ્યા. અને પરિણામાને જાણવાનું કારણ છે, અનન્ત છે' શાશ્વત છે, અપ્રતિપાતી છે અને એક પ્રકારનું છે. આનાથી એ ક્લિત થયું કે કેવળનું મહાત્મ્ય અપરિમિત છે. ા પઠ ા જૈનાચાર્ય જૈનધર્મદિવાકર પૂજ્યશ્રી ઘાસીલાલ છ મહારાજકૃત ''તત્ત્વાર્થ સ્વ્ર''ની દીપિકા-નિર્યું કિત વ્યાખ્યાના આઠમા અધ્યાય સમાપ્તઃ ા/ા

।। अथ ननमोऽध्यायः मार्म्यः ॥

तत्त्वार्थदीपिका-पूर्व तावत्-'जीजाजीचाय चम्धोय पुण्णं पावाखयो तहा।

संबरो णिज्ञरा मोकलो संतेए तहिया नच ॥१॥ इत्युचराध्ययनातुमा

रेणा-ण्टाह्वध्यायेषु यथाक्रममेवेकस्मिद्यध्याये जीवादि निर्जरा पर्यन्तानामण्ट-

तत्त्वानां मरूपणं कृतस्. सम्पति-क्रममाप्तं जवसं सोक्षतत्वं सविशदं मरूपयितुं

नवममध्यायं प्रारमते-पूर्व तत्र भिथ्याद्धित जारभ्य तयोदशगुणस्थान पर्यन्तं

देशतो निर्जरा अवति । तृतः पर्वयोगिकेवलिनः अर्वकर्भणां क्षयरूपं निर्जरणं

भवतीति प्रोक्तम्। सम्पति-सर्वक्रमंक्षये पुनः शिव्मवतीति परूपयितुमाध-'स्वचल

নহদ প্রংয়ায় দ্বা গ্রায়ম

तत्वार्थदीपिका—''जीव, अजीव, वन्ध, पुण्य, पाप, आसव, संवर,

निर्जरा और मोझ, ये नौ तत्त्व है। " इस उत्तराध्यय्वसूझ के अनुसार

पहछे आठ अध्यायों थें, कम ले एक-एक अध्ययन थें, जीब से छेकर

निजरा पर्यन्त अन्ट तत्त्वो की प्ररूपणा की नई, अब क्रमप्राप्त नोवें

होती है' तत्त्रश्चात् अयोग केवली को समन्त कर्मों की झय हुए निर्जरा

होती है, यह कहा जा चुना है। अब यह बदलाते हैं कि समस्त कर्मों

નવસા અધ્યાયના પ્રારંભ---

निर्જ रा अने मेाक्ष. आ नव तत्व छे" आ ઉत्तराध्ययवसूत्रना अनुसार अथम આઠ અધ્યાયામાં ક્રમથી એક-એક અધ્યયનમાં જીવધી લઇને નિજ રાપર્ય'ત

આઠ તત્ત્વાની પ્રરૂપણા કરવામાં આવી, હવે ક્રમપ્રાપ્ત નવમાં મેહાતત્વની

છે, ત્યારખાદ અચેાગકેવળીને સમસ્તકમોના કૃત્યરૂપ નિર્જર. થાય છે એ કહેવામાં આવી ગયું છે, હવે એ ખતાવીએ છીએ કે સમસ્ત કેમેનિંા ફાય થવાથી શું થાય છે?

સુત્રાર્થ-સમસ્ત કર્મોને ક્ષય થઇ જવે મેકા છે ॥ ૧ ૫

पहछे भिथ्पार्दाष्ट ले खेकर तैरएचे गुणस्थान तक देवातः निर्जरा

તત્ત્વાર્થદીપિકા-'જીવ, અજીવ, અન્ધ, ટુણ્ય, પાપ, આસવ, સંવર,

પહેલા મિચ્યાદબ્ટિથી લઇને તેરમાં ગુણુસ્થાન સુધી દેશત્રઃ નિર્જરા થાય

सत्रार्थ-समस्त कमों का क्षय हो जाना सोक्ष है ॥१॥

मूलम्- सयलकस्मक्खए सोक्खे ॥ १॥

छाया-सकळकर्मश्वयो सोक्षः ॥१॥

'सयलजम्मकखएमीक्खे'।

'सयळकम्मक्खए मोन्खे'

विशद अइपणा करेवामां आवे छे-

मोक्ष तत्त्व को विशद् प्ररूपणा की जाती है-

#### ८३२

कम्मक्खए मोक्खे-इति । अन्यन पायश्चित्तादितपः संयमादिना कर्मफल्ल्मोग-लक्षणविपाकेन च देशतः कर्मक्षयच्छ्रणा निर्जरा भवतीत्युक्तम् ततश्च-मिथ्यादर्श-नादीनां बन्धहेतुनां तदावरणीयकर्मणः क्षयादभावे सति केवलज्ञान-केवलदर्शनो-रपादे च ज्ञानावरणाद्यन्तरायपर्यन्ताऽष्टविधकर्ममूल् प्रकृतीनामष्टचत्वार्रिंशद-धिकशतसंख्यकोत्तरमकृतीनां च क्षयात् सकल्कर्मक्षयः सकल्ल्स्य-सम्पूर्णस्य निरवशेषस्य-कृत्स्नस्य कर्मणः क्षयः, आत्मप्रदेशेभ्पः परिशाटः पृथग्मवनम् सकलकर्ममध्वंसो मोक्षो व्ययदिश्यते । तथा च-ज्ञानावरण दर्शनाऽवरण मोहनी-याऽन्तरायरूपघातिकर्मचतुष्ट्रये सति केवलज्ञानोत्पत्त्यनन्तरं वेदनीयनामगोत्रा-ऽऽयुष्करूप कर्म चतुष्टयस्य भवधारणीयस्यापि क्षयो भवति, इत्येवं सकल कर्म-

का क्षय होने पर क्या होता है ? -

अनदान तथा प्रायश्चित्त आदि बाह्य एवं आभ्यन्तर तप से, संयम आदि से तथा कर्मकल के योग रूपी बिपाक से एकदेश कर्मक्षाय रूप निर्जरा होती है, यह कहा गया है। तदनन्तर बन्ध के कारण मिध्यादर्शन आदि का अभाव हो जाने पर और केवलज्ञान तथा केवल्दर्शन की उत्पत्ति हो जाने पर ज्ञानावरण से लेकर अन्तराय कर्म पर्यन्त आठ मूल कर्म प्रकृतियों का एवं एक सौ अडतालीस उत्तर प्रकृतियों का क्षाय होने से समस्त कर्मों का क्षय हो जाता है, अर्थात् वे कर्म आत्मा से पृथक् हो जाते हैं। यही मोक्ष कहलाता है।

इस प्रकार ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय और अन्तराय-इन चार धातिया कर्मी का क्षय होने पर केवलज्ञान की उत्पत्ति के पश्चात् वेदनीय, नाम, गोत्र और आयु-इन चार भवधारणीय कर्मी का भी

અનશન તથા પ્રાયશ્ચિત્ત આદિ બાહ્ય તથા આભ્યન્તર તપથી, સંયમ આદિથી તથા કમંકળમા ભાેગરૂપી વિપાકથી એકદેશ કમંક્ષય રૂપ નિર્જરા યાય છે એ કહેવામાં આવ્યું છે. તદનન્તર બન્ધના કારણે મિથ્યાદર્શન આદિ ના અભાવ થઈ જવાથી અને કેવળજ્ઞાન તથા કેવળદર્શનની ઉત્પત્તિ થઇ જવાથી જ્ઞાનાવરણથી લઇને અન્તરાયકર્મ પર્યન્ત આઠ મૂળ કર્મપ્રકૃતિઓના તથા એકસા અડતાળીશ ઉત્તરપ્રકૃત્તિઓના ક્ષય થવાથી સઘળાં કર્મોના ક્ષય થઈ જાય છે, અર્થાત્ તે કર્મ આત્માથી જીતાં થઇ જાય છે આ જ મેક્ષ કહેવાય છે. આ રીતે જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, માહનીય અને અન્તરાય એ ચાર ઘનઘાતિ કર્મોના ક્ષય થવાથી કેવળજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ બાદ વેદનીય, નામ, ગાંત્ર અને આયુ એ ચાર ભવધારણીય કર્મોના યગુ ક્ષય થઇ જાય છે. આ રીતે ćžų

स्य समुकालमेव-औदारिकशरीरविमुक्तस्याऽस्य मनुष्यजन्मनः मद्दाणं-सम्र इन्छेदो वन्धदेतु सिध्यादर्शऽाद्यमात्राच्चोत्तर जन्मनोऽमादुर्मात्र इत्येवं पूर्वजन्मन इन्छेद उत्तरजन्म मादुर्भावश्च क्रुत्सन कर्मक्षयलक्षणो सोक्षः ज्ञानदर्शनोपयोगलक्ष-णस्या-ऽऽत्मनः स्व-स्वरूपावस्थानं भवतीति भावः । तत्राऽष्टमु झानावरण-दर्शनावरण-मोद्दनीयाऽऽयुर्नाम-गोत्रान्तरायेषु मूलप्रकृत्तिकर्ममु पञ्च-म्रानावरणानि सतिझानावरणादि सेदात्, नवदर्शनावरणीयानि चक्षुर्दर्शनावरणादि-मेदात् अण्टार्विशति मोहनीयानि कर्माणि, दर्शन-मोहनीय, चारित्रमोहनीयादि मेदात्, द्वे वेदनीयरूर्मणी-सदस देदनीय भेदात् । चत्वारि-आयुः कर्माणि, नरक-

क्षय हो जाता है। इस प्रकार समस्त कभी का क्षय होते ही औदारिक शरीर के मुक्त हुए इस अनुष्य-जन्म का अन्त होता है और मिथ्या-दर्शनादि का अधाव होने के अगता जन्म होता नहीं है। इस प्रकार पूर्वजन्म का विच्छेद हो जाना और उत्तर जन्म का प्राटुर्भाव होना मोक्ष है और सम्पूर्ण कमी का क्षय होना उसका लक्षण है। तालप्र्य यह है कि ज्ञान-दर्शन उपयोग रूप आत्मा का अपने ही स्वरूप में अव-स्थान हो जाना ही मोक्ष कहलाता है।

कर्मकी आठ मूल प्रकृतियां हैं-ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय, विदनीय, आयु, नाझ, गोत्र और अन्तराय। इनमें से मतिज्ञानावरण आदि के मेद से ज्ञानावरण के पांच येद हैं, चक्षुदर्शनावरण आदि के मेद से दर्शनावरण के नौ 'भेद हैं, दर्शनमोहनीय चारित्रमोहनीय आदि के मेद से मोएनीय कर्म के अट्टाईस मेद हैं, साता-असाता के मेद से वेदनीय कर्म के दो मेद हैं, नरकायु तिर्य चायु आदि के मेद से

સમસ્ત કર્મીના ક્ષય થતાં જ ઔદારિક શરીસ્થી મુક્ત થયેલા આ મેતુબ્ય અન્મના અન્ત આવે છે અને સિંચ્યાદશ નાદિના અભાવ થવાથી પુનંજ ન્મ થતા 'નથી આસં પ્વજન્મના વિચ્છેદ થઈ જેવી અને ઉત્તરજન્મના પ્રાદુર્ભીવ ન સ્વા મોદ્ધા છે. અને સમપૂશુ કર્મીના ક્ષય થવા તેનું 'લક્ષણ છે. તાંતપંચ મા છે કે જ્ઞાન દર્શન ઉપયોગ ક્રપ સ્થતિશ્વ થવા તેનું 'લર્ફાણ છે. તાંતપંચ મા છે કે જ્ઞાન દર્શન ઉપયોગ ક્રપ સ્થતિશ્વ થવા તેનું 'લર્ફાણ છે. તાંતપંચ મા છે કે જ્ઞાન દર્શન ઉપયોગ ક્રપ સ્થતિશ્વ થવા તેનું 'લર્ફાણ છે. તાંતપંચ મા છે કે જ્ઞાન દર્શન ઉપયોગ ક્રપ સ્થતિશ્વ છે. જે જિલ્લાન ક્રિટ્ટ જિલ્લું છે. તાંતપંચ માન ક્રિક્રે ની આઠ સંગ પ્રકૃતિઓ છે શાનાવરણ, દર્શનાધરશ, નાહનીર્થ વેદનીય આદી ગુજરાત પ્રાપ્ત અને અન્તરોય આમાંથી અતિજ્ઞાનાવરણું આદિના બેદથી જ્ઞાનાવરણના, પાંચ બેદ છે, સ્થક્ષદશ નાવરણ આદિના લુદ્ધી દર્શનાવરણ આદિ દર્શનાવરણના ગનવ બેદ છે, દર્શનમાહનીય આરિત્ર ગરિત્ર માહનીય આદિના સાદના બેદથી માહનીય કર્મના અઠવાવી અત્લેદ છે, સાતા અસાતાના બેદથી વેદ્વનીય

F 5 7 75

तियेगोदि मेदात, त्रिणवति नामकर्माणि गति-जाति नाम मेदात, हे गोत्र कर्मणी उच्चनीचगोत्र भेदात् । पश्चान्तरायकर्माणि दानन्तरायादि भेदात्, इत्येव संक-छानां पश्च-नवाऽष्टार्विजति दिचतुः त्रिणवति दिपश्च संख्यकानां ५-९-२८-२ ४-९३-२-५-अष्टचत्वारिंगदधिकज्ञते कर्मणां क्षयंछक्षणो मोक्षोऽवैगन्तव्यः । एतेगां च कर्मणां विशेष स्वरूपाणि निधुक्तो प्रदर्शयिष्यन्ते । १॥

ितत्त्वार्थनियुक्ति--पूर्व खल्जावाजीवंबन्धपुण्यपापास्न वसंपर निर्जरामीस-रूपनंत्रतत्त्वेषु-उत्तराध्ययनीवसेषु यथाक्रमं जीवादि निर्जराष्यन्तानामण्ट-तत्त्वानमिंण्टमु अध्ययनीवसेषु मत्येक सेकेकहिसन् अध्याये सविस्तरं मरूपण कृतम्, सम्मति-नवमं सोक्षतत्त्वं मरूपथितुं नवममध्यायं मारभते-'स्वयल् किम्मव्वेल्वप्

आयुकम के चार सेद हैं, गतिनाम, जातिनास आदि के सेद से तेरा-नवें नामकम के सेद हैं, उच्च और नीच के सेद से गोनकर्ष दो प्रकार का है। दानान्तराय आदि के मेद से अन्तराय कर्म के पांच सेद हैं। इस प्रकार पांच, नी, अट्टाईस, दो, चार, तिराणवे, दो और पांच (५-९-२८-२-४-९३-२-५) मिलकर एक सौ अडतालीस कर्म प्रकृतियों का क्षय हो जाना मोक्ष समझना चाहिए। इन कर्मो का विद्योग स्वरूप नियुक्ति में दिखलाऐंगे॥१॥

तस्वार्थनियुँ कि—जीव, अजीव, वन्ध, पुण्प, पाप, आस्तव, ख़ंबर, निर्जरा और मोक्ष, इन उत्तराध्ययनसूत्र से प्रतिपादित नौ तत्वों से से कमानुसार जीव से छेकर तिर्जरा पर्यन्त आठ तत्वों का आठ अध्यायों, में-एक-एक का एक-एक अध्याय से विस्तारपूर्वक प्ररूपण किया गया,

કમ ના એ લેક છે, નરકાશ તિય સાથુ આદિના લેકથી આશુકર્મના ચાર લેક છે ગતિનામ, જાતિનામ આદિના લેકથી નામકર્મના ત્રાણુ લેક છે ઉચ્ચ અને નીંચના લેકથી ગાત્રકર્મ છે પ્રકારના છે. દાનાન્તરાય આદિના લેકથી અન્તરાય કમ ના પાંચ લેક છે. આવી સીતે પાંચ, નવ, અઠેયાવીસ, છે, ચાર. ત્રાણુ છે અને પાંચ (પ+૯×૨૯×૨×૪×૯૩×૨×૫) મળીને એકસા અહેતાલીશ (૧૪૮) કમે પ્રકૃતિઓના કાય થઈ જવા માક્ષ સમજવા જોઇએ આ કર્માનુ વિશે કે સ્વરૂપ નિર્દુ કિતમાં દર્શાવીશું ા ૧ લા

તત્ત્વાથ નિર્ચુ કિત- જીવ, અજીવ, અન્ધ, પુષ્ટય, પાપ, આસવ, સંવર, નિજુરા અને માક્ષ આ ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં પ્રતિપ્રાદિત નવ તત્વામાંથી કમાનુસાર જીવથી લઇને નિજુરા પર્યકૃતુ આઠ તત્વાનું આઠ. અધ્યાયોમાં એક એક એક અધ્યાયમાં વિસ્તારપૂર્વક પ્રરૂપણ કરવામાં આવ્યુ હવે નવમાં માક્ષતત્વની પ્રરૂપણા કાજે નવમાં અધ્યાય પ્રારંભ કરવામાં આવે છે-

तरवार्यसत्रे

मोक्खे' इति । सकळकर्मक्षयः-सकछानां-झानावरण-दर्शनावरणाद्यष्टविधमूछ-प्रकृतिरूपाणामण्टवत्त्वारिंशदधिकशतसंख्यकोत्तरमकृतिरूपाणाञ्च कर्मणां क्षयः मात्ममदेशेभ्योऽपरिशटनं मोक्षः झानदर्शनोपयोग लक्षणस्याऽऽत्मनः स्व-स्वरूपा बस्थानं भवतीति भावः । तथा च-मथमं तावत्-तपः संयमनिर्जरादिमिः झाना-वरण-दर्शनावरण-मोहनीयाऽन्तरायाख्यचतुर्विधघातिककर्मस्र क्षीणेषु केवल-झानोत्पत्ति भवति, तदनन्तरं भवधारणीयानां वेदनीय-नामगोत्राऽउयुष्करूप चतुर्विध कमणाञ्च क्षयो भवति । इत्येव मुत्तरमकृतिसहिताऽण्ट=विधकर्मक्षयसम-काल मेवौदारिकशरीर वियुक्तस्याऽस्य मनुष्यजन्मनः महाणम् उच्छोदो भवति । अब नौवें मोक्षतत्व की प्ररूपणा करने के लिए नौवें अध्याय प्रारम्भ किया जाता है-

1

सम्पूर्ण कर्मों का अर्थात् ज्ञानावरण दर्जानावरण आदि आठ मूल कर्मप्रकृतियों का एवं एक सौ अडतालीस उत्तरप्रकृतियों का क्षय होना अर्थात् आत्मप्रदेशों से पृथक्र् होना मोक्ष है। तात्पर्य यह है कि ज्ञान-दर्शन-उपयोग लक्षण वाले आत्मा को अपने स्वरूप में अवस्थान हो जाता है, यही मोक्ष है।

पहछे तप, संयम और निर्जरा आदि द्वारा ज्ञानावरण, दर्जानावरण, मोहनीय, और अन्तराय नामक चार घातिक कर्मों का क्षय हो जॉने पर केवलज्ञान की उत्पत्ति होती है, तत्पश्चात् भवोपग्राही वेदनीय, नाम, गोत्र और आयु नामक चार कर्मों का क्षय होता है। इस प्रकार उत्तर-प्रकृतियों सहित आठ कर्मों का क्षय होते ही औदारिकज्ञारीर वाले इस मनुष्य जन्म का अन्त हो जाता है और वंध के कारण मिध्याद्दीन

સમ્પૂર્ણ કર્મોના અર્થાત્ જ્ઞાનાવરણ દર્શનાવરણ આદિ આઠ મૂળ કર્મ પ્રકૃતિ-એાના એકસા અડતાલીશ ઉત્તર પ્રકૃતિઓાના ક્ષય થવા અર્થાત્ આત્મપ્રદેશથી પૂથક થઈ જવું માક્ષ છે. તાત્પર્ય એ છે કે જ્ઞાન-દર્શન ઉપયાગ લક્ષણવાળા આત્માનું પાતાના સ્વરૂપમાં અવસ્થાન થઇ જવું એ જ માક્ષ છે.

પંદેલા તપ સંચમ અને નિર્જરા આદિ દારા જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, માંહનીય અને અન્તરાય નામક ચાર ઘનઘાતિ કર્માના ક્ષય થઈ જવાથી કેવળ-જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ થાય છે, ત્યારખાદ ભવાપગ્રાહી વેદનીય, નામ, ગાંત્ર અને આયુષ્ય નામક ચાર કર્માના ક્ષય થાય છે. આ રીતે ઉત્તરપ્રકૃતિઓ સહિત આઠકર્માના ક્ષય થતાંની સાથે જ ઔદારિક શરીરવાળા આ મનુષ્ય જન્મના માન્ત થઇ જાય છે અને બન્ધના કારણે મિથ્યાદર્શન આદિના અભાવ થવાથી

## दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.९ स्.१ मीक्षंतत्वनिरूपणम्

मिथ्यादर्शनादीनां बन्धहेतूनामभावाच्चोत्तरजन्मनो-ऽमादुर्मावो भवति, एवं विधा ऽपूर्वजभ्मोच्छेदोत्तरजन्मा-ऽपादुर्भीवावस्था खलु छत्स्नकर्मक्षयळक्षणो मोक्षो व्यपदिश्यते । एवश्च-छत्स्नकर्मणां क्षयः आत्मपदेशेभ्यः पृथग्भवनरूपं परि-शटनम् कर्मराशिप्रध्वंसः आत्मनः स्वस्वरूपावस्थानमेव मोक्षो भवतीति बोध्यम्, नतु-आत्मनोऽपि-अभावो मोक्षावस्थायां भवति । आत्मनो ज्ञानादि परिणामि स्वभावतया तस्य निरन्वयनाशसम्भवात्, तदानीमपि-ज्ञानादि परिणामित्वेन स्थितिसम्भवात् । तपः संयमादिना स्थगित सकळाऽऽस्ववद्वारस्य संवरसंवृतस्य परमातिश्वयसम्पन्नस्य सम्यक्तयाऽनुष्ठायिन इङ्यास्थस्य सयोगिकेवलिनो निरूद्धसकल्योगस्य च मिथ्यादर्शनादीनां बन्धहेत्नामभावात् । तदावरणीयकर्म-

आदि का अभाव होने से उत्तर जन्म का प्राटु भीव नहीं होता है। इस प्रकार वर्त्तमान जन्म के उच्छेद से और अगछे जन्म का प्राटु भीव न होने से जो समस्त कमों से रहित विदेहावस्था प्राप्त होती है, वही मोक्ष है। इस प्रकार समस्त कमों का क्षय, आत्मप्रदेशों से पृथक् होना रूप निर्जरण, कर्मसमूह का प्रध्वंस या आत्मा का स्व-स्वरूप में स्थित होना ही मोक्ष कहलाता है। मोक्ष अवस्था में आत्मा का अभाव नहीं होता ही मोक्ष कहलाता है। मोक्ष अवस्था में आत्मा का अभाव नहीं होता हो ता होना ज्ञानादि परिणाम स्वभाव वाला होने से समूल नष्ट नहीं होता। उस अवस्था में भी ज्ञानादि स्वभाव से उसकी सत्ता रहती है।

तप संयम आदि के द्वारा समस्त आस्रवद्वारों का निरोध कर देने वाले, संवरयुक्त, परम अतिशय से सम्पन, किया का समीचीन अनु ष्ठान करने वाले छद्मस्थ, सयोग केवली और सम्पूर्ण योग का निरोध कर देने वाले को मिध्याद्शीन आदि बन्धकारणों का अभाव हो जाने

ઉત્તરજન્મના પ્રાદુર્ભાવ થતા નથી. આ રીતે વર્તમાન જન્મના ઉચ્છેદથી અને પુનર્જન્મના પ્રાદુર્ભાવ ન થવાથી જે સમસ્ત કર્માથી રહિત વિદેહાવસ્થા પ્રાપ્ત થાય છે તે જ માક્ષ છે. આમ સમસ્ત કર્માંના ક્ષય, આત્મપ્રદેશાથી પૃથક્ થવું રૂપ નિર્જરુણ, કર્મ સમૂદ્ધના પ્રધ્ય સ અથવા આત્માનું પાતાના સ્વરૂપમાં સ્થિત થવું એ જ માક્ષ કહેવાય છે. માક્ષ અવસ્થામાં આત્માના અભાવ થતા નથી. આત્મા જ્ઞાનાદિપરિંશામ સ્વભાવવાળા હાેવાથી સમૂળગા નષ્ટ થતા નથી. તે અવસ્થામાં પણ જ્ઞાનાદિ સ્વભાવથી તેની સત્તા તા રહે જ છે.

તપ, સંચમ આદિ દ્વારા સમસ્ત આઅવદ્વારાના નિરાધ કરનારી સંવર્ષ ચુક્ત, પરમ અતિશયથી સમ્પન્ન, ક્રિયાનું સમીચીન અનુષ્ઠાન કરનારા છલસ્થ સચેાગકેવળી અને સમ્પૂર્ણું ચાેગના નિરાધ કરનારાઓને મિથ્યાદશન આદિ क्षयात् सम्यग्दर्शनादीनाञ्चोत्पादात् अपूर्वकर्मणो बन्धो न भवति । पूर्वोपार्जि-तस्य च कर्मण स्तपोऽनुप्ठानादिभिः क्षयो भवति, तत्र - धातिकर्मणो मोहनीये-क्षये ज्ञानावरणा- अत्तरायरूपस्याऽऽत्यन्तिकः क्षयो भवति । भवधारणीयस्य च वेदनीयनामगोत्रा- ऽऽयुष्यरूपस्य क्षयो भवति । तत्र-धातिकर्मक्षयानन्तरमेव समस्तद्रव्यपर्थीयावषयं परमैश्वयंसम्पन्न मनन्तम् अनुत्तरं निव्याधातं निराव-रणं कृत्रनं भतिपूर्ण केवलज्ञानं-केवलदर्शनं च लब्ध्वा शुद्धः परिशटितसकल-कर्ममलत्वाद् बुद्धः सर्वत्रां स्वदर्शीजिनः केवली भवति । तत्वश्वाऽधाति मतन्नु शुमवेदनीय नामगोत्राऽयुः कर्मावशेषः सन् आयुष्यकर्मणः संस्कारंवशात् शीर्त-

सें, तदं वरंणीय कर्म के क्षय से सम्यग्दर्शन आदि की उत्पत्ति हो जाने से नवीन कर्मों का बन्ध नहीं होता। और तप के अनुब्ठान आदि से प्वोंपार्जित कर्म का क्षय हो जाता है। तब मोहनीय कर्म का क्षेय होने पर ज्ञानावरण, दर्शनावरण और अन्तराय कर्म का आत्यन्तिक-सदा के लिए क्षय हो जाता है। भवधारणीय वेदनीय, नाम, गोत्र और आयुं कर्म का भी क्षय हो जाता है।

्रिंगति कमीं का क्षय होते ही समस्त द्रब्यों और पर्यायों को जानने बाले, परम ऐश्वर्य से युक्त, अनन्त, अनुत्तर (सर्वोत्कृष्ट) निव्यर्घात, निरावरण, संम्पूर्ण, प्रतिपूर्ण, केवछद्द्रीन और केवलज्ञान उत्पन्न होता है। इन्हें प्राप्त करके जीव शुद्ध हो जाता है, समस्त कर्ममल के क्षीण होने से युद्ध, सर्वज्ञ, संवद्शी, जिन और केवली बन जाता है। उस समय अत्यन्त हल्के शुभ वेदनीय, नाम, गोत्र और आयु कर्म होव

અન્ધ કારણાના અભાવ થઇ જવાથી તંદાવરણીય કંમ ના ક્ષયથી સમ્યકદર્શનmiદિની ઉત્યત્તિ થવાથી નવીન કમેાં બધાતા નથી 'અને 'તપના અનુજાન આદિથી પ્વે વેપાજિત કમેનિ ક્ષય થઇ જાય છે લારે માહનીયનમ ના ક્ષય થઇ જલેથી જ્ઞાનાવરણ; દર્શનાવરણ અને અન્તરાય કમેનિ આત્યન્તિક-હમ્મેશને માટે ક્ષય જાય છે. લવધારણીય વેદનીય, નામ, ગાત્ર અને 'આંશુધ્ય કંમેનિ ક્ષય થઈ જાય છે.

ીં ક્વાંતિકર્મના લય થતાં જ સમસ્ત દ્રવ્યા અને પર્યાયાને જાણનારા, પરમ ઐશ્વર્યથી શુક્રત, અર્નન્ત, અનુત્તર (સવેહિકુષ્ટ) નિવ્યધાત, નિરાવરણું, સંમ્પૂર્ણ કેવળદેશને અને કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. આર્મને પ્રાપ્ત કેરીને જીવ શુદ્ધ થઈ જોય છે. સઘળાં કર્મમાત્ર, સીંઘુ થવાથી છુદ્ધ સર્વજ્ઞ, સવદરારી, જિંત અને કેવળી બની જાય છે. આ સમયે અત્યન્ત હલકા શુભ વેદનાય નામ, ગાંત્ર रशिमवद् - भव्यजनकुमुद्दनोद्वोधनाय भू-गगनमण्डळे विहरतिः तत्त्र्ञोक्त-विधिना-ऽऽयुष्ककर्मथरिसमाप्त्रौ सत्यां वेदनीयनामगोत्रद्यर्भणामपि क्षियो भवति, इति सकलकर्मक्षये सति स्वात्मन्यवस्थानलक्षणो मक्षेगे भवतीति भावः । तत्र-पञ्चविध ज्ञानावरणस्य नवविध दर्शनावरणस्या- ऽष्टार्विंशति अकार मोदनीयकर्मणो द्विधिवेदनीयस्य त्रिणवतिविधनामकर्मण श्रतुर्विधायुष्यकर्मणो -द्विविध गोत्रकर्मणः ध्ञ्जविधान्तरायकर्मणश्च सकलकर्मक्ष्एस्याऽष्ट जत्वा-रिशदधिकशतसंख्यक्र यकारत्य १४८ क्षयोऽवगन्तव्यः । तत्रा=ऽविरतसम्य गटष्टि-दे शनिरति-ध्रसत्ताममत्त्रस्थानानामन्यतसगुणस्थाने सन्न कोहनीयकर्म-

रह जाते हैं। ऐसी स्थिति में आयुक्म के संस्कारवर्श वह चन्द्रमा के समान भव्यजीव रूपी कुखुदवनों को विकसित-उद्योधित-करने के ठिए भूमण्डल में विचरते हैं। तद्नन्तर उक्त विधि के अनुंखार आंयु कम की समाप्ति होने पर साथ ही वेदनीय, नाम, और गोत्र फॉन का भी क्षय हो जाता है। इस तरह सकल कमों का क्षय होने पर अपनी आत्मा में ही अवस्थित हो, जाना रूप मोक्ष होता है।

यह पांच-प्रकार के ज्ञानावरण का नौ' प्रकार के द्वीनावरण का, (१) अट्टाईल प्रकार के मोहनीय फा, (२) दो प्रकार के वेदनीय का (३) तेरानवे प्रकार के नामकर्म का (४) चार प्रकार के आयुक्षम-का, दो प्रकार के गोत्रकर्म का और पांच प्रकार के अन्तराय कर्म का, इस प्रकार सब को मिलाकर एक सौ अडतालीस (१४८) कर्मप्रकृतियों का क्षय समझना चाहिए। इनमें से अविरत खम्यग्ट्राण्ट, देशविरत, प्रम-

અને આચુબ્ય કર્મા શેષ રહી જાય છે. આવી સ્થિતિમાં આચુબ્યકમેને સંસ્કાર વશ, તે ચન્દ્રમાની જેમ ભબ્યજીવ રૂપી કુમુદવનાને વિકસિત ઉદ્દબાધિત કરવાને માટે ભૂમ ઢળમાં વિચરે છે. તદનન્તર ઉકત વિધિ અનુસાર આચુબ્યકમેની સમાપ્તિ થવાની સાથે જ વેદનીય, નામ અને ગોત્ર કર્મોના પણ ક્ષય થઇ જૉય 19. આ, રીતે સકળ કર્મોના ક્ષય થવાથી પાતાનું આત્મામાંજ અવસ્થિત થઇ જવા રૂપ માક્ષ થાય છે.

અહીં પાંચ પ્રકારના સાનાવરંશનું નવ પ્રકારના 'દર્શનાવરંશના '(૧) 'અઠેયાવીશ પ્રકારના માહનીયના (૨) એ પ્રકારના વેદનીયના (૩) ત્રાણ પ્રકારના 'નાંસકંમ ના, ચાર પ્રકારના આયુંબ્યુકમે ના એ પ્રકારના ગાત્ર કમેના ' અને 'પાંચ પ્રકારના અંતરાય કમેના એ રીતે અધા મળીને એક્સા અડતાળીશ '(૧૪૮) કમે પ્રકૃતિઓના ક્ષય સમજવા બેઇએ. આસાંથી અવિરત मकृतय अतुरनन्तानुवन्धिकवायत्रि मिथ्यात्वसम्यझत्व-मिश्रमोहनीयरूपाः क्षीणां भवन्ति । अनिवृत्तिगुणस्थाने च विंशति मोहनीयकर्ममकृतयः क्षीणां भवन्ति, त्रयोदशनामकर्ममकृतयश्च नरकगतिः, नरकगत्यानुपूर्वी, तिर्यग्गतिः, तिर्यग्गत्यानुपूर्वी, एक द्वि-त्रि-चतुरिन्द्रियजातयः, आतपम्, उदद्योतम्, स्थावरम्, सक्ष्मम्, साधारणश्चेति क्षीणानि भवन्ति । तिस्रो दर्शनावरणवर्ममकृतय श्व-निद्रानिःद्रा-मचला मचला-स्त्यानर्द्धिरूपाः क्षीणा भवन्ति । मोहनीयेषु च कमेणा-Sपत्याख्यानाः क्रोधादय श्वत्वारः, पत्याख्यानावरणा क्रोधादयश्वत्वारः क्षीयन्ते । ततश्च-नपुं मकस्त्रीवेदौ, हास्यरत्यरतिशोकभण् जुगुप्साः पुरुषवेदश्व संज्वलनकोध-मान-माया इति । सक्षमसम्परायगुणरथाने चरमसमये संज्वलन

ससंयत और अवमत्तसंयत गुणस्थानों में से किसी गुणस्थान में मोह-नीय कर्म की सात प्रकृतियां-चार अनन्तामुबन्धी और दर्शनमोहनीय की तीन-मिथ्यास्व, सम्यक्त्वमोह और मिश्र-क्षीण होती हैं। अनि-ष्टत्ति गुणस्थान में मोहनीय कर्म की वीस प्रकृतियों का क्षय होता है और नामकर्म की तेरह प्रकृतियों का क्षय होता है, जो इस प्रकार हैं-नरकगति, नरकगत्यानुपूर्वी, तिर्यग्गति, तिर्यग्गत्यानुपूर्वी, एकेन्द्रि-यजाति, द्वीन्द्रियजाति, त्रीन्द्रियजाति, चतुरिन्द्रियजाति, आतप, उद् धोन, स्थापर, सूक्ष्म और साधारण। निद्रानिद्वा, प्रचलाप्रचला और स्त्यानर्द्धि नामक दर्शनावरण की तीन प्रकृतियों का क्षय होता है। मोहनीय प्रकृतियों में से चार अवत्याख्यानी कोध आदि, चार प्रत्या ख्यानी कोध आदि का क्षय होता है। नपुंमकवेद, स्त्रीवेद, हारय, रति, अरति, शोक, भय, जुगुम्सा पुरुषवेद तथा संज्वलन कोध, मान और

સમ્યક્રદપ્ટિ, દેશવિરત, પ્રમત્તસંયત અને અપમત્તસંયત ગુણુસ્થાનામાંથી કાંઇ ગુણસ્થાનમાં માહેનીય કર્મની સાત પ્રકૃતિઓ ચાર અનન્તાનુબન્ધી અને દર્શન માહેનીયની ત્રણુ મિચ્યાત્વ, સમ્યક્તવ માહે અને મિશ્ર ક્ષીણુ થાય છે. અનિવૃત્તિ ગુણુસ્થાનમાં માહેનીયકર્મની વીસ પ્રકૃતિઓને ક્ષય થાય છે અને નામકર્મની તેર પ્રકૃતિઓના ક્ષય થાય છે જે આ પ્રમાણે છે નરકગતિ, નરકગત્યાનુપૂવી ત્વિર્યગ્ગતિ, તિર્યગ્ગત્યાનુપૂવી, એકેન્દ્રિયજાતિ, દ્વીઇન્દ્રિયજાતિ, ત્રીન્દ્રયજાતિ ચતુરિન્દ્રિયજાતિ, આતપ, ઉદ્દ્યોત. સ્થાવર સક્ષમ અને સાધારણુ નિદ્રા નિદ્રા પ્રચલાપ્રચલા અને સ્ત્યાનદ્વિ નામક દર્શનાવરણુની ત્રણુ પ્રકારની પ્રકૃતિઓના ક્ષય થ.ય છે. માહેનીય પ્રકૃતિઓમાંથી ક્રમથી ચાર અપ્રત્યાખ્યાની ક્રોધ આદિ ચાર પ્રત્યાખ્યાની ક્રોધ આદિના ક્ષય થાય છે. પછી નપુંસકવેદ, સ્ત્રીવેદ, હાસ્ય રતિ અરતિ, શાક, ભય, જીગુષ્સા, પુરૂષવેદ તથા સંજવલન ક્રોધ માન તથા छोमः श्लीणो भवति। ततथ-क्षीणकषायस्थाने निद्राप्रचले द्वे द्विरम-समये शीणे भवतः। चरमसमये-पुनश्चतुर्दशकर्मप्रकृतयः पश्चज्ञानावरणरूपाणि चतुर्दश दर्शनावरणरूपाणि च शीणानि भवन्ति । अयोगिकेवळिनश्च-द्विचरमसमये पश्चचत्वार्रिशत् नामप्रकृति कर्माणि शीणानि अवन्ति । यथा-देवगतिः, औदा-कारिकादि शरीरपश्चकम्, संस्थानपट्कम्, अङ्गोषाङ्गत्रयम्, संदननषट्कम्, वर्ण-रस-स्पर्शं चतुष्कस्, मलुष्प्रगति द्वेवगत्यानुपूर्वो, अगुरुछपु, उपघातम्, पराघातम् उच्छवासः, मशस्त विदायो नजिः, अपर्याक्षक्ष, स्थिरय्, अस्थिरय्, श्रम्य, अश् भम्, दुर्भगम्, सुरुवरय्, दुःस्वरस्, अनादेयम्, अयशः कीर्तिः, निर्माणमिति वाह्ये च द्वे सातासातारूपान्यतरवेदनीये नीचै जीवाख्ये कर्मणि शीणे सति तीर्थ-कृद्योगि केवछिन श्वरमसमये द्वादश कर्मप्रकृत्यः क्षीणा भवन्ति। तद्यथा-अन्य-

माया का भ्रय होता है। इक्ष्मसाम्पराय गुणस्थान के चरम समय में संडवलन लोभ का क्षय होता है। तत्पश्चात क्षीणकषाय गुणस्थान में निद्रा और प्रचला नामक दो प्रकृतियों का दिचरम समय में क्षय होता है और चरम समय में चौदह प्रकृतियों का क्षय होता है जो इस प्रकार है-पांच ज्ञानावरण और नौ दहीनावरण की। अयोगकेवली दिचरम-में पैंतालीस नामकर्म प्रकृतियों का क्षय करते हैं, वे इस प्रकार हैं-देवगति, औदारिक आदि पांच शरीरनाम, छह संस्थान, तीन अंगोपांग, छह संहनन, वर्ण, रस, गंध, स्पर्श, मनुष्यगत्यानुप्वी, देवगत्यानुप्वी, अगुरुलधु, उपचात, उच्छ्यास, प्रशासविहायोगति, अपशास्तविहायो-गति, अपर्याप्त, प्रत्येक, स्थिर, अस्थिर, शुभ, अशुभ, दुर्भग, खुस्वर, दुस्वर, अनादेय, अयज्ञा कीर्त्ति, और निर्माण ? साता-आसाता में से

માયાના ક્ષય થાય છે સૂક્ષ્મસામ્પરાય ગુણુસ્થાનના ચરમ સમયમાં સંજવલન લેાબના ક્ષય થાય છે ત્યારખાદ ક્ષીણુકષાય ગુણુસ્થાનમાં નિદ્રા અને પ્રચલા નામક છે પ્રકૃતિઓના દ્વિચરમ સમયમાં ક્ષય થાય છે અને ચરમ સમયમાં ચૌદ પ્રકૃતિઓના ક્ષય થાય છે જે આ પ્રમાણે છે પાંચ જ્ઞાનાવરણ અને નવ દર્શનાવરણુની અચાગકેવળી દ્વિચરમસમયમાં પીસ્તાળીશ નાર્મ પ્રકૃતિઓના ક્ષય કરે છે તે આ પ્રમાણે છે દેવગતિ, ઔદરિક આદિ પાંચ શરીરનામ છ સંસ્થાન ત્રણ અંગાપાંગ, છ સંહનન. વર્ણ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ, મનુષ્યગત્યાનુ પૂર્વી, અગુરૃલઘુ, ઉપઘાત, પરાઘાત, ઉચ્છવાસ, પ્રશસ્તવિહાચાગતિ, અપ્રશસ્ત વિદ્યાયાગતિ, અપર્યાપ્ત, પ્રત્યેક, સ્થિર, અસ્થિર. શુલ, અશુલ, દુર્લગ, સુસ્વર દુશ્વર, અનાદેય. અયશાકીર્તિ અને નિર્માણુ સાતા અસાતામાંથી કાઇ એક તર શ્વ

1.

तत्वार्यस्त्रे

तरवेदनीयम्, उच्चेशोंत्रम्, मनुष्यायुष्कम्, मनुष्यगति पश्चेन्द्रियजाति त्रसवादर पर्याप्त खुक्षणाऽऽदेययशः कीर्ति तीर्थकरनामानि चेति । अतीर्थकृदयोगि केवळि नस्तु-चरमसमये एतान्येगोपर्यु क्तानि तीर्थकरनामकर्मवर्जितानि एकादशकर्ममठु-तयः क्षीणा अवन्ति । आयुष्यश्चेकमेव मनुष्यायुष्करूपं वद्धं नतु-तदितराणि त्रीणि पूर्ववद्धानि तस्मादेकमेव मनुष्यायुष्यकर्मक्षीणं भवति तदानीमिति भावः । उक्तञ्च-स्थानाङ्गे ३-स्थाने ४ उद्देशके २२६ मुत्रे-खीणमोहस्स णं अरहओ तओ कम्मंसा जुगवं खिज्जंति, तं जहा-नाणावरणिज्जं दंसणावरणिज्जं अंतराइच'-इति, क्षीणमोहस्य खलु अईत स्तयः वर्मांशाः युगपत् क्षीयन्ते, तचथा-ज्ञानावरणीयम्-दर्शनावरणीयम्-आन्तरायिकम्, इति । उत्तराध्ययने२९

कोई एक वेदनीय और नीचगोत्र कर्म का क्षत्र होने पर तीर्थ कर अयो-गकेवली चरमसमय में वारह कर्मप्रकृतियों का क्षय करते हैं। वे इस प्रकार हैं-कोई एक वेदनीय, उच्चगोत्र, मनुष्पायु, मनुष्पगति, पश्चे निद्रय जाति, प्रस, बादर, पर्याप्त, सुभग, आदेय, यद्याःकीर्त्ति और तीर्थकर नामकर्म। अतीर्थ कर केवली चरम समय में इन्हीं उपर्युक्त प्रकृतियों का क्षय करते हैं, केवल तीर्थ कर प्रकृति का क्षय नहीं करते, प्रकृतियों का क्षय करते हैं, केवल तीर्थ कर प्रकृति का क्षय नहीं करते, प्रकृतियों का क्षय करते हैं, केवल तीर्थ कर प्रकृति का क्षय नहीं करते, प्रयोकि वह उनके होती ही नहीं है। इस प्रकार वे ग्यारह अकृतियों का क्षय करते हैं। आयु केवल एक मनुष्यायु ही उनमें होनी है, दोष तीन आयुष्क बांधे नहीं होते। अतएव एक मात्र सनुष्यायु कर्म का दी उस समय क्षय होता है। स्थानांग के तीखरे स्थान, चौथे उद्देशक में कहा है—

'क्षोण मोहनीय अरिहन्त भगवान् के लीन कर्मा रा एक साथ વેદનીય અને નીચ ગાંત્ર કર્મ'ના ક્ષય થવાથી તીથે કર અચાગકેવળી ચસ્મ સમયમાં ખાર કર્મ પ્રકૃતિઓનો ક્ષય કરે છે તે આ પ્રમાણે છે કાઇ એક વેદનીય ઉન્ચગાંત્ર, મનુંખ્યાયુ મનુખ્યગતિ, પ'ચેન્દ્રિય જાતિ ત્રસ, બાદર, પર્યાખ્ત, સુભઝ, આદેય યશ:કીર્તિ અને તીર્થ કર નામકર્મ અતીર્થ કર કેવળી ચરમસમયમાં આજ ઉપર કહેલી પ્રકૃતિઓના ક્ષય કરે છે, માત્ર તીર્થ કર પ્રકૃતિના ક્ષય કરતાં નથી કારણ કે તેમને પ્રકૃતિઓ હાતી જ નથી. આમ તેઓ અગીયાર પ્રકૃતિ-ઓના ક્ષય કરે છે આગુખ્ય કેવળ એક મનુખ્યાયુ જ તેમનામાં હાય છે, રોષ ત્રણ માયુખ્ય બાંધ્યા હાતા નથી આધી એક માત્ર મનુખ્યાયુ કર્મ'ના જ તે સમયે સ્ય થાય છે સ્થાનાંગના ત્રીજા સ્થાન, ચાથા ઉદ્દેશકમાં કહ્યું છે—

ક્ષીણુમાહનીય અરિહન્ત લગવાનના ત્રણુ કર્માં શના એકી સાથે ક્ષય થાય છે

भध्ययने ७१ सूत्रोचोन्तम्-'तप्पढमयाए-जहाणुपुट्वीए-अट्टवीसहविद् मोहणिज्जं कम्मं उग्धाएइ, पंचविहं नाणावरणिज्जं, नवविहं अंतराहयं एए तिन्नि वि दस्मंसे जुग्वं खवेह' इति, तत्प्रथमतया यंथानुपूर्व्या-Sect-विंशति विधं मोहनीयं कर्म सप्रुद्धात्यते, पश्चविधं ज्ञानावरणीयस्, नवविधं दर्शनावरणीयस्, पश्चांवेधम्-आन्तरायिकस्, एतानि नीनपि कर्मां ज्ञान् युगपत्-क्षप्यति, इति, पुन्धोत्तराध्ययने २९ अध्ययने ७२ स्रुत्रे-चोक्तस्-'अणगारे समुच्छिन्नकिरियं अन्तियहि खुरूप्रझाणं-झियायमाणे वेधणिज्जं आउयं नामं गोत्तं च-एए चत्तारि पार्म्सले जुगवं खवेह' इति, अनगार समुच्छिन्नक्रियः अनियहि खुरूष्ट्रायन् वेदनीयस् आयुष्यं नामनात्रं च, प्तान् चतुरः कर्मांजान् युगपत् क्षपयदि' इति । तथाचोत्तराध्ययन-स्थानाक्न सूत्रागमपामाण्येण स्रोझावस्थायास् आत्मनः कृत्स्नकर्मक्षयो सवतीति ज्ञायते, अतएव सज्जकर्मक्षयक्रक्षणो योक्षो व्यपदिश्यते इति मक्ठतसूत्रे प्रोक्तस् ॥१॥ स्त्रीण होते हैं। वे इन्झ प्रकार हें-ज्ञानाचरणीय, दर्शनाचरणीय और अन्तराय।'

उत्तराध्ययन के २९ वे' अध्ययन के ७१ वे' बोल में कहा है-'सर्व-प्रथम यथाकम अटाईस प्रकार के मोहनीय कर्म का क्षय करते हैं, पांच प्रकार के ज्ञानावरण को, नौ प्रकार के दर्शनावरण कर्म को और पांच प्रकार के अन्तराय कर्म को, इन तीनों कर्मांशों को एक लाथ क्षय करते हैं।'

पुनः उत्तराध्ययन के २९ वें अध्ययन के ७२ मैं घोल में कहा है-'अन-गार समुच्छिन्नकिय अनिवृत्ति ज्युक्लध्यान ध्याता हुआ वेदनीय, आयु, नाम और गोत्र-इन चार कर्षांजो का एक साथ क्षय करता है'

इस प्रकार उत्तराध्ययन और स्थानांग नामक युत्रागम के प्राप्ताण्य से

તે આ પ્રમાણે છે જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અન્તરાય

ઉત્તરાધ્યયનના ૨૯માં અધ્યયનના ૭૧ માં બાલમાં કહ્યું છે સર્વપ્રથમ યથાક્રમ અઠયાવીશ પ્રકારના માહનીયકર્મના ક્ષય કરે છે, પાંચ પ્રકારના જ્ઞાના-વરણના, નવ પ્રકારના દર્શનાવરણ કર્મના અને પાંચ પ્રકારના અન્તરાયકર્મના આ ત્રણે કર્માશાના એકી સાથે ક્ષય કરે છે.

પુનઃઉત્તરાધ્યયનના ૨૯માં અધ્યયનના હરમાં બાલમાં કહ્યુ' છે અનગાર સમુચ્છિન્નક્રિય અનિવૃત્તિ શુકલધ્યાન ધ્યાતાે થકાે વેદનીય, આચુ. નામ અને ગાેત્ર આ ચાર કર્માંશાના એકી સાથે ક્ષય કરે છે. मुङम्-केवलसम्मत्तनाणदंसणसिद्धत्तं वज्जित्ता ओवसमि-

याइ भव्वत्तक्खए य ॥२॥

्राया−'केवलसम्यक्त्वज्ञानद्र्शनसिद्धत्वं वर्जयित्वा−औपशमिकादिभव्यत्व• 'क्षयम्र ॥२

तन्वार्थदीपिका—पूर्व सूत्रे खलु सकलकर्मक्षयलक्षणो मोक्षो भवतीत्युक्तम् तत्र-आत्मनो मोक्षावस्थायां न केवलं द्रव्यकर्ममात्रस्यैव क्षयो भवति, अपितु-औपग्नमिक-क्षायोपमिकौदयिकादि भावकर्मणामपि क्षयो भवतीति प्ररूपयितुमाइ

ज्ञात होता है कि मोक्ष अवस्था में समस्त कर्मों का क्षय होता है। इस कारण सम्पूर्ण कर्मों का क्षय मोक्ष कहलाता है, ऐसा प्रकृत सुत्र में कहा गया है। 1811

'केवल सम्मत्तनाणदंसण' इत्यादि।

रि सुन्नार्थ-केवल सम्यक्तव, ज्ञान, दर्शन और सिद्धत्व को छोडकर औप-र्वामिक आदि भावों का तथा भव्यत्व भाव का भी क्षय हो जाता है ॥१॥ तत्वार्थदीपिका—पूर्वसुन्न में कहा गया है कि सकल कर्मों का क्षय होना मोक्ष है। मोक्ष-अवस्था में केवल द्रव्य कर्मों का ही क्षय नहीं होता वरन क्षायोपरासिक, औदयिक आदि भावों का भी क्षय हो जाता होता वरन क्षायोपरासिक, औदयिक आदि भावों का भी क्षय हो जाता

केवल संम्यक्त्व, ज्ञान, दर्शन और सिद्धत्व को छोडकर औपदा-

- આ રીતે ઉત્તરાધ્યયન અને સ્થાનાંગ નામક સૂત્રાગમના પ્રમાણુધી જ્ઞાત - થાય છે કે ગાેક્ષ અવસ્થામાં સમસ્ત કર્મોના ક્ષય થાય છે.

ેં આચી સમ્પૂર્ણુ કર્માના લય માક્ષ કહેવાય છે એવુ પ્રકૃતસ્ત્રમાં ∻કહેવામાં આવ્યું છે.ા ૧ાા

'केवलसम्मत्तनाणदसण' धीत्याहि

સ્ત્રાર્થ-કેવળસમ્યકત્વ, જ્ઞાન, દર્શન અને સિદ્ધત્વને બાદ કરતા ઔપ-શમિક આદિ ભાવાના તથા ભગ્યત્વ ભાવના પણ ક્ષય થઇ જાય છે ાા ૨ ા તત્ત્વાર્થદીપિકા — પૂર્વસૂત્રમાં કહેવામાં આગ્યું કે સકળ કર્મીના ક્ષય થવા માક્ષ છે. માક્ષ અવસ્થામાં કેવળ દ્રગ્યકર્મીના જ ક્ષય થતા નથી પરન્તુ ક્ષયા-પશમિક, ઔદયિક આદિ ભાવાના પણ ક્ષય થઇ જાય છે એ પ્રતિપાદન કરવા માટે કહીએ છીએ

દેવળ સમ્યકત્વ, જ્ઞાન, દશ ન અને સિન્દત્વ સિવાય ઔપશમિક આદિ

'केवल सम्मत्त' इत्यादि । केवल सम्यक्तव ज्ञानदर्शन सिद्धत्वं वर्जयित्वा दर्शन सप्तकक्षयात् क्षायिकं केवल सम्यक्त्वम्, समस्त ज्ञानावरण क्षयात् क्षायिकं केवल ज्ञानम्, सकलदर्शनावरण क्षयात् क्षायिकं केवलदर्शनम्, समस्त कर्मक्षयात् क्षायिकं सिद्धत्वश्च विद्दाय तदतिरिक्ता औश्यमिकादयः औग्यमिकः आदिना-क्षायिकः क्षायोपशमिकः औदयिकश्च मावा गृह्यन्ते, तथाचौ-पशमिकरय केवल सम्यक्त्वादि चतुष्टयभित्तस्य क्षायिकस्य, क्षायोपशमिकस्य-औदयिकस्य, सेत्स्यल्लक्षण भव्यत्व रूपस्य पारिणामिकस्य च यावस्य क्षयश्च-आत्मप्रदेशेभ्यः पृथग्भवनलक्षणं-परि-शटनं च मोक्षावस्थायां भवतीति भावः । एवश्च-ग्रुक्तात्मनि औपशमिक-क्षायो-पशमिकौदयिका भावाः सर्वयैव न भवन्ति । किन्तु क्षायिके भावे केवलसम्यक्त्व लक्षणं क्षायिक सम्यक्त्वम्-१ क्षायिक केवल्ज्ञानस् २ क्षायिककेवलदर्शनम् ३ 'क्षायिक सिद्धत्वश्च ४ सम्भवति । एतच्चतृष्टयातिरिक्तः क्षायिको मावो न सम्भ-वति, एवम्-पारिणामिके वावेह-सेत्स्यल्लक्षण भव्यत्वमेव केवल्ं परिणामिकं

मिक आदि आवों का तथा अव्यत्व आव का भी क्षय हो जाता है। दर्शनमोह की सांत प्रकृतियों के क्षय से झायिक सम्यक्त्व होता है, सम्पूर्ण ज्ञानावरण के क्षय से झायिक केवल्ज्ञान होता है, दर्शनावरण कम के क्षय से झायिक केवल्ट्रीन होता है, खकल कमों के क्षय से सायिक सिद्धत्व उत्पन्न होता है। इन आवों के सिवाय जो औपत्रामिक, क्षायोपरामिक और औदयिक साव हैं उनका क्षय हो जाता है। अव्य-त्व नामक प.रिणामिक भाव भी क्षीण हो जाता है। इस प्रकार मुक्ता-न्मा में औप्रामिक, झायोपरामिक और औदयिक भाव सर्वधा ही नहीं होते। झायिक खावों में से झायिकसम्यक्त्व, झायिक केवलज्ञान, क्षायिक केवलर्ड्शन, झायिक सिद्धत्व विद्यमान रहते हैं। इन चार के सिवाय अन्य कोई झायिक आव नहीं रहता। पारिणामिक भावों में

ભાવાના તથા ભગ્યત્વના પણુ ક્ષય થઇ જાય છે. દર્શનમાહનીય સાત પ્રકૃતિઓના સયથી ક્ષાયિક સમ્યકત્વ થાય છે. સમ્પૂર્ણુ જ્ઞાનાવરણના ક્ષયથી ક્ષાયિક કેવળ જ્ઞાન થાય છે, દર્શનાવરણુકમંના ક્ષયથી ક્ષાયિક કેવળદર્શન થાય છે. સમસ્ત કર્માના ક્ષયથી ક્ષાયિક સિદ્ધત્વ ઉત્પન્ન થાય છે. આ ભાવાના સિવાય જે ઔપશમિક, ક્ષાયાપશમિક અને ઔદયિક ભાવ છે તેમના ક્ષય થઇ જાય છે ભગ્યત્વ નામક પારિણામિક ભાવ પણ ક્ષીણ થઇ જાય છે. આ રીતે સુકતાત્મામાં ઔપશમિક ક્ષાયાપશમિક અને ઔદયિક ભાવ સર્વથા જ હાતા નથી ક્ષાયિક ભાવાત્વા નામક પારિણામિક ભાવ પણ ક્ષીણ થઇ જાય છે. આ રીતે સુકતાત્મામાં ઔપશમિક ક્ષાયાપશમિક અને ઔદયિક ભાવ સર્વથા જ હાતા નથી ક્ષાયિક ભાવામાંથી ક્ષાયિકસમ્યકત્વ, ક્ષાયિક કેવળજ્ઞાન, ક્ષાયિક કેવળદર્શન' ક્ષાયિક પારિણામિક ભાવોમાં ભગ્યત્વ જેના કારણુ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવાની યા ગ્યતા સાં

तैत्वार्थसंत्रे

मुक्तात्मनि न सम्भवति, किन्तु-भव्यत्वातिरिक्तः खछ पारिणामिको भावो ज्ञानदर्शनोपयोगास्तित्व-गुणवत्वानादित्वा संख्येयमदेशवत्वनित्यत्व द्रव्यत्वादि छक्षणः सम्भवत्येव एतेषां खछ सम्यक्त्वादीनां क्षायिकभावानां नित्यत्वात्-मुक्तस्यापि ते क्षायिकाः केवछसम्यक्त्वादयो भवन्ति इति भावः ॥२॥

तत्त्वार्थनियु क्तिः-पूर्वं तावद् मोक्षावस्थायां ज्ञानावरणादि सकलर्मक्षयो भवती-त्युक् तम् तत्र न केवलं सकलद्रव्यकर्मणामेव क्षयो भवति-अपितु-आत्मनः स्व तत्त्वभूतस्य औपग्रमिक-क्षायिक क्षायोपमिकौ-दयिक-पारिणामिक भावस्यापि क्षयो भवतीति सापवादं मरूपयितुमाह-केवल सम्मत्तनाण-दंसणसिद्धत्तं बज्जित्ता ओवसमियाइ भव्वत्तकखएव' इति । केवलसम्यत्व ज्ञानदर्शन-सिद्धत्वं वर्जयित्वा दर्शनसप्तक क्षयात् क्षायिकं केवलसम्यन्त्वं-क्षायिक सम्यवत्व-

भव्यत्व, जिसके कारण सिद्धि प्राप्त करने की योग्यता होती है, सिद्धि प्राप्त होने के पश्चात नहीं रहता है। किन्तु अस्तित्व, गुणत्व, अनादित्व, असंख्येयप्रदेशवत्त्व, नित्यत्व, द्रव्यत्व आदि पारिणामिक भाव रहते हैं। ये सम्यक्ष्व आदि क्षायिक भाव अनन्त होने के कारण मुक्त जीव में भी रहते हैं॥२॥

तत्त्वार्थनियुक्ति—पहछे कहा गया था कि मुक्तावस्था में ज्ञानावरं-णीय आदि सब कर्मों का क्षय हो जाता है, किन्तु अब यह निरूपण करते हैं कि केवल कर्मों का ही क्षय नहीं होता किन्तु आत्मा के असा-धारण भाव औषदामिक, क्षायिक, क्षायोपदामिक, औद्यिक और पारिणामिक का भी क्षय हो जाता है, किन्तु इसमें कुछ अपवाद भी है।

द्रीनसप्तक के क्षय से क्षायिक सम्यक्तव होता है, ज्ञानावरण के क्षय से केवलज्ञान, द्रीनावरण के क्षय से केवलद्रीन और समस्त

છે, સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થયા બાદ રહેતું નથી. પરંતુ અસ્તિત્વ, ગુણુવત્વ, અનાદિ ત્વ અસ'ખ્યેયપ્રદેશવત્વ, નિત્યત્વ, દ્રવ્યત્વ આદિ પારિણામિક ભાવ રહે છે. આ સમ્યકત્વ આદિક્ષાયિક ભાવ અનન્ત હાવાના કારણે મુક્ત જીવામાં જ હાય છે ારા તત્ત્વાર્થ નિર્ચુ કિત—પહેલા કહેવામાં આવ્યું હતું કે મુકતાવસ્થામાં શાનાવરણીય આદિ બધાં કર્મોના ક્ષય થઇ જાય છે, પરન્તુ હવે એ નિરૂપણ કરીએ છીએ કે કેવળ કર્મોના ક્ષય થતા નથી પરન્તુ આત્માના અસાધારણ ભાવ ઔપશમિક, ક્ષાયિક, ક્ષાયાપશમિક ઔદયિક અને પારિણામિકના પણ ક્ષય થઇ જાય છે પરન્તુ આમાં થાઢા અપવાદ પણ છે.

ં દર્શાનસપ્તકના લયથી લાયિક સમ્યકત્વ થાય છે, જ્ઞાનાવરણુના લયશી કેવળજ્ઞાન, દર્શાનાવરણુના લયથી કેવળદર્શન અને સમસ્ત કર્મોના લયથી સિદ્ધત્વ

# दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.९ स्.२ मोक्षावस्थायां भावकर्मक्षयः

स्पम्, समस्तज्ञानावरणक्षयात् क्षाधिकं वेवछज्ञानम्, सकछदर्शनावरणक्षयात् सायिकं केवछदर्शनम्, समस्तकर्मक्षयात् क्षायिकं सिद्धत्त्रश्च विद्याय तदन्येषा मौपशमिकादीनाम्-औपशमिकस्य आदिना-क्षायिकस्य, क्षायोपशमिकस्य औदयिकस्य, पारिणामिकस्य च सेत्स्यच्छक्षणभव्यत्वस्य भावस्य क्षयो भवति । तथा च-मुक्तात्मनि औपशमिक क्षायोण्शमिकौदयिका कानस्वयः सर्वयैव न सम्भवन्ति, क्षायिके भावेतु-क्षायिकसम्यवत्वम् क्षायिकक्षेवछज्ञःनं क्षायिक-

कमों के क्षय से मिद्धत्व उत्पन होता है। इनको छोड़कर अन्य औव-रामिक, क्षायिक, क्षायोपद्यामिक, औदयिक और सिद्धि प्राप्त करने की योग्यता रूप भव्यत्व नामक पारिणामिक आषों का भी क्षय हो जाना ये। इस कारण मुक्तात्मा में औपद्यामिक, क्षायोपद्यामिक एवं औदयिक, ये तीन भाव तो सर्वथा ही नहीं होते। क्षायिक आवों में से क्षायिक सम्यक्त, केवलज्ञान, केवलदर्द्यान और सिद्धत्व रहते हैं। इन चार के सिवाय अन्य क्षायिक भाव भी मुक्तात्मा में नहीं होते। स्वम्यक्त्व आदि चार भाव निश्य होने के कारण रहते हैं। किन्तु पारिणामिक भावों में से सिद्धि प्राप्त करने की योग्यता रूप अव्यत्व आव का ही अभाव होता है, उसके अतिरिक्त पारिणामिक भाव जैसे अस्तित्व, गुणवत्व, अनादित्व, असंख्यात पदेदाधत्व, नित्यत्व, द्रव्यत्व आदि मोक्षावस्था में भी विद्यमान रहते हैं। इस प्रकार ओस्तावस्था में औपद्या-मिक, क्षाधोपद्यामिक और औदयिक भावों का स्वर्वथा अभाव हो जाता है। इसी प्रकार क्षायिक सम्यक्त्व, क्षायिक केवलज्ञान, क्षायिक केवल

ઉત્પન્ન થાય છે. આ અધાંને ખાદ કરતા અન્ય ઓપશમિક, ક્ષાયિક, ક્ષાયાપ્ પશમિક, ઔદયિક અને સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવાની ચાેગ્યતા રૂપ લબ્યત્વ નામક પારિણામિક લાવના પણ ક્ષય થઈ જાય છે આ કારણે સુકતાત્મામાં ઔપશમિક ક્ષાયાપશમિંક અને ઔદયિક આ ત્રણે લાવ તા સર્વાથા જ હાેતાં નથી, ક્ષાયિક ભાવામાથી ક્ષાયિકસમ્યકત્વ, કેવળજ્ઞાન, કેવળદર્શન અને સિદ્ધત્વ રહે છે આ સિવાય અન્ય કાેઇ ક્ષાયિકલાવ પણ સુકતાત્મામાં હાેતા નથી, સમ્યકત્વ આદિ ચાર લાવ નિત્ય દ્વાવાથી રહે છે, પરન્તુ પારિણામિક લાવામાંથી સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવાની ચાેગ્યતા રૂપ લબ્યત્વ લાવના જ અલાવ હાેય છે. તેના સિવાય પારિણામિક લાવ જેવાકે અસ્તિત્વ, ગુણવત્વ અનાદિત્વ, અસ'ખ્યાત પ્રદેશવત્વ નિત્યત્વ, દ્રબ્યત્વ આદિ માક્ષાવસ્થામાં પણ વિદ્યમાન હાેય છે જ આ રીતે માક્ષાવસ્થામાં ઔપશમિક, ક્ષાચાેપશમિક અને ઔદ્ધિક લાવાના સર્વથા અલા

#### तत्त्वार्थस्त्रे

केदछदर्शनं क्षायिक सिद्धन्दश्च संभवति । एतच्चतृष्टगाऽतिरिक्तं क्षायिकस्वमपि मुनतात्मनि न संभवति झायिकसम्यक्त्वादि चतुष्कस्य तु-झायिकत्वेन नित्यत्वात् मुक्तस्यापि भवत्येवेति भावः । किन्तु परिणाविके भावे खल्ज केवलं सेत्स्य-रलक्षणं भव्यत्वमेव पारिणामिकसावी मुक्तात्मनि न भवति, तदतिरिक्ताः पारिणामिकाः भावास्त-ज्ञानदर्शनोपयोग-अस्तित्वगुणवत्त्राऽनादित्वाऽसंख्येय प्रदेशवत्त्व-निल्यत्व द्रव्यत्वादयो सोक्षादस्थायामपि आत्यनि भइन्त्येचेतिभावः। एन आ - मोक्षावस्थाया मौपग्रामिक औदयिक भावानां सर्वथा परिशटनं भवति-आत्मपदेग्रेभ्यः । एवं-केवलसम्यक्त्वलक्षण क्षायिकसम्यक्तव-क्षायिककेवलंज्ञान क्षायिककेव्लदर्शन-क्षायिक सिद्धत्वातिरिक्तक्षायिकमावानामपि परिशटनं भवति। क्षायिकसम्यक्त्वादीनां चतुर्णां क्षायिक भावानान्तु-नित्यत्वात् मोक्षाव-स्थायामात्मघदेशेभ्यः पश्किटनं न भवति । पश्णिामिकभावेत-केवलं सेत्स्य रलक्षणभव्यत्वरूप एव पारिणामिकभावो मुक्तान्यनि परिशटति, नद्तिरिक्याः पुनर्ज्ञीनद्र्शनोपयोगादयः पारिणामिकभाताः नात्मपदेशेभ्यः परिशटन्ति न क्षीय-न्ते, आत्मनस्तथाविधपरिणामस्वभावात् । उक्तआऽनुयोगद्वारे षण्णामाऽधिकारे १२६ म्रूगे='खीणमोहे केवल सम्मत्तं, केवलणाणी. केवलदंसणीसिद्धे' इति, क्षीणमोद्दः केवलसम्यक्तयः, केवलज्ञानी, केवलदर्शनीसिद्धः' इति प्रज्ञापना-

दर्शन, क्षायिक सिद्धत्व के अतिरिक्त अन्य क्षायिक आवों का भी अभाव हो जाता है। जगर क्षायिक सम्यक्तव आदि चार क्षायिक भाव नित्य होने के कारण मोक्षावस्था में आश्मप्रदेशों से प्रथक नहीं होते। पारिणामिक भावो में से अव्यत्व नामक पारिणामिक मुक्तात्मा में नहीं रहता, उसके अतिरिक्त अन्य अस्तित्व आदि पारिणामिक भाव बने रहते हैं क्यो कि आत्मा का वैसा ही परिणाम स्वभाव है।

अनुयोग द्वार में षट् नालों के अधिकार में कहा है-'क्षीणमोह, केवलसम्यक्त्वी, केवलज्ञानी, केवलदर्शनी और सिद्ध होते हैं। प्रज्ञापना

થઇ જાય છે. એવી જ રીતે સાચિકસમ્ચકત્વ, સાચિકકેવળજ્ઞાન, સાચિકકેવળદર્શન સાચિક સિદ્ધત્વ સિવાય અન્ય સાચિકભાવાના પણુ અભાવ થઈ જાય છે પરંતુ સાચિકસમ્ચકત્વ આદિ ગાર સાચિકભ વા નિત્ય હાવાના કારણે માસાવસ્થામાં આત્મપ્રદેશાથી પૃથક થતાં નથી પારિષ્યામિકભાવામાથી ભવ્યત્વ નામક પારિ-ષ્યામિક સુકતાત્મામાં રહેતા નથી એ સિવાય અન્ય અસ્તિત્વ આદિ પારિણામિક ભાવ કાયમ રહે છે કારણ કે આત્માના એવા જ પરિણામસ્વભાવ છે.

અનુચાગદ્વાર માં ષડ્ર નામાનાં અધિકારમાં કહ્યું છે ક્ષીણુમાહ કેવળ સમ્યક્ત્વી, કેવળજ્ઞાની, કેવળુદર્શની અને સિદ્ધ હેાય છે. याश्चः १८=१९ पदे चोक्तस्-'नोभवसिद्धिए, नो अभवसिद्धिए, सिद्धास-म्मदिही' इति, नो भवतिद्धिकः, नो अधवसिद्धिकः, सिद्धासम्यग्दृष्टयः, इति॥२॥

मूलम्-तओ पच्छा उड्ढं गच्छइ जाव लोगंतं ॥३॥

छाया-ततः पश्चात् ऊर्ध्वं गच्छति यावद् लोकान्तम् ॥३॥

तरवार्थदीपिका-पूर्व तावद् सकलकर्मक्षयरूपो सोक्षः प्रतिपादितः, स च मुक्तः सन् कि दत्रैवावतिष्ठते उतान्यन कुत्रचिद् गच्छतोत्थाद-'लओ पच्छा' इत्यादि । ततः पश्चात् सर्वकर्मक्षयानन्तरम् औपशमिकाचमावानन्तरं च स मुक्तात्मा उर्ध्वमेव गच्छति । कियल्पर्यन्तं गच्छति ? इत्याह-यावद् लोकान्तम् लोकस्य अन्तः सस्तकः, तत्पर्यन्तं गच्छति । लोकस्तावत् पश्चास्तिकाय समु-दायात्मकः तत्रोपत्पाग्धारा पृथिवी हिमश्वकल्धवला उत्तानकच्छत्राकृतिर्वर्त्तते ।

सूत्र में १८-१९ वें पद में भी कहा है-'मुक्तात्मा न भव्य कहलाते हैं, न अभव्य हैं, वे सिद्ध हैं, लस्प्रग्दाप्ट हैं ' ॥२॥

'तओ पच्छा उड्ढ'' इत्यादि ।

सूत्रार्थ-मुक्त ँहोने के पश्चात् आत्मा लोक के अन्त तक जध्व-गमन करता है ॥३॥

तत्त्वार्थदीपिका--पहछे प्रतिपादन किया गया है कि समस्त कमें का क्षच होना मोक्ष कहलाता है, जगर मुक्त होकर आश्मा वहीं रह जाता है या अन्धत्र कहीं जाता है, इस प्रइन का समाधान करते हैं= समस्त कमें का क्षय होने के पश्चात् मुक्तात्मा जपर गमन करता है। कहां तक जाता है ? सो कहते हैं-लोक के अन्त तक अग्रभाग तक जाता है। पंचास्तिकाधात्मक इस लोक के अग्रभाग में ईप्रत्प्रा-

પ્રજ્ઞાપનાસૂત્રમાં ૧૮-૧૯માં પદમાં કહ્યું છે—મુકતાત્મા ન તા ભવ્ય કહેવાતા, નથી અભવ્ય, તેઓ સિદ્ધ છે, સમ્યકદ્યવ્ટિ છે ા ૨ ા

'त भो पच्छा उड्ड'' ईर्याहि

રાજ્રાર્થ-મુજ્ત થયા બાદ આત્મા લાકના અન્ત સુધી ઉર્ધ્વગમન કરે છે ા ૩ ા તત્ત્વાર્થદીપિકા-પહેલા પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું કે સમસ્ત કર્મીના ક્ષય થવા માક્ષ કહેવાય છે, પશ્ન્તુ મુક્ત થઇને આત્મા ત્યાં જ રહી જાય છે અથવા બીજે કયાંય જાય છે એ પ્રશ્નતું સમાધાન કરીએ છીએ સમસ્ત કર્મીના ક્ષય થવા બાદ મુક્તાત્મા ઉપર ગમન કરે છે. તે કર્યા સુધી જાય છે ? તા કહે છે-લાકના અન્ત સુધી અગ્રભાગ સુધી જાય છે. પંચાસ્તિકાર્યાત્મક આ લાકના અગ્રભાગમાં ઇધત્પ્રાગ્ભારા નામક પૃથ્વી છે. તે तस्या अप्युपरि चतुवक्रोगात्सकं योजनमेकं यावद लोकः, तत्र चतुर्पु को शेषु क्रोगत्रयं हिरगा चतुर्थस्य क्रोगस्योपरितमः पष्ठोभागः त्रयस्तिगढुत्तरधनुः शवत्रयमसितो द्वात्रिंगढ् अंगुलाधिकः, एतावत्परिमितं क्षेत्रं लोकान्तगब्देन मुद्यते तत्र लोकान्ते गत्वा मुक्तात्मा सिद्धो भूत्वा तिष्ठतीति ॥३॥

यूलय्-ण तओ परं धल्मस्थिकायाऽभावा ॥४॥

छाया---न ततः परं धर्मास्तिकायाऽमावात् ॥४॥

तत्त्वार्थदीपिका-पूर्व तादद् मोक्षानन्तरं मुक्तात्मा ऊर्ध्व लोकान्तं यावद् गच्छतीत्युक्तं, यदि मुक्तात्मन ऊर्ध्वगमनं भवति तदा को नियमः यद् लोकान्त पर्यन्तमेव गच्छतीति, गच्छतु स तदग्रेऽपि का वाधा तत्र १ गति निवारकस्या

गभार नामक पृथ्वी है। वह हिम के समान घवल और ऊर्ध्वमुख छत्र के आकार की है। उसके भी ऊपर एक योजन अर्थात् चार कोस तक लोक है। इन चार कोसों में से तीन कोस छोडकर चौथे कोस का छठा भाग तीन सौ. तेतीस धनुष और बनीस अंगुल प्रमित क्षेत्र लोकान्त दाब्द से ग्रहण किया जाता है। उस लोकान्त में जाकर मुक्तात्मा अर्थात् सिद्ध अवस्थित हो जाते हैं।।३]।

'ण तओ परं धम्मत्थिकायाऽभाषा'

स्त्रार्थ--'लोकान्त से आगे मुक्तात्मा नहीं जाते, क्योंकि वहां धर्मास्तिकाय का अभाव है ॥४॥

तत्त्वार्धदीपिका—पहछे पतलाया गया है कि मुक्त होने के अन-न्तर मुक्तात्मा ऊपर लोकान्त तक गमन करते है। किन्तु प्रइन उप-स्थित होता है कि अगर मुक्तात्वा का ऊर्ध्वगद्यन होता है तो लोकान्त

અરકના જેવી શ્વેત તેમજ ઉર્ધ્વ મુખ છત્રના આકારની છે. તેની પણ ઉપર એક ચાેજન અર્થાત્ ચાર ગાઉ સુધી લાેક છે. આ ચાર ગાઉમાંથી ત્રણ બાઉ છેાડીને ચાેથા ગાઉના છઠાે લાગ ત્રણુસાતે ત્રીશ ધનુષ્ય અને અત્રીશ આંગળી પ્રમિત ક્ષેત્ર લાેકાન્ત શખ્દથી બહા્યુ કરવામાં આવે છે. તે લાેકાન્તમાં જઇને સુઠતાત્મા અર્થાત્ સિદ્ધ અવસ્થિત થઇ જાય છે ા ૩ ા

'न तओं पर धन्मत्यिकायाऽभावा'

સુવ્રાર્થ-લાકાન્તથી આગળ સુકતાત્મા જતા નથી કારણુકે ત્યાં ધર્મા સ્તિકાયના અભાવ છે ા ૪ ા

તત્ત્વાર્થદીપિકા—પદેલા અતાવવામાં આવ્યું કે સુકત થઇ ગયા બાદ્ર ્સુકતાત્મા્ઉપર લાેકાન્ત સુધી ગમન કરે છે, પરન્તુ પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય છે रीपिका-निर्युक्ति टीका छ.९ छ.४ मुक्तात्मनों लोकान्तपर्यन्तमेवगति - 248

भावात् ? अत्रोच्यते='ण तओ परं' इत्यादि ततः परं लोकान्हादगे न गच्छति धर्मास्तिकायामावात्, गतिपरिणढजीव्युद्धलानां धर्मद्रव्ययुदप्रहरूारकं सवति मीनस्य यथा जलं, तच्च तदग्रे नाहित जीव्युद्धलानां गतौ धर्मद्रव्यं कारणं भवति लोकान्तात्परमलोकः दत्र तदभावः अतो युक्तात्झा लोकान्तादग्रे न गच्छति तत्रैव सिद्धो सवतीतिसावः-उक्तंचोत्तराध्ययने पट्ट जिंग्रत्तमेऽध्ययने-

> कहिं पडिहया सिद्धाः कहिं तिद्धा पइहिया । कहिं चोंदिं चइत्ताणं कत्थ वा गंतूग सिज्झइ ।५६॥ अलोए पडिहया सिद्धा, छोयग्गे य पइहिया । इह चोंदिं चइत्ताणं तत्थ गंतू प सिज्झइ ।५७॥

तक ही जाने का नियम क्यों है ? आगे जाने सें चाधा क्या है ? जब कि गति को रोकने चाला कोई कारण नहों है ? इख प्रइन का समाधान करते हैं-लोकान्त से आगे मुक्तात्मा का गमन नहीं होना क्यों कि वहां धर्मास्तिकाय नहीं है। धर्मद्रव्य गतिपरिणत जीवों और पुद्गलों की गति में निमित्त कारण होता है, जैसे जल मछली की गति में सहायक होता है। धर्मास्तिकाय आगे विद्यमान नहीं है, अतएव मुक्तात्मा आगे नहीं गमन करते। लोक के आगे अलोक है अलोक में धर्मास्तिकाय का अभाव है। यही कारण है कि सिद्ध जीव लोकान्त में ही स्थित हो जाते हैं। उत्तराध्ययन के छत्तीसवें अध्ययन में कहा हे

'सिद्ध कहां रुक जाते हैं ? सिद्ध कहां अवस्थित होते हैं ? कहां दारीर का परित्याग करके कहां जाकर सिद्ध होते हैं ? ॥५६॥

કે જો મુકતાત્માનું ઉ<sup>દ</sup>વ<sup>5</sup>ગમન થાય છે તા લાેકાન્ત સુધી જ જવાના નિયમ શા માટે છે. ? આગળ જવામાં શું વાંધો છે ? આ પ્રશ્નનું સમાધાન કરીએ છીએ લાેકાન્તથી આગળ સુકતાત્માનું ગમન થતું નથી કારણુકે ત્યાં ધર્માસ્તિકાય નથી ધર્મ દ્રવ્ય ગતિપરિણત જીવા અને પુદ્ગલાની ગતિમાં નિમિત્ત કારણુ દ્વાય છે, જેવી રીતે જળ માછલીની ગતિમાં સહાયક થાય છે. ધર્માસ્તિકાય આગળ વિદ્યમાન નથી આથી સુકતાત્મા આગળ ગમન કરતાં નથી. લાેકાન્તની પછી અલાેક છે અને અલાેકમાં ધર્માસ્તિક.યના અભાવ છે. સિદ્ધ જીવ લાેકા ન્તમાં જ અવસ્થિત થઇ જાય છે તેનું આજ ક.રણુ છે. ઉત્તરાધ્યયનના છત્રીસમાં અધ્યયનમાં કહ્યું છે

સિદ્ધ કયાં રાકાઇ જાય છે ? સિદ્ધ કયાં અવસ્થિત થાય છે ? શરીરના પરિત્યાગ કયાં કરે છે ? અને કયાં જઇને સિદ્ધ થાય છે ા પદ 242

छाया-कुत्र प्रतिहताः सिद्धाः कुत्र सिद्धाः मतिष्ठिताः ।

कुत्र वोंदि त्यवत्वा कुत्र गत्वा सिंध्यति ॥

अकोके प्रतिहताः सिद्धाः लोकाग्रे च मतिष्ठिताः ।

इह चोंदिं त्यक्त्वा तत्र गत्वा सिध्यति इति । स० ॥ १॥

मूलम्-निस्तंगओ निरंगणओ गूइपरिणामाओ वंधच्छेयओ

निरंघणओ पुव्वप्पओगाओ य तग्गई ॥५॥

छाया-निस्सङ्गतो निरङ्गणतो गतिपरिणामात् बन्धचछेदात्।

निरिन्धनतः पूर्वपयोगाच्च तद्गति ॥५॥

तत्त्वार्थ दोपिका--'पूर्व तावत् मुक्तात्मनो गतिरुक्ता, सा च कर्मसद्भावा-देव मबति, सर्व कर्मक्षये मोक्षः इति पूर्व मुक्तमेव तत्वोऽकर्मणः पुनः कथं गति संमवः ? इत्याइ-'निस्संगओं इत्यादि । निस्सङ्गात् सर्वे कर्मक्षये गतिरोधक

'सिद्ध अलोक में रुक जाते हैं, लोक के अग्र भाग में अबस्थित होते -हैं, यहां शरीर का त्याग करके वहां जाकर सिद्ध होते हैं ॥५७॥४

'निस्संगओ निरंगणओ' इत्यादि ।

सूत्रार्थ--निःसंग होने के कारण, कर्म-छेप का अभाव होने के कारण, गतिपरिणाम के कारण, चन्ध का छेद न हो जाने के कारण कर्मरूपी ईंधन का अभाव होने के कारण और पूर्व-प्रयोग के कारण सिद्धों की जर्ध्व गति होती है ॥५॥

तत्त्वार्थदीपिका-पहछे सुक्तात्मा की गति का निरूपण किया गया है, किन्तु गति तो कर्म के सद्भाव से होती है और यह पहछे ही कहा जा चुका है कि समस्त कर्यों का क्षय होने पर मोक्ष होता है। तो फिर अकर्मा जीव की गति का किस प्रकार संभव है? इसका उत्तर

સિદ્ધ અલાેકમાં રાેકાઇ જાય છે, લાેકના અગ્રભાગમાં અવસ્થિત થાય છે, અહીં શરીરના ત્યાગ કરીને ત્યાં જઇને સિદ્ધ થાય છે ાા ૪ ા

'निस्संगओ निरंगणओं' छत्याहि

સુત્રાર્થ — નિઃસંગ હેાવાના કારણે, કર્મ લેપના અભાવ હાવાના કારણે ગતિપરિણામના કારણે, અન્ધનું છેદન થઇ જવાના કારણે કર્મ રૂપી અળતણુના અભાવ હાવાના કારણે તેમજ પૂર્વયાગના કારણે સિદ્ધોની ઉધ્વ'ગતિ થાય છે ા પા

તત્ત્વાં શ'દીપિકા-પહેલા સુકતાત્માની ગતિનું નિરૂપણુ કરવામાં આવ્યું છે, પરંતુ ગતિ તાે કર્યના સદ્લાવથી થાય છે, અને એ તાે પહેલા જ કહેવાઈ ગશું છે કે સમસ્ત કર્મોના લય થવાથી માક્ષ થાય છે તાે પછી અકમી જીવની ગતિ કઇ રીતે શકય છે ? આના જવાબ પ્રસ્તુત સૂત્રમાં कर्मणोऽप्यभावस्ततः कर्म सङ्गराहित्यात सङ्गः रखछनं, तद्राहित्यात्, निरङ्ग-णात् मोद्दापगमेन तत्रावस्थान कारणभूतरागलेपामावात्, गतिपरिणामात् तथा-विध गतिपरिणामात्, बन्धछेद्दात् कर्मवच्छेदात्, निरिन्धनात्-कर्मरूपेन्धना भावात्, तथा पूर्वपयोगाच स कर्मावस्थायां गतिमच्च स्वभावमाश्रित्यापि गति भेवति, एवं कारणषट् काङ् अक्तर्मणोऽपि गति भेवतीति ॥५॥

मूल्म्-ववगयलेव जलट्विय तुंबं बिव, विप्फुडियकोस एरंड-बीयं विव, इंधणविमुद्कधूमं विव, धणुविमुक्कसायगं विव ॥६॥

छाया-व्यपगतलेप जलस्थिततुम्बमिव, विस्फुटितकोईोरण्डवीजमिव, इन्धन विम्रुक्तधूमइव, धनुर्विम्रुक्त सायकसिव ॥६॥

इस सूत्र में दिया जाता है-

सिद्ध जीवों की निःसंग होने के कारण गति होती है, अर्थात् गति में रुकावट डालने बाले कर्म का भी अभाव हो जाने से उनका ऊर्ध्व-गमन होता है। दूसरे, मोह के हट जाने से वहां ठहरने के कारणभूत राग का लेपन नहीं रह जाता , इस कारण भी गति होती है। तीसरे, जीव का स्वभाव ही ऊर्ध्वगमन करने का है। चौथे, कर्मबन्धका विच्छेद हो जाता है। पांचवें, कर्मरूपी ई धन का अभाव हो जाता है। छठे, पूर्वप्रयोग से अर्थात् स्वर्म्म अवस्था में गतिमत्व स्वभाव होने से अकर्म-अवस्था में भी गति होती है। इस प्रकार छह कारणों से सिद्ध जीव की ऊर्ध्ववगति होती है है॥५॥

'ववगयलेव जलहिय' इत्यादि ।

स्त्रार्थ-छेप के हट जाने पर जल की खतह पर स्थित होने वाले आपवामां आवे छे

निः संગ હાવાના કારણે સિદ્ધ જવાની ગતિ થાય છે, અર્થાત્ ગતિમાં અવરાધ કરનાર કર્મના પણ અભાવ થઇ જવાથી તેમનું ઉર્ધ્વગસન થાય છે. બીજું મેહ દૂર થઇ જવાથી ત્યાં રાકાવાના કારણભૂત રાગના લેપ રહેતા નથી એ કારણે પણ ગતિ થાય છે ત્રીજું, જીવના સ્વભાવ જ ઉર્ધ્વગમન કરવાના છે. ચાંશું, કર્મભંધના વિચ્ઠેદ થઇ જાય છે. પાંચમું, કર્મરૂપી ઇંધન ના અભાવ થઈ જાય છે. છડ્ઠું, પૂર્વપ્રયાગથી અર્થાત્ સકર્મ અવસ્થામાં પણ ગતિ થાય છે. આ રીતે છ કારણે થી સિદ્ધ જીવની ઉદ્ય ગતિ થાય છે ાપા 'ववगयज्ञ इट्टिय' ઈત્યાદિ !

સૂત્રાર્થ-લેપના દૂર થવાથી પાણીની સપાટી પર સ્થિત થનાર તુંબડાની

सत्तार्थसत्रे

तत्वार्धदीपिका-'पूर्व तावद् निस्सङ्गत्वादिभिरकर्मणो ग्रक्तात्मनो गतिः मदर्शिता, सा च केन दृष्टान्तेन गति भेवतीति निरूपयितुमाह-'ववगय' इत्यादि । व्यवगतछेपजछस्थित तुम्बमिव, यथा तुम्बफछं शुरुकं निश्छिद्रं अष्टभिः इत्यादि । व्यवगतछेपजछस्थित तुम्बमिव, यथा तुम्बफछं शुरुकं निश्छिद्रं अष्टभिः इत्यादि । व्यवगतछेपजछस्थित तुम्बमिव, यथा तुम्बफछं शुरुकं निश्छिद्रं अष्टभिः इत्यादि । व्यवगतछेपजछस्थित तुम्बमिव, यथा तुम्बफछं शुरुकं निश्छिद्रं अष्टभिः इत्यादि । व्यवगतछेपजछस्थित तुम्बमिव, यथा तुम्बफछं शुरुकं निश्चिद्रं अष्टभिः इत्यादि । व्यवगतछेपजिष्ठानं भवति, तदेव क्रम्शा छेपनिर्गछनात् जलगततळ कत्वेन जलगततछपतिष्ठानं भवति, तदेव क्रम्शा छेपनिर्गछनात् जलगततळ मतिकम्य स्वभावत एव सछिछत्वछपतिष्ठानं भवदि तद्वद्र अकर्मणो गतिर्भवति ।१। एवमेव निरङ्गणस्वेन खयाविध गतिणामेन चाऽप्यर्कमणो गतिर्भवति २-३, प्रं वन्धच्छेदाद्दि अकर्मणो गतिर्भवति-यथा एरण्डफलम् आतपे दत्तं सत् शुष्कं मवति, जुष्कस्य तस्य कोशभेदे लद्गतमेरण्डवीजम्रुपर्युत्पतति तद्वदेवाकर्मणाऽपि त्तं वे समान, कोश के फटने पर एरंड के बीज के समान, ईंधन से विम्रुक्त घूम के समान और घनुष से छटे हुए बाण के समान ।।६॥

298

्तत्त्वायद्दीपिका-पहछे निस्लंगता आदि हेतुओं से मुक्तात्मा की गति का विधान किया है, इस खूत्र में दछान्तां दारा उसे पुण्ट करते हैं-(१) जैसे कोई खुखा तुम्बाफल हो, छिद्रहोन हो और मिट्टी के आठ छेपों से लिप्त करके घूप में रखकर खुखा लिया जाय। फिर डसे जल में डाला जाय तो छेपयुक्त होने के कारण भारी होने से वह जल के तलभाग में जाकर ठहरता है। फिर घीरे-घीरे छेपों के हटने पर वह स्वभावतः जल के जपर आ जाता है, इसी प्रकार कर्म-लेप के इट जाने से सिद्ध जीव भी ऊर्ध्वगमन करते हैं। (२-३) इसी प्रकार निरं-गण होने से अर्थात् मोह के नण्ट होने से भी अकर्मा जीव की गति

ું જેમ, કેાશના ફાટવાથી એરંડાના બીજની માફક, ઇધણુથી વિસુકત ધૂમાઠાની સમાન અને ધનુષ્યથી છુટેલા ખાણુની સમાન ા ૬ ા

તત્ત્વાર્થ દીપિકા – પહેલા નિસ્સંગતા આદિ હેતુઓથી સુકતાત્માની ગતિનું વિધાન કર્યું, આ સૂત્રમાં દળ્ટાંતા દ્વારા તેની પુબ્ટિ કરીએ છીએ (૧) જેમ કાેઇ સુકૂ તુંબડું હાેય, છિદ્ર વગરનું હાેય, તેને માટીના આઠ લેપાથી લીપીને તડકામાં રાખીને સુકાવી દેવામાં આવે, પછી તેને પાછીમાં નાખવામાં આવે તા લેપચુક્ત હાવાના કારણે વજનદાર હાેવાથી તે જળના તળભાગમાં જઇને સ્થિર થાય છે. પછી ધીમે-ધીમે લેપાના દૂર થવાથી તે સ્વભાવતા પાછીની સપાટી ઉપર આવી જાય છે. આવી જ રીતે કર્મ-લેપ દ્વર થવાથી સિદ્ધજીવ પણ ઉર્ધ્વગમન કરે છે. (ર-૩) આ જ પ્રમાણે નિરંગણ હાેવાથી અર્થાત માહના દૂર થઇ જવાથી પણ અકર્મા જીવની ગતિ થાય છે (૪) અન્ધના

# दीपिका-नियुक्ति टीका स.९ जु.६ अकमेंगो गतिविषयेः दृष्टान्तः

गतिर्भवति ४ । तथा-इन्धनग्रुक्तस्य घूसस्य गतिर्भवति, यथा इन्धन विषग्रुक्तस्य धूमस्य स्वभावत एव व्याघाताभावे ऊर्ध्व गतिर्भवति तथैबाकर्मणोऽपि गति-भवति ५। पूर्व पयोगाच्चाकर्मणो गतिर्भवति, यथा आकुष्टकणौन्तचापः पुरुषो धनुषा बाणं क्षिपति, तस्य बाणस्य धनुर्भुक्तस्य पुरुष व्यापाररहितस्यापि गति-भवति तथैबाऽकर्मणोऽपि गतिर्भवति पूर्वं येन कर्मणाऽस्य गति मयोगो जनितः स सीणेऽपि कर्मणि अविच्छिज संस्कारत्वाद् गतिहेतुर्भवति ततस्तत्कृता गति-भवति । एवं पूर्वोक्तेः षड्भि र्दष्टान्तैरकर्मणोऽपि गतिर्भवतीति ॥६॥

होती है। (४) बन्ध के नष्ट होने से भी कर्म रहित जीब गति करता है। जैसे परंड का फल धूप लगने से जब खुख जाता है तो उसका कोश फटता है और अन्दर रहा हुआ बीज जपर उचटता है, उसी प्रकार पन्ध हट जाने पर अकर्मक जीव भी ऊर्ध्वगणन करता है। (५) ई धन से विमुक्त धूम की, व्याधात के अभाव में स्वभाव से ही जर्ध्वगति होती है, उसी प्रकार अक्षमक जीव की भी जर्ध्वगति होती है। (६) पूर्वप्रयोग से भी सिद्ध जीव ऊर्ध्व गमन करते हैं। जैसे कान तक धनुष की डोरी को खींच कर पुरुष बाण छोडता है। वह बाण पुरुष के व्यापार के विना भी पूर्व प्रयोग से गति करता है, उसी प्रकार सिद्ध जीव भी पूर्व प्रयोग से गमन करता है। तात्पर्य यह है कि जिस कर्म के कारण उसकी पहले गति होती थी, उसका क्षय हो जाने पर भी संस्कार का दिच्छेद न होने से वह गति का हेतु होता है। इस प्रकार इन छह दृष्टान्तों से अकर्मक जीब की गति सिद्ध होती है॥६॥

નાશ થવાથી પણ કર્મરહિત જીવ ગતિ કરે છે જેવી રીતે એરંડાનું ફળ તેડકો લાગવાથી જયારે સુકાઇ જાય છે ત્યારે તેના કાશ કાટી જાય છે અને અંદર બીજ ઉપર ઉચકાય છે એ જ રીતે અન્ધ દૂર થઇ જવાથી અકર્મક જીવ પણ ઉદર્વંગમન કરે છે. (પ) ઈ ધણથી વિસુકત ધુસાડાની વ્યાઘોતના અભોવ માં સ્વભાવથી જ ઉદર્વગતિ થાય છે, તેવી જ રીતે અકર્મ જીવની પણ ઉદર્વ ગતિ થાય છે. (ર) પૂર્વપ્રયોગથી પણ સિદ્ધ જીવ ઉદર્વંગમન કરે છે. જેવી રીતે કાન સુધી ધનુષ્યની દાેરીને ખે ચીને પુરૂષ બાણ છેાડે છે. આ બાણ પુરૂષના વ્યાપાર વગર પણ પૂર્વપ્રયોગથી ગતિ કરે છે તેવી જ રીતે સિદ્ધ જીવ 'પણ પૂર્વપ્રયોગથી ગમન કરે છે. તાત્પર્ય એ છે કે જે કર્મના કારણે તેની પહેલા ગતિ થતી તેના ક્ષય થઈ જવા છતા પણ સંસ્કારના વિચ્છેદ ન થવાથી તે ગતિના હેતુ થાય છે. આમ આ છ દુષ્ટાંતાથી અકર્મક જીવની ગતિ સિદ્ધ થય છે. ના 'દ ના

644

मूब्स्-खेत्त १ काल २ गइ ३ वेय ४ तित्थ ५ लिंग ६ चारित्त ७ बुद्ध ८ नाणा ९ ऽवगहणु १० कोलं ११ तरा १२ णुसमय १३ संख १४ ऽप्पबहुत्तओ १५ सज्झा ॥७॥

छाया-क्षेत्र १ काल २ गति ३ वेद ४ तीर्थ ५ लिङ्ग ६ चारित्र ७ बुद्ध८ ज्ञाना ९ ऽवगाइनो १० त्कर्षा ११ न्तरा १२ नुसमय १३ संख्या १४ ऽल्पवहु-त्वतः १५ साध्याः ॥७।

तत्वार्थदीषिका-पूर्व तावत् सर्वकर्मक्षपरूपे मोक्षे सति सिद्धो भवतीति सिद्धस्वरूपं पञ्चदशभिद्वारि निरूपयितुमाह-'खेल्नकाल्ठ' इत्यादि ।

अत्र सिद्धाः साध्याः अमुगमनीयाः । कथम् ? क्षेत्रादि पञ्चदशभिद्वारिः । अत्र सिद्धोनां स्वरूपज्ञाने क्षेत्रादीनि ९ञ्चदश द्वाराणि लन्ति, एते द्वारेः सिद्ध

'खेत १ काल २ गइ' इत्यादि।

सूत्रार्थ-सिद्ध जीव इन पन्द्रह दारों से चिन्तनीय या प्ररूपणीय हैं-(१) क्षेत्र (२) काल (३) गति (४) वेद (५) तीर्थ (६) र्लिग (७) चारित्र (८) वुद्ध (९) ज्ञान (१०) अवगाइना (११ डस्कर्ष (१२) अन्तर (१३) अनुसमय (१४) संख्या और (१५) अल्पबहुत्व ॥७॥

तत्त्वार्धदीपिका-पहछे कहा गया है कि जीव कर्मों का क्षय होने पर सिद्ध होता है, अतएव यहां पन्द्रह द्वारों से सिद्ध के स्वरूप को निरूपण किया जाता है--

सिद्ध पन्द्रह द्वारों से समझने योग्य हैं । तात्पर्य यह है कि सिद्धों के स्वरूप को रूमझने के लिए पन्द्रह द्वार हैं, उनसे उनके

'खेत्त१ काल्ड२ गई३' धत्याहि।

સુત્રાર્થ- ાસહજીવ આ પંદર દ્વારાથી ચિન્તનીય અથવા પ્રરૂપણીય છે (૧) ક્ષેત્ર (૨) કાળ (૩) ગતિ (૪) વેદ (૫) તીર્થ (૬) લિંગ (૭) ચારિત્ર (૮) બુદ્ધ (૯) જ્ઞાન (૧૦) અવગાહના (૧૧) ઉત્કર્ષ (૧૨) અન્તર (૧૩) અનુસમય (૧૪) સંખ્યા અને (૧૫) અલ્પબહુત્વા ા ૭ ા

તત્ત્વાર્થદીપિકા-પહેલાં કહેવામાં આવ્યું કે જીવ સમસ્ત કર્માના ક્ષય થયા બાદ સિદ્ધ થાય છે. આથી અહીં પંદર દ્વારાથી સિદ્ધના સ્વરૂપનું નિરૂપષ્ટ્ર કરવામાં આવે છે.

ં સિદ્ધ પંદર દ્વારાથી સમજવા ચાેગ્ય છે. તાત્પર્ય એ છે કે સિદ્ધોના સ્વરૂપને સમજવા માટે પંદર દ્વાર છે તેનાથી તેમના સ્વરૂપના વિચાર કરવા

### दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.९ सू.७ सिद्धस्वइपनिरूपणम्

स्वरूपं चिन्तनीयसिति सावः । तानि द्वाराणि यथा 'खेल्त' इत्यादि । अत्र क्षेत्रा-चरण्वहुत्वान्तानां द्वन्द्रः । ततः क्षेत्रतः कालतः इत्यादि । तत्र क्षेत्रतः कस्मिन् क्षेत्रे सिध्यन्ति, त्रिधेऽपि क्षेत्रे ऊध्वधिक्षिर्वग्लोकरूपे सिध्यन्ति । तत्र-ऊर्ध्व-लोके पण्डकवनादौ, अधोलोके सक्लित्रावती निजयाधोलौकिकेषु ग्राप्तेषु, तिर्यग्-लोके पण्डकवनादौ, अधोलोके सक्लित्रावती निजयाधोलौकिकेषु ग्राप्तेषु, तिर्यग्-लोके पत्तुष्पक्षेत्रे सिध्यत्ति । तनापि संदारणायावेन पञ्चदशसु कर्मश्रुमिषु-अरत पञ्चकेरवत ध्वक्रमहानिदेद्दपञ्चकरूपाछ सिद्धा यवन्ति संदरणमपेक्ष्य सम्रुद्रनदी दर्षधरपर्दतादावपि सवन्ति । तीर्धकराः पुनरघोलोकेऽघोलौकिकेषु ग्राप्तेषु, तिर्यग्-लोके पञ्चदशसु कर्मश्रुमिषु सवन्ति न श्वेषेषु स्थानेषु, तत्र तेषां संदरणत एव सद्धावाद, न तीर्थकृतां भगवनां कदाचिदपि संदरण संभव इति । संदरणं द्विविधं

स्वरूप का थिचार करनो चाहिए। उनका निरूपण इस प्रकार है-

(१) क्षेलहार-सिख क्षेत्र में जीव सिद्ध होते हैं ? उत्तर यह है कि ऊर्ध्व, अधः और निर्यक्त, उन तीनों लोकों में जीव सिद्ध होते हैं ! पण्डकवन आदि अर्ध्वलोद में, सलिलावती विजय के अधोलीकिक प्रामरूप अधोलोफ में प्रनुष्पक्षेत्ररूप तिर्छे लोक में सिद्ध होते हैं ! उसमें भी संहरण के अयाब में पन्द्रह कर्मभूमियों में अर्थात् पांच भरत, पांच एरवत और पांच महाविदेह में सिद्ध होते है, संहरण की अपेक्षा उम्रुद्ध, नदी वर्षधर, एवं पर्यंत आदि में भी सिद्ध होते हैं ! तीर्थकर अधोलोक में अघोलौकिक ग्रामों में, तिर्यक्त लोक में पन्द्रह कर्म भूमियों में सिद्ध होते हैं, होष स्थानों में नहीं ! होष स्थानों में जो सिद्ध होते हैं वे संहरण के ही होते हैं किन्तु तीर्थ कर भगवान का

ં જોઈએ. તેનું નિરૂપણુ આ પ્રમાણુ છે

ક્ષેત્રદ્વાર-- કયા ક્ષેત્રમાં જીવ સિદ્ધ થાય છે ? જવાબ એ છે કે ઉદ્વ<sup>\*</sup>, અધઃ અને તિર્યક્, આ ત્રણે લાકોમાં સિદ્ધ થાય છે પણ્ડકવન આદિ ઉદ્વ લાકમાં સલિલાવતા વિજયના અધાલાકિક ગ્રામરૂપ અધાલાકમાં તથા મનુષ્યક્ષેત્ર રૂપ તિર્છાલાકમાં સિદ્ધ થાય છે આમાં પણ સંહરણના અભાવમાં પંદર કર્મ બૂમિએામાં અર્થાત્ પાંચ ભરત, પાંચ એરવત અને પાંચ મહાવિદેહમાં સિદ્ધ થાય છે, સંહરણની અપેક્ષા સમુદ્ર, નદી, વર્ષઘર અને પર્વત આદિમાં પણ સિદ્ધ થાય છે. તીર્થ કર અધાલાકમાં અધાલીકિક્શામામાં તિર્યકલાકમાં પંદર કર્મ બૂમિએામાં સિદ્ધ થાય છે, શેષ સ્થાનામાં નહીં શેષ રથાનામાં જે સિદ્ધ થાય છે તેએા સંહરણથી જ થાય છે પરંતુ તીર્થ કર ભગવાનનું સંહરણ કદી પણ થઇ શકતું નથી. સંહરણ બે પ્રકારના દ્વાય છે

त० १०८

अवति स्वकृतं परकृतं च । तत्र रवद्धतं यत् जङ्घाचारणविद्याचारणानां स्वेच्छातो विशिष्ट स्थाना जुगसनं भदति तत् । परकृतं यत् चारणविद्याधरैदेवेश्च वैरमावतो ऽनुकम्पातो चा तत्र उत्क्षिप्यान्यत्र प्रक्षेपणं भवति तत् । संहरणं तु ममत्तसंय-तानां देशविरतानामेव सवति न तु सर्वेपां साधूनाम् । श्रमणी, व्यपगत वेदः, परि-हारविद्यद्विसंयतः, पुळाकः अमसत्त संयतः, चतुर्दकपूर्वी, आहारकशरीरी चेत्ये तेपां सप्तानां कदाचिदपि संहरणं न भवति । तथा चोक्तम्---

"समणीमवणयवेदं, परिहार पुलागमप्पमत्तंच। चोदसपुव्वि आहा-रगंच णवि कोवि संहरइ।" इति छाया-अमणीमपगतवेदं परिहारं पुळाकमप्रमत्तं च।

चतुर्दश पूर्बिणं आहारकं च नापि कोऽपि संहरति ॥इति क्षेत्रद्वारम् ।१।

संहरण कभी हो नहीं सकता। संहरण दो प्रकार का होता है-स्वकृत और परकृत। जंघाचरण मुनि अपनी इच्छा से विद्याधरों अथवा देवों गमन करते हैं, वह स्वकृत संहरण कहलाता है। विद्याधरों अथवा देवों बारा वैरभाव के कारण या अनुकंपा से प्रेरित होकर नियत स्थान से किसी दूसरे स्थान पर छे जाना परकृत संहरण कहलाता है। यह संहरण प्रमत्त संयतो और देदाविरत आवकों का ही हो सकता है, सब साधुओं का नहीं। अमणी, वेदरहित साधु, परिहार विद्युद्धि संयत, पुलाक, अप्रमत्तसंयत, चतुर्ददापूवी और आहारक द्यारीरी, इन सातका संहरण कदापि नहीं होता। कहा भी है-

ें 'अमणी वेदविहीनअमण, परिहार विशुद्धि संयमवान् पुलाक, प्रमत्त संयत, चौदहपूर्वी और आहारक शरीरी अमण का कई संहरण नहीं करता।

રવકૃત અને પરકૃત જંઘાચારણ અથવા વિદ્યાચારણ મુનિ પાતાની ઇચ્છાથી વિશિષ્ટ સ્થાના ભણી ગમન કરે છે, તે સ્વકૃત સંહરણ કહેવાય છે. વિધાધરા અથવા દેવા દ્વારા વેરભાવના કારણે અથવા અનુકંપાથી પ્રેરિત થઇને નિયત સ્થાનેથી કાઇ બીજા સ્થાને લઈ જવું પરકૃત સંહરણ કહેવાય છે. આ સંહર રણ પ્રમત્તસંયતા અને દેશવિરત બ્રાવકાને જ હાઇ શકે છે, બધાં જ સાધુઓને નહીં. સાધ્વી વેદરહિત સાધુ પરિહાર વિશુદ્ધ સંયત, પુલાક, અપ્રમત્તસંયત, ચતુર્દર્શપૂર્વા અને આ્હારકશરીરી, આ સાતનું સંહરણ કદાપી થતું નથી વળી કહ્યું પણ છે

શ્રમણી, વેદવિહિન શ્રમણ, પરિહાર વિશુદ્ધિ સંયમવાન પુલાક, અપ્રમ ત્તસંયત, ચૌદપૂર્વા અને આહારક શરીરી શ્રમણુતું કાેઇ સંહરણુ કરતું નથી कालतः सिद्धाः कस्मिन् काल्छे सिद्ध्यन्ति ! सामान्यतो जन्मतोऽवसर्विण्युत्सर्पिणीरूपेषु काल्छेषु सिद्ध्यन्ति । विशेषतस्तु--अवसर्विण्यां सुपमदुष्पमा रूपे तृतीयकालमागे संख्येयेषु वर्षेषु जोषेषु जाताः सन्तः सिद्धयन्तिः । दुष्पमसुपमायां सर्वस्यामिति चतुर्थाऽरके सर्वत्र सिद्धचन्ति । दुष्प-सुपमायां जाता दुष्पमा रूपे पश्चमारके सिद्धयन्ति किन्तु दुष्पमायां जाता न कदाचित् सिद्धयन्तीतिमावः । संदरणापेक्षयातु अवस्त्रर्पिण्यादिषु सर्वे ष्वपि काल्ठेषु सिद्धचन्ति । यथा-अवसर्विण्यां तृतीयचतुर्थारकयोश्वरमन्नरीरिणां जन्म सिद्धि गमनं तु केपाश्चित् पश्चमेऽप्यरके भवति स्था जम्बूस्वामिनः । केषाश्चित् चरम-शरीरिणां उत्सर्पिण्यां दुष्पमादिषु द्वितीयत्त्वतीयचतुर्थारकेषु जन्म. सिद्धिग

(२) कालदार-काल सिद्ध जीव किस काल में सिद्ध होते हैं ? सामा-न्य रूप से, जन्म की अपेक्षा अवस् पिणी और उत्छ पिणी-सभी कालों में सिद्ध होते हैं। विद्येष का विचार किया जाय तो अवस् पिणी के सुषम दुष्पम रूप तीखरे आरे में संख्यात वर्ष द्येष रहने पर जन्मे हुए सिद्ध होते हैं। दुष्पम-सुषम नामक पूरे चौथे आरे में सिद्ध होते हैं। दुष्पम सुषम आरे में जो उत्पन्न हुए हैं वे पंचम आरे में सिद्ध होते हैं। दुष्पम सुषम आरे में जो उत्पन्न हुए हैं वे पंचम आरे में सिद्ध होते हैं। दुष्पम सुषम आरे में जो उत्पन्न हुए हैं वे पंचम आरे में सिद्ध होते हैं। दुष्पम सुषम आरे में जो उत्पन्न हुए हैं वे पंचम आरे में सिद्ध होते हैं। दुष्पम सुषम आरे में जो उत्पन्न हुए हैं वे पंचम आरे में सिद्ध होते हैं। पथा-अवसर्विणी काल में तीसरे और चौथे आरे में सिद्ध होते हैं। पथा-अवसर्विणी काल में तीसरे और चौथे आरे में चरमजारीरी मह-ष्यों का जन्म होता है किन्तु उनमें से कोई-कोई पांचवें आरे में भी मोक्ष जाते हैं, जैसे जम्बू स्वामी। किन्हीं-किन्हीं चरमजारीरीयों का

(૨) કાલદ્વાર—કાલથી સિદ્ધ જીવ કયા કાળમાં સિદ્ધ થાય છે ? સામાન્ય રૂપથી, જન્મની અપેક્ષા અવસ્ત પિંણી અને ઉત્સપિંણી બધાં જ કાળોમાં સિદ્ધ થાય છે. વિશેષના વિચાર કરવામાં આવે તેા અવસપિંણીના સુષમદુષ્યમ રૂપ ત્રીજા આરામાં, સંખ્યાત વર્ષ શેષ રહેવા પર જન્મેલા સિદ્ધ થાય છે. દુષ્યમ સુષમ નામક પૂરા ચાથા આરામાં સિદ્ધ થાય છે. દુષ્યમસુષમ આરામાં જે ઉત્પન્ન થાય છે તે પંચમ આરામાં સિદ્ધ થઇ શકે છે પરન્તુ દુષ્યમ નામક પાંચમાં આરામાં જન્મેલા જીવ સિદ્ધ થતાં નથી સંહરણની અપેક્ષા અવસ-પિંણી આદિ બધાં કાળમાં સિદ્ધ થાય છે જેમકે—અવસપિંણી કાળમાં ત્રીજા અને ચાથા આરામાં ચરમશરીરી મતુષ્યાના જન્મ થાય છે પણ તેમાંથી કોઇ કાઇ પાંચમાં આરામાં આરામાં પણુ માક્ષે જાય છે જેમ કે જમ્બૂસ્વામી કોઈ કોઇ અરમશરીરિઓનો ઉત્સર્પિંણી કાળમાં દુષ્યમ આદિ બીજા ત્રીજા ચાથા આરામાં

#### तत्त्वार्थस्त्रे

मनं तु तीतयचतुर्थारकयोरेव भवति ।-"दोसु वि समासु जाया सिल्झंतो सप्पिणीए कालतिगे। तीसुय जाया ओसप्पिणीए सिल्झंति कालढुगे॥१॥ " इति द्वयोरपि समये जाताः सिद्धयन्ति उत्सर्पिण्यां कालत्रिके। तिरुषु च (समासु) जाता अवसर्पिण्यां सिद्ध्यन्ति कालदिके इतिच्छाया॥ संहरणमपेक्ष्यतु-उत्सर्पिण्यामवसर्पिण्यां च षट्स्वप्यरकेषु सिद्धच न्ति। तीर्थकृतां पुनरवसर्पिण्यामुत्सर्मिण्यां च जन्म सिद्धिगमनंतु-सुषमदुष्पमा दुष्पमसुष्पमारूपयो रतृतीय चतुर्थारकयोरेव वेदिव्यं, न तु रोषेष्वरकेषु 'यया भगवत ऋषभस्वामिनः सुषमदुष्पमारकपर्यन्तभागे जन्म, एकोननवति पक्षेषु इति सार्दाष्टमासाधिकेषु जिषु वर्षेषु रोषेषु च सिद्धिगमनम्। मणवत्नो वर्द्धमान-

डरसपिणी काल में दुष्षम आदि दितीय-तृतीय चतुर्थ आरे में जन्म होता है किन्तु सिद्धिगमन तो तीसरे-चौथे आरे में ही होता है। कहा भी है-'अवसपिणी काल के दो आरों में उत्पन्न द्रुए जीव तीन आरों में सिद्ध होते हैं और उत्सपिणी काल के तीन आरों में जन्मे हुए दो आरों में सिद्ध होते हैं '॥१॥ संहरण की अपेक्षा उत्सपिणी और अवसपिणी काल में छहों आरों में सिद्ध होते हैं। तीर्थ करों का जन्म अवसपिणी और उत्सपिणी काल के तीसरे और चौथे आरे में होता है और सिद्धिगमन थी खुषम दुषमा और दुष्वय खुषमा काल में---तीसरे और चौथे आरे में ही समझना चाहिए, अन्य आरों में नहीं। जैसे भगवान ऋषमदेव का जन्म खुपल दुष्वय आरे के पर्यन्त भाग में हुआ और ८९ पक्ष, अर्थात् तीन वर्ष और साढे आठ जास रोप रहने पर मोक्षगमन हुआ। अगवान वर्द्धमान स्वामी का जन्म

જન્મ થાય છે પરન્તુ સિદ્ધિગમન તા ત્રીજા ચાેશા આરામાં થાય છે. કહ્યું પણું છે અવસ પિંણી કાળના બે આરામાં ઉત્પત્ત થયેલા જીલ ત્રણ આરામાં સિદ્ધ થાય છે ઉત્સ પિંણી કાળના ત્રણ આરામાં જન્મેલા બે આરામાં સિદ્ધ થાય છે ાપા સ હરણની અપેક્ષ ઉત્સ પિંણી અને અવસ પિંણી કાળમાં છ એ આરામાં સિદ્ધ થાય છે. તીર્થ કરોના જન્મ અવસ પિંણી આને ઉત્સ પિંણી કાળના ત્રીજા અને ચાેથા આરામાં થાય છે અને સિદ્ધિગમન પણ સુષમદુષમા અને દુષ્ષમસુષમા કાળમાં ત્રીજા અને ચાેથા આરામાં જ સમજવું જોઇ એ, અન્ય આરાઓમાં નહીં. જેમ ભગવાન ઝાયલદેવના જન્મ સુષમદુષ્ય આરાના છેલ્લા ભાગમાં થયા અને ૮૯ પખવાઠીઆ અર્થાત્ ત્રણ વર્ષ અને સાઠા આઠ માસ શેષ રહેવા પર માક્ષગમન થયું. ભગવાન મહાવીર સ્વામીના જન્મ દુષ્યમ- स्वामिनस्तु दुष्पमसुपनारक पर्यन्त मागे जन्म, एकोननवति पक्षेषु शेषेषु सिद्धि, गमनमिति। इति द्वितीयं कालद्वारस् ॥२॥

गतिमाश्रित्य कस्यां गलौ सिद्धचन्ति । अत्र नयद्रयम्-अनन्तरनयः पाश्रा-रकृतनयश्चेति, तत्र ध्वनन्तरनयसिति मत्युत्पन्नभवपिक्ठत्य मन्नुष्वगतावेव सिद्-ध्यन्ति नान्यरुपां गतौ । पश्चात्कृतनयसिति पाश्चात्थ्यमनन्तरं भवमधिक्वत्य पुनः सामान्यतश्वतस्रथ्योऽपि गतिस्थ आगताः सिद्धचन्ति । तत्रायं विवेकः-नरकगति-माश्रित्य चतस्य आधास्यो नरकपृथिवीश्य आगताः सिद्धचन्ति । तिर्यग्गति-माश्रित्य पृथिव्यव्यनस्पति पश्चेन्द्रियत्थिग्गतिस्य आगताः सिद्धचन्ति । तिर्यग्गति-माश्रित्य पृथिव्यव्यनस्पति पश्चेन्द्रियत्थिग्गतिस्य आगताः सिद्धचन्ति । सनुष्य-गति माश्रित्य स्त्रीस्यः पुरुषेश्यो वा समागताः सिद्धचन्ति २ देवगति मश्रित्य चतुभ्यों देवनिकायेभ्य आगताः सिद्धचन्ति ४। तीर्थकराः पुनर्देवगत्रेनेरक गते-

दुष्पत खुखम नानक आरे के अन्तिम आग में हुआ ८९ पक्ष होष रहने पर मोक्षणमन हुआ।

(३) गतिहार-गति की अपेक्षा एक गति में सिद्घ होते हैं। इस विषय में दो नय हैं-अनन्तर नय और पश्चात्कृत नय। अनन्तर नय अर्धात् वर्त्तमान अव की अपेक्षा से मनुष्यात्कृत नय अर्थात् वर्त्तमान अव की अर्धात् वर्त्तमान अव की अपेक्षा से मनुष्यात्कृत नय अर्थात् वर्त्तमान अव से एहछे के अब के अपेक्षा से, सामान्य रूप से चारों ही गतियों से आये जीव सिद्ध होते हैं। इसमें विशेषता यह है-नरकगति की अपेक्षा प्रारंस की चार पृथिवियों से आये जीव सिद्ध हो सकते हैं। तिर्यं च गति की अपेक्षा पृथ्वी, जल वनस्पति और पंचेन्द्रिय तिर्यं चों से आये जीव सिद्ध होते हैं। इसमति की अपेक्षा चारों निकायों से आये

સુષમ નામક આરાના અન્તિસ ભાગમાં થયેા. ૮૯ પખવાડીવ્યા શેષ રહ્યા ત્યારે મે.ક્ષગમન થયું.

(3) ગતિદ્વાર – ગતિની અપેક્ષા એક ગતિમાં સિદ્ધ થાય છે આ વિષયમાં બે તય છે – અતન્તરનય અને પશ્ચાત્ કૃતનય અનન્તરનય અર્થાત્ વર્તમાન ભવની અપેક્ષાથી મનુષ્યગતિમાં જ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે, કાંઇ અન્ય ગતિમાં નહી' પશ્ચાત્ કૃતનય અર્થાત્ વર્તમાન લવના પહેલાના લવની અપેક્ષાથી, સાધાન્ય રૂપથી આરેય ગતિઓમાંથી આવેલા જીત્ર સિદ્ધ થાય છે. આમાં વિશેષતા આ છે નરકગતિની અપેક્ષા પ્રારંભની ચાર પૃથ્વીઓથી આવેલા જીવ સિદ્ધ થઇ શકે છે. તિર્યચગતિની અપેક્ષા પ્રશ્લની ગર પૃથ્વીઓથી આવેલા જીવ સિદ્ધ થઇ શકે છે. તિર્યચગતિની અપેક્ષા પ્રશ્લની ગર પૃથ્વીઓથી આવેલા જીવ चीऽनन्तरागताएव सिद्धचन्ति । तत्रापि नरकगतिमाश्रित्य तिस्टम्य आद्याभ्य एव नरक पृथिवीभ्य आगता सिद्धचन्ति । देवगति माश्रित्य वैमानिक देवनिकायेभ्य एव आगताः सिद्धचन्ति । न तु शेपनिकायेभ्यः । इति तृतीयं गतिद्वारम् ॥३॥

वेदतः-कस्मिन् पेदे सिखयांन्त? प्रायुत्पन्ननयमधिकृत्य अपगतवेदा एव सिद्ध्यन्ति तद्भवानुभूतपूर्वदेसाश्रित्य तु सर्वेष्वापि वेदेषु स्नी पुं नपुंनसकरूपेषु सिद्ध्यन्ति । उक्त आ - ''अवगयवेओ सिङझ इ, पच्चुप्पण्णं नयं पडुच्च । २। सब्वेहिय वेएहिथ, सिङझहसमइयनयवाथा । । १॥ '' अपगतवेदः सिद्ध्यति, प्रत्युग्पन्नं नयं घतित्य तु । सर्वे अ वेदेश्च सिद्ध्यति समतीतनयवादात् इति च्छाया । तीर्थकृतः पुनः स्नीवेदे वा पुरुष वेदेवा सिद्ध्यन्तिवा तु नपुं सक वेदे ॥ इति चतुर्थं वेदद्वारम् । १।

जीब लिद होते हैं। तीर्थ कर देवगति या नरकगति से अनन्तर आकर ही लिद्ध होते हैं। नरक से आएं जो प्रारंभ की तीन नरक भूमियो से आकर सिद्ध होते है। देवगति की अपेक्षा वैमानिकनिकाय से सिद्ध होते हैं, अन्य किसी निकाय से नहीं।

(४) वेदबार-वेद की अपेक्षा किस वेद से सिद्ध होते है ? प्रत्यु-त्पन्ननय अर्थात् बर्त्तमानग्राहीनय की अपेक्षा तो वेद रहित जीव ही सिद्ध होते हैं उस भव में अनुभव किये हुए पूर्व वेद की अपेक्षा स्त्री-वेद, पुरुषवेद और नपुंखकवेद तीनों से सिद्ध होते हैं। कहा भीं है-प्रत्युत्पन नय की अपेक्षा सभी वेंदों से सिद्ध होते हैं। १॥ तीर्थ कर स्त्रीवेद अथवा पुरुषवेद में ही सिद्ध होते हैं, नपु सकवेद में नहीं।

નરકગતિથી અનન્તર આવીને જ સિદ્ધ થાય છે. તીર્થ'કર નરકથી આવે તા પ્રાર'લની ત્રઘ્યુ નરકભૂમિએાથી આવીને સિદ્ધ થાય છે. દેવગતિની અપેક્ષા ધૈમાનિકનિકાયથી જ આવીને સિદ્ધ થાય છે. અન્ય કાેઇ નિકાયથી નહીં

(૪) વેદદાર-વેદની અપેક્ષા કયા વેદથી સિદ્ધ થાય છે ? પ્રત્યુત્પન્ન નય અર્થાત્ વર્ત્તમાનબ્રાહી નયની અપેક્ષા તા વેદરહિત જીવ જ સિદ્ધ થાય છે. તે લવમાં અનુભવેલા પૂર્વવેદની અપેક્ષા સ્ત્રીવેદ, પુરૂષવેદ અને નપુંસકવેદ બ્રણુધી સિદ્ધ થાય છે કહ્યું પણ છે પ્રત્યુત્પન્ન નયની અપેક્ષા વેદથી રહિત જીવ સિદ્ધ થાય છે, પરન્તુ અતીતગ્રાહી નયની, અપેક્ષા બધા વેદાથી સિદ્ધ થાય છે, ા ૧ ાા તીર્થ કર સ્ત્રીવેદ અથવા પુરૂષવેદમાં જ સિદ્ધ થાય છે, નપુંસકવેદમાં નહીં. तीर्थतः कस्मिन् तीर्थे सिख्यन्ति? तीर्थक्स्तीर्थे च अतीर्थे च सिद्ध्यन्ति॥ इति पश्चमं तीर्थद्वारम् ।५।

लिङ्गतः कस्मिन् लिङ्गे सिद्ध्यन्ति ?, गृहिलिङ्गे स्वलिङ्गे च सिद्ध्यन्ति, इदं च सर्वे द्रव्यलिङ्गापेक्षया ज्ञातव्यम् । संयमरूष्मावलिङ्गापेक्षया तु स्वलिङ्गे एव सिद्ध्यन्ति न तु तदतिरिक्ते लिङ्गे भावलिङ्गेनंव सिद्धि मग्तेः । इतिषष्ठ लिङ्गद्वारम् । ६।

चारित्रतः कस्मिन् चारित्रे सिद्ध्यन्ति ? प्रस्युत्पन्ननयमधिकत्य यथाख्यात· चारित्रे सिद्ध्यन्ति । टद्भवानुभूतपूर्वचारित्राऽपेक्षया केचित सामाण्कि सक्षम-संपराय-यथाख्यातेति चारित्रिणः १ केचित-सामायिक छेदोपरथापनीय-सक्षम-

(५) तीर्थडार-तीर्थ की अपेक्षा किस तीर्थ में सिढ होते हैं ? तीर्थ कर के तीर्थ में, नीर्थकरी के तीर्थ में और अतीर्थ में भी सिद्ध होते हैं ।

(६) लिङ्गदार-लिंग की अपेक्षा किस लिंग में सिद्ध होते हैं ? अन्य लिंग में, गृहस्थलिंग में और स्वलिंग की अपेक्षा समझना चाहिए। संयमरूप भावलिंग की अपेक्षा तो स्वलिंग में ही सिद्धि प्राप्त होनी है उसका सिवाय अन्य भावलिंग में नहीं।

(७) चारित्रदार-चारित्र की अपेक्षा किस चारित्र में सिद होते हैं? प्रत्युत्पन्ननय की अपेक्षा यणख्यात चारित्र में सिद्ध होते हैं डसी अव में पहछे अनुभव किये चारित्र की अपेक्षा कोई सामायिक सुक्ष्मसाम्प राय और यथाख्यात-तीन चारित्र वाछे होते हैं, फोई चार-सामायिक, छेदोंपस्थापना, सुक्ष्मसाम्पराय और यथाख्यान चारित्र वाछे होते हैं

(૫) તીર્થદ્વાર—તીર્થ'ની અપેક્ષા કયા તીર્થમાં ઉત્પન્ન ચાય છે ?

તીર્થંકરના તીર્થમાં, તીર્થંકરીના તીર્થમાં અતીર્થમાં પણુ સિદ્ધ થાય છે. (૬) લિંગદ્વાર--લિંગની અપેક્ષા કયા લિંગમાં સિદ્ધ થાય છે ?

(૬) ાલ ગદ્વાર--ાલ ગમાં આવે સ્વલિંગમાં સહ્ય થાય છે આ કથન દ્રવ્ય-ભન્યલિંગમાં, ગૃહસ્થલિંગમાં અને સ્વલિંગમાં સિદ્ધ થાય છે આ કથન દ્રવ્ય-લિંગની અપેક્ષા સમજવું જોઇએ સંયમરૂપ ભાવલિંગની અપેક્ષા તા સ્વલિંગમાં જ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે એ સિવાયના અન્ય ભાવલિંગમાં નહીં.

(૭) ચારિત્રદ્વાર---ચારિત્રની અપેક્ષા કયા ચારિત્રમાં સિદ્ધ થાય છે ? પ્રત્યુત્પન્નનયની અપેક્ષા યથાખ્યાત ચારિત્રમાં સિદ્ધ થાય છે, તે જ ભવમાં પહેલા અનુભવેલા ચારિત્રની અપેક્ષા કાેઇ સામાયિક, સૂક્ષ્મસામ્પરાય અને યથાખ્યાત ત્રણુ ચારિત્ર વાળા હાેય છે. કાેઈ ચાર-સામાયિક, છેદાેપસ્થાપના સૂક્ષ્મસામ્પરાય અને યથાખ્યાત ચારિત્રવાળા હાેય છે. કાેઇ સામાયિક, છેદાે- सपराय-पथारूयातेति चतुथारित्रिणः २, केचित्-सामायिक छेरोपन्थापनीय-परिहारनिशुद्धिक सूक्ष्मसंपराय यथारूयाते ति पश्च चारित्रिणः ३, इति।

"चरणस्मि अहस्यदाए, ५च्चुप्पण्णेग लिज्झइ णएण।

पुटवार्णंतर चग्णे, ति-वडझग-पंचल-गलेणं ॥१॥ इति छाया-चरणे थथाख्याते, मस्युत्पन्नेन तिध्यति अयेन। पूर्वान्टरचरणे, त्रि-चतुष्कक-पश्चक गयेन ॥इति॥ तीर्थकराः गुनः कामर्श्विक सुझासंपराय यथा-ख्यात चारित्रिण एव सिद्ध्यन्तिती सप्तसं चारित्रद्वारम् ॥७॥

बुद्धत्वसाश्चित्य कीदशा बुद्धा सिद्ध्यन्ति ? रवयं बुद्धाः प्रत्येक बुद्धाः बुद्धवोधितावा मिद्ध्यन्ती ति तन्न स्वयं बुद्धा-स्वययेव आत्मनैव बुद्धाः नान्येन वोधिताः-ते च तांधिकााः तीर्थकरनामनोघोदयसप्रजा उच्यन्ते। प्रत्येक बुद्धाः-मन्येक्रमेव मात्मानं पति किश्चिनिसित्तमाश्चित्य संजात जाति स्म-

सामायिक, छेदोपस्थापनीय, परिहार विशुद्धिक रहक्षमसाम्पराय और यथाख्यात इस प्रकार पांचों चरित्रों की आराधना करके सिद्ध होते हैं। कहा भी है-'प्रस्पुत्पन्ननय की अपेक्षा प्रधाख्यान चारित्र में लिद होते हैं पूर्वाचरित चान्त्रों की अपेक्षा कोई तीन, कोई चार कोई पांच चारित्र से सिद्ध होते हैं।' तीर्थ कर सामायिक, स्टक्ष्ममाम्पराय और यथाख्यात चारित्र का आराधन करके ही जिद्ध होते हैं।

(८) बुद्ध गर- बुद्ध की अपेक्षा किछ प्रकार के बुद्ध सिद्ध होते हैं ? स्वयंबुद्ध-जिन्हें परोपदेश के विना स्वयं ही पीध प्राप्त हुआ हो प्रत्येकबुद्ध-जिन्हें कोई पाह्य निकित्त पाकर होध प्राप्त हुआ हो और बुद्ध बोधिक-ज्ञानीजनों से उपदेश पाकर जिन्हें बोध प्राप्त हुआ हो. सिद्ध होते हैं । तीर्ध ड्रुर स्वयं बुद्ध ही होते हैं उन्हें

પસ્થાનીય, પરિહાર વિશુદ્ધિક, સૂક્ષ્મસામ્પરાય અને યથાખ્યાત એ રીતે પાંચે ચારિત્રાની આરાધના કરીને સિદ્ધ થાય છે કહ્યું પણુ છે પ્રત્યુત્પન્નનયની અપેક્ષા યથાખ્યાત ચારિત્રમા સિદ્ધ થાય છે અને પૂર્વાચરિત ચારિત્રાની અપેક્ષા કાેઈ ત્રણુ કાેઈ ચાર અને કે ઈ પાંચ ચારિત્રાથી સિદ્ધ થાય છે. 'તીથે કર સામાયિક, સૂક્ષ્મસામ્પરાય અને યથાખ્યાત ચારિત્રની આરાધના કરીને જે સિદ્ધ થાય છે.

(૮) ખુદ્ધ કાર-ખુદ્ધ ત્વની અપેક્ષ કયા પ્રકારના ખુદ્ધ સિદ્ધ થાય છે સ્વયં ખુદ્ધ જેમને પરાપદેશ વગર સ્વયંજ બાધ પ્રાપ્ત થયા છે. પ્રત્યેક ખુદ્ધ જેમને કાઇપદ્ધ નિમિત્ત મેળવી બાધ પ્રાપ્ત થયા હેત્ય અને ખુદ્ધ બે બિત જ્ઞાની જેનાથી ઉપદેશ પામીને જેમને બાધ પ્રાપ્ત થયા હાય-સિદ્ધ થાય છે તીર્થ કર સ્વયં ખુદ્ધ જ હાય છે, તેમને કાઈ પાસેથી બાધ પ્રાપ્ત કરવાની જરૂર પડતી रणा दबुद्धा करकण्ड्वदिवत् ते पत्येकवुद्धा उच्यन्ते । बुद्धवोधिताः- बुद्धेन-ज्ञात सिद्धान्ततत्त्वेन विदितसंसारस्वभावेन ये बोधितास्ते वुद्धवोधिता उच्यन्ते, एते सम्भुताः सिद्ध्यन्तीति । इत्यष्टमं बुद्धद्वारस् ।८।

ज्ञानतः-कस्मिन् ज्ञाने सिद्ध्यन्ति ? मत्युत्पन्ननयमाश्रित्य केवल्ज्ञाने सिद्ध्यन्ति । तद्भवालुभूतपूर्वानन्तरज्ञानमपेक्ष्य तु केचित्-मतिश्रुतज्ञानिनः, केचित् मतिश्रुतावधिज्ञानिनः, केचित् मतिश्रुतमनः पर्यायज्ञानिनः, केचित्- मतिश्रुता वधिमनः पर्यायज्ञानिनः सिध्यन्ति । तीर्धकरास्तु मतिश्रुतावधि अनः पर्यायज्ञानिनः सिद्धयन्ति तत्र मतिश्रुनावधीतिज्ञानत्रयदन्त एव परभवतः समागच्छन्ति । दीक्षा

किसी से बोध प्राप्त नहीं करना पडता। प्रत्येक्वुद्ध श्री विसी का उपदेश पाये बिना ही बोध प्राप्न करते हैं सगर उन्हें किसी बाहरी निमित्त की आवश्यकता होती है जैसे करकण्डू आदि। जो सिद्धान्त के सार को समीचीन हप से जानने बाछे ज्ञानी पुरुष का उपदेश पाकर बुद्ध होते हैं, वे बुद्ध बोधित कहलाते हैं। ये तीनों प्रकार के साधकसिद्धि प्राप्त करते हैं।

(९) ज्ञानद्वार-ज्ञान की अपेक्षा किस ज्ञान से सिद्ध होते हैं ? प्रत्युत्पन्न अर्थात् वर्त्तमानग्राहीनय की अपेक्षा केवलज्ञान में सिद्धि होती है। किन्तु उसी भव में प्राप्त पूर्वकालीन ज्ञानों का विचार किया जाय तो कोई मति-श्रुतज्ञानी होते हैं कोई मति, श्रुत और अवधिज्ञानी होते हैं, कोई मति, श्रुत सनःपर्यवज्ञानी होते हैं। और कोई मति, श्रुत और अवधिज्ञानी होते हैं। तीर्यङ्करों को नियम से चारों ही

નથી. પ્રત્યેકબુદ્ધ પણુ કાેઇના ઉપદેશ પામ્યા વગર જ બાધ પ્રાપ્ત કરે-છે પર'તુ 'તેમને કાેઇ બહારના નિમિત્તની જરૂરીયાત રહે છે જેમ કે કરકણ્ડૂ આદિ જે સિદ્ધાંતના સારને સમીચીન રૂપથી જાણનાર જ્ઞાની પુરૂષના ઉપદેશ 'પામીને બુદ્ધ થાય છે તે બુદ્ધ બાધિત કહેવાય છે. આ ત્રણુ પ્રકારના સાધક સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરે છે.

(૯) જ્ઞાનદ્વાર-જ્ઞાનની અપેક્ષા કયા જ્ઞાનથી સિદ્ધ થાય છે ? પ્રત્યુત્પન્ન અર્થાત્ વત્ત માનગ્રાહીનયની અપેક્ષા કેવળજ્ઞાનમાં સિદ્ધ થાય છે, પરન્તુ તે જ ભવમાં પ્રાપ્ત પૂર્વ કાલીન જ્ઞાનાના વિચાર કરવામાં આવે તા કાેઈ મતિ શ્રુત-જ્ઞાની હાેય છે, કાેઇ મતિ, શ્રુત અને અવધિજ્ઞાની હાેય છે જ્યારે કાેઇ મતિ શ્રુત, અવધિ અને મનઃપર્યવજ્ઞાની હાેય છે. તીર્થ કરોને નિયમ ત્ર**્**ર काछे चतुर्थे मनःपर्यवज्ञानमपि रुमुत्पचते, ततः केवलं माप्य सिद्धचन्तीति विवेकः । इति नवमं ज्ञानद्वारम् ।।९॥

अवगाहनातः-कस्यायवगाहनायां सिद्धयन्ति ? अवगाहना त्रिविधा-जघन्या उत्कुष्टा, सध्यमा चेति । तत्र जघन्या दिरत्नि ममाणा, उत्कृष्टा पञ्चशतधनुः ममाणा, सध्यमा-सप्तइस्तादि ममाणा । तत्र जघन्यावगाहनया दिरत्नि ममाणा सिद्धाः वामनव् सींपुत्रादयः, उत्कुण्टावगाहनया पञ्चशतधनुः प्रमाणा सिद्धाः मरतवाहुवल्यादयः, मध्यमावगाहनया सप्तहस्तादि ममाणा सिद्धाः गौतमादयः जघन्योः कृष्टावगाहनातिरिक्ता सर्वाऽप्यवगाहना मध्यमैव ज्ञातव्येतिविवेकः इति दश्चममबगाहनाद्वारम् ॥१०॥

ज्ञान होते हैं। मतिज्ञान, अतज्ञान और अवधिज्ञान से युक्त होकर ही परभव से आते हैं। दीक्षा धारण करते ही उन्हे मनःपर्यवज्ञान प्राप्त हो जाता है और फिर केवरुज्ञान प्राप्त करके खिद्ध होते हैं।

(१०) अवगाहनादार-अवगाहना की अपेक्षा किस अवगाहना से सिद्ध होते हैं ? अवगाहना तीन प्रकार की है-जघन्य, उत्कृष्ट और मध्यम । जघन्य दो हाथ की अवगाहना से सिद्ध होते हैं, उत्कृष्ट पांच सौ धनुष की अवगाहना वाले सिद्ध होते हैं और मध्यम सात हाथ आदि की अवगाहना वाले सिद्ध होते हैं जघन्य अवगाहना से कूर्मपुत्र आदि सिद्ध हुए, उत्कृष्ट पांचसों धनुष की अवगाहना से मरत बाहुबली सिद्ध हुए, उत्कृष्ट पांचसों धनुष की अवगाहना से मरत बाहुबली सिद्ध हुए । और मध्यम खात हाथ की अवगाहना से गौतम आदि ने सिद्ध माप्त की । जघन्य और उत्कृष्ट अवगाहना के बीच की सारी अवगाहनाएं मध्यम ही समझनी चाहिए ।

ચારેય જ્ઞાન હાેય છે. તેઓ મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાનથી ચુકત થઇને જ પરલવથી આવે છે દીક્ષા અ'ગીકાર કરતા જ તેમને મનઃપર્યવજ્ઞાન પ્રાપ્ત થઇ જાય છે અને પછી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીને સિદ્ધ થાય છે.

(૧૦) અવગાહનાદ્વાર-અવગાહનાની અપેક્ષા કયા અવગાહનથી સિદ્ધ થાય છે ? અવગાહના ત્રણુ પ્રકારની છે જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટ અને મધ્યમ. જઘન્ય બે હાથની અવગાહનાથી સિદ્ધ થાય છે, ઉત્કૃષ્ટ પાંચસા ધનુષ્યાની અવગાહ નાવાળા સિદ્ધ થાય છે અને મધ્યમ સાત આદિની અવગાહનાવાળા સિદ્ધ થાય છે જઘન્ય અવગાહનાથી કૂર્મપુત્ર આદિ સિદ્ધ થયા ઉત્કૃષ્ટ પાંચસા ધનુષ્યની અવગાહનાથી ભરત ળાહુબલી આદિ સિદ્ધ થયા અને મધ્યમ સાત હાથની અવગાહનાથી ગૌતમ વગેરેએ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી. જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના વચ્ચેની અધી અવગાહનાઓ મધ્યમ જ સમજવી જોઇએ. सम्यक्तव परिश्रिष्टा उत्कृष्टतः किषति कालेऽतिकान्ते सिद्धयन्ति ? सम्य-क्त परिश्रष्टा उत्कर्षतो देशोनापार्द्ध पुद्रब्धपरावर्त्त-संसारातिक्रमे सति सिद्धचन्ति अनुत्कर्षतस्तु केचित् संख्येयकालातिक्रमे, केचिच्चानन्तेन काल्डेन सिद्धचन्ति ति । इत्येकादशमुन्कृष्टद्वारम् ॥११॥

अन्तरतः सिद्धानां कियत्कालि हमन्तरं भवति ? अन्तरमिति सिध्यमानानां जीवानामन्तरकालः । तथाहि-एको वर्त्तमानलवये सिद्धः, ततोऽन्यः कियता-काल्रेन सेरस्प्रतीति सिद्धेगमनसून्यो यः कालः स अन्तरं कथ्यते । वर्तमानकाले एकः सिद्धः द्वितीयो जघन्येन तत एक समयव्यवधानेन सिध्यति उत्कुष्टतः

(११) उत्कर्षहार-सम्यक्त्व से च्युन हुए जीव अधिक से अधिक कितना काल व्यतीत होने पर खिद्ध होते हैं ? सम्यक्त्व से च्युत जीव उत्कृष्ट देशोन अपार्ध पुरल परावर्त्तन काल में सिद्ध होते हैं । अनु-रक्ष की अपेक्षा कोई संख्येय काल वीतने पर और कोई अनन्त काल व्यतीत होने पर सिद्ध होते हैं ।

(१२ अन्तरहार-सिद्ध जीवों का कितने काल का अन्तर होता है ? सिद्ध होने वाले जीवों में समय का जो व्यवधान होता है वह- अन्तर कहलाता है। जैसे-एक जीव वर्त्तमान खमय में खिद्ध हुआ, उसके पश्चात् दूसरा जीध जितने समय के वाद सिद्ध होगा उतना चींच का काल अन्तर कहलाता है अर्थात् खिद्धिगमन से शून्यकाल। वर्त्त मान समय में एक जीव सिद्ध हुआ, दूसरा एक समय के व्यवधान से सिद्ध होता है, इस प्रकार जयन्य अन्तर एक समय का होता है। उत्कृष्ट

(૧૧) ઉત્કર્ષદ્વાર-સમ્યકત્વથી ભ્રષ્ટ થયેલા જીવ અધિકમાં અધિક. કેઢલાે કાળ વ્યતીત થયા પછી સિદ્ધ થાય છે? સમ્યકત્વથી ભ્રષ્ટ જીવ ઉત્કૃષ્ટ દેશાન અપાર્ધ પુદ્ગલ પરાવર્ત્તન કાળમાં સિદ્ધ થાય છે અનુત્કૃષ્ટની અપેક્ષા કાઈ સ'ખ્યેય કાળ વીત્યા આદ અને કાેઇ અનન્ત કાળ વ્યતીત થવા બાદ સિદ્ધ થાય છે.

(૧૨) અન્તરદ્વાર — સિદ્ધ છવાનું કેટલા કાળનું અન્તર હાય છે ! સિદ્ધ થનારા છવામાં સમયનું જે વ્યવધાન થાય છે તે અન્તર કહેવાય છે જેમકે — એક જીવ વર્તમાન સમયમાં સિદ્ધ થયા ત્યાર ખાદ બીજો જીવ જેટલા સમય બાદ સિદ્ધ થશે તેટલા વચ્ચેના કાળ અન્તર કહેવાય છે અર્થાત્ સિદ્ધિગમનથી શૂ-યકાળ વત્ત માન સમયમાં એક જીવ સિદ્ધ થયા, બીજો એક સમયના વ્યવધાનથી સિદ્ધ થાય છે, આ રીતે જઘન્ય અન્તર એક સમયના

-----

्षण्मासव्यवधानेनान्यः सिद्धचन्यत्येव । इति द्वादशमन्तरद्वारम् ॥१२॥

ुं अनुसमयतो निरन्तरत इत्यनु पमयमाश्रित्य कति समयान् यावत् सिद्ध्यन्ति निरन्तरं नैरन्तर्येण जघन्यतो द्वौ समयौ यात्रत् सिद्ध्यन्ति, उत्कृष्टतोऽष्टौ समयान् यावत् निरन्तरं सिद्ध्यन्ति ततः परं व्यवच्छेदः। इति त्रयोदशमनुसमयद्वारम् ।१३॥

्रें संख्यातः-एकस्मिन्समये कति संख्यका सिद्ध्यन्ति ? जघन्यत एकस्मिन् समये एक एव सिद्ध्यति, उत्कृष्टतोऽष्टाधिकं शतं सिद्ध्यति । तच्चास्मिन् भरतक्षेत्रेऽस्यामवसर्पिण्यां भगवतः श्रीऋषभदेवस्वामिनो निर्वाणसमये उत्कृष्टावगाह नावतामष्टोत्तरशत्तमेकस्मिन् समये सिद्धमिति श्रूयते । तच्चाश्चर्यभूतं कथ्यते शास्त्रे मध्यमावगाहनावतामेवाष्टोत्तरशतसंख्यकानामेकसमयसिद्धत्वेन कथितत्वात् ।

### अन्तर छह मास का होता है।

(१३) अनुसमयदार-अनुसमय अर्थात् बीच में एक भी समय का अन्तर हुए विना लगातार सिद्ध हों तो कितने समयों तक सिद्ध होते रहते हैं ? निरन्तर सिद्ध हों तो लगाताए दो समयों तक सिद्ध होते हैं । ज्य्क्वष्ट लगातार आठ समयों तक सिद्ध होते रहते हैं आठ समय के पश्चात् अन्तर अवइय होता है ।

(१४) संख्याबार-एक समय में कितने जीव सिद्ध होते हैं ? एक "समय में जघन्य अर्थात कम से कम एक जीव सिद्ध होता है। उत्कृब्ट 'अर्थात् अधिक से अधिक एकसमय में एक सौ आठ जीव सिद्ध होते हैं। इस अवसर्विणी काल में इस भरत क्षेत्र में अगवान ऋषभदेव स्वामी के निर्वाण के समय में उत्कृब्ट अवगाहना वाले एक सौ आठ जीव एक साथ (एक ही समय में) सिद्ध हुए। यह एक अच्छेरा

હાય છે. ઉત્કુષ્ટ અન્તર છ માસનું હાેય છે.

(૧૩) અનુસમયદ્વાર-અનુસમય અર્થાત્ વચમાં એક પણ સમયનું અન્તર 'પડયા વગર સતત સિદ્ધ થાય તેા કેટલા સમયેા સુધી સિદ્ધ થતાં રહે છે ? નિરન્તર સિદ્ધ હાેય તા લગાત<sup>,</sup>ર બે સમયેા સુધી સિદ્ધ થાય છે. ઉ<sub>ત્ધુ</sub>ુુુુુુુ લગાતાર આઠ સમયા સુધી સિદ્ધ થતાં રહે છે. આઠ સમય પછી અન્તર અવશ્ય પડે છે.

(૧૪) સંખ્યાદ્વાર–એક સમયમાં કેટલા જીવ સિદ્ધ થાય છે ? એક સમયમાં જઘન્ય અર્થાત્ એાછામાં એાછા એક જીવ સિદ્ધ થાય છે ઉત્કુબ્ટ અર્થાત્ અધિકમાં અધિક એક સમયમાં એકસા આઠ જીવ સિદ્ધ થાય છે. આ અવસપિ ણીકાળમાં આ ભરત ક્ષેત્રમાં લગવાન ઝંક્રષભદેવ સ્વામીના નિર્વાણુના उक्तंचोत्तराध्ययनस्य षट्तिंशत्तमाध्ययने चतुष्पञ्चाशत्तमगाथायाम्-'उक्कोसो -गाहणाए य खिज्झं ते जुगवं दुवे। चत्तारिय जहन्नाए, मज्झे अट्ठुत्तरं सयं॥१॥' इति उत्कर्षावगाहनया च सिद्ध्यतीयुगपद् द्वौ। चत्वारश्च जयन्यया, मध्येऽष्टोत्तरं शतम् ।इति इतिच्छाया इति। चतुर्दशं संख्याद्वारम् ॥१४॥

अल्पवहुत्वतः-केम्यः केऽल्पाः के संख्येयगुणा ? इत्यादि । चिन्त्यंते, तत्र संक्षे तोऽल्यबहुत्वं यथा-सर्वस्तोका युगपद् दित्रादिकाः सिद्धाः, एक्का एका-किन सिद्धाः संख्येयगुणाः, उक्तञ्च-'संखाए जहन्नेणं, एको जन्कोसएण अद्वस्तयं' । सिद्धाऽणेगा थोवा, एक्कगसिद्धा उ संखगुणा ॥१॥'

छाया-संख्यया जवन्येन एकः, उश्कर्षेण अध्दशतम्, सिद्धा अनेकाः आश्चर्य मच घटना-कही जाती है, क्योंकि शास्त्र में मध्यम अबगाइना वाछे एक सौ जीवों का ही सिद्ध होना कहा है। उत्तराध्यन सूत्र के छत्तीसवें अध्ययन की ५४ वीं गाथा में कहा है-'उस्कृष्ट अबगाहना वाछे एक साथ दो जीव सिद्ध होते हैं, जवन्य अवगाहना वाछे चार सिद्ध होते हैं और मध्यम अबगाहना वाछे एक सौ आठ सिद्ध होते हैं।'

(१५) अल्पयहुत्वदार-किनसे कौन अल्प है, किनसे कौन पहुत है, इस प्रकार व्युनाधिकता का विचार जहां किया जाता है, वह अल्प-बहुत्वदार कहलाता है। संक्षेप से अल्पषडुत्व इस प्रकार है-एक साथ दो-तीन आदि सिद्ध होने वाले सब से कम हैं, एकाकी सिद्ध होने वाले संख्यातगुणा अधिक हैं। कहा भी है-संख्या की अपेक्षा जघन्य

સમયે ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના વાળા એકસાે આઠ જીવ એક સાથે (એક જ સમ-યમાં) સિદ્ધ થયા આ એક અભૂતપૂર્વ આશ્ચિય કારક બનાવ કહેવામાં આવ્યા છે કારણુ કે શાસ્ત્રમાં મધ્યમ અવગાહનાવાળા એકસાે આઠ જીવાનું જ સિદ્ધ હાવાનું કહેવામાં આવ્યું છે. ઉત્તરાધ્યયન સ્ત્રના ૩૬માં અધ્યયનની પ૪ મી ગાથામાં કહ્યું છે ઉત્કૃષ્ટ અવગાહન વાળા એકી સાથે બે જીવ સિદ્ધ થાય છે, જઘન્ય અવગાહના વાળા ચાર સિદ્ધ થાય છે અને મધ્યમ અવગાહનાવાળા એકમા આઠ સિદ્ધ થાય છે.

(૧૫) અલ્પબહુત્વદ્વાર- કાેનાથી કાૈણ અલ્પ છે. કાેનાથી કાેણુ વધારે છે. એ રીતે ન્યૂનાધિકતાના વિચાર જ્યાં કરવામાં આવે છે તે અલ્પબહુત્વદ્વાર કહેવાય છે. સ'ક્ષેપથી અલ્પબહુત્વ આ પ્રમાણે છે-એક સાથે બે ત્રણ આદિ સિદ્ધ થનારા સહુથી એાછા છે, એકાકી સિદ્ધ થનારા સંખ્યાતગણા અધિક છે. કહ્યું પણ છે સંખ્યાની અપેક્ષા જઘન્ય એક અને ઉત્કૃષ્ટ એકસા આઠ સિદ્ધ स्तोकाः, एकक सिद्धास्तु संख्यगुणाः ॥१॥

अथ विस्तारत एतानि क्षेत्रादीनि चतुर्दशद्वाराण्यधिकृत्यास्पवहुत्वं चिन्त-नीयं जन्मतः संहरणतथ्र । तत्र जन्मतः पश्चरशसु कर्मभूषिषु । अकर्मभूमय-स्विंशत् हैमवताद्याः सन्ति । तत्र संहरणं कर्मभूषिषु अकर्मभूषिषु वा भवति, तत्र सवस्तिोकाः संहरणसिद्धाः, ततोऽसंख्येयसुण जन्मतः सिद्धाः । संहरणं स्त-कृतपरकृतभेदेन द्विधम् । स्वक्रतं चारणांवद्याधराणां स्वेच्छया, परकृतं देवे-

एक और वत्क्वच्ट एक सौ आठ सिद्ध होते हैं। एक जाथ अनेक सिद्ध होने वाछे कम हैं ओर एक-एक सिद्ध होनेवाले संख्यानगुण हैं ॥१॥'

अब विस्तार से क्षेत्र आदि चौद्ह द्वारों के आधार पर अल्पचहुत्व का विचार किया जाता है, जिसमें जन्म और संहरण दोनों का विचार भी सम्मिलित हैं।

क्षेत्र से अल्पबहुत्व-जन्म से पन्द्रह कर्मभूमियों में सिद्ध होते हैं। हैमवत क्षेत्र आदि तीस अकर्मभूमियां हैं। संहरण कर्मभूमियों में अथवा अकर्मभूमियों में होता है। संहरण सिद्ध अर्थात् जिन्हें कोई देव या विद्याधर एक स्थान से दूसरे स्थान पर उठा ले गया और वहीं से जिनको सिद्धि पाप्त हुई ऐसे जीव सबसे कम हैं, जन्म से सिद्ध होने बाले उनसे असंख्यातगुणा अधिक हैं। संहरण दो प्रकार का हे-स्वकृत और परकृत। चारण दियाधर का स्वेच्छापूर्वक जो संहरण होता है वह स्वकृत कहलाता है। देवों और विद्याधरों द्वारा होने वाला परकृत

થાય છે. એક સાથે અનેક સિદ્ધ થનારાં એાછા છે અને એક એક સિદ્ધ થનારી સંખ્યાતગણા છે ॥ ૧ ॥

ં હવે વિસ્તારથી ક્ષેત્ર આદિ ચૌદ દ્વારોના આધાર પર અલ્પબહુત્વના વિચાર કરવામાં આવે છે જેમાં જન્મ અને સંહરણ બંનેના વિચાર પણુ સમ્મિલિત છે.

(૧) ક્ષેત્રથી અલ્પબહુત્વ--જન્મથી પંદર કર્મભૂમિઓમાં સિદ્ધ હાય છે. હૈમવત ક્ષેત્ર આદિ ત્રીસ અકર્મભૂમિએા છે. સંહરણ કર્મભૂમિએામાં અથવા અકર્મભૂમિએામાં થાય છે. સંહરણસિદ્ધ અર્થાત્ જેમને કાેઇ દેવ અથવા વિદ્યાધર એક સ્થાનેથી બીજા સ્થાને ઉપાડી ગયા અને ત્યાંથી જ જેમને સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થઇ હાેય એવા જીવ સહુથી એાછા છે. જન્મથી સિદ્ધ થનારા તેથી અસંખ્યાતગણા અધિક છે. સંહરણ બે પ્રકારનું છે-સ્વકૃત અને પરકૃત ચારણ વિદ્યાધરાનું સ્વેચ્છાપૂર્વંક જે સંહરણ થાય છે તે સ્વકૃત કહેવાય છે દેવા मारणविद्याधरेश्व जायमानस् । एषां क्षेत्राणां विभागः कर्मभूमिरकर्मभूमिः सग्रुद्रा-द्रीपा ऊर्ध्वभधस्विर्यगिति ळोकनयस् । तत्र सर्वस्तोका ऊर्ध्श्लोक सिद्धाः, अधो-ठोकसिद्धाः संख्येयगुणा, तिर्यग्रुकोक सिद्धाः संख्येगुणाः । सर्वस्तोका सग्रुद्र-सिद्धाः, द्वीपसिद्धाः संख्येयगुणाः सर्वस्तोकाः ठगणसग्रुद्रसिद्धाः, काळोदधि सिद्धाः संख्येयगुणाः जम्बूद्रीप सिद्धाः संख्येयगुणाः धातकीखण्डसिद्धाः संख्येयगुणाः घुष्कराद्ध सिद्धाः संख्येयगुणाः गतं क्षेत्रते ऽत्यवहुत्वम् ॥१॥

काछतोऽरूपवहुत्वं चिन्त्यते-काछः अवसर्पिण्युत्सर्पिणी मध्यकाछरूपस्ति-विधः । तत्र पूर्वमवमधिक्तत्य सर्वस्तोका उत्सर्पिणी सिद्धाः, अनसर्पिणी सिद्धा विशेषाधिकाः, मध्यकाछसिद्धाः संख्येयगुणाः । प्रण्युत्पन्नभवापेक्षया अकाले

संहरण कहलाता है। इन क्षेत्रों का चिभाग कर्मभूमि, अकर्मभूमि, समुद्र, द्वीप, ऊर्ध्वलोक, अधोलोक और मध्यलोक है। इनमें से ऊर्ध्व लोकसिद्ध सब से कम हैं, अधोलोकसिद्ध संख्यातगुणा हैं और मध्य लोकसिद्ध उनसे भी संख्यातगुणा हैं। समुद्रसिद्ध खब से कम हैं, द्वीप-सिद्ध उनसे खंख्यातगुणा अधिक हैं। लवणसमुद्रसिद्ध सबसे कम हैं, कालोद्धिसमुद्रसिद्ध उनसे संख्यातगुणा अधिक हैं, जंबूद्वीपसिद्ध संख्यातगुणा हैं, धातकीखण्डसिद्ध संख्यातगुणा हैं, पुष्करार्धसिद्ध संख्यातगुणा हैं।

२-काल से अल्पबहुरब-फाल तीन प्रकार का है-अवसर्पिणी, उत्सर्पिणी और घध्यकाल। पूर्वअव की अपेक्षा उत्सर्पिणीकालसिद्ध सब से कम हैं, अवसर्पिणी कालसिद्ध विरोषाधिक हैं और मध्यकाल-

અને વિદ્યાધરા દારા થનારૂં પરષ્ટુત સંહરણ કહેવાય છે. આ ક્ષેત્રાના વિભાગ કર્મ ભૂમિ, અકર્મ ભૂમિ, સસુદ્ર, દ્વીપ, ઉદ્વ લાક અધાલાક અને મધ્યલાક છે. એમાંથી દૃદ્વ લાકસિદ્ધ સહુથી ઓછા છે, અધાલાકસિદ્ધ સંખ્યાતગણા છે અને મધ્યલાકસિદ્ધ તેથી સંખ્યાતગણા છે. સસુદ્ર સિદ્ધ સહુથી ઓછા છે, દ્વીપસિદ્ધ તેથી પણ સંખ્યાતગણા અધિક છે લવણસસુદ્ર સિદ્ધ સહુથી ઓછા છે, કાલાદધિ સસુદ્ર સિદ્ધ તેથી સંખ્યાતગણા અધિક છે, જં ખૂદીપસિદ્ધ સંખ્યાતગણા છે, ધાતકી બહુડસિદ્ધિ સંખ્યતગણા છે, પુષ્કરાર્ધ સિદ્ધ સંખ્યાતગણા છે,

(૨) કાલથી અલ્પબહુત્વ–કાલ ત્રણુ પ્રકારના છે-અવસર્પિણી ઉત્સર્પિણી અને મધ્યકાળ. પૂર્વભવની અપેક્ષા ઉત્સર્પિણીકાલસિદ્ધ સહુથી એાછા છે. અવસર્પિણીકાલસિદ્ધ વિશેષાધિક છે અને મધ્યમકાલસિદ્ધ સંખ્યાતગણા છે. सिद्धधन्त्यतो नास्त्यर्र्यवहुत्वम् । गतं कालतोऽरुपवहुन्वम् ॥२॥

गतिमधिकृत्याल्पबहुत्वं चिन्त्यते-प्रत्युत्पझभावापेक्षया सिद्धिगतौ सिद्धच-न्तीतिनास्त्यल्पवहुत्वम् । पूर्वभावापेक्षयाऽनन्तर पश्चाकृतिको मनुष्वगतौ सिद्धच-तीति नास्त्यल्पवहुत्वम् । परम्परपश्चात्कृति कस्यानन्तरागति श्चिन्त्यते, तथाहि-सर्वस्तोका मनुष्ययोनिकानन्तरगतिसिद्धाः, नरकयोनिकाऽनन्तरगति सिद्धाः संख्येय गुणाः तिर्यग्योनिकानन्तरगति सिद्धाः संख्येयगुणाः, देवयोनिकाऽनन्तर गति सिद्धाः संख्येय गुणा । इति गतं गतित्रोऽल्य्वहुत्वम् ॥ ३॥

रिङ्गतोऽल्पबहुत्वं चिन्त्यते-लिङ्गद्वारे वेदद्वारमन्तर्हितम् । मन्युत्पन्नभावा-सिद्घ संख्यातगुणा हैं। प्रत्युत्पन्न भव की अपेक्षा अकाल जिद्ध होते हैं, अतएव अल्पबहुत्व नहीं है।

३-गति से अल्पबहुत्व-प्रत्युत्पन्न नय की अपेक्षा सिद्धगति में सिद्ध होते हैं, अतएव इस अपेक्षा से कोई अल्पबहुत्व नहीं हैं। अनन्तर पूर्वभव की अपेक्षा सभी मनुष्यगति में सिद्ध होते हैं, अतएव इस अपेक्षा से भी अल्पबहुत्व नहीं है। परम्पर पूर्वभव की अपेक्षा से अर्थात् चरम भव से पहछे के भव की अपेक्षा से विचार किया जाय तो मनुष्यगति से मनुष्यगति में आकर लिद्ध होने वाछे सब से कम हैं, नग्कगति से आकर सिद्ध होने वाछे संख्यातगुणा अधिक हैं, तिर्यंचगति के आकर सिद्ध होने वाछे उनसे भी संख्यात गुणा अधिक हैं और देवगति से आकर सिद्ध होने वाछे उनसे भी संख्यातगुणा अधिक हैं।

४-लिंग से अल्पबहुम्व-लिंगदार में वेददार अन्तर्गत है। पश्यु.

પ્રત્યુત્પન્ન લવની અપેક્ષા અકાલમાં સિદ્ધ થાય છે આથી અલ્પબહુત્વ નથી (3) ગતિથી અલ્પબહુત્વ-પ્રત્યુત્પન્ન નયની અપેક્ષા સિદ્ધિગતિમાં સિદ્ધ દેાય છે, આથી આ અપેક્ષાથી કાેઇ અલ્પબહુત્વ નથી. પૂર્વ લવની અપેક્ષા અધા મનુષ્યગતિથી સિદ્ધ થાય છે આથી આ અપેક્ષા પણ અલ્પબહુત્વ નથી. પરમ્પરા પૂર્વ લવની અપેક્ષાથી અર્થાત્ ચરમ લવથી પહેલાના લવની અપેક્ષાથી વિચાર-કરવામાં આવે તાે મનુષ્યગતિથી મનુષ્યગતિમાં આવીને સિદ્ધ થનારા સહુથી એાછા છે, નરકગતિથી આવીને સિદ્ધ થનારા સંખ્યાતગણા અધિક છે, તિર્ય ચગતિથી આવીને સિદ્ધ થનારા તેથી પણ સંખ્યાતગણા અધિક છે જ્યારે દેવગતિથી આવીને સિદ્ધ થનારા તેમનાથી પણ સંખ્યાતગણા અધિક છે.

(૪) લિંગથી અલ્પબહુત્વ-લિંગદ્વારમાં વેદદ્વાર અન્તર્ગત છે. પ્રત્યુત્પન્ન

पेक्षया व्यपगटवेदः सिद्धचतीति नारत्यरपगहुत्त्म् पूर्वभावापेक्ष्य सर्वस्तोका-नपुंसकळिङ्गसिद्धाः, स्त्रीलिङ्गसिद्धाः संख्येयगुणाः पुंस्लिङ्गसिद्धाः संख्येयगुणाः गतं लिङ्ग वेदद्वारम् ॥४॥

तीर्थतोऽल्पबहुत्वं चिन्त्यते–सर्वस्तोकास्तीर्थकर सिद्धाः तीर्थकरतीर्थे नो तीर्थ-कर सिद्धाः संख्येयगुणाः । तीर्थकरतीर्धसिद्धाः नपुंसकाः संख्येयगुणाः तीर्थ-करतीर्थसिद्धाः स्त्रियः संख्येयगुणाः तीर्थकरतीर्थसिद्धाः पुर्मासः संख्येयगुणाः गतं तीर्थतोऽल्पवहुत्त्वम् ।५।

चारित्रतोऽब्पबहुत्वं चिन्त्यते तत्र मृत्युत्पन्नमावापेक्षया नो चारित्रि नो अचारित्री सिद्धचतीति नास्त्यब्पबहुत्वम् । पूर्व मावापेक्षया- सामान्यतः सर्वस्तोकाः

त्पन भव की अपेक्षा वेद का क्षय करके वेदहीन हुए जीव ही सिद्ध होते हैं, अतएव इस अपेक्षा से कोई अल्पवहुल्व नहीं है। पूर्वभाव की अपेक्षा से नपुंसकढिंगसिद्ध सब से कम हैं, स्त्रीलिंगसिद्ध उन्से संख्यातगुणा अधिक हैं और पुल्डिंगसिद्ध उनसे भी संख्यातगुणा अधिक हैं।

५-तीर्थ से अल्पबहुत्व- तीर्थकरसिद्ध सब से कम हैं, तीर्थकर के तीर्थ में नो तीर्थकरसिद्ध संख्यातगुणा अधिक हैं, अथवा द्रव्यलिंग की अपेक्षा तीर्थकर तीर्थसिद्ध नपुंसक सब से थोडे हैं, तीर्थकर तीर्थ-की अपेक्षा तीर्थकर तीर्थसिद्ध नपुंसक सब से थोडे हैं, तीर्थकर तीर्थ-सिद्ध छियां संख्यातगुणी हैं, तीर्थकर तीर्थसिद्ध पुरुष संख्यातगुणा हैं। ६-चारित्र से अल्पबहुत्व-प्रत्युत्पन्न भाव की अपेक्षा नो चारित्री नो अचारित्री जीव ही सिद्ध होता हैं, अतएव कोई अल्पबहुत्व नहीं

ભાવની અપેક્ષા વેદનાે ક્ષય કરીને વેદહીન થયેલા જીવ જ સિદ્ધ થાય છે આથી 'આ અપેક્ષાથી કાેઇ અલ્પબહુત્વ નથી. પૂર્વ ભવની અપેક્ષાથી નપુંસકલિંગસિદ્ધ સહુથી એાછા છે, સ્ત્રીલિંગસિદ્ધ તેથી સંખ્યાતગણા અધિક છે અને પુલ્લિંગ-સિદ્ધ તેથી પણ સંખ્યાતગણા અધિક છે.

(૫) તીર્થંથી અલ્પઅહુત્વ-તીર્થંકરસિદ્ધ સહુથી એાછા છે, તીર્થંકરના તીર્થંમાં અતીર્થં કરસિદ્ધ સંખ્યાતગણા અધિક છે અથવા દ્રવ્યલિંગની અપેક્ષા તર્થં કર તીર્થસિદ્ધ નપુંસક સહુથી થાેડાં છે. તીર્થં કર તીર્થંસિદ્ધ સિએા સંખ્યાતગણી છે, તીર્થં કર તીર્થસિદ્ધ પુરૂષ સંખ્યાતગણા છે.

(૬) ચારિત્રથી અલ્પબહુત્વ-પ્રત્યુત્પન્ન ભાવની અપેક્ષાના ચારિત્રી અચારિત્રી જીવ જ સિદ્ધ થાય છે આથી કાેઈ અલ્પબહુત્વ નથી. પૂર્વભવની અપેક્ષાથી, पश्चचारित्र सिद्धाः, चतुश्चारित्रसिद्धाः संख्येयगुणाः, त्रिचारिसिद्धाः चतुश्चारित्र-सिद्धाः संख्येयगुणाः त्रिचारित्रा सिद्धाः संख्येयगुणाः विशेषापेक्षया-सर्वस्तोकाः सामायिक- छेदोपस्थापनीय-परिद्यारविशुद्धिक-सक्ष्मसंपराय- यथाख्यातचारित्र-सिद्धाः, सामायिक छेदोपस्थापनीय-सूक्ष्मसंपराय-यथाख्यात चारित्रसिद्धाः संख्येयगुणाः गतं । चारित्र तोऽल्पवहुत्वम् ॥६॥

बुद्धत्वतोऽस्पवहुत्वं चिन्त्यते-सर्वस्तोकाः पत्येकबुद्ध सिद्धाः, बुद्धवोधित सिद्धाः न्पुंसकाः संख्येय्गुणाः, वद्धवोधित सिद्धाः स्त्रियः संख्येयगुणाः, बुद्ध-बोधित सिद्धाः पुमांसः संख्येय गुणाः इति । गतं बुद्धत्वतोऽस्पवद्घुत्वम् ॥७॥

है। पूर्वभाव की अपेक्षा से, सामान्य रूप से पंचचारित्री (सामायिक आदि पांचों चारित्रों की आराधना करने वाछे) सिद्ध सब से कम हैं, चार चारित्रों की आराधना करके सिद्ध होने वाछे संख्यातगुणा अधिक हैं, त्रिचारित्री संख्यातगुणा अधिक हैं। विरोष की अपेक्षा सामायिक, छेदोपस्थापनीय, परिहार विद्युद्धिक, सूक्ष्मसाम्पराय और यथाख्यात, इन पांचों चारित्रों से सिद्ध होने वाछे सब से कम हैं। सामायिक, छेदोपस्थापनीय, सूक्ष्मसाम्पराय और यथाख्यात चारित्र से सिद्ध होने वाछे संख्यातगुणाहै। सामायिक, सूक्ष्मसाम्पराय और यथाख्यात चारित्र से सिद्ध होने वाछे संख्यातगुणा अधिक हैं।

• ७-बुद्धत्व से अल्पवहुत्व-प्रत्येक बुद्ध सिद्ध सय से कम हैं बुद्ध-बोधित सिद्ध नपुंसक संख्यातगुणा अधिक हैं, बुद्धवोधित सिद्ध स्त्रियां संख्यातगुणा हैं, बुद्धवोधितसिद्ध पुरुष संख्यातगुणा हैं।

સામાન્ય રૂપથી પ'ચચારિત્રી (સામાચિક વગેરે પાંચે ચારિત્રાની આરાધના કરવાવાળા) સિદ્ધ સહુથી એાછા છે. ચાર ચારિત્રાની આરાધના ક**રીને સિદ્ધ** થનારા સ'ખ્યાતગણુ અધિક છે, ત્રિચારિત્રી સ'ખ્યાતગણુ અધિક છે વિશેષની અપેક્ષા સામાચિક, છેદાપસ્થાપનીય; પરિહારવિશુદ્ધિક, સફ્લમસામ્પરાય અને યથાખ્યાત, આ પાંચે ચારિત્રાથી સિદ્ધ થનારાં સહુથી એાછા છે. સામાચિક છેદાપસ્થાપનીય, સૂક્ષ્મસામ્પરાય અને યથાખ્યાત ચારિત્રથી સિદ્ધ થનારા સ'ખ્યા-તગણુ અધિક છે

(૭) ખુહત્વથી અલ્પબહુત્વ-પ્રત્યેકખુહ સિદ્ધ સહુથી એાછા છે **ખુહ** બાધિતસિદ્ધ નપુંસક સંખ્યાતગણા અધિક છે. ખુહબાધિતસિદ્ધ સ્ત્રિએા સંખ્યા-ગણી છે. જ્યારે ખુદ્ધિબાધિતસિદ્ધ પુરૂષ સંખ્યાતગણુ છે. दीषिका-नियुक्ति टीका अ.९ स्.७ सिद्धस्वरूगनिरूपणम्

ज्ञानतोऽल्पबहुत्वं चिन्स्यते-प्रत्युत्पन्नभात्रमपेक्ष्य केवलज्ञानी सिद्धचतीति-नास्स्यल्पबहुत्वम् । पूर्वभावमपेक्ष्प सामान्यतः सर्वस्तोका द्विज्ञानसिद्धाः चतु क्रांन सिद्धाः संरूपेयगुणाः, त्रिज्ञानसिद्धाः संख्येयगुणाः विश्वेषतः सर्थस्तोका मतिश्चतज्ञानसिद्धाः, मतिश्रुतावधिमनःपर्यवज्ञानसिद्धा संख्येयगुणा, मतिश्चता वधिज्ञानसिद्धाः संख्येयगुणा इति । गतं ज्ञानतोऽल्पबहुत्वम् । ८॥

अवगाहनातोऽल्पबहुत्वं चिन्त्यते – सर्वस्तोका जघन्यावगाहनासिद्धाः, उत्कु-ष्टावगाहनासिद्धास्ततोऽसंरूपेयगुणा, यनमध्यसिद्धा असंरूपेयगुणाः, यवमध्यो-परिसिद्धाः असंरूपेयगुणाः यवमध्याधस्तात्सिद्धा विशेषाधिकाः, सर्वे विशेषा-

८-ज्ञान से अल्पबहुत्व-वर्त्तमान आव की अपेक्षा से केवलज्ञानी को ही सिद्धिप्राप्त होती है,अतएव इस दृष्टि से कोई अल्पबहुत्व नहीं है। पूर्वभाव की अपेक्षा से सामान्य रूप से दिज्ञानसिद्ध अर्थात् मति-ज्ञान और अतज्ञान से सीधा केवलज्ञान प्राप्त करके सिद्ध होने वाठे सब से कम हैं, चार ज्ञान से सिद्ध होने वाछे संख्यातगुणा अधिक हैं, त्रिज्ञानसिद्ध संख्यातगुणा अधिक हैं। विशेष रूप से मति-अतज्ञान से सिद्ध होने वाठे सब से कम हैं। मति, अत, अवधि और मनःपर्य-वज्ञान से सिद्ध होने वाठे संख्यातगुणा अधिक हैं। मति, अत्र अगर अवधिज्ञान से सिद्ध होने वाठे संख्यातगुणा हैं।

९-अवगाहना से अल्पषहुत्व-जवन्य अवगाहना से सिद्ध होने वाछे सब से कम हैं। उत्कृष्ट अवगाहना से सिद्ध होने वाछे उनसे असंख्यातगुणा अधिक हैं, यवमध्य सिद्ध असंख्यातगुणा हैं, यवमध्य उपर वाछे सिद्ध असंख्यातगुणा हैं। यवमध्य नीचे वाछे सिद्ध विशे

(૮)ગ્રાનથી અલ્પબહુત્વ-વર્ત્તમાન ભાવની અપેક્ષાથી કેવળગ્રાનીને જ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે આથી આ દ્રષ્ટિએ કાેઇ અલ્પબહુત્વ નથી. પૂર્વભવની અપેક્ષા થી સામાન્ય રૂપથી દિગ્રાનસિદ્ધ અર્થાત્ મતિગ્રાન અને શ્રુવગ્રાનથી સીધુ કેવળગ્રાન પ્રાપ્ત કરીને સિદ્ધ થનારાં સહુથી એાછા છે, ચાર ગ્રાનથી સિદ્ધ થનારા સંખ્યાતગણા અધિક છે, ત્રિગ્રાનસિદ્ધ સંખ્યાતગણા અધિક છે. વિશે-ષરૂપથી મતિ શ્રુવગ્રાનથી સિદ્ધ થનારા સૌથી એાછા છે. મતિ, શ્રુત, અવધિ અને મનઃપર્યવગ્રાનથી સિદ્ધ થનારા સંખ્યાતગણા અધિક છે. સતિ, શ્રુત, અનધ અને મનઃપર્યવગ્રાનથી સિદ્ધ થનારા સંખ્યાતગણા અધિક છે. સતિ, શ્રુત અને અવધિગ્રાનથી સિદ્ધ થનારાં સંખ્યાતગણા છે.

(૯) અવગાહનાથી અલ્પખહુત્વ-જઘન્ય અવગાહનાથી સિદ્ધ થનારાં સહુથી આંછા છે. ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાથી સિદ્ધ થનારા તેથી અસંખ્યાતગણા અધિક धिकाः । गतमवगाइनातोऽल्पवहुत्वम् ।१०। उत्कर्षद्वारे नास्त्यल्पवहुत्वम् ॥११॥ अन्तरतः अनुसमयत इत्यनन्तरश्चाल्पवहुत्वं चिन्त्यते-सर्वस्तोका अष्टसमया-नन्तरसिद्धाः, सप्तसमयानन्तरसिद्धाः षट्समयानन्तर सिद्धा इत्यारभ्य यावद् द्वि-समयानन्तर सिद्धाः एते सर्वे संख्येयगुणाः । एवं तावदनन्तरेषु सान्तरेष्वपि सर्व स्तोकाः षण्मासान्तर सिद्धाः, एक समयान्तरसिद्धाः संख्येयगुणाः, यवमध्या-न्तरसिद्धाः संख्येयगुणाः, अधस्ताद् यवमध्याऽन्तरा सिद्धाः संख्येयगुणाः,

षाधिक हैं। सब विशेषाधिक हैं।

**ଟି**ଓ଼ିକ

१०-अन्तर-अनन्तर से अल्पषहत्व-- लगातार आठ समय तक सिद्ध होने वाळे सब से कम हैं, जनकी अपेक्षा निरन्तर सात समय तक सिद्ध होने वाळे संख्यातगुणा हैं, जनकी अपेक्षा निरन्तर छह समय तक सिद्ध होने वाछे संख्यातगुणा हैं, जनके अपेक्षा निरन्तर छह समय तक सिद्ध होने वाछे संख्यातगुणा हैं, जनसे लगातार चार समय तक सिद्ध होने वाळे संख्यातगुणा हैं, जनसे लगातार चार समय तक सिद्ध होने वाळे संख्यातगुणा हैं, जनसे लगातार तीन समय तक सिद्ध होने वाळे संख्यातगुणा हैं, जनसे लगातार तीन समय तक सिद्ध होने वाळे संख्यातगुणा हैं, गह अनन्तर सिद्धि का अल्प-बहुत्व है। सान्तर सिद्धि में अर्थात जिनके समय में ज्यवधान है जनमें छह मास के अन्तर से सिद्ध होने वाळे संख्यातगुणा हैं, यह अनन्तर सिद्धि का अल्प-बहुत्व है। सान्तर सिद्धि में अर्थात जिनके समय में ज्यवधान है जनमें छह मास के अन्तर से सिद्ध होने वाळे संख्यातगुणा हैं, यवध्रध्य अन्तर सिद्ध संख्यातगुणा हैं, नीचे यवमध्य अन्तर सिद्ध संख्यातगुणा हैं, ज्वरि-यवमध्य अन्तरसिद्ध विद्येषाधिक हैं, सव विद्येषाधिक हैं।

છે, ચવમધ્યસિદ્ધ અસ'ખ્યાતગણું છે, યવમધ્ય ઉપરવાળા સિદ્ધ અસંખ્યાતગણું છે. યવમધ્ય નીચેવાળા સિદ્ધ વિશેષાધિક છે. અધાં વિશેષાધિક છે.

(૧૦) અન્તર અનન્તરથી અલ્પબહુત્વ-લગાતાર આઠ સમય સુધી સિદ્ધ થનારા સહુથી એાછા છે તેમની અપેક્ષા નિરન્તર સાત સમય સુધી સિદ્ધ થનરા સંખ્યાતગણા છે. તેમની અપેક્ષા નિરન્તર છ સમય સુધી સિદ્ધ થનારા સંખ્યાતગણા છે તેમનાથી લગાતાર ચાર સમય સુધી સિદ્ધ થનારા સંખ્યાત ગણા છે. તેથી લગાતાર ત્રણ સમય સુધી સિદ્ધ થનારા સંખ્યાતગણા અધિક છે અને તેથી બે સમય સુધી નિરન્તર સિદ્ધ થનારા સંખ્યાતગણા છે. આ અનન્તર સિદ્ધોનું અલ્પબહુત્વ છે. સાન્તર સિદ્ધોમાં અર્થાત્ જેમના સમયમાં ગ્યવધાન છે તેમનામાં છ માસના અન્તરથી સિદ્ધ થનારાં સંખ્યાતગણા છે. उपरियतमध्यान्तरसिद्धाः, विशेषाधिकाः सर्वे विशेषाधिकाः । गतमन्तरतोऽनन्तर-तश्रारपबहुत्वम् । १२। १३॥

संख्यातोऽल्पबहुत्वं चिन्त्यते-सर्वस्तोका अध्टोत्तरशत् सिद्धाः पश्चानुपूर्व्य सप्तोत्तरशत सिद्धादारभ्य यावत् पश्चाशत् सिद्धा अनन्तग्रणाः । एवमेवं पश्चानु पूर्व्या एकोनपश्चाशत्सिद्धादारभ्य यावत् पश्चविंशति सिद्धाः असंख्येयगुणाः । एवमेव पश्चानुपूर्व्या चतुर्विंशति सिद्धादारभ्य यावद् एक सिद्धाः, सर्वे एते संख्ये-यगुणाः पश्चानुपूर्वी हानिः मदर्श्यते-सर्वस्तोका अनन्तगुणहानि सिद्धाः, असंख्ये-यगुणहानि सिद्धा अनन्तगुणाः, संख्येयगुणहानिसिद्धाः संख्येगुणा इति । गतं संख्यातोऽल्पबहुत्वम् ।१४॥

११-संख्या से अल्पबहुत्व-एक समय में एक सौ आठ सिद्ध सब से कम हैं पश्चानुपूर्वी से एक सौ सात सिद्ध से लगाकर पचास सिद्ध तक अनन्तगुणा हैं। इसी प्रकार पश्चानुपूर्वी से लेकर प्रञ्चीस तक असंख्यातगुणा हैं। इसी प्रकार एक साथ चौवीस सिद्धों से लगाकर एक सिद्ध तक संख्यातगुणा हैं। अब पश्चानुपूर्वीहानि दिखाते हैं-अनन्तगुण हानि सिद्ध सबसे कम हैं, असंख्येयग्रेणहानि सिद्धअन-न्तगुणा हैं, संख्येयगुणहानि सिद्ध संख्यातगुणा हैं।

યવમધ્ય અન્તરસિદ્ધ સંખ્યાતગણા છે, નીચે યવમધ્ય અન્તરસિદ્ધ સંખ્યાત-ગણા છે, ઉપરિયવમધ્ય અન્તર સિદ્ધ વિશેષાધિક છે, બધાં વિશેષાધિક છે. (૧૧) સંખ્યાર્થી અલ્પબહુત્વ-એક સમયમાં એકસાં આઠ સિદ્ધ સંદુર્થી આછા છે, પશ્ચાનુપૂર્વાંથી એકસા સાત સિદ્ધથી લઇને પંચાર્સ સિદ્ધ સંઘુર્ધી અનન્તગણા છે. એવી જ રીતે પશ્ચાનુપૂર્વાંથી લઇને પંચાર્સ સિદ્ધ સંઘુર્ધ તંગણા છે. એવી જ રીતે પશ્ચાનુપૂર્વાંથી લઇને પંચાર્સ સંઘી અસંખ્યા-તંગણા છે. એવી જ રીતે એકી સાથે ચાલીસ સિદ્ધોથી લઇને એક સિદ્ધ સંઘી સંખ્યાતગણા છે હવે પંશ્ચાનુપૂર્વાં હાનિ બતાવીએ છીએ અનન્તગણ હાનિસિદ્ધ સંઘુર્થી આછા છે. અસંખ્યેયગુણહાનિ અનન્તગણા છે, સંખ્યેય ગુણહાનિ સિદ્ધ સંખ્યાતગણા છે.

The Part

¥, \*

S.\*

2

् एतानि चतुर्दे शद्वाराणि अधिकृत्यारपवहुत्वद्वारं पञ्चदशमवसेयम् । एतैः पूर्वोक्तिः पञ्चदशद्वारैः साध्याः अनुगमनीयाः एतैः पूर्वोवितैद्वारैः सिद्धानां स्वरूपं चिन्तनीयमिति मावः । सूत्र ।७।

इति श्री विश्वविख्यात-जगद्वल्ळभ-प्रसिद्धवाचक-पश्चदशमाषा-कलितर्ळाळतकलापालापकमविश्रद्धगद्यपद्यानैकग्रन्थनिर्मापक, ब्रादिमानमर्दक-श्रीशाहूच्छत्रपति कोल्हापुरराजमदत्त-'जैनाचार्य' पदभूषित — कोल्हापुरराजगुरु-बाछब्रह्मचारि-जैनाचार्य – जैनधर्मदिवाकर पूज्य श्री घासीळाळव्रतिविरचितस्य श्री दीपिका-निर्धुक्ति व्याख्या द्वयो-पेतस्य तत्त्वार्थस्र्वत्रस्य नवमो-हति श्रीतत्त्वार्थस्रत्रं दीपिका तोनिर्धुक्तितश्च-

- : समाप्तम् :-

इस प्रकार उन चौदहद्वारों से अल्पबहुरव का विचार करने पर पन्द्रह द्वारों से सिद्धों का स्वरूप चिन्तनीय है।।७॥ जैनाचार्य जैनधर्मदिवाकर पूज्यश्री घासीलालजीमहाराजकृत 'तत्त्वार्थसूत्र' की दीपिका-निर्युक्ति व्याख्या का नववां अध्याय समाप्त ॥९॥

्रिति दीपिका और निर्युक्ति के साथ तत्त्वार्थसूत्र दि दि दि दि - समाप्त -

1 - 1

re esta

નિરૂપણ સમપર્શ થયું. આ પ્વેક્તિ પંદર દ્વારાથી સહપબહુત્વના વિચાર કરવાથી પંદર દ્વારાનું નિરૂપણ સમપર્શ થયું. આ પ્વેક્તિ પંદર દ્વારાથી સિદ્ધોનું સ્વરૂપ ચિન્તનીય છે ાળ જૈનાચાર્ય જૈનધર્મ દિવાકર પૂજ્યશ્રી ઘાસીલાલજી મહારાજકૃત ''તત્ત્વાર્થ સ્ત્ર''ની દીપિકા-નિર્શ કિત આખ્યાના નવંમા અધ્યાય સમાપ્ત: ાાલા

તત્ત્વાર્થ સૂત્ર સંપૂર્ણ

---

.

- 5

## तत्त्वाचेस्त्रे

ऽऽरानमुच्यते ३ अव्रह्म वर्य-सीसंयोगः, मैथुन मितियावत ४ परिप्रहस्तु-म्च्छी, सचित्ताऽचित्तमिश्रेषु शास्त्रानुमतिरहित्तेषु द्रव्यादिषु ममत्वरूपः ५ एतेभ्यः माणाऽतिपातादिभ्यः सर्वतः-सवीत्मना त्रिकरणे स्तियोगेर्मनोवाक्काये विरमणं-निष्टत्तिः पश्च महात्रतान्यवसेयानि । प्राणिवधादितो निष्टत्तिर्प्रत मुच्यते, तत्र रिथतो हिंसादिब्क्षणं क्रियाकछापं नाऽनुतिष्ठति, अपितु-अर्हिसादिव्रक्षणमेव क्रियाकछापमनु तेष्ठ तीति फलति । माणातिपातादिभ्यो निष्टत्तस्य शास्त्रविदित क्रियाकछापमनु तेष्ठ तीति फलति । माणातिपातादिभ्यो निष्टत्तस्य शास्त्रविदित क्रियाइनुष्ठानात सदसत्प्रद्वतिनिष्टत्तिक्रियासाध्यं कर्मक्षपणं मवति, कर्मक्षपणाच्च -मोक्षाऽत्राप्तिरिति यावः । अत्रेदं वाध्यम्-माणातिपातस्तावत्-प्राणवियोजनम्,

ग्रहण करना अद्त्तादान है। स्त्री संयोग या मेंधुन अव्रसचर्य कहलाता है। सूच्छी अर्थात् चास्त्र की अनुमति जिनके लिए नहीं है ऐसे सचित्त, अचित्त और मिश्र द्रव्य आदि में ममत्वधारण करना परिग्रह है।

इन प्राणातिपात आदि से पूर्ण रूपेण तीन करण और तीन योग से बन बचन काय से निवृत्त होना पांच महावत हैं। हिंसा आदि से निवृत्त होना वत कहलाता है, वत में स्थित पुरुष हिंसा रूप किया-कलाप नहीं करता है। इससे यह फलित हुआ कि वह अहिंसा रूप कियाकलाप ही करता है। मावार्थ यह है कि जो प्राणातिपात आदि से विरत होता है वह जास्त्रोक्त क्रियाओं का अनुष्ठान करता **दे**, अतएव खत्प्रवृत्ति और असद्निवृत्त्त रूप क्रियाओं दारा होने वाला कर्मक्षय करता है और कर्मों का क्षय करके मोक्ष प्राप्त कर छेता है। यहां यह समझ लेना चाहिए-प्राणातिपात का अर्थ है-प्राणवि-

ચહા વર સમકા પ્રતા વાણ્ડ માગાલવા લા બચ દ્−પ્રાળાવ-અથવા મૈશુન અપ્રદ્ધચર્ય કહેવાય છે. મૂછાં અર્થાત્ જેના માટે શાસ્ત્રની અનુમતિ નથી એવા સચિત્ત, અચિત્ત અને મિશ્ર દ્રવ્ય આદિમાં મમત્વ ધારણુ કરવું પરિગ્રહ છે.

આ પ્રાણાતિપાત આદિથી પૂર્ણતયા, ત્રણ કરણ અને ત્રણ ચાેગથી-મન વચન કાયાથી નિવૃત્ત થવું પાંચ મહાવત છે. હિંસા આદિથી નિવૃત્ત થવું વત કહેવાય છે. વતમાં રહેલા પુરૂષ હિંસારૂપ કિયાકાન્ડ કરતા નથી. આનાથી એવું સાબિત થયું કે તે અહિંસારૂપ કિયાકલાપ જ કરે છે. ભાવાથ એ છે કે જે પ્ર.ણાતિપાદ આદિથી વિરત થાય છે તે શાસ્ત્રોક્ત કિયાઓાનું અતુષ્ઠાન કરે છે આથી સત્પવૃત્તિ અને અસત્નિવૃત્તિ રૂપ કિયા દ્વારા થનારાં કર્મ ક્ષય કરે છે અને કર્મોના ક્ષય કરીને માક્ષ પ્રાપ્ત કરી લે છે.

અહીં એક બાબત સમજી લેવાની જરૂર છે-પ્રાણાતિપાતના અર્થ છે-

माणाश्चे न्द्रयादयः तत्सम्बन्धात्पाणिनो जीवाः पृथिवीकायाधकेन्द्रियद्वीन्द्रिय-त्रीन्द्रिय-चतुरिन्द्रिय-पश्चेन्द्रियास्ताव-जीवाच् विज्ञाय-अद्धया प्रतिपद्य भावत-स्तस्याऽकरणं ज्ञानश्रद्धानपूर्वकं चारित्रमुच्यते, तच्च-सदसत्मवृत्तिनिष्टत्तिक्रिया-छक्षणं चारित्रं मनोवाक् कायक्रतकारिताऽनुमोदितभेदेनाऽनेकविधं बोध्यम् । उक्तञ्च-स्थानाङ्गे पञ्चमस्थाने पथमोदेशके-'पंच सहव्वद्या पण्णत्ता, तं जहा-सव्वाओ पाणाइवायाओ, जाव खव्वओ परिज्ञहाओ वेरमणं' इति, । पञ्च महाव्रतानि प्रज्ञप्तानि, तचथा-प्राणातिपाताद्विरमणस्, यावत-सर्वस्मात् परिग्रहाद विरमणम्-इति, आवश्यक्षे दशवेकालिकेऽप्युक्तम् ॥५५॥

योजन । पाण इन्द्रिय आदि दस हैं । उन्हों के संवंध से जीव प्राणी कहलाते हैं । पृथ्वीकाय आदि एकेन्द्रिय, ब्रोन्द्रिय, ज्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय, ये सव प्राणी हैं । इन जीवों को जानकर एवं इन पर आदा करके भाव से प्राणातिपात न करना ज्ञान-अद्धान-पूर्वक चारित्र महलाता है । सत् अनुच्ठान में प्रवृत्ति और असत् अनुष्ठान से निवृत्ति उसका लक्षण है । मन, वचन, काथ, कृत, कारित और अनुमोदन आदि के मेद से चारिष्ठ अनेक प्रकार का है । स्थानांगसूत्र के पंचम स्थान के प्रथम उद्देशक में कहा है-'पांच महाव्रत कहे गए ह, वे इस प्रकार हैं-समस्त प्राणातिपात से विरत होना, जाव अर्थात समस्त म्यावाद से विरत होना, समस्त अद्त्तादान से विरत होना, समस्त मधुन से विरत होना और खमस्त परिग्रह से विरत होना ।' आवउ्यक और दशवैकालिक सूत्र में की ऐसा ही कहा है ॥५५॥

પ્રાણવિયાેજન પ્રાણ ઇન્દ્રિય આદિ દસ છે તેમના જ સંબંધથી જીવ પ્રાણી કહેવાય છે. પૃથ્વીકાય આદિ એકેન્દ્રિય, દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુત્તિન્દ્રય અને પંચેન્દ્રિય, આ બધાં પ્રાણી છે આ જીવાને જાણીને અને એમનામાં શ્રદ્ધા કરીને ભાવથી પ્રાણાતિપાત ન કરવા જ્ઞાન-શ્રદ્ધાનપૂર્વ'ક ચારિત્ર કહેવાય છે. સત્ અનુષ્ઠાનમાં પ્રવૃત્તિ અને અસત્ અનુષ્ઠાનથી નિવૃત્ત તેનું લક્ષણ છે. સત્ અનુષ્ઠાનમાં પ્રવૃત્તિ અને અસત્ અનુષ્ઠાનથી નિવૃત્ત તેનું લક્ષણ છે. મન, વચન, કાયા, કૃત, કારિત અને અનુમાદન આદિના ભેદથી ચારિત્ર અનેક પ્રકારના છે. સ્થાનાંગસૂત્રના પંચમ સ્થાનના પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં કહ્યું છે. 'પાંચ મહાવત કહેવામાં આવ્યા છે તે આ મુજબ છે–સમસ્ત પ્રાણાતિપાતથી વિરત થવું, સમસ્ત મૃષાવાદથી વિરત થવું, સમસ્ત અદત્તાદાનથી વિરત થવું, સમસ્તમેશુનથી વિરત થવું અને સમસ્ત પરિગ્રહથી વિરત થવું. આવશ્યક તેમજ દશવૈકાલિક સૂત્રમાં પણ આ પ્રમાણે જ કહેવામાં આવ્યું છે. ાાપપા मूलम्-तत्थेजाटूं ईरियाह्या पणत्रीसं भावणाओं ॥ ५६॥

छाया—'तत्स्थैर्यार्थप्-ईर्यादिकाः पञ्चर्सिंगति भावनाः' ॥५६॥ तत्त्वार्थदीपिका—पूर्वे देशतो हिंसादिविरतिलक्षण पञ्चाणुव्रतादिस्वरूपं ग्ररूपितम्, सम्पति-तेषां व्रतानां स्थिरता सम्पादनार्थं तावद् ईर्यादिकाः पञ्चर्विंगतिभावनाः प्ररूपण्तिपाह-'तत्थेज्ज्चहं' इत्यादि । तत्स्थैर्यार्थम्-तेषां पूर्वोक्तानां व्रतानां स्थूल माणातिपातविरमणादिलक्षणानां स्थिरताकरणार्थं दवी-करणार्थम् ईर्यादिकाः-ईर्यादिलक्षणाः पञ्चर्विंगतिभावना भवन्ति । तत्र-ईर्या-ईरणं यत्तनया गमनम् १ आदिपदेन-मनः माग्नस्त्य २ चवः प्राग्नस्त्ये ३ पणा ४ ऽऽदाननिक्षेषरूपाः५ पञ्च प्रयमनहाव्रतस्य भावनाः १ अलोच्य सम्भाषणम् १ क्रोध

'तत्थेज्जहं ईरियाह्या' इत्यादि ॥५६॥

स्त्रार्थ-वनों की स्थिरता के लिए ईघोदिक पच्चीस नावनाएं हैं। 4६।

तत्त्वार्थदीपिका—पहछे एक देश से हिंसादि से विगति रूप पांच अणुव्रत आदि का रुक्षण कहा गया है, अव उन व्रतों में स्थिरता लाने के लिए ईथी आदि पच्चीस भावनाओं का प्ररूपण करते हैं-पूर्वोक्त स्थूल प्राणातिपात विरमण आदि व्रतों की स्थिरता के लिए अर्थात् उन्हें दढ करने के लिए ईथी आदि पच्चीस भावनाएं कही गई है। वे इस प्रकार है।

(१) ईघी अर्थात् यतनापूर्वक गमन करना (२) मन की प्रशास्तता (२) वचन की प्रशास्तता (४) एषणा (५) आदाननिक्षेप, यह पांच प्रथम वत की भावनाएं हैं।

(१) सोच-विचार कर भाषण करना (२) क्रोधत्याग (३) लोभ-

'तत्थेःजदुं ईरियाइया पणवीसं भावणाओ'

સૂત્રાર્થ – વનેાની સ્થિરતા માટે ઇર્યાદિક પચ્ચીસ ભાવનાએા છે ાપદા તત્ત્વાર્થ દીપિકા – અગાઉ એકદેશથી હિંસાદિથી વિરતિરૂપ પાંચ અણુવત આદિના લક્ષણ કહેવામાં આવ્યા છે હવે તે વતામાં સ્થિરતા લાવવાના આશયથી ઇર્યા વગેરે પચ્ચીસ ભાવનાએાનું પ્રરૂપણ કરીએ છીએ-

પૂર્વાકત સ્થૂલપ્રાણાતિપાત વિરમણ વગેરે વ્રતાની સ્થિરતા માટે અર્થાત્ તેમને દ્રઢ કરવા માટે ઇર્યા વગેરે પચ્ચીસ ભાવનાઓ કહેવામાં આવી છે. તે આ પ્રમાણે છે–(૧) ઇર્યા અર્થાત્ યતનાપૂર્વંક ગમન કરવું (૨) મનની પ્રશસ્તતા (૩) વચનની પ્રશસ્તતા (૪) એષણા (૫) આદાન નિક્ષેપ આ પાંચ પ્રથમ વ્રતની ભાવનાઓ છે.

(૧) સમજી વિચારીને ખાલવું (૨) કોધ ત્યાગ (૩) લાભત્યાગ (૪)

२ लोभ ३ सय ४ हास्येषु ५ अनृतविदर्जनञ्चेति पञ्च द्वितीय महाव्रतस्य मावनाः २ अष्टादशनिध विशुद्धवसतेयाँ दनापूर्वकं सेवनम् १ मतिदिनमवग्रदं याचित्वा वृणकाष्ठादिग्रव्णम् २ पीठफलकाचर्थपपि वृक्षादीनां छेदनम् ३ साधारण पिण्डस्या-ऽधिकतो न सेवनम् ४ पाधुवैयावृत्त्यकरणञ्चे ५ ति प्रश्च तृतीयमहात्रतस्य मावनाः ३ । स्रीपशुपण्डकर हितवमतिसेननम् १ स्त्रीकथावर्जनम् २ रत्र्यक्रोपाङ्गाऽनवलोक-नम् ३ पूर्वज्ञत्सुरतरतेरस्मरणम् ४ मतिदिनं सोजनपरित्यागश्चे ५ ति पञ्च चनुर्धमहात्रपस्य भावनाः ४ प्रचास्ताऽपग्रस्तइग्व्ह १ रूप २ रस ३ गन्ध ४ त्याग (४) अघत्याग और (५) हास्यत्याण यह दितीयव्रत की पांच भाषनाएं हिं।

(१) अठारए प्रकार से पिछुद्ध चस्रति का याचना पूर्वक सेवन करना (२) प्रतिदिन अवयद की याचना करके तृण काण्ठ आदि को ग्रहण करना (३) पाट आदि के लिए श्री वृक्ष आदि का छेरन न करना (३) साघारण पिण्ड का अधिक सेवन न करना अर्थात् अनेक साधुओं का जो उम्पिलिन आहार हो उससे से अपने उचित भाग से अधिक न छेना और (५) साधुओं का वैयावृत्य करना, यह तृतीयव्रत की पांच आवनाएं हैं।

(१) रजी, पद्य और पण्डक से रहित वसति का सेवन करना (२) स्रीकथा न करना (३) स्री के अंगोपांगों का अवलोकन नहीं करना (१) पूर्व सुक्त सोगों का स्मरण न करना और (५) प्रतिदिन गरिष्ठ सोजन का परित्याग करना, यह चौथे व्रत की पांच सावनाएं हैं।

ભયત્યાગ અને (૫) હાસ્યત્યાગ, આ ખીજાવતની પાંચ ભાવના છે.

(૧) અઢાર પ્રકારથી વિશુદ્ધ વસ્તીનું યાચનાપૂર્વંક સેવન કરવું (૨) દરરાજ અવશ્રહની યાચના કરીને તૃદ્યુ કાષ્ઠ વગેરેને ગ્રહણુ કરવા (૩) પાટ વગેરે માટે પણ વૃક્ષ વગેરેનું છેદન ન કરવું (૪) સાધારણુ પિણ્ડનુ અધિક સેવન ન કરવું અર્થાત્ અનેક સાધુઓ માટેના જે લેગા કરેલા આહાર હાય તેમાંથી પાતાના ભાગે હાય તેનાથી વધુ ન લેવું અને (૫) સાધુઓની વૈયાવચ્ચ (સેવા) કરવી આ ત્રીજા વ્રતની પાંચ ભાવનાઓ છે.

(૧) સ્ત્રી, પશુ અને નપુંસક વગરની વસતીમાં વાસ કરવા (૨) સ્ત્રીકથા ન કરવી (૩) સ્ત્રીના અંગાપાંગાનું અવલાકત ન કરવું (૪) પૂવ<sup>°</sup> ભાેગવેલા ભાેગાનું સ્મરણ ન કરવું અને (૫) દરરાજ સ્વાદિષ્ટ ભાેજનના પરિત્યાગ કરવા, આ ચેબ્યા વ્રત્તી પાંચ ભાવના છે.

त० ५१

रूपर्शेषु ५ रागद्वेपदर्जनं इन्दादिमेदात् पश्च पश्चमम्हान्नतस्येति मिलिताः पश्चविंगतिर्भावनाः कर्तन्याः ॥२५॥५६॥

'तत्त्वार्थनियु क्तिः-प्वे सर्वपाणातिपातविरमणादित्त्क्षणानि पञ्चमद्दावतानि घरूपितानि, सम्पति-तेषां व्रतानां दाढचर्थि मैकैकस्य महाव्रवस्य पञ्च पञ्चमावनाः घरूपयितुमाह-'तत्थेज्जई ईस्याहया पणचीसं भावणाश्रो' इति । तत्स्थैर्या-र्थ्यू-इर्यादिकाः पञ्चविंशतिर्मावना भावनीयाः, तेषां पूर्वोक्तस्वरूपाणां सर्वत,

: (१) प्रचास्तरूप (२) रस (३) गंध (४) स्पर्दा और (५) दान्द में राग और अप्रचास्त रूपादि में देष धारण न करना, यह पांच पंचमवत की आवनाएं है। सब मिलकर पच्चीस आवनाएं होती है ॥५६॥

तत्त्वार्थनिर्युक्त-पहले सम्पूर्ण प्राणातिपात विरमण आदि पांच महाव्रतों की प्ररूपणा की गई, अब उन व्रतों की टटता के लिए-एक-एक महाव्रत की पांच-पांच भावनाएं कहते हैं।

डन वर्तों की स्थिरता के लिए ईथी आदि पच्चीस भावनाओं का सेवन करना चाहिए अर्थात् सम्पूर्ण प्राणातिपात विरमण आदि पांच बहावतों का तथा स्थूलप्राणातिपात विरमण आदि पांच अणुव्रतों को टढ करने के लिए पच्चीस भावनाएं कही गई हैं। वे इस प्रकार हैं-(१) ईर्घासमिति (२) मनोगुप्ति (३) वचनगुप्ति (४) एषणा (५) आदा-ननिक्षेपणा (६) आलोच्य संभाषण-सोच-विचार करके बोलना (७) कोघ का त्याग (८) लोभ का त्याग (९) भय का त्याग (१०) हास्य

(૧) પ્રશસ્ત રૂપ (૨) રસ (૩) ગ'ધ (૪) સ્પર્શ અને (૫) શખ્દમાં રાગ તથા અપ્રશસ્ત રૂપાદિમાં દ્વેષ ધારણુ ન કરવા એ પાંચ પાંચમાવતની

ભાવનાઓ છે. અધી મળીને પચ્ચીસ ભાવનાઓ થાય છે ॥ પક ॥ तत्त्વાર્થ નિર્ચું કિત — અગાઉ સમ્પૂર્ણ પ્રાણાતિયાત વિરમણ આદિ પાંચ મહાવ્રતાની પરૂપણા કરવામાં આવી હવે આ વતાની દ્રઢતાને માટે એક એક મહાવતની પાંચે પાંચ ભાવનાઓ કહીએ છીએ

તે વ્રતાેની સ્થિરતા માટે ઇર્ચા આદિ પચ્ચીસ પ્રકારની ભાવનાએાનું સેવન કરવું જોઈએ અર્થાત સમ્પ્રર્ણુ પ્રાણાતિપાત વિરમણ આદિ પાંચ અણુવ્રતા ને દઢ કરવા માટે પચ્ચીસ ભાવનાએા કહેવામાં આવી છે જે આ પ્રમાણે છે- (૧) ઇર્ચાસ(મતિ (૨) મનેાગુપ્તિ (૩) વચનગુપ્તિ (૪) એષણા (૫) આદાન નિશ્વેપણા (૧) આલાેચ્ય સંભાષણ- સમઝી વિચારીને બાલવું (૭) કોધના ત્યાગ (૮) લાેભના ત્યાગ (૯) ભયના ત્યાગ (૧૦) હાસ્યના ત્યાગ (૧૧) दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ सू.५६ पञ्चविंशतिभविनाया निरूपणम् ४०ई

प्राणातिपातविरमणादि छक्षणानां पञ्च महात्रतानां देशतः प्राणातिपातादिविरति-ळक्षणाऽणुव्रतानाञ्च स्थैर्यार्थ दढतासम्पादनार्थम् ईर्यासमितिः १ आदिपदेन-मनोग्रुप्तिः २ वचोगुप्तिः ३ एपणा ४ आदाननिक्षेपणा आल्रोच्य सम्माषणम् ६ कोघ पत्यारूपानम् ७ लोभपत्याख्यानस् ८ भयमत्यारूयानम् ९ हास्य प्रत्याख्यानम् १० अष्टादशविधविशुद्धवसत्तेर्याचनापूर्वकं सेवनम् ११ प्रतिदिनमवग्रहं याचित्वा तृणकाप्ठादिग्रहणम् १२ पीठ फलकाधर्थमपि दृक्षादीना मच्छेदनम् १३ साधारण-पिण्डस्याऽधिकतो न सेवनम् १४ साधु वैयादृत्त्यकरणञ्च १५ स्त्रीपशुनपुंसक संसक्तशयनाऽऽसनवर्जनम् १६ रागयुक्तझीकथा वर्जनम् १७ स्त्रीणां मनोहरेन्द्रिय-वर्जनम् १८ पूर्वरतानुस्मरणदर्जनम् १९ प्रतिदिनं मोजनपरित्यागश्च २० मनो-द्वाऽमनोज्ञस्पर्श २१ रस २२ जन्ध २३ वर्ण २४ शब्दानां २५ रागद्वेषवर्जनञ्चे -त्येवं पञ्चर्विशतिर्भावनाः । तत्र-पथमाः पञ्च भावनाः ईर्यांसमित्तेः (माणाति-

का त्याग (११) अठारइ प्रकार से विशुद्ध चसति का याचनापूर्वक सेवने (१२) प्रतिदिन अवग्रह की याचना करके तृण काष्ठ आदि को ग्रहण करना (१३) पीठ फलक आदि के लिए भी वृक्ष आदि को न काटना (१४) माधारण पिण्ड का अपने समुचित भाग से अधिक सेवन न करना (१५) साधुओं का वैद्यावृत्य करना (१६) स्त्री, पशु और नधुं-सक के संसर्गवाले शय्या एवं आमन के सेवन से बचना (१७) राग-युक्त स्त्री कथा का त्याग (१८) स्त्रियों की भनोहर इन्द्रियों को न देखना (१९) पहले भोगे ओगों का स्मरण न करना (२०) प्रतिदिन सरस भोजन का त्याग करना-कभी-कभी ज्यवास आदि करना (२१-२५) मनोज्ञ और अमनोज्ञ स्पर्श, रस, गंध, रूप और ज्ञाब्द् पर राग-देष न करना, ये पच्चीस आवनाएं हैं।

અઢાર પકારથી વિશુદ્ધ વસતીનું ચાચના પૂર્વંક સેવન કરવું (૧૨) દરરોંજ અવગ્રહની યાચના કરીને તૃષ્ટુ કાષ્ઠ વગેરેનું ગ્રહણ કરવું (૧૩) પીઠ-પાઢ વગેરે માટે પણ વૃક્ષ વગેરે ન કાપવા (૧૪) સાધારણ પિષ્ઠડનું પાતાના ભાગથી વધારે સેવન ન કરવું (૧૫) સાધુઓની વૈયાવંચા (શુશ્રૂષા) કરવી (૧૬) સ્ત્રી પશુ અને નપુંસકના સંસર્ગવાળી પથારી અને આસનના સેવનથી દૂર રહેવું (૧૭) રાગશુક્ત સ્ત્રીકથાના ત્યાગ (૧૮) સ્ત્રીઓની મનાહેર ઇન્દ્રિયોને ન જોવી (૧૯) પૂર્વે ભાગવેલા ભાગાનું સ્મરણ ન કરવું (૨૦) દરરાજ સ્વાદુ ભાજ-નના ત્યાગ કરવા-કથારેક કયારેક ઉપવાસ વગેરે કરવા (૨૧-૨૫) મનાજ્ઞ અને અમનાજ્ઞ સ્પર્શ રસ, ગંધ, રૂપ તથા શબ્દ પર રાગ-દ્વેષ ન કરવા. આ પચ્ચીસ ભાવનાઓ છે.

، ۱ पातविरतेः) द्वितीयाः पञ्च भावनाः-असत्यविरतेः, तृतीयाः पञ्चभावनाः स्तेय-विरतेः, चतुर्थ्यः पञ्च भावनाः-व्रह्मचर्यस्य, पञ्चम्यः पञ्च भावनाः परिग्रहविरते रवगन्तव्याः तत्र तावत्-ईरणं गमनम्-ईर्या, तस्यां समितिः-सङ्गतिः श्रुतरूपेणा-ऽऽत्मनः परिणतिः, तदुपयोगेन पुरस्तान् युगमात्रया दृष्ट्या स्थावरजङ्गमानि-भूतानि परित्यजन् अग्रमत्तः सन् गच्छेत्-इत्यादिरूपो विधिः ईर्यासमिति रुच्यते१ मनोगुंक्षिश्च-मनसो रक्षणम्, आर्तरोद्रध्यानाऽपचारः-धर्मध्याने उपयोगश्च२ वचो-गुप्तिश्च-एपणासमितिरूपा ३ एपणा च-त्रिदिधा, गवेपण १ ग्रहग २ ग्रास ३ मेदात् । तस्थामेपणायामसमितस्य घण्णामपि कायाना म्रुपधानापत्तिः स्यादतस्त-ट्संरक्षणार्थे सकलेन्द्रियोषयोगन्नक्षणा-एपणासमितिः कर्त्वव्या ४ आदाननिक्षेपणा

- इनमें से प्रारंभ की पांच भावनाएं प्राणातिपान विरमणव्रत की, दूसरी पांच असत्यविरति की, तीसरी पांच स्तेयधिरति की, चौथी पांच व्रह्मचर्यव्रत की और पांचवीं आवनाएं परिग्रहविरति की हैं।

इन आवनाओं का अर्थ इल प्रकार है-गयन करने में यतना रखना ईर्याक्षमिति है अर्थात् चार हाथ आगे की भूमि देखकर स्थावर और इस जीवों की रक्षा करते हुए, अप्रजन्त भाव से गयन करना प्रथम खावना है। मनोगुसि का अर्थ है आर्त्तध्यान और रौद्रध्यान से यंच कर घर्मध्यान में लीन होना। वचन को गोपन करना अर्थात् मौन धारण करना बचनगुसि है। एपणा के तीन भेद हैं-गवेषणा, प्रहणेषणा और ग्रासेषणा। जो एषणा खमिति से रहित होता है, वह छहों कार्यो का विराधक होता है, अतएव जीवॉ की रक्षा के लिए

આમાંથી પ્રારંભની પાંચ ભાવનાએા પ્રાણાતિપાત વિરમણ વતની બીજી પાંચ અસત્યવિરતિની ત્રીજી પાંચ સ્તેયવિરતિની, ચાથી પાંચ પ્રહ્મચર્ય વતની અને પાંચમી પાંચ ભાવનાએા પરિચહ વિરતિની છે.

આ ભાવનાઓના અર્થ આ પ્રમાણે છે. ચાલવામાં જતના રાખવી ઇર્થાસમિતિ છે. અર્થાત્ ચાર હાથ આગળની જમીનનું બારીકાઇથી નિરીક્ષણ કરીને સ્થાવર તેમજ ત્રસ જીવાની રક્ષા કરતા થકા અપ્રમત્ત ભાવથી ગમન કરવું એ પ્રથમ ભાવના છે. મનાગુપ્તિના અર્થ છે. આત્ત ધ્યાન તથા રીદ્ર ધ્યાનથી અળગા રહીને ધમ ધ્યાનમાં લીન થવું, વચનને ગાપવું અર્થાત્ મીનવત ધારણ કરવું વચનગુપ્તિ છે. એષણાના ત્રણ ભેઢ છે-ગવેષણા, બ્રહણેષણા અને બ્રાસેષણા જેઓ એષણા સમિતિથીરહિત હાય છે તે છએ કાચાના વિરાધક હાય છે આથી જીવાની રક્ષા માટે એષણાસમિતિનું પાલન કરવું दीपिं हा-निर्युक्ति टीका अ.७ सू.५६ पञ्चविंशतिभोवनायाः निरूपणम् ४०५

समितिस्तु-औधिक-औपग्रहिकभेदेन द्विचिधस्योपघेग्रंहण-स्थापनळक्षणयोरादान निक्षेगणयोरागमनान्नुसारेण मत्यवेक्षण-ममार्जनरूपा समिति रुच्यते ५ आळोकिन, पानमोजनन्तु-प्रतिग्रहे पात्रमध्यपतित पिण्डस्य चक्षुराद्युपयोगेन तत्सम्रत्थाऽऽ-गन्तुकसत्त्वसंरक्षणार्थं मत्यवेक्षणं कर्तव्यम् उपाश्रयमागत्य च पुनरपि मकाश्रयुक्ते-मदेशे स्थित्वा पानमोजनं सुमत्यवेक्षितं कृत्वा मकाशमदेशाऽवस्थितेन वल्गनं कर्तव्य मिति वोध्यम् इत्येवं रीत्या-एताः पञ्चमावनाः पुनः पुनर्भावयन् वासयन् वाहुत्येन सम्पादयन् समस्तास् माणातिपातळक्षणामहिंसां पातुं समर्थों भवतीति न्भावः । अथाऽनृतविरतिलक्षण सत्यदचनस्य दाढर्चार्थं पूर्वोक्त पञ्च भावनासु मथमं तावत्-अनुवीचिमापणमुच्यते, अन्नुवीचिशवन्दो देशीयः-आलोचनार्थकः । तथा च एषणास्तमिति का पालन करना चाहिए । औधिक और औपग्रहिक के भेद से दोनों प्रकार की उपधि के धरने-उठाने में, आगम के अनुसार प्रमार्जन एवं प्रतिलेखन का ध्यान रखना आदाननिक्षेप्णा समिति है ।

पात्र में पडे हुए या रक्खे हुए आहार को चक्ष आदि का उपयोग लगा कर, उसमें उत्पन्न हुए अथवा बाहर से आए जीवों की रक्षा के लिए देखना चाहिए। उपाश्रय में आकर पुनः प्रकाशयुक्त प्रदेश में स्थित होकर आहार-पानी को अली-आंति देखकर प्रकाशपूर्ण स्थान में हो उसे खाना चाहिए। यह आलोकितपानभोजन भावना है। इन पांच भावनां ओं से सम्पन्न श्रमण पूर्णरूपेण प्राणातिपातविरमण वत का पालन करने में समर्थ होता है।

म्रुषावाद्विरमणव्रत की टटता के लिए इन पांच भावनाओं का सेवन करना चाहिए-'अनुवोचिभाषण' यहां 'अनुवीचि इाब्द देशीय

જોઇએ, ઔૈધિક અને ઔષગ્રાહિકના લેકથી અંને પ્રકારની ઉપધિને ઉપાડવા તયા મૂકવામાં આગમ અનુસાર પ્રમાર્જન તથા પડિલેહણાનું ધ્યાન રાખવુ' આદાનનિક્ષેપણા સમિતિ છે.

પાત્રમાં પડેલા અથવા રાખેલા આહારને ચક્ષુ વગેરેનેા ઉપયોગ લગા-વીને, તેમાં ઉત્પન્ન થયેલા અથવા બહારથી આવેલા જીવેાની રક્ષા માટે અવલાેકન કરવું જોઇએ. ઉપાશ્રયમાં આવીને કરી એકવાર પ્રકાશવાળી જગ્યાએ બેસીને આહાર-પાણીને સારી પેઠે જોઇ તપાસીને અજવાળું હાેય એવી જગ્યાએ જ તેના ઉપલાગ કરવા જોઇએ. આ છે આલાેક્તિપાન લાજન બાવના આ પાંચ લાવનાએાથી સંપન્ત સાધુ સંપૂર્ણુતયા પ્રાણાતિપાત વિર-મણવતનું પાલન કરવામાં સમર્થ થાય છે.

- રુ મુષાવાદ વિરમણુવત્તની દઢતા કાજે આ પાંચ ભાવનાએાનું સેવન કરવું

-ससीक्ष्याऽऽछोच्य वचनप्रवर्तनम् अनुवीचिमापणं वोध्यम्, अनाळोचितवक्ता कदाचिंग्षृषा भपि ब्रूयात् ततथाऽऽत्मनोलाघत्र-वेर-पीडाः खछ-ऐहिकानि-फलानि स्युः, परमाणोपधातथाऽवरुयंभावी, अतः-समीक्ष्योदाहरणेनाऽऽत्मानं भावयन् न ष्रृषाभाषण जनितपापेन सम्प्रक्तो भवति १ क्रोधस्य क्रपायविशेषस्य मोहक्रसोंदयनिष्पन्नमद्वेषपायस्याऽप्रीतिलक्षणस्य प्रत्याख्यानं-निवृत्तिरनुग्रत्तिरां, तेन क्रोधपत्याख्यानेन सततनात्मानं मावयेत्, तथा भावयन्-वासयंश्च सत्यादि-भ्यो न व्यक्तिचरतीति२ एवं-लोभमत्याख्यानं तावत् तृष्णालक्षणस्य लोभस्य प्रत्या ख्यानं-परिल्यागः, तेनाऽप्यात्मानं भावयन् न वित्तथमापीभवति ३ एवं-भयशी-

है और उसका अर्थ है 'विचार करना' । अशय यह हुआ कि सोच-समझ कर बोलना 'अनुवीचिभाषण' कहलाता है। विना विचारे बोलने बाला कदाचिद मिथ्या आषण भी करता है। इससे आत्मा की लघुना, बैर और पीडा आदि इस लोक संवंधी फलों' की प्राप्ति होती है और दूसरे के प्राणों का घात होता है। अतएव जो सोच-विचार कर आषण करता है वह कभी मिथ्या भाषण के पापसे लिप्त नहीं होता।

झोइनीय कर्म के डदय से डत्पन्न होने वाले द्वेष रूप एवं अप्रीति लक्षणवाले कोध का त्याग करना चाहिए। कोध प्रत्याख्यान से आत्मा की निरन्तर भावना करनी चाहिए। जो ऐसी भावना करता है वह असत्य आदि से बच जाता है। तृष्णा रूप लोभ का भी परित्याग करना चाहिए। जो लोभ प्रत्याख्यान से आत्मा को भावित करता है बह मिध्याभाषी नहीं होता। इसी प्रकार जो भय या भीरुता का

તેને એ-'અનુવીચિસ ષણુ' અહીં 'અનુવીચિ' શબ્દ દેશીય છે અને તેના અર્થ થાય છે વિચાર કરવા તાત્પર્ય એ થશું કે સમઝી વીચારીને બાલવું 'અનુ-વીચિમાષણુ' કહેવાય છે વગર વિચાયે બાલનાર કવચિત મિથ્યાલાષણુ પણ કરતા હાય છે. આથી આત્માની લઘુતા વેર અને પીડા વગેરે આલાક સંબંધી કળાની પ્રાપ્તિ થાય છે અને બીજાના પ્રાણુાની હિંસા થાય છે. આથી જે સમઝી -વિચ રીને બાલે છે તે કયારેય પણ મિથ્યાલાષણુના પાપથી ખરડાતા નથી.

માહનીયકર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન થનારા દે.ષરૂપ તેમજ અપ્રીતિ લક્ષણ ષાળા કોધના ત્યાગ કરવા જોઇએ કોધ પ્રત્યાખ્યાનથી આત્માની નિરન્તર ભાવના કરવી જોઇએ જે આવી ભાવના ભાવે છે તે અસત્ય આદિથી અથી જાય છે. તૃષ્ણુ રૂપી લાેભના પણુ પરિત્યાગ કરવા જોઇએ. જે લાેભ પ્રત્યા-ખ્યાનથી આત્માને ભાવિત કરે છે તે મિથ્યાભાષી હાેતા નથી આવી જ लस्य भोरुत्वस्य मत्याख्याचेनाऽपि-आत्मानं आवयत् नाऽनृतं कदाचिद् वदति भयशोलो जनः कदाचित् वितथमपि सापते चौरोऽथपिशाचो वा मया रात्री दृष्ट इति, तस्माद्-निर्भय वासनाध्यान सात्मनि भावयेत् ४ एवं-मोहोद्धवपरिहासलक्षणहास्य परिणतः आत्मपरिहासं कुर्वन् परेण सह वितथमपि सापेत, तस्मात्-तस्य मत्या-ख्यानेनाऽऽत्मानं भावयन् सत्यव्रतपालनक्षमो भवति १० एवं-त्वलु-अनुवीचि-अवग्रहयाचनं तावत्-आळोच्याऽवग्रहयाचनरूपं वोध्यम् ११ अवग्रहथ-देवेन्द्रराज-यहपति शय्यातरसाधर्मिकधेदेन पश्चविधः, तत्र-यो यत्र स्वामी स एव याचनीयः, अस्वामियाचने दोषाधिक्यं ह्यात् । तस्मात्-'आल्येच्याऽवग्रहो याच्य,' इत्येव

प्रत्याख्यन करता है, वह कभी अखत्य आषण नहीं करता डरवोक होता है वह मिथ्या आषण भी करता है, जैसे-आज रात्रि में मुझे चोर अथवा पिशाच दिखाई दिया था इत्यादि । अतः अपने आपको निर्भय बनना चाहिए । मोहनीय कर्म के उदय से उत्पन्न एवं परिहास लक्षण वाला हास्य जो करता है वह अपनी हं ही करता हुआ दृसरे के प्रति मिथ्या भाषण भी करता है । अतएव हास्य के प्रत्याख्यान से आत्मा को भावित करने वाला खत्य व्रत का पालन करने में समर्थ होता है ।

अस्तेयव्रत की पांच भावनाएं-सोच-विचार कर अवग्रह की याचना करना चाहिए। अवग्रह पांच प्रकार का है-(१) इन्द्र (२) राजा (३) ग्रहपति (४) शब्यातर और (५) साधर्मिक का अवग्रह। जहां जो स्वामी हो वहां उसी से याचना करना चाहिए। जो स्वामी नहीं है

રીતે ભય અથવા કાયરતાનુ પ્રત્યાખ્યાન કરે છે તે કઠી પણ અસત્ય બાલતા નથી. જે ડરપાક હાેય છે તે મિથ્યાભાષણ પણ કરતા હાેય છે જેમ કે આજે રાતે મને ચાર અથવા પિશાચ દેખાયા હતા. વગેરે આથી દરેકે પાતાની જાતને નિર્ભય બનાવવી જોઇએ માહનીય કર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન તથા લક્ષણુવાળું હાસ્ય જે કરે છે તે પાતાની મશ્કરી કરતા થકા બીજાની પ્રતિમિથ્યાભાષણ પણ કરે છે. આથી હાસ્યના પ્રત્યાખ્યાનથી આત્માને પ્રભા વિત કરનાર સત્યવતનું પાલન કરવા સમર્થ અને છે.

અસ્તેયવૃતની પાંચ ભાવન એા—સમજી વિચારીને અવગ્રહની યાચના કરવી જોઇએ અવગ્રહ પાંચ પ્રકારના છે-(૧) ઈન્દ્ર (૨) રાજા (૩) ગૃહપતિ (૪) શચ્યાતર અને (૫) સાધર્મિંકના અવગ્રહ જયાં જે માલિક દ્વાય ત્યાં તેની પાસે જ યાગુના કરવી જોઇએ, જે માલિક નથી તેની પાસે યાચના मात्मनि आध्येत इत्थञ्च भावयन् नाऽदखादाने मवर्ठत इति । अमीक्ष्णाऽवग्रद याचनं तावत्-स्वामिना सकुदत्तेऽपि परिग्रहे ग्रुहर्ग्रहुरवप्रध्याचनरूपं वोध्यम् । पूर्वतन्धपरिग्रधः-ग्लानाचवस्थासु सूत्र-पुरीपोत्सर्ग पात्र इत्त्वपादप्रसालनस्था नानि स्वामिचित्तपीडापरिहारार्थं याचनीयानि । एत-मेतादत्परिमित्तं सर्वतः क्षेत्र मवग्रहीतन्यम् इत्येतदेवाऽवधारणरूपस् एतावदित्यवग्रहाऽवधारणं वोध्यम्-१२ एवम्-पीठफलकाधर्थमपि वृक्षादीनाम्च्छेदनं ज्ञेयम्-१३ एवं-साधारण-पिण्डस्यापि सेवनं नाऽधिकतः, अपित्-गुरुमि रनुज्ञापितमेव पान-भोजनं ग्रहीतः व्यम् गुरुणा मनुज्ञया स्वीइतं पानभोजनं स्वत्रोक्तदिधिका सुद्धीत । औधिकौ

उससे घाचना से दोषों की अधिकता होती है। अतएव 'सोच--बिचार कर अवग्रह की घाचना करनी चाहिए' ऐसी भावना करे। जो ऐसी खावना करता है वह अद्प्तादान से प्रष्टति नहीं करता। एक बार स्वासी द्वारा परिग्रह प्रदान करने पर भी टार-दार अवग्रह की घाचना 'अभीक्ष्ण-अवग्रह पाचना' कहलाता है। रुग्णता आदि अवस्थाओं में मल-मूत्र के त्याग का पात्र तथा हाथ-पैर घोने के स्थान की याचना पुनः इसलिए करनी चाहिए कि जिस से स्वामी के चित्त को पीडा न पहुंचे। इसी प्रकार 'इतना ही क्षेत्र मुझे प्रहण करना है, ऐसा अवधारण कर छेना चाहिए। और पीढा तथा पाटा आदि के लिए भी दृक्ष आदि का छेदन नहीं करना चाहिए। साधारण पिण्ड का अधिक सेवन नहीं करना चाहिए, बल्कि ग्रुरने जिन को सेवन की अनुमति दी हो उस का भोजन-पानी ही प्रहण करना चाहिए। गुरु की आज्ञा से स्वीकृत भोजन-पानी भी सुझोक्त विधि से खाना

કરવાથી દેાષેાની અધિકતા થાય છે. આથી સમજી-વિચારીને અવગ્રહની યાચના કરવી જોઇએ એવી ભાવના ભાવા જે આ જાતની ભાવના સેવે છે તે અલ્તાદાનમાં પ્રવૃત્ત થતા નથી એકવાર માલિક દ્વારા પરિગ્રહનું પ્રદાન થવા છતાં વારંવાર અવગ્રહની યાચના કરવી 'અભીક્ષ્ણુ-અવગ્રહ યાચના કહેવાય છે. રાગી વગેરે અવસ્થ એામાં મળ-મૂત્રના ત્યાગ કરવાના પાત્ર તથા હાથ-પગ ધાવાના સ્થાનની યાચના ફરીવાર એ માટે કરવી જરૂરી છે કે જેથી માલિકના મનને વ્યથા ન પદ્દાચે એવી જ રીતે આટલું જ ક્ષેત્ર મારે ગ્રહણ કરવું છે એવા અભિગ્રહ ધારણ કરી લેવા જોઇએ તેમજ પીઠ પાટ વગેરે માટે પણ વૃક્ષ વગેરેનું છેદન કરવું ન જોઇએ પરંતુ ગુરૂએ જેટલા આહારપાણીની અનુમતિ આપી હાેચ તેટલું ભાજનપાણી જ ગ્રહણ કરવું જોઇએ ગુરૂજીની આજ્ઞાથી સ્વીકારેલા ભાજન પાણી પણ સૂત્રાક્ષ્ત વિધિ दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ स्, ५६ पञ्चविंशतिभविनायाः निरूपणम् ४०९

पग्रदिकमेद मुपधिरूपं वस्तादिकमपि सर्वं गुरूभिरनुझातं वन्दनपूर्वकं गुरूवचन-विधिना परिमोक्तव्यम् एवंरीत्त्याऽऽत्मनि मावयन्-वासयंश्वाऽस्तेण्झतं नाति-कामति ! १४ एवं-साधुवैयावृत्यकरणमपि बोद्धचम् १५ एवं-झस वर्यस्य-मेथुन विरतिल्रक्षणस्य पूर्वोक्ताप्त भावनासु स्तीषद्युं न् पुंभक्रसंसक्तक्षयनाऽऽसनवर्क्षनं तावत्-देव-मनुष्य स्त्रीतिर्थग्नाति व्हवा गोमदिष्य-जाऽविकादिभिः सह संसक्ताऽऽसन क्षयनादिपरित्यागरूपं बोध्यम् ताभिः सह मतिश्रय-संस्तारका-ऽऽसनादि बह्वगायत्वाद्वर्जनीय मित्येवं वासयन्नात्मानं भावयेदिति १६ एवं-स्तीपश्च नपुंसकानामसद्भावेऽपि रागसंयुक्त स्त्रीकथादर्जनं कर्तव्यम् मोहोद्भष्य-कषायरूप रागाकार परिणतियुक्ता रागजननी खलु स्त्रीकथा देशजातिक्कलनेपथ्य

चाहिए। इसी प्रकार औधिक और औपग्रहिक उपधि बस्त्र आदि भी गुरु की आज्ञापूर्वक, वन्दनपूर्वक, गुरु के वचनों की विधि के अनुसार ही काम में लाना चाहिए जो ऐसी आवना करता है वह अस्तैयवन का उल्लंघन नहीं करता। इसी प्रकार साधु का वैयावृत्य करना भी समझ छेना चाहिए। ये पांच अदत्तादान व्रत की आवनाएं हैं।

समझ छना चाहिए । ये पाय अदसादान प्रति सो पायेगाए हा ब्रह्मचर्यवत की भावनाएं-- ब्रह्मचर्यवत की पूर्वोक्त भावनाओं में से स्त्रीपद्यु नपुंसक संसक्त द्रायनासनवर्जन का अर्थ है-देवांगना, मानवस्त्री, तिर्यक्स्त्री जैसे घोडी, गाय, भैम, बकरी, मेड आदि के संसर्गवाछे द्रायन एवं आसन का त्याग करना चाहिए, क्यों कि उस संसर्गवाछे द्रायन एवं आसन का त्याग करना चाहिए, क्यों कि उस संसर्गवाछे द्रायन एवं आसन का त्याग करना चाहिए, क्यों कि उस संसर्गन होने पर भी हानियां होती हैं, स्त्री पद्यु और नपुंसक का संसर्गन होने पर भी रागयुक्त स्त्री से बचना चाहिए। स्त्रीकथा मोइजनित क्रषायरूप परिणति से युक्त होती है और रागभाव को

મુજબ જ ખાવા જોઇએ એવી જ રીતે ઔદ્યિક તેમજ ઔપગ્રાહિક ઉપધિ વસ્ત્ર વગેરે પણ ગુરૂની આગ્ન પૂર્વક વંદનપૂર્વક ગુરૂના વચનાની વિધિ અનુસાર જ કામમાં લેવા જોઇએ જે આ જાતની ભાવના ભાવે છે તે અસ્તેયવતનું ઉલ્લાધન કઠી પણ કરતા નથી આવી જ રીતે સાધુની શુષ્ટ્રષા માટે પણ સમજ લેવું આ પાંચ અદત્ત દાન વનની ભાવનાઓ છે.

પ્રદ્વાચર્ય વતની ભાવનાઓ — પ્રદ્વાચર્ય વતની પૂર્વે કત ભાવનાઓ માંથી સ્ત્રી-પશુનપું સકસ સકત શયનાસનવર્જનના અર્થ છે – દેવાંગના માનવસ્ત્રી જેવા કે ઘાડી, ગાય, ભે સ, અકરી ધેટી વગેરેના સ સગ<sup>6</sup>વાળી પથારી તથા આસનના ત્યાગ કરવો જોઇએ કારણું દે તેનાથી અનેક પ્રકારની નુકશાનીઓ થાય છે, સ્ત્રી, પશુ, તથા નપું સકના સ સગ<sup>6</sup> ન હાવા છતાં પણ રાગશુકત સ્ત્રીકથાથી અચલું જોઇએ. સ્ત્રીકથા મા જનિત કહાય રૂપ પરિદ્યુતિથી શુકત હાય છે તથા તે રાગભાવને .षचनाऽऽछापगतिविछासनिभ्रम-भूमन्न कटाक्षहान्यलोलामगयकलह-गृदास्रमपरि-पूर्णा सबी बाल्या-इब (बण्टोरिया जैसे) विनोद्धि नूनमेव दिक्षोभयात तस्मात्-राजानुबन्धि स्त्रीकथा वर्जनं श्रेयः इति साययेत् १७ एवं स्तीणां मनोहरेन्द्रिया-.ssलोकनवर्जनं कर्तव्यम्, तासां-कमनीय कुचकल्वाधवलोकनादि विरतिः खतु श्रेयसी वर्तते, इत्येवं सावयेत् १८ एवं पूर्वरतानुस्मरणवर्जनं कर्तव्यम्, साध्व-षस्वायां गृहस्थदशोऽनुभृतरत क्रीड , छन्नुरमरणात् जामाग्नि सन्धुअणं (सन्दीपनम्) भवति, तस्मात्-तहर्जनं श्रेयः इति रवान्मनि सावयेत् १९ एवं-मणीतरसमोजन षर्जनं कर्तव्यम्, प्रगीतस्य वृष्यस्य-स्निग्ध मधुरादि रसस्य दुग्ध-दधि-हेयरा खलान करती है, वह देज, जाति, कुल, देपसूषा, बननालाप, गति, विलास, विश्रम, भूभंग, फटाझ, हास्वलीला. प्रणयक्तलर, आदि रूप श्रांगाररस से परिपूर्ण होती हुई जिल को उसी प्रकार छुव्ध कर देती है जैसे तूफान समुद्र को । इस कारण रागानुदन्धिनी स्त्रीकथा का त्याग करना अयस्कर हैं। इली प्रकार स्त्रियों के जनोहर अंगो के अवलोकन का भी त्याग करना चाहिए और ऐसी भावना करनी चाहिए कि-'स्त्रियों के खुब्दर छाच-कलरा आदि के अवलोकन से विरत होना ही अग्रस्तर है। और छाधु जोने से पहले गृहस्थावस्था में की छुई काम-क्रीडा के स्मरण का भी त्याग जरना चाहिए। पूर्व फालीन फाल-कीडा के स्मरण से फालाग्नि प्रडदलिन हो उठती है, अतएव उसका त्याध करना सेयस्कर हैं। पौष्टिक भोजन का भी स्याग कर देना चाहिए। पुष्टिकर स्निग्ध और अधुर द्ध, द्हीं, घी,

ઉત્પન્ન કરે છે તે દેશ, જાતિ કુળ, વેશભૂષા, વચનાલાપ, ગતિ, વિલાસ, વિભ્રમ ભૂભાંગ કટાક્ષ હાસ્ય પ્રણુય કલહ વગેરે રૂપ શૃંગારરસથી પરિપૂર્ણ થતી થતી ચિત્તને તેજ પ્રકારથી ક્ષુખ્ધ કરી દે છે જેમ કે વાવાઝોડાથી સમુદ્રની થતી ડામાડાળ સ્થિતી. આથી રાગ વધારનારી સ્ત્રીકથાના ત્યાગ કરવા એ જ શ્રેયસ્કર છે એવી જ રીતે સ્ત્રીએાના ચારૂ અંગોપાંગાનું અવલાકન પણ ત્ય દેવું જોઇએ અને એવી ભાવના ભાવવી જોઇએ કે સ્ત્રીઓાંના સુંદર સ્તન-યુગ્મ વગેરેના અવલાકનથી વિરત ઘવામાં જ ભલું રહેલુ છે અને સાધુ થતાં પહેલા ગૃહસ્થાવસ્થમાં કરેલી રતિક્રીડાના સ્મરણના પણ ત્યાગ કરવા જરૂરી છે. પૂર્વકાલીન કામક્રીડાના સ્મરણથી કામાગ્નિ પ્રજ્યલિત થઇ જાય છે માટે તેના ત્યાગ કરવા શ્રેયસ્કર છે. પૌષ્ટિક ભાજનના પણ ત્યાગ કરી દેવા જોઇએ. પૌષ્ટિક સ્નિગ્ધ અને મીઠાં દ્રધ દહીં ગાળ થી दीपिका निर्युक्ति टीका अ. ७ स्.५६ पञ्चविंशतिर्भावनायाः निरूपणम् ४११

वीनघृतगुडतैलादि सक्षणेन मेदो मज्जा शुकाधुण्चयादणि मोहोद्भवो भवति, तस्मात्-निरन्तराभ्यारीन मणीतरसभोजनं वर्जनीयसिति ब्रह्मचर्यरसार्थ सात्मनि मावयेत् २० एवं-वाह्याभ्यन्तरपरिग्रहराम्यरूघ अमगस्य पञ्चानां रूप १ रस २ गन्ध ३ स्पर्शे ४ शव्दानां ५ मनौज्ञाला सिन्द्रियार्थालां हाप्ती लाध्य वर्जनम्, अमनोज्ञानां च तेषां माप्तौ द्वेष वर्जनं कर्तव्य सित्यात्त्रनि सावयेत् २५ उक्त अ-समवायाङ्गे २५ समबाये-'पंचजामस्त पणरीसं आवणाओ पण्णलाओ, तं जहा-ईरियासनिई १, जणगुत्ती २, बचोगुलि ३, आलोय-भाषण-भोयणं ४, आदान अंडयत्तनिकखेवणासमिई ५, अणुवीहभासणचा ६, कोहविवेगे ७, लोअविवेगे ८, अयबिवेगे ९, हालविवेगे १०, जगह अणुण्णवयणा ११, डग्गहलीम जाणणया, सममेव डग्गहं-अणुगिण्ह-णया, साहरिम जगहं अणुण्णविवयरिभंजणया, साहारणभत्तपार्ण अणुण्णावियपडिखुं जणपा, इत्थी पखुपंडगसंखत्तग खयणासणवडज-णया, इत्थी कहबडजणया, इत्थीणं इंदियाणमालोचणषडजणया, पुठव-रत्त पुन्वकीलियाणं अजजुलरजया, प्रणीयाहारबज्जणया, लोइंदिय-रागोवरई, चर्किखदियरागोयरई, बाणिदियरागोवरई, जिन्धिद्यरागो-वरई, फासिंदियरागोबरई' इति ।

गुड, तेल आदि के आदार से मेह चज्जा छुक आदि धातुओं का उपचय होता है और इस से भी योड़ की उत्पत्ति होती है, अतएव निरन्तर अभ्यास रूप से पोष्टिक ओजन का त्यांग करना चाहिए। ब्रह्मचर्य की रक्षा के किए ऐसी आवना करनी चाहिए।

इसी प्रकार वाह्य और आश्त्रन्तर परिग्रह से श्रन्य अमण को रूप, रस, गंध, स्पन्नी और ज़ब्द, इन पांचों इन्द्रियों के मनोंज्ञ विषयों से राग और अननोज्ञ रूपादि में देव नहीं करना चाहिए।

ગેાળ તેલ વગેરેની આહારથી સેદ મજજ શુક વગેરે ધાતુઓના ઉપચય થાય છે અને આમ થવાથી પણ માહની ઉત્પત્તિ થાય છે આથી નિર'તર અભ્યાસ રૂપથી સ્વાદુ ભાજનના ત્યાગ કરવા જોઇએ પ્રદ્દાચર્ય'ની રક્ષા માટે આવા પ્રકારની ભાવના ભાવની જરૂરી છે.

એવી જ રીતે આહ્ય આલ્યન્તર પરિશ્વહથી શૂન્ય સાધુએ રૂપ રસ ગાંધ સ્પર્શ અને શબ્દ એ પાંચ ઇન્દ્રિયના મનાજ્ઞ વિષયામાં રાગ અને અમનાજ્ઞ વિષયામાં દ્વેષ ન રાખવા જોઇએ.

## सत्त्वार्थ स्त्रे

पश्च यमस्य पश्चर्विंगति भीवनाः मज्ञप्ताः, त्रचथा-ईर्थासमितिः १ मनो-गुप्तिः २ वचोगुप्तिः ३ आलोकितपानभोजनम् ४ अ:दानमण्डाऽमत्रनिक्षेपणा समितिः ५ अन्जुवीचिमापणम् ६ कोधविवेकः ७ लोभविवेकः ८ मयविवेकः ९ हास्यविवेकः १० अत्रग्रहानुज्ञापनता ११ अवग्रहसीमानुज्ञापनता १२ स्वयमेवा-ऽवग्रहाऽनुग्रहणता १३ साधर्भिकावग्रहमनुज्ञाय परिभोगता १४ साधारणभक्त-पानमलुज्ञाप्य परिश्रुज्जनेन १५ स्त्री पशुपण्डक संसक्तक शयनाऽऽसनवर्जनता १६ स्त्रीकथावर्जनता १७ स्त्रीणा मिन्द्रियाल्लोकवर्जनता १८ पूर्वरतपूर्वकीडिताना-मज्जुस्वरणता १९ मणीताहारवर्जनता-श्रोत्रेन्द्रियरागोपरतिः चक्षुरिन्द्रियरागोपरतिः -द्राणेन्द्रियरागोपरतिः-जिह्वेन्द्रियरागोपरतिः स्पर्शेन्द्रियरागोपरतिः इति।५६।

समवायांग सूत्र के पचीसवें समवाय में कहा है-पांच व्रतो की षच्चीस आवनाएं कही गई है, वे इस प्रकार है-(१) ईर्यासमिति (२) मनोगुप्ति (३) वचनगुप्ति (४) आलोकितपानभोजन (५) आदान-भाण्डामन्न निक्षेपणासमिति (६) अनुवीचिभाषणता (७) कोधविवेग (८) लोभविवेक (९) भयविवेक (१०) हास्यविवेक (११) अवग्रह-अनु-ज्ञापनता (१२) अवग्रहसीमानुज्ञापनता (१३) स्वयमेव अवग्रह-अनु-ज्ञापनता (१२) आवग्रहसीमानुज्ञापनता (१३) स्वयमेव अवग्रह-अनु-ग्रहणता (१४) साधर्मिकअवग्रहअनुज्ञायपरिभोगता (१५) साधारण-भक्तपान को अनुमति छेकर काम में लाना (१६) स्त्रीपद्युपंडक के संसर्गवाले द्रायनासन का त्याग करना (१७) स्त्री कथा का त्याग (१८) स्त्रियों को इन्द्रियों के अवलोकन का त्याग (१९) पूर्वसुक्तरति-कीडा का स्मरण न करना (२०) पौष्टिक आहार का त्याग (२१) स्रोत्रे-न्द्रिय के विषय पर राग न करना (२२) चक्षु के विषय पर राग न

સમવાયાંગસૂત્રના પચ્ચીસમાં સમવાયમાં કહેવામા અ.૦શુ છે-પાંચ વતાેની પચ્ચીસ ભાવનાએા કહેવામાં આવી છે જે આ પ્રમાણે છે-(૧) ઇર્થાસમિતિ (૨) મનાેગુપ્તિ (૩) વચનગુપ્તિ (૪) આલેાક્તિપાનભાેજન (૫) આદાનભાણ્ડામત્ર નિક્ષેપણા સમિતિ (૬) અનુવીચિભાષણુતા (૭) ક્રોધવિવેક (૮) લાેભવિવેક (૯) ભયત્વિવેક (૧૦) હાસ્યવિવેક (૧૧) અવગ્રહ-અનુગ્રહણુતા (૧૪) સાધર્મિંક અવગ્રહ અનુજ્ઞાય પરિલાગતા (૧૫) સાધારણ ભત્તપાનના આજ્ઞા લઇને ઉપયાગ કરવા (૧૬) સ્ત્રી પશુ નપુંસકના સ'સર્ગવાળા શયના-સનના ત્યાગ કરવા (૧૭) સીકથાના ત્યાગ (૧૮) સીઓાની ઇન્દ્રિયાના અવ લાેકનના ત્યાગ (૧૯) પૂર્વ ભાગવેલ રતિકીડાનુ સ્મરણુ ન કરવું (૨૦) પૌષ્ટિક આહારના ત્યાગ (૨૬) બ્રોત્રેન્દ્રિયના વિષયમાં રાગ ન કરવા (૨૨)

882

दीपिका-निर्युक्ति टीका अं.७ स.५७ सामान्यत: सर्ववतभावनानिरूपणम् ४१३

म्लम्-हिंसादिसु उभयलोगे घोरदुहं चउग्गइ भमणं च।५७। छाया—'हिंसादिव्रमयलोके घोरदुःखं-चतुर्गतिभ्रमणश्च' ॥५७॥

तत्त्वार्थदीपिका -- पूर्वसूत्रे माणातिपातादिविरमणळक्षणेषु पञ्चसु महाव्रतेषु मतिवत मधिकृत्य पञ्च पञ्च भावनाः घरूपिताः सम्प्रति-सामान्यतः सर्दवत-साधारणी भावनाः मतिपादयितु माह-'हिंस्रादिस्तु' इत्यादि । हिंमादिषु माणातिपाताऽनृत-स्तेयाऽन्रह्मचर्य-परिग्रहेषु पञ्च दक्ष्यसाणास्त वेषु उभयळोके, इहळोके-परलोके च नरकादिजन्मनि घोरदुःखं, ठद्दिपाकान्नरकादिषु तीव्र यात नाऽनुभवनं तद् भावयेत् । ज्ञानपूर्वकक्रियानुष्ठानेन हिंसादिषु एहिक-पारलो

करना (२३) घाणेन्द्रिय के विषय पर राग न करना (२४) जिह्नवा इन्द्रिय के विषय पर राग न करना और (२५) स्पर्देन्द्रिय के विषय पर राग न करना ॥५६॥

'हिंसादिसु डभयलोगे' इत्यादि ।

सूत्रार्थ — हिंसा आदि पापों का सेवन करने पर इह-परलोक में घोर दुःख होता है और चारों गतियों में भ्रमण करना पडता है ॥५७॥

तत्वार्थदीपिका- प्रवे सुझ में प्राणातिपातविरमण आदि पांच महावतों में से प्रत्येक की पांच-पांच आवनाओं का प्ररूपण किया गया, अय सभी व्रतों के लिए खमान आवनाओं का प्रतिपादन करते है।

हिंसा आदि अर्थात् हिंसा, अन्टन, अद्सादान, अब्रह्मचर्य और परिग्रह, इन पांचों आस्रवां का सेवन करने से इस लोक में तथा नारक आदि परलोक में घोर दुःख सुगतना पडता है, ऐसी भावना करनी षाहिए। तात्पर्य यह है कि जान-वुझ कर हिंसा आदि का आचरण

ચક્ષુના વિષયમાં રાગ ન કરવે। (૨૪) જીલ સ્વાદુ ઇન્દ્રિયના વિષયમાં રાગ ન કરવો અને (૨૫) સ્પશે<sup>°</sup>ન્દ્રિયના વિષયમાં ર<sup>,</sup>ગ ન કરવો ॥ ૫૬ ॥ 'हिंसादिसु डमयळोंगे' ઇત્યાદિ

સૂત્રાર્થ-હિંસા આદિ પાપાનં સેવન કરવાથી આલાેક તેમજ પરલાેકમાં ઘાર દુ:ખ થાય છે અને ચારે ગતિઓમાં બ્રમણ કરવું પડે છે. ાાપળા

તત્ત્વાર્થદીપિકા — પૂર્વસૂત્રમાં પ્રાણાતિપાન વિરમણ આદિ પાંચ મહા-વતામાંથી પ્રત્યેકની પાંચ-પાંચ ભાવનાએાનું પ્રરૂપણ કરવામાં આવ્યું, હવે અધાં વતાે માટે સમાન ભાવનાએાનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ--

હિ'સા આદિ અર્થાત્ હિ'સા, અનૃત, અદત્તાદાન, અપ્રદ્દાચર્ય અને પરિશહ આ પાંચે આસવાનું સેવન કરવાથી આલાકમાં તથા નારક વગેરે પર-લાકમાં ઘેપ્ર દુ:ખાે ભાગવવા પડે છે એવી ભાવના રાખવી જોઇએ. કહેવાના આશય એ છે કે ઈરાદાપૂર્વક હિ'સા વગેરેનું સ્મરણ કરવાથી અહિક અને किक नरकादिजन्माऽनर्थपरम्परां गरित नारकादि तीवरुःखानुमनन्त्रोपलम-मानो जीरः माणातिपादादिषु न मवर्तते इति भावः । चोरदुःखमेव र्हिसादिषु सर्वत्र सावयेत्, चतुर्गतिभ्रमणश्च-नारक तिर्थङ्मनुष्यदेवगतिरूपचतुर्गतिषु भ्रमणश्च भवति र्हिसादनेति भावः ॥५७॥

तत्त्वार्थनिर्शुक्तिः -- पूर्व सर्वतो-देशनथ हिंसाऽनृत-रतेगाऽव्रह्मचयें-परिग्रहेभ्भो चिरतिलक्षणेषु पञ्च महाव्रदाऽणुव्रतेषु प्रतिव्रतं पञ्च पञ्च भावनाः तेपां दाढचीर्थं गरूपिताः, सम्गति-सर्वव्रतसामान्य भावनाः प्ररूपयितुमाह-'दिंसा दिख ड भयलोगे घोग्डुहं-चउग्राहम्प्रसणं च' इति । हिंसादिषु हिंसा-दस्य - स्तेप-मेथु र-परिग्रहेषु पञ्चसु वक्ष्यमाणास वेषु तिप्टतासुभयलोकेऽस्मिन् -परलोके च नरकादौ घोरदुःखं - तीव्रयातना, त्रद्विपाक जन्य तीव्रनारकादियातना-ऽनुमवनं 'सा सूयात्' इति भावनया व्रदीजीचो हिंसादिषु कथश्चिद्रपि न प्रवर्तते, ।

करने पर ऐहिक और पार जैकिक अनेक प्रकार के अनथों की परम्परा जल्पन्न होती है, जरक आदि दुर्गतियों में तीव दुःख का अनुभव करना पडना है, ऐसी आबना करने से जीव प्राणातिपात आदि में प्रवृत्ति नहीं करता। हिंसा आदि में घोर दुःख है और उसके कारण चारों गतियों में अवण करना पडना है ॥५७॥

तत्त्वार्थनियुक्ति— इससे पूर्व खर्वविगतिरूप महावनों और देश विरतिरूप अणुवतों में से पत्येक की पांच-पांच सावनाओं का प्रति-पादन किया गया, अब सभी वनों के लिए साधारण सावनाओं का निरूपण करते हैं-

हिंमा, असरव, क्लेब, अब्रह्मचर्य और परिवह, इन पांच आस्त्रवों में प्रवृत्ति करने वालों को इन लोक में तथा नरक आदि परलोक में तीब्र याननाएं न भोगनी पडे, इस प्रकार की भावना से बनीजीव

પારલીકિક અનેક પ્રકારના અર્થીની પરમ્પરા ઉત્પત્ન થત્ય છે, નરક આદિ દુર્ગતિઓમાં તીવ દુ:ખના અનુભવ કરવા પડે છે, એવી ભાવના કરવાથી જવ પ્રાણાતિપાત આદિમાં પ્રવૃત્તિ કરતા નથી હિંસા આદિમાં ઘાર દુ:ખ જ દુ:ખ છે અને તેના કારણે ચારે ગતિએ માં બ્રમણ કરવું પડે છે. ાાપળા તત્ત્વાર્થદીપિકા — આની પૂર્વે વિરતિરૂપ મહાવતાને અને દેશવિરતિ રૂપ અણુવત્તોમાંથી પ્રત્યેકની પાંચ પાંચ ભાવનાઓ તું પ્રતિયાદન કરવામાં આવ્યું, હવે બધાં વતા માટે સાધારણ ભાવનાનું નિરાકરણ કરીએ છીએ-હિંસા, અસત્ય, સ્તેય, અપ્રદ્ભચર્ય અને પરિગ્રહ, આ પાંચ આસવામાં

પ્રવૃત્તિ કરનારાઓને આલેાકમાં તથા નરક આદિ પરલાેકમાં તીવ યાતનાઓ ન ભાેગવવી પડે, આ પ્રકારની ભાવનાથી વ્રતીજીવ હિંસા આદિમાં પ્રવૃત્તિ रीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ सु.५७ सामान्यतः सर्ववतभावनानिरूपणम् ४१५

तथा चेहैन तावद् हिंसादिषु पद्यत्तस्य जनस्याऽमी मत्यवाया द्रीटकयन्ते, नरकादान्मुत्र च दाइणः पाकविपाको अवतीति भूयो भूयो भावयेत् इति । तत्र-माणिवधे तावत्–घोरदुःखं प्रदर्श्यते, हिंसनशीको हिंस्रो जनः सतत मुद्रेजयिता सन्त्रासकारी भवति, स खलु हिंस्रो भीषणवेषो कलाटरचिन्छटिलभूभक्रो नितान्तेष्वर्गऽऽमर्वनिर्भरनेत्रहटदन्तदृष्टोष्ठः प्राणिनां सन्त्रासजनको भवति, नित्याऽनुवद्धवेरस्य संजायते । एत्रश्च -हलोकेऽपि वंशदलकशादिभिस्ताडनं निगड-शूद्धलादिभिर्नधवन्धनं विविधकाष्ठेष्टकाऽऽरोपणादि परिक्लेश्वज्ञ मतिल्यादे । प्रेत्यच नरकादिगति प्रति प्राप्नोति, लोके-मर्हितो निन्दित्तश्व सवति, पूर्वजन्मो

हिसा आदि में मन्नूलि नहीं करता। जो हिंछा आदि में प्रनृत्ति करता है उसे पथम तो इसी लोक में अनेक अनथों का सामना कानापडता है, फिर नरक आदि में दारुग फल भोगना पडता है, ऐसा बार-बार चिन्तन करना चाहिए। हिंसा से कैसा घोर दुःख होता है गह बत-लाते हैं-हिंसक जीव रुद्व उट्वेग और झास उत्पन्न करता है। उसका वेष भीषण होता है, उसके ल्लाट पर सल्कट पडे रहते हैं। उसके नेत्रों से ईच्ची और कोघ टपकता है। वह दांनों से होठ चवाता रहता है और प्राणियों को जास उत्पन्न करता है। वह सदैव वेर बांचे रहता है । वह इस लोक में भी लाठियों और चानुकों से पीटा जाता है, हथकडियों और वेडियों से जकडा जाता है वध-बन्धनका पान्न बनता है और विधिप प्रकार के काठ, ईट आदि से पीटा जाता है। और भी अनेक प्रकार के कहेशों को प्राप्त होना है। दिसक जीव पर-

કરતા નથી. જે હિંસા આદિમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે તેને પ્રથમ તા આ જ લાેકમાં અનેક અનશાંના સામના કરવા પડે છે પછી નરક આદિમાં દારૂણ કળ ભાેગવવા પડે છે એ પ્રમાણે પુનઃ પુનઃ ચિન્તન કરવું જોઇએ હિંસાથી કેવું ઉગ્ર દુ.ખ થાય છે એ બતાવીએ છીએ-હિંસક જીવ સદૈવ ઉદ્વેગ અને ત્રાસનું સામ્ર જ્ય ફેલાવે છે, તેના વેશ ભાષણ હાેય છે. તેના ભાલપ્રદેશ પર કરચળીઓ પડેલી રહે છે. તેના વેશ ભાષણ હાેય છે. તેના ભાલપ્રદેશ પર કરચળીઓ પડેલી રહે છે. તેની આંખામાથી ઇર્બ્યા અને ક્રોધ રૂપી અન્િ વરસે છે. તે દાંતાથી હાેઠ ચાવતા હાય છે અને પ્રાણિઓને ત્રાસ ઉપજાવતા હાય છે તે હમેશાં દુશ્મનાવટ બાંધતા રહે છે. તે આ લાેકમાં પણ લાઠી તથા ચ.ખુકેાથી કટકારાય છે, હાથકઠી તથા જ જૂરાથી જકડાય છે, ફાંસીના માંચડે ચઢવાને પાત્ર અને છે અને વિવિધ પ્રકારના લાઠી, ઇટ આદિથી લોકો તેને મારે છે બીજા પણ અનેક પ્રકારનાં કલેશાને પ્રાપ્ત થાય पार्जिताऽशुयकर्षविपाकोऽयं खलु 'एतस्य मम चराकस्ये' त्येवं सम्मावयत्व विवेकवळात् 'प्राणिघधाद्व्युपरमः श्रेयान्' इति तस्य दृढनिश्चयः सम्रुत्पचते इति थावः । एवं-हिंसादिना नारक-तिर्यङ्भनुष्पदेवगतिरूप चतुर्गतिके संसारे फ्रमणम्, नरक निगोदादिपु-अनन्ताऽनन्तजन्ममरणादिकं घोरातिघोरं दु खं प्राप्तुवन्ति । अथ हिंसको जनो यथा पत्यवायेन लिप्धते, एव मसत्यवाद्य प-जतः पत्यवायसाग् मवति, लोकेऽश्रद्धेयवचनश्च संजायते । एवमैहिकं पत्य-वायजन्यम् असत्यसापणपयुक्तं जिह्वाच्छेरन श्रोत्रनासिकाच्छेदनादिकं पति-लिन्दित होता है। जो मनुष्य विवेक के यल से यह समझता है कि पूर्व जन्म में जपार्जित, अद्युभ दर्म का ही यह फल मुझ अभागे को प्राप्त हुश्रा है, अज हिंसा से विरत हो जाना ही श्रेयस्कार है, हस प्रकार का दृढ निश्चय उसके चित्तमें उत्पन्न हो जाता है ।

इसी प्रकार हिंसा आदि पापों के कारण नरक तियंच मनुष्य और देव गति रूप संसार में परिभ्रमण करनो पडता है। हिंसक नरक-निगोद आदि में जन्ध-मरणादि के अनन्तानन्त घोर अति-घोर दुःख प्राप्त करते हैं।

जैसे हिंखक पुरुष अनथों का भागी होता है, उसी प्रकार असत्य वादी जन भी अनर्थ भागी होता है। लोक में उसके वचन का कोई विश्वास नहीं करता। असत्य भाषण के कारण असत्यभाषी की जीन काटली जानी है, कान काट लिये जाते हैं, नाक काट ली जानी है।

હિંસક જીવ પ<sup>્</sup>લાેકમાં નરક આદિ દુ<sup>n</sup> તિએા પ્રાપ્ત કરે છે, લાેકમાં ગહિંત અને નિન્દિત થાય છે. જે મનુષ્ય વિવેકના અળથી એવું સમજે છે કે પૂર્વજન્મમાં ઉપાર્જિત, અશુભ કર્મનું જ કળ મને અભાગીયાને પ્રાપ્ત થયું છે હવે તા હિંસાથી વિરત થઇ જવામાં જ ભલું છે એ જાતના દઢ નિશ્ચય એના ચિત્તમાં ઉત્પન્ન થઇ જાય છે.

આવી જ રીતે હિંસા આદિ પાપાના કારણે નરક, તિર્યંચ, મનુષ્ય અને દેવગતિરૂપ સંસાર અટવિમાં પરિભ્રમણ કરવું પડે છે. હિંસક નરક-નિગાદ વગેરેમાં જન્મ મરણાદિના અનન્તાનન્ત ઘાર અતિઘાર દુઃખ પ્રાપ્ત કરે છે.

જેમ હિંસક પુરૂષ અનચીંના ભાગીદાર થાય છે તેવી જ રીતે અસત્ય-વાદી મનુષ્ય પણ અનચેંભાગી થાય છે લાકમાં તેના વચનના કાઈ વિશ્વાસ કરતું નથી. અસત્ય ભાષભુના રારણે અસત્યભાષીની જીભ કાપી લેવામાં

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ सू. ५७ सामान्यत: सर्वव्रतभावनानिरूपणम् ४१७

गहितं फलं लमते, नारकादितीव्रयातनादुः खं चाऽऽग्रुष्त्रिक फलं लमते। एव-मनृतभाषणजनितदुः खयुवते भ्यो बद्धवेरोभ्यो जिह राच्छे इनादिपूर्वोक्त दोषा-पेक्षयाऽपि यातनादिशेषान् अधिकान् वधवन्धादीन् दु खदेतून् प्र.प्नोति, तीव्रा-श्रयो जन स्तीव्रस्थित्य जुमाद्येव कर्मों पादत्ते में त्यचाऽशु नाऽनीव्रनारकादियातना मासादयति, तस्माद्-भन् इमाषणस्यवविधविषमफल्ठविपाक सात्मनि सावयन् 'तद्व्युपरमः अपान्' व्हि रीत्या विचार्याऽन्नमापणाद् व्युपरतो भवति, यथा च-प्राणातिपाताऽपन्यसापण ऽनुष्ठायिनः प्रत्यचाययुक्ता भदन्ति, एवं-परद्रव्य-

इसी प्रकार के अन्य गहित फड जी होते हैं। उसे परलोक में नरक आदि की तीव यातनाएं भोग्नी पडली हैं। जो लोग असत्य भाषण से उत्पन्न दुःखयुक्त देरानुदंध से हैं, वे जिह्हाछेदन आदि पूर्वोक्त दोषों की अपेक्षा भी अधिक यातना दध-बन्ध आदि दुःख के हेतुओं को प्राप्त फरते हैं। जिसका आज्ञाय-अध्यचताय तीव होता है वह दीर्घ स्थिति और तीव अनुआग वाठे अद्युम कर्मों का बंध करता है और परलोक में नरक आदि की अज्युम एवं तीव यातना को प्राप्त करता है। अतएव असत्य भाषण का ऐसा विषय फलबियाक होता है, ऐसी आवना करता हुआ 'इससे विरत हो जाना ही श्रेयस्कर है, इस प्रकार दिचार करके असत्य भाषण से निवृत्त हो जाता है।

जैसे हिंसा और अमन्य भाषण करने टाले दुःखों के पात्र होते

આવે છે, કાન કાપી લેવામાં આવે છે, નાક કાપી લેવામાં આવે છે આવી જ જાતના અન્ય ગર્હિત ફળ પણ લે ગવવા પડે છે. તેને પરલે કમાં નરક આદિની તીવ યાતનાઓ લાગવવા પડે છે. જે લાકા અસત્ય ભાષ થરી ઉત્પન્ન થનામા ૬ ખશુકત વૈરાનુ બંધવાળાઓ છે. તેઓ જિદ્ધા કેદન આદિ પૂર્વી કત દાષાની અપેક્ષ એ પણ અધિક યાતના વધ ખન્ધન આદિ દુ: ખના હેતુઓને પ્રાપ્ત કરે છે જેમના આશાય-અધ્યવસાય તીવ હાય છે તે દીર્ઘ સ્થિતિ અને ત'વ અનુ-ભાગવાળા અશુભ કર્મા બધે છે અને પરલા કમાં નરક આદિની આશુભ અને તીવ યાતનાઓ ને પ્રાપ્ત કરે છે આથી અસત્ય-સાય ગુનું આવું વિષમ ફળ વિપાક મળે છે, એવી ભાવના કરતા થકા, આનાથી વિરત થઈ જનું એમાં જ શ્રેય છે. આ પ્રમાણે ચિન્તવન કરીને અસત્ય ભાષ થયી નિવૃત્ત થઇ જનું એમાં જ શ્રેય

જેવી રીતે હિંસા અને અસત્ય ભાષણુ કરવાળાં દુઃખાને પ્રાપ્ત થાય **ત**૦ પર घरणपसक्तमतिरपि स्तेनः सर्धरुगोंद्वे उको अवति-अपहिषमाणद्रव्यादिधनस्वामिन उद्देगं समुत्पादयति, (तेन) इढळोकेऽन्यद्रव्यापदरणजन्य ताडन-पीडनकवायभि-घातनिगड युङ्खलादिवन्धनं कर-चरण-श्रोत्र नासिकौष्ठच्छेदनभेदनं सर्वस्व घरणादिकं लघते, मेत्यच नारकादितीव्रयात्तनागर्ति प्राप्नोति तस्मात्-'स्तेयाद्-छरणादिकं लघते, मेत्यच नारकादितीव्रयात्तनागर्ति प्राप्नोति तस्मात्-'स्तेयाद्-छयुपरमः छेयान्र' इति धावयन् चौर्याद् व्युपरतो भदति, चथा खलु-माणाति-षाताऽसत्यभाषणस्तेयाऽनुष्ठायिनः मचुराच् मत्यवायान् माप्नोति । एव-मव्रस्न सेविनोऽपि, कामिनीचिलातविशेषविश्वभोद्श्वान्तरचान्ताः विमकीर्णेन्द्रियवृत्तयः तुच्छचिषये प्रवर्तितेन्द्रियाः यनोज्ञेषु जन्द रूप-रस यन्धस्पर्धेषु रागाङ्गेषु अनु-

एँ उसी प्रकार परद्रव्य का अपररण करने वाला चोर भो टुःखों का आगी होता है और सब को उद्वेग ग्रहुंचाता है-जिसका धन हरण करता है उसे दु.ख पहुंचाता है। इसके फलस्वरूप उसे ताडन-पीडन, पाछकों की मार, हथकडी-वेडी आदि का चन्धन, हाध-पेर-कान-नाक और होठों का छेरन-सेदन तथा स्वद्स्व हरण आदि भोगना पडना है। वह परलोक यें नरक आदि की तीव्र वेदनाएं प्राप्त करता है। अतएव 'स्तेय से विरत हो जाना सेयस्कर है, ऐसी भावना करता हुआ चोरी से चिरत हो जाना है।

जैसे प्राणातिपात, असत्य आषण और चोरी करने वाले अनेक अनथों को प्राप्त होते हैं उसी प्रकार अब्रह्म वर्ध का सेवन करने वाला भी। स्त्रियों के हाव-भाव विश्रम-विलाल आदि से जिनका वित्त डांवाडोल रहता है, जिनकी इन्द्रियां चंचल होनी हैं और तुच्छ विषयों

છે તેવી જ રીતે પરદ્રવ્યનુ અપહરશુ કરનારા ચાર પશુ દુઃખના ભાગી થાય છે અને બધાંને ઉદ્વેગ પહેાંચા છે છે-જેનું ધન હરશુ કરે છે તેને દુઃખ પહેાંચા છે છે-આના ફળસ્વરૂપે તેને તાડન-પીડન, ચાબુકાના માર હાથકડી-જં છર વગેરેનું ખન્ધન'-હાથ-પગ-કાન-નાક અને દ્વાઠોનું છેદન-લેદન તથા સ્ત્ર સ્વ હરશુ વગેરે ભાગવવા પડે છે. તે પરલાકમાં નરક આદિની તીવ્ર વેદનાઓ પ્રાપ્ત કરે છે. આથી સ્તેયથી વિરત થઇ જવું શ્રેયસ્કર છે, એવી ભાવના કરતા થો ચારીથી વિરત થઇ જાય છે.

જેવી રીતે પ્રાસ્તાતિપાત, અસત્યભાષણ અને ચારી કરનારા અનેક અનથેને પ્રાપ્ત થાય છે તેવી જ રીતે અબ્રહ્મચર્યનું સેવન કરનાર પણ સ્ત્રીઓના હાવ–ભાવ, વિભ્રમ વિલાસ આદિથી જેમનું ચિત્ત ડામાડાળ રહે છે, જેમની ઇન્દ્રિઓ ચંચલ દાય છે તેમજ હલકા પ્રકારના વિષયામાં રચેલી दीपिका-नियुक्ति टीका अ.७ ख्र. ५७ सामान्यत, सर्ववतभावनानिरूपणम् ४१९

रक्ताः सन्तो मदोन्मत्तगजेन्द्रा इव निरङ्का इष्टान्ष्टि पर्वतिवृत्तिविचाररहिताः कुत्राऽपि न शर्मलमन्ते, मोहाभिभूताश्च कर्तव्याऽकर्तव्य विवेकरहितत्रात् सर्वमपि कर्म शोभनमे र मन्यमानाः कर्तु प्रवर्तन्ते ग्रहाविष्टपुरुषदत् परस्तीगमनप्रयुक्तांश्वेहलोके वैरानुवन्धलिङ्गच्छेड्न दध बन्धन सर्वस्वापहरणादीन् अपायान् प्रतिलमन्ते, प्रेत्यच नारकादिगति प्राप्नुवन्ति, तस्मात्-'सैथुनतो व्युपरसः श्रेषान्' इति भावयन ततो व्युपरतो भवति । एवं परिग्रहवानदि जन स्टरकराद्दीना माक्रमणीयो भवति,-यथा कश्चित् पक्षी मांसपेशीकरः इयेनादिपक्षिभिः आयमांस

में व्याप्टन रहती हैं, जो मनोज्ञ चाव्द, रूप, रख गंघ और स्पर्श में अनु-रक्त होते हैं, जो मतवाछे हाथी के खमान निरंकुश होते हैं और इष्ट तथा अनिष्ट विषयों में प्रवृत्ति-निवृत्ति के विचार से रहित होते हैं, वे कहीं भी सुख-शान्ति प्राप्त नहीं करते । मोह से अजिभूत होने के कारण कर्त्तव्य-अदर्त्तव्य के विवेक से रहित हो जाते हैं और प्रत्येक कार्य को अच्छा ही समझ कर करने को तैयार रहते हैं यानों उन्हें भूत लग गया हो । परस्त्रीणमन के कारण इस लोक में दूसरों के साथ उनका वैर वंघ जाता है । वे लिंग-छेइन, घघ, क्य जौर सर्वस्वाप-हरण आदि अपायों को प्राप्त करते हैं । परलोक में उन्हें नरक आदि गतियां प्राप्त होती हैं । इस कारण 'मेथुन से विरत होजाना स्रेयस्कर ह, ऐसी भावना करता हुआ पुरुष उसले निवृत्त हो जाता है ।

इसी प्रकर परिग्रहवान् पुरुष पर तस्कर आदि आक्रमण करते हैं। जैसे मांस का डुकडा चौंच कें द्वाने वाले पक्षी पर इयेन आदि द्सरे

પચેલી રહે છે, જે મનાેગ્ન શખ્દ, રૂપ, રસ, ગાંધ અને સ્પર્શમાં લીન રહે છે, જે મદમસ્ત હાથીની માક્ક નિરંકુશ હે.ય છે અને ઇષ્ટ તથા અનિષ્ટ વિષયેામાં પ્રવૃત્તિ-નિવૃત્તિના વિચારથી રહિત હાેય છે, તેએા ઠાેઈ પણ સ્થળે સુખ-શાન્તિ પ્રાપ્ત કરતા નથી. માહથી અભિભૂત હાેવાના કારણે કર્ત્તવ્ય-અકર્ત્ત-વ્યના વિવેકથી રહિત થઇ જાય છે અને દરેક કાર્યને સારૂં જ સમજીને તે કરવા તત્પર રહે છે જાણે તેઓને ભૂત ન વળગ્યું હાેય ! પરસ્ત્રીગમનના કારણે આ લાેકમાં બીજાઓની સાથે તેમનું વેર બાંધાઈ જાય છે તેઓ લિંગચ્છેદન, વધ, બન્ધન અને સર્વસ્વાપહેરણ આદિ મુશ્કેલીઓને વહાેરે છે. પરસાેકમાં તેમને નરક આદિ ગતિઓ પ્રાપ્ત થાય છે. આ કારણથી મૈશુનથી વિરત થઈ જવું બ્રેયસ્કર છે, એવી ભાવના કરતાે થકા પુરુષ તેનાથી નિવૃત્ત થઇ જાય છે. આ પ્રમાણે પરિગ્રહવાન્ પુરુષ ઉપર ચાર વગેરે આક્રમણ કરે છે જેવી રીતે માંસના ટુકડા ચાંચમાં દબાવનાર પક્ષી પર બાજ આદિ બીજા मक्षिमिरभिभवनीयो अवति । तथैव-परिग्रहीजनोऽपि तस्करादिभिरभिभूयते-तदुपार्जनरक्षणक्षयमयुक्तांश्च दुःखपरिश्रमग्नोकादिदोपान् मतिलमते, परिग्रहगील-स्य शुष्केन्धनैरग्नेरिच द्रव्यादिभिरतृप्तिनं सवति, लोमाभिभवाच्च कर्त्तव्याऽकर्त-व्यविवेकराहित्यान्महदनिष्टं माप्नोति, मेत्य च नारकादि तीव्रगतिं माप्नोति, 'ऌब्धोऽयं जनः' इति च सगर्वितो भवति, तस्मात्-'परिग्रहतो व्युपरतिः अवसी' इत्यात्मनि भावयद् परिग्रहाद् व्युपरतो भवति । लोमस्टपया तृष्णा-पिग्नाचिकया वशीक्ठतचित्तो न कानपि भत्यनायान् पद्द गति, लोभपटग्रस्तो जनः

मच्चा मांस अक्षण करने चाले पक्षी हमला फरते हैं, उसी प्रकार परिग्रहवान पुरुष को तरकर आदि सताते हैं। परिग्रही को घन आदि के उपार्जन में कप्ट उठाना पडता है, उपार्जित करने के पश्चात उनकी रक्षा करने की चिन्ता करनी पडती है और रक्षा करते-करते भी जब वह नष्ट हो जाता है तो ठोकसन्ताप का अनुआव करना पडता है। जैसे सूखे ईधन के अग्नि की तृति नहीं होती उसी प्रकार तृष्णावान पुरुष घन के कभी सन्तुष्ट नहीं होता। वह लोम से घिरा रहने के कारण कर्त्तच्च-अकर्त्तच्य के विवेक से रहित हो जाना है और परि-णामस्वरूप महान अनिष्ट प्राप्त करता है। परलोक में उसे नरक आदि की तीव्र यातनाएं भोगनी पडती हैं। लोग उसे 'लोभी-कंज्स-मक्सी चुस' आदि कह कर तिररकृत करते हैं। अतएव' परिग्रह से विरत हो जाना ही अयस्वर हैं, ऐमी भावना करने वाला परिग्रह से विरत हो जाता है। जिसका चित्त लोन रून तृष्णापिज्ञाची के बज्ञीभून हो

કાચા માંસનું ભક્ષણ 'ર-ાર પક્ષી હુમલા કરે છે તેવી જ રીતે પરિગ્રહવાન્ પુરૂષને ચાર વગેરે પજવે છે. પરિગ્રહીને ધન આદિના ઉપાજંનમાં કષ્ટ સંદેવા પડે છે, ઉપાર્જિત કર્યા બદ તેનું રક્ષણ કરવાની ચિન્તા સવાર થાય છે અને રક્ષણ કરવા છતાં પણ જ્યારે તે નાશ પામે છે ત્યારે શાક-સન્તા-પના અનુભવ કરવા પડે છે. જેમ સુકા ઇધણુથી અગ્નિની તૃપ્તિ થતી નથી તેમ તૃષ્ણાવન્ પુરૂષ ધનથી કદી પણ ધરાતા નથી. તે લાંમથી ઘેરાયેલા રહેવાના કારણે કર્ત્ત બ્ય-અકર્ત્ત બ્યના વિવેકથી રહિત થઇ જાય છે અને પરિ-ણામ સ્વરૂપ મહાન અનિષ્ટ પ્રાપ્ત કરે છે. પરલાકમાં તેને નરક આદિની તીવ યાતનાઓ, સહન કરવી પડે છે. લાંકા તેને 'લેાસી-કંજીસ-મળ્બીચૂસ' વગેરે ઉપનામ લગાડીને તેને હડધૂત, કરે છે. આથી 'પરિગ્રહથી વિરત થઇ જવું જ શ્રેયસ્કર છે. એવી સાવના સાવનાર પરિગ્રહથી વિરત થઈ જાય છે. જેનું ચિત્ત લાેસરૂપી તૃષ્ણા પિશાચીનીને વશીભૂત થઈ જાય છે જો તે दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ सू. ५७ सामान्यत: सर्ववतभावनानिरूपणम् ४११

पितरमपि धनार्थ व्यापादयति सातरमपि हिनरित च सुतमपि इन्तुष्ठु चनो भवलि, भ्रात्रादीनपि द्रव्यार्थ जिघांसति, किं वहुना रूव माणमियां भेयसी मपि तदर्थ हन्ति, एइ मन्यानपि बह्वन्थनि करोति इति लोयाभिभूनो जनः किमपि कार्यम-कार्य न परिगणयति, तस्मात् परिग्रहेऽनर्धान् वहून् भावयन् ततो निवृत्ति समासादयति, हिंसादिषु पश्चसु ढुःखमेव च आवयेत् । एदश्च-हिंसादि पश्चकं यथा मम दुःखजनकत्व:द् अभियं भवति एवं-सर्वेषामपि माणिनां हिंसादिकं वध बन्धनच्छेदनादि हेतुकयमियं अवति इत्यात्मानुमचेन सर्वेषां दुःखं हिंसादी भाव-

जाता है, वह किन्हों भी अनथों को नहीं देख पाता। छोम के चंगुल में फ़ंमा मनुष्य धन के लिए पिता की भी इत्या कर डाल्ता है, माता की भी जान छे छेता है, पुत्र का चात करने को भी उचत हो जाता है, द्रव्य के लिए आई आई का भी खून कर डाल्ना चाहता है, अधिक क्या कहा जाय, अपनी प्राणदिगा पत्नी की भी हत्या कर डालता है! ऐसे अन्यान्य बहुत-से अनर्थ करता है। इस प्रकार लोन से अभि-भूत प्राणी कार्य-अकार्य का कुछ भी विवेक नहीं करता। जो परिग्रह के बहुत-से दुष्परिणामों का विचार करता है। वह उससे निवृत्त हो जाता है।

सायक को चाहिए कि वह हिंसा आदि में दुःख की भावना करे। जैसे हिंसा आदि पांचों छुझे दुःख जनक होने के कारण अपिय हैं, उसी प्रकार दय, बन्धन, ठेदन आदि के कारण हिंसा आदि सभी को अप्रिय हैं, इस प्रकार के आत्मानुमय से हिंसा आदि में सभी के

કાઇ જ અનથોને જોઇ શકતા નથી. લાેમની પકડમાં આવેલ મનુષ્ય ધન માટે સગા આપની પણ હત્યા કરી બેસે છે, માતાના જીવ પણ લઇ લે છે, પુત્રના ઘાત કરવા માટે પણ તત્પર ઘઇ જાય છે, દ્રવ્ય કજે ભાઈનું ખૂન કરી નાખવા ઇચ્છે છે, વધારે શું કહી શકાય, પાતાની પ્રાણ્વલ્લભાની પણ હત્યા કરી નાખે છે. આ જાતના અન્યાન્ય ઘણા બધા અનર્થ કરે છે. આ રીતે લાેભથી અસિભૂત પ્રાણી કાર્ય-અકાર્યના કંઈ પણ વિવેક કરતા નથી. જે પરિગ્રહના ઘણા બધાં દુધ્પરિણામાના વિચાર કરે છે તે તેનાથી નિવૃત્ત થઈ જાય છે. સાધકે હિંસા આદિમાં દુઃખની જ ભાવના કરવી જોઈ એ. જેવી રીતે હિંસા આદિ પાંચે મને દુ.ખજનક હાેવાના કારણે આપ્રિય છે. તેવી જ રીતે વધ, અન્ધન, છેદન આદિના કારણે હિંસા વગેરે બધાંને અપ્રિય છે. આ જાતના આત્માનુભવથી હિંસા આદિમાં અધાના દુઃખની ભાવના કરતા થકા यन् प्राणादियाताद् विरति श्रेयसीति सावनया तस्माद् विरतो भवति । एवं यथा समाऽ ?त्यभापगादि बहु महद्दुः खम्रुप नायते, एवं सर्वेपामपि प्राणिना मसत्य सापणाभ्यारू गानेनाऽभ्यारू चानदेतुकं महद्दुः खमसिमल्लोके भवति । पर-लोकेतु-असत्यभापणपरो यत्र जन्म मासादयति तत्र तत्र च सर्वत्र तथाविधेरेवाऽ-सत्यधाषणाभ्यारू चानेरसियुज्यमानः सदा महद्दुः खमनु मवतीति भावयन् अन्त-सत्यधापणाद् विरतो भवति । एवं-प्रथा तस्करादिभि भमेष्टद्रव्यापहरणेन दुः खं भदति-भूतपूर्वश्च तथा सर्व माणिनामपि द्रव्यापहारे दुः खं भवति भविष्यति चेत्या-त्मानु भवेन भावयन् अद्त्तादानतो विरतो भवति । एवं-मेथुनस्यापि रागदेपमूब-

दुःख की आवना करता हुआ पुरुप को 'प्राणातिपात से विरन हो जाना ही श्रेयस्कर हैं, इस आदना से हिंसा आदि से निवृत्त हो जाता है। जैसे असल्यभाषण से छुझे महान् दुःख होता है, उसी प्रकार

पस जसायपायण से छन्न महाय पुरस हाता ह, उसा मनार प्राणियों को असत्यमाषण एवं सिथ्यादोषारोपण से इस लोक में घोर दुःख की प्राप्त होती है। असत्यमाषी जहां कहीं जन्म छेता है घहीं उसे अहत्यमाषण-द्वारा मिथ्या आरोपों का शिकार होना पडता है और सदैव घोर दुःखों का पात्र बनना पडता है। ऐसी भावना फरने वाला पुरुष असत्य साषण से बिरत हो जाता है।

इसी प्रकार जैसे तस्कर आहि के दारा मेरे इष्ट द्रव्य का अपहरण करने से मुझे दुःख होता है या पहछे हुआ था, उसी प्रकार अन्य प्राणियों को भी डनके द्रव्य के अपहरण से दुःख होना है और होगा, इस प्रकार आत्मानुभव से भावना करना हुआ छद्दत्तादान से विरत हो जाता है।

પુરૂષ-'પ્રાણાતિપાતથી વિસ્ત થઇ જવું જ શ્રેયસ્કર છે' એવી ભાવના ભાવતા હિંસા આદિથી નિવૃત્ત થઈ જાય છે.

જેમ અસત્ય ભાષણથી મને મહાન દુઃખ થાય છે, તેવી જ રીતે બધાં પ્રાણુએ ને અસત્ય ભાષગુ અને મિથ્યાદે.ધારેતપગુથી આ લેાકમાં દ્યાર દુઃખની પ્રાપ્તિ થાય છે અસત્યભાષી જ્યાં પણ જન્મ લે છે ત્યાં જ તેને અસત્ય ભાષણ દ્વ રા મિથ્પા આરેત્રોનો શિકાર થવુ' પડે છે અને સદૈવ દ્યાર દુઃખેના પાત્ર બનવું પડે છે. આવી ભાવના રાખતાર પુરૂષ અસત્યભાષણથી વિરત થઈ જાય છે. આવી જ રીતે તસ્કર વગેરે દ્વારા પ્રિય ધનનુ' અપહરણ થવાથી મને દુઃખ થાય છે અથવા તા અગાઉ થવુ' હતુ' તેવી જ રીતે અન્ય પ્રાણુઓને પણ તેમના દ્રવ્યના અપહરણથી દુઃખ થાય છે અને આ રીતે આત્માનુભવથી ભાવના કરતા થઠા અદત્તાદાનથી વિરત થઇ જાય છે. दीपिका-नियुक्ति टीका अ.७ ख्.५७ सामान्यत: सर्ववतभावनानिरूपणम् ४२३

कत्वाद् हिंसादिवदेव दुःखजनकत्वेन छोकसमाजगहितत्वेन च दुःखजनकत्वं भावयन तस्माद विरतो भवति । अथ स्त्रीणाष्ठुपभोगे यतोऽधरपानादि संस्पर्भजनित मुखविशेषाऽनुभवएव ठौकिकशास्त्रक्षारिभिः सडिण्डिमग्रुद्घुज्यते, संग्रव्यते, तदनुयायिभिश्च राजानुसारिभि वधिरिव (गीयते) तत्व क्रिमिति तस्य दुःखात्मक-त्वमितिचेत् ? अत्रोच्यते-यथा खन्छ क्षयछुष्ठादयो व्याधिविशेषाः मैषज्यो-पयोगेन, पथ्याऽऽसेदनेन चांऽज्ञतः सष्ठुच्छिष्यमाना अपि पुनः पुनः उद्घवन्ति, एवं-कामदेवव्याधयोऽपि न खछ मैथुनसेवनेन सर्दथा ज्ञान्ताः अभवन् न वा भवन्ति भविष्यन्ति च । तथा चोक्तष्-

मैथुन भी राग-हेष सूलक है, हिंसा आदि के समान दुःख जनक है, लोक और समाज में गहिन है, इस कारण दुःख जनक है, ऐसी भावना करने वाला उससे निवृत्ति हो जाता है।

रांता—स्त्रियों के उपयोग में, उनके अधरपान आदि संस्पर्श से उत्पन्न होने वाळा विद्योष प्रकार का खुखानुभव ही लौकिक जास्त्रकार डिंड्रिमनाद के साथ उच्च स्वर से घोषित करते हैं और उनके अनु-विंड्रिमनाद के साथ उच्च स्वर से घोषित करते हैं और उनके अनु-यायी रागानुसारी वायों के जैसे उसका ही गान करते हैं। ऐसी स्थिति में उसे दु:खरूप कैसे कह सकते हैं?

समाधान-जैसे छय एवं कोढ आदि व्याधि गं औषघ के प्रयोग से और पथ्य के सेवन से आंधािकरूप से पिट जाती हैं किन्तु वारंवार प्रकट हो उठती हैं, इसी प्रकार काम-व्याधि औ मैथुन-सेवन से न कभी पूरी तरह ज्ञान्त हुई है, न होती है और न होगी ही। कहा भी है-

મેશુન પણુ રાગ-દ્વેષમૂલક છે, હિંસા અદિની જેમ દુ ખજનક છે, લાેક અને સમાજમાં તિરસ્કૃત છે. આ કારણે દુ:ખજનક છે એવી લાવના કરનાર તેનાથી નિવૃત્ત થઈ જાય છે.

શ'કા-સીઓના ઉપલાગમાં, તેમના અધરપાન આદિ સંસ્પર્શથી ઉત્પન્ન થતા વિશેષ પ્રકારના સુખાનુભવ જ લોકિક શાસ્ત્રકાર ડિડિમનાદની સાથે ઉચ્ચસ્વરથી ઘે ષણા કરે છે અને તેમના શિષ્પા રાગાનુઝારી વાદ્યોની જેમ તેમનું જ ગાન કરે છે. આવી સ્થિતિમાં તેને દુઃખરૂપ કેવી રીતે કહી શકાય? સમાધાન-જેવી સીતે ક્ષય અને કાઢ આદિ વ્યબ્રિઓ ઓષધના પ્રયાગથી અને પરહેજના સેવનથી આંશિક રૂપથી અટી જાય છે પ ન્યુ વારં-વાર ઉથલા મારે છે, એવી જ રાતે કામ-ગ્યાધિ પણ મૈશુન સેવનથી ક્યારેય પશ્ચ પૂર્ણ તયા શાન્ત થયો નથી, અને કયારે પણ થયે નહીં કહ્યું પણ છે-

## न जातु कामः कामानामुप शोगेन जाम्यति ।

इविषा इष्णवत्में भूयो भूयो विवर्धते ॥१॥ इति, तस्मात्-कर्मणां क्षयोषचमादयः क्षेत्रकालद्दव्यमावापेक्षिणो नाऽन्यन्तिकं सुखमुग्जनयितुं सपर्या अवन्ति, केवलं तेषां किञ्चिन्कालार्थ दुःखप्रतिवन्धमात्र कारितत्वात्, तस्मात्-मूढा स्तमवस्याविक्षेत्रं वस्तुतो दुःखमपि सुखमभिमन्यन्ते। यथा-कण्इयनं (गात्रखर्त्तनम्) हुन्त् जनो दुःखमेव तदानीं सुखमभिमन्यते-मोहात्, तथा-सेथुन्मुपत्तेवम,नोऽपि मोक्षप्रतिवन्धकीसूताऽनन्ताऽनन्तरं सार-स्रमणादि दुःखमेव (आपातरामणीयकम्) स्पर्शसुग्वनमिमन्यते, तस्मात्-मेथुने-ऽपि दुःखयावनाभादित्त्वेतमो सेथुनाद्विरति र्भवति । एवम्-धनादिषु ममस्वरूप

'कमों के उप मोग से आप कदापि जान्त नहीं होना। यही नहीं, चरन् जैसे घृन डाटने से अग्नि अधिक प्रज्वलित होती है, उसी प्रकार काम सेवन के काम की अभिलाषा अजिकाधिक बढती ही जाती है।

'कर्म के क्षयोपदाम आदि क्षेत्र, काल, द्रव्य और माब की अपेक्षा रखते है, उनसे आत्यन्तिक खुल की उत्पत्ति नहीं हो सकती । वास्तव में उनसे थोडे लमय के लिए दुःख की कत्तावट मात्र ही होती है । अतएव सृढ जव उद्ध हु ख प्रतिवन्ध अवस्था को खुल मान छेते हैं। जैसे खाज खुगलाने वाला पुरुष उस समय दुःख को ही सुख समझता है, उसी प्रकार मैथुन का सेवन करने ब.ला पुरुष मोक्ष के विरोधी एवं अनन्तानन्त लंखार अपण के दुःख को जो आपातर-मणीय है-केवल जररी दृष्टि से ही रम्य प्रतित होता है, स्वर्द्यासुख

કાામાના ઉપભાગથી કામ કદાપિ શાન્ત થતા નથી એટલું જ નહીં, પરન્તુ જેમ ઘી હાેમવાથી અગ્નિ અધિક પ્રજવલિત થાય છે તેવી જ રીતે કામસેવનથી, કામની અભિવાષા અધિક ધિક વધતી જાય છે.

કર્મના ક્ષયોપશમ આદિ ક્ષેત્ર, કાળ, દ્રવ્ય અને ભાવની અપેક્ષા રાખે છે, તેનાથી આત્યન્તિક સુખ ી ઉત્પત્તિ થઈ શકતી નથી. વાસ્તવમાં તેમનાથી ઘેડા સમય મળે દુઃ પતું રાકાણુ માત્ર થાય છે આથી મૂઢ લેગ્દા તે દુઃખ પ્રતિબન્ધ અલ્પ અવસ્થ ને જ સુખ માની ખેસે છે જેમ ખરજવાને ખંજોળ-નાર પુરૂષ તે સમયે દુઃખને જ સુખ સમજે છે તેવી જ રીતે ગૈશુનનું સેવન કરનાર પુરૂવ માક્ષના વિરેહ્યી અને અનન્તાનન્ત સંસ રભ્રમજીના દુઃખને, જે આપાતરમહીય છે, માત્ર ઉપલકીયા દૃષ્ટિથી જ રમ્ય સાસે છે, સ્પર્શ સુખ दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ ख.५७ सामान्यत: सर्वव्रतभावनानि कपणम् ४२५

परिग्रहवान् जनोऽपाप्तपाप्त-नष्टेषु धनादिवस्तुषु कवशोऽभिलाषा-रक्षण-शोकोद्भवं दु खमेव सर्वथा प्राणोति, तस्वाद्ध अपाप्तेषु वस्तादिवस्तुषु पाप्त्यभि-लाषां कुर्वन् तदनासाइयन् दुःखमे गाऽनु पवति, घाप्तेषु च तेषु राज-तस्कराऽनल-दायादमूषिकादिभ्यो रक्षणे सतत युद्धिग्नः सन् दु खामे शमाइयति, विनष्टेषु च तेषु परित्रहेषु तद्वियोगजनितोऽसहा स्मृत्यनुषङ्गलक्षणः शोकानलः सन्तापयति-नितराम्, तस्मात्-तेषु परिग्रहेषु दु खमेव मावयतो जनस्य परिग्रह द् विरमी समझता है। इस कारण जो मैथुन में दुःखन्पता की आवना करता है षह मैथुन से विरत हो जाता है।

इसी प्रकार धनादि में समस्य रखने वाला परिग्रही जन धन आदि की अप्राप्ति में उसकी अभिजाषा जनित दुःख का अनुभव करता है, उसके प्राप्त होने पर उसकी रक्षा का दुख उठाना है और रक्षा करते-करते भी जव उसका विनाश हो जाना है तो वियोग जन्य शोक का अनुभव करता है। जब धनादि प्राप्त नहीं होते और उनको प्राप्त करा अनुभव करता है। जब धनादि प्राप्त नहीं होते और उनको प्राप्त करा अनुभव करता है। जब धनादि प्राप्त नहीं होते और उनको प्राप्त कराने की अभिलापा होती है तो दुःख का अनुभव होता है। जब उनकी प्र प्ति हो जानी है तव राजा, चोर, अग्रिन, सृषिक और भागीदारों आदि से रक्षा करने में उद्विग्न हो रुप्त का ही अनुभव करता है। और जब वह धन आदि नष्ट हो जाना है तो उसके वियोग की असद्य शोकाग्नि उसे सन्तप्त करती है। अतएव परिग्रह में दुःख ही है, ऐसी आवना करने वाला पुरुष परिग्रह से उपरत होजाता है।

સમજે છે. આ કારણે જે મૈશુનમાં દુ:ખરૂપતાની ભાવના કરે છે તે મૈશુનથી વિરત થઇ જાય છે.

એવી જ રેતે ધનાદિમાં સમત્ત્વ રાખનાર પરિશ્રહી જન ધન વગેરેની અપ્રાપ્તિમાં તેની અભિલાષાનું દુ ખ અનુભવે છે, તેની પ્રાપ્તિ થવાથી તેના રક્ષણુનું દુ ખ ભાેગવે છે અને રક્ષણ કરવા છતાં પણ જયારે તેના વિનાશ થઇ જાય છે ત્યારે વિચાગજન્ય શાકના અનુભવ કરે છે. જ્યારે ધન આદિ પ્રાપ્ત થતા નથી અને તેમને મેળવવાની અભિલાષા થ ય છે ત્યારે દુ:ખના અનુભવ થાય છે. જ્યારે તેમની પ્રાપ્તિ થઇ જાય છે ત્યારે રાજા, ચેન્ર, અગ્નિ ઉંદર અને ભાગીદારા વગેરેથી તેનું રક્ષણ કરવામાં 'ઉદ્વિગ્ન' થઈ દુ.ખો જ અનુભવ કરે અને જ્યારે તે ધન આદિ નષ્ટ થઇ જાય છે ત્યારે તેના વિચાગના અસહ્ય શાકાગ્તિ તેને પ્રજવાળે છે આથી પરિગ્રહમાં દુ:ખ જ છે, એવી ભાવના રાખનાર પુરૂષ પરિગ્રહથી મુક્ત થઇ જાય છે. भवति, एवं-रीत्या षाणातिणताऽनृत्भाषण-स्तेयाऽव्रह्मपरिग्रहेषु दुःखमेव माव-यतो व्रतिनः पश्चव्रतेषु स्थिरतालक्षण दृढता भवतीति भावः। उक्तञ्च-स्थानाहे ४ स्थाने २ उद्देशके २८२-छुवे-'संवेशिणी कहा चडव्विहा पण्णसा, तं जहा-हहलोगसंवेशिणी, परलोगसंवेशिणी, आयसरीर संवेगिणी परसरीरसंवेशिणी। णिव्वेषणी कहा चडव्विहा पण्णसा, तं जहा-हह-लोगे दुडिचण्णा कम्मा इहलोगे दुइफलविचागसंजुत्ता भवंति १ इहलोगे दुच्चिन्ता कम्मापरलोगे दुहफलविचागसंजुत्ता भवंति १ इहलोगे दुच्चिन्ता कम्मापरलोगे दुहफलविचागसंजुत्ता भवंति १ इहलोगे दुच्चिन्ता कम्मापरलोगे दुहफलविचागसंजुत्ता भवंति १ इहलोगे इह्त्वित्र परलोगे दुह्फलविचागसंजुत्ता भवंति२ परलोगे दुचिण्णा कम्मा इहलोगे हुह्फलविचागसंजुत्ता भवंति२ परलोगे दुचिण्णा कम्मा इहलोगे हुह्फलविचागसंजुत्ता भवंति२ परलोगे दुच्चिण्णा कम्मा परलोगे दुर्घिचागफलसंजुत्ता अवंत्ति१ इहलोगे खचिण्णा कम्मा परलोगे सह-फलविचाण संजुत्ता अवंति १ इहलोगे खचिण्णा कम्मा परलोगे सह-

संधेगिनी कथा चतुर्विधा मज्ञप्ता तचथा-इहलोगसंचेगिनी, परलोकसंवे-गिनी, आत्मजरीरसंचेगिनी, परश्ररीरसंचेगिनी, निर्वेदिनी कथा चतुर्विधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा-इहलोके दुश्रीर्णानि कर्माणि-इटलोके दुःखफलविपाकसंयुक्तानि मवन्ति १ इहलोके दुश्रीर्णानि कर्माणि परलोके दुःखफलविपाद्यसंयुक्तानि मवन्ति २

इस प्रकार प्राणातिपान, मृयाभाषण, स्तेय, अव्रह्मचर्य और परि-ग्रह में जो दुःख की ही आधना करता है वह व्रतो पांचों व्रतों में स्थिर होता है। स्थानांगसूत्र के चौथे स्थान के द्वितीय उद्देशक में कहा है-

'संवेगिनी कथा चार प्रकार की कही गई है, यथा-(१) इह लोक संवेगिनी (२) परलेकसंवेगिनी (३) स्वदानीरसंवेगिनी और (४) पर-दारीरसंवेगिनी। इसी प्रकार निर्वेदनी कथा भी चार प्रकार की कही गई है, यथा-(१) इस लोक में किये गये खोटे कर्म इसी लोक में दुःस्व रूप फल विपाक जो उत्पन्न करते हैं (२) इस लोक में किये गये खोटे कर्म

આવી રીતે પ્રાણાતિપાત, મૃષાભાષણ, સ્તેય, અબ્રહ્મચર્ય અને પરિ-ગહમાં, જે દુઃખની જ ભાવના કરે છે તે વની પાંચે વનામાં સ્થિર થાય છે. સ્થાનાંગસૂત્રના ચાથા સ્થાનના દ્વિતીય ઉદ્દેશકમાં કહ્યું છે-

'સંવેદિની કથા ચાર પ્રકારની કહેવામાં આવી છે. જેવી કે-(૧) દહ-લાકસ વેદિની (૨) પરલાકસ વેદિની (૩) સ્વશરીરસ વેદિની અને (૪) પર-શરીરસ વેદિની એવી જ રીતે નિવે<sup>દ</sup>િની કથા પણ ચાર પ્રકારની કહેવામાં આવી છે જેવી કે-(૧) આ લાકમાં કરવામાં આવેલા ખાટા કર્મા આ જ લાકમાં દુઃખરૂપ ક્ળવિપાકને ઉત્પન કરે છે. (૨) આ લાકમાં કરેલા ખાટા दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ ए. ५७ सामान्यतः सर्ववतकावनानिरूपणम् ४२७

परलोके दुश्रीगौनि कर्माणि इहलोके दुःखफलविपाव संयुक्तानि अवन्ति ३ पर-लोके दुश्रीगौनि कर्माणि परलोके दुःख फलविपाव संयुक्तानि अवन्ति १ इहलोके सुचीगौनि कर्माणि इहलोके सुख फलविपाक संयुक्तानि अवन्ति १ इहलोके सुची-गौनि कर्माणि परलोके सुखफलविपाक संयुक्तानि २ एवं चतुर्भङ्गः । तथा च-परलोके सुचीगौनि कर्माणि इहलोके सुखफलविपाक संयुक्तानि अवन्ति ३ पर लोके सुचीगौनि कर्माणि इहलोके सुखफलविपाक संयुक्तानि अवन्ति ३ पर लोके सुचीगौनि कर्माणि परलोके सुख फलविपाक संयुक्तानि अवन्ति ३ पर लोके सुचीगौनि कर्माणि परलोके सुख फलविपाक संयुक्तानि अवन्ति ३ पर लोके सुचीगौनि कर्माणि परलोके सुख फलविपाक संयुक्तानि अवन्ति १ इत्येवं चत्यारो भङ्गाः सुचोर्ण कर्मफलविपाकानां वोध्याः । संवेचते-संवेग्यते संसाराऽ सारतामदर्शनेन मोक्षायिलाष उत्पाधतेऽनयेति संवेदिनी-संवेग्निनी, तत्र-या कथा संसारस्यासारतां प्रदर्श्य अव्यजीवेषु मोक्षायिलाषां जनयति सा-संवेगिनी

परलोक में दुःख उत्पन्न करते हैं (३) परलोक में किये गये खोटे कर्म इस लोक में दुःख उत्पन्न करते हैं और (४) परलोक में किये गये खोटे कर्म परलोक में दुःख उत्पन करते हैं। एवं (१) इस लोक में किये गये सुकृन इसी लोक में सुख रूप फल प्रदान करते हैं (२) इस लोक में किये गये सुकृन परलोक में सुखरूप विशक उत्पन्न करते हैं (३) पर-लोक में किये गये सुकृन इस लोक में खुख उत्पन्न करते हैं और (४) परलोक में किये गये सुकृन परलोक में सुख उत्पन्न करते हैं थीर (४)

जो कथा अर्थात् धर्मदेशना उंसार की असारता प्रदर्शित कर के मोक्ष की अभिलाषा ज्ल्पन्न करती है वह संवेगिनी या संवेदिनी कथा कहलाती है। इस प्रकार जो कथा संसार की असारता प्रदर्शित कर के भज्यजीवों में सोक्ष की अभिलाषा उल्पन्न करती है, जसे संवेगिनी

કર્મા પરલેાકમાં દુઃખ ઉત્પન્ન કરે છે. (૩) પરલેાકમાં કરવામાં આવેલા ખાટાં કર્મા આ લાકમાં દુ.ખ ઉત્પન્ન કરે છે અને (૪) પરલાકમાં કરવામાં આવેલા ખાટા કર્મા પરલાકમાં દુઃખ ઉત્પન્ન કરે છે અને (૧) આ લાકમાં કરેલા સુકૃત્યા આ લાકમાં સુખરૂપ ફળ પ્રદાન કરે છે. (૨) આ લાકમાં કરેલા સુકૃત્યા અપરલાકમાં સુખરૂપ વિષાક ઉત્પન્ન કરે છે. (૩) પરલાકમાં કરવામાં આવેલા સુકૃત્યા આ લાકમાં સુખરૂપ વિષાક ઉત્પન્ન કરે છે. (૩) પરલાકમાં ધરવામાં આવેલા સુકૃત્યા આ લાકમાં સુખર ઉત્પન્ન કરે છે. અને (૪) પરલાકમાં કરવામાં આવેલા સુકૃત્યા પરલાકમાં સુખ ઉત્પન્ન કરે છે.

જે કથા અર્થાત્ ધર્મદેશના સંસારની અસારતા પ્રદર્શિત કરીને માક્ષની અભિલાષા ઉત્પન્ન કરે છે તે સંવેદિની કથા કહેવાય છે. એ રીતે જે કથા સંસારની અસારતા પ્રદર્શિત કરીને ભગ્યજીવામાં માક્ષની અભિલાષા ઉત્પન્ન કરે છે તેને સંવેદિની કથા સમજવી જોઈ એ જેવી રીતે बोध्या, यथा-सल्ङीकुलारी स्वस्यामनुरक्तान् पड्पि भूमिपालन् विज्ञाय तेभ्यः

संसारासारतां मदर्श्य विनीय मोक्षाभिलापं जनयासास । तथा चे कम-यस्याः अध्णवात्रेण मुक्ति वाञ्छा प्रजायते ।

संवैदिनी चया मल्ली पड नृपान् मल्यवोधयन् ॥१॥

निवेचते विषयमोगेभ्यो विरज्यते श्रोताऽनयेति निर्वेदिनी । तथाचोक्तम-

यदावार्णनमात्रेण वेराग्यसुरजायते ।

निर्वेदिनी यथा शालिमद्रो वीरेण वोधितः॥१॥

यस्याः कथायाः अवणमात्रेणैव वैराग्यमुपजायते, सा निर्वेदिनी कया धर्म-कथा मोच्यते, यथा-भगवान् महावीरः शालिमद्रं मतिवोधितवान् इति ॥५७॥ मूब्स-सब्सभूयगुणाहिगकिलिस्समाणा विणएसु मिति-

प्पमोय कारूण्णामज्झत्थाइं ॥५८॥

कथा समझना चाहिए, जैसे कुमारी मछी ने छह राजाओं को अपने जपर अनुरक्त जान कर, उन्हें संसार की अप्तारता दिखलाकर मोक्ष की अभिलाषा उत्पन्न की थी। कहा भी है-

'जिस कथा के सुनने मात्र से मुक्ति की अभिलाषा उत्पन्न होती है, यह संवेदिनी कथा कहलाती है, जैसे मल्ली कुपारी ने छह राजाओं को प्रतिबोध दिया ॥१॥

जिस कथा के बारा ओता विषयभोगों से विरक्त होता है वह जिवेंदिनी कथा करछाती है। कहा भी है-

'जिस कथा के अत्रण मात्र से वैराग्य की उत्पत्ति होती है, वह निवेंदिनी कथा कहलाती है, जैसे भगवान महावीर ने झालिभद्र को प्रतिषोच दिया॥५७॥

કુમારી મલ્લીએ છ રાજા ગે તે પાતાની ઉપર અનુરક્ત જાણીને, તેમને સંસારની અસત્રતા બનાવીને માેક્ષની અભિલાષા ઉત્પન્ન કરી હતી કહ્યું પ**ણુ છે**--

'જે કથાને સાંભળવા માત્રથી માક્ષની અભિલાષા ઉત્પન્ન થાય છે, તે સંવેદિની કથા કહેવાય છે, જેવી રીતે મલ્લીકુમારીએ ૬ (છ) રાજાએાને પ્રતિબાધ આપ્યા. ાાવા

જે કથા દ્વારા શ્રાેતા વિષયલાેગાેથી વિરકત થાય છે તે નિવેદિની કથા કહેવાય છે કહ્યું પણુ છે–

'જે કથાના શ્રવણમાત્રથી વૈર ગ્યની ઉત્પત્તિ થાય છે, તે નિવે<sup>°</sup> દિની કથા કહેવાય છે જેવી રીતે લગવાન મહાવીરે શાલિભદ્રને ઉપદેશ આપ્યા. ાપણા

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ खू. ५८ सर्व गणिषु मैत्रीभावनानिरूपण द् ४१९

छाया—सर्वभूतगुणाधिक विल्ञ्यसानाऽदिनयेषु मैत्रीप्रमोद कारुण्य माध्य स्थानि ॥५८॥

तत्त्वार्थ दी पिका-पूर्वसूत्रे हिंसादि निवृत्तिलक्षण पश्चत्र साधारणतया माणातिपातादिषु. इहाऽमुत्र घोरदुःखभादना च प्ररूषिता, सम्प्रति-तद्त्र उस्यैव दार्ढ्यार्थ सर्व सत्त्वादिषु मैत्र्यादि माद्दनाः मरूरयितुमाह-'सब्बभ्दू प०' इत्यादि । सर्वभूत गुणाधिकक्लिरुयमानाऽ विनयेषु मैत्रीप्रमोदकारूण्यमाध्यस्थ्यानि, इति । तत्र-सर्वभूतेषु सर्वभाणिषु मैत्रीं भावयेत्, गुगाधिकेषु स्वाऽपेक्षयाऽधिकगुणवत्सु ममोदं-हर्णातिशयं भादयेत्, किल्रुयमानेषु-कलेश्वसनुमवत्सु च कारूण्यं-दयाः

'सव्वभूषगुणाहिग' इत्पादि ।

सूत्रार्थ--सर्व प्राणियो पर मैत्री, अधिक गुणवानों पर प्रमोद, क्छेरा पाते हुओं पर बरुणा और अविनीतों पर मध्यस्थ भाव धारण करना चाहिए ।.५८॥

तत्त्वार्थदीपिका—पूर्व सूत्र में हिंसाबिरमण आदि पांचों वर्तों की साधारण भावना अर्थात् हिंसा आदि में इख लोक में और परलोक में घोर दुःख का विचार करना ऐसी आवना का परूपण किया गया, अब उसी वन की हटता के लिए मेत्री आदि भावनाओं का प्ररूपण करते हैं-

सर्वभून, गुणाधिक, क्विइयमान और अचिनीत पर अनुकम से मेन्नी, प्रमोद, कारुण्य और घाध्यस्थ्य साव रखना चाहिए। अर्थात् समस्त प्राणियों पर मैन्त्री सावना आहे, अपने से अधिक गुणवानों पर

'सन्वभूयगुणाहिग' धत्याहि

સૂત્રાર્થ-સર્વ પ્રાદ્યિએ પ્રતિ મૈત્રી, અધિક શુણવાના પર પ્રમાદ, કલેશ પામન રાઝા પર કરૂણા અને અવિનીતા પર મધ્યસ્થ ભાવ ધારણ કરવા જોઇએ ાાપટાા

તત્ત્વાર્શ્વ દીષિકા-પૂર્વસૂત્રમાં 'હિંસ વિરમણ આદિ પાચે' વતાની સાધારશુ ભાવના અર્થાત્ હિંસા આદિમાં આ લાેકમાં અને પરલાેકમાં દાર દુ:ખના વિચાર કત્વા-એ દા ભાવનાનું પ્રરૂપણ કરવામાં આવ્યું હવે તે જ વતની દઢતા માટે મૈત્રી આદિ ચાર ભાવનાએાનું વિવેચન કરીએ છીએ-સર્વભૂત, ગુણાધિક, કિલશ્યમાન અને અવિનીત પર અનુક્રમથી મૈત્રી, પ્રમાદ, કારૂણ્ય અને માધ્યસ્થ ભાવ રાખવા જોઇએ અર્થાત્ સમસ્ત પ્રાણિઓ પર મૈત્રી ભાવના ભાવે, પાતાના કરતાં અધિક શુણુવાના પર પ્રમાદ ભાવના दाक्षिण् मावयेत, अविनयेषु-अविनीतेषु शठेषु च माध्यस्थ्यम् औदासीन्यम् उपेक्षाष्टति मावयेत, एवं विध मैत्र्यादि भावयद्भिः सर्वैः सह वैरादिकं विनष्टं भवति इति सावः तथाचोक्तम्-

सत्त्वेषु मेंशीं, गुणिषु धमोदं-क्लिप्टेषु-जीवेषु दयापरत्वम् ।

माध्यरथयभावं विपरीतवत्ती-सदा ममाऽऽत्माविदधातु धीरः

(देव ?) । ?। इति । ५८॥

तत्त्वार्थनिर्जु क्तिः — पूर्वं माणातिपातादि विरतिलक्षण पञ्चवतानां स्थिरतार्थं सर्वसाधारणतया हिंसादिषु ऐहिक-पारल्जैकिकाऽपायाऽवच दर्शनरूपा भावना दुःखगावना च प्ररूपिता, सम्पति-तेषामेव व्रतानां परम्परया स्थिरता सम्पा-

प्रसोद सावना सावे अर्थात् उन्हें देख कर अतिदाय हर्ष का अनुभव करे, जो जीव क्छेद्दा का अनुभव कर रहे हैं उनके प्रति करुणा भाव का छनु मब करे और जो अविनीन अर्थात् द्याठ हैं, उनके प्रति मध्य-स्थता, उदासीनता या उपेक्षा वृत्ति धारण करे। इस प्रकार मैत्रीभाव आदि धारण करने से किसी के प्रति बेर-विरोध नहीं रहता। कहा भी है-

'प्रभो ! जेरी आत्मा प्राणी मात्र के प्रति मैत्री नाव धारण करे, गुणी जनों के प्रति प्रमोद भाव धारण करे, कछेश भोगने वालों पर करुणा भाव धारण करे और विपरीन आचरण करने वालों पर मध्यस्थना का भाव धारण करे ॥५८॥

तत्त्वार्थनियुंक्ति—पहछे प्राणातिपातविरमण आदि पांच वर्तो की स्थिरता के लिए िंखा आदि में अपाय एवं अवद्यदर्शन भावना और दु ख माचना का निरूपण किपा गया, अव उन्हीं वर्तों की परम्परा से लावे अर्थात् तेमने लेधने अतिशय હर्ष अनुसवे, ले छव प्रदेशने। अनु-लव प्ररी रह्यां छे तेमना प्रति ४३ छासावने। अनुसव प्ररे अने लेके। अवि-नीत अर्थात् शठ छे तेमना तरह मध्यस्थता ઉढासीनता अथवा ઉपेक्षावृत्ति धारथ प्ररे आ रीते मैत्रीसाव आदि धारणु प्रत्वाथी है। धनी प्रत्ये वेर-विराध रहेते। नथी प्रह्युं पणु छे-

'પ્રભાે ! મારા આત્મા પ્રાણીમાત્ર પ્રતિ મૈત્રીભાવ ધારણ કરે, ગુણિજનાની તરક પ્રમાદમાવ ધારણ કરે, કલેશ ભાેગવનારા પર કરૂણાભાવ ધારણ કરે અને વિપરીત આગરણ કરનારાએા પર મધ્યસ્થતાના ભાવધારણ કરે. ાપટા તત્ત્વાર્થાનશું કિત—આની અગાઉ પ્રાણાતિપાત વિરમણ આદિ પાંચ વત્તાની સ્થિરતા માટે હિંસા આદિમાં અપાય અને અવઘદર્શનભાવના અને रीपिका-निर्युक्ति टोका अ, ७ स्. ५८ संवैपाणिषु मैत्रोभावनानिरूपणम् ४३१

दनार्थं सर्वभू गदिषु मैन्न्शदिश्वावनाः घतिपाद यितुमाइ-'खन्द स्वृघ' इत्यादि । सर्वभूतगुणाधिक किछक्यमानाऽविनयेषु मैत्रीपसोदकाढण्पनाध्यस्थानि इति, तत्र-यथाक्रमं सर्वसत्त्वेषु मैत्रीष् १ गुणाधिक्केषु प्रयोदस् २ क्विज्व्यमानेषु कारुण्यम् ३ अविनयेषु साध्यरूथ्यञ्च मादयेतेति वोध्पम् । तज मेचति-स्निग्रति इति मित्रम् तस्य मात्रो मैत्री परहितचिन्तारूपा, सक्तछमाणिविषय आत्मनः स्नेष्ट परिणामः, ममादाद् अन्यथा क्रुतापकारेष्वपि घाणिषु सित्रतां हृदये निधाय 'अदमेतस्य मित्रमस्मि' एतेच सम मित्राणि सन्ति इति 'नाऽहं यित्रदोहित्वं प्रति-पत्स्ये' मित्रद्रोहित्वस्य हुर्जनाश्रयत्वात् । तस्मात्-'सर्वमाणिनोऽहं क्षमे' इति सर्व हिथरता के लिए खर्वभून आदि से सेत्री आदि आवनान्नों का प्रति-पादन करते हैं ।

सर्वभूत, गुणाधिक, क्लिइघमान और अविनीतों के प्रति मैत्री, प्रमोद, कारुण्य और माध्यस्थआव धारण करना धाहिए। तात्पर्य यह है कि समस्त प्राणियों के प्रति मैत्रीआव धारण करे अपने से अधिक गुणवान् जनों के प्रति प्रमोद धाव धारण करे, जो क्छेदा के पात्र वने हुए हैं उनके प्रति करुणाभाव धारण करे और अविनीत जनों पर मध्यस्थभाव धारण हरे।

पर के हित का चिन्तन करना मैत्री है अर्थात् समस्त जीवों के प्रति अपना स्नेहभाव होना। अगर कोई जीव प्रमाद के कारण किसी प्रकार का अपकार करें तो भी उनके ऊपर मैत्री आव घारण करके 'मैं इनका मित्र हूं और ये मेरे मित्र हैं. मैं मित्रदोह नहीं करूंगा

इः ખભાવનાતું નિરૂપણુ કરવામાં આવ્યું હવે તે જ વ્રતાની પરમ્પરાથી સ્થિરતા માટે સર્વ ભૂત આદિમાં મૈત્રી વગેરે ભાવનાએાતું પ્રતિપાદન કરીએ છે એ-

સવ બૂત, ગુણાધિક, કિલશ્યમાન અને અવિનીતાના પ્રતિ મૈત્રી, પ્રમાદ, કારૂણ્ય અને માધ્યસ્થભાવ ધારણ કરવા જોઇએ તાત્પર્ય એ છે કે સમસ્ત પ્રાણિઓ તરફ મૈત્રીભાવ ધારણ કરે, પાતાના ક તાં અધિક ગુણવાન જના તરફ પ્રમાદભાવ ધારણ કરે, જેઓ કલેશના પાત્ર અનેલા છે તેમના પ્રત્યે કરૂણાભાવ ધારણ કરે અને અવિનીત જના પ્રત્યે મધ્યસ્થભાવ ધારણ કરે.

બીજાના હિતનું ચિન્તન કરવું મૈત્રી છે અર્ધાત્ સમસ્ત જીવેા તરફ પાતાના સ્નેહલાવ હાેવા અગર કાેઈ પ્રમાદના કારણે ઠેાઇ જાવના અપ'ાર કરે તાે પણ તેમના પર મૈત્રીલાવ ધરણ કરીને 'હું એમના ખિત્ર છું અને આ મારા મિત્ર છે, હું સિત્રદ્રોહ કરીશ નહીં કારણ ઠે મિત્રના દ્રોહ કરવા

सत्त्रान् प्रतिभावयेत् 'सय्यग्मनोवचनकार्थैः सर्वसत्त्रानहं सहे' इत्येवं भावनया सित्रता यथार्थतयाऽऽयाद्यते। ये च मयापकृताः माणिन स्तानपि मित्रत्वत्वात् क्षमेऽइम्, तथा च सर्वप्राणिषु मम मेंत्री दर्तते न केनापि सम वैरमिति, स चैन वैरानुवन्धः षष्ठतप्रत्यवायवाखाशतसंवाधो मात्सर्यदिषयोदयो भूयोभूयो विच्छिन्नबीजाङ्कुर मसवसमथौंऽपि तीक्ष्ण मज्ञाविवेकाऽसिधाराच्छेच स्तिरस्ठत निखिलरोपहेतुरपि मैत्रीमावनया निरवरोपं समूलघातं मतिहन्तव्यः इति बोध्यम् । एव-सस्यक्त्वादि गुणाधिकेषु महिषु गमोदं-हर्षाहिशयं भावयेत् । क्यों कि बिन्न का दोड़ करना दुर्जनता का लक्षण है अतएव मैं सब प्राणियों को क्षमा करता हूं' इस प्रकार की समस्त जीवों के प्रति भावना करे। 'मैं सम्यक् मन वचन काय से समस्त प्राणियों को सहन करता हूं, ऐसी थावना से वास्तविक मित्रता की प्राप्ति होती है। और जिन माणियों का मैंने अपकार किया है, मित्र होने के कारण में उनसे खमाता हूं। मेरा समस्त प्राणियों पर मैत्रीभाव है, किसी के माथ वैरभाव नहीं है। यह वेरानुवंध जब बढता है तो इसमें से सैकडों अत्रधों की शाखा-प्रशाखाएं फ़ुटती हैं, मात्सर्य आदि दोषों की उत्रत्ति होती है, इसके अंकुर तीक्ष्ण प्रज्ञा एवं विवेक रूपी तलवार की घार से ही काटे जा सकते ईं और किसी कारण से उसका जच्छेर नहीं हो सकता। इसका समूल विनाश मैत्री भावना के द्वारा ही करना चाहिए।

इसी प्रकार जो सम्पर्कत्व आदि गुणों में अधिक हैं, उनके प्रति हर्જनतानुं લक्षणु છે. આથી હું બધાં પ્રાणिओने क्षमा આપું છું' આ પ્રકારની સમસ્ત જીવે તરફ ભાવના રાખે 'હું સમ્યક્ મન વચન કાયાથી સમસ્ત પ્રાणिઓને સહન કરૂં છું' એવી ભાવનાથી વાસ્તવિક મિત્રત ની પ્રાપ્તિ થાય છે અને જે પ્રાणिઓના મેં અપકાર કર્યો છે, મિત્રના નાતે હું તેમનાથી ક્ષમાપના મેળવું છું મારા સમસ્ત પ્રાणिઓ પર મૈત્રીભાવ છે,

કાઇની સાથે વૈરસ.વ નથી. આ વેરાનુઅંધ જ્યારે વધે છે ત્યારે એમાંથી સેંકડા અન્ગોંની શાખા-પ્રશાખાએ ફૂટી નીકળે છે, માત્સર્ય આદિ દાષાની ઉત્પત્તિ થાય છે, આના અંકુર તીક્ષ્ણુ પ્રજ્ઞા અને વિવેક રૂપી તરવારની ધ.ર વડે જ ઠાપી શકાય છે બીજા કાેઇ કારણે તેનું ઉ<sup>2</sup> ડેદન થઈ શકતું નથી. આના જડમૂળથી વિનાશ મૈત્રીલાવના દ્વારા જ કરવા જોઇએ

એવી જ રીતે જેએા સમ્યક્ત્વ આદિ ગુણેામાં અધિક છે તેમના પ્રત્યે

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ सू. ५८ सर्वप्राणिषु मैत्रीभावनानिरूपणम् ४३४

तत्र ममोद स्तावद्-वन्दनस्तवनमद्दांसनवैपाहत्यकरणाहिसिः सम्यवश्वज्ञान चारित्रतपोऽधिकेषु मुनिवरेषु स्त्र, पर, तदुभय क्रनसम्मानजन्यः सर्वेन्द्रियाभि च्यक्त आनन्दातिरेक उच्यते । तत्र सम्यवःवं तावत्-तत्त् गार्थअद्धानस्वरूपं चोध्यम्, ज्ञानश्चे-छाऽनिष्टमहत्तिनिष्टत्तिविषयकं बोधरूपं, चारित्रश्च-सूलोत्तर-गुणभेदम्, तपश्च-वःह्याभग्न्यरभेदेन द्विधिमवसेयष्, एतैश्वोपर्युक्तलक्षणैः सम्य-क्तवादिभिः श्रावकापेक्षया विशिष्टेषु श्रमणेषु स्वेन परेण तदुमाभ्यां वा क्रत-वन्दनादिना मुनिजनगुणोत्कीर्तनसमये-एकतान श्रवणसम्रन्फुल्लनयनाविर्भूत-

प्रमोद अर्थात् हर्ष के अतिरेक को घारण कर अर्थात् गुणी जनों को देख कर अत्यन्त प्रसन्न हो। जो सरपरहहीन, जान, चारिज अथवा तप में अधिक-अपने से ऊंचे हैं उनका यथोचित वन्दन, स्तवन, प्रशंसा, वैयाष्ट्रत्य आदि वरना, आहर-सरकार करना और सब इदियों से आनन्द की अधिकना को व्यक्त करना प्रमोद कहलता है। इनमें से सम्यक्ष्य का अर्थ है तत्त्वार्थ का अद्वान करना। इण्ट में प्रवृत्त और अनिष्ट से निवृत्त होने के बोध को ज्ञान कहते हैं और मूलगुणों और उत्तरगुणों को चारित्र कहते हैं। वाह्य और अभ्यन्तर के मेद से तप के दो मेद हैं। इन सम्यक्ष्य आदि गुणों में जो अपने से अधिक उत्कृष्ट हैं, उनके प्रति मानसिक हर्ष प्रकट करना प्रमोद है। एक आवक की अपेक्षा दूसरा आवक और एक छुनि की अपेक्षा दूसरा मुनि इन गुणों में अधिक होता है। आबक की अपेक्षा मुनि में ये गुण अधिक पाये ही जाते हैं। मुनिजन के गुणीत्कीर्त्तन के

પ્રમાદ અર્થાત્ હર્ષના અતિરેકને ધારણ કરે અર્થાત્ ગુણીજનાના દર્શનથી અત્યન્ત પ્રસન્ન થાય જે સમ્યક્દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર અથવા તપમાં અધિક-પાતાનાથી વધારે હાય તેમનું યથાચિત વંદન સ્તવન, પ્રશંસા, વૈયાવૃત્ય, વગેરે કરવા, આદર-સત્કાર કરવા અને ખધી ઈન્દ્રિયાથી આનંદની પરાકા-ખ્ઠાને વ્યક્ત કરવી, પ્રમાદ કહેવાય છે. આમાંથી સમ્યક્તવના અર્થ છે તત્વાર્થની શ્રદ્ધા કરવી ઈષ્ટમાં પ્રવૃત્તિ અને અનિષ્ટથી નિવૃત્ત થવાના બાધને જ્ઞાન કહે છે અને મૂળગુણા તથા ઉત્તરગુણોને ચારિત્ર કહે છે. બાહ્ય અને આભ્યન્તરના ભેદથી તપના બે ભેદ છે, આ સમ્યક્ત્વ આદિ ગુણામાં જે પાતાના કરતાં અધિક ઉત્કૃષ્ટ છે તેમના પ્રત્યે માનસ્કિ હર્ષ પ્રગટ કરવા પ્રમાદ છે એક શ્રાવકની અપેક્ષા બીજો શ્રાવક અને એક સુનિની અપેક્ષા બીજા સુનિ આ ગુણામાં અધિક હાય છે શ્રાવકની અપેક્ષા સુનિમાં આ ગુણ અપશ્ર્ય અધિક જોવા મળે છે. સુનિજને ગુણાત્કીર્ત્ત વેળાએ એકાશ થઇને

RA

1

Ņ

Ţ

1

[]

रोमाञ्चर=चुकितगात्रयष्ट्रचादि लिङ्गेन मकटितो सनःमदर्पः ममोदो व्यपदिश्यते तं भावयेदिति । एवं - कलेगसनुमवस्सु किल्डरयमानेषु दीनेषु-अनाथवालग्रदादिषु कारूण्यं सावयेत्, तत्र-कारूण्यं खल्वनुक्रयारूप गुच्यते, दीनोपरि-अनुग्रहो दया-दृष्टिः दीनत्त्वञ्च-सावसिकशारीरिः दुःखिरमिभूतत्वं दोध्धम् । तत्र-करुणाक्षेत्रेषु सत्वेषु सिध्यादर्शनाऽनन्धाद्धवन्ध्यादिरूप महामोहाभिभूतेषु मतिश्रुनविभङ्गज्ञान व्याप्तेषु इण्टानिष्टमाप्तिपरिहारवर्तितेषु-धनेकदुःखगीडितेषु दीनकृषणाऽनाथ-वालग्रद्वादिषु-अविच्छिन् कारूण्यं सात्रयेत्, तथाविधं कारुण्यं मावयंत्र मोक्षोण्देशदेश-कालापेक्ष बस्तान्नपानमतिश्रयौषधादिमिस्ताननुग्रत्तीयात् इति । सस्य एकाग्र होकर श्रवण करना नेन्नों का खिल उठना, समस्त

समय एकाव हाकर अवज करना मंत्री का खिल उठना, समस्त शरीर में रोमांच प्रकट होना, इत्यादि चिहनां से मानसिक हर्ष प्रकट होना है। इस प्रमोद से आत्मा को भावित करे।

जो कछैश-कष्ट का अनुभव कर रहे हों, ऐसे दुःखी, दीन, अनाथ और वृद्ध आदि पर करुणा भाव से आत्मा को भावित करे। कारूण्य का अर्थ है अनुकम्पा, दीन प्राणी पर अनुग्रह, दयादृष्टि। जो शारीरिक या मानसिक दुःखों से पीडित हैं वे दीन कहलाते हैं। इनमें से जो प्राणी मिथ्यादशीं न तथा अनन्तानुबंधी आदि महामोह से ग्रप्त हैं, कुमनि कुश्रुत और विभंग ज्ञान से व्याप्त हैं, जो इष्ट प्राप्ति और अनिष्ट परिहार नहीं कर सकते और अनेक दुःखों से पीडित हैं, जो दीन, कृषण, अनाथ, बाल और वृद्धहैं, उनके प्रति निरन्तर करणा की आवना करनी चाहिए और करुणा की भावना

શ્રવણ કરવું, આંખે નું નાચી ઉઠવું, સમસ્ત શરીરમાં રામાંચ જાગૃત થવા ઈત્યાદિ ચિહ્રુનાથી આ માનસિક હર્ષ પ્રગટ થાય છે. આ પ્રમાદથી આત્માને ભાવિત કરવા જોઇએ.

જેએ કલેશ-કષ્ટના અનુસવ કરી રહ્યા હાય એવા દીન, દુ:ખી અનાથ અને વૃદ્ધ આદિ પર કરૂણા ભાવથી આત્માને ભાવિત કરવા. કારૂણ્યના અર્થ છે અનુકમ્પા, દીનપ્રાણી પર અનુચહ, કૃપ.દેપ્ટિ જેએા શારીરિક અથવા માનસિક વ્યથાઓથી પીડિત છે તેએા દીન કહેવાય છે. આમ.ંથી જે પ્રાણી મિચ્યાદર્શન તથા અનન્તાનુખંધી આદિ મહામાહથી ચસ્ત છે, કુમતિ, કુશ્રુત અને વિભંગ જ્ઞાનથી વ્યાપ્ત છે, જેએા ઈપ્ટ પ્રાપ્તિ અને અનિષ્ટ પરિહાર કરી શકતા નથી અને અનેક દુ:ખાથી પીડિત છે, જેઓ દીન, કૃપણ, બાલ તેમજ વૃદ્ધ છે, તેમના તગ્ફ હરહેમેશ કરૂણાની ભાવના ભાવવી જોઈ એ दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ द्यु. ५८ सर्वप्राणिपु मैत्रीमावनानिद्यपणम ४३५

अविनेयेषु शठेषु जनेषु साध्यस्थ्यम्-औदासीन्यम्-उपेक्षां म.वयेत् । तत्र-विनी-यन्ते शिक्षां ग्राहचितुं शक्यन्ते ये ते विनेयाः शिक्षाहाः, ये तथा न अवन्ति तेऽ-विनेयाः शिक्षाऽनर्हाः उच्यन्ते । चेतनाः अपि काष्ठ-कुडधःऽश्मसन्निभाः प्रहणधारणेहाऽ रोहशून्याः मिथ्यादर्शनाभिभूताः दुष्ट जनविमल्ब्धा उच्यन्ते, तेष्गौदासीन्यं मावयेत् , तेषु-सहुपदेशादिकं शुष्कवी नमिवोषरभू विषु, उप्तनपि न किमपि फडाधायकं भवति, तस्मात्-तेषुपेक्षेव कर्त्व्येति मावः । तथाचोक्तम्-परहितचिन्ता मैत्री, परदुःखनिवारणं तथा करुणा । परसुखतोषो मोदः, परदोषोपेक्षणसुपेक्षा ॥१॥ इति

करते हुए उन्हें मोक्ष का उपदेश देना चाहिए, देश-कालोचित दस्त, अन्न, पानी, आवास तथा औषध आदि से उन पर अनुग्रह करना चाहिए। जो अदिनेय-काठ हैं उन पर साध्यस्थ्य आव धारण कारना चाहिए। जो शिक्षा ग्रहण करने योग्य हों वे विनेय कहलाते हैं और जो शिक्षा के थोग्य न हों वे अविनेय कहे जाते हैं अर्थात् जो सचेतन होते हुए भी काठ, दीवाल एवं पाषाण के समान ग्रहण, धारण, ईहा, अपोह से शन्य हैं, किथ्यादर्शन से ग्रस्त ई और दुष्ट जनों द्वारा वह-काये हुए हैं, इन्हें अविनेय समझना चाहिए। ऐसे जनों पर उदासीन भाव धारण करे। जैसे जबर भूषि में डाला हुआ वीज निष्कल होता है, उसी प्रकार ऐके लोगों को दिया हु आ उपदेश ज्यर्थ जाता है। उसका कुछ भी फल नहीं होना, अनएब उन पर उपेक्षायाव धारण

અને કરૂણાની લવના કરતા થડા તેઓને માક્ષના ઉપદેશ આપવા જોઈએ, દેશ-કાળ પ્રમાણે વસ્ત્ર, અનાજ, પાણી, આવાસ તથા ઔષધ આદિ દ્વારા તેમના પર અનુગ્રહ કરવા જોઇએ.

જેઓ અવિનયી-શઠ છે તેમના તરફ માધ્યસ્થભાવ ધારણ કરવા જેએા શિક્ષણુને ચાેગ્ય ન હાેય તેમને અવિનેય કહેવામાં આવે છે અને જેઓ શિક્ષણુને ચાેગ્ય ન હાેય તેમને અવિનેય કહેવામાં આવે છે અર્થાત્ જે સચેતન હાેવા છતાં પણ લાકડા, દીવાલ અને પથરાની માફક, ગ્રહણ, ધારણ, ઇહા, અપાહથી શૂન્ય છે, મિથ્યાદર્શનથી ગ્રસ્ત છે અને દુબ્ટજના દ્વારા ભ ભેરાયેલા છે તેમને અવિનેય સમજવા જેઈ એ આવા માણસા તરફ ઉદાસીનભાવ ધારણ કરવા જેવી રીતે ખારાપાટવળી જમીનમાં નાખેલું બીજ નિષ્ફળ નીવડે છે તેવી જ રીતે આવા લાેકોને આપવામાં આવેલા ઉપદેશ નિષ્ફળ જાય છે. તેનું કંઈ જ ફળ આવતું નથી આથી તેમના પર ઉપેક્ષાભાવ ધારણ કરવા એ જ ચેત્ગ્ય છે. કહ્યું પણ છે-'બીજાના હિતની उक्तश्च सूत्रकृताङ्गे मथमश्रुवस्कन्धे १५ अध्ययने तृतीयगाथायाम्-'मैन्नीं श्रूतैषु कल्पयेत्' इति । ए स्य्-औपपातिके प्रथमस्त्रे २० पकरणे चोक्तम्-'सुप्पडियाणंदा' इति । पुनस्तत्रैवीपपातिके भगवदुपदेशे चोक्तम्-'साणुको सचाए' सानुकोज्ञतया इति आचाराङ्गपकरणे श्रुवस्कन्धे ८ अध्ययने ७ उद्देशे ५ बाधायाओक्तम्-

'मज्झत्थो निज्जरापेही, समाहिमनुपालए' इति । मध्यस्थो निर्जरापेक्षी, समाधिमनुपालयेत् ॥इति॥५८॥

मूलम्-चरित्तं पंचविहं सामाइय छेदोवट्ठावणपरिहारविसु-

द्धिय सुहुमसंपराय जहझ्खायभेयओ ॥५९॥

करना ही उचिन है। कहा भी है-'दूसरों के हित की चिन्ता करना मैत्री है, पराचे दुःख का निवारण करना फरुगा है, दूसरे के सुख को देखकर खन्तीष बावना प्रमोद है और पराचे दोषों की उपेक्षा करना उपेक्षा भावना है॥१॥

सूत्र कृतांग के प्रथम अतरकंघ के पःदर्हवें अध्ययन की तीसरी गाथा में कहा है-'प्राणियों पर मैत्री धारण करे'। इसी प्रकार औप पातिक सूत्र के प्रथम सूत्र के २० वें प्रकरण में भी कहा है-'सुप्रस्या नन्दः-प्रमोदः'। इखी सूत्र में भगवान के उपदेश-प्रकरण में कहा है-'साणुक्कोसघाए' अर्थात दया युक्तता से। आचारांग अनस्कंघ के आठवें अध्ययन, झातवें उद्देशक की पांचवीं गाथा में कहा है-

'मध्यस्थ एवं निर्जरा की अपेक्षा करने वालः श्रमण समाधि का अनुपालन करे ॥५८॥

ચિન્તા કરવી મૈત્રી છે, અ<sup>વ</sup>જાના દુઃખાેનું નિવારણુ કચ્વું કરૂણા છે, અ<sup>વ</sup>જાના સુખને જોઇ સન્તાેષ માનવા પ્રમેદ છે, અને પારકા દાેષાેની ઉપેક્ષા કરવી ઉપેક્ષા ભાવના છે. ાાવા

સ્ત્રકૃતાંગના પ્રથમ બ્રુતસ્ક ધના પંદરમાં અધ્યવની ત્રીજી ગાશનાં કહ્યું છે-'પ્રાણુઓ પર મૈત્રી ધારણુ કરેા' એ જ પ્રમાણુ ઔપપાતિકસૂત્રના પ્રથમ સૂત્રના, ૨૦ માં પ્રકરણુમાં પણુ કદ્યું છે-સુપ્રત્યાનન્દ-પ્રમાદ. આ જ સૂત્રમાં ભગવાનના ઉપદેશ પ્રકરણુમાં કહ્યું છે. 'સાળુक્રોસચાપ' અર્થાત દયા-સુક્રતતાથી આચારંગ બ્રુતસ્ક ધના આઠમાં અધ્યયન, સાતમા ઉદ્દેશકની પાંચમી ગાથામાં કહ્યું છે-'મધ્યસ્થ' અને નિર્જરાની અપેક્ષા કરનાર બ્રમણુ સમાધિતું અનુપાલન કરે. ાાપટા छाया—चारित्रं पश्चविधं, सागायिक छेःगेपस्थापन परिहारविशुद्धिकम्रक्षम साम्पराय यथ.ख्यातभेदतः ॥५९॥

तत्वार्थदीपिका-पूर्व तावत् समितिगुप्तिधमन्तिप्रेक्षा परीषहजय चारि-जाणां कर्मासवनिरोधलक्षणसंवरहेतुत्वेन मतिपादितत्वात् तेषां ए.छ संवरदेत्नां मध्ये चारित्रसंज्ञाच्यपदेशार्थं मथमं चारित्रभेदान् मतिपादण्तिपाह-'चरित्तं पंच चिह्रं' इत्यादि । चारित्रं तावत्-पूर्वीकदशविधअमणधर्भान्तर्भूतं संयमात्मकं पश्चविधं वर्तते, सामायिक १ छेदोपस्थापन २ परिहारविद्युद्धिक ३ सूक्ष्तसाम्प-राय ४ ययाख्यात ५ भेदतः । तथा च-सामायिकचारित्रम् १ छेदोपस्थापन-चारित्रम् २ परेहारविद्यद्विकचारित्रम् ३ सूक्ष्मसाम्परायिकचारित्रम् ४ यथाख्यात चारित्रभे ५ त्येवं पश्चविधं चारित्रमवगन्तच्यम् । समः-सम वं रागद्वेषरहितत्वेन

'चरित्तं पंचविहं सामाहय' इत्यादि ।

सूत्रार्थ—चारित्र पांच प्रकार का है-(१) सामायिक (२) छेरोपस्था पनीय (३) परिहार विद्युद्धि (४) सुक्ष्मसाम्पराय और (५) यथाख्यात ।५९।

तत्त्वार्थदीपिका-पहछे प्रतिपादन किया गया था कि समिति, गुप्ति धर्म अनुवेक्षा, परीषह जय और चारित्र संवर के कारण हैं। इन संवर के हेतुओं में से चारित्र का स्वरूप प्रतिपादन 'करने के लिए उसके भेदों का निर्देश करते हैं-

प्वोंक दस प्रकार के अन्नण धर्मों के अन्तर्गंत संघमात्मक चारिझ पांच प्रकार का है-(१) खामाधिक (२) छेदोपस्थापनीच (३) परिहार विद्युद्धिक (४) सुक्ष्मखास्पराय और (५) यथाख्यात । इस प्रकार चारित्र पांच प्रकार का जमझना चाहिए।

'चरित्त पंचविहं' इत्यादि ॥५९॥

સૂત્રાર્થ-ચારિત્ર પાંચ પ્રકારના છે~(૧) સામાયિક (૨) છેદેાપસ્થાપનીય (૩) પરિહારવિશુદ્ધિ (૪) સૃક્ષ્મસામ્પરાય અને (૫) યથાખ્યાત ાાપલા

તત્ત્વાર્થદીપિકા—પહેલા પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું હતું કે સમિતિ, ગુપ્તિ, ધર્મ, અનુપ્રેક્ષા, પરીષહજ્ય અને ચારિત્ર, સંવરના કારણુ છે. આ સંવરના હેતુઓમાંથી ચારિત્રના સ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કરવા માટે તેના ભેદોનું નિદર્શન કરીએ છીએ–

પૂર્વેક્તિ દશ પ્રકારના શ્રમણુધમેના અન્તર્ગત સંયમાત્મક ચાન્ત્રિ પંચ પ્રકારના છે-(૧) સામાયિક (૨) છેદેઃપરથાપનીય (૩) પરિહાર વિશુદ્ધિક (૪) સૂક્ષ્મસામ્પરાય અને (૫) યથાખ્યાત આવી રીતે ચારિત્ર પાંચ પ્રકારના સમજવા જોઇએ. सर्वेषु जीवेषु स्वात्मसाम्यवत्वम्, तस्य समत्रस्य आयः-माप्तिः समायः मवर्धमान शारदशुक्लचन्द्रकलावत् अतिक्षणविलक्षणज्ञानादिलाभः स मयोजनमस्येति सामा-यिकम्, साम्राण्किञ्च तत् चारित्रञ्चेति सामायिकचारित्रम्, एतस्य खलु-सर्द-सुर्खानदोनभू रायाः सर्वेषु जीवेषु स्वात्मतुल्यदर्शनरूपायाः समतायाः माप्तयेऽनु-रठानं क्रियत्ते । तत्र-पूर्वोक्तस्वरूपं सामायिकचारित्रं तावद् द्विविधम्, नियत-कालिकम्, अनियतकालिकञ्च । तत्र-स्वाध्यायादिकं सामायिकचारित्रं नियत कालिकम्, ऐर्गापथिकादिकन्तु-अनियतकालिकं सामायिकचारित्रं वोध्यम् । छे दोपस्पापनन्तु-प्रमाद्दकृत हिंसाधव्वताऽनुष्ठानस्य सर्वथा परित्यागानन्तरं सम्य-

सम अर्थात् समस्व या राग-देष के अभाव के कारण समस्त जीवां को अपने समान समझना। उस समस्व के आय (ठाभ) को समाय करते हैं अर्थात वृद्धि को प्राप्त होती हुई दारद् ऋतु के चन्द्रमा की कलाओं के समान प्रतिक्षण विरुक्षण ज्ञानादि की प्राप्त। वह समाय जिसका प्रयोजन हो उसे सामायिक कहते हैं, सामायिक रूप चारिन्नको सामाधिक चारित्र कहा गया है। समस्त सुखों के कारण और समस्त प्राणियों पर आत्म तुल्य दर्द्रान रूप समता की श्राप्ति के लिए सामायिक का अनुष्ठान किया जाता है। यह सामायिकचारित्र दो प्रकार का है-नियतकालिक और अनियत कालिक। इन में से स्वाध्याय आदि सामायिक चारित्र नियतकालिक कहलाता है और ऐर्थापथिक अनियतकालिक सामायिक चारित्र है। प्रमाद के कारण दिसा आदि सामायिक सामायिक चारित्र नियतकालिक

સમ અર્થાત્ સમત્વ અથવા રાગ-દ્રેષના અભાવના કારણે સમસ્ત જવાને પાતાના જેવા સમજવા તે સમત્વના આય (લાભ)ને સમાય કહે છે અર્થાત્ વૃદ્ધિને પ્રપ્ત થતી થકી શરદ ઝાતુના ચંદ્રમાની કળાઓની જેમ પ્રતિક્ષણે વિલક્ષણ જ્ઞાનાદિની પ્રાપ્તિ તે સમાય જેનું પ્રયાજન હાય તેને સામાયિક કહે છે, સામાયિક રૂપ, ચારિત્રને સામાયિક ચારિત્ર કહેવામાં આવ્યું છે સમસ્ત સુખાના કારણ અને સમસ્ત પ્રાણીઓ પર આત્મતુલ્ય દર્શનરૂપ સ્મતાની પ્રાપ્તિ માટે સામાયિકનું અનુષ્ઠ'ન કરવામાં આવે છે. આ સામાયિક ચારિત્ર બે પ્રકારના છે. નિયતકાલિક અને અનિયતકાલિક આમાથી સ્વાધ્યાય આદિ સામાયિક ચારિત્ર છે.

પ્રમાદને કારણે હિંસા આદિ અવતાેના અનુષ્ઠાનના સર્વ'થા પરિત્યાગ

गागमोक्तविधिना पुन्द्रनारोपणं सम्यक् प्रतिक्रियात्मकं वोध्य्य । छेदेन दिवस पक्षमासादि पत्रज्या-हापनेनोपस्थापनं पुनर्त्र नारोपणं छेरोपस्थापनमिति व्युत्पत्तिः, सङ्कल्पदिकल्पनिषेधो वा छेदोपस्थापनचारित्रमुच्यते । परिहरणं परिहारः प्राणा-तिपातान्निष्टत्तिः, परिहारेण विशिष्टा शुद्धिः कर्ममळकल्डपङ्कग्रझाल्जनं यस्मिश्चारित्रे तत् परिहारविशुद्धिचारित्रमुच्यते, यथा- द्वार्जिशद्वर्षजादस्य चिरकालतीर्धपाद-सेविनः परयाख्यान नामधेयनवमपूर्वेकि सम्यगाचारवेदिनोऽपि प्रचुरचयोऽनु-ण्ठायिनः सन्ध्यात्रयं दर्जयित्वा द्विग्रब्यूतगामिनः संयतस्य मुनेः परिहारविशुद्धि-

परित्याग करने के पश्चात् आगमोक्तविधि के अनुसार पुनः वनों का आरोपण करना छेदोपस्थापनीय चारित्र है। उसे सम्प्रक प्रतिक्रिया रूप समझना चाहिए। 'छेदोपस्थापन' शब्द की व्युत्पत्ति इस प्रकार है-छेद अर्थात् दिन, पक्ष, मास आदि की दीक्षा कम करके, उपस्थापन अर्थात् फिर व्रतों में अरोपण करना 'छेन्नेपस्थापन' है। अथवा संकल्प -विकल्प का निषेध छेदोपस्थापन चारित्र कहलाता है।

परिहार का आश्राय है प्राणातिपात से निवृत्त होना। जिस चारित्र में 'परिहार' के द्वारा विशिष्ट शुद्धि अर्थात् कर्ममल रूप पंक का प्रक्षा-लन किया जाता है, वह परिहारविशुद्धि चारित्र है। जो वत्तीस वर्ष का हो चुका हो, चिरकाल तक जिस्ते तीर्थकर के चरणों को सेवा की हो, जो प्रत्याख्यान नामक नौवें पूर्व में कथित आचार बस्तु का ज्ञाता हो' उग्र चर्यावान् हो, जो तीनों संध्याओं को बचाकर

કર્યા બાદ આગમાકત વિધિ અનુસાર પુનઃ વ્રતાનું આરે પણ કરવું છેદા-પરથાપનીય ચારિત્ર છે તેને સમ્યક્ પ્રતિક્રિયા રૂપ સમજવું જોઈ એ. 'છેદાપરથાપન' શબ્દની વ્યુત્પત્તિ આ પ્રમાણે છે. છેદ અર્થાત્ દિવસ, પખવા-ડિયું, મ.સ વગેરેની દિક્ષા આછી કરીને, ઉસ્થાપન અર્થાત્ કરીવાર વ્રતામાં આરે પણ કરવું 'છેદાપરથાપન' અથવા સંકલ્પ-વ્કિલ્પના નિષેધ છેદાપરથાન ચારિત્ર કહેવાય છે.

પરિહારના આશય છે પ્રાણાતિપાતથી નિવૃત્ત થવું, જે ચારિત્રમાં 'પરિહાર' દ્વારા વિશિષ્ટ શુદ્ધિ અર્થાત્ કર્મમળરૂપ કાદવનું પ્રક્ષાલ્ન કરવામાં આવે છે તે પરિહાર વિશુદ્ધિ ચારિત્ર છે. જે અત્રીસ વર્ષના થઇ ગયા હાેય, ચિરકાળ સુધી જેણુ તીર્થ કરવા ચરણાની સેવા કરી હાેય, જે પ્રત્યાખ્યાન નામક નવમા પૂર્વમાં કથિત આચારવસ્તુના જ્ઞાતા હાેય, ઉગ્ર ચર્યાવાન હાેય, જે ત્રણે સંધ્યાઓને અચાવીને છે ગબ્યૂતિ ગમન કરે છે. એવા સંયમશીલ चारित्रं भवति । अतिम्रक्षम क्रोधमानमायादि कपायत्वात् मुक्ष्वसाम्परायचारित्र-म्रुच्यने, सम्परायज्ञव्दस्य कषायवाचकत्यात् । सर्वस्य मोहनीयस्योपशमः क्षयो-वा वर्तते यस्मिन् तत् परमौदासीन्यलक्षणं जीवस्वभावदशाविशिष्टं यथाख्यात-चारित्रम्, यथा-SS मनः शुद्धः स्वभावः स्थितः तथैवाsSख्यातः कथित आत्मनः स्वसावो यस्मिश्चारित्रे तत्-यथाख्यातचारित्रमिति व्युत्पत्तिः, तथाच-निरव-रोषस्य मोहनीयकर्मण उपश्वनात्-क्षयाच्चाऽऽत्मस्वभावापेक्षालक्षणं यथाख्यात चारित्रं व्यपदिश्यते, यथाख्यातमेवाऽयाख्यातचारित्र नाम्नापि व्यपदिश्यते । तस्याऽयमर्थः-माक्तनचारित्र विधायिभिः खलु आत्मनो यदुत्क्रुग्टं चारित्रमाख्यातं

दो गव्यूति गमन करता हो, ऐसे संपमशील मुनि को परिहारविशुद्धि चारित्र होता है।

जिस अवस्था में कषाय अत्यन्त सुक्ष्म रह जाते हैं, उस अवस्था में होने वाला चारित्र सुक्ष्मसांम्पराय चारित्र कहलाता है। सम्पराय शब्द कर्षाय का वाचक है।

मोहनीय कर्म का सर्वथा उपशम या क्षय होने पर जो चारित्र अकट होता है वह यथाख्यात चारिन्न है। यह चारित्र परम उदासीनता-मय और जीवन की स्वभावद्शा रूप है। आत्मा का जो शुद्ध स्वभाव है वही जिस चारित्र में कहा गया हो, वह यथाख्यात चारित्र। इस कारण सम्पूर्ण मोहनीय कर्म के उपशम से या क्षय से आत्मस्वभाव-यथाख्यान चारित्र कहलाना है। इसे अर्थाख्यात चारित्र भी कहते हैं। उसका आज्ञाय यह है-पहछे चारित्र के जो आत्मावक हुए हैं उन्हें आत्मा को जो उत्कृष्ट चारित्र कहा है, वैसा चारित्र जीवने पहले नहीं प्राप्त

મુનિને પરિહારવિશુદ્ધિચ રિત્ર હાય છે.

જે અવસ્થામાં કષાય અત્ય ત સૂક્ષ્મ રહી જાય છે તે અવસ્થામાં થનારૂં ચારિત્ર સૂક્ષ્મસામ્પરાય ચ તિત્ર કહેવાય છે. સંપરાય શખ્ઠ કષાયના વાચક છે.

માહનીય કર્મના સ્વથા ઉપશમ ક્ષય થવાથી જે ચારિત્ર પ્રકટ થાય છે તે યથાખ્યાતચારિત્ર છે. આ ચારિત્ર પરમઉદાસીનતામય અને જીવના સ્વભાવદશા રૂપ છે. આત્મના જે શુદ્ધ સ્વભાવ છે તે જે ચારિત્રમાં કહેવામાં આવ્યું હાય, તે યથ ખ્યાત ચ રિત્ર આથી સંપૂર્ણું મે હનીય કર્મના ઉપશમથી અથવા ક્ષયથી આત્મસ્વભાવ રૂપ યથાખ્યાતચારિત્ર કહેવાય છે આને અથા-ખ્યાતચારિત્ર પણ કહે છે. તેના આશય આ છે. પહેલાં ચારિત્રના જે આરાધક થયા છે તેઓએ આત્માનું જે ઉત્કૃષ્ટ ચારિત્ર કહ્યું છે એવું ચારિત્ર જીવે दीपिंका-निर्युक्ति टीका अ.७ सू.५९ चारित्रमेद निरूपणम्

कथितं तथादिधं चारित्रं जीवेन पूर्वं न माप्तम् किन्तु-अ गनन्तरं मोहनीयकर्मक्षयो-पश्रमाभ्यां माप्तं यच्चारित्रं तत् अथाख्यातचारित्र सिन्युच्यते, अथ शब्दस्याऽऽनन्त-याऽर्थकतया सकलमोहनीयकर्मक्षयोपत्रमानन्तर मात्मरूभावाऽऽविभीवात् ५९।

तत्वार्थ नियुक्तिः— पूर्व क्र रमाप्तस्य सं तरहेत भूनपरीषह जयस्य मरूपणं छतम्, सम्प्रति-संवरहेतुवया प्रतिपादितस्य चारित्रस्य भेदान् प्र तेपादयितुमाह-'चरित्तं पंच चिहं' इत्यादि । चारित्रं खद्ध-संयमरुधाणं पञ्च विधम्, सामायिक छेदोपस्थापन-परिहारविशुद्धिक-सूक्ष्मसाम्पराय-यथारूमात ५ भेदात्, तथाच-सामायिकचारित्रम् १ छेदोपस्थापनचारित्रम् २ पन्हिारविशुद्धिकचारित्रम् ३ सूक्ष्मसाम्परायचारित्रम् ४ यथारूयातचारित्रम् ५ चेत्येव प्रज्ञानिधं चारित्रमद-

किया है, इस कारण वह अपाल्यान चारित्र कएलाता है। 'अथ' शब्द आनन्तर्य अर्थ का दाचरु है, अनएव खमरत मोहनीय कर्म के क्षय अथवा उपशन के अनन्तर जो चारित्र प्राप्त हो वह अथाख्यात चारित्र है इस चारित्र की उपस्थिति में आत्त्र। का शुद्ध स्वभाव प्रकट होता है ॥५९॥

तत्त्वार्थनियुँ क्ति-पहछे संवर के कमप्राप्त कारण परीषह जय का निरूपण किया गया था। अब चारित्र के, जो संवर का कारण कहा जा चुका है, मेदों का निर्देश करते हैं-

संयम रूप चारित्र पांच प्रकार का है (१) सामायिक (२) छेड़ोप-स्थापनीच (३) परिहार विद्युद्धिक (४) सुक्ष्मसाम्पराय और (५) धथा-ख्यात। इस प्रकार (१) सामायिकचारिज्ञ (२) छेड्रोपस्थापनचारित्र (३)

અગાઉ પ્રાપ્ત કર્યું ન હતું પરન્તુ પાછળથી માહનીય કર્મના ક્ષય અથવા ઉપશમ દ્વારા સંપાદન કરેલું છે. આ કારણે તે અથાખ્યાતચારિત્ર કહેવાય છે. 'અથ' શખ્દ આનન્તર્ય અર્થના વાચક છે. આથી સમસ્ત માહનીય કર્મના ક્ષય અથવા ઉપશમના અનન્તર જે ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય તે અથાખ્યાત-ચારિત્ર છે આ ચારિત્રની ઉપસ્થિતિમાં આત્માના શુદ્ધ સ્વભ્રાવ પ્રકટથાય છે ાાપલા

તત્ત્વાર્થાનિ ચું કિલ-પરેલાં સ'વરના કમેં પ્રાપ્ત કારણ પરીષહ જ્યનુ' નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું હતું. હવે ચારિત્રના. જે સંવરના કારણ કહેવાઇ ગયા છે, તેનાં લેદાનું નિદર્શન કરીએ છીએ-

સ'યમ રૂપ ચારિત્ર પ પ્રકારના છે-(૧) સામાયિક (૨) છેદેાપરથાપનીય (૩) પરિહાર વિશુદ્ધિક (૪) સુક્ષ્મસાંપરાય અને (૫) યથાખ્યાત આ રીતે (૧) સામ યિક ચરિત્ર (૨) છેદેાપસ્થાપન ચારિત્ર (૩) પરિહાર વિશુદ્ધિક તરુ ૧૬

- -\* जन्तव्यस् । तत्र-सर्वसावद्योगविरतिलक्षणं सामारिकं तद्विशेषापव छेदोप-स्थापनीयादयो अवन्ति, सादद्यये वविरते रेव विद्युद्धतराध्यवसायविशेषा भव-न्ति । तत्र-समस्य अयो गमनं माश्निः सयायः, स एव सामायिकम्, सामायिकम्न-च्चारित्रं सामायिकचारित्रम् । तत्त्व-सामायिकं द्विविधम्, इत्वरकालिकम्-याव-तत्त्वीविवश्च, तत्र मथयं तादत् मथयत्वीर्घवद् अन्यतीर्थकृतोः प्रत्रज्यामतिपत्ती कथितं चस्त्वरिज्ञाध्ययनादिविदः अद्धां क्वर्वतच्छे रोपस्थापनीय संयनारोपणविशिष्ट तरत्वाद् विरतेः सामायिकव्यपदेशं परित्यजति, तस्माद्- इन्वरकाल्य् । मध्यमतीर्थकृतां विदेक्षेत्रवर्तिनाध्य यावष्जीदिकं लामारिकं सवति, तच्च-प्रत्रज्ञ्या प्रतिपत्ति-

परिहारबिद्युद्धिकचारित्र (४) सूक्ष्मजाभारायचारित्र और (५) यथा रुयातचारित्र, यह पांच प्रकार का चारित्र समझना चाहिए।

इनमें से सामायिक का अर्थ है सर्व सावय योग का त्याग करना। छेदोपस्थापनीय आदि सामायिक के ही विद्योप रूप हैं। 'सम' के 'आय' अर्थात् लाभ को 'लमाय' कहते हैं और उसी को सामायिक कहते हैं। सामायिक के दो प्रकार हैं-इत्वरकालिक और यावज्जीविक। प्रथम और अन्तिम तीर्थ करों के चासन में दीक्षा छेने पर इत्वरकालीन सामायिकचारित्र होता है। जो चास्त्र परिज्ञा अध्ययन आदि का ज्ञाता होता है और अद्धा फरना है, वह छेग्रेपस्थापनसंयम से युक्त हो जाता हो, अतएव उसका चारित्र 'सायायि क' इस नान से नहीं कहा जाता, अतएव वह इत्वरकालिक अर्थात् अल्पकालिक कहलाना है। बीन के बाईस तीर्थ करों के चालन में नथा विदेहक्षेत्र के नीर्थ करों के ज्ञासन

ચારિત્ર (૪) સૂક્ષ્મસાંપરાય ચારિત્ર અને (૫) યથાખ્યાત ચારિત્ર આ પ પ્રકારના ચારિત્ર સમજવા જોઈ.એ.

આમાંથી સામાયિકના અર્થ છે સર્વ સાવદ્ય યાેગના ત્યાગ કરવા. ષ્ટેદાપસ્થાપનીય આદિ સામાયિકના જ વિશેષ રૂપ છે. 'સમ' ના 'અ ચ' અર્થાત્ લાભને 'સમાય' કહે છે. અને તેને જ સામાયિક કહે છે. સામાયિક ખે પ્રકારનું છે. ઇત્વરકાલિક અને ચવજ્જીવિક પ્રથમ અને અંતિમ તીર્થ 'ક-રાના શાસનમાં દીક્ષા લેવા પર ઈત્વરકાલિન સામાયિક ચારિત્ર થાય છે જે શસ્ત્રપરીજ્ઞા અધ્યયન આદિના જ્ઞાતા હાેય છે અને શ્રદ્ધા રાખે છે તે છેદા-પસ્યાપન સ'યમથી ચુક્ત થઈ જાય છે. આથી તેનું ચારિત્ર 'સામાયિક' એ નામથી કહેવાતું નથી આથી તે ઇત્વરકાલિક અર્થાત્ અર્થાત્ અલ્પકાલિક કહેવાય છે. વચ્ચેના આવીસ તીર્થ 'કરાના શાસન દરમિયાન તથા વિદેહ ક્ષેત્રના તીર્થ 'ક- दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ सू.५९ चारित्रसेदनिरूपणम्

कालादारम्य मरणकालपर्यन्तं तिष्ठति प्रथमाऽन्यतीर्थक्वतोः शिष्याणां-सामान्य सामायिकपर्यायन्छे हो विद्युद्धतरसर्वसावद्ययोगविरती समत्रस्थानं विविक्ततर-मदाव्रतारोपणं छेहोपस्थापनीयचारित्रम् । पूर्वपर्यायच्छेदे सति-उत्तरपर्याये-उपस्थापनम्, तच्चापि द्विदिधम् निरतिचारसातिचारभेदतः, तत्र-शिक्षकस्य निरतिचारं छेदोपस्थापनीयमधीत विशिष्टाऽध्ययन विद्दो मध्यनतीर्वकरशिष्यो वा यदा-चरमतीर्थकरशिष्याणां सविधे-उपतिष्ठते, सातिचारं छेदोपस्थापनीयन्तु विनिष्टम्लगुणस्य एनर्वतारोपणाङ्कवति । तथा चे-तटु नयमपि सातिचारं निरति-

में यादज्जीविक समाधिकचारित्र होता है। वह दीक्षा अंगीकार करने के समय से लगाकर मरणकाल पर्यन्त रहता है। प्रथम और अन्तिम तीर्थकरों के ज्ञासन में जिप्यों के सामान्य पर्याय का छेर होना, विद्युद्धतर सर्वसावचयोगविरति में स्थित होना और विविक्ततर महावनों में आरोपण करना छेदोपस्थापनीयचारित्र कहलाता है। तात्पर्य यह है कि पूर्व पर्धाय का छेद होकर उत्तर पर्याय में स्थापित करना छेदोपस्थापन है। उसके भी दो भेद हैं-निरतिचार और साति-चार। जिसने बिधिष्ट अध्ययन का अध्ययन कर लिया है उसको तथा जब मध्यम तीर्थ कर का कोई शिष्य चरम तीर्थ कर के शिष्यों के पास जाता है तय निरतिचार छेरोपस्थापन चारित्र कहलाता है। जिस साधु का मूलगुण नष्ट हो जाता है उसे पुनः प्रवज्या देकर वर्तों में आरोपित किया जाना सातिचार छेरोपस्थापन चारित्र इ । इस कारण यह दोनों अर्थात् सातिचार और निरतिचार छेरोपस्थापन चारित्र है। इस कारण

રાના શાસનમાં યાવજ છવિક સામાયિક ચારિત્ર થાય છે તે દીક્ષા અંગીકાર કરવાના સમયથી માંડીને મરણકાળ પર્યંત રહે છે. પહેલા અને છેલ્લા તીર્થં કરાના શાસનમાં શિષ્યાના સામાન્ય પર્યાયના છેદ, વિશુદ્ધતર થવા, સર્વસાવદ્ય યેાગ વિરતિમાં સ્થિત હાેલું અને વિવિક્તતર મહાવ્રતામાં આરા પણ કરલું છેદાપસ્થાપનીય ચરત્ર કહેવાય છે તાત્પર્યં એ છે કે પૂર્વં પર્યાયમાં સ્થાપિત કરવું છેદે પસ્થાપન છે. તેના પણ બે લેદ છે-નિરતિચાર અને સાતિચાર જેણે વિશિષ્ટ અધ્યયનના અભ્યાસ કરી લીધા છે તેને તથા જ્યારે મધ્યમતીર્થં કરના કાઇ શિષ્ય ચરમતીર્થં કરના શિષ્યાની પાસે જાય છે ત્યારે નરતિચાર છેદાપસ્થાપન ચારિત્ર કહેવાય છે. જે સાધુના મૂળગુણ નષ્ટ થઈ જાય છે તેને કરવું સીવાર દીક્ષા આપીને વતામાં આરે.પિત કરલું સાતિચાર છેદાપસ્થાપનચારિત્ર છે. આથી આ બંને અર્થાત્ સાતિચાર અને નિરતિચાર चारञ्च मथमाऽन्त्यतीर्थकृतोरेव सम्मचति, । पग्हिरणं-परिहारः तपोविशेपः तेन-विशुद्धं परिहारविशु द्धक चारित्रमुच्यते, तद पि-परिहारविशुद्धिकं द्विविधम् निर्विध्वमानक्षम्-निर्विष्टकाथिकञ्चेति । तत्राऽ देव्यमानं परिभुज्यमानस्वरूपं निर्विध्यमानक्षमुच्यते, आसेविगस्-उपयुक्तस्वरूपम्, निर्विष्टकायिषमुच्यते । तत्सहचरितत्वात् तदनुष्ठाथिनोऽपि निर्विध्यपानाः उच्यन्ते । उपभोगो निर्वे शः, तदु । भुजानाः निर्विध्यपानका भगन्ति । निर्विष्टकायिकाः पुन निर्विष्टः कायो येषां रो-निर्विष्टकाणिकाः, तत्सहचरितत्वात् तेनाकारेण तपो-नुष्ठानद्वारेण परियुक्तः कायो यैरते परियुक्त तथाविधत्यसो निर्विष्टकायिका उच्यते, परिहारविशुद्धिकञ्च तपः मतिपन्नानां नवको गच्छो भवति । तत्र चत्वार तावत् परीहाराः, चारिणञ्चत्वारोऽन्नुपरिहारिणः, एकस्तु-कल्पितो वाचनाचार्यः और अन्तिष्य तीर्थकर के घालनकाल्ड में ही होता है ।

परिहार नामक एक विशेष प्रकार का तर्ग है, उससे जो विशुद्ध हो वह परिहारविशुद्धिक चारित्र कहलाना है। परिहारविशुद्धिकचारित्र भी दो प्रकार का है-निर्विश्यमानक और निर्धिष्ठ कायिक । जो सेवन किया जा रहा हो वह निर्विश्यमानक कहलाना है और जो सेवन किया जा चुका हो वह निर्विश्यमानक कहलाता है और जो सेवन किया जा चुका हो वह निर्विश्टकायिक कहा जाता है । इन दोनों प्रकार के चारित्र का सेवन करने वाले भी निर्धिश्यमान और निर्विश्ट-कायिक कहलाते हैं। तात्पर्य यह है कि जो विशिष्ट तपश्चरण कर रहे हो वे निर्विश्यमान और जो कर चुके हो वे निर्विश्टकायिक कहलाते हैं।

नौ साधु सिलकर परिहारविशु दिक चारित्र का सेवन करते हैं। उनमें से चार परिहारी होते हैं अर्थात् तप करते हैं, चार अनुपरिहारी

છેદાેપસ્થાપન ચારિત્ર પ્રથમ અને અંતિમ તીથ<sup>6</sup>'કરના શાસનકાળ દરમ્ય ન જ થાય છે.

પરિહાર નામનું એક વિશેષ પ્રકારનું તપ છે. તેન.થી જે વિશુદ્ધ છે તે પરિહાર વિશુદ્ધિક ચારિત્ર કહેવાય છે. પરિહાર વિશુદ્ધિકચારિત્ર પણ છે પ્રકારના છે-નિર્વિષ્ઠ માનક અને નિર્વિષ્ઠકાયિક જેનું સેવન કરવામાં આવતું હાય તે નિર્વિષ્ઠ માનક કહેવાય છે. અને જેનું સેવન થઇ ચૂક્યું છે તે નિર્વિષ્ઠકાયિક કહેવાય છે આ બને પ્રકારના ચારિત્રનું સેવન કરનારા પણ નિર્વિષ્ઠમાનક અને નિર્વિષ્ઠકાયિક કહેવય છે. તાત્પર્ય એ છે કે જેઓ વિશિષ્ઠ તપશ્ચર્યા કરી રહ્યા છે તેઓ નિર્વિષ્ઠ માનક અને જેઓ સેવન કરી ચૂક્યા છે તે નિર્વિષ્ઠકાયિક કહેવાય છે.

નવ સાધુ મળીને પરિહાર વિશુદ્ધિક ચારિત્રનું સેવન કરે છે ઐમાંથી ચાર પરિહારિ હાેય છે. અર્થાત્ તપ કરે છે, ચાર અનુપરિહારિ હાેય છે. दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ ख.५९ चारित्रमेदनिरूपणम्

इत्येवं नवको गच्छः । तत्र-यद्यपि सर्वेऽपि ते श्रुताचतित्रयसम्पन्ना भवन्ति, तथापि-प्रसिद्धया - कल्परिथत नव्सु विभिष्टवाचनाचार्य एकः कश्चि इवस्थाप्यते । तत्र ये खद्ध विभिन्नकाळे विदितवगेऽनुष्ठानं कुर्वन्ति ते-परिझरिण उज्यन्ते । अनुपद्यारिणरतु-वैयाहत्यकारिणः नियताचाम्ल्रमक्ताः सन्त स्तेवामेद तरोग्लानानां परिद्यारिणामन्तिके साद्याय्यप्रावरन्त दिरुष्टन्ति, कल्पस्थितोपि-निय्ताचाम्ल्र् मक्त एव भाति । यत् खद्ध परिद्यारिणां तपो ग्रीष्त्रत्ते चतुर्थपटाऽष्टनप्रक्तल्क्षणकं जघन्यं सध्यमग्रुत्कृष्टञ्च, वर्षतीचाऽष्टमदत्तमद्वादयभक्तस्वरूपं तथो जघः यं सध्यमग्रु तक्रण्टज्वाऽवसेयम् । पारणाकाल्वे च-सग्रुपस्थित्तेरि आचाम्ल्लमेव पारयन्ति तथा-विधं तपः पण्पासं विधाय परिद्यारिणोऽन्रुपरिद्यारित्वमासादयन्ति । अन्नुपरिद्यारि

होते हैं अर्थात् उन तपस्वियों का वैयावृत्य करते हैं और एक वाचना चार्य होता है। यद्यपि वे सभी साधु विशिष्ट छुन के ज्ञाना होते हैं तथापि उनमें से कोई एक विशाप्रवाचनावार्य स्थापित कर लिया जाता है। तथा विभिन्न कालों में जो बााझ्रविहित तप पा सेवन करते हैं वे परिहारी कएलाते हैं और उनका जो वैयावञ्चवारते हैं वे छनुपरि-हारि कहलाते हैं। वे अनुपरिहारी नियत आयंविल वरते हैं और तपस्या में संलग्न परिहारियों के स्थीप रह कर उनकी सेवा सहायना करते हैं। कल्पस्थित भी नियत आयंविल ही करता है। परिहारियों का तप ग्रीष्म ऋतु में अनुक्रमण से जवन्य चतुर्थभक्त, मध्यत्र घट और उत्क्वाट अच्टम भक्त होता है। वभी ऋतु में जघन्य अप्टन भक्त मध्यम दश भक्त और उत्क्वष्ट बादश भक्त होता है। इस प्रकार वह

અર્થાત્ તે તપસ્વીઓની વૈયાવચ્ચ કરે છે અને એક વાચનાચાર્ય હાય છે. જો કે તે બધા સાધુ વિશિષ્ટ શ્રુતના જ્ઞાતા હાય છે. તા પણુ તેમનામાંથી ઠાઇ એકને વિશિષ્ટ વાચનાચાર્ય નિયુક્ત કરી લેવામાં આવે છે તથા વિસિન્ન કાળામાં જેઓ શાસ્ત્રવિદિત તખ્તું સેવન કરે છે તેઓ પરિહારિ કહેવાય છે. તે અનુપરિહારિ હ મેશા આચંબિલ કરે છે અને તપરયામાં રહેલા પગ્હારિ એાની પાસે રહીને તેમ 1 સેવાચાકરી કરે છે. કલ્પસ્થિત પણ નિયત આયં-ખિલ જ કરે છે પરિહારિઓના તપ શેષ્મ ઝાતુમાં અનુકમથી જઘન્ય ચતુર્થભક્ત, મધ્યમ, ષષ્ઠભક્ત અને ઉત્કૃષ્ટ અષ્ટમભક્ત હાેય છે. વર્ષાં મ્લન્ય પારણાંના સમય આવે છે. ત્યારે અયંબિલથી જ પારણાં કરે છે. આ રીતે णश्च परिहारिणो भगन्त, तेऽपि खछ-अनुपरिहारिणः पण्मासं तत्तपः समाचरन्ति तदनन्तरं कररस्थिन एककएव पण्पासावधिकं परिद्दारतपः समासादयति । तस्य चैकोऽनुपरिहारी भगति, तन्मध्ये चाऽपर एवः करवस्थितो भवति, इत्येवं रीत्या खद्र परिहारदिश्च हं तपोऽष्टादशमिर्मासैः परिपूर्णे भवति, परिपूर्णे च तस्मिन् पुन स्तदेव परिहारतपः केचिदन्ये स्वशत्त्यचुमारं मतिपधन्ते, केचित्पुनर्जिन-करूवं मतिपधन्ते, केचिदन्येतु-जच्छमेव चा प्रविशन्ति । परिहारविश्चदिकाश्च स्थितवरूप एः छ चरमतीर्थं कर तीर्श्वयोरेव मवन्ति नतु-मध्यमतीर्थेषु इति भावः । स्वस्मसास्यराय संयमचारित्रन्तु-श्रेगीमारोहतः मपतत्तो चा सम्भवति, श्रेणिस्तावद्

साख तक तप करके परिहारि अनुपरिहारि वन जाते हैं और जो अनु-परिहारि थे वे परिहारि पन जाते हैं। वे अनुपरिहारि भी परिहारि पन कर छह महोनों तक वही तप करते हैं। तत्पश्चात् फल्पस्थित एक साधु छह मास वक परिहार तप करता है। उसका एक अनुपरिहारि होता है, उनमें से दूसरा एक कोई कल्गस्थित होता है। इस प्रकार परिहार विद्युद्ध तप अठारह महीनों में परिपूर्ण होता है।

जब परिहार विद्युद तप परिष् मे हो जाता है तब कोई-कोई अपनी घाक्ति के अनुसार पुनः उस तप का अनुष्ठान करते हैं, कोई जिनकल्प को अंगीकार कर छेते हैं और कोई अपने गच्छ में शामिल हो जाते है। स्थितकल्प में, आद्य और अन्तिन तीर्थ कर के तीर्थ में ही परिहार विद्युद्धिक होते हैं, मध्य के बाईस तीर्थकरों के ज्ञामन में नहीं होते। सहमयाग्पराय चारित्र या तो छेणी चढते लमय होता है या

છ માસ સુધી તપ કરીને પરિહારિ અનુપરિહારિ થઇ જાય છે અને જેમે અનુપરિહારિ હાેય છે તેઓ પરિઢારિ બની જાય છે તે અનુપરિહારિ પછુ પરિહારિ બની જઇને છ માસ સુધી તે જ તપ કરે છે ત્યાર બાદ કલ્પ-સ્થિત એક સાધુ છ મ સ સુધી પરિઢાર તપ કરે છે તેના એક અનુપરિઢારિ હાેય છે તેમાથી બીજો એક કાેઇ કલ્પસ્થિત થાય છે. આ રીતે પરિઢાર વિશુદ્ધ તપ ૧૮ માસમાં પરિપૂર્ણુ થાય છે.

જ્યારે પરિદ્ધારવિશુદ્ધ તપ પરિપૂર્ણુ થઈ જાય છે ત્યારે કેાઇ કેાઈ પાતાની શકિત મુખ્ય પુનઃ તે તપનું અનુષ્ઠાન કરે છે. કેાઇ જિનકલ્પને અંગીકાર કરી લે છે જયારે કાેઇ પાતાના ગચ્છમાં સામેલ થઈ જાય છે. સ્થિતકલ્પમાં, આદ્ય અને અંતિમ તીર્થંકરના તીર્થમાં જ પત્દિ રવિશુદ્ધિક ઘાય છે, મધ્યના આવીસ તીર્થંકરોના શાસનમાં થતાં નથી.

સૂક્ષ્મસામ્પરાય ચરિત્ર કાંના શ્રેણી ચઢતી વખતે થાય છે અથવા

दिचिधा, औपशमिकी-क्षायिकी च। तत्रौषशमिकी श्रेणिश्तायद् अनन्तानुवन्धिनो मिध्यात्वादित्रयं स्त्री-नपुंसक बेदाः, हाश्यरत्यादिषट् इस्. अपत्याखाना-परणम्, संज्वलन्छेति, अस्याः खन्छ औपशमिकश्रेणेरास्व्वकोऽमनन्नसंयतो मवति। सक्ष्मः इलक्ष्णावयवः सम्परायः क्रोधादिक्षपायः संसारहेतुर्यव स स्रह्म-सम्परायसंयमः, स चो-पशान्तकपायोऽपि स्वल्पषत्ययलामात् दावानन्छ-दग्धाञ्जनद्वको यथो-दक्त लिज्जनादि न्लामादङ्घरादि रवरूप सुपदर्शयति एवमेद-सदोरक-मुखवस्तिकादिषु ममत्व समीरणेन संग्रीपातः दर्षारिनः-चारि-न्रेन्धनम् आमूलतो दहन् प्रतिविधिष्टा-ऽध्यवसायात् सण्तं प्रच्याचयति।

अेणी से गिरते समय होता है। अेणी दो प्रकार की टोती है। उप-राम अेणी और क्षपक अेणी। मोहनीय दर्स की प्रकृतियों का उपता-मन करते हुए उँचे चढना उपहाम अेणी है और उनका क्षपण करते हुए आगे पढना क्षपफ अेणी है। दोनों में के किस्ती भी खेणीका आरंज अष्टय गुण स्थान वर्त्ती अप्रमत्त सुनि ही करता है। उपत्ताम अेणी करने चाला सुनि जब आठवें गुगस्थानसे नौवें और नौवें से दसवें गुणस्थान में पहुँचता है तब उसे सक्ष्मसम्पराय चारिज की प्राप्ति होती है। तत्पश्चात् वह सुनि ज्याएडवें गुणस्थान में पहुँचता है और वहां मोहनीय कर्म को एक अन्तर्सुहर्त्त के लिए पूर्ण रूप से उपज्ञान्त करता है। किर संज्वलन कषाय का उदय होता है और अेगी करपत्न सुनि पुनः गिर कर दशवें गुनस्थान में आ जाना है। उस खमय भी उससे सक्षमसाम्पराय चारित्र होता है।

પ્રેણીથી પડતી વખો થાય છે પ્રેણી બે પ્રકારની હેાય છે. ઉપશમ પ્રેણી અને ક્ષપક શ્રેણી માહનીય કર્મની પ્ર્કૃતિએ તું ઉપશમ કરતાં થકા ઉચે ચઢવું ઉપશમ શ્રેણી છે. અને તેમતું ક્ષપણ કરતાં થકા આગળ વધવું ક્ષપક શ્રેણી છે. અંનેમાંથી કાેઇ પણ શ્રેણીના આરંભ અષ્ટમ ગુણસ્થાનવતી અપ્રમત્ત મુની જ કરે છે. ઉપશમ શ્રેણી કરનારા મુનિ જ્યારે આઠમાં ગુણસ્થાનથી નવમા અને નવમાંથી દશમાં ગુણસ્થાનમાં પહેાંચે છે ત્યારે તેને સૂક્ષ્મ સંપરાયચારિત્રની પ્રાપ્તિ થાય છે. ત્યાર બાદ તે મુનિ અગિળારમા ગુણસ્થાનમાં પહેાંચે છે. અને ત્યાં માહનીય કર્મને એક અંતરમુંહૂર્ત ને માટે પૂર્ણતથા ઉપશાન્ત કરે છે. પછી સંજજવલન કથાયના ઉદય થાય છે. અને શ્રેણી સંપન્ન મુનિ પુનઃ પડીને દશમાં ગુણ્ટરથાનમાં આવી જાય છે. તે સમયે પણ તેના સૂક્ષ્મસામ્પરાય ચારિત્ર હાય છે. सायिकीश्रेणि:-अनन्तातुवन्धितः काायाः मिध्यात्वसिश्रमम्यक्त्वानि अपत्या-ख्यानमत्याख्यानावरणानि, पुं-नपुंपक-स्त्रीवेदाः, हास्यादिषट्कम् सज्वलन कषायश्च-ति, अस्याश्च क्षायिकश्रेणे:-मारोहकः अविरतदेक्रममत्ताऽपमत्ताऽविर तान्यतमः अश्चिद् विशुद्ध्वमानाऽध्यवसायो भवति । स खछ अनन्तानुवन्धिनः कषायान् अन्तग्रुह्रतेनेव युगपदेव क्षपयति, ततश्च-यावत् संव्दलन्छोभकषाय संख्येयभागं क्षायति, तथासदि-सक्ष्मसम्परायसंयमचारित्रवान सम्पद्यते । समसक्रज्योहनीयकर्मों ध्वामेतु एकादक्षगुणस्थानप्राप्तः सन् उपज्ञान्तकषायो यथाख्यातसंयमचारित्रवान् भवति, क्षपकः पुनः समस्तमोहनीयकर्मोदर्धि

क्षाक छेणी करने वाला सुनि थी जब दलवें गुणस्थान में पहुनता हे तब उसे भी सक्ष्यनाम्पराय चरित्र होना है, विद्योषना यही है कि क्षपक छेणी वाला दसवें से सीधे बारहवें गुणस्थान में पहुंच कर अपतिपानी हो जाता है। उसका पतन नहीं होता।

उपशाम अेणी में अनन्तानुवंधी दाषाय, दर्शनजिक, अप्रत्याख्यानी कषाय, प्रत्याख्यानावरणीय कपाय, पुरुष वेद-स्त्री वेद-नपुंमक वेद, हास्यादि बट्क और संज्वलन कषाय का उपश्चम करता है जब कि क्षपक छेणी वाला इस प्रकृतियों का क्षय करता है।

उपदाप अणी वाला मुनि जब ग्यारहवें गुणस्थान को प्राप्त करता है तब अन्तर्मुहर्त्त समय के लिए इसे यथाख्यान चारित्र की प्राप्ति होनी है। क्षरक छेगी वाला वारहवें गुगस्थान को प्राप्त करके अप्र निपानी यथाख्यान चाण्चि प्राप्त करता है।

ક્ષપક શ્રેણી કરવાવાળા મુનિ પણ જયારે દશમા ગુણસ્થાનમાં પહેાચે છે ત્યારે તેને પણ સૂક્ષ્મસામ્પરાય ચારિત્ર થાય છે. વિશેષતા એ છે કે ક્ષપક્ષ શ્રેગીવાળા દશમાંથી સીધા ખારમા ગુણુસ્થાનમાં પહેાંચીને અપ્રતિપાતિ થઈ જાય છે. તેનું પતન થતું નથી

ઉપશમ શ્રેણીમાં અનંન્તાનુમધી કષાય, દર્શનત્રિક, અપ્રત્યાખ્યાની કષાય, પ્રત્યાખ્યાનાવરણ કષાય, પુરૂષવેદ-સ્ત્રીવેદ, નપુંસકવેદ, હાસ્યાદિૃષ?ક અને સંદજવલન કષાયના ઉપશમ કરે છે જ્યારે ક્ષપક શ્રેણીવાળા આ પ્રકૃતિએ ના ક્ષય કરે છે.

ઉપશમ શ્રેણીવાળા સુનિ જરારે અગીયારમા ગુણસ્થાનને પ્ર'પ્ત કરે છે. ત્યારે અન્તર્સુ હૂર્વ સમયને માટે તેને ચથ ખ્યાત ચ'રિત્રની પ્રાપ્તિ થાય છે ક્ષપક શ્રેગ્રીવાળા ખાન્મા ગુણસ્થાનને પ્રાપ્ત કરીને અપ્રતિપાતિ ચથાખ્યાને ચારિત્ર પ્રાપ્ત કરે છે. समुत्तीणौ निग्रन्थः श्रमणो य्थाख्यातचारित्र संयमी सम्प्यते। यथाख्यातः कथितस्तीर्थकृता तथैव यो वर्तते स यथाख्यातसंगमउच्यते, अक्रषायः खळु संयम स्तीर्थकृताख्यातः, स चैकादश द्वादशगुणस्थानयोः सम्पर्वति, उग्शान्तत्वात्-क्षीणत्वाच्च कषायाभाव इति भावः। तथा चैवं रीत्या पञ्चदिधं चारित्रमदगन्तव्यम् ज्ञानावरणाद्यष्टविधकर्मपुञ्जरंय रिक्तीकरणात् । उक्तञ्चोत्तराध्ययने २८-अध्ययने ३२-३२ गाथायाम् ।

> 'सामाहयत्थपढमं-छेरोश्ट्रावणं भवे बीचं। परिहारविखद्धीयं- सुहुमतहरूंपरायं च' ॥१॥ 'अकषायमहृवखायं-छउमरथस्ल जिणरस दा। एवं चयरित्तकरं-चारित्तं होइ आहियं' ॥२॥ इति । 'सामायिकमय पथमं-छेरोपस्थापनं भवेद् द्विरीयम् । परिहारविश्चद्विकं-सक्ष्मं तथा सम्प्रायश्च' ॥१॥

तीर्थकरों ने 'यथा' अर्थात् जैसा 'ख्यात' अर्थात् कहा है, वैसा ही जो हो वह 'यथाख्यात' कहलाता है। तीर्थ द रों ने कषायरहित संयम कहा है। यह यथाख्यात चारित्र ग्यारहवें और वारहवें गुगस्थान में होता है, इन गुणस्थानों में कषाय उपशान्त या स्त्रीण हो जाते हैं, अतएव उनका उदय नहीं रहता।

्हस प्रकार पांच प्रकार का चारित्र समझना चाहिए। ज्ञाना वाणीय आदि आठ प्रकार के कमों के समूह को रिक्त करने से उसे चारित्र कहते हैं। उत्तराध्ययनमुत्रके २८ वें अध्यधन की ३२-३३ वीं गाथा में कहा है—

पहला सामाणिक चारित्र है, दुसरा छेहोपस्थापन चाहित्र है, तत्प

તીર્થ કરા એ 'યથા' અર્થાત જેવું 'ખ્યાત' અર્થાત્ કહ્યુ છે તેવું જ જે દાય તે 'ચથાખ્યાત' કહેવાય છે તીર્થ કરાએ કષાય રહિત સંયમ કહેલ છે આ યથાખ્યાત ચ રિત્ર અગિયારમાં અને ખારમા ગુજ્રુસ્થાનમાં થાય છે, આ ગુજ્ર્સ્થાનામાં કષાય, ઉપશાન્ત અથવા ક્ષીજી થઈ જાય છે. આથી તેમના ઉત્ય રહેતા નથી.

ે આ રીતે પાંચ પ્રકારના ચારિત્ર સમજવા ઘટે જ્ઞાનાવરણીય અહિં ૮ પ્રકારના કર્માના સમૂહને ખપાવવા તેને ચારિત્ર કહે છે. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના ૨૮મા અધ્યયનની અત્રીસ-તેત્રીસમી ગાથામાં કહ્યું છે-પહેલું સામ લિક ચારિત્ર છે, બીજું છેદેાપસ્થાપન ચારિત્ર છે ત્યાર બાદ્દ પ્રરિદ્ધાર-તર્ગ પછ एवं चयरिक्तकरं-चारित्रं संवति आख्यातस्' ॥२॥ इति । ५९॥ युरुम्-तवो हुविहं, वाहिरए-अव्मितरए य॥६०॥

छाया--उपो हिविधम्, वाह्यग्-आस्यन्तेश्ञ ॥६०॥

तत्त्वार्धदीदिका-पूर्व तावत्-कमस्विवनिरोधलक्षणसंवर हेतुरवेन तप्स उक्तत्वात्, सभ्मति-तत्तपः धरूपयितुं भथमं तर्य वात्याभ्यन्तरभेदेन भेदद्रयमाह-'तवो दुविहं, बाहिरए-अर्विभतरए व' इति । तपति-दहति अष्टविधकर्माणि, तप्यति वा तपः कर्तरि असुन् पत्ययः, संवमविशिष्टात्मनः शेषाशयविशोधनार्थ वात्याभ्यन्तरतापनं तपः उच्यने, शरीरेन्द्रियतापनात्-कर्मनळनिर्दाहवत्त्राच्च

आत् परिहार विद्युद्धिक और सूक्ष्मसाम्बराय है। पांचवां चारित्र यथा रुपात है जो छद्मत्थ को और जिन अगव न को प्राप्त होता है। कमों के चय-समूह को स्विन-नष्ट करने से चारित्र संज्ञा साधिक होती हैं॥५७॥

'नशे डुचिहं बाहिरए' इत्यादि

खत्रार्थ-नष दो प्रकार का है-बाह्य और आभ्यन्तर । ६०॥

तत्वार्थदीषिका—पहछे तप को संवर का कारण कहा गया था, अव उस तप की प्ररूपणा करने के लिए पहछे उसके बाह्य और आभ्यन्तर मेदों का निर्देश का ते है-

तप दो प्रकार का है-बाह्य तप और आभ्यन्तर तप। जो आठ प्रकार के कथों को तपाना-जलाता है, वह तप कहलाता है। संयम से युक्त आत्मा का दोष आद्याय को शुद्ध करने के लिए धाह्य और विशुद्धिर अने सूक्ष्मसांपराय छे पांचमुं चारित्र यथाज्यात छे के छन्नस्थने अने किन अग्वानने प्राप्त धाय छे. र्रभीना चय-सभूढने रिक्त-नज्य

કરવાથી ચારિત્ર સંગ્રા સાર્થક થાય છે. ાાપલા

'तवो दुविहे, बाहिरए अविंभतरए य' धीरयाहि

સૂત્રાર્થ-તપ્ છે પ્રકારના છે-બાહ્ય અને આભ્યન્તર. ાા૬૦ાં

તત્ત્વાર્થદીપિકા - - અગાઉ તપને સંવરનું કારણ કહેવામાં આંગ્યું હતું. હવે તે તપની પ્રરૂપણા કરવાને સાટે પહેલાં તેના આહ્ય અને આંભ્ય-ન્તર લેદાનું નિદર્શન કરીએ છીએ-

તપ એ પ્રકારના છે-ખાહ્ય તપ અને આભ્યન્તર તપ જે ૮ પ્રકારના કર્મોને તપાવે-બાળે છે તે તપ કહેવાય છે. સમયથી ચુક્ત આત્માના રોષ આશયને શુદ્ધ કરવા માટે બાહ્ય અને આભ્યન્તર તાપનને તપ કહે છે. दीपिका-नियुंक्ति टीका अ.७ ए. ६० तपसो सेदनिरूपणम्

तपो व्यपदिश्यते, तच्च द्विधिस्, बाह्यमाभ्यन्तरञ्च । तत्र-बाह्य द्रव्यापेक्षत्वात् -बाह्यं तप उच्यते, आभ्यन्तरञ्ज-अन्ताकरणव्यापारसाध्यत्वात् वाह्यद्वंव्यानः पेक्षत्वाच्चाऽऽभ्यन्तर तप उच्यते तत्राऽःताप्रनादिः कायक्लेशात्नकं तपो बहि-र्छक्ष्यते इति बाह्यं तत्-तप उच्यते, अनलनादिकश्चाणि बाह्यं तपः । मायश्चित्त विनयादिकन्तु-जाभ्यन्तरं तप उच्यते, अवजा-परमत्यक्षं तपा वाह्यस्, स्वपत्यक्षं पुन राभ्यन्तरं तप उच्यते, अथवा-परमत्यक्षं तशे वाह्यस्, स्वपत्यक्षं पुन राभ्यन्तरं तप उच्यते, अथवा-परमत्यक्षं तशे वाह्यस्, स्वपत्यक्षं न्तरं तप उच्यते । रहुमयं छपः पत्येकं पड्सेदाद् द्वाद्यक्षियं बोध्यम् ॥६०॥

तत्वार्थनियुक्तिः -- पूर्वे कर्मास ग्रिरोध रक्षण हं वरं मति समिति-गुशि-

आभ्यन्तर तापन को तप कहते हैं। शरीर और इन्द्रियों को तस करने के कारण या कर्म-फल को दग्ध करने के कारण भी बह तप कहलाता है। बाद्य तप और आभ्यन्तर तप के भेद से तप दो प्रकार का है। जिस तप में बाह्य द्रव्यों थी अपेक्षा होती है व्ह बाह्य तप और अन्तः करण के व्यापार के ही होने के कारण एवं वाह्य द्रव्यों की अपेक्षा न रखने के कारण आभ्यन्तर तप कहलाता है। आजारना आहि कायक्लेश हप तप पाह्य के प्रश्ति होता है, अनः याद्य तप कहलाता है। अन-शन आदि भी बाह्य तप ही हैं। प्रायखिल, विषय आदि को अगभ्यन्तर तप कहते हैं। या जो तप दूसरों को प्रत्यक्ष हो सके बह पाह्य और जो स्वप्रत्यक्ष ही हो वह आभ्यन्तर तप। दोनों तपों के छह-छह भेद है, अतः सब मिलकर वारह प्रकार का तप है ॥ ६०॥

तत्त्दार्धनियुं क्ति-पर्छे यह प्रतिपादन किया गणा था कि कमोस्रव शरीर अने ઇन्द्रियेने तपःववाना आर्षे अधवा अर्भभणने हज्ध अरवाना आरेषे पण आ तप डेडेवाय છे.

ખાહ્ય તપ અને આભ્યન્તર તપના ભેદથી તપ છે પ્રકારના છે. જે તપમાં બહ્ય દ્રવ્યાની અપેક્ષા રહે છે. તે બાહ્ય તપ અને અંતઃકરણના વ્યાપારથી જ થવાના કારણે અને બાહ્ય દ્રવ્યાની અપેક્ષા ન રાખવાને કારણે આભ્યન્તર તપ કહેવાય છે આતાપના આદિ કાયકલેશ રૂપ તપ બહારથી પ્રાપ્ત થાય છે. આથી બાહ્ય તપ કહેવાય છે. અનશન અદિ પણ બાહ્ય તપ છે. પ્રાયશ્વિત્ત વિનય આદિને આભ્યન્તર તપ કહે છે. અથવા જે તપ બીજાને પ્રત્યક્ષ થઈ શકે તે બાહ્ય અને જે સ્વપ્રત્યક્ષ જ દેાય તે આભ્યન્તર તપ અને તપના છ છ લેદ છે. આથી બધા મળીને ખાર પ્રકારના તપ છે ાદ્દ ભા તત્તવાર્થનિર્ધુ કિત—પહેલાં એ પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું હતું કે

842

धर्मां नुपेक्षापरीपहजय-चारित्र तपसां हेतु बरुथनात् कमशः समित्यादि चारित्रा-न्तानां शरूपणं क्रतम्, सम्मति-तपः प्ररूपयितुं प्रथमं तावत् तद्भेदद्वयं मति-पादयति-'नको दु विद्दं, बाहिरए-अव्भितरए ध' इति । तपः खछ-कर्मफल्छ निर्दहनरूपं द्विविधम् थवति, व ह्यम्-आभ्यन्तरछ, तत्र - वाह्यन्तावद् वक्ष्यमाण-मनज्ञनादिकं षड्विधम्, एवम्-आभ्यन्तरं चाऽपि मायश्वित्तादिकं षड्विधमवगन्त-व्यम् । तथा च-तदु वयं तपः खल्ज-हादश्वविधं मवति, परिसेव्यमानम् आताप-नादिकं तपः कर्मणि-आत्म मदेशेभ्यः पृथक्छत्य परिशाटयति, अन्जनमायश्वित्त-ध्यानादितपोऽवश्ययेव कर्मास्तवद्वारं संष्टणोति, । तथा च-तपसा खल्ज-पूर्वोपचित कर्म धरिक्षयो अवती न्तनकर्ममवेशामादश्व, तस्मात्-संवरस्य-निर्जरायाश्व हेतुभूतं तपो भवतीतिमावः ॥६०॥

निरोध रूप संबर के कारण समिति, गुप्ति, धर्म, अनुप्रेक्षा, परीषह-जय, चारित्र और तप हैं। इनमें से समिति से छेकर चारित्र तक की प्ररूपणा की जा चुकी है, अब तप की प्ररूपणा करने के लिए सर्व-प्रथम उनके दो मेदों का कथन करते हैं—

कर्भनिर्दहन रूप तप दो प्रकार का है-याद्य और आभ्यन्तर । याद्य तप अनहान आदि छह प्रकार का है और आभ्यन्तर तप भी प्रायश्चित्त आदि के सेद से छह प्रकार का है । दोनों के मिलकर बारह मेद होते हैं । आराधन किया जाने वाला आतापना आदि तप कर्म को आत्मप्रदेशों से प्रयक्त करके हटा देता है और अनहान, प्रायश्चित्त पर्व ध्यान आदि तप अवहय ही कर्मों के आस्रवदार को रोकता है । तपस्या के द्वारा पूर्वसंचित क्रमों का क्षय (निर्जरा) होना है और नवीन

કર્માસવનિરેષ્ધ રૂપ સ'વરના કારગુ સમિતિ, ગુપ્તિ, ધર્મ, અનુપ્રેક્ષા, પરીષઢ-જય ચારિત્ર, અને તપ છે. આમાંથી સમિતિથી લઈને ચારિત્ર સુધીની પ્રરૂપણા કરવામાં આવી છે. હવે તપની પ્રરૂપણા કરવા માટે સર્વ પ્રયમ તેના ખે ભેદોનું કથન કરીએ છીએ.

કર્મનિર્દ હન રૂપ. તપ બે પ્રકારના છે. આહ્ય અને આભ્યન્તર બાદ્ય તપ અનશન આદિ છ પ્રકારના છે. અને આભ્યન્તર તપ પણુ પ્રાયશ્ચિત્ત આદિના લેદથી ૬ પ્રકારના છે. બંનેના મળીને ખાર લેદ થાય છે. આરાધના કરવામાં આવનાર આતાપના આદિ તપ કર્મેના આત્મપ્રદેશાથી પૃથક્ કરીને કાઢી નાખે છે અને અન્શન, પ્રાયશ્ચિત્ત અને ધ્યાન આદિ તપ અવશ્ય જ કર્માના આસવદ્વારને રાકે છે. તપસ્યા દ્વારા પૂર્વસ'ચિત કર્માના ક્ષય (નિજરા) मूल्म्-बाहिरए तवे छव्विहे, अणसणऊणोयरियाभिवखा-यरिया रसगरिच्चाग-कायकिलेप-संलीणया भेयओ ॥६१॥

छाया--'वाह्यन्तपः षड्विधम्, अनशनाऽत्रमौदर्य-मिक्षाचर्थारमपरित्याग-कायक्लेश-संछीनतासेदतः' । ६१॥

तत्त्वार्थदीपिका — पूर्वमूत्रे-संवरहेतुभू तिपसो देविध्यं मतिपादितम्,वाह्या-Sभ्यन्टरभेदात्, सम्प्रति तस्यैव तपसः प्रथमभेदभूतस्य बाह्य तासः पड्भेदान् मरूप-यितुमाह 'याहिरए तबे छव्चिहे' इत्यादि । बाह्यं बहिर्भवं तपः खछ पड्विधं वर्तते,तद्यया-अनज्ञनाऽ ामौद्र्थ-सिक्षाचर्या-रसपरित्याग-कायक्छेज्ञ-संलीनता-भेदतः । तत्राऽज्ञनपान खाद्य स्वाधरूपचतुर्विधाहारपरित्यागोऽनज्ञन मुच्यते, तत्र-

कमों का आस्रय रुक जाता है। इस प्रकार तप संदर और निर्जरा दोनों का कारण है॥ ६०॥

'बाहिरए तवे छव्विहे' इत्यादि

सत्रार्थ-ब:ह्य तप छह प्रकार काहै-(१) अन्धान (२) अवमौद्र्य (३) भिक्षाचयी (४) रखपरित्याग (५) कायक्लेदा और (६) प्रति-संलीनता । ६०॥

तत्त्वार्थदीपिका – पूर्व खत्र में संवर के कारणभूत तप के दो भेद कहे हे-बाह्य और आश्वन्तर। अब बाह्य तप के भेदों का निरूपणकरते हैं।

बाह्य तप छह प्रकार का है-(१) अवज्ञान (२) अवमीदर्घ (३) भिक्षाचयी (४) रखपरित्याग (५) कायकटेपा और (६) संलीनता। इनमें से अज्ञान, पान, खादिन और स्वादिम रूप चार प्रकार के आहार का परित्याग करना अनग्रान कहलाना है। उपवास, वेला, तेला, चौला

થાય છે અને નવા કમેનિ આસલ રાકાઇ જાય છે આ રીતે તપ, સંવર અને નિર્જશ અંનેનું કારણુ છે. ાાદગા

'बाहिरए तवे छ विबहे' धीयाहि

સૂત્રાર્થ-આહ્ય તપ છ પ્રકરના છે-(૧) અનશન (૨) અવમૌદર્ય (૩) ભિક્ષાચર્યા (૪) રસપરિત્યાગ (૫) કાયકલેશ અને (૬) પ્રતિસંલીનતા.

તત્ત્વાર્થદીપિકા—પૂર્વસૂત્રમાં સંવરના કારણભૂન તપના બે લેદ કહેવામાં આવ્યા છે બાહ્ય તેમજ આભ્યન્તર હવે બાહ્ય તપના લેદાનું નિરૂપણ કરીએ છીએ–

ખાહ્ય તપ છ પ્રકારના છે-(૧) અનશન (૨) અવમૌદર્ય (૩) ભિક્ષા-ચર્યા (૪) રસપરિત્યાગ (૫) કાયકલેશ અને (૬) પ્રતિસંલીનતા આમાંથી અશન, પાન, ખાદ્ય અને સ્વદ્ય રૂપ ચાર પ્રકારના આહારના પરિત્યાગ

नत्त्वाथेस्त्र

चतुर्थ पष्टाऽण्टम-इशम-डादशादि भेदाननेकविधम् । तथा-इत्वरिक-मरणका छिकभेदादनगनं द्विधिं भवति, तनापि-इत्वरिकं श्रेणितपःममृति भेदंरनेक-विधम् । एवं-मरणकालिकं तपोऽपि लविचाराऽविचारनिर्दारिम्ऽन्हिर्तिरमादि मेदै रनेकविधं भवति । तच्च दृष्टाऽदृण्टफलाऽनपेक्षतया संयमसिद्धिरानोच्छेद कर्मविनाशभ्यानाऽऽगममाप्त्यर्थं क्रियते १ संयम ज्ञानादिहेतोर्यंत स्वाहारपरिमाण-न्यूनं खुज्यते तद्द-आमोद्य गुच्यते, तच्ज-द्रव्श्वेत्रज्ञलमावपर्यवेः पश्च विधं ग्रवति, तद्दि-संयमद्यद्वर्च्य व्हत्तदोपम्शमार्थं सन्तोपस्वाध्यायादि सिद्ध्वर्थ

और पंचोरा आदि के सेद से अनदान अनेक प्रकार का है। इत्वरिक अनदान और यादज्जीवन अनदान के मेद से भी अनदान दो प्रकार का है। इत्वरिक अनदान छेणि तप आदि के मेद से कई प्रकार का है। इसी प्रकार यायज्जीवन (मरणजालिफ) अनदान के भी सवि-चार, अदिचार, निहीरिम, अनिहीरिम के मेद से अनेक मेद हैं। अन-दान तप प्रत्यक्ष और परोक्ष लौकिक फल की अपेक्षा न रखते हुए संयम की सिद्धि के लिए, राग को नष्ट करने के लिए, कमों का विनादा करने के लिए, ध्यान और ज्ञान की प्राप्ति के लिए किया जाता है।

संघम और ज्ञान आदि की सिद्धि के लिए अपने आहार में जो कमी की जाती है वह अबमौदर्य तप कहलाता है। उच्य, क्षेत्र, काल, भाव और पर्यव के सेर से इसके पांच सेद हैं। संवस की वृद्धि के लिए, संघय संवंधी दोषों को ज्ञान्त करने के लिए, तथा संतोष एवं

કરવા અનશન કહેવાય છે. ઉપવાસ, છઠ, અઠ્મ, ચાંકડું અને પંચાળું વગેરેના લેદથી અનશન અનંક પ્રકારના છે. ઇત્વરિક અનશન અને ચાળ્જ-જીવન અનશનના લેદથી પણ અનશન બે પ્રધારના છે. ઇત્વરિક અનશન શ્રેણિતપ આદિના લેદથી ઘણી જાતના છે. એવી જ રીને ચાવજ છવન (સરણપર્યન્તક) અનશનના પણ સવિચાર, અવિચાર, નિર્હારિમ અનિર્હારિમના લેદથી અનેક લેદ છે. અનશન તપ પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ લોકિક ફળથી અપેક્ષા ન રાખતા થકા સ'યમની સિદ્ધિને સાટે, રાગના નાશ કરવા સાટે, કર્મોના વિનાશ કરવા કારું, ધ્યાન તથા જ્ઞાનની પ્રાપ્ત અર્થે કરવાસાં આવે છે.

સંયમ અને ગ્રષ્ન આદિની સિદ્ધિ માટે પાત'ના આહારમાં જે ઘટાડા કરવામાં આવે છે તે અવઔદર્ચ તપ કહેવાય છે દ્રવ્ય ક્ષેત્ર, કાળ ભાવ અને પર્યંવના ભેદથી તેના પાંચ ભેદ સંયસની વૃદ્ધિ માટે સંયમ સંબંધી દ્રોષોને શાન્ત કરવા માટે તથા સંતાષ અને સ્વાધ્યાય વગેરેની સિદ્ધિના ष क्रियते २ मिक्षार्थ' चरणं-सिक्षाचयी. लाचाऽष्टविधगोचराग्र रु तैषणा-तदन्यासिग्रहरूपा अचति इयं वृत्तिपरिसंख्यानसिति नाम्नापि मसिद्धेति इन्द्रिय-मदनिग्रहार्थं झीर-दधि- घुनादि प्रणीलपानवोज्जनस्य परिवर्जनस्, 'खीर दहि-सप्पिष्माई' इत्युत्तराध्ययनोक्तेनाऽऽदिश्रव्देत्र तिक्त-पटट-कषायादिरसानामपि ग्रहणं बोध्यस् रसपरित्याग इन्द्रियदर्पन्प्रिद्द निद्वादिजयस्वाध्यायसिद्धचादि-विमित्तं दुग्धादि पौष्टिरुरसपरित्याग इन्द्रियदर्पन्प्रिद्द निद्वादिजयस्वाध्यायसिद्धचादि-विमित्तं दुग्धादि पौष्टिरुरसपरित्यागश्वतुर्धं तप उच्यते ४ शुभपरिणामजनक-मोक्ष सुलसम्पादक-वीरासनोत्कुटुकाद्युवासन विधानादि रूपः कायकडेशः, हर्द्रपं तपः स्वाध्याय आदि की लिद्धि दे लिए किया जाता है ।

भिक्षा के लिए विचरग करना भिक्षाचर्या है। यह आंठ प्रकार के गोचराग्र, सात एपणा तथा अन्य अभिग्रह रूप है। इसका दूमरा नाम 'वृत्तिपरिसंक्षेप' भी प्रसिद्ध है।

इन्द्रियों के उन्माद का तथा निद्रा आदि का निग्रह फरने के लिए द्ध, दही, घुन आदि पौष्टिक आहार पानी फा त्याग करना रसपरि-त्याग तप है। 'खीर-दहि-सप्पिमाई' उत्तराध्ययन के यहां जो 'आदि शब्द का प्रयोग किया है, उससे तिक्त, दह और कषाय आदि रसों का भी ग्रहण कर छेना चाहिए। इन्द्रियों की प्रचलता को दयाने के लिए, निद्राचिजय के लिए तथा स्वाध्याय आदि की सिद्धि के लिए द्घ आदि पौष्टिक रसों का त्याग करना रखपग्तियाग नाग का चौथानप है। शुभ परिणामों को उत्पन्न करने के लिए और मोक्षसुन को प्राप्त

માટે કરવામાં આવે છે.

ભિક્ષા માટે વિચરણુ કરવું ભિક્ષાચર્યાં છે. આ આઠ પ્રકારના ગાેચરાગ્ર, સાત ઐષણા તથા અન્ય અભિગ્રહ રૂપ છે આનું બીજું નામ વૃત્તિપરિ-સંક્ષેપ' પણ જાણીતું છે.

ઇન્દ્રિયાના ઉન્સાદનું તથા નિદ્રા આદિના નિગ્રક્ષ કરવા માટે દ્રધ, દહીં, ઘી આદિ પૌષ્ટિક આહાર-પાણીના, ત્યાગ કરવા રસપરિત્યાગ તપ છે. 'લીર दही छण्डिमाई' ઉત્તરાધ્યંયનમાં ઝહીં જે 'આદિ' શબ્દના પ્રયાગ કરવામાં આવ્યા છે તેનાથી લીખા, કડવા અને કસાયેલા વગેરે રસે નું પણ શહેશ કરી લેવું જોઈ એ. ઇન્દ્રિયાની પ્રબળતાને દળાવવા કાજે, નિદ્રાંવિજયને માટે લગા સ્વાધ્યાય આદિની સિદ્ધિ માટે દ્ધ વગેરે પૌષ્ટિક રસાના ત્યાગ કરવા રસપરિત્યાગ નામક ચાશું લપ છે.

શુભ પરિણામાને ઉત્પન્ન કરવા માટે અને માક્ષસુખને પ્રાપ્ત કરવા

-कायकछेशतपः पश्चमगुरूपते, । तच्च-काचवछेशरुपं तपः शाशीरिक दु स तितिक्षा सुखानभिष्यङ्ग मवचन प्रभादनाचर्थम्, अभ्र परीषद कायकछेशयोः को विभेदः ३ इति चेदुच्यते-परीपद्द रतादद् यटच्छया खलु-उपनिपतितो भवति, कायकछेशस्तु-स्दयंक्रुनो भवनीति विशेषो द्रष्टच्यः । वाद्यद्रव्यापेक्षस्वात्--गरमत्यक्षश्वाच्च कायकछेशस्य वाद्यत्व्यवद्यारो भवतीतिभावः ५ संज्ञीनता -चतुर्विधा, इन्द्रिय १ कपाय २ योग ३ चिविक्तचर्या ४ भेदात् तत्रे-निद्रयसंछीनता-इन्द्रियगोपनम् १ कपायसंछीनठा-कपायोदयनिरोधः, २ योग संजीनता-जनोवाक्रकाययोगानां छभेषु मद्यत्तिः ३ विविक्तचर्या-फरने के लिए वीरास्टन, उत्झाहरात्मन आदि कठिन आत्मन करना आदि कायकछेश तव है। यह पांच्चां है। इस तप का उद्देम्य है-शारीरिक कष्ट को खहन करना, खुख में आसक्ति न उत्पन्न होने देना और प्रवचन की प्रभादना।

प्रह्त-परीषह और कायक्छेश में क्या भेद है ?

उत्तर-परिषह वह कण्ट हैं जो अपने-आप आ पड़ता है किन्तु कायक्लेश स्वेच्छा से उत्पन्न किया होता हैं। यह दोनों में अन्तर है। षाह्य द्रव्यों की अपेक्षा होने से दूखरों को प्रन्यक्ष होने से काय क्लेश षाह्य तप कहलाता है।

्र संलीनता चार प्रकार की है-(१) इन्द्रिय संलीनता (२) कवायसंली नता (३) ग्रोगसंलीनता और (१) विधिक्त चर्धा संलीनता। इन्द्रियों का गोपन करना इन्द्रियसंलीनता है, कषाय के उदय का निरोध करना

માટે વીરાસન, ઉત્કુટુકાસન વગેરે અઘરાં આસન કરવા કાયકલેશ તપ છે. આ પાંચમું તપ છે. આ તપના હેતુ છે–શ રીરિક કષ્ટને સહન કરવા, સુખમાં આસકિત ઉત્પન્ન ન થવા દેવી અને પ્રવચનની પ્રભાવના.

પ્રશ્ન – પરીષહ અને કાયકલેશમાં શેહ ભેદ છે ?

ઉત્તર—પરીષઢ તે કષ્ટ છે જે પાતાની મેળે આવી પડે છે પરન્તુ કાયકલેશ સ્વેચ્છાપૂર્વંક ઉત્પન્ન કરવામાં આવે છે બંનેમાં આ તકાવત છે બહ્ય દ્રગ્યાની અપેક્ષા હાેવાથી, બીજાઓને પ્રત્યક્ષ હાેવાથી કાયકલેશ આહ્ય તપ કરેવાય છે.

સાંલીનતા ચાર પ્રકારની છે–(૧) ઇન્દ્રિયસંલીનતા (૨) કષ યસંલીનતા (૩) ચાેગસ'લીનતા અને (૪) વિવિકતચર્યાસંલીનતા ઇન્દ્રિયાનું ગાેપન કરવું ઇન્દ્રિયસ'લીનતા છે, કષાયના ઉદ્દયનાે નિરાધ કરવા કષાયસ'લીનતા છે, મન पकान्ताऽनपातस्त्री पशु पण्डक्षविवर्जित शयनाऽऽयनसेवनम् ४ तद्र्पं तपः संचीनता तपः पष्ठं बाह्यं तप उच्यते ६ इति ।।६१॥

तत्त्वर्थनिर्युक्तिः - पूर्वं तावत् - कर्मासत्रविरोधलक्षग संवरस्य हेतुतया तपः मतिपादितम्, तत्खलु तपो द्वाद्यदिधम् तत्र - पड्दिधं व ह्यम्, पड्विधयाभ्यन्तर-श्चेतिमरूपितत्वात्, सम्पति - पथमं षड्विधं वाद्यं तपो निरूपयितुमाह - 'वाहिरए तवे छव्विहे, अणसण - ऊणोयरिया - भिक्तलायरिया - रस्परिच्चाग - कायकिलेस -संलोणया भेयओ' हति । बाद्यं - बहिर्भवं बहिर्लक्ष्यमाणं तः स्ताःत् पड्विधं मवति अन्तर्गा उद्यो दर्य- मिक्षाचर्या - रसपरित्याग - कायक्लेशसं लीनता भेदात्, तत्र - प्रनग्रनम् १ अवर्मो हर्यम् २ मिक्षाचर्या ३ रसपरित्यागः ४ संलो नता ६ कायक्लेशः ५ इन्येदं षड्विधं वाद्यं तप उच्यते । यः पुनः प्रवचनोक्त

कषायसंलीनता है। मन वचन और फाय को अद्युभ व्यापार में प्रवृत्त न होने देना थोगसंलीनता है और एकान्त, जहां लोगों का आवागमन न हो तथा जो स्त्री, पद्यु और पण्डक से रहित हो ऐसे दायनासन का सेवन करना विविक्तचर्या है। यह प्रति संलीनता जामक छठा बाह्य तप है ॥ ६१ ॥

तत्त ग्रार्थनियुक्ति—पहछे कमसिवनिरोध रूप संवर का कारण तप है, ऐसा प्रतिपादन किया गया था। उस तप के पारह भेद हैं-छह बाह्य और छह आभ्यन्तर, यह भी कड़ा जा चुका है। अब प्रथम बाह्य तप के छह भेदों की प्ररूपणा करते हैं-

बाह्य तप छह प्रकार का है-अनकान, अवमौदर्य, जनोदरता, भिक्षाचर्या, रसपरित्याग, कायक्छेका और प्रतिखलीनता। जो तप बाह्य हो और बाह्य से जाना जा सके बह बाहय तप कहलाता है।

વચન અને કાયાને અશુસ વ્યાપારમાં પ્રવૃત્ત ન થવા દેવી ચેગમ લીનતા છે અને એકાન્ત, જ્યાં લાકે તું આવાગમન ન હાેય તથા જે સ્ત્રી, પશુ અને નપુંસકથી રહિત હાેય એવા શયનાસનતું સેવન કરવું વિવિકતચર્યા છે. આ પ્રતિમ લીનતા નામક છઠું આહ્ય તપ છે. ાાદવા

તત્ત્વાર્શનિશું કિત — પહેલાં કર્માસવનિરાધ રૂપ સંવરનું કારણ તપ છે, એવું પ્રતિયાદન કરવામાં આવ્યું હતું. તે તપના ખાર ભેદ છે-છ ખાદ્ય તથા છ આભ્યન્તર એ પણ કહેવામાં આવ્યું છે. હવે પ્રથમ ખાદ્ય તપના છ ભેદાની પ્રરૂપણા કરીએ છે એ–

આહ્ય તપ છ પ્રકારના છે-અનશન, અવમીદય, ઉનેાદરતા, લિક્ષાચર્યા, રસપરિત્યાગ, કાયક રેશ અને પ્રતિસંલીનના જે તપ બહાર ગાય અને બહારથી જાણી શકય તે આહ્ય તપ કહેવાય છે.

तरवार्षस्वे

श्रद्धचा स्वसासर्थ्यानुनारं द्रव्यक्षेत्रकाल्ध्यावविद्यः सन् अहोरात्राभ्यन्तर कर्तेण्य कियाश्चापरित्यज्ञन अनजञादिकं तपश्चरति स कर्यन्जिरामाग् मवति इति द्योध्यस् । पूर्वोक्तस्य-सप्तद्यविधस्य पृथिवीकायिकादि संयमस्य सामायिकादि पश्चविधचास्त्रिरूपस्य वा संयमस्य परिपाळनार्थं रसत्यागादिकं तयो भवति । एश्वविधचास्त्रिरूपस्य वा संयमस्य परिपाळनार्थं रसत्यागादिकं तयो भवति । एश्वविधचास्त्रिरूपस्य वा संयमस्य परिपाळनार्थं रसत्यागादिकं तयो भवति । एश्वविधचास्त्रिरूपस्य वा संयमस्य परिपाळनार्थं रसत्यागादिकं तयो भवति । एश्व - एषसा ज्ञानावरणादि कर्मग आत्मघदेशेभ्यः पृथकरणरूप्वरियाटन-लक्षणा निर्जरा अवति । तत्रा--ऽज्ञनस् - आहारः, तत् परित्यागोऽनज्ञनम्, तन्च द्विधिष् इत्वरं-यादज्जीवश्च । ठत्रेत्वरसन्छानं नमस्कारसहिदादिकं चतुर्यभक्तादि -पण्मासर्पयन्तश्चाऽवसेयस् । यावज्जीवं पुन स्विविधम् , पादणोपगमनम्-इङ्गितम्-

जो साधक पचचन में श्रद्धा रखना छुआ, अपने सामर्थ्य के अनु सार, द्रव्य-क्षेत्र-काल-साध को जानता हुआ, दिनमें और रात्रि में करने योग्य कियाओं का परित्याग न करता छुआ अनदान आदि तप करता है, वह कर्मनिर्जरा का आगी होना हैं। पूर्वेक्ति सतरह प्रकार के पृथ्वीकाय संयस आदि का पालन करने के लिए या पांच प्रकार के सामायिक चारिज आदि रूप संयस के पालन के लिए रसपरित्याग आदि तप किया जाता हैं। तप से वर्मो की निर्जरा होती है अर्थात् ज्ञानावरण आदि कर्मों का आत्मप्रदेशों से पृथक्त करण रूप परिशाटन होना है।

अद्यान का अर्थ है-आहार, उसका त्याग करना अनदान है। इसके दो मेद हैं-इत्वरिक और यावज्ञोच। इत्वरिक अनदान नौकारसी से छेकर उपवास आदि छह महीने तक का होता है। यावज्ञीव अनदान के तीन मेद हैं-पादपोपगमन, इंगिनमरण और भक्तप्रत्याख्यान।

જે સાધક પ્રવચનમાં શ્રદ્ધા રાખતા થકા, પેત ની શકિત મુજબ, દ્રબ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-બાવને જાણતા થકા, દિવસ અને રાત્રિદરમ્યાન કરવા રાગ્ય ક્રિયાઓના પરિત્યાગ ન કરતા થકા, અનશન વગેરે તપ કરે છે, તે કર્મ-નિર્જરાના ભાગી થાય છે પૂર્વોકત સત્તર પ્રકારના પૃથ્વીકાય સંયમ આદિનું પાલન કરવા- માટે અથવા પાંચ પ્રકારના સામાયિક ચારિત્ર આદિ રૂપ સંયમના પાલન માટે રસપરિત્યાગ આદિ તપ કરવામાં આવે છે. તપથી કર્માની નિર્જરા થાય છે અર્થાત્ જ્ઞાનાવરણ આદિ કર્માના આત્મપ્રદેશાથી પૃથક્કરણ રૂપ પરિશાટન થાય છે.

અશનના અર્થ છે-આહાર, તેના ત્યાગ કરવા અનશન છે આના બે લેદ છે-ઇત્વરિક અને યાવજજીવ ઇત્વરિક અનશન નૌકારશીથી લઇને ઉપ-વાસ વગેરે છ માસ સુધીનું હાેય છે. યાવજજીવ અનશનના ત્રણુ લેદ છે- मक्तपत्याख्यानश्च । तत्र-पार्पोषगमनं द्विविधम्, सव्याधातम्-निव्यीघातश्च तत्र-सतोऽप्यायुषः समुत्पन्नव्याधिना संजात महावेदनेन यत्प्राणोन्क्रान्ति करोति तत्-सव्याघातमुच्यते. निव्यीधातं षादपोपगमनं हु-भत्रज्या शिक्षा पदादिक्तमेण जराजर्जरितदेदः सन् उपहितचतुर्दिधाहार षत्याख्य.नः प्रश्रस्तध्यानव्यापृता-न्तःकरणो जन्तुरहितं रथण्डित्याश्रित्य पादषवत् एक्तेन पार्श्वेन निपत्य परिस्प-न्दशून्यः तावत्काल्पर्यन्तमारुत्ते यादत्माणा नोत्क्रामन्उि, इत्येवं तावत् पादपो-पगमरूपं द्विविध मनशनम् । श्रुतविहित क्रियाविशेपरूप मिज्ञितमुच्यते, तद्विशि-ण्टं मरणमिङ्गितमरणम् । इदमषि-अनशन्त्र-स्वीक्वर्वन् दीक्षा-शिक्षापदादि-

पापपोपगमन के दो भेद हैं-खन्याघात और निन्धांघात। जिसे न्याधि उत्पन्न हुई है और घोर वेदना हो रही है वह आयु रोष होने पर भी माणों की जो उत्कान्ति करता है वह सन्याघात पादपोपगमन हैं। जिस साधु का शरीर मवड्या एवं शिक्षा पद आदि के कम से जरा से जर्जरित हो गया हो, वह चारों प्रकार के आहार का परिहार करके, प्रशास्त ध्यान में चित्त लगाकर जीव-जन्तुओं से रहित भूमि का आश्रय ठेकर पादण (दृक्ष) के जैसे एक पसवाडे से हेट जाता है, हलन-चलन बिहजुल बंध कर देता है और जीदन के अन्त तक उसी प्रकार स्थिर रहता हैं। यह निन्धांधात पादपोपगमन कहे। चहा दोनो प्रकार का पादपोपगमन नामक अनकान है।

रास्त्रविहित किया को इंगित कहते हैं, उससे युक्त मरण इंगित मरण समझना चाहिए। इस अनरान वा को भी वहीत्वीकार करता

પાદપાપગમન્ ઇ'ગિતમરણ અને સરતપ્રત્યાખ્યાન યાદપાપગપનના છે લેદ છે સબ્યાઘાત અને નિર્બ્યાધાત જેને બ્યાધિ ઉત્પન્ન થઈ છે અને ઘાર વેદના થઇ રહી છે તે આયુબ્ય બલી હાેવા છતાં પણ ગાણાની જે ઉત્કાન્તિ કરે છે તે સબ્યાઘત પાદપાપગમન છે. જે સાધુનું શરીર પ્રવજ્યા અને શિક્ષાપદ આદિના ક્રમથી ઘડપણથી જર્જરિત થઈ ગયું છે, તે ચારે પ્રકારના આહારના ત્યાગ કરીને, પ્રશાસ્ત ધ્યાનમાં ચિત્ત પરાવીને, જીવજન્તુઓ વગરની ભૂમિના આશરા લઈને, પાદપ (વૃક્ષ)ની જેમ એક પડખેથી સુઈ જાય છે, હલન– ચલન તદ્દન બંધ કરી દે છે અને જીવનના અન્ત સુધી તે જ હાલતમાં સ્થિર રહે છે. આ નિર્બ્યાધાત પાદપાપગમન કહેવાય છે. આ બંને પ્રકારના અનશન પાદપાપગમન નામક છે.

શાસ્ત્રવિહિત ક્રિયાને ઈ'ગિત કહે છે, તેનાથી ચુક્ત મરણ ઈ'ગિતમરણ સમજવું. આ અનશન વર્તના પણુ તે જ સ્વીકાર કરે છે જે દીક્ષા અને

तत्त्वार्थद्वे

मतिपत्तिक्रमणैवा-ऽऽयुवः क्षीणतामवगम्प गृहीतरवोप करणो निर्जन्तुकस्यण्डिल शायी भूत्वा-एकक एव पत्यारूपान चतुर्विं वाहारो गर्यादितभूमौ गमनाऽगमनं कुर्वन्-चे॰ठावान् सम्यग्रज्ञाननिण्ठः प्राणान् परित्यजति, एतत् खछ-इझितमरणं परपरिकर्मवर्जितश्च भवति । भक्तपत्य.ख्यानरूपतन्त्वनं तु-गच्छमध्यवर्तिनः संयतस्य वोध्यम्, स खद्ध गच्छनध्यवर्धी संयतः कदाचित् त्रिविधाहारमत्या ख्याता मवति-कदाचित्-चहर्विधादार मत्याख्याता भवति, अन्ते च-मृटुसंस्ता-रकाश्रितः क्रत्यक्तछपत्याख्यानः शरीराद्युपकरणमदृत्वरहितः सन् स्वयं परि-

है जो दीक्षा और शिक्षा पद आदि के फम से आंगु को क्षीण हुआ समझता है। वह अपने उपकरणों को ग्रहण करके जीव-जन्तु विहीन भूमिभाग में चला जाता है। अकेला ही चारों प्रकार के आहार का खाग कर देता है और मर्यादा की गई भूमि में ही गमनागमन करता है। इस प्रकार रूम्याक्त ज्ञान में निष्ठ हो कर समाधि पूर्वक प्राणों का परित्याग कर देता है। इंगिल जरण परपरि कर्म से वर्जित शोता हे अर्थात् इस में भी दूसरे से किसी प्रकार की सेवा-शुअूषा नहीं करवाई जाती।

भस्तप्रत्याख्यान अनज्ञान गच्छ में रहे हुए साधु को होता है। गच्छ के अन्दर रहा हुआ साधु कभी तीन प्रकार के आहार का, त्याग करता हैं और कभी चारों प्रकार के आहार का परित्याग कर देता है। अन्त में संस्तारक पर छेट कर, सब प्रकार का प्रत्याख्यान कर के, ज्ञारीर एवं उपकरण आदि में मल्ला से रहित होक्तर, स्वयं नमस्कार

શિક્ષાપદ આદિના કમથી આયુષ્યને ક્ષીણ થયેલું સમજે છે. તે પાતાના ઉપકરણોને થ્રહણ કરીને જીવ- જન્તુ વિહાેણી ભૂમિભાગમાં ચાલ્યા જાય છે. એકલા જ ચારે પ્રકારના આહારના ત્યાગ કરી દે છે અને મર્યાદા આધેલી ભૂમિમાં જ ગમનાગમન કરે છે. આ રીતે સમ્યગ્રાનમા નિષ્ઠ થઈને સમાધિપૂર્વક પ્રાણાના પશ્ત્યાગ કરી દે છે છંગિતમરણ પરપરિકર્મથી વર્જીત દાય છે અર્થત આપં પણ બીજાથી કાેઇ પ્રકારની સેવા-શુશ્રૂષા કરવામાં આવતી નથી

ભકતપ્રત્યાખ્યાન અનશન ગચ્છમાં રહેલા સાધુ માટે હાે**ય છે. ગચ્છની** અંદર રહેલાે સાધુ ટાેઈ વાર ત્રણુ પ્રકારના આહારનાે ત્યાગ કરે છે અને કયારેક ચારે પ્રકારના આહારનાે ત્યાગ કરે છે. ટેવટે સાથરા પર સુઇ જઇને, બધા પ્રકારના પચ્ચખાણુ કરીને, શરીર અને ઉપકરણુ વગેરેમાં મમતાથી રહિત થઈને સ્વય નમસ્કાર ગ્રહણુ કરીને અથવા પાસે રહેતા प्राहितनमस्कारः, १त्यासन्न अमण इतनमरुकारो वा-उद्रतेन पार्द्श्य रिवर्तनादिकं विद्धत् समाधिना कालं करोति, तदेत्त् खलु-भक्तमत्याख्यानरूप मनशनमव सेयम् १ अवमौदर्यं तावत्-अवसं-न्यूनस्-उदरं यस्य सोऽवमोदरः तस्य भावः अवमौदर्यम्, न्यूनोदरत्वम्, दच्च-भवमौदर्यं तप अतुर्विधं मवति । १ जघन्या ऽवमौदर्यम्, २ मसाणपाक्षाऽवमौदर्यम्, ३ अर्धाऽवनीदर्यम् ४ उत्कृष्ट ऽवसौद-र्यम्, २ । यत्र-एका सिक्तथादारभ्य कचलपर्यन्तं न्युन माहारादिकं छज्यत्ते तत्-जघन्याऽवमौदर्यम्, द्वात्रिंशत्वमाणे-आहारे चतुर्विंशति कवलमाभं छज्यत्ते तत्-जघन्याऽवमौदर्यम्, द्वात्रिंशत्वमाणे-आहारे चतुर्विंशति कवलमाभं छज्यत्ते यत्र, तत्-प्रमाणमाप्ताऽवमौदर्यम्, षोडशकवलमात्रं यत्र छज्यत्ते तद्- अर्द्धाऽामीदर्यम्, कवलाष्टका दारभ्य सिकयमात्रं यत्र छज्यत्ते तद्-उत्कृष्ट ऽवमौदर्यम्, कवलाष्टका दारभ्य सिकयमात्रं यत्र छज्यत्ते तद्-उत्कृष्ट ऽवमौदर्यम् । एत्वच-न्युनतर-न्यूनतमा-ऽऽहारे उत्कृष्टम्-उत्कृष्ट विम्लाऽवमीदर्यं सवतीति २ सिक्षा-

ग्रहण करके या पास में रहे हुए साधु के द्वारा कृत नमस्कार होकर, पसवाड़ा बद्छता हुआ समाधि के साथ काल्डधर्म को प्राप्त होता हैं। यह भक्तपत्याख्यान अनरान है।

(१) जनोदरता को अवमोदर्घ करते हैं। अवमौदर्घ तर के चार भेद हैं—(१) जघन्य अवमौद्र्घ (२) प्रमाणप्राप्त अवमौद्र्घ (३) अर्धा-वमौद्र्घ और (४) उत्कृष्टावमौद्र्घ। एक सीथ से ठेकर एक ग्र.स तक कम आहार करना जघन्य-अवमौद्र्घ है। पूर्ण आहार बत्रींस कवल माना जाता है, उसमें से चौधीस कवल मात्र खाना प्रमाणप्राप्त अवमौद्र्घ है। सोलह कवल खाना अर्थावमौद्र्घ है और आठ कवल से ठेकर एक सीध तक खाना उत्कृष्टावमौद्र्घ है और आठ कवल से ठेकर एक सीध तक खाना उत्कृष्टावमौद्र्घ है। तात्पर्ध यह है कि परिपूर्ण आहार में से जितना-जितना आहार कम किया जाता है, उनना-उतना उत्कृष्ट अवमौदर्थ तप होता है।

સાધુ દ્વારા કૃતનમસ્ડાર થઈને પડેખું બદલતા થકા સમાધિપૂર્વંક કાળધર્મને પ્રાપ્ત થાય છે. આ ભક્તગત્યાખ્યાન અનશન છે

(૨) ઉનાદરતાને અવનીદર્ય કહે છે. અરમીદર્ય તપના ચાર ભેદ છે-(૧) જઘન્ય અવમીદર્ય (૨) પ્રમાણપ્રાપ્ત અવમીદર્ય (૩) અર્ધાવમીદર્ય અને (૪) ઉ કૃષ્ટાવમીદર્ય એક સીંયથી લડને એક કાળિયા સુધી અપ્હાર એાછે કરવા જઘન્ય-અવમીદર્ય છે. પૂર્જી અહાર ભગીમ કાળીંયા માનવામાં આવે છે તેમાંથી ચાવીસ કાળિયા જ ખાવું પ્રમાણપ્રાપ્ત-અવમીદર્ય છે. સાળ કાળિયા ખાવા અર્ધાવનીદર્ય છે અને આઠ કાળિયાથી લઇને એક સીથ સુધી ખાવું ઉત્કૃષ્ટ.વમીદર્ય છે તાત્પર્ય એ છે કે પરિપૂર્ણ આહારમાંથી જેટ-જેટલા આહાર ઓછા કરવામાં આવે છે, તેટલ -તેટલ ંઉત્કૃષ્ટાવમીદર્ય તપ થાય છે. चयां च-ग्रति परिसंख्यानरूगाऽनेकविधा भवति, उत्सिप्तचर्या-निक्षिप्तचर्यादि भेदात् । तत्रोत्सिप्त-निक्षिण् उचयदिीनां सक्तु-कुल्मापोदनादीनामन्यतममभिग्रह-मभिग्रह्य भिक्षाये पर्यटनम्-तदन्यस्य पत्याख्यानं भिक्षाचर्या । तत्र-द्रव्यक्षेत्र-काल-भावतो विभक्तानभिग्रहान कृत्वा भिक्षाटनं कर्तव्यम्, तत्र-दत्तीनां भिक्षाणाञ्च परिग्रहणं कर्तव्यम् । तचया-'अद्यैकां दत्ति ग्रहीष्यामि द्वे वा-तिस्रो वा' एवस्-भिक्षाणामपि परिगणनं कर्तव्यम्, तत्र द्रव्यतोऽ भग्रहः सक्तु-कुल्नापाऽन्न शुष्कीदनादेग्रेहणविषये, तक्रस्य-एककस्याऽऽचाम्ल पर्णकस्य मण्ड-कानाञ्चाऽऽभिग्रहः क्षेत्रतोऽभिग्रहो देइलीधागस्य जङ्घयौरन्तःकरणेन भिक्षाग्रहण-

(३) सिक्षाचर्यां को वृत्तिपरि संक्षेप भी कहते हैं। यह अनेक प्रकार की हैं— उत्किप्तचर्या, निक्षिप्तचर्या आदि। उत्क्षिप्त या निक्षिप्त, सक्तु, क्रुल्माण, ओदन आदि में से किसी का अभिग्रह छेकर भिक्षा के लिए अटन वारना और दूखरी वस्तुओं का त्याग करना भिक्षाचर्या हैं। द्रव्प, क्षेत्र, काल और भाव से विभक्त वस्तु ओं का अभिग्रह करके जिक्षाटन करना चाहिए। अभिग्रह दन्ति और भिक्षा का किया जाता है, जैले–आज एक ही दन्ति ग्रहण करुंगा या दो अथवा तीन ही ग्रहण जरूंगा। इसी प्रकार जिल्ला की जाणना-मर्यादा कर छेनी चाहिए। खक्तु, क्रुल्माप, अन्न या ओदन को ग्रहण करने के विषय में या तक आचाम्ल पर्णक या मण्डक के विषय में अभिग्रह करना म्रव्य से जिक्लाचर्या है। एक पैर देहली के वाहर और एक भीतर हो तो भिक्षा खांग, इल प्रकार का अभिग्रह करना क्षेत्र संवंधी भिक्षा-

(૩) સિક્ષાચર્યાને વૃત્તિપરિસંક્ષેપ પણ કહે છે આ અનેક પ્રકારની છે-ઉત્લિપ્તચર્યા, નિક્ષિપ્તચર્યા આદિ ઉત્લિપ્ત અથવા નિક્ષિપ્ત સત્તુ કુલ્માષ આદન વગેરેમાંથી કાઇના અભિગ્રહ લઇને સિક્ષા માટે અટન કરવું અને બીજી વસ્તુઓના ત્યાગ કરવા સિક્ષાચર્યા કહેવાય છે. દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને સ વથી વિસ્કૃત વસ્તુઓના અસિગ્રહ કરીને સિક્ષાટન કરવું જોઇએ. અસિગ્રહ દત્તિ તથા સિક્ષ ના કરવામાં આવે છે, જેમ કે-આજે એક જ વસ્તુ ગ્રહણ કરીશ અથવા છે અગર ત્રણતું જ ગ્રહણ કરીશ આ રીતે સિક્ષાની પણ ગણના-મર્યોદા બધી લેવી જોઇએ. સતુ, કુલ્મ ધ અનાજ અથવા આદનને ગ્રહગુ કરવાના વિષયમાં અથવા છાશ આત્યાયલ પર્ણક અથવા માંડકના વિષયમાં અસિગ્રહ કરવા દ્રવ્યથી સિક્ષાચર્યા છે. એક પગઉ બરા બહાર અને બીજો અંદર હે.ય તા જ સિક્ષા લઈશ આ જાતના અસિગ્રહ ક્ષેત્રસંબંધી સિક્ષાચર્યા છે, જ્યારે બધાં જ સિક્ષુકા ચાલ્યા જશે ત્યારે ભિક્ષા विषये काळतोऽसिग्रहः सर्वेषां सिक्षचराणां विनिर्भमनानन्दरं ग्रहण विषये । भावतोऽभिग्रहो हास्यरोदनादि व्यापृत्रहय दायकस्य भिक्षा-दानविषयेऽदयान्तव्यः, तदेवं-द्रव्याधन्यतमाऽभिग्रहं कुत्वा शेप मत्यारूगानं द्वत्ति परिसंख्यानरूपां भिक्षाचर्यातपो व्यपदिइपते ३ रसपरित्यागस्तावत्-अनेकविधः, हुग्ध दध्यादि रसविक्ठतीनां मत्यारूपानं दिरस-रूक्षादीनामसिग्रहश्च वोध्यः । तत्र-त्हयन्ते-ऽतिशयेना-ऽऽस्वाधन्ते इति रसाः हुग्ध-दधि-ष्टतादयः तेषां परित्यागः परि-इत्णं-रसपरित्यागः, तद्रूपं तपो रसपरित्यागतपः ४ एकान्ते शरीरोपधातरहिते सहम-स्थूल प्राणिवर्जिते सी पशुपण्डकर हिते स्थाने स्थितिः, शून्यागार-गिरि-चर्या है । जब सभी भिक्षुक निकल चुकेंगे तच भिक्षा ऌ गा, इत्यादि काल संवंधी अभिग्रह करना काल से भिक्षाचर्या है । अगर दाता हंसता हुआ या रोता हुआ आहार देगा तो ही ग्रहण करूंगा, इत्यादि अभिग्रह करना भाव से भिक्षाचर्या है । इस्र प्रकार इन द्रव्य, क्षेत्र आभिग्रह करना भाव से भिक्षाचर्या है । इस्य प्रकार इन द्रव्य, क्षेत्र आभिग्रह करना भाव से भिक्षाचर्या है । इस्य प्रकार इन द्रव्य, क्षेत्र आभिग्रह करना भाव से भिक्षाचर्या है । इस्य प्रकार इन द्रव्य, क्षेत्र

(४) रसपरित्याग तप भी अनेक प्रकार का है। हुध, दहीं आदि रसचिकृतियों का त्याग करना और विरस-नीरस खखे आदि का अभिग्रहण करना इसी तप के अन्तर्गत है। जो रसे जाएं अर्थात् आस्वादन किये जाएं उन्हें रस कहते हैं, जैसे दूध, दहीं, घृत आदि, उन रसों का त्याग रसपरित्याग कहठाता है।

(५) एकान्त, शाशीरिक व्याघात से वर्जित, सूक्ष्म औश स्पूल अडि કરીશ વગેરે કાળ સ'બ'ધી અભિગ્રહ કરવા, કાળથી ભિક્ષાચર્યા છે જો દાતા હસતા હસતા અથવા રડતા રડતા આહાર આપશે તા જ ગ્રહ કરીશ વગેરે અભિગ્રહ કરવા, ભાવથી ભિક્ષ ચર્યા છે આવી રીતે આ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર વગેરેમાંથી કાંઇના અભિગ્રહ કરીને શેષના ત્યાગ કરવા એ વૃત્તિપરિ સ'ખ્યાન રૂપ ભિક્ષ'ચર્યા તપ છે.

(૪) રસપરિત્યાગ તપ પણુ અનેક પ્રકારના છે. દૂધ, દહીં આદિ રસવિકૃતિ ભાના ત્યાગ કરવા અને વિરક્ષ-નીરસ રૂક્ષ આદિના અભિગ્રહ કલ્પવા આ તપના જ અન્તર્ગત છે જે રસી શકાય અર્થાત આસ્વાદન કરી શકાય તેમને રસ કહે છે, જેવી રીતે દૂધ, દહીં, ઘી આદિ રસેના ત્યાગ રસપરિત્યાગ કહેવાય છે.

(૫) એકાન્ત, શારીરિક વ્યાઘાતથી વર્જિત, સૂક્ષ્મ અને રથૂળ પ્રાશિ-

गुहादौ समाघ्यर्थं निवसनं कायक्छेग्रव्याऽने ग्रविधः, आतःपनादिकम्-वीरासनम्-उल्कुटु ग्राम्नम् एग्रपाइर्दद्याधित्वम्-दण्डायतज्ञाधित्वम्-अप्रावृत्तादिकम्- केश-छञ्चनश्च ऽग्रान्तच्यम् ५ संन्जीनता तादत्-इन्द्रिय-कषाच-योग-विदिक्तचर्या भेदात चतुर्विधाः। इन्द्रियक्तपाययोगानां ग्रभेषु प्रवृत्तिरिन्द्रियक्तपाययोगसंठी-नता चतुर्थी-विविक्तज्ञच्या, एपा-विक्क्तिशयनासनसेवनता-द्दरयपि कथ्यते ६ इत्येवं पड्विधवाह्यतपसा खळु संमारसङ्गत्यागः-ज्ञरीरलघुत्वम्-इन्द्रियविजयः संयमरक्षणं-ज्ञानावरणादि कर्म निर्जत्त्पश्च समासाचते संपत्तेः-अम्रगः इति ॥ देशा

प्राणियों से रहित एवं स्त्री पत्तु तथा नपुं सक जहां न हो ऐसे स्थान में रहना-समाधि के लिए सूने घर या पर्वत की गुफा आदि में निवास फरना कायकडेदा है। उसके अनेक भेद हैं, जेसे—आतात्मा छेना, वीरासन करना, उत्कुटुक आसन करना, एक ही पखवाडे से द्यायन करना, दण्डायत (दंड की तरह छंपा) होकर द्यायन करना जीर्णद्यीण रखना, अल्प सूल्यवस्त्र रखना केद्यालोंच करना आदि।

(१) संलीनता-इसके चार भेद हैं-इन्द्रिय संलीनता, कषाय-संलीनता, योग संलीनता और विदिकतचर्या। इन्द्रियों की अशुभ प्रष्टुक्ति न होने देना इन्द्रिय संलीनता, कषायों की प्रष्टुत्ति न होने देना कपाय संलीनता और योगों की अशुभ प्रष्टुत्ति न होने देकर शुभ प्रष्टत्ति दरना योग संलीनता हैं। स्त्री आहि से दर्जित शयत-आसन का सेवन करना विदिक्तशय्श नामक संलीनता है।

ઓથી રહિવ અને સ્તી, પશુ તથા નપુંસક જ્યાં ન હાેય એવા સ્થાનમાં વાસ કરવા-સમાવિ માટે સુના ઘર અથવા પર્વતની ગુકા આદિમાં નિવાસ કરવા કાયકલેશ છે તેના અનેક લેક છે, જેવાં કે-આતાપના લેવી, વીરાસન કન્વું, ઉત્કુટુક આસન કરવા, એક જ પડખે શયન કરવું, દણ્ડાયત (દંડની જેમ લાંબા) થઈ ને શયન કરવું, છર્ણુશીર્ણુ વસ્ત્રો રાખવા, અલ્પમૂલ્ય વસ્ત્ર રાખવા, કેશલાચ કરવા વગેરે.

(૬) સંલીનત – આના ચાર ભેદ છે – ઇન્દ્રિયસંલીનતા, કષાયસંલેન 1, ચાેગસંલીનતા અને વિવિક્તચર્યા ઇન્દ્રિયાની અશુભ પ્રવૃત્તિ ન થવા દેવી ઇન્દ્રિયસંલીનતા, કષાયાની પ્રવૃત્તિ ન થવા દેવી કષાયસંલીનતા અને ચાેગાની અશુભ, પ્રવૃત્તિ ન થવા દઈ શુભ પ્રવૃત્તિ કરવી ચાેગસંલીનતા છે. સ્ત્રી આદિથી વર્જિત શયન–આસનનું સેવન કરવું વિવિક્તિશય્યા ન સક સંલીનતા છે. આ રીતે છ પ્રકારના આદ્ય તપથી સંસાર તરક્ષ્થી આસકિતના ત્યાગ म्लम्-अव्भितरए तवे छव्तिहे, पायच्छित्त-विणय-वेया-वच्च-सज्झाय-झाण-विउत्तग्मेयओ ॥६२॥

छाया-आश्यन्तरं तपः षड्विधम्, पायश्चित्त-विनय-वैयाष्टरय स्वार्ध्यायं-ध्यानव्युत्सर्गभेदतः ॥६२॥

तत्त्वार्थ दीपिका—पूर्व तावद्-वाह्याऽभ्यन्तरभेदेन तपसो द्वैदिध्यस्योक्त त्वात् तत्र पूर्वसूत्रे पइदिधं वाह्य छपः मरूपितस्, सम्पति-षड्विधमेवाऽभ्यन्तरं तपः प्रतिपादधितुज्याह-'अव्भितरए तवे छव्विहे' इत्यादि । तथा च-प्राय-श्वित्तम्, विनयः, वैयाहत्यस्, रत्राध्यायः, ध्यानम्, व्युत्सर्गः, इत्येवं पद्विधं

इस प्रकार छए प्रकार के बाख तप से संसार के प्रति आसकित का त्याग ऐता है, जागीरिक रुचना आती है, इन्द्रियों पर विजय प्राप्ती होती है, संयस की रक्षा दोनी है और ज्ञानावरण आदि कमों की निर्जरा होती है ॥६१॥

'अव्भितरए तचे छव्विहे' इत्यादि

सूम्राइर्थ—आभ्यन्तर तप के छह भेद हैं—(१) प्रायश्चित्त (२) विनय (३) वैयाव्रत्य (४) स्वाध्याय (५) ध्यान और (६) व्युत्सर्ग ॥६२॥

तत्त्वार्थदीपिका--पहछे बाह्य और आश्पन्तर ये तप के दो भेद कहे थे, इसमें से पूर्वसूझ में बाह्य तप के छह भेदों का निरूपण किया गया अब आश्यन्तर तप के छह भेदों का प्रतिपादन करने के लिए कहते हैं-

(१) प्राचश्चिस (२) चिनय (३) वैणावत्य (४) स्वाध्याय (५) ध्यान और (६) च्युत्सन, यह छह प्रकार का अभ्यन्तर तप हैं। ये प्रायश्चित्त

થાય છે, શારીરિક લઘુના આવે છે, ઇન્દ્રિયેા પર વિજય પ્રાપ્ત થાય છે, સંયમનું રક્ષણુ થાય છે અને જ્ઞાનાવરણુ વગેરે આઠ કર્માની નિર્જરા થાય છે. ાાક્વાા

अविभत्तरए तवे छवित्रहे' धीयाहि

સ્ત્રાર્થ-આભ્યન્તર તપના છ ભેદ છે-(૧) પ્રાયશ્ચિત્ત (૨) વિનય (૩) વૈંયાવૃત્ય (૪) સ્વાધ્યાય (૫) ધ્યાન અને (૬) વ્યુત્સર્ગ. ાદ્દગા

તત્યાર્થ દીપિકા—પહેલા બાહ્ય અને આભ્યન્તર એમ તપના બે લેદ કહેવામાં આવ્યા હતા. આમાંથી પૂર્વ સૂત્રમાં બાહ્ય તપના લેદાનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું હવે આભ્યન્તર તપના છ લેદાનું પ્રતિપાદન કરવા માટે કહીએ છીએ–

(૧) પ્રાયશ્ચિત્ત (૨) વિનય (૩) વૈયાવૃત્ય (૪) સ્વાધ્યાય (૫) ધ્યાન અને (૬) વ્યુત્સર્ગ, આ છ પ્રકારના આભ્યન્તર તપ છે. આ પ્રાયશ્ચિત્ત વગેરે ત૦ ૬૬

'घाय इत्युच्यते लोक श्चित्तं तस्य मनो सवेत्।

तस्य गुद्धिकरं कर्म मायश्चित्तं तमुच्यते ॥इति॥ १

पर्यायज्येष्ठेषु मुनि ममृतिषु समादरो विनयः २ कायिकचेष्टया-द्रव्यान्त-रेण चोपासनं वैयावृत्यम् ३ शरीरमवृत्या-द्रव्यान्तरेण चा ग्ळानस्य-मुनेः पाद-

आदि मन को नियंत्रित करने वाछे हैं. इस कारण इन्हें आभ्यन्तर कहा है। 'प्र' अर्थात् प्रकृष्ट (उरकृष्ट), 'अय' अर्थात् अप्रदास्त-शुभं-कर बिधि को 'प्रायः' कहते हैं जिस का अर्थ है उत्कृष्ट चारित्र। प्रकृष्ट चित्त वाछे साधुजनों का 'चित्त' जिसमें हो वह 'प्रायश्चित्त' कहठाता हि। आत्म शुद्धि करने वाछे क्रियाविद्योप को प्रायश्चित्त कहते हैं। अथवा 'प्रायः' का अर्थ अपराध हैं, उस जित्त अर्थात् शोधन को प्रायश्चित्त कहते हैं। कहा भी हें-

'प्रायः' का अर्थ हैं लोग और 'चिल' का अर्थ है-उसका मन चित्त की शुद्धि करने वाला कृत्य प्रायश्चित्त कहलाता है ॥१॥

दीक्षापर्याय में ज्येण्ठ मुनि आदि का आदर करना विनय है। कायिक ज्यापार से अथवा अन्य द्रव्यों से जपासना करना वैयावृत्य

મનને અંકુશમાં રાખનારાં છે, આ કારણે એમને આભ્યન્તર કહેવામાં આવ્યા છે. 'પ્ર' અર્થાત્ પ્રકૃષ્ટ (ઉત્કૃષ્ટ) 'અય' અર્થાત્ અપ્રશસ્ત-શુલ કર વિધિને 'પ્રાય' કહે છે જેના અર્થ ઉત્કૃષ્ટ ચારિત્ર પ્રકૃષ્ટ ચિત્તવાળા સાધુપુરૂષાનું 'ચિત્ત' જેમાં હાય તે 'પ્રાયશ્ચિત્ત' કહેવાય છે. આત્મશુદ્ધિ કરનાર કિયા. વિશેષને પ્રાયશ્ચિત્ત કહે છે અથવા 'પ્રાય:'ના અર્થ અપરાધ છે. તે 'ચિત્ત' :અર્થાત્ શાધનને પ્રાયશ્ચિત્ત કહે છે. કહ્યું પણ છે-'પ્રાય:'ના અર્થ થાય છે લાક અને ચિત્તના અર્થ થાય છે-તેનું મન ચિત્તની શુદ્ધિ કરનાર કૃત્ય પ્રાયશ્ચિત્ત કહેવાય છે. ાાવા

દીક્ષાપર્યાયમાં જયેષ્ઠ સુનિ આદિનેા આદર કરવાે વિનય છે. કાયિક બ્યાપાર્સ્થી અથવા અન્ય દ્રબ્યાેથી ઉપાસના કરવી વૈયાવૃત્ય છે. શરીરથી दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ सू.६२ आभ्यन्तरतपसोमेदनिरूपणम् - - ४६७-

संवाहनादिभिराराधनं वैयाटस्यम् । ज्ञानमावनार्थं मूलम्रत्रपठनं स्वाध्यायः श्र् ध्यानं-धर्मशुक्लरूपं ध्यातव्यक्षितिपञ्चममाभ्यन्तरं ध्यानम् ५ ज्ञयनाऽऽसन-स्थानेषु काय चेष्टायाः परित्यागो व्युत्सर्गः ६ ॥६२॥

तत्वार्थनिर्युक्तिः—पूर्वं तावत् संवरहेतुत्वेन तपः प्ररूपितम्, तच्च-दिविधम्, बाह्य'ऽध्यन्तरभेदात् तत्र-बाह्यन्वपः पड्विधमनशनादिकं पूर्वम्रत्रे परूपितम्, सम्पति-आभ्यन्तरं तपः पडविधं भग्रतीति प्ररूपयितुमाह-'अब्भि-तरए तवे छव्विहे पायश्चित्त-विणय वैयायच्च सज्झाय-झाण-'विड-मग्गमेय झो' इति । आभ्यन्तरं तपः पडविधम्, प्रायश्चित्त-विनयवैयावृत्य स्वाध्याय-ध्यान-व्युत्सर्गभेदतः इति, तथा च-प्रायश्चित्तं, विनयवैयावृत्यं-

है। शरीर से रूग्ण छुनि के पांच द्वाना अथवा अन्य प्रकार से उसकी आराधना करना वैयाव्रत्य है। ज्ञान-भावना के लिए मूलसूत्रों का पठन करना स्वाध्याय है। चित्त को एकाग्र करना ध्यान हैं या धर्म-ध्यान और शुक्लध्यान करना ध्यान तप है। काथ की चेव्टा का परित्याग करना व्युत्सर्ग है ॥६२॥

तत्त्वार्थनिर्युक्ति--पहछे तप को संवर का कारण कहा था। तप के दा मेद ई-बाह्य और आभ्यन्तर। बाह्य तप के अनजान आदि छह मेद हैं, यह पहछे खूझ में प्रतिपादन किया जा चुका हैं, अब आभ्यन्तर तप के छह मेद कहते हैं-

आम्यन्तर तप के छह सेद हैं-(१) प्रायश्चित्त (२) विनय (२) वैयावृत्य (४) स्वाध्याय (५) ध्यान और (६) व्युत्सर्ग। इस प्रकार

પીડિત મુનિના પગ દખાવરા અથવા અન્ય પ્રકારથી તેમની આરાધના કરવી વૈયાવૃત્ય છે. જ્ઞાન-ભાવના માટે મૂળસ્ત્રોનું પઠન કરવું સ્વાધ્યાય છે ચિત્તને એકાગ્ર કરવું ધ્યાન છે અર્થાત્ ધમ<sup>ે</sup>ધ્યાન અને શુકલધ્યાન કરવું ધ્યાન તપ કાયાની ચેબ્ટાના પરિત્યાગ કરવા વ્યુત્સર્ગ છે. ાાદવા

તાત્ત્વાર્થનિર્ચુ ક્તિ – પહેલાં તપને સંવરના કારચ રૂપ કહેવામાં આવ્યું. તપના બે લેદ છે – બાદ્ય તથા આલ્યન્તર બાદ્ય તપના અનશન આદિ છ લેદ છે એ પહેલા સૂત્રમાં પ્રતિપાદન કરવામાં આવી ગયું છે, હવે આભ્ય ત્તર તપના છ લેદ કહીએ છીએ –

આભ્યન્તર તપના છ લેદ છે-(૧) પ્રાયશ્ચિત્ત (૨) વિનય (૩) વૈંયાવૃત્ય (૪) સ્વાધ્યાય (૫) ધ્યાન અને (૬) વ્યુત્સર્ગ આરીતે પ્રાયશ્ચિત્ત, इवाध्यायो-ध्यानं-ब्युत्सर्ग इत्येवं पड्विध माभ्यन्तरं तप उच्यते । म्लोत्तर-गुणेषु कश्चिद्तीचारश्चित्तं मलिनयतीति तत्छद्भचर्थं मायश्चित्तं विहितं भवति, पापच्छेदकारित्वात् प्रायश्चित्तमुरुवते, प्रायो वाहुरुयेन चित्तविशुद्धिहेतुत्वात्-प्राय-श्चित्तम् १ विनीयते ज्ञानावरणादिकपष्टमकारकं कर्माऽपनीयते येन स विनयः २ श्चेनोपदेशेन व्यावृत्ता-शु वच्यापारवान्, तस्य यावः-कर्म वा वैयावृत्यम् ३ निर्जरार्थं ग्ळानादि सेवाकरणं वैयादृत्य मुज्यते ३ सुष्ठु-मर्यादया काल वेला-परिहारेण, षौरुष्यापेक्षया वा मूलस्वत्रस्याऽऽध्यायः पठनं स्वाध्याय उच्यते ४ ध्यायते चिन्त्यते वस्त्रनेने तिध्यानम्, तत्त्वाऽर्त्त-रौद्रे वर्जयित्वा धर्मशुक्लरूपम्, प्रायश्चित्त, चिनव्य, वैद्यावृत्य, स्चाध्याय, ध्याल ध्यौर व्युत्सर्ग, ये छर्

आभ्यन्तर तप कहलाते हैं। इनका स्वरूप इस प्रकार है। (१) प्रायश्चित्त-मूल या उत्तर गुणों में कोई अतिचार लगा हो

(१) धायाश्चत-सूल या उत्तर गुणा झ काइ आतचार लगा हा और वह चित्त को मलीन बना रहा हो तो उसकी गुद्धि के लिए प्रायश्चित्त किया जाता है। पाव का छेद (विनाज्ञ) करने के कारण वह प्रायश्चित्त कहलाता है।

ं (२) विनय-जिसके सेवन से ज्ञानावरण आदि आठ प्रकार के कर्म विनीत-दूर होते हैं, वह विनय तप है।

(३) वैयावृत्य-अत के उपदेश के अनुसार शुरु व्यापारवान् का भाव या कर्म वैयावृत्य कहलाता है। अर्थात् अपने कर्लों की निर्जरा के अर्थ ग्लान मुनि की सेवा करना वैयावृत्य लप कहलाता है।

(४) सु अर्थात् समीचीन रूप से-मर्यादा के साथ-कालवेला का विनय, वैयावृत्य, स्त्राध्याय; ध्यान અने व्युत्सर्ग आ छ आक्यन्तर तप अंदेवाय छे. तेमनुं स्व३प आ प्रमाहो छे-

(૧) પ્રાયશ્ચિત્ત-મૂળ અથવા ઉત્તરગુગ્રુામાં કાઇ અતિયાર લાગ્યા હાય તેમજ તે ચિત્તને કલુષિત અનાવતાે હાય તાે તેની શુદ્ધિ કાજે પ્રાયશ્ચિત્ત કરવામાં આવે છે, પાપના છેદ (વિનાશ) કરવાના) કારણે તે પ્રાયશ્ચિત્ત કહેવાય છે.

(२) विनय-જેના સેવનથી જ્ઞાનાવરણુ આદિ આઢ પ્રકારના કમ વિનીત-દ્વર થાય છે, તે વિનય તપ છે.

(૩) વૈયાવૃત્ય- શ્રુતના ઉપદેશ અનુસાર શુલ વ્યાપારવાન્ના ભાવ અથવા કર્મ વૈયાવૃત્ય કહેવાય છે અર્થાત્ પાતાના કર્માની નિજ<sup>ડ</sup>રા માટે ઉદાસીન મુનિની સેવા-શુશ્રૂષા કરવી વૈયાવૃત્ય તપ કહેવાય છે.

(૪) સુ અર્થાત્ સમીચીન રૂપથી-મર્યાદા સહિત-કાળ-વેળાના પરિહાર

दीपिका-नियुक्ति टीका अ.७ खू.६२ द्राविधगायश्चित्तनिरूपणग्

एतत्पञ्चममाभग्रन्तरं तपः उच्यते५ शयने-उपवेशने स्थाने-ऊर्ध्वस्थाने कायचेष्टा-याः वर्जनं व्युत्सर्ग इत्युच्यते ६ इत्येवं षड्विधं खल्याभ्यन्तरं तपो व्यपदि्रयते (६२) मूल्म-पायच्छित्ते तवे दसविहे, आलोयण पडिकम्मण-तदु-

भयविवेगविउलग्गतवछेदमूलावणटूप्पपारंचियभेयओ ॥६३॥

छाया-मायश्चित्तं दशविधम्, आलोचन-मतिक्रमण-तदुमय-विवेकव्युक्सर्ग -तप-श्छेर-मूलानवस्थाप्प-पाराश्चिकभेदतः, ॥६३॥

परिहार करके या पौरुषी का ध्यान रख कर मूल सूत्र का अध्याय अर्थात पठन करना स्वाध्याय है।

(५) ध्यान-जिसके दारा वस्तु का चिन्तन किया जाय वह ध्यान। यहां आर्त्तभ्यान और रौद्रध्यान को त्याग कर धर्मध्यान और द्युक्ल. ध्यान ही ग्रहण करना चाहिए। यह पांचवां आभ्यन्तर तप है।

(६) शयन या स्थान में अर्थात् बैठ कर या खडे होकर काय संबंधी चेष्टाओं का त्याग करना व्युत्सर्ग है। यह छह प्रकार का आभ्यन्तर तप है ॥६२॥

'पायच्छित्ते दसविहे' इत्यादि ॥स०६३॥

सूत्रार्थ—प्रायश्चित्त दस प्रश्नार का है-(१) आलोचन (२) प्रतिक्रमण (३) तद् अय-आलोचन-प्रतिक्रमण (४) विवेक (५) व्युत्सर्ग (६) तप (७) छेद (८) सूल (९) अनवस्थाप्य और (१०) पारांचिक ॥६३॥

કરીને અથવા પારસીનું ધ્યાન રાખીને મૂળસૂત્રનું અધ્યયન અથવા પઠન કરવું સ્વાધ્યાય છે.

(૫) ધ્યાન-જેના વડે વસ્તુનું ચિન્તન કરવામાં આવે તે ધ્યાન અન્ને આર્તાંધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાનના ત્યાગ કરીને ધર્મધ્યાન અને શુકલધ્યાન જ ગહણ કરવું જોઈએ. આ પાંચમું આલ્યન્તર તપ છે.

(૬) શયન અથવા સ્થાનકમાં અર્થાત્ ઉભા થઈને કે એસીને, કાયા સંભંધી ચેબ્ટાએાના ત્યાગ કરવા વ્યુત્સર્ગ છે.

(૩) તદુલચે-આલાચન-પ્રતિક્રમણ (૪) વિવેક (૫) વ્યુત્સર્ગ (૬) તપ (૭)

સૂત્રાર્થ-પ્રાયશ્ચિત્ત દશ પ્રકારના છે-(૧) આલેાચન (૨) પ્રતિક્રમણ્

છેદ (૮) મૂળ (૯) અનવસ્થાપ્ય અને (૧૦) પારાંચિક. ાદ્ગા

'पायचिचत्ता दुसबिहे' ७त्याहि

ત્મા છ પ્રકારના આલ્યન્તર તપ છે. ાાદ્રા

तत्वाधदीपि आ-पूर्वम्ने-पायश्चित्तविनय-वैयाहत्पादि भेदेन पड्विभ माम्पन् उरं तपः प्ररूपितम्, तत्र-मथमोपात्तं मागश्चित्तं तावद् दश्विधं भवतीति प्ररूपायतुमाह-पायच्छित्ते दन्त्र' इत्पादि । पायश्चित्तम्-आत्मश्चद्धिकारफक्रिया विश्वेभो दर्शविधं दर्तते, आळोचनमतिक्रमण-तदुमय-दिवेफ-व्युन्सगे-तप-'छेर-सू-जानवस्थाप्यपाराश्चिक भेदतः । तथा चाऽऽलोचनमायश्चित्तम् १ मति-क्रमणप्रायश्चित्तम् २ तदु पयमाध्वित्तम् ३ दिवेकमायश्चित्तम् ४ व्युत्सर्भ-पायश्चित्तम् ५ तपः प्रायश्चित्तम् ६ छेद प्रायश्चित्तम् ७ मूल्प्रायश्चित्तम् ८ अन-वस्थाप्यमायश्चित्तम् ९ पाराश्चिक मायश्चित्तम् १०, इत्येवं दशदिधं मायश्चित्तम् । तत्राऽऽचार्याद प्रमादह्त्य दशदोपविवर्जितं निवेदन मालोचन ग्रुच्यते, एकान्तो

तत्त्वार्थदीपिका—पूर्व सूत्र में प्रापश्चिल, विनय, वैयाष्टत्य आदि के सेद के छह प्रकार के आस्पन्नर तप का निरूपण किया गया, उनमें प्रथम आस्पन्तर तप प्रायश्चित्त के दस मेरों का यहां निरूपण किया जाता है।

प्रायश्चित्त अधीत् आत्मशुद्धि कारक किथा के दस भेद हैं-(१) आलोचन (२) प्रतिक्रमण (३) उभय-आलोचन-प्रतिक्रमण (४) विवेक (५) व्युत्सर्ग (६) तप (७) छेद (८) पूछ (९) अनवस्थाप्य और पारां-चिक्र । इस प्रकार (१) आलोचन प्रायश्चित्त (२) प्रतिक्रमण प्रायश्चित्त (३) तदु मयप्रायश्चित्त (४) विवेकप्रायश्चित्त (५) व्युत्सर्गप्रायश्चित्त (६) तपः प्रायश्चित्त और (१०) पारांचिकप्रायश्चित्त, इस तरह दस प्रकार का प्रायश्चित्त है ।

(१) आलोचन-आचार्थ और उपाध्याय के समक्ष अपने प्रमाद तत्त्वार्थ ही पिडा- पूर्व सूत्रमां प्रायश्चित्त, विनय, वैयावृत्य आहिनां लेहथी छ प्रधारना आल्उन्तर तपनुं निरूपणु धरवामा आव्युं, तेमां प्रथम आक्यन्तर तप प्रायश्चितना दश लेहोनुं अढीं निरूपणु धरवामां आवे छे-प्रायश्चित्त अर्थात् आत्मशुद्धिधरध डियाना दश लेह छे-(१) आही।यन (२) प्रतिष्ठमणु (३) ઉलग्ट-आहो।यन-प्रतिष्ठम (४) विवेध (प) व्युत्सर्ग (९) तप (७) छेद (८) मूण (८) अनवस्थाण्य अने (१०) पारांशिध आ शीने (१) आही।यन (२) प्रायश्चित्त (२) प्रतिष्ठमणु प्रायश्चित्त (३) तहुलय-प्रायश्चित (४) विवेधप्रायश्चित्त (२) प्रतिष्ठमणु प्रायश्चित्त (३) तहुलय-प्रायश्चित (४) विवेधप्रायश्चित्त (५) व्युत्सर्ग प्रायश्चित्त (६) तपः प्रायश्चित्त (७) छेदप्रायश्चित्त (८) मूणप्रायश्चित्त (६) अनवस्थाण्यप्रायश्चित्त अने (१०) पार श्विध्यायश्चित्त आ राते दश प्रधारना प्रायश्चित्त छे.

(૧) આલાેગન–આચાર્ય અને ઉપાધ્યયની રૂમરૂ પાતાના પ્રમા**દનું દશ** 

पविष्टाय प्रसन्नचित्ताय विज्ञातदोष-देश-कालाय गुरवे सविनयं वश्चनारहितस्य शिशुत्रत् सरल्बुद्धेः-शिष्यस्य निजापराधस्य सर्यादया प्रकाशनम्-आलोचनं बोध्यम् १ मिथ्यादुष्कृताभिधानात्-अभिव्यक्तपतिक्रियं तावत-पतिज्ञमणं नाम प्रायश्चित्तं भवति तद्धि-गुरुणाऽञ्चुज्ञातः शिष्य एव कुर्यात् यत्रालोचनं सिथ्यादुष्कुः तदानरूपं-पतिक्रश्णं चेति द्रयमपि भवेत्तत् २ तदु भयं नामपायश्चित्तम् शुद्धस्याऽपि यत्राऽशुद्धत्वेन सन्देइ-दिपर्ययौ (स्तः) भवतः-अशुद्धस्याऽपि च शुद्धत्वेन यश्च निश्चयो भवति तत्राऽऽलोचन-पतिक्रश्ण द्वयं मवतीति भावः ३ सदोषान्नपानोप-करणादिवर्जनं विवेको नाम मायश्चित्तम् ४ यद्वग्तुनियमितं भवति तद्वस्तु चेत्

को दस दोषों से रहित निवेदन करना आठोचन कहलाना है। अर्थात् एकान्त में बैठे हुए, प्रसन्नचित्त, देश-फाल और दोष के स्वरूप के ज्ञाता गुरु के लन्मुख, दिनयपूर्वक, बंचनभाव से रहिन होकर शिशु के समान सरल वुद्धि से शिष्य का अपने अपराधों का निवेदन करना अलोचन नामक प्रायश्वित्त समझना चाहिए।

(२) प्रतिक्रमण-'मिच्छामि दुकर्र्ड' ऐसा कह कर प्रतिक्रिया प्रकट करना। गुरु की अनुमति से जिल्य ही प्रतिक्रमण करे।

(३) तदुभय-किसी अतिचार की शुद्धि के लिए आलोचन और प्रतिक्रमण-दोनों का अनुष्ठान करना तदुअय प्रायश्वित्त है। तात्पर्य यह है कि जहां शुद्ध होने पर भी अशुद्ध होने का संदेह या विपर्णस हो या अशुद्ध का भी शुद्ध रूप से निश्चय हो जाय, वहां आलोचन-प्रतिक्रमण दोनों किये जाते हैं।

દેાષે થી રહિત નિવેદન કરવું આલાેચન કહેવાય છે અર્થાત્ એકાન્તમાં બેઠેલા, પ્રસન્નચિત્ત, દેશ–કાળ અને દાેષના સ્વરૂપના જ્ઞાતા ગુરૂતી સન્મુખ, વિનયપૂર્વક વંચનાલાવથી રહિત ઘઈને, આળકની માફક સરળ ખુદ્ધિથી શિષ્યનું પાતાના અપરાષાનું નિવેદન કરવું આલાેચન નામક પ્રાયશ્ચિત સમજવું.

(२) પ્રતિક્રમણ-'મિच्छामि दुकडं' એમ વકીને પ્રતિક્રિયા પ્રકટ કરવી. શુરૂની અનુમતિથી શિષ્ય જ પ્રતિક્રમણ કરે.

(૩) તદુભય-કાઇ અતિચારની શુદ્ધિ માટે આલાેચન અને પ્રતિર્કમણ એ બંનેનું અનુષ્ઠાન કરવું તદુસય પ્રાયશ્ચિત છે. તાત્પર્ય એ છે કે જ્યાં શુદ્ધ હાેવા છતાં પણ અશુદ્ધ હાેવાની શંકા અથવા ભ્રમ થાય અથવા અશુદ્ધ પણ શુદ્ધ રૂપથી નક્કી થઇ જાય, ત્યારે આલાેચન-પ્રતિક્રમણ એમ બંને કરવામાં આવે છે. स्वइस्तगतपात्रे पतति ग्रुखमध्ये वा गच्छति, यस्मिन् वग्तुनि गृहीते वा लोभादि कषायादिकग्रुपजायते तस्य सर्वस्य वस्तुनस्त्यागो चिवेकनाम मायश्चित्तं वोध्यम् ४ नियतकालं कायस्य-वाचो-मनसञ्च त्यागरूपः कायोत्सर्गः व्युत्सर्गनाम माय-श्चित्तम् ५ एवञ्चाऽनग्रनाऽवमौदर्यभिक्षाचर्यारसपरित्यागविक्तिशय्याऽऽसन कायकछेग्ररूपं वाह्यं पड्विधं तप स्तपोनाम मायश्चित्तम् इति फलितम् ६ दिवस-एक्ष-मासादिना दीक्षा-पर्यायच्छेइनं छेरोनाम प्रायश्चित्तम् दिवस-पक्ष-मासादि-विभागेन दीक्षास्वीकरणमित्यर्थः ७ पुनर्महात्रनारोपणं मृत्रं नाम प्रायश्चित्त मुच्यते

४ विवेक-दोषयुक्त अन्न, पानी, उपकरण आदि का वर्णन करना विवेक नामक प्रायश्चित्त है। जिस वस्तु का त्याग कर रक्खा हो वह अपने पात्र में पडजाय अथवा मुख में चलीजाय अथवा जिस वस्तु का ग्रहण करने पर लोभ आदि कषायों की उत्पत्ति होती है, उस वस्तु का उत्सर्ग-त्याग करदेना विवेक नामक प्रायश्चित्त है।

(५) व्युत्सर्ग-नियमित समय पर्यन्त काय, दचन और मन का त्याग करना कायोत्सर्ग या व्युत्सर्ग प्रायश्चित्त है।

(६) तप-अनज्ञान, अवमौद्र्य, भिक्षाचर्या रसपग्तियाग, विविक्त इाय्यासन और कायक्लेशरूप छह प्रकार का तप करना तप नामक प्रायश्चित्त है।

(७) छेद-दिवस पक्ष, मास आदि की दीक्षा का छेदन करना अर्थात् उसे कम कर देना छेद नामक प्रायश्चित्त है।

(૪) વિવેક-દેાષગ્રુક્ત અન્ન, પાણી, ઉપકરણુ આદિના ત્યાગ કરવા વિવેક નામક પ્રાયશ્ચિત્ત છે. જે વસ્તુના ત્યાગ કરી દીધા હાેય તે પાતાના પાત્રમાં પડી જાય અથવા માઢામાં આવી જાય અથવા જે વસ્તુનુ ગ્રહણ કરવાથી લાેબ આદિ કષાયાની ઉત્પત્તિ થાય છે તે વસ્તુના ઉત્સર્ગ-ત્યાગ કરી દેવા વિવેક નામક પ્રાયશ્ચિત્ત છે.

(૫) વ્યુત્સર્ગ –નિયમિત સમય સુધી કાયા, વચન અને મનને ત્યાય કરવાે કાયાત્સર્ગ અથવા વ્યુત્સર્ગ પ્રાયશ્ચિત્ત છે.

(૬) તપ-અનશન, અવમૌદર્ય, ભિક્ષાચર્યા રસપરિત્યાગ, વિવિક્રત શચ્યાસન અને કાયકલેશ રૂપ છપ્રક રના તપ કરવા તપ નામક પ્રાયશ્ચિત્ત છે.

(७) છેદ-દિવસ, પક્ષ, માસ આદિની દીક્ષાનું છેદન કરવું અર્થાત્ તેને એાછા કરી નાખવા છેદ નામક પ્રાયશ્ચિત્ત છે, ८ यस्मिन्नासेविरे व अत्र कालं व्रतेष्यनवस्थाप्यं छत्वा पश्चाच्चीर्ण तपा तदोषो-परतो व्रतेषु स्थाप्यते तद् अनवस्थाप्यं नाम मायश्चित्तम् ९ एवम्-यस्मिन्मति-पेविते लिङ्ग-क्षेत्र-जाल-तपोकिः पाराश्चिको वहिर्भूतः क्रियते तत्-पाराश्चिकं नाम घायश्चित्त ग्रुच्धते १० इति ॥६३॥

तत्त्वार्थनिर्युक्तिः - पूर्वं तावत् उपो दिबिध मित्युक्तम् बाह्यमाम्यन्तरञ्च, तत्र-मायश्वित्तादि सेदाद् पड्विधे आभ्यन्तरतपसि प्रथमोपात्तस्य प्रायश्वित्तस्य दश्वमेदान् धरूषधितुमाह-'पायच्छित्ते दखविहे, आलोयण-पडिकम्मण-तडुभय-विवेण-विउद्यग्रतत्व-छेद्-सूलाणदट्टप्प पारंचिय भेयओ' इति । षायश्वित्तं पूर्वोक्तचित्त दिशुद्धिहेतुभूतत्वपः क्रियाविश्वेषरूपं दशविधं भवति,

(८) सूल-तये लिरे से गएावनों का आरोपण करना सूल नामक प्रायश्वित्त है।

(९) अनदरणाप्य-जिल्ला खेवन करने पर कुछ काल तक वर्तो में अनवस्थाप्य करके बाद में जिलका आचरण करने खे दोष की निवृत्ति होने पर वर्तों हैं स्थापित किया जाय वह अनवस्थाप्य प्राय-श्चित्त कहलाता है।

(१०) पार्शचिक-जिल पापश्चिन में लिंग (वेष), क्षेत्र, काल और तप से पार्शचिक अर्थात् वाहर कर दिया जाता है, वह परांचिक नामक प्रायश्चित्त कहलाता है ॥१०॥६३॥

तत्वार्थनियुक्ति—५हले वाहा और आभ्यन्तरके भेद से तप के दो भेद कहे गए हिं, उनवें से आभ्यन्तर तप के छह भेदों में पहला भेद प्रायश्चित्त बललाया गया है। उलके दस भेदों की प्ररूपणा करते हैं। प्रायश्चित्त अर्थात् चारित्र संबंधी लगे हुए दोष की शुद्धि के लिए

(૮) મૂળ-નવેસ ચ્ધી મહાવતનું આરે ાપણ કરલું મૂળ નામક પ્રાયશ્ચિત્ત છે

(૯) અનવસ્થાપ્ય-જેનું સેવન .કરવાથી થાેડા .સમય સુધી વતામાં અનવસ્થાપ્ય કરીને પાછળથી જેનું આચરણ કરવાથી દાેષની નિવૃત્તિ થવાથી વતામાં સ્થાપિત કરવામાં આવે તે અનવસ્થાપ્ય પ્રાયશ્ચિત્ત કહેવાય છે.

(૧૦) પારાંચિક-જે પ્રાયશ્ચિત્તમાં લિંગ (વેશ), ક્ષેત્ર, કાળ અને તપથી પારાંચિક રુ: શીત અહાર કરી નાખવામાં આવે છે તે પારાંચિક નામક પ્રાયશ્ચિત્ત કહેવાય છે. ાાલ્લા

તત્ત્વાર્શ નિર્ચુ ઝિત-પહેલા ખાહ્ય અને આલ્યન્તર લેદથી તપના છે લેદ કહેવામાં આવ્યા છે તેમાંથી આલ્યન્તર તપના છ લેદોમાં પહેલાં પ્રાયશ્ચિત્ત અતાવવામાં આવેલ છે. તેના દશ લેદાની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ-

પ્રાયશ્ચિત્ત અર્થાત્ ચારિત્ર સંખ'ધી લાગેલા દાષની શુદ્ધિ માટે કરવામાં ત૦ ૬૦ क्षालोचन-प्रहिम्नग्रण-तिदुशय-विदेकःच्युरसर्ग-तप श्छेद-मृलाऽनवस्थाप्य-पारा श्चितभेदतः । तथा चाऽऽलोचनम् १ प्रतिक्रमणम् २ आलोचन-प्रतिक्रमणरूपं तदुभयम् ३ विवेकः ४ व्युरसर्गः ५ तपः ६ छेदः ७ मृल्म् ८ अनवस्थाप्य ९ पाराश्चिकम् १० दशविधं प्रायश्चित्तम् । तत्रै-कान्तोपविष्टाय प्रसन्नचित्ताय विदितदोपदेशकालाय गुरवे तथाविधेन शिप्येण सविनयं स्व भमादनिवेदनं दश्वदोपवर्जनपूर्वकं निजप्रमादमकाशनम्-आलोचनं नाम मायश्चित्त मुच्यते । तथाचोक्तं दशदोपविषये स्थानाङ्गं दशमस्थाने ।

> 'आकंषिय अणुमाणिय जं दिइं यादरं च सुहुमं च। छण्णंसदा उल्यं यहुजण अवस्तरसंदि' ॥१॥ 'आकम्पित मनुमानितं यद्द्रण्टं वादरश्च सक्षम्छ। छन्नं शन्दाक्रुल्झ वहुजनमन्यवतं तत्सेवी ॥१॥इति॥

किया जाने वाला तण्आरणदिशेप दस प्रकार का है-(१) आलोचन (२) प्रतिक्रमण (३) तदुभय (४) विवेक (५) व्युत्सर्ग (६) तप (७) छेद (८) मूल (९) अनवस्थाप्य और (१०) पारांचित। इस प्रकार (१) आलोचन (२) प्रतिक्रमण (३) तदुभय-आलोचन-प्रतिक्रमण (४) विवेक (५) व्युत्सर्ग (६) तप (७) छेद (८) मूल (९) अनवस्थाप्य और (१०) पारांचित, यह दस प्रकार का प्रायश्वित्त दे। इनका स्वरूप इस प्रकार है।

(१) आलोचन-एकान्त में स्थित, प्रसन्नचित्त, दोष, देश एवं काल के स्वरूप के जानकार गुरु के खनक्ष शिष्य विनय पूर्वक ओलो चनाके दस दोषों से बचकर अपने प्रवाद का निवेदन करता है-अपने दोष को प्रकट करता है, वह आलोचन नामक प्रायश्चित्त कहलाता है। स्थानांग सूत्र के दखवें स्थान में दस दोषों के संबंध में कहा है।

આવતી તપસ્યા વિશેષ દશ પ્રકારની છે–

(૧) આલેાચન (૨) પ્રતિક્રમણ (૩) તદુલય (૪) વિવેક (૫) વ્યુત્સર્ગ (૬) તપ (७) છેદ (૮) મૂળ (૯) અનવસ્થાપ્ય અને (૧૦) પારાંચિત આ દશ પ્રકારના પ્રાયશ્ચિત્ત છે. એમનું સ્વરૂપ સ્યા પ્રમાણે છે-

(૧) આલેાચન-એકાન્તમાં સ્થિત, પ્રસન્નચિત્ત, દેાષ, દેશ તથા કાળના સ્વરૂપના જ્ઞાતા ગુરૂની સમક્ષ, શિષ્ય વિનયપૂર્વ ક આલેાચનાના દશ દાેષોથી અચીને પાતાના પ્રમાદનું નિવેદન કરે છે-પાતાના દાેષને પ્રકટ કરે છે તે આલાેચના નામક પ્રાયશ્રિત્ત કહેવાય છે. સ્થ'નાંગસૂત્રના દશમાં સ્થાનમાં દશ દાેષાના સ'બંધમાં કહેવામાં આવેલ છે- दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ स्.६३ दशविधगायश्चित्तनि इपगम्

तत्रोपकरणादि दानेन गुरोर जुकम्पाग्ठार छोचने-आकम्पितं नाम दोषः, वचनेनाऽनुमायाऽऽ छोचनेऽनुमानितं नामदोषः, यह छोकैर्द्षण्टं तस्यैवाळोचने दृष्टं नामदोषः, स्थू रुस्यैवाऽऽ छोचने वादरं नाम दोषः, अल्पस्यैव दोषस्याऽऽ छोचने सूक्ष्मं नामदोषः, केनचित्-पुरुषेण निजदोषे प्रकाशिते सति याद्द्यो दोषोऽनेन मकाशित स्ताद्यो ममापि वर्तते इत्येवं प्रच्छन्नस्य दोषस्याऽऽ छोचने छन्नं नाम-

आकम्पित, अनुमानित, दृष्ट, बाइर, सुक्षम, छन्न, शब्दाकुल, बहुजन, अव्यक्त और तत्सेवी नामक दस दोष आलोचना के समझना चाहिए। इनका स्वरूप इस प्रकार है।

(१) गुरु को उपकरण वस्त्र आदि देकर, उनके चिस में अपने प्रति अनुकम्पा उत्पन्न करके आलोचन करना आकम्पित नामक दोष है।

(२) वचन से अनुमान करके आलोचन करना अनुमानित दोष है।

(३) लोगों ने जिस दोष को देख लिया हो उसी की आलोचना करता दृष्ट नामक दोष है।

(४) स्थूल दोष की ही आलोचना करना बादर दोष है।

(५) खर्झन-छोटे से अपराध की आलोचना करना खुक्षम दोप है।

(६) छन्न-किसी पुरुष के द्वारा अपना दोष प्रकाशित करने पर ऐसा कहना कि-'जैसा दोष इन्हें लगा है वैसा ही मुझे भी लगा है, इस प्रकार घच्छन्न (गुप्त) रूप खे दोष को प्रकाशित करना छन्न नामक दोष है।

આકમ્પિત, અનુમાનિત, દષ્ટ, બાદર, સૂક્ષ્મ, છન્ન, શખ્દાકુલ, બહુજન, અબ્યક્ત અને તત્સેવી નામના દશ દેાષ આલેાચનાના સમજવા જોઈ એ. એમનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે–

(૧) ગુરૂને ઉપકરણુ વસ્ત્ર આદિ આપીને, તેમના ચિત્તમાં ધાતાની તરક અનુકમ્પા ઉત્પન્ન કરીને, આલેાચના કરવી આકસ્પિત-નામક દેાષ છે.

(ર) વચનથી ચનુમાન કરીને, આલેાચના કરવી અનુમાનિત દેહ છે.

(૩) લાેકાેએ જે દાેષને જોઈ લીધા હાેય તેની જ આલાેચના કરવી દેષ્ટ નામક દાેષ છે.

(૪) સ્થૂળ દાેષની જ આલાચના કરવી ભાદર દાેષ છે.

(૫) સૂક્ષ્મ-નાના સરખા અપરાધની કરવી સૂક્ષ્મ દાેષ છે.

(૬) છન્ન-કેાઇ પુરૂષ દ્વારા દેાષ

٢

યતે આ પ્રમાણે કહેલું

दोषः, शब्दाकुलं यथा-भवति तथात्रिधकोलाहलपध्ये यथा-सरपि न शृणोति इत्येवंविधालोचने शब्दाकुलं नाम दोपः-वहृन् सुरु गनान् मति आलोचने वहुजनं नामदोपः, अव्यक्तस्याऽप्रमुद्धस्याऽग्रे-आलोचनेऽव्यवतं नामदोपः, तदोपसेविनो रारोग्रे आलोचने तत्सेवीनामदोपो भवति, इत्येवं दज दोपधिर्ण्डितं द्रयाश्रयं ज्याश्रयं वाऽऽलोचनं भवति । तथा च कश्चिदतीचारः मक्रायन मात्रेणव दृरी भवति, यथा-श्रुतोपद्दिष्ट व्यापारानुष्ठायीसंयतः शिप्यो सोक्षार्श्वं मयतमानोऽव्यासु-ष्टेयेषु मत्युपेक्षण-ममार्जन-वैयाष्ट्रत्यस्याय-तपश्चरणाऽऽहारविहार-म्रुनि-

(७) जब कोळाइल हो रहा हो तम अपने दोप को प्रजाचित करना, जिससे गुरु भी ठीक तरह न खुन खुके, यह ज्ञब्दाङ्गल नामक दोप है।

ं (८) एक ही अपराध की अनेकों के खालने आलोचना करना बहुजन नामक दोष है।

(९) जो अव्यक्त हो अर्थात् प्रायख्वित्तर्गान्छ का ज्ञाना न हो ऐसे के समझ आछोचन करना अव्यक्त दोप है।

(१०) जिस दोप की आलोचना करना है, डली दोप का सेवन करने बाखे साधु के सामने उल दोप की आलोचना करना तत्सेवी नामक दोप है।

इस प्रकार आलोचन दस दोपों से रहित इयाअर अथवा ज्याअय होता है। जैसे-फिसी अतिचार को प्रकाशित करने पाझ से शुर्दे हो जाती है। यथा-जो लाधु शास्त्रविहित आचार का परिपालन करता है, मोक्ष के लिए प्रयागशील है, अवइय करने योग्य प्रतिलेजन, प्रमार्जन, वेया

કે-'જેવા દાષ અને લાગ્યા છે તેવા જ મને પણ લાગ્યા છે' આ રીતે પ્રચ્છન્ન (ગુપ્ત) રૂપથી દાષને જાહેર કરવું એ છન્ત નામક દાષ છે.

(७) જયારે શાેરળકાેર થઈ રહ્યો હાેય ત્યારે પાેતાના દાેષને પ્રકાશિત કરવા, જેને ગુરૂ પણુ સારી પેઠે સાંભળી ન શકે, આ રાબ્દાકુલ નામક દાેષ છે.

(૮) એક જ અપરાધની અનેડની સામે આલાગનાં કરવી અહુજન-નામક દેાષ છે.

(૯) જે અવ્યક્ત હાેય અર્થાત્ પ્રાયશ્ચિત્ત શાસ્ત્રના જે ગ્રાતા **નથી** એવાની સામે આલાચના કરવી અવ્યક્ત દાષ છે.

(૧૦) જે દેાયની આલાચના કરવાની હાેય તે જ દાેયનું સૈવન કરનાર સાધુની સપક્ષ તે દાેષની આલાચના કરવી તત્સેવી નામક દાેષ છે,

આ રીતે આલાેચન દશ દાેષાથી રહિત દ્વચાશ્રય અથવા ગ્યાશ્રય હાેય છે જેમ કે-કાેઈ અતિચારને જાહેર કરવા માત્રથી શુદ્ધિ ઘઈ જાય છે યથા-જે સાધુ શાસ્ત્રવિહિત આચારનું પરિપાલન કરે છે, માક્ષને માટે પ્રયત્ન-શીલ છે, અવસ્ય કરવા ચાેમ્ય પડિલેહન, પ્રમાર્જન, વૈયાવૃત્ય, સ્વાધ્યાય,

يلية. ج दीपि का-निर्युक्ति टी का अ.७ ख.६३ दशविधप्रायश्चित्तनिरूपणम्

वन्दनाहिकार्येषु नितान्तोपयुक्तो निरस्तस्थूलातिचारः सूक्ष्माऽऽस्रव-ममाद किया विशुद्धयर्थ म.लोचनमात्रादेव विशुद्धो भवति । एवम्-अतिचारामिम्रुरूप परिहारेण मतीपं क्रमणम् अपसरणं मतिक्रमणम् मिथ्यादुष्कृतामिधान्तत् अभि व्यक्तीकृतपश्चात्तापः स्रवविरुद्धसिद भया दुष्टं कृतं दुष्कृतं चरणविराधनं स्व-च्छन्दतो, नतु-स्रवानुसारेणेति सम्रुपजातपश्चात्तापस्तत्मतीपमपसर्पति-मत्याचष्टे न खल्छ-पुनरेवं करिष्याभि' इत्येवं मत्यारूयानं मतिक्रमण ग्रुच्यते २ तदुभय-

वृत्य, स्वाध्याय, तपश्चरण, आहार, विहार एवं मुनिवन्दन आदि कायों में खूब उपयोग लगाए रहता है, स्थूल अतिचारों से बचा रहता है, वह अपने सहम प्रवाद के लिए यदि आलोचना कर छेता है तो उस से शुद्ध हो जाता है। उसे किसी अन्य प्रायश्चित्त की आवइयकता नहीं रहती।

(२) प्रतिक्रमण-अतिचारों की अभिमुखता त्याग कर उत्तरा चलना प्रतिक्रमण है। जो साधु मिथ्या दुष्कृत देकर अपने पश्चत्ताप को प्रकट करता है और कहता है-'मैंने सूझ से विरुद्ध यह दूषित कर्म किया है, स्वच्छन्द आव से चारित्र की विराधना की है, सूत्र के अनु-कूल नहीं किया है' और ऐसा कहकर जो पश्चात्ताप करता है फिर उस दूषित कृत्य से विपरीत कथन करता है कि-'अव ऐसा फिर नहीं कहंगा' इस प्रकार का प्रत्याख्यान करना प्रतिक्रमण कहलाता है।

(३) तदुभय-का आज्ञाय है आखोचना और प्रतिक्रमण दोनों।

તપસ્યા, આહાર, વિહાર અને સુનિવંદણા આદિ ક.ર્યામાં ઘણેા ઉપયાગ રાખતાે હાેય, રથૂળ અતિચારાથી બચતાે રહે છે તે પાતાના સૂક્ષ્મ પ્રમાદને માટે જો આલાચના કરી લે છે તાે તેથી જ શુદ્ધ થઇ જાય છે. તેને કેાઈ અન્ય પ્રાયશ્ચિત્તની આવશ્યકતા રહેતી નથી.

(ર) પ્રતિકમણુ-અતિચારાની અભિમુખતા ત્યાગીને વિપરીત ચાલવુ' પ્રતિકમણ છે. જે સાધુ મિચ્યા દુષ્કૃત દઈ ને પોતાના પશ્ચાત્તાપને પ્રકટ કરે છે અને કહે છે-'મેં સૂત્ર વિરૂદ્ધ આ દૂષિત કર્મ કર્યું છે, સ્વચ્છન્દ, ભાવથી ચારિત્રની વિરાધના કરી છે, સૂત્રને અનુકૂળ કર્યું નથી' અને આ પ્રસાણુ કહીને જે પશ્ચાત્તાપ કરે છે અને પછી તે દૂષિત કૃત્યથી વિપરીત કથન કરે છે કે-'આવું કરી કયારે પણુ કરીશ નહીં' એ પ્રકારના પચ્ચખાણુ કરવા પ્રતિક્રમણુ કહેવાય છે.

(૩) તદુલય-આના આશય છે આલાચના અને પ્રતિક્રમણ બંને

तत्त्वार्यसूत्रे

पर्देना-आलो बन प्रतिक्र १ण रूपो थयं पायश्चित्त ग्रुडन्वते, तत्राऽऽलोचनं प्रतिक्रमणअ पूर्व गधुनेइ व्याख्यातं वर्तते, तत्र-पूर्व मालोचनं पश्चाद् गुरुसन्दिष्टस्य प्रतिक्रम-णम्, एतदुअयं प्रायश्चित्तं सम्भ्रममणतुरापतत् सहसाऽनाभोगाऽनात्मवद्यगत्दय दुष्टचिन्तनभाषणचेप्टायुक्तस्य च छने विहितमवनन्तव्यम् एवं विवेकः छद्धा-ऽगुद्धान्नपानादिविषये विवेचनम् अशुद्धान्नपानादिगरित्याग इत्यर्धः खन्छ त्याग-एरिणतिरूपविवेवन भावांवशुद्धचात्मको विशोधनरूपः पत्यप्रेक्षणरूपो भवति, अयं तादद् विवेको नाम पायश्चित्तं संवक्ताहारपानोपकरणौपप्रहिकोपधि शय्या-मस्मादिषु भवति । तथा च-यस्मिन् वस्तुान ग्रहीते सति लोमादि कपायादिक मुत्तखते तस्य सर्वस्य वस्तुनस्त्यागो विवेको नाम पायश्चित्त मवगन्तव्यम्, यथा-आलोचना और प्रतिक्रमण की अभी-अभी व्याख्या की गई है । पहछे आलोचना फिर गुरु के फहने पर प्रतिक्रमण करना आलोचन प्रति-क्रह्यण छहलाता है । जो सुनि संभ्रम या भय से आतुर हैं, सहसा उपयोग छान्यता के कारण अपने अधीन नहीं रहा है और जो दुष्ट चिन्तन, दुप्ट आपण एवं दुष्ट चेष्टा से युक्त है, उसके लिए इस प्रायश्चित्त का बिधान किया गया है ।

(४) चिवेदा-- शुद्र-अशुद्ध अन्न-पानी आदि के विषय में पृथक् करण करना अर्थात् अशुद्ध अन्न-पानी आदि का त्याग करना विवेक प्रार्थाश्वत्त है। त्याग परिणतिरूप यह विवेचन भाव शुद्धिस्वरूप है, विशोधनरूप है, प्रत्युपेक्षणरूप है, यह विवेक प्रायश्वित्त दूषित आहार, पानी, उपकरण, औपग्रहिक उपधि, शाय्या तथा आखन आदि के विषय

આલાયના અને પ્રતિક્રમણની હમણા જ વ્યાખ્યા કરવામાં આવી છે. પહેલા આલાયના પછી ગુરૂની આજ્ઞાથી પ્રતિક્રમણ કરવું આલાયનપ્રતિક્રમણ કહેવાય છે. જે સુનિ સંભ્રમ અથવા ભયથી આતુર છે. એકાએક ઉપયાગ-શૂન્યતાને કારણે પાતાને વશ રહેતા નથી અને જે દુષ્ટ ચિન્તન, દુષ્ટ ભાષણ તેમજ દુષ્ટચેષ્ટાથી સુક્ત છે તેના માટે આ પ્રાયશ્ચિત્તનું વિધાન કરવામાં આવ્સું છે.

(૪) વિવેક-શુદ્ધ-અશુદ્ધ અન્ન-પાણી વગેરેના પૃથક્કરણ કરવું અર્થાત્ અશુદ્ધ અન્ન-પાણી આદિના ત્યાગ કરવા વિવેક પ્રાયશ્ચિત્ત છે. ત્યાગપરિણતિરૂપ આ વિવેચન ભાવશુદ્ધિ સ્વરૂપ છે, વિશેષ્ધનરૂપ છે, પ્રત્યુ-પેક્ષણુરૂપ છે. આ વિવેક પ્રાયશ્ચિત્ત દ્વષિત આહાર, પાણી, ઉપકરણ, ઔપ-ધ્રહિત ઉપધિ, શચ્યા તથા આસન આદિના વિષયમાં થાય છે. આથી જે उप युक्तेन गीतार्थेनाऽन्नादिकं मथमं गृहीतं पश्चादशुद्धं चेज्ज्ञातं भवति तदा-तस्य ध्यागो विवेकारूयं माथश्चित्तं भवति ३ एवं-विशिष्ठ उत्सर्गों व्युत्सर्गेः, काय बाङ्मनो व्यापाराणां मणिधानपूर्वको निरोधो व्युत्सर्गमायश्चित्त युच्यते, तथा च नियतकालं कायस्य वाचो मनसश्च व्यापारत्यागो व्युत्सर्गों नाम प्रायश्चित्तम् एतत्कायोत्सर्गशव्देनाऽयुत्ते ५ एवं-षड्विधं पूर्वोंक्त मनछनाऽव्यौदर्यादिकं व ह्यं तपः खद्ध तपोनास मायश्चित्तमुच्यते ६ अथाऽऽभ्यन्तरतपोरूपतया माय श्वित्तस्य, बाह्यतपेरूपत्वेनाऽनज्ञनादेश्व कथं तयो रैक्यं सम्भवति, परस्परविरो-

में होता है। अतएव जिन वस्तुओं के ग्रहण करने पर लोभादिक कषायों की उत्पत्ति होती है, उन खब का त्याग करना विवेक प्राय-श्चित्त है। जैसे किसी उपयोगवान् गीतार्थ छनि ने पर्ले अन्न आदि को ग्रहण कर लिया, पश्चात् वह दूषित साऌम हुआ तो उलका त्याग करदेना विवेक प्रायश्वित्त है।

(५) व्युत्मर्ग-विशिष्ट प्रकार के उत्सर्ग को व्युत्सर्ग कहते हैं अर्थात् शरीर, वचन और मन के व्यापारों का उपयोग पूर्वक निरोध करना व्युत्सर्ग है। इस प्रकार मधीदित समय के लिए शरीर के, वचन के और मन के व्यापार का त्याग करना व्युत्सर्ग नामक प्रायश्चित्त है। इसे 'कायोत्सर्ग' भी कहते हैं।

(६) तप-पूर्वोक्त अनज्ञन आदि छह प्रकार का याद्य तप प्राय-श्चित्त कहलाता है।

र्शका—प्रायश्चित्त आभ्यन्तर तप है, वह अनज्ञान आदि बाह्य

વસ્તુએ!નું ગહુણુ કરવાથી લાભાદિક કષાયાના ઉત્પત્તિ થાય છે આ અધાના ત્યાગ કરવા વિવેક પ્રાયશ્ચિત્ત છે જેમ કાેઇ ઉપયાગવાન્ ગીતાર્થ સુનિએ પ્રથમ અન્ન વગેરે ગહુણુ કરી લીધા, પછળથી તે દૂષિત જણાય તા તેના ત્યગ કરી દેવા વિવેક પ્રાયશ્ચિત્ત છે.

(૫) વ્યુત્સર્ગ-વિશિષ્ટ પ્રકારના ઉત્સગ<sup>6</sup>ને વ્યુત્સર્ગ કહે છે અર્થાત્ શ**રીર**, વચન અને મનના વ્યાપારોના ઉપયાગપૂર્વક નિરાધ કરવા વ્યુત્સર્ગ છે. આવી રીતે મર્યાદિત સમયને માટે શરીરના, વચનના અને મનના વ્યાપારના ત્યાગ કરવા વ્યુત્સર્ગ નામક પ્રાયશ્ચિત્ત છે. આને 'કાયાત્સર્ગ' પણ કહે છે.

(૬) તપ-પૂર્વેક્તિ અનશન આદિ છ પ્રકારના આહ્ય તપ-પ્રાય-શ્ચિત્ત કહેવાય છે.

शंधा-प्रायश्चित्त आक्यन्तर तप छे, ते अनशन आहि आह्य तप इप

धात इतिचेत् २ उच्यते-अध्यात्मनि खेदजनकत्वेनाऽऽभ्यन्तरत्वसिति न कश्चिद् विरोधः । छेदोनाम प्रायश्चित्तं तावद् दियस-ण्क्ष-मासादिविमामेन दीक्षापर्यांप च्छेदनं मत्रज्यान्यूनकरणम्, तथा च-महाझतारोपणकाल्यदारस्य प्रत्रज्यादिवस -पक्ष-मास-संवत्सराणा मन्यतमानां, पर्यायरूप च छेरो भवति यस्मिन् दिवसे मदात्रतारोपणं कृतं तथाचिधमत्रज्यादिवसादिः पर्याय उच्यते, तत्र-पश्चक प्रभृति च्छेदः पर्यायस्य यथा यस्य खड्उ दद्यवर्षाणि-आरोपितमहाझतस्याऽप-राधानुरूषः 'कदाचित्-पश्चकच्छेदः 'कदाचिन्ट्-द्याइच्छेदः' इत्यादिरीत्या तप रूप किस्व प्रकार हो सकता है ? दोनों एक कैसे हो सकते हैं ? दोनों में परस्पर विरोध है ।

सामाधान-आत्मा में खेदजनक होने के कारण इसे भी आभ्यन्तर कहा जाता है, अतएव कोई विरोध नहीं है। (यों भी बाह्य और आध्यन्तर तप में पारस्परिक विरोध नहीं है, बाह्य तप भी परिणाम विशेष से आभ्यन्तर बन जाता है और आभ्यन्तर तप भी बाह्य बन सकता है।

(७) छेद---कतिपच दिन, पक्ष या मास की दीक्षा का छेदन करना अर्थात् उसे कम कर देना छेद प्रायश्चित्त है। महाव्रतों के आरोपणकाल से लगाकर जो दीक्षाकाल है उसमें से कुछ दिन, पक्ष या मास का दीक्षा काल कम करदेना छेद कहलाता है। जिस दिन महव्रतों का आरोपित किया गया वह दीक्षा दिवज आदि पर्याय कहलाता है। उसमें पांच आदि का छेदन होता है। उदाहरणार्थ-किली की दीक्षा

કઇ રીતે હાઇ શકે ! અંને એક કેવી રીતે હાેઈ શકે ? અંનેમાં પરસ્પર વિરાધ છે. સમાધાન-આત્મામાં ખેદજનક હાૈવાના કારણે આને પણ આભ્યન્તર કહેવામાં આવે છે. આથી કાેઇ વિરાધાભાસ નથી (આમ પણ બાહ્ય અને અને આભ્યન્તર તપમાં પારસ્પરિક વિરાધ નથી, બાહ્ય તપ પણ પરિણામ વિશેષથી આભ્યન્તર અની જાય છે અને આભ્યન્તર તપ પણ બાહ્ય બની શકે છે.) (છ) છેદ-કેટલાંક દિવસ પક્ષ અથવા માસની દીક્ષાનું છેદન કરવું

(૭) છદ- કટલાક દિવસ પલ અયવા માસના દાક્ષાનું છદન કરવુ અર્થાત્ તેમાં ઘટાડા કરી દેવા છેદ પ્રાયશ્ચિત્ત છે, મહાવતાનાં આરોપણ-કાળથી માંડીને જે દીક્ષાકાળ છે તેમાંથી થાડાં દિવસ, પક્ષ અથવા માસના દીક્ષાકાળ આછા કરી દેવા દેદ કહેવાય છે. જે દિવસે મહાવતાનું આરાપણ કરવામાં આવ્યું તે દીક્ષાદિવસ આદિ પર્યાય કહેવાય છે તેમાં પાંચ આદિના છેદ થાય છે. દાખલા તરીકે-કાંઈની દીક્ષા પર્યાય દશ વર્ષની છે તા અપરાધ यावत्-पण्पारापरिमाणच्छेदो अघु-गुरु वी अवति। एवंविधेन छेदेन छिंद्यमानः मत्रज्यादिवसमदि छेदवति ७ सूलं घायश्चित्तं पुनर्वतारोरणम् अस्य विषयः-सङ्क ल्पात् कृतः प्राणातिपातञ्चतुर्थाऽऽस्रवसेवन-प्रुत्कृष्टं प्रवावादादिकं वाऽऽसेवमानो बोध्यः ८ अनदस्थाप्यं नाम मायश्चित्तं सेविताऽतिचारस्याऽकृततयो विद्येषस्य त्रताऽनारोपणीयतारूपबवसेयस्, तथा-यद् आसेविते च दोपे कश्चनकालं त्रता-रोषणाऽयोग्यं कृत्वा पञ्चाच्चीण नपास्तद्द दोपोपरतो त्रतेषु स्थाप्यते तत् ९ पार्रा-

-पर्याय दस टर्ष की है तो अपराध के अनुसार उसमें से कदाचित् पंचद्दच्छेद होता है, खदाचित् ददातच्छेर होता है। अधित से अधिक छह महीने का छेर् पायथित दिया जाता है।

(८) सूल— नदे लिरे से पुनः दीक्षा देना मूल वायश्चित्त है। यह प्रायश्चित्त तभी दिया जाता है जब कोई साधु संकल्प पूर्वक प्राणातिः पात करे, चतुर्थ आस्रव-मेथुन का सेवन करे या उल्क्रष्ट ख्वाबोद आदि का सेवन करे।

(९) अनवस्थाप्य—जिस साधु ने अतिचार का सेवन किया हो किन्तु उसके प्रायश्चित्तरवरूप नपयिरोष का सेवन न किया हो, वह वतारोपण के योग्य नहीं होता। उसकी यह अयोग्यता अनवस्थाप्य प्रायश्चित्त है। दोष का सेवन करने पर कुछ काल तक वह साध वतारोपण के योग्य नहीं होता, वाद में जब तपश्चरण कर छेता है और उस दोष की निष्टलि हो जाती है तय वनों में उसे स्थापित किया जाता है।

ું મુજબ તેમાંથી કઠાચિત્ પંચકચ્છેઠ થાય છે, કઠાચિત્ દશકચ્છેઠ થાય છે. વધારેમાં વધારે છ સાસનું છેઠપ્રાયશ્ચિત્ત આપવામાં આવે છે.

(૮) મૂળ-નવેસરથી કરીવાર દીક્ષા આપવી મૂળ પ્રાયશ્ચિત્ત છે જ્યારે કાેઈસાધુ સંકલ્પપૂર્વક પ્રાણાતિપાત કરે ત્યારે જ આ પ્રાયશ્ચિત્ત કરવામાં આવે છે, ચતુર્થ આસવ-મૈશુનનું સેવન કરે અથવા ઉત્કૃષ્ટ મુષાવાદ આદિનું સેવન કરે. (૯) અનવસ્થાપ્ય-જે સાધુએ અતિચારનું સેવન કર્શું છે. પરન્તુ તેના પ્રાયશ્ચિત્ત સ્વરૂપ તપવિશેષનું સેવન કર્શું નથી, તે વ્રતારાપણુ માટે ચાગ્ય હાતા નથી તેની આ અચાગ્યતા અનવસ્થાપ્ય પ્રાયશ્ચિત્ત છે. દાષનું સેવન કરવાથી થાહા સમય સુધી તે સાધુ વ્રતારાપણુ માટે ચાગ્ય રહેતા નથી, છેલ્લો જ્યારે તપસ્થા કરી લે છે અને દેષ્યની નિવૃત્તિ થઇ જાય છે ત્યારે વ્રતામાં તેને સ્થાપિત કરવામાં આવે છે. श्चिकं नाम दगमं मायश्चित्तम्, तथाहि-पारं-प्रायश्चित्तानामन्तम्, यस्मात्-पर-मुत्कृष्ट मायश्चित्ताऽभावात् अञ्चति-माप्नोतीति पाराञ्चिक मुच्यते । यद्वा-पारः खपराधानामन्तः अञ्च्यते-माप्यते येन मायश्चित्तेन तत्-पाराञ्चिकं नाम माय-श्चित्त मुच्यते । अत्राऽयं विवेकः-कृतातिचारं छिङ्ग-क्षेत्र-कालतो वहिर्भूतं कृत्वा कृत्वा च तपसा शुद्धं पुनः स महाव्रतेष्वारोप्यते, । इदं मायश्चित्तं जातिकुल-सम्पन्न एव-(कश्चित् क्वचित्त) स्वीकरोतीति । यः कोऽपि साधुर्गच्छाधिष्ठात्री राज-राज्ञी-अेष्ठिपत्नीगामी, तथा-स्त्यानर्द्धि निद्रावान् मृतगुरुदन्तोत्पाटक इत्यादि दुष्कृत्याऽऽकारी अवति तस्म-इदं मायश्चित्तं देयं मवति ॥१०॥इति भावः॥दि ॥

(૧૦) પારાંચિક- આ દશસું પ્રાયશ્ચિત્ત છે. જેનાથી માેટું કાેઈ બીજું પ્રાયશ્ચિત્ત હાેય નહીં, અર્થાત્ જે સવેંત્કુષ્ટ પ્રાયશ્ચિત્ત છે તે પારાંચિક પ્રાયશ્ચિત્ત કહેવાય છે, અથવા જે પ્રાયશ્ચિત્તના સેવનથી અપરાધી પાતાના અપરાધને છેડે પહેાંચી જાય, અર્થાત્ શુદ્ધ થઈ જાય તે પારાંચિક પ્રાયશ્ચિત્ત, અહીં એ સમજી લેવું જોઇએ કે જેને અનાચારનું સેવન કર્યું છે તેને લિંગ, ક્ષેત્ર અને કાળથી બહાર કરીને, ત્યાર બાદ, પુનઃ દીક્ષિત કરવામાં આવે છે. જાતિ અને કાળથી સમ્પન્ન કાઇ-કાઈ જ આ પ્રાયશ્ચિત્તના કદાચિત્ સ્વીકાર કરે છે. જે સાધુ ગચ્છની અધિષ્ઠાત્રી (પ્રવતિંની), રાજરાણી અથવા કાઇ શેઠાણીની સાથે સંગમ કરે છે, અથવા જે સ્ત્યાનધિં નિદ્રાવાન્ થાય છે અને પાતાના મૃત ગુરૂના દાંતને કષાયાવિષ્ટ થઈને ઉખાડવા જેવાે ઘાર અનાચાર કરે છે, તેને જ આ પ્રાયશ્વિત્ત આપવામાં આવે છે. ાાલ્ગા

, M

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ स्. ६४ विनय द्वाभ्यन्तरतयसो भेदनि० ४८३

मूलम्-विणए सत्तविहे, णाणदंसणचरित्तमणवइकायळोगो-वयारभेयओ ॥६४॥

छाया—'विनयः सप्तविधः, ज्ञान-दर्शन-चारित्र-मनो-बचः-कायळोकोप-चारमेदतः' ॥६४॥

तत्वार्थदीपिका—पूर्वस्रत्रे-प्रायश्चित्तवितय वैयावृत्त्यादि षड्विधाभ्यन्तर-तपसां प्रथमोपात्तस्य प्रायधित्तस्याऽऽछोचनप्रतिक्रमणादिदशभेदानां प्ररूपणं कृतम् सम्पति--क्रमपाप्तस्य दितीयस्य विनयरूपस्याभ्यन्तर तपसो भेदान प्ररूप यितुमाह-'विणए खत्त्तविहे' इत्यादि । विनयः-विनीयत्तेऽपनीयते क्षिप्यते द्वानावरणाद्यप्टविश्व कर्षरजोराशिर्येन स विनयः सप्तविधः ज्ञान-दर्शन-चारित्र-मनो-वचः-काय-छोकोपचारसेदतः । तथा च ज्ञानविनयः १ दर्शनविभयः २

'विणए सत्तविहे णाण' इत्यादि

सूत्रार्थ-विनय सात प्रकार का है-(१) ज्ञान (२) दर्जन (३) चारित्र (४) मन (५) वचन (६) काय और (७) लोकोषचार ॥६४॥

पूर्वसूत्र में प्रायहिचल बिनय बैयावृत्य आदि छह प्रकार के आभ्यन्तर तपों में से प्रायहिचल के आलोचन प्रतिक्रमण आदि दस मेदों का निरूपण किया गया, अब क्रमप्राप्त बिनय नामक आभ्यन्तर तप के मेदों की प्ररूपणा करते हैं—

जिसके द्वारा ज्ञानावरण आदि आठ प्रकार का कर्म-रज विनीत किया जाय-हटाया जाय डखे चिनय कहते हैं। वह ज्ञान, दर्शन, चारिन्न, मन, वचन, काय और लोकोपचार के भेइ से सात प्रकार है अर्थात् उसके सात भेद हैं, यथा--(१) ज्ञानविनय (२) दर्शन

ी 'विणए सत्तविहे णाणद्ंसण' धीर्थाहि

સૂત્રાર્થ-વિનય સાત પ્રકારના છે-(૧) જ્ઞાન (૨) દર્શન (૩) ચારિત્ર (૪) મન (૫) વચન (૬) કાય અને (७) લાેકાેપચાર. ાા૬૪ા

તત્ત્વાર્થદીપિકા-પૂર્વસૂત્રમાં પ્રાયશ્ચિત્ત વિનય વૈયાવૃત્ય આદિ છ પ્રકારના આભ્યન્તર તપામાંથી પ્રાયશ્ચિત્તના આલાચન પ્રતિક્રમણ આદિ દશ લેદાનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું, હવે કમપ્રાપ્ત વિનય નામક આભ્યન્તર તપના લેદોની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ-

જેના વડે જ્ઞાનાવરણુ આદિ આઠ પ્રકારના કર્મ-રજ વિનીત કરવામાં આવે-દૂર કરવામાં આવે તેને વિનય કહે છે. તે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, મન, વચન, કાયા અને લાેકાપચારના લેદથી સાત પ્રકારના છે અર્થાત્ चारित्रविनयः ३ मनोविनयः ४ वचोविनयः ५ कायविनयः ६ लोकोपचारविन-यश्च ७। तत्राऽऽलस्यवर्जितेन देश-काल-द्रव्य-भावादिशुद्धिकरणेन वहुमानेन मोक्षमाप्त्यर्थं ज्ञानग्रहणं ज्ञानाभ्यासो ज्ञानस्मरणादिकं ज्ञानविनय उच्यते। स च पञ्चविधः, मतिज्ञानविनयश्रुतज्ञानविनयाऽवधिज्ञानविनय-केवल्रज्ञानविनय-भेदात् । तत्र-शङ्काऽऽकाङ्काऽऽदिदोपवर्जितं तत्वश्रद्धानं दर्ज्ञनविनय १ उच्यते स च-छुश्रूषणाऽस्याज्ञातनामेदाद् दिविधः २ । ज्ञानदर्भनवतः पुरुषस्य चारित्रे ज्ञाते सति तस्मिन् पुरुषे-भावतोऽतिभक्तिविधानं भावतः स्वयं चारित्रातुष्ठानश्च चारित्रविनय उच्यरे । स च पश्चविधः, सामायिकचारित्रविनय-छेदोपस्थापनीय

विनय (३) चारित्र विनय (४) मनोचिनय (५) वचन विनय (६) काय विनय और (७) लोकोपचार विनय।

आलस्परहित होकर देश, काल, द्रव्य और आव आदि संबंधी शुद्धि करके, बहुमानपूर्वक, मोक्ष प्राप्त करने के हेतु ज्ञान को ग्रहण करना ज्ञान-का अभ्यास करना ज्ञान का स्मरण आदि करना ज्ञान चिनय कहलाता है ? ज्ञानचिनय के पांच सेद् है मतिज्ञानचिनय, अतज्ञानचिनय, अवधिज्ञानविनय, मनःपर्यव ज्ञानविनग और केवल ज्ञानविनय।

चांका, कांक्षा आदि दोषों से रहिन होकर तत्त्वार्थ पर अद्धान करना दर्शनविनय है । इछके दो सेद है--शुअ्र्षणा और अनत्पाशालना।

ज्ञान-दर्शन सम्पन्न पुरुष में यदि चारित्र जालूम हो तो उसके प्रति भावपूर्वक अत्यन्त भक्ति करना और स्वयं आवपूर्वक चारित्र का अनुष्ठान करना चारिझचिनय है। चारिझचिनच पांच प्रकार का

तेना सात लेह छे-(१) ज्ञानविनय (२) हर्शनविनय (3) आरित्रविनय (४) મનાવિનય (૫) વચનવિનય (૬) કાયવિનય અને (७) લાેકાેપચારવિનય.

આળસ ખંખેરીને દેશ, કાળ, દ્રવ્ય અને ભાવ આદિ સંખંધિ શુદ્ધિ કરીને, અહુમાનપૂર્વ'ક, માક્ષ પ્રાપ્ત કરવાના હિતુથી ज्ञान ગ્રહણુ કરવું, જ્ઞાનને। અભ્યાસ કરવા, જ્ઞાનનું સ્મરણુ આદિ કરવું જ્ઞાનવિનય કહેવાય છે. જ્ઞાન-વિનયના પાંચ લેદ છે-મતિજ્ઞાનવિનય, શ્રુતજ્ઞાનવિનય, અવધિજ્ઞાનવિનય, મનઃપર્યંવજ્ઞાનવિનય અને કેવળજ્ઞાનવિનય.

શ'કા--કાંક્ષા આદિ દાેષોથી રહિત થઇને તત્ત્વાર્થ પર શ્રદ્ધા કરવી દર્શાનવિનય છે. આના બે ભેદ છે-શુશ્રુષણા અને અનત્યાશાતના, જ્ઞાન-દર્શન સમ્પન્ન પુરૂષમાં જો ચારિત્ર જણાય તાે તેના પ્રત્યે ભાવપૂર્વક આત્યન્ત ભક્તિ કરવી અને સ્વયં ભાવપૂર્વક ચારિત્રનું અનુષ્ઠાન

दींगिता-निर्दुत्ति टीजा अ.७ द्यु. ६४ विनय इपाभ्यन्तरतपसो सेद्नि० 👘 ४८५

चारित्रविनय-परिहारविशुद्धिक चारित्रविनय-सूक्ष्मसाम्पराय चारित्रविनय-यथाख्यादचारित्रभेदात् । तथा च ज्ञानदर्शनवतः पुरुषस्य चारित्रसमाहित-चित्तता चारित्रविनचो व्यपदिश्यते २ मनोविनयस्तु पराक्षेण्वपि-आचार्योपाध्या-यादिषु गुणानुस्मरणादिरूष उच्यते ४ स च-मशस्ताऽमशस्तभेदाद् द्विविधः । एतं वचोविनयोऽपि-परोक्षेष्वपि तेषु वचसा गुणकीर्तनादिरूप उच्यते, अयमपि मश-स्ताऽप्रशस्तभेदाद द्विविधः ५ एवं-कायविनयोऽपि परोक्षेष्वपि आचार्योपाध्या यादिषु कायेन शिराहस्तादिनाऽज्ञब्विक्रियादिरूपोऽरसेयः ६ असावपि-प्रशस्ता-

हे-सामायित चारित्रविनय, छेगापस्थापनीय चारित्रविनय, परिहारवि-शुद्धिक चारित्रविनय, सुद्मसाम्पराघ चरित्रविनय और यथाख्यात-चारित्रविनय। इस प्रकार ज्ञान और द्र्यान से युक्त पुरुष का चारित्र में चित्त रुग जाना चारित्रयिनय है।

आचार्य या उपाध्याय आदि परोक्ष में हो तो भी उनके गुणों का स्मरण आदि करना मनोविनच कएलाता है। मनोविनय के दो मेद हैं-प्रज्ञास्तमनोविनच और अप्रज्ञास्तमनोविनय।

आचार्य उपाध्याय आदि परोक्ष हों तो भी दचन से उनके गुणों का कीर्त्तन करना आदि वचन विनय है। प्रशस्त और अप्रशस्त के भेद से यह भी दो प्रकार जा है।

इसी प्रकार काय बिनय भी समझना चाहिए- आचार्य आदि परोक्ष हो तो भी उन्हें काय से हाथ आदिसे अंजलि किया करना आदि काय दिनय है। प्रज्ञास्त और अप्रज्ञास्त के भेद से इसके भी दो भेद है।

કરવું ચારિત્રવિનય છે. ચારિત્રવિનય પાંચ પ્રકારના છે-સાસાયિક ચારિત્રવિનય, છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્રવિનય, પરિદ્ધારવિશુદ્ધિ ચારિત્રવિનય સૂક્ષ્મસંપરાય ચારિત્રવિનય અને યથાપ્યાત ચારિત્રવિનય આ રીતે જ્ઞાન અને દર્શનથી ચુક્ત પુરૂષનું ચારિત્રમાં અન પરાવાઇ જવું ચારિત્રવિનય છે.

આંચાર્ય અથવા ઉપાધ્યાય આદિ પરાક્ષ હાય તા તેમના શુણાનું સ્મરણુ વગેરે કરવું મનાવિનય કહેવાય છે. મનાવિનયના બે ભેદ છે-પ્રશસ્તમનાવિનય અને અપ્રશસ્તમનાવિનય.

આચાર્ય, ઉપાધ્યાય આદિ પરાક્ષ હાેય તાે પણ વચનથી તેમનાં ગુણેાનું કીર્તન કરવું વગેરે વચનવિનય છે. પ્રશસ્ત તેમજ અપ્રશસ્તના લેદથી આ પણ બે પ્રકારના છે-

આવી જ રીતે કાયવિનય પણ સમજવા–આચાર્ય આદિ પરાક્ષ હાેય તા પણ તેસને કાયાથી–હાથ વગેરેથી અંજલિકિયા કરવી આદિ કાયવિનય છે. પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્તના લેદથી આના પણુ બે લેદ છે. ऽषग्रस्त भेदाद् द्विचिधः ६ लोकोपचारदिनयस्तु- उपचरणमुपचारः लोकविषय अद्धानपूर्वक नम्रता विशेषलक्षणो विलक्षणोव्यवहारः सचाऽसौ विनयश्चेति लोको-पचारविनयः । स च-सप्तदिधः, अभ्यासष्टत्तिता-परिच्छन्दानुवर्त्तिताऽऽदिभेदात् ७ । विनयस्य सविस्तरं मेदानुभेदरूपं वर्णनम्-'औपपातिक' म्वत्रस्य मत्कृतायां 'पीयूषचर्षिणी' टीकायां त्रिंशत्तमस्त्रत्रव्याख्यायां (पृष्ठ-२५७×२७२) विलोकनीयम् ॥६४॥

तत्त्वार्थनियु क्तिः — पूर्व तावत्-पड विधाऽऽभ्यन्तरतपसः प्रथमोपात्तस्य प्रायश्चित्तस्य िऽ छोचन-प्रतिक्रमणादि दशभेदानां प्ररूपणं कृतम्, सम्प्रति क्रमपाप्त-स्य द्वितीयरय विनयरूपाभ्यन्तरतपतः परूपणं कर्त्तुमाह-'विणए सत्तविहे, णाण-दसण-चरित्त-मण-बह-काय-छोगोंचयार भेयओ' इति । विनय-स्तावत् पूर्वोक्त स्वरूपो ज्ञानावरणाद्यष्टविधकर्मरजोराणि विनाणक नम्रता विशेषः

लोक बिषयक अद्धापूर्वक नम्रता होना लोकोपचार विनय है। इसके ज्ञात सेद हैं-अभ्याखनवृत्तिता अर्थात् गुरू के निकट में रहना, परछन्दा-नुवर्तितो द्खरे की इच्छा को समझकर उसके अनुसार कार्य करना आदि।

विनय को चिस्तार पूर्ण मेदानुमेद सहित वर्णन 'औपपातिक' सुत्र की मेरे द्वारा रचित 'पीयूषवर्षिणी' टीका में, तीसवें सूत्र की व्याख्या में देखना चाहिए॥ ६४।

तत्वार्थनियुँ क्ति-छह प्रकार के आभ्यन्तर तप में परिगणित प्रथम भेद प्रावहिचत्त के आलोचन प्रतिक्रमण आदि दस भेदों का वर्णन पूर्वसूत्र में किया गया, अब क्रमपाप्त दितीय आभ्यन्तर तप विनय की प्रह्रपणा करते हैं-

લાેકવિષચક શ્રદ્ધાપૂર્વંક નમ્રતા હાેવી લાેકાેપચારવિનચ છે. આના સાત લેદ છે–અભ્યાસવૃત્તિતા અર્થાત્ ગુરૂની સાંનિધ્યમાં રહેવું; પરછન્દાનુવર્ત્તિતા– ખીજાની ઇચ્છાને સમજી લઇ ને તદ્ અનુસાર કાર્ય કરવું વગેરે.

વિનયતું વિસ્તારપૂર્વંક લેદાતું ભેદ સહિત વર્ણુન 'ઔપપાતિક' સૂત્રની મારા વડે રચાયેલી 'પીયૂષવર્ષિંણી' ટીકામાં, ત્રીસમાં સૂત્રની વ્યાખ્યામાં નેઈ લેવા લલામણુ છે ાાદ્ધા

તત્ત્વાર્થનિર્શું કિત—છ પ્રકારના આભ્યન્તર તપમાં પરિગણિત પ્રથમ લેદ પ્રાયશ્ચિત્તના આલેાચન પ્રતિક્રમણ આદિ દશ લેદે<sub>'</sub>નું વર્ણું ન પૂર્વ સૂત્રમાં કરવામાં આવ્શું, હવે ક્રમ પ્રાપ્ત દ્વિતીય આભ્યન્તર તપ વિનયની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ– सप्तविधो भवति, विनीयन्ते-क्षिप्यंते ज्ञानावरणाचष्टविधकर्माणि येन स विनय इति च्युत्पत्तेः । तद्यथा-ज्ञान, दर्शन, चारित्र, मनो, वचः, काय, लोकोपचार, भेदतः । १ ज्ञानविनयः २ दर्शनविनयः ३ चारित्रविनयः ४ मनोविनयः ५ वचोविनयः ६ कायविनयः ७ लोकोपचारविनयश्चेति । तत्र-ज्ञानविनयस्तावत् पश्चविधः, तद्यथा-मतिज्ञानविनयः केवलज्ञानविनयश्चेति । तथा च-आदरप्र्वकं मोक्षार्थं ज्ञानप्रदर्णं ज्ञानाभ्यासः ज्ञानस्मरणादिकं यथाशक्ति ज्ञानविनय उच्यते । इानविनये सति मति ज्ञानादि पश्च के सवहुमानं श्वस्थतित्रयो ज्ञानस्वरूपश्रद्धानं तद्विषयं श्रद्धानश्चोपजायते, श्रतेच विश्तेषो जायते । तथा चोक्स्म्-

'काछे विणए बहुझाणे उबहाणे तह अनिहवणे । वंजण अत्थ तदुअए अडविहो नाणमायारो' ॥१॥

ज्ञानांवरण आदि आठ प्रफार के कर्म रूपी रज को दूर करने वाली नम्रता को विनय कहते हैं-उसके सात भेइ हैं। ज्ञान, दर्शन, चारि, मन, वचन, काय और लोकोपचार अर्थात् (१) ज्ञान विनय (२) दर्शन विनय (३) चरित्रविनय (४) मनो विनय (५) वचन विनय (६) कायविनय और (७) लोकोपचार विनय, इनर्धे से ज्ञानविनय के पांच भेद हैं-मतिज्ञानविनय, अत्रज्ञान विनय, अवधिज्ञानविनय, स्नःपर्य-वज्ञानविनय और केवल्ज्ञानविनय, आदर के साथ ज्ञान को ग्रहण करना, ज्ञान का अभ्यास करना, <sup>ज्ञा</sup>न का स्मरण आदि करना, ज्ञान विनय है। ज्ञानविनय के होने पर सतिज्ञान आदि पांच ज्ञानों में बहुमानपूर्वक शक्ति का आधिक्य होता है, ज्ञान के स्वरूप का अद्धान होता है और ज्ञान के विषय पर भी अदान होता है। अत्रज्ञान में विशिष्टता उत्प्र-न होती है। कहा भी है–

ગ્રાનાવરણુ આદિ આઠ પ્રકારના કર્મરૂપી રજને દૂર કરનારી નસતાને
વિનય કહે છે, તેના સાત લેદ છે-ગ્રાન, દર્શન, ચારિત્ર, મન, વચન, કાયા
અને લાેકાપચાર અર્થાત્ (૧) ગ્રાનવિનય (૨) દર્શનવિનય (૩) ચારિત્રવિનય
(૪) મને વિનય (૫) વચનવિનય (૬) કાયવિનય અને (७) લાેકાપચારાવનય.
આમાંથી ગ્રાનવિનયના પાંચ લેદ છે-મતિગ્રાનવિનય, શ્રુતગ્રાનવિનય,
આપાંથી ગ્રાનવિનયના પાંચ લેદ છે-મતિગ્રાનવિનય, શ્રુતગ્રાનવિનય,
અવધિગ્રાનવિનય, મન:પર્યવગ્ર નવિનય અને કેવળગ્રાનવિનય સન્માનપૂર્વક ગ્રાન
ગ્રહેણુ કરવું. ગ્રાનના જાબ્યાસ કરવા, ગ્રાનનું સ્મરણ વગેરે કરવું ગ્રાનવિનય
શેક્તનું આધિકય થાય છે, ગ્રાનના સ્વરૂપની શ્રદ્ધા થાય છે અને ગ્રાનના વિષય
પણ શ્રદ્ધા થાય છે. શ્રુતગ્રાનમાં વિશિષ્ટતા ઉત્પન્ન થાય છે. કહ્યું પણ છે-

'काले चिनये बहुमाने उपधाने तथा अनिह्रवे।

व्यञ्जनेऽर्थे तहुभ्ये अप्टविधो ज्ञाने आचारः ॥१॥ इति,

शङ्कादिदोपनर्जितं तत्वार्थश्रद्धानं दर्शनदिनय उच्यते, स च-सम्यग्दर्शनः विनयः शुश्रूषणाऽतत्याशातनभेदाद् द्विविधः २, तथा-तीर्थछन् घणीतस्व धर्मस्या ऽऽचायौ-पाध्याय-स्थविर-कुलगण - संच-श्रमणसाम्भोणिकमनोझ।नाञ्चाऽनाशा-तना पश्चम संचेग-वैराग्याऽलुकम्पाऽऽस्तिवचानि च सम्यग्दर्शनविनयो वोध्यः ज्ञानदर्शनवतः पुरुषस्य चारित्रे विज्ञाते सति त.स्मिन् पुरुषे सावत आदरातिशय-करणम्-द्रव्यसावतः स्वयं चारित्रानुष्ठानञ्च चारित्रविनय उच्यते, । स चारित्र विनयः पञ्चविधः, सामायिक्तचारित्रविनयः-छेरोपस्यापनचारित्रविनयः-

काल, विनय, बहुमान, उपधान, अतिहव, इावर अर्थ और उभय-शब्दार्थ, यह आठ प्रदार का ज्ञावधिवय है।

र्शका आदि दोषों से रहिन तत्वार्थ का अद्धान दर्शनविनय कह-छाता है। गुश्रूषणा और अपत्याशातना के भेद से पह दो प्रकार का है। तीर्थकर दारा प्रणीत धर्म की आशातना न करना तथा आचार्य, उपाध्याय, स्थविर शैक्ष, ग्लान, तपस्की, साधर्मिक, जुल, गण संघ, एवं मेनोज्ञ अप्रणो की आशातना न करना तथा प्रशम, संवेग, वैरा; ग्य अनुकम्पा आस्तित्व यह सम्यग्दर्शनचिनय है।

ज्ञान द्रीनवान् पुरुष के चारित का ज्ञान होने पर उस पुरुष का अतिशय आदर करना तथा द्रव्य भाव से स्वयं चारित्र का अनुंब्ठान करना चारित्र विनय है। चारित्र विनय के पांच भेद हैं-साप्रायिक चरित्र विनय, छेद्दोपस्थापन चारित्रविनय, परिपार विशुद्धिक चारित्र-

કાળ, વિનય, ખહુમાન, ઉપધાન અનિહ્નિવ શખ્દ અર્થ અને ઉલય શખ્દાર્થ-આ આઠ પ્રકારના જ્ઞાનવિનય છે.

શ'કા વગેરે દેાષેાથી રહિત તત્ત્વાર્થની શ્રદ્ધા દર્શનવિનય કહેવાય છે. શુશ્રૂષણા અને અનત્યાશાતનાના લેદથી તે બે પ્રકારના છે. તીર્થ'કર દ્વારા પ્રણીત ધર્મની અશાતના ન કરવી તથા આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, સ્થવિર, શૈક્ષ-ગ્લાન તપસ્વી, સાધર્મિંક, કુળ, ગણુ, સંઘ અને મનાેગ્ન શ્રમણાેની અશા-તના ન કરવી તથા પ્રશમ, સ'વેગ, વૈરાગ્ય, અનુષ્મ્પા અને આસ્તિકય આ સમ્યગ્દર્શનવિનય છે.

જ્ઞ.ન-દર્શનવાન્ પુરૂષના ચારિત્રનું જ્ઞાન થવાથી તે પુરૂષના અતિશય આદર કરવા તથા દ્રવ્ય–ભાવથી સ્વ્યં ચારિત્રનું અનુષ્ઠાન કરવું ચારિત્રવિનય છે ચારિત્રવિનયના પાંચ લેદ છે–સામાયિક ચારિત્રવિનય છેદાપસ્થાપન ચારિત્ર- दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ सू. ६४ विनयरूपाभ्यन्तरतपसां मेदनि० ४८९

सूक्ष्मसाम्परायिकचारिजविनयः-यथाख्यातविनयश्वेति । तथा च पूर्वोक्त सामाधिकादि स्वरूपअद्धानपूर्वकं चानुष्ठानविधिना परूपणं चारित्रविनय उच्यते २ परोक्षेपु चाषि आचायोंपाध्धायादिषु मनसा-वचसा कायेन च खछ मनो विनयः, वचो दिनयः, कायविन्यश्वोच्धते । कोकोपचारविनयस्तु-उपचरण -म्रुपचारः अद्धानपूर्वको नम्रतारूपक्रियाविज्ञेषछक्षणो छोकविषयो व्यवहारः, सचाऽसौ विनयश्चेति छोकोपचारचितयः उच्यत्ते । स च-सप्तविधः, अभ्यास षृत्तिता परच्छन्दानुवर्तितादिभेदात् । विनयस्य सबिस्तरवर्णनं भेदानुभेदरूपम् 'ओपपातिक' सुत्रस्य मत्छतायां 'पीयूबदर्षिणी' टीकायां त्रिंगत्तमसूत्रव्या-रूयायां (पृष्ठ २४७-२७२) विछोकनीयम् ॥६४॥

विनय, खक्षम साम्पराधिक चारित्रविनय और यथाख्यात चारित्र विनय। इलके अतिरिक्त पूर्वोक्त सामायिक आदि के स्वरूप के अद्वान के साथ अनुष्ठान विधि ले प्ररूपण करना चारित्र विनय है।

आचार्य आदि परोक्ष में हो तो भी मन से वचन और काय से उनका विनय करना कपजाः मनोबिनय, वचनविनय और कायविनय कहलाता है।

उपचरण को उपचार कहते हैं। अद्वानपूर्वक नंम्रतारूप किया विरोष उपचार कहलाता है तात्पर्य यह इ कि लौकिक व्यवहार में नम्रता एवं सौजन्य रखना लोकोपचार विनय है। अभ्याशवृत्तिता, परछन्दानुवर्त्तिता आदि के अद से इसके सात भेद हैं।

भेद- प्रभेद के खाध विनय का विस्तृत वर्णन मेरे दारा रचित

વિનય, પરિહાર વિશુદ્ધિક ચારિત્રવિનય, સૂક્ષ્મસામ્પરાયિક ચારિત્રવિ**નય અને** યથાખ્યાત ચારિત્રવિનય આ સિવાય પૂર્વેોક્ત સામાયિક આદિના સ્વરૂપની શ્રદ્ધા સહિત અનુષ્ઠાન વિધિયી પ્રરૂપણુા કરવી ચારિત્રવિનય છે.

આચાર્ય આદિ પરાક્ષ હૈત્ય તે પણ મનથી, વચનથી તેમજ કાયાથી તેમના વિનય કરવા અનુક્રમે મનાવિનય, વચનવિનય અને કાયવિનય કહેવાય છે.

ઉપચરણુને ઉપચાર કહે છે. શ્રદ્ધાપૂર્વંક નમ્રતારૂપ ક્રિયા વિશેષ ઉપચાર કહેવાય છે. તાત્પર્ય એ છે કે લૌકિક વ્યવહારમાં નમ્રતા અને સૌજન્ય દાખવવા લોકાપચારવિનય છે અભ્યાસવૃત્તિતા, પરછન્દાનુવર્ત્તિતા, આદિના લેદથી આના સાત લેદ છે.

ભેદ–પ્રભેદની સાથે વિનયનું વિસ્તૃત વર્ણુન મારા વડે રચાયેલી તo દર ् मुल्म्-वेगावच्चे दसविहे, आयरिय उवज्झाय-थेर-तव-स्ति-सेह-गिलाणकुलगणसंघ-साहम्मिय भेयओ ॥६५॥

छाया--- 'चैयावृत्त्यं दर्जाविधम्, आचायों-पाध्याय-स्थविर-तपस्वि-शैक्ष-ग्छान कुल-गण-संघ-साधर्मिकभेदतः' ॥६५॥

तत्त्वार्थदीपिका-पूर्वे तावद् आभ्यन्तरतपसः प्रायश्चित्तविनयवैयाष्टत्या-दिभेदेन पड्विधरय प्रतिपादितःवेन तत्र-क्रशः प्रायश्चित्तस्य दशभेदाना-माछोचन-प्रतिक्रमणादीनां विनयस्य च राप्तसेदानां ग्रान-दर्शनचारित्रा दिविनयानां प्ररूपणं कृतम्, सम्पति-क्रमपाप्तस्य वेयावृत्त्त्यरूपतृतीया-भ्यन्तरतपसो दशभेदानाम् आचार्यो-पाध्यायादि वैयावृत्त्यानां प्ररूपणं कर्तुमाह-'वैयाबच्चे दस्वविहे' इत्यादि । वैयावृत्त्यम् सूत्रोक्तविधिना व्यावर्तते स्मेतिव्यावृत्तः निर्जरालक्षण शुभव्यापारवान् तस्य भावः-कर्म वा

'औषपातिक सूत्र की 'पीयूषवर्षिणी' टीका में, तीसवें सूत्र की व्याख्या में (पृ-२५७-२७२-पर) देखना चाहिए ॥सूत्र ६४॥

'वेयावच्चे दसविहे' इत्यादि ॥ सू० ६५॥

सूम्रार्थ—वैयावृत्य दस प्रकार का है-१ आचार्य २, उपाध्याय ३, स्थविर ४ दौक्ष ५ ग्लान ६ तपस्वी ७ साधर्मिक ८ कुल ९ गण १० संघ के वैयावृत्य के भेद से ॥सू०॥६५॥

तत्त्वार्थदीपिका-पहछे आभ्यन्तर के प्रायश्चित्त, विनय, वैयावृत्य आदि छह भेद कहे गए थे। उनमें से आलोचन, प्रतिक्रमण आदि दस भेद प्रायश्चित्त के तथा ज्ञानविनय, दर्ज्ञानविनय, चारित्रविनय आदि दस भेद विनय के कहे जा चुके है, अब क्रम पास तीसरे आभ्यन्तर तप वैयावृत्य के आचार्य वैयावृत्य, जपाध्याय वैयावृत्य आदि दस भेदों की प्ररूपणा

ઔપપાતિક સૂત્રની પીચૂષવર્ષિણી' ટીકામાં, ત્રીસમાં સૂત્રની વ્યાખ્યામાં (પાના નં. ૨૫૭–૨૭૨) પર જોઇ લેવા ભલામણુ છે. ા૬૪ા

ે સૂત્રાર્થ-વૈયાવૃત્ય દશ પ્રકારની છે-(૧) આચાર્ય (૨) ઉષાધ્યાય (૩) સ્થવિર (૪) શૈક્ષ (૫) ગ્લાન (૬) તપસ્વી (७) સાધમિંક (૮) કુળ (૯) ગણુ તથા (૧૦) સંઘની વૈયાવૃત્યના ભેકથી. ા૬પાા

તત્ત્વાર્થદીપિકા---પહેલા આભ્યન્તર તપના પ્રાયશ્ચિત્ત, વિનય, વૈયાવૃત્ય આદિ છ ભેદ કહેવામાં આવ્યા. તેમાંથી આલેાચન, પ્રતિક્રમણ આદિ દશ ભેદ પ્રાયશ્ચિત્તના તથા જ્ઞાનવિનય, દર્શનવિનય, આરિત્રવિનય આદિ દશ ભેદ વિનયના કહેવામાં આવેલ છે હવે ક્રમપ્રાપ્ત ત્રીજા આભ્ય-ન્તુર તપ વૈયાવૃત્યના આચાર્ય વિનય, ઉપાધ્યાયવિનય આદિ દશ ભેદોની दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ खु.६५ वैयावृत्यस्य भेदनिरूपणम्

वैयाटत्त्यम्, सेवाकरणम् तद द्शदिधं भगति । तचथा-आचायौँपाध्यायस्य विर-तपस्ति-शैक्ष-ग्र्झान-कुछ-गण-संध-साधर्मिकभेदतः, तत्र-दशदिधं खळु वैया-टत्त्यं भवति आचार्यस्य वैयाष्टर्त्यं सेवाऽऽचार्य वैयाष्टर्त्यम् १ उपाध्यायस्य शुश्रूषा करणम्-उपाध्यायवैयाष्टर्त्यम् २ स्थविरस्य-इद्धम्रुनेवैयाष्टर्त्यं स्थविरवैयाष्ट्रत्यम् ३ तपस्ती-मासभक्षणादिकारकः, तस्य वैयाष्टर्त्यं तपस्त्रिवैयाष्टर्त्यम् ४ शैक्षस्य-प्रद्याऽऽ सेवनशिक्षाभ्यासशीलस्य वैयाष्टर्त्यं न्शैक्षवैयाष्टर्त्यम् ४ शैक्षस्य-प्रद्याऽऽ सेवनशिक्षाभ्यासशीलस्य वैयाष्टर्त्यं न्शैक्षवैयाष्टर्त्यम् ४ शैक्षस्य-रोगादिक्लेशयुक्तशरीरस्य वैयाष्टर्त्यं ग्लानवैयाष्टर्त्यम् ६ अनेकगणसम्रदायः-कुलं तस्य वैयाहत्यं कुल्वैयाष्टर्त्यम् ७ म्रुनिक्षमूहस्य वैयाहर्त्यं गणवैयाष्ट्रयम् ४ संघस्य-साध् साध्ती श्रावक श्राविकारूषस्य चतुर्विधरूष संघस्य वैयाष्टर्त्यं संघ-

करने के लिए कहते हैं-निर्जरा रूप शुभव्यापारवाछे को व्यावृत्त कहते हैं वैयावृत्यका आव या कर्म वैयावृत्य कहलाता है, जिसका अभिप्राय है सेवा करना। वैयावृत्य के दस भेइ है-(१) आचार्य की सेवा करना आचार्य वैयावृत्य है (२) उपाध्याय की सेवा करना उपाध्याय वैयावृत्य है (३) स्थविर अर्थात् वृद्ध मुनि की सेवा करना स्थविर वैयावृत्य है (३) प्रहण-आसेवन रूप शिक्षा का जो अभ्यास कर रहा हो ऐसे नव दीक्षित मुनि की सेवा करना हौक्ष वैयावृत्य है (४) प्रहण-आसेवन रूप शिक्षा का जो अभ्यास कर रहा हो ऐसे नव दीक्षित मुनि की सेवा करना हौक्ष वैयावृत्य है (४) प्रहण-आसेवन रूप शिक्षा का जो अभ्यास कर रहा हो ऐसे नव दीक्षित मुनि की सेवा करना हौक्ष वैयावृत्य है (५) ग्लान-अर्थात् रोग प्रस्त की सेवा करना ग्लान वैयावृत्य है (६) मास खमण आदि तपस्या करने वाले तपस्वी की सेवा करना तपस्वि वैयावृत्य है (७) साधर्मिक अर्थात् समान खमाचारीवाले खाधु की सेवा करना साध-र्मिक वैयावृत्य है अनेक कुल के लम्हह को गण कहते हैं, कुल की सेवा करना कुल वैयावृत्य है (९) अनेक गण के अर्थात् मुनियों के

પ્રરૂપણુા કરવા સાટે કહીએ છીએ-નિર્જરા રૂપ શુસ બ્યાપારવાળાએાને બ્યાવૃત્ત કહે છે, બ્યાવૃત્તના ભાવ અથવા કર્મ વૈયાવૃત્ય કહેવાય છે જેના અર્થ એ થાય કે સેવા કરવી વૈયાવૃત્યના દશ ભેદ છે-(૧) આચાર્યની સેવા કરવી આંચાર્ય વૈયાવૃત્ય છે (૨) ઉપાધ્યાયની સેવા કરવી ઉપાધ્યાય વૈંયાવૃત્ય છે (૩) સ્થવિર અર્થાત્ વૃદ્ધ સુનિની સેવા કરવી સ્થવિર વૈયાવૃત્ય છે (૪) બ્રહણ-આસેવન રૂપ શિક્ષણુના જે અબ્યાસ કરતા હાય એવા નવદીક્ષિત સુનિની સેવા કરવી ગ્લાનવૈયાવૃત્ય છે (૬) માસખમણ આદિ તપરથા કરનાર તપરવીની સેવા કરવી ગલાનવૈયાવૃત્ય છે (૬) માસખમણ આદિ તપરથા કરનાર તપરવીની સેવા કરવી તપરવી વૈયાવૃત્ય છે. (૭) સાધમિંક અર્થાત્ સમાન સમાચારીવાળા સહુની સેવા કરવી સાધમિંક વૈયાવૃત્ય છે. (૮) અનેક કુળના સમૂહને ગણ કહે છે કુળની સેવા કરવી કુળવૈયાવૃત્ય છે. (૯) અનેક ગણુના वैयाष्टरयम् ९ एवम्-साधर्मिकस्य-समानाचारवतः साधावे याष्टरयं साधर्मिक वैयाष्टरपम् उच्यत्ते १० इत्येवं दशविधं वैयाष्टरयमवगन्तव्यम् वैयाघरपेन च समा-धिमाप्तिः-मवचने शङ्काद्यमावः-प्रवचन वात्सल्यप्राकटयश्च भवतीति भावः ॥६५॥

तत्त्वार्थनियुक्तिः -- पूर्व तावत्-मायश्चित्तविनयवेंयावृत्त्यादि पद्द विधस्याभ्यन्तरतपसो यथाक्रमं द्श्वविधमायश्चित्तस्य, सप्तविधविनयस्य च घरूषणं कृतम्, सम्प्रति-क्रममाप्तस्य वैयावृत्त्यस्य दशभेदान् आचार्योपाध्यायादि वैयावृत्त्यरूपान् प्ररूपयितुमाद-'वेयावच्चे दस्तविहे, आयरिय-उवज्झाय-थेर-तवस्सि-सेइ-गिलाणकुल-गण-संध-साहम्मिय भेयओ' इति । वैयावृत्त्यस् व्यावृत्तस्य-निर्जरादिशुमव्यापारप्रवृत्तस्य मवचनमयोजितक्रिया-विद्यावृत्त्यस्य भावः तथात्रिधपरिणासः-कर्म वा, वैयावृत्त्यम्, तच्च-

समूह की सेवा करना गण वैयावृत्व तप हे (१०) संघ की अर्थात् साधु-साध्वी, आवक और आविका रूप चतुर्विध संघ की सेवा करना संघ वैयावृत्य है। यह दस प्रकार का वैयावृत्य तप है। वैयावृत्य से समाधि की प्राप्ति होती है, प्रवचन संघन्धी शंका-कांझा आदि की निवृत्ति हो जाती है और प्रवचन चार उत्य प्रकट हीता है ॥६५॥

तत्वार्थनियुँ कि-पहछे प्रायश्चित्त, विनय, वैयावृत्य आदि छह प्रकार के आभ्यन्तर तप में से दस प्रकार के प्रायश्चित्तका तथा सात प्रकार के विनय का निरूपण किया गया, अव कायप्राप्त वैणवृत्य के आवार्य वैयावृत्य, उपाध्याय वैयावृत्य आदि दस्त सेद का प्ररूपण करते है।

जो निर्जरा आदि शुमव्यापार में प्रवृत्त हे और शास्त्र प्रतिपादित किया विद्रोष के अनुष्ठान में तत्पर है, उल्लका आज या कर्म वैया-

અર્થાત્ મુનિઓના સમૂર્હની સેવા કરવી ગણુવૈયાવૃત્ય છે. (૧૦) સંઘની અર્થાત્ સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકા રૂપ ચતુવિધસંઘની સેવા કરવી સંઘર્વૈયાવૃત્ય છે. આ દશ પ્રકારનું વૈયાવૃત્ય તપ છે. વૈયાવૃત્યથી સમાધિની પ્રાપ્તિ થાય છે, પ્રવચન સંબન્ધી શંકા-કાંક્ષા વગેરેની નિવૃત્તિ થઇ જાય છે અને પ્રવચનવાત્સલ્ય પ્રકટ થાય છે. ાાદ્પા

તત્ત્વાર્થનિર્ચુકિત—આ અગાઉ, પ્રાયસ્થિત્ત, વિનય, વૈયાવૃત્ય આદિ છ પ્રકારના આભ્યન્તર તપમાંથી દશ પ્રકારના પ્રાયસ્થિત્તના તથા સાંત પ્રકારના વિનયનું નિરૂપણ્ કરવામાં આવ્યું, હવે કમપ્રાપ્ત વૈયાવૃત્યના આચાર્યવૈયાવૃત્ય, ઉપાધ્યાય વૈયાવૃત્ય અદિ દશ ભેદાની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ– જે નિર્જરા આદિ શુભવ્યાપારમાં પ્રવૃત્ત છે અને શાસ્ત્રપ્રતિપાદિત કિયા વિશેષના અનુષ્ઠાનમાં તત્પર છે, તેના ભાવ અથવા કર્મ વૈયાવૃત્ય

-----

दीपिका-नियुक्ति टीका अ.७ स्.६५ वैयावृत्यस्य भेदनिरूपणम्

यथायोगं क्षेत्र-वसति-प्रत्यवेक्षण भक्तपानवस्नपात्रोषधं मैषजञरीरशुश्रूषादि-रूप मवगन्तव्यम्, तत् खल्ज-वैयाग्टर्त्यम्-आचार्योपाध्यायस्थविरतपस्विर्शक ग्लानकुलगणसंघसाधर्मिक मेदतो दर्शाविधं अत्रति । तत्राऽऽवरति आचारयति वा धर्मादिक सित्याचार्थं स्तस्य वैयाप्टर्यम्-आचार्यवैयाग्टर्त्यम् १ उपाध्यायस्य वैयाग्टर्त्यम् उपाध्यायवैयाग्टर्यम्-२ स्थविररूय वयसा पर्यायेण श्रुतेन दृद्धस्य वैया-वृत्त्यं स्यविर्त्वैयाग्टर्यम् २ चतुर्थवष्ठाऽष्टमभक्तादिविविधतपकारक स्तपस्वी तस्य वैयाग्टर्त्यं तपस्त्रिवैयाग्टर्यम् ४ एकदिनादारभ्य षण्मासाऽवधि दीक्षायुक्तस्य , नवदीक्षितस्य ज्ञैक्षस्य वैयाग्टर्त्यं जीक्षवैयाग्टर्त्यम् ५ ग्लानस्य-रुग्णस्य व्याध्यमि-

वृत्य कहलाता है। उसे यथायोग्य क्षेत्र-चस्रति प्रश्यवेक्षण, भक्त-पान, वस्त्र, पात्र, औषध भेषज, शरीर शुभ्रुषा आदिरूप समझना चाहिये, अर्थात् इन सब के द्वारा सेचा करना वैघावृत्य है। सेच्य के भेद से वैयावृत्य के दस भेद हैं (१) आचार्य (२) उपाध्याय (३) स्थ-बिर (४) हौक्ष (५) ग्लान (६) तपस्वी (७) खाधर्मिक (८) कुल (९) गण १० संघ का वैघावृत्य । जो स्वयं पांच आचार रूप धर्म का पालन करता है और दूसरों से पालन करवाता है वह आचार्य कएलाता है, उस के वैघावृत्य को आचार्य वैयावृत्य कहते हैं। (२) उपाध्याय की सेवा करना जपाध्याय वैयावृत्य है। (३) स्थविर अर्थात् वय दीक्षा-पर्याय और अनसे जो वृद्ध है उसकी सेवा करना स्थविर वैयावृत्य हैं। (४) एक दिन से छेक्तर छड्मास तक जा दीक्षित नव दीक्षित या हौक्ष कहलाता हैं। उसका वैयावृत्य हौक्षवैयावृत्य है। (५) ग्लान अर्थात्

કહેવાય છે. તેને યથાચાગ્ય ક્ષેત્ર-વસતિ-પ્રત્યવેક્ષણ, ભત્ત-પાન, વસ્ત, પાત્ર, ઔષધ, લેષજ, શરીર શુશ્રુષા આદિ રૂપ સમજવું જોઇએ અર્થાત્ આ બધા વડે સેવા કરવી વૈયાવૃત્ય છે. સેવ્યના લેદથી વૈયાવૃત્યના દશ લેદ છે-(૧) આગાર્ય (૨) ઉપાધ્યાય (૩) સ્થવિષ્ (૪) શૈક્ષ (૫) ગ્લાન (૬) તપસ્વી (૭) સાધમિંક (૮) કુળ (૯) ગણુ અને (૧૦) સંઘનું વૈયાવૃત્ય જે સ્વયં પાંચ આગાર રૂપ ધર્મનું પાલન કરે છે અને બીજાઓ મારફતે પાલન કરાવે છે આગાર્ય કહેવાય છે. તેના વૈયાવૃત્યને આગાર્યવૈયાવૃત્ય કહે છે. (૨) ઉપાધ્યાયની સેવા કરવી ઉપાધ્યાયવૈયાવૃત્ય છે. (૩) સ્થવિર અર્થાત્ વય, દીક્ષાપર્યાય તથા શ્રુતથી જે વૃદ્ધ છે તેમની સેવા કરવી સ્થવિર વૈયાવૃત્ય છે. (૪) એક દિવસથી લઇને છ માસ સુધીના દીક્ષિત નવદીક્ષિત અર્થાત્ રોક્ષ કહેવાય છે તેનું વૈયાવૃત્ય શૈક્ષવૈયાવૃત્ય છે. (૫) ગ્લાન અર્થાત્ રોક્ષ

तत्त्वार्थसप्रे

भू १२य अमणस्य वैयावृत्त्वं ग्रहानवैयावृत्त्वम् ६ अनेकगणसमुद्रायः कुलम् तस्य वियावृत्ताम् कुलवैयावृत्यम् ७ अनेक साधुममुद्रायो गणः तस्य वैयः वृत्त्यं गणवैया वृत्त्रम् ८ संघस्य साधु साध्वी आवक्त आचिकारूपस्य चतुर्विधस्य वैयावृत्त्यं संघ वैयावृत्त्वम् ९ साधर्मिकाः - समानाचारवन्तः तेषां - ज्ञानदर्जनादि पौरुषेय शक्तिभि वैयावृत्त्वम् ९ साधर्मिकाः - समानाचारवन्तः तेषां - ज्ञानदर्जनादि पौरुषेय शक्तिभि मौक्षसाधकानां मूलोत्तरगुणपुरुपान्नानां वैयावृत्त्यं साधर्मिकवैयावृत्त्यम् १०। तथाचेतेषा माचार्यादीनाम् आहारपानवस्त्रपात्रपतिअयपीठफलकश्रय्यासंस्ता-रादिमिर्धर्मसाधनभूतैः कान्तारादि विषमस्थानगर्तक्र्यकण्टकादिन्याप्त

रुगण, जो फिसी व्याधि से पीडित हो उसका वैधाष्टरय ग्ठान वैयाष्टरय कहलाता है। (६) डपवास वेला, तेला, आदि विविध प्रकार का तपश्च-रण करने वाला तपस्वी कहलाता है। उसका वैधाष्टरय तपस्वि वैधाष्टत्य है। (७) साधर्मिक अर्थात् समान समाचारीवाछे साधु की सेवा करना साधर्मिक वैद्याष्टरय है। (८) कुल अनेक साधुओं के समूह को कुल कहते हैं अनेक छुल के समूह को गण कहते हैं अनेक गण के समूह को संघ कहते हैं कुल की सेवा करना कुल विधाष्टरय है (९) गण-अनेक गणके अर्थात् सुनियों के समूह की सेवा करना गण-वैयाष्टरय है (१०) संघ-साधु, साध्वी, आवक और आविका रूप चत्रविध संघ की सेवा करना संघ वैयावृत्य है।

पूर्वोक्त आचार्य आदि की आहार-पानी से, वस्त्र-पात्र से, डपाश्रेंग, पीठ, फलक, राय्या एवं संस्तारक आदि मोक्ष के साधनों से सेवा करना, कान्तार आदि विषम स्थानों से, गडूा, क्र्प, कंटक आदि से युक्त

ગ્યાધિથી પીડિત હાેય, વૈયાવૃત્ય ગ્લાનવૈયાવૃત્ય કહેવાય છે. (૬) ઉપવાસ, છઠ, અઠમ આદિ વિવિધ પ્રકારનું તપશ્ચરણ કરનાર તપસ્વી કહેવાય છે તેનું વૈયાવૃત્ય તપસ્વિવૈયાવૃત્ય છે. (૭) સાધમિંક+અર્થાત્ સમાન સમાચારીવાળા સાધુની સેવા કરવી સાધમિં કવૈયાવૃત્ય છે. (૮) કુળ-અનેક સાધુઓના સમૂહને કુળ કહે છે, અનેક કુળના સમૂહને ગણુ કહે છે. અનેક ગણના સમૂહને સંઘ કહે છે કુળની સેના કરવી કુળવૈયાવૃત્ય છે. (૯) ગણ-અનેક ગણની અર્થાત્ સુનિઓના સમૂહની સેવા કરવી ગણુવૈયાવૃત્ય છે. (૧૦) સંઘ-સાધુ-સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકા રૂપ ચતુવિંધ સંઘની સેવા કરવી સંઘવૈયાવૃત્ય છે.

પૂર્વોક્ત આચાર્ય સ્પાદિની, આહાર-પાણીથી, વસ્ત-પાત્રથી, ઉપાશ્રય, પીઠ, ફળક, શચ્યા અને સંચારા વગેરે માેક્ષના સાધનાથી સેવા કરવી કાન્તાર આદિ વિષમ સ્થાનાથી, ખાડા, કૂવા, કંટક આદિથી સુક્ત સ્થળાથી स्थल ज्वराऽतीसार-कासज्वासाद्युपसगेंषु ग्रुश्रपणम् औपधभैपज्यकरणम् अभ्युद्ध-रणं परिरक्षणादिकं वैयाहरयमुच्यते । उक्तञ्च व्याख्याम्रइफ्तौ भगवती स्रवे २५ शतके ७ उद्देशके ८०२-सत्रे वियावच्चे दस्तविहे पण्णले तं जहा-आधरिय वेयावच्चे, उवज्ज्ञायवेयावच्चे, सेह वेयावच्चे, गिलाणवेयावच्चे, तवस्सिवेयावच्चे, थेरवेयावच्चे, साहम्मिवेयावच्चे, कुलवेयावच्चे, गणवेयावच्चे, संघवेयावच्चे, इति' । वैयाहरयं दशविधं महाप्तम्, तद्यथा-आवार्यवैयाहरयम् १ उपाध्याय वैयाहरम् २ शैक्षवैयाहरयम् ३ ग्लानवैयाहरयम् ४ तपस्क्वियाहरयम् ५ स्थिविरवेयाहरयम् ६ साधर्मिक वैयाहरयम् ७ कुलवैया-वृत्त्यम् ८ गणवेयाहरयम् ९ संघवेंयाहरयम् १० इति ॥६५॥

म्लम्-लज्झाएं पंचविहे, वायणा पुच्छणा परियहणाऽणु-प्पेहा-धम्मकहा भेयओ ॥६६॥

छाया--'स्वाध्यायः पश्चविधः, वाचना-मच्छना-परिवर्तनाऽनुप्रेक्षा-धर्मकथा, भेदतः' ॥६६॥

तत्त्वार्थदीपिका-पूर्वसूत्रे-मायश्चित्तादि षडूविधाऽभ्यन्तरतपसो यथा कमं त्तीयस्य वैयाहरयस्याऽऽचायों-पाध्यायादि दशविधस्य मरूपणं विहितम्, सम्मति=क्रमागतस्य चतुर्थस्य स्वाध्यायस्य बाचना-मच्छनादि पश्च सेदान् स्थल से, ज्वर, अतिसार, खांसी, श्वास आदि का कष्ट होने पर सेवा करना-औषध-भेषज लाकर देना इत्यादि वैयावृत्य कहलाता है॥६५॥ 'सज्झाए पंचविहें' इत्यादि

स्त्रार्थ-स्वाध्यायतप पांच प्रकार का है-(१) वाचना (५) पृच्छना (३) परिवर्तना (४) अनुपेक्षा और (५) धर्मकथा ॥ ६६॥

तत्वार्थदीपिका-पूर्वसूत्र में प्रायश्चित्त आदि छह प्रकार के आभ्यन्तर तप में से तीसरे वैयावृत्य तपके दस भेदों-आचार्य वैयावृत्य, उपा

ખચાવવા, જ્વર, અતિસાર, ઉધરસ શ્વાસ વગેરેનું કબ્ટ હાય ત્યારે સેવા કરવી-ઔષધ-ભેષજ લાવીને આપવા વગેરે વૈયાવૃત્ય કહેવાય છે. ાાદપા

'सन्झाए पंचविहे' धत्याहि।

સૂત્રાર્થ-સ્વાધ્યાય તપ પાંચ પ્રકારતું છે-(૧) વાચના (૨) પૃચ્છના (૩) પરિવર્ત્તના (૪) અનુપ્રેક્ષા અને (૫) ધર્મકથા ાા૬૬ા

તત્ત્વાર્થદીપિકા – પૂર્વ સૂત્રમાં પ્રાયશ્ચિત્ત આદિ છ પ્રકારના આભ્યન્તર તપમાંથી ત્રીજા વૈયાવૃત્યત્પના દશ ભેદેા–આચાર્ય વૈયાવૃત્ય, ઉપાધ્યાયવૈયાવૃત્ય मरूपयितुमाह-'सउझाए पंचछिहे' इत्यादि । रवाभ्यायः-मु-मुप्टु आ-अर्म-यदियाऽस्वाध्यायपरिहारेण पौरुष्पाद्यपेक्षयाऽध्यायः-अध्ययनं मृत्रमूलपठनं स्वाध्यायः, स पश्चविधो अवति, तच्या-वाचना १ प्रन्छना २ परिवर्तना ३ ऽन्नुप्रेक्षा ४ धर्मकथा ४ चेति । तत्र-निरवच सवार्थ तदुमयम्याऽऽदान-प्रदान-रूपा वाचना १ सन्देहनिवारणाय निश्चिनार्धदादयौय वा शान्वस्यार्थं जानतोऽपि गुरूं पति पृच्छा-पच्छनं प्रच्छना २ अधीतस्य छत्रादेः पुनः पुत्रगटत्तिक्ररणं-गुणनं परिवर्तना ३ अधिगतार्थस्य ज्ञातार्थस्य म्रत्रस्य मनसा चिन्तनम् अनुमेक्षा ४ अहिंमा दिधर्मस्य मरूपणं-धर्मक्तथा ५ इत्येवं पश्चविधः खल्ड स्वाध्यायोऽदगन्दव्य ॥६१॥

ध्यायवैयावृत्य आदि, का प्ररूपग किया गया अब क्रमागत चौथे स्वा-ध्याय तप के बाचना पृच्छना आदि पांच भेदों का प्ररूपण करते हैं।

मर्यादापूर्वक अर्थात् असज्झाप को टालकर पौरूषी आदि का रुषाल रखते हुए अध्याय-अध्ययन अर्थात् मूलपाठ पढाना स्ताध्याय कहलाता है। स्वाध्याय पांच प्रकार का है-वाचना, पृच्छना, परिवर्तना अनुप्रेक्षा और धर्मकथा। इनका स्वरूप इस प्रकार है-(१) निर्दोप सन्न, अर्थ और सूत्रार्थ दोनों का आदान पदान करना बाचना है। (२) संदेह का निवारण करने के लिए अथवा निहिचत अर्थ की टढना के लिए शास्त्र के अर्थ को जानते हुए भी गुरु के समक्ष प्रश्न करना पृच्छना है। (३) पढे हुए सन्न आदि की वार-वार आवृत्ति करना, उसे गुनना परिवर्त्तना है। (३) जिसका अर्थ जान लिया हो उस सूत्र

આદિતું પ્રરૂપણુ કરવામાં આવ્યું, હવે ક્રમાગત ચાથા સ્વાધ્યાય તપના વાચના, પૃચ્છના આદિ પાંચ ભેદાતું પ્રરૂપણુ કરીએ છીએ–

મર્યાદાપૂર્વ કે અર્થાત્ અસજજાયને ટાળીને, પારસી વગેરેના ખ્યાલ રાખતા થકા અધ્યાય-અધ્યયન કરલું અર્થાત્ મૂળપાઠ ભણવા, સ્વાધ્યાય કહેવાય છે. સ્વાધ્યાય પાંચ પ્રકારના છે-વાચના, પૃચ્છના, પરિવર્ત્તાના, અનુ-પ્રેક્ષા અને ધર્મ કથા એમનું સ્વરૂપ આ પ્રકારે છે-(૧) નિર્દોધસૂત્ર, અર્થ અને સૂત્રાર્થ બંનેનું આદાન-પ્રદાન કરલું વાચના છે. (૨) સન્દેહનું નિવારણ કરવા માટે અથવા નિશ્ચિત અર્થની દઢતા માટે શાસ્ત્રના અર્થને જાણતા હાેવા છતાં પણ ગુરૂ સમક્ષ પ્રશ્ન કરવા પૃચ્છના છે. (૩) ભણી ગયેલા સૂત્ર આદિની વારંવાર આવૃત્તિ કરવી, તેને કરી કરીવાર જે જિવું પરિવર્ત્તના છે. (૪) જેના અર્થ જાણી લીધા હાેય તે સૂત્રનું મનથી ચિન્તન કરવ

Ţ

तत्वार्थनियुं कितः---'पूत्रें तावद् यथाक्रमं पड्विधाभ्यन्तरत्वसः मायश्चित्तस्य-विनयस्य-वैयादृश्यस्य च परूपणं कृतम्, सम्प्रति-क्रममाप्तस्य स्वाध्यायस्य वतुर्धाध्यन्तरत्वसो वावनादि पञ्चभेदान् परूपयितुमाह-'सल्झाए पंचविहे, बाद्यणापुरुछणापरिधटणाञ्रणुप्पेहा-धम्मकहाभेयञो' हति । स्वाध्यायः-सुष्टु मर्यादया कालवेलापरिहारेण पौरूष्याद्यपेक्षया वा-ऽध्यायः-सूलस्वत्रपठनस्-स' पञ्चविधो वर्तते । तद्यथा-वाचना प्रच्छना परिवर्तनाऽन्नुप्रेक्षा धर्नकथा चेत्येवं परिसंख्यातः स्वाध्यायोऽवगन्तव्यः, तत्र-श्विष्याणा साग्रयार्थाध्यापनहृपा राचना १ कालिकस्यो-स्कालिक्स्याऽऽलाप-मदानं वा-याचना २ सन्देहविनाज्ञाय निश्चितार्थदाढयीय वा स्वार्थयोराचार्य-

का मन से चिन्तन करना अनुवेझा है। (५) अहिंसा आदि धर्म की प्ररूपणा करनाधर्म कथा है। यह पांच प्रकार का स्वाभ्याय जावना चाहिए ॥६६। तत्वार्थनियुं क्ति- छह प्रकार के आभ्यन्तर तप में से प्रायदिचल, विनय और वैयावृत्य का निरूपण किया जा चुका, अब चौथे आभ्यन्तर

तप स्वाध्याय के बाचन। आदि पांच भेहों की प्ररूपणा करते हैं-मयीदापूर्वक अर्थात् असड़झाय फाल को टालकर या पौछषी आदि का ध्यान रखकर सूलस्रका पठन स्वाध्याय कहलाता है। उसके

पांच भेद हिं (१) बाचना (२) पृच्छना (३) परिवर्तना(४) अनु-प्रेक्षा और (५) घर्मकथा शिष्यों को आगम का अर्थ पढाना वाचता है या कालिक और उत्कालिक के आलापों का मदान करना वाचना स्वाध्याय कहलाता है। संशाय का निवारण करने के लिए या निहिचत

અનુપ્રેક્ષા છે. (૫) અહિંસા આદિ ધર્મની પ્રરૂપણા કરવી ધર્મકથા છે. આ પાંચ પ્રકારના સ્વાધ્યાય જાણવા જોઇએ. ાા ૬૬ા

તત્ત્વાર્શ્વ સિંત-છ પ્રકારના આભ્યન્તર તપમાંથી પ્રાયશ્ચિત્ત, વિનય અને વૈયાવૃત્યનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું, હવે ચાથા આભ્યન્તર તપ સ્વાધ્યાયના વાચના આદિ પાંચ ભેદાની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ-

મર્યાદાપૂર્વ'ક અર્થાત્ અસલ્ઝ યકાળ વગેરેને ટાળી દઇને અથવા પારસી આદિનું ધ્યાન રાખીને મૂળસ્ત્રનું પઠત સ્વાધ્યાય કહેવાય છે-તેના પાંચ લેદ છે-(૧) વાચના (૨) પૃગ્છતા (૩) પરિવર્ત્ત'ના (૪) અનુપ્રેક્ષા (૫) ધર્મ કથા શિષ્યાને આગમના અર્થ ભણાવવા વાચના છે અથવા કાલિક અને ઉત્કાલિકના આલાપાનું પ્રદાન કરવું વાચના સ્વાધ્ય ય કહેવાય છે. સંશયનું નિવારણ કરવા સાટે અથવા નિશ્ચિત અર્થ'ની દઢતા માટે સ્ત્ર અથવા અર્થના વિષયમાં આચાર્યને પ્રશ્ન પૂછવા પૃગ્છના છે. ભણી ગયેલા સ્ત્ર અને અર્થનું म्प्रति मझनः-म्रच्छना-२ अधीत सत्रार्थयोः पुनः पुनः पठनम् परिवर्तना-३ विदितार्थस्य सनसा चिन्तनम्-अनुपेक्षा ४ श्रुतचारित्ररूपधर्मस्योपदेशो धर्मकथा५ उक्तश्च भगवती सत्रे २५ शतके ७ उद्देशके ८०२-सत्रे-'सड्झाए पंचविद्दे पण्णत्ते चायणा-पडिपुच्छणा-परिअट्टणा अणुप्पेहा-धम्मकहा' इति । रवाध्यायः पश्चविधः, मज्ञप्तः, तद्यधा-वाचना १ प्रतिमच्छना २ परिवर्तनम् ३ अनुप्रेक्षा ४ धर्मकथा ५ इति । एवस्-उत्तराध्यायेऽप्युक्तम् एवश्च-वाचनादयः पश्च तावत् स्वाध्यायपदेन ग्रहीतव्याः ॥६६॥

मूलम्- एगत चित्तावटाणं झाणं ॥६७॥

छाया-'एकत्र चित्तावस्थानं ध्यानम्' ॥६७॥

तत्त्वार्थदीपिका--'पूर्व' तावत् पड्विघेषु प्रायश्चित्ताद्याभ्यन्तरतपःसु पञ्चानां मायश्चित्तविनयवैयावृत्त्यस्वाध्यायानां यथाक्रमं प्ररूपणं विहितम्, अर्थ की दढता के लिए सूत्र या अर्थ के विषय में आचार्य से प्रश्न करना प्रच्छता है। पठित सूत्र एवं अर्थ का पुनापुनः पठन करना परिवर्तना है। ज्ञात अर्थ का वार वार चिन्तन करना अनुप्रेक्षा है। य्रुत एवं चारित्र रूप धर्म का उपदेशा देना धर्मकथा है। भगवतीसूत्र के २५ वे शतक के ७वे उदेशक के ८०२ सूत्र में कहा है-'स्वाध्याय पांच प्रकार का कहा गया है-वाचना, प्रतिष्ठच्छना, परिवर्त्तना, अनुप्रेक्षा एवं धर्म कथा। इसी प्रकार उत्तराध्ययन सूत्र में भी कहा गया है। इस प्रकार स्वाध्याय शब्द से वाचना आदि पांचों को ग्रहण करना चाहिए ॥ दिशा

'एगत्त चित्तावट्ठाणं' इत्यादि-

सूत्रार्थ--एक जगह चित्त का स्थिर होना ध्यान है ॥६७॥ तत्त्वार्थदीपिका-पहले छह प्रकार के आभ्यन्तर तर्पों में से प्रायदिचत्त

પુનઃ પુનઃ પઠન કરવું પરિવર્ત્તના છે. જાણેલા અર્થનું વારંવાર ચિન્તન કરવું અનુપ્રેક્ષા છે અને શ્રુત અને ચારિત્ર રૂપ ધર્મના ઉપદેશ આપવા ધર્મકથા છે. લગવતી સૂત્રના ૨૫માં શતકના હમાં ઉદ્દેશકના ૮૦૨ સૂત્રમાં કહ્યું છે-સ્વાધ્યાય પાંચ પ્રકારના કહેવામાં આવ્યા છે-વાચના પ્રતિપૃચ્છના, પરિવર્ત્તના, અનુપ્રેક્ષા અને ધર્મકથા આવી જ રીતે ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં પણ કહેવામાં આવ્યું છે. આમ સ્વાધ્યાય શખ્દથી વાચના આદિ પાંચેયનું ગહુણુ કરવું જોઈ એ. ાાદ્દા

'एगत्तचित्तावट्ठाणं झाणं' धत्याहि

Å.

સ્ત્રાર્થ-એક જગ્યાએ ચિત્તનું સ્થિર થવું ધ્યાન છે. ાાદળા **તત્ત્વાર્થદો(પેકા**—પહેલા છ પ્રકારના આભ્યન્તર તપામાંથી પ્રાય- दीपिका-निर्युक्ति टीका अ. ७ स्. ६७ ध्यानंस्वरूपनि इपणम् 🙃

सम्मति-क्रमप्राप्तं ध्यानाख्यमाभ्यन्तरतपः मरूपयितुमाइ-'एगत्तचित्ता-वट्ठाणं झाणं' इति । ध्यानम्-ध्यातिध्यनिम्, परिणामस्थैर्थम् अन्तर्भुहूर्त्तमात्रकाळ मेकाग्रचित्तताऽध्यवसान सित्यर्थः नानार्थावळ्म्वनैन परिस्पन्दवतश्चित्तस्याऽन्या-ऽशेषविषयेभ्यो व्यावर्त्य-एकत्रैव विषये नियमतः स्थापनम् अन्यतोऽन्तःकरण-वृत्तिनिरोधो ध्यानमितिभावः । तच्च-ध्यानं चतुर्विधम्, आर्त्तरीद्र-धर्म-शुक्छ भेदात्, । तदत्र समाहितचित्तस्याऽऽत्त-रीद्र ध्याने वर्जयित्वा धर्म-शुक्छर्त्पं ध्यानद्वयं ध्यानश्चदेन ग्राह्यम् । उक्तंच-उत्तराध्ययने त्रिंशत्तमेऽध्ययने पश्च-त्रिंशत्तमगाथायाम्-

बिनय वैयावृत्य और स्वाध्याय का कम से निरूपण किया गया है, अब कमागत ध्यान नामक आभ्यन्तर तप का प्ररूपण करने के लिए कहते हैं-

परिणाम की स्थिरता ध्यान है। अभिमाय यह है कि अन्तर्मुहर्त काल पर्यन्त चित्त का एकाग्र रहना ध्यान कहलाता है। यह चित्त नाना अधों का अवलम्बन करता छुआ चंचल रहता है, अतः इसे अन्य समस्त विषयों से हटाकर किसी एक ही विषय में लगा देना-और सब तरफ से चित्तवृत्ति का निरोध कर देना ध्यान है।

ध्यान चार प्रकार का है-आर्त्तध्यान, रौद्रध्यान, धर्मध्यान और शुक्लध्यान, यहां आर्त्तध्यान और रौद्रध्यान को छोडकर धर्मध्यान और शुक्लध्यान ये दो ध्यान ही खमझना चाहिए, क्योंकि यहां मोक्षमार्ग का प्रकरण है और आर्त्तध्यान तथा रौद्रध्यान मोक्षोपयोगी

શ્ચિત્ત, વિનય, વૈયાવૃત્ય તપ અને સ્વાધ્યાયનું કુમથી નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું હવે કુમાગત ધ્યાન નામક આભ્યન્તર તપનું પ્રરૂપણ કરવા માટે કહીએ છીએ-

પરિણામની સ્થિરતા ધ્યાન છે. અભિપાય એ છે કે અન્તમું હૂત્ત કાળ પર્યન્ત ચિત્તનું એકાથ રહેવું ધ્યાન કહેવાય છે. આ ચિત્ત જાણેલા અર્થાનું અવલમ્બન કરતું થકું ચંચળ રહે છે, આથી તેને બીજા બધાં વિષયાથી મુક્રત કરીને કાેઇ એક જ વિષયમાં પરાવી દેવું – અને ચારે બાજુ એથી ચિત્ત વૃત્તિના નિરાધ કરવા ધ્યાન છે.

ધ્યાન ચાર પ્રકારના છે-આત્ત ધ્યાન રૌદ્રધ્યાન, ધર્મ ધ્યાન અને શુકલ-ધ્યાન અહીં આત્ત ધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાનને છેાડી દઈ ધર્મ ધ્યાન અને શુકલ-ધ્યાન એ બે ધ્યાન જ સમજવાના છે કારણ કે આ માક્ષમાર્ગનું પ્રકરણ ચાલી રહ્યું છે જ્યારે આત્ત ધ્યાન તથા રૌદ્રધ્યાન માક્ષે પચાર્ગો નહીં પણ 'अह-रुद्दाणि वजिजत्ता-झाएज्जा सुसमाहिए। धम्स-सुकाइं झाणं तं तु वुहावए'॥१॥

'आर्तरीदे बर्जयित्वा-ध्यायेत सुसमाहितः ।

धर्म-शुक्छे ध्याने-ध्यानं तत्तु वुधा वदन्ति' ॥१॥ इति ॥६७॥ तःखार्थनियुँ क्तिः - पूर्वस्रत्रे-पड्विधाभ्यन्तरतपसः क्रममाप्तस्य स्वाध्यां-ग्रह्य घरूपणं छतम्, सम्पति-पञ्चमस्याऽभ्यन्तरतपसो ध्यानस्य प्ररूपणं छत्तुमाध-'एगक्तचित्तावद्टाणं झाणं' इति । एकस्मिन् एव ध्येयवस्तुनि चित्ताव-रंथानम्, अन्यविषयेभ्यो व्यावर्तनपूर्वकस्-एकाग्रतया चित्तस्य व्यदस्यापनं-स्थिरताषादनं निर्वातस्थानस्थितस्थिरदीपशिखावत् (तत्) । एदञ्चे-कावलम्वनं निश्चरुं स्थिरता युक्तमध्यवसानं छद्यस्थविषयध्यानमुच्यते । केवलिनान्तु

नहीं बरन् उसके बाधक हैं। उत्तराध्ययन खुझ के तीसवें अध्ययन की पड़चीसवीं गाथा में कहा है -

'समाधिमान पुरुष आत्ते और रौद्र ध्यानों का परित्याग करके धर्म ध्यान और शुक्लध्यान ध्यावे ! ज्ञानी पुरुष इसी को ध्यान कहते हैं ।६७।
 तत्वार्थनियुक्ति--पूर्वसूत्र में छह आभ्यन्तर तपों में से कमप्राप्त स्वाध्याय का प्ररूपण किया गया, अब पांचवें आभ्यन्तर तप ध्यान की प्ररूपण करने के लिए कहते हैं --

किसी एक ही ध्येय वस्तु में चित्त का स्थिर होना अर्थात् वायु - रहित स्थान में स्थित दीपक की शिखा के समान चित्त का एकाग्र रूप में स्थिर हो जाना ध्यान कहलातो है। इस प्रकार एक उस्तु का अवल-म्बन करने वाला, निइचल, स्थिरता से युक्त छबस्थ विषयक अध्यव-

તેના અવરાેધક છે. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના ત્રીસમાં અધ્યયનની પચ્ચીસમી ગાથામાં કહ્યું છે-સમાધિમાન્ પુરૂષ આત્તે અને રૌદ્ર ધ્યાનાેના પરિત્યાગ કરીને ધર્મ ધ્યાન અને શુકલધ્યાન ધ્યાવે જ્ઞાની પુરૂષ આને જ ધ્યાન કહે છે. ૫૬૦૫

તત્ત્વાર્થનિશું કિત – પૂર્વસૂત્રમાં છ આલ્યન્તર તપામાંથી ક્રમપ્રાપ્ત મ્વાધ્યાયનું પ્રરૂપણ કરવામાં આવ્શું, હવે પાંચમાં આલ્યન્તર તપ ધ્યાનની પ્રરૂપણા કરવા માટે કહીએ છીએ–

કાેઈ એક જ લક્ષ્ય વસ્તુમાં ચિત્તનું સ્થિર થવું અર્થાત્ વાગુરહિત સ્થાનમાં રહેલા દીવાની જ્યાતની સમાન ચિત્તનું એકાગ્ર રૂપમાં સ્થિર થઇ જવું ધ્યાન કહેવાય છે. આ રીતે એક વસ્તુનું અવલમ્બન કરનાર, નિશ્ચલ, સ્થિરતાથી ગુક્ત છવ્નસ્થ વિષયક અધ્યવસાન ધ્યાન સમજવું જોઇએ, જેને मनसोऽभावाद् वाकाययोगनिरोध एव ध्यान मवगन्तव्यम् । माप्त केवळज्ञानस्य मनोव्यापारो न सम्भवति सकछकरणसम्रुदायनिरपेक्षत्वात् । तच्च ध्यानम् आर्त-रौद्र-धर्म-शुक्छभेदाद् चतुर्विधम् भवति, तदत्राऽऽर्त-रौद्रे वर्जयित्वा धर्म-शुक्छरूपं ज्ञेयम् । तत् खछ-ध्यानं जघन्येन-एकं समयम्, उन्कुप्टेनाऽन्तर्म्रहूर्तं मात्रम्, मुहूर्तात्यरतो न भवति, सोइनीय कर्मांऽन्जु सावात्-संक्छेशाद्वा । उक्तश्च व्याख्याप्रज्ञप्तौ भगवती सुत्रे २५ श्वतके ६ उद्देशके ७०७ सूत्रे पुछाकादि विषये' 'केवइयं कालं अवट्टिय पारिणामे होडजा ? गोयमा ! जहण्णेणं एक्कं समयं उक्तो सेणं अंतो मुहुत्त' क्षियन्तं काल्यम् अवस्थितपरिणामो भवति ?

साय ध्यान समझना चाहिए। केवली मनन च्यापार से रहित होते हैं अतएव उनकी अपेक्षा वचन और काय थोग का निरोध ही समझना चाहिए। जिसे केवलज्ञान प्राप्त हो जाता है उसमें मनोच्यापार नहीं होता क्योंकि वह समस्त कारणों से निरपेक्ष होता है।

ध्यान चार प्रकार का है-आर्त्तध्यान रौद्रध्यान धर्मध्यान और शुक्लध्यान आर्त्तध्यान और रौद्रध्यान को छोडकर यहां धर्म और शुक्लध्यानको ही तप में परिपगणित करना चाहिए, क्योंकि यही दो ध्यान मोक्षसाधना में उपयोगी होते हैं -आर्त्तध्यान और रौद्रध्यान नहीं।

ध्यान का काल जघन्य एक समय और बत्कुष्ट अन्तर्मुहूर्त्त है। इससे अधिक समय तक मोहनीय कर्म के अनुआव सेअथ वा संक्षेत्रा के कारण ध्यान स्थिर नहीं रह सकता भगवती सूत्र के पच्चीसवें दातक के छठे उद्देशक के ७०७ वें सूत्र में पुलाक आदि के विषय में कहा है— प्रधन- भगवन् ! कितने काल नक स्थिर परिणाम वाला रहता है ?

કેવળનાન પ્રાપ્ત થઈ જાય છે તેમનામાં મનાવ્યાપાર હાેતા નથી કારણુ કે તે સમસ્ત કરણેાથી નિરપેક્ષ હાેય છે.

ધ્યાન ચાર પ્રકારનું છે-આર્ત્તધ્યાન, રૌદ્રધ્યાન, ધર્મધ્યાન અને શુકલધ્યાન આર્ત્તધ્યાન અને રૌદ્ર ધ્યાનને છેાડીને અહીં ધર્મ અને શુકલ ધ્યાનને જ તપમાં પરિગણિત કરવા બોઇએ કારણ કે આ જ બે ધ્યાન માક્ષ સાધનામાં ઉપયાગી થાય છે-આર્ત્તધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાન નહીં.

ધ્યાનના કાળ જઘન્ય એક સમય અને ઉત્કૃષ્ટ અન્તર્મુહૂત્તે છે. આનાથી વધુ સમય સુધી માહનીય કર્મના અનુભાવથી અથવા સંકલેશના કારણે ધ્યાનમાં સ્થિરતા રહી શકતી નથી. ભગવતી સૂત્રના પચ્ચીસમાં ગાતકના છઠા ઉદ્દેશકના ૭૦૭માં સૂત્રમાં પુલાક વગેરેના વિષયમાં કહ્યું છે-

પ્રશ્ન- લગવન્ ! કેટલા કાળ સુધી સ્થિર પરિણામવાળા રહે છે?

तत्त्वार्थेस्त्रे

गौतम ! जघन्येन एकं समयम्, उत्कृष्टेन अन्तर्मुहूर्तम् इति । स्थानाद्रवत्ती ४ स्थाने मथमोदेशके ८४७ सत्रे चोक्तम्---

'अंतोमुहुत्तमित्तं चित्तावहाणमेगवत्थुम्मि । छडमत्थाणं झाणं जोगनिरोहो जिणाणंतु' ॥१॥ 'अन्तर्ग्वहूर्तमात्रं चित्ताऽत्रस्थानमेकवस्तुनि । छबस्थानां ध्यानं योगनिरोधो जिनानान्तु ॥१॥ इति ६७॥ मूलम्-तं च चउव्विहं, अद्टरोद्दधम्झसुक्रभेयओ ॥६८॥

छाया--'तच्च चतुर्विधय्, आर्त-रौद्र-धर्म-छक्ल भेदतः ॥६८। तत्वर्थादीषिका-पूर्धत्रे-मोक्ष साधन सम्यक्त्वादि मधानतया ध्यानस्वरूपं मरूपितम्, सम्पति-तस्य ध्यानस्य चतुर्भेदान् प्रतिपादयितुमाइ-'तच्चउव्विहं अट्ट-रोद-धम्म सुक्कभेयओ' इति। तत् खछ पूर्वेक्तिस्वरूपं ध्यानं चतुर्विधं

उत्तर-गौतम ! जधन्य एक समय उत्कृष्ट अन्तर्मुहुर्त तक स्थानांग सत्र की टीका में, चौथे स्थान के प्रथम उद्देशक में कहा है-

छग्नस्थों के चित्त की स्थिरता एक वस्तु में अन्तर्मुहूर्त्त तक हो सकती है। वह चित्त स्थिरता ही ध्यान है। केवली के योगों का निरोध हो जाना ध्यान कहलाता हैं।।६७॥

'तं च चउव्विहं' इत्यादि

सूत्रार्थ-ध्यान चार प्रकार का है-आर्त्त, रौद्र, धर्म और द्युक्ल ।६८। तत्वार्थदीपिका-पूर्वस्तुत्र में मोक्ष के सम्यक्त्व आदि साधनों में प्रधान होने के कारण ध्यान के स्वरूप का प्ररूपण किया गया, अब ध्यान के चार भेदों की प्ररूपणा करते हैं--

ઉત્તર—ગૌતમ ! જઘન્ય એક સમય, ઉત્કુબ્ટ અન્તમું હૂત્ત સુધી. સ્થાન ંગસૂત્રની ટીકામાં ચાથા સ્થાનના પ્રથમ ઉદ્દેશકમાં કહ્યું છે– છવા શ્યાના ચિત્તની સ્થિરતા એક વસ્તુમાં અન્તર્મું હૂત્ત સુધી રહી શકે છે. આ ચિત્ત સ્થિરતા જ ધ્યાન છે. કેવળીના ચાગાના નિરાધ થઇ જવા ધ્યાન કહેવાય છે. ાં૬ા

'तं च चडव्विहं' शरयादि।

સૂત્રાર્થ-ધ્યાન ચાર પ્રકારનું છે-આર્તા, રૌદ્ર, ધર્મ અને શુકલ. ા૬૮ા તત્ત્વાર્થદીપિકા-પૂર્વસૂત્રમાં માક્ષના સમ્યક્ત્વ આદિ સાધનામાં, મુખ્ય હાવાના કારણે, ધ્યાનના સ્વરૂપનું નિરૂપણુ કરવામાં આવ્યું, હવે ધ્યાનના ચાર લેદાની પ્રરૂપણુા કરીએ છીએ- दीपिका-निर्युक्ति टीका स.७ इ.६८ ध्यानस्य चातुर्विध्यनिरूपणम् ५०३

भवति, आर्त-रौद्र-धर्म-शुक्ल भेदतः । तथा च-आर्तध्यानम् १ रौद्रध्यानम् २ धर्मध्यानम् ३ शुक्लध्यानश्चे ४ ति । तत्र-ऋतं दुःखम्, अर्द्न-मर्दिवा तत्र भवम् आर्तम्. तद्रूपं ध्यानम्-आर्तध्यानस् उच्यते १ रुद्रः-क्रूराशयः तस्य कर्म, तत्र मवं वा रौद्रम् तद्र्पं ध्यानं-रौद्रध्यानमुच्यते २ पूर्वीक्तस्वरूपाद् धर्कादनपेतं (धर्म्यम्) धर्मध्यान मुच्यते, तच्च धर्मध्यानं परंपरया मोक्षहेतुर्भवति, गौणतया मोक्षसाधन मुपचर्यते, शुक्लध्यानं पुनः साक्षात् तज्ज्वे मोक्षकारणं भवति,। उपशमक श्रेण्यपेक्षयातु-शुवलध्यानं तृतीये सबे संक्षदायकं भदति तच्व शुवद्ध-ध्यानं शुचिगुणयोगात् शुक्लं व्यपदिइयते ॥६८॥

तत्वार्थनियुक्तिः-पूर्वे तावत्-पष्ठाभगन्तरतपसो ध्यानरूपस्य स्वरूपं मतिपादितम्, तस्य खलु ध्यानस्य भेदान् मतिपादयितुमाह-'तः च्चजविदहं अहरोद्दधम्मसुक्रभेग्ओ' इति । तत् खलु ध्यानं चतुर्विधम्, तधथा-आर्तरोद्र

जिसका स्वरूप पहले कहा गया है वह ध्यान चार प्रकार का है-(१) आर्तध्यान (२) रौद्रध्यान (३) धर्मध्यान और (४) ज्युक्लध्यान ऋत या अर्ति से अर्थात् दुःख के कारण जो ध्यान होता है वह आर्तध्यान कहलाना है। रुद्र अर्थात् कूर का जो कर्म है रौद्र ध्यान कहलाता है पूर्वोक्त धर्म से जो युक्त हो वह धर्मध्यान परम्परा से मोक्ष का कारण होता है अर्थात् सोक्ष का गौण कारण है। शुक्लध्यान उसी भव में मोक्ष का साक्षात् कारण है उपशाम छेणी की अपेक्षा से शुक्ल ध्यान तीसरे अब में मोक्ष दायक होता है। शुक्ल ध्यान शुचि गुण के योग से शुक्ल कहलाता है ॥६८॥

तत्वार्थनियु क्ति--पहछे छठे छाभ्यन्तर तप ध्यान के स्वरूप का प्रतिपादन किया गया, अब ध्यान के मेदों का निरूपण करते हैं---

જેનું સ્વરૂપ પહેલા કહેવામાં આવ્યું તે ધ્યાન ચાર પ્રકારનું છે-(૧) આર્ત્તધ્યાન (૨) રીદ્રધ્યાન (૩) ધર્મધ્યાન અને (૪) શુકલધ્યાન ઝાત અથવા અર્ત્તિથી અર્થાત્ દુ:ખના કારણે જે ધ્યાન થાય છે તે આત્ત ધ્યાન કહેવાય છે. રૂદ્ર અર્થાત્ કૂરનું જે કર્મ છે તે રૌદ્રધ્યાન કહેવાય છે પૂર્વાક્ત ધર્મથી જે ચુક્ત હાેચ તે ધર્મધ્યાન છે. ધર્મધ્યાન પર પરાથી માક્ષનું કારણ હાેચ છે અર્થાત્ માક્ષનું ગૌણ કારણ છે શુકલધ્યાન તે જ લવમાં માક્ષનું સાક્ષાત્ કારણ છે. ઉપશમ શ્રેણીની અપેક્ષાથી શુકલધ્યાન ત્રીજા ભવમાં માક્ષદાયક હાય છે. શુકલધ્યાન શુચિગુણના ચાેગથી શુકલ કહેવાય છે. ાાદ્દા

તત્વાર્થા નિચુ કિત-આની અગાઉ છઠા આભ્યન્તર તપ દયાનના સ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું હવે ધ્યાનના લેઢાનું નિરૂપણ કરીએ

धर्मशुत्रलभेदतः, तथा च आर्तिध्यानम् १ रौद्रध्यानम् २ धर्मध्यानम् ३ शुत्रलध्यान्ञ ४ इत्येवं चतुर्तिधं ध्यानं भवतीति वेध्यम् । तब-ऋतं दुःख मुच्यते ऋते भवम् आर्तम् दुःखभवं दुखान्नुवध्धि च यद्-ध्यानं तद्द-आर्तध्यान मुच्यते । एवं रोदयति अन्यान इति रुद्रो दुःखह्य हेतुः तेन छतं तत्कर्मवा रौद्रम्, प्राणाऽतिपात कर्मवन्ध परिणत आत्मा रुद्रः तत् सभ्वन्ध्रिध्यान मुच्यते । क्षमादिद्द्वविधलक्षणात् धर्मात् अन्येतं धर्म्यम् उच्यते, तथाविधधर्मयुक्तं ध्यानं धर्मध्यानं व्यपदिइयते । छक् निर्मलं, सकलकर्मक्षयहेतुतया छवि विशुद्धस्, यहा छत्तम् अष्टविधकर्मलक्षण दुःखं कन्नप्रयति क्षयति-ग्लपयति निरस्यतीति शुक्लस् तथादिधं ध्यानं शुक्लध्यान मुच्यते । उक्तश्च व्याख्यामज्ञप्ते भगवतीम्रत्रे २५ शतके ७ उद्देशके ८०३ सुत्रे-'चत्तारि झाणा पण्णत्ला, तं जहा अटे झाणे, रोदेझाणे, धन्मे झाणे,

ध्यान के चार भेद हैं-(१) आर्तध्यान (२) रौद्रध्यान (३) धर्मध्यान और (१) शुक्लध्यान। इनसे से जो ध्यान दुःख के कारण उत्पन्न होना है और दु खानुवंधी होता है वह आर्तध्यान कडलाता है। जो दूसरों को हलावे वह दुःख का कारण रुद्र कहा जाता है उससे जो उत्पन्न या उसका जो कर्म हो वह रौद्र कहलाता है। अथवा हिंसा रूप परिणत आत्मा रूद्र और उसका ध्यान रौद्रध्यान कहलाता है। क्षमा आदि दस मकार के, धर्म से जो युक्त हो वह घर्ग्य, ऐसा धर्मयुक्तध्यान धर्मध्यान शुक्ल अधीद् निर्मल, सपल कमों के क्षय का कारण होने से शुचि-विशुद्ध, अथवा अष्टविध कर्म रूप दुःख शुचि कहलाता है, उसका जो क्षय कर देता है वह शुक्ल। ऐसा ध्यान शुक्लध्यान ही

भगदतीसूत्र के पच्चीसवे शतक के संसम उद्देश्यक में कहा है-

છીએ-ધ્યાનના ગાર લેદ છે-(૧) આત્ત ધ્યાન (૨) રૌદ્રધ્યાન (૩) ધર્મધ્ય ન અને (૪) શુકલધ્યાન આમાંથી જે ધ્યાન દુ:ખના કારણે હિત્પન્ન થાય છે અને દુ:ખાનુબન્ધી હાય છે તે અત્ત ધ્યાન કહેવાય છે. જે બીજાને સતાવે તે દુ:ખનું કારણ રૂદ્ર કહેવામાં આવે છે, તેનાથી ઉત્પન્ન અથવા તેનું જે કર્મ હાય તે રૌદ્ર કહેવાય છે અથવા હિંસારૂપ પરિણત આત્મા રૂદ્ર અને તેનું ધ્યાન મૌદ્રધ્યાન કહેવાય છે. સમા આદિ દશ પ્રકારના ધર્મથી જે શુક્રત હાય તે ધર્મ, આવું ધર્મશુક્રત ધ્યાન એ ધર્મધ્યાન શુકલ અર્થત્ નિર્મળ, સકળ કર્માના ક્ષયનું કારણ હાવાથી-શુચિ-વિશુદ્ધ અથવા અષ્ટવિધ કર્મ રૂપ દુ:ખ શુચિ કહેવાય છે તેના જે નાશ કરી નાખે છે તે શુકલ આવું ધ્યાન શુકલધ્યાન છે.

. ભગવતીસૂત્રના પચ્ચીસમાં શતકનાં સાતમાં ઉદ્દેશકમાં કહ્યું છે–'ધ્યાન ચાર કહેવામાં આવ્યા છે–આર્ત્તધ્યાન રીદ્રધ્યાન ધર્મધ્યાન અને શુકલધ્યાન. ા૬૮ા दीपिका-मिर्युक्ति टीका अ.७ स्.६९ धर्मशुक्लध्यानयोमीक्षहेतुत्वम्

सुंक्ते' इति चत्यारिध्यानानि मज़प्धानि, तचथा आर्तध्यानस् रौद्वंघ्यानम् धम्मेध्यानम् शुक्लं घगनमिति ॥६८॥

मूलम-धन्मसुक्ताई सोकखहेउणो ॥६९॥

छाया-'धर्म्य शुक्छे मोक्षहेतू ॥६९॥

तत्त्वार्धदीषिका—'पूर्व' ताबद् आभ्यन्तरतपसः प्रायश्वित्तादि मेदेन षड्विधस्य क्रमशो निरूपणानन्तरं षष्ठमपि घ्यानरूपमाभ्यन्तरतपः आत्तेौद्र धर्मशुक्लभेदेन चतुर्विधं प्रतिपादितम्, तत्र प्रथयद्वयं संसारहेतुः-अन्तिषद्वयञ्च मोक्षहेतुर्भव्तीति प्रतिपादयितुमाह-धय्मसुकाइ' ओवख्बहेज्णो' इति धर्मशुक्छे पूर्वोक्ते धर्माद्दनपेतटक्षणधर्म शुक्लज्वेत्येते दे अन्तिमे ध्याने मोक्षहेत् मुक्ति-साधने भवतः । प्रथमद्वयन्तु आर्तध्यानं रौद्रध्यानञ्च संगारस्थितिकारणं स्वति, 'ध्यान चार कहे गए हिं- आर्तध्यान, रौद्रध्यान, धर्मध्यान और द्युक्ट-ध्यान ॥६८॥

'धम्मसुकाहं मोदखहेउणो'

स्त्रार्ध-धर्मध्यात और शुरुलध्यान मोक्ष के कारण हैं ॥६९॥

तत्वार्धदीपिका—पहछे प्रायदिचत आदि के सेद से छह पदार के आभ्यन्तर तप का जमजाः जिरूपण करने के पठचात छठे आभ्यन्तर तप ध्यान के आत, रौद्र, धर्म और जुक्ल के सेद से जार प्रकार प्रदर्शित किए गए, इन में से प्रथम के दो संखार के कारण है और अन्तिम दो मोक्ष के कारण है, यह प्रतिपादन करने के लिए कहते हैं-

पूर्वोक्त घर्नध्यान और शुरूतध्यान सोख के लाघन है। प्रारंभ के दो अर्थात् आर्त्तध्यान और रौद्रयान संसन्द के कारण हैं। अन्तिम दो को जब मोक्ष का साधन कहा तो पारिद्रोच्य न्याय से आरंभ के

'धम्मसुकाइं मोत्रखहेउणो' ध'त्यादि

સૂત્રાર્થ-ધર્મ ધ્યાન અને શુકલધ્યાન યાક્ષના કારણ છે. ાાદ્દા

તત્ત્વાર્થદીપિકા – પહેલા પ્રાયશ્ચિત્ત આદિના ભેદથી છ પ્રકારના આભ્યન્તર તપનું કુમશ: નિરૂપણ કર્યા ભાદ છઠ્ઠા આભ્યન્તર તપ ધ્યાનના આત્તર, રૌદ્ર, ધર્મ અને શું લના ભેદથી ચાર પ્રકાર પ્રદર્શિત કરવામાં આવ્યા આમાંથી પ્રથમ બે સંસારના કારણ છે જ્યારે છેલ્લા બે માક્ષના કારણ છે એ પ્રતિયાદન કરવાના આશાયથી કહીએ છીએ–

પૂર્વેક્તિ ધર્મધ્યાન અને શુકલધ્યાન માેક્ષન ગાપન છે. પ્રારંભના બે અર્થાત્ આત્તંધ્યાન અને નૈદ્રધ્યાન સંસારના કારહ છે અન્તિમ બેને જો માક્ષના સાધન કહેવામાં આવ્યા તેા પારિશેબ્ય ન્ય.યથી આરંભના બે

404

धन्तिमद्वयस्य मोक्षदेतुत्वक्तथनेन प्रथसद्वयस्य परिशेषात् संसारहेतुत्वसिदेः-मोक्षसंसाराभ्यां मकारान्तराऽभावात्, तृतीयस्य साध्यस्य कस्यचिदभावात् ।६९।

तत्त्वार्थनिर्शुक्तिः-पूर्वमूत्रे-ध्यान.छपं पण्ठमाध्यन्तरं तपश्चतुर्विध मातेरौद्र धर्म्य-ज़ुक्लभेदात् सविशदं मतिपादितम्, संमति-तेषु चतुर्विधेषु धर्म-शुक्ल ध्यानह्रयं सोक्षहेतुः, मथमहयन्तु-आर्त-रोद्र ध्यानरूपं संसारदेतुर्भवतीति मरूपयि-तुमाए-'ध्रम्झखुक्काइं खोकरखहेडणो' इति । पूर्वोक्त ध्यानचतुष्टयेषु अन्तिम ह्रयं धर्म शुक्लध्यानरूपं मोक्षहेतुर्भवति, परिशेपात्मधमद्वयं खल्ज-आर्त्तरौद्रध्यान-रूपं संसारकारणं भवति, । तजापि-धर्म्यध्यानं शुक्लध्यानश्च देवगते मुक्तेश्व (उमयोः) कारणं भवतः, नतु-केत्वलं मुक्तेरेव कारणं भवतः । आर्त्तगैद्रध्यानयोस्तु

दो संसार के कारण आप ही आप खिद्ध हो गए, क्योंकि मोक्ष और संसार से अतिरिक्त अन्य कोइ प्रकार नहीं है, इन दो के सिवाय तीखरा कोई खाध्य नहीं है ॥६९॥

तत्वार्थनियुं कित--पूर्वसूत्र यें ध्यान नामक आभ्यन्तर तप के चार भेद-आर्त्त, रौद्र, धर्म और जुक्ल विज्ञाद रूप से प्रतिपादित किये जा चुके हैं, अब यह प्रतिपादन करते हैं कि उन चार भेदों में से अन्तिम ही मोक्ष के कारण हैं और आदि के दो संसार के कारण हैं-

पूर्वोक्त चार प्रकार के ध्यानों में से अन्तिम दो अर्थात धर्मध्यान और शुक्लध्यान मोक्ष के कारण हैं और आर्तध्यान तथा रोद्रध्यान संसार के कारण हैं। धर्मध्यान और शुक्लध्यान देवगति और मुक्ति दोनों के कारण होते हैं, अकेली मुक्ति के कारण नहीं परन्तु आर्त्तध्यान

સંસારના કારણુ સ્વયં જ સાબિત થઈ ગયા કારણુ કે માેક્ષ અને સંસારથી અતિરિકત અન્ય કાેઈ પ્રકાર નથી. આ બેના સિવાય ત્રીજું કશું જ સાધ્ય નથી ા ૬૬ ા

તત્ત્વાર્થનિર્ચુક્તિ – પૂર્વસૂત્રમાં ધ્યાન નામક આભ્યન્તર તપના ચાર લેદ-આર્ત્ત, રૌદ્ર ધર્મ અને શુકલ, વિશદ રૂપથી પ્રતિપાદિત કરવામાં આવ્યા છે. હવે એ પ્રતિપાદન કરીએ છીએ કે તે ચાર લેદામાંથી અન્તિમ માક્ષના કારણ છે અને શરૂઆતના બે સંસારના કારણુ છે.

પૂર્વીકત ચાર પ્રકારના ધ્યાના માંથી અન્તિમ બે અચાત ધર્મ ધ્યાન અને શુંકલધ્યાન માક્ષના કારણ છે અને આર્ત ધ્યાન તથા રૌદ્રધ્યાન સંસારના કારણ છે ધર્મધ્યાન અને શુકલધ્યાન દેવગતિ અને મુક્તિ બંનેના કારણ છે એકલી મુક્તિનુ કારણજ નથી પરંતુ આર્ત્તધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાન એકાન્તતઃ સંસારના જ કારણુ છે. તે માક્ષના કારણુ કદાપિ દાઇ શકતા નથી. सर्वथा संसारकारणत्वमेव नतु-बदाधिदपि मोक्षहेतुन्वं संभवति । संसारअ-नारकादिभेदेन चतुर्दिधो दर्तते । एवन्तु-रागद्वेपमोहाः संसारहेतवः, तदनु गतञ्चाऽऽर्तरौद्ररूपं ध्यान मपि प्रकृष्टतमरानद्वेपमोह माजो जनस्य अवति, तस्मात् भवभ्रमणदेतुता त्योः खल्ज भवनि, नतु-मोक्षहेतुता इति सावः । उक्त-बोत्तराध्ययने ३० अध्ययने ३५ गाथायाम्-

> 'अहरुदाणि दज्जित्ता झाएज्जा खुखमाहिए। धम्म खुन्काहं झाणाहं झाणं तं तु बुदा वए ॥१॥ आर्तरोद्रे वर्जयित्वा ध्यायेत खुसमाहितः ।

धर्मशुक्छे ध्याने ध्यानं तत्तु जुया वदन्ति ॥१॥ इति,

तया च चतुर्विंधेषु ध्यानेषु-आर्त्तरोद्रध्याने भवभ्रमणदेत्, धर्मशुक्लध्यानेतु-मोक्षदेत् भवत इति फलितस् तेपां प्रत्येक भवान्तरसेदा अग्रेऽभिधास्यन्ते ॥६९॥

और रोद्रध्यान एफान्ततः संसार के ही कारण हि, वे मोक्ष के कारण कदापि नहीं हो लकते। नारक आदि के लेउ से खंखार चार प्रकार का होता है। यो तो राग द्वेष और मोइ छंखार के कारण हैं, मगर उनसे अनुगत आर्त्त-रोद्र ध्यान भी तीव्रतम राग, द्वेष और मोह वाछे पुरुष का होता है उत्तराध्ययन के तीलवें अध्ययन की पैतीसवीं गाथा में कहा है-

'समाधिमात् पुरुष आर्त्तध्यान और रौद्रध्यान को त्याग कर धर्म और शुक्लध्यान ध्यावे। ज्ञानी जन इसी को ध्यान कइते हैं।

फलित हुआ कि चार प्रधार के ध्यानों में से आर्तध्यान और रोद्रध्यान भवञ्चमण के कारण हैं और धर्मध्यान तथा शुक्लध्यान मोक्ष के कारण हैं इनमें से प्रत्वेक के अवान्तर सेदों का कथन आगे किया जाएगा ॥६९॥

નારકઆદિના લેદથી સંસાર ચાર પ્રકારના છે. આમતા, રાગ દ્વેષ અને માહ સંસારના કારણ છે. પરંતુ તેમનાથી અનુગત આત<sup>°</sup>--રોદ્ર<sup>ª</sup>યાન પણ તીવ્રત્તમ રાગ દ્વેષ અને માહ વાળા પુરૂષને થાય છે આથી તે બંને પણ લવભ્રમણુના કારણ છે ઉત્તરાધ્યયનના ત્રીસમાં અધ્યયનની પાંત્રીસમી ગાથામાં કહ્યું છે.---

સમાધિમાન પુરૂષ આત્ત<sup>દ</sup>ધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાનના ત્યાગ કરીને ધર્મ અને શુકલધ્યાન ધ્યાવે જ્ઞાનીજન આને જ ધ્યાન કહે છે.

સાબિત થયું કે ચાર પ્રકારના ધ્યાનામાંથી આર્ત્ત ધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાન ભવબ્રમણુના કારણ છે. જયારે ધર્મ ધ્યાન તથા શુકલધ્યાન માક્ષના કારણ છે. આમાંથી પ્રત્યેકના અવાન્તર ભેદેન્નું કળ્યન આગળ જતા કરવામાં આવશે ાાદ્ધા मूल्य-अहझाणं चउव्विहं, असणुग्णमंपओग-विष्पओग-सङ्ग्राइ भेयओ ॥७०॥

छाया-आर्त्रध्यानं चतुर्दिधम्, अभनोज्ञ संपयोग-विभयोगम्मृत्यादिभेरतः तत्त्वार्धदीपिका--पूर्व तान्त्-ध्यानम् आत्ति रोद्रधर्मशुक्छभेदेन चतुर्विधं मतिपादितम्, सम्पति-तेपां चातुर्विध्यं प्रतिपादयितुं मथममार्तध्यानस्य मथमोपात्तस्य चातुर्विध्यं प्ररूपयत्ति-'अट्टझाणं च्छच्चिहं' इत्यादि । आर्तध्यानं चतुर्विधं भवति, तद्यया-अगनोज्ञसंभयोग-विभयोग-स्मृत्यादि मेदतः तथाचा-मनोज्ञसंभयोगविभयोग रष्ट्रतिः १ आदिना-मनोज्ञविभयोगसंभयोगस्पृतिः २ आतङ्कसंभयोगविभयोग रष्ट्रतिः ३ परिपेवित्त कामभोगर्नभयोगसिम्योग स्मृतिश्चे ४ त्येवं तावद् अर्त्वध्यान चतुर्विधं भवति । तत्राऽमनोज्ञस्य शब्दादेः सम्भयोगे पार्ग्ते सत्यां तद्विपयोगाय 'स कथा रीत्या मे न स्यात्' इत्येवं स्मृति-

'अदृझ,णं चडव्दिहं' इत्यादि

स्त्रार्थ-आर्तध्यान चार प्रकार का है-अमनोज़ नम्प्रयोग-विप्रयोग स्मृति आदि ॥७०॥

तत्वार्थदीपिता--पर्ले आर्त्त, रौद्र, धर्म और शुक्ल के मेद से ध्यान चार प्रकार का कहा गया है, अव उसमें से प्रथम आर्त्तध्यान के भी चार मेदों का प्रतिपादन करते हैं-

आर्त्तध्यान के चार भेइ हिं--(१) अननोज़ खम्प्रयोग-विप्रयोग-रम्हति (२ प्रनोज्ञ विप्रयोग संप्रयोगस्हति (३) आतंक सम्वयोग विप्र योग स्मृति और (४) आलेजित काम प्रोग खम्प्रयोग विप्रयोग स्मृति। अपनोज्ञ वस्तु का सं मोग होने पर उसके वियोग के लिए चिन्तन फरना- संकल्प प्रयंथ होना, जैसे-' किस उपाय से इससे सेरा पिण्ड

'ङट्झाणं चडव्विहं' धत्याहि

સૂત્રાર્થ: --- આત્ત<sup>દ</sup>ધ્યાન ચાર પ્રકારનું છે. અમનાજ્ઞ સામ્પ્રયાગ વિપ્રયાગ સ્મૃતિ વગેરે ા ૭૦ ા

તત્ત્વાર્થદીપિકા—પહેલાં આર્ત્ત શૈદ્ર ધર્ન અને શુકલના ભેદથી ધ્યાન ચાર પ્રકારનું કહેવામાં આવ્યું છે હવે પ્રથમ આર્ત્તધ્યાનના પણુ ચાર ભેદેાનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ—

આર્ત્ત<sup>\* દ</sup>યાનના ચાર લેદ છે—(૧) અમનાેગ્નસમ્પ્રયાેગ—વિપ્રયાેગ— સ્મૃતિ (૬) મનાેગ્નવિપ્રયાેગ સમ્પ્રયાેગ સ્મૃતિ (૩) આત કરતમ્પ્રયાેગ વિપ્રયાેગ સ્મૃતિ અને (૪) આસેવિત—કાયલાેગસમ્પ્રયાેગ વિપ્રયાેગરમૃતિ

અમનાે જ્ઞ વસ્તુના સંધાગ થવાથી તેના વિયાગને માટે ચિન્તન કરવું સંકલ્પપ્રબંધ થવું જેમકે કયા ઉપાયથી આનાથી મારૂ પિન્ડ છુટે એવુ વારવાર श्विन्तनं संकल्प मवन्धः-अमनोज्ञसंमयोगनिप्रयोगस्मृतिरुच्यते १ अमऽनोज्ञं -मनसोऽपियम् तत्खलु-मनसः मतिक्र्ङ्राद् यनसा न ज्ञायते इत्यमनोज्ञ मुच्यते, तच्वाऽमनोज्ञं चस्तु चे उन-मचेतनञ्च। तत्र - चे उनं क्रार्थते दुर्गन्धग्ररीर दौर्भाग्यादि सहितं कल्जादिकम् भयजासाधुत्पादक धुद्वेगरनकं ज्ञजुम्प व्याघ्रादिकञ्च, परम्युक्तं विपशस्त्रण्टकादिक मचे तनं वोध्यम् तेषां पीडा कारकत्वात्, इत्येवं तावत् मथमम् आर्त्तध्यान सन्दिमंचोगरूपममनोज्ञ विप्रयोगरूपं वोयम् १ द्वितीयं तावत्-मनोज्ञविमयोगसंप्रयोगचिन्तनरूपम् अतिपानर् मतो उत्तरेग्रहा ज्ञव्हादेः पुत्रक्षकत्रधनादेवी विषयोगे-निरहे सति तत्संगयोगाय-तत्माप्तये चिन्तनम् विचारमवन्त्रः-यनोज्ञविमयोगसंप्रयोगसंमयोग चिन्तन मुच्यत्ते २ अथ तृतीय सार्त्तध्यानं तावद्-प्रानद्धसंप्रयोगचिम्योग चिन्तारूपम्, आतद्धो रोगः तस्य वातादि मक्रोपजनितस्य संमयोगे समुत्यन्ते

छटे' ऐसा चार दार जिन्तन काना अभनोज्ञ खम्मगोग विप्रयोग स्पृति नामक आर्त्तध्यान कहलागा है। जो घन को भिय न लगे वह अमनोज्ञ। अमनोज्ञ वस्तु चेतन भी होती है. और अचेतन औ' चेतन जैसे कुरूपा, दुर्गन्धित दारीर काली एवं अखुन्दर पत्नी आदि तथा भय और जास जनक दात्रु, लर्प, व्य घ आहि अचेतन अमनोज्ञ, जैसे-दिष, दास्त, फंटक आदि, क्योंकि ये सब धीडाकारक होते हैं।

द्सरा आर्तध्यान मनोज्ञ विप्रयोग संपर्धोग रम् ते है' इसका अर्थ है-प्रतोज्ञ अर्थात् इष्ट ज्ञब्द आदि एवं पुज, कलत्र, घन आदि का वियोग होने पर जनके संयोग के लिए चिम्तन करना।

तीसरा भेर आतं ह सम्प्रयोग विपगोग चिन्ता है। यहां आतं क का अर्थ है रोग, वात आदि के प्रकोग से रोग के उत्पन्न होने पर उसके

ચિન્તન કરવું અમનાંગ્ર સમ્પ્રચાેગ વિપ્રચાેગસ્મૃતિ નામક આતંધ્યાન કહેવાયછે. જે મનને પિય ન લાગે તે અમનાંગ્ર અમનાંગ્ર વસ્તુ ચેવન પદ્ધ હાય છે અને અચેતન પહ્યુ, ચેતન જેમકે કુરૂપ દુર્ગ ધિત શરીરવાળી અને અસુંદર પત્ની વગેરે તથા લય અને ત્રાસજનક શત્રુ, સાપ વાઘ વગેરે અચેતન અમનાંગ્ જેવાકે ઝેર શસ્ત્ર, કાટા વગેરે કારણકે આ બધા દુ: ખદાયક હાેય છે.

બીજુ આર્ત્તધાન મનાજ્ઞ વિપ્રયાેગ સંપ્રયાેગસ્મૃતિ છે. આના અર્થથાય છે મનાજ્ઞ અર્થાત ઇબ્ટ શબ્દ આદિ અને પુત્ર પત્ની ધન વગેરેના વિચાેગ થવાથી તેમના સંચાેગને માટે ચિન્તન કરવું.

ત્રીને ભેક આતંકસંપ્રયાેગ વિપ્રયાેગ ચિન્તા છે. અહી આંતકના અર્થ છે રાેગ વાશુ આદિના પ્રકાેપથી રાેગના ઉત્પન્ન થવાથી તેના વિચાેગને માટે सतीत्यर्थः तद्विमयोगाय 'तद्पायः कथं मे रयात्' इत्येवं चिन्तन ग्रुच्यते, आतङ्काय-रोगस्य वेदनया पीडितस्य चछचित्तस्य च्युतधैर्यस्य वेदना प्रत्यासतौ सत्या कथमेतस्या वेदनापा निष्टत्तिभविष्प्रतीति वेदनावियोगाय पुनः पुनश्चिन्तनं कर-शिरः प्रभृति विधूननम् आक्रोज्ञनय्-आक्रन्दनम् अश्च जलमोचनम्-'पाप-स्वरूपोऽपं व्याधिरतीव झां चाधते पीड़यति कदाऽयं रोगो चिनङ्क्षयति इत्येवं विन्तनं तृटीय मार्तध्यानं भवतीति भावः ३ अथ चतुर्थं तावत्-परिषेतित कामसोगसंप्रयोगपियदिप्रयोग चिन्तारूप मार्तध्यान ग्रुच्यते, भोगाकाङ्क्षां प्रति आतुरस्य पुरुाक्ष्य प्राप्त कामभोगादि विषयोगं प्रति मनः प्रणिधानरूपं चिन्तनम्' अनागत चिषय सोगाकाङ्क्षारूपं चा' चतुर्थमार्दध्यान मवगन्तव्यम् ४॥७०॥

विधोग के लिए चिन्तन करना-'यह रोग कैसे मिट जाय ' ऐसा विचार करना तीसरा आर्तध्यान है ताल्पर्थ यह है कि जो रोग की वेदना से पीड़ित है, जिसका येर्प नष्ट हो गया है, चह वेदना का संयोग होने पर सोचता है-कैसे मेरी देदना की निटत्ति होगी ? ऐसा सोचकर हाथों से खिर युनता है, चीखता है, आंस वहाता है और चिन्तन करता कि-'यह पापरूप व्याधि खुझे खता रही है, कब इसका बिनादा होगा ? यह तीखरा आर्तध्यान का भेद है।

चौधा आर्तध्यान सेवन किये हुए कामभोगों के वियोग का चिन्तन फरना है। जो भोगों की कामना से पीडित है, वह ऐसा सोचता है कि करों ऐसा न हों कि इनका त्रियोग हो जाए यह चिन्तन चौथा अर्त-ध्यान है। अथ र मविष्य संरंधी कान भोगों का चिन्तन करना चौथा आर्तध्यान जनझना चाहिए ॥७०॥

ચિન્તન કરવું આ રાેગ કેવી રીતે મટી જાય આવા વિચાર કરવા ત્રીજીં આત્ત દેયાન છે.

તાત્પર્ય એ છે કે રાેગી, જે રાેગની વેદનાથી પીડિત છે. જેની ધીરજને આંત આવી ગયા છે. તે વેદનાના સંચાેગ થવાથી વિચારે છે કઇ રીતે મારી વેદનાના છુટકારા થશે! આહું કહીને હાથ વડે માશું કૂટે છે. ચીસાચીસ પાંડે છે. આસુ વહેવડ વે છે અને ચિન્તન કરતા હેય છે કે આ પાપ રૂપ વ્યાધિ મને પરેશાન કરી રહી છે. ત્યારે આના અંત આવશે! આ ત્રીજા આત્ત ધ્યા-નના લેદ છે.

ચાશું આર્ત્ત ધ્યાન સેવેલા કામભાેગાના વિયાગનું ચિન્તન કરવું એ છે જે લાેગાની ઇચ્છાએાથી પીડિત છે તે એવું વિચારે છે કે કયાંય એમ ન ખને કે આના વિયાગ થઇ જાય આ ચિન્તન ચાશુ આર્ત્ત ધ્યાન છે અથવા બવિષ્ય સ'બ'ધી કામલાેગાનું ચિન્તન કરવું ચાશુ આર્ત્ત ધ્યાન સમજવુ જોઇએ ાઉળ

94 7 दीपिका-निर्युक्ति टीका स.७ स्.७० आत्त ध्यानस्य चातुविध्यम्

तरवार्थनिर्युक्तिः-पूर्वमूत्रे-पण्ठस्याभ्यन्तरतपसो ध्यान रूपस्याऽऽत्रौद्र धर्म-शुकडभेदेन चातुर्विध्य मुक्तम्, तत्र तैषां चतुर्णांसपि आर्तध्यानादीनां प्रत्येकं चातु-विंध्यं प्रतिपादयितुं प्रथमं प्रथमोपात्तस्याऽऽर्तध्यानस्य चातुर्विध्यं प्ररूपयति-'अद्यसाणं चडव्विहं, अलणुण्ण संवओग बिष्पओग खडझाष्ट्र अयओ' रति । आर्तध्यानं ऋतं-दु खं, तस्य निश्तिम्. यद्या-तज सदम् आर्त्तम्, तच्च तद्ध्यानम् आर्तस्य दुखितस्य वा ध्यानम् आर्तध्यान मुच्यते उक्तश्च

'राज्योपभोग ज्ञयनासन्वाहनेषु, स्त्रीगन्ध माल्यमणि एत्नविश्रूपणेषु । इच्छाभिछाप मतिमात्रमुपेति मोहाद् ध्यानं तदार्तमिति सप्रवदन्ति तज्ज्ञाः ।१। तत्-चतुर्चिधं भवति, तचथा-अमनोज्ञमंत्रयोगविषयोगरमृत्यादि भेदतः तथा च अमनोज्ञसंपयोगविषयोगस्मृतिः १ आदिना-मनोज्ञ संप्रयोगविषयोग-स्मृतिः २ आतङ्कमंपयोगचिषयोगस्मृतिः ३ परिषेदितकामनोगसमयोगविषयोग-

तत्त्वार्थनिर्युक्ति-पूर्वसूत्र में छठे आभ्यन्तर तप ध्यान के चार भेद कहे-आर्त, रौद्र, धर्म और शुक्लध्यान । अब उनमें से प्रत्येक के चार-चार भेद बतलाते हुए प्रथम आर्तध्यान के चार भेहों की प्ररूपणा करते हैं-

मत का अर्थ दुःख है। जो ऋन का कारण हो अथवा कन से जल्पन्न हो वह आर्त। अर्थात् दुःखित का ध्यान आर्तध्यान कहलाता है। कहा भी है-

'राज्य, जपभोग, जायन, आखन, वाइन, स्त्री, गंव, साला, वणि, रत्न तथा आभूषण आदि में मोह की तीवना से जो अनीव आकांक्षा होती है, जसे ध्यानवेत्ता आत्तिध्यान कएते हैं ॥१॥

आर्तध्यान चार प्रकार का है-(१) अमनोज्ञ सम्प्रयोग विप्रयोग स्मृत्ति (२) मनोज्ञ सम्प्रयोग विप्रयोगस्मृत्ति (१) आतंक सम्प्रयोग

તત્ત્વાર્થ નિર્ચુ ક્રિતાઃ — પૂર્વ સૂત્રમાં છઠ્ઠા આભ્યન્તર તપ ધ્યાનના ચર ભેદ કહયા આત્ત રૌદ્રધર્મ અને શુકલધ્યાન હવે તેમાંથી પત્યેકના ચાર ચાર ભેદ અતાવતા થકાં પ્રથમ આર્ત્ત ધ્યાનના ચાર ભેદેાની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ

ઋતના અર્થ દુઃખ છે. જે ઝતનું કારચ હાય અથવા ઝતથી ઉત્પન્ન થાય તે આત્ત આત્ત અર્થાત્ દુ ખિતનુ ધ્યાન આત્ત ધ્યાન કહેવાય છે. વળી કહ્યું પગુ છે રાજ્ય, ઉપલાગ, શયન, આસન, વાહન, સ્ત્રી, ગંધ મણિ, રત્ન તથા આભૂષણુ આદિમાં માહની તીવ્રનાથી જે અતીવ આકાંક્ષા થાય છે. તેને ધ્યાનવેત્તા આર્ત્ત ધ્યાન કહે છે ાા ૧ા

આર્ત્ત ધ્યાન ચ.ર પ્રકારતુ છે- (૧) અમનાજ્ઞસમ્પ્રયેળ વિપ્રયાેગ રમૃતિ (૨) મનાજ્ઞસમ્પ્રયાગ વિપ્રયાેગ રમૃતિ (૩) આતંકસમ્પ્રયાેગ વિપ્રયાેય સ્મૃતિ

स्पृतिः ४ इत्येवं तावदार्तध्यानं चतुर्विध गगणन्तन्यम् । तत्र अमनो-इत्याऽनिष्टस्य भव्दादिविषयाणां सम्भयोगे सन्वन्धे श्रोत्रादीन्द्रियेण सद सम्पर्के स्रति भव्दादिविषय.णां सान्निध्दे सति इत्यर्धेः तेषां भव्दादीना मनिष्टानां विषयोगायाऽपगमायाऽनिष्ट भव्दादिविषयपरिहाराच कथ्मस्हमस्मादनिष्ट संप्रयोगान्छुच्देच' इति चिन्तनम् अमनोज्ञसंप्रयोगविषमयोगरम्पृतिरूपं मथम-पार्तध्यानं भवतीति यादः १ अथ द्वितीयपार्तध्यानं यनोज्ञसंप्रयोगाऽविषयोग चिन्तनम् यथा-'मनोज्ञस्येष्टरय चस्तुतः संप्रयोगे तस्चाऽविषयोग चिन्तनम् यथान्भनोज्ञस्येष्टरय चस्तुतः संप्रयोगे तस्चाऽविषयोग चिन्तनम् यथाकथमपि तस्य खिष्ठयोगो न स्यात्' इत्येवं चिन्तनं दितीय मार्तध्यान ग्रुच्यते २ अथ तृतीयमार्तध्यानम् आतङ्घ संप्रयोग दिषयोग चिन्ता-स्वपम् यथाऽऽतङ्कम्य दु खवेदनायाः पित्तादि धातुपक्षोपजनिताया राज्य शिरः कम्पण्विरादिकायाः सम्प्रयोगे प्राप्ती सत्यां तद्विप्रयोगाय कथमयं मम विनङ्शय

विप्रयोग स्पृत्ति और (४) परिषेदित काम्रजीग सम्प्रयोग विप्रयोग स्मृति। इनका स्वरूप इस प्रकार है-

(१) अनिष्ठ वस्तु का संपोग होने पर उसके वियोग के लिए चिन्तन करना-'कैले मैं इस अनिष्ट वस्तु से छुट कारा पार्ज' ऐर्दा चिन्तन करना प्रथम आर्त्तध्यान है।

(२) इष्ट वस्तु का संयोग होने पर ऐसा सोचना कि-कहीं इसका वियोग न हो जाय' दूसरा आर्तध्यान है।

(३) पिस आदि के प्रकोग से रोग की वेदना उत्पन्न हो जाय-श्रतं उत्पन्न हो जाए, शिर से कम्पन होने लगे या उत्रर आ जाय, तो उसके वियोग के विपय में चिन्नन करना अर्थान् ' कैसे इसका विनाश हो'

અને (૪) પરિષેહિત કામલાગસમ્પ્રયાગ વિપ્રયાગ સ્મૃતિ એમનું સ્પરૂપ આ પ્રકારે છે---

(૧) અનિષ્ટ વસ્તુના સંચાેગ થવાથી તેના વિચાેગને માટે ચિતન કરવું — આ અનિષ્ટ વસ્તુથી કઈ રીતે મારાે છુટકારા થાય? આવું ચિન્ત કરવું પ્રથમ આર્ત્ત<sup>દ</sup>યાન છે.

(૨) ઇબ્ટ વસ્તુના સંચાેગ થવાથી એવું વિચારવું કે કચાંય આના વિચાેગ ન થઇ જાય એ બીજું આત્તંધ્યાન છે.

(૩) પિત્ત આઢિના પ્રક્રાેપથી રાેગની વેદના ઉપજે—શૂળ ઉ<sub>ત્</sub>પન્ન થઈ જાય માશું ધુજવા માંડે અથવા તાવ આવી જાય ત્યારે એમના વિચાગના વિષયમા ચિન્તન કરવું અર્થાત્ કઇ રીતે આનાે વિનાશ થાય એવા વિચાર **दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ स्रू.७० आत्त<sup>९</sup>ध्यानस्य चातु**वि<sup>९</sup>ध्यम्

तीति चिन्तनं तृतीय मार्तध्यान मवगग्तव्यम् ३ अथ चतुर्धमार्तध्यानम् यया - कामोपहतचेनसा परिषे वितकामभोगसंत्र योगस्य ऽविप्रयोगचिन्तनं चतुर्ध-मार्तध्यानमवसेयम् ४ तस्येतस्य चतु धिस्यापि आर्त्तध्यानस्य क्रन्दनादीनि चिह्तानि मवन्ति ये: खलु आर्तध्यायी संत्रक्ष्यते करतलनिहितमम्लान सुखः आकन्दति शोचति तपति निःशच्द प्रश्रु मुश्वति परिदेनते स्त्यर्थः इत्येनं परि-रफुटितानि लक्षणानि भवन्ति । उक्तश्च व्याख्यामइप्ती भगवनीस्त्रे २५ शतके ७ अदेशके ८०३ सूत्रे 'अट्टे झाणे चडव्यिहे पण्णत्ते तं जहा अमणुन्न संपञ्जोगसंपडते, तस्स विष्पञ्चोग सह स्वयन्त्राणएयाविभवह १ मणुण्ग-संपञ्जोगसंपडते, तस्स विष्पञ्चोग सह स्वयन्त्राणएयाविभवह १ मणुण्ग-संपञ्जोगसंपडते, तस्स विष्पञ्चोग सह स्वयन्त्राण्याधिभवह १ मणुण्ग-संपञ्जोगसंपडते, तस्स विष्पञ्चोग सह स्वयन्त्राण्याधिभवह १ मणुण्ग-संपञ्जोगसंपडते, तस्स विष्यञ्चोगलन्द्रसमण्णाणए यावि भवह २ आर्यकसंपञ्जोग संगडले, तस्स दिष्यओगलन्द्रसमण्णाणए यावि भवह २ परिजुमित कामभोगसंग्रजोगसंपउत्ते, तस्य अधिष्यभोग सह सम-ण्णागएयावि भवह ४ 'अट्रस्त्र णं झाणस्म चलारि लक्ष्यणा पण्णत्ता, तं जहा=कंद्र्या १ सोयण्या २ तिष्यण्या ३ परिदेवण्या ४ । इति,

ऐसा बिचार करना तीखरा आर्तध्यान है।

(४) कामभोगों के प्राप्त होने पर उन का वियोग न होने का चिन्तन करना चौथा आर्तध्यान है।

इस चारों प्रकार के आर्तध्यान के उक्षण आक्रन्दन 'रोना' आदि है, जिनसे यह पना लग जाता है कि यह अर्तध्यान फर रहा है। आ र्तध्यानी अपने ग्लान मुख को हथेली पर रख छेना है, आक्रन्दन करता रै, शोक करता है, संनस हो रा है और कभी-फभी शब्द किये विना आंस बहाता है। ये आर्तध्यान का प्रकट लक्षण हैं। अगवतीसत्र के पच्चीसवें शतक के सातवें उद्देशक में कहा है-' आर्तध्यान चार प्रकार

કरवे। त्रीलु' अन्तंधान છे.

(૪) કામલાગા પાપ્ત થયા પછી તેમના વિયાગ ન થાય એ જાતનું ચિન્તન કરવું ચાશું આત્ત<sup>6</sup>ધ્યાન છે.

આ ચારે પ્રકારના આર્ત્ત ધ્યાન લક્ષણ અંકન્દ રૂદન આદિ છે જેનાથી એ જાણી શકાય છે કે આ માણુસ આર્ત્ત ધ્યાન કરી રહેયા છે. આર્ત્ત ધ્યાની પાતાના સ્લાન સુખને હથેળી ઉપર રાખી લે છે, આકન્દ કરે છે, શાક કરે છે, સંતપ્ત થાય છે અને કાઇ કાઇ વાર શખ્દ ઉચ્ચાર કર્યા વગર આંસુ સારે છે. આ બધા આર્ત્ત ધ્યાનના પ્રકટ લક્ષણ છે ભગવતી સૂત્રના પચ્ચીસમાં શતકના સાતમાં ઉદ્દેશકમાં કહેશું છે આ અત્ત ધ્યાન ચાર પ્રકારના

तरवार्षस्त्रे

अतिध्वानं चतुर्भियं मज्ञस्य, तत्यथा अमनोज्ञ संप्रयोगसंपयुक्ते तस्य विभयोग-स्मृतिसमन्वागलव्यापि भवति १ प्रनोज्ञविषयोगसंयुक्ते तस्याऽविभयोग-स्पृति समन्वागलव्याऽपि भवति २ आतङ्कसंघयोगसंपयुक्ते तस्य दिमयोगस्मृतिसमन्वा-गतव्यापि भवति ३ परिजुष्ट ज्ञामभोग संपर्योग संपयुक्ते तस्याऽविभयोगसमन्वा-गतव्यापि भवति ३ परिजुष्ट ज्ञामभोग संपर्योग संपयुक्ते तस्याऽविभयोगसमन्वा-गतव्यापि भवति ४। आर्तस्य खल्ज ध्रानस्य चरवारि छक्षणानि मज्ञप्तानि, तर्यया

-क्रन्दनता १ जोचनजा २ ठेपनता-३ णरिदेवनता ४ इति ॥७०॥ मूलम्-तं च आविरच-देव्हविरयपनन्तरं जयाणं ॥७१॥

छाया-तच्चाऽविरत-देशविरत-ममचसंयतानाम् ॥७१॥

तत्त गर्थदीपिका-पूर्वमूत्रे खझ-आर्तध्यानस्य स्वरूपम् अमनोइसंमयोग-विषयोगस्पृत्यादिभेदेन तरुप चातुर्विध्यं प्रतिपादितम्, सम्पति किं स्वामिक मेत-का कहा गया है-(१) असनोइ चस्तु का संप्रयोग होने पर उसके वियोग का विचार करना (२) सनोइ चस्तु का दियोग होने पर उसके वियोग के लिए चिन्तन करना (२) किसी प्रकार का रोग पैदा हो जाने पर उससे छुरकारा पाने की चिन्ता करना और (४) सेवित काम्रभोगों का संयोग होने पर उनका कहीं चियोग न हो जाय, ऐसा विचार करना। आर्त-ध्यान के चार छक्षण कहे गये हैं-(१)कन्इन करना-चीखना, (२) शोक करना (३) रुदन करना और (४) आंखू चडाना॥ अला

'तं च अचिरय देम' हल्यादि

- 4-4

**ែ**ទុប្ផ

स्त्रार्थ-आर्तध्यान अविरत, देशविरत और प्रमत्तसंगत को होता है। 10१।

तत्त्वार्धदीपिका-पहछे आर्तध्यान के स्वरूप और उसके चार भेदों

કહેવામાં આવ્યા છે -- (૧) અમનાજ્ઞ વસ્તુના સંધાગ થવાથી તેના વિયાગ ના વિચાર કરવા (૨) મનાજ્ઞ વરતુના વિયાગ થવાથી તેના સંધાગને માટે ચિન્તન કહ્યું (૩) ઠાઇ જાતના રાગ ઉત્પન્ન થવાથી તેમાંથી છુટકારા ચિન્તન કહ્યું (૩) ઠાઇ જાતના રાગ ઉત્પન્ન થવાથી તેમાંથી છુટકારા મેળવવાની ચિન્તા કરવી અને (૪) સેવિત કામલાગાના સંધાગ થવાથી કયાંય તેના વિયાગ ન થઈ જાય એવા વિચાર કરવા આત'ધ્યાનના ચાર લક્ષણ કહેવામાં આવ્યા છે -- (૧) કન્દન કરવું - અરાડા પાડવા (૨) શાક કરવા (૩) રૂદન કરવું અને (૪) આંસૂ વહાવવા ા ૭૦ ા 'તં च अવિરય દે્સવિરય' इत्यादि

સ્ત્રાર્થ-આર્ત્ત ધ્યાન, અવિરત દેશવિરત અને પ્રમત્ત સંયતને થાય છે છે જા તત્ત્વાર્થદીપિકા--- પહેલા આર્ત્ત ધ્યાનના સ્વરૂષ અને તેના ચાર दीषिका-निर्युक्ति टीका अ.७ सू.७१ आत्त ध्यानं कं भवतीतिनिरूपणम् . ५१५

च्चतुर्विध मार्तध्यानं भवतीति मतिपादयित्तुमाह-'तं च-अविरय' इत्यादि । तच्च पूर्वोक्तं चर्रुर्शिध मार्तध्यानम्-अविरत, देशविरत, ममत्तसंयतानां भवति, तत्राऽ-विरताः असंयत सम्पग्दष्टचन्ता ग्र.ह्याः । देशदिरतान्तु-संयतासंयत्ताः अदसेयाः । ममत्तसंयताः पञ्चदशदेश ममादोपेताः क्रियाऽकुष्ठायिनोऽवगन्तच्याः तत्राऽविरत-देशविरतानां चतुर्विध मार्दध्यानं प्रवति, असंयमपरिणामोपेतत्वात्, ममत्तसंयत्ताना-न्तु-अमाप्तपियवग्तुसंप्रयोगचिन्तारूपम्, चतुर्धनार्तध्यानं दर्जयित्त्वा शेषमार्तध्यान त्रयं ममादोदयोद्रेकात् कदाचित् सम्भवति, खद्दाचिन्नापि सम्पत्तीति मावः ।७१। 'तत्त्वार्थविर्यु क्तिः-पूर्वे तादद्-आर्तध्यानस्वरूपं सभेदं प्ररूपितम्, सम्प्रति

का निरूपण किया गया, अब यह वतलाते है कि यह चारों प्रकार का आर्तध्यान किस-किस को होता है ?--

पूर्वोक्त चार प्रकार का आर्त ध्यान अविस्त, देशचिस्त और प्रमत्त संयत को होता है। यहां अविस्त' शब्द से असंयत सम्यग्दण्टि तक का ग्रहण करना चाहिए। एकदेश संयनी संयतासंयत कहलाते हैं। प्रमाद से युक्त महाव्रतघारी छाधु प्रमत्तसंयत कहलाते हैं।

इनमें से अबिरत और देशबिरत में चारों प्रकार का आर्तध्यान पाया जाता है, क्यों कि उनमें असंयस रूप परिणाम होते हैं। प्रमत्तम़ं यतों में अप्राप्त वियदस्तु सम्प्रयोग चिन्ता रूप अर्थात् कामभोगों की अभिलाषा रूप चौथे आर्तध्यान को छोडकर रोष तीन आर्तध्यान प्रमाद के उद्देक से कभी-कभी पाये जाते हैं, और कदाचित् नहीं भी होते हैं। ७१। तत्वार्थनियु क्ति---पहले आर्त्तध्यान के स्वरूप और भेदों का कथन

ભેદોનું નિરૂપણુ કચ્વામાં આવ્યું હવે એ ખતાવીએ છીએ કે આ ચારે પ્રકારના આત્ત ધ્યાન કાેને કોને થાય છે ?

પૂર્વોકત ચાર પ્રકારના આર્ત્તધ્યાન અવિરત દેશવિરત અને પ્રમત સ'યતને થાય છે. અહી અવિરત શખ્દથી અસ'યત સમ્યક્ 'દ્રબ્ટિ સુધીનુ' શહણુ કરવું જોઇએ. એક દેશ સ'યમી સ'યતાસ'યત કહેવાય છે પ્રમાદથી ચુકત મહાલતધારી સાધુ પ્રમત્ત સ'યત કહેવાય છે.

આમાંથી અવિરત અને દેશવિરતમાં ચારે પ્રકારના આર્ત્તધ્યાન જોવામાં આવે છે કારણુકે તેમનાં અસ'યમ રૂપ પરિણામ હાય છે. પ્રમત્તસ'યતામાં અપ્રાપ્ત પ્રિય વસ્તુ સમ્પ્રયાગ ચિન્તા રૂપ અર્થાત્ કામલાગાની અલિલાષા રૂપ ચાથા આર્ત્તધ્યાનને છે.ડીને શેષ ત્રણ આર્ત્તધ્યાન પ્રમાદના ઉદ્રેકથી કાઇ કાઇ વાર જોવા મળે છે અને કદાચિત્ ન પણુ હાયા હવાા

તત્ત્વાર્થનિર્યુ કિલ-પહેલા આર્ત્તધ્યાનના સ્વરૂપ અને લેદાનું કથન કરવામાં

तत्त्वार्थस्त्रे

के खलु-आर्तध्यानस्य चतुर्धिधस्याऽपि ध्यातारो भवन्ति केषां खलु आर्तध्यानं भवतीति प्ररूषयितुपाइ-'तं च अचिरच देसविरय पमत्त संजयाणं' इति । तच्च पूर्वोक्तस्वरूपं चतुर्दिध मपि-आर्तध्यानम्, अविरतदेशविरतममत्तंयतानां भवति, तथाचाऽविरत सम्यग्दप्ट्रीनाम् अधिरत पदवाच्यानां चतुर्थगुणस्थानवर्ति-नाम्, संयतासंयतानाञ्च देशविरत=ादवाच्यानां पञ्चगुणस्थानवर्तिनां ममत्तसंय-तानाञ्च पष्ठगुणस्थानदर्तिनां पूर्वोक्तमार्तध्यानं भगति, नत्वपमत्तसंयतादीनाम् । अपत्याख्यानावरणोद्दये सति विरतिल्क्षणसंयमाभावाद् अविरतसम्यग्दष्टिरुच्यते। अत्र-नञ्-अस्पार्थक्षः, त्थाचोक्तस्-

. فرو ج

किया गया है. अब यह बतलाते हैं कि चारों प्रकार का आर्त्तध्यान किल-किस को होता है---

चारों प्रकार का अर्त्तध्यान अविरत, देशविरत और प्रमत्त संय-त को होता है। इस प्रकार पहछे गुणस्थान से चौथे गुणस्थान तक के लभी 'अविरत' एवड् से कहे जाने वाछे जीवों को पंचम गुणस्थान घर्ती संपतासंपतों को अर्थात् देशसंपतों को तथा छठे गुणस्थान में रहे हुए प्रमत्त संपतों को आर्त्तध्यान होता है। अव्रमत्त संयत आदि, जो बच्ठ गुणस्थान से उपर होते हैं, उनमें आर्त्तध्यान नहीं पाया जाता।

जिस जीव को खम्यद़र्शन की प्राप्ति हो चुकी हो किन्तु अप्रत्या ख्यान कषाय के उदय से देश संयम भी प्राप्त न हो वह अविरत सम्य ग्टछि कहलाता है। यहां बज् का अल्प अर्थ में प्रयोग किया गया है। कहा भी है-

આબ્યું હવે એ ખતાવીએ છીએ કે ચારે પ્રકારના આત્ત ધ્યાનકાને કાને થાય છે ?-ચારે પ્રકારના આત્ત ધ્યાન અવિરત, દેશવિરત અને પ્રમત્ત સંયતને થાય છે. આ રીતે પ્રથમ ગુણુસ્થાનથી ચાેથા ગુણુસ્થાનક સુધીના બધા 'અવિરત શબ્દથી કહેવામાં આવનારા જવા'ને પચમગુણુસ્થાનવર્તા સંયતા સંયતાને અર્થાત દેશસંયતાને તથા છટ્ઠા ગુણુસ્થાનમાં રહેલા પ્રમત્તસંયતાને આર્ત્ત ધ્યાન થાય છે. અપ્રમત્તસંયત આદી જે છટ્ઠા ગુગુરથાનથી ઉપર હાેય છે, તેમનામાં આત્ત ધ્યાન જોવામાં આવતું નથી.

જે જીવને સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ ન હાેય પરન્તુ અપ્રત્યાખ્યાન કહાચના ઉદયથી દેશસંયમ પણ પ્રાપ્ત ન હાેય તે અવિરત સમ્યગ્દ્રષ્ટિ કહેવાય છે. અહી નબ્ના અલ્પ અર્થમાં પ્રયાગ કરવામાં અબ્યાે છે. વળી કહેશું પણ છે.--

જે કષાય જીવના અલ્પ પ્રત્યાખ્યાનને પણુ રાકે છે. તેમને અપ્રત્યાખ્યાન કષાય કહે છે. આ રીતે અહીં નજ્ અલ્પ અર્થમાં સમજાવા જોઇએ. 1 ૧૨ 1 दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ ख.७१ आत्त ध्यानं क भवतीतिनिरूपणम् ५१७

अावृण्वन्ति पश्चाख्यानं स्वरुगमपि येन जीवस्य। तेनाऽप्रत्याख्यानावरणा स्तेनज्हिंसोऽल्पार्थः॥१॥ 'प्रत्याख्यानावरण सद्दवत्याद्वा तथा अवति सिद्धम् ।

नञ्खन सणवचने तत् सहशः पुरुष एवेण्टः ॥२॥ इति,

सम्यग्दर्शनं तावत्-त्रिविधं अवति, औपश्मिक १ क्ष.योपशामिक २ सायिक ३ भेदात्, तद योगात्सब्यग्दष्टि रुच्यते । देशविरतस्तु-संयतासंयतो च्यपदिश्यते, हिंसादिभ्यो देशतो-विरतत्वात् संयत उच्यते । स एवाऽन्यतः सावचयोगादनिवृत्तत्वाद-असंयतोऽप्युच्यते, अतएव-स संयताऽसंयतो भवति,

जो कषाय जीव के अल्प प्रत्याख्यान को भी रोकते हैं, उनको अप्रत्याख्यान कहते हैं इस प्रकार यहां नज् अल्प अर्थ में सम-झना चाहिए ॥१२॥

अथवा जो प्रत्याख्यान न हो किन्तु उसके सटरा हो, वह अम्पाख्यान कहलाता है। जैसे अज्ञाहाण कहने पर ब्राह्मण के सटरा किसी अन्य पुरुष का ही बोध होता है।।२॥

सम्यग्द्ञान तीन प्रकार का है-(१) औपशामिक (२) क्षायोप-शमिक और (३) क्षायिक। इनमें से एक भी सम्पग्द्शन जिसमें पाया जाय वह जम्यग्दष्टि कहलाता है।

संयतासंघत को देशबिरत कहते हैं, वह एकदेश से अधीत आंशिक रूप से हिंसा आदि पाशें से निवृत्त होता है, इस कारण उसे संघत कहते हैं और वह सूक्ष्य सावच से विरत होने के कारण असंघत भी कहलाता है। इस प्रकार वह संघतासंघत हैं।

અથવા જે પ્રત્યાખ્યાન ન હાય કિન્તુ તેના જેવું જ હાેય, તે અપ્રત્યાખ્યાન કહેવાય છે. જેવી રીતે અખ્રાહ્મણુ કહેવાથી પ્રહ્મણુના જેવા કાેઇ અન્ય પુરૂષ ના જ બાધ થાય છે ાા ર ા

સમ્યગ્દર્શન ત્રણુ પ્રકાર્શ્નું છે — (૧) ઔપશમિક (૨) ક્ષાયાપશમિક અને (૩) ક્ષ યિક આમાંથી એક પણુ સમ્યગ્દર્શન જેનામાં જોવામાં આવે તે સમ્યગ્દષ્ટિ કહેવાય છે.

સંયતાસ તયને દેશવિરત કહે છે, તે એક દેશથી અર્થાત્ આંશિક પણુ હિંસા આદિ પાપાથી નિવૃત્ત થાય છે, આથી તેને સંયત કહે છે અને તે સૂક્ષ્મ સાવઘથી વિરત ન હાવાના કારણે અસંયત પણ કહેવાય છે. આવી રીતે તે સંયતાસ યત છે. સંયતાસ યત જીવ અવિરત સમ્યગ્દ્વ બિટના स खलु-संयतासंयतोऽविश्तसम्यग्दन्टिस्थानाद् असंख्येयानि विशोधि स्थानानि-गत्वाऽपत्याख्यानावरणकपायेषु क्षायोपशमं पापितेषु परयाख्यानावरणकषायो-दयात् सकलपत्याख्यानाऽपावात् देशविरतो व्यपदिव्यते उक्तश्र-

'तस्नाद्दिरत सम्यग्द बिरा दि स्थानाद् विशोधिष्ठपगम्य। स्थानान्तराण्यनैका न्यारोहति पूर्वदिधिनैन ॥१॥ 'क्षण्यत्युपग्रस्यति वा मत्याख्यानादृतः कषायास्तान् । स ततो येन भवेत् तस्य विरमणे वुद्धिरल्पेऽल्पा ॥२॥ 'तस्य तथेव विशोधि रथानान्यारोहतोऽति संख्यानि । बच्छन्ति सर्वधाऽपि प्रकर्पदस्ते क्षयोपग्रमम् ॥२॥ श्रावकधर्भो द्वाद् भेदः संजायते तत्तस्तस्य । पश्चत्रिचतुः संख्य व्रत गुणशिक्षामयः शुद्धः ॥४॥

-संयतासंघत जीव अचिरतसम्घरदृष्टि के स्थान से असंख्यात अधिक - विद्युद्धिस्थानों को प्राप्त होता है । अनत्याख्यान कषाय का क्षयोपद्याम हो जाने पर भी प्रध्याख्यानावरण कषाय का उदय होने के कारण डसमें सफल प्रध्याख्यान नहीं होता। इस कारण डसे देद्यादिरत कहते हैं। कहा भी है-

अबिरत लम्पग्दछि के स्थान से अनेक (असंख्यान) विद्युद्धि स्थानों पर पूर्वा कत विधि से वह आरोहण करता है।

मत्यारु गानावरण फषाय का जय उपशम याक्षय कग्ता है तय उसकी देशबिरति में अल्प बुद्दि होतो है॥२॥

जब वह पहछे की सांति असंख्यात विद्युद्धिस्थानों पर आरो हण करता है, तब उसके जनका की क्षयोपज्ञात हो जाता है॥श

સ્થાનથી અસંખ્ય.ત અધિક વિશુદ્ધસ્થાનાને પ્રાપ્ત થાય છે. અપ્રત્યાખ્યાન ઠષાયના ક્ષયાપશમ થઇ જવાથી પણુ પ્રત્ય ખ્યાનાવરણુ કષાયના ઉદય થવાના કરણુ તેમાં સકલ પ્રત્યાખ્યાન થતું નથી. આ કારણુ તેને દેશવિરત કહે છે. કહેર્યુ પણુ છે ---

અવિરત સમ્યગ્દેષ્ટિના સ્થાનથી અનેક (અસંખ્યત) વિશુદ્ધસ્થાને। પર પૂર્વેકત વિધિથી તે અરે હણુ કરે છે.

પ્રત્યાખ્યાનાવરણુ કષાયના જપારે ઉપશામ અથવા ક્ષય ક**રે છે. ત્યારે** તેની દેશવિરતિમાં અલ્પ બુદ્ધિ હાેય છે. ાા ૨ ાા

જ્યારે તે અગાઉની જેમ અસ'ખ્યાત વિશુદ્ધિસ્થાના પર આરેાઢણ કરે છે ત્યારે તેના પણ ક્ષયે પશમ થઇ જાય છે ા ૩ ા दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ सू.७१ आत्त ध्यानं क' अवतीतिनिरूपणम् ५१९

सर्व प्रत्याख्यानं येनावृण्वन्ति तदसिलपतोऽपि ।

तेन मत्याख्याना वरणास्ते निर्विशेषोक्ताः ॥५॥ इति,

इदानीं प्रमत्तसंयतो व्याख्यायते तस्य देशविरतस्य तस्मादपि देशविरति स्थानात्-असंख्येयानि विशोधिस्थानानि आरोहतो यायाख्पतृतीयक्षपायेषु प्रकर्पेण सयोपशमं माप्तेषु सर्व सावद्य यौग प्रत्याख्यान विरति भवति ठथाचोक्तमू-'देशविरतोऽपि ततः स्थानात् सविशोधिषुत्रसां घाप्य ।

स्थानान्तराणि पूर्वविधिनैव संयात्यनेकानि । १॥

तघ उस जीव के बारह प्रकार का आवकधर्म उत्पन्न होता है, जिसमें अणुवन पांच, जुणवन तीन और शिक्ष वन चार होते हैं और वह आवकधर्म शुद्ध होता है। शा

प्रत्याख्यान की अभिलाषा करने पर भी जिसके उदय से प्रत्या-ख्यान न हो सके यह सामान्यत प्रत्यख्यानावरण कषाय कहे गए हैं।५।

अब प्रमत्तसंपत की व्याख्या करते है-जब देशविश्त आवक देशविरत स्थान से असंख्यात विशुद्धिस्थानों पर आरूढ होता है और तीसरी भाषा कषाय का अधिकता के साथ क्षयोपशम करता है, तब सर्वसावययोग का प्रत्याख्यान रूप विरतिउत्पन होनी है। कहा भी है-

देशविरत भी देशचिरतिस्थान से विशिष्ट हुदि को प्राप्त हो कर पूर्वोवत विधि के अनुसार अनेक स्थानान्तरों को प्राप्त होता है। वह प्रत्वाख्यानाचरण कषायों का उपशम अथवा क्षय करना

ત્યારે તે જીવને ખાર પ્રકારના શ્રાવકધર્મ ઉત્પન્ન થાય છે જેમાં અંણુ વન પાંચ ગુણવન ત્રણ અને શિક્ષ વન ચાર હાેય છે અને તે શાવકધર્મ શુદ્ધ હાેય છે ॥ ४ ॥

પ્રત્યાખ્યાનની અભિલાષા કરવા છતાં પણ જેના ઉદયથી શક્ય પ્રત્યાખ્યાન ન થઇ શકે તેને સામાન્યતઃ પ્રત્યાખ્યાનાવરણ કષાય કહેવામાં અવ્યા છે. ાા પા

હવે પ્રમત્ત પ્રાયતની વ્યાખ્યા કરીએ છીએ જ્યારે દેશવિરત શ્રાવક દેશવિરતિ સ્થાનથી અસંખ્યાત વિશુદ્ધિ સ્થાના પર આરૂઢ થાય છે અને ત્રીજા માયા કષાયની અંધકતાની સાથે ક્ષચાપશમ કરે છે, ત્યારે સર્વ સાવદ્યચેગના પ્રત્યાખ્યાન રૂપ વિરતિ ઉત્પન્ન થાય છે. કહેશું પછ્ય છે--

દેશવિરંત પણ દેશવિરતિ સ્થાનથી વિશિષ્ટ શુદ્ધિને પ્રાપ્ત થઇને પુર્વાત વિધિ અનુસાર અનેક સ્થાનાન્તરાને પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે તેનામા સર્વવિરંતિ 'लपयःग्रुपशमयति वा मत्याख्यानावृतः कषायास्तान् । सततोद्येन अवेत्, तस्य दिरमणे सर्वतोऽपि मतिः ॥२॥ छेदोषस्थाप्यं चावृत्तं सामायिकं चरित्रं वा ।

सततो लघते घत्याख्यानावरणक्षयोपग्रमात् ॥३॥ तस्य खलु-तथाधूतस्य संयतस्य सर्वतोविरमण मतियुक्तस्य पञ्चमहाव्रत स्वितिगुधिविग्रिष्टस्य कषायनिग्रहात्-इन्द्रियदमनाच निरुद्धास्तवस्य निर्वेदादि वैराग्यमावनाभिः हिधरीकुलसंवेगस्य पूर्वेकि द्यादत्रा वाद्याभ्यन्तरतपोयोगात् सञ्चितकर्माणि निजरयतः स्त्रानुसारं यतमानस्य तदानीं मोहनीयकर्मानुमावात् स्त तथाधूतः संयतः संक्लेगस्थानाद्या-विशोधि स्थानाद्वाऽन्तर्भ्रहूर्तात् परावर्तते, तदनन्तरं संज्वत्वनकपायोदयात्- इन्द्रियदिकथा प्रमादाद् योग दुष्प्रणिधानात्कुश्च-

है, नव उसमें सर्वविश्ति की आवना उत्रत्न होती है। तत्प-इचात् वह पत्याख्यानावरण कषाय के क्षय या उपज्ञम या क्षयोपज्ञम छेरोपस्थापनीय अथवा सामाणिक चारिज्ञ को प्राप्त कर छेता है ॥२-३॥

जो अमण सर्वविरति को प्राप्त कर चुका है, जो पांच महा वनों, समितियों और गुप्तियों से खम्पन्न है, जिसने कषायों और इन्द्रियों का निग्रह करके आसव का निरोध कर दिया है, निर्वेद आदि भावनाओं से जिसका संवेग स्थिर हो चुका है, जो पूर्वी कादि भावनाओं से जिसका संवेग स्थिर हो चुका है, जो पूर्वी कादि भावनाओं से जिसका संवेग स्थिर हो चुका है, जो पूर्वी का निर्जेग के बाह्य और आभ्यन्तर तप के द्वारा संचित कमों की निर्जेग करने में उद्यन है, सूत्र के अनुसार यतना-चार करता है, ऐना साधु जब संक्ले हास्थान से या विद्युदि स्थान से अन्तर्ग्रहर्त्त के बाद पलटता है, तब संडवलन कषाय के

ની ભાવના ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારખાદ તે પ્રત્યાખ્યાનાવરણુ કષત્યના ક્ષય અથવા ઉપશમ અથવા ક્ષયાપશમથી છેદેાપરથાપનીય અથવા સામાબિક ચારિત્રને પ્રાપ્ત કરી લે છે ા ૧ – ૩ ા

જે શ્રમણ સર્વ વિરતિને પ્રાપ્ત કરી ચુકયા છે, જે પાંચ મહાવતા સમિતિઓ અને ગુપ્તિઓથી સમ્પન્ન છે, જેણે કળાયા અને ઇન્દ્રિયોના નિગ્રહ કરીને આ સ્વત્તના નિરાધ કર્યો છે, નિવે દ આદિ ભાવનાઓથી જેના સંવેગ સ્થિર થઇ ગયેલ છે. જે પૂર્વે કિત ખાર પ્રકારના ખાહ્ય અને આભ્યન્તર તપ ઘારા સંચિત કર્મોની નિર્જરા કરવામાં ઉદ્યુક્ત છે. સૂત્ર અનુસ ર યતનાચાર કરે છે એવા સાધુ જયારે સંકલેશ સ્થાનથી અથવા વિશુદ્ધ સ્થાન થી અન્તમુર્હુર્ત ખાદ ખદલાય છે. ત્ય રે સંજવલન કથાયના ઉદ્દયથી ઇન્દ્રિય

420

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ ख्.७१ आत्त ध्यानं कं भवतीतिनिरूपणम् ५२१-

छेषु कर्मस्वप्यनादराच्च संक्लेशाद्धायां स्थितः प्रमत्तसंयतो अवति । (षण्ठ-सप्तमगुणस्थानयोः परस्परं परावर्तनं कुर्वन्तौ, तत्र प्रत्येकत्राऽन्तर्भुहूर्तकालं यावत् स्थित्वा षष्ठ गुणस्थानास्पराष्ट्रत्य सप्तमे गुणस्थाने गच्छति, तदाऽपमत्तसंयतो भवति । सप्तमात् ग्राष्ट्रत्य पुनः षष्ठे यदा समायाति तदा प्रसत्तसंयतो भवतीति भावः) । तथाचिते त्रयोऽपि-आवरतसम्यग्द्धित्र देशविरत-प्रमत्तसंयताः आतं, ध्यानिनो भवन्तीति साबः । चतुर्विधञ्चेतदार्तध्यानं कापोत नील कृष्णलेत्र्यानु-सारि विज्ञेयम् ॥७१॥

उदय से, इन्द्रियविकथा प्रमाद से, योग के अप्रशस्त न्यापार से कुशर कर्मो में अनादर होने से, संक्लेशकाल में प्रमत्तसंयत हो जाता है। लात्पर्य यह है कि छठे और सातवें गुणस्थान का परस्पर परिवर्त्तन होता रहता है। इनमें से किसी एक गुणस्थान में अन्तर्मुहूर्त्त काल तक रहकर दुखरे में चला जाता है, जैसे छठे से सातवे में और सातवें से छठे गुणस्थान में आता-जाता रहता है। जब मुनिआत्मध्यान में लोन होता है और बाह्यक्रिया से निष्टत्त होता है तब सप्तम गुणस्थान में होता है। जब धमोपदेश, गुरुवन्दन भिक्षाचर्या आदि कोई भी बाह्य प्रष्टत्ति करता है तब आस्थिक उपयोग से च्युन हो जाने के कारण छठे गुणस्थान में आ जाता है। इस प्रकार इन दोनों गुणस्थानों में परिवर्त्तन होता ही रहता है।

प्रकार इन दोनों गुणस्थाना में पार्यत्तन होता हा रहता ह। आद्याय यह है कि अबिरतसम्बर्ग्टाष्ट्रि, तक देशविरत और प्रमत्तसंघत में आर्त्तध्याल पाया जाता हैं। यह चारों प्रकार का आर्त्तध्यान कापोत, नील और कुष्णखेत्र्या से अनुगत होता है ॥७१॥

વિકથા પ્રમાદથી યાંગના અપ્રશસ્ત વ્યાપારથી કુશળ કર્મામાં અનાદર થવાથી સંકલેશકાળમાં પ્રમત્તસંયત થઇ જાય છે. તાતપર્ય એ છે કે છટ્ઠા અને સાતમાં ગુણુસ્થાનાનું પરસ્પર પરિવર્ત્તન થતુ રહે છે આમાંથી કાઇ એક ગુણુસ્થાનમાં અન્તમુહૂર્ત્ત કાળ સુધી રહીને બીજામાં ચાલ્યે જાય છે જેમ છટ્ઠામાંથી સાતમામાં અને સાતમામાંથી છટઠા ગુગુસ્થાનમાં આવતા – જતા રહે છે. જયારે મુનિરાજ આત્મધ્યાનમાં લીન હાય છે અને બાહ્ય કિયાથી નિવૃત્ત થાય છે ત્યારે સપ્તમ ગુગુસ્થાનમાં હાય છે. જયારે ધર્માપદેશ. ગુરૂવદણા ભિક્ષાચર્યા આદિ કાઈ પણ બહ્ય પ્રવૃત્તિ કરે છે ત્યારે આત્મક ઉપયાગથી બ્ર બ્ટ થઈ જવાના કારણે છટ્ઠા ગુણસ્થાનમાં આવી જાય છે. આમ આ અને ગુણુસ્થાનામાં પરિ-ર્ત્ત થતું જ રહે છે.

કહેવાનું એ છે કે અવિરતસમ્યગ્દૃષ્ટિ સુધી દેશવિરત અને પ્રમત્ત-સંયતમાં આર્ત્તધ્યાન જોવામાં આવે છે. આ ચારે પ્રકારના આર્ત્તધ્યાન કાપેપ્ત નીલ અને કુષ્ણુલેશ્યાથી અનુગત હાય છે ાા હો ા प्रवय-रोइज्झाणं चउदिवहं, हिंसा-मोस तेय संरक्षणानु-बंधि भेचओ अविरय देखविरयाणं ॥७२॥

छाया-रोद्रध्यानं चतुर्विधय्, हिंसा-मृपा-स्तेय संरक्षणानुवन्धि भेदतोऽवि-रत-देशचिरतानाय् ॥७२॥

तत्वार्धदीषिका-पूर्व खल्ज चतुर्विधेषु ध्यानेषु मथमं चतुर्विध मप्यार्तध्यानं मह्यपितम्, संमति-क्रमगाप्तस्य द्वितीयस्य रौद्रध्यानस्य चातुर्विध्यं तत्स्वामित्व मतिपादयितुमाह-'रोद्दड्झाणं च उव्व्हिं' इत्यादि । रौद्रध्यानं खलु चतुर्विधं भवति, हिंसाहेतुकत्वात्-मृपास्तेय संरक्षणानुवन्धिभेदतः तथाच-रौद्रध्यानस्य हिंसाहेतुकत्वात्-मृपादेतुकत्वात्-चौर्यहेनुकत्वात्-संरक्षणहेतुकत्वाच्च कार्ये कार-णोपचारात् रौद्रध्यानमपि चतुर्विधं भवति । हिंसा मृपा स्तेय-संरक्षणानुवन्धि-

'रोइड्झाणं चडव्विहं' इत्यादि ।

ख्त्रार्थ-रौद्रध्यान चार प्रकार का है- (१) हिंसानुबन्धी (२) ख्षाबादानुवंधी और (४) संरक्षणानुवंधी यह ध्यान अविरत और देशविरति में ही पाया जाता है ॥७२॥

तत्त्वार्थदीपिका-चार प्रकार के ध्यानों में से प्रथम आर्त्तध्यान के चार भेदों का निरूपण किया जा चुका है, अब कमप्राप्त दूसरे रौद्रध्यान के भेदों और उनके स्वामियों का प्रतिपादन करते हैं-

रौद्रध्यान हिंसाहेतुक, स्वाहेतुक, चौर्यहेतुक और संरक्षणहेतुक होने से, कार्य में कारण का उपचार करके रौद्रध्यान को भी चार प्रकार का कहा गया है। हिंसा, स्वा, स्तेय और संरक्षण ये चारों रौद्रध्यान की उत्पत्ति के कारण हैं। भाव यह है कि

रोदझाणं चडव्विहं धत्याहि ॥

< 4.

મૂત્રાર્થ-રૌદ્રધ્યાન ચાર પ્રકારનું છે- (૧) હિંસાનુબંધી (૨) મૃષાવાદાનુ બંધી (૩) સ્તેયાનુબંધી અને (૪) સંરક્ષણાનુબંધી. આ ધ્યાન અવિરત અને દેશવિરતમાં જ જોવા મળે છે, ા હર ા

તત્ત્વાર્થદીપિકા-- ચાર પ્રકારના ધ્યાનામાંથી પ્રથમ આર્ત્તધ્યાનના ચાર લાદોનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું હવે કમપ્રાપ્ત બીજા રૌદ્રધ્યાનના લેદે। અને સ્વામીએાનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ ---

રૌદ્રધ્યાન હિંસાહેતુક, મૃષાહેતુક ચૌર્ય હેતુક અને સંરક્ષણહેતુક હેાવાથી કાર્યમાં કારણુનાે ઉપચાર કરીને રૌદ્ર ધ્યાનને પણ ચાર પ્રકારના ક્રહેવામાં આવ્યા છે. હિંસા, મૃષા, સ્તેય અને સંરક્ષણુ આ ચારે રૌદ્રધ્યાનની ઉત્પત્તિના કારણુ चतुर्णां रौद्रध्यानोत्पत्ते निंक्तित्वात् हिंसानुध्यानरूपम्-मृषानुध्यानरूपम्-स्तेयानुध्यानरूपम् संरक्षणानुध्यानरूपञ्च रौद्रध्यानं चतुर्विधं भवतीतिषावः । तच्च रौद्रध्यानम् अविरतसम्पग्दब्टेर्देशविरतस्य च संयतस्य भाति । अथा-ऽविरतस्य रौद्रध्यानसंभवेऽपि देशविरतस्य न तत्सम्भव इति चेत् ? उच्यत्ते-देशविरतस्यापि दिंसा-मृषा-स्तेयाद्यावेशात् धनादिसंरक्षण तन्त्रत्वाच कदाचिद् रौद्रध्यानं सम्भवति तत्र-नारकादीनां रौद्रध्यानमकारणं भवति, सम्यग्दर्शनसामर्थ्यात् खछ संयतस्य रौद्रध्यानं न भवति, अपितु-अविरतस्य-देशविरतस्य चेव भवति ॥७२॥ तत्त्वार्धनिर्युक्तिः-पूर्वतावत्-आर्त-रौद्र धर्म-शुक्छध्यानभेदेन चतुर्विधस्य

रौद्रध्यान चार प्रकार का है-हिंसानुध्यानरूप, मुषानुध्यानरूप स्तेयानु-ध्यानरूप और संरक्षगानुध्यानरूप। यह रौद्रध्यान अविरतसम्घग्दष्टि और देशविरत गुणस्थान तक ही होता है।

रांका-अविरत के रौद्रध्यान हो खकता है मगर देशविरत कें नहीं हो सकता।

समाधान-देशचिरत को भी हिंसा, खवा, स्तेय आदि का आवेश आ जाता है और धनादि के संरक्षण भी उसे करना होता है अतएव कदाचित् रौद्रध्यान होना संभव है। नारक आदि को अकारण ही रौद्रध्यान बना रहता हैं, मगर संयम के सामर्थ्य के कारण संयत पुरुष में रौद्रध्यान नहीं होना रस प्रकार अचिरत और देशचिरत में ही रौद्रध्यान का होना है। ॥७२॥ तत्त्वार्थनियुं कित-पहछे बतलाया गया है कि आर्च, रौद्र, धर्म और

છે ભાવ એ છે કે રે દ્રધ્યાન ચાર પ્રકારના છે- હિંસાનુધ્યાનરૂપ, મૃષાનુ-ધ્યાનરૂપ, સ્તેયાનુધ્યાન્રૂપ સંરક્ષણાનુ ધ્યાનરૂપ આ રેદ્રધ્યાન અવિરત સમ્યગ્દ્રબ્ટિ અને દેશવિરત ગુણુસ્થાન સુધી જ હાેય છે.

સમાધાન- દેશવિરતને પણ હિંસા, મૃષા. સ્તેય આદિના આવેશ થઈ જાય છે તેમજ ધનાદિનું સંરક્ષણ પણ તેને કરવું પડે છે, આથી કદાચિત્ રૌદ્રધ્યાન થવાની શકયતા રહેલી છે. નારકી આદિના જીવાને કાેઈ કારણુ વગર જ રૌદ્રધ્યાન રહેલું હેાય છે. પરન્તુ સ'યમના સામર્ચ્યના કારણુ સ'યત પુરૂષમાં રૌદ્રધ્યાન હાેતુ નથી આ રીતે અવિરત અને દેશવિરતમાં જ રૌદ્રધ્યાન હાેય છે ા હર ા

તત્ત્વાર્થનિર્યુક્તિ-પહેલાં અતાવવામાં આવ્યું કે આર્તા, રીદ્ર, ધર્મ અને

ध्यानस्य प्रत्येकं चातुर्विध्यस्योक्तत्वेन मथयोपात्तस्याऽऽतिध्यानस्या-ऽमनोब संपर्धेग विषयोग स्मृत्यादि भेदत आतुर्विध्यं प्रतिपादितम्, सम्प्रति कमागतस्य द्वितीयस्य रौद्रध्यानस्य चातुर्विध्यं प्रतिपादयितुमाह-'रोद्दड्झाणं चडव्विहं हिंसा-मोछ-लेध-लारवखणःणुर्वधि सेष को, अविग्य देसविरयाणं' इति । रौद्रध्यानं रोदयति परान् इति रुद्रः माण्युपधातादि परिणतो जीवः तस्य कर्म रौद्रय् हिंसाधति क्रूरज्ञारूण्य्, तद्ध्यानं रोद्रध्यानय् उक्तञ्च-

संछेरनैईननेसझन मारणैश्च वन्धपहारदमने दिनिक्रन्तनैश्च। यो याति रागमुपयाति नचानु रुम्पां ध्यानं तु रोद्र मिति तत् प्रवदन्ति तच्झाः ॥१॥ तच्चतुर्विधं सवति, तच्धा-हिंसामृपास्तेयसंरक्ष गानुवन्धि भेरतः तथाच-हिंसार्थं मृपार्थं रुतेयार्थं संरक्षणार्थंश्च रौंद्रध्यानं भवति, तत्र-हिंसा मृपा रतेयसंरक्षणोपायेषु प्रवर्त्तमानस्य षचण्डक्रोधाविष्टस्य महानोहाऽभिभूतस्य तीत्रवधवन्धसंक्षिष्ठष्टाऽध्यत्रसायस्य नानामकारकदोपत् ं सम्भवति । तयाचहिंसा-

शुक्लध्यान के भेद से ध्यान चार प्रकार का है। इनमें से आर्त ध्यान के भी अमनोज्ञसम्प्रयोग स्ट्रति आदि चार भेद हैं। अव कमागत दितीय रौद्रध्यान के चार भेदों का प्रतिपादन जरने के लिए कहते हैं-

रोंद्रध्यान चार प्रकार का है-हिंसानुवंची, स्वानुवंघी, स्तेयान बन्धी और संरक्षगानुबन्धी । यह रौद्रध्यान अविरत और देशवि-रत में ही पाया जाता है । इस प्रकार रौद्रध्यान हिंसा के लिए स्वा के लिए स्तेय के लिए और विषय संरक्षण के लिए होता है। जो पुरूष हिंसा, खपाचार, स्तेय और संरक्षण के उपायों में प्रवृत्त होता है, तीव कोध से युक्त होना है, जहासोह से यस्त होता है और वध वन्धन आदि संवंधी संक्लिप्ट परिणायों से युक्त होता है, उसमें अनेक प्रकार के दोष उत्पन हो जाते हैं। इस प्रकार हिंसा, असत्या,

શુકલધ્યાનના લેદથી ધ્યાન ચાર પ્રકારના છે. આમાંથી આર્ત્ત ધ્યાનના પણ અમનાગ્ન સમ્પ્રયાગ સ્મૃતિ આદિ ચાર લેદ છે. હવે કમપ્રાપ્ત દ્વિતીય રીદ્રધ્યાનના ચાર લેદેનું પ્રતિપાદન કરવા માટે કહીએ છીએ--- રીદ્રધ્યાન ચાર પ્રકારના છે -- હિંસાનું બંધી, મૃષાનુ બંધી સ્તેયાનું બંધી અને સંર-ક્ષણાનું બંધી આ રીદ્રધ્યાન અવિરત અને દેશવિરતમાં જ હાય છે. આ રીતે રીદ્રધ્યાન હિંસાને માટે મૃષાને માટે સ્તેયને માટે અને વિષયસંરક્ષણને હાય છે. જે પુરૂષ હિંસા, મૃષાવાદ, સ્તેય અને સંરક્ષણના ઉ ગયાગમાં પ્રવૃત્ત હાય છે. તો પુરૂષ હિંસા, સુષાવાદ, સ્તેય અને સંરક્ષણના ઉ ગયાગમાં પ્રવૃત્ત હાય છે. તીન કોધથી શુક્ત હાય છે. મહામાહથી પીડિત હાય છે. તેનામાં

428

दीपिका-निर्युक्ति टीका स.७ सू.७२ रौद्रध्यानस्य चातुर्विध्यनिरूपणम्

لاعركم

Sन्टतस्तेयवधवन्धनादिविषयसंरक्षणहेतुकत्वात् कार्ये कारणोपचारात् हिंसानुबन्धि रौद्रध्यानम्, मृषानुवन्धि रौ<sup>द्रध्</sup>यानम् स्तेयाऽनुवन्धिरौद्रध्यानम्, विषयादि संरक्षणाः Sनुवन्धिरूपं रौद्रध्यानं भवतीति भावः । एतच्चतुर्त्रिधमपि रौद्रध्यानम्-'अचि-रय देसचिरयाणं' अचिरत-देशविरतयो भवति, अविरतसम्यग्टब्टेः देशविरतस्य च संयताऽसंयतस्य भवति, एतस्य च चतुर्विधस्य रौद्रध्यानस्य चत्वारि लज्ञणानि, उसन्वदोष-बहुद्दोषा-ऽज्ञानदोषाऽऽमरणान्तदोषरूपाणि वोध्यांन । तत्र-'अचन् हति प्रायः इत्यर्थे देशीशव्दः, तेन-उसन्त दोष इति प्रायो दोषवत्वम्, दोषसम्य-वत्वमित्यर्थः । तथाहि-हिंसामृषास्तेयसंरक्षणानां चतुर्णां भेदाना मन्यतमे प्रवर्तमानस्य बाहुत्येन दोषो भवति । एवम्-हिंसामृशदिषु चतुर्ष्वि मवर्तपानस्या चौर्य और विषयों के स्वरक्षण के कारण होने से, कार्य झे कारण का उपचार करके अर्थान् कार्य को ही कारण म्रान कराक्वे हिंसानुवंची रौद्र ध्यान, म्रषानुबंची रौद्रध्यान, स्तेयानुबंची रौद्रध्यान और विषयसंरक्ष-णानुबंची रौद्रध्यान होता है। यह चारों प्रकार का रौद्रध्यान अचिरत और देशविरत में ही पाया जाना है, अर्थात् पांचवें गुणस्थान से उपर यह नहीं होता।

रौद्रध्धान के चार लक्षण हैं-(९) उखनदोष (२) षहुरोष (३) अज्ञान-दोष और (४) आमरणान्त दोष।

'उसन' इाव्द प्राय, अर्थ का वाचम और देशी आषा का है। उसन दोप का अभिप्राय है-प्रायः दोषवान होना-दोषों का संभव होना। हिंसा, सुवा, रतेष और सं'क्षग, इन चार भेदों में से किसी भी एक में जो प्रवृत्ति करना है, उसे बहुटता से दोष लगता है। इसी प्रकार

અને વિષયાના સન્લગુના કારણ હૈાવાથી કાર્યમાં કારણાના ઉપચાર કરીને અર્થાત્ કાર્યને જ કારગુ માની બેસી હિંસાનું બંધી રૌદ્રધ્યાન, મૃષાનુ મંધી સ્તેયાનુ બંધી રૌદ્રધ્યાન અને વિષયસં રહ્યણાનુ બંધી રૌદ્રધ્યાન હાય જ આ ચરે પ્રકારના રોદ્રધ્યાન અવિરત અને દેશવિરતમા જ હાય છે. અર્થાત્ પાંચમાં ગુણુક્યાનથી ઉપર આ હાતાં નથી.

રૌદ્રધ્યાનના ચાર લક્ષણ છે -- (૧) ઉસન્નદાેષ (૨) અહુદે.ષ (૩) અજ્ઞાનદાેષ અને (૪) આમરણાન્તદાેષ

ઉસન્ન શબ્દ પ્રાય: અર્થના વાચક અને દેશી સાષાના છે. ઉસવ્રદેાષના આશય છે-પ્રાય: દાંષિત હાેવું- દાેષાના સંસવ હાેવા હિંસા. મૃષા, સ્તેય અને સંરક્ષણ આ ગાર ભેદાેનાંથી કાેઈ પણ એક માં જે પ્રવૃત્તિ કરે છે. તેને બહુલતાથી દાેષ લાગે છે. આવી જ રીતે જે હિંસા આદિ ગારમાં ऽमिनिविप्टान्तःकरणस्य वहुदोपताऽज्ञानदोषताच भवति । आमरणान्तदोषस्तु-मरणावस्थायामपि हिंसामृ गास्तेयसंरक्षणकृतः स्वल्पोऽपि पश्चात्तापो यस्य न भवति तस्याऽवगन्तव्यः । ८थ.चै-तेर्रुक्षणैः खलु हिंसादिविपयरौद्रध्यानं ज्ञायते उक्तश्च व्याख्यामज्ञसौ भगवतीस्रव्रे-'रोह्रङ्झाणे चडव्विहे पण्णत्त, तं जहा-हिंसाणुवंधे, कोस्राणुवंधी तेयाणुवंधी, सारकखणाणुवंधी' रौद्रध्यानं चतुर्धिं मज्ञप्तम्, तद्यधा हिंसानुवन्धि, मृपानुवन्धि, स्तेयानुवन्धि, सरक्षणानुवन्धि इति॥७२॥

मूलम्-धम्मज्झाणं चउव्विहं, आणाअवायविवागसंठाण-विचयभेयओ, अप्पमत्तसंजयस्स-उवसतं खीणमोहणा य।७३।

छाया-'धर्मध्यानं चतुर्विधम्, आज्ञाऽपाय-विपाक-संस्थानविचयभेदतः, अपमत्तसंयतस्य-उपज्ञान्तक्षीणमोहयोश्च ॥७३॥

जो हिंखा आदि चार में प्रवृत्त होता है और जिसका चित्त अभिनिवेष के युक्त होता है, उसमें चहुदोषता और अज्ञानदोषता भी होती है। आक्षरणान्त दोष उसे खमझना चाहिए जिसे मरण-अवस्था में भी हिंसा, असत्य, स्तेय और संरक्षण के लिए स्वरूप भी पश्चात्ताप न हो -जो अन्तिम श्वास तक इन शब्दों का सेवन करता रहे। इन चार एक्षणों के रोद्रध्यान का पता चल जाता है। श्री भगवतीसत्र में कहा है-'रोद्रध्यान चार प्रकार का है-हिंसानुवंची, म्रवानुवंवी, स्तेयानुवंवी और संरक्षणानुवंघी ॥७२॥

'धमञ्झाणं चडव्विहं' इत्यादि

सूत्रार्थ—धर्मध्यान चार प्रकार का है-(१) आज्ञा विचप (२) अपाप विखय (३) विपाकविचय और (४) संस्थानविचय। यह ध्यान अप-मत्तसंपत, उपग्रान्तमोह और क्षीगमोह संघतों को होता है 1931

પ્રવૃત્ત થાય છે અને જેનું મનડું અભિનિવેષથી ચુકત હાય છે તેનામાં બહુ દેાષતા અને અજ્ઞાન દેાષતા પણુ હાેચ છે આમરણાન્ત દાષ તેને સમજવા જોઇએ જેને મરણ-અવસ્થામાં પણુ હિંસા અસત્ય સ્તેય અને સરય઼ણુ માટે થેડા પણુ પ્રશ્ચાત્ત પ ન થાય જે અન્તિમ પ્રવાસ સુધી આ દાષે નું સેવન કરતા રહે આ ચાર લક્ષણાથી રૌદ્રધ્યાનની જાણુ થઇ જાય છે શ્રી ભગવતીસૂત્રમાં કહેવામાં આવ્યું છે ', રૌદ્રધ્યાન ચાર પ્રકારના છે-હિંસાનુબંધી, મૃષાનુબંધી, સ્તેયાનુબંધી અને સંરક્ષણાનુબંધી ા હર ા

'धम्मड्झाण चडव्तिइं' धरयाहि

સૂત્રાથ<sup>િ</sup>—ધર્મ<sup>દ</sup>યાન ચાર પ્રકારના છે- (૧) આજ્ઞાવિચય (૨) ઋપાય-વિચય (૩) વિપાકવિચય અને સંસ્થાનવિચય આ ધ્યાન અપ્રમત્તસંયત, ૬પશાન્તમાહ અને ક્ષીણુમાહ સંયતાને દાય છે ાા ૭૩ ાા

4 3 5

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ स्.७३ धर्म ध्यानस्य चातुर्विध्यनिरूपणम् ५२७

तर राथदीपिका--पूर्व तावत्-आतिरौद्धर्मधुक्लध्यान मेदेन चतुर्विधेषु ध्यानेषु क्रमशः मत्येकं चतुर्विधतयाऽऽर्त्तध्यानं-रौद्रध्यानश्च प्रतिपादितम्, सम्पति-क्रमप्राप्तस्य धर्मध्यानस्य चातुर्विध्यं प्रतिपादयितुमाइ-'धम्मज्झाणं चडव्दिहं' इत्यादि । धर्मध्यानं चतुर्विधम्, तद्यथा आज्ञात्विचयः १ अपायविचयः २ विपाकविचयः ३ संस्थानविचयः ४ आज्ञाविचयादिरूपप्रयोजनचातुर्विध्यात् तच्चतुर्विधमयोजनकत्वाद् धर्मध्यान मपि चतुर्विधम्, धर्मः-वस्तुस्वमावरूपः, उक्तञ्च--धम्मो वश्धु सहाधो खम्बादि आवोध्य दस्य बिहो धम्मो ।

चारित्तं खलु धम्मो जीवाण य रक्खणं धम्मो ॥१॥

धर्मी वस्तु स्वभावः क्षमादिभावश्च द्रगविधो धर्मः । चारित्रं खलु धर्मों जीवानाश्च रक्षणं धर्म ॥१॥ इति ।

तत्वार्थदीपिका-आर्त्तध्यान, रौद्रध्यान, धर्मध्यान और शुक्ल-ध्यान, के भेद से चार प्रकार के ध्यानों में से प्रत्येक के चार चार भेद होने से आर्त्त और रौद्रध्यान के भेदों का निरूपण किया जा चुका है, अब कमप्राप्त धर्मध्यान के चार भेदों का प्रतिपादन करने के लिए सूत्र-कार कहते हैं-

धर्मध्यान चार प्रकार का है-(१) आज्ञाविचय (२) अपायविचय (३) विपाक विचय और (४) संस्थान विचय। आज्ञा आदि प्रयोजन चार प्रकार के हैं अतएव धर्मध्यान भी चार प्रकार का है। धर्म वस्तु का स्व-भाव है। कहा भी है-

'वस्तु का स्वभाव धर्म कहलाता है। क्षमा आदि दस प्रकार के भाव भी धर्म कहलाते हैं। चारित्र भी धर्म कहलाता है और जीवों का रक्षण करना भी धर्म कहलाता है ॥१॥

તત્ત્વાર્થદીપિકા-આર્ત્ત ધ્યાન, રૌદ્રધ્યાન, ધર્મધ્યાન અને શુકલ-ધ્યાનના ભેદથી ચાર પ્રકારના ધ્યાનામાંથી પ્રત્યેકના ચાર ચાર ભેદ હેત્વાથી આર્ત્ત અને રૌદ્રધ્યાનના ભેદાનું નિરૂપણુ કરવામાં આવ્યું હવે કમપ્રાપ્ત ધર્મધ્યાનના ચાર ભેદાનું પ્રતિપાદન કરવા માટે સૂત્રકાર કહે છે---

ધર્મ ધ્યાન ચાર પ્રકારના છે- (૧) આજ્ઞાવિચય (૨) અપાયવિચય (૩) વિપાકવિચય અને (૪) સંસ્થાનવિચય આજ્ઞા આદિ પ્રયાજન ચાર પ્રકારના છે આથી ધર્મ ધ્યાન પણ ચાર પ્રકારના છે. ધર્મ એ વસ્તુના સ્વભાવ છે. કહું પણ છે---

વસ્તુના સ્વભાવ ધર્મ કહેવાય છે. ક્ષમા આદિ દશ પ્રઠારના ભાવ પણ ધર્મ કહેવાય છે ચારિત્ર પણ ધર્મ કહેવાય છે અને જીવાતું રક્ષણ કરતું શેરે પણ ધર્મ કહેવાય છે 'ા ૧ા

## ं तत्त्वार्यस्वे

तस्य तद्विषयं वा ध्यानम्, आज्ञाविचपादिरूपमयोजनचातुर्विध्यात् तत्वतुर्विधमयोजनकत्वाङ् धर्षध्यानमपि चतुर्दिधम्, तत्र-विचयः चिन्तनम् आज्ञायाः-जिनोषदेशस्य विचय खिन्तनम् आज्ञाविचयः वर्तमानोपदेष्टुरमावात् मन्दवुद्धिःवात् ग्रानावरणादिकमोदियात् पदार्थानां म्रक्ष्मत्वाच्च हेतुदृष्टान्ताऽ भावे सति सन्ज्ञपणीतमागमं ममाणत्वेनाऽवधार्य-इद्मित्थमेव दर्तते यथा भगवत्तातीर्थकृता प्रतिपादितम् भगवान् खलु जिनो नाऽन्यथावादी' इत्येवं गहनपदार्थ अद्धानपूर्वक्रमर्थावधारणम् आज्ञाविचय उच्यते। यद्दा-स्वयं विदित पदार्थतन्त्रस्य परं मतिगादयितुसिच्छन्तः स्वसिद्धान्ताऽदिरुद्धतया तत्त्व समर्थनार्थ

भर्म का ध्यान या धर्मविषयक ध्यान धर्मध्यान है। उसके चार घरोजन हैं, अतएव घरोजन के भेइ की धर्मध्यान के भी चार में हैं। विचय अर्थात् चिन्तन । आज्ञा का अर्थात जिनेन्द्र मगवान के उप-देश का चिन्तन करना आज्ञाविचय है। वर्त्तभान काल में विशिष्ट उप-देश का जिम्तन करना आज्ञाविचय है। वर्त्तभान काल में विशिष्ट उप-देश का अभाव होने से, वुद्धि की मन्द्ता से, ज्ञानावरण कर्म के उदय के वस्तुस्प्रहप की गहनता से हेतु और दृष्टान्त के अभाव में भी खर्वज्ञवणित आगय को प्रमाण मानना और ऐला समझना कि 'भगवान तीर्थकर ने जो प्रतिपादन किया है वह सत्य एवं तथ्य ही है। वीतराग देव अन्यधावादि नहीं हो सकते।' इस प्रकार की श्रद्धा रखते हुए अर्थ का निश्चय करना आज्ञाविचय धर्मव्यान कहलाता है। अथवा जिसने वन्तु के स्वरूप को स्वयं जान लिया है और जो दूसरों को उसे सम-झाना चाहता है, वह अपने सिद्धान्त से अविरुद्ध तत्व का समर्थन

ધર્મનું ધ્યાન અથવા ધર્મવિષક ધ્યાન ધર્મધ્યાન છે. તેના ચાર પ્રયાજન છે આથી પ્રયાજનના ભેદથી ધર્મધ્યાનના પણ ચાર ભેદ છે.

વિચય અર્થાત્ ચિન્તન આજ્ઞાનું અર્થાત્ જિનેન્દ્ર ભગવાનના ઉપદેશનું. ચિન્તન કરવું આજ્ઞાવિચય છે. વત્તીમાનકાળમાં વિશિષ્ટ ઉપદેષ્ટાના અભાવ હાેવાથી ખુદ્ધિની મન્દતાથી, જ્ઞાનાવરણ કર્મના ઉદ્દયથી અને વસ્તુસ્વરૂપની ગહનતાથી હેતુ અને દૃષ્ટાન્તના અભાવમાં પણ સર્વજ્ઞપ્રણીત આગમને પ્રમાણ ભૂત માનવા અને એવું સમજવું કે, ભગવાન્ તીર્થ કરે જે પ્રતિષાદન કર્યું છે તે સત્ય અને તથ્ય છે જ. વીતર ગદેવ અન્યથાવાદી હાઇ શકે નહીં, આ જાતની શ્રધ્ધા રાખતા થકાં અર્થના નિશ્લપ કરવા આજ્ઞાવિચય ધર્મધ્યાંન કહેવાય છે અથવા જેણે વસ્તુના સ્વરૂપને સ્વયં પારખી દીઘું છે અને જે બીજાઓને તે સમજાવવા ઇચ્છે છે તે પાતના સિધ્ધાન્તથી અવિરુધ્ધ તત્વતું दीपिका-निर्युक्ति टोका अ.७ ख्.७३ धम ध्यायस्य चातुर्विध्धनिरूपणम् ५१९

तर्फनय-प्रमाणपरकं श्मृत्याधानं सर्वज्ञाज्ञाप्रकाशनार्थस्वा दाज्ञाविचय उच्यते । अपायविचयस्तावत्-अपायाः रागद्वेपादिजन्या अनर्थाः, तेषां विचयः तद्दो-पाऽनुचिन्तनम्, जास्यन्धवद् सिध्यादृष्टयः सर्वज्ञमणीतमार्गाद् विम्रुखाः मोक्षार्थिनः सम्भङ्धार्गांपरिज्ञानात् सुदुरसेव गच्छ तीति ठद्गतापायचिन्तनरूपः यद्वा-मिध्याद्र्यनज्ञानचारित्रेभ्धः खद्ध इमे माणिनः कथमपसरेयुरिति चिन्तनम् अपायविचयः । विपाकविचयस्तु-ज्ञानावरणादीनां कर्मणां द्रव्य-क्षेत्र काल-माव भवनिमित्तकफलः नुभवरूाः । संस्थानविचयः संस्थानानां द्वीपसम्रदाया-कृतीनां चिन्तनरूपः, इत्येरदर्थम् उत्तमक्षमादिलक्षणं धर्मध्यानं चतुर्विध मव-के लिए तर्क, नय और प्रमाण पूर्वक स्वच्ज्ञ अगवान् की आज्ञा को प्रका-दिास करता है। यह की आज्ञाबिचय ध्यान है।

राग-द्रेष आदि से उत्पन्न होने बाछे अनर्थ 'अपाय' कहलाते हैं। उनका चिन्तन करना अपायविचय है। जो सोक्षार्थी हैं किन्तु जन्मान्ध के समान मिध्यादृष्टि हैं और लर्वज्ञ प्रणीत आर्ग से विसुख हैं, वे समीचीन मार्ग से अनभिज्ञ होने के कारण में ख से दूर ही जाते हैं। उनको जिन अनर्थों का सामना करना पडता है, उनका विचार करना अपायचिचय है।

ज्ञानावरणीय आदि कमों का द्रव्य, क्षेत्रकाल, साब और भव के निमित्त से जोफल प्राप्त होना है, उखका फिन्तन करना विपाकविचय है।

द्वीप, समुद्र, लोक आदि के आकार का चिन्तन करना संस्थान: विचय धर्मःगान है । यह चारों प्रकार का धर्मध्यान अप्रनन्संयन में

સમર્થન કરવા માટે તર્ક નય અને પ્રસાણપૂર્વક સર્વજ્ઞ ભગવાનની આજ્ઞાને પ્રકાશિત કરે છે. આ પણ આજ્ઞાવિચય ધ્યાન છે રાગ-દેષ આદિથી ઉત્પન્ન થનારા અનર્થ 'અપાય' કહેવાય છે તેમનું ચિંતનકરવુ અપાયવિચય છે જે છે મુમુક્ષુ છે પરન્તુ જન્માંધની માફક મિથ્ય દેષ્ટિવાળા છે અને સર્વજ્ઞપ્રણીત માર્ગથી વિમુખ છે, તેઓ સમીચીન માર્ગથી અનલિજ્ઞ હાેવાથી માક્ષથી આઘા ને આઘા જાય છે. તેમને જે અનર્થોના સામના કરવા પડે છે. તેના વિચાર કરવો અપાયવિચય છે.

ગ્નાનાવરણીય આદિ કર્માંનાે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળભાવ અને ભવના નિમિત્તથી જે ફળ પ્રાપ્ત થાય છે તેનું ચિન્તન કરવુ' વિપાક્વિચય છે

ુ દ્વીપ, સમુદ્ર, લાક આદિના આકારનું ચિંતવન કચ્વું સંસ્થાન વિચય ધર્મ'ધ્યાન છે. આ ચારે પ્રકારના ધર્મ'ધ્યાન અપ્રસત્તસંયતામાં સાક્ષાત્ હાેય

तत्त्वार्यस्त्रे

गन्तव्यष् । एवंविध चतुर्विधयपि धर्धध्यानमयमत्तरंयतस्य साक्षाद भवति, किन्तु -अविरत सम्यग्रदृष्टिदेशविरत मरत्तसंपतानां गौगहत्त्या धर्मध्यानं वोध्यम् । एव म्रुपशान्तकषायस्य क्षीणपोद्दकषायस्य चापि एतच्चतुर्विधं धर्भध्यानं भवति ॥७३॥ तत्त्वार्धनिर्धु क्तिः — पूर्वं तावदुक्तस्य ध्यानस्य आर्त्त-रोद्र –धर्म-भुक्ल भेदेन चतुर्विधस्योकदत्वात् तत्र – क्रमशः मत्येकं चातुर्विध्यं मतिपादयितुम् आत्तस्य – रोद्रस्य च चातुर्विध्यं मतिषादितम् सम्पत्ति – क्रममाप्तस्य धर्मध्यानस्य चातुर्विध्यं प्रतिपादयति – 'धय्मज्झाणं चडन्विद्दं, आणा अयाय विवाग संठाणविच्चय भेधओं, अप्यमन्तरंजयस्य धर्वसं रखीणमोहाणं य' इति । धर्मध्यानं – सर्वज्ञाऽ इाधनुचिन्तनम्, उक्तन्न ।

'सत्रार्थसाधनमहाव्रतधारणेषु-वन्धममोक्षगमनागमनेषु चिन्ता।

पश्चेन्द्रियच्युपरमश्च दया च श्रूते ध्यानं तु धर्म मिति सम्प्रवदन्ति तज्ज्ञाः ॥१॥ साक्षात् होता है और अचिरतत्स्यग्दष्टि, देशविरत तथा प्रमत्तसंयत में गौणरूप से होता है। इसी प्रज्ञार उपशान्त कपाय और क्षोणकषाय में भी चारों प्रकार का धर्मध्यान होता है ॥७३॥

तत्त्वार्थनिर्युक्ति—पहळे ध्यान के चार सेइ कहे गए है। उनमें से प्रत्येक के चार-चार भेदों का निरूपण करते हुए आर्त्तध्यान और रौद्रध्यान के चार-चार सेद कहे जा चुके हैं। अब कमप्राप्त धर्मध्यान के चार सेदों का निरूपण करते हैं-

धर्मध्यान चार प्रकार का है- (१) आज्ञाविचय (२) अपायविचय (३) विपाकविचय और (४) संस्थानविचय । यह ध्यान अप्रमत्तसंयत उपज्ञान्तमोह और क्षीणजोह संयतों को होता है । सर्वज्ञ की आज्ञा आदि का चिन्तन धर्मध्यान कहलाता है । कहा भी है-'सूत्रार्धसाधन

છે અને અવિરતસમ્યગ્દન્ટિ દેશવિરત તથા પ્રમત્તસ યતમાં ગૌણપણાથી હાય છે. આવી જ રીતે ઉપશાન્ત કષાય અને ક્ષીણુક્ષાયમાં પણુ ચારે પ્રકારના ધર્મ ઘ્યાન હાય છે. ાા ૭૩ ા

તત્ત્વાર્થ નિર્ચુ કિત–-પહેલાં ઘ્યાનના ચાર ભેદ કહેવામાં આવ્યા છે. તેમાંથી પ્રત્યેદના ચાર ચાર ભેદેાનું નિરૂપણુ કરતા થકા આર્ત્ત ઘ્યાન અને રૌદ્રધ્યાન ના ચાર ચાર ભેદ કહેવાઇ ગયા છે હવે કમપ્રાપ્ત ધર્મ ધ્યાનના ચાર ભેદાનું નિરૂપણુ કરીએ છીએ––

ધર્મ ધ્યાન ચાર પ્રકારના છે-(૧) આજ્ઞાવિચય (ર) અપાયવિચય (૩) વિપાકવિચય અને (૪) સ'સ્થ નવિચય આ ધ્યાન અપ્રમત્તસ યત, ઉપશાન્તમાહ અને ક્ષીણુમાહ સંયતાને થાય છે. સર્વ જ્ઞની આજ્ઞા આદિતું ચિંતન ધર્મ ધ્યાન दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ दू.७३ धर्मध्ध्यानस्य चातुर्विध्यनिद्धपणम् ५३१

इति, तच्चतुर्विधं भवति, तद्यथा-आज्ञाऽपाय-विगकसंस्थानविचय मेदतः । तथा च आज्ञाविचयाद्यश्रेम् अपायदिचयार्धम् संस्थानविचयार्थञ्च धर्म ध्यानं भवति । तत्राऽऽज्ञा तावत् सर्वज्ञ शिश्कत् प्रणीताधमरूपा, तस्या विचयः-अद्ध-चिन्तनम् तथाविधाज्ञायाः आणसरूपायाः पूर्वापर विश्वद्यतयाऽतिनिप्रगतया सकळ-जीवकायदितकारितयाऽनवद्यत्या यद्यार्थतया मद्दान्तु मावतया निप्रुणजन विज्ञेयतया द्रव्यपर्याय विरतारयुक्ततयाऽनादि निधनतया विचयः पर्याठोचनम् । उक्तञ्च नन्दीसूत्रे-५८ । 'इच्चेइयं दुधाल् संगं गणिपिडगं न कयाइ णासी' इग्यादि, 'इत्येतद् द्वादज्ञाङ्गं गणिपिटकं न कदाऽपि नासीत्' इति, तत्र यदि महात्रतधारण, बन्ध, सोक्ष और गाधना-गमन का चिन्तन, पांचों इन्द्रियों के विषयों स्ते उपज्ञास और जीबद्या को ध्यानवेत्ता पुरुष धर्म ध्यान कहते हैं ।

आज्ञाविचय, अपायविचय, विपाकविचय और संस्थानविचय के भेद से धर्मध्यान चार प्रकार का है। सर्वज्ञ तीर्थकर ढारा उपदिष्ट आगम को आज्ञा कहते हैं, उसका चिन्तन करना आज्ञाविचय ध्यान है। तीर्थकर की आज्ञा पूर्वापरविरोध से रहित है, अत्यन्त निपुण है समस्त जीवों का हित करने वाली है, निरवय है, महार्थ से युक्त है, महानुमाव है, कुज्ञल पुरुषों ढारा ही ज्ञेय है, द्रव्यों और पर्यायों के विस्तार से युक्त है और अनादिनिधन है, इस प्रकार चिन्तन करना आज्ञ-विचय है।

नन्दीसत्र में कहा है-'यह झादझांग गणिणिटक कभी नहीं था, કહેવાય છે. વળી કહ્યું પણ છે-સ્ત્રાર્થસાધન, મહાવતધારણ અન્ધ, મેાક્ષ અને ગમનાગમનતું ચિંતન, પાંચે ઇન્દ્રિયાના વિષયાથી ઉપશમ અને જીવ-દયાને, ધ્યાનવેત્તા પુરૂષ ધર્મધ્યાન કહે છે.

આગ્નાવિચય, અપાયવિચય, વિપાકવિચય અને સંસ્થાનવિચયના ભેંદથી ધર્યધ્યાન ચાર પ્રકારના છે. સર્વગ્ન તીર્થ'કર દ્વારા ઉપાદિબ્ટ આગમ ને આગ્ના કહે છે, તેનું ચિન્તન કરવું આગ્નાવિચય ધ્યાન છે. તીર્થ'કર ની આગ્ના પૂર્વાપર વિરાધથી રહિત છે. અત્યન્ત નિપુણુ છે સમસ્ત જીવાનું હિત કરનારી છે, નિરવદ્ય છે મહાર્થથી શુક્રત છે મહાનુભાવ છે. કુશળ પુરૂષે દ્વારા જ ગ્નેય છે દ્રબ્યા અને પર્યાયાના વિસ્તારથી શુક્રત છે અને અનાદિ નિધન છે. આ જાતનું ચિન્તન કરવું આગ્ના વિચય છે.

નન્દીસ્ત્રમાં કહ્યું છે-આ દાદશાંગ ગણિપિટક કયારેય પણુ ન હુતું એમ

## तरयार्थस्त्रे

महादुर्वल तथोपगुक्तेऽपि सुक्ष्मधिया केवलज्ञानरूपया विनिश्चिन्वन्तः सत्यवादिनः श्वीणरागद्वेपमोहाः सर्वज्ञाः खलु ण्टूपेग यद्वस्तु व्यवस्थितं मद्यति तद्वस्तु तेनैव रूपेण मतिपादयति न तद्वस्तु तदन्यथारूपेण प्रतिपादयति मृपाभाषणकारणाऽभावात् तस्मात्-सत्थमेपेदं शाल्लम् आगमरू मानाः दुःख जटिलात् संसारार्णवात् समुत्ता रकं वर्तते इत्येव माज्ञारूपागगे रमृत्याधानम् आज्ञात्रिचयरूपं प्रथमं धर्मध्यान मुच्यत्ते १ अपायन्विक स्ताः त्-दितीयं धर्मध्यान सुच्यत्ते, आपायानां शारीरिक -मानसिक दुःखानां विनशोऽन्जुचिन्तन्म् इहाऽमुव च राग-द्वेपाकुळचित्तव्रत्यः

ऐसा नहीं है, कभी नहीं है, ऐसा भी नहीं है, कभी नहीं होगा, ऐसाभी नहों है हत्यादि, यदि प्रज्ञा की दुर्वछना के कारण उपयोग लगाने पर भी कोई वास्तविक बस्तु को नहीं समझ पाता तो यही समछाना चाहिए कि मेरा ज्ञान आवरणवाला है, इसी कारण मेरी समझ में नहीं आता। जिनेन्द्र मगवानके द्वारा वस्तुस्वरूपको जाना है, वे राग देव और मोह से रहित हिं एवं खर्वज्ञ हैं। जो यस्तु जिस रूप में है, वे राग देव और मोह से रहित हिं एवं खर्वज्ञ हैं। जो यस्तु जिस रूप में है, उसे वे उसीरूप में प्रतिपादन करते हैं, अन्यधा रूप में नहीं। उनमें मिथ्या भाषण का कोई कारण विद्यमान नहीं हैं। अनएव यह आगम-शास्त्र सत्य ही है और यह विविध प्रक्षार के दुःखों से व्याप्त संसार सागर से तारने वाला है। इस प्रकार आज्ञारूप आगम में स्मरया-ध्यान करना आज्ञाविच्य नामक प्रथम धर्मध्यान है।

दूसरा धर्मध्यान अपायविचय है। अपायों का अर्थात् शारीरिक और मानस्तिक दुःखों का चिन्तन करना अपाय विवय है। 'जिनका

નથી, કયારેયપણુ નથી, એમ પણુ નથી, કયારે પણુ હેશે નહી એવું પણુ નથી, ઇત્યાદિ બે પ્રજ્ઞાની દુર્જળતાના કારણે ઉપચાગ લગાવવાથી પણુ કાેઈ વાસ્તવિક વસ્તુ ન સમજાય તેા એમ જ સમજવું બેઈએ કે મારૂ જ્ઞાન આવરણ વાળું છે. આથી જ મારી સમજણમાં આવતું નથી જિનેન્દ્ર ભગવાને કેવળ જ્ઞાન દ્વારા વસ્તુ સ્વરૂપને જણ્યું છે. તેઓ સત્યવકતા છે. રાગદ્વેષ તથા માહથી રહિત છે તેમજ સર્વજ્ઞ છે. જે વસ્તુ જે સ્વરૂપે છે. તેને તેઓ એ જ સ્વરૂપે પ્રતિપાદન કરે છે. અન્યથા રૂપે નહીં તેમનામાં મિથ્યાભાષણુવં કાઇ કારણુ વિદ્યમાન નથી આથી આ આગમ-શસ્ત્ર સત્ય જ છે અને આ વિવિધ પ્રકારના દુ:ખાથી બ્યાપ્ત સંસારસાગરથી તારનાર છે' આ રીતે આજ્ઞારૂપ આગમમાં સ્મૃત્યાધાન કરવું આજ્ઞા વિચય નામક પ્રથમ ધર્મધ્યાન છે બીજું ધર્મધ્યાન અપાયવિચય છે. અપાયે ના અર્થત્ શ્વર્ત રારીરિક અને માનસિક દુ:ખાવું ચિન્તન કરવું અપાયવિચય છે. જેમનું ચિત્ત રાગ અને

1

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ छ.७३ धर्मध्यानस्य चातुर्विध्यनिरूपणम् ५३३

खलु माणिनो मूलोत्तरमकृतिविभागकृतजन्मजराष्ट्रग्युसागरपरिभ्रवणश्रान्ता-न्तरात्मनः सांसारिकसुखमपश्चेपु तृ प्तेर हतमानसाः शरीरेन्द्रियादिषु कर्मा-सवद्वारमवाहेषु तिष्ठन्तो सिथ्यात्ताऽज्ञानाऽविरतिपरिणतियुक्ता मवन्ति' इत्येवं विवेचनं तावद् अपायविचयरूपं द्वितीयं धर्मध्यानं भवति २ । अथ तृतीयं तावद् धर्मध्यानं विपाक्तविचयरूप सुच्यते, विविधो-विधिष्टो दा पाक्तो-विपान्नः, अनुमादो नरक-तिर्यङ् मनुष्यदे रभवेषु कर्मणा रसानु वच उच्यते, तस्य खलु तथादिधरसानुम रूपविपाकस्य विचयोऽनुचिन्दनस्-मार्गणं तन्समवदित्तित्तः सन् तत्रैव स्गृतिमाधाय दर्तमानो विपाकविचयध्यानवान् भवति । तथाहि-द्वानावरणादिकमष्टविधं कर्म मकुदिस्थिश्यनुमावभदेश भेरस् इष्टाऽनिष्ट

चित्त राग और देव से व्याकुल है, ऐसे प्राणी अग्ने किये कमों के अनुसार जन्म-जरा-मरण रूपी सागर में परिभ्रमण करते शान्त हो गए, सांसारिक खुखों में तृसिरहित चित्त वाले हैं, शरीर और हन्द्रिय आदि कमों के आल्जवदारों में स्थित हैं और मिथ्यात्व, अविरति एवं अज्ञान की परिणति से युक्त हैं। इस प्रकार का विचार करना अपायविचय नामक द्सरा धर्मध्यान है।

तीसरा धर्मध्यान विषाक विचय है। विविध प्रकार का अथवा विशिष्ट पाक अर्थात् नरफगति तियेंचगति, मनुष्यगति और देव-गति में होने वाले कर्म-रस का अनुमव विषाक कहलाता है। उस रसानुमव रूप विषाक का विचय अर्थात् चिन्तन करना विपाकवि-चयध्यान है। जो कर्म-विषाक में ही जिस लगा देता है और उसका चिन्तन करता है वर्ष्याकवि यध्यानवान् कहलाता है।

દેષથી ગ્યાકુળ છે, એવા પ્ર ણિ પાતાના કરેલાં કર્મા અનુસાર જન્મ- જરા મરણ રૂપી સાગરમાં પરિભ્રમણ કરતાં કરતા થ કી ગયા છે. સાંસારિક સુખા માં તૃપ્તિરક્તિ ચિત્તવાળા છે. શરીર અને ઇન્દ્રિય આદિ કર્માના આસવદ્વાર માં સ્થિત છે અને મિથ્યાત્વ અવિરતિ અને અજ્ઞાનની પરિણતિથી ચુકત છે-આ પ્રમાણે વિચારવું અપાયવિચય નામક બીજું ધર્મ ધ્યાન છે. ત્રીજું ધ્યાન વિવિધ વિપાકવિચય છે વિવિધ પ્રકારના અથવા ગિશિબ્ટ પાક અર્યાત્ નરકગતિ તિર્યં ચ ગતિ, મનુબ્યગતિ અને દેવગતિમાં થનારા કર્મ રસના અનુભવ વિપાક કહેવાય છે. તે રસાનુભવ રૂપ વિપાકના વિચય અર્થાત્ ચિન્તન કરવું વિપાકવિચય ધ્યાન છે. જે કર્મ વિપાકમાં જ ચિત્ત લગાવી દે છે - અને તેનું ચિંતન કરે છે તે વિપાક વિચયધ્યાન કહેવાય છે.

तत्त्वार्थस्त्रे

विपाकपरिणामं जघःय-मघ्यमोरक्रष्टस्थितिकं नानामकारविपाकयुक्तं भवति, यथा-ज्ञानावरणात् दुर्मेधरत्रम् १ दर्शनावरणाच्च-चक्षुर्वेकरुपं, सामान्य प्राहि-बोधवैकरुपं, निद्राद्युद्यदश्व २ वेदनीयम्, असद्वेद्य-सद्वेद्यभेदाद द्विविधम् । तत्रा-इसद्वेद्याद दुःखम् सद्वेद्यात्सुखानुभवः २ मोहनीयकर्मोदयात् विपरीतग्राहित्वं चारित्रनिष्टात्तश्व ४ आयुः कर्मीदयादनेक सवो द्व स्थ ५ नामकर्मोद्याद शुमाऽशुम ग्ररीरादिनिष्पत्तिः ६ मोत्रकर्मोदयाच्च नीचकुळोत्पत्तिः ७ अन्तरायोद्दयात् खलु-अलामो सत्रति इत्पेवं खलु निरुद्धचेतसः कर्मविपाकान्नुसरणे पव स्मृत्याधा-

प्रकृति, हिधति, अनुसाव और प्रदेश इस प्रकार भेदवाछे, तथा अनिष्ट परिणमन वाले, जघन्ण, मध्यम और उत्कृष्ट स्थिति वाले ज्ञानावरण आदि आठ प्रकार के कर्म धिविध प्रकार के विगक को उत्पन्न करते हैं, जैसे—ज्ञानावरण कर्म से मन्दवुद्धिता एवं दर्शना वरण कर्म के उदय से नेत्रहीन 11, दर्शनहीनना, और निद्रा आदि का उद्धव होता है। वेदनीय कर्म दो प्रकार का है—असातावेदनीय और सातावेदनीय । असातावेदनीय से दुःख और सातावेदनीय से खुख का अनुधव होता है। मोहनीय कर्म के उदय से विगरीत ग्रहण तथा चारित्र का अभाव होता है। आयुक्रम के उदय से अनेक भवों से जन्म लेना पडना है। नाम कर्म के उदय से अच्छे-चुरे शरीर की रचना होती है। गोत्र-कर्म के उदय से अच्छे-चुरे शरीर की रचना होती है। गोत्र-कर्म के उदय से उच्च-नीव कुलों में उत्पन्नि होती है। अन्तराय कर्म के उदय से लगभ आदि में विग्न उत्पन्न होता है। जित्त को एकाग्र करके इक्त प्रकार कर्मविपाक का चिन्तत्र करना विपाकविचय नामक धर्मध्यान है।

પ્રકૃતિ, સ્થિતિ અનુભાવ અને પ્રદેશ આ જાવના ભૈક વાળા, ઈબ્ટ તથા અનિબ્ટ પરિશુમનવાળા. જઘન્ય મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળા, ગ્રાનાવરણ આદિ આઠ પ્રકાર ના કર્મ, વિવિધ પ્રકારના વિપાકને ઉત્પન્ત કરે છે જેમકે-ગ્રાનાવરણ કર્મથી મન્દખુદ્ધિતા અને દર્શાનાવરણ કર્મના ઉદ્દયથી નેત્રહીનતા દર્શનહીનતા અને નિદ્રા વગેરેના ઉદ્ભવ થાય છે. વેદનીય કર્મ બે પ્રકારના છે-અસાત વેદનીય અને સાતાવેદનીય, અસાતાવેદનીયથી દુ:ખ અને સાતાવેદનીય થી સુખના અનુમવ થાય છે. માહનીય કર્મના ઉદયથી વિપરીત ગ્રહણ તથા ગારિત્રના અભાવ થાય છે. માહનીય કર્મના ઉદયથી અનેક ભવામાં જન્મ લેવા પઠે છે નામકર્મના ઉદયથી સારા નરસા શરીરની રચના થાય છે ગાત્રકર્મના ઉદયથી લામ આદિમાં અન્તરાય ઉત્પન્ન થાય છે. ચિત્તને એક.ગ્ર કરીને આ રીતે કર્મવિષાકનું ચિન્તન કરલું વિપાકવિચય નામક ધર્મદયાન છે.

नतो धर्मध्यानं भवति । अथ संस्थानविचयो नाय चतुर्थं धर्मध्यान ग्रुच्यते, तत्र ठोकस्य द्रव्याणाश्च संस्थानम् आक्षारविश्तेषः, तत्र ठोकः-चतुर्दशरज्जुपमाणो -धर्माधर्मादि पञ्चास्तिकायात्मकः-अशेष द्रव्याधारभूतो वैशाख रथान कटिन्यस्त करयुग्मपुरुषे,पठक्षित आक्षाशखण्डरूपः, तस्य स्थानं तावदधोग्रुखमल्ठकवद् वर्तते । अधोठोकस्य संस्थानन्तु-स्थाठवद् दोध्यम् । तिर्यग्ठोकस्य संस्थानं पुन रूर्ध्व मधोमल्ठकसग्रुद्दबद् दर्तते, तत्रापि-तिर्यग् ठोको ज्योतिष्क वानव्यन्तर व्याप्तो भवति, असंख्येया द्वीपसग्रुदा वल्याक्वत्रयो धर्माधर्मकाशप्रुद्रल्जीवा स्तिकायस्वरूपाः अनादिनिधनसन्निदेशतान्ति आक्षाश्वम्ति आक्षाशपतिष्ठि ाः क्षिति वल्यद्वीप-दिवकायस्वरूपाः अनादिनिधनसन्निदेशतान्ति आक्षाश्वम्ति आक्षाश्वम्ति

चौथा धर्मध्वान खंस्थान विचय है। लोक का या द्रव्यों का आकार संस्थान कहलाना है। इनमें से लोक चौइए रउछ परिमाण बाला है, धर्म-अधर्म आदि पांच अस्तिकायमय है खनसन द्रव्यों का आधार है और कमर पर दोनों हाथ रखकर तथा पांव फैलाकर खडे हुए पुरुष के आकार का है। यह लोक खम्पूर्ण आकाश का एक खण्ड है। लोक तीन भागों में विभक्त है-अधोलोक, मध्यलोक और ऊर्ध्वलोक। इनमें से अधोलोक का आकार अधोमुख मल्लक (सिकोरा) के समान है। मध्यलोक थाली के आकार का है और ऊर्ध्वलोक उस सिकोरे के आकार का है जिसका मुख उपर की ओर हो तिछी लोक मनुष्यों, तिर्य चे। ज्योतिष्क देवों और वानव्यन्तर देवों से व्यास है। इसमें असंख्यात द्वीप और समुद्र हैं और वे सब वल्य की तरह गोलाकार है। धर्म, अधर्म, आकाश और जीवास्तिकाय स्वरूप हैं, अनादिनिधन सन्निवेश से युक्त हैं, आकाश पर आश्रित हैं। इसी

ચાશુ ધમ ધ્યાન સ સ્થાન વિચય છે. લાકના અથવા દ્રવ્યાના આકાર સ સ્થાન કહેવાય છે આમાંથી લાક ચૌદ રજ્જુ પરિમાણુ વાળા છે. ધમ મધમ આદિ પાંચ અસ્તિકાયમય છે સમસ્ત દ્રવ્યાના આધાર છે અને કમર પર બ ને હાથ રાખીને તથા પગ પસારીને ઉભા રહેલા પુરૂષના આકારના છે. આ લાક સમ્પૂર્ણ આકાશના એક ભાગ છે લાક ત્રણ ભાગામાં વહેં ચાયલા છે- અધાલાક, મધ્યલાક અને ઉર્ધ્ય લાક આમાંથી આધારોમાં વહેં ચાયલા છે- અધાલાક, મધ્યલાક અને ઉર્ધ્ય લાક આમાંથી આધારોમાં વહેં ચાયલા છે- અધાલાક, મધ્યલાક અને ઉર્ધ્ય લાક આમાંથી આધારોમાં વહેં ચાયલા અધામુખ મલ્લક (શકાર;) ના જેવા છે. મધ્યલાક થાળીના આકાર છે જેનું મુખ ઉપરની બાજી છે હાય તિર્છાલાક મનુષ્યા, તિર્ય ચા, જચાતિષ્ક દેવા, અને વાનવ્યન્તર દેવાથી વ્યપ્ત છે એમાં અસંખ્યાત દ્વીપ અને સ્સુદ્ર છે અને તે સઘળા બગડીની માફક ગાળાકાર છે ધર્મ અધર્મ, આકાશ તેમજ જીવાસ્તિકાય સ્વરૂપ છે, અનાદિનિધન સન્નિવેશથી ચુક્ત છે. આકાશ પર संगरनरकविमानमावनादि संस्थानानि वोध्यानि, आत्माचो-पयोगछक्षण-अनादि निधनः श्वरीरात्-अर्धान्दर्भूतः-अरूपी-कर्ठी-योक्ताच स्वकृतकर्मणा स्व-स्वदेद-परिमितः, मुक्तों त्रिभागदीनाक्तारथ भवति, । ऊर्ध्वन्त्रोक स्तावत्-सौधर्मकरुपादयो द्वाद्दश्वकरुपाः परिर्थ्णपूर्णिया म)ण्डलाकाराः, नव ग्रेवे प्रकाणि पश्चोत्तरमद्द विमानानि -ईपरमाग्भारा च अधोलोकोऽपि अवनपतिदेवनारकाधिवसतिः धर्मास्तिकाया-धर्मास्तिकायौ लोकाकारौ गतिस्थिति हेतु भू री दर्भने, आकाश मदगाद्दल्झणं वर्तते, पुद्तलद्रव्यं शरीरादिकार्यजनकं दत्ते इत्येव लोकद्रव्यसंस्थानस्वाभाव्याऽनुसन्धा प्रंकार पृथ्वी, द्वीप, खागर, नरक, विमान एवं अवन आदि के संस्थान ड्याकार खल्झ छेना चाहिए ।

आत्या उपयोगयण है, अनादिनिधन है, दारीर से भिन्न है, अरूपी, कर्सा, भोक्ता और अपने कर्म के अनुम्पार प्राप्त देह के बराबर है। सुक्त द्दा। में अन्तिय दारीर से तीखरा भाग कम आकार वाला रहता है।

उर्फ्लोक में सौधर्म आदि वारह करप हैं जो पूर्णिमा के सम्पूर्ण चन्द्रमण्डल के आकार के हैं, नौ ग्रेत्रेयक विमान हैं पांच अनुत्तर महा-विमान हैं और ईपत्पाग्भार पृथ्वी (सिद्धशिला) है। अधोलोक नारकों और भवनपति देवों की निवासभूमि है। घर्मास्तिकाय और अधमास्ति-काय लोक के आकार के हैं और गति तथा स्थिति के निमित्त कारण है। आकाश का लक्षण अवजाह देना है। पुद्गल द्रव्य शरीर आदि का जनक है। इस प्रकार लोक, द्रव्य आदि के संस्थान-स्वभाव का

આશ્રિત છે આવી જ રીતે પૃથ્વી, દ્વીપ, સાગર, નરક, વિમાન તથા ભવન આદિના સંસ્થાન આકર સમજી લેવા જોઇએ

આત્મા ઉપચાગમય છે, અનાદિ નિધન, શરીરથી ભિન્ન છે અરૂપીં, કર્તા, ભાેકતા અને પાતાના કર્માતુસાર પાપ્ત દેહની બનાબર છે. સુકત દશામાં અન્તિમ શરીરથી ત્રીત્ને ભાગ એાછા એટલા આકારવાળા રહે છે

હધ્વ લાકમાં સૌધર્મ આદિ બર કલ્પ છે જે પૂર્ણિમાના સમ્પૂર્ણ ચંન્દ્ર મન્ડળના આકારના છે. નવ ગ્રેવચક વિમાન છે પાંચ અનુત્તર મહાવિમાન છે અને ઇષત્પ્રાગ્માર પૃથ્વી (સિદ્ધશિલા) છે અધાલાક નારકી અને ભવનપતિ દેવોની નિવાસભૂમિ છે. ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય લાકના આકારના છે અને ગતિ તથા સ્થિતિના નિમિત્ત કારણ છે. આકાશનુ લક્ષણ અવગ હ આપવાનુ છે પુદ્દગલદ્રવ્ય શરીર આદિ કાર્યોનાજનક છે. આ રીતે લાક દ્રવ્ય આદિના સંસ્થાન સ્વભાવનું અનુચિન્તન કરવું સંસ્થાન વિચય ધર્મ ધ્યાન मार्थ रमृत्याधानं चतुर्थ संस्थानविचयारूपं ध्णान ग्रुच्यते । इत्थञ्च-धर्मध्यानेन पदार्थस्वरूपपरिज्ञानरू रस्तन् राववोधो भवति, तत्वाववोधाच्च सत्कियानु षठानं क्रियते, सत्कियानुण्ठानाच्च सोक्ष-प्राण्ठिभवति । एतच्च चतुर्दिधमपि धर्मध्यानम् अमनत्तसंयतस्य भवति । यमत्तसंयतस्थानात् विद्युद्धचमाना-ध्यवसायोऽपमत्तसंयतस्यानमासादयति, तस्मात्-चिद्युद्धायां विद्यपानस्याऽ-ममत्तसंयतस्य खन्ध तस्य धर्मध्यानादि तपो योगैः कर्माणि क्षपयतो विशेधिस्था-नान्तराणि समारोहतश्च।ऽप्रवर्गे पध्यादिव्य्ययः मादुर्भवन्ति । उक्तश्च व्याख्या मन्नप्तौ श्रीमगवतीस्त्रे २५ शतके ७ उद्देशके ८०३ स्त्रे-'धम्मे झाणे चडव्विहे पठणत्ते, तं जहा, आणायित्रए, अवाधविचए, विद्यागविचए संठाण विचए' धर्मधानं चतुर्भिं मज्ञप्तस्ः तद्यथा-भाज्ञाश्वियः, अपायविचयः, विपाकविचयः, संस्थानविचय इति ॥७३॥

अनुचिन्तन करना संख्यान विचय धर्मध्यान छहलाता है धर्मध्यान से पदार्थ के परिज्ञान एग तत्त्ववोध को प्राप्ति हो गी है, तत्त्ववोध से छत् किया का अनुष्ठान होना है और जनकिशा के अनुष्ठान के मोक्ष की प्राप्ति होती है। यह चारों प्रकारका धर्मध्यान अप्रमत्त संयत् हो होना है।

प्रमत्तसंघत के स्थान से जिसके अध्यवहाय थिशुद्धि को प्राप्त होते हैं वह अप्रमत्तसंघतस्थान को प्राप्त करता है। इह प्रकार जो विशुद्धता में वर्त्त रहा है, धर्मध्यान आदि तपोंघोग से करों का क्षय कर रहा है ओर अधिकाधिक विशुद्ध अध्यवसायों को प्रात कर रहा है, ऐसे अप-मत्त संघत को आज्ञीवित्र आदि लज्धियां उत्पन्न होती हैं। अगवतीसन्न रातक २५ उद्देश ६० में कहा है-'धर्मध्यान चार प्रकार का कहा गया है, यथा-आज्ञाविचय, आध्यवित्तय, दिपाकविचय और संस्थानविचय 103।

કહેવાય છે. ધર્મ ધ્યાનથી પઢાર્થના પરિજ્ઞાન રૂપ ત વળે ધિની પ્રાપ્તિ થાય છે, તત્વે બોધથી સત્કિયાનું અતુ ધ્ઠ.ન થાય છે અને રાત્ કિયાના અાનુષ્ઠાનથી માક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ ગારે પ્રકાના ધર્મ ધ્યાન અપ્રમત્તસ યતને થાય છે પ્રમત્તસ યતના સ્થાનથી જેના અધ્યવસાય વિશુદ્ધિને પ્રાપ્ત થાય છે તે અપ્રમત્તસ યતના સ્થાનથી જેના અધ્યવસાય વિશુદ્ધિને પ્રાપ્ત થાય છે તે અપ્રમત્તસ યતના સ્થાનથી જેના અધ્યવસાય વિશુદ્ધિને પ્રાપ્ત થાય છે તે અપ્રમત્તસ યતના સ્થાનથી જેના અધ્યવસાય વિશુદ્ધિને પ્રાપ્ત થાય છે તે અપ્રમત્તસ યતના ગાપ્ત કરે છે અ રીતે જે વિશુદ્ધ તામાં વત્તી રહેયો હેાય, ધર્મ ધ્યાન આદિ તપયોગથી કર્મોના ક્ષય કરી રહ્યો હેાય અને અધિ- કાધક વિશુદ્ધ અધ્યવસાય બે પ્રાપ્ત કરી રહ્યો હાય એવા અપ્રમત્તસ યતને આશીવિષ આદિ લખ્ધિઓ ઉત્તન થાય છે. લગવતી સૂત્ર શતક ૨૫ ઉદ્દેશક બ, માં કહેયું છે – ધર્મ ધ્યત્ન ચર પ્રકારના કહેવતમાં આવ્યા છે યથા આગ્રા વિચય, અમાયતિચય, વિપાક વિચય અને સ સ્થાનવિચય ા હરા ા

ष्व्य-सुक्रज्झाणे जउदिवहे, पुहुत्तवियकसवियार-पगत्त-वियकअवियार-सुहुमकिरिय अनियट्टि-समुच्छिन्नकिरिय अप-डिवाइ भेयओ ॥७४॥

छाया-'शुक्छध्यानं चतुर्विधम्, प्रथकःववितर्भसविचारेकत्वविकौ विचारस्कष्मक्रियाऽ'नवति, समुच्छिन्नक्रियाऽपतिपातिभेदतः ॥७४॥

लत्त्वार्थदीषिका--'पूर्व तावद् धर्मध्यानं चतुर्विधम्, आज्ञाविचयादि भेदतः धरूषितम् सम्पति-ग्रुक्लध्यानं चतुर्विधतया प्ररूपयितुषाद-'सुकल्झाणे प्यडव्यिहे' इत्यादि । ग्रुक्लध्यानं ग्रु-इति ग्रुचं-शोर्क, क्ल इति क्लमयति-अपनयतीति शुव्लं- अवक्षयकारणम्, तच्च तद्ध्यानं च शुक्लध्यानम् । उक्तअ 'युर्येन्द्रियाणि विषयेषु पराङ्ग्रुखानि संकल्पा व्यनविकल्प विकारदोपैः ।

योगैः सच त्रिसिरहो निश्रतान्तरात्मा ध्यानोत्तम मवरशुक्लमिदं वदन्ति ।१।

'सुइड्झाणे चउव्विहे' इत्यादि

स्त्रार्थ-ज्युक्लध्यान चार प्रकार का है-(१) पृथक्त्ववितर्कसविचार (२)एकत्वचितर्क-अचिचार (३) रह्क्ष्म कियानिवर्नि, और (४) समुच्छि न्नक्रियाऽप्रतिपाति ॥७४॥

तत्वार्थदीपिका—पहछे आज्ञाविचय आदि के भेद से चार प्रकार का धर्मध्यान कहा गया है, अब ज़ुरूलध्यान के चार भेदां की प्ररूपणा करते हैं-ज़ुरूलज्ञव्द का अर्थ इस प्रकार हैं-'ज़ु' अर्थात् ज़ुच-ज़ोक 'कल' अर्थात् दूर करने जाला। तात्पर्य यह है कि जिससे जन्म-मरण का दुःख दूर हो जाय उसे ज़ुरूल कहते हैं, ऐस्ला ध्यान ज़ुरूलध्यान कहलाता है। कहा भी है-' जिसकी इन्द्रियाँ विषयों से विमुख हो

'सुक्कज्झाणे चडव्विहे' धरथाहि

સ્**ત્રાર્થ —**શુકલઘ્યાન ચર પ્રકારના છે–(૧) પૃથકત્વવિનર્ક સવિચાર (૨) એકત્વવિતર્ક –અવિચાર (૩) સૂક્ષ્મક્રિયાનિવર્ત્તિ અને (૪) સમુચ્છિન્નક્રિયા-પ્રતિયાત ા ૭૪ ા

તત્ત્વાર્થદીપિકા---પહેલા આજ્ઞાવિચય આદિના ભેદથી ચાર પ્રકારના ધર્મ<sup>°દ્</sup>યાન કહેવામાં આવ્યા છે, હવે શુકલધ્યાનના ચાર ભેદાેની પ્રરૂપ**ણ** કરીએ છીએ-

શુકલ શબ્દના અર્થ આ પ્રમાણે થાય છે- 'શુ' અર્થાત્ શુચ-રાક, 'કલ' અર્થાત દૂર કરનાર તાત્પર્ય એ છે કે જેનાથી જન્મ મરણનું દુઃખ દૂર થઇ જાય તેને શુ-લ કહે છે આવું ધ્યાન શુકલ-ધ્યાન કહેવાય છે. કહ્યું પણુ છે-' જેની ઇન્દ્રિચા વિષયાથી વિમુખ થઇ ચુપ્રી છે, જેનામાંથી સંક્રલ્પ दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ स्.७४ शुंक्लध्यानंस्य चातुर्विध्यनिरूपणम् ५३५

चतुर्भिध प्रज्ञप्तम् तचथा-पृथक्त्वसविचारादिमेदतः, तथा च-पृथक्त-वितर्कसविचारम् १ एकत्ववितर्काऽविचारम् २ खक्ष्मकियाऽनिवर्त्ति ३ समुच्छिन्न-क्रियाऽप्रतिपाति ४ चेल्येतचतुर्दिधं शुक्लध्यानं भवति । तत्र प्रथमं पृथक्त्व-वितर्क सविचारम् पूर्वगठश्चन्ज्ञानानुसारेण ध्येयविशेष गतोत्पादादिनानापर्यायाणां द्रव्यार्थिक पर्यायार्थिकादि नानानयैर्थव्यञ्जनयोगसंक्रान्तिसहित मनुचिन्तनम् अत्र पूर्वगताः शब्दा स्तदर्था वा ध्येया भवन्ति, किन्तु-ध्यात स्ताद्दश सामर्थ्या-मावात् स एकं द्रव्यं तद्गुणं पर्यायं वा परित्यज्येतरस्मिन् अर्थे द्रव्ये गुणे पर्याये वा गच्छति इदमेव परिवर्तनं पृथक्त्व ग्रुच्यते, तताः एकस्मात् अर्थादर्थान्तरं

चुकी हैं, जिसमें से संकल्प, विकल्प, विचार और दोष निवृत्त हो चुके हें और जिसमें अन्तरात्मा तीनों घोगों से निवृत्त हो जाता है, उसे शुक्लध्यान कहते हैं। यह सभी ध्यानों में उत्तम है और अेष्ठ है।'

शुक्लध्यान चार प्रकार का है-(१) प्रयवत्य चितर्कसविचार (२) एक-रव वितर्क-अविचार (३) सूक्ष्म कियानिवर्ति और (४) समुच्छिन्नकि-याअप्रतिपाति । हनका स्वरूप इस प्रकार है-

(१) पूर्वगत अत के अनुझार, ध्येय वस्तु की नाना पर्यायों का, द्रव्याधिक और पर्याधाधिक आदि अनेक नयों से, अर्थ व्यंजन (ज्ञब्द) और योग के संक्रमण के साथ चिन्तन करना पृथक्त्ववितर्कसविचार ध्यान कहलाता है। इस ध्यान में पूर्वगत ज्ञाव्य या उसके अर्थ ध्येय होते हैं, किन्तु ध्यान में ज्तना खासर्थ्य न होने के कारण वह किसी एक द्रव्य, उसके गुग अध्या पर्याय का परित्याग करके दूसरे द्रव्य,

વિકલ્પ વિકાર અને દાષ નિવૃત થઈ ગયા છે અને જેનાંમાં અન્તરાત્મા' ત્રણુ ચાગાથી' નિવૃત્ત થઇ જાય છે તેને શુકલધ્યાન કહે છે. આ અધાં ધ્યાનામાં ઉત્તમ અને શ્રેષ્ઠ છે. '

શુકલધ્યાન ચર પ્રકારના છે-(૧) પૃથક્ત્વ વિતર્કસવિચાર (૨) એકત્વ વિતર્ક અવિચાર (૩) સૂક્ષ્મક્રિયાંનિવર્તિ અને (૪) સમુશ્છિન્ન ક્રિયા અપ્રતિપાતિ એમનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે-(૧) પૂર્વગત શ્રુન અનુસાર ઘ્યેય વસ્તુના જુદા જુદા પર્યાયોનું દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક આદિ અનેક નયાેથી, અર્થ બ્રદા પર્યાયોનું દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક આદિ અનેક નયાેથી, અર્થ બ્ય'જન (શબ્દ) અને યાંગના સંક્રમણની સાથે ચિન્તન કરવું પૃથક્ત્વવિતર્ક સવિચાર ધ્યાન કહેવાય છે. આ ધ્યાનમાં પૂર્વગત શબ્દ અથવા તેના અર્થ ધ્વેય હાય છે પરંતુ ધ્યાતામાં એટલું સામથ્ય ન હાેવાના કારણે તે કાઇ એક દ્રવ્ય, તેના ગુણ અથવા પર્યાયાનું ચિન્તન કરવા લાગે છે. આ પરિવર્ત્તનું भव्दाच्छव्दान्तरं-योगाचोगान्तरं गन्तु चिन्तनम्, तत्-विचार उच्यते । उक्तत्र-द्रव्यादव्यान्तरं थाति, गुणाद्याति गुणान्तरम्,

पर्यायादन्यपर्यायं,स पृथकत्वं अदल्यतः ।१।

अर्थाद्धांग्तरे शन्दाच्छन्दाग्तरे च संक्रमः।

घोगाद योगान्तरे यत्र सचिचार तद्च्यते ॥२॥

इति तदेवम् पृथवत्वहेतुकविचरणात्मकवितर्वे रूपं यद्ध्यानं तत् -पृथक्तवदितर्कसविचारं ध्यान मुच्यते । तच्च-'अपूर्वकरणे'-अनिष्टति करणे खुक्ष्मरहेपराधे' उपज्ञान्तकषार्धं चे ते गुणस्थानचतुष्टये भवति । यत्र-एकमात्मद्रव्यं=स्ट्रपर्याय-स्तद्गुणो दा व्यज्जनार्थयोगविषयक

गुण या पर्याग का चिन्तव करने लगता है। इस परिवर्तन को प्रथमन कहते हैं। अलएव एक अर्थ से अधीन्तर, एक चाव्द से वाव्दान्तर एवं योग से योगान्तर में प्रवेद्या करके चिन्तन किया जाता है। इसे विचार कहते हैं। कहा भी है, एक द्रव्य को छ.डकर द्सरे द्रव्य को अवरुम्बन करना है एक गुण से द्सरे गुण पर चला जाता है और एक पर्याय का चिन्तन करते करते दूसरे पर्याय का चिन्तन करने लगना प्रथमत्व कहलाता है। ॥१॥

्जो ध्यान एक अर्थ से दृसरे अर्थ सें, एक इाव्य को छोड़कर दूसरे इाव्द में तथा एक घोग से दृसरे घोग में जाया जाता है, वह सविचार ध्यान कहलाता है ॥२॥ इस प्रकार प्रथक्तव हेतुक, विचार-युक्त एवं वितर्करूप जो ध्यान है, वह प्रथक्त्व स वितर्कविचार ध्यान कहा जाता है। यह ध्यान अर्द्वकाण, अन्तिष्ट सिकरण, सहन साम्पराय और उपजान्त कषाय नामक चार गुणस्थानों से होना है।

ને પૃથક્તવ કહે છે આધી એક અર્થથી અર્થાન્તર એક શબ્દથી શબ્દાન્તર અને યેાગથી યેાગાંતરમાં પ્રવેશ કરીને ચિન્તન કરવામાં આવે છે આને વિચાર કહે છે કહ્યું પણ છે- એક દ્રબ્યને છેાડીને બીજા દ્રબ્યનું અવલમ્બન કરલું, એક ગુણથી બીજા ગુણ પર ચાલ્યા જલું અને એક પર્યાયનુ ચિન્તન કરતા કરતા બીજા પર્યાયનું ચિન્તન કરવા લાગલું પૃથકૃત્વ કહેવાય છે. ૧૧ જે ધ્યાન એક અર્થથી બીજા અર્થમાં, એક શબ્દને છેાડી બીજા શબ્દમાં તથા એક યાગથી બીજા અર્થમાં, એક શબ્દને છેાડી બીજા શબ્દમાં તથા એક યોગથી બીજા સંગમાં લાગી જાય છે તે સવિચાર ધ્યાન કહેવાય છે. ૫ ૨ ૫ આ રીતે પૃથક્ત્વ હેતુક, વિચાર શુક્ત અને વિતર્કરૂપ જે ધ્યાન છે તે પૃથક્તવતિતર્ક સવિચાર ધ્યાન કહેવાય છે. આ ધ્યાન અપૂર્વ કરણ, અનિવૃત્તિકરણ, સ્ટ્રક્મસામ્પરાય અને ઉપશાન્તકષાય નામક ચાર ગુ**ય** કરાયોનામાં દાય છે. दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ इ.७४ शुक्लध्यानस्य चातुर्विध्यनिरूपणस् ५४१

परावर्तनविचाररहितं यथास्यात्तथा-एकत्वेन चिन्त्यते तद्-एकत्व वितर्काऽविचारनामकं द्वितीयं शुक्लध्यानं भवति । उक्तञ्च तल्लक्षणम् निजात्मद्रव्य मेकं वा, पर्याय संघवा गुणाष् (आश्रित्य) । निश्चलं चिन्त्यते यत्र, तदेक्रत्वं विदुर्वुधाः ॥१॥

यद् व्यञ्जनार्थयोगेषु, पराक्तेविवर्जितम् ।

चिन्तनं तदविचारं, स्पृतं सदध्यानको दिदेः ।२।

े कायकी--उच्छवासादिका यस्मिन् ध्याने तत्-सूक्ष्मक्रियम्, न निवर्तते न व्यावर्तते यत्तत् अन्तिर्क्ति, सूक्ष्मक्रिये च-तत्-अन्दित्तिंचेति सूक्ष्मक्रियानिवर्ति नामकं शुक्लध्यानं तृतीय सुच्यते । समुच्छिन्ना - भीणा क्रिया कायिक्यादिका शैछेशीकरणे निरुद्धयोगस्वेन यस्मि स्तत्तथा न पतितुं शीछं यस्य तत्-अपतिणाति-अनुपरति स्वमादम्, समुच्छिन्नं

(२) जिस ध्यान में एक आत्मद्रव्य, उसका पर्याय या गुण, व्यंजन अर्थ और योग विषयफ परिवर्त्तन के विना, एक रूप में चित्तन किया जाता है, वह एदत्ववितर्क-अविचार नामक दूसरा शुक्लध्यान है। जसका लक्षप्र इस प्रकार कहा गया है-'एक निजात्म द्रव्य, पर्याय अथवा गुण को अवलम्बन करके निश्चल रूप से जो चिन्तन किया जाता है, उसे ज्ञानी जन 'एकत्व' कहते हिं ॥१२॥ व्यंजन, अर्थ और योग में परिवर्त्तन हुए चिना जो चिन्तन होता है, उसे ध्यान में कुठाल पुरुष 'अचिचार' कहते हैं ॥२॥

(३) जिस जुक्लध्यान में उच्छवास आदि काधिक किया सूक्ष्म रूप में रह जाती है, और जो अनिवर्ति होना है, यह सहवकियानि वर्ति ध्यान कहलाता है।

(४) जिस ध्यान में, शैडेशी करण में, योगों जा सर्वथा निरोध हो

(ર) જે ધ્યાનમાં એક આત્મદ્રબ્ય, તેના પર્યાય અથવા શુણુ બ્યંજન અર્થ અને ચેન્ગ વિષયક પરિવર્ત્તન વિતા, એક રૂપમાં ચિન્તન કરવામા આવે છે તે એક્તવવિત કે-અવિચાર નાયક બીજું શુકલધ્યાન છે. તેનું લક્ષણુ આ પ્રમાણે કહેવામાં આબ્યું છે- એક નિજાત્મદ્રબ્ય પર્યાય અથવા શુણુને અવલમ્બન બનાવીને નિશ્ચિત્રપદ્યું જે ચિન્તન કરવામાં આવે છે તેને જ્ઞ.નીજન 'એક્તવ ' કહે છે ાવા વ્યંજન, અર્થ અને ચાગમાં પરિવર્ત્તન થયા વગર જે ચિન્તન થાય છે તે ધ્યાનને કુશળ પુરૂષ ' અવિચાર ' કહે છે ાા ર ાા (૩) જે શુકલધ્યાન ઉચ્છવાસ આદિ કાયિક ક્રિયા સંદ્લમરૂપમાં રહી જાય છે અને જે અનિવર્ત્તિ હેાય છે તે સ્ટ્રક્મક્રિયાનિવર્તિ ધ્યાન કહેવાય છે.

(૪) જે ધ્યાનમાં, શૈલેશીકરણુમાં, ચાગાના સર્વથા નિરાધ થઇ જવાના

च तङ् अमतिपातिचेति सम्रुच्छिककियाऽमतिपाति नामकं चतुर्थ भुक्छध्यानं भग्गति । उक्तञ्च व्याख्यामज्ञप्तो श्रीभगवतीम्रत्रे-२५-गतके ७ उदेशके ८०३-सत्रे-'खुकके झाणे चउव्दिहे पण्णत्ते, तं जहा-पुहुत्त वितक्के सवियारी? एणत्त विनक के अचिपारी २खुहुमकिरिए अणियाही३ समुच्छिन्न किरिए अपडिवाई 'श्री, ग्रुक्छध्यानं चतुर्विधं मज्ञप्तम्, तद्यथा-पृथक्त्ववितर्भसविचारि, एकत्ववितर्कञ्चादिचारि, सूक्ष्मक्रियानिवर्ति, समुच्छि क्रियाऽप्रतिपाति, इति ।७श तत्त्दार्थनिर्युक्तिः-पूर्वे तावद-धर्मध्यानम् आज्ञाविचयादि भेदतअतुर्विध त्वदार्थनिर्युक्तिः-पूर्वे तावद-धर्मध्यानम् आज्ञाविचयादि भेदतअतुर्विध त्वत्त्वादितम्, सम्पति-ग्रुक्छध्यानं पृथक्त्ववितर्कसविचारादि भेदत अतुर्विधत्वेन मतिपादयितुमाह-'सुक्कज्झाणे चडव्विहे' इत्यादि, । तत्-शुक्छध्यानं चतुर्विधं अवति । अस्य ग्रुक्छध्यानस्य ये चत्वारो भेदास्ते दीपिकार्या

जाने के कारण काणिकी आदि कियाएं सर्वथा निरूद्ध हो जाती हैं और जिसका कभी पतन नहीं होता वह समुच्छिन्न किया अप्रतिपाति नामक चौथा ह्युवलध्यान कहलाता है।

: अगवतीसूत्र इातन २५ उद्देशक ७। सूत्र ८०३ में कहा है-शुक्छध्यान चार प्रकार का कहा गया है-(१) पृथक्त्व वितर्भ सविचार (२) एकत्व विचार अविचार (३) सूक्ष्मक्रियानिवर्त्ति और (४) समुच्छिन क्रिया-अप्रतिपाती ..७४:।

तत्वार्थनियुं कि - प्रहुछे आज्ञा विचय आदि के भेद से धर्मध्यान धार प्रकार का कड़ा गया है, अव शुक्लध्यान के पृथक्त्व वितर्क सविचार आदि चार भेड़ वतलाते हैं-

ज्ञु रुल्ल्ध्यान चार मकार का है। चारों प्रकारों का सविस्नर निरू अरुग्रे अधिधी आदि डियाओ सर्वश्वा निइद्ध थर्ध जाय छे अने केनुं ध्यारेय पणु पतन थतुं नथी ते समुच्छिन्न डिया अप्रतिपाती नामक चेन्धुं शुध्व-ध्यान कडेवाय छे.

ભગવતીસૂત્ર શતક ૨૫ ૬દેશક ૭, સૂત્ર ૮૦૩માં કહ્યું છે-શુકલ<sup>દ</sup>યાન ચાર પ્રકારના કહેવામાં આવ્યા છે (૧) પૃથક્તવવિતર્ક સવિચાર (૨) ઐકત્વ-વિતર્ક અવિચાર (૩) સૂક્ષ્મક્રિયાનિવર્તિ અને (૪) સમુચ્છિન્નક્રિયા અપ્રતિપાતી ા ૭૪ ા

તત્ત્વાર્થનિર્ચું કિત – પહેલા આજ્ઞાવિચય આદિના ભેદથી ધર્મ ધ્યાન ચાર પ્રકારના કહેવામાં આવ્યા છે હવે શુકલધ્યાનના પૃથક્તવવિત કે સવિચાર આદિ ચાર ભેદ ખતાવીએ છીએ–

શુકલધ્યાન ચાર પ્રકારના છે ચરે પ્રકારાનું વિગતવાર નિરૂપણુ દીપિકા

180 <sup>/2</sup>

सबिस्तरं वर्णिताः अतरतवतो द्रष्टव्याः । अस्य शुक्लध्पानस्य चत्वारि लक्षणानि भवन्ति, तथाहि-विवेको व्युत्सगोंऽव्यथम् असंमोहश्च, दन्न विवेकः पृथकरणम् स च पृथकारः देहादात्मनो वुद्धचा विवेचनम् १ व्युत्सगों-निश्सङ्गतया देहोपधित्यागः -- २ अव्यथम् -- देवाद्युपसर्गजनितं भयं व्यथा, तया रहितम् ३ असंमोहो-देवमाया-जनितस्य मूढत्वस्य निपेधः-४ । शुक्दध्पानस्य चत्वारि-आलव्यनानि भवन्ति, सान्तिर्मुक्तिः आर्जवम्-मार्हवर्ध्य । तत्र-क्षान्तिः परछताऽपकारसहनम् १ मुक्ति निर्लोमता-२ आर्जवम्-मार्हवर्ध्य । तत्र-क्षान्तिः परछताऽपकारसहनम् १ मुक्ति निर्लोमता-२ आर्जवम्-सार्हवर्ध्य ३ सार्दवं-मृदुना ४ । शुक्लध्यानस्य चतस्रोऽ-नुमेक्षाः, अपायाऽनुप्रेक्षाऽशुभानुप्रेक्षाऽनन्तवृत्तितः इमेक्षा-विपरिणायाऽनुप्रेक्षाश्च

पण दीपिका टीका में किया जा चुका है, अतएव उनी में देख छेना चाहिए।

शुक्लध्यान के चार लक्षण होते हैं-विवेक, व्युरसर्ग, अव्यथ और असंमोह। विवेक अर्थात् पृथक्करण, यहां देह से आत्मा का पृथकरण समझना चाहिए। व्युत्सर्ग का अर्थ निःलंग होकर देह और उपधि का त्याग करना है। देव आदि को उपसर्ग से उत्पन्न होने वाले भय का न होना अव्यथ है और देवमाया जनित मुहना न होना असंमोह है।

शुक्लध्यान के चार आलम्पन होते हैं—शान्ति, मुक्ति, आर्जव और मार्दव। दूसरों के किए हुए अपराध को सहन कर छेना शान्ति क्षमा है। मुक्ति का अर्थ निलोंभता है। सरलता को आर्जव कहते हैं। मार्दन का अर्थ मृदुना-नम्रता-कोमलना है।

शुक्लध्यान को चार अनुपेक्षाएं हैं-अपायानुपेक्षा, अशु मानुपेक्षा अनन्तवृत्तितानुप्रेक्षा और विपरिणामानुपेक्षा। प्राणातिपान आदि आसव

ટીકામાં કરવામાં આવી ગયું છે. આથી તેમાં જ જોઈ લેવા હલામણુ છે.

શુકલધ્યાનના ચાર લક્ષણ છે- વિવેક, બ્યુત્સર્ગ, અબ્પથ અને અસંમાહ વિવેક અર્થાત્ પૂથકકરણ, અહીં દેહનું આત્માથી જીદા પડવું એન સમજવાનું છે. બ્યુત્સર્ગના અર્થ નિ:સંગ થઈ દેહ અને ઉપધિના ત્યાગ કરવા એમ-થાય છે. દેવ વગેરેના ઉપસર્ગથી ઉત્પન્ન થનાર ભયનું ન હાેવું અબ્યથ છે અને દેવમાયાજનિત મૂઠતા ન હાેવી અસમાહ છે

શુકલધ્યાનના ચાર આલગ્બન હાેય છે- ક્ષાન્તિ, મુક્તિ, આર્જવ અને માદેવ બીજાના કરેલા અપરાધાને સહન કરી લેવા ક્ષાન્તિ-ક્ષમા છે. મુક્તિના અર્થ નિલેલિતા છે. સરલત્વને આર્જવ કહે છે માદવનો અર્થ મૃદુતા-નમૃતા-કામળતા છે.

શુકલધ્યાનની ચાર અનુપ્રેક્ષાએા છે-અપાયાનુપ્રેક્ષા, અશુભાનુપ્રેક્ષા, અનન્ત વૃત્તિતાનુપ્રેક્ષા, અને વિપરિણામાનુપ્રેક્ષા પ્રાણાતિપાત આદિ આસવદ્વારાના धवाऽपायाऽनुप्रेक्षा' अपायानां पाणातिपाताधासवद्वारजनितानामनयौना मन्नुचिन्तनम् १ अग्रभाऽनुपेक्षा-संसारस्यैवाऽशुपरूपत्याऽनुचिन्तनम् २ अनन्त-हत्तिताऽनुमेक्षा ऽनन्द्वत्तिता, तैलिकचक्रयोजितस्य दृपस्य मार्गाऽनवसाननत् कृदाऽप्यसम।सिशीळता, तस्या अनुप्रेक्षाऽनुचिन्तनम् ३ विपरिणामाऽनुप्रेक्षा' उत्पाद प्रेव्य स्वधावानां पदार्थानां यो विपरिणामः मतिक्षणं नव नव पर्यायरूपः तस्याऽतुचिन्तनम् ४ तहक्तम् औपपातिके ३० खत्रे='स्तुक्कज्झाणे चडविददे जडप्पडोधारे पण्णत्ते, तं जहा-पुहुत्तवियक्के त्ववियारी १ एगन्तवियक्के अधियारि २ सुद्रुमतिरिए अप्पडिगई ३ सम्रुच्छिन्ततिरिए अणियद्वीश 'स्तुक्कस्य णं छ।णरस चलारि लवखणा पण्णत्ता, तं जहा-दिवेगे-१ विउस्रग्गे २ अव्दहे ३ अस्त्रमोहे' ॥४॥

सुझस्त ण झाणस्त चलारि आलवणा पण्णता, तं जहा खंनी१ मुती२ अज्ञवे ३ मदवे१ सुक्कस्त णं झाणस्स चलारि अणुप्पेहाओ पण्णताओ, तं जहा 'अघाणणुप्पेहा १ अखुआणुप्पेहा २ अणंतवत्तिवाणुप्पेहा ३ चिपरिणामाण्णुप्पेहा ४ से तं झाणे सू० ॥३०॥

छाया-शुक्लध्यानं चतुर्विधं चतुष्मत्यवतारं नज्ञप्तस्, तद्यधा पृथकःव वितकं सविचारि१ एकत्दवितर्कअविचारि२ सूक्ष्मक्रियमप्रतिपाति३ सम्रुच्छिन्नक्रिय मनि-

वारों के कारण होने वाले अनथों का विचार करना अपायानुप्रेक्षा है। संसार को अह्युक रूप में चिन्तन करना अह्युआनुपेक्षा है। जैसे कोल्ह के बैल के पार्ग का अन्त नहीं आता, उसी प्रकार रागी-देपी जीव के अवभ्रमण का भी कभी भी अन्त नहीं आता, ऐसा दिपार करना अनन्तवृत्तिलानुपेक्षा है। प्रत्येक पदार्थ उत्पाद, ज्यय और घोन्द स्वआणवाला है, उसमें प्रति क्षम नवीन-नवीन पर्यायों का उत्पाद और पुरातन पर्याय का जित्राज्ञ होता रहता है, ऐसा चिन्तन करना विपरिणामानुवेक्षा है।

ओपपालिकनूज दे ३० वें सूत्र में कहा है-- ज़ुक्लध्धान चार

કારણે થનારા અનથીંના વિચાર કરવા અપાયાનુપ્રેક્ષા છે. સ'સારનું અશુભરૂપમાં ચિન્તન કરવું અશુભાનુપ્રેક્ષા છે જેમ ઘાણીના અળદના માર્ગના અન્ત નથી આવતા તેવી જ રીતે રાગીદ્વેષી જીવના ભવભ્રમણુના પણ કયારેય પણ અન્ત આવતા નથી એવા વિચાર કરવા અનન્તવૃત્તિતાનુપ્રેક્ષા છે પ્રત્યેક પદાર્થ ઉત્પાદ, વ્યય અને છોવ્ય સ્વભાવવાળા છે. તેમાં પ્રતિક્ષગુ નવીન-નવીન પર્યાયોના ઉત્પાદ અને પુર તન પર્યાયના વિનાશ થતા રહે છે એવું ચિન્તન્ કરવું વિપ-િણામાનુપ્રેક્ષા છે.

ઔષપાતિક સૂત્રના ૩૦ માં સૂત્રમાં કહ્યું છે- શુકલધ્ય ન ચાર પ્રકારના

रीपिका-निर्युक्ति टीका स.७ स.७५ च.शुक्लध्यानस्य स्वाम्यादिप्रकृपणम् ५४५

वर्त्ति ४ इति ॥ शुरू छत्य खछ ध्यानस्य चत्वारि लक्षणानि मज़प्तानि तद्यथा विवेकः १ ब्युत्सर्गाः २ अव्यथम् ३ असम् नोहः ४ शुरू छत्त्य खछ ध्यानस्य च वार्यालम्बनानि मज्ञप्तानि, तद्यथा क्षान्तिः १ मुक्तिः २ आर्जवम् ३ मार्दवम् । शुवळस्य ध्यानस्य चत्वारोऽनुमेक्षाः मज्ञप्ताः, तद्यथा-अपायाऽनुप्रेक्षा १ अग्रमाऽनुमेक्षा २ अनन्त-षृत्तिताऽनुप्रेक्षा ३ विपरिणामाऽनुमेक्षा ४ इति । तद्वेतद्ध्यानम् ॥म्रू० ७४॥

मुल्प्-पढमा वे सुकझाणा पुटवधरस्स, उवलंतखीण कसायाणं य ॥७५॥

छाया-मयमे दे शुक्ले ध्याने पूर्वधरस्य, उपशान्तक्षीणकषाययोश्च ॥७५॥ ु प्रकार का है और चार पदों में उसका अवनरण होता है, यथा-(१) पृथक्त्ववित र्फ सविचारी (२) एकत्वविनर्क्ष अविचारी (३) सुक्ष्म किया-अप्रतिपाती और (४) समुच्छिन्नक्रिया अनिवर्त्ति

शुक्लध्यान के चार लक्षण कहे गए हैं-विवेक,च्युत्सर्ग, अव्यथ और असंमोह। शुक्लध्यान के चार आलम्बन कहे ईं-क्षमा, मुक्ति, आर्जव और मार्दव।

शुक्लध्यान 'की चार अनुप्रेझाएं है-अपायानुप्रेझा, अशुभानु· प्रेक्षा, अनन्तवृत्तितानुप्रेझा और विपरिणामानुपेझा है।७४॥

'पढमा वे सुकझाणा' इत्यादि ।७५।

सूत्रार्थ-प्रथम के दो शुक्लध्धान पूर्वधर को उपशान्त कषाय और क्षोणकषाय को होते हैं।।७५॥

છે અને ચાર પદેામાં તેનું અવતરણુ થાય છે, યથા−(૧) પૃથક્ત્વવિતર્ક સવિચાર (૨) એકત્વવિતર્ક અવિચાર (૩) સૂક્ષ્મક્રિયા–અપ્રતિપાતી અને (૪) સમુચ્છિન્નક્રિયા–અનિવર્તિ.

શુકલધ્યાનનાં ચાર હક્ષણ કહેવામાં આવ્યા છે વિવેક, વ્યુત્સર્ગ ૨૨૦૫થ અને અસંમાહ. શુપ્લધ્યાનમાં ચાર અલંબન કહ્યા છે, ક્ષાંતિમુક્તિ, આજવ અને માર્દવ.

શુકલધ્ય નની ચાર અનુપ્રેક્ષ એ છે-અપાયાનુપ્રેક્ષા અશુભાનુપ્રેક્ષા, અનંતવૃત્તિતાનુપ્રેક્ષા અને વિપ-િણામાનુપ્રેક્ષા ાહ્યા

'पढमा चे सुक्टज्झाण' धर्याहि

સૂત્રાશ<sup>6</sup> – પ્રથમના એ શુકલધ્યાન પૂર્વધર<sup>ે</sup>, ઉપશાંતકષાય અને ક્ષીણું-કષાયને થાય છે. ા ૭૫ ા

तं० ६९

तत्वार्यसत्रे

तत्त्वार्ध दीषिका-पूर्व तावद् ग्थाकम पत्येक ए आतेरोद्रधर्म भुकं चतुर्विक मपि चातुर्विध्येन झतिपादितम्, सम्पति-चतुर्विधस्य शुक्छध्यानस्य के स्तामिनः सन्ति । कृश्य कृश्य तच्चतुर्विधमपि शुक्छध्यानं भवतीति मरूपयितुं भ्यमं तावद् आदिमद्रयं, क्रस्य कृश्य सम्भातीति पतिपादयति-'पढमा वे सुक्कझाणा इत्यादि । पूर्वीकतेषु चतुर्दिधेषु शुक्छध्यानेषु पथमे-आद्ये दे शुक्छेध्याने पृयनत चितर्कसविचारम् एकत्ववितर्काऽविचारम् पूर्वधरस्य, तथा उपत्रान्तक्षीण-कषाययोश्व सवतः, ते दे ध्याने चतुर्दशपूर्वधरस्येव भवतः नस्वेकादशाइविदः श्रुतकेवछिनः । पूर्वे यत्-उपत्रान्तकषाययों धर्मध्यानं मोक्तम्, तद्-अविशेषेण सामान्यतया मोक्तम्, किन्तु-तयो-ई शङ्ग्रध्याने अपि मवतः न खद्ध-तयोश्वतः ष्वकारकमपि शुक्छध्यानं अवतीति दोध्यम् । तथा च-श्रेण्यारोद्दणात् प्राक्,

तत्त्वार्थदीपिफा—पहछे अनुकल से आर्स, रोद्र, धर्म और शुक्ल ध्यान के चार-चार सेद कहे गए हैं, अब यह निरूपण करते हैं कि चारों प्रकार के शुक्लध्यान किस-फिल को होते हें ? किस का स्वामी कौन है ?

पूर्वोंक्त चार प्रकार के ज़ुक्छध्यानों में से प्रारंभ के दो. ज़ुक्ल ध्यान-प्रथक्तवदितर्क अविचार और एक खितर्क अविचार प्रायः पूर्वी के धारक मुनि को होते हैं तदा उपशान्तक पाय और क्षीण कषाय वीतरागों को होते हैं। तात्पर्य यह है कि ये दोनों ज़ुक्छध्यान प्रायः चौदह पूर्वों के ज्ञाता ख्रुतकेवली को ही होते हैं, पहले उपशान्तक पाय और क्षीण कषायको जो धर्मध्यान कहा गया है, वह जामान्य रूप से कहा गया है, किन्तु उनको दो ज़ुक्छध्यान भी होते हैं। उनको चारों प्रकारका ज़ुक्लध्यान नहीं होता। छेणी पर आहट होने से पहले अर्थात

તત્ત્વાર્થદીપિકા-પહેલા અનુકમથી આર્ત, રૌદ્ર, ધર્મ અને શુકલધ્યાનનાં ચાર ભેદ કહેવામાં આવ્યા હવે એ નિરૂપણ કરીએ છીએ કે ચારે પ્રકારના શુકલધ્યાન કાને કાને થય છે. કયા ધ્યાનના સ્વામી કાણ છે? પૂર્વોકત ચાર પ્રકારનાં શુકલધ્યાનામાંથી પ્રારંભના છે શુકલધ્ય ન-પૃથકત્વવિતર્ત સ્વિચાર અને એકત્વવિતર્ક અવિચ રપ્રાય્: પૂર્વીનાં ધારક મુનિને હાય છે તથા ઉપશાંત પાય અને ક્ષેણુકષાય વીતરાગાને થાય છે. તાત્પર્ય એ છે તે આ ળંને શુકલધ્યાન પ્રાય ચૌદ પૂર્વીના જ્ઞાતા શ્રુવકેવળીને જ થાય છે પહેલાં ઉપશાંતકષાય અને ક્ષેણુકષાયને જે ધર્મ ધ્યાન કહેવામાં આવ્યા છે પહેલાં ઉપશાંતકષાય અને ક્ષેણુકષાયને જે ધર્મ ધ્યાન કહેવામાં આવ્યા अपूर्वकरणात्पूर्वमेव चतुर्थाद् गुणस्थानात्-सप्तमगुणस्थानं यावद् धर्मध्यानं भवति, किन्तु-अपूर्वकरणेऽनिष्टचिक्तरणे, सुक्ष्मसम्पराये, उपशान्उकषाये चेति गुणस्थानवतुष्टये पृथक्त्ववितर्कसविवारं नाम प्रथमं ग्रुवठध्यानं अवति क्षीण-कषायगुणस्थानेतु-एकत्ववितर्काऽविचारं नाम द्विशीयं ग्रुवछध्यानं भवति

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ खू.७३ च.शुंक्लध्यानस्य स्वाम्यादिषद्रपणम् ५४७

उक्तञ्च-निजारम द्रव्यमेकंश, पर्याय मथवा गुणम् ।

निश्वलं चिन्त्यते यत्र तदेकत्वं विदुर्बुधाः ॥१॥

इंति भावः एवम्-उवशान्दमोहरूपक्षपायस्य क्षीणमोहकषायस्य चाऽपि प्रथमद्रयंषृथक्त्ववितर्कसविचाररूपम्, एकःवदितकौऽविचाररूपश्च शुक्ळध्यानं भवतीति वोध्यम् ॥७४॥

तत्त्वार्थनियुक्तिः-पूर्वं तावद् ध्यानं चतुर्दिधमपि-आर्तरौद्र धर्म शुक्छरूपं अपूर्वकरण नामक आठवें गुणस्थान से पूर्व, चौथे गुणस्थान से सातवें गुणस्थान तक धर्मध्यान होता है किन्तु अपूर्व करण, अनिवृत्तिकरण, सूक्ष्मसाम्पराय और उपचान्तकषाय-इन चार गुणस्थानों में पृथक्त्व वितर्कसविचार नामक प्रथम ज़ुक्छध्यान होता है। क्षीण कषाय में एकत्ववितर्क-अविचार नामक दूखरा ज्ञुक्छध्यान होता है। क्षीण कषाय में एकत्ववितर्क-अविचार नामक दूखरा ज्ञुक्छध्यान होता है। कहा भी हे.एक निजात्मद्रव्य का, पर्याय का अधवा गुण का निश्चल रूप से जिस ध्यानमें चिन्तन किया जाता है, उसे विद्वान् जन एकत्व कहते हैं। ११

्रस प्रकार ऐसा खमझना चाहिए कि उपज्ञान्त कषाय और क्षीणकषाय को प्रारंभ के दो-प्रथक्त्ववितर्कसविचार और एकत्ववि-तर्क-अदिचार नामक दो ज्ञुदलध्पान होते हैं ॥७५॥

तत्त्वार्थनियुं क्ति-पहछे चारों ध्यानों के चार-चार भेदों का

છે-તેમને ચારે પ્રકારના શુકલધ્યાન થતાં નગ્રી. શ્રેણી પર આરૂઢ થતાં પહેલા અર્થાત્, અપૂર્વકરણ નામક આઠમા ગુણરથાન સુધી ધર્મધ્યાન થાય છે. પરંતુ અપૂર્વકરણ અનિવૃત્તિકરણ, સૂક્ષ્મસાંપરાય અને ઉપશાંતકષાય આ ચાર ગુણુસ્થાનામાં પૃથકત્વ વિતર્ક સવિચાર નામક પ્રથમ શુક્લધ્યાન હાય છે. ક્ષીણુકષાયમાં એકત્વવિતર્ક અવિચ ર નામક બીજું શુકલધ્ય ન પણ હાય છે કહ્યું પણ છે " એક નિજાત્મદ્રવ્યનાં પર્યાયનું અથવા ગુણુનું નિશ્ચલ **રૂપથી** જે ધ્યાનમાં ચિંતન કરવામાં આવે છે તેને વિદ્વાનજન એકત્વ કહે છે" 19ા આ રીતે એસ સમજનું જોઇએ કે ઉપશાંતકષાય અને ક્ષીણુકષાય ના પ્રારંભના પૃથક્ત્વવિતર્ક સવિચાર અને એકત્વવિતર્ક અવિચાર નામક બે શુકલધ્યાન હાય છે. ા હપ ા

તત્ત્વાર્થં નિર્ચું કિત-પહેલા ચારે ધ્યાનાના ચાર ચાર લેકોનું નિરૂપણુ

मत्येकं चतुर्विभं प्ररूषितम्, सम्प्रति-चतुर्विभस्य शुक्लध्यानस्य कः कः स्वामी भवति, कस्य-करुष पुरुगस्य एतच्चतुर्विभं शुक्लध्यानं भवतीति मरूपयितुं मथमं मथमद्दयं शुक्लध्यानं मरूपयति-'पढमा वे खुक्का छराणा पुत्र्वधरस्स उवसंत खोणक्रस्तायाणं च' इति । मथमे पूर्शेक्तेषु चनुर्विधेषु शुक्लध्यानेषु आधे-द्रे शुक्लध्याने पृथवस्यदिवर्रुसतिचारं 'एक्त्वधितर्कादिचारं च पूर्वस्य चतुर्दग्न पूर्वधारिणो भवतः । एवम्-उपज्ञान्तमोहरूपायस्य, क्षीणमोहरूषायस्य चाऽपि मथमद्वयं शुक्लध्यानं पृथक्त्ववितर्कसविचाररूपम्, एकस्ववितर्काविचार रूपश्च भदति । तत्र-उपज्ञान्तमोहरूपायस्य, एकस्ववितर्काविचार एकादवागुणस्थानवर्त्ती खलु व्यवदिव्धते । एवं-क्षीणाः कपाया मोहा यस्य स क्षीणक्रपायः, तयोरपि द्वयोः-पृथक्त्व चितर्कसविचारकत्ववितर्काविचाररूपे निरूपण किया गया, ज्य छुक्लध्यान से चारों मेदों के स्वामियों का अर्थात् कौन-सा शुक्लध्यान किसको होता है, इस बात का

कथन करते हैं। इसमें भी पहछे प्रारंभ के दो शुक्लध्यानों के स्वा-मियों का निर्देश करते हैं—

पथम के दो अर्थात् पृथक्त्वविनर्क सविचार और एकत्ववितर्क अविचार नामक दो शुक्लध्यान चतुर्दशपूर्वधारी को ही होते हैं, इसी प्रकार उपशान्तकपाय और क्षीणकषाय को भी होते हैं। जिसके समस्त कषाय उपशान्त हो चुके हों उसे उपशान्त कषाय कहते हैं और जिसके समस्त कषायों का क्षय हो चुका हो वह क्षीण कषाय कहलाता है। इनके भी पृथक् वविनर्क सविचार और एकत्ववितर्क-अविचार नामक शुक्लध्यान होते हैं।

पृथकत्व का अर्थ अनेकत्व है, उसके साथ सविचार जो बितर्क

કરવામાં આવ્યું. હવે શુકલધ્યાનના ચારે ભેટ્ટાના સ્વામીએાનું અર્થાત્ ક્યું શુકલધ્યાન કાેને હાેય છે એ વિષયનું કથન કરીએ છીએ. તેમાં પણ પ્રથમ પ્રારંભના બે શુકલધ્યાનના સ્વામીઓના નિર્દેશ કરીએ છીએ–

પ્રથમના બે અર્થાત્ પૃથકત્વવિતર્ક સવિચાર અને એકત્વવિતર્ક અવિચાર નામક બે શુકલધ્યાન ચૌદ પૂર્વધારીને જ હાેય છે. એવી જ રીતે ઉપશાંતકષાય અને ક્ષીણુકષાયને પશુ હાેય છે. જેના સમસ્તકષાયા ઉપશાંત થઈ ગયાં છે તેને ઉપશાંતકષાય કહે છે અને જેના સમસ્તકષાયાના ક્ષય થઇ ચૂક્યા હાય તે ક્ષીણુકષાય કહેવાય છે આમને પણુ પૂથક્તવવિતર્ક સવિચાર અને એકત્વવિતર્ક અવિગાર નામક શુકલધ્યાન હાેય છે.

પૃથક્તવના અર્થ અનેકત્વ છે, તેની સાથે સવિચાર જે વિતર્ક છે તે

दीपिका-नियुक्ति टीका अ.७ सू.७५ च. गुक्लध्यानस्य स्वास्यादिप्ररूपणम् ५४९

शुक्ठध्याने-आद्ये द्वे भवतः । तत्र-पृथक्त्वय् अनेकत्त्वम् तेन सह गरो वितर्भः सविचारं यत्र भवेत् तत्-पृथक्त्ववितर्भ्यविचारं नाष शुक्छध्यानय, पृथक्त्व-मेव वा वितर्भसहगतं वितर्भपुरोगतं सविचारसहितं यत्र तत्-पृथक्त्ववितर्भ-सविचारम्, तच्च-परमाणुनीवादावेकद्रव्ये-उत्तगदव्ययभ्रीव्यादि पर्यायाऽ-नेकतयाऽपि यत्-यत् तत्त्रं तत्पृथक्त्वेन तस्य चिन्तनं वितर्भभहचरितं सविचारं च यत् तत् पृथक्त्वमेत्र वा वितर्भ सहगतं वितर्भपरोगतं विचारसहितं यत्र तत्-पृथक्त्र वितर्भमविचारं शुक्छध्यानं मथम ग्रुच्यत्ते, विचारः पूर्वगत श्रुताऽनुपारेणाऽर्थव्यञ्जनयोगसंक्रान्तिः अर्थाद्-व्यञ्जने व्यञ्जने व्यञ्जनाद् अर्थे संङ्कान्तिः एवम्-मनोषोगात् काययोगसंक्रमणम्-वाग्योगसङ्क्रमणं वा विचारः । एवं-काययोगाद् मनोयोग सङ्क्रमणस्=वाग्योगसंक्रमणं वा, एवं-वाग्योगात् मनोयोगसंक्रमणं काययोगसंक्रमणं वा विचार उच्यते । यत्र योग-संक्रमणं भवति तत्रेव निरोधो ध्यानं सविचारं थत्वतीति भावः ।

है वह पृथक्तववितर्क सविचार नामक शुक्छध्यान कहलाता है। तात्पर्य यह है कि जिस ध्यान में चितर्क अथवा श्रुन का आलम्वन लिया जाता है, जिसमें अर्थ, व्यंजन एवं योग का संकमण होता रहता है और खाथ ही योग का सी परिवर्त्तन होता रहता है, वह पृथक्तव वितर्क विचार नामक शुक्लध्यान कहलाता है। विचार का अर्थ पूर्वगत श्रुत के अनुसार अर्थ, व्यंजन और योग का खंकमण होता है-अर्थ से व्यंजन में और व्यंजन से अर्थ में संकलण होता रहता है। कभी मनोयोग से काययोग में संक्रमण होता है, कभी वचन योग में यह संक्रमण विचार कहलाता है। हसी प्रकार कामयोग से सनोयोग या वचनयोग में संक्रमण होता तथा दचनयोग से सनोयोग या वचनयोग में संक्रमण होता तथा दचनयोग से सनोयोग या काययोग में संक्रमण होता लाधा दचनयोग से मनोयोग या

પૂચદ્દત્વવિતર્કસવિચાર નામક શુકલધ્યાન કહેવાય છે. તાત્પર્ય એ છે કે જે ધ્યાનમાં વિત્તર્ક અથવા બ્રુતનું આલંબન લેવામાં આવે છે જેમાં અર્થ'વ્ય જન તેમજ ચે.ગતુ સંક્રમણ થતું રહે છે અને સ.થેસાથે ચાંગનું પણ પરિવર્તન થતું રહે છે તે પૃથકત્વવિ કે સવિચાર નામક શુકલધ્યાન કહેવાય છે. વિચારના અર્થ પૂર્વગતશ્રત અનુસાર અર્થ વ્યંજન અને ચાંગનું સંક્રમણ થય છે અર્થથી વ્યંજનમાં અને વ્યંજનથી અર્યમા સંક્રમણ થતું રહે છે. ક્યારેક મનાયાગથી કાયયાગમાં સંક્રમણ થાય છે. કઠી વચનયાગમાં આ સંક્રમણ વિચાર કહેવાય છે.એવી જ રીતે કાયયાગથી મનાયાગ અથવા વચનયાગમાં સંક્રમણ થહું તથા વચનયાગથી મનાયાગ તથા કાયયાગમાં સંક્રમણ પણ સમજી લેવા જોઇએ જ્યાં ચાંગનું સંક્રમણ થાય છે ત્યાંજ अश्व दितीयं शुक्छध्यानम्' एकन्ववितर्भम् अतिचार मुच्यते, एकस्य भावः एकत्वम्, एकत्वगतो वित हो विचाररदितो यत्र, तत्-एकत्ववितर्काविचारम् नामदितीयं शुक्छध्यानं यवति, एकः कश्चिद् योग स्वयाणामन्यतमः अर्थो व्यझनं चै हमेव एक र्याप चिन्तन्म्-उत्पाद-व्यय ध्रीव्यादि पर्यायाणामेकस्मिन्नेव पर्याये निवातग्रदस्थित मदीपशिखाराजिवद् निष्मकम्यं, पूर्वगतश्चतानुसारि च चित्तं निर्भिचारं यद्भवति तदेकत्ववितर्कमविचारं व्यपदिश्यते । उक्तञ्च-'क्षीणकषायस्थानं, तक्ष्राप्य ततो विद्युद्धलेश्यः सन् ।

एकस्ववितकीदिचारं, ध्यानं ततोऽध्येति ॥१॥ इति

संक्रमण होता है वहीं ध्यानसविचः रहोता है। दूखरा शुक्लध्यान एकत्वचितर्क-अविचार कहलाता है। एक का भाव एकश्व कहलाता है। जो एकत्वहप हो ऐसा वि र्क एकत्ववि-तर्क है। वह विचाररहित होने से दूसरा शुक्लध्यान एकत्व विनर्क-अविचार कहा गणा है। इसमें तीनों योगों में से एक योग होना है। अर्थ और व्यं जन (शब्द) भी एक ही होता है। किसी एक पर्यायका चिन्तन होता है। इस मकार उत्पाद, व्यय और घोव्य आदि पर्यायो में से किसी एक पर्याय में, वायुविहीन यह में स्थित दीपक की शिखा के खमान, निष्क प चित्त हीना एकत्वचितर्क-अविच र ध्यान कहलाता है। यह ध्यान भी प्रायः प्र्वगत अन्त के आलम्वन से ही होता है-कहा भी है।

चीनराग सुनि क्षीणकषाय स्थान को प्राप्त करके विद्युद्ध छेइया-चाला होकर एकत्वचितकीविचारध्यान ध्याता है ॥१॥

ધ્યાનસુવિચાર થાય છે

51

બીજી શુ,લધ્યાન એકત્વવિતર્ક-અવિચાર કહેવ ય છે. એક ના ભાવ એકત્વ કહેવાય છે જે એકત્વરૂપ હાય એવા વિતર્ક એકત્વવિતર્ક છે. તે વિચાર રહિત હાવાથી બીજું શુકલધ્યાન એકત્વવિતર્ક-અવિચાર કહેવાશું છે આમાં ત્રણે યાેગામાંથી એડ યાેગ હાય છે, અર્થ અને વ્યંજન (શબ્દ) પણ એક જ હાય છે કાઇ એક પર્યાયનું ચિન્તન હાય છે આવી રીતે ઉત્પાદ વ્યય અને ધ્રીવ્ય આદિ પર્યાયામાંથી કાઈ એક પર્યાયમાં વાશુરહિત ઘરમાં સ્થિત દીપદની વાટની જેમ, નિષ્કંપ ચિત્ત હાેનું એકત્વવિતર્ક-અવિચાર ધ્યાન કહેવાય છે. આ ધ્યાન પણ પ્રાય: પૂર્વગત શ્રુતના આલંબનથી જ ય.ય છે કહ્યું પણ છે—

વીતરાગ સુનિ ક્ષીણુ કષાય સ્થાનને પ્રાપ્ત કરીને વિશુદ્ધ લેરયાવાળા થઇને એકત્વ વિતર્કાવિચાર ધ્યાન ધ્યાવે છે ાવાા

لانوه

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ हू.७६ अन्तिमद्वयं शु. कस्य भवतीति अरूपणम् ५५१

तथाचाऽष्टार्विशतिमकारकमोहनीयकमें पिशमा दुपशान्तकषायवीतराग-रछद्रस्थः छद्मनि-आवरणे स्थितत्त्रात् छद्मस्थश्च उच्यते, मोहनीयस्य छत्स्न स्रयात् स क्षीणकषायवीतरागः छद्मस्थश्च धर्मध्यान शुक्छाऽऽद्यद्रवध्यानदिशेषात् यथाख्यातसंयमविशुद्धचाऽत्रशेषाणि कर्माणि क्षपयति । तत्र-द्विचरमसमये इति चरम समयद्वयाद्यिष्टे निद्रा-प्रचले क्षपयति, तत्वोऽस्य चरमसमये ज्ञान-दर्शनावरणद्वयान्तरायरूप कर्मत्रिक क्षयात् केवल्ज्जानदर्शनद्वप्रनायते ॥७५॥

मूलम्-चरमा वे केवलिस्म ॥७६॥

छाया-'चरमे दे केवलिनः-॥७६॥

जिन्होंने अट्टाईस प्रकार के मोहनीय कर्म का उपशम कर दिया है वे उपशान्त कषाय वीतराग छद्मस्थ कहा जाता है। योहनीय कर्म का सर्वथा में जो स्थित हो वह छद्मस्थ कहा जाता है। योहनीय कर्म का सर्वथा क्षय कर देने वाला क्षीण कषाय कहलाता है अगर ऐसा मुनि बारहवें गुणस्थान में हो तो ज्ञानावरणादि के उदय के कारण छद्मस्थ होता है। यह क्षीणकषाय वीतराग छद्यस्थ धर्मध्यान और शुक्लध्यान के प्रथम दो मेदों से तथा यथाख्यात संघम की विद्युद्धता के प्रभाव से रोप घातिक कर्मों को युगप्त क्षय कर डालता है। वह दिचरम समय में निद्रा और प्रचला प्रकृतियों का क्षय करके चरम खमय में ज्ञानावरण, दर्शनावरण और अन्तराय, इन तीनों का क्षय करता है और केवल ज्ञान, केवल दर्शन और अन्त धीर्य को प्राप्त कर लेता है ॥७५॥

જેઓ એ અઠયાવીસ પ્રકારના માહનીય કર્મના ઉપશમ કરી દીધા છે તે ઉપશાન્તકષાય વીતરાગ ઇવાસ્થ કહેવાય છે. માહનીય કર્મના સર્વથા ક્ષય કરનાર શ્રીષ્ઠુકષાય કહેવાય છે. આવી રીતે છવા અર્થાત આવરણમાં જે સ્થિત હાય તે છવાસ્થ કહેવાય છે. જે એવા મુનિ બારમાં ગુરૂસ્થાને હાય તે જ્ઞાનાવરણાદિના ઉદયના કારણે છવાસ્થ હાય છે. આ શ્રીસ્કધ્યાય વીતરાગ છવાસ્થ ધર્મધ્યાન અને શુકલધ્યાનના પ્રથમના છે ભેદોથી તથા યથાખ્યાતસંય-મની વિશુદ્ધતાના પ્રભાવથી શેષ ત્રણ ઘાતિ કર્મોને શુગપત ક્ષય કરી નાખે છે. તે દ્વિગરમ સમયમાં નિદ્રા અને પ્રગલા પ્રકૃતિઓના ક્ષય કરી ચરમ સમયમાં જ્ઞાનાવરણ દર્શનાવરણ અને અન્તર.ય આ ત્રણેના ક્ષય કરે છે અને કેવળજ્ઞાન, કેવળદર્શન અને અનન્તવીર્યને પ્રાપ્ત કરી લે છે ાાળ્યા तत्त्वार्थदीषिका — पूर्वसूत्रे- पृथक्श्वविद्धं रूपम् – एकश्ववित कंरूपञ्च भयम इयं शुकलध्यानं चतुर्देश पूर्दधरस्य एकादश गुणस्थानवर्तिन उपशान्तकपायस्य क्षीणकपायस्य च अवतीति प्रतिपादितम्, सम्पति अन्तिमद्रयं शुक्लध्यानं सूक्ष्म-क्रियाऽनिष्टर्तिरूपं समुच्छिन्नक्रियामतिपाति रूपञ्च क्रमशः केवलिन एव त्रयोदशं चतुर्देश गुणस्थानवर्त्तिनो अवति, न तु-छद्यस्थस्य । तत्र-सूक्ष्मक्रियाऽनिवर्तिरूपं सृतीयं शुक्लध्यानं सयोगस्य वीतराग केवलिनो भवति तस्य त्रयोदश गुणस्थान-वर्तित्वात् । सूक्ष्नक्रिया-कायिकी उच्छवासादिका यत्र तत् सक्ष्मक्रियम् न निवर्तते-अच्युच्छिन्न क्रियाऽपदिपातिध्यानावाग्तेरित्यनिवर्ति, सूक्ष्मक्रियम् न व्यतित्वे चेतादर्शं ध्यानं सूक्ष्मक्रियाऽनिवर्ति व्यपदिव्यते तच्च-योग निरोधकाले

'चरमा वे देवलिस्स'।

खत्रार्थ-अन्तिम दो शुक्लध्यान केवली में पाये जाते हैं ॥७६॥

तत्त्वार्थदीपिका - पूर्वसूत्र में प्रतिपादन किया गया है कि पृथक्त विनर्क तथा एकत्वचितर्क रूप दो शुक्ळध्यान पायः चौद्हपूर्वी के धा-रक ग्यारहवें और वारहवें गुणस्थान वर्ती उपज्ञान्त कषाय और क्षीणः कषाय को होते हैं, अब यह प्रतिपादन करते हैं कि अन्तिम दो शुक्छ-ध्यान केवली को ही होते हैं---

स्हमकियानिवर्ति नामक तीसरा शुक्ठण्यान सयोग केवली को होता है। जो तेरहवें गुगस्थानवर्ती होते हैं। उच्छवास आदि शारीरिक किया जिस ध्यान में निरुद्ध नहीं होती और जो अप्रतिपाति होता है वह सूक्ष्मकियानिवर्ती ध्यान कड्लाता है। यह ध्यान योगों का निरोध करते समय होता है।

'चरमा वे केत्रलिस्स' धरयाहि

તત્ત્વાર્થદીપિકા — પૂર્વસૂત્રમાં પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું કે પૃથક્ત્વ-વિતર્ક તથા એક્ત્વવિતર્ક રૂપ શુકલધ્યાન પ્રાય: ચૌદ પૂર્વીના ધારક – અગીયારમાં અને બારમાં ગુણસ્થાનવર્તી ઉપશ ન્તકષાય અને ક્ષીણુકષાયને હાય છે હવે એ પ્રતિપાદન કરીએ છીએ કે અન્તિમ બે શુકલધ્યાન કેવળીને જ હાય છેન્ સૂક્ષ્મક્રિયાનિવર્ત્તિ નામક ત્રીજુ શુકલધ્યાન સચાગ કેવળીને હાય છે, જે તેરમાં ગુણસ્થ નવત્તી હાય છે. ઉચ્છવાસ આદિ શારીરિક ક્રિયા જે ધ્યાનમાં નિરૂદ્ધ થતી નથી અને જે અપ્રતિપાતી હાય છે તે સૂક્ષ્મક્રિય નિવર્ત્તિ ધ્યાન કહેવાય છે. આ ધ્યાન ચાગોના નિરાધ કરતી વેળ.એ થાય છે. दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ छ.७६ अन्तिमइयं शु. कस्य भवतीतिप्ररूपणम् ५५३

भवति । समुच्छिन्नकिषाऽपतिपादिरूपं चतुर्थं शुक् उध्यानन्तु-अधोभिनो वीतराग केवळिनो भवति । तथ्य-चतुर्दंग गुणस्थानवर्तित्वात् सम्रुच्छिन्ना-विनष्टा सुक्ष्मा ऽपि क्रिया उच्छवासादिका यव तत्-सम्रुच्छिन्नकि॰म् तच्च तत्-अपतिपाति अनुपरतिशीर्छमिति सम्रुच्छिन्नक्रियातिपातिनामकं चतुर्थं शुक्छध्यान म्रुच्यते ॥७६ तत्रवार्थविर्यु क्तिः —पूर्व तावत्-मथमद्दयं शुक्छध्यान म्रुच्यते ॥७६ तत्रवार्थविर्यु क्तिः —पूर्व तावत्-मथमद्दयं शुक्छध्यान म्रविपादितम्, सम्पति चरमद्दयं ग्रुक्छध्यानं मतिपादयितमाइ-'चरम्पा चे केवछिरस्र' इति चरमे अन्तिमे द्वे ग्रुक्छध्यानं मतिपादयितमाइ-'चरम्पा चे केवछिरस्र' इति चरमे केवछिनः क्रम्भाः सयोगिक्वेवछिनः अयोगिक्वेवछिनश्च मवतः न तु-छ्वस्थस्य तत्र-सयोगित्रीतरागक्वेवछिन स्वयोद्या गुणस्थानवर्तित्वात् सक्ष्मक्रियाऽनिवर्ति रूपं तृतीयं शुक्छध्यानं मवति, अयोगि केवछिनग्तु-चतुर्दश गुणस्थावर्तित्वात्

समुच्छिन्न किया अपतिपाती नामक चौथा शुक्लध्यान अयोगी केवली को होता है, जो चौर्हवें गुणस्थान में होते हैं। जिस ध्यान में उच्छवास आदि सूक्ष्त क्रिया भी निरुद्ध हो जाती है और जो अपति-पाती होता है, वह समुच्छिन्न क्रिया प्रतिपानी नामक चौथा शुक्लध्यान कहलाता हैं ॥७६॥

तत्तार्थनियुक्ति-दो प्रारंभ के शुक्लध्यानों का निरूपण किया जा चुका अब अन्तिम दो का निरूपण करते हैं—

अन्तिम दो शुक्टध्यान सूक्ष्मक्रियानि६ सि और सष्ठचिछन किया अप्रतिपाति कमज्ञः खयोग केवली और अयोग केवली को होते हैं, छद्मस्थ को नहीं होते । इनमें से खयोगि केवली तेरहवें गुणस्थान में होते हैं. अतः उन्हे सक्ष्यक्रियानिवर्ति नामक लीन्तरा शुक्लध्यान होता है और अयोगि केवलो चौदहवें गुणस्थान में होते हैं, इस कारण

સમુચ્છિન્ન ક્રિયાઅપ્રતિપાતી નામક ચાેશું શુકલધ્યાન અચાેગ કેવળીને થાય છે જેએા ચૌદમાં ગુગ્રસ્થાનમાં હાેય છે. જે ધ્યાનમાં ઉચ્છવાસ આદિ સૂક્ષ્મ ક્રિયા પણ નિરૂદ્ધ થઇ જાય છે અને જે અપ્રતિપાતિ હાેય છે, તે સમુચ્છિન્ન ક્રિયાપ્રતિપાતી નામક ચાેશું શુકલધ્યાન કહેવાય છે. ાાહદા

તત્ત્વાર્શ નિર્ચુ જિત--પ્રારંભના એ શુકલધ્યાને નું નિરૂપણ કરવામાં આવી ગયું, હવે અન્તિમ બેતું નિરૂપણ કરીએ છીએ---

અન્તિમ બે શુકલધ્યાન સૂક્ષ્મક્રિયાનિવર્ત્તિ અને સમુચ્છિન્ન ક્રિયાઅપ્ર તિપાતી ક્રમશ: સયેગ્ગ કેવળી અને અયાગ કેવળી ને હાેય છે, છવાસ્થને હાતા નથી આમાંથી અયોગી કેવળી તેરમા ગુણમ્થાનમાં હાેય છે આથી તેમને સૂક્ષ્મક્રિયાનિવર્ત્તા નામક ત્રીજું શુકલધ્યાન હાેય છે અને અયાગી-કેવળી ચૌરમાં ગુણસ્થાનમાં હાેવાના કારણે તેમને સમુચ્છિન્નક્રિયા-અપ્ર-

तत्त्वार्थं सुत्रे

समुच्छिन्नक्रियाऽप्रतिपालिकप चतुर्थं शुदरुध्यानं भवतीति गावः। तयाहि-द्वितीय शुक्दध्यान्हय द्विचरममञ्ये पाप्रदेवलः केवली जघन्येनाऽन्तग्रंहतम्, एत्कुप्टेन देशोनप्रकोटिवर्पणि पिहन्य ततो चेवनीय नाम गोत्राख्यानां त्रयाणां कर्मणां भवधारणीयाद्याऽऽयुष्कर्मनोऽधिक स्थितिकाना स्वयुष्कर्म समीकरणार्थ समुद्घातं करोति. ततोऽसो एक्ष्यक्रियानिवति नापकं तृनीयं ध्यायन् सक्ष्मकाय-योग स्वायप्टस्सेनिव निरुणद्धि, तटाऽन्यस्याऽ ४६टन्भनीय योगान्तनस्याऽसद्भा-वात् । तद्धणान सामर्थ्याच्च वद्य्ऽनोदरादिविवरप्रणात् सङ्घवित देवविभागव-चर्यात्मप्रदेशो अर्थति । तज्ञाऽयं क्रयः- सक्ष्मनिवन्दि छ्वं तृनीयं ध्यानं ध्यायन् केवली जघन्ययोग्वतः सज्ञिप्यांवर्य यन् हत्व्याणि समये समये निरुम्धन्

उन्हें समुच्छन्नकिया-अपनिपाति नामक चौथा शुक्लध्यान होता है। द्वितीय शुक्लध्यार के दिचरम सजय में केवलज्ञान पास करके केवली जयन्य अन्तर्जुहर्श और उल्कुछ देशोन करोड पूर्व तक विचरण करने के प्रश्चात् वेदनीय. नाम और गोत्र कर्य की स्थिति यदि आयु कर्म से अधिक जानते हैं तो उननी स्थिति को वरायर करने के लिए समुद्घात करते हैं। फिर वे स्क्ष्मक्रियानिवर्ति नामक तीसरा शुक्ल ध्यान आरंभ करते हुए अपने ही आलम्पन से स्क्ष्म काययोग का निरोध करते हैं क्यों कि उल समय अवलम्पन से स्क्ष्म काययोग का निरोध करते हैं वयों कि उल समय अवलम्पन से स्क्ष्म काययोग का निरोध करते हैं व उल ध्यान के सामय्य से लुख और इदर आदि के छिद्रों को प्रित कर छेने के कारण आत्मप्रदेश संक्रुचिन देह भागवर्त्ती हो जाते हैं। उल्ल थ्यान के साम्य अवलम्पन से सुरा कोई

તિપાતી નામક ચાશું શુકલધ્યાન હાય છે.

દિતીય શુકલધ્યાનના દ્રિચરમ સમયમાં કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીને જઘન્ય અન્તમુંહૂર્ત્ત અને ઉત્કૃષ્ટ દેશાન કરેલ્ડ પૂર્વ સુધી વિચરણ કર્યા બાદ વેદનીય નામ અને ગાત્ર કર્મની સ્થિતિ જો આશુષ્ય કર્મથી અધિક જાણે તા તેમની સ્થિતિ સરખી કરવા માટે સમુદ્ધ ત કરે છે. પછી તેઓ સુસ્મકિયાનિવત્તી ન મક ત્રીજું શુષ્લધ્યાન આરંભ કરતા પાતાના જ આલ-મ્બનથી સૂક્ષ્મકાયયાગના નિરાધ કરે છે કારણ કે તે સમયે અવલમ્બન રાખવા લાયક બીજો કાેઇ યાગ હાતા નથી. તે ધ્યાનના સામર્થ્ય શ્રી મુખ તેમ જ ઉદ્દર આદિના છિદ્રોને પૂર્ણ કરરી લેવાના કારણે આત્મપ્રદેશ સંકુ-ચિત દેહભાગવત્તી થઇ જાય છે તેમાં ક્રમ આ પ્રસાણે છે. સૂક્ષ્મક્રિયા નિવર્ત્ત નામક ત્રીજા ધ્યાનના પ્રારંભ કરતા થકા કેવલ લગવાન જઘન્ય યાગવાળા સંજ્ઞી પર્યાપ્ત જીવને યાગ્ય....મનાદ્રબ્યોના પ્રત્યેક સમયમાં दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ सू.७६ अन्तिमहयं गु करय भवतीतिप्ररूपणम् ५५५

असंख्यातसगयैः सम्पूर्ण मनोयोगं निरुगद्धि, तत्रआत् पर्णप्त द्वोन्द्रियस्य वाग्योग पर्याचतोऽसंख्यातगुणहीनवाग्चोगपर्यांयान् मतिसमयं निरुन्धन् असंख्यात समयेः समस्तवाग्गोगं निरुणदि । तत्तव्य मथगसरयसमुत्पन्नाऽपर्याण्त निगोद जघन्य काय रोगपर्या पत्री ऽ संख्यात गुणहीन काय रोगं प्रतिसमयं जीवम्य निरुन्धन् असंख्यातलगये वदिरकाययोगं च सर्देथा निरुणोद्ध तदेदं तृतीयं सूक्ष्मकियानिवर्ति नामकं ध्यानं अवति । ततः स भवोषत्राहि कर्मक्षपणार्थं छेक्यातीत गत्यन्तामकर्म्व परमनिजित्ताकारणं चतुर्थं सम्रुच्छिन्नक्रियामतिपाति नामकं यानं मतिपिन्सु योगनिरोधार्ध सुपन्ननते । ततोऽसौ चतुर्थे सम्रुच्छिन्न. जीव के योग्य मनोद्रव्यों जा प्रत्येक समय में निरोध करते छुए सम्पूर्ण मनोयोग का निरोध कर देते हैं। तत्त्पखात् पर्यांस बीन्द्रिय जीव के वचन योग हे असंख्यान गुगहीन वचन्धोग के पर्यायों को प्रतिखमय निरुद्ध करते हुए असंख्यात खनयों में सम्पूर्ण दचनयोग का निरोध करते हैं। तद्नन्तर प्रवस खमय में उत्तन अपर्थाप्त निर्णादिया जीव के जघन्य काययोग के पर्याशें से अर्छल्यात गुणहीन काययोग का समय-समय निरोध करते द्वए, असंख्पात समयों में बादर कायणेग को मर्वधा निरुद्ध कर देते हैं। उस जमय यह तीसरा सहमकियानिवर्त्ति नामक शुक्लध्यान होना है।

तत्पश्चात् अवोपग्राही कर्मोंना क्षय करने के लिए छेड्या ले अतीत, अत्यन्त निश्चल उल्फुट निर्जरा के कारणभूत चौथे लख्रीच्छन किया-अप्रतिषाती नामक ग्रुक्लण्यान को प्रात करने के लिए योग का सर्वथा

નિરાધ કરતા ચકા સમ્પૂર્ણુ મનાચાગના નિરાધ કરી દે છે. તત્પશ્ચાત્ પર્યાપ્ત દ્વીન્દ્રિય જીવના વચનચાગધ્ધી અસ ખ્યાતગુષ્ટ્હીન વચનચાગના પર્યાચાને પ્રતિસમય નિરૂદ્ધ કરતા ચકા અસ ખ્યાત સમચામાં સમ્પૂર્ણુ વચનચાગના નિરાધ કરે છે. તદનન્તર પ્રથમ સમયમાં અપર્યાપ્ત નિગાદિયા જીવના જઘ-ન્ય કાયચાગના પર્યાયાથી અસંખ્યાતગુણ્હીન કાયચાગના સમય-સમયે નિરાધ કરતા થકા અસંખ્યાત સમચામાં બાહર કાયચાગના સર્વથા નિરાધ કરી દે છે તે સમયે આ ત્રીજુ સૂક્ષ્મક્રિયાનિવર્તિ નામક શુકલધ્યાન હાય છે.

ત્યાર ગાદ જીવા પગ્રાહી કર્મોને ખપાવવા માટે લેશ્યાથી અતીત અત્યન્ત નિશ્ચલ, ઉત્કૃષ્ટ નિજેશના ઠારણબૂત ચાથા સસુચ્છિન્નક્રિયા અપ્રતિપાતી નામક શુકલધ્યાનને પ્રાપ્ત કરવા માટે ચાગના સર્વથા નિરાધ કરવાના અર્થે ઉપક્રમ કરે છે. ચાથા શુકલધ્યાનમાં શ્વાસાચ્છવાસરૂપ સૂક્ષ્મ કાયયોગના क्रियाऽपतिपाति ध्याने श्वासोच्छ्यासरूपं सूक्ष्मसपि काययोगं निरुध्याऽयोगिखं भाष्य क्षैलेजीमवस्थां जैलवद् अदिचलामवस्थां प्रतिपचते तत्तोऽसौ मध्यमकालेन अ, इ, उ, ऋ ऌ, इत्येवं रूपं पश्चहत्वाक्षरोच्चारणसमकालस्थितिकं वर्तुथं सम्रुच्छिन्नक्रियाऽपत्तिपातिध्यान सन्नुभवति इन्येतन्कालाजन्तरं मोक्षमाप्तिर बच्चयम्भागत् इति ॥७६॥

मूबम्-चउवित्रहे सुक्रज्झाणे जहा क्रम्मंति एगकायजोगा-जोगाणं ॥७७॥

छाया-चतुर्विधं शुक्रुध्पानं यथाक्रमं ज्येककाययोगाऽघोगानाम् ॥७७॥ तत्त्वार्धदीपिद्या-पूर्वं ताक्त्-गुक्ल्रध्यानं चतुर्विधं प्रतिपादितम्,सम्पति तेषां चतुर्णां स्थानव्शिपनिर्घारणार्थं मुच्यते-'च्रजव्झ्हे खुद्धकझाणे' इत्यादि

निरोध करने के अर्थ उपक्रम करते हैं। जीथे शुक्लध्यान में श्वासोच्छवास रूप सुक्ष्म काययोग का निरोध कर के अयोगी द्वाा प्राप्त करते हैं। इस दशा में वे पर्वत के खमान अविचल-अरूप अवस्था का प्राप्त कर छेते हैं। इस खमय उन्हें समुच्छिन्न किया-अप्रतिपाती घ्यान होता है। मध्यम रूप से अ, ३, उ, कर, ऌ, इन पांच हरूव स्वरों के उच्चारण में जितना काल लगता है, उतने काल तक ही यह ध्यान रहता है। इसके पश्चात् नियम से विदेह दशा-मुक्ति प्राप्त हो जाती है। ७६॥

'च गविबहे खुझ उझाणे' इत्यादि

खन्नार्थ-चार प्रकार का शुक्लध्पान अनुक्रम से तीनों योगों वालों को एक योग वाछे को, कापयोगीको और अयोगी को होता है ॥७७ तत्त्वार्थदीपिका-पहछे शुक्लध्यान चार प्रकार का कहा गया है। अब उनके स्थान निद्योच का विश्वप्र करने के लिए कहते हैं--

નિરાધ કરીને, અયાગી દશા પ્રાપ્ત કરે છે. આ દશામાં તેઓ પર્વતની માક્ક અવિચલ-અકમ્પ અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરી લે છે. તે સમયે તેઓને સમુચ્છિન્નક્રિયા-અપ્રતિપાતી ધ્યાન હાેય છે મધ્યમ રૂપથી અ. ઈ, ઉ, ઝ, લુ, આ પાંચ હસ્વ સ્વરાના ઉચ્ચારણમાં જેટલા સમય લાગે છે તેટલા કાળ સુધી જ આ ધ્યન ટકી રહે છે. આની પશ્ચાત્ નિયમથી વિદેહદશા-સુક્તિ પ્રાપ્ત થઇ જાય છે. ાાહવા

'चउव्विहे सुकक्रजाणे' धत्याहि

સુનાર્થ—આર પ્રકારના શુકલધ્યાન અનુકેમથી ત્રણે ચાગોવાળાને એક ચાગવાળાને કાયયાગીને અને અચાગીને હાય છે, ાાબટાા

તત્ત્વાર્થદીપિકા−-પહેલા શુકલધ્યાન ચાર પ્રકારના કહેવામાં આવ્યા છે. હવે તેમના સ્થાન વિશેષના નિશ્ચય કરવા માટે કહીએ છીએ-- दीपिका-निर्युत्ति टीका अ.७ सूं.७७ चतुर्विधठाुवलध्यानस्य स्थाननिरूपणम् ५५७

चतुर्विधं खलु शुक्लध्यानम्, पृथत्त वि किं-कत्दवितकं ख्रस्प्रक्रियाप्रतिपाति-समु चिछन्नक्रियाऽनिवर्ति रूपं यथाक्रभं क्रम्श स्तियोगे-कयोग-काययोगाऽयोगानां भवति । तथा च-कायवाङ्मनोयोषत्रयसहितस्य पृथक्त्ववित्तर्कर्र्ष् प्रथमं शुक्छध्यानम् एक्षयोगस्य योगसंकमणकाळे कायादि योगान्यतमयोगसहितस्य प्रक्तावित्र्करूवं द्वितीयं शुक्छध्यानम् । कययोगस्य-काययोगसहितस्य निरुद्ध मनोवाग्योगस्य सुक्ष्तक्रियाऽपतिपातिरूपं तृतीयं शुक्छध्यानम् । अयोगस्य योगरहितस्य तु-समुच्छित्रक्रियाजिवर्तिरूपं चतुर्थं शुक्छध्यानं भवतीति भावः ! प्रक्ष्य-सनोवाक् कायाना मद्यप्रमेनाऽऽत्मप्रदेशपरिस्यन्द्रस् आत्मपदेशचलन-रूपं प्रयगं पृयक्त्दसविचारं नाम शुक्लध्यानं भवति । तथाविधन्नियौगेषु मध्ये

प्रथक्तववितर्भ, एकत्ववितर्भ, सक्षमकियानिवर्ति और समुच्छिन्न किया-अप्रतिपानी नामक झुक्लध्वान कम से तीनों योगों वाछे को, एक योग बाछे को, फाययोग बाछे को और अयोगी को होता है। अर्थात् फाययोग वदनयोग और सनोयोग से सहित मुनि को प्रथक्त्व वितर्क नामक प्रथम झुक्लध्यान होता है। एक योग बाछे को अर्थात् काययोग आदि सें से किसी भी एक योग वाछे को एकस्व वितर्क झुक्लध्यान होता है। जिसने पचनयोग और मनोयोग का सर्वथा निरोध कर दिया है और जिसमें सिर्फ काययोग ही रोष रह गया है, सक्ष्मकिय-अनिदर्भिध्यान होता है और अयोगी को सम्रच्छिन्न किय-अप्रतिपानी नामक चौथा झुक्लध्यान होता है।

इछ प्रकार जन, पचन और काय के निमिल से भोतमप्रदेशों में चंचलता जिस ध्यान में रहती है, यह प्रयक्तव चितर्क खविचार ज्युक्ल-

પૃયકૃત્વવિતર્ક, સૂલ-કિયાનિવર્ત્તિ અને સમુચ્છિન્નકિયા-અપ્રતિપાતી નામક શુકદદ્યાન કમથી ત્રદ્યુ ચાગવાળાને એક ચાગવાળાને કાયચાગવાળાને અને અયોગીને હેન્ય છે અર્થાત કાયયોગ વચનયોગ અને મનાચાગથી સહિત મુનિને પૃયકૃત્વવિતર્ક નામક પ્રથમ શુ લધ્યાન હાય છે એક ચાગ વાળાને અર્થાત્ કાયચાગ આદિમાંથી કાેઇ પણ એક ચાગવાળાને એકત્વવિતક શુકલધ્ય ન હાેય છે જેમણે વચનયાગ અને મનાચાગના સર્વથા નિરાધ કરેલ છે અને જેમનામાં માત્ર કાયયાગ જ શેષ રહી જવા પામેલ છે તેને સૂલમ ક્રિય-અનિયત્તિ ધ્યાન હાેય છે અને અયોગીને સમુચ્છિત્નકિય-અપ્રતિ-પાતી નામક ચાશું શુકલધ્યાન હાેય છે.

આ રીતે અન, વચન અને કાયાના નિમિત્તથી આત્મપ્રદેશામાં ચ'ચળતા જે ધ્ય નમાં રહે છે, તે પૃથકત્વવિતર્ક સવિચાર શુકલધ્યાન છે. ત્રણે ચાેગા

तत्त्वार्यसूत्रे

मनोवाकायानामन्यतमाऽ रत्न्यनेना-ऽऽत्मधदेशपरिस्पन्दनं द्वितीयम् एकत्र वितर्कविचारं नाम शुक्रज्ञ्यानं भवति । काययोगमात्राऽवलम्वनेनात्मध्रदेश-चलनं तृतीयं युक्ष्म क्रियाऽपतिपाति नाम शुक्लध्यानं भवति । एकमपि कायादि-योगवदलम्ब्याऽऽत्मधदेशचलनं चतुर्थे समुच्छिन्नक्रिपानिवर्ति नाम शुक्ल-ध्यानं भवतीति फल्हित्म् ॥७७॥

ध्यान है। तीनों योगों में से किसी एक योग वाले को एकत्व वितर्क शुक्लध्यान होता है। जिसके वचनयोग और मनोयोग का सर्वथा निगोब हो चुका है और सिर्फ काययोग रोष रह गया हो, उसे तीसरा शुक्लध्यान सूक्ष्मकिय-अनिवर्ति होता है। चौथा शुक्लध्यान अयोगी को होता है।

इस प्रकार शु स्ठध्पान में मन वचन और काप योग के आलम्बन से आत्मप्रदेशों में स्पन्दन होता रहता है वह पृथक्तव वितर्क सविचार शु क्लध्यान कहलाता हैं। तीनों योगों में से किसी एक योग के आल-म्वन से आत्मपदेशों में जहां स्पन्दन होता रहता है, वह एकत्व वितर्क-अविचार ध्यान कहलाता है। कापयोग मात्र के आलम्पन से आत्म प्रदेशों में हलन चलन होना तीखरा सहमकिया-अप्रतिपाती नामकं शु क्लध्यान है। जिस ध्यान में किसी भी योग का आलम्बन नहीं होता अलएव आत्मप्रदेशों का स्पन्दन भी नहीं होता वह सम्र जिल्लक्षिय-अप्रतिपानी शुक्लध्यान कहलाता है, यह फलिताई है॥०७॥

માંથી કાઇ એક ચાગવાળાને એકત્વવિતર્ક શુકલધ્યાન હાય છે. જેમના વચનયાેગ અને મનાચાેગ ના સર્વથા નિરાધ થઇ ચૂક્યા છે અને માત્ર કાયચાેગ જ શેષ રહી ગયા છે તેને ત્રીજું શુકલધ્યાન સૂક્ષ્મક્રિયા-અનિ વર્ત્ત હાેય છે. ચાેશું શુકલધ્યાન અચાેગીને હાેય છે.

આ રીતે જે શુષ્લધ્યાનમાં મન વચન અને કાયચાગના આલમ્બનથી આત્મપ્રદેશામાં સ્પન્દન થતું રહે છે તે પૃયક્ત્વ-વિતર્કસવિચાર શુકલધ્યાન કહેવાય છે. ત્રણે ચાેગામાંથી કાઇ એક ચાેગના આલમ્પ્રનથી અત્મપ્રદેશામાં જયાં સ્પન્દન થતું રહે છે તે એકત્વવિતર્ક-અવિચ ર ધ્યાન કદેવાય છે કાયચાેગ માત્રના આલમ્બનથી આત્મપ્રદેશામાં હલન-ચલન થતું ત્રીજું સૂક્ષ્મક્રિયા-અપ્રતિપાતી નામક શુકલધ્યાન છે. જે ધ્યાનમાં કાઇ પણ ચાેગતું આલમ્બન હાેતું નથી જેથી આત્મપ્રદેશાનું સ્પન્દન પણ થતું નથી તે સ્મુચ્છિન્નક્રિયા-અપ્રતિપાતી શુકલધ્યાન કદેવાય છે. આ ક્લિતાર્થ છે 1000ા

توأور

दौषिका-निर्युक्ति टीका स.७ ह्.७७ चतुर्विधगुक्लध्यानस्य स्थाननिस्तपणम् ५५९

तरदार्धनियुं क्तिः-पूर्व खलु चतुर्थ गुक्छध्यानं प्ररूपितम्, तत्र-प्रथममुप-शान्तकषायस्ये-कादशगुणस्थानदर्तिन अतुर्दश पूर्श्धारिणो भवति । द्वितीयं शीणक्षपायस्य भवति । तृतीयसन्तु-सयोगि केवलिनो भवति । चतुर्थं पुनः श्वक्छध्यानम्-अयोगि केवलिनो भवतीति चाऽपि प्ररूपितज्, ॥ नम्मति-तेषां चतुर्णां ग्वलु उपशान्तकपायादीनां स्वामिनां शन्दान्तरेण विशिष्य मतिपादनार्थ-माह-'चउन्विद्दे खुक रुड्झाणे लहाक रम्मं ति-एग कायजीका जोगाणं'इति चतुर्विधं खलु पूर्शेक्तं गुवज्ध्यानं पृथक्तविदिर्कमविचाररूपस्. एकतवदितर्का विचाररू रम्, स्क्षाक्रियाऽनतिपातिरूपम्, सपुच्छिकक्रिणाऽ नेवर्तिरू ख्य यधाक्रमम्-क्रमशः त्रियोगस्य-मनोदचः रापयोगसुक्तस्य. एकयोगस्य-संक्रमण-काले मनोदचः कायाऽन्यतमयोगयुक्तस्य, काययोगस्य-निरुद्धयोगढ्यस्य काय-योगन्ध्यारवतः, अयोगस्य-कायादियोगरदितस्य च भवति । तत्र मनोव क्-कायच्यापारवतः पृथक्तवित्वर्कसविचार नाम ग्रन्तर्थनम्, कायादियोगा-

तत्त्वार्थनियुक्ति—पहले शुरूध्यान का निरूपण किया गया। यह भी वतलाया जा चुका है कि प्रथम दोशुरूध्यान प्रायः चतुर्दश पूर्वपारक को होते हैं, और अन्तिम दो केवली को होते हैं। लीन योगों की अपेक्षा से भी उखके स्वामियों का उल्लेख करते हैं—

चार प्रकार का शुकृः पान अर्थात् प्रवस्वविभर्क खवियार, एक स्वविनर्क-अपिचार, सुध्मक्रिया प्रतिपाती और समुच्छिनकिया-निवर्ति कम से तीनों योगों बाछे को, एक योग दाठे को, काययोगी को और अयोगी को होते हैं। तान्पर्य यह है कि मन, वचन और काय के व्यापार वाठे को पृथनःच वितर्क खविचार शुक्रध्यान होता है, तीनों योगों में से किसी एक योग वाठे को एकत्व वितर्क-अविचार ध्यान होता है। इस ध्यान को करने वाछे के काय आदि योगों में से किसी

तत्त्वार्थनिર્ચુ કિત-પહેલા શુકલધ્યાનનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું. એ પણ અતાવવામાં આવ્યું કે પ્રથમના બે શુકલધ્યાન પ્રાયઃ ચૌદ પૂર્વધારકને દાય છે જ્યારે અન્તિમ બે કેવલીને હાેય છે. ત્રણ ચાેગાની અપેક્ષાએ પણ તેના સ્વામિએાના ઉલ્લેખ કરીએ છીએ---

ચાર પ્રકારના શુકલધ્યાન અર્થાત્ પૃથ્ધ્રત્વબિતર્ડ સવિચાર એકત્વ-વિતર્ક – અવિચાર, સક્ષ્મક્રિયાપ્રતિપાતી અને સમુચ્છિન્ન ક્રિયાનિવર્ત્તિ કમશી ત્રણે ચાેગાવાળાને, કાયચાગી ને અને અયોગીને દેાય છે. આશય એ છે કે મન વચન અને કાયાના વ્યાપારવાળાએ તે પૃધ્ધત્વવિતર્ક સવિચાર શુકલધ્યાન હાય છે, ત્રણે ચાેગામાંથી કાઇ એક ચાંગવાળાને એકત્વવિતર્ક અવિચાર ધ્યાન હાય છે. આ ધ્યાનને ધ્યાવવાવાળા છે છે કાય આદિ યોગામાંથી કાઇ એક યોગના વ્યાપાર હાય છે જેમે કે કયારેક વચનચાગ व्यतमयोगवतः-एकत्ववित्कीविचारं नाम शुक्लण्यानम् १ भवति यस्य-ध्यायिनः कायादियोगाना मन्यतमो योगो व्यामियते यथा-कदाचिद्-वाग्योगः कदाचित्-मनोयोगो वेति यावः २ वायैकयोगो देति यावः २ कायैकयोग व्यापारवतस्तु-स्रक्षमक्रियाऽमतिपातिनासकं वृतोर्यं ग्रुक्लध्यानं भवति ३ कायादियोगरहितस्य शैळेक्यवस्थाविशिष्टस्य मनोवाक काययोगत्रयरहितत्वात् सम्रुच्छिन्नक्रियाऽनिवति रूपं चनुर्थं शुक्लध्यानं भवति आवः ४ ॥७०॥

मूलम्-रहमा दो एगालया लवियका सनियारावियारा 1७८।

छाया-'प्रथये हे, एकाअये लवितर्के सविचाराऽदिचारे ॥७८॥ तत्वार्थदीपिका- प्रथये आघे हे, पृथकत्वतिर्कसविचारम्-एकत्ववितर्भ-विचारं चेति । एकाअये-एकः आश्रयः .पूर्वधररूपः आलम्बनं ययो स्ते, एकस्वा-मिक्के इत्यर्थः । सत्रितर्के-वितर्केण पूर्वणतश्रुतसम्बन्धिना तर्वेण सहिते, तत्र-प्रयमं सविचारम्, द्वितीयप्रगिचारं भवति । अत्तएव-प्रथमं ष्टथकत्ववितर्क सविचारम्,

द्वितीयम्–एकत्ववितर्काऽविचारं व्यपदिइयते । अनयोव्याख्या पूर्वं गठा इति ॥७८॥ लत्त्वार्थनिर्युवित–पूर्वे तावत्–चतुर्विधस्यापि शुक्लध्यानस्य स्वाम्यादीनां

एक योग दा व्यापार होता है, जैसे कभी दचनयोग का और कभी मनोयोग का। सिर्फ एक काययोग वाछे को सुक्ष्मक्रिय-अन्नतिपाती नामक तीखरा जुझध्यान होता है। जो देछेशी अवस्था को प्राप्त हो चुका है और तीनों से रहित हो गया है ऐसे अयोगी को समुच्छिन्न किया-अप्रतिपाती ध्यान होता है। 1001

'पटमा दो एनासया' इत्यादि ॥७८॥

प्रथम के दो ज़ुक्टध्यान एक आश्रय वाळे हैं, सवितर्क हैं और सविचार अविचार हैं, अधीत् पहला सविचार है, दूसरा अविचार है ॥७८॥ तत्त्वार्थदीपिका-पारंञ के दो ज्ञुक्लध्यान पृथक्त्वचितर्क सविचार

ના અને કય રેક મનાયાગના. માત્ર એક કાયચાગવાળાને સૂક્ષ્મક્રિય-અપ્ર તિપાતી નામ્યક ત્રીજું શુત્લધ્યાન હાેય છે. જે શૈલેશી અવસ્થાને પ્રાપ્ત થઇ ચૂકયા છે અને ત્રણુ ચેણાથી રહિત થઇ ગયા છે એવા અયાગીને સમુચ્છિ-ન્નક્રિય-અપ્રતિપાતી ધ્યાન હાેય છે. ાાહણા

'पढमा दो एगासचा धत्याहि

5\$

સૂ**વાર્થ** – પ્રથયના બે શુકલધ્ય ન એક આશ્રયવાળા છે, સવિતર્ક છે. અને સવિચાર– અવિચાર છે, અર્થાત્ પહેલુ સવિચાર છે બીજુ અવિચાર છે. ાહટાા **તત્ત્વાર્થદીપિકા**—પ્રારલના બેશુકલધ્યાન પૃથકત્વ વિતર્ક સવિચાર અને

## रीपिका-निर्युक्ति टीका स.७ सू.७८ प्रथमहीतिययो किञ्चित् विशेषकथनम् ५६१

मरूपणं कृतम्, सम्मति-मधमदितीयशुवकध्यानयोः किश्चिद् विशेषमतिपत्थर्थं मतिपादयति-'पढना दो एगासघा खविच्छका खविच्यारा विचारा' इति प्रथमे आदिमे डे शुक्ठध्याने, सवितर्के वितर्केण-श्रुतज्ञानेन सहिने भवतः, एकद्रव्या श्रये-एकस्वासिके च ते विद्ये । पर्दाणुद्रव्ययेकसदलस्व्य आत्मादि द्रव्यं वा, एकमालम्ब्य श्रुताऽनुयारेण निरुद्वचेतसः प्रथमदितीये शुक्लध्याने भवतः पूर्वगतश्रुतानुसारिणी खन्ज पृथवत्वचिर्कसविचारे-कत्ववितर्काऽविचारे

और एक्तवयितर्क-अविचार एक ही आश्रम बाढे हैं अर्थात् प्रायः पूर्वधर ही इन दोनों का आश्रम है, दोनों का एक ही स्वामो होता है। दोनों दितर्क लाति हैं अर्थात् पूर्वमन क्षुन के अवन्यम्पन से होते हैं, किन्तु दोनों में जो अन्तर है वह यह है कि पहला खविचार और दूसरा अदिचार है। व्याख्या इनकी पहले जी जा चुकी है ॥७८॥

तत्त्वार्धनिर्युक्ति--एन्छे चारों पदार के शुक्छध्यान के स्वामी आदि की प्ररूपणा नी जा चुकी है। अब प्रथम और डिनीय शुक्ल-ध्यान में जो समानना और अक्षमानना है, उसका प्रतिपादन करते हैं-

आदि के दो शुक्लध्यान सचितर्क अर्थात् श्रुतज्ञान सहित है एकस्वामिक हैं। एक परमाणु द्रध्य अधवा आत्मा आदि द्रव्य का अवत्रम्यन करके ग्रुत के अनुसार चित्त-निरोध काने वाले को प्रथम और द्वितीय शुक्तध्यान होते हैं। इस प्रार प्रथक्त्ववितर्क-अविचार नामक दोनों शुक्लध्यान प्रायः पूर्वगत श्रुत के अनुसारी

એકત્વવિતર્ક-અતિચાર એક જ આશ્રયવાળા છે અર્ધાત્ પ્રાય: પૂર્વધર જ આ બંનેના આશ્રય છે, બંનેના એક જ સ્વ મિ હાેય છે. બંને વિતક સહિત છે અર્ધાત્ પૂર્વગત શ્રુતના અવલમ્બનવાળા હાેય છે પરંતુ બંનેમાં જે ક્રસ્ક છે તે એ છે કે પહેલું સર્તિચાર અને બીજુ અવિચાર છે. એમની વ્યાખ્યા તા અગાઉ કરી દેવામાં આવી છે. ાાહ્ટા

तत्त्वार्था निર્ચુ (કિત-અગાઉ ચારે પ્રકારના શુકલધ્યાનના સ્વામિ આદિની પ્રરૂ પણા કરવામાં આવી ગઇ છે હવે પ્રપ્યમ અને દ્વિતીય શુકલધ્યાનમાં જે સમાનતા અને અસમાનતા છે તેતું પ્રતિષાદન કરીએ છોએ---

પ્રારંભના બે શુકલધ્યાન સવિતર્ક અર્થાત્ શ્રુાજ્ઞાન સહિત છે, એક પરમાણુ દ્રવ્ય અથવા આત્મા આદિ દ્રવ્યનું અવલમ્મન કરીને શ્રુત અનુસાર ચિત્ત-નિરાધ કરતારાને પ્રથમ અને દ્વિતીય શુકલધ્યાન હાય છે. આ રીતે પૃથક્ત્વવિતર્ક સવિચાર નામક અને શુકલધ્યાન પાય: પૂર્વગત્ શ્રુતને અનુ-સાર હાય છે પરંતુ પ્રથમ શુકલધ્યાન સવિચાર અર્થાત્ અર્થ વગેરના સંક્રમ. भवतः, किन्तु-पथमं तावत्-पृथक्तरुवविकेरूपं शुक्छध्यानं सविचारम् अर्थादि संक्रान्तियुक्तं अवति द्रव्यमाछध्व्य जायमान मपि द्रव्यं विहाय पर्यायप्रेपति, पर्यायं वा त्यक्त्वा द्रव्यमाश्रयते इत्वेवं संक्रान्तियुक्तं भवति । द्वितीयं पुनरेकत्व वितर्करूपं शुक्छध्यानं यमाळस्व्योपजायरो तं परित्यज्य लाऽन्यत्र संक्रामति । अतएव-यद् अविचारं अवति, तक्ष्याऽर्थव्यञ्जनयोगसंक्रान्तिरहितत्वात् ॥ ७८॥ भूल्य-वित्तक्के-सुए, वियारे-अत्थवंजणजोग संकंती । ७९।

छाया-'बितर्केः-श्रुतस्, दिचारोऽर्थव्यञ्जनयोगसंकान्तिः ॥७९॥ तत्त्वार्थदीपिका-पूर्वसंत्रे-प्रथयद्वयस्य शुक्लध्यानस्य सवितर्कत्वम्, स-

होते हैं। किन्तु प्रथम शुन्छध्यान खविचार अर्थात् अर्थ आदि के संकमण से युक्त होता है। वह द्रव्य के आलम्बन से उत्पन्न होकर द्रव्य को छोड कर पर्याय का चिन्तन करने लगता है। कभी पर्याय को त्याग कर द्रव्य का चिन्तन करने लगता है। इस प्रकार का संकमण उखर्से होता रहता है। सगर दूलरा एकत्वबितर्कध्यान जिस विषय का आलम्बन छेकर उत्पन्न होता है, उसे त्याग कर अन्य विषय का जिल्तन नहीं करता। इस कारण वह अविचार कहलाता है। वह अर्थ व्यंजन और योग के संक्रमण से रहित होता है ॥७८॥

'वितक्के-खुए बिचारे' इत्यादि सूत्र ७३

सूत्रार्थ -- चितर्क का अर्थ अत है। अर्थ, व्यंजन और योग का उलट-फेर विचार कहलाता है ॥७९॥

तत्वार्धदीपिका - पूर्व सूझ में प्रारंभ के दो शुक्छा हिंध के ते प्रथ्य में प्रारंभ के दो शुक्छा हिंध के ते प्रथ्यना आसम्भनथी ઉत्पन्न थर्धने, प्रथ्यने छे। शै छथी शुरुत है। य छे ते प्रथ्यना आसम्भनथी उत्पन्न थर्धने, प्रथ्यने छे। शै हधने, पर्यायनुं चिन्तन रुरवा सांगे छे रुया रेठ पर्यायने। त्या रुरीने प्रथ्यनुं चिन्तन रुरवा सांगे छे. आ जतनुं संडम्मणु तेनामां थतुं रहे छे परंतु भीजुं चे रुत्ववितर्ड ध्यान के विषयनुं आसम्भन सधने उत्पन्न थाय छे तेना त्या रुरीने अन्य विषयनुं चिन्तन रुरतुं नथी आथी ते अविशार रहेवाय छे. ते अर्थ ज्यंजन अने चे शना संडम्मणुथी रहित है। य छे

'वितकके सुप विचारे' धत्याहि

ĩ

સ્ત્રાથ'--વિતર્ક'ના અર્થ', શ્રુતછે અને વ્યંજન અને ચાેગ ના ઉલટ-દેર વિચાર કહેવાય છે. ાાહલા

**તત્ત્વાર્થદીપિકા**−ન્પૂર્વ સ્ત્રમાં પ્રારંભના બે શુકલધ્યાનાને સવિતર્ક કહ્યા છે,

विचाररवम्, अविचारत्वं चोक्तम्, तत्र-कस्तावद् वितर्कः-विचारो वा ? इति जिज्ञासायामाह-'विनक्षे खुए, वियारे अत्थवंजणजोगसंकर्ती' इति । वितर्कः श्रुतम्, वित्तर्यते-आलोच्यते येन पदार्थः स (कारणभूतः) वितर्कश्रुतज्ञान मुच्यते । विशेषेण तर्कणं वितर्कः श्रुतज्ञानम्, विचारस्तु-अर्थ व्यज्जनयोगसंक्रान्ति रुच्यने, अर्थस्य परकाण्डादेध्येयःस्तुनो द्रव्यस्य-द्रव्यपर्यायस्य वा संक्रान्तिः-परिवर्तनम् अर्थसंक्रान्तिः, द्रव्यमवल्य्व्य जायमानं ध्यानं द्रव्यं विद्दाय पर्याय-मुपैति, पर्यायमाश्रित्य जायमानन्तु-पर्यायं परित्यज्य द्रव्यस्रुपैति । एवं व्यज्ज-नस्य तद् वाचकशव्दस्य संक्रान्तिः-परिवर्ठनं व्यज्जनसंक्रान्तिः । एकं तद् वाचक-

सवितर्क कहा है. प्रयम ज़ुक्लध्पान को खविचार और दूसरे को अविचार कहा है तो यह वितर्क अथवा विचार क्या हैं १ ऐसी जिज्ञासा होने पर उखका खमाधान करते हैं—

वितर्क का अर्थ थुन है। अर्थ, व्यंजन और योग का संत्रमण विचार कहलाता है। जिसके ढारा पदार्थ की चितर्कणा या आलो चना की जाय उसे चितर्क-छुनज्ञान कहते हैं। अर्थ, व्यंजन और योग का संक्रमण अर्थात् परिवर्त्तन विचार कहलाता है। अर्थ अर्धात् परमाणु आदि ध्वेय वस्तु का-द्रव्य या पर्याय का परिवर्त्तन अर्थ संक्रान्ति हे अर्थात् द्रव्य का चिन्तन करते-करते पर्याय का चिन्तन करने लगना और पर्याय का चिन्तन करते-करते पर्याय का चिन्तन करने लगना, अर्थ संक्रमण है। व्यंजन अर्थात् ज्ञव्द का संक्रमण व्यंजन संक्रान्ति है। वस्तु के एक बाचक ज्ञव्ह को लेकर

પ્રથમ શુકલધ્યાનને સવિચાર અને બીજાને અવિચાર કહ્યું છે તા આ વિતર્ક અથવા વિચાર શું છે ? એવી જિજ્ઞાસા થવાથી તેનું સમાધાન કરીએ છીએ--

વિતર્કના અર્થ ઝુત છે. અર્થ બ્યંજન અને ચાંગનું સંક્રમણુ વિચાર કહેવાય છે. જેની દ્વારા પદાર્થની વિતર્કણા અથવા આલાચના કરવામાં આવે તેને વિતર્ક-ઝુતજ્ઞાન કહે છે. અર્થ. બ્યંજન અને ચાંગનું સંક્રમણ અર્થાત પરિવર્ત્ત વિચાર કહેવાય છે. અર્થ અર્થાત્ પરમાણુ આદિ ધ્યેય વસ્તુનું-દ્રબ્ય અથવા પર્યાયનું પરિવર્ત્તન અર્થસંક્રાન્તિ છે અર્થાત્ દ્રવ્યનું ચિન્તન કરતાં કરતાં પર્યાયનું ચિન્તન કરવા લાગવું અને પર્યાયનું ચિન્તન કરતાં કરતાં દ્રવ્યનું ચિન્તન કરવા લાગવું અને પર્યાયનું ચિન્તન કરતાં કરતાં દ્રવ્યનું ચિન્તન કરવા લાગવું અર્થ અર્થત્ અર્થાત્ શાબ્દનું સંક્રમણુ બ્યંજન સંક્રાન્તિ છે. વસ્તુના એક વાચક શાબ્દને લઇને ધ્યાન शब्दग्रुपादाय मदतमानं ध्यान शब्दान्तरमाअपसे ठदपि वचनं परिस्यज्याऽग्यद् वचन माळम्वते इति व्यञ्जनसंकान्तिः । एवं-कायादियोगानां संक्रान्तिः परि वर्तनं योगसंकान्तिः । उच्यते, यथा-काययोगमाश्रिय जायमानं ध्यानं वनो-योग मालम्वते चचोयोगं व्हिाय यनोयोगमुपेछि, मनोयोगं परित्यज्य पुनः काययोग ग्रुपादत्ते, इत्येवं योगसंक्रान्ति भ्रव्तति इत्येवं सीत्याऽर्यव्यज्जनयोग परिवर्त्तनं विचार उच्यते । अथ परिवर्तनरूप संक्रान्तौ सत्यां कथं ध्यानमेक विषयकं संभवति, संक्रान्तौ तस्याऽनेकविपयत्वात् इति चेत् ? उच्यते-ध्यान सन्तानस्यापि ध्यानपदेन ग्रहणाद् दोषाऽमात्रः । तथा च-ध्यान धाराया अपि ध्यानक्ष्वेन बहुत्वा दुक्तदोषो न संअवति ॥७९ ।

ध्यान चालू हो, फिर वह दूसरे इाव्द का आश्रध छे छे, फिर उस शब्द को भी त्यान कर तीखरे ज्ञव्द का चिन्तन करने लगे, इस परि वर्त्तन को व्यंत्रन संक्राल्नि कहते हैं। इसी प्रकार काययोग आदि का परिवर्त्तन जोगसंक्राल्ति कहलाता है, जैसे काययोग का आल्टम्बन करके खरान्त होने वाला ध्यान वचनयोग का आवल्टम्पन करता है फिर चचनयोग को त्याग कर सनोयोग का आश्रय छेना है, मनोयोग को त्याग कर पुनः काययोग का सहारा लेता है, इस प्रकार योग संक्रान्ति होती है। इस प्रकार अर्थ, व्यंजन और योग परिवर्त्तन विचार कहलाता है।

इंका--संक्रमण अर्थात् परिवर्त्तन होने पर भी ध्यान एक विष यक किस प्रकार कहा जा छकता है ! संक्रमण होने पर तो वह अनेक विषयक हो जाता है ।

समाधान--ध्यान की सन्तान भी ध्यान कहलाती है। अर्थात्

ચાલુ હેાય, પછી તે બીજા શબ્દના આશ્રય લઇ લે પછી તે શબ્દના પણ ત્યાગ કરીને ત્રીજા શબ્દનું ચિન્તન કરવા લગે, આ પરિવર્ત્તનને બ્યંજનસંકાન્તિ કહે છે આવી જ રીતે કાયયાગ આદિનું પરિવર્ત્તન યાગ સંકાન્તિ કહેવાય છે જેવી રીતે કાયયાગનું આલમ્મન લઇને ઉત્પન્ન થનારં ધ્યાન વચનયાગનુ અવલમ્મન કરે છે, પાછું વચનયાગના પણ ત્યાગ કરીને મના યાગના આશ્રય લે છે મનાયાગના ત્યાગ કરીને પુનઃ ક્યયોગના સહારા લે છે. આવી રીતે યાગસંકાન્તિ થાય છે આમ, અર્થ બ્યંજન અને યાગનું પરિવર્ત્તન વિચાર કહેવાય છે.

શ'કા--સ'કમણ અર્થાત્ પરિવર્ત્તન થવાથી ધ્યાન એક-લિષયક કૈવી રીતે કહી શકાય ? સંક્રમણ થવાશી તેા તે અનેક લિષયક થઈ જાય છે-સમાધાન--ધ્યાનનું સન્તાન પણ ધ્યાન કહેવાય છે. અર્થાત્ ધ્યેયમાં

**ૡ**ૡૢૢૢૡૢ

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ स्.७२ वितर्क स्वरूपनिरूपणम्

तत्त्वार्थतियु किः - पूर्व तावन्- शह ठध्यानस्य सविद्धर्कतं- सविचारत्वम् अविचारत्वश्च यथाकम, मुक्तम् तत्र- रुस्तावद् वितर्कः विचारो वा १ इत्याकाङ्क्षामाइ 'चितक के खुए, विचारे अत्यवंजण जोग संक ली' इति । वितर्कः थुन मुच्यते वितर्क के खुए, विचारे अत्यवंजण जोग संक ली' इति । वितर्कः थुन मुच्यते वितर्क के खुए, विचारे अत्यवंजण जोग संक ली' इति । वितर्कः थुन मुच्यते वितर्क के खुए, विचारे अत्यवंजण जोग संक ली' इति । वितर्कः थुन मुच्यते वितर्क के खुए, विचारे अत्यवंजण जोग संक ली' इति । वितर्कः थुन मुच्यते वितर्क के खुए, विचारे अत्यविपर्ययरहितं निर्णयस्वरूप मित्यर्थः । विचारस्तु-अर्थ व्यञ्जनयोगसंक्रान्ति रुच्यते, तत्राऽर्धः परमाण्यदि द्रव्यं-पर्याध्य, व्यञ्जनं तद् वाचकः श्वन्या, योगाः- काय-वाङ्यनोरूपाः, संक्रमणं परिवर्त्तनं संक्रान्तिः, अर्थवचनकापादियोगानां परिदर्तनं विचार उच्यते । तत्राऽर्धसंक्रान्तिर्धया-यात्मादि द्रव्ययेक मालम्व्य जाययानं ध्यानं तदपडाय पर्यायं संक्रायति । पर्यायं ध्येय में परिवर्त्तन हो जाने पर भी ध्यान का प्रवाह यदि अचिच्छिन्न रहता हे तो चह् भी ध्यान ही कहलाता है, अनः पूर्वीक्त आद्यंक्ता को कोई अवकाज्ञ नहीं ॥७९॥

तत्वार्थनियुं कि—पहछे जुक्ठध्णन के प्राथमिक दो भेदों को मवितक फहा है। पहछे को खविचार और दूसरे को अविचार कहा है तो दितर्क और विचार किसे कहते हैं, उस आंजका का समाधान करते हें—-पहां चितर्फ का अर्थ छुन है, जिसके द्वारा वस्तु की चितर्कणा की जाय आलोचना किया जाय वह चिनर्क अर्थात् छुनज्ञान विचार का अभिपाय है अर्थ, न्यंजन और योग का संकर्मण। परमाणु आदि द्रव्य या पर्याय अर्थ वहलाता है, उसका वाचर जाव्द व्यंजन कहलाता है और काय, चचन तथा लन का व्यापार योग कहलाना हैं। संक्रमण का मनल्य है जल्द-फा होना। काययोग आदि के डलटफा को विचार कहते हैं। आत्मा आदि किसी एक द्रव्य का आलम्बन करके

પરિવર્ત્તન થઇ જવાંથી પણ ધ્યાનના પ્રવાહ કદાચ અવિચ્છિન્ન રહે તા પણ ધ્યાન જ કહેવાય છે, આથી પૂર્વોક્ત આશ'કાને કાેઇ સ્થાન નથી. ા૭૯ા

તત્ત્વાર્થનિર્ગુ કિત--પહેલા શુકલધ્યાનના પાથમિક બે ભેદોને સવિતર્ક કહેવામા આવ્યા છે. પહેલા ને સવિયાર અને બીજાને અવિયાર કહેલ છે તો નિતર્ક અને વિચાર કાેને કહે છે એ આશંકાનું સમાધાન કરીએ છીએ-અહીં વિતર્ક ના અર્થ શ્રુત છે. જેના વડે વસ્તુની વિંતર્ક ણા કરવામાં આવે, આલેાચન કરવામા આવે તે વિતર્ક અર્થાત્ શ્રુતજ્ઞાન વિચારના અભિપ્રાય છે અર્થ વ્યંજન અને ચાેગતું સંક્રમણ પરમાણુ આદિ દ્રવ્ય અથવા પર્યાય અર્થ કહેવાય છે તેના વાચક શખ્દ વ્યંજન કહેવાય છે અને કાય વચન તથા મનના વ્યાપાર યાેગ કહેવાય છે. સંક્રમણુના અર્થ થાય છે ઉલટ-ફેર થવું. કાયયાંગ આદિની ફેર-બદલીને વિચાર કહે છે. આતમા આદિ वाऽऽश्रित्य जायमानं यानं तं चिहाय द्रव्यमुपैति । अथ वाचक शब्दव्यझन संक्रान्तिर्यथा-एकं श्रुतशब्दमाळम्ब्य जायमानं शब्दान्तर मालम्वते, तदपि परित्यज्य शब्दान्तर मुपादत्ते, योग संक्रान्तिर्यथा-काययोगोपयुक्तध्यानं वाग्योगं संक्रामति, वाग्योगोपयुक्तध्यानञ्च-प्रनोयोगं संक्रामति, मनोयोगोपयुक्तध्यानञ्च-काययोगं संक्रामति, इत्येवं खल्ज-अर्थव्यज्जनयोगसंक्रमणं विचार उच्यते इति भावः । उक्तञ्च--

> 'डप्पायठिइ भंगाइ' पड़जायाण जमेगदव्वंमि । नाणानचाणुखरणं पुब्वगयसुयाणुसारेणं ॥१॥' 'खविचार मत्थ वंजणजोगंतरओ तयं पढम सुक्र । होइ पुहुत्त वियक सविचार सराग भावस्स' ॥२॥ 'जं पुण सुनिप्पकंप' निद्यायसुरणस्पइवमिवचित्तं । डप्पायठिइ भंगाइयाणमेगम्मि पड़जाए ॥३॥ अवियारमत्थवंजणजोगंतरओ तयं विइय सुक्र । पुब्बगय सुयालंबण मेगत्त वियक्तमवियारं ॥४॥

होने वाला घ्यान उस द्रव्य को छोडकर पर्याय में चला जाता है, पर्याय का चिन्तन करते-करते द्रव्य का चिन्तन करने लगता है, यह अर्थ का संक्रमण कहलाता है। व्यंजन की संक्रान्ति का मतल्ब यह है कि अत के किसी एक शब्द का चिन्तन करते-करते द्सरे शब्द का चिन्तन करने लगना। काययोग के अवलम्पन से शेने वाला ध्यान कहाचित् वचनयोग का आश्रय छेना है, कदाचित् किसी अन्य योग का यह योग चंक्रान्ति है। इस प्रकार अर्थ, व्यंजन और योग का संक्रमण होना विचार कहा गया है। कहा भी है—

'पूर्चगत श्रुन के अनुसार, अनेक नयों की अपेक्षा से एक द्रव्य

કાઇ એક દ્રબ્યતું આલમ્ખન લઇને ચનારૂં ધ્યાન તે દ્રબ્યને છેાડીને પર્યા યમાં ચાલ્શું જાય છે પર્યાયતું ચિન્તન કરતા કરતા દ્રબ્યતું ચિન્તન કરવા લાગે છે આ અર્થતું સંક્રમણુ કહેવાય છે, બ્યંજનની સંક્રાન્તિના અર્થ એવા થાય છે કે શ્રુતના કાઇ એક શબ્દતું ચિન્તન કરતા કરતા બીજા શબ્દતું ચિન્તન કરવા લાગવું કાયયાગના અવલમ્બનથી થનારૂં ધ્યાન કદાચિત વચનયાગના આશ્રય લે છે, કદાચિત્ કાઇ એન્ય યાગના આ યાગસંક્રાન્તિ છે આ રીતે અર્થ બ્યંજન અને યાગતું સંક્રમણુ થવું-વિચાર કહેવામાં આબ્યા છે, કહ્યું પણુ છે-

પૂર્વગત શ્રુત અનુસાર, અનેક નચાની અપૈક્ષાથી એક દ્રવ્યના ઉત્પાદ

छाया--उत्पाद स्थिति सज्ञादि पर्यायाणां यदेक द्रव्ये । नाना नयानुसरणं पूर्वेगतश्रुतानुसारेण ॥१॥ सविचार र्मश्व व्यञ्जन योगान्तरतरत्वधा प्रथमशुक्टम् । सविचार र्मश्व व्यञ्जन योगान्तरतरत्वधा प्रथमशुक्टम् । यत्पुनः लगिष्मश्रस्पं निवातत्तरणमदीपमिव चित्तम् । उत्पाद स्थिति सन्नादिकाना सेकस्मिन्पर्याये ॥२॥ अविचारमर्थ व्यञ्जन योगान्तर स्तथा डितीयशुक्टम् । पूर्वगत श्रुतावलम्वन सेकत्वविध्कं पविचारस् ४ ७९ । मूल्य्-विउत्परुगे दुविहे द्व्व्त्रसावस्येयओ ॥८०॥ छाया-ब्युत्सर्गो डिविधः, द्रव्यसादमेदतः ॥८०॥

के उत्पाद, ज्यय और ग्रीच्य आदि पर्यायों का अर्थ व्य नन और योग के परिवर्त्तन के साथ चिन्तन करना पृथक्त्वचितर्क-लविचार नामके प्रथम शुक्लध्यान कहलाता है। यह ध्यान छन्मस्थ में होता है। १-२

जो ध्यान वायुविहीन स्थान में रकखे हुए दीपक के समान निष्प्र-कम्प होता है और उत्पाद, व्यच तथा घौव्य : आदि में से किसी एक पर्याय का ही चिन्तन करता है वह एकत्वविनक अविचार नामक द्वरा शुक्लध्यान कहलाता है। यह ध्यान भी पूर्वगत श्रुत के आश्रय से होता है किन्तु अर्थ, व्यंजन और योग के संक्रमण से रहित होता है ॥ ३-४॥ ७९॥

'विउसग्गे दुविहे' इत्यादि सु० ॥८०॥

स्त्रार्थ--व्युत्सर्ग दो प्रकार का है--द्रव्यव्युत्सर्ग और भाव व्युत्सर्ग॥ ८०॥

વ્યય અને ધ્રીવ્ય આદિ પર્યાયોના અર્થ, વ્યંજન અને ચાેગના પરિવર્ત્તનની સાથે ચિન્તન કરતું પૃથકત્વવિતર્ક સવિચાર નામક પ્રથમ શુકલધ્યાન કહેવાય છે આ ધ્યાન છજ્ઞસ્થઅવસ્થામાં થાય છે 119 - રાા

જે ધ્યાન વાશુવિહીન સ્થાનમાં રાખવામાં આવેલા દીપકની માફક નિષ્પ્રકમ્પ હે ચ છે અને ઉત્પાદ વ્યય તથા ધ્રીવ્ય આદિમાંથી કાઇ એક પર્યાયનું જ ચિન્તન કરે છે. તે એકત્વવિતર્ક-અવિચ ર નામક બીજીં શુકલ ધ્યાન કહે-વાય છે. આ ધ્યાન પણ પૂર્વગત શ્રુતના આશ્રચથી થાય છે. ાાઉ-ઝાા ાાહના 'વिडरम्रगो दुविहे' ઇત્યાદિ

**સુવાર્થ** ––--ગ્યુત્સર્ગ એ પ્રકારના છે-દ્રવ્યવ્યુત્સર્ગ અને ભાવવ્યુત્સર્ગ ા૮૦ા

तत्त्वार्धदीषिका-पूर्वं तावत्-आभ्यन्दरतएसः मायश्चित्तादि भेदेन पर् विधत्वपतिपादनात् ६त्र-यथाक्रमं प्रायश्चित्तादयः गरूपिताः, सम्मति-क्रम माग्नस्य पञ्चमाभ्यन्तरतपत्नो च्युक्सर्गरूपस्य द्रव्य सावभेदेन द्वैविध्यं मरूप-यितुमाइ-'चिडरूण्गे दुचिहे' इश्यादि । व्यु'सर्गो च्युत्सर्जनं, स द्विधिो, द्रव्य-मावभेदतः, तत्र-द्रव्यत उपध्यादिममत्दवर्जनं व्युत्सर्गः मावतः कपायत्यागो भावच्युक्तर्गः, इत्येवं द्विचि च्युत्सर्गः अधना-व्युन्तर्भं इति कायोत्सर्गः काय-ममत्त्वत्यागः शयनाऽऽप्तनस्थानेषु काय चेण्टावर्जनम् । सोऽपि द्विचिः, इत्व-रिको यावत्कथिवश्चेति ॥८०॥

तत्वार्थनियु क्तिः पूर्वे खद्ध-मायश्चित्त, विनय, चैयावृत्त्य, स्वध्याय व्युत्सर्ग मेदेन पह्विधस्याऽऽभ्यन्तरतपसा यथाक्रमं मायश्चित्तादीतां सभेदं मरूवणं कृतम्,

तत्वार्थदीपिका--पहछे आभ्यन्तर तप के छह मेदों का निरूपण किया गया था, उनमें खे प्रायश्चित्त आदि का निरूपण हो चुका, अब कमप्राप्त पाचवें आभ्यन्तर तप व्युत्खर्ग के द्रव्य और आव के मेद से दो प्रकार बतछाते हिं हिं--

च्युत्लग के दो सेद हैं-द्रव्यव्युत्लग और गावच्युत्लग। उपधि आदि का त्याग द्रव्यव्युत्लग कहलाता है और कषायों का त्याग भावव्युत्लग कहलाता है। व्युत्सर्ग को कायोत्सर्ग और जायममत्व-त्याग भी कहते हैं जिसका आदाय है ज्ञायन, आसन एवं स्थान में काय की चेष्टा का त्याग। उसके भी दो मेद हें-हत्वरिक और यावत्कथिक ॥८०॥

तरवार्धनियु कि--पहछे प्रायश्चित्त विनग, वैघावृत्य स्वाध्याय और

તત્ત્રાર્થદીપિકા-પહેલા આભ્યન્તર તપના છ ભેદાેનું નિરૂપણુ કરવામાં આવ્યુ હતું તેમાંધી પ્રાયસ્ચિત્ત આદિનું નિરૂપણુ થઇ ગશું હવે કમપ્રાપ્ત પાંચમાં આભ્યન્તર તપ વ્યુત્સર્ગના દ્રવ્ય અને ભાવના ભેદથી બે પ્રકાર બતા-વીએ છીએ–

વ્યુત્સર્ગાના છે લેદ છે-દ્રવ્યવ્યુત્સર્ગ અને ભાવવ્યુત્સર્ગ ઉપધિ આદિના ત્યાગ દ્રવ્ય વ્યુત્સર્ગ કહેવાય છે અને કષાયોના ત્યાગ ભાવવ્યુત્સર્ગ કહેવાય છે. વ્યુત્સર્ગને-કાચાત્સર્ગ અને કાયમસત્વત્યાગ પદ્ય કહે છે જેના આશય છે શયન આસન અને સ્થાનમાં કાયની ચેબ્ટાના ત્યાગ તેના પણ છે લેદ છે--ઇત્વરિક અને યાવત્કથિક ાા૮વ્યા

તત્ત્વાર્થનિર્યુકિલ – પદ્ધેલા પ્રાયશ્ચિત્ત, વિનય, વૈયાવૃત્ય, સ્વાધ્યાય અને

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.७ स्.८० व्युत्सर्गतपसोद्वैविध्यनिरूपणस् ५६९

सम्मति-जनमाप्तस्य पञ्चमाभयःतरतपसो द्रव्य-मान भेदेन द्विविधस्य मरूपणं कर्तमाह-'विडसरगे द्विहे, द्व्वभावसेयओ'-इति । व्युरसगों विविधस्य कायव्यापारस्य मचचनविहितेन चिविधोत्सर्ग स्तम्पागः स-दिविधो भवति, द्रव्यभावभेदतः । तत्र-द्रव्यतो वाह्योपधे व्युत्तुर्ग-स्त्यागो द्रव्यव्युन्सर्गः, वाह्योपधि मनस्वत्याग इत्यर्थः। भावतश्चाभ्यन्तरोपधेः क्रोध।दिकपायरूपस्य व्युन्सर्गस्त्यागो भावव्युत्सगीः स च मनोवाककार्यः कोधादिकपायाणां कृतकारिताऽनुमतिभिश्व भावव्युत्सगों व्ययदिइयने । उक्तञ्च व्यख्याम्ह्रगौ श्रीभगवती सुत्रे २५- शतके ७ उद्देशके ८०२ सूत्रे -'विउमग्गो द्विहे पण्णत्ते, तं जहा-दव्वविउसग्गे य-भाव विउसग्गेप' व्युत्सगी दिविधः मज्ञप्तः, तचया-द्रव्यव्युत्सर्गश्च, भावव्युत्सर्गश्चिति

च्युरसर्ग के भेद से आभ्यन्तर तप के छह भेद कहे गए थे। उनमें से प्रायश्चित्त आदि का भेद् प्रदर्शनपूर्वक निरूपण किया गया। अब कमप्राप्त पांचवें आभ्यन्तर तप व्युन्सर्ग के दो सेदों की प्ररूपणा करते हैं---

विविध प्रकार के काण्विक व्यापार का आगमोक्त विधिसे त्याग करना व्युत्सर्ग है उसके दो भेद हें-द्रव्यव्युत्सर्ग और आदव्युत्सर्ग। याद्य उपघि संवंधी मगत्व का त्याग करना द्रव्यव्युत्सर्ग हैं और आभ्यन्तर उपछि कषाय का तपाग करना आवन्युन्सगी है। मन, वचन काय से कृत, कारित और अनुमोदन से दापायों का त्याग करना भावन्युन्सर्ग कहलाता है। अगवनी ख्व जातक २५, उदेशक ७ में कहा गया है-द्रव्य और आवके भेर से व्युग्लनी, दो पकारका है। इस

વ્યુત્સર્ગના ભેદઘી અ ભ્યન્તર તપના છ ભેદ કહેવામાં આવ્યા હતા તેમાંથી પ્રાયશ્ચિત્ત આદિના ભેદ પ્રદર્શનપૂર્વક નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું હવે કમપ્રાપ્ત પાંચમાં આભ્યન્તર તપ વ્યુત્સર્ગના બે ભેદોની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ–

विविध प्रકारना કायिं व्य पारने। आगमे। इत विधिथी त्यांग हरवे। વ્યુત્સર્ગ છે તેના છે લેવ છે-દ્રવ્યવ્યુત્સર્ગ અને ભાવવ્યુત્સર્ગ ભાદ્ય ઉપધિ સંખંધી મમત્વના ત્યાગ કરવાં દ્રવ્યવ્યુત્સર્ગ છે, અને આભ્યન્તર ઉપધિ કષાયનો ત્યાગ ભાવવ્યુત્સર્ગ છે મન વચન, કાગથો તથા કૃતકારિત અને અનુમાદનયી કષાચાનો ત્યાગ કરવા ભાવવ્યુત્સર્ગ કહેવાય છે, ભગવતી સત્ર શતક ૨૫, ઉદ્દેશક હમાં કહ્યું છે-દ્રવ્ય અને સાવના ભેદથી વ્યુત્સગ<sup>°</sup>

तथा च वाह्योपध्यादि ममस्व व्युत्सगों ट्रव्य व्युश्सर्ग उच्य्ते आभ्यन्तर क्रोधादि कवाय व्युत्सर्गश्च भावव्युत्सर्ग उच्यते ।।८०।।

इति श्री विश्वविख्यात-जगद्वल्लभ-प्रसिद्धवाचक-पश्चदशभाषा कठितललितकलापालापकमविशुद्धगद्यपद्यानैकग्रन्थनिर्मापक, वादिमानमर्दक-श्रीशाहूच्छत्रपति कोल्हापुरराजमदत्त-'जैनाचार्य' पदभूषित - कोल्हापुरराजगुरु-बाल्वन्रसचारि-जैनाचार्य - जैनधर्मदिवाकर पूज्य श्री पासीलालव्रतिविरचियां श्री दीपिका-निर्श्वक्ति व्याख्या द्वयो-तस्य तत्त्वार्यस्वत्रस्या सप्तमो-ध्याय सम्राप्तः ॥७॥

प्रकार बाह्य उवधि का त्यान द्रव्यव्युत्सर्ग और कोध आदि आभ्यन्तर उपधि का त्याग भावव्युत्सर्ग कहलाता हैं ॥८०॥ जैनाचार्य जैनधर्मदिवाकर पूज्यश्री घासीलालजीमहाराजकृत 'तत्त्वार्थसूत्र' की दीपिका-निर्युक्ति व्याख्या का सालवां अध्याय समाप्त ॥७॥

એ પ્રકારના છે-આવી રીતે આદ્ય ઉપધિના ત્યાગ દ્રવ્યવ્યુત્સર્ગ અને કોધ આદિ આભ્યન્તર ઉપધિનો ત્યાગ ભાવવ્યુત્સર્ગ કહેવાય છે. ા૮૦ા જૈનાચાર્ય જૈનધર્મદિવાકર પૂજ્યશ્રી ઘાસીલાલજી મહારાજકૃત ''તત્ત્વાર્થ સૂત્ર''ની દીપિકા–નિર્શું કિત વ્યાખ્યાના સાતમા અધ્યાય સમાપ્ત: ાાબા

छाया-- 'देशतः कर्मक्षयो निर्जेरा ।१

मूल्प्-देसओ कम्सक्खओ निज्जरा ॥१॥

अथाऽप्टमोध्यायः प्रारम्धते

तत्वार्धदीपिफा--जीवादि नवतत्त्वानां यथाक्रमं मरूपणार्थं पूर्वं जीवादि

संवरतत्त्वपर्यन्तं सप्तवत्त्वानां मरूपणं कृतम्, सम्मति-क्रममाप्त मष्टमं निर्जरा-

तत्वं मरूपयितु मष्टममध्याय सारमते-'देखओ कम्मकखओ निजरा' इति।

देशतो न तु-सर्वतः कर्मसयः कर्मणां ज्ञानावरणोदि कर्मणां क्षयः, आत्मप्रदेशतो

देशतः पृथग् भवनम्, विपाकेन-कर्मफलभोगेन-तपसा चाऽनज्ञनादिना देशतो

विनाशः परिंगटनं जीवात्मनि वस्त्रे लिप्तस्य संग्लिण्टस्य कर्ममळस्य पृथग्भवनेन देशवो विध्वंसनं निर्जरा-उच्यते । तथा च जीवरूपे वस्त्रे कर्मरूपमलस्य ज्ञानरूप

अष्टम अध्याय का पारंभ

'देस ओ कम्पक्त्वओ निज्ञरा' स्त्रार्थ—एक देश से कर्मझय होना निर्जरा है ॥१॥ तत्त्वार्थदीपिका—जीव आदि नौ तत्वों फा निरूपण करते हुए जीव से छेकर संवर तत्त्व पर्यन्त खान तत्त्वों का निरूपण किया जा चुका अब कमप्राप्त आठवें निर्जरातत्त्व की प्ररूपणा करने के लिए आठवां

अध्याय का आरंभ करते हें--ज्ञानावरण आदि कमों का आत्मप्रदेशों से पृथक होना अर्थात् विपाक (कर्मफल के भोग) से और तपस्पा के एक देश से विनाश होना निजेरा (कर्मफल के भोग) से और तपस्पा के एक देश से विनाश होना निजेरा है। जैसे वस्त्र में लगा मैंज धुलने पर हट जाता है उसी प्रकार कर्म आत्मप्रदेशों से अलग हो जाते हैं। जीव रूपी वस्त्र में, कर्म रूपी मल

આઠમા અધ્યાયના પ્રાર'લ

'देसओ कम्मकखओ निज्जरा' धत्याहि

સુત્રાર્થ - એક દેશથી કમંદ્યય થવા નિજેરા છે ા ૧ ા

તત્ત્વાર્થદીપિકા — જીવ આદિ નવ તત્વાનું નિરૂપણ કરતા થકા જીવથી લઇને સ'વર તત્વ પર્ય'ન્ત સાત તત્વાનું નિરૂપણ કરવામાં આવી ગશું, હવે કમપ્રાપ્ત આઠમાં નિર્જરા તત્ત્વની પ્રરૂપણા કરવાને માટે આઠમાં અધ્યયનના પ્રાર'લ કરીએ છીએ–

દ્યાનાવરણ આદિ કર્મોનું આત્મ પ્રદેશાથી છૂટા પડવું અર્થાત્ વિપાક (કર્મક્ળના ભાેગ) થી અને તપસ્યાથી એક દેશથી વિકાસ થવા નિર્જરા છે. જેમ વસ્ત્રમાં લાગેલા મેલ તેને ધોવાથી દૂર થઇ જાય છે તેજ રીતે કર્મ આત્મ પ્રદેશાથી જીદું થઇ જાય છે. જીવરૂપી વસ્ત્રમાં કર્મરૂપી મળના, જ્ઞાન- जलेनाऽनग्रनादि तपः संयसरूपक्षारद्रव्येण प्रक्षालनद्वार। निर्जरातत्त्वं व्यप दिश्यते, निर्जरणं-देशतः परिशटनं निर्जरेति व्युत्पत्तेः ॥१॥

तत्वार्थनियु रितः — पूर्व तावद् जीवादि संवर् पर्यन्तसप्ततत्त्रानां मरूपणं कृतम्, सम्यति-क्रस भाष्तस्याऽष्टमस्य निर्जरा तत्वस्य प्ररूपणं वर्तु मष्टममध्याय मारमते – 'देसओ कम्झक्ख ओ निज् नरा' इति । देशनो न तू – सर्वतः कर्मक्षयः कर्मणां ज्ञानावरणदर्शनावरणादि कर्मणां विपाक्तानां वा देशतः क्षयो – विनाग्नः परिग्नटनम् आत्मप्रदेशेभ् गे विघटनं – पृथग्भवनं निर्जरोच्यते । 'निर्जरणं परि-दाटनं निर्जरा' – इति न्युत्वत्तेः, तथा च – रूत्रीपार्जितानां कर्मणाम् आत्म संश्वि-ष्टानां विपाकेन वेदनरूपक्रर्मफल्डमोगेन – तपसा चाऽनशनादिना द्वादशविधेनाऽऽ-सेन्यमानेन देशतः क्षयो विध्वंसनं निर्जरातत्त्वं न्दपदिव्यते । पद्याऽत्यस्प वस्ते जतुकाष्ठयत् – संविद्यप्ट ग्रानावरणादि कर्मरजोमळस्य ज्ञानरूपादि संहि-

का, ज्ञान रूपी जल से, अनजान आदि तप एवं संयम रूपी खार (सोडे) से प्रक्षालन द्वारा हट जागा निर्जरातन्व है। १!

तत्वार्थनिर्युक्ति--पहछे जीव से छेकर संवर पर्यन्त सात तत्त्वों का निरूपण किया गया अव कप्रानुसार आठवें निर्जरा तत्व का निरू पण करने के लिए आठवां अध्याय प्रारंभ किया जाता है।

विपाक को प्राप्त अधवा नहीं प्राप्त ज्ञानावरण आदि कमों का एक देश से क्षय होना--आत्मप्रदेशों से पृथक् हो जाना निर्जरा है। पूर्वी-पार्जित और आत्मप्रदेशों के साथ एकमेक हुए कर्म विपाक के द्वारा अर्थात फरुभोग के द्वारा पारड प्रकार के अनज्ञन आदि तवों के द्वारा क्षय को पाप्न हो जाते हैं, उसी को निर्जरा कहते हैं।

इस प्रकार अत्मा रूपी बस्त्र में द्ध और पानी की तरह परस्पर

રૂપી જળથી અનશન આદિ તપ અને સંયમ રૂપી ખાર (સાેડા) થી પ્રક્ષાલન દ્વારા દૂર ધઇ જવું નિર્જરાતત્વ છે. ॥ ૧ ॥

તત્ત્વાર્થ નિર્શુ કિતઃ --- પહેલા જીવથી લઇને સ'વર પર્ય ન્ત સાત તત્ત્વનું નિરૂપણુ કરવામાં આ વ્યું, હવે કમાનુસાર આઠમાં નિજ રાતત્ત્વનું નિરૂપણુ કરવા માટે આઠમા અધ્યાય શરૂ કરવામાં આવે છે.

વિપાકને પ્રાપ્ત અથવા નહીં પ્રાપ્ત જ્ઞાનાવરણ આદિ કર્માના એકદેશથી ક્ષય થવા આત્મપ્રદેશાથી પૃથક્ ચ્વું નિર્જરા છે પૂર્વાપાર્જત અને આત્મપ્રદેશાની સાથે એકમેક થયેલા કર્મ વિપાક દ્વારા અર્થાત્ કળલાગ દ્વારા બાર પ્રકારના અનશન આદિ તપા દ્વારા ક્ષયને પ્રાપ્ત થઇ જાય છે, તેને જ નિજરા કહે છે. આ રીતે આત્મારૂપી વસ્ત્રમાં, દૂધ અને પાણીની જેમ પરસ્પર અદ્ધ જ્ઞાના लेनाऽनग्रन गायथितादि तपः संयसरूप क्षारद्रव्देण परिग्रोधन द्वारा निष्कासनं निस्स रणं निर्जरेत्यवगन्तव्यम् । उत्तराध्ययने ३०-अध्ययने ६ गाथायाञ्चोक्तम् 'एवं तु संजयरसावि पावकम्मनिराखवे । अवकोड़ी संचियं कम्भं तवसा निङजरिङजह' ॥१॥ एवन्तु संयतस्याऽपि पापकर्मनिरास्रवे । भवकोटी सञ्चितं कर्म तपसा निर्जीर्थते ॥१॥

मूल्म्-हा दुविहा, विवागजा-अविवागजा य ॥२॥

छाया-सा द्विधा, विशक्तजाऽविपाकजा च ॥२॥

तत्वार्थदीपिका-पूर्वसवे-देशतो जानावरणादि कर्भक्षयरूपं निर्जराठत्वं मरूपितम्, सम्मति-तद्भेदं मतिपादयितुमाह-'रा दुविएा' इत्यादि। सा खलु पूर्वोक्तस्वरूगा निर्जरा द्विचिंग भवति, तष्प्रधा-विपाकजाऽविपाकजाचेति, तत्र-वह ज्ञानावरणीय आदि कर्म रूपी रज-मल का, ज्ञानादि रूप जल से एवं अनकान आदि तथा प्राथश्चित्त आदि तप रूपी छोडे से जोधन होकर हट जाना नर्जरा समझगा चाहिए। उत्तराध्ययन के तीसवै अध्ययन की छठी गाधा में कहा है--

पापकमों का आखद रुक जाने पर संघमी पुरुष के करोडों भवों में संचिन कर्मों की तपस्या के ढारा निर्जरा हो जाती है ॥१।

'मा द्विहा विवागजा' इत्यादि

निर्जरा दो प्रकार की है-चिपानजा और अविपारजा॥२॥

तत्वार्थतीपिका-पूर्वसूझ में ज्ञानावरण आदि का एक देश से क्षय होने रूप निर्दरातरण जा निरूपण किया गया है, अब उलके मेदों का प्ररूपण करते है--

વરણીય આદિ કર્મ રૂપી રજ-મેલને। ગ્રાનાદિ રૂપ જળથી અને અનશન આદિ તથા પ્રાયશ્ચિત્ત આદિ તપ રૂપી સાેડાથી શુદ્ધ થઇને દ્રર થઇ જવું, નિર્જરા સમજવું જોઇએ. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના ત્રીસમાં અધ્યયનની છટ્ઠી ગાથામાં કહેવામાં આવ્યું છે—

પાપકર્મોના આસવ રાકાઇ જવાથી સંયમી પુરૂષના કરાડા ભવામાં સંચિત કર્મેાની તપસ્યા દ્વારા નિર્જરા થઈ જાય છે. ા ૧ ા

'सा दुविहा विवागजा' ४त्याहि

सूत्रार्थ-निर्जश छे प्रधारनी छे-विपाडल अने अविपाडल गरा।

તત્ત્વાર્થદીપિકા — પૂર્વસૂત્રમાં જ્ઞાનાવરણુ આદિતું એક દેશથી ક્ષય થવા **રપ નિજેરા તત્વનું નિરૂપણુ કરવામાં આવ્યું છે, હવે તેના ભે**કેાનું પ્ર**રૂપ**ણુ કરીએ છીએ- विवाकः कर्मफलकेदनरूपो भोगः तस्माद् विपाकाद् जाता-निप्पन्ना जायमाना उत्प-चमाना निप्पचमाना वा निर्जरा देशतः ष्टधग्मवनरूपा विपाकजा व्यपदिवयते १। तथाविधकर्भफलमोयरूपविपाकं विनैवाऽनशनप्रायश्चित्तादिना तपः संयमेन जाता देशतः प्र्यग्मवनरूपा निष्पना जायमाना वा निर्जराऽविपाकजा व्यप दिश्यते २, तत्र-नारकतिर्यङ्मसुष्पदेव चतुर्गतिषु नाना जातिविशेष भ्रमि विद्यूर्णित संसारमहार्णवे चिरं परिभ्रमणं क्रुवतो जीवस्य शुमाश्रमस्य कर्मणः क्रमेण परिपाइकालमाप्तफलानु मदोदयावलिकास्रोतोऽनुपविष्टस्यारव्धफलस्य या निहत्तिः सा विपाकजा निर्जरा मवति । किन्तु-यत्पुनः कर्मविपाककाला-प्राप्तयेव-औपक्रमिकक्रियाविशेष सामर्थ्यादनुदीर्णं हठादुदीय्योदयावलिका प्रवेश्य वेद्यते वद्वि ताप सन्धूग्तादिनाऽऽम्र-पनसादिपाक्तवत् साऽविपाकजा निर्जराऽवगन्तव्या-हति मावः ॥२॥

निर्जरा के दो मेद हैं-विपाकजो और अविपाकजा। उदय में आए हुए कर्म के फल को भोगना विपाक कहलाता है, उससे होने वाली निर्जरा विपाकजा निर्जरा कहलातो है। दूसरी अविपाकजा निर्जरा का अर्थ है-कर्म के फल को भोगे विना ही अनदान-प्रायधित्त आदि तप-अर्थ के डारा होने वाली निर्जरा।

रारक, तिर्थच, मनुष्य और देवगति रूप संसार-महासागर में अनादि काल से भ्रमण करते हुए जीव के, परिपाक को प्राप्त शुभ और अज्युम कर्म, टद्यायलिका में प्रविष्ट हो कर और अपना फल देका हट जोते हैं, उसे सविपाक निर्जाा कहते हैं। किन्तु स्थिनि काल पूर्ण हुए विना ही किसी औपक्रमिक क्रियाविशेष के सामर्थ्य से जो कर्म हठान् उदय में छे लाया जाता है और उदयावलिका में प्रविष्ट करा कर फल

નિર્જરાના બે ભેદ છે-વિપાકજા અને અવિપાકજા ઉદયમાં આવેલા કર્મના કળને ભાેગવવા તે વિપાક કહેવાય છે, તેનાથી ચનારી નિર્જરા વિપાકજા નિર્જરા કહેવાય છે બીજી અવિપાકજા નિર્જરા જે કર્મના ફળને ભાેગવ્યા વગર જ અનશન પ્રાયસ્થિત્ત આદિ તપશ્ચર્યા દ્વારા ચનારીનિર્જરા છે.

નારકી, તિર્ય ચ, મનુષ્ય અને દેવગતિ રૂપ સંસાર મહાસાગરમાં અનાદિ કાળથી ભ્રમણ કરતા થકા જીવને, પરિપાકને પ્રાપ્ત શુમ અને અશુભ કર્મ ઉદયાવલિકામાં પ્રવિષ્ટ થઇને અને એમ્તું ફળ પ્રદાન કરીને દૂર થઈ જાય તેને સવિપાક નિર્જરા કહે છે પરન્તુ સ્થિતિકાળ પૂર્ણ થયા વગર જ કાેઈ ઔપક્રનિક ક્રિયા વિશેષના સામચ્ચ થી જે કર્મ ઉદયમાં લાવવામાં આવે છે અને ઉદયાવલિકમાં પ્રવિષ્ટ કરાવીને ફળ ભાગવી લીધા આદ તે આત્માથી दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ स्.२ निर्जराया: द्वैविध्यनिरूपणम्

तत्त्वार्धनिर्युक्तिः—-पूर्वसत्रे-कर्म क्षयरूपनिर्जरायाः स्वरूपं निरूपितम्, सम्पति-तस्या भेददयं मतिपादियितुमाह-'खा दुचिहा, चित्रामजा अविवा-गजा-य' इति । सा पूर्वोक्तस्वरूपा निर्जरा दिविधा मवति, तघया-दिपाकजाऽ-विपाकजाचेति । तत्र-विपचनं विषाकः, उदयावलिकामवेग्नः, झानावरणादि कर्मणां विशिष्टो नानाप्रकारको चा पाकः कर्मफल्लानुमावो विपाकः, अप्रशस्त शुम-परिणामाना मुत्कटः, मज्ञस्त शुमपरिणामाना मनुत्कटश्च कर्मवन्धफल्मोग रूपो-ऽनुभवः, सर्दासां कर्मप्रकृतीनां फर्म्भोगो विपाकोदयोऽनुमाव उच्यते । विविशः पाको विपाकः, स खल्द-दिपाक स्तव्या भदति, अन्यथा च भवति, यथा येना-ऽध्यवसायमकारेण याद्रग्मावं वद्धं कर्म भदति तत्तया तेनैव मशरेण विषच्यते

भोगने के पश्चात् वए आत्मा से प्रथक्त हो जाता है, उसे अविपाकजा निर्जरा कहते हैं जैसे गर्मी पहुंचाजर आप को खमय से पहछे ही पका लिया जाता है, जसी प्रकार स्थिति का परिपाक होने से पहछे ही तपस्या आदि के द्वारा कर्म को विपाकोन्छुख कर लेना अविपाकजा निर्जरा है।।२॥

तत्वार्धनिर्युक्ति--पूर्वसूत्र में निर्जरा का स्वरूप प्रतिपादन किया गया, अप उसके दो भेदों का निरूपण करते हैं--

निर्जरा दो प्रकार की है-विमकजा और अविपाकजा। ज्ञानावरण आदि कमों का नाना प्रकार को जो फलानु भव है, वह विपाक कहलाता है। सभी कर्मप्रकृतियों का फलभोग-विपाकोदय अनुआव कहा जाता है। विविध प्रकार के पाक को भी विपाक करते हैं। कर्भ का विपाक कभी बसी रूप में रोता है, जिस रूप में बांधा है और कभी अन्यधा भी

પૃથફ થઇ જાય છે, તેને અવિષાકજા નિર્જરા કહે છે. જેમ ગરમી આપીને કેરીને સમય થતા પહેલા જ પકાવી લેવામાં આવે છે. તેવી જ રીતે સ્થિતિ ના પરિષાક થતાં અગાઉ જ તપસ્યા આદિ દ્વારા કર્મને વિષાકાેન્મુખ કરી લેવા તે અવિષાકજા નિર્જરા છે ાા ૨ ા

તત્ત્વાર્શ'નિર્ચુ'કિત – પૂર્વ'સૃત્રમાં નિર્જ રાનું સ્વરૂપ પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યુ, હવે તેના છે ભેદાનું નિરૂપણુ કરીએ છીએ

નિજેરા છે પ્રકારની છે-વિપાકલ અને અવિપાકલ જ્ઞાનાવરણ આદિ કર્મા ના જીદા જીદા પ્રકારના જે ફલાતુલવ વિપાકાદય અનુભવ છે તે તિપાક કહેવાય છે બધી કર્મ પ્રકૃતિયાના ફળ ભાેગને વિપાકે.દય અનુભાવ કહેવામાં આવે છે વિવિધ પ્રકરના પાકને પણ વિપાક કહે છે કર્મના વિપાક કાઇવાર તે જ રૂપમાં દ્વાય છે, કે જે રૂપે અહ્યું હાય અને કથારેક અન્યથા પણ હાય છે. विषाकः वर्मफल केदनरूपो भोगः तस्माद् विपाकाद् जाता-निष्पन्ना जायमाना उत्प चमाना निष्पचमाना वा निर्जरा देशतः ष्टथग्मवनरूपा विपाकजा व्यपदिश्यते १। तथा विधकर्भफल मोगरूपविषाकं विनैवाऽनशनप्रायश्चित्तातिपः संपमेन जाता देशतः प्रथग्मवनरूपा निष्पन्ना जायमाना वा निर्जराऽविपाकजा व्यप दिश्यते २, तत्र-नारकत्तिर्यङ्गनुष्पदेव चतुर्गतिषु नाना जातिविशेष भ्रमि विघूर्णित संसारमहार्णवे चिरं परिश्रमणं क्वर्वतो जीवस्य शुभाग्रमस्य कर्मणः क्रमेण परिपाक्तकालमाप्तफलानु मदोदयावलिकास्रोतोऽनुमविष्टस्यारव्धफलस्य या निहत्तिः सा विपाकजा निर्जरा भवति । किन्तु-यत्पुनः कर्मविपाककाला-माप्तमेव-औपक्रमिकक्रियाविशेष सामर्थ्यादनुदीर्णं हठादुदीस्योदियावलिका मवेश्य वेचते वहि ताप सम्धूपनादिनाऽऽम्र-पनसादिपाक्वत् साऽविपाकजा निर्जराऽवणन्तव्या-इति भावः ॥२॥

निर्जरा के दो मेद हैं-विषाकजो और अविपाकजा। उदय में आए हुए वर्म के फल को भोगना विपाक कहलाता है, उससे होने वाली निर्जरा विपाछजा निर्जरा कहलातो है। दूसरी अविपाकजा निर्जरा का अर्थ है-कर्म के फल को भोगे विना ही अनद्यान-प्रायश्चित्त आदि तप अर्थ के द्वारा होने वाली निर्जरा।

नारक, तिर्यच, मनुष्य और देवगति रूप संसार-महासागर में अनादि काल से भ्रमण करते हुए जीब के, परिपाक को प्राप्त शुम और अशुन कर्म, एदयावलिका में प्रविष्ट हो कर और अपना फल देका हट जाते हैं, उसे खबिपाक निर्जाा कहते हैं। किन्तु स्थिति काल पूर्ण हुए विना ही किसी औपकमिक कियाबिरोब के सामर्थ्य से जो कर्म हठान् उदय में छे लाया जाता है और जदयावलिका में प्रविष्ट करा कर फल

નિર્જરાના એ ભેદ છે-વિપાકજા અને અવિપાકજા ઉદયમાં આવેલા કર્મના ક્ળને ભાગવવા તે વિપાક કહેવાય છે, તેનાથી ચનારી નિર્જરા વિપાકજા નિર્જરા કહેવાય છે બીજી અવિપાકજા નિર્જરા જે કર્મના ક્ળને ભાગવ્યા વગર જ અનશન પ્રાયશ્ચિત્ત આદિ તપશ્ચર્યા દ્વારા થનારીનિર્જરા છે.

નારકી, તિર્ય'ચ, મનુષ્ય અને દેવગતિ રૂપ સ'સાર મહાસાગરમાં અનાદિ કાળથી ભ્રમણ કરતા થકા જીવને, પરિપાકને પ્રાપ્ત શુંમ અને અશુભ કર્મ ઉદયાવલિકામાં પ્રવિષ્ટ થઇને અને એમ્તુ' ફળ પ્રદાન કરીને દૂર થઈ જાય તેને સવિપાક નિર્જરા કહે છે પરન્તુ સ્થિતિકાળ પૂર્ણ થયા વગર જ કાેઈ ઔપકમિક ક્રિયા વિશેષના સામથ્ય થી જે કર્મ ઉદયમાં લાવવામાં આવે છે અને ઉદયાવલિકમાં પ્રવિષ્ટ કરાવીને ફળ લાેગવી લીધા બાદ તે આત્માથી

404

रौपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ स्.२ निर्जराया: द्वैविध्यनिरूपणम्

तत्वार्धनिर्युक्तिः—पूर्वस्रते-कर्म क्षयरूपनिर्जरायाः स्वरूपं निरूपितम्, सम्पति-तस्या भेदद्रयं मतिपादियितुमाह-'छा दुचिहा, चित्राजजा अविवा-गजा-य' इति । सा पूर्वोक्तस्वरूपा निर्जरा दिविधा सवति, तद्यथा-दिपाकजाS-विपाकजाचेति । तत्र-विपचनं विपाकः, उदयावलिकामवेग्रः, ज्ञानावरणादि कर्मणां विशिष्टो नानाप्रकारको वा पाकः कर्मफल्डानुमावो विपाकः, अपगस्त शुभ-परिणामाना मुत्कटः, प्रगस्त शुभपरिणामाना मनुत्कटश्च कर्मवन्धफल्भोग रूपो-ऽनुभवः, सर्वांसां कर्मप्रकृतीनां फल्भोगो विपाकोदयोऽनुमाव उच्यते । विविगः पाको विपाकः, स खल्छ-दिपाक स्तथा सवति, अन्पर्था च सवति, यथां येना-ऽध्यवसायमकारेण याद्रग्मावं वद्धं कर्म सदति तत्तथा तेनैव प्रश्नारेण विषच्यते

भोगने के पश्चात् वह आत्मा से प्रथक्त हो जाता है, उसे अविपाकजा निर्जरा कहते हैं जैसे गर्मी पहुंचायर आप को खमय के पहछे ही पका लिया जाता है, जसी प्रकार रिधति का परिपाक होने से पहछे ही तपस्या आदि के द्वारा कर्म को दिपाकोन्छुख कर लेना अविपाकजा निर्जरा है॥२॥

तत्वार्थनिर्युक्ति--पूर्वसूत्र में निर्जरा का स्वरूप प्रतिपादन किया गया, अब उसके दो मेदों का निरूपण करते हैं—

निर्जरा दो प्रकार की है-विराकजा और अधिपाकजा। ज्ञानावरण आदि कमों का नाना प्रकार फो जो फठानु भव है, वह विपाक कहलाता है। सभी कर्मप्रकृतियों का फलभोग-विपाकोदय अनुआव जहा जाता है। विविध प्रकार के पाक को भी विपाक करते हैं। कर्झ का विपाक कभी विविध प्रकार के पाक को भी विपाक करते हैं। कर्झ का विपाक कभी उसी रूप में रोना है, जिस रूप में बांधा है और कभी अन्यधा भी पृथर था लय छे, तेने अविपाडल निर्जरा ३६ छे. जेस गरभी आपीने हेरीने सभय थता पडेला ज पडावी बेवामां आवे छे. तेवी ज रीते स्थिति ने। परिपाड थतां अगाઉ ज तपस्था आदि द्वारा डर्भने विपाडेान्मु हरी बेवा ते अविपाडल निर्जरा छे ॥ २ ॥

તત્ત્વાર્થાનર્ચુકિત – પૂર્વસૃત્રમાં નિર્જરાનું સ્વરૂપ પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યુ, હવે તેના બે ભેદાનું નિરૂપણુ કરીએ છીએ

નિર્જરા એ પ્રકારની છે-વિપાકજા અને અવિપાકજા જ્ઞાનાવરણ આદિ કર્મા ના જીદા જીકા પ્રકારના જે ફલાતુલવ વિપાકાદય અનુભવ છે તે વિપાક કહેવાય છે અધી કર્મપ્રકૃતિયાના ફળ લાેગને વિપાકે દય અનુભાવ કહેવામાં આવે છે વિવિધ પ્રકરના પાકને પણ વિપાક કહે છે કર્મના વિપાક કાઇવાર તે જ રૂપમાં દ્વાય છે, કે જે રૂપે અ.ધ્યું હાેય અને કયારેક અન્યથા પણ હાેય છે.

4194

अन्यथा च-प्रकारान्तरेणापि च विषच्यते, स च विषाकः कर्मफलमोगो-रसोन ऽनुभावश्वोच्यते, स च तीव्र-सन्दादिभेदो थनति । तत्र-कदाचित् शुभपपि कर्मा-ऽशुभविषाकत्वयऽनुभूयते, अशुभञ्च-शुभत्तिपाकतयाऽनुभूतं भवति, सर्वांसां कर्म-प्रकृतीनां फलमोगो विषाकोदयाऽनुभाववन्धाद् जीदरयाऽनुभवनमिच्छाऽनिच्छा पूर्वकं भवति । तथाहि-ज्ञानावरणकर्षपकुतिफलं ज्ञानाऽभावः, दर्शनावरणकर्म-कृमतिफलं दर्शन शक्त्युपरोधः इत्येव रोत्या सर्वकर्मणां स्वस्वकार्यवःधरूपाऽनु-भूतिभवति । तत्र-ज्ञानावरणाध्यष्टिधेषु कर्मसु किञ्चिल्कर्मपुद्रलेप्वेव विषच्यते,

होता है। त र र्ग्य यह है कि कोई कर्म जिस प्रकार के अध्यवसाय से जिस रूप में बांचा गया है, उसी रूप में भोगा जाता है और किसी कर्म का विपाक अन्यथा रूप में भी होता है, अर्थात अपदर्त्तना, उद्व र्त्तना आदि करणों के हारा कर्भ के विपाक में तारतम्य भी हो जाता है। वह कर्म फल रस एवं अनुआव भी कहलाता है। किसी कर्म का अनुमाव मन्द और किसी का तीव्र होता है। किसी कर्म का अनुमाव मन्द और किसी का तीव्र होता है। किसी कर्म का अनुमाव मन्द और किसी का तीव्र होता है। किसी कर्म का अनुमाव मन्द और किसी का तीव्र होता है। किसी कर्म का अनुमाव सन्द और किसी का तीव्र होता है। किसी कर्म का अनुमाव हो जोता है सभी कर्म प्रकृतियों का फल उनके नाम के अनुसार ही होता है, जैसे ज्ञानावरण प्रकृतियों का फल उनके नाम के अनुसार ही होता है, जैसे ज्ञानावरण प्रकृतियों का फल उनके नाम के अनुसार ही होता है, जैसे ज्ञानावरण प्रकृति का फल ज्ञान को आवृत्र करता है और दर्शना वरण प्रकृति का फल दर्शन द्यक्ति को आवृत्त करता है । इसी प्रकार अन्य खय कर्म म्कृतियों के विषय में समझ लेना चाहिए। हसी प्रकार ज्ञानावरण आदि आठ कर्म प्रकृतियों में से कोड कर्म-प्रकृति पुद्गल विपाकिनी हो नी है। उसका फल पुद्गल में ही हो ना है।

તાત્પર્ય એ છે કે કેાઈ કર્મ જે પ્રકારના અધ્યવસાયથી જે રૂપમાં બાંધવાંમાં આવ્યું છે તે જ રૂપમાં લાંગવવામાં આવે છે અને કાેઈ કર્મના વિપાક અન્યથા રૂપમાં પણ હાેય છે, અર્થાત્ અપવત્ત્તના ઉદ્વત્ત્તના આદિ કારણા દ્વારા કર્મના વિપાક માં તારતમ્ય પણ થઈ જાય છે. તે કર્મ ફળ રસ અને અનુભાવ પણ કહેવાય છે કેઈ કર્મના અનુભાવ મન્દ અને કાેઇના તીવ હાય છે. ત્યારે કચારે ક શુભ વિપાક અશુભ વિપાકના રૂપમાં અને અશુભ વિપાક શુભ વિપાકનાં રૂપમાં પરિણત થઈ જાય છે. અધી કર્મ પ્રકૃતિનુ ફળ તેમના નામ પ્રમાણે હાેય છે, જેમ કે જ્ઞાનાવરણ પ્રકૃતિનું કળ તોમના નામ પ્રમાણે હાેય છે, જેમ કે જ્ઞાનાવરણ પ્રકૃતિનું કળ જ્ઞાનને ઢાંકવાનું અને દર્શનાવરણ પ્રકૃતિનું ફળ દર્શન શકિતને આચ્છાદિત કરવાનું છે આવી જ રીતે અન્ય સઘળી કર્મ પ્રકૃતિની બાબતમાં પણ સ્યજ્યું. આવી જ રીતે જ્ઞાના વરણ આદિ આઠ કર્મ પ્રકૃતિથીમાંથી કાેઈ કાઈ કર્મ પ્રકૃતિ યુદ્દગલ વિપાકની હાય છે. તેનું ફળ યુદ્દગલમાં જ થાય છે. કાઈ કર્મ પ્રકૃતિ ભવવિપાકની હાેચ तरकर्म नानामकारेण पुद्रलाच् पश्णिमयति, किञ्चित्पुनः कर्म भवविपाकी भवति तस्मित् भवे माप्त जन्मन आत्मनः शरीरविशेषावच्छिन्नरूय विपच्यते, किञ्चित्कर्म क्षेत्रविपाकी भवति क्षेत्रान्तरे विपच्यते, किञ्चित्कर्म तु जीवविपाकी भवति तज्जीवे एव परभवादावपि विपच्यते, इत्येवं चतुर्धा विपच्यते । तथाचोक्तम्-

'संहननं संस्थानं वर्ण स्पर्श रस गन्ध नामानि । अज्ञोपाङ्गानि तथा शरीरनामानि सर्वाणि' ॥१॥ 'अगुरु लघु पराधातो-पधात नामातपोद्योतनामानि । मत्येकशरीर स्थिर शुप्त नामा नीतरैः सार्धय्' ॥२॥ मठतय एताः पुद्रच्विपाका अदविपाकमुक्त मायुष्कम् । क्षेत्रफलमानुपूर्वी जीवविपाकाः मकृतयोऽन्याः ॥२॥इति॥

कोई कर्म भवविपाकी होता है। वह अमुक अब में ही या भव के निमित्त से ही अपना फल प्रदान करता है। कोई कर्म क्षेत्रविपाकी होता है, जिसका फल क्षेत्र के निमित्त से ही होता है। कोई कर्म जीव विपाकी होता है। उसका फल आत्मा को ही ओगना पडता है अर्थात् आत्मिक गुर्णा पर उसका प्रभाव होता है। इस प्रकार चार प्रकार से कर्म का विपाक होता है। कहा जी है-

संहनन, संस्थान, वर्ण, स्पर्श, रस, गन्ध, अंगोपांगनाम कर्म, शरीरनामकर्म, अगुरूलधुनाम, पराघात, उपघात नामकर्म, आतप नाम-कर्म, उद्योत नामकर्म, अध्येक शरीर, स्थिर और शुभ नामकर्म, तथा उनकी विपरीत प्रकृतियां जैसे साधारण शरीर, अस्थिर और अशुभ नामकर्म, ये सब नामकर्म की प्रकृतियां पुद्गल विपाकी हैं। पार

છે. તે અમુક ભવમાં જ અથવા ભવના નિમિત્તથી જ પાતાનું ફળ પ્રદાન કરે છે. કાેઇ કર્મ પ્રકૃતિ ક્ષેત્રવિપાકી હાેય છે- તેનું ફળ ક્ષેત્રના નિમિત્તથી જ **શાય** છે. કાેઇ કર્મ પ્રકૃતિ જીવ વિપાકી હાેય છે. તેનું ફળ આત્માને જ ભાગવવું પડે છે. અર્થાત આત્મિક ગુણા પર તેના પ્રભાવ હાેય છે. આમ ચાર રીતે કર્મના વિપાક થાય છે. કહ્યું પણ છે-

સંહનન, સંસ્થાન, વર્ણુ, સ્પરાં, રસ. ગન્ધ, અંગાેપાંગ નામ કર્મ, શરીર નામ કર્મ, અગુરૂ લઘુ નામ પરાઘાત, ઉપઘાત નામ કર્મ, આતપ નામ કર્મ ઉદ્યોતનામ કર્મ પ્રત્યેક શરીર, સ્થિર અને શુભનામ કર્મ તથા એમની વિપરીત પ્રકૃતિઓ જેમકે સાધારણુ શરીર અસ્થિર અને અશુભ નામ કર્મ, આ બધી નામ કર્મની પ્રકૃતિઓ પુદ્ગલ વિપાકી છે. ચાર પ્રકારનું આગુબ્ય કર્મ ભવ-વિપાકી છે. આનુપૂર્વી પ્રકૃતિ ક્ષેત્ર વિપાકી છે અને શેષ બધી પ્રકૃતિઓ છવ વિપાકી છે. ાા –ા

400

िअय कथं तावत्-अन्यचा कर्मबन्धः, तदन्यथा फलविपाकरूपो रसो विपच्यते' इति । चेत् ? अत्रोच्यते-जीदः कर्भफटविपाकमनुभवन् कर्महेतुकमेवाऽना-भौगपूर्वकं कर्म संक्रमं करोति, तथाचोत्पादव्ययध्रीव्यत्वात् परिणामी खटवा-रमा ज्ञानावरणादिकस्य कर्मणः फल्लदिपाकं ग्रुञानो वेद्यमानः सन् मूल्कर्म मछतिभिन्नोत्तरमछतीनां संक्रमं करोति यथा-ज्ञानावरणरूपमूलमछतेः पश्चविधास्त महिज्ञानावरणश्रुतज्ञानावरणरूपोत्तरमछतिषु परस्परं संक्रमो मवति । तत्रोत्तरमछतीनामेचोत्तरमहतिषु संक्रमो चोध्यः यथा-मतिज्ञाना-

प्रकार का आयुकर्म भव विपाकी है। आनुपूर्थी प्रकृति क्षेत्र विपाकी है और जोष सब ग्रकुलियां जीय विपाकी हैं॥१-३॥

ः हांका-कर्मका वन्ध अन्य रूप में हो और उद्धका फव विपान अन्य रूप में यह कैसे हो सकता है ?

समाधान-जीव कर्म फल ओगता हुआ अनाभोग पूर्वक अर्थात् अनजान में ही कर्म का संक्रमण कर छेता है। उत्पाद, व्यय और प्रौव्य स्वरूप होने के कारण परिणलन शील आत्मा ज्ञानावरण आदि कर्मी का फल ओगता हुआ उनकी उत्तर प्रकृतियों में उलटफेर कर छेता है। इसी को संकमण कहते हैं। यह प्रकृतियों में उलटफेर कर छेता है। इसी को संकमण कहते हैं। यह प्रकृतिसंकम्रण मूल प्रकृतियों का होता, अर्थात् एक मूल प्रकृति दूसरी मूल प्रकृति के रूप में नहीं पलट सकती, जैसे ज्ञानावरण, दहीनावरण के रूप में संक्रान्त नहीं होती और दर्शनावरण किसी दूसरी मूल प्रकृति के रूप में नहीं पलटती। एक मूल प्रकृति का उत्तर प्रकृतियों में संक्रमण होता है। उदाहरणार्थ

ેં રાંકો—કર્મના અન્ય રૂપમાં હાેચ અને તેના ફળવિપાક અન્ય રૂપમાં હાેચ એમ કઇ રીતે હાેઈ શકે. ?

ંસમાધાન— છવ કમ કળ ભાગવતા થકા અનાભાગપૂર્વક અર્થાત્ અજાણપણ જ કમ નું સંક્રમણ કરી લે છે. ઉત્પાદ વ્યય અને ધ્રીવ્ય સ્વરૂપ હાવાના કારણ પરિશ્વમનશીલ આત્મા જ્ઞાનાવરણ આદિ કર્યાનું કળ ભાગવતા થકા તેમની ઉત્તરપ્રકૃતિઓમાં ફેરબદલી કરી લે છે. આને જ સંક્રમણ કહે છે. આ પ્રકુ-તિસંક્રમણ મૂળ પ્રકૃતિઓનું થતું નથી અથાત એક મૃળપ્રકૃતિ બીજ મૂળ-પ્રકૃતિના રૂપમાં બદલાઈ શકતી નથી, જેમકે જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરછના રૂપમાં સંક્રાન્ત થતી નથી અને દર્શનાવરણ કાઇ બીજ મૂળપ્રકૃતિના રૂપમાં ફેરવાતી નથી. એક મૃળપ્રકૃતિનું ઉત્તરપ્રકૃતિમાં સંક્રમણ થાય છે. દા. ત. મતિ જ્ઞાના वरणं श्रुतज्ञानावरणं संक्रामति, श्रुतज्ञालावरणं वा मतिज्ञानावरणं संक्रामति। एवं-श्रुतज्ञानावरणस्य खलु अवधिज्ञानावरणेन संक्रमो सबति, एवं-तस्यापि मनः पर्ययज्ञानावरणादिषु - अपि संक्रमो वोध्यः । किन्तु-मदिज्ञाानावरणादिकं पश्च-विधं ज्ञानावरणं न दर्शनावरणमूल्प्मक्रतेरूप चशुर्द्शनावरणादिषु संक्रामति, नाऽपि मूळमकृतिषु संक्रमो सवति, नहि-ग्ञानावरणं दर्शनावरणे संक्रामति, नापि-दर्शनावरणं ज्ञानावरणे वा संक्रामति' इत्येव सन्यत्रापि योजनीयम् । वन्ध विपाकनिमित्तानां सिन्नजातीयकृत्वात् यथा-ज्ञानावरणस्य वन्ध्रनिमित्तं मदोष-

मति ज्ञानावरण अतज्ञानावरण आदि ज्ञानावरण की पांच उत्तर प्रकृतियां है, उनमें परस्पर संक्रमण हो खकता है अति ज्ञानावरण पठट-कर अतज्ञानावरण रूप में परिणत हो खकता है और अतज्ञानावरण मति ज्ञानावरण के रूप में संक्रान्त हो खकता है। अतज्ञानावरण मति ज्ञानावरण के रूप में संक्रान्त हो खकता है। अतज्ञानावरण प्रकृति अवधि ज्ञानावरण के रूप में अवधि ज्ञानावरण मनःपर्यव ज्ञानावरण के रूप में और मनःपर्यव ज्ञानावरण केवल ज्ञानावरण के रूप में संक्रान्त हो सकती है। इसी प्रकार अन्यान्य कमों की उत्तर प्रकृतियां भी परस्पर पदल जाती है। इस नियम में दो अपचाइ हैं। प्रथम यह की कर्म की मकृतियों में संक्रमण नहीं होता, जैसे देवायु प्रकृति चनुष्यायु के रूप में या मनुष्यायु वदलकर अन्य किसी आखु के रूप में नहीं पदल्ती। इसरा अपवाद यह है कि दर्दान मोहनीय और चारित्र मोहनीय प्रकृतियों में भी परस्पर संक्रमण नहीं होता है। दर्दान मोहनीय जारित्र मोहनीय प्रकृतियों में

વરા શ્રુતજ્ઞાનાવરા આદિ જ્ઞાનવરા નાવરા ગાય ઉત્તરપ્રકૃતિઓ છે તેમનામાં પરસ્પર સંક્રમણ થઈ શકે છે. મતિજ્ઞાનાવરા અદલાઈને શ્રુતજ્ઞાનાવરા રૂપમાં પરિભુત થઇ શેકે છે અને શ્રુતજ્ઞાનાવરા મતિજ્ઞાનાવરા રૂપમાં સંકાન્ત થઇ શકે છે. શ્રુતજ્ઞાનાવરા પ્રકૃતિ અવધિજ્ઞાનાવરા રૂપમાં, અવધિજ્ઞાનાવરા મનઃપર્ય સાનાવરા રૂપમાં અને મનઃપર્યવજ્ઞાનાવરા કેવળજ્ઞાનાવરા ગામ સંક્રોત થઇ શંકે છે. એવીજ રીતે અન્યાન્ય કર્માની ઉત્તર પ્રકૃતિઓ પણ પરસ્પર સંજાતિય પ્રકૃતિ સાથે અદલાઈ જાય છે. આ નિયમમાં બે અપવાદ છે પ્રથમ એ છે કે આશુષ્ય કર્મની પ્રકૃતિયામાં સંરક્ષણ થતું નથી. જેમકે દેવાશું પ્રકૃતિ મનુષ્યાશના રૂપમાં અથવા સનુષ્યાશ અદલાઈને અન્ય કાઈ આશુષ્યના રૂપમાં પલટાતી નથી. બીજો અપવાદ એ છે કે દર્શન માહનીય અને ચારિજ્ર

तत्त्वार्थसन्ने

निह्नवादि, असद्वेदनीयादेईःखशोकादि, ज्ञानावरणदर्शनावरणयोर्थन्धनिमित्त-स्याऽभिन्नत्वेऽपि सदाशयविशेषाद् भिद्यते एव, विशेषग्राहि ज्ञानावरणं विशेषोप-योगमन्तर्धत्ते, दर्शनावरणन्तु-सामान्यमात्रग्राहित्वात् सामान्योपयोगमेवाऽन्तर्धत्ते, इत्येवं वन्धनिमित्तमेदात् विपाकनिमित्तमेदाच्च भिन्नासु ज्ञानावरणाद्यव्टविध-यूछप्रकृतिष्ठ परस्परं संक्रमो न भवति । एवम्रुत्तरप्रकृतिष्वपि सजातीययोरपि दर्शनचरित्रमोइनीययोः परस्परं संक्रमो न भवति, नहि-दर्शनमोहश्वारित्रमोहे संक्रमति नाऽपि-चारित्रमोहो दर्शनमोहे संक्रामति । एवं-सम्यक्त्वं सम्यग् मिध्यात्वे न संक्रामति, किन्तु-पूर्व मसत्यपि वन्धे सम्यङ्मिध्यात्वस्य सम्यक्त्वे संक्रमो भवत्येव । एवं-नारक, तिर्यङ्, मनुष्य, देव भेदस्याऽऽयुष्कस्य परस्परं संक्रमो भवति । एतेषा मपि पत्येक जात्यन्तराऽन्रुवन्धविपाकनिमित्तानां विभिन्नजातीयकत्वात् स खछ-कर्मफल्वदिपाको गति नामाद्यनुसारेण

- यह पहछे ही कहा जा चुका है कि मूल प्रकृतियों में संक्रमण नहीं होता है। इसका कारण यह है कि उनके बन्ध के कारणों में मौलिक मेद होता है, जैसे ज्ञानावरण कर्म के बन्ध के कारण प्रदोष और निह्नव आदि हैं, जब कि आसाता वेदनीय के बन्ध के कारण टु:ख-ज्ञोक आदि हैं

तात्पर्य यह है कि कर्म का फल भोग छेने के पश्चात् वह कर्म आत्ममदेशों से पृथक हो जाता है, अकर्म के रूप में परिणत हो जाता है, उसे विपाकजा निर्जरा कहते हैं। इस प्रकार संसार रूपी महा समुद्र में बहते हुए आत्मा के जो शुभ-अशुभ कर्म विपाक को प्राप्त हो जाते हैं-उदयावलिका में प्रविष्ट होकर और अपना यथायोग्य

માહનીય પ્રકૃતિઓમાં પણ પરસ્પર સંક્રમણ થતું નથી. દર્શનમાહનીય ચારિત્ર-માહનીયના રૂપમાં અને ચારિત્રમાહનીય દર્શનમાહનીયના રૂપમાં અદલાતી નથી. એ તાે પહેલાજ કહેવામાં આવી ગયુ છે કે મૂળપ્રકૃતિઓમાં સંક્રમણ થતું નથી એનું કારણ એ છે કે તેમના બન્ધના કારણામાં મૌલિક લેદ હાય છે જેમકે જ્ઞાનાવરણ કર્મના બન્ધના કારણા પ્રદાષ અને નિહ્નવ આદિ છે, જ્યારે કે અસાતા વેદનીયના બંધના કારણ દુ:ખ-શાક આદિ છે. તાત્પર્ય એ છે કે કમ નું ફળ લાગવી લીધા બાદ તે કર્મ આત્મપ્રદેશાથી પૂથક થઈ જય છે. અકર્મના રૂપમાં પરિણત થઇ જાય છે, તેને વિપાકન નિર્જરા કહે છે. આ રીતે સંસાર રૂપી મહા સમુદ્રમાં વહેતા આત્માના જે શુભ અશુભકર્મ વિપાકને પ્રાપ્ત થઇ જાય છે ઉદયાવલિકામાં પ્રવિધ્ટ થઇને અને પાતાનું થયાયાગ્ય કૃળ भवति यथा नामविषच्यते इति भावः तस्मात् खन्छ विपाकलक्षणा दन्नुभावाद् झानावरणादिकर्मणां या-निर्जरा निर्जरणम् आत्ममदेशेभ्यः परिशटनं क्षयः कर्म-परिणति विनाशोभवति सा विपाकजा निर्जरा व्यपदिश्यते । तथा च-संसारमदार्णवे परिप्लवमानस्याऽऽत्मनः शुभाशुभकर्मणो विपाककाल्याप्तस्य यथाययमुदया बल्लिकामविष्टस्य फञोपभोगादुपजातस्थितिक्षये सति या निवृत्तिर्भवति सा विपाकजा खन्छ निर्जरा-इति फलितम् । यत्पुनः कर्माऽपाप्तकालविपाकर्मोप-क्रमिक क्रियाविशेषसामर्थ्यादनुदीर्णे सपदि बलादुदीर्थोदयावलिकामनुप्रवेश्या-ऽऽम्रपनसतिन्दुकादि फलपाकवद् वेद्यमानं सत् निर्जीर्णे भवति. स खन्छ -अविपाकजा निर्जरा उच्यते ॥२॥

म्लम्-तवो विवागोय निज्जराहेऊणो ॥३॥

छाया-'तपो विपाकश्च निर्जराहेतवः ॥३॥

तत्त्वार्थदीपिका-पूर्व तावद् द्विविधा निर्जरा भवति, विपाकजाऽविपाकजा-चेति मरूपितम्, सम्मति-तस्याः खद्ध कर्मक्षयल्ठक्षणाया निर्जराया हेतु प्रति-फल देकर स्थिति का क्षय होने पर आत्मा से अलग हो जाते हैं, वह विपाकजा निर्जरा है।

जो कर्म स्थिति पूर्ण होने से पूर्व ही, तपश्चरण आदि के द्वारा उदयावलिका में छे आया जाता है और आम्र, पनस तिन्दुक आदि फलों के शीघ्र पाक की तरह भोग लिया जाता है, उसकी निर्जरा को अविपाकजा निर्जरा कहते हैं ॥२॥

'तवो विवागोय' इत्यादि सू॰ ३

सुम्रार्थ--तप और विपाक निर्जरा के कारण हैं ॥३॥

तत्त्वार्थदीपिका-पहछे कहा गया है कि विपाकजा और अविपाकजा

પ્રદાન કરીને સ્થિતિનાે ક્ષય થવાથી આત્માંથી અલગ થઈ જાય છે, તે વિપાકજા નિર્જરા કહેવાય છે.

જે કર્મ સ્થિતિ પૂર્ણુ થતાં અગાઉ જ તપશ્ચરણ આદિ દ્વારા ઉદયાવલિકામાં લાવવામાં આવે છે અને આસ્પ્રફળ, ફણુસ સીતાફળ વગેરે ફળાના શીધ્ર પરિપક્ર્વતાની જેમ, લાગવી લેવામાં આવે છે, તેવી નિર્જરાને અવિપાકજા નિર્જરા કહે છે. ા ર ા

 - पादयितुमाह-'लवो विवागोय निज्जगहेऊणी' इति । तपः शरीरेन्द्रिय तपन रूपं बाह्यमनद्यानादिकम्, आभ्यन्तरं प्राचश्चित्तादिकञ्च दिविधं तपः । विपाक्रश्च-फ़ल्मोगरूपो निर्जराहेतुः कर्मक्षयलक्षणनिर्जरायाः वर्धते, तथा चाऽनद्यानादि बङ्चिधेन बाह्यन तपसा, प्राचश्चित्तादिना चाऽऽभ्यन्तरेण तपसा शरीरेन्द्रियादि स्वन्तापनात् कर्मनिर्दहनाच्व ज्ञानावरणादि कर्मक्षय लपसा शरीरेन्द्रियादि स्वन्तापनात् कर्मनिर्दहनाच्व ज्ञानावरणादि कर्मक्षय व्हाणा निर्जरा मत्रति । एवं-चिपाक्रेन च श्रभाग्र मकर्मफल्स् स्वरुद्धानुमन-लक्षणेन पूर्वोक्तस्वरूपेण कर्मक्षयलक्षणा निर्जरा मर्वात । अत्र एव-चाह्याम्यन्तर ज्ञापेन पूर्वोक्तस्वरूपेण कर्मक्षयलक्षणा निर्जरा मर्वात । अत्र एव-चाह्याम्यन्तर तत्त्वार्धनिर्युक्तिः-पूर्व तावत्-कर्मक्षयत्व्क्षणनिर्जरायाः स्वरूपं-भेदश्व मरूपितः, सम्प्रात-तस्याः कारणं प्रतिपादयितुमाह-'त्वो' इत्यादि । तपः शरीरे-न्द्रियसन्ताषनरूपं-कर्मनिर्धहनरूपश्च वाह्यमाभ्यन्तरआऽनद्यानादिषड्विधं

के मेद से निर्जरा दो प्रकार की है, अव उसके कारणों का प्ररूपणकरते हैं-्रारीर और इन्द्रियों को तपाना तप है। अनद्यानादि बाह्य और प्राय-श्चित्त आदि आभ्यन्तर तप हैं। यों तप के दो भेद हैं। कर्मफल का भोग विपाक कहलाता है। ये दोनों निजेरा के कारण हैं। इस प्रकार अनदान जादि बाह्य और प्रायश्चित्त आदि आभ्यन्तर तप से. निर्जरा होती है। इसी प्रकार शुभाशुभ कर्नों का सुख-टु स रूप फल के उपभोग रूप ,विपाक से जी निर्जरा होती है। 1311

तत्वार्थनियुं क्ति-पहछे कर्मक्षय रूप निर्जरा के स्वरूप का और मेदों का निरूपण किया गया है, अब उखके कारणों का प्ररूपण करते हैं--

ના લેદથી નિર્જરા બે પ્રકારની છે, હવે તેના કારણાની પ્રરૂપ્રણા કરીએ છીએ શરીર અને ઇન્દ્રિઓને તપાવવા, એ તપ છે. અનશનાદિ બાહ્ય અને પ્રાયશ્ચિત્ત આદિ આભ્યન્તર તપ છે. તપના આમ બે લેદ છે. કર્મ'ફળનું લાગવવું વિપાક કહેવાય છે. આ બંને નિર્જરાના કારણ છે, આવી રીતે અનશન આદિ બાહ્ય અને પ્રાયશ્ચિત્ત આદિ આભ્યન્તર તપથી નિર્જરા થાય છે એવી જ રીતે શુભાશુભ કર્માની સુખ દુ:ખ રૂપ ફળના ઉપલાેગ રૂપ વિપાકથી પણ નિર્જરા થાય છે. ાાંગા તત્ત્વાર્થ નિર્શુ ડિત-પહેલા કર્મક્ષય રૂપ નિર્જરાના સ્વરૂપનું અને લેદાનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું, હવે તેના કારણાનું પ્રરૂપણ કરીએ છીએ

શરીર અને ઇન્દ્રિઓને તપાવવા રૂપ તપ છે પ્રકારના છે અનશન આદિ

प्रायश्चित्तादिष इ्विधञ्च तपः दिपावश्च शुभाशुभकर्भफल्भोगरूपो रसोऽनु-भावात्मको निर्जराहेतुः देशतः कर्मक्षयल्भणाया निर्जरायाः कारणं वर्तते । एवं-क्रुतकर्मफल्छ्मोगरूपदिपाक्तेन चोपर्धुक्तस्वरूपा निर्जरा मवति अनशन मायश्वित्तादितपः चिरसञ्चितकर्मक्षयरूपां निर्जरां करोति शुभाशुभकृतवर्म-फल्मोगरूपः सुखदुःखानुभवास्मको विपाकश्च तथादिध कर्मक्षयरूपां निर्जरां जरयति । अतएव-अनशनप्रार्थ्वचादिकं ढावशविधं तपः कर्मक्षवरूपां निर्जरां जरयति । अतएव-अनशनप्रार्थ्वचादिकं ढावशविधं तपः कर्मक्षवरूपां निर्जरां विपाकश्च कर्म क्षथलक्षणां निर्जरां मतिहेतु र्भत्रति । उक्तञ्चोत्तराध्ययने ३० अध्ययने ६ गाथायाय्-'एवं तु संजयस्ता विपावकम्मनिरासवे । अवकोडी संचियं कम्म तक्सा निज्जरिस्मइ' ॥१॥ एवन्तु संयतस्यापि पापकर्मनिरासवे । मवकोटी सञ्चितं कर्म तपसा निर्जीयते ॥१॥ इति, उक्तञ्च व्याण्व्यामझप्ती-मेद होता है, जैसे ज्ञानावरण कर्म के बन्ध के कारण प्रदोष छ्रौर निद्दनव आदि हैं, जब की असाना वेदनीय के पंघ के कारण दुःख-रोक आदि हैं

रारीर एवं इन्द्रियों को तपाना रूप लप दो प्रकार का है-अनज्ञान आदि छह वाह्य तप है और प्रायश्चित्त आदि छह आभ्यन्तर तप हैं। शुभाशुभ कमों का फल सोगना विपाक कहलाता है। इन दोनों कारणों से निर्जरा होनी है। इस प्रकार कृत कमों के फलभोग रूप विपाक से कर्मक्षय रूप निर्जरा होनी है। अनज्ञान एवं प्रायश्चित्त आदि यारह प्रकार के तप से भी चिरसंचित कर्मों की निर्जरा होनी है

इत्तराध्ययवसूत्र के अध्ययन ३०, गाथा ६ में कहा है-

'इस प्रकार संयमज्ञील पुरुष जव पाप कमों' के आसव का निगोध कर देता है तो कोटी कोटी अवों में खंजिन कमों का तपस्या के द्वारा क्षय कर देना है ॥१॥

છ ખાહ્યતપ છે અને પ્રાયસ્ચિત્ત આદિ છ આલ્યન્તર તપ છે. શુભાશુભ કર્માનુ કળ ભાેગવનું વિપાક કહેવાય છે. આ બંને કારણાથી નિજરા થાય છે આવી રીતે કૃત કર્માના ફળભાેગ રૂપ વિપાકથીકર્મથય રૂપ નિજરા થાય છે અનશન અને પ્રાયસ્ચિત્ત આદિ ખાર પ્રકારના તપથી પણ ચિર ન્સંચિત કર્માની નિજરા થાય છે. ઉત્તરાધ્યાન સૂત્રના અધ્યયન ૩૦, ગાથા ૬ માં કહ્યું છે આ રીતે સંયમશીલ

પુરૂષ જ્યારે પાપકર્માના આસવના નિરાધ કરી દે છે તા કૈ.ટિ–કૈાટિ લવા માં સ'ચિત કર્માના તપસ્યા દ્વારા ક્ષય કરી દે છે ા ૧ા 'कम्मा डदीरिया बेहंघाय निज्जिण्णा' इति कर्माणि-उदीरितानि, वेदिता-निच निर्जीणीनि भवन्ति इति ॥३॥

म्लम्–तवो दुविहो बाहिरब्भंतरभेया ॥४॥ छाया—तपो द्विविधम् व'ग्रभ्यन्तरभेदात् ॥४॥

तत्त्वार्थदीपिका-पूर्वं निजरायास्तपो-विपाकथ कारणमिति मतिपादितम् सम्प्रतम् तपसो द्वैविध्यं मतिपादयितुमाइ-'तचो टुविहो' इत्यादि । तपो द्विविधं भवति वाह्यमाभ्यन्तरंच, तत्र-वाह्यम् अनशनादिकम् आभ्यन्तरं मायश्वित्तादिक मिति द्विविधं तपः । तत्र वाह्यन्तपोऽनशनादि भेदात्पड्विधम्, एव-माभ्यन्तर तपोऽपि मायश्वित्तादिभेदारपड्विधमिति द्वादशविधं तपो भवति । द्वादशविध-स्याऽस्य तपसः सविस्तरं भेदमभेदमतिपादिका व्याख्या पूर्वं सप्तमाऽध्याये-गताऽतस्तत्राऽवलोकनीया ॥४॥

व्याख्या प्रज्ञप्ति में भी कहा है-उदय में आए कर्म जब भोग लिये जाते हैं तो उनकी निर्जरा हो जाती है ॥ इ॥

'तवो दुविहो वाहिरब्भंतरभेया'

सून्राध-तप दो प्रकार का है-वाह्य और आभ्यन्तर ॥४॥

तत्वार्धदीपिका-पूर्व में कहा गया है कि तप और विपाक से निर्जरा होती है, अतएव यहां तप के दो भेरों का निरूपण करते हैं बाह्य और आभ्यन्तर भेद से तप दो प्रकार का है । बाह्य तप अनदान आदि के भेद से छह प्रकार का है। आभ्यन्तर तप प्रायदिचत्त आदि है। उसके भी छ भेद हैं। इस प्रकार तप के वारह भेद होते है। बारहों प्रकार का तप का विस्तृत वर्णन भेद प्रभेद सहित सातवें अध्यायमें किया जा चुका है। वहां देख लेना चाहिए ॥४॥

વ્યાખ્યાનપ્રજ્ઞપ્તિમાં પણ કહ્યું છે-ઉદયમાં આવેલા કર્મ જયારે ભાગવી લેવા માં આવે છે ત્યારે તેમની નિજંશ થઇ જાય છે ॥ ૩ ॥

'तवो दुविहो बाहिरव्मंतरभेया' धत्याहि ।

સુવાર્થ-તપ બે પ્રકારના છે બાદ્ય અને આભ્યન્તર ા ૪ ા તત્ત્વાર્થદીપિકા-અગાઉ કહેવામાં આવ્યું છે કે તપ અને વિપાકથી નિજ'રા થાય છે, આથી અહીં તપના બે ભેદોનું નિરૂપણ કરીએ છીએ બાદ્ય અને આભ્યન્તરના ભેદથી તપ બે પ્રકારના છે બાદ્યતપ અનશન આદિના ભેદથી છ પ્રકારના છે આભ્યન્તર તપ પ્રાયશ્ચિત આદિ છે તેના પણ છે ભેદ છે. આવી રીતે તપના બાર ભેદ થાય છે. બારે પ્રકારના તપનું સવિસ્તર વર્ણન ભેદ પ્રભેદસહિત સાતમાં અધ્યાયમાં કરવામાં આવ્યું છે ત્યાં બેઈ લેવા ભલામણ છે ાાઠ્યા दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ स्.५ अनशनतपस: हैविध्यनिरूपणम्

मूलम्-तत्थबाहिरए अणसणतवे दुविहे, इत्त<u>रिए-जाव</u> कहिए य ॥५॥

4/4

छाया-तत्र वाह्यम्-अनजनतपो द्विविधम्, ईत्वरिकं-यावत्कथिकञ्च ।५॥ तत्वार्थदीपिका-पूर्व तपसो वाह्याभ्यन्तरभेदेन द्वादगविधस्यापि निर्जरा-देतुत्वं मतिपादितम्, सम्पत्ति-पङ्विधवाह्यतपसः प्रथमोपात्तस्याऽनज्ञनरूपस्य द्वैविध्यं मतिपादयितुपाद 'तत्थ चाहिरए' इत्यादि । तत्र-पूर्वोक्त पड्विध वास्र तपसि वाह्यम्-बहिभवं खन्छ अनजनतपो द्विधिं भवति तचथा-इत्वरिकं, याव-तपसि वाह्यम्-बहिभवं खन्छ अनजनतपो द्विधिं भवति तचथा-इत्वरिकं, याव-त्कथिकञ्च । तत्र अल्पकालिकम् इत्वरिकं नामाऽनजन तपः । यावष्जीव पर्यन्त मनजन तपस्तु-यावत्कथिक मुच्यते, लत्र-एति गच्छति तच्छीलम् इत्वरिकम् अल्पकालिक मनजन मुच्यते, जमनजीलत्वात् । यावत्कथिकन्तु-यावद् यदवधि-र्मनुष्योऽयम् इति मुख्य व्यवदाररूपा कथा प्रचलति, तत्र अवं यावत्कथिकं जीवन

'तत्थ बाहिरए अणछणतवे' इत्पादि।

सूत्रार्थ—बाद्यतप अनशन के मेद हैं-इत्वरिक और यादत्कथिक।५। तत्त्वार्थदीपिका—बारह प्रकार का तप निर्जरा के हेतु है, यह पहले कहा गया है, अब प्रथम बाह्य तप अनशन के दो मेदो का कथन करते हैं-

पूर्वोक्त छह प्रकार के बाह्य तपों में से अनवान के दो मेंद हैं-इत्वरिक और यावत्कधिक। धोडे समय के लिए जो अनवान किया जाता है वह इत्वरिक अनवान कहलाता है और जो अनवान जीवन पर्यन्त तक के लिए किया जाता है, उसे यावत्कधिक कहते हैं। अल्प-कालिक अनवान इत्वरिक है और जब तक 'यह मनुष्य है ' ऐसा ब्यवहार होता रहे अर्थात् जो अनवान जीवन पर्यन्त रहे वह यावत्क-

'तत्थ बाहिरए अणसणतवे' धत्याहि ।

સ્ત્રાર્થ — આદ્ય તપ અનશનના લેદ ઇત્વરિક અને યાવત્કચિક છે. ાપા તત્ત્વાર્થ દીપિકા — આર પ્રકારના તપ નિર્જરાતા દેતુ છે, એ પહેલાં કહેવામાં આગ્યું છે, હવે પ્રથમ આદ્ય તપ અનશનના બે લેદોનું કથન કરીએ છીએ પૂર્વોકૃત છ પ્રકારના આદ્ય તપામાંથી અનશનના બે લેદ છે ઈત્વરિક અને યાવત્કચિક. શાહા વખત માટે જે અનશન કરવામાં આવે છે તે ઇત્વ-રિક અનશન કહેવાય છે અને જે અનશન જીવનપર્યન્ત માટે કરવામાં આવે છે, તેને યાવત્કચિક કહે છે. અલ્પકાલીન અનશન ઇત્વરિક છે અને ન્યાં સુધી 'આ મનુષ્ય છે ' એવા વ્યવહાર થતા રહે આર્થાત્ જે અનશન તર હવા સ્થ पर्युन्त मनशनं भवति । तथा च-अल्पकालिकस्वाद् इत्वरिकम्, जीवनपर्यन्त ज्यापिल्वाद् यावत्कथिक ग्रुच्यते ।५॥

तत्त्वार्थनियुक्तिः—पूर्वं तपसो निर्जराहेतुत्वं मतिपादितम्, सम्मति-अनशनादिकस्य षड्विधस्य वाद्यतपसः प्रथमोपात्तस्याऽनशनतपसो द्वैविध्यं मृतिपादयितु माह-'तत्थ बाहिरए अणसणतवे दुविहे, इत्तरिए-जाव-कहिए य' इति । तत्र-द्वादशविधेपु तपःसु वाद्यम् वहिर्भवम् अनग्रनरूपं षथमतपो द्विविधं भवति, इत्वरिकं-यावस्कथिकञ्च । तत्राऽत्प कालिक मनग्रनः त्वप इत्वरिकं व्ययदिश्यते, एति-गच्छिति तच्छील्रन् इत्वरम् 'इण नदा जिसः तिभ्यःकरप्' इति ताच्छीत्ये क्वरप् मत्ययः इत्वरम् 'इण नदा जिसः तिभ्यःकरप्' इति ताच्छीत्ये क्वरप् मत्ययः इत्वरमेव इत्वरिकमितिव्युत्पत्तेः । तद्यथा-श्रीमहावीर स्वामिनोऽन्तिमतीर्थद्वरस्य तीर्थे नमस्कार सहित मक्तादि मत्याख्यानकालादारभ्य चतुर्थभक्तषण्ठभक्तादिक्रमेण पण्मास पर्यन्त मनग्रन तपो

थिक कहलाता है। इस प्रकार अल्पकालिक होने से इत्वरिक और जीवन व्यापी होने से यावत्कथिक अनदान कहलाता है।।।५।।

तत्त्वार्थनियुंक्ति—पहछे बतलाया गया है कि तप निर्जरा का कारण है। अब अनदान आदि छह प्रकार के बाह्य तवों में प्रथम गिनाए अनदान तप के दो भेदों का कथन करते हैं-

षारह प्रकार के तपों में अनदान नामक प्रथम तप के दो भेद हैं-इत्वरिक और यावत्कथिक। जो अनदान मर्यादित काल के लिए किया जाता है वह इत्वरिक कहलाता है।

अन्तिम तीर्थं कर श्री महावीर स्वामी के तीर्थ में नवकारसी के प्रत्याख्यान काल से आरंभ करके चतुर्थभक्त, षष्ठभक्त आदि के क्रम से छह मास तक का अनदान तप होता है। आदि तीर्थं कर श्री

છવનપર્યન્ત રહે તે યાવત્કચિક કહેવાય છે. આ રીતે અલ્પકાલિન હાવાથી ઇત્વરિક અને જીવન વ્યાપી હાવાથી યાવત્કચિક અનશન કહેવાય છે. ા પા તત્ત્વાર્થાનિર્ચું ડિત-પહેલા બતાવવામાં આવ્યું છે કે તપ નિર્જરાનું કારણ છે. હવે અનશન આદિ છ પ્રકારના બાહ્યતપામાં પ્રથમ ગણાવેલા અનશન તપના બે લેદાનું કથન કરીએ છીએ--

ખાર પ્રકારના તપામાં અનશન નામક પ્રથમ તપના બે લેદ છે---ઇત્વરિક અને યાવત્કચિક જે અનશન તપ મર્યાદિત કાળ સુધી કરવામાં આવે છે તે ઇત્વરિક કહેવાય છે. અન્તિમ તીર્થંકર શ્રી. મહાવીરસ્વામીના શાસન કાળમાં નવકારસીના પ્રત્યાખ્યાન કાળથી આરંભ કરીને ચતુર્થભક્ત લબ્દભક્ત આદિના ક્રમથી છે...માસ સુધીનું અનશન તપ થતું હતું. આદિતીર્થં કર दीपिका-निर्युक्ति टीकां म.८ स.५ अनशनतपत्तः हैविध्यनिरुपणम्

भवति । श्रीनाभेयतीर्थङ्करस्याऽऽदिनाथस्य तीर्थे च नमस्कारसदित भक्तादि प्रस्याख्यान कालादारभ्य चतुर्थ भक्तादि क्रमेण संवत्सरपर्यन्त मनशनतपो भवति, तदन्येषां द्वाविंशति तीर्थकराणां तीर्थेत नमस्कारसदित भक्तादि मत्थाख्यानी दारभ्य चतुर्धभक्तादि क्रमेणाऽष्टमासपर्थन्तम् अनशनतपो विदितमागमे यावर्रकर्थि कन्तु-यावद् यदवधिमंजुष्योऽधम् इति मुख्य व्यवहाररूपा कथा मचलति तत्र मंच यावस्कथिकम् इति जीवनपर्यन्तमनज्ञन तपो व्यपदिश्यते उक्तञ्चौपपातिकस्त्रे-'से किं तं अणसणे ? अणसणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-हत्तरिएस, आवकहिए य' इति । अथ किन्तत् अनशनम् ? अनशनं दिविधं मइप्तम्; तद्यया-इत्वरिकंच, यावत्कथिकश्च, इति । ५।

मूलम्–इत्तरिए अणेगविहे, चउत्थभत्त छट्टभत्ताइ भेयओ ॥६॥ छाया-'इत्वरिकम्-अनेकविधम्, चतुर्थभक्त-षष्ठभक्तादि भेदतः

म्ह यावत्कथिक अनदान कहलाता है।

औपपातिक सूत्र में कहा है-अनदान तप कितने प्रकार का है? (उत्तर)-अनदान तप दो प्रकार का कहा गया है, यथा-इत्वरिक और यावत्कथिक ॥५॥

શ્રીઋષભદેવના શાસનમાં નવકારસી વ્યાખ્યાન કાળથી આરંભ કરીને ચંતુર્થભકત ષષ્ઠભકત વિગેરેના ક્રમથી એક વર્ષ સુધીનું અનશન તપ થાય છે. મધ્યના બાધીંસ તીર્થકરાના સમયમાં નવકારસીના પ્રત્યાખ્યાનથી લઇને ચતુર્થભક્ત ઓફિના કેમથી આઠમાસ સુધીના અનશન તપના ઉલ્લેખ જોવા મળે છે. જીવનપર્યન્ત માટે જે અનશન કરવામાં આવે છે તે યાવત્કથિક અનશન કહેવાય છે. ઓપપાતિકસૂત્રમાં કહ્યું છે---અનશન તપ કેટલા પ્રકારના છે ? ઉત્તરે-અનેપપાતિકસૂત્રમાં કહ્યું છે---અનશન તપ કેટલા પ્રકારના છે ? ઉત્તરે-માવત્કથિક. ાાપા

तत्वार्थवन्ने

तत्वाधदीपिका-पूर्व तावद्-वाह्यपड्विध तपःस्र-अनशन नामक मथमतपसो द्वैिच्च सुक्तम, तत्र-मथमोपात्तस्याऽनशनतपसञ्चतुर्धभक्तादि भेदेनाऽनेक विधत्दं मतिपादयितुमाह-'इत्तरिए अणेगविहे' इत्वरिकं नामाऽल्पकाळिकम् अन्शनतपोऽनेकविधम् मझप्तम्, तद्यथा-चतुर्धभक्त पण्ठभक्तादि मेदतः, चतुर्थ भक्तम् १ पण्ठभक्तम् २ आदिना-अष्टमभक्तम् ३ दशमभक्तम् ४ द्वादशभक्तम् ५ चतुर्दशभक्तम् ६ पोडश भक्तम् ७ अर्थनासिकभक्तम् ८ मासिकभक्तम् द्वैमासिकमक्तम् १० त्रैमासिकभक्तम् ११ चातुर्मासिकभक्तम् १२ पत्रमासिक अद्यत्वस् १३ पाण्मासिकभक्तं १४ चेति । एव मष्टमासपर्यन्तं-वर्ष पर्यन्तज्वोन्नेयम् ।

'इत्तरिए अणेगविहे' इत्यादि

स्वन्नार्थ-इत्वरिक तप उपवास वेला आदि के भेद से अनेक प्रकार का हैं।।६॥

्-तत्वार्थदीपिका—पहछे छह प्रकार के वाद्य तपश्चरणों में से अनदान नामक-प्रथम तप के दो भेद कहे गए, अस प्रथम भेद इत्वरिक तप के चतुर्थभक्त आदि अनेक मेदों का निरूपण करते हैं-

ट्रिक अर्थात अल्पकालिक अनदान तप अनेक प्रकार का कहा गया है, जैसे-चतुर्थभक्त, षण्ठश्वक्त, अष्टमभक्त, ददामभक्त, डाददा-भक्त, षोडदाभक्त, अर्धमासिकभक्त, प्रासिकभक्त, देमासिकभक्त, प्रेक्त, षोडदाभक्त, अर्धमासिकभक्त, प्रासिकभक्त, देमासिकभक्त, प्रेमासिकभक्त, चातुमीसिकभक्त, पंचमासिकभक्त, पाण्मासिकभक्त, इसी प्रकार अष्टमासभक्त से लेकर वर्ष पर्यन्त का अनदान तप समझ लेना,चाहिए। इनमें एक उपवास चतुर्थभक्त कहलाता हैं, लगातार

'इत्तरिए अणेगविहे' धत्याहि ।

સુવાર્થ-ઇત્વરિક તપ ઉપવાસ છઠ આદિના ભેદથી અનેક પ્રકારનું છે. ૬ '**તત્વાર્થદીપિકા**—પહેલા છ પ્રકારના આહ્ય તપશ્ચરણેામાંથી અનશન નામક 'પ્રથમ તપના બે ભેદ કહેવામાં આવ્યા હવે પ્રથમ ભેદ ઇત્વરિક તપના ચતુર્થ-ુ ભક્ત આદિ અનેક ભેદાનું નિરૂપણુ કરીએ છીએ–

ઇત્વરિક અર્થાત્ અલ્પકાલિક અનશન તપ અનેક પ્રકારના કહેવામાં આવ્યા છે જેમકે-ચતુર્થભકત, ષષ્ઠ સકત, અષ્ઠ મભકત દશમભકત દ્વાદશભકત, ચતુદ શભકત ષોડ શભકત અર્ધ માસિકભકત મસિકભકત, દ્વિમાસિકભકત ત્રિમા-સિકર્ભકત ચાતુર્માસિકભકત, પંચમાસિકભકત, ષાણ્માસિકભકત એવી જ રીતે અષ્ટમાસિકભકતથી લિઇને વર્ષ પર્યન્તનું અનશન તપ પણ સમજવું, આમાં એક ઉપવાસ ચતુર્થભકત કહેવાય છે, લગાતાર એ ઉપવાસને ષષ્ટભકત કહે

dee

तत्र−एकोपवासरूपं चतुर्थभक्तम् निरन्तरदिनद्वयोपवासरूपं षष्ठ बक्तम्, निरन्तरदिन त्रयोपवासरूप मष्टमभक्तम् । एवमग्नेऽपि स्वय स्रुइनीयम् ॥६॥

तत्त्वार्थनियु क्तिः—पूर्वं तावत्-पथमोपात्तस्याऽनशनतपस इत्वरिक यावत्कथिक भेदेन द्वैविध्यमुक्तम्, सम्पति-तत्रोपात्तस्य-'इत्वरिक' नाम्नोऽनशन तपसोऽनेकविधत्तं पतिपादयितुमाह-'इत्तरिए अणेविहे, चउत्थभत्त-छट्ट भत्ताइ भेषओे' इति। इत्वरिकं नामाऽल्पकालिक मनशन तपः खल्छ-अनेकविधं भवति । तद्यथा-चतुर्थभक्तादि भेदतः, चतुर्थभक्तम् १ षष्ठभक्तत्मम् २ आदिना-अष्टमभक्तम्-३ दशमभक्तम्-४ द्वादशभक्तम् ९ चतुर्दशभक्तम् २ आदिना-भक्तम्-७ अर्धमासिकभक्तम्-८ मासिकभक्तम्-९ द्वैपासिकमक्तम् १० त्रैमासिक भक्तम्-११ चातुर्मासिकभक्तम्-१२ पाञ्चमासिकभक्तम्-१३ षाण्मासिकभक्तम् १४-इत्यादिरीत्या संवत्सरपर्यन्त मुन्नेयम् । तत्र-चतुर्थभक्तम् एकोपवासरूपम्

दो उपवास को षष्ठ भक्त कहते हैं। तीन उपवास को अष्टमभक्त कहते हैं। आगे इसी प्रकार स्वयं समझ छेना चाहिए। ६।

तत्वार्थनियुँ कि-पहले अनदान तप के दो भेद कहे गए-इत्वरिक और यावरकथिक। अब इत्वरिक तप के अनेक भेदोंका विधान करते हैं-

इत्वरिक अर्थात् अल्पकालिक तप अनेक प्रकार का है-चतुर्थ भक्त, षष्ठभक्त और आदि राब्द से अष्टमभक्त, दशमभक्त, द्वादशभक्त, चतुर्द्शभक्त, षोडशभक्त, अर्धमासिकभक्त, मासिकभक्त, द्वेमा-सिक भक्त, जैमासिक मक्त, चातुर्मासिकभक्त, पांचमासिकभक्त, षाण्मासिकभक्त इस प्रकार एक वर्ष तक का इत्वरिक अनशन तप समझ लेना चाहिए।

चतुर्थभक्त एक उपवास कहलाता है। लगातार दो दिन का उप-

છે, ત્રણુ ઉપવાસને અષ્ટમભકત કહે છે. આગળ પણુ આ જ પ્રમાણેુ–સ્વય' સમજી લેવા જોઈએ. ાા૬ા

તત્ત્વાર્થનિર્ચુક્તિ-પહેલા અનશન તપના બે લેદ કહેવામાં આવ્યા-ઇત્વરિક અને યાવત્કથિક હવે ઈત્વરિક તપના અનેક લેદોનું વિધાન કરીએ છીએ--ં છેત્વરિક અર્થાત્ અલ્પકાલિક તપ અનેકપ્રકાના છે ચતુર્થલકત ધબ્ઠલકત અને ઓદિ શબ્દથી અબ્ડમલકત દશમલકત દ્વાદશલકત ચતુ દશલકત, ધોડશ-લકત અર્ધમાસિકલકત માસિકલકત, દ્વૈમાસિકલકત, ત્રિમાસિકલકત, ચતુર્મા-સિકલકત પાંચમાસિકલકત ષાહુમાસિકલકત-એવી રીતે એક વર્ષ સુધીના છેત્વારેક અનશન તપ સમજી લેવા જોઇએ.

ચતુર્થભકત એક ઉપવાસ કહેવાય છે. લગાતાર બે દિવસના ઉપવાસ

पण्ठमकं निरन्तरदिन द्रयोपवासरूपम्, अण्टमभक्तं निरन्तर दिन त्रयोपवासरूपम् द्शमभक्तं निरन्तरदिन चतुष्टयोपवासरूपम्, द्वादशभक्तं निरन्तरदिन पञ्चको पवासरूपम्, चतुर्दशभक्त निरन्तरदिनपट्कोपवासरूपम्, पोडशभक्तं निरन्तर दिन सप्तकोपवासरूपम्, अर्धभासिकभक्तम् निरन्तर पञ्चदशदिवसोपवासरूपम्, मासिकभक्तम् निरन्दरं त्रिंशदिवसोपवासरूपम्, द्वैमासिकभक्तं निरन्तर षव्टिदिवसोपवासरू म, त्रेमासिकभक्तं निरन्तर नवतिदिवसोपवासरूपम्, चाहमी-सिकभक्तं निरन्तर विशत्यधिक शतदिवसोपवासरूपम्, पाञ्चमासिकभक्तं निरन्तर पञ्चाश्वदधिक शतदिवसोपवासरूपम्, पाण्मासिकभक्तं निरन्तरा प्र्ञाशदिवसोपवासरूपम् सोपवासरूपमनशनतपोऽवगन्तव्यम् । एवं संवत्सरपर्यन्तं स्वय मांगमादित उद्द-नीयम् । उक्तञ्जौपपात्तिकम्नत्रे–३-म्नेन-'से किं तं इत्तरिए-? इत्तरिए अणेग-

वास षष्ठभक्त, लगातार तोन दिन का उपवास अछनभक्त, लगातार चार दिन का उपवास दशमभक्त, लगातार पांच दिन का उपवास दादशभक्त, लगातार छह दिन का उपवास चतुर्दशभक्त, लगातार सात दिन का उपवास षोडशभक्त, लगातार पन्द्रह दिनों का उपवास अर्धमासभक्त, और लगातार तीस दिनों का उपवास मासिकभक्त कहलाता है। निरन्तर साठ दिनों तक का उपवास देमासिकभक्त, लगातार नब्वे दिनों का उपवास जैमासिकभक्त कहलाता है। लगातार एक सौ वीस दिनों का उपवास चातुर्मासिकभक्त कहलाता है। लगातार पत्र सौ वीस दिनों का उपवास चातुर्मासिकभक्त कहलाता है, एक सौ पचास दिनों का उपवास पांचमासिकभक्त कहलाता है, एक सौ अस्सी दिनों का उपवास पांचमासिकभक्त कहलाता है। इसी प्रकार संवत्सर पर्यन्त का तप आगम आदि से स्वयं समझ लेना चाहिए।

ધબ્ઠભકત, લગાતાર ત્રણુ દિવસના ઉપવાસ અબ્ટમમકત, ચાર દિવસના ઉપવાસ દેશમભેકત, લંગાતાર પાંચ દિવસના ઉપવાસ દ્રાદરાસકત લગાતાર છ દિવસના ઉપવાસ ચતુર્દ શભકત લગાતાર સાત દિવસના ઉપવાસ ધોડશભર્કત લગાતાર પંદર દિવસના ઉપવાસ અર્ધ માસભકત અને લગાતાર ત્રીસ દિવસાના ઉપવાસ માસિકભકત કહેવાય છે. નિરંતર સાઈઠ દિવસા સુધિના ઉપવાસ દૈમાસિકભકત, લગાતાર નેવું દિવસા સુધીના ઉપવાસ ત્રૈમાસિકભકત. કહેવાય છે લગાતાર, એકસાવીસ દિવસાના ઉપવાસ ચાતુર્માસિલકત કહેવાય છે, એક-સાપચાસ દિવસાના ઉપવાસ પાંચમાસિકભકત કહેવાય છે અને એકસા એ'શી દિવસાના ઉપવાસ ષાણમાસિકભકત કહેવાય છે, આવિ જ રીતે સંવત્સર પર્ય-તનું તર્પ આગમ આદિથી સ્વયં સમજી લેવું નેઇએ. विहे पण्णत्ते तं जहा-चडस्थभत्ते छट्टभत्ते अट्टमभत्ते-बारसभत्ते चडदस-अत्ते सोलसभत्ते अद्धमासियभत्ते मासियभत्ते दोमासियभत्ते-तेमासि-यभत्ते चडमासियभत्ते पञ्चमासियभत्ते छम्मासियभत्ते इति । अथ किं तत् इत्वरिकम्-३ इत्वरिक मनेकविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा-चतुर्थभन्तम् १ षष्ठभन्तम्-२ अष्टमभक्तम्-३ दशमभक्तम्-४ द्वादशभक्तम् ५ चतुर्दशभक्तम् ६ षोडशभक्तम्-९ अर्द्धमासिकभक्तम् ८ मासिकमक्तम्-९ द्वैमासिकषक्तम्-१० त्रैमासिकभक्तम्-१४ चातुर्मासिकभक्तम् १२ पाञ्चमासिकमक्तम् १३ षाण्मासिकमक्तम्-१४ इति । ६॥

म्लम्-जावकहिए दुविहे पाओवगमणे-भत्तपच्चकर्खाणे य।७।

छाया-'यावत्कथिकं द्वििधम्, पादंपोषगमनं भक्तपत्याख्यानश्च ॥७॥ तत्त्वार्थदोपिका-पूर्वे तावत्-पथमस्य-'इत्वरिक' नामकस्याऽनज्ञनतपसो ऽनेकविधत्वं चतुर्थभक्तादि भेदेन प्रतिपादितम्, सम्प्रति-द्वितीयस्य यावत्कथि-

औपपातिक सूत्र के तिसरे सुत्र में कहा है-

'इत्वरिक तप किसे कहते हैं ?'

'इत्वरिक तप अनेक प्रकार का है-जैसे-चतुर्थ भक्त, अष्टमभक्त, द्शमभक्त, द्वाद्शभक्त, चतुर्दशभक्त, षोडशभक्त, अर्धमासिक भक्त, मासिकभक्त, द्वैमासिकभक्त, जैमासिकभक्त, चातुर्मासिक भक्त, पांचमासिक भक्त, षाण्मासिक भक्त, इत्यादि॥६॥

'जावकहिए दुविहे' इत्यादि

सूत्रार्थ--यावरकथित अनदान दो प्रकार का है-पाद्वोपगमन और भक्त प्रश्याख्यान ॥७॥

तत्वार्थदीपिका—पहले इत्वरिक नामक अनহान तप के चतुर्थ-

ઔપપાતિકસ્ત્રના ત્રીજા સ્ત્રમાં કહ્યું છે-

ઇત્વરિક તપ કાેને કહે છે ?

ઇત્વરિક તપ અનેક પ્રકારના છે જેવા કે-ચતુર્થલકત અર્ષ્ઠમલકત દશમલકત દ્વાદશલકત, ચતુર્દશલકત, ષોર્ડશલકત, અર્ધમાંસિકલંકત, માસિકલકત, દૈમાસિકલકત ત્રૈમાસિકલકત, ચાતુર્માસિકલકત પાંચમાસિક-લકત ષાષ્ટ્રમાસિકલકત ઈત્યાદિ ાાદ્યા

'जावकहिए दुविहे' धत्यादि ।

સુત્રાર્થ-યાવત્કથિક અનશન બે પ્રકારના છે, પાદપાયગમન અને ભક્તપ્રત્યાખ્યાન ાાળા

**તત્ત્વાર્થદીપિકા-પદે**લા ઇત્વરિક નામક અનશન તપના ચતુર્થલંકત આદિ

कस्याऽनज्ञनतपसो हैविध्यं प्रतिपादयितुमाह-'जाव कहिए' इत्यादि । यावत्क थिकं नाम जीवनपर्यन्तम् अनज्ञनतपोद्विविधं भवति, पादपोपगमनम्-भक्त प्रत्याख्यानश्च । तत्र-पादपस्य यक्षस्येवो-पगमनम् निश्चळतया स्पन्दरहितत्वेना-ऽवस्थानम् छिन्नतरूज्ञाखावत् चतुर्विधाहारपरित्यागेन प्रतिक्रियापरिवर्जनेन रक्ष-वत्-निश्चछावस्थानम् पादपोपगमनं नामाऽनज्ञन तप उच्यते । भक्त प्रत्याख्यानं तावत्-भक्तस्य चतुर्विधस्याऽऽहारस्या-ऽज्ञन-पान-खादिम-स्त्रादिमरूपस्य, त्रिन्निधस्य वा-पानकरहितस्य वाऽऽहारस्य प्रत्याख्यानं-वर्जनं भक्तप्रत्याख्यान म्रुच्यत्ते । स्त्रे चकारेण 'इङ्ग्ति' मरणमपि यावत्कथिकं तपः संगृह्यते, तथा च-भक्त आहि अनेक भेदों का प्रतिपादन किया गया, अच दूसरे भेद याबत्कथिक अनज्ञान तप के दो विकल्प यतत्याते हैं--

जीवनपर्यन्त किया जाने वाला अनदान तप यावत्कथिक कहलाता है। उसके दो भेद हैं-पादपोपगमन और भक्तवत्याख्यान। पादप अर्थात् वृक्ष की भांति निश्चल होकर हलन-चलन को रोककर स्थित होना पादपोपगमन कहलाता है तात्पर्य यह है कि जैसे वृक्ष की कटी हुई शाखा निश्चल होकर पडी रहती है, उसी प्रकार सय तरह का आहार त्याग कर समस्त शारीरिक चेष्ठाओं को त्यागकर, स्पन्दनहीन अवस्था में रहना पादोपगमन अनशन कहलाता है।

अद्यान, पान, खादिम और स्वादिम रूप चार प्रकार के या पान को छोड़कर तीन प्रकार के आहार का आजीवन त्याग करना भक्त प्रत्याख्यान अनदान कहलाता है।

અનેક લેદાનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું, હવે બીજા લેદ યાવત્કથિક અનશન તપના બે વિકલ્પ અતાવીએ છીએ–

જીવનપર્ય-ત કરવામાં આવતું અનશન તપ ચાવત્કચિક કહેવાય છે તેના બે ભેદ છે-પ'દપાપગમન અને ભકતપ્રત્યાખ્યાન પાદપ અર્થાત વૃક્ષની જેમ નિશ્ચલ થઇને હલન-ચલનને રાકીને સ્થિર થવું પાદપાપગમન કહેવાય છે. તાત્પર્ય એ છે કે જેમ વૃક્ષની કાપેલી ડાળી નિશ્ચલ થઈ ને પડી રહે છે, તેવી જ રીતે અધી જાતના આહાર ત્યજી દઇને સઘળી શારીરિક ચેષ્ટાઓના ત્યાગ કરીને સ્પ'દનહીન અવસ્થામાં રહેવું પાદપાપગમન અનશન કહેવાય છે. અશન, પાન, ખાદ્ય અને સ્વાદ્ય રૂપ ચાર પ્રકારના અથવા, પાનને બાદ કરીને ત્રણ પ્રકારના આહારના આજીવન ત્યાગ કરવા ભકતપ્રત્યાખ્યાન અનશન, કહેવાય છે. दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ स्.७ यावत्कथिकानशनतपसो द्वैविध्यम् ५९३

यावत्कथिकं नामाऽनशनतपस्तिविधं भवति, पादपोपगमनम् १--इक्तितमरणम् २ भक्तपत्याख्यानं--३ च । तत्र-'इक्तितं नाम' श्रुतविहित क्रियाविशेष स्तदिशिष्टं मरणम् इक्तितमरण मुच्यते ॥७।

तत्वार्थनियुक्तिः— पूर्वं तावत-अनशनं तपः इत्वरिक-यावस्कथिकभेदैन द्विविधं मरूपितम्, तत्राऽपि-मथमोपात्त मित्वरिकं नाम तपः प्रतिपादितम् सम्मति-यावत्कथिकं नाम द्वितीयन्तपः मतिपादयितुमाह-'जावकहिए दुविहे पाओवगमाणे=अन्तपच्चक्खाणेथ' इति । यावत्कथिकं नाम जीवनपर्थन्त मनशन तपो द्विधम्भवति, तद्यथा-पादपोपगमनम् भक्तप्रत्याख्यानश्च । तत्र-पादपस्य दृक्षस्येवोपगमनं स्पन्दरहितत्वेन निक्षलतयाऽवस्थानम् पादपोपगमनम्,

सूत्र में प्रयुक्त 'च' शब्द से इंगितमरण नामक यावत्कथिक अने-शन का प्रहण किया गया है। इस पकार यावत्कधिक अनशन- तीन प्रकार का है-(१) पादोपगयन (२) इंगितमरण और (३) अक्तप्रत्यां-ख्यान। यहां 'इंगित' का अर्थ है-शास्त्र में विहित एक विशेष प्रकार की किया, उससे विशिष्ट मरण इंगितमरण कहलाता है।।।।।

तत्त्वार्थनियुं कित-पहले इत्वरिक और यावत्कथिक के मेद से अन-दान तप दो प्रकार का कहा गया था, इनमें से प्रथम इत्वरिक तप का प्रतिपादन किया जा चुका । अब यावत्कथिक नामक दूसरे तप का प्रतिपादन करते हैं-

जीवनपर्यन्त के लिए किया जाने वाला अनदान तप दो प्रकॉर का है-पादपोपगमन और भक्तप्रत्याख्यान । पादप अर्थात् वृक्ष की भांति स्पन्दनहीन होकर निश्चल रूप में स्थित होना पादपोपगमन अन-

સૂત્રમાં પ્રશુકત-ચ શખ્દથી ઇંગિતમરણુ નામક ચાવત્કર્થિંક અનશનનું પણુ ગ્રહણુ કરવામાં આવેલ છે, આ રીતે ચાવત્કથિક અનશન ત્રણુ પ્રકારના છે—(૧) પાદપાયગમન (૨) ઇંગિતમરણુ અને (૩) ભકતપ્રત્યાખ્યાન. અહીં ઇંગિતના અર્થ થાય છે-શાસ્ત્રમાં વિહિત એક વિશેષ પ્રકારની કિયા, તેનાથી વિશિષ્ટ મરણુ ઇંગિતમરણુ કહેવાય છે. ાાળા

તત્ત્વાર્થનિર્ચુકિત — પહેલા ઇલ્વરિક અને ચાવરકથિકના લેદથી અનેશન તંપ બે પ્રકારના કહેવામાં આવ્યા છે, આમાંથી પ્રથમ ઇલ્વરિક તપનુ પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યુ હવે ચાવરકથિક નામક બીજા તપનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ-જીવનપર્યન્ત માટે કરવામાં આવતુ અનશન તપ બે પ્રકારનું છે-પાદપાપગમન અને ભરતપ્રત્યાખ્યાન પાદપ અર્થાત વૃક્ષની માફક-ક્રેપન્દનદીન ત૦ ૭૧ चतुर्विधाऽऽहारपरित्यागेन स्व्वश्तरिरय सेवा शृश्र्पादि क्रियावर्जनेन च दृष्तन-निश्चळतयाऽवस्थानरूपं पादपोपगमनं नाम प्रथमं यावत्कथिक मनवन तप उच्यते । भक्त प्रत्याख्यानञ्च=अशनपानखादिमस्वादिमरूपस्य चतुर्विधस्या-उर्डहारस्य त्रिविधस्य वा पानवर्जितस्याऽऽहारस्य मत्याख्यानवर्जनरूपं भक्त प्रत्याख्यानं नाम द्वितीयं यावत्कधिकय् अत्तशनतपः उच्यते । तत्र-प्रथमं तावत् पादपोपगमनं नाम यावत्कधिकं तपः शरीरचळनादिक्रियारहितं भवति द्वितीयन्तु-भक्तपत्याख्यानं नाम यावत्कधिकं तपः शरीरचळनादिक्रियारहितं भवति द्वितीयन्तु-भक्तपत्त्याख्यानं नाम यावत्कधिकं तपः शरीरचळनादि क्रिया सहितं भवतीति भावः, चकारेण-इङ्गितमरणमपि गम्यते । क्वचित्तु-यावत्क यिकं तपस्तिविधं भवतीरयुक्तम्, तत्र-'इङ्गितं नाम-श्रुतविदित क्रियादिहोषस्त चान हे । इस अनद्यानतप में चारों मकार का आहार त्याग कर और दारीर की सेवा-द्युग्नूषा आदि कियाओं को वर्जित करके दृक्ष की भाति निश्चल रूप से अवस्थित होकर रहा जाता है । इसी कारण इसे पादपोपगमन कहते हे ।

अज्ञान, पान, खादिम और स्वादिम, इन चारों प्रकार के आहार का या पान के सिवाय तीन प्रकार के आहार का त्योग करना भक्तप्र-त्याख्यान नामक द्सरा यावरकथिक अनज्ञान तप कहलाना है।

इनमें पादपोपगमन नामक प्रथम यावत्कथिक अनदान तप में चारीर को हीलाने-डुलाने का भी त्याग किया जाता है, किन्तु दूसरे भक्तप्रत्पाख्यान तप में दारीर के हलन-चलन का त्याग नहीं होता। युद्र में प्रयुक्त 'च' दाब्द से इंशितमरण का ग्रहण किया जाता

થઈને નિશ્ચલ રૂપમાં સ્થિત થવું પાદપાયગમન અનશન છે. આ અનશન ેતપમાં ચારે પ્રકારના આહાર ત્યાગીને અને શરીરની સેવા-શુશ્રૂષા આદિ કિયાએાના પરિહાર કરીને વૃક્ષની માફક નિશ્ચલપણે અવસ્થિત થઈને રહે છે આથી જ આને પાદપાયગમન કહે છે.

ં અશન, પાન. ખાદ્ય અને સ્વાદ્ય એ ચારે પ્રકારના આહા**રોના અ**થવા પાન સિવાય ત્રણુ પ્રકારના આહારના ત્યાગ કરવા ભકત પ્રત્યાખ્યાન નામક બીજી યાવત્કથિક અનશન તપ કહેવાય છે.

આમાં પાદપાપગમન નામક પ્રથમ ચાવત્કથિક અનશન તપમાં શરીર ેના હલન-ચલનના પણ ત્યાંગ કરવામાં આવે છે પરંતુ બીજા ભક્તપ્રત્યાખ્યાન તિર્પમાં શેરીરના હલન ચલનના ત્યાગ થતાે નથી.

સંત્રમાં પ્રચુકત ' ચ ' શબ્દથી ઇ ગિતમરણતું ગહેલુ કરવામાં આવે છે, કારણ

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ सं.७ यावत्कथिकान शनतवसो हैविध्यम्

दिशिष्टं मरणम् इङ्गितमरण मुच्यते, अस्य नाम-इङ्गिनी' मरणमित्यप्युच्यते । अन्यद् द्वयन्तु-पादपोपगमनं भक्तप्रत्याख्यानश्च पूत्रोंक्त समानमेवाऽवगन्तव्यम्, आगमेतु-यावत्कथिकं नाम तपो दिविधमेव दृश्यते । उक्तश्चीपपातिके सत्रे २० सूत्रे-'से किं तं जावकहिए ? जावकहिए दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-पाश्रोव-गमणेय-भत्तपच्चक्खाणेय' इति । अथ् किं तत्-यावत्कथिकं यावरकथिकं दिविधं मज्ञप्तम्, तद्यथा-पादपोपगमनम् भक्तप्रत्याख्यानश्च, इति ॥७॥ र

मूल्म्-पाओवगमणे दुविहे वाघाइमे-णिव्वाघाइमे य नियमा अप्पडिकम्मे ॥८॥

छाया-पादोपगमनं द्विविधम् व्याधातिमं-निव्यधातिमं च नियमतोऽ-मतिकर्म॥८॥

है क्योंकि कहीं-कहीं यावस्कषिक तप त'न अकार का भो कहा गया है। शास्त्र में प्रतिपादिन एक विकाष्ट प्रकार की किया को 'इंगित' कहते हैं, उससे युक्त मरण इंगितमरण कहलाता है। रोष दो पाद-पोपगमन और भक्तप्रत्याख्यान पहछे ही बतलाए जा चुके हैं। आगम में यावस्कथिक नामक तप दो ही प्रकार का देखा जाता है। औपप्रातिक सूत्र में कहा भी है--

'यावत्कधिक अनशन के फितने मेद हैं ?

'यावर्काधक के दो मेद है-जाद्योपगमन और भक्तवत्याख्यान ७ 'पाओवगमणे दुबिहे वाचाइमें' इत्यादि सू० ८

सूत्रार्थ-पाद्पोपगमन तय दो प्रकार का है-व्याघालिम और निव्याघातिम। दोनों प्रकार का यह तप नियम से प्रतिकर्मरहित-सेवाद्युश्चषा बर्जित होता है।।८।।

કે કાેઈ-કાેઈ સ્થળે ચાવત્કથિક તપ ત્રણુ પ્રકારના પણ કહેવામાં આવ્યા છે. 'શાસ્ત્રમાં પ્રતિયાદિત એક વિશિષ્ટ પ્રકારની ક્રિયાને 'ઇંગિત' કહે છે, તેનાથી સુકત મરણ ઈંગિતમરણુ કહેવાય છે. શેષ બે પાદપાપગમન અને ભકતપ્રત્યા-ખ્યાન પહેલા જ અતાવવામાં આવી ગયા છે. આગમમાં યાવત્કથિક નામક તપ બે પ્રકારના જોવામાં આવે છે. ઔપપાતિકસૂત્રમાં કહ્યું પણું છે----યાવત્કથિક અનશપ્તા કેટલા ભેદ છે ?

'યાવત્કશિકના એ ભેદ છે-પદ્પાપગમન અને ભકતપ્રત્યાખ્યાન-' ા ७ ॥ 'पाओवगमणे दुविहे ઇત્યાદિ ।

સુત્રાર્થ-પહેપાયગમન તપ બે પ્રકારના છે-બ્યાઘાતિમ અને નિર્બ્યાઘાતિમ અને પ્રકારના આ તપ નિયમથી પ્રતિકર્મ રહિત સેવાશુશ્રૂષાવજિત જ હાય છે ા ૮ ા

तैत्वार्यस

सत्वार्धदिपीका-पूर्व तावद्-यावरकथिक दिविधं, पादपोपगमनं-भक्तमस्या रूषान चैति मोक्तम्, तत्र-प्रथमं पादपोपगमनस्य दैविध्यं मतिपादयितृमाह-'जाओषगम्यणे' इत्यादि । पादपोपगमनं तावत् पूर्वोक्तस्वरूपं तपो दिविभं धवति, तद्यधा-व्याघातिमंच-निव्यौधातिमं चेति । तत्र-व्याघातः सिंह-व्याग्न दावावळादि कृतोपद्रवः, तेन-सहितं व्याघातिमम्, तथा च-सिंहादि कृतोपद्रव-छहितं पादपोपगमनं नाम यावत्कथिकं तपो व्याघातिम मुच्यते । प्वं-सिंह ध्वान्न दावावलाद्युपद्रवरूप व्याघातरहितं पादपोपगमनं निर्व्याघातिमं मुच्यते षत्तदुभयमपि पादपोपगमनं नियमात् नियमतः-अमतिकर्म शरीर चळनादिक्रिया रूप प्रतिकर्मवर्जितं भवति, एव मौपधोपचारादि रहितञ्च भवतीतिभावः ॥८॥ तत्षार्धनियुं क्तिः-पूर्व तावत्-यावत्कथिकं च पादपोगणमन-भक्तप्रत्याख्यान-

तत्वार्थदीपिका-पहछे कहा गया था कि यावत्कथिक तप दो प्रकार का है-पाद्पोपगमन और अक्तप्रत्याख्यान । अब पाद्पोपगमन के भी दो भेदींका प्रतिपाद करते हैं-

पूर्वोंक्त पादपोपगमन तप के दो भेद हैं-व्याघातिम और निव्या जे चातिम । जिस तप में सिंह, वाघ, दावानल आदि का उपद्रव हो वह त्र्याघातिम कहलाता है और सिंह, व्याघ, दावानल आदि के उपद्रव रूप व्याधात से रहित पादपोपगमन तप निव्याधातिम कहलाता है। यह दोनों ही प्रकार का पादपोपगमन तप नियम से अप्रतिकर्म ही होता है अर्थात् न इसमें हलच-चलन किया जाता है, न औषधोपचार आदि किसी प्रकार की शारीरिक सेवा-शुश्र्यपा ही को जाती है ॥८॥

तत्वार्थनियुक्ति-यादत्कथिक अनदान के दो सेद्-पाद्पोकामन

તત્ત્વાર્થદીપિકા-પહેલા કહેવામાં આવ્યું કે યાવત્કથિક તપ એ પ્રકાર ના છે- પાદપાેપાગમન અને લકતપ્રત્યાખ્યાન હવે પાદપાેપગમનના એ ભેદાેનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ-

પૂર્વીકૃત પાદપાપગમન તપના છે ભેદ છે - વ્યાધાતિમ અને નિર્વ્યાધાતિમ જે તપમાં સિંહ, વાઘ, દાવાનલ આદિના ઉપદ્રવ દેાય તે વ્યાઘાતિમ ક**દે**વાય છે અને સિંહ, વાઘ, દાવાનલ આદિના ઉપદ્રવરૂપ વ્યાઘાતથી રહિત પાદપા-પગમન તપ નિર્વ્યાધાતિમ કહેવાય છે. આ બંને જ પ્રકારના પાદપાપગમન તપ નિયમથી અપ્રતિકર્મ જ હાય છે અર્થાત્ ન તા એમનામાં હલન ચલન કરવામાં આવે છે અથવા ન તા ઔષધાપચાર આદિ કાઇ પ્રકારની શારીરિક સેવા શુશ્રૂષા કરવામાં આવે છે ા ૮ ા

તત્ત્વાર્થ નિર્ચુ કિત-યાવત્કથિક અનરાનના એ લેદ-પાદપાયગમન અને

-660

दीपिका-निर्युक्ति टीका अन्द स.८ पादपौपगमनस्य द्वैविध्यनिरूपणम् ५९७

İFT

Т,

T

IF TH CH

(]

í

-[<sup>1</sup>] भेदेन द्विविध मिरयुक्तम्, तत्र-सम्भति पादपोपगमनस्य द्वैविध्यं मतिपादयितुमाह 'पा झोबगमणे दुबिहे, वाधाहमे निव्वाधाहमेय, नियमा अप्पडिकम्मे हति पादपोपगमनं नाम-पूर्वोक्त-स्वरूपं यावत्कथिकविशेषतपो द्विविधं भवति, तचया-व्याघातिमं, निव्याधातिमं चेति । तत्र-व्याघातेन सिंहव्याघ्रसल्टक दावानलाद्युपद्रवेण सहितं पादपोपगमनं व्याघातिम मुच्यते । एवं-सिंह व्याघ भल्ट्क तरक्षुदावानलादिकृतोपद्रवरहितं पादपोपगमनं निर्व्याधातिम मुच्यते । एतदुभयमपि व्याघातिमं-निर्व्याधातिमं च पादपोपगमनं निर्व्याधातिम मुच्यते । एतदुभयमपि व्याघातिमं-निर्व्याधातिमं च पादपोपगमनं निर्य्यातिम मुच्यते । एतदुभयमपि व्याघातिमं-निर्व्याधातिमं च पादपोपगमनं निर्यमात्-नियमतः अपतिकर्म शरीरचलनादिक्रियारूपमतिकर्मवर्जितं भवति, एव मौषधोपचार रहितश्च भवति । उक्तश्चौपपातिकसुत्रे ३० सूत्रे-'से किं तं पाओवगमणे ? पाओवगमणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-बाघाइमेय, निव्वाघाहमेय-नियमा अप्पडिकग्मे, से तं पाओवगमणे' इति । अथ किन्तत् पादपोपगमनम् ? और भक्तप्रत्याख्यान कहे गए हैं, अब पादपोपगमन के दो भेदों का

पूर्वोक्त पाद्षोपगमन नामक यावत्कथिक अनदान तप दो प्रकार का है-व्याघातिम और निव्याघातिम । व्याघात अर्थात् विझ से युक्त हो वह व्याघातिम और जो विझरहित हो वह निव्यांधातिम कहलाता है । उपद्रव सिंह, व्याघ्र, भाऌ तरक्ष तथा दावानल आदि दारा होते हैं, यह व्याधातिम और निव्यांघातिम-दोनों प्रकार के पाद्पोपगमन नियम से अप्रतिकर्म ही होते हैं अर्थात् शारीरिक हलन-चलन आदि किया से रहित ही होते हैं और इनमें औषधो, पचार भी नहीं किया जाता । औपपातिक सूत्र में कहा है-

ભક્તપ્રત્યાખ્યાન કહેવામાં આવ્યા છે હવે પાદપાપગમનના છે લેદાનું પ્રતિ-પાદન કરીએ છીએ–

પૂર્વીકત પાદપાપગમન નામક યાવત્કચિક અનશન તપ છે પ્રકારના છે-બ્યાઘાતિમ અને નિર્વ્યાઘાતિમ, બ્યાઘાત અર્થાત્ વિદ્યથી જે શુકત હાય તે બ્યાઘાતિમ અને જે વિદ્ય રહિત હાય તે નિર્બ્યાધાતિમ કહેવાય છે. ઉપદ્રવ સિંહ, વાઘ, રીંછ, તરક્ષ તથા દાવાનલ આદિ દ્વારા થાય છે. આ બ્યાઘાતિમ અને નિર્બ્યાઘાતિમ બંને પ્રકારના પાદપાપગમન નિયમથી અપ્રતિકર્મ જ હાય છે અર્થાત્ શારીરિક હલન ચલન આદિ ક્રિયાથી રહિત જ હાય છે. અને અમે ઔષધાપચાર પણ કરવામાં આવતા નથી. ઔપપાતિક સૃત્રમાં કહ્યું છે ? પ્રશ્ન--પાદપાપગમનના કેટલા લેક છે. पादपोपगमनं द्वित्रिधं मज्ञसम्, तद्यथा-व्याघातिमं च, निव्यीघातिमं च, नियमार् अमनिकर्म, तदेनत् पादपोपगमनम् इति ॥८॥

ँ पूलप्-भत्तपच्चक्खाणे दुविहे, वाघ इसे-निव्वाघाइमेय, नियमा सप्पडिकम्से । ९।

् छाया-भक्तमत्याख्यान द्विधम् व्याघातिमं-निव्यघातिमं च नियमात् समतिकर्म' ।.९॥

तत्त्वार्थदीपिका-पूर्व तावत्-पाद पोपगमनं व्याघातिम-निव्यौधातिमभेदेन द्विविधमपि-मातपादितम्-सम्प्रति द्वितांयं मक्तप्रत्याख्यानं नाम तपः मतिपाद-यितुमाइ-'मक्त पच्चकखाणे' इत्यादि । भक्तप्रत्याख्यानं नाम पूर्वेक्तिस्वरूपं तपो द्विविधं-व्याघादिमं-निव्योघातिमं-चति, तत्र-व्याघातो विझ स्तेन सहितं व्याघादिमं विझयुक्त मुद्यते । निव्योधातिमं िझरदितश्च.च्यते, तथा च-विझसहितं भक्तपत्याख्यानं व्याघातिमं व्यपदिइयते विझरहितश्च भक्तपत्या-

उत्तर-पाद्पोपणमन दो प्रकार का कहा गया है-व्याघातिम और निव्यांघातिम । यह दोनों हो प्रकार के पादोपगमन नियम से प्रति कर्मरहित ही होते हैं ॥८॥

'भत्तपुच्चक्खाणे दुविहे' इत्या०

468

सूत्रार्थ-भक्तप्रत्याख्यान दो प्रकार को है-व्याघातिम और निव्या घातिम। यह दोनों नियमतः सप्रतिकर्म होते हैं ॥९॥

तत्वार्थदीपिका--इससे पहले व्याघातिम और अव्याघातिम के भेद से दो प्रकार के पाद्गोपगमन तप का निरूपण किया गया अब अक्तप्रत्याख्यान नामक दूसरे यावत्कथिक तप का निरूपण करते हैं प्रवेकित अक्तप्रसाय प्रयान को जन्म की जन्म

पूर्वोक्त भक्तप्रत्याख्यान तप दो प्रकार का है-व्याघातिम और

ઉત્તર-પાદપાપગમન એ પ્રકારના કહેવામાં આવ્યા છે—વ્યાઘાતિમ અને નિવ્યાઘાતિમ આ અંને જ પ્રકારના પાદપાપગમન નિયમથી પ્રતિકમ<sup>્</sup>રંહિત જ હાય છે ા ૮ ા

'भत्तप चक्खाणे दुविहे' धत्याहि ।

ેસૂત્રાર્થ--લકતપ્રત્યાખ્યાન છે પ્રકારના છે-વ્યાઘાતિમ અને નિવ્યધાતિમ. આ બને નિયમતાસપ્રતિકર્મ હાય છે ા ૯ ા

તત્ત્વાર્થદીપિકા---આની અગાઉ વ્યાઘાતિમ અને અબ્યાઘાતિમના લેદ થી એ પ્રકારના પાદપાપગમન તપતું નિરૂપણુ કરવામાં આબ્યું, હવે ભકત-પ્રત્યાખ્યાન નામક બીજા ચાવત્કથિક તપતું નિરૂપણુ કરીએ છીએ.

્રપૂર્વાકત લકતપ્રત્યાખ્યાન તપના એ પ્રકારના છે–વ્યાઘાતિમ અને નિવ્યંધા-તિમ. વ્યાઘાતના અર્થ છે વિકા, જે એથી વ્યુકત હાય તે વ્યાઘાતિમ∞અર્થાત્ दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ स्.९ भक्तप्रत्याख्यानस्य द्वैविध्यनिरूपणम् ५९९

ख्यानं निच्यांघातिमं व्यपदिक्यते। किःतु-एतदुभयमपि व्याघाटिमं निच्याघातिमं च भवतपत्याख्यानं नियमात्-नियमतः सप्रतिकर्म चळनादिकिया रूप पतिकर्म सदितं भवति, एवं-बाह्यीषधोषचारवैयाष्ट्रत्यादि युक्तश्च भवति । ९॥

तत्त्वार्थनियु किः-पूर्वं तावत्-पादपोपगमनं व्याघातिम-निव्यौधातिम भेदेन द्विविधं भतिपादितम्, सम्मति-भक्तमत्याख्यानमपि द्वैविध्येन प्रतिपाद-यितुमाह-भक्तपच्चक्खाणे' इत्यादि । भक्तमत्याख्यानं नाम पूर्वोक्तस्वरूपं तपो द्विविधं भवति, तद्यथा-व्याघातिमं, निव्यौधातिमं च । तत्र-व्याघातो विघ्न स्तेन सहितं भक्तमत्याख्यानं व्याघातिम मुच्यते, किन्तु-व्याघातरूप विघ्नरहितं भक्तप्रत्याख्यानं तपो निव्यीघातिम मुच्यते, किन्तु-व्याघातरूप भक्तप्रत्याख्यानं तपो निव्यीघातिम मुच्यते । तथा च-विघ्नयुक्तं भक्तप्रत्याख्यानं व्याघातिमं व्यर्थहित अक्तमस्याख्यानं

निव्यांघातिम । व्याधात का अर्थ है विद्य जो उम्बसे युक्त हो वह व्याघातिम अर्थात् विद्ययुक्त । जिसमें किसी प्रकारका विद्य न आए वह निव्यांघातिम कल्लाता है वह दोनों ही प्रकार का भक्तप्रत्या-ख्यान नियम से सप्रतिकर्म ही होता है अर्थात् इज़में चलना-फिरना आदि किया वर्जित नहीं है। इसमें बाह्य औषध का उपचार भी किया जा सकता है और वैष्यावृत्य भी की-कल्बाई जा सकतो है ॥९॥

तत्त्वार्थनिर्युक्ति-पहछे व्याघातिम और निव्याघातिम के मेद से पादपोपगमन के दो मेदों का प्रतिपादन किया गया, अब अक्तप्र-त्याख्यान के भी दो मेदों का जथन करते हैं-

पूर्वोक्त अक्तप्रत्याख्यान तप औ हो प्रजाह का है-व्याघातिम और निव्यीधातिम। जो अक्तप्रत्याख्यान व्याघात अर्थात् विज्ञ से

વિધ્નચુકત જેમાં કેાઇ પ્રકારનું વિધ્ન ન આવે તે નિવ્યાંધાતિમ કહેવાય છે. આ બંને જ પ્રકારના ભકતપ્રત્યાખ્યાન નિયમથી સપ્રતિકર્મ જ હાેય છે. અર્થાત્ આમાં ચાલલું કરલું આદિ ક્રિયા વર્જિત નથી. આમાં આદ્ય ઔષધનાે ઉપચાર પણ કરી શકાય છે અને વૈયાવૃત્ય પણ કરી કરાવાઈ શકે છે ા ૯ ા તત્ત્વાર્થનિર્ચુ ક્રિત---પહેલા વ્યાઘ.તિમ અને નિવ્યાંધાતિમના ભેદથી પાદ-પાપગમનના બે ભેદાનુ પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું હવે ભક્તપ્રત્યાખ્યાનના પણ બે ભેદાનું કથન કરીએ છીએ

પૂર્વોક્ત ભક્તપ્રત્યાખ્યાન તપ પણ છે પ્રકારના છે ભ્યાઘાતિમ અને નિર્બાધાતિમ. જે ભક્તપત્યાખ્યાન વ્યાઘાત અર્થાત્ વિઘથી ୡ୦୦

निच्यांघातिमं व्यपदिश्यते । उक्त औषपातिकम्रजे-३० मुत्रे-'से किं तं भत्त-पच्चकखाणे ? अत्त पच्चकखाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-वाघाइमेग, निव्वाधाइ मे च णियमा सप्पडिकम्मे' इति । अथ किं तत्-भक्त मत्याख्या-नम् ? भक्तमत्याख्यानं द्विधिं मज्ञप्तम्, तद्यथा-व्याघातिमं च, निर्व्याघातिमं च नियमतः सप्रतिकर्म इति ॥९॥

षुल्म-ओमोयरिया तवे दुविहे, द्व्वोमोयरिया-भावो-मौयरियाय ॥१०॥

छाया—'अवमोदरिकातपो द्विविधम्, द्रव्यावमोदरि<mark>का</mark>–भावाव-मोदरिका च ॥१०॥

तत्त्वार्थदीपिका--- 'पूर्व' तावत्-प्रथमोपात्तरया-ऽनशनस्येत्वरिक-याव-

युक्त हो वह व्याघातिम और जिसमें किसी प्रकार का दिन्न हो वह निर्व्याधातिम कहलाता है।

औपपातिकसूत्र के ३०वें सूत्र में कहा है-

'भक्तप्रत्यख्यान के कितने भेद हैं?

'भक्तप्रत्याख्यान के दो भेद हैं, यथा-व्याघातिम और निव्वीधा-तिम । यह दोनों प्रकार का भक्तप्रत्याख्यान नियम से प्रतिकर्म युक्त ही होता है ॥९॥

'ओमोयरिपा तवे दुविहे' इत्यादि

सूत्रार्थ-अवमोद्रिका नामक तप दो प्रकार का है-द्रव्य-अवमोद्-रिका एवं भव-अवमोद्रिका ॥१०॥

तत्वार्धदीपिका-इत्वरिक और यावत्कथिक-दोनों प्रकार के अन

ચુકત હાેચ તે વ્યાઘાતિમ અને જેમાં કાેઇ પ્રકારનુ' વિક્ષ ન હાેચ તે નિવ્યાંધાતિમ કહેવાય છે.

ઔપપાતિક સૂત્રના ૩૦ માં સૂત્રમાં કહ્યું છે ભકતપ્રત્યાખ્યાનના કેટલા ભેદ છે ?

ભકતપ્રત્યાખ્યાનના બે ભેદ છે યથા વ્યાઘાતિમ અને નિવ્યાંઘાતિમ આ બંને પ્રકારના ભકતપ્રત્યાખ્યાન નિયમથી પ્રતિકર્મ ચુકત જ હાેય છે. ા ૯ ા સૂત્રાર્થ — અવમાદારિક નામનું તપ બે પ્રકારનું છે દ્રવ્ય, અવમાદારિકા અને ભાવ અવમાદરિકા ા ૧૦ ા

તત્ત્વાર્થદીપિકા-ઇ'ત્વરિક અને યાવત્કચિક બંને પ્રકારના અનેશન તેપતું

त्कथिक मेदेन दिविधस्य घरूपणं ऊतम्, सम्पति-दितीयस्यावमोदरिका नामक वाह्यतपसः स्वरूपं प्ररूपयितुमाह-'ओमोधरिया लवे दुविहे' इत्यादि । अवमो-दरिका तपः-अवमम्-जन्म् उदरं यस्मिन् भोजने तदवमोदरं तदस्त्यस्यां क्रिया-याम् इति-अदमोरिका तपो विज्ञेषरूपा किया तद्रूपम्-अवमोदरिका नाम तपो दिविधं भवति । द्रव्यादसोदरिकारूपं भावावमोदरिकारूपञ्च, तत्र-आहारो-पथ्यादि बाह्यवस्तुनोऽल्पीकरणं द्रव्यावसोदरिका, क्रोधादिकषाय रूपान्तरिक-वस्तुनोऽल्पीकरणं सावावमोदरिकेदि॥१०॥

तत्त्वार्धनियुक्तिः-पूर्वं तावत्-प्रथमोपात्तरया-ऽनजनस्य वाद्य तपसं इत्वरिक-यादत्कथिकसेदेन दिविधस्य सविश्वरं प्ररूपणं छत्तम्, सम्पति- क्रमा-गतस्य द्वितीयवाद्यत्रपसो-ऽवसोदरिका रूपस्य स्वरूपं निरूपयितुमाइ-'ओमोय-

रान तप का निरूपण किया जा चुका अब दूपरे बाह्य तप अवजोद्रिका (अनोद्र) स्वरूप का प्रतिपादन लरते है-

अवम अर्थात् जन (कल) उदर जिस जोजन में हो उसे अवमोद्र कहते हैं। जिस किया में अवमोदर हो वह अवमोदरिका । यह एक प्रकार की तपश्चयी है। इसके दो भेद हैं-द्रव्य-अवमोदरिका और माव-अवमोदरिका । आहार, उपधि आदि बाद्य वस्तुओं में कमी भाव-अवमोदरिका । आहार, उपधि आदि बाद्य वस्तुओं में कमी करना द्रव्य-अवमोदरिका है और क्रोधादि कषायों में कमी करना भाव-अवमोदरिका है ॥१०॥

तत्वार्थनियुं क्ति-इससे पूर्व प्रथप बाह्यनप अनज्ञन के यावस्कथिक भौर इत्वरिक भेदों का विस्तारपूर्वक निरूपण किया गया, अय क्रम-प्राप्त द्वितीय बाह्य तप अवजोद्दरिका के स्वरूप का प्रतिपादन करते हैं-

નિરૂપણુ કરવામાં આવી ગયું, હવે બીજા બાહ્ય તપ અવમાદરિકા (ઉનાદર) ના સ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ.

અવમ અર્થાત્ ઉન (ઓછું) ઉદર જે ભાજનમાં હાય તેને અવમાદર કહે એ જે કિયામાં અવમાદર હાય તે અવમાદરિકા આ એક પ્રકારની તપશ્ચર્યા છે. ઓના બે ભેદ છે દ્રવ્ય અવમાદરિકા અને ભાવ અવમાદરિકા આહાર' ઉપધિ આદિ આદ્ય વસ્તુઓમાં ઘટાડા કરવા દ્રવ્ય અવમાદરિકા છે અને

કાેધાદિ કર્ષાયામાં ઘટાડા કરવા ભાવ અમાદરિકા છે ॥ ૧૦ ॥ ્તત્ત્વાર્થ નિર્ચુ કિત–આની પહેલાં પ્રથમ આદ્યતપ અનશનના યાવત્કચિક અને ઇત્વરિક ભેદાનું વિસ્તારપૂર્વ ક નિરૂપણુ કરવામાં આવ્યું છે, હવે કમપ્રાપ્ત દ્વિતીય આદ્યતપ અવમાદરિકાના સ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ रिचा तथे दुविहे, द्व्वोमोरिया-भावोमोयरिया य' इति । अवमोदरिका तपः-अवसस् उनम् उदरं यस्मिन् भोजने तद्-अवमोदरंभोजनम्, तदस्त्यस्यां क्रियायासिति अवमोदरिका तपो दिशेषरूपा क्रिया उच्यते तद्रूपं तपोऽवमोदरिका रूप उच्यते तत्खन्ज-अवसोदरिका तपो दिविधं भवति-म्द्रव्यावमोदरिकारूपं-सावावमोदरिकारूपश्चेति, । तत्र-वाह्य वस्तुनोल्पीकरणं द्रव्यावमोदरिका, आन्त-रिक वस्तुनोऽल्पीकरणं भावावमोरिका व्यपदिश्यते । उक्तञ्चौपपातिके ३० स्रत्र-'से किं तं ओमोधरिया ? ओमोधरिया दुविहा पण्णत्ता तं जहा-दव्वो-सौधरिया-भावोमोधरिया य' इति, अथ का सा-अवमोदरिका-? अवमोद-रिका द्विधा प्रज्ञप्ता रुद्यथा-द्रव्यावमोदरिका च-भावावमोदरिका च १०॥

मूल्म-दब्वोमोयरिया तवे दुविहे, उवगरणद्व्वोमोयरिया, भत्तपाणद्व्वोमोयरिया य ॥११॥

छाया-द्रव्यावमोदरिका तपो द्विधिम्, उपकरणद्रव्यावमोदरिका भक्त-पानद्रव्यावमोदरिका च'॥११॥

जिस भोजन में डदर डन (कम) हो वह भोजन अवमोदर कह-छाता है, वह जिस किया में हो बह अवमोदरिका । अवमोदरिका एक प्रकार की तपश्चर्या है । इसके दो भेद हैं-द्रव्य-अवमोदरिका और भाव अवमोदरिका बाह्य वस्तुओं की अल्पता करना द्रव्य-अवमोदरिका हैं और कष/यादि विकारभाव को अल्प करनो भाव-अवमोदरिका है और कष/यादि विकारभाव को अल्प करनो भाव-अवमोदरिका है । औषपातिकसूत्र के तीसवें सूत्र में कहा है-

प्रइन-अवमोदरिको के कितने भेद हैं।

जत्तर-अवमोदरिका दो प्रकार की है-द्रव्य-अवमोदरिका और भाव-अवमोदरिका॥१०॥

'दच्वोमोयरिया तवे दुविहे' इत्यादि ॥११॥

ઉત્તર-અવમાેદરિકા એ પ્રકારની છે દ્રવ્ય અવમાેદરિકા અને ભાવ અવમાદરિકા ા ૧૦ ા

'दन्त्रोमोयरिया तवे दुविहे' धत्याहि'

दीपिका-नियुक्ति टीका स.८ स.११ द्रेव्यावमोदरिकायाः द्वैविध्यम्

तत्त्वार्धदीपिका-पूर्व ताबद अवमोदरिका रूपं तपो द्रव्यभावमेदरूपपर दे विध्येन प्ररूपितम्, सम्प्रति-द्रव्यावमोदरिका तपसो द्वैविध्यं प्ररूपयितुमाह-'दव्वोमोघरिया तवे' इत्यादि । द्रव्यावमोदरिका तपो द्विधम् भवति । तच्या उपकरणद्रव्यावमोदरिका भक्तपानद्रव्यावमोदरिका च, तत्राऽत्पदस्तपात्र सदोरंक मुखवस्त्रिकाद्युपकारणरूप द्रव्य विषयकाऽवमोदरिकारूप तपो विशेषकिया 'उपकरण द्रव्यावमोदिका' उच्यत्ते । अल्पश्वक्तपानादि द्रव्यविषयकावमोद्-रिकारूपतपश्वरणविशेषक्रिया 'अक्तपानद्रव्यावस्रोदरिका' व्यपदिव्यते ।।१११॥

तवार्थ नियुक्तिः-पूर्व खल्छ-बाह्यं तपोऽबसोदरिकारूपं द्रव्य-माव भेदमा-श्रित्य द्विविधतया प्रतिपादितम्, सम्पति-तत्र प्रथमोपात्तं द्रव्यावमोदरिका तपः

सूत्रार्थ-द्वच्य-अवमोद्रिका लप दो प्रकार का है-उपकरणद्रव्य-अवमोद्रिका और भक्तवान-द्रव्य-अवमोद्रिका ॥११॥

तत्त्वार्धदीपिका-पहछे अवसोइरिका तप के द्रव्य और भाव की अपेक्षा से दो भेद कहे गए, अब द्रव्य-अवसोइरिका तप के दो भेद की प्ररूपणा करते है-द्रव्य अवसोदरिका तप दो प्रकार का है-उप-करण द्रव्य-अवसोदरिकाऔर भक्तपान द्रव्यावसोदरिका। वस्त्र, पात्र, डोरा सहित मुखवस्त्रिका आदि उपकरणों का अल्पता को उपकरण द्रव्य-अवसोद्रिका कहते हैं और भोजन-पान की अल्पता को भक्तपान-द्रव्यअवसोदरिका कहते हैं ॥११॥

तत्वार्थनियुं क्ति--पहळे अवमोद्रिका बाद्य तप के द्रव्य और भाव की अपेक्षा से दो भेद बतलाए गए, अब द्रव्य-अवमोद्रिका तप की मरूपणा करते हैं-

સૂત્રાર્થ-દ્વાપ્ય અત્રમાદરિકા તપ એ પ્રકારનું છે-ઉપકરણુદ્રવ્ય અવમા-દરિકા અને ભક્તપાન દ્રવ્ય અવમાદરિકા ા ૧૧ ા

તત્ત્વાર્થદીપિકા–પહેલા અવમાદરિકા તપના દ્રવ્ય અને ભાવની અપેક્ષાથી બે ભેદ કહેવામાં આવ્યા. હવે દ્રવ્ય અવમાદરિકા તપના બે ભેદાની મરૂપણા કરીએ છીઅ—

દ્રવ્ય અવમાેદરિકા તપ બે પ્રકારના છે---ઉપકરણદ્રવ્ય અવમાેદરિકા અને ભક્તપાનદ્રવ્યાવમાેદરિકા વસ્ત્ર, પાત્ર દાેરા સહિત સહેપત્તિ આદિ ઉપકરણુંાની અલ્પતાને ઉપકરણ દ્રવ્ય અવમાેદરિકા કહે છે અને ભાેજન પાનની અલ્પન્ તાને ભક્તપાન દ્રવ્ય અવમાેદરિકા કહે છે ા ૧૧ ા

તત્ત્વાર્થ નિર્યુ કિત—પહેલાં અવમાદરિકા આદ્ય તપના દ્રવ્ય અને ભાવની અપેક્ષાથી એ લેક અતાવાયા, હવે દ્રવ્ય અવમાદરિકા તપની પ્રરૂપણા કરીએછીએ

້ 👾

Ţ

मरूपयितुमाइ-'दब्बोमोयरिया तवे दुविहे, उवगरणद्व्वोमोयरिया-भत्त पाणद्व्वोमोयरिया य' इति । द्रव्यावमोदरिका तपः द्विविधं भवति, उपक रणद्रव्यावमोदरिका भक्तपानद्रव्यावमोदरिकाचेति । तत्र-वस्वपात्राद्युपकरण-रूप द्रव्यविषयकावमोदरिका तपः-उपकरणद्रव्यावमोदरिका तप' उच्यते भक्तपानादिरूप द्रव्यविषयकावमोदरिका तपो विशेप क्रियारूपं भक्तपान-द्रव्यावमोदरिका तप उच्यते । उक्तओपपातिके ३० सत्रे-से किं तं द्व्वो मोयरिया ३ द्व्वोमोयरिया दुविहा पण्णन्ता, तं जहा-उवगरण द्व्वो मोयरिया ३ द्व्वोमोयरिया दुविहा पण्णन्ता, तं जहा-उवगरण द्व्वो प्रिका-? द्रव्यावमोदरिका द्वििधा मह्नप्ता तद्य्या-अक्ररणद्रव्यावमोदर्रका च, भक्तपानद्रव्यावमोदरिका दिविधा मह्या तद्य्या-उपकरणद्रव्यावमोदरिका च,

मूलम्-उवगरणद्व्वोसोयरिया तिबिहा, एगवत्थ-एग-पाए-चियत्तोवगरण साइज्जणया खेद्ओ ॥१२॥

ः छाया-'उपकरण द्रव्यावमोदरिका त्रिविधा, एकवस्त-एकपात्र-त्यक्तोपकरण स्वादनता भेदतः ॥१२॥

दन्य-अवमोद्रिका तप के दो भेद हैं-उपकरणद्रव्य-अवमोद्रिका और मक्तपानद्रव्य-अवमोद्रिका। वस्त्र-पात्र आदि उपकरणों संबंधी जनोदरी को उपकरणद्रव्य-अवसोद्रिका तप कहते हैं और आहार-पानी संबंधी जनोद्री को अक्तपानद्रव्य-अवसोद्रिका कहते हैं। औपपातिकसूत्र के ३० वे सूत्र में कहा है—

प्रश्न-द्रव्य-अवमोरिका के कितने भेद हैं ?

\_\_\_\_\_ उत्तर-द्रव्य-अवमोद्रिका के दो भेद है-उपकरण द्रव्य-अवमो-दरिका और भक्तपानद्रव्य-अवसोद्रिका ॥११॥

'डवगरण द्व्वोमीयरिया' इत्यादि

્ર્રબ્ય અવમાેદરિકા તપના બે ભેદ છે ઉપકરણ દ્રવ્ય અવમાેદરિકા અને ભક્તપાન દ્રબ્યાવમાેદર્તિકા વસ્ત્ર, પાત્ર આદિ ઉપકરણો સંબંધી ઉનાેદરીને ઉપ કરણ દ્રબ્ય અવમાેદરિકા તપ કહે છે અને આહાર પાણી સંબંધી ઉનાેદરીને ભક્તપાનદ્રબ્ય અવમાેદરિકા કહે છે એોપપાતિક સૂત્રના ત્રીસમાં સૂત્રમાં કહ્યું છે પ્રક્ષ--દ્રબ્ય-અવમાેદરિકાના કેટલા ભેદ છે. ?

ઉત્તર--દ્રબ્ય ચ્યવમાેદરિકાના છે લેદ છે ઉપકરણદ્રબ્ય ચ્યવમાદરિકા અને ભક્તપાન દ્રવ્ય ચ્યવમાદરિકા ॥ ૧૧ ॥

'उनगरण दब्नोमोयरिया' धत्याहि

दीर्पिको-नियुक्ति टीका अ.८ स्.१२ उपकरणद्रव्यावमीदरिकायस्त्रेविध्य र ६०५

तत्वार्थदीपिका-पूर्व तावद्-द्रव्यावमोदरिका द्विचित्वेन प्ररूपिता, उप-करणद्रव्यावमोदरिका-भक्तपानद्रव्यावमोदिका चेति । तत्र-प्रथमोपात्ताया उपकरणद्रव्यावमोदरिकाया स्त्रैविध्यं मतिपादयितुमाइ-'ज्वगरण द्व्योः भोधरिया' इत्यादि उपकरणद्रव्यावमोदरिका दस्तपात्राद्युपकरणरूप द्रव्ये विषयकाऽवमोदरिका त्रिविधा भवति, तद्यथा-एकवस्त-एकपात्र-त्यकतोपकरण स्वादनता भेदतः । एकं वस्तम् एकं चोछपट्टरूपं वस्तम्, न द्वितीयम् १ एकं पात्रम् २ त्यक्तोपकरण स्वादनता ३ च, त्यक्ता उपकरणस्य भाण्डोपकरणादेः स्वादनता आसक्तिर्यस्यामवमोदरिकायां तपो विश्लेषक्रियायां सा त्यक्तोपकरणस्वादनता भाण्डामत्रोपकरणादिषु मूच्छीपरित्यागता, इत्येवं रीत्या त्रिविधा खन्ज उपकरण द्व्यावमोदरिका अवति ॥१२॥

स्त्रार्थ--उपकरणद्रव्य-अवमोद्रिका के तीन भेद हैं-एक वस्त्र, एक पात्र और त्यक्तोपकरण स्वादनता ॥१२॥

तत्वार्थदीपिका--द्रव्य, अवमोदरिका के दो मेदों का प्ररूपण किया गया-उपकरणद्रव्य-अवमोदरिका और भक्तपान द्रव्य-अवमोदरिका अब इनमें से पहछे मेद उपकरण द्रव्य अवमोदरिका के तीन मेदों का प्रतिपादन करते हैं-

- उपकरण द्रव्य-अवमोदरिका तीन प्रकार की है-एक वस्त्र एक पात्र त्यवतोक्तपरण स्वादनता। वस्त्र सिर्फ एक ही-चोलपट और सदोरक मुख वस्त्रिका-होना, दूसरा न होना एक वस्त्र-अवमोदरिका है। इसी प्रकार एक ही पात्र रखना एक पात्र अवमोदरिका है। भाण्ड, उपकरण आदि में मूर्छा का परित्याग करना त्यक्तोपकरण स्वादनता-अवमो-दरिका कहलाती है॥१२॥

 સૂત્રાર્થ;--- ઉપકરશુંદ્ર ગ્ય અવમાદ રિકૉના ત્રણું ભેદ છે એક વસ્ત્ર, એક પાત્ર અને ત્યકતાપકરણુસ્વાદનતા ॥ ૧૨ ॥

તત્ત્વાર્થદીપિકા--દ્રબ્ય અવમાદરિકાના બે ભેદોનું પ્રરૂપણુ કરવામાં આવ્યું ઉપકરણદ્રબ્ય અવમાદરિકા અને ભક્તપાનદ્રબ્ય અવમાદરિકા હવે આ માંથી પહેલા ભેદ ઉપકરણ દ્રવ્યઅવમાદરિકાના ત્રણુ ભેદોનું પ્રતિપાદન કરીએ છીએ ઉપકરણદ્રબ્ય અવમાદરિકા ત્રણુ પ્રકારની છે એક વસ્ત્ર, એકપાત્ર અને ત્યક્તાપકરણસ્વાદનતા વસ્ત-પાત્ર એક જ ધાળી અને દારા સહિતની મુખવસ્ત્રિકા બીજી ન હાેલું એક વસ્ત્ર અવસાદરિકા છે એવી જ રીતે એક જ પાત્ર રાખલું એક પાત્ર અવમાદરિકા છે. વાસણ, ઉપકરણુ આદિમાં માહના યરિત્યાગ્ર કરવા ત્યકતાપકરણસ્વાદનતા અવમાદરિકા છે. વાસણ, ઉપકરણુ આદિમાં માહના

तत्वार्थ सत्रे

तत्वार्थनियु कितः-पूर्वं खलु-द्रव्यावमोदरिकाया है विध्यं प्रोक्तम्, साम्प्रतं

સુર્વ

-तत्र पथमोपात्तोपकरणद्रव्यावमोद्दरिकाया विध्यं प्रतिपादयितु माह-'जव गरणद्व्वोस्नोधरिचा तिविहा, एणवस्थ एगपाए-चियत्तोवगरण साइ-जजणया सेयओ' इति। उपकरणद्रव्यावसोदरिका-वस्तस्य पात्रादेरूपकरण-द्रव्यस्य विषयेऽवमोदरिका तपः उपकरणद्रव्यावमोदरिकारूपमुच्यते, सा खछ्-पकरणद्रव्या ग्रमोदरिका त्रिविधा भवति। त्रद्यया-एकं वस्त्रं सदोरङमुखवस्त्रिका सहितम् एकं चोलपट्टरूपं वस्तम्, न द्वितीयं सवति। एवम्-एकं पात्रम्, स्यक्तोपक-रणस्वादनता च, त्यक्ता-उपकरणस्य भाण्डामत्रोपकरणादेः स्वादनता मूच्छौंऽऽ-सक्तिर्यस्यामवमोदरिकायां क्रियायां सा-त्यक्तोपकरणस्वादनता, भाण्डोपकरणा-दिषु सूच्छीपरित्यागिता, इत्येवं त्रिविधा खछ-उपकरण द्रव्यावमोदरिका तपो विशेषक्रियाऽवगन्तव्या। उक्तञीपपातिके ३० सत्रे-'से किं तं जवकरण-

तत्वार्धनिर्यु क्ति--पहछे द्रव्य-अवमोद्रिका के दो भेदों का कथन किया गया अव उपकरणद्रव्य-अवमोद्रिका के तीन भेदों का कथन करते हैं-

उपकरण द्रव्य-अबमोदरिका तीन प्रकार का है-वस्त्र-पात्र आदि उपकरण द्रव्यों के विषय में जनोदरी होना उपकरणद्रव्य-अवमोदरिका कहलाती है। उसके तीन भेद इस प्रकार हैं (१) एक वस्त्र-डोरा सहित मुखवस्त्रिका के साथ एक चोलपट ही रखना, दूसरा कोई वस्त्र न रखना (२) एकपात्र-एक से अधिक पात्र न रखना और (३) त्यक्तो-पकरण स्वादनता भाण्ड, पात्र आदि उपकरणों पर मूछी-ममता न होना यह तीन प्रकार की उण्करण द्रव्य-अवमोदरिका समझनी चाहिए। औपपातिकसूत्र के तीसवें सूत्र में कहा है-

તત્ત્વાર્થ નિર્શુ કિત — પહેલાં દ્રવ્ય અવમાદરિકાના એ લેદાનું કથન કરવા માં આવ્યું હવે ઉપકરણદ્રવ્ય અવમાદરિકાના ત્રણુ લેદાનું કથન કરીએ છીએ ઉપકરણદ્રવ્ય અવમાદરિકા ત્રણુ પ્રકારની છે વસ્ત્ર, પાત્ર આદિ ઉપક-ણુદ્રવ્યાના વિષયમાં ઉનાદરી હાવી ઉપકરણદ્રવ્ય અવમાદરિકા કહેવાય છે. તેના ત્રણુ લેદ આ પ્રમાણુ છે (૧) એક વસ્ત્ર દાેશ સહિત મુખવસ્ત્રિકાની સાથે એક ચાળપટ જ રાખવા બીજું કાેઈ પણુ વસ્ત્ર ન રાખલું (૨) પાત્ર એકથી અધિક પાત્ર ન રાખવા અને (૩) ત્યકતાપકરણસ્વાદનતા વાસણુ પાત્ર આદિ ઉપકણુા પર મૂર્છા મમતા ન હાેવી. આ ત્રણુ પ્રકારની ઉપકરણદ્રવ્ય અવમાદરિકા સમજવી જોઇએ

ઔપપાતિકસ્ત્રના ત્રીસમાં સૂત્રમા કહ્યુ' છે

दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ स्.१३ भःद्रव्यावमोदरिकायाः अनेकविधावम् ६०७

द्व्वोमोयरिया ? ज्वगरणद्व्वोमोयरिया तिविहा पण्णता, तं जहा-एगे वश्थे एगे पाए चियन्तोवगरणसाइज्जणया, से तं ज्वगरणद्व्वो-मोदरिया' इति, अथ का सा-उपकरणद्व्यावमोदरिका ? उपकरणद्रव्यावमोद-रिका त्रिविधा मज्ञप्ता, तद्यथा-एकं दस्तम, एकं पात्रम्, त्यक्तोपकरणस्वादनता, सा-एषा, उपकरणद्रव्यावमोदरिका, ॥इति॥१२॥

मूल्म्-भत्तपाणद्व्वोमोयरिया तवे अणेगविहे, अट्ट-कवलप्पमाणमेत्ताइ मेयऔ ॥१३॥

छाया—भक्तपानद्रव्यादमोदाँरेका दपें ऽनेकविधम्, अष्ठकदल ममाण मात्रादि भेदतः' ॥१३॥

तरवर्थादीपिका- पूर्वं तावत्-उपकरणद्रव्यादमोदरिका त्रैविध्येन मति-पादिता, सम्मति-भक्तपानद्रव्यादमोदरिकां मरूपयितु माइ-'भत्तपाणदव्वो मोदरिया तवे' इत्यादि । भक्तपानद्रव्यादमोदरिका तपोऽनेकविधं भवति, तत्र

प्रइन-उपकरणद्रव्य-अवमोदरिका किसे कहते हैं ? उत्तर-उपकरणद्रव्य-अवमोदरिका तीन प्रकार की कही है-एकवस्त्र, एकपात्र और त्यक्तोपकरण स्वादनता ॥१२॥ 'भत्तपाण दव्वोमोयरिया' इत्यादि

सूत्रार्थ-आठ कवल मात्र ही आहार करने आदि के भेद से भक्तपान द्रब्य-अवमोदरिका तप अनेक प्रकार का है ॥१३॥

तत्त्वार्थदीपिका-पहछे उपकरणद्रव्य-अवमोदरिका के तीन भेद कहे गए हैं, अब भक्तपानद्रव्य-अवमोदरिका का निरूपण करते हैं-

भक्तपानद्रव्य-अवमोद्रिका तप अनेक प्रकार का है। अर्द्रान, पान, खादिम और स्वादिम, यह चार प्रकार का आहार भक्त-पान

પ્રશ્ન–ઉપકરણુદ્રવ્ય અવમાદરિકા કાેને કહે છે ?

ઉત્તર-ઉપકરણદ્રવ્ય અવમાેદરિકા ત્રણ પ્રકારની કહેલી છે એક વસ્ત્ર, એકપાત્ર અને ત્યકતાેપરણસ્વાદનતા ા ૧૨ ા

'भत्तपाण द्व्वौमोयरिया' धत्याहि

સૂત્રાર્થ'—આઠ કવલ માત્ર જ આહાર કરવા આદિના લેદથી લક્તપાન દ્રગ્ય અવમાદરિકા તપ અનેક પ્રકારના છે. ા ૧૩ ા

तत्त्वार्थ`દોપિકા—પહેલાં ઉપકરણદ્રવ્ય અવમાદગ્કાના ત્રણ લેદ કહેવામાં આવી ગયા છે હવે ભક્તપાનદ્રવ્ય અવમાદકરિકાનું નિરૂપણ કરીએ છીએ

ભક્તપાનદ્રવ્ય અવમાદરિકા તપ અનેક પ્રકારના છે. અશન, પાન, ખાદ્ય અને સ્વાદ્ય, આ ચાર પ્રકારના આહાર ભક્તપાનદ્રવ્ય કહેવાય છે. આનાથી -भक्तपानद्रव्यम् अज्ञनपानखादिम-स्वादिमरूपचतुर्विधाढारद्रव्यमुव्यते, तत्स-म्वन्धि-अवसोदरिका तपः-अवमोदरिका नाम तपथरणकियाविशेषः तद्रूपं तपः भक्तपानद्रव्यावमोदरिका तप उच्यते, तच्चाऽनेकविधं भवति, 'अष्ट-कवळ्पमाणमात्रादि भेदात् । तत्रापि-प्राधान्येन त्रिविधम्-उत्कृष्ट, मध्यम, जघन्यभेदात् । तत्रो-त्कृष्टम् एककवळादारभ्याऽष्टक्तव्छाहारपर्यन्ताहाररूपम् १ मध्यमम्-नवमकवळादारभ्य पोडग्रकवळाहारपर्यन्ताहाररूपम् २ जघन्यय्-सप्त-द्याकवळादारभ्यैकत्रिंशत्कवलपर्यन्ताहाररूपम् ३ तत्रापि-एकादि कवल्डानेस्तार-तम्येनाऽस्याऽनेकविधत्व मपि भवति ॥इति॥१३॥

तत्त्वार्थनियिँ क्तिः—'पूत्रं तावद्-द्विविधं तपः, तत्रापि-उपकरणद्रव्यावः मोदरिकातपस्तिविधं पतिपादितम् सम्पति-अक्तपानद्रव्यावमोदरिकात्तपः मरू-पयितु माइ-'भत्त पापणद्व्वोमोघरिया तवे अणेगविहे अट्टक्तवरुपः माणमेत्ताइ भेगओ' इति । सक्तपानद्रव्यावमोदरिका तपः-अज्ञनपानरूपा

સંબંધ રાખનારી ઉનાેદરીને ભક્તપાનદ્રવ્ય અવમાેદરિકા તપ કહે છે. તે ને કે અનેક પ્રકારની છે પણ સ્થૂળભેદાેની અપેક્ષાથી ત્રણુ પ્રકારની છે. ઉત્કૃષ્ટ, મધ્યમ અને જઘન્ય. એક કાેળીયાથી લઇને આઠ કાેળીયા સુધી ખાવું ઉત્કૃષ્ટ, નવ કાેળીયાથી શરૂ કરીને સાેળ કાેળીયા સુધી ખાવું મધ્યમ અને સત્તર કે.ળીયાથી લઇને એકત્રીસ કાેળીયા સુધી ખાવું જઘન્ય ભક્તપાનદ્રવ્ય અવમાેદરિકા છે. આમાં એક બે કાેળીયાની ન્યૂનાધિકતાને કારણે અનેક અવાન્તર લેદ નિષ્પન્ન થાય છે આથી અનેક પ્રકારની છે ા ૧૩ ા

તત્ત્વાર્થનિર્ગુ કિત—ઉપકરણદ્રવ્ય અવમાદરિકા તપના ત્રણ લેદોનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું હવે ભક્તપાનદ્રવ્ય અવમાદરિકા તપની પ્રરૂપણા કરવામાં આવે છે दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ सू.१३ भ.द्रव्यावमोदरिकाया: अनेकविधत्वम् ६०९

हारद्रव्यसम्बन्धितपः अवतपानद्रव्यावसोदरिका तप उच्यते । तच्चाऽनेकविधं भवति, अहकवछप्रमाणमात्रादि सेइतः, कवछपरिमाणं चाऽत्रकुक्कुटाण्डप्रमित्तं बोध्यम् । माधान्यतोऽत्रसोदरिकातपः-उत्कृष्ट, मध्यम, जघन्यावमोदरिकाभेदात् त्रिविधं स्वति तत्पूर्वं प्रदर्श्यते-द्वात्रिंगत्परिसित्तैः कवलैः पर्याप्तः पुरुषाहारो भवति । तत्रैककवलादारभ्याऽप्टकवछपरिमिताहारकरण मुत्कृष्टावमोदरिकातपः १ नव कवलादारभ्य षोडशकवलपरिमिताहारकरणं मध्यमाऽवमोदरिकातपः २ सप्तदशकवलादारभ्यैकत्रिंगत्कवलपरिमिताहारकरणं जघन्यावमोदरिकातपः २ सप्तदशकवलादारभ्यैकत्रिंगत्कवलपरिमिताहारकरणं जघन्यावमोदरिकातप उच्यते ३ । इत्थं त्रिविधयण्यवमोदारिकातपः मत्येक मेकादिकवलद्दीनाहारमेदेनाऽने-कविधत्दं सज्वतीति स्रज्ञेऽत्य ऽने कविधत्वयुक्तन् । तथाऽन्यपकारेणाऽपि-अव-

भक्तपानद्रव्य-अयमोद्रिका तप अनेक प्रकार का है, यथा आठ कवल माझ आहार करना आदि। यहां कवल का परिमाण छुर्गी के अंडे के परावर समझना चाहिए। प्रधान रूप से यह अवमोद्रिका तप तीन प्रकार का है-उल्कुष्ट, मध्यम और जघन्य। पुरुष का परिपूर्ण आहार वत्तीस कवल-प्रमाण माना जाता है, इसमें से एक कवल से लेकर आठ कवल तक आहार करना उल्कुष्ट-अवमोद्रिका तप है। नो कवल से लेकर सोल्ह कवल तक आहार करना मध्यम अवमोद्र्य तप है और सतरह कवल से आरंभ करके इक्तीस कवल तक खाना जघन्य अवसोद्य है।

इस प्रकार अवसोद्रिंग तप यद्यपि तीन प्रकार का है तथापि एक-दो कवल कम या ज्यादा खाने से उसके अवान्तर भेद होते हैं। इस्री कारण सूख में उसे अनेक प्रकार का कहा है।

ભાષ્ઠત પાનદ્રવ્ય અવમે દરિકા તપ અનેક પ્રકારના છે' યથા આઠ કાૈળીયા માત્ર આહાર કરવા વગેરે અહીં કાેળીયાંનું પરિમાણુ મરધીના ઈંડાની અરાબર સમજવું જોઇએ. પ્રધાન રૂપથી આ અવમાદરિકા તપ ત્રણુ પ્રકારના છે ઉત્કૃષ્ટ, મધ્યમ અને જઘન્ય, પુરૂષના પરિપૂર્ણુ આહાર બત્રીસ કાેળીયા પ્રમાણુ માનવામાં આવે છે. આમાંથી એક કાેળીયાથી લઇને આઠ કે.ળીયા સુધી આહાર કરવા ઉત્કૃષ્ટ અવમાદરિકા તપ છે. નવ કાેળીયાથી લઇને સાળ કાૈળીયા સુધી આહાર કરવા મધ્યમ અવમાદર્ય તપ છે અને સત્તર કાૈળીયા થી આરંભ કરીને એકત્રીસ કે.ળીયા સુધી ખાવું જઘન્ય અવમાદર્ય છે.

આવી રીતે અવમાદરિકા તપ જો કે ત્રણું પ્રકારના છે તા પણુ એક 'એ કાેળીયા એાછા કે વધારે આવાથી તેના અનેક અવાન્તર ભેદ થાય છે અને આથી જ સૂત્રમાં તેને અનેક પ્રકારની કહેવામાં આવેલ છે,

į

मोद्दिकातपसः पञ्चिधिरवेन कास्तोवतत्वादनेकविधार्यं भवति, तथादि-अल्पा-हारावमोदरिका १ अषाद्धविमोद्रिका २ द्विभागप्राप्तावमोद्रिका ३ पाप्तावमो-दरिका ४ किञ्चिद्नावमोद्रिका ५ चेति । तत्राऽष्टकवलप्रमाणमात्रकवलाद्दारोऽ-ल्पाद्दाररूपमवयोद्रिका तपो भवति १ द्वादककुक्कुटाण्डप्रमाणमात्रकवलाद्दारोः ऽपार्द्धविमोद्रिकातपो भवति-२ एवम्--पोडक्झक्कुटाण्डक प्रमाणमात्रकवलाद्दारोः ऽपार्द्धविमोद्रिकातपो भवति-२ एवम्--पोडक्झक्कुटाण्डक प्रमाणमात्रकवलाद्दारोः ऽपार्द्धविमोद्रिकातपो भवति-२ एवम्--पोडक्झक्कुटाण्डक प्रमाणमात्रकवला हारो द्विभागमाप्तावमोद्रिकातपो भवति-३ एवं-चतुर्विं व्यति कुक्कुटाण्डकप्रमाण-मात्रकवलाद्दारः प्राप्तावमोद्रिकातपो भवति-२ एवं-चतुर्विं व्यति कुक्कुटाण्डकप्रमाणमात्र-कवलाद्दारः किञ्चिद्नाचमोद्रिका तपो भवति-४ पकत्रिक्तकुक्कुटाण्डकप्रमाणमात्र-कवलाद्दारः किञ्चिद्नाचमोद्रिका तपो भवति-५ । तत्राऽष्टौ द्वज्कुटाण्डकप्रमाणमात्र-कवलाद्दारः किञ्चिद्नाचमोद्रिका तपो भवति-५ । तत्राऽष्टौ द्वज्कुटाण्डकप्रमाणमात्र-णमात्रान् कवलान् य आदरति तस्य पुरुषस्याऽल्पाद्दारनामकाऽवमोद्रिका तपो भवति । द्वादक्त क्रुक्कुटाण्डक्रमाणयात्रान् कवलान् य आद्दरति तस्य स आद्दारो --ऽपार्द्धाऽवमोद्रिकातपो भवति ।

अन्य प्रकार से अबमोदरिका तप के जास्त्र में पांच भेद कहे गए हैं, इस कारण भी उसके अनेक भेद कहे जा सकते हैं। वे भेद इस प्रकार हैं-(१) अल्पाहार अवमोदरिका (२) अपार्ध-अवमोदरिका (३) दिभाग प्राप्त-अवमोदरिका (४) प्राप्त-अवमोदरिका और (५) किंचिदून-अव-मोदरिका। आठ कवल मात्र आहार करना अल्पाहार-अवमोदरिका तप है, मुर्गी के अंडे के बराबर वारह कवल मान्न आहार करना अपार्ध-अवमोदरिका तप है, इसी प्रकार सोलह कवल मात्र आहार करना दिभाग प्राप्त-अवमोदल्तिका तप है, चौचीस कवल आहार करना प्राप्त-अवमोदरिका है और इक्ततीस कवल सुर्गी के अंडे के बराबर आहार करना किंचिद्न-अवमोदर्शिका तप कहलाता है।

અન્ય પ્રકારથી અવમાદરિકા તપના શાસ્ત્રમાં પાંચ ભેદ કહેવામાં આવ્યા છે એ કારણને લઇને પણ તેના અનેક ભેદ કહી શકાય છે. આ ભેદ આ પ્રમાણે છે (૧) અલ્પાહાર અવમાદરિકા (૨) અપાર્ધ અવમાદરિકા (૩) દિભાગપાપ્ત અવમાદરિકા (૪) પ્રાપ્ત અવમાદરિકા અને (૫) કિંચિત ઉન અવમાદરિકા આઠ કાેળીયા માત્ર આહાર કરવા અલ્પાહાર અવમાદરિકા તપ છે મરઘીના ઇંડાની ખરાખર ખાર કાેળીયા માત્ર આહાર કરવા અપાર્ધ અવમાદરિકા તપ છે, એજ પ્રકારે સાળ કાેળીયા આહાર કરવા દ્વિભાગ પ્રાપ્ત અવમેદરિકા તપ છે, ચાવીસ કાેળીયા આહાર કરવા પ્રાપ્ત અવમેદરિકા તપ છે, ચાવીસ કાેળીયા આહાર કરવા પ્રાપ્ત અવમેદરિકા અને એકત્રીસ કાેળીયા, મરઘીના ઇંડાની બરાખર આહાર કરવા કિંચિદ્ધન અવમાદરિકા તપ કહેવાય છે. दीपिका-निर्युक्ति टीका अं.८ स.१३ भ.द्रव्यावमीद्ररिकायाः अनेकविधत्वम् ६११-

षोडशकवला अर्द्धः पुरुषाहारः तस्मात् अर्धात् अपकृष्टा-न्यूना या-ऽवमोदरि-का द्वादशकवलात्मकत्वात् सा-ऽषाद्वीवमोदरिकाऽवसेया। एवं-षोडश कुक्कुटा-ण्डकप्रमाणमात्रान् कवलान् य शहरति तस्य स आहारो द्विसागमाप्तावमोदरिका तपो भवति। तथा च द्वात्रिंशटकवलात्मक षर्याप्तपुरुषाहारस्य भागद्वये कृते सति माप्तान् षोडशकवलान् अुझानस्य पुरुषस्य द्विसागधाप्तावमोदरिका तपो भवतीति भावः। एवं-चतुर्दिंशति ज्जुक्कुटाण्डकप्रमाणमात्रान् कवलान् य आह-

इस प्रकार जो पुरुष मुर्गा के अण्डे जितने आठ कौर आहार करता है उसके अल्पाहार नासक जनोदरी तप होता है। जो मुर्गा के अंडे के बराबर बारह कवल प्रमाण आहार करता है वह अपार्ध-अव-मोदरिका तप बाला कहलाता है। सोलड कवल आहार पुरुष का अर्धा-हार गिना जाता है, उस आधे से भी कम अर्थात् बारह कवल का आहार करना अपार्ध-अवमोदरिका तप है। जो मुर्गी के अंडे के बराबर सोलह कवल आहार करता है, उसका आहार दिभाग प्राप्त-अवमो-दरिका है। उसे द्वितीय भाग (आधा) अवमोदरिका तप भी कहते हैं। तात्पर्य यह है कि बत्तीस कवल के पुरुष के पूर्ण आहार के बराबर-बराबर के दो भाग किये जाएँ तो सोलह-सोलह हो सकते हैं। इस कारण सोलह कवल का आहार दिभाग प्राप्त-अवमोद्रिका तप समझना चाहिए। जो पुरुष मुर्गी के अण्डे के बरावर सोलह कवल का आहार करता है वह दिभाग प्राप्त अवमोद्रिका तप वाला कहलाता है।

આ પ્રમાણે જે પુરૂષ મરઘીના ઇ'ડા જેટલા આઠ કાેળીયાના આહાર કરે છે, તેનું અલ્પાહાર નામક ઉનાદરી તપ હાેય છે' જે સરધીના ઇ'ડા અરાબર આર કાેળીયા પ્રમાણ આહાર કરે છે તે અપાર્ધ અવમાદરિકા તપવાળા ગ કહેવાય છે. સાંળ કાેળીયાના આહાર પુરૂષના અડધા આહાર ગણાય છે. તે અડધાથી ઓછા અર્થાત્ ખાર કાેળીયા આહાર કરવા અપાર્ધ અવમાદરિકા તપ છે. જે મરઘીના ઇ'ડા જેટલા સાળ કાેળીયાના આહાર કરે છે તેના આહાર દિભાગપાપ્ત અવમાદરિકા તપ સમજવા તેને દિતીય ભાગ (અડધા) અવમાદરિકા તપ પણ કહે છે. તાત્પર્ય એ છે કે બત્રીસ કાેળીયા પુરૂષના પૂર્ણ આહારના સરખા સરખા બે ભાગ કરવામાં આવે તા સાળ સાય છે આ કારણે સાળ કાેળીયાના આહાર દિ ભાગ પ્રાપ્ત અવમાદરિકા તપ સમજવા જોઈએ જે પુરૂષ મરઘીના ઇ'ડાની બરાબર સાળ કાેળીયાના આહાર કરે છે તે દિભાગ પ્રાપ્ત અવમાદરિકા તપવાળા કહેવાય છે. અની જ રીતે रति तस्य स आहारः माप्तात्रमोदरिका-पादोनसात्रन्युनतया पाप्तेवाऽक मोरिका पाप्तात्रमोदरिका व्यषदिश्यते । एतम्-एकत्रिंग्रत्कुक्कुटाण्डकप्रमाण-मात्रान् कत्रछान् यः पुरुष आहरति तस्य आहारः किञ्चिद्नावमोदरिका कत्रछेक न्यूनाऽवमोदरिका तपस्या मत्रति, किन्तु-द्वात्रिंगत् कत्रछ्यमाणमात्रान् कत्रछान् य आहरति तस्य पुरुषस्य स आहारः प्रमाण घाप्ताहारत्वात् अत्रमोदरिका तपो न भवति । अपितु-एकेनाऽपि कत्रछेन ऊनमाहारसाहरन् अमणो निर्ग्रन्थो न प्रका-मरसभोजी भत्रतीति वक्तुं पार्थते । तथा च-जधन्याऽवसोदारिकारूपा तपस्यां कुर्वन् अभणो निर्ग्रन्थः प्रकामभोजीति न चक्तुं शक्यते, इश्येवं रीश्या भक्तपान द्वव्यायमोदरिका तपोऽनेकविधं स्वतीति चोध्यम् ।उक्तश्चीपपातिके ३० स्रते-से किं तं भक्तपाणद्व्वोमोधरिया-? अत्तपाण दव्यवोमोधरिया-अणेग बिहा पण्णत्ता, तं जहा-अट्टकुक् क्रुडियंडगप्पमाणसेत्ते कवछे आहर-माणे अवड्ढोमोधरिया-२ सोऌस जुक्क्कुडियंडगप्पसाणसेत्ते कवछे आहरसाणे दुभागपत्तोमोयरिया-३ चउत्रीसं कुक्कुडियंडगप्पमाण-मेत्ते कवछे आहरमाणे पत्तोकोयरिया-४ एक्कत्तीसं जुक्कुडियंडग

615

इसी प्रकार चौवीम कवल का आहार करने वाले को प्राप्त अवमोदरिका तिप होता है। जो पुरुष इकतील कवल का आहार करता है, उसका सप किंचिद्न (कुछकम) अनोदरी तप कहलाता है। किन्तु जो पुरुष 'क्तील कवल प्रमाण आहार करता है, उसका आहार प्रमाण प्राप्त (पूर्ण) होने से अवमोदरिका तप नहीं कहा जा लकता। जो अमण या अमणोपालक परिपूर्ण आहार से एक ही कवल कम खाता है उसी के विषय में ऐसा कहा जा सकता है कि यह प्रकामरल कोजी नहीं है। इस प्रकार भक्तपान हब्य-अवसोदरिका तप अनेक प्रकार का होता है। ओपपातिक सूत्र में कहा है—

ચાવીસ કાેળીયાના આહાર કરનારને પ્રાપ્ત અવમાદરિકા તપ હાેય છે જે પુરૂષ એકત્રીસ કાેળીયાના આહાર કરે છે તેનું તપ કિંચિદ્ધન (શેડું ઓંછું) ઉનાદરી તપ કહેવાય છે, પરંતુ જે પુરૂષ અત્રીસ કાેળીયા પ્રસાણ આહાર કરે છે તેના આહાર પ્રમાણ પ્રાપ્ત (પૂર્ણુ) હાેવાથી અવમાદરિકા તપ કહી શકાય નહીં. જે શ્રમણ અથવા શ્રમણાપાસક પરિપૂર્ણુ આહારથી એક કાેળીયા પણ ઓછું ખાય છે તેના જ સંબંધમાં એમ કહી શકાય કે આ પ્રકામ રસ લાજી નથી. આવી રીતે લક્તપાનદ્રવ્ય અવમાદરિકા તપ અનેક પ્રકારના હાય છે. ઔપાપાતિક સૂત્રમાં કહ્યું છે दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ ज्.१३ भ.इब्यावमोदरिकायाः अनेकविधत्वम् ६१३

पमाणमैसे रुबले आहारमाणे प्रमाणपसे, एसो एगेण वि घासणं जणयं आहारमाहारे माणे रुमणे निग्गंथे णो पकासरसभोह सि वत्तव्वं सिया, से तं अत्तपाणद्व्योमोघरिघा, से तं द्व्योमोयरिघा' इति अथ का सा सकतपानद्रव्यायमोदरिका-? अक्तपानद्रव्यावमोदरिका-अनेक विधा प्रइत्ता, तद्यया-अष्ट कुक्कुटाण्ड क्रममाणमात्रान कवळान् आहरन्-अत्रा विधा प्रइत्ता, तद्यया-अष्ट कुक्कुटाण्ड क्रममाणमात्रान कवळान् आहरन्-अत्रा हारः-? द्वादशकुक्कुटाण्ड क्रममाणमात्रान् आहरन् अपार्द्वाऽवमोद-रिका-? षोडश क्रुक्कुटाण्ड कप्रमाणमात्रान् आहरन् डिमागमाप्ताऽवमोद-रिका-? षोडश क्रुक्कुटाण्ड कप्रमाणमात्रान् आहरन् डिमागमाप्ताऽवमोद-रिका-? पोडश कुक्कुटाण्ड कप्रमाणमात्रान् आहरन् प्रात्पाऽत्रमो-दरिका-१, एकर्त्रिशत् कुक्कुटाण्ड कप्रमाणमात्रान् कवळान् आहरन् प्राप्ताऽत्रमो-इत्यमोदिका-५, द्वात्रिंशत् कुक्कुटाण्ड कप्रमाणमात्रान् कवळान् आहरन् किश्चिद्नाऽ ऽवमोदिका-५, द्वात्रिंशत्कुक्कुटाण्ड कप्रमाणमात्रान् कवळान् आहरन् प्राण्याप्रा इत एकेनापि कवलेन जनकम् आहार माहरन् अमणो निप्रेन्थो 'न पकामरस-

प्रान--भक्तपान द्रव्य-अवसोद्रिका लप कितने प्रकार का है ? छत्तर---भक्तपान द्रव्य-अवसोद्रिका तप अनेक प्रकार का है, यथा मुर्गी के अंडे के बरावर आठ कवल मात्र आहार करना अल्पाहार है। मुर्गी के अंडे के बरावर वारह कवल का आहार करना अल्पाई-अवसो-द्रिका तप है, इस्ती प्रकार सोलह कवल का आहार करना झि मागप्राप्त-अवमोद्रिका है। चौवीस कवल का जो आहार करना हि मागप्राप्त-अवमोद्रिका है। चौवीस कवल का जो आहार करना है उसका तप प्राप्त-अवमोद्रिका कहलाता है। जो इक्तीस कवल आहार करता है उसे किंचिट्न अवसोद्रिका तप होता है। जो प्रा सुर्गा के अंडे के बरावर वत्तीस कवल आहार करता है, उसका आहार प्रमाणप्राप्त कहलाता है। जो अमण निर्युन्ध प्रमाणप्राप्त आहार (बक्तीस) कवल से एक भी कवल कम आहार करता है, उसके विषय से यह नहीं कहा

પ્રશ્ન--ભક્તપાનદ્રવ્ય અવમાદરિકા તપ કેટલા પ્રકારના છે ? ઉત્તર--ભક્તપાનદ્રવ્ય અવમાદરિકા તપ અનેક પ્રકારના છે જેમ કે મરધીના ઇડા જેટલા આઠ કાેળીયા માત્ર આહાર કરવા અલ્પાહાર છે. મરધીના ઇડા બરાબર બાર કાેળીયા આહાર કરવા અપાર્થ અવમાદરિકા તપ છે, એવી જ રીતે સાળ કાેળીયાના આહાર કરવા દ્વિભાગપ્રાપ્ત અવમા દરિકા છે. ચાવીસ કાેળીયાના જે આહાર કરે છે તેનુ કિંચિદ્દન અવમાદરિકા તપ હાેય છે. જે મરધીનાં ઇંડા જેટલા પૂરા બત્રીસ કાેળીયાના આહાર કરે છે તેના આહાર પ્રમાણપ્રાપ્ત કહેવાય છે. જે શ્રમણ નિર્ગન્ધ પ્રમાણ પ્રાપ્ત આહાર (બત્રીસ) કાેળીયાથી એક પણ કાેળીયા એછા આહાર કરે છે તેના વિષયમાં

માન

भोजी' ति वक्तव्यं स्यात सा-एपा भक्तपानद्रव्यावमोदरिका, सा-एपा द्रव्याव मंद्रिका' इति ॥१२॥

म्ल्म्-भावोमोयरिया तवे अणेग विहे, अप्पकोहाइ भेयओ ।१४। छाया--भावाऽवमोदरिका तणोऽनेकविधम्, अल्गकोधादि भेदतः ॥१४॥ लत्त्वार्थद्ोपिका--पूर्वं तावद्-द्रव्याऽवमादरिका तपः मरूपितम्, सम्पति-भावाऽत्रमोद्दरिका तपः मरूपयितुमाह-'भावीसंग्विरियालवे'-इत्यादि । भावा ऽवमोदरिका तपः-सावस्य क्रोधादि कषायरूपात्मपरिणामस्य मतनकारकम् अवमादरिका नाम कियाविशेषरूपतपो भावावमोदरिका तपः-भावस्य क्रोधादि कपायरूपात्मपरिणामस्य मतलुकारकम् अवमोदरिका नाम कियाविशेवरूपं तपो सावावमोद्दरिका तप उच्यते । तच्चाऽने कविधं भवति, तद्यथा-अल्पक्रोधः अल्प-मानः अल्पमाया अल्बलोमः अल्बन्दः अल्पक्तलहः अल्पझञ्झश्च, इत्येव मनेक विथं भावावमादरिकातनो भवति । तत्राऽलाः भतनुः क्रोधः क्रोधमोहनोयोदय-

जा खकता कि वह प्रकाम रख सोजी है। यह भक्तपान द्रन्य-अवमोर दरिको लप है। इस प्रकार द्रव्यावसोधरिका विवेचन पूर्ण हुआ ॥१२। 'भावामोयरिया तवे' इत्यादि ।

सूत्रार्थ-अल्पकोध आदि के भेद से भाव-अवमोदरिका तप भी अनेक प्रकार का है ॥१४॥

तत्त्वार्थदीपिका-द्रव्य-अवमोद्रिका तप की व्याख्या की गई. अब भाव-अवभोदरिका तप की प्ररूपणा करते हैं-

आत्मा के कोधादि विभाव-परिणामों को कम करना भाव-भवमो-द्रिका तप कहलाता है। उखके अनेक प्रकार हैं, जैसे कोघ को कम करना, मान को कम करना, माघा को कम करना, लोभ को कम करना,

એવું ન કહી શકાય કે તે પ્રકામરસ લાેજ છે. આ ભક્તપાનદ્રવ્ય અવમા-દરિકા તમ છે. આ રીતે દ્રવ્યાવમાદરિકાનું વિવેચન પૂર્ણુ થયું. ા૧૩ ા

'भावोमोयरियतवे' धत्याहि

સૂત્રાર્થ --- અલ્પક્રોધ આદિના લેદથી ભાવ અવમાદદરિકા તપ અનેક

એાછું કરવું, માયાને ઘટાડવી, લાભ એાછેા કરવા, વચનની ન્યૂનતા, કલક

તપ કહેવાય છે. તેના અનેક પ્રકાર છે. જેમકે ક્રોધ એાછેા કરવા,

\*\*."

जन्योऽसहनरूपाऽक्षमा परिणति विशेषः-अल्पकोधः कोध कषायारण्ता-१ एवम् अल्पमानः जात्याद्यभिमानराहित्यम् मानाल्पता२ एवम् अल्पसाया सायाल्पता३ अल्पलोभो लोभाल्पता ४ अल्पकल्दः ज्ञब्दाल्पता, परिमिरआषणम् ५ अल्पकल्हः मलहाभावः ६ अल्पक्षव्झः पररपरभेदोत्पादकवचनव्यापाररूप झञ्झस्याऽ-भावोऽवगन्दव्यः ॥७॥ ॥१४।

तत्थार्थनियुंक्तिः— पूर्वे खह=द्रव्यावमोदरिका तपः प्ररूपित्स्, सम्पति-भावावमोदरिकातपः प्ररूपयितुमाह-'भावोमोयरिया तवे अणेगविहे, अप्प कोहाइ भेयओ'-इति । भावावमोदरिका तणः-आवस्य क्रोधादि कषायादे-राभ्यन्तरस्य अक्षमादि परिणतरूष्स्य पतनु विधायकम् अरमोदर्कानाम तपो भावाऽवमोदरिका तपः, तच्चाऽनेकविधं भवति । अरुण्क्रोधादि भेदतः तद्यया-अरुष्क्रोधमानमाया लोभज्ञब्दकल्लइज्ज्ञभेदतः । अत्राऽब्प ज्ञब्ह्ल्य द्वन्द्वादौ

वचन की न्युनता, कलह और झंझ की न्युनता आदि। क्रोध मोहनीय के उदय से इत्पन्न होने वाले असहन रूप असाता परिणाम को कोध कहते हैं, उसकी अल्पता क्रोध की अल्पता है। जाति आदि के अभिमान की न्यूनता मानाल्पता है। माया की कमी को माधाल्पता कहते है। लोभ के पतछेपन को लोभाल्पता या अल्पलोभ कहते हैं। परिमित आखण को राब्दाल्पता कहते हैं। कलह का अभाव अल्पकलह कहलाता है। परस्पर में मेद उत्पन्न करने वाले वचनों का प्रयोग न करना अल्पझंझ है॥१४॥ तत्त्वार्थनिर्यु क्ति-द्रव्य-अवमोदरिका तप की व्याख्या की जा चुकी, अब आब अवमोदरिका तप का निरूपण करते हैं-

अक्षमा-परिणतिरूप कोध आदि वैभाविक भावों की अल्पता को भाव-अवमोद्रिका तप कहते हैं। उसके अनेक भेद है-अल्पकोध, अल्प-

અને કજીયાની ન્યૂનતા આદિ કોધ માહેનીયના ઉદયથી ઉત્પન્ન થનારા અસહનરૂપ અક્ષમાપરિણામને કાેધ કહે છે. તેની અલ્પતા કોધની અલ્પતા છે.
જાતિ વગેરેના અભિમાનની ન્યૂનતા માન અલ્પતા છે માયાનું આછાપણું માયાલ્પતા કહેવાય છે. લાેલને પાતળો પાડવા લાેલ લ્પતા અથવા અલ્પલાલ કહે
છે. પરિમિત ભાષણુને શખ્દાલ્પતા કહે છે કલહના અભાવ અલ્પકલહ કહેવાય છે. પરસ્પરમાં ભેદ ઉત્પન્ન કરનાર વચનાના પ્રયાગ ન કરવા અલ્પ કંગ્ર છે ા૧૪ા તત્ત્વાર્થનિર્યું કિત–દ્રવ્ય અવમાદરિકા તપની વ્યાપ્યા કરવામાં આવી હવે ભાવ અવમાદરિકા તપનું નિરૂપણુ કરીએ છી છે.

અક્ષમા પરિણતિ રૂપ કોધ આદિ વૈભાવિક ભાવાની અલ્પતાને ભાવ સ્પ્રવમેાદરિકા તપ કહે છે. તેના અનેક ભેદ છે અલ્પકોધ, અલ્પમાન, અલ્પમાયા,

, Y सद्भावात् तस्य प्रश्येकमभिसम्बन्धातः, अल्पक्रोधः-१ अल्पग्रव्दः पतनु वाचकः तेनाऽल्पः स्टल्पः क्रोधः क्रोधमोहनीयकर्भोदयसम्पाद्यः असहनरूपाऽ-क्षमा परिणविदिक्षेषः क्रोधाल्पत्वसित्येवस् अल्पक्रोधोनास यावावमोदरिका तपः १ एदम्-अल्पसानः जात्याद्यसिमानसाहित्यस् मानाल्पता २ अल्पसाया-मायाल्पत्वम्-३ अल्पळोभः छोमाल्पता ४ अल्पग्रव्दः-परिमित्तभाषणस्, शव्दा-स्पता-५ अल्पकत्वहः-कळहामावः-६ अल्पझञ्झः-परस्पर भेदोत्पादकवचनव्या-पाररूपझञ्झस्याऽमादः-७ इत्येवं सीत्या मादावमोदस्कि तपेऽनेकविधं भवति। उक्तश्वौपपातिके २० स्रूत्रे-'स्वे किं तं आत्रे मोयरिया ३ आद्योमोयरिया अणेगबिहा पण्णन्ता, तं जहा अप्रफोहे? अप्पमाणे २ अप्पमाए३ अप्प

मान अल्पमाया, अल्पलोभ, अल्पत्तव्द, अल्पकल्ह, अल्पझंझ आदि। 'अल्प' ज्ञव्द सन्दता या न्यूनता का वाचक है। अतः अल्पक्रोध का अर्थ है-क्रोध मोएनीय कर्म के उदय से उत्पन्न होने वाळे असहनरूप अक्षमा परिणति की न्यूनता या मन्दता थह मन्दता अह्पक्रोध वामक आव-अवमोद्धिका तप है। इसी प्रकार जाति आदि के अभिमान की अल्पता को अल्पनान तप समझना चाहिए। माया की अल्पता अल्पनोया कहलाति है। लोभ की अल्पता अल्पलोभ है। परिमित भाषण को अल्पत्तव्य कहते हैं। फलह का अभाव अल्पकल्ह है। परस्पर में भेद उत्पन्न करने वाले का प्रयोग झंझ कहलाता है और उसका अभाव अल्पझंझा। इस प्रकार भाव अवभोद्धिका तप अनेक प्रकार का है। औप-पातिक सन्न में कहा है-भाव अवमोद्धिका तप कितने प्रकार का है?

અલ્પલાેલ અલ્પશખ્દ, અલ્પકલહ, અલ્પ ઝંઝ — આદિ 'અલ્પ' શખ્દ મન્દતા અથવા ન્યૃત્તાનું વાચક છે આથી અલ્પકોધના અર્થ છે કોધ માહનીય કર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન થનારા અસહનરૂપ અક્ષમાયરિણતિની ન્યૃનતા અથવા મન્દતા અલ્પ કોધ નામક લાવ અવસાદરિકા તપ છે એવી જ રીતે જાતિ આદિના અભિમાનની અલ્પતાને અલ્પમાન તપ સમજવું જોઈએ માયાની અલ્પતા અલ્પમાયા કહેવાય છે. લાેલની અલ્પતા અલ્પલાેલ છે. પરિમિત લાયણુને અલ્પશખ્દ કહે છે.

કલહેના અભાવ અલ્પકલહ છે. પરસ્પરમાં ભેદ ઉત્પન્ન કરનાર વચનાના પ્રયાગને ઝંઝ કહેવાય છે અને તેના અભાવ અલ્પઝંઝ છે—અ,રીતે ભાવ અવમાદરિકા તપ અનેક પ્રકારના છે. लोहे४ अप्पस्तदे५ अप्पर्झ झे७ खे त्तं भावो नोपरिया से त्तं ओमोयरिया' इति। अथ का सा भावावमोदरिका ! भावाऽवमोदरिकाऽनेकविधा प्रज्ञप्ता, तचथा -अल्रकोधः १ अल्पमानः २ अल्पमाया ३ अल्पलोभः ४ अल्पकल्दः ६ अल्पझञ्झः७ सा-एषा सावाऽवमोदरिका, सा एषा अबमोदरिका इति ॥ १ ४॥ मूलम्-श्विकखायरिया तने अणेगविहे, दटनाभिग्राहचराइ

भेयओ ॥१४॥

छाया-सिक्षाचयी तपोऽनेकविधम्, द्रव्याभिग्रहचरादि भेदतः ॥१५॥ तत्त्वार्थदीपिका-पूर्व ल्छ-'अवसोद्दिका' नाम दितीयं व हं तपः सविस्तरं मरूपितम् सन्मति-त्तीयं भिक्षाचयी तपः प्ररूपयितुमाह- 'भिवखा

यरिया तवे अणेगविहे, दव्यासिग्गहचराइ सेवओ' इति। मिक्षाचयी तपः-'अमुनस्थाने अजुनकाले अमुक्तवस्तु ग्रहीष्यामि' इत्येवं रीत्याऽभि-

उत्तर—आव अवमोदरिका तप अनेक प्रकार का है-अल्पकोध, अल्प-मान, अल्पमाया, अल्पहोभ, अल्पराव्द, अल्पझंझ आदि। यह भाव-अदमोदरिका तप है ॥१४॥

'भिवखायरिया तवे अणेगविहे' इत्यादि,

सूत्रार्थ-इन्धाभिग्रइंचर आदि के भेद से भिक्षाचर्या तप भी अनेक प्रकार का है।।१५॥

तत्वार्थदीपिका-इससे पहले अवमोदरिका नामक बाह्य तप का विस्तार पूर्वक प्ररूपण किया गया, अब भिक्षाचर्या नामक तीसरे तप को प्ररूपणा करते हैं-

द्रव्याभिग्रहचर आदि के मेद से भिक्षाचर्या तप के अनेक मेद

ઔપપાતિકસૂત્રના ત્રીસમાં સૂત્રમાં કહ્યું છે ભાવ અવમાેદરિકા તપ કેટલા પ્રકારના છે ? ઉત્તર–ભાવ અવમાેદરિકા અનેક પ્રકારની છે. અલ્પકોધ અલ્પમાન, અલ્પમાચા, અલ્પલાેભ, અલ્પશબ્દ. અલ્પકલહ, અપઝંઝ–– આદિ આ ભાવ અવમેષ્દરિકા તપ છે. ા ૧૪ ા

'भिक्खायरिया तवे' धत्याहि

સુત્રાર્થ--દ્રત્યાભિગ્રહ ચર આદિના ભેદથી ભિક્ષાચર્યા તપ અનેક પ્રકારના છે ા ૧પ ા

તત્ત્વાર્થદીપિકા--આની પંદેલા અવમાદરિકા નામક દ્વિતીય આદ્યતપનું વિસ્તારપૂર્વંક પ્રરૂપણુ કરવામાં આવ્યું, હવે ભિક્ષાચર્યા નામક ત્રીજા તયની પ્રરૂપણા કરીએ છીએ-

દ્રવ્યાભિગ્રહચર આદિના ભેદથી ભિક્ષાચર્યા તપના અનેક ભેદ છે, તૃ ૭૮ यहपूर्वकं भिक्षाटनविषयकं तपो सिक्षाचर्या तप उच्यते । तच्चाऽनेकविधं भवति तचथा-द्रव्यासिग्रहचरः-आमुकसेवाऽग्रान पानं ग्रहीष्यामि' इत्येवं द्रव्याभि-ग्रहेण चरतीति द्रव्यासिग्रहचर, उच्यते १ आदिना क्षेत्रामिग्रहचरः 'अमुकस्थाने प्रहीष्यामि' इत्येवं क्षेत्रामिग्रहेण चरतीति क्षेत्राभिग्रहचरः २ काळाभिग्रहचरः (अमुककाछे पूर्वाह्णादाबेघ ग्रहीष्यासि-न तु पराहणे नापि रात्री' इत्येवं काळ विद्येपासिग्रहेण चरतीति काळासिग्रहचरः ३ एवम्-भावाभिग्रहचरः ४ उत्क्षिमचरः ५ निक्षिप्तचरः ६ उत्क्षिप्तनिक्षिप्तचरः७ निक्षिप्तोत्क्षिप्तचरः८ वर्त्यमानचरः९

है। 'अमुकस्थान में' अमुक काल में, अमुक चस्तु ग्रहण करूंगा' इस तरह अभिग्रह करके भिक्षाटन करना भिक्षाचर्यातप कहलाता है। उसके अनेक भेद हैं। वे इस प्रकार हैं-

(१) द्रव्याभिग्रहचर-अमुक अज्ञान-पान ही ग्रहण करूंगा, इस प्रकार द्रव्य संबंधी अभिग्रह करके भिक्षाटन करने वाला।

(२) क्षेत्राभिग्रहचर-'अमुक स्थान पर ही ग्रहण करूंगा, इस तरह क्षेत्र संबन्धी अभिग्रह करके भिक्षाटन करने वाला।

(३) कालाभिग्रहचर-अमुक काल में-जैसे पूर्वाहण में, ही ग्रहण करूंगा, न अपराहण में, न मध्याह्व में, ऐसा अभिग्रह करके भिक्षा टन करने बाला।

इसी प्रकार (४) भावाभिग्रहचर (५) उत्क्षिप्तचर (३) निक्षिप्तचर (७) डक्षिप्तनिक्षिप्तचर (८) निक्षिप्तउक्षिप्तचर (९) वर्स्यमानचर (१०) संहि-

અમુક સ્થાને. અમુક કાળમાં, અમુક વસ્તુ ગ્રહણ કરીશ આ રીતે અભિગ્રહ કરીને ભિક્ષાટન કરવું ભિક્ષાચર્યાં તપ કહેવાય છે. તેના અનેક ભેદ છે–તે આ પ્રકારે છે

(૧) દ્રવ્યાલિગ્રહચર-અમુક અશન પાન જ બ્રહણ કરીશ એ રીતે દ્રવ્ય સંબંધી અલિગ્રહ કરીને લિક્ષાટન કરનાર

(૨) ક્ષેત્રાલિગ્રહચર–અમુક સ્થળે જ ગ્રહણ કરીશ, આ પ્રમાણે ક્ષેત્ર-સ'બ'ધી અલિગ્રહ કરીને લિક્ષાટન કરનાર.

(૩) કાલાભિગ્રહચર--અસુકકાળમાં જેમકે પૂર્વાહ્ણમાં જ ગ્રહણ કરીશ અપરાહ્ણમાં કે મધ્યાહ્નમાં નહીં એવા અભિગ્રહ ધારીને ભિક્ષાટન કરનાર એવી જ રીતે (૪) ભાવાભિગ્રહચર (૫) ઉત્લિપ્તચર (૬) નિક્ષિપ્તચર '(૦) ઉત્લિપ્તનિક્ષિપ્તચર (૮) નિક્ષિપ્તઉત્લિપ્તચર (૯) વત્ય માનચર (૧૦) સ'હિ- संहियमाणचरः १० उपनीतचरः ११ अपनीतचरः १२ उपनीतापनीतचरः=१३ अपनीः तोपनीतचरः १४ संख्छचरः १५ असंख्छचरः १६ तज्जातसंख्छचरः १७ अंज्ञात-चरः १८ मौनचरः १९ दष्टलाभिका२० अदृष्टलाभिकः २१ पृष्टलाभिकः र२ ंअपृष्टः लामिकः २३ मिक्षालामिकः २४ अभिक्षालाभिकः २५ अन्नग्लायकः २६ औपनि-हितकः २७ पश्मितिषण्डपातिकः २८ शुद्धैषणिकः २९ संख्यादत्तिकः इत्येवं रीत्याऽनेकविधं तावद् सिक्षाचयतिषो अवतीति बोध्यस् । तत्र आवासिग्रहचरस्तु-'अमुक प्रकारको दाता यदि दाख्यति-तदा ग्रहीष्यामि' इत्येवंभावाभिग्रहेण चरतीति भावाभिग्रहचरोऽवगन्तव्याश एवस् उत्क्षिप्त चरादिकमपि स्वयं ज्ञेयम्।१५। तत्त्वार्थनियुं क्ति-पूर्व तावद दितीयं बाह्यरूपम् अवमोदरिका तपः

यमाणचर (११) उपनीतचर (१२) अपनीतचर (२३) उपनीतापनीतचर (१५) संसृष्टचर (१६) असंसष्टचर (१७) तज्जात दंसष्टचर (१८) अज्ञा तचर (१९) मौनचर (२०) दछलाभिक (२२) अदछलाभिक (२३) प्रष्ट. लाभिक (२३) अपृष्ठलाभिक (२४) मिक्षालाभिक (२५) अभिक्षालाभिक (२६) अज्ञग्लायक (२७) औपनिहतक (२८) परिमितपिण्डपातिक (२९) शुद्धेषणिक (३०) संख्यादसिक, इस प्रकार भिक्षाचर्या तप करने वाछे अनेक प्रकार के हैं और इसी कारण इस तप के भी अनेक भेद होते हैं। 'अमुक प्रकार का दाला यदि देगा तो ग्रहण करूंगा इस प्रकार भाव संबन्धी अभिग्रह करके भिक्षाटन करने बाला भावाभिग्रहचर समझना चाहिए। इसी प्रकार उत्क्षिप्तचर आदि का अर्थ भी स्वयं ही समझ छेनां चाहिए ॥१५॥

तत्वार्थनियु किः-पहछे अवमोदरिका नामक दितीय वाद्य तप का

યમાણ્ચર (૧૧) ઉપનીતચર (૧૨) અપનીતચર (૧૩) ઉપનીતાપનીતચર (૧૪) અપનીતાપનીતચર (૧૫) સંસંબ્ટચર (૧૬) અસંસ્બ્ટેચર (૧૭) તજ્જાતસંસ્-બ્ટચર (૧૮) અગ્જ્ઞ તચર (૧૯) મૌનચર (૨૦) દ્રબ્ટિલાલિક (૨૧) અદ્રબ્ટિલાલિક (૨૨) પૃષ્ટલાભિક (૨૩) અપૃષ્ટલાભિક (૨૪) લિક્ષાલાભિક (૨૫) અભિક્ષા-લાભિક (૨૬) અન્નગ્લાયક (૨૭) ઔપનિદ્ધિતક (૨૮) પરિમિતપિષ્ડ્રપાતિક (૨૯) શુદ્ધૈષણિક (૩૦) સંખ્યાદત્તિક, આ રીતે લિક્ષાચર્યા તય કરનારાઓ અનેક પ્રકારના છે અને આ કારણે જ આ તપના પણ અનેક લેદ હાય છે. અસુક પ્રકારના દાતા જો આપશે તેા જ ગહેલુ કરીશ આ રીતે લાવ સ'બ'ધી અભિગ્રહ કરીને ભિક્ષાટન કરનાર ભાવાભિગ્રહચર સમજવા જોયએ એવા જ રાતે ઉત્લિમચર વગેરેના અર્થ પણ સ્વય સમજ લેવા ા ૧૫ ા તત્ત્વાર્થનિયું કિત--પહેલાં અવમાદરિકા નામક દિ્તીય આદ્ય તપતુ

सविस्तरं प्ररूपितम्, सम्पति-क्रमपाप्तस्य तृतीयस्य सिक्षाचर्यां नामक तपसः स्वरूपं सभेदं प्ररूपयितुमाह='मिक्खायरिया तवे अणेगविहे, दच्वाभिग्गह खराइभेदओ' इति भिक्षाचर्या तपः दृत्तिपरिसंख्यानरूपम् 'अमुकस्थाने अमुककाछे अमुक वस्तु ग्रहीष्यामि' इत्यादिरीत्याऽभिग्रदपूर्वकं भिक्षाटन-रूपं तपश्चरणम् अनेकविधं भवति । तद्यथा-द्रव्याभिग्रदचरादि मेदतः, द्रव्याभि-ग्रद्घरः १ आदिना क्षेत्राभिग्रद्घरः २ कालाभिग्रदचरादि मेदतः, द्रव्याभि-ग्रद्घरः १ आदिना क्षेत्राभिग्रद्घरः २ कालाभिग्रदघरः ३ मावाभिग्रदघरः १ उत्शिप्तचरः ५ निक्षिप्तचरः ६ उत्शिप्तनिक्षिप्तचरः ७ निक्षिप्तोत्शिप्तचरः ४ इत्शिप्तचरः ९ संहियमानवरः १ उत्तिपत्तनिक्षिप्तचरः ७ निक्षिप्तोत्शिप्तचरः ८ वर्त्यमानचरः ९ संहियमानवरः १ उत्तिष्यत्तनिक्षिप्तचरः १७ अज्ञातचरः १८ मौनचरः १९ दष्टलाभिकः २० अटप्टलाभिकः २१ पृष्टलाभिकः २२ अपृष्ट-सविस्तर प्ररूपण किया गया अव कमप्राप्त तीस्तरे जिक्षाचर्या नामक तप का भेदों सहित स्वरूप प्रदर्शित करते हैं---

भिक्षाचर्यां तप का दूसरा नाम वृत्तिपरिसंख्यात है। 'अमुक स्थान में' अमुक वस्तु ही ग्रहण करूंगा 'इत्यादि रूप खे अभिग्रह करके भिक्षा-टन करना भिक्षाचर्यां तप कहलाता है। यह तप द्रव्याभिग्रहचर आदि के भेद से अनेक प्रकार का है, यथा (१) द्रव्याभिग्रहचर (२) क्षेत्राभि ग्रहचर (३) कालाभिग्रहचर (४) भावाभिग्रहचर (५) उत्क्षिप्तचर (६) निक्षिप्तचर (७) जत्क्षिप्तनिक्षिप्तचर (८) निक्षिप्तवस्तिप्तचर (६) निक्षिप्तचर (७) जत्क्षिप्तनिक्षिप्तचर (८) निक्षिप्तवस्तिप्तचर (९) वर्त्यमानचर (१०) संह्रियमाणचार (११) जपनीत्तचर (१२) अपनी-तचर (१३) जपनीतापनीतचर (१४) अपनीतोपनीतचर (१५) संसष्टचर (१६) असंस्रब्टवर (१७) तज्ज्ञातसंस्रब्टवर (१८) अज्ञातचर (१९) मौनचर (२०) दछलाभिक्त (२१) अद्दछलाभिक्त (२२) एछलाभिक

સંવિસ્તર પ્રરૂપણ કરવામાં આવ્યું હવે કમપ્રાપ્ત ત્રીજા લિક્ષાચર્યા નામક તપ તું લેદા સહિત સ્વરૂપ પ્રદર્શિંત કરીએ છીએ

ભિક્ષાચર્યા તપતું બીજુ નામ વૃત્તિપરિસંખ્યાત છે. અસુક સ્થાનમાં 'અસુક કાળમાં, અસુક વસ્તુ જ ગ્રહણુ કરીશ ઇત્યાદિ રૂપથી અભિગ્રહ કરીને ભિક્ષાટન કરવું ભિક્ષાચર્યા તપ કહેવાય છે. આ તપ દ્રવ્યાભિગ્રહચર આદિ ના લેદથી અનેક પ્રકારના છે જેમકે — (૧) દ્રવ્યાભિગ્રહચર (૨) ક્ષેત્રાભિગ્રહ ચર (૩) કાલાભિગ્રહચર (૪) ભાવાભિગ્રહચર (૫) ઉત્લિસચર (૬) નિક્ષિસચર (૭) ઉત્લિસનિક્ષિસચર (૮) નિક્ષિપ્ત ઉત્લિપ્તચર (૯) વત્ય માનચર (૧૦) (૧૬) અસંસૃષ્ટચર (૧૭) તજજાતસંસંષ્ટચર (૧૮) અજ્ઞાતચર (૧૯) મોનચર (૨૦) દ્રષ્ટલાભિક (૨૧)અદ્રષ્ટલાભિક (૨૨) પૃષ્ટલાભિક (૨૩) અપૃષ્ટલાભિક लामिकः २३ मिक्षालामिकः २४ अभिक्षालामिकः २५ अन्नग्लायकः २६ औषनिहितकः २० परिमितपिण्ड पातिकः २८ शुद्धैषणिकः २९ संख्यादत्तिकः ३० इत्येवं रीत्याऽनेकविधं मिक्षाचर्यो तपो भवति । तत्राश्रिताऽभिग्रहं चा य श्वर्रति-आसेवते. स द्रव्याभिग्रहचर उच्यते, भिक्षाचर्यायाः प्रस्तावेऽपि-धर्मधर्मिणोरः भेदविषक्षया द्रव्याभिग्रहचर इत्युक्तम् । द्रव्याभिग्रहश्च लेपकृतादि द्रव्यविषयोऽव-गन्तव्यः भक्तपानादि द्रव्यविषयकोऽभिग्रहो द्रव्याभिग्रहो बोध्यः १ 'अमुकस्थाने प्र शैष्यामि' इत्येवं रीत्या क्षेत्रविशेषमभिगृह्य यथरदि-भिक्षामटति स क्षेत्रामि-ग्रहचर उच्यते, क्षेत्रविषयकोऽभिग्रहः क्षेत्राभिग्रहा र 'ज्य्वाह्रणे ग्रहीष्यामि-

(२३) अपृब्टलाभि क (२४) भिस्नालाभि क (२५) अभिश्नालाभि क (२६) अनग्लापक (२७) औपनिहितक (२८) परिजितपिण्डपातिक (२९) शुद्धे-पणिक (३०) संख्यादत्तिक, इस प्रकार भिश्चाचर्या तप अनेक प्रकार का है। इनका स्वरूप इस प्रकार है—

(१) द्रव्यालिग्रहचर-द्रव्य संबंधी अलिग्रह करके जो मिक्षाटन करता है, वह द्रव्यालिग्रहचर कहछाता है। लिक्षा का प्रकरण होने पर भी धर्म और धर्मा के अभेद की बिवक्षा करके द्रव्यालिग्रहचर ऐसा कहा गया है। द्रव्यालिग्रह यहां छेपक्वत आदि द्रव्यसंबंधी लम झना चाहिए। भोजन-पानी आदि द्रव्यों से संबंध रखने वाला अभि-ग्रह द्रव्यालिग्रह कहछाता है।

(२) क्षेत्राभिग्रहचर-'अमुक स्थानपरग्रहण करू'गा इस प्रकार क्षेत्र संबंधी अभिग्रह करके जो भिक्षार्थ भ्रमण करता है वह क्षेत्राभि-ग्रहचर कहलाना है। क्षेत्र खंबंघी अभिग्रह क्षेत्राभिग्रह है।

(૨૪) ભિક્ષાલાભિક (૨૫) અભિક્ષાલાભિક (૨૬) અન્નગ્લાયક (૨૭) ઔપનિ-હિંતક (૨૯) પરિમિતપિષ્ડપાતિક (૨૯) શુદ્ધષણિક (૩૦) સંખ્યાદત્તિક આ રીતે ભિક્ષાચર્યા તપ અનેક પ્રકારના છે. એમનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે (૧) દ્રવ્યા-ભિગ્રહચર-દ્રવ્યસંબંધી અભિગ્રહ ધારીને જે ભિક્ષાટન કરે છે, તે દ્રવ્યાભિ શ્રહચર કહેવાય છે ભિક્ષાનું પ્રકરણ હાેવા છતાં પણ ધર્મ અને ધર્મના અભેદની વિવક્ષા કરીને ' દ્રવ્યાભિગ્રહચર ' એમ કહેવામાં આગ્યું છે. દ્રવ્યા ભિગ્રહ અહીં લેપકૃત આદિ દ્રવ્યસંબંધી સમજવા જાઇએ ભાજન પાણી આદિ દ્રવ્યાથી સંબધ રાખનાર અભિગ્રહ દ્રવ્યાભિગ્રહ કહેવાય છે.

(૨) ક્ષેત્રાલિગ્રહચર---' અસુક સ્થાન પર ગ્રહણુ કરીશ' આ રીતે ક્ષેત્ર સંબંધી અલિગ્રહ કરીને જે લિક્ષા કાર્જે ભ્રમણુ કરે છે તે ક્ષેત્રાલિગ્રહચર કહેવાય છે. ક્ષેત્ર સંબંધી અલિગ્રહ ક્ષેત્રાલિગ્રહ છે. नापराइणे-व राजौ चा' इत्येत्रं जालविशेषभभगृह्य चरति-मिक्षामटति यः स कालांसिग्रहचर उच्यते, काल्लिशेषकोऽभिग्रनः कालाभिग्रहः ३ 'अमुक प्रकारको दाता शुद्धभावेन दास्यति-लदा ग्रहीषामि' इत्येत्रं दातृविशेषभभिगृह्य चर तीति भाषाभिग्रहचरः । यद्या-मान हायनादि मवृत्तपुरुषादि विषयकोऽभिग्रहो भागामिग्रहोऽवसेयः ४ उत्क्षिप्तं गुइस्थेन स्वार्थं पाकभाजनादुदघुत्रमभिगृह्य चरति 'स्वार्थं पाक्रपाझान् उद्घृतं स्रोजनादिकं चदि दास्यति तदा ग्रहीष्यामि' इत्येवस्-उत्क्षिप्ताभिग्रहचर उच्यते, उत्क्षित्तदिषगकोऽभिग्रहां उत्क्षिप्ताभिग्रहः ५

(३) कालालिग्रहचर-पूर्वाहण में ही ग्रहण करूंगा, अपराहण या सध्याह में नहीं, ऐसा अभिग्रह करने वाला कालाभिग्रहचर कहलाता है। कालविपचक अभिग्रह कालाभिग्रह है।

(४) आवाभिग्रहचर-'असुरु प्रकार दा दाता शुद्धभाव से देगा तो ग्रहण करूंगा इस तरह दाता संपंथी अभिग्रह करके भिक्षाटन करने वाला भावाभिग्रहचर कहलाता है अथवा गाने या इसने में प्रवृत पुरुप आदि के हाथ से ही आहार छूंगा, ऐसा अभिग्रह करना भावा भिग्रह खमझना चाहिए।

(५) उत्क्षिसचर—ग्रहस्थ ने अपने लिए पात्र में से निकाला हो वह उद्घुत कहलाता है। 'जो भोजनादिक अपने खुद के लिए हंडिया में से बाहर निकाला हो यही प्रहण करूंगा ऐसा नियम प्रहण करने बोला उत्क्षिसचर कहलाता है। जित्क्षप्त (बाहर निकाले) आहार का नियम स्वीकार करना उत्क्षिप्ताभिग्रह समझना चाहिए।

(૩) કાલાલિગ્રહચર-પૂર્વાહ્ણુમાં જ ગ્રહણુ કરીશ, અપરાહ્ણુ અથવા મધ્યાહૃનમા નહીં એવા અભિગ્રહ રાખનાર કાલ ભિગ્રહચર કહેવાય છે. કાલ વિષયક અભિગ્રહ ઠાલાસિગ્રહ છે.

(૪) લાવાલિગ્રહચર-અમુક પ્રકારના દાતા શુદ્ધ ભાવથી આપશે તા જ ચડ્કા કરીશ એ રીતે દાતા સંબંધી અભિગ્રહ રાખીને લિક્ષાટન કરનાર લાવાલિગ્રહચર કહેવાય છે, અથવા ગાવા અગર હસવામાં પ્રવૃત્ત પુરૂષ આદિ ના હાથે જ આહાર લઇશ એવા અભિગ્રહ કરવા ભાવાલિગ્રહ સમજવા. (૫) ઉત્લિપ્તચર-ગૃહસ્થે પાતાને માટે પાત્રમાંથી કાઢશું હાય તે ઉદ્ધત કહેવાય છે. જે લાજનાદિક પાતાના જ માટે વાસાયમાંથી બહાર કાઢશું હાય તે જ ગ્રહાય કરીશ એવા નિયમ ગ્રહાય કરનાર ઉત્લિપ્તચર કહેવાય છે. (બહાર કાઢેલ) આહારના નિયમ સ્વીકાર કરવા ઉત્લિપ્ત અભિગ્રહ સમજવા જાઈએ. निक्षिप्तं पाकादि माजनात् उद्घृत्याऽन्यमाजने स्थापितमशनादिकमभिष्ट् चरति इति निक्षिप्तचर उच्यते, निक्षिप्तविषयकोऽभिग्रहो निक्षिप्ताऽमिग्रहः ६ उत्क्षित्रनि-क्षिप्तचरः-पाकमाजनादुत्क्षिप्तं तदेवाऽन्धत्र स्थाने यत् निक्षिप्तं तद्- उत्क्षिप्ति-क्षिप्तचर उच्यते ७ निक्षिप्तोत्क्षिप्तचरः-निक्षिप्तं पाकमाजनाद् उद्घृत्याऽन्यत्र स्थापितं, तदेव उक्षिप्तं पुनर्हस्ते ग्रहीतं तदमिग्रहेण चरतीति निक्षिप्लो/त्क्षप्तचर उच्यते ८ दर्ध्यमानचरः वर्त्यकानं परिविष्यमाणमसिग्रहा चरतीति दर्त्यमानचर

(६) निक्षिप्तचर-पकाने के पात्र में से निकालकर जो सोजन अन्य पात्र में रख दिया गया हो वह निक्षिप्त कहलाता है। ऐसे आहार को ही ग्रहण करने का नियम छेने वाला निक्षिप्तचर है। निक्षिप्त विषयक अभिग्रह निक्षिप्ताभिग्रह समझना चाहिए।

(७) उस्क्षिप्त निक्षिप्तचर-पाक-पात्र में निकाल दिया गया हो और अन्य स्थान पर रखा हो बह आहार उस्क्षिप्तनिक्षिप्त कहलाता है। उसका अभिग्रह करके भिक्षाटन करने वाला उस्क्षिप्तनिक्षिप्तचर है।

(८) निक्षिप्नोस्क्षिप्तचर-पाकपात्र में से बाहर निकाला हो, अन्य स्थान पर रख दिया हो, उसीको फिर हाथ में लिया हो ऐसा आहार पास होगा तो ही ग्रहण करूंगा, ऐसा नियम अंगीकार करने चाला निक्षि-प्तउस्क्षिप्तचर कहलाता है।

(९) वर्श्यमानचर-पदि परोखा जाता हुआ आहार मिछेगा तो ही छूंगा ऐसा अभिग्रह करने वाला वर्त्यमानचर कहलाता है।

(૬) નિક્ષિપ્તચર-રાંધવાના પાત્રમાંથી કાઠીને જે ભાજન અન્ય પાત્રમાં રાખી દેવામાં આવ્યું હાય તે નિક્ષિપ્ત કહેવાય છે. આવા આહારને જ ગ્રહણુ કરવાના નિયમ લેનાર નિક્ષિપ્તચર છે. નિક્ષિપ્તવિષયક અભિગ્રહ નિક્ષિપ્તાભિ-ગ્રહ સમજવા નિઇએ.

(૭) ઉત્ક્ષિપ્તચર-પાક પાત્રમાંથી કાઢી નાખવામાં આવ્યું હેાય અને અન્ય સ્થાન ઉપર રાખેલ હેાય તે આહાર ઉત્ક્ષિનિક્ષિપ્ત ક્રહેવાય છે. તેના અભિગ્રહ રાખીને ભિક્ષાટન કરનાર ઉત્ક્ષિપ્તનિક્ષિપ્તચર છે.

(૮) નિક્ષિપ્તાત્શિપ્તચર--પાકપાત્રમાંથી બહાર કાઢેલ હાેય, અન્ય સ્થાન પર રાખી દેવામાં આવ્યું હાેય તેને જ કરી હાથમાં લેવામાં આવ્યા હાેય એવા આહાર મળશે તા જ ગ્રહણ કરીશ એવા નિયમ અંગીકાર કરનાર નિક્ષિપ્ત ઉત્લિપ્તચર કહેવાય છે

(૯) વત્ય માનચર--- જો પીરસવામાં આવી રહેલાે આહાર મળશે તાે જ લુઇશ એવા અભિગ્રહ કરનાર વત્ય માનચર કહેવાય છે,

तत्त्वार्थसूत्रे

उच्यते ९ एवं-सं हियसाणचरः-अत्युष्णं व्यझन सुपादिकं शीवलीकरणाय स्थाल्या-दिषु प्रसारितं तत् पुनर्भांजने क्षिप्यमाणं संहियमाण ग्रुच्यते तदभिन्नहेण चरतीति सं हियमाणचरो वोध्यः १० उपनीतचरः-अन्येन केनचिद् गृहस्थाय प्रेषितं यत् तदुपनीत ग्रुच्यते, तद्भिग्रहेण चरतीति उपनीतचरः 'तदेवाहं ग्रहीष्यामि यदन्येन तदर्थं प्रेषितं भवेत्' इत्येवमसिग्रह अपनीताभिग्रह इत्यर्थः ११ अपनीत-चरः-अपनीतं गृहस्थेन कस्मैविदन्यरमे दातुं निःसार्य यदन्यत्र स्थापितं तद्सिग्रहेण चरतीति-अपनीतरः उच्यते, 'तदे्दाऽहं ग्रहीष्यासि घदन्यरमदेतातुं निस्सार्य स्थापितं स्यात्' इत्येवमसिग्रहोऽपनीताशिग्रह इत्यर्थः १२ उपनीतावनीतचरः-'यदेवोपनीतम् अन्येन प्रेषितं, तदेव यदि जपनीतां स्थानान्तरे स्थापितं स्थाति नदेव ग्रहीष्यामि' इत्येवमसिग्रहोत् चरतीति अपनीतापनीतचर उच्यते १३

(१०) संह्रियमाणचर—अत्यन्त उष्ण आहार ठंडा करने के लिए थली आदि में फैलाया गया हो, उसे पुनः पात्र में डाला जा रहा हो वह आहार संह्रियमाण कहलाता है। ऐसा आहार ही ऌंगा ऐसी प्रतिज्ञा करने वाला तपस्वी संह्रियमाणचर है।

(११) उपनीतचर-जो भोजन किसी दृखरे ने गृहस्थ के लिए भेजा हो बह उपनीत कहळाता है और उसका अभिग्रह करने वाला उपनीतचर। मैं वही भोजन ग्रहण करूंगा जो दृखरे ने गृहस्थ के लिए भेजा हो ऐसी आखडी करना उपनीताभिग्रह है।

(१२) अपनीतचर—गृइस्थने किसी को देने के लिए अन्यत्र रख दिया हो ऐसे आहार को ही ग्रहण करने का नियम स्वीकार करने वाला अपनीतचर कहलाता है। जो आहार द्यरे को देने के लिए

(૧૦) સ'દિયમાણુચર--અત્યન્ત ઉષ્ણુ આહાર ટાઢા કરવા માટે થળી વગેરેમાં પાથરવામાં આવ્યા હેય, તેને પુનઃ પાત્રમાં નાખવમાં આવી રહ્યો હાય તે આહાર સ'દિયમાણુ કહેવાય છે. આવા જ આહાર લઇશ, એવી પ્રતિજ્ઞા કરનાર તપસ્વી સ'દિયમાણુચર છે.

(૧૧) ઉપનીતચર––જે ભાેજનને કાેઈબીજાએ ગૃહસ્થને માટે માેકલ્યું હાેય તે ઉપનીત કહેવાય છે અને તેના અભિગ્રહ કરનાર ઉપનીતચર છે. હું તે જ ભાેજન ગ્રહણ કરીશ જે બીજાએ ગૃહસ્થ માટે માેકલ્યું હાેય એવી આખડી કરવી ઉત્તીતાભિગ્રહ છે.

(૧૨) અપનીતચર––ગૃહસ્થે કાેઇને આપવા માટે અન્યત્ર રાખવામાં આવેલ હાેય એવા આહારને ગહણ કરવાના નિયમ સ્વીકાર કરવા વાળા અપનીતચર કહેવાય છે, જે આહાર બીજાને આપવા માટે કાઢીને અન્યત્ર अपनीतोपनीतचरः-अपनीतं कस्मैचिदन्यस्मै दातुं निस्सार्थाऽन्यत्र स्थापितं, तदेवो-पनीतं यस्य ग्रहस्य समीपे प्रेषितं तस्य ग्रहस्थस्य ग्रहे मापितं तदपनीतो-पनीत मुच्यते, तदसिव्रहेण चरतीति अपनीतोपनीतचर उच्यते १४ संखष्टचरः संखष्टेन शाकादि प्रितेन इस्तादिना दीयमान मशनादिकं संखष्ट मुच्यते, तदमि-प्रहेण चरतीति संखण्टचरः उच्यते १५ असंखष्टचर्रः-असंखप्टेन शाकादिना-

निकाल कर अन्यत्र रख दिया गया हो उस आहार सम्बन्धी अभिग्रह अपनीताभिग्रह समझना चाहिए।

(१३) उपनीतापनीतनग-जो आहार द्सरे ने भेजा हो वह यदि स्थानान्तर पर रख दिया गया हो तो ही डसे लूंगा ऐसा अभिग्रह करके अटन करने पाला तपस्वी उपनीतापनीतचर कहलाता है।

(१४) अपनीतोपनीतचर-किसी को देने के लिए पात्र में निका लकर बाहर रख दिया हो और उस गृहस्थ के यहां भेज दिया गया हो वह अपनीतोपनीत कहलाता है। ऐसे आहारको ग्रहण करने का अभिग्रह करने वाला अपनीतोपनीतचर है।

(१५) संसण्टचर-ज्ञाफ-दाल आदि से भरे हुए (लिप्त) हाथ आदि से दिया जाने वाला आहार संसण्ट कहा जाता है, उसका अभिग्रह धारण करके थिक्षार्थ अटन करने वाला संसण्टचर कहलाता है।

રાખવામાં આવ્યા હાેય, તે આહાર સંબંધી અલિગ્રહ અપનીતાલિગ્રહ સમજવા જોઇએ.

(૧૩) ઉપનીતાપનીતચર--જે આહાર બીજાને માેકલ્યા હાય તે જે સ્થાનાન્તર પર રાખવામાં આવ્યા હાય તા જ તેને લઇશ, એવા અભિગ્રહ કરીને અટન કરનાર તપસ્વી ઉપનીતાપનીતચર કહેવાય છે.

(૧૪) અપનીતાપનીતચાર—- કાેઇને આપવા માટે પાત્રમાંથી કાઢીને બહાર રાખવામાં આવ્યા હૈાય અને તે ગૃહસ્થને ત્યાં માેકલી દેવામાં આવ્યા હાેય તે અપનીતાપનીત કહેવાય છે. એવા આહારને ગ્રહણુ કરવાના અભિગ્રહ કરનાર અપનીતાપનીતચર છે.

(૧૫) સંસૃષ્ટચર-શાક દાળ આદિથી ભરેલા (ખરડાયેલા) હાથ આદિ થી આપવામાં આવતાે આહાર સંસૃષ્ટ કહેવામાં આવે છે. તેના એભિંગહ ધારણુ કરીને ભિક્ષાર્થે અટન કરનાર સંસુષ્ટચર કહેવાય છે

ন০ ৩९

\* -

रिकतेन इस्तादिना दीयमानं वस्तु 'असंसच्ट मुच्यते' तदभिषदेण चरतीति-असंसष्ट्रवरो वोध्यः १६ तन्जात संस्ट्रवरः-तण्जातेन परिवेष्यमाणद्रव्येण यत्सं-स्ट्रष्टं इस्तादि सेन-दीयमान वस्तु प्रहीतुं य अर्रति स तज्जातसंस्ट्रष्टचर उच्यते १७ अंज्ञातचरः-अज्ञातम् अज्ञात अमणनियमय्-अपरिचितं ग्रहस्थकुळं यअरति सोऽ-घातचरः-उच्यते १८ मौनचरः -मौनं वाक्संयमनं तदभिग्रहेण चअरति स मौनचर उच्यते १९ दृष्टळाभिकः-दृष्टरस्यैव भक्तपानादेर्छाभो दृष्टळाभः अथवा-दृष्टात् षथम दृष्टादेव दाहर्यदाद्वा लामो दृष्टलाभः सोऽरित यरय स दृष्टलाभिकः २०

(१६) असंख्ण्टचर-जो हाथ, पात्र या चम्मच शाक आदि से भरा न हो वह असंख्ण्ट कहलाता है। ऐसे हाथ आदि से ही छेने की प्रतिज्ञा करने वाले को असंख्ण्टचर खमझना चाहिए।

(१७) तज्जात संसृष्टचर-जिस द्रव्य से हाथ आदि संसृष्ट है, उसी से वही चस्तु छेने का जो अभिग्रह धारण करता है वह तज्जातसंसृष्ट<sup>.</sup> चर कहलाता है।

(१८) अज्ञातचर-अज्ञात अर्थात् अपरिचित गृहस्थ के घर से जो भिक्षा छे वह अज्ञातचर कहलाता है।

(१९) मौनचर- मौन धारण करके भिक्षाटन करने वाला।

(२०) द्रष्टलाभिक-प्रत्यक्ष दीखने वाले आहार-पानी का लाभ होना दृष्टलाभ कहलाता है अधवा जो पहले पहल दिखाई दे ऐसे दाता या घर से आहारादि का लाभ होना दृष्टलाभ है। ऐसे आहार आदि को ही ग्रहण करने का नियम अंगीकार करने वाला दृष्टलाभिक है।

(૧૬) અસ'સબ્ટચર-જે હાથ, પાત્ર અથવા ચમચા શાક આદિથી લદાયેલા ન હાેય તે અસંસૃષ્ટ કહેવાય છે. આવા હાથ વગેરેથી જ આહાર લેવાની પ્રતિજ્ઞા કરનાર અસંસૃષ્ટચર સમજવા જોઇએ

(૧७) તજજાતસંસૃષ્ટચર-જે દ્રવ્યથી હાથ વગેરે સંસૃષ્ટ છે તેનાથી તે વસ્તુ લેવાના જે અભિગ્રહ ધારણ કરે છે તે તજજાતસંસૃષ્ટચર કહેવાય છે (૧૮) અજ્ઞાતચર-અજ્ઞાત અર્થાત્ અપરિચિત ગૃહસ્થના ઘેરથી જે ભિક્ષા લે તે અજ્ઞાતચર કહેવાય છે.

(૧૯) મૌનચર-મૌન ધારણ કરીને ભિક્ષાટન કરનાર

(૨૦) દ્રષ્ટલાભિક–પ્રત્યક્ષ જોઇ શકાય તેવા આહાર પાછ્યીના લાભ થવા દ્રષ્ટલાભ કહેવાય છે અથવા જે સૌ પ્રથમ જોવામાં આવે એવા દાતા અથવા ઘરેથી આહાર આદિના લાભ થવા દ્રષ્ટલાભ છે. આવા આહાર વગેરેને જ ગ્રહેષ્ટ્ર કરવાના નિયમના અંગીકાર કરનાર દ્રષ્ટલાભિક કહેવાય છે.

. . .

अदृष्टलाभिकः-अदृष्टस्याऽऽवरणादिनाऽऽच्छादितस्य दात्रादिभिः कृतोपयोग-स्य भक्तादेलीमः । यद्वाऽदृष्टात् पूर्वं कदापि न दृष्टात् दायकाद् लामोऽदृ-ष्टलाभः सोऽस्याऽस्तीति अदृष्टलाभिकः २१ पृष्टलाभिकः-भिक्षार्थं समुपस्थितं यं श्रमणं 'मो ! श्रमण १ त्वं किसिच्छस्ति' इत्येवं कश्चिद्ग्रहस्थः पृच्छति स पृष्ट इत्युच्युत्ते, तस्य श्रमणस्य तस्माद् गृहस्थाद् यो लामो भवति स पृष्ठ-लाम उच्यत्ते सोऽस्याऽस्तीति पृष्ठलाभिको वोध्यः २२ अपृष्ठलाभिकः-केर्नाचद्-गृहस्थेनाऽपृष्ठस्यैव श्रमणस्य य स्तस्माद् गृहस्थाद् लाभः सोऽपृष्टलाम उच्यते सोऽस्याऽस्तीति अपृष्ठलाभिको वोध्यः २३ भिक्षालाभिकः-कस्यचित् क्षेत्राद् गृहस्था द्वा याचित्वा गृहस्थेन समानीत तुच्छ बल्लचणककोद्रवादिक निष्पादित आहारो भिक्षोच्यते, तस्याऽलामो-यस्याऽस्तीति स भिक्षालाभिक उच्यते २४

(२१) अदब्टलाभिक-अदब्ट अर्थात् किसी चीज से आच्छादित आहार-पानी को जिसका उपयोग दाता आदि ने कर लिया हो, छेने की प्रतिज्ञा करने वाला अदब्टलाभिक कहलाता है। अथवा पहले कभी न देखे हुए दाता के हाथ से छेने का अभिग्रह करने वाला अदब्टलाभिक कहलाता है।

(२२) पृष्टलाभिक-भिक्षा के लिए उपस्थित अमण से-'हे अमण आपको क्या चाहिए ?' ऐसा पूछ कर दिये जाने वाले आहार को ही ग्रहण करने का नियम लेने वाला पृष्टलाभिक कहलाता है।

(२३) अपृष्टलाभिक-जो गृहस्थ विना पूछे आहार देगा, डसी को ग्रहण करूंगा-ऐसी प्रतिज्ञा करने वाला अपृष्टलाभिक कहलाता है। (२४) भिक्षालाभिक-किसी जगह अथवा गृहस्थ से याचना करके कोई गृहस्थतुच्छ बल्ल, चना या कोइन आदि लाया हो और डससे जो

(૨૧) અદ્રષ્ટલાભિક-અદ્રષ્ટ અર્થાત્ કાેઇ વસ્તુથી ઢાંકેલા આહાર પાણીને જેના ઉપયાગ દાતા વગેરેએ કરી લીધા હાય તે લેવાની પ્રતિજ્ઞા કરનાર અદેષ્ટલાભિક કહેવાય છે. અથવા પહેલા કદી પણ ન જોએલા દાતાના હાથથી લેવાના અભિગ્રહ ધારણ કરનાર અદ્રષ્ટલાભિક કહેવાય છે,

(૨૨ પૃષ્ટલાસિક-સિક્ષાને માટે ઉપસ્થિત શ્રમણુને હે શ્રમણુ આપ ને શું ખપે ? એવું પૂછીને આપવામાં આવનાર આહારને જ ગ્રહણુ કરવાના નિયમ લેનાર પૃષ્ટલાસિક કહેવાય છે.

(૨૩) અપૃષ્ટલાભિક––જે ગૃહસ્થ વગર પૂછે આહાર આપશે તેનાથી જ ગ્રહણ કરીશ એવી પ્રતિજ્ઞા કરનાર અપૃષ્ટલાભિક કહેવાય છે

(૨૪) ભિક્ષાલાભિક–કાેઇ જગ્યાએથી અથવા ગૃહસ્થથી યાચના કરીને કાેઇ ગૃહસ્થ તુચ્છ ખલ્લ, ચણુા અથવા કાેદરી આદિ લાવ્યા હાય અને अभिक्षालाभिकः अयाचितलामोऽपिक्षा तस्या अभिक्षया लामोऽस्याऽस्तीति अभिक्षालाभिकः उच्यते २५ अन्नग्लायकः-अन्नेनाऽऽहारेण विना ग्लायकः, 'रात्रिनिष्पादित मन्नं ग्रहीष्यामि' इत्यभिग्रहं कृत्वा भिक्षाचरः पर्शु पितान्न-भिक्षाचरः खलु अन्नग्लायक उच्यते २६ औपनिहितकः-औपनिहितं कथत्रिद् ग्रहस्येन स्वसमीपे समानीत मन्नादिकम्, तद्भिग्रहेण चरतीति औपनिहितकचर उच्यते २७ परिमित्तपिण्डपातिकः-परिमितपिण्डस्य प्रसाणपरिच्छिन्नपिण्डस्य पात्रो लाभः परिमित्तपिण्डपातिकः-परिमितपिण्डस्य प्रसाणपरिच्छिन्नपिण्डस्य पात्रो लाभः परिमित्तपिण्डपातिः सोऽस्याऽस्तीति परिमित्तपिण्डपातिकः आधा-कर्मादि दोषरहितं भक्तपानादिकं 'चदि-एकस्माद् ग्रहाद पर्याप्तं लभ्यते तदा-ग्रही-तच्यम् इत्येव मभिग्रहवान् परिमित्तपिण्डपातिकः उच्यते-२८ छाद्वैपणिकः-शुद्धेपणा

भोजन तैयार किया हो वह भिक्षा कहलाता है। ऐसे सोजन को छेने की प्रतिज्ञा करने वाला भिक्षालाभिक है।

(२५) अभिक्षालामिक-घाचना किये विना ही लाभ होना अभिक्षा है। ऐसे आहारादि को ही छेने की प्रतिज्ञा करने चाला अभिक्षालाभिक है।

(२६) अन्नग्लायक-आहार के चिना ग्लानि पाने चाला अन्नग्लायक कहलाता है। जो बासी आहार को ही छेने का अभिग्रह करता है उसे अन्नग्लायक समझना चाहिए।

(२७) औपनिहितक-किसी निक्तित्त से कोई गृहस्य मेरे पास आहार छे आएगा तो छूंगा ' ऐसी प्रतिज्ञा करने चाला तपस्वी औप निहितक कहलाता है।

(२७) परिमितपिण्डपातिक-परिमित आहार का लाभ होना परि-मितपिण्डपात है, उसका अभिग्रह करने वाला परिमितपिण्डपातिक कहलाता है।

તેનાથી જે ભાજન તૈયાર કર્યું હાેય તે ભિક્ષા કહેવાય છે. આવા ભાજન ને લેવાની પ્રતિજ્ઞા કરનાર ભિક્ષાલાભિક છે.

(૨૫) અભિક્ષાલાભિક–યાચના કર્યા વગર જ લાભ થવા અભિક્ષા છે. આવા આહારાદિને જ લેવાની પ્રતિજ્ઞા કરનાર અભિક્ષાલાભિક છે.

(૨૬) અન્નગ્લાયક—-આહાર વગર ગ્લાનિ પાસનાર અન્નગ્લાયક કહેવાય છે. જે વાસી આહારને જ લેવાના અભિગ્રહ ધારે છે તેને અન્નગ્લાયક સમજવા જોઇએ.

(૨૭) ઔપનિહિતક--કાઇ નિમિત્તથી કાઇ ગૃહસ્થ મારી પાસે આહાર લઇને આવશે તા જ લઇશ એવી પ્રતિજ્ઞા કરનાર તપસ્વી ઔપનિહિતક કહેવાય છે. शङ्कादि दोषराहित्यम्, शुद्धस्य उद्गमादिदोषरहितस्य वा, एषणा साऽस्यास्तीति शुद्धैषणिकः सर्वथा-शुद्धमेव ग्रहीतव्द्य इत्यभिग्रहषारीति शुद्धैषणिक उच्यते २९ संख्यादत्तिकः-संख्या प्रधानदत्तिः संख्यादत्तिः तदभिग्रहेण चरतीति संख्या दत्तिकः, दवीं-कटोरकादितोऽविच्छिन्नधारया या भिक्षा पतति सा दत्ति रुव्यते एक क्षेत रूपा च भिक्षा दत्तिरित्येवं रीत्याऽनेकविधा भिक्षाचर्या भववंतिमावः । उक्तश्ची-पपातिके ३० सूत्रे-'से किंतं भिक्खायरिया शिक्षत्तचर्या भववंतिमावः । उक्तश्ची-पपातिके ३० सूत्रे-'से किंतं भिक्खायरिया शिक्षत्त्वाचरिया अणे-गविहा पण्पत्ता, तं जहा-दव्वाभिग्गहचरए१ खेत्ताभिग्गहचरए२ काला-भिग्गहचरए३ भःवाभिग्गहचरए४ डक्खित्तचरए ५ णिक्खित्तचरए ६ ७ विखत्तणिक्खित्तचरए ७ णिक्खित्त्तचरए ५ णिक्खित्तचरए ६ ७ विखत्तणिक्खित्तचरए ७ णिक्खित्तचरए ११ अवणीयचरए १२ ७ द्विणीय अवणीयचरए १३ अवणीय उवणीयचरए १४ खंसहचरए १५ असंसहचरए १६ तज्जायसंसहचरए १७ अण्णायचरए १८ मोणचरए १९ दिहन्गाभिए २० आदिहलाभिए २१ पुहलाभिए २२ अपुट्ठलाभिए २३

(२९) शुद्रैषणिक-शंका आदि दोषों से अथवा उद्गम आदि दोषों से रहित ही आहार आदि की गवेषणा करने वाला शुद्धेषणिक कहलाता है। अर्थात् जिसने ऐला अभिग्रह धारण किया हो कि सर्वथा शुद्ध आहार ही ग्रहण करूंगा, उसे शुद्धेषणिक समझना चाहिए।

(३०) संख्यादत्तिक-दत्तियों की संख्या निहिचत करके आहार छेने वाला। विना धार ट्रटे एक वार में जितना आहार-पानी का लाभ हो वह एक दत्ती कहलाती है।

इस प्रकार जिस्ता चर्या के अनेक मेद हैं। औषपातिक सूत्र के तीसवें सूत्र में कहा है-

(૨૮) પરિમિતપિષ્ડપાતિક--પરિમિત આહારના લાસ થવા પરિમિત પિષ્ડપાત છે. તેવા અલિગ્રહ કરનાર પરિમિતપિષ્ડપાતિક કહેવાય છે.

(૨૯) શુદ્ધૈષણિક--શંકા વગેરે દાેષેાથી અથવા ઉદ્દગમ આદિ દાેષેાથી રહિત જ આહાર આદિની ગવેષણા કરવાવાળા શુદ્ધૈષણિક કહેવાય છે અર્થાત્ જેણે આવા અભિગ્રહ્ય ધ.રણુ કર્યા હાેય કે સર્વ'થા શુદ્ધ આહાર ગ્રહણુ કરીશ, તેને શુદ્ધૈષણિક સમજવા જોઇએ.

(૩૦) સંખ્યાદત્તિક–-દત્તિઓની સંખ્યા નિશ્ચિત કરીને આહાર ગ્રહણ કરનાર સાતત્ય જળવાઈ રહે તેવી રીતે એકવારમાં જેટલા આહાર પાણીના લાભ થાય તે એક દત્તિ કહેવાય છે.

આ રીતે બિક્ષાચર્યાના અનેક લેદ છે. ઔષપાતિક સૂત્રના ત્રીસમાં સૂત્રમાં કહ્યું છે. भिक्खालाभिए २४ अभिक्खालाभिए २५ अण्णलाभिए २६ ओवणि-हिए २७ परिलिधपिंडवाइए २८ सुद्धेसणिए २९ संखादत्तिए ३० से तं-जिक्खायरिया' इति । अध का सा भिक्षा गर्भा ३ भिक्षाचर्याऽनेकविधा मज्ञप्ता, तघथा-द्रव्याभिग्रहचरकः १ क्षेत्राभिग्रहचरकः २ कालाभिग्रहचरकः ३ भावाभि-ग्रहचरकः ४ उत्क्षिप्तचरकः ५ निक्षिप्तचरकः ६ उत्क्षिप्तनिक्षिण्तचरकः ७ निक्षिप्तो रिक्षप्तचरकः ८ वत्येषानचरकः ५ सीहमाणचरकः १० उपनीतचरकः ११ अपनीत चरकः १२ उपनीतापनीतचरकः १३ अपनीतोपनीतचरकः १४ संग्रण्टचरकः१५ असंग्रष्टचरकः १६ तज्जातसंग्र्रष्टचरकः १७ अज्ञातचरकः १८ मौनचरकः १९ दृष्ट-लाभिकः२० अद्दष्ठाभिकः २१ पृष्टलाभिकः २२ अपृष्टलाभिकः २३ भिक्षा-लाभिकः२४ अभिक्षालाभिकः २५ अचग्लायकः २६ औपनिहितकः२७ परिमित-पिण्डपातिकः२८ शुद्धेषणिकः२९ सख्यादत्तिकः३० सा-एपा भिक्षाचर्या, इति।१५।

प्रइन-सिक्षाचगी के कितने भेद हैं ?

उत्तर-भिक्षाचयां अनेक प्रकार की है, यथा-(१) द्रव्याभिग्रहचर (२) क्षेत्राश्विग्रहचर (३) कालाभिग्रहचर (४) भावाभिग्रहचर (५) उस्कि-प्तचर (६) निक्षिप्तचर (७) डत्क्षिप्त निक्षिप्तचर (८) निक्षिप्त जस्कि-प्तचर (९) बर्त्यमानचर (१०) संहियमाणचर (११) उपनीतचर (१२) अपनीतचर (१३)उपनीत-अपनीतचर (१४) अपनीत-उपनीतचर (१५) संग्रहत्वर (१६) असंग्रहचर (१७) तड्जातसंग्रहचर (१८) अज्ञातचर (१९) झौनचर (२०) दृष्टलाभिक (२१) अदृष्टलाभिक (२२) पृष्टलाभिक (२३) अपृष्टलाभिक (२४) भिक्षालाजिक (२५) अभिक्षालाभिक (२६) अन्नग्लायक (२७) औपनिहितक (२८) परिमितपिण्डपातिक (२९) युद्धेषणिक और (३०) संख्यादत्तिक, यह सब भिक्षाचर्या **इ** ॥१५॥

પ્રશ્ન-ભિક્ષાચર્યાના કેટલા ભેક છે.

ઉત્તર-ભિક્ષ ચર્યા અનેક પ્રકારની છે, જેવી કે (૧) દ્રબ્યાભિગ્રહચર (૨) ક્ષેત્ર:ભિગ્રહચર (૩) કાલાભિગ્રહચર (૪) ભાવાભિગ્રહચર (૫) ઉત્ક્ષિપ્તચર (૬) નિક્ષિપ્તચર (७) ઉત્ક્ષિપ્તનિક્ષિપ્તચર (૮) નિક્ષિપ્ત ઉત્ક્ષિપ્તચર (૯)વત્ય'-માનચર (૧૦) સંદિયમાનચર (૧૧) ઉપનીતચર (૧૨) અપનીતચર (૧૩) ઉપનીત-અપનીતચર (૧૪) અપનીત ઉપનીતચર (૧૫) સંસૃષ્ટચર (૧૬) અસંસ્ષ્પ્ટચર (૧૭) તજબતસંસ્ષ્પ્ટચર (૧૮) અજ્ઞાતચર (૧૯) મોનચર (૨૦) દ્રષ્ટલાભિક (૨૧) અદ્રષ્ટલાભિક (૨૨) પૃષ્ટલાભિક (૨૩) અપૃષ્ટલાભિક (૨૪) ભિક્ષાલાભિક (૨૫) અભિક્ષાલાભિક (૨૬) અન્નગ્લાચક (૨૦) ઔપનિ-દ્વિક (૨૮) પરિમિત પિષ્ડપાતિક (૨૯) શુદ્ધૈષણ્વિક અને (૩૦) સંખ્યાદત્તિક આ બધી ભિક્ષાચર્યા છે. ાા ૧૫ ા मुल्म्-रसपरिच्चागतवे अणेगविहे, निट्विइय पर्णायरस-परिच्चायाइ मेयओ ॥१६।

छाया-'रसपरित्यागतपोऽनेकविधम् निर्न्छितिप्रणीतरसपरित्यागादि मेदतः॥१६॥

तत्त्वार्थदीपिका--पूर्व तावत्-तृतीयं भिक्षाचर्या नाम बाह्य तपोऽनेकविधं मरूपितम्, सम्मति-रसपरित्यागतपः प्ररूपयितुमाह-'रसपरिच्चागतवे' इत्यादि । रसपरित्यागः- छतादिरसपरित्यागरूपं तपो निर्दिकृतिकाहारादिग्रहण रूपम् अनेकविधं भवतीतिभावः । तद्यथा-निर्विकृतिकः १ मणीवरसपरित्यागः २ आचामाम्लम् ३ आयाम्रसिक्थभोगी ४ अरसाहारः ५ विरसाहारः ६ अन्ताहारः७ मान्ताहारः ८ रूक्षाहारः ९ तुच्छाहारः १० इत्येवं रीत्या रसपश्तियाग तपोऽनेक विधं भवतीतिमावः । तत्र-निर्विकृतिकाहार ग्ताव्द् निर्गता छतादिरूपा विकृतिर्य-

'रसपरिच्चागतवे अणेगविहे' इत्यादि।

तत्वार्थदीपिका-इससे पूर्व भिक्षाचर्या नामक तीसरे बाह्य तप का निरूपण किया गया अब रस परित्याग का विवेचन करते हैं-

घृत आदि पौष्टिक रसों का त्याग रसपरित्याग तप कहलाता है। विगय रहित आहार ग्रहण करने आदि के भेद से डसके अनेक भेद हैं। वे इस प्रकार हैं-(१) निर्विकृतिक (२) पणीतरसपरित्याग (३) आयंबिल (४) आयाम सिक्थ भोगी (५) अरसाहार (६) विरसाहार (७) अन्ताहार (८) प्रान्ताहार (९) रूक्षाहार (१०) तुच्छाहार, इत्यादि भेदों से रसपरित्याग तप अनेक प्रकार का है। (१) घृत आदि विगयों

'रसपरिच्चागतवे अणेगविहे' ઇत्याहि

સુવ્રાર્થ – નિર્લિંકૃતિ–પ્રણીતરસપરિત્યાગ આદિના લેદથી રસપરિત્યાગ તપ અનેક પ્રકારના છે. ા ૧૬ ા

તત્ત્વાર્થદીપિકા--આની પૂર્વે ભિક્ષાચર્યા નામક ત્રીજા આદ્ય તપનું નિરૂપણુ કરવામાં આવ્યું હવે રસપરિત્યાગતપનું વિવેચન કરીએ છીએ

વી આદિ પૈષ્ટિક રસાના ત્યાગ રસપરિત્યાગ તમ કહેવાય છે. વિગય રહિત આહાર ગ્રહણ કરવા આદિના ભેદથો તેના અનેક ભેદ છે તે આ પ્રમાણે છે (૧) નિવિ<sup>6</sup>કૃતિક (૨) પ્રણીત રસપરિત્યાગ (૩) આયંબિલ (૪) આયામ સિકથભાેગી (૫) અરસાહાર (૬) વિરસાહાર (૭) અન્તાહાર (૮) પ્રાન્તાહાર (૯) રૂક્ષાહાર (૧૦) તુચ્છાહાર, ઇત્યાદિ ભેદાેથી રસપરિત્યાગ ત૫ અનેક स्मात् स निर्क्तितिकस्तथादिध आहारो निर्दिक्ठतिकाहार उच्यने १ मणीतरमपरि-त्थागः-मणीतरसः मचुरत्राद् द्रत्रीभूत घृतदिन्दु सन्दोहोऽपूर्यादिः तस्य परित्यागः मणीतरसपरिग्याग उच्यते २ एदम्-आचाम्लम् विक्ठतिवर्जितानामोदन सर्जित चणकादीनां रूक्षान्नादीनामचित्ते-उदके मक्षेपपूर्वकमेकासनस्थेन सकटुमोजन माचाम्लं नाम तपो भवतीतिभावः ३ आयायसिक्याभोजी अवस्त्रावण गटसिक्य भोजने सूत्रे-गुण-गुणिनोर भेदोपचाराद्' मोजीतिपदय् ४ एवम्-अरसा-हारः-अरसः जीरकर्हिग्वादिभिर संस्कृतोय आहारः सोऽरसाहारो भ-ति ५ एवं-विरसाहारः विगतो रसो विरसः अति पुराणधान्यौदनादिकः एतद्रृ प आहारो विरसाहारो अवति ६ अन्ताहारः अन्त-नीरसवस्तु. तस्याहारोऽन्दाहारः जघन्य धान्यकोद्रवादीना माहार उच्यते ७ मान्ताहारः प्रकर्षेणाऽन्तं प्रान्तं पाकपात्रादन्ने

(चिकुतियों) से रहित आहार निर्विकृतिक कहलाता है। (२) जिझ माल-पुए आदि में से पिघला घी झर रहा हो, ऐसे पौष्टिक आहार का त्याग करना प्रणीतरसपरित्याग है। (३) विक्ठन हीन औदन, सुने चने आदि रूखे अन्नों को अचित्त जल में भिगोकर, एक आसन पर चैठकर एक वार ही खाना आचाम्ल या आयंविल है। (४) ओसामण में मिछे हुए सीथ खाना आयामसिक्थ भोजी है। सूत्र में गुग और गुणी में अमेद का उपचार करके 'भोजी' दाव्द का प्रयोग किया गया है। (५) जीरा हींग आदि से विना छोंका आहार अरसाहार कहलाता है। (५) जीरा हींग आदि से विना छोंका आहार अरसाहार कहलाता है। (६) विरस अर्थात् अत्यन्त पुराने घान्य ओदन आदि का आहार विरसाहार कहलाता है। (७) अन्ताहार अर्थात् घटिया घान्य कोदव आदि का आहार (८) प्रान्ताहार अर्थात् अतीच नीरस और घटिया आहार, पकाने

પ્રકારના છે. (૧) ઘી આદિ વિગયેા (વિકૃતીએા) થી રહિત આહાર નિર્વિકૃતિક કહેવાય છે. (૧) જે માલપુડા આદિમાંથી પિઘળેલું ઘી ઝરી રહ્યું દ્વાય એવા પીબ્ટિક આહારના ત્યાગ કરવા પ્રણીતરસ પરિત્યાગ છે. (૩) વિકૃતહીન ઓદન શેકેલા ચણા આદિ સુકા અનાજને અચેત પાણીમાં પલાળીને એક આસને બેસીને એક જ વાર ખાવું આચામ્લ અથવા આયંબિલ છે. (૪) એાસામણુમાં લેગા થયેલા સીથ ખાવું આચામસિકથલાેગી છે, સૂત્રમાં ગુણુ અને ગુણીમાં અલેદના ઉપચાર કરીને ' લાજ ' શખ્દના પ્રયાગ કરવામા આવ્યા છે. (૫) જીરૂ, હીંગ, વગેરેથી વધાર્યા વગરના આહાર અરસાહાર કહેવાય છે (૬) વિરસ અર્થાત્ અર્થાત ગાહાર ગાહાર વરસાહાર કહેવાય છે (૭) અન્તાહાર અર્થાત્ જાડું ધાન્ય કાદરી આદિના આહાર (૮) પ્રાન્તાહાર અર્થાત્ અતીવ નીરસ અને ઘટિયા આહાર, રાંધવાના વાસણુમાથી અન્ન કાઠી निष्कासिते सति तत्पात्रसंविलप्टं दव्यीदिना घर्षणेन निस्सारित मन्नं वल्ळचण-कादि निष्पादित मञ्छतक्रसिश्रितं, प्युंषितं वाऽन्नं मान्तं तद्रूप आहारः प्रान्ता-हार उच्यते ८ रूक्षाहारम्-रूक्षम् अस्तिग्धमन्नं तद्रूप आहारो रूक्षाहारः ९ तुच्छाहारः-तुच्छोऽस्पोऽसारश्च व्यायाकादिनिष्पादितो य आहारः स तुच्छाहारः १० इत्येवं रस परित्यानो वोध्यः।१६।

तत्त्वार्थनिर्जुक्तिः-पूर्व लन्छ षड्विघेषु अनगनादि वाह्य तपःसु भिक्षा-चर्था तपः स्ववित्तरं प्ररूपितम्, सम्पति-क्रमगाप्तं चतुर्थं रसपरित्यागरूपं तपः मरूपयितुमाह-'रस्वपच्चित्तागनवे अणेगविहे, निविद्य पणीय रस्वपरिच्चा-याइ भेदछो' इति । रसररित्याग तगः-घृनाऽपूपादि सरसाहारस्य परित्याग-रूपं तपस्तावद् अनेर्द्तावघ्, राचग्रा-निर्िक्ठतिकः प्रणीतरसपरित्यागादि भेदतः ।

के पात्र में से अन निकाल छेने परउनमें जो रोष चिपटा रहता है और जिसे चम्मच आदि से खरोच कर निवाला जाता है पह प्रान्ताहार कहलाता है। अथवा चना आदि से बना हुआ अम्छलक भिश्रित ठंडा आहार प्रान्ताहार कहा जाता है। (९) रूखे अर्थात् चिकनाई से रहित आहार प्रान्ताहार कहते हैं। (१०) तुच्छ अर्थात् अल्प अथवा अस्तार सावां को सक्षाहार कहते हैं। (१०) तुच्छ अर्थात् अल्प अथवा अस्तार सावां आदि का बना आहार तुच्छाहार कहलाता है। इस प्रकार अनेक तरह का रसपरित्याण तप समझना चाहिए॥१६॥

तत्वार्थनिर्गुक्ति-छढ़ प्रकार के अनज्ञन आदि बाह्य तपों में से भिक्षाचर्या तप का विस्तार पूर्वक प्ररूपण किया गया, अब क्रमप्राप्त चौथे रसपरित्याग तप का प्ररूपण करते हैं-

निर्विकृतिक, प्रणीत रसपरित्याग आदि के मेद से रसपरित्याग तप के अनेक खेद हैं। वे उल प्रकार हैं (१) निर्दिकृतिक (२) प्रणीतरसपरित्याग बीधा आद तेमां के शेष चाटेलुं रહे છे અने केने चमचा आदिथी ઉખाડी ने डाढवामां आवे छे ते प्रान्ताढार डढेवाय छे अथवा चणुा वगेरेथी अनेदे। अभ्वतडभिश्रित ठ'डा आढार प्रान्ताढार डढेवाय छे. सुडा अर्थात् चिडणुा पणुाथी रहित आढारने इक्षाढार डढे छे. (१०) तुच्छ अर्थात् अद्य अथवा असार सामा वगेरेने। अनेदेा आढार तुब्छाढार डढेवाय छे. आम अनेड प्रधारना रसपरित्याग तम समकवा कोई जे। १६ ॥

તત્ત્વાર્થા નિર્સુદિત – છ પ્રકારના અનશન આદિ બાહ્ય તપામાંથી ભિક્ષાચર્યા તપનું વિસ્તારપૂર્વક પ્રરૂપણ કરવામાં આવ્યું, હવે ક્રમપ્રાપ્ત ચાથા રસ પરિત્યાગ તપનું પ્રરૂપણ કરીએ છીએ

નિર્વિકૃતિક, પ્રણીતરસ પરિત્યાગ આદિના <mark>લેદથી રસપરિત્યાગ તપના</mark> અનેક લેદ છે. તે આ પ્રમાણુ છે (૧) નિર્વિકૃતિક (૨) પ્રણીતરસપરિત્યાગ निर्विकृतिकः १ मणीवरसपरित्यागः २ आदिना-आचामाम्लम् ३ आयामसित्रय भोजी ४ अरसाहारः ५ विरसाहारः ६ अन्ता-(न्त्या) हारः ७ प्रान्ताहारः ८ रूक्षाहारः ९ तुच्छाहारः १० इत्येचं रीत्या रसपरित्यागतपोऽनेकविधं भवति। तत्र-निर्विकृतिक तावद् निर्गता धृतादिरूपा विद्यतिर्यस्मान् स निर्विकृतिकः आहार उच्यते, तथा च धृतादि स्निग्ध पदार्धवर्जिताहारग्रहणं निर्विकृतिकं नाम रसपरित्यागतपो भवति ३ प्रणीतरसपरित्यागः-प्रणीतरसः पद्यरद्वदृष्टत-विन्दु सन्दोहोऽपूर्णादि रतस्य परित्यागः प्रणीतरसपरित्यागः तद्र्पं तपः मणीत-रसपरित्याग तप उच्यते २ आचायाम्लम्-स्नेहादि विकाररहिताना मोदन-भर्जितचणकादीनां रूक्षान्नानाम् अचित्ते जले मक्षेपेण एकासनस्थतयोपवित्र्य सकृद्भोजनं खल्ज आचामाग्लं नाम तप उच्यते-तथाचोक्तम्--

(३) आचाम्ल (४) आयामसिक्थ भोजी (५) अरसाहार (६) विरसाहार (७) अन्ताहार (८) प्रान्ताहार (९) रूक्षाहार (१०) तुच्छाहार। इस प्रकार रसपरिश्याग तप अनेक प्रकार फा है। घृत आदि चिकृतियों से रहित आहार निर्चिकृतिक कहलाता है। अतएच घृत आदि सिनग्ध पदार्थों से रहित आहार ग्रहण करना निर्चिकृतिक नामक रसपरित्याग तप है। बहुलता के कारण जिसमें से घी टपकता हो ऐसे मालपुआ आदि को प्राणीतरस कहते हैं, ज्सका त्याग करना प्राणीतरसत्याग नामक तप है। सिनग्धता एवं चिगय रहित ओदन (भात) तथा सुने चने आदि रूखे अन्न को अचित्त जल में भिगो कर एक आसन पर चैठ कर एक वार ही भोजन करना आचाम्ल या आयंचिल तप कहलाता है। कहा भी है-विकृतिरहित ओदन को तथा सुने हुए चने आदि रूखे अन्न को अचित्त जल में डालकर एक स्थान पर चैठकर एक चार खाना आयंचिल तप है।?।

(૩) આચામ્લ (૪) આપાત્રસિકથલાે (૫) અરસાહાર (૬) વિરસાહાર (૭) અન્તાહાર (૮) પ્રાન્તાહાર (૯) રૂક્ષાહાર (૧૦) તુચ્છાહાર આમ રસપરિત્યાગ તપ અનેક પ્રકારના છે. ઘી વગેરે વિકૃતિઓથી રહિત આહાર ગ્રહણ કરવા નિર્વિકૃ તિક નામક રસપરિત્યાગ તપ છે વધુ પ્રમાણમાં હાવાના કારણે જેમાંથી ઘી ૮૫કતું હાય એવા માલપુડાં આદિને પ્રણીતરસ કહે છે તેના ત્યાગ કરવા પ્રણીત રસત્યાગ નામક તપ છે. સ્નિગ્ધતા અને વિગય ઓદન (ભાત) તથા શેકેલા ચણા આદિ સુકા અન્નને અચેત પાણીમાં પળાલીને એક આસને બેસીને એક જ વાર ભાેજન કરવું આચામ્લ અથવા આયંબિલ તપ કહેવાય છે. કહ્યું પણ છે. વિકૃતિરહિત ઓદનને તથા શેકેલા ચણા વગેરે સુકા અનાજને અચિત્ત પાણીમાં નાખીને એક સ્થાનકે બેસીને એકવાર ખાવું આયંબિલ તપ છે ૧ ા दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ स्.१६ रसेपरित्यागतपस: प्ररूपणम्

'विगइ रहियस्स ओयण, भज्जिय चणगाइलुक्खअन्नस्स । खित्ताज्ञछे अचित्ते, खाणं आयंबिलं जाण ॥१॥ इति 'विकृति रहितस्य ओदन अर्जितचणकादि रूक्षान्नस्य ।

834

क्षिप्त्वा जले अचित्ते मोजन माचामाम्लं जानीहि॥१॥ इति

आयामसिक्थभोजीनाम तपस्तु-मण्डरूपावलाणगतसिक्थरूपौदनकण भक्षणग्रुच्यते धर्म-धर्मिणोरभेदात् तद्भोक्ताऽपि तथाविधतपसा व्यपदिव्यतेश्व अरसाद्दारतपः-अरखो जीरक-हिंग्शदिश्विरसंस्कृतब्बाहारोऽरसाहार उच्यते, तथा-विधाऽरसाहारतपो भवति ५ विरसाहारतपः-विग्रतो रसो विरसः पुराणधान्यौदना-दिराहारो-विरसाहार उच्यते तथाविध विरसाहारतपो भवति ६ अन्त्याहारतपः-अन्ते-पर्यवसाने भवम् अन्त्यं जघन्य धान्यं कोद्रवादि तद्रूप आहारोऽन्त्याहार उच्यते तथाविधान्त्याहार तपो सवति ७ मान्ताद्दारतपः प्रकर्षेण अन्तं मान्तम् पाकपात्रादेन्ने निःसारिते तत्यात्रव्लिटं दर्व्यादिना घर्षणेन निस्सारित मन्नं वल्छचणकादि निष्पादित मम्छतक मिश्रितं पर्धे षितं वाऽन्नं मान्त ग्रुच्यते तद्रूप आहारः प्रान्ताहारः तथाविध मान्ताहारतपो भत्रति ८ रूक्षाहारतपः-रूक्षाद्दारम् अस्तिग्धमन्नं तद्रूप आहारो रूक्षाहार उच्यते तथाविध रूक्षाहारतपः-रक्षाद्दारम्

मंड यो ओसामण में चावल आदि के जो दाने (सीथ) रह जाते हैं उन्हें धर्म और धर्मा के अनेद से आयामसिक्थ भोजी नामक तप कहते हैं।

जीरा होंग आदि से बिना छोंका आहार अरस आहार कहलाता है। पुराने घान्य आदि का आहार करना विरसाहार है। कोद्रव आदि घटिया घान्य अन्त कहलाता है, उसको खाना अन्ताहार या अन्त्याहार कहलाता है। पकाने के पात्र में से मोजन निकाल छेने पर उस पात्र में जो रोष लगा रहता है, उसे चम्मच आदि से खुरच कर निकाला जाता है वह प्रान्ताहार कहलाता है अथवा खट्टे छाछ से मिश्रित चना आदि या ठंडा मोजन प्रान्ताहार कहलाता है। उसे ही खाने का नियम

ઓસામણુમાં ચાખા વગેરેના જે દાણા (સીથ) રહી જાય છે તેમને ધમ અને ધમીંના અલેદથી આપાત્રસિકથલાજી નામક તપ કહે છે. જીરા તથા હીંગ વગેરેથી વધાર્યા વગરના આહાર અરસ આહાર કહેવાય છે જીના ધાન્ય વગેરેના આહાર કરવા વિરસાહાર છે. કાદરી વગેરે જાડું ધાન્ય અન્ત કહેવાય છે તેને ખાવું અન્ત્યાહાર કહેવાય છે, રાંધવાના વાસણુમાંથી લાજન કાઢી લીંધા આદ તે પાત્રમાં જે શેષ ચાંટી રહેલું હાય તેને ચમચા, તાવેથા આદિથી हारतपः-तुच्छोऽल्पोऽसारअ श्यामाकादिनिष्पादित आहार स्तुच्छाहार उच्यते तथाविधतुच्छाहारतपो भवतीति १० रीत्या रसपरित्यागदपोऽनेकवियं भवतीति बोध्यम् उक्तश्चौपपातिके ३० मुत्रे-'से किं तं रस्तपरिच्चाए २ रसपरिच्चाए अणेगविहे पण्णत्त, तं जहा-निव्विद्दए १ पणीयरसपरिच्चाए २ आयं-षिऌए ३ आयामसित्थभोई ४ अरम्वहारे ५ विररसाहारे ६ अंताहारे ७ पंताहारे ८ छहाहारे ९ तुच्छाहारे १० से त्तं रसपरिच्चाए' इति। अथ कॉंऽसौ रसपरित्यागः १ रसपरित्यागोऽनेकविधः प्रजप्तः, तद्यधा-निर्विक्ठतिकः१ प्रणीतरसपरित्यागः २ आचामाम्छम्३ आयायसिवधमोजी ४ अरसाहारः ५-६ विरसाहारः अन्त्याहारः ७ प्रान्ताहारः ८ रूसाहारः ९ तुच्छाहारः१० इति॥१६।

. मूब्म-कायकिलेलतवे अणेगगिहे, ठाणट्टिइयाइ सेयओ।१७।

छाया--- 'कायवलेशतपोऽनेकविधष्, स्थानस्थितिकादि भेदतः ॥१७।

अंगीकार करना प्रान्ताहार तप है। रूखा-ख़्खा आहार रूझाहार कहलाता है'

्र जो आहार तुच्छ अर्थात् अल्प या असार हो-इयामाक आदि का बना हो वह आहार तुच्छाहार कहलाता है। इत्यादि प्रकार से रसपरित्याग तप के अनेक सेद दोते हैं। औपपातिकसूत्र के तीखवें सूत्र में कहा है-प्रइन-रसपरित्याग तप के किंतने सेद हें?

उत्तर-रखपरित्याग तप अनेक प्रकार का ई, यथा-(१) निर्विकृतिक (२) प्रणीतरखपरित्याग (३) आयंबिल (४) आचानसित्रथ ओजी (५) अरसाहार (६) विरसाहार (७) अन्ताहार (८) प्रान्ताहार (९)रुझाहार ओर (१०) तुच्छाहार ॥१६॥

- ઉખાઠીને કાઢી લેવામાં આવે છે તે પ્રાન્તાહાર કહેવાય છે અથવા ખાટી છાશ -\_્થી મિશ્રિત ચણા વગેરે અથવા ટાઢું લાેજન પ્રાન્તાહાર કહેવ્ q٢. આવાના નિયમ અંગીકાર કરવા પ્રાન્તાહાર તપ 30113 છે. २ રૂક્ષાહાર કહેવાય છે. જે આહાર તુગ્છ અર્થાન અથ ય રયામાક વગેરેના અનેક્ષા હાય તે તુચ્છાહા J ป. રસપરિત્યાગતપના અનેક લેદ હાય છે. ઔપપ ીસ ઉત્તર---રસપરિત્યાગ તપ અનેક પ્રડ (૨) પ્રછ્વીતરસપસ્તિયાગ (૩) આય'બિલ (ડ

હાર (૬) વિરસાહાર (७) અન્તાહાર (૮) ' તુચ્છાહાર 11 ૧૬ ા दीपिका-निर्युक्ति टीका अ.८ छ.१७ कायक्ठैशतपसं: स्वरूपनिद्भपणंम् ६३७

तत्त्वार्थद्दीपिका--पूर्व तावद् गथाक्रम मज्ञनादिरस परित्याग पर्यन्तं वात्यं तपः सविस्तरं मरूपितद्, सम्प्रति-क्रमागतस्य कायचछेशरूप पञ्चम व.त तपसः स्वरूपं भेदांश्व मरूग्यितुमाह-'काप्यकिछेछत्तवे' इत्यादि । कायचछेशतपः कायस्य क्छेजो यस्य-यस्पिन्वा स कायचलेज्ञः तद्रूपं तपः-कायवलेज्ञ तप उच्यते धर्म-धार्मिणोरमेदोपचारात तच्च-क्रायच्छेज्ञ तपोऽनेकविधं भवति । तचथा-स्यानस्थितिकादि भेदतः, स्थानस्थितिकः १ आदिना-उत्कुटुकासनिकः २ मतिमास्थायी ३ चीरासनिकः ४ नैषचिक्रः ५ दण्डायतिकः ६ छकुट्द्याथी ७ आतापकः ८ अपावृतकः ९ अकण्ड्यक्तः १० अनिष्टीदकः ११ सर्वगात्रपरिकर्म-विभूषा विषयुक्तः १२ इत्येवरीत्या कायच्छेज्ञतपोऽनेकविधं भवति । तत्र-स्थान-

'कायकिलेसतवे अणेगविहे' इत्यादि ।

सूत्रार्थ-स्थान स्थितिक आदि के भेद से कापक्लेश तप के अनेक भेद हैं ॥१७॥

तत्वार्थदीपिका--पहले अनरान से लगा कर रख परिष्णाग पर्यन्त बाह्य तप का सचिस्तर व्याख्यान किया गया, अब कमागत कायकलेश नामक पांचचे बाह्य तप के स्वरूप और सेदों का प्ररूपण करते हैं-

जिस तप से या जिख तप को करने पर काय के कटेश होता है, वह काय कटेश तप कहलाता है। यहां भी धर्म और धर्मी में अभेद का उपचार किया गया है। कायकटेश तप अनेक प्रकार का है, जैसे (१) स्थान स्थितिक (२) उल्कुटुकासानिक (३) प्रतियास्थायी (४) वीरास-निक (५) नैवचिक (६) दण्डायतिक (७) छज्जुट शायी (८) आतापक (९) अप्रावृतक (१०) अकण्डू पक (११) अनिष्ठीवक और (१२) सर्वगात्र

'कायकिल्रेसतवे अणेगविहे' ઇત્યાદિ સ્**નાર્થા-**સ્થાનસ્થિતિક આદિના ભેદથી કાયકલેશ તપના અનેક ભેદ છે ા૧૭ તત્ત્વાર્થદીપિકા–પહેલાં અનશનથી માંડીને રસપરિત્યાગ પર્યન્ત બાહ્ય તપનું સવિસ્તર વર્ણન કરવામાં આવ્યું હવે કમાગત કાયકલેશ નામક પાંચમાં ભાહ્ય તપના રવરૂપ અને ભેદાનું પ્રરૂપણુ કરીએ છીએ

જે તપથી અથવા જે તપ કરવાથી કાયાને કલેશ થાય છે તે કાચકલેશ તપ કહેવાય છે. અહીં પણ ધર્મ અને ધર્મીંમાં અભેદના ઉપચાર કરવામાં આવ્યા છે. કાચકલેશ તપ અનેક પ્રક.રના છે (૧) સ્થાનસ્થિતિક (૨) ઉત્કુટ-કાસનિક (૩) પ્રતિમાસ્થાયી (૪) વીરાસનિક (૫) નેષધિક (૬) દહડાયતિક (૭) લક્ષુટશાયી (૮) આતાપક (૯) અપ્રાવૃત્તક (૧૦) અકહડ્ર્યક (૧૧) અનિષ્ઠીવક