## णास अहायारी श्री नेमिनाथाय नभः



–ઃ ત્રેરકઃ– નિપુણ નિર્યામક પૂજ્ય મુનિરાજ શ્રી સુધર્મસાગરજી મ.સા.

પ્રબાધડીકા-કર્તા અભિનવ સાહિત્ય સર્જિક મુનિદી પરત્નસાગર ત્રન્થ પ્રેરકના પરમ ઉપાસ્ય <mark>બાલભ્રહ્મચારી, વિષય વિકાર ભ'જક યદુકુલ મ</mark>'ઠન

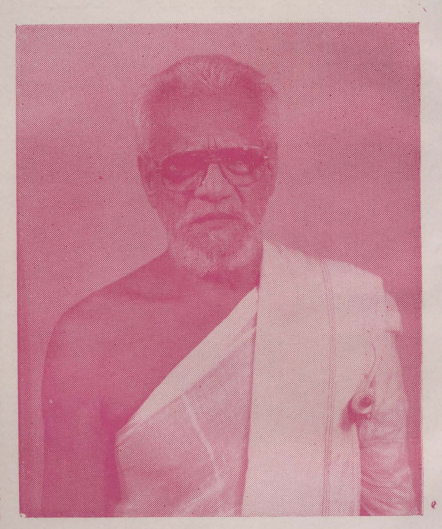
# श्री नेभिनाथ भगपान



2

આ પ્રતિમાજ જમનગરમાં શેઠજના દહેરાસરજની જગ્યામાં નાનું દહેરાસરજ હતું તેમાં મુળનાયઠજ હતા, હાલ ખનેલા વિશાળ સ્મણીય કાચના મુંદર કામ કરાવાયેલ દહેરાસરજમાં ઉપર અરિહ'ત રૂપે બિશજમાન છે.

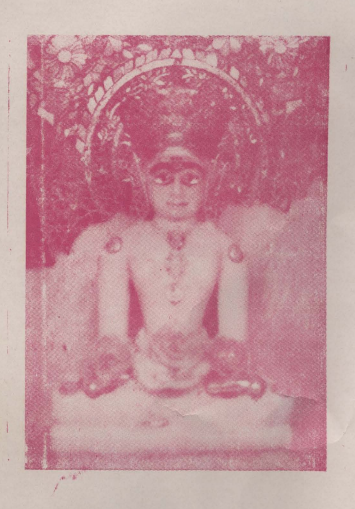
સરળ સ્વભાવી – વય-પર્યાય સ્થવીર પરમ પૂજ્ય પંત્યાસ પ્રવર શ્રી જિતેન્દ્ર સાગરજ ગણિવર્ય



પરમ પૂજ્ય પ'ન્યાસ પ્રવર શ્રી જિતેન્દ્રસાગરજી ગણિવય<sup>6</sup>ના સુશિષ્યરત્ન

પ્રિયવક્તા પ્રવચનકાર પૂજ્ય મુનિરાજ શ્રી પુન્યપાલ સાગરજી મ.સા.ની પ્રેરણાથી

# શ્રી ભીડભંજન પાશ્વ<sup>°</sup>નાથ નીમય (M. P.)



પ્રણાધ ટીકા કર્તાને જેમના ચમત્કારના વાર વાર અનુભવ થયા હતા તેવા અદ્દભત ચમત્કારી ભીડભંજન પાર્શ્વ પ્રભુના ચરણે કાેટિશઃ વંદના. પ્રાચીન શ્રુત સાહિત્ય-અધ્યયન પ્રેમી, ક્રિયા રૂચીવ'ત અનેક જીવાને શ્રી નવકારમ'ત્ર તથા ૧ કાેઢ ચારિત્રપદ જાપના પ્રેરક નિપુણ નિર્યામક

પૂજ્ય મુનિરાજ શ્રી સુધમ સાગરજ મ. સા.



: દીક્ષા : જેઠ સુદ-૫ રવ્ર૧ જામનગર : વડી દીક્ષા : અષાઢ સુદ-૧૧ ૨૦૨૫ પાેરબ'દર

## ખાલ ખુણચારી શ્રી નેમિનાથાય નમઃ શ્રી આન'દ ક્ષમા લલિત સુશીલ સુધમ<sup>િ</sup> ગુરૂલ્યા નમઃ

# તત્વાર્થ સૂત્ર પ્રબોધ ટીકા

-: પ્રેરક :-

નિપુણ નિર્યામક પુજ્ય મુનિરાજશ્રી સુધર્મ સાગરજી મ. સા.

-: પ્રબાધટીકા-કર્તા :-

अिसनव सा**ि स्व सर्वां के भुनि दी** परत्न सागर

તા. ૮/૪/૯૧ સામનાર ૨૦૪૭ શૈત્ર વદ : ૯

અભિનવ શ્રુત પ્રકાશન

## વિષય–અનુક્રમ

| ક્રમ વિષય                                                                 | સૂત્ર            | <i>કું હહું</i> |
|---------------------------------------------------------------------------|------------------|-----------------|
| ુવ માક્ષમાર્ગ                                                             | ٩                | 3               |
| ર સમ્યગ્દર્શ નતું <b>લક્ષ</b> ણ                                           | ર                | <b>9</b> 3      |
| ર સમ્યગ્કરા નનું સફાલુ<br>૩ સમ્યગ્દર્શન ઉત્પત્તિ નિમિત્ત                  | 3                | <b>२</b> ०      |
| ૪ તત્ત્વેાના નામ નિદે <sup>ડ</sup> શ                                      | 8                | રપ              |
| ક તત્ત્વાના નામ ાનક રા<br>૫ ચાર નિક્ષેપા                                  | ય                | કપ              |
| ૧ ચાર ાનલગ<br>૬ તત્ત્વાને <b>બહુવાના સાધન</b>                             | ę                | ४६              |
| ७ तत्त्व विचारका माटेना झारी                                              | ٠<br>٧/٤         | ŧo.             |
| ૮ જ્ઞાનના પાંચ લેક                                                        | ن<br>چ           | ૮૧              |
| ૯ જ્ઞાનના પાય લક<br>૯ જ્ઞાનને આશ્રીને પ્રમાણ ચર્ચા                        | ૧૦થી ૧૨          | ۷۷              |
| ર સાનન આઝાન ત્રમા <b>લું નના</b><br>૧૦ મતિજ્ઞાનના પર્યાયવાચી શખ્દા        | 93               | ૧૦૪             |
| ૧૦ મહિજ્ઞાનના વ્યાવવાવા <b>હ</b> ું.<br>૧૧ મહિજ્ઞાનની ઉત્પત્તિના નિમિત્તો | 18               | ૧૧૦             |
| ૧૧ મહાસાનના કરકાલના નિક્યલ<br>૧૨ અવગ્રહ આદિ ચાર લેદા                      | ૧૫               | ર્વવક           |
| ાર અવત્રહ આદિ વાર હાલ<br>૧૩ અવત્રહાદિના વિષય                              | ૧.               | 926             |
| ૧૪ અવગ્રહના છે લેક                                                        | ૧૭થી ૧૯          | ૧૩૫<br>૧૩૫      |
| ૧૪ ગામત્રહતા ગાલા<br>૧૫ શ્રુતજ્ઞાનનું સ્વરૂપ અને લેદા                     | ₹0               | ૧૫૨             |
| ૧૬ અવધિજ્ઞાનના ભેંદ અને સ્વામી                                            | ર <b>૧થી ૨</b> ૩ | ૧૬૪             |
| ૧૭ મન:પર્યાય જ્ઞાનના લેક                                                  | ે <b>ર૪–૨</b> ૫  | ૧૭૭             |
| ૧૮ અવધિ અને મનઃપર્યાયના તફાવત                                             |                  | ૧૮૫             |
| ૧૯ મતિ આદિ પાંચ જ્ઞાનના ગ્રાહ્ય વિ                                        |                  | ૧૯૦             |
| ર૦ એક જીવને એક સાથે થતા જ્ઞાનની                                           |                  | 202             |
| ર૧ વિપરીત જ્ઞાનનું નિર્ધારણ                                               | 32-33            | २०६             |
| રર નથના લેકા અને સ્વરૂપ                                                   | 38-3 <b>4</b>    | <b>૨૧</b> ૩     |
|                                                                           |                  |                 |
| <u> </u>                                                                  | 🗌 પ્રકાશક [      | ٦               |
| દર્શના પ્રિન્ટર્સ, ક્રિંગિલિનવ શ્રુત પ્રકાશન ૐ                            |                  |                 |
| થી કાંટા રાેડ, C/o. <b>પ્ર. જે. મહેતા</b>                                 |                  |                 |
| અમદાવાદ–૧                                                                 |                  |                 |
| જામતામાટ—( ઝવામ પાછવા ૧૦૦૧ જામનગરે–૩૬૧૦૦૧                                 |                  |                 |
|                                                                           |                  | ~^a~~a          |

## પ્રભાધ ટીકા પ્રકાશન સમયે કેટલાંક સ્મરણા

અભિનવ શ્રુત પ્રકાશનના નેજા હેઠળ કંઈક ને કંઈક અભિનવ પ્રદાન થઈ શકે તો સારું એવી મનાકામના સાથે લેખન—સંપાદન યાત્રા આરંભાઈ પૂજ્ય ગુરુદેવ શ્રી સુધર્મસાગરજીની હાર્દિક પ્રેરણા તથા આર્થિક આયાજન સક્ષમતાના અળે નાના—માટા કે વિશાળ સર્જના થતા ચાલીસેક પ્રકાશના થયા.

પ્રકાશના વખતે વસ્તુની અભિનવતા—તટસ્થતા કે બહુજન સ્વી-કૃતિનું ધ્યેય તો રહેતું જ હતું. તેમાં વિચાર સ્કૂર્યો કે તત્ત્વાર્થ સૂત્ર વિશે કંઈક કાર્ય કરું તો કેમ ? પૂજ્ય ગુરુવર્ય શ્રી સુધર્મ સાગરજી સાથે રાત્રિ પ્રતિક્રમણ બાદ વિચારણા કરતા તેઓએ જણાવ્યું કે ''આ એક જ ગ્રંથ શ્વેતામ્બર—દિગં બરાદિમાં માન્ય ગ્રંથ છે. વળી તેમાં દ્રવ્યાનુયાગનું સુંદર નિરૂપણ છે. અનેક વિષયાને આવરી લે છે અને તારા વ્યક્તિગત જ્ઞાન માટે પણ ઉપયાગી છે." માટે કરવા જેવું કાર્ય તો છે જ. —પણ કંઈક નાવિન્ય કે વૈશિષ્ઠય સભર બની શકે તે રીતે લખજે."

સા. શ્રી મલયાશ્રીજીના શિષ્યા પ્રૌઢ—ગંભીર એવા સા. શ્રી હિતજ્ઞાશ્રીજીએ પણ પ્રેરણા કરી. વાગડવાળા સાધ્વીશ્રી અનુપમાશ્રીજીએ ''પાતે રાજ ભગવદ્દપાર્થ'ના થકી આ કાર્ય પૂર્ણ થાય" તેવી પ્રાથ'ના કરશે તેમ જણાવ્યું. વળી જોધપુર નિવાસી જૈહરીમલજી પારેખે વિશેષ પ્રેરણા કરી.

[આ સદ્દગ્હરથની લાગણી પાછળના રહ્યુકા પછ્ય સ્પરી જિય તેવા હતા—એક વખતના ચાર દે એકાઉન્ટન્ટ વ્યક્તિ, શ્રીમંત ગૃહસ્થ અધું છાડીને જ્ઞાન આરાધનાના લેખ લીધા. વસ્ત્રમાં માત્ર ધાતી, નિત્ય એકાસણા, પ્રતિક્રમણાંદ કિયાનુષ્ઠાન તા ખરા જ. આવા ગૃહસ્થ પાતાના વિશાળકાય પ્રાકૃત સંશાધન પ્રાજેક્ટ લઈને આવેલા. સાથે પૂ. આ. પદ્દમસાગરસૂરિજી સંસ્થાન—કાળા તથા પૂ. જંખૂવિજયજીની લલામણ—કે દીપરતન સાગરને આ પ્રોજેક્ટમાં સામેલ કરવા જેવા છે. મારી સવિનય અસ્વીકૃતિ બાદ તેઓએ એક જ પ્રાર્થના કરી કે મારે કાૈઈક ને કાૈઈક સારુ કાર્ય તા આરંભવું જ]

આ રીતે તત્ત્વાર્થ સૂત્ર પ્રભાધ ટીકા લેખનના પગરણ મંડાયા. શ્વેતામ્બર અને દિગંબર બંનેના વિદ્વાનાની ટીકા સામે રાખી વિચાર્યું કે ખૂબ વિસ્તારથી જ પદાર્થ છણાવટ કરવી—પ્રત્યેક સૂત્ર માટે સૂત્રહેતુથી નિષ્કર્ષ સુધીના દશ વિભાગા કર્યા. એ રીતે લેખન કાર્ય શરૂ થયું.

પૂ. ગુરુદેવશ્રી સુધર્મસાગરજની હાર્દિક ઇચ્છા—અંતઃકરણની પ્રેરણ અને પૂર્ણ પ્રયાસાથી તેમજ લેખન મૂંઝવણ સમયે મળેલા તેમના તત્કાળ માર્ગદર્શન થકી માત્ર ૪૦ દિવસમાં પ્રથમ અધ્યાય લેખન કાર્ય પૂર્ણ થયું.

પૂ. આ સુરેન્દ્રસૂરિજી પાઠશાળામાંથી માધુભાઈએ અને પ્રાચ્ય વિદ્યાભવનમાંથી તેમના માનદ્રમંત્રીશ્રીએ જે ઝડપે પુસ્તકા પુરા પાડેલા તે પણ સ્મરણા ન ભુલાય તેવા જ હતા.

પ્રત્યક્ષ-પરાક્ષ સહાયક ખનેલા અધાંને યાદ કરી શકતા નથી તે હંકીકતને સ્વીકારું છું.

આ પ્રણાધટીકા અભ્યાસ વર્ગ ને ઉપયોગી બને તેવી અભ્ય**ર્થના**સહ— **દીપરત્નસાગર** 

 $- \times - \times -$ 

#### बाल ब्रह्मचारी श्री नेमिनाथाय नम:

### नमो नमो निम्मल दंसणस्स

# તત્વાર્થાધિગમ સુત્ર

- तत्व:- (१) यथाविश्यत छवाहि पहार्थीने। स्व-साव ते तत्व.
  - (ર) જે પદાર્થ જે રૂપથી હાય તેનું તે જ રૂપ હાવું તે તત્ત્વ જેમ કે જીવજીવરૂપે જ રહે અને અજીવ–અજીવ રૂપે જ રહે છે.
- અર્થ:- (૧) જે જણાય તે અર્થ.
  - (२) के निश्चय हराय है निश्चयने। विषय छीय ते अर्थ.
- तत्वार्थ :- (१) तत्त्व वडे के अर्थ ने। निर्ध्य करवे। ते तत्वार्थ.
  - (ર) જે પદાર્થ જે રૂપે હોય તે પદાર્થને તે રૂપે જ જાણવા-કે-ગ્રહણ કરવા તે તત્વાર્થ.
- અધિગમ:- (૧) જ્ઞાન અથવા વિશેષ જ્ઞાન.
  - (ર) જ્ઞાન થવું તે.
- સૂત્ર :- અલ્પ શબ્દામાં ગંભીર અને વિસ્તૃત ભાવ દર્શાવનાર શાસ વાક્ય તે સૂત્ર.

પ્રસ્તુત ગ્રન્થમાં જીવ-અજીવ-આશ્રવ-બન્ધ-સંવર-નિર્જરા -માક્ષ એ સાત તત્વા છે. આ સાતે તત્વા ને તે સ્વરૂપે જ ગ્રહ્યુ કરવા રૂપ નિશ્ચયાત્મક બાધની પ્રાપ્તિ તે તત્વાર્થાધિગમ.

સૂત્રકાર મહર્ષિ પૂ. ઉમાસ્વાતિજીએ સમગ્ર ગ્રન્થમાં તત્વાર્થની સૂત્ર સ્વરૂપે જ ગુંથણી કરી છે માટે તેને તત્વાર્થી-ધિગમ સૂત્ર કહ્યું છે.

#### મથમ અધ્યાયના આરંભે

આ અધ્યાયમાં કુલ ૩૫ સૂત્રાે છે. જેની શરૂઆત માેક્ષ માર્ગના પ્રતિપાદનથી કરાઈ છે. કેમકે આ શાસ્ત્રનાે મુખ્ય પ્રતિપાદ વિષય માેક્ષ છે.

જગતના તમામ જવા સુખના અથી છે. તે સુખ માટે પ્રયત્નશીલ રહે છે. જો આ સુખ પરપુદ્દગલને આશ્રયી હશે તો તે નાશવ ત જ રહેવાનું. જો તે સ્વઆશ્રયી હશે તો તે કાયમીત્વનું રૂપ ધારેણુ કરી શકશે. "કાયમી સુખ એ જ માક્ષ."

માેક્ષ વિશેની માન્યતા લગભગ બધાં જ દાર્શનિકા કે આસ્તિકાં ધરાવે છે. પણ માેક્ષ પ્રાપ્તિના ચાેગ્ય માર્ગની જાણકારાને અભાવે જવા લટક્યા કરે છે. તેથી પૂજ્યપાદ ઉમાસ્વાતિજી મહારાજા પ્રથમ સૂત્ર થકી સીધા માેક્ષ માર્ગ જ દર્શાવે છે.

દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર એ ત્રણ સુંદર સાધના થકી માેક્ષનું સાધ્ય દર્શાવ્યું. આ સાધના પણ કેવા સુચારુ, ગાેઠવ્યા કે જીવને આ સાધના જ અંતે નિજ ગુણ પ્રગટતા સાધ્ય બની જશે.

कैन परिलाषामां हर्शन-ज्ञान-अश्तिने रतनत्रथी उद्धेत छे. वणी अन्य स्थाने ज्ञान किया-भ्याम् मोक्षः पण उद्धुं छे. तेनुं उारण् ओ छे डे हर्शन-ज्ञान कथारे सम्यग् देश्य छे त्यारे तेनी उत्पत्ति-स्वामित्व वजेरेमां विपुद्ध समानता देशवाथी ओड केवा ज्ञाणी हर्शन अने ज्ञानने मात्र ज्ञान शण्हथी अलिव्यक्त उर्थ छे. कथारे किया अने चारित्र ने पर्यायवाथी केवा ज्ञाले छे.

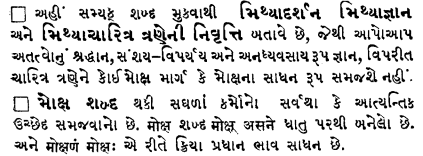
સૂત્રકાર મહર્ષિ રત્નત્રયને આધારભૂત ગણી માક્ષમાર્ગને જણાવે છે. ચારિત્રની ઇમારતના આધાર સમ્યગ્દર્શન—જ્ઞાન ઉપર હોવાથી સૂત્રકારે પ્રથમ દર્શનજ્ઞાન દૂર્યોના આધારસ્ત ભ લીધા છે. તેથી આ અધ્યાય મુખ્યત્વે દર્શનજ્ઞાન દૂર્યોને જ સ્પર્શે છે. તેની વિશદ અને ચાેગ્ય સમજ પ્રાપ્ત થયા પછી चારિત્રની વાત પછીના અધ્યાયામાં કરી છે. આથી પ્રથમ સૂત્ર—સમગ્ર શાસ્ત્રની આધારશીલા છે.

## અધ્યાય-૧ સુત્ર: ૧

[1] સત્ર હેત્ 卐 卐 ભવ્ય જીવાને સત્યમાર્ગથી વાકેક કરવા- જીવનના સારભૂત એવા **માક્ષમાગ**ેતું આ સત્ર નિદર્શન કરે છે. [2] સૂત્ર : મૂળ 卐 卐 सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्राणि मोक्षमार्गः [3] સૂત્ર : પૃથક 卐 卐 सम्यक् द्रीन ज्ञान चारित्राणि मोक्ष-मार्गः [4] સૂત્રસાર 卐 卐 સમ્યક દર્શાન, સમ્યક્રજ્ઞાન, સમ્યક ચારિત્ર (એ ત્રણેના સમન્વય) માક્ષના માર્ગ છે. [5] શબ્દજ્ઞાન 45 卐 🔲 સમ્યક :- (૧) સમ્યક્ શખ્દ પ્રશસ્તવાચી છે. સમ્યક્ શખ્દ બે પ્રકારે પ્રશાંસાવાચી છે. અવ્યુત્પન્ન પક્ષે સમ્યક શખદ નિપાતન છે. તે પ્રશંસા અર્થ ધરાવે છે. વ્યુત્પન્ન પક્ષે सम પૂર્વ 8 अञ्च धातुने क्विप પ્રત્યેચ લાગી सम्यक् શખ્દ પ્રથમા એકવચનમાં ચરા તેના અર્થ પણ પ્રશંસા થાય છે. (૩) સમ્યક શખ્દ સંગત અથવા અવિપરીતપણાના ભાવ સચવેછે. દર્શન :- (૧) જેના વડે જોવાય તે. (૨) યથાર્થ શ્રદ્ધાન. □ સ+યક્રદર્શન :- (૧) તત્વભૂત છવાદિ પદાર્થો વિશે શ્રહા (૨) દર્શન માહનીયના ક્ષય કે ઉપશમ થકી ઉત્પન્ન થયેલી જવ-અજવ વગેરે તત્વાની શ્રદ્ધા તે સમ્યક દર્શન. (3) જે ગુણ અથવા શક્તિના વિકાસથી તત્વની અર્થાત સત્યની પ્રતીતી થાય, જેના વહે છાડી દેવા યાગ્ય અને સ્વીકારવા યાગ્ય તત્વના યથાર્થ વિવેકની અભિરૂચિ થાય તે સમ્યક દર્શન કહ્યું છે. 🗍 જ્ઞાન :- (૧) જેના વડે જણાય તે જ્ઞાન (૨) અવબાધ

| 🗌 सम्यइंग्रान :-(१) જીવ-અજીવ વગેરે પદાર્થીના યથાર્થ અવબાધ.                         |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| (૨) પ્રમાણ અને નય થકી જીવાદિ તત્વાના સંશય–વિપર્યય                                  |
| અને અનધ્યવસાયથી રહિત બાેધ તે સમ્યક્ જ્ઞાન.                                         |
| 🔲 <b>ચારિત્ર</b> :– વર્ત'ન અથવા આચર <b>ા</b> .                                     |
| 🗌 સમ્યક્ આરિત્ર:- (૧) નિજ સ્વરૂપે સ્થિરતા                                          |
| (૨) યથાર્થ જ્ઞાનપૂર્વં ક અસત્ ક્રિયાથી એટલે કે રાગ–દ્રેષાદિ                        |
| ભાવ અને મન-વચન-કાયાના યાેગથી નિવૃત્તિ તથા સત્કિયાની પ્રવૃત્તિ                      |
| તે સમ્યક્ ચારિત્ર.                                                                 |
| 🗌 માક્ષ :- (૧) જ્ઞાન અને વીતરાગ ભાવની પરાકાષ્ઠા                                    |
| (૨) સંચિત થયેલા અને થતા કર્મોના સર્વવા ક્ષય કશ્વા.                                 |
| □ માગ <sup>°</sup> : – સાધન અથવા પથ.                                               |
| 🗌 મોક્ષમાર્ગ : આત્માની સર્વ'થા શુદ્ધિના પથ અથવા                                    |
| આત્મશુદ્ધિ કે સ્વ–રૂપ દર્શન માટેના સાધના તે માક્ષમાર્ગ.                            |
| <b>ક</b> [6] અનુવૃત્તિ <b>ક</b>                                                    |
| આ સૂત્ર પ્રથમ સૂત્ર જ હોવાથી તેમાં અન્ય કાેઈ સૂત્રની અનુ-                          |
| વૃત્તિ આવશે નહીં.                                                                  |
| ક્ક [7] પ્રબાધ ટીકા ક્ક                                                            |
| 🔲 સૂત્રમાં સર્વપ્રથમ મૂકેલાે સમ્યક્ શબ્દ માત્ર દર્શન પદ સાથે                       |
| નહીં જોડતા દર્શન જ્ઞાન અને ચારિત્ર ત્રણે પદા સાથે જોડવાના છે.                      |
| કારણ કે "સમ્યાર દર્શાન જ્ઞાન ચારિત્રાણિ" અહીં चकारंबहलो                            |
| द्वन्द्वः નિયમાનુસાર દ્વનદ્વ સમાસ થયેલા છે. અને વ્યાકરણના નિયમ                     |
| (द्वन्द्वादौ द्वन्द्वान्ते च श्रूयमाणं पदं प्रत्येकं अभिसम्बन्ध्यते) मुक्क द्वनद्व |
| સમાસની આદિમાં કે અંતમાં જોડાયેલ શખ્દ પ્રત્યેક શખ્દ સાથે                            |
| Come when the                                                                      |

જેમ રામ લક્ષ્મણ સીતા વનમાં ગયા તેમ કહેવાથી રામ વનમાં ગયા–લક્ષ્મણ વનમાં ગયા–સીતા પણ વનમાં ગયા એવું નક્કી થઈ જાય છે તે રીતે અહી' સમ્યક્દર્શન, સમ્યક્જ્ઞાન અને સમ્યક્ ચારિત્ર એ પ્રમાણે સમ્યક્ શખ્દ ત્રણે પદેા સાથે જોડાયેલા સમજવા.



□ માર્ગ શાબદ પ્રસિદ્ધ પથ–રસ્તાે કે માર્ગના જેવાે છે. જેમ કાંકરા રહિત માર્ગમાં યાત્રી સુખ પૂર્વક પાતાના જવાના સ્થળે પહેાંચે છે તે રીતે મિથ્યા દર્શન વગેરે કંટક રહિત સમ્યક્ દર્શનાદિ માર્ગથી માેક્ષ નગર સુધી સુખેથી પહેાંચી શકાય છે.

मार्ग શબ्દ मार्ग अन्वेषणे એ પ્રમાણે चुरादि ગણની ધાતુ લઇ એ તો "શાધવુ" એવા અર્થ થાય. આ ધાતુને घज પ્રત્યય લાગીને मાર્ગ શબ્દ બન્યા. જેનાથી અભીષ્ટ પ્રદેશનું અન્વેષણ કે શાધન એવા અર્થ થશે. એ અભિષ્ટ પ્રદેશ તે ''સ્વરૂપ પ્રાપ્તિ કે માક્ષ.''

જો मार्ग શબ્દથી मृज શુદ્ધો એવા अदादि ગણ લઇએ તા मृजू ધાતુને घज्र પ્રત્યય લાગી અનેલા मार्ग શબ્દના **શુદ્ધિ કરવી,** અર્થ પરથી શુદ્ધ એવા અર્થ થશે. શુદ્ધ એટલે કાંટા–કાકરા રહિત સમજવા.

જેમ આવા નિષ્કંટક માર્ગ નગર–ગામ–ઉપવનાદિમાં પહેાંચ-વામાં અભીષ્ઠ છે. તે રીતે મિથ્યાદર્શન–કુજ્ઞાન–અચારિત્ર વગેરે દેાષો રહિત રત્નત્રય રૂપ માક્ષમાર્ગે મુમુક્ષુ જીવ માક્ષે પહેાંચી શકે છે.

ि સૂત્રકાર મહર્ષિએ પૂર્વપદ सम्यगू दशंन ज्ञान चारित्राणि विशेषणु ३ प वाड्य मां अહुवयन મૂકેલ છે અને विशेष्य ३ प એવા ઉત્તર પદમાં मोक्ष मार्गः વાક્ય એક વચનમાં મૂકેલ છે. વ્યાક-રખના નિયમ મુજબ વિશેષ્ય—વિશેષખુનું વચન સમાન હોવું જોઇએ. પરંતુ સૂત્રકારે જે વચન લેદ કર્યા તે નિયમને માટે કરેલ છે.

આ વચનભેદ થકી શાસ્ત્રકાર મહિષ એવું સૂચવે છે કે માેક્ષને, માર્ગ [સાધન] ત્રણ નથી પણુ એક જ છે. માર્ગ શખ્દ ત્રણે સાધનામાં સમાન રૂપે રહેલ છે. તેથી સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન, સમ્યક્ચરિત્ર એ ત્રણેનું એક્તવ કે સમન્વય એ માેક્ષ–માર્ગ છે. ત્રણમાંથી કાેઇપણ એકના અભાવ એ માેક્ષનું સાધન ખની શકે નહીં.

□ સમ્યક્દર્શન સમ્યક્જ્ઞાન–સમ્યક્ ચારિત્રની અલગ અલગ વિચારણા.

મશ્ન: – શખ્દ નયની અપેક્ષાએ સમ્યક્ દર્શન વગેરે શખ્દાથી ક્ષાચિક અને પૂર્ણ સમ્યક્ દર્શન વગેરે બહાલુ કરવા જોઈએ તે ક્ષાચિક દર્શન, ક્ષાચિક ચારિત્ર ક્રમમાં જ પ્રગટ થવાના. તે મુજબ ચાથાથી સાતમા ગુલુ સ્થાનક સુધી ક્ષાચિક દર્શન પછી તેરમા ગુલ્ કાલે ક્ષાચિક જ્ઞાન, ચોદમાં ગુલ્ફાલાના અંતે ક્ષાચિક ચારિત્ર રહે છે, તેથી ક્ષાચિક ગુલ્ફોની પૂર્લતામાં પૂર્વના ગુલ્ હોય તા ઉત્તર (પછીના) ગુલ્ પ્રગટ થાય. આ નિયમ મુજબ ક્ષાચિક સમ્યક્ દર્શન હાય તા અવશ્ય માક્ષ પ્રાપ્તિ થવાની છે.

તો પછી સમ્યકદર્શ નરૂપ સાધનની શ્રેષ્ઠતા કેમ નથી સ્વીકારતા ?

સમાધાન—કેવળી કે વીતરાગ પરમાતમાની સાથા સાથ શ્રીકૃષ્ણુ મહારાજા કે શ્રેણિક જેવા ભાવિ તીર્થ કરોના આત્માઓ પણ ક્ષાયિક દર્શનયુક્ત જ હોય છે જેઓ દેવ કે નારકી ગતિમાં અવિરતિવંત હોય તો પણ ક્ષાયિક સમ્યક દર્શનના સદ્ભાવ તા રહેવાના જ, પરિણામે આવા અવિરતિ સમક્તિ દર્શને પણ જો સમ્યક્ દર્શનની શ્રેષ્ઠતા સ્વીકારીએ તા વંદન કરવું પડશે.

ખીજી વાત એ કે ચાથા ગુણુઠાણે જે ક્ષાયિક સમક્તિની વાત તમે સ્વીકારી, તેવી રીતે સાથે સાથે ચીદમા ગુણુઠાણે ક્ષાયિક ચારિત્રને પણ તમે સ્વીકારા છાં. જો ક્ષાયિક દર્શનને જ શ્રેષ્ઠ ગણુશા તા વચ્ચે દશ તબક્કા [આત્માના વિકાસ ક્રમના પાંચથી ચીદ સ્થાનકા]ના પ્રવાસ ખાકી રહેવાથી માક્ષ થવાના નથી એટલે માત્ર સમ્યક્દર્શનને શ્રેષ્ઠ સાધન ગણી શકાય નહીં.

"જે વિણ નાણ પ્રમાણ ન હાવે ચારિત્ર તરુ નવિ ફળીયા"

પૂ. યશાવિજયજી મહારાજની આ પંક્તિથી કદાચ દર્શનની શ્રેષ્ઠતા જણાય ત્યાં પણ એ જ સમજવું કે આ પંક્તિ સમ્યક્દર્શનનું મહત્ત્વ પ્રસ્થાપિત કરવા માટે છે. પણ ત્યાં જ્ઞાન અને ચારિત્ર એ બે સાથનાના લાપ કરવાના ભાવ નથી. પ્રશ્ન—મિશ્યાજ્ઞાનથી જ બધા મતવાળાઓએ કર્મ બંધ માનેલ છે તેથી માક્ષ તો કેવળ સમ્યક્ જ્ઞાન વડે જ થવા જોઈએ. તો પણ સમ્યક્ દર્શનાદિ ત્રણને બદલે માત્ર સમ્યક્ જ્ઞાન જ માક્ષનું સાધન કેમ નથી ગણતાં?

સમાધાન :- આ શંકા યાગ્ય નથી. કેમકે માેક્ષ પ્રાપ્તિ સાથે સમ્યક્ દર્શન-સમ્યક્ ગ્રારિત્રના પ્રત્યક્ષ સંબંધ છે. ત્રણેના સમન્વય વિના માેક્ષ મળે જ નહીં. જ્ઞાનરૂપ આત્માના તત્વાથ શ્રદ્ધાન્ પૂર્વક જ સામાયિક-સમતાભાવ રૂપ ચારિત્ર હાેઈ શકે છે.

કહ્યું પણ છે કે કિયા વગરનું જ્ઞાન નકામું છે. અને અજ્ઞાની આત્માની કિયા નિષ્ફળ છે. હવે જે માત્ર જ્ઞાન વડે જ માેક્ષ માની લેવાય તાે કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિની બીજે જ ક્ષણે મોક્ષ થવા જોઈએ એક ક્ષણ પણ સંસારમાં રહેવાનું, તીર્થ પ્રવર્તન અથવા ઉપદેશાદિ પ્રવૃત્તિ કરવાનું થઇ જ ન શકે.

પણ તે સંભવ નથી જેમ દીવાે પણ અળી જાય અને અધારું પણ રહી જાય તે અની શિકે ખરું'? તેમ અહીં પણ જ્ઞાન માત્રથી માૈક્ષ થતાાે હાેય તાાે પૂર્ણ્જ્ઞાન પણ થઈ જાય અને માૈક્ષ પણ ન મળાે તેવુ. અની શિકે ખરું?

પણ પૂર્ણ જ્ઞાન થયા બાદ પણ કેટલાંક કર્મો બાકી રહે છે. જેના ક્ષય વિના માક્ષ મળતા નથી. જ્યાં સુધી તે કર્મા બાકી છે ત્યાં સુધી તીર્થ પ્રવર્તન–ઉપદેશાદિ પ્રવૃત્તિ ચાલુ રહે છે. હવે વિચાા કે બાકી કર્મોના ક્ષય જ્ઞાનથી થવાના કે અન્ય કાઈ કારણથી?

જ્ઞાન તેર પૂર્ણત્વ પામી ગયું. બીજા કર્મોને ક્ષય અન્ય કારણથી. થવાના છે. તે અન્ય કારણ એ સમ્યક્ ચારિત્ર. જો માત્ર જ્ઞાનથી માેક્ષ. થતો હોય તો જૈનધર્મ સર્વ સ્વીકૃત જ અની જાય કેમકે ચારિત્ર. પાલનની જરૂર જ ન રહે.

જ'ગલમાં ભૂલા પહેલા માનવી ને ભાેમીયા રસ્તા દેખાંહે છે, ત્યાં ભાેમીયા માર્ગનું જ્ઞાન ધરાવે છે. હવે તે ભાેમીયા જ્ઞાન મુજબ ચાલશે—વર્તન કરશે તા લક્ષ્ય સ્થાને પહાંચશે. તે રીતે સમ્યક્ જ્ઞાન હાય પણ જ્ઞાન મુજબનું આચરણ સમ્યક્ર ન ખને ત્યાં સુધી માેલ થતા નથી. ૦ સમ્યક્ દર્શન હોય ત્યાં સમ્યક્ષ્ જ્ઞાન અવશ્ય સહચારી હોય છે તે મંતવ્યાનુસાર સમ્યક્ષ્ જ્ઞાન હોય ત્યાં સમ્યક્ષ્ દર્શન હોવાનું જ.

જો તત્વાર્થ ભાષ્યના મત લઈએ તાે—"પૂર્વના ગુણુની પ્રાપ્તિ હાય તા ઉત્તરના ગુણ પ્રાપ્તિ હાય કે ન પણ હાય. પરંતુ ઉત્તર ગુણુની પ્રાપ્તિ અવશ્ય હાય."—એ કથન મુજબ પણ સમ્યક્ જ્ઞાન હાય ત્યાં સમ્યક્ દર્શન હાવાનું જ છે.

આ અંને મતથી પણ કદાચ જ્ઞાનની શ્રેષ્ઠતાના વિચાર આવી શકે. તો ત્યાં પણ એ જ સમાધાન છે કે અહીં જ્ઞાન સાથે આપાઆપ દર્શનનું સાહચર્ય તા સ્વીકારાઇ જ જાય છે. તેથી ફક્ત જ્ઞાનની શ્રેષ્ઠતા પૂરવાર થશે નહીં. વળી તેરમા ગુણ સ્થાનકે જ્ઞાન તા પૂર્ણ જ હશે છતાં માક્ષ ન થવામાં અ—યાગ રૂપ આરિત્રની પૂર્ણતા જ બાકી રહેવાની. માટે માત્ર જ્ઞાનને માક્ષનું પૂર્ણ સાધન ગણી શકાય નહીં.

મક્ષ: – સમ્યક્ દર્શન સમ્યક્ જ્ઞાન અને સમ્યક્ ચારિત્રમાં ઉત્તરની પ્રાપ્તિ થતા પૂર્વના ગુણાના લાભ નિશ્ચિત હોવાના જ. તા સમ્યક્ ચારિત્ર ને જ માક્ષનું શ્રેષ્ઠ સાધન શા માટે નથી ગણતા?

સમાધાન: પ્રથમ તો આ પ્રશ્ન થકી જ સમ્યક્ દર્શન અને સમ્યક્ જ્ઞાન ના અસ્તિત્વના સ્વીકાર થઈ જાય છે. પરિણામે ત્રણે સાધનાના સમન્વય સ્વીકૃત બની જ જવાના.

ખીજી વાત એ છે કે તત્વની શ્રદ્ધા હશે તો જ્ઞાન પણ સંગત અનશે, અને દર્શન—જ્ઞાન ખંને સાધન શુદ્ધ હશે તો પરિણામે ચારિત્ર પણ સમ્યક ખનશે. તેથી ચારિત્ર હોય ત્યાં દર્શન અને જ્ઞાન અવશ્ય હાય તેવાત જેટલી સત્ય છે, તેટલું જ એ સત્ય છે કે દર્શન અને જ્ઞાનની સમ્યક્તા પછી જ ચારિત્ર પણ સમ્યક ખનવાનું.

જીવ-અજીવ વગેરે તત્વાની શ્રહા ન હાય, માક્ષની માન્યતા જ ન હાય તેનું જ્ઞાન કદી સમ્યક્ અને નહીં. અને સમ્યક્ દર્શન અને જ્ઞાન વિનાના આત્મા કદી સમ્યક્ ચારિત્રી અનશે નહીં. તેથી માત્ર ચારિત્ર પણ માક્ષનું સાધન અની શકે નહીં.

આગળ વધીને કહીએ તો તેરમાં ગુણસ્થાન કે તો સમ્યગ્દર્શન-સમ્યગ્જ્ઞાન પરિપૂર્ણ છે. કેમકે કેવળ દર્શન કેવળજ્ઞાન થયેલા જ છે. વીતરાગભાવરૂપ આરિત્ર પણ છે જે છતાં મનાચાગ-વચનચાગ-કાય-યાગ ચાલુ હોવાથી અયાગીપણું ન હાવાથી તેટલે અંશે ચારિત્રની અપૂર્ણતા રહેવાની. તેથી અશરીર સિદ્ધિ એટલે કે માક્ષ થશે નહીં. આ ત્રણે સાધનાની સમ્યક્ પરિપૂર્ણતાથી જ માક્ષ થઈશકે.

सूत्रधारे आ त्राष्ट्रे साधनानी समन्वीतता हर्शाववा माटे क सम्यग् दर्शन ज्ञान चारित्राणि से पूर्व पह अड्डवयनमां अने मोक्षमार्गः सेक वयनमां हर्शावेस छे.

## 🛘 ત્રણે સાધનાના સમ્નવીત વિચાર—

સમ્યગ્દર્શનની સાથે સામાન્ય મતિશ્રુત જ્ઞાન અવશ્ય રહે છે. પરંતુ વિશેષ સમ્યગ્દર્શન પૂર્વ સમ્યગ્જ્ઞાન હોલું જરૂરી નથી. પરિપૂર્ણ દ્વાદશાંગી શ્રુતજ્ઞાન પણ એ જ જવને ઉત્પન્ન થાય છે જેને પહેલા સમ્યગ્ દર્શન ઉત્પન્ન થઇ ચુક્યું હોય. મનઃ પર્યવ અને કેવળજ્ઞાન પણ સમ્યકદેષ્ટિ જીવને જ ઉત્પન્ન થાય છે. એમ સમગ્રતયા જેતાં સમ્યગ્દર્શનનું જ્ઞાન કરતા પૂજ્યપૃદ્ધું સાબિત થયેલું છે માટે સૂત્રકારે મથમ સમ્યગ્દર્શન મૂક્યું તે યોગ્ય જ છે.

- ક્ષાચિક સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્તિ થવા છતાં પણ તે ભવે કે બીજે ભવે માક્ષ પ્રાપ્તિ થાય જ તેવા નિયમ નથી. શ્રેણિક રાજા જેવા ક્ષાચિક સમકિતી ત્રીજે ભવે માેક્ષે જશે. વળી કાંઈ ભાગ સુખ વાળા સુગલિક ભૂમિમાં જન્મ પામ્યા હાેય તેવા ક્ષાચિક સમકિતી જીવ ચાેથા ભવે પણ મુક્તિ પામે. પરંતુ પ્રત્યક્ષ પૂર્ણજ્ઞાની (કેવળ જ્ઞાની) તે જ ભવે માક્ષ પામે છે [તેથી દર્શન કરતાં જ્ઞાનની પૂજ્યતા વિશેષ લાગે તાે તેઓએ પ્રથમ ચારિત્રની પૂજ્યતા વિચારવી] એટલે દર્શન પછી બીજા કમે જ્ઞાન મૂક્યું તે પણ ચાેગ્ય જ છે.
- ૦ ક્ષાચિક દર્શન જેમ અવ્યવહિત પણે તે જ ભવે માક્ષનું કારણ ખને તેવા નિયમ નથી તે રીતે ક્ષાચિક જ્ઞાન-પૂર્ણ જ્ઞાન પણ અવ્યવહિત પણે ઉત્તર સમયે માક્ષના સ'પાદક જ ખને તેવા નિયમ નથી ત્યાર પછી અઘાતી કર્મોના નાશ-પૂર્ણ ચારિત્ર વળેરેની અપેક્ષા રહેવાની જ છે. કેવળજ્ઞાન ખાદ અઘાતી કર્મોના નાશ થયા પછી માક્ષ પ્રાપ્તિ થશે.

ચૌદમાં અયાગી કેવળી નામના ગુણ ઠાણા ને અંતે પ્રાપ્ત થયેલ

સમ્યગ્દર્શન જ્ઞાન અને ચારિત્ર એ ત્રણે જ અવ્યવહિત પણે ઉત્તર કાળે થનાર માક્ષના સાક્ષાત્ કારણરૂપ છે. તેમ જ દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર ત્રણેનું પૂજ્યપણું સમાન છે. ત્રણે રત્ના માક્ષ માટે સમાન રૂપે જ સાધનભૂત છે.

એક વખત સમ્યક્દર્શનની સ્પર્શના પામેલા જીવ વધુમાં વધુ અર્ધ પુદ્દગલ પરાવર્તન કાળમાં અવશ્ય માેક્ષે જવાના. અનંત લવાના મૂળ સહિત નાશ કરવામાં સમ્યક્ દર્શન જ એકમાત્ર પ્રાથમિક સાધન છે. ત્યાર પછી તેરમા ગુણ સ્થાનક પૂર્વ જ્ઞાનાવરણીયાદિ ના સર્વથા ક્ષય થવાથી ઉત્પન્ન થયેલ જ્ઞાન શખ્દ બીજે ક્રમે મૂક્યા. કેમકે કેવળ જ્ઞાનના સંખંધ ઘાતી કર્મ ક્ષય સાથે છે. ત્યાં સમ્યગ્જ્ઞાન પરિપૂર્ણ ખને છે. ચાથા શુકલ ધ્યાનના અંતિમ તખકકે સંપૂર્ણ કર્મ ક્ષયથી ક્ષાયિક ચારિત્ર પરિપૂર્ણ બનશે માટે ત્રીજા ક્રમે છે. એ રીતે સૂત્રમાં પરિપૂર્ણ તાની અપેક્ષાએ ઉત્પન્ન થતા દર્શન-જ્ઞાન-યારિત્રના ક્રમ સર્વથા યાગ્ય અને દાષ રહિત છે.

૦ અહી' દર્શન-જ્ઞાન અને ચારિત્ર એ ત્રણે શબ્દોના કતુ સાધન કરણસાધન–ભાવસાધન એમ ત્રણે પ્રકારે સમજવા.

#### 🗌 કેતૃસાધન–

- (१) दश न-परयति इति दर्शनम् अश्वीत् के तत्व श्रद्धा ४२ ते दर्शन.
- (२) ज्ञान-जानाति इति ज्ञानम् अर्थात् के तत्व श्रद्धा ४२ ते ज्ञान.
- (૩) ચારિત્ર–चरित इति चारित्रम् અર્થાત્ જે આચરણ કરે તે ચારિત્ર. કર્તૃત્વ સાધનના સ્વીકાર કરવાથી જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર પર્ચાયાથી પરિણત આત્મા જ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર ૩૫ હાય છે.

#### 🗌 કરણ સાધન-

- (१) दश नः-दृरयते अनेन इति दर्शनम्-केना वर्डे श्रद्धा थाय ते दर्शन.
- (२) ज्ञानः ज्ञायते अनेन इति ज्ञानम्-केना वडे कछाय ते ज्ञान.
- (3) यारित्रः- चर्यते अनेन इति चारित्रम् केना वडे आयर्षु थाय ते यारित्र.

કરણ સાધનની સ્વીકૃતિ વડે દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર આત્માના ગુણા છે તેમ નક્કી થશે.

#### 🗌 ભાવ સાધન–

- (१) दश्नः दृष्टिद्शनम् तत्व श्रद्धा थे ४ दर्शन.
- (२) शान:- ज्ञाति ज्ञीनम् लाखुवु ते शान.
- (3) यारित्रः- चरणं चारित्रम् आयरेषु ते ४ यारित्र.

ભાવ સાધનની સ્વીકૃતિ વડે તાત્પર્ય એ થશે કે આ ત્રણે ક્રિયા જ માેક્ષ માર્ગ છે.

#### 🗌 સાધન–સાધ્ય સ'બ'ધ

□ મશ્ન-આત્મિક ગુણોના વિકાસ એ જ માેક્ષ કહ્યો છે. વળી સમ્યગ્દર્શન-સમ્યગ્જ્ઞાન-સમ્યક્ચારિત્ર એ ત્રણ સાધન પણ આત્માના ખાસ ખાસ ગુણોના વિકાસ છે. તો પછી માેક્ષ અને તેના સાધનમાં તફાવત શા રહે છે? અહીં સાધ્ય સાધનભાવ કઈ રીતે સમજવા?

□ સમાધાન સમ્યગ્ દર્શન-જ્ઞાન અને ચારિત્ર ત્રણે સાધન પણ છે અને સાધ્ય પણ છે તેથી માેક્ષ કે માેક્ષના સાધનમાં કાેંઇ તફાવત જણારો નહીં. પણ અહીં જુદી રીતે વિવક્ષા કરશાે તાે સાધ્ય સાધનભાવ સ્પષ્ટ થશે.

જો સિદ્ધ પરમાત્માની અપેક્ષાએ વિચારશા તો માક્ષ અને દર્શ'-નાદિ રતનત્રયના સાધ્યસાધન ભાવ રહેશે નહીં. કારણકે તેઓએ સાધ્ય સિદ્ધ કરી લીધું છે. પર'તુ સાધક અવસ્થામાં આ લેદ સ્પષ્ટ થઈ શકશે.

સાધક આત્માને માટે દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર ત્રણે સાધન પણ છે અને સાધ્ય પણ છે. દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર ત્રણે પદની આરાધના જ પૂર્ણ રતનત્રયરૂપ માક્ષ આપશે. અર્થાત્ જ્યાં સુધી દર્શનાદિ આરા-ધના થકી આત્માના ગુણોના ક્રમિક વિકાસ કરવાના છે ત્યાં સુધી દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર એ સાધનરૂપ છે. જ્યારે પૂર્ણ વિકાસ થઈ જાય ત્યારે તે જ ગુણા સાધ્ય સ્વરૂપ પૂર્ણ કરે છે.

જેમ એક મીણુખતી છે. તે સળગતી જ હાય તે મીણુખતી વડે આપણી મીણુખતી સળગાવીએ ત્યારે પહેલી મીણુખતી સાધન થયું અને આપણી મીણુખતી સાધ્ય થયું. તેમ દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર એ ત્રણે સાધન રૂપ છે. અને આ જ સાધના વડે સાધ્ય એવા નિજ-ગુણ પ્રગટાવવાના છે.

## 🛘 અ'તિમ ખુલાસા:- [રત્નત્રયનું એક્ય કઈ રીતે]

દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર એ ત્રણેમાં લક્ષણા વહે કરીને ભેદ છે. જોલું જાણવું અને આચરવું એમ ત્રણે ક્રિયાઓ તો સ્પષ્ટ રૂપે અલગ અલગ છે. તેથી ત્રણે મળીને એક માર્ગન થઈ શકે. ત્રણે માર્ગ અલગ જ હોવા જોઈએ ને ?

સમાધાન કાળીયું દિવેટ અને તેલ એ પદાર્થા ત્રણ છે. ત્રણે ભિન્ન પદાર્થા મળીને એક દીવા અને કે નહી? એ જ રીતે અહીં ત્રણે સાધન સ્પષ્ટ અલગ હાવા છતાં એક એવા આત્મદીપક કે આત્મ જયાતિ પ્રગટ કરે છે કે જે અખરૂડ ભાવથી એક માર્ગ અની જાય છે

બીજુ' દર્ણત લઈ એ તાે વિભિન્ન ર'ગાેથી બનેલું કપડું જેમ ચિત્રપટ અની જાય છે. તેમ વિભિન્ન ક્રિયાવાળા આ દર્શન જ્ઞાન–ચરિત્રરૂપ સાધનાેથી એક માર્ગ બને છે.

**ખાસનાંધ :**– આ સૂત્ર માેક્ષના ત્રણુ સાધન દર્શાવે છે જ્યારે <sup>©</sup>ત્તરાધ્યયન સૂત્રના અધ્યયન ૨૮ ગાથા ૨–૩ માેક્ષના ૪ કારણ કહ્યા છે.

- (३) नाणंच दंसग'चेव चरित्रं च तबो तहा । एस मग्गुनिपन्नत्तो जिणेही वरदंसिहि
- (२) नाणं च दंसणं चेव चरितं च तवो तहा एयंमग्गमणुपत्ता जिवागच्छन्ति सोगई.
- મોક્ષના ચાર કારેણાં: (૧) દર્શન (૨) ગ્રાન (૩)
   ચારિત્ર (૪) તપ એ પ્રમાણે પણ જણાવાયેલ છે.

卐

## [8] સ દભ

卐

#### તત્ત્વાર્થ સ'દભ'

દર્શન પદ – વિશેષ ચર્ચા અધ્યાય: ૧ – સૂત્ર ૨ – ૩ ગ્રાન પદ – વિશેષ ચર્ચા અધ્યાય ૧ – સૂત્ર ૬થી૩૩ ચારિત્ર પદ – વિશેષ ચર્ચા – અધ્યાય: ૯ સૂત્ર ૧૮ માક્ષ – વિશેષ ચર્ચા – અધ્યાય ૧૦ સૂત્ર ૩ – ૪ આગમ સંદર્ભ

(१) दंसिणस्सनाणं, नाणेण विणा न हुन्ति चरणगुणा अगुणिस्स निव्य मुकखो, नित्य अमुकखरस निव्याणं ७त्तराध्ययन सूत्र अध्ययन २५ गाथा ३० (२) तिविधे सम्मे पण्णत्ते तं जहा-नाणसम्मे दंसण सम्मे चित्तसम्मे स्थानांग स्थान ३ ७देश ४ सूत्र १५४/२

卐

#### [9] પદ્ય

4

- (૧) મુક્તિમંદિર ગમનકરવા, માર્ગ વીરે ઉપદિશ્યાે શ્રવણ કરીને ભવ્યજીવ, હૃદયમાંહે સદ્દહયાે સાચી શ્રહા જ્ઞાન સાચું, ચરણ સાચું આદરેઃ શિથિલ કરીને કર્મળ ધન મુક્તિમાર્ગે સંચરાે
- (૨) સર્વે ભોતિક લાલસા જતી રહી જાગે મુમુક્ષા તથા લાઘે ગ્રાનશું વીતરાગી પણની પાકી પરાઠાષ્ઠાતા કર્મો ક્ષીણુ થતાં વીકાસ વધતા આત્માતણી પૂર્ણતા તે છે માેક્ષ સ્વરૂપ જે ભવિજના જે માર્ગને ઝંખતા.

果

## [10] નિષ્કષ

卐

જીવા જગતમાં જે દુઃખ ભાગવી રહ્યા છે. તેનું કારણ પાતાના સ્વરૂપની ભ્રમણા, અજ્ઞાન દશા છે. જેને મિથ્યા દર્શન—મિથ્યા જ્ઞાન કહેવાય છે. જવે પાતાની આ દશા પાતાની મેળે જ કરી છે. જો હવે શાધત સુખની ઇચ્છા હાય તા સમ્યક્દર્શનાદિ પ્રગટ કરવા પ્રયત્ન કરવા જોઈએ.

આ સૂત્ર શાધ્યત સુખ માટે શ્રહાળુ બનવા, સાચું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા અને પ્રશસ્તિકિયા કે આચરણ કરવાનું જણાવે છે.

અધ્યાય-૧ સુત્ર: ૨

卐

[1] સૂત્રહેતુ

卐

આ સૂત્ર સમ્યક્ દર્શ નનું લક્ષણ–સ્વરૂપ અથવા વ્યાખ્યા પ્રગટ કરે છે.

卐

[2] સૂત્ર : મૂળ

卐

तत्त्वार्थ श्रद्धानं सम्यग्दर्शनम्

卐

[3] સૂત્ર : પૃથક્

4

तत्वार्थ श्रद्धानम् सम्यक् दर्शनम्

| <b>ર્ક્ક</b> [4] સૂત્રસાર <b>ર્ક્ક</b>                                                                                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (૧) તત્ત્વરૂપ [૭૧-અ૭ રાદિ] પદાર્થાની શ્રહાને સમ્યગ્દર્શન કહે છે.                                                                                                                           |
| (૨) તત્ત્વરૂપથી નિર્ણિત કરાયલ વાસ્તવિક અર્થોનું શ્રહાન તે સમ્યગ્દર્શન                                                                                                                      |
| <b>५५</b> [5] शঙ্হল্পান <b>५५</b>                                                                                                                                                          |
| ા તિત્ત્વ (૧) જીવ અજીવ આશ્રવ ભ'ધ સ'વર–નિજ'રા માેક્ષ<br>આ સાત તત્ત્વાે છે.                                                                                                                  |
| (२) યથાવસ્થિત વસ્તુ વિષયનું અવિપરિતપણે અવધારણ કરવું.<br>જેમ કે જીવ જીવ સ્વરૂપે જ રહે છે.                                                                                                   |
| □ અર્થ :- (૧) જે નિશ્ચય કરાય કે નિશ્ચયના વિષય હાય તેને અર્થ કહેવાય છે. જેમકે જીવના જીવ સ્વરૂપે જ નિશ્ચય કરવા. અજીવના અજીવ સ્વરૂપે જ નિશ્ચય કરવા.                                           |
| <ul> <li>તત્ત્વાર્થ: - (૧) વસ્તુનું યથાર્થ શ્રહણ</li> <li>(૨) તત્ત્વ વડે જે અર્થના નિર્ણય કરવા તે તત્ત્વાર્થ.</li> <li>(૩) જીવ-અજીવ વગેરે તત્ત્વ એ જ અર્થ છે જેના તે તત્ત્વાર્થ</li> </ul> |
| 🔲 श्रद्धान- श्रद् दधाति                                                                                                                                                                    |
| (૧) વિશ્વાસ રાખવા (૨) આદર કરવા (૩) જેના દ્રારા શ્રદ્ધા<br>થાય તે શ્રદ્ધાન (૪) જેની શ્રદ્ધા કરાય તે શ્રદ્ધાન.                                                                               |
| 🗌 <b>તત્વાર્થ શ્રદ્ધાન</b> :- (૧) તત્વાર્થની શ્રહ્ધા-આદર<br>(૨) પરમ અર્થ ભૂત પદાર્થની રૂચિ તે તત્વાર્થ શ્રહાન.                                                                             |
| 🔲 સમ્યક્દશ <sup>દ</sup> ન – જુએ! અધ્યાય ૧ સૂત્ર ૧ શખ્દજ્ઞાન વિભાગ પૃષ્ઠ–૩                                                                                                                  |
| 😘 [6] અનુવૃત્તિ 😘                                                                                                                                                                          |
| આ સૂત્રમાં કાેઈ સૂત્રની અનુવૃત્તિ નથી.                                                                                                                                                     |
| મ [7] પ્રબાધ ટીકા મ                                                                                                                                                                        |
| □ તત્ત્વાર્થ શ્રહાન એવા સમ્યગ્દર્શનના લક્ષણમાં તત્ત્ર અથ°<br>અને શ્રહ્માન ત્રણ શાબદાને સૂત્રકારે વણી લીધા છે. જેમાં સવ્                                                                    |
| પ્રથમ રહેલા તત્ત્વ શખ્દમાં જે તત્ શખ્દ છે તે સર્વાનામ છે. અને                                                                                                                              |
| પ્રત્યેક સર્વ'નામ સામાન્ય અર્થ'ના વાચક હાેય છે. તેને ભાવ અર્થ'માં<br>"ત્વ'' પ્રત્યય લાગેલાે છે. એટલે કે सर्वादि ગણુમાં રહેલાે તત્ શખ્દ                                                     |

+ તહિતના ભાવ પ્રત્યય ત્વ લાગી તત્ત્વ ખન્યું, જે ભાવ સામાન્ય વાચી શખ્દ થયા. તેથી પ્રત્યેક પદાર્થનું સ્વરૂપ તત્ત્વ વહે કહી શકાય છે.

તત્ત્વ કયા કયા છે તે આ અધ્યાયના સૂત્ર : ૪માં જણાવેલ છે તે મુજબ જીવ-અજીવ-આશ્રવ-અધ-સંવર-નિર્જરાં-માક્ષ એ પ્રમાણે સાત તત્ત્વો છે.

ખી છે રીતે દેવ-ગુરુ-ધર્મ એ ત્રણ ને જ તત્ત્વ ભૂત ગણ્યા છે. ખંને વ્યાખ્યામાં તત્ત્વ એટલે "ભાવથી નિશ્ચિત કરાયેલ" એ અર્થ કહેવાય છે. ભાવથી એટલે પાતાની જ રૂચિ-સમજ (પ્રતિપત્તિ) વડે જે નિશ્ચય કરાયા હાય તે સમજવા. માતા-પિતા વગેરેના દાક્ષિણ્યથી કે ધન આદિના લાભની અપેક્ષા વડે કરાયેલા નિશ્ચય ભાવથી માત્રતઃ કરાયેલા નિશ્ચય સમજવા નહીં.

તત્ત્વની બીજી વ્યાખ્યા મુજબ जिण पन्तत्तं तत्तः — જે રાગ દેષ રહિત અહેં ત્ એવા એવા જિનેશ્વરે ભાખ્યુ તે જ તત્ત્વ. અવિપરીત ભાવ વ્યવસ્થા વાળા નિયત કરાયેલા જીવ વગેરે તત્ત્વોને તત્ત્વો જાણવા. ☐ તત્ત્વ શખ્દ સાથે જોડાયેલા બીજો શખ્દ અર્થ છે. અર્થ એટલે માનવું અથવા નિર્ધારણ કરવું. અહીં તત્ત્વ ને જ અર્થ રૂપે સ્વીકારવા માટે ત एव अर्थા વાર્ય મુકી દીધું જેમ કે જીવ—એટલે ઉપયાગ લક્ષણ વાળા જીવ તે तत्त्व છે એ જીવ તત્ત્વ ઉપયાગ લક્ષણવાળા અર્થમાં સ્વીકારવા કે નિશ્ચય કરવા તે અર્થ.

🗍 સમગ્ર જે **તત્ત્વાર્થ** શખ્દ બન્યાે તેના અર્થને સ્પષ્ટ કરતાં જણાવે છે કે તત્ત્વાર્થ એટલે જે પદાર્થ જે રૂપમાં રહેલાે છે તે પદાર્થ ને તે રૂપથી જ ગ્રહણ કરવાે. મતલબ કે વસ્તુનું ચથાર્થ ગ્રહણ થવું.

तत्त्वोना अर्थ अथवा तत्त्व (पहार्थ है वस्तु) ना स्व-इप सिंदत के अर्थ नुं निर्धारण है निश्चय हर्या आह महत्त्वनुं पासुं छे श्रद्धाननुं. श्रद्धान् शण्हनी विचारणा हरण्—हर्म—लाव त्रणे इपे हरवानी छे केना द्वारा श्रद्धान् थाय ते, केनी श्रद्धा हराय ते अने श्रद्धा भात्र श्रद्धानमां सुण्य वात छे तत्त्वार्थ नुं अवधारण् हरवुं ते. तत्त्वार्थ नी इचि हे प्रीति ते श्रद्धान् छे.

તત્ત્વરૂપ અર્થોનું શ્રદ્ધાન અથવા તત્ત્વરૂપથી અર્થોનું શ્રદ્ધાન કરવું

**તે તત્ત્વાર્થ શ્રહ્ધાન્** કહેવાય છે. પરમ અર્થભૂત એવા છવાદિ પદાર્થી કે વિતશગ સર્વજ્ઞ ભાષિત વચના પરત્વે રૂચિ–પ્રીતિ.

સામાન્ય કે વિશેષ જ્ઞાનપૂર્વકની જીવાદિ તત્ત્વોની શ્રદ્ધા અથવા જીવાદિક પદાર્થોની હૈય–ઉપાદેય– જ્ઞેય પરિસ્થિતિ મુજબ આદરવા યાગ્ય–છાડવા યાગ્ય કે માત્ર જાણવા યાગ્ય પદાર્થો ની નિશ્ચય પૂર્વકની શ્રદ્ધા તે તત્ત્વાર્થ શ્રદ્ધાન.

સમ્યક્-દર્શન પદ અધ્યાય: ૧ સૂત્ર: ૧ માં વિવક્ષા કરાયેલી જ છે. તે મુજબ સમ્યક્ શખ્દ પ્રશંસા અર્થ કે પ્રશસ્ત અર્થના વાચ્ય છે જે પદાર્થ જેવા છે તેવા જ રૂપે જાણવા પણ મિચ્યા અર્થાત્ (વપ-રિત રૂપે ન સમજવા. જેમ જવને અજવ ન માનવા કે સુદેવને જ સુદેવ સ્વરૂપે જાણવા તે સમ્યક્ અર્થ થયા. આ શખ્દ અહીં "દર્શન" સાથે જોડાયેલા છે. તેથી દર્શન શખ્દના અર્થ પણ સમ્યક્ રૂપે જ વિચારવાના છે. સામાન્ય અર્થમાં તા તત્ત્વાની શ્રદ્ધા તે જ સમ્યગ્દર્શન કહી દીધું. વિશેષથી સ્પષ્ટતા કરતા કહી શકાય કે દર્શન માહનીયના ક્ષય—ઉપશ્ન કે ક્ષયાપશ્મ થકી ઉત્પન થયેલી તત્ત્વની રૂચિ કે સત્યની પ્રતિતી. જેના વહે છાડી દેવા યાગ્ય અને સ્વીકારવા યાગ્ય તત્ત્વના યથાર્થ વિવેકની અભિરૂચિ થાય તે સમ્યગ્દર્શન.

- િ તત્ત્વાર્થ શ્રદ્ધાન્ રૂપ સમ્યગ્દર્શન આત્માના સૂક્ષ્મ ગુણ છે. જેને કેવળી ભગવંત સિવાયના છદ્દમસ્ય છવા જોઇ શકતા નથી. તેથી સમ્યગ્દર્શનના અનુમાન માટે શાસ્ત્રકાર મહિષિ પાંચ લક્ષણા જણાવે છે. આ પાંચ ચિદ્ધ જોઈને સમકિતી હોવાનું અનુમાન થઇ શકે.
- (૧) પ્રશામ-ક્રોધ-માન-માયા-લાેલ રૂપ કષાયાનું મંદપહું. અનંતાનુખંધી કષાયાના અનુદય તેને શમપહું કહે છે. બીજા અર્થમાં કષાય વૃત્તિ અને વિષયતૃષ્ણાનું શમી જવું તે પ્રશમ.
- (२) સ'વેગ :- માક્ષની અભિલાષા તે સ'વેગ. જૈન પ્રવચન અનુસાર નરકાદિ ગતિને જાણવાથી જે ભય ઉત્પન્ન થાય છે તેવા જીવ, પાતાના કર્માદ્દય વડે નારક-તિય' ચ-મનુષ્ય આદિમાં પ્રાપ્ત થતાં શારીરિક-માનસિક મહદ્દ દુ:ખા હવે ન થાય કે ન ભાગવવા પડે તેવા વિચારથી હું પ્રયત્ન કરું તેમ ચિંતવે તેને સ'વેગનું લક્ષ્ય સમજવું.
  - (3) નિવેદ-: જેના ચિત્તમાં સ'સારરૂપી કાશગૃહનું વર્જન કરવામાં

તત્પર એવી બુદ્ધિ હોય તેને નિવે દ લક્ષણ સમજવું. પરમાત્માના ઉપદેશ વચનથી સંસાર–શરીર—સોગ ત્રણે વિષયમાં કંટાળા ઉત્પન્ન થવા.

- (૪) અનુક પા: સંસારના બધા પ્રાણીઓ પરત્વે કરુણા ભાવના તે અનુક પા, દીન દુ:ખી દારિદ્રને પામેલા પ્રાણીઓના દુ:ખાનું નિવારણ કરવાની નિરંતર ઈચ્છા તે અનુક પા. આગળ વધીને ત્યાં સુધી કહ્યું કે સુખના અથી અને દુ:ખ નિવારણાથી જવોને મારા વહે અલ્પ પીડા પણ ન પહોંચે એવું ચિંતવી કરુણા દ્રં હૃદય વહે વર્તતા હોવું તે અનુક પા.
- (૫) આ સ્તિક્ય: જિનેશ્વર પરમાતમાએ ભાખ્યું છે તેજ નિઃશંક સત્ય છે એવી દઢ આસ્થા વિશ્વાસ, તે આસ્તિકય. જવાદિ પદાર્થો જે સ્વરૂપે અશ્હિ તાદિકે ખતાવ્યા છે તે તેમજ છે. અથવા આતમા છે નિત્ય છે વગેરે જેની મૃતિ છે તે આસ્તિક તેના ભાવ કે પરિણામવૃત્તિ તે આસ્તિક્ય.
- □ આ પાંચ ચિદ્ધોના ક્રમ પશ્ચાનુપૂર્વી સમજવા. પ્રથમ આસ્તિ-દ્ય પછી અનુક પા–નિવે દન્સ વેગ-પ્રશમ. આવા ક્રમ પ્રધાનતાની અપેક્ષાએ છે. આસ્તિક્યથી અનુ કપા પ્રધાન છે. અનુક પાથી નિવે દ પ્રધાન છે એમ ઉત્તરાત્તર કમશ: પ્રશમ ગુણ પ્રધાન હોવાથી સર્વ પ્રથમ પ્રશમ ગુણુ લખ્યા છે.

અલખત આ ગુણા જિનવચનાનુસારી હાય તે મહત્ત્વનું છે. જિન-વચનને નહીં અનુસરતા એવા પ્રશમાદિ ગુણા પરમાર્થથી ગુણા જ નથી એટલે મિશ્યાદૃષ્ટિમાં આ ગુણા હાય તેમ જણાય તા પણ તેને સમ્યક્ત્વ ન મનાય.

- □ તત્ત્વાર્થ શ્રદ્ધાનમ્ અને સમ્યગ્દર્શનમ્ અંને સમાના-ધિકરણ વાળા છે ત્યાં અગ્નિથી ધુમાઉા જુદાે છે તેવી રીતે આ અંને ભિન્ન છે તેવા ભેદ કરવા નહીં. પણ જેમ અગ્નિ અને ઉષ્ણુમાં સમા-નતા છે તેમ તત્ત્વાર્થ શ્રદ્ધાન અને સમ્યગ્દર્શન સમાન ગણવા.
- □ તત્ત્વ અને અર્થમાં અનેકાન્ત મત મુજબ થાડા ભેદ છે અને થાડા અભેદ છે તેવા મત સ્વીકારીએ તા પ્રશ્ન થશે કે માત્ર तत्त्व શ્રद्धान् કે અર્થ શ્રદ્ધાન્ જ લખવું જોઈએ ને? પણુ આ શંકા અયુક્ત છે. કેમકે માત્ર તત્વશ્રદ્ધાન્ થી "માત્ર સ્વરૂપ

ર

કે ભાવ" એવા અર્થ જ ગ્રહણુ થશે અને અર્થ શ્રહાન્ કહેતા બધાં જ પ્રકારના અર્થો ગ્રહણુ કરવા પડશે. મતલબ એકાન્ત પક્ષનું ગ્રહણુ થશે. માટે બ'ને લેવા જરૂરી છે.

સૂત્રસારાંશ :– તત્વાર્થ શ્રહ્માન એવું ન લખે તા પણ સમ્યગ્દશ'ન શબ્દ નિરૃક્તિ સામર્થ્ય વડે સ્પષ્ટ છે, છતાં આ સૂત્ર બનાવવામાં આવ્યું તે સમજવા ચાેગ્ય છે.

સમ્યક્તો અર્થ પ્રશંસા થયા. દર્શનના સામાન્ય અર્થ "જોવુ"' ચાય છે. આ બે શખ્દો ભેગા મુકવાથી સમ્યગ્દર્શનના પારિભાષિક અર્થ પ્રાપ્ત થતા નથી. નિરૂક્તિથી તો "સારું જોવું" એવા અર્થ નીકળશે આવે દર્શનાપયાંગ તા એકેન્દ્રિય અભવ્ય જીવાને પણ જ્ઞાનની પૂર્વે હોય છે. આવા કાઇ વિપરીત અર્થ ન થાય તે માટે તત્વથી નિર્શીત થયેલા અર્થાનું શ્રહાન તે સમ્યગ્દર્શન ગણ્યું.

हश धातुना सामान्य अर्थ "लेवु" से आणाब—गापाब प्रसिद्ध छे. सम्यम् सेट्डे प्रशस्त अर्थ स्त्रीक्षरता सारी रीते लेवु" अर्थ नीक्षणे पण अर्धी शण्ड निरुद्धित स्वीक्षर्य नथी. तेम करता अति व्यप्ति होष क्षाणे छे अने मिथ्यात्वी द्धारा यतुं प्रशस्त हर्शन पण सम्यण्डर्शन गण्डाशे. तेथी अर्था हार्शनिक्षे मानेदी पारिलाषिक्ष निर्शुक्ति क स्त्रीक्षरवी पदशे. केमके ह्याच्चं नी शाण्डिक व्युत्पत्ति ते। विशेष प्रक्षरे सुंधवावाणा अने मौ नुं मच्छित इति सेट्डे गमन करवा वाणो क यवानी. पण आपण्डे मौ नुं अण्डि/गाय क क्षिं छीं को तेम अर्धी पारिलाषिक अर्थ देता "तत्वार्थ श्रद्धान से सम्यण्डर्शन" अर्थ क देवानुं सूत्रकार सूचवे छे.

કાઇ કહેશે કે પ્રતિમાજનું દર્શન પણ માક્ષનું કારણપણું જણાવે છે. માક્ષમાર્ગના હિસાબે તો દર્શનના આ અર્થ પણ લેવા જોઈએ. તેમનેએટલું જ કહેવું કે તત્વાર્થશ્રહાન રહિત કારા દર્શનથી માક્ષમાર્ગ કહેશો તો સમવસરણમાં એઠેલા અભવ્ય ને પણ માક્ષ પ્રાપ્તિ થવાની. તેમ સાબિત શશે કેમકે ત્યાં તો સાક્ષાત્ અહેત્ દર્શન થવાનું.

તત્વાર્થ ને ભદલે માત્ર શ્રદ્ધાન કેમ ન મુકશું ? માત્ર શ્રદ્ધાન્ લખે તા અનર્થાનું શ્રદ્ધાન પણ સમ્યગ્દર્શન બની જશે અને અર્થ શ્રદ્ધાન એમ સ્ત્ર લખે તા પણ અધુરું છે. કેમકે ત્યાં કાલ્પનિક અર્થાનું શ્રદ્ધાન પણ સમ્યગ્દર્શન બની જશે. એટલે અર્થ શખ્દ પૂર્વે तत्त्व વિશેષણુ મૂક્યું છે. વળી માત્ર तत्त्व श्रद्धान લખે તો પણ અનેક મતો ઉભા થશે. તત્ત્વનું શ્રદ્ધાન ગણવું. તત્ત્વમાં શ્રદ્ધાન ગણવું—તત્ત્વ કરીને શ્રદ્ધાન ગણવું એવી અતિ વ્યાપ્તિ થશે. "તત્વાથ'" શખ્દ લેતા તત્ત્વ અને અર્થ બ'ને સ્પષ્ટ થશે. જેમકે જે—જે સ્વભાવથી જીવ વગેરે ભાવ વ્યવસ્થિત થતા હોય તે જ સ્વભાવ [ગુણુ ધમ'] વહે તે જણાતા હોવાથી તે બધાં તત્ત્વાથ'—છે.

તત્ ના ભાવથી નિર્ણાત કરાયેલા અર્થ તે તત્વાર્થ છે. તત્ ના સંખંધ यत् સાથે છે. તિથી કહેતા જેથીનું અનુસંધાન જેડાઇ જ જવાનું] "જે જીવ-અજીવ આદિ સ્વભાવાથી પદાર્થ પાતપાતાના સ્વરૂપે સ્થિત થઇ રહ્યા છે. તે જ સ્વભાવાથી પ્રમાણનય દ્વારા જાણેલા જે ભાવ તે તત્વાર્થ છે." આ તત્વાર્થનું શ્રદ્ધાન એટલે કે રૂચિ- વિશ્વાસ તે સમ્યગ્દર્શન છે.

卐

#### [8] સ'દર્ભ તત્ત્વાર્થ સ'દર્ભ

卐

તત્ત્વ: - વિશેષ સ્પષ્ટતા અધ્યાય: ૧ સૂત્ર: ૪ સમ્યગ્દશ ન : - ઉત્પત્તિ અધ્યાય: ૧ સૂત્ર: ૩

#### આગમ સંદર્ભ

तहियाणं तु भावाणं सब्भावे उवएसेणं भावेणं सद्वहन्तस्स सम्मतं त' वियाहियं ——६त्तराध्ययन अध्ययन—२८ ग्राथा—१ प

卐

### [9] પદ્ય

卐

(૧) તત્ત્વભૂત પદાર્થ કેરી, રુચિ અંતર વિસ્તરે. એ શુદ્ધ દર્શન પ્રગટ થાતાં, સવિક સવથી નિસ્તરે.

(ર) જૈના તત્વ તાલુા સદા ખરખરે રૂપે જ જોડેલ છે. તેની રુચિ ચથાર્થ રૂપ સત તે સાચુ જ છે દર્શન.

卐

## [10] નિષ્કુષ<sup>્</sup>

卐

સાચી શ્રહા એ જીવ ના મુખ્ય ગુણને સ્થિર કરવાનું કે વિકસા-વવાનું સાધન છે. આત્માની પરમાસ્ત્ર દશા પામવા કે જન્મ જરા– મૃત્યુ આદિ અનંત દુ:ખ મય સંસારથી વિરમવા માટે આવી તત્વાર્ધ શ્રુદ્ધા અર્થાત્ યથાર્થ પદાર્થોની રુચિ કેળવવી જરૂરી છે તેમ આ સૂત્ર નિદેશ છે: શુદ્ધ આસ્કિતતા પ્રાપ્ત કરી—જીવન કરુણામય બનાવી—સંસાર પરત્વેના કંટાળા પૂર્વક—માેક્ષની અભિલાષા વડે પ્રશમ ગુણની પ્રાપ્તિ થવી તે જ આ સૂત્રના નિષ્કર્ષ છે.

અધ્યાય: ૧ સુત્ર: ૩

**圻** [1] સ્ત્રહેતુ

45

આ સૂત્ર સમ્યગ્દર્શનની ઉત્પત્તિના નિમિત્તો જણાવે છે. આત્મામાંથી સમ્યગ્દર્શન કઈ રીતે પ્રગટે તેના નિર્દેશ. કરે છે.

**45** 

[2] સૂત્ર: મૂળ

卐

तन्निसर्गाद्धिगमाद्वा

乐

[3] સૂત્ર : પૃથ્ફ

卐

तत् निसर्गात् अधिगमात् वा

卐

[4] સૂત્રસાર

卐

તે [સમ્યગ્દર્શન] નિસર્ગથી (સ્વાભાવિક) અથવા અધિગમથી (બાહ્યનિમિત્ત–ઉપદેશાદિથી) [ઉત્પન્ન થાય છે]

卐

[5] શબ્દજ્ઞાન

**4**5

- [ (૧) નિસગ :- જે સમ્યગ્દર્શન ખાદ્ય નિમિત્ત વિના પૂર્વના સંસ્કાર કે આત્માની તથા ભવ્યતાના ચાર્ગે સહજપણે [આપાેઆપ] આત્મામાં પ્રગટ થાય તે નિસર્ગજ ગણાય.
- (૨) પ્રાણીઓને તીથ કરાદિ ઉપદેશ દાન વિના આપમેળે જ કર્મના ઉપશમ કે ક્ષય થવાથી આત્મામાં જે ઉત્પન્ન થાય તે નિસર્ગ સમ્યગ્દર્શન ગણાય.
- (ર) અધિગમ (૧) જે સમ્યગ્દશ ન પરના, ઉપદેશ દેવ-ગુરુ જિનપ્રતિમા, જૈન શાસ્ત્ર આદિ બાહ્ય નિમિત્તોથી ઉત્પન્ન થાય તેને અધિગમજ કહેવાય.

(૨) તીથ' કરાદિ ઉપદેશ સહિત બાહ્ય નિમિત્તોની અપેક્ષાપૂર્વ ક કમેંના ક્ષય કે ઉપશમ થવાથી જે આત્મામાં પ્રગટ થાય તે અધિગમ સમ્યગ્યદર્શન કહેવાય.

卐

## [6] અનુવૃત્તિ

卐

तत्वार्थ श्रद्धानं सम्यग्द्रीनं १-र सूत्रथी सम्यग्दर्शन नी अनुवृत्ति आ सूत्रभां आवे छे.

卐

## [7] પ્રબાધ ટીકા

卐

- □ સૂત્રમાં સૌ પ્રથમ શખ્દ તત્ મૂકેલ છે. વ્યાકરણ પહિતિ મુજબ અહીં સૂત્રકાર મહિષે સૂત્રની લાઘવતા માટે આ રીતે ઉપરાક્ત સૂત્રોની અનુવૃત્તિ ગ્રહણ કરે છે. તેથી તત્ શખ્દ દ્વારા અનન્તર કહેવાયેલ સૂત્ર ર માંથી सम्यग्दर्शन શખ્દનું ગ્રહણ અહીં કરવાનું છે.
- □ મૂળસૂત્રમાં પંચમી વિભક્તિવાળા બે પદ મૂકેલા છે. એટલે उत्पद्यते (ઉત્**પન્ન થાય છે)** તે ક્રિયા અધ્યાહાર સમજવી. સૂત્રમાં વ્યાકરણ નિયમાનુસાર જે પદ નથી હોતા તેને બીજા સૂત્રોથી પણ ગહણ કરાય છે. તેમજ अस्तિ મવતિ उत्पद्यते वर्तते એવા ક્રિયાપદે! તાત્પર્યાળળથી શબ્દબાધે કરાવવા માટે અધ્યાહાર કરવામાં આવે છે.
- િ નિસર્ગ શખ્દના સ્વભાવ-પરિણામ અપરાપદેશ એવા સમાન અર્થવાળા પર્યાયવાચી શખ્દા છે. હવે ખાદ્ય નિમિત્ત વિના સ્વભાવથી જ પરિણામ વિશેષથી ઉત્પન્ન થતું સમ્યગ્દર્શન નિસર્ગ જ કહેવાય છે.

જ્ઞાનદર્શન રૂપ ઉપયોગ લક્ષણવાળા જવ અનાદિકાળથી સંસાર પરિભ્રમણ કરી રહ્યો છે. તે જે કમાના આશ્રવ કરે છે. તે કમાના બ'ધ-નિકા ચના-ઉદય-નિર્જરા વગેરે અપેક્ષાએ જવ નારકી-તિર્થ ચ-દેવ-મનુષ્ય ચાર ગતિમાં ભટકે છે. અને શુભઅશુભ કમાને ભાગવે છે. ત્યારે તે જવ જ્ઞાન દર્શન ઉપયોગ રૂપ સ્વભાવને કારણે એવા અધ્યવસાયા [મન: પરિણામ] પ્રાપ્ત કરે છે કે તેના પરિણામ વિશેષથી કયારેક અપૂર્વ કરણ થકી બાહ્ય નિમિત્ત વિના તે જવને સમ્યગ્દર્શન પ્રગટ શર્મ જાય છે તે સમ્યગ્દર્શન નિસર્જ કહેવાય છે.

આવા જીવાને અનાદિ મિથ્યાદેષ્ટ્રિપણામાં જ એવા પ્રકારની તથા

ભવ્યતાના ચાર્ગ કર્મા ખપતા ખપતા ખાદ્ય નિમિત્ત વિના આ-માના કરણ-અળ-પુરુષાર્થ વિશેષથી આવું નિસર્ગ સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત થાય છે.

□ પરાપદેશ આદિ આદા નિમિત્તથી જે પરિણામ વિશેષ થવાથી આત્મામાં પ્રગટ થાય છે તેને અધિગમ સમ્યગ્દશ'ન કહે છે.

ં અધિગમના અભિગમ–આગમ–શ્રવણ–નિમિત્ત–શિક્ષા– ઉપદેશ વગેરે સમાનાથી પર્યાય વાચી શખ્દા છે.

અધિગમ-અધિક જ્ઞાન બીજાના નિમિત્ત થકી ઉત્પન્ન થાય છે તેથી પરનિમિત્ત રૂપ અધિક કહેવાય છે. આવું અધિક જ્ઞાન કે રુચિ તે અધિગમતા.

અભિગમ: - ગુરુ મુખેથી અથવા ગુરુની અભિમુખ્યતાના આલંબન વડે જે જ્ઞાન થાય તે અભિગમ.

આગમ :-પૂર્વ પુરુષ પ્રણિત, પૂર્વાપર વિરાધ શાંકા રહિત એવા વ્યવસ્થિત વર્ણ-પદ વાકચના સમૂહના આલાચનથી થતી તત્ત્વ રુચિ. તે આગમ. સંક્ષેપમાં આગમ એટલે શાસ્ત્ર.

શ્રવણ :- કાન વડે જે સાંભળવું તેના થકી ઉત્પન્ન થાય તે શ્રવણ.

નિમિત્ત :-પ્રતિમાજ વગેરે જે જે સમ્યગ્રદર્શન ઉત્પત્તિ માટે ખાદ્ય વસ્તુ છે તે તે સર્વે નિમિત્તો જ ગણવા. તેના થકી ઉત્પન્ન થતું નિમિત્ત સમ્યગ્રદર્શન ગણવું.

શિક્ષા:--આપ્ત પ્રણીત ગ્રન્થના પુનઃ પુનઃ અભ્યાસ વઉં જે થાય તે શિક્ષા સમ્યગદર્શન

ઉ**પદેશ :**– જિનેશ્વર પશ્માત્માની જેમ ગુરુ દેવાે હારા જે દેશના કથન થાય તે ઉપદેશ.

આ સાત ભેદ અથવા અન્ય કાેઇ બાદ્ય નિમિત્ત થકી તત્ત્વાર્થ – જીવાદિ પ્રત્યે જે રચિ પ્રસરવી તે અધિગમ સમ્યગ્દર્શન સમજવું.

□ જગતના પદાર્થોને યથાર્થ રૂપથી જાણવાની રુચિ સાંસારિક અને આધ્યાત્મિક ખંને પ્રકારના અભિલાષમાંથી જન્મે, પણ ભૌત્તિક સાંસારિક લાલસા માટે થતી તત્વ જિજ્ઞાસા સમ્યગ્દર્શન નથી. કેમકે તેમાં પરિણામે માક્ષ પ્રાપ્તિ લક્ષ્ય નથી. જ્યારે આધ્યાત્મિક વિકાસ હેતુથી માક્ષના લક્ષ્ય પૂર્વક તત્ત્વનિશ્ચયની જે રુચિ થવી તેજ સમ્યગ્દર્શન છે.

જેમાં ત્રેયમાત્રને તાત્ત્વિકરૂપે બાલુવાની અને હૈય માત્રને છાહી દેવાની તેમજ ઉપાદેયને ઝહલ કરવાની રુચિ તેવા પ્રકારના આત્મ પરિણામ એ નિશ્ચય સમ્યક્ત્વ છે. જ્યારે રુચિના બળથી ઉત્પન્ન થતી ધર્મતત્ત્વ નિષ્ઠા એ વ્યવહાર સમ્યગ્દર્શન છે. તેમાં આંતરિક કારણા સમાન હોવા છતાં બાહ્ય નિમિત્ત અનપેક્ષા તે નિસર્ગ સમ્ય- ગદર્શન. બાહ્ય નિમિત્ત આપેક્ષિક તે અધિગમ સમ્યગ્દર્શન.

□ અનાદિકાળથી સંસારપ્રવાહમાં વિવિધ દુઃખાને અનુભવતા આત્મામાં કાઈ વાર એવી પરિણામ શુદ્ધિ થઈ જાય છે કે જે તે આત્મા માટે અપૂર્વ ક્ષણ અની જાય આ પરિણામ શુદ્ધિને અપૂર્વ કરણ કહે છે.

જવા બે પ્રકારના છે. ભવ્ય અને અભવ્ય. ભવ્ય એટલે માક્ષ પામવાની યાગ્યતાવાળા અને અભવ્ય એટલે કદી માક્ષની રુચિ જ જેને થવાની નથી તેવા પરિણામવાળા જીવા. અભવ્ય માટે સમ્યગ્દર્શન વિચારણા કરવાની જ નથી કેમકે તેને તેવા પરિણામ થવાના જ નહીં.

ભવ્ય જવામાં પણ જાતિભવ્ય એવા પ્રકાર છે. જેમ શીલવાન્ સતિ ને પુત્ર થઈ શકે પણ પતિ મૃત્યુ પામ્યા પછી તે સ્ત્રી અવ<sup>\*</sup>ધ્યા હાવા છતાં બાળક થશે નહીં તેમ જાતિભવ્ય જીવામાં ભવ્યત્વ હાય પણ તેને માક્ષને યાગ્ય સામગ્રી કદી મળવાની નથી.

અહીં અપૂર્વ કરણની કે સમ્યગ્દર્શનની વિચારણા કેવળ માક્ષની યાગ્યતા વાળા ભવ્ય જીવાને આશ્રીને જ કરવાની. આ જીવા સમ્ય-ગ્દર્શન જે સૌ પ્રથમ પ્રાપ્ત કરે તે ઔપશમિક સમ્યક્ત્વ કહેવાય છે.

જીવના तथा ભવ્યત્વ પરિપાકથી આતમા ના વિશિષ્ટ અધ્યવસાય રૂપ યથાપ્રવૃત્તિ કરણ વહે આયુષ્ય સિવાયના સાત કર્મોની સ્થિતિ અંતઃ કાેડા કાેડી સાગરાપમ પ્રમાણ થાય છે. આ સ્થિતિ થાય ત્યારે જીવ રાગ-કેષની અંથિ પાસે આવે છે. આ દુર્ભેલ અંથિ ભેદવા અનેરા વીચાલ્લાસની જરૂર પડે. ઘણાં જીવા આ ગંથિ ભેદ કર્યા વિના જ કરી સંસાર પરિશ્રમણ કરે છે. આસન્ન ભવિ જીવા અપૂર્વ કરણ વહે આ રાગ-દેષની ગંથિ ભેદી નાખે છે. ઉત્તરાત્તર વિશુદ્ધ અધ્યવસાય રૂપ અનિવૃત્તિ કરણ વહે અંતર્મુદ્ધર્ત સુધી જીવ મિથ્યાત્વના કમે દલ રહિતની સ્થિતિ રૂપ ક અંતઃ કરણ કરે છે. ત્યારે આ ઔપશમિક

<sup>\*</sup> યથા પ્રવૃત્તિ કરણ-અપૂર્વ કરણ-અનિવૃત્તિ કરણ ત્રણેની વિશેષ ચર્ચા. દ્રવ્યલાક પ્રકાશ સર્ગ: ૩ –દ્રાર–૨૫–માં જોવી.

સમ્યકત્વની સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય છે. જેને સમ્યગ્દર્શન કહ્યું છે.

આ સમ્યગ્દર્શનમાં દર્શન માહનીયકર્મના ક્ષય-ઉપશમ કે ક્ષયોપશમ એ મહત્ત્વનું કારણ છે, તે નિસર્ગ કે અધિગમ ખંને સમ્યક્દર્શનમાં સમાન જ હોય છે.

🗍 **પ્રશ્ન:**— સૂત્રમાં उत्पद्यते ક્રિયાપદ અધ્યાહાર સમજવું કહ્યું તેમ नोत्पद्यते ને અધ્યાહાર કેમ ન સમજી શકાય ?

સમાધાન :-મિશ્યાદર્શન સંસારી જવામાં જેવા મળે જ છે. વળી માક્ષ તથા સમ્યગ્દર્શન બંને સાદિ અનંત માનેલા છે. આવા કારણાસર કદી નોત્પદ્યતે કિયાપદ અધ્યાહાર ન માની શકાય. વળી જો તેને અધ્યાહાર માનીએ તા સમ્યગ્દર્શનને નિત્ય માનવું પહે. કેમકે નિસર્ગ કે અધિગમથી ઉત્પન્ન થતું નથી તેવા સૂત્રાર્થ નીકળશે પણ તેમ માની શકાય નહીં. માટે હત્વનતે કિયાપદ જ અધ્યાહાર માનવું પડશે.

5

[8] સંદભ

卐

#### તત્વાથ સંદર્ભ

૦ અધિગમ:– વિશેષ ચર્ચા અધ્યાય: ૧ સૂત્ર ૬ થી ૮ **આગમ સ'દલ**°

सम्मदंसणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा णिसग्ग सम्मदंसणे चेव अमिगमसम्मदंसणे चेव-स्थानांग सूत्र स्थान: २ ९देश १ सूत्र ७०/२

#### 卐

### [9] પઘ

卐

- (૧) શુદ્ધ સમક્તિ પ્રાપ્તિનાં બે કારણા સૂત્રે કહ્યાં. સ્વભાવ ને ઉપદેશ ગુરુના જેથી જીવ દર્શન લહ્યા.
- (૨) સંસારે પરિણામ શુદ્ધિરૂપ જે ક્રિયા અપૂર્વ સ્ફૂરે. આપા આપ જ એવી કે સ્થિતિ થતી કિંવા નિમિત્તો વહે.

#### 卐

## [10] નિષ્કપ<sup>¢</sup>

卐

સંસાર પરિભ્રમણુમાં જીવ ક્ષુધા-તૃષ્ણા-વ્યાધિ-ઇષ્ટ વિચાેગ-અનિષ્ટ સંચાેગ-વધ-મ'ધ-વગેરે અનેક વિપત્તિને પ્રાંતક્ષણ લાેગવી રહ્યો છે. તેમાં જે જીવ સ્વાલાવિક કે બાહ્ય નિમિત્તથી સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત કરે છે તે અલ્પ એવા અર્ધપુદ્દગલ પરાવર્તન કાળમાં માક્ષનું અનંત સુખ માણે છે.

માેક્ષના ઇચ્છુંક આત્મજ્ઞાની પુરુષને આ સૂત્ર અધિગમ રૂપે સાત પ્રકારના સાધના દર્શાવે છે. જેના દ્રારા અધિગમ સમ્યગ્દર્શન પામી અન'તા દ્રઃખમાંથી છુટકારા પામી શકાશે.

لله [1] સૂત્રહેતુ ક્રિંગ ક્રિંગ ક્રિંગ ક્રિંગ સ્ત્રમાં તત્વાર્થ શ્રદ્ધાનં લખ્યું તે તત્વે કયા છે તેના નામ–નિદે શ આ સૂત્રમાં કરાયા છે. તેમજ તત્વના સ્વરૂપના પરિચય અપાયા છે.

ર્ક્ક [2] સુત્ર**ૃમૂળ** ક્ક

जीवाजीवाश्रवबन्ध संवर निर्जरा मोक्षास्तत्त्वम्

"卐 [3] સ્ત્ર : પૃથફ 卐

जीव अजीव आश्रव बन्ध संवर निर्जरा मोक्षाः तत्त्वम्

**ર્ક્ક** [4] સૂત્ર : સાર **ક્ક** 

છવ અજીવ આશ્રવ ખંધ સંવર નિજ'રા અને માક્ષ [આ સાત] તત્ત્વાે છે.

😘 [5] શબ્દજ્ઞાન 😘

(૧) જીવ:- (૧) જે જ્ઞાન-દર્શન રૂપ ઉપયોગને ધારણ કરે છે અથવા ચૈતના લક્ષણ યુક્ત છે તે જીવ કહેવાય છે.

(ર) છવ એટલે આત્મા

·(૨) અજવ:–(૧) જે જવ નથી તે અજવ છે.

(૨) જ્ઞાન-દર્શન ઉપયોગ રહિત કે ચેતન **લક્ષણ**ના અભાવ તે અજીવ છે.

(3) આશ્રવઃ- (૧) મન-વચન-કાયાની ક્રિયા તે ચાેગ છે અને કમ'ના સંબંધ કરાવનારી હોવાથી તે ક્રિયા જ આશ્રવ છે.

(ર) જે પરિશામ [મિશ્યા દશ ન-અવિરતિ-પ્રમાદ-કષાય-યાગ] હારા કર્મ આવે છે તેને આશ્રવ કહે છે.

- (૪) બ**ંધ:** (૧) જીવ સાથે કર્મ વર્ગાણાનું (એકમેક થવું) ચાટવું તેને બંધ કહે છે.
- (૫) સ'વર:- (૧) આશ્રવનાે નિરાધ એ જ સ'વર.
- (ર) કર્મોને આવતા અટકાવવા અથવા [ગુપ્તિ સમિતિ-ધર્મ-અનુ-પ્રેક્ષા-પરિષહ જય-ચારિત્ર] એ પરિણામાથી કર્મોનું આવવું રાકાઈ જાય તેને સ'વર કહે છે.
- (६) નિજેરા:- આત્મા સાથે એકરૂપ ખનેલા કર્મોનું ખરી જવું તે નિર્જશ.
- (૭) માેક્ષ:- કર્માના સવ'થા ક્ષય તે માક્ષ જાણવા.
- 🔲 તત્ત્વ:- જુએો અધ્યાયઃ ૧ સૂત્રઃ ૨

5 [6] અનુવૃત્તિ 5 ક્રિય્યુની અનુવૃત્તિ આવતી નથી.

卐

## [7] પ્રબાધટીકા

卐

સૂત્ર બીજામાં જે તત્ત્વાર્થ શ્રद्धાનં કહ્યું ત્યાં તત્ત્વની તાત્ત્વિક કે શાબ્દિક વ્યાખ્યા અપાઈ હતી પણ આપણે જે સાત તત્ત્વોની જ તત્ત્વ રૂપે વિચારણા કરવાની છે તે સ્પષ્ટ નામ-નિદે શપૂર્વ ક આ સૂત્રમાં જણાવેલા છે. જીવાદિ તત્ત્વોના સ્વરૂપના પરિચય આ સૂત્ર દ્વારા પ્રાપ્ત કરવાના છે.

□ જિવ :- જે જવે-પ્રાણાને ધારણ કરે તે જવ. લાેકમાં जीव-तत्व એ મુખ્ય તત્ત્વ છે. પ્રાણના ભાવથી અને દ્રવ્યથી બે લેંદા છે. જ્ઞાન-દર્શ નાદિ આત્માના જે ગુણા તેને ભાવપાણ કહે છે અને પાંચ ઇન્દ્રિય મન-વચન કાયારૂપ ત્રણ યાેગ + શ્વાસાેચ્છ્વાસ + આયુષ્ય એ દરા પ્રાણ ને દ્રવ્યપાણ કહે છે. સંસારી જવાને દ્રવ્ય તથા ભાવ ખંને પ્રકારે પ્રાણ હાેય છે. સિદ્ધના જવાને માત્ર ભાવપાણ હાેય છે. તેઓા દ્રવ્ય પ્રાણના ધારક હતા તેના ઉપચાર કરીને પણ જવ ગણી શકાય.

જે આઠે પ્રકારના કર્મોના ઉપાર્જનકર્તા અર્થાત્ બાંધનાર છે. તે બાંધલા કર્મોને લાકતા છે અર્થાત્ કર્મના ફળને લાગવનાર છે. તે કર્મ ફળાનુસાર સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે. અને તે જ કર્મીને નિવારનાર અર્થાત્ ક્ષય કરનાર છે તે જ આત્મા [જીવ] છે. એમ વ્યવહારનય કહે છે.

નિશ્ચય નયે તા જ્ઞાનાપયાગ-દર્શનાપયાગ વાળા-ચૈતન્ય લક્ષણ યુક્ત સુખ-દુ:ખને અનુભવતા એવા તે જીવ છે. ઐાપશમિક વગેરે ભાવાથી જેડાયેલ, સાકાર કે નિરાકાર સ્વરૂપ. શખ્દાદિ વિષયના જાણનાર, અમૂર્ત સ્વભાવવાળા, ક્રિયાના કર્તા, તે કર્મના ભાકતા એવા છવ છે.

भावप्राण धारणपेक्षयां जीवित अजीवीत् जीविष्यित वा इति जीवः लाव प्राण् धारण् हरवानी अपेक्षाओं જે છવી रह्यों છે, છવિત રહી ચૂકયા છે કે ભવિષ્યમાં છવવાના છે તે છવ છે. जीव प्राण धारणे क्वाहि गण्नी धातुने કર્તામાં क प्रत्यय क्षाणी जीव् +क=जीव शण्ड थये। अध्यः— જવ કરતાં વિપરીત સ્વભાવવાળું કે क्ष्रसृष्वाणुं तत्व ते अજ्ञव. એટલે કે ચૈતન્ય क्ष्रसृष् રહિત સુખ-દુ:ખના અનુભવ વિનાનું અને જડ क्ष्रशृष्वाणुं तत्त्व ते અજ્ઞવ. જેમકે લાકડું—આકાશ વગેરે.

આ અજવ તત્ત્વના ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આઠાશાસ્તિકાય પુદ્દગલાસ્તિકાય અને કાળ એવા પાંચ લેદા છે. તેમાં પુદ્દગલ રૂપી છે. વર્ષુ-ગંધ-રસ અને સ્પર્શથી યુક્ત છે. બાકીના ધર્માસ્તિકાય વગેરે ચાર અરૂપી છે. વર્ષાદ ચતુષ્કથી રહિત છે. અરૂપી પદાર્થો ઇંદ્રિયાથી જાણી શકાતા નથી. રૂપી પદાર્થો સ્થૂળ પરિણામી હોય તા ઇંદ્રિયાથી જાણી શકાય છે પણ સૂક્ષ્મ પરિણામી હોય તા ઇંદ્રિયાથી જાણી શકાતા નથી.

ા પુક્રગ**લાદિ દ્રવ્યઅજવ** છે. □ વર્ણાદિ તે **ભાવઅજવ** છે. જગતમાં જીવ પછીનું મુખ્ય તત્વ અજવ છે. બાકીના તત્વા આ બ'ને તત્વાના વિસ્તાર સ્વરૂપ જ છે.

भावप्राणधारणापेक्षायां न जीवित नाजीवीत् न जीविष्यति इति अजीवः साव प्राण् धारणु કરવાની અપેક્ષાએ જે જીવતા નથી, જીવ્યા નથી કે જીવવાના નથી તે અજીવ जीव શખ્દ સાથે नजा तत्यु- રુષ સમાસ કરવાથી अजीव શખ્દ ખત્યા છે.

(3) આશ્રવ: – શુલ કે અશુલ કર્મોને આત્મામાં આવવાનું દ્વાર તે આશ્રવ છે. જે ક્રિયાઓ વહે શુલાશુલ કર્મ આવે તે ક્રિયા પણ આશ્રવ તત્ત્વ છે. મન-વચન કાયાની શુલાશુલ પ્રવૃત્તિ એ દ્રવ્ય-આશ્રવ છે. મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિમાં કારણભૂત જીવના પરિણામ કે તે પ્રવૃત્તિથી ઉપન્ન થતા પરિણામ તે લાવઆશ્રવ, બીજા શખ્દામાં કહીએ તા કર્મોનું આત્મામાં આગમન તે દ્રવ્ય આશ્રવ છે અને દ્રવ્યા-શ્રવમાં કારણભૂત મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિ તે લાવઆશ્રવ છે. પુષ્ય અને પાપ એ અંને આશ્રવમાં સમાવિષ્ટ કરેલા તત્વાે છે. શુભ કમાંશ્રવ તે પુષ્ય છે અને અશુભ કમાંશ્રવ તે પાપ છે પુષ્યના ઉદય હાય તા જવને ઇષ્ટ સામગ્રીની પ્રાપ્તિ—સુખ ભાગ વગેરે પ્રાપ્ત થાય છે અને પાપના ઉદય હાય તા ઉદ્દવેગ થાય પ્રતિકૃળ સંચાગા ઉદ્દભવે ઘશું દુ:ખ ભાગવવું વગેરે અને છે.

કર્મોનાં આશ્રવને સમજાવતા કહી શકાય કે જે રીતે સમુદ્ર સદા નદીચા દ્રારા જળથી ભરાતા રહે છે કે ખુલ્લા રહેલા મકાનના ખારી ખારણામાંથી કચરા આવતા રહે છે તે રીતે મિશ્યાત્વ—અવિરતિ–કષાય યાગના દ્રારાથી આત્મા તરફ કર્મ કચરા આવતા રહે છે.

आ એટલે समन्तात् અને श्रव એટલે શ્રવવુ'—આવવું ચારે તરફથી કર્મોનું આવવું તે આશ્રવ. आश्रुयते यैः वर्म જેના વડે કર્મ ગહણ કરાય તે આશ્રવ કહેવાય.

आश्रियते—उपार्च्यते कर्म एमि: જેના વડે કર્મ ઉપાર્જન કરાય છે તે આશ્રવ आड़. ઉપસર્ગ પૂર્વક જ્વાદિ ગણની—सृ गतौ धातु છે. તેને अच् પ્રત્યય લાગી आ—स्रव—अच् એમ આશ્રવ શબ્દ બન્યાે છે.

(૪) બ'ધ :- જીવ સાથે કર્મનું જે ક્ષીરનીરવત [દુધમાં પાણી મળી જાય તે રીતે] જે જોડાવું તેને ખંધ કહે છે. અહીં આતમા સાથે કર્મપુદ્દગલાના જે સંખંધ થવા તે દ્રવ્યમ'ધ અને તે દ્રવ્યમ'ધના કારણ રૂપ આત્માના જે અધ્યવસાય તે ભાવબ'ધ કહેવાય.

મિશ્યાત્વાદિ કારણાથી થતા જે કર્મ આસવ જીવ સાથે જે એક ક્ષેત્રાવગાહ થઈ જાય તેને ખંધ કહે છે. જેવી રીતે બેડી વડે જકડા-યેલ પ્રાણી પરતાંત્ર ખને છે. તેમ કર્મથી અંધાયેલા જીવ પરતાંત્ર ખને છે અને ઇષ્ટ વિકાસ સાધી શકતા નથી.

बध्यते अनेन बन्ध मात्रं वा बन्ध : જેના વહે જીવ બધાય અથવા જીવ અને કર્મનું એકમેક સાથે અધાવું તે બધા છે. અહીં ક્યાદિ ગણની ધાતુ बन्ध-बन्धने કરણ અથવા ભાવ અર્થમાં घडा પ્રત્યય લાગીને बन्ध શબ્દ અનેલા છે.

(૫) સ'વર આશ્રવના નિરાધ તે જ સ'વર. આવતા કમીને રોકવા અથવા કમીને આત્મા તરફ સ્રવતા અટકાવવા તે જ સ'વર.

સમિતિ ગુપ્તિ પરિષહ યતિધર્મ ભાવના અને ચારિત્ર એ પણ

સંવરતત્વ જ છે. શુભાશુભ કર્મનું રાેકવું અથવા સંવરના પરિણામ રહિત સંવરની ક્રિયા અનુષ્ઠાનમાં વર્તવું તે દ્ર**્ય સંવર** અને દ્રવ્ય સંવરના કારણભૂત આત્માનાં પરિણામ તે **ભાવ સંવર** છે. બીજા શખ્દામાં કહીએ તાે કર્માનું આત્મામાં ન આવવું તે દ્રવ્યસંવર છે અને દ્રવ્ય સંવરના કારણભૂત સમિતિ–ગુપ્તિ વગેરે હાવ સંવર છે.

જે રીતે ખારી-ખારણા બ'ધ થવાથી મકાનમાં કચરા આવતા નથી અથવા જે નગરના દ્વાર સારી રીતે ખ'ધ હાય તે નગર દુશ્મના માટે અગમ્ય બની જાય છે એ જ રીતે સમિતિ-ગુપ્તિ વગેરેથી સુસ'વૃત આત્મા કમેં શત્રુ માટે અગમ્ય બની જાય છે.

संवियते अनेन संवरण मात्रं वा संवर: केना द्वारा संवरण याथ (हर्भ रे।हाथ) अथवा संवरण (हर्भनं रे।हवुं) मात्र संवर छे. सम् उपसर्भ पूर्वं ह स्वाहि अणुनी वृज् वरणे धातुने हरणु है लावमां अप् प्रत्थय स्वाडवाधी संवर शण्ड जन्ये। छे सम्+वृ+अप्=संवर (ह) निर्करा:- निर्करवुं सेटले हमेनि, जरवुं, अरवुं, सडवुं, नाश पामवुं ते निर्करा. अथवा केना वडे हमेनि, अरवुं अर्थात् नाश पामवुं जने ते तपश्चर्याहि पणु निर्करा तत्व तरी हे क से।ज जाय छे.

[અહીં ખાસ ખ્યાલ રાખલું કે કર્મના ક્રેમિક ક્ષય અથવા આંશિક ક્ષય તે નિર્જરા છે સર્વાથા ક્ષય તાે માક્ષ જ કહેવાય.]

શુભાશુભ કર્મોના દેશથી ક્ષય થવા-સમ્યક્ત્વ રહિત અજ્ઞાન પરિણામ વાળી નિર્જરા હોવી-અથવા-સમ્યક્ પરિણામ રહિતની તપશ્ચર્યા તે દ્રવ્યનિજ<sup>૧</sup>રા છે અને કર્મોના દેશ ક્ષયમાં કારણ રૂપ જે આત્માના અધ્યવસાય-અથવા-નિર્જરાના સમ્યક્ પરિણામ યુક્ત જે તપશ્ચર્યાદિ ક્રિયાઓ તે **ભાવનિર્જરા** છે.

અજ્ઞાન તપ-અજ્ઞાન કેષ્ટ ચુક્ત ક્રિયા-અનિચ્છા કે વિશિષ્ટ ઇચ્છા રહિત આપા આપ થતી નિર્જરા જેવી કે વનસ્પતિને ટાઢ-તડકા વગેરે સહન કરવા પડે છે તે-આ બધી અકામ નિર્જરા છે. સમ્યગ્રદિ જવા કે વિરતિવ ત આત્માઓ જેના વિવેક ચક્ષુ જાગ્રત થયેલા છે તેવાની સમ્યક્ ક્રિયા-તપશ્ચર્યાદ સકામ નિર્જરા છે.

निर् ઉपसर्ग पूर्वर्ध जृष्-वयोहानौ स्मे हिवाहि अण्नी घातुने ४२ छ हे सावभां अड्. प्रत्यय क्षाण्यो. स्मीत्व विवक्षाभां आप् प्रत्यय क्षाणी निर्वता शण्ड अन्ये। छे. निर्+ज+अड.+आए=निर्जरा थशे. निर्जियतेअनया निर्जरण मात्रं वा निर्जरा

(૭) માલા: - સર્વ કર્મોના સર્વથા ક્ષય કરવાતે માક્ષ. કર્મોના સંપૂર્ણ ક્ષય તે દ્રવ્યમાક્ષ કહેવાય અને સર્વથા ક્ષયમાં કારણરૂપ જે આત્માના પરિણામ એટલે કે સર્વસંવર લાવ, અબન્ધકતા, શૈલેષી લાવ અથવાચતુર્થ શુકલધ્યાન કે સિદ્ધત્વ પરિણતિને ભાવમાક્ષ કહેવાય છે.

સમ્યગ્દર્શ નાદિ કારણા વડે સંપૂર્ણ કર્માના આત્યન્તિક મૂલાેચ્છેદ થવા તે માેક્ષ છે. જેમ બંધનમુક્ત પ્રાણી સ્વતંત્ર વિહરી શકે છે તેમ કર્મ બંધન મુક્ત આત્મા સ્વાધીનપણે અનંત જ્ઞાનદર્શન સુખાદિના અનુભવ કરે છે.

આત્માનું પાતાના આત્મામાં જ અવસ્થાન કરવું તે માક્ષ.

मोक्ष असने એ ચુરાદિ ગણની ધાતુને કરણ કે ભાવમાં ઘર્ગ પ્રત્યય લાગી मोक्ष પદ અને છે. જીવ અને પુદ્દગલ દ્રવ્યના પૂર્ણુ રૂપથી છાટકારા થવા તે માક્ષ.

તત્વ શખ્દની વિશેષ ચર્ચા અધ્યાય : ૧ સૂત્ર : ૨માં થયેલી જે છે. છતાં તત્વ શખ્દના સામાન્ય ભાવ અત્રે વિચારીએ. તત્વ શખ્દમાં મૂળ તત્ત છે. તત્ એટલે તે. તત્ત્ માં ભાવવાચી ત્વ ઉમેરાતા તત્વ શખ્દ અન્યા જેના અર્થ છે "તે–પણું."

ખીજા શખ્દામાં તત્ત્વના અર્થ સદ્ભાવ કે અસ્તિત્વ થાય છે. જીવ તત્ત્વ એટલે જીવપણું કે જીવનું અસ્તિત્વ. અજીવ તત્ત્વ એટલે અજીવપણું કે અજીવનું અસ્તિત્ત્વ એ રીતે સાતે તત્ત્વાનું અર્થધટન સમજ લેવાય.

☐ तत्व સ'ખ્યાલેદ :- અહીં સૂત્રકારે સાત તત્ત્વા ગણાવ્યા છે ે નવતત્ત્વકાર અને શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્ર નવતત્ત્વ ગણાવે છે. અન્યત્ર પાંચ કે બે તત્વા પણ ગણાવાયા છે. આ બધા માત્ર વિવક્ષાલેદ છે.

જેમ કે "મુખ્યત્યા તત્વા બે જ છે. જીવ અને અજીવ, બાકીના તેના વિસ્તાર છે" એવા મત મુજબ તત્વ સ'ખ્યા બે વશે.

બીજા મત મુજબ આશ્રવ અને બંધ તત્વને બદલે માત્ર બંધ તત્વ ગથ્યું કેમકે કર્મોનું આવવું અને ચાંટવું એક જ વસ્તુ છે. વળી

९ जीवा जीवा पुण्ण' पावासव संवरेा य निजारणा बन्धा मुक्खा य तहा नव तत्ता हुंति नायट्वा

નિર્જરા તથા માક્ષમાં પણ મુખ્ય વસ્તુ તા કર્મોના વિનાશ કે ક્ષય થવા તે છે. માટે એક જ નિર્જરા તત્વ ગણા તા તત્વા પાંચ થશે. જવ– અજવ–ખંધ–સંવર–માક્ષ.

ુ જેઓ પાપ અને પુન્યને જુદા–ઝુદા જણાવે છે તે નવતત્વકારના મતે કુલ નવતત્વા થશે.

અહીં અશુભ આશ્રવ તે પાપ તત્વ અને શુભ આશ્રવ તે પુન્ય તત્વ ગણી આશ્રવમાં જ ખ'ને તત્વા સમાવિષ્ટ કર્યા માટે સાત તત્વા થયા. મતલબ કે સંક્ષેપ વિવક્ષામાં પાપ-પુષ્યના આશ્રવ અને બ ધમાં અન્તર્ભાવ કરી દેતા આ સૂત્ર સાત તત્વાનું બનેલ છે.

પુષ્ય અને પાપતત્વ ખંનના દ્રવ્ય અને ભાવથી બે-બે લેકાે છે. જે કર્મના ઉદયથી જીવને સુખના અનુભવ થાય તેવા શુભ કર્મ પુદ્દગલ તે દ્રવ્ય પુષ્ય અને દ્રવ્ય પુષ્ય ખંધ કારણભૂત દયા–દાન વગેરે શુભ અધ્યવસાય તે ભાવ પુષ્ય.

જે કર્મના ઉદયથી જીવને દુઃખના અનુભવ થાય તે અશુભ કર્મ પુદ્દગલને દ્રવ્ય પાપ અને દ્રવ્ય પાપ અધમાં કારણભૂત હિંસાદિ અશુભ અધ્યવસાયા તે **ભાવપાપ.** 

## 🔲 બે તત્વામાં સમાવિષ્ટતા :-

જવતત્વ તો સ્વતઃ પ્રસિદ્ધ છે જ. સ'વર, નિર્જરા અને માેક્ષ એ ગણ તત્વા જવસ્વરૂપ કે જીવના પશિણામ રૂપ જ છે. કેમકે જેટલે એ શે સ'વર આદિ થાય તેટલે અ'શે જીવ સ્વ—સ્વરૂપમાં આવે છે. તેથી આ ગણે તત્વાના જીવતત્વમાં સમાવેશ કરવા.

જીવ નથી તે અજીવ એ વ્યાખ્યા મુજબ બીજું તત્વ અજીવ છે. આશ્રવ અને બ'ધ એ કર્મ પરિણામ છે. કર્મપુદ્દગલાની વૃદ્ધિ કરાવ-નાર છે માટે અજીવતત્વમાં સમાવિષ્ટ કર્યા.

## 🔲 તત્ત્વોના પરસ્પર સ'બ'ધ અને ક્રમ :--

જવ ને શરીર-મન-ધાસાચ્છવાસ-ગમન-સ્થિતિ-અવગાહ-વગેરે ઉપકારા ના કારણ ભૂત હાવાથી અનન્તર એવું અજવ તત્ત્વ મૂક્યું. -અહીં ઉપકાય -ઉપકાર ભાવ સંબ'ધ છે.

જીવ અને અજીવના આશ્રયથી આસવ થાય છે માટેત્રીજુ' આસ્ત્રવ પદ મુક્યુ'. અહીં'. આશ્રયણુઆશ્રયિભાવ સંભ'ધ છે. આશ્રવનું કાર્ય બંધ છે માટે આશ્રવ પછી **બ'ધ** તત્ત્વ જણાવ્યું તેમાં **કાર્ય-કારણ ભાવ** સંગતિ છે.

આસવથી પ્રતિકૂળ તે આસવના નાશ અને ભ'ધના અભાવના કારણભૂત હોવાથી ભ'ધ પછી સ'વર તત્વ મૂકયું. અહીં પ્રતિ વાસુદેવ– વાસુદેવની માફક **પ્રતિબધ્ય–પ્રતિભ'ધક ભાવ** સ'બ'ધ છે.

સંવર થયા પછી જ માેક્ષાપયાગી નિર્જરા તત્ત્વ સમ્યક્ પ્રકારે ઉત્પન્ન થાય છે. તેથી સંવર પછી નિર્જરા કહી. અહીં પૂર્વાપર ભાવ કે પ્રયોજય પ્રયોજક ભાવ સંગધ છે.

નિજ'રા થયા પછી છેવટે માેક્ષ જ થવાના. માટે છેલ્લે **મોક્ષ** તત્ત્વ પ્રયાજ્યું. માટે ત્યાં **કાર્ય કારણભાવ** સંખંધ થયા.

િ સૂત્રસારાંશ: - આ શાસ્ત્ર માક્ષમાર્ગ ના મુખ્ય ઉપદેશ આપતું હોવાથી સર્વ પ્રથમ તા માક્ષ તત્વનું શ્રહાન જ માક્ષાર્થી જીવે કરવું જોઈએ. માક્ષ તત્વની સાથા સાથ ખંધ તત્વનું શ્રહાન પણ આવશ્યક જ છે. અન્યથા વર્તમાનમાં કર્મોથી અંધાયેલા તે માક્ષાર્થી માક્ષની અભિલાષા કઇ રીતે કરશે ? જો તે પાતાને કર્માથી અંધાયેલા માનશે તા માક્ષના પુરુષાર્થ કરશે.

જે મેાક્ષ અને ખંધનું શ્રદ્ધાન કરશે તો ખંધના કારણભૂત આસવતત્વનું પણ શ્રદ્ધાન કરવું પડશે. કેમકે કારણરૂપ આસવતત્વને માન્યા વિના ખંધના ક્ષય કઈ રીતે થવાના ? આસવતત્વ નહીં માના તો ખંધ તત્વ નિત્ય થઈ જશે ખંધ નિત્ય થતા માક્ષ થવાના જ નહીં. જે ખંધનું કાઈ કારણ જ ન માના તો ખંધના અસદ્ભાવ થશે. માટે ખંધના હેતુ આસવનું પણ શ્રદ્ધાન કરવું જોઈએ.

જો બ'ધ અને આસવ સ્વીકાર્યાતા આસવને રાઠવા રૂપ સ'વર અને બ'ધના એક દેશ ક્ષય રૂપ નિજ'રા એવા માક્ષના કારણે!નાે પણ સ્વીકાર કરવાે પડશે. તેથી સ'વર અને નિજ'રા તત્ત્વનું પણ શ્રહાન કરવું પડશે.

જયારે અધાં જ કર્માની નિર્જરા થશે ત્યારે જે માક્ષ થવાના તે જ્વ-અજીવ ખંનેના થવાના જીવને પુદ્દગક્ષથી છુટકારા મળશે તેમ પુદ્દગક્ષ પણ તે જીવશી વિશ્લિષ્ટ અનશે. કેમકે જો કર્મ પુદ્દગક્ષાના સંચાગ જ ન હોય તા જીવ સ્વત: મુક્ત જ છે. જો કર્મ અને આત્માના સંચાગ છે તા ખંનેના એકક્ષકથી વિચાગ પણ થવાના. માટે જીવ-અજીવનું પણ શ્રદ્ધાન કરવું જોઈશે.

- જીવનું લક્ષણ ઉપયોગ છે. જેમકે જ્ઞાનાપયાગ–દર્શનાપયાગાદિ.
- ૦ અજીવનું લક્ષણ અનુપયાેગ છે કેમકે વ્યક્તિગત રૂપે તેમાં જ્ઞાનાદિ ઉપયાેગ નથી.
  - ૦ આશ્રવનું લક્ષણ યાેગ છે. તેમાં મન-વચન-કાચાના યાેગ મુખ્ય છે.
  - ૦ ખંધનું લક્ષણ કામ છુ વર્ગણારૂપ પુદ્દગલને ગહણ કરવા તે છે.
  - ૦ આસવનું અટકી જવું તે સંવરનું લક્ષણ છે.
- ૦ સંચિત કર્મોના સદાને માટે ખંડ ખંડ થઈ ક્ષય થવા તે નિર્જરાનું લક્ષણ છે.
- ૦ સંપૂર્ણ કર્મોના વર્તમાન તથા ભાવિ માટે સર્વથા ધ્વંસ તે માક્ષનું લક્ષણ છે.

આવા લક્ષણ ગુકત સાતે તત્વાના શ્રદ્ધા તે જ સમ્યગ્દર્શન છે.

सूत्रमां तत्वम् सेवुं सेक वयन मुक्तवाथी छवर्ष तत् ने। भाव ते जीवत्व स्थलने। स्वलाव ते अजीवत्व सास्वनुं परिधाम ते आस्तत्व अधनी परिधति ते बन्धत्व संवरने। लाव ते संवरपन, निर्ध-राने। पर्याय थवे। ते निर्जंगत्व सने मेशक्षने। सामान्य लाव मोक्षत्व छे.

એ રીતે પ્રત્યેક પદાર્થમાં तत्माव અર્થાત્ તે પણ પ્રગટ કરવાને માટે तत्वम् એવું એક વચન કહ્યું છે.

## 🛘 તત્ત્વામાં હેય–ગ્રેય–ઉપાદેયતા :–

આ શાસ્ત્ર માેક્ષશાસ્ત્ર હોવાથી માેક્ષ ના જિજ્ઞાસ માટે તત્ત્વોની હેય-ત્રેય કે ઉપાદેયતા નક્કી કરવી આવશ્ય છે, જેથી હેય તત્ત્વોના ત્યાગ થઇ શકે. ઉપાદેય તત્ત્વોનું સેવન-ગ્રહણ થઈ શકે અને ત્રેય તત્ત્વો બાણી શકાશે.

જીવ અને અજીવ બે તત્ત્વા જ્ઞેય અર્થાત જાણવા ચાગ્ય છે. સંવર નિર્જરા–માક્ષ ત્રણે તત્ત્વા ઉપાદેય છે. આશ્રવ અને બ'ધ હેય એટલે કે છાડવા ચાગ્ય છે.

જો પુષ્ય અને પાપના વિચાર કરા તા આશ્રવ રૂપ હાવાથી બ'ને તત્ત્વા હેય જ છે. છતાં વ્યવહારનયથી પુષ્ય ઉપાદેય અર્થાત્ આદરવા યાગ્ય ગષ્યું. કેમકે તે માક્ષમાર્ગમાં ભામીયાની ગરજ સારે છે. પણ નિશ્ચયથી તા પુષ્ય પણ હેય જ છે. કારણ કે આખરે તે શુભકર્મ હાવા છતાં પણ છાડવાનું તા છે જ અન્યથા તે સાનાની ખેડી રૂપ બનશે.

卐

# [8] સ'દભ'

圻

### તત્વાર્થ સ'દર્ભ

જીવતત્વ:- વિશેષ ચર્ચા મુખ્યત્વે અધ્યાય: ૨

અજવતત્વ:- વિશેષ ચર્ચા અધ્યાય: પ

આસવતત્વ:- વિશેષ ચર્ચા અધ્યાય: દ

ખંધતત્વ:- વિશેષ ચર્ચા અધ્યાય: ૮

સંવરતત્વ:- વિશેષ ચર્ચા અધ્યાય: ૯

निक रातत्वः - विशेषसर्था अध्यायः ६

માક્ષતત્વ:- વિશેષ ચર્ચા અધ્યાય: ૧૦

ને iધ: - અધ્યાય ૩ અને ૪ નારકી-તિર્ય ચન્મનુષ્ય અને દેવના વર્ણન થકી લિન્ન લિન્ન રૂપે જીવતત્વને વર્ણવવા ઉપયાગી વિગતા રજૂ કરે છે.

અધ્યાય: ૭માં વતાતિચાર વર્ણન આસવ તત્વમાં જ મદદ રૂપ છે. આ મામ માંદભ

नव सब्भाव पयत्था पण्णते, तं जहा जीवा अजीवा पुण्णं पात्रो आसवो संवरो निजरा बंधो मोक्खो

स्थानां अस्थान ६ ६६ेशा- ३ सूत्र १६५

## અન્ય પ્ર**'**થ સ'દલ<sup>°</sup>

(૧) નવતત્વ:- (સાતે તત્વાની ચર્ચા છે)

(૨) જીવવિચાર:- (જીવતત્વ સંખ'ધે વિસ્તૃત ચર્ચા છે)

卐

### [9] પદ્ય

卐

(૧) જીવ અને અજીવ એ બે ગ્રેય તત્વા જાણવા ખંધ આશ્રવ હૈય ભાવે જાણી ખંને ત્યાગવા તત્વ સંવર નિર્જરાને માક્ષ તત્વને આદરા અહણુ કરવા યાગ્ય એ ત્રણ જાણી ભવસાગર તરા

(ર) જીવાજીવથી પુરૂચ પાપ અથવા, શુભાશુભી આસવા સાતે સંવર નિર્જરા નવગણે, જો ખધને માેક્ષ તાે.

卐

[10] નિ**ષ્ક**ષ<sup>¢</sup>

卐

માક્ષના અથી જવાને માટે પાયા મુકયા સમ્યગ્દર્શન. તત્વાનું શ્રહાન્ એ સમ્યગ્દર્શન છે. અને તત્વા એ આ જવાદિ સાત [કે નવ] છે.

આ સૂત્ર થકી શુદ્ધ શ્રદ્ધા માટે તત્વાના નામ અને સ્વરૂપતું જ્ઞાન થાય છે. માટે શ્રદ્ધા પૂર્વક [કે સમ્યક શ્રદ્ધાને પ્રગટ કરવા માટે] આ તત્વ જાણકારી ને સ્વીકારવી, હૃદયમાં અવધારવી જેથી શુદ્ધ ભાવા પ્રગટ થઈ શકશે.

ખીજું માેક્ષના અથી ને આશ્રવ—બંધતત્વ થકી કર્મ કેમ બંધાય છે તે જણાવી કર્મ બંધથી અટકવાની દિશા સૂચવે છે. તેમજ નિજે રા કે સંવરના સ્વરૂપ દ્વારા કર્મો રાકવા કે ખપાવવા માટેની દિશા સૂચવે છે. માેક્ષાથી જીવ તેના પરિજ્ઞાન થકી માેક્ષમાર્ગે આગળ વધી શકશે.

## અધ્યાય : ૧ સુત્ર : પ

**45** [1] સૂત્ર : હેતુ **45** 

છવાદિ તત્વાના નિક્ષેપાના આ સૂત્ર નિદે શ કરે છે.

**५** [2] સૂત્ર : મૂળ **५** 

नाम स्थापना द्रव्य भावतस्तन्यास

😘 [3] સૂત્ર : પૃથ્ફ 😘

नाम स्थापना द्रव्य भावतः तत् न्यासः

4 સ્ત્રસાર ક્રિંગ નામ-સ્થાપના-દ્રવ્ય અને ભાવ એ ચાર દ્રારી થકી તેના જિવાદિ સાત તત્ત્વોનો] ન્યાસ [નિક્ષેપ] થાય છે-થઈ શકે છે. (અર્થાત્ નામઆદિ ચાર દ્રારા વડે જીવાદિ તત્ત્વોનું સ્વરૂપ વિચારી શકાય છે.)

भ [5] शल्हज्ञान भाषन ते निधेप अहेवाय

**ન્યાસ√નિક્ષેપ**ઃ– (૧) જ્ઞાન મેળવવાના સાધન તે નિક્ષેપ કહેવાય છે. તે ચાર પ્રકારના છે.

- (ર) લક્ષણ અને ભેંદા દ્વારા પદાર્થોનું જ્ઞાન જેના વહે વિસ્તારપૂર્વ ક થઈ શકે છે. તેવા વ્યવહારરૂપ ઉપાયને ન્યાસ અથવા નિક્ષેપ કહેવાય છે.
- (૧) **નામનિક્ષેપ**:- વસ્તુને ઓળખવાના સંકેત તે નામ નિક્ષેપ છે જેમકે ભગવાનનું નામ મહાવીર છે તે નામ નિક્ષેપ.

- (૨) **સ્થાપના નિક્ષેપઃ** સ્થાપના એટલે આકૃતિ અથવા પ્રતિબિ'બ વસ્તુની ગેરહાજરીમાં અન્ય વસ્તુમાં તેનું પ્રતિનિધિત્વ આરાપવું, પ્રભુ મહાવીર તાે નથી પણ તેની પ્રતિમાજ તે સ્થાપના નિ**ક્ષે**પ.
- (3) દ્રવ્યનિક્ષેપ :- વસ્તુની ભૂતકાળની કે ભવિષ્યકાળની અવસ્થા તે દ્રવ્યનિક્ષેપ જેમકે ભગવંત તીર્થ કર નામ કર્મ નિકાચીત કરે ત્યારથી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્તિ સુધીની અને માફ્ષે ગયા પછીની અવસ્થા તે દ્રવ્ય તીર્થ કર.
- (૪) **લાવનિક્ષેપ**:- વસ્તુની વર્ત માન અવસ્થા જેમકે તીથ<sup>ન</sup> પ્રવર્તાવે ત્યારથી માક્ષગમન સુધીના કાળ તે લાવ તીથ<sup>ન</sup> કર.

卐

[6] અનુવૃત્તિ

4

जीवा जीवाश्रव बन्ध संवर निर्जरा मोक्षास्तत्वम्

卐

[7] પ્રબાધ ટીકા :-

卐

પૂર્વ સૂગમાં તત્વાના નામ જણાવ્યા છે. આ સૂગ તેના ચાર લેદે નિક્ષેપા કરવા માટે છે. અર્થાત્ જીવ તત્વના ચાર નિક્ષેપ, અજીવ તત્વના ચાર નિક્ષેપ એ રીતે સાતે સાત તત્વાની આળખ નામ-સ્થાપના-દ્રવ્ય— ભાવથી કરવી.

- િ સૌ પ્રથમ ન્યાસ અથવા નિક્ષેપની સમજ આપતા જણાવે કે બધાં વ્યવહાર કે જ્ઞાનની આપ−લેનું મુખ્ય સાધન ભાષા છે. ભાષા શખદોની ખનેલી છે. એક જ શખદ પ્રયોજન અથવા પ્રસ'ગ પ્રમાણે અનેક અર્થોમાં વપશય છે. પ્રત્યેક શખ્દના સ્પષ્ટીકરણ માટે ચાર પ્રકારે અર્થની વિચારણા કરાય છે. આ ચાર અર્થો જ જે–તે શખ્દાદિના અર્થ સામાન્યના ચાર વિભાગી કરણા છે. આ વિભાગ ન્યાસ કહેવાય છે જે બીજા શખ્દમાં નિક્ષેપ તરીકે સુપ્રસિદ્ધ છે. આ વિભાગીકરણના પરિણામે તાત્પર્ય સમજવામાં સરળતા થાય છે.
- □ નામ નિક્ષેપ :- કાઇ પણ વ્યક્તિ કે વસ્તુનું નામ ન હાય તો વ્યવહાર જ ન ચાલે. જેમ વસ્તુને સાક્ષાત્ જેવાથી વસ્તુની ઇચ્છા કે વસ્તુ પસ્તવે રાગ અથવા ક્રેષ થાય છે. તેમ વસ્તુનું નામ સાંભળવાથી પણ ઇચ્છા—રાગ કે ક્રેષ પ્રગટે છે. વસ્તુનું નામ તે નામ નિક્ષેપ કહેવાય છે.

જે અર્થ વ્યુત્પત્તિ સિદ્ધ નથી પણ ફક્ત માતા પિતા કે અન્ય લાકાના સંકેત બળથી જાણી શકાય છે. તે અર્થ "નામનિક્ષેપ" જેમ કાઇ વ્યક્તિમાં સેવક ચાગ્ય સેવાના કાઇ ગુણ નથી છતાં કાઈએ તેનું નામ સેવક રાખ્યું તા તેને નામ સેવક કહેવાય નામ ને અર્થાન્તરમાં સંગ્રા કહેવામાં આવે છે.

□ સ્થાપના નિક્ષેપ :-વસ્તુની સ્થાપના-આકૃતિ-પ્રતિબિ'બ-ચિત્ર જોવાથી પણ તે વસ્તુની ઇચ્છા કે વસ્તુ પરત્વે રાગ અથવા દ્રેષ જન્મે છે. અહીં મૂળ વસ્તુની પ્રતિકૃતિ કે મૂર્તિ વગેરમાં પણ સ્થાપના હોઈ શકે અને મૂળ વસ્તુના આરોપણ રૂપે પણ સ્થાપના થઇ શકે છે. જેમ કે કાઈ સેવકનું ચિત્ર-મૂર્તિ કે છબી એ સ્થાપના સેવક છે.

જો સ્થાપનામાં ઉપસ્થિત વસ્તુના સંખ'ધ કે મનાભાવ જોડીને આરાપ કરાયા હાય તા તેને અતદાકાર સ્થાપના કહે છે. કારણ કે વસ્તુનું ચિગ—મૂર્તિ વગેરે તા સાદશ્ય ભાવવાળા છે તેથી તદાકાર સ્થાપના સવરૂપ જ છે. પણ જેમ સ્થાપના ચાર્ય જ છાલીને આપણે ઠવણી ઉપર પધરાવીએ છીએ તા તે અતદાકાર સ્થાપના થશે.

અતદાકાર સ્થાપનાના મનાભાવ સાથે વિશેષ સંખંધ છે. જેમ લાકડું એક જ છે છતાં શુભ પ્રસંગે જમણવારમાં ઇંધણ તરીકે વાપરા તા ''મગ–ખાક્ણા'' કહેવાય અને સ્મશાન યાત્રામાં ઇંધણ રૂપે વાપરે તા લાકડું જ કહેવાય છે. કેમ કે સ્થાપના નિશેપ માં પૂજ્ય–અપૂજ્યના વ્યવહાર સ્પષ્ટ છે.

□ દ્રવ્ય નિક્ષેપ: - વસ્તુની પૂર્વ કે ઉત્તર અવસ્થા પરથી દ્રવ્ય નિક્ષે-માના સંખંધ જોડાય છે. મતલખ જે અર્થ ભાવ નિક્ષેપના પૂર્વ રૂપ અથવા ઉત્તર રૂપ હાય તે દ્રવ્ય નિક્ષેપ જેમ કાઈ વ્યક્તિ વર્ત માનમાં સેવા કાર્ય નથી કરતી પણ ભૂતકાળમાં સેવા કાર્ય કરેલું છે અથવા ભવિષ્યમાં સેવા કાર્ય કરવાના છે તો તે દ્રવ્ય સેવક ગણાય.

આમ અહીં વસ્તુના બદલાતા પર્યાચ સાથે મુખ્ય સંબંધ છે. બીજુ° દ્રષ્ટાન્ત લઇએ શ્રેણિક મહારાજા ભાવિ તીર્થ'કર છે માટે હાલ દ્રવ્ય તીર્થ'કર કહેવાશે. અને માેક્ષે જશે પછી પણ દ્રવ્ય તીર્થ'કર કહેવાશે.

□ ભાવ નિક્ષેપ :- વસ્તુની વર્ત માન અવસ્થા કે પર્યાય આધારે ભાવ નિક્ષેપા ઘટાવાય છે. જેમ કાઈ વસ્તુનું નામ "ખુરશી" છે તા તે નામ નિક્ષેપ થયા. ખુરશીનું ચિત્ર તે સ્થાપના નિક્ષેપ થયા. ખુરશી અન્યા પૂર્વેનું લાકડું તે દ્રવ્ય ખુરશી થઈ પણ ખરેખર વર્તમાન અવસ્થામાં જે ખુરશી છે તેને ભાવ નિક્ષેપારૂપ સમજવી.

સેવકના ઉદાહરણમાં સેવક યાેગ્ય કાર્ય કરતી વ્યક્તિ તે ભાવ સેવક. વિચરતા તીર્થ કર પરમાત્મા તે ભાવજિન.

ભાવ નિક્ષેપની બીજી વ્યાખ્યા છે કે જે અર્થ માં શખ્દનું વ્યુત્પતિ નિમિત્ત કે પ્રવૃત્તિ નિમિત્ત બરાબર ઘટતું હોય તે "ભાવ નિક્ષેપ" જાણવા. -૦- વ્યુત્પત્તિ નિમિત્ત :- નામ બે પ્રકારના હોય છે. (૧) ચૌગિક (૨) રઢ. રસાઇચા-પુજારી વગેરે ચૌગિક શખ્દો છે. જ્યારે ગાય-ઘાઉદ વગેરે રઢ શખ્દો છે.

રસાઇ કરી તે રસાઇયા. પૂજાના કામ માટે રાખેલા તે પૂજારી. સંસ્કૃતમાં લઇએ તા જીમ્મમ જરોતિ इति જીમ્મમારા આ બધા શખ્દાની વ્યુત્પત્તિનું નિમિત્ત છે. અર્થાત્ તે શખ્દા તેવી ક્રિયાના આધારે જ સાબિત થયા છે અને તે ક્રિયા એ આ શખ્દાની વ્યુત્પત્તિનું નિમિત્ત છે. આમ યોગિક શખ્દામાં વ્યુત્પત્તિનું નિમિત્ત એ જ તેની પ્રવૃત્તિનું નિમિત્ત છે.

ગમૃતિ નિમિત્ત: - રૃઢ શખ્દામાં આ રીતે ઘટાવી શકાશે નહીં: ત્યાં રૃઢિગત વ્યવહાર થાય છે. વ્યુત્પત્તિ પ્રમાણે વ્યવહાર થતા નથી. જેમકે गा (ગાય) गच्छित इति એવી વ્યુત્પત્તિથી અર્થ બેસે નહીં: અથ घावित इतिથી અર્થ બેસે નહીં: ત્યાં વ્યુત્પત્તિને બદલે રૃઢિથી જ વ્યવહાર બેસે છે. ત્યાં અમુક પ્રકારની આકૃતિ—જાતિ એ જ ગાય—ઘાઉા વગેરે અર્થ થાય છે—સ્વીકારાય છે. અહીં વ્યુત્પત્તિને બદલે પ્રવૃત્તિ-નિમિત્ત જ મહત્ત્વનું ગણાય છે.

જયાં યોગિક શેખ્દ હોય ત્યાં વ્યુત્પત્તિ નિમિત્તવાળા અર્થ ભાવ-નિક્ષેપ જાણવા અને જ્યાં રૂઢ શખ્દ [જાતિનામ વગેરે] હાય ત્યાં પ્રવૃત્તિ નિમિત્તવાળા અર્થ ભાવ નિક્ષેપ જાણવા.

## –૦– દ્રવ્યભાવ નિક્ષેપાની સાપેક્ષતા

ડ્રવ્ય અને ભાવ નિક્ષેપા એ અંને સાપેક્ષ છે. એક જ વસ્તુ અપેક્ષાએ દ્રવ્ય નિક્ષેપ હોય. બીજી અપેક્ષાએ તે ભાવ નિક્ષેપ પણ ઘટાવાય છે. જેમકે રૂ છે તે દારાની અપેક્ષાએ દ્રવ્ય દારા છે અને દારા બની ગયા પછી ભાવ દારા છે. એ જ દારા કપડાની અપેક્ષાએ દ્રવ્ય કપડું છે પણ જયારે કપડું વણાઈ જાય ત્યારે કપડું ભાવ-કપડું છે. વળી તે જ કપડું શર્ટ-પેન્ટની અપેક્ષાએ દ્રવ્ય શર્ટ કે દ્રવ્ય પેન્ટ છે. પણ સીવાઈ ગયા પછી તે ભાવ શર્ટ કે ભાવ પેન્ટ થઈ જશે.

પણ જો તે શર્ટ-પેન્ટ ફાટીને પાછા ટુકડા થઈ જાય તો તે દ્રવ્ય શર્ટ કે દ્રવ્ય પેન્ટ બની જશે અને ટુકડાં એ ભાવ હુકડાં બની જશે.

આ રીતે દ્રવ્ય કે ભાવનિક્ષેપા સાપેક્ષ છે તેની વિવક્ષા મુજબ અર્થ ઘટાવવા.

- □ સ્થાપના નિક્ષેપ-દ્રવ્ય નિક્ષેપ: આ બ'ને નિક્ષેપામાં એક સામ્ય છે કે વર્ત માન કાળે તે બ'નેની વિદ્યમાનતા કે અસ્તિત્વ નથી. સ્થાપના નિક્ષેપ એ ખતાવેલી વસ્તુનું આરાપણ માત્ર છે. જેમ કે જિનેશ્વર પરમાત્માની પ્રતિમાજ એ તેમાં પરમાત્મ ભાવનું આરાપણ છે. જ્યારે દ્રવ્ય નિક્ષેપમાં તે મૂળ વસ્તુ ભાવિમાં પ્રગટ થવાની અથવા તે ભૂતકાળે હતી. જેમ કે ઋષભદેવ સ્વામી ભૂતકાળે તીથે કર પણ વિચરતા હતા અને કૃષ્ણ મહારાજા ભાવિ તીથે કર થવાના છે.
- 🔲 જીવાદિ તત્ત્વોના ચાર નિક્ષેપા :–
  - (૧) જીવતત્વ:--
- (1) નામજીવ: જેને છવ કહેવાય છે તે નામજીવ. જો કે સચેતન-અચેતન- કાેઈ પણ વસ્તુનાે વાચક હાેય તાે પણ તે નામ જવ તરીકે એાળખાશે. છતાં રૂઢિથી ચેતન લક્ષણવાળો તે નામજીવ ગણાય.
- (२) સ્થાપના જવ:— કેાઈપણ જવ દ્રવ્યની સદ્દભૂત કે અસદ્દભૂત (કલ્પિત) આકૃતિ વિશેષને જીવના સ્થાપના નિક્ષેપ જાણવા. તેમાં લાકડું પુસ્તક–ચિત્ર વગેરેમાં આ જીવ છે તેવી સ્થાપના કરાય છે. જેમ "जावन्ति चेइयाइ' સૂત્રપાઠ તે ચૈત્યાના સ્થાપના નિક્ષેપ છે.

ં (૩) દ્રવ્યજીવ :- [જો કે આ સમજવા પુરતી વ્યાખ્યા છે. ખરેખર તા આ લાંગા શુન્ય સમજવા.]

દ્રવ્ય જીવ ગુણ-પર્યાયથી રહિત હોય છે. તેથી તે અનાદિ પારિણામિક ભાવથી યુક્ત છે. તેથી જીવના દ્રવ્ય જીવ ભાંગા કેવળ સુદ્ધિમાં સ્થાપિત કરવા માટે છે. કારણુ કે ગુણ-પર્યાયથી રહિત એમ કહ્યું. પણ ગુણુ એટલે જ્ઞાન-દર્શન-સુખવગેરે આત્માના પાતાના ગુણા અને પર્યાય એટલે મનુષ્ય-તિર્ય'ચ-દેવ-નારકી અવસ્થા.

આવા ગુણ પર્યાયથી રહિત તો માત્ર અજવ હાઇ શકે. અજવ કદી જવ થાય નહીં માટે દ્રવ્યજવ હાઇ શકે નહીં. એ જ રીતે અનાદિ પારિણામિક ભાવ યુક્ત કહ્યું. પણ પારિણામિક ભાવા પણ સાદિ જ હાય છે. માટે અહીં શુન્ય ભાંગા કહ્યો છે. આમ છતાં તેની એાળખ માટે એવું કહી શકાય કે જે મનુષ્ય દેવને યાગ્ય પર્યાય વાળા જ્યાં સુધી નથી થયા ત્યાં સુધી તેને દ્રવ્ય દેવ કહી શકાય અથવા નારકીનું આયુ બાંધ્યુ પણ હજ મનુષ્યાયુ પૂર્ણ થયું નથી ત્યાં સુધી દ્રવ્ય નારકીજી વ કહી શકાય, બીજો વિકલ્પ એવા કરી શકાય કે જીવ શબ્દાર્થ જણાવનાર એવા જીવરહિત શરીર શરીરને દ્રવ્ય જીવ જાણવા.

(૪) ભાવજીવ: - જે ઔપિશમક - ક્ષાચિક - ક્ષાચાપશમિક - ઔદચિક અને પારિણામિક ધભાવાથી ચુક્ત છે, જેનું લક્ષણ, ધ્ઉપચાગ છે. તેવા ભવ તે ભાવ જવ.

## (1) પાંચ ભાવા

ઓપશિમિક: -કર્મા વિદ્યમાન હોવા છતાં થાેડા સમય માટે તેમના ઉદયના સર્વથા અભાવ હાેવા તે પ્રકારના અધ્યવસાય તે ઔપશિમિક ભાવ. રાખ છવાયેલા અગ્નિ જેવી સ્થિતિ અહીં હાેય છે.

**ક્ષાયિકઃ** કર્મ'ના સર્વ'થાક્ષયથી ઉત્પન્ન થતા ભાવે**ા ક્ષાયિક** ભાવ કહેવાય. અહીં આત્માની નિર્મ'ળતા પ્રગટે છે.

**ક્ષાચાપરામિક:** કર્મોમાંથી કેટલાક ક્ષય પામ્યા હાય અને કેટલાક ઉપશાન્ત થયા હોય ત્યારે ઉપશમ અને ક્ષયના મિશ્રણથી ઉત્પન્ન થતા ભાવા તે ક્ષાચાપશમિક ભાવ.

અીદયિક ભાવ: - કર્મના ઉદય થવાથી ઉત્પન્ન થતા ભાવા તે ઓદયિક ભાવા કહેવાય છે.

**પારિણામિક ભાવ:** પરિણામ એટલે દ્રવ્યનું પાતાનું સ્વરૂપ. પરિણામથી ઉત્પન્ન થતા ભાવા તે પારિણામિક ભાવા કહેવાય.

[નાંધઃ- આ પાંચે ભાવાતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી અધ્યાય રઃ સૂત્ર ૧માં વર્ણું વ્યું છે.]

(૨) <sup>ર</sup>ઉપયોગ: સાકાર અને નિરાકાર બે રૂપે છે.

(૧) સાકાર ઉપયોગ:- જે બોધ ગ્રાહ્ય વસ્તુને વિશેષરૂપે જાણું તે સાકાર ઉપયોગ.

(ર) નિરાકાર ઉપયોગ:- જે બોધ ગ્રાહ્મ વસ્તુને સામાન્યરૂપે જાણે તે નિરાકાર ઉપયોગ.

સાકાર ઉપયોગ તે જ્ઞાન અને નિરાકાર ઉપયોગ તે દર્શન.

ભાવ જીવ આવા પારિલું મિક ભાવ તથા ઉપયાગથી સુક્ત હૈાય છે.

- (ર) અજીવ તત્વ: અજીવ એટલે ચેતના શક્તિ રહિત કે જ્ઞાનાદિ ઉપયોગ રહિત તત્વ. જીવ નથી તે અજીવ.
- (૧) નામ અજવ: કાઈપણ ચેતન કે અચેતનનું અજવ એવું નામ રાખવું તે નામ અજવ.
- (**ર) સ્થાપના અજવ:–** લાકડું–ચિત્ર મૂર્તિ આદિ સ્વરૂપે સ્થાપિત કરાયેલ તે સ્થાપના અજવ જાણવું.
- (3) દ્રવ્યઅજવ: દ્રવ્ય જવની માક્ક આ ભાંગા પણ શુન્ય જાણવા. કેમકે જીવ કદી અજીવ બનશે નહીં.
- (૪) ભાવ અજવ :- ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશા-સ્તિકાય, પુદ્દગલાસ્તિકાય, એ ચારના ગતિ-સ્થિતિ-અવકાશ અને સ્પર્શાદિ ચતુષ્ક એવા અનુક્રમે લક્ષણા છે.

ભાવ અજીવ આ ગત્યાદિ લક્ષણવાળા ધર્માસ્તિકાયાદિને ગણેલ છે.

- (3) આશ્રવ તત્વ: કમોને આવવાના દ્વાર રૂપ આશ્રવ તત્વ
- (૧) **નામાસ્ત્રવ:** જેનું 'આસ્ત્રવ' એ પ્રમાણે નામ કરાયેલું હોય તેને નામ–આસ્ત્રવ કહેવાય.
- (२) સ્થાપના આસ્ત્રવ: આસવનું કાેઈ ચિત્ર-મૂર્તિ વગેરે દારા સ્થાપના કરાઈ હાેય તે સ્થાપના આસવ. આસવના માગ આવવું અર્થ કરાે તાે ખારી-ખારણા પણ સ્થાપના આસવ રૂપ જ જણાવી શકાશે.
- (3) **દ્રવ્ય આસ્તવ:** (૧) શુલ અથવા અ**શુ**લ કર્મ પુદ્દગલાેતું આવવું ગ્રહણ કરવું તે દ્રવ્ય આસવ.
- (૨) મિથ્યાત્વ- અવિરતિ કષાય યાેગરૂપ ઉદયમાં નહીં આવેલા પરિણામા તે દ્રવ્યાસ્ત્રવ.
- (૪) ભાવ આસ્ત્રવ:- (૧) દ્રવ્ય આસવમાં કારણભૂત જવાના જે શુલ-અશુલ પરિણામ તે ભાવ આસવ.
  - (૨) મિથ્યાત્વ-અવિરતિ કષાય કે ચાેગના પરિણામ તે ભાવ આસ્ત્રવ.
- (૪) ભ'ધતત્વ: કર્મ પુદ્દગલાનું આત્માં સાથે ક્ષીર-નીર જોડાવું તે બંધ તત્વ તેના ચાર નિક્ષેપા આ રીતે છે
- (૧) નામ બ'ધ: જે કાેઇ વસ્તુનું નામ બ'ધ હાેય તે નામ · અ'ધ નિક્ષેપા જેમકે ઘરમાં પુરાવું - જેલમાં પુરાવું કે કમાેથી અ'ધાવું તે.

- (ર) સ્થાપના-બ'ધ :- ચિત્ર-મૂર્તિ આદિ દ્વારા અ'ધની સ્થાપના કરવી. જેમકે માહનીય કર્મ બેડી રૂપ કહ્યું. માહનીયથી અ'ધાયેલા જવ દર્શાવવા બેડી વાળા માનવ એવી આકૃતિ સ્થાપી અને કમે અ'ધનું આરાપણ કરવું તે સ્થાપના અ'ધ.
- (3) **દ્રવ્ય ખ'ધા:** (૧) બેડીરૂપ. જે થકી કતૃત્વ પરિણામ અને ક્રિયત્વ ભાવને અવરાધકતા પ્રાપ્ત થાય તે દ્રવ્ય બ'ધન.
  - (૨) આત્મા સાથે કર્મ પુદ્દગલાના સંબ'ધ.
- (૪) ભાવ અ'દા: પ્રકૃતિ રૂપ -જે જે કર્મોની જે-જે પ્રકૃત્તિ આત્મા સાથે બ'દાયેલી રહે તેને ભાવ બ'દા જાણવા. જેના પરિણામ સ્વરૂપે સ્વ-ભાવ [આત્માના પાતાના ભાવ] પરિણુમનમાં પ્રતિબ'દ્યકતા થાય છે.
  - (ર) દ્રવ્ય ભંધના કારણરૂપ આત્માના અધ્યવસાય.
  - (પ) સ'વર તત્ત્વ: જેના વહે આવતા કર્મ રાહાય તે સ'વર તત્ત્વ.
- (૧) **નામ સ'વર:** કાઇપણ વસ્તુનું સ'વર એવું નામ આપવું તે 'નામ સ'વર'
- (૨) સ્થાપના સ'વર:- ચિત્ર-મૃતિ વગેરે દ્વારા સ'વરની. સ્થાપના કરવામાં આવે તે સ્થાપના સ'વર. સ'વર એટલે રાેકવું અર્થ જ ગ્રહણ કરાે તાે ''પ્રવેશખંધિ'' એ નામ સ'વર રૂપ ગણાશે અને ''રેડ સિગ્નલ કે ફાટક વગેરે સ્થાપના સ'વર રૂપ ગણાશે.
- (3) **દ્રવ્યસ વર:** જે દ્વારા કમ'ને આવવાના દ્વારા રાેકાય તે. દ્રવ્યસ વર સમિતિ–ગુપ્તિ–પરિષહ–ચતિ ધમ'–ભાવના ચરિત્ર થકી જે શુભાશુભ આશ્રવ રાેકાય તે દ્રવ્યસ વર **જા**ણવાે.
- (૪) **લાવસ વર:** (૧) સમિતિ ગુપ્તિ પરિષહ યતિધમ લાવના અને ચારિત્રના પરિણામાના પ્રાપ્ત થયેલા જીવ દ્વારા સમજ-પૂર્વ ક આશ્રવ નિરાધના લાવ તે લાવસ વર.
  - (ર) દ્રવ્યસ વર માટેના અધ્યવસાય.
- (१) નિજ'રાતત્વ: આત્માએ પૂર્વે બાંધેલા કર્મોને તપ વગેરે દ્વારા આત્મા થકી છૂટા પાડવા તે નિજ'રા તેના ચાર નિક્ષેપા.
- (1) નામનિજ'રા:- જે કાેઇ વસ્તુકે વ્યક્તિનું નામ નિજ'શ આપવામાં આવે તેને નામ-નિર્જરા જાણવી.

- (2) સ્થાપના નિર્જરા: ચિત્ર-મૂર્તિ વગેરે સાધના થકી નિર્જરાની સ્થાપના કરવી. વસ્તુમાં તેવું આરાપણ કરતું. જેમકે મંદિર કે ઉપાશ્રય નિર્જરા સ્થાનક ગણ્યા. કારણ કે ત્યાં ધર્મકિયા થકી નિર્જરા માટે તે તે સ્થાનાની સ્થાપના કરાઈ છે.
- (3) દ્ર**ેથનિજરા:** (૧) માક્ષના હેતુ રહિત અકામ નિજરા તે. તે દ્રવ્ય નિજરા.
  - (ર) શુભાશુભ કર્માના દેશથી ક્ષય થવા તે દ્રવ્ય નિજ'રા.
- (4) ભાવનિજ'રા:- (૧) સમ્યગ્જ્ઞાનાદિ ઉપદેશ અનુષ્ઠાન પૂર્વ-કની સકામ નિજ'રા.
  - (ર) કર્માના દેશ ક્ષય માટે આત્માના અધ્યવસાય તે ભાવનિર્જ રા.
  - (૭) માક્ષતત્વ: સર્વ કંમીથી સર્વથા મુક્ત થવું તે માક્ષ.
- (1) નામ માક્ષ: કાઈ પણ જવ-અજવાદિનું માક્ષ નામ આપીએ તાતે "નામ-માક્ષ" કહેવાય. બીજા અર્થમાં માક્ષને મુકાવું એમ ગણીએ તા જવ કે અજવનું "ખ ધનથી મુકાવું" તેને જે નામે ઓળખાવાય તે સંત્રાને 'નામ-માક્ષ' કહેવાય.
- (2) સ્થાપના માક્ષ: મોક્ષના સ્વરૂપની સ્થાપના તે "સ્થા-પનામાક્ષ" બીજા શબ્દામાં કહીએ તાે જે કાઈ જીવ કે અજવ જે ભાવે મુક્ત જણાવ તે સ્વરૂપનું ચિત્ર-મૂર્તિ દ્વારા સ્થાપન કરવું તે.
  - (3) દ્રવ્યમાક્ષ :- ખંધનથી છુટકારા તે દ્રવ્યમાક્ષ.
- જીવ અથવા અજીવના અન્ય દ્રવ્યથી સંયોગા કે સંખ'ધથી જેટલા અળગા કરાય તે માક્ષ.
- (4) ભાવમાસ :- સર્વથા કર્મના ક્ષય કે દ્રવ્ય માક્ષમાં કારણ રૂપ જે આત્માના પરિણામ કે સિદ્ધત્વની પરિણતિ તે ભાવ-માક્ષ જાણવા
- નાંધ:- [જીવાદિ સાત તત્વાના ચારે નિક્ષેપા ઉપરાંત પૂ સિહ સેનીય તત્વાર્થ ટીકા મુજબ તત્ શબ્દથી સમ્યગ્દશ નાદિ ત્રણેના પણ ચારે નિક્ષેપા સંભવે છે]
- (1) સમ્યગ્દરા ન :- ભવિજીવના જે મિથ્યા દર્શન પુદ્દગલા સમ્યગ્દર્શન વડે શુદ્ધિને પ્રાપ્ત કરે છે. તેને દ્રવ્યનિક્ષેપ સમજવા. આ દ્રવ્ય નિક્ષેપ વિશુદ્ધ આત્મપરિણામ પૂર્વ કના હાય તે **ભાવનિક્ષેપ**

- (2) સ+યગ્રાન :- જીવની અનુપયુક્ત અવસ્થા તે દ્રવ્ય (જ્ઞાન) નિક્ષેપ ભાષુવા અને ઉપયાગ–પરિષ્કૃતિ યુક્ત વિશેષાવસ્થા તે ભાવ (જ્ઞાન) નિક્ષેપ.
- (3) સમ્યક્ચારિત્ર: અભિ કે ભિવ જીવાની અનુપયાગ પૂર્વકના ક્રિયા –અનુષ્ઠાન તે દ્રવ્ય (ચારિગ) નિક્ષેપ. આગમ પૂર્વક અને ઉપયાગ સહિતનું ક્રિયા અનુષ્ઠાન તે ભાવ (ચારિગ) નિક્ષેપ.

પ્રકારાન્તરથી નામ સ્થાપનાદિ ના નામ દ્રવ્ય-સ્થાપના દ્રવ્ય-દ્રવ્ય દ્રવ્ય અને ભાવ દ્રવ્ય એવા ત્યવહાર પણ થાય છે

- (1) નામ દ્રવ્ય: કાઇ પણ જીવ કે અજીવની ''દ્રવ્ય'' એવી સંજ્ઞા કરવી તે નામ દ્રવ્ય કહેવાય છે.
- (2) સ્થાપના દ્રવ્ય: કાઇ કાષ્ઠ-પત્થર-ચિત્ર વગેરમાં આ દ્રવ્ય છે એ પ્રમાણે સ્થાપના કરવી. તે સ્થાપના દ્રવ્ય. જેમ કે દેવતાને ઓની મૂર્તિમાં આ ગણેશ છે આ વિષ્ણુ છે. તેમ સ્થાપના કરવી.
- (3) દ્રવ્ય દ્રવ્ય :- ધર્મ-અધર્મ-આકાશ વગેરમાં કેવળ બુિલ થકી ગુણ-પર્યાય રહિત કાઈ પણ દ્રવ્યને દ્રવ્ય દ્રવ્ય કહે છે. કેટલાંકનું કહેવું એમ છે કે દ્રવ્ય નિક્ષેપની અપેક્ષાએ દ્રવ્ય માત્ર પુદ્દગલ દ્રવ્યને જ સમજવું. [આ સંબ'ધે પાંચમાં અધ્યાયમાં ૨૫ અને ૨૬મું સૂત્ર કહ્યા अगव स्कन्धाश्च તથા संवात भेदेभ्य उत्पद्यन्ते આ બે સૂત્ર થકી પુદ્દગલના વિશેષ ખુલાસા મળશે.]
- (4) ભાવ દ્રવ્ય :- પ્રાપ્તિ રૂપ લક્ષણથી યુક્ત અને ગુણ પર્યાય સહિત ધર્મ-અધર્મ આઠાશ-પૃદ્દગઢને ભાવદ્રવ્ય કહેવાય છે.
- ☐ કેટલીક શ'કા :- (૧) સૌ પ્રથમ દ્રવ્ય નિક્ષેપ લેવા જોઈએ કેમ કે દ્રવ્યના જ નામ–સ્થાપનાદિ નિક્ષેપ કરવામાં આવે છે.

સમાધાન :- સમસ્ત લાેક વ્યવહાર સંજ્ઞા અર્થાત્ નામથી ચાલે છે. માટે નામ નિક્ષેપ પ્રથમ ગ્રહણ કર્યાે. સ્તુતિ-નિ'ઢા, રાગ-ઢેષ વગેરે અધુ નામ-આધીન છે.

જેનું નામ નક્કી થયું તે મુજબ જ તેની સ્થાપના થાય છે. તેથી નામ પછી સ્થાપનાનું ગ્રહણ કર્યું.

દ્રવ્ય અને ભાવ પૂર્વોત્તર કાલવતી છે તેથી પહેલા દ્રવ્ય અને પછી ભાવનું ગ્રહેણ કરવું ચાગ્ય જ છે. ની કટતાની અપેક્ષાએ વિચારા તા ભાવ પ્રધાન તત્ત્વ છે. કેમ કે ભાવની વ્યાખ્યા બીજા દ્વારા થાય છે. ભાવથી નજીક દ્રવ્ય છે. તેમજે તે ખંનેના સંખંધ છે. સ્થાપના તે પૂર્વે રાખી કેમ કે અતદ્રરૂપ પદા- થમાં તદ્રખુદ્ધિ કરાવવામાં તે પ્રધાન કારણ છે. તેની પૂર્વે નામનું ચહ્લ કર્યું કેમ કે તે ભાવથી વધુ દ્વર છે.

**શ'કા ર**: — જીવાદિના ચાર નિક્ષેપ થાય જ નહીં કેમ કે નામ— નામ છે. સ્થાપના નથી. જો સ્થાપના માના તા તે નામ નથી.

સમાધાન: લોક વ્યવહારમાં એક જ વસ્તુમાં નામ વગેરે ચાર વ્યવહાર જોવા મળે છે. મહાવીર નામના માણસ છે, મૂર્તિમાં મહા-વીરની સ્થાપના છે. તે માટે ઘડાતા પત્થરને સ્થાપના પૂર્વે મહાવીર તરીકે લોકા સ્વીકારે છે તેમજ ભાવિ પર્યાયની ચાગ્યતાથી પણ મહાવીર એવા સ્વીકાર થાય છે.

વળી નામને આપણે સ્થાપના કહેતા જ નથી કે સ્થાપનાને નામ કહેતા નથી ચારે વ્યવહાર સ્વત: એક વસ્તુમાં ઘટાવાય છે.

શંકા 3: – ભાવનિક્ષેપમાં જ તે ગુણ જોવા મળે છે. તેથી ભાવ નિક્ષેપ જ સત્ય માનવા જોઇએ.

સમાધાન: - આવું માનવાથી નામ સ્થાપના અને દ્રવ્યથી થતા તેમજ લાક વ્યવહારાના જ લાપ થઈ જશે. લાક વ્યવહાર અહુધા નામાદિ ત્રણ નિક્ષેપાથી જ ચાલે છે તેથી કૃત્રિમ હાવા છતાં ત્રણે નિક્ષેપાના લાપ ન કરાય.

卐

### [8] સ'દબ<sup>°</sup> આગમ સ'દબ<sup>°</sup>

卐

जत्थ य जं जाणेज्जा निक्खेवं निक्खिये निखसेसं जत्थवि अ न जाणेज्जा चउकगं निक्खिवे तत्थ

आवस्सयं चडिवहं पण्णतं, तं जहा नामावस्सयं ठवणावस्सयं दब्बा वस्सयं भावावस्सयं.-अनुयेश द्वारसूत्र सूत्रः८

卐

## [9] પદ્ય

卐

(૧) નામ સ્થાપના દ્રવ્ય ભાવે સાત તત્વ વિચારણા નિક્ષેપ સખ્યા ચાર કહી છે સર્વભાવે ભાવવા દ્રવ્યથી જીવ દ્રવ્ય નથી ને છે વળી ઉપચારથી ગુરુ ગમકારા જ્ઞાનધારા જાણવી બહુ પ્યારથી.

(ર) નામ સ્થાપન દ્રવ્ય ભાવરૂપ જે છે ચાર નિક્ષેપ તો સર્વતત્વ તથા જ અર્થ સઘળાં તે જાણવા સાધન તો જે છે નામ પરંપરાગત છતાં નિર્જુણી નિક્ષપને આરોપેલ જ સ્થાપના પ્રથમ છે ભાવાથી છે દ્રવ્ય તે.

'फ़ [10] નિ*ષ્ક*ષ'

卐

આ સૂત્ર દ્વારા આ રીતે અધાં તત્વાના નિક્ષેપાનું જ્ઞાન મેળવી કે તત્સં અંધિ વિચારણા કરતા વ્યવહારથી નામ અને સ્થાપનાને જાણવા—પ્રમાણુ માની તે રીતે વર્ત કરવું અને નિશ્ચયથી ભાવ નિક્ષેપને જાણવા.

જેના પરિણામે જીવન વ્યવહાર કેમ ચલાવવા અને લક્ષ્ય શું રાખવું તેનું જ્ઞાન થશે. જેમ કે ભગવંતનું સ્મરણ નામ નિક્ષેપાથી થશે. વંદનાદિ ભક્તિ સ્ત્રાપના નિક્ષેપ સામે થશે. પણ તે સ્વરૂપની પ્રાપ્તિમાં ભાવ નિક્ષેપાની સમજ થકી શુદ્ધ આત્મ દ્રવ્ય પ્રગ્રટાવવું તે નિશ્ચય સમજ રહેશે.

-0-0-0-0-0-

અધ્યાય:-૧ સૂત્ર : ૬

卐

[1] સૂત્રહેતુ

卐

જ્વાદિ તત્વાને જાણવા માટેના ઉપાયા અથવા સાધના આ સુત્રમાં દર્શાવાયા છે.

卐

[2] સૂત્ર : મૂળ

卐

प्रमाण नयैरधिगमः

卐

[3] સૂત્ર : પૃથફ

卐

प्रमाण नयैः अधिगमः

5

[4] સૂત્રસાર

45

પ્રમાણુ અને નયા વડે [તત્વાના] અધિગમ એટલે કે બાધ થાય છે.

#### 卐

### [5] શબ્દ ગ્રાન

- (૧) પ્રમાણ:-(૧) જેના કાશ પદાર્યના બાધ (જ્ઞાન) યથાથ રૂપે થાય છે તેને પ્રમાણ કહેવાય છે.
- (ર) જેનાથી વસ્તુના નિત્ય અનિત્ય આદિ અનેક ધર્મોના નિર્ણુયાત્મક બાધ થાય તે પ્રમાણ.
- (૨) નય: (૧) શાસ્ત્રરૂપ પ્રમાણુથી જ્ઞાત એટલે કે જાણેલા પદાર્થના એક દેશ (અંશ) જેના દ્વારા જણાય તેને નય કહેવાય છે.
- (ર) જેનાથી વસ્તુના નિત્ય આદિ કાઈ એક ધર્મ ના નિર્ણ્યાત્મક બાધ (જ્ઞાન) થાય તે નય.
  - (3) અભિગમ: બાેધ અથવા અધિક જ્ઞાન તે અભિગમ.

卐

## [6] અનુવૃત્તિ

4

जीवा जीवास्त्रव बन्ध संवर निर्जरा मेश्कास्तत्वम्

卐

[7] પ્રબાધ ટીકા

卐

જે જીવાદિ પદાર્થોના તત્વને જાણ્યા-જેના ન્યાસ-નિક્ષેપ સમજ્યા તેના વિસ્તારથી અધિગમ પ્રમાણ અને નય દ્વારા થાય છે.

પ્રમાણ અને નય બ'ને જ્ઞાન સ્વરૂપ છે. કેમકે જેનાથી વસ્તુના નિર્ણયાત્મક બાધ થાય તેને જ્ઞાન કહે છે. પ્રમાણ અને નય દ્વારા કાઈ પણ વસ્તુના નિર્ણાયત્મક બાધ થઈ શકતા હાવાથી તેને જ્ઞાન સ્વરૂપ જ ગણ્યા છે. તે પ્રમાણ અને નયના સ્વરૂપની અહીં વિચારણા કરવાની છે.

### ૦ પ્રમાણનું સ્વરૂપ :-

□ સમ્યગ્જ્ઞાન પ્રમાણ સ્વરૂપ છે. [तेथी જ તત્વાથ'ના સૂત્ર– સ્થી જ્ઞાનના લેદ રૂપે ચર્ચા કરતા સૂત્ર–૧૦માં तत् प्रमाणे લખ્યું છે.

🗌 જેના વહે પદાર્થના બાધ યથાર્થ રૂપે થાય છે તેને પ્રમાણ કહે છે.

☐ प्रमीयतेऽनेन इति प्रमाणम् के वर्डे वस्तु अराअर कछाय तेने प्रभाषु ४छेवाय छे.

પ્રમાણનયમાં પ્રમાણનું લક્ષણ જણાવતા લખ્યું છે. "स्व पर व्यवसायि ज्ञानं प्रमाणम् स्व स्व३५ने। अने पर પढार्थीने। निश्चय ४३ तेवुं के ज्ञान तेने प्रभाण ४६ છે.

અભિમત [ઇષ્ટ] વસ્તુના સ્વીકાર અને અનભિમત [અનિષ્ટ]

વસ્તુના પરિહારમાં સમર્થ પ્રમાણુ છે. તેથી પ્રમાણુ જ્ઞાન સ્વરૂપ જ છે. પરંતુ જે અજ્ઞાન સ્વરૂપ છે તે પ્રમાણુ થઈ શકે નહીં. આવા પ્રમાણુના પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ બે લેદ છે જિએો અધ્યાય: ૧ સૂત્ર-૧૧–૧૨]

- ૦ પ્રમાણના ભેદ :-
- (૧) મત્યક્ષ મમાણુ :- अक्षं प्रतिगतं नाम अधीनतया उत्पन्न-આત્માની આધીનતાથી જે ઉત્પન્ન થાય તે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ જાણવું. [નોંધ:- આ તત્પુરુષ સમાસ છે. અવ્યયી ભાવ સમાસ નથી]
- (२) **५रे। क्ष भ्रमाणु**: अक्ष व्यापार निरपेक्षं मनेवियापारेण असाक्षात् अर्थ परिच्छेदं. आत्म व्यापारनी अपेक्षारिकत भनेवियापारथी क असाक्षात् अर्थनुं लेषिक के ज्ञान ते परीक्ष ज्ञान.

[જૈન દર્શનાનુસાર પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ અને પ્રકારના પ્રમાણ સમાન મહત્ત્વના છે]

5 નાસ્તિક-બોંદ્ધ-નૈયાયિક-મીમાંસક-વૈશેષિક આદિ મતાનુસાર પ્રમાણના લેદામાં પ્રત્યક્ષ-અનુમાન-આગમ-ઉપમાન-અર્થાપત્તિ-અલાવ-સંભવ-ઐતિલ્ય-પ્રાતિલ વગેરે પ્રમાણાના સમાવેશ થાય છે. પરંતુ આ બધા પ્રમાણા પ્રત્યક્ષ કે પરાક્ષમાં જ સમાવાઈ જાય છે.—

- (૧) પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ: આ પ્રમાણની ચર્ચા અહીં કરેલી જ છે.
- (ર) અનુમાન મમાણ: આગમ મમાણ: આ બ'ને પ્રમાણે પરાક્ષ પ્રમાણના જ લેઠા છે જે અંગે અહીં ચર્ચા કરી છે.
- (3) ઉ**પમાન પ્રમાણ :** ઉપમાનમાં સાદેશ્ય ભાવ લેવામાં આવે છે. જે ભાવ પ્રત્યભિજ્ઞામાં પણ છે જ અને પ્રત્યભિજ્ઞા ભેદના સમાવેશ પરાક્ષ પ્રમાણમાં થઈ જ જાય છે.
- (૪) અર્થાપત્તિ: આ પ્રમાણાનુસાર એક પ્રકારે અનુમાન બાંધ-વામાં આવે છે. જેમકે દેવદત્ત સત્રે ખાતા નથી છતાં તે શરીરે ત દુરસ્ત રહે છે. માટે તે રાત્રે ખાતે હાવા જોઈએ. તેને અર્થાપત્તિ કહે છે.
- ં આ એક પ્રકારે અનુમાન છે, તેના સમાવેશ પરાક્ષ પ્રમાણમાં થઇ જાય છે.
- (૫) અભાવ મમાણ: પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી વસ્તુ છે કે નહીં મતલબ સત્—અસત્ પણું નક્કી થઈ જાય છે. એકના સ્વીકાર કરતા બીજાના પરિહાર નિશ્ચિત થઈ જાય છે. એટલે "અભાવ પ્રમાણ" ને અલગ દર્શાવવાની જરૂર નથી.

દ્રવ્ય-ક્ષેત્રાદિને આશ્રીને ઘટાવા તા પરાક્ષ પ્રમાણુથી પણ અભાવ પ્રમાણ નક્કી થઈ જશે. જેમકે તે જગ્યાએ ઘડાના અભાવ છે. એ વાત સ્મરણ પ્રમાણુથી નક્કી થઈ જશે.

"તે જ ઘડાના અભાવવાળું આ સ્થળ છે." આ વાત પ્રત્યભિજ્ઞાન પ્રમાણુથી નક્કી થઈ જશે.

જે અગ્નિવાળું નથી ત્યાં ઘૂમાડાના અભાવ છે. તેવું તર્ક પ્રમાણ્યી નક્કી થઈ જશે.

આ દ્રહમાં અગ્નિ નથી માટે ધૂમાડાના અભાવ છે, તેમ અનુમાન પ્રમાણથી નક્કી થઈ જશે.

તા પછી અસાવ પ્રમાણની પ્રવૃત્તિ જ કયાં થવાની ?

- (१) સંભવ પ્રમાણુ :- આ પ્રમાણુ પંણુ અનુમાન રૂપ જ છે. જેમ બે શેરના એક કિલાગ્રામ ગણાતા હતા તા આ બે શેર પણુ ૧ કિલાગ્રામ બરાબર થશે તેવા સંભવ છે. આવું અનુમાન પ્રમાણથી નક્કી થઇ શકશે.
- (૭) અતિહ્ય મમાણ: આ પ્રમાણ એવા પ્રકારની વાત કરે છે કે જેમાં કલ્પીત પણ જણાય જેમકે "આ વટવૃક્ષમાં ચક્ષ રહે છે." આ વાત કેવળ પર પરાથી જણાય છે તે માટે કાઇ પ્રમાણ નથી માત્ર વૃદ્ધ કથન છે વળી મૂળ વકતાનું પણ જ્ઞાન નથી.

આ પ્રમાણ શંકાવાળું હોવાથી માન્ય થઈ શકે નહીં. કેમકે તેમાં તેમાં મૂળ વક્તાનું જ્ઞાન નથી, કદાચ આ વચન આપ્ત વચન હોય તેો આગમ પ્રમાણ ગણાય અને તેના સમાવેશ પરાક્ષ પ્રમાણમાં થઈ જશે.

(૮) માતિલ મમાણ: – જેમાં ઇન્દ્રિય હેતુ તથા શખ્દના વ્યાપારની અપેક્ષા રખાતી નથી કેવળ મના કલ્પના જ છે. જેમકે મારા પર આજે કદાચ અકસ્માત જ રાજાની કૃપા થશે. આવા પ્રકારનું જ્ઞાન તે પ્રાતિભ પ્રમાણ કહ્યું. તે ઇન્દ્રિય જન્ય ન હોવાથી માનસ પ્રત્યક્ષમાં જ સમાવાશે.

આમ મમાણુ મત્યક્ષ અને પરાક્ષ બે જ છે.

४

- (૧) પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ :- જે સ્પષ્ટ જ્ઞાન છે તે પ્રત્યક્ષ છે.
- જે જ્ઞાનાવરણ અને અંતરાય તેના ક્ષયોપશમ કે ક્ષયથી સ્પષ્ટ વિશિષ્ટ જે જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય તેને પ્રત્યક્ષ જાણવું. જેમ બાળકને ટી.વી. વિશે શાબ્દિક ખ્યાલ આપે તા માત્ર ઝાંખી થાય, પણ સીધું જ ટી.વી. લાવીને દેખાડાય તા સ્પષ્ટ બાેલ થશે.

આવું પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુ બે પ્રકારે છે.

- (૧) સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ : વ્યવહાર યાગ્ય સ્પષ્ટ જ્ઞાન. ચક્ષુ વગેરે બાહ્ય ઇંદ્રિયાની અપેક્ષાથી ઇષ્ટમાં પ્રવૃત્તિ રૂપ અને અનિષ્ટમાં નિવૃત્તિ રૂપ મુશ્કેલી વિના જેનાથી જ્ઞાન થાય તે સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષજ્ઞાન.
- (૨) પારમાર્થિષ્ક પ્રત્યક્ષ :- ઇન્દ્રિય કે મનની અપેક્ષા વિના આત્માના સોનિધ્યથી જે જ્ઞાન થાય તે. આ જ્ઞાન કાેઈપણ અપેક્ષા રાખતું નથી અહીં માત્ર જ્ઞાનને આવરક વસ્તુના નાશની જ અપેક્ષા છે.

પશ્મ અર્થમાં જે હાેય તેને પારમાર્થિક જાણવું. જેમ કે આત્માની નજીક માગની અપેક્ષા રાખવાવાળું અવધિ આદિ જ્ઞાન.

[नेांध :- પ્રત્યક્ષ પ્રમાણની વ્યાખ્યામાં अक्ष એટલે ઇન્દ્રિય અર્થ કર્યો તે સાંવ્યવહારિકમાં લાગુ મડશે પણ પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષમાં अक्ष એટલે જીવ અર્થ લેવા તેમ न्यायावतारमां જણાવેલ છે. अक्ष शब्दा जीव पर्याय:]

## ૦ સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ પણ બે પ્રકારનું છે–

- (૧) ઇંદ્રિય નિખ'ધન :- સ્પર્શ-રસ-ઘાલુ- ચક્ષુ અને શ્રેાત એ પાંચ ઇત્દ્રિયાથી ઉત્પન્ન થતું સ્પર્શ-રસ-ગ'ધ-રૂપ-શાબ્દનું જે ગ્રાન તે ઇન્દ્રિય નિખ'ધન પારમાર્થિક પ્રમાણ કહેવાય છે. [સરખાવા અધ્યાય-ર સૂગ: ૨૧]
- (ર) અનિન્દ્રિય નિધા ધના :- જે મનથી ઉત્પન્ન થનારું છે. અથવા જેમાં મનની મુખ્યતા છે તેને અનિન્દ્રિય નિખધન પારમાર્થિક પ્રમાણ કહે છે. [સરખાવા અધ્યાય ર સૂત્ર : ૨૨]

સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ પ્રમાણના આ ખેને ભેદાે પણ અજિલ ચાર–ચાર ભેદાે ધરાવે છે (૧) અવગ્રહ: – ઇન્દ્રિય દ્વારા વસ્તુના પ્રથમ સામાન્ય બાધ થવા તે અવગ્રહ

કાઈપણ જ્ઞાન કરનાર પુરુષને પ્રથમ સામાન્ય અને વિશેષાત્મક કાઈપણ પદાર્થ અને ચક્ષુના ચાગ્ય નિપાત થાય છે. જેમકે "મે' આવું કંઇક જોયું" ત્યાર પછી તે વસ્તુ છે એવું દર્શન (જ્ઞાન) થાય. ત્યાર પછી આ તે વસ્તુ છે તેવું વિશેષ ભાન થાય તે અવગહ.

(ર) ઇહા:- વસ્તુ પરત્વે નિશ્ચયગામી વિશેષ પરામર્શ તે ઇહા.

અવગહ જ્ઞાનથી ગહેલું કરેલા પદાર્થ સંખંધી વિશેષ આકાંક્ષા તે ઇહા. જેમકે આ મનુષ્ય છે. પણ તે દક્ષિણના હશે કે ઉત્તરના તેવી શંકા થવી પછી દક્ષિણના હોવા જોઇએ. તેમ નક્કી થાય તેઇહા.

(૩) અવાય:- ઇહાથી થયેલા જ્ઞાનના પૂર્ણ નિર્ણય થવા તે અવાય.

જેમકે ઇહાથી આ દક્ષિણના હાવા જેઈએ. તેમ વિચાર્યું પણ ચથાર્ય નિર્ણય કરીએ કે આ દક્ષિણના જ મનુષ્ય છે. તા આવા નિર્ણય તે અવાય.

(૪) **ધારણા** :- અવાય ખાદ જ્ઞાનનું દેઢ થવું જેથી **લવિષ્યમાં** પણ સ્મરણ થઈ શકે તે ધારણા.

અવાય નિશ્ચિત અવસ્થાને પામે અને કાલાન્તરે સમરણ ચાગ્ય અને તે ધારણા.

- 🛘 પારમાર્થિ'ક પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુના પેટા લેદા આ પ્રમાણે છે–
- (૧) વિકલ પારમાર્થિક- પદાર્થના અપૂર્ણ બાધ કરાવે તે વિકલ પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ જાણવું.
- (ર) સકલ પારમાર્થિક પદાર્થના સંપૂર્ણ બાધ કરાવે તે સકલ પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ જાણવું. (તે કેવળજ્ઞાન છે.)

વિકલ પારમાથિ'કના પણ બે લેદ છે.

- (૧) અવધિવિકલ (૨) મન: પર્યવ વિકલ
- (ર) પરાક્ષ મમાણ: વ્યાખ્યા મુજબ તા પરાક્ષને અસ્પષ્ટ પ્રમાણ કહ્યું છે. પણ પ્રત્યક્ષથી ઉલટું તે પરાક્ષ પ્રમાણ જાણવું.
  - 🗌 પરાક્ષ પ્રમાણના લેદો:-
  - (૧) સ્મરણ: સંસ્કારની જાગૃતિથી ઉત્પન્ન થનાર અને અનુ-ભવેલા પદાર્થને વિષય કરનાર એવા સ્વરૂપવાળું જે જ્ઞાન તે સ્મરણ.

સ્મરા પ્રમાણમાં પૂર્વ અનુભવેલી વસ્તુના ખ્યાલ આવે છે. જેમ કે તે તીર્થ કર પ્રતિમા આ છે એવું જે જ્ઞાન તે સ્મરાયુનું સ્વરૂપ છે.

(ર) પ્રત્યભિજ્ઞાન :- કાઇપણ પ્રમાણ દ્વારા જે વિશ્વાસ પેદા થાય છે. તેને અનુભવ કહે છે. તે અનુભવ અને પૂર્વોક્ત સ્મરણ એ ખંને દ્વારા પ્રત્યભિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે.

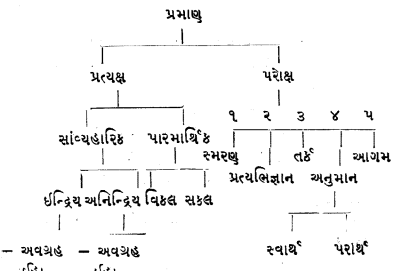
ખાવાયેલી વસ્તુ હાથ આવે ત્યારે "તે જ આ પ્રતિમા છે." તવું જ્ઞાન સ્ક્રે તેને પ્રત્યભિજ્ઞાન કહે છે.

(3) તાર્ક :- જે વસ્તુ જેના વગર રહેતી નથી તે વસ્તુનો તેની સાથેના ત્રિકાલ વ્યાપી સંખંધના નિશ્ચય તે તર્ક. જેમકે ધૂમ છે ત્યાં અગ્નિ છે. એન્ટેના છે ત્યાં ટી. વી. છે. આવા નિયમ જાણનાર એન્ટેના જોઇ ટી. વી.નું અનુમાન કરી શકે.

સ્મરણમાં અનુભવ કારણ અને છે. પ્રત્યભિજ્ઞાનમાં સ્મરણ અને અનુભવ ખ'ને કારણરૂપ છે. તર્કમાં અનુભવ સ્મરણ અને પ્રત્યભિજ્ઞાન ત્રણે જ્ઞાના કારણ રૂપ છે.

- (૪) અનુમાન વસ્તુના અનુમાન માટે વસ્તુને છેાડીને નહીં રહેનાર એવા પદાર્થ જેને હેતુ કહેવામાં આવે છે. તેનું ભાન થવું એઇએ. જેમકે ધુમાડા જેતા ત્યાં અગ્ની હશે તેવું અનુમાન થાય.
- -o- સ્વાર્થ અનુમાન :- માત્ર હેતુને જેવાથી આત્મગત જે બાધ થાય છે તેને સ્વાર્થાનુમાન કહે છે. જેમકે ધુમાડા જેતાં અગ્ની હાય તેવા બાધ થવા.
- -૦- પરાર્થ-અનુમાન :- આવા જે બાધ થયા હાય તે બીજાને જણાવવા માટે જે શખ્દ પ્રયાગ કરવામાં આવે તે પરાર્થાનુમાન જાણવું.
- (૫) આગમ પ્રમાણ :- આપ્ત મનુષ્ય કે પ્રમાણિક પુરુષના વચનથી ઉત્પન્ન થયેલ અર્થ જ્ઞાન તે આગમ.

અહીં આપ્તની વ્યાખ્યા કરતા જણાવે છે કે કહેવા ચાગ્ય વસ્તુને ચથાર્થ ભાષે અને ભાષ્યા પ્રમાણું જે કહે તે આપ્ત. આવા પ્રમાણિક પુરુષનું વચન જ અવિસ'વાદિ હોય છે.



- કહિ! કહિ!
- અવાય અવાય
- ધારણા ધારણા

#### 🔲 નયનું સ્વરૂપ:-

- ૦ વસ્તુને પૂર્ણ રૂપે ચહા કરવી તે પ્રમાણ અને તેના એક અ શને ગહુણ કરવા તે નય.
- ૦ એક જ વસ્તુ પરત્વે જુદી જુદી દૃષ્ટિએ ઉત્પન્ન થતા જુદા જુદા યથાર્થ અભિપ્રાયા કે વિચારા ને નય કહેવામાં આવે છે.
- ૦ વસ્તુના અનેક ધર્મા હોય છે તેમાંથી કાઈ એક ધર્મ દ્વારા વસ્તના નિશ્ચય કરવામાં આવે ત્યારે તેને નય કહેવાય છે.
- ૦ શ્રુતજ્ઞાનરૂપ પ્રમાણ અનંત ધર્મવાળી વસ્તુને ચહુણ કરે છે તે અનંત ધર્મામાંથી કાઈ એક ધર્મને જાણવાવાળું જ્ઞાન નય કહેવાય છે.
- ૦ ખીજા અ શાના પ્રતિક્ષેપ [અનાદર કે નિષેધ] કર્યા વિના વસ્તુના પ્રકૃત એક અંશને ગહેણ કરનાર અધ્યવસાય વિશેષ તે નય.

[નાેંધ:– નયના ભેદો વિશે સૂત્ર ૧:૩૪માં જણાવેલ જ છે<sup>.</sup> છતાં અહી' નયના ભેદોની સામાન્ય સમજ રજૂ કરેલ છે.]

વસ્તુના ધર્મા અનેક હાવાથી નયા પણ અનેક હાઈ શકે છે પણ અહીં કેટલાક ખાસ નયાની ચર્ચા કરેલ છે. અધ્યાય: ૧ સૂત્ર: ૩૪માં સાત નયાના ઉલ્લેખ છે.]

#### લેદ પ્રકાર-૧

સાનનય-જે અભિપ્રાય જ્ઞાનથી સિદ્ધિ ખતાવે છે તેને જ્ઞાનનય કહે છે. ક્રિયાનય:-જે અભિપ્રાય ક્રિયાથી સિદ્ધિ ખતાવે છે તે ક્રિયાનય કહે છે. મકાર બીજો

- (૧) નિશ્ચયનચ:- જે દૃષ્ટિ વસ્તુની તાત્વિક અર્થાત્ મૂળ સ્વરૂપને સ્પર્શે તે નિશ્ચય નય. જેમકે જીવ સચ્ચિદાન દ રૂપ છે.
- (२) વ્યવહાર નય: જે દિષ્ટ વસ્તુની સ્થૂળ કે બાહ્યાવસ્થા તરફ લક્ષ ખેંચે છે. તે વ્યવહારનય. જેમકે જીવ કર્મ બહ્ન છે તેના કાઈ પણ ઉદાહરણ.

મકાર ત્રીજો:- પ્રમાણનયતત્વાલાકાલ'કાશમાં નયના મુખ્ય બે લેદા કહ્યા.

- (૧) વ્યાસનય: વિસ્તાર રૂપ નયને વ્યાસનય કહે છે. જો. નયના વિસ્તારથી ભેદ કરવામાં આવે તો તે અનંત થશે. કેમકે વસ્તુમાં અનંત ધર્મ છે અને એક એક ધર્મને જાણવા માટે એક એક નય હાય છે તેથી વ્યાસનયના ભેદાની સંખ્યા નિર્ધારિત થઇ શકે નહીં.
- (૨) સમાસનય: સંક્ષેપ રૂપ નયને સમાસનય કહેવામાં આવે છે. આ સમાસનયના પણ બે લેક છે.
- [1] **દ્રવ્યાચિ'ક :** દ્રવ્યને મુખ્ય રૂપથી વિષય કરવાવાળું દ્રવ્યાથિ'ક નય છે. દ્રવ્ય એટલે મૂળ પદાર્થ.

દ્રવ્યાર્થિક નય સામાન્યગાહી છે. માત્ર શુદ્ધ ચેતના તરફ ધ્યાન અપાય ત્યારે તે દ્રવ્યાર્થિક નય સમજવા.

[2] પર્યાયાથિ ક નય : પર્યાયને મુખ્ય રૂપથી વિષય કરવાવાળા પર્યાયાર્થિ કનય છે.

દ્રવ્યના પરિણામને પર્યાય કહેવાય છે જેમ કૈ માટી એ દ્રવ્ય છે અને ઘડા એ તેના પર્યાય છે. જીવ એ દ્રવ્ય છે પણ નારકી-તિય'ચ-મનુષ્ય એ તેના પર્યાયો છે.

द्रव्याथि क नयना त्राधु से है। — आद्यौ नैगम संप्रह व्यवहार मेदात् त्रेधा

(૧) નેગમનય :- નિગમ એટલે સંકલ્પ કે કલ્પના. તેથી થતો વ્યવહાર તે નૈગમ. અર્થાત્ લોકિક રૂઢિ કે સંસ્કારના અનુસરણ-માંથી જે વિચાર જન્મે છે તે નૈગમ નય છે.

- (૧) ભૂત નૈગમ :- થઈ ગયેલી વસ્તુના વર્તમાન રૂપે વ્યવહાર કરવા. જેમ કે તે જ આ દિવાળીના દિવસ છે કે જે દિવસે મહાલીર સ્વામી નિર્વાણ પામ્યા હતા.
- (૨) ભવિષ્યત્ નૈગમ :- ભવિષ્યમાં ભૂતની (વર્ત માનની) કલ્પના કરવી. જેમ તે ચાખા ચૂલે મૂકયા હોય, ર ધાયા ન હોય છતાં ર ધાઈ ગયા છે તેમ કહેવું.
- (3) વર્ત માન નિગમ :- વર્ત માનમાં જે ક્રિયા શરૂ થઇ ન હાય તેને વર્ત માનરૂપે કથન કરવું. જેમકે ચાખા રાંધવા શરૂ ન થયા હાય. માત્ર પાણી જ ગરમ મૂક્યું હાય તા પણ ચાખા રાંધું છું તેમ કહેવું. તેને સંકલ્પ નૈગમ પણ કહે છે.
- (૨) સ'ગ્રહનય :- જે સમ્યક્ષ્ પ્રકારે ગ્રહણ કરાય છે તે સંગ્રહનય આ નયમાં સામાન્યની માન્યતા છે પણ વિશેષની નથી.

જેમકે આત્મા એક છે. હવે ખરેખર જુઓ તો આત્મા તો અધાં શરીરમાં અલગ અલગ છે. છતાં આત્મા જાતિ તરીકે એક છે તેવું કથન કરવું તે સંગ્રહનયના મત છે.

(3) વ્યવહારનય: — સામાન્ય રૂપે નિર્દિષ્ટ કરાયેલી વસ્તુ વિગ તવાર સમજી શકાય તે માટે તેના ભેંદ પાડી પૃથક્કરણ કરી અતાવ-નાર વિચાર તે વ્યવહારનય.

વ્યવહાર એટલે ખહુ ઉપચારવાળા વિસ્તૃત અર્થવાળા એવા જે લોક્કિ બાેધ અર્થાત્ લાેક જે ગ્રહે એ જ વ્યવહાર.

સ'ગ્રહનયથી વ્યવહાર ચાલી શકતો નથી. જેમકે "દ્રવ્ય લાવ" એમ કહેવાથી એવા સ'શય થાય કે કર્યું દ્રવ્ય? જીવ કે અજીવ આવા સંશય નિવારવા વ્યવહાર નયના સહારા લેવા પડે.

## પર્યાયાથિક નયના ચાર લેદાે છે–

(૧) ઋડજુસૂત્રનય: - વસ્તુના વર્તમાન પર્યાયોને જુએ તે. ઋજુસૂત્રનય.

પદાર્થના વર્ત માન ક્ષણમાં રહેલા પર્યાય કે અવસ્થાને જ મુખ્ય રૂપે વિષય કરવાવાળા અભિપ્રાય તે ઋજુસૂત્રનય કહે છે જેમકે સાનું એ દ્રવ્ય છે. તેનું કુંડલ અને તા વર્ત માન પર્યાય કુંડલ થયા. તેની ખંગડી અને તા વર્ત માન પર્યાય અંગડી થશે. આ નય ભૂત કે ભાવિ કાઇપણ પર્યાયને સ્વીકારનું નથી. કેવળ વર્ત માન પર્યાયને જ માને છે. (ર) શાળદનય: - જે વિચાર શાળદ પ્રધાન ખની કેટલાક શાળિદક ધર્મા તરફ હળી તે પ્રમાણે અર્થ ભેદ કલ્પે તે શાળદનય છે. આ શાળદનય અનેક શાળદો વહે સુચવાતા એક વાચ્યાર્થને એક જ પદાર્થ સમજે છે. જેમાં ઇન્દ્ર–શક્ક–પુરદ'ર ગમે તે કહા-ઇન્દ્ર અર્થ થાય.

પ્રમાણ નય મુજબ ઠાળ-કારક-લિંગ અને વચનના લેકથી પદા-ર્થમાં લેક માનતા નય. તે શખ્દ નય જેમ કે મેરુ પવેલ હતા-છે અને હશે. અહીં કાળ લેકથી ત્રણ રૂપ સ્વીકાર્યા.

(3) समिलिइंड नथ: - पर्याय वाची शण्हीना निरुष्ति - युत्पत्ति सिंह थी अर्थ ने। सेह मानवे। ते समिलिइंड नय ठंडेवाय. केमां इन्द्र- अश्चर्य से सेववा वाणा ते छन्द्र. शक्क-सामर्थ्य वाणा ते शक्क- पुरन्दर- शत्रु नगरने। विनाश हरनारे। ते पुरंहर.

આ બધા શખ્દા ઇન્દ્રવાચી હોવા છતા તેના અર્થ વ્યુત્પત્તિ અપે-ક્ષાએ ભિન્ન ભિન્ન છે. તેનું ક્ષેગ શખ્દનય કરતાં અલ્પ છે.

(४) शिव'सूत नय: - शण्ड पेताना अर्थ'ने। वायह त्यारे क्र अने क्यारे व्युत्पत्ति अने शण्डने। साव समान छे। केमां इन्दन- अश्वर्थ से। अ हिया छे।वाथी क ते ईन्द्र हछेवाय छे. शकन-सामध्य ३५ हिया छे।वाथी क ते शक्व हछेवाय छे. पूर्वारण-शत्रु नगरना नाश ३५ हिया छे।वाथी क ते पुरंहर हछेवाय छे. नये।ना सेह अक्षर थे।थे:-

- (૧) અર્થ નય: જે નયા પદાર્થનું પ્રરૂપણ કરે છે તેને અર્થ નય કહેવામાં આવે છે. આ અર્થ નયના ચાર ભેદ છે. નૈગમ— સંગ્રહ—વ્યવહાર અને ઋજૂ સૂત્ર.
- (૨) શાહ્રદ નય: શહ્દના વાચ્ય અર્થનું નિરુપણ કરતા હાવાથી તે શહ્દ નય કહેવાય છે. શહ્દ નયના ત્રણ ભેદ છે. શહ્દ– સમભિરૂઢ અને એવ'ભૂત.

અધિગમ: - અહીં प्रमाणनयैः अधिगमः જે સૂત્ર મૂક્યું તેમાં પ્રમાણ શખ્દ અને નય શખ્દના અર્થ જોયા. અધિગમ એટલે શું?

અધિગમના અર્થ પ્રસ્તાવનામાં તથા અધ્યાય : ૧ સૂત્ર : 3માં જોયા. અહીં अધિગમના અર્થ "બાધ" લેવાના છે. આ બાધ પ્રમાણ અને નય એ બ'ને સાધના દ્રાશ થાય છે તેમ સમજવું.

અધિગમ સ્વાર્થ અને પરાર્થ એમ બે પ્રકારે છે. મતિ–શ્રુત– અવધિ–મનઃપર્યવ અને કેવળ એ પાંચ જ્ઞાન રૂપ બાધને સ્વાર્થાધિગમ કહ્યો છે. અને જે વચનરૂપ બાધ છે તે પરાર્થાધિગમ છે.

આ પરાર્થ અધિગમ પાંચુ છે પ્રકારે કહ્યો. એક પ્રમાણ-અધિગમ પીએ નય-અધિગમ. જે વાકય દ્વારા પદાર્થના સંપૂર્ણ રૂપે છાંધ થાય તેને પ્રમાણાધિગમ કહે છે. જેના દ્વારા દેશતા છાંધ થાય તેને નયરૂપ પશાર્થાધિગમ કહે છે.

આ બ'ને પ્રકારના પરાર્થાધિગમની વિધિ અને પ્રતિષેધની મુખ્ય-તાને આશ્રીને સાત પ્રકાર કહ્યા છે તેને સપ્તાલ'ી કહે છે જેની ચર્ચા અહી હવે પછી સપ્તાલ'માં નામક શીવ'ક હેઠળ અલગ કરેલી છે.

o પ્રમાણુ અને નયની તુલના :- નય અને પ્રમાણુ વચ્ચે અંગોગા ભાવ છે. પ્રમાણુ અંગી છે જ્યારે ન્યાયા તેના અંગા છે. પ્રમાણુ કાઈપણું આખતના પૂર્ણ પણું બાય કરાવે છે જ્યારે નય આશ્ચિક બાય કરાવે છે.

આતમાં નિત્યાનિત્ય છે એમ કહીએ તેા તે પ્રમાણવાકય થયું પણ આત્મા નિત્ય છે. અથવા આત્મા અનિત્ય છે, વાકરો નય વાકરો કહેવાય કેમકે તે એક અંશને રજૂ કરે છે.

એ જ રીતે ज्ञान क्रिया भ्यां मोक्षः આ વાકય પ્રમાણ વાકય ગણાય. ज्ञानेन मोक्षः અથવા क्रियया मोक्षः એ નય વાક્ય ગણાય

### 🗌 સપ્તભ'ગી સ્વરૂપ

(૧) स्याद स्ति एव:– સર્વ વસ્તુ કથ ચિત્ છે જ. આ વિધિ કલ્પનાથી પ્રથમ લંગ છે.

કથ'ચિત્ સ્વદ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ અને ભાવ રૂપે વિધિ અ'શનું પ્રધાનતાથી અને નિષેધ અ'શનું ગૌણતાથી પ્રતિપાદન કરે છે.

જેમકે ઘડા વગેરે પદાર્થ છે, તો તે પાતાના દ્રવ્ય-ક્ષેગ-કાળ-ભાવથી વિદ્યામાન છે પણ પર દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ અને ભાવથી વિદ્યામાન નથી. જેમકે ઘડા માટીના પર્યાય રૂપે છે (अस्त) પણ પાણી વગેરે પણાએ નથી માટે સ્વાત્ अસ્તિ કહ્યું. "તે સ્વરૂપે જ છે." તેમ દર્શાવવા एव મુક્યું. સ્વાત્ अસ્તિ एव

(२) स्यात् नास्ति एव: - सर्व वस्तु ४४ थित् नर्याः क आ

નિષેધની મુખ્યતા વાળા ભંગ છે. આ ભંગ પર દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ અને ભાવ રૂપે પદાર્થના નિષેધ અ'શનું મુખ્યતાએ પ્રતિપાદન કરે છે. જેમકે ઘડા છે. તેનું માટી એ સ્વદ્રવ્ય છે. પીતળ જસત વગેરે પર દ્રવ્ય છે.

નામ-સ્થાપના દ્રવ્ય કે ભાવ એ ચારમાં જે નિક્ષેપાએ પદાર્થની વિવક્ષા કરી તે નિક્ષેપાએ સ્વ-રૂપ ગણાય પણ અન્ય નિક્ષેપાએ તો પર-રૂપ જ ગણાશે. જેમકે મહાવીર નામ નિક્ષેપા છે તેથી સ્થાપના નિક્ષેપા એ તો સ્થાતૃ નાસ્તિ एव જ ગણાશે.

- (૩) स्यात् अस्ति स्यात् नास्ति सर्व वस्तु કथ' ચિત્ છે જ કથ' ચિત્ નથી જ. એ પ્રમાણે વિધિ નિષેધની કલ્પના કરવી. જેમકે સ્વ અપે-ક્ષાએ ઘડા છે. પણ પરપર્યાય દેષ્ટિએ ઘડા નથી. એટલે કે સ્યાदस्ति एव घट: स्यात् नास्ति एव घट: ઘડા કથ' ચિત્ છે અને ક' થચિત્ નથી તે ભાંગા જાણવા.
- (૪) स्यात् अवक्तव्यम् एव सर्व वस्तु કથં ચિત્ અવક્તવ્ય જ છે. જ્યારે એક સાથે છે અને નથી એમ કલ્પના કરા ત્યારે અવકતવ્ય ભાંગા અનશે.

अस्ति શખ્દ સત્વ ને પ્રતિપાદિત કરે છે. નાસ્તિ શખ્દ અસત્વને પ્રતિપાદિત કરે છે. પણ પ્રધાનપણે ખંને શખ્દો એક બીજાને પ્રતિ-પાદિત કરી શકતા નથી. ઘડા છે બાલે ત્યારે સ્વાત્ અસ્તિ જ થશે. ઘડા નથી બાલે તે સ્વાત્ નાસ્તિ જ થશે. પણ એક સાથે ઘડા છે. નથી તેમ પ્રધાનપણે સાબીત ન થઈ શકે માટે તેને अवक्तच्य કહ્યું.

(५) स्यात् अस्ति एव स्यात् अवक्तव्य एव घट: सव वस्तु ४थ थित् छे ॰ ४थ थित अवस्तव्य छे ॰ ४

જ્યારે કાેઈપણ પદાર્થમાં પાતાના દ્રવ્ય ક્ષેત્ર–કાળ અને ભાવથી સત્વ હાેવા છતાં અસ્તિત્વ નાસ્તિત્વ એક સાથે કહેવું અશક્ય હાેય ત્યારે આ પાંચમાે ભંગ અને.

વ્યવહારિક દેષ્ટાન્ત લહીએ તો શીખ ડમાં દહીં એ દ્રવ્યનું થાેડું સત્વ છે તેથી કથંચિત્ સત્ છે. પણ સાથે સાથે તેમાં નહીં રહેલા પર દ્રવ્યોનું કથંચિત્ અસત્વ છે. તેથી કથંચિત્ સત્વ—અસત્વની પ્રધાન પણ એક કાળે વિવક્ષા કરવાથી અવકતવ્ય રૂપ જ થશે. એટલે અહીં સ્વાત્ अસ્તિ અને સ્વાત્ अवक्तव्य રૂપ ભંગ થશે.

(१) स्यात् नास्ति एव स्यात् अवक्तव्य मेव

સર્વ વસ્તુ કથ ચિત્ નથી જ. કથ ચિત અવક્તવ્ય જ છે. એ પ્રમાણે નિષેધ તથા અવક્તવ્યની કલ્પનાથી આ લંગ ખને.

પર દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ અને ભાવથી પર સ્વરૂપને અનુસરીને પ્રધાન-પણે નાસ્તિત્વ છતાં એક સાથે અસ્તિત્વનાસ્તિત્વ કહેવું હોય ત્યારે આ ભ'ગ અને છે.

(७) स्यात् अस्ति एव स्यात् नास्ति एव स्यात् अवपत्व्यमेव सर्व वस्तु ४थ' ચિત્ છે જ ४थ' ચિત્ નથી જ ४थ' ચિત્ અવક્તવ્ય જ છે. આ પ્રમાણે ક્રમે કરીને વિધિ—નિષેધ—અવકૃતવ્ય જ છે.

જેમકે ઘડામાં માટીની અપેક્ષા એ સ્વે દ્રવ્ય છે. [अस्ति] જસત્— તાંબાની અપેક્ષા એ દ્રવ્ય નથી [तास्ति] અને બ'નેના પ્રધાનતાએ સાથે વિચાર કરીએ તાં अवक्तव्य ભાંગા થવાના.

જવાદિ તત્ત્વોને જાણવા માટે પ્રમાણ અને નય રૂપ સાધના જાણ્યા તેમાં આ સખ્તભ'ગી પણ વસ્તુની જૂદી જૂદી અપેક્ષા એ વિવક્ષા માટે જ છે. જેમકે જીવ જીવસ્વરૂપે अस्ति છે: પણ કર્માદિ અપેક્ષા એ નાસ્તિ છે. આ રીતે સાતે તત્ત્વોની વિવક્ષા થઈ શકે.

卐

[8] સ**.દ**લ<sub>ુ</sub> આગમ સ.દલ<sub>ુ</sub>

卐

### તત્ત્વાર્થ સ'દર્ભ

- ૦ પ્રમાણુ—વિશેષ ચર્ચા અધ્યાય : ૧ સૂત્ર ૯ થી સૂત્ર : ૩૨
- ૦ નય:—વિશેષ ચર્ચા અધ્યાય: ૧ સૂત્ર ૩૩–૩૪.

### અન્ય ગ્રંથ સંદલે

(૧) પ્રમાણ નય તત્વા લાેકાલ કાર (૨) નય રહસ્ય. (૩) નય કર્ણિકા (૪) જૈન તર્ક ભાષા. (૫) સ્થાદ્ધાદ રત્નાકર.

તત્વાથ પરિશિષ્ટ સૂત્ર : ૧૨૩–૧૨૪ (જુએ પરિશિષ્ટ : ૫)

[9] પદ્ય 卐 卐 જીવ આદિ સાત તત્વા પ્રમાણુ–નચથી ધારતાં (9) ज्ञान तेनं थाय सुंहर वस्तु तत्व विचारता અનંત ધર્મધારી વસ્તુ અનેક લેદે જે ગહે કહેવાય તે પ્રમાણ ને નય એક લેદને સદ્દહે. નય છે વસ્તના અંશને સર્વાંશા પ્રમાણ છે. (૨) નય વા એક દર્શિને પ્રમાણ સર્વ દર્શિને. [10] નિષ્કષ<sup>°</sup> 卐 卐 કમંભદ આત્માને કમંથી છુટવાના ઉપાય તરીકે પરમાત્માએ પ્રકાશૈલ જ્ઞાન પ્રમાણ રૂપ છે. આ સૂત્ર પ્રમાણ અને નચથી બાધ થવાનું જણાવે છે. પ્રત્યક્ષ પ્રમાણમાં સકલ પારમાર્થિક પ્રમાણ થકી પૂર્ણ બાધ થાય છે. આવા પૂર્ણ બાધ પામી અને અ તિમ લક્ષ્ય એવા માક્ષ તત્વને પામી શકાય છે. વળી નય જ્ઞાન દ્વારા કે સપ્તભંગી પરથી સ્વ દ્વારા સત્નું જ્ઞાન મેળવી પર દ્રવ્યના પરિહાર થઈ શકે. તેથી સ્વ એવા છવ દ્રવ્યના આશ્રય કરી પર એવા કર્મ પુદ્દગલના પરિહાર કરવા. અધ્યાય-૧ સુત્ર : ૭ 1િ] સત્રહેત 卐 卐 આ સત્ર દર્શનાદિ તથા જવાદિ તત્ત્વાના વિશેષ ज्ञान માટેના કેટલાંક દ્રારાના નિદે શ કરે છે. બીજા શખ્દામાં કહીએ તાે અધિગમ ઉત્પન્ન કરવાના સાધના કથા કથા હાઈ શકે તેના નિદે'શ કરે છે. િ2ે] સુત્ર:મૂળ 卐 卐 निदे<sup>८</sup>श स्वामित्व साधनाधिकरण स्थिति विधानतः 卐 [3] સૂત્ર:પૃથક 卐 निर्देश- स्त्रामित्व- साधन- अधिकरण- स्थिति- विधानतः

卐

નિદે<sup>૧</sup>શ [વસ્તુ સ્વરૂપ], સ્વામિત્વ [માલિકી], સાધન

[4] સુત્રસાર

卐

[કારણ], અધિકરણ [આધાર], સ્થિતિ [કાળ] અને વિધાન [પ્રકાર]....[આ છ સાધન વડે તત્વાનું જ્ઞાન થઈશકે છે.]

乐

[5] શબ્દ જ્ઞાન

卐。

- (૧) નિદે શ:- વસ્તુ સ્વરૂપના કથનને નિદે શ કહે છે.
- (२) સ્વામિત્વ:- વસ્તુના અધિકારી પણાને સ્વામિત્વ કહે છે.
- (3) સાધન:- વસ્તુની ઉત્પત્તિના કારણાને સાધન કહે છે.
- (૪) અધિકરણ: વસ્તુના આધાર અથવા વસ્તુ કર્યા અને શેમાં રહે છે તેને અધિકરણ કહે છે.
- (પ) સ્થિત:- વસ્તુના કાળની અવધિને સ્થિતિ કહે છે.
- (१) विधान:- वस्तुना सेहाने विधान उछे छे.

卐

[6] અનુવૃત્તિ

乐

- (१) प्रमाण नयैरधिगमः थी अधिगम: नी अनुवृत्ति सीधी छे.
- (२) जीव।ऽ जीवा श्रवबन्ध संवर निर्जेरा मोक्षास्तत्त्वम्
- (३) तत्त्वार्थे श्रद्धानं सूत्रथी सम्यरदर्शनं

卐

[7] પ્રબાધટીકા

45

નાના કે માટા કાઈપણ જિજ્ઞાસ જ્યારે પહેલવહેલા કાઇ નવી વસ્તુ જુએ છે. એનું નામ સાંભળે છે ત્યારે તેની જિજ્ઞાસાવૃત્તિ જાગી ઉઠે છે. પરિણામે પૂર્વે નહીં જેચેલી કે નહીં જાણેલી/સાંભળેલી વસ્તુના સંગંધમાં અનેક પ્રશ્નો કરવા લાગે છે.

એ વસ્તુના આકાર–રંગ–રૂપ માલિકી તેને બનાવવાના ઉપાય ટકાઉપણાની મર્ચાદા પ્રકાર આદિ સંબંધે વિવિધ પ્રશ્નો કરે છે અને ઉત્તર પ્રાપ્ત કરી પાતાની જ્ઞાનવૃદ્ધિ કરે છે.

એ જ રીતે અ'તર દેષ્ટિવાળી વ્યક્તિ માક્ષમાર્ગ વિશે સાંભળીને તે સ'ખ'ધે વિવિધ પ્રશ્નો દ્વારા પાતાનું જ્ઞાન વધારે છે.

- 🗌 એક દર્શન્ત લઈએ જેમકે સાડી
- (૧) નિદે'શ–સાડી એ બહેનાને પહેરવાતું એક જાતનુ લાંબુ–પાા મીટરનું કપડું છે.
- (૧) સ્વામિત્વ-માં સાડી અમુક બહેનની છે અર્થાત્ તે તેના માલિક છે.
- (૩) સાધન :- આ સાડી કાપડમાંથી બને છે.

- (૪) અધિકરણ: આ સાડી કબાટમાં મુકાય છે અથવા શરીરે પહેરાય છે.
- (પ) સ્થિતિ :- આ સાડી બે-ત્રણ વર્ષ સુધી ટકી રહે છે.
- (૬) વિધાન (લેદ):- આ સાડી સફેદ-લાલ-પીળી-કાળી વગેરે ર'ગની હોય છે.
- 🔲 જીવાદિ તત્વાેના અધિગમ આ છ દ્વારના આધારે :--

#### (૧) જીવ: - છ કારની ચર્ચા

નિદે શ: — પર્યાયાથિ ક નયની દિષ્ટિએ જવ ઔપશમિક વગેરે ભાવથી યુક્ત છે. દ્રવ્યાર્થિક નયથી નામ—સ્થાપનાદિ રૂપ જવ છે. પ્રમાણ દૃષ્ટિએ જવના નિદેશ નામાદિ તથા ભાવ ખેને રૂપે થઈ શકે.

સ્વામિત્વ: – નિશ્ચય દેષ્ટિએ છવ પાતાના પર્યાયાના સ્વામિ છે. જેમકે અગ્નિનું સ્વામિત્વ ઉષ્ણુતા ઉપર છે અને વ્યવહાર દેષ્ટિએ અધા પદાર્થા પર છવનું સ્વામિત્વ હાઈ શકે છે.

સાધન: - જીવને સ્વ-સ્વરૂપના લાભનું કારણ (સાધન) નિશ્ચય નયથી તો અનાદિ પારિણામિક ભાવ જ છે. વ્યવહારનયથી ઔપ-શમિકાદિ ભાવ તથા માતા-પિતાના રજ-વીર્યાથી સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થાય છે.

અધિકરણુ :– નિશ્ચય નયથી જીવ પાતાના અસ'ખ્યાત પ્રદેશામાં રહે છે. વ્યવહારનયે કર્માનુસાર પ્રાપ્ત શરીરમાં રહે છે.

સ્થિતિ: – દ્રવ્ય દબ્ટિએ જીવની સ્થિતિ અનાદિ અનંત છે. પર્યાયની અપેક્ષાએ તાે જે ગતિમાં જે આયુ હોય તે અપેક્ષાએ એક સમયથી માંડી અનેક પ્રકારે સ્થિતિ હોઈ શકે.

વિધાન (લેદ):- જીવ દ્રવ્ય નારક-મનુષ્ય વગેરે પર્યાયોના લેદથી સંખ્યાત-અસંખ્યાત અને અનંત પ્રકારનું છે.

### (૨) અજીવ-છ કારની ચર્ચા-

નિદે શ: - દશ પ્રાણથી રહિત-ચેતના લક્ષણ વિહિન સજવનું સ્વરૂપ છે અથવા નામ સ્થાપનાદિ રૂપ પણ અજવ છે.

સ્વામિત્વ: – અજવના સ્વામી અજવ જ છે પણ લાકતા હાવાના કારણે જવ પણ અજવના સ્વામી અને છે.

સાધન :- (અજીવ) પુક્રગલાના અદ્યુત્વના સાધન "ભેદ" છે, સ્કન્ધનું સાધન ''ભેદ'' અને ''સ'ધાત'' છે. જ્યારે ધર્મ'-અધર્મ કાળ અને આકાશમાં સાધન અનુક્રમે ત્રતિ–સ્થિતિ–વર્તાના અને અવગાહના છે. અધિકરણ :- સામાન્ય રીતે પ્રત્યેક દ્રવ્યોનું પાતાનું નિજરૂપ અધિકરણ છે. પાણીને માટે ઘઉા અધિકરણ છે.

સ્થિતિ :– દ્રવ્યદેષ્ટિથી સજીવની સ્થિતિ અનાદિ અનંત હેાય છે. પર્યાય દર્ષ્ટિએ એક સમયથી માંડીને સ્થિતિ હેાય છે.

વિધાન :- દ્રવ્ય દેષ્ટિએ ધર્મ-અધર્મ-આકાશ ત્રણે અસ્તિકાયના એક એક લેદ છે. પર્યાય દેષ્ટિએ અનંત જીવ પુદ્દગલાની ગતિ સ્થિતિ વગેરે નિમિત્ત હોવાથી સંખ્યાત અસંખ્યાત અનંત સમય છે કાળ સંખ્યાત અસંખ્યાત અસં

### (૩) આસ્ત્રવ :- છ કારની ચર્ચા-

નિ**દે<sup>°</sup>શ:** – આસવ મન વચન અને કાયાની ક્રિયારૂપ હોય છે. અથવા નામ–સ્થાપના–દ્રવ્ય–ભાવ રૂપ આસવ હોય છે.

સ્વામિત્વ :- ઉપાદાન રૂપ આસ્રવના સ્વામિ જવછે. નિમિત્ત દર્શિએ કર્મ પુદ્દગલ પણ આસ્રવના સ્વામી છે.

સાધન :- આસ્ત્રવનું કારે શુ અશુદ્ધ આત્મા અથવ નિમિત્તરૂપે કર્મ છે.

અધિકરણ :- આસવના આધાર જવ પાતે છે. કેમકે કર્મ-પરિપાક જીવમાં જ થાય છે. ઉપચારથી કર્મ નિમિત્તક શરીર પણ આસવના આધાર છે.

સ્થિત :- આસવની સ્થિતિ राजवार्तिकમાં જણાવ્યા મુજબ વાચિક અને માનસ માટે જઘન્યથી એક સમય-ઉત્કૃષ્ટથી અન્તમું હુતે છે. કાચિક આસ્ત્રવ જઘન્યથી એક સમય ઉત્કૃષ્ટથી અસંખ્યાત પુદ્દગલ પરાવર્તન પ્રમાણ છે.

વિધાન (લેદ):- વાચિક અને માનસ આસવ ના સત્ય-અસત્ય-મિશ્ર-અસત્યાત્ય ચાર પ્રકારે છે. કાયાસ્રવ ઐકારિક-ઐદારિક-મિશ્ર-વૈક્રિય-વૈક્રિયમિશ્ર-આહારક-આહારક મિશ્ર-કાર્મણ સાત લેદ છે.

શુલ અને અશુક્ષ લેકે આસવ છે પ્રકારે છે.

(૪) **ામ ધ**:– છ હારાથી ળ'ધની અર્ચા

નિદે શ :- જીવ અને કર્મ પ્રદેશોના પરસ્પર સ'શ્લેષ બ'ઘંછે. અ'ઘનાં નામ–સ્થાપના–દ્રવ્ય–લેદ ચાર સ્વરૂપે છે. સ્વામિત્વ :- બ'ધનું ફળ જીવ પાતે લાગવે છે. માટે તેના સ્વામી જીવ છે. વળી પુદ્દગલ કર્મ પણ બ'ધના સ્વામી કહી શકાય.

સાધન :- મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય, પ્રમાદ અને ચાેગ એ બ'ધના સાધન છે. અથવા તે રૂપે પરિણત આત્મા બ'ધનું સાધન છે.

અધિકરણ :- જીવ અને કર્મ પુદ્દગલ જ ખધના આધાર છે.

સ્થિતિ: - ઉત્કૃષ્ટથી જ્ઞાનાવરણ-દશ નાવરણ-વેદનીય-અત રાય 30 કાડા કાડી સાગરાપમની, માહનીયની ૭૦ કાડા કાડી સાગરાપમની, નામ અને ગાત્રની ૨૦ કાડા કાડી સાગરાપમની અને આયુષ્યની 33 કાડા કાડી સાગરાપમની સ્થિતિ છે.

વિધાન (ભેદ): – સામાન્ય રીતે બંધના એક જ ભેદ છે. શુલ અને અશુલ ભેદે, બંધ બે પ્રકારે છે. –પ્રકૃતિ–સ્થિતિ–રસ–પ્રદેશથી બંધ ચાર પ્રકારે છે. મિશ્યાત્વ–અવિરતિ–કષાય–યાગ અને પ્રમાદથી બંધ પાંચ પ્રકારે છે. જ્ઞાનાવરણીયાદિ મૂળ ભેદે આઠ પ્રકારે છે. કર્મ પ્રકૃતિ ભેદે ૧૫૮ પ્રકારે બંધ છે.

**(પ) સ'વર છ દ્વારાેથી ખ'ધની ચર્ચા નિદે<sup>િ</sup>રા**:– આસ્રવ નિરાેધને સ'વર કહે છે. અથવા નામ–સ્થાપના– દ્રવ્ય અને ભાવ ચાર સ્વરૂપે સ'વર છે.

સ્વામિત્વ :- સંવરના સ્વામી જીવ છે. અને રાઠવામાં આવતા કર્મની દુષ્ટિએ કર્મ પણ સ્વામિ ગણી શકાય.

સાધન: ગુપ્તિ-સમિતિ-ભાવના ધર્મ વગેરે તેના સાધના છે. અધિકરણ :- સ'વરના આધાર જવ પાતે છે.

स्थिति:- स'वरनी જઘન્ય સ્થિતિ અ'તમુહૂર્ત છે. ઉત્કૃષ્ટ ક'ઈક ન્યૂન પૂર્વ'કાઢિ પ્રમાણ-राजवार्तिकमां કહી છે.

વિધાન :- સંવર પાતે એક લેક છે. ગુપ્તિથી ત્રણ લેક, સમિતિથી પાંચ લેક ધર્મ ના દશલેક, લાવનાના ૧૨ લેક, પરીષહ જય ૨૨ લેકે, તપ બારલેકે, ચારિત્ર પાંચ લેકે, એવા પહ લેકે સંવર ગણાવાય છે.

(६) નિજેરા :- છ હારામાં નિજેરા તત્વની ચર્ચા.

નિ દે<sup>ડ</sup>શ: — સમયના પરિપાકે ભાગવાયાથી કે તપ વિશેષ થકી કર્માની કળદાન શક્તિ નષ્ટ કરી કર્મોને ખેરવી દેવા તે નિર્જરાનું સ્વ-રૂપ છે. નામ-સ્થાપના દ્રવ્ય ભાવ એ ચાર સ્વરૂપે પણ નિર્જરા છે સ્ત્રામિત્વ: – ભાવથી આત્મા એ નિજેશના સ્વામી છે. દ્રવ્યથી કર્મ એ નિજેશના સ્વામી ગણાય.

સાધન: - નિજેશનું સાધન તપ છે અને બીજું કમંવિપાક છે. અધિકરણ: - આત્મા અથવા નિજેશ પાતે જ અધિકરણ છે.

સ્થિતિ: – જધન્યથી એક સમય અને ઉત્કૃષ્ટથી અન્તર્મું હુર્ત સ્થિતિ કહી બીજી રીતે સાદિ સાંત સ્થિતિ એટલે કે કર્મ બંધથી કર્મ લાગવાઈ જાય ત્યાં સુધી.

વિધાન (લેદ) કર્મ અપેક્ષાએ તો સંખ્યાત–અસંખ્યાત કે અનંત લેદ છે મૂળ પ્રકૃતિ દિષ્ટિએ આઠ લેદ છે. પ્રકૃતિ લેદે ૧૫૮ લેદ છે. સામાન્યથી નિર્જરા એક લેદ ગણાય.

ં (૭) માેસ: - છ દ્વાર થકી માેસની ચર્ચા.

નિદે<sup>લ</sup>શ: – સંપૂર્ણ કર્મોના ક્ષય તે માક્ષ છે, અથવા નામ– સ્થાપના દ્રવ્ય ભાવ એ ચાર સ્વરૂપે પણ માક્ષ નિદેશ થાય છે.

સ્વામિત્વ: - પરમ આત્મા અને માક્ષ સ્વરૂપ જ તેના સ્વામી છે સાધન: - સમ્યગ્દર્શન સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યક્ચારિત્ર માક્ષના

સાધન છે. [ઝુએા સૂત્ર ૧: ૧] **અ:લકરણ** :– જીવ અને પુદ્દગલ તેના આધાર છે.

સ્થિતિ: – માક્ષની સ્થિતિ સાદિ અનન્ત છે.

વિધાન: – સામાન્યથી માેક્ષના એક જ પ્રકાર છે. દ્રવ્ય-ભાવ અને ભોક્તવ્ય દ્રષ્ટિએ અનેક પ્રકાર થઇ શકે.

િ સમ્યગ્રદ્દશ<sup>6</sup>ન: - [ખાસ નાંધ: - સમ્યગ્ર દર્શન વિશેની ચર્ચા અલગ વિભાગમાં કરી છે. છતાં અહીં સામાન્યથી છ દ્વાર કહ્યાછે.]

નિદે<sup>6</sup>શ: – તત્વાર્થ શ્રહાન્ એ જ સમ્યગૃદર્શનનું સ્વરૂપ છે. સ્વામિત્વ: – તેના સ્વામી આતમા પાતે છે.

સાધન: - ઉપશમ-ક્ષય વગેરે દર્શન માહના અ'તર'ગ સાધન છે. ઉપદેશ વગેરે બાહ્ય સાધન છે.

અધીકરણુ :- આત્મા એ તેના આધાર છે. પ સ્થિત :- દર્શનની જઘન્ય સ્થિતિ અન્તમું હૂર્ત છે અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સાધિક ६६ સાગરાપમ છે.-ઔપશમિક-ક્ષાયાપશમિક સાદિ અન'ત સ્થિતિ છે.

વિધાન :- સમ્યગ્દર્શનના એક લેદ છે. બીજી રીતે નિસર્ગ-અધિગમ બે લેદ છે. ઉપશમ ક્ષય-ક્ષયાશમ ત્રણ લેદે છે. પરિણામ લેદે તા સંખ્યાત-અસંખ્યાત-અનંત લેદ થઇ શકે.

🔲 સમ્યગ્જ્ઞાન :– છ દ્રારની ચર્ચા.

निहे श: - छवाहि तत्वानी काणुडारीने सम्यण्यान डहे छे.

**સ્વામિત્વ:**– તેના સ્વામી આત્મા પાતે છે.

સાધન :– જ્ઞાનાવરણીય કર્મોના ક્ષયાપશમ કરવા તે સાધન છે. અધિકરણ :– આત્મા એ જ્ઞાનના આધાર છે.

સ્થિતિ :- ક્ષાયાપશમિક એવા મતિ-શ્રુત-અવધિ-મન:પર્યવની સ્થિત સાદિ સાન્ત છે. ક્ષાયિક જ્ઞાનની સ્થિતિ સાદિ અનન્ત છે.

વિજ્ઞાન :- સામાન્યથી જ્ઞાનના એક ભેદ છે. પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ ભેદે બે પ્રકાર છે. દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય રૂપ જ્ઞેય ભેદે ત્રણ પ્રકાર છે. મતિ-શ્રુત-અવધિ-મનઃપર્યય-કેવળ ભેદે પાંચ પ્રકાર છે. જ્ઞેય પરિણૃતિથી તો અનંત ભેદ પણ થઈ શકે.

🗌 સમ્યગ્ચારિત્ર :– છ દ્વાર થકી ચર્ચા

નિદે<sup>લ</sup>શ: – કર્માને આવવાના કારણાની નિવૃત્તિને ચારિત્ર કહે છે.

સ્વામિત્વ: - સમ્યગ્યારિત્રના સ્વામી આત્મા છે

સાધન :- ચારિત્ર માહનીયના ક્ષય ઉપશમ એ ચારિત્રનું સાધન છે. અધિકરણ :- આત્મા પાતે ચારિત્રના આધાર છે.

સ્થિતિ: – ઔપશમિક અને ક્ષાયાપશમિક ચારિત્રની સ્થિતિ સાદિ સાન્ત છે. ક્ષાયિક ચારિત્રની સ્થિતિ આદિ અનન્ત છે.

વિધાન :- સામાન્ય થી એક લેદ છે. બાહ્ય અને અલ્ય તર નિવૃત્તિ અપેક્ષાએ બે લેદ છે. ક્ષાયિક ક્ષાયાપશમિક - ઔપશમિક એ ત્રણુ લેદ છે સામયિક છે દાપસ્થાનીય - પરિહાર વિશુદ્ધિ સૂક્ષ્મસ પશય ચથાખ્યાત પાંચ લેદે છે. પરિણામ દર્ષિએ તા અન'ત લેદ થઈ શકે.

# 🛘 સમ્યગ્દર્શન સંબંધે છ દ્વારાની વિશેષ ચર્ચા

## (૧) સમ્યગ્દર્શ નનુ (નિદે'શ) સ્વરૂપ શુ છે?

સામાન્ય નિદે શથી જીવ અજવાદિ તત્ત્વેાની શ્રદ્ધાને સમ્યગ્દર્શન કહ્યું છે.

સમ્યગ્દર્શન એ શુદ્ધ દર્શન માહનીય કર્મરૂપ કામર્ણુ વર્ગણાના સ્વરૂપે પુદ્દગલ દ્રવ્ય છે.

દર્શન માહનીય કર્મના જેમને સર્વથા ક્ષય થયા છે એવા વર્ણ ગંધ-રસ-સ્પર્શના અભાવરૂપ જીવ સમ્યગ્દષ્ટિવાળા જીવ કહેવાય. તે અપેક્ષાએ તેનું સમ્યગ્દર્શન જીવરૂપ હોર્ધ અરૂપી છે તેથી તે પુદ્દગલ સ્કંધ કે પુદ્દગલ પરમાણુ રૂપે નથી.

## (ર) સમ્યગ્દશ<sup>૧</sup>નના સ્વામી કાેેેે છું છે.

- 🔲 આ વાતનાે ઉત્તર ત્રણ રીતે છે.
- (૧) આત્મસ યોગે જે આત્મામાં સમ્યગ્દર્શન ઉત્પત્ન થાય છે તે તેના સ્વામી છે.
- (ર) પરસ'ચાંગે એક કે એકથી વધુ જે જીવ કે અજીવની નિશ્રાથી સમ્યગ્દર્શન ઉત્પન્ન થાય છે તે તે જીવ કે અજીવ પણ સ્વામી ગણારો.
- (૩) જીવને એક કે વધુ જીવ તથા પ્રતિમાદિ અજીવ નિશ્રાએ એમ ઉભય પણે સમ્યગ્દર્શન ઉત્પન્ન થાય છે તેને ઉભયસ યોગે સ્વામિત્વ ગણ્યું.
- ૦ બીજી દરિએ સમ્યગ્દર્શનના સ્વામી ભવ્ય જીવ જ હોઇ શકે અભવ્ય કે જાતિભવ્ય સમ્યગ્દર્શનના સ્વામી ન હોય.
- ૦ ઈન્દ્રિય અપેક્ષાએ સંગ્રી પ'ચેન્દ્રિય ત્રણે સમ્યગ્દર્શનના સ્વામી થઈશકે. એકેન્દ્રિયથી ચઉરિન્દ્રિયને કાઇજ દર્શન હોતુનથી.
- ૦ કાય અપેક્ષાએ ત્રસકાયને સમ્યગ્દર્શન હોઇ શકે. સ્થાવર-કાર્યને ન હોય.
- o વેદ અપેક્ષાએ ત્રણે વેદમાં ત્રણે દર્શન થાય પણ અવેદીને તો! શ્વાચિક દર્શન જ હાય.

૦ જ્ઞાનની અપેક્ષાએ મતિ આદિ ચાર જ્ઞાનમાં ત્રણે દર્શન હાય શકે પણ કેવળજ્ઞાનીને ક્ષાચિકદર્શન જ હાવાનું.

્રમાવા અનેક લેદે સ્વામિત્વ નક્કી શ્રઈ શકે.

### (ર) સમ્યગ્દશીનના સાધન કયા?

- ૦ સમ્યગ્દર્શન નિસર્ગ અને અધિગમ વહે ઉત્પન્ન થાય છે. આ આ નિસર્ગ અને અધિગમની વાત અધ્યાય ૧: સૂત્ર : 3માં કહી છે. [અધિગમ એટલે યાેગ્ય પ્રયત્ન] એવા અર્થ અર્ગ અભિપ્રેત છે.
- ્ દર્શનને આવરતા કર્મોના ક્ષય-ઉપશમ કે ક્ષયોપશમ વડે સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ થાય છે.
- ૦ ખાહ્ય સાધનમાં જાતિસ્મરણ જ્ઞાન ધર્મ શ્રવણ-વેદનાના અનુ-ભવ–જિનદર્શન પ્રતિમાદર્શન– જિનમહિમા કે દેવઋ દિદર્શન વગેરે ખાદ્ય નિમિત્તો થકી સમ્યગ્દર્શન થાય છે.

# (૪) સમ્યગ્દર્શનનું અધિકરણ શું ?

- o આત્મસ'નિધાને-સમ્ચગ્દર્શન જીવમાં હાય છે- બાહ્ય સ'નિધાને સમ્યગ્દર્શન એક કે વધારે જીવ અથવા અજીવમાં હાય છે. ઉભય સ'નિધાને સમ્યગ્દર્શન ના આધાર આત્મ તથા બાહ્ય અ'ને સ'નિધાનામાં હાય છે.
- ૦ બીજી રીતે સમ્યગ્દર્શનનું. અલ્યાતર અધિકરણ આત્મા પોતે છે બાહ્ય અધિકરણ ત્રસનાડી છે.

# (પ) સમ્યગ્દશ નની સ્થિતિ શું ?

સમ્યગ્દહિટના બે લેદ છે (૧) સાદિ સાંત (૨) સાદિ અનંત

સમ્યગ્દશ'નની સાદિ સાંત જ છે. તે જઘન્યથી અ'તમું હૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટથી સાધિક ૬૬ સાગરાપમ છે. સમ્યગ્દિષ્ટમાં ૧૩ મે ગુણુઠાણે સયાગી કેવળી અરિહ'ત, ૧૪માં ગુણુઠાણા વતી' અયાગી કેવળી અને સિદ્ધ પરમાતમા સાદિ અન'ત સ્થિતિવાળા છે.

## · (ફ)સમ્યગ્દશ<sup>ર</sup>નના લેદ કેટલા?

૦ હેતુની દેષ્ટિએ દર્શન માહનીય કર્મના ક્ષયાદિકથી ઉત્પન્ન થતું હોવાથી ક્ષાચિક–ઔપશમિક અને ક્ષાચા પશમિક ત્રણ પ્રકારે સમ્યગ્દર્શન છે.

|               | ૦ નિસર્ગ અને અધિગમથી છે લેકે છે.                                                                                   |                   |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
|               | ૦ આજ્ઞા–માર્ગ'–ઉપદેશ– સૂત્ર–ખીજ–સંક્ષેપ–વિસ્તાર                                                                    | અથ <sup>°</sup> — |
| અવ            | ાગાઢ–પરમાવગાઢ લેેદથી સમ્યગ્દર્શને દશ લેકે છે.                                                                      |                   |
|               | િનોંધ:– સ્વાપત્ર ભાષ્યાદિ ગ્ર'થથી દર્શ નના ભેદના વિસ્તાર                                                           | નેાંધ્યાે         |
| ત્તેમ         | . બીજા ભેંદ સમજી લેવા]                                                                                             |                   |
| 卐             | [8] સ'દલ'                                                                                                          | 卐                 |
|               | આગમ સ'દલ્ <sup>0</sup> :–                                                                                          |                   |
| निदे          | से पुरिसे कारण कहि॰ केसु कालं कइविह॰ –                                                                             |                   |
| અનુ           | ુચાેગહાર સૂગ :૧૫૧ ૨–૬ <b>–૭–૧</b> ૫ ૧૬ <b>–</b> ૨૮ <b>–</b> ૧૩                                                     |                   |
| 卐             | [9] પદ્ય                                                                                                           | 卐                 |
| <b>(</b> 9)   | ) નિદેશ'ને સ્વામિત્વ ખીજુ' ત્રીજુ' સાધન જાણવુ'                                                                     |                   |
|               | અધિકરણ ચાેશું સ્થિતિને વળી વિધાન છઠું ભાવવું                                                                       |                   |
| <b>(</b> 2)   | ) સ્વરૂપ અધિકારિત્વ અને આધાર સાધના                                                                                 |                   |
|               | કાળ સીમા પ્રકારા ય સત્તા <b>સ</b> ંખ્યાય ક્ષેત્રે જ                                                                |                   |
| [ଓ୍ର          | ારાર્ધ પદ્ય સૂત્ર આઠમાં જોવું]                                                                                     |                   |
| 45            | [10] નિષ્કર્ષ                                                                                                      | 45                |
| <b>~</b> 1    | આ સૂગનાે નિષ્કર્ષ સૂત્ર આઠમાં આપેલ છે. કેમકે અને                                                                   |                   |
| મર્ળ          | ીને ૧૪ દ્રાર વિચારણા થાય છે.                                                                                       | .0/ .             |
|               |                                                                                                                    |                   |
|               | અધ્યાય: ૧ સૂત્ર : ૮                                                                                                |                   |
| 卐             | [1] સત્રહેત                                                                                                        |                   |
| =11           |                                                                                                                    | <b>#</b>          |
| <b>~</b> (17) | ં તત્ત્વોના વિશેષરૂપે જાણુવા માટે આઠ અનુચેાત દ્વારા ને અ<br>,ાવે છે. બીજા શબ્દોમાં કહીએ તાે અધિગમ છે!ધ] પ્રાપ્ત કર | ા સૂત્ર           |
|               | ાવ છે. બાજા રાળ્કામાં કહાએ તા આવગમ  બ:થ] પ્રાપ્ત કર<br>તિસરના શાસ્ત્રીય સાધના જણાવે છે.                            | (વાના             |
|               | •                                                                                                                  |                   |
| 4             | [2] સૂત્ર : મૂળ                                                                                                    | 5                 |
| a ==          | सत्सङ्ख्या क्षेत्र स्पर्शन काल।ऽन्तर भावाऽल्प बहुत्वैश्च                                                           |                   |
| 卐             | [3] સુત્ર : પૃથક્                                                                                                  | 乐                 |
|               | सत्−संख्या−क्षेत्र−स्पर्शन−काऌ−अन्तर−भाव−अल्पबहुत्वै चं                                                            | r.                |

卐

### [4] સૂત્રસાર

垢

સત્ (વિદ્યમાનતા), સંખ્યા, ક્ષેત્ર, સ્પર્શના, કાળ, અંતર, ભાવ, અલ્પમહુત્વ (ન્યુનાધિકતા) [આ આઠ દ્વારા] વડે [તત્વાનું જ્ઞાન થઈ શકે છે]

卐

### [5] શબ્દજ્ઞાન :

乐

- (૧) સત્ :- વસ્તુનું અસ્તિત્વે કે વિદ્યમાનતાને સત્ કહે છે.
- (**૨**) **સ'ખ્યા :–** વસ્તુના પરિણામાની ગણતરીને સંખ્યા કહે છે.
- (3) ક્ષેત્ર :- વસ્તુના વર્ત માન કાળના નિવાસને ક્ષેત્ર કહે છે.
- (૪) સ્પરા ન :- વસ્તુના ત્રણે કાળ સંખ'ધી નિવાસને સ્પર્શન કહે છે.
- (૫) કાળ: વસ્તુની સ્થિર રહેવાની મર્યાદાને કાળ કહે છે.
- (१) અ'તર: વસ્તુના વિરહ કાળને અ'તર કહે છે.
- (૭) ભાવ: ઔપશમિક ક્ષાચિક ક્ષાચાપશમિક ઔદચિક પારિણામિક એ પાંચ ભાવ છે.
- (૮) અલ્પ બહુત્વ: અન્ય પદાર્થાની અપેક્ષા એ વસ્તુની હીનતા -અધિકતાનું વર્ણન તે અલ્પ બહુત્વ.

卐

# [6] અનુવૃત્તિ

卐

- (१) प्रमाण नयैरिधगमः थी अधिगमः नी अनुवृत्ति सीधी छे.
- (२) जीवाऽ जीवाश्रव॰ सूत्र ४
- (3) तत्त्वार्थ श्रद्धानम् ० सूत्र २ थी सम्यग्दर्शनम्

**卐** 

## [7] પ્રબાધ ટીકા

垢

જે રીતે નિર્દેશ આદિ છ દ્વારાનું વિવેચન કર્યું તે રીતે આ આઠ દ્વારાને પણ જ્વાદિ તત્વામાં ચચી શકાય. પરંતુ અહીં માત્ર સમ્યગ્દશ નના સંદર્ભમાં જ આ આઠે દ્વારાની વિચારણા કરી છે. કેમકે અહીં તેર (ચીદ) માર્ગણાને આધારે કઈ રીતે મૂલવણી થઈ શકે તેને મહત્વ આપ્યું છે.

🔲 સમ્યગ્દરા'નના સ'દભ'માં આઠે દ્વારાની વિચારણા:–

(૧) सत्–सत् એટલે વિદ્યામાનતા વિવક્ષિત વસ્તુ જગતમાં વિદ્યમાન છે કે નહી ? તે ખાખત વિચારણા માટે આ દ્વાર છે. જો કે સત્ શબ્દના સાધુ-અચિંત-પ્રશસ્ત-સત્ય-અસ્તિત્વ એ રીતે કેટલાંયે અર્થો છે. તેમાં અહીં सत् ના અર્થ અસ્તિત્વ સ્વીકાર્યો છે.

સમ્યગ્દર્શન્ જગતમાં વિદ્યમાન છે. તે ચતનના ગુણ હાવાથી ચેતન (જીવ)માં જ વિદ્યમાન છે. અજીવ (જડ)માં હાતા નથી. છતાં દરેક જીવ સમ્યગ્દર્શન યુક્ત હાય તેવું અનતુ નથી. પણ સિદ્ધના જીવા કે કેવળી ભગવંતામાં નિયમા ક્ષાચિક દર્શન વિદ્યમાન હાય છે. ખીજા જીવામાં હાય અને ન પણ હાય.

[ગતિ-ઈન્દ્રિય વગેરે \*૧૩/૧૪ અનુયાગ દ્વારા થકી તેની વિચારણા આગળ કરી છે. આ અનુયાગ દ્વારાને જીવસમાસ તથા માર્ગણા કહી છે.]

(૨) **સંખ્યા**:– વિવક્ષિત વસ્તુની અથવા તેના માલિકની સંખ્યા કૈટલી છે? તેની વિચારણા આ દ્વાર થકી થાય છે.

જેના સદ્ભાવ-વિદ્યમાનતા પ્રસિદ્ધ છે તે જ પદાર્થની સંખ્યાત-અસંખ્યાત કે અન'ત રૂપે ગણુના કરાય છે. માટે જ સત્ પછી સંખ્યાનું શ્રહ્યુ કરાયું છે.

સમ્યગ્દર્શનની દબ્દિએ વિચારા તા સમ્યગ્દર્શન અસંખ્યાત છે પણ સમ્યગ્દબ્દિ અનંત છે. કેમ કે ચારે ગતિમાં દ્રવ્ય રૂપ સમ્યગ્દર્શન વાળા જીવા અસંખ્યાત હાઇ શકે છે. જ્યારે છન્નસ્થ અને સચાગી— તથા—અચાગી કેવળી એ ભવસ્થ ક્ષાચિક સમ્યગ્ દબ્દિ જીવા તથા સિદ્ધ-સ્થ ક્ષાચિક સમ્યદબ્દિ જીવા મળી અનંતા છે.

(3) ક્ષેત્ર :- વિવક્ષિત તત્ત્વ અથવા તેના સ્વામી કેટલા ક્ષેત્રમાં હાઇ શકે તે આદ્રાર વડે નક્કી કરવું. [જ્યાં જીવાદિ દ્રવ્યા વસે છે તે ક્ષેત્ર.]

જે વસ્તુની સંખ્યાનું જ્ઞાન થઇ ગયું તેના ઉપર–નીચે આદી રૂપથી વર્તમાનમાં કેટલાે નિવાસ છે તે જાણવા માટે સંખ્યા પછી ત્રીજું ક્ષેત્રનું ગ્રહણ કર્યું છે.

સમ્યગ્દરા નમાં આ દ્વારને ઘટાવીએ તો લોકના અસંખ્યાતમાં સમ્યગ્ દર્શન હોય છે. અર્થાત્ લોકાકાશના અસંખ્યાતમાં ભાગે આકાશ-

<sup>#</sup> સ્વાપત્ત ભાષ્યમાં ૧૩ દ્વાર છે. કર્મ શ્રંથ મુજબ ૧૪ માર્ગ ણા દ્વારા છે તે તફાવત છે.

રૂપ ક્ષેત્રમાં સમ્યગ્દર્શની જીવા હાઈ શકે છે.

લેં હતો અસંખ્યાત ભાગ રૂપ ૩૪૩ રાજૂ પ્રમાણ લોકમાં જેટલો પ્રદેશ આવે તેટલા લોક પ્રદેશમાં સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત થઈ શકે છે [આઠમા દેવલોકના દેવ બારમા દેવલોકે જઈ ત્યાંથી ઉત્તર વૈક્રિય શરીરથી ત્રીજી નરકે જાય તે અપેક્ષાએ આઠ રાજલોક ક્ષેત્ર થાય.]

(૪) **૨૫૨૧ ન**: - વિવક્ષિત ક્ષેત્ર અથવા તેના માલિક કેટલા ક્ષેત્રને સ્પર્શે છે ? તેનું જ્ઞાન આ દ્વાર વડે કરાય છે.

પ્રદાર્થના વેતમાન નિવાસને ક્ષેગ કહ્યું પણ ભૂત-વર્તમાન-ભાવિ એ ગૈકાલિક અવસ્થાને સ્પર્શના કહે છે. કેટલાક ને ક્ષેગ અને સ્પર્શન સમાન હાય છે પણ સ્પર્શનમાં ગૈકાલિક અવસ્થાને લીધે તે ક્ષેગ કરતાં વધુ વિસ્તાર ધરાવે છે.

સમ્યગ્દર્શન કેટલા સ્થાનને સ્પર્શ છે? સમ્યગ્દર્શન તો લોકના અસંખ્યાત ભાગને જ સ્પર્શ છે. પણ સમ્યગદેષ્ટિ (કેવળી સમુદ્ર-ઘાત અપેક્ષાએ) સંપૂર્ણ લોકને સ્પર્શ છે.

સમ્યગ્દષ્ટિ અને સમ્યગ્દરા નમાં શું તફાવત છે? સમ્ય-ગ્દર્શન અપાય આ લિનિબાધ રૂપ છે. મતલબ કે (અપાય એટલે છૂટલું) સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત થાય છે પછી છુટી જઇ શકે છે. અથવા છૂટી પણ જાય છે. જ્યારે સમ્યગ્દરિમાં (સદ્દદ્રવ્ય) તેના સદ્દભાવ જ રહે છે.

કેવળી સદ્દદ્રવ્યરૂપ છે માટે તેને સમ્યક્દેષ્ટિ કહ્યા છે સમ્યગ્દર્શની નહીં કેમકે તેને (અપાય) તે છૂટવાના યાગ નથી હાતા.

[નેાંધ :– દિગ ંબરામાં સમ્યગ્દર્શની કે સમ્યગદેષ્ટિ એવા સેદ પડાતા નથી]

#### 🗌 અપાય એટલે

અપાયના બીજો અર્થ મતિજ્ઞાન (મતિજ્ઞાનાંશ) કહ્યો. તેના યાગથી સમ્યગ્દર્શન કહેવાય છે. તે કેવળી ભગવ તાને હાતું નથી. માટે કેવળીને સમ્યગ્દષ્ટિ કહ્યાં.

ઉપરામ સમ્યગ્દર્શનીને મતિજ્ઞાન તથા ઉપશમમાં રહેલા દર્શન માહનીયની પ્રકૃતિ આત્મા સાથે હોય છે એટલે સદ્દદ્રવ્યપણું હોય છે. ક્ષાયાપશમિક સમકિતિને અપાય (મતિજ્ઞાન) હાય જ છે. સાથે સમ્યક્દર્શન માહનીયના ઉદય પણ હોય છે. તેથી તે બન્ને સમ્યગ્દર્શની જ છે.

ક્ષાચિક સમકિતીને ૭ પ્રકૃતિના ક્ષય થયા હાય છે માત્ર અપાય (મિતજ્ઞાન) હાય છે. તેથી તે સમ્યગ્દેષ્ટિ ગણ્યા છે. કેવળીને તા અપાય પણ નથી તેથી સચાગિ અચાગિ કેવળી અને સિદ્ધો સમ્યગ-દેષ્ટિ જ ગણેલા છે.

(૫) કાળ: – વિવક્ષિત તત્વ કેટલા કાળ સુધી રહે ? તેની વિચારણા કરવી.

કાઈ પણ ક્ષેત્રમાં રહેલા પદાર્થની સમય મર્યાદા નક્કી કરવી તે કાળ.

સમ્યગ્રાનિની ચર્ચા કાળ દ્વારના આધારે કરતાં પ્રશ્ન કર્યો કે તે કેટલા કાળ રહે છે? કાળની પરીક્ષા કે પ્રરૂપણા બે પ્રકારે થાય છે. એક જીવની અપેક્ષાએ–અને અનેક જીવની અપેક્ષાએ.

એક જીવની અપેક્ષાએ સમ્યગ્દર્શનના જઘન્યકાળ અન્તર્મુહૂર્ત માત્ર છે અને ઉત્કૃષ્ટ કાળ ૬૬ સાગરાપમ કરતાં કંઈક વધારે છે. અર્થાત્ કાઈ એક જીવને સમ્યગદર્શન ઉત્પન્ન થયા પછી એાછામાં એાછું અન્તમુહૂર્ત સુધી અવશ્ય રહે છે ત્યાર પછી છૂટી પણ જઈ શકે છે. વધુમાં વધુ ૬૬ સાગરાપમ કરતાં કંઈક અધિક કાળ સુધી રહે છે પછી અવશ્ય છૂટી નાય છે.

અનેક જીવાની અપેક્ષાએ તાે સમ્યગ્રદર્શનનાે સંપૂર્ણ કાળ છે. અર્થાત્ કાેઇપણ સમય એવા છે નહીં—હતાે નહીં કે હશે નહીં કે જ્યારે એક પણ જીવને સમ્યગ્રદર્શન હાેંગ્ટ નહીં કે થાય નહીં.

(१) આ તર: વિવક્ષિત તત્વની પ્રાપ્તિ થયા બાદ તેના વિચાગ થાય તાે કેટલા કાળ સુધી વિચાગ રહે ? તેનું જ્ઞાન આ દ્વાર વડે થાય છે.

અંતર શખ્દના અનેક અર્થા નીકળે છે. અંતરના અર્થ છિદ્ર— અન્ય—મધ્ય—સમીપ—વિશેષતા—ખહાર—વિરહ વગેરે થાય છે તેમાં અહીં વિરહ અથવા વિચાગ અર્થ ગ્રહણ કર્યો છે.

સમ્યગ્દર્શાન નાે વિરહેકાળ કેટલાે છે? એક જીવની અપેક્ષાએ જેઘન્યથી અંતર્મું હૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટથી અર્ધપૃદ્દગલ પરાવર્તન [સિદ્ધ સેનીય ટીકામાં જણાવ્યા મુજબ કંઇક ન્યુન અર્ધપૃદ્દગલ પરાવર્તન કાળ એ પ્રમાણે ઉત્કૃષ્ટ વિરહ કહ્યો છે.] પણ અનેક જીવની અપેક્ષાએ અ'તરકાળ [વિરહ] કહી થતા જ નથી.

એક જીવની અપેક્ષાએ અ'તર થઇ શકે કેમકે ઉત્પન્ન થયેલું સમક્તિ છૂટી પણ જાય અને ક્રી ઉત્પન્ન પણ થાય. પણ કાઇ ને કાઇ જીવ તા સમક્તિ હાવાના જ, માટે સર્વથા વિરહ તા કદીન થાય.

(૭) ભાવ: - ઔદયિક-ક્ષાયિક-ક્ષાયાપશમિક-ઔપશમિક-પારિ-ણામિક એ પાંચ ભાવામાંથી કયા ભાવે વિવક્ષિત તત્વ છે તેની વિચારણા કરવી.

સમ્યગ્**દરા<sup>6</sup>ન આ પાંચ ભાવામાં કર્યા ભાવ છે** ? ઔદયિક અને પારિણામિક ભાવાને છેાડીને ત્રણે ભાવામાં સમ્યગ્ દર્શન હાય છે. અર્થાત્ સમ્યગ્દર્શન ઔપશમિક ક્ષાચાપશમિક ક્ષાયિક ત્રણે ભાવામાં હાય છે.

(૮) **અલ્પબહુત્વ:**– તત્વાના સ્વામીને આશ્રયીને ન્યૂન અધિક-પણાના વિચાર કરવા તે.

સમ્યગ્દશ ન: - વિષયે સ્ત્રકાર પ્રશ્ન કરે છે કે ત્રણેય ભાવામાં વર્તાતા સમ્યગ્દર્શ નામાં આછા-વધતાપણું શું છે?

સવ'થી થાેડું ઔપશમિક સમ્યગ્દર્શ'ન. તેથી અસ'ખ્યગણું ક્ષાયિક સમ્યગ્દર્શન તેથી અસંખ્યગણું ક્ષાયાપશમિક સમ્યગ્દર્શન.

સમ્યગ્દહિઓ તા અનંત ગુણા છે.

[નાંધ: જેઓ સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્દહિટ એવા ભેદ નથી પાડતા ત્યાં ઔપશમિક સમ્યગ્દર્શવાળા જવા સર્વાથી અલ્પ છે. ક્ષાચાન્ પશમિક સમ્યગ્દર્શનવાળા જવા અસંખ્યાત ગુણા છે. અને તેના કરતા ક્ષાયિક સમ્યગ્દર્શન વાળા જવા અનંત ગુણા છે.]

ખ'ને મતાનું અર્થ ઘટન એ છે કે શ્રેણિકાદિ છન્નસ્ય ક્ષાયિક સમ્યગ્દર્શન ચુક્ત જોના સમાવેશ સમ્યગ્દર્શનમાં કર્યો અને સમ્ય-ગ્દેષ્ટિમાં સિદ્ધ કેવલી આદિના સમાવેશ કર્યો છે.

જ્યારે બીજા મત મુજબ ક્ષાચિક દર્શન વાળામાં સીધા જ સિદ્ધ ભગવ તાદિના સમાવેશ કર્યો માટે તેને અનંત ગુણા ગણાવ્યા ત્યાં છદ્મસ્થ ક્ષાચિક દર્શની અને કેવલી કે સિદ્ધોને જૂદા પાડેલ નથી. 🛘 માર્ગણા દ્વારને આશ્રીને વિવેચન.

સ્વાપન્ન ભાષ્યમાં ભાષ્યકારે ગતિ-ઇ દ્રિય-કાય-યાગ-કષાય-વેદ-લેશ્યા-જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર [સ'યમ]-આહારક-ઉપયાગ-સમ્યકત્વ એ તેર દ્રારા કહ્યા છે.

કર્મ થયાં ૧૪ માર્ગ હ્યા કહી છે તેમાં ભવ્ય દ્વાર અને સંગ્રી દ્વાર છે વધારે છે અને ''ઉપયાગ'' નામનું દ્વાર નથી આ ચૌદ માર્ગ હાના ૬૨ ઉત્તર માર્ગ હ્યા દ્વાર છે.

- (૧) ગતિ-૪ દેવ-મનુષ્ય-તિર્ય ચ-નરક.
- (ર) ઈન્દ્રિય-૫ એક-બે-ત્રણ-ચાર-પાંચ.
- (3) કાય-૬ પૃથ્વિ-અપ-તેઉ-વાચુ-વનસ્પતિ-ત્રસ.
- (૪) યાગ-3 મન-વચન-કાય.
- (૫) વેદ-૩ પુરૂષ-સ્ત્રી-નપુ સક.
- (६) ક્ષાય-૪ ક્રોધ-માન-માયા-લાેભ.
- (૭) જ્ઞાન-૮ મતિ-શ્રુત-અવધિ-મન:પર્ય'વ-કેવળ મતિઅજ્ઞાન-શ્રુત અજ્ઞાન-વિભ'ગજ્ઞાન.
- (૮) સ'યમ-૭ સામાયિક-છેદ્રાપસ્થાપનીય-પરિહારવિશુદ્ધિ-સૂક્ષ્મ-સ'પરાય-યથાખ્યાત દેશવિરતિ-અવિરતિ.
- (૯) દર્શન :- ૪ ચક્ષુ-અચક્ષુ-અવધિ-કેવળ
- (૧૦) લેશ્યા :– ૬ કૃષ્ણુ–નીલ–કાપાત–તેએ–પદ્મ–શુકલ
- (૧૧) ભવ્ય :- ૨ ભવ્ય-અભવ્ય
- (૧૨) સમ્યકત્વ:- ૬ વેદક-ક્ષાયક-ઐપશામિક-મિચ્ચાત્વ-મિશ્ર-સાસ્વાદન
- (૧૩) સંજ્ઞી: ૨ સંજ્ઞિ–અસંજ્ઞિ
- (૧૪) આહારક :–૨ આહારી–અણાહારી

[એા રીતે ૧૪ માર્ગણાના દ્વાર વાર થયા]

- ∘ ભાષ્યકાર "ઉપયોગ" નામક દ્રાર ગણાવે છેતેના સાકાર અને નિરા-કાર પૂર્વ ના એ પ્રમાણે બે ભેદ છે.
- ૦ સમ્યક્ત્વના સત્ દ્વાર સ'બ'ધે ૧૪ માર્ગણાની ચર્ચા–

પ્રથમ સમયકત્વ ઉત્પન્ન થયેલું સાથે લઇ જનારા જીવા પૂર્વ પ્રતિપન્ન કહેવાય છે. અને જ્યાં ભાય ત્યાં નવું ઉત્પન્ન થાય તેને પતિપદ્યમાનક કહેવાય છે.

ગતિ માર્ગ છા: - નરક-તિર્ય ચ – મનુષ્ય અને દેવ એ ચારે ગતિમાં પૂર્વ પ્રતિપન્ન પ્રતિપદ્યમાન સમ્યકૃત્વ હોય છે. નરક દેવ તથા તિય' ચગતિમાં ક્ષાયિક અને ક્ષાયોપશમિક થાય છે. મનુષ્ય ગતિમાં ક્ષાયિક ક્ષાને ઔપશમિક સમ્યકૃત્વ હોય છે.

(२) ઇન્દ્રિયમાર્ગ ણા: એકેન્દ્રિયને પૂર્વ પ્રતિયન્ન કે પ્રતિ-પદ્મમાન બેમાંથી એકે સમષ્ટિત હોતું નથી. બેઇન્દ્રિય તેઇન્દ્રિય ચઉરિન્દ્રિય અને અસંગ્રિપ ચેન્દ્રિયને સાસ્વાદનની અપેક્ષાએ પૂર્વ પ્રતિ યન્નની ભજના હોઈ શકે પણ પ્રતિપદ્મમાન થતું નથી.

સંગ્રી પ'ચેન્દ્રિયને ખંને સમક્તિ હોય છે. પ્રકાર લેકે ક્ષાચિકાદિ ગણે હોય છે.

(3) કાય માગ ણા: – પૃથ્વિ – અપ્ તેલ – વાયુ – વનસ્પતિ એ પાંચ કાયમાં બે માંથી એક સમકિત નથી. જ્યારે ત્રસકાયમાં બે – ત્રણ-ચાર ઇન્દ્રિય અને અસંગ્રિ પ'ચેન્દ્રિય ગંસકાયને પૂર્વ પ્રતિપન્ન હોય છે. પણ પછી ઉત્પન્ન થનારું સમકિત હોતુ નથી.

સંજ્ઞિ પંચેન્દ્રિય ગસકાયમાં પૂર્વ પ્રતિપન્ન અને પ્રતિપદ્મમાન અંને સ્વરૂપે છે.

- (૪) યોગમાર્ગ હ્યા :- પૃથ્વિ થી વનસ્પતિકાયને આશ્રીને કાયયાં ગે બંનેમાંથી એક સમક્તિ નથી. કાયા અને વચન બંને યાગે સંયુક્તપણે બે-ગણ-ચાર ઇન્દ્રિય તથા અસંજ્ઞિ પંચેન્દ્રિયને પૂર્વ-પ્રતિપન્ન સમક્તિ એવું ક્ષાયાપશમિક તથા ક્ષાચિક સમક્તિ છે. કાયા વચન તથા મના યાગમાં પૂર્વ પ્રતિપન્ન (થયેલું) અને પ્રતિપદ્યમાન (થતું) બંને સમક્તિ છે.
- (પ) વેદ માગ<sup>ા</sup>ણા :- સામાન્યથી પુરુષ સ્ત્રી નપુ'સક ગણેવેદે પૂર્વ પ્રતિપન્ન (થયેલું) અને પ્રતિપદ્મમાન (થનારું) અ'ને સમક્તિ હોય છે.

વિશેષથી જણાવતા નપુંસક વેદમાં એકેન્દ્રિયથી માંડી અસંગ્રી પંચેન્દ્રિય સુધી પૂર્વ પ્રતિપન્ન કાેેઇક હાેેય પ્રતિપદ્યમાન સમિકત કાેેઇને હાેતું નથી. સંગ્રી પંચેન્દ્રિય નપુંસકમાં નારક–તિર્થય-મનુષ્યમાં ઉત્પન્ન થયેલું અને થનારું અંને સમિક્તિ સંભવે છે. દેવતામાં નપું-સંક વેદ જ નથી.

- (१) કેષાય માર્ગા -: અનંતાનુખંધી કષાયના ઉદ્દયે પૂર્વ પ્રતિપન્ન અને પ્રતિપદ્યમાન બે માંથી એકે સમક્તિ નથી બાકી ત્રણ કષાય અપ્રત્યાખ્યાની-પ્રત્યાખ્યાની-સંજવલનના ઉદ્દયમાં ઉત્પન્ન થયેલું અને થનારું બંને પ્રકારનું સમક્તિ હોય છે.
- (૭) જ્ઞાન માર્ગ હ્યા :- નિશ્ચય નયથી જ્ઞાનીને પૂર્વ પ્રતિપત્ન હોતું નથી પણ પ્રતિપદ્મમાન (ઉત્પત્ન થનારું) સમક્તિ હોય છે.

વ્યવહાર નચથી અજ્ઞાનીને પૂર્વ પ્રતિયન્ન (ઉંત્યન્ન થયેલું) સમક્તિ હોય છે. પણ પ્રતિયદ્યમાન હોતું નથી.

- (૮) **ચારિત્ર માર્ગ છા :** ચારિત્રીને પૂર્વ પ્રતિપન્નસમક્તિ હોય છે. પ્રતિપદ્યમાન હોતું નથી. જ્યારે અચારિત્રીને પૂર્વ પ્રતિપન્ન અને પ્રતિપદ્યમાન અંને સમક્તિ હોય છે.
- (૯) દર્શન માર્ગ ણા: ચક્ષુદર્શનની પૂર્વ પ્રતિપન્ન અને પ્રતિપદ્ય-માન અંને સમક્તિ છે. માખી વગેરે તથા અસંગ્રિને પૂર્વ પ્રતિનન હોય છે. પ્રતિપદ્યમાન નહીં: સંગ્રિપ ચેન્દ્રિય ચક્ષુ દર્શનીને અંને છે.

પૃથ્વિકાયાદિ એકેન્દ્રિય અચક્ષુ દર્શનીને એક પણ સમક્તિ નથી. બે ઇન્દ્રિયથી અસ જ્ઞિ પ'ચેન્દ્રિય સુધી પૂર્વ પ્રતિપન્ન હોય છે. જ્યારે સંજ્ઞિ પ'ચેન્દ્રિય અચક્ષુ દર્શનીને પૂર્વ પ્રતિપન્ન અને પ્રતિ-પદ્યમાન ળ'ને છે, અવિધ અને કેવળ દર્શનમાં ળ'ને સમક્તિ હોય છે.

- (૧૦) **લેશ્યા માર્ગણા**: કૃષ્ણ નીલ અને કાપાત લેશ્યામાં પ્રતિપન્ન સમક્તિ છે પણ પ્રતિ પદ્યમાન નથી જ્યારે તેજો–પદ્મ અને અને શુકલ એ ગણે લેશ્યા દ્વારે બ**ં**ને સમક્તિ છે.
- (૧૧) ભવ્યમાર્ગ ણા :- ભવ્ય કારે પ્રતિયન્ન અને પ્રતિપદ્યમાન ખંને સમક્તિ સંભવે છે. અભવિને એકે સંભવતું નથી.
- (૧૨) સમ્યક્તવ :- નિશ્ચય નયે સમ્યગ્દિષ્ટ ને પ્રતિપન્ન નથી હોતું પણ પ્રતિપદ્યમાન હોય છે વ્યવહારનયે મિથ્યાદિષ્ટિને પ્રતિપન્ન નથી હોતું પણ પ્રતિપદ્યમાન હોય છે.
- (૧૩) સંગ્રી માર્ગ હ્યા: સંગ્રીને પ્રતિપન્ન અને પ્રતિપદ્ય-માન અને હાય છે. અસંગ્રી ને પ્રતિપન્ન એક જ સમક્રિત હાય છે.

(૧૫) આહારક માગ<sup>©</sup>ણા: – આહારીને પ્રતિયન્ન અને પ્રતિ પદ્યમાન અ'ને સમક્તિ છે પણ અણાહારીને માત્ર પ્રતિયન્ન જ હાેય

ભાષ્યકાર મતે જે ''ઉ**પચાગ દ્વાર'' છે** તેમાં સાકારવાળાને પ્રતિપન્ન અને પ્રતિપદ્યમાન બ**ંને સમક્તિ છે. જ્યારે અનાકાર** ઉપ-ચાગીને પ્રતિપન્ન સમક્તિ જ હાય છે.

# [આ રીતે આઠે દ્રારની વિવેચના કરવી.]

o **સૃત્રમાં च કારના અર્થ** :– સૂત્રકા**રે સૂત્રમાં** મૂકેલ च કાર ઃસમુચ્ચયાર્થક છે.

એક અર્થ એવા પણ છે કે સૂગ : ૭ ની સાથે સૂગ : ૮ નાે સંબંધ જોડેલ છે. અધિગમના ઉપાયા સૂગ : ૭ મુજબના નિદે શાદિ છ તથા આ સૂગ : ૮ મુજબના કુલ સત્ વગેરે આઠ એમ ચીદ છે.

ળીજો અર્થ એવા ગહણ કરવા કે અધિગમ માત્ર ન્યાસ–પ્રમાણ `કે નય થી જ થાય તેમ નથી પણ આ ચૌદ દ્વાર થકી પણ થાય છે.

□ નિદે શાહિ સૂત્ર: ७ અને सत् स'ખ્યા વાળા સૂત્ર ૮ વચ્ચે તફાવત શાુ છે?

નિદે શાદિની અધિગમ પહિત ને વ્યવહારિક ગણાવી છે સત્ સ'ખ્યાની પહિતિને શાસ્ત્રીય ગણાવી છે. જો કે પ્રમાણ અને નય દેષ્ટિએ તો અ'ને સૂત્રમાં રહેલા હારાના સમાવેશ પ્રમાણ–નયમાં થઇ જાય છે. છતાં અહીં જે ભાગ કર્યા છે તે શિષ્યાના અભિપ્રયાનુસાર તત્ત્વથે દેશના છે.

કેટલાંક શિષ્ય સ'ક્ષેપ રૂચિવાળા હોય કેટલાંકવિસ્તાર રુચિવાળા હાય કેટલાંક ને અતિ સંક્ષેપમાં સમજ નથી પડતી તાે કેટલાંકને અતિ વિસ્તૃત સમજાતું નથી. આવા અધાં જીવાને માટે અહીં ભેદ પાડેલ છે

# ૦ નિદે<sup>લ</sup>શ અને સત્ નાે તફાવત :-

નિદે'શ અને સત્ ખંને પ્રથમ દેષ્ટિએ સમાન લાગે છે, પણ सत् દ્વારમાં ગતિ-ઇન્દ્રિય ક્ષાય વગેરે ચૌદ માર્ગ છા કયાં છે? કયાં નથી? વગેરે રૂપે સમ્યગ્દશ નાદિનું અસ્તિત્વ સૂચિત કરાય છે. વળી અધિકૃત જવાદિનું ગહેણુ નિદે'શથી થાય છે પણ અનધિકૃત ક્રોધાદિ તથા અજીવ-પર્યાય વર્ણાદિના અસ્તિત્વનું સૂચન કરવા માટે ''સત્" દ્વાર જરૂરી છે.

० विज्ञान अने स'∿प्राना तई।वत :-"विधान" द्वारा सम्यव्हश्नाहिना प्रक्षरानी बाब्र के. જયારે "સંખ્યા" દ્વારા તેના પ્રત્યેક પ્રકારાની સંખ્યાની ગણતરી થાય છે. જેમકે ઉપશમ સમ્યગદ્દ આટલા ક્ષાયિક સમ્યગ્ દૃષ્ટિ આટલા વગેરે પેટા લેકની ગણતરી પણ સંખ્યામાં થાય છે. ટૂં કમાં કહીએ તા પ્રકારની ગણના "વિધાન"માં થાય છે અને પેટા લેકાની ગણના 'સંખ્યા'માં થાય છે.

# ૦ ક્ષેત્ર અને અધિકરણમાં તફાવત :-

"અધિકરણ" (આધાર)થી થાહી જગ્યા સૂચવાય છે તેથી તે વ્યાપ્ય છે. "ક્ષેત્ર શખ્દ વ્યાપક હાવાથી અધિક જગ્યાને સૂચવે છે.

# ० डाण अने स्थितिना तहावत :-

"સ્થિતિ" શખ્દ વ્યાપ્ય છે. તે કેટલાંક પદાર્થોની કાળમર્યાદા ખતાવે છે. "કાળ" શખ્દ વ્યાપક છે. તે બધા પદાર્થોની મર્યાદા દર્શાવે છે.

૦ ભાવ શખ્દ ન્યાસ (સૂત્ર : ૫) માં છે છતાં અહી' અલગ ત્રહણ કેમ ?

ન્યાસમાં ''ભાવ"ના અર્થ વર્ત માન અવસ્થા લીધા છે. જેમકે સિદ્ધ અવસ્થામાં ભાવ તીર્થ કરપણું ગરૂચું પણ ભવિષ્યમાં આ અવસ્થા થવાની હોય તો "દ્રવ્ય" નિક્ષેપ ગણું છે. જ્યારે આ સૂત્ર ભાવના અર્થ ઔપશમિક વગેરે ભાવા માટે ગ્રહણુ કરેલ છે. ખંને સ્થાને ભાવ શબ્દનું જુદું જુદું પ્રયોજન છે.

# ૦ ક્ષેત્ર અને સ્પર્શનમાં તફાવત :–

ક્ષેત્ર શખ્દ અધિકરાયુથી વિશેષતા સૂચવે છે. તો પણ તે એક દેશના વિષય કરે છે અને સ્પર્શન શખ્દ સવ દેશના વિષય કરે છે. જેમકે કાઈ પૂછે કે "રાજ કયાં રહે છે?" ઉત્તર આવશે "અમુક નગરમાં રહે છે." તેથી રાજાના નિવાસ સંપૂર્ણ નગરમાં નથી હોતો પણ નગરના એક દેશમાં હોય છે. છે. તેને ક્ષેત્ર કહે છે. પણ "તેલ કયાં રહે છે?" એમ પૂછતા તેલ તલમાં કે મગફળીમાં રહે છે તેમ ઉત્તર મળશે. અહી સવ ત્ર તેલ રહેવાના કારણે તલ કે મગફળી એ તેલનું સ્પર્શન છે.

વળી બીજી રીતે તફાવત જોતા ''ક્ષેગ'' એ વર્ત માનકાળના વિષય છે. જ્યારે "સ્પર્શન" ગિકાળ ગાચર વિષય છે.

#### 卐

## [8] સ'દલ'

#### 卐

#### આગમ સંદર્ભ

से कि' तं अणुगमे १ नविविहे पण्णत्ते. तं जहा संतपयपरुवणया १ दव्व पमाणं च २ खित्त ३ फुसणा य ४ कालो य ५ अंतरं ६ भाग ७ भाव ८ अप्पाबहुं चेव — अनुवेश्विद्धार सूत्र ८० अन्य अ'थ संदर्भ

(૧) કમ'ગ્ર'થ ચાર્થા ચીદ માર્ગ હ્યાના ૬૨ દ્વારામાં આ અંગે કેટલાક હલ્લેખા છે.

(२) नवतत्व गाथा-४3

### 卐

## [9] પદ્ય

卐

# [બ'ને પદ્યના પૂર્વાર્ધ' સૂત્ર : ૭ માં પદ્ય વિભાગે નાંધ્યાે છે.]

(૧) સાતમું સત્પદ પ્રરૂપણા આઠમું સંખ્યા કહ્યું ક્ષેત્ર સ્પર્શન કાલ અંતર, ભાવ તેરમું સદ્દહ્યું અલ્પ ખહુત્વ ચૌદમું છે, જ્ઞાન સમ્યગ્ જાણવા પ્રમાણને નયના પ્રમાણે સર્વભેદા ભાવવા આ ચૌદ પ્રશ્ને જ્ઞાન સાચું મેળવી મુક્તિવરે ઋજુભાવે જીવ ભાવો ભાવતા ભવ નિસ્તરે.

(૨) સ્પર્શન કાળને ભાવ આંતરા ક્રાર તેરમું ચીદ છે ખારણા જેમાં અલ્પ બહુત્વ ચીદમું.

乐

# [10] નિ*ષ્કેષ*°

卐

સૂત્ર: 9 અને સ્ત્રઃટ બંને થકી ચૌદ દ્વારા દર્શાવ્યા. તે થકી સમ્ય-ગ્દર્શન તથા જવાદિ તત્વાનું સ્વરૂપ અતીવ સ્પષ્ટ બને છે. સમકિત પ્રાપ્તિ માટે કેવા પ્રયાસા કરવા આવશ્યક છે અથવા જવ કઇ કઈ સ્થિતિમાં સમ્યગ્દર્શની હોઈ શકે તેના જ્ઞાન દ્વારા સ્વ-આત્મ વિકાસ માટેનું માર્ગદર્શન આ ચૌદે દ્વારામાંથી મળી રહે છે.

સામાન્ય અભ્યાસમાં આ દ્વારા કળા કુટવાળા કે તાત્વિક લાગશે પણ સમ્યગ્દર્શનાદિ પ્રાપ્તિના ઇચ્છુક આત્મા માટે આ સૂત્ર દ્વારા પાતે કઈ કક્ષાએ રહેવું –ક્ઇ રીતે રહેવું –કેવા પુરુષાર્થ કરવા તેની સુંદર દારવણી અપાઈ છે. જેમકે અનંતાનુઅ'ધી કષાય ને છાડવા કૃષ્ણુ નીલ કે કાપાત લેશ્યામાંથી મુક્ત થવું –ભવ્યત્વ પકાવવું વગેરે. મુમુક્ષુ આત્માઓ આ દ્વારા સમજ તેની ચિંતવના કરી વૈરાગ્ય માર્ગમાં આગળ વધવા આ જ્ઞાનના ઉપયોગ કરી શકે.

પ્રથમ સૂત્રમાં માેક્ષ માર્ગની પ્રરૂપણા કરી, બીજા સૂત્રમાં સમ્યગ્દર્શનનું સ્વરૂપ જણાવ્યું. ત્રીજા સુત્રમાં સમ્ય ગ્દર્શન પ્રાપ્તિનું સ્વરૂપ દર્શાવ્યું તે મૂજબ અધિગમને જણાવવા સુત્ર પ-૧-૭-૮ ચારે મુકયા.

અધિગમ કરવાના મુખ્ય સાધનો તરીકે નામાદિ નિક્ષેપા પૂર્વ ક તત્વાના અધિગમ આ ચૌદ દ્વારા થકી કરવા જણાવ્યું.

આ રીતે સમ્યગ્દર્શન સંબ'ધી મુદ્દાની ઘણી બધી બાબતા ડુ'કમાં અહી' સમજાવી. એ રીતે સયમ્યગ્દર્શનની વિચારણા વિભાગ મુખ્યતયાએ અહી' પૂર્ણુ થાય છે.

છતાં સુત્ર ૧–૭–૮ પ્રમાણુ-નય અને નિદે<sup>ર</sup>શાદિ તથા સત્પથ પ્રરૂપણાદિ દ્વારાના ઉપયાગ તા સમગ્ર ગ્ર'થમાં રહે વાના જ. કેમકે તત્વાના અધિગમમાં જ ગ્ર'થ રાકાયેલા છે.

માક્ષમાર્ગે સમ્યગ્દર્શન નામક પ્રથમ અવયવની વિચારણા અહીં સમાપ્ત થઈ હવે માક્ષમાર્ગના દ્વિતીય અવયવ સમ્યગ્જ્ઞાન સંખંધિ વિચારણા આરંભ થાય છે.

અલળત આ જ્ઞાનિવચારણા દ્વારમાં પરાક્ષરૂપે "પ્રમાણ"ની ચર્ચા સમાવિષ્ટ કરેલી છે. તે બાળત સૂત્રોના અભ્યાસથી સ્પષ્ટ બનતી જશે.

5 [1] સ્ત્રહેતુ ક્ક અમ ત્ર્ય જ્ઞાનના લેકો અથવા પ્રકારા જણાવે છે. [જે સ્ત્રય ૧: ૬ માં જણાવ્યા અનુસાર પ્રમાણના લેકો રૂપ પણ છે]
5 [2] સ્ત્ર: મૂળ ક્ક

भितं श्रुतावधिमन ः पर्याय केवलानि ज्ञानम्

দ্রি । পূথ : পূথ্ ড দ্রি লাভ্য দ্রি লাভ্য

मति-श्रुत- अवधि- मनःपर्याय- केंवलानि ज्ञानम् ६ 5 [4] સ્ત્રસાર 5 મિત શ્રુત અવધિ મન:પર્ય'વ અને કેવળ આ પાંચ જ્ઞાન છે.

卐

[5] શબ્દ જ્ઞાન

45

- (૧) **મતિજ્ઞાન :** પાંચ ઇન્દ્રિયા અને મન દ્રારા જે જ્ઞાન થાય તે મતિજ્ઞાન છે.
- (२) શુતજ્ઞાન :- મન અને ઇન્દ્રિયોની સહાયથી શબ્દ અને અર્થના પર્યાલાચન પૂર્વક થતા બાધ તે શ્રુતજ્ઞાન.
- (3) અવધિજ્ઞાન :- ઇન્દ્રિય કે મનની નિમિત્ત વિના આત્મ-શક્તિ વડે થતા રૂપી પદાર્થોના બાધ તે અવધિજ્ઞાન.
- (૪) મન: પનય જ્ઞાન :- અહી દ્વીપમાં રહેલા સંગ્નિ પ'ચિન્દ્રિય જીવાના મનના વિચારાના-પર્યાયાના બાધ તે મન: પર્યવજ્ઞાન.
- (૫) કેવળ જ્ઞાન: જે સર્વ દ્રવ્યા અને તેના સર્વ પર્યાયાને એક સાથે પ્રત્યક્ષ જાણે તે કેવળ જ્ઞાન.

**45** 

[6] અનુધૃત્ત

4

આ સૂત્રમાં પૂર્વ સૂત્રના અનુવૃત્તિ નથી.

卐

[7] ત્રબાેધ ટીકા :-

卐

ज्ञान: - ज्ञाति र्ज्ञान: - જાણવું તે ज्ञान. સામાન્ય અર્થમાં વસ્તુ સ્વરૂપનું અવધારણ તે ज्ञान. વિષયના બાધાત્મક ચૈતન્ય અંશ માટે જ્ઞાન શખ્દ લાેક પ્રસિદ્ધ છે. જ્ઞાન શખ્દના અર્થ સુપ્રસિદ્ધ હાેવાથી તેનું સીધું વિવેચન કરવાને ખદલે તેના લાેકમાં અપ્રસિદ્ધ અને શાસ્ત્ર પ્રસિદ્ધ નામાે અને લેદા અતાવવા પૂર્વક વિવેચન કરેલ છે.

વળી સૂત્રમાં છેલ્લે જ્ઞાન શખ્દ મૂકીને મતિ—શ્રુતાદિ જોડવાનું સૂચવી દીધેલ છે. કારણ કે દ્વન્દ્વાન્તે શ્રુયમાળ પદ પ્રત્યેવમમિ સંવંધ્યતે ન્યાય મુજબ હન્દ્ર સમાસમાં અ તે રહેલ એવું આ જ્ઞાન પદ મતિ વગેરે પાંચે શખ્દો સાથે જોડાતા મતિજ્ઞાન—શ્રુતજ્ઞાન એ પ્રમાણે સમજવું.

(૧) **મતિજ્ઞાન :**– મતિ–આવરણ કમ<sup>4</sup>ના ક્ષરોપશમ થતાં ઇન્દ્રિય અને મનની સહાયતાથી થતું અર્થાનું મનન તે ''મતિ'' છે.

| इन्द्रियमनसा     | च यथास्वमथे   | भज्यते | अनया.           | मननमात्र' | वा | सतिः  |
|------------------|---------------|--------|-----------------|-----------|----|-------|
| અહી <b>ં મનન</b> | ' मतिः એ અर्थ | ે ભાવર | કા <b>ધન</b> છે | <b>).</b> | •  | -44.4 |

| 🔲 मनुते अर्थात् मतिः એ કર્તૃ સાધન પણ સ્વત ત્રવિવક્ષામાં થઈ શકે.                                                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 🔲 मन्यते अनेन ચ્યે કરણુ સાધન પણુ મતિ શખ્દ બની શકે છે.                                                                                                                                                                    |
| □ ઇન્દ્રિય અને મને કરીને જણાય કે માનીએ તેને મતિજ્ઞાન<br>હૈં છે. સિહાંતમાં તેને આભિનિબાધિક પણ કહે છે. કેમકે अमिनि-<br>इयते इति आमिनिबोधिक: (સન્મુખ રહેલ નિયત પદાર્થને જણાવે<br>તે મતિજ્ઞાન)—જુએા કર્મથંથ–૧ ગાથા–૪ વિવેચન. |
| □ ज्ञान શખ્દ સામાન્યના વાચક છે. મતિ શખ્દ વિશેષના વાચક<br>છે. मति श्वासौ ज्ञान च-मति એવું આ જ્ઞાન તે મતિજ્ઞાન.                                                                                                            |
| □ મતિ જ્ઞાનના આવરણુ આડા આવે ત્યારે કંઈ મતિ સૂઝતી<br>નથી. આવા મતિ—આવરણુના ક્ષય કે ઉપશમ થતાં જે પ્રગટ થાય<br>કે, તે મતિજ્ઞાન.                                                                                              |
| (२) <b>શુતગ્રાન :</b> − □ શ્રુતિઃ શ્રુતં –સાંભળવું તે શ્રુત. શખ્દ–<br>અર્થનું સંવેદન. શ્રુત च तत् ज्ञानं च–શ્રુત એવું તે જ્ઞાન એટલે શ્રુતજ્ઞાન.                                                                          |
| 🗌 સાંભળવા હાશ જે જણાય તે શ્રુતજ્ઞાન.                                                                                                                                                                                     |
| □ શ્રુત શખ્દ કર્મસાધન ગણતાં–શ્રુતાવરણ કર્મના ક્ષયાેપશમ<br>થવાથી જે સ'ભળાય તે શ્રુત.                                                                                                                                      |
| 🔲 કર્તુ સાધનમાં શ્રુત પરિણત આત્મા જ શ્રુત ગણેલ છે.                                                                                                                                                                       |
| 🗌 કરણ વિવક્ષામાં જેના દ્રારા સ ભળાય તે શ્રુત.                                                                                                                                                                            |
| 🗌 ભાવ સાધનમાં શ્રવણ ક્રિયા શ્રુત છે.                                                                                                                                                                                     |
| ☐ ४भ'अ'थ गाथा ६ नुं विवेचनः -श्रुतज्ञान आडे के आवर्षे। आवे तेना वडे श्रुत आवड्तुं नथी. आवा श्रुत ज्ञानावर्ष्य ४भीना                                                                                                      |
| ક્ષય અથવા ઉપશમ દ્વારા જે પ્રગટ થાય તેને શ્રુતજ્ઞાન કહે છે.                                                                                                                                                               |
| <ul><li>શખ્દો અને પુસ્તકા બાધરૂપ ભાવશ્રુતનું કારણ હોવાથી તે<br/>દ્રવ્ય શ્રુત છે.</li></ul>                                                                                                                               |
| (૩) <b>અવધિજ્ઞાન</b> :– અવધિ એટલે મર્યાદા.                                                                                                                                                                               |
| અમૂર્ત ને છાડીને સાક્ષાત્ મૂર્ત વિષયમાં ઇન્દ્રિયાની અપેક્ષા<br>રહિત મનના પ્રણિધાનપૂર્વ ક થતું જ્ઞાન તે અવધિજ્ઞાન.                                                                                                        |
| અવધિ એવું તે જ્ઞાન તે અવધિ જ્ઞાન.                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                          |

- ૦ મર્યાદા મુજબ રૂપી દ્રવ્યનું જાણવું તે અવધિજ્ઞાન.

अवधि શખ્દ મર્યાદાના પણ સૂચક છે. અર્થાત્ દ્રવ્ય અને ક્ષેત્ર વગેરેની મર્યાદાથી સીમીત એવું જ્ઞાન તે અવધિજ્ઞાન છે.

- o અવધિજ્ઞાન આડા આવરણને લીધે અવધિજ્ઞાન થતું નથી. તેથી આવા અવધિ જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષય કે ઉપશમથી પ્રગટ થાય તેને અવધિજ્ઞાન કહે છે.
- (४) भन: ५४ वज्ञान :- भनने। ५र्थाय ते भन: ५र्थाय. भन: ५र्थाय એવુ' જે ज्ञान ते भन: ५४ वज्ञान.
  - ૦ મનચિંતિત અર્થનું જાણવું તે મન: પર્યવજ્ઞાન.
- ૦ મનાગત અર્થને મન કહે છે. મનમાં રહેવાને કારણે તે અર્થ મન કહેવાય છે. મનાવિચારના વિષય વિશુદ્ધિવશ જાણી લેવા તે મનઃ પર્યવ છે.
- ૦ ખીજાના મનાગત અર્થ'ને મન કહે છે. સંબંધથી તેનું પરિ-ગમન કરવાવાળા જ્ઞાનને મનઃપર્થ'વ કહેવાય છે.
- o મનઃપર્યાવ જ્ઞાનનાં આવરણ આડા આવતા મનઃપર્યાવજ્ઞાન ઉપજતું નથી. આવા મનઃપર્યાવ જ્ઞાનાવરણીય કર્માના ક્ષય થતાં જે જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય તે મનઃપર્યાવ જ્ઞાન.
- (૫) કેવળગ્રાન :- કેવળ એટલે એક. સ્વલેદ રહિત અથવા શુદ્ધ, સઘળા આવરણુથી રહિત, સંપૂર્ણ કે અસાધારણ, સર્વ દ્રવ્ય– ભાવને જણાવનારું જ્ઞાન તે કેવળગ્રાન.
- ૦ કેવળ અખ'ડપણે લાેકાલાેકનું તથા રૂપી અરૂપી સર્વ દ્રવ્યનું અને સર્વ જીવાજીવના સર્વ પર્યાયાનું સમકાળે જાણવું તે કેવળન્નાન.
- ૦ કેવળજ્ઞાન આહે આવતા આવરણાને કારણે બંધાયેલા કેવળ-જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષય થતાં ઉપજતું જ્ઞાન કે જે સર્વ આવરણથી રહિત છે. શુદ્ધ અને સંપૂર્ણ છે. મતિજ્ઞાનાદિ રહિત અસાધારણ છે. સર્વ દ્રવ્ય–પર્યાયોના બોધ કરાવનાર છે.

० बाह्येनाभ्यन्तरेण च तपसा यदर्थमर्थिनो मार्ग केवन्ते सेवन्ते तत्केवलम् अर्था ०० ०० माटे आह्य अने अस्यन्तर तप द्वारा भार्जनुं हैवन अर्थात् सेवन हरे छे. ते हैवणज्ञान हर्डेवाय छे.

# 🔲 મતિ આદિ જ્ઞાનાના ક્રમનું રહસ્ય :-

- (૧) મતિ શખ્દ ધિ સંગ્રક છે—અલ્પાક્ષર છે અને મતિગ્રાન અલ્પ વિષયક છે માટે તેનું ગ્રહણ સર્વ પ્રથમ કર્યું છે.
- (ર) શ્રુતજ્ઞાન મતિપૂર્વક હોય છે. વળી પરાક્ષથી જ્ઞાનના માત્ર બે લેદ જ છે માટે શ્રુતનું ગ્રહણ મતિપૂર્વક શ્રું છે. વળી મતિ અને શ્રુત મંને સહભાવી હોવાથી તેના પાસે પાસે નિદેશ કર્યો છે,
- (3) પરાક્ષજ્ઞાન અન્ય સાધનની અપેક્ષા રાખે છે. તેમજ દરેક જીવમાં અલ્પાંશે પણ તેનું અસ્તિત્વ રહેતું હોઈ પ્રથમ નિદેશ કર્યો જ્યારે પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન મન અને ઇન્દ્રિયની સહાયથી રહિત હોય તેના પછી નિદેશ કર્યો. આવા પ્રત્યક્ષજ્ઞાનના ત્રણ ભેદોમાં સર્વ પ્રથમ અવધિ જ્ઞાન લીધું કેમકે ત્રણેમાં તે જ્ઞાન સૌથી અલ્પ વિશુદ્ધિવાળું છે.
- (૪) અવધિ જ્ઞાન પછી અને કેવળજ્ઞાન પૂર્વે મનઃપર્યવજ્ઞાન ચહાલુ કર્સું અવધિજ્ઞાનથી તે વિશુદ્ધતર છે. સંચમી આત્માઓને જ ઉત્પન્ન થાય છે. વળી આ જ્ઞાનની ઉત્પતિ પછી નિયમા કેવળજ્ઞાન થાય જ છે. તેથી ચાથા ક્રમે મનઃપર્યવ જ્ઞાનનું ચહાલ કરેલ છે.

કેવળજ્ઞાનની નજીક મનઃપર્યવ જ્ઞાન ગહેલ કરવાનું એક કારલ એ પણ છે કે તે ખંને જ્ઞાનમાં યથાખ્યાત ચારિત્ર સમાન અધિકરલ છે. પણ કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ સૌથી છેલ્લે થાય છે. માટે તેને અ'તે લેવાનું હોવાથી આ જ્ઞાન તે પૂર્વે મૂક્યું.

(૫) કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ સૌથી અંતે થતી હોવાથી તેનું ગ્રહણ છેલ્લે એટલે કે પાંચમે કર્યું વળી કેવળજ્ઞાનથી માટું બીજું કાઈ જ્ઞાન નથી. આ જ્ઞાન પ્રાપ્તિ પછી બીજા કાઇ જ જ્ઞાનની આવશ્યક્તા રહેતી નથી. વળી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્તિ ખાદ નિર્વાણ થવાનું જ છે માટે તેને અંતિમ સ્થાને મૂક્યું.

### વિવિધ શ'કાએા :-

(૧) મતિ-શ્રુત એક કેમ નહીં ? મતિ અને શ્રુત ખંને સહ-

- ચારી છે. એક વ્યક્તિમાં સાથે જેવા મળે છે. તો પછી તે ખંનેને એક જ કેમ નથી ગણતા?
- ૦ મતિ અને શ્રુત અને મન અને ઇંદ્રિયોની સહાયથી થતા હોવા છતાં શ્રુતમાં શખ્દ અને અર્થનું પર્યાલાચન હાય છે. મતિજ્ઞાનમાં તે હોતું નથી.
- ૦ મતિ જ્ઞાન વર્તમાનકાળના વિષયને ગ્રહે છું કરે છે. જ્યારે શ્રુત-જ્ઞાન ત્રણે કાળના વિષયને ગ્રહે છું કરે છે.
- ૦ મતિજ્ઞાનની અપેક્ષાએ શ્રુતજ્ઞાન વિશુદ્ધ છે. તેથી શ્રુતજ્ઞાન વિશેષ બાંધદાયી છે.
- ૦ શ્રુતજ્ઞાન મતિજ્ઞાન વિનાન જ થાય. જ્યારે મતિજ્ઞાન શ્રુતજ્ઞાન વિના પણ હાઈશકે ?
- o વિષય એક હોવાથી ખંને જ્ઞાન એક ગણી શકાય નહીં. કેમ કે ઘડાનું દર્શન અને સ્પર્શન ખંને ઘડાનું જ જ્ઞાન કરાવતા હોવા છતાં જેમ લિજ્ઞ છે તેમ મતિ અને શ્રુતના વિષય સમાન હોવા છતાં જાણ-વાના પ્રકાર જૂદાજૂદા છે માટે ખંને જ્ઞાન લિન્ન છે.
- નાંધ :– સૂત્ર : ૨૦માં ફરી મતિ-શ્રુતની લિજ્ઞતાની વિશેષ ચર્ચા આવવાની જ છે તે નાંધ લેવી.

### (૨) જ્ઞાનં એકવચનમાં કેમ ?

પૂ. હરીલદ્રસ્રિજી કૃત ટીકામાં જણાવે છે કે મતિ વગેરે પ્રત્યેક અલગ જ્ઞાન છે. ખધા જ્ઞાન એક જ નથી. એકવચન નિદે શથી એાઘ થકી ખધાનું સમાન જાતીયત્વ જણાવે છે. તેથી ખધાં જ (મતિ વગેરે) વિષયના અવબાધમાં જ્ઞાના જ છે તેવા સ્ત્રાના સમુદાય–અર્થ નીકળે છે.

(3) સમ્યગ્દર્શન માફંક સમ્યગ્જ્ઞાનનું લક્ષણું કેમ નહીં ? અહીં સૂત્રમાં "જ્ઞાન" શબ્દ મુક્યા છે. સમ્યગ્ જ્ઞાન નહીં. તાર્કિક ખુલાસા કરતા પંડિત સુખલાલજી જણાવે છે કે જીવ સમ્યગ્ દર્શન રહિત હાય છે પણ જ્ઞાન રહિત કયારેય હાતા નથી. કાઇને કાઈ જ્ઞાન તેનામાં અવશ્ય હાવાનું એ જ જ્ઞાનમાં સમ્યક્ત્વના આવિ-ભાવ થતા સમ્યગ્ જ્ઞાન બની જવાનું. બીજો મહત્ત્વના મુદ્દો એ નાંધ્યા છે કે સમ્યગ્જ્ઞાન સમ્યક્ત્વ સહચારી હાય છે. અસમ્યગ્જ્ઞાન સમ્યક્ત્વ રહિત હાય છે.

આ શાસમાં અધ્યાતમ દેષ્ટિ જ મહત્વની હોવાથી જે જ્ઞાન સંસારની વૃદ્ધિ કે આધ્યાત્મિક પતન કશવે તેને અસમ્યગ્જ્ઞાન ગણ્યું અને જે જ્ઞાન માક્ષમાર્ગ બને અર્થાત્ માક્ષના સાધનરૂપ બને તે સમ્યગ્જ્ઞાન સમજવું. તેથી શ્રદ્ધા કે સમ્યગ્ દર્શનના પાયા જ્ઞાન માટે આવશ્યક ગણ્યા. આમ સમ્યગ્દર્શન હોવું તેજ તેનું લક્ષણ ગણ્યું.

## (૪) પ્રમાણ-ગ્રાનની વિચારણા કઈ રીતે ?

प्रमाणनयरिधिगमः सूत्रमां के प्रमाधना लेह किया ते लेहा ढवे ज्ञानना लेहा तरी है पण वर्षा वायेला किया मणशे. हेम हे प्रमाध विशे अनेह शुंचा उहेलीने "प्रमाधनय" मां श्री वाहिहेवसूरिक्ष प्रमाध ज्ञान स्वरूप छे ते साजित हरी आप्युं छे. कैनहर्शन पण ज्ञान विशेनी समक्ती आपता प्रमाधना लेह-प्रलेह स्पष्ट हरी क आपे छे. से रीते प्रमाधनी विचारधा थर्ध क कवानी छे.

卐

# [8] સ દભ

卐

#### આગમ સંદલ

पंचिवहे णाणे पण्ण्ते. तं जहा आमिणिबोहियणाणे सुयनाणे ओहिणाणे, मणपज्जवणाणे केवलणाणे—

(૧) સ્થાનાંગ સૂત્ર સ્થાન-૫ ઉદેશા-૩ સૂત્ર : ૪૬૩.

नाणं प'चिवहं पण्णत्तं, तं जहा आमिणिबोहियनाणं, सुयनाणं. ओहि-नाण' मणपञ्जवनाणं, केवलनाणं.

અનુયાગ દ્વાર સૂત્ર-૧ તથા ન દિ સૂત્ર-૧ તથા ભગવતી સૂત્ર શતક ૮ ઉદેશ-૩ સૂત્ર ૩૧૮.

#### અન્ય ગ્રાંથ સ**ં**દભ<sup>°</sup>

(૧) કમ'ગ્ર'થ–પહેલાે, પ્રાર'ભમાં પાંચ જ્ઞાનનું સ્વરૂપ.

### તત્વાથ સ'દભ

૦ પાંચેજ્ઞાનના ભેદાે સૂત્ર ૧:૧૪ થી ૧:૨૪માં જણાવેલા છે.

# **ਮ** [9] ਪੋਬ **ਮ**ਜ਼

(૧) મતિજ્ઞાન પહેલું શ્રુત ખીજુ ત્રીજુ અવધિ જાણુવું. મન:પર્યવજ્ઞાન ચાેશું છેલ્લું કેવળ માનવું. (૨) મતિ શ્રુત અને ત્રીજુ' અવધિ મન:પર્ય'વ. ને કેવળ મળી પાંચ જાણવા જ્ઞાનના ભેદ.

[10] નિષ્કેષ<sup>¢</sup> 卐 卐 શ્રી જિનેશ્વર પરમાત્માએ પ્રરૂપેલા આ પાંચ જ્ઞાન ને જાણનારા જીવ ज्ञानना सभ्यण् स्वरूपने सम्ल-पाभी अने अवधि आहि तरह ગતિ કરનારા થાય તા પ્રાન્તે કેવળ જ્ઞાન પામી શકે છે. તેમ સમજી સમ્યગ્દર્શન યુક્ત થઈ જ્ઞાનને ધારણ કરવા પ્રયત્ન કરવા જોઈએ તેવુ આ સૂત્રથી ફલિત થાય છે. અધ્યાય—૧ સૂત્ર : ૧૦ [1] સૂત્રહેતુ : 卐 卐 સૂત્ર : ६ માં प्रमाणनयैरिचगम: કહ્યું હતું. તે પ્રમાણ એટલે શું તે અંગે સૂત્રઠાર આ સૂત્ર ખનાવીને પ્રમાણના ખુલાસા કરે છે. [2] સૂત્ર : મૂળ 卐 卐 तत प्रमाणे 卐 [3] સૂત્ર : પૃથક 卐 प्रमाणे (द्विवयन) 卐 [4] સત્રસાર 卐 તે [પાંચ પ્રકારનું જ્ઞાન] બે પ્રમાણ [રૂપ] છે. [5] શબ્દજ્ઞાન 卐 卐 तत् = ते. અહીં तत् શબ્દ સર્વાનામ અર્થમાં છે. ते એટલ સગ: ૯ માં કહેવાયેલ તે જ્ઞાન, એવા અર્થ અહણ કરવા. મમાણ :-જેના દ્રારા વસ્તુ સ્વરૂપનું જ્ઞાન થાય તેને પ્રમાણ કહે છે. [6] અનુવૃત્તિ 4 卐 मतिश्रुतावधिमनःपर्ययकेवलानि ज्ञानम् सूत्र अही अनुवते छे. [7] પ્રબાધટીકા 卐 卐 પદાર્થનું સ્વરૂપ નક્કી કરવા માટે પ્રથમ પ્રમાણ-જ્ઞાનની જરૂર

પડે છે. "ગ્રાનમાંતું પ્રમાણુપણું પણ ગ્રાનતું જ એક સ્વરૂપ છે." અર્થાત્ ગ્રાન પ્રમાણુરૂપ છે અને તેની વહેંચણી આ સૂત્ર જણાવે છે.

જ્ઞાનના મતિ શ્રુત આદિ જે પાંચ પ્રકારા કહ્યા છે. તે પરાક્ષ અને પ્રત્યક્ષ એમ બે પ્રમાણામાં વિભક્ત થાય છે.

પ્રમાણના અર્થ-સ્વરૂપ અને પ્રકારાની વિસ્તૃત ચર્ચા પૂર્વે સૂત્ર : કની પ્રબાધડીકામાં થયેલી જ છે. છતાં સામાન્ય અર્થને અહીં પુન: જણાવેલ છે.

પ્રમાણ અંગે કેપિલે ત્રણ ભેદ કહ્યાં છે પ્રત્યક્ષ અનુમાન આગમ અક્ષપાદે ઉપમાન સહિત ચાર પ્રમાણા કહ્યા. **મીમાંસકે** અર્થાપત્તિ અને અભાવ સહિત છ પ્રમાણા ગણાવ્યા છે. **માયાસૃનવીયે** પ્રત્યક્ષ અને અનુમાન બે પ્રમાણ કહ્યા. કાણુભૂજે બે અથવા દર્શન ભેદથી ત્રણ પ્રમાણ કહ્યા. આ બધા ભેદોનું નિરસન કરીને જૈન દર્શનકાર જ્ઞાનને જ પ્રમાણ રૂપ ગણાવી પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ બે પ્રમાણા જણાવે છે.

પ્રમાણુનું સ્વરૂપ:- प्रमियतेऽनेन इति प्रमाणम् જેમાં मीयते ऽनेन इति मानम् કહી માન એટલે જેના વડે મપાય તે એવા અર્થ કર્યો અને प्र ના અર્થ प्रकृष्टं કર્યો છે.

प्र શબ્દ અને मान શબ્દના ઉપપદ સમાસ કર્યા છે. પ્રકૃષ્ટ **માપન** એટલે પ્રમાણ.

- ૦ જેના વડે વસ્તુના નિત્ય—અનિત્ય આદિ અનેક ધર્મોના નિર્ણયાત્મક બાધ થાય તેને પ્રમાણ કહેવાય છે.
- ० व्युत्पत्ति अर्थः- प्रमिणाति प्रमीयतेऽनेन प्रमिति मात्र'वा प्रमाणम् जे सारी रीते भान क्षरी शक्षे छे (भाषी शक्षे छे), जेना द्वारा सारी रीते भाषन क्षराय छे अथवा प्रमिति भात्र प्रमाख् छे.
- □ સત્રમાં આગળ કહેવાનારા ભેદની અપેક્ષાએ દ્વિવચન [प्रमाणे] मुडेલ છે તેના आद्ये परोक्षम् અને प्रत्यक्षमन्यत् એવા બે ભાવિ સૂત્રામાં કહેવાનાર બે પ્રમાણના નિર્દેશ પ્રાપ્ત થાય છે અને આવા દ્વિવચનના ઉપયોગ થકી પ્રમાણના ભેદાની અન્ય સંખ્યા કે પ્રકારાનું પણ નિરાક્ષ્ય થઈ જાય છે.
  - ० मति श्रुता ० સૂત્ર : ૯માં પાંચ જ્ઞાનાને દર્શાવી આ સૂત્રમાં

તેની પ્રમાણત્તા દર્શાવી છે. અન્ય દર્શનકારા જ્ઞાનને બદલે સન્નિકર્ષ અને ઇન્દ્રિય વગેરેને પ્રમાણ માને છે તે માન્યતાને નિવારણ સાથે અને જ પ્રમાણ રૂપ છે તેમ આ સૂત્ર સાબિત કરે છે.

## ૦ કેટલીક શ'કાએા :–

# (૧) જો ગ્રાનને પ્રમાણ માનશા તા ફળ શુ થશે?

અહીં એવી શંકા કરે છે કે ફળતાે અર્થાધિગમ અર્થાત્જ્ઞાન છે. જો જ્ઞાન જ પ્રમાણરૂપ ગણશાે તાે ફળ શું થશે? માટે (ઇન્દ્રિય અને પ્રદાર્થના સંબંધ રૂપ) સન્નિકર્ષ અથવા ઇન્દ્રિય ને જ પ્રમાણ માનવાથી જ્ઞાન એ પ્રમાણનું ફળ ખનશે.

સમાધાન :- જો સિનિકર્ષને પ્રમાણ અને અર્થાધિગમને ક્ળ ગણાવશા તા સિનિકર્ષતા બે વસ્તુમાં રહે છે. ઇન્દ્રિય અને ધડા વગેરે પદાર્થમાં. તેથી ફળ પણ બે વસ્તુમાં રહેવું જોઈશે. જો તેમ સ્વીકારશા તા ધડા વગેરેને પણ જ્ઞાન થવા માંડશે.

વળી સન્નિકર્ષને જ પ્રમાણુ માનતા સૂક્ષ્મ અર્થનું, વ્યવહિત અર્થનું (ભૂતકાળમાં કહેવાએલ રામ–રાવણુ વગેરેનું અને વિપ્રકૃષ્ટ અર્થનું (મેરુ વગેરેનું) ચહણુ થઇ શકશે નહીં કેમ કે ઇન્દ્રિયાની સાથે આ પદાર્થોનો સંખંધ થતા નથી. વળી આ પદાર્થો પ્રત્યક્ષ ન થવાથી કાઈ સર્વર્સપણ અનશે નહીં.

ગ્રાનને પ્રમાણુ માનવા માત્રથી ફળના અભાવ થતા નથી. અર્થના ગ્રાનથી આત્મામાં એક પ્રકારની પ્રીતિ ઉત્પન્ન થાય છે અથવા અગ્રાનના નાશ થાય છે તે જ ગ્રાનનું ફળ છે. રાગ-દ્રેષના અભાવ થવા તે પણ પ્રમાણ-ગ્રાનનું ફળ છે.

(ર) પ્રમેયને પ્રમાણ વડે જાણશા તા પ્રમાણને શેના વડે જાણશા ? અહીં એવી શંકા કરે છે કે પ્રમેય (પદાર્થ) પ્રમાણ વડે જાણી લીધા પણ પ્રમાણને જાણવા માટે પણ અન્ય પ્રમાણ આવશ્યક અનશે.

-o- સમાધાન :- પ્રમાણ દીવાની માફક સ્વ-પર પ્રકાશક છે. જેમ દીવા પ્રકાશે ત્યારે ઘડાે-વસ્ત્ર આદિ અન્ય પદાશાંને પ્રકાશીત કરે છે પણ દીવાને જેવા માટે કંઇ બીજ પ્રકાશની જરૂર પડતી નથી. દીવાના પ્રકાશમાં દીવા પણ જણાય જ છે. તેમ પ્રમાણને જાણવા માટે અન્ય કાઈ પ્રમાણની આવશ્યકતા નથી તે સ્વ-પર પ્રકાશક જ છે.

જો પ્રમાણ પાતાને નહીં જાણે તા સ્વાધિગમ ના અભાવે સ્મૃતિના જ અભાવ થશે. સ્મૃતિ અભાવે લાેક વ્યવહાર જ ખતમ થઈ જશે. માટે આવી શાંકા યથાર્થ નથી.

## (૩) સૂત્રમાં તત્ કેમ મુક્યું ?

तत् પદ થકી એક તા પૂર્વ સૂત્રની અનુવૃત્તિ લેવી છે માટે મૂક્યું. બીજું ઇન્દ્રિય અથવા સન્નિકર્ષને પ્રમાણ માનતા લાકાના તે ભ્રમનું નિરસન કરવા માટે તત્ શબ્દ મુક્યા છે જેથી સ્પષ્ટ થઈ જાય કે मित વગેરે જ્ઞાન જ પ્રમાણ છે. બીજું કાઈ પ્રમાણ નથી.

(૪) સન્નિકષ<sup>°</sup> કે ઈન્દ્રિયને પ્રમાણુ માનવામાં શા દાેષ ?

સમાધાન :- પ્રથમ પ્રશ્નમાં આ વાતને વણી જ લીધી છે છતાં વિસ્તારથી અહીં સમાધાન કરતા જણાવે છે કે —

- 🗌 सन्निक्ष ने प्रभाषु भानवाभां नीय सुक्ष होष छे.
- (૧) સૂક્ષ્મ, વ્યવહિત [ભૂતકાળની], વિપ્રકૃષ્ટ મિરુ વગેરે શાસ્ત્રીય પદાર્થ] નું જ્ઞાન થતું નથી તેથી સર્વજ્ઞતાના અભાવ થશે.
- (૨) ચક્ષુ અને મનથી જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ થઈ શકતી નથી કારણ કે તે અપ્રાપ્યકારી છે.
- (3) પ્રત્યેક ઇન્દ્રિયના અલગ અલગ વિષય માનવા ઉચિત નથી. કેમ કે ચક્ષુ ઇન્દ્રિયના રૂપની સાથે સંખંધ પ્રાપ્ત થતા જેમ તે રૂપના જ્ઞાનનું જનક છે. એ જ રીતા તેના રસની સાથે પણ સંખંધ પ્રાપ્ત થાય છે તા તેને રસનું પણ જ્ઞાન થવું જોઈએને ?
- (૪) સન્નિકર્ષ માત્ર એકનાે થતાે નથી પણ ઈન્દ્રિય અને અર્થ એ બે કે તેનાથી વધુનાે હાેય છે. તેથી સન્નિકર્ષનું ફળ જે જ્ઞાન છે તે પણ ઇન્દ્રિય અને અર્થ બ'નેમાં થવું જોઈશે.
- 🔲 ઇન્દ્રિયને પ્રમાણ માનતા નીચે મુજબ દેાષ આવે. છે :--
- (૧) ઈન્દ્રિયા ખધા પદાર્થીને એક સાથે જાણવામાં અસમથ છે. તેથી સર્વજ્ઞતાના અભાવ થાય છે.
- (૨) ઇન્દ્રિયાથી સૂક્ષમ-વ્યવહિત અને વિપ્રકૃષ્ટ પદાર્થોનું જ્ઞાન સંભવ ન હોવાથી પણ સર્વજ્ઞતાના અભાવ થાય છે.
  - (૩) અનુમાન વગેરે જ્ઞાનની ઉત્પતિ નહીં થાય કેમકે તે

ઈન્દ્રિયાથી થતું નથી.

આ રીતે સન્નિકલ અને ઈન્દ્રિયને પ્રમાણુ માનતા અનેક દેષ આવી શકે છે, માટે પૂ. ઉમારવાતી વાચકે પ્રમાળે પદથી પ્રત્યક્ષ— પરાક્ષ બે પ્રમાણા જ જણાવી અન્ય દર્શનીની માન્યતાવાળા પ્રમાણાના સર્વ દેષોનું નિવારણ કર્યું છે.

卐

[8] સ'દલ'

卐

#### આગમ સંદર્ભ

दुविहे नाणे पण्णत्तं त' जहा-पच्चक्खे चेव परोक्खे चेव— स्थानांग सूत्र स्थान-२ ९६ेश-१ सूत्र : ७१/१ तं समासओ दुविहं पण्णत्तं त' जहा पच्चक्खं च परोक्खंच (१) नंद्री सूत्र सूत्र : २.

#### અન્ય ગ્રાંથ સંદભ

પ્રમાણ નય તત્વાલાકાલ'કારમાં પ્રમાણની વ્યાખ્યા અને સ્વરૂપ છે.

#### તત્વાર્થ સંદલ

૧ પ્રમાણના બે લેદ: સૂત્ર: – ૧૧ અને સૂત્ર: ૧૨માં જણાવેલ છે. અને પ્રલેદા સૂત્ર: ૧૪ થી જણાવેલ છે.

卐

[9] પદ્ય

卐

- (૧) સૂત્ર ૧૦**–૧૧–**૧૨નું પદ્ય સાથે છે.
- (२) गणाय ज्ञान अज्ञान सभ्यह्त्व प्रगट्ट्या विना. ज्ञान प्रभाण ३ पे तो प्रत्यक्ष ने परीक्ष थे.

卐

[10] નિષ્કષ<sup>¢</sup>

卐

આ સૂત્રના મુખ્ય સાર છે, કે પ્રમાણ જ્ઞાન સ્વરૂપ જ છે. આ જ્ઞાનને સ્વ-પર પ્રકાશક ગણ્યું છે. મુમુક્ષ આત્માએ પ્રમાણ સ્વરૂપ એવા આ જ્ઞાનના પ્રામાણ્યને સ્વીકારી સમ્યક્જ્ઞાન પ્રાપ્તિ માટે પ્રયાસ કરવા અને અન્ય દર્શનીના પ્રમાણાની મિથ્યાપ્રરૂપણા જાણી તેના પરિહાર કરવા.

**-----**

# અધ્યાય—૧ સુત્ર : ૧૧

4

[1] સૂત્રહેતુ

5

સૂગ: ૧૦ માં જે પ્રમાળ શખ્દ મૂકયો છે તે પ્રમાણમાં પરાક્ષ પ્રમાણ કર્યું છે? તે આ સૂગ થકી દર્શાવાયું છે.

卐

[2] સૂત્ર : મૂળ

45

आद्ये परोक्षम्

卐

卐

[3] સૂત્ર : પૃથક્

5

आद्ये

પરો अक्षम् [4] સૂત્રસાર

卐

[પાંચ જ્ઞાનામાંના] પ્રથમ બે [જ્ઞાન–મૃતિ અને શ્રુત] પરાક્ષ [પ્રમાણ છે].

卐

[5] **શ**ાઝદજ્ઞાન

卐

(૧) आद्ये-જે આદિ (પ્રાર'ભ)માં હૈ:य તેને आद्य કહેવાય. आद्य શબ્દનું દિવચનનું રૂપ आद्ये થયું. आद्ये એટલે "પહેલાના બે" એવા અર્થ ગ્રહણ કરવા.

**પરે १ क्ष:** — अक्षात् परः अथवा अक्षेम्यः परः इति परे १ क्ष्म् अडी अक्ष्मे। अर्थ आत्मा थाय छे. आत्मानी साक्षात् महहथी पर ते परे १ स समज्युः

卐

[6] અતુવૃત્તિ

45

(१) मित श्रुताविध मनः पर्यय केवलानि ज्ञानम् (२) तत्प्रमाणे आ अंने सूत्रोनी अહीं अनुवृत्ति बेवानी छे.

卐

[7] પ્રબાધ ટીકા :

45

સૂત્રકાર મહિષ'એ વ્યાક**ર**ણ પહિતિથી નાનકડું સૂત્ર મૂકી દીધું છે. પ્રથમ પદ મૂક્યું आશે. બીજું પદ મૂક્યું પરોક્ષમ્ . તેથી આશે એવા દ્વિવચન પદને લઈને ''પ્રથમના એ'' એવા અર્થ લીધા. પરોક્ષમ્ એટલે પરોક્ષ છે તેવા અર્થ થયા.

માત્ર શાબ્દિક અર્થમાં કંઈ જ સ્પષ્ટતા થઈ શકતી નથી. વ્યા-કરણનું જ્ઞાન હોય તે આ પદ્ધતિ સરળતાથી સમજી શકે. પૂર્વસ્ત્રની અનુવૃત્તિ લેવાથી જ અર્થ સ્પષ્ટતા થશે.

आद्ये પ્રથમના બે. જ્ઞાનની વાત ચાલે છે માટે ખંને જ્ઞાન લીધા. પ્રથમ બે મતિ અને શ્રુત છે માટે મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન પરાક્ષ છે તેવા અર્થ કર્યો.

બીજી વાત પ્રમાણુની ચાલે છે. એટલે તે સૂત્રની અનુવૃત્તિ લેતા આ ખંને જ્ઞાન પરોક્ષ પ્રમાણ છે તેમ સમજી શકાશે.

- ૦ ઉપરાક્ત પાંચ જ્ઞાનમાંથી મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન એ બે પ્રાર'ભના જ્ઞાના પરાક્ષ પ્રમાણ છે તેવા અર્થ ચહ્ય કર્યો. આ બ'ને જ્ઞાન ઇન્દ્રિય અને મનની સહાયતાથી ઉત્પન્ન થાય છે તેથી તેને પરાક્ષ પ્રમાણ ગણ્યા.
- o ન્યાયશાસ્ત્રમાં લિંગ-હેતુ તથા શખ્દાદિજન્ય જ્ઞાનને પરાક્ષ કહેલું છે પણ અહીં તે લક્ષણ સ્વીકારેલ નથી. અહીં તે આત્મ સાપેક્ષતા જ મહત્ત્વની ગણેલી છે તેથી આત્માની સહાય વિના ઇન્દ્રિય તથા મનની અપેક્ષા શખતું જ્ઞાન તે પરાક્ષ જ્ઞાન કહ્યું.
- o જે જ્ઞાનની ઉત્પત્તિમાં આત્માથી ભિન્ન પર વસ્તુની અપેક્ષા હોય તેને પરાક્ષ ગણ્યું છે. મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાનમાં ઇન્દ્રિય અને મન કે જે આત્માથી ભિન્ન પુદ્દગલરૂપ છે તે નિમિત્ત હોય છે તેથી આ અ'ને જ્ઞાન પરાક્ષ ગણેલા છે.

વિશેષતા એ છે કે મતિજ્ઞાનમાં તો ઇન્દ્રિય અને મન ળ ને નિમિત્ત છે. પણ શ્રુતજ્ઞાનમાં મન જ નિમિત્ત ભૂત છે, પરંતુ મતિજ્ઞાન પૂર્વ ક તે થતું હોવાથી ઉપચારથી તેમાં ઇન્દ્રિયા પણ નિમિત્તભૂત છે. જેમ કે પરાપદેશ સાંભળવામાં કાન (શ્રોત્રેન્દ્રિય) નિમિત્ત છે.

અહીં સાંભળવું તે મિતના વિષય છે પણ તે શખ્દાના વિષયમાં અથવા તેના અવલં ખન પૂવર્ક અર્થાન્તર વિષયમાં વિચાર કરવા તે શ્રુત-ગ્રાન છે. અહીં મુખ્ય ખાદ્ય નિમિત્ત તા મન છે. પણ સાંભળ્યા વિના વિચાર ન થઈ શકે માટે ઉપચારથી શ્રવણ-ઇન્દ્રિય પણ નિમિત્ત કહી શકાય છે.

o નિમિત્તની અપેક્ષા રહેતી હોવાથી આ બ'ને જ્ઞાનાને પરાક્ષ પ્રમાણ કહ્યા છે. તે સાથે શાસ્ત્રીય રીતે બીજી પણ વાત મહત્વની છે તે અપાય અને સદ્દદ્રવ્ય પણ.

अपाय-છુટું પડવું કે દ્વર થવું [નિશ્ચય અર્થ પણ કરે છે] सद्द्रव्य-सम्यકत्वना દળિયા

આ અપાય અને સદ્દદ્રવ્યપહ્યું તે મતિજ્ઞાન છે. કે જે [સૂત્ર ૧: ૧૪ માં કહેવાશે તે મુજબ] ઇન્દ્રિય અને અનિન્દ્રિયનિમિત્તક છે.

તેમજ શ્રુતજ્ઞાન પણ મતિ જ્ઞાન પૂર્વક અને બીજાના ઉપદેશથી ઉત્પન્ન થતું હોવાથી પરાક્ષ જ છે.

□ आद्ये :- आदौ भवम आद्य' પહેલા હાય તેને आद्य કહેવાય. જેનાથી પછી કંઇક હાય પણ પૂર્વ' કશુ' ન હાય તેને आदि કહેવાય. ''आदिમાં હાેલુ' તે''. दिगादित्वान् સૂત્રથી પ્રત્યય લાગી आद्य બનશે.

आद्यं च आद्यं च-द्विवयन ३५ आद्ये थथुं.

આમ વિશિષ્ટ ક્રમથી વ્યવસ્થિત એવા જાદ્યના વ્યપદેશ જણાય છે. જેમકે આ યતિ વિશિષ્ટ ક્રમમાં જ્ઞાદ્ય છે. તેમ અહીં પણ અમૂર્ત એવા જ્ઞાનામાં ક્રમથી मित એ જ્ઞાદ્ય છે.

વળી ક્રમના પ્રમાણ્યથી નિકટવર્તા ગ્રાહ્ય અને તે સાન્નિવેશ ભાવથી મતિ સાથે શ્રુતનું જ ગ્રહેણું બીજા आદ્ય તરીકે થશે માટે આદ્યે શબ્દથી મતિ જ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાનને ગ્રહેણું કરવા.

- o आदि શખ્દ પ્રથમ—પ્રકાર—વ્યવસ્થા—સમીપતા—અવયવ વગેરે અનેક અર્થામાં વપરાય છે. છતાં અહીં વિવક્ષાથી તેના ''પ્રથમ'' અર્થ શ્રાહ્ય છે જેમ કે अकारादयो वर्णाः અહીં अ કારને પ્રથમ વર્ણ ગણ્યાે. તેમ મતિ—શ્રુતને પ્રથમના બે ગણવા તેવાે અર્થ થશે.
- □ પરે સિ: જૈન પર પરાનુસાર પર અર્થાત્ બીજાની સહાયતા વડે અક્ષ અર્થાત્ આત્માનું જ્ઞાન થાય છેતે પરાક્ષ જ્ઞાન કહેવાય છે. મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન પણ એવા છે કે જે મુખ્યતયા ઇન્દ્રિય–મન–ઉપદેશ વગેરે સિવાય થઈ શકતા નથી તેથી તે બંનેને પરાક્ષ માનેલા છે.
- o કદાચ કાઈ એમ પણ કહે કે જ્ઞાન તા જ્ઞાનાવરણીયના ક્ષચા પશમથી થાય છે. તેના ખુલાસા કરતાં જણાવે કે મતિ શ્રુતાવરણના ક્ષચાપશમ થવા છતાં પણ ઇન્દ્રિય અને મન રૂપ એવા પરદ્રારા થકી જ જ્ઞાન થાય છે.

પરાક્ષના અર્થ અજ્ઞાન કે અનવબાધ નથી પણ પરાધીન જ્ઞાન એવા કર્યો છે. મતિ અને શ્રુત પર-દ્વારાથી થતા જ્ઞાન હાવાથી પર-આધીન છે અને પર આધીન હાવાથી તે અ'ને પ્રરાક્ષ છે.

૦ સ\*ક્ષેપમાં કહીએ તેા જૈન દર્શન પ્રમાણના બે ભેંદ ગણાવે છે તેમાં પરાક્ષ પ્રમાણ શું ? તે પ્રશ્નનાે ઉત્તર છે કે મતિજ્ઞાન શ્રુતજ્ઞાન એ પરાક્ષ પ્રમાણ છે.

### □ કેટલીક શ'કા :-

- (૧) આ જ્ઞાનને પ્રત્યક્ષ કેમ નથી ગણ્યુ'?
- -o- દાશ'નિક ચંચા ન્યાય શ'થામાં ઇદ્રિયજ્ઞાનને સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ ગણાવેલ છે.
- -o- લાેકમાં પણ ચક્ષુ આદિ ઇન્દ્રિય થકી થતા બાેધ અર્થાત્ મતિજ્ઞાનને પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ ગણે છે.
- -o- "न'हिसूत्र" प्रशः ५७मां ५७ इन्दिय पच्चक्रवं ४७ी तेने धन्द्रिय प्रत्यक्ष ४ह्यं छे.
- --o- પ્રમાણનયના પરિચ્છેદઃ ર સૂત્રઃ ૪માં પણ સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ ગણ્યુઃ.

સમાધાન:- આવા પ્રમાણુ શંથા સ્વાભાવિક એમ માનવા પ્રેરે છે કે ઇન્દ્રિય નિમિત્તક જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન છે. પણ સૂત્રકારે તેને પરાક્ષજ્ઞાન ગણ્યું તેનું સમાધાન આપે છે.

- (૧) જેઓ અક્ષના અર્થ ઇંદ્રિય કરે છે તે મતે ઇન્દ્રિય નિમિત્તક જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ ગણાય પણ અહીં દરેક વિષયની વિચારણાના પાયા માક્ષમાર્ગ છે તેથી અહીં અક્ષ ના અર્થ આત્મા ચહેણુ કર્યો છે. કેવળ આત્મા થકી થાય તે પ્રત્યક્ષ અને જે જ્ઞાન ઇંદ્રિયાની મદદથી થાય તે આધ્યાત્મિક દબ્ટિએ તા પરાક્ષ જ જાણવું.
- (૨) જૈન ન્યાય ગ્રન્થામાં પણ મતિ વગેરેને જે પ્રત્યક્ષ ગણાવ્યા છે તે ઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષતાની અને લાેક વ્યવહારની દૃષ્ટિએ સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ સમજવ!.
- (3) न'हिसूत्रमां केम इन्द्रिय पच्चक्खे अहुं छे तेम ओ क न'हिसूत प्रश्न १५/९ मां पूछ्युं छे डे से कि' त' परोक्खनाण ?

परोक्खनाण' दुविह' पन्नत' त' जहा आमिणिबोहियनाण परोक्खं च सूयनाण परोक्ख' च परे।क्षज्ञान भे प्रश्नारे ४हा।. आसिनिभाध (भिति) ज्ञान परे।क्ष अने श्रुत ज्ञान परे।क्ष.

# (૨) મતિ-શ્રુત બ'ને પરાક્ષ કેમ કહ્યાં?

નિમિત્ત અપેક્ષાને કારણે અ'નેને પરાક્ષ કહ્યાં છે. ઇન્દ્રિય અને મનાનિમિત્ત અપેક્ષા રહેતી હાવાથી તેને પરાક્ષ ગણ્યા છે.

કાઈ એવી પણ શ'કા કરે કે અવધિ વગેરે જ્ઞાનમાં પણ વિશિષ્ટ ક્ષચાપશમ આદિ નિમિત્તની અપેક્ષા તા રહેજ છે ને? તેનું શું?

આવી શંકા ટાળવા માટે अपाय-सद् द्रव्य तया मित ज्ञानम् એવું વચન મૂકી પરાક્ષ માટે બીજો મુદ્દો જણાવે છે.

अपाय એટલે નિશ્ચય અર્થ કર્યો.

सद् द्रव्य ने। અર્થ સુંદર દ્રવ્ય અર્થાત્ સમ્યક્તવના કળીયા કર્યો છે. આ अपायश्च सद् द्रव्याणि च ने। જે ભાવ.

अपाय: – ઇन्द्रिय जन्य अने अनिन्द्रिय जन्य छे. तेमां ઇन्द्रिय निभित्तमां ब्राह्मगृहित अने व्यतिरिक्त-अढण ४२वा येक्य अढण् ४२नार अने अन्य पढाय निभित्तनी अपेक्षा से भित्रानने परेक्ष गण्डेस छे.

વિશેષ સ્પષ્ટતા માટે શ્રીમાન્ હરીભદ્રસૂરિજી આગળ લખે છે કે તે મતિજ્ઞાન શ્રેાત્ર વગેરે પાંચ ઇન્દ્રિય અને અનિન્દ્રિય એવું મનના કારણે થતું જ્ઞાન છે.

□ શ્રુતજ્ઞાનના પરાક્ષત્વ માટે વિશેષ કારણ જણાવે છે કે તે મતિ-જ્ઞાન પૂર્વક હોય છે તેમજ તીથ'કરાદિના ઉપદેશ પૂર્વક ઉત્પન્ન થાય છે. માટે તેને પણ પરાક્ષ કહ્યું.

# (3) आद्य એ કઇ રીતે થઇ શકे?

પહેલું મુખ્ય કલ્પનાથી પ્રથમ છે. બીજુ ઉપચાર કલ્પનાથી પ્રથમ છે. મતિજ્ઞાન તા પાંચ જ્ઞાનમાં પ્રથમ છે તે સ્પષ્ટ જ છે आसन्न પરિભાષા મુજબ નિકટના ને જ સામચ્ચે બળથી લેવાય છે માટે મતિ સાથે શ્રુતનું ગ્રહણ કર્યું.

☐ द्विवयन छीवा भात्रथी ते। इया भे ज्ञान देवा ते प्रश्न थाय क. ७ વળી અવધિની અપેક્ષા એ આદિ પહું ગણા તો તો કેવળજ્ઞાન અપેક્ષાએ ચારે જ્ઞાન આદિ જ ગણાશે તેના સમાધાન માટે જ ઉપર आसन્ન પણાના ઉલ્લેખ કર્યો. मतिની સમીપવતી કે નિકટપહું સ્થાનને આશ્રીને તાે છે જ. તદુપરાંત સમાન વિષય અને સમસ્વામિત્વ હાેવાથી પણ નિકટ છે.

द्विवचन निर्देश सामर्थ्यात् गौगस्यापि श्रुतज्ञानस्य आद्यत्वेन वेदितव्यम्.

卐

# [8] સ દબ

#### આગમ સ'દલ

(१) परोप्तखे णाणे दुविहे पण्णत्ते त' जहा आमिणिवाहियणाणें चेव सूयणाणे चेव. स्थानां स्थान २ ९६शे। १ सूत्र: ७९/९७.

(२) परोप्त्वनाण दुविहं पन्नत्तं, त जहा आमिणिबोहिय नाण परेापःंव च, सुयनाणं परोप्तवं च— नंदी सूत्र सूत्र : २२.

### તત્વાથ સ દભ

(१) तदिन्द्रियानिन्द्रिय निमित्तम्

सूत्र १: १४

(२) श्रुतमनिन्द्रियस्य

सूत्र १ : २१

(3) મતિ-શ્રતના પેટા લેકા

સૂત્ર ૧: ૧૫ થી ૧: ૨૦

#### ંઅન્ય સ**ં**દભ<sup>°</sup>

વિશેષાવશ્યક સૂત્ર ગાથા ૯૦

卐

## [9] યદ્ય :-

卐.

卐

(૧) સૂત્ર ૧૦: ૧૧: ૧૨ નુ પદ્મ સૂત્ર ૧૨ માં મૂકેલ છે.

(૨) સૂત્ર ૧૧: ૧૨ નું પદ સૂત્ર: ૧૨માં મૂકેલ છે.

5

## [10] [aosq:\_

卐

અહીં પરાક્ષપ્રમાણ રૂપે મતિ અને શ્રુતજ્ઞાન ળ નેની ચર્ચા કરી તેમાં આદ્ય નિમિત્તની મુખ્યતા જણાવી. તેના આધારે જે આવું જ્ઞાન મેળવવું હોય તા તીથે કરાદિ ખાદ્ય ઉપદેશ પ્રાપ્ત કરવા તેવું કલિત થાય છે.

છતાં મહત્વની વાત એ છે કે તેમાં મતિ જ્ઞાનાવરણ અને શ્રુત જ્ઞાનાવરણ કમ'ના ક્ષચાપશમ આવશ્ચક છે. સુસુક્ષુ આત્માએ એ કમ'ના ક્ષચાપશમ દ્વારા આવી ચાગ્યતા પ્રાપ્ત કરવી એઇએ તે આ સૂત્રના નિષ્કષ્ઈ છે.

0-0-0-0-0-0

# અધ્યાય : ૧ સૂત્ર : ૧૨

卐

[1] સૂત્રહેતુ

卐

સ્ત્ર: ૧૦ માં प्रमाण શખ્દ મુકયા તે પ્રમાણમાં पराक्ष प्रमाण છે જે સ્ત્ર: ૧૧ માં દર્શાવ્યુ. ખીજું प्रत्यक्ष प्रमाणनुं સ્વરૂપ શું છે ? તે આ સ્ત્ર થકી દર્શાવાયેલ છે.

卐

[2] સ્ત્ર: મૂળ

卐

प्रत्यक्षमन्यद्

卐

[3] સૂત્ર: પૃથફ

卐

प्रत्यक्षम् अन्यद्

卐

[4] સૂત્રસાર

卐

[મતિ <sup>શુ</sup>ત સિવાયના] બાકીના [અવધિ–મન : પય<sup>િ</sup>વ અને કેવળ એ ત્રણ જ્ઞાના] પ્રત્યક્ષ [પ્રમાણ છે]

卐

[5] શબ્દ જ્ઞાન

卐

अक्ष: — अक्ष्णाति व्याप्नाति जानाति इति अक्ष એટલે આત્મા. [व्याप અનેજ્ઞા ધાતુ એકાર્થક છે]

પ્રત્યક્ષ અક્ષે પ્રતિ વર્ત તે જીવની જ સાન્નિધ્યતાથી થતા બાધ તેને ''પ્રત્યક્ષ'' કહેવાય.

ુ અન્यत् = બીજા [આ શખદ ઉપરાક્ત ૧૦ અને ૧૧માં સૂત્રના સ'દલ'માં છે. ૧૦માં સૂત્ર મુજબના પાંચ⊲ગ્રાનમાંથી છે પરાક્ષ કહ્યા તે સિવાયના તે अન્यત્ સમજવા.

卐

[6] અનુવૃત્તિ

卐

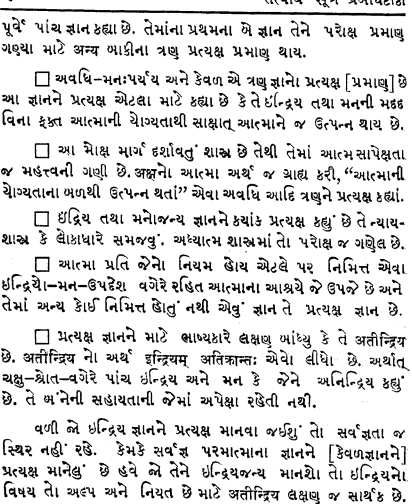
(१) मति श्रुतावधि मनःपर्यय केवलानि ज्ञानम् (२) तत्प्रमाणे (३) आद्ये परेक्षम् स्पे**र्ड**त्रध् सूत्रनी सनुवृत्ति सा सूत्रमां प्रवते छे.

卐

[7] પ્રબાધ ટીકા

卐

સૂત્ર : ૧૧માં જણાવ્યાનુસાર આ સૂત્ર પણ વ્યાકરણ પદ્ધતિ આધારે રચાયેલું છે. અષ્ટાધ્યાયીના અભ્યાસી આ અનુવૃત્તિ ક્રમ સહે-લાઈથી સમજી શકે. કેમકે અહીં अન્યત્ શખ્દ લખ્યા પણ અન્ય એટલે કયાં ? તે સંખંધ ઉપરના સૂત્રોને આધારે જ સ્પષ્ટ થઈ શકે છે.



િ સિન્દ સેનીય ટીકામાં જણાવે છે કે જે પ્રત્યક્ષતામાં અંતર નિમિત્ત એવા ક્ષચાપશમને કારણ રૂપ ગણીશું તો તો મતિ વગેરે સર્વેમાં સાધારણ ક્ષચાપશમ કારણ રહેવાનું જ. તેથી તો પાંચે જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ જ ગણાશે.

[સર્વા જ્ઞાનાવરણીય કર્મક્ષય લક્ષણ વિચારશા તો કેવળજ્ઞાન સિવાય કાેઈ પ્રત્યક્ષ નહીં રહે] એટલે પ્રત્યક્ષતા માટે પૃથગ્ નિમિત્તને જણાવતા લખ્યું કે ત્રણે જ્ઞાનની પ્રત્યક્ષતાને પ્રગટ કરવામાં અતીન્દ્રિયત્વ જ મુખ્ય કારણ છે. अतिक्रान्तम् इन्द्रियाणि પાણીને જ્ઞાન–દર્શન આવરણના ક્ષયોપશમ કે ક્ષયથી ઇન્દ્રિય–અનિન્દ્રિય દ્વારની અપેક્ષા રહિત કેવળ આત્માની અભિમુખતા કરીને થતું જ્ઞાન તે પ્રત્યક્ષજ્ઞાન.

પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનના એ લેક કહ્યા. (૧) દેશ પ્રત્યક્ષ (૨) સકલ પ્રત્યક્ષ. અવધિ અને મનઃપર્ય'ય દેશ પ્રત્યક્ષ છે. કેવળજ્ઞાન સકળ પ્રત્યક્ષ છે.

## ∐ વિવિધ શ'કાએા:–

## (૧) अन्यत् એકવચન કેમ મુક્યું ?

જ્ઞાનના વિભાગાની દેષ્ટિએ अवधि વગેરે ત્રણ જ્ઞાન છે. પણ પ્રમાણની દેષ્ટિએ માત્ર એક જ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણરૂપ હોવાથી એક વચન મુક્યું હોય તેમ જણાય છે.

## (ર) ઇન્દ્રિય અને મન રૂપ સાધન વિના જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ જ કઈ રીતે થશે ?

જેમ પાંચ–પચીસ સાધુને ખીર વહેારાવવી હોય તેા પણ તપેલું ભરી ખીર ખનાવવી પહે છે. પણ ગૌતમ સ્વામીજી જેવા મહર્ષિ અક્ષીણ મહાનસી લબ્ધિ વડે ૧૫૦૦ તાપસને પારણું કરાવ્યું ત્યારે માત્ર એક જ પાત્રમાં અંગુઠા શખી બધાને ખીર વપરાવી દીધી હતી.

એ જ રીતે કર્મમળથી મલિન આત્માને સાધારણતથા ઈન્દ્રિય અને મનના આધાર જરૂરી બને પણ જે આત્મા જ્ઞાનાવરણના વિશેષ ક્ષયાપશમરૂપ શક્તિવાળા બની ગયા છે કે જેણે પૂર્ણ પણે જ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષય કર્યા છે તેને બાહ્ય સાધન વિના પણ જ્ઞાન થાય છે. કર્મના સંપૂર્ણ આવરણ દ્વર થતા સ્વ શક્તિ વડે જ પદાર્થાને જૂએ છે-જાણે છે.

## (3) ઇન્દ્રિય વ્યાપાર જન્યજ્ઞાન જ પ્રત્યક્ષ ગણુવું. જોઈએ, કેમકે પ્રાયઃ બધાં વાદીઓ તેમાં એકમત છે—

ઈન્દ્રિયજન્ય જ્ઞાનને પ્રત્યક્ષ માનવાથી આપ્તને પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન થઈ શકશે નહીં, સર્વજ્ઞતાના લાપ થઈ જશે. કેમકે સર્વજ્ઞ આપ્તને ઈન્દ્રિયજ જ્ઞાન થતું નથી.

વળી આગમથી અતીન્દ્રિય પદાર્થોનું જ્ઞાન માનીને પણ સવ'જ્ઞતાનું કેથન યુક્તિ યુક્ત નથી. કેમકે આગમ પ્રત્યક્ષદશી' વીતરાગ પુરુષ

દ્રારા પ્રણીત હોય છે, તેથી જો અતીન્દ્રિય પ્રત્યક્ષને સિદ્ધ નહીં માનીએ તો અતીન્દ્રિય પદાર્થોમાં આગમનું પ્રામાણ્ય કઈ રીતે થશે ? અને આગમનું અપીરૂષેયત્વ તો અસિદ્ધ છે. માટે ઈન્દ્રિય જન્ય જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ માની શકાય નહીં. [નોંધ: – રાજવાતિ કમાં ખૌદ્ધ–નૈયાયિક અદ્વેતવાદી વગેરેના પ્રત્યક્ષપ્રમાણાની માન્યતાનું સુંદર ખંડન કર્યું છે.]

(४) અર્વાધ દરા ન અને કેવલ દરા ન પણ अक्ष અર્થાત્ આત્મા પ્રતિ નિયત છે તો પ્રત્યક્ષ શખ્દથી આ બન્નેનું પણ ત્રહણ કરવું જોઈએને?

આ શંકા વ્યાજબી નથી. એક કારણુ તાે એ છે કે અહીં જ્ઞાનની અનુવૃત્તિ ચાલે છે એટલે દર્શનનું આપાેઆપ જ નિવૃત્તિ થઈ જાય છે.

ખીજું અવધિજ્ઞાન કે કૈવળજ્ઞાનની વાતમાં અવધિદર્શન અને કૈવળ દર્શન અંતભુત-સમાવિષ્ટ થઈ જ જાય છે.

(પ) વિભ'ગગ્ઞાનને પ્રત્યક્ષ કેમ નથી ગણુતા ?

અહીં સમ્યક્ પદના અધિકાર સમજ લેવાના છે તેથી જ્ઞાત વિશેષ્ય થઈ જાય છે. જ્યારે વિભંગ જ્ઞાન મિથ્યાદર્શનના ઉદયથી વિપરીત પદાર્થોના વિષય કરતાે હાવાથી તે સમ્યક્ નથી. માટે તેને પ્રત્યક્ષ ગણી શકાય નહીં.

(ફ) અનુમાન–ઉપમાન– આગમ– અર્થાપત્તિ:– સ'લવ– અભાવ પણ પ્રમાણાે છે તેની નેાંઘ કેમ નથી લીધી ?

આ પ્રમાણા અંગેની ચર્ચા પ્રમાળ નચે.વાળા સૂત્રમાં કરેલી જ છે. છતાં શંકા નિવારણ માટે અહીં જણાવે છે કે આ સવે પ્રમાણા કાં તો મિતજ્ઞાન કે શ્રુતજ્ઞાનમાં સમાવાય જાય છે કેમકે તે ઇન્દ્રિય અને પદાર્થીના સંખંધમાં નિમિત્તભૂત છે. અથવા તો તેમાંના અર્થાપત્તિ—સંભવ—અભાવ વગેરે પ્રમાણા અપ્રમાણા જ છે. અથવા તા પ્રમાણ જ નથી. કેમકે તે મિશ્યાદર્શન વહે સ્વીકારાએલ અથવા વિપરીત ઉપદેશ રૂપ જ છે.

અનુમાનાદિ પ્રમાણ કરતાં પણ આગળ વાત કરી કે જો મતિ— શ્રુત—અવધિજ્ઞાન પણ મિથ્યાદશ'નથી જોડાએલા હાય તા તે અજ્ઞાન-રૂપ છે—અપ્રમાણ છે. [સૂત્ર ૧:૩૨માં આ અ'ગેની ચર્ચા છે.] આ રીતે પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ પ્રમાણનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કર્યું. પ્રમાણના અર્થ સિહ્ધસેનીય ટીકામાં ફરી વખત લખતા જણાવે છે કે— ''प्रमीयन्ते अर्थाः तैः इति प्रमाणानि प्रमीयन्ते –'સત્–અસત્ નિત્ય– અનિત્ય વગેરે લેદાે વડે અર્થ ને યથાવત્ નિશ્ચિત કરવાે તેને પ્રમાણ ગણ્યું.

આવા પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ પ્રમાણ રૂપ જ્ઞાન ચર્ચા કરી.

卐

## [8] સંદર્ભ

卐

#### આગમ સંદલ

- (१) पच्यकरवे नाणे दुविहे पन्नत्ते त' जहा केवलनाणे चेव णाके-वलणाणे चेव. णाकेवलणाणे दुविहे पण्णत्ते त' जहा ओहिण्णे चेव मणपज्जवणाणेचेव. स्थानांग सूत्र स्थान २ ઉद्देशे। १ सूत्र ७१/२–१२
- (२) ने। इन्द्रिय पच्चकच' तिबिह' पच्चक' त' जहां ओहिनाण-पच्चकरव', मणपञ्जवनाण पच्चकरव' केवलनाण पच्चकरव'-न' हि सूत्र प्रश्न प

## અન્ય સ**ં**દલ<sup>©</sup>

(૧) વિશેષાવશ્યક સૂત્ર ગાથા ૮૯.

卐

## [9] પઘ

卐

[સૂત્ર ૧૦: ૧૧: ૧૨ નું સંયુક્ત]

- (૧) જ્ઞાન એ જ પ્રમાણ છે ને ભેદ એ તેના કહ્યા. પરાક્ષને પ્રત્યક્ષમતિ શ્રુત, પ્રથમે ત્રણ બીજે લહ્યા.
- (૨) ત્યાં છે પ્રમાણ પ્રત્યક્ષ, જ્યાં માત્ર આત્મ યાેગ્યતા. ને મન ઇંદ્રિયાની જ્યાં, મદદ ત્યાં પરાક્ષ તે. અવધિ–મનપર્યાય કેવળ જ્ઞાન તે ત્રણુ. જાણા પ્રમાણ પ્રત્યક્ષ મતિ શ્રુત પરાક્ષ છે.

卐

## [10] નિ**ષ્ક**ષ<sup>¢</sup>

45

આ સૂત્ર પ્રત્યક્ષ પ્રમાણને રજૂ કરે છે. પ્રત્યક્ષ પ્રમાણમાં પાયાનું તત્વ છે આત્માની ચાગ્યતા અને પરની સહાયતાના અભાવ.

જે આત્મા પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન પામવાઈ રછતાં હાય તેણે પરની પંચાત છાડી સ્વમાં કૈન્દ્રિત થવું ઘટે. સ્વ-યાગ્યતા કે આત્મ વિકાસની કક્ષા જ સકળ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનને અપાવનારી થશે.

| _ |  |  |  | - |  | - |  | - |  | <b> </b> |  | _ |
|---|--|--|--|---|--|---|--|---|--|----------|--|---|
|---|--|--|--|---|--|---|--|---|--|----------|--|---|

# અધ્યાય: ૧ સૂત્ર: ૧૩

卐 [1] સૂત્રહેત 卐 સ્ત્રિત્રકારે પરાક્ષ અને પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ એવા જ્ઞાનના જે લેક જણાવ્યા તેના પેટા લેદાના આર લ કરે છે] તેમાં આ સૂત્ર મતિજ્ઞાનના પર્યાયવાચી સમાનાથી શખ્દાને જણાવે છે. 卐 [2] સત્ર : મળ 卐 मतिः स्मृतिः संज्ञा चिन्ताऽभिनिबोध इत्यनथीन्तरम् 卐 [3] સૂત્ર : પથક 卐 मतिः-स्मृतिः-संज्ञा-चिन्ता-आमिनिबोध इति अनर्थ-अन्तरम् 卐 [4] સૂત્રસાર 卐 મતિ સ્મૃતિ સંગ્રા ચિંતા અને અભિનિબોધ એ પાંચે શબ્દા એકાર્થક [પર્યાયવાચી] છે [અર્થાત્ આ પાંચે શબ્દાેના અર્થ મતિજ્ઞાન જ સમજવા. 卐 5 રાષ્ટ્રજ્ઞાન 卐 (૧) મતિ:- (મર્તિજ્ઞાન) સામાન્ય અર્થ ખુદ્ધિ છે. (ર) સ્મૃતિ: - પૂર્વ અનુભવેલ વસ્તુનું સ્મરણ. (3) સંજ્ઞા: - સંકેત-જ્ઞેય સંભંધે તદાકારતા. (૪) ચિ'તા: - ભાવિ વિષયની વિચારણા. (પ) આ લિનિ બાધ: - સામાન્યથી બાધ-ઇંદ્રિયાથી થતા બોધ. (१) इति: - એ પ્રમાણે-અથવા-પ્રકાર વાચી અર્થમાં इति શબ્દ પ્રયોગ થયેા છે. (७) अनर्थान्तरम :- એકाર્ય वायक-अर्थान्तर वर्ण ने. [6] અનુવૃત્તિ 卐 卐 આ સૂત્રમાં ઉપરના સૂત્રાની અનુવૃત્તિ આવતી નથી. [7] ત્રબાધ ટીકા 卐 卐

સૂત્રકાર અહીં મતિ શખ્દના પર્યાય વાચી નામાના ઉલ્લેખ કરીને લાક વ્યવહારમાં પ્રસિદ્ધ એવા અન્ય નામા ને જણાવે છે. એ રીતે શખ્દ લાદ હાવા છતાં અર્થ ભેદ નથી તે વાતનું સૂચન કરે છે. જો કે તેમાં અભિનિબાધ શખ્દ કેવળ જૈન શાસ પ્રસિદ્ધ જ છે. તેને આભિ-નિબાધિક તરીકે પણ આગમ શાસમાં ઉલ્લેખ નેવા મળે છે.

[મતિઆદિ શખ્દો ને ભાષ્યકારે, પૂ. સિદ્ધસેન ગણિજી, પૂ. હશિલદ્ર સ્રિજી, સર્વાર્થ સિદ્ધિના કર્તા શ્રી પૂન્યપાદ સ્વામીજ તથા તત્ત્વાર્થ વાર્તિ કના કર્તા શ્રી અકલં ક દેવ કે શ્રી ભાસ્કરનં દિવગેરે સર્વે એ એકાર્થ ક અને પર્યાયવાચી જ ગણાવેલા છે. તત્વાર્થ વૃત્તિના રચયિતા શ્રી શ્રુત-સાગરસ્રિ તેના સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ—સ્મરણ—પ્રત્યભિજ્ઞાન વગેરે અર્થો ઘટાવે છે છતાં મતિ આદિ એકાર્થ ક શખ્દા છે તે વિષે તા તેઓ પણ નિ:શંક જ છે.]

આવા દરેક શખ્દાના સામાન્ય અર્થ ભેદના ખુલાસા કરવા પૂર્વ ક અત્રે મતિ આદિના અર્થાને સુસ્પષ્ટ કરેલ છે. 🗆 મિત :- ભાષ્યકાર તેને માટે મતિજ્ઞાન શખ્દ વાપર્યો છે. □ भनन मति:-🔲 તે વર્તમાન વિષયને ગ્રહણ કરે છે. અર્થાત ઇંદ્રિયા કે મન द्धारा वर्तभानमां विद्यमान विषयना भोध ते मतिज्ञान. 🔲 મન અથવા ઈન્દ્રિચાથી, વર્તમાન કાળવતી પદાર્થને અવ-એહાદિ રૂપ સાક્ષાત જાણવા તે મતિ છે. □ भित के क ज्ञान ते भित्ज्ञान. ते धिन्द्रिय-अनिन्द्रिय निभित्ते <sup>્</sup>વત<sup>્</sup>માનકાળ વિષયને જણાવનારું છે. 🗌 ઈન્દ્રિય અથવા મનના નિમિત્તે કાઇ પણ પદાર્થનું જે આઘ ્રાન થાય છે તેને અનુભવ અથવા મતિત્રાન કહે છે. (ર) સ્મૃતિ:- ૦ ભાષ્યકાર તેને સ્મૃતિ જ્ઞાન કહે છે. 🗌 स्भरणं स्मृति: – २भृति ये ०० ज्ञान ते २भृतिज्ञान. 🔲 ઇન્દ્રિય વગેરેથી જે જણાયેલા વિષયના ३૫ વગેરે. કાલાન્તરે તે નાશ થવા છતાં તેનું જે સ્મરણ રહે તે સ્મૃતિજ્ઞાન જાણવું. 🗌 સ્મૃતિ-ભૂતકાળના વિષયને ગ્રહણ કરે છે. પવે અનુભવેલ ્વસ્તુનું સ્મરણ તે સ્મૃતિજ્ઞાન. 🔲 આ અતીતવિષયક જ્ઞાન છે. તેમાં પૂર્વ અનુભૂત વસ્તુનું સ્મરણ છે.

| <ul> <li>□ અતીત વસ્તુના આલંખનમાં એકકતુ°ક એવી ચૈતન્ય પરિણૃતિ</li> <li>−સ્વભાવ અથવા મનાેગ્રાન તે સ્મૃતિ.</li> </ul> |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| · ·                                                                                                               |
| ા પહેલાં જાણેલા—સાંભળેલા—અનુભવેલા પદાર્થોનું વર્ત માનમાં<br>સ્મરણ તે સ્મૃતિ.                                      |
| _                                                                                                                 |
| ા કાળાન્તરે તે જાણેલા પદાર્થનું "તે–આ" એ રીતે જે યાદ<br>આવવું તેને સ્મૃતિ કહે છે.                                 |
| (3) <b>સંગ્રા:</b> —सञ्ज्ञानं संज्ञा. 🔲 ભાષ્યકાર તેને સંગ્રા ગ્રાન કહે છે.                                        |
| 🗌 ભૂતકાળના વિષયને વર્તમાન કાળના વિષય અનાવે છે. પૂર્વે                                                             |
| અનુલૂત વસ્તુને વર્ત માનમાં જોતા "તે જ આ વસ્તુ છે" [જે મે. પૂર્વ                                                   |
| જોઈ હતી] એ પ્રમાણે થતું જ્ઞાન તે સંજ્ઞાજ્ઞાન.                                                                     |
| 🔲 પૂર્વમાં અનુભવેલી અને વર્તમાનમાં અનુભવાતી વસ્તુની                                                               |
| એક્તાના અનુસંધાનનું નામ સંજ્ઞા છે. આથી તે વર્તમાન તથા અતીત                                                        |
| कार्या जार्य वाननु नान सज्ञा छ, आया त पत मान तथा अतात                                                             |
| ઉભય વિષયક છે.                                                                                                     |
| 🗌 વર્ત માનમાં કાેઈ પદાર્થ નજરે પડતા આ પદાર્થ તે જ છે                                                              |
| જે મેં પહેલા જોયા હતા, એ રીતે સ્મરણ અને પ્રત્યક્ષના જોડ રૂપ                                                       |
| न व विद्या जाना खता, जा सात स्मरेख जान अत्यक्षमा काठ इप                                                           |
| જ્ઞાનને સંજ્ઞા કહે છે.                                                                                            |
| □ પૂ. હરિભદ્રસૂરિજી સમેત કેટલાંક સંજ્ઞા જ્ઞાન માટે પ્રત્યભિજ્ઞા<br>અથવા પ્રત્યભિજ્ઞાન–પર્યાય શબ્દ વાપરે છે.       |
|                                                                                                                   |
| 🗌 સંજ્ઞા એટલે અનુભવ + સ્મૃતિ                                                                                      |
| (४) <b>थिःताः</b> – चिन्तनं चिन्ता                                                                                |
| 🗌 ભાષ્યકાર તેને માટે ચિંતા જ્ઞાન શબ્દ કહે છે.                                                                     |
| 🔲 ભવિષ્યકાળના વિષયને ગ્રહણ કરે છે. ભવિષ્ય માટેની વિચારણા                                                          |
| તે ચિંતા જ્ઞાન.                                                                                                   |
| 🔲 તે અનાગતવિષયક છે કેમકે તે ભાવિ વિષયક વિચાર ગ્રાહી છે.                                                           |
| 🗌 જો જ્ઞાનાદિ ત્રય સમન્વય થાય તેા જ પરમ સુખની પ્રાપ્તિ                                                            |
| થાય અન્યથા ન થાય એ પ્રકારે જો ભવિષ્યમાં આમ થશે તા તેનું                                                           |
| તેમ કળ મળશે અન્યથા નહીં મળે એવી ચિંતા તે ચિંતાજ્ઞાન.                                                              |
| 🔲 સાધ્ય અને સાધનના અવિનાભાવ સંબંધ રૂપ વ્યાપ્તિના                                                                  |
| જ્ઞાનને ચિંતા કહે છે.                                                                                             |

| હાેય તે–અને–સાધન એટલે સાધ્યનું અવિનાલાવી ચિદ્ધ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ આ ચિ'તા જ્ઞાનને કેટલાંક અન્ય લોકા ઉહ–ઊહા–તર્ક કે<br>વ્યાપ્તિ જ્ઞાન કહે છે. પણ તે બાબત સિદ્ધ સેનીય કે હારિભદ્રિય<br>ટીકામાં કાઇ ઉલ્લેખ નથી.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| (५) असिनि भेष :- अभिनिबोधनम् अभिनिबोध :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 🗌 ભાષ્યકાર તેને અભિનિબાધ જ્ઞાન કહે છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| □ અભિનિષ્ઠાંધ શખ્દ મિત આદિ દરેક જ્ઞાન માટે સવ' સામાન્ય છે. □ જે વિષયજ્ઞાન નિશ્ચિત કે અભિમુખ છે. તેને અભિનિષ્ઠાંધ કહ્યું. □ અભિનિષ્ઠાંધ શખ્દ મિતિ—સ્મૃતિ—સં જ્ઞા—ચિંતા એ બધાં જ્ઞાના માટે વપરાય છે. અર્થાત્ મિત જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશમથી ઉત્પન્ન થતાં બધાં જ્ઞાનાને માટે અભિનિષ્ઠાંધ એ સામાન્ય શખ્દ છે. વળી અતીત વિષયક—વર્તમાન વિષયક અનાગત વિષયક વગેરે જે ભેદા દર્શાવ્યા તે પણ લાક દેષ્ટિએ છે તેમાં નિમિત્ત કે વિષયભેદથી એ રીતે એાળખ આપી છે. છતાં મિત્જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશમ એ જ અ'તર'ગ કારણ સામાન્ય રૂપે વિવક્ષિત હોવાથી આ બધાં |
| શાહે પર્યાયવાચી કે એકાર્થક જ સમજવા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| □ आवी रीते डेटबेंड अ'शे लेड जेवा मणतो छावा छतां तेने<br>मितज्ञान विश्डित अर्थभां विचारवा निं.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| અહીં આભિનિબાધિક જ્ઞાનના જ આ ત્રિકાળ વિષયક પર્યાયા છે.<br>પણ કાઈ અર્થાત્વર નથી એવા અનુર્યાત્વર સામ્યોન્ટ સામા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

અહીં સાધ્ય એટલે જે સિદ્ધ કરાય અથવા અનુમાનના વિષય

એ બે અર્થ લેવા જોઈએ.

□ સૂત્રમાં મૂકેલ अનર્થાન્તरम્ શખ્દના અર્થ ઉપર જેયા. તેવા બીજો શખ્દ इति છે. इति શખ્દના અનેક અર્થો છે. જેમકે इतિ એટલે હેતુ–એ પ્રકારે–પ્રકારવાચી–સમાપ્તિ–વ્યવસ્થા–અર્થ વિપર્યાસ–શખ્દ પ્રાદુર્ભાવ વગેરે અનેક અર્થો છે. અહીં વિવક્ષાથી આદિ અને પ્રકાર

કરવા પણ અન્ય અર્થમાં વિચારણા કરવી નહીં.

જો પ્રકાર અર્થ લઈએ તાે—"એ પ્રકારે પાંચે એકાર્થક શખ્દા છે" તેમ કહેવાય. જો આદિ અર્થ લઈએ તાે ખુદ્ધિ—મેઘા વગેરે અર્થા પણ થાય.

□ अर्थ विवक्षाथी मित वगेरे शण्ही लिन्न क्षागे तो पणु तेने अधिक के कल्पवा तेवुं स्पष्ट सूचन छे. कारणु के केम गच्छित इति गौः अवे। व्युत्पत्ति अर्थ क्षेवामां आवे तो गौःने। अर्थ गाय—घाँडा वगेरे अथां चाक्षवावाणाने अढणु करवा पढशे. छतां तेम न करता गौःने। अर्थ भात्र "गाय" क क्षेप छे. ते रीते मित—स्मृति वगेरेने। व्युत्पत्ति अर्थ लिन्न छावा छतां पर्यायवाची क समकवा.

વળી જેમ ઇન્દ્ર-શક્ક-પુરંદર-શચિપતિ વગેરે શખ્દામાં શખ્દ ભેદ છે-વ્યુત્પત્તિ ભેદ છે. છતાં તેના અર્થ ઇન્દ્ર સર્વ સ્વીકૃત છે. તે રીતે મતિ-સ્મૃતિ-સંજ્ઞા-ચિંતા વગેરેમાં શખ્દ ભેદ અને વ્યુત્પત્તિ ભેદ હોવા છતાં તેમાં अનર્થાન્તર કહ્યું હોવાથી અર્થાન્તર સમજવું નહીં પણ પર્યાયવાચી જ સમજવા.

જેમ અગ્નિ એટલે ? તુર'ત વિચાર આવશે કે ઉષ્ણુ છે તે કાન ઉષ્ણુ ? પ્રશ્નથી અગ્નિનું સ્મરણ થવાનું. તે રીતે "સમાન પ્રશ્નોત્તર" ન્યાયથી મતિ વગેરેમાં પણ એમ જ સમજવું જેમકે મતિજ્ઞાન શું? જે સ્મૃતિ વગેરે છે તે. સ્મૃતિ વગેરે શું છે ? જે મતિજ્ઞાન છે તે.

- □ આગમમાં પણ આભિનિઓધિક જ્ઞાન શખ્દના સંજ્ઞા સ્મૃતિ મિતિ ચિંતા વગેરે પર્યાયા જણાવેલા છે. એ રીતે જે લોકા વ્યવહારમાં મિતિના અર્થ વર્તામાન જ્ઞાન, સ્મૃતિના અર્થ અતીત જ્ઞાન, ચિંતાના અર્થ તર્ક, અભિનિઓધના અર્થ અનુમાન કરે છે તેના મતનું ખંડન થઈ જાય છે. વાસ્તવમાં અહીં સૂત્રકારે સ્મૃતિ વગેરે નામાના સંગ્રહ વિવિધ જ્ઞાનની અપેક્ષાએ કર્યા જ નથી.
- □ લાેક વ્યવહારથી સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ વગેરે અર્થા કરાય છે તે શું છે ?
  - (૧) કેટલાંક નૈયાયિકા મિતજ્ઞાનને સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ ગણે છે.
  - (ર) સ્મૃતિને સ્મરણ કે પરાક્ષપ્રમાણ જ્ઞાન રૂપે ઓળખાવે છે.
- (3) સંગ્રાં ને "તર્ક" તરીકે ઓળખાવે છે. હેતુ અને સાધ્યની એક સ્થાને વ્યાપ્તિ જોવામાં આવવાથી બધે સ્થાને તે વ્યાપ્તિ લાગું કરવી. જેમકે લીલા લાકડા સળગે ત્યારે ધૂમાડા થતા જોઈ જ્યાં જ્યાં

ધૂમાડા દેખાય ત્યાં અગ્તિ હાેવાનું અનુમાન કરાય છે તાે આ જ્ઞાનને ઉદ્હ અથવા તર્ક કહે છે.

- (૪) ચિંતાને પ્રત્યભિજ્ઞાન કહે છે કે દઈ ગુરુ ભગવંતને પહેલા. જોયા હોય ફરી કેટલાંક વર્ષ બાદ મળે ત્યારે એમ યાદ આવે કે પહેલાં મેં જોયેલા તે ગુરુ ભગવંત આ છે ત્યાં પ્રત્યક્ષ અને સ્મૃતિ. અને જે જ્ઞાનમાં ભાસે તે પ્રત્યભિજ્ઞાન.
- (૫) અભિનિષ્કાંધને અનુમાન ગણાવે છે. તર્કના જ્ઞાનથી થયેલી વ્યાપ્તિના સ્મરણુથી હેતુને આધારે સાધ્યનું જ્ઞાન થાય છે તેને અનુ-માન કહે છે. ધૂમાડા જોતાં અગ્નિના નિશ્ચય કરવા.

સૂત્રકારે સ્પષ્ટ પહે इति अनर्थान्तरम् લખેલ હાવાથી આપણે આવા કાઈ અર્થાને સ્વીકારતા નથી. આપણે તા મિત જ્ઞાનાવરણીય કમેંના ક્ષયાપશમથી ઉત્પન્ન થયેલ મિતિજ્ઞાન-સ્મૃતિજ્ઞાન-સંજ્ઞાજ્ઞાન વગેરેને પર્યાયવાચી અથવા એકાર્થક જ સમજવા.

卐

[8] સ'દભ'

卐

આગમ સ**ં**દભ<sup>°</sup>

ई हा अपे।हवीम'सा-मग्गणा य गवेसणा सन्ता सई मई पन्ना सब्वं आमिणिबोहिअ' न'हि सूत्र ३७/गाथा ८०

#### અન્ય સ**ં**દલ<sup>°</sup>

વિશેષાવશ્યક સૂત્ર ગાથા ૩૯૬

卐

[9] પદ્ય

**5** 

- (૧) મિત તાલા પર્યાય નામા અનેક લાંથે પાઠવ્યાં. મિત સ્મૃતિ સંજ્ઞા ચિંતા આભિનિબાધિક તે કહ્યાં. શખ્દથી અંતર થતા પાલુ અર્થથી અંતર નહીં વિષય ચાલુ કાળના જે લહે તે હિ મિત કહી.
- (૨) મતિ સંજ્ઞા સ્મૃતિ ચિંતા, અભિનિબાઘ પાંચ આ એકાર્થ વાચી છે શખ્દા જે મતિજ્ઞાન બાધતા

**ર્મ** [10] નિષ્કર્ષ

卐

આ સૂત્રમાં મતિજ્ઞાનના પર્યાયા જણાવેલા છે તેમાં સુંદર વૈરાગ્યમય નિષ્કર્ષ તારવી શકાય છે. સ્મૃતિમાં અતિત કાળ વિષયક સ્મરણને લીધું.

આત્મ સ્મરણ થતું નથી, પ્રભુ સ્મરણ થતું નથી, વીતરાગવાણીનું સ્મરણ થતું નથી, સુકૃતાનું સ્મરણ થતું નથી—કેમ ?

કારણ સ્મૃતિ તો પૂર્વે અનુભવેલ પદાર્થની હોય. આત્મસ્વરૂપનું યથાર્થ જ્ઞાન કે ચિંતવના કરી હોય તો સ્મરણ થાય ને ? પ્રભુની વંદના—ભજના કરી હોય તો સ્મરણ થાયને ? વીતરાગવાણીનું શ્રવણ મનન કર્યું હોય તો સ્મરણ થાયને ?

આ સૂત્રમાં રમૃતિજ્ઞાનના આજ નિષ્કર્ષ ગ્રહ્ય છે. જો માક્ષમાર્ગને સમજ્યા હાે તાે તેને અનુસરતા પ્રવૃત્તિ કશ્વી જેથી તેનું સ્મરશુ રહે.

આવા જ બીજો શખ્દ છે ચિંતાજ્ઞાન. ''જો આમ હશે તે! તેમ થશે" એવી ચિંતા જ કરાતી હાય છે. [ત્યાં પૂ. સિદ્ધસેનગણ્જિ એ આપેલ દેષ્ટાન્ત મનનીય છે.] જો જ્ઞાનાદિત્રયના સમન્વય થશે તાે પરમસુખની પ્રાપ્તિ થશે અન્યથા નહીં.

મનમાં ચિંતન તો થવાનું જ તો શુભ ચિંતન કેમ ન કરવું? આ શાસ્ત્રમાં સૂત્રકાર મહિલ એ પ્રથમ સૂત્રમાં જ માેક્ષમાર્ગ માટે દર્શન—ગ્રાન–ચારિત્ર સાધના અતાવ્યા. બે આ ત્રણ સાધનાનો એકત્રિત ઉપયાગ કરશા તો માક્ષ મળશે. માટે આ સૂત્રના નિષ્કર્ષ છે કે શુભ ચિંતન જ કરવું.

અયાધ્ય : ૧–સૂત્ર : ૧૪

**ક્ક** [1] સૂત્રહેતુ

卐

આ સૂત્ર થકી મતિજ્ઞાનનું સ્વરૂપ અથવા મતિજ્ઞાન ઉત્પત્તિના નિમિત્તો જણાવે છે.

**45** 

[2] સૂત્ર : મૂળ

卐

तदिन्द्रियानिन्द्रिय निमितम्

卐

[3] સૂત્ર : પૃથક્

卐

तद् इन्द्रिय अनिन्द्रिय निमितम्

卐

[4] સૂત્રસાર

卐

તે [મતિજ્ઞાન] ઈ દ્રિય અને અનિન્દ્રિય (મન)ની નિમિત્તો (સહાયતા વડે) ઉત્પન્ન થાય છે.

卐

[5] શબ્દજ્ઞાન

卐

तत्-ते, ते भितज्ञान [सुत्रः १३भां हर्शाव्या भुक्ष्भ] इन्द्रियः पांच छे २५शीन, २सना, ब्राष्ट्र, चक्षु अने श्रेष्त्र इन्द्रिय विषयः २५शी, २स , गांध, वर्ष्यु अने श्रेष्ट इन्द्रिय निमित्तक पांचे छन्द्रियोने पात्रेशताना विषयनुं के ज्ञान ते छन्द्रिय निमित्तक ठेडेवाय.

अनिन्द्रिय-भन

अनिन्द्रिय निमित्तकः- भननी પ્રવૃત્તિ કે એાઘ**થી થ**તું જ્ઞાન તે અનિન્દ્રિય નિમિત્તક કહેવાય.

卐

[6] અનુવૃત્તિ

卐

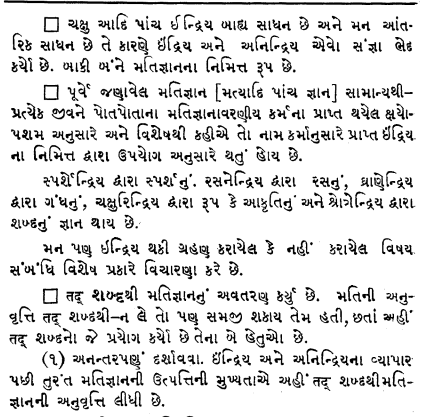
मतिः स्मृतिः संज्ञा चिन्ता ऽ मिनिबोध

卐

[7] પ્રબાધટીકા

卐

- ૦ ત્વચા (ચામડી), રસના (જીભ), નાક, આંખ અને કાન એ પાંચે ઇન્દ્રિયો છે. આ પાંચ ઇન્દ્રિયો દ્વારા અનુક્રમે સ્પર્શ, રસ, ગ'ધ, રૂપ અને શબ્દનું મતિજ્ઞાન [મત્યાદિ પાંચે જ્ઞાન] થાય છે. તેને ઇંદ્રિય નિમિત્તક કહ્યાં.
- ૦ અનિન્દ્રિય એટલે મન. તે નિમિત્તો જે જ્ઞાન થાય તેને અનિ-ન્દ્રિય નિમિત્તક જ્ઞાન કહ્યું.
- o જયારે સ્પર્શ આદિ વિષયનું મતિજ્ઞાન થાય છે. ત્યારે સવ' પ્રથમ વિષય કે વસ્તુની સાથે ઇંદ્રિયના સંખંધ થાય છે. ત્યાર પછી ઇંદ્રિય સાથે જેડાએલા જ્ઞાનત તુઓ મનને ખબર આપે છે. મન નિમિત્તે આત્મામાં તે વિષયનું મતિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. આ રીતે ઇંદ્રિય અને મનની સહાયતા વહે મતિ જ્ઞાન થાય છે.



🔲 એ રીતે સંદેહ નિવૃત્તિ કે સ્પષ્ટતા થઈ જાય છે કેમકે શ્રુત-જ્ઞાન પણ ઈન્દ્રિય-અનિન્દ્રિયની મદદથી જ પર'પરાએ ઉત્પન્ન થાય છે.

(૨) પછીના સૂત્ર : ૧૫ માં પણ મતિજ્ઞાનની અનુવૃત્તિ લઈ જવાની છે.

□ ઇન્દ્રિય નિમિત્ત કઈ રીતે ? સ્પર્શન વગેરે પાંચ (ઈન્દ્રિય) નિમિત્ત છે જેના તેને ઇન્દ્રિય

निभित्त क्षुं. આ વસ્તુની વિશેષ સ્પષ્ટતા કરતા જણાવે છે કે અહીં निमितम કહ્યું તે શ્રાત્રઇન્દ્રિયને કારણે આ શબ્દ થયા કે સ્પર્શનના અંતરથી

આ શીત અથવા ઉષ્ણ એમ ઉત્પન્ન થયું કે ઘાણેન્દ્રિયથી સ્કર્ગાધ-દુર્ગ ધ થઈ વગેરે...તેમ ન સમજતા જેનું સ્પર્શનાદિ પાંચ નિમિત્ત

છે તે ઇન્દ્રિય નિમિત્ત છે તેવાે સમુદ્રિત અર્થ ગ્રહણ કરવાે.

૦ સ્પર્શન–રસન–ઘાણ–ચક્ષુ – શ્રેત્ર આ પાંચે પાતાના વિષયમાં પ્રવર્તે છે અને અન્યના અભાવના નિયમ કરે છે.

તેથી સ્પર્શ નનું સ્પર્શ ના વિષયમાં, રસનનું રસના વિષયમાં, શ્રાણનું ગંધના વિષયમાં, અક્ષુસનું રૂપના વિષયમાં અને શ્રેત્રનું શખ્દના વિષયમાં એ રીતે સ્પર્શન–ઇન્દ્રિય વગેરે પાંચેનું વિષયમાં પ્રવર્તમાન થવાથી જે જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે તે જ્ઞાન તે–તે ઇન્દ્રિયાના આલંખનથી ઉત્પન્ન થતું ઇન્દ્રિય નિમિતમ્ જ્ઞાન કહેવાય છે.

## □ અનિન્દ્રિય નિમિત્ત કઈ રીતે ?

इन्द्रियात् अन्यम् इति अनिन्द्रियम्. ઇन्द्रियथी अन्य अथवा पर तेने अनिन्द्रिय ४ह्यं.

भन અને એાઘ. તે (તે ખ'ને) નિમિત્તનું જે મૃતિજ્ઞાન તેને અનિન્દ્રિય નિમિત્તમ્ કહ્યું. જેમકે સ્મૃતિજ્ઞાનના હેતુ મન છે.

મનાવૃત્તિ-મનનું વિજ્ઞાન-મનના ભાવા કે વર્તન, વિષયજ્ઞાન જન્ય પરિણતિ. આવા કાેઇપણ શખ્દાેથી એાળખવાની પ્રવૃત્તિ કે જેનું નિમિત્ત મન હાેય. તે અનિન્દ્રિય નિમિત્ત.

ओधज्ञान :- સામાન્યથી જ્યાં સ્પર્શ નાદિ ઇન્દ્રિયા નથી અને મનના નિમિત્તના પણ જ્યાં આશ્રય કરાતા નથી. પરંતુ કેવળ મતિ આવરણીયના ક્ષયાપશમ જ તે જ્ઞાનની ઉત્પત્તિમાં નિમિત્ત છે. જેમ વેલડી કે વેલાઓનું ઉપર ચડવું-તેમાં સ્પર્શન નિમિત્ત પણ નથી અને મનનું નિમિત્ત પણ નથી. તેથી ત્યાં મતિજ્ઞાનાવરણ ક્ષયાપશમ જ એક માત્ર નિમિત્ત પણાય છે. તેને એાઘજ્ઞાન કહ્યું. તે પણ અનિ-ન્દ્રિય નિમિત્ત જાણવું.

## □ ઇન્દ્રિય-અનિન્દ્રિય-ઉભયનિમત્ત

(૧) એક જ ઇન્દ્રિય નિમિત્ત જ્ઞાનને મતિ કહ્યું. જેમકે પૃથ્વિ-પાણી-અગ્નિ-વાયુ અને વત્તસ્પતિ એક ઇન્દ્રિયવાળા છે. તદુ-પરાંત બે ઇન્દ્રિય ત્રણ ઇન્દ્રિય ચાર ઇન્દ્રિયવાળા તથા અસંજ્ઞિ પંચે-ન્દ્રિયોને મનના અભાવ છે.

આ બધાંને માત્ર ઈન્દ્રિય નિમિત્ત જ છે.

ረ

- (ર) અનિન્દ્રિય નિમિત્તક એટલે કે માગ મનવિષયક એવું જ્ઞાન સ્મૃતિજ્ઞાન છે. વળી બીજા સંજ્ઞા ચિંતા એ જ્ઞાનમાં ચક્ષુ વગેરેના વ્યાપારન અભાવે ઇન્દ્રિય નિરપેક્ષ ગણ્યા છે.
- (3) જાગ્રત અવસ્થામાં ઇન્દ્રિય અનિન્દ્રિયનિમત્ત ગણ્યું. જેમકે મનના ઉપયાગ પૂર્વંક [મન સહિત] સ્પશીં ને આ ઉ•્ણું છે આ શીત છે તેવું જ્ઞાન થાય. અહીં તેની ઉત્પત્તિમાં ઇન્દ્રિય અને મન ખંને નિમિત્ત ભૂત છે.

આ જે ભેદા દર્શાવ્યા તેમાં અ'તર'ગ કારણ ઇન્દ્રિય—અનિન્દ્રિય નિમિત્ત ગણ્યુ' પણ પારમાર્થિ કારણ તા મિતિજ્ઞાનાવરણ કર્મો નાક્ષયાપશમ જ છે. આમ છતાં ક્ષયાપશમ એ સર્વ સાધારણ કારણ હાવાથી મુખ્ય વૃત્તિએ તા કહેવાતું નથી. પણ ભાષ્યકારે इન્દ્રિય નિમિત્તમ્ अनिन्દ્રિય निमित्तम् च એમ લખીને च કાર દ્વારા ક્ષયાપશમ નિમિત્ત જ ગણા-વેલ છે. આ च કારના ઉલ્લેખ એાઘસ'જ્ઞા દ્વારા ભાષ્યકારે પાતે જ પ્રકાશેલ છે.

## □ કેટલીક શ'કા–

(૧) અનિન્દ્રિય શબ્દ ઇન્દ્રિયના નિષેધ પરક છે. તાે તેને "મન"માં કઈ રીતે ઘઢાવ્યું ?

અહી નંત્ર સમાસમાં નંત્રને ''ईषद्'' અર્થમાં સ્વીકારેલ છે. નિષેધ અર્થમાં નહી દ્વાર ફિન્દ્રય इति अनिन्द्रिय. જેમ કવિએા શૃંગાશ સ્સના વર્ણનમાં અનુ દ્વાર कन्यા લખે છે ત્યારે કન્યા કંઈ પેટ વગશ્ની નથી હોતી. પણ કૃશાદર અર્થમાં હોય છે. અથવા ગર્ભધારણ કરવાને લાયક નહીં તેવી નાના પેટવાળી કન્યા અર્થ ત્યાં ગ્રહણ કરાય છે.

(२) अनिन्द्रियभां ईषत् अधि क्षेत्रानी अ३२ शी ?

"મન", ચક્ષુ વગેરેની માફક નિયત કરેલા દેશવતી વિષયોને જાણતું નથી પણ અનિયત વિષયવાળું છે. કાળાન્તરે મન અવસ્થિત પણ રહેતું નથી એટલે ત્યાં "ईषत्" ભાવ કહ્યો છે.

મન ને ગુણ દેષના વિચાર તથા સ્મરણ કરવું વગેરે કાર્યોમાં ઇન્દ્રિયોની અપેક્ષા નથી રહેતી તેમજ ચક્ષુ વગેરે માફક બાહ્ય ઉપ-સિપ્ધ પણ હાતી નથી તેથી તેને અંતઃકરણ પણ કહે છે.

## (૩) ઈન્દ્રિયાની શક્તિ કેટલી ?

के के धिन्द्रयाना के के विषया हाय छे ते ते विषयाने आख्वानी શક્તિ તે તે ઇન્દ્રિયોમાં હાય છે. જેમ કે કાન સુધી શકે નહીં, આંખ સાંભળી શકે નહીં, નાક જોઈ શકે નહીં....

વળી દ્વરના, ઢંકાયેલા, ભૂતકાળના, ભવિષ્યકાળના વિષયા ઇન્દ્રિયા સાક્ષાત જાણી શકતી નથી. વળી શક્તિહીન કે રાગચુક્ત ઇન્દ્રિયા પણ બરાબર જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરાવી શકતી નથી. વિષયામાં કાઈ વિષયની તીવતા વધી જાય ત્યારે પણ ખીજ ઇ દ્વિયાના અલ્પવિષય ઢ કાઈ જાય.

□ નાંધ:- (૧) ઇન્દ્રિયોના દ્રવ્ય અને ભાવ ઈન્દ્રિય, નિવૃત્તિ અને ઉપકરણ ઈન્દ્રિય, લબ્ધિ અને ઉપયોગ ઈન્દ્રિય વગેરે ભેદા પણ સમજવા જેવા છે. જે અધ્યાય : રના સુત્ર ૧૫થી રરમાં વર્ણવાયેલ હેાવાથી અત્રે તેની ચર્ચા કરેલ નથી.

# (૨) અહી'થી મતિજ્ઞાન અધિકાર શરૂ થાય છે.

(૩) જ્ઞાનના લેદા સુત્રકારે વર્ણ વ્યા તે ક્રમથી અહી નાંધેલ છે અને તે ન દિસૂત્ર મુજબ પરિશિષ્ટમાં નાંધેલ છે. [8] સ'દલ' 1

# આગમ સદબ<sup>ર</sup>

से कि' त'पचकरवं पचकरवं दुविहं पण्णत्त', त' जहा इन्द्रिय पचकरव' नोईन्द्रिय-पश्चक्रवं च નં દિસ્ત્ર: ૩

से किं त' पश्चक्रव'-पश्चकरव' दुविहे पण्णते त' जहा इंदिय पश्चकरवे ·અનુચેાગ દ્વાર સૂત્ર : ૧૪**૪** अ ने।रदि'य पश्चकरवं अ

### તત્ત્વાર્થ સંદભ

- (૧) ઇન્દ્રિયના લેકા માટે સુત્ર ૨: ૧૫ થી ૨: ૨૧
- (૨) અનિન્દ્રિયને આશ્રીને સુત્રને ૨: ૨૨
- (૩) જ્ઞાનના લેંદ રૂપે સૂત્ર ૧:૧૫ થી ૧:૩૩

卐

(૧) મિતજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ માટે કહ્યા છે બે કારણા. ઈંદ્રિય કારણ પ્રથમ છે ને મન તે બીજું સૂણા.

(૨) ઈ દ્રિયાને મન દ્વારા એ નિમિત્તે થઇ જતુ જાણુતું તે મતિજ્ઞાન પરાક્ષ આત્મ દેષ્ટિએ

卐

[10] નિષ્કેષ<sup>¢</sup>

4

卐

આપણે આત્માને નિમિત્તવાસી ગણાવેલ છે. જ્યાં સુધી ઉપાદાન [આત્મા] સવ'થા શુદ્ધ ન ખને અથવા શ્રેણી ન માં દે ત્યાં સુધી નિમિ-ત્તની અસરા થતી રહે છે.

આવા ઇન્દ્રિય કે અનિન્દ્રિય નિમિત્તો થકી મતિજ્ઞાન થાય છે. તેમ આ સૂત્ર જણાવે છે.

આ સૂત્રના નિષ્કર્ષ એવા લઇ શકાય કે ઇન્દ્રિયને અશુભ નિમિત્તો મળતા અશુભ ગ્રહેણુ થાય છે અને શુભ નિમિત્તો મળતા શુભનું ગ્રહેણુ થાય છે. તેથી નિમિત્તવાસી આત્માએ ઇન્દ્રિય–અનિન્દ્રિય નિમિત્તો થકી શુભમાં–શુભ યાગામાં પ્રવર્તવું જેથી આ શુભ યાગા સમ્યક્જ્ઞાન–દર્શન થકી સમ્યક્ ચારિત્ર પ્રતિ ગતિ કરાવે.

અધ્યાય : ૧ સૂત્ર : ૧૫

卐

[1] સૂત્રહેતુ

45

આ સુત્ર મિતિજ્ઞાનના ભેદા-જહ્યાવે છે. બીજો શખ્દામાં કહીએ તા જ્ઞાનપ્રાપ્તિના ક્રમ પણ જણ્વા છે.

卐

[2] સૂત્ર:મૂળ

卐

अवग्रहेहापाय घारणाः

卐

[3] સ્ત્ર:પૃથક્

卐

अवग्रह

इहा अपाय

धारणा:

卐

[4] સૂત્રસાર

卐

[भित ज्ञान ना] अवश्रद-हिंदा-अपाय अने धारणा

[ঞ্চ દিগ' भर सुत्र अवप्रहेहावाय धारणाः छे.] अपाय ने भद्दे अवाय छे.

# [એમ ચાર મુખ્ય લેદો છે.] 5] શબ્દ જ્ઞાન □ અવગ્રહ :—અવ્યક્ત જ્ઞાન, નામ જાતિ આદિ વિશેષ કલ્પનાથી રહિત માત્ર જે સામાન્યનું જ્ઞાન—જેમકે "આ કાંઇક છે." તેને અવગ્રહ કહેવાય. □ કહા :— વસ્તુ ધર્મની વિચારણા. અવગ્રહથી ગૃહિત વિષયના વિશેષરૂપે નિશ્ચય કરવા. □ અપાય :— નિશ્ચય. કહા દ્વારા ગ્રહણ કરેલા વિષયના કંઇક અધિક નિશ્ચય તે અવાય. □ ધારણા:— ધારી રાખવું. અવાય રૂપ નિશ્ચય કર્યા પછી ધારી રાખવું તે ધારણા. 5] અનુવૃત્તિ 5] અનુવૃત્તિ

मति: स्मृति: संज्ञा चिन्ता आमिनिबोध थी मति:

卐 [7] પ્રબાધ દીકા 卐

- o આ પૂર્વે સુત્રમાં મતિ જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ માટે ઇં દ્રિય અને મન એ બે નિમિત્તો જણાવ્યા. આ સ્પર્શન વગેરે પાંચ ઇંદ્રિયા તથા મન એઇ ના અવગ્રહ-ઇહા-અવાય-ધારણા-એમ ચાર-ચાર લેંદા છે. એટલે કુલ ચાવીસ લેંદા થશે.
- ૦ સ્પર્શન અવથહ, સ્પર્શન ઇહા, સ્પર્શન અપાય સ્પર્શન ધારણા એ રીતે રસના વગેરે ખધાના અવગ્રહાદિ ચારે ભેદાે સમજવા.
- (૧) अवग्रहः ૦ ઇંદ્રિય સાથે વિશેષના સંખ'ધ થતા ''ક'ઇક છે" એવા અવ્યક્ત બાધ. જેમકે ગાઢ અંધકારમાં કંઇક સ્પર્શ થતાં આ ક'ઈક છે એમ જ્ઞાન થાય પણ "શું છે?" એ માલૂમ પડતું નથી આવું જે અવ્યક્ત જ્ઞાન થયું તે અવગ્રહ કહેવાય.
- ં ગંપાત પાતાના વિષય પ્રમાણે ઇંદ્રિયા વહે વિષયાનું અવ્યક્ત રૂપે આલાચન-જ્ઞાન તે અવગ્રહ.
- ૦ અવગ્રહના ગ્રહણુ–આલાેચન–અવધારણ એવા પર્યાયવાચી શખ્દા ભાષ્યકારે જણાવેલા છે.

अवग्रहणम् अवग्रहः सामान्य अर्थनुं ज्ञान. के ज्ञान स्पर्शन वर्गेरे धन्द्रिय यही कन्मेस व्यंकनावश्रद्धी अनंतर क्षांचे यतुं सामान्य

निर्देशवाणुं अर्थात् स्वरूप ४६पना अने नामाहि ४६पना रહित वस्तुने જણાવનારું ज्ञान तेने अवअહ ४ છે.

તેનાે સંખંધ અવ્યક્ત કે અસ્કૂટ અવધારણ સાથે છે.

આ અવ્યક્ત જ્ઞાન કાને અને કેવી રીતે સમજવું તે જણાવતા સિદ્ધસેનીય ટીકામાં લખે છે કે જે આત્મીય એટલે પાતાના વિષયમાં સ્પર્શનાદિ સાધના વડે જે વિષયાનું જ્ઞાન છે તેનું અવ્યક્ત અવધારણ થવું અથવા મર્યાદા પૂર્વક થતું જ્ઞાન.

#### ૦ અવગ્રહના પ્રકાર:–

(૧) વ્યાંજનાવગ્રહ- ઉપકરણ ઇંદ્રિય થકી તે તે ઇંદ્રિયના વિષયનું-વિષય અને વિષયીના સંખંધથી થયેલું અતિ અવ્યક્ત જ્ઞાન તે વ્યાંજનાવગ્રહ.

સંક્ષેપમાં કહીએ તેા ઇંદ્રિયને વિષય પ્રાપ્ત પદાર્થ નું અવ્યક્ત પણ જાણવું તે વ્યંજનાવગ્રહ.

આ વ્યાંજનાવગ્રહ ચાર લેકે છે. સ્પર્શન–રસન–ઘ્રાણ–થ્રાત્ર આ ચાર ઇંદ્રિયાને વ્યાંજનાવગ્રહ હોય છે. [જુએ! સૂત્ર:૧–૧૮ અને ૧૯]

(ર) અર્થાવગ્રહ: -ઇન્દ્રિયને વિષયપ્રાપ્ત પદાર્થનું સામાન્યપણું. જાણવું તે અર્થાવગ્રહ.

''ઠ'ઇઠ છે એવું જે જ્ઞાન'' તે અર્થાવગ્રહ.

શાં કાય્ક –રૂપ આદિ વિષયતું સામાન્ય માત્ર અવ્યક્તપણે જાણવું તે અર્થાવગ્રહ.

આ અર્થાવગઢ પાંચ ઇન્દ્રિય અને છર્દું મન, એમ છ લેદે હાય છે.

🗌 અર્થાવગ્રહના અન્ય નામ તથા રહસ્ય.

[શ્રી ન દિસૂત્ર આગમમાં મતિજ્ઞાન [આભિનિબાધજ્ઞાન] ના ભેદાના વિભાગમાં અર્થાવગ્રહના છ ભેદા બાદ આ પ્રકરણ છે]

पंच नामधिजा भवंति तं जहा ओगेण्हणया, उवधारणया, सवणया, अवलंबणया मेहा—

(૧) અવગહણતા :- જેના ક્ષારા શખ્દાદિ પુદ્દગલાે ગ્રહણ કરાય તેને અવગ્રહ કહેવાય પૂર્વે કહેલ વ્યંજનાવગ્રહ અન્તમું હ્તે સુધી હાય છે. તેના પહેલાં સમયમાં જે અવ્યક્ત ઝલક ગ્રહણ કરાય છે તે અવગ્રહણતા.

- (૨) ઉપધારણતા :- વ્યંજનાવગ્રહના શેષ સમયોમાં નવીન નવીન પુદ્દગલાને સમયે સમયે ગ્રહણ કરવા અને પહેલા ગ્રહણ કરેલાને ધારણ કરવા તે. કારણ કે આ જ્ઞાન વ્યાપારને આગળ આગળના સમયો સાથે જોડે છે. અર્થાત્ અવ્યક્તથી વ્યક્તાલિમુખ થઈ જનાર અવગ્રહને ઉપધારણતા કહેવાય છે.
- (3) શ્રવણતા: જે અવગ્રહ શ્રોગેન્દ્રિય થકી થાય તે શ્રવણતા કહેવાય છે. એક સમયમાં થનાર સામાન્ય અર્થાવગ્રહ બાેધરૂપ પરિણામ શ્રવણતા કહેવાય છે.
- (૪) અવલ ખનતા :- અર્થનું ચહણ કરવું તે. જે અવગ્રહ સામાન્યજ્ઞાનથી વિશેષાભિમુખ કરે તથા ઉત્તરવર્તી ઇહા-અવાય અને ધારણા સુધી પહેાંચાડનાર છે તે અવલ ખનતા કહેવાય.
- (પ) મેઘા :- સામાન્ય અને વિશેષ અ'નેને ગ્રહણ કરે છે. તેમજ ધારણા સુધી પહેાંચડનાર છે.
- (ર) ईहा :- "કંઇક છે" એવા બાધ થયા બાદ "તે શું છે" એવી જિજ્ઞાસા થાય છે. "તે શું છે?" એવી જિજ્ઞાસા ને સંતાલવા અર્થાત્ "તે વસ્તુ શું છે?" એના નિર્ણય કરવા માટે થતી વિચારણા તે ઇહા.

જેમકે કાેઇક ચીજના સ્પર્શ થયા અને અવ્યક્ત જ્ઞાન થયું તે અવગહ કહ્યો. ત્યાર પછી એવી વિચારણા કરે કે–શું આ સ્પર્શ દાેર-ડાના છે કે સપ'ના ? ના ના દાેરડું હાેવું જોઇએ, સાપ તાે કુંફાડા મારે આવી વિચારણા તે ઈહા.

| 🗌 અવગ્રહ થયા પછી વિષયાર્થન                | ા એક સામાન્ય અંશના જ્ઞાન                       |
|-------------------------------------------|------------------------------------------------|
| ઉપરથી બાકી રહેલા બીજા વિશેષ અ <b>'શ</b> • |                                                |
| અમુક પ્રકારનાે ચાજીસ નિર્ણય જાણવાન        | ો ઇચ્છા પૂર્વ <sup>૧</sup> કના પ્રયત્ન તે ઈહા. |
| િ ઇહાના ઉહા–ચેષ્રા–તક′–પરીક               | ા વિચારણા જિન્નામાં એ પર્શાય                   |

ા િ નિશ્ચય વિશેષની જીજ્ઞાસા એટલે અપાય સુધી પહેાંચવાની ઇચ્છા તે ઇહા.

વાસી શબ્દાે છે.

| □ तं जहा आमागणया, मग्गाणया, गवेसणया, चिंता विमंसा से तं ईहा.                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (૧) આલોગનતા :- અર્થાવગઢ પછી સદ્દભૂત અર્થની વિશેષ                                                 |
| વિચારણા કરવી.                                                                                    |
| (૨) <b>માર્ગ ધુતા</b> :– અન્વય–વ્યત્તિરેક રૂપ ધર્મનું અન્વેષણ ક <b>ર</b> વું.                    |
| ્(3) ગવેષણા :– અસદભૂત ધર્મના ત્યાગ પૂર્વ ક અન્ય ધર્મનું                                          |
| અન્વેષણ કરવું.                                                                                   |
| (૪) ચિંતા :–સદ્દભૂત પદાર્થનું વાર વાર ચિંતન કરવું.                                               |
| (પ) વિ <b>મરા<sup>°</sup> :–</b> કંઇક ૨૫ <b>ષ્ટ વિચાર કરવેા</b> .                                |
| (3) अपाय :- ઇહા પછી આ વસ્તુ અમુક જ છે તેવા જે                                                    |
| નિર્ણુય તે અપાય.                                                                                 |
| જેમકે-આ કંઇક છે તે વિચારણા એ अवग्रह પછી આ દારડું                                                 |
| હશે કે સાપ હશે તેવી વિચારણા તે ईहा અને આ સાપના સ્પર્શ નથી દારડાના જ છે તેવા નિશ્ચય તે અવાય-અપાય. |
| 🔲 સામાન્ય અને વિશેષ પ્રકારે અવગૃહીત થયેલા વિષય વિશે-                                             |
| સારા કે ખોટા ? યાગ્ય કે અયાગ્ય ? એક રીતે કે બીજી રીતે ? એ                                        |
| પ્રમાણે ગુણ અને દેશની વિચારણા પૂર્વક અપનાદ કરનાર અધ્યવસાય                                        |
| તે અપાય.                                                                                         |
| શ્રી ભાષ્યકારના જણાવ્યા મુજબ અપગમ, અપનાદ, અપવ્યાધ,                                               |
| અપેત, અપગત, અપવિદ્ધ અને અપનુત્ત અપાયના પર્યાયવાચી શબ્દાે છે.                                     |
| 🔲 ગુણ-દેષ વિચારણા અંગે જણાવતા સિદ્ધસેનીય ટીકામાંલખ્યું                                           |
| કે સાધારણ ધર્મ તે ગુણ જેમકે દારડાના ગુણ ધર્મ તે દારડાપણ                                          |
| છે જે ધર્મ ત્યાં સંભવતા નથી તે દાષ જેમકે દારડામાં દારડું પશું                                    |
| છે પણુ સાપ પણાનાે ધર્મ નથી તેથી સાપપણુ વિચારણા તે દેષ છે.                                        |

🔲 સ્પર્શન આધારે વિચારતા કહ્યું' કે સામાન્ય સ્પર્શ તે અવગ્રહ

🔲 ઇહા છ પ્રકારે કહી શ્રેાત-ચક્ષુ-ઘાણ-રસના-સ્પર્શન અને

🛘 ન'દિસુત્રમાં મતિજ્ઞાન [આલિનિબાધિકજ્ઞાન] ના એકા-

અને તેના ઉત્તર લેદ સંબંધિ વિચારણા તે ઇહા કહ્યું.

મન એટલે કે શ્રાત્રેઇન્દ્રિય ઇહા વગેરે...

થ<sup>6</sup>ક પાંચ નામ કહ્યા

આ ગુણ દેષ વિચારણા રૂપ અધ્યવસાય તે અપાય કહ્યું. अपनुद्ति इति अपनोद—ત્યાગ.

अपाय આ જ પ્રત્થય થાય અને બીજો ન થાય તેવા નિર્ણય તે અપાય બીજા અર્થમાં જણાવ્યું કે નિશ્ચયપૂર્વક જાણવું તેને અપાય કહે છે.

- ૦ અવાય જ્ઞાન પણ છ લેકે પ્રરૂપેલું છે. શ્રાત્રેન્દ્રિય અવાય ચક્ષુરિન્દ્રિય અવાય–ઘ્રાણેન્દ્રિય અવાય જિફ્રેન્દ્રિય અવાય સ્પર્શનેન્દ્રિય અવાય અને અનિન્દ્રિય (મન) અવાય.
- ૦ શ્રી નંદીસૂત્ર આગમમાં અવાય માટે પાંચ પર્યાયવાચી નામા જણાવતા લખ્યું કે—
- ....पंच नामधिज्जा भवन्ति तं जहा आउट्टणया, प्रच्चाउट्टणया, अवाए ्बुद्धि, विण्णए से त्तं अवाए.
- (૧) આવત<sup>૧</sup>નતા:– ઈહા પછા નિશ્ચય લાેઘરૂપ પરિણામથી પદાર્થનું વિશિષ્ટ જ્ઞાન કરવું તે આવત<sup>૧</sup>નતા.
- (२) **પ્રત્યાવત<sup>૧</sup>નતા:** ઇહા દ્વારા અર્થોનું વિશિષ્ટ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવું તે પ્રત્યાવર્ત નતા.
  - (3) અવાય:- સર્વ રીતે પદાર્થના નિશ્ચય તે અવાય.
  - (૪) ખુલ્દિ:- નિશ્ચયાત્મક જ્ઞાન તે ખુદ્ધિ.
  - (૫) विज्ञान:-વિશિષ્ટતર નિશ્ચય અવસ્થાને પામેલું જ્ઞાન તે વિજ્ઞાન.
- (४) धारणा:— અવાય દ્વારા નિર્ણુય થયા બાદ તેના ઉપયોગ ટકી રહે તે ધારણા.
- o અવાયરૂપ નિશ્ચય થયા ખાદ તે કેટલાંક સમય સુધી રહે છે પછી મન બીજા વિષયોમાં ચાલ્યું જતું હોવાથી તે નિશ્ચય લુપ્ત થઈ જાય છે. છતાં તે એવો સંસ્કાર મૂકતા જાય છે કે જેથી આગળ કાઈ નિમિત્ત મળતાં તે નિશ્ચિત વિષયનું સ્મરણ થઈ આવે છે. આ નિશ્ચયની સતત ધારા તજ્જન્ય સંસ્કાર અને સંસ્કારજન્ય સ્મરણ એ અધાં મતિવ્યાપાર તે घारणा.

|      | 🔲 भेातभाताना विषय     |                    | મતિમાં | સ્થિર ચલુ |
|------|-----------------------|--------------------|--------|-----------|
| અ ને | અવધારણ યાદ કરવું તે   | ધારણા.             |        | •         |
|      | 🔲 ધારણાના ત્રણ પ્રકાર | <b>બતાવ્યા</b> છે. |        |           |

- (૧) **પ્રતિપત્તિ યથાસ્વમ્ અર્થાત્ અવિચ્યુતિ:** અપાય થયા પછી અ.તમુંહૂર્ત સુધી તે જ વિષયના ઉપયાગ એમને એમ ચાલુ રહે છે.–વિચ્યુત થયા નથી. તે અવિચ્યુતિ ધારણા.
  - (ર) મત્યવસ્થાપન અર્થાત્ વાસના :-

અવિચ્યુતિ ધારણા પછી ક્ષયાેપશમ રૂપે સંખ્યાતા અસ'ખ્યાતા ભવ સુધી રહે છે તે વાસના.

(3) અવધારણ અર્થાત્ સ્મૃતિ-ધારણા :-સ્મરણાદિક રૂપે પાછું ચાદ આવે છે તે ધારણા તેમાં પૂર્વાનુભૂત વસ્તુનું કે પ્રસંગનું સ્મરણ નિમિત્ત અનતાં જાગૃત થાય છે.

ત્રી ભાષ્યકાર ધારણાના પર્યાય શખ્દાને જણાવતાં પ્રતિપત્તિ,અવધારણ, નિશ્ચય, અવસ્થાન, અવગમ, અવબાધ એ શખ્દા પ્રયોજે છે.

- ધારણાના છ ભેદ છે. શ્રોત્રેન્દ્રિય ધારણા, ચક્ષુરિન્દ્રિય ધારણા, ઘાણેન્દ્રિય ધારણા, રસનેન્દ્રિય ધારણા, સ્પર્શનેન્દ્રિય ધારણા નાઇન્દ્રિય ધારણા.
- □ श्री न हिसुत्रमां धार्षाना ओठार्थ क ओवा पांच नामा ठह्या छे.—
  त जहा घरणा–घारणा–ठवणा–पईट्ठा–कोठे से त' घारणा.
- (૧) ધારણા: જઘન્યથી અંતમું હૂર્ત, ઉત્કૃષ્ટથી અસંખ્યાત કાળ વ્યતીત થવા છતાં પણ ચાગ્ય નિમિત્ત મળતા જે સ્મૃતિ જાગી. ઉઠે તે ધારણા.
- (ર) ધારણા: જાણેલા અર્થને અવિચ્યુતિ પૂર્વક અંત મું હૂર્ત સુધી ધારણ કરી શખવું.
- (3) સ્થાપના :- નિશ્ચય કરેલ અર્થની હુદયમાં સ્થાપના કરવી. તેને વાસના પણ કહે છે.
- (૪) યતિ જો: અવાય દ્વારા નિર્ણાત અર્થોને લેદ-પ્રલેદ સહિત હૃદયમાં સ્થાપન કરવા.
- (પ) કાે બ્ઠે: જેમ કાે બ્ઠમાં રાખેલ ધાન્ય નબ્ટ ન થતા સુરક્ષિત રહે છે તે રીતે હુદયમાં સૂત્ર અને અર્થને ધારણ કરી રાખવા.
- □ અવગ્રહાદિના કાળ :- અવગ્રહ આદિ કમશ: પ્રવર્તતા હોવા છતાં અતીશીવ્રતાથી પ્રવર્તતા હોવાથી તેના ખ્યાલ આવતા નથી...

શ્રી ન'દિસ્ત્રમાં જણાવ્યા મુજબ અર્થાવગ્રહ જ્ઞાનના કાળ-પ્રમાણ એક સમય છે, ઇહાના અંતર્મુ હૂર્ત પ્રમાણ સમય છે, અવાયના પણ અંતર્મુ હૂર્ત પ્રમાણ કાળ છે. ધારણાના કાળ સ ખાત અને યુગલિયા-ઓની અપેક્ષાએ અસંખ્યાત કાળ છે.

અર્થાવગ્રહ જ્ઞાનાપયાગ એક સમય, ઇહા અને અવાયના ઉપયાગ અર્ધમહૂર્ત પ્રમાણ તથા ધારણાના કાળ પરિણામ સંખ્યાત– અસંખ્યાત કાળ.

□ મિતિના કુલ લેદ :- આ રીતે ચાર પ્રકારે વ્યંજનાવગ્રહ, છ પ્રકારે અર્થાવગ્રહ, છ પ્રકારની ઇહા, છ પ્રકારે અવાય અને છ પ્રકારે ધારણા એમ કુલ ૨૮ લેદ મતિજ્ઞાન કે આભિનિષ્નાધિક જ્ઞાન ના જાણવા.

# 🛘 અવગ્રહાદિનુ' દષ્ટાન્ત :- [શ્રી ન'દિ સૂત્ર અનુસાર]

(૧) શ્રોત્રેન્દ્રિય સ'બ'ધે: કોઈ વ્યક્તિના કાને અવ્યક્ત શખ્દ અથડાય ત્યારે તે ભાષાના પુદ્દગલા તે પુરુષના કર્ણ દ્વારા પ્રવેશી શ્રોગેન્દ્રિય સ્પર્શે તદ્દઅન તર આ શખ્દ છે તેવું તે વ્યક્તિ જાણે તે અવગ્રહ.

અા શખ્દ કરોા છે? [અમુક પુરુષના કે સ્ત્રીના કે અન્ય કાઇ] તે વિચારણા એ ઇહા.

પછી આ શબ્દ અમુકના જ છે. જિમકે ખર સ્વર છે એટલે અમુક પુરુષના જ હોવા જોઈએ] તેવું નિશ્ચયાત્મક જ્ઞાન તે અવાય.

ત્યાર પછી તેને સંખ્યાત કે અસંખ્યાત કાળ સુધી ધારણુ કરે છે તે ધારણુા.

(ર) ચક્ષુરિન્દ્રિય સ'ખ'ધ છે: – કાઇ વ્યક્તિએ અસ્પષ્ટરૂપ જોયું તેને "આ કાઈ રૂપ છે" તેમ ગ્રહણ કરે પણ કાનું રૂપ છે તે જાણે નહીં તેને અર્થાવગ્રહ કહ્યો.

પછી આ રૂપ અમુક છે તેવું જાણે. [આ જડ રૂપ છે કે પુરુષા-કૃતિ. જડ તેા સ્થિર હેાય. ચેતન તાે હાલેચાલે એવી વિચારણા તે ઇહા.

પછી અવાયમાં પ્રવેશે ત્યારે તે ઉપગત થઈ જાય. [આ (ચેતના કૃત) પુરુષ જ છે કેમ કે હાલે ચાલે છે તેવા નિશ્ચય તે અવાય]

પછી ધારણામાં પ્રવેશેલ જ્ઞાન સંખ્યાત—અસંખ્યાત કાળ સુધી રહે છે.

આ રીતે ધાર્ણેન્દ્રિય-રસનેન્દ્રિય-સ્પરા નેન્દ્રિય સંખ'ધે અવગ્રહ-ઇહા-અવાય-ધારણા સમજ શકાય. શ્રીન દિસ્ત્રમાં આ વાત ગાથાબદ્ધ રીતે સમજાવેલ છે.

(१) નાઈ ન્દ્રિય–મન સ'બ'ઘે :- કાેઈ પુરુષે અવ્યક્ત સ્વપ્ન જોયું તેને સ્વપ્ન છે તેટલી ખબર પડે તે અવગ્રહ.

મેં સ્વપ્નમાં શું જોશું તે સંખંધિ વિચારણા તેને 'ઇહા' કહે છે. તદન તર તે અવાયમાં પ્રવેશે છે. ત્યારે તે ઉપગત થાય છે મિં અમુક જ સ્વપ્ન જોશું તેવા નિર્ધાર] તેને "અવાય" કહે છે.

તત્પશ્ચાત્ ધા**ર**હ્યામાં પ્રવિષ્ટ થતા સંખ્યાત અ**થ**વા અસંખ્યાત કાળ સુધી તે ધારી રાખે છે.

- □ આ અભિનિબોધિક મતિજ્ઞાન ચાર પ્રકારે પણ િનરૂપેલ છે—[શ્રી ન'દિસ્ત્રાનુસાર]
- (૧) દ્રવ્ય □ -દ્રવ્યથી મિતિજ્ઞાની સામાન્ય રીતે સવ'દ્રવ્યોને જાણે છે પણ જોતા નથી.
- (२) ક્ષેત્ર □ –ક્ષેત્રથી મતિજ્ઞાની સામાન્યત: સર્વ ક્ષેત્રને જાણે એ પણ જેતા નથી.
- (3) કાળ િ કાળથી મતિજ્ઞાની સામાન્યતથા ત્રણે કાળને જાણે છે પણ જોતા નથી.
- (૪) ભાવ —-ભાવથી મતિજ્ઞાની સામાન્યણે સવ'ભાવાને જાણે છે પણ જેતા નથી.

卐

## [8] સંદલ<sup>૯</sup>

卐

#### આગમ સંદર્ભ

(१) से किंतं सुअनिस्सिअं १ चडिव्यहं पण्णत्तं, तं जहा-उग्गह १ ईहा २ अवाओ ३ धारणा ४ -न हिसूत्र : २७

आमिणि बोहे चडिवहे पण्णते तं जहा उग्गहो इहा अवाओ धारणा स्थापती शतक ८ ७देश-२ सू. ३९७

(૨) મતિજ્ઞાન પ્રકરણ સૂત્ર : ૨૭થી સૂત્ર : ૪૭ —ન'દિસ્ત્રમાં

#### અન્ય થંચ સંદર્ભ

- (૧) કુમ' અ'થ પહેલા ગાથા–૫નું વિવેચન
- (૨) વિશેષાવશ્યક સૂત્ર ગાથા ૧૮૧થી ૧૮૫/૨૮૯–૨૯૧ તત્ત્વાર્થ સ'દલ્લ'

અધ્યાય : ૧ ગાથા ૧૮–૧૯–૨૦ અર્થ અને વ્યંજન–અવગ્રહ.

#### 卐

#### [9] પદ્ય

- (૧) તે જ્ઞાનના છે ચાર ભેદા અવગ્રહ ઈહા વળી અવાયને છે ધારણા જે બુદ્ધિ સાધે નિર્મળી
- (૨) ઇહા અવાય અને ત્રીજા, ધારણા અર્થને અડે અવગ્રહ અડે ચાેથા વ્યંજન તેમ અર્થને

#### 卐

## [10] નિષ્કેષ

**劣** 

卐

આ સૂત્રમાં અવગ્રહ-ઇહા-અવાય ધારણા ચાર ભેદ કહ્યા. અર્થોના અવગ્રહણને અવગ્રહ કહ્યો. વિચારણાને ઇહા કહી, અર્થ ના-નિર્ણયાત્મક જ્ઞાનને અવાય કહ્યું અને ઉપયોગની અવિચ્યુતિ–વાસના–સ્મૃતિને ધારણા કહી.

જુવે પણ આપ્તવચનથી-સાધુમુખે શ્રવણથી આત્માનું સ્વરૂપ સાંભળવું. પરપદાર્થા તરફથી લક્ષ ખેંચી સ્વ સન્મુખ લક્ષ કરવું.

પ્રથમ સ્થૂળપણે સામાન્યથી આતમા સંઅધી જ્ઞાન થવું તે. આત્માના અર્થાવગ્રહ.

પછી આત્મજ્ઞાન સંખંધિ વિચારણા કરવી તેને ઇહા કહ્યું.

ઇહા થકી જાણેલ આત્મા "આ તે જ છે" અન્ય નથી એવું નિશ્ચયાત્મક જ્ઞાન તે અવાય.

આતમા સંખંધે કાલાંતરે પણ સંશય તથા વિસ્મરણ ન થાય તે ધારણા.

આ સૂત્ર દ્વારા આત્મજ્ઞાન–આત્મ જાગૃતિ અને છેવટે પ્રશસ્ત શુભ ધ્યાન પ્રતિ કૈન્દ્રિત થવું અને અવગ્રહથી ધારણા સુધી પહેાંચવુ તે જ સુંદર નિષ્કર્ષ નીકળી શકશે.

| ] — | - | _ | - | _ | - 1 | Г |
|-----|---|---|---|---|-----|---|
|     |   |   |   |   |     |   |

## અધ્યાય: ૧ સૂત્ર : ૧૬

5

## [1] સૂત્રહેતુ

H

આ સૂત્ર થકી અવગઢ વગેરેના લે**દાે જણાવે છે.** બી**જા** શખ્દાેમાં સૂત્રના હેતુ વિષયલે**દે અને ક્ષયાેપશમલેદે અવગ્ર**હાદિના લેદ જણાવવાના છે.

5

## [2] સુત્ર : મૂળ

卐

🗱 बहु बहु विध क्षिप्रा निश्रिताऽसंदिग्ध ध्रुवाणां सेतराणान्

卐

્[3] સૂત્ર : પૃથક્

卐

बहु-बहुविध क्षिप्र अनिश्रित असंदिग्ध-ध्रुवाणां-स ईतराणाम

纸

[4] સૂત્રસાર

45

બહુ (ઘણું) -બહુવિધ (ઘણું પ્રકારે)-ક્ષિપ્ર (જલ્દી-અનિશ્રિત (ચિનહુ રહિત) -અસ'દિગ્ધ (સ'દેહ રહિત) -ધ્રુવ (નિશ્ચિત) [આ છ અને આ છથી ઇતર (વિપરીત) [અબહુ -અલ્પ, અબહુવિધ-ઓછા પ્રકારે, અક્ષિપ્ર-વિલ'બે નિશ્ચિત-ચિન્હ્સહિત, સ'ઉગ્ધ-સ'દેહમુક્ત [એ પ્રમાણે બાર પ્રકારે અવગ્રહ-ઇહા-અપાય-ધારણા એવા મિતજ્ઞાનના લેદા પ્રવતે છે.]

卐

## [5] શબ્દજ્ઞાન

卐

- (૧) બહુ: એક સાથે ઘણાં પદાર્થીનું જ્ઞાન થવું.
- (ર) અળહુ:- અલ્પ અથવા એકાદ પદાર્થનું જ્ઞાન થવું.
- (3) ખહુવિધ: ઘણાં પ્રકારના પદાર્થીનું જ્ઞાન થવું.
- (૪) અબહુવિધ: એક અથવા અલ્પ પદાર્થીનું જ્ઞાન થવું.
- (૫) ક્ષિપ્ર: શીઘતાથી પદાર્થનું જ્ઞાન થવું.
- (६) अक्षिप्र:- डार्ध पहार्थ'ने विचारी विचारी वधु वणते लाधे
- (૭) અનિશ્ચિત: નિશ્રા નિશાની કે લક્ષણ વિના જ્ઞાન થવું.

० बहु बहु विध क्षिप्रा निःस्तानुक्त ध्रुवाणां सेतराणाम्– निश्रिता ने ્બદલે अनि : सत છે. असंदिग्ध ને બદલે अनुक्त છે.

<sup>🔲</sup> દિગ'ખર પર'પરા મુજબ આ સૂત્ર

- (८) निश्चित: निश्चा हे सक्षण थडी ज्ञान थवुं.
- (૯) અસ દિગ્ધ :- સ દેહ રહિત પણે જ્ઞાન થતું.
- (૧૦) સ દિગ્ધ :- સ દેહ યુક્ત જ્ઞાન થવું.
- (૧૧) **ધ્રુવ :** એક વખત ચહણ કર્યા પછી કહ્દી ન વિસરે તેવું જ્ઞાન.
- (૧૨) અધુવ: જે ક્ષણેક્ષણે હિનાધિક થાય તેવું અસ્થિર જ્ઞાન.

स-ईतर:-ઇતર એટલે બીજા અહીં તેના અર્થ વિકલ પક્ષે થાય. स એટલે સાથે.

#### 卐

## [6] अनुवृत्ति

卐

- (१) मितः स्मृति: संज्ञा० थी मिति:
- (२) अवमहेहापाय धारणाः.

## 卐

## [7] પ્રબાધ ટીકા

卐

અહી' બહુ-બહુવિધ-ક્ષિપ્ર-અનિશ્ચિત-અસ' દિગ્ધ-ધ્રુવ એ છ ભેદ તથા તેના વિરાધી એવા અબહુ વગેરે છ ભેદ ના અવગ્રહ-ઇહા અપાય-ધારણા રૂપ મતિજ્ઞાનના પ્રકારા અત્રે વર્ણવેલા છે.

અવગહનું સ્વરૂપ સૂત્ર ૧: ૧૫માં વર્ણ વેલું છે. ક્ષયોપશમની વિચિત્રતાથી આ ખહુ વગેરે વિવિધ લેદા પડેલા છે.

એટલે સ્વાભાવિક જ મતિજ્ઞાનના આ બધાં ભેંદા થશે. તે ભેંદામાં પ્રથમ પાંચ ઇંદ્રિય અને છટ્ડું મન એ છ સાધના થકી અવગ્રહાદિની ગણના કરવી અર્થાત્ બહુગાહીના ૨૪ ભેંદ થશે. છ અવગ્રહ—છ ઈહા— છ અપાય—છ ધારણા.

આ રીતે બહુ—અબહુ વગેરે જે બાર લેદની ચર્ચા અત્રે કરવાની છે તેના પાંચ ઇન્દ્રિય અને છઠું મન રૂપ કુલ છ અવગઢ—છ ઇહા—છ અપાય અને છ ધારણા એમ ૨૪–૨૪ લેદા થશે.

કુલ ૨૪ ભેદો  $\times$  ૧૨ ખહુ—વગેરે ભેદ= ૨૮૮ ભેદ [સૂત્ર: ૧૮માં ત્યાં જનાવગ્રહની વાત આવે છે તે વ્યાંજનાવગ્રહના મન તથા ચક્ષુ સિવાયના ખીજા ચાર ભેદ—(સ્પર્શન, રસન, ઘાણ, શ્રેત્ર) છે. તેથી ખહુ—અખહુ સાથે ગુણતાં ૧૨  $\times$  ૪ = ૪૮ ભેદ થશે.] [આ રીતે ૨૮૮ + ૪૮ = ૩૩૬ ભેદ મતિજ્ઞામના થયા.]

|    |                | છ અવગ્રહ<br>પઇન્દ્રિય + | છ ઇહા<br>પઇન્દ્રિય + | છ અપાય<br>પઇન્દ્રિય+ | છ ધારણા<br>પઇન્દ્રિય+ |
|----|----------------|-------------------------|----------------------|----------------------|-----------------------|
| ૧  | બહુ            | મન                      | મન                   | મન                   | મન                    |
|    | અલ્પ           | "                       | "                    | ,,                   | <b>"</b>              |
| 3  | <b>ખહુ</b> વિધ | "                       | <b>&gt;&gt;</b> :    | 9.9.                 | ,,                    |
| X  | એકોવધ          | ,,                      | "                    | ,,                   | "                     |
|    | ક્ષિપ્ર        | <b>,</b> ,              | ,,                   | ,,                   | "                     |
|    | અક્ષિપ્ર       | ,,                      | ,,                   | ,,                   | "                     |
|    | અનિશ્ચિત       | ,,                      | ,,                   | <b>)</b>             | ,,                    |
|    | નિશ્ચિત        | ,                       | "                    | "                    | "                     |
|    | અસ'દિગ્ધ       | ,,                      | ,<br>,,              | "                    | "                     |
| १० | સ ંદિગ્ધ       | "                       | "                    | "                    |                       |
| ૧૧ | ધુવ            | ,,                      | ,,                   | ,,<br>,,             | ,,                    |
|    | અધુવ           | ,,                      | ,,                   | ))                   | <b>,,</b>             |

(૧) ખહુ ત્રાહી:- એટલે ઘણાં અથવા અનેક.

જેમકે શચ્ચામાં રહેલા પુરૂષ સ્પર્શના ખળે ત્યાં રહેલી અી— પુષ્પ-વસ્ત—ચંદન વગેરે એકેંક વસ્તુને જાણે. આ સીના સ્પર્શ છે અને આ તેની સાથે રહેલા પુષ્પના સ્પર્શ છે. આ તેની સાથે રહેલા ચંદનના સ્પર્શ છે. આ વસ્ત્રના સ્પર્શ છે. એમ બહુલ સ્પર્શને એક સાથે જાણે તે બહુ ગાહી જાણવા.

આ રીતે મતિજ્ઞાન થતા અનુક્રમે ખહુત્રાહી અવગ્રહ-ખહુત્રાહીણી ઇહા-ખહુત્રાહી અપાય અને ખહુત્રાહી ધારણા કહેવાય.

- 🔲 બહુ શખ્દ સંખ્યાવાંચી અને વૈયુલ્યવાચી છે.
- 🔲 સંખ્યાવાચી ખહુશખ્દ નાે એક-બે અનેક અર્થ લેવાે.
- 🔲 વૈપુલ્યવાચી બહુ શખ્દ ઘણાં—ખૂબ એવા જથ્થાના સૂચક છે.
- (૨) અલ્પગ્રાહી: બહુના વિપક્ષી શખ્દ છે એક અથવા અલ્પ. જેમકે શચ્ચામાં રહેલા પુરુષ સ્ત્રી-વસ્ત્ર-પુષ્પ-ચંદનાદિમાં કાઈ એકાદ સ્પર્શને જાણે પણ અન્ય વસ્તુની હાજરી હાવા છતાં ક્ષચા-પશ્મના અપકર્ષને કારણે તેનું સ્પર્શ જ્ઞાન થહી શકે નહીં.

આ એકનું કે અલ્પનું જ ગ્રહણ કરવું તેને અલ્પગ્રાહી **જાણ**વું. આ રીતે મતિજ્ઞાન થતાં અલ્પગ્રાહિણી અવગ્રહ, અલ્પગ્રાહીણી ઇહા, અલ્પગ્રાહી અપાય અને અલ્પગ્રાહી ધારણા કહેવાય.

- અલ્પ શબ્દથી અહીં સંખ્યાવાચી અર્થમાં એક અને વૈપુલ્ય-વાચી અર્થમાં અલ્પ જથ્થા એમ સમજવું.
- (3) **બહુવિધ ગ્રાહી :**-બહુવિધ એટલે ઘણાં પ્રકારે. અહી' વિધ શબ્દ પ્રકારવાચી છે.
  - 🔲 बह्व्यो विधा यस्य स बहुविधः

જેમ સ્ત્રી-પુષ્પ-વસ્ત્ર-ચંદનાદિ જે સ્પર્શ થયા તેમાં આ સ્પર્શ શીત છે-સ્નિગ્ધ છે-મૃદ્દ છે-કઠિન છે-ઉષ્ણ છે આદિતું જે ગ્રહણ કરવું તે બહુવિધગ્રાહી.

આ રીતે મતિજ્ઞાન થતાં ખહુવિધગ્રાહી અવગ્રહ, ખહુવિધગ્રાહિણી ઇહા, બહુવિધગ્રાહી અહુવિધગ્રાહી અપાય અને બહુવિધગ્રાહી ધારણા કહેવાય.

ઘણા પ્રકારના ગુણા વડે ભિન્ન સ્પર્શને જણાવનાર એવું જ્ઞાન તેને મહુવિધ ગાહી જ્ઞાન જાણવું.

(૪) એક વિધ ત્રાહી: - એક વિધ એટલે એક પ્રકારે — સ્ત્રી પુષ્પ વસ્ત્ર ચંદનાદિમાં ગમે તે એકાદ સ્પર્શને જાણે. જેમ કે – આ સ્પર્શ શીત છે અથવા આ સ્પર્શ સ્નિગ્ધ છે અથવા આ સ્પર્શ મૃદુ છે એવા એકાદનું જ જ્ઞાન થાય તેને એક વિધ્યાહી જ્ઞાન કહ્યું.

આ રીતે મતિજ્ઞાન થતા એક વિધ ગાહી અવગઢ, એકવિધગાહિણી ઈહા, એકવિધ ગાહી અપાય, એક વિધગાહી ધારણા કહેવાય.

(૫) ક્ષિપ ત્રાહી: ક્ષિપ્ર એટલે જલ્દી થનારું જ્ઞાન. ઇંદ્રિય-વિષય વગેરે બાહ્ય સામગ્રી બરાબર હોવા છતાં પણ ફક્ત ક્ષયાપશમની પટુતાને લીધે કાઇને એ વિષયનું જ્ઞાન જલ્દી થાય છે. તેને ક્ષિપ્રગ્રાહી કહ્યું.

જેમ કયાંય સંગીતના રવરાે સંભળાય કે તુરંત જ આ શરણાઈ સીતાર હારમાેનીયમ તખલાના અવાજ છે તેમ પાતાના આત્મા વહે ઝડપથી જાણી લે તે ક્ષિપ્ર ગ્રહણ કરનાર ગણાય છે.

È

આ રીતે મતિજ્ઞાન થતા ક્ષીપ્રગ્રાહી અવગ્રહ–ક્ષીપગ્રાહિણી ઈહા– ક્ષીપ્રગ્રાહી અપાય ક્ષીપ્રગ્રાહી ધારણા કહેવાય.

(१) અक्षिप्रश्राહी:-અક્ષિપ્ર એટલે વિલ'બથી થનારુ' જ્ઞાન. જેને માટે સિદ્ધસેનીય ટીકામાં चिरेण શખ્દ વાપયા છે.

चिरेण-धणुं अणे ४रीने लाण्युं.

જેમ સંગીતના સૂરામાં શરણાઇ સીતાર તખલા વગેરે વાગતા હોય પણ પોતાના આત્મા વડે ઘણાં કાળે કે વિલંખથી તે જાણે. ક્ષચાપશમની મંદતાને લીધે આ વિષયનું જ્ઞાન વિલંખથી થાય.

આ રીતે મતિજ્ઞાન થતા અક્ષિપ્રથાહી અવગઢ અક્ષિપ્રથાહી ઇહા અક્ષિપ્રથાહી અપાય અને અક્ષિપ્રથાહી ધારણા કહેવાય.

(૭) અનિશ્ચિતગ્રાહી:- [દિગ'બર આમ્નાયમાં अतिःसत શબ્દ છે.] અનિશ્ચિત એટલે નિશાની–લિ'ગ કે ચિદ્ધ રહિત પણે જ્ઞાન થવું તે લિ'ગ દ્વારા અપ્રમિત અથવા હેતુ દ્વારા અનિર્ણાત વસ્તુ એટલે અનિશ્ચિત ગ્રાહી.

જેમ કે ધ્વજાને જોયા વિનાજ આ મ'દિર છે એમ જાણી શકે અથવા શીત–કામળ વગેરે સ્પર્શ ચિહ્નો સિવાય જ આ જૂઈના કૂલાે છે તેમ જાણી શકે તેને અનિશ્રિત ગ્રાહી કે અલિ ગગ્રાહી અવગ્રહ જાણવાે.

આ રીતે મતિજ્ઞાન થતા અનિશ્ચિતગ્રાહી અવગ્રહ–અનિશ્ચિત ગ્રાહિણી ઇહા–અનિશ્ચિતગ્રાહી અપાય અને અનિશ્ચિત ગ્રાહી ધારણા કહેવાય.

श्री न દીસૂત્રની શ્રી મલયગિરિ ટીકા મુજબ-"પરઘર્મોથી નિશ્ચિત અહણ તે निश्चिताक्यह પરઘર્મોથી અનિશ્ચિતતે अनिश्चताक्रमह

(૮) નિશ્ચિતાગ્રાહી– નિશ્ચિત એટલે નિશાની ચિદ્ધ કે લિ'ગ સહિત પણે જ્ઞાન થવુ' તે.

લિંગ દ્વારા પ્રમિત કે હેતુ દ્વારા નિર્ણિત વસ્તુ તે નિશ્ચિત ગ્રાહી ज्ञान समक्युं.

જેમ ધ્વજાને જોઈને અહીં મંદિર હશે તેમ જાણે અથવા શીત-કામળ સ્પર્શ ચિદ્ધ કે અમુક પ્રકારની સુગ'ધથી જ્ઈનાં ફૂલાે છે તેમ જાણે તેને નિશ્ચિત અથવા સલિંગગાહી જ્ઞાન જાણવું. આ રીતે મતિજ્ઞાન થતાં નિશ્ચિત ગ્રાહી અવગ્રહ-નિશ્ચિત ગ્રાહિણી ઈ હા-નિશ્ચિતગ્રાહી અપાય-નિશ્ચિતગ્રાહી ધારણા કહેવાય.

ત રાવત નાંધ :— દિગં ખર આ ગાયમાં અહીં અનિ: सृत અને નિ: સૃત ભેદ જણાવેલ છે. જયારે પૂરી વસ્તુ પ્રગટ થવાને બદલે ક'ઈક પ્રગટ રહે અને કંઈક અપ્રગટ રહે અર્થાત્ સ'પૂર્ણ રીતે આવિભૂત નહીં એવા પુદ્દગલાનું ગ્રહણ તે અનિ: સૃતાવગ્રહ અને સંપૂર્ણ પણ આવિ ભૂત પુદ્દગલાનું ગ્રહણ તેને નિ: સૃતાવગ્રહ સમજવા.

(૯) અસ'દિગ્ધગાહી: - કાઈ જાતના સ'દેહ વિના ચાક્કસપણે જાણવું તે અસંદિગ્ધ ગાહી. કેમકે અસ'દિગ્ધ એટલે નિશ્ચિત.

જેમકે આ સ્પર્શ ચંદનના જ છે ફૂલના નથી તેવું નિશ્ચિત-શંકારહિત જ્ઞાન.

આ રીતે મતિજ્ઞાન થતા અસંદિગ્ધગ્રાહી અવગ્રહ–અસ'દિગ્ધ ગ્રાહિણી ઇહા–અસ'દિગ્ધગ્રાહી અપાય–અસ'દિગ્ધગ્રાહી ધારણા કહેવાય.

(૧૦) સ'દિગ્ધગ્રાહી: – કાઈ સ'દિગ્ધપણે શ'ઠાસહિતપણે જાણે તેને સ'દિગ્ધગ્રાહી જાણુવું. કેમ કે સ'દિગ્ધ એટલે અનિશ્રિત.

આ સ્પર્શ શીતળ છે તેા તે ચંદનના હશે કે પુષ્પના હશે ? વિશેષ અનુપલખ્ધિથી સંશયાત્મક સ્થિતિ રહે માટે તે સંદિગ્ધગાહી જાણવું.

આ રીતે મતિજ્ઞાન થતા સ'દિગ્ધત્રાહી અવગ્રહ-સ'દિગ્ધગ્રાહિણી ઇહા-સ'દિગ્ધગ્રાહી અપાય-સ'દિગ્ધગ્રાહી ધારણા કહેવાય.

• સૂત્ર તફાવત નાંધ: - દિગં ખરીય પર'પશમાં અહી' अनुक्त શબ્દ પ્રયોજયા છે.

વક્તાના મુખમાંથી નીકળેલ શખ્દમાંના એકાદ શખ્દને સાંભળીને કે અસ્પષ્ટ અધુરા ઉચ્ચારણ પરથી "તમે અમુક વાત કહેવા માંગા છા" એમ અભિપ્રાયથી જાણી લેવું તે અનુકૃત અવગ્રહ.

વકતા સંપૂર્ણ બાલી રહે ત્યારે જ અભિપ્રાય સમજાય તે ઉક્ત અવગહ.

🗌 ન' દિસ્ટ્રામાં असंदिग्ध એક જ પાઠ છે પણ હારિલદ્રીય ટીકામાં સૂત્રમાં સાથે अनुक्त એવા પાઠ પણ કો સમાં લખેલ છે. વ્યાખ્યામાં ઉલ્લેખ કર્યો નથી. अनुक्त अवग्रह भात्र શખ્દના વિષયમાં જ લાગુ પડશે. સ્પર્શાદિમાં નહીં. તેથી આવી અપૂર્ણતાને લીધે अनुक्तने બદલે असंदिग्ध પાઠ જ વધારે યાગ્ય લાગે છે.

(૧૧) **ધ્રવગાહી :-** ધ્રુવ એટલે નિશ્ચિત, ધ્રુવના અથ અવશ્ય ભાવી સમજવા.

ઇંદ્રિય અને વિષયના સંખ'ધ તથા મનાયાેગ રૂપ સામગીથી કાઈ એ વિષયને અવશ્ય જાણી લે છે તેને ધ્રુવગાહી કહે છે.

જયારે જયારે સ્ત્રી-પુષ્પ-વસ્ત્ર-ચંદનાદિના સ્પર્શ થાય ત્યારે ત્યારે તે-તે સ્પર્શાને અવશ્ય જાણી લે તે ધુવગાહી કહ્યો.

આ રીતે મતિજ્ઞાન થતા ધ્રુવગ્રાહી અવગ્રહ–ધ્રુવગ્રાહિણી ઈહા– ધ્રુવગ્રાહી અપાય અને ધ્રુવગ્રાહી ધા**ર**ણા કહેવાય.

(૧**૨) અધુવ ગ્રાહી:**— અધુવ એટલે અનિશ્ચિત અથવા કદા-ચિદ્ર ભાવી.

ઇંદ્રિય અને વિષયના સંબંધ તથા મનાયાગ રૂપ સામગી છતાં કાર્ક એ વિષયને કદાચિદ્ર જાણે અને કદાચિદ્ર ન પણ જાણે. સામગી પ્રાપ્ત થવા છતા ક્ષયાપશમની મંદતાને લીધે વિષયને કાેઇવાર ગ્રહે અને કાેઇવાર ન ગ્રહે.

આ રીતે મતિજ્ઞાન થતા અધુવચાહી અવગ્રહ અધુવ ગ્રાહિણી ઈહા–અધુવગ્રાહી અપાય–અધુવગ્રાહી ધારણા કહેવાય.

□ ઇ'દ્રિચાે થકી બહુ-બહુવિધ આદિ બાર પ્રકારના [૧૨ × અવગ્રાહાદિ ૪=૪૮] મતિજ્ઞાનના ભેદાે નાે ખુલાસાે.

મુખ્યતાએ સ્પર્શ નેન્દ્રિય થકી ૪૮ ભેદોના ખુલાસા કર્યો. એ જ રીતે શ્રોગોન્દ્રિય થકી જાણીએ તાે–જેમ સંગીત સંભળાય ત્યારે આમાં વાંસળી–શરણાઇ–ત્રાસા-ઢાલ ડ્રમ વગેરે સવે'ના અવાજે જાણે અથવા કાઈ એક અવાજ જાણે તે શ્રાત્રેન્દ્રિય ને આશ્રીને ખહુ–અબહુ અવ-ચહાદિ સમજવા.

ચક્કુ-ઇન્દ્રિય નું ઉદાહરણ લઈએ તો એક સમયે-ધાળા-લીલા કાળા-રાતા વગેરે સવે વર્ણોને જાણે તે બહુગાહી અને એકાદ વર્ણને જ જાણે તે અબહુગાહી અવગહાદિ સમજવા. રસના-ઇન્દ્રિય:-મુખમાં મુકેલ પદાર્થ માં તીઓ-ખાટા-ખારા અધાં સ્વાદને જાણું તે અહુગ્રાહી અને એકાદ સ્વાદને જ જાણું તે અબહુગ્રાહી અવગ્રહાદિ જાણવા.

#### □ કેટલીક શ'કાઃ–

- (૧) આ બાર ભેંદામાં વિષય વૈવિધ્યતા ને લીધે કેટલા અને સચાપશમ ની પટ્રતા કે મંદતાને લીધે કેટલા ભેંદ થશે?
- -o- બહુ-અબહુ અને બહુવિધ-અબહુવિધ એ ચાર લેદ વિષયની વિવિધતા ઉપર અવલ બિત છે. બાકીના ક્ષિપ્ર વગેરે આઠ લેદા ક્ષયોપશમની પટ્તા કે મ'દતા પર આધાર રાખે છે.

## (૨) બહુ–બહુવિધમાં શા તફાવત છે?

ઘણા પદાર્થોની જાણુકારી તે અહુત્રાહી છે પણ પદાર્થીના પેટા ભેદાની માહિતીને અહુવિધ ગ્રાહી ગણી છે. અર્થાત્ અહુત્રાહીમાં પ્રકાર ભેદ ઇષ્ટ નથી પણ અહુવિધાગ્રહીમાં પ્રકારભેદ ઇષ્ટ ગણેલ છે. જેમ ક્રૂટ શ્રીખંડ ખાનારા રસના ઈન્દ્રિયના અવગ્રહથી દરેક ફળને જાણે તે અહુગ્રાહી અને દરેક ફળને જાણવા સાથે કર્યું ફળ ખાટું છે? કર્યું મીઠું છે. એમ સ્વાદા પણ સાથે જાણે તે અહુવિધ ગ્રાહી કહેવાય.

# (૩) સૂત્રમાં ષષ્ઠી વિલક્તિ કેમ પ્રયોજી ?

સૂત્ર : ૧–૧૫ अवग्रहेहापायधारणा: માં પ્રથમા વિભક્તિ છે ત્યાં अवग्रहादि કૃદન્ત છે. કૃદન્તનું કર્મ ષષ્ઠયન્ત થાય છે. તેથી અવગ્રહાદિ કૃદન્તના કર્મ એવા બહુબહુવિધ ને ષષ્ઠી થઇ છે.

જો કે અર્થ તો કર્મ હોવાથી દિતીયા વિલક્તિ મુજબ જ થવાના છે. જેમકે ષષ્ઠી હોય તા-"તેના અવગ્રહ કરે" અર્થ થાય અને દિતી- યાનુસાર ''તેને અવગ્રહી" થાય,

અહીં બહુ-અલ્પ આદિ શબ્દો વિષયના વિશેષણરૂપે વપરાય છે જેમકે બહુ અર્થને ધારે-અલ્પ અર્થને અવગ્રહે વગેરે.

## (૪) ધુવાવગ્રહ અને ધારણામાં ભેદ શા ?

ધ્રુવ—અવગ્રહ એ અત્યંત ભાવિ અર્થમાં છે ક્ષયાપશમની તીવ-તાને લીધે પહેલા સમયે જેવા અવગ્રહથયા તેવા જ બીજા—ત્રીજા આદિ સમયે થાય તે ધ્રુવાવગ્રહ. પણ વિશુદ્ધ અને સ'ફ્લેશ યુક્ત પરિણામના મિશ્રણથી જ્યારે અવચહ થાય ત્યારે બહુ કે અખહુ–ખહુવિધ કે એકવિધ ગમે તે થાય પણ ધુવચાહી જ થાય તેવા નિયમ નથી.

જ્યારે ધારણા એ તેા ગ્રહણ કરેલા અર્થ ને નહી' ભૂલવાના કારણ-ભૂત જ્ઞાનને કહે છે. આમ ધુવાવગ્રહ અને ધારણામાં ઘણા લેદ છે.

卐

# [8] સ દલ' :-

5

#### આગમ સંદભ

(१) छिटिवहा उग्गहमती पण्णत्ता, तं जहा-खिप्पमोगिण्हति, बहु-मोगिण्हति, बहुविध मोगिण्हिति, धुवमोगिण्हिति, अणिस्सिय मोगिण्हइ, असं-दिद्ध मोगिण्हई । छिटिवहा ईहामती पण्णता, तं जहा खिप्पमीहिति... जाव असंदिद्धमीहिति । छिटिवधा अवाय मती पण्णत्ता । छिटिवधा धारणाः पण्णता—तं जहाबहुं धारेई...स्थानां २ स्थान ६ उद्देश—३ सूत्र ५१०

#### અન્ય ગ્ર**ં**થ સ**ં**દલ<sup>°</sup>

(૧) વિશેષાવશ્યક સૂત્ર–ગાથા ૩૦૭ થી ૩૧૦

卐

#### [9] પદ્ય

卐

- (૧) અલ્પ બહુ બહુવિધ એક વિધ ક્ષિપ્ર ને અક્ષિપ્ર છે. અનિશ્રિત નિશ્રિત સંશય–ચુક્તને વિચુક્ત છે. ધુવ ને અધુવગ્રાહી એમ બાર લેંદ્રને છ થી ગુણી ગુણા ચારે થાશે લેંદ બે આફાસીએ છે.
- (ર) ખહુ ખહુ વિધ ક્ષિપ્ર અનિશ્રિત અને ધ્રુવ અસંદિગ્ધ ને બીજા છે વિરાધીય તેમ જ.

卐

## [10] નિષ્કેષ<sup>°</sup>

垢

આ સૂત્રમાં જે બહુ-અબહુ વગેરે ભાર લેક જણાવ્યા તેમાં પૂવે કહ્યા મુજબ ક્ષયાપશમની વિચિત્રતા મુખ્ય છે.

ક્ષયાપશમની પડતા કે મંદતાનુસાર આ જ્ઞાન થાય છે જે આત્મા આ ભેદને ખરાખર સમજીને અવધારશે તેને સમજાઈ જશે. કે મારે જે એાછું વતું જ્ઞાન થાય છે તેમાં કારણુ ભૂત મારા જ કર્મોના ક્ષયા-પશમ છે. જો તેમાંથી છુટવું હાય તા જ્ઞાનાવરણીય કર્માની નિજેશ કરતા ક્ષયાપશમમાંથી ક્ષાયિક જ્ઞાન તરફ ગતિ કરવી જોઈએ.

\_ - \_ - \_ - \_ - \_ - \_ - \_ - \_ - \_ \_

卐

卐

卐

乐

| <b>5</b> 5                                          | [3] સૂત્ર : પૃથક્<br>- – – – – – –                                                                              | 55                                          |
|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| <b>ક્ક</b><br>અવગ્રહ <sub>્ય</sub> ઇહ               | [4] સૂત્રસાર<br>કા, અવાય અને ધારણા                                                                              | —<br>મ<br>એ ચારે મતિ-                       |
| ઇહા, અથ`-અવા                                        | પહેલું કરે છે અર્થાત્ તેને<br>ય અને અર્થ-ધારણા કહે<br>કાર રૂપ ગણાય છે.                                          | અર્થાવગ્રહ, અર્થ<br>છે. માટે તે ચારે        |
| <b>45</b><br>ઝર્થમ્ય-અ <b>થ</b> ેના                 | [5] <b>શાબ્દગ્રાન</b><br>ા                                                                                      | <b>55</b>                                   |
| ५ (२) मितः स्मृतिः (२) अवप्रहेहाप                   | [6] અનુવૃત્તિ<br>तिः संज्ञा चिन्ता. थी मितिः<br>गायधारणः                                                        | 55                                          |
| 5                                                   | [7] પ્રબાધ ટીકા :                                                                                               | 55                                          |
| છે કેમ કે શ્રી ન 1શ                                 | હ્ટતા પછીના સૂત્ર:૧૮ ને અ<br><b>દેસુત્રમાં</b> જણાવ્યા મુજબ અલ્<br>गहे <sup>१</sup> उग्गहे  दुविहे पण्णत्ते तं  | યગ્રહના બે ભેદ છે                           |
| અવેગઢ બે પ્રદ                                       | કારે છે (૧) વ્યંજનાવગ્રહ અને                                                                                    | ો <b>(</b> ૨) અર્થાવગ્રહ.                   |
| જેમાં વ્ય'જના<br>આ સૂત્રમાં અ<br>ન'દિસૂત્ર અવગ્રહના | વગ્રહની વાત સૂત્ર ૧–૧૮ માં<br>મર્થાવગ્રહને જણાવે છે. ફર્ક<br>જ ળે ભેદાે દર્શાવી ઇહા–અ<br>જયારે અહીં અર્થ–અવગ્રહ | છે<br>માત્ર એ છે કે શ્રી<br>વાય–ધારણાના સેદ |

અધ્યાય : ૧ સૂત્ર : ૧૭

[1] સ્ત્રહેતુ

આ સૂત્ર સામાન્યથી અવગ્રહ વગેરેના વિષય જણાવે છે.

[2] સૂત્ર : મૂળ

अर्थस्य

ધારણા જેડી કીધા છે.

□ अર્थઃ – ચક્ષુ –વગેરે ઇન્દ્રિયાના વિષય ભૂત પદાર્થ ને અર્થ કહે છે. જે ખાદ્ય અને અભ્યન્તર નિમિત્તોથી સમુત્પન્ન પર્યાયાના આધાર છે તે દ્રવ્ય અર્થ છે.

अર્થ શખ્દના લાેક પ્રસિદ્ધ અર્થ તાે ઘણા છે. જેમકે અર્થ એટલે (૧) ધન (૨) પ્રયાજન (૩) શખ્દના વાચ્યાર્થ (૪) ઇન્દ્રિયાના વિષય રૂપ અર્થ (૫) જ્ઞાનના વિષયરૂપ અર્થ – ગ્રેય (૬) દ્રવ્ય કે પર્યાય રૂપ કાેઈપણ ભાવવસ્તુ (૭) અર્થ પર્યાય – વ્યાંજન પર્યાય વગેરે.

- o આપણે अર્થ માટે સૂત્ર ર:૨૧ અને ૨૨ માં સૂત્રકારે પોતે સૂચલ્યા મુજબ स्पर्श-रस-गन्ध-वर्ण-शब्दास्तेषामर्थाः । २-२१ । श्रुतमनिन्द्रियस्य । २-२२ । સૂત્રથી અહીં ઇન્દ્રિયોના વિષયરૂપ અર્થને જ अહેલું કરવાના છે. તેથી સ્પર્શન-શ્સના-ઘાલુ-ચક્ષુ અને શ્રોત્ર એ પાંચ ઇન્દ્રયોના વિષય-સ્પર્શ-રસ-ગ'ધ-વર્લું અને શખ્દ એ જ અર્થો છે તથા નાઇન્દ્રિય એટલે કે મન એ છઠ્ઠ લેવું. કેમ કે મન વડે શ્રુત- જ્ઞાન રૂપ અર્થના વિષયના-અવગ્રહાદિક રૂપ મતિજ્ઞાનાપયોગો પ્રવર્ત છે.
- ૦ પાંચ પ્રકારના વર્ણાદિક **અર્થાના** અને છઠ્ઠા શ્રુતજ્ઞાન રૂપ અર્થ**ના અવગ્રહાદિક** ઉપયોગો–પાંચ ઇન્દ્રિયા અને છઠ્ઠા મનથી ઉત્પન્ન થાય છે.
- ૦ અહીં શંકા થાય કે શું પાંચ ઇન્દ્રિયાના વિષયભૂત રૂપાદિક અને તેના આશ્રયભૂત પુદ્દગલ દ્રવ્યા અને શાસ્ત્રરૂપ દ્રવ્ય શ્રુત સિવાયના બીજા અર્થા જગતમાં છે જ નહીં ?
- -૦- આ શંકાના નિરસન માટે જણાવે છે કે જગત્માં પદાર્થો તો અનેક છે પણ તે સર્વ દ્રવ્યા અને સર્વ પર્યાયોના સમાવેશ સૂત્ર ૧:૩૦ સર્વ દ્રવ્ય પર્યાયેષુ केवलस्यમાં સમાવેશ થઇ જાય છે. અહીં તા અર્થ શખ્દથી પાંચ ઇન્દ્રિયા અને મનના વિષયભૂત અની શકતા સ્પર્શાદિને તથા તે સ્પર્શાદિ જેમાં હાય તે પદાર્થને તથા શ્રુતને જ ચહ્ણ કર્યા છે.

- o અર્થ **શાળદ :** સ્પર્શ વગેરે સામાન્ય નિદે<sup>ર</sup>શથી સ્વરૂપ અને અને નામાદિ કલ્પના રહિત એવા અવગ્રહના ગાહક છે.
  - (૧) તેના જ સ્પર્શ વગેરે તે અવગ્રહ
  - (૨) શું આ સ્પર્શ છે કે નહીં તે જણાવનારી ઇહા
- (3) ના ના આ "તે સ્પર્શ જ છે" એ પ્રમાણે જણાવનાર **અર્થ નુ**ં ઃજ્ઞાન તે અપાય.
- (૪) તે જ સ્પર્શાદિ **અર્થ'ના** અપાય થયા બાદ પછીના કાળે જે અવિસ્મૃતિ તે ધારણા.

આ પ્રમાણે રસ-ગ'ધ-રૂપ-શબ્દ વગેરેના **અશ<sup>6</sup>ના** પણ અવ-ગ્રહાદિ સમજ લેવા.

સૂત્રના સમગ્ર અથ<sup>િ</sup>-એ છે કે પાંચ ઇન્દ્રિયાના અને મનના વિષયભૂત વર્ણાદિ રૂપ અને તે જેમાં હાય તે દ્રવ્યારૂપ અથેતિ જાણવા માટે પાંચ ઇન્દ્રિય અને છકું મન પ્રવૃત્તિ કરે છે તે વખતે આત્મામાં અનુક્રમે અવગ્રહ-ઇહા-અપાય-ધારણા ઉપયાગ રૂપ મતિ જ્ઞાનાપયાગા **બહુ-બહુવિધ** આદિ બાર ભેદે પ્રવતે છે.

#### 🔲 કેટલીક શ કા :-

- (૧) લર્જા એટલે વસ્તુ. દ્રવ્ય અને પર્યાય અ'ને વસ્તુ કહેવાય. તેને ક્રિય-અનિન્દ્રિય અવગ્રહ-ઇહા-અપાય-ધારણા જ્ઞાન દ્રવ્યરૂપ વસ્તુને વિષય કરે છે કે પર્યાય રૂપ વસ્તુને ?
- -સમાધાન- ઉક્ત અવગ્રહાદિ જ્ઞાન મુખ્યપણે પર્યાયને ગ્રહણ કરે છે. સંપુર્ણ દ્રવ્યને નહીં. દ્રવ્યને એ પર્યાય થકી જાણે છે કેમ કે ઈદ્રિય અને મનના મુખ્ય વિષય પર્યાય જ છે. પર્યાય દ્રવ્યના એક અંશ છે.

પરિણામે અવગ્રહ-ઇહા વગેરે જ્ઞાન દ્વારા જ્યારે ઇ દ્રિયા કે મન પાતપાતાના વિષયભૃત પર્યાયને જાણે છે ત્યારે તે તે પર્યાય–રૂપથી દ્રવ્યને પણ અંશત: જાણે છે. કેમ કે દ્રવ્યને છાડીને પર્યાય રહી શકતા નથી.

જેમકે ચક્ષુના વિષય રૂપ અને આકાર છે કે જે પુદ્દગલ દ્રવ્યના અમુક પર્યાયા છે. જ્યારે ચક્ષુ કેરી વગેરેને શહણુ કરે છે ત્યારે ભાવાર્થ એટલા જ કે તે કેરીના રૂપ તથા આકાર વિશેષને જાણે છે. અહીં સ્થૂલ દેષ્ટિએ તેા ચક્ષુ થકી કેરીનું ગ્રહણ થયું તેમ લાગે પણ ખરેખર કંઈ આખી કેરીનું ગ્રહણ થયું નથી. કેરીમાં તા સ્પર્શ-રસ–ગંધ બધુંજ છે નેત્ર થકી આ પર્યાયા જણાતા નથી.

અરે! કાઈ પણ એક ઇ દ્રિય એક વસ્તુના સંપુર્ણ પર્યાયાને જાણી શકતી નથી. તેથી સમાધાન એટલું થઈ શકે કે ઇ દ્રિય—અનિન્દ્રિય જન્ય અવગ્રહાદિ ચારે જ્ઞાના પ્રથમ પર્યાયને જ મુખ્યપણે વિષય કરે છે અને તે પર્યાય થકી દ્રવ્યાને જાણે છે.

(ર) પૂર્વસૂત્ર : ૧૬ અને આ સુત્ર : ૧૭ વચ્ચે શા સ'બ'ધ છે?

अर्थस्य सूत्र सामान्यनुं वर्णुन करे छे. જ્યારે पूर्विसूत्र बहुबहुविध विशेषने अહण करे छे. अर्थात् આ सूत्रमां पर्याय अथवा द्रव्य ३५ वस्तुने अवअહ आहि ज्ञानना विषय तरी है જે सामान्य ३५ अतावी છે. तेने જ संण्या काति वगेरे थडी पृथक्षरण करी अહुअल्प आहि विशेष ३५ पूर्वसूत्रमां अतावी छे.

- (3) अર્થે એવુ સપ્તમ્યન્ત સૂત્ર હોવું જોઇ એ. કેમકે અર્થના હોવા ઉપર મતિજ્ઞાન થાય છે ?
- --- આવા એકાન્ત નિયમ નથી કે ઝર્થના હાવાથી જ જ્ઞાન થાય છે. આફ્રિકામાં ઉછરેલ ખાળકને અહીંની નવરાત્રિના ગરખા જોતાની સાથે આ ગરખા છે તેવું કંઈ જ્ઞાન થતું નથી.

બીજું કારક વિલક્તિ વિવક્ષાનુસાર થાય છે. અહીં અધિકરણ વિવક્ષા ન રહેવાથી સપ્તમી થતી નથી. પણ સંબંધ વિવક્ષાને લીધે ષષ્ઠી વિલક્તિ થઈ છે.

- (४) बहु વગેરે સાથે સામાનાધિકરણ્ય હોાવાથી अर्थानाम् सेवु' બહુવચન કેમ નથી ?
  - -૦- આ પ્રશ્નનું બે-ત્રણ રીતે સમાધાન થાય.
- (૧) अર્થના સંભંધ અવગહાદિ સાથે કરવા કેમકે अवग्रहादि કાૈના ? આ પ્રશ્નના ઉત્તર છે अर्थस्य અર્થના
- (૨) बहु વગેરે બધા જ્ઞાનના વિષય હાવાથી અર્થ છે એટલે સામાન્ય દેષ્ટિથી એકવચન નિદે શ કરી દીધા છે.

(3) बहु વગેરે એક—એકની સાથે એકવચનવાળા अર્થના સંખ'ધ કરવા તોઇએ.

卐

# [8] સ દભ

卐

### આગમ સંદર્ભ

से कि' तं अध्युग्गहे ? अत्युग्गहे छिव्वहे पन्नते। तं जहा सोइन्दिय अत्युग्गहे चित्रंबदिय अत्युग्गहे, घाणिदिय अत्युग्गहे, जिब्हिमंदिय अत्यु-ग्गहे, फासि दि अत्युग्गह. ने।इन्दिय अत्युग्गहे । न'हिसूत्र 30

#### અન્યગ્ર**ં**ચ સંદલ<sup>©</sup>

(૧) કમ' શ્રંથ પહેલાે ગાથા—પ નાે પૂર્વા ધ

卐

### [9] પદ્ય

乐

- (૧) સૂત્ર ૧૭–૧૮–૧૯ ત્રણેનું પદ્ય સાથે સૂત્ર : ૧૯માં
- (ર) પાંચ ઇંદ્રિયને છકું મન એ ચાર રૂપ છે. પ્રકારને ખાર ગુણ્યે બસા અઠ્ઠાસી લેદ છે.

卐

## [10] નિષ્કેષ<sup>¢</sup>

卐

આ સૂત્ર નિર્દિષ્ટ अર્થ શખ્દ કેવળ ઇન્દ્રિય-અનિન્દ્રિય શાह્ય પર્યાય તથા તે થકી દ્રવ્યને જાણે છે. પણ સમગ્ર દ્રવ્ય-પર્યાયોને જાણતું નથી. કેમકે કાેઈપણ ઇન્દ્રિય માત્ર તેના વિષયભૂત પર્યાયોને જ જાણે છે. અન્ય ઇન્દ્રિયનાં વિષયભૂત પર્યાયોને જાણતી નથી. જેમ ચક્ષુ થકી કેરીના રંગ-રૂપ જણાય પણ સ્વાદ તાે રસના ઇન્દ્રિયથી જ જાણી શકાય છે.

આમ જ્યાં સુધી अર્થાત્रमह अर्थे हा अर्था પાય અને अर्थ धारणा હશે. ત્યાં સુધી સઘળા પર્યાયા અને દ્રવ્યાની ભાષાકારી પ્રાપ્ત થતી નથી કેમકે તે સર્વેમાં નિમિત્ત તા ઈન્દ્રિયાનું તપ મનનું જ રહેવાનું છે.

જો સઘળા પર્યાયા તથા તે થકી દ્રવ્યાને જાણવા હશે તા ઇન્દ્રિય અનિન્દ્રિયથી પર જવાનું રહેશે. કેવળ આત્મા સાપેક્ષ જ્ઞાન જ આવા માહિતી પ્રકાશ આપી શકે, તે માટે મતિજ્ઞાનને અદલે કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ જરૂરી છે.

|  | □ - |  |  | · 🔲 🗕 | □ - |  |
|--|-----|--|--|-------|-----|--|
|--|-----|--|--|-------|-----|--|

## અધ્યાય: ૧ સ્ત્ર: ૧૮

卐 [1] સત્રહેત 卐 આ સૂત્ર अवग्रहना અવાન્તર ભેદને જણાવે છે. અથવા અવગ્રહ-ઉપયાગ વિષયની વિશેષતા જણાવે છે. 卐 [2] સત્ર: મૂળ 卐 व्यञ्जनस्यावप्रहः 卐 [3] સુત્ર : પૃથક 卐 **ठ्यं जनस्य** अवग्रह: 卐 [4] સૂત્રસાર 卐 ઉપકરણેન્દ્રિય અને વિષયનાે પરસ્પર સ**'બ**'ધ થતાં અત્ય'ત અવ્યક્ત જ્ઞાન થાય છે તેને વ્ય'જનાવગ્રહ કહે છે. બીજું વ્યંજનના અવગ્રહ જ થાય છે. ઇહા–અપાય કે ધારણા થતા નથી. 卐 [5] શબ્દજ્ઞાન 卐 **૦૫ જન :**– □ ઉપકરણ ઇંદ્રિયાના વિષયની સાથે સંયોગ व्यज्यतेऽनेन ईति व्यंजन 🔲 વ્યંજન એટલે ઇંદ્રિયાથી ખરાખર અવગ્રહ કરી ન શકાય તેવા ાઇંદ્રિયા સાથે સંબ'ધવાળા દ્રવ્યાે ા વ્યાજનાવગ્રહ: અવ્યક્ત-અપ્રગટ અર્થના અવગ્રહને વ્યા-જનાવગ્રહ કહે છે. 🔲 અવગ્રહઃ–સૂત્ર : ૧૫માં આ શબ્દ કહેવાઈ ગયેા છે. [6] अनुवृत्ति 卐 卐 કાઈ સ્પષ્ટ અનુવૃત્તિ નથી. [7] પ્રબાધ ટીકા 卐 卐 અવગ્રહ બે પ્રકારે કહેલા છે. (૧) અર્થાવગ્રહ (૨) વ્ય'જનાવગ્રહ.

લેદનું વર્ણન કરે છે.

જેમાં અર્થાવગ્રહ પૂર્વ સૂત્રમાં જોયાે આ સૂત્ર વ્યાંજનાવગ્રહ નામક

સિહસેનીય ટીકામાં તેની વ્યાખ્યા કરતાં લખ્યું કે "જેના વડે અર્થ પ્રકાશીત થાય છે. [ વ્યવ્યતે] તે વ્યાજન" કહેવાય છે. જેમ દીવા વડે (દીવાના પ્રકાશ વડે) ઘડા જણાય (ઓળખાય) છે તેમ અહીં વ્યાજન વડે અર્થ પ્રકાશીત થાય છે.

વ્યાંજનની બીજી વ્યાખ્યા **સ'<sup>્ર</sup>લેષ રૂપ** કહી છે. ઉપકરણ ઇન્દ્રિય સ્પર્શાન આદિના સ્પર્શાદિ આકારથી પરિણુત પુદ્દગલ દ્રવ્યાની સાથે જે પરસ્પર સ'શ્લેષ" તે વ્યાંજન. તેના જે અવગ્રહ તે વ્યંजनस्यावप्रहः

☐ विशेषावश्यक साध्य गाथा १८४मां ४ह्यं — वंजिज्जइ जेणत्थो घडेाच्च दीवेण वंजणंतंच उवकरणि दिअसदाइ परिणओ द्व्य संबंधो

પૂર્વે વ્યાખ્યા કર્યા મુજબ જ આ શ્લોકના અર્થ પ્રગટ કરતાં શ્રીમાન્ હરિલદ્રસૂરિજી જણાવે છે કે—''જેમ દીવા વડે ઘડા પ્રકાશે.'છે. (એાળખાય છે) તેમ વ્યંજન વડે અર્થ પ્રકાશાય છે.

બીજી વ્યાખ્યામાં વ્ય'જન એટલે ઉપકરણ ઇન્દ્રિયના શખ્દાદિ વિષયમાં પરિણત દ્રવ્ય સ'બ'ધ.

| 🔲 સ્પશ્'ના       | <b>દે ઉપક</b> રણ ઇ | ન્દ્રિય સાર્ | યે સંબંધિત           | સ્પરા <sup>દ</sup> ના | ે<br>દે આકાર |
|------------------|--------------------|--------------|----------------------|-----------------------|--------------|
| परिख्त पुड्रविने | વ્યાજન કહે         | છે. તેનુ     | ગ્રહેણ ઠ <b>ર</b> વુ | ં તે વ્યાંજ           | ⁄નાવગ્રહ.    |

િ **ંયંજનાવગ્રહ** માં અર્થનું અવ્યક્ત પણું છે જ્યારે અર્થાવ<sub>ગ્ર</sub>હમાં અર્થનું વ્યક્ત કે પ્રગટપણું છે. તેને **દંષ્ટાન્ત** થી જોઈએ—અ'ધકારમાં અથવા બે ધ્યાનપણામાં પુસ્તકના સ્પર્શ થાય ત્યારે ક્ષણવાર તે વસ્તુનું જ્ઞાન પ્રગટપણે થતું નથી. પુસ્તકના સ્પર્શ વિશે આ અવ્યક્ત જ્ઞાન તે વ્યંજના વગ્રહ.

પરંતુ જ્યારે પ્રગટરૂપે પુસ્તકનું સ્પર્શ જ્ઞાન થાય ત્યારે તેને અર્થાવગ્રહ કહેવાય.

□ અવ્યક્તના અર્થ: અક માટીનું કોરું વાસણ હાય તેને પાણીના છાંટા નાખી ભીંજવવાનું શરૂ કરવામાં આવે ત્યારે થાડાક છાંટા પડવા છતાં તે સુકાઇ જાય છે જોનાર તાે તે વાસણ કાેરું જ લાગશે છતાં યુક્તિથી તાે તે ભીનું છે એ વાત માનવી જ પડશે.

અહીં જ્યાં સુધી માટીનું વાસણ પાણી ચૂસી જાય છે. ત્યાં સુધી

તેમાં પાણી દેખાતું નથી. છતાં તે વાસણ પાણી વગરનું તેા ન જ કહી શકાય પાણી છે પણ અવ્યક્ત રૂપે છે. [પાણી વ્યક્ત રૂપે ત્યારે જ કહેવાય જ્યારે વાસણ ભીનું દેખાવા લાગે.]

આ રીતે કાન—નાક—જીભ અને ત્વચા એ ચાર ઇન્દ્રિયોના પાતાના વિષયો સાથે સંશ્લેષ થતા જ્ઞાન ઉત્પન્ન થઇ શકે છે, પણ થાડા સમય સુધી વિષય સાથે ઇ દ્રિયના મંદ સંખંધ રહેતા હોવાથી પ્રગટ જ્ઞાન જણાતું નથી. યુક્તિથી તા માટીના વાસણુની ભીનાશ માફક અહીં પણ જ્ઞાનના આર'ભ થયા તે વાત માનવી જ પડશે. આ અવ્યક્ત જ્ઞાન તે વ્યંજનાવગ્રહ.

[નેાંધ :- વ્યંજનાવગ્રહ વિષયનું સ્વરૂપ જ સ્પષ્ટ નથી તાે પછી ઈહા–અપાય–ધારણાનું જ્ઞાન તાે થવાનું જ કયાંથી ? તેથી અવ્યક્ત એવા આ વ્યંજનાવગ્રહને ઈહાદિક હાેતાં જ નથી.]

િ **વ્યક્તના અર્થ**: – જે રીતે ઉપરાક્ત દેશન્તમાં માટીનું વાસણ ભીતું દેખાય ત્યારે તેને વ્યક્ત કે પ્રગટ જ્ઞાન કહ્યું તેમ પ્રગટ પણે સ્પર્શાદિ જ્ઞાન થાય તેને વ્યક્ત કહેવાય.

વળી સૂત્ર ૧:૧૯ માં જણાવશે તે મુજબ મન અને ચક્ષુ દ્વારા જે જ્ઞાન થાય તે વ્યક્ત જ્ઞાન જ થશે. કેમ કે અવ્યક્ત જ્ઞાન આ બંનેમાં થતું નથી. આ વ્યક્ત જ્ઞાન તે અર્થાવષ્ટ આ અર્થાવગ્રહ પાંચે ઇ દ્રિય અને મન થકી થાય છે. જયારે વ્યંજનાવગ્રહ સ્પર્શન-રસન-ક્ષાણ અને શ્રીત્ર એ ચાર ઇ દ્રિય થકી જ થાય છે

□ જેનાથી અર્થ નું જ્ઞાન થાય તેને વ્યંજન કહ્યું. ઉપકરણેન્દ્રિય અને વિષયના સંખંધથી જ અર્થનું જ્ઞાન થાય છે. [ચક્ષુ અને મન સિવાયની ઇ'દ્રિયા લેવી] તેથી ઉપકરણેન્દ્રિય અને વિષયના પરસ્પર સંખંધ ને વ્યંજન કહે છે.

આ સંબ'ધમાં થતું અત્ય'ત અવ્યક્ત જ્ઞાન તે વ્યાંજનાવગ્રહ પછી "'કંઈક છે" એવું સામાન્ય જ્ઞાન તે અર્થાવગ્રહ અહીં એક નિયમ ખ્યાલમાં રાખવા કે વ્યાંજનાવગ્રહ થાય તા અર્થાવગ્રહ થાય જ તેવા કાઈ નિયમ નથી. ज्ञानधारा આવિર્ભાવ ક્રમ :- આત્માની આવૃત ज्ञान-ધારાને આવિર્ભ્ત થવા માટે પ્રારંભમાં તો ઇંદ્રિય અને મનની બાહ્ય મદદ જરૂરી બનશે પણ જ્ઞાનધારાના આવિર્ભાવ ક્રમ સમાન હોતો નથી. આ ક્રમ બે પ્રકારે છે :-

(૧) મદ કેમ :— ગ્રાહ્ય વિષયની સાથે તે તે વિષયની ગ્રાહક ઉપકરણેન્દ્રિયના સંયોગ— ગ્યાં જ જ્ઞાનના આવિર્ભાવ થાય છે. પ્રારંભમાં જ્ઞાનની માત્રા એટલી અલ્પ હોય છે કે તેથી "આ ક ઇક છે" એવા સામાન્ય બાધ પણ થતા નથી. ધીમે ધીમે જ્ઞાનની માત્રા વધતી જાય છે પછી "આ ક ઇક છે" તેવા બોધ થાય છે. આ સામાન્ય ભાન કરાવનાર જ્ઞાનાંશ ઝર્થાવપ્રદ્દ કહેવાય છે. આ અર્થાવગ્રહ એ ગ્યાં ગ્યાનાંશ કહેવાય છે. આ અર્થાવગ્રહ એ ગ્યાં ગ્રાહ્મે છેલ્લા પ્રષ્ટ અ'શ છે.

આ મ'દકમમાં જે ઉપકરણેન્દ્રિય અને વિષયનાસ'ચાેગની અપેક્ષા અતાવી છે તે વ્ય'જનાવગ્રહના અ'તિમ અ'શ અર્થાવગ્રહ સુધી જ છે.

(૨) પડુકંમ :- આ ક્રમમાં ઉપકરણેન્દ્રિય અને વિષયના સ'ચા-ગની અપેક્ષા નથી દ્વરદ્વરતર હોવા છતાં પણ ચાગ સ'નિધાન માત્રથી ઇ દ્રિય એ વિષયને ગહણ કરી લે છે. અને ગ્રહણ થતાં જ એ વિષયનું એ ઇ દ્રિય દ્વારા શરૂઆતમાં જ અર્થાવગ્રહ રૂપ સામાન્ય જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે પછી ક્રમપૂર્વંક ઈહા-અપાયાદિ જ્ઞાન વ્યાપાર થાય છે.

આ રીતે મંદકમની ગ્રાનધારામાં પ્રથમ અંશે અવ્યક્ત રૂપ વ્યંજનાવગઢ છે અને અંતિમ અંશે અર્થાવગઢ રૂપ ગ્રાન છે જ્યારે પડુકમની ગ્રાનધારામાં પ્રથમ અંશ અર્થાવગઢ છે અને અંતિમ અંશ સ્મૃતિ રૂપ ધારણા છે.

ि व्यंजनस्य **માં ષષ્ઠી વિભક્તિ કેમ** ? વ્યંજન-વિષયરૂપ પદાર્થીના અવગ્રહ ખતાવવા માટે વ્યંજન શખ્દને સૂત્રમાં છઠ્ઠી વિભક્તિ **લ**ગાડી છે.

🗆 કેટલાંક પ્રશ્નો :-

(१) भितज्ञानना डेटसां सेह थया ?

-૦- મતિજ્ઞાનના ૩૩૬ ભેંદ થયા. પાંચ ઇન્દ્રિય અને છર્કું મન એ છ ને અર્થાવગ્રહ–અર્થેલા–અર્થાપાય–અર્થધારણા એ ચાર ભેંદ્રે ગુણતાં [६ x ४] ૨૪ ભેંદ થશે. આ ૨૪ લેકમાં પ્રાપ્ય કારી ઇદ્રિયા [સ્પર્શન-શ્સન-ઘ્રાણ-શ્રાત્ર] ના ચાર વ્યંજનાવગ્રહ ઉમેરતા કુલ [૨૪+૪] ૨૮ લેક થશે.

આ ૨૮ લેકને બહુ-બહુવિધ-વગેરે ૧૨ લેકે ગુણતાં [૨૮×૧૨] 33૬ લેક થશે.

- (૨) ખહુ અલ્પ વગેરે જે ભેદો કહ્યા તે વિષયોના વિશે-ષમાં જ લાગુ પડે છે જ્યારે અર્થાવગ્રહના વિષય તા સામાન્ય છે આથી તે અર્થાવગ્રહમાં કેવી રીતે ઘટી શકે ?
  - -o- અર્થાવગ્રહ છે પ્રકારનાે છે (૧) વ્યવહારિક (૨) નૈશ્વચિક.

ખહુ અલ્પ વગેરે જે ખાર લેદો કહ્યા છે તે વ્યવહારિક અર્થાવ-ગ્રહના જ સમજવા નૈશ્વિયકના નહીં. કેમકે નૈશ્વિયક અર્થાવગ્રહમાં જાતિગ્રુશ્-કિયા શુન્ય માત્ર સામાન્ય પ્રતિભાસિત થાય છે આથી તેમાં ખહુ-અલ્પ આદિ વિશેષાના ગ્રહ્ણના સંભવ જ નથી.

(૩) વ્યવહારિક અને નૈશ્ચયિક અવગ્રહમાં શા તફાવત ?

જે અર્થાવગ્રહ પ્રથમ જ સામાન્ય માત્રનું યહાલુ કરે છે તે તૈશ્વ-ચિક અને જે જે વિશેષ ગ્રાહી અવાયજ્ઞાન પછી નવા નવા વિશેષાની જિજ્ઞાસા અને અવાય થતાં રહે છે તે અધાને સામાન્ય વિશેષગ્રાહી અવાયજ્ઞાન વ્યવહારિક અર્થાવગ્રહ કહે છે.

આમ છતાં વ્વંજનાવથહ પણ નૈશ્વચિક અથાવગ્રહ પછી વ્યવ-હારિક અર્થાવગ્રહ એવા ત્રણ ભિન્ન ભેદોને ખદલે નૈશ્વચિક અર્થાવગ્રહની ખાસ વિવક્ષા કરાતી નથી તેથી અહીં વ્યંજનાવવહ અને અથાવગ્રહ એવા બે ભેદો જ પ્રસિદ્ધ છે. શ્રી ન'દિસ્ત્રમાં પણ આ જ બે ભેદોની વિવક્ષા કરી છે.

(४) अवग्रहनी અનુવૃત્તિ ચાલુ હતી છતાં આ સૂત્ર કેમ અનાવ્યું ?

અહીં के अवमह शण्ड सूत्रधरे मुख्ये। ते पूर्वानी अनुवृत्ति अट-धाववा माटे छे. पूर्व सूत्रमांथी अवमह साथे ईहा—अपाय—धारणा नी अनुवृत्ति याक्ष હती. तेने अद्देष्टे अहीं अवमह क એક अहण हश्वाने। छे. ईहादि नहीं.

卐

(૫) સૂત્રમાં अवग्रह જ લેવા હતા તા अवग्रह एव એમ કેમ ન લખ્યું ?

-०- एवं લખવાની જરૂર નથી કેમકે વ્યાકરણની પરિભાષામાં એક ન્યાય છે. सिद्ध सित आरम्भो नियमार्थम् કાઈ કાર્ય સિદ્ધ હોવા છતાં પુન: વિધાન કરીએ તા તે નિયમને માટે જ હાય. તેથી एव કાર ન કરે તા પણ अवग्रह જ લેવા તે નિયમ થઈ જશે.

#### ર્મ [8] સ∶દલ° આગમ સ'દલ'

(१) सुय निस्सए दुविहे पन्नत्ते, त जहा अत्थोगाहे चेव वंज्जणोवगाहे चेव. स्थानांग स्थान २ उद्देशा-१ सूत्र ७१/१६.

(२) उम्महे दुविहे पण्णत्ते त' जहा अत्थोग्महे य वंजणोग्महे य सगवती शतक ८ ઉદेश-२ सूत्र ३९७

(3) - આ સંદર્ભ સૂત્ર ૧૮ તથા ૧૯ ખંનેના છે.

से कि' त' वंजणुरगहे ? वंजणुरगहे चउिवहे पण्णत्तो, त' जहा-''सोईन्द्रिय व'जणुरगहे, धाणि दिय वंजणुरगहे जिब्सिंदिय व'जणुरगहे, फासि दिय व'जणुरगहे। न'हि सूत्रा : २६

#### અન્ય ગ્રાંચ સંદલે

(૧) કર્મ'ગ્રંથ પહેલાે ગાથા–૪ ઉત્તરાર્ધ'. [નાેંધ:– આ સ'દર્ભ' પણ સૂત્ર ૧૮ + ૧૯ નાે છે.]ં

(૨) વિશેષાવશ્યક સૂત્ર ગાથા-૨૦૪.

#### 45

#### [9] પદ્ય

卐

(૧) સૂત્ર ૧૭–૧૮–૧૯નું પદ્ય એક સાથે સૂત્ર : ૧૯માં છે.

(૨) સૂત્ર ૧૮–૧૯નું પદ્ય સાથે જ સૂત્ર : ૧૯માં છે.

卐

### [10] નિષ્કર્ષ

卐

વ્યંજના વગ્રહમાં મૂળભૂત વસ્તુ છે ઉપકરાયુ ઇ દ્રિયના વિષયની સાથે સંચાગ થવા.

આત્માની આવૃત ચેતનાશક્તિને પરાધીનતાને લીધે જ્ઞાન ઉત્પન્ન થવામાં મદદની અપેક્ષા રહે. ઇ દ્રિય અને મનની બાહ્ય મદદ જોઈએ.

૧૦

અહી' વ્યાંજનાવગ્રહમાં પણ ચક્ષુ સિવાયની ચાર ઈ'દ્રિયના જ વિષય સાથે સંબ'ધ એ જ્ઞાન ઉત્પત્તિ નિમિત્ત છે.

જ્યાં સુધી કર્મના આવરણા રહેલા છે ત્યાં સુધી તા મતિશ્રુત જ્ઞાન વહે જ તેને દ્વર કરવા પડશે. ત્યારે કેવળજ્ઞાન સુધી પહેાંચાશે અને મતિના ભેંદાે રૂપે જ અહીં ઈદ્રિય જન્ય જ્ઞાનની વાત કરી છે. તા આ સૂત્ર થકી એ જ નિષ્કર્ષ વિચારવા કે આ ઈન્દ્રિયાને પ્રશસ્તમાં પ્રવર્તાવવી.

સ્પર્શથી વીતરાગની પૂજા કેમ ન કરવી ? રસના પ્રભુના ગુણુગાનમાં કેમ ન પ્રવર્તે ? શ્રોત્ર થકી વીતરાગ વાણી જ કેમ ન સાંભળવી ?

જે ઇન્દ્રિયા શુલમાં જ પ્રવર્તાશે તો તેના ઇહા–અપાય–ધારણા ચતા સંખ્યાત–વર્ષ સુધી તે ધારણા આત્મા કરી શકશે.

|                | 0-0-0-0-0                                                                       |            |
|----------------|---------------------------------------------------------------------------------|------------|
|                | અધ્યાય–૧ : સૂત્ર : ૧૯                                                           |            |
| ¥i             | [1] સૂત્રહેતુ                                                                   | 卐          |
| નથી            | વ્યંજનાવગ્રહ કઈ ઇન્દ્રિયમાં થાય છે અને કઈ ઇન્દ્રિયમાં<br>તે આ સૂત્ર દર્શાવે છે. | થતાે       |
| <b>5</b>       | [2] સૂત્ર : મૂળ                                                                 | <b>5</b> 5 |
| <b>5</b> 5     | न चक्षरिनिन्द्रयाभ्याम्<br>[3] सूत्र : पृथङ्क                                   | 12-        |
|                | न चक्षुः अनिन्द्रियाभ्याम्                                                      | 圻          |
| 5              | [4] સૂત્રસાર                                                                    | 5          |
| <b>45</b>      | ચક્ષુ અને મન વડે [વ્ય'જનાવગ્રહ] થતાે નથી.<br>[5] શબ્દજ્ઞાન                      |            |
| • <b>=====</b> | चक्षुः આંખ અથવા નેત્ર નામક ઇન્દ્રિય.                                            | 55         |
|                | <b>અતિન્દિય</b> —મન                                                             |            |
|                | ન–નહી'–નકાર અર્થ સૂચવે છે.                                                      |            |

र्फ [6] અનુવૃત્તિ फ व्यञ्जनस्यावमहः फ [7] પ્રબાદ્ધદીકા

- □ ચક્ષુઇન્દ્રિય અને અનિન્દ્રિય [એટલે કે મન]ના વિષયભૃત દ્રવ્યાને–પદાર્થોને તે બે ઇન્દ્રિય સ્પર્શ્યા વિના જ –પાતપાતાના વિષયાને જાણી શકે છે. તેથી ચક્ષુ અને મનના વ્યજનાવગ્રહરૂપ મતિજ્ઞાનાપયાગ હોતા નથી પણ અર્થાવગ્રહાદિક રૂપ ચાર મતિજ્ઞાના-પયાગ જ પ્રવર્તે છે.
- □ ચક્ષુ અને મનના પણ ઘણા અવ્યક્ત વિષયે! જ્ઞાનાપયાગમાંથી પસાર થાય છે કે જેના સ્પષ્ટ ઇહા–અપાય–ધારણા થતા નથી.

પરંતુ અહીં ઇ**ન્દ્રિયા સાથે સ્પર્શ પામતા વિષય દ્રવ્યોને** જ વ્યાંજન કહ્યા છે. તેથી મન અને ચક્ષુના વ્યાંજનાવગ્રહા સંભવતા નથી. જો આ બે ઇન્દ્રિયાના અવગ્રહ શાય તા સીધા અર્થાવગ્રહ જ થાય.

- □ આ રીતે સ્પર્શન–રસન–ઘાણુ અને શ્રોત્ર ને પાંચ ઉપયોગ પ્રવર્તે છે પણુ ચક્ષુ અને મનના વ્ય'જનાવગ્રહ નહીં થતા હાવાથી આ બે ઇન્દ્રિયાને તા ચાર–ચાર ઉપયાગ જ પ્રવર્તે છે.
- □ જુદી જુદી ઇન્દ્રિયાની એ પ્રકારે જુદી જુદી શક્તિ હોય છે. (૧) **માપ્યકારી** વિષયા ગ્રહણ કરવાની (૨) **અમાપ્યકારી** વિષયા ગ્રહણ કરવાની.

અપ્રાપ્યકારી પદાર્થ ને અવગ્રહવાની શક્તિવાળી ઇન્દ્રિયોને વ્યાજનાવગ્રહ થતા નથી જ્યારે પ્રાપ્યકારી પદાર્થ ને અવગ્રહવાની શક્તિ-વાળી ચાર ઇન્દ્રિયોના વ્યાજનાવગ્રહ થાય છે.

□ ચક્ષુ અને મન એ બ'ને અપ્રાપ્યકારી ઇન્દ્રિયો છે કેમકે ચક્ષુને દશ્ય પદાર્થો સ્પરી શકતા નથી અને મનને ચિંતનીય પદાર્થો સ્પરી શકતા નથી. અંને ઇન્દ્રિય દ્વરથી જ તે પદાર્થોનું જ્ઞાન મેળવે છે.

જેમકે સળગતા અંગારા જેવા ગરમ પદાશ ને સ્પશી ને જ જો આંખ જોઈ શકતી હોત અને મન એ રીતે જ વિચારી શકાતું હોય તો તો ચક્ષુ અને મન ખંને બળી જ જવા જોઇએ. પણ તેમ બનતું નથી. કારણ કે અરીસામાં પડતા પ્રતિબિ'બની માફક તે બ'ને દૂરથી જ પાતાના વિષયોને જુએ છે અને વિચારે છે.

આ રીતે આ ખંને ઇન્દ્રિયા અપ્રાપ્યકારી વિષયને જ અવગ્રહે. છે. તેથી સીધા અર્થાવગ્રહ થાય છે પણ વ્ય'જનાવગ્રહ થતા નથી.

□ તૃતીયા વિભક્તિ:-સ્ત્રમાં તૃતીયા વિભક્તિ કરણ અથવા સહાર્થે પ્રયોજેલી છે. કરણ એટલે સાધન. જેમકે ચક્ષુ અને મનર્પા સાધન વડે વ્યાંજનાવગઢ થતા નથી. ત્યાં કરણ તૃતીયા થઈ.

ચક્ષુ તથા મન સાથે એટલે ઉપકરણરૂપ **ચક્ષુ ઇન્દ્રિય સાથે** અથવા ના ઇન્દ્રિય અર્થાત્ **મન કે એાઘ જ્ઞાન સાથે** તે રૂપાકાર પશ્ચિત પુદ્દગલા કે ચિન્ત્યમાન વસ્તુ વિશેષ ના સંબ'ધ [સં'શ્લેષ] થતા નથી અહી**ં સહાથે' તૃતીયા** થઇ.

શ્રી ભાષ્યકારના જણાવ્યા મુજબ મતિજ્ઞાનના ભેટો— મતિજ્ઞાન બે પ્રકારે—ચાર પ્રકારે—અઠ્ઠાવીસ પ્રકારે—૧૬૮ પ્રકારે અને ૩૩૬ પ્રકારે છે.

ं भे भड़ारः – तत्त्वार्थं सूत्रानुसार थे प्रधारे भित्रह्मान એટલે (૧) ઇન્દ્રિય નિभित्तक (૨) અનિન્દ્રિય નિभित्तक. [અધ્યાય:૧ સૂત્ર ૧૪ જુઓ तदिन्द्रियानिन्द्रिय ग्रीमित्तम्]

## શ્રી ન'દિસૂત્ર મુજબના મતિજ્ઞાનના બે લેદ-

आभिणिबोहियनाणं दुविहं पण्णत्तं तं जहा सुयनिस्सियं च, अस्सुय-निस्सिअं च

આભિનિએાધિક [મતિજ્ઞાન] એ પ્રકારે છે

- (૧) શ્રુત નિશ્ચિત (૨) અશ્રુત નિશ્ચિત
- ૦ પ્રાય: શ્રુતના અભ્યાસ વિના સહેજે જ વિશિષ્ટ ક્ષચાપશમને વશે મતિ નીપજે તેને અશ્રુત નિશ્ચિત મતિજ્ઞાન જાણવું.
- ૦ શ્રુતને અલ્યાસે ઇંદ્રિયાર્થ થકી વ્યવહાર સ'પજે તે શ્રુત નિશ્ચિત મતિજ્ઞાન જાણુવું, અહીં સૂત્ર: ૧૫ થી સૂત્ર: ૧૯ સુધીની ચર્ચામાં જણાવેલા ૩૩૬ લેદો શ્રુત નિશ્ચિત મતિજ્ઞાનના છે.
- यार अकारे भितिज्ञानः सूत्र १:१५ अवब्रहेहापायधारणा मुक्क [श्रुत निश्चित] भितिज्ञानना चार लेहा छे. अवब्रह धिहा अपाय धारखा.

## 🔲 શ્રી ન'દિસ્ત્રમાં જણાવ્યા મુજબ અશ્રુતનિશ્ચિત મતિજ્ઞાનના પણ ચાર ભેદા છે—

असुय निस्सिय' चउटिवहं पण्णतं तं जहा-उप्पत्तिया १ वेणईया २ कम्मिया ३ परिणामिया ४

- (૧) ઓત્પાતિકી: પ્રસંગાપાત જરૂરિયાત મુજબ સહેજે પાતાની મેળે જ જે ખુદ્ધિ ઉપજે અને ઉદ્દભવેલ સમસ્યાનું નિવારણ કરી શકે તે ઔત્પાતિકી ખુદ્ધિ. જેમકે બીરબલ, અભયકુમાર કે રાહકની મતિ.
- (२) વૈનયિકી:- ગુરુના વિનય સુશ્રુષા આદિની સેવાથી પ્રાપ્ત થતી મતિ-બુદ્ધિ જેમકે નિમિત્તજ્ઞ શિષ્યની મતિ-
- (3) કામિલી:- કમલ્કરતા અભ્યાસ પૂર્વ કે ઉપયોગ પૂર્વ ક કાર્યોના પરિણામ જેવા વાળી મતિ-મુદ્ધિ જેમકે ખેડૂતની ચિત્રકારની મતિ.
- (૪) પારિણામિકી:- અનુભવાથી પ્રાપ્ત થતી અથવા દીધ-કાળના પૂર્વાપર અર્થના અવલાેકન વાળી મતિ-ખુદ્ધિ. જેમકે વજસ્વામી -- ઉદિતાદિત રાજાની મતિ.
- □ છ પ્રકારે મિતિજ્ઞાન: સ્પર્શન-રસના-ઘાણ-ચક્ષુ-શ્રોત્ર મન એ છ ઇન્દ્રિયા (પાંચ ઇન્દ્રિય + મન] થી જે ઉપયોગ પ્રવર્તે છે તે.

## 🛘 २८ लेहे भतिज्ञान:-

૪ ઇન્દ્રિયાના ૪ વ્યાંજનાવગ્રહ. ૬ ઇન્દ્રિયાના ૬-૬ અવગ્રહ ઈહા અપાય ધારણા [६×૪=૨૪] કુલ ૨૮.

| ઇંદ્રિયા   | વ્ય જનાવગ્રહ | અર્થાવગ્રહ | ઇહા          | અપાય      | ધારણા   | કુલ        |
|------------|--------------|------------|--------------|-----------|---------|------------|
|            | ૧            | ٩          | <del>-</del> | ૧         | ૧       | પ          |
| રસના       | ૧            | ٩          | ٩            | ٩         | ٩       | પ          |
| લ્રાણ      | ૧            | ٩          | ٩            | ٩         | ٩       | પ          |
| શ્રોત્ર    | ૧            | ૧          | ٩            | ٩         | ૧       | પ          |
| ચક્ષુસ્    | _            | ٩          | ٩            | ٩         | ٩       | 8          |
| સન         |              | <b>૧</b> - | ٩            | ٩         | ٩       | ४          |
| <b>કુલ</b> | 8            | 4          | 4            | <b>\$</b> | <u></u> | <b>٦</b> ८ |

| 12        |
|-----------|
| 300       |
| तिम्रानना |
| )#<br>[   |

| માર લેક સ્પશ<br>મ<br>જે જે મ | ा १सन          |            |                |         |    |          |     | 2126    |        |          |         |     |
|------------------------------|----------------|------------|----------------|---------|----|----------|-----|---------|--------|----------|---------|-----|
|                              |                | ন মাড়া    | भ्राप          | ਲੀ<br>ਨ | म् | <b>5</b> | . જ | અથાં.   | १रुव   | अवार     | र्गिशिव | 更级  |
|                              | ੜੇ             | ₽*         | 2*             | >>      | >  | 22       | >   | w       | w      | u.       | w       | 2   |
|                              | <del>ت</del> * | ್ದಾಗೆ .    | مح             | >       | >  | X        | >   | v       | v      | w        | w       | S,  |
| મ હિવિધ                      | <del>,24</del> | 2          | <b>~</b>       | >       | >> | 35       | ×   | w       | v      | w        | w       | 8   |
| મ <b>ત્ર</b> ાહિક            | <b>5</b> *     | 7          | 2*             | >       | ×  | 25       | >   | w       | w      | w        | w       | 2   |
| ಗ<br>ಗಹು                     | 20             | <b>ک</b>   | <del>2</del> * | >       | >  | 25       | >   | w       | w      | w        | w       | 2   |
| ત પ્રશ્નામ                   | <b>5</b> *     | 7          | <b>~</b>       | >       | ×  | 7        | >>  | w       | w      | v        | w       | X   |
| <b>निश्चि</b> त ५            | 2*             | 7          | 7              | >>      | ×  | ×        | >   | w       | w      | w        |         | 2   |
| અનિશ્ચિત પ                   | 2*             | ਟ          | <b>~</b>       | >       | ×  | 26       | ×   | w       | w      | v        | w       | 2   |
| ત વલ્છાસ                     | <b>2</b> *     | <b>7</b> * | <b>2</b> *     | >>      | >  | ×        | >   | w       | w      | w        | w       | 2   |
| અસ`કિંગ્ધ ૫                  | 2*             | 2          | 21             | >       | >> | ž        | >>  | w       | w      | w        | w       | N   |
| ァ<br>で<br>ぶ                  | <b>2</b> *     | 7          | <b>~</b>       | >>      | ×  | 2        | >   | w       | w      | v        | w       | 2   |
| দ চৰ্দ্বিদ্ধ                 | 7              | 7          | <b>~</b>       | >       | >> | 25       | >>  | w       | w      | w        | w       | 2   |
| 34 A                         | o              | o<br>w     | 0              | V<br>%  | ×  | 338      | 2%  | ر<br>او | ر<br>ھ | <u>م</u> | بر<br>ق | 333 |

|     |                                                                                                                                                                                                                                           | -                                            |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| વડે | મતિજ્ઞાનના ૩૩ <b>૬ ભેદો —</b> ૨૮ ભેદને અહુ–અ<br>ગુણતા [૨૮ × ૧૨] ૩૩૬ ભેદ.પૃષ્ઠ ૧૫૦ના કાેષ્ટા<br>મતિજ્ઞાના ૩૪૦ <b>ભેદ</b> –અશ્રુત નિશ્ચિતના ચાર લે<br>શ્રેતના ૩૩૬ ભેદમાં ઉમેરતા કુલ ૩૪૦ ભેદ મતિ<br>આ રીતે સૂત્ર ૧:૧૪ થી ૧:૧૯ માં મતિજ્ઞાનના | ક મુજબ થયા<br>લેકને આ શ્રુત<br>ોજ્ઞાનના થયા. |
| 卐   | [8] સ'દલ'                                                                                                                                                                                                                                 | 45                                           |
|     | આગમ સ <b>'</b> દલ <sup>°</sup>                                                                                                                                                                                                            |                                              |
|     | (૧) સૂત્ર ૧૮ માં સૂત્ર : ૧૯ નાે સંદર્ભ આપેલ                                                                                                                                                                                               | છે.                                          |
|     | અન્ય ગ્રંથ સ'દલ'                                                                                                                                                                                                                          |                                              |
|     | (૧) સૂત્ર : ૧૮ માં સૂત્ર :૧૯નાે સ દર્ભ આપેલ                                                                                                                                                                                               | છે.                                          |
| 卐   | [9] પદ્ય                                                                                                                                                                                                                                  | <b>9</b> 5                                   |

સૂત્ર ૧૭–૧૮-૧૯ સાથે

- (૧) આ સવ'લેદા અર્થ'ના છે. સુણા વ્ય'જનના હવે નયનનેમનના વિના તે થાય એમ જ્ઞાની કહે ખહુ આદિક ખારને ઇ'દ્રિય ચારે ગુણુતા પચાસમાં બે લેદ ઉણ વ્ય'જન અવગ્રહના થતા
- (૨) આંખ ને મન છેાડી જે બાકીની ચાર ઈ દ્રિયા વ્યંજન અવ-ગ્રહે એમ અડતાલીસ લેદ તા આમ કુલ્લે થયા લેદ મતિજ્ઞાન તણા અધા ત્રણસા અને છત્રીસ જાણવા નિત્ય ધારવા.

**ર્ક્ક** [10] નિ∘કષ°

45

આ સૂત્રમાં મુખ્ય વાત એ જ છે કે ચક્ષુ અને મનના વ્યંજનાવ-ક્રિહ થતા નથી બાકી આ સૂત્ર અને સૂત્ર:૧૮ અને સંયુક્ત હોવાથી અહીં કાઇ સિન્ન નિષ્કર્ષ દર્શાવેલ નથી.

સૂત્ર: ૧૮ મુજબ ઇંદ્રિય અને મનને શુભ ભાવ અથવા પ્રશસ્ત પ્રવૃત્તિમાં જ પ્રવૃત્ત કરવા જેથી તે પ્રશસ્ત રાગાદિ વિતરાગત્વ તરફ ગતિ કરાવનારા બને.

અહીં મતિ જ્ઞાનના લેકાનું પ્રકરણ પૂર્ણ થયું –હવે શ્રુતજ્ઞાનના લેકાની ચર્ચા કરાશે.

#### [1] સૂત્રહેત 卐 乐 આ સૂત્ર શ્રુતજ્ઞાનનું સ્વરૂપ તથા પ્રકારા જણાવે છે. [2] સૂત્ર : મૂળ 卐 卐 श्रुत मति पूर्व ट्रियनेकद्वादशभेदम् [3] સૂત્ર : પૃથક્ 卐 卐 श्रुत मति पूर्व द्वि-अनेक द्वादशमेदम् 卐 4 સત્રસાર 卐 શ્રુતજ્ઞાન મતિપૂર્વ'ક થાય છે તે બે પ્રકારનુ' છે [અ'ગબાહ્ય અને અ'ગપ્રવિષ્ટ] [જેમાં અ'ગબાહ્ય] અનેક પંકારનું છે [અને અ'ગ પ્રવિષ્ટ] બાર લેદાવાળુ' છે. [5] શબ્દજ્ઞાન 卐 卐 (૧) શ્રુતઃ – (શ્રુતજ્ઞાન) સામાન્યથી સાંભળવું તે શ્રુત. અહીં આપેલ ભેદ અપેક્ષાએ "શ્રુત"-શાસ્ત્ર અર્થમાં છે. (२) मतिपूर्व :- મતિજ્ઞાન પૂર્વ ક मिति શખ્દના અર્થ પૂર્વ सूत्र : ६ અને સૂત્ર: ૧૩માં કહેવાઈ ગયા છે.] (3) द्वि:- બે-શ્રુતના મુખ્ય બે લેંદ છે. (४) अनेक:- અહી: "અનેક" શખ્દ ઘણાં અર્થમાં છે. એટલે કે નિર્ધારીત સંખ્યા નથી. अंगबाह्य ૫–૧૦–૨૦ લેકે છે એમ નહીં પણ ઘણાં લેદે છે તેમ સમજવું. (५) द्वादश:- अंगप्रविष्ट श्रुतना ૧૨ લેક આ સંખ્યા નિશ્ચિત જાણ્યી. (६) મેટમ: - ભેદ અથવા પ્રકારા. [6] अनुवृत्ति 卐 **4** આ સત્રમાં કાઈ સૂત્રની અનુવૃત્તિ નથી. [7] પ્રબાેધટીકા 卐 卐

અધ્યાય : ૧ સૂત્ર : ૨૦

શ્રુતનું સામાન્ય સ્વરૂપ નાંધેલ છે.

શ્રુત અને મૃતિ ખંને જ્ઞાનાના ચર્ચા પૂર્વ સૂત્ર હમાં થયેલી જ છે

છતાં શ્રુત જ્ઞાનના વિભાગ આ સૂત્રમાં શરૂ થતા હાવાથી અહીં કરીથી

જ वपराय छे छतां डेवण श्रुतनी व्युत्पत्ति क्षरतां क्षावे छे-श्रुयते सम ईति श्रुतम्-" "के संलजायं ते श्रुत". 🗌 શ્રેાત્રાદિ નિમિત્તનું શખ્દાર્થ જ્ઞાન તે શ્રુત. 🗌 શખ્દાત્મક ઉપચારથી અને જ્ઞાનનાે હેતુ હાેવાથી જે સ સબાય તેને શ્રુત કહ્યું છે. તેમાં શખ્દ રૂપ સાથે આપ્ત વચનને મહત્વનું ગણ્યું. તેથી આપ્ત વચન રૂપ અંગપ્રવિષ્ટ—અંગળાદ્ય એ ખંનેને અહીં મુખ્ય રૂપે શ્રુત ગણ્યાં છે. 🔲 શ્રુત જ્ઞાનાવરણ કર્મ નાે ક્ષચાેપશમ થવાથી નિરૂપ્યમાન પદાર્થ જેના ં ક્રારા સ'ભળાય તેને શ્રુત કહેવાય છે. (૨) શ્રુતગ્રાનનું સ્વરૂપ- બાલાયેલા શખ્દ સાંભળીને, પુસ્તક વગેરેમાં રહેલા શખ્દ ચક્ષુ દ્વારા જોઈ ને અથવા ઘ્રાણ વગેરે ઇન્દ્રિયાથી પ્રાપ્ત થતા અક્ષરાને જણાવનારા વિજ્ઞાન વડે જાણીને જે જ્ઞાન દાય તેને શ્રુત કહે છે. એવા એ શ્રુત વડે જે જણાવાય છે તે શ્રુતજ્ઞાન. 🗌 શ્રી વિશેષાવશ્યકમાં જણાવ્યા મુજબ "મન અને ઇ'દ્રિચાની સહાયથી શખ્દ અને અર્થના પર્યાલાચન પૂર્વ થતા છાંધ તે શ્રુતજ્ઞાન [શખ્દો અને પુસ્તકા બાધરૂપ ભાવ શ્રુતનું કારણ હાવાથી દ્રવ્ય શ્રુત છે.] 🔲 શખ્દ અને અર્થના સંખંધ વિના જ વિષયનું જ્ઞાન તે મતિજ્ઞાન. — આવું જ્ઞાન થયા પછી તે વિષયને અમુક શખ્દથી એાળખવામાં આવે

(૧) શ્રુતના અર્થ:- શ્રુત શષ્દ સામાન્યથી શ્રુતજ્ઞાનઅર્થમાં

૦ આ રીતે શ્રુતજ્ઞાન થવામાં સાંભળેલા શખ્દાનું મતિજ્ઞાન નિર્મિત્ત છે. તદુપરાંત ઉપલક્ષણથી બીજી ઇન્દ્રિયા થકી થયેલા વાચ્યાના મતિજ્ઞાન ઉપરથી થતા તે તે પદાર્થોના તે તે શખ્દાનું જ્ઞાન પણ શ્રુતજ્ઞાન જ છે.

છે, તે વિષયના લાભાલાભ વિચારાય છે, તે વિષયના ઉપયોગ થવા– ન થવાની રીત વિચારાય છે. આવા અનેક પ્રકારના જ્ઞાનને શ્રુતજ્ઞાન કહેવામાં આવે છે કેમકે આવું જ્ઞાન સાંભળીને કે વાંચીને વિશેષ

(૩) શ્રુતજ્ઞાનમાં નિમિત્તભૂત એવા–અથવા જેને શ્રુત જ ગણે છે તેવા <sub>આગમ</sub> વગેરેના અથ<sup>૦</sup>–

प्रधारे यत होय है.

શ્રुयते तद्—આ પક્ષે શ્રુત રૂપે શબ્દને એાળખાવાય છે. તે શબ્દોને જણાવનારું એવું જે ઝ્રાન તેને શ્રુતજ્ઞાન કહ્યું તેમાં આપ્ત વચનાદિના સમાવેશ કર્યો છે.

आप्त રાગ વગેરેથી રહિત એવા વીતરાગના વચનને આપ્તવચન કહે છે. કેમકે તીર્થ કર પરમાત્મા કેવળજ્ઞાન કેવળદર્શનના પ્રભાવે બધું જ ભાષે છે—જુએ છે. અર્થ સ્વરૂપે પ્રકાશે છે. તેથી તે આપ્ત વચન કહ્યું.

ગણઘર પરમાત્માએ ગુથેલ દ્વાદશાંગીને જ અર્થ રૂપે પ્રકાશતા હાવાથી ગણઘર ભગવંતાના વચનને પણ આવ્ત વચન ગણેલ છે.

आगम—आगच्छति आचार्य परम्परया આચાર્ય'ની પર'પરાથી વાસીત થયેલ તે આગમ.

जपदेश— उपिद्दियते उच्चार्यते ईति. के ઉચ्चाराय अथवा नी४८थी ४छेवाय ते ७५देश.

ऐतिहा- ''એ પ્રમાણે વૃદ્ધોએ કહેલું સંભળાય છે.'' તેને ઐતિहा. કહે છે આના વ્યવહારિક અર્થ પરંપરાગત આવેલું-જાણેલું સમજવા.

आम्नाय आम्नायते—अभ्यस्यते निर्जरार्थि भिः ईति आम्नाय निर्જ-રાને ઇચ્છતા એવા નિર્જરાથી દ્વારા પળાતા કે અભ્યાસ કરતા તે આમાન્ય [વ્યવહારથી આને કેટલાંક ગુરુપર'પરા પણ કહે છે. પણ તે અર્થ અપૂર્ણ લાગે છે]

प्रवचन- પ્રકૃષ્ટપણે-મુખ્યરીતિએ નામાદિ નિક્ષેપ તથા નય-પ્રમાણ નિર્દેશ વગેરેથી જે જવાદી તત્વાનું વ્યાખ્યાન તેને પ્રવચન કહે છે.

પ્રવચન પ્રકૃષ્ટ રીતે રહેલું વચન અથવા પ્રશસ્તવચન અથવા પ્રધાન વચન, જેને જિનવચન કહે છે તે પ્રવચન.

□ આ બધા શખ્દાે એકાર્થક ગણ્યા છે અર્થાત્ અર્થા--તરને પ્રગટ કરતા નહીં તેવા પર્યાયવાચી શખ્દાે છે તે બધાંને દ્વાદશાંગી અથવા ગણિપિટક કહેવાય છે. આ બધાંને શ્રી ભાષ્યકાર શ્રુતના પર્યાય ગણાવે છે.

श्रुत मतिपूर्व'- भतिपूर्व' श्रुत क्ष दीते ?

અહીં "શ્રુત" એ લક્ષ્ય છે અને મતિપૂર્વ'ક એ લક્ષણ છે.

મતિજ્ઞાન પૂર્વં ક શ્રુતજ્ઞાન થાય છે એમ કહેવાના મુખ્ય ભાવ છે.

મતિ વડે કરાયેલ જ્ઞાનને જણાવનાર તે મતિજ્ઞાન–જેના વિશે પૂર્વે સ્ત્ર ૧:૯ તથા ૧:૧૩માં કહેવાઇ ગયેલ છે.

મતિજ્ઞાન પૂર્વ કને मतिपूर्व કહ્યું છે.

(૧) કોઈ નિદ્રય: – શખ્દ સાંભળ પછી તે શખ્દ જે અર્થ માટે માટે વપરાયા હાય તે અર્થનું જ્ઞાન થાય.

અહીં કર્ણેન્દ્રિય થકી શખ્દનું શ્રવણ થયું તે મતિજ્ઞાન. પછી શખ્દ શ્રવણ થકી અર્થના બાધ થયા તે શ્રુતજ્ઞાન. જેમકે ઘઢા શખ્દ સાંભળે તેમાં અવગઢથી ધારણા થકી મતિજ્ઞાન થયા બાદ બાજુમાં પહેલા પાણી ભરવાના ઘઢા એવું પદાર્થ જ્ઞાન થાય તે શ્રુતજ્ઞાન.

- (3) ચક્ષુરિન્દ્રિય: આંખથી ફળ જોયું. અહીં પદાર્થ દેખાય છે ત્યાં સુધી મતિજ્ઞાન. આ પદાર્થ ફળ છે તે ફળને કેરી કહે છે એવું શખ્દ જોડાણુ અને મનના વ્યાપાશની મદદથી શ્રયેલા બાધ તે શ્રુતજ્ઞાન.
- (3) અનિન્દ્રિય-મન :- મન દ્વારા પ્રથમ મિતિજ્ઞાન થાય છે પછી શ્રુતજ્ઞાન થાય છે. જેમકે કેરીનું સ્મરેલુ થાય ત્યારે પહેલાં તો કેરીની આકૃતિ આંખ સામે ઉદ્દેભવે પછી "આવી આકૃતિ કે રૂપ-રંગવાળા પદાર્થ તે કેરી" એમ સ્મરેલુમાં આવે. જે આકૃતિ તે મિતિજ્ઞાન અને કેરી છે તેવા નિર્ણય તે શ્રુતજ્ઞાન.

આ રીતે મનમાં કાેઈ પણ વસ્તુ યાદ આવે તે માનસ મતિજ્ઞાન છે અને તેના પર વિચારણા ચાલે કે વાચકતાના નિર્ણય થાય તે તે શ્રુતજ્ઞાન કહ્યું.

આ રીતે શ્રુત મિત પૂર્વે સમજવું. મિત પછી જ શ્રુત પ્રવર્તે છે. છતાં તે એટલી ઝડપથી થાય છે કે ખંને સાથે જ પ્રવર્તતા હોય તેમ લાગે. જેમ આંખ સામે ઘડા આવતા જ "આ ઘડા છે" તેમ સમજાય છે. પરંતુ આ કાઈ પદાર્થ છે અને તે ઘડા છે એવા અલગ—અલગ બાધ થતા નથી. આનું કારણ જ્ઞાનની ગતિની શીધ્રતા છે.

મતિ અને શ્રુત એકેન્દ્રિયથી પંચેન્દ્રિય સુધી બધાં જીવાને હોય છે. જેમ કીડીનું દેષ્ટાન્ત પ્રસિદ્ધ છે. ગાળની ગંધના અણુઓની સાથે ઘાણુન્દ્રિયના સંખંધ થતાં "કંઈક છે" તેવું મતિજ્ઞાન કીડીને થાય છે. પછી આ મારે ખાવાલાયક છે એવું જ્ઞાન થતા તુરંત પ્રવૃત્તિ શરૂ થાય છે તે શ્રુતજ્ઞાન છે. શબ્દથી તેને કાઇએ જ્ઞાન આપેલ નથી પણ આતમાને તથા પ્રકારનું શ્રુતબળ [અર્થાત્ ભાવશ્રુત] તેમાં મદદગાર ખને છે આ જ રીતે એકેન્દ્રિયથી પંચેન્દ્રિય બધાને માટે સમજવું.

શ્રી ન દિસ્ત્રમાં જણાવે છે કે "મई પુરુવ जेण सुयं, न मई सुयपुष्टिवणा શ્રુત જ્ઞાન મતિપૂર્વક હોય છે પણ મતિજ્ઞાન શ્રુતપૂર્વક હોતું નથી. સિદ્ધસેનીય ટીકામાં જણાવે છે કે મતિજ્ઞાન એ શ્રુતજ્ઞાનની ઉત્પત્તિમાં લબ્ધિ રૂપ છે. અર્થાત્ શ્રુતજ્ઞાન થાય ત્યારે પૂર્વ મતિજ્ઞાન અવશ્ય હોય પણ મતિ હોય ત્યાં શ્રુત હોય અથવા ન પણ હોય.

## (પ) મતિ શ્રુતમાં તફાવત શા ?

[ આ તફાવત પહેલાં સૂત્ર: ૯માં કહેવાયેલ છે, છતાં અહીં નાેંધેલ છે.]

## ૦ મતિ-શુત તફાવતની ભૂમિકા :

મતિજ્ઞાન કારણ છે અને શ્રુતજ્ઞાન કાર્ય છે. કેમકે મતિપૂર્વ ક શ્રુત ઉત્પન્ન થાય છે છતાં મતિજ્ઞાન એ શ્રુતજ્ઞાનનું બહિર ગ કારણ છે. અંતર ગ કારણ તા શ્રુતાવરણના ક્ષચાપશમ છે. કેમકે ક્ષચાપશમ ન હાય તા મતિજ્ઞાન થવા છતાં શ્રુતજ્ઞાન ન થાય.

માનસિક ચિંતનથી થતા મતિ—શ્રુતમાં પણ નાંધનીય તફાવત શબ્દ—આપ્તાપદેશ કે શ્રુત છે. આ ત્રણ રહિત ચિંતન મતિજ્ઞાન છે. તેના સહિતનું ચિંતન શ્રુતજ્ઞાન છે. શ્રુતકેવળી પણ જાણેલા પદાર્થોનું ચિંતન શ્રુતબ્રંથોની સહાયરહિત કરે ત્યારે તે મતિજ્ઞાન છે. શ્રુતબ્રંથ સહાયપૂર્વક કરે ત્યારે શ્રુતજ્ઞાન છે.

એ જ રીતે સામાન્ય જીવાે શખ્દાદિ રહિતપણે જે ચિંતન કરે તે મતિજ્ઞાન છે અને શખ્કાદિપૂર્વ કરે તે શ્રુતજ્ઞાન છે.

## ૦ મતિ-શ્રુત તફાવત :

- (૧) વિધમાન તા: મતિજ્ઞાન, વર્ષ માનકાલીન છે. ઉત્પન્ન થઇ નાશ ન પગ્યા હૈાય ત્યાં સુત્રી તા પદાર્થને : જાણે છે જ્યારે શ્રુતજ્ઞાન અતિત-વિદ્યમાન તથા ભાવિ ગૈકાલિક વિષયે માં પ્રવૃત્ત થાય છે.
- (૨) શખ્દાલ**લેખ :-** મતિજ્ઞાનમાં હોતો નથી શ્રુતજ્ઞાનમાં શખ્દના ઉલ્લેખ હોય છે.

- (3) વ્યાપ :- બંને જ્ઞાનામાં ઇન્દ્રિય અને મનની અપેક્ષા તુલ્ય હોવા છતાં મતિ કરતા શ્રુતના વિષય વ્યાપ અધિક છે અને સ્પષ્ટતા પણ અધિક છે. કેમકે શ્રુતમાં મનાવ્યાપાર પ્રધાન છે અને પૂર્વાપરનું અનુસંધાન પણ રહે છે.
- (૪) '**પરિપક્વતા :- જે જ્ઞાન** ભાષામાં ઉતારી શકાય એવું 'પરિપક્વ ન હાય તે મતિજ્ઞાન અને ભાષામાં ઉતારી શકાય તેવા પરિપાકને પ્રાપ્ત થયેલ જ્ઞાન તે શ્રુતજ્ઞાન.
- (૫) **પ્રાથમિકતા** : શ્રુતજ્ઞાન મતિ વિના ન જ થાય. જ્યારે. મતિજ્ઞાન શ્રુતજ્ઞાન વિના હોઈ શકે અથવા થાય.
- (१) ઉત્પત્તિ: મતિજ્ઞાનની ઉત્પત્તિમાં નિમિત્ત ઇંદ્રિય અને: મન છે જ્યારે શ્રુતજ્ઞાનની ઉત્પત્તિનું નિમિત્ત મતિ છે. તેની સાથે: આપ્તપુરુષોના ઉપદેશ પણ છે.

## (१) श्रुतज्ञानना लेटे। :

શ્રુતજ્ઞાનના મુખ્ય બે ભેદ તત્વાર્થ સૂત્રકારે દર્શાવેલા છે. (૧) મંગળાહ્ય (૨) માંગ પ્રવિષ્ટ.

🗌 અ'ગ બાહ્ય અને અ'ગ પ્રવિષ્ટના અર્થ':

વક્તા અથવા જણાવનારના ભેદની અપેક્ષાએ આ બ'ને ભેદાે કહ્યા છે.

अंग प्रविष्ट तीर्थ'કર પરમાતમા થકી પ્રકાશીત झानने ગણધરા થકી જે રીતે સૂત્રમાં ગુ'થાયુ' તે સૂત્રબહ દ્વાદશાંગીને अंगप्रविष्ट કહ્યું છે. તેમાં આચારાંગાદિ બાર અ'ગોના સમાવેશ થાય છે.

अङ्गेषु आचारादिषु प्रविष्टम्-अन्तर्गतम् आश्वारांग आहि अन्तर्गतः ते अंगप्रविष्ट.

☐ अंग बाह्य अङ्गानि आचारादयः तेभ्यः बाह्यम्— आयारांग वगेरेः [भार] अ'गे। छे तेनाथी भाह्य એटલे हे ते सिवायनुं ते अ'गुभाह्य गृष्युं.

સમયદાષથી બુદ્ધિખળ તેમજ આયુષને ઘટતાં એઈ સર્વ સાધારણ હિતને માટે દ્રાદશાંગીમાંથી ભિન્ન ભિન્ન વિષયા ઉપર ગણધર ભગવંત પછીના શુદ્ધ બુદ્ધિ આચાર્યોએ કરેલી રચના તે અંગ बाह्य.

કાળદેષિ—સંઘયણ દેષિ અને આયુદેષ જોઇને અલ્પરક્તિવાળા

શિષ્યાના ભલા માટે આગમના વિશુદ્ધ જ્ઞાની–પરમ ઉત્તમ વાણી મતિ–ખુદ્ધિ અને શક્તિધારી [ગણધર ભગવ તાે સિવાયના] આચાર્યોએ જે કહ્યું તે अंगबाह्य શ્રુત.

# સ'ક્ષેપમાં કહીએ તાે બે મુખ્ય ભેદ કહ્યા છે.

- (૧) વક્તા :–ગણધર રચિત દ્વાદશાંગી તે अंग प्रविष्ट–ગણધર 'સિવાયના વિશિષ્ટ જ્ઞાની આચાર્યોએ કહ્યું તે अंगबाह्य.
- (૨) અ'ગ :-આચારાંગ આદિ તે જ઼ંગ પ્રવિષ્ટ તે સિવાયનું જ઼ંગજાજ્ઞ ૄિખાસનાંધ :– આ બ'ને ભેદ ખુદ શ્રીમાન્ ભાષ્યકાર ુમહિષ્િએ પ્રકાશેલા છે. તેમજ સિદ્ધસેનીય આદિ ટીકામાં ુપણ વ્યાખ્યાચીત કરાયેલા છે–

શ્રી સિદ્ધસેનીય ટીકામાં તે। એટલે સુધી સ્પષ્ટતા કરી છે કે— "ગણધર સિવાયના એટલે જ'ળૂસ્વામી–પ્રભવસ્વામી વગેરે આચાર્યો." અર્થાત્ સુધર્માસ્વામીની પ્રથમ પાટપર પરાથી જ જે આચાર્ય ભગવ તાેએ કહ્યું તે अंगबाह्यમાં સમાવેલ છે.

### अंग प्रविष्ट ना १२ लेड तथा सभक :-

- (૧) **આચારાંગ :** તેમાં આચાર-જ્ઞાનાદિનું વર્ણન છે. ૧૮૦૦૦ **પદ છે.**
- (૨) **સૂત્રકૃતાંગ :-**ષડ્ દ્રવ્યાત્મક લાેક-અલાેક જીવ-અજીવ વગેરેનું વર્ણન છે. ૩**૧૦૦૦ ૫**૬ છે.
- (3) સ્થાનાંગ: એક એ ત્રણ આદિ સ્થાન રૂપે અર્થોનું વર્ણન છે. ૭૨૦૦૦ પદ છે પછી દરેકમાં ભમાણા.
- (૪) **સમવાયાંગ:** જીવ-અજીવ-સમીચીન બાેધ સ્વદર્શન-પરદર્શન બાેધ વગેરે.
  - (प) व्याण्या अज्ञि:- छवाहि शतिनी नय द्वार वडे प्रइपछा.
  - (१) ગ્રાતાધમ<sup>°</sup> કથાંગ:- દેષ્ટાન્ત કથાનકાને આશ્રીને ધર્મ કથન.
- (૭) ઉ**પાસક દરાાંગ:** દશ ઉપાસક શ્રાવકાના કથાનક થકી શ્રાવકાચારનું વર્ણન.

- (૮) **અન્તકૃત દરાાંગ:** વર્ધમાન સ્વામીના તીર્થમાં મરણાન્ત ઉપસર્ગ પૂર્વંક માેક્ષ પામેલા દશ આત્માની કથા.
- (૯) અનુત્તરાપપાતિક દશાંગ:- ઉપસર્ગોને સહન કરીને અનુત્તર વિમાને ગયેલા દશ મુનિની કથા.
- (૧૦) પ્રશ્ન વ્યાકરાયુ:- જવાદિ સંગંધિ પ્રશ્નો અને તેના ભગવાને આપેલા ઉત્તર.
- (૧૧) વિપાક સૂત્ર:– શુભાશુભ કર્મોના વિપાક અનુભવાનુ દર્શન તેમાં વર્ણવેલ છે.
  - (૧૨) દિષ્ટિવાદ:- સમસ્ત ભાવાનું તથા ચૌદ પૂર્વ વગેરેનું વર્ણુ'ન. अंग बाह्य ना અનેક ભેદા—

अङ्ग बाह्यम् अनेक विधम् तद्यथा सामायिकः चतुर्विशतिस्तवः वन्दनं, प्रतिक्रमणं, काय व्युत्सर्गः , प्रत्याख्यानं दशवैकालिकं, उत्तराध्यायाः दशाः कल्प व्यवहारी, निशिथम् ऋषि भाषितानि आदि

શ્રી ભાષ્યકાર મહર્ષિના જણાવ્યા મુજબ સામાચિક ચતું વિ'શતિ સ્તવ–વ'દન–પ્રતિક્રમણ–કાયાત્સર્ગ–પ્રત્યાખ્યાન દશવૈકાલિક ઉત્તરા-ધ્યયન દશાકલ્પ વ્યવહાર નિશિથ ઋષિભાષિત વગેરે અ'ગળાદ્ય શ્રુત છે.

[આ અ'ગે શ્રી હારિભદ્રિય ટીકા તથા શ્રી સિદ્ધસેનીય ટીકામાં સામાયિકાદિની સ'ક્ષિપ્ત વ્યાખ્યા કરાયેલી છે. અને अંगबाह्य સ્વરૂપે જ સ્વીકારી ટીકા રચેલી છે.

વિશેષાવશ્યકમાં છ આવશ્યક સૂત્રો ગણુધર કૃત હેાવાનું જણાવેલ છે પણ ઉક્ત ટીકાએામાં આવા કાઈ ઉલ્લેખ નથી. તેમજ ભાષ્યકાર મહર્ષિ'એ પણ સામાયિકાદિને अंगबाह्यમાં જ ગણાવેલા છે]

श्री न'દિસૂત્ર તથા પાક્ષિક સૂત્ર તથા સ્થાનાંગ સ્થાન २/७१– २२માં પણ આ અ'ગે એવા ખુલાસા છે કે अंगबाह्य બે પ્રકારે છે (૧) આવશ્યક (૨) આવશ્યક સિવાયના.

આવશ્યક સિવાયના અ'ગળાહ્યના પણુ બે ભેદ પાઢયા (૧) ઉત્કાલિક (૨) કાલિક તેમાં શ્રી ઉત્કાલિકના સૂત્ર દશવૈકાલિક વગેરે ૨૮ લેક ત્યાં કહ્યાં છે અને શ્રી કાલિક સૂત્રના ઉત્તરાધ્યયન વગેરે ૩૭ લેક ત્યાં કહ્યા છે. અતિ વિસ્તાર ભયે તે અધાંની નાંધ અત્રે કરી નથી.

- ० श्री न हिसूत्र पाठ से कि तं अंगबाहिरं ? अंगबाहिरं दुविहं पण्णत्तं तं जहा आवस्सयं च, आवस्सयवइरित्तं च । से कि तं आव-स्सयं ? आवस्सयं छिव्वहं पण्णत्तं सामाइयं आदि से कि तं आवस्सयवइरतं आवस्सय वइरतं दुविहं पण्णत्तं तं जहा काल्यिं च उक्काल्यिं च
- □ શુતના ચોદ લેદ: કર્મ ગંથ પહેલાની ગાયા દમાં તથા શ્રી ન'દિ સૂત્રમાં અને જ્ઞાન પંચમીના દેવવ દનમાં શ્રુત જ્ઞાનના દુહામાં ચીદ લેદા વર્ણવ્યા છે.

## ચૌદ પ્રકારે શ્રુતજ્ઞાનના લેદોની સામાન્ય ઐાળખ.

- (૧) **અક્ષર શ્રુતઃ** સામાન્યથી અક્ષર શ્રુત એટલે અ–આ વગેરે સ્વરા અને ક–ખ–ગથી હ સુધીના વ્યંજના એા અક્ષર શ્રુત.
- (૨) અનક્ષર શ્રુત :- ઉચ્છવાસ, નિઃધાસ, શૃંકવું, ખાશી, છી'ક, સુંઘવું, સીત્કર કરવા વગેરે ચેષ્ટા અનક્ષર શ્રુત છે.
- (3) સ' ज्ञि શુત: જેને મનાજ્ઞાન સંજ્ઞા હાય તે સ'જ્ઞી કહેવાય. આવા સ'જ્ઞીનું જે શુત તે સ'જ્ઞી શુત કહેવાય.
- (૪) અસ' ગ્રિશ્રુત :- જેને મનાજ્ઞાન સ'જ્ઞા ન હોય તે જીવા અસ'ર્સા કહેવાય છે. આવા અસ'ર્સીનું જે શ્રુતને અસ'ર્સી શ્રુત કહેવાય.
- (૫) સમ્યક્ શ્રુત: લોકોત્તર એવું અંગપ્રવિષ્ટ અતે અંગ-બાહ્ય ને મુખ્ય વૃત્તિએ સમ્યક્ષ્યુત ગણેલ છે.
- (१) મિથ્યા શ્રુત: લૌકિક એવા શાસ્ત્રાને મિથ્યા શ્રુતમાં ગણેલા છે?
- (૭-૮) સાદિ પર્યાવસિત શ્રુત: પર્યાયાસ્તિકનયના અભિપ્રાયે ગતિ આદિ પર્યાયા વડે જીવની પેઠે શ્રુતને સાદિ સપર્યવસિત કહ્યું છે.-બીજી રીતે કહાે તાે એક જીવને આશ્રીને શ્રુત સાદિ હાેઈ શકે-શાંત પણ હાેઈ શકે.
- (૯-૧૦) અનાદિ અપર્યવસિત શુત: દ્રવ્યાસ્તિક નયના મત પંચાસ્તિકાયની પેઠે શુત એ અનાદિ અપર્યવસિત છે.

બીજી રીતે અનેક જીવને આશ્રીને શ્રુત અનાદિ છે, અને અનંત અપર્યવસિત પણ છે.

- (૧૧) ગિમક શુત: જેમાં ભાંગા ગણિત વગેરે વિશેષ હાય અથવા કારણવશાત્ સમાન પાઠ જેમાં વધારે હાય તે ગમિક શુત કહેવાય.
- (૧૨) અગમિક શ્રુત: ગાથા શ્લેષ્ઠ વગેરે રૂપ અસદશ પાઠાત્મક હોય તે અગાંમક શ્રુત છે.
- (૧૩) અ'ગ પ્રવિષ્ટ શ્રુત: આચારાંગાદિ જે અ'ગોનું વર્ણન ખાર લેદે કરેલ છે તે અ'ગ પ્રવિષ્ટ શ્રુત કહ્યું.
- (૧૪) અ'ગ બાહ્ય શુત: આવશ્યક છ લેકે અને આવશ્યક ઇત્તર ના કાલિક ઉત્કાલિક બે લેક કહ્યા [તે બધું વર્ણન જે આ સૂત્રની ડીકામાં છે.] તે અંગ બાહ્ય શ્રુત કહ્યું.
- 🗔 શ્રુતના વીસ ભેદ :– કર્મ ચંચ પહેલાની ગાથા ૭ માં શ્રુત જ્ઞાનના.
- (૧) પર્યાય શ્રુત: પર્યાય એ જ્ઞાનના સૂક્ષ્મ અ'શ છે. અવિભાગ પલિચ્છેદ છે.
- (૨) **પર્યાય સમાસ શ્રુત**: બે ત્રણ પ્રમુખ જ્ઞાનાંશ વધે તેને પર્યાય સમાસ કહ્યું.
  - (3) અક્ષર શ્રુત: ઝકારાદિ લખ્ધિ અક્ષર તે અક્ષર શ્રુત
- (૪) અક્ષર સમાસશુત :- બે-ત્રણ કે વધુ અક્ષરનું જાણવું તે અક્ષર સમાસ
- (૫) ૫દ શુત: આચારાંગાદિને વિશે ૧૮૦૦૦ પદ કહ્યા છે તેમાંનુ' એક પદનું જ્ઞાન તે પદ.
- (१) **પદ સમાસ શ્રુત:** પદના સમુદાય કે ઘણાં પદા તે પદ સમાસ.
- (૭) સ'ઘાત શુત: ગતિ ઇંદ્રિય વગેરે ગાથામાં કાઇ પણ એક ભાગ જેમકે ગતિ તેના પણ એકદેશ જેમકે દેવ ગતિ તેની માર્ગણાનું જે જ્ઞાન તે સંઘાત.
- (૮) સંઘાત સમાસ શુત: એકથી વધુ સંઘાતા મળીને થાય તે સંઘાત સમાસ શુત.

૧૧

- (६) **પ્રતિપત્તિ શ્રુતઃ** મુખ્ય માર્ગણા જેમકે ગતિ માર્ગણા ના ભધત સંઘાત પુરા થાય ત્યારે એક પ્રતિપત્તિ અને.
- (૧૦) **પ્રતિપત્તિ સમાસ શ્રુત**:– એકથી વધુ પ્રતિપત્તિ થાય ત્યારે પ્રતિપત્તિ સમાસ બને.
- (૧૧) અનુયાગ શ્રુત: બધી પ્રતિપત્તિઓના સતપફ આદિ માંના કાઈ એક અનુયાગ બને.
- (**૧૨) અનુયાગ સમાસ શ્રુત :** બે–ત્રણ અનુયાગાના એક અનુયાગ સમાસ બને.
- (૧૩) પાભૃત પાભૃત શ્રુત:- આવા બધાં અનુયોગા પુરા થાય ત્યારે પ્રાભૃત પ્રાભૃત શ્રુત બને.
- (૧૪) **પ્રાભૃત પ્રાભૃત સમાસ શુત:** એકથી વધુ પ્રાભૃત પ્રાભૃતનું જ્ઞાન તે પ્રાભૃત પ્રાભૃત સમાસ અને.
- (૧૫) પ્રાભૃત શુત: વસ્તુના અ'તવ'તિ અધિકાર અથવા અધાં પ્રાભૃત-પ્રભૃત પુરા થાય ત્યારે પ્રાભૃત અને.
- (૧૬) **પ્રાભૃત સમાસ શુ**ત: એકથી વધુ પ્રાૃૃત થાય ત્યારે પ્રાૃભત સમાસ ખને.
- (૧૭) વસ્તુ શ્રુત: પૂર્વના અંતર્વિ અધિકાર તે વસ્તુ શ્રુત ખિધા પ્રાભૃત પુરા થાય તે વસ્તુ].
- (૧૮) વસ્તુ સમાસ શ્રુત: એકથી વધુ વસ્તુનું જ્ઞાન તે વસ્તુ સમાસ.
- (૧૯) પૂર્વ શ્રુત: બધી વસ્તુઓ પૂર્ણ થાય ત્યારે થતું ઉત્પાદ વગેરે એક પૂર્વનું જ્ઞાન ચીદ પૂર્વીમાંનું એક]તે પૂર્વ શ્રુત.
  - (૨૦) પૂર્વ સમાસ શ્રુત :- એકથી વધુ પૂર્વોના પૂર્વ સમાસ બને.
- ચોદે પૂર્વો ભેગા થતા પૂર્વગત નામના બારમા દબ્દિ-વાદ અ'ગના એક ભાગ બને.

### 🔲 દ્રવ્ય⊢ક્ષેત્ર–કાળ–સાવ લેદે શ્રુતજ્ઞાન.

શ્રુતજ્ઞાની દ્રવ્યથી ઉપયોગવ'ત થઇ સવ' દ્રવ્યને જાણે દેખે.... ક્ષેત્રથી ઉપયોગવ'ત ખની સવ'ક્ષેત્ર–ક્ષેાકાલાક જાણે–દેખે...કાળથી ઉપ-યાગ વ'ત ખની શ્રુતજ્ઞાની સવ'કાળને જાણે દેખે...અને....ભાવથી ઉપ-ચાગવ'ત ખની શ્રુતજ્ઞાની સવ' ભાવને જાણે–દેખે. 卐

[8] સ દબ

- આગેમ સ'દભ<sup>°</sup>
- (৭) मई पुब्व' जेण सुअ', न मई सुअ पुव्विआ न'हि सूत्र-सूत्र :२४ (२) सुयनाणे दुविहे पण्ते त' जहा अ'ग पविहे चेव अ'ग बाहिरे चेव,

સ્થાનાંગ સ્થાન ૨ ઉદેશ ૧ સૂત્ર ૭૧/૨૧

(3) न'हि सूत्र सूत्र : ४४२। अ'ग पविष्ट तथा [अन'ग प्रविष्ट] अंगबाह्यना सेहातुं वर्ष् न छे. अंगवाह्यना से सेह आवस्सय आवस्सयवईरत्तं आवस्सयना ७ लेह समाइयं चडविसत्थओ वगेरे. आवस्सयवइरत्त'ना ले . লাগ उक्कालिय' कालिअ'— आ समग वर्ण् न सूत्र ४४ मां छे.

#### અન્યગ્ર'ય સ'દભ

- (૧) કર્મ ગંથ પહેલાે ગાથા ૬ અને ગાથા ૭
- (૨) વિશેષાવશ્ચક ગાથા ૮૬

#### તત્વાથ સ'દભ

(१) अध्याय: २ सूत्र २२ श्रुतमनिन्द्रियस्य 445 [9] પદ્ય

卐

- (૧) શ્રુતજ્ઞાન બીજું મતિપૂર્વં ક જાણવું બે ભેદથી અંગ ખાદ્યને અંગવાળું સવ એ દૂર દાષથી અનેક લેદા છે પ્રથમના ને બીજાના ખાર છે. આ ચાર આદિ અંગ ઉત્તરાધ્યયન આદિ બાહ્ય છે.
- (૨) છે બે અનેક વળી ખાર પ્રકાર લેદે અંગ પ્રવિષ્ટ ગણ જે શ્રુત મુખ્ય ૩પે જે શાસ્ત્રની ગણધરે રચના કરી તે આચાર્ય અન્યકૃત અંગબહાર

卐

[10] નિષ્કુષ<sup>¢</sup>

આ સૂત્રમાં મુખ્ય વાત છે કે શ્રુત જ્ઞાન મતિપૂર્વ ક થાય છે. આ શ્રુત જ્ઞાનમાં સહાયક પરિભળ તરીકે આપ્ત ઉપદેશ અને આગમાદિ શાસ્ત્રને ગણાવ્યા છે.

આ સૂત્રના નિષ્કર્ષ રૂપે આ પરિભળ મહત્ત્વ આપવા જેવું છે. જો સમ્યક્ શ્રુતની ઝ ખના હોય–યથાર્થ આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્તિ માટે લક્ષ્ય હોય તેા જિનવાણી–પ્રવચન–શાસ્ત્ર શ્રવણ થકી સતત શ્રુતની પ્રાપ્તિ કરવી.

□ - □ - □ - □ - □ - □ -

## અધ્યાય: ૧ – સૂગ : ૨૧

卐

[1] સ્ત્રહેતુ

45

આ સૂત્ર થકી અવધિજ્ઞાનનું સ્વરૂપ અને લેદને જણાવે છે.

卐

[2] સ્ત્ર : મૂળ

£

**क्ष द्विविधोऽवधिः** 

卐

[3] સૂત્ર : પૃથફ

卐

द्विविधः अवधिः

卐

[4] સૂત્રસાર

5.5.4

અવધિ [ગ્રાન] ના બે લેદ છે. [લવનિમિત્તો અને ક્ષયેા-પશમ થવાથી]

4

[5] શબ્દજ્ઞાન

45

द्वि— એ. અવધિ ज्ञानना ભેદની સ'ખ્યા સૂચવતા આંક છે. विध— પ્રકાર અથવા ભેદ—

अवधि– અવધિજ્ઞાન (સૂત્ર : ६ માં કહેવાઈ ગયું છે) अवधि એટલે મર્યાદા. માત્ર રૂપી દ્રવ્યોને જોઇ શકાય છે તેવું મર્યાદાવાળું જ્ઞાન.

4

[6] અનુવૃત્તિ

47

કાઈ સૂત્ર અહીં અનુવર્તતુ નથી.

卐

[7] પ્રબાધ ટીકા

卐

આ સૂત્રમાં અવધિજ્ઞાનનું સ્વરૂપ તેના લેદને આશ્રીને રજૂ કર્યું છે તે પૂર્વ અવધિજ્ઞાનના અર્થ અહીં નોંધેલ છે.

અવધિજ્ઞાન :-પ્રમાણના બે ભેદ-પરોક્ષ અને પ્રત્યક્ષ પ્રમાણના ત્રણ ભેદામાં એક છે અવધિજ્ઞાન. અહીં અવધિ શબ્દના અર્થ મર્ચાદા છે. એટલે "મર્ચાદા પૂર્વકનું જ્ઞાન" એવા અર્થ થશે.

અરૂપી દ્રવ્યના પરિહાર કરીને કેવળ રૂપી દ્રવ્યાના ભાધ કરા-વતું જ્ઞાન હોવાથી તેને મર્યાદા પૂર્વ કનું જ્ઞાન ગણ્યું.

<sup>🔅</sup> આ સૂત્ર દિગંબર આમાન્યમાં નથી.

બીજી રીતે કહીએ તા રૂપી અને અરૂપી બે પ્રકારના દ્રવ્યામાંથી [ઇદ્રિય અને મનની અપેક્ષા વિના કેવળ આત્મ શક્તિ વહે] માત્રરૂપી દ્રવ્યાને જોઈ શકાય તેવા પ્રકારની મર્યાદાવાળું આ જ્ઞાન છે. તેમજ ક્ષયાપશ્મ જન્ય હાવાથી મનુષ્ય કે તિર્યં અને જેટલા ક્ષયાપશ્મ હાય તેટલું જ ઉદ્વ —અધા કે તિર્છુ તે જોઈ શકે છે. તેથી વધારે મર્યાદામાં જોઈ શકતા નથી.

#### 🗌 अवधिज्ञान ना सेंद्र :-

સૂત્રકારે સૂત્રમાં તાે માત્ર એટલું જ જણાવ્યું કે "અવધિના બે લેંદ છે." તેથી વિશેષ કંઇ જ જણાવેલ નથી. પણ તેના ભાષ્યની રચના કરતાં લખ્યું –"મત્ર પ્રત્યયઃ ક્ષયોપરુમ નિમિત્રશ્ર" અર્થાત્.

અવધિના બે લેંદ (૧) ભવ પ્રત્યય (૨) ક્ષચાપશમ નિમિત્ત. પ્રત્યય એટલે નિમિત્ત અથવા કારે છું. લવના નિમિત્તે અવશ્ય થાય તે લવ પ્રત્યયિક અને અવધિ જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષચાપશમથી થાય તે ક્ષચાપશમ નિમિત્તક જાણવું.

ભવપ્રત્યય :-જે અવધિજ્ઞાન જન્મતાંની જ સાથે પ્રગટ થાય છે તે "લવપ્રત્યય" કહ્યું. અર્થાત્ જેના આવિર્ભાવને માટે વ્રત-નિયમ આદિ અનુષ્ઠાનની અપેક્ષા નથી એવું જન્મસિદ્ધ અવધિજ્ઞાન તે લવપ્રત્યય.

સૂત્ર: રર માં જણાવશે તે મુજબ દેવ અને નારક નામે એાળ-ખાતા—લક્ષણવાળાને તે ભવને પામીને જ જ્ઞાન થાય છે. અહીં દેવ— નારક ભવ એ લક્ષણ છે અને જ્ઞાન એ લક્ષ્ય છે. તેમાં જવાત્માઓ દેવપણા કે નારક પણાના શરીરને પામે છે તેને ભવ કહ્યો છે અને તે ભવને આશ્રીને જે અવધિ જ્ઞાન થાય છે તે ''ભવપ્રત્યય'' કહ્યું.

**ક્ષયાપશમ નિમિત્ત:** - જે અવધિજ્ઞાન જન્મસિદ્ધ નથી. પણ જન્મ લીધા બાદ તપ-ધ્યાન-વ્રતાદિ અનુષ્ઠાનના બળથી પ્રગટ થાય છે તેને "ક્ષયાપશમ નિમિત્ત" અથવા "ગુણ પ્રત્યય" અવધિજ્ઞાન કહ્યું:

અહીં ક્ષયાપશમ એ લક્ષણ છે અને જ્ઞાન એ લક્ષ્ય છે. અવધિ જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષય કે ઉપશમ થવાથી આ જ્ઞાન પ્રગટે છે, તેમાં ઉદયમાં આવેલાના ક્ષય અને અને નહીં ઉદયમાં આવેલાના ઉપશમ થાય છે. માટે ક્ષયાપશમ નિમિત્ત કહ્યું. □ ક્ષયો પશમ જ મુખ્ય કારણ છે–પછી ભવપ્રત્યય અને ક્ષયો પશમ નિમિત્ત ભેદ કેમ?

ક્ષયોપશમ એ સામાન્ય કારણ જરૂર છે અને અપેક્ષિત પણ છે, કેમકે કાઇપણ જાતનું અવધિજ્ઞાન યાગ્ય ક્ષયોપશમ સિવાય થઇ શકતું જ નથી, છતાં અહીં જે લેદ પાડેલ છે. તે નિમિત્ત જન્ય છે. નિમિત્ત ના વૈવિધ્યને આશ્રીને અહીં લિન્નતા દર્શાવી છે. નહીં કે ક્ષયોપશમને ગૌણ કરીને.

દેહધારીઓની કેટલીક જાતિ એવી છે. જેમાં ભવ નિમિત્તે અર્થાત્ જન્મ લેતાં જ ચાેગ્ય ક્ષયાપશ્મના આવિર્ભાવ અને તે દ્વારા અવધિ જ્ઞાનાત્પતિ થઈ જાય છે. તે જીવાને ન્યુનાધિક રૂપમાં જન્મસિદ્ધ. અવધિજ્ઞાન અવશ્ય થાય છે અને તે જીવનપર્ય'ત રહે છે.

બીજા કેટલાંક જાતિવાળા એવા છે. જેમાં જન્મ સાથે જ અવધિ-ગ્રાન પ્રાપ્તિના નિયમ નથી. પણ અવધિગ્રાન યાગ્ય ક્ષયાપશમના આવિર્ભાવ થવા માટે તપ વગેરે ગુણાનું અનુષ્ઠાન કરવું પઉ છે. તેથી એવી જાતિવાળા બધા જીવામાં અવધિગ્રાનના સંભવ નથી.

આ રીતે ક્ષચાપશમ અંતરંગ કારણ હાવા છતાં કાઈ જાતિમાં જન્મ સાથે જ [જુઓ સૂત્ર: રરમાં] પ્રાપ્ત થાય છે અને કાઈ જાતિમાં તપ આદિ ગુણાની અપેક્ષા રહે છે [જુઓ સૂત્ર: ર૩] માટે લવ પ્રત્યય અને ક્ષચાપશમ નિમિત્ત એવા છે લેઠ કહ્યાં છે.

□ દેહધારીઓમાં કેટલાંકને જન્મ સાથે અને કેટલાંક ને ગુણ અપેક્ષાએ અવધિજ્ઞાન થાય એવા બે લેટ કેમ ?

સૂત્ર: ૨૨ મુજબ દેવ અને નારકને જન્મ સાથે અને મનુષ્ય— તિર્યાં ચને ક્ષયાપશમાનુસાર અવધિજ્ઞાન થતું હોવાથી આવા સંશય જરૂર થાય કે બધાં જ દેહધારી હોવા છતાં આ ભેદ કેમ ?

તાર્કિક રીતે સમજાવી શકાય કે કાર્યની વિચિત્રતા અનુભવ સિદ્ધ છે. પક્ષી પણ પ'ચેન્દ્રિય છે. છતાં તે પક્ષી હોવા માત્રથી ઉડી શકે છે. પણ પ'ચેન્દ્રિય માનવ આકાશમાં ઉડી શકતાે નથી.

માનવીમાં પણ કેટલાંક સિદ્ધ હસ્ત લેખક હાેય પણ પ્રવચન પ્રભાવના કરી શકે નહીં. પ્રવચન પ્રભાવક હેાય પણ તપ સામથ્ય ન

હાૈય. તેમ અહીં પણ દેહધારીમાં અવધિજ્ઞાન માટે ભેંદ પડે તાે નવાઈ શી ? નેાંધ :– હાલમાં ભરત ક્ષેત્રમાં અવધિજ્ઞાન થતુ' નથી. [8] સ દલ 卐 卐 આગમ સંદલ (१) से कि त' ओहिनाणं पच्चक्खं ? ओहिनाण पच्चक्खं दुविहं त' जहा भवपचड्यं च, खाओवसिमयं च. नि'ह सूत्र- सूत्र: ६ (२) ओहिणाणे द्विहे पण्णते तं जहा भव पच्चइए चेव खओवस-સ્થાનાંગ સ્થાન ૨ ઉદેશા-૧ સૂત્ર ૭૧/૧૩ मिए चेव. અન્ય સ'દલ (૧) વિશેષાવશ્યક સૂત્ર ગાથા ૫૬૮. [9] પદ્ય 卐 卐 (૧) સૂત્ર ૨૧–૨૨–૨૩ નું પદ્ય સાથે છે. (૨) સૂત્ર ૨૧-૨૨નું પદ્ય સાથે છે. [10] નિ**ષ્ક**ષ 卐 卐 સૂત્ર ૨૧-૨૨-૨૩ ના વિષય એક જ હોવાથી તેના નિષ્કર્ષ સાથે જ સૂત્ર ૨૩ માં રજૂ કરેલ છે. આ સૂત્રમાં મુખ્યત્વે અવધિજ્ઞાનના બે લેદ છે તે વાતના ઉલ્લેખ છે. તે કઈ રીતે ? એ વાત પછીના બે સૂત્રો દ્વારા કહી છે. અધ્યાય–૧ સુત્ર : ૨૨ [1] સૂત્રહેત 卐 卐 આ સૂત્ર ભવપત્થય અવધિજ્ઞાનના માલિક કાેેેે છે તે જણાવે છે. [2] સત્ર: મળ 卐 卐 क्ष [तत्र] भवप्रत्ययो नारक देवानाम

क्ष हिंग अर आम्नायामां मच प्रत्ययोऽवधिदे च नारकाणाम् अम सूत्र छे.

[3] સૂત્ર : પથક

तित्रो भव-प्रत्ययः नारक-देवानाम

卐

卐

# [4] સૂત્રસાર # નારકાેને અને દેવાેને ભવપ્રત્યય [ભવ–નિમિત્તક] અવધિજ્ઞાન હાેય છે.

4

[5] શષ્કજ્ઞાન

卐

तत्र-ते भे लेड के ७५२ सूत्र: २२ मां ४ ह्या ते. भवप्रत्ययः लविनिभित्ते-कन्भतांनी साथे. नारक नरक्ष्मां ७८५न्न थयेस छव. देव हेवे।

卐

[9] અનુવૃત્તિ

卐

द्विविघोऽविः सूत्रथी अविधः शण्ह बेवे।

乐

[7] પ્રબાધટીકા :-

卐

સૂત્રમાં કાેેેઇક તત્ર શખ્દ લખે છે અને કાેેઇક તત્ર શખ્દનાે ઉલ્લેખ નથી કરતાં માટે કાે સમાં મુકેલ છે. શ્રી ભાષ્યકારે પાતે તત્ર શખ્દ મુકેલ નથી.

□ નારકા અને દેવાને સંભવ પ્રમાણે ભવ નિમિત્તક અવધિ-જ્ઞાન હાય છે તેમ કહ્યું. અહીં મૂળ શબ્દ મગ પ્રત્યથઃ મુઠ્યા. આ મગ પ્રત્યથઃ નાે અર્થ ભવનિમિત્ત—ભવહેતુક—ભવને કારણે એમ સમજવા. સામાન્ય ભાષામાં તાે એટલું જ કહેવાય કે દેવ કે નારકરૂપે જન્મ ધારણ કર્યા એટલે કે તેઓનું તે તે ભવમાં ઉત્પન્ન થવું એ જ તેઓના અવધિજ્ઞાનનું કારણ છે:

િ જો કે અવધિજ્ઞાનાવરણ કર્મ ના ક્ષયાપશમ થવાથી અવધિ-જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે છતાં દેવ અને નારકીઓને અવધિજ્ઞાન થવામાં ક્ષયાપશમને બદલે ભવિનિમત્તક જ કહ્યું તેનું કારણ ત્યાં ભવની પ્રધાનતા ગણી છે.

જે જીવાતમાં દેવ કે નારક સ્વરૂપે જન્મ પામે તેને નિયમા અવધિ-જ્ઞાનાવરણ કમ'ના ક્ષયાપશમ થઈ જ જાય છે.

જેમ પક્ષીઓને જન્મથી જ આકાશમાં ઉડવાના સ્વલાવ છે. તે માટે કંઈ શિક્ષણ લેવું પડતું નથી. લવને આશ્રીને ચક્રવર્તી કે વાસુ-દેવને તેટલું બળ હાય છે તેમ દેવ કે નારકને અવધિજ્ઞાન હાય જ છે.

અધ્યાય-૧ સત્ર-૨૨ १६६ 🔲 यथास्वम्-"સ'ભવ પ્રમાણે" આ શબ્દ ભાષ્યકારે મુકયા તેના અર્થ એ છે કે દરે**ઠ દેવ કે નાર**કીનું અવધિજ્ઞાન સમાન હોતું નથી. પણ જેની જેટલી ચાેગ્યતા હાેય તેને તેટલું અવધિજ્ઞાન થાય તેમ સમજવું. 🗌 અવધિ ગ્રાનના ફેલાવાના આકાર तप्पागारे पल्लग पडह झल्लरी मुइंग पुष्फजवे तिरिय-मणुएस ओही नाणा विहसंठिओ भणिओ વિશેષાવશ્યક ગાથા ૭૦૨ (૧) ત્રાપાને આકારે નારકાનું અવધિજ્ઞાન હાય છે (૨) પ્યાલાને આઠારે ભવનપતિઓનું અવધિજ્ઞાન હોય છે. (3) ઢાલના આકારે વ્યાંતર દેવાનું અવધિજ્ઞાન હાય છે. (૪) ઝાલરના આકારે જ્યાતિષી દેવાનું અવધિજ્ઞાન હાય છે. (પ) મૃદ ગના આકારે વૈમાનિક દેવાનું અવધિજ્ઞાન હાય છે. (६) કલદાનીના આકારે નવગ્રવેચક દેવાનું અવધિજ્ઞાન હાય છે. (૭) જવના આકારે અનુત્તરવાસી દેવાનું અવધિજ્ઞાન હાય છે. મનુષ્ય તથા તિર્ય ચને તમામ આકારાએ અવધિજ્ઞાન હાય છે. 🔲 અવધિજ્ઞાનનુ ક્ષેત્ર **વૈમાનિક દેવાનું** અવધિક્ષેત્ર અધ્યાય ૪ ના સૂત્ર : ૨૧માં જણાવેલ છે.

અવધિક્ષેત્ર ભવનપતિ વ્ય'તર જ્યાતિષ

ઉત્કૃષ્ટ તિય'ક્ ત્રણેમાં જેમનુ' અર્ધા સાગરાપમથી ન્યુન આયુષ હાય તેમને સંખ્યાત યાજન ત્રણેમાં જેમનું અર્ધા સાગરાપમ કે તેથી વધુ આયુષ હાય તેમને અસંખ્યાત યાજન.

ઉત્કૃષ્ટ ઉદ્વ<sup>°</sup> સૌધમ<sup>°</sup> સુધી સંખ્યાત યાજન સંખ્યાત યાજન ઉત્કૃષ્ટ અધા ત્રીજ નરક સુધી ,, ,, ઉ**દ્વ<sup>°</sup> અધા** ૨૫ ,, તિય**ં ફમાં જઘન્ય** યાજન યાજન ,,

—विशेषावश्यक ६६५-६६-६७

| 🗌 નાર    | કાેનું ક | <b>અવધિ</b> | ક્ષેત્ર :- |           |        |     |     |  |
|----------|----------|-------------|------------|-----------|--------|-----|-----|--|
|          |          |             | અવિ        | ાક્ષેત્ર− | ગાઉમાં |     |     |  |
| નારકી    | ٩        | ર           | 3          | 8         | ય      | Ę   | 9   |  |
| ઉત્કૃષ્ટ | 8        | 311         | 3          | રાા       | ર      | ૧ાા | ૧   |  |
| જઘન્ય    | 31ા      | 3           | રાા        | ર         | ૧ાા    | ٩   | oll |  |

વિશેષાવશ્યક ગા. ૬૮૯

卐

### [8] સ**ં**દલ<sup>°</sup> આગમ સંદર્ભ

卐

- (१) देाण्हं भव पश्चइए पण्णत्ते, तं जहा देवाणं चेव नेरइयाणं चेव. स्थानांश स्थान-२ उद्देश-१ सूत्र ७९/१४
- (२) से किंतं भन्न पश्चइअं ? दुण्हं तं जहा देवाण य नेरइयाण य न हि सूत्र : ৩

#### અન્ય ગ્ર'થ સંદર્ભ

(૧) વિશેષાવશ્યક ગાથા ૫૬૯-૭૦-૭૧ તત્વાર્થ પરિશાપ્ટ સૂત્ર ૬-૭ જુએા પરિશિષ્ટ : ૫માં આપેલ છે...

#### 卐

### [9] પદ્ય

卐

- (૧) સૂત્ર ૨૧-૨૨-૨૩નું પદ્ય સાથે છે.
- (૨) અવધિજ્ઞાન કહેવાય જન્મ સિદ્ધ તે જગે લવ પ્રત્યય છે નામ નારક દેવને વિશે

卐

## [10] નિષ્કેષ

卐

આ સૂત્ર મુખ્યત્વે એક જ વાત રજૂ કરે છે કે દેવા અને નાશ-કાૈને જન્મતાની સાથે જ અવધિજ્ઞાન જેડાયેલું હોય છે.

સૂત્ર ૨૧-૨૨-૨૩નાે વિષય એક જ હાેવાથી બધાંના નિષ્કર્ષ સૂત્ર : ૨૩માં અ'તે સાથે જ આપેલ છે.

| _ |   | _ | _     |  | Т | _ | -    | $\Box$ |
|---|---|---|-------|--|---|---|------|--------|
|   | ш | j | <br>1 |  |   |   | <br> | ш      |

# અધ્યાય : ૧ સૂત્ર : ૨૩

[1] સત્રહેત 卐

卐 આ સૂત્ર ક્ષયાપશમજન્ય અવધિજ્ઞાનના સ્વામી કાેણ છે તે દર્શાવે છે.

卐 [2] સૂત્ર : મૂળ 卐

अयोक्तिमित्तः षड्विकल्पः शेषाणाम्

[3] સત્ર : પૃથક 卐

षड्विकल्पः शेषाणाम निमित्तः यथोक्त

卐 卐 [4] સૂત્રસાર

બાકીના [અર્થાત્ મનુષ્ય અને તિય<sup>હ</sup>ચને] સૂત્રમાં કહેલ ક્ષયાપશ્રમ નિમિત્તથી [ઉત્પન્ન થયેલું] છે પ્રકારત અવધિજ્ઞાન હોય છે.

卐 [5] શબ્દજ્ઞાન 卐

- (१) यथोक्त-४ ह्या भुज्ज अर्थात् जे प्रश्वारे सूत्रः २१ ना लाष्यमी કહ્યા છે તે પ્રકારે.
  - (२) निमित्तः निभित्तोथी-छेत अथवा धारख्थी.
- (3) षडविकल्पः ७ प्रकारनं-आनुगाभिक-अननुगाभिक-वर्धभान-્રીયમાન-અવસ્થિત-અનવસ્થિત.
  - (४) शेषाणाम् भाडीनान्यानु अर्थात् तिय स्य अने मनुष्यानु

[6] अनुवृत्ति 卐 卐

(१) द्विविधो अवधिः

(२) भव प्रत्ययो नारक देवानाम् आ अ'ने सूत्रनी अनुवृत्ति आ સૂત્રમાં આવે છે.

[7] પ્રબાધ ટીકા 卐 卐

સૂત્ર ૨૧માં અવધિજ્ઞાનના બે લેક કહ્યાં (૧) ભવ પ્રત્યય (૨) ક્ષચાપશમ નિમિત્ત–તેમાં ભવપ્રત્યય દેવ અને નારકીઓને હાય છે તે વાતના ઉલ્લેખ સૂત્ર રરમાં થઈ ગયા. તેના અનુસ'ધાને આ સૂત્ર કહ્યું છે.

ॐ डिग'अर पर'परामां आ सूत्रमां यथोक्तने अहसे क्षयोपशमनिमित्तः षड्विकल्पः शेषाणाम् ५।६ छे.

- ० तेथी यथोक्त निमित्त-यथा उक्त निमित्त यस्य शण्दथी अही क्षयोपशम निमित्त सेवु [ डैमडे भव प्रत्ययः पूर्व सेवार्ध गयुं छे.]
- ૦ જ્ઞેષાળામ્ શેષ્દઃ "ખાકીનાએાના" એવા શષ્દાર્થ ધરાવે છે. [ખાકીના અર્થાત્ સૂત્ર : ૨૨ મુજબ કહેલા દેવ અને નારક સિવાયના] મનુષ્ય અને તિર્થ' ચા–તેમને ક્ષયાપશમ નિમિત્ત અવધિજ્ઞાન થાય છે.
- ० षड्विकल्पः છ પ્રકારે-અનુગામી વગેરે છ लेह જેની અહીં ચર્ચા કરેલી છે.

્રિનાંધઃ – નંદીસૂત્રમાં કહ્યા મુજબ આ જ્ઞાન ગુણુસ પન્ન સાધુને થાય.

यथोक्त निमित्तः यथा-જે પ્રકારે उक्तं-કહેવાએલું निमित्त-હેતુ. એવા અર્થ કહ્યો. કહેવાએલ હેતુ તો ભવ પ્રત્યય પણ છે. છતાં તે લેવાના નથી એમ જણાવવા માટે ભાષ્યકારે પાતે જ यथोक्त निमित्तःના અર્થ ક્ષ્યોપરામ निमित्तः થાય તેમ કહી દીધું.

છતાં સૂત્રાધારે આ વાત જણાવવી હોય તો એમ કહી શકાય કે અધ્યાય: રના સૂત્ર: પમાં ज्ञानना ચાર પ્રકાર કહ્યા છે. તેમાં ત્રીજા અવધિજ્ઞાન માટે ત્યાં લખ્યું કે અવધિજ્ઞાનાવરણના ક્ષયોપશમથી અવધિજ્ઞાન પ્રગટ થાય છે. તેથી यथोक्त निमित्तम् માં ક્ષયોપશમ निमित्तः અર્થ નીકળી શકશે.

🔲 षड्विकल्प: આ અવધિજ્ઞાનના ક્ષચોપશમ નિમિત્તો છ પ્રકારા કહ્યા છે. [નોંધ:– અહી' છે પ્રકાર તો મુખ્યતાએ કહ્યા છે. બાકી શ્રીન દિ-સત્રમાં સત્ર ૧૦થી અવધિજ્ઞાનના અનેક પેટા લેદા કહ્યા છે.]

### (१) अनुगाभी :- अनुगच्छति अवर्य ईति अनुगामि

સૂર્યના પ્રકાશની માક્ક કે ઘડાના રાતા ગુણની માક્ક ગમે ત્યાં જિત્પન્ન થયું હોય છતાં બીજા ક્ષેત્રમાં જાય તો પણ જે અવધિજ્ઞાન ચાલ્યું જતું નથી તે. જેમ કાઇ વસ્તને એક સ્થાને રંગ કર્યો હાય. તે વસ્તને એ સ્થાનેથી બીજા સ્થાને લઈ જશા તા પણ વસ્તના રંગ કાયમ જ રહે છે તે પ્રમાણે જે અવધિજ્ઞાન એની ઉત્પત્તિના ક્ષેત્રને છાડીને બીજા સ્થાનેપણ કાયમ રહે છે તે આનુગામિક.

અનુગામી અવધિજ્ઞાન વાળા જીવ ગમે ત્યાં જાય તા પણ અવ-ધિજ્ઞાતના ઉપયોગ પ્રવતે છે.

### (२) अनुगाभी :-आनुगामिकस्य प्रतिषेध' - अनानुगामिकं

જે સ્થાનકે રહીને અવધિજ્ઞાન ઉપજ્યું હોય તે સ્થાને જાય અથવા સ્થાને રહે ત્યારે તે અવધિજ્ઞાન રહે પણ બીજે સ્થાને જાય ત્યારે તે જ્ઞાનાપયાગ રહેતા નથી તેને અનનુગામી અવધિજ્ઞાન કહ્યું.

અહીં ભાષ્યકાર પ્રશ્નાદેશક પુરુષનું દેષ્ટાન્ત આપે છે. જેમ કેટ-લાંક નિમિત્ત શાસ્ત્ર જાણનારા નિમિત્ત સાથે સંભંધ ધરાવતા પ્રદેશમાં રહીને જ નિમિત્તનું ફળ કહી શકે છે. પણ અન્યત્ર તેનું ફળ બરાબર કહી શકતા નથી. તેમ આ અનનુગામી અવધિજ્ઞાન જે ક્ષેત્રને આશ્રીને ઉત્પન્ન થયું તે ક્ષેત્ર સિવાય બીજા પ્રદેશમાં પ્રવર્તત નથી.

થાંભલા પર ગાેઠવેલા દીવાનું પણ અહીં ઉદાહરણ આપે છે. દીવા હાેય ત્યાં પ્રકાશ કરે પણ બીજે સ્થળે તેને લઇ જઈ શકાય નહીં તેમ અવધિજ્ઞાન બીજે જાય નહીં.

સિદ્ધસેનીય ટીકામાં નોંધ્યું છે કે-'જેમ કાયાત્સર્ગાદિ કિયા પરિણત આત્માને અવધિજ્ઞાન ઉત્પન્ત થયું, તે તે સ્થાનથી બીજે ન જાય ત્યાં સુધી અવધિજ્ઞાન રહે તેવું કયારેક બને છે. અન્ય સ્થાને જતાં નાશ પામે છે.

## (3) धीयभान :- हीयते क्रमेण अल्पी भवति यत्

પહેલાં શુભ પરિષ્ણામને કારણે ઘણું ઉપજે પણ તથાવિધ-સામર્થ્યના અભાવે પડતા પરિષ્ણામે કરીને ઘટતું જાય તેને હીયમાનક અવધિજ્ઞાન કહ્યું.

જેમ અગ્નિની જવાળા સળગતી હોય, તેમાં વાર'વાર લાકડા નાખવાનું તદ્દન અધ કર્યા પછી ધીમેધીમે અગ્નિની જાળ બુઝાઈ જાય છે તેમ પડતા પરિણામે અવધિગ્રાન ઘટતું જાય છે.

- જે અવધિજ્ઞાન અસંખ્ય દ્વીપા–સમુદ્રો–પૃથ્વીઓ–વીમાનામાં, ઉદ્વ –અધા કે તીર્છા ઉત્પન્ન થયું હાય અને અનુક્રમે ઘટતાં ઘટતાં અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ સુધી ઘટીને રહે અથવા તદ્દન ચાલ્યું જાય તે હીયમાનક.
- (૪) વધ<sup>િ</sup>માનક :- જેમ અગ્નિ ઉત્પન્ન કરી તેમાં સુકા લાકડા-પાંદડા નાંખીએ-વધુ ને વધુ લાકડા નાંખતા જઈએ ત્યારે જેમઅગ્નિના

ભડકા વધતા જાય છે—તેમ અવધિજ્ઞાન અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગથી માંડીને કાેઈપણ માપથી ઉત્પન્ન થયેલું હાેય તે વધતા વધતા ચાવત સર્વ લાેક સુધી વધતું જાય તે વધ'માન કે અવધિજ્ઞાન.

અહી' અવધિત્રાન ઉત્પન્ન થયા બાદ પ્રશસ્ત અને અતિ પ્રશ-સ્તતર અધ્યવસાય થકી થતાં ક્રમશ; અવધિત્રાન વધતું જાય છે.

(પ) અવસ્થિત :-પુરુષ કે સ્ત્રી ચિદ્ધની માક્ક જે અવધિજ્ઞાન જેટલા ક્ષેત્રમાં અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગથી લાેકપર્ય તનું ઉત્પન્ન -થશું હાેય તેટલાથી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય ત્યાં સુધી અથવા મરણુ પર્ય તે અથવા બીજા જન્માે સુધી પણ સ્થિર રહે તે અવસ્થિત અવ-ધિજ્ઞાન જાણવું.

આ જ્ઞાનના એક પ્રકાર છે-પરમાવધિ-એ પરમાવધિની ઉત્પત્તિ ખાદ અ'તમ્દૂહૂર્વમાં જ કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે.

અથવાં આ અવધિજ્ઞાન જીવનપર્ય'ત રહે છે.-જન્માંતરમાં પણ સાથે જાય છે.

આ અવસ્થિત જ્ઞાનને અપ્રતિપાતી એટલે 'કાયમ **રહે**નાર'' પણ કહ્યું છે.

(१) અનવસ્થિત :- પાણીમાં ઉછળતા માે જાં ઓની માફક-જે અવધિજ્ઞાન ઘટીને વધી જાય અને વધીને ઘટી જાય, વાર વાર ચાલ્યુ જાય અને વાર વાર ઉત્પન્ન પણ થાય તે અનવસ્થિત અવધિજ્ઞાન.

આ જ્ઞાનને **પ્રતિપાતિ** એટલે કે ''આવીને નાશ પામનારુ''' અથવા અનિયત પણ કહ્યું છે.

આવા છ મુખ્ય લેદ કહ્યાં. બાકી તેના અસંખ્ય લેદ હોવાનું વિધાન છે. જ્ઞાનપ'ચમીના દેવવ'દનમાં અવધિજ્ઞાનના પ્રથમ દુહામાં પણ તે વાત વણી લીધી છે

''અસ'ખ્ય લેદ અવધિતણાં, ષદ્દ તેહમાં સામાન્ય"

🔲 शेषाणाम्-अर्थात् सूत्र: २२मां કહેલા છે सिंहने वर्ळीने-

ચારગતિમાં દેવ અને નારકને ભવ પત્થય છે. તે સિવાયના છે અર્થાત્ માનવ અને તિર્થ ચને ક્ષયોપશમ જન્ય અવધિજ્ઞાનના આ છ વિકલ્પા કહ્યા.

- □ તીર્થ કર પરમાતમાને તેા જન્મથીજ ત્રણે જ્ઞાન હાય તે અવસ્થિત કે અપ્રતિપાતિ લેદવાળું ગણાય છે. તેમજ કાઈ અન્ય મનુષ્યને કદાચ જન્મથી અવધિજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય તેવું અને છે તા પણ તે લવપ્રત્યય ન ગણતાં ક્ષયાપશમ જન્ય જ ગણવું કેમકે તથાવિધ પરિણામ કે ગુણના અલાવે તે જ્ઞાન કાયમ રહેતું નથી.
- □ અવધિજ્ઞાનનું દ્રવ્ય–ક્ષેત્ર-કાળ અને ભાવ એ ચાર ભેદે સ્વરૂપ :-
- (૧) દ્રવ્ય થકી-જઘન્યથી અનંતા રૂપી દ્રવ્ય જાણે-દેખે અને ઉત્કૃષ્ટથી સવ'રૂપી દ્રવ્ય જાણે–દેખે.
- (ર) ક્ષેત્ર થકી-જઘન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ જાણે-દેખે. ઉત્કૃષ્ટ પણે અલાકને વિશે લાક જેટલાં અસંખ્યાતા ખંડવા જાણે-દેખે.
- (3) કાળ થકી-જધન્યથી આવલિકાના અસંખ્યાતમાં ભાગ જાણે-દેખે અને ઉત્કૃષ્ટ પણે અસંખ્યાતી ઉત્સપ્પિંણી-અવસપ્પિંણી લગે અતીત અનાગત કાળ જાણે દેખે.
- (૪) ભાવથકી જઘન્યથી અનંતા ભાવ દેખે–જાણે. ઉત્કૃષ્ટ પણે પણ અનંતા ભાવ જાણે–દેખે. પણ સર્વ પર્યાયાના અનેતમાં ભાગ માત્રને જાણે દેખે.

# 🛘 તિય°ચનાે અવધિજ્ઞાનનાે વિષય–

દ્રવ્યથી—ઉત્કૃષ્ટ તૈજસ વગ<sup>°</sup>ણાનાં દ્રવ્યા એવશી—

ક્ષેત્રથી— ,, અસંખ્ય દ્વિપ સમુદ્રો

કાળથી— ,, પલ્યાેપમના અસ પ્યમા લાગ

ભાવથી— ,. મનુષ્યવત્

45

[8] સ**'**દલ'

卐

#### આગમ સ'દલ<sup>°</sup>

(१) से किं तं खओवसिमअं? खाओवसिमअं दुण्हं, तं जह। मणु-साण य पंचिंदियतिरिक्ख जोणियाण य ।

को हेऊ खाओवसिमयं ? खाओवसिमयं तयावरणिज्जाणं कम्माणं उदि-ण्णाणं खएणं, अणुदिप्णाणं उवसमेणं ओहिणाणं समुप्पज्जइ- न हिसूत्र-८ दोएहं खओवसिमए पण्णते तं जहा मणुस्साणं चेव पंचिदिय तिरिक्ख जोणियाणं चेव — स्थानांग स्था. २ ७, १ सूत्र, ७१/१५ छव्विहे ओहिनाणे पण्णत्ते — स्था. स्था. ६/सू. ५२६ ९देशे। ३

गुणपिडवन्तस्स अणगारस्स ओहिनाणं समुप्पञ्जई, तं समासओ छिन्वहं पण्णत्तं तं जहा आणुगामियं? अणाणुगामियं २ वृहमाणयं ३ हीयमाणयं ४ पिडवाइयं ५ अप्पिडवाइयं ६ — नःहिसूत्र : ६ अन्य अध्य सःहर्भः

- (૧) કર્મ ચ વહેલા ગાથા ૮ પૂર્વા ધ
- (ર) વિશેષાવશ્યક ગાથા ૭૦૧–૭૧૦

卐

### [9] પઘ

卐

- (૧) સૂત્ર ર૧-૨૨-૨૩ નું સંયુક્ત પદ્ય એ ભેંદે અવધિજ્ઞાન છે, ભવથી થતું પે'લું કહ્યું બીજું ગુણુ પ્રત્યય પ્રથમ તે નારકી દેવે લહ્યું ક્ષયાપશ્મથી નીપજે તિર્થંચ નરને તે બીજું ષરભેંદ તેના અનુગામી આદિ તે અવધિ ત્રીજ્
- (ર) ગુણાથી પ્રાપ્ત બાકીની બંને ગતિ મહી થતું નિમિત્ત જન્ય તે જ્ઞાન અવધિ છ પ્રકારનું થઇને એક જન્મે જે એક જ ક્ષેત્રમાં રહે અન્ય ક્ષેત્રેય સાથે તે ગણાય એમ ભેદ બે તેજ રીતે વધે કિંવા ઘટતું જાય એમ બે સ્થિર અસ્થિર રૂપેય, કુલ્લે છ ભેદ થાય છે આનુગામિક છે એક, બીજું અનાનુગામિક વધંમાન તહીં ત્રીજું ને ચાયુ હીયમાન છે પાંચમું છે અવસ્થિત, ને છકું અનવસ્થિત અવધિ જ્ઞાનના એમ, છ એ વિકલ્પ નિશ્ચિત

卐

## [10] નિષ્કેષ

卐

આ સૂત્ર મુખ્યત્વે છે વાત **રજૂ** કરે છે. ક્ષયાપશમ નિમિત્ત જ્ઞાન મનુષ્ય તથા તિર્થ ચને થાય છે અને તેના મુખ્ય છ વિકલ્પાે કહ્યા છે. અવધિજ્ઞાન સંબ'ધે સૃત્ર ૨૧-૨૨-૨૩ ત્રણમાં વિવરણ થયું ત્રણેના સ'યુક્ત નિષ્કર્ષ અત્રે ૨જૂ કરેલ છે.

પ્રત્યક્ષ પ્રમાણરૂપ એવું આ જ્ઞાન છે જે દેવ-નારકીને તો ભવ નિમિત્તે પ્રાપ્ત થાય છે. પણ મનુષ્ય અને તિર્થ ચને ક્ષયોપશમ થધી ઉત્પન્ન થાય છે. અલબત્ત હાલ ભરત ક્ષેત્રમાં આ જ્ઞાન થવાનું નથી, છતાં નિષ્કર્ષ રૂપે એક વાત સ્મરણીય છે કે ત્યાં પશ્શિમોની વિશુ હિ અને તપ ધ્યાન આદિને પ્રાધાન્ય આપેલ છે.

જો કાચાત્સગ ધ્યાન તપ વગેરે વિશુદ્ધ પરિણામથી કરવામાં આવે તા આત્મ પ્રત્યક્ષ એવું જ્ઞાન પ્રગડી શકે માટે ક્રિયામાં દ્રવ્ય સાથે ભાવની પણ વિશુદ્ધિ રાખવી. પરિણામામાં વિશેષ શુદ્ધતા લાવવી.

|       | અધ્યાય:૧ સ્ત્ર:૨૪                                     |           |
|-------|-------------------------------------------------------|-----------|
| 55    | [1] સૂત્રહેતુ                                         | 卐         |
|       | આ સૂત્ર મન: પર્યાવ જ્ઞાનના સ્વરૂપ તથા લેકને જણાવે છે. |           |
| 5     | [2] સ્ત્ર:મૂળ                                         | 卐         |
|       | ऋजु विपुलमती अमनःपर्यायः                              |           |
| 卐     | [3] સૂત્ર : પૃથક્                                     | 卐         |
|       | ऋजु विपुल्—मती मनःपर्यायः                             |           |
| 卐     | [4] સૂત્રસાર                                          | 卐         |
|       | મન: પય વજ્ઞાનના ઋજુમતિ અને વિયુલમતિ એમ                | 2         |
| લે દે | છે.                                                   | બ         |
| 55    | [5] શબ્દન્નાન                                         | <b>45</b> |
|       | ऋजुमति—साभान्य ज्ञान-विषयने ते साभान्य ३५ लाही छे.    |           |
|       | विपुलमति-विशेषज्ञान-विषयने विशेष ३५थी लागे छे         |           |
|       | मनःपर्यायः- भनपर्थं व ज्ञान-ते भनना पर्याये। छे.      |           |
|       | * हिंग'अर पर'परामां मनःपर्यायः ने अहले मनःपर्ययः शण्ह | છે.       |
|       | <b>१२</b>                                             |           |

| <b>ર્ધ</b> [6] અનુવૃત્તિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 4                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| આ સૂત્રમાં કાેઈ સૂત્રની અનુવૃત્તિ આવતી નથી.                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                           |
| 뜤 [7] પ્રબાધ ટીકા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 卐                         |
| ં આ સૂત્રમાં મન: પર્યાય જ્ઞાન ના સ્વરૂપને રજૂ કરવા માટે તે<br>એ લેકને રજૂ કરેલ છે. સામાન્યથી મન:પર્યાય જ્ઞાનના ઉલ્લેખ                                                                                                                                                                                                                                  | તાે                       |
| અધ્યાય: ૧ સૂત્ર: ૯માં કર્યો જ છે. અહીં તેની વિશેષ સ્પષ્ટતા                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                           |
| <ul> <li>भन: पर्याय:- એटबे भनना विचारा. अर्थात् परिष्णाम विके</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                               |                           |
| મન:પર્યાય અને મન:પર્યાવ અંને શખ્દા એકાર્યં કર્યે વર્લું છે. મન: પર્યાવ જ્ઞાનથી મનના પર્યાયા—વિચારા જ પ્રત્યક્ષ દેખાય તે થકી વિચારણીય વસ્તુ પ્રત્યક્ષ થશે નહીં. જે વસ્તુ સંખ્ય વિચારણા હોય તે વસ્તુ અનુમાનથી જણાય છે.— — કેમકે મન જયારે વિચારા કરે ત્યારે વિચારણીય વસ્તુ અનુમના વર્ગણાના પુદ્દગલાના જુદાજુદા આકારા ગાઠવાય છે. આ આક એ જ મનના પર્યાયા છે. | છે.<br>'ધિ<br>સાર<br>કારા |
| 🔲 આ જ વાત થાહી <b>શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં</b> રજૂ કરતા ჰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                           |
| રાકાય કે—મનવાળા સંત્રી પ્રાણીએા કાઈ પણ વસ્તુનું ચિંતન મન્<br>કરે છે. ચિંતન સમયે ચિંતનીય વસ્તુના લેઠ પ્રમાણે ચિંતનકાય                                                                                                                                                                                                                                   |                           |
| પ્રવતે લું મન ભિન્ન ભિન્ન આકૃતિઓને ધારણ કરે છે. એ આકૃતિઓ                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                           |
| મનના અથવા મનને વિશે ઉત્પન્ન થયેલા પર્યાય છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | uş                        |
| मन: पर्यायाः मनसि पर्यायाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                           |
| <ul> <li>□ મનના પર્યાયા માટે જ્વાન્તર એવા શબ્દ પણ વપરાય છે. કે</li> <li>જેમ અક્ષર અથવા ચિત્રોની અમુક પ્રકારે આકૃતિ બને છે તેમ અમનઃપર્યાય મુજબ મનના આકારા રૂપાન્તર પામે છે. આ રૂપાન્ત આકૃતિ પરથી અમુક જીવ શું વિચારે છે તે કહી શકાય છે.</li> <li>□ મનના પર્યાયની પ્રક્રિયા.</li> </ul>                                                                  | ાહી'<br>રીત               |
| 🗌 જગતનાં પ'ચિન્દ્રિ જીવાે એ પ્રકારે છે. (૧) મનવાળા (                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | (૨)                       |
| મન વગરના અર્થાત્ સ'ગ્રી અને અસ'ગ્રી.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                           |
| તેમાં મનવાળા પ્રાણીઓને જન્મ પૂર્વે જ મનઃ પર્ચાપ્તિ હ<br>વાની શરૂ થઇ જાય છે. પછી જીવ તેના અને કાયયાગના અળથી ર                                                                                                                                                                                                                                           |                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                           |

વર્ગ હ્યાના પુદ્દગલાને આઠર્ષ છે. તે આઠર્ષ લા પુદ્દગલાને વિચારી શઠાય તેવા મનપણે પરિહ્યુમાવે છે. પરિહ્યામાવીને તેનું મન બનાવે છે અને તે મનથી વિચાર કરે છે.

વિચાર્યાબાદ તુર'ત તે મનના પુદ્દગલાને છાડી દે છે. આ રીતે મનાવર્ગાણાના પુદ્દગલાનું ગ્રહણ-પરિણમન-અવલ'બન-અને વિસર્જન ચાર ક્રિયા થાય છે, તે ક્રિયા સમયે જેવા વિચાર હાય તેવી આકૃતિ તે પુદ્દગલાની ગાઠવાય છે. જેને મનના પર્યાય ઠહે છે.

🔲 મન: પર્યાયજ્ઞાનનું નિમિત્ત :-આખી પ્રક્રિયા જાણવાથી કદાચ એમ થાય કે મનઃ પર્યાય જ્ઞાનમાં નિમિત્તભૂત મન હશે.-પણ તેમ નથી.

મનના પર્યાય મન વહે પરિષ્ણુમે છે તે વાત સત્ય છે. પરંતુ મન:પર્યાય જ્ઞાન થવામાં એટલે ઉત્પત્તિમાં કારણ ભૂત મન નથી તે જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ તો આત્માની શુદ્ધિથી જ થાય છે. આ જ્ઞાન સ્વ—પર ખંનેના મનના પર્યાયો જાણવામાં મદદગાર છે. પણ તે આત્મ પ્રત્યક્ષ છે. ઈન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ નથી. માટે મન એ મન:પર્યાય જ્ઞાનની ઉત્પત્તિનું કારણ નથી. મન:પર્યાય જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયોપશમથી આ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે.

 □ મનः પર્યાય ज्ञानः - मनना पर्यायोने साक्षात् काख्वावालु ज्ञान ते मनः पर्याय ज्ञान.

□ જે જ્ઞાન વડે મનુષ્ય લાેકવર્તા મન:પર્યાપ્તિ વાળા પ'ચેન્દ્રિય પ્રાણીઓના મનના પર્યાયા જણાય છે. તે જ્ઞાન મન: પર્યાય જ્ઞાન.

🔲 બીજાના મનાગત વિચારાને પ્રત્યક્ષ જાણે તે મન: પર્યાય જ્ઞાન.

🗆 મનઃ પર્યાય જ્ઞાની મનના પર્યાચાને કઈ રીતે જાણે ?

જેમ કાેઇ કુશળ માણસ કાેઇના ચહેરા અથવા હાવભાવ જાેઇને તેના ઉપરથીએ વ્યક્તિના મનાેગત ભાવા અને સામર્થ્યનું જ્ઞાન અનુમાનથી નક્કી કરી લે છે.

હાશીયાર વૈદ્ય માનવીની મુખાકૃતિ વગેરે પ્રત્યક્ષ જોઈને શરીરમાં રહેલા રાગને અનુમાન વડે જાણી લે છે—તે રીતે—

મન: પર્યવ જ્ઞાની મહાત્મા પાતાના જ્ઞાન વડે મનના પર્યાયા કે વિચારાને પ્રત્યક્ષ જુએ છે. તે મનાવર્ગ હાના પુદ્રગલાના જુદા જુદા આકારા પરથી અનુમાન કરી લે છે કેઆ અમુક વસ્તુના વિચાર કરે છે. તે ચિંતવનાર કઈ વસ્તુ ચિંતવે છે તે જાણી શકાતું નથી પણ ચિંતન સમયે અવશ્ય રચાતી આકૃતિ પરથી ચિંતિત વસ્તુનું અનુમાન તે જ્ઞાની કરી લે છે. જેમ કે તે ઘડા વિશે વિચારતા હાય તા તેના મનાવર્ગણાના પુદ્દગલા જે આકૃતિ ધારણ કરશે તે પરથી જ્ઞાની મહાતમા અનુમાન કરી લેશે કે આ માણસ ઘડાના વિચાર કરે છે.

- □ મનઃપર્યાય જ્ઞાનના એ ભેદઃ—મનઃ પર્યાય જ્ઞાનના ક્ષચાે-પશમની વિચિત્રતાને આશ્રીને એ ભેદ કહ્યા છે.
- (૧) ऋजुमित मनःपर्यायज्ञान :- विषयने के सामान्य३५े काणे છે ते ऋजुभती मनःपर्याय ज्ञान ४ छे छे. तेनी २५०८ता वैविध्यता विपुक्षमित मनःपर्याय ज्ञाननी अपेक्षाओ अल्प छे.
- જે મતિ સામાન્યને ગ્રહણ કરે છે તે ઋજુમતિ કહેવાય છે તેમ કહ્યું અહીં સામાન્યના અર્થ એક અથવા એક રૂપે એમ સમજવા.

જેમ કે ઘડા વિષે કાેઈ ચિંતવન કરતાે હાેય તાે તેના મનનાં પર્યાયા જાણીને ઋજુમતિ મન:પર્યવજ્ઞાની ''આ ઘડા વિશે વિચારે છે'' એટલું કહી શકશે–તેથી વિશેષ કંઇ જાણી શકશે નહીં.

# [नेांध :-ऋलुमित सामान्यभाडी छे पण तेने दर्शन न ४ हेवाय.]

- (२) વિપુલમતિ મન: પર્યાય જ્ઞાન: વિષયને જે વિશેષ-રૂપથી જાણે તે વિપુલમતિ મન: પર્યાય જ્ઞાન જાણવું. ઋજુમતિ કરતાં આ જ્ઞાનના વ્યાપ-સ્પષ્ટતા વધારે છે.
- જે મતિ વિશેષને ચહણ કરે છે તેને વિપુલમતિ કહેવાય છે તેમ: કહ્યું. અહીં વિપુલમતિના અર્થ એક કરતાં વધારે અથવા વિપુલરૂપે વિષયને જાણે છે તેમ સમજવું.

જેમ કે ઘડા વિશે કાઈ ચિંતવન કરતા હાય તા તેના મનના પર્યાયા જાણીને વિપુલમતિ મનઃપર્યાય જ્ઞાની એમ કહી શકશે કે—

"આ ઘડા વિશે વિચારે છે–તે ઘડા લાલ ર'ગના છે–માટા છે"– એ પ્રમાણે ઘડા વિશેન! ભિન્ન ભિન્ન પર્યાયોને પણ જાણી શકશે. [વિશેષ માટે જુએા સત્ર–૨૫]

### 🛘 ૠજુમતિ-વિયુલમતિની ભિન્નતા:-

ઋજુમતિ કરતાં વિપુલમતિ મન:પર્યાય જ્ઞાન વિશુદ્ધતર છે. સૂક્ષ્મતર અને અધિક વિશેષાને સ્કૂટપણે જાણી શકે છે. વળી ઋજુ-મતિ ઉત્પન્ન થયા પછી ચાલ્યુ પણ જાય જ્યારે વિપુલમતિ અપ્રતિ-પાતિ અર્થાત્ નાશ નહીં પામતું કહ્યું છે. તે કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ સુધી અવશ્ય રહે છે.

### 🔲 મન:પર્યાય જ્ઞાનનું ક્ષેત્ર અને સ્વામી :–

મન:પર્યાય જ્ઞાની મહાત્મા જ્ઞાનના બળથી અઢી દ્વિપ અર્થાત્ મનુષ્યલાકમાં રહેલા સ'જ્ઞિ પર્યાપ્ત પ'ચેન્દ્રિય પ્રાણીઓએ વિચારેલી વસ્તુઓને જાણી શકે છે.

આ જ્ઞાનના સ્વામી અથવા ધારક પ્રમાદ રહિત એવા સાધુએ જ હોય છે. અવિરતિ અથવા દેશવિરતિધરને આ જ્ઞાન કદાપી થતું નથી. સર્વવરિતિ ધરને પણ મનઃ પર્યાય જ્ઞાનાવરણીય કમેના ક્ષયો-પશમ થતા આ જ્ઞાન પ્રગટે છે.

તીર્થ કર પરમાત્માને આ જ્ઞાન દીક્ષા ચહેલુ કરે તે સમયથી જ ઉત્પત્ન થઈ જાય છે.

દેવા-નારકા-તિર્ય ચા કે ગૃહસ્થાને આ જ્ઞાન કદાપિ થતું નથી. વિશિષ્ટતમ શુદ્ધ પરિણામાથી કદાચ ઘેર બેઠા કેવળજ્ઞાન થયું હાય તેવા દેષ્ટાન્ત છે. પણ ગૃહસ્થને દીક્ષા લીધા સિવાય મન:પર્યાય જ્ઞાન કદી થતું જ નથી.

- 🔲 મન:પર્યાયજ્ઞાન દ્રવ્ય ક્ષેત્ર-કાળ અને ભાવથી-શ્રી नन्दिसूत्र
- (૧) દ્રવ્યથી-ઋજીમતિ અનંત પ્રદેશિક અનંત સ્કંધાને વિશેષ તથા સામાન્યરૂપે જાણે છે. જુએ છે.

વિપુલમતિ તે જ સ્કૃન્ધાને અધિકતર-વિપુલતર-વિશુદ્ધ અને નિર્મળ રૂપે જાણે છે.

(२) ક્ષેત્રથી: -ઋજુમતિ જઘન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ માત્ર ક્ષેત્રને તથા ઉત્કૃષ્ટથી નીચે રત્નપ્રભાના ક્ષુલ્લક પ્રતર સુધી ઉપર જ્યાતિષીના ઉપરના તળ સુધી–તીર્જુ અઢીદ્રિપમાં સંગ્ની પ'ચેન્દ્રિય પર્યાપ્તના મનાગત ભાવ જાણે–દેખે.

વિયુલમતિ તે જ ક્ષેત્રને અઢી અંગુલ વધારે જુએ–જાણે. તેમજ વિશુદ્ધતર–વિયુલતર–નિર્મળતર–તિમિરરહિત જાણે અને જુએ.

(3) **કાળથી :-**ઋજીમતિ જઘન્યથી પલ્યાેપમના અસંખ્યાતમા ભાગ અને ઉત્કૃષ્ટથી પણ પલ્યાેપમના અસંખ્યાતમા ભાગ-અતીત અનાગત કાળ જાણે અને જુએ.

વિપુલમૃતિ એટલા જ કાળને અધિકતર-વિપુલતર-વિશુદ્ધતર અને નિર્મળ જાણે અને જુએ.

(૪) ભાવથી-ઋજુમતિ અનંતા ભાવ જાણે-દેખે-સવ ભાવના અનંતમાં ભાગ જાણે-દેખે.

વિપુલમતિ તે જ ભાવ અધિકતર વિશુદ્ધ અને નિર્મલ જાણે તથા જુએ.

[ નાંધ: - શ્રી ન'દિસ્ત્ર સ્ત્ર રહ-૨૮-૨૯માં મન:પર્યાયનું સુંદર વર્ણન છે.]

卐

# [8] સ'દંભ'

45

#### આગમ સંદલ<sup>°</sup>

(१) मणपञ्जवणाणे, दुविहे पण्णते, तं जहा उज्जुमति चेत्र विउल-मति चेत्र स्थानांशसूत्र स्थान-२ **ઉદેશा १** सूत्र ७९/१६

(२) तं च दुविहं उपज्ञइ, तं जहा उज्जुमई य विउरुमई य ন'દिસূત્ર સূત્ર : ৭८

### અન્ય ગ્રંચ સંદર્ભ

(૧) કમ' અ' થ પહેલા ગાથા ૮ ઉત્તરાધ

卐

### [9] પદ્ય

4

આ ખ'ને પદ્યો-સૂત્ર ૨૪ અને ૨૫ના સ'યુક્ત પદ્યો છે.

- (૧) ઋજુમતિને વિપુલમતિ મન: પર્યંવ છે દિધા વિપુલમતિમાં શુદ્ધિ વધતી જાય નહીં પાછ કદા શુદ્ધિ એાછી ઋજુમતિમાં આવી ચાલ્યું જાય એ એમ બે વિશેષ ભેદ છે જ્ઞાન ચાથું જાણીએ.
- (ર) ઋજુ વિપુલ બે ભેદ, મન: પર્યાય જ્ઞાનના વિશેષ સ્થિતિ શુદ્ધિમાં વિપુલ માેખરે રહે.

4

[10] નિષ્કપ

卐

આ નિષ્કર્ષ સૂત્ર ૨૪: ૨૫ના સંયુક્ત છે. આ સૂત્ર ઋજુમતિ અને વિપુલમતિ એવા બે લેંદના આધારે મન: પર્યાય જ્ઞાનનું સ્વરૂપ રજૂ કરે છે.

નિષ્કર્ષ લાયક સુંદર તત્વ તો એક ચારિત્ર જ છે તેવું લાગે છે.

જેના પછી નિર્જા કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થવાની છે તેવા વિપુલ મતિ કે તે સિવાયના ઋજુમતિ મન: પર્યં વ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિની ઇચ્છા હોય તો સર્વ વિરતિ ચારિત્ર લેવું જ પડશે.

હાલ મન: પર્યાય જ્ઞાન ભરતક્ષેત્રમાં થતું નથી પણ આ જ્ઞાન પ્રાપ્તિ માટે જે વિશુદ્ધ ભાવાની આવશ્યક્તા છે, તેવા ભાવા સહિ-તના ચારિત્ર માટે પણ આજનું ચારિત્ર પાયારૂપ બનશે. માટે ચારિ-ત્રને શ્રેષ્ઠ સાધન માની તેના સ્વીકાર કે આદર માટે જ પ્રયત્ન કરવો.

#### 

# અધ્યાય : ૧ સૂત્ર : ૨૫

卐

[1] સ્ત્રહેતુ

5

આ સૂત્ર ઋજુમતિ અને વિપુલમતિ મન : પર્યાય જ્ઞાનમાં રહેલા તફાવતને રજૂ કરે છે.

卐

[2] સૂત્ર:મૂળ

卐

विशुद्धयप्रतिपाताम्यां तद्विशेषः

卐

[3] સૂત્ર:પૃથફ

卐

विशुद्धि अप्रतिपाताम्यां तद् विशेषः

卐

[4] સ્ત્રસાર

卐

વિશુદ્ધિ અને અપ્રતિપાત (કાયમ ટકલુ' તે) [એ બે લેદ વહે-ઋજુમતિ અને વિપુલમતિ] તે બ'નેમાં તફાવત છે.

卐

[5] શબ્દજ્ઞાન

5

(१) विशुद्धि - विशेष प्रभरे शुद्धि

(२) अप्रतिपात- युन: पतनने। अलाव-अविनाशी

- (3) तद्- ते [ऋगुभति-विधुसभित]
- (४) विशेष : विशेषता-तश्चवत अथवा लेह.

卐

## [6] અનુવૃત્તિ

卐

ऋजु विपुलमित मन : पर्याय सूत्रनी અનુવृत्ति आ सूत्रमां आवे छे.

卐

## [7] પ્રબાધટીકા

45

સ્ત્ર: ૨૪માં સામાન્યથી ઋજુમતિ અને વિપુલમતિના લેદ પ્રગટ કર્યો છે છતાં સ્ત્રકાર ભગવંતે તેના માટે અલગ સૂત્રની રચના કરી હોવાથી અત્રે ફરીથી તે તફાવતની નેાંધ કરેલ છે.

વિશુ હિકૃત અને અપ્રતિપાતકૃત એમ બે રીતે તે ખંને જ્ઞાનમાં તફાવત છે.

(૧) વિશુ હિકૃત: - ઋજુમતિ મન:પર્યાય જ્ઞાન કરતાં વિપુલ મતિ મન:પર્યાય જ્ઞાન ઘણું જ વધારે શુદ્ધ હોય છે.

જેમકે-પૂર્વ જણાવ્યા મુજબ કાેઇ વ્યક્તિ ઘડા વિશે તિચારણા કરે છે. ત્યારે ઋજુમતિ મન: પર્યાય જ્ઞાની તેના મનાેવર્ગણાના પુદ્દ-ગલાે પરથી એટલું જ જાણશે કે એ વ્યક્તિ એ ઘડા વિશે વિચાર્યું.

જ્યારે વિપુલમતિ મન: પર્યાય જ્ઞાની તે મનાવર્ગણાના પુદ્દગલાે પરથી એટલું વિશેષ નક્કી કરી શકશે કે–એ વ્યક્તિએ અમુક રંગના અમુક આકાર, અમુક સ્થળે રહેલા માટીના ઘડા વિશે વિચાર કર્યો છે.

આ રીતે ઋજુમતિ કરતાં વિશેષ પર્ચાયાને વિપુલમતિ જુએ છે. જાણું છે. વિશેષ શુદ્ધતા પૂર્વક જુએ છે–જાણું છે વળી ઋજુમતિએ સામાન્ય ગ્રાહી છે જ્યારે વિપુલમતિ વિવિધ લેદને જાણુતું એવું વિશેષ ગ્રાહી જ્ઞાન છે.

[આ ઉપરાંત દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવથી ૠજુમતિ કરતા વિપુલમતિની વિશેષતા કઈ રીતે અને કેટલી છે તે સૂત્ર : ર૪ ની પ્રબાધટીકામાં જણાવેલ છે.]

(२) અમિતિયાત કૃત: – ઋજુ મતિ મનઃપર્યાય જ્ઞાન વાર વાર ચાલ્યુ પણ જાય છે. પરંતુ વિપુલમતિ મનઃ પર્યાય જ્ઞાન તા જતું જ નથી [અર્થાત્ કેવળજ્ઞાન થાય ત્યાં સુધી ટકી રહે છે.]

#### [8] સ દબ 卐 卐 આગમ સંદલે (१) उज्जुमईण अणंते अण'तपएसिए ख'धे जाणइ पासइ ते विउलमई, अब्भहियतराए विउलतराए विसुद्धतराए, वितिमिरतराए जाणइ ન'દિ સત્ર– ૧૮ प!सइ. 卐 [9] પદ્ય 卐 (૧) સ્ત્ર: ૨૪માં આ પઘ સાથે અપાયું છે. (૨) સૂત્ર: ૨૪ માં આ પદ્ય સાથે અપાર્યું છે. [10] નિષ્કેષ<sup>°</sup> 卐 卐 -સૂત્ર: ૨૪ માં ૨૪ અને ૨૫ માં સૂત્રનાે નિષ્કર્ષ સંયુક્ત આપ્યાે છે. અધ્યાય–૧ : સૂત્ર : ૨૬ [1] સત્ર હેત 45 卐 અવધિજ્ઞાન અને મન: પર્યંવ જ્ઞાનમાં જુદા જુદા કારણાથી તફાવત પહે છે. તફાવતને આ સૂત્ર થકી રજૂ કરવામાં આવેલ છે. 卐 [2] સત્ર: મળ 卐 विशुद्धि-क्षेत्र-स्वामि-विषयेभ्यो ऽत्रधिमनःपर्यायये।: \* 5 [3] સુત્ર : પથક 卐 विशुद्धि-क्षेत्र-स्वामि-विषयेभ्य: अवधि-मन:पर्याययो: 卐 4િ] સત્રસાર 卐 વિશુદ્ધિ, ક્ષેત્ર, સ્વામિ (કાેને ઉપજે તે) અને વિષય (તે ગ્રાન વાળા શું જાણે તે) એ ચાર [મુખ્ય બાળતાથી] અવધિ અને મન: પર્યોયનો [તફાવત જાણુંવા.] 卐 [5] શખ્દ જ્ઞાન 卐 विश्वद्धि: - विशेष प्रकारे शद्धि. ક્ષેત્ર :- ક્ષેત્ર-લાેકમાં કેટલા હિસ્સાને સ્પર્શ છે તે. \* हिंग अर अम्नायमां पर्याययोः ने अहले पर्यययोः छे.

स्वामि:- भासिक, आ ज्ञानने। धारक के। खु?

विषय: - आ ज्ञान हेटलुं लांचे छे ?

अवधि:- अवधिज्ञान.

मनःपर्याय :- भनः पर्यायज्ञान.

卐

[6] અનુવૃત્તિ

5

विशुध्ध्य प्रतिपाताभ्यां तद्विशेषः थी विशेषः

卐

[7] પ્રબાેધટીકા

卐

અવધિ અને મન: પર્યાય એ ખંને પારમાર્થિક વિકલ [અપૂર્ણ] પ્રત્યક્ષરૂપે સમાન છે. છતાં તે ખંનેમાં કેટલાંક તફાવતા છે તે દર્શાવવા સૂત્રકાર મહર્ષિએ આ સૂત્રની રચના કરેલી છે.

- (૧) **વિશુદ્ધિ :** નિર્મળતા–જેના ક્રારા અધિકતર પર્યાયાનું પરિજ્ઞાન થઇ શકે–તેવી નિ**મલતાને વિશુદ્ધિ કહે છે.**
- □ વિશેષ પર્યાયના જ્ઞાનને કારણે અવધિ જ્ઞાનથી મન: પર્યાય જ્ઞાન. ઘણું શુદ્ધ અને સ્પષ્ટ હોય છે.

જેટલા રૂપી દ્રવ્યોને અવધિજ્ઞાની જાણે છે, મનાગત તે દ્રવ્યોને મન : પર્યાય જ્ઞાની ઘણાંજ સ્પષ્ટ જાણે છે.

જેટલા પરિમાણાને –રૂપ, રસ, ગ'ધ, સ્પર્શ, શખ્દને જણાવતા એવા રૂપી દ્રવ્યાને અવધિજ્ઞાની જાણે છે. તે અવધિજ્ઞાન વહે ઉપલખ્ધ રૂપી દ્રવ્યા મન:પર્યાયજ્ઞાનીના વિષયમાં જેટલા આવે છે તેને આ મનઃપર્યાયજ્ઞાની ઘણાં પર્યાયાથી અર્થાત્ વિશુદ્ધતર પણે જાણે છે.

(૨) ક્ષેત્ર :-ક્ષેત્ર એટલે શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં તેને આકાશ કહે છે—દેશ્યમાન અદેશ્યમાન રૂપી-અરૂપી દ્રવ્યના આધાર તે ક્ષેત્ર.

જેટલા સ્થાનમાં સ્થિત ભાવાને જાણે છે તેને ક્ષેત્ર કહે છે.

અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં ઉત્પન્ન થઈને સર્વ લાેક સુધી અવધિજ્ઞાન હાેય છે. મન:પર્યાય જ્ઞાન તાે માનુષઢેત્રમાં જ હાેય છે, બીજા ઢેત્રમાં હાેતું નથી.

અંગુલના અસંખ્યેય ભાગ કરા તેમાંના એક ભાગ થાય એટલાજ ક્ષેત્રમાં માત્ર જેટલા રૂપી દ્રવ્યા જઘન્યથી રહ્યા હાય તે સર્વદ્રવ્યાને જુએ અને શુભ અધ્યવસાયના ખળે વધતા જતા જ્ઞાનથી વધુને વધુ રૂપી દ્રવ્યાને બાણતા તે સવ'લાકમાં રહેલા રૂપી દ્રવ્યાને જુએ છે.

જયારે મન: પર્યાય જ્ઞાનનું ક્ષેત્ર આટલું માટું નથી. તે માત્ર અઢી-દિપના તથા બે સમુદ્રના સંત્રી પંચેન્દ્રિય પ્રાણીના મનાગત ભાવાને જ જાણે છે. શકેરા પ્રભાદી અન્ય કાઇપણ ક્ષેત્ર કે ઉદ્વ લાકને જાણતા નથી.

[નાંધ–લાેકપ્રકાશ ગાથા ૯૨૮–૯૨૯ મુજબ–મનઃ પર્યવજ્ઞાની

સંગ્રી પ'ચેન્દ્રિય મતુષ્ય-દેવ કે તિયું ચના મનના પર્યાયાને ઉપર ૯૦૦ યાજન સુધી અને નીચે ૧૦૦૦ યાજન સુધી જાણી શકે છે]

(3) સ્વામી: — માલિક –જે જે જવાને આ જ્ઞાન હાય છે તેને વિવક્ષિત જ્ઞાનના સ્વામી સમજવા–૦ જ્ઞાનના ઉત્પાદયિતા તે સ્વામી અવધિજ્ઞાન સાંચતા સાંચત [સાંચતને અને અસાંચતને હાય છે તેમજ સવ'ગતિમાં પણ હાય છે. અર્થાત્ આ જ્ઞાન દેવ—નારક—તિય'ચ— મનુષ્ય બધાંને થઈ શકે છે અને તે વિરતિવ'ત સાધુ કે અવિરતિ જવાને પણ હાય છે.

જયારે મન :પર્યાય જ્ઞાન મનુષ્યને જ થાય છે અને તે પણ સ'ય-તને અર્થાત્ અપ્રમત્ સર્વ વિરતિ ઘર સાધુ મહાત્માઓનેજ.

અહીં મનુષ્ય ગ્રહે થતા દેવ—નારક અને તિર્થં ચને ન જ થાય તેમ સમજવું. અને સંયતનું ગ્રહે છું કરવાથી મિશ્યાદેષ્ટિ અવિરતિ— દેશવિરતિ—પ્રમત્ત આદિ સર્વંના નિષેધ થઈ જાય છે. સાતમા ગુણુઠાણે રહેલા—અપ્રમત્ત સાધુઓને જ ઉત્પન્ન થાય છે અને છઠ્ઠાથી ખારમા ગુણુઠાણા સુધી આ જ્ઞાન રહે છે. [પછી તેરમે ગુણુઠાણે કેવળજ્ઞાન થતા નિવૃત્ત થાય છે]

- (૪) વિષય :-જ્ઞેય-□ જ્ઞાન કારા જે પદાર્થ જણાય તેને જ્ઞેય કહે છે જ્ઞેય એટલે વિષય-
  - 🔲 વિષય એટલે જ્ઞાનગમ્ય પદાર્થ.

અવધિ જ્ઞાનના વિષય અર્થાત્ જ્ઞાનગમ્ય પદાર્થ સર્વ રૂપી દ્રવ્યાે છે—સર્વ પર્યાયા નથી. જ્યારે મન:પર્યાય જ્ઞાનના વિષય તેના અન તમે ભાગે હાય છે જો કે અવધિની અપેક્ષાએ મન:પર્યાય જ્ઞાનના વિષય અતિશય સ્ક્રમ છે.

જે રૂપી દ્રવ્યાને અવધિજ્ઞાની જાણે છે તેની વ્યાખ્યા કરતા શ્રી સિહસેનીય ટીકામાં જણાવે છે કે–ઉત્પાદ–વ્યય આદિ જેમાં છે તે સર્વ પર્યાયોને સંપુર્ણ પર્યાય ગણ્યા છે. સર્વ પર્યાય અને અસર્વ-પર્યાયા માંહેના સર્વ પર્યાયોને અત્રે ગણેલ નથી.

ઉપરાક્ત સંપુર્ણ પર્યાયાના જ સવે દ્રવ્યાને અવધિજ્ઞાની જાણે પણ તેના સર્વ પર્યાયાને જાણતા નથી એક એક પરમાણુના કદાચ અસંખ્યાતા પર્યાય જાણે, કદાચ સંખ્યાતા પર્યાય જાણે, જઘન્યથી રૂપ-રસ-ગંધ-સ્પર્શને જાણે પણ સર્વપર્યાયોને તા ન જ જાણે [સર્વ પર્યાયને જાણુનાર કેવળી જ હોય] અર્થાત્ અવધિજ્ઞાનીના વિષય અસર્વ પર્યાય કહ્યો.

જ્યારે મનઃપર્ચાય જ્ઞાનના વિષય તા તેના અન તમા ભાગ છે [જુએ। સૂત્ર ૧–૨૯] અર્થાત્ માત્ર મનાદ્રવ્ય છે.

આ રીતે વિષયની વિશાળતામાં अवधिज्ञान વધે છે જયારે જાણુવાની તીવ્રતા અને સૂક્ષ્મ ગ્રાન શક્તિમાં મન : પર્યાય ગ્રાન વધે છે.

□પસ:-મનના પર્યાયાે પણ અવધિજ્ઞાનના વિષય છે તાે તેનાથી મનના વિચારા જાણી શકાય ?

□ જાણી શકાય. વિશુદ્ધ અવધિજ્ઞાન વહે મનના વિચારા જણાય છે. જેમકે અનુત્તર દેવા કાઇ પ્રશ્ન કરે ત્યારે ભગવંતે આપેલા ઉત્તર તા દ્રવ્ય મનથી જ હાય છે. છતાં આ દ્રવ્ય મનથી આપેલા ઉત્તર અવધિજ્ઞાની એવા અનુત્તર વાસી દેવા જાણી શકે છે.

પુન <sup>પ્ર</sup>'શ્ન :– અવધિ અને મનઃપર્યાયમાં તો પછી વિશુદ્ધિની દુષ્ટિએ કરો ભેદ છે?

--- મન:પર્યાય જ્ઞાની જેટલી સૂક્ષ્મતાથી મનના પર્યાયાને જાણી શકે છે તેટલી સૂક્ષ્મતાથી વિશુદ્ધ અવધિજ્ઞાની જાણી શકતા નથી.

વિશુદ્ધિના આધાર વિષયની ન્યૂનાધિકતા ઉપર નથી પણ વિષયમાં રહેલી ન્યૂનાધિક સૂક્ષ્મતાઓને જાણવા ઉપર છે.

જેમ ડાૅક્ટરામાં જનરલ સર્જન અધા એાપરેશન કરે પણ આંખના કૈ નાક-કાનના સ્પેશીયાલિસ્ટ માત્ર પાતાના તજજ્ઞ વિષયના જ એાપ- રેશન હાથમાં લે, ત્યારે વિષયના વ્યાપ જનરલ સર્જનના વધુ કહેવાય પણ સૂક્ષ્મતા કે તજજ્ઞતા તા સ્પેશીયાલિસ્ટની જ વિશેષ ગણાય. તેમ અવધિ કરતા મન:પર્યાય જ્ઞાન વિશહિ છે.

卐

[8] સ દર્ભ

5

### આગમ સ'દલ<sup>°</sup>

-૦- શ્રી ન દીસ્ત્રમાં મન:પર્યવ જ્ઞાનના અધિકારમાં દ્રવ્યાદિ ચાર ભેદે આ વિષય ચચેલ છે પણ સ્પષ્ટ સ દર્ભ નથી.

#### તત્ત્વાર્થ સંદભ

- (૧) અવધિના વિષય-અધ્યાય-૧ સૂત્ર: ૨૮
- (२) मनः पर्य वज्ञानने। विषय अध्याय-१ सूत्र: २६
- (૩) સર્વ દ્રવ્ય પર્યાય સંખ'ધે અધ્યાય–૧ સૂત્ર : ૩૦

卐

### [9] પદ્ય

5

- (૧) વિશેષતા છે ચાર ચાથા અને ત્રીજા જ્ઞાનમાં શુદ્ધિ વિશેષે જ્ઞાન ચાથે અલ્પશુદ્ધિ અવધિમાં ક્ષેત્ર નાનાથી લઈને જાણે પુરા લાેકને જ્ઞાન ત્રીજું ચાથું અહીદ્ધિપવર્તા ચિત્તને અવધિ પામે જીવ ચારે ગતિના શુભ ભાવથી જ્ઞાન ચાથું મુનિ પામે બીજા અધિકારી નથી કેટલાંક પર્યાય સાથે સવ'રૂપી દ્રવ્યને જાણે અવધિ મન:પર્યય ભાગ તદ્દનન્તા શ્રહે
- (૨) મનથી ચિંતવેલ સૌ જાણે વિચાર આકૃતિ મનઃપર્યાય તે જ્ઞાન થાય અવધિના પછી તે રીતે ક્ષેત્ર ને સ્વામી વિષયોના વડેયતે મનઃપર્યાયને એમ અવધિજ્ઞાન ભેંદ છે.

卐

# [10] નિષ્કર્ષ

卐"

આ સૂત્રમાં નિષ્કર્ષ રૂપે સૂત્ર ર૪ના જેવા જ નિષ્કર્ષ તારવી શકાય. જે વિશેષ વિશુદ્ધિ અને અપ્રતિપાત જ્ઞાનની અપેક્ષા હાેય તાે માનવ ભવ માટે પ્રયાસ કરવાે. સ્વાભાવિક પાતળા કષાય અને સરળ જીવન થકી પુનઃ પુનઃ માનવ ભવની પ્રાપ્તિ કરી. સંયમ ગ્રહણ કરી વિશેષ વિશેષ અપ્રમત્ત ભાવામાં રહીએ તા જ આવા મન:પર્યવ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ શકે કે જે કેવળજ્ઞાન અપાવનારું અને—

અહીં ચાર જ્ઞાન સંબ'ધિ સ્વરૂપ પ્રગટ કર્યું'. હવે પાંચમાં કેવળજ્ઞાન માટે શ્રી ભાષ્યકાર મહિષે અહીં' કેવળ સૂચના આપે છે.

हैवणज्ञान माटे अध्याय दशमां सूत्र पर्छेक्षं मुहेक्ष छे मोहक्षयात् ज्ञान दर्शनावरणन्तरायक्षयाच्च केवलम् सूत्र द्वारा हैवणज्ञाननुं स्वरूप रुक् हरेक्ष छे.

વળી કેવળજ્ઞાનના કાેઈ ભેંદ છે નહીં એટલે તેના ભેંદા રજ્ કરતું સૂત્ર બનાવેલ છે નહીં—અહીં કેવળજ્ઞાનની કાેઇ વાત ન કરતા માેક્ષતત્વના પ્રકરણમાં તે સૂત્ર મુક્યું.

0-0-0-0-0-0

અધ્યાય : ૧ – સૂત્ર : ૨૭

[1] સૂત્રહેતુ

ચ્યા સૂત્ર મતિજ્ઞાન–શ્રુતજ્ઞાનની વિષય જાણવાની મર્યાદા રજૂ કરે છે.

ार्डि [2] સૂત્ર : મૂળ

मिति श्रुतयोनिबंध: सर्व द्रव्यष्वसर्वपर्यायेषु

[3] सूत्र : पृथक्ष मति-श्रुतयो -्रीनेबन्धः सर्व द्रव्येषु अ-सर्व पर्यायेष

मात−श्रुतया −ुानबन्धः सब द्रव्यषु अ–सब पर्यायषु - **५** - [4] सूत्रसार

મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાનના વિષય–વ્યાપાર સવ' દ્રવ્યામાં અને [બ્રહ્મર્વ અર્થાત્ ] કેટલાંક પર્યાયામાં છે.

्रि**म** मति–મતિજ્ઞાન [ने।]

श्रुत- श्रुतज्ञान [ने।]

ः हिंग अर आम्नायमां आ सूत्रमां सर्व शण्ह नथी. मति श्रुतयो निवन्धो द्रव्येष्व सर्व पर्यायेषु

卐

卐

卐

卐

निबन्ध પ્રવૃત્તિ અથવા વિષય વ્યાપાર सर्वद्रव्य સર્વ દ્રવ્યાે–અધાં જ દ્રવ્યાે (પદાર્થા) असर्व पर्याय–કેટલાંક પર્યાયાે [માં]

卐

[6] અનુવૃત્તિ

卐

આ સૂત્રમાં કાેઇ સૂત્રની અનુવૃત્તિ વર્તતી નથી.

卐

## [7] પ્રબાધ ટીકા

卐

મિતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાનના વિષયવ્યાપાર સર્વ દ્રવ્યામાં હાય છે. અર્થાત્ આ બે જ્ઞાન વહે આત્મા સર્વે દ્રવ્યાને જાણે છે.

પરંતુ કેટલાક પર્યાયામાં હોય છે. અર્થાત્ આ છે જ્ઞાન વહે આત્મા જે સઘળાં દ્રવ્યાને જાણે છે તે સર્વ દ્રવ્યાને સર્વ પર્યાયપૂર્વક જાણતા નથી પણ કેટલાંક પર્યાયાને જ જાણી શકે છે.

મતિ શ્રુત જ્ઞાનની પ્રકૃત્તિ સર્વ દ્રવ્યા દ્રિવ્ય એટલે ધર્મ-અધર્મ-આકાશ-પુદ્દગલ-જવાસ્તિકાય] અને અસર્વ [કેટલાંક] પર્યાયામાં હાય છે. અર્થાત્ શ્રુતાપદેશની મદદથી એ એ જ્ઞાનવાળા સર્વ મૂળ દ્રવ્યાને દ્રવ્યાર્થિક દૃષ્ટિથી સમજ શકે છે. પરંતુ આ ખંને જ્ઞાના સર્વ-પર્યાયા વડે તે દ્રવ્યાને જાણી શકતા નથી. અર્થાત્ કેટલાંક પર્યાયાને જાણે છે અને કેટલાંક પર્યાયાને નથી પણ જાણતા.

# 🛘 કેટલાંક પર્યાચાને જ જાણે તે કઈ રીતે ?

□ આ રીતે મિતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન દ્વારા રૂપી—અરૂપી અધાં દ્રવ્યા જાણી શકાય છે. પણ એમના પર્યાયા તા કેટલાંક જ જાણી શકાય છે. કારણ કે જગતમાં સૌથી વધુ મિતિજ્ઞાન–શ્રુતજ્ઞાન ગણધર ભગવંત કે ચીદપૂર્વીને જ હાય છે.

તીર્થ કર પરમાતમા જગતના ત્રણે કાળના સર્વ દ્રવ્યાે અને સર્વ પર્યાયોને સાક્ષાત્ જુએ છે—જાણે છે. પણ તે ભાવાના અન તમાં ભાગના ભાવ જેટલા જ શખ્દા હાય છે. સર્વ ભાવા માટેના શખ્દા જ હાતા નથી. જેટલા શખ્દા છે તેના અન તમા ભાગ જ તીર્થ કર પરમાતમા ઉપદેશ દ્વારા ખાલી શકે છે.

તીર્થ'કર પરમાત્મા જેટલું બાલી શકે છે તે ઉપદેશના અન તમા ભાગ જ ગણધરા દ્રાદશાંગીમાં ગુંથી શકે છે. આમ દ્રાદશાંગીના અભ્યાસી એવા ચૌદ પૂર્વધર સર્વ દ્રવ્યના અનંતમાં ભાગના જ પશેંચા જાણી શકે છે. પણ જે ભાવા કે પશેંચા દ્રાદશાંગીમાં ગુંથાયા નથી તથા જે ભાવા માટે શખ્દા નથી. તે અનંત ભાવાને જાણી શકતા નથી. આથી મતિ શ્રુતના વિષય સર્વ દ્રવ્યા છે પણ સર્વ પર્યાયા નથી.

- □ ૫શા: મિતિજ્ઞાન ઇંદ્રિયા વડે ઉત્પન્ન થાય છે. ઇંદ્રિયા તેા માત્ર રૂપી દ્રવ્યોને જ ગ્રહણ કરે છે. તા મિતિજ્ઞાનના વિષય સવેલ્ડ દ્રવ્ય કઈ રીતે હાઇ શકે?
- -૦- મતિજ્ઞાન ઇંદ્રિયાની માફક મન વહે પણ ઉત્પન્ન થાય છે. મન પૂર્વ-અનુભૂત વિષય ઉપરાંત શ્રુત દ્વારા જાણેલા વિષયાનું અર્થાત્ અધાં રૂપી-અરૂપી દ્રવ્યાનું ચિંતન કરે છે. આથી મનાજન્ય મતિ-જ્ઞાનની અપેક્ષાએ અધાં દ્રવ્યાને મતિજ્ઞાનના ગ્રાહ્ય માનવામાં કાંઇ વિરાધ નથી.
- □ ૠશ: સૂત્રકારના જણાવ્યાનુસાર મિત અને શ્રુતજ્ઞાન દ્વારા: રૂપી-અરૂપી બધાં દ્રવ્યાે જાણી શકાય છે. તાે પછી મિત અને શ્રુતના આદ્ય વિષયમાં કંઈ ન્યૂનાધિક્તા છે જ નહીં તેમ માનવું પડશેને ?
- ૦ દ્રવ્ય રૂપ ગ્રાહ્યની અપેક્ષાએ તો અનેના વિષયોમાં ન્યૂના-ધિક્તા નથી. પણ પર્યાય રૂપ ગ્રાહ્યની અપેક્ષાએ અનેના વિષયોમાં અવશ્ય ન્યૂનાધિક્તા છે.

ળ ને જ્ઞાન દ્રવ્યોના પરિમિત પર્યાયોને જ જાણી શકે છે એટલી સમાનતા જરૂર છે. પણ મતિજ્ઞાન વર્તમાનગાહી હોવાથી વર્તમાન પર્યાયોને જ ગ્રહણ કરી શકે છે. પણ શ્રુતજ્ઞાન ત્રિકાળ ગ્રાહી હોવાથી ત્રણે કાળના પર્યાયોને ગ્રહણ કરી શકે છે.

- પ્રશ્ન: અવધિ મનઃ પર્યાય અને કેવળજ્ઞાનના વિષય વ્યાપ જણાવવા અલગ સૂત્ર રચ્યું તો મતિ – શ્રુત માટે એક જ સૂત્ર કેમ ?
- -o- શ્રુતજ્ઞાન મતિપૂર્વ કજ થાય છે તેવું પૂર્વે સૂત્રમાં કહ્યું છે. તેથી જેટલાનું શ્રુત થયું તેટલાનું મતિજ્ઞાન હાવાનું જ એટલા માટે અનેના વિષય જાણવાની શક્તિની સમાનતા દર્શાવવા એક જ સૂત્રમાં અને જ્ઞાનના વિષય દર્શાવેલ હાય તેમ જણાય છે.

卐

# [8] સ દલ

卐

#### આગમ સ'દલ<sup>°</sup>

ન દિસ્ત્રમાં સૂત્ર ૩૭ માં મિતિજ્ઞાનને દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવથી જણાવ્યું છે. સૂત્ર: પટમાં શ્રુતજ્ઞાનને દ્રવ્યાદિ ચાર ભાવે વર્ણુ વેલ છે. તેના આધારે આ સૂત્રના ભાવ પ્રતિપાદિત થાય છે. પણ સર્વથા સંગત આગમ સૂત્ર મળેલ નથી.

卐

### [9] પદ્ય

5

- (૧) મતિને શ્રુતજ્ઞાન સવે<sup>ડ</sup> દ્રવ્યને **જા**ણી શકે સર્વ પર્યાયાે નહીં પણ પરિમિત પર્યાયએ.
- (૨) છે મર્યાદિત પર્યાયા, મતિને શ્રુતજ્ઞાનના છતાં રૂપી-અરૂપીમાં તે ખંને જ્ઞાન પહેાંચતા.

卐

## [10] નિ**ષ્કેષ**°

5

આ સૂત્ર મતિ અને શ્રુતજ્ઞાનની વિષય મર્યાદા જણાવે છે. તેમાં મુખ્ય વાત એ છે કે તે સર્વ દ્રવ્યોને જાણે પણ કેટલાંક પર્યાયાને જ જાણે.

બીજાની તુલનાએ થાેડું પણ વિશેષજ્ઞાન કે બુદ્ધિ હાેય તાે આપણે આપણને જ્ઞાની કે બુદ્ધિશાળી માનીએ છીએ. ત્યાં આ સૂત્ર લાલળતી ધરે છે.

તીર્થ કર પરમાત્માના જ્ઞાનના અન તમાં ભાગ જેટલા શખ્દો હોય છે. જેટલા શખ્દો છે તેના અન તમાં ભાગે તે ઉપદેશ દ્વારા કહી શકે છે. તે ઉપદેશના અન તમા ભાગ સૂત્રમાં ગુંથાય છે તેટલું જ્ઞાન ચૌદ પૂર્વધર સુધી જ હાય છે.

આ જ તાે પુરું એક અંગ જેટલું પણ જ્ઞાન નથી પછી જ્ઞાનના અહંકાર શા કામના ?

માટે આ સૂત્ર થકી વિચારવું કે ગમે તેટલું મતિ કે શ્રુત હોય તે પૂર્વ પુરુષ અપેક્ષા એ ન્યૂન જ છે. માટે અભિમાન ન કરવું અને જો સર્વ દ્રવ્ય-પર્યાય જાણવા હોય તો કેવળજ્ઞાન માટે પ્રયત્ન કરવા.

|  |  | - 🗆 - | · 🗆 – |  |  |  |
|--|--|-------|-------|--|--|--|
|--|--|-------|-------|--|--|--|

૧૩

# અધ્યાય : ૧ સૂત્ર : ૨૮

卐

[1] સૂત્રહેતુ

45

અવધિત્રાનના ગ્રાહ્ય વિષય અથવા અવધિના વિષય વ્યાપ આ સૂત્ર દ્વારા રજૂ કશયા છે.

卐

[2] સૂત્ર : મૂળ

卐

रुपिष्ववधेः

卐

[3] સૂત્ર: પૃથક્

卐

रुपिषु-अवधेः

卐

[4] સૂત્રસાર

卐

અવધિ [જ્ઞાનના વિષય-વ્યાપ અર્થાત્ જાણુવાની શક્તિ] રૂપી દ્રવ્યામાં [અને કેટલાંક પર્યાયામાં હાય છે,]

卐

[5] शण्ह ज्ञान

卐

रुपिषु:- ३५१ द्रव्येने विशे. अवधि:- अवधि ज्ञान [नी शक्ति]

卐

[6] અનુવૃત્તિ

卐

मति श्रुतयो नि ६न्यः सर्व द्रव्येष्वसर्वपर्यायेषु. સૂત્ર થી निवन्धः અને असर्व पर्यायेषु એ બે શખ્દની અનુવૃત્તિ અહીં ક્ષેવી.

卐

[7] પ્રબાધ ટીકા

45

આ સૂત્રમાં અવધિજ્ઞાનના વિષય વ્યાપ જણાવતાં લખે કે—'' અવધિજ્ઞાન રૂપિ દ્રવ્યામાં જ પ્રવર્તે છે. તેમ જ તે સર્વ પર્યાયામાં નહીં પણુ કેટલાક પર્યાપામાં પ્રવતે છે.

અત્યન્ત શુદ્ધ અવધિજ્ઞાન હોય તો પણ તે રૂપી દ્રવ્યોને જ જાણે શકે છે. તે દ્રવ્યોના પણ પરિમિત પર્યાયોને જ જાણે છે.— પરમ પ્રકર્ષને પહોંચેલા જે પરમાવધિ જ્ઞાનનું અલોકમાં પણ લોક પ્રમાણ અસંખ્યાત ખંડાને જોવાનું સામચ્ચે છે. તે પણ ફક્ત રૂપી અર્થાત્ મૂર્ત દ્રવ્યોને જ જાણે છે. અમૂર્ત દ્રવ્યોને નહીં અને તે રૂપી (મૂર્ત) દ્રવ્યોના પણ સમગ્ર પર્યાયોને જાણી શકતું નથી.

--- रुपी શખ્દ मत्वर्थीं य પ્રત્યય વાળા છે. જે નિત્ય રૂપવાળા છે તેને રૂપી કહેવાય છે.

- o લાકાલાકમાં ધમ'-અધમ'-આકાશ-પુદ્દગલ-જીવ એ પાંચ દ્રવ્યા છે. [જુએા અધ્યાય -પ સૂત્ર-ર] તેમાં એક પુદ્દગલ જ રૂપી દ્રવ્ય છે. [જેને રૂપ-શ્સ-ગ'ધ-સ્પર્શ હાય તે પુદ્દગલ] આ રૂપી દ્રવ્યાને અવધિજ્ઞાની જાણે છે. બાકીના ધર્માદ અરૂપી દ્રવ્યાને અવધિજ્ઞાની જાણી શકે નહીં.
- ૦ અતીત-અનાગત-વર્તમાનના ઉત્પાદ વ્યય-ધ્રીવ્ય રૂપી અને તા પર્ચાયામાંથી સર્વ પર્ચાયાને ન જાણતા તેમાંના કેટલાંક પર્ચાયાને જાણે છે.

卐

# [8] સ દલ

卐

#### આગમ સ'દભ<sup>°</sup>

ओहिनाणी जहन्नेण अण'ताइं रूवि दव्वाइ' जाणइ पासइ। उक्कोसेण सव्वाइ' रूविदवाइ' जाणइ पासइ. न'हि सूत्र-१६

卐

### [9] પદ્ય

卐

- (૧) રૂપીમાં ગતિ અવધિની, પર્યાયની તાે અલ્પતા [ઉત્તરાર્ધ સૂત્ર: ૨૯ માં છે.)
- (૨) રૂપી દ્રવ્યાે તાલા કૈંક, પર્યાયાે ચાગતિ વિશે. જાણે છે અવધિજ્ઞાન, વિશાળ ક્ષેત્રી એ રીતે,

45

## [10] નિષ્કેષ<sup>¢</sup>

卐

અવધિજ્ઞાન રૂપી દ્રવ્યોને જ જાણે છે. અર્થાત્ અરૂપી એવા આત્મ તત્વનું જ્ઞાન અવધિ વડે થઇ શકતું નથી. જ્યાં સુધી અરૂપી એવા આત્માને જાણ્યા નથી ત્યાં સુધી આત્મ વિકાસની સર્વોદ્ય સ્થિતિ પ્રાપ્ત થઇ નથી.

જો આત્મ વિકાસની સર્વોચ્ચ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરવી હોય તો કેવળગ્રાન પ્રાપ્તિ જરૂરી છે. કેવળગ્રાની જ અરૂપી દ્રવ્યોને જોઈ શકે છે. અવધિના જ એક લેદ એવા પરમાવધિને પામનારા આત્મા નિશ્ચે કેવળ ગ્રાન પ્રાપ્ત કરે છે.

જો રૂપી દ્રવ્ય સાથે અરૂપી એવા આત્મ તત્વને જાણવા હાય-જોવા હાય તા સકલ પ્રત્યક્ષ એવા કેવળજ્ઞાન માટે સવે પુરુષાથે કરવા.

|--|

# અધ્યાય: ૧ સૂત્ર: ૨૯

5 [1] સ્ત્રહેતુ ક્ર મનઃપર્યાય જ્ઞાનના ગ્રાહ્ય વિષય અથવા મનઃપર્યાયના વિષય વ્યાપ રજૂ કરતું એવું આ સૂત્ર છે.

**ર્ક** [2] સૂત્ર:મૂળ

卐

तदनन्तभागे मनःपर्यायस्य

**卐** [3] સૂત્ર:પૃથક્

卐

तद् अनन्तभागे मनः पर्यायस्य

😘 [4] સૂત્રસાર

卐

મન:પર્યાય જ્ઞાનની પ્રવૃત્તિ અર્થાત્ વિષય વ્યાપાર, રૂપી. દ્રવ્યાના અન'તમાં ભાગે હાય છે.

卐

[5] શબ્દજ્ઞાન

卐

तद [तस्य] ते अवधिज्ञानना अनन्तभागे-अनन्तभां लागे मनःपर्यायस्य-भनःपर्थायज्ञानने। [विषय]

卐

[6] અનુવૃત્તિ

4

मित श्रुतयोनिर्बन्धः सर्व द्रव्येष्वसर्वपर्यायेषु સૂત્રથી निबन्धः અને अ सर्वपर्यायेषुनी અનુવૃત્તિ લેવી.

रूपिच्ववधेः नी अनुवृत्ति देवी.

卐

[7] પ્રબાધટીકા

45

ઉપરાક્ત સૂત્રઃર૮માં કહ્યા મુજબ અવધિજ્ઞાની જે રૂપિ દ્રવ્યાને જાણે છે [तद्] તે રૂપી દ્રવ્યાના અનંતમાં ભાગમાં મનઃપર્યાય જ્ઞાનની વિષય મર્યાદા પ્રવતે છે.

મન:પર્યાય જ્ઞાની અવધિજ્ઞાનના વિષયના અન'તમાં ભાગને જાણે છે. અર્થાત્ મન વહે ચિ'તવાએલા–મનુષ્યલાક પૂરતાં જ સ'જ્ઞિ પ એ-ન્દ્રિય પ્રાણીના મનાવર્ગણાના પુદ્દગલાને અર્થાત્ તે જ રૂપી દ્રવ્યાને તથા તે દ્રવ્યાના કેટલાક પર્યાયોને ઘણાં જ સ્પષ્ટ પણે જાણે છે.

<sup>\*</sup> हिंग अर पर परामां मन:पर्यायस्य ने स्थाने मन:पर्ययस्य छे.

અવધિજ્ઞાની રૂપી દ્રવ્યાને આત્માથી સાક્ષાત્ જાણી શકે. તે રૂપી દ્રવ્યામાં મનાવર્પાણાના પુદ્દગલાના પણ સમાવેશ થાય છે. તેથી અવધિ-જ્ઞાની તેને પણ જાણે છે. છતાં તે માત્ર મનાવર્પાણાના પુદ્દગલાને જ જાણે.

મન:પર્યાયજ્ઞાની તે મનાવર્જાણાના પુદ્દગલા કેવી રીતે પરિણત થયા છે? કઇ વસ્તુના વિચાર કરવામાં ગાઠવાયા છે? જે વસ્તુના વિચાર માટે ગાઠવાયા છે તે વસ્તુના સંખ'ધમાં વિચાર કરનાર કેવી જાતના વિચાર કરે છે? શું શું વિચાર છે તે બધું મન:પર્યાય જ્ઞાની જાણી શકે છે આ રીતે તે વધુ વિશુદ્ધ છે સ્પષ્ટ છે સૂક્ષ્મતર છે અને બહુતર પર્યાયોને જાણે છે.

બાકી સર્વ પુદ્દગલ દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ મનાવર્ગ જ્ઞાના પુદ્દગલા અનંતમાં ભાગે છે. એટલે અવધિજ્ઞાન કરતા મનઃપર્યાય જ્ઞાનના ગ્રાહ્ય વિષય અનંતમાં ભાગે કહ્યો. [વળી લાેકને બદલે માત્ર અહીદ્ધિપ ક્ષેત્રપ્રમાજ્ય કહ્યું. અને સંજ્ઞિપ ચેન્દ્રિય જીવાેના જ મનાેગત ભાવ લીધા છેં.]

卐

#### [8] સ'દલ' આગમ સ'દલ'

卐

(१) सञ्बत्थोवा मणपञ्जवणाण पञ्जवा । ...ओहिणाणपञ्जवा अणंतगुणा इत्यादि

ભગવતી સૂત્ર શતક ૮ ઉદ્દેશ ર સૂત્ર ૩૨૨

卐

# [9] પદ્ય

卐

(પૂર્વાધ'-સૂત્ર ૨૮ માં છે)

- (૧) તેના અનંતમાં ભાગમાં છે મન:પર્યવ્ય ગ્રાહ્યતા
- (ર) જાગે માત્ર મનુષ્યામાં મનઃપર્યાય જ્ઞાન તે જાણે માત્ર મના દ્રવ્ય ક્ષેત્ર તા તેનું દું કું છે.

卐

## [10] નિષ્કવ<sup>¢</sup>

卐

આ સૂત્રમાં મુખ્યત્વે સુર એટલા જ છે કે મન:પર્યાયજ્ઞાન અવધિ-જ્ઞાનના અન'તમાં ભાગે જાણે.

અર્થાત્ રૂપી દ્રવ્યાની જાણકારીના જ ગ્રાહ્ય વિષય અહીં છે તેથી અરૂપી એવા આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ માટે પૂર્વે સૂત્ર: ૨૮માં નાંધેલ નિષ્કર્ષે જ અહીં સમજ લેવા.

\_\_\_\_\_\_\_

# અध्याय : १ सूत्र : ३०

卐

[1] સૂત્રહેતુ

卐

આ સૂત્ર કેવળગ્રાનના વિષય વ્યાપ જણાવે છે અથવા કેવળ-ગ્રાનની પ્રવૃત્તિ કર્યા થાય છે તેના ખ્યાલ આપે છે.

卐

[2] સુત્ર : મૂળ

卐

सर्व द्रव्य पर्यायेषु केवलस्य

卐

[3] સૂત્ર : પૃથક્

卐

सर्वे द्रव्य पर्यायेषु केवलस्य

卐

[4] સૂત્રસાર

垢

કેવળજ્ઞાનના વિષય અર્થાત્ તેની પ્રવૃત્તિ સવ<sup>ર</sup> [બધા જ] દ્રવ્યા અને પર્યાયામાં છે.

卐

[5] શબ્દજ્ઞાન

乐

सर्व-બધાં સઘળાં.

द्रच्य-[३પી-અ३પી અધાં જ] દ્રવ્યા पर्याय- [અવસ્થા]-પર્યાયામાં-પર્યાયાને વિશે.

केवल-डेवणज्ञान [नी]

卐

[6] અનુવૃત્તિ

卐

मतिश्रुतयो निवन्ध: १-२७ सूत्रथी निवन्ध:

卐

[7] પ્રબાધ ટીકા

卐

અત્યાર સુધી જે ચાર જ્ઞાતની વિચારણા કરી તેના કરતા વિશે-ષતા અને સંપૂર્ણતાને પ્રગટ કરતુ આ સૂત્ર છે.–

—કેમકે આ સૂત્ર દ્વારા સૂત્રકાર કેવળગ્રાન અર્થાત્ સંપૂર્ણ જ્ઞાનના વિષય વ્યાપ જણાવવા થકી લખે છે કે તે સર્વ દ્રવ્ય અને સર્વ પર્યાયોમાં પ્રવર્ત છે.

કેવળજ્ઞાન–સ'પૂર્ણુ પદાર્થા જાણનાર છે...સ'પૂર્ણુ લાક અને અલાકરૂપ વિષયવાળું છે...તેનાથી ઊ'ચુ કાેઈ જ્ઞાન નથી....કેવળજ્ઞાનના વિષય કરતાં બીજું કાેઈ પણ જ્ઞેય બાકી રહેતું નથી'' એમ શ્રી ભાષ્યકાર મહિષ્ પાતે જણાવે છે. આ કેવળગ્રાનની વિશેષ એાળખ આપતા શ્રી ભાષ્યકારે લખ્યું –

કેવળ-પરિપૂર્ણ'-સમગ્ર-અસાધારણુ-નિરપેક્ષ- વિશુદ્ધ-સવ'લાવ જણાવનાર-લાેક અને અલાેકમય વિષયવાળુ'-અન'ત પર્યાયાવાળું છે......એમ સમજવું.

- (૧) કેવળ :-અર્થાત્ એકલું કેવળજ્ઞાન વખતે બીજા જ્ઞાના ન હાય.
- (૨) પરિપૂર્ણઃ જ્યારે ઉત્પન્ન થાય ત્યારે એકીસાથે સંપૂર્ણ જ ઉત્પન્ન થાય છે. થાેડું થાેડું વધતું વધતું ઉત્પન્ન થતું નથી.
  - (3) સમય :- તે સર્વ ગ્રેયાને જાણે છે.
- (૪) અસાધારણ :--આવું જ્ઞાન જગત્માં બીજી એકે નથી અર્થાત્ આ જ્ઞાન અદિતીય છે.
- (પ) નિરપેક્ષ: -- સ્વય' પ્રકાશી હોવાથી તેને જરા પણ બીજી મકદની અપેક્ષા રહેતી નથી.
- (६) વિશુદ્ધ: તેને એક પણ કર્મ પરમાશુ જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મો આવરી શકતા નથી કેમકે તમામ [ઘાતી] કર્મોના ક્ષય પછી જ તે ઉત્પન્ન થાય છે. [અને પછી કદી નાશ ન પામતું—
- (૭) સર્વ ભાવગ્રાપક-જગત્ની સર્વ સ્થ્લ અને સૂક્ષ્મતમ હંકીકત જણાવવાનું સામર્થ્ય માત્ર કેવળગ્રાનમાં છે. કેમકે તે રૂપી-અરૂપી અથવા મૂર્ત-અમૂર્ત એવા તમામે તમામ દ્રવ્યાને તેમજ તેના ઉત્પાદ વ્યયશ્રીવ્ય રૂપ સદ્યળા પર્યાયોને જાણે છે.
- (૮) લેકિકોક વિષય:—કેવળજ્ઞાની જે સઘળાં દ્રવ્યા અને પર્યાયોને જાણે છે તેમાં માત્ર લેકિને જ જાણે છે તેમ નથી. લેકિ ઉપરાંત અલેકમાં પણ આ જ્ઞાનની પ્રવૃત્તિ છે. એટલે લેકિ અને અલેક અને તેની વિષય મર્યાદામાં છે.
- (૯) અન ત પર્યાય: કેવળજ્ઞાની જેમ જીવ-યર્મ-અધર્મ-આકાશ-પુદ્દગલ એ પાંચે દ્રવ્યાને જાણે છે તેમ તેના અનંતા પર્યાયાને પણ જાણે છે. એટલે જ પૂર્વની असर्व पर्यायेषुની અનુવૃત્તિ ન લેતા અહીં "સર્વ પર્યાયેષુ" એમ સૂત્રકારે કહ્યું છે.

આ રીતે કેવળગ્રાનના પર્યાય શબ્દોની સાર્થ કતા જણાવી [કેવળગ્રાનનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ અધ્યાય ૧૦ સૂત્ર : ૧માં જોવું] 🔲 જગતના દરેક પ્રાણીમાં જ્ઞાનની માત્રા હોય છે, તે વાત સર્વ-માન્ય છે–સર્વ વિદિત છે. પણ તે જ્ઞાનની માત્રામાં તરતમતા છે.

ગ્રાનની લઘુતમ કે જઘન્ય માત્રાને અક્ષરના અનંતમા લાગ કહે છે, જે નિગાદના જીવમાં પણ નિત્ય હાય છે અને ગ્રાનની ઉત્કૃષ્ટ કે મહતમ માત્રા તે સંપુર્ણ ગ્રાન જે કેવળ ગ્રાની લગવંતાને હાય છે.

જગતમાં ત્રણ કાળમાં જેટલા ગ્રેયાે સંભવી શકે તે સર્વ દ્રવ્યાે અને સર્વ પર્યાયાને જાણનાર કાેઇ હાેય તાે તે માત્ર કેવળગ્રાન છે.

- □ જેમ આરસીમાં આબેહુળ પ્રતિબિ'બ પહે છે. તેમ આત્મામાં ત્રણે કાળના સર્વે પદાર્થો તથા સ**ર્વે** ભાવાનું એવું વિલક્ષણ—જ્ઞાનીગમ્ય પ્રતિબિ'બ પહે છે. તેથી જ તે**ને સર્વજ્ઞ કહે છે.**
- 🔲 મતિ આદિ ચારે જ્ઞાના ગમે તેટલાં શુદ્ધ હાેય તાે પણ તે **આત્મ-રાક્તિના** અપૂર્ણ **વિકાસ રૂ**પ છે. તેથી કાેઈ એક વસ્તુના સમગ્ર ભાવાને પણ જાણવામાં અસમર્થ હાેય છે.

જ્યારે કેવળજ્ઞાન એ આત્મ શક્તિના સર્વોચ્ય વિઠાસ [ઘાતી કર્મ ક્ષય રૂપે] પ્રગટ થાય છે તેથી તેમાં કાઇ અપૂર્ણતા જન્ય લેદ— પ્રલેદ રહેતા નથી. તેથી જ કેવળજ્ઞાનની પ્રવૃત્તિ અધાંજ દ્રવ્યા અને અધાંજ પર્યાયોમાં માનેલી છે.

- □ કેવળજ્ઞાન થતાં જ પહેલે સમયે સમગ લાેકાલાેકના ત્રણેય કાળના જે સઘળાયે ભાવા છે તે ભાસમાન થાય છે. આજ ભાવા બીજા—ત્રીજા કે કાેઇપણ સમયે ભાસમાન થાય છે. આત્માની નિર્મળ જ્ઞાન શક્તિ જ એવી હાેય છે કે જે કાંઇ હાેય—જે કંઇ હાેઇ શકે તે સવે'નું તેમાં પ્રત્યેક સમયે પ્રતિબિ'બ પડ્યા વિના રહે ન નહી'—રહેતું પણ નથી. કેવળી ભગવ તાેના કેવળ—ઉપયાગ એકધારા—અન'તકાળ સુધી ચાલુ જ હાેય છે—કદી પણ વિરામ પામતાે નથી.
- ा सर्व शिक्ट साथे जोડायेता द्रव्य અને पर्याय शक्टने। ઇत्तरेत्तर द्रन्द्र सभास थये। છે. सर्व विशेषणु तथी छुटा पाउती वणते के पह अन्या सर्व द्रव्य अने सर्व पर्याय.

વળી દ્રવ્ય અને વર્યાય શબ્દ બે છે છતાં સપ્તમી બહુવચન મુઠ્યું તે પણ બધાં દ્રવ્યા અને બધાં પર્યાયા એવા અર્થ સૂચવીને જ કરાયું છે 卐

### [8] સ'દલ<sup>°</sup> આગમ સ'દલ'

卐

त' सभासओ चडिव्वह'...अह सव्वद्व्व परिणाम-भावविएणत्ति कारणमण'त' सासयमप्पड़िवाई एगविह' केवल'णाणं न'(६सूत्र: २२

4

### [9] પદ્ય

卐

- (૧) દ્રવ્યને પર્યાય સર્વે જાણતા ત્રણે કાળના ગ્રાન પંચમ કહ્યું કેવલ, સર્વગ્ર સ્વામી તેહના કાઇથી રાકાય નહીં ને જાય નહીં આવ્યા પછી એ ગ્રાન મળતાં કર્મ ઝરતા મુક્તિ પામે શાધતી.
- (૨) એકને જાણુતું છેા ને સર્વ પર્યાય જાણુતું એક જ સમયે સર્વ કેવળજ્ઞાન તે કહ્યું.

45

# [10] નિષ્કષ<sup>¢</sup>

卐

મતિ આદિ ચારે જ્ઞાન થકી ગમે તેટલું જ્ઞાન થાય તેા પણ અપૂર્ણ છે એ બધામાં "પર" ની જાણકારી પરથી જ્ઞાનીપણું એાળ-ખાવ્યું. છતાંયે તે અપૂર્ણ જ રહ્યું.

જયારે કેવળ પાતાના એક આત્માને તથા તેના સઘળાં પર્યાયોને જાણનારા પૂર્ણજ્ઞાની ગણાયા અને સર્વ દ્રવ્ય તથા સર્વ પર્યાયના જ્ઞાતા કહેવાયા.

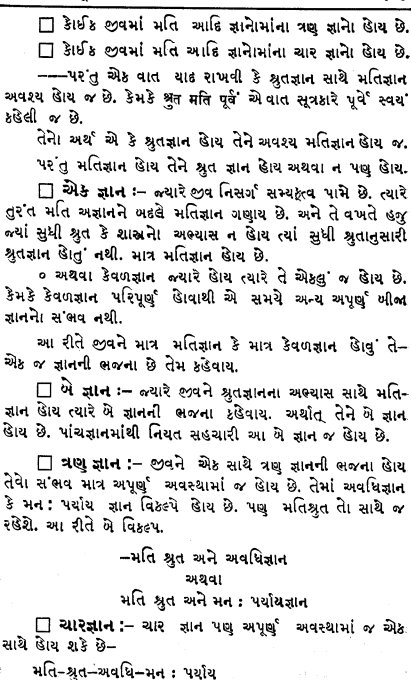
તેથી પ્રત્યેક આત્માએ વિચારણીય વાત આ એક જ છે કે મારું પોતાનું બેહદ સામથ્ય છે અનંત જ્ઞાન અને ઐશ્વર્ધ છે હું પૂર્ણ જ્ઞાનધન સ્વાધીન આત્મા છું. એમ નક્કી કરી સ્વ સાથે એક્તવ અને પર સાથે વિસક્ત સાવ કેળવે તો આવી પૂર્ણ જ્ઞાન દશા પ્રગટે.

પૂર્ણુ જ્ઞાન દશાના સાધન રૂપ એવા દર્શન–જ્ઞાન ચારિત્રની ઃઆરાધનામાં સદા રત રહેવું.

|  | ] - 🗆 | <b>-</b> | <b>-</b> [ | - |  |
|--|-------|----------|------------|---|--|
|--|-------|----------|------------|---|--|

#### અધ્યાય : ૧ સૂત્ર : ૩૧ 卐 [1] સવહેત 卐 આ સૂત્ર થકી એક જીવને એક સાથે કેટલા ગ્રાન હાઈ શકે તે વાત રજૂ કરે છે. [2] સત્ર: મૂળ 卐 卐 एकादीनि भाज्यानि युगपदेकसिम्नाचतुर्म्य : 4 [3] સૂત્ર : પૃથક 卐 एकादीनि भाज्यानि युगपद् एकस्मिन् आ-चतुर्म्यः 卐 [4] સત્રસાર 卐 એક જીવમાં એક સાથે એકથી માંડીને ચાર જ્ઞાન સુધી [એક-બે-ત્રણ કે ચાર જ્ઞાનની] લજના હાય છે. [અર્થાત્ એકથી ચાર જ્ઞાન હોઈ શકે છે. [5] શબ્દ જ્ઞાન 卐 卐 एकादिनी - એકથી આર'લીને-એક બે ત્રણ एक શબ્દના પ્રથમ અર્થ લીધા છે. एकादि એટલે પ્રથमादि સમજવું. भाज्यानि – ભજના હોવી અર્થાત સંભાવના કે વિકલ્પ, હોઇ શકે ચિનેન પણ હોય]. युगपत स्रेष्ठ साथे आ-चतुर्म्य : [आ-સુધી મર્યાદા સૂચવે છે. चतुर-ચાર] ચાર ज्ञान सुधी एकस्मिन- એક જીવમાં-[6] अनुवृत्ति 卐 乐 આ સૂત્રમાં સ્પષ્ટ પણે કાેઇ સૂત્રની અનુવૃત્તિ નથી. [7] પ્રબાેધટીકા 卐 卐 મતિ વગેરે જ્ઞાનામાંથી એક જીવમાં એકી સાથે એકથી માંડીને ચાર જ્ઞાન સુધી ઘટાવી લેવા–

☐ કાેઇક જીવમાં મિત આદિ જ્ઞાનાેમાંનું એક જ્ઞાન હાેય છે.☐ કાેઈક જીવમાં મિત આદિ જ્ઞાનાેમાંના બે જ્ઞાનાે હાેય છે.



આ ચાર જ્ઞાનની [ભજના] જીવને એક સાથે હાય શકે.

કેવળજ્ઞાન થતાં બીજા કાેઈ જ્ઞાનાે રહેતા નથી. જિ ચર્ચા આગળ કરી છે]. તેથી પાંચ જ્ઞાનનાે સંભવ એક સાથે નથી.

મિતિજ્ઞાન આદિ સાથે કેવળજ્ઞાન હાય કે નહીં ? અહીં બે પ્રાચીન મત લેદ છે.

- (१) डेवणज्ञानी सगव ताने भील ज्ञाना छाय.
- (૨) કેવળગ્રાની ભગવંતાને બાકીના ગ્રાના ન હાેય. ખંને મત સંખંધિ ઝુદા ઝુદા આચાર્યા જે મત દર્શાવે છે તે અહીં ૨જૂ કરેલ છે.
- (૧) બીજા જ્ઞાન સાથે કેવળજ્ઞાન હાય છે. છતાં કેવળ-જ્ઞાનની મહત્તા કઈ રીતે ?
- (૧) બીજા જ્ઞાના સાથે કેવળજ્ઞાન હાય છે. પ'રતુ કેવળજ્ઞાનને લીધે બીજા બધા ઝાંખા પડી જવાથી ઇંદ્રિયાની માક્ક નકામા થઈ પડે છે.
- (૨) જેમ ખુલ્લા આકાશમાં સૂર્ય ઉગે ત્યારે તેનું તેજ ઘણું હૈાવાથી સૂર્યના તેજમાં દબાઈ ગયેલા અગ્નિ–મણિ–ચંદ્ર–નક્ષત્ર વગેરે તેજો પ્રકાશી શકતા નથી, તેમ કેવળજ્ઞાનની પ્રભામાં બીજા જ્ઞાના પ્રકાશી શકતા નથી.
  - (ર) કેવળી ભગવ'તને માત્ર કેવળજ્ઞાન જ હાય—
- (૧) " અપાય અને સદ્દદ્રવ્યઃ" તે મતિજ્ઞાન. તે પૂર્વ ક શ્રુતજ્ઞાન થાય. વળી અવધિ અને મનઃપર્યાય જ્ઞાન રૂપિ દ્રવ્યામાં પ્રવર્ત છે. માટે આ ચારે ય જ્ઞાના કેવળિ ભગવ તાને હોતા નથી.
  - (२) મિત જ્ઞાના દિક ચારેયના ઉપયાગ અનુક્રમે હાય છે. એકી સાથે હોતો નથી. પરંતુ સંપૂર્ણ જ્ઞાન અને સંપૂર્ણ દર્શન યુક્ત કેવળી ભગવંતોને બીજી કાઇપણ જાતની મદદ વિના એકી સાથે સર્વ પદાર્થોને જાણી લેનારા કેવળજ્ઞાન અને કેવળ દર્શનમાં એક એક સમયને આંતરે ઉપયોગ હોય છે. અર્થાત્ એક સમયે જ્ઞાન— એક સમયે દર્શન એમ અનુક્રમે પ્રવર્ત છે. તેથી કેવળજ્ઞાન થયા પછી અન્ય કાઈ જ્ઞાનનો ઉપયોગ રહેતા નથી.
    - (૩) પ્રથમનાં ચાર જ્ઞાન જ્ઞાનાવરાણીય કર્મના ક્ષયાપશમથી

ઉત્પન્ન થયેલા હોય છે અને કેવળ જ્ઞાન ક્ષયથી જ ઉત્પન્ન થાય છે. તેથી કેવળજ્ઞાનીને ખીજાં જ્ઞાના હાતાં નથી.

□ બે–ત્રણ અથવા ચાર જ્ઞાનાના એકી સાથે સંભવ કહ્યો છે. તે. શક્તિની અપેક્ષાએ–પ્રવૃત્તિ અપેક્ષાએ નહીં.

જેમકે મતિ અને શ્રુત એ બે જ્ઞાન વાળા હાય કે અવધિ આદિ. ત્રણ જ્ઞાનવાળા કે ચાર જ્ઞાનવાળો આત્મા હાય-

પરંતુ જ્યારે મતિજ્ઞાનના ઉપયોગ વર્ત તો હાય કે તેની પ્રવૃત્તિ. હાય ત્યારે શ્રુતની શક્તિ હાવા છતાં શ્રુતના ઉપયોગ હાતા નથી. અવધિની શક્તિ છતાં અવધિના ઉપયોગ હાતા નથી.

એ જ રીતે શ્રુતજ્ઞાનની પ્રવૃતિ સમયે મતિ–અવધિ કે મન; પર્યાયના વિષયમાં આત્મા પ્રવૃત્ત થતાે નથી.

એક આત્મામાં એકી સાથે વધુમાં વધુ ચાર જ્ઞાન શક્તિએા હોય તો પણ એક સમયમાં કાઈ એક જ શક્તિ પાતાના વિષયમાં પ્રવૃત્ત થાય છે. તે સમયે અન્ય શક્તિએા નિષ્ક્રિય રહે છે.

# 🔲 મતિ-શ્રુત સાથે હોવા છતાં એકલા મતિના ઉલ્લેખ કેમ 😲

શખ્દ રૂપ શ્રુતની અપેક્ષા એ કેવળ મતિજ્ઞાન હોઈ શકે છે. એકેન્દ્રિયાદિ જીવાને સૂક્ષ્મ શ્રુત હોવા છતાં અક્ષર બાધ રૂપ શ્રુત ન હોય..

અથવા વિશિષ્ટ શાસ્ત્ર રૂપ કે સમ્યક્ શ્રુતની અપેક્ષાએ એકલા મતિજ્ઞાનના નિદે'શ કર્યા છે—

#### 卐

### [8] સ**'**દલ' આગમ સ'દલ'

जे णाणी ते अत्थेगतिया, दुणाणि अत्थेगतिया, तिणाणी अत्थेगतिया चउणाणी अत्थेगतिया, एगणाणी।

जे दुणाणी ते नियमा आभिणिबोहियणाणी सुयणाणी य, जे तिणाणी ते आभिणि बोहियणाणी सुतणाणी ओहिणाणी य, अहवा आभिणी बोहियणाणी सुयणाणी मणपज्जवणाणी य, जे चउण्णाणी ते नियमा आभिणीबोहियणाणी सुतणाणी ओहिणाणी मणपज्जवणाणीय, जे एगणाणी ते नियमा केवलणाणी: श्वासिशम सूत्र अतियत्ति-१ सूत्र ४१. स्था ३१७ स्था ३१७

卐

卐

[9] પઘ

卐

- (૧) મતિ શ્રુત વળી અવધિજ્ઞાને, જ્ઞાન ચાેશું મેળવે, એક જીવને એક કાળે, જ્ઞાન ચારે સંભવે, પંચ જ્ઞાના એક સાથે, જીવ કદીયે ન પામતાં, તત્ત્વવેદી તત્ત્વ જ્ઞાને સરસ અનુભવ ભાવતા
- (૨) એઠી સાથે જીવને એઠથી ચાર જ્ઞાન એઠાત્મામાં પામતા તે સંગસ્થાન, નાકા જીવે લાધતા તે પાંચ જ્ઞાન, તેથી વિશ્વે રહે ચાર વિઠલ્પ જ્ઞાન.

卐

[10] નિષ્કર્ષ

卐

આ સૂત્ર પાંચ જ્ઞાનના અનુસ ધાન રૂપે હેાવાથી કેાઇ અલગ િનિષ્કર્ષ તારવેલ નથી.

अध्याय: १ सूत्र: ३२

Æ

[1] સૂત્રહેતુ

卐

આ સૂત્રમાં મતિ–શ્રુત અને અવધિજ્ઞાનની વિપરીતતા અર્થાત્ અજ્ઞાનતાનું સ્વરૂપ રજૂ કરેલ છે.

h

[2] સૂત્ર : મૂળ

卐

मति श्रुतावधयो विपर्ययञ्च

卐

[3] સૂત્ર : પૃથક્

卐

मति श्रुत – अवधय: विपर्यंय: च

F

[4] સૂત્રસાર

卐

મતિજ્ઞાન-શ્રુત જ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાન વિપર્ધય અર્થાત્ વિરુદ્ધ રૂપે પણ હાય છે. (મતિ-શ્રુત અને અવધિ ત્રણે જ્ઞાન છે. તેમ અજ્ઞાન પણ હાઈ શકે તેને મતિ અજ્ઞાન-શ્રુત અજ્ઞાન અને વિભ'ગજ્ઞાન કહે છે. 卐

### [5] શબ્દજ્ઞાન

<u></u> 卐

- ૦ મતિ શ્રુત अवधિ—મતિ જ્ઞાન શ્રુતજ્ઞાન અવધિજ્ઞાન ત્રિણે વિશે પૂર્વે કહેવાઈ ગયું છે.]
  - ० विपर्यय-विपश्ति-अज्ञान३५.
- ० च अपि ना અર્થમાં છે [विपर्ययः च અર્થાત્ વિપરિત **પાગુ** હોય છે.]

卐

# [6] અનુવૃત્તિ

卐

આ સ્ત્રમાં કાેઇ પૂર્વ સૂત્રની અનુવૃત્તિ આવતી નથી.

卐

### [7] પ્રબાધ ટીકા

卐

અહીં મતિ—શ્રુત અને અવધિ માટે તે વિપર્થય હોય છે તેમ સૂત્રમાં કહી ભાષ્યમાં પૂજ્ય ઉમાસ્વાતિજી જણાવે છે કે—

જ્ઞાન અને અજ્ઞાન એ સ્વરૂપે હાેય છે. જ્ઞાનથી વિરુદ્ધ તે અજ્ઞાન.

અહીં ભાષ્યકાર મહર્ષિ એક શંકા દર્શાવી તેનું સમાધાન કરે છે—જો ગ્રાન તે જ અગ્રાન એવું કહેશા તા છાયડા અને તડકા તથા ઠંડુ અને ઉનું તેની માફક પરસ્પર અત્યન્ત વિરુદ્ધ વાત થશે તેનું શું ?

એ ગ્રાના મિશ્યાદશ નથી જેડાયેલા હાવાથી વિપરીત જાણનારા છે માટે તે અગ્રાન રૂપ છે તેથી તેને મતિ અગ્રાનશ્રુત અગ્રાન અને [અવધિ–અગ્રાન] વિભંગ ગ્રાન કહ્યા છે.

🗌 અજ્ઞાન શબ્દના ભાવ શા ?

અહીં અજ્ઞાન શખ્દ न ज्ञान इति अज्ञान એવા नच् સમાસ વાળા નથી. અર્થાત્ ज्ञानना અભાવ જણાવતા નથી. પણ ''વિપરિત જ્ઞાન'' એવા અર્થ જણાવે છે.

આધ્યાત્મિક દેષ્ટિએ વસ્તુના થથાર્થ બાધ ને જણાવે તેને જ જ્ઞાન કહ્યું છે પરિણામે વિપરીત બાધ કરાવનાર બાદ્ય દેષ્ટિએ જ્ઞાન અવશ્ય કહેવાય છતાં આત્માને માેક્ષ માર્ગે સહાયક ન હોવાથી તેને અજ્ઞાન જ ગણેલ છે (મિથ્યા દેષ્ટિના મતિ–શ્રુતિ–અવધિ એ ત્રણે જ્ઞાનાત્મક પર્યાયા અજ્ઞાન જ છે) વસ્તુના યથાર્થ બાધ થવા એ જ જ્ઞાન છે.

# 🛘 વસ્તુના યથાર્થ બાધ કયારે થાય ?

જ્યારે મિથ્યાત્વ માેહના ઉદય હાેય ત્યારે વસ્તુના યથાર્થ બાેધ થતા નથી. વિપરિત બાેધ જ થાય છે. એથી મિથ્યાદિષ્ટના મતિ–શ્રુત અને અવિધ એ ત્રણે જ્ઞાન વિપરિત અર્થાત્ અજ્ઞાન રૂપ જ છે.

જયારે મિશ્વાત્વ માેહના નાશ થાય અને સમ્યગ્દર્શન ગુણુ પ્રગટે ત્યારે સમ્યગ્દર્શનના પ્રભાવથી વસ્તુનો યથાર્થ બાેધ થાય છે. મતિ— શ્રુત—અવધિ ત્રણે જ્ઞાન, જ્ઞાન સ્વરૂપ અને છે.

#### □ યથાથ° બાેધની વિવક્ષા શ'?

અહી' યથાથ' બાધના અર્થ પ્રમાણ શાસ્ત્રની દરિએ નથી કર્યો પણ અધ્યાત્મ શાસ્ત્રની દરિએ કર્યો છે. પ્રમાણ શાસ્ત્રની દરિએ તો સમકિતી આત્માને પણ અયથાર્થ બાધ છે તેવું ઘટી શકશે.

જેમ દારેડું છે તેમાં દારડાનું જ્ઞાન એ યથાર્થ બાધ છે પણ સાપનું જ્ઞાન થાય તા તે અયથાર્થ છે. કારણ કે ત્યાં સાપ નથી. અરે! કદાચ પીળી વસ્તુ જુએ ત્યારે આ પીતળ છે કે સાનું? તેવા સંશય પણ અયથાર્થ બાધ જ છે.

પ્રમાણ શાસ્ત્ર પ્રસિદ્ધ આવે અયથાર્થ બાધ સમ્યક્દર્શન વાળાને પણ હાઈ શકે. પણ અહીં તેની વિવક્ષા કરી નથી. અહીં તા માક્ષ-માર્ગમાં સહાયક બાધને યથાર્થ બાધ કહ્યો છે અને સમ્યગદર્શન યુક્ત જ્ઞાન માક્ષમાર્ગમાં સહાયક રહેવાનું માટે તે બાધ યથાર્થ બાધ કહ્યો.

મિથ્યાદ્દષ્ટિનું જ્ઞાન પુદ્દગલ પાેષણમાં છે આથી લોકિક દૃષ્ટિ એ તે ઉચ્ચ ગણાતું હાેવા છતાં અજ્ઞાન છે. પણ સમ્યગ્દર્શન વાળા જ્ઞાનનાે ઉપયાગ આત્મવિકાસમાં કરે છે માટે તેના બાેધ યથાથ° બાેધ કહ્યો.

આ ઉપરાંત સમ્યક્ત્વયુક્ત જીવ ને આધ્યાત્મિક વિષયમાં પણ કચારેક સ'શય કે વિપર્યય થાય તે સંભવ છે.પણ તેની શ્રદ્ધા મજખૂત હોવાથી સમ્યગ્દર્શનને કારણે સત્યની જિજ્ઞાસા હોવાથી કાં તો સત્યા સત્યના નિર્ણય કરશે. અથવા "મે' જાલ્યું તે જ સાચું" એવા આભિગ્રહિક મિશ્યાત્વને અદલે સર્વજ્ઞ પરમાત્માએ કહ્યું તે સત્ય છે એ વાતની શ્રદ્ધાવાળા જ હશે માટે તેની બાધ યથાર્થ કહ્યો.

વ્યવહાર ભાષામાં કહીએ તેા જીવ બે પ્રકારના માક્ષાભિમુખ અને

સંસારાભિમુખ. માેક્ષાભિમુખ આત્મામાં સમભાવની માત્રા અને આત્મ-વિવેક હોય છે. તેથી તે જ્ઞાનના ઉપયોગ હેયાપાદેય પૂર્વક કરે છે. વળી સમભાવની પુષ્ટિ કરે છે માટે તેને યથાર્થ બાધ ગણ્યા.

સંસારાભિસુખ આત્મા પાતાના જ્ઞાનના ઉપયોગ સંસાર વાસના પુષ્ટિ માટે કરે છે. માટે તેના બાધ યથાર્થ બાધ ગણેલ નથી.

આ એક જ સૂત્ર થકી જ્ઞાના પ્રમાણ ભૂત અને પ્રિમાણ ભાસ] વિપય'ય પણ હાવાના સ'ભવ છે તે જણાવી દીધુ'. [8] સંદર્ભ 卐 卐

આગમ સ'દલ<sup>0</sup>

अणाण परिणामेण' भंते कतिविधे पण्णत्ते गोयमा! तिविहे पण्णत्ते तं जहा मइअणाण परिणामे, सुयअणाण परिणामे, विभंगणाण परिणामे.

મજ્ઞાપના પદ ૧૩/૭

अविसेसिया मई मइनाणं च.... अविसेसियं सुयं सुयनाणं च सुय अन्नाणं च... ન દિસત્ર: સત્ર રપ

० अन्नाण किरिता तिविधा पन्नेचे तं जहा मित अन्नाण किरिया सुत्त अन्ताण किरिया विभेग अन्ताण किरिया.

સ્થાનાંગ સુત્ર સ્થાન–૩ ઉદેશ ૩ સુત્ર ૧૮૭

#### અન્ય ગ્રાંચ સ'દલ<sup>°</sup>

(૧) શ્રી વિશેષાવશ્ચક સૂત્ર ગાથા ૩૨૯ થી ૩૩૨ મતિ અજ્ઞાન નિરૂપણ [9] પદ્ય 卐

(૧) મતિ શ્રુત અવધિ એ ત્રણ અજ્ઞાન રૂપે થાય છે મતિ શ્રુતને અજ્ઞાનને વિભંગ એમ બાલાય છે

(૨) અવધિ ને મતિ શ્રુત ત્રણે અજ્ઞાન છે કહ્યાં અનાત્મદ્દષ્ટિને આત્મદૃષ્ટિ અજ્ઞાન જ્ઞાનમાં

[10] નિષ્કથ<sup>°</sup> 卐 卐

આ સૂત્રની વિશેષ સમજ સૂત્ર:૩૩માં પણ આપી છે તેથી સૃત્ર: ૩૨ અને સૂત્ર ૩૩માં સ'યુક્તપણ નિષ્કર્ષ રજૂ કરેલ છે.

98

卐

# અધ્યાય : ૧ સૂત્ર : 33

"સમ્યગ્દર્શનથી જોડાયેલા હોય ત્યારે મત્યાદિ ત્રણુ જ્ઞાન છે અને તેથી વિપરીત હોય તો તે ત્રણેય જ્ઞાન અજ્ઞાન છે" એમ પૂર્વ સૂત્રમાં જણાવ્યું પણ ભવ્ય કે અભવ્ય મિશ્યાદિષ્ટિઓ પણ ઇંદ્રિયાની મદદથી સ્પર્શાદ વિષયાને અવિપરીત રીતે ખરાબર જાણે છે. સ્પર્શને સ્પર્શ તરીકે, રસને રસ તરીકે….એ રીતે પાંચે ઇન્દ્રિયાના વિષયને એાળખાવે છે તો પછી તેને વિપરીત જ્ઞાન કેમ કહેવાય?

卐

[1] સ્ત્રહેતુ

---

આ સૂત્ર ઉપરાક્ત પ્રશ્નના ઉત્તર આપે છે અર્થાત્ મિથ્યાદિષ્ટિના ત્રણ જ્ઞાન વિપરીત કેમ કહ્યાં ? તે જણાવવાના આ સૂત્રના હેતુ છે.

卐

[2] સૂત્ર: મૂળ

卐

सदसतोरविशेषाद् यर्दच्छोपलब्घेरुन्मत्तवत्

卐

[3] સૂત્ર : પૃથક્

5

सत्-असतोः अविशेषात् यर्दच्छा उपलब्धेः उत्मत्तवत

卐

[4] સૂત્રસાર

卐

સત્ અને અસત્ના તફાવત સમજ શકતા ન હાવાથી ગાંડાની માફક મરજ પ્રમાણે [અથ° કરવાથી મતિ આદિ ગ્રાન અગ્રાન સ્વરૂપ છે.]

卐

[5] શબ્દજ્ઞાન

卐

सत्-वास्तिविष्ठता अथवा सत् पहार्थः असत्-अवास्तिविष्ठता अथवा असत् पहार्थः अबिशेषात्-तिहावत रिष्ठत [लेह न काणुता] यर्देच्छा-उपलच्धि-विश्वारशून्य-उपलिधना

કારણથી અર્થાત

મરજ પ્રમાણે.

उन्मत्तवत्-गांडानी क्रेभ

卐

[6] અનુવૃત્તિ

卐

मतिश्रुतावधयो विपर्ययश्च.

# 卐 [7] પ્રબાધ ટીકા :

卐

પૂર્વ સૂત્રના અ'તે પ્રશ્ન કર્યો કે સ્પર્શ –રસ વગેરે જ્ઞાન સમ્યગ્દર્શની કે મિથ્યાદષ્ટિવાળા બ'નેને સમાન હોય છે તો પછી આ જ્ઞાન ને અજ્ઞાન કેમ કહ્યું ? આ પ્રશ્નના ઉત્તર આપતા આ સૂત્રના ભાષ્ય શકી ખુલાસા કરે છે–

જેમ કાઈ ગાંડા માણુસ [ઉન્મત થયેલા માણુસ] કર્માના ઉદયથી તેની ઇંદ્રિયા ખામીવાળી હાવાને લીધે ખરી વસ્તુ સ્થિતિ–[વાસ્ત-વિકતા કે સત્ પદાથ']ને જાણી શકતા નથી તે ગાયને ઘાડા કે ઘાડાને ગાય એમ કહી દે છે. સાનાને ઢેકું કે ઢેફાંને સાનું પણ ધારે છે.

આ પ્રમાણેની વિપરીત ધારણાઓને કારણે તેને જેમ અજ્ઞાન જ કહે છે તેમ–વિપરીત રીતે ધારણા કરનારને અજ્ઞાન જ હાેય છે. અર્થાત્ મિથ્યાદર્શનથી જેની ઇન્દ્રિયા અને બુહ્કિ ઘેરાઈ ગયેલી હાેય તેના મતિશ્રુત અને અવધિ અજ્ઞાનરૂપ હાેય છે.

આ અજ્ઞાન ને અપ્રમાણ કે અસમ્યગ્ [મિથ્યા] જ્ઞાન પણ કહે છે. સૂત્રકારે તેને માટે વિપર્યય [જ્ઞાન] શખ્દ પણ વાપરેલ છે.

મિ<sup>2</sup>યાદિષ્ટ :- સત્ ને અસત્ કહે અને અસત્ ને સત્ કહે. કાેેે સત્ છે અને કાેે અસત્ છે કેમ સત્ કે અસત્ છે, વગેરે વિશેષતાએ સમજ શકતાે નથી.

સવ' જ્ઞ ભગવંત જણાવે છે કે પ્રત્યેક વસ્તુ સ્વ-રૂપે સત્ છે અને પર-રૂપે અસત્ છે. દરેક વસ્તુ સ્વ-દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ ભાવની અપેક્ષાએ સત્-વિદ્યમાન છે અને પર દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવની અપેક્ષાએ અસત્-અવધિમાન છે.

સુપ્રસિદ્ધ અને વાર વાર કહેવાતા ઘડાના દુષ્ટાંતને જોઈએ.

જેમ-અમદાવાદના શિયાળામાં ખનેલા લાલ ર'ગ માટીના એક ઘઉા છે-તે-માટીરૂપ સ્વ દ્રવ્યની અપેક્ષાએ સત્ છે પણ સુતરરૂપ પર દ્રવ્યની અપેક્ષાએ અસત્ છે.

અમદાવાદ રૂપ સ્વક્ષેત્રની અપેક્ષાએ સત્ છે અને મુંબઇ રૂપ પરક્ષેત્રની અપેક્ષાએ અસત્ છે.

શિયાળારૂપ સ્વકાલની અપેક્ષાએ સત્ છે અને ઉનાળારૂપ પર કાલની અપેક્ષાએ અસત્ છે. લાલર'ગ રૂપ સ્વભાવ [પર્યાય]ની અપેક્ષાએ ઘડાે સત્ છે પણ કાળા ર'ગરૂપ પરભાવની અપેક્ષાએ અસત્ છે.

□ આ રીતે પ્રત્યેક પદાશ માં સત્ત્વ કે અસત્ત્વ, નિત્યત્વ કે અનિત્યત્વ, સામાન્ય કે વિશેષાદિ ધર્મા હોવા છતાં મિથ્યાદિષ્ટ અમુક વસ્તુ સત્ જ છે કે અમુક વસ્તુ અસત્ જ છે…એવા એકાંત રૂપે એકાદ ધર્મ ના સ્વીકાર કરી અન્ય ધર્મ ના અસ્વીકાર કરે છે. આથી તેનું જ્ઞાન—અજ્ઞાન સ્વરૂપ છે.

સારાંશ રૂપે એમ પણ કહી શકાય કે ઉન્માદના કારણે જેમ સત્ય—અસત્યના તફાવત જાણી શકતા નથી. આથી તેનું સાચુ જૂઠું ખધું જ્ઞાન વિચાર શુન્ય અથવા અજ્ઞાન જ કહેવાય તેમ મિથ્યાદિષ્ટ કે સંસારાભિમુખ આત્મા ગમે તેટલા અધિક જ્ઞાનવાળા હાય તા પણ આત્મિક વિષયમાં આંધળા હાવાથી એનું બધું લીકિક જ્ઞાન આધ્યાત્મિક દિષ્ટિએ અજ્ઞાન જ છે. કેમકે તેનું વિશાળ જ્ઞાન સાંસારિક વાસનાની પુષ્ટિમાં જ વપરાશે.

જે જ્ઞાનમાં વિપર્યય થતા ન હોય તા જગતમાં બધાં માક્ષાભિલાષી જ રહે અથવા કયાંય મત—મતાંતર કે ગેરસમજ કે ભૂલ થવાનું અને જ નહીં બધાં બધાં વસ્તુને સમરૂપે જ સ્વીકારે અથવા સત્ય વાત સમજાતા ભૂલ છાંડી જ દે. પણ તેમ બનતું નથી માટે જ્ઞાનમાં વિપર્યયતા છે તે ચાક્કસ છે માટે જ તે અજ્ઞાન છે.

| માેક્ષમાગ'ના ત્રણ સાધના                                 |
|---------------------------------------------------------|
| 🔲 સમ્યગ્દરા ન વિશે સૂત્ર ૮ સુધીમાં કહેવાયુ.             |
| ા સમ્યગ્રાન વિશે આ સત્ર મધીમાં કહ્યું.                  |
| 🗌 સમ્યગ્ચારીત્ર વિશે અધ્યાય : ૯ માં કહેશે.              |
| पूर्व सूत्र प भां प्रमाणनयैरिधिगमः हिह्य प्रमाण की ८ से |
| જ્ઞાન તેની ચર્ચા કરી હવે બે સૂત્રમાં નયને જણાવે છે.     |

卐

#### [8] સ'દલ<sup>°</sup> આગમ સ'દલ<sup>°</sup>

से किंत' मिच्छासय'? जंइम' अण्णाणिए हिं मिच्छादिट्ठएहिं सच्छ'द बुद्धि मइ विगप्पिअं इत्यादि। न'हि सूत्र: ४२ 卐

#### [9] પદ્ય

卐

- (૧) ખાટા ખરાના લેક ન લે વિના વિચારે આચરે જેમ ગાંડાની પ્રવૃત્તિ તેમ તેહ અજ્ઞાની કરે.
- (૨) હાેય જ્યારે ત્રણે જ્ઞાન નહિં આત્મા વિમુખ જ્યાં ત્યારે ગણાય અજ્ઞાન જ્ઞાને આત્માભિમુખતા

¥

# [10] નિષ્કષ

卐

આ સૂત્રમાં જણાવ્યાનુસાર મિથ્યાદેષ્ટિ છવ સત્ અને અસત્ના લેંદ્ર જાણતા નથી તેથી નિષ્કર્ષ એ લઈશકાય કે પ્રત્યેક માક્ષાભિલાષી છવે પહેલા સત્ અને અસત્નું યથાર્થ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા અને વિવેક જાળવવા પ્રયત્ન કરવા જોઈએ.

અથવા તાે તેના પાયારૂપ એવી પૂર્ણ શ્રહા કેળવવી જોઇએ. કેમકે સમ્યગ્દર્શનીનું જ્ઞાન સમ્યગ્ ગણ્યું છે.

વળી ૩૧ સૂત્ર સુધી अસ્તિ પણાને સૂચવે છે. જ્યારે આ બે સૂત્ર નાસ્તિ પણાંને જણાવે છે. મતલબ કે આ બે સૂત્ર પરિહાર પણું જણાવે છે. તેથી આદશ્વા યોગ્ય વસ્તુ આદરી અને છેાડવા યાગ્ય વસ્તુ-ના પરિહાર કરી સત્ અને અસત્ના ભેદના જ્ઞાનથી મિથ્યાજ્ઞાન ટાળવું.

જ્ઞાનના ભેદા માટે શ્રીન દિસ્ત્રાનુ સાર ભેદા જાણવા પરિશિષ્ટ જોવું.

**----**

અધ્યાય: ૧ સૂત્ર : ૩૪

卐

#### [1] સૂત્રહેતુ

卐

આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર નચાનું નિરુપણ કરે છે એ રીતે प्रमाणन-नयैरिधिगम: સૂત્રમાંના नय શખ્દનું સ્વરૂપ સ્વયં સ્પષ્ટ કરે છે–

卐

[2] સ્ત્ર : મૂળ

卐

नैगम संप्रह व्यवहारर्जुसूत्र शब्दा नया :

र्जि [3] सूत्र : पृथक् फ क्षेत्रगम संप्रह व्यवहार ऋजुसूत्र शब्दाः नया:

卐 [4] સૂત્રસાર 卐 નૈગમ–સંત્રહ–વ્યવહાર–ઋજ્ સૂત્ર અને શબ્દ એ પાંચ નયે৷ છે. 卐 [5] શબ્દજ્ઞાન 卐

[ભાષ્યકાર મહિષેના જણાવ્યા મુજબ] નૈગમનય-નિગમ એટલે દેશ. જુદા જુદા દેશામાં જે જે શખ્દા બાલાય છે. તેઓના અર્થા અને શખ્દાર્થોનુ જ્ઞાન તે.

સ ગહનય-પદાર્થીના સર્વ દેશ અને એક દેશના સ ગહ જે શખ્દાથી જણાય તે.

વ્યવહાર નય-જે શબ્દાેથી સામાન્ય લાેકા જેવું લગભગ ઉપ-ચાર રૂપ અને ઘણા ત્રેયાેવાળું જ્ઞાન થાય તે.

ઋડપુરા નય-વર્તમાનકાળે વિદ્યમાન પદાર્થને જ પદાર્થ તરીકે કહેવાય અને જણાય તે.

શુષ્ટનય-જેવા અર્થ તે પ્રમાણે જે શબ્દા વહે કહેવાય તે.

નિંધ:-પૂર્વ સૂત્ર ૧: ૬ માં શબ્દજ્ઞાનમાં નય ના અર્થ અને પ્રબોધ ટીકામાં નયના ભેદાની સમજ આપેલી છે અને સૂત્ર ૧: ૩૫માં વિસ્તારથી આપી છે.] ક્રિ

આ સૂત્રમાં કાઈ પૂર્વ સૂત્રની અનુવૃત્તિ આવતી નથી.

ા [7] પ્રભાષા મુખાય કરાયા કર્યા કરા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કરાયા કર્યા કરાયા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા કરાયા કર્યા કરાયા કર્યા કરાયા કર્યા કરાયા કર્યા કરાયા કર્યા કરાયા કરાયા કરાયા કરાયા કરાયા કર્યા કરાયા કર્યા કરાયા કરાય

- (૧) શ્રી ભાષ્યકાર મહાષી એ કાઈ વિશેષ ભાષ્ય ખનાવેલ નથી.
- (૨) સામાન્ય સમજ તથા નયના બધાં ભેદા પૂર્વે સૂત્ર ૧: ૬ માં નાંધાયેલા જ છે. એટલે નયના અર્થ તથા પ્રકારા ફરીથી અહી નાંધેલ નથી.
- (૩) નયના લેદાની વિસ્તૃત સમજ સૂત્ર ૧:૩૫માં આપવાની છે–શ્રી ભાષ્યકારે પણ તેમજ કરેલ છે. તેથી અહીં તેનું અનુસરણ કર્યું છે. માટે પ્રબાધટીકા સૂત્ર : ૧ : ૬ તથા ૧: ૩૫ જોવા

कृ हिंग 'णर आम्नाय भुक्ष अही' नैगम संबह ज्यवहार्त्ज सूत्र शब्द सभ मिरूढेव भूता नया : सूत्र छे. - केमां समिल ३६ - अव 'लूत थे वधारे छे.

| 45          | [8] સ દર્ભ 😘                                                                         |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
|             | સંયુક્ત પણેં સૂત્ર ૧: ૩૫માં છે.                                                      |
| 卐           | [9] પધ 😘                                                                             |
|             | સંયુક્ત પણે સ્ત્ર ૧ : ૩૫માં છે.                                                      |
| 5           | [10] નિષ્કેષ <sup>ર</sup> 😘                                                          |
|             | સંચુક્ત પણું સૂત્ર ૧: ૩૫માં છે.                                                      |
|             | - 🗆 - 🗆 - 🗆 - 🗆 -                                                                    |
|             | અધ્યાય–૧ સૂત્ર : ૩૫                                                                  |
| y;          | [1] સુત્રહેતુ 😘                                                                      |
| _           | સૂત્ર : ૩૪માં જે નથના પાંચ મુખ્ય લેદા પ્રસ્તુત કર્યા છે તેના                         |
| 'પેટા<br>*= | લેદોને જણાવવા માટે સ્ત્રકારે આ સૂત્ર અલગ ખતાવેલ છે.                                  |
| <b>55</b>   | [2] સૂત્ર : મૂળ <b>ક્ર</b><br>आद्य शब्द   द्वि   त्रि   भेदौ                         |
| 100         | rol .                                                                                |
| <b>5</b>    | [3] સ્ત્ર : પૃથક્ ક                                                                  |
|             | आद्य शब्द द्वि−त्रि भेदौ                                                             |
| 5           | [4] સૂત્રસાર <u>ક</u> ્ર                                                             |
|             | <u> મુથમના [નેગમનયના] બે ભેદુ છે અને શબ્દનયના</u>                                    |
| ત્રણ        | ુ લેદ છે. [દેશ પરિપેક્ષી–સવ પન્પિક્ષી] [શબ્દના સાંપ્રત                               |
| –સ્ત        | મભિરૂઢ અને એવ'ભૂત ત્રણ ભેદ છે]                                                       |
| 4           | [5] શબ્દજ્ઞાન 😘                                                                      |
| પ્રથમ       | आद्य– પહેલું અથવા પ્રથમનું [પૂર્વસ્ત્રમાં આપે <mark>લ પાંચમાં</mark><br>ન તે નૈગમનચ] |
|             | ગ્રब्द- શખ્દનય [પૂર્વ સૂત્રમાં કહેલ છે તે]                                           |
|             | द्वि- भे त्रि -त्रणु<br>भेदौ- प्रधारे।                                               |
| <b>5</b>    | [6] અનુવૃત્તિ 😘                                                                      |
|             | नैगम संग्रह व्यवहारनुं सूत्र शब्दा नयाः                                              |
|             | <del>-</del>                                                                         |

#### [7] પ્રબાધટીકા 卐

乐 અહીં સૂત્ર ૩૪ અને ૩૫ બંનેની વિચારણા સાથે કરવાની છે. શ્રી ભાષ્યકાર મહિષે પણ ભાષ્યમાં સાતે નચાની વિચારણા સંયુક્ત પણે કરે છે. તેથી એ પર પશને અનુસરીને પૂ. સિદ્ધસેન ગણિજી તથા પૂ. હરીભદ્રસ્રિજીએ પણ એ રીતે ટીકા રચી છે. તેથી અહીં પણ એ પર પરાનું અનુસરણ કરેલ છે.

- 🗌 ભૂમિકા: નયના લેકોની સંખ્યા વિશે ત્રણ પર પરાના ઉલ્લેખ મળે છે.
- (૧) પ્રથમ પર'પરા સાત લેદોના ઉલ્લેખ કરે છે. જે અનુચાેગ **કારમાં** જણાવેલ છે—

નૈગમ –સ ંગ્રહ–વ્યવહાર–ઋજુસૂત્ર–શષ્દદ–સમભિરૂઢ એવ ંભૂત.

- (૨) પૂ. સિદ્ધસેન દિવાકર સૂરિજી બીજી પર'પરા અનુસરે છે. તેઓ નૈગમનથને છાેડીને બાકીના છ નયાને સ્વીકારે છે.
- (૩) પૂ. ઉમાસ્વાતિજી મહારાજા ત્રીજી પરંપરા જણાવે છે. તે મુજબ પાંચનયા સૂત્ર : ૩૪માં કહ્યા. આ સૂત્ર થકી બે પેટા લેઠાે કહ્યા.

🗌 નય નિર્પાણ: – કાેઈ એક વસ્તુ વિશે અનેક પ્રકારના વિચારા થઈ શક છે. જેમકે એક ઘડાને જોતા આ ઘડા છે- લાલ ર'ગના છે. ગાળ છે- હલકા છે- શીયાળામાં બન્યાે છે-પાણી સાર્' રહે તેવા છે....એવા અનેક વિચારા થઇ શકે. આવા વિચારાને એક એક કરી ધ્યાનમાં લેવા અશકય ખને છે. તેથી આ વિચારાનું વગી'-કરણ કરી દેવાય છે. આવા વર્ગી કરણને ''નય'' કહે છે.

"વિરાધી દેખાતા વિચારાને વાસ્તવિક અવિરાધનું મૂળ તપાસ-नार तेम ४री तेवा विचाराना समन्वय ४रनार शास्त्र" ते नयवाह-એવી પણ વ્યાખ્યા જોવા મળે છે.

જેમકે એક પુરુષને કાઇ બહાદુર કહે છે– કેમકે તેણે જ ગલમાં સી' હને વી' ધી નાખ્યા. બીજા બીકણ કહે છે. કેમ કે તેની સ્ત્રીથી પણ ખીતા કરે છે. ત્રીજા વિદ્વાન કહે છે. કેમકે યુનિવર્સિંદી પરીક્ષામાં પ્રથમ આવેલા ચાથા મુર્ખ કહે છે કેમકે તેનું વ્યવહારનું જ્ઞાન નથી. આવા અનેક ગુણ્ધર્માથી તે માણુસની ભિન્ન ભિન્ન એાળખ અપાય છે.

અહીં પરસ્પર વિરોધી લાગતા લક્ષણા જ એક માનવીમાં જણાય છે. છતાં તેને અસત્ય કહી શકાતું નથી. કારણ કે દરેક લક્ષણ કાઈને કાઇ અપેક્ષાએ કહેવાયું છે. નયવાદ આવા પશ્સ્પર વિરોધી વાકરો વચ્ચે એકવાકયતા સાધે છે. તેથી નયવાદ અપેક્ષાવાદ પણ છે.

આપણા સમગ્ર વ્યવહાર નય અથવા અપેક્ષા પર ચાલે છે. વસ્તુમાં રહેલા અનેક ધર્મામાંથી આપણને જે વખતે જે ધર્મનું પ્રયોજન હાય તે વખતે તે ધર્મને આગળ કરીને આપણે વ્યવહાર કરીએ છીએ. જેમકે સાધુ ભગવંત ''માક્ષને સાધે છે.'' તે અપેક્ષાએ સાધુ કહ્યા. ઘર રહિત હાવાથી લખ્ખુ કહ્યા. ભિક્ષાચર હાવાથી ભિખ્ખુ કહ્યા. ગંથ રહિત હાવાથી નિગ્ર'' ચ કહ્યાં એ રીતે એક અપેક્ષા એ સુનિ કહ્યા, બીજી અપેક્ષાએ શ્રમણ કહ્યાં બધાં જ સાધુ શખ્દના પર્યાય છે. જતાં જ્યારે જે અપેક્ષાએ વાત થાય તે ધર્મને આગળ ધરી તેના પર્યાય કહ્યો છે. અપેક્ષા અનંત છે માટે નયા પણ અનંત છે. આ અનંત નચમાંથી અહીં પાંચ [સાત] નયા સ્ત્રકારે આપણી સમક્ષ મૂકેલા છે. — નયનો અથ' અને અપર્યાય:— [જુદા જુદા અર્થ કે વ્યાખ્યા પૂર્વે સ્ત્ર ૧: ૬ માં કહ્યા છે. એટલે નય નિરૂપણમાં આપેલી વિગતને જ અહીં વ્યાખ્યા રૂપે રજૂ કરી છે.

પ્રત્યેક વસ્તુમાં અ'નત ધર્મ કે સ્વભાવ હાવાથી એક જ વસ્તુ જુદી જુદી અપેક્ષાએ જુદી જુદી ભારો આ અન'ત ધર્મમાંથી જે ધર્મ કે સ્વભાવને મુખ્ય કરીને બાલાય તે નય કહેવાય.

આ નચ શખ્દના વિવિધ પર્યાયા કહ્યા છે.

नय:- नयन्ते इति नया:- જીવાદિ પદાર્થીને સામાન્યથી પ્રગટ કરવું એ નય.

તેને માટે ભાષ્યકાર મહિષ પ્રાપક-કારક-સાધક-નિવ'ત'ક-નિર્ભાસક-ઉપલંભક-વ્યંજક એ પર્યાય શખ્દા વાપરે છે. [સિદ્ધસેનીય તથા સભાષ્ય ટીકામાં તેની વ્યાખ્યા કરાયેલી છે.] જેમકે

प्रापक :- के ते पहार्थीने आत्मामां पढ़ींबाउँ ते प्रापक.

कारक :- आत्मामां अपूर्व पहार्थनु ज्ञान उत्पन्न करावे ते कारक.

૦ સૂત્રકારે મુખ્ય પાંચ નયાે કહ્યા. જેમાં શખ્દ નયના ત્રણ લેદ ગણુતાં કુલ [૪ + ૩] સાત લેદા થશે. જે નીચે મુજબ કહ્યાં છે.– (૧) નેગમનય:–

નિગમ એટલે દેશ. જુદા જુદા દેશામાં જે જે શખ્દા બાલાય છે. તેઓના અર્થોનું જ્ઞાન તે નૈગમ નય.

વ્યુત્પત્તિ અર્થ લઈએ તે। न एको गमो यस्य. જેને એક ગમ એટલે કે એક વિકલ્પ કે દેષ્ટિ નથી અર્થાત્ અહુ વિકલ્પ કે અનેક દેષ્ટિએ। છે તે નૈગમ.

વ્યવહારમાં થતી લાેકરૂઢિ તે આ નાગમનયની દૃષ્ટિથી છે.

જે વિચાર લોકિક રૂઢિ અને સ'સ્કારના અનુસરણમાંથી જન્મે તે. નૈગમનયના ત્રણ લેદા થકી તેનું સ્વરૂપ વિશેષ સ્પષ્ટ કરાય છે.

(૧) સ. કલ્પ: - એક કિયા કરવા વિશે નિર્ણય કર્યો. તે મુજબ તે કિયા માટે અન્ય પ્રવૃત્તિ આર'લી તા તે પ્રવૃત્તિને પણ કિયા માટેની પ્રવૃત્તિ જ ગણી.

કાેઈ ગરીબ મજૂરને પૂછે કે "કયાં જાએા છાે ?" તે કહેશે કે જમવા જાઉં છું. ખરેખર તાે તે મજુરીના પૈસા લઈ બજારમાં જશે. ત્યાંથી ખરીદી કરશે, ઘેર જઈ રાેટલી–શાક બનાવશે, પછી જમશે.

તો પણ ફેકટરીએથી છુટતાં જ તે "હું જમવા જાઉ છું" તેમ કહે છે. અહીં ભાજન કિયાની મુખ્યતા છે. તે સંકલ્પની સિદ્ધિ માટે અન્ય કિયાએા છે તેની ગૌણતા છે. તેથી આ સંકલ્પ–નેગમનય કહ્યો.

અ'શ: — અંશના પૂર્ણમાં ઉપચાર તે અ'શ—નૈગમનય કહ્યો. પંગમાં સામાન્ય ફેકચર થયું હાય તા પણ પગ ભાંગ્યા તેમ કહેવાય છે. સાડી સહેજ ગંદી થઈ હાય તા પણ આખી સાડી ગંદી કરી નાખી તેવું બોલાય છે. આ સમગ્ર વ્યવહારને અ'શ નૈગમ કહ્યો.

ઉપચાર: – ભૂતના વર્તમાનમાં ઉપચાર, ભવિષ્યના વર્તમાનમાં ઉપચાર, કારણના કાર્યમાં ઉપચાર, આદ્યયના આધારમાં ઉપચાર એમ. અનેક રીતે ઉપચાર કરવામાં આવે છે. તેને ઉપચાર તેગમ કહે છે.

આજે દિવાળીના દિવસ છે. આજે ભગવાન મહાવીર નિર્વાણ પામ્યા. હવે પ્રભુના નિર્વાણને તા સે કહા વર્ષ થઈ ગયા છતાં આપણે ભૂત કાળના વર્તમાનમાં આરાપ કરીને બાલીએ છીએ. મજૂરા એમ બાલે છે કે "ચા" એ અમારુ જવન છે. ખરેખર "ચા" જીવન થાડું છે ? પણ મજૂરાને "ચા" જીવનના અંગભૂત કારણ સમાન લાગે છે. અહીં કારણમાં કાર્યના ઉપચાર થયા કહેવાય.

રાજાના કુંવરના લગ્નને દિવસે આખું નગર આનંદમય બની ગયું. અહીં નગરજનાના હર્ષને બદલે નગર આનંદમય થયું તેમ બાલાય છે તે આધેય એવા નગરજના આધારરૂપ નગરમાં ઉપચાર કરાયા છે.

આ બધાં ઉપચાર નૈગમના દૃષ્ટાંતા છે.

#### સામાન્ય-વિશેષ નૈગમનય-

નૈગમનય સામાન્ય તથા વિશેષ ખ'નેને અવલ'બે છે. તેના આધાર લાેકરૂઢિ છે.

ંજેમ લ'ડન ગયેલા કાેઇ ભારતીયને પૂછે કે કયાં રહાે છાે ? તાે તે કહેરા કે હિન્દુસ્તાનમાં રહુ છું.

હિન્દુસ્તાનમાંના કાઇ અન્ય પ્રદેશમાં હાય અને પૂછે કે તમે કયાંના ? કહેશે કે હું મહારાષ્ટ્રના વતની.

મહારાષ્ટ્રમાં કદાચ કાેઈ ગામડે ગયા હાેય અને પૂછશા કહેશે કે હું મુંબઈના. મુંબઇમાં પાયધની ઉપર મળી જાયને પૂછા કે કયાં રહાે છાં? તાે કહેશે કાંદીવલી.

છેવટે શંકર ગલી-શંકરગલીમાં મહાવીર એપાર્ટમેન્ટ ર-ખી. ૧૭૬ એવા કાઈ જવાબ આવશે.

અહીં મહાશષ્ટ્રની અપેક્ષાએ હિન્દુસ્તાન સામાન્ય છે પણુ મુ'બઇ વિશેષ છે. મુ'બઇની અપેક્ષાએ મહારાષ્ટ્ર સામાન્ય પણ કાંદીવલી વિશેષ.

આ રીતે આ નૈગમનય સામાન્ય તથા વિશેષ ઉભયને ગ્રહણ કરે છે.

#### 🗌 ભાષ્યકારે જણાવેલા તેગમનયના બે ભેદ

(૧) સુવ'પરિક્ષેપી (૨) દેશ પક્ષેરિપી

સવ પરિક્ષેપી એટલે સામાન્ય. દેશપરિક્ષેપી એટલે વિશેષત્રાહી.

પ્રત્યેક વસ્તુ સામાન્ય અને વિશેષ એમ ઉભય સ્વરૂપ છે.

જીવમાં 'જીવત્વ' એ સામાન્ય ધર્મ છે જે સદાકાલ સાથે રહેનારું છે. જ્યારે તેના પર્યાય એ વિષય ધર્મ છે. નારક–િત્યિ' ચ – દેવ–માનવ એ જીવના પર્યાયો છે. એ જ રીતે-ઘડાે. ઘડા તરીકે સામાન્ય ધર્મ છે. જ્યારે લાલ-કાળાે વગેરે તેના વિશેષ ધર્મા છે.

#### (રે) સંગ્રહનય :-

- ૦ પદાર્થીના સવ'દેશ [સામાન્ય] અને એક દેશ [વિશેષ]ના સંગ્રહ જિ શબ્દોથી] જણાય તેને સંગ્રહનય કહે છે.
- ० संगृहणाति इति संग्रहः જે એકત્રિત કરે તે. અર્થાત્ જે વિશેષ ધર્મના સામાન્ય સત્તાએ સગ્રહ કરે છે.
- ૦ જે વિચાર જુદી જુદી અનેક પ્રકારની વસ્તુઓને અને અનેક વ્યક્તિઓને કાેંઇપણ જાતના સામાન્ય તત્વની ભૃમિકા ઉપર ગાેઠવી એ અધાંને એકરૂપે સંકેલી લે છે તે સંગ્રહનય.
- o જેનય સર્વ વિશેષોને એકરૂપે સંગ્રહ કરી લે છે તે સંગ્રહનય. અપેક્ષા ભેદથી દરેકમાં સામાન્ય અંશ અને વિશેષ અંશ રહેલ છે. સંગ્રહ નય તેમાં સામાન્ય અંશને ગ્રહણ કરે છે. તે કહે છે કે સામાન્ય વિના વિશેષ ન સંભવે આથી આ નયની દર્ષિ વિશાળ છે.
- (૧) "જીવ" અસંખ્યાત્ પ્રદેશવાન છે. એમ "જીવ" શખ્દ બાલવાથી બધા જીવાના સમાવેશ તેમાં થઇ જાય છે.
- (૨) કાઇ શેઠ નાકરને કહે કે "દાતણ" લઈ આવ. ત્યાં નાકર દાંતણ સાથે પાણી-પાવડર-રૂમાલ આદિ લાવશે. ત્યાં દાંતણમાં ભાકી બધાંના સંગ્રહ થઇ જશે.
- (3) આ "વનસ્પતિ" છે. તેમ કહેતા-પીપડા-લી'બડા-આંબા-વાંસ વગેરે વૃક્ષાના સમાવેશ થઈ જાય છે.

આમ સંગ્રહનયના અનેક દેશાન્ત મળશે. સામાન્ય અંશ જેટલેં। વિશાળ તેટલા સંગ્રહનય વિશાળ

#### (3) વ્યવહાર નય:-

- જે શખ્દોથી સામાન્ય લોકા જેવું, લગભગ ઉપચાર રૂપ અને ઘણાં ત્રેયાવાળું જ્ઞાન થાય તે જ્ઞાનને વ્યવહાર નય કહે છે.
- ० विशेषेण अवहरति-જે વિશેષતાથી માને છે કે સ્વીકારે છે તેને વ્યવહાર નય કહ્યો. જે કેવળ વિશેષ ધર્માને જ ગ્રહણ કરે છે.
- ० જે વિચાર સામાન્ય તત્ત્વ ઉપર એક રૂપે ગાેઠવાયેલી વસ્તુઓના વ્યવહારિક પ્રયાજન પ્રમાણે ભેદ પાદે છે. તે વ્યવહાર નય.

૦ જે નય વિશેષ તરફ દષ્ટિ કરીને દરેક વસ્તુને જૂદી જૂદી માને તે વ્યવહાર નય.

આ નય કહે છે કે વિશેષ સામાન્યથી અલગ નથી પણ વિશેષ વિના વ્વવહાર ચાલી શકતા નથી. જેમકે ''દવા' એવા સામાન્યશખ્દથી અધી દવા લઇ શકાય. પણ ''દવા આપાે' એમ કહેવા માત્રથી ગમે તે રાગ માટે ગમે તે દવા ન અપાય. જેવા રાગ તેવી જ દવા અપાશે.

આ નયની વિચારણા ન કરો તો "દવા" એવા સામાન્ય સ ગહુથી કાઈ રાગ મટે જ નહીં. "આ ત્વ" એવા સામાન્ય સ ગહુથી જગતમાં કાઈ માતા–મહેન–પત્ની–પત્રી આદિ વ્યવહાર ચાલશે જ નહીં.

#### (૪) ઋજુસૂત્ર નય :-

- o જે શખ્દોથી વર્તમાન કાળે વિદ્યમાન પદાર્થોને જ પદાર્થ તરીકે કહેવાય અને જણાય તે જ્ઞાન-ઋજુ સૂત્ર નય.
  - ૦ ઋજુ એટલે સરળ અને સૂત્ર એટલે બાધ.

સરળ એવા જે વર્તમાન તેની બાધ જેમાંથી થાય છે. તે ઋજુ. આ નય અતીત અને અનાગત કાળને સ્વીકારતા નથી. વસ્તુના અતીતના પર્યાય નાશ પામ્યા છે અને અનાગત કાળના પર્યાયની ઉત્પત્તિ થઇ નથી તેથી વર્તમાન કાળના પર્યાય હાય તે જ સ્વીકારવા તેવું આ નય માને છે.

- o આ રીતે જે નય ભૂત અને ભવિષ્ય કાળને બાજુ પર મૂકી વર્ત-માનને સ્પર્શ કરે તે ઋજુ સૂત્ર નય અર્થાત્ અત્યારે કાેઇ શેઠાઇ ભાગ-વતા હોય તા જ તેને શેઠ કહેવા.
- કાઈ ભાવિમાં શજ થનારા એવા રાજકુમારને કદાચ અત્યારે
   રાજા કહે તો આ નય તેને સ્વીકારતું નથી. રાજા થાય ત્યારે જ રાજા.
- ૦ આ નય વર્તમાન ભાવાને જ સ્વીકાર તા હાવાથી તેને ભાવ નય પણ કહે છે અને તે નામાદિ ચાર નિક્ષેપામાં માત્ર ભાવનિક્ષેપાને જ સ્વીકારે છે.

#### (૫) શષ્દ નય :-

જેવા અર્થ તે પ્રમાણે જે શબ્દાેથી કહેવાય તે શબ્દ નય. આ શબ્દ નયના ત્રણ ભેદ છે, સાંપ્રત સમભિરૂઢ અને એવ ભૂત. ત્રણે નયા શબ્દ પ્રધાન છે.—પર્યાયાર્થિક છે અને વર્ત માનકાલિન છે.

#### (1) સાંપ્રત શબ્દ નય :-

નામ નિક્ષેપાદિક વડે નિક્ષેપાચેલ પદાર્થમાં જે શખ્દ પ્રથમ વાપર્યો હોય, તે શખ્દથી પણ માત્ર ગમે તે એક નિક્ષેપા ચુક્ત અર્થ વિશેનું જે જ્ઞાન તે સાંપ્રત શખ્દ નય.

० शप्यते-आह्यते वस्तु अनेन इति शब्दः જેનાથી વસ્તુ ખાલાય છે તે શખ્દ.

શખ્દ નય અનેક શખ્દો વડે સૂચવાતા એક વાચ્યાથ ને એક જ પદાર્થ સમજે છે. જેમ–કુંભ કળશ ઘડાે આદિશખ્દાે ''ઘડાે'' અર્થના જ વાચ્યાર્થ છે.

આ નયમાં કાળ–લિ ગ–વચન–કારક આદિ ભેદે પણ એક જ વાચ્યાર્થ સૂચવાય છે પણ અર્થ જુદાજુદા હોય છે.

૦ **કાળભેદ**: –ભરતક્ષેત્ર હતું છે અને હશે. આમાં ત્રણેમાં કાળ ભેદ છે. પણ શબ્દ રૂપે ભરત ક્ષેત્ર એક જ છે.

અર્થમાં ભેદ પડી જશે. કે ''ભરત ક્ષેત્ર હતું" અર્થાત્ તે કાળે જેવું હતું તેવું [છે] વર્તમાનકાળે નથી.

- લિ'ગલેદ:-તટ-તટી-તટમ્ ત્રણેના મૂળ શખ્દ એક જ છે છતાં લિંગ ત્રણેમાં ખદલી ગયા. કુવા અને કૂઇ શખ્દ એક છે પણ લિ'ગ ખદલતા અર્થ ભેદ થઇ જશે. વ્યવહારમાં કુવા એટલે માટો અને કૂઈ એટલે નાના કુવા અર્થ પ્રસિદ્ધ છે.
- ० વચન ભેદ: दारा: એ બહુ વચન છે જ્યારે कलत्रं એ એક-વચન છે. બંને સ્ત્રી શખ્દના સૂચક છે. છતાં અર્થથી ભેદ થઈ જશે. એકમાં સ્ત્રીએ। અર્થ છે. બીજામાં એક સ્ત્રી એવા અર્થ સ્પષ્ટ છે.
- □ કારક ભેદ :-છેાકરા-છેાકરાને-છેાકરા વડે-છેાકરા તરફથી વગેરમાં છેાકરા શખ્દ સામાન્ય છે. છતાં કારક ભેદે અર્થના ભેદોને સ્ત્ર્યવે છે. એકમાં કર્તા છે. ખીજામાં કર્તા ખદલી જાય છે. છેાકરા કર્મ વગેરે ખને છે.
- ☐ ઉપસગ लेट: ह्व धातुने हार એમ અનવા સાથે જ્યારે जुडाजुडा ઉપસંગો લાગે છે त्यारे विहार—आहार—निहार—समाहार એવा शण्डी अने छे. त्यां अधांने। अधिक अधारीते छे.

अभिरोहन-इति समभिरूढः

ઈન્દ્ર-इन्द्रनात-ઐશ્વર્યવાળા હાવાથી ઈન્દ્ર. शक्ष-ज्ञकनात्-शिक्तिवाणे। छावाथी शक्ष. पुर ंहर-पुरदारणात्-हैत्थे।ना नगर नाश **हरवाथी पुर** ंहर. (૭)-[5-3] એવ ભૂત શાહ્ક નય :- વ્યાંજન એટલે પદાર્થ ઓાળખવા માટે વપશયેલા શખદ. અને અર્થ એટલે જેને માટે તે શખ્દ वापरेक्षे। छै।य ते पहार्थ. ते अ'ने ज्यारे अराजर छै।य त्यारे के ज्ञान પ્રવતે તે એવ'ભૂત નય. □ एवं भवति स्थेना लेवु' छोवुं ते. वास्रुक्त शण्हने। ले स्थ्रं च्युत्पत्ति ३पे विद्यमान छे. तेनी समानक अर्थनी तेवीक रीते डिया ते वाचक शण्हथी अतावाय छे. □ નચના સાતમા લેદ અને શખ્દનથના ત્રીજો પેટા લેદ એવા આ એવ ભૂત શખ્દનય એમ કહે છે કે, "શખ્દથી કૃલિત થતા અથ ઘટતો હોય ત્યારે જ તે વસ્તુને તે રૂપે સ્વીકારે, ખીજી વખતે નહી" केम गायक क्यारे गायन गाता है।य त्यारे क गायक अन्य समये નહીં. લખતા હાેય ત્યારે જ લેખક– રાજચિદ્ધોથી શાસતા હાેય ત્યારે જ રાજા. આમ શબ્દનયના ત્રણ ભેદ કર્યા. તેમાં સાંપ્રતનય– ઘડા–કું સ– કળશ વગેરે પર્યાય કહે છે. સમભિરૂઢનય– घટનાત્–એટલે ઘટ–ઘટ એવા અવાજ કરે છે માટે ઘડા કહે છે. એવ ભૂતનય–ઘડા ત્યારે કહેવાય

(१)-[5-2] સમલિરૂ શાય્દ નય:-નયના સાત લેક છક્કે અને આપણા શાયદ નયના પેટા લેક બીજો તે સમલિરૂ નય.

વારય પણ પાતાના અર્થા વિદ્યમાન છતાં જિ શખ્દામાં તેઓમાં

જ્ઞાન ન પ્રવર્તે તે જ્ઞાન સમભિરૂઢ શખ્દ નય.

🔲 પાતાના વ્યુત્પત્તિ સિદ્ધ અર્થ સિવાય બીજા પર્યાય શબ્દથી

🗌 सम्यकु प्रकारेण पर्याय शब्देषु निरुक्तिभेदेन भिन्नं अर्थ

ा के विचार शण्हनी व्युत्पत्तिने आधारे अर्थ लेह हद्ये ते.

આ નયના મત એ છે કે જો લિંગ-કારક વગેરે લેદે અર્થ લેદ

માના છા તા વ્યુત્પત્તિ ભેંદે પણ અર્થના ભેંદ માનવા જોઇએ.

જ્યારે પાણી ભરવાની ક્રિયા માટે તેના ઉપયોગ થઈ રહ્યો હાય–અથવા સ્ત્રીના મસ્તકે ચડીને પાણી લેવા જવા આવવાની ક્રિયા ચાલુ હાય.

#### 🔲 નચાેના પરસ્પર સ'બ'ઘ:–

o નૈગમનયના વિષય સૌથી વિશાળ છે કારણ કે તે સામાન્ય અને વિશેષ ખંને લોક રૂઢિને અનુસરે છે....સંગ્રહનયના વિષય નૈગમન્ નથથી ઓછા છે કારણ કે તે માત્ર સામાન્યલક્ષી છે...વ્યવહારનય ના વિષય તા સંગ્રહથી પણ ઓછા છે. કેમકે તે સંગ્રહ નયે સંકલિત કરેલા વિષય ઉપર જ અમુક વિશેષતાઓને આધારે પૃયક્કરણ કરે છે. આ રીતે ત્રેણેનું વિષય ક્ષેત્ર ઉત્તરાત્તર ટૂંકાનું જાય છે.

આમ છતાં ત્રણેમાં પૌર્વાપર્ય સંખંધ તેા છે જ. સામાન્ય-વિશેષ અને તે ખંનેનું ભાન નૈગમનય કરાવે છે. એમાંથી સંગ્રહનયના જન્મ થાય અને સંગ્રહની જ ભીંત ઉપર વ્યવહારનું ચિત્ર તૈયાર થાય.

આ રીતે સંગ્રહ નય સામાન્યના અને વ્યવહારનય વિશેષના સ્વીકાર કરતું હાવા છતાં કયારેક પરસ્પર સાપેક્ષ જણાય છે.

જેમ આ નગરમાં મનુષ્યા રહે છે. આ વિચાર સંગ્રહ નથના છે. તેમ તે નગરમાં મનુષ્ય ઉપરાંત પશુ-પક્ષી પણ હશે જ. એટલે જવની અપેક્ષાએ વિશેષતા દર્શાવી મનુષ્ય રહે છે તે વાત એ વ્યવહારનય.

સ્ત્રી-પુરૂષો-બાળકાની અપેક્ષા એ મનુષ્ય એવા સામાન્ય શબ્દ તે સ'ગ્રહનય.

૦ ઋજુ સૂત્ર નય વર્ષ માનકાળને સ્વીકારીને ભૂત તથા ભાવિના ઇન્કાર કરે છે. તેથી તેના વિષય સ્પષ્ટ બની જતા વિશેષ રૂપે બને છે અને આ નયથી જ વિશેષગામી દર્ષિના આર'ભ થાય છે.

ઋજુ સૂત્ર પછીના ત્રણે નયા તા ઉત્તરાત્તર વધારે ને વધારે વિશેષ-ગામી થતા જાય છે. અલખત એક હકીકત અહીં ધ્યાનમાં રાખવી કે ઉત્તર ઉત્તરના નયા જેમ વિશેષ સ્પષ્ટ કે સૂક્ષ્મ બને છે, તેમ તે ઉત્તર નયની અપેક્ષાએ પૂર્વના નય સામાન્ય ગામી ગણાશે.

૦ શખ્દ નય શખ્દભેદથી અર્થ ભેદ સ્વીકારે છે. પણ જો એક સમાન પર્યાયવાચી શખ્દાે હાેય તાે અર્થ ભેદ સ્વીકાર તાે નથી તેથી કયારેક તેના અર્થઘટનમાં વિસ'વાદિતા જણાશે. કેમકે કાેઈ અર્થ ભેદ છે તેમ કહેશે અને કાઇ કહેશે કે શખ્દ લેદથી અર્થલેદ નથી. જેમકે ચ'દ્ર—સામ–ઇન્દુ–વગેરે શખ્દા પર્યાયવાચી છે. માટે અર્થલેદ ગણેલ નથી. પણુ પૂર્વે કહ્યા મુજબ કારક–લિંગ–વચનલેદ થાય તા અર્થલેદ ગણાશે.

જ્યારે સમભિદઢ નય એક પર્યાય વાચી શખ્દામાં પણ શખ્દ-ભેદથી અર્થભેદ માને છે.

આ રીતે શાબ્દિક ધર્મોને આધારે જે અર્થ લેદની અનેક માન્યતા ચાલે છે તે શ્રેણી શાબ્દ નયની. શાબ્દિક લેદે અર્થ લેદની વિચારણા કરતી ખુદ્ધિ વ્યુત્પત્તિ લેદ તરફ ઢળે છે અને રાજા નૃપતિ—ભુપતિ વગેરેના વ્યુત્પત્તિ લેદે અર્થ લેદ કરે છે તે સમલિરૂઢ નય—સવિશેષ ઉડાણમાં ટેવાયેલી ખુદ્ધિ વ્યુત્પત્તિ લેદે ઘટતો અર્થ વર્ત તો હોય ત્યારે જ તે શબ્દને તે અર્થમાં સ્વીકારે છે. આ રીતે રાજચિદ્ધોથી જ્યારે શાલતો હોય ત્યારે જ તે રાજા એવું કહે છે તે એવે ભૂત નય.

□ સાતે નયામાં પૂર્વ – પૂર્વ નય કરતા ઉત્તર – ઉત્તર નય વધુ સૂક્ષ્મ છે. પ્રથમના ત્રણ અથવા ચાર સામાન્ય ગ્રાહી છે. પછીના ચાર અથવા શખ્દાદિ ત્રણ નયા વિશેષ ગ્રાહી છે. આ રીતે સાત પ્રકારે વિચાર સરણીની ગાઠવણીને નય નિરૂપણ – નયવાદ કે નય વિચાર ધારા કહી છે.

☐ समापन: - આ રીતે જે નયા કહ્યા તે પ્રત્યેક ને જુદી જુદી અપેક્ષાએ સ્વીકારવા પણ એક બીજાના વિરાધી માનવા નહીં. કેમકે એક પદાર્થીમાં જુદા જુદા વિચારાનું મિશ્રણ જેવા મળે છે. જેમ કે— સવે પદાર્થીમાં વિશેષતા ન હોવાથી સામાન્ય રીતે सत् રૂપે એક છે.

સવે પદાર્થો જીવ-અજીવ રૂપે બે છે. સવે પદાર્થા દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય અપેક્ષાએ ત્રણ છે. સવે પદાર્થા ચાર દર્શનના વિષય તરીકેની અપેક્ષાએ ચાર છે. સવે પદાર્થા પાંચ અસ્તિકાયની અપેક્ષાએ પાંચ છે. સવે પદાર્થા છ દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ છ છે.

અહીં પદાર્થ તો તે જ છે માત્ર અપેક્ષા મુજબ વચન બદલાય છે. આ દરેક નયો પોતપોતાના વિષયમાં સ્વત'ત્ર છે. છતાં તે બીજા નયોને ખાટા ઠેસ્વતા નથી માટે તે નયા કહ્યા જો ૧૫ પાતાની વાતને જ સાચી ઠેરવે અને બીજાને ખાેેટી ઠરાવે તાે તે દુન'ય અથવા નયાસાસ કહેવાય.—

☐ નયના વિવિધ ભેદો: - નય ના ઉપર મુજબ સાત અથવા પાંચ નય ગણાવ્યા. એ જ રીતે તેના ભિન્ન ભિન્ન ભેદા પણ એાળખાવાય છે.

🔲 દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક નય :-

નેગમાદિ નયોને મુખ્ય છે વિભાગમાં પણ વિભાજત કરાય છે.-જે દ્રવ્યના અસ્તિત્વનું મહણ કરે છે. અથવા દ્રવ્યની ગુણ-સત્તાને મુખ્ય-પણે ચહે છે અને તેના પર્યાય [ઉત્પાદ્-વ્યય-દ્રીવ્ય] ને ગૌણ પણે ચહે છે તે દ્રવ્યાથિક નય.

દ્રવ્ય એટલે સામાન્ય કે મૂળભૂત પદાર્થ પ્રથમના ત્રણે નય[કાઈ મતે ચાર નય] દ્રવ્યાર્થિક નયા છે.

- (૧) નૈગમનય: સર્વ જીવ ગુણ-પર્યાય વંત છે.
- (૨) સંથહનય:- જીવને અસંખ્યાતા પ્રદેશ છે.

[અહી' બધા જીવાનું ગ્રહણુ કર્યું' તે સામાન્ય.]

- (૩) વ્યવહારનય: આ જીવ સંસારી છે અને આ જીવ સિદ્ધ છે.
- (૪) ઋજુ સૂત્રનય:- જીવ ઉપયાગવ ત છે.

જે સુખ્યતાએ પર્યાય ને વસ્તુ માને. તે પર્યાયાર્થિક નય. પર્યાય એટલ વિશેષ અથવા મૂળભૂત પદાર્થ ની ભિન્ન ભિન્ન અવસ્થા. અહીં સુખ્યતાએ પર્યાયાનું ગ્રહણ છે અને ગૌણતાએ દ્રવ્યનું ગ્રહણ છે.

આમાં છેલ્લા [ચાર અથવા] ત્રણ નવાે લીધા. શખ્દ–સમિલિ-રૂઢ–એવ'ભૂત.

🔲 નિશ્ચય અને વ્યવહાર નય:–

નિશ્ચય નય: – એટલે સૂક્ષ્મ અથવા તત્ત્વ દેષ્ટિ. ખરી રીતે તો એવ'ભૂત એ જ નિશ્ચયની પરાકાષ્ઠા છે. છતાં ઋજુ સૂત્રાદિ ચારને પણ નિશ્ચય નય કહેવાના મત જોવા મળે છે.

વ્યવહાર નય: - તે સ્થૂલગામી કે ઉપચાર દેષ્ટિ વાળા છે. નૈમિ-તિક ભાવા મુજબ પણ તેમાં વ્યવહારતું આરાપણ થાય છે.

આ વ્યવહાર નયને પણ નય જ ગણેલ છે. તેને અસત્ય કે નયા-રાપણ ગણતાં નથી. તેથી નિશ્ચય અને વ્યવહાર મંને જાણવા. પછી યથાયાગ્ય અંગીકાર કરવું. પક્ષપાતી થવું નહીં. ્યવહારરૂપ બાહ્યકિયા ત્યજી દેવાથી સર્વ નિમિત્ત નાશ પામતા, ફક્ત એકલા નિશ્રય રૂપ ઉપાદાનથી માેક્ષ પ્રાપ્તિ કાર્ય સિદ્ધ થતું નથી.

# નિશ્ચય દષ્ટિ હૃદયધરીજી પાલે જે વ્યવહાર પુષ્યવ'ત તે પામશેજી ભવ સસુદ્રના પાર

🔲 શબ્દનય–અર્થનય:–

જેમાં અર્થની વિચારણા પ્રધાન પણે હાય તે અર્થનય અને જેમાં શખ્દનું પ્રાધાન્ય હાય તે જ્ઞદ્દનય. પહેલાના ચારનય તે અર્થનયા છે. પછીના ત્રણ તે શખ્દ નયા છે.

ज्ञाननय-क्रियानय:- જે નય જ્ञानने અર્થાત્ તત્વને સ્પરો છે તે ज्ञाननय. જે નય આ તત્વાનુસાવને પચાવે છે અર્થાત્ તત્વાનુસાવી આચારને પ્રધાન માને છે તે જ્ઞિયાનય

#### 🗌 જીવ તત્વ પર સાત નય:-

પૂર્વે સૂત્ર-४માં जीवादि सात तत्वे। છે. तेमां જીવ-અજીવાદિ साते तत्वे। ने सातनय વડે ઘટાવવાના છે. એ-જ-રી-તે દર્શનાદિ ત્રણે પણ સાત નચે ઘટાવવાના હાય છે. જેના ઉલ્લેખ प्रमाणनयैरिधगम: સૂત્ર ૧:૬માં પણ છે. તે મુજબ અહીં ''જીવ" તત્વના સાત નચે!—

- (૧) નૈગમનયે જીવગુણ પર્યાયવાન્ છે.
- (**ર) સ'ગ્રહનયે –** જીવ અસ'ખ્યાત પ્રદેશવાન્ છે.
- (3) વ્યવહારન ચે પ્રત્યેક સ'સારી આત્મા-કર્મોના કર્તા અને ભાકતા છે
- (૪) ઋકજુ સૂત્ર નચે દરેક આત્મા દર્શન ન્રાન-ચાશ્ત્રિ ઉપયોગાદિથી સહિત છે.
- (૫) શબ્દનયે જવ-ચેતના-આત્મા વગેરે પર્યાયવાચી છે.
- (ફ) સમલિરઢ નચે જીવે છે માટે તે જીવ કહેવાય. જ્ઞાનાદિ ગુણુ-વ'ત હાવાથી ચેતના લક્ષણ કહ્યા. પ્રાણાને ધારણ કરે છે માટે પ્રાણ પણ કહે છે.
- (૭) એવ'ભૂતનયે અનંત જ્ઞાન-અનંત દર્શન–અનંત ચારિત્રાદિ ગુણા વાળા તે આત્મા છે.
- ्रान अने सात नय आपछे भति-श्रुताहि आह ज्ञान जेया [पांच ज्ञान + त्रधु अज्ञान]

**નેગમ-સ'ગ્રહ-વ્યવહાર** ત્રણેય નયેા આઠે જ્ઞાનાના સ્વીઠાર કરે છે.

ઋકજુસૂત્રનય – મતિજ્ઞાન અને મતિ અજ્ઞાન બ'ને શ્રુતજ્ઞાન અને શ્રુત અજ્ઞાનના મદદગાર ગણ્યા છે. પણ પ્રધાનપણે ઉપયોગી ગણ્યા નથી. માટે તે બ'ને વર્જીને ઋજુસૂત્ર નય છ જ્ઞાનના સ્વીકાર કરે છે.

શાયદનય – શ્રુતજ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાનના જ સ્વીકાર કરે છે.

આ નયના મતે મતિ-અવધિ અને મન:પર્યાય ત્રણે સુવિશુદ્ધ શ્રુત જ્ઞાનના જ મદદગાર છે. [અહીં શ્રુતમાં શ્રુતકેવલીના શ્રુતને મુખ્યતાએ એહણ કરેલ છે] તેથી માત્ર શ્રુતજ્ઞાન અને પ્રત્યક્ષ એવા કેવળજ્ઞાન એમ બે લેદ જ કર્યા છે.

વળી શખ્દનય સર્વ જીવને ચેતનાવંત અને ગ્ર-સ્વભાવી ગણે છે. કાઈને મિથ્યાદિષ્ટ કે અગ્ર ગણતા નથી. તેથી આ નય ત્રણે અગ્રાનાને સ્વીકારતું નથી.

[ભાષ્યકાર મહિષિ શાળ્દનયના મુખ્ય ભેદ ગણી લખે છે તેથી શાળ્દાદિ ત્રણે સાથે સમજવા]

— આ રીતે નચાના વિચાર અનેક પ્રકારે છે. જો કે નચા ક્રયાંક-ક્યાંક કાઈ કાઈ વિષયમાં પ્રવૃત્ત થવાથી વિરાધી જેવા પણ ભાસશે. પણ સારી રીતે વિચારતા તે વિશુદ્ધ-નિર્દોષ અને અવિરુદ્ધ જણાય છે. જ્વાદિ તત્વા અને દર્શનાદિ ત્રણની મૂલવણી આ દરિએ જ કરવી.

卐

#### [8] સ દભ

Ų.

[સૂત્ર ૩૪ + સૂત્ર ૩૫ નાે સાથે] આગમ સ**ંદ**ભ<sup>°</sup>

सत्तमूलणया पण्णत्ता, त' जहा णेगमे, संगहे, ववहारे, उब्जुसूए, सद्दे सममिरुढे, एवंभूए । अनुथेश्य क्षार-सूत्र ९५२ [छे<कु] स्थानांग स्थान ७/७देश-३ सूत्र : ५५२ અન્ય સ'દર્ભ

- (૧) પ્રમાણ નય તત્વા લાેકાલ'કાર-પરિચ્છેદ-૫ (૨) નય કર્ણિ'કા તત્વાથ' સ'દસ'
- (१) अध्यायः १ सूत्रः १ प्रमाणनयैरधिगमः भांना ''नय'' शण्हन् विवेदान

卐

#### [9] પદ્ય

卐

#### [સૂત્ર ૩૪ + સૂત્ર:૩૫ સંયુક્ત]

- (૧) બીજી અપેક્ષાના વિરાધ કર્યા વિના અવળાધ જે થાય તે કહેવાય નય તે પાંચ ભેદે જણાય છે. નૈગમ અને સ'ગ્રહવળી વ્યવહાર ઋજુસૂત્રને શખ્દ ત્રણુ ભેદ યુક્ત નૈગમ ભેદ દ્રયસ યુક્ત છે.
- (૨) વગી કૃત વિચારા જે અંશ શ્રુત પ્રમાણના તે નયવાદ છે કિંવા નામા અનેક તેમના શખ્દ અર્થ ક્રિયા દ્રવ્યને વ્યવહાર નિશ્ચય નૈગમ સંગ્રહ વહેવાર ઋજુસૂત્ર શખ્દત્રય.

F

#### [10] નિષ્કષ<sup>¢</sup>

4

આ સૂત્રને વ્યવહાર દિષ્ટિએ મૂલવીએ તે અપેક્ષાવાદને ચાદ કરવા પડશે. વસ્તુના અનંતા ધર્મા અને તે મુજબ અનંત નચા હાવાના માટે કાઈ એક વાતને આત્યન્તિક સત્ય માની નિર્ણય ન બાંધવા કેમ કે તે મિશ્યા દબ્ટિ રાગ પણા તરફ એ ચી જશે.

બીજું પ્રત્યેક વાતને ખુલ્લા દિલે સ્વીકાર કરવાની કે તટસ્થ ભાવે સાંભળવા-સમજવાની વૃત્તિ જન્મશે. જે ભૌતિક તેમજ આધ્યા-ત્મિક લાભ અપાવનારી બનશે.

નિશ્ચયથી વિચારા તા આત્માની યાત્રા નૈગમનયથી એવં ભૂત નય સુધી સું દરતમ બનશે.

- (૧) જીવને ગુણ પર્યાપવાન્ ગણ્યો. જે આ પર્યાયાને કાપીને નીજ ગુણ પ્રગટાવવા હશે તો સામાન્યમાંથી વિશિષ્ટ્રગાહી નયા જોઇશે.
- (ર) વ્યવહાર નયે કહ્યા મુજબ આત્મા કર્મના કર્તા અને ભાકતા છે. આ કર્તા પણામાંથી નિવર્તાશું તો નૈગમ નયે કહ્યા મુજબના દ્રવ્યના પર્યાયો કપાશે—અટકશે અને ઋજુસૂત્રે જણાવેલા જ્ઞાન દર્શ-નાદિ નિજ ગુણા પ્રગટશે.
- (3) શખ્દ નયના કહ્યા મુજબ આતમા અન તજ્ઞાન-અન તદર્શન-અન ત ચારિત્ર-અન તવીર્ય આદિ ગુણે કરી યુક્ત છે તે સ્થિતિને પ્રાપ્ત કરી પૂર્ણતાને પ્રાપ્ત કરીએ તો જ નિશ્ચય નયની ચરમ સિમા પમાશે.

# અધ્યાય-પ્રથમની ટીકા સમાપ્ત

# પરિશિષ્ટ–૧ સૂત્રાનુક્રમ

| र्ड | મ સૂત્ર                                                  | યુષ્ટ          |
|-----|----------------------------------------------------------|----------------|
| ૧   | सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्राणि मोक्ष मार्गः                | 3.             |
| ર   | तत्त्वार्थ श्रद्धानं सम्यग्द्रीनं                        | 9.3.           |
| 3   | तन्निसर्गाद्धिगमाद्वा                                    | २०             |
| ४   | जीवा जीवास्रव बन्ध संवर निर्जा मोक्षास्तत्त्वम्          | ર,પ્           |
| પ   | नाम स्थापना द्रव्य भाव तस्तन्न्यास:                      | ૩૫.            |
| ŧ   | प्रमाण नयौरधिगमः                                         | ४६             |
| ૭   | निर्द <sup>°</sup> श स्वामित्व साधनाधिकरण स्थिति विधानतः | <b>₹o</b> .    |
| <   | सत्सङ्ख्या क्षेत्र स्पर्शन काला- न्तर भावाल्प बहुरवैश्च  | ۶¢.            |
| E   | मति श्रुता वधि मनः पर्याय केवलानि ज्ञानम्                | ૮૧             |
| ૧૦  | तत्त्रमाणे                                               | 66             |
| ૧૧  | आद्ये परोक्षम्                                           | <b>¢</b> 3     |
| ૧ર  | प्रत्यक्षमन्यत्                                          | <del>૯</del> ૯ |
| ૧૩  | मित स्मृति संज्ञा चिन्ता मिनिबोध इत्यनथीन्तरम्           | ૧૦૪:           |
| ૧૪  | तदिन्द्रिया निन्द्रिय निमित्तम्                          | ૧૧૦            |
| ૧૫  | अवग्रहेहा पाय धारणा                                      | ૧૧૬            |
| १६  | बहु बहुविध क्षिप्र निश्रितानुफ्त ध्रुवाणां सेतराणाम्     | ૧૨૬            |
| ૧૭  | अर्थस्य                                                  | ૧૩૫:           |
| १८  | व्यञ्जनस्या वग्रहः                                       | ૧૪૦            |
| ૧૯  | न चक्षुरिनिन्द्रया भ्याम्                                | १४६            |
| २०  | श्रुत मतिपूर्व द्वयनेक द्वादश भेदम्                      | ૧૫૨            |

| ક્રેમ      | સૂત્ર                                                  | <i>પુ</i> ષ્ઠ |
|------------|--------------------------------------------------------|---------------|
| २९         | द्विविधोवधिः                                           | <u>१</u> ६४   |
| २२         | भव प्रत्ययो नारक देवानाम्                              | १६७           |
| <b>२</b> ३ | यथोक्त निमित्तः षड्विकल्पः – शेषाणाम्                  | ૧૭૧           |
| २४         | ऋजु विपुलमती मनः पर्यायः                               | ঀৢড়ড়        |
| ર્પ        | विशुध्ध्यप्रति पाताभ्यां तदिवशेषः                      | १८३           |
| <b>૨</b> ૬ | विशुद्धि क्षेत्र स्वामि विषयेभ्यो – विध मनः पर्याययेाः | ૧૮૫           |
| ર્         | मति श्रुत योनि बन्धः सर्व द्रव्येष्वसर्व पर्यायेषु     | १६०           |
| २८         | रुपिष्वधेः                                             | ૧૯૪           |
| २६         | तद्नन्तभागे मनः पर्यायस्य                              | १८६           |
| 30         | सर्वद्रव्य पर्यायेषु केवलस्य                           | १६८           |
| 39         | एकादीनि भाज्यानि युगपदे - कस्मिन्ना चतुभ्यः            | २०२           |
| 32         | मतिश्रुता वधयो विपर्ययश्च                              | २०६           |
| 33         | सदसतोरिवशेषाद्यदृच्छो पछन्धेरुन्मत्तवत्                | २१०           |
| 38         | नैगमसङ्ग्रह व्यवहारर्जु सूत्र - शब्दा नयाः             | <b>૨</b> ૧૩   |
| 34         | आद्य शब्दौ द्वि त्रि भेदौ                              | <b>ર</b> ૧૫   |

# પરિશિષ્ટ : ૨ ઝ કારાદિ સૂત્રક્રમ

| કુમ | સૂત્ર                                                | સૂત્રાંક   | યુષ્ક       |
|-----|------------------------------------------------------|------------|-------------|
| ٩   | अर्थ स्य                                             | ৭৩         | ૧૩૫         |
| ર   | अवप्रहेहापाय धारणा                                   | ૧૫         | ૧૧૬         |
| 3   | आद्य शब्द द्वि त्रि भेदौ                             | <b>૩</b> ૫ | ૨૧૫.        |
| ४   | आद्ये परोक्षम्                                       | ૧૧         | <b>63</b>   |
| પ   | ऋजुविपुलमती मनः पर्यायः                              | २४         | ঀ৩৩         |
| Ę   | एकादीनि भाज्यानि युगापदेकस्मिन्नाचतुभ्र्यः           | 39         | २०२         |
| હ   | जीवा जीवास्त्रवबन्ध संवर निर्जरा मोक्षास्तत्त्वम्    | ४          | રપ.         |
| ۷   | तत्त्रमाणे                                           | ૧૦         | 66.         |
| ج   | तत्त्वार्थ श्रद्धानं सम्यग्दर्शनम्                   | ર          | ረዊ          |
| ૧૦  | तन्निसर्गाद्धा                                       | 3          | २०          |
| ૧૧  | तद्नन्तभागे मनःपर्यायस्य                             | २६         | ૧૯૬         |
| ૧૨  | तदिन्द्रियानिन्द्रिय निमित्तम्                       | ૧૪         | ११०         |
| ૧૧  | द्विविधो विधः                                        | ૧૨         | ૯૯          |
| ૧૩  | न चक्षुरिनेन्द्रियाभ्याम्                            | ૧૯         | ૧૪૬         |
| ૧૫  | नाम स्थापना द्रव्य भाव तस्तन्न्यास                   | ય          | <b>૩પ</b> . |
| १६  | निर्दे श स्वामित्व साधनाधिकरण स्थिति विधानत:         | ७          | <b>ξ</b> ο, |
| ৭৩  | नैगमसङ्ग्रह व्यवहारर्जृ सूत्र शब्द नया:              | 38         | २१३:        |
| ૧૮  | प्रत्यक्षमन्यत्                                      | ૧૨         | 66          |
| ૧૯  | प्रमाण नयौरधिगमः                                     | ۶          | ४६          |
| २०  | बहु बहुविध क्षिप्र निश्रितानुम्त ध्रुवाणां सेतराणाम् | ્ ૧૬       | ૧૨૬         |

| કેમ        |                                                        | સૂત્ર | યુષ્ટ        |
|------------|--------------------------------------------------------|-------|--------------|
| <b>૨</b> ૧ | भव प्रत्ययो नारक देवानाम्                              | २२    | १४६          |
| २२         | मतिश्रुतयोर्नि बन्धः द्रव्येष्वसर्व पर्यायेषु          | २७    | १८०          |
| <b>२</b> 3 | मतिश्रुतावधयो विपर्ययश्च                               | 32    | २०६          |
| २४         | मतिश्रुतात्रधि मनःपर्याय केवलानि ज्ञानम्               | Ġ     | ८१           |
| રપ         | मति स्मृति संज्ञा चिन्ता मिनिबोध इत्यनर्थान्तरम्       | ૧૩    | ૧૦૪          |
| २६         | यथोक्त निमित्तः पड्चिकल्पः शेषाणाम्                    | 23    | ૧૭૧          |
| २७         | रूपिष्वधेः                                             | २८    | ૧૯૪          |
| २८         | विशुद्धि क्षेत्रस्वामि विषयेभ्योवधि मनःपर्याययोः       | २६    | १८५          |
| २६         | विशुद्धय प्रतिपाताभ्यां तदिशेषः                        | રપ    | <b>૧૮૩</b> : |
| 30         | व्यञ्जनस्यावमहः                                        | १८    | <b>9</b> 80  |
| 39         | श्रुत मतिपूर्वं द्यनेक दादश भेदम्                      | २०    | ૧૫૨          |
| ३२         | सत्सङ्रच्या क्षेत्र स्पर्शन कालान्तर भावाल्प बहुःवैश्व |       | ६६           |
| 33         | सद्सतोरविशेषाद्यदृच्छोपलब्धेरून्मत्तवत्                | 33    | २१०          |
| 38         | सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्राणि मोक्षमार्ग                | ٩     | 3,           |
| ૩૫         | सर्व द्रव्य पर्यायेषु केवलस्य                          | 30    | १५८          |
|            |                                                        |       |              |

# પરિશિષ્ટ : ૩ આગમ સ'દર્ભ (૧) શ્રી સ્થાનાંગ સુત્રના

| તત્વાર્થ સૂ: | ત્ર સ'દ                             | સ <sup>c</sup>                     | <i>મૃષ્</i> ઠ |
|--------------|-------------------------------------|------------------------------------|---------------|
| 3            | સ્થાન–૨ ઉદ્દેશાે–૧                  | सूत्र ७०/२                         | 28            |
| 90           | સ્થાન–ર ઉ <b>દ્દેશા–</b> ૧          | ં સૂત્ર ૭૧/૧                       | <b>૯</b> ૨    |
| ૧૨           | સ્થાન–ર ઉદ્દેશા–૧                   | સૂત્ર ૭૧/૨ અને ૧૨                  | ૧૦૩           |
| <b>ર</b> ૧   | સ્થા <b>ન</b> –૨ ઉ <b>દ્દેશા</b> –૧ | સૂત્ર ૭૨/૧૩                        | ૧૬૭           |
| <b>२२</b>    | સ્થાન–ર ઉદ્દેશ <u>ે</u> ા–૧         | સૂત્ર હર/૧૪                        | ૧૭૦           |
| <b>ેર</b> ૩  | સ્થાન–ર ઉ <b>દ્દેશા</b> –૧          | સૂત્ર ૭૧/૧૫                        | ૧૭૬           |
| <b>.</b> 28  | સ્થાન–ર ઉદ્દેશા–૧                   | સૂત્ર હવ/૧૬                        | ૧૮૨           |
| ૧૮           | સ્થાન–ર ઉદ્દેશા–૧                   | સૂત્ર ૭૧/૧૯                        | ૧૪૫           |
| २०           | સ્થાન–ર <b>ઉદ્દેશા</b> –૧           | સૂત્ર ૭૧/૨૧                        | 9,43          |
| 3२           | સ્થાન–૩ ઉદ્દેશાે–૩                  | સૂત્ર ૧૮૭                          | २०€           |
| 9            | સ્થાન–૩ ઉદ્દેશા–૪                   | સૂત્ર ૧૯૪/૨                        | 93            |
| 4            | સ્થાન–૫ ઉદ્દેશા−૩                   | सूत्र ४६३                          | د <u>ب</u>    |
| 9 6          | સ્થાન–૬ ઉદ્દેશા–૩                   | સ્ત્ર ૫૧૦                          | <b>૧</b> ૩૪   |
| <b>२</b> 3   | સ્થાન–૬ ઉદ્દેશા–૩                   | સૂત્ર પરક                          | ૧૭૬           |
| <b>૩</b> ૫   | સ્થાન–૭ ઉદ્દેશા–૩                   | સૂત્ર ૫૫૨                          | <b>૨૨૮</b>    |
| ४            | સ્થાન–૯ ઉદ્દેશા–૩                   | સૂત્ર ૬૬૫                          | 38            |
|              | શ્રી ભગવતી                          | સૂત્રના સ <b>'</b> દભ <sup>°</sup> |               |
| '૧૫          | શતક: ૭ ઉદ્દેશા: ૨                   | सूत्र : ३१७                        | ૧૨૪           |
| <b>'</b> ૧૮  | शतकः ८ ६ हेशे। : २                  | સૂત્ર : ૩૧૭                        | ૧૪૫           |
| <b>ં</b> ૩૧  | શતક: ૮ ઉદ્દેશા: ૨                   | સૂત્ર : ૩૧૭                        | २०५           |
| ÷            | शतकः ८ ७ हेशे। : २                  | सूत्र : ३९८                        | ८७            |
| २६           | शतकः ८ ७ हेशे। : २                  | સૂત્ર : ૩૨૨                        | ૧૯૭           |

| ત. સૂત્ર            | શ્રી ઉત્તરાધ્યયન          | સૂત્રના સ'દલ'             | <b>યુ</b> હઠુ |
|---------------------|---------------------------|---------------------------|---------------|
| ્ર                  | અધ્યયન : ૨૮               | ગાથા–૧૫                   | ૧૯            |
| ۶.                  | અધ્યયન : ૨૮               | ગાથા–૨૪                   | ય૯            |
| ٩                   | અધ્યયન : ૨૮               | ગાથા–૩૦                   | ૧૨            |
| શ્રી ન દી           | સૂત્રના સંદર્ભ            | શ્રી અનુયાગ હાર સૂત્રના   | સ દભ          |
| તત્વાથ <sup>°</sup> | સ ંદર્ભ પૃષ્ <b>ઠ</b>     | તત્વાર્થ સંદર્ભ           | યુષ્ઠ         |
| e                   | सूत्र: १ ८७               | ૯ સૂત્ર: ૧                | 20            |
|                     | સૂત્ર: ૨ ૯૨               | ૫ સૂત્ર:૮                 | ४५            |
| ૧૪                  | સૂત્ર: ૩ ૧૧૫              | ८ सूत्र : ८०              | 60            |
| ૧૨                  | સૂત્ર:૫ ૧૦૩               |                           | ૧૧૫           |
| વર્ષ                | સૂત્ર: ૬ ૧૬૭              | ૭ સૂત્ર∶૧૫૧/૨             |               |
| <b>ર</b> ફ          | સૂત્ર: ૭ ૧૭૦              | ۶, ७,                     | -             |
| <b>3</b> 3          | સૂત્ર: ૮ + ૯ ૧૭૫          | ૧૫, ૧૬,                   |               |
|                     | સૂત્ર: ૧૬ ૧૯૫             | ૩૫ સૂત્ર: ૧૫૨             | 233           |
| <b>28</b>           | સૂત્ર: ૧૮ ૧૮૨             |                           |               |
| ર <b>પ</b>          | સૂત્ર: ૧૮ ૧૮૫             | શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્રના ર | મ. ફબ         |
| :3o                 | સૂત્ર: ર <b>ર</b> ૨૦૧     | <b>૩૨ યદ ૧૩/૭</b>         | २०६           |
| .૧૧                 | सूत्रः २४ ६८              | _                         |               |
| ૨૦                  | સુત્ર: ૨૪ ૧૬૩             | શ્રી જીવાભિગમ સૂત્રના     | સ દભ          |
| <b>32</b>           | સૂત્ર: ૨૫ ૨૦૯             | ૩૧ પ્રતિપત્તિ–૧/          |               |
| વૈપ                 | સૂત્રઃ ૨૭ ૧૨૪             | •                         | २०५           |
| _                   | સૂત્ર: રહે ૧૪૫            | <b></b>                   | •             |
| <b>୧</b> ७          | સૂત્ર: ૩૦ ૧૩૯             |                           |               |
| ૧૩                  | सूत्र : ३७/८० <b>१</b> ०६ |                           |               |
| 33                  | સૂત્ર: <b>૪૨ ૨</b> ૧૨     |                           |               |
| - •                 | 201 a . A                 |                           |               |

### પરિશિષ્ટ : ૪ શ્વેતામ્બર–દિગમ્બર પાઢેલેદ

સૂત્ર શ્વેતામ્બર

१५. अवम्रहेहापायधारणाः

 बहुबहुविधिक्षप्रानिश्रिताऽसं-दिग्धध्रुवाणां सेतराणाम्

२१. द्विविधोऽवधि:

२२. भवप्रत्ययोनारकदेवानाम्

२3. यथोक्त निमितःषड् विकल्प शेषाणाम्

२४. ऋजु विपुलमती मनः पर्यायः

२५. विशुद्धि क्षेत्रस्वामि विषये-भ्योऽवधिमनः पर्याययो:

२७. मति श्रुतयोर्निबन्धः सर्वद्रठये ष्व सर्व पर्यायेषु

२६. तदनन्तभागे मनः पर्यायस्य

अर. नैगम सङ्प्रह व्यवहारर्जृ शब्दोनयः

34. आद्य शब्द दि त्रि भेदौ

પાઠલેદ સ્પષ્ટીકરણ:-

સૂત્ર: ૧૫ માં અપાય ને બદલે અવાય છે,

सूत्र: ९६ માં अनिश्रित ने બદલે अनिःसृत અને असंदिग्ध ने બદલે अनुक्त् છે.

સૂત્ર: ૨૧ દિગ' ખરમાં નથી.

સૂત્ર: २२ માં વચ્ચે अवधि શખ્દ વધારે છે.

सूत्र : २३ भां यथोक्त ने स्थाने क्षयोपशम छे.

सूत्र: २४ २५-२६ भां मनःपर्याय ने अहसे मन:पर्यय छे.

सूत्र : २७ भां सर्वद्रव्य ने अहते द्रव्य छे.

અને સૂત્ર ૩૪ તથા ૩૫ ને એક જ સૂત્રમાં ગાઠવેલ છે.

સત્ર દિગમ્બર

१५ अवग्रहेहावाय धारणाः

९६ बहुबहुविधक्षिप्रानि<mark>सृ</mark>तान<del>ुत्त</del> भ्रुवाणांसेतराणाम् सूत्र नथी

२१. भवप्रत्ययोऽवधिदे वनारकाणाम्

२२. क्ष्योपशम निमित्तःषड्र्विकल्प शेषाणाम्

२३. ऋजुविपुलमती मनः पर्ययः

२४. विशुद्धि क्षेत्रस्वामि विषयेभ्यो-ऽवधि मनःपर्यययोः

२६. मतिश्रुतयोर्नि बन्धो द्रव्येष्व सर्वपर्यायेषु

२८. तदनन्तभागे मनः पर्ययस्य

 नैगम संप्रह व्यवहार जु सूत्र-शब्द समिमि—रुढेवंभूत। नयः

#### પરિશિષ્ટ : પ તત્વાથ<sup>°</sup> પરિશિષ્ટ

આ પરિશિષ્ટમાં અપાયેલા સૂત્રો પૈકી છ સૂત્રા તત્વાર્થના પ્રથમ અધ્યાયમાં ઉપયાગી છે. જેની અત્રે નાંધ કરી છે.

#### (૧) તત્વાર્થ પરિશિષ્ટ સૂત્ર : ૧૨૩

#### स्वपरव्यवसायि ज्ञानं प्रमाण

આ સૂત્ર પ્રથમ અધ્યાયમાં સૂત્ર: ६ प्रमाण नर्येरिधगम: માંના પ્રમાણ શખ્દનું લક્ષણ જણાવે છે.

સૂત્રસાર: પોતાને અને બીજાને નિશ્ચય કરાવનાર જે જ્ઞાન તે પ્રમાણ કહેવાય છે.

**ટીકા:** — જેના વહે પદાર્થના નિશ્ચય કરી શકાય તેનું નામ પ્રમાણ અથવા "સ્વ" — પાતાને જણાવનાર અને "પર" — પાતાનાથી ભિન્ન વસ્તુને પણ એાળખાવનાર એવું જે જ્ઞાન તે પ્રમાણ.

જેમ ધુમાંડા પાતામાં રહેલા ધુમત્વ અને ધુમાડાથી ભિન્ન અગ્નિ અંનેના નિશ્ચય કરાવે છે.

આત્મા પણ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ વહે આત્મત્વ અને આત્માથી ભિન્ન એવા શરીરના નિશ્ચય કરાવે છે.

#### (२) तत्वार्थ परिशिष्ट : सूत्र १२४ अनीक्षेप एकधर्मका वक्तामिप्रायो नय :

આ સૂત્ર પ્રથમ અધ્યાયમાં સૂત્ર : ६ प्रमाणनयैरधिगम : માંના नय શખ્દની એાળખ આપે છે.

સૂત્રસાર: – આક્ષેપરહિત પણે એક ધર્મ સંબંધિ કહેનારના જે અભિપ્રાય તેને નય કહેવાય છે.

ટીકા: - કાેઇપણ પદાર્થ વિશે નિશ્વય પૂર્વક કાેઇ એક જ અભિપ્રાય વ્યક્ત કરવાને બદલે તેના અનંતા ઘર્મમાંથી કાેઈ એક ધર્મને જણાવવા તે નય.

આવા અભિપાય, કહેનારની વિશેષ દેશિને પ્રગટ કરે છે. અર્થાત્ કહેનાર જે ગુણુધર્મ ને જે દેશિએ મૂલવણી કરી બાલે તે અભિપ્રાય વિશેષ અથવા નય સમજવા પણ તે આક્ષેપ રહિત હાવા એઈએ. એટલે કે જે નય જે મતનું સ્થાપન કરે તે બીજા મતના વિરાધ રજૂ ન કરતા હાવા એઈએ.

સામાન્યથી આ ઘડાે છે— વિશેષથી કહેતા માટીના અનેક વાસ-દ્યામાં આ વાસણ ઘડાે કહેવાય...વગેરે [નયના સૂત્ર : ૩૪/૩૫માં કહેવાઇ ગયું છે].

૦ આ તથના નૈગમ-સ'ગ્રહ વ્યવહાર-ઋજુસ્ત્ર-શબ્દ-સમિલિર્ઠ એવં ભૂત એ સાત લેઠા જણાવાયા છે.

# તત્વાથ પરિશિષ્ટ સૂત્ર : ક અને ૭

(३) चत्त्रार्थं चत्त्रारि गञ्यूतान्यवधि-राधेपरापर (६)

(४) परताऽर्धाहीनम् (७)

આ સૂગ પ્રથમ અધ્યાયના સૂગ ૨૨માં જે भवप्रत्ययो नारक देवानाम् માં નારકી ના અવધિજ્ઞાન વિશે કહ્યું છે. તે અંગે વિશેષ પ્રકાશ પાંડે છે.

સૂત્રસાર: - [સૂત્ર: ६ અને સૂત્ર: હના સ'યુક્ત]

(મહેલી રત્નપ્રભા નારકીને વિશે) અવધિજ્ઞાનનું ક્ષેત્ર ઉત્કૃષ્ટ ૪ ગાઉ અને જઘન્ય ૩ાા ગાઉનું છે. બીજી નારકીથી અડધા અડધા ગાઉ સાતે નારકીમાં ઘટતું જશે.

ટીકા: – પહેલી નાશ્કીના જુવા પાતાના રહેવાના સ્થાનથી ઉધ્વ'–અધા–તીર્જા લાકમાં વધુમાં વધુ ૪ ગાઉ સુધી અને ઓછામાં એાછું સાડા ત્રણુ ગાઉ સુધી દેખે છે.

બીજી નારકીમાં ઉત્કૃષ્ટ ૩ાા ગાઉ અને જઘન્ય ૩ ગાઉ સુધી જુએ. ગીજી નારકીમાં ઉત્કૃષ્ટ ૩ ગાઉ અને જઘન્ય ૨ાા ગાઉ સુધી જુએ.

એ રીતે ઘટતા ઘટતા સાતમી નારકી તમ સ્તમપ્રભાના જીવાે ઉધ્વ'—અધા અને તીધું ઉત્કૃષ્ટ ૧ ગાઉ અને જઘન્ય ગા ગાઉ સુધી અવધિજ્ઞાન વડે જુએ.

| _ |   | _ | П | <br>$\Box$ | _ |   |       |      | ı |
|---|---|---|---|------------|---|---|-------|------|---|
|   | ╙ |   |   | ш          |   | _ | <br>ш | <br> | 1 |

# પરિશિષ્ઠ–૬

|   | —શ્રી ન'દિસૂત્ર−મુજબ જ્ઞાનના લેદેા—                         |
|---|-------------------------------------------------------------|
|   | ત્રાનના પાંચ પ્રકાર છે.                                     |
|   | (૧) આભિનિબાધિક [મતિ] (૨) શ્રુત                              |
|   | (3) અવધિ (૪) મન:પર્યવ (૫) કેવળ                              |
|   | આ પાંચે જ્ઞાનના સમાવેશ બે ભેંદામાં કર્યો                    |
|   | (૧) પ્રત્યક્ષ ૄ (૨) પરાક્ષ                                  |
|   | પ્રત્યક્ષના બે લેદ–                                         |
|   | (૧) ઇંદ્રિય પ્રત્યક્ષ (૨) નાેઇંદ્રિય પ્રત્યક્ષ              |
|   | ઇંદ્રિય પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન પાંચ પ્રકારનું છે.                  |
|   | (१) श्रीत्रेन्द्रिय प्रत्यक्ष (२) यक्षुरिन्द्रिय प्रत्यक्ष  |
|   | (३) ध्राष्ट्रीन्द्रय प्रत्यक्ष (४) जिंद्वेन्द्रिय प्रत्यक्ष |
|   | (૫) સ્પશ'નેન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ                                |
| Ц | ने। ઇ'न्द्रिय प्रत्यक्ष त्राषु प्रकारे छे-                  |
|   | (१) अवधिज्ञान प्रत्यक्ष (२) मनः पर्यावज्ञान प्रत्यक्ष       |
|   | (3) डेवणज्ञान प्रत्यक्ष                                     |
|   | અવધિજ્ઞાન પ્રત્યક્ષ બે પ્રકારનું છે—                        |
|   | (૧) ભવપ્રત્યયિક (૨) ક્ષાયાપશમિક                             |
|   | ભવપ્રત્યયિક અવધિજ્ઞાન એ પ્રકારે-                            |
|   | (૧) દેવાને થનાર (૨) નારકને થનાર                             |
|   | क्षायापशमिष्ठ अवधिज्ञान એ પ્રકારે-                          |
|   | (૧) મનુષ્યાને (૨) તિય"ચ ૫ ચિન્દ્રિયને                       |
|   | ગુણુસ'પન્ન અણુગાર ને ક્ષાચાપશમિક અવધિજ્ઞાન છ લેદે હાય.      |
|   | (૧) આનુગામિક (૨) અનાનુગામિક (૩) વર્ષમાન                     |
|   | (૪) હીયમાન (૫) પ્રતિપાતિક (६) અપ્રતિપાતિક                   |
|   | આનુગામિક અવધિજ્ઞાન બે પ્રકારે–                              |
|   | (૧) એક દિશામાં જાણુનાર (૨) સર્વ' દિશામાં જાણુનાર            |
|   | અવધિજ્ઞાન બીજ રીતે ચાર લેદ-                                 |
|   | દ્રવ્યથી ક્ષેત્રથી કાળથી ભાવથી                              |

|   | મનઃપર્યાવ જ્ઞાનના બે ભેદ                                                                        |
|---|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | (૧) ઋજુમતિ (૨) વિપુલમતિ                                                                         |
|   | મન:પર્ય વજ્ઞાનના બીજી રીતે ચાર લેદ                                                              |
|   | દ્રવ્યથી ક્ષેત્રથી કાળથી ભાવથી                                                                  |
|   | કેવળગાન બે પ્રકારે-                                                                             |
|   | (૧) ભવસ્થ કેવળગ્રાન (૨) સિદ્ધસ્થ કેવળગ્રાન                                                      |
|   | ભવસ્ય કેવળગ્રાન બે પ્રકારે-                                                                     |
|   | (૧) સચાેગી ભવસ્થ (૨) અચાેગી ભવસ્થ                                                               |
|   | અયાગી ભવસ્થ કેવળગ્રાન બે પ્રકારે-                                                               |
|   | (૧) પ્રથમ સમય સંયાેગી ભવસ્થ                                                                     |
|   | (૨) અપ્રથમ સમય સયાગી ભવસ્થ — અથવા —                                                             |
|   | (૧) ચરમ સમય સંધાગી ભવસ્થ                                                                        |
|   | (૨) અચરમ સમય સયાગી ભવસ્થ                                                                        |
|   | અચાેગી ભવસ્થના પણ ઉપર મુજબ બે–બે ભેંદ.                                                          |
|   | સિદ્ધ કેવળત્તાન એ પ્રકારે-                                                                      |
|   | (૧) અનંતર સિદ્ધ (૨) પર'પર સિદ્ધ                                                                 |
|   | અન તર સિદ્ધ કૈવળજ્ઞાન પંદર પ્રકારે                                                              |
|   | તીર્થ સિદ્ધ-અતીર્થ સિદ્ધ-તીર્થ કર સિદ્ધ-અતીર્થ કર સિદ્ધ-                                        |
|   | સ્વયં બુદ્ધ સિદ્ધ-પ્રત્યેક બુદ્ધિસિદ્ધ બુદ્ધે બાહિત સિદ્ધ-સ્ત્રી લિંગ                           |
|   | સિદ્ધ-પુરુષલિંગ સિદ્ધ-નપું સઠલિંગ સિદ્ધ-સ્વલિંગ સિદ્ધ-અન્ય                                      |
|   | લિંગ સિંહ-ગૃહસ્થલિંગ સિંહ-એક સિંહ-અનેક સિંહ                                                     |
|   | કેવળગ્રાન બીજી રીતે ચાર પ્રકારે-દ્રવ્યથી-ક્ષેત્રથી-કાળથી-ભાવથી                                  |
|   | પરાક્ષજ્ઞાન બે પ્રકારે–<br>આભિનિબાધિક જ્ઞાન–શુતજ્ઞાન                                            |
|   | આભિનિબાધિક જ્ઞાન બે પ્રકારે                                                                     |
| П | (१) श्रुतनिश्रित (२) अश्रुतनिश्रित                                                              |
|   | · · · · · ·                                                                                     |
| Ш | અશ્રુતનિશ્રિત (મતિ) જ્ઞાન ચાર પ્રકારે<br>(૧) ઐત્યપાત્તિકી (૨) વૈનિયકા (૩) કર્મ જ (૪) પારિણામિકા |
| П | શ્રુતનિશ્રિત (મતિ) જ્ઞાન ચાર પ્રકારે અવગ્રહ-ઇહા-અપાય-ધારણા                                      |

|     | અવગ્રહ બે પ્રકારે છે–અર્થાવગ્રહ–વ્યંજનાવગ્રહ                                |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
|     | વ્યં જનાવગઢ ચાર પ્રકારે છે—                                                 |
|     | (૧) શ્રોત્રેન્દ્રિય વ્યં જનાવગ્રહ (૨) ઘ્રાણેન્દ્રિય વ્યં જનાવગ્રહ           |
|     | (3) જિહ્વેન્દ્રિય વ્યંજનાવગ્રહ (૪) સ્પરા નિદ્રય વ્યંજનાવગ્રહ                |
|     | અર્થાવગ્રહ છ પ્રકારે–                                                       |
|     | (१) श्रे।त्रेन्द्रियने। (२) यक्षुशिन्द्रियने। (३) ब्राष्ट्रियने।            |
|     | (ર) જિલ્લાન્દ્રચના (૫) સ્પશેલન્દ્રચના (૬) નાઇન્દ્રિયના                      |
|     | ઇહી-અપાય-ધારણાના શ્રોત્રેન્દ્રિય વગેરે ઉપરાક્ત છું-છ તેટે, છે               |
| Ш   | આ રીત શુતાની શત મોતજ્ઞાન $4 \times 8 = 28 + 8 = 26$ ભેદા છે.                |
|     | પરાક્ષ શુતજ્ઞાનના ચોદ લેદાે છે.                                             |
|     | અક્ષર-અનક્ષર, સંત્રી-અસંત્રી, સમ્યક્-મિથ્યા, સાદિક-અનાદિક,                  |
|     | સપય વાસત—અપય વાસત, ગામક—અગામક, અ'ગપ્રવિષ્/—અ'ગણાદા                          |
|     | પ્રવિષ્ટ.                                                                   |
|     | અક્ષર શ્રુતના ત્રણ લેંદ છે                                                  |
|     | સંજ્ઞા અક્ષર–વ્યંજન અક્ષર–લખ્ધિ અક્ષર                                       |
|     | સંગ્રી શ્રુત ત્રણ પ્રકારે–કાલિક–ઉપદેશથી, હેતુવાદ, દબ્દિવાદ                  |
|     | શ્રુતજ્ઞાન સંક્ષેપથી ચાર લેકે–દ્રવ્ય–ક્ષેત્ર–કાળ–સાવ                        |
|     | અંગબાહ્ય [અનંગ પ્રવિષ્ટ]ના બે લેક—                                          |
|     | આવશ્યક—આવશ્યક ભિન્ન                                                         |
|     | આવશ્યકના છ લેદ–                                                             |
| સાર | નાચિક–ચતુવિ <sup>૧</sup> શતિ સ્તવ– વ દન–પ્રતિક્રમણ– કાર્ચોત્સર્ગ'–પચ્ચકૂખાણ |
|     | આવશ્યક ભિન્નના બે ભેંદ                                                      |
|     | કાલિક–ઉત્કાલિક                                                              |
|     | અ ગપ્રવિષ્ટના ખાર લેક                                                       |
| _   | આચારાંગ-સુયગડાંગ-ઠાણાંગ-સમવાયાંગ-ભગવતી-જ્ઞાતાધમ <sup>6</sup> ઠથા-           |
|     | ઉપાશક દશા – અંતકૃતદશા –અનુત્તરી પૃપાતિક – પ્રશ્ન વ્યાક્ષ્યુ–                |
|     | વિપાક-દહ્યાદ                                                                |
|     | — આ રીતે માત્ર મુખ્ય ભેદના નામ કહ્યા. તેના વિસ્તાર કે                       |
| સ્લ | રૂપ જાણવા માટે મૂળ શ્રી ન'દિસૂત્ર તથા તેની ટીકા જેવી.                       |
|     | ि - ि - ि - ि - ि - ि - ि -                                                 |
|     |                                                                             |

# દ્રવ્ય સહાયક–નામાવલિ

| 🔲 પૂ. આ. વિજય સૂચેદિય સૂરિજીની પ્રેરણાથી                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| ્રશ્રીયરીાભદ્ર શુભ કર જ્ઞાનેશાળા તથા શ્રી શુભ કર સૂર્યોદય જ્ઞાનમ દિર દ્રસ્ટ |
| 🛘 પૂ. આ. વિજય જયચ'દ્ર સૂરિજીની પ્રેરણાથી –                                  |
| શ્રી આદિનાથજ તથા શ્રી શાંતિનાથજ દહેરાસરજ દ્રસ્ટ, પંચભાઇની                   |
| પાળ, અમદાયાદ.                                                               |
| 🔲 वय पर्याय स्थविर पूज्य प'न्यास भवर श्री छतेन्द्र सागर्रछ                  |
| મ. સા. ના શિષ્ય રત્ને પ્રિયવક્તા પ્રવચનકાર પૂજ્ય સુનિરાજ                    |
| શ્રી પુન્યપાલ સાગરજી મ. સા. ની પ્રેરણાથી-                                   |
| શ્રી આદિનાથ શ્વે. મૂર્તિ જૈન સંઘ નારણપુરા, ચારરસ્તા પાસે, અમદાવાદ           |
| 🔲 અપ્રતિમ વૈયાવચ્ચી પૂજ્ય સાધ્વીશ્રી મલયાશ્રીજની પ્રેરણાથી                  |
| (૧) એક સદ્દગૃહસ્થ, અમદાવાદ.                                                 |
| (૨) તારાખહેન ખાખુલાલ ઝવેરી, મુંખઈ.                                          |
| વિદુષી પૂજ્ય સાધ્વીશ્રી મૃગેન્દ્રશ્રીજીના શિષ્યા પૂ. સાધ્વીશ્રી             |
| <b>પ્રશમશ્રીજની</b> પ્રેરહાથી દાલતનગર–ઝારીવલીની બહેના તરફથી.                |
| 🗌 વિદુષી પૂજ્ય સાધ્વીશ્રી હેતશ્રીજીના પ્રશિષ્યા <b>પૃ. સાધ્વીશ્રી</b>       |
| aાવણ્યશ્રી®ની પ્રેરણાથી– જામનગર.                                            |
| 🔲 પૂ. સાધ્વીશ્રી કૈવલ્ય શ્રીજીના શિષ્યા. વિદુષી પૂ. સાધ્વીશ્રી              |
| ભવ્યાન દશ્રી જ તથા તેમના શિષ્યા સાધ્વીશ્રી પૂર્ણિત પ્રજ્ઞાશ્રીજ             |
| તથા ભવ્યન દિતા શ્રીજીની પ્રેરણાથીએક સુશ્રાવિકા                              |
| 🛘 વાગઠવાળા પૂ. સાધ્વીશ્રી અનુપમાશ્રીજની પ્રેરણાથી                           |
| 🔲 પૂ.સાધ્વીશ્રી પુન્યપ્રભાશ્રીજીની પ્રેરહ્યુથી                              |
| હસ્તે જયશ્રી ખહેન અમદાવાદ.                                                  |
| 🗌 વિદુષી પૂજ્ય સાધ્વીશ્રી પ્રમાદશ્રીજીના શિષ્યા પૂ. સાધ્વીશ્રી              |
| મતિષેણાશ્રીજીના ઉપદેશથી એક સદ્દગૃહસ્થ–અમેદાવાદ.                             |

- પૂ. શાસન સમ્રાટશ્રીના આજ્ઞાવતી ની પૂ. સાધ્વીશ્રી જિતેન્દ્ર-શ્રીજ મ. તથા પૂ. સાધ્વીશ્રી કિતિ શ્રીજ મ.ના આત્મ શ્રેયાર્થ પૂ. સા. રાજમતીશ્રીજી તથા સા. લિબ્ધમતિ શ્રીજીની પ્રેરણાથી.
- □ કુમારિકા ફાલ્ગુનીઅહેનના દીક્ષા પ્રસંગે પધારેલ પૂ. સાધ્વીશ્રી પૂર્ણું મુદ્યાશ્રીજી સા. કલ્પપ્રજ્ઞાશ્રી જ સા. કેરવ મુદ્યાશ્રીજી સા. રાજ-પ્રજ્ઞાશ્રીજી–સા. પૂર્ણું દર્શિ તાશ્રીજી–સા. પૂર્ણું ન દિતાશ્રીજીની પ્રેરણાથી—
- 1 શ્રી વાસુપૂજ્ય સ્વામી ચૈત્ય સમિતિ
- 2 સુશીલાખહેન કાંતિલાલ મેતા–જામનગરવાળા
- 3 હસસુખલાલ મણીલાલ મેતા-સુધનલદ્દમી
- 4 મણીલાલ માણેકલાલ શાહ હસ્તે ખિપિનચંદ્ર મણીલાલ લુણાવાડાવાળા
- 5 મહેન્દ્રભાઈ મ'ગળદાસ શાહ
- 6 વિનયચંદ્ર શકરચંદ્ર શેઠ હ. લાલુ ખહેન તથા વિપ્રલભાઇ
- 7 નીતીનભાઈ ભાેગીલાલ શાહ-સુધન લક્ષ્મી
- 8 અધીનભાઈ મુગટલાલ દાેશી તથા ચંપકલાલ શનાલાલ વાેરા તથા સુરેન્દ્રલાલ ચીમનલાલ નાણાવટી તથા મહાસુખભાઈ નાણાવટી

# નિપુણનિર્યામક પૂજ્ય મુનિરાજશ્રી સુધમ સાગરજની પ્રેરણાથી

- 1 ખંભાતવાળા જસુબહેન ચીમનલાલ શાહ, હ. રમેશભાઇ–આણું દ
- 2 સૌભાગ્યચંદ્ર કાંતિલાલ શાહ. આણું દ
- 3 ગાંડાલાલ કાનજીભાઈ ફેાફરીયા હ. દિનેશભાઈ, જામનગર
- 4 અ. સૌ. **ધીરજબહેનના સિક્દિતપની અનુમાદનાથે<sup>૧</sup>** ધીરજલાલ ચુનીલાલ કુંડલીયા, જામનગર.
- 5 શ્રી વિજય દાનસૂરીશ્વરજી જ્ઞાનમ દિર તથા પૌષધ શાળા. હ. કાન્તિભાઈ, અમદાવાદ
- 6 શ્રી वि. त. ज्ञाति-(पाढेशाणा) अभनगर.

#### હવે પછી થઈ રહેલ

# અભિનવ પ્રકાશન જરૂરથી લક્ષમાં લેશા

#### **卐** તત્વાર્થ સૂત્રના આગમ–આધાર સ્થાના 卐

જેમાં મૂળસૂત્ર-સામાન્ય અર્થ અને તત્વાર્થ સ્ત્રના સૂત્રો આગ-મના જે જે પાઠ સાથે સંબંધ ધરાવે છે તે. તે મૂળ આગમ પાઠા આપવામાં આવેલા છે.

અમે ૨૫૦ જેટલા પેજની તત્વાર્થસૂત્ર પ્રભાષદીકા (અધ્યાય: ૧) પ્રકાશીત કરી. કદાચ દશે અધ્યાયની પ્રભાષદીકા ૨૫૦૦ જેટલા પૃષ્ઠામાં તૈયાર થાય. પણ જો અમારું આ નુતન પ્રકાશન જોશા તા મૂળ આગમ—પાઠને આધારે ટીકા—ભાષ્ય વગેરે વાંચી તમે પાંચ—દશ હજાર પૃષ્ઠામાં પણ તત્વાર્થ સૂત્ર પ્રભાષદીકાનું સર્જન કરી શકશા.

#### 卐 તત્વાર્થ સૂત્રના આગમ—આધાર સ્થાના 卐

પુસ્તક સાથે રાખવાયી તત્વાર્થ સૂત્ર આગમિક **હૈાવાની** પૂર્ણ પ્રતિતિ થશે.

#### तेभक

અમને પ્રબાધદીકા અધ્યાય: ર થી આગળ ચાલતા કાર્યમાં "આગમ સંદલ્ભ" નામના વિભાગ ૮/૧ કરી ન છપાવવા માટેની સગવડ મળશે.

# નમ્ર વિન'તી ''તત્વાર્થ'સૂત્રના આગમ આધાર સ્થાનાે'' એ પ્રકાશન જરૂરથી જોશે

# અભિનવ શ્રુત પ્રકાશન

| પૂજ્ય ગુરુદેવ મુનિરાજ શ્રી સુધર્મ સાગરજ મ. સા.ની ફ્રિં<br>હાર્દિ'ક પ્રેરણા અને સફળ માર્ગદર્શ'ન પામી                                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ માત્ર ચાર વર્ષના દીક્ષા પર્યાયમાં □<br>અભિનવ હેમ લઘુ પ્રક્રિયા–સપ્તાંગ વિવરણ<br>[૧૦૦૦ જેટલા પૃષ્ઠમાં તૈયાર થયેલ સ'સ્કૃત વ્યાકરણ]                                                        |
| □ સાત વર્ષના દીક્ષા પર્યાયમાં □<br>મન્નહ જિણાણું –શ્રાવકના છત્રીસ કર્ત વ્યોની સજઝાયના<br>સુ'દર વિશદ્દ વિવરણ યુક્ત વ્યાખ્યાનમાળા ૧૧૦૦ પૃષ્ઠોમાં                                            |
| અભિનવ ઉપદેશ પ્રાપ્તાદ<br>□ દશ વર્ષ'ના દીક્ષા પર્યાયમાં □                                                                                                                                  |
| તત્ત્વાર્થ સૂત્ર-પ્રબાધ ટીકા-અધ્યાય-૧<br>જેવા અભિનવ સાહિત્યનું પ્રદાન કરનાર<br>મુનિ દીપરત્નસાગર M. Com., M.Ed., Ph.D. [Equivalent]<br>દ્વારા સર્જિત-સ'પાદિત પ્રકાશનાની સ'ક્ષિપ્ત સૂચિ     |
| (૧) અભિનવ હેમ લઘુ પ્રક્રિયા-ભાગ-૪ ૧૦૦૦ પૃષ્<br>(૫) અભિનવ ઉપદેશ પ્રસાદ-માગ-૩ ૧૧૦૦ પૃષ્ઠ<br>(૮) સમાધિમરણ ૩૫૦ પૃષ્ઠ<br>(૯) ચૈત્ય વ'દનમાળા (ગુજરાતી) (હિન્દી ત્રણ ભાગામાં)<br>૭૭૯ ચૈત્ય વ'દના |
| (૧૩) નવપદ-શ્રીપાલ                                                                                                                                                                         |
| તથા પ્રસ્તુત પ્રકાશન<br>(૨૫) તત્ત્વાર્થ સૂત્ર પ્રબાધ દીકા–અધ્યાય: ૧ ૨૫૦ ૫૫ ૬                                                                                                              |