# श्रीउमास्वातिवाचकमुख्यसन्दब्धं ॥ तत्त्वार्थाधिगमसूत्रम् ॥

-4>000-c-

स्वोपज्ञभाष्यसम्बन्धकारिकासमेतं श्रीदेवगुप्तस्रि-श्रीसिद्धसेनगणिकनसम्बन्धकारिकावृत्तिविभूषितं श्रीसिद्धसेनगणिकृतभाष्यानुसारिटीकासमलङ्कृतं च।

-----

तस्य चायं

पञ्चाध्यायीमयः प्रथमो विमागः

ーンンシン園ででたー

संघोषकः श्रीयुत्तरसिकदासमम्भी हीरालालः

# श्रीउमास्वातिवाचकप्रवरप्रणीतम्

# ॥ तत्त्वार्थाधिगमसूत्रम् ॥

ーシックの圏のかったー

स्वोपज्ञसम्बन्धकारिका-श्रीदेवगुप्तसूरि-श्रीसिद्धसेनगणिरिबत-तद्वृत्तिद्वयविभूषितं स्वोपज्ञभाष्यश्रीसिद्धसेनगणिकृतदीकासमस्कृतं च ।

47-120 × EXEC

तस्य चायं पञ्चाघ्यायीमयः

# प्रथमो विभागः ।

-<>**\*\*\*\*\*\*\*\*\***≪=-

संशोधकः—

गुर्जरदेशान्तर्गतसूर्यपुरवास्तव्यश्रीयतरसिकदास्तत्तुजो हीरालाल एम्. ए. इत्युपपद्विभूषितो न्यायकुसुमाझल्यादिग्रन्थानां विवेचनात्मकभाषान्तरकर्ता।

प्रसिद्धिकारकः —

जहेरीत्युपादः साकरचन्द्रात्मजो जीवनचन्द्रः । अस्य कोशस्यैकः कार्यवादकः ।

प्रथमसंस्करणे प्रतयः १२५०

बीरात् २४५२ ]

ं[विक्रमात् १९८२

प्रच्यं रूप्यकषद्कम् ।

अस्य पुनर्मुद्रणाद्याः सर्वेऽधिकारा एतत्संस्था-कार्यशहकानामायत्ताः स्थापिताः ।

# TATTVĀRTHĀDHIGAMASŪTRA

(A Treatise on the Fundamental Principles of Jainism)

Part I-Chapters I-V.

BY

# HIS HOLINESS S'RĪ UMĀSVĀTI VĀCHAKA

TOGETHER WITH

His connective verses commented upon by S'RĪ DEVAGUPTASŪRI & S'RĪ SIDDHASENAGANI

AND

His own gloss elucidated by S'RÏ SIDDHASENAGANI

EDITED WITH

INTRODUCTION IN ENGLISH & SANSKRIT

BY

HIRALAL RASIKDAS KAPADIA, M. A.,

Translator of Nyayakusumanjali, S'ringaravairagyatarangini, etc.

PUBLISHED BY

JIVANCHAND SAKERCHAND JAVERI,
A Trustee of Sheth Devchand Lalbhai Jain Pustakoddhar Fund.

All rights reserved.

First Edition. 1

A. D. 1926

[1250 Copies,

Price Rs. 6-0-0.

Printed by M. N. Kulkarni, at the Karnatak Printing Press, 318/A, Thakurdwar, Bombay

AND

Published by Jivanchand Sakerchand Javeri, Trustee, Sheth Devchand Lalbhai Jain Pustakoddhar Fund, 114/116 Javeri Bazar, Bombay.

# प्रशान्त तपस्वी तपागच्छाचार्य श्रीमद् १००८ विजयासिद्धिसुरीश्वरः



जन्म वि. सं. १९११ श्रावणशुक्क १५ राजनगरे. दीक्षा वि. सं. १९३४ ज्येष्टकृष्ण २, राजनगरे. पंन्यासपदं वि. सं. १९५७ आषाडशुक्क ११ सूर्यपुरे, सुरिपदं वि. सं. १९७५ माघशुक्क ५ महेशानपुरे.

# समर्पणपत्रम् ।

अपि प्रशमपीयूषपयोनिधि-शान्त-तपोमूर्ति-सूरिमन्त्राराधक-तपागच्छाधिपतिप्रातःस्मरणीय-आचार्यवर्य-श्री १००८ विजयसिद्धिसूरीश्वरपादाः !

समाक्रष्टमस्ति मचेतो भगवत्पादानामप्रतिमैः शमदमादिगुणगणैः ! सुविद्दितनामधेयानां भवतां गभीरता, " सुधादायी सुधाजीवी " इत्यादिशास्त्रीयवचनानुसारिण्युपदेशप्रवृत्तिश्रापूर्वा वर्तत इति तु सर्वजनाञ्विगानमेव । "सा मम समप्रस्य
कुदुम्बस्य सधर्मजीवनं निर्मातुमतीवोपयोगिन्यभूत् " इत्येतत् सूचयति खल्छ
मां प्रति निरतिशयं वात्सल्यं सदा संस्मरणीयानां श्रीमताम् । समप्रप्राणिगणदितपरायणानां भगवत्पादानां प्राय् दर्शिताया एतस्याः
स्तुत्योपकृतेस्तथा 'अस्मदीयसंस्थाये श्रीमद्भिवितीर्यमाणायाऽनध्योनुमतेर्विश्वोपकारकसर्वोत्तमसाहित्यसंशोधनप्रचारकर्मणि
स्वकीयस्यद्दस्तसंशोधितानेकशास्त्रपतिप्रदानादिना मम परोपकारकनिष्ठिर्मुनिपुक्वमैर्यविद्विविद्वं भूरि भूरि साहाय्यं '
तस्य च चिरस्मरणाय महनीयेभ्योऽपि महनीये
भवतां कराम्भोजे समर्प्यतेऽयमपूर्वप्रन्थोमया भवदमिलाषाहतेऽपि ।

सकलवस्तुतत्त्वप्रज्ञापके श्रीमहावीरदेवशासने द्रव्यानुयोगाद्यनेकभेदिभकं ज्ञाना-दिरत्नत्रयप्रापकमत एव सकलशास्त्रभ्योऽतिशयितं त्रिभ्रवनाश्चर्यकरं साहित्यनिधानं विरवितं, तस्य प्रचारकर्मणि चतुस्त्रिशदितशयशालि-सकलपुरासुरसंसेवित-सकलोपमातीत-देवाधिदेव-श्रीमहावीरदेवाज्ञापरिपालनपरैः श्रीवीरशासन-वियत्प्रकाशनिहमांशुभिर्महर्षिभिः शासनरसिक-श्राद्धरत्नेश्च कामं कामं व्यवसितं तस्याग्रे मम प्रयत्नास्तु सर्वथाऽकिंचित्करा एव, तथापि ते फलेग्रहिणोऽभूवन् तत् कृपावतां भवादशां कृपाफलमित्येव मन्येऽहम् । साहित्यप्रचारकस्य मम स्वल्पा अपि यत्नाः फल-वेषुल्यभाजो भवन्त्वित मनोऽभिलाषं विरमाम्यहम् ।

मोहमयीनगर्याम् वि. सं. १९८२ द्वितीयचैत्रशुक्क-त्रयोदस्यां रविवासरे (महावीरजन्मजयन्तीदिने)

भवदीयचरणसेवासग्रुत्सुकः साकरचन्द्रात्मजो जीवनचन्द्रः।

#### Dedication

 $\mathbf{TC}$ 

# THE CALM, HOLY & AUSTERE ĀCHĀRYA S'RĪ 1008 VIJAYASIDDHISŪRĪS'VARA

THE HEAD OF THE TAPA-GACHCHHA.

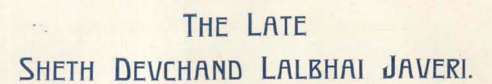
Your great and incomparable merits such as control over senses etc., have captivated my heart. Your selflessness and the subjects you select for delivering sermons are indescribable. My entire family owes a deep debt of gratitude to your Holy self for the fatherly tenderness and care with which you have drawn us to the path of religion.

I beg leave to dedicate this invaluable work to you as an humble tribute and holy offering in recognition of the in comparable services you have rendered to the spread of Jaina literature by placing at my disposal rare manuscripts that you were careful to go through and correct yourself and by giving me on all occasions and at all times your invaluable sympathy, help, advice and guidance in every matter of difficulty, thus rendering my task of publication as easy and smooth as it could become.

I am paying this tribute as a spontaneous and heart-felt offering in spite of your wishes to the contrary.

Compared with the efforts that the Jaina scholars—the ascetics and laymen as well, have made in the past to spread the sacred literature of Jainism far and wide, out of mere love of learning and knowledge and as a matter of pious duty owed by them to Lord Mahāvīra of holy and imperishable memory, my publishing work is like a mere drop in the ocean. But I do feel that what little I have been able to do so far is the fruit of your Holiness's blessing and encouragement. With the prayer and wish that my work may grow and prosper by your grace and favour,

I beg to remain,
Your most obedient servant,
JIVANCHAND SAKERCHAND JAVERI.



TO BE TO THE STATE OF THE STATE

BORN 1853 A. D. SURAT.

DIED 13TH JANUARY 1906 A. D., BOMBAY



# श्रेष्ठी देवचन्द लालभाई जहवेरी.

जनम १९०९ वैक्रमाब्दे
कार्तिकशुक्त्रेकादश्यां (देवदीपावलीदिने)
सूर्यपूरे.

निर्याणम् १९६२ वैक्रमाब्दे पौषकृष्णतृतीयायाम् (मकरसंकान्ततिथौ) माहमयीनगर्याम्.



#### FOREWORD.

----:0:----

Jain literature, comprising as it does almost all the branches that are characteristic of ancient Indian literature, holds no insignificant niche in the gallery of that literature. It is considerable even as it is at present, and was more so in former times. This is not the proper place to enumerate the great writers and their works that consitute the glory of that literature. The fact that the Jain writers had flourished in great abundance in times gone by, is evident from the vast stock of literature that has survived to this day, though it is yet in an unexplored state. Their eminence in subject-matter as well as language is manifest to those who are conversant with it.

Along with Indian literature at large, Jain literature too has been a participator in the unhappy fate it met with at the hands partly of alien bigotry, and partly of mutual religious jealousy and from the peculiarities of the climate. There was a time when there was no other alternative to secure the very existence of such literature but that of burying it in subterranean archives. The very method employed for the safety of the works became later on instrumental in further diminishing the stock, and that at a time when there was not the least chance of its being further enriched. Those upon whom had fallen the task of being the hereditary custodians of such collections, had inherited the traditions of their forefathers, viz., those of not suffering any part of such collection to see the rays of the sun, lest they might be deprived of them, and the works most dear to them be destroyed by the assailants. It is very strange indeed that these traditions are alive even at this day when there is peace all round, and when the time is most propitious for the development of literature. Fire even has contributed its quota to the destruction of the records. Add to these the all-round degeneration among the followers of the faith, when far from the prospects of further expansion, the faith was in imminent danger of being extinct. It was during this time that more attention was paid to the performance of external rites and ceremonies, and practically nothing was done in the direction of education and literature and the stirring up of the inner spirit of faith. It is only very recently that a practical revival of a salutary character is visible. Owing to circumstances above mentioned, the literary results of the

arduous labour and the great learning of the  $\bar{A}ch\bar{a}ryas$  and the  $S\bar{a}dhus$  of the faith, could not be made accessible.

The author of this  $Tattv\bar{a}rth\bar{a}dhigamas\bar{u}tra$ , the priceless work fit to be recommended as a text-book of Jaina philosophy even to students of different Universities, is the well-known  $V\bar{a}chakamukhya~\acute{S}r\bar{\imath}~Um\bar{a}sv\bar{a}ti$ , who is equally revered both by the  $\acute{S}vet\bar{a}mbaras$  and the Digambaras. It is a matter of rejoicing that he has written a commentary  $(Bh\bar{a}shya)$  on it which has been ably expounded by many a learned saint out of whom  $\acute{S}r\bar{\imath}~Siddha-senagani$  deserves special mention in this connection.

We need not dilate upon the life of the author as this subject is treated by Prof. Hiralal Rasikdas Kapadia M. A. in the introduction. He is the eldest son of the late Mr. Rasikdas Varajdas Kapadia who was a staunch follower of Jainism, the religion of his predecessors, as could be distinctly seen even from the Jaina temple he had at his residence in Surat.

We shall be failing in our duty if we did not record our thanks to those who have helped us in one way or the other. At the very outset, we have to thank Prof. Kapadia for having undertaken to edit this work. To his further credit it may be mentioned that in spite of his being engaged in editing and translating several works undertaken by him on behalf of Śrī Āgamodaya Samiti he complied with our request to write introductions both in English and Sanskrit. Our special thanks are due to Agamoddhāraka Jaināchārya Śrī Ānandasāgarasūri who has so willingly placed all his knowledge of the subject at the disposal of the editor. We have also to thank Jaināchārya Śrī Vijayasiddhisūri, who lent to us a manuscript of this work. We are indebted to Jaina-Śilpa-jyotisha-vidyā-mahodadhi Jaināchārya Srī Jayasūri who supplied the editor with a copy of Tattvārthādhigamasutra formerly published at Ahmedabad by the late Sheth Mansukhbhai Bhagubhai, and his learned disciple Pratapamunijī as well, who procured for the editor a manuscript from the Mohanlalji Jain Central Library (Bombay). We offer our thanks to the trustees of this Library. We have also to thank the managers of the Jainananda-pustakalaya Surat, for a manuscript of this work which they supplied to us with great pleasure.

Furthermore, we are grateful to Nyāyatīrtha Nyāyavisārada Upādhyāya Śrī Mangalavijaya, one of the learned disciples of the late Śāstravisārada Jaināchārya Śrī Vijayadharmasūri, who was held in high esteem by scholars oriental and occidental as well, for the errata he

prepared for us. It seems he has intermixed therein at times different readings and a few words added as a matter of explanation. We were late in respectfully drawing the attention of  $Up\bar{a}dhy\bar{a}yaji$  to have given these separately. Nevertheless, we fully appreciate his zeal for making this work intelligible even to the laymen.

It may perhaps not be out of place to give in short a history of the fund that has led to the publication of the Series. The late Sheth Devchand Lalbhai Javeri, in whose memory this fund has been inaugurated, left by his will a sum of Rs. 45,000 along with other sums to be spent in various other matters, to be devoted to some benevolent purposes. This amount was further enhanced by a sum of Rs. 25,000 set apart by Mr. Gulabchand Devchand to be spent in some good purpose in the memory of the said Sheth Devchand Lalbhai. It was at the advice of Šrī Ānandasāgara (Āgamoddhāraka Jaināchārya Ānandasāgarasūri) that these sums which made the original funds in Trust, were amalgamated, and the present Trust was inaugurated. At present the funds of this Trust amount to about Rs. 100,000, the original being further enhanced by the property of Bai Vijkore the deceased daughter of the said Sheth Devchand Lalbhai which was directed to be made over to this Trust by her. Recently a sum of Rs. 2,000 has been added to this fund as suggested in his will by the late Sheth Naginbhai Ghelabhai, the nephew of the late Sheth Devchand Lalbhai and the managing trustee of this fund, who died at an early age of 45. The object of this Trust is to devote the interest on the funds for the preservation and the development of "the Jaina Svetāmbara Murti-Pujaka Religious Literature."

The first 56 volumes of this Series were issued during the period when Sheth Naginbhai was alive. But, after his premature death in Bombay on the 20th of November 1921 (the Kartaka month of the Vikrama era 1978) the responsibility of publication has fallen on us. This is the 'Sixty-seventh Volume' of the Series that is being published by this Trust.

Bombay, JAVERI BAZAR, 1st August 1926. JIVANCHAND SAKERCHAND JAVERI,

A Trustee, for himself and Co-Trustees.

# विषयसूचीपत्रम्—TABLE OF CONTENTS

### 

|                                                                            | पृष्ठाङ्कः |
|----------------------------------------------------------------------------|------------|
| समर्पणपत्रम्                                                               | ч          |
| Dedication ( अर्पणपत्रिका )                                                | ७          |
| Foreword (अग्रवचनम्)                                                       | ९-११       |
| किश्चिद् विज्ञापनम्                                                        | १३-१४      |
| प्रस्ताचना                                                                 | १५–३१      |
| Preface (आमुखम्)                                                           | 1-3        |
| Introduction ( उपोद्धातः )                                                 | 4-10       |
| स्वोपज्ञाः सम्बन्धकारिकाः ( टीकाद्वयसमलङ्कृताः )                           | १–२४       |
| तत्त्वार्थाधिगमसूत्रं (स्वोपज्ञभाष्यसमेतं श्रीसिद्धसेनगणिकृतटीकाविभूषितम्) | २५–४४१     |
| <b>प्रथमो</b> ऽध्यायः                                                      | २५–१३५     |
| द्वितीयोऽध्यायः                                                            | १३६–२२७    |
| <b>तृ</b> तीयोऽध्यायः                                                      | २२८–२७०    |
| चतुर्थोऽध्यायः                                                             | २७१–३१४    |
| पश्चमोऽष्यायः                                                              | ३१५–४४१    |
| सूत्रक्रमेणान्तराधिकारसूचा                                                 | ४४३–४६७    |



# किञ्चिद विज्ञापनम्

श्रीविक्रमादित्यात् १९७४ तमेऽब्दे 'एम्. ए.' परीक्षोत्तीरणान-तरं 'विल्रसन' पाठशालायां मया गणिताच्यापकपदेऽङ्गीकृते जैनधमिसिद्धान्तपरिशीलनाय समासादि कथमप्य-वसरः । तत्पूर्व केवलं जैनसिद्धान्तस्य स्थूलस्वरूपं परमपूज्यतातपादेभ्यो मयाऽधि-गतमासीत् । तत् आरभ्येच तस्य जिज्ञासाङ्करः प्रहृद्ध आसीत्, स चेदानीमवसरलामा-दतीवानुरागेण वद्यथे । नानाविधग्रन्थालोत्तने सूक्ष्मदशा व्यासङ्गे च सम्पन्ने मन्मनस्येवं वभूव राद्धान्तो यथाऽस्मिन् दर्शने प्राधान्येन वरीवार्ति स्याद्धादशैली तथा नान्यत्रेति । परं चैतदीयस्य विषयस्यात्यन्तदुह्महत्वात् को वाऽस्य शास्त्रस्य पारीणो मार्गदर्शकथ लभ्येतेति चिरमहर्दिवं विचार्यमाणेऽस्मिन्नेव काले सौभाग्येन विद्वद्वर्यशिष्यद्वन्दसहितैः पूज्यपाद-साहित्यप्रचारक शास्त्रविशारद-जैनाचार्यश्रीविजयधर्मसूरिभिरियं मोहमयीनगरी यद्य्लयाऽन लङ्कृता । तेषां दर्शनलामेन तृषार्तस्य नीरलाभ इवात्यन्तं प्रमोदः समजनि ।

अथ स्रिमहाशयैः सहायातानां सर्वेषां परिचयोत्तरं मम विज्ञह्यनुसारेण तदन्तेवासिन्यायविशारदन्यायतीर्थश्रीमङ्गळिविजयैजैनिसिद्धान्तपठनार्थं महां यथाभिलिषतं दत्तो- ऽवसरः । ऋमशश्च तेभ्यः सकाशान्मयाऽन्यान्यजैनधर्मसंबन्धिनोऽनेके विषया अधीताः, समाष्यं तत्त्वार्थाधिगमसूत्रं चाध्येतुमारब्धम् । प्रत्यमाने चास्मिन्नवगतं मयाऽस्य बह्वचष्टीका वर्तन्ते । तासु श्रीसिद्धसेनगणिप्रणीता टीका पश्चाध्यायान्ता सुद्रिताऽस्तीति । तस्याः प्राप्तयेऽतीव प्रयासोऽकारि, परन्तु स निष्कलो वभूव ।

कालान्तरे जैनशासनप्रभावकश्रीमोहनलालजीप्रशिष्यरत्नजैनशिल्पज्योतिषविद्यामहोद्धिश्रीजयस्र योऽत्रागतास्तैरात्मीयसङ्ग्रहस्थं सुद्रितपुस्तकमेकं पठनार्थं मां प्रति
दत्तम् । अनन्तरं पठनक्रमे संशोधनपद्धतिर्दृष्टिपयमनतीर्णा । तदैवं चेतसि मनीषा
बभ्व यदस्य सर्वाभ्यार्द्दितनिबन्धस्य विषयोक्षेखादिपूर्वकं पुनर्स्रद्रणं करणीयं येनास्य दौर्ठभ्यं
छात्रपरिश्रमश्च द्रीकृतः स्यादिति । एतत् श्रीयुतजीवनचन्द्राय सहेतुकं निवेदितम् ।
तत्क्षणम्रीकृतं च सुद्रापणं तेन श्रेष्ठिवरेण । पुनर्रि महती चिन्ताऽऽपतिता, सा
चेत्यम् कायं स्वपरसमयाभिज्ञश्रीसिद्धसेनगणिप्रणीतन्याख्यालङ्कृतोऽनेकानेकग्रन्थग्रथननिष्णातवाचकवर्यसंदब्धस्तत्त्वार्थाधिगमः क चागमाल्पप्रवेशिनी मे मतिरिति शोधनकर्म मया पूर्वं नाङ्गीकृतं, परन्तु आगमोद्धारकजैनाचार्यश्रीआनन्दसागरस्रीश्वरा
सद्राप्यमाणपुरितकावलोकनसंस्करणादौ साहाय्यं दास्यन्तीति श्रेष्ठिवरेणाश्वासने दत्ते
श्रोधनकार्यमङ्गीकृतं मया।

अथ कार्यारम्भे 'श्रीमोहनलालजीजैनसेन्द्रललाइब्रेरी'तः तत्त्वार्थाधिगमसूत्रस्य श्रीसिद्धसेनगणिकृतटीकायाः प्रतिः श्रीजयस्रिधानिज्यश्रीमत्प्रतापस्रुनिद्वारा समासा-दिता। प्रत्यन्तरं च लब्धं श्रीजीवनचन्द्रात्। तदनन्तरं सुद्रणालयपुस्तिका समारब्धा। पाठान्तरार्थं श्रीजयस्रित्पस्तितपुस्तकस्य 'बॅङ्गालएशियाटिकसोसायटी' प्रकाशितस्य पुस्त-कस्य चोपयोगः कृतः। एषामादशपुस्तकानां क-ख-ग-घेति संज्ञा निर्धारिता। सन्दिग्धस्थ-लेषु साधनीभूतायाः सूर्यपुरस्थजैनानन्दपुस्तकालयप्रतेस्तु साक्षादुक्षेत्वः।

पश्चाध्यायपर्यन्तमुद्रणालयपुस्तिकायाः प्रायः समाप्तौ सत्यां विषयस्चकानां पार्श्व-निर्दिष्टिटपिनिकानां मयोक्षेखोऽकारि येन सुलभतया सर्वेषां विषयाकलनं स्यादिति । अनन्तरं मुद्रणालयपुस्तिका जैनसिद्धान्तपारङ्गतश्रीआनन्दसागरस्रिसविधे प्रहिता । मय्यनुक-म्पार्द्रहृदयेस्तैर्भदभ्यर्थनया प्रायः सर्वत्र आगमोज्ञृतपाठस्थलच्छायाभिः पश्चमाध्याये टिप्प-नीभिश्व सा विभूषिता । संशोधनकार्ये चातीव साहाय्यमकारीति तेषां परोपक्वतिसौजन्यं वर्णयितं न पारये ।

ग्रन्थार्धस्य परिसमासौ प्रकाशकाय मया स्चितं यदस्य शुद्धिपत्रं सार्वसिद्धान्ततस्त्रवे-दिना मुनिवरेण तज्ज्ञगृहस्थेन वा यदि क्रियेत तर्हि महान् लाभो भविष्यति ग्रन्थोऽपि विशे-पत आदरणीयः स्यादिति । तद्रीकृत्य तेन विज्ञप्तजैनशासनसेशाहेवाकैः उपाध्यायश्री-मङ्गलविजयेर्मत्त्रोत्साहनगर्भितमेतत् कार्यं स्वीकृतम् । 'उग्रसेन '(आग्रा)पुरस्थश्रीवि-जयधर्मलक्ष्मीज्ञानमन्दिरस्य ३२६ पैत्रात्मिकां श्रीविक्रमात् १७२२ तमे वर्षे ज्येष्ठकृष्णद्विती-यायां लिखितां नात्यशुद्धां प्रतिं समादाय शुद्धिपत्रं पाठान्तरसमेतं स्वानुभवगम्यपाठ-कलितं तरकारीति तेषां कियान् परिश्रमो बभूवेति विद्वांस एव जानीयुः ।

अन्ते यैयैर्महानुभावेर्येन केनापि साहाय्यदानेनाहमृणीकृतः तेषां सौजन्यं संस्मरन् पठनपाठनप्रवणपण्डितवर्येभ्यः स्खिलितस्थलसम्बन्धिनीं क्षमां याचमानोऽस्माद् विज्ञाप-नप्रस्तावाद् विरमामि—

रसिकनन्दनः कापडियेत्युपाह्वो

हीरालालः ।

१ पत्रस्योभयपार्श्वे त्रिंशत् त्रिंशत् पह्नयः, प्रत्येकपह्नौ च एकषष्टिरक्षराणि ।



" यस्य निखिलाश्च दोषा न सन्ति सर्वे गुणाश्च विद्यन्ते। ब्रह्मा वा विष्णुवा हरो जिनो वा नमस्तस्मै॥ १॥"

मनीपिमनोमानसमरालानां तमस्तिरस्कारतत्परतरणिविधानवेधसां पश्चभतीप्रकरण-प्रणेतृणां वाचकवर्यविरुद्विरुधातानां म्रनिमूर्धमुकुटमणीनां श्रीउमास्वातीनां विषये वक्तं कः श्वमः १। तथापि स्याद्वादशैलीसमलङ्कृतस्य लोकालोकाकलनैककुशलसर्वज्ञस्त्रितस्य रागा-रातिपराजयपारीणस्य च जैनदर्शनस्यानुरागेण 'शुभे यथाशक्ति यतनीय'मिति च न्यायेन कियतेऽयं प्रयासो मया मन्दमतिना। तत्र प्रथमं प्रस्तूयते ग्रन्थविचारः—

तत्त्वार्थाधिगमसूत्रेतिनामधेयस्यास्य महानिबन्धस्य भवति नाम्नैव विषयव्यक्तीकरणम्। जीवाजीवादिस्वरूपतस्वार्थविवरणादेवैतन्त्रामसार्थक्यम् । जैनसाहित्यस्य द्रव्यानुयोगादिचतुर-नुयोगादिषु प्रधानतया प्रथमे द्रव्यानुयोगेऽस्य समावेशः ।

प्रनथादौ भाष्यभूमिकायां प्रस्तावरूपाः ३१ सम्बन्धकारिकाः सङ्गृहीताः । तदनन्तरं प्रथमेऽध्याये सम्यवत्व निक्षेप-निर्देश ज्ञान-नयादीनां स्वरूपाणि व्याख्यातानिः द्वितीये जीवल-

क्षणम्,औपश्चमिकादिभावानां ५३ भेदाः, जीवभेदाः, इन्द्रियाणि, आयुषः स्थितिः;

विचारः लोकप्रज्ञप्तिनामके तृतीये नरक-नारकाणां विचारः, मनुष्यक्षेत्रवर्णनं, तिरश्रामधि-कारः; देवगतिप्रदर्शननाम्नि चतुर्थे देविवचारः, तदादीनामायुषो जधन्योत्कृष्टताः

पश्चमे धर्मास्तिकायादिकाजीवन्याख्या, द्रव्यलक्षणं चः षष्ठे आस्त्रवप्रस्तावःः अनगारागारिधर्म-प्रस्मके सप्तमे देशविरतिसर्वविरतिविचारःः अष्टमे वन्धविचारः, नवमे संवरनिर्जराविचारः; दशमे मोक्षतत्त्वाधिकारविचारःः तदन्ते उपसंहारस्रपेण मोक्षमार्गः स्पष्टतया प्रतिपा-दितः संक्षेपेण ॥

सूत्रपरिमाणं प्रायः १९८ श्लोकाः। भाष्यप्रमाणं २२०० श्लोकाः, तत्र स्त्रादि-परिमाणम् प्रारम्भे ३१, प्रथमाध्यायान्तिमसूत्रभाष्ये ९ (४+५), पष्टाध्यायनवमसूत्र-भाष्ये१, अन्ते ३२ कारिकाः प्रणीताः। श्रीसैद्धसेनीयटीकापरिमाणं १८२८२। अत्रैतद्टीकाप्रान्तस्थप्रशस्तिगतनिम्नलिखितश्लोकौ प्रमाणम्—

"अष्टादश सहस्राणि, द्वे शते च तथा परे। अशीतिरधिका द्वाभ्यां, टीकायाः स्त्रोकसङ्ग्रहः ॥ १ ॥ मृलसूत्रप्रमाणं हि, द्विशतं किञ्चिद्नकम्। माष्यश्लोकस्य मानं च, द्वाविंशतिः श्वतानि वै॥ २ ॥" एतेषु द्शाध्यायेषु विभक्तानां सूत्राणां संख्या ३४४ इति श्वेताम्बराणां मान्यता, दिग-म्बरास्तु तत्संख्या ३५७ मन्यन्ते । यत उभयोरिय सम्प्रदाययोमीननीयस्यास्य प्रन्थस्य सूत्रेषु सङ्ख्याभिन्नता पाठान्तराणि च सन्ति । दिगम्बरेष्वस्य प्रन्थस्य मोक्षशास्त्ररूपेणापि प्रसिद्धिः । एकशः पाठकरणेन एकोपवासोपार्जितपुण्यं च भवतीति गरीयसीयं समादृतिः ।

उक्तं च--

व्रन्थस्य महत्त्वम् "दशाध्यायपरिच्छिन्ने, तक्तार्थे पठिते सति । पत्रं स्यादुपवासस्य, भाषितं म्रुनिपुङ्गवैः ॥ १ ॥"

अस्य सार्वसिद्धान्तसारभूतस्य प्रन्थस्य यद् महत्त्वं तदनुमीयते तदुपरि संस्कृत-हिंदी-गुजराती कर्णाटकीय-आङ्ग्ल-जर्मन-भाषासु लिखितानां उपलब्धविवरणानां दर्शनात् । एतेपां किश्चित् स्वरूपं विचार्यते । तत्र श्वेताम्बरसम्प्रदाये—

- १ तस्वीर्थसूत्रभाष्यं २२०० श्लोकप्रमाणकं वाचकवर्यश्रीउमास्वातिविरचितम् ।
- २ श्रीसिद्धसेनदिवाकरगुम्फितं गैन्धहस्तिमहाभाष्यम् (१)।
- ३ श्रीदिन्नगणिशिष्यसिंहस्रिशिष्यसिद्धसेनगणिकृता भाष्यानुसारिणी १८२८२ स्रोकपरिमिता टीका ।

श्रीहरिभद्रसूरिप्रणीता भाष्यानुसारिणी ११००० स्रोकपरिमिता टीकाँ।

५ न्यायविशारदन्यायाचार्यमहामहोपाध्यायश्रीयद्योविजयविरचिता टीका भाष्य-तर्काजुसारिणी ।

- ६ श्रीमलयगिरिस्रिसंदब्धा टीका ।
- ७ श्रीतँच्वार्थेटिप्पणकं चिरन्तनमुनिवर्धप्रणीतम् ।

१ इदं भाव्यं पश्चाप्यायपर्यन्तं ग्रन्थेऽस्मिन् मुद्रितमस्ति । १ अधुनेदं नोपलभ्यते ।

३ इयं टीका पश्चाध्यायपर्यन्ताऽस्मिन् प्रन्थे मुद्रिता, शेषभागस्तु भविष्यति मुद्रितः ।

४ "तस्वार्थमूलटीकायां हरिभद्रसूरि"रित्युक्लेखः प्रवचनसारोद्धारटीकायां ३३०तमे पत्रे । परम्परानुसारेण सार्थपद्माध्यायपर्यन्ता टीका श्रीहरिभद्रसूरिकृता, अविष्ठा तु तिच्छिष्यवर्यश्रीयशोभद्रसूरिभी रचिता ।

५ प्रथमाध्यायपर्यन्ता मुद्रापिता अमदावादस्थश्रेष्ठिवर्यमनमुखभाईतनुजनुर्मीणेकलालभाईश्रेष्ठिप्रवरेण । ततः परमनुपलब्धेः ।

६ अस्याः सम्भवे श्रीमरूपिगिरसूरिभिः प्रश्वापनाश्चौः निम्नलिखितोल्लेखो हेतुः— "यशा च प्रमाणवाधितस्वं तथा तत्त्वार्थटीकायां भावितमिति ततोऽवधार्यम् ।"

<sup>🐱</sup> इदं अमदावादस्यमाणेकळाळभाईश्रेष्ठिवर्येण सुदापितम् ।

- ८ श्रीतस्वार्थाधिगमसूत्रस्य गुर्जरभाषायां विवेचनम्।
- ९ सभाष्यतस्वार्थाधिगमस्त्रस्य व्याकरणाचार्यपण्डितठाकुरप्रसाद्शमेप्रणीतो हिन्दी माषानुवादः ।
  - १० श्रीतत्त्वार्थाथिगमस्त्रस्य डॉ० याकोबीमहाशयकृतो जर्मनभाषानिबद्धानुवादः । दिगम्बरसम्प्रदाये विवरणानि यथा—
- ११ आप्तमीमांसाप्रणयित्श्रीसमन्तै भद्रस्वामिकृतं ८४००० श्लोकप्रमाणकं गन्धेह-स्तिमहाभाष्यम् ।
  - १२ श्रीपूँज्यपाद्स्वामिविरचिता सर्वार्थसिद्धिटीका ५५०० श्लोकपरिमिता (मुद्रिता)।
  - १३ श्रीमद्भष्टाँकरुङ्कदेवरचितं तत्त्वार्थराजवातिंकम् स्रो० सं० १६००० ( मुद्रितम् )।
  - १४ श्रीमद्विर्द्धानिद्स्वामिप्रणीतं तत्त्वार्थश्लोकवार्तिकम् श्लो०सं० १८००० (")।
  - १५ श्रीश्चेतसागरसूरिविरचिता श्वतसागरीटीका स्रो० सं० ८०००।
  - १६ श्रीश्रुतसागरसूरिप्रणीता तत्त्वार्थस्य सुखबोधिनीटीका ।
  - १७ श्रीविद्धधसेनाचार्यकृता तस्वार्थटीका ३२५० ।
  - १८ श्रीयोगीन्द्रदेवकृता तस्वप्रकाशटीका।
  - १९ श्री**योगदेवगृहस्था**चार्यसन्दब्धा तस्त्रार्थवृत्तिः।
  - २० श्रीलक्ष्मीदेवगृहस्थाचार्यकृता तत्त्वार्थटीका ।

९ अस्य द्वितीयावृत्तेः प्रसिद्धिकर्ताः—मास्तर पुरुषोत्तमदास जयमल, सुरत । प्रथमावृत्तेस्तु महेशानास्थश्रीश्रेयस्कर-मण्डलं प्रसेधकम् ।

२ मुम्बापुरीस्थश्रीपरमश्रुतश्रभावकमण्डलस्वत्वाधिकारिकिः श्राकाश्यं नीतः। अस्मिन्ननुवादे बहूव्यः स्खलना इत्युक्षेत्रः भ्रष्टमाङ्के विवेचने ।

३ सभाष्यतत्त्वार्थाधिगमसूत्रेतिनामकस्य नवमाङ्कप्रन्थस्योत्थानिकाधारेणात्रोल्लेखः कियते, जैनग्रन्थावरूयां (पृ० ८८-८९) तु कचित् कचित् मिन्नता दश्यते ।

४ एतेषां जीवनरेखाऽऽलेखिताऽऽराधनाकोशे ।

५ अधुना नोपलभ्यते इदं भाष्यं, किन्तु शताब्दीतः पूर्वं तदभूदिति विदुषामुक्केखात् प्रतिभाति ।

६ नन्दिसंघाचार्याः देवनन्दि-जिनेन्द्रबुद्धि-चन्द्रगोमि इत्यपराह्वयाः जैनानिषेक-समाधिशतक-चिकित्साशास्त्र-जैमेन्द्रव्याकरणादिप्रन्थविधातार इमे पूर्व्यपादाः ।

७ शकषष्ठीशताब्दीजन्मपवित्रितखेटनगरा हिमशीतलनृपसभातारादेवीजेतारः अष्टशती—बृहन्नयी-लघुत्रयी-रचयितारः ।

८ अष्टसहस्रीप्रणेतारः ६८१तमे शकसंवत्सरे जाताः ।

शकसंवत्सरे १५५०तमे जाता यशस्तिलकनामचम्प्कथाया यशस्तिलकचित्रकाटीकाकाराः ।

- २१ श्रीअभयनन्दिसूरिप्रणीता तात्पर्यतत्त्वार्थटीका।
- २२ तस्वार्थसूत्रव्यौख्यानं कर्णीटकीयभाषायास् ।
- २३ श्रीतस्वार्थाधिगमस्त्रतस्य महाशयजगमनद्रत्लालजैनीकृतं आङ्ग्लभाषायां विवरणम् ।

अपरं च हिन्दीभाषायां पश्चदश टीका वर्तन्ते । तेषां नामाद्युङ्घेखाय उपर्युक्तो नवमाङ्को ग्रन्थो द्रष्टन्यः ॥

## ग्रन्थकारपरिचयः---

ग्रन्थकारनामादिषु श्वेतपटानां दिनपटानां च नैकता । तस्मात् प्रथमतः श्वेता-म्बरानुसारी वृत्तान्तो दर्भते । तत्र उपर्युक्त ३४४ सूत्राणां तदुपरिकृतभाष्यस्य तत्पूर्वप्र-णीतसम्बन्धकारिकाणां च प्रणेतार उच्चैनीगरशाखीयभगवत्पादश्रीउमास्वातिसूरयः । एतैर्ज-न्मना 'न्यग्रोधिका ' पावनीकृता । 'वात्सी'गोत्रीया उमा माता 'कौभीषणी 'गोत्राख्यः स्वातिः पिता चैषां जन्मदाता । अनयोनीमधेययोः संयोजनेन तेषां नामनिष्पत्तिर्यथा र्वेष्पभद्दिसूरीश्वराभिधाने ।

इमे सूरयः जन्मतो द्विजाः शिवादौ रक्ता आसन्, किन्तु जिनमूर्तिदर्शनात् जैन-व्रतधारिणोऽभूनन्, क्रमेण पूर्वविदो भूत्वा वाचकेतिपदवीं प्राप्तवन्त इत्यवगम्यते श्रीगुणा-करस्रिकृतनिम्नोङेखदर्शनात्—

"....अन्यत्र देवान्तरे न तोषं-चित्तानन्दग्रुपयाति-उपैति उमास्वातिवाचकवत् । सोऽदृष्टपूर्वो जिनमूर्ति दृष्टा स्तुर्ति पठितवान्--

पुनरेव तवाचष्टे, भगवन् ! वीतरागताम् । न हि कोटरसंस्थेऽग्री, तरुर्भवति शाड्वलः ॥ १ ॥

ततोऽन्यत्र शिवादौ विरक्तो जिनधर्मदर्शनासक्तोऽभृदुमास्वातिर्द्विजसुनुरात्तवतः सूरिपदमाप । क्रमात् पूर्वगतवेत्ता वाचकोऽभृत् ।"

# —भक्तामरस्तोत्रवृत्तौ ( पृ० २९ )

वाचकग्रुरूयस्य शिवश्रियः प्रशिष्याः, घोषनन्दिश्रमणस्य शिष्याः, वाचनया तु महावाचकश्रमणसुण्डपादस्य प्रशिष्याः वाचकपदवीसमलङ्कृता इमे उमास्वातयः ।

९ जैनेन्द्रव्याकरणस्य बृहद्वृत्तिकाराः ७०५तमे शकसंवत्सरे जाताः ।

२ श्रीस्रहमीसेनमद्यारकसंत्कम् ।

३ जम्बृद्वीपसमासटीकायां श्रीविजयसिंहमुनीश्वरैरप्युक्तम्—

<sup>&</sup>quot; अस्य सङ्ग्रहकारस्य उमा माता स्वातिः पिता, तत्सम्बन्धादुमास्वातिः।"

<sup>😮</sup> बप्पनामा पिता, भट्टिनाम्री मातेति विशेषः ।

विहरमाणैश्व तैः 'कुसुमपुरे' पाटलीपुत्रनामधेयेऽयं ग्रन्थः सन्दब्धः । अत्र च माध्यान्ते दत्ता निम्नलिखिता प्रशस्तिः प्रमाणम् ।

> " वाचकमुख्यस्य शिवःश्रियः प्रकाशयशसः प्रशिष्येण । शिष्येण घोषनन्दिक्षमणस्यैकादशाङ्गविदः ॥ १ ॥—आयां वाचनया च महावाचकश्वमणामुण्डपाद्शिष्यस्य । शिष्येण वाचकाचार्यमूलनाम्नः प्रथितकीर्तेः ॥ २ ॥ न्यप्रोधिकाप्रस्तेन विहरता पुरवरे कुसुमनाम्नि । कौभीषणिना स्वातितनयेन वात्सीमुतेनार्घ्यम् ॥ ३ ॥ अर्हद्वचनं सम्यण् गुरुकमेणागतं समुप्थार्य । दुःखातं च दुरागमविहतमतिं लोकमवलोक्य ॥ ४ ॥ इदमुचैनीगरवाचकेन सन्वानुकम्पया दृष्यम् । तन्त्वार्थाधिगमाख्यं स्पष्टमुमास्वातिना शास्तम् ॥ ५ ॥ "

# वाचकवर्यश्रीडमास्वातीनां कृतयः—

- १ श्रीतस्वार्थाधिगमस्त्रम् ।
- २ श्रीतत्त्वार्थाविगमभाष्यम्।
- ३ ग्रेशमरतिः।
- ४ जम्बूद्वीपसमासप्रकरणम् ।
- ५ पूँजाप्रकरणम् ( एकोनविंशतिश्लोकात्मकम् )।
- ६ श्रीवकप्रज्ञप्तिः।
- ७ 'क्षेत्रविचारः ।

१ धर्मरत्नप्रकरणप्रणेतृश्रीद्यान्तिस्रिरिभरपि तत्प्रकरण ( गा० १०३ ) स्वोपश्चन्तावुक्तम्---

<sup>&</sup>quot; पूर्वगतवेदिना चोमास्वातिवाचकेन प्रणीतप्रवचनोत्रतिहेतुप्रशामरतितस्वार्थायनेकमहाशास्त्रेण । "

२ प्रसिद्धधनुसारेण ।

३ धर्मविन्दोः श्रीमुनिचन्द्रसूरिकृतटीकायां निम्नलिखितोक्षेखात्-

<sup>&</sup>quot; उमास्वातिविरचितश्रावकप्रक्षतौ तु अतिथिशब्देन सान्वादयश्चत्वारो गृहीताः, ततस्तेषां संविभागः कार्य इत्युक्तम् । तथा च तत्पाठः—अतिथिसंविभागो नाम अतिथयः साधवः साध्वयः श्रावकाः श्राविकाश्चेतेषु गृहमुपागतेषु भक्तयाऽभ्युत्थानासनदानपादप्रमार्जननमस्कारादिभिरचियित्वा यथाविभवशक्ति अत्र-पान-वस्नौषधालयादिप्रदानेन संवि. भागः कार्य इति । "

४ श्रीहरिभद्रस्रिकृतदीकासमलङ्कतोऽयं प्रन्थो वाचकवर्यस्य कृतिरिति प्रतिभाति ।

५ नवमाक्कप्रन्थोत्थानिकायां यशोभद्रचरित्रं वाचकवर्याणां कृतिरित्युह्नेखः, परन्तु प्रमाणातुपलब्धेः स विचारणीयः।

श्रीउमास्वातिमहर्षिभिः प्रकरणपश्चशती प्रणीता इत्युल्लेखः श्रीजिनप्रमस्रिकत-तीर्थकल्पे प्रशामरतोः श्रीहरि मद्रकृतटीकायां च । अनेन एतेषां पश्चशतप्रकरणप्रणेतृरूपेण प्रसिद्धिः श्रेताम्बरसम्प्रदाये । स्थानाङ्गवृत्ति-पश्चाशाकवृत्ति-श्रीउत्तराध्ययनवृत्त्यन्तर्गत-निम्नलिखितपाठा वाचकवर्यकृतोपलब्धग्रन्थेषु न दृष्टिपथेऽवतरन्ति, अतोऽपि संभवति तेषाम-न्यग्रन्थप्रणेतृत्वम् ।

> "उक्तं च वाचकग्रुख्यैरुमास्वातिपादैः-कृपणेऽनाथदरिद्रे व्यसनप्राप्ते च रोगशोकहते । यद् दीयते कृपार्थादनुकम्पा तद् भवेद् दानम् ॥ १ ॥ अभ्युदये व्यसने वा यत किश्चिद् दीयते सहायार्थम् । तत्सङ्ग्रहतोऽभिमतं मुनिभिद्मनं न मोक्षाय ॥ २ ॥ राजारक्षपुरोहितमधुम्रखमावछदण्डपाशिषु च । यद् दीयतेऽभयार्थं तदभयदानं बुधेर्न्नेयम् ॥ ३ ॥ अभ्यर्थितः परेण तु यद् दानं जनसमृहमध्यगतः । परचित्तरक्षणार्थं लजायास्तद् भवेद् दानम् ॥ ४ ॥ नटनर्तग्रुष्टिकेभ्यो दानं सम्बन्धिवन्धुमित्रेभ्यः। यद् दीयते यशोऽर्थं गर्वेण तु तद् भवेद् दानम् ॥ ५ ॥ हिंसानृतचौर्योद्यतपरदारपरिग्रहप्रसक्ते भ्यः । यद् दीयते हि तेषां तज्जानीयाद्धमीय ॥ ६ ॥ समतृणमणिमुक्तेभ्यो यद् दानं दीयते सुपात्रेभ्यः । अक्षयमतुलमनन्तं तद् दानं भवति धमीय ॥ ७ ॥ शतशः कृतोपकारो दत्तं च सहस्रशो ममानेन । अहमपि ददामि किश्चित प्रत्युपकाराय तद् दानम् ॥ ८ ॥"

> > —स्थानाङ्गस्य श्रीअभयदेवस्रिकृतवृत्ती

" उमास्वातिवाचकेनाप्यस्य समर्थितत्वात् । तथाहि तेनोक्तम् — सम्यम्दर्शनसम्पन्नः षड्विधावश्यकनिरतश्र श्रावको भवति इति ॥"

पश्चाशकस्य श्रीअभयदेवस्र्रिकतवृत्तौ

" उक्तं वाचकमुख्यैः—

परिभवसि किमिति लोकं, जरसा परिजर्जरितशरीरम्। अचिरात् त्वमपि भविष्यसि, यौवनगर्व किम्रुद्रहसि १॥ १॥"

श्रीउत्तराध्ययनसूत्र(अ० १०, पत्रा० २४४)स्य श्रीभावविजयकृतदृत्तौ

"सम्यत्त्वज्ञानशीलानि, तपश्चेतीह सिद्धये ।
तेषाम्रुपग्रहार्थाय, स्मृतं चीवरधारणम् ॥ १ ॥
जटी कूर्ची शिखी मुण्डी, चीवरी नम्न एव च ।
तप्यन्नपि तपः कष्टं, मौद्धाद्धिस्रो न सिद्ध्यति ॥ २ ॥
सम्यग्ज्ञानी दयावांस्तु, ध्यानी यस्तप्यते तपः ।
नग्नश्चीवरधारी वा. स सिद्ध्यति महाम्रनिः ॥ ३ ॥"

इति वाचकवचनं श्रीउत्तराध्ययनस्य श्रीशान्त्याचार्यकृत( अ० २, पत्रा० ९३ ) धृतौ
" उक्तं च वाचकैः—

शीतवातातपैर्दशै-र्मशकैश्वापि खेदितः। मा सम्यक्तवादिषु ध्यानं, न सम्यक् संविधास्यति॥१॥"

---श्रीशान्त्याचार्यकृतश्रीउत्तराध्ययनसूत्र(अ० २, पत्रा० ९५ )वृत्तौ

# '' स्रिभिरुक्तम्---

धर्मोपकरणमेवैतत्, न तुःपरिग्रहस्तथा।। जन्तवो बहवः सन्ति, दुर्दशी मांसचक्षुवाम्। तेभ्यः स्पृतं दयार्थं तु, रजोहरणधारणम्।। १।। आसने शयने स्थाने, निक्षेपे ग्रहणे तथा। मात्रसंको(क्र)चने चेष्टं, तेन पूर्वं प्रमार्जनम्।। २।।

#### तथा--

सन्ति सम्पातिमाः सत्त्वाः, सूक्ष्माश्च व्यापिनोऽपरे । तेषां रक्षानिमित्तं च, विज्ञेया मुखवस्त्रिका ॥ ३ ॥

## किश्च—

भवन्ति जन्तवो यस्मा—दन्नपानेषु केषुचित् । तसात् तेषां परीक्षार्थं, पात्रग्रहणमिष्यते ॥ ४॥

#### अपरश्च---

सम्यक्तज्ञानशीलानि, तपश्चेतीह सिद्धये । तेषाप्रपग्रहार्थाय, स्मृतं चीवरधारणम् ॥ ५ ॥ श्चीतवातातपैदशै —र्मशकेशापि खेदितः । मा सम्यक्तबादिषु ध्यानं, न सम्यक् संविधास्यति ॥ ६ ॥ तस्य त्वग्रहणे यत् स्यात्, श्रुद्रप्राणिविनाशनम् । ज्ञानध्यानोपघातो वा, महान् दोषस्तदैव तु ॥ ७ ॥ "

—श्रीशान्त्याचार्यकृतश्रीउत्तराध्ययनसूत्र( अ० ३, पत्रा० १८० *)*दृत्ते

#### " आह वाचकः—

यावत् परगुणदोषपरिकीर्तने व्यापृतं मनो भवति । तावद् वरं विशुद्धे ध्याने व्यग्नं मनः कर्तुम् ॥ १ ॥"

—श्रीशान्त्याचार्यकृतश्रीउत्तराध्ययनसूत्र(अ० ४, पत्रा० १९०-१९१)वृत्तं "आह च वाचकः—'इह चेन्द्रियप्रसक्ता निधनसुपजग्धः' तद्यथा—गार्ग्यः सत्य किर्नैकर्द्विगुणं प्राप्तोऽनेकशास्त्रकुशलोऽनेकविद्यायलसम्पन्नोऽपि ।"

—श्रीज्ञान्त्याचार्यकृतश्रीउत्तराध्ययनदृत्तौ( अ० ४, पत्रा० १९१ )दृर्त्त

" उक्तं च वाचकैः—

मङ्गलैः कौतुकैर्योगै—विद्यामन्त्रस्तथाषधः । न शक्ता मरणात् त्रातुं, सेन्द्रा देवगणा अपि ॥ १ ॥ "

—श्रीशान्त्याचार्यकृतश्रीउत्तराध्ययनसूत्र( अ० ४, पत्रा० १९१ )प्टर्च

# " वाचकेनाप्युक्तम्—

यद् रागदोषवद् वाक्यं, तत्त्वादन्यत्र वर्तते । सावद्यं वाऽपि यत् सत्यं, तत् सर्वमनृतं विदुः ॥ १ ॥ "

—तत्त्वार्थाधिगमसत्रस्य( अ० ७, सू० ९ )श्रीसैद्धसेनीयटीकायाः

#### श्रीउमास्वातिवाचकानां समयः—

जन्ममरणशृङ्खराखिद्यमानभव्यानां मोक्षमार्गोपदेष्टारः संङ्गृहीतृष्वनन्यतमा इमे स्रयं कदेदं भूमण्डलं भूषयामासुरिति प्रश्लोऽधुना विचार्यते । स्रिवर्यकृतमाष्यान्तदत्तप्रशस्तित इत् स्पष्टं भवति यदिमे स्रयं उचनागरशाखीयाः । अस्याः शाखाया उत्पत्तिस्तु श्रीआर्यदिन्न श्लिष्यश्लीआर्यद्यान्तिश्लेणिकसमये । आर्यदिनाः श्रीवीरात् ४२१तमेऽब्दे जातानां आर्ये नद्रदिन्नानां शिष्याः । अनेन श्रीउमास्वात्यः श्रीवीरात् पश्चमश्रताब्दीपूर्वकालीना नेत्य समीयते । श्रीधमस्मागरगणिविरिच्तायां श्रीतपाग्वरुपद्वावलीस्त्रवृत्तौ तु उल्लेखो यथा —

"श्रीआर्यमहागिरिसुशिष्यौ बहुलबलिस्सहौ यमलभावरौ । तत्र बलिस्सहस्र शिष्यः स्वांतिः, तत्त्वार्थादयो ग्रन्थास्तु तत्कृता एव संभावैयन्ते । तिष्ठिष्यः इयामा

१ कलिकालसर्वज्ञश्रीहेमचन्द्राचार्यकृतसिद्धहेमवृत्तौ ( अ०२, पा०२, सू०३९ )—

<sup>&</sup>quot; उपामास्त्राति सङ्ग्रहीतारः, उपजिनभद्गक्षमाश्रमणं व्याख्यातारः, तस्मादन्ये हीना इत्यर्थः"

२ इदं च प्रज्ञापनानन्दीपद्यावस्थोः अनुगामि । ३ संभावना तु नामसादर्यश्रमेण ।

चार्यः 'प्रज्ञापना'कृत् श्रीवीरात् षट्सप्तत्यधिकशतत्रये (२७६) स्वर्गभाक् । प्रो० पिटर्सन-कृते रिपोर्टसंज्ञके पुस्तके उमास्वातिसमयः श्रीवीरात् न शतत्रयीपूर्विक इत्युल्लेखः । " अतोऽनुमीयते श्रीउमास्वातयः श्रीवीरात् द्विशताब्दीपूर्वकालीना न, श्रीवीरात् प्रायः ७२०-तमे वर्षे तेषां प्रादुर्भाव इति युगप्रधानावल्याधारेणानुमीयते ।

दिगम्बरसम्प्रदायानुसारेण श्रीवीरात् ७१४—७९८ पर्यन्तो जीवनकालः श्रीउमा-स्वातीनाम्।

यद्यपि श्रीउमास्वातीनां समयमीमांसने एतादशी भिन्नता वर्तते, तथापीदं सुनि-श्रितं सम्भाव्यते यदेतेषां श्रादुर्भावः श्रीवीरात् द्विशताब्दीत उत्तरकालीनः, नवमशताब्दीतः पूर्वकालीन इति ॥

अथ दिक्पटानुसारी वृत्तान्तो लिख्यते । तत्रास्मिन् ग्रन्थे दत्तानां कचित् पाठसंख्या-भिन्नानां सूत्राणां रचयितारः प्राप्तचरणर्द्धयः पद्मनन्दापराभिधाना उमास्वातयः ।

एकदा जैनसिद्धान्तविषयिणीं स्वशङ्कां दूरीकर्तुं ते विदेहक्षेत्रवर्तिश्रीम-तरम् न्धरतीर्थकरमुपाजग्मुः । चारणार्द्धेवलात् गगनपथा गच्छतां तेषां हस्तन्यस्ता मयूरपिच्छिकाऽधः पतिता । तदानीं विष्णुचरणविद्दारिणः

कस्यचिद् गृश्रस्य पिच्छिकां गृहीत्वा निजकर्म निर्वाद्य पुरः प्रचेखः। अतस्तेषां गृध्रपिच्छ इत्यपरा आहा आसीत्। उक्तं च—

> ''तत्त्वार्थसूत्रकर्तारं, गुध्रपिच्छोपलक्षितम् । वन्दे गणीन्द्रसंयात-समास्वामिस्रनीश्वरम् ॥"

एतेर्महाश्यैः का भूमिः स्वजन्मनाऽलङ्कतेति न ज्ञायते। परन्तु यदि चरमतीर्थंकरश्रीमहाचीरनिर्वाणसमयः स्विस्तशकात् ५२७ वर्षपूर्वको निश्चीयते तर्हि उमास्वातीनां इ०
स० १३५-२३९ जीवनकालः। जन्मन एकोनविंशतिवर्षेषु व्यतीतेषु
जीवनरेखा सहसोद्विग्रैः एभिर्महाशयैः श्रीकुन्दकुन्दाचार्यसमीपे दीक्षा कश्चीकृता।
ततः पश्चविंशतिवर्षान्ते च स्रिपदं प्राप्तम्। अनेनाथारेणेषां जीवनकालस्य स्थूलक्रपरेखाऽनुमीयते, सा यथा—

| वीरा        | त्                  | ख्रिस्तात्  |
|-------------|---------------------|-------------|
| जन्म        | ७१४तमेऽब्द <u>े</u> | १३५तमेऽब्दे |
| दीक्षा      | ७३३ ,,              | १५४ ,,      |
| सूरिपदम्    | ७५८ ,,              | १७९ ,,      |
| स्वर्गगमनम् | ७९८ ,,              | २१९ ,,      |

## ग्रन्थकारसम्प्रदायः—

श्वेताम्बरियम्बरसम्प्रदायानुसारि वृत्तान्तद्वयं विचारितम् । अधुना सूत्रकाराः श्वेताम्बरीया दिगम्बरीया वा इत्यन्वेषणा क्रियते । उभयपक्षे व्रन्थस्य प्रामाण्यरूपेण स्वीकृतिस्तसात् तद्गतसूत्रगवेषणेनैव ग्रन्थकारसम्प्रदायो निश्चेतव्य इति युक्तियुक्तो मार्गः । असोऽन्ययुक्तीनामत्रोपेक्षा क्रियते ।

तत्र चतुर्थाध्याये 'दशाष्टपश्चद्वादशिवकल्पाः कल्पोपपन्नपर्यन्ताः ' इति तृतीये सूत्रे सूत्रकारेर्भवनवासिनां दश व्यन्तराणामधौ ज्योतिष्काणां पश्च कल्पोपपन्नवैमानिकानां च द्वादश भेदा इति देवभेदप्रदर्शक मुद्देशसूत्रमुक्तम् । दिगम्बराज्यायिटीकाकारमहाश्चरिपि सर्वार्थसिद्धिटीकायां (ए० १३५) तत्त्वार्थराज्ञवार्तिके (ए० १५०) तत्त्वार्थरहोकवार्तिके (ए० १५०) चेदं सूत्रं मौलिकरूपेण कक्षीकृतम् । परन्तु सूत्रसंगृहीतभेदप्रदर्शनसमये भवनवासिनां व्यन्तराणां ज्योतिष्काणां तु यथार्थभेदान् प्रदर्शयत्वा वैमानिकानां भेदप्रदर्शनसमये सूत्रकाराभिमतान् द्वादश भेदान् परित्यज्य पोड्यभेदानां प्रदर्शनं दिगम्बरैः कृतं, तसात् किं उदेशमङ्गदोषारोपणं न भवति ?। यदि कल्पोपपन्नवैमानिकानां पोडशभेदप्रदर्शनं सूत्रकाराभिमतं स्थात्, तिर्हं 'दशाष्टपञ्चषोडशिकिल्याः कल्पोपपन्नपर्यन्ताः ' इति उद्देशसूत्रं विद्वयात् । न च व्यधात् । तेसादनौमास्वातिकन्ताः विचार्यतामुभयपक्षीयसूत्रम् । तत्र दिगम्बरसम्प्रदाये यथा—

" सौधर्मैशानसानत्कुमारमाहेन्द्रब्रह्मब्रह्मोत्तरलान्तवकापिष्ठशुक्रमहाशुक्रशतारसहस्रारे-ष्वानतप्राणतयोरारणाच्युतयोर्नवसु ग्रैवेयकेषु विजयवैजयन्तजयन्तापराजितेषु सर्वार्थसिद्धौ च।" —तत्त्वार्थराजवार्तिके अ० ४, स्० १९

स्रेताम्बरसम्प्रदाये तु-

"सौधर्मैशानसानत्कुमारमाहेन्द्रब्रह्मलोकलान्तकमहाशुक्रसहस्नारेध्वानवप्राणतयोरारणा-च्युतयोर्नवसु प्रेवेयकेषु विजयवैजयन्तजयन्तापराजितेषु सर्वार्थसिद्धौ च।"

—(अ०४, स्०२०)

सूत्रकाराणां श्वेताम्बरत्वेऽन्या युक्तिरिष । तथाहि—पश्चमाध्याये द्रव्याणामवगाह-निरूपणसमये यथा 'धर्माधर्मयोः कृत्स्ने ' (लोकाकाशे), 'एकप्रदेशादिषु भाज्यः पुद्र-लानां ', 'असङ्ख्येयभागादिषु जीवानां ' इति सूत्राणि रचितानि, तथेव यदि सुख्यकाल-रूपाः समप्रलोकगताः कालाणवः सत्याः स्युस्तिहें तेषामप्यवगाहक्षेत्रं साक्षात् प्रदर्शितं भवेत् । न च केनािप प्रकारेण सूत्रकारैर्दिश्चितं, तसात् कालाण्नां सुख्यकालरूपेण सत्ता तेषां मतेऽपि

९ वैमानिकानां छेश्यास्थित्यधिकारे दिगम्बरमाम्यताया दुर्घटनाऽपि विचारणीया ।

नेति प्रतिमाति । अस्मिक्सभावे सिद्धे सूत्रकाराः श्वेताम्बरमतानुसारिण इति सण्डङ्कते । भग-वतीप्रज्ञापनादिष्वागमेषु कालाणूनां प्रतिपादनं न कृतम्, एवं सित सूत्रकारैरिप आगम-विरुद्धं सूत्रं न व्यरचि ।

नतु कालाणुन् दिगम्बरा अपि नैव मन्यन्ते इति चेत्, तस्र, तस्वार्थराजवार्तिके (ए० २२८) 'वर्तना परिणामिकया परत्वापरत्वे च कालस्य' (अ० ५, सू० २२) इति सूत्रस्य व्याख्याने निम्नलिखितोल्लेखात् ।

"द्विविधः कालः परमार्थकालः व्यवहाररूपथेति । तत्र परमार्थकालः वर्तनालिङ्गः गत्यादीनां धर्मोदिवत् वर्तनाया उपकारकः । स किंखरूप इति चेत्, उच्यते—यावन्तो लोका-काशे प्रदेशास्तावन्तः कालाणवः परस्परं प्रत्यवन्धाः एकैकस्मिन्नाकाशप्रदेशे एकैकद्वत्या लोकव्यापिनः।"

सूत्रकाराभित्रायेण निश्चयकालस्थास्वीकारात् तत्स्वरूपाः कालाणवोऽपि न भवेयुः, अत एव तैस्तेषामवगाद्दक्षेत्रं न प्रदर्शितं, 'मूलं नास्ति कुतः शाखा ' इति न्यायात् ।

किश्च यदि कालो मुख्यद्रव्यं स्थात् तिर्दि 'अजीवकाया धर्माधर्माकाशपुद्गलाः ' (अ० ५, स० १) इत्यत्राजीवस्त्रपेण तस्याप्युद्धेखः करणीयो भवेत्। ततोऽनन्तरसूत्रे 'द्रव्याणि जीवाश्च ' इत्यत्र कालस्यापि मुख्यद्रव्यस्त्रपेण गणना स्यात्। न च कृता सूत्रकारैः, तस्मान्त मुख्यद्रव्यस्त्रपः कालः। न च 'गुणपर्यायवद् द्रव्यं ' (अ० ५, स० २८) इति द्रव्यस्य लक्षणकथनानन्तरं 'कालश्च ' (अ० ५, स० ३९) इति स्त्रेण कालस्यापि मुख्यद्रव्यत्वस्त्रपेण सिद्धिभवतीति वाच्यम्। यदि तत्रोद्धेखकरणेऽपि सा सिद्धिभवते, तिर्हि सर्वेषामिष द्रव्याणां मुख्यद्रव्यत्वसिद्धचर्यं तत्रैवोद्धेखः करणीयो भवेत्, न तु प्रथमतः। अपरश्च तत्रत्यं 'द्रव्याणी'ति सत्रमिष निष्फलं स्थात्॥

श्रुत्-िषपासा-शितो-ष्ण-दंशमञ्चक-चर्या-शय्या-वध-रोग-तृणस्पर्श-मला इति परीषहच्या-ख्याने सूत्रकारैः किश्व 'एकादश जिने' (अ०९, स०११) इति सूत्रेण स्पष्ट-त्रुपेव केवलिन्याहारपरीषहं व्याख्यायमानैः केवलिनामाहारसद्भाव आख्यायि । दिक्पटास्तु केवलिषु पात्राद्यपकरणाकवलाहारासम्भवमध्यास्यमाना नैवं मन्वते, स्वस्व-व्याख्यासु च निषेधाय नञध्याहारादि कुर्वन्ति, परीषहाणां गुणस्थानावतारशसङ्गे निषेधा-ध्याहारादि विहाय असङ्गतं किमपि व्याख्यायते तैः । अत्र चायं विवेकः—दिक्पटाः केवलिषु कवलाहारं नैवाभिमन्यन्ते, श्वेताम्बरास्तु स्वीकुर्वन्ति । यदि दिक्पटीयाभित्रायेण मोहोदयसहाबीकृतश्चद्वेदनाया अभावाद् भगवति केवलिनि श्वुत्यिपासाप्रसङ्गाभावः, ततः

१ 'इन्याणि ' 'जीवाश्व ' इति पृथक् पृथक् सूत्रं दिक्पटमते । २ श्वेताम्बरमते सप्तत्रिंशत्तमं सूत्रमिरुम् ।

३ 'कालश्रेत्येके ' ( अ० ५, सू॰ ३० ) इति श्रेताम्बरमतसूत्रपाठः ।

कथं केविलन्येकादश परीषहाः कथिताः ? न च श्चित्पिपासयोः मोहोदयसहायीकृतश्चधादि-वेदनीयजन्यत्वं सत्यमस्तीति वाच्यं, मोहोदयसहायीकृतश्चधादिवेदनीयजन्यत्वस्य श्चित्पि पासादिषु 'वेदनीये शेषाः' (अ०९, स०१६) इति स्त्रेण निराकृतत्वात् केवलवेद-नीयजन्यत्वस्य प्रतिपादनाच । अन्यच श्चित्पिपासयोः मोहोदयसहायीकृतवेदनीयजन्यत्वं नास्तीति सयुक्तिकं प्रतिपादितं न्यायाचार्यन्यायविशारदमहामहोपाध्यायश्रीयशोविजय-पादैः अध्यात्ममत्तपरीक्षाग्रन्थे चतुस्त्रिशदतिशयानां सिद्धिप्रसङ्गे ।

अपरश्च यथा मोहाभावात् अदर्शनलाभनाग्न्यारितस्त्रीनिषद्याक्रोशयाचनासत्कारपु-रस्कारा इति एकादश्च परीषहाः केवलिषु न स्वीक्रियन्ते दिक्पटैरिप, तथैव क्षुत्पिपासे अपि मोहोदयसहायकाभावात् न स्वीक्रियेतां तैः, स्वीकारश्च तैः कृत इति विचारणीयं स्थलं विद्वज्ञिः।

' पुलाकबकुशकुशीलनिर्ग्रन्थस्नातका निर्ग्रन्थाः ' (अ०९, सू०४६) इति सूत्रस्य व्याख्यानावसरे पुलाकादीनां विशेषप्रतिपत्त्यर्थमुक्तं श्रीमद्भद्दाकलङ्कदेवैः—

" पुलाकनकुशप्रतिसेवनाकुशीलाः द्वयोः संयमयोः सामायिकच्छेदोपस्थापनयोर्भ-वन्ति ।...... वकुशो द्विविधः—उपकरणबकुशः शरीरबकुशश्रेति । तत्र उपकरणाभिष्वक्त-चित्तो विविधविचित्रपरिग्रहयुक्तः, वहुविशेषयुक्तोपकरणकाङ्क्षी तत्संस्कारप्रतीकारसेवी भिक्षुरुपकरणबकुशो भवति । शरीरसंस्कारसेवी शरीरबकुशः ।"

—तत्त्वार्थराजवार्तिके ( पृ० ३५९ )

एवं सति केवलकमण्डलु-पिच्छिकायुक्तनग्न एव साधुः, न तु विशेषोपकरणयुक्तपरि-ग्रहधारी इति मन्यमानान् दिगम्बरीयान् प्रति प्रश्नोऽयम्—

यदि भवतां मते पिच्छिकाकमण्डल् विनाऽन्यस्योपकरणस्यास्वीकार एव, तर्हि उपर्धु-क्तलक्षणानां वक्कशनिर्ध्रन्थानां निर्ध्रन्थत्वस्याभावः, तेषां उपकरणेषु सक्तचित्तत्वात्, विविधवि-चित्रपरिग्रहयुक्तत्वात्, बहुविशेषयुक्तोपकरणकाङ्क्षित्वात्, तत्संस्कारप्रतीकारसेवित्वात् । यद्येषामपि निर्ध्रन्थत्वं स्वीकियते भवद्भिः, तर्हि किं न धर्मोपकरणानां युक्तेरबाधकता स्वीकियते ?।

'मूच्छी परिग्रहः' (अ० ७, स० १२) इति परिग्रहलक्षणस्वीकारात् बकुशनिर्ग्र-न्थेषु धर्मसाधनोपकरणसङ्गावेऽपि मूच्छीया अभावात् निर्ग्रन्थत्वं समस्ति इत्यभिन्नायेणेदं सूत्रम्रपन्यस्तं सूत्रकारैः इति विरोधपरिहारकरणं दिक्पटानां स्वमतव्याधातभीतेः दुःशकम्।

अपरश्च दिगम्बरस्वरूपलिङ्गिन एव निर्प्रन्थाः इति मन्यमानैर्दिगम्बरैर्विचारणीयः तत्त्वार्थराजवार्तिककाराणामयं ग्रुद्रालेखः—

९ सर्वार्थसिद्धिटीकायामप्येवंविध उहेखः ।

"'लिङ्गं द्विविधं-द्रव्यलिङ्गं भावलिङ्गं च। भावलिङ्गं प्रतीत्य सर्वे पश्च निर्प्रत्था तिङ्गिनो भवन्तीति । द्रव्यतिङ्गं प्रतीत्य भाज्याः । "

अपरश्च श्रीतत्त्वार्थिदिप्पणकस्य प्रान्तमागे स्त्रविषयकपाठिमिन्नतान्यूनाधिकताया विचारणे अनौमास्वातिकानि एतत्स्थलानि इति निर्दिष्टं वर्तते, परन्तु तदुपरि यथायोग्यविचा-रकरणाय समयाभावात् न किमपि विद्युणोमि । तत् तत एवावलोकयन्तु आलोकवन्तः।

एवं सूत्रकाराणां श्वेतपटतासमर्थनसमर्थानां युक्तीनां सद्भावेऽपि दिगम्बरमान्यताऽस्मिन् समानविषयके ग्रन्थे नासम्भविनी, यतः कल्याणमन्दिर-भक्तामर-सिन्दूरप्रकरादयो ग्रन्थाः श्वेतपटीया अपि मान्यन्त एव दिक्षपटीयैः।

अन्ते सौहार्दहृदयेभ्यो दिगम्बरमहाशयेभ्यो बिज्ञिप्तिरियं मम-यदा उपरितनयुक्तिषु स्खलनाः सम्भवेयुः, सूत्रकाराणां दिक्पटत्वसिद्धौ भवत्सकाशे च सूत्रगवेषणपूर्विका युक्तयो वर्तेरन्, तहिं तक्तिवेदनेन कृषां कुर्वन्तु भवन्त इति ॥

## रीकाविचारः-

असिन् ग्रन्थे तत्त्वार्थाधिगमस्त्रस्य सम्बन्धकारिकोपरि टीकाइयं वर्तते । तत्र प्रथमा वीरं प्रणम्येत्याद्येकपद्यपूर्विका श्रीदेवगुससूरिप्रणीता । द्वितीया तु श्रीसिद्धसेनस्-रिप्रणीता जैनेन्द्रशासनेतिपश्चपद्यात्मिकाऽवतरणकलिता पूर्वापेक्षया संक्षिप्ततरा । भाष्यानुसा-रिणी टीका तु श्रीसिद्धसेनस्रिभिरेव सन्दब्येति श्रीदेवगुप्तस्रिकृतटीकाया अदर्शना-दनुमीयते । परन्तु श्रीदेवगुप्तसूरिकृतायाः सम्बन्धकारिकाटीकायाः प्रान्ते—

" इतीयं कारिकाटीका, शास्त्रटीकां चिकीर्षुणा। सन्दर्भा देवगुप्तेन, प्रीतिधर्मार्थिना सता॥ १॥ "

इत्युक्षेखे विलयति कसात् तैः सूत्रटीका न व्यरचीति प्रश्नो विचारणीयः ॥ किं यथा श्रीमलयगिरिस्रय आवश्यकस्य बृहत्कल्पस्य वृत्तिं रचयन्त एव कालं चक्रस्तथैतेऽपि १ ।

## **टीकाकारपरिचितिः**

## श्रीदेवगुप्तसूरयः—

श्रीदेवगुसनामानौ द्वौ सूरी इति स्पष्टमवगम्यते नवपदनवतत्त्वप्रकरणयोर्विवरण-विन्यस्तनिम्नलिखितप्रशस्तितः—

> " तत्रासीदतिशायिबुद्धिविभवशारित्रिणामप्रणीः सिद्धान्ताणवपारगः स भगवान् श्रीदेवगुसाभिधः । सुरिर्भूरिगुणान्वितो जिनमतादुद्धत्य येन स्वयं श्रोतृणां हितकाम्यया विरचिता भव्याः प्रबन्धा नवाः ॥४॥–शार्द्छ०

१ अयमेवोहेखः सर्वार्थसिद्धिटीकायां (५० २७०)।

तेनैव स्वपदप्रतिष्ठिततनुः श्रीककसूरिप्रस्-र्नानाशास्त्रसुवोधवन्धुरमितजेझे स विद्वानिह । मीमांसां जिनचैत्यवन्दनविधि पश्चप्रमाणीं तथा

बुद्ध्वा यस्य कृति भवन्ति कृतिनः सद्घोधशुद्धाशयाः ॥ ५ ॥—शार्द्छ० तत्पादपद्मद्वयचश्चरीकः

शिष्यस्तदीयोऽजनि सिद्धसूरिः।

तसाद् बभूवोज्वलशीलशाली

त्रिगुप्तिगुप्तः खळ देवगुप्तः ॥ ६ ॥ "— उपजातिः

द्वितीयदेवगुप्तसूरयः पूर्वावस्थायां जिनचन्द्रगणीति नाम्ना प्रथिता नवतस्वप्र-करणप्रणेतार इति समाप्ति( पश्चद्यम )गाथाविवरणात् स्कुटमेवावगम्यते । सा गाथा चेयम्—

" ईय एए नवतत्ता, सभेयभिना उ संगहनिमित्तं । गणिणा जिणचंदेणं, सरणत्थं अप्पणी रहवा॥ १ ॥ "

श्रीर्वेद्योदेवोपाध्यायनिर्मितं तद्विवरणं तु यथा---

" गणिना पाण्मासिकभगवत्यङ्गोपथानोद्वहनावाप्तगणिनाम्ना जिनचन्द्रेण पूर्वाव-स्थानामैतत्, तस्योत्तरावस्थायां तु श्रीदेवगुप्ताचार्येणेत्यर्थः।"

इमे जिनचन्द्रापराभिधानाः सूरयः श्रीककसूरीणां क्षिष्याः न तु प्रशिष्या इति प्रतिभाति नवपद्प्रकरणप्रान्तगाथादर्शनात् । सा चैवम्—

" ईंह नवपर्यं तु एवं, रइयं सीसेण ककस्तिस्स । गणिणा जिणचंदेणं, सरणत्थमणुग्गहत्थं च ॥ १ ॥ " एतत् समर्थ्यते नवपद्लघुवृत्तिप्रशस्त्याऽपि । सा चेत्थम्—

े नवपदटीका त्रोक्ता, श्रावकानन्दकारिणी । श्रीदेवगुससूरिभि भीवयितव्या प्रयत्नेन ॥ १ ॥ त्रिसस्यधिकसद्दस्ने (१०७३), मासे कार्तिकसंज्ञिते । श्रीपार्श्वनाथ वैत्ये तु, दुर्गमाय च(त १)पत्तने ॥ २ ॥

एवमेतानि नवतत्त्वानि समेदिमित्रानि तु सङ्ग्रह्निमित्तम् । गणिना जिनन्यन्द्रेण स्मरणार्थमात्मनो रचितानि ॥

एवं नवपदं:त्वेतद् रचितं विष्येण कत्कत्सूरेः । गणिना जिनचन्द्रेण स्मरणार्थमनुष्रहार्थं च ॥

१ छाया--

२ जिनचन्द्रसूरीणामन्तेवासी धनदेवेत्याद्यनामा ।

३ छाया--

श्रावकानन्दरीकेषं, नवपदस्य प्रकीर्तिता । जिनचन्द्रगणिनाम्ना, तु गच्छे 'ऊकेश' संझके ॥ ३ ॥ कत्कदाचार्यशिष्येण, कुलचन्द्रसंभितेन च । तेनैषा स्त्रिता रीका, निर्जरार्थ तु कर्मणाम् ॥ ४ ॥ "

अपरश्च प्राचीनगुर्जरकान्यसङ्कृहे नवमे परिशिष्टेऽयमुक्लेखोऽपि हेतुः-

" संवत् १४१४ (१) वर्षे वैशाषसु १० गुरौ संवपतिदेसलसुत सा० समरसमरश्री-युग्मं सा० सालिगसा० सज्जनसिंहाभ्यां कारितं । प्रतिष्ठितं श्रीककसूरिशिष्यैः श्रीदेवगुसस्-रिभिः । शुभं भवतु ॥ "

एवं विरोधापत्तौ सत्यां सम्भवेदेतत् गुर्वावलीकारेणाल्पकालीनाचार्यपदावस्थादिका-रणात् सिद्धसूरयो न प्रकाशिता भवेयुः । यद्वा श्रीककसूरीणां श्रीसिद्धसूरिदेवगुसाचार्यौ इति द्वौ शिष्यौ वर्तेताम् ।

देखगुससूरिविषये एवं विचारितेऽपि एकनामधारिणोरनयोर्विक्रमार्कीयैकादशशताब्द्यां विद्यमानयोरूकेचागच्छालङ्कारसूरिवर्थयोः कः सम्बन्धकारिकायाः विवरणनिर्माता इति नावधार्यते । अन्यः कोऽपि सदश्चनामधारी स्नुनिवर्योऽपि व्याख्याता सम्भवेत् । निश्चयस्तु साधनाभावाद् दुःशकः ।

## श्रीसिद्धसेनगणयः—

इमां टीकां विहाय श्रीसिद्धसेनगणिभिः को अप्यन्यो ग्रन्थो निरमायीति न श्रुतिपथमवतीणं, परन्तु आचाराङ्ग-विवाहप्रज्ञसि-प्रज्ञापना-नन्दीसूत्र-द्शाश्रुतस्कन्ध-द्शावैकालिक-विशेषावङ्यका-ऽऽवश्यकनिर्युक्ति-निश्चिथभाष्या-ऽनुयोगद्धार-प्रश्नामरतिपरिभाषेनदुशेखर-पाणिनीयव्याकरणप्रमुखान्यान्यग्रन्थावंतरणसमलङ्कृतटीकावलोकनेनापि
निश्चीयते तेषां विद्वत्त्वम् । इमे सुगृहीतनामधेया महर्षयः स्वजन्मना कदा कां भूमिं
भूषयामासुरिति नावगम्यते साधनाभावात्, परन्तु तत्संचासमयविचारोपयोगिनिम्नलिखितप्रशस्तितः स्फुटीभवति एतावद् यदिमे श्रीमद्दिश्चगणिक्षमाश्रमणशिष्यश्रीसिंहसूरीणां प्रशिष्याः श्रीभास्वाभिनां तु शिष्याः ।

आसीद् दिन्नगणिः क्षमाश्रमणतां प्रापत् क्रमेणैव यो विद्वत्सु प्रतिभागुणेन जयिना प्रख्यातकीर्तिर्भृत्रम् ।

१ अनेन संभाव्यते जिनचन्द्रगणेः कुछचन्द्रेत्यपरं नामधेयम् ।

२ अवतरणसूचीं द्वितीये विभागे दास्यामि ।

३ श्रीसिद्धसेनगणिसमयविचारं करिष्ये द्वितीये विभागे।

वोढा श्रीलभरस्य सच्छुतनिधिर्मोक्षार्थिनामब्रणी-

र्जन्वालामलग्रुचकैर्निजतपस्तेजोभिरन्याद्दतम् ॥ १ ॥—शार्दूछ० यत्र स्थितं प्रवचनं, पुस्तकनिरपेक्षमश्चतं विमलम् । शिष्यगणसम्प्रदेयं, जिनेन्द्रवक्त्त्राद् विनिष्कान्तम् ॥ २ ॥—आर्था० तस्याभूत् परवादिनिर्जयपद्वः सेंहीं दधच्छ्रतां

नाम्ना व्यज्यत सिंहसूर इति च ज्ञाताखिलाथीगमः।

शिष्यः शिष्टजनप्रियः प्रियहितन्याहारचेष्टाश्रयाद्

भव्यानां शरणं भवौधपतनक्षेशार्दितानां श्रुवि ॥ ३ ॥-शार्द्छ०

निर्धृततमःसंहतिरखण्डमण्डलग्रशाङ्कसच्छाया। अद्यापि यस्य कीर्तिर्श्रमति दिगन्ताऽनविश्रान्ता॥ ४॥—आर्या० श्चिष्यस्तस्य बभूव राजिकशिरोरत्नप्रभाजालक-

व्यासङ्गच्छरितस्फ्ररत्रखमणित्रोद्भासिपादद्वयः। मास्वामीति विजित्य ना(मा?)म जगृहे यस्तेजसां सम्पदा

भास्वन्तं भवनिर्जयोद्यतमितविद्धज्जनाग्रेसरः ॥ ५ ॥—शार्द्छ०

क्षमया युक्तोऽतुलया, समस्तशास्त्रार्थिविन्महाश्रमणः । गच्छाधिपगुणयोगाद्, गुणाधिपत्यं चकारार्थ्यम् ॥ ६ ॥—-आर्या० तत्पादरजोऽवयवः, स्वत्पागमशेमुषीकबहुजाड्यः । तत्त्वार्थशास्त्रटीका-मिमां व्यथात् सिद्धसेनगणिः ॥ ७ ॥—-आर्यो०

यद्यपि भाष्यानुसारिटीकाकाराणां श्रीसिद्धसेनगणीनां परिचयः तत्कृतप्रशस्तितः स्कुटीभवति, तथापि सिद्धसेनेतिनामधेयानां विविधस्ररीणां विषये किञ्चिदपि वर्कुं नानाव-इयकम् ।

े श्रीसम्मतितर्कोदिप्रौढग्रन्थप्रणेतारः तार्किकचूडामणयः कुमुद्चन्द्रेत्यपरनाम-धेयाः कल्याणमन्दिरस्तोत्रकर्तारः श्रीसिद्धसेनदिवाकराः बृद्धवादिस्ररिशिष्याः।

२ वादिकुञ्जरकेसरीत्यादिविरुद्धारिश्रीवप्पभद्दिस्रिगुरवः श्रीसिद्धसेनस्रयः ।

३ श्रीबप्पभिद्यस्तिनतानीययशोभद्रस्तिगच्छालङ्कारयशोदेवस्तिशिष्याः विला-सर्वा्केकहासूत्रधाराः साहारणेत्यपरनामकाः श्रीसिद्धसेनसूरयः।

४ प्रवचनसारोद्धारस्य सं० ११४२तमे वर्षे दृत्तिनिर्मातारः चन्द्रगच्छीयप्रद्युम्न-सुरिपरम्परागतदेवभद्रशिष्याः सिद्धसेनसुरयः श्रीयशोदेवस्य गुरवः ।

५ बृहत्क्षेत्रसमासस्य सं० ११९२तमे वर्षे टीकाकाराः उपकेशगच्छीयदेवगुप्त-सूरिशिष्याः श्रीसिद्धसेनसूरयः।

- ६ श्रीनाणकीयगच्छभूषणाः श्रीसिद्धसेनस्रयः सं० १४३३।
- ७ श्रीसिद्धिसागरसूरिसन्तानीयाः श्रीसिद्धसेनसूरयः सं० १२९४।
- ८ श्रीसरस्वतीनदीतटे सिद्धपुरयत्तने सिद्धचक्रमाहात्म्यश्रणेतारः श्रीसिद्धसेनसूरयः।

एतमन्यान्यपुस्तकाधारेण संशोध्य पाठान्तरच्छायाटिप्पनादिना विश्वदीकृत्य शुद्धिपन्त्रेण च संकल्य्य सम्पादितेऽसिन् मनोमोहके ग्रन्थे सततं समभ्यस्यन्तां तस्त्रार्थान्वेपिणक्छात्राः, साद्यन्तमवलोकयन्तामालोचकाः, तक्त्यन्तां तार्किकाः, फलेग्रहितां नयतां
मामकीनं परिश्रमम्, संशोधयन्तु सच्यन्तु च सद्याः सहद्या मितमान्द्यप्रभवा दृष्टिदोषनिबद्धा वा स्वलना इति प्रार्थयमानः सततमध्ययनाध्यापनकार्यदक्षश्रेष्ठपश्चित्रपणादिभ्यः मदङ्गीकृतकार्यसर्वोङ्गतासाधकानि कष्टसाध्यानि सूत्रकारसम्प्रदायसमयादिविषयकानि साधनानि याचमानः श्वेताम्बरदिगम्बराम्नायसूत्रपाठभेदसूची-वर्णानुसारिस्त्रतानुक्रमणिका-सूत्रकारसम्प्रदाय-तत्समयनिर्णय-श्रीसेद्धसेनीयटीकाऽन्तर्गतसाक्षीभृतपाठप्रदर्शककोष्टकादिसमन्वितं द्वितीयं विभागं यथामित संशोध्य धीधनकरकमले समर्पविष्यामीति च
निवेदयमानो विरमामि।

मोहमयीनगर्यी, भूलेश्वरवीध्याम् . ) आषाढक्रण्येकादश्यां १९८२तमे वैक्रमीयान्दे.

सुज्ञसेवासम्रत्सुको **हीरालालः** ।

१ श्रीमिक्कनविजयमुनिसम्पादिते प्राचीनलेखसंप्रहृद्वितीयविभागे ५३०-५३ १तमी लेखाङ्कौ ।

#### **PREFACE**

It was after the year 1918, the year in which I passed the M. A. examination from the Elphinstone College and joined the Wilson College as Assistant Professor of Mathematics that I could sincerely devote some time to the study of Jainism, whose rudimentary principles I had learnt from my father (who unfortunately breathed his last in 1922 at the age of 50).

The more I became conversant with Jaina philosophy, the more I desired to study it at the feet of a Jaina saint well-versed in the subject. Fortunately, I secured the required help from Nyāya-tīrtha Nyāyaviśārada Upādhyāya Śrī Mangalavijaya, one of the learned disciples of the late world-renowned Śāstra-viśārada Jaināchārya Śrī Vijaya-dharma-sūri.

Among the various books that he taught me during his stay of two years in this city,  $Tattv\bar{a}rth\bar{a}dhigama$ -s $\bar{u}tra$  along with the  $Bh\bar{a}shya$  deserves special mention.

While studying this book I came to know that there was a Sanskrit commentary on it composed by Śrī Siddhasenagani and a part of it elucidating the first five chapters of this important work was already published by the late Mr. Mansukhbhai Bhagubhai of Ahmedabad (the second part remains unpublished till the present day).

In this connection I may mention the two reports current amongst the Jainas about it. The first of them refers to the fact that this book is not available to the public as it is neither sold nor given as a present except to the selected few. The second embodies the suggestion that many errors have crept into this book.

From my personal experience I may say that the latter is not so much well-based as the former. Of course, there are two or three instances where even words are missing. But, on the whole, when judged from the manuscripts I got for editing this book, I may say that the editor ought not to be blamed so much; because, even, in this book there are some dubious points left unsolved.

As already partly suggested I failed to get a copy of this book from the publisher. My desire of procuring it was not gratified until I got a copy of it from Śrī Jayasūri (the famous disciple of the late Jaina saint Śrī Mohanalālajī).

During my leisure-hours I read this book and experienced mingled feelings of pleasure and pain—pleasure in coming across such a valuable commentary and pain to see that the book was not within the reach of even those who deserved and desired to read it.

I, therefore, thought it necessary to select a publisher who might undertake to publish the complete commentary and thus supply the long-standing demand for it. It was a great pleasure to me to come in contact with *Mr. Jivanchand Sakerchand Javeri* (one of the secretaries of Sheth Devchand Lalbhai Jain Pustkoddhār Fund), who willingly agreed to publish it and sell it at half the cost price according to the regulations of the trust.

He suggested to me that I should edit this work. I was rather reluctant to do so as I was aware of the fact that there were some difficult passages which I had not properly grasped and that there were quotations from the sacred books of the Jainas written in their typical language. I, however, undertook this work, when the publisher assured me that I would get the necessary help from  $\bar{A}gamoddh\bar{a}raha$  Jaināchārya ŚrīĀnandasāgarasūri.

On the publisher's supplying me with a manuscript belonging to Śrī Vijayasiddhisūri I commenced to prepare the press-copy, as I too, had procured by that time a manuscript from the Mohanlalji Jain Central Library (Bombay), through  $Pratāpamunij\bar{\imath}$  (a learned disciple of  $Jayas\bar{u}rij\bar{\imath}$ ). Side by side, I made use of the book lent to me by  $Jayas\bar{u}rij\bar{\imath}$  and also of the work published by the Royal Asiatic Society of Bengal. I have designated the manuscripts and the works here referred to as ha, ha, ga and gha respectively.

When the press-copy was about to be completed, it struck me that I should add marginal notes indicating the subjects treated in the commentary, render a Sanskrit translation of the *Māgadhi* quotations and supply the names of the works referred to by the commentator.

I must admit that I would have hardly succeeded in this attempt had it not been for the willing co-operation of Anandasāgarasūrijī, who rendered me valuable assistance by going through the press-copy and furnishing me with information I much needed. To his further credit I must mention that he used to correct the galley-proofs, a copy of which I used to correct and send to the press before I received the second copy from him, as the publisher desired to expedite the work owing to the demand of the public. However, before I sent the final proof to the press

for printing, I mostly tried to carry out his suggestions and correct it accordingly. In doing so, at times I required one more reliable manuscript which I could get from the Jainānanda Pustakālaya, Surat. This arrangement lasted almost until this whole book was printed.

When about half the book was printed, I suggested to the publisher that it would be much better if an erudite scholar of Jainism was willing to prepare the errata by comparing the book with some other reliable manuscript. Accordingly, he wrote a letter to *Upādhyāya Mangalavijayajī*, who most willingly complied with his request as he wanted to encourage me in my attempt of editing works like this. True to his word he took great trouble in preparing the errata given at the end of this book.

I may mention in this connection that I have made no omission or alteration in the errata, even though at times, different readings and a few letters or words (added from the pure and noble motive of elucidation) seemed to be intermixed therein. But it is true that I have made some additions to this errata, some of which refer to the signs of punctuation.

I should be wanting in duty if I omitted to record my thanks and my gratitude to those who helped me in one way or the other. My special thanks are due to  $\overline{A}nandas\overline{a}garas\overline{u}rij\overline{\imath}$ . I gratefully recall, too, many pleasant hours spent with  $Up\overline{a}dhy\overline{a}ya$   $Mangalavijayaj\overline{\imath}$  to whom I must pay the highest tribute of respect. I avail myself of the present opportunity to acknowledge my indebtedness to him for the suggestions he made to me while going through the proofs of Sanskrit introduction.

I may express my desire of furnishing the reader in the second part with the index of technical words, the list of the works from which the passages are quoted by the learned commentator and such other materials as are considered necessary to make this work complete. Furthermore, I invite cordial suggestions from different scholars that will help me in the arduous task intended to be undertaken by me viz. of giving the passages referring to our author or this important work of his.

In fine, I crave for the indulgence of the learned readers for the imperfections and errors which may have crept into this book. However, I shall be highly pleased to receive valuable criticisms from all quarters.

BHULESHWAR, BOMBAY. 18th May 1926.

H. R. KAPADIA.

#### INTRODUCTION.

Significance of Tattvārthādhigama Sūtra and its place in Jaina Literature—

Tattvārthādhigama Sūtra, as its very name suggests, deals with the fundamental principles of Jainism. Broadly speaking, it refers to the substances existing in and comprising the universe, and explains their relations and reactions. In other words, the pure soul, the defiled soul and the non-soul are the main topics of this book. Hence it may be looked upon as primarily coming under the class of Dravyānuyoga, one of the four <sup>1</sup>Anuyogas under which the Jainas arrange their literature.

#### Importance of Tattvārthādhigama Sūtra—

Tattvārthādhigama Sūtra consists of 344 Sūtras or aphorisms divided under 10 short <sup>2</sup>chapters, its value varying inversely with its size. For, it is considered as a priceless jewel by the Śvetāmbaras and the Digambaras as well (the two main sections of the Jaina community). The latter even believe that one reading of this book leads to as much merit as a fast observed for a day and that it is descended from the 6th Anga known as Jñātādharmakathā and the 2nd Pūrva Āgrayinī. The value of this work is enhanced by the fact that it deals with various subjects such as Anthropology, Embryology, Geology, Mineralogy, Physiology, Psychology, Theology, Zoology, Anatomy, Botany, Ethics, Metaphysics, Physics and Logic. Hence it is no wonder when it turns out to be one of the most-commented-upon work of the Jainas; for, the number of commentaries available even at present comes to about thirty.<sup>3</sup>

The importance of this work can be further realized from the following extract of the speech delivered by the late Mahāmahopādhyāya Dr. Satiśchandra Vidyābhūshana at the Syādvāda Jaina festival at Benares:—

<sup>1.</sup> Anuyoga means the exposition of the principles of Jainism. The four Anuyogas, here referred to, are:—

<sup>(1)</sup> Charananuyoga or the exposition of the rules of conduct, (2) Ganitanuyoga or the exposition of the principles of Mathematics, (3) Kathanuyoga or the exposition of allegories, fables, stories, etc., and (4) Dravyanuyoga or the exposition of philosophy and metaphysics in special.

<sup>2.</sup> The first chapter consists of 35 aphorisms, the second 52, the third 18, the fourth 53, the fifth 44, the sixth 26, the seventh 34, the eighth 26, the ninth 49 and the tenth 7.

<sup>3.</sup> For the information about these commentaries see Sanskrit Introduction pp. 16-18.

"In the departments of logic and metaphysics it (the *Jaina* literature) attained the very highest development and method. There are not many metaphysicians in India like *Umāsvamī*, who flourished in the 1st century A. D......"

#### Analysis of Tattvārthādhigama Sūtra-

The contents of the 10 chapters as related to aphorisms may be roughly summarized as under:—

The first deals with the path leading to liberation, the definitions and divisions of Right Faith and its subject-matter, the seven *Tattvas*, the four connotative *Nikshepas* or the aspects of considering an object, the various kinds of knowledge and the mode of knowing and seven fundamental stand-points known as the *Nayas*.

The second gives an account of the characteristics of  $\bar{A}tman$  or the soul, the 53 types of  $Aupa\acute{s}amika$   $Bh\bar{a}va$ , the classification of  $Sa\dot{m}s\bar{a}rins$  or the embodied souls, their organs, bodies and life-periods.

The third deals with the seven hells, the troubles and turmoils experienced by their denizens, the description of the human world and the classifications of the *Tiryachs* or the sub-human souls.

The 4th furnishes us with an information about the types of gods or the celestials and their functions, and the maximum and minimum limits of a life-period or  $\bar{A}yushya$  of living beings.

The 5th has for its subject-matter Ajīva or the non-soul along with its divisions, and the definitions of Dravya or substance.

The 6th deals at length with the activities of the embodied soul giving rise to the channels through which the *Kārmika* particles flow into the embodied soul.

The 7th deals with vows, their kinds and partial transgressions.

The 8th gives an account of the binding of the soul or the amalgamation of the  $K\bar{a}rmika$  matter with the imperfect soul.

The 9th discusses the ways and the modes of stopping the flow of the *Kārmika* particles either partially or entirely and of shedding of such particles previously amalgamated.

The 10th treats of Moksha or salvation and the liberated and perfect souls.

From this it appears that the pure soul is dealt with in the 10th, the non-soul in the 5th and the embodied soul in the rest of the chapters which may be looked upon as auxiliary to the 5th and the last.

Furthermore, it may be remarked that these aphorisms deal with different branches of science in its widest sense as can be seen from the following rough\* sketch arranged in the tabular form:—

| Chapter.                    | Aphorism.                                                                                      | Subject.                                                                                                                                                                                     |                   |
|-----------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| I                           | 4—8<br>10—12<br>34—35                                                                          | Categories and predicables Proofs and their classifications Theory of stand-points                                                                                                           | Logic.            |
| II<br>VI<br>VII<br>IX<br>II | 13—33<br>11<br>15—25                                                                           | Knowledge and its different aspects Mind Organs of sense Connection between mind and matter. Ethics in the light of Psychology Asceticism in the light of Psychology and Physico-psychology. |                   |
| V<br>V<br>V<br>III          | 1, 4, 5, 7, 10, 11, 12<br>29, 30, 31, 37, 40, 41<br>1, 6, 9, 10, 14, 18<br>22, 38, 39<br>15—18 | Substance Space Time Anthropology.                                                                                                                                                           | Metaphysics.      |
| II<br>III<br>IV<br>X        | 25—31<br>32—35<br>2—6<br>1—I2                                                                  | Transmigration Embryology Hellish Beings Celestial Beings Perfect souls or Gods                                                                                                              | Theology.         |
| IV<br>IV<br>IV              | 13<br>14<br>15                                                                                 | Planets Their motions Their locations                                                                                                                                                        | Astronomy.        |
| 111                         | 7<br>8<br>9<br>10<br>11<br>12                                                                  | Continents and oceans Their shape and size Mountains Divisions of Land Mountains Number of mountains, etc.                                                                                   | Geography.        |
| II<br>V<br>V<br>V           | 37—41<br>24<br>24<br>1, 4, 6, 10, 11, 14, 19,<br>20, 23, 24—28.<br>1, 3, 6, 7, 13, 17.         | Electric body. Heat and Light. Sound Matter  Media of motion and rest                                                                                                                        | Physics.          |
| v                           | 25—28<br>32—36                                                                                 | Electrons and molecules                                                                                                                                                                      | Chamintan         |
| III<br>II                   | 1<br>24                                                                                        | Structure and characteristic of molecules. Strata of earth                                                                                                                                   | Geology. Zoology. |

<sup>\*</sup>This is based upon Mr. J. L. Jaini's introduction (p. XVII) to Tattvārthādhigamasūtra,

#### Life of the Author-

As already pointed out *Tattvārthādhigama Sūtra* with some minor differences here and there is held in high estimation by the two main sections of the *Jainas*. Hence it is not surprising, if each section gives a different account of the life of the author of this great work. So, first of all, I shall give an account of it as accepted by the Śvetāmbaras.

 $Um\bar{a}sv\bar{a}ti$  was born in the city of  $Nyagrodhik\bar{a}$ . The name of his father was  $Sv\bar{a}ti$ , while that of his mother  $Um\bar{a}$ . From this it appears that his name is a combination of the names of his parents, a fact inversely reflected in the case of  $Sr\bar{\imath}$   $Bappabhattis\bar{\imath}uri$ , the author of  $Chaturvimsatik\bar{a}$ , who was so named after his father's and mother's name Bappa and Bhatti. The Gotra or the lineage of his father and consequently of the author was  $Kaubhishan\bar{\imath}$ , while that of his mother,  $V\bar{a}ts\bar{\imath}$ .

As very little is known even about the exact period of his life, it is but natural that one cannot precisely say when he entered the order of the saints by cutting asunder the ties that bound him to the world. It is, however, suggested in the colophon given at the end of the Bhāshya that our author composed this great work dealing with almost every doctrine or dogma of the Jainas either explicitly expressed or implied in the city of Kusumapura (modern Patna in Bihar and Orissa), after he had renounced the world. He was a pupil of Śrī Ghoshanandi who was the grand disciple (Praśishya) of Śivaśrī the Vāchakamukhya.1

Our author, too, has this appellation of  $V\bar{a}chaka$  added to his name. This is corroborated even by  $M\bar{a}dhav\bar{a}ch\bar{a}rya$  the author of  $Sarvadar\acute{s}$ -ana-sangraha, who calls him  $Um\bar{a}sv\bar{a}ti\ V\bar{a}chak\bar{a}ch\bar{a}rya$ .

Our author has composed 32 <sup>2</sup>Sambandha-Kārikās or the connective verses as an introduction to the Sūtras he composed. Over and above this he has elucidated these Sūtras by composing the <sup>3</sup>Bhāshya or the gloss therein.

Furthermore, he is the author of *Praśamarati*, \*Śrāvakaprajnapti etc., the number of these works known as *Prakaranas* being 500.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vāchaka means one conversant with the Pūrvas, that constitute one of the main divisions of the 12th Anga forming a twelfth part of the Jaina agama (canon).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> These verses have been commented upon by several saints out of whom Śr. Devaguptasuri and Śr. Siddhasenagani deserve special mention in this connection.

<sup>3</sup> This Bhashya is very exquisitely elucidated by Śrī Siddhasenagani.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Śrāvaka-prajnapti, a Māgadhi work commented upon by Śrī Haribhadrasūri, is a work of Śrī Umāsvāti or no is a question still undecided, since another work in Sanskrit bearing the same name is reported to be attributed to our author, though it is not available at present.

This is borne out by the fact that certain passages given in the Sanskrit introduction on pp. 20-22 and attributed to our author are not found in the extant works.

According to the Digambara tradition our author's name is Umāsvāmī and he is the most famous disciple of the revered saint Srī Kundakundāchārya. He is known as Gridhrapichchha in consequence of his preceptor being so designated. This is borne out by a verse found in one of the manuscripts of Tattvārthādhigamasūtra (vide Sanskrit introduction, p. 23). He renounced the world at the age of 19, led the life of an ascetic for 25 years and subsequently became the head of the ascetics and discharged his duties in that capacity for about 40 years.

Different stories are told about the composition of Tattvārthādhigama Sūtra: one of these is given as follows in the introduction to its commentary composed in Karnāṭakīya language:—

There lived in Kathiawar a pious Jaina layman named  $Dvaip\bar{a}yana$ . As he was proficient in the Jaina sacred literature, he desired to compile a great work, but his attempts were not being crowned with success owing to some worldly troubles. Therefore he took a vow not to take his meals until he had composed at least one  $S\bar{u}tra$ . He did not wait to practise his vow, so on that very day he composed the first  $S\bar{u}tra$ , selecting salvation as the subject of his work. In order that he might not forget it he transcribed it on a side of a pillar in his house.

Next day he happened to go out on some business. In his absence a saint visited his house who was warmly received and entertained by his wife. By chance his eyes fell upon this  $S\bar{u}tra$ . He pondered over it and left the place after adding the word Samyag before it.

When Dvaipāyana returned home he saw the aphorism so proverbially corrected and consequently questioned his wife, who suggested that the saint must have done this. He ran at once to find out the saint who had obliged him by making such an invaluable and fundamental correction. On the outskirts of the city he came across an order of monks in the midst of whom he found the head of the order seated in the peaceful posture befitting him. He guessed that this must be the very saint he had run after and so he fell at his feet and requested him to complete the work undertaken by him as it was far above his ordinary ability. The saint was moved by the compassion and entreaty, so he finished the work. This saint was no other than our revered author Umāsvāmī and the book completed, Tattvārthādhigama sūtra, it being an expansion of the various

aspects, details and developments of the foremost, fundamental and all-embracing  $S\bar{u}tra$  of Jainism.

#### Date of Umāsvāti—

I have already taken up this question in the Sanskrit introduction (pp. 22-23), where I have referred to the materials that throw light upon it. But I need not dilate upon it now. For, I hope to be favoured by the Digambara scholars with arguments that may prove that this is a work of their school of religion, and that the Bhashya is not composed by the author himself. Besides, I harbour scruples with regard to hastening the process of analysis and examination of facts and jumping to a definite conclusion, so that this task and all other subtler matters are left for the present to the discretion of abler and more critical treatment of wiser and more comprehensive intellects. Hence there is no necessity of assuring the learned reader that I do not intend to open the controversy but at the same time I am really eager to know definitely whether this work which holds a unique place in the old Sanskrit Jaina literature and which therefore commands universal acceptance and reverence seems to support to a greater extent the Śvetāmbara doctrines or those of the Digambaras. This being settled, there will be less trouble in fixing the date of our venerable author.

#### The Bhashya and the Tikas-

According to the Śvetāmbara tradition the Bhāshya is composed by Śrī Umāsvāti himself. There seems no valid reason to disbelieve it. The Bhāshya appears to be older than any of the Digambara commentaries that have come to light. It resembles in language and style the old works of the Bauddha and Vedika schools of thought. It elucidates the Sūtras in the natural way and agrees with the Śvetāmbara doctrines to which even the Sūtras seem to refer to.

Tattvārthādhigama Sūtra is as already suggested a work commented upon by various scholars. Out of them we are here directly concerned with two commentators Śrī Devaguptasūri and Śrī Siddhasenagaṇi. The former has written a commentary only on the connective verses, while the latter has not only composed a concise commentary on them but has even elucidated the Sūtras and the Bhāshya as well. It may be worth noticing that in each and every manuscript of Tattvārthādhigama Sūtra I have come across, the former's commentary precedes that of the latter. From this it may be inferred that the former may have been a predecessor or an older contemporary of the latter.

Judging from the commentary ably composed by Śrī Devaguptasūri, it may be adduced that his commentary on the work itself would have been certainly approved of by scholars; for, even at the very outset he discusses grammatical questions and supports his statement by quoting a Sūtra from the Ashtādhyāyī of Pānini, the grammarian of world-wide reputation. It cannot be definitely said whether such a commentary not available at present was at all composed by him or unfortunately he did not survive to complete the work undertaken by him.

As already observed in the Sanskrit introduction there are two saints bearing the name of *Devagupta*. Both of them have commented upon *Navapada-prakaraṇa*; but one of them is a grand-pupil or a great-grand pupil of the other, who seems to have composed the original work. Owing to the want of materials it is rather difficult to ascertain whether any one of them can be identified with the commentator of the *Sambandha-Kārikās* or there is altogether a different saint resembling these two only in name.

Before concluding, I may mention that I reserve for the second part the topics pertaining to Śrī Siddhasenagaṇi, the profound scholar of Jainism.

And now in closing I once more crave for the leniency of the learned readers for any faults of omission or commission and express my desire that this noble and ennobling work of Śrī Umāsvāti may be assigned its due place in the corresponding literature of the world.

#### श्रीपरमात्मने नमः।

### श्रेष्ठि-देवचन्द्रलालभाई-जैनपुस्तकोद्धार-ग्रन्थाङ्के

### श्रीउमास्वातिवाचकवर्यविरचितम्

# तत्त्वार्थाधिगमसूत्रम्

स्वोपज्ञाः सम्बन्धकारिकाः

( श्रीदेवगुप्तसूरि-श्रीसिद्धसेनगणिप्रणीतटीकाद्वययुताः )

सम्यग्दर्शनशुद्धं, यो ज्ञानं विरतिमेव चाप्नोति । दुःखनिमित्तमपीदं, तेन सुलब्धं भवति जन्म ॥ १ ॥ आर्थी

श्रीदेवगुप्तसूरिकताटीका---

वीरं प्रणम्य सर्वज्ञं, तत्त्वार्थस्य विधीयते । टीका संक्षेपतः स्पष्टा, मन्दबुद्धिविचीधिनी ॥ अनुष्टुर्

व्याख्या—सम्यग्र्हत्प्रवचनमधिगम्य कालसंहननश्रद्वापुरादेः परिहाणिमवलोक्य सत्त्वानुकम्पया समासतो मोक्षमार्गम्रुपदेष्टुकाम आचार्य इद्माह—सम्यग्द्र्शनद्वान्युद्धं यो इतनं विरितिमेव चाप्तोति ।—अत्र सम्यग्दर्शनशुद्धमिति कतरो विग्रह आस्थीयते ? यदि तावत् सम्यग्दर्शनेन शुद्धमिति करोति करणे तृतीया, परश्वादीनामिव प्राङ् निर्धृत्तिवक्तव्याः उत कर्तरि, तदा दर्शनज्ञानयोरभेदाद् आत्मनो, य आप्तोतीत्ययुक्तम् । अथ सम्यग्दर्शनायेति ताद्रश्यं चतुर्थी, दार्विव यूपाय, प्रागेव दर्शनात् शुद्धं ज्ञानम्, अवाप्तज्ञानस्य च केवलिन इव किं दर्शनेन ? उत सम्यग्दर्शनात् हेतौ पश्चमी, स्वयंसम्बद्धादिषु विरुध्यते, तेषां हि झिन्त्ये-व ज्ञानं न हेतुक्रममपेक्षते। अथ सम्यग्दर्शने शुद्धमिति निमित्तसप्तमी, चतुर्थीपक्षदोषः। तस्माद् वक्तव्योऽत्र समाधिः। यथेच्छिस तथाऽस्तु। नन्तं दोषभूयस्त्वम्। नैते दोषाः। करणे तावद्

यस्याः पादे प्रथमे, हाद्श मात्रास्तथा तृतीयेऽपि । अष्टादश हितीये, चतुर्थके पञ्चदश साऽऽर्था ॥

१ आयो-सक्षणम्--

वश्यमाणा निर्वृत्तिः ''तिमसर्गादिधिगमाद वा" (अ०१, स०३) इति। कर्तर्यिपि, अत एव आप्तोतीति युक्तम्, आत्मा हि सम्यग्दर्शनी सिललिमिव खच्छतामन्यां ज्ञानावस्थामाप्तोतीति वश्यते।
अवश्यं च य इति कर्तुनिर्देशः कर्त्व्यः, स ह्यपायरात्मानं शोधयतीति। चतुर्थ्यामप्यधिगमामिप्रायः, नैसर्गिकाद् अवाप्तश्रद्धोऽध्ययनादिभिराधिगमिकमाप्तोति, तदर्थमिति, श्रद्धिकारणं तु शुद्धमध्ययनादिकाले। पश्चम्यामपि, स्वयंसम्बुद्धादिषु निसर्गसम्यग्दर्शनहेतुकमेव तत्,
वश्यति हि ''अपरोपदेशो निसर्गः'' इति, तेषां हि परोपदेशमन्तरेण क्षयोपशमादिलिधभ्यः
समीहमानानामुत्तरकालं प्रागिव द्राग् उत्पद्यते ज्ञानम्। सप्तम्यामपि सत्तप्तप्तमी, सित हि सम्यर्वराने शुद्धं ज्ञानमन्यथा सर्वश्रद्धप्रसङ्ग इति। अधिकरणे वा, यथा आकरे श्रद्धानि भाण्डानीति। एवमन्येऽप्याक्षेपपरिहारमार्गाः सन्ति, प्रसङ्गभयात् तु नाद्रियन्ते। तृतीयापक्षः पुनरत्र ज्यायान्। सम्यग्दर्शनेन शुद्धमिति ''कर्तकरणे कृता'' (पाणिनिः २।१।३२) इति समासः।
तत्पूर्वकमित्यर्थः, दर्शनमूलत्वाच श्रेयसस्तेन शुद्धमित्युच्यते। उक्तश्रायमर्थः प्रवचने—

" अष्टेनापि च चारि-त्राद् दर्शनिमह दढतरं ग्रहीतव्यम् । सिध्यन्ति चरणरहिता, दर्शनरहिता न सिध्यन्ति ॥" आर्या

न च श्रुतमधीयानस्याध्ययनादिभ्योऽधिगमसम्यग्दर्शनावाप्तिरिति कृत्वा ज्ञानशुद्धं-दर्शनमाशिक्कत्व्यम्,प्राग् दर्शनाद्ञानमेव। तदुक्तं च प्रवचने— "द्वाद्याङ्गमपि श्रुतं विदर्शनस्य मिथ्ये"ति। न चाशुद्धायये भेषजमिव श्रुतमात्मलामं लभते। एतेनाशयशुद्धौ तस्यव सम्यन्त्वेन विपरिणामो जायत इति व्याख्यातमेव। श्रुतमेवाशयशोधनमिति चेत्, न, अभव्यानामध्ययनादिक्रियासम्भवेऽपि दर्शनासम्भवात्, वक्ष्यिते हि, सम्यग्दर्शनपरिगृहीतं मत्यादि ज्ञानंमन्यथा त्वज्ञानमेवेति। भवति चान्यथापि पदार्थाध्ययनमात्रं, न तु स्वां विरह्यय दर्शनम्, अवस्यं प्रागाशयविशुद्धिरेष्टव्या। य इति जन्मवतः कर्तुरुद्देशः। ज्ञानं पञ्चप्रकारं वक्ष्यमाणम्। तत्राध्ययं व्यमिचारित्वादिष्यते तस्य विशेषणं, उत्तरं तु द्वयं श्रुद्धत्वादेव न, देवरक्ता हि किंशुकाः। विरमणं विरतिर्वतं संयमश्रारित्रमित्यर्थः। साऽपि सम्यवपूर्विकेत पञ्चतया वक्ष्यते। अत्र किं सम्यग्दर्शनशुद्धा विरतिरिष्यते, उत् ज्ञानशुद्धा १ उमयथाऽप्यदोषः, कारणकारणत्वेन दर्शनशुद्धा कारणत्वेन ज्ञानशुद्धा। वक्ष्यति हि, "विरतिर्नाम ज्ञात्वाऽभ्यपेत्याकरणम्" (अ०७, स०१, भाष्यम्) इति। इत्थं चेयं विरतिर्यदुत दर्शनज्ञानशुद्धाशयस्यामिनी, इत्ररथा तु मार्जारसंयमकस्या स्यात्, एतच सचरित्रमधिकृत्य वक्ष्यति "उत्तरलामे तु नियतः पूर्वलाभः" (अ०१, स०१, भाष्यम्) इति। तस्यात् त्रित्त्यमप्येतत् सम्यक्षूर्वकं निःश्रेयसाय कल्पत इति साध्यदेशः। एवकारोऽवधारणे, दर्शनज्ञानविरतय एव जन्मनः सुलब्धते कारणं, नोनम्, अधिकमप्यते नास्त्यवेति। एकतमवत् तु जन्मान्यजनमापेश्वया सुलब्धिन सुलब्धं, वक्ष्यति चेषां मोश्रहेतु-त्वम्। तच्चवधारयति, त्रयमवत्त्व नोनमधिकं वा मोश्रायेति। तच सप्रयोजनं सुत्रेऽभिधास्यते,

१ मतिश्रुतावधयो विपर्थयश्च (अ० १, सू० ३२) इति सुत्रस्य भाष्ये । २ ' ज्ञानं भवत्यन्यथाऽज्ञानमेवेति ' इति क-पाठः ।

चशब्दो ज्ञानमिति भिन्नवाक्यत्वाद् विरतिं चेति सम्बन्धाय, एकैकस्य वा निर्जराहेतोः प्राप्तौ जन्म सुलब्धमिति विकल्पार्थः । तच सुलब्धमिवेत्युक्तं, आप्नोतीत्यवस्थितं स्वतन्त्रं कर्तारं दर्श-यति, दर्शनादित्रयमाप्तोति-लभतेऽधिगच्छतीत्यर्थः ॥ दुःखनिमित्तमपीदं तेन सुलब्धं भवति जन्म।।—दुःखयतीति दुःखं परितापयतीत्यर्थः, तच शारीरं मानसं च वश्यमाणं, द्वन्द्वभूयिष्ठत्वात् संसारो वा दुःखं, निमित्तं हेतुः प्रस्तिराधारः । दुःखानां निमित्तं, दुःखं चास्य निमित्तम्, तत्र दुःखानां निमित्तमिति जन्मनि सति शरीरमनसी तद्भवं च दुःखम् , अत एवोक्तमन्यत्रापि-''नह्यशरीरं प्रतपन्त्युपद्रवाः'' इति । उत्तरेषामपि निमित्तं जन्म, तद्वान् दुःखितः सन्तुपष्छतचेताः क्रीबोऽसम्यग्विषद्दमाणः संसारस्रभावमजानन् तदितर-व्रतिकाराच् अभीष्मुरशुभमारभते, ततः कर्मपाशावपाशितः पुनरपि दुःखभागी भवति। संसारपक्षेऽपि दुःखस्य-संसारस्य निमित्तम् , मूढो ह्येकजन्मनि बहूनि जन्मान्तरबीजान्युपचि-नोति । एतेन दुःखं चास्य निमित्तमिति स्थितम् । अपिशब्दो दुःखानां दुःखस्य वा निमि-त्तमित्यस्मिन् पक्षेऽपि [न] दुःखनिमित्तमिति विकल्पयति, कथम् ? षद पुरुषप्रकृतीर्वक्ष्यति । तत्र यदा संसारो दुःखं तदाऽऽद्यचतुष्टयस्य मूढत्वात् तन्निबन्धनम्, उत्तरयोस्तु अवाप्तदर्श-नादित्रयीकयोरेतदेव परमार्थसाधनं चरमं चेति न दुःखनिमित्तम्, यदा तु शारीरादिदुःख-पक्षी दुःखं चास्य निमित्तमित्ययं वाच्योऽर्थस्तदा सर्वेषामेव जन्मवतां दुःखनिमित्तमित्ययं विकल्पः । इदमिति जन्मबहुत्वे अपि मानुषं जन्म प्रत्यक्षं प्रदर्शयति, नद्यन्यत्र विरतिला-भोऽस्ति । कथम् ? नरकेषु तावद् भूयसा दुःखेनाजस्रमनुतप्तदेहमनसामशरणानामत्यन्तोपहतसं-क्षिष्टपरिणामानां हितश्रवणमपि नास्ति, कुतस्तदुपदेशकारणम् ? तिरश्रामप्यत्यन्तमूढमनसा-मकरुणपराधीनाशरणजीवितानां सर्वाभिभूतजन्मनामाभियोग्यादिदुःखानुवद्धदेहमनसां हितो-पदेशश्रवणश्रद्धाविरती कुतः १ तथा देवानामपि कृच्छ्रावाप्तविषयसुखलवास्वादापहतचेत-सामनवाप्तहितश्रवणानां केषांचिच कथंचिद्धितश्रवणसंभवेऽप्यवश्यभोगकर्माधीनत्वात् अक-र्मभूमित्वाच विरत्यभाव एव । मानुष्येऽि देवकुर्वाद्यकर्मभूमिषु भोगपरत्वात् , कर्मभूमिषु चान्त्यावसायिम्लेच्छादिष्वत्यन्तिनर्पृणत्वात् , आर्येष्वपि चोपदेशकश्रद्धाद्यभावात् विरतिः ? विकलं चेदं त्रिकमसाधनमित्यतः सर्वापवादग्रुद्धं त्रितयलागोपायक्षममिदमि-त्याचार्यः खजन्मनिदर्शनेन प्रत्यक्षमाह-तेनेति । यत्तदोर्नित्यसम्बन्धाद् यच्छन्दोद्दिष्टमेव कर्तारं निर्दिशति । सुलब्धमनिन्दं श्लाध्यं ज्यायः । सति हि संसारे प्रवश्यम्भावि जन्म, तच दर्शनादित्रयुसहितत्वात् मोक्षसाधनं यदि भवति, ततः सुलब्धम्; अन्यथा हि क्षुद्रजन्तूना-मिव मरणायैवेति दर्शयति । भवतीति स्फुटार्थम् , जायते इस्मिन्निति जन्म, तच्च मानुषमि-त्युक्तम् । अथवा भवति जन्मेति संसारास्तित्वं दर्शयति । आत्मा हि स्वकृतकर्मसन्तानानु-स्यूतः सन् धावति भवाद् भवान्तरं, तस्य पर्यटतो भवति जन्म । एतेनैकान्तनित्यादीनां

१ 'शरीरादिदुःखं चास्य' इति ख-पाठः ।

संसाराभावात् सर्वो प्रक्रिया दुरुपपादा इति व्याख्यातम्, पुनश्च वक्ष्यति विस्तरेण शास्त्र एव । इति प्रथमकारिकार्थः ॥ १ ॥

> एवं सित संसारोऽस्तीति ज्ञापिते तस्यानादित्वख्यापनार्थमाह— जनमनि कर्मक्केशै-रनुबद्धेऽस्मिस्तथा प्रयतितब्यम् । कर्मक्केशःभावो, यथा भवत्येष परमार्थः ॥ २ ॥ आर्या

व्या - जन्मनि कर्मेत्यादि । अथवा उक्तं दुःखनिमित्तं जन्म ततः कथमित्यार्ययैवाह-जन्मनि कर्मक्केशैरनुबद्धेःस्मिस्तथा प्रयतितब्यम् ।—जन्मोक्तवक्ष्यमाणलक्षणम् । क्रियत इति कर्म ज्ञानावरणाद्यष्टधा वक्ष्यते । क्रिश्नन्ति क्रेशयन्ति वा स्वामिनं, क्रिस्यते वैभिरिति क्रेशाः, तेऽपि मोहनीयमेदाः क्रोधादयः कषाया वक्ष्यन्ते । अनुबद्धे सन्तत्-वेष्टिते, कथम् ? सति हि जन्मनि कायवाद्मनोहेतुकं कर्म भवतीत्युक्तं, ततः प्रश्चद्धकर्मा-शयस्यौदयिकभावातुवर्तिनोऽस्ववशस्य संसारहेतवः क्रोधलोभादयोऽनेकजन्मान्तरक्षेशनाय क्केशा आविर्भवन्ति, ततो रागद्वेषादिहेतुकं तीत्रं कर्मानुबद्धं, पुनरपि जन्मनि सति कर्म भवति, कर्मभ्यः क्रेशाः, क्रेशेभ्यः पुनरपि जन्मेत्येवमनुबद्धमित्युच्यते । एतेन संसारस्यानादित्वं दुःखभूयस्त्वं च व्याख्यातम् । अत्र च सत्यप्यनादित्वे परस्परहेतुत्वे च त्रयाणां जन्मानुबद्ध-मित्युक्ते प्रत्यक्षत्वादाधारत्वात् पूर्वोक्तत्वाच । एवं च कृत्वा अन्यत्राप्युक्तम् " विविधवाधन-योगाद दुःखमेव जन्मोत्पत्ति"रिति । अस्मिन्निति, तदेव मानुषं जन्माम्रेडयति, प्रत्यक्षसेव क्केशानुबद्धं दृश्यत इति, केषाञ्चिद् देवजन्मन एवोत्तरोपपत्तिप्रतिलम्भः किल,तदाशङ्कानिषेधाय चास्मित्रित्याह, दूरगानामपि पुनरागत्यास्मित्रेव कर्मभूमित्वात् प्रयत्नपूर्वकः कर्मक्रेशाभाव इति । तथा प्रयतित्वयम् । तथेति प्रकारार्थे, तेन प्रकारेण दर्शनादित्रयलाभोपायपूर्वकिम-त्यर्थः । प्रयतितव्यम् प्रघटितव्यं; सर्वजन्मिनां ८८त्मना कर्मक्रेशसन्ततत्वमवगम्य संसारोद्वियेन विरागमागीनवर्तिना प्रकर्षेण सर्वोत्मना तपःसंयमादिषु वर्तितव्यमित्यर्थः । आद्यर्थे वा प्रशब्दः, सम्यग्दर्शनादिलाभानन्तरमादावेव यतितव्यम्, न पुनर्विश्वसितव्यम्, <mark>पापा हि कर्</mark>म-क्केशाः प्रवृद्धाः सन्तः पुनरपि दर्शनादि प्रतिपातयन्तीति । न चेयं स्वमनीपिका, वक्ष्यति ह्याचार्यः शास्त्रे "अनन्तानुबन्ध्युदयात् पूर्वोत्पन्नमि सम्यग्दर्शनं प्रतिपतती"ति । किमर्थ प्रय-तितव्यमित्याह-कर्मऋद्याभावो यथा भवति । कर्मणां क्षेत्रानां चाभावः क्षयस्तैर्वियोग इत्यर्थः । कथं च स भवति ? शङ्काद्यतिचारवियुक्तावाप्तद्शेनो हि शुद्धाशयस्त्रिश्चवनमप्युपहित-मोहमहेन्धनज्वलितकर्मदहनकाथ्यमानमशरणममलज्ञानागमचक्षुषाऽवलोक्य गर्भवासाँदिभयो-द्वियः प्राणातिपातादिविरतिप्रतिज्ञामारुद्य तद्ददीकरणार्थं च पञ्चविंशतिभावनाभावितान्त-

९ 'सर्वजन्मिनामात्मनाः' इति क्र-पाठः । २ अष्टमेऽध्याये दशमस्य सूत्रस्य भाष्ये । ३ 'गर्भवासाद् विग्नः' इति क-पाठः ।

रात्मा द्वादशानुप्रेक्षास्थिरीकृताध्यवसायः संवृताश्रवत्वादनिमनवकर्मागमः तपःसंयमादिभिश्च पूर्वोपात्तक्षयग्रद्धाशयो मोहादिमलप्रक्षयादवासकेवलपरमेश्वयः फलबन्धनशेषचतुष्प्रकृतिक्षये कर्मकेशाभावावस्थामाप्तोतीति, पुनरपि विस्तरतः शास्त्रे वक्ष्यामः । अत्र च जन्मकर्मकेश-त्रयाभावेऽप्यष्टकर्मकेशाभाव इत्युक्तं, ते ह्यवश्यं जन्मकारणं, जन्मत्वेतत्कारणमपीत्युपदिष्टं, अतस्तदभावे प्रापेव जन्माभाव इत्यमिप्रायः । केशानां च कर्मभेदत्वेऽपि पृथग्प्रहणं प्राधान्यार्थम्, एतद्भावाभावे हि बन्धमोक्षौ, वक्ष्यते—''सकषायत्वाज्ञीवः कर्मणो योग्यान् पुद्रलानादत्ते । स बन्धः'' (अ०८,स०२-३)। मोहादिक्षयात् केवलं तत्त्र्थ मोक्ष इति । एवं तर्हि कर्मग्रहणं माभूत् । नैवं शङ्क्षयम् । व्यवहार एव न प्रवर्तते, प्रधाना हि कर्मसंज्ञा वक्ष्यमाणा, तदेकदेशाश्च केशा इति ज्ञापितं भवति । एष परमार्थः । एप इति वक्ष्यमाणविस्तरमपि समासतोऽवधार्य प्रदर्श-यति, बहुविचित्रग्रन्थोपहितोऽप्येतावानेवैष परमार्थो यदुत कर्मक्रेशाभावो नोनो नाभ्यभिको वेति । परम उत्कृष्टो ज्यायान्, अर्थः प्रयोजनं फलं परमार्थः, अत्यन्तशुद्धत्वात् पूज्यमानो वाऽर्थः, दर्शनादिलाभफलं मोक्ष इत्यार्थादितीयार्थः ॥ २ ॥

यदि पुनरेकभवेन परमार्थः शक्यतेऽवगन्तुं न च क्रेशप्रहाणं, ततः क उपाय इत्याह—

## परमार्थालाभे वा दोषेष्वारम्भकस्वभावेषु । कुशलानुबन्धमेव स्यादनवद्यं यथा कर्म ॥ ३ ॥ आर्था

च्या० —परमार्थीला में वेत्यादि । परमार्थ उक्तवक्ष्यमाणिनर्वचनः, तं यदा काल-संहननपरिहाणेन लभते तदा, दोषेषु, दृषयन्त्याशयमिति दोषाः कषायास्तेषामेव गौणपर्या-यज्ञापनार्थं प्रयोजनार्थं च दोषा इत्याह—आरम्भकस्वभावेषु । आरम्भयतीत्यारम्भकः अश्वभे प्रवर्तयतीत्यर्थः, आरम्भकः स्वभावो येषां ते इमे आरम्भकस्वभावाः । नद्यदृष्टाशयोऽशु-मे प्रवर्तते इति प्रतीतम्, क्रेशास्तु अप्रवर्तमानमिषे प्रवर्तयन्तीति । एवं सङ्ख्यांच्यापाराणां विशेषसंज्ञा गौणी दोषा इति, दोषेष्विति सत्सप्तमी। आरम्भकस्वभावेषु सत्सु किं कर्तव्यम् ? तथा प्रवर्तितव्यमिति वर्तते, तथा किं भवतीत्याह—क्रशालानुबन्धमेवेत्यादि । कुशलं क्षेम-मनपायं शिवमित्यर्थः । तच कुशलकारणत्वात् तदनुबभाति, तस्मिन् वाऽनुबन्धोऽस्येति, कुशल-प्रयोजनमित्यर्थः । एवावधारणे, कुशलानुबन्धमेव, नाकुशलानुबन्धम्, न वा कुशलाकुशला-नुबन्धम् । स्यादित्यधीष्टे लिङ्क्, एवमधीच्छति कुशलं मे स्यादिति । किं तत् कुशलानुबन्धमिति वक्ष्यमाणमिप समासेनाह—अनवचं नावद्यमनवद्यमगर्धं कर्म कुशलानुबन्धं भवतीत्यर्थः । यथेति तथापेक्षः, तथा प्रवर्तितव्यम् यथा कुशलानुबन्धं कर्म भवति, कर्मेति विशेष्यं तच्च व्याख्यातिमिति तृतीयार्यार्थः ॥ ३॥

१ ' नो जनोऽभ्यधिकथेति ' इति क-पाठः । २ 'संहननपरिहाणेन परिहाणेन ' इति क-पाठः । ३ 'प्रवर्ते-मानमपि ' इति विशेषः क-पुस्तके । ४ 'सम्यापाराणां ' इति क-पाठः ।

उक्तमिशन्दिवकल्पे पट् पुरुषप्रकृतय इति, काः पुनस्ता इति, एताः अधमतमैः अधमः विमध्यमः मध्यमः उत्तम उत्तमोत्तम इति, आसामाचार्यो निरूपणार्थमाह—

> कर्माहितमिह चामुत्र, चाघमतमो नरः समारभते । इहफलमेव त्वधमो, विमध्यमस्तूभयफलार्थम् ॥ ४ ॥ आर्या

च्या०-कर्माहितमित्यादि । अथवा किमन्यदपि कर्मास्ति यतो विशेष्यते कुशलानुबन्धमिति, ओमित्याह चतुर्विधम्, कथमिति. षद्व पुरुषाः स्याकुशलानुबन्धं, चतुर्थस्य कुशलाकुशलानुबन्धं, पश्चमस्य कुशलानुबन्धं, पष्टस्य तु निरनुबन्धमिति । एषां खामी विकल्पमाह—कर्माहितमित्यादि । कर्माहितमिह चामुत्र चाधमतमो नरः समारभते । अहितमकुशलमित्यर्थः, काहितम् ? इह चामुत्र च, इहलोकपरलोकयोः, इह चेति एवार्थे चशब्दः। आस्तां तावत्परलोके, इहैव तावदिदं जिजीविषुभिरिव विषपानमारभ्यमाणमहितायेति । उत्तरः सम्बये, इह चामुत्र चेति, अधमतमो ज्ञघन्यतमः-पापिष्टः नरो मनुष्यः । त्रयाणामपि सम्भवे व्यवहारप्रधानत्वादारम्भसमर्थत्वाच व्रायः पुरुषनिर्देशः । समार भते । समेकीभावे, क्रियायोगाभिविध्योराङ्, सर्वार्पंतकरणोप-करणो ह्यहितमारभते, संरम्भसमारम्भारम्भावस्थाश्च वश्यति, तासामाद्यद्वितीययोस्तावद्यम-हितानुबन्धी किं पुनस्तृतीयस्यामिति दशयति । निदर्शनं त्वस्य मार्गिकमत्स्यवन्धादयः, ते हि सर्वकुत्सितवृत्तयोऽन्त्यावसायिनो विशिष्टजनिधकृतजन्मानो रूक्षस्फुटितविकृतशरीराः कुच्छ्रेणापि जिजीविषवः सलिलारण्यपर्वतादिषु परोपघाताय पर्यटन्तः श्रुत्पिपासाञीतोष्ण-वर्षवातदंशादिसन्निपातदुःखप्रत्यपायमिहैवाप्नुवन्ति,आयुर्भोगानन्तरं चाकुशलकर्मप्रेरिता नर-केषुत्कटदुःखभाविनो भवन्तीत्येवसुभयलोकाहितानुबन्ध्यधमतमः । इ**हफलमेव त्वधमः**,इह फलमस्येति इहफलं कर्म, एवावधारणे, इहफलमेव च कर्म नोर्ध्वमिति, तुशब्दो विशेषोपप्र-दर्शननिवृत्त्योः, न तदिहफलमेव, अधमस्त्वेवसुपात्तबुद्धिः सन् समारभत इति । परलोकमनो-रथं निवर्त्य विशिष्योपदर्शयति । अधमो जधन्यः पापः । निदर्शनं परलोकापवादिप्रभृतयः, ते हि कृच्छ्रावाप्तविषयामिषानुषक्तचेतसो मोहपटलाकुलान्तरात्मानो भोगलवत्यागासहिष्णवो निर्यीजा अपलापित्वादेकाकिनो माँ भूष्यन् निष्कुत्सिता इति च सहायान् जि्ष्यक्षवः, कः पुनः परलोकादागतो मृढप्रवादोऽयमेतावदेवेदमिन्द्रियगोचरान्तविति वस्तु नोध्वेमित्येवमादि-मिर्बालिशजनवित्रलम्भनोपायैः परलोकमपोद्यैव ऐहलौकिकेषु पूर्वेभ्यो न्यूनेषु कर्मसु प्रवर्तन्ते । विमध्यमस्तृ भयफलार्थम्, अप्राप्तो मध्यमावस्थां विमध्यमः । उभयसिन् फलं उभयफलं तद-स्यार्थो निबन्धनमित्युभयफलार्थं कर्म, उभयफलाय उभयफलार्थं कर्म, समारभते इति करोति। कथम्रमयत्रापि फलं ग्रंजीयेति तुशब्दो विवेचयति । निदर्शनं महाभोगिक्रपीवलवणिगा-

९ 'अधमाधमः' इति क-पाठः । २ 'मा भूष्यन् नः कुरिसता' इति ख-पाठः, 'माभूष्यन् निःकुरिसता' इति ग-पाठः ।

दयः । ते हि पुत्रदाराद्यवियोगमिच्छन्तः पूर्वोपात्तविषयापरित्यागेन शेषोपार्जनपरा निसर्ग-भद्रमनसोऽर्थिजनमनःप्रीणनकृतप्रयत्नाः परलोकफलार्थिनः प्रसिद्धपुण्यद्वारेषु यथाशक्ति स्वमु-पयुञ्जते । तदेतत् त्रिविधस्वामिकमपि कर्म संसारबीजोपचयात् सामान्यतोऽकुशलानुबन्धमि-त्युच्यते ॥ ४ ॥

इदानीं कुशलाकुशलानुबन्धस्वामी---

परलोकहितायैव, प्रवर्तते मध्यमः क्रियासु सदा । मोक्षायैव तु घटते, विशिष्टमतिरुत्तमः पुरुषः ॥ ५ ॥ आर्या

व्या०—परलोकेत्यादि।परलोकजन्मनः परलोकजन्मने वा हितं परलोकहितं तदर्थ परलोकहिताय,इहलोकाप्रतिबन्धं परलोकैकापिंतमनस्त्वं चैवकारोऽवधारयति । प्रवर्तते प्रयत्ते, समारभत इति वर्तमानेऽपि कर्तृनिर्देशे पुनर्ग्रहणम्। स हि द्वितीयावस्थाप्राप्तः सर्वार्पितकरणोप-करण इत्युक्तम्, अस्य तु तिसृष्वप्यवस्थासु सामान्यतः प्रवर्तत इति व्यपदेश इत्ययं विशेषः। पूर्वोत्तरावस्थामध्ये भवो मध्यमः क्रियासु सद्।, अयं क्रियाशब्दोऽस्ति भाववचनः-कदाऽस्य क्रिया, अस्ति स्पन्दने-निष्क्रियमाकाशं, अस्ति चिकित्सने,-चतुष्पदी क्रिया, अस्ति न्याय्ये-क्रियावान् ब्राह्मणः इह न्याय्यवचनः न्याय्येषु प्रवर्तत इत्यर्थः । तच न्याय्यमिव, सदा सर्वकालं यावज्जीवम् । निदर्शनं तापसादयः, ते हि ग्रामगृहवासभोगान् परित्यज्य शीर्णपर्णमूलकन्दफलाद्याहारिणः वनवासाभिरतय: परलोकार्थिनः दिषु कियासु प्रवर्तन्ते, एतदपि पूर्वोत्तरोत्कृष्टहीनत्वान्मिश्रानुबन्धमित्युच्यते कुशलाकुश-लातुबन्धसामी । मोक्षायैव तु घटते विशिष्टमतिरुत्तमः पुरुषः । मोक्षोऽशेषकर्मवि-योगलक्षणो वक्ष्यते तदर्थं मोक्षाय । संसारभोगेष्वेकान्तनिःस्पृहत्वम् , एवकारोऽवधारयति, निष्टत्तिविशेषणयोस्तुशब्दः चतुःस्वामिकमप्येतद्भवानुबन्धं कर्म निवर्तयति. दर्शनमात्रलाभेऽपि मोक्षायैव तु घटत इति विशेषयति । अत एवोक्तं परमार्थालामेऽपि कुशलानुबन्धायानवद्यक-र्मणे यतितव्यमिति, प्रवर्तत इति व्याष्ट्रतत्वाद्विशेषाच घटत इत्युक्तम्, दर्शनमात्रमि लब्बाऽवाप्तपरमार्थबीजोऽहमवश्यममुक्तमार्गोऽधिगमिष्यामि क्षेममिति शनैः शनैरपि घटत इति विशेषः, चतुष्पुरुषीतो विशिष्टा मतिरस्येति विशिष्टमतिः, उत्तमः प्रधानो विद्वान्नर इति वर्तमानेऽपि पुरुषग्रहणात् पूर्वैरेकान्तभेदविशेषमाह । पुण्यवन्तं चास्य दर्शयति, यावदयं न मुच्यते तावत् प्रायो विशिष्टपुरुषवेदादिपुण्यराशिभागी । वक्ष्यति पुरुषवेदादयः पुण्य-मिति, निदर्शनं यतिश्रावकादयः, ते हि दर्शनादिलाभानन्तरमेवोदिधसिललान्तर्वर्तिन इव नौलाभपरितृष्टाः दुष्टपरिचितव्यालाकुलभीमगुहानुज्ञायिन इवावश्यंभावि भयं संसारेऽनुप-श्यन्तः सर्वथा शक्तितो वा प्राणातिपातादिविरताः संसारभोगलवनिरभिवाञ्छा यतन्ते,

१ 'न्यसेकप्रयोगानुषक...'इति क-पाठः, स्न-पाठोऽपि ।

यदिष कलमकेदारावसेकप्रायानुषङ्गाभिवधिंतोत्पलविनःश्रेयसप्राप्त्यन्तरालदेवादिभवसुखं तद-प्यवगणय्यासक्ता मोक्षायैव घटन्त इत्येतत् कुशलानुबन्धमनवद्यं कर्म, अन्यथा निरनुबन्ध-तुल्य एव स्यात् ततश्र पश्चैव स्युः, अन्त्यस्य तु चरमत्वान्निरनुबन्धं चरमेष्विष वक्तत्वात् तद्विशेषपरिग्रहः ॥ ५ ॥

#### निरनुबन्धस्वामी, स चायम्---

# यस्तु कृतार्थोऽप्युत्तम मवाप्य धर्मं परेभ्य उपदिशति । नित्यं स उत्तमेभ्यो-ऽप्युत्तम इति पूज्यतम एव ॥ ६ ॥ आर्था

च्या० यस्तु कृतार्थ इत्यादि । यः पुरुष इति वर्तते,पुनरथें तुशब्दः,यः पुनरिति, कृतोऽर्थोऽनेनेति कृतार्थोऽवासेष्टार्थः । आम्रेडनेऽपिशब्दः, आस्तां तावदस्यदादिरकृतार्थः, कृतार्थोऽपि सिन्नत्याचार्यो दर्शयति, उत्तमं प्रधानं मोक्षफलमवाप्याधिगम्य ज्ञात्वा, स चोत्तमः समादिदशलक्षणो वक्ष्यते । सुतलाभादिषु कृतार्थशब्दं व्यभिचरन्तं दृष्टा विशेषणमाह—उत्तम्मवाप्य, किस्त्तममवाप्य उत्तमभर्थ इति वर्तते, अर्थवशाम विभक्तिपरिणामः, उत्तर्शिहाणि देवदत्तस्यामन्त्रयस्वैनमिति, यथा स चोत्तमोऽर्थः सर्वप्रयत्नप्रयोजनं केवलज्ञानं तदवाप्य कृतार्थो भवतीति दर्शयति,एतेनैव धर्मस्योत्तमत्वं व्याख्यातम् । निह सर्वज्ञोऽन्यथा प्रणयति । परेभ्य उपदिशति कृतार्थत्वेऽपि चतुर्थी,वक्ष्यमाणनामकर्मचोदितःतदुपयोगार्थसुपदेशदानकर्मणा परानभिष्रतिति दर्शयति—नित्यं स उत्तमेभ्योऽप्युत्तम इति पूज्यतम एव, नित्यं प्रमिकथां करोति । नियोगपदादिषु चापेक्षिकस्रत्तमत्वं पूज्यतमत्वं च तन्निषेधार्थमाह—नित्यमेवासावुत्तमोत्तमेव च पूज्यतमो न पर्वकालादिष्विति । स इति यदपेक्षो निर्देशः, उत्तमेभ्योऽनन्तरनिर्दिष्टेभ्योऽन्येभ्यश्च प्रसिद्धेभ्यः उत्तमेभ्योऽपि तावदयस्रत्तमः किस्रतेतर्थभ्यः इत्यपिशब्दो दर्शयति । इति एवमर्थे, एवं च कृत्वाऽयं पूज्यतम एव । एवकारश्चार्थे, उत्तमोत्तमश्चारं पूज्यतमश्चति, आदरं चावधारयति, सर्वादरेणायं पूज्यतमः ।। ६ ।।

पश्चिमिरेव गते अर्थे अस्योपन्यासः प्रवचनप्रणेतृत्वादाचार्यश्चोपदेष्टुकामः कृतार्थो अध्युप-दिशति किं पुनरसाद्विध इत्यस्याद्वारा उपदेशगौरवं दर्शयति । कः पुनरसाविति प्रयोजन-मेवोदाहरणेनाह—

## तस्मादर्हति पूजामईनेवोत्तमोत्तमो लोके । देवर्षिनरेन्द्रेभ्यः, पूज्येभ्योऽप्यन्यसत्त्वानाम् ॥ ७ ॥ आर्या

क्या॰—तस्मादईतीत्यादि। यथा(स्मात्) कृतार्थोऽप्युपदिशति तसात् कारणादिति कारणे पश्चमी, अईति भागी योग्यतमः, पूजामर्चनमभीष्टवादिभिरभिगमनं, कोऽसाविति निर्दिश्चति--अर्हन्नेच, नाम्नः प्रयोजनमुक्तं निरुक्तद्वारेण पूजामर्हतीति, एवावधारणे अयमेवासानुत्तमोत्तमो नान्य इति । लोके, कृत्सने पि जगति नैकदेशे । कुतः पुनः पूजा-महतीत्याह स्विधिनरेन्द्रेभ्यः पूज्येभ्योऽप्यन्यसत्त्वानाम् । देवेभ्य ऋषिभ्यो नरे-न्द्रेभ्यः प्रत्येकमिन्द्रज्ञब्दः । पूज्येभ्योध्यन्यसत्त्वानामिति माहात्म्यख्यापन्मेव, अन्यसत्त्वानां देवादयः पूज्यास्तेभ्योऽप्यर्हति पूजामर्हिन्निति । एवं चान्येभ्योऽपि पूजामर्हतीति व्याख्यात-मेव, नहि राजनि समुत्तिष्ठति पर्षदुत्थानं प्रति वितर्कः । स तावदर्हतु पूजां, अथ पूजकानां तु कृतार्थमकोपप्रसादमर्चयतां का गुणावाप्तिः ? नैवं शङ्कचम्, दृश्यते हि अग्निरकोपप्रसादोऽपि सेवकानामीप्सितनिर्वत्तिहेतुः स्यात् । अग्नेरिव दाहाद्यनीप्सितमपि तस्माद् भविष्यतीति, तचैवं, दुष्टबुद्धयो ह्यरागद्वेपमप्यिमिवान्यायेन सेवमानाः खाशयदोषादेव शशिनीव लोष्ड-क्षेपमात्मीपवाताय कर्मोपचिन्वन्ति, स्वपरिणामो हि नः प्रवचने प्रधानं कर्मोपचयहेतुरित्यु-पदेशः, वक्ष्यति च शास्त्रे ''प्रमत्तयोगात् प्राणव्यपरोपणं हिंसा'' (अ० ७, सू० ८) इत्येवमादिषु ॥ ७ ॥

ननु चात एव ते सुतरामचीही यदुत निराकृतरागद्वेषमलाः । नहि कलुषम्रदकं मल-विद्युंद्वये, यद्येवमुच्यतां तर्हि तदर्चनात् किं हितमवाप्यत इत्याह-

अभ्यर्चनादर्हतां, मनःत्रसादस्ततः समाधिश्च ।

तस्मादपि निःश्रेयस-मतो हि तत्पूजनं न्याय्यम् ॥ ८ ॥ आयो

व्या०-अभ्यर्चनादर्हतामिति । अभ्यर्चनात् पूजनात्, अभिगमनस्तुतिवन्दनपर्ध-पासनादेः, केषाम् अहेतां, कर्मणि पष्टी, अहेन्तोऽभ्यच्यी इत्यर्थः । किं भवतीत्याह-मनःप्रसादः मनसः प्रसादः, प्रसीदति मनः। न चैतदाशङ्क्ष्यम्, प्राक् पूजनादप्रसन्ने मनसि पूजनप्रवृत्त्यभाव एवेति, भवति हीश्वराजुवृत्त्यादिभिरिप प्रवृत्तिः, सा च लौकान्तिकविधौ वक्ष्यते । पूजनात् ऊर्ध्व प्रावेण मनसि प्रसादाभित्रायः, लोकेऽपि ह्यप्रसन्नमनसामपीष्टजनादिसमागमानन्तरं मनःप्रसाद इति प्रतीतम् । ततः किमित्याह-ततः समाधिश्च, तस्मान् मनःप्रसादात् समाधिरेकाग्रता निर्विष्ठवमनस्त्वं निर्देतिर्भवति । चशव्दः सम्रचये, समाहितस्य सतः ग्रुश्रूषा, ततः श्रवणं, श्रव-णाद् ग्रहणधारणोहापोहाः, ततः संसारतत्त्वाधिगमः,तसाद्धिताहितप्राप्तिपेरिहारावित्येवमादय-श्रेति, तस्माद्पि निःश्रेयसं,तस्माद्पि समाध्यादिगुणावाप्तितारतम्यान्निःश्रेयसमधिगम्यत इति । अतो हि तत्पूजनं न्याय्यम्, यत इयं कल्याणपरम्परा निःश्रेयसनिष्ठा निर्वर्तते, तत एव तेषां कृतार्थानामिष सतामईतां पूजनं न्यायादनपेतिमिति सिद्धम्। एवं च कृतार्थत्वेऽपि सुत-रामईत्पूजनं न्याय्यमिति दर्शितं भवति । अधुना हि सत्त्वाः प्रायोऽलसाः क्रेशादिभीरवः प्रमादिनश्च तेषां शान्ताकारप्रतिमादि दृश द्रव्याद्यपेक्षकर्मोपशमादिलब्धमोहनीयविवरप्रसन्न-मनसां प्रायेण तद्वचनश्रवणश्रद्धोपजायते, ततो दर्शनादिलाभ इति । केषांचिचाधिगतदर्श-

१ 'अलं ग्रुद्धये 'इति क-पाठः !

नानामिप प्रमादिनां प्रतिमादिदश्नेन तद्वन्दनगुणानुसरणात् संवेगादि भवतीति साधूक्तं तत्पूजनं न्याय्यमिति ॥ ८॥

गृहीतमेतत्, यत् पुनरुक्तं कृतार्थोऽप्युपदिशतीति तद्विरुद्धं, कृतार्थश्रोपदिशति चेति, निह कश्रिकिरभिवाञ्छः श्रममाद्रियमाणो दृष्ट इति चोदितः कारणमाह—

तीर्थप्रवर्तनफलं, यत् प्रोक्तं कर्म तीर्थकरनाम । तस्योदयात् कृतार्थो-ऽप्यहँस्तीर्थं प्रवर्तयति ॥ ९ ॥ आर्या

च्या० तीर्थप्रवर्तनेत्यादि। भवसमुद्रं तरन्ति तेन तद्वाऽधिगम्येति तीर्थं, प्रवचनित्यर्थः, तस्य प्रवर्तनं प्रणयनं, तद्स्य कर्मणः फलम्, उपभोगो विपाकः प्रयोजनमिति तीर्थप्रवर्तनफलं, यत् प्रोक्तं उपदिष्टं कर्म, कोक्तं, प्रवचने, तत्प्रामाण्याच शास्त्रे (अ०६, स०२३) वक्ष्यते दर्शनविश्चद्धचादिहेतुकं कर्माष्टके। कत्रत् पुनस्तदित्याह—तीर्थकरनाम, तीर्थं करोतीति तीर्थकरः। 'कुञो हेत्वादिषु'(पाणिनिः अ०३, पा०२, स०२०) इति हेतौ टः, तीर्थकरस्तीर्थहेतुरित्यर्थः, तस्य नाम, कारणे कार्योपचारः, तीर्थकरनाम कारणं तीर्थंकरनाम, यसिन्नुपात्ते तीर्थकरोऽयमित्येवं व्यपदिश्यते, तस्योदयात् कृतार्थोऽप्यर्हस्तीर्थं प्रवर्त्तयति, यत् प्रोक्तं तस्योदयात् तद्विपाकात् कृतार्थोऽप्यर्हस्तीर्थमत्येतदुक्तनिर्वचनं, प्रवर्त्वयति, यत् प्रोक्तं तस्योदयात् तद्विपाकात् कृतार्थोऽप्यर्हस्तीर्थमत्येतदुक्तनिर्वचनं, प्रवर्त्वयिति, यत् प्रोक्तं तर्योदिशति करोतीति, तस्य चैतदेव फलमित्युक्तं, न चोपभुञ्जानः पुनरपि वेद्यते इत्याशङ्कितव्यम्, उक्तं हि पष्टस्य निरनुवन्धं कर्मेति, किंपुनरित्यं दृष्टमित्याह—न कि-श्विदसाधारणोऽयमितशयः तथापि निदर्शनमात्रमिदम्।। ९।।

### तत्स्वाभाव्यादेव, प्रकाशयति भास्करो यथा छोकम्। तीर्थप्रवर्तनाय, प्रवर्तते तीर्थकर एवम् ॥ १० ॥ आर्था

व्या०—तत्स्वा भाव्यादेवेति । तदेव प्रकाशनं स्वभावस्तत्स्वभावः तद्भावस्तत्स्वा-भाव्यं प्रकाशमयमित्यर्थः । तसादेव कारणात् प्रकाशयति अवभासयति, तन्मयत्वमेवास्य प्रकाशने कारणं नान्यदित्येवकारोऽवधारयति । भासः करोतीति भास्करः । यथा,धर्मप्रत्यासत्तौ, लोकं भ्रवनम् । अत्र च भास्करप्रहणेन तद्धिमानसम्प्रत्ययस्तद्वपदेशस्तु प्रतीतत्वात् । तीर्थ-प्रवर्तनाय प्रवर्तते, तीर्थकर एव तीर्थमुक्तं तत्प्रवर्तनार्थं, प्रवर्तते प्रभवति तीर्थकर एवं, यथा भास्करः, उभयोरिष स्वभावानुगृहीता निराकाङ्क्षा तन्मात्रफला प्रवृत्तिरित्यर्थः, तदेवं सर्वतीर्थकरोपदेशप्रयोजने व्याख्याते ॥ १० ॥

अधुना यस्य तीर्थे प्रवर्तमाने आचार्यः शास्त्रं प्रकर्तिमिच्छति तं जन्मनः प्रसृति कथियतुकाम इदमाह—

९ 'तद्वचनगुणा' इति क-पाठः। २ 'गृहीतं तत्' इति क-पाठः। ३ 'देशप्रयोज<sup>न</sup> व्याख्यातम्' इति क-पाठः।

## यः शुभकर्मासेवन-भावितभावो भवेष्वनेकेषु । जज्ञे ज्ञातेक्ष्वाकुषु-सिद्धार्थनरेन्द्रकुलदीपः ॥ ११ ॥ आर्या

व्या०—यः शुभकर्मेत्यादि। य इत्युद्देशोऽस्मादेकादक्यामार्यायां तस्मै इति निर्देशा-पेक्षः। शुभं कर्म भूतव्रत्यनुकम्पादानादिहेतुकं दर्शनविश्चद्धयादिहेतुकं च वक्ष्यते (अ०६, स्०१३,२३)! तस्यासेवनमभ्यासस्तेन भावितो भावोऽन्तरात्माऽस्थेति शुभकर्मासेवनभावितभावः। कियत्कालं, भवेष्वनेकेषु, नैकस्मिन्न द्वयोर्बहुषु। आगमो ह्ययं कान्तारप्रनष्टसाधुमार्गाप्रदर्शनात् सम्यय्दर्शनप्रथमलाभो वर्धमानस्वामिन इति। अन्ते किमित्याह—जज्ञे ज्ञातेत्यादि। जज्ञे जात-वान्, क, ज्ञाता नाम क्षत्रियविशेषाः, तेषामिष विशेषसंज्ञा इक्ष्वाकवः, केषु, ज्ञातेष्विक्ष्वाकुषु, तेषामिष बहुत्वात् पितुरस्य विशेषणं सिद्धार्थः, स एव नरेन्द्रः, तस्य कुलं गृहं, तदुपचारात् सन्तानो वा, तिसन् दीपनं दीपः, प्रकाशोऽद्धुतं ललामेत्यर्थः। वर्धते हीदं कोशाद्यभिष्टद्वया वर्धमान इत्यतो दीप इत्युक्तम् ॥११॥

किंगुणो जातवानित्याह—

ज्ञानैः पूर्वाधिगतै-रप्रतिपतितैर्मतिश्रुताविधिभिः।

त्रिभिरिप शुद्धेर्युक्तः, शैत्यद्यतिकान्तिभिरिवेन्दुः ॥ १२॥ आर्या व्या०—कानेरित्यादि । पूर्वमेवाधिगतान्यवाप्तानि पूर्वाधिगतानि ज्ञानानि, तैरप्रतिपतितेरनादृतैः । अप्रतिपतितप्रहणाच ज्ञापयित पूर्वतमभवेष्विप श्चभकर्मासेवनादवाप्तान्येवासन्, प्रमादात् तु पुनरावृत्तान्यनन्तरैः पुनरप्रतिपतितेरिति । अत एव प्रागुक्तमस्माभिः कर्मक्षेशेषु न विश्वसितव्यमिति । ज्ञानपश्चकत्वादाह—मतिश्चतावधिभिः, तेषामप्येककशः शुद्धितारतम्यसङ्गान्वादाह—प्रतिश्वतावधिभिः, तेषामप्येककशः शुद्धितारतम्यसङ्गान्वादाह—त्रिभिरिप शुद्धेर्युक्तः त्रिभिरपीति, विशुद्धिमेव विशेषयित, त्रीण्यपि शुद्धानि नैकं द्वे वेति, अन्यथा त्रिकं कण्ठोक्तमेव । युक्तः, सहितः, सम्पन्नः, युक्तप्रहणात् तु नान्यत् ज्ञानमाशिक्कत्व्यम्, उक्तसिललखच्छता(भा)वाप्तिवत्, वक्ष्यते च समाधिः शास्त्रे, किं पुनरित्थिमिन्त्याह—शैत्यद्यतिकाान्तिभिरिवेन्दुः, युक्त इति वर्तते, यथा हीन्दुः शैत्यादिभिरविरहितः क्षेत्रात् क्षेत्रान्तरं यात्येवमसाविप अप्रतिपतितज्ञानत्रयो देवभवादिहागत इति ॥ १२ ॥

तस्य जातस्य किं स्वरूपमित्याह—

शुभसारसत्त्वसंहन-नवीर्यमाहात्म्यरूपगुणयुक्तः ।

जगित महावीर इति, त्रिद्शैर्गुणतः कृताभिरूपः ॥ १३ ॥ आर्या व्या०-शुभसारेत्यादि। अयं सारशब्दोऽस्ति तावद् बाहुल्ये, त्वक्रसारो वेतसः, अस्ति 'सार'शब्दस्य अर्थविविधता द्रिटिम्न सारकाष्टः खदिरः, अस्ति परिवि-'सार'शब्दस्या- स्तरे एतत्सारोऽयं मनुष्यः, अस्ति क्षेपे वाक्सारो भवान्, अस्ति प्राधान्ये सारोऽयमत्र गृहे, अस्ति सुखे अत्रैव वक्ष्यति निःसारः संसार इति, इह तु प्राधान्ये, सारं प्रधानमिति याचत्, प्राधान्य एव चायं मुख्यः, विविधं प्रयुज्यते तूपचारतः, सन्त्यमैक्कव्यं, संहननं शरीरद्रिहमा, वीर्यम्रताहः, माहात्म्यं महिमा कलादिप्रावीण्यं, रूपं चाविङ्गावयवसिववेशः, गुणा दाक्षिण्यादयः, लोके चाशुभनिवन्थनानामप्येषां प्रायो दर्शनात् प्रत्येकं शुभविशेषणम्, एभिः शुभैनिर्वेश्तः हितप्रयोजनैर्युक्तः सम्पन्नः, किन्नामेत्याह—जगतीत्यादि । वीरो विकान्तः शूरः महान् वीरः महावीरः, इति एवमर्थे, कृत्स्नेऽपि जगति अथमेको महावीर इति । एवं च कृताभिष्यः । अन्तर्भुहूर्तमात्रेण वाल्यकौमारदशे अभ्यतीत्य अवाप्तयौवनतृतीयदशास्त्रिदशा देवाः, तैर्गुणभ्यो गुणतो, निमित्ते पश्चमी, अभिष्यातिरभिष्या कीर्तिगौणैनाम कृताभिष्या यस्येति कृताभिष्यः प्रतिष्ठितकीर्तिरिति यावत्, कथं, गुणतः । तदुक्तं हि प्रवचने—पूर्ववैरसङ्गमसुरोपहितकालचकादिसिन्याताप्रधु-ष्यत्यादिन्द्रादयो वीरनामानमुचैरुचेरिति, गृहनामापि चास्य गौणं तत्कुलदीप इति गतन्त्वात्र कण्ठोक्तम् ॥ १३ ॥

अथ किं प्राकृतवद्गृहमध्युषितवान्, नेत्याह—

स्वयमेव बुद्धतत्त्वः, सत्त्वहिताभ्युद्यताचिततस्त्वः। अभिनन्दितशुभमत्त्वः, सेन्द्रैर्लोकान्तिकैर्देवैः॥ १४॥ आर्या

व्या०—स्वयमेवेत्यादि । स्वयमेवानुपदेशात् अनाचार्यो बुद्धतस्वोऽवगतपरमार्थः । उक्तं हि, पूर्वाधिगतज्ञानत्रय इति, बुद्ध्वा तत्त्वं किमवस्थः—सन्वहितेत्यादि, सन्वहितार्थम-भ्युद्यतमचितं सन्वमस्येति सन्वहिताभ्युद्यताचित्रतसन्वः बुद्धतन्त्वो क्षेवममन्यतं 'अलमनेनाने-ककडुदुःखसित्रपातप्रतिभयबहुलेन संसारवासेन, मोहदौरात्म्यं हीदं यदिमेऽन्धतमसेऽपि वर्तनानाः सन्वा नोद्विजन्ते तदेषां प्रतिबोधनं न्याय्य'मिति, एवमभिध्याय अभिनन्दितशुभसन्त्वः अभिनन्दितगुभतन्वः अभिनन्दितगुभतन्त्वः अभिनन्दितगुभतन्त्वः केनाभिनन्दितं, सन्वमस्याभिनन्दितशुभतन्वः, केनाभिनन्दितं, सन्द्रेर्लोकान्तिकेदिवैः, सलोकान्तिकेरिन्द्रैरिति प्राप्ते सेन्द्रैरित्युक्तं, लोकान्तिकानामत्र प्राधान्यात्, ते ह्यत्यन्तसम्यग्दृष्टय एतच्छीलाश्च, वक्ष्यति हि लोकान्तिकास्तु सर्व एव सम्यग्दृष्टय इति ॥ १४ ॥

एवमभिसम्बुद्धेन किमनुष्टितमित्याह—

जन्मजरामरणातः, जगदशरणमभिसमीक्ष्य निःसारम् । स्फीतमपहाय राज्यं, शमाय धीमान् प्रवत्राज ॥ १५ ॥ आर्था

च्या॰--जन्मजरेत्यादि । जन्मना जरया मरणेन च आर्तमिमद्वतमिभूतमिभूतस्तं जगत् त्रिभुवनमप्यत्राशरणं अपरित्राणं अभिसमीक्ष्य ज्ञानचक्षुषाऽवलोक्य, निःसारं निस्सुखम-

९ 'व्यतीत्य ' इति क-पाठः । २ 'गौणं नाम ' इति क-पाठः ।

रमणीयम् । चतस्रोऽपि हि नरकतिर्यङ्मनुष्यदेवगतयो दाहश्चदामयाभियोग्यादिदुःखमय्यः, काऽत्र सारवत्तेति अभिसमीक्ष्य किं कृतमित्याह—स्फीतमित्यादि, स्फीतं समृद्धमकण्टकं, अपहाय त्यक्त्वा, राज्यं जनपदं, शमाय घीमान् प्रयत्नाज, शमाय मोक्षाय, न परलोकार्थ, उक्तमस्य निरनुबन्धं कर्मेति । धीमानिति, निष्क्रमणानन्तरमेवास्य चतुर्थं मनःपर्यायज्ञान-माविर्वभूव, अन्यथा त्क्तमेव धीमत्त्वं, न चेयं स्वमनीषा । उक्तं हि प्रवचने—चारित्रप्र-तिपत्त्यनन्तरमेव प्राक्केवलोत्पत्तेश्वतुर्ज्ञानिनस्तीर्थकराः प्रवत्रज्ञः ॥ १५ ॥

अतः प्रत्रज्याबहुत्वे कतरामभ्युपेतवान् इत्याह

प्रतिपद्याशुभशमनं, निःश्रेयससाधनं श्रमणिङ्गम् । कृतसामायिककर्मा, व्रतानि विधिना समारोप्य ॥ १६ ॥ आर्या

व्या०—प्रतिपद्येत्यादि। प्रतिपद्य गृहीत्वा, अञ्जभकर्मक्षपणोपायभूतं अञ्जभशमनं, व च पुण्योपादानमन्यभवानाका अत्वात् अतो निःश्रेयससाधकं मोक्षप्रापकं, किं तत्, श्रमणिलं श्रमणिलं प्रायः श्रमणत्वगमकं, तच स्वकरपञ्चमुष्टचवतारितनिःशेषकेशं अष्टाद्वश्चालाङ्ग सहस्राचुष्टानाभ्युपगतप्रतिज्ञममरोपहितसितेकदुक् लक्ठतं कक्ष्यं अत्यन्तसर्वसक्तानुद्वेत्वनमसङ्गपदप्रापकं प्रतिपद्य। अन्येष्विप च श्रमणिलङ्गोपचाराद्विशेषमार्थयेवाह—कृतसामापिककर्मा कृतं सामायिकं कर्मानेन कृतसामायिककर्मा, करोमि भदन्त! सामायिकं सर्वान् सावद्यान् योगान् प्रत्याचक्षे इत्येवं, न चास्यान्यो भदन्तोऽन्यत्र सिद्धेभ्यः आचारार्थं त्वनेन सिद्धान् वा प्रयुक्तम् । वर्तानि विधिना समारोप्य । अयं व्रतशब्दोऽस्ति 'वतं शब्दस्यार्थः भोजने पयोवत इति, अस्ति निष्ट्वत्तो वृष्ठला वृत्ययति, अस्त्याचारे इदं वः कुलवतम्, अस्ति प्रतिज्ञायां स्थण्डलशायिवतो यतिः, इह तु निवृत्तिप्रतिज्ञयोः, हिसादिनिवृत्तिमातापनादिप्रतिज्ञां चाभ्युपगम्य, तानि व्रतान्यहिसादीनि वृद्यन्ते । विधिना वश्यमाणानुपूर्व्या, आचारव्यवस्थार्थमत एव व्रतानीत्युक्तं, इत्रया हि वश्यमाणसूत्रीनिर्देशाद् व्रतमिति ब्र्यात् । चातुर्यामिकनिवृत्त्यर्थं च व्रतप्रहणम्, आगमो ह्ययमाचन्त्रयोस्तिर्थंकरयोः सत्वाश्यपेक्षया पञ्चमहाव्रतो धर्म इति । समारोप्यात्मस्थानिकृत्वा, किं प्रववाजिति वर्तते। यथा हि नाम राजा हस्त्यादिवलयुक्तोऽरीन् निहत्य राज्यं प्राप्तयादेवमस्य मुख्या प्रवृत्तिरिते ॥ १६ ॥

सम्यक्तवज्ञानचारि-त्रसंवरतपः समाधिबलयुक्तः । मोहादीनि निहत्या-शुभानि चत्वारि कर्माणि ॥ १७ ॥ आर्या

व्या - सम्यक्तवेत्यादि । सर्वे इमे धर्माः सकलशास्त्रार्थनिवन्धना वक्ष्यमाणास्तथापि तस्य विशेष उच्यते, सम्यक्तवं क्षायिकं, ज्ञानं केवलादते, चारित्रं छेदोपस्थाप्यपरिहारविद्युद्धि-

१ — मुद्देयजननसङ्ग—' इति क-पाठः ।

वर्ज, एते ह्यतिचारवशेन भवतः, निरतिचारश्रायं शेषत्रयं त्ववस्थाविशेषवशेन सम्भवेत्। संवरो निरुद्धसर्वाश्रवत्वात् कृत्स्नः । तपो बाह्यं षड्विधमपि, अन्तस्तपसस्तु विनयव्युत्सर्गे यथासम्भवम् । ध्यानं तु प्रधानकर्मक्षयकारणत्वात् समाधिरिति कण्ठोक्तमेव । अनेन बलेन युक्तः । मोहादीत्यादि, मोहज्ञानदर्शनावरणान्तरायानिहत्य प्रक्षपय्य, अशुभानि, गतार्थन्तवेऽप्यशुभग्रहणमन्यकर्मभ्योऽशुभत्तरतमख्यापनार्थं, चत्वारि कर्माणीतिव्युत्कान्त्यानुपूर्व्या केवलोत्पत्तिस्त्रसम्यन्धसङ्ख्याख्याज्ञापनार्थमुक्तम्, ते हि चत्वारोऽपि संसारदुःखप्रति-भयप्रदाः शत्रवः ॥ १७॥

#### किं फलिमत्याह—

केवलमधिगम्य विभुः, स्वयमेव ज्ञानदर्शनमनन्तम्। लोकहिताय कृतार्थो—ऽपि देशयामास तीर्थमिदम्॥ १८॥ आर्या

व्या० केवलिमित्यादि । केवलमिश्रमसाधारणमधिगम्य प्राप्य, विभवीति विश्वः सर्वगतज्ञानात्मेत्यर्थः । स्वयमेव स्वशक्त्यैव, न राजेव सामन्तादिमिश्रः। किं तत्, केवलं ज्ञानं दर्शनं च वक्ष्यमाणम्, अनन्तं न कचित्प्रतिहतं सर्वत्रगमत एव विश्वरित्युक्तम्। अधिगम्य किं कृतमित्याह लोकहितायेत्यादि, सर्वमेतद्गतार्थम्, इदमिति यदेवेदमधुना प्रवर्तते ॥१८॥

#### कियत् पुनस्तदित्याह--

### द्विविधमनेकद्वादश-विधमहाविषयममितगमयुक्तम् । संसाराणवपारग-मनाय दुःखक्षयायालम् ॥ १९॥ आर्था

वया विधिनित्यादि । वश्यमाणमेतन्महाविषयं सर्वद्रव्याण्यसर्वपर्यायाणि त्रैकाल्यमस्येति । अमितगमयुक्तं, गमाः पन्थानो नयाः वश्यमाणास्तैरसङ्ख्येयेर्युक्तमभि-सन्ततम् । कियदुणमित्याहः संसारेत्यादि, संस्रतिः संसारः, संसरणं वा संसारः, स नामादिश्वतुर्विधो वश्यते, स एव अर्णवः संसाराणवः । कथं चासावर्णवः, नरकतिर्यगमनुष्या-मरगतिचतुष्टयदुस्तरविषुलपातः । त्रियात्रियविरहसम्प्रयोगश्चदिभिघातादिसिभपातप्रतिभयान्नेकदुःखागाधसिललः परोपधातिक्र्रानार्यजनानेकमकरविचरितविषमः मोहमहानिलप्रेरणा-ध्मायमानगम्भीरभीषणप्रमादपातालः नरकादिविकृतभीमवडवामुखप्रस्यमानानेकपापकर्मस्त्यः रागद्वेषप्रवलानिलोद्धतसंजायमानवीचीप्रस्ताशयवेलः तदेवमस्य भगवन्तो यतयो द्वाद्याङ्गाङ्गविषुलश्चरितं सम्यग्दर्शनायोपबद्धसिन्धः प्राणिद्यादित्रतसम्पन्नकिनिरुद्धाश्रवद्वारं सन्तो-पमितस्वाद्दकाद्यपहितपावनं विश्वद्धज्ञानसिन्वहितनिर्यामकं सकलचारित्रविधानानुक्रलपवन-प्रेरितं विश्वद्धध्यानवलोपहितसर्वमङ्गलरक्षं प्रवचनयानपात्रमारुद्ध संसारार्णवस्य पारप्राप्तिफलं श्वितमश्चयमनामयं मोश्वमवाप्नुवन्तीत्येवमेतत् अलं पर्याप्तं संसारार्णवपारगमनायेत्युच्यते. अत

एव तरन्त्यनेन तद्वाधिगम्येति तीर्थमित्युक्तं, अन्येऽपि पृथिवीकायिकादयः सस्वाः संसारस्य लोकस्य कर्मप्रेरिताः पारं गच्छन्तीति ज्ञापनार्थं दुःखक्षयायालमिति विशेषितम् ॥ १९ ॥ किमस्य माहात्म्यमित्याह—

यन्थार्थवचनपटुभिः, प्रयत्नवद्भिरपि वादिभिर्निपुणैः। अनभिभवनीयमन्यै-भस्किर इव सर्वतेजोभिः॥ २०॥ आर्या

व्या०—ग्रन्थार्थेत्यादि । प्रत्येकं पटुशब्दः, सन्ति हि केचित् यथाऽधीतग्रन्थपटवो नार्थपटवः, केचिचानधीतग्रन्था अप्यर्थपटवः, केचिद्प्यनिधगतग्रन्थार्था 'पटु'शब्दस्यार्थ- अपि स्रविकिर्णतवचनपटव इत्यतो विशेषयति त्रिष्वपि ये पटवः । एवं-विधा अपि केचिदुदासीना भवन्तीत्याह । प्रयत्नवद्भिरपि विजगीषोद्यतैः, वादिभिर्निपुणैः न्यायकुश्रुलैः, अनभिभवनीयमन्यैरधृष्यमन्यैर्वादिभिरन्यैस्तीर्थिकैः । किमिव, भास्कर इव सर्वतेजोभिः । भास्कर इव मणिप्रदीपादिभिः सर्वतेजोभिरनभिभवनीयः इदं तीर्थं देशयामास ॥ २०॥

किमर्थं पुनरयग्रपन्यास इत्याह— कृत्वा त्रिकरणशुद्धं, तस्मै परमर्षये नमस्कारम् । पूज्यतमाय भगवते, वीराय विलीनमोहाय ॥ २१ ॥ आर्या तत्त्वार्थाधिगमारुयं, बहुर्थं सङ्ग्रहं लघुग्रन्थम् ।

वक्ष्यामि शिष्यहितमिम-मईद्धचनैकदेशस्य ॥ २२ ॥"-युग्नम्

व्या० कृतवेत्यादि। कायवाद्धानांसि त्रीणि करणानि, तैः शुद्धं अकलङ्कं, शुद्धानि वा त्रीणि करणान्यस्मिनिति त्रिकरणशुद्धम्। शारङ्गजम्बादिङ्गापकात् तु निष्ठापरनिपातः। तस्मै इति यः शुभकर्मासेवन इत्युक्तं सम्बध्यते परमर्थये नमस्कारं कृत्वेति वर्तते, पूज्येत्यादि, पूज्य-तमाय भगवते, गतमिनदेवादिभ्योऽपि नमस्कारमहिति किम्रुत मत्त इति सारयति। भजनं भजन्ते वा तमिति भगः श्रीरित्यर्थः, सा च सर्वातिशयमयी वर्णिता वक्ष्यति च, सोऽस्या-स्तीति भगवान् तस्मै भगवते। वीराय विलीनमोहाय, गतमप्याचार्यः परमभक्त्याविभीवि-तचेताः पुनः पुनः कण्ठोक्तं नाम करोति, अथवा स्वयमेव बुद्धतत्त्व इत्यतः प्रभृति सामान्य-तीर्थकरलक्षणसद्भावात् तद्वचनसञ्ज्ञिष्ठक्षुविशिष्य वीरायेत्याह। न च मन्तन्यमिदमिति वर्तमानतीर्थप्रणेतृत्वाद्विशेषितमिति, तदिप हि सामान्यार्थमेवातीता अपि इदमेव द्वाद्शाङ्गं देशयामासुः तथा अनागता देशियण्यन्ति अवस्थितत्वादर्थानां अन्यथा केवलज्ञानहीनोत्कु-

"द्वाभ्यां युग्ममिति प्रोक्तं, त्रिभिः क्लोकैविंशेषकम् । कलापकं चतुर्भिः स्यात्, तदृष्वे कुलकं स्मृतम् ॥"

१ युग्मस्य लक्षणम्---

ष्टतात्रसङ्गः स्यात्। न चेयं खमनीषिका। उक्तं हि प्रवचने, इत्येतद् द्वादशाङ्गं गणिपिटकं न कदाचित्रासीत्र कदाचित्र भवति न कदाचित्र भविष्यति वभूव भवति भविष्यति चेति । विलीनमोहाय ध्वस्तसंसारबीजायेत्यर्थः ॥ २१ ॥ क्रन्त्वोत्तरकालं किमाह—

व्या०—तत्त्वार्थेत्यादि । तत्त्वार्थोऽधिगम्यतेऽनेनास्मिन् वेति तत्त्वार्थाधिगमः इयमेवास्य गौण्याख्या नामेति तत्त्वार्थाधिगमाख्यस्तं, बहुर्थं स च बहुर्थः बहुर्विपुलोऽर्थोऽस्येति बहुर्थः सप्तपदार्थनिर्णय एतावांश्र झेयविषयः । सङ्ग्रहं समासं, लघुग्रन्थं स्रोकशतद्वयमात्रं, वस्यामीति वचोरूपं, अन्यथा हि ब्रूतेः क्रियाफललक्षणमात्मनेपदं स्यात् । शिष्यहितमस्पग्रन्थं द्यलसा अप्यधीयन्ते, अधुना हि कालपरिहाणेरलसत्वात् सत्त्वानामश्चयः सकलप्रवचनाधिगमस्तदनिष्यमे च दीर्घः संसारः तसादिममस्पग्रन्थं सङ्ग्रहमधीत्य बीजमात्रमपि तावङ्गमन्तां शिष्या इत्यतः शिष्यहितं वस्यामीति अभिप्रायः । इमिमेति, अनन्तरमेव वस्यामीति । कस्य सङ्ग्रहमित्याह—अहब्रचनैकदेशस्य, अईतामईद्वयो वा वचनं द्रादशाङ्गं गणिपिटकं तस्याप्येकदेशस्य सङ्ग्रहं वस्यामि न सर्वस्य महत्त्वादित्यर्थः ।। २२ ।।

एवं तीर्थमहिमाश्विप्तबुद्धिराचार्यशक्तिमसम्भावयन्त्राचार्यदेशीयः प्राह-

महतोऽतिमहाविषय-स्य दुर्गमग्रन्थभाष्यपारस्य ।

कः शक्तः प्रत्यासं-जिनवचनमहोद्धेः कर्तुम् ॥ २३ ॥ आर्या

व्या० महत इत्यादि । अयं महच्छन्दोऽस्ति प्रायः प्रांशुत्वे महावृक्षः, अस्ति वैपुल्ये महोद्धिः, अस्ति पूजने महापुरुषः, अस्ति भ्यस्त्वे महोजा आदित्यः, 'महत्'रान्दस्या अस्ति प्राधान्ये महोद्देयः, अस्ति संज्ञायां महाजनः, अस्ति प्रशस्ये महोद्यो भ्याः, इह तु भ्यस्त्वे, बहुग्रन्थविषयस्येति, प्राधान्यपूजितत्वे तृक्ते, एवं वैपुल्यमपि महोद्धेरेव वक्ष्यति । दुर्गमग्रन्थभाष्यपारस्य, दुर्गमो ग्रन्थभाष्ययोः पारो निष्ठाऽस्येति दुर्गमग्रन्थभाष्यपारः । तत्रानुपूर्व्या पद्वाक्यसन्निषेशो ग्रन्थः, तस्य महत्त्वाद्ध्य-यनमात्रेणापि दुर्गमः पारः, तस्यैवार्थविवरणं भाष्यं, तस्यापि नयवादानुगमत्वाद्रलब्धपारः, अयं ह्यागमः सर्वशक्त्यन्वितेन महतापि पुरुषेण सकलप्रवचनार्थः अशक्यो व्यावर्णियतु-

मिति । तदित्थमस्य कः शक्त इत्यादि, अयं किंशन्दोऽस्ति क्षेपे किंसखा 'किं'शन्दस्य योऽमिद्धुह्यति, अस्ति प्रश्ने किं ते प्रियं, अस्ति निवारणे किं ते हिदतेन, अस्त्यपलापे किं तेऽहं धारयामि, अस्त्यजनये किं तेऽहं करोमि, अस्त्यवज्ञाने कस्त्वामुल्लापयते, इह त्वपलापे, नास्त्यसौ योऽस्य जिनवचनमहोदधेः प्रत्यासं कर्तुं समर्थ इत्यिमिप्रायः ॥ २३॥

यश्चैतत्प्रधारयेदसाविद्मप्यध्यवस्येदित्याह— शिरसा गिरिं विभित्से-दुचिप्सेच स क्षितिं दोभ्याम् । प्रतितीर्षेच समुद्रं, मित्सेच पुनः कुशायेण ॥ २४॥ आर्या

www.jainelibrary.org

व्योम्नीन्दुं चिक्रमिषेन्, मेरुगिरिं पाणिना चिकम्पयिषेत्। गत्याऽनिलं जिगीषे-चरमसमुद्रं पिपासेच ॥ २५ ॥ आर्या किश्च,

खद्योतकप्रभाभिः, सोऽभिन्नुभूषेच भास्करं मोहात्। योऽतिमहाग्रन्थार्थं, जिनवचनं संजिधृक्षेत्॥२६॥ "—विशेषकम्

व्या॰—शिरसेत्यादि। भेजुमिच्छेत्, उचिक्षिप्सेच स क्षितिं दोभ्याँ, तमेव गिरिं सह क्षित्योत्क्षेप्तुमिच्छेत्, दोभ्याँ बाहुभ्यां, प्रतितीर्षेच समुद्रम् तरीतुमिच्छेत्, दोभ्यामिति वर्तते, मित्सेच पुनः कुशाग्रेण, तमेव समुद्रमुद्दिनदुपरिमाणाधिगमाय कुशाग्रेण मातुमिच्छेत्।।२४॥

व्या०--खरोतकेत्यादि। खद्योतकैर्भास्करमिभवामीति भास्करोऽहमित्येवमिच्छेत्, मोहात् मृढो निरर्थकष्ठन्मत्तोऽनात्मज्ञः, मोहादिति च गिरिभेदादिषु सर्वत्र सम्बध्यते, योऽतीत्यादि, अतिमहाग्रन्थार्थं जिनवचनं यः संग्रहीतुमिच्छति स इदं प्रकान्तं सर्वमध्य-वस्येदित्यर्थः ॥ २६ ॥

एवं चोदित आचार्यः सर्वमेतदेवमित्यनुज्ञापवादमाह-

एकमपि तु जिनवचनाद्, यस्मान् निर्वाहकं पदं भवति । श्र्यन्ते चानन्ताः, सामायिकमात्रपद्सिद्धाः ॥ २७ ॥ आर्या

व्या० एकमपीत्यादि। एकमिप पदं, किं पुनिरयान् सप्तपदार्थसंग्रह इति तुशब्दो विशेषयति, जिनवचनादित्यवच्छेदे पश्चमी, यथा समृहाच्छुकं प्रकाशते। यसादिति कारणे पश्चमी। यसात् कारणान्निर्वाहकं सुगृहीतमप्यभ्यस्यमानम्भत्तरोत्तरज्ञानकारणत्वाद् भवोत्तार-किमित्यर्थः। न चेयं स्वमनीषिका इत्याह, श्रूयन्ते इत्यादि, श्रूयन्ते चानन्ता इति चशब्दः सम्बचे, बीजलाभात् तद्विनाशादुत्तरोत्तरवृद्धिसम्भवोऽवसीयते। श्रूयन्ते चेत्यभिग्राय-मात्राऽवधारणे, एवं श्रूयन्ते प्रवचने-'करोमि भदन्त! सामायिकमित्येतावतेव पदेन भावतः सुगृहीतेनानन्तकालेन अनन्ताः सिद्धां इत्युक्तं प्रवचने, उदाहरणमात्रं तुषमाषैः स्वाध्याय इति ॥२७॥

यसाचैवमागमो निर्वाहकमिति चावसीयते—

तस्मात् तत्रामाण्यात्, समासतो व्यासतश्च जिनवचनम् । श्रेय इति निर्विचारं, प्राह्मं घार्यं च वाच्यं च ॥ २८॥ आर्या

व्या विस्मादित्यादि । तसादागमप्रामाण्यात् , समासतः संक्षेपेण, व्यासतो विस्तिरेण, यथाशक्याऽध्येयं जिनवचनं, न पुनरवमन्तव्यमिति दर्शयति, श्रेय इति, इदमेव हि

श्रेयो नान्यदिति, निर्गतविचारं निःशङ्कामित्यर्थः । ग्राह्यमध्ययनश्रवणाभ्यां, धार्यमनुप्रेक्षणा-दिभिः, वाच्यूमर्थविचारणादिभिः । ग्रह्णधार्णे तावदात्मोपकारिणी ॥ २८॥

कि पुनर्वाचनयेति चोदिते अध्यापनस्यैव गौरवस्यापनार्थं आत्मप्रयत्न दृढीकरणार्थं चाह-

न भवति धर्मः श्रोतुः, सर्वस्यैकान्ततो हितश्रवणात् । ब्रुवतोऽनुयहबुद्धया, वक्तुस्त्वेकान्ततो भवति ॥ २९ ॥ आर्या

व्याः न भवतित्यादि । श्रोता हि कदाचिदन्यमनस्को दुष्टान्तरात्मा वा शृणुया-द, एवंविधस्य श्रोतुर्न हितश्रवणमात्रादेवैकान्तेन धर्मोऽस्तीति दर्शयति । हितग्रहणमाम्रेडनार्थ, हितमपि तावत् शृष्वतां न सर्वेषां धर्मः किं पुनरहितमिति । द्युवत इत्यादि, वक्ता हि यदा स्तुतिमानलाभादिनिरीहः कथममी श्रोतारोऽनुगृहीताः प्रतिबुध्येरन्नित्यवासबुद्धिर्हितम्रपदि-श्रति तदाऽस्यैकान्ततो भवति धर्मः । एवं च कृत्वा स्वपरिणामो नः प्रवचनेषु शुभाशुभोपचयं प्रति परं प्रमाणमिति दर्शितम् । न चात्रात्मनेपदाशङ्का, निराकृतं हि स्तुत्यादिक्रियाफलं, निरनुबन्धामिप्रायात्, न च धर्मोऽप्यभिष्रेतः, अवश्यंभावी त्वसावित्युक्तः ॥ २९ ॥

एवं निश्चित्याह—

श्रममविचिन्त्यात्मगत्ं, तस्माच्छ्रेयः सदोपदेष्टव्यम् ।

आत्मानं च परं च (हि), हितोपदेष्टाऽनुगृह्णाति ॥ ३०॥ अर्था

व्या०—श्रमित्यादि। यो हृदयशोषादिरात्मगतः श्रमस्तमविगणय्य-नेतन्मम दुःख-मिहैव चैतत्स्पयुक्तं शरीरमिति परिचिन्त्योपदेष्टव्यं, तस्मादिति प्रक्रान्तप्रयोजनम्रुपसंहृत्य नि-श्रिनोति, अयं विनिश्रयो यदुत श्रेयो मोक्षमार्गः सर्वकालम्रुपदेष्टव्यः, न पुनरश्रेयः सावद्यमि-थ्याश्रुतमात्मपरोपधातीति । इदं च पुनः श्रेयस उपदेशप्रयोजनं निर्धार्य आह, आत्मानमि-त्यादि, यद्यं श्रुत्वा पापेभ्यो निष्ट्रत्य हितेषु प्रवर्तमानः कल्याणभागी भवति स तत्रोपदेष्टा हेतुरित्युभाविष हितोपदेशेनानुगृह्येते इति ॥ ३० ॥

विद्याशिल्पकलाद्युपदेशेष्विप हितबुद्धिस्तद्रियामित्यादिनिराकरणार्थमाह—

नर्ते च मोक्षमार्गाद्, हितोपदेशोऽस्ति जगित कृत्स्नेऽस्मिन्। तस्मात् परमिदमेवे-ति मोक्षमार्गं प्रवक्ष्यामि॥ ३१॥ आर्था

व्या०—नर्ते चेत्यादि। विगतद्वन्द्वसित्रपाताव्ययपदप्रापणहेतोर्मोक्षमार्गाहते नान्यो हितोपदेशः कृत्सने उप्यस्मिन् जगित विद्यते। ये त्वन्ये रागबुद्धिविकल्पवशेन हितोपदेशत्वेन गृहीतास्ते भववीजानुवन्धित्वाद्धितोपदेशाभासा अपि न भवन्ति, कुतो हितोपदेशाः ?। यत्रश्चेवं, तसादित्यादि, तसादित्युपसंहरति। परमुत्कृष्टं इदमेव हि हितोपदेशम्, अनन्तरं मोक्षमार्गः, इति एवमर्थे, एवं निर्धार्य वक्ष्यामि, समाप्तौ वा, अलमतिप्रसङ्गेन ॥ अधुनोपन्यासप्रयोजनं-मोक्षस्य मार्गं आदौ वक्ष्यामि प्रवक्ष्यामीति। एतावत्य एता आर्याश्चात्र नाभिन्यासप्रयोजनं-मोक्षस्य मार्गं आदौ वक्ष्यामि प्रवक्ष्यामीति। एतावत्य एता आर्याश्चात्र नाभिन

लिखिताः तासु न श्रमोऽभिशङ्कयः, प्रसङ्गभयात् प्रायो निगदोक्तार्थत्वाच न विमर्दः । अतः परं शास्त्रं भवतीति ॥ ३१ ॥

इतीयं कारिकाटीका, शास्त्रटीकां चिकीर्षुणा । सन्दन्धा देवगुप्तेन, प्रीतिधर्मार्थिना सता ॥ अनुष्टुप्

### श्रीवर्द्धमानस्वामिने नमः ।

अथ श्रीसिद्धसेनगणिप्रणीता द्वितीया टीका प्रारभ्यते । अवतरणम्—

जैनेन्द्रशासनसमुद्रमनन्तरत्न─मालोडच भव्यजनतोषविधायि येन । रत्नत्रयं गुरु सम्रुद्धतमिद्धबुद्धचा, तत्त्वार्थसङ्ग्रहकृते प्रणमामि तस्मै ॥१॥ वसन्ततिलको स एव धीपो विधुरां धियं मे, नयप्रमाणादिविचारनीतौ । पटुं विधत्तां व्यसनावमग्ने, कुर्वन्ति सन्तः करुणामवश्यम्।। २ ॥ उपजौतिः सङ्किप्तविस्तीर्णरुचित्रबोधैः, पूर्वैर्ध्वनीशैर्विदृतेऽपि शास्त्रे । यातुं पथा वाञ्छति मध्यमेन, बुद्धिर्मदीया परिपेलवापि ॥ ३ ॥ इन्द्रवज्राः उक्तं जिनेन्द्रैजगदेकनाथैः, सर्वं नयद्वैतमतानुसारि । **ज्ञेयस्वरूपं प्रविभज्य सम्यक्, संयोजनं केवलमेव चिन्त्यम् ॥ ४ ॥**" विम्रक्तिमार्गे मुनिनाथदेशिते, व्यथायि मौट्याद् यदसाम्प्रतं मया । तितिक्षतां तत् सुजनः समाधिना, विलोक्य रन्ध्रेषितया विना कृतः ॥ ५ ॥ उपेन्द्रवज्रा मोक्षमार्गोपदेशः श्रेयान् परिनिर्वाणस्य पुरुषार्थप्राधान्यात्, दुःखोद्वेगाद्धि जीव-लोकः मुखप्रेप्सया च क्लेशार्तिहेतून् परिजिहीर्षन् मुखानन्दनिमित्तोपादित्सया च सर्व-क्रियास प्रवर्तते । सुखदुःखप्राप्त्यभावश्च लोके तन्त्रान्तरेषु च सन्निकृष्टकारणभावोऽ-भीप्स्यते धर्मस्यार्थकामयोश्र । सुखं हि द्विविधं वैषयिकभेदान्निर्वाणप्राप्तिरुब्धात्मस्थ-सुखभेदाच, तत्र यन्मोक्षं सुखं तदात्यन्तिकमैकान्तिकमनतिशयमनाबाधकं केवलं निराबाधं स्वाधीनं च, शश्वदप्रतिपातादात्यन्तिकं, व्यतिकीर्णसुखदुःखहेतुभावार्थान्तरानपेक्षत्वादै-कान्तिकम्, प्रकर्षकाष्टावस्थानादनुत्तरत्वादनतिशयम्, प्राण्युपमर्दनजलौकिकसौख्यवैपरी-

१ वसन्ततिलका-लक्षणम्--

<sup>&</sup>quot; उक्ता वसन्ततिलका तभजा जगौ गः"।

२ 'धीरो विकलां' इति क-पाठः ।

३ उपजाति—छक्षणम्—

<sup>&</sup>quot;स्यादिन्द्रवज्ञा यदि तौ जगौ गः, उपेन्द्रवज्ञा जतजास्ततो गौ। अनन्तरोदीरितलक्ष्मभाजौ, पादौ यदीयात्वपज्ञातयस्ताः "॥

त्यादनाबाधकम्, सर्वेद्वन्द्रस्पर्शविषयातिक्रमाद् दुःखलेशाकलङ्कितं केवलम्, निष्प्रतिद्वनद्वमिति निराबाधम्, आत्मतादात्म्याविर्भावान्मनोज्ञविषयसंसर्गायत्ता नोत्पत्तिरस्येति नमिति । तच्चेतच्चेतन्यवीर्यप्रश्नमादिगुणतत्त्वस्यात्मनः संसर्गप्रतिबन्धोपरागविगमात् पुनर्भ-वप्रबन्धोच्छेदात् दुःखानामत्यन्तनिष्ट्तेः ज्ञानादिस्वतत्त्वावस्थाननिःश्रेयसावाप्तेर्राधगम्यत इति तत्साधनशासनग्रख्यप्रयोजनः कृत्स्न उपदेशः परमर्षेः, तदनुषङ्गतः शेषव्याख्यानात्, अतश्र मुख्यपुरुषार्थसाधनसाध्याव्यभिचारशासनाच्छास्त्रमेतत्, विषयर्द्धिसंयोगसमुत्थस्य तु सुखस्यात्यन्तिकादिविपरीतविशेषणानुगतत्वात् दुःखोत्तरत्वात् दुःखप्रतिकारमात्रत्वाच, तदर्थ शास्त्रमशास्त्रं स्यात्, तदुपायोपदेशविधिमन्तरेणापि तत्सिद्धधुपपत्तेश्रेति, अभ्युदयप्राप्त्यु-त्सवफलो धर्मः प्रतिषेध्यपक्षक्षिप्तः प्रतिमन्तृत्यः, अर्थकामौ च, यस्माचैते दुःखाभावार्थिनां नात्यन्ताभावहेतवः तस्मादभ्युदयफलधर्मार्थकामोपदेशो न हितोपदेश इति सर्वेणापि तदर्थः प्रयासो नास्थेय इत्यर्थः । सर्वस्यास्य विषयसुखर्द्धिफलत्वात् तद्दोषदुष्टत्वादिति, परमर्थेः प्रवक्तु-र्निसर्गादेव लोकानुग्रहकारितायां प्राणिनां च हिताहितविभागोपदेशविशिष्टानुग्रहहेत्वभावा-**बिः**श्रेयसावाप्तिहेतुपदेशप्रवृत्त्युपपत्तेः, सदाचार्ययुक्तितो हिताहितप्राप्तिपरिहारार्थिनां च कामादिषु दोषदर्शनात्रिःश्रेयसार्थित्वात्रिःश्रेयसमार्गोपदेशः शास्त्रे प्रवर्तते इत्ययं शास्त्रपृष्ट-त्तिहेतुकृतः शास्त्रसम्बन्धः । स चायं भाष्यकारिकाभिः प्रकाश्यते पुरुवार्थसिद्धिं प्रत्या-गूर्णानां हिताहितप्राप्तिपरिहारार्थिनां विधेयप्रतिषेध्यविवेकप्रदर्शनार्थं हि कारिकाद्ययमाद्यम्। परमकार्यमभीष्सञ्जिः प्रधानपुरुषार्थप्राप्तिकाङ्किभिः परहितप्रेप्सुभिनिःश्रेयसार्थिभिरित्यर्थः । परमनिर्वृतेरग्रयत्वात् तत्सिद्धियोग्यताऽप्रतिघसामध्यदिवंप्रकारसाधनगुणसमग्रैर्भाव्यम्, अर्था-पास्ततद्विपरीतार्थतत्साधनपरिहारिभिश्चेति अतो विधेयोऽर्थः 🕕 कर्मक्लेशानामत्यन्ता-भावादनवरताप्रतिपाति मुक्तिसुखं, सम्यग्दर्शनादीनि तत्साधनानि च, अर्थाद् व्युदसनीयः संसारसुखाभिलाषः तत्सुखसाधनानि च, तस्मान्निःश्रेयसावाप्तये यतितव्यम्, तत्सिद्धिसमर्थ् च साधनमारोग्यस्येव चिकित्सा सम्यक्श्रद्धानज्ञानसंवरतपांसीति, नृसुरैश्वर्यसुखतत्साधनार्थे च न यतितव्यमिति । यतश्चैवं सम्यग्दर्शनज्ञानतपोगुणसामग्रीयोगयुक्तस्य द्रव्यक्षेत्रकालभा-वय्रभेदसंसारमहादुः खप्रपश्चापातमहाभयहेतूनां कात्स्न्येन प्रक्षयादात्यन्तिकी दुः खनिवृत्ति-र्निष्प्रतिद्वनद्वाप्रतिपातिपरमसुखलाभश्रोषपद्यते, तस्मादुक्तं "तेन सुलब्धं भवति जन्म" (१) इति । कर्मक्लेशा इति च, दुःखानां नैमित्तिकत्वाद् भवेत्रिवृत्तिरिति, अनपेक्षपरिणाम-त्वात् स्वभावत्वे हि नापत्रज्येरम् क्लेशाः, प्राक्तनं तु कर्मक्लेशविशेषणं, न प्रधानेश्वरादिकृताः कर्मक्लेशा इति । एवं क्रियान्तरप्रसिद्धिप्रवृत्तिः क्रियान्तरप्रसिद्धिनिवृत्तिश्र कृता, तस्मादि-त्थम्रुक्तं भगवता, " सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः " (१,१) इति (१,२)। नन्वेवमप्रश्वासः कश्चित्, इह हि सम्यन्दर्शनादियुक्तो मुम्रुश्चस्तदर्थं सम्यगीहमानोऽपि निःश्रेय-समनवाप्योपरमेत स इदानीं नुसुरसुखप्रतिषेधाद् विफलप्रयासः स्यात् , दृश्यते हि प्रश्वासः

प्रधानकार्यसिद्धिश्च, यथा इतोऽष्टयोजन्यामुज्जियनी वर्तते तामेकेनाह्वा गच्छ परेण निवर्तेथाः यदि चैकेनाह्वा न प्राप्तुयास्ततोऽमुकस्मिन् ग्रामे सुखम्रुषित्वा श्वः प्रवेष्टांसि तूर्ण चागच्छेरित्येतस्माद् वाक्याद् गन्ता प्रश्वस्तः सन् न गमने विरसीमवित, पूर्वस्मात् तु व्याहन्यते, एवं नसुरैश्वर्यद्विनिरपेक्ष उपदेशोऽप्रश्वासाय स्यादिति, ततः प्रश्वासार्थमुच्यते " परमार्थालाभे वा" (३) इत्यादि । जन्मान्तरसिश्चतानां हि कर्मणां चन्धिनिकाचनाद्यवस्थावैचित्र्यात् त- द्वेतुकरागादिदोषाणां च कर्मावाहित्वताच्छील्यात् कश्चित् तद्भवेनैव निःश्रेयसं नाधिगच्छेत्, तथापि तस्य ग्रुद्धप्रयोगहेतुकं कल्याणप्राप्तिकारणं प्रण्यं कर्म स्यादिति । स्यान्मतम्, नन्वेव-मभ्युद्याशंसा कृता स्यात् इष्टश्चरीरेन्द्रियादिनृसुरिवशेषप्रादुर्भावफलत्वात् प्रण्यस्य, निषिद्धाभ्यप्रगमे चाभ्युपेतवार्थां स्यादिति । उच्यते, नैष दोषः । नसुरैश्वर्यसुखप्रतिषेधात् । नसुरैश्वर्यसुखप्रतिषेधपरं हि मुनेः कृत्स्नं वचनम् ॥ "सङ्घं कार्मां" इत्यादि । स्वर्गलो-कगमनमुकुलप्रत्यापस्यादिवचनं तु प्रधानार्थनिश्चरद्वर्यापादनार्थम् । यथाऽनुन्छिन् वारिशेषोऽपि विजिगीषुर्भोगेषु न व्यासज्येतिति, तदुच्छेदाद् मोगेषु व्यासङ्कोऽपि स्वनुवन्थ इति तत्प्राधान्यप्रतीतेरितरसुखस्याप्यसुखत्वमुषदिष्टं स्यात्, तन्मात्राभिष्वङ्गपरि-हारार्थमित्थं, सर्वत्र प्रियहितनिश्वयसिद्धः

" सिद्धे वा भवति सासए, देवे वा अप्परए महिड्डिए"।।

---दश्वैकालिके अ० ९, उ० ४, गा**० ७.** 

" उँउप्पसन्ने विमलेव चंदिमा, सिद्धिं विमाणाणि वयंति ताईणो" ॥

—दश० अ० ६, उ० २, गा० ६८.

" दुकराइं करित्ताणं, दुस्सहाइं सिहत्तु य ।
केइत्थ देवलीएसु, केवि सिज्झंति नीरया" ॥ — दश० अ० ३, गा० १४.
इत्यादि ॥ नृसुरैश्वर्यनिःश्रेयसविषयाणां सर्ववाक्यानां सिद्धिः । ततश्च नेदं यथोक्तप्रश्वास-वाक्यतुरुषम्, न ह्यत्र कालाध्वपरिमाणगन्तृशक्तिविश्वत्तिकालपरिच्छेद इति । यथा वा सर्व-सुपक्षमं भोजनविधानसुपचर्य ब्रुयात् किन्त्वपथ्यमिति । एवं च तत्प्रसङ्गप्रतिषेधो गम्यते तस्मात्

- १ 'प्रवेष्टास्मि' इति ग-टी-पाठः । २ 'स्यान्मन्ता' इति ख-ग-पाठः । ३ 'बाधी' इति क-पाठः ।
- ४ सहं कामा विसं कामा कामा आसीविसोवमा ।

कामे पत्थयमाणा अकामा जंति दुग्गति ॥ (उत्तराध्ययने अ० ९, गा० ५३.)

[ शस्यं कामा विषं कामाः कामा आशीविषोपमाः । कामान् प्रार्थयमाना अकामा यान्ति दुगैतिम् ॥ ]

५ 'पदार्थोपदानार्थं' इति ग-टी-पाठः ।

६ सिद्धो वा भवति शाश्वतः देवो वा अल्परजाः (अल्परतः) महार्द्धिकः ।

७ 'उप्पसंत्रे' इति स्त-पाठः ।

८ ऋतु ( शरत् ) ( काले ) प्रसन्नः विमलक्ष चन्द्रमा इव तायिनः ( प्रसन्ना विमलाश्र ) विमानानि सिर्द्धि ( च ) व्रजन्ति.

९ दुष्कराणि कृत्वा दुःसहानि सहित्वा च । केचिदत्र देवलोकेषु ( उत्पद्यन्ते ) केचित् सिध्यन्ति नीरजसः ॥

स तस्योपसर्जनमर्थोऽनभिसंहितानुषक्त इति। नैव चात्र नृसुरैश्वर्यसुखानुज्ञा, निःश्रेयसावाप्तिहे-तुत्वेनानवद्यकर्माभ्यतुज्ञानात् पुनर्भवप्रयन्थकरं न भवति मोक्षकरमेव तु भवतीत्यनवद्यं हि कर्म तत्, सर्वत्र हि भगवता निर्निदानत्वमभित्रशस्तम्, उक्तं हि ''भ्रुः जो निदानकरणं भ्रुक्खमग्गस्स पिलमंभू, सञ्चत्थविणं भगवया अणिदाणदा पसत्था (दशाश्चतस्कंधे)'' इति ॥ ततो यद्यपाछ न लभते तथापि तत्सम्यग्दर्शनादिकृत एव स तस्य मोक्ष इति। इदानीं विचित्रप्रस्थानत्वादघ-मादिषद्पुरुषविद्योपनिर्धारणेन मङ्गलपूर्वकत्वाच्छास्त्रपृत्तेर्मङ्गलपूर्वकमिदं शास्त्रम्, तचात्रैका-न्तिकादिफलयोगात् प्रकृष्टत्वाच नमस्कारो भावमङ्गलं प्रवचनसद्धर्मतीर्थप्रणायिने महावीरा-येति भगवत एव पूज्यानुत्तरत्वप्रतिपादनार्थम्, तदनुषङ्गतः शास्त्रीपोद्घातार्थं प्रवक्तृशुद्धेः प्रवचने शुद्धिराख्याता स्यादिति भगवति जातप्रसादबहुमानो गुणज्ञः सङ्ग्रहकारः श्रोतृणां शास्त्रे गौरवोत्पादनार्थं चाह-" कर्माहितं" (४) इत्यादि । पुरुषार्थानां चतुर्णासुर्भय-स्मिन्नपि लोके यो विपरीतानुष्टायी अत्यन्तम्भयलोकगर्हितपरदारचौर्याद्यासेवमानः सोऽ-धमाधमः ॥ १ ॥ ऐहलौकिकसुखप्रार्थनापरः परलोकसुखविम्रखः ऐहिकप्रत्यपायभयादत्य-न्तनिन्धचौर्यपरदारादि परिहरन् विषयसुखासक्तः पुरुषोऽधम इत्यनुमीयते ॥ २ ॥ स्वप्र-स्थानात् य उभयलोकार्थं प्रयतते दानाध्ययनाद्यासेवमानः सत्कारलाभयशोमित्राद्येहिकं फलं परलोकेऽपि नृसुरैश्वर्यप्राप्तिममिकाङ्श्वन् स विमध्यमोऽनुमीयते ॥ ३ ॥ यः पुनरिहसुखनि-रपेक्षोऽभिषेचनोपवासब्रह्मचर्यगुरुकुलवासभैक्ष्याद्यासेवमानः प्रतीर्थिको लोकोत्तरमार्गप्रति-पन्नो वा देवेन्द्रचक्रवर्तिमहामाण्डलिकाद्यैश्वर्यसमाकृष्टमानसः सौभाग्यादि वा प्रार्थयमानो नि-दानपरस्तपोविक्रयेण परलोकसुखमेव प्रधानीकुर्वेन् मध्यम इत्यनुमीयते ॥ ४ ॥ दृष्टानुश्रावि-केष्वर्थेषु शुद्धर्यंतिशयदर्शनादपरितुष्यन् संसारभयोद्देगात् सर्वसङ्गत्यागो लोकद्वयनिःश्रेयस-सुखावह इति मत्वा न पुनर्विषयाभिष्वङ्गे मन आधेयमिति निःश्रेयसावाप्तिप्रधानः सर्वथा पुनर्भवप्रवन्धोच्छित्तये प्रयतितव्यम् इत्येवंपरानुष्ठानः ''कर्मक्लेशाभावो यथा भवत्येष परमार्थः " (२) इति तत्त्राप्तियोर्गयानि साधनानि सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि सर्वातिचारवि-शुद्धचा समाचरन् उत्तमोऽनुमीयते, ऐकान्तिकात्यन्तिकनिरतिशयानावाधनिःश्रेयसफलप्रधान-कृतार्थत्वप्रार्थनात् ॥ ५ ॥ यः पुनः प्रार्थनीयात्यन्तविश्चद्रफलप्राप्तावत्यन्तकृतार्थोऽपि <mark>प्रार्थनीयफलाभावात् परनिमित्तोपकारफलनिरपेक्षः सत्त्वानामनुपयाचितनिष्कारणवत्सलः</mark> अत्यन्तहितपरः परोपदेशे वर्तते निसर्गत एव सो<sup>ऽ</sup>त्यन्तशुभतीर्थकरनामकर्मोदयप्रभावात् वक्तव्य एवोपदेश इति तीर्थकुत्त्वस्वाभाव्यात् प्रयतते, भास्करे प्रकाशनप्रवृत्तिवत्प्रकृष्टतम-त्वात् सर्वलोकोत्तमः ततश्र पूज्यानामपि पूज्यतमत्वाद देवाधिदेव इत्यभिलपितार्थप्रेप्साकृता-

१ 'मथीनभि' इति क-पाठः।

२ भूयो निदानकरणं मोक्षमार्गस्य परिमन्थः ( विघः ), सर्वत्रापि च भगवता अनिदानता प्रशंसिता ।

३ 'शास्त्रिप्याद्यान्तार्थ' इति क-स्व-पाठः । ४ 'श्राविकेष्टार्थेषु' इति ग-पाठः । ५ 'श्रुद्धचन्न इति श्रुद्धचन्ना वा' इति क-पाठः । ६ 'योग्यानि सम्यक्' इति ग-पाठः ।

दरैः स एवातिशयादर्चनीयः ॥ ६ ॥ (३-६) स कः, अर्हनिति सामान्योक्तं विशेषे व्यव-स्थाप्यते यावत् "तस्माद्हीति पूजामहेन्नेवोत्तमोत्तमो लोके" (७) इति ॥ स किमर्थ क्रपात्रसादयोरभावादर्थ्यनुग्रहाऽप्रवणः सर्वजगता सेव्यत इति चेत, प्रक्षीणाशेषरागादिदोष-वातस्य प्रसादद्रविणाभावेऽपि तत्सेवातो निःश्रेयसलाभस्य ध्रुवत्वात्, तदाह—''अभ्यर्चना-दर्हतां " (८) इत्यादि ॥ कृतकृत्यस्य प्रयोजनोद्देशाभावादप्रक्षितकार्यचेष्टानाप्तत्वात् परानुप्र-हप्रवृत्तिरेव तर्हि न स्थादिति चेत्, न, तीर्थकृत्रामकर्मानुभावाजगद्धितकारित्वशैल्युपपत्तेः, अनपेक्षितप्रयोजनभास्करप्रकाशनादिवदित्याह-" तीर्थप्रवर्तनफरुं " (९) इत्यादि ॥ अथवाऽनु त्ररपारमर्पज्ञानबुद्धातिशयाद्यप्रमेयार्द्धंनिः श्रेयसाभ्युद्यार्थगमनमपेक्ष्य कृतार्थत्वविशे-अवश्यवेद्यतीर्थकरनामकर्मवेदनाद्यायुष्कतन्तुबन्धादिक्षपणमात्रकार्यशेषापेक्षमकृतार्थ-तापि स्याद्वादिनो न दोषायेति (१०)॥ अत्राह-संसारान्तर्वर्तिजनसामान्यात् तस्येथं कुतोऽनुत्तरगुणसम्पत्, कृतार्थत्वं वा १, नहीष्टः सः स्वयम्भूरिति, उच्यते, अनुभावविशेषजनि-ततारतम्यक्रशलाक्रशलप्रपञ्चेः कर्मभिरेवापादितप्रकर्षनिकर्षभेदवैश्वरूप्यो जीवलोको दृष्टो, कर्मणामलङ्घ्यमस्तीति, अतो नेकजन्मान्तराभ्यासात् तीर्थकृष्वामिनिर्वर्तिका्भिः दर्शनतपोयोगाद्युत्तमविशुद्धामिभीवनाभिरुपचितस्फातीकृतपरमप्रकृष्टपुण्यंसम्भारातिशयादो-षाणामत्यन्तव्याष्ट्रतः अनिध्येगुणरत्नमहानिधीनां (१) परमेश्वरत्वग्रुपपन्नं भगवत इत्याह्-"यः शुभकर्मासेवन" (१९) इत्यादि यावत् "कृत्वा त्रिकरणशुद्धं तस्मै परमर्षये नमस्कारम् । पूज्यतमाय भगवते वीराय विस्तीनमोहाय" (२१) इति ॥ अतोऽप-रिमेयानुत्तरानन्तगुणस्वार्थसम्पद्धक्तः सद्धर्मतीर्थस्यास्य प्रणायको भगवान् जगत्परमेश्वरः प्रत्यासन्त्रोऽस्मत्परमबान्धवो महावीरोऽभिष्रणम्य इत्यस्यैव नमस्कारः इत्येवं नमस्कारभावम-ङ्गलपुरस्सरत्वं तत्त्वार्थाधिगमसङ्ग्रहस्याविष्कृतम् । शुद्धिश्च यथोक्तमौनीन्द्रप्रवचनानपेतत्वा-दिति (११-२१)।। इदानीं सङ्ग्रहविवक्षात्रयोजनमाह—"वक्ष्यामि शिष्यहितमिमं"इति। कथं ''बह्वर्थसङ्ग्रहं लघुग्रन्थं" (२२) इति वचनात्, कालानुभावादल्पसामध्या भन्याः कथं नामाऽल्पीयसा वाक्यवन्धेन महतोऽर्थराशेरधिगन्तारः स्युरिति । स्यान्मतं किमयं कृत्सनस्य प्रवचनस्य सङ्ग्रह उत तदेकदेशस्येति, एकदेशसङ्ग्रहोऽयमित्याह-"अर्हेडचनै-कदेशस्य'' (२३) इति ऐदंयुगीनभव्यलोकानुग्रहमिसन्धाय किमर्थं पुनः समस्तश्चतसङ्ग्र-हादर एव न कृत इति चेत् कृत्स्नश्चतार्णवसङ्ग्रहकरणाशक्यत्वादर्थ्यमपि हि नैवाशक्य-मारभ्यते इत्यशक्यताप्रतिपादनार्थमाह—"शिरसा" (२४-२६) इत्यादि । स्याद्धद्धि-र्जिनवचनैकदेशसङ्ग्रहत्वात् शिष्यहितप्रतिज्ञा वितथा स्यात्, सर्वजगत्स्वभावनिर्णयात् हिता-हितप्राप्तिपरिहारार्थिनामनुब्रहः स्यात्, सकलजगत्तर्यं च समस्तश्चतौघप्रतिपाद्यमिति । उच्यते, नायं नियमः श्रुतार्णवस्य पारं गतवत एव श्रेयः प्राप्तिरिति, किन्त्वेतदपि दृष्टं प्रव-

१ 'स्वातीकृत' इति क-पाठः । २ 'पुण्यपुण्य' इति क-पाठः । ३ 'स्यान्मन्ता' इति ख-ग-पाठः ।

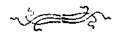
चने धर्मस्यैकस्यापि पदस्योपयोगः संसारनिर्वाहकः किमङ्ग पुनरेनंविधार्थविस्तारविषय-स्येति, तस्मात् सङ्क्षेपाद् विस्तराच जिनवचनं श्रेयस्करमिति । तदाह—" एकमपि तु जिन-वचनाद् " इत्यादि यावत् "धार्ये च वाच्यं च" (२७-२८) इति ॥ किश्च जिनमतानिभ-इस्य परस्येदं चोद्यं-लोकानुप्रहासम्पादनाद्वं धर्य एकदेशसङ्ग्रह इति, कथं १, संसारदुः खार्त-सत्त्वाञ्जकम्पाद्रवीकृतात्मा परानुग्रहप्रवणो विधिप्रवृत्तो असपरोपकारो अपि तत्प्रयोगशुद्धित एव स्वयं ताविष्ठः श्रेयसभाग् भवतीति नियमादसाकं यतिधर्मो देशनीयः सद्धर्म इति हेतोः । प्रोक्तं हि भगविद्धः—

''उहिएसु वा अणुहिएसु वा सुस्सूसमाणेसु पवेअएय अज्जवयं'' इत्यादि यावत् ''बुज्झमाणाणं जहा से दीवे असंदीणे एवं सरणं भवइ महामुणी''।

—आचाराङ्गे, श्रु० १ अ०६ उ० प∙

तथा ।
"भवसयसहस्समहणो, विवोहओ भविय पुंडरीयाणं।
धम्मो जिणपन्नत्तो, पकप्पजइणा कहेयव्वो "। । —आर्या
इति. तदाह—" न भवति धर्म " इत्यादि ( २९-३१ )।

इति स्वोपज्ञसम्बन्धकारिकाः टीकाद्वयसमेताः समाप्ताः ॥



९ 'द्वचर्थ' इति ख-पाठः ।

२ उत्थितेषु ( उपस्थितेषु) अनुपस्थितेषु प्रवेदयेत्--आर्जविताम् ।

३ उद्यमानानां यथा स द्वीपः अस्यन्दनः एवं शरणं भवति महामुनिः ।

भवशतसहस्रमथनो विवोधनो भव्यपुण्डरीकाणाम् ।
 धर्मो जिनप्रज्ञप्तः \*प्रकल्पयतिना कथयितच्यः ॥

<sup>\</sup>star प्रकल्पः---आचारप्रकल्पः निशीयसूत्रमित्यर्थः ।

# तत्त्वार्थाधिगमसूत्रम्

# श्री 'उमास्वाति'वाचकवर्यविरचितं स्वोपज्ञभाष्यालङ्कृतम्

श्री'सिद्धसेन 'गणिप्रणीतटीकायुतम् ।



# प्रथमोऽध्यायः १

हितोपदेशे च कर्तव्ये निःश्रेयसावाप्त्युपायोपदेशान् नान्यः कश्रिद्धितोपदेश इत्युक्तम्सूत्रम्—सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः ॥ १-१ ॥

टीका इदमाद्यमनवद्यं मुक्तिपथोपदेशस्त्रं सकलतत्त्वार्थशास्त्राभिषेपमुररीकृत्य प्राष्ट्रतत्, द्वाद्शाङ्गप्रवचनार्थसङ्ग्राहिसामायिकस्त्रवत् । यत इह हि शास्त्रं प्रसङ्गानुप्रसङ्गतस्य एव पदार्थाः सम्यन्दर्शनाद्यो विम्रक्तः कारणत्वेन निरूप्यन्ते । अथ कसात् हेतव एव मोक्षस्य कथ्यन्ते ? न पुनः स एव प्रधानत्वादादौ प्रदर्श्यत इति । उच्यते कारणायत्त्रजन्मत्वात् कार्याणां कारणमेवोपाददते प्राक्तं प्रक्षापूर्वकारिणः । अथवा सत्यमसौ प्रधानः तथापि तु तत्र प्रायो वादिनां नास्ति विप्रतिपत्तिः । यद्यपि भावाभावादिरूपेणास्ति विगानं, तथाऽप्यस्ति तावन् मोक्ष इत्यनादत्य भावादिरूपतां तद्वेतुषु प्रायो विसंवाद इति मन्यमानः परपरिकल्पितां श्राहेत्नेव मुक्तः पश्यन् सम्यन्दर्शनादित्रयमेवोपन्यस्तवान् । अत्र चावधारणमवश्यं दश्यं, सम्यन्दर्शनादिन्येव मोक्षमार्ग इति । अनवधारणे हि सति अन्यस्यापि मुक्तिपथस्य सद्भावादनर्थक्नमेवोपदेशदानं स्थात्, तेनैव सिद्धत्वादिति । सम्यक्शब्दश्य दर्शनशब्दसन्निधा श्रूयते अतस्तेनैव सहास्याभिसम्बन्धो न ज्ञानचारित्राभ्यामिति कश्चिदाशङ्केत,अतस्तन्निवारणायाह भाष्यकारः —

भाष्यम्—सम्यग्दर्शनं सम्यग्ज्ञानं सम्यग्नारित्रमित्येष त्रिविधो मोक्षमार्गः । तं पुरस्तालक्षणतो विधानतश्च विस्तरेणोपदेक्ष्यामः । शास्त्रानुपूर्वीविन्यासार्थं तृदेशमात्रमिदमुच्यते । एतानि च समस्तानि मोक्षसाधनानि । एकतराभावेऽप्यसाधनानीत्यतस्त्रयाणां ग्रहणम् । एषां च पूर्वस्य लाभे भजनीयमुत्तरम् । उत्तरलाभे तु नियतः पूर्वलाभः । तत्र सम्यागिति प्रशंसार्थो निपातः, समञ्चतेर्वा भावः । दर्शनमिति हशेरव्यभिचारिणी सर्वेन्द्रियानिन्द्रियार्थप्राप्तिः, एतत् सम्यग्दर्शनम् । प्रशंसतं दर्शनं सम्यग्दर्शनम् । एवं ज्ञानचारित्रयोरिष ॥ १ ॥

टी ०-अईदभिहिताशेषद्रव्यपूर्यायप्रपश्चविषया तदुपघातिमिथ्यादशेनाद्यनन्तानुब-न्धिकषायक्षयादिप्रादुर्भूता रुचिजीवस्यैव सम्यग्दर्शनमुच्यते, सम्यग्ज्ञानं तु लक्ष्यल-ज्ञानावरणकर्मक्षयक्षयोपश्चमसमुत्यं क्षणव्यवहाराच्यभिचारात्मकं क्चारित्रं तु ज्ञानपूर्वकं चारित्रावृतिकर्मक्षयक्षयोपशमोपशमसम्रत्थं सामायिकादिभेदं सदसत्क्रियाप्रवृत्तिनिवृत्तिलक्षणं मूलोत्तरगुणशाखाप्रशाखम् सम्यक्शब्द-चोदयति अथ किमर्थ प्रत्येकं सम्यक्शब्दः फलम् यावता सम्यग्दर्शने सति यज् ज्ञानं चरणं भवतीत्यतो न सम्यक्शब्दोऽनयोविंशेषणतयोपादेयः । उच्यते सत्यमेतत्, न ज्ञानमात्रमत्र विवक्षितं, चारित्रमात्रं वा, किन्तु विशेषरूपे उभे हि सम्यग्दर्शनसम्पन्ने विद्येते सम्यग्ज्ञानसम्यक्चारित्रे न तु क्षमार्गतां विभृत इति एतत्, नैव तत्र सम्यक्ष्चारित्रसम्भव इति । तच न, यती देशरूपे-अपि चारित्रे चारित्रशब्दो वर्तत एव-तचाज्ञाभिमतचारित्रात् सम्यक्शब्दविशेषणेन व्याव-र्त्यत इति । स्यादेवं तत्राशङ्का-किंते भवतो मोक्षकारणे उते मा भूतां? तदाशङ्कानिरासार्थ सम्यगिति ज्ञानचरणयोरुपाधित्वेनोपादायि सुरिणा । अथवा द्रशनज्ञानचारित्राणां त्रयाणा-मिष व्यभिचार उपलभ्यते, यतो मिथ्यादर्शनपुद्गलोदये जीवस्य मिथ्यादर्शनं मिथ्याज्ञानं मिथ्याचारित्रमिति मुक्तेरसाधकत्वान् मिथ्याशब्दैन विशेष्यन्ते, तान्येव सम्यग्दष्टेर्भुक्तिसाधन-त्वाद् यथार्थग्राहित्वाच सम्यक्शब्देन विशेष्यन्ते, दर्शनं च ज्ञानं च चारित्रं च दर्शनज्ञा-नचारित्राणि सम्यक् च तानि दर्शनादीनि चेति सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणीति, अतो व्यभि-चाराद् युक्तं यत् सम्यक्शब्देन सर्वाणि दर्शनादीनि विशेषयति। चारित्रमिति, योऽय-मितिशब्दः स इयत्तां दर्शयति, एतावन्त्येव मुक्तेमीर्गो नातोऽन्योऽस्ति । एष इत्यनेन तु इतिना इयत्ताऽवधृतस्वभावमन्तर्विपरिवर्तमानं स्वप्रत्यक्षं परस्मै वा सामान्येन प्रतिपादितं परप्रत्यक्षं निर्दिश्चति । तिस्रो विधाः-प्रकारा अनन्तरप्रदर्शिता यस्य स त्रिविधः, कोऽसौ ?, उच्यते सूत्रोपन्यस्तो मोक्षमार्ग इति । मोक्ष इति च ज्ञानावरणाद्यष्टविधकर्मक्षयलक्षणः केवलात्मस्वभावः कथ्यते स्वात्मावस्थानरूपो, न स्थानम्, यतो मोक्षस्य मार्गः, शुद्धिरुच्यते, न पुनर्थामः शुद्धिर्विवक्षिता, या त्वसौ कर्मणां मुच्यमानावस्था तच्छोधनायैतानि प्रवर्तन्ते,

१ ज्ञानचारित्रयोरपि सम्यक्तयोपादानमित्यर्थः ।

अथवेषत्प्राग्भारधरणी मोक्षश्रब्देनाभिधातुमिष्टा, यस्मात् तदुपलक्षितोपरियोजनक्रो-शषड्भागो भगवतामाकाशदेशः प्रादेशि दिव्यद्वश्वभिराधारः, तस्यायं मार्गः-पन्थाः, समस्तप्रत्यपायवियुतः पाटलिपुत्रगामिमार्गवन्मोक्ष-स्त्रोपन्यासफष्टम् । त्रिविध इत्येतद्विवरणम्, एवं इत्यस्य एष प्रत्यपादि ॥ अधुना परः प्रश्नयति किमेतावदेव मोक्षमार्गोपदेशन-**सुत्रप्रकाशः** मुत विस्तरेणाष्यस्ति किञ्चिदिति ? अस्तीत्याह । यद्यस्ति किमिति नोच्यते ? आह—तं पुर-स्तास्रक्षणतो विधानतश्च इत्यादि । तमिति मोक्षमार्गमनन्तरश्चतं निर्दिशति, पुरस्ता-दिति अस्मात् स्त्रादुपरितनस्त्रेषु, लक्षणत इति, लक्ष्यते इनेनेति लक्षणं, तद् द्विधा आन्तर-बहिर्भेदेन, रुचिपरिच्छेदानुष्टानाख्याः पौरुषेय्यः शक्तयो जीवस्य याः समासाद्य न्यपदिश्यते सम्यन्दर्शनीत्याद्यान्तरम् । बाह्यं तु तत्प्ररूपणप्रवणसूत्रशब्दराशिः अन्तर्रुक्षणोपकारितया प्रवर्तमानः "तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यन्दर्शनम् (१-२)" इत्यादि । विधानत इति भेदतः । नतु च सर्वद्रव्यभावविषया रुचिरेकैव कुतस्तस्याः प्रभेदसम्भवः १ । उच्यते—सत्यमेका रुचिः, सा तु निमित्तभेदाद् भेदमश्चते, क्षयक्षयोपश्चमोपश्चमलक्षणं सास्वादनवेदकलक्षणं च । तथा चैनोत्पत्तिकारणवशादेकरूपाया अप्युपरिष्टाद् भेदो निदर्शयिष्यते । यतः कस्या-श्रित् स्वमाव एव निमित्तम् उत्पद्यमानायाः, कस्याश्रिचोपदेशो निमित्तम्, इत्यम् च पाश्चात्यभेदमाश्रित्य भेदद्वयं विधानतो वक्ष्यति । चकारः सम्रचये । विस्तरेण इति सम्यग्दर्शनं सम्यग्ज्ञानं सम्यक्चारित्रमित्येष त्रिविधो मोक्षमार्ग इत्यम्रं समासन्याख्याभेद-मङ्गीकृत्य इहैव सूत्रे वक्ष्यमाणं, तत्र सम्यगिति प्रशंसार्थो निपात इत्यादिकं सङ्कुपमाश्रित्य वक्ष्यमाणो विस्तीणों अभमतस्तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनं इत्यादिरतो उपदेश्याम इति भणिष्यामः स्वपरानुग्रहार्थम् । यदि तं हि लक्षणविधानाभ्याम्रत्तरत्रोपदे-श्यसि ततस्तमेव ब्रूहि किमनेनाद्यसूत्रोपन्यासेन सङ्क्षेपार्थाभिधायिनाऽनर्थकेनेति चोदितः प्रत्याह-शास्त्रानुपूर्वीविन्यासार्थमित्यादि । ग्रुख्यपुरुषार्थसाधनसाध्यान्यभिचारशास-नात् शास्त्रमिष्टं प्रमाणप्रमेयसिद्धिनिरूपणं च, तस्यानुपूर्वी कमः परिपाटी, तस्या विन्यासी रचना,तत्प्रयोजनार्थम्,तुशब्दालाभक्रमप्रदर्शनार्थं च। शुश्रुषुणां चादरप्रतिपादनार्थमिदग्रच्यते। अविशिष्टपदार्थाभिधानं उद्देशः, तन्मात्रमिदं सम्यग्दर्शनादिस्त्रमभिधीयते सङ्ग्रहप्रतिज्ञा-नात्, एतत् कथयत्यादौ सम्यग्दर्शनं लक्षणविधानाभ्यां निर्धारयिष्यामि,ततो ज्ञानं, ततशारित्र-मित्येषा वक्ष्यमाणरचनेति प्रतिपद्यस्य । अयं च लाभक्रमः सम्यग्दर्शनादीनां, पूर्व सम्यग्दर्शन-ज्ञाने, ततश्रारित्रमुत्पत्ताविति । शिष्याणां चात्र ग्रहणादिषु प्रवर्तमानानां न शक्यं वचनम-न्तरेणादराधानमित्यतः सकलशास्त्रसङ्ग्राहीदमादावुच्यते सूत्रम् । आह् परः, उच्यतां नाम तथा, किं तूच्यमानेऽस्मिन्नन्वेवं भवितव्यम्-सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गा इति, अभि-धानस्याप्यभिषेयमाश्रित्य वचनं प्रवर्तते, मोक्षमार्गशब्दस्य सम्यग्दर्शनादीन्यभिषेयानि तेषां

च बहुत्वात् बहुवचनेनैव भवितव्यमिति। उच्यते - प्रेक्षापूर्वकारितानुमीयते सूत्रकारस्येवम-मिद्धतः, यतो मोक्षमार्गा इत्युक्ते एकैकस्यैतत्परनिरपेक्षस्य मोक्षं मार्ग इति एकवचने प्रति साधनभावो गम्येत, न चैतदिष्टम्, यतः सम्रुदितैरेव दर्शना-फलम मुक्तिः न व्यस्तैरिति, एतदाह-एतानि च दिभिः साध्या समस्तानि मोक्षसाधनानीत्यादि,। एतानि प्राक् प्रत्यक्षीकृतानि सम्यन्दर्शनादीनि व्यपदिक्यन्ते, चकाब्दो हिशब्दार्थे निपातानामनेकार्थत्वात् हिशब्दश्र यस्मादर्थः । समस्तानि इति सर्वाणि, सम्यन्दर्शने सत्यपि यदि ज्ञानं न भवति तयोश्व सतोर्यदि क्रिया न विद्यते तत इष्टमर्थ न साधैयति, रोगापनयनलक्षणमारोग्यमिव रोगिणः। यथा ह्यारोग्यार्थिरोगिणः भेषजे रुचिस्तद्विषयं च परिज्ञानमिद्मेवौषधमस्य व्याधेरपनयनकारि, सति चैतस्मिन् इये यदि सम्यन्ज्ञानपूर्विकायां पथ्याद्यभ्यवहरणिकयायां विशेषेण वा प्रवर्तते ततोऽस्य रोगाः प्रणश्यन्ति नान्यथा, एवमिहापि त्रितयं सम्रदितं त्रिफलाद्यपदेशवित्सिद्धेः सकलकर्मक्षयलक्षणायाः साधनभावं विभर्ति॥ अर्थापत्या सिद्धेऽप्याह वचसा अर्थापत्तिरुभ्यफरुप्रदर्शनाय । यथा-एकतरा भावेऽप्यसाधनानीत्यतस्त्रयाणामित्या-दि । सम्यग्दर्शनादीनां त्रयाणां एकतरस्याप्यभावेऽलामे, असाधनानि-अनिर्वर्त-कानि, अस्मात् कारणात् त्रीण्यपि मोक्षमार्भशब्दः सम्रुदितान्यभिधेयीकृत्य प्रवृत्त इत्येकत्वात् तस्य समुदायस्यैकवचनमेव न्याय्यमिति, अतस्त्रयाणां सम्यग्दर्शनादीनां ग्रहणमाश्रयणं मोक्षार्थिना कार्यमिति । एकतराभावेऽप्यसाधनानीत्यमुं ग्रन्थमपुनरुक्तं मन्यमाना गुरवः कथयन्त्येवं उपात्तं साध्यं मोक्षं न साधयन्ति व्यस्तानि, यत्पुनः प्रत्येकमेषां साध्यम् ततुसाधयन्त्येव, यथा सम्यग्दर्शनस्य देवलोकप्रापणसामर्थ्यं, ज्ञानस्य ज्ञेयपरिच्छेदः, क्रियायाः श्चभाश्चभकर्मादानं देशक्षयो वा कर्मणामिति । अथवा विवरणग्रन्थेषु न गुरुलाधनं प्रत्याद्रियन्ते सूरयः, अर्थापत्त्यनभिज्ञानामप्युपदेशप्रवृत्तेः। बहुनां कारणता अथवा एतानि चेत्यन्यथा ख्याप्यते, य एवं चोदयन्ति किमर्थमिति बहु मोक्षकारणतयाऽभ्युपेयन्ते सम्यग्दर्शनादीनि, न पुनर्थथा साङ्ख्यादिभिर्ज्ञानमेव केवलं मुक्तिकारणमभ्युपगम्यते, यतः "पश्चविंशतितत्त्वज्ञ " इत्यादि कथयन्ति । उच्यते — न केवलं ज्ञानं मुक्तेः कारणं पर्याप्तं, कियारहितत्वात् पङ्गवत्, न च कियामात्रम्, विशिष्टज्ञानर-हितत्वात् अन्धवत्, अतोऽभ्युपेहि समस्तानि सम्यग्दर्शनादीनि मोक्षकारणान्येकतराभावे-अयसाधनानि अतः कारणात् त्रयाणां ग्रहणं कृतम् ।। अथ यदा द्रीनादीनामेकं प्राप्तं भवति तदा परस्यावस्थानमस्ति ? नास्तीत्याह-भजना कार्या। अत्र तां द्श्येति-एषां च पूर्वस्य लाभे भजनीयमुत्तरं, उत्तरलाभे तु नियतः पूर्वलाभ इत्यादि । एषामिति, दर्शनादीनां सूत्रो-क्तानाम्, चशब्दः समुचये । कथमिति चेत् , यथैव समस्तानां मुक्तिहेतुता प्रतिपन्ना एवमिदमपि

९ 'एकैकस्येतरनि॰' इति ख-पाठः । 'एकैकस्यैतस्य तत्परनि॰' इति ग-पाठः । २ 'साधयन्ति' इति ग-पाठः । ३ 'निशेषणे'इति ग-टी-पाठः ।

च प्रतिपत्तव्यम् । किं तदिति चेत्, उच्यते-लाभनियम इति। पूर्वस्य लाभ इति सत्रक्रम-मङ्गीकृत्य पूर्वस्य-सम्यग्दर्शनस्य लाभे-प्राप्तौ भजनीयं-विकल्पनीयं स्यात् वा न वेति, उत्तरं, ज्ञानं चारित्रं च, यतः देवनारकतिरश्चां मनुष्याणां च केषाश्चिदावि-र्भूतेऽपि सम्यग्दर्शने न भवत्याचारादिकमङ्गप्रविष्टं ज्ञानम्, न वा देशसर्वचारित्रमिति । तथा प्राप्तेऽपि ज्ञाने केनचित् न चारित्रं नियमत एव प्राप्तव्यम्, तदावरणीयकर्मोदयादिति, अतः कैश्चिदेवं भाष्यमेतद् व्याख्याचि-परमार्थतो यस्मात् त्रीण्यपि सम्यग्दर्शनात् सम्यग्दर्शनादीनि भिन्नानीति । कथं हि भेदः सम्यग्दर्शनस्य सम्यग्ज्ञानस्य ज्ञानादिति चेत्, त एवं वर्णयन्ति पृष्टाः, भिन्नता कारणभेदात स्वभाव-भेदादित्यादिना, कारणभेदस्तावदयम्, यतः सम्यग्दर्शनस्य त्रितयं कारणं सम्रत्यत्तौ, क्षयोपशमः क्षयः उपशमश्रेति । ज्ञानस्य तु क्षयः क्षयोपशमो वा, यदि च न तयोर्भेदः किमिति दर्शनस्य त्रिविधं कारणम् इतरस्य द्विविधम् ? । तथा स्वभावभेदोऽप्यस्ति, यज्जै-नेषु पदार्थेषु स्वतः परतो वा रुचिमात्रमुपपादि 'तदेव सत्यं निःशङ्कं यज्जिनैः प्रवेदितमुप-लब्धं चे'ति । तथा विषयभेदोऽप्यस्ति, सर्वद्रव्यभावविषया रुचिः सम्यक्त्वं ''सैव्वगयं सम्मत्तं " इति वचनात्, श्रुतज्ञानं तु सकलद्रव्यगोचरं कतिपयपूर्यायावलम्बि चेत्येवं किल पारमार्थिकं भेदं पश्यद्भिर्भाष्यं व्याख्यातम् । अपरे तु, ज्ञानदर्शनयोः समीचोर्भेदमप्रेक्ष-माणाः प्रभाषन्ते, एषां च पूर्वस्य द्वयस्य सम्यग्दर्शनस्य सम्यग्ज्ञानस्य च लाभे-प्राप्तौ, भजनीयं स्याद् वा न वेति, उत्तरं चारित्रम्, उत्तरस्य तु सूत्रक्रमोपन्यस्तस्य सम्यक्र्चारि-त्रस्य लाभे नियतो निश्चितः पूर्वलाभ इति-पूर्वयोः सूत्रकमव्यवस्थितयोः सम्यग्दर्शन-सम्यन्ज्ञानयोर्लाभः-प्राप्तिरिति, अन्यथा तत् सम्यक्चारित्रमेव न स्याद् यदि ताभ्यामनुगतं न स्यादिति ।। ननु कथं कारणादिकं भेदं न पश्यन्ति ? । उच्यते -मतिज्ञानस्यैव रुचिरूपो योऽपायांशस्तत् सम्यग्दर्शनम् , ज्ञानादतेऽन्यत् सम्यग्दर्शनं न समस्ति । कारणादिभेदस्त्वन्यथा व्याष्ट्यायते, योऽसाचुपश्रमोऽनन्तानुबन्ध्यादीनां स तस्य सम्यग्दर्शनस्योत्पत्तौ निमित्तं भवति, यथा केवलज्ञानस्योत्पत्तौ मोहनीयक्षयः, न पुनस्तदेव मोहनीयं केवलस्यावरणमिति शक्यमभ्युपगन्तुं, निमित्तं तु मोहनीयक्षयः तेनाक्षीणेन केवलस्यानुत्पत्तेः, एवमिहापि या-वदसावनन्तानुबन्ध्यादीनाम्रपशमो न भवति न तावत् सम्यग्दर्शनपर्यायस्याविर्भावः, न पुन-स्तदेवानन्तानुबन्ध्याद्यावरणं सम्यग्दर्शनस्य। किं पुनरावरणमिति चेत्, ज्ञानावरणमेव, ताव-चेदं क्षयोपशमं न प्रतिपद्यते यावदनन्तानुबन्ध्यादीनां नोपशमः समजनीति । अनन्तानुब-न्ध्याद्युपशमे सति तदुपजायत इत्युपशमसम्यग्दर्शनं भण्यते, स्वावरणक्षयोपशममङ्गीकृत्य क्षयोपरामजमेतदुच्यते, तस्मात् परत उपरामन्यपदेशो न स्वावरणापेक्षया इति । तथा स्व-भावमेदः पूर्वपञ्चवादिना योऽभ्यधायि तत्राप्येवं पर्यनुयोगः कर्तव्यः-कोऽयमभिलाषो

१ 'श्रेष्ठाः' इति क-ख-पाठः । २ सर्वगतं सम्यक्तवं (आव० नि०):। ३ 'प्रकाश्यते' इति क-ख -पाठः ।

सचितत्त्वलक्षणोऽन्यो मत्याद्यपायांशं विरहय्येति । एवं विषयभेदोऽपि निराकार्य इति । तस्मात् ज्ञानस्येव विशिष्टावस्थाऽन्यमतपरिकि विपतत्त्विनिरासतो जिनवचनोन्नीतपदार्थश्रद्धान्तलक्षणा सम्यग्दर्शनव्यपदेशं प्रतिलभत इति न्याय्यम् । इदानीं स्त्रोपन्यस्तसम्यग्दर्शनाद्य-वयवानां प्रतिविभागतः करोत्यर्थप्रतिपादनम् तत्त्र सम्यगिति प्रशांसाथों निपात इत्यादिना । तत्रेत्यनेन सम्यग्दर्शनशब्दे ज्ञानादिषु च यः सम्यक्शब्दः स किमर्थान्तरग्रर-रिकृत्य प्रवृत्तः ? नामाष्व्यातादीनां किमेतत् पदिमिति पर्यग्रयोगे सत्याह—सम्यगिति । इतिशब्दोऽर्थोद्दशुदस्य स्वरूपे स्थापयति, सम्यक्शब्द इत्यर्थः । प्रशंसा, अविपरीतता यथाव-स्थितपदार्थपरिच्छेदिता, साऽभिधेया वाच्याऽस्येति प्रशांसार्थः, निपात्यतेऽर्थावद्योतकत्या निपातः । इदं च किल निसर्गसम्यग्दर्शनाङ्गीकरणाद् व्याख्यानमव्यत्पत्तिपक्षाश्रयं परिगृह्यते, यतस्तत्यूजिततरं स्वत एवोपजायमानत्वात्, तदितरत् तु यद्यपि तथैवाविपरीतार्थतया विषयम-विद्यनित तथापि तत्र परसाहायिकमस्ति तदिसम् पक्षे नावश्यत्या श्रितम् ।एवं तावत् प्रकृति-प्रत्ययमनालोच्य सम्यक्शब्दार्थो निरूपितः, व्युत्पत्तिपक्षेऽप्यर्थप्रदर्शनायाह—समञ्चतेवो । सम्यूर्वादश्रतेः साध्यमेतद्वपिति, अर्थः पुनः गतिः पूजा वाश्रयणीयेति, तत्र पूजा पूर्वव्याख्या-

सप्रत्ययसम्यक्-शब्दार्थः नेन दर्शिता, इह तु गत्यर्थी वर्ण्यते, समश्चति गच्छति व्यामोति सर्वान् द्रव्यभावानिति सम्यक्। कः कर्त्रर्थ इति चेत् यदेतद् दर्शनं रुचिरूपं तत् सम-श्चति व्यामोति एवमेते जीवादयोऽर्थाः यथा नयसामग्र्या जैनैराख्यायन्ते,

न पुनरेकनयावलिक्साङ्ख्यवत् प्रतिपद्यन्ते, नित्या एवैते, अनित्या इति वा शांकलिकचीवरक-वत्, न सन्ति वा लोकायतिकविति, कथिश्वत्सानित (कथिश्वन् न सन्ति) कथिश्वित्तित्याः कथिश्वित्ते वा सम्यागिति कथ्यश्वित्त्याचिष्करिष्यामः पश्चमाध्याये । एवं च तत्र यदा दृष्टिः प्रवर्तते तदा सम्यागिति कथ्यते । वाश्व्दो विकल्पप्रदर्शनाय । एतिस्मिश्च पश्चे किलाधिगमसम्यग्दर्शनं कथितम्, यतस्तदेव प्रायोच्चत्या द्रव्यपर्यायनयसमालोचनेन गुरूपदेशपूर्वकिमितिकृत्वा यथावदवगच्छिति शास्त्राद्यभ्यासादिति । एवं सम्यक्शब्दं निरूप्य सम्प्रति दर्शनश्वदार्थकथना, यतः अनेकिस्मिन् कारके च ल्युट् सम्भाव्यते करणादिके पश्यति स तेन तिस्मस्तस्मादित्यादि, अतो विशिष्ट एव कारके भावाख्ये दृश्यत इत्यादि—भावो दर्शनमिति । दृष्टिर्या अविपरीतार्थग्राहिणी जीवादिकं विषयम्रिष्ठिखन्तीव प्रवृत्ता सा सम्यग्दर्शनम्। अथ किमर्थमन्यानि कारकाणि निरस्य भावकारकमादिदेश भाष्यकारः ? उच्यते—ज्ञानमेव तत् तादशं मुख्यया वृत्त्या तथाऽवस्थितं, ये तु तत्र करणादिन्यपदेशास्त उपचरिता इति कृत्वा न तेष्वादर इति भावं दर्शितवान् । दृशोरिति । एतत्पूर्वेण वा सम्बन्धम्यपाति दृशेयदेतदर्शनमिति रूपमेतत् भावे भावाभिधायि प्रतिपत्तव्यम्, अथवा परेण दृशेः प्राप्तिराल्विधवीच्या सा चैवंरूपा, अव्याभिचारिणीत्यादि । व्यभिचरत्यवश्यमिति—

९ धतुश्चिहितः अयं **ख**--पाठः । २ 'नयप्रपञ्चा' इति **क-ख-**पाठः ।

व्यभिचारिणी, सा च एकनयमतावलम्बिनी, सामान्यमेवास्ति न विशेषाः सन्ति, विशेष-मात्रं वा समस्ति न सामान्यमित्यादिका, यतः सा नयान्तरेणापक्षिप्यते असत्यत्वात, अतो व्यभिचारिणी, न व्यभिचारिणी अव्यभिचारिणी, का, या सर्वात्रयवादान् साकल्येन परिगृह्य प्रवृत्ता कथित्रत् सामान्यं द्रव्यास्तिकाज्ञाच्छन्दतः सत्यं विशेषाश्र पर्यायावलम्बनमात्रसत्या इत्यादिप्रपञ्चेनान्यभिचारिणी, तां कथयति—सर्चेन्द्रियानिन्द्रियाधिपासिरिति सर्वाणि निरवशेपाणि, इन्द्रियानिन्द्रियाणि, इन्द्रस्याजीवस्य इन्द्रियानिन्द्रिय-लिङ्गानि श्रोत्रादीनि पश्च, अनिन्द्रियं, मनोवृत्तिरोधज्ञानं प्राप्तिस्वरूपम् श्रोत्रादीनां पश्चानां द्वयोश्वानिन्द्रिययोरर्थो परिच्छेद्यः, श्रोत्रादिपरिच्छिन्नार्थानुसन्धायि च मनोविज्ञानमनुप्रवृत्तेः । ओयज्ञानम-निन्द्रियजमेवेन्द्रियानुसारिविज्ञाननिरपेक्षं, 'पृष्ठत उपसर्पन्तं सर्पं बुद्धचैव पश्यन्ती'ति वचनात्, बळ्यादीनां नीत्राद्यभिसर्पणज्ञानं कचिन्मनोनिरपेक्षमिति, अतस्तेषामिन्द्रियानि-न्द्रियार्थोनामुप्लब्धः-प्राप्तिः स्वतः परतो वा तदर्थप्रकाशनोत्तरकालभाविनी ग्राह्या, न तु तेषां सर्वेन्द्रियाद्यर्थीनां सन्निकर्षमात्रप्राप्तिरभिष्ठेता, न च सर्वेन्द्रियाणां स्वेन विषयेण सहा-श्लेषः समस्ति, यतश्रक्षुः स्वदेशस्थं योग्यदेशव्यवस्थितं रूपमारूपयति, नास्य गमने सामर्थ्य-मस्ति, अप्राप्यकारित्वात् । श्रोत्रादीनि तु प्राप्तार्थप्राहीणि, प्राप्यकारित्वात् चत्वारि, मनोविज्ञानं तु तत्पृष्टानुसारिविकल्पकम् , अतोऽव्यभिचारिणी सर्वेन्द्रियाद्युपलब्धिः , इदमेव तत्त्वं परमार्थः शेषः परमार्थो न भवति । एतत्सम्यग्दर्शनम् । सम्प्रति निपाते सम्यक्शब्दे गृहीते योऽर्थस्तं भावार्थं च दर्शयति—प्रवास्तं द्वीनं सम्यग्द्वीनमिति । अविपरीतानां द्रव्यभावानां जगन्नाथाभिहितानामालम्बिका प्रवृत्तिः रुचिलक्षणा सा प्रशस्तं दर्शनमिति, प्रशस्तमुक्ति-मुखहेतुत्वात् । तथा व्युत्पत्तिपक्षाश्रितो योऽर्थस्तं कथयति—सङ्गतं वा दर्शनं सम्यग्दर्शन-मिति । नित्यानित्यसदसत्सामान्यविशेषेषु जैनप्रवचनानुसारात् तस्यैव विज्ञानस्य नयद्वय-समारोपणेन च प्रवृत्तिः सा सङ्गतमिति व्यपदिष्टा । एवं सम्यग्दर्शनशब्दावयवान्वा-ख्यानं कुर्वता भाष्यकृता सम्यग्ज्ञानचारित्रयोरिष काका कृतम् । सम्यग्ज्ञानशब्देऽपि सम्यक्शब्दः प्रशंसार्थो निपातः समञ्जतेनी, ज्ञानमिति च भाव एव, एवं चारित्रमि, स्वस्थाने च विशेषमाविष्करिष्याम इति ॥ १ ॥

सम्प्रति सम्यन्दर्शनादीनां यथाक्रमसिन्नविष्टानामाद्यस्यैव लक्षणं यथोदेशस्तथा
निर्देश इत्यभिधातुकाम आह— "तन्त्रार्थश्रद्धानं सम्यन्दर्शनम्" (१-२)! 'पदाक्षरवचनवाक्यानामभिप्रायविवरणं व्याख्ये'ति वचनात्। प्रागवाचि वाचकग्रख्येन "लक्षणतो
विधानतश्रोपदेश्यामः " (१-१) इति, सत्यिप प्रमाणनयनिर्देशसदसदाद्यनेकानुयोगद्वारव्याख्याविकल्पे पुनः पुनस्तत्र तत्रैतदेव द्वयग्रुपन्यस्यन् भाष्याभिप्रायमाविष्करोति स्रिरः
लक्षणविधाने एवास्मिन् शास्त्रे च प्रधानाधिकारिके इत्यतो लक्षणग्रुपन्यस्यति। अत्र पर्यायनि-

भेंदप्रभेदादिभिः पदाद्यभिप्रायः प्रकाशनीयः, तत्र प्रधानशब्दस्य तदर्थशब्दान्तराणि पर्यायाः, प्रकृतिप्रत्ययादिनिभेंदेन तथा गृहीतान्वर्थशब्दिवरणं निभेंदः, तथा वाक्यान्तरेण निरूपणं प्रभेदः, तत्रेदं सूत्रं वाक्यान्तरनिरूपणद्वारेण प्राणायि स्रिगा । अथवा सम्रदायो मुक्तेः कारणतया निरूपित इति, न च समुदायिष्वपरिज्ञातेषु तत् परिज्ञानमस्तीत्याद्यस्य लक्षणप्र-चिकासयिषया सूत्रं पपाठ ।।

# सूत्रम्—तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् ॥ १-२ ॥

टी०—तत्त्वार्थेत्यादि। अनेकसमासकल्पनासम्भवे यत्र सुखेन बुद्धिराधातुं शक्यते प्रतिपिपादियिषितार्थप्रवणा तां कल्पनाम्रुपन्यस्यति ॥

भा०—तत्त्वानामधीनां श्रद्धानं, तत्त्वेन वा अधीनां श्रद्धानं तत्त्वार्ध-श्रद्धानं, तत् सम्यग्दर्शनम्। तत्त्वेन भावतो निश्चितमित्यर्थः। तत्त्वानि जीवा-दीनि वक्ष्यन्ते (१-४)। त एव चार्थाः, तेषां श्रद्धानं तेषु प्रत्ययावधारणम्। तद्वं प्रशामसंवेगनिर्वेदानुकम्पास्तिक्याभिव्यक्तिलक्षणं तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्य-ग्दर्शनमिति॥२॥

टी० तत्त्वानामथीनामिति । तत्त्वानाम् अविपरीतानां, के वा अविपरीताः ? ये स्याद्वादकेसरिगोचरमनतिकम्य स्थिताः, ये त्वेकनयकल्पकविलोकितास्ते विपरीताः । अर्थानामिति, अर्थमाणानां स्वैः स्वैज्ञीनविशेषैः परिच्छिद्यमानानां, श्रद्धानं रुचिरिमप्रीतिः सम्यग्दर्शनं, यथार्श्वता विगतरागद्वेषप्रपश्चेन जगदे जगदेकवन्धुना तथेदं सत्यं जीवादिवस्तु ।

ननु च व्यभिचारे सति विशेषणविशेष्यकल्पना न्याय्या यथा नीलो-

तस्वार्थस्यार्थः त्पलादिषु, इह तु यत् तत्त्वं तन्नार्थं विहायान्यद् भवितुमहिति अर्थो वा तत्त्वमन्तरेणेति यदेव तत्त्वं स एवार्थो य एव चार्थस्तदेव तत्त्वमिति पुनरुक्तारेका। उच्यते। परमतापेक्षं विशेषणमित्यर्थस्य तत्त्वमुपानं, यतः काणभुजमतनिरूपितो बुद्धकपिलाद्युक्तश्रार्थो व्यभिचारी, सत्ताद्रव्यत्वादिसामान्यविशेषरूपं परित्य-क्तपरस्परस्वात्मा खपुष्पवदसन्नेवेष्यते, निर्वशेषत्वात् इत्यादिदोषसंस्पर्शपरिजिहीर्षया विशेषण-माश्रीयते, तस्यानर्थत्वादेकनयाभिप्रायमात्रत्वादिति, अतो व्यभिचाराद् युक्तं तत्त्वशब्दो-पादानम्, स्वमतमप्यङ्गीकृत्यैकनयावलम्बनमर्नर्थ एव तत्त्वशब्देन व्युद्स्यते ॥ अथवा किमस्माकं परमतेनैकनयावलम्बनेन च यदेव निःशङ्कं तदेवाश्रयाम इति विश्रहान्तरं दर्शन्यश्राह—तत्त्वेन वाऽर्थोनां श्रद्धानमिति। इदमप्यर्थकथनं न तु त्रिपदस्तृतीयातत्पुरुषः सम्भवति, एवं च दश्यम्-अर्थानां श्रद्धानमिति। इदमप्यर्थकथनं न तु त्रिपदस्तृतीयातत्पुरुषः सम्भवति, एवं च दश्यम्-अर्थानां श्रद्धानमर्थश्रद्धानं तत्त्वेनार्थश्रद्धानं तत्त्वार्थश्रद्धानमिति, वाशब्दः पक्षान्तरप्रदर्शनार्थः, अयं वा पक्ष आस्थेय इति। तत् इति पूर्वसूत्रोक्तं निर्दिशिति

सम्यग्दर्शनमिति लक्ष्यं लक्षति, तत्त्वेनेति कोऽर्थ इत्यत आह—तत्त्वेन भावतो निश्चितमित्यर्थे इति । तत्त्वेनेत्यस्य विवर्णं, भावेनेति चोपयुक्तस्य निश्चयनयमताछभ्यत इति कथयति । अथवा भावेनेति स्वप्रतिपत्त्या, नो मातापित्रादिदाक्षिण्यानुरोधात् न वा धना-दिलामापेक्षकृतकमात्रश्रद्धानं निश्चितपरिज्ञानं तदेव तथ्यं यज्जिनैभीषितम्पण्ठव्धं वा, इत्येवं समासकल्पनाद्वयं निर्दिक्यावयवार्थं द्र्शयन्नाह—तत्त्वानीत्यादि । तत्त्वानि इत्यविपरीत-भावन्यवस्थानि नियतानि जीवादीनि इति । जीवा उपयोगलक्षणा (२-८) आदिर्थेषां सूत्र-क्रममाश्रित्य तानि जीवादीनि । तत्त्वार्थशब्दयोविंशेष्यकल्पनामाश्रित्याह—त एव चार्था इति । त एव चेति अथीपेक्षया पुंलिङ्गनिर्देशः, त एव जीवादयः, अथी अर्थमाणत्वाद अनादिसादिपारिणामिकादिना भावेन जीवपुद्रला अनादिपारिणामिकेन च जीवत्वेनोपयोग-स्वरूपेण सादिपारिणासिकेन च मनुष्यनारकतिर्यग्देवादिना, पुद्रला अप्यजीवत्वेनानुपयोग-स्वरूपेणानादिपारिणामिकेन च सादिपारिणामिकेन कृष्णनीलादिना परिच्छिद्यमानत्वात् अर्था इत्युच्यन्ते । धर्माधर्माकाशास्तु अनादिपारिणामिकेनैव गतिस्थित्यवगाहस्वभावेन परिच्छिद्यन्ते, यतो न कदाचित् तामवस्थामत्याक्षुस्त्यजन्ति त्यक्ष्यन्ति वा। परतस्तु सादिपा-रिणामिकेनापि परिच्छिद्यन्त एव, यथोक्तमाकाञ्चादीनां त्रयाणां परप्रत्ययो नियमत इत्यतः परिच्छिद्यमानत्वादर्था इत्युच्यन्ते ॥ श्रद्धानमित्यसार्थं निरूपयति—श्रद्धानं तेषु प्रत्य-यावधारणमिति । अनेन श्रद्धानमित्येतल्लक्षणं तेषु प्रत्ययावधारणमिति कथयति । तेषु इति जीवादिषु ।। ननु च पष्टचर्थ प्राक् प्रदर्श्य सप्तम्यर्थकथनिम-षष्ठीसप्तम्योः दानीमसाम्प्रतमिति । उच्यते - एतत् कथयति, प्रायः पष्टीसप्तम्योर-कथंचिदभेदः भेद एव दृश्यते, यथा गिरेस्तरवः गिरौ तरव इति, ये हि तस्या-वयवास्ते तस्मिन् भवन्ति, एवमत्रापि यज्जीवादीनां श्रद्धानं तज्जीवादिषु विषयेषु भवतीति न दोषः । प्रत्ययाचधारणमिति, प्रत्ययेन प्रत्ययात् प्रत्यये प्रत्ययस्यावधारणमिति । यदा तावत् प्रत्ययेनावधारणं, तदा आलोचनाज्ञानेन श्रुताद्यालोच्य एवमेतत् तत्त्वमवस्थितमित्यव-धारयति । अवधारणमिति च कर्तरि भावे वा, जीवोऽवधारयति, तस्य चावधारणं रुचिरिति । अथवा प्रत्ययेनेति कारणेन निमित्तेनावधारणम् । किं निमित्तमिति चेत्, तदावरणीयकर्मणां क्षयः क्षयोपश्रमो वा, तेन निमित्तेनावधारयति एतदेव तत्त्वम् । अथवा उत्पत्तिकारणं प्रत्ययः, स्वभावोऽधिगमो वा, तेन प्रत्ययेन कारणेनेति, एवं तत्त्वमवस्थितमित्यवधारयति। तस्माद् वा क्षयादिकादवधारणम् । सति वा तस्मिन्नवधारयति । षष्ठीपक्षेऽपि प्रत्ययस्य-विज्ञानस्यावधारणं अन्यमतपरिकरिषततत्त्वादपास्य तद्विज्ञानं जैन एव तत्त्वेऽवधारयति, एतदेव तत्त्वं शेषोऽपर-मार्थ इति । एवं तत्त्वार्थश्रद्धानमिति विवृतं पदं, सम्यग्दर्शनमिति तु पूर्वयोग एव विवृतं न तद् विद्यणोति । एतत् पुनः सम्यग्दर्शनं कथमुत्पनं सत् परेण ज्ञायते कि चिह्नमस्योत्पन्नस्येति ? चिहं दर्शयति—तदेवमित्यादि । तद् इति तत्त्वार्थश्रद्धानं निर्दिशति । एवमित्यवय-

वप्रतिभागेन निर्धारितं प्रश्नमादिचिह्नमवबुध्यस्व । सुपरीक्षितप्रवक्तप्रवाच्यप्रवचनतत्त्वाभिनिवेशाद् दोषाणास्रुपशमात् प्रश्नाम इत्युच्यते, इन्द्रियार्थपरिभोगप्रश्नमादिव्याख्या व्यावृत्तिर्वा प्रश्नमः, तस्य प्रश्नमस्याभिव्यक्तिः—आविभावश्रिहं लक्षणं

भवति सम्यग्दर्शनस्य। यो धतत्त्वं विहायात्मतातत्त्वं स लक्ष्यते सम्यय्दर्शनसम्पञ्च इति । संवेगः -सम्भीतिः जैनप्रवचनानुसाराद् यस्य भयं नर-कादिगत्यवलोकनाद् भवति, त एव जीवाः स्वकृतकर्मोदयात्ररकेषु तिर्थक्षु म्चुजेषु महद् दुःखं ञारीरमानसञ्जीतोष्णादिद्वन्द्वापातजनितं भारारोपणाद्यनेकविधं दारित्र्यदौर्भाग्यादि चानुभवति तद् यथैतज् न भविष्यति तथा यत्नं करोमीत्यनेनापि संवेगेन लक्ष्यते, समस्त्यस्य सम्यग्दर्श-नमिति । निर्वेदो-विषयेष्वनभिषङ्गोऽईदुपदेशानुसारितया यस्य भवति, यथेहलोक एव प्राणिनां दुरन्तकामसोगाध्यवसायोऽनेकोपद्रवफलः परलोकेऽप्यतिकदुकनरकतिर्थग्म**तु**ष्यज-न्मफलप्रद इत्यतो न किञ्चिदनेन उज्झितच्य एवायमतिप्रयत्नेनेत्येवंविधनिर्वेदाभिलक्ष्यं सम्य-ग्दर्शनमिति । अनुकम्पा-घृणा कारुण्यं सन्वानामुपरि, यथा सर्व एव सन्वाः सुखार्थिनो दुःखत्रहाणार्थिनश्च, नैतेषामल्पाऽपि पीडा मया कार्येति निश्चित्य चेतसाऽऽद्रेण प्रवर्तते स्वहित-मभिवाञ्छिन्नित्यनेनापि चिद्वचते रुचिस्तत्त्वप्रवणा । आस्तिक्यमिति अस्त्यात्मादिपदार्थ-कदम्बकमित्येषा मतिर्यस्य स आस्तिकः तस्य भावः तथापरिणामवृत्तिता आस्तिक्यम्, सन्ति खुळु जैनेन्द्रप्रवचनोपदिष्टा जीवपरलोकाद्यः सँवेंऽर्था अतीन्द्रिया इति, एवंरूपेणाप्यास्ति-क्येन ज्ञायते सम्यग्दर्शनयुक्तोऽयमिति । अत एवैषां प्रशमसंवेगनिर्वेदानुकम्पास्तिक्यानां अभिव्यक्तिः-उद्भवो-जन्म सैव लक्षणं-चिह्नमस्योत्यन्नस्येति। मौनीन्द्रप्रवचनानुसाराच, यदा प्रशमाद्य आश्रीयन्ते तदा यद्परे चोदयन्ति मिथ्यादृष्टेरप्येवं सम्यग्दर्शनं चिन्हचेतेति तद् दूरौपास्तं भवति । नहि तेषामईदुपदेशानुसारात् प्रशमादयो जायन्ते, तद्विपरीतमिथ्याज्ञान-समन्वयात् तु यथाकथि विदितपरमार्थाः प्रवर्तमानाः प्रश्नमादिवातेन पीडचन्ते । सम्प्रति व्याख्याय रुचेर्रुक्षणं निगमयति—तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनमिति । सामानाधिकरण्यं चातः कृतवान्, न यतोऽस्त्यनयोरन्यत्वरूपो भेद इति यथाग्रेभिन्नरूपो धूमः, यथाऽप्रिरुष्ण इत्येवं तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनमिति ॥ २ ॥

एवं निर्धारिते सम्यग्दर्भनस्वरूपे आह-सर्वं ह्यात्यद्यमानं वस्त हेतुमपेक्ष्योत्पद्यते वटा-द्य इव मृदादिना, एविमदं प्रागवस्थायां मिथ्यादृष्टेरप्रकटीभूतग्रुत्तरकालग्रुपजायमानं प्रश-मादिना लक्ष्यते, तस्य पुनरूत्पत्तौ को हेतुरित्युच्यते—

सूत्रम्—तन्निसर्गादिधगमाद् वा ॥ १-३ ॥

टी०-तच्छब्द एतच्छब्दार्थे मत्वेत्याह-

१ ' सर्वेषामतीन्द्रिशाः ' इति ख-पाठः । २ ' दूराद्पास्तं ' इति क-ख-पाठः ।

भार्-तद् एतत् सम्यादर्शनं विविधं भवति। निसर्ग-निसर्गाधिगम-सम्याद्शीनम् अधिगमसम्याद्शीनं च । निस्गीद्धिगमाद् वर्णनम् वोत्पद्यत इति द्विहेतुकं द्विविधम् । निसर्गः परिणामः ज्ञानदर्शनोपयोगस्रक्षूणो स्वभावः अपरोपदेश इत्यनर्थान्तरम् । इति वक्ष्यते ( २-८ )। तस्यानादौ संसारे परिश्रमतः कर्मत एव कर्मणः स्वकृ-नारकतिर्यग्योनिमनुष्यामर भवग्रहणेषु तस्य बन्धनिकाचनोद्यनिर्जरापेक्षं विविधं पुण्यपापफलमनुभवतो ज्ञानदर्शनोपयोगस्वाभाव्यात् तानि तानि परिणामाध्यवसायस्थानान्तराणि गच्छतोऽनादिमिथ्यादृष्टेरपि सतः परिणाम-विशेषादपूर्वकर्णं तादम् भवति येनास्यानुपदेशात् सम्यग्दर्शनमुत्पचत इत्येतत् निसर्गसम्याद्दीनम् ॥ अधिगमः अभिगम आगमो निमित्तं श्रवणं दिक्षा उपदेश इत्यनधीन्तरम् । तदेवं परोपदेशाद् यत् तत्त्वार्थश्रद्धानं भवति तद्धि-गमसम्यग्दर्शनमिति ॥

टी० तदेतदिति। एतदित्युक्तेऽप्यनेकस्य विषयस्य प्रत्यक्षस्य एतच्छब्दवाच्यस्य सम्भवात् प्रकृतेन व्यवच्छेदं करोति सम्यग्दर्शनभिति । निमित्तद्वयेनोपजायमानत्वाद् द्विविधमित्याह, न पुनरत्र मुख्यया बुच्या भेदः प्रतिपाद्यितुमिष्टः, कारणस्य पृष्टत्वादिति, तेनैव निमित्तद्वयेन व्यपदिशन्नाह—निसर्गसम्यग्दर्शनं अधिगमसम्यग्दर्शनं चेति । आत्मनस्तीर्थकराद्यपदेशदानमन्तरेण खत एव जन्तोर्यत् कर्मोपशमादिभ्यो जायते तत् निस-र्गसम्याद्दीनम्, यत् पुनस्तीर्थकराद्यपदेशे सति बाह्यनिमित्तसव्यपेक्षम्रपशमादिभ्यो जायते तत् अधिगमसम्याद्शीनमिति, च शब्दो भिन्ननिमित्तप्रदर्शनपरो निसर्गसम्यादर्शनस्य निसर्ग एव प्रयोजनमितरस्य त्वथिगम एव, न पुनरेकस्यैव सम्यग्दर्शनोत्पत्तौ द्वयं निमित्तं भवतीति एतदेव वाऽ(चाः?) समासकरणे प्रयोजनं चशब्देन द्योतितमिति, इतरथा ह्येवं वक्तव्यं स्यात निसर्गाधिगमाभ्यामिति, वाशब्दोऽपि च न कर्तव्यो भवति एकस्यैवोभयरूपस्य निमि-त्तस्याश्रितत्वादिति । तदेवं छघुनोपायेन सिद्धेऽर्थे यद् भित्रविभक्तितां शास्ति तत् कथयति-भिन्ने खुँ होते कारणे । अथ कथं तदेवं व्यपदिश्यते निसर्गसम्यग्दर्शनं कथं वाऽधिगमव्यपदेशं प्रतिपद्यत इत्यत आह-निसर्गाद्धिगमाद् वोत्पद्यत इति। इति तस्मादित्यस्यार्थे, यच्छ-ब्दस्तु यत्तदोर्नित्यसम्बन्धादेव नीयते, यस्मान्निसर्गादधिगमाच कारणादुप्जायते तसात् तेनैव व्यपदिश्यते यवाङ्करवत्, यत्तदपूर्वकरणानन्तरभाव्यनिष्टत्तिकरणं तत् निसर्गे इति भण्यते । तस्मात् कारणात् निसर्गोरूयादुत्पद्यते याऽसौ रुचिः सा कार्यारूया । तथा योऽसौ बाह्य उप-देशः स त(य?)त्र हेतुर्भवति तत उत्पद्यते या रुचिः सा तत्कार्या भवतीत्येवं कार्या रुचिः कारणं

१ ' खल्वेव ' इति क-स्व-पाठः । २ 'सा तत्कार्योख्या' इति ग-पाठः ।

निसर्गोऽधिगमो वेति । एवं च कार्यकारणभावे दिशेते चोदक आह-यदि मुख्यया वृत्या हेतुः प्रतिपाद्यते सूत्रेण तथा सित किमेवं पुरस्ताद् व्यपादेशि भवता तदेतत् सम्यदर्शनं द्विविधिमिति १ एवं तु वाच्यमासीत्—तस्य सम्यदर्शनस्य द्वौ हेत् इति, तावेव स्त्रप्रतिपाद्यो हेत् प्रदर्शनीयो, न पुनः सूत्रेणानभिसमीक्षितं द्विविधत्वमित्येवं पर्यनुयुक्तः स्माह-द्विहेतुकं द्विविधमिति । द्वौ निसर्गोधिगमाख्यौ प्रत्येकं असमासकरणज्ञापितौ हेत् यस्य तद् द्विहेतुकम्, स तु द्विविधमिति मया व्यपदिष्टं, एतत् कथयति कारणदेखप्यात् कार्यद्वित्वं न पुनर्मुख्यमेदप्रतिपादनं प्रेप्सितं, इह तु सूत्रे निर्देशस्वामित्वसाधनाधिकरणस्थितिविधानत इति (१-७) । विधानप्रहणात् क्षयसम्यदर्शनादिविधानं प्रतिपादिष्यते । यदि तद्वुत्पत्तौ निसर्गः कारणमभ्यपेयते तथा सित वाच्यो निसर्गः किमात्मकोऽसाविति १ उच्यते—निसर्गः परिणामः स्वभावः अपर्गपदेश इत्यन्योन्तरमित्यादि । निरुख्यते—त्यज्यतेऽसौ कार्यनिर्वृतौ सत्यामिति निसर्गः, निह कार्ये उत्पन्ने कारणेनापेक्षितेन किश्चित् प्रयोजनमस्ति, उत्पन्ने हि सम्यग्दर्शने अनिवृत्तिकरणं त्यज्यते, प्रयोजनाभावात्, न चात्यन्तं तस्य त्यागमभ्यप्रपच्छामो, यतस्तदेव कारणं तेनाकारेण परिणतमिति, उत्कणविकणप्रसारिताक्षण्ड-लित्युजङ्गवत्,(उत्—) फणपरिणामेन योऽहिरजनिष्ट स एव विगतफणो मुकुलमाधाय सन्तिष्ठते, उत्थितासीनशितनिकुटितपुरुषवद्, वा उत्थितोऽपि पुरुषः पुरुष एव निषण्णः शयितो वा, नावस्थामात्रमेदादवस्थावतो भेदः श्वयोऽभ्यपेतुम्, परिश्चितपत्रम्न,

परिणामभेदः ङ्गारिकतपुरिपतपलाशवत् परिणामस्यानेकरूपत्वात् । परिणामिनोऽन्वयि-द्रव्यस्य न सर्वथा भेदस्तत्त्वात् । एवमिहाप्यनिवृत्तिरूपो निसर्गः

परिणामः सम्यग्दर्शनाकारेण वर्तते, पूर्वावस्थां विहाय परिणामः, अन्विय जीवद्रव्यं तु ध्रुवं परिणामि चोक्तम्, स्रजेः परिणामेऽत्रतीतत्वात् स्वभाव इत्याह ।
यतः परिणामो हि प्रयोगेण घटादीनां विस्नसा चाभ्रेन्द्रधनुरादीनां दृष्ट इत्यतः वैस्नसिकपरिणामं कथयत्यनेन, नासावन्येन प्राणिना तस्य क्रियतेऽनिवृत्तिरूपपरिणाम इति, स्वेनैवातमनाऽसौ भावो जनित इति स्वभाव इत्युच्यते, नार्थान्तरवृत्तित्वमस्ति व्यवहारात्, निश्चयात् तु
सर्वशब्दानां मिन्नार्थत्वम् । स पुनर्रनिवृत्तिस्वरूपपरिणामः कस्य भवति कथं वा प्राप्यते ?
इत्युक्ते उत्तरं भाष्यमाह—ज्ञानद्शिनत्यादि । येनास्यानुपदेशात् सम्यग्दर्शनमुत्पद्यते इत्येतत्पर्यन्तं यदुक्तं कस्येति ? जीवस्येति ब्र्मः । किलक्षणो जीव इति ?। नह्यपरिज्ञाते जीवे तस्यैष

इति शक्यं प्रतिपत्तुमिति । उच्यते-ज्ञानायुपयोगलक्षण इति । उपयोगरूपो जीवः ज्ञानं च दर्शनं च तावेवोपयोगौ लक्षणमस्य स ज्ञानदर्शनोप-

योगलक्षण इति, ज्ञानं नाम यञ्जीवादीनां पदार्थोनां विशेषपरि-च्छेदितया प्रवर्तते तद् ज्ञानम्, यत् पुनस्तेषामेव सामान्यपरिच्छेदप्रवृत्तं स्कन्धावारोप-योगवत् तद् दर्शनमिधीयते । म च कश्चिदेवमात्मकः प्राणी विवते य आभ्यां रहित इति,

१ 'हापादिशि' इति क-स्त-पाठः । २ 'युक्तमाइ' इति क-सा-पाठः ।

येऽपि हि प्रकृष्टावरणकर्मपटलाच्छादिता निगोदादयः पश्चैकेन्द्रिया जीवनिकायास्तेऽपि साकारानाकारोपयोगयुक्ता इति । यतः स्पर्शनेन्द्रियं हि तेपामस्ति, तच साकारानाकारोप-योगस्वरूपमतो व्यापिलक्षणम् । ज्ञानदर्शनोपयोगौ लक्षणमस्त्येतत् स्कमिति । इतिशब्दः एवकारार्थे. जीव एवोपयोगलक्षणो न परमाण्यादय इति । वक्ष्यते - अभिधास्यते, उपयोगल-क्षणो जीव इत्यस्मिन् द्वितीयाध्यायवर्तिनि सूत्रे, अतो निर्ज्ञातस्वरूपस्य जीवस्य स निसर्भ-रूपः परिणाम इति । यद्प्युक्तं कथं प्राप्यत इति, तत् कथयति तस्यानादावित्यादिना । तस्येति निर्धारितस्वरूपं जीवमाह । तस्य जीवस्थानुभवत इत्यनेन सहाभिसम्बन्धः । तथा स्थानान्तराणि गच्छतोऽनादिमिध्यादृष्टेरपि सत निसर्गशावि**रीतिः** एतानि सर्वाणि जीवविशेषणानि । अनादौ संसार इत्यस्य तु नरकादि-कर्मत एव कर्मणः खकृतस्येति भवग्रहणेष्वित्येतद विशेषणम्, विशेष्यता, बन्धनिकाचनोद्यनिर्जरापेक्षं विविधं इत्येतद् द्वयं पुण्यपापफलमित्यस्य विशेषणम्, अनुभवत इत्यस्य तु हेतुग्रन्थोऽयं ज्ञानदर्शनोपयोगस्वाभाव्यादिति, तानि तानी-त्यादिपदद्वयं गच्छत इत्यस्य व्याप्यं कर्म, एवं सम्बन्धे कथिते विष्टणोति —अविद्यमान आदिरस्य सोऽयम् अनादिः, न खलु संसारस्यादिर्देष्टः केवलज्योतिषाऽपि प्रकाशिते सम-स्तज्ञेयराशौ, अतस्तस्याभावादनुपलिधः, न तु ज्ञानस्याशक्तिर्प्रहणं प्रतीति । सन्धावन्ति यत्र स्वकृमीमः प्रेयेमाणा जन्तवः स संसार इति, उत्पत्तिस्थानानि नरकादीनि, निश्रयनयस्य तु सर्वं खप्रतिष्ठं वस्त्वित आत्मैव, त एव वा प्राणिनः सन्धावन्तस्तांस्तान् परिणामान्नारका-दीन संसार इति कथ्यते, अनादौ संसार इति च सृष्टिं निरस्यति । निह कथिज्ञगतः स्रष्टा कर्ती समस्ति पुरुषः, यथैव हि तेन केनचित् सृष्टाः प्राण्यादि (?)-जगरकर्तृत्ववाद्-मन्तस्तथाऽन्येऽपि प्राणिनः । कत्रेन्तराभ्युपगमे चानवस्था । सति निरासः चोपकरणकलापे दलिकद्रव्ये च नियुणाः कुम्मकारादयः यतमानाः फलेन युज्यन्ते नान्यथा, न चाकाशादीनां कारणग्रपलभ्यते किञ्चित्, नापि किञ्चित् सर्गे जगतः स्रष्टुः प्रयोजनमस्ति प्रेक्षापूर्वकारिणः। क्रीडा-द्यर्थमिति चेत्, कुतः सर्गशक्तिः ? प्राकृतत्वात् । सुखितदुः खितदेवनारकसन्वीत्पादने चाक-स्मिकः पक्षपातो द्वेषिता चेति । एवं कार्यकारणसम्बन्धः समवायपरिणामनिमित्तनिर्वर्तका-दिरूपः सिद्धिविनिश्चय-सृष्टिपरीक्षातो योजनीयो विशेषार्थिना दूषणद्वारेणेति । कर्मत इति पश्चमी, ज्ञानावरणादिकाष्ट्रविधादुद्यप्राप्तात् क्रोधाद्याकारपरिणामहेतुकात् यद्यदन्यत् कर्मो-पचितज्ञानावरणादि तस्य कर्मणः स्वकृतस्यति। तच कर्मतो यदुपादायि कर्म तत् स्वेनात्मना कृतं न पुनः प्रजापतिप्रमृतिना तत् कर्म संश्लेषितमात्मसामर्थ्यात्, एतत् स्याद् यदाऽऽदिकर्म प्रजा-पतिरकरोत् सर्वेत्राणिनां ततो अन्या कर्मसन्ततिः स्वकृतेतीष्टमेव प्रसाधितमिति, उच्यते-एवम-र्थमेवैवकारः प्रयुज्यते, कर्मत एव सर्वं कर्म बध्यते, अनादित्वात्, संस्रतेरादिकर्मैव नास्ति,

प्रतिषिद्धश्च कर्ता । तदिष वा कर्मत एव बध्यते कर्मत्वादिदानीन्तनकर्मवत् । एवंविधस्या-स्योपात्तस्य कर्मणः फलमनुभवत इति । किमपेक्षं पुनस्तत्फलमाह—वन्धनिकाचनोद्य-

निर्जरापेक्षामिति । बन्धो नाम यदाऽऽत्मा रागद्वेषस्नेहलेशावलीढ-स्वरूपम् कार्मणविग्रहयोग्याननेकरूपान् पुद्रलान् स्कन्धीभूतानाहारवदात्मनि

ततस्तानध्यवसायविशेषाज्ज्ञानादीनां गुणानामा-सम्बन्धयतीति स्वात्मा आहारकाले यथा, यथा वा क्षीरोदके विभजते हंसः षक्रमवशादाहर्ता रसखलतया परिणतिमानयत्यनामोगवीर्यसामर्थ्यात्, एवमिहाप्यध्यवसाय-विशेषात् किश्चिद् ज्ञानावरणीयतया किश्चिद् दर्शनाच्छादकत्वेनापरं सुखदुःखानुभवयोग्यतया परं च दर्शनंचरणव्यामोहकारितयाऽन्यन्नारकतिर्यञ्चनुष्यामरायुष्केनान्यद् गतिशरीराद्याकारे-णाऽपरमुचनीचगोत्रानुभावेनाऽन्यद् दानाद्यन्तरायकारितया व्यवस्थापयति । एष प्रकृति-बन्धः । स्थितिबन्धस्तु, तस्यैवं प्रविभक्तस्य अध्यवसायविशेषादेव जवन्यमध्यमोत्कृष्टां स्थिति निर्वर्तयति ज्ञानावरणादिकस्यैष स्थितिबन्धः । अनुभावबन्धस्तु, कृतस्थितिकस्य स्वस्मिन् काले परिपाकमितस्य याऽनुभूयमानावस्था शुभाशुभाकारेण घृतश्रीरकोशातकीरसोदाहृतिसा-म्यात्सोऽनुभावबन्धः । प्रदेशवन्यस्तु, अनन्तानन्तप्रदेशान् स्कन्धानादायैकैकस्मिन् प्रदेशे एकैकस्य कर्मणो ज्ञानावरणादिकस्य व्यवस्थापयतीत्येष प्रदेशाबन्ध इति । निकाचना तु स्पृष्टानन्तरभाविनी, स्पृष्टता तु नोक्ता भाष्यकारेण पृथग् निकाचनाभेद एवेतिकृत्वा। कथ-मिति चेत्, भावयामः, बढ्ढं नामात्मप्रदेशैः सह श्लिष्टं, यथा सूचयः कठापीकृताः परस्परेण बद्धाः कथ्यन्ते, ता एवाबी प्रतिक्षिप्तास्ताडिताः समिभव्यैज्यमानान्तराः स्पृष्टा इति व्यपदि-इयन्ते,ता एव यदा पुनः पुनः प्रताप्य घनं घनेन ताडिताः प्रनष्टखिनभागा एकपिण्डतामितास्तदा निकाचिता इति व्यपदेशमश्चवते, एवं कर्माप्यात्मप्रदेशेषु योजनीयम् । तस्यैवं निकाचि-तस्य प्रकृत्यादिवन्धरूपेणावस्थितस्य उदयावलिकाप्रविष्टस्य प्रतिक्षणग्रदयमादर्शयतो याऽवस्था शुभाशुभानुभावलक्षणा स् उदयो विपाक इति । उदयानुभावसमनन्तरमेवापेतस्नेहलेशं परि-श्चटत् प्रतिसमयं कर्म निर्जराच्यपदेशमङ्गीकरोतीति । बन्धादयः कृतद्वन्द्वास्ता अपेक्षत इति कर्मण्यण्। बन्धनिकाचनोदयनिर्जरापेक्षं, किं तत् फलं, कथं पुनस्तत्फलं बन्धाद्यपेक्षते ? उच्यते-यतो बन्धादिष्वसत्सु न तत्सम्भव इति । क ? अँनुभवतो, नन्वभिहितमनादौ संसार इति, स पुनः किंभेद इति एतत् कथयति नारकेत्यादि। नारकतिरश्रोयोनिः उत्पत्तिस्थानम्, तच द्वितीये वस्यत इति । मनुष्याश्वामराश्र तेषां भवः - प्रादुर्भावस्ते भवन्ति यत्र । ग्रहणानि-आदानानि तच्छरीरग्रहणानि इत्यर्थः । तेषु च तेषु भवेषु अनादिसंसारात्मसु, विविधमित्यनेकविधम्,

१ 'तीति ततः' इति ग-पाठः । २ 'दर्शनावरण' इति ख-टी-पाठः । ३ 'समभिपद्यमानान्तरा' इति ख-टी-पाठः । ४ ' कानुभवो ' इति क-ख-पाठः ।

यतः सातसम्यक्त्वहास्यादिकाः प्रकृतयो विविधास्तासां फलमपि विविधमेवेति । ज्ञानावरणाद्या अपि विविधास्तत्फलमपि विविधम्रुच्यते, पुण्यमनुग्रहकारि सातादि, पापम्रु-पघातकारि ज्ञानादिगुणानाम्, तयोः पुण्यपाययोः फलं-खरसविपाकरूपं पुण्यपापफलम्, तदनुभवतो जीवस्योपभुञ्जानस्य, अनु पश्चादर्थे, पूर्व ग्रहणं पश्चात् फलोपभोग इति । कथ-मनुभवत इत्याह-ज्ञानदर्शनोपयोगस्वाभाव्यात्, ज्ञानदर्शने व्याख्याते तयोः खाभाव्यं तस्मात् ज्ञानदर्शनोषयोगस्वाभान्यादिति । एतदुक्तं भवति यदा यदोपश्चङ्के तदा तदा चेतयते सुख्यहं दुःखितोऽहमित्यादि, साकारानाकारोपयोगद्वयसमन्वितत्वादवञ्यतया चेत-यत इति, उत्तरग्रन्थेनापि सम्बन्धोऽस्य । तानि तानीत्यादि । ज्ञानदर्शनोपयोगस्ताभा-च्यादेव तानि तानि परिणामान्तराणि याति न तु ताभ्यां रहित इति । तानि तानीति मुहू-र्ताभ्यन्तरेऽपि मनसश्रलत्वाद् बहूनि गच्छति, तानि चेह शुभानि ग्राह्याणि, यतो द्र्शनं सम्प्राप्तोति शुभाज्ञा(?)मास्कन्दिनिति, तेषां बहुत्वाद् वीष्सया निर्दिशति। अथवा यान्येव पूर्वा-ण्यध्यवसायान्तराणि तान्येव पराध्यवसायतया वर्तन्त इत्यन्वयं दर्शयति - परिणामश्चानेक-रूपो विज्ञानादिस्वभावः चेतनाचेतनद्रव्यगतः, तत्राचेतनः परमाण्वादीनां शुक्रादिः, चेत-नस्य तु विज्ञानदर्शनादिर्विषयस्वरूपपरिच्छेदात्मकः । तथा देवाद्यवस्थाऽपुद्गलात्मिका अवि-वक्षितचेतनाभावाऽचेतनास्वभावा वेति । अतः परिणामस्य व्यभिचारे विशेषणोपादानमर्थव-त्पन्यन्तुवाचेदं परिणामोऽध्यवसायरूप इति । तस्य स्थानान्तराणि मलीमसमध्यतीत्राणि, शुभे जघन्ये वर्तित्वात् ततो विशुद्धतरं स्थानमन्यदारोहति, ततोऽपि विशुद्धतममपरमधिगच्छतः प्राप्तुवतो वर्धमानग्रभपरिणतेरित्यर्थः, अनेन च गच्छत इति समस्तमिदं चतुर्विधसामायि-कोत्पादकाण्डं सचितं भवति ॥

''सत्तण्हं पयडीणं अन्भिन्तरओ उ कोडिकोडीए । काऊग:सागराणं जइ लहइ चडण्णमेगयरं ॥''

--विशेषावइयके गा० ११९३

अत्र बहु वक्तव्यमित्यतः प्रकृतोपयोगि केवलग्रुच्यते । स खलु जीवस्तानि शुभान्यध्यवसायान्तराण्यास्कन्दन्ननाभोगनिर्वितितेन यथाप्रवृत्तिकरणेन तामुत्कृष्टां
कर्मस्थितिमवन्दास्य कोटीकोट्याः सागरोपमानामन्तः क्षपयंस्तावत् प्रापयति यावत् तस्या अपि पल्योपमासङ्ख्येयभागः क्षपितो भवति तस्मिन्
स्थाने प्राप्तस्यातिप्रकृष्टघनरागद्वेषपरिणामजनितः वज्राक्ष्मवद् दुर्भेदकठिनक्रद्वगूदग्रन्थिजीयते,
तत्र कश्चिद् भव्यसन्त्वस्तं भिन्वाऽपूर्वकरणयलेन प्राप्तानिवृत्तिकरणस्तन्त्वार्थश्रद्धानलक्षणं
सम्ययदर्शनमासादयति, कश्चिद् ग्रन्थिस्थानाद्यो निवर्तते, कश्चित् तत्रवावतिष्ठते, न परतो
नाधः प्रसर्पतीति । अत्र चोपदेष्टारमन्तरेण यत् सम्यक्त्वं तन्नैसर्गिकमाचक्षते प्रवचनवृद्धाः ।

अस्तानां प्रकृतीनां आभ्यन्तरं तु कोटिकोटयाः ।
 कृत्वा सागरोपमाणां यदा स्थते चतुर्णामेकतरत् ॥

एनमेव च चित्रकीर्णमर्थमारूयातवान् तानि तानीत्यादिना भाष्यग्रन्थेनोत्पद्यत इत्येव-मन्तेन । अनादिमिध्यादृष्टेरपि [ इति ]। नास्यादिरस्तीत्यनादिः अनादिर्भिथ्यादृष्टिरस्ये-त्यनादिमिथ्यादृष्टिः-अत्राप्तपूर्वसम्यक्त्वलाभः, न चास्ति कश्चित् तादक् कालो यस्मिन्तु-पदिश्येतायं मिध्यादर्शनं प्रतिपद्मवानिति । तथा चागमः "अत्थि अणन्ता जीवा जेहिं न पत्तो तसाइपरिणामो "। तस्यानादिमिध्यादृष्टेः, अपिशब्दात् सादिमिध्यादृष्टेरपि, यो हि भव्यः सम्यक्त्वं प्रतिपद्य प्राक् पश्चादनन्तानुवन्धिकषायोदयाज्ञातव्यलीको मनोज्ञपरमान्त्रव-द्धमतिर्जघन्येनान्तर्भहुर्तं स्थित्वोत्कर्षेणापार्धयुद्गलपरावर्तं युनः प्रतिपद्यमानः सादिमिध्यादः ष्टिभवति, तस्यापि स्तो-भवतः परिणामविद्योषात्, परिणामोऽध्यवसायश्चित्तं तस्य विशेषः स एव वा पूर्वं जघन्यमङ्गीकृत्य परः परः शुभो विशेष इत्युच्यते, परिणामविशेष-श्रेह यथाप्रवृत्तिकरणमेभिमतं, ततः परं अपूर्वकरणं, अप्राप्तपूर्वं तादशं अध्यवसायान्तरं जीवेनेत्यपूर्वकरणमुच्यते ग्रन्थि विदारयतः, तत्रश्च ग्रन्थिभेदोत्तरकालभान्यनिष्टत्तिकरणमा-सादयति, यतस्तावन निवर्तते यावत् सम्यक्त्वं न लब्धमित्यतोऽनिवृत्तिकरणं, ग्रन्थान्तरे प्रसिद्धत्वात् भाष्यकारेणानिष्टत्तिकरणं नोपात्तम् । अवश्यतया या सम्यग्दर्शनं लभमानस्त ल्लभत इति काकाऽभ्युपेतमेव, तद्भावेऽभावात् , अतो न कश्चिद् विरोध इति । सम्प्रति निगम-यति-यदेवमुपजातमेति समर्भसम्यग्द्रीनमिति । जीवस्य उपयोगस्वामान्यात् तद्धिग-मात् प्राप्यते । कोऽधिगम इति चेत् तदुच्यते अधिगमोऽभिगम इत्यादि । गमेर्गत्यर्थ-त्वाज्ज्ञानार्थता, गमो ज्ञानं रुचिरिति, अधिको गमोऽधिकं ज्ञानम्, कथं वाधिक्यम्? यस्मात् परतो निमित्ताद् भवति तदाधिक्यादधिकग्रुच्यते, अभिगमस्तु गुरुमाभिग्रुख्येनालम्ब्य यज्ज्ञानं सोऽभिगमः । आगमस्त्वागच्छत्यव्यवैच्छित्त्या वर्णपदवाक्यराशिरासप्रणीतः पूर्वी-परविरोधशङ्कारहितस्तदालोचनात्तत्त्वरुचिरागम उच्यते, कारणे कार्योपचारात्, नडुलोदकं पादरोग इति। निमित्तं तु यद् यद् बाह्यं वस्तृत्यद्यमानस्य सम्यग्दर्शनस्य प्रतिमादि तत् वत् सर्वमागृहीतं, ततो निमित्तात् प्रतिमादिकात् सम्यक्तं निमित्तसम्यग्दर्शनमुच्यते। श्रवणं श्रुतिराकर्णनं ततो यज्जायते । शिक्षा-पुनः पुनरभ्यासः, आप्तप्रणीतप्रन्थानुसारी ततो यद भवति । उपदिशतीत्युपदेशो-गुरुरेव देवनच्छब्दसंस्कारस्त्तो यत् प्रादुरस्ति । एवमेते किश्चिद भेदं प्रतिपद्यमाना अनर्थान्तरमिति व्यपदिश्यन्ते । एवं पर्यायकथनं कृत्वा सम्पिण्डच कथ-यति तदेवमित्यादिना ॥ तद्धिगमसम्यग्दर्शनम्, एवमित्यनेनोक्तेन भेदनिरूपणेन यद-भवति । परोपदेशादित्यनेन तु निमित्तमात्रमाक्षिप्तं प्राह्मम्, अन्यथोपदेशाच्छव्दादिति [ न ] व्याप्तिराख्याता स्यात्, यतो न केवलं शब्दादेव भवति, किन्तु कस्यचिद् भव्यस्य प्रतिमाद्या-

<sup>--</sup>१ सन्ति अनन्ता जीवा यैः न प्राप्तः त्रसादिपरिणामः ।

२ 'यथेवमुपजातमेव । तन्नि ॰' इति क-स्व-पाठः । ३ 'व्यवस्थित्या ' इति स्व-पाठः ।

लोक्य भवत्येव । परोपदेशात् परोपष्टम्भेन यदुदेति तत्त्वार्थेषु---जीवादिषु श्रद्धानं-रुचि-स्तद्धिगमसम्यग्दर्शनमिति ॥ ३॥

सम्प्रत्युत्तरसूत्रसम्बन्धं खयमेव लगयन्नाह---

भा०—अत्राह तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनमित्युक्तम्। तत्र किं तत्त्वमिति?। अत्रोच्यते ॥ ३ ॥

टी॰—अत्राहेत्यादि । अत्र—एतिस्मस्तर्शार्थश्रद्धानलक्षणे सम्यग्दर्शने विषयखरूपो-परक्ते न्याख्याते विषयविवेकमजानंश्रोदकोऽन् सुदत्य—भवता तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनिम-त्येतदुक्तं, तत्र किं तत्त्विपिति, तत्रेत्यनेन तत्त्वार्थश्रद्धानशब्दे यस्तत्त्वशब्दस्तत्र किं तत्त्वं किं त-स्याभिधेयमिति ॥ नतु चायुक्तोऽयं प्रश्नो, भाष्ये तत्त्वस्य पुरस्तान्निर्णयः कृत इति, तत्त्वानि जीवादीनि वक्ष्यन्ते त एवार्था इत्यस्मिन्, अतो निर्झाते तत्त्वे प्रश्नयतो जाडचमवसीयते, उच्यते—न जाडचात् प्रश्नः, सत्यमुक्तं तत्त्वानि जीवादीनि, आदिशब्देन तु अनेकस्याक्षेप इति नास्तीयत्ता, तस्माद् भाष्याद् न निर्णयोऽतः इयत्तापरिज्ञानाय प्रश्नः । स्रिराह—अत्रो-च्यते । अत्र भवत्प्रदर्शिते तत्त्वशब्दे यदिभधेयं तदियत्त्या निश्चतस्वस्पम्चयते—

## सूत्रम्-जीवाजीवास्रवबन्धसंवरनिर्जरामोक्षास्तत्त्वम् ॥ १-४ ॥

टी॰—जीवाजीवास्त्रव इत्यादिना । समासपदं चैतत्, समासपदे च विग्रहमन्त-रेण न सुखेन प्रतिपत्तिः परसमै शक्या कर्तु इत्यतो विग्रहयति ।

भा०—जीवा अजीवा आस्त्रेवा बन्धः संवरो निर्जरा मोक्ष इत्येष सप्त-विघोऽर्थस्तत्त्वम् । एते वा सप्त पदार्थोस्तत्त्वानि । तान् रुक्षणतो विधानतश्च पुर-स्ताद् विस्तरेणोपदेक्ष्यामः ॥ ४॥

टी०—जीवा अजीवा इत्यादि । जीवा और्पशिमकादिभावानिवताः साकारानाकारप्रत्ययलाञ्छनाः शब्दादिविषयपरिच्छेदिनोऽतीतानागतवर्तमानेषु
जीवादितस्वसमः समानकर्तृकिकयाः तत्फलग्रजः अमूर्तस्वभावाः । एभिरेव धर्मैवियुता
अजीवाः धर्मादयश्वत्वारोऽस्तिकायाः । आसूयते येगृह्यते कर्म
त आस्त्रवाः श्रुभाशुभकर्मादानहेतव इत्यर्थः । वन्धो नाम, तैरास्रवेहेतुभिरात्तस्य
कर्मणः आत्मना सह संयोगः प्रकृत्यादिविशेषितः । तेषामेवास्रवाणां यो निरोधः—
स्थानं गुप्त्यादिभिः स संवरः । कर्मणां तु विषाकात् तपसा वा यः शाटः सा निर्जरा ।
ज्ञानशमवीर्यदर्शनात्यन्तिकैकान्तिकावाधनिरूपमसुखात्मन आत्मनः स्वात्मन्यवस्थानं
मोक्षः । इतिशब्द इयत्तायाम्, एतावानेव । एष इति भवतः प्रत्यक्षीकृतो वचनेन । सप्त

९ 'आस्रवः' इति क-स्त्र-घ-टी-पाठः । २ 'उपशमिकादि' इति क-स्त्र-पाठः ।

विधाः सप्त प्रकारा यस्य स सप्तविधः, अर्थोऽर्थमाणत्वात्, एष सप्तविधोऽर्थ इति पदत्रयं तत्त्वमित्यस्य विवरणम्, तत्त्वमिति वाँ उच्युत्पत्तौ तथ्यं सद्भूतं परमार्थ तस्वमित्येकवचने इत्यर्थः । व्युत्पत्तौ तु जीवादीनामशीनां या स्वसत्ता सोच्यते, तस्याश्र हेतुः सत्तायाः प्रतिभेदं प्रतिवस्तु यो भेदस्तमनादृत्यैकत्वमेकत्वाचैकवचन-मुपात्तवान् ॥ अथैवं कथित् चोदयेत्—याऽसौ जीवादीनां सत्ता, सा न वैशेषिकैरिवास्मा-मिर्भिना जीवादिभ्योऽभ्युपेयते-यतोऽभिहितम्-"घडसत्ता घडधम्मो तत्तोऽणनो पडाइओ भिन्नो (विशे०१७२२) "। तस्मात् प्रतिवस्तु सा भेत्तव्या, प्रतिवस्तु च भिद्यमाना बहुत्वं प्रतिपद्यत् इति बहुत्वाद् बहुवचनेन भवितव्यम् तत्त्वानीति, उच्यते-सामान्येन विवक्षिता सती सैकत्विमव विभर्ति, मुख्यया तु कल्पनया वस्तुधर्मत्वात् प्रतिवस्तु भेत्तव्या भवति, तदा च बहुवचनेनैव भवितव्यमेवेति, एतदाह-एते वा सप्त पदार्थीस्तत्त्वानीति । एते प्राक्त प्रत्यक्षीकृताः । वाशब्दो हि प्रतिवस्तु भिद्यमानं तत्त्वं बहुत्वं प्रतिपद्यत इत्यस्य पक्षस्य सुचकः । सप्त च ते पदार्थाश्र सप्तपदार्थाः जीवादयः। तत्त्वानि दश्यानि, पुण्यपा-पयोश्व बन्धेऽन्तर्भावात्र भेदेनोपादानम् । यद्येवमास्रवादयोऽपि पश्च तर्हि न जीवाजीवाभ्यां कथमिति चेत्र. उच्यते-आस्रवो आस्त्रवादीनां नादिरूपः परिणामो जीवस्य । स च कः आत्मानं तस्वानां जीवा-जीवयोरन्तर्भोवः विरहय्य ?। बन्धस्तु कर्म पुद्गलात्मकमात्मप्रदेशसंक्षिष्टम् । संवरोऽ-प्यास्रवनिरोधलक्षणो देशसर्वभेद आत्मनः परिणामो निवृत्तिरूपः । निर्जरा तु रिशाटः, जीवः कर्मणां पार्थवयमापाद्यति स्वशक्त्या। मोक्षोऽप्ययमात्मा समस्तकमेविरहित इति । तस्मात् जीवाजीवास्तत्त्विमिति वाच्यम् । उच्यते--सत्यमेतदेवम्, किंतु इह शास्त्रे शिष्यः प्रवृत्तिं कारितोऽस्मात् कारणात् ज्ञानादिकात् सेव्यमानाद् भवतो मोक्षावाप्तिर्भविष्यत्य-न्यथा संसार इति, तस्य च यदि मुक्तिसंसारकारणे न भेदेनाख्यायेते ततोऽस्य सम्यक्तप्रवृ-त्तिरेव नू स्यात् । यदा त्वेवं कथ्यते, आस्रवो बन्धश्रैतद्द्वयमपि मुख्यं तत्त्वं संसारकारणम्, संवरनिर्जरे च ग्रुख्यं तत्त्वं मोक्षकारणमिति, तदाऽनायासात् संसारकारणानां हेयतया यतिष्यते ग्रुक्तिकारणानां चाद्यतयेति, तस्माच्छिष्यस्य हेयादेयप्रद्श्नायाऽऽस्रवादिचतुष्टयग्रुपात्तम् । यत् तु मुख्यं साध्यं मोक्षः यदयो प्रवृत्तिस्तत् कथमिव न् प्रदञ्येतेति, तस्माद् युक्तं यत् पञ्चाप्युपो-दीयुन्त इति । किं पुनरेषां जीवादीनां लक्षेणमग्नेरिवौष्ण्यम् ? के वा मेदा जीवादीनां यथा तस्यैवाग्रेस्तार्णपाण्योदय इत्युक्ते तान् लक्षणत इत्याद्याह । तान् जीवादीन् लक्षणतः -स्वचिक्षेन, विधानतो भेदेन, चशब्दाद् भेदानपि सप्रभेदान् वक्ष्यामि, पुरस्तात्-उपरिष्टात्, किं सङ्क्षेपेणोतं विस्तरेण ? विस्तरेणेत्याह । कथमिति चेत्, उच्यते-जीवस्य लक्षणमिद्गुपयोगलक्षणो जीव इति (२-८), तदेव लक्षणं विघानतेः कथियपति, स द्विविधः, साकारोऽनाकारश्च, पुनस्तावष्टचतुर्भेदाविति ( २-९ ), तथा संसारिणो मुक्ताश्च

१ 'चाव्युत्पत्ती' इति क-ख-पाठः ।

२ घटसत्ता घटधर्मः तस्मादनन्यः पटादितो भिन्नः ।

(२-१०), पुनर्विस्तरः संसारिणस्त्रसाः स्थावराश्चेत्यादिना (२-१२)। तथा अजीवादीनां धर्मादीनां लक्षणं गतिस्थित्यादि (५-१७), धर्माधर्माकाशानां त्वेकत्वान्नास्ति विधानम् (५-५), प्रदेशान् वाङ्कीकृत्यासङ्ख्येयाः प्रदेशाः धर्माधर्मयोः (५-७), जीवस्य च (५-८), आकाशस्यानन्ताः (५-९) इति स्यादेव विधानम्। आस्रवं लक्षणेन भणिष्यति, कायवाद्यानःकर्म योगः (६-१) स आस्रवः (६-२) इति, पुनस्तस्य मेदं श्चभः पुण्यस्येत्यादि (६-३,४)। बन्धस्य लक्षणं भणिष्यति, सकषायत्वात् जीव इत्यादिकम् (८-२), पुनस्तस्य विधानं प्रकृतिस्थित्यादिकम् (८-४)। तथा संवरलक्षणं आस्रविनरोधः संवर इति (९-१), पुनस्तस्य विधानं स गुप्तिसमितिधर्मादिकम् (९-२)। निजराया लक्षणं वक्ष्यति, तपसा निर्जरा चेति (९-३), पुनस्तद्वेदा अनशनादयः (९-१९)। मोक्षः कृत्सकर्मक्ष्यलक्षणः (१०-३), प्रथमसमयसिद्धादि विधानम्।। ४।।

अत्राह-कथं पुनरमी जीवादयो धिगन्तव्या इति ? उच्यते-नामादिभिरनुयोगद्वारैस्तथा प्रत्यक्षानुमानाभ्यां (प्रमाणाभ्यां ) नैगमादिभिश्च वस्त्वंशपरिच्छेदिभिनयेस्तथा निर्देशस्वामि-त्वादिभिः सत्सङ्ख्याक्षेत्रादिभिश्च । तत्र कतिभेदा जीवा इति पृष्टे चतुर्भेदताख्यानायाह—

#### सूत्रम् -- नामस्थापनाद्रव्यभावतस्तन्न्यासः ॥ १-५ ॥

टी०—इति। अथवाऽभिधास्यति भवान् उपयोगलक्षणो जीवः (२-८),तत्र किं सर्वो जीव उपयोगलक्षणः १। नेत्याह—भावजीव एवोपयोगलक्षण इति। अथ किमन्योऽप्यस्ति यतो भाव-जीव इति विशेष्यते १ अस्तीत्याह । कतिविधश्चेत्, उच्यते—नामेत्यादि, तृतीयार्थे तसिः, सूत्रार्थं च कथयन्नाह—

भा०—एभिनीमादिभिश्चतुर्भिरनुयोगद्वारैस्तेषां जीवादीनां तत्त्वानां न्यासो भवति । विस्तरेण लक्षणतो विधानतश्च अधिगमार्थे न्यासो निक्षेप इत्यर्थः । तद्यथा—नामजीवः स्थापनाजीवो द्रव्यजीवो भावजीव इति । नाम संज्ञाकर्म इत्यन्थीन्तरम्। चेतनावतोऽचेतनस्य वा द्रव्यस्य जीव इति नोम क्रियते स नामजीवः । यः काष्टपुस्तचित्रकर्मोक्षनिक्षेपादिषु स्थाप्यते जीव इति स स्थापनाजीवो देवताप्रतिकृतिवदिन्द्रो रुद्रः स्कन्दो विष्णुरिति । द्रव्यजीव इति गुणपयीयवियुक्तः प्रज्ञास्थापितोऽनादिपारिणामिकभावयुक्तो जीव उच्यते । अथवा श्रून्योऽयं भङ्गः। यस्य ह्यजीवस्य सतो भव्यं जीवत्वं स्यात् स द्रव्य-जीवः स्यात्, अनिष्टं चैतत् । भावतो जीवा औपश्चिकक्षायिकक्षायोपश्चा

९ 'अधिगमाय ' इति का-स्त्र-घ-टी-पाठः । २ 'यस्य नाम' इति घ-टी-पाठः । ३ ' व्रव्यजीव ' इति घ-टी-पाठः ।

मिकौद्यिकपारिणामिकभावयुक्ता उपयोगलक्षणाः संसारिणो मुक्ताश्च हि-विधा वक्ष्यन्ते (२-१०)। एवमजीवादिषु सर्वेष्वतुगन्तव्यम् ॥

पर्यापान्तरेणापि नामद्रव्यं, स्थापनाद्रव्यं, द्रव्यद्रव्यं, भावतो द्रव्यमिति। यस्य जीवस्याजीवस्य वा नाम कियते द्रव्यमिति तन्नामद्रव्यम्। यत् काष्ठपुस्त- विश्रकमीक्षानिक्षेपादिषु स्थाप्यते द्रव्यमिति तत् स्थापनाद्रव्यम्, देवताप्रतिक्रु- तिवदिन्द्रो रुद्रः स्कन्दो विष्णुरिति। द्रव्यद्रव्यं नाम गुण्पर्यायवियुक्तं प्रज्ञा- स्थापितं धमोदीनामन्यतमत्। केचिद्प्याहुः —यद् द्रव्यतो द्रव्यं भवति तच्च पुद्गल- द्रव्यमेवेति प्रत्येतव्यम् । अणवः स्कन्धाश्च, सङ्घातभेदेभ्य उत्पचन्त इति वस्यामः (५-२५,२६)। भावतो द्रव्याणि धमोदीनि सगुणपर्यायाणि प्राप्तिल- क्षणानि वक्ष्यन्ते (५-२७)। आगमतश्च प्राभृतज्ञो द्रव्यमिति भव्यमाह। द्रव्यं च भव्ये। भव्यमिति प्राप्यमाह। द्र्व्यं प्राप्ताने व्यापि । गवेषं प्राप्यन्ते प्राप्तु- वन्ति वा द्रव्याणि। एवं सर्वेषामनादीनामादिमतां च जीवादीनां भावानां मोक्षान्तानां तत्त्वाधिगमार्थं न्यासः कार्य इति ॥ ५॥

टी०—एभिरित्यादि। एभिरिति स्त्रोक्तैः, कैः ? नामादिभिः, नाम आदिर्थेषां ते नामादयस्तैर्नामादिभिरिति, आदिशब्देन च नेयत्ताऽवधृतेत्यत्श्चतुर्भिरित्याह। अत
एव विग्रहमि न कृतवान्, चतुर्भिरित्यनेनैव समासाऽव्यक्ताभिधानस्य व्यक्तीकृतत्वादिति।
अनुयोगः—सकलगणिपिटकार्थोऽभिधीयते तस्य द्वाराणि—तस्यार्थस्याधिगमोपाया
इत्यर्थः। अतस्तैर्नामादिभिर्विरचना कार्या। विरचना विरच्यमानविषयेत्यतस्तन्त्यास
इत्याह। अस्य च विवरणं, तेषां इति अनन्तरस्त्रोक्तानाम्। तानेव स्पष्टयति—जीवाद्दीनां तत्त्वानां न्यासो भवति—विरचना कार्यति। स किमर्थं न्यासः क्रियत इत्याह—विस्तरेणत्यादि। पुरस्तात् त्विदमुक्तं 'तान् जीवादीन् विस्तरेण लक्षणतो विधानतश्चोपदेस्याम' इति (१-१)। तेषु च लक्षणविधानेषु वस्यमाणेषु सर्वत्रेषा नामादिका व्याख्याऽवतारणीया, किमर्थम् ? अधिगमार्थे—प्रतिविशिष्टज्ञानोत्पत्त्यर्थमिति। कथं नाम लक्षणादिवाक्येषु सर्वत्रैवंविधां प्रतिपत्तिं कुर्यात् जिज्ञासुः ? 'उपयोगश्चतुर्भेदः, जीवश्च' इत्यादि, अतोऽधिगमार्थं न्यासः। न्यास इत्यस्य च प्रसिद्धतरेण शब्देन पर्यायेणार्थमाच्छे—निक्षेप
इत्यर्थः। तन्नामादिचतुष्टयं यथा लक्ष्येऽवतरित्रथा कथ्यति—तद्यथा, नामजीव इत्यादि।

नामैव जीवो नामजीवः, योऽयं जीव इति ध्वनिः, अयं च यस्य कावायदार्थे कस्यचिद् वस्तुनो वाचकः स नामजीवोऽभिधीयते, वस्तुस्वरूपप्रतीति-हेतुत्वाच, वस्तुस्वरूपं शब्दः, तदनशीत्मकत्वे वस्तुव्यवहारविच्छेदः,

तदात्मकत्वाच स्तुतौ रागः स्तुत्यस्य, द्वेषश्र निन्दायां द्वेष्यस्य । स्थापना(त्या अ)पि वस्त्वात्मतां

१ 'दिष्वपि.' इति घ-टी-पाठः । २ ' सर्वगुण 'इति घ-टी-पाठः ।

दर्शयति—स्थापनाजीवो नाम जीवाकारः, प्रतिकृतिसञ्चावेऽन्यथाऽसञ्चावे, तिन्निमित्तकश्रेयोभ्युपगमात्, गन्धपुष्पादिनिमित्तार्थत्यागश्च, तञ्चक्तिप्रवृत्तेः, कुम्भवदाकारोऽथों वस्तुत्वात्, तथा
"जावंति चेइयाइं तिं"। द्रव्यजीवो नाम, योऽयमस्मिन् शरीरक आत्मा स यदा भावैक्षीनादिभिविंयुतो विवक्ष्यते स द्रव्यजीवः, अनागतराजत्वराजपुत्रसेवनं हि दृष्टं, तत्र द्रव्यत्वात् (सिद्धि—) शिलातलाद्युव्झितातीतयतिश्चरीरनमस्करणं च, उपयोगिक्रययोरिप ह्रेयो,
येषामर्थानां न च तदुपयोगे वर्तते स तेन भावेनाभावादतीतानागततन्नावापेश्चया तन्नावाप्रवृत्तोऽपि स एवासावध्यवसीयते सुप्तचित्रकरमृतकुम्भादिवत्, तथा च " जं होहिसि
तित्थयेरो" "वंदािस जिणे चउव्वीसं" इत्यादि। एष एव हि तैर्ज्ञानादिभिर्युक्त आश्रीयमाणो
भावजीव इति, भावः प्रमत्तदोषमर्षणादेः, त(य)था—

"अन्नत्थ वंजणे निवडियंमि जो खलु मणोगओ भावो ।

तत्थ उ मणं पमाणं न पमाणं वंजणच्छलणा ॥"\*—विशे० २५४५

इत्यादि । अत्र चाद्या नामादयस्त्रयो विकल्पाः द्रव्यास्तिकस्य, तथा तथा सर्वार्थत्वात्, पाश्चात्यः पर्यायनयस्य, तथापरिणतिविज्ञानाभ्यामिति । अथवाऽस्मिनेव शरीरे य आत्मा तत्रैव ते नामादयश्चत्वारो नियुज्यन्ते, योऽयमस्मिन्नात्मिन जीव इति ध्वनिः प्रवर्तते एष नामजीवः, तस्यैव य आकारो हस्ताद्यवयवसन्निवेशादिः स स्थापनाजीवस्तदेकपरि-णामात्, तस्यैव जन्तोः सकलगुणकलापरहितत्वविवक्षा बौद्धव्यवहारानुसारिणी द्रव्यजीवः, स एव ज्ञानादिगुणपरिणतिभावत्वेन विवक्षितो भावजीव इति, एतत् कथयति नामजीव इत्यादिना।।

सम्प्रति नामस्थापनाद्रव्यभावानां जीवविशेषणतयोपात्तानां स्वार्थं लक्ष्ये प्रदर्शयकाह—
नाम संज्ञाकमेंत्यनर्थान्तरमित्यादिना । नामेति किम्रुक्तं भवति ? उच्यते—संज्ञाकमेंत्यनर्थान्तरम्, संज्ञायाः क्रिया संज्ञाक्रिया संज्ञाकर्म नामकरणं इत्यर्थः, अनेन ध्वनिना वस्तिवदं
प्रतिपाद्यत इतियावत् । तत् पुनः प्रतिपाद्यं वस्तु तस्य ध्वनेवीच्येनार्थेन युक्तं भवतु मा वा
भूदित्येतत् कथयति—चेतनावत इत्यादिना । चेतना—ज्ञानं सा यस्यास्ति तचेतनावत्,
तद्विपरीतमचेतनम् । द्रव्यस्येति प्रदर्शनमिदं, गुणिक्रिययोरिष नामादिचतुष्टयप्रवृत्तेः । अथवा
द्रव्यस्य प्राधान्यमाविष्करोति, यतस्तदेव द्रव्यं गुणिक्रियाकारेण वर्तते, कोऽन्यो गुणः क्रिया
वा द्रव्यमन्तरेण ? वर्णकविरचनामात्रक्रमप्राप्तनानात्वनटवद् द्रव्यमेव तथा तथा विवर्तते
अतो न स्तः केचिद् गुणिक्रये द्रव्यास्तिकनयावलम्बने सतीति । अतस्तस्य द्रव्यस्य यस्य
कस्यचिन् नाम क्रियते व्यवहारार्थं संज्ञासंकेतः क्रियते । कीदिगित्यत आह—जीव इति ।

९ 'यावन्ति चैस्थानि' इति । २ 'यद् भविष्यति तीर्थकरः' ( आवश्यक-निर्श्वक्तौ ) । ३ 'वन्दे जिनान् चतु-विंशति' ( आव-चतुर्विंशतिस्तवः ) ।

४ 'अन्यत्र निपतिते व्यञ्जने यः खला मनोगतो भावः । तत्र तु मनः प्रमाणं न प्रमाणं व्यञ्जनं छलना ।। ५ 'बौधव्यवहारा' इति क-ख-पाठः । ६ द्रव्यस्य इति क-ख-पाठः ।

इतिना स्वरूपे जीवशब्दः स्थाप्यते, जीव इत्ययं ध्वनिः, नत्वेतद्वाच्यार्थो नामतया नियुज्यते। स नामजीव इति, स इत्यनेन तत्र चेतनावत्यचेतने वा यद्दच्छया यो जीवशब्दो नियुक्तस्तं व्यपदिशति, स शब्दो नामजीव इति। एतदुक्तं भवति स एव शब्दो जीव इत्युच्यते तद्वस्तूपाधिक इति, अर्थाभिधानप्रत्ययास्तुल्यनामधेया इति न्यायात्।।

संप्रति स्थापनाजीवं कथयति यः काष्ट्रपुस्त इत्यादिना । यः स्थाप्यते जीव इति सम्बन्धः, क स्थाप्यते ? काष्टपुस्तादिष्वित्याह । काष्टं-दारु, पुस्तं-दुहित्कादिस्त्र-चीवरादिविरचितं, चित्रं-चित्रकराद्यालिखितम्, कर्मशब्दः क्रियावचनः प्रत्येकमभिसम्ब-ध्यते, काष्टक्रियेत्यादि । अक्षिनिक्षेप इति सामयिकी संज्ञा चन्दनकानां निक्षेपो रचना विन्यास इति । एते काष्ठपुस्तचित्रकर्माक्षनिक्षेपा आदिर्येषां रच्यमानानां ते काष्ठपुस्तचित्र-कर्माक्षनिक्षेपादयः, आदिशब्द उभाभ्यां सम्बन्धनीयः, काष्ट्रपुस्तचित्रकर्मादयो ये सद्भाव-स्थापनारूपास्तथाऽश्वनिक्षेपादयोऽसद्भावस्थापनारूपा ये, तेषु वहुषु स्थाप्यते –य उच्यते तेषु काष्टादिषु बहुष्वाधारेषु य एको रच्यते जीवाकारेण, एतदाह-जीव इति ! स जीवाकारो रचितः सन् स्थापनाजीवोऽभिधीयते । एतदुक्तं भवति-शरीरानुगतस्यात्मनो य आकारो दृष्टः स तत्रापि हस्तादिको दृश्यते इतिकृत्वा स्थापनाजीवोऽभिधीयते ॥ नतु चाक्षनिक्षेपे नास्त्य-सावाकार इति, उच्यते-यद्यपि बहीरूपतया नास्त्यक्षे निश्चिप्यमाणेऽसावाकारः, तथापि बुद्धचा स रचयिता तत्र विरचयति तमाकारम्, अत एव स्थापना नामद्रव्याभ्यां सुदूरं भिन्ना, यतो निक्षित्यमाणं वस्तु न शब्दो भवति, नापि तद्भावविद्युतं विवक्ष्यते, किन्त्वाकारमात्रं यत् तत्र तद् विवक्षितमिति । स्थापनाजीवं दृष्टान्तेन भावयति देवताप्रतिकृतिवदित्यादिना । देव एवं देवता तस्याः प्रतिकृतिः-विम्बं, सा च न सैव सहस्राक्षवज्रपाणिश्वेतवासीधारिरूपा, नापि ततोऽत्यन्तं भिन्नखभावा, अत्यन्तभिन्नखभावाभ्युपगमे हि सा प्रतिकृतिरेव न स्यात् कुड्यवत्, अतोऽवश्यं कथिश्वदसौ ततो भिद्यत इति प्रतिपत्तव्यम्, ये तस्यां मुख्यदेवतायां सहस्रलोचनाद्यवयवा यथा संनिविष्टा दृष्टास्तेऽस्यां काष्ट्रमय्यां दृश्यन्त इत्येतावता सैव मुख्या देवता इयमिति निगद्यते । ये तु तत्र ज्ञानदर्शनैश्वर्यादयो धर्मा दृष्टास्ते इस्यां काष्ठमय्यां न दृश्यन्त इति एतावता प्रतिबिम्बमित्यभिधीयते । अतो यथेह कस्यचित् इन्द्रादेः प्रतिकृतिः स्थापिता सती इन्द्र इति व्यपदिश्यते, एवमिह जीवाकृतिः प्रतिमादिषु स्थापिता स्थापना-जीवो व्यपदिश्यते । रुद्र उमापतिः, स्कन्द् इति स्कन्दकुमारः, उत्तरपदलोपात् सत्यभामा सत्येति यथा, विष्णुरिति वासुदेवः । एषां च न शास्त्रे देवतारूया समस्ति, लोकानुवृत्त्या भाष्यकृदुवाच । अत एषां रुद्रादीनां प्रतिकृती रचिता रुद्र इत्यादिव्यपदेशं लभते । एवं जीवस्य काष्टादिषु प्रतिकृतिः कृता स्थापनाजीव इत्यभिधीयते ।

द्रव्यजीव इति । इतिः प्रकारार्थः । योऽयं प्रकारः प्रागुपादायि द्रव्यजीव इति तं प्रदर्शयामि । योऽयमात्मा स उज्झिताशेषज्ञानादिगुणसम्रदायो द्रव्यजीवोऽभिधीयते । एतदे-वाह-गुणपर्यायवियुक्त इति । गुणाः-सहभ्रवो ज्ञानदर्शनसुखादयः, पर्यायाः-क्रमभ्रवो

मनुष्यादयः, गुणाश्च पर्यायाश्च गुणपर्यायास्तैः वियुक्तो रहित इत्यर्थः॥ ननु चैवंविधोऽर्थो नास्त्येव, समस्तधर्मकदम्बकरहितत्वात् मण्डूकजटाभारवदित्युक्ते आह-प्रज्ञास्थापितः। प्रज्ञा-बुद्धिस्तया स्थापितो-वियत्यालिखितः कल्पित इतियावत् । एतदुक्तं भवति−न ते गुणपर्यायास्ततो द्रव्याद् विष्वम् भवन्ति, किं तर्हि ? बुद्धचा तत्स्था एव विभज्यन्ते, ततश्च द्रव्य-केवलमवतिष्ठते बुद्धिपरिकल्पनागोचरतामितम्, एतदाह—अनादिपारिणामिक-भावयुक्त इति । भावशब्दो हि औदयिकादिषु वर्तमानः पारिणामिक इत्यनेन विशेषे स्थापितः । पारिणामिकभावोऽपि सादिरस्त्यभ्रेन्द्रधनुरादीनाम्, किं तादृशोऽयं ? नेत्याह— अनादिपारिणामिकभाव इति । अनादिश्वासौ पारिणामिकभावश्वानादिपारिणामिकभावस्तेन युक्तोऽनादिपारिणामिकभावयुक्त इति । एतदुक्तं भवति-यत्तदनादिकालसन्ततिपतितं द्रव्यं तावन्मात्रं तदिति मैवं मंस्थाः अनादिपारिणामिकभावयुक्त इति, अत्र भावशब्दः श्रूयते इतिकृत्वा अस्ति द्रव्ये को अपि भावांश इति । न खल्ज कश्चित् तत्र गुणः पर्यायो वाअस्तीति द्रव्य-मात्रं निरस्ताशेषगुणपर्यायवातं द्रव्यजीव इत्येवं शब्दाते ॥ ननु च सतां गुणपर्यायाणां बुद्धचा नापनयः शक्यः कर्तुं, यतो न ज्ञानायत्ताऽर्थपरिणतिः, अर्थो यथा यथा विपरिणमते तथा तथा ज्ञानं प्रादुरस्तीत्यत आह— इर्रून्योऽयं भङ्गः । इर्रून्य इति न सम्भवति, अयं इति द्रव्य-जीवविकल्प इति । यतो द्रव्यदेवः कः ?। उच्यते-यो भन्यो देवत्वपर्यायस्य योग्यो न तावद भवति स मनुष्य एव सन् द्रव्यदेवोऽभिधीयते भविष्यति इतिकृत्वा, एवमिहापि यद्ययमव-घीकृतो जीवः स इदानीमजीवः सन्नायत्यां जीवोऽजनिंष्यत् ततोऽयं विकल्पः समभविष्यत् , न चैतदस्तीत्येतदाह — यस्य ह्यजीवस्येत्यादि । यस्य इति वस्तुनः, हिशब्दो यस्मादर्थे, अजीवस्य चेतनारहितस्य सतो विद्यमानस्य अचेतनावस्थायां सम्प्रति भव्यं भविष्यचे-तनावस्वं भवेत इदानीमचेतनत्वेन वर्तमानः द्रव्यजीव इति कारणजीवः, आगामिन्या जीवतायाः कारणमित्यर्थः, एतत् स्यात्, इष्यत एवायमर्थः । क्वचिद् वस्तुन्यभूतमिदानीं जीवत्वं भविष्यतीति, तन्न, अनिष्टत्वात् , यथैव धसन्नसौ विशेषो जीवत्वेन सम्प्रति आगा-मिकाले जीवत्वं प्रतिपत्स्यत इत्यभ्युपगम्येत, एवं योऽयमिदानीं जीवतया वर्तते अयमेवाय-त्यामजीवत्वं यास्यतीत्यभ्युपगम्यताम् , एवं च सति सिद्धान्तविरोधः, यतो जीवत्वमनाद्यनिध-नपारिणामिको भावः समय इष्यते । एतदेवाह — अनिष्टं चैतत् इति । चशब्द एवका-रार्थे, अनिष्टमेव सिद्धान्तविरोध्येवैतदभ्युपगमान्तरमिति ॥ ननु चैवं सति नामादिचतुष्टय-स्यान्यापिता प्राप्ता, द्रव्यजीवविकल्पाभावात्, अभ्युपगतं च सिद्धान्ते व्यापित्वेन नामादि-चतुष्टयम्, यत एवमाह-

" जत्थ उ जं जाणिज्ञा निक्खेवं निक्खिवे निरवसेसम् । जत्थिवि नय जाणेज्ञा चउक्कयं निक्खिवे तत्थि ॥"—अनुयोगद्वारे

१ 'अजनिष्यत' इति क-स्त-पाठः ।

तत्र चतुष्ट्यं निश्चिषेदिति भणता व्यापिताऽभ्युपगता १। उच्यते—प्रायः सर्वपदार्थेष्वन्येषु सम्भवन्ति, यद्यत्रेकस्मिन्न सम्भवित नैतावता भवत्यव्यापिता, तत्र निर्धुक्तिकारेण भद्रषाहु-स्वामिना अविशेषेण प्राणायि नामादीति। अपरे त्वेतदोषभयादेवं वर्णयन्ति—अहमेव मनुष्य-जीवो द्रव्यजीवोऽभिधातव्यः उत्तरं देवजीवमप्रादुर्भूतमाश्रित्य, अहं हि तस्योत्पित्सोदेंवजीवस्य कारणं भवानि, यत्रश्वाहमेव तेन देवजीवभावेन भविष्यामि, अतोऽहमधुना द्रव्यजीव इति। एतत् कथितं तैभैवति पूर्वः पूर्वो जीवः परस्य परस्योत्पित्सोः कारणमिति १ अस्मिश्च पक्षे सिद्ध एव भावजीवो नान्य इति, तसादिदमपि परिफल्गु विज्ञायते, एतत्पक्षसमाश्रयणेन च नाव्यापिता नामादिचतुष्टयस्येति । अथवा जीवश्चदार्थज्ञस्तत्रानुपयुक्तो द्रव्यजीव इति । एवं द्युक्तं " आगमतो जाणए अणुवउक्ते " जीवशब्दार्थज्ञस्य वा यच्छरीरकं जीवरहितं स द्रव्यजीवः ।।

इदानीं चतुर्थं विकल्पं दर्शयति-भावजीव इति। यः उक्तः ॥ ननु च भावजीव इत्ये-कवचनेन पूर्वं विन्यस्य व्याख्यावसरे बहुवचनान्तताप्रदर्शनमयुक्तं भावतो जीवा इति । उच्यते — मैंवं कश्चित् ज्ञासीद् यथा एक एव भावजीवो न भूयांस इति । यथा पुरुषकारणिन आहु:---"पुरुष एवेद"मित्यादि, एतिकासाय बहुवचनमुपात्तवान्, बहव एते जीवा इत्यस्य प्रदर्शनार्थम्। भावत इति च तृतीयार्थे तसिः, भावैः सह वर्तन्ते इति ते भावजीवाः । के पुनस्ते भावाः यैः सह वर्तन्ते इति ? उच्यते — औपश्रमिकादीत्यादि । तत्रोपश्रमः पुद्ग-लानां सम्यक्त्वचारित्रविघातिनां करणविशेषाद तुद्यो भस्मपटलाच्छादिताप्रिवत् , तेन निर्वृत्तः औपशमिकः परिणामोऽध्यवसाय इत्युच्यते । तथा ज्ञानादिघातिनां पुदलानां य आत्यन्ति-कोऽत्ययः स क्षयः तेन निर्धेत्तोऽध्यवसायः क्षायिक उच्यते । तथा ज्ञानादिवातिनां प्रद्रलानां क्षयोपश्रमौ, केचित् क्षपिताः केचिदुपशान्ता इति क्षयोपश्रमानुच्येते, ताभ्यां निर्वृतोऽध्यवसायः क्षायोपशमिक इति । ये पुनः पुद्रला गतिकषायादिपरिणामकारिणः तेषामुद्यः — अनुभू-यमानता या स उदयस्तेन निर्वृत्तोऽध्यवसाय औदिधिक इति । परिणमनं परिणामो जीवत्वाद्याकारेण यद्भवनं स पारिणामिकः, स्वार्थ एव प्रत्ययः। एत एव भावा−अध्य-वसायास्तैर्युक्तः औपदामिकादिभावयुक्तः। यथा कश्चिन्मनुष्यः पश्चभिरपि संयुक्तो भवति । तत्कथमिति चेत् ? उच्यते कस्यचित् संयतादेरपशान्तकोपादिकषायस्य औपशमिकः, तस्यैव क्षपितानन्तानुबन्धिमिध्यादर्शनादेः क्षायिको भावः, तस्यैव क्षीणोपशान्तमतिश्रुता-द्यावरणस्य क्षायोपशमिको भावः, तस्यैव मनुष्यगतिपरिणामकारिपुद्रलोदये औदयिको भावः, तस्यैव जीवत्वभव्यत्वादिपरिणामः पारिणामिक इति, एवं देवादीनां यथासम्भवं बोध्याः । उपयोगलक्षणा इति साकारानाकारसंविछक्षणा इत्यर्थः । ते च नैकरूपाः, किन्तु संसारिण इत्यादि। संसारश्रतुर्विध उक्तः (१-३) स येगामस्ति संसारिणो-मनु-

१ आगमतो झायकः अनुपयुक्तः ( अनुयोग॰ ) ।

ण्यादयः । सुक्तास्तु ज्ञानावरणादिकर्मभिः समस्तेष्ठिका एकसमयसिद्धादयः । चशब्दात् सप्रभेदा द्विधा वक्ष्यन्ते द्वितीयेऽध्याये ( २-१० )।।

एवं जीवपदार्थे नामादिन्यासम्पद्र्य एकत्र द्शितोऽन्यत्र सुज्ञान एव भवतीत्यति-दिशति—एवमजीवादि व्यादि । अजीवादि वृ इति चोक्तेऽपि पुनः सर्वेषु इत्यभिद्ध्य व्याप्तिं नामादिन्यासस्य दर्शयति, अनुगन्तव्यं नामादिचतुष्ट्यं दर्शनीयमित्यर्थः । अजीव इति नाम यस्य चेतनस्याचेतनस्य वा कियते स नामाजीवः । स्थापनाजीवः काष्टा-दिन्यस्तः । द्रव्याजीवो गुणादिवियुतो बुद्धिस्थापितः । भावाजीवो धर्मादिर्गत्याष्टुपग्रहका-रीति । नामास्रवो यस्यास्रव इति नाम कृतं स नामास्रवः । स्थापनास्रवः काष्टादिरचितः । द्रव्यास्त्रवस्तु आत्मसमवेतौः पुद्रलाः अजुदिता रागादिपरिणामेन । भावास्रवास्तु त एवो-दिताः । द्रव्यवन्धो निगडादिः, भावयन्धः प्रकृत्यादिः । द्रव्यसंवरोऽपिधानं, भावसंवरो गुप्त्यादिपरिणामापन्नो जीवः । द्रव्यनिर्जरा मोक्षाधिकारश्चन्या त्रीह्यादिनां, भावनिर्जरा कर्म-परिशाटः सम्यक्तानाष्टुपदेशानुष्टानपूर्वेकः । द्रव्यमोक्षो निगडादिविष्रयोगः, भावमोक्षः समस्तकर्मक्षयंलाव्यतः । तथा द्रव्यसम्यग्दर्शनं ये मिध्यादर्शनपुद्रला मव्यस्य सम्यग्दर्शनतया शुद्धं प्रतिपत्स्पन्ते तद् द्रव्यसम्यग्दर्शनं, एत एव विशुद्धा आत्मपरिणामापन्ना भावसम्यग्दर्शनं । तथा द्रव्यक्षानमनुपपुक्ततावस्या, भावज्ञानम्रपयोगपरिणतिविशेषावस्था । द्रव्यचारिश्रमभव्यस्य भव्यस्य वाऽनुपयुक्तस्य, उपयुक्तस्य कियानुष्टानमागमपूर्वकं भावचारिश्रमिति ॥

येऽपि येशां जीवादीनां सामान्यशब्दास्तेष्वस्यस्य नामादिचतुष्टयस्यावतार इति कथयन्त्राह—पर्यायान्तरेष्टापीत्यादि। प्रधानशब्दस्य तदर्थशब्दान्तराणि पर्यायाः, पर्यायादन्यः पर्यायः पर्यायान्तरं, तेनाप्यस्य चतुष्टयस्य न्यासः कार्यः, तदाह—नामद्रव्यादि—विचारः नामद्रव्यादि—विचारः व्यावत् केचिद्प्यादुरिति। तथाप्यश्चन्यार्थम्यते—नामद्रव्यं यस्य चेत-नावतोऽचेतनस्य वा द्रव्यमिति नाम क्रियते, यत् पुनः स्थाप्यते काष्टादिषु तत् स्थापनाद्रव्यं विशिष्टाकारमिति। द्रव्यद्रव्यमिति उभाभ्यां द्रव्यश्चर्यं गुणादिभ्यो निष्कृष्य द्रव्यमात्रे स्थाप्यते। एतदेवाह—गुणप्यायवियुक्तं इत्यादिना, तैर्विरहितं, न च परमार्थतः शक्यन्ते तेऽपनेतुं, तत्स्यभावत्याद्, अतः प्रज्ञास्थापितमित्याह। तज्ञान्यस्यभावात् पष्टस्य प्रसिद्धमेव तदेव कथयति—धर्मादीनामन्यत्मम् इति। यद्यदेव विविश्वतं इष्यते तत् तदेषां मध्ये ग्राह्यं नात्र नियम इत्येतत् कथयति-श्चर्योऽयं विकल्प इति। पूर्ववत् प्रयोगतो भावना कार्या, एप तावत् तृतीयविकल्पे ग्रन्थकाराभिप्रायः। अपरे तु कथयन्ति विकल्पं तृतीयमन्यथा,

९ शुभाशुभात्मपरिणामकारणभूतपुद्गलापेक्षया । २ सकामनिर्जरामपेक्ष्य । ३ स्वरूपावस्थानस्य सत्त्वात् निर्शेष्-कमैक्षयस्य तु तपःसंयमद्वारत्वात् । ४ द्रव्यशब्दद्वयेनेस्यर्थः ।

तदाह केचिद्प्याहुः इत्यादि । केचित् पुनर्श्ववते यदित्यणुकादि द्रव्यतो द्रव्यं इति, तृतीयार्थे पश्चम्यर्थे वा तसिरुत्पाद्यः, द्रव्यैः सम्भूय यत् क्रियते, यथा बहुभिः परमाणुभिः सम्भूय स्कन्धित्रदेशिकादिरारभ्यते तद् द्रव्यद्रव्यम् । अथवा यद् द्रव्यात् तसादेव स्कन्धात् त्रिप्रदेशिकादेर्यदेकैः परमाणुः प्रथम्भूतो भवति तदा तसाद् भिद्यमानात् त्रिप्रदेशिकात् स्कन्धात् परमाणुश्र निष्पद्यते द्विप्रदेशिकश्र स्कन्ध इति, स परमाणुरपि द्रव्यद्रव्यं द्विप्र-देशिको<sup>े</sup>षि द्रव्यद्रव्यं भवतीति । तचैतद् द्रव्यद्रव्यं पुद्गलमेव भवतीति प्रत्ये-तव्यम् । नहि जीवादिद्रव्यमन्यैः सम्भूयारभ्यते, न चान्यसात् भिद्यमानात् तन्निष्पद्यत इति, परमाणवस्तु सम्भूयान्यदारभन्ते ततश्च निष्पद्यन्त इति, यतः पश्चमेऽध्यायेऽभिधास्यते अणवः स्कन्धाः (५-२५) इत्यादि, अणवः-परमाणवः, स्कन्धाः-द्विप्रदेशिकादयः, सङ्घातात् स्कन्धा भेदादणयो निष्पद्यन्त इति ॥ भावद्रव्यिभिति चैकं विनयस्य भावतो द्रव्याणि बहुन्युपक्षिपतोऽयमभिप्रायः, -अन्याभिमतं यदेकं विश्वस्य जगतः कारणं व्रक्षादि तदपास्यते, बहुन्येतानि स्वत एव सत्तां दधतीति प्रतिपादयति, काँनि च तानि ? धर्मादीनि पश्च, सगुणपर्याथाणि इति, गत्याद्यगुरुलघुप्रभृतिपर्यायभाञ्जीति, एतत् स्याद् यद्येन धर्मेण समन्वितं तं धर्म न कदाँचित तद् जहाति तेन सदान्वितमास्ते द्रव्याणां प्राप्ति-प्राप्तिलक्षणानि-परिणामलक्षणानीतियावत् , न, सञ्चणता अन्यानन्यांश्र धर्मान् प्रतिपद्यन्त इति, जीवास्तावद् देवमनुजादीन् पुदुलाः कृष्णादीन् धर्मादयः पुनस्तयः परतोऽन्यानन्यांश्र प्राप्नुवन्ति, यतोऽन्यस्मिन् गच्छति तिष्टति अवगाहमाने वा जीवे पद्गले वा गमनादिपरिणामस्तेषाम्यपर्चयते, अतो हि प्राप्ति-लक्षणानि वक्ष्यन्ते । अथवा भावद्रव्यमिति, द्रव्यार्थ उपयुक्तो जीवो भावद्रव्यमुच्यते, एतद् वा कथयत्यनेन भाष्येण आगमतश्रेत्यादिना, अथवा प्राप्तिलक्षणानीति यदुक्तं सा न स्वमनीिषका, यत आगमे आप्त एवमुपदिदेश-प्राप्तिलक्षणान्येतानि, कथिमिति चेत् १ तदाह-आगमतश्चे-त्पादि । तसिः सप्तम्यर्थे, आगमत आगमे, पूर्वाख्ये कथ्यमाने, प्राभृतज्ञ इति, सब्दप्राभृतं, तच पूर्वे अस्ति, यत इदं व्याकरणमायातं, ततः शब्दप्राभृतं यो जानाति स प्राभृतज्ञो गुरुरेवं ब्रवीति द्रव्यमिति । अस्यार्थं तीर्थकृत् किमाहेति चेत्, तदुच्यते-भव्यमाह । भव्यमिति च न ज्ञायते तत् स्पष्टयति - द्रव्यं च भव्य इति । अस्यायमर्थः - द्रव्यमिति निपात्यते भव्यं चेद् भवति । भव्यमिनि सन्देहास्पद्मेव केषाश्चिदिति स्पष्टयति-प्राप्यमाह । प्राप्तव्यं तैः स्वगतैः परिणतिविशेषैर्गत्यादिभिः व्याप्यत इत्यर्थः । अतो न स्वमनीपिका प्राप्तिलक्षणा-नीत्येषाम् ॥ नतु चायं भवतिरकर्मकः सत्ताभिधायी कथं प्राप्यमित्यनेन कर्माभिधायिना कृत्येन भव्यमित्यस्यार्थो विवियते ?। उच्यते-नैवायं सत्ताभिधायकः, तर्हि ? प्राप्त्यभिधायी

चुरादावात्मनेपदी, भू प्राप्तावात्मनेपदी । तदाह प्राप्त्यभिधायिना कथ्यते तेन, तदेवं इति

१ 'यद् द्यणुकादि' इति ग-पाठः । २ 'का देर्युक्तः' इति ग-पाठः । ३ 'कानिचित् तानि 'इति क-ख-पाठः । भ 'कदाचिद् न जहाति' इति क-ख-पाठः ।

प्राप्यभिधायित्वे सत्ययमथीं भव्यशब्दस्य, कर्मसाधनपक्षे प्राप्यन्ते स्वधमें यानि तानि भव्यान्युच्यन्ते, कर्त्तसाधनपक्षे तु प्राप्तुवन्ति तान्येव धर्मादीनीति भव्यानि द्रव्याण्युच्यन्ते इति । एतदाह—प्राप्यन्ते प्राप्तुवन्तीति वा द्रव्याणि । सम्प्रति जीवादीनां न्यासं प्रदर्भ्य तेषां च पर्यायस्य द्रव्यशब्दस्य अन्येषामण्येवमेव कार्य इत्यतिदिशन्नाह—एवं सर्वेषामित्यादि । एवं यथा जीवादीनां द्रव्यशब्दस्य च तथा सर्वेषां गुणिक्रियादिशब्दानाम्, अनाद्रीनां इति भव्याभव्यादीनाम्, आद्रिमतां च मनुष्यादीनां पर्यायाणां, जीवादीनां भावानां जीवादिभ्योऽनन्यवृत्तीनाम्, तत्त्वाधिगमार्थमिति तत्त्वस्य-परमार्थस्य भावस्य अधिगमः स सर्वत्र, न तु नामस्थापनाद्रव्याणामिति, हेयत्वादेषां, तत्त्वाधिगमप्रयोजनं न्यासो निक्षेपो रचना कार्या बुद्धिमता सुसुक्षुणेति ॥ ५ ॥

शिष्य आह-कथं भगवता तत्त्वानां जीवादीनामिथगमः कृतः ?। यदि च केनाप्युपाये-नाधिगतानि भवन्ति ततो युक्तं कथनमन्यसायेतानि तत्त्वानीति ? उच्यते-

### सूत्रम् - प्रमाणनयैरधिगमः ॥ १ ६ ॥

टी०—प्रमाणनयैरिति च करणे तृतीया न कर्तरि, यतस्तत्र षष्ठ्या भवितव्यम् 'कर्त्वकर्मणोः कृती' (पाणिनिः अ० २, पा० ३, स० ६५) इति । प्रमाणे प्रस्यक्षपरीक्षे द्वे, अवधिमनःपर्धायकेवलानि मतिश्रुते च, नैगमाद्यो नयाः पश्च, प्रमाणे च नयाश्च प्रमाण-नयास्तैः प्रमाणनयैः साधकतमैः ।

भा० एषां च जीवादीनां तत्त्वानां यंथोदिष्टानां नामादिभिन्धेस्तौनां प्रमाणनयैर्विस्तराधिगमो भवति। तत्र प्रमाणं द्विविधं-प्रत्यक्षं परोक्षं च वक्ष्यते (१-१०,१२)। चतुर्विधमित्येके नयबादान्तरेण। नयाश्चं नैगमाद्यो वक्ष्यन्ते (१-१४)॥ किञ्चान्यत्॥६॥

री० एषां चेत्यादि। एषाम् इति भवतः प्रकटीकृतानाम्, चशब्द एवकारार्थे,
एषामेवान्यस्थाभावात्, अथवा समुचये, एषां जीवादीनां, चअधिगम-साधनम् शब्दान्नामादीनां च, तत्त्वानामिति चानेनीभयं सम्बध्यते, जीवादीनां तत्त्वानां नामादीनां च तत्त्वानाम् । यथोदिष्टानामिति ।
यथा परिपाट्या जीवाजीवादिकया सामान्येनाभिहितानामुद्दिष्टानामिति । सामान्येन च
जीवाजीवास्त्व (१-४) इत्यस्मिन् सूत्रेऽभिधाय पुनर्नामस्थापनादिस्त्रे नामादिभिभेदैनर्यस्तानां, किमर्थ पुनर्जीवाजीवास्त्वादिस्त्रे उद्घाट्य ततो नामादिस्त्रे न्यस्तानि । अधिगमोपायार्थपरिज्ञानार्थमनेको जीवशब्दवाच्योऽर्थ इत्यस्य । एतदेवाह-न्यस्तानामिति । अधिगमोपायार्थ-

१ ' मन्यस्यायत्तानि ' इति ख-पाठः । २ 'यंथोवदिष्टानां' इति ख-घ-टी-पाठः । ३ 'न्यस्तानामित्यधिगम्।-पायार्थमुपक्षिप्तानामित्यर्थः' इति ख-ध-टी-पाठः । ४ 'नयस्य पश्च' इति ख-घ-टी-पाठः ।

मुपश्चिप्तानामित्यर्थः, अतः पूर्वमुद्घष्टितानां न्यस्तानां च इह प्रमाणनयैर्विस्तराधिगमो भवति। विस्तराधिगम इति। एकेकस्य तत उद्घट्टनाद्पकृष्टस्य विस्तरेण लक्षणविधानाख्येन वक्ष्यमा-णेन ( १-१०, १-३५ )प्रमाणनय्रूपेणाधिगमः-परिच्छ्रेदो भवति । एतत् कथितं ्यदा यदाधि-गुमस्तदा तदा न प्रमाणनयान् विरहय्येति। न चायं पर्यनुयोगः कार्यः-प्रमाणनयैः कथं भवत्य-धिगम इति ? । युस्माज्ज्ञानविशेषाः प्रमाणनयाः, अतः प्रकाशस्यभावत्यात् प्रदीपवद्धिगम-शक्तिता । अथ कतिविधं प्रमाणमिति सङ्ख्यानियमाय प्रश्नयति । आह-तम्र प्रमाणं द्विवि-धम्। तत्रेति सिद्धान्तं नन्द्यादिकं व्यपदिशति । प्रमाणमिति च प्रमीयतेऽनेन तत्त्वमिति प्रमाणम्, अस्मिन् पक्षे आत्मा सुखादिगुणकलापोपेतस्तेनावबुध्यते साधकतमेन मत्यादिना विषयमिति प्रतिपत्तव्यम् । यदा तु 'कृत्यल्युटो बहुलम्' ( पाणिनिः अ० ३, पा० ३, सू० ११३ ) इति प्रमाणमित्येतत् तदात्मनोऽविभक्तं मत्यादिज्ञानपश्चकम्, प्रमिणोत्यवगच्छतीति प्रमाणम्, यदा त्वधिकरणे प्रमाणमित्येतत् तदा प्रमीयतेऽस्मिन् बहिरङ्गोऽर्थं इति प्रमाणम्, आत्मन्येव षहिरङ्गार्थप्रतिविम्बनात्, नहि विषयाकारानारूपितं तज्ज्ञानं तस्य परिच्छेदे वर्तते, यदा तु तेन विषयाकारेण तज्ज्ञानं परिणतं भवति तदा तस्य वस्तुनः परिच्छेदोऽन्यथा नेति । द्विविध-मित्यनेन सङ्ख्यानियम इति द्विविधमेव न पुनिस्नविधादि। कथं द्विविध्यमिति चेत् १ उच्यते-इहैवाध्याये प्रत्यक्षं परोक्षं चेति वश्यते ( १-११, १२ ) उपरिष्टात् । पराणि च निर्माणा-क्रोपाक्नोदयनिष्टत्युपकरणरूपाणीन्द्रयाणि २-१७) मनश्च मनोवर्गणापरिणतिरूपं द्रव्ये-न्द्रियं परं तेभ्यो य पुणजायते ज्ञानं तिन्निमित्तजं तत् परोक्षग्रुच्यते धूमादिशज्ञानवत्, प्रत्यक्षं पुनरश्नाति अश्वते वार्घानित्यक्षः-आत्मा तस्याक्षस्येन्द्रियमनांस्यनपेक्ष्य यत् स्वत एवोपजा-यते तत् प्रत्यक्षम् । यदि तर्हि नन्द्यां द्विविधमुपदिष्टं कथमनुयोगद्वारग्रन्थे चतुर्विधमुपन्य-स्तम् १। यतः केचिन् नैगमादयो नयाः । चतुर्विधमित्येके नयवादान्तरेण । एके सूरय-अतुर्विधं प्रमाणग्रुंपदिशन्ति नयभेदेन प्रत्यक्षानुमानोपमानागमारूयम्, एतच यथा दुःस्थितं

द्यो वश्यन्ते (१-३४)॥ ननु च प्रमाणमिष सामान्यविशेषात्मकवस्तुपरि चँछेद्येव, नया अपि वैवंविधविषयोपनिपातिन एवेति नास्ति कश्चिद् विशेषः, ज्ञानात्म- प्रमाणनणानां कत्वाद्धि नया न भेदेनोपादेयाः प्रमाणादिति, असत्या एव नया इति [ चेदतो ] हेयतया न्याय्यमुपादानमित्येतदपि न, यतो वश्यिति—'' न विष्ठतिपत्तयोऽर्थाध्यवसाँया " इति [ १-३५ ], तथा '' नियय-

चातुर्विध्यं तथा भाष्यकार एवोत्तरत्र दर्शयिष्यति (१-१२)। एवं प्रभाणात्रयवं निर्भिद्य

व्युत्पत्त्वादिद्वारेण नयावयवं विभजनाह-नयाश्चेत्यादि । नयन्तीति नयाः कारकाः व्यञ्जका इति यतः सूत्रार्थ (यत्स्तवार्थ)दर्शयिष्यति भाष्यकारः, ये ह्यनेकध्मीत्मकं

वस्त्वेकेन धर्मेण निरूपयन्ति एतावदेवेदं नित्यमनित्यं वेत्यादिविकल्पयुक्तं ते नया नैगमा-

१ 'अपरिणतं' इति ख-टी-पाठः । २ 'सुशन्ति' इति ग-पाठः ३ 'कर्त्रार्थ' इति 'कर्त्रार्थ' इति वा ग-टी-पाठः । ४ 'परिच्छेदे च,' 'परिच्छेदे च ' इति क-ख-पाठा । ५ 'सायात्' इति क-ख-पाठः ।

वयणिज्जसन्वां " इत्यादि । उच्यते - प्रमाणनयानामयं भेदः, प्रमाणं समस्तवस्तुस्वरूपपरि-च्छेदात्मकं मत्यादि नयास्तु एकांशावलिम्बन इत्यतो भिन्नविषयता, प्रत्यक्षपरोक्षवत् । एतदुक्तं भवति - सर्वनयांशावलिम्ब ज्ञानं प्रमाणम्, यत् तु ज्ञानमनेकधर्मात्मकं सद्वस्तु एक-धर्मावधारणेनाविच्छनच्येवभात्मकमेवैतदिति तन्नया इति कथ्यन्ते, अतश्च प्रमाणं सम्यग्ज्ञानं, नयास्तु मिथ्याज्ञानम्, यत आह - "एवं सन्वेवि नया मिच्छादिष्टी " इत्यादि । एवं च कृत्वा प्रमाणशब्दस्थाभ्यिहेतत्वात् सूत्रे पूर्वनिपात इति न चोद्यावकाशः ॥ अपरे वर्णयन्ति -परस्परापेक्षा नेगमादयो नया इति व्यपदिश्यन्ते अध्यवसायाः, तैः परस्परापेक्षेयिज्ञ्ञानं समस्तवस्तुस्वरूपावलम्बनं जन्यते तदनवगतवस्तुपरिच्छेदाभ्युपायत्वात् प्रमाणम् । ये पुन-नैंगमादयो निरपेक्षाः परस्परेण ते नयाभासा इति ॥ ६ ॥

किश्वान्यदित्यनेनोत्तरसूत्रं सम्बन्धयति, नैतावतैव विस्तराधिगमस्तत्त्वानां, यतो अन्य-दिष विस्तराधिगतौ कारणमस्ति, किं तत् १ निर्देशादि । के पुनः निर्देशादय इत्यत आह्-

## सूत्रम्-निर्देशस्वामित्वसाधनाधिकरणस्थितिविधानतः ॥ १-७॥

टी० — निर्देशस्वामित्वेत्यादि। न तावित्रर्देशादीन् व्याचष्टे सम्बन्धवाक्यमेव समर्थयते —

भा०-एभिश्च निर्देशादिभिः षड्भिरनुयोगद्वारैः सर्वेषां भावानां जीवादीनां तत्त्वानां विकल्पशो विस्तरेणाधिगमो भवति ॥

टी०—एभिश्चेत्यादिना। एभिः, चशब्दात् प्रमाणनयसदादिभिश्व। एभिश्चेति

सामान्यशब्दनिर्देशेन विशेषावगितरिस्त, अतो विशेषार्थमाह-निर्देशानिर्देशादीनां दिभिः। आदिशब्देन निर्देशे सित नेयत्तापरिज्ञानमस्तीति

समासे चाव्यक्ताभिधानं प्रसिद्धं न सूत्रादपीयत्ता सम्भाव्येत
अतः षड्भिरिति। अस्मिन् किमेतानि व्याख्याद्वाराणि नेति या शङ्का तिनरसनायाह—अनुयोगद्वारैः, व्याख्याङ्गैरित्यर्थः। एषां च व्यापिता अस्ति नास्ति इत्याशङ्काव्युदासायाह—सर्वेषामिति। उक्तेऽपि चैतस्मित्रभावोऽपि सर्वशब्देनोपात्तः तिन्नराचिकीर्षयाऽऽह—भावानामिति। अभावे हि व्यर्थत्वात् प्रयासस्य न तद्विषयमेतदिति कथयति।
भावा अप्यन्यमताभिमताः सन्त्यतत्त्वरूषा इत्यतो द्वयम्रुपादत्ते—जीवादीनां तत्त्वानामित्येतत्। ते च जीवादयः किमेभिः समासेन निरूप्यन्ते उत व्यासेनेत्यत आह—विकल्पश इति। शसश्च कारकसामान्याद् विधानमिति तृतीयार्थ एष इत्येतन् कथयति विस्तरेषेत्यनेन।
उक्तेपि चैतस्मित्रसम्पूर्णमेव वाक्यं स्याद् यदि पूर्वस्त्रादिभगम इत्येतन्नानुवर्वेत, अतोऽनुवर्वत इति कथयति—अधिगम इति। सत्तां च पदार्थो न व्यभिचरति यद्यपि तथाप्यन्यस्याः

९ 'निजकवक्तव्यतासत्याः' ( सम्मति-तर्के ) । २ 'एवं सर्वेषि नया मिथ्यादृष्टयः' ( सम्मति ) ।

क्रियाया नाध्याहारः कर्तव्यः, ततश्च भवतीत्याह । एवं सम्बन्धं लगयित्वा सूत्रं व्याख्या-नयचाह—

भा०--तद्यथा । निर्देशः । को जीवः १। औपशमिकादिभावयुक्तो द्रव्यं जीवः ॥

टी॰-तद्ययेत्यादि । यथैते भाव्यन्ते निर्देशादयः तथा कथ्यन्ते, निर्देश इति चोपन्यस्य उद्देशवावयमुचारयति-को जीव इति। न चाप्रस्तुतोपन्यासः, कथमिति चेत् ? उच्यते - उद्देशवाक्यमन्तरेण निर्देशस्य स्थापनमशक्यं कर्तुम्, यदि हि पूर्वं सामान्यरूपोदे-शचोदना न स्यानिर्देशवाक्यमध्यसम्बद्धत्वादुन्मत्तवचोवदसङ्गतार्थं स्यात्, सामान्यार्थाभिधा-नमुद्देशः, तद्विशेषप्रतिपिपादयिषया वचनं निर्देशः । पूर्वं प्रश्नवाक्यमुचारयति निर्दिश्यमाना-थोंपकारि, कीद्यः खलु मया जीवः प्रतिपत्तव्यः ? किं द्रव्यरूपो गुणरूपः कियास्वभाव इति ?। नामादीनां वा अन्यतम इति पृष्टे निर्देश इति,-निश्रयेन उपयुज्यते प्रस्तुते वस्तुनि स निर्देशः। औपदामिकादि भावेत्यादि । औपशमिकादयो भिहितास्त एव भावास्तथा भवनादात्मनः तैर्युक्तः औपशमिकादिभावयुक्तः। द्रव्यं जीव इति, गुणिक्रियाव्युदासद्वारेण निश्चयेन तदा-दिष्टं द्रव्यं जीव इति । द्रव्यं जीवः स चाप्यीपशमिकादिभावयुक्त इति । ततश्च न केवलं द्रव्यं नापि फेवला भावाः किन्तु उभयात्मकं जीववस्तु प्रतिपन्नं भवति । अथवा द्रव्यमेष प्रैधानं यतस्तेन तेनौपशमिकादिभावेन द्रव्यमेव तथा तथा विपरिवर्तते १ ॥ स्वामित्वादयो जीवेऽ-भ्यूह्या अनया दिशेति न दर्शितवान्, वयं तु दर्शयामः स्वामी-प्रश्वः तज्ञावः स्वामित्वं, जीवो हि कस्य प्रभुः ? जीवस्य वा के स्वामिनः ? इति, उच्यते-जीव एकोऽवधीकृतः धर्मा-दीनामस्तिकायानां स्वामी, यतः सर्वेषु मूच्छी यात्युपलभते परिश्वक्के शरीरतया वाऽऽद-त्तेऽतः सर्वेषां जीवः स्वामी, जीवस्यापि जीवा अन्ये तन्मूच्छादिकारिणः स्वामिनो भवन्ति २॥ साध्यते येन तत् साधनम्, केन चात्मा साध्यते ? उच्यते-नान्येनासौ सततं समवस्थित-त्वाद् बाह्यान् वा पुद्रलान् अपेक्ष्य देवादिजीवः साध्यत इति तैस्तत्तत्स्थानं नीयत इति यावत् ३॥ अधिकरणमायारः, कैस्मिन्नात्मा निश्रयस्य स्वात्मप्रतिष्ठत्वात् स्वात्मनि, व्यवहा-रख शरीराकाशादौ ४॥ स्थितिरात्मरूपादनपगमः। कियन्तं कालमेष जीवभावेनावतिष्ठते १। भवाननङ्गीकृत्य सर्वस्मिन् काले, देवादींस्तु भवानङ्गीकृत्य यावती यत्र स्थितिस्तावन्तं कालं तत्रावतिष्ठत इति ५॥ विधानं प्रकारः, कतिप्रकारा जीवाः १ त्रसस्थावरादिभेदाः ६॥ एवं शेषा अपि सिद्धान्तानुसारिण्या धियाऽवलोक्य पारमर्थं प्रवचनं वाच्याः, प्रन्थगौरवभयात् तु नाद्द्रे भाष्यकारः । तथा यद्र्थं शास्त्रप्रवृत्तिस्तत्रापि योजनां निर्देशादीनां कुर्वन्नाह—

भाव सम्यग्दर्शनपरीक्षायाम् । किं सम्यग्दर्शनं द्रव्यम् १ । सम्यग्दष्टि-जीवोऽरूपी नोस्कन्धो नोग्रामः ॥

१ 'गुण्यिकिया' इति का-ख-पाठः । २ 'प्राधान्यं' इति का-ख-पाठः । ३ 'कस्मिन् वा' इति सा-पाठः ।

टी० सम्यादर्शनपरीक्षायामित्यादि । यदा सम्यादर्शनं परीक्ष्यते तदापि पृष्टे सम्यग्दर्शनं किं गुणः क्रिया द्रव्यमिति सम्यत्तवस्य उच्यते—द्रष्ट्यम् . ये जीवेन शुभाध्यवसायविशेषेण निर्देशः प्रतिसमयमुपभुज्यन्ते अतस्ते सम्यग्दर्शनस्य तदुपष्टम्भजन्यत्वात् श्रद्धानपरिणामस्य, ततश्च कारणे कार्योपचाराद् द्रव्यं सम्यग्दर्शनम् । मुख्यया तु वृत्त्या रुचिरात्मपरिणामो ज्ञानलक्षणः श्रद्धासंवेगादिरूपः सम्यग्दर्शनं तदप्या-त्मद्रव्यमेव द्रव्यनयस्य, पर्यायनयस्य तु गुणमात्रमवसेयमिति । यदि तर्हि पुद्गला द्रव्यस्व-भावा रुचिमापादयन्तः सम्यम्द्र्शनमिति भण्यन्ते, न तर्हि श्रीणद्रशनमोहनीयस्य छबस्यकेवलि-सिद्धजीवस्य सम्यग्दर्शनं प्राप्तोतीत्युक्ते आह-सम्यग्दष्टिजीव इति । सम्यक् शोभना दृष्टिपी सत्पदार्थावलोकिनी सा सम्यग्दष्टिर्यस्य क्षीणद्शनमोहनीयस्य स सम्यग्दष्टिजीवः । एतत्क-थयति, क्षीणे दर्शनमोहनीये नैवासौ सम्यग्दर्शनी भण्यते, कस्तर्हि ? सम्यग्दष्टिरेवासौ भण्यते, ततः सिद्धसाध्यता, स पुनः क्षीणदर्शनमोहः किं रूपी ? नेत्याह-अरूपी । अविद्यमानं रूप-मस्येत्यरूपी, सर्वधर्मादिषु क्षेपः । नासौ रूपादिधर्मसमन्वितः अमूर्त आत्मेति । छग्नस्थके-विलनोर्घद्यपि कर्मपटलोपरागः :तथाप्यात्मा न स्त्रभावम्रपजहाति, आगन्तुकं हि कर्मरजो मलिनयत्यात्मानमभ्रादीव चन्द्रमसम् । सिद्धः सर्वथाप्यरूप एव । सम्यग्दष्टिरिदानीमाञ् ङ्क्यते-किं स्कन्धो ग्राम इति, तिनशसायाह-नोस्कन्धः। अरूपत्वादेव न स्कन्धः, पुद्रलादिरूपखप्रदेशाङ्गीकरणात् स्यात् स्कन्धः, अथवा पश्चास्तिकायसमुदितिः स्कन्धः, नो-शब्दस्य तहेशवाचित्वास्रोस्कन्धः सम्यग्दृष्टिः । एवं नोग्रामोऽपि वक्तव्यः । एवं सम्यग्दर्श-निनः सम्यग्दर्शनकारणत्वात् पुद्गलानपादिक्षत् सम्यग्दर्शनं, तैर्वियुतः पुद्गलैः सम्यग्दष्टिरिति।।

भा०—स्वामित्वम् । कस्य सम्यग्दर्शनमिति ? एतदात्मसंयोगेन परसं-योगेन उभयसंयोगेन चेति वाच्यम् । आत्मसंयोगेन जीवस्य सम्यग्दर्शनम् । परसंयोगेन जीवस्याजीवस्य जीवयोरजीवयोजीवानामजी-आत्मपरोभयसंग- वानामिति विकल्पाः । उभयसंयोगेन जीवस्य नोजीवस्य जीवयोरजीवयोजीवानामजीवाना।मिति विकल्पा न सन्ति,

शेषाः सन्ति ॥

टी०—सम्प्रति स्वामित्वश्रव्दोच्चारणे स्वामित्वम् इत्यनेन कस्य स्वामिनः सम्यग्द-र्शनमित्युदेशवाक्यमेवं कृत्वा प्रवृत्तम् । किं यत् समवाय्येतत् तस्यैवैतत्, उत तदुत्पत्तिनिमित्तभूत-स्थान्यस्थापि व्यवहारार्थमाश्रीयत इति ?। उच्यते—ग्रुख्येन तावत् कल्पेन यद्यत्र समवेतं तत् तस्यैवेति, व्यवहारार्थं तु निमित्तभूतमप्याश्रीयते । एतदाह—आत्मसंयोगनेत्यादि । आत्म-संयोगनात्मसम्बन्धेन । यदा द्वि उत्पद्यमानस्य सम्यग्दर्शनस्य परतोऽपि निमित्तात् प्रतिमादि-

९ 'वियुत्तैः' **इति ग**-पाठः ।

कान्नापेक्षा क्रियते प्रतिमादेः तदाऽसौ परिणाम आत्मनि समवेत इतिकृत्वा स एवात्मा तेन परिणामेन तानि तत्त्वान्येवमिमन्यते, अतः आत्मसंयोगेन जीवस्य सम्यग्दर्शनम्, जीवस्य स्वामिनः सम्यग्दर्शनं रुचिरिति । परसंयोगेनेति । परं साधुप्रतिमादिवस्तु तिन्निमित्ती-कृत्य श्रद्धानपरिणाम उपजायते अतः स परिणामस्तत्कर्तक इति तस्य व्यपदिश्यते । अत्र च परसंयोगे षड् विकल्पा भवन्ति जीवस्येत्यादयः । यदाध्स्य जन्तोः परमेकं म्रुनिमालम्ब्य क्रियानुष्ठानयुक्तं सा रुचिरुपजायते, क्षयोपशमो हि द्रव्यादिपश्चकप्रुररीकृत्य प्रादुरस्ति, अतो बहिरवस्थितस्य साधोरुत्पाद्यितुः सा रुचिः, स्वं कुम्भ इव कुम्भकारस्येति । एवमेकम-जीवारुयं पदार्थं प्रतिमादिकं प्रतीत्य यदा क्षयोपश्चमः समुपाजनि तदा तस्यैवाजीवस्य सम्यग्दर्शनं नात्मन इति । यदा पुनद्वीं साधू निमित्तं क्षयोपशमस्य विवक्षितौ नात्मा तदा जीवयोः सम्यन्दर्शनम् । यदा पुनरजीवौ प्रतिमाख्यानुभौ निमित्तीकृतौ तदा तयोः स्वामि-त्वविवक्षायां तत् सम्यग्दर्शनिमिति । यदा पुनर्बहवो जीवाः साधवस्तस्योत्पत्तौ निमित्तं भवन्ति तदा जीवानां सम्यग्दर्शनं नतु यत्र समवेतिमिति । यदा पुनर्वेहीः प्रतिमा भगवतां दृष्टा तत्त्वार्थश्रद्धानमाविभवति तदा च तासामेव तत्कर्तृत्वात्रात्मन इति ॥ उभयसंयोगेनेति । यदात्मनोऽन्तरङ्गस्य यहिरङ्गस्य च साध्वादेस्तद् विवक्ष्यते तदा उभौ तस्य सम्यग्दर्शनस्य स्वामिनौ भवत इत्यभ्यसंयोगोऽभिधीयते । अत्र च लाघविक आचार्यो हेयान विकल्पान द्र्यति । आदेयाः पुनरुपात्तव्यतिरिक्ताः । अयं तावदत्र विकल्पो न सम्भवति जीवस्य सम्यग्दर्शनमिति, यतोऽनेन षष्टचन्तेन सम्यग्दर्शनस्य यः समवाय्यात्मा स वा भण्यते बाह्यो वा तीर्थकरादिर्यमवलोक्य स ताद्यः परिणतिविशेषः समुदभूदिति, तत्र यद्यात्मा समवायी सम्बध्यते, नास्ति तदा परस्य सम्बन्धः, उभयसंयोगेन चैतचिन्त्यते, अथ बाह्यस्तीर्थकरादि-भिरभिसम्बध्यते तदा नात्मादिसम्बन्धः अतस्त्याज्य एवायं विकल्पः । एवं नोजीवस्येति। अजीवस्येत्यर्थः । एकस्याः प्रतिमाया विवक्षितत्वादुभयसंयोगाभाव इति हेयो विकल्पः । तथा जीवयोः सम्यय्दर्शनमिति न सम्भवति यस्माद् द्वावत्र समवायिनौ पुरुषौ स्वामितया विवक्षिती मम च सम्यग्दर्शनमस्य च सम्यग्दर्शनम्त्रत्यन्त्रिति, यतस्तु तदालम्ब्योत्पन्नं विवक्षेत्र स्वामितया उत्पादकनिमित्तयोश्रोभयसंयोगो विवक्षितः अतस्त्यज्यते अजीवयोः सम्यन्दर्शनमिति द्वयोः प्रतिमयोरालम्बनीकृतयोभेदेन तद् विवक्षितम्,यत्र तु सम-वेतं तत्राविवक्षातस्त्यज्यते अयमपि विकल्पः । तथा पश्चमोऽपि त्याज्यः । जीवानामिति । अत्र हि बहव एव सम्यग्दर्शनसमवायिनो विवक्षिता जीवा मम अस्य चास्य चेति न तु येनालम्बनेन तेषामुत्पन्नं तस्यालम्ब्यस्य तत् सम्यग्दर्शनं विवक्षितम्, तस्मादयमपि त्याज्यः। षष्टोऽपि अजीवानामिति त्यज्यते, आलम्ब्यानां बहुनां प्रतिमानामेतत् सम्यप्दर्शनमिति विव-क्षितं, यत्र तूत्पन्नं तत्राविवक्षितं यत्र नोत्पन्नं तत्र विवक्षितमिति त्याज्य एव पष्टो विकल्पः। एवमेते उभयसंयोगविवक्षायां षडिप त्यक्ताः ॥ आदेया अपि षडेव, यथा जीवस्य च जीवस्य

च, यस्य तदुत्पन्नं तस्य तत्परिणन्तुः यं च निमित्तीकृत्य साधुग्रुपजायते दर्शनं तस्य च तिदिति उभयोर्विवक्षितत्वेन जीवस्य च जीवस्य च विकल्णः सम्भाव्यते। १। तथा यस्य तदुत्पन्नं तस्य च विवक्षितम्, याभ्यां च द्रश्यमानाभ्यां साधुभ्यां तदुत्पादितं तयोश्च साधुजीवयोस्तत् सम्यन्दर्शनग्रुभयत्रापि स्वत्वेन विवक्षितत्वात् जीवस्य जीवयोश्च द्वितीयविकल्पः। २। तथा यस्य तदुत्पन्नं तस्य विवक्षितं येश्व द्रश्यमानैः साधुभिकृत्पादितं तेषां च तत् सम्यन्दर्शनं सम्भवीति विकल्पो जीवस्य जीवानां चेति। ३। तथा यस्य जीवस्य तदुत्पन्नं तस्य च विवक्षितं यया च द्रश्यमानया प्रतिमया अजीवकृपयोत्पादितं तस्याश्च तदिति तदा जीवस्य च तत् तस्याश्च प्रतिमायास्तदिति सम्भाव्यते विकल्पः जीवस्याजीवस्य चेति। ४। तथा जीवस्य त(य)स्य तदुत्पन्नं याभ्यां च प्रतिमाभ्यां द्रश्यमानाभ्यां तदुत्पादितग्रुभयत्र विविक्षितत्वात् सम्भाव्ययं विकल्पो जीवस्याजीवयोश्चेति। ५। तथा त(य)स्य तदुत्पन्नं याभिश्च प्रतिमाभाः द्रश्यमानाभिकृत्पादितं सर्वत्र विवक्षितत्वात् जीवस्याजीवानां चेति भङ्गकः सम्भाव्यते। ६। एतदाह—शोषाः सन्ति, पिष्टित्यर्थः। सम्प्रति तृतीयद्वारं परामृश्चन्नाह—साधनम् इति। साध्यते—निर्वर्यते येन तत् साधनम् । अत्र पृच्छन्यमानं, तदाहः—साधनम् इति। साध्यते—निर्वर्यते येन तत् साधनम् । अत्र पृच्छन्यमानं, तदाहः—

भो॰—साधनम्।सम्यादर्शनं केन भवति?। निसर्गीद्धिगमाद् वा भव-तीत्युक्तम् (१-६)। तत्र निसर्गः पूर्वोक्तः। अधिगमस्तु क्षयोपद्ममादीनां सम्याव्यायामः। उभयमपि तदावरणीयस्य कर्मणः क्षयेणो-पद्मने क्षयोपद्ममाभ्यामिति॥

टी॰ सम्यग्दर्शनं केन भवति याऽसाँ कियः सुविशुद्धसम्यक्त्वद्विकोपेता सा केन भवतित्यर्थः। इतर आह निसगादिधिगमाद् वा भवतित्युक्तम्, एतत् कथ-यित न तावेव निसर्गाधिगमा ताद्दशीं कियं जनयतः, किन्तु निसर्गाधिगमाभ्यां क्षयोपशमाद्यः कर्मणां जन्यन्ते, ततः क्षयोपशमादेः सम्यग्दर्शनं सम्भवति, ताविष च निसर्गाधिगमा कर्मणां क्षयोपशमादेरेव भवतः, ततस्ताभ्याग्रुत्तरोत्तरक्षयोपशमं विशुद्धं विशुद्धत्तरमापाद्यमानाभ्यां यदा प्रतिविशिष्टः क्षयोपशम आपादितो भवति तदा तस्मात् प्रतिविशिष्टात् क्षयोपशमात् सम्यग्दर्शनं भवति इति कथयति । तत्र निसर्गे वहु वक्तव्यमितिप्राक्षतद् दर्शितमेष, एकेन च वाक्येन न शक्यं तत् समस्तं दर्शयितुमित्यतिदिशति तत्र निसर्गः पूर्वोक्तः। अधिगमोऽल्पविचारत्वादेकेनैव वाक्येन, समस्ताधिगमोपसंहारभावादाह अधिगमस्तु सम्यग्व्यायाम् इति । गुर्वादिसमीपाध्यासिनः श्रुभा या क्रिया सम्यग्दर्शनोत्पादनशक्ता सा सम्यग्व्यायाम् इति । गुर्वादिसमीपाध्यासिनः श्रुभा या क्रिया सम्यग्दर्शनोत्पादनशक्ता सा सम्यग्व्यायाम् इत्याचित्यादि। उभयमपीत्यादि । उभयमपीति निसर्गसम्यग्दर्शनमधिन्यसम्यग्दर्शनं च, तौ च निसर्गाधिगमावुभाविष कथं भवतः ?। आह — तदावरणीयत्यादि। तस्य रचिलक्षणस्य ज्ञानस्य यदावरणीयकं तत् तदावरणीयं, आवरणीयशब्दाच निश्चीयते तस्य रचिलक्षणस्य ज्ञानस्य यदावरणीयकं तत् तदावरणीयं, आवरणीयशब्दाच निश्चीयते

९ व्याख्यायाम 'इति क-ख-पाठः । २ 'कर्मणां' इत्यधिकः क-ख-पाठः । २ 'व्याख्यायाम ' इति क-ख-पाठः ।

ज्ञानम्, तदन्यत्र हि ज्ञानदर्शनावरणीयवर्जिते कर्मणि नावरणीयव्यवहारः प्राय इति । किं पुनस्तदावरणीयम् ? मितज्ञानाद्यावरणीयम्, अनन्तानुवन्ध्यादि च निमित्तत्या आवरणीयम्, यतस्तिमिननुपञ्चानतेऽनन्तानुवन्ध्यादिकर्मणि तत् मितज्ञानावरणीयं क्षयोपञ्चमावस्थां भजते एतावता तदावरणीयं भण्यते । एतच पुरस्ताद् भावितमेव, अतः तदावरणीयस्य कर्मणः स्वयंण-उक्तलक्षणेन उपदामन च स्वयोपदामाभ्यामिति च प्राप्यत इति ॥ ननु च ज्ञानावरणीयस्योपञ्चो नास्ति, त्वया चैतिकरूपितं ज्ञानावरणमस्यावरणमिति, तत् कथमेतत् ?। उच्यते -सत्यमेतदेवं, किन्तु मोहनीयोपञ्चमादस्य ज्ञानावरणस्य क्षयः क्षयोपञ्चमो वा मवति, ततः क्षयात् क्षयोपञ्चाच सम्यग्दर्शनमिति भावितमेव किं भवता विस्मार्यते ? ॥ सम्प्रत्य-धिकरणद्वारं स्पृश्चित—

भा० अधिकरणं त्रिविधमात्मसिन्धधानेन परसिन्धधानेनो भयसिन्धधानं नेनित वाच्यम् । आत्मसिन्धधानमभ्यन्तरसिन्धधानमित्यर्थः । परसिन्धधानं बाह्यसिन्धधानमित्यर्थः । उभयसिन्धधानं अभ्यन्तरबाह्ययोः अत्मयत्वित्रित्तः सिन्धधानमित्यर्थः । किस्मन् सम्यग्दर्शनम् ? । आत्मसिन्निधाने धाने परसिन्धधाने उभयसिन्धधाने इति । आत्मसिन्धधाने तावत् जीवे सम्यग्दर्शनं जीवे ज्ञानं जीवे चारित्रमित्येतदादि । बाह्यसिन्धधाने जीवे सम्यग्दर्शनं नोजीवे सम्यग्दर्शनमिति यथोक्ता विकल्पाः। उभयसिन्धधाने चाष्यभूताः सद्भूताश्च यथोक्ता भङ्गविकल्पा इति ॥

टी० — अधिकरणिमिति । अधिकियते यत्र तद्धिकरणम् — आधार आश्रय इति । स चाधारिह्मविधः — आत्मा वा यत्समवेतं दर्शनं मुख्यतः, उपचारात् परत्रापि भवति, यद् वस्तु समालम्ब्य तदुपजातं तिस्मन्निष्, तदुभयविवक्षायां चोभयत्र तद् आत्मिन परत्र च । एतदेव त्रैविध्यं दर्शयन्नाह — आत्मसान्निधानेनात्मन्येव स्थितिमित्यर्थः, परसन्धिधानेन परत्र स्थितिमिति, आत्मस्थमपि सदस्मिन् पक्षे न विवक्ष्यते, उभयसान्निधानेनात्मिन परत्र चेति वाच्यम् — व्याख्येयमिति । आत्मसिन्निधानमिति चास्यार्थं सुहृद् भूत्वा कथयति — आत्मसिन्निधानमभ्यन्तरसन्निधानमिति व्यपदिष्टः, आन्तर आसन्नस्तस्य सम्यग्दर्शनस्येति । परसन्निधानमिति चास्यार्थं विवृणोति — बाह्यसन्निधानं, बाह्यं प्रतिमादि कव्यितरूपम् इति । एवम्रभयभावना कार्या । अधुनाऽऽधारे त्रिविधे कथिते परस्यतदेव सन्देहकारणं जातम् । क तर्हि सम्यग्दर्शनमिति पृच्छति — किस्मन् सम्यग्दर्शनम् ? अथवा अन्यथा प्रशः – सम्यग्दर्शनमित्येष गुणः, गुणस्य चावश्यमाश्रयेण मवितव्यम्, स पुनराश्रयः

१ 'अस्य सम्यग्दर्शनस्य 'इति क-दी-पाठः । २ 'बाह्याभ्यन्तरसंनिधानं' इति ग-ध-पाठः । ३ 'बाह्य-ध्रतिमादिः कल्पितरूप 'इति क-स्व-पाठः ।

किमभ्यन्तरमात्मा उत बाह्यं प्रतिमादिवस्तु यदुपष्टम्भेनोपजातम्रतोभयमिति प्रक्षित आह—आत्मसक्तिधाने तावित्यादि । आत्माधारिविक्षायां जीवे सम्यग्दर्शनं, तस्यान्यन्त्रादर्शनात्, यथा रुचिः, एवं ज्ञानचारित्रे अपीति, एतदाह—जीवे ज्ञानं जीवे चारित्र-मिति । न च ज्ञानदर्शनचारित्राणि विरहय्यान्यो जीवोऽस्तीति काल्पनिकमपदिश्रति । कथम् १ यदा तावज्जीवे सम्यग्दर्शनं तदा ज्ञानचारित्रे आधारमावं प्रतिपद्येते, ज्ञानचारित्रात्मनि जीवे सम्यग्दर्शनम् । यदा जीवे ज्ञानं तदा दर्शनचरणयोराधारता, यदा जीवे चारित्रं तदा ज्ञानदर्शनयोराधारता, चारित्रमाधेयमिति । एतदादि इति । एतानि ज्ञानादीनि आदिर्थस्य गुणान्तरस्य तदेतदादि, तदिप जीवे आधारे दृश्यम्, भन्याभन्यत्वादि । वाह्यसित्रधाने जीवे सम्यग्दर्शनमित्यादि ॥ ननु चात्मन्येवोपलभ्यत इत्युक्तं कथिमदानीं परिमन्नपि व्यपदिशति १। उच्यते—न यदेव यत्राविभागेनाविभ्यतं तदेव तत्रेत्युच्यते, किन्तु अन्यत्राप्यविभ्यतमन्यत्र अपदिश्यते, देवदत्ते धनमिति गेहस्थमेव तत्रेत्युच्यते । जीवे सम्यग्दर्शनमित्यादयो विकल्पाः पूर्वं भाविता एव, इहाप्याधारभेदं केवलमुचारयता सर्वं तथेव भावनीयम् । उभयसित्रधाने चाभूताः सद्भूताश्च षडेव यथोक्ता भङ्गा एव विकल्पाः भङ्गेषु वा विकल्पा इति ॥ स्थितिहारम्, स्थितिरित्येतद् विवृणोति—

भा॰—स्थितिः । सम्याद्र्शनं कियन्तं कालम् १। सम्याद्धिद्विधि।।
सम्याद्र्शनस्य सादिः सपर्यवसाना सादिरपर्यवसाना च । सादिसपर्यसम्याद्र्शनस्य वसानमेव सम्याद्र्शनम् । तज्जधन्येनान्तर्भद्वतेमः, उत्कृष्टेन
स्थितिः षट्षष्टिः सागरोपमानि(णि) साधिकानि। सम्यादिशः सादिरपर्यवसाना । सयोगः शैलेशीप्राप्तश्च केवली सिद्धश्चेति ॥

टी॰ सम्यग्दर्शनं कियन्तं कालं सम्पनं सदवतिष्ठते ? "कालाध्वनोः" (पाणिनिः अ० २, पा० ३, स० ५) इति द्वितीया। प्रश्नयित्रयमिप्रायः प्रागभूत्वा स्थ्यादृष्टेर्धन-माविश्वकास्ति, यचोत्रत्तिमत् त (तिकश्चि)त् सादि सपर्यवसानं दृष्टं मनुष्यत्वादिवत्, किश्चित् सादि अपर्यवसानं सिद्धत्वादिवत्, आचार्योऽपि प्रश्नामिप्रायानुरूपमेवोत्तरमाह सम्यग्दिष्टिर्द्धिविधेत्यादि । द्विविधेति सादिः सपर्यवसाना सादिरपर्यवसाना चेत्येवं द्विविधा शोभना दृष्टिः । का च शोभना १ या शुद्धदलिककृता, या च दर्शनमोहनी-यश्चयात् त्रयाणां भवति छद्मस्यस्य श्रोणिकादेरिव, अपरा भवन्थस्यापायसद्द्रव्यपरिश्चये केवितः, अपरा सिद्धस्येति । तत्र याऽपायसद्द्रव्यवित्ती श्रोणिकादीनां सद्द्रव्यापगमे च भवति अपायसहचारिणी सा सादिसपर्यवसाना, यस्मिन् काले श्रोणिकादिभि-र्द्शनमोहसप्तकं क्षपयित्वा रुचिराप्ता स आदिस्तस्यः, यदा त्वपायः आभिनिवोधिक-पपातं भविष्यति केवलज्ञाने उत्पन्ने सोऽन्तोऽस्याः सम्यग्दष्टेः, एतदाह—सादिः सपर्यव-

९ 'अन्यथा' इति पाठान्तरम् । २ 'मन्यत्वे' इति **क-ख**-पाठः ।

सानेति । या तु भवस्थकेवलिनो द्विविधस्य सयोगाऽयोगभेदस्य सिद्धस्य वा दर्शनमोहनीयसप्त-कक्षयादपायसद्द्रव्यक्षयाचोदपादि सा सादिरपर्यवसानेति। यस्मिन् काले दर्शनमोहनीयं क्षपित्वा प्राप्ता स आदिः तस्याः । एवमेतत् तत्त्वमित्येवंविधा या रुचिः सा न कदाचित् तस्या-पैष्यतीति । एवं यथाक्रम्मुपन्यस्य स्वयं व्याख्यानयति—सादिसपर्यवसानेति यदुक्तं तस्येदं व्याख्यानम् सादिसपर्यवसानमेव सम्यग्द्शीनम् । यचापायसद्द्रव्यवर्ति तच सम्य-ग्दर्शनमितीह भगति । यच सद्द्रव्यविगमे अपायसम्भवे श्रोणिकादीनां तच भगति । कथं च सादीति? सहादिना वर्तत इति सादि, यस्मिन् काले मिथ्यादर्शनपुद्गलान् विशोध्य स्थाप-यति सम्यग्दरीनतया तदा सादि, यदा त्वनन्तानुबन्ध्युदयात् पुनर्मिथ्यादर्शनतया परिणाम-मानेष्यति क्षपयित्वा वा तान् सम्यग्दर्शनपुद्गलान् केवली भविष्यति तदा सपर्यवसानम्। सह पर्यवसानेन यद् वर्तते तत् सपर्यवसानमेव सम्यग्दर्शनम् । यदा च दर्शनसप्तकं क्षपित्वा प्राप्तोति श्रोणिकादिः स आदिस्तस्य केवलप्राप्तावन्त इति । तत् पुनः सम्यग्दर्शनं सादिसपर्यव-सानम्। शुद्धदलिकसहवर्तिनी रुचिः कियन्तं कालं भवतीति यत् पुरस्ताचोदितं तद् भावयन्नाह -तज्जघन्येनेत्यादि । तत्—सम्यन्दर्शनं जघन्येन अन्तर्भेहृतीम्, मुहूर्तो घटिकाद्यं, मुहूर्तस्य मध्यं अन्तर्महूर्तम् । तदवतिष्ठते जघन्येनेति । 'सुप्सुपे'ति समासो भवति । अत्यन्त-संयोगे कालस्य द्वितीया । एतद् भवति तथा कश्चिज्जन्तुः सम्यग्दर्शनं द्विघटिकान्तस्त-त्परिणाममनुभूय मिथ्यादर्शनी भवति केवली वा परतः, एवं च जधन्यां स्थितिमाख्यायो-त्कृष्टां निरूपयन्नाह--उत्कृष्टेनेत्यादि । उत्कर्षेण् कियन्तं कालमास्ते ? षट्रषष्टिः सागरो-पमाणि साधिकानि, तद्भावना इहाष्ट्रवर्षः सम्यन्दर्शनमधिग्म्य समासादितदीक्षः पूर्वकोटी विह्रत्याष्टवर्षीनाम् अपरिच्युतसम्यग्दर्शनो विजयादीनां चतुर्णामन्यतमस्मिन् विमाने उदपादि स्थितावुत्क्रष्टायां, त्रयस्त्रिंशत्सागरोपमस्थितिः, तत्क्षयाच प्रच्युत्य मनुजेषु सहदर्शनः समजनि, पुनस्तेनैव प्रकारेण संयममनुष्ठाय तदेव विमानं तावत्स्थितमनुप्रापत्, पुनः स्थितौ क्षीणायामक्षीणतत्त्वार्थश्रद्धानः ( नरत्वमनुगतः )संयमं प्राप्यावस्यन्तया सिद्धचित । एवं द्वे त्रयस्त्रिञ्जतौ षट्षष्टिः पूर्वकोटीत्रयातिरिक्ता, अच्युतकल्पे वा द्वाविंशतिसागरोपमस्थितिस्तिस्रो वाराः सम्रत्पद्यते, अतः परमवश्यम्भाविनी तस्य सिद्धिरिति । यदुक्तं पुरस्तात् सम्यग्द-ष्टिर्द्विविधा सादिः सपर्यवसानेति सोंऽशो भावितः । स्थितिरेव सादिरपर्यवसानेति योंऽशस्तं भावयत्यनेन—सम्यग्दष्टिः सादिरपर्यवसाना सयोग इत्यादिना । सह योगैर्मनोवाकः कायलक्षणैः सयोगकेवली, उत्पन्ने केवलज्ञाने यावच्छैलेशीं नो प्रतिपद्यते तावत् सयोगकेवली, शैलेशीप्रतिपत्ती तु निरुद्धयोगत्वादयोगः । एतदेवाह<del>—शैलेशीप्राप्त</del> इति । शिलानां समृहाः शैलाः तेषामीशो मेरुस्तस्य भावः शैलेशी अचलतेतियावत् तां प्राप्तः । स चेयान् काली क्षेय:-मध्यमया वृत्त्या पश्च हस्वाक्षराण्युचार्यन्ते यावत्, ततः परं सिद्धचत्येव । एष द्विविधोऽपि केवली सयोगायोगारूयो भवस्थः साद्यपर्यवसानः सम्यग्दष्टिरूच्यते । सिद्धश्र सर्वकर्मवियुत इति । यतः सादिरप्यसौ रुचिर्न कदाचिदपैष्यतीति । सम्यग्दृष्टिः सादिरपर्य-वसानैवेत्ययं स्त्रीलिङ्गिनिर्देशः भवस्थकेवलिनः सयोगायोगस्य च सिद्धस्य च तस्या रुचेरन-न्यत्वरूयापनार्थो, नासौ ततोऽन्य इति । अथवा सम्यग्दृष्टिः सादिरपर्यवसाना याऽभिद्विता तामनुभवति सयोगादिरिति नेयम् ॥ सम्प्रति विधानद्वारं परामृशक्ताह—

भा०—विधानम्। हेतुत्रैविध्यात् क्षयादि त्रिविधं सम्यग्दर्शनम्। तदावर-णीयस्य कर्मणो दर्शनमोहनीयस्य च क्षयादिभ्यः। तद्यथा-क्षयसम्यग्दर्शनं, उपश्चामसम्यग्दर्शनं, क्षयोपशमसम्यग्दर्शनमिति। अत्र चौपशमिकक्षायोपश-मिकक्षायिकाणां परतः परतो विद्युद्धिप्रकर्षः॥ ७॥ किं चान्यत्॥

टी०—विधानमिति। विधीयते तदिति विधानं भेदः प्रकार इति।। ननु च साधनद्वारेऽभिहित एव भेदो निसर्गसम्यग्दर्शनम्, अधिगमसम्यग्दर्शनमिति च,
साधन-विधानकिं पुनर्भेद आख्यायते ?। उच्यते—तत्र न सम्यग्दर्शनस्य भेदः प्रतिसंख्यानां परप्रिपाद्यिषितः, किन्तु निमित्तम्, तत्र क्षयादि यदुत्पत्तौ कारणतां प्रतिपद्यते तन्नेदो विवक्षितः, इह तु तेन निमित्तेन यत् कार्यम्रपजनितं तस्य

भेदः प्रतिपाद्यत इति, एवं च कृत्वा वक्ष्यमाणस्य सङ्ख्याद्वारस्यास्य च विधानद्वारस्य स्पष्ट एव मेदो निदर्शितः स्यात्। विधानं सम्यग्दर्शनस्य मेदकं, क्षयसम्यग्दर्शनम् उपशमसम्यग्दर्शनं क्षयोपशमसम्यग्दर्शनमिति। सङ्ख्याद्वारेषु तद्वतो भेदः प्रतिपाद्यते, कियुत् सम्यग्दर्शनम्? कियन्तः सम्यग्दर्शनिन इत्यर्थः । निर्णयवाक्येऽिष चासङ्ख्येयानि सम्यग्दर्शनानीत्यस्मिन्नसं-रुयेयाः सम्यग्दर्शनिन इत्यर्थः,मतुब्लोपादभेदोपचारात् अर्शआदिपाठाद् वा,तस्माद्यक्तं त्रयाणां साधनविधानसङ्ख्याद्वाराणां परस्परेण भेद इति । सम्प्रति भेदकथने प्रवर्तमान एकस्याश्र भेद-रूपता रुचेरयुक्तरूपेति मन्यमानः कारणोपाधिकं भेदं दर्शयन्नाह—हेतुत्रैविध्यात् क्षयादि त्रिविधमित्यादि । तिस्रो विधा यस्य स त्रिविधो हेतुः अन्यपदार्थः, त्रिविधस्य भावस्त्रै-विध्यम्, हेतोस्त्रेविध्यं हेतुत्रैविध्यम्, तसाद्धेतुत्रैविध्याद् वर्तमानसामीप्यादिवत् समासः । हेतुत्रै-विध्यप्रदर्शनायाह-क्षयादि त्रिविधं सम्यग्दर्शनम् इति । कार्यनिर्देश एषः, न च त्रिभिः सम्भूयैकं जन्यते मृदुदकगोमयैरिवोपवेशनकं, किन्तु क्षयेणान्यैव रुचिरात्यन्तिकी सकलदो-परहिताऽऽविर्भाव्यते, क्षयोपरामेनापि चान्यादृश्येव, तथोपश्मेनेति, अतस्त्रिविधं सम्य-ग्दर्शनम्। यत्कार्यं क्षयादिहेतुभिः। के पुनस्ते हेतव इति १। उच्यते-क्षयादयः, कस्य ते क्षया-द्योऽत आह-तदावरणीयस्येत्यादि । तस्य-सम्यग्दर्शनस्य, आवरणीयम्-आच्छादकं श्रशलाञ्छनस्येवाभ्रादि, तस्य चावरणीयं कर्म ज्ञानावरणीयं, मत्याद्यावरणीयमित्यर्थः। तस्य तदावरणीयस्य कर्मणः । तथा दर्शनमोहनीयस्य च इति, कस्येति चेत् ? उच्यते अनन्तानुब-न्ध्यादिदर्शनमोहनीयस्य चेति, अनन्तानुबन्ध्यादिदर्शनसप्तकस्य क्षयादिभ्य इति च-क्षयउ-पशमक्षयोपशमेभ्यो हेतुभ्यस्तदुपजायते, सम्यग्दर्शनावरणीयस्येति च ब्रुवता ज्ञानावरणीयम- भ्युपगतम्, तदभ्युपगमे च ज्ञानत्वं सम्यग्दर्शनस्य सुप्रतिपाद्यम् । तथा दर्शनमोहनीयस्येति ब्रुवता इदमभ्युपगतम्—दर्शनमोहनीयस्य क्षयादिषु सत्सु तत्प्रादुर्भावो न पुनर्दर्शनमोहस्त-दावरणिमत्येतद् भावितमेव पुरस्तात् । प्रन्थकारस्याप्ययमेवाभिप्रायः पुनरुद्धित इति । तद्यथा इति । एभ्यो हेतुभ्यो यत् कार्यमुपजातं तत् प्रदर्धते—क्षयसम्यग्दर्शनिक्षिति। मत्या-द्यावरणीयदर्शनमोहसप्तकक्षयादुपजातं क्षयसम्यग्दर्शनमभिधीयते, तेषामेवोपशमाज्ञातं उप-शमसम्यग्दर्शनमुच्यते, तेषामेव क्षयोपशमाभ्यां जातं क्षयोपशमसम्यग्दर्शनमिद्धित प्रव-चनाभिज्ञाः । एषां च क्षयादीनां प्राप्भावना कृतेव, इह केवलं तदावरणीयेषु लगनीया इति। एवं क्षयादिहेतुकं यत् कार्यमुपाजनि तत् प्रदर्श्योधुना एतत् पृच्छचते—किमेकरूपाण्येवैतानि उत्तास्ति कश्चित् प्रकर्ष एषामिति ? । उच्यते—

अस्र चेत्यादि । अत्रेति एषु श्वयादिसम्यग्दर्शनेषु, यथा कार्यभेदोऽभ्युपगतः एवं प्रकर्षभेदोऽभ्युपगन्तव्य इति कथयत्येतचशब्दः। तं च प्रकर्ष दर्शयन्नाह—औपद्यामिकेत्यादि। पूर्व च श्वयसम्यग्दर्शनं प्रधानत्वादुपन्यस्येदानीं प्रकर्षस्य निद्ध्येत्वादन्ते तदुपन्यस्यति। उपन्यमेन—उदयविघातरूपेण निर्वृत्तमौपश्चिमकं, श्वयेण—उपिशाटरूपेणोपश्मेन च निर्वृत्तं श्वायोपश्चिमकम्, श्रयेण निर्वृत्तं श्वायोपश्चिमकम्, अत एषामौपश्चिमकादीनामिमां रचनामाश्रित्य परस्य परस्य विश्वद्विप्रकर्षो निर्मलता स्वच्छता तत्त्वपरिच्छेदितत्यर्थः। औपश्चिकं हि सम्यग्दर्शनं सर्वमलीमसम्, अस्पकालत्वात्, भूयश्च मिथ्यात्वगमनात्, यतोऽन्तर्भ्वहूर्तमात्रं भवेत्, यदि च कालं तत्रस्थो न करोति एवं सित मिथ्यादर्शनमेव प्रतिपद्यत इत्यागमः। तस्माचौपश्चिमकतः श्वायोपश्चिकसम्यग्दर्शनं विश्वद्धतरम्, बहुकालावस्थायित्वात्, यत उत्कृष्टेन षट्षष्टिः सागरोपमाणि साधिकानि तदुक्तम्, अत एव च तस्य वस्तुपरिच्छेदे स्पष्टं प्रहणसामध्यमन्तुमातव्यमागमाचास्मात्, ततश्च श्वायिकं विश्वद्धतमम्, सर्वकालावस्थायित्वात् स्पष्टवस्तुपरिच्छेदाचेति।। ७।।

किं चान्यदित्युत्तरसूत्रसम्बन्धवाक्यं, न केवलमेभिरेवैभिश्व निश्चयः कार्य इति, कैरिति चेदित्यत आह—

सूत्रम्—सत्सङ्ख्याक्षेत्रस्पर्शनकालान्तरभावाल्पबहुत्वैश्च ॥१—८॥

टी॰ सत्सङ्ख्येत्यादि । सच्छब्दं च सङ्ख्यादिविशेषणं कश्चिदाश्रयेदित्यतो निराकरणार्थं विविच्य दर्शयति—

भा॰—सत्, सङ्ख्या, क्षेत्रं, स्पर्धानं, कालः, अन्तरं, भावः, अल्पबहुत्व-मित्येतैश्च सद्भूतपद्परूपणादिभिरष्टाभिरनुयोगद्वारैः सर्वभावानां विकल्पशो विस्तराधिगमो भवति । कथमिति चेत्, उच्यते-सत्, सम्यग्दर्शनं किमस्ति नास्ति ? अस्तीत्युच्यते । क्वास्तीति चेत्, उच्यते-अजीवेषु तावन्नास्ति, जीवेषु

१ 'तत्त्वानां 'इत्यधिकः क-ख-पाठः ।

तु भाज्यम् । तद्यथा-गतीन्द्रियकाययोगकवायवेदलेश्यासम्यक्त्वज्ञानद्शीन-चारित्राहारोपयोगेषु त्रयोदशस्वनुयोगद्वारेषु यथासंभवं सङ्गप्ररूपणा कर्तव्या ॥

टी०—सत् सङ्ख्या क्षेत्रमित्यादि युक्तमेवैतद् द्वारमिति । इतिशन्द इयत्तायाम् । इयद्भिरेव येऽन्ये तेऽत्रैवान्तर्भवन्ति, एतैश्च सुत्रोक्तैः । एतदेव विशेषयति—सद्भूतपद-प्ररूपणादिभिः, सद्भूतस्य विद्यमानार्थस्य सम्यष्ट्रीनपदस्य प्ररूपणा त्रे विकथने सा आदिर्थेषां तानि सदभूतपद्प्ररूपणादीनि तैरिति विवेकेन फलं दर्श्वयति—अष्टाभि-रिति । तेषां च व्याख्यानाङ्गतां कथयति अनुयोगद्वारैरिति । सर्वभावानाम् इत्य-नेनेषां व्यापितां कथयति—सदादीनां विकल्पदा इत्यादि व्याख्यातमेव । कथािमिति चेदित्यनेन पराभित्रायमाराङ्कते-केन प्रकारेण एभिर्विस्तरेणाधिगमः क्रियत इत्येवं मन्येथाः ? उच्यते-यथा कियते विस्तराधिगम इति, सदित्यनेनाद्यद्वारं परामृशति, कथं चैतस्य द्वार-स्योत्थानं ? यथा शङ्कते परः - किमस्ति नास्तीत्येवम्, अन्यथा सत्त्वे निर्ज्ञाते अयुक्तमेवैतत् कथनमिति, अत आशङ्कावाक्यं दर्शयति-सम्यादर्शनं किमस्ति नास्तीति । अस्माचायं संशयः, यतः शब्दोऽसत्यिप बाह्येऽर्थे शशविषाणादिकः प्रवर्तमानो दृष्टः, सति च बहिर-क्ने<sup>ु</sup>र्थे घटादौ दृष्टो घटादिः, अतः किं सत्यर्थे उतासति सम्यग्दर्शनशब्दः प्रवृत्तो बहिरर्थ इति प्रश्नयति । स्र्रिराह-अस्तीत्युच्यते । विद्यते सम्यग्दर्शनशब्दवाच्योऽर्थो घटादिशब्दवा-च्यवत् । कथं चानेन निरचायि, आसोपदेशात् प्रशमसंवेगनिर्वेदाद्यनुमानाच । इतरेणाव्यक्ता-मिधानवत् प्रतिपद्य पुनश्रोद्यते क चैतादिति । गुणो ह्ययं तेन च परतन्त्रत्वात् साधिकर-णेन भवितन्यम् रसेनेवाणुन्यापिनेत्येतदाशङ्क्य पराभिष्रायमाचार्य आह-क्वास्तीति चेत् मन्यसे, उच्यते-द्वये पदार्थाः-जीवा अजीवाश्र । तत्राजीवेषु तावन्नास्ति, निश्चयावल-म्बनेन धर्माधर्माकाशपुद्रलेषु, यतो ज्ञानारूयश्चेतनावत्सु समवेतो गुणः स कथम्न्यधर्मः सन्न-न्यत्र वर्तते । यचोक्तं कस्येति स्वामित्वचिन्तायां अजीवस्य प्रतिमादेः सम्यग्दर्शनमिति तदु-पचारात्, नत्वसौ मुख्यः कल्पः। इह तु मुख्यां वृत्तिमशिश्रियद् वाचकमुख्यः, अजीवेषु ताव-दुक्तक्रमेण नास्तीति । अथ जीवेषु का वार्तेत्यत आह—जीवेषु त भाज्यम् । तुशब्द एवकारार्थे भाज्यमेव, नावश्यम्भावि । सर्वेषु भजनां च कथयन्ति -

तद्यथा-गतीन्द्रियेत्यादिना। गत्यादीनि चान्यत्रावइयकादौ प्रपञ्चेनोक्तानि, अश्-न्यार्थं तु किश्चिद् दर्थते-गत्यादिषु पूर्वं प्रतिपन्नाः प्रतिपद्यमानाश्च सम्यक्तं चिन्त्यन्ते । तत्र नारकप्रभृतिषु गतिषु चतसृष्विप पूर्वं प्रतिपन्नाः प्रतिपद्यमानाश्च जीवाः सन्ति, नरकगतौ क्षा-यिकक्षायोपशमिके स्थातां, तिर्थग्गतावप्येते, मनुष्यगतौ त्रीण्यिप श्वायिकादीनि सन्ति, देवगतौ

१ 'प्ररूपणादीनि 'इति क-ख-पाठः ।

क्षायिकक्षायोपशमिकं भवेताम् । इन्द्रियाणि सामान्येनाङ्गीकृत्य सन्ति पूर्वप्रतिपन्नाः प्रतिपद्यमा-नकाश्च विकल्पशः, एकेन्द्रियेषु न पूर्वप्रतिपन्नाः न प्रतिपद्यमानकाः । द्वित्रिचतुरिन्द्रियेष्वसंज्ञि-पश्चेन्द्रियेषु च पूर्वप्रतिपन्ना भाज्याः सास्वादनसम्यक्त्वं प्रति प्रतिपद्यमानास्तु न सन्त्येव, संज्ञिपश्चेन्द्रियेषु द्वयमप्यस्ति । कायान् पृथिव्यादीनाश्चित्य सामान्येन द्वयमप्यस्ति, विशेषेण धरणिजलानलानिलतस्षु द्वयं न सम्भवत्येव, द्वित्रिचतुरसंज्ञिपञ्चेन्द्रियेषु पूर्वप्रतिपन्नाः नाधुना प्रतिपद्यन्ते, संज्ञिपश्चेन्द्रियत्रसकाये द्वयमपि स्यात् । योगे मनोवानकायेषु सामा-न्येन द्वयमपि, काययोगभाजां पृथिच्यादीनां तरुपर्यन्तानां न द्वयं, कायवान्योगयुजां द्वित्रि-चतुरसंज्ञिपश्चेन्द्रियाणां पूर्वप्रतिपन्नाः स्युः न प्रतिपद्यन्त इति । मनोवाकाययोगानां द्वयम् । अनन्तानुवन्धिनामुद्ये न द्वयं, शेषक्षायोद्ये द्वयम् । वेदत्रयसमन्वितानां द्वयमस्ति सामा-न्येनः विशेषेणापि स्त्रीवेदे द्वयं पुरुषवेदे द्वयं, नपुंसकवेद एकेन्द्रियाणां न द्वयं, विकले-न्द्रियाणामसंज्ञिपश्चेन्द्रियपर्यवसानानां पूर्वप्रतिपन्नाः केचित् सन्ति, न प्रतिपद्यमानकाः, संज्ञिपश्चेन्द्रियनपुंसकेषु द्वयं, नारकतिर्थक्केनुष्यामरेषु लेक्यासु उपरितनीषु द्वयम्, आद्यासु प्रतिपन्नाः स्युः न तु प्रतिपद्यन्ते । किं सम्यग्दृष्टिः प्रतिपद्यते मिथ्यादृष्टिर्वा ? । अत्र निश्चय-नयस्य सम्यग्दृष्टिः प्रतिपद्यते, अभूतं नोत्पद्यत इति शशविषाणादिवत् । व्यवहारस्य मिथ्या-दृष्टिः प्रतिपद्यते, प्रतिपत्तेरभूतभावविषयत्वात्, असत् कारणे कार्यमिति दर्शनात् । एवं ज्ञानी निश्रयस्याज्ञानी व्यवहारनयस्य । चक्षुर्दश्चिषु द्वयम् एका(चतुर)क्षाद्यसंज्ञिषु पूर्वप्रति-पन्नाः स्युर्ने तु प्रतिपद्यमानकाः, संज्ञिपश्चेन्द्रियचक्षुर्दर्शनिषु द्वयम्, (अचक्षुर्दर्शनिषु द्वयम् ), अचक्षर्दर्शनिषु प्रथिव्यादिषु पश्चसु द्वयं नास्ति, शेषेषु द्वित्रचतुरसंज्ञिष्वचक्षुर्दर्शनिषु पूर्व-प्रतिपन्नाः स्युर्ने त् प्रतिपद्यन्ते, संज्ञिपश्चेन्द्रियाचक्षुर्दर्शनिषु द्वयम् । चारित्री पूर्वप्रतिपन्न एव, अचारित्रः पूर्वप्रतिपन्नः प्रतिपद्यमानकश्च स्यात् । आहारकेषु द्वयम्, अनाहारकः पूर्व-प्रतिपन्नः न तु प्रतिपद्यमानकोऽन्तरगतौ सम्भविता । उपयोग इति, साकारोपयुक्तः प्रति-पद्यते उत अनाकारोपयुक्त इति, उच्यते-साकारोपयुक्तः प्रतिपद्यते पूर्वप्रतिपन्नश्च, अना-कारोपयुक्तस्तु पूर्वप्रतिपन्नः स्यात् नतु प्रतिपद्यमानकः, यतः " सर्वाः किल लब्धयः साकारोपयोगोपयुक्तस्य भवन्ति'' ( प्रज्ञापनासूत्रे उपयोगपदे ) पारमर्पवचनप्रामाण्यात् । एतेषु त्रयोदशस्वनुयोगद्वारेषु व्याख्यानाङ्गेषु यथासम्भविमति यत्र सम्भवित यत्र न सम्भवति यथा वा क्षायिकादि सम्यग्दर्शनं यत्र सम्भवति तथा वाच्यं, सद्भूतपदार्थस्य सम्यग्दर्शनपदस्य प्ररूपणा व्याख्या कर्तव्या उन्नेया । भाषकपरित्तादयस्तु नादता भाष्य-कारेण, प्रायस्तेषाम्रपात्तानुयोगद्वारान्तर्गतेरिति, यतो भाषकः पञ्चेन्द्रियेष्ववतरित, परि-त्तोऽपि कायेषु पर्याप्तस्तेष्वेव, सुक्ष्मसंक्षिभवचरमाश्र तेष्वेव, अतो नादता इति ॥ द्विती-यद्वारग्रुपन्यस्यन्नाह--

१ धनुश्चिहगतो भागः ग्-पाठः ।

भा०—सङ्ख्या। कियत् सम्यग्द्रानेम् १। किं सङ्ख्येयमसङ्ख्येयमनन्त-मिति १। उच्यते-असङ्ख्येयानि सम्यग्द्रीनानि, सम्यग्दछयस्त्वनन्ताः ॥

टी॰—सङ्ख्येति। सङ्ख्या इयत्ता, सा चैका गणितव्यवहारानुवर्तिनी द्रयादिका

सङ्ख्येयादि-सङ्ख्या-स्वरूपम्। शीर्षप्रहेलिकान्ता गणितविषयातीता च, असंख्येया जघन्यमध्यमीत्कृष्ट-संज्ञिता, अपरा तदतिक्रमेण व्यवस्थिता अनन्ता, साऽपि जघन्यादि-भेदत्रयानुगता अनुयोगद्वाराद्(स्०१४९)विस्तरार्थिनाऽधिगमनीया। य एते सम्यग्दर्शनसमन्विताः सत्त्वा गत्यादिषु ते कियन्त इति तद्वन्त

इह प्रच्छयन्ते। उक्तं चेदं पुरस्तात्, ततः प्रच्छति— कियत् सम्यग्दर्शनं - किंपरिमाणास्ते सम्यग्दर्शनिन इत्यर्थः, स्वयमेवोद्घष्ट्यति सङ्ख्यामिज्ञः सन् - किं सङ्ख्येयं सम्यग्दर्शनराशि-मभ्यपगच्छामः, उतासङ्ख्येयं, उतानन्तमिति?। एवं पृष्टे आह—उच्यते - असङ्ख्येयाानि सम्यग्दर्शनानि, न सङ्ख्येया नाप्यनन्ताः, किं तर्हिं ? असङ्ख्येयाः सम्यग्दर्शनिन इति । क्षयसम्यग्दष्टीन् सिद्धान् केविलनश्च विरहय्य शेषाः संसारवर्तिनो यावन्तः क्षयादि-सम्यग्दर्शनिनस्ते निर्दिश्यन्ते असंख्येयानि सम्यग्दर्शनानीत्यनेन । ये तर्हि नेविलनः सिद्धाश्च ते सर्वे कियन्त इत्याह—सम्यग्दष्टयस्त्यनन्ताः । भवस्थकेविलनः सिद्धांश्चाङ्गीकु-त्योक्तं सम्यग्दष्टयस्त्यनन्ता इति ॥ द्वारान्तरस्पर्शनेनाह—

भा०—क्षेत्रम् । सम्यन्दर्शनं कियति क्षेत्रे ? । होकस्यासङ्ख्येयभागे ॥ टी०-क्षेत्रम्। क्षियन्ति-निवसन्ति यत्र जीवादिद्रव्याणि तत् क्षेत्रम्-आकाशम्, यत एतेऽसङ्ख्येयतया निर्धारिता अनन्ततया च, एभिः पुनः कियदाकाइं व्याप्तिति संशये सति पृच्छति सम्यादर्शनं कियति क्षेत्रे ?॥ नतु च सम्यादर्शनमेतेन पृच्छचते निर्ण-योऽपि तस्यैव, सम्यग्दष्टयस्तु न चोद्यन्ते न निर्णीयन्त इति । उच्यते-इहायं सम्यग्दर्शनशब्दो मावसाधनः सम्यग्दष्टिसम्यग्दर्शनसमवायी उभयोर्वाचकोऽभ्युपगन्तव्यः, अपायसद्द्रव्यसम्य-म्दर्शनिनस्तद्वियुतस्य च सिद्धभवस्थकेवल्यारूयस्य, निर्णयवाक्येऽप्येवमेव दश्यम्, अथवा सम्यग्दर्शनिषु निर्झातेषु सम्यग्दष्टयोऽप्यनेनैव रूपेण ग्रहीष्यन्त इति सम्यग्दर्शनिनः प्रश्नवति. अथवा एकं जीवमुद्दिश्यायं प्रावृतत् प्रश्नः, एकत्रावधृते क्षेत्रेऽन्यत्राप्यनुमानात् तत् तथा प्रतिप-त्स्येऽहमिति पृच्छति-सम्यग्द्रशनं कियति क्षेत्रे इति । एकस्मिश्च पृच्छचमाने सम्यग्द्रशने कियति क्षेत्रे इत्येकवचनमपि सुघटं भवति । सुरिराह-स्रोकस्यासङ्ख्येयभागे इति । यदैकः पृष्टः एकस्यैबोत्तरं तदा कोऽर्थः ? योऽहं सम्यग्दर्शनी सोऽहं कियति क्षेत्रे आधारे स्थितः १ पृष्टे उत्तरं-लोकस्यासङ्ख्येयभागे, धर्माधर्मद्रव्यद्वयपरिच्छित्रः आकाशदेशो जीवा-जीवाधारक्षेत्रं लोकः, तस्यासङ्ख्येयभागे त्वं स्थितः, यतः असङ्ख्येयप्रदेशो जीवः अतोऽ-सङ्ख्येयभाग एवावगाहते सर्वस्य लोकस्य, बुद्धचा असङ्ख्येयभागखण्डकल्पितस्य य एकोऽसङ्ख्येयमागस्तत्र स्थित इति । अथापि सर्वानेवाङ्गीकृत्य प्रश्नः तथाप्यसङ्ख्येयमागे पूर्वसादधिकतरे लोकस्य सर्वे वर्तन्त इति युक्तमुत्तरम् ॥

भा०—स्पर्शनम्। सम्याद्शेनेन किं स्पृष्टम् १। लोकस्यासङ्ख्येयभागः, अष्टौ चतुर्दशभागा देशोनाः, सम्याद्ष्टिमा तु सर्वलोक इति ॥ अत्राह—सम्याद्ष्टिसम्याद्शीनयोः कः प्रतिविशेष इति १। उच्यते—अपायसद्द्रव्यतया सम्याद्शीनम्, अपायः—आभिनिबोधिकम्, तद्योगात् सम्याद्शीनम्। तत् केविति नास्ति । तस्मात् न केविली सम्याद्शीनी, सम्याद्ष्टिस्तु भविति ॥ टी०—स्पर्शनम्। आकाशप्रदेशैः पर्यन्तवर्तिभः सह यः स्पर्शसत् स्पर्शनम्, अस्मिन्

द्वारे पृच्छयते-सम्यादर्शनेन किं स्पृष्टम् इत्यनेन । अत्रापि सम्यादर्शनशब्द्ः सामान्य-वाची दृश्यः, एकं चाङ्गीकृत्य प्रवृत्त इति मन्तन्यम् , उत्तरम्-लोकस्यासङ्ख्येयभागः; स्पृष्ट इत्येकानेकप्रश्नानुरोधेन नेयम् । यः पुनः समुद्घातप्रतिपन्नः चतुर्थसमयवर्ती भवस्थ-केवली तेन किं स्पृष्टं लोकस्येति ?। उच्यते-सम्यग्दाष्टिना तु सर्वलोक इति। यतोऽभि-हितं ''लोकव्यापी चतुर्थे तु'' (प्रदाम-रतौ)। तुज्ञब्दोऽवधारणे, सम्यग्दष्टिनैव समुद्घातगतेनैव समस्तलोकः छुप्यत इति । एतस्मिन् व्याख्याने चोदकोऽचूचुदत्-सम्यग्दष्टिसम्यग्दर्शनशब्द-योर्ब्युत्पत्तौ क्रियमाणायां भावे कारके नास्त्यर्थभेद इति, भवांश्राह सम्यग्दर्शनेन लोकासंख्ये-यभागः स्पृष्टः, सम्यग्दृष्टिना तु सर्वलोक इति, तन्नूनं भवता कश्चिद्रर्थभेदः परिकरिपत इति, अतः प्रश्नेनोपक्रमते-सम्यग्दष्टिसम्यग्दर्शनयोः को विशेष इति?। स्रिगह-अन्नोच्यते-अपायसद्द्रव्येत्यादि । अपायो-निश्रयज्ञानं मतिज्ञानांशः, सद्द्रव्याणि पुनः शोभनानि प्रशस्तत्वात् विद्यमानानि वा द्रव्याणि मिथ्यादर्शनदलिकानि अध्यवसाय-विशोधितानि सम्यग्दर्शनतया आपादितपरिणामानि, अपायश्र सद्द्रव्याणि च अपायसद्द्र-व्याणि तेषां भावः अपायसद्द्रव्यता, इत्थंभूतलक्षणा तृतीया, यावत् सोऽपायः सम्भवति यावद् वा तानि सम्भवन्तीत्येषाऽपायसद्द्रव्यता तया सम्यग्द्श्वम्। अपाययुक्तानि सद्द्र-व्याणीति विनाशाशङ्कानिराचिकीर्षया सुहृद् भूत्वा सुरिराचष्टे-अपायः-आभिनिबोधि-कम्, तृतीयो भेदः आभिनियोधिकस्य निश्रयात्मकः प्रसिद्धः तेन योगस्तद्योगः तसाद् तेनापायेन योग इति वोच्यते, यतः सम्यग्दर्शनपुद्गलेषु सत्सु चापगतेषु च भवतीति, व्यापी स इत्यर्थः, तद्योगात् सम्यग्दश्रीनम्, एतेनापायेन यावदस्ति सम्बन्ध इति, तेन च सम्बन्धः(घे) सत्सु च सद्द्रव्येष्वक्षीणदर्शनसप्तकस्यासत्सु च सद्द्रव्येषु क्षीण-द्रीनसप्तकस्य, उभय्यामप्यवस्थायां सम्यग्दर्शनं द्रष्टव्यम् । उभय्यामप्यवस्थायां सम्य-म्दृष्टिच्यपदेशो नास्ति । तत् केविलिनो नास्तीत्यादि । तदिति सम्यम्दर्शनं सद्-द्रव्यापाययोगजनितव्यपदेशं केविलिनोऽतीन्द्रियदर्शित्वात् न समस्ति । अतो न सम्यग्दर्शनी केवली । कस्तर्हि ? आह-सम्यग्दष्टिस्तु केवलीति । तानि च बुद्धचा आदाय अपायसद्-द्रन्याणि तत्र केवलिनि सम्यन्दर्शनिन्यपदेशो निषिध्यते । तैस्तु विना यदि सम्यन्दर्शनिन्य-पदेशः कल्पते भावसाधनोऽर्थोऽविशिष्ट इतिकृत्वा तदा नास्ति निषेध इति । तुशब्दोऽग्रुमे-वार्थमवद्योतयति । एवं च कृत्वा पूर्वप्रश्लेष्वपि सुघटं भाष्यं भवति ।। द्वारान्तरं छुपति-

भा०--कालः। सम्यग्दर्शनं कियन्तं कालमिति १। अत्रोज्यते नदेकजीवेन नानाजीवैश्च परीक्ष्यम् । तद्यथा−एकजीवं प्रति जवन्येनान्तर्मुहूर्तम्, उत्कृष्टन षड्षष्टिः सागरोपमाणि साधिकानि, नानाजीवान् प्राते सर्वोद्धाः॥

टी०—काल इति। यदेतत् पूर्वकैद्वीरैनिंरूपितं तत् सम्यय्दर्शनं कियन्तं कालं भवतीति प्रश्नयति॥ ननु च स्थितिद्वारेऽप्येतदेव पृष्टमुक्तं च, किमर्थं च पुनः पृष्टपेषणं क्रियते इति?। उच्यते—न कालः स्थितिमन्तरेण कश्चिदस्तीत्यस्यार्थस्य ख्यापनार्थं, तथा च वर्तमाना-दीन्येव काललिङ्गानि पठन्ति । अथवा एकजीवाश्रयणेन नानाजीवसमाश्रयणेन चास्ति स्थितिद्वारे साक्षाद विधानमिति, अतो युज्यते प्रश्नः । तथा च " पुव्वभणियं तु जं भण्णएँ " (निशीथ-भाष्ये) इत्यादि। अतस्तत् सम्यग्दर्शनमेकजीवाङ्गीकरणेन सर्वजीवाङ्गीकरणेन च परीक्ष्यम् । एतदुक्तं भवति एकेन प्राप्तं तत् कियन्तं कालमजुपाल्यत इति, नानाजीवैश्व कियन्तं कालं घार्यत इति परीक्ष्यम् । एकजीवं प्रतीत्यादि, पूर्वभावित एव ग्रन्थ इति, स्थिति-द्वारे नानाजीवान प्रति सर्वोद्धा-सर्वकालं, महाविदेहादिक्षेत्रमाश्रित्याव्यवच्छेदाँत्। इयं तु स्थितिः क्षायोपशमिकस्य चिन्तिता, औपशमिकस्य तु यथासम्भवं अन्तर्ग्रहूर्तप्रमाणेति, क्षायिकस्य तु सर्वदावस्थानम् ॥ अतोऽनन्तरमन्तरद्वारं स्पृशति-

भा॰—अन्तरम्। सम्यग्दर्शनस्य को विरहकालः १। एकजीवं प्रति जघन्ये-नान्तर्भुहूर्तम्, उत्कृष्टेन उपार्थपुद्गरुपरिवर्तः । नानाजीवान् प्रति नास्त्यन्तरम्॥

टी॰ —अन्तरमित्यनेन सम्यग्दर्शनं प्राप्य पुनश्रोज्ञित्वा मिथ्यात्वदिलकोद्यात् पुनः कियता कालेन लप्सत इति पृच्छति सम्यग्द्रीनस्य को विरहकाल इति ?। सम्यग्द-र्शनं प्राप्य पुनशोज्झित्वा पुनर्यावन्न सम्यग्दर्शनमासादयति स विरहकालः — सम्यग्दर्शनेन शून्यः कालः कियानिति, औपशमिकक्षायोपशमिके निश्चित्य निर्णयवानयं प्रवृत्तम् । एकजीवं प्रतीत्यादि । एको जन्तुरौपशमिकं क्षायोपशमिकं वा प्राप्य उज्ज्ञित्वा पुनः कश्चिन् मुहूर्त-स्यान्तर(रेव) रुभते,कश्चित् तु अनन्तेन कालेन रुभते, सँ चान्तरकाल एवमाख्यायते, उत्कृष्टेनो-पार्धपुद्गलपरावर्तः, पुद्गलपरावर्तो नाम यदा जगति यावन्तः परमाणवस्ते औदारिकादितया सर्वे परिश्वका भवन्ति, स पुद्रलपरावर्तः औदारिकवैकियतैजसभाषात्रा-पुद्ररूपरावर्त-

णापानमनःकर्मभेदात् सप्तथा, एतत्यमुदायस्यार्थं गृह्यते किञ्चिद्नम्। स्यार्थः । एतत् कथं प्रतिपाद्यितुं शक्यत इति चेत्, उपाधिपुद्गलपरावर्त इत्यने-

नोच्यते 'सम्रदायेषु हि राब्दाः प्रवृत्ता अवयवेष्यि वर्तन्त' इति न्यायात् । अयं चार्ध-

९ 'परीक्ष्यन्ते' इति क-ख-पाठः ।

२ पूर्वभणितं तु यद् भण्यते।

३ 'व्यवच्छेदास्ता यत्' इति ख-ग-पाठः । ४ 'स चानन्तरं काल' इति क-ख-पाठः ।

शब्दः समप्रविभागवसनः किश्चिन्न्यूनाभिधायित्वात् स पुँछिङ्गः, उपगतोऽधः उपार्धः, किश्चिन्न्यून इति प्रादिसमासः । नानाजीवानिति । सर्वजीवानाश्रित्य नास्त्यन्तरं, विदे-हादिषु सर्वकालं समवस्थानादिति । श्वायिकस्य त्वनपगमान्नास्त्यन्तरम् । गतमन्तरद्वारम् ॥ द्वारान्तराभिधित्सयाऽऽह—

भा०—भावः। सम्यग्दर्शनमौपशमिकादीनां केतमो भावः १। उच्यते— औद्यिकपारिणामिकवर्ज त्रिषु भावेषु भवति ॥

टी०—भाव इति । येयं रुचिः जीवस्य जिनवचनश्रद्धायिनी सा कस्मिन् भावे औपशमिकादीनां समवतरतीति प्रश्नयति—सम्यग्द्दीनमित्यादिना । सम्यग्दर्शनमित्यविशिष्टां
रुचिं क्षयादिरूपां त्रिविधामपि जिज्ञासते—क केते इति,(केतदिति ?) तथा प्रतिवचनमपि भवि
प्यति—त्रिषु भावेष्विति । औपशमिकादीनामुक्तलक्षणादीनां कतमा भावः—कतमावस्थेति
यावत्, स्रिस्तु हेयभावनिरसिसिषया आदेयं त्रिष्वित्यनेन कथयति, औदयिकं-गतिकषायादिरूपं पारिणामिकं च भव्यत्वादिलक्षणं विहाय येऽन्ये त्रयः क्षायिकादयस्तेषु भावेषु
भवति, औदयिकपारिणामिकयोर्गत्यादिभव्यत्वाद्यवधारणान्नानयोः समस्ति, अनादित्वाच,
एष इति स्च्यते त्रिषु भवति, नौदयिकपारिणामिकयोरिति ।। द्वारान्तरं स्पृश्नति—

भा०-अल्पबहुत्वम्। अत्राह-सम्यग्दर्शनानां त्रिषु भावेषु वर्तमानानां

किं तुल्यसंख्यात्वमाहोस्विद्ल्पवहुत्वमस्तीति ?। उच्यते—

टी०—अल्पबहुत्वमित्यनेन। अञ्जैतिसमित्रषु भावेष्विति व्याख्याते। आहाम्यः-एषां क्षायिकादीनां सम्यग्दर्शनानां त्रिषु क्षायिकादिषु परिणामेषु वर्तमानानां किं तुल्यसङ्ख्य-त्वमुत नेति, आश्रयभेदेन चाल्पबहुत्वचिम्तेहाश्रिता, अल्पबहुत्वमितिः अल्पबहुभावः। किञ्चिदल्पमत्रास्ति किञ्चित् तु बिहिति कथं भावनीयम् १। उच्यते—

भा०—सर्वस्तोकमौपशमिकम्। ततः क्षायिकमसङ्ख्येयगुणम्।ततोऽपि क्षायोपशमिकमसङ्ख्येयगुणम्।सम्यग्दष्टयस्त्वनन्तगुणा इति।एवं सर्वभावानां नामादिभिन्योसं कृत्वा प्रमाणादिभिरभिगमः कार्यः।उक्तं सम्यग्द्शेनम्।ज्ञानं

वक्ष्यामः ॥ ८ ॥

टी०— सर्वस्तोकमौपशिमकम्, यत ईद्दशीं परिणितं श्रेण्यारोहादिस्वभावां न बहवः सम्प्राप्तुवन्तीत्यागमात्, ततः क्षायिकमसंख्येयगुणम्, ततः औपशिमकात् क्षायिकमिति च। अत्रायं विशेषः प्रेक्ष्यः— छद्मस्थानां श्रेणिकादीनां यत् क्षायिकं तद् गृह्यते, अपायसङ्ख्यातात्, छद्मस्थवर्तिनश्च औपशिमकस्यावधितयोपात्तत्वात् ततः इत्यनेनावधिमतापि तादृशेन भवितव्यम् । तत आपशिमकात् क्षायिकं छद्मस्थलामिकमसङ्ख्येयगुणमिति, योऽसावौपश्चिको राशिः सोऽसङ्ख्येयन राशिना गुण्यते, औपशिमकाद् बहुतरमितियावत् । ततोऽपि क्षायिकात् क्षायोपशिमकं भवत्यसङ्ख्येयगुणं, सर्वगितिषु बहुस्वाम्याधारत्वात् । असङ्ख्येय-

१ 'भावानां 'इत्यधिको ध-पाठः।

गुणमिति च योऽसौ क्षायिकराशिः सोऽसङ्ख्येन गुण्यते,अतः क्षायिकाद् बहुँतरमास्त इतियावत्। यत् तिहं क्षायिकं कैवल्याधारं तत् कियत्?। उच्यते—सर्वकेविलनामानन्त्यादनन्तगुणं, कैवल्याधारं तत् कियत्?। उच्यते—सर्वकेविलनामानन्त्यादनन्तगुणं, कैवल्याधारमेतद् ह्व्यमिति, अतः सम्यग्द ष्ट्यस्त्वनन्ता इति। केविलनोऽनन्ता इत्यर्थः। ततस्तद्व-त्यप्यनन्तमेव। इति द्वारपरिसमाप्तिस्वचकः। अथि किं सम्यग्दर्शनस्यव निर्देशिदिसदादिभि-द्वारेरिधिगमः कियते उत ज्ञानादीनामपीति?। उच्यते—ज्ञानादीनामपि, किन्तु एकत्र सम्यग्दर्शने योजना कृताऽन्यत्राप्येवं हक्ष्येत्यतिदिशति—एवं सर्वभावानाम्। एवामिति यथा सम्यग्दर्शनस्य तथा सर्वभावानां ज्ञानादीनां नामस्थापनादिभी रचनां कृत्वा प्रमाणनयनिर्देशिद्यदिद्यादिभः परीक्ष्याभिगमः कार्य इति। यत् प्रस्तुतं सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः (१-१) इति तत्र यत् सम्यग्दर्शन विचार्यं तदभिष्टितम्, तदभिधानाच परिसमापितं सम्यग्दर्शनम् । द्वितीयावयवन्याचिल्यासाप्रस्तावप्रदर्शनायाह—ज्ञानं वक्ष्यामः॥ ८॥

कीहक् तदिति चेदुच्यते—

मूत्रम्—मतिश्रुतावधिमनःपर्यायकेवलानि ज्ञानम् ॥ १-९ ॥

टी०—मितश्र श्रुतं चावधिश्र मनःपर्यायश्र केवलं च मितश्रुतावधिमनःपर्यायकेवलानि, ज्ञानमिति चानेन पञ्चाप्येतानि एकज्ञानमिति नैवं ग्राह्मम् यथा सम्यग्दर्शनादीनि
त्रीण्यपि एको मोक्षमार्ग इति, किन्तु ऐकैकमत्र ज्ञानमिति । यद्येवं
श्रानिमत्येकवचने ज्ञानानितिभवितव्यम्, ज्ञानबहुत्वात् उच्यते,—सत्यमेव, प्रतिज्ञारूपं
पक्षम्
तु प्रतिवचनं भवतीतिकृत्वा एकवचनं कृतं, प्रतिज्ञातं चानेन ज्ञानं
वक्ष्याम इति, अतस्तदनुरोधेनैकवचनं चकार आचार्यः । एकैकस्य ज्ञानतां प्रख्यापयन्नाह—

भा॰ मतिज्ञानं श्रुतज्ञानं अवधिज्ञानं मनःपर्यायज्ञानं केवलज्ञानमित्ये-तत् मूलविधानतः पश्चविधं ज्ञानम् । प्रभेदास्त्यस्य पुरस्ताद् वक्ष्यन्ते ॥ ९ ॥

दी॰—मितज्ञानं श्रुतज्ञानिमत्यादि। मननं मितः परिच्छेद इत्यर्थः। शेषकारकेप्विष यथासम्भवं ज्ञेया, ज्ञिष्तिज्ञानं वस्तुस्वरूपावधारणिमत्यर्थः। मितमितज्ञानादीनां ज्ञानं, मतेज्ञानिमिति समासो नैव कार्यः, मतेज्ञानं किं ? येन सा गृद्धते,
सा च गृद्धते केवलादिना, ततश्रोत्तरपदार्थप्राधान्यात् तत्पुरूषस्य तन्मात्रग्रहणं स्यात्, नित्विन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तमिति, तस्मात् ज्ञानशब्दो व्यभिचारी सामान्यज्ञानवाचकः सिन्निन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तोपजातया मत्या समानाधिकरणतया विशेष्यते, मतिश्र
सा ज्ञानं च मितज्ञानम्। तच श्रोत्रेन्द्रियव्यतिरिक्तं चक्षुरादीन्द्रियानक्षरोपलिब्धयां तन्मतिज्ञानम्। श्रुतज्ञानिमिति। श्रूयते तदिति, अस्मिन् पक्षे शब्दमात्रं गृद्धते, श्रुतिः श्रवणमित्यस्मिन् पक्षे ज्ञानविशेष उच्यते, स एव च ग्राह्यः श्रुतमित्यनेन। कीद्यः स इति चेत् ?

१ 'बहुतममास्त' इति क-ख-पाठः । २ ' ज्ञायते ज्ञानं ' इति क-ख-पाठः ।

उच्यते--शब्दमाकर्णयतो भाषमाणस्य पुस्तकादिन्यस्तं वा चक्षुषा पश्यतः घाणादिभिर्वा अक्षराणि उपलभमानस्य यद् विज्ञानं तत् श्रुतग्रुच्यते, तेन ज्ञानं विशेष्यते, श्रुतं च तज्ज्ञानं चेति श्रुतज्ञानम् । अवधिज्ञानमिति । अवशब्दोऽधःशब्दार्थः, अवधानादविधः, ज्ञानं-परिच्छेदः । एतदुक्तं भवति-अधोविस्तृतविषयमनुत्तरोपपादिकादीनां ज्ञानमविधज्ञानम्, यतो बहुत्वं च विषयस्योररीकृत्यैवं व्युत्पत्तिः, अन्यथा तिर्यगूर्ध्वं वा विषयं परिच्छिन्दान-स्यावधिव्यपदेशो न स्यात् । अथवा अवधिः-मर्यादा, अमूर्तद्रव्यपरिहारेण मूर्तिनिवन्धन-त्वादेव तस्यावधिज्ञानत्वम् । तच चतस्रष्विप गतिषु जन्तृनां वर्तमानानामिन्द्रियनिरपेक्षं मनः-प्रणिधानवीर्यकं प्रति विशिष्टक्षयोपशमनिमित्तं पुद्गलपरिच्छेदि देवमनुष्यतिर्यङ्गारकस्वामि-कमवधिज्ञानमिति। अवधिश्र स तज्ज्ञानं च तदित्यवधिज्ञानम्। मनःपर्यायज्ञानमिति। मनो द्विविधं-द्रव्यमनो भावमनश्र, तत्र द्रव्यमनो मनोवर्गणा, भावमनस्तु ता एव वर्गणा जीवेन गृहीताः सत्यो मन्यमानाश्चिन्त्यमाना भावमनोऽभिधीयते । तत्रेह भावमनः परिगृह्यते, तस्य भावमनसः पर्यायास्ते चैवंविधाः -यदा कश्चिदेवं चिन्तयेत् किंस्वभाव आत्मा १ ज्ञानस्वभा-वोऽमूर्तः कर्ता सुखादीनामनुभविता इत्यादयो ज्ञेयविषयाध्यवसायाः परगतास्तेषु यज्ज्ञानं तेषां वा यज्ज्ञानं तन्मनःपर्यायज्ञानम् । तानेव मनःपर्यायान् परमार्थतः समवबुध्यते, बाह्यां-स्त्वनुमानादेवेत्यसौ तन्मनःपर्यायज्ञानम् । केवलज्ञानमिति । केवलं-सम्पूर्णज्ञेयं तस्य तस्मिन् वा सकलज्ञेये यज्ज्ञानं तत् केवलज्ञानम्, सर्वद्रव्यभावपरिच्छेदीतियावत्। अथवा के-वलं एकं मत्यादिज्ञानरहितमात्यन्तिकज्ञानावरणक्षयप्रभवं केवलज्ञानं अविद्यमानस्वप्रभेदम् । विद्युद्धिप्रकर्षापेक्षा चैषामानुपूर्वीविन्यासविरचनेति, इतिरियत्तायां, एतावदेव नान्यदस्तीति। एतत् इत्यवयवप्रविभागेन यदाख्यातं, मूलम् आदं विधानं-भेदः, मूलं च तद्विधानं च मूलविधानं, मूलविधानेन-मूलविधानतः, पश्चविधं मत्यादिज्ञेयपरिच्छेदि ज्ञानम् । एत-दुक्तं भवति-मौलान् भेदानङ्गीकृत्य पश्चविधमेव भवति । अथ किमन्ये एषां पश्चानां प्रभेदाः सन्ति उत नेति ?। सन्तीत्युच्यते-प्रभेदास्त्वस्येत्यादि। प्रभेदाः-अंशा अवयवाः अस्य-पञ्चविधस्योपरिष्टाद् वक्ष्यन्ते, मुलभेदास्तु न, कथितत्वादिति । मतिज्ञानस्यावग्रहादयः श्रुतस्याङ्गानङ्गप्रविष्टादयः, अवधिज्ञानस्य भवप्रत्ययादयः, मनःपर्यायज्ञानस्य ऋजुमत्यादयः, केवलज्ञानस्य तु न सन्त्येव ॥ ९ ॥

अथ पुरस्तात् प्रमाणनथैरधिगम इत्युक्तं, तत्र न ज्ञायते किं प्रमाणमित्यत आह—
सूत्रम्—तत् प्रमाणे ॥ १-१०॥

टी ॰ नत् प्रमाणे इति । अथवा इन्येरनेकधा प्रमाणमभ्युपेतं, कापिलैस्विधा प्रत्यक्षानु-मानागमभेदात्, अक्षपादेन चत्वारि सहोपमानेन, मीमांसकेः पडर्था-प्रमाण-पत्त्यभावाभ्यां सह, मायास्त्रनवीयहें प्रत्यक्षानुमाने, काणभुजैश्र हे न्त्रीणि वा दर्शनभेदात्, भवतां कथमित्यत आह—

भा०—तद्तत् पश्चविधमपि ज्ञानं द्वे प्रमाणे भवतः परोक्षं प्रसर्कं च ॥१०॥

टी॰—तच्छब्द एतिद्रियस्यार्थे, पश्चिविधमिप मत्यादिज्ञानं द्वे प्रमाणे भवत इत्येत-दत्र विधीयमानं, द्वे एव प्रमाणे भवतः, नान्यत् प्रमाणमस्ति।। ननु चान्येरनेकधा किल्पतं, कथं पुनरविधयते द्वे एवेति?। उच्यते—अन्येषामत्रैवान्तर्भावात् प्रमाणान्तरत्वं निवार्यते, न प्रमाणत्वम्। कानिचिच नैव प्रमाणानि, एतच द्वयम्वत्तरत्र भाष्यकार एव दर्शयिष्यति। अथ द्वे प्रत्यक्षानुमाने इत्येवं द्वयं प्राह्ममुत्ययेत्याह—एवं चान्यथेति च दर्शयति, 'परोक्षं प्रत्यक्षं चे'ति प्रत्यक्षमित्येवं परोक्षमिति च अन्यथा, परोक्षं चासाद अनुमानमिति नोक्तं, सिद्धान्ते परोक्षमित्यपन्यासात्। ''तं समासओ दुविहं पन्न्तं, तंजहा—पच्चव्यं परोक्षं चं (नन्दीसूत्रे स्०२)"इति। परेः इन्द्रियेष्क्षा—सम्बन्धो यस्य ज्ञानस्य तत् परोक्षं ज्ञानम्। एतदुक्तं भवति— इन्द्रियेनिनिनः सद्भिर्यज्ज्ञानमात्मिन सम्बन्धमनुयाति तत् परोक्षं—मतिश्रुतरूपम्। यत् पुनरिन्द्रियादिनिरपेक्षमात्मन एवोपजायते तत् प्रत्यक्षम्, द्विविधेऽपि प्रत्यक्षपरोक्षे ज्ञाने यः साकारांशः स प्रमाणव्यपदेशमश्रुते, यथाभिहितम्—

"साकारः प्रत्ययः सर्वो, विम्रुक्तः संशयादिना । साकारार्थपरिच्छेदात्, प्रमाणं तन्मनीपिणाम् ॥"

इति, साकारांशस्य प्रमाणताऽवसेयेति । प्रमीयतेऽनेनेति प्रमाणम्, मीयतेऽनेनेति मानं, परिनिष्पन्नेन मानशब्देन सह प्रशब्दस्योपपदसमासः, प्रगतं प्रकृष्टं मानं प्रमाणस्य प्रमाणम्, प्रमेयपरिच्छेदार्थिनः प्रमातुस्तत्परिच्छेदसिद्धिप्रधानाङ्गम-तिशयोपकारित्वात् प्रकृष्टं मानं प्रमाणम् । वाक्यज्ञानद्वेविध्यात् द्विविधं, प्रत्यक्षपरोक्षभेदाद् वा। अथवा सर्वमेव ज्ञानं प्रत्यक्षं मनइन्द्रियजीवेष्वक्षशब्दस्य स्टत्वात्,साव-रणानावरणविशेषात् तु भिद्यते । सावरणानां तावत् त्रितयाभिमुख्येनास्पदादीनां प्रत्यक्षमेव ज्ञानम्, तद्यथा-आत्माभिमुख्येन स्वप्ते भयहर्षरोगगमनराज्यलाभादि, मनआभिमुख्येन सरणप्रत्यभिज्ञानवितर्कविपर्ययनिर्धारणादि, इन्द्रियाभिमुख्याचश्चरादिविषयं रूपादिवत्, निरावर-णानामात्माभिमुख्येनैव, अभ्यात्मं तु स्वयंद्यां प्रत्यक्षज्ञानिनां, विश्चद्धशब्दनयाभिप्रायेण चेद-मेकमेव प्रत्यक्षं प्रमाणमिति ।। आचार्यसिद्धसेनोऽप्याह—

" अभित्रि माद्यां भाज्यमभ्यात्मं तु स्वयंद्याम् । एकं प्रमाणमर्थेक्या-दैक्यं तल्लक्षणेक्यतः ॥" प्रमाण-द्वात्रिंशिकायाम्

अर्थैनयं कुतः ? । तल्लक्षणैकत्वात् अर्थते-गम्यते परिच्छिद्यत इति । अथवा प्रमातव्यं प्रमेयं प्रमातुर्मीिष्सततमं प्रमाणाई वा कर्मसाधनत्वानतिक्रमादेकलक्षणत्वम् ॥ १० ॥

अयमिदानीं विवेको नावधृतः पश्चविधस्य मध्ये-किं परोक्षं किं वा प्रत्यक्षमिति, तद्विवेकावधारणाय आह---

९ तत् समासतो द्विविधं प्रक्षप्तं, तद्यथा-प्रत्यक्षं च परोक्षं च ।

## सूत्रम्-आद्ये परोक्षम् ॥ १-११ ॥

भा०—आदौ भवमाद्यम् । सूत्रक्रमप्रामाण्यात् प्रथमद्वितीये शास्ति, तदे-वमाद्ये-मितज्ञानश्रुतज्ञाने परोक्षं प्रमाणं भवतः। कुतः १। निमित्तापेक्षत्वात् अ-पायसद्द्रव्यतया मितज्ञानम्। तदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तमिति वक्ष्यते। तत्पूर्वक-त्वात् परोपदेशजत्वाच श्रुतज्ञानम् ॥ ११॥

टी॰—सूत्रोपात्ताद्यश्रद्धार्थां न्यथा प्रमायितं न शक्यते परसायित्यतो व्युत्पत्त्याह—आदी भवमाद्यम्, यसात् परमस्ति न पूर्वमादिः सः विवश्चावशात्, तत्र भवं, दिगादित्वा-द्यत्, आद्यं चाद्यं चेत्याद्यं इति, प्रतिविशिष्टेन च क्रमेण व्यवस्थितानां आद्यव्यपदेशो दृश्यते, तद्यथा—अयं यतिरेषां विशिष्टकमभाजामाद्य इति । एवमत्रामूर्तानां ज्ञानानां क्रमसिविवेशो दुरुपपाद इति मत्त्वा ब्रवीति—आद्ये इति, सूत्रक्रमप्रामाण्यात् , सूत्रं चासन्त्रमत्वानतरं त्यज्यते, तत् प्रमाणे (१-१०) इति सिविवेशाभावात्, तस्मात् परमेव मतिश्रुतादि प्राह्मम्, तत्र क्रमः—परिपाटी, सूत्रे कमः सूत्रक्रमः, तत्य प्रामाण्यम् आश्रयणं तस्मात्। प्रथमद्वितीये मतिश्रुते, शास्तीति च ग्रन्थकार एव द्विधा आत्मानं विभज्य सूत्रकारभाष्यकाराकारेणैवमाह—शास्तीति, सूत्रकार इति शेषः। अथवा पर्यायभेदात् पर्यायिणो

मेद इत्यन्यः सूत्रकारपर्यायोऽन्यश्च भाष्यकारपर्याय इत्यतः सूत्रकार-परोक्षप्रमाणम् पर्यायः शास्तीति । तदेवमाचन्यपदेशे सिद्धे सुखेन वक्तुं शक्यते,

क्षमाणम् पर्यापः सारताता ताप्यमायण्यपद्या तिञ्च छुखन प्रमुख सम्पर्ण किमिति चेत्, उच्यते-मतिज्ञानश्रुतज्ञाने द्वे अपि परोक्षं प्रमाणं

भवतः, शेषमन्द्य परोक्षप्रमाणता विधीयते । कुत इति च प्रश्नयितुरयमभिप्रायः -यमयं हेतुष्ठुपन्यसिष्यित वक्ष्यमाणं तत्रास्य व्यभिचारं दर्शयिष्यामीति, इतरोऽपि सविशेषणं हेतुं बुद्धौ न्यस्याह - निमित्तापेक्षत्वादिति । धूमाद्विज्ञानं परोक्षप्ठप्रजायते निमित्तापेक्षं, तद्दन्मतिश्चते, इन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तमायः स्पष्टो मतेः, श्चतस्य च। न च निमित्तापेक्षिता अनैकान्तिकी, कथं तर्ध्वविज्ञानादित्रयं निमित्तमपेक्षते ? यतोऽविधरान्तरनिमित्तं क्षयोपश्चममालम्ब्य बहिरक्कं च विषयप्रत्यद्वते, तथा मनःपर्यायज्ञानमपि, केवलज्ञानमपि कर्मणां ज्ञानाञ्चतां समस्तक्षयमाश्चित्य विषयं चोत्पद्यत इति ?। उच्यते -इतरः सविशेषणोऽयं हेतुरित्याह - अपायसद्द्रव्येत्यादि । अनेन च प्रतिज्ञार्थं विशिष्यापायसद्द्रव्येत्यादिना ततो हेतुं सविशेषणं करिष्यति तदिन्द्रियानीत्यादिना। यन्मतिज्ञानं धर्मितयोपात्तं तत् कीदृशं, परोक्षं प्रमाणं वा साध्यते ?। उच्यते -अपायसद्द्रव्यत्या मितज्ञानं धर्मितवेनोपन्यस्तम्, अपायो निश्चय ईहानन्तरवर्ता । सद्द्रव्यमिति, शोभनानि द्रव्याणि -सम्यक्त्वदिलकानि, अपायश्च सद्द्रव्याणि च तेषां भावः -स्वरूपादश्रच्युतिः, तयेत्यंभूतया मितज्ञानं धर्मि । एतदुक्तं भवति -मितज्ञानस्यावश्वहादिभेदस्य मध्ये योऽपायोंऽशस्तन्मितिज्ञानं परोक्षं प्रमाणमिति ।

१ 'शेषः ' इति क-पाठः । २ 'प्रतिज्ञानार्थं ' इति ख-पाठः । ३ 'वा ' इति ख-पाठः ।

अवग्रहेहयोरनिश्चितत्वान्न समस्ति प्रमाणम् । स चापायः सद्द्रव्यानुगतो यदि न भवति तन्मिथ्यादृष्टेरिवाशुद्धदेलिककछिषतः, अतो योऽपायः सद्द्रव्यानु-वर्ती स प्रमाणं मतिभेदः। यदा तहिं दर्शनसप्तकं श्रीणं भवति प्रामाण्यम् तदा सद्द्रव्याभावे कथं प्रमाणता श्रेणिकाद्यपायांशस्य ? उच्यते-सद्द्रव्यतयेत्यनेनार्थत इदं कथ्यते-सम्यग्दष्टेर्योऽपायांश इति । भवति चासौ सम्यग्-दृष्टेरपायः। अथवा एकशेषोऽत्र द्रष्टन्यः, अपायश्वापायश्वापायौ सद्द्रन्यं अपायसद्द्रव्ये च सदद्रव्यं च सद्द्रव्ये अपायौ च सद्द्रव्ये चापायसद्द्रव्याणि तेषां परोक्षता भावस्तयेति। इदमुक्तं भवति-अपायसद्द्रव्यानुगतो यः अक्षीणदर्शनस-प्तकस्य स परिगृहीतः, एकेन अपायसद्द्रव्यशब्देन, तथा द्वितीयेनापायो यः सद्द्रव्यं शोभनं द्रव्यं, कश्रापायः सद्द्रव्यम् ? यः क्षीणदर्शनसप्तकस्य भवति । एतेनैतदुक्तं भवति सम्यग्दर्शन निनः श्रीणाश्रीणदर्शेनसप्तेकस्य योऽपायो मतिज्ञानं तत् परोश्चं प्रमाणम् । सविकल्पमिति निमित्तापेक्षत्वाद् धूमादग्निज्ञानवदिति, एवं श्रुतज्ञानस्थाप्यपायां शः प्रमाणयितव्यः । सम्प्रति निमित्तापेक्षत्वादित्यस्य यो व्यमिचारः पुनः पुरस्तादवाचि तत्परिजिहीर्षयेदमाह-तदि-न्द्रियानिन्द्रियनिमित्तिमिति वक्ष्यते इत्यनेन । तदिति मतिज्ञानम्, इन्द्रियाणि-श्रोत्रा-दीनि अनिन्द्रियं-मनः ओयज्ञानं च तानि निमित्तं-कारणं यस्य ज्ञानस्य तदिन्द्रियानिन्द्रि-यनिमित्तम्, न हीन्द्रियाण्यनिन्द्रियं च विरहय्य तस्य ज्ञानस्य सम्भवोऽस्तीति, ततश्र हेतु-रेवंविधो ज्ञा(जा)तः-इन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तत्वादिति । विशिष्टमेव निमित्तमिन्द्रियानिन्द्रिया-ख्यमुररीकृत्य निमित्तापेक्षत्वादिति मया प्रागभ्यधायि, नास्त्यतो व्यमिचारः । श्रुतज्ञानस्या-पीन्द्रियानिन्द्रियनिमित्ततेव, किंतु अन्यथापि निमित्तं कथ्यते, तदाह-तत्पूर्वेकत्वात्। तदिति मतिज्ञानं पूर्वे-पूरकं पालकं यस्य तत् तत्पूर्वकं तद्भावस्तत्पूर्वकत्वं तसात् तत्पूर्वक-त्वात्, यावन्मतिस्तावत् तर् भवति, न त्वीदृश्यवस्थाऽस्ति यत्र तन्मतिज्ञानेन विना प्रादुःष्यात्, अतस्तन्मतिज्ञानं श्रुतज्ञानस्य पालकं भवतीतिकृत्वा मतिज्ञानमेव तस्यास्म-भवति, तस्मिन् सति तस्य भवनात्, अतः श्रुतं मतिं निमित्तीकृत्य लाभनिमित्तं प्रवर्तमान्मिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तं सत् कथं प्रत्यक्षव्यपदेशं लभेत ? तथा परोपदेशजत्वाच् । श्रुतज्ञानं परोक्षं, परः नतीर्थकरादिस्तस्यो-श्रुतस्य परोक्षता पदेशः, उपदिश्यते उचार्यते इत्युपदेशः-शब्दस्तसात् परोपदेशात्-तीर्थ-करादिशब्दश्रवणादुपजायते यत् तदिन्द्रियानिन्द्रियानिमित्तं श्रुतज्ञानं, तत्पूर्वेकत्वात् परोपदेशा-दिति च, अनेन निमित्तभूयस्त्वं ख्यापितम् । यतः श्रुतज्ञानमुपजायमानं स्वतः प्रत्येकबुद्धादीनां मनिस सित मितिज्ञाने च सित समस्ति, अतो निमित्तद्वयमार्श्वितं भवति। तथा यस्यापूर्वमेवे-दानीं प्रादुरस्ति तस्य सति परोपदेशे सत्यां मतौ सत्सु चेन्द्रियानिन्द्रियेषुदेति, अतो निमि-

९ 'श्रुतमर्ति 'इति क-ख-पाठः । २ 'श्रितं च 'इति ख-पाठः ।

त्तभ्यस्त्वापेक्षत्वात् परोक्षं तद् भण्यते ।। नतु चेन्द्रियोपष्टमभेनोपजायमानस्य ज्ञानस्य प्रत्यक्षत्वं लोके प्रथितं, तदपाकरणप्रवृत्तस्य लोकविरोधः, तथा इदं रूपं प्रत्यक्षमिति योऽयं प्रत्ययो नायं परोक्षे दृष्टः । निह धूमादिप्रमवगच्छतोऽयमप्रितित संप्रत्ययो भवति, तत्रश्र स्वप्रतीतेरिष विरोध इति । उच्यते इदं रूपं प्रत्यक्षमिति न तत्र ग्रुख्यया वृत्त्या रूपं प्रत्यक्षं, ज्ञानमेव तु प्रत्यक्षं, तेन प्रत्यक्षेण ज्ञानेनावच्छिकोऽर्थः प्रत्यक्ष इत्युच्यते, तस्य युक्ता प्रत्यक्षता । किंच न सर्वथेन्द्रियनिमित्तस्य ज्ञानस्य प्रत्यक्षता, निषेधात्, यतः सर्वथा तं विषयं न परिच्छेतुमलं, चक्ष्रू रूपं गृह्णत्याराङ्गागवर्ति, न परमध्यभागावस्थितम्, तथा श्रोत्रादि वाच्यम्, अवध्यादित्रयं पुनः सर्वात्मनाऽवगच्छति, अतस्तस्यैव युक्ता प्रत्यक्षता । किंच न सर्वथेन्द्रियनिमित्तस्य ज्ञानस्य प्रत्यक्षव्यपदेशो निषिध्यते, यतोऽयं निश्चयमङ्गीकृत्य भाष्यकृता प्रत्यक्षव्यपदेशो निषिध्यते, व्यवहारात्त्विष्यत एव । यतोऽभिहितं नन्द्याम् (सू० २-३) "तं समासओ दुविहं पण्णत्तं, (तं० पचक्खं च परोक्षं च । से किं तं पचक्खं १ पचक्खं दुविहं पण्णत्तं) तं० चित्रव्यक्तक्षं नोइन्दियपचक्खं चं" इन्द्रियप्रत्यक्षमिति ब्रुवता व्यवहारप्रत्यक्षता भवति, भाष्यकारस्यापि योगविभागात् तस्येन्द्रियजस्य ज्ञानस्य सिद्धा प्रत्यक्षता, स चैवं योगो विभजनीयः आधे परोक्षं निश्चयतः ततः प्रत्यक्षं, प्रत्यक्षं चाये व्यवहारः, ततोऽन्यत् अवध्यादि एकान्तेनैव प्रत्यक्षमिति ॥ ११ ॥

एवं परोक्षं प्रदर्श्य प्राक् प्रतिज्ञातं प्रत्यक्षं प्रमाणं कथयन्नाह-

#### सूत्रम्-प्रत्यक्षमन्यत् ॥ १-१२ ॥

टी०-अन्यदिति चोक्ते जायते विचारणा-कुतोऽन्यदिति? अवधीकृतमेव विच्छेद-कारणं ख्यापयन् <sup>अ</sup>ते--

भा०—मितिश्रुताभ्यां यदन्यत् त्रिविधं ज्ञानं तत् प्रत्यक्षं प्रमाणं भवति । क्रुतः १। अतीन्द्रियत्वात् । प्रमीयन्तेऽथीस्तैरिति प्रमाणानि । अत्राह-इह अव-धारितं-द्रे एव प्रमाणे प्रत्यक्षपरोक्षे इति ॥

टी॰—मितिशुताभ्यामिति। मितिज्ञानश्रुतज्ञानाभ्यां यद्न्यत्, तस्य चैकैकस्य प्रत्यश्वतां प्रकाशयन्नाह्—न्निविधमिति। उक्तेऽपि चैतस्मिन् किंतत् त्रिविधमिस्वष्यादेः
प्रत्यक्षताः
तेऽत्र,शेषस्यानुवाद इति। कुत इति च प्रश्नयितुरिभप्रायोऽयम्-यद्यान्तरिनमित्तं श्वयोपश्चमः प्रत्यक्षतायाः कारणभावं प्रतिपद्यते स सर्वेषां मत्यादीनां साधारणः श्वयोपश्चमः
कारणमस्तीति सर्वप्रत्यक्षत्वप्रसङ्गः, अथ प्रत्यक्षतायाः पृथग् निमित्तं तदुच्यतामिति, इतरस्तु
असाधारणं त्रयाणां प्रत्यक्षतायाः प्रकटीकुर्वन् निमित्तमाह—अतीन्द्रियत्वादिति। अतिका-

िअध्याय: १

१ 'निषेध्यते 'इति ख-पाठः । २ तत् समासतो द्विविधं प्रज्ञसं, ( तदाशा-प्रत्यक्षं च परोक्षं च । अश्व किं तत् प्रत्यक्षम् ? प्रत्यक्षं द्विविधं प्रज्ञसम् ) तदाशा-इन्द्रियप्रत्यक्षं नोइन्द्रियप्रत्यक्षं च ।

न्तिमिन्द्रियाणि अतीन्द्रियं ज्ञानं तद्धावोऽतीन्द्रियत्वं तसादिति, यत् प्राणिनां ज्ञानदर्शनावरणक्षयोपशमात् क्षयाच इन्द्रियानिन्द्रियद्वारिनरपेक्षमात्मानमेव केवलमभिम्रखीकुर्वदुदेति तत्
प्रत्यक्षं—अवध्यादि। एवं तत् प्रमाणे (१-१०)इति द्वित्वसङ्ख्यायाः परोक्षप्रत्यक्षाख्यो यो
विषयस्तम्रपदर्श्य प्रमाणशब्दार्थकथने प्रावृतद् भाष्यकारः—प्रमीयन्तेऽधास्तैरिति प्रमाणानीति। (प्रमीयन्ते)—परिच्छिद्यन्ते—यथावित्रश्रीयन्ते सदसिन्त्यानित्यादिभेदेनार्था—जीवादयस्तैरिति प्रमाणानि, करणे ल्युद्, करणं ज्ञानमात्मनः, आहितप्रधानकारणस्य स्वतन्त्रस्य कर्तुरनेककारकशित्तयुक्तस्य साधकतमत्वविवक्षावशादवच्छेदिका शित्रधानकारणस्य स्वतन्त्रस्य कर्तुरनेककारकशित्युक्तस्य साधकतमत्वविवक्षावशादवच्छेदिका शित्रपंस्य करणव्यपदेशमश्चते,
तया करणभूतया परिच्छिनत्ति—अवबुद्धचते ज्ञानपरिणतिरूपयाऽऽत्मैव। तैरिति। प्रमाणद्वयेऽभ्युपगते बहुवचनमयुक्तमिति चेत्, न, व्यक्तिपक्षसमाश्रयणादिति, यतो मत्यादिकाः पश्च
व्यक्तयः, तासां बहुत्वात् समीचीनमेव बहुवचनमिति। एवं द्वे परोक्षप्रत्यक्षे प्रमाणे भवत
इति ख्यापिते चोदयति—इह शास्त्रे निर्धारितमेतद्-द्वे एव प्रमाणे, अन्यथा तत् प्रमाणे
इत्यत्र या द्वित्वसङ्ख्या सा व्यर्थेव स्यात्, यद्यवधारणतया नाश्रीयेत, तस्माद्वश्यंतया तद-

अनुमानादीनां अनुमानादीनां इति, ततथान्येषामप्रमाणता आपन्ना, न च न सन्त्येवान्यानि, यतोऽनु-मानादीनि प्रमाणानि मन्यन्ते, साङ्ख्याः प्रत्यक्षानुमानागमाख्यानि प्रीणि, नैयायिकाः प्रत्यक्षानुमानोपमानागमाख्यानि, प्रत्यक्षानुमानोपमानागमाख्यानि, प्रत्यक्षानुमानोपमानागमाख्यानि, प्रत्यक्षानुमानश्रीपत्त्यभावा इति जैमिनीयाः । एतदाह—

भाव-अनुमानोपमानागमार्थोपत्तिसम्भवाभावान्यपि प्रमाणानि इति केचित् मन्यन्ते। तत् कथमेतदिति १। अत्रोच्यते-

टी॰—अनुमानोपमानेत्यादि । तत्रानुमानं तावत् पश्चधर्मान्वयन्यतिरेकजनितं अनुमानादीनां ज्ञानम्, प्रसिद्धसाधर्म्यात् साध्यसाधनग्रुपमानं, यथा गौस्तथा व्याख्या गवयः।

" प्रसिद्धेन हि साधर्म्यात्, साध्यसाधनमिष्यते । उपमानं परस्तच, यथा गौर्गवयस्तथा ॥"

तथा आसोपदेश आगमस्तदनुसारि ज्ञानमागम उच्यते प्रमाणं वर्णपद्वाक्यात्मकः। तथाऽर्थापत्तिर्द्धिश शब्दार्थापत्तिरथीर्थापत्तिश्चेति। तत्र शब्दार्थापत्तिर्द्धेवद्त्तो दिवा न शुङ्क्तेऽ- नुपहतेन्द्रियशरीरश्चेति, रात्रौ तिर्ह शुङ्के इति। तथा अर्थार्थापत्तिरपि नीलं पश्यतो यदि- निद्रयानुमानं समस्ति तत् किमपीन्द्रियं येनैतन्नीलं परिच्छिन्नमिति। सम्भवोऽपि प्रमाणं— प्रस्थे कुडवः समस्ति, अस्मिन् प्रस्थाख्ये आधारे कुडव आधेयः सम्भवतीति एष सम्भवः। तथाऽभावोऽपि प्रमाणाभावविषयः, यत्र विषये प्रत्यक्षादिप्रमाणानामप्रवृत्तिरसावभावस्तद्धि- प्यमिप ज्ञानमभाव इति व्यपदिश्यते। अत एव तान्यनुमानादीनि केचिदाचार्याः प्रमाणा-

नीति मन्यन्ते, तत् कथमित्येवं मन्यन्ते, किमेषां तानि न सन्ति प्रमाणत्वेन ? उत प्रमाणा-न्तराणि न भवन्तीति ?। अच्चोच्यते मया—

भा॰—सर्वाण्येतानि मतिश्रुतयोरन्तर्भूतानि, इन्द्रियार्थसन्निकर्षनिमित्त-त्वात् । किश्चान्यत्। अप्रमाणान्येव वा। कुतः ?। मिथ्याद्दीनपरिग्रहात्, विपरी-तोपदेशाच ॥

टी०—सर्वाणि इत्यादि । सर्वाणि-समस्तानि एतानि-अनुमानादीनि मति-ज्ञानश्रुतज्ञानयोरेव अन्तर्भूतानि-प्रविष्टानि । कयोपपत्येति चेत् तामु-अनुमानादीनामि-निद्रयार्थसंबन्ध-हेतुता स्वादयः इन्द्रियाणि चार्थाश्र इन्द्रियार्थास्तेषां सन्निकर्षः-सम्बन्धः स इन्द्रियार्थसन्निकर्षो निमित्तं यस्य अनुमानादेस्तदिन्द्रियार्थसन्नि-

कर्षनिमित्तम् – अनुमानादि । कथं पुनिरिद्रयार्थसिन्निकर्षः कारणमनुमानादेः ?। उच्यते – अनुमानं तावचक्षरादीन्द्रियधूमाद्यर्थसिन्निकर्षजम्, अन्यथा तस्यासम्भवात्, इन्द्रियनिमित्तन्वात् सपरार्थस्यानुमानस्येति । उपमानमपि चक्षरादीन्द्रियगवाद्यर्थसिन्निकर्पजम् । आगमा- ख्यमपि श्रोत्रेन्द्रियस्य अनिन्द्रियस्य वा आप्तवचनार्थस्य सिन्नकर्षे सित प्रादुरस्ति । शब्दा-र्थापत्तिरप्येवमेव । अर्थार्थापत्तिस्तु चक्षुरादेरिन्द्रियस्य नीलादे रूपस्य च सिन्नकर्ष एवोप-जायते । सम्भवोऽपि प्रस्थमर्थ दृष्ट्वा श्रुत्वा वा प्रादुरस्ति, एवं चक्षुःश्रोत्रयोः प्रस्थार्थप्रस्थयः बद्योः सिन्नकर्षे सित तदुदेति । अभावोऽपि प्रमाणं प्रमेयाभावविषयः, मनसा विकल्पा-र्थम्रतस्त्र स एव विषयीभवति विकल्पितोऽर्थो, नानुमानादसौ भिद्यत इति, एवमिन्द्रियार्थ-

सन्निकर्षनिमित्तान्येतानि मतिश्रतयोरन्तर्भावं यान्तीति । किंचान्य-श्रमाण्ये हेतुः पानि, मिथ्यादर्शनसमन्वितत्वात्, अयथार्थोपदेशन्यापृतत्वात् उन्मत्तक-

वाक्यविज्ञानवत्, एतदेवाह-मिथ्याद्दीनेत्यादि। मिथ्याद्दीनम्-एकनयाश्रयणं तेन गृहीतं मिथ्याद्दीनपरिग्रहो मण्यते, यत एव च मिथ्याद्दीनपरिग्रहोऽत एव विपरीतोपदेशा-दिति। विपरीतम्-अन्यथावस्थितं नानाधर्मकं सद्वस्तु एकधर्मकमाश्रितं विपरीतं भण्यते, तस्य उपदेशः कथनं विपरीतोपदेशस्तस्मात्, यत एतान्येकनयावलम्बीन्यनुमानादीनि विपरीतमेकान्तपक्षाश्रितं वस्तु विच्छिन्दिन्त तस्मादग्रमाणानि परिकल्पितानीति। न च मिथ्यादृष्टिगृहीतं कदाचिद्पि ज्ञानं भण्यते, किन्त्वज्ञानमेव, संसारहेतुत्वात्, एतचोत्तरत्र निद्दीयिष्यत्येव। यत आह—

भा॰—मिथ्यादृष्टेहिं मतिश्रुतावधयो नियतमज्ञानमेवेति वश्यते (१-३२)। नयवादान्तरेण तु यथा मतिश्रुतविकल्पजानि भवन्ति तथा पुरस्ताद् (१-३५)

१ 'विकल्पिताऽयों ' इति क-ग-पाठः । २ ' धर्मकदम्बकं सद्वस्तु ' इति क-ग-पाठः ।

वक्ष्यामः ॥१२॥ अत्राह-उक्तं भवता मत्यादीनि ज्ञानानि उद्दिश्य-तानि विधा-नतो लक्षणतश्च पुरस्ताद् विस्तरेण वक्ष्याम इति। तदुच्यतामिति। अत्रोच्यते—

टी॰—मिथ्याद छेईित्यादि । यस्मान्मिथ्याद छेउँन्तोर्मतिश्रुतावधयस्त्रयोऽपि निश्च-येन कुत्सितमेव ज्ञानमज्ञानमिति भणिष्यते । यद्यं कथं तिईं मितिश्रुतयोरन्तर्भतानीत्युक्तम् ? उच्यते—नयवादमाश्रित्येतदुक्तम् । केन तिईं नयवादान्तरेण मितिश्रुतान्तर्गतानीत्याह—नयवादान्तरेण तु इत्यादि । नया-नैगमादयः तेषां वादः—स्वरुचितार्थप्रकाशनं नयवादः तस्य अन्तरं-मेदो नयवादान्तरं तेन नयवादमेदेनैव । यथा मितिश्रुतं च मितिश्रुते तयो-विकल्पा-मेदास्तेभ्यो जायन्त इति मितिश्रुतिविकल्पानीन भवन्ति यथा तथा पुरस्तात् नयविचारणायां वक्ष्यामः ( १-३५ ) इतिशब्देन यस्य हि मिथ्यादिष्टरज्ञो वा नास्तीति वक्ष्यति तन्मतेन तु प्रमाणानीति ॥ १२ ॥

अत्रेति । एतस्मिन् ज्ञानपञ्चके कथिते सामान्येन प्रमाणद्वये च-प्रत्यक्षपरोक्षरूपे विहिते, परोऽवोचत्—उक्तं—प्रतिपादितं त्वया, किमिति चेत्—उच्यते मत्यादीनि पश्च ज्ञानानि—मतिश्रुतावधिमनःपर्यायकेवलान्येव उद्दिश्च्या, तत इदमभिहितं तदुच्यते —तानि विधानतो लक्षणतश्च पुरस्ताद् विस्तरेण वक्ष्याम इत्येतत् ॥ ननु च नैवंविधं तत्रं सूत्रे भाष्यमस्ति-विधानतो लक्षणतश्चेति, कथमयमध्यारोपः क्रियते पुरारिति ?। उच्यते — सत्यमेवंविधं भाष्यं नास्तीति, एवं पुनः समस्ति-प्रभेदास्त्वस्य पुरस्ताद् वक्ष्यन्त इति (१-९)। अतः प्रभेदा-मतिज्ञाने विधानलक्षणरूपाः प्रतिपाद्यन्ते तत्र भाष्ये, अतो नाध्यारोप इति । विधानं-भेदः, मतिज्ञानं सभेदकं वक्ष्यामीति प्रतिज्ञातम्, तथा लक्षणम् असाधारणं यचिद्वं मत्यादेस्तच वक्ष्यामीति प्रत्यज्ञायि, तदुच्यतां विधानं लक्षणं चेति, एवं पर्यनुयुक्त आह—अत्रोच्यत इति ।।

अत्रैतासमिश्रोदिते उच्यते मया, लक्षणमल्पविचारत्वात्, अनेन स्त्रेण मितः स्पृत्या-दिना । अथवा नैव मितज्ञानस्यानेन स्त्रेण लक्षणं कथयित, प्रतीतत्वात्, प्रतीतं हि लोके इन्द्रियानिन्द्रियजं ज्ञानं, यच प्रतीतं न तस्य लक्षणमाचक्षते विचक्षणाः, निह हुताश्चनस्यो-ष्णतालाञ्छनमत्यन्तप्रतीतत्वादिभद्धते विद्वांसः, किं तिहं स्त्रेण प्रतिपादयति ? उच्यते— लक्षणं द्विविधं-तत्स्थमतत्स्थं चेति, तत्स्थमप्रेरोष्ण्यवत्, अतत्स्थं वारिणो बलाकादिवत्, मितज्ञानस्य लक्षणं यत्तत्स्थं न पुनस्ततो ज्ञानाद् भिन्नमित्येतदादश्यति स्त्रेण ।।

सूत्रम्-मितः स्मृतिः संज्ञा चिन्ताऽभिनिबोध इत्यनर्थान्तरम् ॥ १-१३ ॥

दी - मितः स्मृतिः संज्ञेत्यादि। अत एव च ज्ञानशब्दं प्रत्येकं लग्यति—

भा०—मतिज्ञानं स्मृतिज्ञानं संज्ञाज्ञानं चिन्ताज्ञानं आभिनिवोधिकज्ञान-मित्यनथीन्तरम् ॥ १३ ॥

९ 'तत्र 'इति क-ग-पाठः ।

टी॰ मतिज्ञानं स्पृतिज्ञानामित्यादि । येयं मतिः सैव ज्ञानमित्यस्य ख्यापनार्थं मननं मतिस्तदेव ज्ञानं मतिज्ञानमिति । मतिज्ञानं नाम यदिन्द्रिया-निन्द्रियनिभित्तं वर्तमानकालविषयपरिच्छेदि । स्मरणं स्मृतिः सैव ज्ञानं मतेः पर्यायाः । स्मृतिज्ञानं, तैरेवेन्द्रियेर्यः परिच्छित्रो विषयो रूपादिस्तं यत् कालान्त-रेण विनष्टमपि स्मरति तत् स्पृतिज्ञानम्, अतीतवस्त्वालम्बनमेककर्तकं चैतन्यपरिणतिस्वभावं मनोज्ञानमितियावत् । संज्ञाज्ञानं नाम यत्तेरेवेन्द्रियेरनुभूतमर्थं प्राक् पुनर्विलोक्य स एवायं यमहमद्राक्षं पूर्वोब इति संज्ञाज्ञानमेतत् । चिन्ताज्ञानमागामिनो वस्तुन एवं निष्पत्तिभवति अन्यथा नेति, यथैवं ज्ञानादित्रयसमन्विते तत्रैव परमसुखावाप्तिरन्यथा नेत्येतिचन्ताज्ञानं मनोज्ञानमेव। आभिनिबोधिकम् अभिमुखो निश्चितो यो विषयपरिच्छेदः सर्वैरेवैभिः प्रकारैस्तदामिनिबोधिकमिति। यदा चैतछक्षणस्त्रं तदा इतिशब्द एवमित्यसार्थे, एवंलक्षण-मेभिः पर्यायैनिंरूपितं मतिज्ञानं ज्ञेयमिति । एवमेतत् कियताऽप्यंशेन भेदं प्रतिपद्यमानमनर्था-न्तरमिति व्यपदिशति । नैषां मतिज्ञानविरहितोऽर्थो विकल्पनीय इति । अपरे तु सर्वे पर्या-यशब्दा एवैते शतऋतुशकादिशब्दवदिति मन्यन्ते, नात्र भेदेनार्थः कल्पनीय इति । तथा चास्य सूत्रस्य पूर्वपक्षमन्यथा रचयन्ति, एवं - लोके स्मृतिज्ञानं अतीतार्थपरिच्छेदि सिद्धम्, संज्ञाज्ञानं वर्तमानार्थग्राहि, चिन्ताज्ञानमागामिकालविषयमिति, इह तु सिद्धान्ते आमिनियो-धिकज्ञानमेवोच्यते, स्पृत्यादीनि तु नोच्यन्ते, तत्रानिभधाने प्रयोजनं वाच्यम् । उच्यते— आभिनिबोधिकज्ञानस्यैव त्रिकालविषयस्यैते पर्याया नार्थान्तरतेति मतिः स्मृतिः संज्ञा चिन्ता-ऽभिनिबोध इत्यस्यानर्थान्तरमेतदिति ॥ १३ ॥

इह हि प्रतिक्षणं प्राणिनांमन्यदन्यच ज्ञानम्रदेति, घटालम्बनज्ञानापगतौ पटालम्बन-ज्ञानाविभीवः, यचोत्पद्यते तत्कारणायत्तजन्म वदन्ति सन्तः-यथा घटः पुरुषमृत्तिकादण्डा-द्यपेक्ष्य कारणमाविरस्ति, एवमस्य ज्ञानस्य सम्रुपजायमानस्य किं निमित्तमिति?। उच्यते—

# सूत्रम्—तदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तम् ॥ १-१४ ॥

भा०-तद्तत् मतिज्ञानं द्विविधं भवति-इन्द्रियनिमित्तमिति ?। उच्यते-हेतोद्वेविटी०-तद्तदित्यनन्तरलक्षणोपेतं मतिज्ञानं किंनिमित्तमिति ?। उच्यते-हेतोद्वेविध्यात् द्विविधं भवति, तेनैव हेतुना द्विविधेन तत्कार्यमादर्शयति इन्द्रियनिमित्तमिननिद्रयनिमित्तं च। तत्रेन्द्रियाणि-स्पर्शनादीनि पश्च निमित्तं यस्य तदिमतेः कारणानि निद्रयनिमित्तम्, निह श्रोत्रेन्द्रियमन्तरेणायं प्रत्ययो भवति शब्दोऽयमिति,
न च स्पर्शनमन्तरेणायं प्रत्ययः सम्रत्पद्यते-श्रीतोऽयमुष्णो वा, एवं
श्रोषेष्वपि वाच्यम्। तथाऽनिन्द्रियनिमित्तमिति इन्द्रियादन्यदनिन्द्रियं-मनः ओघश्चेति तत्

<sup>🤰 &#</sup>x27; प्राणिनामन्यच ' इति ख-पाठः ।

निमित्तमस्य मतिज्ञानस्य तदनिन्द्रियनिमित्तमिति, स्मृतिज्ञानहेतुर्मनः । एवं चैतद् द्रष्टव्यम्-इन्द्रियनिमित्तमेकम्, अपरमनिन्द्रियनिमित्तम्, अन्यदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तमिति त्रिधा, तत्रैकमिन्द्रियनिमित्तमेव ज्ञानं मत्यारूयम्, यथाऽवनिवारिद्दनपवनवनस्पतीनामेकेन्द्रियाणां द्वित्रिचतुरिन्द्रियाणामसंज्ञिनां च पश्चेन्द्रियाणां, मनसोऽभावात्, तथाऽनिन्द्रियनिमित्तं स्मृति-ज्ञानम् , इतरेन्द्रियनिरपेक्षं चक्षुरादिव्यापाराभावात्,तथा इन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तं जाग्रदवस्थायां, स्पर्शनेन मनसोपयुक्तः स्पृश्नत्युष्णमिदं शीतं चेति. इन्द्रियं मनश्रोभयं तस्योत्पत्तौ निमित्तं भवति इति । तदेतत् सर्वमेकशेषाछभ्यत इति, इन्द्रियं चानिन्द्रियं च इन्द्रियानिन्द्रिये इन्द्रियानिन्द्रियाणि च तानि निमित्तं यस्य तदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तमिति। एतदेवाह्-इन्द्रि-यनिमित्तमनिन्द्रयनिमित्तं च, चशब्दादुभयनिमित्तं चेति, अपेक्षाकारणं चाङ्गीकृत्य सूत्रं पपाठ आचार्यः तदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तमिति। अपेक्षाकारणं चालोकविषयेन्द्रियाणि, सति प्रकाशे विषये च चक्षुरादिषु च सत्सु ज्ञानस्योद्भवो दृष्टः, तेषामपि मध्येऽन्तरङ्गमपेक्षाकार-णमिन्द्रियानिन्द्रियाणि पैठितम्, पारमार्थिकं तु कारणं क्षयोपशमो मतिज्ञानावरणपुद्गलानाम्, नहि तदावरणक्षयोपशममनपेक्ष्य ज्ञानस्योत्पत्तिरिष्यते । यदि तर्द्धान्तरं निमित्तं क्षयोपशमः स एवोपादेयः किं बाह्येनेन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तेनाधीतेनेति १। उच्यते –स क्षयोपशमः सर्व-साधारण इतिकृत्वा न पठितः, चशब्देन वा गृहीतो द्रष्टव्यः, इन्द्रियनिमित्तमनिन्द्रियनिमित्तं च, चशब्दात क्षयोपशमनिमित्तमिति, न वा, भावेन्द्रियस्य तद्द्यत्वात इति ॥ तत्रेन्द्रिय-निमित्तं खयमेव भावयति

भा० तत्रेन्द्रियनिमित्तं स्पर्शनादीनां पश्चानां स्पर्शादिषु पश्चस्वेव स्व-विषयेषु । अनिन्द्रियनिमित्तं मनोवृत्तिरोधज्ञानं च ॥ १४ ॥

टी०—तन्नेन्द्रियत्यादिना। तन्न तेषां त्रयाणां मध्ये इन्द्रियनिमित्तं तावद् भण्यते—
स्पर्शनादीनामिति । स्पर्शनरसनद्राणचक्षुःश्रोत्राणां पश्चानामेव
विक्रियानिन्द्रियनिमित्तता मतेः
सित्तं भजन्ते तेषु स्वेषु विषयेषु, तद्यथा—स्पर्शनस्य स्पर्शे, रसनस्य रसे,

ब्राणस्य गन्धे, चक्षुषो रूपे, श्रोत्रस्य शब्दे, अत एषां स्पर्शनादीनां स्वविषयेषु प्रवर्तमानानां प्राहितया. यदुपजायते ज्ञानं तत् तानीन्द्रियाण्यालम्ब्योत्पद्यमानमिन्द्रियनिमित्तमिति भण्यते । इदानीमिनिन्द्रियनिमित्तमाचष्टे—अनिन्द्रियं—मनस्तिमित्तं यस्य तदनिन्द्रियनिमित्तम्। कीद्दरु तदित्याह—मनोश्वत्तिमंनोविज्ञानमिति । मनसो भावाख्यस्य वर्तनं—विषयपरिच्छेदितया परिणतिर्मनोष्टत्तिः, ओघज्ञानं चेति । ओघः—सामान्यं अप्रविभक्तरूपं यत्र न स्पर्शना-दीनीन्द्रियाणि तानि मनोनिमित्तमाश्रीयन्ते, केवलं मत्यावरणीयक्षयोपशम एव तस्य ज्ञानस्योत्पत्तौ निमित्तम्, यथा व्रष्ट्यादीनां नीवाद्यभिसर्पणज्ञानं न स्पर्शनिमित्तं न मनोनिमित्ति,तस्मात् तत्र मत्यज्ञानावरणक्षयोपशम एव केवलो निमित्तीक्रियते ओघज्ञानस्य।।१४॥

१ 'पठन्ति 'इति ख-पाठः ।

तत् पुनरिन्द्रियनिमित्तमनिन्द्रयनिमित्तं वा ज्ञानं किमेकरूपग्रतास्ति कश्चिद् भेदक-लापः ?। अस्तीत्याह । यद्यस्ति ततो भण्यताम् । उच्यते—

सूत्रम्-अवग्रहेहापायधारणाः ॥ १-१५ ॥

भार्कतत् मितज्ञानमुभयनिमित्तमप्येकशश्चतुर्विधं भवति। तद्यथा
—अवग्रह ईहा अपायो धारणा चेति।

टी०—तदेतत् मितज्ञानं लक्षणविधानाभ्यां यदुक्तम् उभयनिमित्तमिनिद्रयनिमित्तम् अपिशब्दादिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तमित्त ॥ अथेअवयहाया निद्रयानिन्द्रियनिमित्तसमुदायरूपेण स्थितं चतुर्विधं किं ग्राह्मम् १ ।
नेत्याह-एकदाः, एकैकं स्पर्शनेन्द्रियनिमित्तं चतुर्विधं, रसनेन्द्रियनिमित्तं चतुर्विधं, प्राणेन्द्रियनिमित्तं चतुर्विधम्, चक्षुरिन्द्रियनिमित्तं चतुर्विधं, श्रोत्रेन्द्रियनिमित्तं चतुर्विधं, प्राणेन्द्रियनिमित्तं चतुर्विधम्, चक्षुरिन्द्रियनिमित्तं चतुर्विधम् । कास्ताभित्तं चतुर्विधं, मनोनिमित्तं चतुर्विधमिति । चतस्रो विधा यस्य तच्चतुर्विधम् । कास्ताश्रतस्रो विधा इत्याह—अवग्रह ईहा अपायो धारणेति । एर आह—निर्ज्ञातं चातुर्विध्यपायः स्पर्शनधारणेति, एवं सर्वत्र दृश्यं यावन्मनोधारणेति । पर आह—निर्ज्ञातं चातुर्विध्यमेकैकस्य, इदं तु न विज्ञातं किंखरूपा अवग्रहाद्य इत्यतः सरूपमवग्रहादीनां बूहि, एवमुक्ते सुरिः स्वरूपप्रचिकाशयिषयाऽऽह अवग्रहादीनाम्—

भा०—तत्राव्यक्तं यथास्वमिन्द्रियैर्विषयाणामालोचनावधारणमवग्रहः। अवग्रहो ग्रहो ग्रहणमालोचनमवधारणमित्यनर्थान्तरम् ॥

टी०—तत्राव्यक्तमित्यादिना। तत्रेति चतुर्ध्वग्रहादिषु प्रकानतेषु अवप्रहोऽभिधीयते। अवप्रहणमवप्रहः सामान्यार्थपरिच्छेद इत्यर्थः। यद् विज्ञानं स्पर्शनादीन्द्रियजं व्यञ्जनावप्रहादनन्तरक्षणे सामान्यस्थानिदेश्यस्य स्वरूपकल्पनारहितस्य नामादिकल्पनारहितस्य च
वस्तुनः परिच्छेदकं सोऽवप्रहः अव्यक्तं ज्ञानमितियावत्। यदाह—अव्यक्तम्—अस्फुटम् अवधारणमित्यनेन सम्बन्धः। अव्यक्तं यदवधारणम्—अव्यक्तो यः परिच्छेद इत्यर्थः। कस्याव्यक्तं
केवी तद्व्यक्तमिति १। उच्यते—यथास्विमत्यादि । यथाशब्दो वीष्सायां, यो य इति,
स्वश्च्द आत्मीयवचनो, यो य आत्मीय इत्यर्थः। यथास्वं विषयोऽभिसम्बन्ध्यते, योऽयमात्मीयो विषयस्तस्यात्मीयस्य विषयस्य इन्द्रियः स्पर्शनादिभिः करणभूतेर्ये विषयाः परिच्छेधन्ते तेषां विषयाणां स्पर्शादीनां अव्यक्तमवधारणम्, कीदशमत आह—आस्रोचनावधारणम्, आद्यर्थदायाम् आलोचनं-दर्शनं, परिच्छेदो मर्यादया यः स आलोचना। यथोक्तं

पुरस्ताद् वस्तुसामान्यस्यानिर्देश्वैयस्य स्वरूपनामजात्यादिकल्पनावियुतस्य अवग्रहस्वरूपम् यः परिच्छेदः सा आलोचना मर्योदया भवति । आलोचना च सा अवधारणं च तदालोचनावधारणम् । अत एतदुक्तं भवति-उक्तमालोच-नावधारणं स्पर्शनादिभिरिन्द्रियैः स्पर्शनादीनामात्मीयानां विषयाणामात्मनो यद् भवति सोऽ-

१ 'निर्देशस्य ' इति ख-पाठः । २ 'च विमुक्तौ ' इति ख-पाठः । ३ ' अनिर्देशस्य ' इति ख-पाठः ।

वग्रहः, किं पुनः कारणमाद्ये क्षणे तं विषयं परिच्छेतुं यथावन्न शक्नोति परतश्च यथावच्छध्यति ?। उच्यते—मितज्ञानावरणीयकर्मणः स ताद्द्यः क्षयोपशमो येनादौ तं विषयं
सामान्येन परिच्छिनत्ति, ईहायां चान्याद्दशः क्षयोपशमो यतस्तमेव स्फुटतरमीहिष्यते,
अपाये चान्यादशः क्षयोपशमो येन तमेव विषयं स्फुटतरमवच्छिनत्तीति, धारणायामप्यन्यादशो येनावधारियण्यतीति, तस्मान्मलीमसत्वात् क्षयोपशमस्यादावव्यक्तमवधारणं यत् सोऽवग्रह्
इत्युच्यते। एवं स्वचिह्नतोऽवग्रहं निरूप्य पर्यायशब्दैस्तमेव कथयति—अव(ग्रहो ग्रहो)ग्रह्णमालोचनावग्रहोऽभिषीयते अवधारणं चेति, योऽसौ सामान्यपरिच्छेदः स एभिः शब्दैरर्थतो
नानात्वमप्रतिपद्यमानैरभिधीयते । एवमवग्रहं कथियत्वा ईहायाः स्वरूपमाचिख्यासुराह—

भा॰—अवगृहीतम् । विषयार्थेकदेशाच्छेषानुगमनम्। निश्चयविशोष-जिज्ञासा चेष्टा ईहा। ईहा ऊहा तर्कः परीक्षा विचारणा जिज्ञासेत्यनर्थान्तरम्॥

टी॰ अवगृहीतिमित्यादि । अवगृहीतिमित्यनेन क्रमं दर्शयति-सामान्येन गृहीते ईहा प्रवर्तते न पूर्वमेवहेति, यदा हि सामान्येन स्पर्शनेन्द्रियेण स्पर्शसा-

र्षद्यायाः स्वरूपम् मान्यमागृहीतमनिर्देश्यादिरूपं तत उत्तरं स्पर्शमेदविचारणा ईहाभिधीयत इति । एतदाह—विषयार्थे केत्यादि । विषयः - स्पर्शादिः स एव परिच्छे-

दकालेऽर्यमाणत्वात्-परिच्छिद्यमानत्वादर्थ् इत्युच्यते, विषयश्रासावर्थश्र विषयार्थः तस्यैकदेशः सामान्यमनिर्देश्यादिरूपं तस्मात् विषयार्थेकदेशात् परिच्छित्रादनन्तरं यत् शेषानुगमनं शेषस्य-भेदविशेषस्येत्यर्थः। अनुगमनं विचारणं, शेषस्यानुगमनं विशेषविचारणमित्यर्थः। किमयं मृणालीस्पर्शः उताहो सर्पस्पर्श इति । न चैतृत् संशयविज्ञानमिति युज्यते वक्तुम्, यतः संशयविज्ञानमेवंरूपं भवति यदनेकार्थावलम्बनमृर्ध्वतासामान्यं पश्यतः किमयं स्थाणुरुत पुरुष इति नैकस्यापि परिच्छेदं शक्तं कर्तुमिति तत् संशयविज्ञानमभिधीयते । ईहा पुनरेवंविधलक्षण-विपरीता, यतः स्पर्शसामान्य उपलब्धे तदुत्तरकालं मृणालस्पर्शे सद्भूतविशेषादानप्रवृत्ता, असद्भूतविशेषपरित्यागप्रवृत्ता चेहेत्यभिधीयते । अमी पूर्व मृणालस्पर्शे मया सद्भूता विशेषा अनुभूता इत्यतस्तदभिम्रखाऽसौ, अमी च नानुभूता इति तत्परित्यागाभिम्रखा, अतो न संश-यविज्ञानेनास्याः साम्यमस्तीत्येतदाह्-निश्चयविज्ञोषजिज्ञासा ईहा। निश्चीयतेऽसाविति निश्रयः । कोऽसौ १ विशेष इत्याह, विशिष्यते-भिद्यतेऽन्यस्मादिति विशेषः, निश्रयश्रासौ विशे-पथ निश्रयविशेषः, निश्रितो विशेष इत्यर्थः, तस्य ज्ञातुमिच्छा या सा जिज्ञासा, विद्यमाना-विद्यमानविशेषादानपरित्यागाभिम्रखेत्यर्थः । सैवंविधा ईहाऽभिधीयते । एवं स्वचिद्वेन ईहां निरूप्य पर्यायशब्दैरर्थतो नानात्वमप्रतिपद्यमानैरसम्मोहार्थं तामेवाचष्टे ईहा ऊहा इत्यादि। यत्ति द्वेषविचारणं सा तदीहेत्येवात्राभिधीयते, चेष्टा ऊहा तर्कः परीक्षा विचारणा जिज्ञासे-त्येवं नास्त्यर्थभेद एषां शब्दानाम्, सत्यपि चार्थभेदे अन्यत्रेहा नार्थान्तरभूता एवेते, एकरूप-त्वात् । ईहायाः स्वरूपमाख्याय अपायस्य तदनन्तरवर्तिनः स्वरूपं दिदशेयिषुराह-

१ 'अवगृहीते' इति घ-पाठः, समीचीनतरथ ।

भा० — अवगृहीते विषये सम्यगसम्यगिति गुणदोषविचौरणा अध्यव-सायापनोदोऽपायः । अपायोऽपगमः, अपनोदः अपव्याधः, अपेतमपगतमपवि-द्धमपनुत्यैभित्यनथीन्तरम् ॥

टी॰—अवग्रहीते इत्यादि । अनेनापि क्रममाचष्टे, सामान्येनाचग्रहीते स्पर्शसामान्यविषये अनिर्देश्यादिरूपे तत उत्तरकालमीहायां प्रवृत्तायां, कथमिति
अपायस्य
स्वरूपम्
स्वरूपम्
मृणालीस्पर्शे इत्येवमादानाभिम्रखत्वात् सम्यक् न अहिस्पर्शे अमित्येवं

परित्यागाभिग्रखत्वादसम्यगिति, तत उत्तरकालं सम्यगित्यपायः व्रवर्तते, नत्वसत्येतिस्मन् द्वय इति। स पुनः क्षिरूपोऽपाय इति? उच्यते-गुणदोषेत्यादि। गुण इति यस्तिस्मन् साधारणो धर्मो मृणाले स गुणः, दोषस्त यस्तव्र न सम्भवित धर्मः स दोषः, गुणश्च दोषश्च गुणदोषो तयो विचारणा—मार्गणा गुणदोषविचारणा तया गुणदोषविचारणया यः व्रवर्ततेऽ ध्यवसायः—चित्तं, कीद्यम् ? अपनोद इत्येवंरूपः, अपनुद्तित्यपतोदः सोऽध्यवसायोऽपनुदिति तव्रासिन्निहितधर्ममिति मृणालस्येवायं स्पर्शः अत्यन्तश्चीतादिगुणसमन्वितत्यादिति अस्ये-वायमिति यः व्रत्ययोऽन्यस्य न भवतीति सः अपायः। संव्रत्येवं लक्षणतो निर्धारितस्वरूपं पर्यायशब्देक्तमेव व्यपदिशत्यनर्थान्तरभूतैः अपायोऽपगम इत्यादिभिः। अपैतीत्यपायः, निश्चयेन परिच्छिनत्तियर्थः। अपगच्छत्यपनुद्ति अपविध्यतीत्यर्थः। पुनश्चापाय इत्यस्य भावार्थमुरतिकृत्य भावाभिधायिभिरेव कथयति—अपतमपगत्तमित्यादिभिः। मृणालस्यैवायं स्पर्श इति येयं फलरूपा परिच्छित्तिस्वभावता ज्ञानस्येति सा भावाभिधायिभिरेभिरूच्यते, अपतमपगतं परिच्छिन्तस्वभावता ज्ञानस्येति सा भावाभिधायिभिरेभिरूच्यते, अपतमपगतं परिच्छिन्तस्वभावता ज्ञानस्येति सा भावाभिधायिभिरेभिरूच्यते, अपतमपगतं परिच्छिन्तस्वभावता ज्ञानस्येति सा भावाभिधायिभिरेभिरूच्यते, अपतमपगतं परिच्छिन्तस्यार्थे उपयुक्तो भवति तदाः पि या वासना लिध्रूपा यद् वाऽन्य-दिमन् कालान्तरेऽनुसरणमेत-मया प्रागासेवितमित्येषा त्रिरूपा धारणाऽभिधीयते तां दर्शयिति—

आ०—धारणा प्रतिपत्तिर्धथास्वं मत्यवस्थानमवधारणं च। धारणा प्रतिप-त्तिरवधारणावस्थानं निश्चयः अवगमः अववोध इत्यनथीन्तरम् ॥ १५ ॥

शि०—धार शा प्रतिपित्तिरित्यादिना । धारणेति लक्ष्यम्, प्रतिपित्येथास्वमित्यनेनादं भेदमाद्र्शयति, अस्मिन् काले निश्चितस्यार्थस्य यावदन्यत्र नोपयोगं याति धारणायाः तावत् अर्थस्य यद् दर्शनमप्रच्युतिः साप्रतिपित्तः यथास्वमित्युच्यते,प्रतिपत्तिः—अप्रच्युतिः यथास्वं—यथाविषयं यो यः स्पर्शादिर्विषय आगृहीतः

तस्याऽनाश इत्यर्थः । मत्यवस्थानिमत्यनेन द्वितीयां लिधिरूपां धारणां कथयति, यदा अपायं स्पर्धादेविषयस्य कृत्वाऽन्यत्रोपयुक्तो भवति तदाऽप्यतौ लिधिरूपा धारणा समस्ति, अतो मत्यवस्थानमिति बूते । मतेः धारणाख्याया अवस्थानं शक्तिः स्वत्यवस्थानं भण्यते । अवध्यारणं चेत्यनेन ततीयभेदं कथयति । यदा कालान्तरे तमेव प्रागनुभूतं विषयमालम्ब्य ज्ञान-

१ 'विचारणया 'इति ख-पाठः । २ '०मपनुत्त० 'इति घ-पाठः । '०वधारणमव० 'इति घ-पाठः ।

सुदेति तदा तदेवावधारणिमिति भण्यते यस्मादवधारयित कालान्तरानुभूतमर्थमेवमेतन्मया सेवितमिति । सम्प्रति पर्यायशब्दैस्तामेव त्रिप्रकारामाचिष्टे-धारयत्यर्थं त्रिमिरप्येमिः प्रकारैः सा धारणा । प्रतिपत्तिर्नाम परिच्छिनेऽथें यावदन्यत्रोपयोगं न याति तावदनाशस्तस्यार्थस्य तिस्मिन् विज्ञान इति । अवस्थानमित्यनेन तु अन्यत्र पदार्थे उपयुक्तस्य या लिव्यक्तपा धारणा सा पृहीता । पुनरेषामन्ये त्रयो यथास- इत्यक्षे ने मेदा निद्ध्यन्ते— निश्चयांऽचगमोऽचबोध इति । निश्चय इत्ययं प्रतिपत्तिरित्यस्य पर्यायः, अवगम इत्ययं तु मत्यवस्थानस्य लिब्धस्त्रपस्यति । अथवा अविशिष्टधारणायाः सर्व एते पर्याया इत्यनर्थान्तरमित्याह । भावना चैवं कार्या—अपवरकाद्यन्यकारित्यतेन पुंसा यदा स्पर्शनेनिद्रयेणोपलन्यमाद्यक्षणे सामान्यमनिर्देश्यमशेषकल्पनारितं सोऽवप्रहः । यदा पुनत्तमेव विचारयित किमयं मृणालस्पर्श उताहिस्पर्श इति सेहा । यदाऽस्थ निश्चितं भवति मृणालस्यवायं नाहेरिति सोऽपायः । यदा तु निश्चितं सन्तमविच्युतिरूपेण धारयित लिब्धस्पर्णेण वा कालान्तरानुस्मरणे वा सा धारणा । एवं रसनादिभिः रसादीनां योपलब्धिः सेकैका चतुर्विधा भावनीयेति ॥ १५ ॥

अत्राह—एते ह्यवग्रहादयो ज्ञानविश्लेषाः क्षयोपशमवैचित्र्यात् स्पर्शादिकमर्थमन्यथा वाऽन्यथा निश्चित्वन्तस्तथाव्यपदेशभाज इत्युक्तम् ॥ अथेषां स्वस्थाने क्षयोपशमवैचित्र्य-मस्ति नास्तीति १। उच्यते—अस्ति, यतोऽवग्रहः क्षयोपशमोत्कर्षापकर्षापेक्षोऽनेकथा बहादेर-र्थस्य परिच्छेदकः, एवमीहादयोऽपीति, एतदनेन प्रतिपादयति सूत्रेण—

सूत्रम्—बहुबहुविधिक्षप्रानिश्रितासन्दिग्धधुवाणां सेतराणाम् ॥१-१६॥

टी॰ — बहुबहुविधेत्यादिना। श्रुतानुमितैश्च पदैः प्रायो व्याख्या सूत्रा-णाम्, इष्टेऽपि अनुमीयमानैरवग्रहादिभिबेहादीनां सम्बन्धं लगयन्नाह—

भा०-अवग्रहाद्यश्चत्वारो मतिज्ञानविभागाः एषां बह्वादीनामधीनां सेतराणां भवन्सेकदाः । सेतराणामिति-सप्रतिपक्षाणामित्यर्थः ॥

टी० अवग्रहाद्यश्चत्वार इत्यादि। अवग्रहादयः प्रागत्र (१-१५) निरूपितस्वरूपाः
मूलभेदतश्चत्वार इति, क्षयोपशमवैचित्र्यात् तु नानाभेदास्त एव भवन्तीति
अवग्रहादेवं हादयो भेदाः
मत्त्वा चत्वार इत्याह । मतिज्ञानस्य च प्रकृतत्वात् तद्भेदा एत इति —
मतिज्ञानविभागा इत्याह, अवग्रहादयः। एतेऽवग्रहादयः एषां सूत्रीपन्यस्तानां चहादीनां पण्णाम् अर्थानाम् अर्थमाणानामित्यर्थः । बहादीनां पण्णामर्थानां
सेतराणां च तेऽवग्रहादयो ग्राहका इत्यर्थ इत्याह—सेतराणां भवन्तीति। एकदा इति
च। एकैकस्य बहादेरर्थकलापस्य सेतरस्य ग्राहका इति एकैकोऽवग्रहादिरेकशः। सेतर इत्यस्य

चार्थों नैवं ग्राह्य:-बहोरर्थस्य क्षित्रार्थ इतर इति शक्यं वक्तुम्, एवं बहादीनामनिश्रितादिरितर

१ 'बाइन्यथा' इति ख-ग-पाठः । २ '०श्रितानुक्तञ्चवा०' इति ध-पाठः ।

इति, एतिनरासायाह-सेतराणाम्, सप्रतिपक्षाणामित्यर्थः। एतत् कथयति-इतरशब्दस्य विरोधी योऽर्थः स वाच्यो भवति, वहर्थस्य च स्तोकार्थो विरोधी प्रतिपक्षः, इत्येवं शेषाणां प्रतिपक्षता ज्ञेया, एवं सम्बन्धं लगयित्वाऽर्थं कथयति—

भा०-बह्वगृहणाति अल्पमवगृहणाति । बहुविधमवगृह्णात एकविधमवगृह्णाति । क्षिप्रमवगृह्णाति चिरेणावगृह्णाति । निश्चितमवश्रहणाति अनिश्चितमवगृह्णाति । असन्दिग्धमवगृह्णाति सन्दिग्धमवगृह्णाति । ध्रुवमवगृह्णाति अध्रुवमवगृह्णाति । इत्येवमीहादीनामपि
विद्यांत् ॥ १६ ॥

टी०-बहवगृह्णाति इत्यादिना ।। ननु चावग्रहादयः प्रथमान्ताः श्रुताः पूर्वसूत्रे ( १-१५ ), बहाद्यश्रेह पष्टचन्ता इति तत्रैवमर्थकथनं युक्तं-बहोरर्थ-बह्यग्रहस्य स्यावग्रहः अल्पस्यार्थस्यावग्रह इति?। उच्यते-नायं दोषः, यतोऽवग्रहादयः स्यक्षपम् कर्तृसाधनाः तत्रं श्रुताः, अवगृह्णातीत्यवग्रहः, ईहत इति ईहा, अपैती-त्यपायः, धारयतीति धारणा, यथासौ ज्ञानांशोऽवगृह्णातीत्यादिरूपस्तस्यावश्यं कर्मणा भवि-तन्यम्, तचेह बहादिभेदं सूत्रेण विषयात्मकं भण्यते, अतो नास्त्यर्थभेदो बहोरवग्रहः बहु-मवग्रह्णातीति, अनयोः एक एवार्थः, केवलं तु शब्दभेद उच्यते। स्पर्शनावप्रहस्तावदेवं बहुमवग्रहाति-शय्यायाम्पविशन् पुमान् तत्स्थयोषितपुष्पवस्त्रचन्दनादिस्पर्शं बहुं सन्तमेकैकं मेदेनावषुध्यते, अयं योपित्स्पर्शोऽयं च तल्लग्रपुष्पस्पर्शोऽयं च तद्वात्रानुलग्नचन्द्रनस्पर्शोऽयं चैतत्परिहितवस्त्रस्पर्शः अयमेतदावद्धरसनास्पर्श इति, अतो बहुलस्पर्श मिन्नजातीयमव-गृह्णातीति ॥ नतु चावग्रह एकसामयिकः शास्त्रे निरूपितो न चैकस्मिन समये चैवैकावग्रह एवंविधो युक्तोऽल्पकालत्वादिति। उच्यते-सत्यमेवमेतत्, किंतु अवग्रहो द्विधा-नैश्वयिको नेथयिको नाम सामान्यपरिच्छेदः. स चैकसामयिकः तत्र शास्त्र अभिद्वितः, ततो नैश्रयिकादनन्तरमीहैवमारिमका प्रवतेते-किमेष स्पर्श उतास्पर्श स्पर्शोऽयमिति, तस्याश्चानन्तरोऽपायः अयं चापायः चर्यते, आगामिनो भेदानङ्गीकृत्य यस्मादेतेन सामान्यमवच्छिद्यते । कस्यायं स्पर्शः ? पुनश्रापायो भविष्यत्यस्यायमिति, अयमपि चापायः पुनरवग्रह इत्युपचर्यते, अतोऽनन्तरवर्तिनीमीहामपायं चाश्रित्य, एवं यावदस्यान्ते निश्रय उपजातो भवति, यत्रापरं विशेषं नाकाङ्क्षतीत्यर्थः । अपाय एव भवति न तत्रो-पचार इति । अतो य एष औपचारिकोऽवग्रहस्तमङ्गीकृत्य बहु अवगृह्णातीत्येतदुच्यते, नत्वेकसमयवर्तिनं नैश्रयिकमिति, एवं बहुविधादिषु सर्वत्रौपचारिकाश्रयणाद् व्याख्येयमिति । सम्प्रति बह्वित्यस्य प्रतिपक्षं कथयति-अल्पमवगृहातीत्यनेन, यदा तेषामेव योषिदा-

१ 'अनुक्तमवग्रहणाति उक्तमवग्रहणाति 'इति ध-पाठः। २ 'विन्यात् 'इति क-पाठः। ३ 'तत्रा-श्रिताः' इति क-ख-पाठः। ४ 'बहुलस्पर्शे' इति ग-पाठः।

दिस्पर्शानां यं किश्चिदेकं स्पर्शमवगृह्णाति अन्यान् सतोऽपि श्वयोपश्रमापकर्षात् न गृहणाति तदाल्पम्-एकमवगृहणातीत्युच्यते। बहुविधमवगृह्णातीति। बह्व्यो विधा यस्य स बहुविधः तमवगृह्णाति। बहुविधो नाम स एव योपिदादिस्पर्श एकैकः शीतस्त्रिग्धमृदुकठिनादिरूपो यदाऽवगृह्यते तदा बहुविधं गुणैर्भिन्नं स्पर्श परिच्छिन्दत् तज्ज्ञानं बहुविधमवगृह्णाती-त्युच्यते। यदा तु योषिदादिस्पर्शमेवैकगुणसमन्वितं शीतोऽयमिति वा स्निग्धोऽयमिति वा मृदुरयमिति वेत्येवमवच्छिनति ततदा एकविधमवगृह्णातीत्युच्यते । तमेव भूयो स्वेनात्मना यदाऽविच्छनत्ति तदा क्षिप्रमवगृह्यातीति भण्यते । योषिदादिस्पर्शमाञ्च यदा तु तमेव योषिदादिस्पर्श स्वेनात्मनाऽवच्छिनत्ति बहुना कालेन तदा चिरेणा-वगृह्णातीत्युच्यते । चिरेणेति बहुना कालेन । अनिश्रितमवगृहणातीति निश्रितो लिङ्गप्रमितोऽभिधीयते, यथा यूथिकाकुसुमानामत्यन्तशीतमृदुस्निग्धादिरूपः प्राक् स्पर्शोऽ-नुभूतस्तेनानुमानेन लिङ्गेन तं विषयं न यदा परिच्छिन्दत् तज्ज्ञानं प्रवर्तते तदाअनि-श्रितं अलिङ्गमवगृह्यातीत्युच्यते । यदा त्वेतस्मादाख्याताछिङ्गात् परिच्छिनत्ति निश्रितं तदा स लिङ्गमवगृहातीति भण्यते । उक्तमवगृहातीत्ययं तु विकल्पः श्रोत्रावग्रहविषय एव न सर्वच्यापीति । यत उक्तमुच्यते शब्दः स चाप्यक्षरात्मकः तमवग्रहातीति । अनुक्त-स्तुकादन्यो " निजवयुक्तमन्यसदृशाधिकरणे तथाह्यर्थ(गतिः)" ( परिभाषेन्दुशेखरे प० ७४ ) इति अनया कल्पनया शब्द एवानक्षरात्मकोऽभिधीयते तमवगृह्णाति अनु-क्तमवगृह्वातीति भण्यते । अव्याप्तिदोषभीत्या चापरैरिमं विकल्पं प्रोज्झ्य अयं विकल्प उपन्यस्तो निश्चितमवगृह्णातीति, निश्चितं सकलसंशयादिदोषरहितमिति, गोषिदादिस्पर्शमवगृहत् ज्ञानं योषित एव पुष्पाणामेव चन्दनस्यैवेत्येवं यदा प्रवर्तते तदा निश्चितमवगृह्णातीत्युपदिश्यते । अनिश्चितमवग्रह्णातीति च कदा व्यपदिश्यते १। यदा तमेव स्पर्ध संशयापनः परिच्छिनत्ति स्पर्शोऽयं भवति एवं तु न निश्चिनोति-योषित एवायं, विलोमधर्मादेरपीदशो भवति स्पर्श इति संशयप्रादुर्भावात्। ध्रुव-मवगृहणातीति । ध्रुत्रमत्यन्तं सर्वदेत्यर्थः । यदा यदा तस्य तेन स्पर्शेन योगी भवति योषिदादिना तदा तदा तमर्थमवच्छिनचीत्यर्थः । एतदुक्तं भवति-सति चोपयोगे यदाऽसौ विषयः स्पर्शाख्यः स्पृष्टो भवति तदा तमवरहाति, एवम् अधुवमवरृह्णातीति। सतीन्द्रिये सति चोपयोगे सति च विषयसम्बन्धे कदाचित् तं विषयं तथा परिच्छिनचि कदाचित्रेत्वेतद्धुवमवग्रहातीत्युपदिक्यते । एवमित्यनेनैतत् कथयति यथा विषयस्य बहा-देभेंदाद् द्वादशप्रकारोऽवग्रहोऽभिहितः क्षयोपशमोत्कर्णपकर्षाद् एवम् इहादीनामपि इहा-पायधारणानामपि जानीयाद, बहीहते अल्पमीहते बहुविधमीहते एकविधमीहते क्षिप्रमीहते चिरेणेहते अनिश्रितमीहते निश्रितमीहते उक्तमीहते अनुक्तमीहते, द्वितीयविकल्पे निश्चित-मीहते सन्दिग्धमीहते ध्रुवमीहते अध्रुवमीहते । एवमपायेऽपि बह्वपैतीत्यादयो द्वादश विकल्पाः, धारणायां च बहु धारयतीत्यादयो द्वादशैव, एवमवग्रहादीनां स्वस्थाने द्वादश-विधत्वम् ॥ १६ ु॥

ग्राह्मभेदाद् भेदं प्रतिपाद्येदानीमेषामेवावग्रहादीनां विषयं निर्धारयनाह— सूत्रम्—अर्थस्य ॥ १-१७॥

भा०-अवग्रहाद्यो मतिज्ञानविकल्पा अर्थस्य भवन्ति ॥ १७॥

टी०-अर्थस्यति । कस्य विषयस्य ग्राहका अवग्रहादय इति मन्येथास्त्वम् १। अर्थस्येति त्रूमः । अर्थश्च स्पर्शरसगन्थवर्णशब्दात्मकः तस्य स्पर्शादेर्थस्य अवग्रहादयोऽवच्छेदका मितिकानिकल्पाः मृतिज्ञानस्येन्द्रियादिमेदेनाविभक्तस्य विकल्पाः अंशा इत्यर्थः । तदेवं विभन्यमानमेभिर्मेदरवतिष्ठत इति यदि तर्हि स्पर्शादेविषयस्य ग्राहकाः अवग्रहादयोऽभ्युप्गम्यन्ते न तर्हि द्रव्यस्य ज्ञानं चक्षुरादिजं किश्चिद् ग्राहकं समस्ति छात्रस्थिकम् १। उच्यते—स्पर्शादयो द्रव्यपर्यायाः, पर्यायग्रहणाच द्रव्यमविष्ठक्रमेवावसातव्यं, तेन रूपेण द्रव्यस्येव मवनात्, यतो न द्रव्यविष्ठताः पर्यायाः, पर्यायविरहितं चा द्रव्यम्, अन्यतरानुपलब्धान्वन्यतरस्यानुपलब्धः । प्रतीन्द्रियप्राप्त्या द्रव्यस्येव रूपादिविशेषणभावत्यात्, विवक्षावशाच प्रधानगुणभावाभ्युपगमः प्रतिपद्यते जैनैः, अतः स्पर्शादिग्रहणे द्रव्यग्रहणमवश्यंभावि द्रव्यग्रहणे वा स्पर्शादेग्रहणम्, अन्योन्यानुगमात् । अर्थस्य स्पर्शादेः सामान्यानिर्देश्यस्वरूपस्य नामादिकल्पनारहितस्य अवग्रहो ग्राहकः, तस्यैव स्पर्शादेः किमयं स्पर्श उतास्पर्श इत्येवं परिच्छेदिका ईहा, तस्यैव स्पर्शोऽयमित्येवं परिच्छेदकोऽपायः, तस्यैव स्पर्शादेर्थस्य परिच्छित्रस्योत्तरकालमविस्पृतिर्या सा धारणा । एवं रसादिष्विप प्रत्येकमवग्रहादयो योज्याः । इदं च साधारणमवगम्यम्—अवग्रहादय एवार्थस्य मितज्ञानविकल्पा ग्राहकाः नान्यो मितज्ञान्वां इति ॥ १७ ॥

अथ किमन्योऽप्यस्ति कश्चिन्मतिज्ञानांशो योऽर्थस्य ग्राहको न भवतीति नियमेना-पास्यते?। उच्यते अस्ति, यः सामान्यमात्रग्राहिणोऽप्यवग्रहादुक्तस्वरूपादत्यन्तमलीमसरूपोऽ-वग्रह इति । स तर्हि कस्य ग्राहक इति ?। उच्यते—

# सूत्रम्--व्यञ्जनस्यावग्रहः॥ १-१८॥

भा०-- व्यञ्जनस्थावग्रह एव भवति नेहाद्यः । एवं द्विविधोऽवग्रहो व्यञ्जनस्थाधस्य च । ईहाद्यस्त्वर्थस्यैव ॥ १८ ॥

टी॰—ह्यञ्जनस्यावग्रह इति । तत्र व्यज्यतेऽनेनार्थ इति व्यञ्जनं सन्तमसावस्थित-घटरूपप्रदीपादिवत्, तत् पुनर्व्यञ्जनं संश्लेषरूपं यदिन्द्रियाणां स्पर्शनादीनाम्रपकरणाख्यानां स्पर्शाद्याकारेण परिणतानां पुद्गलद्रव्याणां च यः परस्परं संश्लेषस्तद्वयञ्जनं, तस्य व्यञ्जन-स्यावग्रह एवको भवति ग्राहकः । का भावनेति चेत् १ उच्यते—यदोपकरणेन्द्रियस्य स्पर्शनादेः पुद्गलैः स्पर्शाद्याकारपरिणतैः सम्बन्ध उपजातो भवति न च किमप्येतदिति गृह्णाति किन्त्वव्यक्तविज्ञानोऽसौ सुप्तमत्तादिस्कृमावयोधसहितपुरुषवदिति तदातैः पुद्गलैः स्पर्शनाद्यु-

१ 'विशेषेण' इति क-ख-पाठः ।

पकरणेन्द्रियसंक्षिष्टेर्या च यावती च विज्ञानशक्तिराविरस्ति सैवंविधा विज्ञानशक्तिरवप्रहाख्या, तस्य स्पर्शनाद्युपकरणेन्द्रियसंक्षिष्टस्पर्शोद्याकारपरिणतपुद्गलराशेर्व्यञ्जनाख्यस्य
प्राहिकाऽवग्रह इति भण्यन्ते । तेनैतदुक्तं भवति—स्पर्शनाद्युपकरणेन्द्रियसंक्षिष्टाः स्पर्शनाद्याकारपरिणताः पुद्गलाः व्यञ्जनं भण्यन्ते, विशिष्टार्थावग्रहकारित्वात् , तस्य व्यञ्जनस्य परिच्छेदकोऽव्यक्तोऽवग्रहो भण्यते, अपरोऽपि तस्मान्मनाक् निश्चिततरः किमप्येतदित्येवंविधः
सामान्यपरिच्छेदोऽवग्रहो भण्यते, ततः परमीहादयः प्रवर्तन्ते, अतः सूक्तं व्यञ्जनस्यावग्रह एव अत्यन्तमलीमसपरिच्छेदक इति, नेहाद्यः, ईहापायधारणास्तस्य व्यञ्जनस्य
प्राहिका न भवन्ति, स्वांशे—भेदमार्गणनिश्चयधारणाख्ये तासां नियतत्वात् । एवम्रक्तेन
प्रकारेण, सूत्रद्वयाभिहितेनेत्यर्थः । द्विविध इति च । विषयस्य द्विरूपत्वात् द्विविध इत्युक्तम्।
एतदेवाह-व्यञ्जनस्यार्थस्य च परिच्छेदे प्रवर्तमानो द्विविध उच्यते, ईहादयस्त्वर्थस्य
स्पर्शादेरेव विशेषका भवन्ति, नेहापायधारणास्ववग्रहस्य द्वैरूप्यमस्तीति ।। १८ ।।

अथ किं स्पर्शनादीनामिन्द्रियाणां सर्वेषां व्यञ्जनावग्रहः समस्ति, उत कस्यचित्रेति?। उच्यते-कस्यचित्र सम्भवतीत्यपि। एतद् दर्शयति—

#### सूत्रम्-न चक्षुरनिन्द्रियाभ्याम् ॥ १-१९ ॥

भा॰—चक्षुषा नोइन्द्रियेण च व्यञ्जनावग्रहो न भवति, चतुर्भिरिन्द्रियैः शेषैर्भवति। एवमेतत् मतिज्ञानं द्विविधं, चतुर्विधमष्टाविंशतिविधमष्टपष्टग्रुत्तर-शतविधं, षट्टिंशत्त्रिशतविधं च भवति॥ १९॥

अत्राह—गृह्णीमस्तावन्मतिज्ञानम्। अथ श्रुतज्ञानं किमिति अत्रोच्यते ॥ टी०-करणे सहार्थे वैषा तृतीया, चक्षुषा उपकरणेन्द्रियाख्येन सह नोइन्द्रियेण वा मनओवज्ञानरूपेण सह ते रूपाकारपरिणताः पुद्गलाश्चिन्त्यमानाः वस्तुविशेषाः संश्लेषं न यान्ति, अतो व्यञ्जनम् चक्षुरूपकरणेन्द्रियनोइन्द्रिययो रूपाद्याकारपरिणतिपुद्गलानां च यत् संश्लेषरूपं तद्वयञ्जनमेवंविधं नास्ति, तदभावाच तद्वग्रहोऽपि नास्ति, एतदाह—व्यञ्जनस्यावग्रहो न भवति । एतदुक्तं भवति—ये ते दृश्यमानाश्चिन्त्यमानाश्च वस्तुविशेषाः न

ते चक्षुरिन्द्रियेणोपकरणरूपेण नोइन्द्रियेग च सह संश्लेषिताः नेत्रस्यात्राप्य-कारित्वम्। परिच्छिनते, यतो योग्यदेशावस्थितं वस्तु चक्षुः शरीरस्थमेव सत् परिच्छिनत्ति, न गत्वा विषयपरिच्छेदे व्याप्रियते, न वा विषय-

मागतं धान्यमस्रकाकृतिके इन्द्रियदेशे वगच्छिति, अतश्य लोचनमप्रासिवषयप्राहि, न खलु प्राह्मेण तस्यानुप्रहोपघातानुभयो दृष्टः, स्वान्तस्येव, नाि धान्यमस्राकृतीन्द्रियदेश-वर्तिविषयपरिच्छेदि विलोचनं, यदि स्यात् ततस्तद्भतमञ्जनादि परिच्छिन्द्यात्, न च परि-च्छिनत्ति, अतो निश्चीयते वागतं विषयमव अध्यते तत्, न वा गत्वा विषयदेशमित्यतो न च्यञ्जनावग्रहस्तस्य । मनसोऽप्येवमेव, न चिन्त्यमानं विषयं प्राप्य मनः चिन्तयित, न वा आगतं स्वात्मन्यवस्थितं विषयं मनः पर्यालोचयित, यदि च संश्चिष्य विषयं परिच्छिन्द्यात्

मनस्ततो ज्ञेयक्रतमनुग्रहं विक्षेदादिरूपमनुभवेद् उपधातं वा दाहादिरूपमिति ॥ अथामूर्त-त्वान दद्यत इति, तदप्ययुक्तम्, आईतस्य हि पुद्गलात्मकत्वात् मूर्तता मनस्यसिध्यत्, शरी-रस्थं वा मनो विषयं निश्चिनोति, यथा हि स्पर्शनं करणमगरवेति न वो शरीरात् तस्य निःसरणं, स्पर्शनं हि करणं सन्न निस्सरदृष्टम्, अतो मनश्चिन्त्यमानैर्वस्तुभिः सह न श्लिष्यतीति व्यञ्जनावग्रहाभाव आख्यायते । चतुर्भिरिति चक्षुर्भनोव्यतिरिक्तानि चत्वार्येवेति, अन्यानि सांख्याभिमतानि निरस्यति चतुर्भिरेव नातो व्यतिरिक्तैरिन्द्रियैरिति, स्पर्शनरसन्द्राणश्रोत्रैः दोषैरिति, उपर्युक्तवर्जेः भवति, व्यञ्जनावग्रहः सम्भवतीति यावत् । किमिति यदि एतानि चत्वार्यप्युपकरणेन्द्रियेण सह श्लिष्टं स्पर्शादिकं विषयमवच्छिन्दते नान्यथेति अतः प्राप्तविषयग्राहित्वादेषां सम्भवति व्यञ्जनावग्रह इति । एवमेतदिति लक्षणविधानाभ्यां यत्रिरूपितं मतिज्ञानं तस्य पुनः सम्पिण्डच भेदान् कथयति द्विविध-मतिज्ञानस्य भेद-मित्यादिना । दिविधमिति, इन्द्रियनिमित्तमनिन्द्रियनिभित्तं च । चतु-विचारः विधमवग्रहादिभेदतः । अष्टाविद्यातिविधमिति, स्पर्शनादीनां मनः-पर्यवसानानां षण्णामेकैकस्य चत्वारो भेदा अवग्रहादयस्ते सम्रुदिताः सर्वेऽपि चतुर्विंशति-रुपजाताः, ततोऽन्यचक्षुर्भनोवर्जस्पर्शनादीनां यो व्यञ्जनावप्रहः चतुर्भेदः स प्रक्षिप्तः, ततोऽष्टानिंशतिविधं भवति। अष्टषष्टश्चत्तरज्ञातविधामिति, तस्या एवाष्टाविंशतेरेकैको

भेद्(विध)मिति ॥ १९ ॥
अत्र-अस्मित्रवकाशे चोदकः आह-गृह्णीमो जानीमस्तावत् क्रमेण पूर्वमुद्घष्टितं लक्षणविधानरूपं मातिज्ञानं, तदनन्तरं तु यच्छूतज्ञानमुक्तं तम्न विद्य इत्यतः पृच्छचते मया-अथ श्रुतज्ञानं किंलक्षणमिति ? । अस्मिन् चोदिते गुरुराह-उच्यते मयेति-

मेरः षड्विधो भवति बहादिभेदेन अत अष्टपष्टयुत्तरशतविधं भवति । तस्या एवा-ष्टाविंशतेरेकैको भेदो द्वादशधा भवति सेतरबहादिद्वादशकेन, अतः षट्टिंशिकान्निकात-

# सूत्रम्-श्रुतं मतिपूर्वं द्रघनेकदादशभेदम् ॥ १-२०॥

टी०—श्रुतमिति लक्ष्यं, मितपूर्वमिति लक्षणं, ब्यादिविधानं, श्रुतमिति च श्रूयते स्म श्रुतम् । एवंविधायां च कल्पनायां शब्दोऽभिधीयते न श्रुतिः, श्रुतं श्रुतश्चरस्यार्थः सम श्रुतम् । एवंविधायां च कल्पनायां शब्दोऽभिधीयते न श्रुतिः, श्रुतं श्रुतश्चरस्यार्थः श्रुवणमिति भवासाधनतामभ्युपैति, प्रकृतेन ज्ञानग्रहणेन श्रुतमिति ज्ञानं प्राह्मं, न शब्दः, ज्ञानविचारप्रस्तावात् । यदि तु श्रुतज्ञानस्यान्तर्वर्तिनः स शब्दो निमित्ततां प्रतिपद्यमानः श्रुतव्यपदेशमश्रुते न कश्चिद् दोषः, उपचारस्य व्यवहाराङ्गत्वात् । ग्रुख्यया तु वृद्या श्रुतमित्यनेन ज्ञानग्रुच्यते, एतदाह—

भा॰—श्रुतज्ञानं मतिज्ञानपूर्वकं भवति।श्रुतमाप्तवचनं आगमः उपदेश ऐतिश्वमाम्नायः प्रवचनं जिनवचनमित्यनधीन्तरम् ॥

टी० अतज्ञानमिति। मतिपूर्वमित्यस्यार्थं विवृणोति मतिज्ञानपूर्वकं भवतीत्य-नेन । मत्या कृतया ज्ञानं विशेषयति मितिज्ञानिमिति । तन्मतिज्ञानं पूर्वं यस्य तन्मति-पूर्व भण्यते, अपेक्षाकारणं चेह पूर्वमित्यनेनोच्यते, यथा घटस्योत्पत्तावपेक्षाकारणं च्योमाद्य-पेक्ष्यते, तेन विना तदभावात्, एवमिह सति मतिज्ञाने लब्धिरूपे ततः श्रुतज्ञानस्यो-त्पत्तिरिष्टा न मतिज्ञानाभावे, किं पुनः कारणं तदेव मतिज्ञानं न श्रुतज्ञानीभवतीति मृत्तिकावद् घटरूपेण ? उच्यते-एवं सति श्रुतज्ञाने प्रादुर्भूते मतिज्ञानस्य नाज्ञः स्यात्, न चैतदिष्यते । यत आह-"जत्थ मई तत्थ सुअं, जत्थ सुअं तत्थ मई ( जत्थ आभिणिशोहियनाणं तत्थ सुयनाणं, जत्थ सुयनाणं तत्थाभिणिबोहियनाणं" नन्दी०सु० २४) । तस्मादपेक्षाकारणमेव मतिज्ञानं तस्योत्पत्तौ लब्धिरूपं भवति, न पुनः समवायिकारणमिति। एतच लक्षणमुक्तमेव, यतो मतिज्ञानभावे लक्ष्यते श्रुतमिति । एतच श्रुतज्ञानमेवमात्मकमिन्द्रियमनोनिमित्तं ग्रन्थानु-सारि विज्ञानं यदिति, तं च प्रन्थं दर्शयति बहुभिः पर्यायशब्दैः-श्रुतमासवचनमित्यादिभिः। श्रुयते तदिति श्रुतम्, अस्मिन् पक्षे शब्दोऽभिधीयते, तस्य शब्दस्य श्रुतज्ञानं-परिच्छेद-कारि श्रुतज्ञानमिति गृद्यते । एवं सर्वेष्वाप्तवचनादिषु पष्टीसमास आश्रयणीयः, आप्तवचनस्य ज्ञानं यत्परिच्छेदकारि इत्येवम्, आप्तो-रागादिवियुतः तस्य वचनमिति ॥ ननु चार्थमेव कथयति तीर्थकृत, न सूत्रं ग्रथ्नाति, गणधरास्तु सूत्रसन्दर्भेण व्याप्रियन्ते, कथं तर्हि इदमु-च्यते-आप्तस्य-तीर्थकृतो वचनं द्वादशाङ्गं-गणिपिटकमिति ?। उच्यते-गौणीकल्पनामा-श्रित्योक्तमाप्तस्य वचनमित्येतत्। कथम् १ यदा हि भगवान् जीवादिकमर्थे केवलज्ञानभाख-त्प्रभावप्रकाशितं गणधरेभ्य आचष्टे तदाऽसौ जीवादिरर्थस्तस्मिन् केवलज्ञानदर्शनात्मके तीर्थकृति समारूढ इव लक्ष्यते प्रतिबिम्बाकारेणोपजायमानत्वात् अतोऽसावप्यर्थ आसो भवति, तद्ध्यारोपात्, तस्याप्तस्यार्थस्य तद्गणधरवचनं प्रतिपादकर्मित्याप्तवचनं भण्यते। यद्वा गण-**धरवचनमेवाप्तवचनम्, निश्रयोपजायमान**त्वात् आप्तवचनग्रुच्यते । एवमागमादिष्वपि घटमान-

भायोज्यमिति । आगच्छत्याचार्यपरम्परया वासनाद्वारेणेत्यागमः, उपदि-आगमादीनां व्यते—उचार्यते इत्युपदेशः, ऐतिह्यमेवमेतद् वृद्धाः स्मरन्तीति, आम्ना-यते—अभ्यस्यते निर्जरार्थिभिरित्याम्नायः, प्रकर्षण नामादिनयप्रमाण-

निर्देशादिभिश्च यत्र जीवादयो व्याख्यातास्तत् प्रवचनम्, जिना रागादिसन्तानविजि (वर्जि १) तास्तेषामिदं वचनमिति । एवमेभिरनर्थान्तरवितिभः एकोऽर्थः प्रतिपाद्यते द्वादशाङ्गं गणि-पिटकमितियावत्, स चावद्यकादिराचारादिश्च ।। एवं लक्षणतः पर्यायतश्चाभिधाया-मिधानं दर्शयति—

Jain Education International

१ यत्र मतिस्तत्र श्रुत, यत्र श्रुतं तत्र मतिः (यत्राभिनिबोधिकज्ञानं तत्र श्रुतज्ञानं, यत्र श्रुतज्ञानं तत्राभिनिबोधिकज्ञानम्)।

२ ' दकमपीत्याप्त ' इति स्त-पाठः ।

भा०—तत् द्विविधमङ्गबाद्यमङ्गप्रविष्टं च। तत् पुनरनेकविषं द्वाद्शविषं च यथासङ्ख्यम्। अङ्गबाद्यमनेकविषम्। तद्यथा—सामायिकं, अत्रश्वानस्य भेद- चतुर्विश्वातिस्तवः, वन्दनं, प्रतिक्रमणं, कायव्युत्सर्गः, प्रत्या- ख्यानं, द्शवैकालिकं, उत्तराध्यायाः, द्शाः, कल्पव्यवहारौ, निश्वीथमृषिभाषितानीत्येवमादि॥

टी०—तद् द्विविधमित्यादिना । द्वौ चानेकश्च द्वाद्य च द्वचनेकद्वाद्य ते भेदा यस तद् द्वचनेकद्वादयभेदम्, तच्छुतं द्विविधमिति, परोपाधिकं द्विविधत्वमिति वक्ष्यति । अङ्ग-वास्यमिति । अङ्गानि-अवयवा आचारादयस्तेभ्यो बाह्यभिति अङ्गचाह्यम्, अङ्गेष्वाचारा-दिषु प्रविष्टम्-अन्तर्गतम् अङ्गप्रविष्टम्, अङ्गवाह्यमङ्गप्रविष्टम् च पुनरनेन भेदेन भेद्यम्—अनेकविधम्—अनेकश्रकारम्, अङ्गवाह्यं, द्वाद्यविधं—द्वाद्यभेदम् अङ्गप्रविष्टमेवं यथासङ्ख्यं

अङ्गबाह्यादीनां सामायिकादीनां व्याख्या यथोपन्यस्तमितियावत् । अङ्गबाह्यमनेकविधं सामायिकादि । समभावो यत्राध्ययने वर्ण्यते तत्तेन वर्ण्यमानेनार्थेन निर्दिशति सामायिकामिति । एवं सर्वेषु वक्ष्यमाणेष्वर्थसम्बन्धाद् व्यपदेशो दृश्यः । चतुर्विशतीनां पूरणस्यारादुपकारिणो यत्र स्तवः शेषाणां च तीर्थकृतां वर्ण्यते स

चतुर्विशातिस्तव इति । वन्दनम् – प्रणामः स कस्मै कार्यः कस्मै च नेति यत्र वर्ण्यते तत् वन्दनम् । असंयमस्थानं प्राप्तस्य यतेस्तस्मात् प्रतिनिवर्तनं यत्र वर्ण्यते तत् प्रति-क्रमणम् । कृतस्य पापस्य यत्र कायपरित्यागेन क्रियमाणेन विशुद्धिराख्यायते स कायच्यु-त्सर्गः । प्रत्याख्यानं यत्र मूलगुणा उत्तरगुणाश्च धारणीया इत्ययमश्चः ख्याप्यते तत् प्रत्याख्यानम् । दश्चिकाले पुत्रहिताय स्थापितान्यध्ययनानि दश्चिकालिकम् । आचारात् परतः पूर्वकाले यस्मादेतानि पठितवन्तो यत्यस्तेन उत्तराध्ययनानि । पूर्वभ्य आनीय सङ्घ-सन्तितिहताय स्थापितान्यध्ययंनानि दशा उच्यन्ते । दशा इति व्यवस्थावचनः शब्दः, काचित् प्रतिविशिष्टावस्था यतीनां यासु वर्ण्यते ता दशा इति । कल्पव्यवहारते कल्प्यन्ते – भिद्यन्ते मूलादिगुणा यत्र स कल्पः, व्यवह्यिते प्रायश्चित्तामवद्व्यवहारतयेति व्यवस्थारः । निश्चिम् अप्रकाशं स्त्रार्थाभ्यां, यद् ऋषिभि भोषितानि प्रत्येकबुद्धादिभिः कापिलीयादीनि, एवमादि सर्वमङ्गवाहं द्व्यम् ।।

भाव-अङ्गपविष्टं द्वाद्शविधम्। तद्यथा-आचारः, सूत्रकृतं, स्थानं, सम-वायः, व्याख्याप्रज्ञसिः, ज्ञातधर्मकथाः, उपासकाध्ययनद्शाः, अन्तकृह्शाः, अनुत्तरोपपातिकद्शाः, प्रश्नव्याकरणं, विपाकसूत्रं, दृष्टिपात इति ॥ अत्राह-मतिज्ञानश्रुतज्ञानयोः कः प्रतिविशोष इति १। अत्रोच्यते— टी०—अङ्गप्रविष्टं द्वादशविधं भण्यते । तद्यथा, आचारो ज्ञानादिर्यत्र कथ्यते स आचारः । सूत्रीकृता अज्ञानिकादयो यत्र वादिनस्तत् सूत्रकृतम् । अङ्गप्रविष्टानां यत्रैकादीनि पर्यायान्तराणि वर्ण्यन्ते तत् स्थानम् । सम्यगवायनं वर्षभर-अचारादीनां नद्यादिपर्वतानां यत्र स समवायः । न्याख्यायन्ते जीवादिगतयो यत्र नयद्वारेण प्ररूपणाः क्रियन्ते सा न्याख्याप्रज्ञसिः । ज्ञाता—दृष्टान्ता-

स्तानुपादाय धर्मी यत्र कथ्यते ताः ज्ञातधर्मकथाः । उपासकैः - श्रावकैरेवं स्थातव्यमिति येष्वध्ययनेषु दशसु वर्ण्यते ता उपासकद्शाः । अन्तकृतः - सिद्धास्ते यत्र ख्यायन्ते वर्धमान-स्वामिनस्तीर्थ एतावन्त इत्येवं सर्वकृतान्ताः अन्तकृह्शाः । अनुत्तरोपपादिका देवा येषु ख्याप्यन्ते ताः अनुत्तरोपपादिकदृशाः । प्रश्चितस्य जीवादेर्यत्र प्रतिवचनं भगवता दत्तं तत् प्रश्चव्याकरणम् । विपाकः - कर्मणामनुभवस्तं सूत्रयति - दर्शयति तद् विपाकसूच्चम् । दृष्टीनाम् अज्ञानिकादीनां यत्र प्ररूपणा कृता स दृष्टिवादः, तासां वा तत्र पातः । अत्रावसरे चोदक आह - उक्तं लक्षणं विधानं च श्चतस्य, किन्तु यथाऽयं विषयं निरूपिष्यते तथा न कथिद् भेदोऽस्तीति पृच्छति मतिश्चतयोः को भेद् इति ? । भण्यते —

भा॰—उत्पन्नाविनष्टार्थग्राहकं साम्प्रतकालविषयं मितिज्ञानम्, श्रुतज्ञानं तु विकालविषयम्, उत्पन्नविनष्टानुत्पन्नार्थग्राहकिमिति ॥ अत्राह— मितिश्रुतयोः प्रह्णीमो मितिश्रुतयोनीनात्वम् ॥ अथ श्रुतज्ञानस्य द्विविधमनेकं प्रतिविशेषः द्वादशविधमिति किंकृतः प्रतिविशेष इति १। अत्रोच्यते—

टी०— उत्पन्नत्यादिना। उत्पन्नः—स्वेन रूपेण जातः स्पर्शादिरथों घटादिगतः, स चोत्पन्नो यदि तेन रूपेण सन्तिष्ठते न तु कपालाद्यवस्थां प्राप्तस्तदा स्पर्शनमतिज्ञानमेवं परि-च्छिनत्ति--घटस्यायं स्पर्श इति, स चाप्युत्पन्नाविनष्टो यदि योग्यदेशस्थो भवति तदा परि-च्छिनत्ति, न तु विष्रकृष्टदेशस्थिमत्येतदाह—साम्प्रतकालविषयमिति। अनेन वर्तमानका-लिकालविषयम्। पुनश्रेदमैदंम्पर्य व्याख्यानयति—उत्पन्नत्यादिना। उत्पन्नो--वर्तमानस्त-मित्र नोइन्द्रियं मनआख्यं परिचिन्तयति—कीदशोऽयं कर्करस्पर्श इति, विनष्टमप्यन्यत्र लग्नं शर्करास्पर्शमतीतं चिन्तयति—अस्याः प्राक् शर्करायाः मया स्पर्शोऽनुभूत इति। अनुत्पन्नम्-आगामिनमेवंविष एषां श्रीरगुडादीनां प्रतिविशिष्टात् संस्कारात् स्पर्श उपयास्यतीति, अत उत्पन्नादिग्राहकम् । पुनश्चोदयति—अवगतो विशेष एतयोः, अथ श्रुतज्ञानस्य द्विविधादि-भदः किंकृत इति १ सर्व तद्दृच्यश्रुतं भावश्रुतस्य निमित्तमिति शक्यं वक्तुम्। एवम्रके स्वरिराह— भा०—वक्तविशाषाद् द्वैविध्यम्। यद् भगवाद्भिः सर्वज्ञैः सर्वदर्शिभः

भा॰ —वक्तृविद्योषार् द्वैविध्यम्। यद् भगवाद्भः सर्वद्ञौः सर्वद्रिभिः परमर्षिभिरहेद्भिस्तत्स्वाभाव्यात् परमद्युभस्य च प्रवचनप्रतिष्ठापनफलस्य तीर्थकरनामकर्मणोऽतुभावादुक्तं भगवच्छिष्यैरतिद्यायवद्भिरुत्तमातिद्यायवाग्बु-

१ 'श्रेदमेव पदं' इति ख-पाठः ।

द्धिसम्पन्नैर्गणघरैर्द्देव्धं तद्क्षप्रविष्ठम् । गणघरानन्तर्यादिभिस्त्वत्यन्तविशुद्धाः गमैः परमप्रकृष्टवाङ्मतिबुद्धिशाक्तिभिराचार्यैः कालसंहननायुर्दोषादल्पशः क्तीनां शिष्याणामनुग्रहाय यत् प्रोक्तं तद्क्षवाद्यमिति ॥

टी० वक्तृविकोषादित्यादिना । वक्तारः तस्य प्रन्थराहोर्निबन्धकास्तेषां विशेषो -मेदस्तस्माद् द्वैविध्यं द्विविधत्वं द्विभेदताऽनुमातव्या । यद्गगवद्गिरित्यादि। पिण्डार्थः-तीर्थकुद्धिरर्थः कथितः स गणधरैर्गणधरशिष्यादिभिश्व रचित इति गणधरास्तद्वंश-वर्तिनश्च द्वये वक्तारस्त् झेदाद द्विविधमिति। एतदाह युद् उक्तं तैर्भगचद्भिरैश्वर्यादि-गुणान्वितैः, सर्वद्रव्यपर्यायान् जानाति(नद्भिः) विशेषतः सर्वेज्ञैः, तानेव सामान्यतः पश्यद्भिः सर्वेद्र्शिभिरिति । सामान्यकेवलिनो हि प्रधानभावं विश्रति ऋषयः, प्रधानतरास्तीर्थ-कराः परमर्षिभिः इत्याह्, पूजां त्रिदशादीनामईद्रिरित्यतोऽईद्भिः ( सम्बन्ध-का० ७ )। किमर्थे कृतकृत्या अर्हन्तो गणधरेभ्यः कथयन्त्यर्थमिति ?। उच्यते-तीर्थकरोपदेशे तेषामेष तत्स्वाभाव्यादिति । एव स्वभावस्तीथेकृतां कारणम उत्पन्नदिव्यज्ञानैर्गणधरादिभ्यः प्रकाशनीयः सोऽर्थ इति. स्वभावेऽस्ति पर्यनुयोगो, भास्करप्रकाशवत्, किमर्थेमयमंशुमाली जगत् प्रकाशयतीति न कश्चित् प्रश्नयति । अथवा अकृतार्थ एव तदा भगवान् , किमिति ? कर्मोदयभानत्वात् । कस्य कर्मण इति चेत्? उच्यते-तीर्थकरनामारूयसः। तद्द्रयविशेषणग्रुपक्षिपति-परमञ्जुभस्ये-त्यादि । परमं च तच्छुमं च परमशुभं तस्य । कथं परमशुभतेति चेद् यतस्तिस्मन्तुदिते अन्या असातादिकाः प्रकृतय उदिता अपि न स्वविपाकं प्रकटं दर्शयितुं शक्ताः, श्लीरद्रव्यापूरितकुम्भे पिचुमन्दरसबिन्दुवदिति । एवं परमशुभस्य, प्रवचनं द्वादशाङ्गं ततोऽनन्यवृत्तिर्वा संघस्तस्य प्रवचनस्य प्रतिष्ठापनं-निर्वर्तनं प्रयोजनमस्य तत्प्रवचनप्रतिष्ठापनफलं तस्य, तीर्थ तदेव गणिपिटकं सङ्घः, सम्यन्दर्शनादित्रयं वा तत् कुर्वन्ति उपदेशयन्ति ये ते तीर्थकराः, तान् नामयति करोति यत् तत् तीथकरनाम । तस्य तदेवाईदादिपूजाकरणाद्धेतोः कियमाणं कर्मेत्यभिधीयते तस्यानु भावात् , पञ्चाद् वियाकादित्यर्थः। अतस्तसादनुभावाद् यदुक्तं प्रतिपा-दितं तीर्थक्रद्भिः तदेव तीर्थकरप्रतिपादितमर्थजातम् उत्पन्नमिति वा विनष्टमिति वा ध्रुवमिति वा इत्येवं तद् गृहीत्वा गणधरैः, तेषां त्रितयं विशेषणग्रुपक्षिपति-

भगविञ्छिष्यैरित्यादिना स्वयं गृहीतिलिङ्गतां निरस्यति । पुनश्च सामान्य-पुरुषा न भवन्तीति दर्शयति—अतिश्वायवद्भिरिति । अतिशयाः-गणधरिवशेष- विशिष्टाः शक्तयः । यथा—''पहू णं चउदसपुन्वी घडादो(ओ ?) णानां सार्थकता विशिष्टाः शक्तयः । यथा—''पहू णं चउदसपुन्वी घडादो(ओ ?) यडसहस्सं पडाओ पडसहस्सं ''' इत्येवमादयः, ते येषां सन्ति तेऽतिशय-वन्तस्तैरिति । तथा उत्तमातिश्वायेत्यादिना कुण्ठतां निरस्यति, यत उत्तमा अतिशयाः (बीज-

१ प्रभुः चतुर्देशपूर्वी घटात् घटसहस्रं पटात् पटसहस्रम् ( सगवत्यां सू॰ १९६ ) ।

कोष्ठादिबुँद्धयः ) प्रसादादयः वाग्विवक्षितार्थप्रतिपादिका बुद्धिः बीजकोष्टकादि, यावद् भण्यते तत् सर्वमसौ गृह्णाति न किञ्चित् न पश्यति तिलतुषमात्रमपीत्यर्थः। आभिरुत्तमाः अतिशयवा-ग्बुद्धिभिः सम्पन्ना-अन्वितास्तैः साधुवृन्दोपैदेशनप्रवृत्तैर्गणधौरिभिर्यत् दृब्धं-रचितं तदङ्ग-प्रविष्टमाचारादि भण्यते, अङ्गवाद्धं सम्प्रतितनैः कृतमिति तदुच्यते। गण्धरा इन्द्रभूत्या-दयः तेषामनन्तरे ये साधवस्तेऽनन्तर्याः शिष्या इत्यर्थः ते गणधरानन्तर्याः जम्बूनामादयः आदिर्येषां प्रभवादीनां ते गणधरामन्तर्याद्यः, तैरत्यन्तनिर्भलागमैः परमत्रकृष्टा वाङ्मति-ब्रुद्धिशक्तयो येषां तैरिति,वाग्-भाषा स्पष्टवर्णा सकलदोवरहिता मतिः, बुद्धिश्रतुर्विधा, शक्तिः वादलब्ध्यादि । एवंविधेरपि नोज्झितचारित्रैरित्येतदाह-आचार्यैः ज्ञानाद्याचारानुष्टायि मिरिति। किमर्थं तैस्तत एव प्रवचनादुद्धृत्य द्दावैकालिकादि रचितम्?;उच्यते-अल्पशक्ती-नामनुग्रहार्थम्। कस्मादल्पशक्तय इति चेत्? उच्यते–कालसंहननेत्यादि। कालदोषात् काल-स्य दुःख[ष]माभिधानस्य स्वभावात् पुरुषा अल्पशक्तयो भवन्ति, संहननच्छेदवर्तिं स एव दोष-स्तद्वां अत्यसामर्थ्यम् , आयु:-जीवितं तदल्पं यः सर्वेचिरं जीवेत् स वर्षशतमिति, अत एतस्मात् कालादिदोषादुल्पञ्चक्तयः पुमांसो भविष्यन्तीत्येवं मन्यमानैर्गणधरैर्वेशजैः सूरिभिः शिष्या-णां अनुग्रहाय-उपकारायाल्पेनैव ग्रन्थेन सुबहुमर्थमृहिष्यन्त इति मन्यमानैर्यत् प्रोक्तं दशवैकालिकादि तदङ्गवाद्यामिति। अत एव द्विविधकारणात मतेः सकाशात महा-विषयता सिद्धा, एतदाह-

भा०-सर्वज्ञप्रणीतत्वाद्गनन्त्याच ज्ञेयस्य श्रुतज्ञानं मितिज्ञा-श्रुतज्ञानस्य महा-विषयत्वात् अङ्गादिभेदः। प्रकरणसमाप्त्यपेक्षमङ्गोपाङ्गनानात्वम्। किंचान्यत्। सुख-ग्रहणविज्ञानापोहप्रयोगार्थं च।

दी ० सर्वज्ञप्रणीतत्वादित्यादि। सर्वज्ञैस्तीर्थकृद्धिः प्रणीतत्वादुपदिष्टत्वात् महाविषयं श्रुतम्, यतः सङ्ख्यामितकान्तानिष भावानाख्यातुं शक्तोऽनन्तान् श्रुतज्ञानानुसारेण
पदार्थान्, किंच आनन्त्याज्ञ्जेयस्य, अनन्तं हि ज्ञेयमनेन निरूपियतुं शक्यते सामान्यतः, मन्तुमित्या सम्प्रतितनार्थग्राहिकया, श्रुतज्ञानं-ग्रन्थानुसारि मितज्ञानादिन्द्रियसमुत्थात् महाविषयमनेकार्थपरिच्छेदीत्यर्थः । तस्य श्रुतज्ञानस्य महाविषयत्वाद् बहुर्थविषयत्वात् ताँस्तान्
जीवादीनर्थमाणानाश्रित्य । एतदुक्तं भवति तत्र ग्रन्थे गणिपिटके ये विप्रकीर्णा अर्थास्तान्
संकुलतया स्थितान् पत्रयद्भिस्तैर्गणधरैस्तिच्छिष्यादिभिश्च कथन्त्विद्मतेतावति ग्रन्थे परिसमाप्यत
इति मन्यमानैरिद्मङ्गमाचारादीदं च तदुपाङ्गमितिः स्थापितम्, एतदाह प्रकरणेत्यादि ।
प्रकरणं यत्र विवक्षित आचार इत्यादिक्रपोऽर्थो निष्ठां याति तद् मण्यते तस्य समाप्तिः तामपेक्षते
यत् तत् प्रकरणपरिसमाप्त्यपेक्षम्, किं तद्? अङ्गोपाङ्गमानात्विमिति। किञ्चान्यत् इतश्च कारणादङ्गोपाङ्गनानात्विमिति। सुख्यम्हणेत्यादि । सुखेन-अनायासेनापूर्वस्य ग्रहणं करिष्यन्ति अङ्गा-

१ चिह्नितोऽयं ख-पाठः । २ ' ०पदेशेन 'इति ख-पाठः । ३ 'गणधरादिभिः 'इति ख-पाठः ।

नङ्गानां, सुखेन च गृँहीतं धारियष्यन्ति बुद्धचा, सुखेन विज्ञानं तस्मिन्नर्थे कृष्वत उत्पाद-यिष्यन्तीति, सुखेन अपोईं-निश्चयं करिष्यन्ति इति एवमेषोऽर्थः स्थित इति, सुखेन च प्रयोगच्यापारं करिष्यन्ति प्रत्यवेक्षणादिकाले तेन विदितेनेति ॥

भा०-अन्यथा ह्यनिबद्धमङ्गोपाङ्गशः समुद्रप्रतरणवद् दुरैध्यवसानै स्यात् । एतेन पूर्वाणि वस्तुनि प्राभृतानि प्राभृतप्राभृतानि अध्ययमान्युद्देशाश्च व्याख्याताः॥

दी०-अन्यथेत्यादि। अन्यथेति भेदेन रचनाया अभावे हि यस्मादिन बद्धमर्चितं, कथिमित चेत्, अङ्गोपाङ्गद्धः, अङ्गानि आचाराङ्गादिनि, उपाङ्गानि राजप्रसनिकीयौपपाति-कादीनि, ताभ्यामङ्गोपा ।भ्यां परिमिताविशिष्टार्थामिधायिभ्यामङ्गोपाङ्गद्धः, अल्पार्थाच्छ्य। समुद्रस्य प्रतरणम्—उत्तरणं तेन समुद्रप्रतरणेन तुल्यं वर्तते समुद्रप्रतरणंचत्, दुरध्यवस्मानं स्यादिति । दुःखेनाध्यवसीयते दुरध्यवसानम्। यावदेवदुक्तं भवति—ययेवच्छुतज्ञान-मङ्गोपाङ्गादिभेदेन न रच्येत एवं सत्यर्थानन्त्याद् ग्रैन्थस्य चातिवद्धत्वाद् दुःखेन शिष्यस्तत्र रतिं वधनीयात् । यथा महार्णवं पत्रयतः पुंसो न भवति चेतोष्टतिबीद्धभ्यां प्रतरामीति, प्रतरणप्रवृत्तोऽपि चान्तराल एव रसमङ्गं प्रतिपद्यते, एविमहापि यदा पुनरङ्गोपाङ्गादिकल्पनया रचनया प्रविभक्तो भवति स महान् ग्रन्थराशिस्तदाऽद्वभ्रनदीतद्धामतरणवत् सुगमो भविष्यतीत्यतोऽङ्गोपाङ्गानात्विमिति ॥ अथ पूर्वादिरचना किमर्था इत्येवमाञङ्कचेत १। उच्यते—तत्रापि नान्यत् करणे प्रयोजनमस्ति, किन्त्वेतदेव, तदाह—एतेनेत्यादि । एतेनाङ्गो-पाङ्गभेदग्रयोजनेन सुखग्रहणादिना पूर्वाणि दृष्टिपातान्तःपातीनि पूर्व प्रणयनात्, वस्तुनि पूर्वस्यैवांकोऽल्यः वस्तुनः प्राभृतमस्यतरं, प्राभृतप्राभृतसल्यतरं, ततोऽध्ययनं ग्रन्थनतोऽल्यतरं, तत उद्देशकोऽल्यतर इति । व्याख्यातानीति । सुखग्रहणादि यदेवाङ्गोपाङ्गादिक्तरणे फलं तदेवात्रापीति ॥

भा॰—अत्राह-मतिश्रुतयोस्तुल्यविषयत्वं, वक्ष्यति द्रव्येष्वसर्वपर्यायेषु (१-२७) इति । तस्मादेकत्वमेवास्त्विति । अत्रोच्यते—

टी॰—सम्प्रत्येवं मन्यते परः-श्रुतज्ञानस्य द्विविधादिकरणे सक्तमनेन प्रयोजनं, यदुक्तं मया-कः पुनर्मतिज्ञानश्रुतज्ञानयोविद्येष इति, तत्रानेन सांप्रतार्थप्राहि मतिज्ञानं त्रिका-लिविषयं तु श्रुतज्ञानमित्ययं विशेषो दार्शितः, तत्रैतावता प्रयपितुष्यम् विषयकृतं च साम्य-सुभयोरस्तीति मन्यमानः अत्रावसरे अवीति—मतिश्रुतयोरुक्तस्वरूपयोस्तुल्यविषयत्वम-भिज्ञाह्, नासावाचक्रयते इहैवोत्तरत्र तस्य वक्ष्यमाणस्य सूत्रस्यैकदेशस्यन्यस्यति द्रव्येष्व-सर्वपर्यायेषु इति ॥ सर्वेषु धर्मादिद्रव्येष्वसर्वपर्यायेषु मतिश्रुतयोः प्रवृत्तिनिवन्ध इति । तस्माद्-विषयादेकरूपात् एकत्वमेव मतिश्रुतयोर्भवतु, न भेद इति, अत्रोच्यते—

१ '.गृहीत्वा ' इति स्त्र-पाठः । २ ' दुरध्यवसेगं ' इति स्त्र-पाठः । ३ ' रूपस्य ' इति स्त्र-पाठः । ४ 'क्याख्याता इति' इति प्रतिभाति । ५ 'तत्रैवापस्तिष्ठध्यन्' इति ऋ-स्त्र-पाठः । ६ 'वाचष्टे' इति प्रतिभाति ।

भा॰—उक्तमेतत् साम्प्रतकालविषयं मतिज्ञानं, श्रुतज्ञानं तु त्रिकालविषयं, विशुद्धतरं च । किंचान्यत् । मतिज्ञानमिन्द्रियानिन्द्रिय-श्रुतस्य शुद्धता, अपारिणामिकताचा निमित्तम्, आत्मने इस्वाभाव्यात् पारिणामिकं, श्रुतज्ञानं तु तत्यूर्वेकमाहोपदेशाद् भवतीति॥ २०॥

अन्नाह-उक्तं श्रुतज्ञानम् । अथावाधिज्ञानं किंमिति । अन्नोच्यते---

टी॰--- उक्तमेतदिति भदप्रयोजनं पुरस्तात्, तदेवोद्घटयति-्वर्तमानकाल-विषयं-वर्तमानमर्थमालम्बते मतिज्ञानम्, श्रुतज्ञानं पुनस्त्रिकारुविषयं-त्रैकालिकमर्थ-मालम्बते, विद्युद्धलरं च, व्यवहि विप्रकृष्टानेकसूक्ष्माद्यर्थग्राहित्वाद् विद्युद्धतरमित्युच्यते, **किंचान्यदिति।** तथा अयमपरत्तयो।वशेषः-मतिज्ञानमिन्द्रियाणि-स्पर्शनादीनि, अनि-न्द्रियं-मन ओघज्ञानं च निमित्तप्तुररीकृत्य प्रवर्तते, आत्मनो-जीवस्य ज्ञस्वाभाव्या-दिति । जानातीति ज्ञः, इत्वमेव स्वाभाव्यं ज्ञस्वाभाव्यमात्मरूपता, तस्मात् ज्ञस्वाभाव्या-दिति । पारिणामिकमिति सर्वकालवर्ति, न कदाचित् संसारे, पर्यटत एतद् अष्टम्, यतो निगोदजीवानामपि ' अक्षरस्यानन्तभागो नित्योदघाट ' इत्यागमः अतः पारिणामिकम् । श्रुतज्ञानं प्रुनरेंवं सर्वदा जीवस्य भवति, यतस्तत्यूर्वकम्, मतिज्ञाने सति भवति नासती-त्यर्थः । तत्पूर्वकरवेऽपि च सन्युपदेशमपेक्षते, यत आसोपदेशाद भवतीति, आप्ताः-रागादिविवर्जिताः अर्हदादयः तेभ्व उपदेशो-बचनं ( तस्मात् ), तद्वचनमपेक्ष्य ग्रन्थातु-सारि श्रुतज्ञानमुदेतीत्यर्थः । तस्मादेकं नित्यमपरं चानित्यमिति स्थापितम् ॥ २० ॥

अत्रावसरे चोदक आह-प्रतिपादितं श्रुतज्ञानं भवद्भिः, अस्मादनन्तरं यदविश्वज्ञानं पुरस्ताचिरदिश्रद् भवान् (किमिति) किंलक्षणं किंस्वरूपं तदित्याह—

सूत्रम्-द्विघोऽवधिः ॥ १-२१ ॥ टी०-द्विविघोऽवधिः द्वे विघे-द्वौ भेदौ यस स द्विविधः। तावेव द्वौ भेदौ दर्शयति— भा॰-भवप्रत्ययः, क्षयोपश्चमनिमित्तश्च ॥ २१ ॥

टी॰--भवप्रत्यय इत्यादिना ॥ नतु च लक्षणे पृष्टे भेदकथनमन्याय्यम् , आम्रप्रक्षे कोविदारकथनवद्प्रस्तावापास्तमिति ?। उच्यते-तदेव लक्षणं भेदद्वयकथनेन निरूप्यते इति न किञ्चिद् दुष्यति, भवेन-देवनारकारूयेन तल्लक्ष्यतेऽतो भयो लक्षणं ज्ञानं पुनर्लक्ष्यं भव-तीति, तथा क्षयोपशमो लक्षणं ज्ञानं तु लक्ष्यम्। एतदुक्तं भवति-भवक्षयोपशमाभ्यां लक्ष्य-माणी द्विविधोऽवधिरिति नाम्यत् किंचन कथ्यते, भवन्ति वर्तन्ते कर्म(वश)वर्तिनो जन्तव इत्य-स्मिन् भवो देवात्मतया यत्र स्थाने ऋरीरमाददते जीवाः स भवः नारकात्मतया च, प्रत्ययो निमित्तं कारणमिति, भवः प्रत्ययो यस स भवपत्ययः। अवश्यं ह्युत्पन्नमात्रसैव देवस नारकस्य वा सोऽवधिरुद्धवति, एतावता स भवप्रत्यय इत्यभिधीयते, तद्भावे भावात तद-

१ ' कियद्स्यानन्तरमुद्दिष्टमिति ' इति क-ख-पाठः ।

भावे चाभावादिति । मुख्यं तु कारणं तस्याप्यवधेः क्षयोपशम एव, न ह्यविश्वानदर्शनावर-णीयस्य कर्मणः क्षयोपशममपहाय देवनारकाणामवधेरुत्पत्तिरस्तीति, तस्यैव तु क्षयोप-शमस्य स भवो निमित्ततां विभित्तिं, कारणत्वात्, देवनारकावधिनिमित्ती, तस्य कारणं क्षयोपशमः, क्षयोपशमस्य कारणं भव इति । अशुद्धनयमतेन च कारणकारणमपि कारणं भण्यते । एवं भवस्य प्रत्ययता क्षयोपशमनिमित्तेता चेति, यदा अवधिज्ञानदर्शनावरणीयक-र्मणां क्षयः—परिशाटः संजातो भवत्युदितानामनुदितानां चोपशमः- उदयविघातलक्षणः संवृत्तो भवति स उपशमस्ताभ्यां क्षयोपशमाभ्यां कारणभूताभ्यां य उदिति स क्षयोपशमनि-मित्त इति मनुष्याणां तिरश्चां चेति ॥ २१॥

सूत्रम्-तत्र भवप्रत्ययो नारकदेवानाम् ॥ १-२२ ॥

टी०—तन्त्रेति तयोख्द्घष्टितयोर्द्वयोराद्यस्तावदुच्यते, तमाह-भवप्रत्ययोऽवधिः नारकदेवानाम् । नारकदेवानामित्यग्रुमवयवं विवृणोति—

भावनारकाणां देवानां च यथास्वं भवप्रत्ययमविधिज्ञानं भवति। भवप्रत्ययं भवति। भवप्रत्ययं भवहेतुकं भवनिमित्तमित्यर्थः। तेषां हि भवोत्पत्तिरेव तस्य भवहेतुकः हेतुभवति, पक्षिणामाकाशगमनवत्, न शिक्षा न तप इति ॥ २२ ॥

टी॰ नारकाणामित्यादिना । नारकाः शर्करासन्निविष्टोष्ट्रिकाकृतयः तेषु भवाः अतिप्रकृष्टदुः खोपेताः प्राणिनो नारकाः, देवा भवनपत्याद्यः शुभकर्मभ्रजः तेषाम्। यथा-स्वमिति । यस्य यस्यात्मीयं यद्यदित्यर्थः । तद् यथा-रत्नप्रभाष्ट्रियीनरकनिवासिनां ये सर्वोपरि तेषां अन्यादशम्, ये तु तेभ्योऽधस्तात् तेषां तस्यामेवावनावन्यादक् प्रस्तरापेक्षयेति। एवं सर्वपृथिवीनारकाणां यथास्विमित्येतन्नेयम् । देवानामपि यद् यस्य सम्भवति तच यथा-स्वमिति विज्ञेयम्, भवप्रत्ययं-भवकारणं अधोऽधो विस्तृतविषयमवधिज्ञानं भवति । प्रत्यय-शब्दश्र विज्ञाने प्रसिद्ध इत्यतोऽर्थान्तरवृत्तितां दर्शयति भवप्रत्ययं भवहेतुकं भवति । भव-निमित्तमिति, भवः प्रत्ययो हेतु निमित्तमस्य तद्भवप्रत्ययमिति ॥ ननु च क्षयोपशमनि-मित्ततां ज्ञानाज्ञानादिसूत्रे कथयिष्यति, भवावधेः कथमौदयिको भवोऽस्य निमित्तमिति ?। उच्यते-तस्मिन्नेव क्षयोपदामलब्धेरवर्श्यभावादित्युक्तं किं विस्मार्थते भवता?, एतदाह-तेषामित्यादिना । तेषां-नारकदेवानां यस्मान्नारकदेवभवोत्यत्तिलाभ एवं तस्य अवधिज्ञा-नस्य हेतु:-कारणं भवतीति । भवोत्पत्तिरेवेति च नियम एव दश्यो विद्यमानमपि क्षयो-पशममनङ्गीकृत्य यदेव क्षयोपशमस्य कारणमसाधारणं तत्रैवादरमादधान एवम्रुक्तवान्-भवोत्पत्तिरेवेति, न पुनर्भव एवास्य निमित्तमिति, क्षयोपञ्चमस्याप्याश्रितत्वादिति । यथा वाऽन्यत्रापि भव एव केवलो निमित्तं भवति कस्यचित् कार्यविशेषस्य तथा दर्शयति पक्षिणा-मित्यादिना । पक्षिणां-मयूरशुकसारिकादीनां यथा आकाश्चामनशक्तिः प्रादुर्भवति

९ 'क्षयोपशमनिमित्तताश्चेति ' इति क-ख-पाठः ।

शिक्षां अन्योपदेशरूपां तपश्च अनशनादिरूपमन्तरेण तद्वनारकदेवानां शिक्षां तपश्चान्तरेण तद्विश्वानं प्रादुरस्तीति ॥ २२ ॥

द्विविधोऽविधिरित्युक्तम्, तत्रैकं भेदं प्रतिपाद्य द्वितीयभेदं दर्शयत्राह—यथोक्तिमित्यादि । अथवा यथा देवनारकाविधर्भवं क्षयोपशमं चोभयमपेक्षते एवं किं क्षयोपशमोऽपि अवश्यं मनुष्यादिभवे प्राप्ते भवत्येव उत नेति १ । उच्यते—न∶तत्र भवः सत्रिपि कारणतयाऽभ्युपेयते, तद्भावेऽप्यभावादवधेः, किंतु क्षयोपशम एव प्राधान्येन निरूष्यते—

### सूत्रम्—यथोक्तानिमित्तः षड्विकल्पः शेषाणाम् ॥ १-२३ ॥

टी०—यथोक्तिनिमत्त इत्यादिना। यथा-येन प्रकारेण उक्तं-उदितं निमित्तं नरितर्थ्यां हेतुरस्य स यथोक्तिनिमत्तः ॥ ननु भवोऽपि उदितं निमित्तं तस्येत्या- पट्टिपोऽविधः शङ्कय ख्यमेनं यथोक्तं निमित्तशब्दम्रज्ञार्यार्थे कथयति—

भा०—यथोक्तनिमित्तः, क्षयोपशमनिमित्त इत्यर्थः। तदेतद्वधिज्ञानं क्षयोपशमनिमित्तं षड्विधं भवति। शेषाणामिति नारकदेवेभ्यः शेषाणां तिर्थे-ग्योनिजानां मनुष्याणां च। अवधिज्ञानावरणीयस्य कर्मणः क्षयोपशमाभ्यां भवति षड्डिधम्। तद् यथा—

दी॰—्यथोक्तिनिमत्त इति।क उक्त एवं बुद्धिभवेत् १। उच्यते-एवं क्षयोपश्चम-निमित्त इत्यर्थः, क्षयश्रोपशमश्र क्षयोपशमौ तौ निमित्तमस्य अत एवमभिधीयते क्षयोप-शमनिमित्त इति, यथा सम्यग्दर्शनादि क्षयोपशमनिमित्तं तद्वदेष इति । षिडिति सङ्ख्येय-प्रधानसङ्ख्यामिधायी, विकल्प इत्यनेकरूपं यत् कल्पनं यावत् स्थानै रूपैरित्यर्थः । पड् विकल्पा यस्य स षड्विकल्प इत्यवधिसम्बन्धे षड्विकल्पोऽवधिः पुछिँद्भः। यदा त्ववधिशब्दः प्रकृतस्य ज्ञानस्य विशेषणं भवति तदा नपुंसकलिङ्गता पड्विधमिति। एतदाह-तदेत-दित्यादि। तदिति पुरस्ताद् यदुक्तं, एतदिति भवतः प्रत्यक्षं, हृदि विपरिवर्तमानत्वात्, अविध-ज्ञानं क्षयोपशमजं, नेतरत्, षड्विधं भवति, षड्विधक्षयोपशमसद्भावादित्यर्थः । केषां षोढा ? अत आह-शेषाणाम्। अस्य चार्थं विवृणोति-शेषाणामित्यादिना। शेषाणामुपर्धुक्त-वर्जितानाम्, ते के चोपर्धुक्ताः ? देवनारकाः, तेभ्यो देवनारकेभ्यः शेषाणाम्, तद्वर्जाश्र नान्ये तिर्यश्चनुष्यान् अन्तरेण सन्तीत्यत आह-तिर्यग्योनिजानां मनुष्याणां च, तिरश्चां-गवादीनां योनिः-उत्पत्तिस्थानं गर्भोदि तत्र जन्यन्त इति तिर्थग्योनिजाः पश्चेन्द्रियाः पर्याप्ताः संज्ञिनो ग्राह्याः, तेषामेव तेन योगात्, असंज्ञिपश्चेन्द्रियादीनां तु तदभावः, अतस्तेषां, मनु-ष्याणां च गर्भजादिविशिष्टानां, न तु संमूच्छेजानामिति । कथं पुनरेकं सत् षड्विधमिति व्यपदिक्यते १। आह-उपाधिभेदात्। स चौपाधिः क्षयोपशमोऽनेकरूपः ज्ञानावरणीयकर्मण इत्येतद् दशयति ज्ञानमविधस्तस्यावरणीयम् - आच्छादकं भास्करस्येवाभ्रादि तस्य ज्ञाना वरणीयस्य कालान्तरकृतस्य कर्मणः क्षयोपदामाभ्यां उक्तस्वरूपाभ्यां षड्विधं भवति,

Jain Education International

द्विवचनं चास्मात् क्षयोपशमाभ्यामित्येतत् क्रियते-यत उभाविष तस्य सम्रदितौ सन्तौ निमित्तं भवतः, नैकैक इति । यतो न क्षायिकं किश्चिदविधज्ञानं, नाप्यौपशमिकं सिद्धान्ते पठितं, निमित्तं तूक्तम् । तत् पड्विधं यैः प्रकारैर्व्यवस्थितं तथोपन्युस्यति—

भा॰—अनानुगामिकं, आनुगामिकं, हीयमानकं, वर्धमानकं, अनवस्थितं, अवधिरनानुगामि अवस्थितमिति । तत्रानानुगामिकं यत्र क्षेत्रे स्थितस्योत्पन्नं कादिका भेदाः ततः प्रच्युतस्य प्रतिपतिते, प्रश्नादेवापुरुषज्ञानवत् ॥

टी० अनानुगामिकमित्यादिना । उपन्यस्य चार्थं कथयति तत्र तेषु पद्सु अनानुगामिकं अनुगच्छत्यवश्यमनुगामि तदेवानुगामिकमाङ्पूर्वम्, अनुगमप्रयोजनं वा आनुगामिकं, तस्य प्रतिषघोऽनानुगामिकमिति। अर्थमस्य भावयति चित्रत्यादिना। यञ्च क्षेत्रे प्रतिश्रयस्थानादौ स्थितस्येति कायोत्सर्गक्रियादिपरिणतस्य उत्पन्नम् — उद्भूतं भवति तेन चोत्पन्नेन यावत् तस्मात् स्थानान्न निर्माति तावज्ञानातीत्यर्थः । तत्नोऽपक्रान्तस्य स्थानान्तरविनः प्रतिपति नन्ध्यति । कथिमव १ उच्यते प्रश्नादेशपुरुषज्ञानवत्। प्रश्नाद्शनं जीवधातुम्लानां तं प्रश्नमादिशतीति प्रश्नादेशः, प्रश्नादेश्यासौ पुरुपथेति प्रश्नादेश-पुरुषः, तस्य ज्ञानं तेन तुल्यमेतद् दृश्यम्, पुरुषप्रश्नादेशज्ञानवदित्येवं गमकत्वम्, अथवा प्रश्नादेशः — प्रधानपुरुषस्तिष्ठाः — तत्परायणस्तस्य ज्ञानं तद्वदिति । का पुनर्भावना १ यथा नैमित्तिकः कथिदादिशन् कस्मिथिदेव स्थाने शक्नोति संवादियतं न सर्वत्र पृच्छचमानमर्थम्, एवं तद्प्यविश्चानं यत्र स्थितस्योपजातं तत्रस्थ एवोपलभते तेन नान्यत्रेति ।।

भा॰—आनुगामिकं यत्र कचिदुत्पन्नं क्षेत्रान्तरगतस्यापि न प्रतिपतित, भास्करप्रकाशवत् घटरक्तभाववच ॥

टी०-आनुगामिकमेतद् विपरीतमिति। यन्न किच्दाश्रयादाबुत्पन्नं तस्मात् क्षेत्रान्तरगतस्यापि न प्रच्यवते, भारकरत्रकाद्यावत्, यथाऽऽदित्यमण्डलभवः प्रकाशः प्राच्यां दिशि
प्रकाशनीयं प्राचीकशत् तथा प्रतीचीम्रखचुन्त्रिनोऽपि सवितुस्तावत् तमवकाशमुद्द्योतयति
प्रकाशो, मनागपि न श्रीयते, कुम्भरक्ततावद् वा भावनीयम्, निह घटस्यापाकादुद्शृतस्य
तडाकादिना तस्य रक्तता भ्रंशमञ्जते तद्ददानुगामिकमविधिज्ञानमिति । पूर्वदृष्टान्ते च
परोक्षः प्रकाशस्तावन्त्वेन क्षेत्रान्तरप्राप्तस्य सवितुः संदिग्धः अतः प्रत्यक्षं घटरक्ततादृष्टान्तमुपादिताचार्यः ।।

भा॰—हीयमानकम्, असङ्ख्येयेषु द्वीपेषु समुद्रेषु पृथिवीषु विमानेषु तिर्यगृथ्वेमघो वा यदुत्पन्नं क्रमद्याः संक्षिप्यमाणं प्रतिपतित आ अङ्गुलासङ्ख्येय-भागात्, प्रतिपतत्येव वा परिच्छिन्नेन्धनोपादानसन्तत्यग्निशिखावत् ॥

टी॰—हीयमानकं हीयते क्रमेणाल्पीभवति यत् तद्धीयमानकम्, असङ्ख्येयेषु अति-क्रान्तशीर्षप्रहेलिकागणितेष्वितियावत्। द्वीपा जम्बृद्धीयादयः समुद्रा लवणादयः तेषु पृथि- वीयु रत्नप्रभादिकासु, विमानेषु ज्योतिर्विमानादिषु, तिर्यंग् द्वीपससुद्रेषु, ऊर्ध्व विमानेषु, अधः पृथिवीषु यद्विधज्ञानसुत्पन्नं भवित ततः ऋमद्याः परिसंक्षिप्यमाणं—हीयमानं प्रतिप्तिति । यस्माद् यद्वीपानपत्र्यत् तत् तेपामेकं क्रोशं पुनर्न प्रेक्षते शेषं पत्र्यति, पुनर्श्वयोजनं न पत्र्यत्येवं हीयमानं तावद्वीयते यावदङ्गुलासङ्ख्येयमागः शेषः, एतदाह—आ अङ्गुल्लस्यासंख्येयभागत् अङ्गुल्परिमाणस्य क्षेत्रस्य असंख्येयानि खण्डानि कृतस्य एकसिन् असंख्येयभागे यावन्ति द्रव्याणि समवस्थितानि तानि पत्र्यतीत्यर्थः। ततः कदाचिदविष्ठिते कदाचित् प्रतिपतत्त्येव, तान्यपि न पत्र्यतीत्यर्थः। अङ्गुल्शब्दश्र परिभाषितार्थो द्रष्टव्यः, अन्य-थाऽङ्गुलासंख्येयमागादिति भवितव्यम्, अन्येषां त्वेवंविधमेव भाष्यमिति । कथं हीयत हित चेद्? दृष्टान्तसुपन्यस्यति—परिच्छिकत्तेत्यादि । परितः—सर्वासु दिश्च छिन्ना इन्धनं-पलालादि तस्योपादानं—प्रक्षेपः तस्य सन्तितिनैरन्तर्येण प्रक्षेपः, सा विशेष्यते परिच्छिकोति, नातः परिमिन्धनार्थेः अतः परिच्छिका इन्धनं।पादानसन्तिर्वः एतदुभयं पुनरिप शिखाया विशेषणम्, परिच्छिका इन्धनं।पादानसन्तिर्वः स्वास्ति । परिच्छिका द्वायमानम्विश्वायां सा परिच्छिकन्यनोपादानसन्तिः, अग्नेः शिखा अग्निरिखा, परिच्छिकनन्धनोपादानसन्तत्यप्रिशिखा तया तुल्यमेत-द्वीयमानमविश्वानं, यथाऽपनीतेन्धनाऽिष्ठि क्षाला नाशमाशु प्रतिपद्यते तद्वदेतदपीति ॥

भा०-वर्धमानकं यदङ्गुलस्यासंख्येयभागादिषूत्पत्रं वर्धते आसर्वलोकात्। अधरोत्तरारणिनिर्भथनौसन्नोपात्तग्रुष्कोपचीयमानाधीयमानेन्धनराइयग्निवत्।।

टी०-वर्षमानकं यद्ङ्गुलासङ्ख्येयभागादिषु । अङ्गुलस्यासंख्येयभागमात्रे क्षेत्रे ततोऽङ्गुलमात्रे ततोऽरित्नमात्रे इत्यादिषूत्पत्रं तावद् वर्धते यावत् सर्वलोको धर्मा-धर्मद्रव्यद्वयपरिच्छिको व्याप्तो भवति तदा आस्वेत्रोकात्, कथमिव वर्धते अत आह-अधरोत्तरेत्यादि । अधरः-अधोवती उत्तरः-उपरिवर्ती तावेवारणी ताभ्या-मधरोत्तरारणिभ्यां निर्मथनं संघर्षणं तेन निष्पन्न उद्भूतः, तदेवमुत्पन्नोऽवधिर्वृद्धिं गच्छिति यथा तथाह—उपात्तत्यादिना । उपात्तं प्रक्षिप्तं शुष्कमाद्रं न भवति करीपादि तेनोपात्तेन शुष्केण उपचीयमानः वृद्धिं गच्छिन्तत्यर्थः, आधीयमानः प्रक्षित्य-माणोऽन्योऽपि पुनः पुनः इन्धनानां पलालादीनां राशिः-समृहो यत्राप्तौ सः अधरो-तरारणिनिर्मथनोत्पन्नोपात्तशुष्कोपचीयमानाधीयमानेन्धनराद्याद्रीः, तेन तत्यमे-तदिति, यथाऽपिः प्रयत्नादुपजातः सन् पुनिरन्धनलाभाद् वृद्धिमुपगच्छत्येवं परमञ्जभाष्य-वसायलाभादसौ पूर्वोत्यन्नो वर्धत इत्यर्थः ॥

भा॰-अनवस्थितं हीयते वर्धते वर्धते हीयते च । प्रतिपति चोत्पचते चेति । पुनः पुनरूर्भिवत् ॥

९ 'तानि तानि ' इति ग-टी-पाठः । २ '० निर्मेथनोत्पन्नोपात्त०' इति घ-पाठः ।

टी०—अनवस्थितमिति । नावतिष्ठते कचिदेकस्मिन् वस्तुनि शुभाशुभानेकसंयम-स्थानलाभात्, यत आह-हीयते योजनं दृष्ट्वा तस्यैवार्धमवगच्छति तस्याप्यर्धमेवादि, वर्धते चार्धकोशं दृष्ट्वा क्रोशमवैत्यर्धयोजनं योजनमेवमादि, कदाचिदुभयीमवस्थामनुभवति वर्धते हीयते च, तस्यैव क्रोशस्यैकस्यां दिश्यपरक्रोशो वृद्धिः अन्यस्यां तस्य क्रोशस्यार्षं हीनमिति। अथवा प्रतिपतित चोत्पदाते चेति कचित् कालान्तर उदितं पुनर्नश्यति पुनश्चोदेति, श्वयोपशमवैचित्र्यात्, पुनः पुनर्नाशोत्पादस्वभावमूर्मिवत् यथा महति सरित स्वच्छवारिभारिणि पूर्णे प्रवलानिलवेगविक्षिप्यमाणजलेऽदभ्रोर्मयः समुपजाताः समासादित रोधंसः शमं शनैः शनैर्भजन्ते, पुनश्चाभिवातविशेषात् प्रादुःष्यन्ति, अतो यथोर्भयोऽनवस्थिता एवमविश्वानमपीति ॥

भा॰—अवस्थितं यावति क्षेत्रे उत्पन्नं भवति ततो न प्रतिपतत्याकेवलपा-सेरवतिष्ठते, आभवक्षयाद् वा जात्यन्तरस्थायि भवति लिङ्गवत्॥ २३॥

उक्तमवधिज्ञानम् । मनःपर्यायज्ञानं वश्यामः ॥

दी॰ अवस्थितमिति । अवतिष्ठते स्म अवस्थितं, यया मात्रयोत्पन्नं तां मात्रां न जहातीतियावत्, एतदाह—यावति क्षेत्र इत्यादि । यावति यत्परिमाणे क्षेत्रेऽङ्कुलासङ्ख्येय-मागादाबुत्पन्नमासर्वलोकात् तत इति तसात् क्षेत्रान्न प्रतिपतिति न नश्यिति, सर्वकाल-मास्ते, क्रतोऽवधेर्यावदास्त इति? उच्यते आकेवलप्राप्तेः, आधार्यादायाम् । केवलज्ञानं तस्य प्राप्तिः नलाभः आकेवलप्राप्तेर्यावत् केवलज्ञानं न प्राप्तोति, प्राप्ते तु केवले छाद्यस्थिकं ज्ञानं व्यावर्तते । अथवा मरणात् तदाह—आभवक्षयात्, भवो - मनुष्यादिजन्म यावत् तत्र जीवति तावद् भवति ततः परं न, तसाद् भवक्षयात्, ततः परं नश्यित । अथवा जात्यन्तरमपि गच्छन्तं जीवं न मुश्चिति तदविद्यानं, तेनान्वित एव गच्छिति, लिङ्गवज्ञान्यन्तरं (जीत्यन्त)रावस्थायि वा भवतीत्येतदाह—जातेरन्या जातिः जात्यन्तरं तत्रावतिष्ठति तच्छीलं च, कथिमव तदादाय गच्छति ? आह—लिङ्गवत् पुरुषवेदादि लिङ्गं त्रिधा तेन तुल्यं वर्तत इति लिङ्गवत्, यथा इह जन्मन्युपादाय पुरुषवेदं जन्तुर्जीत्यन्तरमाधावत्येवमविधमिष ॥ ॥ १ –२३ ॥

प्रस्तुतवस्तुपरिसमाप्तिं सूचयत्युक्तमवधिज्ञानमित्यनेन उक्तं लक्षणतो विधानतथ अवधिज्ञानं न पुनर्वाच्यमिति, तदनन्तरानुसारि मनःपर्यायज्ञानं वक्ष्यामः—

सूत्रम्-ऋज्विपुलमती मनःपर्यायः ॥ १-२४ ॥

भा०--मनःपर्यायज्ञानं द्विविधस्-ऋजुमतिमनःपर्यायज्ञा-मनःपर्यायस्य भेदौ नम्, विषुत्रमतिमनःपर्यायज्ञानं च ॥ २४ ॥

अन्नाह-कोऽनयोः प्रतिविद्योष इति ? । अत्रोच्यते—

९ ' रोधस्छु ' इति खन्पाठः । ु२ चिह्नितोऽयं खन्पाठः ।

टी०—ऋजुविपुलेत्यादि । ऋजुश्र विपुला च ऋजुविपुले एते च मती ऋजुविपुल-मती, ऋज्वी मतिर्विपुला च मतिरिति ॥ ननु च मतिरित्यनेन ज्ञानमभिधीयते, ज्ञानस्य च ऋजुत्वं विपुलत्वं चायुक्तं, 'निर्मुणा गुणा' (अ०५, स०४०) इति वश्यमाणत्वात्, मूर्तेषु चैष व्यवहारः, ऋज्वी विपुला चाङ्गलिरिति, ज्ञाने त्वमूर्ते ऋजुत्वविपुलत्वकस्पना

न साधीयसीति । उच्यते-ऋजुता विषुलता वा ग्राह्मविषया समस्ति, ऋजुमति-विषुल-तया ज्ञानस्योपदेशो भविष्यति, या मतिः सामान्यं गृह्णाति सा

ऋज्वीत्युपदिक्यते, या पुनर्विशेषग्राहिणी सा विपुलेत्युपदिक्यते, ऋज सामान्यमेकरूपत्वात्, विशेषास्तु विविक्ता बहुवः। यदि लामान्यग्राहिणी ऋजुमतिर्मनः पर्याय-ज्ञानं प्राप्तं तर्हि मनःपर्यायदर्शनमपि, यस्मात् सामान्यग्राहि दर्शनमिष्यते, न चाराधितरा-द्धान्तैर्मनःपर्यायदर्शनमध्यगायि, आह-यद्ययेष्ध्रच्यते सामान्यग्राहिणी ऋजुमतिरिति तथाअयसौ सामीन्यभेदरूपभेव परिच्छिनत्ति, यतो बहुन् भेदान् न शक्नोति परिच्छेत्तम्, अतः सामान्यग्राहिणी, परमार्थतस्त्वसौ विशेषमेकं द्वौ त्रीन् वा गृह्णन्ती प्रवर्तते, अतेः स्तोकाभिधायी सामान्यशर्वदोऽत्र, या तु विशेषान् बहुन् गृह्णाति सा विपुलमतिः । केचित् तु मन्यन्ते प्रज्ञापनायां मनःपर्यायज्ञाने दर्शनता पठ्यते, तत्सम्भवे सामान्यग्राहिणी घटि-तपदा, अतः ऋजुमतिर्विपुलमतिश्र । किम् ? मृनःपर्यायः, मन इति च मनोवर्गणा जीवेन मन्यमाना द्रव्यविशेषा उच्यन्ते,तस्य मनसः पर्यायाः-परिणामविशेषाः मनःपर्यायाः,मनसि वा पर्यायाः, तेषु मनःपर्यायेषु यज्ज्ञानं तन्मनःपर्यायज्ञानमिति । इह साधोः सकलप्रमादरहितस्य मनःपर्यायज्ञानावरणीयकर्मक्षयोपशमात् प्रतिविशिष्टं ज्ञानप्रद्यते, येन ज्ञानेन मनःपर्याप्ति-भाजां प्राणिनां पश्चेन्द्रियाणां मनुष्यलोकवर्तिनां मनसः पर्यायानालम्बते-जानाति ग्रुख्यतः, ये तु चिन्त्यमानाः स्तम्मकुम्भाद्यस्ताननुमानेनावगच्छन्ति । कथम् १ उच्यते-अस्यैतानि मनोद्रव्याण्यनेनाकारेण परिणतानि लक्ष्यन्ते अतः स्तम्भादिश्रिन्तितः, तस्य परिणामस्य स्तम्भाद्यविनाभावात्, न पुन् साक्षाद् बहिर्द्रव्याणि जानीते इति, क्षयोपञ्चमवैचित्र्यात्, कस्यचित् तदेवंविघं मनःपर्यायज्ञानं भवति येन सामान्यं घटमात्रं चिन्तित्मवगुच्छति तच् ऋजुमतिर्मनःपूर्यायज्ञानम् । अपरस्य तु तदावरणीयकर्मक्षयोपशमोत्कर्षापेक्षयैवंविधं भवति तद् विपुलमतिर्मनःपूर्णयज्ञानम् , उभयमपीन्द्रियानिन्द्रियनिरपेक्षम् , घटमात्रावच्छेदि प्रथमम्, द्वितीयं तु पर्यायश्रतेर्मृण्येयरक्तशुक्रादिप्रमाणादिमिविचिन्तितं घटमवनुद्रचते, अत एवं क्षयोपशमद्वैविध्यात्, प्रकृतेन च ज्ञानग्रहणेन मनःपर्यायं सम्बक्षत् भाष्यकृदाह— मनःपर्यायज्ञानं द्विविधम् । मनःपर्यायस्य तेषु वा ज्ञानं मनःपर्यायज्ञानं, द्वे विधे यूस्य तद् द्विविधं, ते द्वे विधे द्वीयति ऋजुमित्रमेनःपर्थायज्ञानम्, ऋजुमतिरेव मनःपर्याय-ज्ञानं, घटादिमात्रचिन्तितपरिज्ञानमिति, विपुलमित्रेव मनःपर्यायज्ञानं, प्रसङ्गतः पर्याय-श्तैः परिज्ञानमिति ॥ २४ ॥

एवं द्वैविध्ये दर्शिते चोदकोऽभिधत्ते-सनःपर्यायाणाम्रभयत्र दर्शनम् अतीन्द्रि-यत्वं चोभयोः ऋजविषुलमत्योः समानम्, अतः किंकृतं नानात्वमिति प्रश्नयति-कोऽ-

९ 'सामान्यं' इति **क-ख-ग-**पाठः । २ 'शब्दार्थः ' इति **क-ख-ग**-पाठः ।

नयोः प्रतिविशोषः ?। क इत्यसम्भावने, नैव कश्चित् सम्भाव्यते, अनयोरिति ऋजु-विपुलमत्योः प्रतिविशेषः—स्वगतो भेद इति, उच्यते गुरुणा—

सूत्रम् — विशुद्धचप्रतिपाताभ्यां तदिशेषः ॥ १-२५ ॥

भा०—विशुद्धिकृतश्च अप्रतिपातकृतश्चानयोः प्रतिविशेषः। तद्यथा— ऋज्जविषुरुमत्यो- ऋजुमतिमनःपर्यायज्ञानाद् विषुरुमातिमनःपर्यायज्ञानं विशुद्ध-विशेषः तरम्। किञ्चान्यत्।

टी०-विशुद्धयप्रतीत्यादि । विशुद्धेः कारणात् तयोः ऋजुविपुलमत्योविशेषः अप्रतिपाताच, विशुद्धया-बहुतरपर्यायज्ञानरूपया कृतो-जनितः विशुद्धिकृतः, चशब्दः समुचये,
अप्रतिपातेन-अच्यवनरूपेण कृतः अप्रतिपातकृतश्चानयोः -ऋजुविपुलमत्योः प्रतिविशेषो-नानात्वं बोद्धव्यम् । तत्र विशुद्धिकृतं तावद् भेदं दशयित -ऋजुमितमनः पर्यायज्ञानात्
सामान्यग्राहिणः विपुलमितमनः पर्यायज्ञानं नानाविधविशेषग्राहि विशुद्धतरमिति, यद् द्रव्यं
याविद्धः पर्यायैरविच्छिनति ऋजुमितस्तदेव द्रव्यं बहुतरैः पर्यायैविंपुलमितस्वगच्छिति, यथा
घटे चिन्तिते ऋजुमितमनः पर्यायज्ञानेनैतावद् व्यज्ञायि – घटो जने चिन्तितः, विपुलमितमनःपर्यायज्ञानं पुनस्तमेव घटं पार्थियत्वरक्तत्वप्रमाणादिमिर्बहुमिर्भेदैरवचुद्धचते, अतो विशुद्धतरमुच्यते । किश्चान्यदिति भेदस्य उपपत्त्यन्तरसम्भावनाद्वारेण प्रयुज्यते, इहान्यो अपि नानात्वकार्यस्ति हेतुरिति, तमाह—

भा॰—ऋजुमतिमनःपर्यायज्ञानं प्रतिपतत्यपि भूयः, विपुलमतिमनः-पर्यायज्ञानं तु न प्रतिपततीति ॥ २५॥

अन्नाह्—अथाविधमनःपर्योयज्ञानयोः कः प्रतिविशोष इति?। अन्नोच्यते— दी०—ऋजुमतिमनःपर्यायज्ञानं प्राप्तमप्यप्रमत्तसंयतेन प्रतिपतिनिप्रच्यवते, अपिशब्दात् कदाचित्र प्रतिपतत्यपि, भूयः-पुनः विपुलमतीत्यादि, यस्य पुनर्विपुल-मतिमनःपर्यायज्ञानं समजनि तस्य नैव प्रतिपतत्या केवलप्राप्तेरिति ॥ २५॥

एवं मेदे ऋज्विपुलमत्योः प्रतिपादिते अवधेर्मनःपर्यायज्ञानस्य चातीन्द्रियत्वे समाने रूपिद्रव्यनिवन्धनत्वे च विशेषमपश्यन् ह्रते—अथावधिमनःपर्यायज्ञानयोः कः प्रतिविशेष इति १। स चैवं पूर्वपक्षवादी चोदयति—इतः प्रतिविशेष इति हेत्वभावं मन्य-मानः, उत्तरपक्षवादी तु हेतून् विशुद्धचादीन् पश्यन्नेवमाह—अत्रोच्यते—-

सूत्रम्-विशुद्धिक्षेत्रस्वामिविषयेभ्योऽविधमनःपर्याययोः ॥ १-२६ ॥ अविधमनःपर्याः भा०-विशुद्धिकृतः, क्षेत्रकृतः, स्वामिकृतः, विषयकृतश्चाः ययोविंशेषः नयोविंशेषा भवत्यविधमनःपर्यायज्ञानयोः । तद्यथा-

टी०—विशुद्धीत्यादि । विशुद्धिः-बहुत्तरपर्यायपरिज्ञानकारणत्वं, क्षेत्रं-आकाशं द-श्यमानाद्दयमानरूप्यरूपिद्रव्याधारः, स्वामी-ज्ञानस्योत्पाद्यिता,विषयो-ज्ञानगम्यः पदार्थः, एभ्यो हेतुभ्योऽविधमनःपर्यायज्ञानयोविंशेषोऽवगन्तव्यः, पश्चम्यर्थं च कृतशब्देनाचष्टे, विशुद्धचा कृतो विशुद्धिकृतः क्षेत्रेण कृतः स्वामिना कृतः विषयेण कृतः विषयकृत इति। अनयोरिति अवधिमनःपर्यायज्ञानयोः प्रतिविद्योषो-भेदोऽविधमनःपर्यायज्ञानयोरिति, तद्यथा-एते यथा घटन्ते तथा कथ्यन्ते—

भाव-अविधिज्ञानात् मनःपर्योयज्ञानं विशुद्धतरम् । यावन्ति हि कैपीणि द्रव्याण्यविधिज्ञानी जानीते तानि मनःपर्योयज्ञानी विशुद्धतराणि मनोगतानि जानीते । किंचान्यत् ।

टी॰—अविधिज्ञानादुक्तलक्षणात् मनःपर्यायज्ञानं विद्युद्धतरम्, कथं १ विद्युद्धतरम् व्यव १ विद्युद्धतरम् व्यव १ विद्युद्धतरम् व्यव १ विद्युद्धतरम् व्यव १ विद्युद्धतरम् व्यवस्थि । विद्युद्धतरम् व्यवस्थि । विद्युद्धतरम् विद्युद्धतरम् । विद्युद्धतराणि व्यवस्थि । विद्युद्धतर्मानानि तु नैव जानीते साक्षात् । विद्यान्यदिति, अयं वापरो भेदहेतुरिति ।।

भा॰—क्षेत्रकृतश्चानयोः प्रतिविशेषः। अवधिज्ञानमङ्गुलस्यासङ्ख्येयभा-गादिषूत्पन्नं भवत्यासर्वलोकात् , मनःपर्योयज्ञानं तु मानुषक्षेत्र एव भवति, नान्य-क्षेत्र इति ॥ किंचान्यत् ।

टी०—क्षेत्रकृतश्चानघोरविधमनःपर्याययोः प्रतिविशेषो-भेदो दृश्यः, एतद् भावयति—अविधिज्ञानमङ्गुलेत्यादि । अङ्गुलस्यासङ्ख्येयानि खण्डानि कृतानि, तत्रैकस्मिन्न-सङ्ख्येयभागमात्रे क्षेत्रे यावन्ति रूपिद्रव्याणि समवगादानि सर्वस्तोकानि यः पश्यति, ततः स एव वर्धमानेन तेन बहुनि बहुतराणि च द्रव्याण्यवगच्छति यावत् सर्वलोकावस्थितानि रूपिद्रव्याणि पश्यति, शुभाध्यवसायविशेषादिति, एतदाह—अङ्गुलस्यासङ्ख्येयभागादि-षृत्पन्नं भवत्यासर्वलोकादिति । मनःपर्यायज्ञानस्य तु नैतावत् क्षेत्रमस्ति, यतो मनः-पर्यायज्ञानं मानुषेत्यादि, मानुषक्षेत्रे—अर्थतृतीयेषु द्वीपसम्रद्रेष्वित्यर्थः, नान्यक्षेत्रे इति न वा श्रकराप्रभादिनरकेष्विति ॥

भा०—स्वामिकृतश्चानयोः प्रतिविशेषः। अवधिज्ञानं संयतस्य, असंय-तस्य, [संयतासंयतस्य चें](वा) सर्वगतिषु भवति, मनःपर्यायज्ञानं तु मनुष्यसं-यतस्यैव भवति, नान्यस्य ॥ किंचान्यत्।

१ 'रूपाणि' इति घ-पाठः । २ 'मनोरहस्यगतानीव' इत्यपि ग्-टी-पाठः। ३ 'मनुष्यक्षेत्रे' इति क-ख-पाठः। ४ ' वा ' इति घ-पाठः ।

टी॰ स्वामिकृत इत्यादि । अवधिज्ञानं संयतस्य साधोविंरतस्येत्यर्थः । असंयतस्य अविरतस्य, वाशब्दात् संयतासंयतस्य वा, सर्वयातिषु नारकादिकासु चत-स्विष् भवेत्, यता नारकादीनां सर्वेषामविक्षानस्रत्यद्यते, मनःपर्यायज्ञानं पुनर्मनुष्य संयतस्यैव भविति, मनुष्यप्रहणात् नारकादिव्युदासः, संयत्प्रहणात् मिथ्यादृष्ट्यादीनां प्रमत्तानानां पण्णां व्युदासः, एवकारेण नियमयित मनुष्यसंयतस्यैव फलं नियमस्य द्र्शयित नान्यस्येति, देवादेनतदुत्पद्यत इत्यर्थः ॥

भा०—विषयकृतश्चानयोः प्रतिविद्योषः । रूपिद्रव्येष्वसर्वपर्यायेष्ववधे-र्विषयनिवन्धो भवति । तद्नन्तभागे मनःपर्यायस्येति ॥

टी॰—विषयकृत इत्यादि। रूपिषु परमाणुद्रच्येषु, असर्वपर्यायिष्विति। सर्वे—सम्पूर्णाः पर्याया—उत्पादादयो येषां तानि सर्वपर्यायाणि न सर्वपर्यायाण्यसर्वपर्यायाणि तेषु, तानि हि रूपिद्रच्याण्यवधिज्ञानी सर्वाणि जानाति न तु तेषां सर्वान् पर्यायानिति, एकैकस्य तु परमाणोः कदाचिदसङ्ख्येयान् पर्यायान् जानाति कदाचित् सङ्ख्येयान्, जधन्येन चतुरो रूपरसगन्धस्पर्धानिति, न पुनरेकैकस्य परमाणोरनन्तान् ज्ञातुं प्रत्यतं स्यात् पर्यायानिति, यदि च सर्वानेव जानीयात् केवल्येवासी स्यात् ॥ "जे एगं जाणित से सन्वं जाणिति" इति [आचाराङ्गनामकात् (स० १२२)] आगमात् ॥ अतोऽसर्वपर्यायेषु अवधेः—अवधिज्ञानस्य विषयनिबन्धः—विषयगोचर इति । मनःपर्यायज्ञानस्य तु रूपिद्रच्याणि न सर्वाणि विषयः, यतस्तेषामवधिज्ञानानां द्रव्याणामनन्तभागीकृतानां य एकोऽनन्तभागस्तिसन् मनःपर्यायज्ञानस्य विषयनिबन्धः । तस्मादतीन्द्रियत्वे तुल्येऽपि विद्यद्वचादेर्भेदोऽव-विमनःपर्यायज्ञानस्य विषयनिबन्धः । तस्मादतीन्द्रियत्वे तुल्येऽपि विद्यद्वचादेर्भेदोऽव-विमनःपर्यायज्ञानस्य विषयनिबन्धः । तस्मादतीन्द्रियत्वे तुल्येऽपि विद्यद्वचादेर्भेदोऽव-

भा०-अन्नाह-उक्तं मनःपर्यायज्ञानम्। अथ केवलज्ञानं किमिति १। अत्रो-केवलानभियान- च्यते-केवलज्ञानं दशमेऽध्याये वश्यते-मोहक्षयात् ज्ञानदर्शना-कारणम् वरणान्तरायक्षयाच केवलमिति (१०-१)॥ २६॥

अन्नाह-एषां मतिज्ञानादीनां ज्ञानानां कः कस्य विषयनिबन्ध इति १। अन्नोच्यते—

टी०-अन्नावकाशे व्रवीति-प्रतिपादितं मनः पर्यायज्ञानं, तदनन्तरं केवलज्ञानमुदिष्टं, तत् किंस्वरूपमिति प्रश्नयति-केवलज्ञानं किंस्वरूपमिति। उच्यते-क्रमागतमपीह न भण्यते, यस्मात् केवलज्ञानस्योत्पत्तिः ज्ञानावरणीयादीनां घातिकर्मणामात्यन्तिकक्षयात्, स चात्य-न्तिकक्षयः संवरेण प्राप्यते, संवर्ध नवमेऽध्याये वक्ष्यते, तत्समनन्तरं केवलज्ञानं दशमेऽ-ध्यायेऽभिधास्यते, दशमाध्यायादिस्त्रं च तस्य प्रदेशकं पठति-मोहक्षयादित्यादि। मोहनं-

९ 'भवति' इति ग-टी-पाठः । २ 'सूक्ष्मद्रव्याणि' इति ख-पाठः । ३ य एकं जानाति स सर्वे जानाति । ४ ' अद्केकं ' इति क-ख-पाठः ।

मोहः-मोहनीयं दर्शनमोहादिभेदमष्टाविंशतिविधं तस्य क्षयो-नाशस्तरमात् मोहक्षयादात्य-नितकात् ज्ञानं-मत्यादि, दर्शनं-चक्षुर्दर्शनादि, तयोक्षोनदर्शनयोरावरणीयं-आच्छादकं, अन्तरायं-दानलब्ध्यादिविधाति, अत एषां च ज्ञानदर्शनावरणीयान्तरायाणां क्षयात्म्-शाटादात्यन्तिकात् केवलज्ञानं प्रादुरस्ति सकलद्रव्यभेदसंग्राहीति ॥२६॥

एवं मितिज्ञानादीनां पश्चानामि ज्ञानानां स्वरूपे अधिते तस्य मत्यादेयों विषय-स्तमजानन् पृच्छति-एषां पूर्वोदितानां मितिज्ञानादीनां को विषयनिबन्धः कस्य ज्ञानस्येति। उच्यते—

सूत्रम्-मतिश्रुतयोर्निबन्धः सर्वद्रव्येष्वसर्वपर्यायेषु ॥ १-२७ ॥

भा०—मतिज्ञानश्रुतज्ञानयोर्विषयनिवन्धो भवति सर्वद्रव्येष्वसर्वपर्यायेषु । मतिश्रुतयोनिवन्धः ताभ्यां हि सर्वाणि द्रव्याणि जानीते, न तु सर्वैः पर्यायैः ॥२७॥

टी॰-मितश्रुतयोर्निबन्ध इत्यादि। प्रकृतेन ज्ञानेन मितश्रुते विशेषयन्नेवमुक्तवान्-मितज्ञानश्रुतज्ञानयोर्विषयनिबन्ध इति। विषयव्यापारो-विषयगोचरो भवतीति, सर्वद्र-व्येषु सर्वाणि च तानि द्रव्याणि च सर्वद्रव्याणि तेषु धर्माधर्माकाञ्चपुद्रस्त्रजीवास्तिकायाख्येषु। असर्वपर्यायोग्विवित सर्वे निरवशेषा उत्पादादयः पर्याया येषां तानि सर्वपर्यायाणि, न सर्व-पर्यायाण्यसर्वपर्यायाणि तेषु। एतदेव भावयति-ताभ्यां हीत्यादि, हि-यस्माद् ताभ्यां—मितश्रुताभ्यां सर्वाणि द्रव्याणि—धर्मादीनि जानाति, न तु तेषां सर्वान् पर्यायानुत्पादादी-निति। कथं पुनस्ताभ्यां सर्वद्रव्यविषयोऽवशोधः १। मितज्ञानी तावत् श्रुतज्ञानेनोपलक्षेष्वर्थेषु व्यदाऽक्षरपरिपाटीमन्तरेण स्वभ्यस्तविद्यो द्रव्याणि ध्यायित तदा मितज्ञानविषयः सर्वद्रव्याणि, न तु सर्वान् पर्यायान्, अल्पकालत्वान्मनसक्षाञ्चेरिति, तथा श्रुतग्रन्थानुसारेण सर्वाणि धर्मादीनि जानाति, न तु तेषां सर्वपर्यायानिति ॥ २०॥

सम्प्रत्यवधिज्ञानस्य विषयनिबन्धनं कथयति--

## सूत्रम्-रूपिष्ववधेः ॥ १-२८ ॥

भा०-रूपिष्वेव द्रव्येष्वचिश्वानस्य विषयनिबन्धो भवति, असर्वपर्यायेषु ।
सुविशुद्धेनाप्यवधिज्ञानेन रूपीण्येच द्रव्याण्यवधिज्ञानी जानीते,
वान्यपि न सर्वैः पर्यायैरिति ॥ २८॥

टी० - रूपिष्ववधेरिति। रूपिष्वेव - पुद्गलद्रव्येष्वेव अवधेः अतीन्द्रियस्य विषयनि-बन्धो भवति सर्वेषु असर्वेपयीयेषु । किं योऽपि परमावधिरत्येन्तज्ञानविशुद्धस्तेनापि रूपी-ण्येव, नारूपीणि जानातीत्यारेकित आह—सुविशुद्धनापि-परमप्रकर्षप्राप्तेनापि, यो ह्यलोके लोकप्रमाणान्यसंख्येयानि खण्डानि पश्यति तेनाप्यवधिना पुद्गलद्रव्याण्येवावसीयन्ते, न

१ 'अस्यन्तविशुद्ध' इति ग-पाठः ।

धर्मादीनि चत्यारि । किं सर्वपर्यायैः १ नेत्याह—तान्यिप न सर्वेरित्यादि । तान्यिप-रूपि-द्रव्याणि न सर्वैः अतीतानागतवर्तमानैहत्याद्व्ययधौव्यादिभिरनन्तैः पर्यायैरिति ॥२८॥ मनःपर्यायज्ञानैस्याधुना विषयनिवन्धनमाचिष्यासुराह—

सूत्रम्-तदनन्तभागे मनःपर्यायस्य ॥ १-२९॥

भार यानि रूपीणि द्रव्याण्यविष्ठानी जानीते ततो नन्तभागे मनःपर्यायस्य विष्यनिवन्धा भवति । अविष्ठज्ञानविष्यस्यानन्तमनःपर्यायस्य विषयः भागं मनःपर्यायज्ञानी जानीते, रूपिद्रव्याणि मनारहस्यविचारगतानि च मानुषैक्षेत्रपर्यापञ्चानि विशुद्धतराणि चेति ॥ २९ ॥

टी०—तद्दनन्तभागे मनःपर्धायस्य । तेषामविश्वानविषयीकृतरूपिद्रव्याणामनन्तभागस्तद्दनन्तभागस्तिसम् मनःपर्धायज्ञानस्य विषयनियन्धः । एतद् विवृणोति-यानि शुक्कादिगुणोपेतानि रूपीणि द्रव्याणि जानात्यविधिज्ञानी तेषामविधिज्ञानदृष्टानामनन्त-भागो यस्तिसमन्ननन्तभागे एकस्मिन् मनःपर्धायस्य विषयनिबन्धो दृश्यः। तदित्यनेन अवधिज्ञानविषयोऽभिसंबध्यते। तस्याविध्ञानविषयस्य सर्वरूपिद्रव्यात्मकस्य योऽनन्तभागः एकस्तं मनःपर्धायज्ञानी जानीते। एतदाह—अवधिज्ञानविषयत्यादिना। तान्यपि चाविधिविषयानन्तभागवर्तीनि रूपीण्यवगच्छति—रूपरसाद्यपेतानि एवंगुणसम्प्राप्तात्मकानि द्रव्याणि, तान्यपि न कुडचाद्याकारव्यवस्थितानि जानाति, किन्तु मनारहस्यविचार-गतानि मनः—अनिन्द्रयं प्रतिविधिष्टपुद्रस्वप्रचित्तं चेतस्तदेव च रहस्यम्—अप्रकाशस्वरूपं अन्तर्वर्तमानं मनोरहस्य विचारो—विचारणा अन्वेषणा, कथमयं पदार्थोऽवस्थित इत्येवंरूपा, तत्र मनोरहस्यविचारणायां गतानि-प्रविधानि चिन्त्यमानानि जीवेनेतियावत्, तान्यपि न सर्वलोकवर्तीनि, किन्तु मनुष्यक्षेत्रम् आमानुषोत्तरात् तस्मिन् मनुष्यक्षेत्रे पर्यापन्नानि व्यवस्थितानीतियावत्, अवधिज्ञानिनश्च सकाशाद् विद्युद्धतराणि वहुतरपर्यायाणि जानीत इतियावत् ॥ २९ ॥

सम्प्रति केवलज्ञानस्य विषयमाचष्टे-

## सूत्रम्—सर्वद्रव्यपर्यायेषु केवलस्य ॥ १–३० ॥

भा०—सर्वद्रव्येषु सर्वपर्यायेषु च केवलज्ञानस्य विषय-केवलस्य विषयः निवन्धो भवति।तद्धि सर्वभावग्राहकं सम्भिन्नलोकालोकविष-। यम्। नातः परं ज्ञानमस्ति। न च केवलज्ञानविषयात् परं किञ्चिद्नयज्ज्ञेयमस्ति॥ दी०—सर्वद्रव्येत्यादि। सर्वद्रव्येषु धर्मादिषु सर्वपर्यायेषु उत्पादादिषु, धर्मादीनां च त्रयाणां परत उत्पादविगमो, पुद्रलानां जीवानां च स्वतः परत्थ,

१ 'पर्यायस्याञ्चना' इति श-पाठः । २ 'मञुष्य०' इति घ-टी-पाठः ।

यथा शुक्रतया विगच्छन्नीलतयोपजायमानः पुद्गल इत्यवतिष्ठते, जीवोऽपि सुरतयोत्पद्यते मनुष्यतया विगच्छति जीवत्वेन च सदावस्थित इति, अतः सर्वेषु पर्यायेष्वेवमात्मवेषु केवस्रज्ञानस्य विषयनिबन्धो गोचरो भवति। कथं पुनः केवस्य सर्वाणि द्रव्याणि सर्वे पर्यायाश्च गोचरीभवन्ति ?। उच्यते-तत् केवलज्ञानं यस्मात् सर्वभावग्राहकं सर्वेषां भावानां ग्राहक-द्रव्यक्षेत्रकालभावविशिष्टानां तत् परिच्छेदकम्-अवभासकम् , अत एव सम्भिन्न-सोकारोकविषयं लोको-धर्माधर्मद्रव्यद्वयाविच्छिन्नमाकारां, यत्र त्वाकारो तौ धर्मा-धर्मी न स्तः सोऽलोकः, लोकथालोकथ लोकालोको सम्भिन्नो च तौ लोकालोको च सम्भिन्नलोकालोकौ विषयो-गोचरो यस तत् सम्भिन्नलोकालोकविषयम्। एतदुक्तं भवति यदिह लोके अलोके वाँऽस्ति किश्चिष्क्षेयं तद् यथा बहिः पश्यत्येवमन्तः, एवं सम्भिन्नलोकालोकविषयं, सम्भिन्नमिति सम्पूर्णम्, अथवा सर्वैः पर्यायैरथवा यथा-त्मानं तथा परम्, अथवा स्वयर्थायैः परपर्यायैश्व । अश्व किमेतस्माज्ज्ञानात् तरमन्यत् किश्चिज्ज्ञानमस्तीति ?। उच्यते-नातः परं ज्ञानमस्ति अस्मात्-केवलात् परं-प्रधानतरं ज्ञानं-ज्ञेयपरिच्छेदि नास्ति किश्चित्। एतस्माद् यद्यपि ज्ञानं न प्रधानतर-मस्ति विषयस्तर्हि अप्रकाशितोऽस्ति तेन केवलज्ञानेनेति, तन्न, यतः--न च केवलेत्यादि । केवलज्ञानस्य विषयः सर्वद्रव्याणि सर्वपर्यायाश्च, एतस्माद् विषयात् परमन्यत् किञ्चिङ्केयं मास्ति यदप्रकाशितं केवलेनेति ॥ एवं विषयमाञ्याय केवलस्य तस्यैव पर्यायकथनं करोति—

भा०—केवलं परिपूर्णं समग्रमसाधारणं निरपेक्षं विशुद्धं केवलस्वरूपम् सर्वभावज्ञापकं लोकालोकविषयमनन्तपर्यायमित्यर्थः ॥ ३०॥

अत्राह—एषां मितिज्ञानादीनां युगपदेकस्मिन् जीवे कित भवन्तीति ?। अत्रोच्यते—

टी॰—केवलं परिपूर्ण भण्यते, सकलं द्रव्यभावजालं परिच्छिन्दन् परिपूर्णमिति, यथैकं जीवपदार्थं तथा परमपि परिच्छिन्दत् समग्रमिति व्यपदिक्यते, असाधारणं म-त्यादिज्ञानैरतुल्यत्वात्, निर्गता आलोपे निद्रयादिरूपा अपेक्षा यत्र तिक्ररपक्षं, ग्राह्यं ग्रुक्ता ने-निद्रयादीन्यपेक्षत् इतिवायत्, विशुद्धं अशेषज्ञानदर्शनावरणमलविलयनात् सर्वभावज्ञापक-मिति सर्वेषां जीवादीनां भावानां ज्ञापकं प्ररूपकम्॥ नतु च मृकं तत् केवलज्ञानं, तत् कथं प्ररूपकं भण्यते १ शब्दो हि ज्ञापको मतः, उच्यते उपचारात् ज्ञापकं, यतः केवलज्ञानेन सर्वद्रव्यभावान् दृष्टान् शब्दः प्रकाशयति, ततः वेवलज्ञानमेव प्रकाशकं भण्यते । लोकालोको विषयीऽस्य तत् स्रोकालोकविषयम् । कथमिति चेत्, यतः अनन्ताः पर्यायाः—परिणामाः यस्य तत् अनन्तपर्यायं, ज्ञेयं वाऽनन्तपर्यायमितिकृत्वा तद्य्यनन्त-पर्यायमितिहितं, ज्ञेयानुरोधेन ॥ ३० ॥

१ 'चास्ति 'इति क्य-पाठः । २ 'चातं 'इति क्य-स्त-पाठः । ३ ' प्रह्मकं झापकं भण्यते 'इति ग-पाठः ।

एवं सर्वेषां मत्यादीनां विषये प्रकाशितेऽत्रावकाशे ब्रूते अन्तेवासी—एषामनन्तरख्यापि-तानां मतिज्ञानादीनां युगपद् —एकस्मिन् काले एकस्मिन् जीवे कित भवन्त्याधेयानि ? किमेकं द्वे त्रीणि चत्वारि पश्चापि ? सर्वाणि तावन्न सङ्गच्छन्ते सर्वप्राणिनाम्, एवं सित समता स्यात्, सर्वेषां च सर्वज्ञता भवेत्, विरोधश्च स्यात् क्षायिकक्षायोपशमिकानां परस्परेण, तस्माद् यथैते दोषा न सन्ति तथा वाच्यम्, उच्यते अत्र—

सूत्रम्—एकादीनि भाज्यानि युगपदेकस्मित्रा चतुर्भ्यः ॥ १-३१॥
भा०--एषां मत्यादीनां ज्ञानानामादित एकादीनि भाज्यानि युगपदेकस्मिन् जीवे आ चतुर्भ्यः । तद्यथा-कस्मिश्चिजीवे मत्यादीनायुगपदेकजीवे मेकं भवति । कस्मिश्चिजीवे वे भवतः । कस्मिश्चित् ज्ञीणि
भवन्ति । कस्मिश्चिचत्वारि भवन्ति ॥

टी०-एकादीत्यादि । एकशब्दः प्राथम्ये वर्तते, एकः-प्रथम आदिरेषां तान्येका-दीनि-प्रथमादीनि भाज्यानि विकल्यानि स्युर्न् वा, युगपद् एकस्मिन् कालेऽवधीकृते एकस्मिन प्राणिनि, आ चतुभ्ये इति आङभिविधौ न मर्योदायाम्, यत्रास्य मर्यादाऽभिष्रेता स्रोः तत्र प्राण्यहणं करोति, ' विप्रहवती च संसारिणः प्राक् चतुभ्धः' (अ०२,स्०२९) तथा 'प्रदेशतोऽसंख्येयगुणं प्राक् तैजसात्' (अ०२,स०३९) तस्मादिहाभिविधावाङ्, आ चतुभ्यो इं निभ्यः एकस्मिन् जीवे सम्भव इति, चत्वार्येकत्र जीवे सम्भवन्तीति। भजनां च दर्शयति-कर्सिश्चिदित्यादिना । कर्सिमश्चिन्मनुष्यादिके जीवे मत्यादीनां पञ्चानां ज्ञानानामेकं सम्भवति, कथं ? येन निसर्गसम्यग्दर्शनं प्राप्तं तस्य मतिज्ञानमाद्यमेवैकं समस्ति, न श्रुतं, यतस्तल्लच्या सामायिकादिश्रुतं न पठति, अन्तरेणापि च श्रुतज्ञानमष्टौ प्रवचनमातरः संगृ-धन्ते तेन, अतस्तस्य ग्रन्थानुसारि विज्ञानं श्रुताख्यं न सम्भवति, एकं प्रथमं मतिज्ञानमेव । कस्मिश्चिज्जीवे द्वे भवतः सम्यग्दर्शनसमन्वितस्य श्रोत्रेन्द्रियोपलब्धिः श्रुतं द्वादशाङ्गं, शेषेन्द्रियोपलव्धिमतिज्ञानम् । कर्सिमश्चित् प्राणिनि चीणि, द्वे मतिश्चृते तृतीयं चावधि-ज्ञानं यस्योत्पन्नम् । कस्मिश्चिचत्वारि, एतानि त्रीणि चतुर्थं मनःपर्यायज्ञानम्, प्रतिपन्न-चारित्रस्य तीर्थकृत इव ॥ अथ यस्मिन् श्रुतज्ञानमेकं कचित् प्राणिनि स किं न प्रदर्श्यते ? यतो मतिरेवैका प्रदर्श्यते, उच्यते-यत्र श्रुतज्ञानं तत्रावरुषं मतिज्ञानम्, यत्र मतिज्ञानं तत्र श्रुतं स्याद् वा न वेति, तस्मान्मतिज्ञानमेवैकं कचित्रिदर्श्यते, एतदाह—

भा०—श्रुतज्ञानस्य तु मितज्ञानेन नियतः सहभावस्तत्पूर्वकत्वात्। यस्य श्रुतज्ञानं तस्य नियतं मितज्ञानम्। यस्य तु मितिज्ञानं तस्य श्रुतज्ञानं स्याद् वा न वेति। अत्राह—अथ केवलज्ञानस्य पूर्वमितिज्ञानादिभिः किं सहभावो भवति नेति ?। अत्रोच्यते—

१ ' ज्ञातेभ्यः ' इति क-ख-पाठः ।

टी०—श्रुतज्ञानेत्यादि । श्रुतज्ञानस्य एवं ग्रन्थानुसारिणो मितज्ञानेन इन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तेन नियतो—निश्चितः सहभावः एकत्रयुत्तिरूपः, किं कारणम् १ तत आह-त्रस्यकत्वात्—मितज्ञानपूर्वकत्वात् श्रुतस्य, सित हि मितज्ञाने श्रुतज्ञानसम्भव इति, अतो यस्य जन्तोः श्रुतज्ञानं ग्रन्थानुसार्थस्ति तस्य जन्तोनियतमिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तं मितज्ञानं सम्भवति, तस्माच्छुतज्ञानं यत्र प्राणिनि तत्र द्वे मितश्रुते अवश्यं दृश्ये, यस्य तु जीवस्य मितज्ञानं केवलं निसर्गसम्यद्शिनकालेऽनवासाक्षरश्रुतस्य तस्य श्रुतज्ञानं स्याद् उत्तर-कालं पठतो, न बाऽनधीयानस्येति, तस्माद् यत्रैकं दृश्येते तत्र मितज्ञानं निद्श्येते, श्रुताभावेऽपि भावादिति । एवं भजनायां निद्शितायां चोदयत्यत्रावसरे—अथ केवलज्ञानस्य सकलज्ञे-यग्राहिणः पूर्वेः—पूर्वकालप्राप्यैः पूर्वेर्वा सिन्नवेशमङ्गीकृत्याभिधीयते मितज्ञानादिभिश्चतुर्भिः-सह किं सहभावः—सहायस्थानं भवित नेति १ । उच्यते—अन्यमतप्रचिकटियव्याऽऽह—

भा०—केचिद्राचार्या व्याचक्षते-नाभावः, किन्तु तद्भिभूतत्वाद्किञ्चित्कराणि भवन्तीन्द्रियवद्। यथा वा व्यञ्जे नभसि आदित्य
केवले शेषशानाः
सद्भावेऽन्यमतम्
णिचन्द्रनक्षत्रप्रभृतीनि प्रकाशनं प्रति अकिञ्चित्कराणि
भवन्ति तद्वदिति।

टी०-केचिदित्यादि, मत्तोऽनैये व्याचक्षते सूरयः, नाभाव एवास्ति, कथं हि सतो वस्तुनः आत्यन्तिको नाज्ञः स्यात् ? यदि च स्यात् ततो यथैव केवलभास्वति जाते ज्ञानचतुष्टयमेवमन्येऽपि शमवीर्यदर्शनसुखितत्वादयो नश्यन्तु, न च तेषां नाशोऽभ्युपेयते, तस्मात् सहावस्थानम् स्त्येव, यदि तर्ह्यस्ति सहावस्थानं मत्यादिज्ञानचतुष्टयस्य केवलेन सह ततः किमिति स्वमर्थं न प्रकाशयन्ति ? उच्यते-अभिभ्वात्, तदाह-किन्त्वभिभूतत्वात्-हतप्रभावत्वात् अकिश्चित्कराणि न किश्चिदपि कर्तुं प्रकाशनं प्रभवन्ति । माह-यथा हि केवलिनः सदपि चक्षुरादीन्द्रियं न न्याप्रियते विषयग्रहणं प्रति, प्रकाशित-त्वात् केवलज्ञानेन, एवं मत्यादिचतुष्टयमपि अकिञ्चित्करं, तदीयस्य ज्ञेयस्य केवलभास्वता प्रकाशितत्वात् । अथैतदिष सन्दिहाते भगवतः केवलिनो यन्नेत्रं तद् विषयग्रहणं प्रति अकिश्चि-त्करमिति, एवं सति असन्देहरूपं दृष्टान्तं दर्शयामः -यथा वा व्यश्च इत्यादि, येन प्रकारेणै-तत् स्थितं लोके, विगतान्यभ्राणि यत्र तत् व्यभ्रं तस्मिन् व्यभ्रे नभूसि-वियति आदित्ये-किरणमालिनि उदिते-प्रकटीभूते ज्वलनादीनि प्रकाशनं प्रत्यसमर्थानि भवन्ति, किमिति ? भूरितेजस्त्वाद्-बहुतेजस्त्वात्, आदित्येन-सचित्रा अभिभूतानि-तिरोहितस्वसामर्थ्यानि अन्येषां तेजांसि अन्यतेजांसि, अन्यानि वा तेजआत्मकानि व्वलनादीनि, व्वलनोऽग्निः मणि:-सूर्यकान्तादिः चनदः-राशी नक्षत्रम्-अश्विन्यादि, एतानि ज्वलनादीनि प्रभृतिः-आदिर्येषां तेजसां तानि ज्वलनमणिचन्द्रनक्षत्रप्रभृतीनि तेजांसि-तेजोमयानि प्रकाशानम्-

१ 'न्यथाऽऽचक्षते ' इति क-पाठः ।

उद्घोतनं प्रति अिकश्चित्कराणि भवन्ति न किश्चिद् बहिरवस्थितं कुडणादिविषयं प्रकाश-यन्ति, हतप्रभावत्वात्, तद्वदिति तेन प्रकारेण केवलभास्वता भूरितेजसाऽऽकान्तानि न विषयप्रकाशनं प्रति व्याप्रियन्ते ॥

सम्प्रति पराभिप्रायेणैव मत्यादिज्ञानचतुष्टयस्य केवलेन सहानवस्थानं दर्शयति— भा०—केचिद्प्याहुः— अपायसद्द्रव्यतया मृतिज्ञानं, तत्पूर्वकं श्रुतज्ञानम्,

भा०—काचद्प्याहुः— अपायसद्द्रव्यतया मातज्ञान, तत्यूवक श्वतज्ञानम् , अवधिज्ञानमनःपर्यायज्ञाने च रूपिद्रव्यविषये, तस्मान्नैतानि केवलिनः सन्तीति ॥

टी०-केचिद्प्याहुरित्यादि। केचित् पुन्हुंवते-नैतानि मत्यादीनि केचितः सन्ति, यस्मान्मितिज्ञानं अपायसद्द्रव्यतया भवति, अपायो नाम श्रोत्रादीन्द्रियोपलव्धस्येहितस्या- र्थस्य निश्चयः, नैवंविधोऽपायः केचित्रनोऽस्ति, यावच शोभनानि सम्यग्दलिकानि सन्ति तावन्मतिज्ञानं, तदेतद् द्वयमपि द्रोत्सारितं केचिलन इति नास्ति मतिज्ञानं केचिलनः, मतिज्ञानाभावे च मतिपूर्वकस्य श्रुतस्य सुतरामभाव इत्यतः श्रुतमपि नास्ति, अवधिमनः पर्योय- ज्ञानाभावे च स्तिपूर्वकस्य श्रुतस्य सुतरामभाव इत्यतः श्रुतमपि नास्ति, अवधिमनः पर्योय- ज्ञाने च रूपिद्रव्यविषये गदिते, न चैवंविधोऽस्ति विषयः केचिलनः, सम्मिन्नलो- कालोकग्राहित्वात्, तस्मात् ते अपि न स्त इति, तस्मादुपपत्तिवलादेतानि चत्वारि केचिलनो दिव्यदश्चनो न सन्ति।

भा॰—किश्चान्यत्। मितज्ञानादिषु चतुषु पर्यायेणोपयोगो भवति, न युगपत्। सम्भिन्नज्ञानद्शेनस्य तु भगवतः केवितनो युगपत्
कमयुगपदुपसर्वभावग्राहके निरपेक्षे केवलज्ञाने केवलद्शेन चातुसमयमुपयोगो भवति॥ किं चान्यत्।

टी०— किश्वान्यदित्यादिना स्वाभित्रायद्वयं प्रकाशयन्ति-मितिज्ञानादिषु चतुषु मितिश्रुताविधमनः पर्यायज्ञानेषु पर्यायेण-क्रमेण उपयोगः-स्वीयविषयप्राहिता भवित न युगपत्, किसम् काले न स्वस्वविषये एषां व्यापारः १ यदा मितज्ञानी मितिज्ञानेनोपपुक्तो न तदा श्रुतादीनामन्यतमेन केनचित्, यदा च श्रुताज्ञानेनोपपुक्तो न तदा मत्यादीनामन्यतमेनित, केवलिनस्तु न क्रमेणतब्ज्ञानगतोऽस्त्युपयोगः, यतः सिम्भिन्न इत्यादि। ज्ञानं न विशेषग्राहि, दर्शनं-सामान्यग्राहि, ज्ञानं च दर्शनं च ज्ञानदर्शने, सिम्भिन्न-सर्वद्रव्यपयीयग्राहके ज्ञानदर्शने यस्य स सिम्भन्नज्ञानदर्शनः तस्य, एवं माहात्म्यादिगुणान्वितस्य भगवतः, केवलं-सर्वार्थग्राहि ज्ञानं यस्यास्ति तस्य केवलिनः, युगपत्-एकस्मिन् समये, केवल्ज्ञाने अनुसमयप्रपयोगो भवित दर्शने च । कीदृशि वेवलज्ञाने दर्शने वा १। उच्यते — सर्वभावग्राहके। सर्वे भावाः-पश्चास्तिकायास्तेषां ग्राहकं, विशेषण परिच्छेदकमित्यर्थः। निर्मके । निर्मता अपेक्षा क्षेयं प्रकत्वाऽन्यत्र इन्द्रियादौ यस्य तिन्तरपेक्षं तिस्मिन्नरपेक्षे केवल्ज्ञाने विशेषग्राहिणि दर्शने च सर्वभावग्राहकं निरपेक्षे सामान्यग्राहिणि । अनुसामयप्रपर्यागो भवतीति। अनुगतः-अन्यविद्वाः समयः-अत्यन्ताविभागः कालो यत्र कालसन्ताने स कालसन्तानोऽनुसमयस्तमनुसमयं कालसन्तानप्रपर्योगो भवति, "कालाध्व-

नोरत्यन्तसंयोगे " ( पाणिनिः अ० २, पा० ३, सू० ५ ) इति द्वितीया, " अव्ययीभावो वा विभक्त्यादिषु " ( पा० अ० २, पा० १, सू० ६ ) वारंवारेणीपयोगी भवतीतियावत् । एकस्मिन समये केवलज्ञानीपयोगे वृत्ते ततोऽन्यस्मिन् केवलदर्शनीपयोग इति, एवं सर्वकाल-मवसेयम् । यद्यपि केचित् पण्डितम्मन्याः सुत्राण्यन्यथाकारमर्थमाचक्षते तर्कवलां नविद्वबद्धयो वारंवारेणोपयोगो नास्ति, तत् तु न प्रमाणयामः, यत आस्राये भूयांसि सूत्राणि वारंवारेणो-पयोगं प्रतिपादयन्ति-''नाणम्मि दंसणम्मि य एत्तो एगयगम्म उवर्उत्ता'' (प्रज्ञापनायाम्)। तथा-" सन्वस्स फेबलिस्सवि जुगवं दो नित्थ उवओगौ " (वि० ३०९६) इत्या-दीनि । अथैवं मन्येथाः स्त्राणामेषामन्य एवार्थोऽन्य एवाँन्युत्पन्नबुद्धिमिराख्यायत इत्येतदिष तु दुःश्रद्धानम् , यतः सर्वस्त्राण्यन्धपुरुषस्थानीयानि सुधिया गृहीतानि शक्नुवन्त्यर्थे रूया-पयितुं, यथा श्वेतो धावतीत्यादि, एवंविधेषु च सुत्रेष्ववश्यमाप्तसम्प्रदाय एवान्वेषणीयो भवति, स चाविच्छेदेनार्थसम्प्रदायः समस्तश्रुतधराद्धिकारिणः परिष्ठवमानो स्नुनिपरम्परया यावद्देत्यागमाद्विगानेन वारंवारेणोपयोग इति, कुतः पुनरर्थागमोऽकस्मात् उपयोगवा-दिनः ? स्वत एव चेत् प्रेक्षितः स्वमनीपिका सिद्धान्तविरोधिनी न प्रमाणमित्यभ्युपेयते ॥ अथागमात् प्रदर्शनीयः तर्ह्धसौ तस्माद् यत्किश्चिदेतदिति । अथ मन्यसे साकारोऽनाकार इति शब्दभेदः केवलमत्र केवलिनि अर्थस्त्वभिन्न एव, यतः सर्वमेव विशेषपरिच्छेदकं ज्ञानं केवलिनि समस्ति न दर्शनमिति, इदमपि न जावस्वते ज्ञानावरणं भगवतः श्लीणं दर्शनाव-रणीयं च निरवशेषं, तत्रैकत्वे सति कोऽयमावरणभेदाभिमानो निष्प्रयोजनः ?। तथा साका-रोपयोगोऽष्टधा दर्शनोपयोगश्रतुर्धेति, तथा ज्ञानं पश्चधा दर्शनं चतुर्धेति, एकत्वे सति कुत इदमपि घटमानकं ? न चातीवामिनिवेशोऽस्माकं युगपदुपयोगो मा भूदिति, वचनं न पश्या-मस्तादशम्, ऋमोपयोगार्थप्रतिपादने तु भूरि वचनमुप्लमामहे, न चान्यथा जिनवचनं कर्तु शक्यते सुविदुषाऽपीति, प्रकृतमनुस्त्रियते। एतसात् केवलज्ञानोपयोगात् केवलदर्शनोपयोगाच विनाडन्यस्य उपयोगस्य अभावात् केवलिनि मत्यादिज्ञानचतुष्ट्यसहभावो न गम्यते । किं-चान्यदित्युपपत्यन्तरमालम्बते-

क्षायीपरामिकक्षा- भा०—क्षयोपरामजानि चत्वारि ज्ञानानि पूर्वाणि, क्षयादेव विकतया भेदः केवलम् । तस्मान्न केवलिनः शोषाणि ज्ञानानि भवन्तीति॥३१॥

टी०—मत्यादीनि चत्वारि मनःपर्यायपर्यवसानानि ज्ञानानि मतिश्रुतावधिमनः-पर्यायावरणीयकर्मणां क्षयापश्चमावुररीकृत्य प्रवर्तन्ते, तदावरणीयकर्मक्षयोपश्चमनिमित्तानि, केवलं पुनः क्षयकारणमेव, तस्मान्न केवलिनः शेषाणि ज्ञानानि सन्तीति । अन्येषां तु

१ ' ॰ तुविशुद्रबुद्धयः ' इति क-ख-पाठः, ' तर्भवलात् तु विशुद्रबुद्धयः ' इति ध-टी-पाठः ।

२ ज्ञाने दर्शने च अनयोरेकतरस्मिन् उपयुक्ताः । ३ सर्वस्यापि केवलिनो युगपद् द्वाबुपयोगौ न स्तः ।

४ ' एव न्युत्पन्न ' इति कः-स्न-ग-पाठः । ५ 'सन्तीति ' इति घ-पाठः ।

ग्रन्थः 'ज्ञानद्दीनावरणयोस्तु कृत्स्वक्षयात् केवलज्ञानद्दीने भवतः तस्मान्न केवलिनः दोषाणि ज्ञानानि सन्ति, 'ज्ञानद्दीनयार्विशेषसामान्यग्राहकयोर्थे आव-रणे-आच्छादने तयोरेव कृत्स्वक्षयात् केवले ज्ञानद्दीने-विशेषसामान्यग्राहके उत्पद्यते, अतश्रत्वारि क्षयोपश्चमनिमित्तान्येकं क्षयादेव केवलं क्यं पुनरत्र सहावस्थायिता घटेत?॥३१॥ एवं मत्यादि ज्ञानपश्चकं प्रमाणं प्रदृश्ये प्रमाणाभासाविश्विकीर्षया आह—

सूत्रम्---मतिश्चतावधयो विपर्ययश्च ॥ १-३२॥

भा०—मितज्ञानं, श्रुतज्ञानं, अवधिज्ञानमिति विपर्धयश्च भवति, अज्ञानं चेत्यर्थः । ज्ञानविपर्धयोऽज्ञानभिति । अञ्राह—तदेव ज्ञानं तदेमत्यादीनां विविश्वानमिति, नतु छायातपवच्छीतोष्णवच तद्त्यन्तविरुद्धमिति । अञ्रोच्यते—

टी०—मितिश्रुतावधयो विषययश्च, यथोक्तलक्षणा मितिश्रुतावधयस्त्रयोऽपि विषयेयश्च भवत्यज्ञानं चेत्यर्थः, ज्ञानाधिकारस्य प्रकृतत्वात् ज्ञानस्य विषयेयो विषरीतता
अज्ञानं, प्रमाणाभास इतियावत्। यदा यथार्थपरिच्छेदि तदा ज्ञानं, यदा त्वयथार्थं प्रवर्तते
तदा ज्ञानाभासम्। एवमुक्ते पर आह—एकस्य विरुद्धधर्मद्वयसमारोपो न युक्त इति, तदेव
मत्यादित्रयं प्रमाणं तदेव चाप्रमाणमिति छायातपवद् विरोधित्वादेकत्रासाम्प्रतम्, एतदाह—
नतु छायातपवद् विरुद्धमेतत्, यो हि छायायामेवातपं मन्यते आतपे वा छायां तद्त्यनत्वरुद्धं स्यात्। प्रतीतिविरोधश्च तथा, यो हि ञ्चीतमुष्णं ब्र्यात् उष्णं च ञ्चीतमिति
प्रत्यक्षविरुद्धं च जायते। अन्त्रोच्यते—न ब्रूम एकत्राधारे एतत्त्रयं ज्ञानमज्ञानं च,
किन्त्वन्यत्र ज्ञानमन्यत्र चाज्ञानमिति। क तहि ज्ञानम्? सम्यग्दष्टी योऽववोधस्तज्ज्ञानम्,
आधारान्तरे मिथ्यादष्टी योऽववोधस्तद्ज्ञानम्। एतदाह—

भा०—मिथ्याद्दीनपरिग्रहाद् विपरीतग्राहकत्वमेतेषाम् । तस्माद्ज्ञा-नानि भवन्ति, तद् यथा-मत्यज्ञानं, श्रुताज्ञानं, विभङ्गज्ञानमिति । अवधिर्विप-रीतो विभङ्ग इत्युच्यते ॥

टी०—मिथ्याद्दीनेत्यादि । मिथ्याद्दीनेन-तत्त्वार्थाश्रद्धानरूपेण परिग्रहो यदा मत्यादित्रयस्य तदा विपरीतग्राहकत्वं-अयथार्थवस्तुपरिच्छेदित्वस् एतेवामिति मतिश्रुतावधीनां तस्मात् कारणात् अज्ञानानि कृत्यितान्ययथार्थपरिच्छेदीनि भवन्ति

मत्यादीनि । मिथ्यादृष्टिपरिगृहीता मतिर्मत्यज्ञानं, मिथ्यादृष्टिपरि-मिथ्यादशाम-शृहीतं श्रुतं श्रुताज्ञानं, मिथ्यादृष्टिपरिगृहीतोऽवधिर्विभङ्ग इति । विभङ्ग इत्यस्य चार्थ प्रकाशयति—अवधिर्भवश्चयोपश्चमनिमित्तो विपरी-

तोऽन्यथावस्तुपरिच्छेदी विभङ्ग इति, यथावस्थितवस्तुपरिच्छेदि च प्रमाणिमष्टं, न चैतत् तथेत्यतः अप्रामाण्यं मिथ्यादृष्टिपरिगृहीतानामिति। अत्राप्रामाण्ये ख्यापिते मिथ्यादृष्टि-परिगृहीतस्य मत्यादित्रयस्य चोदक आह— भा०-अत्राह-उक्तं भवता सम्यग्द्शीनपरिगृहीतं मत्यादि ज्ञानं भव-त्यन्यथाः ज्ञानमेवेति । मिथ्यादृष्टयोऽपि च भव्याश्चाभव्याश्चेन्द्रियनिमित्तान-विपरीतान् स्पर्शोदीनुपलभन्ते, उपदिशान्ति च स्पर्शं स्पर्श इति रसं रस इति, एवं शेषान्, तत् कथमतदिति ?। अत्रोच्यते—तेषां हि विपरीतमेतद् भवति ॥ ३२॥

टी॰—उक्तं भवता-प्रतिपादितं त्वया सम्यग्दर्शनेन जीवादितत्त्वश्रद्धानरूपेण परिगृहीतं मत्यादि ज्ञानं भवति । यथावद् वस्तुपरिच्छेदीतियावत् । अन्यथा तु मि-ध्यादिष्टिना परिगृहीतं मत्यादित्रयं कुत्सितं ज्ञानम्ज्ञानमेवेति, तदेतन्न मृष्यते, यतः

मिथ्यत्यादि । मिथ्यादृष्टयोऽभिगृहीतमिथ्यादर्शनाः शाक्याद्यः, अनभिगृहीतमिथ्यादर्शनाः, प्रवचनार्थसन्देहिनश्र त्रिविधा इति।

अपिः सम्भावने, चः समुचये, ते मिथ्यादृष्टयो द्विधा भव्याश्चाभव्याश्च, सेत्स्यत् भव्यः, नैव कदाचित् सेत्स्यति यः सोऽभव्यः। ते मिथ्यादृष्टयो
द्विविधा अपि, इन्द्रियनिमित्तानिति इन्द्रियाणि-श्रोत्रादीनि तानि निमित्तं कारणमाश्रित्य अविपरीतान् यथावस्थितान् स्पर्शादीनिति स्पर्शरसगन्धरूपशब्दान्
उपलभनते आत्मना, उपदिशन्ति च अन्येभ्यः। कथमुपलभनते कथं चोपदिशन्ति शवैपरीत्येन, तचावैपरीत्यं दर्शयति स्पर्शा शीतादिकं स्पर्शामिति अविपरीततामाचष्टे, रसं-मधुरादिकं रसामिति एवमविपरीतमेवं शेषान् शब्दरूपानवैपरीत्येन। तत्
कथमेतिदिति, बाधके हि प्रत्यये सत्ययथार्थता प्रत्ययान्तरस्य आश्रियतुं शक्या, यथा
शुक्तिकाखुद्धया रजतबुद्धिबीधिकया शुक्तिकाबुद्धचा निवर्त्यते, नैवमत्र बाधकं कश्चित् प्रत्ययं
पश्यामो यद्धलान्मिथ्यादृष्टीनां तद्यथार्थं ज्ञानं मन्येमहीति ?। अन्नोच्यते—तेषां—
मिथ्यादृष्टीनां यस्मात् तद् विज्ञानं विपरीतमेवति, अयथार्थपरिच्छेदित्वात्।। ३२।। कृतः?

सूत्रम् सदस्तोरविशेषाद् यद्दच्छोपलब्धेरुन्मत्तवत् ॥ १-३३॥

टी०—सदसतोरित्यादि । सद्-विद्यमानं असद्-अविद्यमानं तयोः सदसतोः-विद्यमानाविद्यमानयोः अविद्योषाद्-यथावदवनोधाभावाद्, विद्यमाने हि पदार्थे उत्पादादि-रूपेणान्यथावनोध एकनयाश्रयेणेति, अविद्यमानेऽपि ललाटदेशाध्यास्यातमा सामस्त्येन हृदयाधिष्ठानो वा, एवं सदसतोरविशेषादयथावनोधात् तदज्ञानं, यहच्छोपलब्धेरिति अनालोचिता अर्थोपलब्धिस्तस्या यहच्छोपलब्धेः स्पर्शादिपरिज्ञानं भवति, उन्मत्तस्येव ॥

भा॰ यथोन्मत्तः कर्मीद्यादुपहतेन्द्रियमतिविषरीतग्राही भवति। सोऽश्वं गौरित्यध्यवस्यति गां चौश्व इति लोष्टं सुवर्णिमिति सुवर्णे लोष्ट नित्वे हेतुः इति लोष्टं च लोष्ट इति सुवर्णे सुवर्णिमिति तस्यैवमविशेषेण लोष्टं सुवर्णे सुवर्णे लोष्टमिति विषरीतमध्यवस्यतो नियत-

१ 'ৰাশ্ব इति' इति घ-पाठः, ' বাশ্বদিনি' इति श-पाठः ।

मज्ञानमेव भवति। तद्वन्मिध्याद्र्शनोपहतेन्द्रियमतेर्मातेश्रुतावधयोऽध्यज्ञानं भवन्ति॥ ३३॥

टी०-यथोन्मत्तो वायुपिशाचादिगृहीतः कमोद्यान्-कर्मणां पुराकृतानां विपाकाद् यदा उपहतेन्द्रियमितः उपहतेन्द्रिय उपहतमनाथ संवृत्तो भवति तदा विपरीतग्राही-अन्यथावस्थितवस्तुपरिच्छेदी भवति, यतः स उन्मत्तः अश्वं सन्तं गौरयमित्येव-मध्यवस्यति एवं गृह्णात्युपदिशति च, गां च सतीं अश्वोऽयमित्यध्यवस्यति स्वयमन्येभ्य-श्रोपदिश्यत्यश्रोऽयमिति । सर्वपदार्थेष्वेव चोन्मत्तस्य यहच्छयोपलव्धिनं कतिपयेष्वित्येत-दुदाहरणभूयस्त्वेन कथयति—लोष्टं सुवर्णमित्यादिना । लोष्टं पृथिवीपरिणामं सन्तं मृदान्तकं सुवर्णमित्यध्यवस्यति, सदाचित्र लोष्टं लोष्टम्वाध्यवस्यति, कदाचित्र वा सुवर्ण सुवर्णमित्येव, तस्योन्मत्तस्यवस्यति, कदाचित्र लोष्टं लोष्टम्वाध्यवस्यति, कदाचित्र वा सुवर्ण सुवर्णमित्येव, तस्योन्मत्तस्यवस्यति, कदाचित्र लोष्टं लोष्टम्वाध्यवस्यति, कदाचित्र वा सुवर्ण सुवर्णमित्येव विपरीतमध्यवस्यतः नियतं—निश्चितम्बानमेव, कृत्सित्नेवेव तज्ज्ञानं भवतिति । सम्प्रति दार्ष्टान्तिके योजयति—तक्षन्मध्याद्र्यानेनोपहते-विद्यमनस्कस्य मितश्चतावध्यस्रयोऽप्यज्ञानमेव भवन्ति, एकनयमतसमाश्रयणे तु न सर्ववस्तुपरिच्छेदः, न च तावन्मात्रं तद् वस्तु, नयमतान्तरेणान्यथापि परिच्छेदात्, अतः अज्ञानता त्रयाणाम्, समग्रनयसामग्रीप्रत्ययेनेकैकनयावसम्बी प्रत्ययो निवर्व्यत इति विद्यते हि सर्वनयसामग्रीप्रत्ययो वाधक इति ॥ ३३॥

चारित्रानिभिधाने भार उक्तं ज्ञानम्। चारित्रं नवमेऽध्याये वक्ष्यामः। प्रमाणे हेतुः चोक्ते। नयान् वक्ष्यामः। तद्यथा—

टी०—प्रकृतपरिसमाप्तिं स्चयति उक्तं झानम्, सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणीत्युपिक्षप्तं त्रयमिति, सम्प्रत्यवसरप्राप्तं चारित्रं, तचेह लब्धावकाशमपि नाभिधीयते, यत इहाभिधान्यापि पुनः संवरप्रस्तावे ' आश्रवनिरोधः संवरः', 'स गुप्तिसमितिधमीनुप्रेक्षापरीषहजयन्वारित्रैः' (अ० ९, स० १-२ ) इत्यत्र चारित्रद्वारे संवरप्रस्तपकेऽभिधातव्यमेवातो प्रन्थस्य लाधविभिच्छता तत्रैव नवमेऽभिधास्यते इत्याह—चारित्रं नवमेऽध्याये वक्ष्यामः । 'प्रमाणनयैरिधगमः' (अ०१, स०६) इति च यदुक्तं तत्र प्रमाणमेतदेव पश्चविधं सम्यग्दृष्टि-परिगृहीतं ज्ञानं, तदाह—प्रमाणे च प्रत्यक्षपरोक्षे उक्ते, नयास्तु पूर्वं नोक्ता इत्यतो नयान्वक्ष्यामः, ते च यथा स्वरूपतो व्यवस्थितास्तथा निर्दिश्यन्ते—

सूत्रम्—नैगमसङ्ग्रहव्यवहारर्जुसूत्रशब्दा नयाः ॥ १-३४ ॥ भा०—नैगमः, सङ्ग्रहः, व्यवहारः, ऋजुसूत्रः, शब्द <sup>नयभेदाः</sup> इत्येते पश्च नया भवन्ति ॥ ३४ ॥

री०-नैगमेत्यादि । कृतद्दन्द्रसमासानां पश्चानामपि प्रथमाबहुवचनान्तता । नया

१ ' नयानत्र ' इति ख-पाठः ।

इति च अनेकधर्मकदम्बकोपेतस्य वस्तुन एकेन धर्मेणोन्नयनमवधारणात्मकं नित्य एवानित्य एवेत्येवंविधं नयव्यपदेशमास्कन्दति, स चाध्यवसायविशेष इति । निगम्यन्ते-परिच्छि-द्यन्ते इति निगमाः – लौकिका अर्थाः, तेषु निगमेषु भवो योऽध्यवसायो ज्ञानाख्यः स नैगमः । स च सामान्येनापि व्यवहरति सामान्यबुद्धिहेतुना सामान्य-नैगमस्य निर्देशः वचनहेतुना च, अत्यन्तं भेदेभ्योऽन्यत्वरूपेण सत्तामात्रेण, तथा विशेषे-णापि विशेषबुद्धिहेतुना विशेषवचनहेतुना च अत्यन्तं सामान्यादन्यत्वरूपेण व्यवहरति परमाणु-निष्ठितेन, तथा सामान्यविशेषेणापि गवादिना सर्वगोपिण्डेष्वनुवृत्त्यात्मकेन अश्वादिव्यावृत्त्या-रमकेन च व्यवहरति, यथा लोको व्यवहरति तथाऽनेन व्यवहर्तव्यमिति, लोकश्चोपदिष्टैः प्रकारैः समस्तैर्व्यवहरति। प्रवचने च वसतिप्रस्थकनिद्र्शनद्वयेन विभावितः काणभुजराद्धान्तहेतुरव-गन्तन्यः । अभेदेन सङ्ग्रहात् सर्वस्य सङ्ग्रहाति इति सङ्ग्रहः। सङ्ग्रहस्य यदि भवनाभिसम्बद्धस्यैव भावस्य भावत्वभभ्युपगम्यते ततः परिसमा-स्बद्धपम् पितात्मस्वरूपित्वाद् भावस्य भ्रान्तिसम्प्रपनिवन्धनषटादिविकरपप्रकः-ख्पनानर्थक्यम् , यदि घटादि वस्त्वपि भवनप्रवृत्तितन्त्रमेवेत्येवं सित भाव एव, तदनर्था-न्तरत्वात् तत् स्वात्मवत्, भवनार्थान्तरत्वे वा व्योमोत्पलादिवदसत्त्वं विकल्पानां रासभविषा-णादिसन्वं वा घटादिवद् भवनार्थान्तरत्वात्, एतद्द्यनपुरस्सरा एव च सर्वनित्यत्वैकत्व-कारणमात्रत्वादिवादाः कालपुरुषस्वभावदैवादयश्चेति भावः । निश्चयासद्गृहीतानां विधिपूर्वक-मनहरणं व्यवहारः। यदि घटादिभेदश्रुत्या स्वसामान्यानुबद्धस्य व्यवहारस्य व्याख्या निरस्तसामान्यान्तरसम्बन्धस्य श्रूयमाणत्वानुगुणमेव ग्रहणं न स्यात्, किन्तु सर्वेन्यपदेशविशेषाभिन्यङ्गयो भाव एव तेन तेन रूपेणाभिन्यज्यते, ततो घटाद्यन्य-तरभेदश्रुतौ सर्वरूपभेदभावप्रतीतिप्रसङ्गस्ततश्च घटपटोदकादिरूपव्यतिकरभावास्त्रिश्चयाभाव-प्रसङ्गः, उपदेशिकयोपभोगापवर्गव्यवस्थादीनां चाभावात् सर्वसंव्यवहारोच्छेदः, सर्वविशेष-व्याकरणे च निर्नियन्धनभवनाभावाद् भावाभाव एव, अविशेषत्वाभेदत्वानिरूप्यत्वादितमश्र नैवासौ भावः खरविपाणादिवत्, तस्माद् व्यवहारोपनिपतितसामान्योपनिवन्धनं तु यदेव यद् यद्। द्रव्यं पृथिवीघटादि व्यपदिस्यते तदेव तत् तद्। त्रैलोक्याविभिन्नरूपं सततमवस्थि-तापरित्यक्तात्मसामान्यं महासामान्यप्रतिक्षेपेण संव्यवहारमार्गमास्कन्दतीति । वस्तूपनियन्थनैव च वर्णाश्रमप्रतिनियतरूपा यमनियमगम्यागम्य मध्याभक्ष्यादिव्यवस्था, कुम्भकारादेश्र मृदानयनावमर्दनिश्चिकस्थासकादिकरणशृष्ट्यो वेतनकादिदानस्य साफल्यम्, अव्यवहार्यत्वाच शेषमवस्तु, व्योमेन्दीवरादिवदिति । ऋज्ञ-सममकुटिलं सूत्रयति ऋजु वा श्रुतम् आगमोऽस्येति सूत्रपातनवद् वा ऋजुसूत्रः, यस्माद्तीतानागतवक्रप-ऋजुस्त्रस्य रित्यागेन वर्तमानपदवीमनुधावति, अतः साम्प्रतकालावरुद्धपदार्थत्वात् ऋजु-

१ ' किश्चितेन ' इत्यपि पाठः । २ ' भावनिश्वया ॰' इति क-म-पाठः । ३ ' दितश्व ; इति ग-पाठः ।

स्त्रः, एष च भावविषयप्रकारातीतानागतविषयवचनपरिच्छेदे प्रष्टुत्तः सर्वविकल्पातीताति-सम्प्रमुग्धसङ्ग्रहग्रहाविशिष्टत्वाद् व्यवहारस्यायथार्थतां मन्यमानः अचरणपुरुषगरुडवे-गव्यपदेशवद् वतमानक्षणसमवस्थितिपरमार्थवस्तु व्यवस्थापयति, अतीतानागताभ्युपगमस्तु खरविषाणास्तित्वाभ्युपगमान्न भिद्यते, दग्धमृतापध्वस्तविषयश्रानाश्वासो न कस्यचिद्रिष स्यात्, अघटादिलक्षणमृदाद्यनर्थान्तरत्वाच घटादिकालेऽपि घटादितेव स्यात्, न च तदेव तदेकं मृद् द्रव्यमन्यथा वर्तते, किं तर्हि ? अन्यदेव, अन्यप्रत्ययवशाद् वाडन्यथोत्पद्यत इति न पिण्डादिक्रियाकाले सम्भकारव्यपदेशः, यदि चान्यदपि सुर्वन्नन्यस्य कर्तेत्युच्यते पटा**दिक-**रणप्रवृत्तोऽपि प्रत्याख्यातविज्ञानान्तरसम्बन्धः स्यादेव कुम्भकारः, ततश्राशेषलोकव्यव-हारोपरोध इत्यतः पूर्वापरभागवियुतः सर्ववस्तुगतो वर्तमानक्षण एव सत्यः, नातीतम-नागतं चास्तीति, एतदर्शननियन्धनं चैतदुपदिश्यते, ''पिय च खाद च'' इत्यादि ''एतावानेष पुरुषः" इत्यादि वेति । शब्दनयः –शब्द एव, सोऽर्थकृतवस्तुविशेषप्रत्यार्ख्यानेन शब्दकृत-मेवार्थविशेषं मन्यते, यद्यर्थाधीनो विशेषः स्यात् न शब्दकृतः, तेन घटवर्तमानकाले घट एव निर्विशेषः स्यात् कर्मकरणसम्प्रदानापादानस्वाम्यादिविशेषान् नाप्नुयात्, ततश्च घटं पश्यत्ये-बमादिकारककृतो व्यवहारः छिद्येत, समानलिङ्गादिशब्दसमुद्धावितमेव वस्त्वभ्युपैति नेत-रत्, नहि पुरुषः स्त्री, यदी ध्येत वचनार्थहानिः स्यात्, भेदार्थं हि वचनम्, अतः स्वातिः तारा नक्षत्रमिति लिङ्गतः, निम्बाम्रकदम्बा वनमिति वचनतः, स पचति त्वं पचसि अहं पचामि पचावः पचामः इति पुरुषतः, एवमादि सर्वं परस्परविशेषव्याधातादवस्तु, परस्पर-च्याघाताचैवमाद्यवस्तु प्रतिपत्तव्यम्, यथा शिशिरो ज्वलनः, तथा विरुद्धविशेषत्वात तट-स्तटी तटमित्यवस्तु, रक्तनीलमिति यथा, यद् वस्तु तदविरुद्धविशेषमभ्युपयन्ति सन्तः यथा घटः कुटः कुम्भ इति । तथा चोच्यते यत्र धर्थो वाचं न व्यभिचरत्यभिधानं तत्, एवमयं समानलिङ्गसङ्ख्यापुरुषवचनः शब्दः, एतद्दर्शनानुगृहीतं चोच्यते-'' अर्थप्रवृत्तितत्त्वानां शब्द एव निवन्धनम् " इति, एवमेते मूलनयाः पश्च नैगमादयः । अत्र चाद्याश्चत्वारोऽर्थप्र-धानत्वादर्थतन्त्रत्वात् , शब्दनयः पुनरर्थोपसर्जनः शब्दप्रधानः शब्दतन्त्र इति ॥ ३४ ॥

अधुनेषां यथासम्भवं भेदप्रतिपिपादियपयाऽऽह---

## सूत्रम्—आद्यशब्दौ द्वित्रिभेदौ ॥ १-३५॥

टी०—तत्र आद्यशब्दावित्यादि। तत्र नैगमादिषु पश्चसु यो आद्यशब्दों तो यथासङ्ख्यं ब्रित्रिभंदों भवतः, आद्यों च तो शब्दों चेति समाना-धिकरणसमासाशङ्कायामाह—

९ 'अन्यत्प्रत्यय 'इति ख-म-पाठः । २ 'ख्यातेन 'इति ख-पाठः । ३ अस्योक्लेखो हिरकारिकायां शब्दाहैते । ४ 'तत्र आदशब्दां' इति ग-पाठः ।

भा०-अाच इति सूत्रक्रमधामाण्यात्रैगममाह । स विभेदो-देशपरि-क्षेपी सर्वपरिक्षेपी चेति । शब्दस्त्रिभेदः-साम्प्रतः, समभिरूढः, एवम्भूत इति ॥

टी॰--आद्य इति सूत्रकमेत्यादि। आदौ भव आद्यः इत्यनेन सूत्रकारः कैमाह?। उच्यते-नैगमं, कुत इति चेत्? सूत्रकमप्रामाण्यात् अर्थसूचनात् सूत्रं नैगमादि क्रमः-परिपाटी तस्य प्रामाण्यमेवमाश्रयणं तस्मान्नेगमनयं त्रवीति, स आद्यो नैगमो द्विभेदों हो भेदावस्येति द्विभेदः, तौ च भेदावाचष्टे-देशपरिक्षेपी नैगमस्य द्वैवि-सर्वपरिक्षेपी च । देशो -विशेषः परमाण्यादिगतस्तं परिक्षेप्तुं शील-ध्यम् मस्येति देशपरिक्षेपी, विशेषग्राहीत्यर्थः। सर्वेपरिक्षेपी सर्व-सामा-न्यम् एकं नित्यं निरवयवादिरूपं तत् परिक्षेष्तुं शीलमस्य स सर्वपरिक्षेपी, सामान्य-ग्राहीतियावत् । सामान्यविशेषरूपस्तु नोक्तः, अनुवृत्तिलक्षणश्रेत् सामान्यं, न्यावृत्ति-लक्षणश्रेत् विशेषः, ततोऽन्यस्याभावात् । अथवा आद्यन्तयोग्रहणात् तन्मध्यगतस्यापि प्रहणम् । शब्दिस्त्रभेद इति शब्दनयस्त्रिभेदः त्रयंश इति, तानाह-साम्प्रत इत्यादिना, साम्प्रतं-वर्तमानं भावाख्यमेव वस्त्वाश्रयति यतोऽतः साम्प्रतः, शब्दस्य त्रैविध्यम् सम्प्रतिकाले यद् वस्तु भवत् तत् साम्प्रतं तद्वस्त्वाश्रयन् साम्प्रतोऽभि-घीयते ॥ ननु च कालाद्वु(हु?)ञ्' (पा० ४।३।११) इति साम्प्रतिक इति भवितन्यम्, नैप दोषः, वर्तमानक्षणवर्तिवस्तुविषयोऽध्यवसायस्तद्भवः शब्दः साम्प्रतः, स्वार्थिको वा प्रज्ञादित्वात् । एष च मौलशब्दनयाभिप्रायाविशिष्ट इति न पृथगुदाहरणैविंभावितः । यां यां संज्ञामभिधत्ते तां तां समिभरोहतीति समिमरूढः, सोऽभिद्धाति-यदि लिङ्गमात्रभिन्नमवस्तु, विसंवादित्वात् रक्तनीलतादिवत्, एवं सति मूलत एव भिन्न-शब्दं कथं वस्तु स्यात्? शब्देन हार्थी निरुक्तीकियते एतस्मान्निरुक्तादेष इति, यत्र तद्भेदस्तद्भिन्नमेव, यथा तु पूर्वनयेनैकं कृत्वोच्यते इन्द्रश्चकादि तथा यदवस्तु, घट-ज्वलनादिवद् भिन्ननिमित्त्वात्, अनयोरेकत्वेनावस्तुता । एवं घटक्रटयोर्पि चेष्टा-कौटिल्यनिमित्तभेदात् पृथक्ता, तथा प्रकृतिप्रत्ययोपात्तनिमित्तभेदाद् भिन्नौ शकेन्द्र-शब्दावेकार्थौं न भवतः, विविक्तनिमित्तावबद्धत्वात् गवाश्वशब्दवत् । अथापि प्रतीत-त्वादसंप्रमोहाङ्घोके चैवं निरूढत्वात् इन्द्रशब्दस्य पुरन्दरादयः पर्याया इत्येतदनुपपन्नम्, एवं हि सामान्यविशेषयोरिप पर्यायशब्दत्वं स्यादेव, यतः प्रक्ष इत्युक्ते द्राक् वृक्षेऽस्ति सम्प्रत्ययः, अस्तित्वासम्प्रमोहे च संज्ञान्तरकल्पनायामिहापि तहींकादनुक्तप्रतिपत्तौ सत्यां पर्यायत्वप्रसङ्गः प्रविश पिण्डीं, भक्षयेत्यस्य गैमात् , तथाऽस्तिभवन्तीपरः प्रथमपुरुषेऽप्रयुज्य-मानोऽप्यस्तीति गम्यते, ब्रक्षः प्रक्षोऽस्तीति गम्यते, न्यायादस्तिः पर्यायः प्राप्तः, तस्माद् भेदः साधीयान् दन्तिहस्तिनोश्रेकत्वाद् दन्तहस्तैकत्वप्रसङ्ग इति । एवं संज्ञान्तरोक्तेः संज्ञा-

९ 'किमाइ' इति क-स्त्र-पाठः । २ 'गमनात् 'इति क-स्त्र-पाठः ।

न्तराभिधानमवस्त्वित प्रतिपादिते एवमभूतनय आह-निमित्तं क्रियां कृत्वा शब्दाः प्रव-र्तन्ते, निह यहच्छाशब्दोऽस्ति, अतो घटमान एव घटः, कुटंश्र कुटो भवति, पूर्वारण-प्रवृत्त एव पुरन्दरः, यथा दण्डसम्बन्धानुभवनप्रवृत्तदासस्येव दण्डित्वम्, अन्यथा व्यव-हारलोपप्रसङ्गः । न चासौ तदर्थः, अनिमित्तत्वाद् यथा बहुत्वेकवचनम्, इति सम्रचये परिसमाप्तौ च ॥

भा०-अत्राह—किमेषां **लक्षणमिति १। अत्रोच्यते**—

टी०-अन्नाहेत्यादि । अस्मिन्नवसरे नैगमादीनामध्यवसायविशेषाणां लक्षणजिज्ञा-सया विविक्तचिह्नपरिज्ञानाभित्रायेणाह-किं लक्षणमेषाभिति । अन्नाच्यते-लक्षणम्— भा०-निगमेषु येऽभिहिताः शब्दास्तेषामर्थः शब्दार्थपरि-नैगमलक्षणम् ज्ञानं च देशसमग्रग्राही नैगमः ॥

टी०-निगमेष्वित्यादि। न चैतानि सूत्रांण्यदृत्तित्वात्, कैथित् पुनर्भान्त्या सूत्राणीति प्रतिपन्नम्, तत्र नेगम इत्यस्यावयवप्रविभागेन व्याख्यानं-निश्चयेन गम्यन्ते-उचार्यन्ते-प्रयुज्यन्ते येषु शब्दास्ते निगमा-जनपदाः तेषु निगमेषु-जनपदेषु ये इत्यक्षरात्मकानां ध्वनीनां सामान्यनिर्देशः अभिहिता-उचारिताः शब्दा-घटादयस्तेषामर्थी-जलधारणा-हरणादिसमर्थः,शब्दार्थपरिज्ञानं चेति शब्दस्य घटादिरर्थो भिष्ययस्तत्परिज्ञानम् अववोधः, घट इत्यनेनायमर्थ उच्यते अस्य चार्थस्य अयं वाचक इति, यदेवंविधमध्यवसायान्तरं स नैगमः, स सामान्यविशेषावलम्बीत्येतद् दर्शयति देशसमग्रग्राहीति। यदा हि स्वरूपतो घटमयं निरूपयति तदा सामान्यघटं सर्वसमानव्यक्त्याश्रितं घट इत्यभिधानप्रत्ययहेतु-माश्रयत्यतः समग्रग्राहीति। तथा विशेषमिप सौवर्णो मृण्मयो राजतः श्रेत इत्यादिकं विशेषं निरूपयत्यतो देशग्राहीति भण्यते नैगमनयः॥

सम्प्रति सङ्ग्रहस्य लक्षणमाह—

सङ्बह्छक्षणम् भा०-अर्थानां सर्वेकदेशयहणं सङ्ग्रहः ॥

टी० अर्थानामित्यादि । अर्थानां घटादीनां सर्वेत्तदेशग्रहणमिति सर्व-सामान्यं एकदेशो-विशेषः तयोः सर्वेत्तदेशयोः सामान्यविशेषात्मकयोरेकीभावेन ग्रहणम् आश्रयणमेवंविधोऽध्यवसायः सङ्ग्रहो भण्यते । एकीभावेन ग्रहणमेवं द्रष्टव्यम् — यौ हि सामान्यविशेषौ नेगमानिमतौ तौ सम्पिण्डच सङ्ग्रहनयः सामान्यमेव केवलं स्थापयति सत्तास्वभावम्, यतः सत्तातो न व्यतिरिच्यते विशेषः ॥

व्यवहारलक्षणाभिधित्सयाऽऽह-

व्यवहारस्रक्षणम् भा०-स्रौकिकसम उपचारत्रायो विस्तृतार्थो व्यवहारः॥ श०-स्रौकिकेत्यादि । लोके मनुष्यादिखमावे विदिताः स्रौकिकाः-पुरुषास्तै

१ 'सूक्ष्माण्य ' इति खन्पाठः । २ ' किचित् ' इति खन्ग-पाठः ।

समः तुरुषः, यथा लौकिका विशेषेरेव घटादिभिन्धवहरन्ति तथाऽयमपीत्यतस्त तसमः, उपचारप्राय इति । उपचारो नामान्यत्र सिद्धस्यार्थस्यान्यत्राध्यारोपो यः, यथा कृण्डिका स्रवति, पन्था गच्छति, उदके कुण्डिकास्थे स्रवति कुण्डिका स्रवतीत्युच्यते, पुरुषे च गच्छति पन्था गच्छतीति । एवसुपचारप्राय उपचारबहुल इत्यर्थः । विस्तृतो --विस्तीणोऽनेकोऽथों ज्ञेयो यस स विस्तृतार्थः अध्यवसायविशेषो व्यवहार इति निगद्यते ॥

ऋजुस्त्रलक्षेणव्याचिख्यासया आह—

ऋछ् इरु अरु भा० सतां साम्प्रतानामधीनामभिधानपरिज्ञानमृजुसूत्रः॥

टी॰—सतामित्यादि।सतां-विद्यमानानां, न खपुष्पादीनामसतां, तेपांमपि साम्प्रतानां-वर्तमानानामितियावत् अधीनां घटादीनां अभिधानं-शब्दः परिज्ञानम्-अवबोधो विज्ञानमितियावत्, अभिधानं च परिज्ञानं चाभिधानपरिज्ञानं यत् स भवति ऋजुसूज्ञः । एतदुक्तं भवति—तानेव व्यवहारनयाभिमतान् विशेषानाश्रयन् विद्यमानान् वर्तमानक्षणवर्तिनोऽभ्युपगच्छन्नभिधानमपि वर्तमानमेवाभ्युपैति नातीतानागते, तेनानभिधीयमानत्वात् कस्यचिदर्थस्य, तथा परिज्ञानमपि वर्तमानमेवाश्रयति, नातीतमागामि वा,
तत्स्वभावानवधारणात्, अतो वस्त्वभिधानं विज्ञानं चात्भीयं वर्तमानमेवान्विच्छन्नध्यवसायः
स ऋजुसूत्र इति ।।

शब्दनयस्य त्रिभेदस्य लक्षणप्रचिकाशयिषया आह— शब्दछक्षणम् भा०—यथाथीभिधानं शब्दः॥

टी० — यथेति । येन कारणेन भावरूपेण नामस्थापनाद्रव्यविद्यतेनार्थो घटादिर्यथार्थः तस्याभिधानं शब्दः यथार्थाभिधानं, तदाश्रयी योऽध्यवसायः स शब्दनयत्याऽभिधी-यते । वर्तमानमात्मीर्थं विद्यमानं भावषटमेवाश्रयति नेतरानिति ॥

इदानीमस्य शब्दनयस्य यत् पुरस्तात् त्रैविध्यं दर्शितं शब्द-स्त्रिभेदः साम्प्रतः, समभिरूढ एवम्भूत ' इति, अस्याद्यभेदलक्षणोद्विभावयिषया आह—

साम्भतस्थाम् भा०-नामादिषु प्रसिद्धपूर्वीच्छब्दाद्धे प्रत्ययः साम्प्रतः॥

टी०—नामेत्यादि । नामस्थापनाद्रव्यभावेषु नम्यमाने वस्तुनि घटादौ स्थाप्यमाने वाऽऽकारात्मना द्रव्ये च गुणसंद्रावात्मके भावे च प्रतिविशिष्टपर्यायरूपे प्रसिद्धपूर्वात् प्रसिद्धो-निर्ज्ञातः पूर्वमिति-संज्ञासंज्ञिसम्बन्धकाले प्रसिद्धोऽसौ घटादिशब्दोऽभिधानतया तेषां नामादीनामस्य घटादेरर्थस्यायं वाचक इत्येवं प्रसिद्धपूर्वाद् वाच्यवाचकलक्षणसम्बन्ध-सङ्केतनाद् योग्यतालक्षणसम्बन्धावगतेयां, शब्दादिति, अभिधानात् नाम्न इतियावत् अर्थे—अभिधेये यः प्रत्ययो-विज्ञानं स साम्प्रतो नयः । एतदुक्तं भवति-नामादिषु प्रति-विशिष्टवर्तमानपर्यायापन्नेष्वेव प्रसिद्धो वाचकतया यः शब्दस्तस्माच्छब्दात् भावाभिधा-

१ 'लक्ष गाचि ख्यासया' इति ग-टी-पाठः । १ 'स्रक्षणान्विभावयिषया' इति पाठः ।

यिनः तद्वाच्येऽर्थे भावरूपे प्रवृत्तोऽध्यवसायः साम्प्रताख्यामासादयति। यतो भाव एव शब्दाभिधेयो भवति, तेनाशेषाभिरुषितकार्यकरणादिति॥

अधुना समभिरूढलक्षणं दर्शयन्नाह—

समभिरूढछक्षणम् भा० — सत्स्वर्थेष्वसङ्क्रमः समभिरूढः ॥

टी०-सत्स्वर्थेषु इत्यादि। सत्सु-विद्यमानेषु वर्तमानपर्यायापनेष्वित्यर्थः, अर्थेषु-घटादिषु असङ्क्रम इत्यन्यत्रागमनं शब्दस्य यत् सोऽसङ्क्रमः। यथा घट इत्यस्य शब्दस्य विद्यमानं घटं चेष्टात्मकं विरहय्य नान्यत्र कुटाद्यर्थे घटाभिघानसामध्यमस्ति, अनिभिषेय-त्वात्, यदि चास्य घटशब्दस्य कुटादिरथोंऽभिषेयो भवेदेवं सति यथोक्ताः सर्वसङ्करत्वा-दयो दोषा उपजायरन् नित्यतो न शब्दान्तराभिषयोऽथोंऽन्यस्य शब्दस्याभिषयो भवति, एवमसङ्करमगवेषणपरोऽध्यवसायः समिस्हृदः॥

एवम्भूतनयलक्षणोन्निनीषया आह—

एवंभूतलक्षणम् भा०-व्यञ्जनार्थयोरेवम्भूत इति ॥

टी॰— व्यञ्जनेत्यादि । व्यञ्जनं शब्दस्तस्यार्थः -अभिषेयो वाच्यम् तयो-व्यञ्जनार्थयोरेवं संघटनं करोति घट इति यदिदमभिधानं तचेष्टाप्रवृत्तस्यैव जलधारणा-हरणसमर्थस्य वाचकं, चेष्टां च जलाद्यानयनरूपां कुर्वाणो घटो मतः, न पुनः क्रियातो निवृत्तः, इत्थं यथार्थतां प्रतिपद्यमानोऽध्यवसाय एवमभूतोऽभिधीयते इति ॥

भा॰—अन्नाह-उिह्नेष्टा भवता नैगमादयो नयाः। तन्नै नया इति कः पदार्थ इति ?। अन्नोच्यते-नयाः प्रापकाः कारकाः साधका नयस्य शब्दार्थः निर्वेतका निर्भासका उपलम्भका व्यक्षका इत्यनर्थान्तरम् ॥

टी०—अत्रावकाशे चोदकः प्रश्नयति उदिष्टाः अभिहिताः लक्षणतस्त्वया नैगमाद्यः पश्च । तत्र नैगमादिस्त्रे, नया इति यदिभधानं तस्यानेककारकसिन्धाने सित कः
प्रत्यार्थो प्राह्म इति संश्चयानः पृच्छिति तत्रया इति कः पदार्थः ? । तदित्यनेन बहुवचनान्तमिभधानं नया इत्येतिमिदिंशित, नया इति तु इतिश्चदः नया इत्यस्य पदार्थविपर्यासकृत्, नया इत्यस्य शब्दस्य कः पदार्थः ॥ नतु च कोऽर्थ इयता सिद्धः ? तत्र पदार्थ इति
पद्प्रहणमतिरिच्यते ? । उच्यते शब्दस्य हि सिद्धोऽर्थो वाच्यो गम्यश्च, यथा गुड इत्युक्ते
द्रव्यं वाच्यम्, माधुर्याद्यस्तु गम्याः, एविमहापि वाच्योऽर्थो यः कश्चित् कर्शादिक्तपः शेषस्तु
गम्य इति, तत्रेह वाच्यम्थ पद्प्रहणेन प्रश्नयति, पदस्यार्थो वाच्यः क इति, न तु गम्यमानम्, स्रिराह-अन्त्रोच्यते नयाः प्रापका इत्यादिना, कर्त्रथः प्रदर्थते नयन्त इति
नयाः, सामान्यादिरूपेणार्थ प्रकाशयन्तीत्यर्थः । प्रापका इत्यनेन नयतेरन्तर्णातण्यर्थता
ख्यायते, प्रापयन्ति आत्मिन तं तमर्थं स्वाभिमताभिरुपपत्तिभिरिति । कुर्वन्तीत्यादिभिस्तु

९ ' वाच्यः ' इति ख-पाठः । २ ' तश्रया ' इति ध-पाठः, स एव च टीकाकारसम्मतः ।

नयतेरथीन्तरतापि शक्या कल्पयितुमित्येतद् दर्शयति कुर्वन्ति तद् तद् विज्ञानमात्मन इति कारकाः, अपूर्व प्रादुर्भावयन्ति विज्ञानमितियावत् । तथा सिद्धिवयनोपायं साधयन्ति शोभन्नामन्योन्यव्याकृत्यात्मिकां विज्ञप्तिं जनयन्त्यतः साधकाः । तथा वर्तमानार्थोऽपि निर्वर्तका इति निश्चितेन स्वेनाभिप्रायेणोत्पन्नाः तेऽध्यवसायविशेषा नौशमनासादयन्तो निर्वर्तका इति । तथा दीप्त्यर्थोऽप्ययम् । निर्भासकाः वस्त्वंशज्ञापनपरत्वात् । तथोपलव्ध्यर्थताऽप्यस्य उपलम्भका इति दर्शयत्यनेन, प्रतिविशिष्टक्षयोपशमापेक्षत्वात् तांस्तानर्थविशेषानत्यन्तसूक्ष्मानवन्मका इति दर्शयत्यनेन, प्रतिविशिष्टक्षयोपशमापेक्षत्वात् तांस्तानर्थविशेषानत्यन्तसूक्ष्मानवन्महमानाः उपलम्भका इति । व्यञ्जनार्थोऽप्ययं व्यञ्जका इत्यनेन कथयति, व्यञ्जयन्ति स्पष्टयन्ति स्वाभिप्रायेण वस्तु, यथाऽऽत्यस्वभावे स्थापयन्तीत्यर्थः । एवमेते किश्चिद् भेदं प्रतिपन्ना अपि शब्दा भाष्यकारेणानर्थान्तरमिति व्यपदिष्टा इत्यनर्थान्तरमिति ।।

सकर्मकाणां प्राप्येण कर्मणा भवितव्यमिति दर्शयति—

भा०--जीवादीन् पदार्थीन् नयन्ति प्राप्तुवन्ति कारयन्ति साधयन्ति निर्वतियन्ति निर्भासयन्ति उपलम्भयन्ति व्यञ्जयन्तीति नयाः ॥

टी०—जीवादीन् पदार्थीन् नयन्तीत्यादि । अत्र च णीजः प्रयोगो नयतेरथं इति जीवादीन् शास्त्रप्तिपाद्यान् सप्त पदार्थानित्यनेन वाच्यान् व्ययदिश्वति, न गम्यान्, तान् नयन्ति इति नयाः । नयन्तीत्यादिना च यः कर्ता दर्शितस्तमेवानन्यं क्रियातो दर्शयति, यतो नयाः नयन्त इत्यनेन कर्तुः प्राधान्यं क्रियायां गुणभाव इति केश्वित् प्रतिपन्नं क्रियायाः प्राधान्यं कर्तुर्गुणभाव इति, इह तथा नात्यन्तिकः कर्त्तिक्रययोर्भेदोऽस्तीति, यतः स एव पदार्थः कर्तत्येव व्ययदिश्यते स्वतन्त्रत्वाद्, तथा स एव च साध्यात्मना वर्तमानः क्रियेत्या- ख्यायते, अतः कर्तृक्रिययोरनेनात्यन्तिकं भेदं निरस्यति नयन्ति इत्यादिना ॥

नयशब्दार्थे निरूपिते चोदकोऽचूचुदत्—

भा॰—अन्नाह-किमेते तन्त्रान्तरीया बादिन आहोस्विद् स्वतन्त्रा एव चोद्कपक्षग्राहिणो मितिभेदेन विप्रधाविता इति?। अन्नोच्यते— नयानामध्यवसार-नैते तन्त्रान्तरीयाः, नापि स्वतन्त्राः मितिभेदेन विप्रधाविताः। नान्तरता ज्ञेयस्य त्वर्थस्याध्यवसायान्तराण्येतानि।

टी०—य एते नैगमादयो वस्त्वंशपरिच्छेदव्याष्ट्रता नयाः किमेते तम्झान्त-रीया इत्यादि, तन्यन्ते-विस्तार्थन्तेऽस्मिन्ननेन वा जीवादयः पदार्थाः तन्त्रं-जैनप्रवचनं तसादन्यत् काणभुजादिशास्त्रं तन्त्रान्तरं तस्मिन् भवाः कुशला वा तन्त्रान्तरीयाः। गहादित्वाच्छः। स्वशास्त्रसिद्धानर्थानवश्यं वदन्तीति वादिनः, तत् किं वैशेषिकादयो वादिनो नया भण्यन्ते ? आहोस्वित् अथवेत्यस्य पक्षान्तरसूचकस्य निपातस्यार्थे प्रयुक्तः। स्वतन्त्रा एवेति। स्वं-आत्मीयं तन्त्रं-शास्त्रं येषां ते स्वतन्त्राः, स्वप्रधानाः जिनवचनमेव

**१ '.तानासादयन्तो ' इति क-ख-**पाठः ।

स्वबुद्ध्या विभजन्त एवमाहुः । चोद्कपक्षग्राहिण इति । चोद्को-दुरुक्तानुक्तादिसूच-कस्तस्य पक्षो-विषयः तं चोद्कपक्षं ग्रहीतं शीलमेषामिति चोद्कपक्षग्राहिणः मितिभेदां चुद्धिभेद्स्तेन विप्रधाविताः,अयथार्थनिरूपका इतियावत्। एवं चोद्यतोऽयमभिप्रायः -यद्ययं तन्त्रान्तरीयत्वमेषां दर्शियष्यति नास्य वक्ष्यमाणो विप्रतिपत्तिदोष आपत्स्यते, अथ स्वतन्त्रा एवेति निश्चेष्यति तथा सति नैव स्वेच्छास्वतन्त्राणामभ्यनुज्ञातो वस्त्वंशोऽभ्युपेयो वस्तुभागश्च प्रोज्क्यः, यस्मादेकस्यापि पदस्यारोचनान्मिथ्यादर्शनमिति । एवंविधदोषोपचिक्षिप्सया चोद्यति ॥ अथ पक्षान्तरमाश्रयिष्यति तत्राप्यस्य सुखेन विप्रतिपत्तिदोषं चोद्यिष्यामीति मत्वा प्रश्चयति, स्रिरिस्तूभयमप्येतत् परित्यजन् पक्षान्तरमाश्रयते अत्रोच्यते इति ॥ नैते तन्त्रान्तरीयाः, नापि स्वतन्त्राः, किं तर्हि शतदाह-ज्ञेयस्यत्यादि। विज्ञानगम्यस्य जीवादेः स्वसंवेद्यस्य वाच्यस्यार्थस्य घटपटादेः अध्यवसायान्तराणि विज्ञानभेदाः, आधिक्येनावसीयन्ते—परिच्छिद्यन्ते ततो येन सोऽध्यवसायः-प्रत्ययो विज्ञानम् अन्तराणीति भेदाख्यानम्, एतानीति नैगमादीनि पश्च, एतत् कथितं भंवति—वस्त्वेवानेकधर्मात्मक-मनेकाकृतिना ज्ञानेन निरूप्यत इत्यतः स्वशास्त्रनिरूपणमेवेदम्, एतंच दर्शयति—

मनेकाकृतिना ज्ञानेन निरूपत इत्यतः स्वशास्त्रनिरूपणमेवेदम्, एतंच दर्शयति— भा०—तद्यथा—घट इत्युक्ते योऽसौ चेष्टाभिनिर्वृत्त ऊर्ध्वकुण्डलौष्ठायत-वृत्तग्रीवोऽधस्तात् परिमण्डलो जलादीनामाहरणधारणसमर्थे घटे नयावतारः उत्तरगुणनिर्वर्तनानिर्वृत्तो द्रव्यविशेषस्तास्मन्नेकस्मिन् विशेष-वति तज्जातीयेषु वा सर्वेष्वविशेषात् परिज्ञानं नैगमनयः।।

टी०—तद्यथेत्यादिना । यथा होते एकवस्तुविषया विज्ञानविशेषास्तथोदाहरणेन भावयति—घट इत्युक्ते नैगमाध्यवसाय एवं मन्यते—योऽसाविति ठोकसिद्धः, चेष्टाभिनिवृत्त इति घात्वर्थानुगतिमाविष्करोति, कुम्भकारचेष्टाभिनिवृत्तोऽर्थो निष्पनः । किमाकार इति चेद् शक्त आह—कर्ध्वमित्यादि । कर्ध्वसुपिर कुण्डलौ वृत्तावोष्टौ यस्य आयता-दीर्घा वृत्ता—समपरिधः ग्रीवा यस्य कर्ध्वकुण्डलौष्टशासावायतवृत्तग्रीवश्रेति समानाधिकरणः, उपि तावदेवमुक्ताः । अथ अधस्तात् किमाकार इत्यत आह—अधोभागे परिमण्डलः, समन्ताद् वृत्त इत्यर्थः । कस्य पुनः कार्यस्यासौ क्षम इत्याह—जलादीनामित्यादि । जलघृत-क्षीरादीनामाहरणे—देशाद् देशान्तरसञ्चारणे समर्थः—शक्तः आनीतानां च धारणे प्रत्यलः । उत्तरेत्यादि । पाकजरकादिगुणपरिसमाप्त्या निष्पन्नद्रव्यविशेष इति । न द्रव्यं सामान्यमात्रं, किं तर्हि १ द्रव्यविशेषः, परमार्थे सति, वाचा न संवृत्तिसतीति, तस्मिन् एवमान्तमे एकस्मिन् विशेषाः शुक्रपीतादयः कनकरजतादयः खण्डहुण्डादयो वा तद्रति तज्ञातीयाः—तत्प्रकाराः व्यावर्णितघटप्रकाराः तेषु च सर्वेषु ठोकप्रसिद्धेषु अविशेषान् अभेदेन परिज्ञानं—निश्चितववोधः नैगमः देशसमग्रग्राही नैगम इति, पूर्वाभिहितलक्षण-प्रपञ्चोऽयं सामान्यविशेषवैत्तव्यप्रदर्शनार्थः ।।

९ 'एवं च' इति ख-ग-पाठः ।

अथ सङ्ग्रहः कथं घटमिच्छतीत्याह—

भा॰—एकस्मिन् वा बहुषु वा नामादिविद्योषितेषु साम्प्रतातीतानागतेषु घटेषु सम्प्रत्ययः सङ्ग्रहः॥

टी० एकस्मिन्नित्यादि । एकस्मिन् घटे बहुषु घटेषु वा नामादिविशेषिते-ब्विति नामस्थापनाद्रव्यभावघटेष्वित्यर्थः । साम्प्रतेषु वर्तमानेष्वतीतेषु अतिकान्तेष्व-नागतेषु आगामिषु घटेषु यः सम्प्रत्ययः सामान्यं घटो घट इति परिज्ञानं स सङ्ग्रहः, यस्मात् सामान्यमेव घटादिरूपेण निर्भासते, न सामान्यादन्ये विशेषाः सन्ति ॥

व्यवहाराभिश्रायप्रकटनायाह—

भा॰—तेष्वेव लौकिकपरीक्षकग्रास्चेषूपचारगम्येषु यथास्थूलार्थेषु सम्प्र-त्ययो व्यवहारः॥

टी०—तेष्वित्यादि । एकद्विबहुत्वनामादिरूपेषु लोके विदिता लौकिकाः परीक्ष-कत्वेन ज्ञाताः लौकिकपरीक्षकाः-पर्यालोचकाः तेषां आस्याः-आदेयाः जलाद्याहरणार्थं ये घटास्तेषु, उपचारगम्योष्विति लोकिकयाधारेषु, यथास्थूलार्थेष्विति सूक्ष्मसामान्योप-सर्जनेषु, यतोऽस्य विशेषेरेव व्यवहारो भूयसा, न सामान्येनेति ॥

ऋजुसूत्रनयमतं विवृणोति—

भा०—तेष्वेव सत्सु साम्प्रतेषु सम्प्रत्ययः ऋजुसूत्रः ॥

टी॰—तेष्वेवेत्यादि । घटेषु सत्सु-विद्यमानेषु वर्तमानसमयावधिकेषु सम्प्रत्ययः ऋजुसूत्र इति ॥

अधुना साम्प्रताभिप्रायं निरूपयति-

भा॰—तेष्वेव साम्प्रतेषु नामादीनामन्यतमग्राहिषु प्रसिद्धपूर्वकेषु घटेषु सम्प्रत्ययः साम्प्रतः शब्दः ॥

टी ० — तेष्वेवत्यादि । ऋजुस्त्राभिन्नेतेषु वर्तमानकालावधिकेषु नामस्थापनाद्रव्यभाव-घटानां ये वाचकाः शब्दास्ते चान्यतमग्राहिणः, यस्माद् यस्य शब्दस्य नम्यमानः पदार्थो वाच्यो न तस्य स्थापना, यस्य वा स्थापना न तस्य द्रव्यं, यस्य द्रव्यं न तस्य भावः इत्यतो नामादीनां घटानां ये शब्दाः अन्यतमं—नामस्थापनादिकं गृह्णन्ति तेऽन्यतमग्राहिणस्तेषु श-ब्देषु उचारितेष्वन्यतमग्राहिषु यद् विज्ञानं स साम्प्रतः, ते शब्दा यदि प्रसिद्धाः पूर्वं भवन्ति— निर्ज्ञाताभिष्येयसम्बन्धाः अस्येदं वाच्यमित्यनेन रूपेण, तथा गमका इत्येतदाह—प्रसिद्ध-प्रवेकेषु, प्रसिद्धः पूर्वो येषां प्रथमं सङ्केतस्ते प्रसिद्धपूर्वकास्तेषु नामादीनामन्यतमवाच-केषु सम्प्रत्यय इति ॥

समभिरूढमतोद्विभावयिषया आह—

९ ' उचरितेषु ,' इति स्त-पाठः ।

भा०—तेषामेव साम्प्रतानामध्यवसायासङ्कमो वितर्कध्यानवत् सम-

टी०—तेषामेव घटानां सतां-विद्यमानानां वर्तमानकालावधिकानां सम्बन्धी योऽध्यवसायासङ्क्रमः स समभिरूढः, अध्यवसायो—विज्ञानं तस्य विज्ञानस्योत्पादकत्वाभिधानम्प्यध्यवसायस्तस्यासङ्क्रमः—अन्यत्र वाच्येष्वप्रवृत्तिः, निह घट इत्यस्याभिधानस्य कुटो वाच्यः, कुट इत्यस्य वा घट इति । अध्यवसायासङ्क्रमं च दृष्टान्तेन भावयति—वितर्कध्यानविदिति । अन्यतमैकयोगानामेकत्वं वितर्किमिति वक्ष्यति नवमेऽध्याये (स्०४१), वितर्कः श्रुतं, वितर्कप्रधानं ध्यानं वितर्कध्यानं तद्वत् ॥ नन्वाद्येऽपि श्रुक्रमेदे वितर्कप्रधानता समस्ति ? नेवम्, तत्र सङ्क्रमाभ्युपगमात् 'अविचारं द्वितीयम्' (अ०९,स०४४) इति वचनात् एकत्ववितर्कपरिग्रह इति ॥

एवम्भूताभिप्रायमाविष्करोति—

भार ने वामेव व्यञ्जनार्थयोरन्योन्यापेक्षार्थग्राहित्वमेवम्भूत इति ॥

टी०—तेषामेवेत्यादि । तेषामेवानन्तरनयपरिगृहीतघटानां यो व्यञ्जनार्थीं तयो-रन्योन्यापेक्षार्थयाही योऽध्यवसायः स एवम्भूतः परमार्थः व्यञ्जनं वाचकः शब्दः, अर्थोऽभिष्ठेयो वाच्यः । अथ का पुनरन्योन्यापेक्षा १, यदि यथा व्यञ्जनं तथार्थो यथा चार्थस्तथा व्यञ्जनम्, एवं हि सति वाच्यवाचकसम्बन्धो घटते अन्यथा न, योग्यिक्रया-विशिष्टमेव वस्तुस्वरूपं प्रतिपद्यत इति ॥

एवं भाविते नयानामभित्राये चोदकः स्वाभित्रायमभिन्यनक्ति-

भा०—अत्राह-एवमिदानीमेकस्मिन्नर्थेऽध्यवसायनानात्वात् नतु विप्रतिप-त्तिप्रसङ्ग इति । अत्रोच्यते—

टी० एविमदानीमेकिस्मिन्नित्यादिना भाष्येण। एविमिति यथा प्रतिपादितैरेकवस्तुनि परस्परविलक्षणेभेदैः, इदानीमित्येतत् पूर्वाभिद्दितनयवादकालापेक्षया प्रयुज्यते,
एवमवस्थिते नयप्रस्थानेऽधुना इदमापनीपद्यते एकस्मिन्नथें घटवस्तुनि, वहुष्वथेंषु न दोषाश्रङ्काऽस्ति, प्रतिवस्तु नयप्रवृत्तेः, एकस्मिन् पुनरध्यवसायनानात्वाद् विज्ञानभेदात्, ननुशब्दो मीमांसायां, ग्रीमांसनीयमेतदेवं, विप्रतिपत्तिप्रसङ्ग इति, विरुद्धत्वप्रतीतिविंप्रतिपत्तिस्तस्याः प्रसङ्गोऽनिष्टमितियावत्, न ह्येकमेव वस्तु सामान्यं सत् पुनविंशेषो भवति, त्रिकालिकः
वर्तमानश्चणावधिको वा, नामादित्रयनिरासाद् वा भावमात्रं पर्यायशब्दानिभधेयो वा विशिष्टक्रियाविष्टो वा वस्तुविशेष इति, विरुद्धाः प्रतीतयः सकलाः प्रतीयन्त इति, न च विरुद्धप्रतीतिकः पदार्थो निश्चेतं शक्यते, न चानिश्चयात्मकं तत्त्वज्ञानमित्याकुमारसिद्धिः। शाक्षकारस्तु येनाभित्रायेण ज्ञेयस्यार्थस्याध्यवसायान्तराण्येतानीत्युक्तवान् तं प्रचिकटिषपुराह—
अत्रोच्यते विप्रतिपत्तिपरिहारः—

९ 'त्रैकालिकः ' इति स्त्र-पाठः ।

भा०-यथा सर्वमेकं सद्विशोषात्। सर्वं द्वित्वं जीवाजीवासर्वस्यैकत्वादि
तमकत्वात्। सर्वं त्रित्वं द्रव्यगुणपर्यायावरोधात्। सर्वं चतुष्टयं चतुर्दर्शनविषयावरोधात्। सर्वं पश्चत्वं पश्चास्तिकायात्मकत्वात्। सर्वं
षद्कं षड्द्रव्यावरोधादिति। यथैता न विप्रतिपत्तयोऽथ चाध्यवसायस्थानान्तराण्येतानि, तद्वज्ञयवादा इति।।

टी०-यथेत्यादि । सकलं जगदनेकावयवात्मकमपि सत्तामात्रव्याप्तेरविशेषादेक-मुच्यते । एकं च सद द्विधा, जीवाजीवमात्रविवक्षावशात् । कथं पुनरेकसङ्ख्याच्यवच्छिन्नं सद् द्वित्वसङ्ख्याया गोचरीभवति ?, न च काल्पनिकमेतत्, अंशसद्भावात्, तस्मान्नास्ति विरोधः, एवं नयेष्वप्यविरोधप्रतिपत्तिः साधीयसीति। तथा तदेवैकं त्रिधा, द्रव्यगुणपर्या-येषु सर्वस्यावरुद्धत्वाद्, गुणपर्यायाणामन्वयि द्रव्यं, गुणा रूपादयः, पूर्यायाः कृपालादयः, सहभूत्वं कमभूत्वं चादाय मेदेनोपादानमिति । तथा तदेवैकं चतुर्धा, चक्षुर्दर्शनादिभि-श्रतुमिः सर्वस्य विषयीकृतत्वात् तन्मात्रता । तथा तदेव पश्चस्वभावं निरूप्यते, पश्चा-स्तिकायात्मकत्वात्, एतदाह-सर्वे पश्चत्वमस्तिकायावरोधात्, पश्चस्वभावं सर्वमिदं जगत्, पश्चभिरस्तिकायेरवरुद्धत्वात्, धर्माधर्माकाशजीवपुद्गलास्तिकायात्मकं यतः। तथा तदेव पश्चस्यभावं परस्वभावं, पर्द्रव्यसमन्वितत्वात्, तदाह-सर्वं षर्कं षड्द्रव्याव-रोधात्, सर्वं पड्स्वभावं जगत्, कृतः १ पह्रव्यावरोधादिति । षड् द्रव्याणि कथम् १ उच्यते पश्च धर्मादीनि कालश्चेत्येक इति । यथा-येन प्रकारेण एताः एकद्वित्रिचतुः-पश्चषडात्मिका अवस्थाः एकत्र जगत्युपादीयमाना न विरुद्धाः प्रतिपत्तयो भवन्ति, अथ च ब्रेयस्य जगतः अध्यवसायान्तराणि-परिच्छेदकारिविज्ञानान्येकादिरूपेण, तद्वत् तेन प्रकारेण नयानां चादा─जल्पा अध्यवसायकृता न विरुध्यन्ते । एतत् कथयति–यो हि नाम यत्र वस्तुनि धर्मो न विद्यते स तत्र स्वेच्छयोपादीयमानस्तत्स्थेनापरेण धर्मेण विरोधं प्रतिपद्यते, यथाऽऽत्मनि अज्ञानिता उपादीयमाना ज्ञानरूपेणात्मस्थेन धर्मेण विरुद्धा सती त्यज्यते, नैवं नयेषु, यथा वा व्योम्नि मूर्तता तत्स्थेनापरेणामूर्तेन धर्मेण विरुद्धा सती विप्रतिपत्तिरुच्यते, नैवं नयेषु, यतो वस्तु सामान्यविशेषधर्मसमन्वितं कश्चित् केनचिदाकारेण परिच्छिनचि । यदि इसस्त्रेवासौ धर्मस्तेन नयेन तत्र वस्तुन्यध्यारो-प्येत स्याद विप्रतिपत्तिप्रसङ्ग इति, न तु तथा।

भा० निर्मानयत्। यथा मितज्ञानादिभिः पश्चभिज्ञानैर्धर्मादीनामस्तिका-यानामन्यतमोऽर्थः पृथक् पृथगुपलक्ष्यते, पर्यायविद्याद्धिविद्योषादुत्कर्षेण, न च तानि विप्रतिपत्तयो भवन्ति, तद्यस्यवादाः ॥

१ 'अस्तिकायावरोधात् 'इति घ-पाठः । २ 'ता 'इति घ-पाठः ।

टी०-किश्चान्यदित्यनेनोपपत्त्यन्तरमप्यस्ति विप्रतिपत्तिदोषस्य परिहारार्थमिति दर्श-यति-यथा मतिश्रुतावधिमनःपर्यायकेवलज्ञानैः पश्चभिर्धर्माकाशजीवपुद्गलानामस्ति-कायानामिति, अस्तीति-त्रैकालिकसत्तासंसूचको निपातः, अभूवन भवन्ति भविष्यन्ति च यतोऽतः सुच्यन्तेऽस्तीत्यनेन, काय इत्यनेन प्रदेशावयवबहुत्वमाचष्टे, वक्ष्यति पश्चमे असङ्ख्येयाः प्रदेशाः (अ०५.सु०७) इत्यादि, अतोऽस्ति च ते कायाश्रेति, तेषामन्यतमः अर्थ इति धर्मादिः, पृथक् पृथगुपलभ्यत इति, अन्यथा चान्यथा च परिच्छिद्यत इत्यर्थः ।। नतु चैकस्वभावस्य धर्मादेरस्तिकायस्य मत्यादिज्ञानैरयुक्तोऽन्यथात्वेन परि-च्छेद इत्येवं चोदिते आह-पर्यायविद्युद्धीत्यादि । पर्याया-भेदाः-विज्ञानस्वभावा मत्या-दिरूपाः तेषां विशुद्धिः-स्वच्छता स्वावरणापगमजनिता तस्याः पर्यायविशुद्धेर्विशेषो-भेदस्त-सात् पर्यायविशुद्धिविद्योषाद् उत्कर्षेण-प्रकर्षेण तैर्मत्यादिभिस्तेषामस्तिकायानां पृथक् पृथगुपलब्धिभवति, तद्यथा मतिज्ञानी मनुष्यपर्यायं वर्तमानं चक्षुरादिनेन्द्रियेण साक्षात् परिच्छिनत्ति, तमेव च श्रुतज्ञानी आगमानुमानस्वभावेन, तमेवावधिज्ञानी अतीन्द्रि-येण ज्ञानेन, तमेव मनःपर्यायज्ञानी तस्य मनुष्यपर्यायस्य यः प्रश्ने प्रवर्तते तद्गतानि मनोद्रच्याणि दृष्ट्या अनुमानेनैव तं मनुष्यपर्यायमवच्छिनत्ति, केवलज्ञानी पुनरत्यन्तविद्यद्वेन केवलेनावबुध्यते । न चैता मत्यादिका विप्रतिपत्तयः - विरुद्धाः प्रतिपत्तयः, स्वसामर्थ्येन विषयपरिच्छेदात्, तद्वन्नयवादा इति किं नाश्रीयते ? । अथवा पर्यायविशुद्धिविशेषादुत्कर्षे-णेत्यन्यथा वर्ण्यते, पर्यायाणां-क्रमभ्रवां मनुष्यादीनां जीवास्तिकायादिसम्बन्धिनां मत्या-दिभिज्ञांनैः पृथक् पृथगुपलब्धिभवति, कथं ? प्रकर्षेण, कस्मादिति चेत् ? उच्यते विशुद्धि-विशेषात् ज्ञानादीनां मत्यादीनां, यतो मतिज्ञानी मनुष्यादेजीवस्य काँश्रिदेव पर्यायान् परि-च्छिनत्ति ततो बहुतरांश्र श्रुतज्ञानी जानीते, यतोऽभिहितं—" संखातीतेऽवि भवे " ( आव॰ नि॰) इत्यादि । श्रुतज्ञानिनोःपि सुकाशाद् बहुतरानवधिज्ञानी पर्यवस्यति, विशु-द्विप्रकर्षात्, ततो मनःपर्यायज्ञानी, ततश्च सर्वात्मना केवलीति । न चैवमनेकधा परिच्छेद-प्रवृत्ता मत्यादिका ज्ञानशक्तयो विप्रतिपत्तिव्यपदेशमश्चवते,तद्वश्रयवादा इति किं नाभ्युपेयते?॥

उपपत्त्यन्तरमाह—

भा॰—यथा वा प्रत्यक्षानुमानोपमानासवचनैः प्रमाणैरे-प्रमाणार्थवत् तन्त्रां कोऽर्धः प्रमीयते, स्वविषयनियमात्, न च ता विप्रतिपत्तयो स्तरता न भवन्ति, तद्वन्नयवादा इति ॥

टी०—यथा वेत्यादिना । यथा वा गिरिगुहावस्थितोऽग्निरेकोऽनेकेन प्रत्यक्षादिना परिच्छियते प्रमाणेन, सिन्नकृष्टवर्तिना प्रत्यक्षेण, विष्नकृष्टवर्तिना लिङ्गज्ञानेन, अपरेणोप-मया कनकपुञ्जपिञ्जरप्रकाशोऽग्निरिति, अन्यः आप्तोपदेशाद्ध्यवस्यत्यत्र वनगहनेऽग्निरिति, अत एवं प्रत्यक्षादिभिः प्रमाणैरेकोऽथैः प्रमीयते, कुतः ? स्वविषयनियमात्, स्वः—आ-

सङ्ख्यातीतानिप भवान् ।

त्मीयो विषयो इंगः स्वश्रासौ विषयश्र स्वविषयः तस्मिन्नियमात्-नियतत्वात्, यतः प्रत्य-क्षादीनि स्वविषयमेव परिच्छिन्द्नित, न च ताः प्रत्यक्षादिका ज्ञानशक्तयः विरुद्धाः— अयथात्मिकाः प्रतिपत्तय इति च युज्यतेऽभिधातुं, तद्वन्नयैरिप स्वविषयनियमान्नास्ति विप्रतिपत्तिप्रसङ्ग इति ।।

सम्प्रति प्रकान्तनयलक्षणसदाहरणं चादिशतं संक्षिप्तरुचीनामनुग्रहार्थमायीभिवेक्तुकाम

एवं प्रक्रमते—

भा०--आह च---

नैगमदाब्दार्थाना-मेकानेकार्थनयगमापेक्षः।

नयकारिकाः

देशसमययाही, व्यवहारी नैगमो ज्ञेयः ॥ १ ॥-आर्या

टी०—आह चेत्यादि। आह चेत्यात्मानमेत्र पर्यायान्तरवर्तिनं निर्दिश्चति, निगमो— जनपद्स्तत्र भवाः नैगमाः—शब्दास्तेषाम् अर्थाः—अभिषेयाः अतस्तेषां नैगमशब्दार्थानाः मेको-विशेषः अनेकं—सामान्यम् अनेकव्यक्त्याश्चितत्वात् तावेत्र चार्थौ एकानेकार्थौ तयोरेकानेकार्थयोर्नयः—प्रकटनं प्रकाशनं एकानेकार्थनयः स एव गमः—प्रकारः एकानेकार्थनयगमस्तमपेक्षते—अभ्यपेति यः स एकानेकार्थनयगमापेक्षः, पूर्ववाचोयुक्त्या पुनरमुवार्थमनुस्मरयन्नाह—देशेत्यादि । देशो—विशेषः समग्रं—सामान्यं तयोग्चीही—आश्चिता, व्यवहारोऽस्य सामान्यविशेषाभ्यां परस्परविमुखाभ्यां अस्तीति व्यवहारी, नैगमो ज्ञातव्यः ॥ १॥

सङ्ग्रहस्य स्मरणकारिकामाह---

भा॰-यत् सङ्गृहीतवचनं, सामान्ये देशातोऽथ च विशेषे।

तत् सङ्ग्रहनयनियतं, ज्ञानं विद्यान्नयविधिज्ञः ॥ २ ॥

टी॰—यत् सङ्गृहीतेत्यादि । यदिति ज्ञानं सम्बध्यते, कीद्दर्शं तैदिति ? तत् सङ्गृहीतवचनं सङ्गृहीतं-सामान्यं वचनम् उच्यते तदिति बचनं, ज्ञेयमित्यर्थः । सङ्गृहीतं वचनं यस्मिन् ज्ञाने, सामान्यं ज्ञेयं यस्य ज्ञानस्येत्यर्थः, तङ्ज्ञानं सङ्गृहीतवचनं, तत् पुनरेवं ज्ञानं प्रवर्तते—सामान्ये—सत्तायां देशः इति सामान्यविशेषे गोत्वादिके, अथ चिति अथवा विशेषे खण्डमुण्डादिके । एतेषु सर्वेषु सम्पिण्डनारूपेण प्रवर्तते यतः सामान्यं विशेषो वा,न सत्तामन्तरेण कथिदस्तीत्येवं सम्पिण्डच यत् सत्तायां प्रक्षिपत् प्रवर्तते ज्ञानं तत् स-ङ्ग्रहस्य नयस्य निश्चितमेवंस्वरूपं विद्यात्—जानीयात् नयविधिश्च इति नयमेद्ज्ञः ॥ २॥

व्यवहाराभिष्रायानुस्मरणायाह —

भा॰—समुद्दायव्यक्याकृति-सत्तासंज्ञादिनिश्चयापेक्षम् । लोकोपचारनियतं, व्यवहारं विस्तृतं विद्यात् ॥ ३ ॥

१ 'न युज्यते ' इति क-ख-पाठः । २ ' देशतो विशेषाच' इति ख-पार्श्वलिखितपाठः । ३ 'तदिति चेत् ' इति क-पाठः ।

टी०—समुदायेत्यादि । समुदायः सङ्घातः व्यक्तिः नमुज्य इति आकृतिः संस्थानमवयनां सत्ता महासामान्यं संज्ञादयो नामस्थापनाद्रव्यभावाः एषां समुदायदिनां निश्चयो निशेषस्तमपेक्षते अभ्युपैति यः स समुदायव्यक्त्याकृति सत्तासंज्ञादिनिश्चयापेक्षः । कथं निश्चयमेवापेक्षते न समुदायादीनीति ? उच्यते निष्ठि समुदायस्त्रेलेक्षयादिक्षयः समुदायिनोऽन्तरेण कश्चिद्य्यस्ति, न च व्यक्तिः सामान्यविशेषक्षपा मनुष्य इत्यादिका मनुष्यानन्तरेणास्ति, न चाकार आकारवन्तमन्तरेणास्ति, न वा सत्ता सत्तावन्तमन्तरेणास्ति, न वा नामादयो नम्यमानादीनन्तरेण केचन सम्भवन्ति, अनुपलभ्यमानत्वाद् व्यवहाराकरणादित्यर्थः विशेषस्तु स्वप्रत्यक्ष इति, तस्मात् स एव सत्य इत्येवं समुदायादिनिश्चयापेक्षस्तं विद्यादिति सम्बन्धः । लोकोपचार्गनयतमिति । लोके उपचारः गिरिर्देश्चत इत्यादिकः, तस्मिम् लोकोपचारे नियतं निष्पन्नं व्यवहारनयं विस्तृतमिति उपचरितानुपचरिताभीत्रथां श्विस्तृतिमित्वर्थः, विद्याद् अवनुध्येत ॥ ३॥

ऋजुसूत्रस्वभावमाह---

भा॰—साम्प्रतिवषयप्राहक—मृजुसूत्रनयं समासतो विद्याद्। विद्याद् यथार्थशब्दं, विशेषितपदं तु शब्दनयम्॥ ४॥ इति॥

टी०-साम्प्रतेत्यादि,साम्प्रतो-वर्तमानः विषयो- इयसस्य प्राहकं, वर्तमानार्थाश्रयमित्यर्थः । समासत इति संक्षेपतः, यतो वर्तमानमात्मीयं नामादिकमित्यादिविशेपणोपेतं, सङ्गच्छत्ययम् । उत्तरार्धेन शब्दस्वरूपमाह-विद्याद् यथार्थश्रब्दमिति । अनेन
तु एवम्भूत इव प्रकाशितो लक्ष्यते, सर्वविशुद्धत्वात् तस्येति, यतः स एवमभ्युपैति—
यदाऽर्थश्रेष्टाप्रवृत्तस्तदा तत्र घट इत्यभिधानं प्रवत्यं, नान्यदिति । साम्प्रतसमभिरूढौ
कस्मानाभ्रेडितावितिचेत् १ उच्यते—ताविष स्मारितावेव, यत आह— विशेषितपदं तु
शाब्दनयमिति, विशेषितपदिमिति विशेषितज्ञानं, यतः साम्प्रतसमभिरूढथोरन्यादशं ज्ञानं,
नामादिषु प्रसिद्धपूर्वाच्छब्दादर्थे प्रतीतिः साम्प्रतः शब्दान्तरवाच्यश्रार्थः शब्दान्तरस्य
नाभिधेयीभवतीत्येवं समभिरूढविज्ञानमिति, इतिः नयानुस्परणपरिनिष्टास्चकः ॥

भा०-अन्नाह-अथ जीवो नोजीवः अजीवः नोअजीवः इत्याकारिते केन नयेन कोऽर्थः प्रतीयते ? इति ।

दी॰ अन्नाह पर:-घटाद्यजीवपदार्थों हेशेन नैगमाद्यो नया विभा-जीवादी नय-विचारः विताः, सम्प्रति जीवपदार्थे विभावयन्नाह-अथ जीवो नोजीव इत्यादि । अथवा घटोदाहरणे विधिरेव केवलः प्रदर्शितः, अधुना विधिप्रतिषेधौ जीवे निरूपयति-अथेति प्रस्तुतानन्तर्यं द्योतयति, ग्रुद्धपदे केवले आका-रिते-उदिष्टे उचरिते वा जीव इति, नोजीवः अजीव इति देशसर्वप्रतिषेधयुक्तयोवी

१ '०संज्ञादि निश्चयाः ॰' इति क-घ-पाठः, '०संज्ञाविनिश्चया॰' इति स-पाठः । २ 'केवले आदिष्टे ' इति क-स्व-पाठः ।

जीवशब्दयोरुचरितयोः, नोअजीव इति प्रतिषेधद्वयसमन्विते जीवशब्दे उच्चरिते, केन

भा॰—अश्रोच्यते जीव इत्याकारिते नैगमदेशसङ्ग्रह्व्यवहारर्जुसूत्र-साम्प्रतसमभिरुद्धेः पश्चस्विप गतिष्वन्यतमो जीव इति प्रतीयते। कस्मात् १। एते हि नया जीवं प्रत्यौपशमिकादियुक्तभावग्राहिणः। नोजीव इत्यजीवद्रव्यं, जीवस्य वा देशप्रदेशौ। अजीव इत्यजीवद्रव्यमेव। नोअजीव इति जीव एव, तस्य वा देशप्रदेशाविति॥

टी ० - शुद्धपदे जीव इत्याकारिते नैगमं समप्रग्राहिणं विहाय एवमभूतं च शेषै-र्देशनैगमादिभिः सर्वासु गतिषु वर्तमानोऽभ्युपगम्यते, तदाह-नैगमदेशेत्यादि । नैगमेन देशग्राहिणा तथा व्यवहारेण-विशेषग्राहिणा ऋजुसूत्रेण-वर्तमानवस्तुग्राहिणा साम्प्रतेन-वर्तमानभावग्राहिणा समभिरूढेन च-प्रतिशब्दं भिन्नार्थग्राहिणा, पश्चस्वपीति नरकतिर्यञ्चमनुष्यदेवसिद्धिगतिषु, अन्यतम इति नरकादिगतिवर्ती जीवः प्रतीयते, नाभावो नापि च भावान्तरम् । कस्मादिति चोदयति परः-किमत्रोप-स्वेच्छया नैगमादयोऽभ्युपंगच्छन्त्येवमिति ?। सूरिराह-अस्त्युपपत्तिः, तां च कथयति-एते हि नथा इत्यादिना। एते नैगमादयो नया यस्मात जीवं प्रति-जीवमङ्गीकृत्य, कीदशं जीवमिच्छन्ति? औपशमिकादिभियों युक्तः स जीवः, औप-श्मिकक्षायिकक्षायोपशमिकौदयिकपारिणामिकैर्युक्तः औपशमिकादियुक्तः, भाव इत्यर्थः। औपशमिकादियुक्तो योऽर्थः तं ग्रहीतुं शीलं येपां ते तद्ग्राहिणः । सर्वासु च नारकादि-गतिषु अवस्यमौपशमिकादीनां भावानां यः कश्चित् सम्भवति भावः, सिद्धिगतौ च यद्यप्योपशमिकक्षायोपशमिकौदयिकाः न सन्ति, तथापि क्षायिकपारिणामिकौ सम्भवतः इत्यसावपि जीवः । नोजीव इत्युचरिते किं प्रतीयते तैर्नयैः ? उच्यते–यदा नोशब्दः सर्वप्रतिषेधे वर्तते तदा ' नञ्युक्तमवियुक्तं च ' इत्यनया कल्पनया वस्त्वन्तरमेव प्रतीयते, नाभावः, तचाजीबद्रब्यं पुद्रलादिकमित्यर्थः । यदा तु नोशब्दो देशप्रतिषेधकस्तदा देशंस्यानिषिद्धत्वाज्जीवस्य देशश्रतुर्भागादिकः प्रदेशो वाऽत्यन्ताविभजनीय उच्यते नोजीव इत्यनेन, एतदाह-जीवस्य वा देशप्रदेशाविति । अजीव इति तृचरिते सर्वप्रतिषेधकत्वाद-कारस्य पर्धुदासस्य वाऽऽश्रितत्वाज्जीवादन्यः अजीव इति अजीवद्रव्यमेव प्रतीयते पुद्ग-लादिकम् । नोअजीव इति पुनरमिहिते द्वयोरिप नोकाराकारयोः सर्वप्रतिषेधे यदा वृत्तिः आश्रिता तदा ' द्वौ प्रतिषेधौ प्रकृतं गमयतः ' इति जीव इति प्रतीयते, यदा पुनरकारः सर्वनिषेधको नोशन्दश्र देशनिषेधको नोअजीव इत्याश्रीयते तदा नोनजोरिप कृतार्थतैवं स्याद् यदि तस्य जीवस्य देशप्रदेशौ गम्येते इत्यतो जीवस्य देशप्रदेशावत्र गम्येते, तदाह-

Jain Education International

१ 'देशस्य 'इति ग-पाठः । २ 'तस्याजीवस्य 'इति क-ख-ग-पाठः ।

तस्य वा देशप्रदेशाविति । एवं तावश्रेगमादयश्रतुर्षु जीव इत्यादिषु विकल्पेषु प्रयुत्ताः, एवमभूतस्तु नैवं प्रतिपद्यते, कथं तहींति चेदुच्यते—

भा०-एवम्भूतनयेन तु जीव इत्याकारिते भवस्थो जीवः प्रतीयते। कस्मात्?।
एष हि नयो जीवं प्रत्यौद्यिकभावग्राहक एव। जीवतीति जीवः, प्राणिति
प्राणान् घारयतीत्यथः। तच जीवनं सिद्धे न विद्यते, तस्माद् भवस्थ एव जीव इति। नोजीव इत्यजीवद्रव्यं सिद्धो वा। अजीव इत्यजीवद्रव्यमेव। नोअजीव इति भवस्थ एव जीव इति।

टी॰-एवम्भूतेत्यादि । एवम्भूतनयेन जीव इत्युचरिते भवस्थो जीवः प्रतीयते, भवः-संसारश्रतुर्विधस्तस्मिन् स्थितो भवस्थः-संसारिजीवः प्रतीयते । कस्मात् सिद्धिस्थं त्यजतीति चेत् ? उच्यते-एष हीत्यादि, एषं यस्मादेवमभूतनयो जीवं प्रत्येवं प्रवर्तते-य एव औद्यिकेन गतिकषायादिस्वभावेनावस्थाविशेषेण युक्तस्तस्यैव ग्राहकः तमेवौद-यिकभावयुक्तं जीवमिच्छति, यतः शब्दार्थ एवमवस्थितो 'जीव प्राणधारणे ' जीवतीति जीवः । किम्रुक्तं भवति ? प्राणितीति, 'अन प्राणने ' इति वाऽस्यार्थे, जीव इत्यस्य च धातोः सकर्तृकत्वं कथयति प्राणान् धारयतीति । प्राणाः इन्द्रियाणि, मनोवाकायास्त्रयः, प्राणापानो एकः आयुथ तान् धारयति न मुश्रति यावत् तावदसौ जीव इति मन्तव्यः, एतत् स्याद् इन्द्रियाद्यः प्राणाः सिद्धेऽपि सन्ति, तन्न, सिद्धे हि सर्वकर्मापगमान सन्तीन्द्रियाद्यः प्राणा इत्येतदाह-तच जीवनमित्यादि । तदिति शब्दार्थतया जीव इत्यस्य जीवनं-प्राण-धारणं सिद्धे-मोक्षप्राप्ते नास्ति, तस्माद् भवस्थ एव संसार्येव जीवः, न सिद्ध इति । तथा नोजीव इत्युचरिते नोशब्दः सर्वप्रतिषेधक एव, देशस्याभावात्, देश्येव देशो न वस्त्वन्तरं, न च देशिनो देशो भिन्न इत्यभिधातुं युक्तम्, यदि हि भिन्नः स्यात् नासौ तस्य, भिन्नत्वाद् वस्त्वन्तरवत्, अथाभिन्नः देश्येव तहीस्ति न कश्चिद् देशो नामेत्यतः सर्वप्रति-वेधको नोशब्दोऽतः नोजीव इत्युक्ते जीवादन्यद् वस्तु सम्पूर्ण परमाणुप्रभृति प्रतीयते, तदाह-नोजीव इति अजीवद्रव्यमेव सिद्धो वा, प्राणधारणसाभावात्, सोऽपि निर्जीव एवेति, अतः सिद्धो वा गम्यते । अजीव इति तूचरिते अजीवद्रव्यमेव परमाण्वादिकं, सर्वप्रतिषेधकत्वादकारस्य प्रतीयते । नोअजीव इत्युक्ते 'प्रतिषेधौ द्वौ प्रकृतं गमयतः' इति भवस्थ:-संसार्येव जीवो गम्यते ॥ अथ कस्मान्नोजीव इत्यस्मिन् विकल्पे नोअजीव इत्य-स्मिन् वा देशप्रदेशौ न गम्येते ?। उच्यते-देशप्रदेशयोरनभ्युपगमादनेन नयेनेति, एतदाह-

भा॰ समग्रार्थग्राहित्वाचास्य नयस्य नानेन देशप्रदेशौ गृह्यते । एवं जीवौ जीवा इति ब्रित्वबहुत्वाकारितेष्विप, सर्वसङ्ग्रहणे तु जीवो, नोजीवः।

१ ' एष स्यादेवंभूत ' इति क-स्व पाठ: । २ ' प्रत्येवं ' इति ख-पाठ:, प्रतीत्येवं इति ग-पाठः ।

अजीवां नोअजीवो जीवौ नोजीवा अजीवौ नोअजीवौ इत्येकत्वद्वित्वाकारितेषु द्यून्यम्। कस्मात् ?॥

टी०—समग्रार्थेत्यादि । समग्रः—सम्पूर्णः अर्थो-वस्तु सम्पूर्णं वस्तु समग्रार्थः तं ग्रहीतुं शीलमस्य समग्रार्थग्राही, सम्पूर्णमेव हि वस्तु गृह्णातीत्ययं नयः, न देशं प्रदेशं वा, समग्रार्थग्राहिणो भावस्तथावातिता समग्रार्थग्राहित्वम्, अतो नानेनैवम्भूतनयेन देशप्रदेशो स्थूलस्थमावयवात्मको गृह्णाते । एवं तावचत्वारो विकल्पा एकवचनेन दर्शिताः, यथा चेकवचनेन दर्शिताः एवं द्विचचनेन चत्वारो विकल्पा नेयाः, जीवो १ नोजीवो २ अजीवो ३ नोअजीवा ४ लोवो ४, तथा च बहुवचनेनापि चत्वार एव, जीवाः १ नोजीवाः २ अजीवाः ३ नोअजीवा ४ नेयाः, एकवचनप्रतिपत्त्येव, केवलं तु द्विचचनं बहुवचनं वा विशेष इत्येतदाह—एवं जीवा जीवा इति । इतिशब्द आद्यार्थः, द्वित्वबहुत्वाकारितेषु—द्विचचनबहुवचनाभ्याग्रचारितेषु एवन्मेवाभ्यपगमो नेगमादीनाम्॥ अथैतांश्रतुरो विकल्पान् सङ्ग्रहनयः कथमभ्यपैतीति?। उच्यते-सर्वसङ्ग्रहेणेत्यादि । सर्वसङ्ग्रहेण सामान्यवस्तुग्राहिणा एकवचनद्विचचनान्ता विकल्पा नाभ्यपगम्यन्ते, तांश्र विकल्पान् दर्शयति—जीवो नोजीव इत्यादिना । एकद्विवचनान्तेषुचरितेषु श्रून्यं भवतीति, नास्यैवं काचित् प्रतिपत्तिरस्तीत्यर्थः। कस्मान्नास्तीति चेत् १ उच्यते—

भा॰—एष हि नयः सङ्ख्यानन्त्याज्ञीवानां बहुत्वमेवेच्छति यथार्थ-ग्राही। शेषास्तु नयाः जात्यपेक्षमेकस्मिन् बहुवचनत्वम्, बहुषु च बहुवचनं सर्वा-कारितग्राहिण इति। एवं सर्वभावेषु नयवादातुँगमः कायः॥

दी० एष हीत्यादि । एषः सङ्ग्रहो यसात् सङ्ख्याया जीवगताया आनन्त्यं प्रतिपद्यते, जीवानां पञ्चगतिवर्तिनां बहुत्वमेवेतिकृत्वा बहुवचनान्तानेव विकल्पान् समा-श्रयते । अयं विशेषोऽनेन प्रतिपत्नो देशसङ्ग्रह्व्यवहारादिभ्यः, भावना तु तद्वदेव, जीवा इत्युक्ते पञ्चस्विप गतिषु वर्तमानानाश्रयति, नोजीवा इत्यजीवास्तेषां च देशप्रदेशानिति, अजीवा इति तु अजीवद्रव्याणि पुद्गला इति, नोअजीवा इति जीवानेव तेषां च देशप्रदेशानिति । अस्यव बहुवचनान्ता प्रतिपत्तिः, श्रोषास्तु नैगमादयो नया एकद्विबहुवचनान्तान्त्याश्रयन्ति एतान् विकल्पान्, यदा च जीवशब्दस्य एकोऽर्थो वाच्यो भवति तदैकत्वादेक-वचनम्, यदापि च सामान्यं वाच्यं तदापि चैकत्वात् एकवचनप्राप्तौ सत्यां बहुवचनमन्तिन्छन्ति नैगमादयः । कथमिति चेत् १ उच्यते—जात्यपेक्षं जातिः—सामान्यरूपा तामपेक्षते यत् तज्जात्यपेक्षं बहुवचनम्, एकास्मिन्नपि पदार्थेऽभिधेये ''जात्याख्यायामेक-स्मिन् बहुवचनमन्यतरस्याम्'' (पा०अ०१,पा०२,स०५८) इत्येनेन लक्षणेन। यदा पुनर्बहव एव अभिधेया जीवशब्दस्य प्राणिनस्तदा नैव बहुवचनं ''जात्याख्यायामेकस्मिन् बहुवचनमन्यतरस्याम्'' उत्पादयन्ति, किन्तु लक्षणान्तरेण, तल्लक्षणं दर्शयति—''बहुषु चैव बहुवचनं भवति''

१ ' न्यस्तं कस्मात्' इति क-स्त्र-पाठः । २ 'नयवादाधिगमः' इति घ-पाठः

इत्यनेन, अतः सङ्ग्रहो बहुवचनान्तानेव विकल्पानाश्रयति, शेषास्त नया एकवचनबहुवचनान्तानप्याश्रयन्तीत्येतदाह—सर्वोकारितग्राहिण इति । सर्ववचनैरेकवचनादिभिराकारि-तानेतान् विकल्पान् गृह्णन्ति तच्छीलाश्र सर्वोकारितग्राहिण इति । सम्प्रति ग्रन्थगौरवं मन्य-मान एकत्र च विकल्पानां दर्शितत्वादन्यत्र सुखेन ज्ञास्यतीत्येतदतिदिशति—एवं सर्व-भावेष्वत्यादिना । सर्वभावेषु—सर्वार्थेषु धर्मास्तिकायादिषु नयचादानुगम इति नयवादे-नानुगमं—अनुसरणं—निमालनं कार्ये तत्वान्वेषिणा पुंसा।। एवं तावत् प्रमेयेण नयानां विचारः कृतः । सम्प्रति प्रमेयपरिच्छेदकेषु प्रमाणेषु को नयः कथं प्रवर्तते इत्यस्मिन्नवसरे पर आह—

भा॰—अत्राह-अथ पश्चानां सविपर्ययाणां कानि को नयः समाश्रयत इति ?। अत्रोच्यते—

टी०—अथ पश्चेत्यादि । अथेत्येतस्माद् विचारादनन्तरं पश्चानां मत्यादीनां क्षानाज्ञानेषु ज्ञानानां ज्ञेयस्वतन्त्वतया ग्राहकाणां सविपर्ययाणामिति सह विपर्यनयविचारः येण अज्ञानस्वभावेन यानि वर्तन्ते तेषां सविपर्ययाणां कानि मत्यादीनि
को नयो नेगमादिः श्रयते-अभ्युपगच्छति ?। अत्रोच्यते—

भा॰—नैगमाद्यस्त्रयः सर्वाण्यष्टौ श्रयन्ते, ऋजुसूत्रनयो मतिज्ञानम-त्यज्ञानवर्जानि षट् ॥

टी०—नैगमादिनयास्त्रयः—नैगमसङ्ग्रहव्यवहाराः सर्वाणि निरवशेषाणि, किय-न्तीति चेदुच्यते—अष्टी, मतिज्ञानं, मत्यज्ञानं, श्रुतज्ञानं, श्रुताज्ञानं, अवधिज्ञानं, विभङ्गज्ञानं, मनःपर्यायज्ञानं, केवलज्ञानमष्टमम् । एतान्यष्टाविष यतोऽर्थ परिच्छिन्दन्ति, अ-तोऽभ्युपगच्छन्त्यष्टाविष । ऋजुसूत्रः पुनः षडेषां मध्ये श्रयते, मतिज्ञानमत्यज्ञानवज्ञीनिषद्, मतिं मत्यज्ञानं च नाभ्युपैति ॥

भा०—अत्राह-( अथ ) कस्मात् मितं सविपर्ययां न श्रयत इति १। अत्रोच्यते-श्रुतस्य सविपर्ययस्योपग्रहत्वात्, शब्दनयस्तु द्वे एव श्रुतज्ञानकेव-स्रज्ञाने श्रयते ॥

टी॰—अन्नाह-अथ करमात् मितं सविपर्यधामिति मत्यज्ञानसहितामित्यर्थः न श्रयते नेच्छतीति ?। अन्नाच्यते—यस्मान्मतिमत्यज्ञाने श्रुतज्ञानस्य सविपर्ययस्येति श्रुताज्ञानसहितस्य उपग्रहं कुरुतः। कथिमिति चेदुच्यते—यदेतदिन्द्रियजं चक्षुरादिभ्य उपजातं तद् हि अवग्रहणमात्रेण प्रवर्तमानं न वस्तुनो निश्चयं कर्तुमलम्, यदा
श्रुतज्ञानेनासावालोचितोऽर्थो भवति तदा यथावित्रश्रीयते इति, तस्मात् तदेवाभ्युपगन्तव्यं
श्रुतज्ञानं, किं मित्ज्ञानेन ? इत्येवं श्रुतस्योपग्रहकरत्यात् न मित्ज्ञानं सविपर्ययमाश्रीयते। शब्दनयस्तु भावार्थावलम्बी हे एव नान्यत् ताभ्यामित्युक्तम्, केते ? उच्यते—
श्रुतज्ञानकेवलज्ञाने। अत्र शब्दमते परोऽस्यया बृते—

भाव-अत्राह्-अथ कस्मान्नेतराणि अयत इति १। अत्रोच्यते-मत्यवधि-मनःपर्यायाणां श्रुतस्यैवोपग्राह्कत्वात्, चेतनाज्ञस्वाभाव्याच सर्वजीवानां नास्य कश्चिन्मिथ्यादृष्टिरज्ञो वा जीवो विद्यते। तस्माद्पि विपर्ययान न अयत इति। अत्रश्च प्रत्यक्षानुमानोपमानाधवचनानामपि प्रामाण्यमभ्यनुज्ञायत इति॥

टी०-अथ करमान्नेतराणि मत्यादीनि श्रयते १। अत्रोच्यते-मत्यवधिमनःपर्यो-याणां श्रुतस्यैवागमानुरक्तस्य उपग्राहकत्वाद् - उपकारकत्वात् , यतो मत्याद्यालोचितोऽर्थः न मत्यादिभिः शक्यः प्रतिपाद्यितुं मूकत्वान्मत्यादिज्ञानानाम्, अतस्तैरालोचितोऽप्यर्थः प्रनरपि श्रुतज्ञानेनैवान्यस्मै स्वपरप्रत्यायकेन प्रतिपाद्यते, तस्मात् तदेवारुम्बितुं नेतराणि । केवलज्ञानं तु यद्यपि मूकं तथाप्यशेषार्थपरिच्छेदात् प्रधानमितिकृत्वाऽवलम्ब्यत तथा विषयेयं नाभ्युपैत्यस्मात् चेतनाज्ञस्वाभाव्याचेत्यादि, परिच्छेदकत्वसामान्यं मृद्यते, ज्ञ इत्यनेन तु विशेषपरिच्छेदिता श्राह्या, तयोश्वेतनाज्ञयोः स्वामान्यं-तथाभवनं तस्माचेतनाज्ञस्वाभाव्यात् सर्वजीवानां पृथिवीकायिकादीनां न विद्यते तेषां कश्चित् प्राणी मिथ्यादृष्टिः -अयथार्थपरिच्छेदी, सर्वे प्राणिनः खस्मिन् स्वस्मिन् वि-षये परिच्छेदकत्वेन प्रवर्तमानाः स्पर्श स्पर्श इत्येवं परिच्छिन्दन्ति रसं च रस इत्यादि, अज्ञो वा अज्ञानी वा, न कस्यचित् प्राणिनो ज्ञानमविद्यमानं अस्य नयस्य मतेन । यथाऽभिहितम्-' सर्वेवजीवाणंपि य णं अक्खरस्स अणंतो भागो निच्चुग्वाडितओ'' (नन्दी० सू० ४२), अतः सर्वे सम्यग्दृष्टयः सर्वे च ज्ञानिनः, अतो विपर्ययो नास्ति मत्यज्ञानश्रुताज्ञानविभङ्गज्ञानरूप इति, अतः-अभावादेव विपर्ययान् मत्यज्ञानादीन् नाश्रयते यतश्र छबस्थज्ञानानि सर्वाण्येव श्रुंतेऽन्तर्भवन्ति, अतो यत् 'प्रत्यक्षमन्यत् ' (अ०१ स्०१२) इत्यस्मिन् स्त्रे प्रतिज्ञातं नयवादा-न्तरेण तु यथा मतिश्रुतविकस्पजानि भवन्ति तथा पुरस्ताद् वक्ष्याम इति तदुपपन्नम् , अस्मिश्रो-पपने सर्वप्राणिनां सम्यन्दष्टित्वात् ज्ञानित्वाच सर्वज्ञानानां प्रामाण्यम्, तदाह-अतश्च प्रत्यक्षानुः मानोपमानाप्तवचनानामिव प्रामाण्यमभ्युपगतं भवति। उक्तं चैयां प्राक् स्वरूपं प्रत्यक्षादीनां, प्रमाणनयविचारमनन्तरं सकलं चाध्यायार्थम्रपसंहरन् कारिकाः पपाठ-

भा०--आह च--

**अ**ध्यायार्थीपसंहारः

विज्ञायैकार्थपदान्यर्थपदानि च विधानमिष्टं च । विन्यस्य परिक्षेपात्, नयैः परीक्ष्याणि तत्त्वानि ॥१॥-आर्था ज्ञानं सविपर्धासं, ज्ञयः श्रयन्त्यादितो नयाः सर्वम् । सम्यन्द्रष्टेज्ञीनं, मिथ्याद्रष्टेविपर्धासः ॥ २ ॥-आर्था ऋजुसूत्रः षद् श्रयते, मतेः श्रुतोपग्रहाद्नन्यत्वात् । श्रुतकेवले तु शब्दः, श्रयते नान्यच्छुताङ्गत्वात् ॥ ३ ॥-आर्था

१ 'विपर्ययो न श्रयत' इति ग-पाठः ।

२ सर्वजीवानामपि चाक्षरस्यानन्तो भागो निरयोद्घाटितः ।

३ 'श्रुतेन भवन्ति ' इति ग-पाठः ।

मिथ्यादृष्ट्यज्ञाने, न श्रयते नास्य कश्चिद्ज्ञोऽस्ति । ज्ञस्वाभाव्याज्जीवो, मिथ्यादृष्टिने चाप्यस्ति ॥ ४ ॥–आर्या इति नयवादाश्चित्राः, कचिद् विरुद्धा इवाथ च विद्युद्धाः । स्रोक्तिकविषयातीताः, तत्त्वज्ञानार्थमधिगम्याः ॥ ५ ॥–आर्या

टी०-आह चेत्यादि। विज्ञाय-ज्ञात्वा एकाथीनि पदानि जीवः प्राणी जन्तुरित्यादि, अर्थपदानि च निरुक्तपदानि परेरुक्षा-सम्बन्धनमुपिक्रयेति परोक्षमित्यादीनि, विधानं नामस्थापनादिकम्, इष्टं चेति निर्देशस्वामित्वादि सत्सङ्ख्यादीनि च, एतज्ज्ञात्वा ततो विन्यस्य नामादिभिः परिक्षेपात्-समन्तात् नयैः परीक्ष्याणि-मीमांस्यानि तत्त्वानि जीवादीनि सप्त ॥ १ ॥

श्रानं-मत्यादि सविषयीसं-मत्यज्ञानादित्रयानुगतं नैगमादयस्त्रयः श्रयन्ति-अभ्युपगच्छन्ति आदित-आदेरारभ्य नयाः-वस्त्वंशग्राहिणः सर्वभ्-अष्टविधम्। कस्य पुनर्ज्ञानं कस्य च विषयीसो भवतीत्येतदाह—सम्यग्दष्टेः-अर्हदभिहिततस्वश्रद्धायिनः यदि-न्द्रियजमनिन्द्रियजं च तत् सर्वं ज्ञानं, मिथ्याद्दष्टेः सर्वभेव विषयीसः॥ २॥

ऋजुसूत्र उक्तस्वरूपः षट्-मितमत्यज्ञानरहितानि श्रुतादीनि श्रयते, मितं तु सविपर्यासां न श्रयते, अ(य)तः श्रुतस्य ग्रन्थारूषितस्य उपग्रहत्वात् उपकारकत्वाद् उक्तेन विधिना, ततश्र श्रुतादनन्या मितिरतोऽनन्यत्वात्राश्रयते । शब्दस्तु श्रुतज्ञानकेवलज्ञाने श्रयते, नान्यत्, किं कारणम् १ श्रुताङ्गत्वात् श्रुतस्य प्रतिविशिष्टवलाधानहेतुत्वादुक्तेन विधिना, शब्द एव नयः ॥ ३ ॥

मिथ्यादृष्ट्यज्ञाने, मिथ्यादृष्टम् अज्ञानं च अपरिच्छेदात्मकं न श्रयते, किं कारणम् ? यतो नास्य कश्चिद्ज्ञोऽस्ति नास्त्यस्य कश्चिद्ज्ञः शब्दस्य मतेन कश्चित् प्राणी । किं कारणमिति चेत् ? उच्यते ज्ञस्वाभाव्यात् सर्वप्राणिनां ज्ञातस्वरूपत्वाज्जीचो मिथ्यां, दृष्टिनास्ति न चाप्यज्ञोऽस्ति ॥ ४॥

इति-एवमनेनोक्तेन स्वरूपेण नयवादाः नैगमादिविचाराः चित्राः-बहुरूपाः, विचित्रेः प्रकारवेस्तुनः परिच्छेदित्वात्, ते चित्राः काचिद् विरुद्धाः कचिद् वस्त्वंशे रुचि-गृहीते विरुद्धाः इव लक्ष्यन्ते, यतः सामान्ये आश्रिते यस्तत्रैन विशेषं कल्पयति तदा पूर्वापरेण विरुध्यते, विशेषे वा त्रैकालिकेऽभ्युपेते वर्तमानावधिके विशेष आश्रिते पूर्वः परेण विरुद्ध इति लक्ष्यते, एवं सर्वेष्वायोजनीयम्। एवं कचिद् विरुद्धा इव । अथवा सम्यगालोच्यमानाः विश्वद्धाः, सामान्यादीनां धर्माणां सर्वेषां तत्र वस्तुनि मावात् ॥ अथवमेव लोकिकानामपि वैशेषिकादीनां वस्तुविचारणायां सम्पतन्त्युत नेति ? ॥ उच्यते-न सम्पतन्ति, यदि सम्पतेयुर्जनशासनवत् तान्यपि निरवद्यानि मतानि स्युः, नैव

१ ' चाप्यज्ञः ' इतिघ-पाठः ।

तत् तथा, एतदाह-लैकिकविषयातीताः लैकिकानां-वैशेषिकादीनां विषयाः-शास्त्राणि तान्यतीताः-अतिकान्ताः, न सन्ति तेष्वित्यर्थः ॥ अथ यथा ते वैशेषिकादयो नालोचयन्त्येभिर्वस्तु तथाऽत्रापि किमाश्रयते उत नेति ? उच्यते-न तथा नालोच-नीयं वस्तु, किन्त्वालोचनीयमेवेति, एतदाह-तत्त्वज्ञानार्थमधिगम्याः तत्त्वं-सद्दूपं सर्वद्रोप-रहितं यज्ज्ञानं तत् तत्त्वज्ञानं तत्त्वज्ञानाय-तत्त्वज्ञानार्थ-तत्त्वज्ञानप्रयोजनार्थम् अधिगम्याःक्रेयाः । एतत् कथयति-समस्तनयसामम्या आलोच्यमानं वस्तु सुधियां प्रीतिमाधिनोति, अन्यथा यथावस्तु संवादो दुःखेनापाद्येत, यत एकनयमतावलम्बिनां वस्तुस्वरूपसम्पादने सामर्थ्याभावात् समप्रया नयविचारणया वस्तुस्वरूपप्रतिपादनं सुकरमवगतस्याद्वादसद्भावे-रिति ॥ ५ ॥ ३५ ॥

ग्रन्थाग्रमङ्कतः ४३५९

इति श्रीतत्त्वार्थोधिगमेऽर्हत्प्रवचनसङ्ग्रहे भाष्यानुसारिण्यां तत्त्वार्थटीकायां प्रथमोऽध्यायः ॥ १ ॥

# ॥ इति प्रथमोऽध्यायः॥



#### ॥ श्रीगौडीपार्श्वनाथाय नमः ॥

# द्वितीयोऽध्यायः २

भा॰—अत्राह—उक्तं भवता जीवादीनि तत्त्वानीति, तत्र को जीवः कथंलक्षणो वेति ? । अत्रोच्यते—

टी॰-अन्नाह-उक्तं भवतेत्यादिः सम्बन्धग्रन्थः, स चाध्यायप्रकरणसूत्रकृतिक्षधा तत्राध्यायकृतस्तावत् 'सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः' (अ० १, स० १) इत्यव्यति-रिक्तकरणतयाऽऽत्मनः कर्तुस्ताद्रृप्येण निर्दिष्टानि मोक्षसाधनानि, अधुना तान्येवानेककर्मोपश-मादिकारणकलापजन्यानि परिस्फुटविविक्तहेतुभाञ्जि प्रकाशयन्नाह-औपश्चामिक इत्यादि । तथाऽनुयोगद्वारप्रकरणप्रस्तावे निर्देशादिस्त्रत्रव्याख्यायामुक्तम् , तद्यथा निर्देशः । जीवः ? औपशमिकादिभावयुक्तो द्रव्यं जीवः, ते चामी जीवस्य औपशमिकादयो भावाः स्वतत्त्वेयत्ताभ्यामभिधीयन्ते औपशमिक इत्यादि, तथा तत्त्वोदेशः, तत्रादौ जीवपदार्थोपन्यासोऽकारि सूत्रकारेण, तत्स्वरूपावगमेच्छया च परः प्रश्नयति को जीवः कथंलक्षणो वेति । किं पुनरत्र प्रयोजनं यदयमपहायाध्यायप्रकरणसम्बन्धौ सूत्रकृत-मेव सम्बन्धमाविश्वकार भाष्यकारः ?। उच्यते-स्वल्पवक्तव्यत्वात्, सम्बन्धानां चानेक-रूपत्वाद् अतो यत् किश्चिद् घटमानकं सम्यन्धान्तरम्रपादाय भाष्यकृत् कृती जायते, नैवा-वश्यमशेषसम्बन्धाभिधानमावर्तव्यमिति कचिन्नियमः, यच भाष्यकारोपात्तस्त्रसम्बन्धव्यति-रिक्तसम्बन्धद्वयप्रदर्शनमाविष्कृतं तदन्योपनिबन्धकारशैल्या न त्वपूर्वसम्बन्धोद्धद्दनेच्छयेति ॥ नन्वौद्यिकौपशमिकक्षायिकक्षायोपशमिकपारिणामिकसान्निपातिका भावा इति क्रमसङ्ख्या-नियमः प्रावचनोऽयं स एषः, किमर्थं परमर्षिप्रणीतप्रवचनन्यस्तक्रमसङ्ख्याभेदः सूत्रकारे-णाकारि १। अत्रोच्यते−ऋमभेदस्ताबङ्घावार्थमाश्रितः, कथम् १ औपशमिकभेदद्वयमधीत्य क्षायिकभेदपाठे चशब्दानुकृष्टी च पूर्वकौ द्वावित्येवं नवभेदमवदत् क्षायिकम्, ननु प्रवच-नक्रमे प्यौपशमिकक्षायिकावनन्तराविति न कश्चिद् विशेषः अस्ति, विशेषश्चराब्देन, किम-नन्तरभेदद्वयाकर्षणमुतौदयिकैकविंशतिराकृष्यत इति सन्देहः, नन्यनन्तरभेदद्वयमेवाभि-सम्भन्तस्यते न व्यवहितम्, तदेतदेतावद् व्याख्यानमस्पिधयः ऋशयन्ति गौरवं च जायते, तसादस्तु क्रमभेदः, अपिच स्वल्यकालस्वामित्वादिविशेषादप्यौपशमिकादिर्युज्यते क्रमः, आन्तमीहृतिंकत्वादल्पकाल औपशमिकः, अल्पस्यामिकश्रायम्, यतो न खलु बहुविधाः प्राणिनः प्राप्नुत्रन्ति तादृशं परिणतिविशेषम्, तदनन्तरं श्रायिकः, तस्मात् सामान्यभेद-त्वाद् बहुतरकालस्वामित्वाच, ततः क्षायोप<sup>श्र</sup>मिको-बहुतरभेदकालस्वामित्वाच, ततः औ-

यिकः पूर्वस्वामिसाधम्यीत् तदन्यकमीश्रयत्वाच, ततः पारिणामिको महाविषयत्वादत्यन्त-भेदाच पूर्वकेभ्य इति। सान्निपातिकोऽपि लाघवैषिणा पृथक् नोपात्तः,मिश्रग्रहणादेव प्रतिलब्धः, यत एषामेवौपशमिकादीनां द्विकादिसंयोगेन साम्निपातिको निष्पद्यते षड्विंशतिविकल्पः, तत्रैकादश विरोधित्वादसम्भवतस्त्यका विकल्पाः, पश्चदशोपात्ताः प्रशामरतौ सम्भविनः, ''पष्टश्च साम्निपातिक इत्यन्यः पश्चदशभेदः'' (प्रदाम० प०१९७) इति वचनात् ,ते च विकल्पाः पञ्चदश औदयिकश्वायोपशमिकपारिणामिकास्त्रयोऽपि युगपदेकस्मिन् निपतन्ति जन्तौ, नारक-तिर्यञ्चातुष्यदेवगतिभेदेन चैते चत्वारो विकल्पाः, तथौदयिकौपशमिकक्षायोपशमिकपारिणा-मिकाः कचिदकृतत्रिपुद्धोपशमसम्यक्त्वसद्भावाद् गतिभेदेनैव चत्यारो विकल्पाः, पुनरौ-क्षायिकसद्भावात् । द्यिकक्षायिकक्षायोपशमिकपारिणामिकाः कचित गतिभेदतः, पुनश्रौदयिकौपशमिकक्षायिकक्षायोपशमिकपारिणामिकाः दर्शनसप्तकवर्जं सम-स्तमोहनीयोपशमाच्छेषकर्मक्षयोपश्चमादित्वे सति मनुष्यगतावेदोपशमश्रेणिसद्भावे सत्येको विकल्पः, तथा औद्यिकक्षायिकपारिणामिका एक एव भङ्गः, केवलिनो मनुष्यत्वकैवल्य-जीवत्वाप्तेः, तथा क्षायिकपारिणामिकावेको भङ्गः, सिद्धे केवलसम्यवस्वादिजीवत्वतः, पश्चदश्च सान्निपातिका भावभेदाः पश्चकचतुष्कत्रिकद्विकसंयोगनिष्पन्नाः चतुरादिगतिभेदैर्भिश्रग्रहणा-छुब्धाः, मिश्रग्रहणेन च सान्निपातिकः संयोगमात्रं परिगृह्यते, न क्षयोपशमाविति, कृतसमा-सयोथ् पूर्वयोर्निर्देश उत्पत्तिविगमकालसाम्यात् संहतोत्तरकारणत्वाच, औपशमिकक्षायिकौ हि संहितौ मिश्रस्य कारणीभवतः, मिश्रे चासमासकरणं स्वामित्राहुस्यप्रतिपिपादयिषयाऽकारि, पूर्वभावद्वयवर्तिभ्यो जीवेभ्यो भूयिष्टाः क्षायोपश्चमिकभावभाजः प्राणिनः, चरमयोः प्रथकरणं जीवाजीवसाधारणत्वरूयापनार्थम् , पूर्वकास्त्रयो जीवानामेव, इतरौ तु साधारणौ, समासश्चा-वियोगप्रचिकाशयिषयाऽनयोर्द्वयोरिष । अत्र चाद्यास्त्रयो भावाः कर्मविषातापेक्षाः प्रादुःष्यन्ति, बहलरजोवितानविधाते सति तिग्मरक्ष्मेदींधितिकलापोत्पत्तिवत्, स पुनर्विधातो द्विविधः-स्ववीर्यापेक्षो देशक्षयः कर्मणः सर्वेक्षयश्च, कर्मव्यापारापेक्षश्चतु (इत्यः १)र्थः, स्वोपात्तकर्मोदयात् गत्याद्यो भावाः सम्रुपजायन्त आत्मनः सुरापानजनितनृत्यादिविकारवत्, मदोद्रेकान्नत्यति इसति रोदित गायति क्रुध्यति च यथा शीलवानिप तथा गत्यादिकर्मोद्रेकाज्जीवस्ताँ तां विकियां प्रतिपद्यते गतिकपायादिकाम्। पारिणामिकस्तु निर्निमित्तः, स्वार्थे प्रत्ययविधानात्, परिणाम एव पारिणामिको राक्षसवदिति।।

अधुना भाष्यमनुस्त्रियते-अन्नेति । द्वितीयाध्यायावसरे शिष्य आह-प्रथमाध्यायेऽभि-हितं भवता जीवादीनि सप्त तत्त्वानि, तत्प्रतिपत्तिः सम्यक्त्वम्, इतिशब्दः शब्द-पदार्थः, कः ? उक्तमात्रस्मरणात् तन्नेति तेषु तत्त्वेषु निर्धार्यतामादावुपन्यस्तो जीवः क इति किंस्वरूपः, किंसतत्त्वः, किमसौ द्रव्यं, गुणः, कर्मेति सन्दिहानस्य प्रश्नः, कथंलक्षणो चेति द्वितीयः, प्रश्नः कथमिति केन प्रकारेण किमनपायिना सता लक्षणेन सर्वास्ववस्थासु गम-

१ ' ब्रुत्त्यादि ' इति क-स्त्र-पाठः ।

केनाविनाभाविना हुताशन इवोष्णत्वेन लक्षयितव्यः, आहोस्विद्पायभाजा व्यतिरिक्तेन धूमेनेव हुतभुगवबोद्धव्य इति पृच्छति—कथंलक्षणां विति । लक्ष्यते अनेनेति लक्षणं—लिङ्गमित्यर्थः, कथं लक्षणमस्येति कथंलक्षणः, वाशव्दश्रशब्दार्थे, को जीवः कथंलक्षणश्रेति, इतिशब्दः शिष्याभित्रायेयत्ताप्रकाशनार्थः। एवं प्रश्रद्धयप्रदर्शने प्रबोधने सति आचार्य आह—अन्नोच्यते इति । अत्रास्मिन् प्रश्रद्धयेऽपि भण्यते प्रतिवचनम्, तत्राद्यं प्रश्नमधिकृत्य स्रिः सुत्रमधिजगे—

सूत्रम्-औपशमिकक्षायिकौ भावौ मिश्रश्च जीवस्य स्वतत्त्वमौ दियकपारिणामिकौ च ॥ २-१ ॥

भावेषु औपर्याम-काद्या भेदाः भवन्ति ॥ १॥

दी० — औपदामिक इत्यादि । समुदायार्थस्त्वयम् - औपदामिकादिभावयुक्तो द्रव्यं जीव इति कर्मगुणनिरासद्वारेण प्रतिपादयति । तत्रोपदामनमुपद्यमः — कर्मणोऽनुदयलक्षणा-वस्था भस्पपटलावच्छन्नाग्निवत् सः प्रयोजनमस्येत्यौपदामिकस्तेन वा निर्वृत्तः । तथा तदत्य-न्तात्ययात् स क्षयः स प्रयोजनमस्य तेन वा निर्वृत्त इति क्षायिकः, भवनं भावः तेन पर्यायेण आत्मलाभः, कर्मण उपद्यमाद् यद् दर्शनं चरणं वा श्रद्धानलक्षणं विरतिलक्षणं वा तथोद्धवति तदौपद्यमिकदाब्देनोच्यते, तथा क्षायिकदाब्देन त एव दर्शनादिपर्यायाः श्रद्धानादिलक्षणाः श्रीणशिवस्वविधातिकमीद्याः प्रतिपाद्यन्त आत्मनः स्वरूपतयेति, क्षयो-पद्यमाभ्यां निर्वृत्तो मिश्रः दरविध्या(ताव)च्छन्नज्वलनयत्, कथं पुनः भाव्यते ? यदुदया-विकाप्रविष्टं कर्म तत् क्षीणं श्रेषमनुद्रेकक्षयावस्थमिमामुभयीमवस्थामाश्रित्य मिश्रः

श्रीपशमिकक्षायोः मनु पशमिकयोभिन्नता मनु

प्रजायते ॥ ननु चायमेवीपशमिकाच भिद्यते, यतस्तत्राप्युदितं क्षीण-मनुदितं चोपशान्तमिति । अत्रोच्यते-क्षयोपशमे ह्युदयोऽप्यस्ति, प्रदेश-तया कर्मणो वेदनानुज्ञानात्, न त्वसाविति विधाताय, अनुभावं पुनर्ने तत्र

वेदयते, उपशमे तु प्रदेशकर्मापि नानुभवति मनागिप नोदयोऽयं विशेष इतियावत् । आगम-श्रायम्-" से णूणं भंते ! णेरइयस्स वा तिरिक्खजोणियस्स वा मणुस्सस्स वा देवस्स वा जे कडे (पावे) कम्मे णित्थ णं तस्स अवेइत्ता मोक्खो ? हंता गोयमा०! से केणहेणं भंते ! एवं बुच्च १ एवं खळ गोयमा! मए दुविहे कम्मे पन्नत्ते, तंजहा पदेसकम्मे अणुभावकम्मे य, तत्थ णं जं तं पएसकम्मं तं नियमा वेएइ, तत्थ णं जं तं अनुभावकम्मं तं अत्थेगइयं

१- 'सतत्त्वं ' इति क-ख-पाठः ।

२ अथ नूनं भदन्त ! नैरियकस्य वा तिर्थेश्योनिकस्य वा मनुष्यस्य वा देवस्य वा यत् कृतं (पापं) कर्में नास्ति तस्यावेदित्वा मोक्षः !। हन्त गौतम ! तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते ! एवं खलु गौतम ! मया द्विविधं कृते प्रकृतं, तथ्या-प्रदेशकर्म अनुभागकर्म च । तत्र यत् तत् प्रदेशकर्म तद् नियमेन वेदयति, तत्र यत् तद् अनु-

वेएइ अत्थेगइयं नो वेएइ, णायमेवं अरहता निण्णायमेयं अरहता अयं जीवे इमं कम्मं अञ्झोवैगमियाए वेयणाए वेदिस्सति, अयं जीवे इमं कम्मं उवक्रमियाए वेयणाए वेदिस्सति अहाकम्मं अहाक(निग)रणं जहां जहां तं भगवया दिहं तहा तहा विपरिणमिस्सतीति-से तेणं अहेणं गोयमा ! एवं वुच्चति" (भगवत्यां २०१, उ० ४, मू०४०) अतोऽस्ति विशेषः औपशमिकक्षायोपशमिकयोरिति। अत्रापि त एव दर्शनादिपर्यायाः श्रद्धानादिलक्षणाः प्रदेशकर्मोद्ययुजः क्षायोपशमिकशब्दवाच्या भवन्ति, चशब्दः सम्रचयार्थः, औपशमि-कक्षायिको स्वतत्त्वं मिश्रथ स्वतत्त्वमिति । जीवस्येति कर्तृलक्षणा पष्टी, जीवस्येवैते त्रयो भावाः, नान्यस्य स्तम्भकुम्भादेः, वक्ष्यमाणदर्शनादिकलापानुपलब्धेः, इह च जीवशब्द आत्मपर्यायः शुद्धो गृह्यते, नायुःप्राणसम्बन्धोद्धासितो जीवनाज्जीव इति, ग्रुक्तानां तदन-भिसम्बन्धात् । अथवा द्रव्यभावप्राणसामान्याङ्गीकरणे सति प्रतिविशिष्टसम्बन्धापेक्षः शब्दो भवत्येव जीवनाज्जीवः, संसारिणः द्रव्यप्राणाः पश्चेन्द्रियादयः, सिद्धानां भावप्राणाः ज्ञानी-पयोगादय इति । स्वतत्त्वमित्ययं स्वशब्द आत्मात्मीयादिषु प्रसिद्धः, तत्रात्मनि वर्तमानोऽ क्रीकियते, तत्त्वशब्दो भावामिधायी, ततश्रायं समुदायार्थः-जीवस्यायमातमा मावः जीवस्या-यमात्मस्वरूपभवनम्, एवमौपशमिकादिरूपेणात्मनैव स तथा भवतीति, अन्यतिरेकलक्षणा चेयं कर्तुरनर्थान्तरं पष्टी, स्वतत्त्वं च पदार्थानामनध्यारोपितमनपोदितं च भवति, सर्वदा जीवश्रेतनालक्षण इति नाध्यारोपितं, नापोदितं किंचित्, चेतनायाः सुखदुःखादिसाधारण-संवेदनलक्षणायाः प्रति स्वं प्राणिविशेषप्रतिसंवेद्यत्वात्, तत्राध्यारोपो विश्वनिरवयव-निष्क्रियादिधर्मकत्वेन, अपवादो नास्त्यात्मा न प्रमाणविषयो न च त्वक्रपर्यन्तशरीर-सम्बन्धीति, स्वानुभवविरुद्धत्वात्, अध्यारोपे चाप्रमाणकत्वात्, यदेव प्रत्यारमप्रसिद्धं तदेवास्य लक्षणम्, वक्ष्यति च द्वितीयप्रश्नमधिकृत्य कथंलक्षणो वेति, 'उपयोगो लक्षणं' (अ०२, स्०८) इति, चेतनाविशेषलक्षितस्य चं. कर्मोदयाद्यपेक्षाणि मावान्तराण्यधिकृत्य को जीव इत्यत्र प्रश्ने प्रतिपत्तिराहिता आत्मनः, एकरूपमपि चैतन्यस्वतत्त्वं कर्मक्षयोपश्चमा-द्यवस्थाविशेषनिमित्ताद्वचपदेशाद्धावेयत्तानियमं प्रतिपद्यते, उपलक्षण भृताश्चेते कर्मापेक्षत्वाद भवन्ति स्वतत्त्वं, यथा चक्षुर्द्वारकज्ञानविषयो रूपमिति, उपयोगः पुनः स्वतत्त्वं यथा मूर्ती रूपमिति, तथा चामेरुष्णत्ववचैतन्यलक्षणमहेयमात्मनः, तस्यैवाग्नेर्धृ-मवदौपशमिकादि प्रायो हेयग्रुपलक्षणमिति । कर्मविपाकाविभीव उदयः तत्प्रयोजनस्ति श्रिक्ती वा औद्यिको भावः । तद्यथा--नरकगतिनामकर्मोद्यात्ररकगतिरौद्यिकोऽमिश्रीयते भावः, कषायमोहनीयोदयाच क्रोधी मानीत्याद्यौदयिकः, सर्वत्रैवं वासनाऽऽभेया, यद् पत्र

भागकर्म तदस्त्येककं वेदयति, अस्त्येककं नो वेदयति, ज्ञातमेतद्हंता, विज्ञातमेतद्हंता—अयं जीव इदं कर्मे आभ्यु-पगिमक्या वेदनया वेदयिष्यति । अयं जीव इदं कर्म औपक्रमिक्या वेदनया वेदयिष्यति, यथाकर्म यथानिकरणं यथा यथा भगवता दृष्टं तथा तथा विपरिणंस्यति इति तत् तेनार्थेन गौतम ! एवसुच्यते ।

<sup>&#</sup>x27;अज्झोदं गमियाएं ' इति म-दी-पाठः । २ 'निमित्तावपदेशात् ' इति ग=डी-पीठः ।

नरकगतिनाम विपकं सदौदयिकशब्देनोच्यते कषायमोहनीयं च विपकं क्रोधादि तत् कथं जीवस्य स्वतस्वं स्यात्? यतः कर्म पौद्गलिकं मूर्तमचेतनं,आत्मस्वभावस्तु तद्विपरीत इति। उच्यते— नन्कमेव प्राग् उपलक्षणभूताश्चेते प्रायः पार्थक्येनापि वर्तमाना धृमवद्येरात्मनो भावाः गमका भवन्ति हेयाश्र, अथवा य एते गत्याद्याः परिणामविशेषाः स जीव एव कमीवष्टम्भजनित-परिणामानन्यत्वात्, अन्योऽन्यानुगतौ सत्यामविभागात्, तदात्मकत्वम्रदकदुग्धयोरिवात्मक-र्मणोः, अतः स्वतस्वमात्मनो गत्याद्यः, सैव हि चेतनाऽनपायिनी कर्ममलदिग्घाऽनेका-वस्थान्तरावस्कन्दिनी तथा व्यपदिश्यते इति न दोषः । कश्चिदाढौकते-परिणाम एव हि पारिणामिक इति स्वार्थे प्रत्ययो न प्रयोजननिर्वृत्त्योः, किं कारणम् ? आदिमत्त्वप्रसङ्गा-ज्जीवभव्याभव्यत्वादेः, यदि परिणामः प्रयोजनमस्येति व्युत्पत्तिः पारिणामिको जीव इति ततः प्रागवस्थायां नाभूज्जीव इति, युक्त्यागमाभ्यां चैष पक्षो विरुध्यते, एवं निर्वृत्यर्थे-ऽपि प्रागनिर्धृत्तौ निर्वर्त्येत, स एव दोषः, तथा भन्याभन्यत्वादिष्वपि योज्यम् । युक्ति-विरोधस्तावत् कथम्सन् खरविषाणकल्प आत्मोत्तरकालं सम्भवेत् ?। आगमश्रायम्-" एस णं भंते! जीवे तीर्तमणंतं सासयं समयं भैवतीति वत्तव्वं सिया? हंता गीयमा! णं भंते! जीवे पहुप्पण्णं सासयं समयं भवतीति वत्तव्वं सिया ? हंता गोयमा! एस णं जीवे अणागयमणंतं सासतं समयं भविस्सतीति वत्तव्वं सिया ? हंता गीयमा " (भगवत्यां २०१४, उ०४,स्०५११) तस्माद् युक्त्यागमविरोधौ मा भूतामिति । परिणाम एव हि पारिणामिक इति स्वार्थे प्रत्ययो न प्रयोजननिर्वृत्योः, किं कारणम् ? आदिमस्वप्रसङ्गात पारिणामिकोऽनादिप्रसिद्धः सकलपर्यायराशेः प्रहृतामभिम्रखतां प्रतिपद्यमानोऽशेषभावाधारतां विभर्तांति नाम्रुना विना कस्यचिद् भावस्य निष्पत्तिः, अतश्र प्राधान्यमस्यैव भावानां मध्य-यिति । पारिणामिकशब्देन च द्रव्यभावप्राणावस्थाख्यः परिणाम उच्यते, सेघनयोग्यः परिणामो भव्यः, अभव्यस्तु न कदाचित् सेघनयोग्यः परिणाम इति । सूत्रपर्यन्तवर्ती चशब्दः सम्रचये, औपशमिकादयो भावाः जीवस्य स्वतत्त्वमौद्यिक-पारिणामिकौ च स्वतत्त्वमिति भावानां पर्यन्ते च वृत्तावितिशब्दोऽर्थपदार्थः; क एते औपशमिकाद्यर्थाः पश्च भावाः ? जीवस्य स्वतत्त्वं भवन्ति, विनाऽप्येवकारेण सङ्ख्याशब्दो-पादानादवधृतिर्गम्यते पश्चैवाऽन्यूनाधिका भावाः पर्यायाः जीवस्य स्वतत्त्वमुपलक्षणद्वारेण भूयसा भवन्ति । एते च सर्वजीवेषु सर्वदा साकल्येन न भवन्तीत्युपलक्षणमात्रमतो द्रष्टव्याः। एवमीपशमिकादिभावयुक्तो द्रव्यं जीवः सङ्कोचिवकासस्वभावो लोकाकाशप्रदेशमाना-

<sup>9</sup> एष भदन्त ! जीवः अतीतेऽनन्ते शाश्वते समये भवतीति वक्तव्यं स्यात् १ हन्त गौतम !, एष भदन्त ! जीवः प्रत्युत्पन्ने शाश्वते समये भवतीति वक्तव्यं स्यात् १ हन्त गौतम !, एष जीव अनागतेऽनन्ते शाश्वते समये भविष्यतीति वक्तव्यं स्यात् १ हन्त गौतम !

२ 'नीयमाणं' इति ग-टी-पाठः । ३ 'भुवीति' इति ग-टी-पाठः । ४ 'सासयं' इति ग-टी-पाठः ।

संख्येयप्रदेशोऽपि प्रदीपत्रदाश्रयमात्रावभासी प्रमाणत्वात् अमूर्तेभ्योऽप्याकाशादिभ्यो मिन्न-जातीय इति ॥ १ ॥

एवमेते जीवस्य स्वनिमित्ताः कर्मश्चयावस्थानिमित्ताश्च भावा मूलभेदतो व्याख्याताः। अधुनैषां प्रत्येकं सम्भविनो भेदाः प्रतायन्ते, यथैव निमित्तान्तराद्विलश्चणस्यापि जीवस्य भावानां पश्चत्वं तथा पश्चानामपि पृथक् पृथक् निमित्तापेक्षा भेदा भवन्ति, ते चाभी—

# सूत्रम् — द्विनवाष्टादशैकविंशतित्रिभेदा यथाक्रमम् ॥ २-२ ॥

भा॰—एते औपरामिकादयः पश्च भावाः विनवाष्टादशैकविंशतित्रि-शौपरामिकादीनां भेदा भवन्ति । यथा औपरामिको विभेदः। क्षायिको भेदसंख्या नवभेदः। क्षायिकोपशिमकोऽष्टादशभेदः। औदियिक एक-विंशतिभेदः। पारिणामिकस्त्रिभेद इति। यथाक्रममिति येन सूत्रक्रमेणात कर्ञ्वे बक्ष्यामः॥ २॥

दी०—द्विनवाष्टाद्शेत्यादि स्त्रम्, द्वौ च नव चेत्यादि द्वन्द्वः, पश्चाद् बहुत्रीहिः, द्विनवाष्टाद्शैकविंशतित्रयो भेदा येषां ते द्विनवाष्टाद्शैकविंशतित्रयो भेदा येषां ते द्विनवाष्टाद्शैकविंशतित्रयो भेदा अपिश्विमकादयः, प्रागुपन्यस्तस्त्रानुपूर्व्यपेक्षं यथाक्रमग्रहणम् । एतच्च व्यतिकरदोषनिष्ट-स्थं मा भूत् पश्चानामेकस्यते भेदाः, समस्तानां वा एतावन्त एव, किन्तु एकैकस्य भावस्य वक्ष्यमाणाः सम्यक्तवचारित्रे इत्यादयो यथा स्युरिति यथाक्रमग्रहणम् । इह केचिद् विद्वांसः संसारस्थानामिति वांक्यशेषमधीयते सिद्धव्याव्यर्थं, न किलैते द्वादि-मिन्नास्तेषु सम्भवन्ति भावाः, एकरूपः पारिणामिक एव सम्भवति, तदेतदयुक्तम्, तत्र हि यथासम्भवं ग्रहीष्यन्ते, नावश्यं सर्वैः स्वभेदैः सर्वत्र भवितव्यम्, यथा संसारिणामिष मिथ्यादृष्टीनां न कदाचिद्ययामकक्षायिकौ भवतः, अभव्यानां वा, तथा सिद्धेष्वपि यथासम्भवग्रहणमिति न किञ्चिद्वाक्यशेषण । तथैवंरूपः पारिणामिक एव सम्भवति, तदेतदयुक्तम्, यस्मात् क्षायिकसम्यक्तववीर्यसिद्धत्वदर्शनज्ञानैः आत्यन्तिकैः स युक्तोऽति-निर्द्वन्द्वेनापि च सुखेन, ज्ञानादयस्तु भावप्राणाः, मुक्तोऽपि जीविति स तौर्हे, तस्माज्जीवत्वं नित्यं सर्वस्य जीवस्येत्येवमादयः पारिणामिका अपि भावाः सन्ति, न परिणाम एवेत्यवधृतिः ॥

सम्प्रति भाष्याक्षराणि वित्रियन्ते-एत इति प्रत्यक्षासन्त्रवाचिना सर्वनाम्नाऽनन्तर-स्त्रनिर्दिष्टान् भावानिममुखीकरोति, औपशामिकाद्य इति प्रतिविशिष्टं क्रममाचष्टे, भावा इति भवनलक्षणा जन्तोः परिणतिविशेषाः, पश्चेति सङ्ख्ययाऽवधारणं तेषाम्, एतावता भाष्येणान्द्य पूर्वकमर्थमधुना भेदान् विधत्ते द्विनवेत्यादिना । इदं च सूत्रमेक-मेवाचार्येण खण्डीकृत्याधीतम्, न पुनर्विवरणमस्य, क्रत एतद् भवतीति ? सूत्रमध्ये उचार-

९ 'क्षायोपशमिक ' इति ध-पाठः । २ 'संसारस्थायिनाम् ' इति ग-टी-पाठः । ३ 'बाक्यशेषमभिद्धत ' इत्युचितं प्रतिभाति ।

णाद् विभवत्यश्रवणाच द्यादिषु निश्चीयते, पुनः सूत्रपाठे तर्हं किं प्रयोजनम् १ एतावल्रक्ष्यते-पूर्वं सूत्रार्थमन्द्य यथाक्रमं सूत्रं सम्बन्धयति—औपद्यामिको द्विभेद् इत्यादि । विवरणं सुगमम्। पारिणामिकस्त्रिभेद् इति, अयमितिशब्द आदिशब्दार्थे, शेषपारिणामिकभेदसङ्ग्रहार्थम्, यथाक्रममिति, अत्रेतिशब्दः शब्दपदार्थकः, अनेन शब्देनायमर्थः प्रत्याय्यते, येन सूत्रक्रमेणात अर्ध्वं वक्ष्यामः, येनेति वक्ष्यमाणेन सम्यक्त्वचारित्रे इत्यादिना अस्मात् सूत्रादुपरिष्टात् भणिष्यामः तेन क्रमेण यथाक्रममौपशमिकादयो द्रष्टव्याः। वाक्यान्तरेण शक्रतार्थनिगमनमाद्शितम्, वाक्यान्तरिनरूपणं च व्याख्यायाः प्रधानाङ्गमिति सङ्ख्यानमात्रश्रवणादुद्देशसूत्रमिदं, न तु भेदनिर्देशः॥ २॥

सम्प्रति संख्येयान् भावविशेषान् निर्दिशतिः औपशमिकस्य तावत् स्त्रक्रमप्रामाण्यात् भेदद्वयं प्रतिपिपादियपुराह-

# सूत्रम् -- सम्यक्तवचारित्रे ॥ २-३ ॥

भा॰—सम्यक्त्वं चारित्रं:च द्वावीपशामिकी भावी भवत औपश्मिकस्य इति ॥ ३॥

दी०—सम्यक्त्वचारित्रे सम्यक्त्वमुक्तं प्रथमेऽध्याये लक्षणविधानाभ्याम्, चारित्रं नवमे वक्ष्यते। एतदुभयमपि सिद्धं गृहीत्वा इहौपग्रमिकभावो
नियम्यते, सम्यक्त्वचारित्रे त्वनियते क्षायिकक्षायोपग्रमिकयोरपि भवतः, औपशमिकभावस्तु द्वयमिदमपहाय न भेदान्तरमवरूणद्धि, अयं च नियमो द्विनवाष्टादिस्त्रारम्भ
सामर्थ्याल्लभ्यते, औपशमिको द्विभेद एवेति गम्यते, सङ्ख्याशब्दोपादानेऽप्येवकारेण
तद्यथेत्यादिभाष्ये अनन्तरस्त्रतनिर्दिष्टं द्विभेदत्वमौपशमिकस्य तद्युना यथा भवति तथा
प्रकाश्यते—सम्यक्त्वचारित्रे चेति, तत्त्वरुचिः सम्यक्त्वम्, सदस्तिक्रयाप्रवृत्तिनवृत्तिलक्षणं
चारित्रम्, चशब्दः समुचये, एतदुभयमपि इष्टनियमप्रदर्शनार्थम्, द्वाविति सङ्ख्योपादानम्,
स च प्रकटीकृत एव प्राक् । औपशमिकावित्यनेन नियम्य पदार्थं दर्शयति—भावाविति । सम्यक्त्वचारित्रयोरात्मपर्यायत्वं दर्शयति—भवत हित । श्रद्धानचरणिक्रययोः
क्रियावतः सकाशादनन्यत्वमाह, अतः समुदायार्थोऽयम्—सम्यक्त्वचारित्रे द्वे एव औपश
मिको भावो भवति, नान्यथेति ॥ ३॥

अथ क्षायिको नवभेद उद्दिष्टः सोऽधुना निर्दिश्यते—

सूत्रम्-ज्ञानदर्शनदानलाभभोगोपभोगवीर्याणि च ॥ २-४ ॥

भा॰—ज्ञानं,द्र्ज्ञानं, दानं, लामः, भोगः, उपभोगः, वीर्यमि-श्रायिकस्य नव सेदाः त्येतानि सम्यक्त्वचारित्रे च नव क्षायिका भावा भवन्तीति ॥४॥ टी० — ज्ञानद्रशंनेत्यादि स्त्रम्। कृतद्वन्द्वानां निर्देशः, चशन्दोऽनन्तरद्वयानुकर्षणार्थः स्त्रोक्ताः सप्त च द्वा चशन्दानुकृष्टावित्येवं नव भेदाः ॥ ननु च सिद्धत्वमिष क्षायिको भावः, स चेह न निर्दिष्टः स्रिणा, कोऽभिप्राय इति १। उच्यते कर्माष्टकैकदेशक्षयादेते क्षायिकाः स्त्रेण प्रतिबद्धाः, सिद्धत्वं तु सकलकर्मक्षयन्नं भवप्रपञ्चपैरिवर्ति परां विशुद्धिकाष्ट्रामितं परमक्षायिकं कालस्वभावभेदात् मुक्तकाल एव सर्वकर्माभावस्वभाव इत्यतो न प्रतिबद्धम्, ज्ञानादयस्तु संस्तौ मुक्तौ च केचित् सम्भवन्तीति विशेषप्रतिपादनौर्थ-मप्रहणं सिद्धत्वस्येति । कथं पुनरयमाचार्याभिप्रायो गम्यते १। उच्यते वस्यति हि दशमे 'औपशमिकादिभन्यत्वौभावाच्चान्यत्र केवलसम्यक्त्वज्ञानदर्शनसिद्धत्वभ्यः ' (अ०१०,स्०४) इति, तन्न खलु विस्मृत इहाचार्यस्यायं सिद्धत्वलक्षणो भावः, किन्तु मोक्षकाष्टा परासाविति तत्रैवोपादास्यामहे मोक्षाधिकार एव पठिष्यामः इत्यमुनाऽभिप्रायेण नेहाधीतः, ये पुनः कर्माष्टकैकदेशक्षयात् जातास्त इहावधियन्ते नवेत्यदोषः॥

भाष्याक्षराण्यधुनाऽनुगम्यन्ते ज्ञानमिति केवलं सकलज्ञेयग्राहि समस्तज्ञानावरणक्षय-प्रभवं परिगृह्यते, न शेषमसम्भवात्, दर्शनमिष केवलाख्यमशेषदर्शनावरणीयक्षयसम्भद्भूत-मुपात्तम्, न शेषं चक्षुराद्यसम्भवात्, दानमिति वक्ष्यते लक्षणतः 'स्वस्यातिसर्गो दानं ' (अ०७, स० ३३) तच सकलदानान्तरायक्षयादेकस्मादिष तृणाग्रात् त्रिभुवनविस्म-यकरं यथेप्सितमर्थिनो न जातुचित् प्रतिहन्यते प्रयच्छत इति, लाभ इति परस्माच-तुर्वर्गस्यान्यतमसमस्तसाधनप्राप्तिः, स चाशेषलाभान्तरायकर्मक्षयादचिन्त्यमाहात्म्यविभूति-राविभेवति । येन यत् प्रार्थयते तत् समस्तमेव लमते, न तु प्रतिषिध्यते । श्चभविषयसुखा-नुभवो भोगः, अथवा भक्ष्यपेयलेह्यादिसकृदुपयोगाद् भोगः, स च कुत्स्रभोगान्तरा-यक्षयाद् यथेष्टमुपपद्यते, न तु सप्रतिबन्धः कदाचिद् भवति, न वा न भवत्यर्भिलपित इति । विषयसम्पदि सत्यां तथोत्तरगुणप्रकर्षात् तदनुभवः उपभोगः, पुनः पुनस्य-भोगाद् वा वस्त्रपात्रादिरुपभोगः, स च निरवशेष उपभोगान्तरायकर्मणि क्षीणे यथेष्टग्रुपतिष्ठते। अप्रतिषः शक्तिविशेष आत्मनो वीर्यम्, तचाप्रतिहतमपास्ताशेषवीर्यान्तरायकर्मणो भवति, तेन च यदिच्छति तत् सर्वमायत्तीकरोति । सम्यवत्वं पुनरनन्तानुबन्धिकषायमिथ्यात्वमिश्र-सम्यक्तवद्शेनसप्तकक्षयादात्यन्तिकादप्रतिहतं जीवादिपदार्थश्रद्धानलक्षणमसंहार्यमुपजायते। चारित्रं तु सकलमोहक्षयात् क्षायिकमाविर्भवति । वीर्यमित्यत्रायमितिशब्दोऽर्थपदार्थकः, एतानीति सूत्रोक्तानि, चशब्दः समुचये, सम्यत्वचारिते च, नव क्षायिका भावा भवस्तीति ॥ ४ ॥

उदिष्टः क्षायोपश्रमिकोऽष्टादश्या, स इदानीमाविभीव्यते-

१ 'पारावर्त्तां 'इति ग-टी-पाठः । २ 'पादनार्थप्रहणं सिद्धस्येति ' इति क-स्व-पाठः । ३ 'भन्यस्वान् भन्यस्वान्यत्र ' इति क-स्व-पाठः । ४ 'स्यभिलाष इति 'स्व-पाठः ।

### सूत्रम्—ज्ञानाज्ञानदर्शनदानादिलब्धयश्चतुस्त्रित्रिपत्रभेदाः यथाक्रमं सम्यक्तवचारित्रसंयमासंयमाश्च ॥ २–५॥

भा॰—ज्ञानं चतुर्भेदं-मितज्ञानं, श्रुतज्ञानं, अवधिज्ञानं, मनःपर्धायज्ञानिमिति । अज्ञानं त्रिभेदं-मत्यज्ञानं, श्रुताज्ञानं, विभद्भज्ञानश्रायोपश्चिकस्याः मिति । दर्शनं त्रिभेदं-चक्षुर्दर्शनं, अचक्षुर्दर्शनं, अवधिदर्शनमिति । त्रव्धयः पश्चविधाः—दानलाव्धः, लाभलव्धः, भोगलब्धः, उपभोगलव्धः, वीर्यलव्धिरिति । सम्यत्त्वं चारित्रं संयमासंयम इत्येतेऽष्टाद्श क्षायोपशमिका भावा भवन्तीति ॥ ६॥

टी॰—ज्ञानाज्ञानेत्यादि सूत्रम्, ज्ञानादीनां लिब्धपर्यन्तानां इन्द्रः, चतुरादीनामि पश्चानां इन्द्रः, पश्चाद् बहुव्रीहिः, चतुःत्रित्रिपश्च भेदा यासां ताश्चतुस्त्रि- न्त्रिपश्चभेदाः । अत्र च यथासङ्ख्यमभिसम्बन्धो ज्ञानादीनाम्, सम्यक्त्वादीनामि कृतद्वन्द्वानां बहुवचनेन निर्देशः, अशक्यप्रतिवन्धमन्यथा सूत्रमतो विच्छेदमकरोत् सूत्र- कारः ॥ नतु च सम्यक्त्वचारित्रयोरधिकारादेवानुवृत्तिभिविष्यतीह सूत्रे, नार्थः शृङ्गग्रहणे- नेति । उच्यते—'चानुकृष्टमुत्तरत्र नानुवर्तत ' इत्यभित्रायः । चशब्दः समुच्चितौ, ज्ञाना- दयो लब्ध्यन्ताः सम्यक्त्वादयश्च । क्षायोपशमिकोऽष्टादश्चा ॥

१ ' नज्अयोगः ' इति ग-टी-पाठः ।

स्वामिकम्, एवमेतत् त्रिविधमपि दर्शनावरणकर्मणः क्षयोपश्चमादुपजायत इति । अत्र अपीति शब्दः क्षायोपश्चमिकदर्शनेयत्ताधिगमार्थः । लब्धयः पश्चविधाः इत्यम्भना विवरणेन यथा-सङ्ख्यमुपदर्शयति दानलिबधित्यादिना भाष्येण, आदिशब्दाक्षिप्ताः प्रतिविशिष्टा एव लब्धिरप्वणीयति, अनेकरूपत्वाल्लब्धीनाम् ॥ नन्वनन्तरस्त्रत्रनिर्दिष्टाः प्रतिपदमेता एव ग्रहीष्यन्ते न पुनरूपादेया इति उच्यते—अत एव स्त्रे नोपात्ताः, प्रतिपदविवरणे पुनर्न दोषः कश्चित्, यथा यथा स्वविष्ठतं भवति तथा तथा विष्टणोति । एताः पश्चापि लब्धयोऽन्तरायकर्मणां क्षयोपश्चमाद् भवन्ति, सम्यक्त्वमनन्तानुवन्धिकषायदर्शनमोहक्षयोपश्चमादाविश्वनास्ति, चारित्रमपि दर्शनमोहकषायद्वादशकश्चयोपश्चमाञ्जायते सकलविरतिलक्षणम्, संयमश्चात्वावस्यम् संयमासंयमः—सङ्कल्पकृतात् प्राणातिपातान्तिष्टक्तरारम्भकृतादनिष्टत्तिः वथा मृषावादादिष्वपि योज्यम् । सङ्क्षेपतो द्वादश्विधः श्रावकधर्मः संयमासंयमो व्याद्यति-प्रवृत्तिलक्षणः । स च दर्शनमोहापोहादनन्तानुवन्ध्यप्रत्याख्यानकषायाष्टकक्षयोपशमाञ्जायते । इतिशब्दः क्षायोपशमिकभदेयत्ताप्रतिपादनार्थः । एतत् प्रतिपदमुद्दिष्टाः । अष्टादशिति सङ्ख्याविद्यन्तीति ॥ ५ ॥

औदियकस्त्वेकविंशतिविधान उद्दिष्टः, सोऽधुना भण्यते— सूत्रम्—गतिकषायि हिङ्गीमध्यादर्शनाज्ञानासंयतासिद्धत्व-लेश्याश्चतुरूयेकैकैकषड्भेदाः ॥ २–६॥

भा०—गतिश्रतुर्भेदा-नारक-तैर्थग्यौन-मानुष्य-देवा इति । कषायश्रतुभेदः-क्रोधी, मानी, मायी, लोभीति। लिङ्गं त्रिभेदं-स्त्री, पुमान,
रिभेदा
नपुंसकिमिति। मिथ्यादक्षीनमेकभेदं, मिथ्यादिष्टिरिति। अज्ञानमेकभेदं, अज्ञानीति। असंयतत्वमेकभेदं, असंयतोऽविरत
इति। असिद्धत्वमेकभेदं, असिद्ध इति। एकभेदमेकविधमिति। लेइ्याः
षड्भेदाः- कृष्णलेइ्या, निललेइ्या, कापोतलेइ्या, तेजोलेइ्या, पद्मलेइ्या,
शुक्कलेइ्या। इत्येते एकविंद्यातिरीद्यिकभावा भवन्ति॥ ६॥

दी०—गितिकषायेत्यादि स्त्रम् । गत्यादीनां लेक्यान्तानां द्वन्द्वः । चतुरादीनां पडन्तानां द्वन्द्वगर्भो बहुवीहिः । एविमयमेकविंशितिरौदियिकभेदानामवसेया ॥ नतु च बह्विंडसङ्गृहीताः कमेभेदाः प्राप्तुवन्त्यौदियकाः, त्वया च परिस स्या कियते, दर्शनावरणे ताविनद्वादिपश्चकं वेदनीयम्रभयं मोहनीये हास्यादिषट्कं आयुश्चतुर्विधं नामकर्म सकलम्, गतिरुपात्ता केवलं तत्रत्या, गोत्रम्वभयमि, सर्वे एते औदियका भावाः तत् कथमेषां परिगणनेन सङ्ग्रहः ? उच्यते-अज्ञानग्रहणानिद्वादिपश्चकमाक्षिप्तम्, यतो ज्ञानदर्शनावरण-

१ ' तिर्थक् ' इति ख-पाठः ।

द्रशनमोहनीयोदयाद हानं भवति, गतिप्रहणाच्छेपनामभेदाः गोत्रवेदनीयायुंषि चाश्चिप्तानि, यस्माद् गतिरायुष्कजात्यादिनामगोत्रवेदनीयानामन्यतमाभावेऽपि न सम्भाव्यते, भवधारण-कारणत्वात् एषां कर्मणामिति, तथा लिङ्गग्रहणाद् हास्यादिषट्रकग्रहणम्, हास्यादिषट्रकस्य लिङ्गोपग्रहकारकत्वात्, कषायग्रहणाद् वा हास्यादिषरिग्रहः, यस्मादेते नव नोकषायाः कषायसहवर्तित्वादुच्यन्त इति ।। नजु च कर्मश्रकृतिभेदानां द्वाविंशत्युत्तरशतं प्रकृतिगणनया प्रसिद्धमान्नाये, न च तत्र लेश्याः परिषठितास्तत् कथम् १। उच्यते वक्ष्यते नामकर्मणि मनःपर्याप्तिनीम, पर्याप्तिश्च करणविशेषो येन मनोयोग्यान् पुद्गलानादाय चिन्तयति, ते च मन्यमानाः पुद्गलाः सह करणेन मनोयोग उच्यते, मनोयोगपरिणामश्च लेश्याः, ताश्च नोपात्ताः सत्रभाष्ययोरिहोत्तरोत्तरभेदत्वादिति । अपरे मन्यन्ते कर्माष्टकोदयादसिद्धत्व एव लेश्या ग्राह्याः, तदेतत् सर्वं सत्रकारेण लाघविमच्छता लेशत उपात्तं न साक्षात् ॥

भाष्यमनुर्सियते-गतिश्चतु भेदा नारकादि चतुर्विधपूर्यायोत्पादनव्यपदेश-कारणसमर्थं यत् कर्म तद् गतिशब्देनोच्यते, तस्य कर्मण उदयादयं निर्वर्तते भावो नारकादिः नरकगतिनामकमोदियात्रारक इत्येवं सर्वत्र, आत्मगतिनामकर्मणोश्चामेदमभिसन्धायाचार्येण प्रेक्षापूर्वकारिणा नारक इति निरदेशि, न तु नरकगतिमात्रमौदयिकस्य जीवस्वतत्त्वप्रतिपादना-र्थम्, इतिशब्दः सर्वभेदान्तेष्वियत्ताप्रदर्शनार्थः । कषः-संसारस्तस्यायम्रुपादानकारणविशेषः कषायः । स चतुर्धा क्रोधादिस्तदुदयात् क्रोध्यादिन्यपदेशः । अत्रापि जीवस्वतन्त्वप्रतिपत्तये कोधीति व्यपादेशि न कोध इति । लिङ्गं त्रिभेदं-स्नीत्वादि, तच लीनत्वालिङ्गमुच्यते, यस्मात् पुरुषिङ्गिनिर्श्वतावतिप्रकटायामपि कदाचित् स्त्रीलिङ्गम्रदेति न च स्पष्टं बहिरुपलभ्यते नपुंसकलिङ्गं वा, तथा स्त्रियाः स्वलिङ्गनिर्वृत्तायतिस्पष्टायामेव जातुचित् पुन्नपुंसकलिङ्गो-दयः, नपुंसकस्याप्येवं स्वलिङ्गनिवृत्तावुत्तरकालभाविनी कदाचित् पुंस्नीलिङ्गे भवतो न च निर्वृत्तितो लक्ष्यते, किपलविदिति सर्वत्र योज्यम्। एतदेव त्रिविधं लिङ्गं वेद उच्यते, यस्य कर्मण उदयात पौरनं स्त्रणं नपुंसकृत्वं च भवति तिङ्क्षिम्, अत्राप्यभेदेन निर्देशः पुमान्, स्त्री, नपुंसकामिति। मिथ्याद्दीनमेकभेदं तत्त्वार्थाश्रद्धानलक्षणम्, यस्य कर्मणः उदयास किश्चित् तन्वं श्रद्धत्ते तन्मिथ्यादर्शनम् ॥ नतु च अभिगृहीतानभिगृहीतसन्देहतस्त्रिधोक्तम्, उच्यते सर्वत्राश्रद्धानलक्षणं न भिद्यत इत्येकभेद्रमुक्तम्, अत्राप्यभेदोपचारात् मिथ्या-दृष्टिरिति । अञ्चानमेकभेदं ज्ञानदर्शनावरणसर्वधातिदर्शनमोहनीयोदयादज्ञानमनवबोध-स्वभावमेकरूपम्, तथैवाभेदमाघाय मनसि व्यपादिशद् अज्ञानीति । असंयत्हवमेकभेदं सङ्खलनवर्जकषायद्वादशकोदयादसंयतत्वमेकरूपम् , अत्राप्यभेदेन निर्देशः पर्यायतश्र असं-यतः अविरत इति । असिद्धत्वमेकभेदं वेदनीयायुर्नामगोत्रोदयादसिद्धत्वमेकरूपम्, तथैवाभेदादसिद्ध इति प्रदर्शितम् । एकभेदमित्यस्य पर्यायान्तरं कथयति पर्यन्ते

१ 'श्रियते 'इति ख-पाठः। २ उक्तमेतत् ११३ तमे पृष्ठे।

सर्वत्र सम्बन्धनार्थम्-एकविधामिति, व्याख्याधर्मश्रायं पर्यायान्तरकथनमिति । छेइषाः पड्नेदाः । लिझ्यन्त इति लेझ्याः, मनोयोगावष्टम्भजनितपरिणामः, आत्मना सह लिझ्यते एकीभवतीत्यर्थः । अनेकत्वेऽपि परिणामस्य परिस्थुरकतिपयभेदक-

हेड्यास्वरूपम् थनमेव सुज्ञानत्वात् क्रियते, न त्वशेषपरिणामभेदाख्यानमशक्यत्वात् ,

इत्याह—षद् भेदा इति । सम्प्रति तारतम्यविशुद्धिक्रममाविभीवयन् पठिति-कृष्णलेश्यो-त्यादि । कृष्णा चासा लेक्या कृष्णलेश्या, सर्वत्रेवमायोज्यम् । लेक्येति परिणाम उक्तः स कथं कृष्णादिवर्णसम्बन्धी स्यादात्मनः । उच्यते—द्विविधा लेक्या द्रव्यभावभेदतः । तत्र द्रव्यलेक्याः कृष्णादिवर्णमात्रम्, भावलेक्यास्तु कृष्णादिवर्णद्रव्यावष्टम्भानिता परिणाम-कर्मवन्धनस्थितिविधातारः, श्लेपद्रव्यवद् वर्णकस्य चित्राद्यार्पतस्येति, तत्राविशुद्धोत्पन्नमेव कृष्णवर्णस्तत्सम्बद्धद्रव्यावष्टम्भादिवशुद्धपरिणाम उपजायमानः कृष्णलेश्यति व्यपदिश्यते । आगमश्रायं—" जेल्लेस्साइं द्व्वाइं आदिअति तल्लेस्से परिणामे भवति " (प्रज्ञा ०लेक्यापदे )। तथा नीलवर्णद्रव्यावष्टमभात् तेष्ठालेश्या, नीललोहितवर्णद्वययोगिद्रव्यावष्टमभात् कापोत-लेश्या, लोहितवर्णद्रव्यावष्टमभात् तेष्ठालेश्या, पीतवर्णद्रव्यावष्टमभात् कापोत-लेश्या, लोहितवर्णद्रव्यावष्टमभात् तेष्ठालेश्या, मावाशुद्धिः तच्लुद्धचपेश्या भावशुद्धिरिति । तेजोलेश्यायाः श्वभपरिणामापेक्षा इष्टा इष्टतरा इष्टतमा चेति । कापोतलेश्यायाः प्रातिलोमयेनानिष्टपरिणामापेक्षा अनिष्टा अनिष्टतरा अनिष्टतमा चेति । आसां च पण्णामि लेश्यानां जम्बृद्धक्षकलभक्ष[क]द्यान्तेनागमप्रसिद्धेन ग्रामदाहकपुरुषपद्केन च प्रसिद्धिरापाद्या, एवं सर्वान् भेदानाख्यायोपसंहरति—एत इत्यादि। एकविश्वातिरेवान्युनाधिका भावाः कर्मोद्यापेक्षाः प्रादुभवन्तीति ॥ ६ ॥

पारिणामिकस्त्रिभेद उद्दिष्टः, स उच्यते-

### सूत्रम्--जीवभव्याभव्यत्वादीनि च ॥ २-७ ॥

भा०—जीवत्वं, भव्यत्वं, अभव्यत्वमित्येते त्रयः पारिणामिका भावा भवन्ति । आदिग्रहणं किमर्थमित्यत्रोच्यते-अस्तित्वं, अन्यत्वं,

भेदाः पारि-णामिकाः कर्तृत्वं, भोक्तृत्वं, गुणवर्त्वं, असर्वगतत्वं, अनादिकमसन्तान-बद्धत्वं, प्रदेशवर्त्वं अरूपत्वं, नित्यत्वमित्येवमाद्योऽप्यनादिपारिणामिका जीवस्य भावा भवन्ति, धर्मादिभिस्तु समाना इत्यादिग्रहणेन सूचिताः । ये जीवस्यैव वैशेषिकास्ते स्वशब्देनोक्ता इति । एते पश्च भावास्त्रिपश्चाशद्भेदा जीवस्य स्वतत्त्वं भवन्ति, अस्तित्वाद्यश्च ॥ ७॥ किञ्चान्यत् ।

टी॰—जीवभव्याभव्यत्वादीनि च । अत्र भावे त्वप्रत्ययः प्रत्येकमभिसम्बध्यत इति प्रदर्शयन्नाह—जीवत्विमत्यादि । जीवभावो जीवत्वं स्वार्थिको भावप्रत्ययः ।

९ 'विशेषकास्ते 'इति ग-पाठः ।

२ यहेश्यानि द्रव्याण्याददते तहेश्यः परिणामो भवति ।

जीव एव जीवत्वमसङ्ख्येयप्रदेशाः चेतनेति, भन्या सिद्धिर्यस्यासौ भन्यः, उत्तरपदलो-पाद् भीमादिवत्, भन्य एव भन्यत्वम्, अभन्यः सिद्धिगमनायोग्यः कदाचिदपि यो न सेत्स्यति अभव्य एवाभव्यत्वम् ॥ ननु वन्ध्यापुत्रोऽप्येवमभव्यः स्यात्, नैतत्, कुतः १ तुल्याधिकरणेऽन्यस्मिन् नञ्प्रयोगादब्राह्मणवत्। एतेनाकाशाभव्यत्वं प्रत्यस्तम् , इति-शब्दो व्यवच्छिनत्ति, भावत्रयमप्यसाधारण्येन जीवस्य । एते त्रयः पारिणामिका भावा भवन्तीत्यनेन भाष्येणैतत् प्रतिपादयति न कर्मकृताः, स्वाभाविका एते जीवस्य त्रयोऽपि भवन्ति। आदिग्रहणं किमर्थमिति प्रश्नेयतः कोऽभिन्नायः ? एवं मन्यते-द्विनवाष्टादिस्रत्रेण (अ०२, स०२) त्रिपश्चाशद् भावभेदा नियताः, तद्यदि सन्त्यन्येऽपि ततथानियतः सङ्ख्या-मेदः, तथा चानर्थकं सूत्रम्, अथ तावन्मात्रा एव न सन्त्यन्ये ततोऽनर्थकमादिग्रहणमतः पृच्छति, अत्रोत्तरमुच्यते द्विनवाष्टादिस्त्रेण जीववर्तिन एव त्रिपञ्चाशद् भेदाः सङ्गृहीता इति सङ्ख्यानियमो न भिद्यते, न चानर्थक्यं सूत्रस्य, जीववार्तिनोऽजीववर्तिनश्च (ये) साधारणाः पारिणामिकास्ते तत्र नोपात्ताः, तदुपादानायेदमादिग्रहणम् । अतस्तान् दर्शयति− अस्तित्वादिना भाष्येण ॥ अस्तित्वं भावानां मौलो धर्मः सत्तारूपत्यम्, तचात्मनो ज्ञाना-दिसद्भावात् प्रसिद्धमपह्रोतुमशक्यमादानुपन्यस्तम्, इदं च परमाण्वादी-साधारणाः नामपि सामान्यम् । अन्यत्वमिति शरीरादात्मनः, तद्विलक्षणत्वात् परलोकसञ्जाबाबावश्यमन्यत्वम् भ्युपेयम्, तथाऽण्वादीनाम्पि परस्परेणास्ति । कर्तस्विमिति शुभाशुभकर्मणो निर्वर्तकत्वं योगप्रयोगसामध्यति, कर्तत्वादेव च भोक्तृत्वं स्वप्रदेश-व्यवस्थितशुभाशुभकर्मकरित्वात्, कर्तृत्वं सूर्यकान्तेऽपि सवित्रकिरणगोमयसङ्गमादुपलभ्य-तेऽग्निनिवृत्तौ अतः सामान्यम्, भोक्तृत्वं मदिरादिष्वत्यन्तप्रसिद्धं भक्तोऽनया गुड इति । कोधादिमस्वात् गुणवत्त्वं ज्ञानाद्यात्मकत्वाद् वा, परमाण्वादावि गुणवस्त्वमेकवर्णादित्वात् समानम् । त्वक्पर्यन्तशरीरमात्रव्यापित्वात् असर्वगतत्वं संसार्यात्मनः, मुक्तस्यापि सम-न्ततः परिमितत्वात् स्वदेहत्रमाणित्रभागृहीनावगाहात्मकत्वादसर्वव्यापिता, परमाण्वादि-भिस्तुल्या । अनादिकर्मसन्तानबद्धत्वमिति अविद्यमानादिकर्मसन्तत्या वेष्टितः संसारी संस्तौ पर्यटतीति, न सक्त इति यथासम्भवमेतद् योज्यम् । कार्मणशरीरमप्यनादिकर्मसन्ता-नवद्धमिति सामान्यः चेत्नाचेतनयोर्धर्मः । प्रदेशवत्त्वं तु लोकाकाशप्रदेशपरिमाणप्रदेश एक आत्मा भवति, धर्मादिद्रव्यसामान्यमेतत् । अरूपत्वमिति रूपरसगन्धस्पर्शवि-रहितत्वादात्मनः, तच्चाकाशादिभिस्तुल्यम्, नित्यत्वामिति 'तद्भावाव्ययं नित्यम् ' (अ०५, स्० ३०) इति वक्ष्यते, नित्यश्च ततो ज्ञानादिसञ्ज्ञावादयमात्मा, तुरुयं चैतदाकाज्ञादिभिः। एवमेते दश धर्माः साधारणा भाष्यकृतोपदर्शिता आदिशब्दाक्षिप्ताः । पुनरप्यादिग्रहणं कुर्वन् ज्ञाप-यत्यत्रानन्तधर्मकमेकम्, तत्राशक्याः प्रस्तारियतुं सर्वे धर्माः प्रतिपदं, प्रवचनज्ञेन पुंसा यथा-

१ ' प्रश्नयति ' इति ग-पाठः ।

सम्भवमायोजनीयाः, ऋियावत्त्वं पर्यायोपयोगिता प्रदेशाष्टकनिश्वलता एवम्प्रकाराः सन्ति भू-यांसः। अपिः सप्रुच्चये। एवम्प्रकाराश्र अनादिपारिणामिका भवन्ति क्रियावत्त्वादयः जीवस्य भावाः, धर्मादिभिस्तु समाना इत्यादिग्रहणेन सूचिताः। एवमाद्योऽपीत्यादि भाष्यम् । एवम्प्रकारा-एवमाद्यः क्रियावच्वप्रकाराः, धर्मादिभिरिति कचिद्, पुद्रलद्रव्यं यथासम्भवग्रुपदर्शितमेव, तथा केचिद्रात्मन एव वैशेषिका आदिशब्दे-नाक्षिष्यन्ते पर्यायोपयोगितादयः। तुशब्दो विशेषकः। धर्मादिविशिष्टास्तत्सँमाश्र। इतिः परि-समाप्ती। अयमादिग्रहणार्थस्यादिग्रहणेन सूचिताः इति गम्यति विधतमर्थमनेन ग्रन्थेन ॥ ये जीवस्यैवेत्यादि ग्रन्थ आत्मन एवासाधारणा ये धर्मा जीवभव्याभव्यत्वलक्षणास्त इह सुत्रे स्वशब्देन यो यस्य वाचकः शब्दो जीवादिस्तेनैवोक्ता इति । एतेनादिशब्दस्य त्रितयपर्यन्तवर्तित्वं व्याख्यातम्, अन्यथा जीवत्वादीनि चेति सूत्रं स्यात् । सूत्रपर्यन्तवर्ती चशब्दः समुच्चये । सम्यक्त्वेचारित्राद्यो जीवस्य स्वतत्त्वं जीवत्वादयेश्व स्वतत्त्वमिति । इत्येते पञ्च भावा इत्यादि भाष्यम् । इतिशब्दः सकलभावीपसंहारार्थः, एत इति प्रतिपदं ये उदिष्टा औपशमिकादयः पश्चैवाऽन्युनाधिका भावाः पर्योयान्तराण्यात्मनः त्रिपञ्चाशद्भेदा येषां ते त्रिपञ्चादाद्भेदा भवन्ति आत्मनः स्वतस्वं, द्विनवाष्टादिसूत्रे (अ०२, स्०२) च सङ्ख्या प्राक् नियता सैवानेनोपसंहतेति । एते च भावविकल्या जीवानां यथासम्भ-वमायोज्याः, न सर्वे सर्वेशामिति, क्षायिकपारिणामिकावेव सिद्धानाम्, औपशमिकवर्जा नारकतिर्यग्योनीनाम्, देवमनुष्याणां पञ्चापि, न त्वौपशमिकक्षायिके सम्यक्त्वचारित्रे वा युगपद् भवत इति, एवमयमात्मा परिणामैरेमिरौपशमिकादिभिर्युक्तः परिणामी द्रव्यमिति निश्चेतच्यः, नृहि श्रद्धानादिलक्षणाः परिणामाः केनचिद् घृटादिषुपलच्धपूर्वाः, तस्मादेषां भावानामवश्यं केनचिदन्वयिना पदार्थेन भवितव्यम्, स चात्मेति ॥ ७॥

अधुना द्वितीयप्रश्नमितवहुग्रन्थप्रतानव्यवच्छित्रमनुसन्द्धान आह्-किश्चान्यदिति । भावपश्चकमव्यापित्वात्र परितोषमाधातुमरुमस्य श्रोतुः पत्र्यन्नाचार्यः सकरुजीवपदार्थ-व्यापीदमव्यभिचारि त्रिकालविषयं लक्षणमात्मनो निर्दिदिश्चः सम्बन्धयति भावपश्चकाद् अन्यच-किं लक्षणमस्याव्यभिचारीति यदप्राक्षीत् तदिदम्रुच्यते—

### सूत्रम् उपयोगो लक्षणम् ॥ २-८ ॥

भा॰—उपयोगो रुक्षणं जीवस्य भवति ॥

टी०—उपयोगो लक्षणं भवति जीवस्येत्येतावद् भाष्यमस्य स्त्रस्य। उपयोगः
उपलम्भः, ज्ञानदर्शनसमाधिः ज्ञानदर्शनयोः सम्यक्-स्वविषयसीमानुउपयोगस्य लङ्घनेन धारणं समाधिरुच्यते, अथवा युद्धनं योगः-ज्ञानदर्शनयोः
प्रवर्तनं विषयावधानाभिम्रखता, सामीप्यवर्ती योग उपयोगो नित्यसम्बन्ध
इत्यर्थः । लक्ष्यतेऽनेनेति लक्षणम्, उपयोगेन लक्ष्यत इति । जीवस्येति कर्मलक्षणा इह

१ 'सहशाक्ष 'इति स्त-पाठः ।

पष्ठी द्रष्टन्या ! उपयोगेनोपलभ्यते इतियावत् । सम्रुदायार्थस्त्वयम् – सामान्यविशेषावबोधः दर्शनानिश्रीयतेऽस्त्यत्रात्मा यस्याम् सामान्यविशेषावबोधो, न चास्ति कश्चित् कविज्ञीवो यस्य न स्तः साकारानाकारोपयोगावित्यतोऽनपायीदं लक्षणमस्य जन्तोः, आगमश्चायम् "सर्व्वन्तीवाणंपि य णं अक्खरस्स अणंतभागो निच्चुग्घाडियओ" ( नन्दी० स० ४२ ) । सर्वन्तीवानामपीति अशेषसर्वकग्रहणेन संसारिणां परिग्रहः पृथिवीकायादीनाम् , अपिः सम्भावनायां, णमिति वाक्यालङ्कारार्थः, अक्षरमिति सामान्यविशेषरूपोऽवबोधस्तस्यानन्त-भागोऽवबोधस्य नित्यमेव सर्वदा उद्घाटः प्रकाशो निरावरणः, यस्मात् सकलत्रेलोक्यान्तर्वित्वेगेऽपि हि पुद्गलाः कर्मतया परिणताः सन्तोऽपि न समावरीतुमलमेकस्यात्मनः सर्वात्मनाऽवबोधम् , यथा च नितान्तधनपटलपिहितेऽपि सवितुर्मण्डले ज्योतिर्लेशः कियानपि चकास्योव, न सर्वथेव प्रणक्यति तथाऽऽत्मनोऽप्यवबोधलेशः स्फुरत्येव कियानपि सर्वदा, यदि चावण्यस्ते पुद्गलाः सर्वात्मना ततो निर्जावतेष्ट स्यादात्मनः, तस्माद् या च यावती च मात्राऽऽ

वरतः प्रबोधस्य सर्वजीववर्तिनी स्वभावादेव निरावरणा समस्ति उपयोगस्य सा च सर्वजधन्योपयोगमात्रा प्रथमसमये सक्ष्मिनिगोदापर्याप्तानामेव भवति, ततः परंतु सैवोपयोगमात्रा श्रेपैकेन्द्रियद्वित्रिचतुःपश्चेन्द्रिय-

मेदेन मिद्यमाना समिमनश्रोत्रत्वादिलिब्धकलापेन च लिब्धनिमित्तकरणशरीरेन्द्रियवाद्धानःसापेक्षा प्रवर्धमाना नानारूपक्षयोपश्चमापादितवैचित्र्याऽवग्रहादिभेदात् सर्वक्षयमवाप्य
सकलन्नेयग्राहिणीं परां विद्युद्धिकाष्टां समासाद्यति केवलज्ञानसंज्ञिताम्, अत एव जीवस्वमावचैतन्यविशेषाणां सर्वेषां प्रमाणाल्यानाग्रुपयोगरूपाणां स्वसंवेद्यत्वमवश्यमभ्युपगन्तव्यम्,
उत्तरकालं तदनुस्मारणोपपनेः, अनुस्मरणं हीदं स्वयमनुभूतस्यार्थस्य दृष्टं नान्यथा,
तस्माञ्ज्ञात्वा योऽनुस्मरत्युत्तरकालं स एक आत्माञ्चयी प्रतिपत्तव्यः। न खल्ज ज्ञानस्पृती
भिन्नपदार्थायारे कचिद् दृष्टे, तस्माद्स्त्येक आत्मोजन्या प्रतिपत्तव्यः। न खल्ज ज्ञानस्पृती
भिन्नपदार्थायारे कचिद् दृष्टे, तस्माद्स्त्येक आत्मोजन्या प्रतिपत्तव्यः। न खल्ज ज्ञानस्पृती
भिन्नपदार्थायारे कचिद् दृष्टे, तस्माद्स्त्येक आत्मोति, तथा परत्र हिताहितप्राप्तिपरिहारविषयां कियां दृष्ट्या बुद्धिपूर्वकत्वानुमानं स्वदेह इव, ताश्च बुद्धयः प्रमाणं जीव इत्येकोऽर्थ
इति। यथाऽऽह-"आया भते! नाणे अण्णाणे १ गोयमा। आया सिय नाणे सिय अण्णाणे,
णाणे पुण नियमा आया" (भगवत्यां)। बुद्धिक्षस्य चात्मनोऽनुमानगम्यत्वमवसेयम्, स्वदेहे च क्रिया बुद्धिपूर्वा स्वानुभवसिद्धा, तिक्ष्म्याजनिते च सुखदुःखे, रूपाद्यर्थज्ञानानि चानुभवसिद्धत्वात् प्रत्यक्षप्रमाणविषयत्वं बुद्धीनाम्, स एव चात्मिति, स्वदेहव्यापी स्वात्मा, परदेहव्यापी पर इति। तथा शरीरकारणयोः ग्रुकोजसोर्थात्विन्द्रयाङ्गोपाङ्कादिपरिणामगतेरभिसन्धिमानाहर्तानुमीयते, तथाऽऽहारपरिणामित्वात् तच्छवशरीरं
केनाप्यभिसन्धिमता कापि गच्छतोतस्रष्टं, स चोतस्तष्टाऽऽत्सीति निश्चीयते, एवमयग्रुपयोग-

९ सर्वजीवानामपि अक्षरस्यानन्तभागो नित्यमुद्घाटितकः ।

२ 'वा 'इति स्न-पाठः।

३ आरमा भदन्त ! हानं अहानं १ गौतम ! स्यात् हानं स्यात् अहानं, हानं पुनर्नियमादारमा ।

लक्षितः कर्ता भोक्ता चात्माऽध्यवसातव्यः । अथात्र पर आरेकते—ज्ञानरूप आत्मा चेत् अनवरतमेव कस्मान्न पश्यति सोऽर्थान् ? जानानं हि **ज्ञानस्यभावत्वेऽ**पि ज्ञानमुच्यते, ज्ञानं च न जानीते च विष्रतिषिद्धमिदम्, आत्मा च ज्ञान-रूपोऽतः सर्वदा तेन जानानेनैव भवितव्यम्, न जातुचिदन्यथेति, कस्माद् विज्ञानात्मकत्वे पूर्वीपलब्धार्थविषयमस्य विस्मरणमविनष्टज्ञानस्य सतो भवति ? किं वा कारणमव्यक्तवोधो भवत्यात्मा ? नाव्यक्तमिष्यते ज्ञानप्रपलिधस्वरूपत्वात् , न च ज्ञानात्मकत्वात् संशयेनास्य कदान्चिदुत्पत्तव्यम् , अशेषविषयग्रहणं च स्यात् निरङ्कुशत्वाज्ज्ञानस्येति ? अत्रोच्यते -ज्ञानात्मत्वे सत्यपि नानवरतोपयोगप्रसङ्गः, कथम् १ कर्मवृशादयमात्मा प्रदेशाष्टकमपहाय ्रमध्यवर्तिपिठरान्तर्वर्तिज्वलनज्वालाकलापतप्तोद्वर्तमानवारिवच्चलः तमेव क्रुकलाशवदर्थान्तरेषु परिणमते, अनवस्थितोद्भ्रान्तमनस्त्वाच्च कथमुपयुज्येत स चिर-मेकस्मित्रर्थे ? स्वभावादेव चोपयोगस्थितिकालोऽन्तर्ग्रहूर्तपरिमाणः प्रकर्षाद् भवति, ज्ञाना-वरणकर्मपटलावच्छन्नत्वाच न सर्वदाऽवैति, यथा प्रकाशमयत्वेऽपि भास्वान् बहलाभ्रपट-लाभिभूतमृतिर्न प्रकाशते स्पष्टं तथा व्यमार्मेति, स्पृतिरप्यत एव नावस्यम्भाविनी भवति तस्येति प्रत्येतन्यम् । अन्यक्तवोधसंशयासर्वार्थग्रहणानि चावरणशीलज्ञानावरणकर्मसद्भावाद-यदा च लब्धिरूपान्तः करणेद्रियाभोगिकानाभोगिकवीर्यसम्पन्नस्य ज्ञानावरण-भ्यपेयानि. क्षयोपशमो भवति करणानुरूपस्तदा च ज्ञानं तत्क्षयोपशमानुरूपमाविभवति, लब्ध्यनु-रूपकरणवीर्यानुसारितया, वीर्यापगमे च पुनरपि तदेव कर्मावणोति सद्यस्तमात्मानं प्राग-पाकीर्णशैवलमलानामपामच्छत्वमिव, पुरुषकारच्यापारोपरमसमनन्तरमेव शैवलपटलानि यथा पुनराच्छादयन्ति, यथा वा भस्माद्यनेकद्रव्योद्षृष्टविमलद्र्पणतलमागन्तुकद्र्यामिकामलीम-समाशु जायते तथाऽस्यात्मनो मुहुर्मुहुर्ज्ञानावरणजलधौ निमजनोन्मज्जने कुर्वतः स्पष्टः स्पष्टः तरः स्पष्टतमो मलीमसो मलीमसतरो मलीमसतमश्र बोधः प्रादुरस्ति, अभ्यन्तरीकृतोभय-विशेषसामर्थ्यस्थित्युत्पत्तिव्ययानेकधर्माजहद्वृत्तिः सोऽयमात्मा प्रकाशस्वभावतिग्मां श्रारिव चैतन्यस्वतत्त्वः स्वपरविभासी साकारानाकारोपयोगद्वयलाञ्छनोऽस्तीति प्रतिपद्यध्वमपास्त-समस्तशङ्किमिति ॥ ८ ॥

एतावज्जीवस्वतत्त्वं विचार्यम्, नातः परं किश्चिदस्ति स्वनिमित्तानां परनिमित्तानां च जीवधर्माणाममिहितव्यतिरेकेणासम्भवात्, स चोपयोगो यावता भेदेन वर्तते तावता सङ्गृह्यतेऽधुनेत्यत आह---

सूत्रम्—स द्विविघोऽष्टचतुर्भेदः ॥ २—९ ॥ भा०—स उपयोगो द्विविघः-साकारोऽनाकारश्च । ज्ञानोपयोगो दर्शनो-पयागश्चेत्यर्थः । स पुनर्यथासङ्ख्यमष्टचतुर्भेदो भवति । ज्ञानो-उपयोगस्य भेदाः पयोगोऽष्ठविधः-मतिज्ञानोपयोगः, श्रुतज्ञानोपयोगः, अविध-

ज्ञानोपयोगः, मनःपर्यायज्ञानोपयोगः, केवलज्ञानोपयोगः इति, मत्यज्ञानोपयोगः, श्रुताज्ञानोपयोगः, विभङ्गज्ञानोपयोगः इति । दर्शनोपयोगश्चतुर्भेदः, तद्यथा-चक्षु-दर्शनोपयोगः, अचक्षुर्दर्शनोपयोगः, अविदर्शनोपयोगः, केवलदर्शनोपयोगः इति ॥ ९॥

टी॰—स द्विविधोऽष्टचतुर्भेदः, तच्छब्देन भाष्यकारोऽनन्तरग्रुपयोगं सम्ब-न्धयति. स उपयोगः सकलजीवराशेश्विहभूतो द्धिविधो-द्विप्रकारो तच्छब्द्स्य भवति । अपरे पुनस्तच्छब्दं नाधीयतेऽनन्तरत्वात् किल स एव सार्थकता सम्भन्तस्यते नार्थस्तत्पाठेन, तदेतदयुक्तम् , अन्यत्रापि हि तच्छब्दो-पन्यासेऽनन्तर एव सैम्बध्येत ततश्च न कचित् तच्छब्दः प्रयोक्तव्यः स्यात्, तथा च 'कायवाङ्मनःकर्म योगः', 'स आस्रवः ' (अ० ६, स्० १-२) इति, 'सक्षायत्वा-ज्जीवः कर्मणो योग्यान् पुद्रलानादत्ते', 'स बन्धः' (अ०८, सू०२-३) इति । पुनस्त एवाहुः - निह योगः भेद्यत्वेन विवक्षितः किन्त्वास्त्रवता विधीयते योगानां तत्र, अयं पुनरुपयोगो विभित्सितस्तत्र किमन्यः स्याद् यो द्विविधत्वादिना भिद्येत ? तथेतरत्रापि पुद्गलादानस्यात्मसात्कृतस्य बन्धविधानम्, अतो न समानम् । उच्यते-कः खल्वयं नियमो यत्र भेदविधिस्तत्र तच्छब्दो न प्रयुज्यते इति १ रुचिमात्रमेवमङ्गीकृतं स्यात्, अविगा-नेन च भाष्यमेवं पठ्यते स उपयोगो द्विविधस्तदेतदगमितं स्यात्, तस्मादस्तु तच्छब्दः। द्विविध एवोपयोगो भवतीत्यवधार्यते मूलभेदतः, तच द्वैविध्यं आचार्यः स्पष्टयति-साकारोऽनाकारश्चेति । आकारो-विकल्पः सह आकारेण साकारः, अनाकारस्तद्विप-रीतः, निर्विकल्प इत्यर्थः । एतद् व्याख्यानमैन्येऽपवदन्ते-साकारानाकारयोर्यत्केवलदर्शने शक्त्यभावः प्रसच्यते मनःपर्याये च दर्शनप्रसङ्गः, तयोर्हि घटादि-साकारानाकार: सामान्यग्रहणेऽपि ज्ञानमेव तन्न दर्शनमिति, तस्मादाकारो लिङ्गम्, शब्दार्थः स्तिम्धमधुरादिशङ्खशब्दादिषु यत्र लिङ्गेन ग्राह्यार्थान्तरभूतेन ग्राह्ये-कदेशेन वा साधकेनोपयोगः स साकारः, यः पुनर्विना लिङ्गेन साक्षात् सोऽनाकारः, एवं सति पूर्वकं दोषद्वयं परिहतं भवति, तदेतदयुक्तम्, यत् तावदुच्यते-केवलदर्शने शंक्यभावः प्रसजतीति का पुनरसौ शक्तिः १ यदि ताबद् विशेषविषयः परिच्छेदः शक्तिश-ब्दवाच्यस्तस्याभावश्रोद्यते ततोऽभिलषितमेव सङ्गृहीतं स्यात् । अथ सामान्यार्थप्रहण-शक्त्यभावश्रोद्यते ततस्तस्य दर्शनार्थतैवानुपपन्ना स्यात्, किं हि तेन दश्यते ? यद-प्युक्तं मनःपर्याये दर्शनप्रसङ्ग इति तदागमानवबोधादयुक्तम् । न ह्यागमे मनःपर्यायद-र्शनमस्ति, चतुर्विधदर्शनश्रवणात्, आगमप्रसिद्धं चेहोपनिवध्यते, न स्वमनीपिका प्रत-

१ 'सम्बध्यते' इति क-ख-पाठः । २ 'मन्ये एवं वदन्त 'इति क-ख-पाठः ।

www.jainelibrary.org

न्यत इति । मनःपर्यायज्ञानिनो हि भगवत्यामाञ्चीविषोदेशके (श०८, उ०२, स्०३२१) द्वे त्रीणि वा दर्शनान्युक्तानि, अतो गम्यते यो मनःपर्यायविदवधिमांस्तस्य त्रयमन्यस्य द्रयम्, अन्यथा हि त्रयमेवामविष्यदिति । तत्रागमप्रसिद्धस्य व्याख्या कियते-निर्विकल्पोऽर्थोऽना-कारार्थः यद् दर्शनं तिन्निर्विकल्पम्, अतो न मनःपर्यायदर्शनप्रसङ्गः, तस्मात् तदेवास्तु पूर्व-व्याख्यानम्, पर्यायाः-विकल्पास्तैः सहवर्ति साकारम्, अनाकारमालोचनमात्रं निर्विकल्पक-मिति । उपयोगकमश्र द्रष्टव्यः-प्रागनाकारः पश्चात् साकार इति, प्रवृत्तौ क्रमनियमः, यतस्तु नापरिमृष्टसामान्यो विशेषाय धावति । यद्येवं ततः सूत्रमित्थमध्येयं-स द्विविध-अतुरष्टमेद् इति । उच्यते-पारमर्पप्रवचनप्रसिद्धक्रमानुवृत्त्या सूत्रं न्यवधीत सूत्रकारः-''कैतिविहे णं मंते! उवओगे पणाचे? गोयमा! दुविहे पण्णचे, तंजहा-सागारोव-ओंगे य अणागारोवओंगे य" ( प्रज्ञा० प० २९, स० ३१२ )। अथार्ष एव कैमर्थक्यात् क्रमभेदः ?। उच्यते बहुभेदत्वाद् बहुवक्तव्यत्वाच प्राक् साकारोपन्यासस्ततोऽनाकारः खल्प-भेदवक्तव्यत्वात् , मत्यादिज्ञानेषु च व्याख्यातेषु प्रायश्रश्चर्दर्शनाद्यपि व्याख्यातमेवेति यत्किश्चिदुत्तरत्र व्याख्येयं स्यात्, अतोऽपि युज्यते प्रथमतः साकारोपयोग इति । चशब्दः समुचितौ । साकारश्रोपयोगोऽनाकारोपयोगश्र । एतदेवोपयोगद्वयं प्रसिद्धतस्यानया-न्तरेण निरूपयन्नाह-ज्ञानोपयोगो द्दीनोपयोगश्चेत्यर्थः । एतावानुपयोगो भवन् भवेद् यदुत ज्ञानरूपो दर्शनरूपश्रेति, नातोऽन्य उपयोगः समस्ति ॥ ननु च ज्ञानदर्शना-भ्यामर्थान्तरभूत उपयोगोऽस्त्येकान्तनिर्विकल्पः, एवं च विग्रहगति-उपयोगे शानदर्शन-प्राप्तानां ज्ञानद्शनोपयोगासम्भवेऽपि जीवलक्षणन्याप्तिरन्यथा ह्यन्या-मिन्नताया निरासः पकं लक्षणं स्यात्, तेषां हि द्रव्येन्द्रियमनसामभावादुपयोगोऽस्त्ये-कान्तनिर्विकल्पः, एवं च विग्रहगतिप्राप्तानां ज्ञानदर्शनोपयोगासम्भवेऽपि तिन्निमित्तं मतिज्ञानं नास्ति, ततथ तत्पूर्वकं श्रुतमपि न सम्भवति, अतस्तेषां ज्ञानदर्शनोपयोगा-मानादजीवत्वं स्यादिति, तदेतत् सर्वमयुक्तमुक्तम्, स्वसिद्धान्तानवबोधात्, इह प्रवचने मत्यादीनि लब्धित उपयोगतश्र चिन्त्यन्ते, तत्र सम्यग्दष्टेरविरतो जघन्यतरोऽन्तर्ग्रहर्त-परिणामकालं प्रकर्षतः पट्रपष्टिसागरोपमाणि साधिकानि लब्धिमङ्गीकृत्याधीतः, उपयोग-तोऽन्तर्भुहूर्तमेव जघन्योत्कर्षाभ्याम्, मिथ्यादृष्टेरनादिभत्यज्ञानादि कस्यचित्, कस्यचित् तु सादि भवति लब्धितः, उपयोगतस्तु तस्याप्यन्तर्भुहूर्तमवस्थानम्, तत्र यदेतदुच्यते द्रच्ये-न्द्रियमनसामभावान्मतिज्ञानं नास्ति तत्पूर्वकं श्रुतमपि नास्ति तन्मिथ्या, आगमविरोधश्र-" जाँइस्तरो उ भगवं, अप्पडिवडिएहिं तिहिं उ नाणेहिं" (आव॰ नि॰ ऋषभजन्माधिकारे)। यदि तदा मतिश्रुते न स्तः कथमप्रतिपतितज्ञानश्रुच्युवे भगवान् नाकपृष्ठतः १। तथाऽग्रुनाऽ-

१ कतिविधो अदन्त ! उपयोगः प्रज्ञातः ? गौतम ! द्विविध उपयोगः प्रज्ञातः, तद् यथा-साकारोपयोगवाना-कारोपयोगधा । २ जातिस्मरस्तु भगवान् , अप्रतिपतितैक्विभिज्ञानिर्युक्त एव ।

प्याचार्येणोक्तम्-' ज्ञानैः पूर्वाधिगतैः '(सम्बन्ध-का० १२) इत्यादि, तथा भगवत्यामा-शीविषोदेशके (श०८, उ०२, स० ३१९) " अपज्जत्तगाणं भेते। जीवा किं नाणी अण्णाणी ? नाणा तिम्नि अण्णाणा भयणाए ", तथा तस्यामेवैकोनविंशतिशते ''मैंइअण्णाणी णं भंते! मतिअण्णाणभावेणं किं पढमे अपढमे ? गोयमा! नो पढमे अपढमे, एवं सुअअण्णाणीवि "।। नतु चागम एवोपयोगात्मा ज्ञानदर्शनव्यतिरिक्त उक्तः, भगवत्यां द्वादश्यते-द्रव्यकषाययोगोपयोगञ्चानदर्शनचरणवीर्यात्मानोऽष्टी भवन्ति, अत्र चोपयोगात्मा पृथगुपात्तः, स च विग्रहगतौ जीवानां भविष्यति, एतदिष वार्तम् ,यस्मात् तस्मिन्नेवात्माः प्रका-धिकारे ( श०१२, उ०१०, स्०४६७ ) उक्तम्–'' जैस्स दवियाता तस्स उवयोगाता णियमा अत्थि, जस्स उवयोगाता तस्स नाणाया वा दंसणाया वा णियमा अत्थि " एवं सूत्रेऽति-स्पष्टेऽपि विभक्ते न विद्यः कुत इदं तेषां मोहमलीमसधियामागतम् ? ज्ञानदर्शने एवीपयोगतामापने बहिरर्थाकारपरिणतिनी सती सम्रुपात्ते उपयोगग्रहणेन, न पुनर्ज्ञानदर्शनव्यतिरिक्तः कश्चिदुपयोग इति, तथा तु ज्ञानदर्शनात्मैव, क्रोधादिक-षायपरिणतः कषायात्मा उच्यते, न तद्रचतिरिक्तोऽन्यस्तथाऽयमपि भविष्यति । एतेन कर्मानाष्ट्रतप्रदेशाष्ट्रकाविकृतचैतन्यसाधारणावस्थोपयोगभेदः प्रत्यस्तोऽवगन्तव्यः. विग्रहगतिभाजामपर्याप्तकानां च जीवानामागमे लब्धीन्द्रियमुक्तम्-" जीवे णं भंते! गब्भाओ गब्मं वक्तममाणे किं सइंदिए वक्तमइ अणिंदिए वक्तमइ ? गोयमा! सिय सइंदिए सिय अणिंदिए, से केणहेण मंते ! एवं वुचह ? गोयमा ! दिन्वन्दियाई पहुच अणिंदिए वक्तमित, लिंद्धेन्दियाई पहुच सईदिए वक्षमति " ( भग० २०१, ३०७, सू०६१)। तस्मादात्मनोऽव-स्थाद्धयवार्तनोऽवश्यं लब्धीन्द्रियमभ्युपेयम्, तदाश्रितं च मतिज्ञानादि, केवलं वाह्यकरणानि-र्ष्ट्र हो ज्ञानविभागो नास्ति करणकृतस्तत्रेति । अथैतत् स्यात्, न ज्ञानसद्भावमपह्नमहे तदा वयम्, किन्तु ज्ञाने सत्यप्युपयोगो नास्तीति ब्रूमः, तदेतत् सुप्ताद्यवस्थास्त्रपि समानम्, अथवा विलक्षवचनमित्यपकर्ण्यम् । तस्मादवस्थितमिदम्-द्विविध एवोपयोगो ज्ञानदर्शनाख्यः तद्वचितिरिक्तस्तु नास्ति । स इदानीं द्विविध उपयोगी यथासङ्ख्यं यथानिर्देशमष्टभेदश्रतु-र्भेदश्र भवति । पुनःशब्दः संख्यानियमार्थः । नातः परं विकल्पमईति, ज्ञानीपयोगो दर्शनो-पयोगो वा। तमेवाधुना सङ्ख्यानियममाविष्करोति—ज्ञानोपयोगोऽष्टभेद् इत्यादिना भाष्येणोद्देशनिर्देशरूपेण । मतिज्ञानोपयोग इति । मतिज्ञानाकारपरिणामस्तदात्मकत्व-

१ अपर्याक्षा भदन्त ! जीवाः कि झानिनोऽझानिनः ? त्रीणि गौतम ! झानानि त्रीणि अज्ञानानि भजनया ।

२ मत्यज्ञानी भदन्त ! मत्यज्ञानभावेन कि प्रथमोऽप्रथमः ? गौतम ! न प्रथमः, अप्रथमः, एवं श्रुताङ्कान्यपि ।

<sup>🤾</sup> यस्य द्रव्यात्मा तस्य उपयोगात्मा नियमादस्ति, यस्योपयोगात्मा तस्य ज्ञानात्मा वा दर्शनात्मा वा नियमादस्ति ।

४ जीवो भदन्त ! गर्भास् गर्भ व्युक्तामन् कि सेन्द्रियो व्युक्तामित अनिन्द्रियो व्युक्तामित ?, गौतम ! स्यात् सेन्द्रियः स्यादनिन्द्रियः, तत् केनार्थेन भदन्तैवसुच्यते !, गौतम । द्रव्येन्द्रियाणि प्रतीत्य अनिन्द्रियो व्युक्तामित, छन्धीन्द्रियाणि प्रतीत्य सेन्द्रियो व्युक्तामित ।

मात्मनः, तथा श्रुतज्ञानादिष्विप् योज्यम् । इतिशब्दः साकारोपयोगपरिसमान्यर्थः । इतरत्राप्यज्ञानपरिसमाप्तये । चक्षुर्दर्शनोपयोग इति चक्षुरालोचनाकारपरिणाम आत्मन-स्तदात्मकत्वं तद्रुपता, औपचारिकनयश्र ज्ञानप्रकारमेव दर्शनमिच्छति, शुद्धनयः पुनरना-कारमेव सङ्गिरते दर्शनमाकारवच विज्ञानम् । आकारश्च विशिष्यनिर्देशो भावस्य पर्यायतः प्रोक्तः, स च दर्शनसमनन्तरमेव सम्पद्यतेऽन्तर्भ्रहूर्तकालभावित्वात् । आकारपरिज्ञानाच प्रागालोचनमवश्यमभ्युपेयम्, अन्यथा प्रथमत एव पश्यतः किमपीदमिति कृतोऽन्यक्त-बोधनं स्यात् ? यदि चालोचनमन्तरेणाकारपरिज्ञानग्रुत्पादत एव पुंसः स्यात तथा सत्येकसमयमात्रेण स्तम्भकुम्भादीन् विशिष्य गृहीयात्, न च तथोपलभ्यते, अपिच-समयमपि सङ्ग्रिहीयात्र च केवलिनमन्तरेण समयग्रहणमस्ति ?। अपरे वर्णयन्ति–वर्तमानकाल-विषयं तु सदर्थग्रहणं दर्शनम्, त्रिकालविषयं साकारं ज्ञानमिति, एतदपि वार्तम् , वर्तमानस्य परमनिरुद्धसमयरूपत्वाद् विवेचनाभावः, तस्मात् छद्मस्थानामनाकाराद्धाऽल्पत्वादेवाव्यक्ता, साकाराद्धौं ऽधिक्याचान्तर्मुहूर्तिकी व्यक्ता भवति, न चान्तर्मुहूर्तादुपर्येकत्रावधानमस्ति वस्तुनि, प्रत्यक्षमेतत्, अनाकाराद्वा साकाराद्वा द्वयपराष्ट्रतिश्व प्राणिनां स्वभावादुपजायमाना स्वसं-वेद्या च नापहन्तुं शक्याऽतिबहुभिरपि हेतुभिः । अत्र च यथा साकाराद्धायां सम्यङ्मिध्या-दृष्टचोर्विशेषः, नैवमस्ति दर्शने, अनाकारत्वे द्वयोरपि तुल्यत्वादित्यर्थः । चक्षुर्दर्शनवदच-क्षुर्दर्शनं वाच्यं शेषेन्द्रियविषयम्, अथवेन्द्रियनिरपेक्षमेव तत् कस्यचिद् भवेद् यतः पृष्ठत उपसर्पन्तं सर्पं बुद्धचैवेन्द्रियन्यापारनिरपेक्षं पश्यतीति । अवधिदर्शनं तु सम्यग्द्रष्टेरेव, न मिथ्यादृष्टेः, चक्षुर्दर्शनमेव किल तस्येति पारमर्षी श्रुतिः । केवलज्ञानोपयोगप्रवाहविच्छेदेऽ-नाकाराद्वा केवलदर्शनमुच्यते स्वाभाविकम् , अनाकारग्रहणकालश्च तत्र नाकर्तमलमन्पत्वा-द् भावात्, न पुनस्तन्नाकरोति, यथा समयमात्रेणागृह्णानः पुमान् घटकमन्य इति न व्यप-दिश्यते तद्ग्रहणशक्तियुक्तत्वाद्, अस्पिष्ठकालत्वादशक्तस्तद्ग्रहे तथा भगवानपीति ॥ ९ ॥

एवमेतत् सर्वगतिवर्तिनां जीवानामिन्द्रियकपायलेश्यादिविशेषवतामप्यविलक्षणं लक्षणग्रुक्तम्, ते पुनरुपयोगलक्ष्याः कतिविधा जीवा इति प्रकारान्तरेण तावद् द्वैविध्यं वर्णयितुकाम आह—

### सूत्रम्—संसारिणो मुक्ताश्च ॥ २-१० ॥

भा०-ते जीवाः समासतो द्विविधा भवन्ति-संसारिणो मुक्ताश्च ॥ १०॥ किश्चान्यत्।

टी॰-संसारिणो मुक्ताश्च । यदवष्टमभेनात्मनः संसरणम्-इतश्चेतश्च गमनं भवति

९ 'स एक्कीयात्र 'इति प्रतिभाति । २ 'द्धान्तमुहूर्तिकी 'इति क-स्व-पाठः ।

स संसार: कर्माष्टकरूपः, स येषां विद्यते ते संसारिणः । अथवा संसारस्य बलवतो मोहस्याख्या संसारस्तत्सम्बन्धात संसारिणः, नारका-शब्दार्थः द्यवस्था वा संसारः, तदवस्थायोगात् संसारिणः । मुच्यन्ते स्म मुक्ताः । क्रुत इति चेत् ? अनन्तरत्वात् संसारादिति वाच्यम् । अतो निर्भृताशेष-कर्माणः संसारान्मुक्ता इति व्यपदिश्यन्ते । संमस्य कस्माछाघवैषिणा निर्देशो नाकारि सूरिणेति ? उच्यते-भिन्नस्वभावप्रतिपादनार्थसुभयेषाम्, संसारिणो हि प्रागमि-हितौपशमिकादिस्वभावास्तद्विनिर्धकास्तु मुक्ताः । तथोभयत्रोभयोर्वहुवचनमानन्त्यप्रतिष-त्तवे, संसारिणोऽनन्ताः । मुक्ताश्चेति । संसारिणामादानुपुन्यासः प्रत्यक्षबहुभेदवाच्यार्थः, तद्रनु मुक्तवचनं संसारिपूर्वकत्वप्रसिद्धचर्थं तत्साहचर्यादभावनिषेधार्थं च । एकैकाने कविकल्पज्ञापनार्थअशब्दः । संसारिणां तावत् समनस्कादिभेदोऽनन्तर एव वक्ष्यते, मुक्ताः नामप्यनन्तरपरम्परतद्भेदाः शास्त्रपरिसमाप्तिदेशे वक्ष्यन्ते, प्रधानगुणभावक्यापनार्थो वा चशब्दो द्रष्टव्यः । ते जीवाः समासत इत्यादि भाष्यम् ॥ त इति औपशमिका-दिभावभाजः समनन्तरच्यावर्णितोपयोगलाञ्छना जीवाः परामृश्यन्ते, समासतः संक्षे-पात् द्विप्रकारा भवन्ति, न तु विस्ताराभिधानतः, तच द्वैविध्यं दर्शयति संसारभाजो मुक्तिपासाश्चेति ॥ १०॥

किञ्चान्यदित्यनेन सम्बन्धमाचष्टे सूत्रस्य भाष्यकारः, जीवाधिकारानुवृत्तावन्यदिष किञ्चिद्भेदान्तरग्रुपदिञ्यते—

#### सूत्रम्—समनस्कामनस्काः ॥ २-११ ॥

भा॰—समासतस्त एव जीवा द्विविधा भवन्ति-समनस्काश्च अमन-स्काश्च । तान् पुरस्ताद् ( अ० २, सू० २५ ) वक्ष्यामः ॥ ११ ॥

टी॰ समनस्कामनस्काः, कृतसमासनिर्देशात् संसारिण एव सम्बध्यन्ते न प्रक्ताः, यदि च प्रक्ता अपि सम्बध्येरन् न तर्हि समस्य निर्दिशेदाचार्यः, विश्वकलीकृत्य पूर्ववत् स्पष्टमिमद्ध्यादसमस्तमेव । कृतसमासनिर्देशे चायमिमप्रायः नैष सङ्घातो विश्व-कलीभृतः प्रयुज्यते विशेषणतया, किन्तु संहतस्य एवैकस्य, सम्भवतो विशेषणिनित, उभयसम्भवश्च संसारिणाम्, न प्रक्तानाम्, अथवा व्याख्यानाद् विशेषप्रतिपत्तिः, संसारिणोऽमिसम्बध्यन्ते, न प्रक्ताः, अथवा नेदं विधायकम्, किन्त्वनुवादकम्, येषां नामाम्नायेऽ मिहितं समनस्कामनस्कत्वं तेषामेवान्द्यते, सिद्धानां पुनरमनस्कत्वमेव, नोभयमिति । अपरे पुनर्योगप्रत्तरं विभजनते संसारिण इति, यथोक्तलक्षणाः संसारिणो भवन्ति, ततः संसारिण इत्यनुवर्तमाने त्रसस्थावरा इति, अन्ये पुनः सूत्रमेव विपर्यासयन्ति विभज्य, प्राक् तावत् संसारिणः पश्चात् त्रसस्थावराः ततः समनस्कामनस्का इति, तदेतदयु-

१ समासं कृतवा इत्यर्थः । २ 'परस्ताद् ' इति घ-पाठः ।

क्तमनाचार्यत्वात् । अधुना सूत्रार्थः-समासत एवेत्यादि भाष्यम् । पुनरपि सङ्क्षेपादेव द्वैविध्यमभिधीयते, जीवा इति प्रेक्षापूर्वकारितयोदचीचरद् इदं केपति चेत्सि सूरेर्प्यु-क्तानामप्यभिसम्बन्धप्रसङ्गः समनस्कामनस्कत्वेनेत्यतो जीवाः प्रतिविश्विष्टायुर्द्रव्यसहिताः परिगृह्यन्त इति सिद्धच्युदासः। समनस्काश्चेति सह मनसा समनस्काः, तद्विरहि-तास्त्वितरे । किं पुनस्तन्मनो येन सम्बन्धात् समनस्का इति व्यपदिक्यन्ते ?। उच्यते-द्विविधं तद् द्रव्यभावभेदात् , तत्र मनोऽभिनिवृत्त्यै यद् दलिकद्रव्यम्रपात्तमात्मना सा मनःपर्याप्तिनीम करणविशेषः, तेन करणविशेषेण सर्वात्मप्रदेशवर्तिना याननन्तप्रदेशान् मनोवर्गणायोग्यान् स्कन्धान् चित्तार्थमाद्त्ते ते करण-ध्यम् विशेषपरिगृहीताः स्कन्धाः द्रव्यमनोऽभिधीयते(न्ते )। भावमनस्त जीवस्योपयोगः चित्तचेतनायोगाध्यवसानावधानस्वान्तमनस्काररूपः परिणामः । ज्ञानावरणक्षयोपशमजतया चैतन्मनोरूपं करणमिष्यतेऽईद्भिः, धारणा च मनोयुक्त-स्यैव च जन्तोर्भवति, नेतरस्येति । अत्र ये द्रव्यमावमनोभ्याम्रभाभ्यामपि युक्तास्ते सम-नस्काः, ये पुनर्भावमनसैवोपयोगमात्रेण मनःपर्याप्तिकरणविशेषनिरपेक्षेण युक्तास्ते अमन-स्काः, एषां मनःपर्याप्तिकरणनिर्द्वत्यभावात्, चेतना तु तया पटीयसी भवति यथेतरेषां द्रव्यमनोऽवष्टमभाद्, बुद्धयष्टिस्थानीयद्रव्यमनोऽवष्टमभेन संज्ञिनः स्पष्टमन्नचिन्तयन्ति। तत्प्रविभागश्रायम्-नारकदेवगर्भव्युत्कान्तिकमनुष्यतिर्यश्रः समनस्काः, शेषास्त्वमनस्काः, तान् पुरस्ताद् वक्ष्याम इति 'संज्ञिनः समनस्काः', पुरो-भविष्यति सूत्रे (अ० २, सु०२५) व्याख्यास्थामः समनस्कामनस्कविशेषमिह पुनर्भेदमात्राख्यानमित्यावेदयति भाष्यकार इति ॥ ११ ॥

अथ जीवप्रकारान्तरसङ्ग्रहप्रस्तावमेवोपजीवयन्नाहाचार्यः-

### सूत्रम् -- संसारिणस्त्रसस्थावराः ॥ २-१२ ॥

संसारिजीवभेद- भा०—संसारिणो जीवा द्विविधा भवन्ति∹त्रसाः स्थाव-प्रदर्शनम् राश्च ॥ १२ ॥ तत्र ।

टी०—संसारिणस्त्रसाः स्थावराः। इतः प्रभृति संसार्यधिकार एव आ अजीव-कायाध्यायाद वेदितव्यः। मुक्ताः पुनर्दशमेऽध्याये वक्ष्यन्ते। उक्तलक्षणः संसारः, स येषामस्ति ते तथोच्यन्ते॥ ननु च संसारिणो मुक्ताश्चेति इह सूत्रे यत् संसारि-ग्रहणं तदेवानन्तरसूत्रसम्बन्धितमधिकरिष्यते नार्थः पुनः संसारिग्रहणेन। उच्यते— पूर्वकं संसारिग्रहणं भेदकथनाभिष्रायेण जीवानामवाचि, तच्च समनस्कामनस्कसूत्रे प्रयत्नतः सम्बन्धमुपनीतं नोत्तरत्र प्रवर्तितुम्रत्सहते, इदं पुनर्न भेदप्रतिपत्तये, किन्तु

१ 'ब्लसाः स्थावराः' इति ग- पाठः । २ 'पुनर्भेद ' इति क-स्त-पाठः ।

यदितः प्रभृति वक्ष्यते आ चतुर्थाध्यायपरिसमाप्तेस्तत् सर्वं संसारिणामित्यधिक्रियते। ते च संसारिणां जीवा बिविधा भवन्ति, तद्यथा-त्रसाः स्थावराश्चिति। परिस्पष्टसुखदुःखे-च्छाद्वेषादिलिङ्गास्त्रसनामकर्मोदयात् त्रसाः, अपरिस्फुटसुखादिलिङ्गाः स्थावरनामकर्मोदयात् स्थावराः, आदौ च त्रसाभिधानं सुखग्रहणार्थम्, स्पष्टलिङ्गत्वात्, समास उभयेषां पर-स्परसङ्क्रमार्थम्, त्रसाः स्थावरेषु स्थावराः त्रसेषु मृत्वोपंजायन्त इति। एवं तावत् संसारिणो द्वैविध्येन विकरिषताः-त्रसाः स्थावराश्चेति॥ १२॥

### सूत्रम्--पृथिव्यम्बुवनस्पतयः स्थावराः॥ २-१३॥

भा०—पृथ्वीकायिकाः, अष्कायिकाः, वनस्पतिकायिकाः इत्येते त्रिविधाः स्थावरा जीवा भवन्ति । तत्र पृथिवीकायोऽनेकविधः ग्रुद्ध-स्थावराणां ३ भेदाः पृथिवीद्याकरावालुकादिः । अष्कायोऽनेकविधः हिमादिः । वन-स्पतिकायोऽनेकविधः द्यैवलादिः ॥ १३ ॥

टी ० — तन्त्र स्थावरानेव तावद् वच्मः - पृथिव्यम्बुवनस्पतयः स्थावराः ॥ नतु च यथोदेशं निर्देशः कर्तव्यः, प्रथमं त्रसा वक्तव्याः ततः स्थावराः । उच्यते-प्रेक्षापूर्व-कारितयाऽऽचार्येण स्वरचितव्यवस्थां भिच्वा स्थावरास्तावदिमहिताः । का पुनरसौ प्रेक्षापूर्व-कारिता? भण्यते-वक्ष्यत्युत्तरसूत्रं(१४) 'तेजोवायु द्वीन्द्रियादयश्च त्रसाः,' तत्र इन्द्रियप्रकरण-मधीत्य वक्ष्यति 'वाय्वन्तानामेकम्' (अ०२, स्०२३) तत्रायमर्थः पृथिव्यादीनां वाय्वन्ता-नामेकेन्द्रियं स्पर्शनं भवति, यदि पुनः पूर्व त्रसाभिधानं कुर्यात् पश्चात् स्थावरानभिदध्यात् तथा(दा) गौरवं जायेत, अर्थलायवैषिणा सता क्रमो भिन्नः। तत्रेत्यनेन सूत्रं सम्ब-न्धयति, तत्र द्वितये प्रस्तुते स्थावरास्तावदुच्यन्ते प्रयोजनार्थम्-पृथिवीकाधिका इत्यादि भाष्यम् ॥ नतु च सूत्रे कायग्रहणं नास्ति, भाष्ये कथमकसाद् विहायसोऽपतदिति ?। उच्यते लार्घवार्थिना सूत्रे नोपात्तम्, विनाऽपि तेन सिद्धेः, भाष्ये तु यथेष्टमधिकमण्यु-च्चार्यते सूत्रार्थममुञ्जतेति । तत्र पृथिव्येव कायः पृथिवीकायः, स येवां विद्यते ते पृथिवीकायिकाः ॥ ननु च लघुत्वात् प्रक्रमस्य बहुव्रीहै। सति तदभिहितत्वान्मत्वर्थी-येन न भाव्यम्, ततश्च पृथिवी कायो येषां ते पृथिवीकायाः, सत्यमेवमेतत्, तथाप्यन-रवन्ति चक्राणीत्येवमाद्यनेकप्रयोगदर्शनात् साधुत्वमत्रापि प्रतिपत्तव्यम् । अथवा पृथिवीका-यादयो जातिशब्दास्ततथ मत्वर्थीयः सिद्धः कृष्णसर्ववद्वस्मीकन्यायेनेति, एवमितँर-योरपि योज्यमेतत् । इतिशब्दोऽर्थपदार्थकः । त्रिविधा एव स्थानशीला भवन्ति जीवाः पृथिव्यादयः, न पुनः स्थावरनामकर्मोदयनिर्द्वतानां त्रैविध्यं निर्धारयति, तेजोवाय्वोरपि तिक्विर्वेत्तेरिति । स्थूलोत्तरद्वयाधारत्वादादौ न्य<sup>स्</sup>ता पृथिवी, तदन्त्रापस्तदाधेयत्त्रालेक्याप्र-

१ ' मृत्वोपयात ' इति क-स्त्र पाठः । २ ' पृथ्व्यब्द ॰ ' इति घ-पाठः । ३ ' लापवार्थ ' इति ख-पाठः ४ ' इतरेतरयोरपि' इति क-स्त्र-पाठः ।

त्येकशरीरासङ्ख्येयत्वसाम्याच्च, ततो वनस्पतिरनन्तत्वात्, समासश्च परस्परसङ्क्रमज्ञानार्थः। अधुना स्वस्थान एव पृथिन्यादीनामनेकभेदमाचिख्यासुराह-पृथिवीकायोऽनेकविध इत्यादि भाष्यम् । पृथ्वीकायजात्यनतिक्रमेणानेकभेदता दर्श्यते-शुद्धपृथिवी वक्ष्यमाणशर्करादिभेदरहिता मृत्तिकारूपा गोमयकचवराद्यनेकेन्धनरहिता वा,
पृथ्वीकायिकानासनेके भेदाः तथा द्रार्करापृथिवी परिलघुकाश्मशकलन्यतिमिश्रा, वालुकापृथिवी
वालुकान्यतिमिश्रा मृत्तिकेति । आदिशब्देनोपल-शिला-लवणोषायस्रपुता-

म्र-सीसक-रजत सुवर्ण-वैर-हरिताल-हिङ्गुलक-मनःशिला-सस्यकाञ्जन-प्रवालाभ्रपटलाभ्रवालि-का-गोमेदं-रुचकाँङ्क-स्फटिक-लोहिताक्ष-मरकत-मसारगछ-अजगेन्द्रनील-चन्दन-गैरिक-हंसग-र्भ-पुलक-सौगन्धिक-चन्द्रसूर्यकान्त-वैर्ह्य-जलकान्तप्रकाराः सर्वे बादरपृथिवीकायभेदा ब्राह्याः। एते च शुद्धपृथिव्यादयः स्वाकरस्था एव प्रायश्रेतन्यं विश्रति, गोमयकचवरसवितृतापादिस-म्पर्कात् तु गतचेतना अपि जायन्ते, एषां च बादराणां यत्रैको जीवस्तत्रासङ्ख्येयैर्नियमतो-भाव्यम् , स्थानमपि चैषां पृथिव्यष्टकाधोऽधः पातालभवननरकप्रस्तरादि । अपरं सूक्ष्म-पृथिवीकायाः सर्वलोकव्यापिनः, उभयेपामि चैपाममी परमिष्प्रणीतप्रवचनप्रसिद्धा भेदा वेदितव्याः पर्याप्तकापर्याप्तकश्ररीरत्रयाङ्गुलासङ्ख्येयमागशरीरसेवार्तसंहननमसूरचन्द्रसंस्थान-कषायसंज्ञाचतुष्काद्यलेक्यात्रयस्पर्शनेन्द्रियवेदनाकषायमारणान्तिकसम्रद्धातासंज्ञिनपुंसकवेदप-र्याप्तिचतुष्टयमिथ्यादर्शनाचक्षुर्दर्शनाज्ञानकाययोगसाकारानाकारोपयोगाहारादिप्रकाराः, विशे-षास्तु बादरपृथिवीकायानामाद्याश्वतस्त्रो लेक्याः, शेषं समानम्, असङ्ख्येयाश्र प्रत्येक-मुभये । कथं पुनरिदं विज्ञायते साकारानाकारोपयोगादिजीवलिङ्गकलापोऽत्राशेषप्राणिचि-हभूतोऽस्तीति ?। उच्यते-आगमतो युक्तितश्च, आगमस्तावत्-" पुढँविकाइया णं भंते ! किं सागारोवओगोवउत्ता अणागारोवओगोवउत्ता ? गोयमा ! सागारोवओगोवउत्तावि अणागारोवओगोवउत्तावि " ( प्रज्ञा० स० ३१२ ) ॥ तथा " पुँढविकाइए णं भंते । अक्कंते समाणे केरिसयं वेदणं पच्चणुभवति ? गोयमा ! से जहा नामए केइ पुरिसे तरुणे बलवं जुवाणे जाव निउणसिष्पोवगए एगं पुरिसं जुण्णं जराजऋरियदेहं परिहीणसगिलंदिय-वियारं दुब्बलं किलंतं जमलपाणिणा मुद्धाणंसि अभिहणेज्जा, से णं गोयमा ! पुरिसे तेणं जमलपाणिणा मुद्धाणंसि अभिहते समाणे केरिसयं वेयणं पच्चणुभवति १, अणिष्टं सम-

१ 'वालिका 'इति क-ख-पाठः । २ 'गोमेदक' इति क-ख-पाठः । ३ ' रुचकाह्न 'इति ग-टी-पाठः । ४ पृथ्वीकायिकाः भदन्त ! किं साकारोपयोगोपयुक्ताः अनाकारोपयोगोपयुक्ताः १, गौतम ! साका० अपि अना० अपि । ५ पृथ्विकायिको भदन्त ! आकान्तः सन् कीटशीं वेदनां प्रत्यनुभवति ? । गौतम ! तद्यथानामकः कश्चित् पुरुषस्तरुणो सलवान् युवा यावत् निपुणिबाल्पोपगत एकं पुरुषं जीर्णं जराजर्जरितदेहं परिहीनसकलेन्द्रियन्यापारं दुवंलं क्राम्यन्तं पाणियमलेन मूर्ष्नि अभिहन्याद्, स गौतम ! पुरुषस्तेन पाणियमलेन मूर्ष्नि अभिहतः सन् कीटशीं वेदनो प्रत्यनु-

णाउसो!, तस्स णं गोयमा! पुरिसस्स वेयणाहिंतो पुढविकाइए अवकंते समाणे अणिष्ठतियं अकंदिततिरं चेव अमणामतिरं चेव वेयणं पच्चणुभवति" (भग०२०५,उ०३,स०६५३)। एवमेवाप्तेजोवायुवनस्पतिकाया अपि वक्तव्याः । युक्तिरि सास्नाविषाणादिसङ्घाता हि छेद्यमेद्योत्क्षेप्यभोग्याघ्रेयरसनीयस्पृश्यदृश्यदृश्यत्वे सति जीवशरीरतया प्रसिद्धाः, पृथिव्यादीनां च छेद्यत्वादिदृष्टमपद्गोतुं न शक्यते, जीवशरीरत्वेन निरूपितत्वात्, पाणिपादसङ्घातानामिव पृथिव्यादीनामपि कदाचिच्चतन्यं, न चात्यन्तमचित्ततेति, कदाचित् किश्चिद्वेतनमि शस्त्रोपहतत्वात् पाण्यादिवदेवेति, अशोविकाराङ्कुरवच समानजातीयाङ्कुरोत्पित्तमन्त्वे सति खाश्रयावस्था विद्वमलवणोपलाद्यः पृथिवीविकाराश्रेतना ततश्च विद्वमलवणादिवत् पृथिवीविकारे सति अश्रपटलाञ्चन-हरिताल-मनःशिला-शुद्धपृथिवी-शर्कराप्रभृतयश्चेत्वस्थान्यकं मत्तसुप्तमूर्चिलतपुरुषवदनुभवन्तीत्यागमतो युक्तितश्चेषाप्रपैयोगो लक्षणं प्रतिपत्तन्यमितरत्रापि च यथासम्भवमेतदुभयमायोजनीयम्। अपकायोऽनेक इत्यादिग्रन्थः। अत्राप्यान्वामितरत्रापि च यथासम्भवमेतदुभयमायोजनीयम्। अपकायोऽनेक इत्यादिग्रन्थः। अत्राप्यान्वा

अप्कायिकानां भेद-प्रदर्शनम् दिग्रहणेनावश्याय-महिका-करक-हरतनु-ग्रुद्ध-शीतोष्ण-क्षाराम्ल-लवण-क्षी-र-घृतोदकप्रकाराः परिगृह्यन्ते,बादराणां समुद्र-हद-नदीप्रभृतिस्थानमितरे-षां सर्वलोकस्तथैवासङ्ख्येयतापर्याप्तकादिभेदश्राशेषस्तथैव केवलं शरीरसं-

स्थानं स्तिबुक्तबिन्दुक्तसंस्थितमेवावसेयम्। वनस्पतिकाय इत्यादिग्रन्थः। शौवलादिरिति।

बनस्पतिकायि-कानां भेदनिक-यणम साधारणश्रीरबादरवनस्पतिकायोपादानात् तदुपलक्षितास्ते चान्ये च ग्राह्याः, शैवालावकपणकहरिद्राद्रिकमूलकाल्लुकासिंहकार्णेप्रभृतयः, तथा प्रत्येकश्ररीराः वृक्ष-गुच्छ-गुल्म-लतावितानप्रभृतयः। अत्र साधारणवन-स्पतेरनन्तजीवानामेकं श्रीरम्रच्छ्वासनिःश्वाससमतासमाहारादानता

चेत्यादिलक्षणमागमतोऽनुसर्त्व्यम् । प्रत्येकशरीरास्त्वसङ्ख्येयजीवाः सङ्ख्येयजीवा वा बहुभेदाः, पर्याप्तकादिर्भेदस्तथेव, केवलमनित्यं रथं शरीरसंस्थानमेषामवसेयम्, शेषमन्यत् समानम् । स्थानं धनोदिधिघनवलयाद्येषां, सङ्ख्यामङ्गीकृत्यानन्ताः सर्वे वनस्पतयः, सूक्ष्माः सर्वलोकव्यापिनो वनस्पतयः ॥ १३ ॥

उक्ताः स्थावराः, त्रसा उच्यन्ते—

सूत्रम्—तेजोवायू द्वीन्द्रियादयश्च त्रसाः ॥ २-१४ ॥

भा॰ तेजःकायिका अङ्गाराद्यः । वायुकायिका उत्कलिकाद्यः।
द्वीन्द्रियास्त्रीन्द्रियाश्चतुरिन्द्रियाः पश्चेन्द्रिया इत्येते त्रसा
त्रसानां भेदाः
भवन्ति । संसारिणस्त्रसाः स्थावरा इत्युक्ते एतदुक्तं भवति-

#### मुक्ता नैव असा नैव स्थावरा इति ॥ १८॥

सवति ? अनिष्टां श्रमणायुष्मन् ! तस्य गौतम ! पुरुषस्य वेदनायाः ( सकाशात् ) पृथ्वीकायिक आकान्तः सन् अविष्टतरां अकान्ततरां अमनोञ्चतरामेव वेदनां प्रस्यतुभवति ।

<sup>🤋 &#</sup>x27; सुपयोमकक्षणस्वम् ' इति म-दी-पाठः ॥ २ ' तेजोषायुद्वीन्त्रियादयः ऋषाः ' इति ग-पाठः ।

टी॰—तेजोवायू इति । अङ्गारार्चिरलातशुद्धाग्न्यादिभेदं बादरं तेजः, बादरस्य तु मनुष्यक्षेत्रमेव स्थानम्, न ततः परमस्ति, सक्ष्मं सर्वलोकपर्यापन्नम्, शरीरसंस्थानं सूचीकला-पाकृति, शेषपर्याप्तकादिभेदः पूर्वकैः समानः, प्रमाणतोऽसङ्ख्येयजीवः। प्राच्यप्रती-च्याद्युत्कलिकामण्डलिकादिभेदो वायुः, बादरस्य स्थानं घनवाततनुवाततद्वलयाघोलो-कपातालभवनादि, सूक्ष्मः सर्वलोकपर्यापन्नः, प्रमाणतोऽसङ्ख्येयजीवः, पूर्वकैः पर्या-प्तकादिभेदः समानः, शरीरसंस्थानं तु पताकाकृति द्रष्टव्यम् ॥ द्वे इन्द्रिये येषां ते द्वीन्द्रियाः, ते द्वीन्द्रिया आदौ येषां ते द्वीन्द्रियादय इति तद्गुणसंविज्ञानो बहुब्रीहिः, पश्चेन्द्रियपर्यव-सानाः, वक्ष्यति-'पश्चेन्द्रियाणि ' (अ०२, सू०१५) इति । पश्चैव नातः परमिन्द्रियम्, निय-माद्धि तद्वतामवच्छेदः । चशब्दः समुच्चितौ । सर्वे एते ऋसा भवन्ति । इतिशब्दोऽवधृतौ । एतावन्त एव सामान्यत इति । त्रसत्वं च द्विविधं-क्रियातो लब्धितश्र । तत्र क्रिया कर्म चलनं देशान्तरप्राप्तिः । अतः क्रियां प्राप्य तेजीवाय्वीस्रसत्वम्, त्रसत्वस्य द्वैविध्यम् लिब्धस्तु त्रसनामकर्मोद्यः, यस्माद् द्वीन्द्रियादीनां क्रिया च देशान्तरा-प्राप्तिलक्षणेति, लब्ध्या पृथिन्यप्तेजोवायुवनस्पतयः सर्वे स्थावरनामकर्मोद्यात् स्थावरा एव, आदिवचनं तेजस्थक्षुःप्रत्यक्षाल्पत्वात्, ततो वायोस्तद्धिकस्क्ष्मत्वात्, असमासकरणं तेजोबाय्वोः संज्ञाद्वैविध्यप्रतिपादनार्थम् -त्रसौ स्थावरौ चेति, तेजोवाय्वोः समासकरणं स्थावरैः सहैकेन्द्रियत्वसाधर्म्यात्, द्वीन्द्रियाद्युत्तरवचनमिन्द्रियक्रमदृद्धेः । संसारिणस्त्रसा इत्यादि भाष्यम् । को अभिप्रायः १ अर्थापत्तिरपि प्रमाणान्तरं नयवादान्तरेणेति प्रागुक्तम्, तस्याः प्रामाण्यद्वारेण विषयप्रदर्शनं ऋियते-संसारिणां त्रसस्थावरत्वविधाने मुक्तानामुभय-मपोदितं भवतीति, न ते ऋसाः स्थावरा वा तल्लक्षणानुपपत्तेरिति ॥ १४ ॥

निर्दिष्टा उपयोगिनः, सम्प्रतीन्द्रियाण्युच्यन्ते—कः पुनरस्य सम्बन्धः सूत्रस्य १ उच्यते—उक्तं प्रथमे 'तिदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तं '(अ०१, सू०१४) मितज्ञानमनन्तरं च द्वीन्द्रियादयस्त्रसास्तत्र कियन्तीन्द्रियाणि १ कितिविधानि वा तानि १ तेषां वा मध्ये कस्य किमिन्द्रियस्रुपयोगिन इति १ तत्रादौ सङ्ख्यानमेव तावित्ररूपितुमाह—

### सूत्रम्-पञ्चेन्द्रियाणि ॥ २-१५॥

टी०—अथवा येयं चैतन्यव्यक्तिर्जीवानां सेन्द्रियद्वारेणेति, तानि च न सर्वाणि सर्वस्येति विभागो वक्ष्यते, इन्द्रियनियमः पुनः पश्चधैवेत्यत आह—पश्चेन्द्रियाणि । अथवा जीवानाम्प्रयोगो लक्षणमन्विय सर्वत्र निगदितम्, तस्योपयोगस्य निमित्तान्यमृन्यपदिशन्ति पश्चेन्द्रियाणि ॥ नतु च सूत्रारम्भो निष्फल एव लक्ष्यते, किमनेनोक्तेन भवति पश्चेन्द्रियाणिति १ । इन्द्रियस्वरूपमेवात्र वक्तव्यम्, द्रव्येन्द्रियमित्थंलक्षणमेवंप्रकारं च भावेन्द्रियम् इत्याशङ्कायामाह भाष्यकारः—

भा०—पञ्चेन्द्रियाणि भवन्ति। आरम्भो नियमार्थः षडादिप्रतिषेधार्थेश्च।
" इन्द्रियमिन्द्रिलङ्गिमन्द्रदृष्टमिन्द्रसृष्टमिन्द्रसुष्टमिन्द्रदृत्तमिति वा" (पा० अ०
२, पा० ५, सू० ९३)। इन्द्रो जीवः सर्वद्रव्येष्वैश्वर्ययोगात् विषयेषु वा
परमैश्वर्ययोगान्, तस्य लिङ्गमिन्द्रियम्, लिङ्गनात् सूचनात् प्रदर्शनादुपष्टम्भनाद्
व्यञ्जनाच जीवस्य लिङ्गमिन्द्रियम् ॥ १५॥

टी० एश्रोन्द्रियाणि भवन्तीति । आरम्भो नियमार्थः । अन्यूनाविकतयाऽव-धार्यन्ते एतावन्तीन्द्रियाणि प्रकर्षतो भवन्त्येकस्य जन्तोरित्येवंप्रकारो नियमः प्रतिपिपादयि-षितः, तथा षडाद्मितिषेधार्थश्च । षट् आदौ येषां तानि पडादीनि सामर्थ्यादिन्द्रियाण्येव सम्बध्यन्ते, अस्मादुपात्तेन्द्रियपश्चकव्यतिरेकेण यावन्ति परेरभ्युपेयन्ते सर्वेषामत्र प्रतिषेधः, सूत्रारम्भादेव ।। नजु च नियमादेवेदमवाप्तमन्यूनानिषकानि पश्चैवेति, पुनः किस्रुच्यते षडादिप्रतिषेधार्थश्चेति १। उच्यते नियमस्यतावत् फलं पश्चवेति सिद्धान्तोऽयं जनः, तद्वचित-

इन्द्रियसंख्या-प्रतिपादनम् रिक्तेन्द्रियान्तराभ्युपगमवादी तु निराकार्योऽवश्यं दूपणमुत्रेक्ष्य सिद्धान्त-वादिना, अतस्तद्धीजभूतिमदं वचनं षडादिप्रतिषेघार्थश्चेति । तत्र मन-स्तावदिन्द्रियं न भवति, इन्द्रियाणि चक्षरादीनि स्वतन्त्राणि सन्ति

ह्मपाद्यर्थग्रहणेषु प्रवर्तन्तेऽन्यनिरपेक्षाणि, मनः पुनश्रक्षुरादीन्द्रियकलापविषयीकृतमनुपति ह्मपाद्यर्थ, न साक्षादित्यतश्रक्षुरादिवन्नेन्द्रियं मनः, किन्त्वनिन्द्रियम्, एतचोपरिष्टाद् वस्यते । तथा वागादयः किल वचनादिव्यापारपरायणत्वादिन्द्रियव्यपदेशभाज इत्येतद्प्ययुक्तम् , नहि यथा चक्षुरादिद्वारजन्मविज्ञानं परिणमतेऽर्थग्रहणायैवं वागादिद्वारजन्मविज्ञानं वचनादिषु परिणतिमुपैति, न च वाग्वचनयोः कश्चिद् भेदोऽस्ति, शब्दात्मिका चेयमात्मप्रयत्नसं-स्कारप्रयोगक्रमवर्तिनीत्वात्, स च श्रोत्रेन्द्रियविषयः, न चेन्द्रियमिन्द्रियान्तरमास्कन्दि-ष्यते, नियतविषयत्वात् । तथा पाण्याद्यवयविष्ठयाणामिन्द्रियत्वे भूक्षेपस्तनभ्रजशिरस्फुर-णक्रियाणामपीन्द्रियत्वं स्थात्, अथैता एव प्रतिविशिष्टावयवसाध्याः क्रियाः प्रदिश्यन्त इन्द्रियाकारेण नान्यास्ततो रुचिरेव युक्तितयाङ्गीकृता स्यात्, अपि च छिन्नपाणिः पादा-भ्यामाद्त्ते, ध्वस्तचरणश्च पाणिभ्यां विहरति, विनष्टपायुप्रदेशा च भगन्दरन्याथिना योषिदुपस्थेनाप्युत्स्टजतीत्येवमतिसङ्कीर्णता स्यात्, न चैवं कदाचिदन्धीभूतः श्रोत्रेण क्तपमाददान उपलभ्यते, तस्माद् यत्किश्चिदेतत्। प्रकृतग्रुच्यते-सङ्ख्याशब्दो व्याख्यातः। पश्चैवेन्द्रियाणि भवन्ति । अधुनेन्द्रियाणीत्यस्यावयवस्य शब्दनिर्भेददिदर्शयिषयाऽऽह— इन्द्रियमिन्द्रिक्किमिति । एतावता शन्दत्राभृतप्रसिद्धं लक्षणग्रुपलक्षयति, स्वयमेव जीवः सर्वद्रव्येष्वैश्वर्ययोगात्, इन्दनादिन्द्रः पुनर्व्याचष्टे--इन्द्रो सर्वभोगोपगोगाधिष्ठानसर्वद्रव्यविषयैश्वर्योपभोगाज्जीवः, तच पर्यायतोऽस्य नादौ संसारेऽनेकजन्मान्तरवृत्तेर्देवादिस्थानापेक्षया, न चास्ति किल जन्तुना न जन्ममरणे समनुभूते तिप्राणापानशरी-यत्रैकेन लोकेऽणुमात्रोऽपि

राहारादिग्रहणं वा नाकारीति, प्रवचने चोपदिष्टमजापाटकनिदर्शनम्, अत एव भगविद्र-रालोकितसकललोकस्वभावैरतः परमेश्वरोऽयं सर्वत्र सर्वस्य सर्वदा ईश्वरत्वाद् । यो व सर्वद्रव्यविषयमुक्तन्यायेन परमेश्वरत्वमस्यापहुते प्रवचनाद् वहिर्वर्तमानस्तं प्रति प्रकारान्तरेण परमेश्वरतामाविष्करोति-विषयेषु वा परमैश्वर्ययोगादिति । प्रसिद्धाः खलु विषयाः शब्दादयस्तद्विषयश्चात्मनः परिभोगोऽविगानेन प्रतिपन्नः प्रवादिभिस्तदेवास्य परमैश्वर्यं विषयपरिज्ञानाधिकत्वात्, न खलु तं विहायात्मानमन्यो विषयान् श्रुष्ट्रके कश्रिज्ञानीते वा । वाशब्दो विकल्पार्थः । तमेवसुभाभ्यां प्रकाराभ्यामात्मानमिन्द्रतायामवस्थाप्य सर्वनाम्ना परामृशति-तस्य लिङ्गमिन्द्रियमिति । तस्यैवंप्रकारस्यात्मन इन्द्रस्य लिङ्ग-चिह्नमविना-भाव्यत्यन्तलीनपदार्थावगमकारीन्द्रियमुच्यते, तदेव च लिङ्गमात्मा-वगमहेतुतयाऽनेकप्रसिद्धतरपर्यायभेदेन दर्शेयति-स्टिङ्गनादित्यादिना भाष्येण । लिङ्गनात्-अवगमनात्, तद्यथा-कश्चिच्छोत्रेणोपलभ्य शब्दान् मनोहरानुत्फ्रल्ल-लोचनयुगस्तद्भिमुखदत्तावधानः सुखास्वादनिर्भरहृद्यः सहसोपजायते रोमाञ्चकञ्चिकः तच्छविः, तदत्रावगमयति विद्वन्मनांसि श्रोत्रमस्त्यत्रान्तर्वर्ती श्ररीरादिसङ्घातविरुक्षणः कोऽपि परमात्मा यस्यैवंविधा विकाराः सम्रपलक्ष्यन्ते शब्दमागृहीतवतः । एषैव च भावना स्तुवनादीनामपि, लिङ्गपर्यायत्वात् । अथवेन्द्रियमिन्द्रलिङ्गमित्यत्र पश्चार्थोस्तान् पञ्चापि दर्शयत्यनेन भाष्येण । लिङ्गार्थोऽभिहित एव, सूचनादित्यनेन दिष्टार्थमारूयाति जीवेन दिष्टानि-स्चितानि लेशतः प्रवर्तितानि तस्मिन् सत्यर्थप्रहणनिमित्तानि राजपुरुषवत् , जीवेन दृष्टानि प्रकर्षेण दर्शनमुपलब्धि ग्राहितानि नित्यसम्प्रक्तत्वाज्जीवेन संस्रष्टान्यपलम्भ-हेत्रतया परिणामितानि, अन्यथा तदभावे तदनुत्पत्तिरेव, जीवेन जुष्टानि शब्दादीनां व्यञ्ज-कहेतुत्वादासेवितानि तदत्ययेऽर्थानामग्राहकत्वात् । चशब्दः सम्रचये । जीवस्य लिङ्गाभि-न्द्रियमित्यनेनाभिहितार्थनिगममावेदयति तसाज्जीवस्य यश्चिक्कं तदिन्द्रियमिति ॥ १५ ॥

एवं तर्हि सुखदुःखेच्छादयोऽपि जीविलङ्गत्वादिन्द्रियाणि स्युः, न खल्वेवमविधयते जीविलङ्गं सर्विमिन्द्रियं किन्तु यदिन्द्रियं तज्जीविलङ्गिमिति नियमः, जीविलङ्गं पुनर्जातुचिदि-न्द्रियमथवा सुखादीनि ॥

उक्तानीन्द्रियाणि सङ्ख्यातः, प्रकारवचनेनाधुनाभिधित्सुराह-

### सूत्रम्-द्विविधानि ॥ २-१६॥

भा०—द्विविधानीन्द्रियाणि भवन्ति—द्रव्येन्द्रियाणि भावेन्द्रियाणि च ॥ १६॥

टी०--- व्रिविधानि अविशेषोपादानात् पश्चापि द्विप्रकाराणि भवन्ति उत्तरसूत्रद्व-

१ 'सूचनादीनां' इति ग-पाठः ।

यापेक्षया पश्चापि द्वाभ्यां विशेषाभ्यां भिद्यन्ते निर्श्वस्थपकरणविशेषेण ठब्ध्यपयोगविशेषेण विशेषेण विश

थनमेतद् विवक्षितमेकस्यैव द्वित्वेन, यथा हि भवनद्वारं दार्वाकाशपरिच्छेदवदिष न द्वय्याम-वितष्ठते द्वित्वेऽप्याकाशदारुणोः, प्रयोजनं चास्य निर्गमप्रवेशलक्षणमेकस्यैव, तथा लिधनि-वृत्त्युपकरणोपयोगाः क्रमेणामुना चतुष्टयमिन्द्रियलक्षणमविशकिलतम्, न चेन्द्रियबहुत्वम्, अत एव निर्शृत्यभावाच्छेपत्रययोगाच मनोऽनिन्द्रियमुक्तं तस्माद्यमदोषोऽतः सुष्ट्रचे-द्विविधानी-न्द्रियाणि भवन्ति । सामान्यतः द्रव्यमयानि द्रव्यात्मकानि द्रव्यन्द्रियाणि, भावोन्द्रियाणि तु भावात्मकान्यात्मपरिणतिरूपाणीति । अत्र च पुद्रलद्रव्यमेवानन्तप्रदेशस्कन्धमात्मप्रयोग्योक्षमायतते निर्वत्त्यपकरणरूपत्या सर्वाणीन्द्रयाण्यनन्तप्रदेशानि असङ्ख्येयात्मप्रदेशाधि-ष्ठितानि च द्रव्यात्मकानि भवन्ति इत्तरत्र द्वये आत्मपरिणामो भावः प्रयत्नमातिष्ठत इति॥१६॥ उक्तमिन्द्रयं द्रव्यभावभेदतो द्विविधम्, अधुना स्वरूपतो निरूपयितुकाम आह—

सूत्रम्---निर्वृत्त्युपकरणे द्रव्येन्द्रियम् ॥ २-१७ ॥

भा॰—तत्र निर्श्वतीन्द्रियमुपकरणेन्द्रियं च द्विविधं द्रव्येन्द्रियम् । निर्श्वति-रङ्गोपाङ्गनामनिर्वितितानीन्द्रियद्वाराणि, कमेविशेषसंस्कृताः द्रव्येन्द्रियभेदौ शरीरप्रदेशाः, निर्माणनामाङ्गोपाङ्गप्रत्यया मूलगुणनिर्वर्तने-त्यर्थः । उपकरणं बाह्यमभ्यन्तरं च निर्वितितस्यानुपधातानुग्रहाभ्यामुपका-रिति ॥ १७॥

टी॰—तत्र निर्वृत्त्युपकरणं द्रव्येन्द्रियम्। तत्रेत्यनेन भाष्यकारः सूत्रं सम्बन्ध्यति, तत्र द्वितये द्रव्येन्द्रियं तावित्रधार्यते, स्वरूपभेदाभ्यां निर्वर्तनं निर्वृत्तिः प्रतिविशिष्टसंस्थानोत्पादः, उपित्रयतेऽनेनत्युपकरणं निर्वृत्तिरेवेन्द्रियं निर्वृत्तिनिद्रयम्, उपकरणेन्द्रियमप्येवम् । उभयमेतत् पुद्रलपरिणामरूपमपि सदिन्द्रियव्यपदेशमश्चते भावेन्द्रियोपयोगकारणत्वात्, यसात् हि तत्साचिव्यं भावस्यैवोपैलिङ्गने समायाति आत्मभावपरिणामस्य भाविनो यत् सहायतया क्षमं द्रव्यं तदिह द्रव्येन्द्रियं प्रस्थदारुवदेषितव्यम्। तत्र निर्वृत्त्युपकरणयोः स्वरूपमाविष्करोति भाष्येणैव—निर्वृत्तिरङ्गोपाङ्गनामेन्त्यादिना।निर्माणनामकर्मान्तर्गतः कर्मभेदो वर्धिकस्थानीयः कर्णशष्कुल्याद्यवयवसन्निवेशविन्

निर्वृत्तीन्द्रिय-विचारः शेषरचनायामाहितनैपुणः, तथौदारिकादिशरीरत्रयाङ्गोपाङ्गनामकर्मभेदो यदुदयादङ्गान्युपाङ्गानि च निष्पद्यन्ते शिरोङ्गुल्यादीनि, एतत् कर्म-द्वयमुभयरूपं द्रव्येन्द्रियत्रसाधनाय यतते। भाष्यभावना चैवं कार्या।

१ ' वोलिक्सने ' इति क-स्त्र-पाठः, ' वोपलिक्सनैः ' इति ग-पाठः ।

निर्वृत्तिः किंरूपेत्यत आह-अङ्गेति। अङ्गोपाङ्गनाम्ना प्रतिविशिष्टेन कर्ममेदेन निर्वर्तितानि-ज-नितानि-घटितानि इन्द्रियद्वाराणि इन्द्रियविवराणि, इन्द्रियशब्देन चात्र भावेन्द्रियग्रुपयो-गरूपं विवक्षितं तस्येन्द्रियस्य द्वाराण्यवधानप्रदानमार्गाश्वित्राः शष्कुल्यादिरूपा बहिरुपल्भ्य-मानाकारा निर्वत्तिरेका, अपरा त्वभ्यन्तरनिर्वृत्तिः, नानाकारं कायेन्द्रियमसङ्ख्येयभेद-त्वादस्य चान्तर्वहिभेदो निर्वृत्तेन कश्चित् प्रायः, प्रदीर्घन्यस्रसंस्थितं **इन्द्रियसंस्थानानि** कर्णाटकायुर्धं क्षुरप्रस्तदाकारं रसनेन्द्रियम् । अतिमुक्तकपुष्पदलचन्द्र-काकारं किञ्चित् सकेसरवृत्ताकारमध्यविनतं ब्राणेन्द्रियम् । किञ्चित् समुन्नतमध्यपरिम-ण्डलाकारं धान्यमसुरवचक्कुरिन्द्रियम् , पाथेयभाण्डकयवनालिकाकारं श्रोत्रेन्द्रियं नालि-ककुसुमाकृति चावसेयम् । तत्राद्यं स्वकायपरिमाणं द्रव्यमनश्र शेषाण्यङ्गुलासङ्ख्येयभा-गप्रमाणानि सर्वजीवानाम्। तथा चागमः-'' फासिंदिए णं भेते! किंसेंठिए पण्णत्ते ? गोयमा ! नाणासंठाणसंठिए, जिब्भिन्दिए णं भंते ! किंसंठिए पण्णत्ते ? गोयमा ! खुरप्पसं-ठिए, घाणिन्दिए णं मंते ! किंसंठिए पण्णते? गोयमा! अतिमुत्तयचंदकसंठिए, चक्खुरिन्दिए णं भंते ! किंसंठिए पण्णचे ? गोयमा ! मसूरयचंदसंठिए पण्णचे, सोइंदिए णे भंते ! किसंठिए पण्णत्ते ? गोयमा ! कलंबुयापुष्फसंठिए पण्णत्ते" (प्रज्ञा० स० १९१ )। अभ्य-न्तरां निर्देत्तिमङ्गीकृत्य सर्वाण्यमूनि सूत्राण्यधीतानि, बाह्या पुननिर्देत्तिश्चित्राकारत्वान्नोप-निवहं शक्या, यथा मनुष्यस्य श्रोतं भूसमं नेत्रयोरुभयपार्श्वतः, अश्वस्य मस्तके नेत्र-योरपरिष्टात् तीक्ष्णाग्रमित्यादिभेदाद् बहुविधाकाराः । इममेव चातिकान्तभाष्यार्थं पर्या-यान्तरेण स्पष्टयति भाष्यकारः कर्मविद्योषसंस्कृताः दारीरप्रदेद्याः । अथवाङ्गो-पाङ्गनामैवोपात्तमतीतभाष्ये न तु निर्माणकर्म तदुपादानायेदम्रच्यते कर्मविद्योष् इत्यादि । कर्मविशेषो नामकर्म तस्यापि विशेष अङ्गोपाङ्गनामनिर्माणकर्म च आभ्यां कर्मविशेषाभ्यां संस्कृता विशिष्टावयवरचनया निष्पादिता-निर्वर्तिताः औदारिकादिशरीराणां त्रयाणां प्रदेशाः-प्रतिविशिष्टा देशाः कर्णशब्कुल्यादयः प्रदेशाः । कर्मविशेषाभिधानश्रवणादितस-म्प्रमुखबुद्धेर्व्यामोहस्तदवस्य एव चेत्सीत्यतस्तदवबोधार्थं भूयोऽप्याह-निर्माणनामा-क्रोपाङ्गप्रत्यया मूलगुणनिर्वतेनेत्यर्थः । कर्मविशेषं नामग्राहमाचष्टे निर्माणनाम अङ्गोपाङ्गे च निर्माणनामाङ्गोपाङ्गे, मध्यव्यवस्थितो नामशब्द उभयं विशेष्यतया क्षिपति, ते कर्मणी प्रत्ययः कारणं-निमित्तं यस्य निर्धृत्तेः सा निर्माणनामाङ्गोपाङ्गप्रत्यया, मूलगुणनिर्वर्तना उत्तरगुणनिर्वर्तनापेक्षयोच्यते । उत्तरगुणनिर्वर्तना हि श्रवणयोर्वेधः प्रल-

१ स्पर्शेन्द्रियं भदन्त ! किंसंस्थानं प्रज्ञप्तम् ? गौतम । नानासंस्थानसंस्थितम्, जिहेन्द्रियं भदन्त ! किं-संस्थानं प्रज्ञप्तम् ? गौतम ! श्वरप्रसंस्थितम्, प्राणेन्द्रियं किंसंस्थानं प्रज्ञप्तम् ? गौतम ! अतिसुक्तचन्द्रकसंस्थितम्, बश्चिरिन्द्रयं किसंस्थानं प्रज्ञप्तम् ? गौतम ! मसूरकचन्द्रसंस्थितम्, श्रोत्रेन्द्रियं भदन्त ! किसंस्थानं प्रज्ञप्तम् ! गौतम ! कदम्बकपुष्पसंस्थितं प्रज्ञप्तम् ।

म्बतापादनं चक्कुनीसिकयोरञ्जननस्याभ्याम्रपस्कारः तथा भेषजप्रदानाज्जिह्वाया जाड्यापनयः स्पर्शनस्य विविधचूर्णगन्धवासप्रघर्षात् तदिति विमलत्वकरणम्, एवंविधानेकविशेषिनरपेक्षा यथोत्पन्नवर्तिनी औदारिकादिप्रायोग्यद्रव्यवर्गणा मूलकारणव्यवस्थितगुणनिर्वर्तनोच्यते । इतिशब्द एवशब्दार्थः, एवमेषोऽर्थः प्रयचनविद्धिराख्यात इति ॥ सम्प्रत्युपकरणेन्द्रियस्वरू-

उपकरणेन्द्रिय-स्वरूपम् पमाख्यातुमाह—उपकरणं बाह्यमभ्यन्तरं च निर्वर्तितस्यानु-पघातानुग्रहाभ्यामुपकारीति । निर्वतौ सत्यां कृपाणस्थानीयायामुप-करणेन्द्रियमवश्यमपेक्षितव्यम्, तच स्वविषयग्रहणशक्तियुक्तं खङ्गस्येव

धारा छेदनसमर्था तच्छक्तिरूपमिन्द्रियान्तरं निर्वृत्तौ सत्यिप शक्तयुपघातैर्विषयं न गृहणाति तस्माभिर्वृत्तेः अवणादिसंज्ञके द्रच्येन्द्रिये तद्भावादात्मनोऽनुपघातानुप्रहाभ्यां यदुपकारि तदुपकरणेन्द्रियं भवति, तच्च बहिर्वितिं, अन्तर्वितं च, निर्वृत्तिद्रच्येन्द्रियापेक्षयाऽस्यापि
द्वैविध्यमावद्यते । यत्र निर्वृत्तिद्रच्येन्द्रयं तत्रोपकरणेन्द्रियमपि न मिन्नदेशवर्ति तस्येति
कथयति तस्याः स्वविषयप्रहणशक्तिर्विचित्तमध्यवार्तिनीत्वात् । एतदेच स्फुटयति-निर्वितितस्य-निष्पादितस्य स्वावयवविभागेन यदनुपहत्यात अनुप्रहेण चोपकरोति प्रहणमात्मनः
स्वच्छतरपुद्रलजालनिर्मापितं तदुपकरणेन्द्रियमध्यवस्यन्ति विद्वांसः, आगमे तु नास्ति
कश्चिदन्तविद्वभेद उपकरणस्येत्याचार्यस्यैव कृतोऽपि सम्प्रदाय इति । एवमेतदुभयं द्रच्येन्द्रियमभिधीयते तद्भावेऽप्यग्रहणात् उपकरणत्यान्निमित्तत्वाचिति । निर्वृत्तेरादाविभधा जन्मक्रमप्रतिपादनार्थे तद्भावे ह्युपकरणसद्भावाच्छस्रशक्तिविदिति ॥ १७ ॥

अथ भावेन्द्रियं किमित्यत्रोच्यते----

# मावेन्द्रियमेदी सूत्रम्-लब्ध्युपयोगौ भावेन्द्रियम् ॥ २-१८॥

भा०— रुब्धिरुपयोगस्तु भावेन्द्रियं भवति । रुब्धिर्नामं गतिजात्यादिनामकर्मजनिता तद्वावरणीयकर्मक्षयोपद्यमजनिता च । इन्द्रियाश्ररुब्धीन्द्रियस्य
कारणत्रयापेक्षत्वं भेदाश्च स्पर्दोनेन्द्रियरुब्धिः, रसनेन्द्रियरुब्धिः, घाणेन्द्रियरुब्धिः,
चक्षुरिन्द्रियरुब्धिः, श्रोन्नेन्द्रियरुब्धिरिति ॥ १८॥

टी०--- लब्ध्युपयोगौ भावेन्द्रियम् । लब्धिः प्रतिस्वमिन्द्रियावरणकर्मक्षयोपशमः, स्वविषयन्यापारः प्रणिधानं वीर्यमुपयोगः, एतदुभयं भावेन्द्रियमात्मपरिणतिलक्षणं भवति । अत्राचार्यो लब्धिस्वरूपनिवर्णनायाह्-लब्धिनीमेत्यादि भाष्यम् । लाभो लब्धिः

छब्धीन्द्रिय<sup>.</sup> स्वरूपम् प्राप्तिः । नामशब्दो वाक्यालङ्कारार्थः । अथवा लब्धिरिति यदेतन्ना-माभिधानं तस्यायमर्थः गतिजात्यादिनामकमेजनिता लब्धिरु-च्यते । गतिजाती आदिर्थस्य तद् गतिजात्यादि, गतिजात्यादि च तन्नाम-

<sup>9 &#</sup>x27; वा भवति जीवस्य ' इति स्न-पाठः ।

मकर्म च गतिजात्यादिनामकर्म तेन जनिता-निर्वितिता, मनुष्यगतिनामोदयान्मनुष्यस्तथा पश्चेन्द्रियजातिनामोदयात् पश्चेन्द्रिय इत्यतो मनुष्यत्वपश्चेन्द्रियत्वादिलाभे प्रतिस्वं तदा-वरणकर्मक्षयोपशमो निर्वर्त्यते, तस्य क्षयोपशमस्य गतिजातिप्रभृतिनामकर्मकारणत्वान्निर्दि-ष्टमाचार्येण । आदिग्रहणेन यत् तदत्र नान्तरीयकं शरीरादिक्षयोपशमलब्धेनीमान्तःपाति तत् सकलमादीयते । अपरे तैवायुष्कमपि तदाश्रयत्वात् कारणमाचक्षते क्षयोपश्चमस्य, एवं विदूरवर्ति कारणमपदिक्याधुना प्रत्यासन्नतरकारणान्तरमाविष्करोति तदावरणीयकर्मक्ष-योपदामजनिता चेति। तस्याः खळ रूपादिग्रहणपरिणतेरावरणीयमावारकमाच्छादकं, बाहुल-कात् कर्तरि व्युत्पत्तिः, तदावरणीयं च तत् कर्म च तदावरणीयकर्म मतिज्ञानदर्शनावरणकर्मे-त्यर्थः,तस्योभयस्य क्षयोपदामोऽभिहितलक्षणस्तज्जनिता च तन्निष्पादिता चेत्यर्थः।चशब्दः पूर्वकं कारणं सम्रचिनोति ॥ नतु च क्षयोपशम एव लब्धिक्का तेन जनितान्या का भवे-छिष्यः । उच्यते -मतिज्ञानदर्शनावरणक्षयोपश्चमावस्थानिर्वृत्तौ यो ज्ञानसञ्जावः क्षायोपशमिकः सोऽत्र लब्धिरुच्यते, कथं कृत्वोक्तं प्राक् क्षयोपशमो लब्धिरिति कारणे कार्योपचारमालम्ब्य नड्वलोदकं पादरोगवदित्यभिहितमतो न दोषाय। अन्ये पुनराहुः-अन्तरायकर्मक्षयोपश-मापेक्षा इन्द्रियविषयोपभोगज्ञानशक्तिर्रुबिधरूच्यते । पुनः प्रत्यासन्नतमकारणनिर्दिदिक्षया भाष्यकृत् प्रतनुते प्रन्यम् इन्द्रियाश्रयकर्मोद्यनिर्वृत्ता च जीवस्य भवतीति । इन्द्रि-याण्याश्रयोऽवकाशो येषां कर्मणां तानीन्द्रियाश्रयाणि कर्माणि यावन्ति कानिचित्रिर्माणा-ङ्गोपाङ्गादीनि यैर्विना तानि न निष्पद्यन्ते तदुदयेन-तद्विपाकेन निर्वृत्ता-जनितात्मनो लब्धि-रुद्रवति, स्वच्छे हि दर्पणतले प्रतिविम्बोदयो भवति, न मलीमसे, तथा निर्माणाङ्गोपाङ्गा-दिभिरत्यन्तविमलतद्योग्यपुद्गलद्रव्यनिर्मापितानीन्द्रियाणि तस्याः बलप्रपयच्छन्ति, कारणतां बिभ्रतीति । सैपा लब्धिः कारणत्रयापेक्षा पश्चप्रकारा भवति तद्यथा-स्पर्शनेन्द्रियलव्धिरित्यादि भाष्यम्। यथा तत् पश्चविधत्वं तस्यास्तथा दर्श्यते-स्पृष्टि:-स्पर्शनं, स्पर्शनं च तदिन्द्रियं चेति स्पर्शनेन्द्रियम्, एतदेव लब्धिः स्पर्शनेन्द्रिय-लुब्धिः शीतोष्णादिस्पर्शपरिज्ञानुसामध्यमनभिन्यक्तसुपयोगात्मनेतियावत् । एवं जिहे-न्द्रियादिलब्धयोऽपि वाच्याः । इतिशब्दो लब्धेरियत्तामावेदयति ॥ १८ ॥

उक्ता लिखाः, अधुनोपयोग उच्यते-यदि लिखिनिर्दृत्युपकरणक्रमेणोपयोगस्ततोऽतीन्द्रि-योपयोगाभावो निर्दृत्त्याद्यपेक्षाभावात्। एतदुक्तं भवति-अवध्यादीनामृतीन्द्रियत्वादत्यन्ताभाव एव विशेषो वाच्यः १। उच्यते-न खुल सर्व उपयोगो लिखिनिर्दृत्युपरकरणेन्द्रियकृतः, किं तर्हि स एवैकिस्नतयनिमित्त इत्यत आह—

सूत्रम्—उपयोगः स्पर्शादिषु ॥ २-१९ ॥

भा॰—स्पर्शादिषु मतिज्ञानोपयोग इत्यर्थः । उक्तमेतदुपयोगो सक्षणम् (अ॰२, स॰८)। उपयोगः प्रणिधानम्। आयोगस्तद्भावः परिणाम इत्यर्थः।एषां च

१ ' नायुष्कम् ' इति ख-पाठः ।

सत्यां निर्वृत्ताबुपकरणोपयोगौ भवतः, सत्यां च छन्धौ निर्वृत्तयुपकरणोपयोगा भवन्ति । निर्वृत्त्यादीनामेकतराभावेऽपि विषयाछोचनं न भवति ॥ १९ ॥

टी०-उपयोगः स्पद्मीदिखु । स्पर्श्वरसगन्धवर्णशब्देषु ग्रहणरूपो व्यापार उप-योगो गृह्यते स्पर्शनेन्द्रियादिनिमित्तो नावध्याद्युपयोगः । अग्रुमेवार्थं स्पष्टयन् भाष्यकृदाह-स्पर्शादिषु मतिज्ञानोपयोग इत्यर्थः । स्पर्शादिविषयो मतिज्ञानव्यापारः प्रतिनिय-तविषयानुभवनम्रपलम्भनमिति, अनेन शेषज्ञानव्युदासमादशयति मतिज्ञानोपयोग एव लब्धिनिर्श्वत्युपक्ररणापेक्षः प्रवर्तते न शेष इति । अत्रोपयोगसामान्य<sup>श्र</sup>त्यपहुतावधान-श्रोदयति स्पर्शादिविषयो य उपयोगपरिसमाप्तिव्यापार इत्युक्तम्। एतच परमाणुद्रचणु-कादिष्वपि दृष्टम्, परमाणुरपि हि सर्वीत्मनीपयुज्यते द्वचणुकादिस्कन्धपरिणामे, ततश्र सोऽप्युपयोगलक्षणं प्राप्तोतीत्यत आह भाष्यकारः - उक्तमेतदुपयोगो लक्षणमिति । अथवा भाष्यकारः स्वयमेवोपयोगविशेषव्याख्यामातितनिषुराह-उक्तमेतदित्यादि । अभिहित-म्बन्ध एव । तमेवोपयोगं पर्यायतः कथयति चैतन्यलक्षणं विशेषव्याख्यानदर्शनद्वारेण-उपयोग इत्यादि । उपयोगस्तु द्विविधा चेतना-संविज्ञानलक्षणा उपयोगेन्द्रियस्व-अनुभवनलक्षणा च, तत्र घटाद्युपलब्धिः संविज्ञानलक्षणा, सुखदुःखादि-गृह्यते । प्रणिधानमवहितमनस्कत्वम् , **एतद्भयमुपयोगग्रहणाद्** संवेदनानुभवनलक्षणा 👚 एतदुरकीर्तयति-स्पष्टो हि मतिज्ञानोपयोगो मानसोपयोगावश्यम्भावी द्रव्येन्द्रियाद्यपेक्षश्र नावध्याद्यपयोगस्तथेति आयोग इति । स्वविषयमर्यादया स्पर्शादिभेदनिर्भासो ज्ञानोदयः स्पर्शनेन्द्रियादिजन्माभिधीयते तद्भाव इति । उपयोगलाञ्छनो जन्तुस्तच्छब्देनामृश्यते तस्य भावः स्पर्शनादिद्वारजन्मज्ञानमात्मनो भूतिरुद्धव इतियावत्, परिणामोऽप्यात्मन एव तद्भावलक्षणो नार्थान्तरप्रादुर्भावलक्षणः, स्पर्शनादिनिमित्तज्ञानस्यात्मपरिणतिरूपत्वादि-स्यर्थः ।। सम्प्रति प्रवृत्तौ क्रमनियममापादयन्नाह—एषामित्यादि भाष्यम्। एषामिति । व्याख्यातस्वरूपाणां निर्धृत्युपकरणलब्ध्युपयोगेन्द्रियाणामयं निवृत्त्यादीनां क्रमः क्रमो यदुत निर्वृत्तिः प्राक् तस्यां सत्यामुपकरणमुपयोगश्च भवति निर्वृत्त्याश्रयत्वादुपकरणस्य तद्द्वारजन्मत्वाचोपयोगस्य। एतच निर्वृत्त्यादित्रयं लब्धी-न्द्रियपूर्वकं दर्शयति-श्रोत्रादिक्षयोपशमलन्धौ सत्यां निर्वृतिः शष्क्रस्यादिका भवति, तु लब्धिनीस्त्येवंप्रकारा न खलु तस्य प्राणिनः शष्कुल्यादयोऽत्यवा निर्वर्तन्ते तस्माल्लब्ध्या-द्यश्रत्वारोऽपि सम्रुदिताः शब्दादिविषयपरिच्छेदमापादयन्त इन्द्रियव्यपदेशमञ्जुवते । एके-नाप्यवयवेन विकलमिन्द्रियं नोच्यते, न च स्वविषयग्रहणसमर्थं भवति, अग्रुमर्थं माष्येण द्र्ययति—निर्वत्यादीनामिति स्त्रोपन्यस्तक्रममङ्गीकृत्योच्यते निर्वृत्स्यपकरणलब्ध्युपयोगा-नामन्यतमाभावे एकेनाप्यक्षेन विकले सति समुदाये न जातुचित शब्दादिविषयस्वरूपावबोधो

पकोषयोगिता भवत्यात्मनः, विकलकरणत्वात् । अत्र च यदा शब्दोपयोगद्यित्तरात्मा भवति तदा न शेषकरणव्यापारः स्वर्णोऽप्यन्यत्र कान्तद्विष्टाभ्यस्त-विषयकलापात्, अर्थान्तरोपयोगे हि प्राच्यसुपयोगबलमात्रियते कर्मणा, शङ्खशब्दोपयुक्तस्य शृङ्कशब्दविज्ञानमस्तमिततिन्नभांसं भवति, अतः क्रमेणोपयोग एकस्मिन्नपीन्द्रिविषये, किस्रुत बहुविधविशेषभाजीन्द्रियान्तरे, तस्मादेकेनेन्द्रियेण सर्वात्मनोपयुक्तः सर्वः प्राण्युपयोगं प्रत्येकेन्द्रियो भवति । एवं शेषविषयपरिच्छेदपरिणताविष वाच्यम्, ये पुनरत्यन्तकान्त-द्विष्टाभ्यस्ता विषयास्तानन्यमनस्कोऽपि विस्मर्तु चेच्छन् न विस्मरति, अतः सहैवोपयोगो भवति उपयोगान्तरेणेति । एतच्चोपयोगद्यभेकस्मिन् काले पारमर्षप्रवचनाभ्यासाहितनेषुणाः न बाढमभ्युपयन्ति, यत आर्यमङ्गनिद्ववकर्युगपत् क्रियाद्ययोपयोगः प्रपश्चतः प्रतिषिद्धो न चागमान्तरे कचिदुपनिबद्धः। क्रमस्तु तत्रोत्पलदलशतमेदवदितशुष्कश्चाक्तलीभक्षणोपलिश्ववद् वाऽतिस्रक्षमत्वात् समयादिकृतो दुर्लक्षश्चित्रस्थेनिति। 'उपयोगः स्पर्शादिषु इति केचिद् भाषन्ते स्त्रमिदं न भवति, भाष्यमेव सृत्रीकृत्य केचिद्धीयते, तदेतदयुक्तम्, अविगानेन सृत्रमध्येऽ-ध्ययनात् प्रतिविशिष्टाचार्यसम्प्रदायगम्यत्वाद् विवरणाच निश्चीयते सृत्रतेति।। १९।।

भा॰--अत्राह-उक्तं भवता पश्चेन्द्रियाणि (अ०२, सू०१५) इति । तत् कानि तानीन्द्रियाणीति १ । उच्यते ॥

टी०—अत्राह उक्तिमित्यादि सम्बन्धप्रदर्शनपरिमदं भाष्यम्, अत्रावसरे शिष्य आह-अभिहितमेतद् भवता पञ्चैवेन्द्रियाणि भवन्ति सङ्ख्यातः तत् कानि पुनस्तानि भामतः ? उच्यते—स्वरूपतोऽवधृत्य नामविषयं प्रश्नमकृतेत्यतोऽत्र प्रश्ने अभिधीयते प्रतिवचनम् ॥

# सूत्रम्—स्पर्शनरसनद्राणचक्षुःश्रोत्राणि ॥ २-२० ॥

भा॰—स्पर्शनं, रसनं, घाणं, चक्षुः, श्रोत्रसित्येतानि पश्चेन्द्रियाणि॥२०॥

टी॰—स्पर्शनेत्यादि स्त्रम् । स्पृश्यते नेनेति स्पर्शनम् , सर्वाणि करणकारकसाधनान्यात्मनः कर्तुरभेदेन वर्तमानान्यतिशयवत् प्रयोजनप्रधानं प्रत्याहितपाटवानि ज्ञाने निर्वत्ये
करणानि कथि ज्ञीवादनन्यत्वाद् गमने प्रसाध्ये पादवद् देवदत्तो मांसपिण्डः पादाभ्यां
गच्छति ग्रामित्यपराणि भेदभाञ्जि करणान्यस्य कर्तुरसिपरश्चास्यादीन्येवं भिन्नाभिन्नकरणकलापप्रामणीरयमात्मा निरवशेषिक्रयानुष्ठानशक्तियुक्तः कर्ता, अन्यथोभयकरणग्रामच्युदासानुगृहीतस्तृणमपि कृटिलियतुमयोग्यः स्यात् किम्रतेहिकाम्रिष्मकानेककार्यविषयव्यापारानुष्ठानमिति, यथैव च प्रतिविशिष्टज्ञाननिर्वत्याधाने करणत्विमिन्द्रयाणाम् , एवं वीर्यवले

९ 'दुर्रुक्षच्छद्मस्थोनेति उपः' इति क-स्म-पुस्तकयोगेध्ये अत्रायं भाग उपलब्धः परं त्वनुपयुक्तः प्रामादिक इय भातीति टिप्पण्यो निवेशितः।

निर्वर्त्य योगा मनोवाकायलक्षणाः करणान्यात्मनो वेदितच्यानि । इतिशब्द एवंशब्दार्थे । एवमेतानि नामग्राहमुपदिष्टानि पञ्चेन्द्रियाणि भवन्ति, स्पर्शनादिक्रमनियमो बुद्धिपूर्व सूरेरम्रतो नियोगाज्ञन्तवो वाय्वन्ताः स्पर्शनकरणभाज इति सुखमेव वक्ष्यामि, तथा परे स्पर्शनमादौ वर्णयन्ति सर्वजीवस्वामिकत्वात् सर्वशरीरव्यापित्वात् अल्पशक्तित्वाच ततो रसना-दीनि तरतमयोगेनाल्पस्वाम्यणुशरीरदेशस्थबहुशक्तित्वादिति ।। २० ॥

अथात्मनो लिङ्गान्येतानीत्युक्तं तत् केन पुनः प्रयोजनिवशेषेणोपकुर्वन्त्यात्मनः ?। उच्यते–विषयोपभोगतदादानकरणतयेति । विषयाश्च स्पर्शादयोऽर्थोस्ते चामी यथाक्रममेषा-मवसातव्याः ॥

## सूत्रम्-स्पर्शरसगन्धवर्णशब्दास्तेषामर्थाः ॥ २-२१॥

इन्द्रियाणां विषयाः भार्य एतेषामिन्द्रियाणामेते स्पर्शाद्योऽधी भवन्ति यथा-सङ्ख्यम् ॥ २१ ॥

टी०—स्पर्शरसेत्यादि सूत्रम्। स्पृत्यतेऽसाविति स्पर्शः शीतोष्णादिभेदलक्षणोऽष्टधा, रसः पञ्चधा तिक्तादिभेदलक्षणः लवणस्य मधुरान्तर्गतत्वात्, गन्धो द्विधा-सुरभिरितस्थ, साधारणश्चेत्यपरे, वर्णः पञ्चधा शुक्तादिभेदलक्षणः, वाग्योगप्रयत्निसष्टोऽनन्तानन्तप्रदेशिक्षुद्रलस्कन्धप्रतिविशिष्टपरिणामः शब्दः, पुद्रलद्रव्यसङ्घातभेदजन्मा वा गर्जितादिरूपः। एते स्पर्शादयो यथोक्तलक्षणास्तेषामनन्तरातीतस्त्रत्रन्यस्तानां स्पर्शनादिकरणानामर्थाः परिच्छेद्याः प्रयोजनानि निर्वर्त्यानितियावत्। एनमेवार्थं स्पष्टयन् माष्यकृदाह—एतेषामित्यादि। एतेषाम्—आत्मलिङ्गतया निरूपितानां स्पर्शनादीनां एते स्पर्शाद्योऽनेकभेदभाजोऽर्थमाण-स्वरूपत्वाद् यथासङ्ख्यमर्था भवन्त्यव्यतिकररूपेण ग्रहणविशेषात्। तेषामर्था इत्यसमास-करणं सम्बन्धस्य स्पष्टताप्रतिपन्यर्थम्, समासे तु चतुर्थ्यर्थरेकाऽपि स्यात् सा चानिष्टा तस्मादसमासः। अर्थग्रहणं च विषयशब्दमपहाय यदकारि स्रिणा तदेतज्ज्ञापयितुमभिष्रेत-मावस्थिकमेतदर्थत्वम्, एकमेव हि वस्त्वर्थमाणत्वादवस्थाभेदेन तथा तथार्थतामियतिं, तथाहि यदेवाङ्गुल्यग्रेण स्पृत्यते तदेव च विद्वमद्वमच्छायानुकारिणा जिहाग्रेण रस्यते,

पकस्यार्थस्यानेक विषयता न खल तत्र कचिद्देशे स्पर्शः कचिद्रसादिरवस्थितः किन्तु य एव देशः

शीत उष्णो वा स्पर्शनेनोपलब्धः स एव पुनर्मधुरो रसनेनास्वाद्योपलभ्यते, तस्मात् तदेवैकमिननं पुद्गलद्रव्यमनेकग्रहणापेक्षया भेदमासादयति, पित्राद्यनेकविशेषापेक्षपुरुषभेदप्रतिपत्तिवत्, तद् हि चक्षुर्ग्रहैणगोचरतामितं द्रव्यमभेदमिप नीलाद्याकारेण परिणतिम्रपागच्छद् रूपमिति
व्यपदिश्यते, रसनग्रहणविषयतामापनं तिकादिपरिणाममास्कन्दद् रस इति तदेवाभिधीयते,

<sup>9 &#</sup>x27;तेषामि •' इति ग-पाठः । २ ' व्यतिरेक ' इति ग- पाठः । ३ ' प्रहुणागोत्रस्ता ' इति क-ख-पाठः ।

एवमितरेन्द्रियप्राप्तानामपि वाच्यम् । द्रव्यमिन्द्रियनानात्वान्नानारस्पर्शादिभेदमापद्यते स्विनिमित्ततस्त्वेकाकारद्रव्यस्वलक्षणविशिष्टत्वात्, यदेवास्यान्तरङ्गं लक्षणं तदेव स्वरूपं त एव हि तस्य धर्माः सर्वदाऽजहद्वृत्तित्वात् स्वलक्षणम्, परनिमित्तास्तु क्षेत्रद्रव्यकालाद-योऽपगच्छन्तोऽनुगच्छन्तश्च न स्वलक्षणं तदनादिपारिणामिकधर्माविष्कृतस्वरूपं वस्त्व-

निद्रयादिव्यपदेशाद् भिद्यते, यश्च स्वरूपावस्थितस्य पश्चादिन्द्रियसम्बन्धो वस्तुनाः स्वरूपं भवति तेन स्पर्शादयो न द्रव्यादर्थान्तरमथ न परनिर्मित्त एषां भेदो द्रव्याभदेःपीति । एतेन दार्शनस्पार्शनमेव च द्रव्यमिति प्रत्यस्तम् । अत्र चात्माङ्गुलप्रमितसातिरेकयोजनलक्षावस्थितं चक्षः प्रकाशनीयरूपं
गृह्णाति प्रकर्षत इति सिद्धान्तः । एतेन पुष्करार्धवर्तिपुरुषसातिरेककविंशतिलक्षाप्रमितप्रदेशोत्कृष्टदिवसोद्यकालवर्तिसूर्यदर्शनचोद्यमपास्तमध्यवसातव्यम् । अप्राप्तकारित्वाच योग्य-

देशव्यवस्थितमेव रूपमागृह्णाति शरीरदेशस्थम्। अप्राप्तकारिता चास्य प्राप्याप्राप्य-विषयता मनोवदनुग्रहोपघातशून्यत्वात्, न चास्य हुतशुग्जलशूलाद्यालोकनाद् दहनक्केदनपाटनादयो दश्यन्ते। आद्यताग्रहणात् प्राप्तविषयमिति चेत्,

असदेतत्, मनोऽपि हि विषगराद्यावृतं न गृह्णात्यथ चाप्राप्तकारीति, स्पर्शरसगन्धास्तु योजन्ननवकप्रमिताद् देशादागताः प्रकर्षतः स्पर्शनादिभिः शरीरव्यवस्थितेरपलभ्यन्ते स्पर्शनरसन्प्राणानां प्राप्तकारित्वात्, प्राप्तकारित्वं चोपघातान्तप्रहद्शनादिप्रचन्दनादिभिरवगन्तव्यम्। शब्दोऽपि स्वपरिणाममजहद् योजनद्वादशकप्रमितात् प्रदेशादागतः श्रोत्रेण प्राप्तकारिणोन्तकर्षाद् गृह्यते स चायाति श्रोत्रदेशमाश्च पुद्रलमयत्वे सति सिक्तयत्वात्, सिक्तयत्वं वायुना उद्यमानत्वाद् धूमस्येव, गृहादिषु तु पिण्डीभवनाद् विशेषतश्च द्वारानुविधानात् तोयवत् प्रतिधाताच नितम्बादिषु वायुवदिति । प्राप्तकारित्वं चानुप्रहोपघातपाटवबाधिन्यादिद्शनादस्यावसेयम्। अवरतश्रश्चरुरुलसङ्ख्येयभागप्रमितदेशवर्ति रूपं परिच्छिनित्त, श्रेषाण्यङ्गुलासङ्ख्येयभागप्रमितदेशवर्ति । ११। श्रेषाण्यङ्गुलासङ्ख्येयभागप्रमितप्रदेशादागतं विषयमाददते करणानीति ॥ २१।।

यथा चैषां स्पर्शादयोऽर्थास्तैर्प्रहणादेवमिदमईत्प्रणीतं यथास्थितजीवपदार्थस्यापन-परम्, प्रयोजनापेक्षया द्वचनेकद्वादशभेदं श्रुतज्ञानं मनसोऽर्थ इत्याचिख्यासुराह—

## सूत्रम्-श्रुतमनिन्द्रयस्य ॥ २-२२ ॥

भा०—श्रुतज्ञानं द्विविधमनेकद्वाद्शविधं नोइन्द्रियस्यार्थः ॥ २२ ॥ दी०—श्रुतमनिन्द्रयस्य । श्रुतं ज्ञानावरणक्षयोपशमप्रभवं द्रव्यश्रुतानुसारि प्रायो अनिन्द्रयस्य निजार्थोपसङ्गतमात्मनः परिणतिप्रसादरूपं तत्त्वार्थपरिच्छेदात्मकं भाव-विषयः श्रुतं तदनिन्द्रियस्य मनसोऽर्थः, अथवाऽर्थावप्रहसमयात् परतो मति-ज्ञानमेव श्रतज्ञानं भवति तच न सर्वेषामिन्द्रियाणामर्थावप्रहात् परतः, किन्तु मनोऽर्थाव-प्रहादेव परतो मतिः श्रुतीभवति विशेषतस्तु श्रुतप्रन्थानुसारेणेति, द्वचनेकद्वादशविधविशे-

षपरिग्रहो न पुनर्भावश्चतमात्रमेकेन्द्रियादीनाम्, अनिन्द्रियामावेऽपि तत्सद्भावात् ॥ नजुच शब्द एव श्रूयमाणत्वाच्छ्रतव्यपदेशमवरोत्स्यति, किमन्येनान्तर्वर्तिना गणतिथविशेषणक्ठेशलभ्येन श्रुतेन परिकल्पितेन कारणान्तरेण च तद्विषयेणेति १। उच्यते-श्रुतमिति ज्ञानमत्र प्रस्तुतमात्मनः परिणतिविशेषः, शब्दस्तु प्रति-वाताभिभवयुक्तत्वात् मूर्तिमान् रूपाद्यात्मकः श्रोत्रग्रहणलक्षणः स कथं भवितुमहिति ज्ञानम्, अयमपि हि जातु चिद् द्रव्यश्चतव्यपदेशमासाद्यति भावश्चतकारणत्वाद् वा उपचारवशात्, एतच प्रथमाध्याये प्रायो निरूपितमिह तु मनसस्तद्विषयत्वेन नियम्यते, अनिन्द्रियं मनोऽमि-धीयते रूपग्रहणादावस्वतन्त्रत्वादसम्पूर्णत्वादनुदरकन्यावत् , इन्द्रियकार्या-मनसः स्वरूपम् करणाद्वाप्यपुत्रव्यपदेशवत्, तचाप्राप्तकारि लोचनवत्, तोयज्वलनचिन्ता-कालेऽनुग्रहोपघातशून्यत्वात्, तत्र च द्रव्यमनः स्वकायपरिमाणमात्मापि भावमनः सोऽपि त्वक्पर्यन्तदेशव्यापी,भावम्नश्र मनुते द्रव्यमनः-समालम्बनद्वारेण यदिन्द्रियपरिणामं तस्य व्या-पारानुविधानात् अतस्तस्यैवंरूपस्यानिन्द्रियस्य श्रोत्रप्रणालिकोपात्तशब्दवाच्यविचारिणोऽर्थः श्रुतज्ञानम्, तच प्रयोगविशेषसंस्कृतं वर्णपदवाक्यप्रकरणाध्यायादिभेदं मनोऽन्तरेण न करणान्तरं परिच्छेत्तुमलम्, एतद्विहिताविहितानुभयप्राप्तिपरिहारोपेक्षालक्षणपुरुपार्थनिर्वर्तन-क्षमत्वात् मनसा वीक्ष्यमाणं तस्यैवार्थो नेन्द्रियान्तरस्य, यथा धर्मास्तिकायशब्दोचारण-समनन्तरमेव पूर्वकृतसङ्केतापेक्षो द्राग् नित्यैकामूर्तगत्यर्थलोकाकाशव्याप्यक्रियार्थं द्रव्यं मनसो-पैलभ्यते तत् श्रुतमनिन्द्रियस्यार्थ इति स्थितमेतद्, भाष्यकारेण च भाष्ये विशिष्टश्रुतप-रिग्रहार्थे विशेषणग्रुपात्तम् श्रुतज्ञानमित्यादि । श्रुतज्ञानमित्यात्मपरिणामारूयानं शब्दच्यु-दासार्थम्, द्विविधम् -अङ्गबाद्यमङ्गान्तरगतं च, आद्यमनेकभेदमावदयकादि, इतरदाचारा-दिद्वादशभेदम्, अनेन अतिविशेषाख्यानं न पुनः सर्वमेव श्रुतमनिन्द्रियार्थः। नोइन्द्रिय-स्यार्थे इत्यनेन पर्यायशब्देन नजर्थे स्फुटयति । न खल्वेतिदिन्द्रयम् इन्द्रियलक्षणानुपपत्तेः, एकदेशस्त्विन्द्रियलक्षणस्य समस्तत एवासम्पूर्णत्वाक्रोधटवक्रोइन्द्रियमुच्यत इति ॥ २२ ॥ उक्तानीन्द्रियाणि सङ्ख्यातः प्रकारतः स्वरूपतो विषयतथ । अधुना तानि कति

कस्य जन्तोभवन्तीति निरूपयन्नाह-

# सूत्रम्—वाय्वन्तानामेकम् ॥ २-२३ ॥

टी० - तत्र सम्बन्धमेव तावदापादयति सूत्रस्य भाष्यकारः अत्राहोक्तं भवते-त्यादिनाभाष्येण ।

भा०—अत्राह—उक्तं भवता पृथिव्यव्वनस्पतितेजोवायवो द्वीन्द्रियाद्यश्च

९ ' पलभवे' इति ख-पाठः । २ <sup>'</sup> वनस्पत्यन्तानामेकम् ' इति **क**∹ख∹पाठः ।

(अ०२, सू० १३-१४) नय जीयनिकायाः, पश्चेन्द्रियाणि स्थाधराणामिन्द्रिः (अ०२, सू०१५) चेति। तत् किं कस्येन्द्रियमिति १। अत्रोच्यते-पृथिव्यादीनां वाय्वन्तानां जीवनिकायानामेकमेवे-न्द्रियम्, सूश्रक्रमप्रामाण्यात् प्रथमं स्पर्शनमेवेत्यर्थः ॥२३॥

टी०--अन्नेन्द्रियप्रकरणप्रस्तावे पर आह-प्रतिपादितं भवता भू-जल-तरु-हुताशना-निला द्वि-त्रि-चतुः-पश्चेन्द्रियाथ नव जीवभेदाः, पश्चेन्द्रियाणि सङ्ख्यातो निरूपितानि तत् किं कस्येन्द्रियमिति स्पर्शनादीनां मध्ये पश्चानां किमिन्द्रियं स्पर्शनादि कस्य पृथिन्यादेरिति संशयानः प्रश्नयति ॥ नन्वनुपपन्न एव संशयः श्रोतुर्यतः प्राङ्निचायि तेनेदं स्थावरत्रसविधाने 'पृथिव्यम्बुवनस्पतयः स्थावराः' (अ०२, सू० १३) 'तेजोवायू द्वीन्द्रिया-दयश्च त्रसाः ' ( अ० २, स० १४ ), तत्र हे एव इन्द्रिये येषां ते द्वीन्द्रियास्ते आदी येषां ते द्वीन्द्रियादयः द्वित्रिचतःपञ्चेन्द्रिया इत्यर्थः । सामर्थ्याच पृथिन्यादीनामेकमेवेन्द्रियं भविष्यति वाय्वन्तानामेवं च सिद्धे सूत्रमपि नारव्धव्यमिति ? । उच्यते-द्वीन्द्रियादीनां सत्यं द्वीन्द्रियादिता निश्चिता द्वित्वादिसामान्यास्य विशेषतः द्वे इन्द्रिये येषामिति, के पुनस्ते द्वे इति न निश्चितुमः । एवं त्रीन्द्रियादिष्वपि योज्यम् , तथा सामर्थ्यादिलाद्यनिलान्तानामेकं कतममि(दि)न्द्रियं भवतु किं न निर्दिक्यते अतस्तदवस्थः संशयस्तस्मादुपपन्नः प्रश्नः सूत्रार-म्भश्चेति । अपिच चोदनाऽनवकाशैव, यतः किमिन्द्रियं कस्य जीवस्य विशेष्याभिहितम् । पृथिच्यादीनामित्यादि भाष्यम् । वाय्वन्तानामित्युक्ते न ज्ञायते किमादीनामेकं भवत्यतः सामर्थ्यलभ्यपृथिवीग्रहणमकरोद् भाष्यकारः ततः परमपरस्य जीवनिकायस्यासम्भवादिति । अथैवमाशङ्केत परतो मा भूत् सम्भव आरात् किं न सम्भवति वाघ्वन्तानां वनस्पत्यादीना-मबादीनां वा भवत्वेकमिति, एवं व्याचक्षाणेन शेर्षजीवभेदपरित्याने प्रयोजनं वक्तव्यमतो निष्फलत्वान्नैवमभिसम्बद्धं शक्यम् । जीवनिकायानामित्यचेतनपृथिव्यादिव्युदासः, जीव-निकायानां जीवसङ्घातानामेकमेवेन्द्रियं भवति न द्वचादीनि न विनिश्चित्रमेकं स्पर्शनाः दीनां मध्ये कतमदित्यत आह सूत्रक्रमशामाण्यात् प्रथमं स्पर्शनमेवेत्यर्थः। इन्द्रियना-मनिर्देशसूत्रक्रमं प्रमाणीकृत्यैकं प्रथममवसेयम्, पुनस्तदेव विशिनष्टि नामतः-स्पर्शनमेवेति। न चाप्रसिद्ध एकशब्दः प्रथमार्थे, 'एको गोत्रे' इत्यादिदर्शनादिति।। २३॥

उक्तः क्षिति-उदक-तरु-ज्वलन-पवनानामिन्द्रियनियमः । सम्प्रति द्वीन्द्रियादीना-मुच्यते इत्याह—

सूत्रम्—कृमिपिपीलिकाभ्रमरमनुष्यादीनामेकैकवृद्धानि ॥ २–२४॥ भा०—कृम्यादीनां पिपीलिकादीनां अमरादीनां मनुष्यादीनां च यथास-इष्यमेकैकवृद्धानीन्द्रियाणि भवन्ति यथाक्रमम् । तद्यथा-कृम्यादीनां अपा-

१ ' विशेषोऽभिहितं' इति ग-पाठः । २ ' दोषः ' इति क-ख-पाठः ।

क्कीन्द्रियादीनामि-न्द्रियवृद्धिः दिक-न्पुरक-गण्डूपद-शङ्ख-ग्रुक्तिका-शम्बूका-जर्लूका-प्रभृती-नामेकेन्द्रियेभ्यः पृथिव्यादिभ्य एकेन वृद्धे स्पर्शनरसनेन्द्रिये भवतः । ततोऽ्ष्येकेन वृद्धानि पिपीलिका-रोहिणिका-उपचि-

का-ब्रंन्यु-तुंबुरुक-त्रपुसबीज-कर्पासास्थिका-दातपयुत्पतक-तृणपत्र-काष्ठहारक-प्रभृतीनां त्रीणि स्पर्दान-रसन-प्राणानि । ततोऽप्येकेन वृद्धानि भ्रमर-वटर-सारङ्ग-मिक्षका-पुत्तिका-दंदा-मदाक-वृश्चिक-नन्द्यावत-कीट-पतङ्गादीनां चत्वारि स्पर्दान-रसन-प्राण-चक्ष्रंषि । दोषाणां च तियायोनिजानां मत्स्योरग-भुजङ्ग-पक्षि-चतुष्प-दानां सर्वेषां च नारक-मनुष्य-देवानां पश्चोन्द्रियाणीति ॥ २४ ॥

टी०-कृमिपिपीलिकादि स्त्रम् । अयमादिशब्दः प्रत्येकमभिसम्बध्यते कृम्या-दिषु, न समुदाय इति भाष्येण दर्शयति कृम्यादीनामित्यादिना। गतार्थमेतत्, यथासङ्-रूपमेकैकशृद्धानीन्द्रियाणि भवन्ति। सूत्रे त्वेकैकशृद्धानीत्युक्तं, तत्र न ज्ञायते प्रथममेकेन कतमेन वृद्धमिति सन्देहव्यवच्छेदार्थमाह-यथासङ्ख्यम्, येन क्रमेणोपन्यस्तानि तमेवोररीकृत्यैकैकेन दृद्धानि भवन्ति, न कमोछङ्घनेन । एतदेव पुनः स्पष्टयति-य-थाकमं - यथानुपूर्वी, तद्यथेत्यनेन तामानुपूर्वीमाद्शीयतुम्रुपक्रमते -क्रुम्यादीनां -क्रुमिप्र-काराणाम् , आदिशब्दस्य प्रकारार्थत्वात् । अपादिकादयः प्रायः प्रसिद्धाः, एषामेकेन दृद्धे स्पर्शनरसने भवतः, पृथिन्यादिभ्यः सकानादेकेनेन्द्रियेण (रसनेन) बृद्धे सति स्पर्शने द्वे स्पर्श-नरसने भवतः, अन्यथा यद्येकेन वृद्धे स्पर्शनरसने सम्बध्येते ततस्त्रीणि प्राप्नुवन्ति, ततोऽप्येकेन वृद्धानीत्यादिभाषितेनापि द्वीन्द्रियेभ्यः पिपीलिकादीनामेकेन घाणेन सहिते स्पर्शनरसने त्रीणि सन्ति ततो बृद्धानि भवन्ति इति, ततो अधेकन बृद्धानि श्रमरादीनां सुज्ञानम्, शेषाणां च तिर्यग्योनिजानामिति एकेन्द्रियादितिर्यग्योनि-जापेक्षया शेषग्रहणम्, एतद्रचितिरिक्ताः शेषास्तिर्यग्योनयस्तान् विस्तरतो मत्स्यादीन् दर्शयति सर्वेषां च नारक-मनुष्य-देवानां पञ्चेन्द्रियाणि । अतिर्यग्योनित्वात् पृथगु-पादानं नारकादीनाम् । किं पुनरत्रं मनुष्यादीनामित्यभिधाय सूत्रे नारकमनुष्यदेवानामिति विश्तं शेषाणां च तिर्यग्योनिजानामिति, न यथा क्रम्यादिषु प्रदीर्घैकदण्डकपाठस्तथेह, उच्यते कुम्यादिष्वेकजातीया सर्वे दण्डकेन एव निर्दिष्टा इति प्रनस्तियंग्योनयोऽवश्यं पृथग् निवेश्याः भिन्नजातीयत्वान्नारकादिभ्यः, नारकादयोऽपि भिन्नगतिवर्तित्वात् भेदेनैवोपात्ताः । एवं तर्हि मनुष्य-नारकादिकमे हेतुः नारकदेवानामिति किं नोक्तमादौ मनुष्योर्पन्यासात् १। उच्यते - लोकक्र-मसिववेशमाचार्येणाधाय चेतिस नारकमनुष्यदेवानामित्युक्तम् । अथवा विवरणग्रन्थो यथे-

१ 'जलौका ' इति ग-टी-पाठः। २ 'कुन्थुछुरुक' इति क-ख-पाठः। ३ 'वृद्धादीनीति' इति क-ख-पाठः।

<sup>४ ' पन्यसनात् ' इति ग-पाठः ।</sup> 

प्रमारभ्यत इति नातिदोषाय। अपरेऽतिविसंस्थुलमिदमालोक्य भाष्यं विषणाः सन्तः स्त्रे मनुष्यादिग्रहणमनार्षमिति सङ्गिरन्ते, गौरवहे-तुत्वात्, विनापि किल मनुष्यादिग्रहणेन चत्वार्येकेन वृद्धानि येषां ते सामर्थ्यान्मनुष्या-दयो भविष्यन्ति, तदेतदयुक्तप्रायं लक्ष्यते, अविगानेनैवंविधस्त्राध्ययनात्, सामर्थ्यलाभे वा अमरादिग्रहणमपि न कर्तव्यम्, त्रीण्येकेन वृद्धानि स्पर्शन-रसन-माण-चक्ष्ं पि अमरादी-नामेवेति। इदमन्तरालसुपजीव्यापरे वातिकेनः स्वयसुपरभ्य स्त्रमधीयते—'अतीन्द्रियाः केविलनः' येषां मनुष्यादीनां ग्रहणमस्ति स्त्रेऽनन्तरे त एवमाहुः—मनुष्यग्रहणात् केविलनोऽपि पश्चेन्द्रियत्वप्रसक्तेः अतस्तदपवादार्थमतीत्येन्द्रियाणि केविलनो वर्तन्त इत्याख्येयम्, तदेतद् वार्तम्, भगवतो द्रव्येन्द्रियसद्भावात्, भावेन्द्रियाभावश्चात्यन्तिको मत्यादिचतुष्टय-विनिर्श्वकत्वात् केवलस्येति किमन्नानिष्टमापद्यत इति न विद्यः ॥ २४॥

भा॰--अत्राह-उक्तं भवता-द्विविधा जीवाः-समनस्का अमनस्काश्चेति। तत्र के समनस्का इति १। अत्रोच्यते॥

टी॰—अन्नाह-उक्तं भवतेत्यादिः सम्बन्धग्रन्थः । इन्द्रियनियम आपादिते मनोनियमाभिधानेच्छयाऽत्रावसरे शिष्य आह-अभिहितं त्वया प्राग् द्विप्रकारा जीवाः संसारिणः-'समनस्का अमनस्काश्च' (अ० २, सू०११) तत्र नारकादिषु के समनस्का इति विभक्तमिच्छामि ज्ञातुम्, के वाऽमनस्का इति नोक्तम्, अन्यतरसमृहाभिधानेऽन्यतरस्य सुज्ञानत्वात् अत्र शिष्यप्रश्चावसायेऽभिधीयते—

### सूत्रम्—संज्ञिनः समनस्काः ॥ २-२५ ॥

भा०—सम्प्रधारणसंज्ञायां संज्ञिनो जीवाः समनस्का भवन्ति । सर्वे नारकदेवा गर्भव्युत्कान्तयश्च मनुष्यास्तिगेग्योनिजाश्च केचित् । इहापोह्युक्ता गुणदोषविचारणात्मिका सम्प्रधारणसंज्ञा। तां प्रति संज्ञिनो विवक्षिताः। अन्यथा ह्याहार-भय-मैथुन-परिग्रह-संज्ञाभिः सर्व एव जीवाः संज्ञिन इति ॥२५॥ टी०—संज्ञिनः समनस्काः, संज्ञा विद्यते येषां ते संज्ञिनः, शिक्षादित्वाद् बीह्यादित्वाद् वा, विद्यमानं मनो येषां ते समनस्काः सपुत्रादिवत्, संज्ञामात्रसम्बन्धात् सर्वे पृथिव्यादयः संज्ञिनो दश्विधसंज्ञाभ्यनुज्ञानात् इत्यागममनुषय्य-सम्प्रधारणसंज्ञा न्यार्थे आह—सम्प्रधारणसंज्ञायामित्यादि । अथवा कालहेतुदृष्टिवा-दोपदेशाख्यास्तिसः संज्ञास्तत्र कतमां संज्ञामित्रकृत्योच्यते संज्ञिनः समनस्का इति । आह—सम्प्रधारणसंज्ञायामित्यादि, न सर्वा संज्ञाऽऽगमोक्ताऽत्र गृह्यते, किन्तु या सम्प्रधारणा-तिमका तस्याः परिग्रहः । कि पुनः कारणभृहलोकाहारादिसंज्ञास्त्यज्यन्ते १ । ऊहादिसंज्ञाः तावदितस्तोकत्वादशोभनत्वाचाहारादिसंज्ञा नाधिक्रियन्ते, निह कार्षापणमात्रेण धनवान, मृर्ति-

मात्रेण वा रूपवानिति व्यपदिश्यते, यथा च प्रभूतद्रविणो धनवान् , प्रशस्तरूपः स्वरूपवानुच्यते तथा महत्या शोभनया चेह संज्ञया संज्ञिनो ग्रहीष्यन्ते, भूमप्रशंसातिज्ञयनादिषु मत्वर्थीयवि-धानात्, कालहेतुदृष्टिवादोपदेशसंज्ञानां च मध्ये कालिक्येव परिगृह्यते नेतरे, निरूपित-मिदं नन्यां सूत्रव्याख्याने हेतुकालदृष्टिवादोपदेशक्रममुत्तरोत्तरविशुद्धमपहाय किं कारणं कालिक्यादौ व्यवस्थापितेत्येवमाक्षिप्तेऽभिहितग्रुत्तरं (हारिभद्रीये )-संज्ञ्यसंज्ञीति सर्वत्र श्रुते कालिक्याः संज्ञायाः प्रायः संव्यवहारः क्रियते, अतः ऋमविशुद्धिमनादृत्य सूत्रप्रुपनिबद्धम् , अतस्तां कालिकीं संज्ञामधिकृत्य भाष्यकृद् व्याख्यानयति सम्प्रधारणसंज्ञायां ये वर्तन्ते जीवास्ते समनस्का भवन्ति । सम्प्रधारणमालोचनं येन सुदीर्घमपि कालमनुस्मरति भूतमागामिनं चानुचिन्तयति कथं नु कर्तव्यं किं वा तत्रानुष्टेयमत एव दीर्घकालिकीत्यु-क्ताऽऽगमे पूर्वपदलोपात् । तच सम्प्रधारणमेवंरूपं कस्य सम्भवति ? योऽनन्तानन्तान् मनोयोग्यान् स्कन्धान् आदाय मन्यते, तल्लब्धिसम्पन्नो मनोविज्ञा-उपलब्धनानात्वम् नावरणश्चयोपशमादिसमेतः, यथा च रूपोपलब्धिश्रश्चुण्मतः पादिप्रकाशपृष्ठेन तद्वत् क्षयोपशमलन्धिमतो मनोद्रन्यप्रकाशपृष्ठेन मनःपष्टैरिन्द्रियैरथींप-लब्धिः, यथा वाऽविशुद्धचक्षुषो मन्दमन्दप्रकाशे रूपोपलब्धिरेवमसंज्ञिनः पश्चेन्द्रियस-म्मूच्छेनजस्यात्यल्पमनोद्रव्यग्रहणशक्तरथींपलब्धिः, यथा चेह मूर्च्छितादीनामव्यक्तं सर्व-विषयविज्ञानमेवमतिप्रकृष्टावरणोदयादेकेन्द्रियाणाम्, अतः शुद्धतरं शुद्धतमं च द्वीन्द्रिया-दीनामा पश्चेन्द्रियसम्मूच्छनजेभ्यः, ततस्तत्संज्ञिनामतिप्रकृष्टतरमिति ?। आह-क्रुतः पुनश्चेत-न्यसमानतायामात्मनो यदिद्गुपलब्धिनानात्वम् १ उच्यते सामर्थ्यभेदात्, स च क्षयोपशमा-नन्त्याद् यथा चेह छेदनत्वे तुल्ये चक्रवर्तिनश्रकस्य यत् सामर्थ्यं तत् कमशो हीयमान-सामर्थ्यानां न शरपत्रादीनामस्ति, एवमेव हि मैनोविषयाणां संज्ञिनां चैतन्ये सति या पटुता सम्प्रधारणायां नासौ क्रमशो हीयमानानामसंज्ञिनामिति । एवं तावद् विशिष्टसंज्ञा-भाज एव संज्ञिन इति प्रतिपादितम् ॥ इदानीं नामग्राहमाचष्टे ताँन् संज्ञिनः-सर्वे नारकदेवा इत्यादिना । पृथिवीसप्तकवर्तिनी नारकाः, भवनवनचरज्योतिषिकवैमानिकाश्च देवाः, गर्भेण ब्युत्कान्तिर्येषां मनुष्याणां ते गर्भव्युत्कान्त्यः, उपरिष्टात् (अ०२,स०३२) त्रिविधं जन्म वश्यते, तत्र मातृपितृसंयोगाज्जीवस्योत्पादो गर्भजन्मोच्यते, तेन गर्भजन्मना विविधग्रुत्क्रमणं-उद्गमनं-प्रादुर्भावो येषां कदाचिच्छिरसा कदाचित् पादाभ्यां मातुरुदराचिःसरणमित्येवंवि-धमनुष्याणां च समनस्कत्वम् । गर्भव्युत्कान्तिग्रहणात् सम्मृच्छेनजन्ममनुष्यव्यावृत्तिः। तिर्घंग्योनिजास्त्वत्यादि । पश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिजाः गो-महिषी-अजाविक-करि-केसरि-व्या-

१ 'तथा च' इति ग-पाठः । २ 'मनोविषयिणां संज्ञानाम् ' इति ग-टी-पाठः । ३ 'तत्संज्ञिनः ' इति क-स्त-पाठः ।

घादयः । केचिद्ग्रहणाद् गर्भव्युत्कान्तय एव परिगृह्यन्ते, न सम्मूच्छनजन्मभाजः । ईहापोह्युक्ता इति । सामान्यार्थग्रहणानन्तरमाविनी सदर्थमीमांसा ईहा किमयं शङ्ख्य्यान्ति । सामान्यार्थग्रहणानन्तरमाविनी सदर्थमीमांसा ईहा किमयं शङ्ख्यान्यान्ति । सामान्यार्थग्रहणानन्तरमाविनी सदर्थमीमांसा ईहा किमयं शङ्ख्यान्यान्ति । स्वानिक्ताहो गृङ्ग्यान्यान्ति । स्वानिक्ताहो शृङ्ग्यान्यान्ति । स्वानिक्ताहे उच्यते, ईहापोहाभ्यां युक्ता ईहापोहयुक्ता गुणाद्याप्ति । सम्प्रधारणसंज्ञा, तां प्रति संज्ञिनोऽत्र संज्ञिनो विवासिताः, गुणाश्च दोषाश्च गुणादोषाः, सार्थपृष्टिहेतवो गुणाः, तदपचयहेतवो दोषाः, तेषां विचारणम् आलोचनं कथं गुणावाप्तिदोषपरिहारश्चेति तदेवात्मा स्वरूपं यस्याः समप्रधारणसंज्ञायाः सा गुणदोषविचारणात्मिका सम्प्रधारणसंज्ञा, तामेवंविधां संज्ञामभिम्रस्वीकृत्य संज्ञिनो वक्तुमभिन्नेताः । अन्यथा हीत्यादि । यदि प्रतिविशिष्टा संज्ञा नाङ्गीकियते ततः सर्व एव जन्तवः पृथिव्यादिभेदाः

समनस्काः स्युः, आहारादिसंज्ञाभिः संज्ञिन इतिकृत्वा, तस्माद् विशिष्ट-आहारादिसंज्ञा-संज्ञाभाजः संज्ञिनः समनस्का भवन्ति । तत्रासद्देदनीयोदयादोजलोमप्र-क्षेपभेदेनाहाराभिलापपूर्वकं विशिष्टपुद्गलग्रहणमाहारसंज्ञा, संज्ञा नाम

विज्ञानम्,तद्विषयमाहारमभ्यवहरामीति मोहनीयोदयात्, साध्वसलक्षणा भयसंज्ञा-भयपरिज्ञानं विभेमीति, पुरुषादिवेदोदयाद् दिव्योदारिकज्ञरीरसम्बन्धाभिलाषासेवनं मैथुनसंज्ञा, ततोऽन्यथा वाऽपि मूच्छोलक्षणा परिग्रहसंज्ञा, भावतोऽभिष्वक्षो मृच्छी, तस्मात् सिद्धं प्रणिधान-विशेषाहितसंस्कारविज्ञानपाटवादरविजृम्भितपरिणामाः संज्ञिनः ॥ नतु च सम्प्रधारणसंज्ञा मनोलक्षणा, मनश्च सम्प्रधारणसंज्ञारूपम्, ततश्चायुक्तं लक्षणमन्योन्यलक्षणत्वाद् हस्तकरवत् संज्ञिनः समनस्का इति। उच्यते लक्ष्यपदार्थो द्विविधेन लक्षणेन लक्ष्यते स्वसिद्धेन परिसद्धेन वा, स्वसिद्धेनाग्रिक्ष्णत्वेन, परिसद्धेनाभिनववारिवाहपटलिक्ष्यतरवनखण्डबलाकाकमलन्सौरभादिना महान् जलाशयः, तत्रेहापि लक्ष्याः समनस्काः प्रसिद्धेन गुणदोषादानपरिहाररूपेण बहिवेतिना प्रत्यक्षप्रमाणसमधिगम्येन सम्प्रधारणसंज्ञाफलेन लिङ्गभूतेन संज्ञित्वेनानु-

सम्प्रधारणेन सम-नस्कतालक्षणम् मीयन्तेऽन्तः करणवत्तया विद्वञ्चः, न चाग्नेर्रुक्षणमुज्यता तद्भेदवर्तिन्यपि यथा तथा सम्प्रधारणसंज्ञाऽपि बहिरतिस्फुटहिताहितप्राप्तिपरिहाररूप-फला लिङ्गिनो भेदेनापि वर्तमाना लक्षणमेव । अथवा पर्यायकथनेनेदं

कला लिझना मद्नाप वतमाना लक्षणमव । अथवा प्यायकथननद् व्याख्यानं समनस्कानाम्, के समनस्का इति पृष्टे संज्ञिनः समनस्का इत्येकोऽर्थः, यथाऽन्यत्र 'मतिस्पृतिसंज्ञाचिन्ताभिनिवोध इत्यनर्थान्तरं '(अ०१, स०१३), 'सम्यग्योगनिग्रहो गृप्तिः' (अ०९, स०४) इति । इहापि गुणदोषविचारणाफलयोगात् प्रसिद्धतरः संज्ञिशब्द-स्तेन प्रत्यायनमप्रसिद्धस्य समनस्कशब्दार्थस्य । एवंच हस्तकरविद्त्यप्युपपन्नं भवति, कस्यचिदन्यतरप्रसिद्धावन्यतरो व्याख्यायते—कः करः १ हस्त इति, विवश्चावशाद् वा कदा-चित् कारणेन तत्कार्यमनुमीयते जातुचित् कार्येण कारणम्, अत्र च मनः कारणं सम्प्र-धारणसंज्ञा कार्यतया लक्ष्यते इति, कदाचिद् वा सैव मनसा लक्ष्यत इत्यन्योन्यलक्षणताऽपि न दोषायति ॥ २५ ॥ उक्तः प्रतिविशिष्टानामेव भवस्थानां मनोयोगनियमः । अथ येऽन्तर्गतौ वर्तन्ते प्राणि-नस्तेषां कतमो योगः ? । उच्यते—

सूत्रम्-विग्रहगतौ कर्मयोगः ॥ २-२६॥

टी०-अथवा संसारिणोऽधिकृतास्ते च संसरणधर्माणो भवाद् भवान्तरप्राप्तेः, तच तेषां संसरणं द्विघा-देशान्तरप्राप्तिलक्षणं भावान्तरप्राप्तिलक्षणं च. तत्र संसरणस्य ये पूर्वेशरीरपरित्यागाद् देशान्तरं गत्वा जनम लभन्ते तेषां देशा-हैविध्यम न्तरप्राप्तिलक्षणम् , ये पुनः स्वशरीर एवोत्पद्यन्ते मृताः सन्तः भावान्तरप्राप्तिलक्षणम् , कुम्यादिभावेन तेषां एतदुभयमपि योगमन्तरेण संसरणमस्ति, त्यक्तपूर्वकशरीरस्य जन्तोर्गतेरभावाद् गतिपूर्विका चोभयप्राप्ति-रिति ? उच्यते—गतिहेतुसद्भावात्र गमनप्रतिषेधः, सा गतिरन्तरास्वर्तिनी द्विधा-ऋज्बी वका च, ऋज्वी तावत् पूर्वशरीरयोगोत्थापितप्रयत्नविशेषादेव गतिरि-अन्तर्गतिविचारः ण्यते धनुज्यीविमोक्षाहितसंस्कारेष्ट्रगमनवत्, तस्यां च पूर्वकः स एव योगो वाच्यः, अतोऽन्यस्यानु विष्रहगतौ कर्मयोगः, विष्रहो वक्रमुच्यते, विष्रहेण युक्ता गतिर्वित्रहगतिः अश्वरथन्यायेन, वित्रहप्रधाना वा गतिः वित्रहगतिः शाकपार्थिवादिवत्, तस्यां विग्रहंगतौ कर्माष्टकेनैव योगः, न शेषौदारिकादिकायवाङ्मनोच्यापार इति, कर्मणो योगः कर्मयोगः कार्मणशरीरकृतैव चेष्टेत्यर्थः । एतदेव व्यक्तं भाष्येण दर्शयति—

भा॰—विश्रहगतिसमापन्नस्य जीवस्य कर्मकृत एव योगो भवति। कर्भ-शरीरयोग इत्यर्थः। अन्यत्र तु यथोक्तः कायवाङ्मनोयोग इति॥ २६॥

टी०—विग्रह्गतित्यादि । समासादितवक्रगतेर्जन्तोः कर्माष्टकं कर्मशब्देनोच्यते । कर्मकृत एव योगी भवतीत्यवधारणेन व्युदासमावेदयित शेषयोगानाम्, पुनः स्पष्टतरमसन्देहार्थं विद्यणोति—कर्मदारीरयोग इत्यर्थः। कर्मव शरीरं कर्मशरीरं कार्मणमिति स्फुटयित, स्वार्थे च व्युत्पित्तमावेदयित कर्मेव कार्मणम्, न पुनर्जातभवाद्यर्थसम्बन्धोऽत्र कश्चित् समस्ति। अयं च नियमोऽन्तर्गतेरेव कियते न कार्मणस्येति ख्यापयन्नाह—अन्यन्न तु यथोक्तः कायवाङ्मन्योगा इति । अन्तर्गतेरन्यत्र यथाभिहित आगमे कायादियोगो भवति, तुशब्दो गत्यन्तर-विशेषप्रदर्शनपरतयोक्तः । तद्यथा—नारकगर्भव्युत्क्रान्तितिर्यग्मनुष्यदेवानां त्रयोऽपि योगाः,

सम्मूर्च्छनजन्मभाजां तिर्घग्मतुष्याणां कायवाग्योगावेव । अथवा योगिविभागः पश्चदशभेदः स तथा यथोक्त इति । येन प्रकारेणोक्तः कायादियोगः पश्चदशभेदः स तथा समायोजनीयो गत्यन्तरभेदेष्विति सचयति, तत्र मनोयोगश्चतुर्धी-सत्यः, असत्यः, सस्यास-त्यः, असत्यः इति, एवं वाग्योगेऽपि, काययोगः सप्तभेदः—औदारिकः, औदारिकमिश्रः, वैक्रियः, वैक्रियमिश्रः, आहारकः, आहारकमिश्रः, कार्मणश्चेति ॥ ननु च 'अनादिसम्बन्धे च'

१ वक्रगतो चेत्यधिकम् । २ 'इत्यर्थः 'इति घ-पाठः ।

(अ०२, स०४२), 'सर्वस्य' (अ०२, स०४३) इतिवचनात् तैजसयोगसद्भावोऽपि, अतोऽष्टवि-थेन काययोगेन मवितव्यम्, ततथ पोडशमेदो योगः स्यात्, अवधारणं च भाष्ये कर्मकृत एवेति तदप्यसमीक्ष्य कृतं स्यात्, तत्रोच्यते-'सर्वस्य' (अ०२, स्० ४३) इत्यत्र सूत्रे तैजसयोगमाचार्याऽन्यमतेन निराकरिष्यति, 'एके त्वाचार्याः नयवादापेक्षम् '(अ०२, सु० ४३) इत्यादिना भाष्येण, अतः ऋममुदीक्षस्व मा त्वरिष्टाः, तत्रैवेदं निश्चेष्यते, समासतस्तावद् गृहाण-तेजसं कार्मणाच भिन्नमेकमेवेदमित्यतः पश्चदश्या योगः, तैजसस्य भिन्न-अवधारणमपि भाष्ये नासमञ्जसिमिति। सोऽयमधुना जीवेषु पश्चदशविधो योगः आयोज्यते-संज्ञिमिथ्यादृष्टेरारब्धो यावत् सयोगकेवली तावदाद्य-तुर्यों मनोयोगौ लभ्येते, एतेष्वेव च स्थानेषु सत्यवाग्योगोऽपि, तुरीयः पुनर्वाग्योगो द्वीन्द्रियमिथ्यादृष्टेरारब्धो यावत् सयोगिकेवली तावत् समस्ति, द्वितीयतृतीयवाग्योग<u>ौ</u> संज्ञिमिथ्याद्ष्टेरारव्धौ यावत् क्षीणकषायवीतरागच्छद्मस्थस्तावह्नभ्यते । एवं मनोयोगावपि द्वितीयतृतीयौ । ऋजुगत्यां यावद् भवान्तरसम्प्राप्तिस्तावद्न्तरास्रे यथासम्भवमौदारिकवै-क्रियकाययोगौ भवतः, वक्रायां तु पुनस्तौ विनिवर्तेते, नारकसुरा वैक्रिययोगभाजः, तिर्धगु-मनुष्या औदारिकवैक्रिययोगिनः, आहारकयोगः प्रमत्तेन निष्पाद्यते योगस्वामिनः पश्चादप्रमत्तस्य भवति, एत एव हि नारकाद्योऽपर्याप्तकावस्थावर्तिनो मिश्रयोगमाजो मवन्ति, औदारिकवैकिये येषां ग्राह्ये पुरोजन्मनि तेषां कार्मणेन मिश्रः, यस्या-हारकं ग्राह्मं तस्यौदारिकेण मिश्रः, सम्यग्मिथ्यादशमपहाय मिथ्यादृष्टेरारब्घोऽन्तर्गतौ कार्मण एव योगस्तावछभ्यते यावदुपशान्तकषायवीतरागच्छबस्थ इति। केवलिसमुद्घातकाले च तृती-यचतुर्थपश्चमसमयेषु कार्मण एव । सूत्रे चावधियते विग्रहगतेः, न कर्मयोगः, ततोऽन्यत्रापि दर्शनादिति, द्वितीयपष्टसप्तमेष्वौदारिककार्मणमस्ति, प्रथमाष्टमयोरौदारिक एव, एवमन्यत्र तु यथोक्तः कायादियोगः समायोजितो भवति ॥ अथ विग्रहगतौ कर्मयोग इतिवचनादेकविग्र-हायामपि गतौ कार्मण एव योगः कस्मान्न भवति ? साऽपि हि विग्रहगतिर्भवत्येवेति । उच्यते -विग्रहगताविति न न्याप्तिर्विवक्षिता तिलतैलवत्, किन्तु विषयो विवक्षितः खे शकुनिरुदके मत्स्य इति यथा, अवश्यं चैतदेवं प्रहीतन्यम्, अन्यथा द्विविग्रहायां त्रिविग्रहायां वा गतावा-बन्तयोरिप समय्योः कार्मणयोगः प्राप्तोति, इष्यते च द्विविग्रहायां मध्यमसमये त्रिविग्र-हायां मध्यमयोर्द्धयोरिति ॥ ननु च विग्रहगतिसमापन्नः कार्मणेन योगेन भवान्तरं सङ-क्रामति तत् कथं 'निरुपभोगमन्त्यम् ' (अ०२, स्०४५) इति वक्ष्यते, अयमेव हि तस्योपभोगो यदुत भवान्तरसङ्क्रान्तिरिति ?। उच्यते-विशिष्टः सूत्रे विद्रगहती निरु-सुखदुः खयोरपभोगः कर्मवन्धानुभवो निर्जरालक्षणश्च प्रतिषेत्स्यते, न पंभोगता चेष्टारूप इति । अथ कथं सूत्रमिदम् ?- " जावं च णं मंते ! अयं जीवे एयति वेयति चलति फंदति तावं च णं णाणावरणिज्जेणं जाव अंतराइएणं

१ यावच भदन्त ! अयं जीव एजते व्येजते चलति स्पन्दते तावच ज्ञानावरणीयेन यावद् अन्तरायिकेण

बज्झतिति ? हंता गोयमा ! " कार्मणयोगकाले चास्ति चलनं, तत् कथं बन्धादि-लक्षणोपभोगप्रतिषेधः ? । उच्यते—भवस्थमाश्रित्य भगवता स्त्रं प्राणायि, ज्ञानावरणाद्यास्न-वाणां तदेव सद्भावात्, अपिच अल्पः कालः समयद्वयं कस्तत्रोपभोगेनाभिसम्बन्ध इति, स्याद् वा काययोगप्रत्ययस्तत्र बन्धः स तु न विवक्ष्यते भाष्यकारेण, ज्ञानावरणाद्या-स्वविशेषाहितवन्धनिराकारस्त्रं व्याख्यास्यत इति, एवं तर्ह्यातुपूर्वीनामकर्भोपभोगस्त-देव नान्यदा जन्तोरन्यत्र केवलिद्विचरमसमयात्, ज्ञानावरणाद्युपभोगश्च यथासम्भवमतः कथम्रपभोगप्रतिषेध इति ?। उच्यते—पुनः पुनर्विरुवन्मुधा कदर्थयसि त्वमस्मान्, तत्रव स्त्रे निश्चयिष्यते एतद् अभिव्यक्तरूपा हिंसादयो न तत्र सन्ति, न च तद्गुरूपफलोपभोग इति व्यक्तिमावेश्य चेतसि प्राणेषीत् स्त्रमाचार्यस्तस्मादवस्थितमिदम्—विग्रहगतौ कार्मण एव योगः, न शेष इति ॥ २६ ॥

अथ येषां जीवानां गतिभवान्तरप्रापिणी सा किं यथाकथंचिद् भवति, आहोस्विदस्ति कश्चित्रियमः ? । अस्तीत्युच्यते—

### सूत्रम्-अनुश्रेणिर्गतिः॥ २-२७॥

टी०—अथवा किं पुनरयमात्मा भवान्तरप्राप्ती वक्तां गीतं प्रतिपद्यते गतिनियमात् कृतिश्वदुताहो यथाकथंचिदिति ? । गितिनियमात् इत्याह—कः पुनरसी गतिनियमः ? उच्यते—अनुश्रोणिगितिः। श्रेणिः—आकाशप्रदेशपिक्कः स्वशरीरावगाहप्रमाणा, प्रदेशाश्राम् तीः श्रेत्रपरमाणवोऽत्यन्तस्कृमाः नैरन्तर्यभाजः, सा चासङ्ख्येयप्रदेशा जीवगतिविवश्वायाम्, अन्यत्र मौक्तिकहारलतेव एकेकाकाशप्रदेशरचनाहितस्वरूपाऽपि ग्राह्मा, परमाणोस्तावत्यामेव व्यवस्थानात्, द्यणुकादेस्तावत्यामधिकायां चेत्येवमनन्तप्रदेशिकस्कन्थपर्यवसानं पुद्रलद्व-व्यमुपयुज्य वाच्यम्। तत्रानुश्रोणीति । श्रेणिमनु अनुश्रीण श्रेण्यामनुसारिणी गतिरिति-यावत्, अनुगङ्गं वाराणसी यथा । गमनं—गतिः—देशान्तरप्राप्तिः, सा चाकाशश्रेण्यभेदवर्तिनी स्वयमेव समासादितगतिपरिणतेर्जन्तोगतिहेतुसकललोकव्यापिधर्मद्रव्यापेक्षा प्रादुरस्ति, भवान्तरसङ्कान्त्यभिम्रस्तो जीवो मन्दिकयावन्त्वात् कर्मणो यानेवाकाशप्रदेशानवष्टभ्य शरीरवियोगं करोति तानेवाभिन्दन् देशान्तरं गच्छत्यूर्ध्वमधस्तियम् वा, विश्रेणिगत्यभावाद्, धर्मास्तिकायाभावाच परतो लोकपर्यन्ते एव व्यवतिष्ठते, लोकनिष्कृटो-

धर्मास्तिकायाभावाच परतो लोकपर्यन्ते एव व्यवतिष्ठते, लोकनिष्कुटोगतरतुश्रेणितापपातक्षेत्रवशाच भवान्तरप्राप्ताववश्यमेव धर्माण्जीवो वक्रां गतिं प्रतिपद्यते,
पुद्रलानामपि परप्रयोगनिर्पेक्षाणां स्वाभाविकी गतिरतुश्रेणिर्भवति
यथाऽणोः प्राच्यात् लोकान्तात् प्रतीच्यं लोकपर्यन्तमेकेन समयेन प्राप्तिरिति प्रवचनोपदेशः,

परत्रयोगापेक्षया त्वन्यथाऽपि गतिरस्तीति ॥

अधुना भाष्यमनुगम्यते-

भा॰—सर्वो गतिर्जीवानां पुद्रलानां चाकाशप्रदेशानुश्रेणिर्भवति, विश्रे-णिर्न भवतीति गतिनियम इति ॥ २७॥

टी॰—सर्वा गतिरित्यादि। सर्वेति ऊर्ध्वमधस्तिर्यय् वा देशान्तरप्राप्तिः, जीवानां-जीवनयुजां संसरणधर्माणामित्यर्थः, पुद्गलानामिति, पूरणाद् गलनाच्च पुद्गलाः-निरुक्त-प्राभृतानुसारेण उपचयापचयभाजः, तेषां च, समुचिता चशब्दः। कथं पुनरत्र पुद्गलग्रहण्-

मतर्कितमेव सहसा विहायसोऽपतिति?! उच्यते-जीवाधिकारानुवृत्तौ अनुश्रेणी पृद्रक्षप्रहणे हेतुः गितिनयमिविवक्षायामनुपात्तमिप सूत्रे लाघवैषिणा भाष्यकारेणोपात्तमेकप्रयत्नसाध्यत्वात्, अन्यथा तु गौरवं जायते, अतश्रेदमवश्यमर्थतो 
यक्तव्यम् पुद्रलानां चेति, उत्तरत्र सूत्रे जीवग्रहणाद्, अन्यथा जीवाधिकारानुवृत्तौ जीवग्रहणस्य न किंचित् प्रयोजनमुपलभ्यते, तसात् पश्यत्ययमाचार्यो जीवानां पुद्रलानां च 
गितिनयमं अनन्तरसूत्रेऽतः पुद्रलव्यवच्छित्तये जीवग्रहणमिति । आकाद्याप्रदेशानुश्रेणिभेवित । जीवपुद्रलावगाहलक्षणमाकाशं तस्य प्रदेशाः—परमाणवोऽमूर्तास्तेषां पिक्कः—
प्रदीर्घा श्रेणिरसंख्यातप्रदेशा, पुद्रलगमने तु सङ्ख्यातप्रदेशाऽपि, तामेवंविधां श्रेणिमनुपत्य गमनमुपजायते, आकाशप्रदेशानां या श्रेणिस्तामनु जायते गितर्भवत्ययमर्थः समासस्तु, 
कथमेतिचिन्त्यम् आकाशप्रहणं, धर्मादिद्रव्यनिवृत्त्यर्थम्, तदेव द्यागाहदानेन व्याप्रियते,

विभिद्य न कदाचिद्पि प्रयान्तीति ॥ २७ ॥ अत्राह—सैवंस्वभावा गतिः किमृज्वेव गत्वोपरमति, अथ कृत्वापि वक्रं पुनरूप- जायते ? । उच्यते-पुद्गलानामनियमः, सिद्धचतस्त्वेकान्तेनैवाविग्रहेत्यत आह—

न शेषमिति । उक्तलक्षणायाः श्रेणेर्विगता या गतिः सा विश्रेणिर्जीवानाम् , पुद्गलानां तु स्वभावाद् , विश्रेणिने भवतीति गतिर्नियम्यते । पूर्वापरायता वियत्प्रदेशश्रेणयो दक्षिणी-त्तरायताश्रापराः तथा चोर्ध्वमधश्र धर्माधर्मद्रव्यद्वयावधिका यास्तास्वेव गतिसद्भावात् ता एव

## सूत्रम्-अविग्रहा जीवस्य ॥ २-२८ ॥

सिध्यमानस्य भा॰—सिद्धन्यमानगतिर्जीवस्य नियतमविग्रहा भवति ॥२८॥

टी०-एतावद् भाष्यमस्य सूत्रस्य। सेधनशक्तियुक्तः सिद्धयमानः सेधनशीलो वा तस्य
- गतिर्गमनं पूर्वप्रयोगादिहेतुचतुष्टयजनितम् । जीवस्येति ग्रहणात् पूर्वयोगैर्जीवाः पुद्रलाश्चेति
ज्ञापितं भवति, सिद्धयमानस्येति सामर्थ्यलब्धमुद्धीचरत् सूरिरुत्तरयोगे संसारिग्रहणात्,
नियतं सर्वकालमेव सिद्धयताम्, अविग्रहा-ऋज्वी गतिभवतीति वेदितव्यमिति ॥२८॥
आह—अन्यस्य सिद्धयमानजीवव्यतिरिक्तस्य कथमिति १। उच्यते—

The state of the s

१ 'सूत्रोक्तः' इति क-ख-पाठः ।

## सूत्रम्-वियहवती च संसारिणः प्राक् चतुर्भ्यः ॥ २-२९ ॥

टी॰—विश्रहवती—वका चशब्दाद्विश्रहा वाऽनन्तरसूत्रनिर्दिष्टा गतिर्भवति,संसारिग्रहणानुवृत्तौ पुनः संसारिग्रहणं सिद्धग्रहणाद्पास्तस्य प्राक्तनसंसारिग्रहणस्य पुनः प्रत्युज्जीवनाय अर्थवशाच विभक्तिविपरिणामः प्राक्त चतुर्भ्य इत्यन्तर्गतिकालप्रकर्षावधारणार्थः,
'एकसमयोऽविग्रहः' (अ० २, सू० ३०) इति वक्ष्यमाण्त्वात्। चतुर्भ्यो विग्रहेभ्य आरात्
सविग्रहा भवति, त्रिविग्रहा प्रकर्षत इति, प्राक्शब्दस्य मयोदाभिधायित्वात्।।

अधुना भाष्यानुसरणं क्रियते—

भा॰—जात्यन्तरसङ्कान्तौ संसारिणो जीवस्य विग्रहवती चाविग्रहा च गित भवतीति, उपपातक्षेत्रवशात् तिर्थग्ध्वेमधश्च, प्राक् चतुर्भ्य इति येषां विग्रहवती तेषां विग्रहाः प्राक् चतुर्भ्यो भवन्ति, अविग्रहा विग्रहातिसः एकविग्रहा द्विविग्रहा त्रिविग्रहा इत्येताश्चतुस्समयपराश्चतु- विधा गतयो भवन्ति, परतो न सम्भवन्ति, प्रतिधाता- भावाद् विग्रहनिमित्ताभावाच । विग्रहो विकतम्, विग्रहो व्याहः श्रेण्यन्तर- सङ्कान्तिरित्यनर्थान्तरम् । पुद्गलानामप्येवमेव। शारिणां च जीवानां विग्रहवती च प्रयोगपरिणामवशात् । न तु तत्र विग्रहनियम इति ॥ २९ ॥

टी॰—जात्यन्तरसङ्कान्ताचित्यादि । जातिरेकेन्द्रियादिभेदात् पश्चधा, जातेरन्या जातिर्जात्यन्तरं तिस्मन् सङ्क्रान्तिः-गमनं जात्यन्तरसङ्क्रान्तिस्तस्यां जात्यन्तरसङ्क्रान्तो सत्याभिति । अथ यदा स्वजातावेवोत्यद्यते तदा कथम् ? तदा जिष्टे द्येयेव गतिर्वक्तव्या,
जात्यन्तरग्रहणं तु तदा प्रदर्शनमात्रकारि व्याख्येयम् । अथवा जननं – जन्म जातिशब्देनो च्यते,
जन्मनो जन्मान्तरावाप्तिजीत्यन्तरसङ्क्रान्तिरिति न कश्चिद् त्र दोषः । संसारः – कर्म तदिमसमगन्धाद संसारिणो जीवस्येति जीवनधर्ममाजः, ऋजुगतौ पूर्वकमेवाऽऽयुभवति यावदुपपातदेशं प्राप्तोति, कृटिलगतौ यावद् वकं तावत् पूर्वकम्, तत्परतो भविष्यज्ञन्मविषयमायुख्देतीत्येवंविधार्थज्ञापनाय जीवस्येत्यवोचत् । सम्भवयार्थं दर्शयति — वका चावका च उभयी

गतिः । किं पुनः कारणमत्र येन कदाचिद् वका कदाचिद्वकेति ? ।

विग्रहे हेतः

अत आह—उपपातक्षेत्रवशात् उपपातक्षेत्रं यत्र जन्म प्रतिपत्स्यते तस्य वशः—आनुलोम्यमनुक्लता उपपातक्षेत्रवशस्तस्मादुपपातक्षेत्रवशात् कारणात्। तिर्धगृर्ध्वम-धश्च प्राक्त चतुभ्ये इति, दिक्षु विदिक्षु च न्यावहारिकीषु स म्रियमाणो यावत्यामाकाश-श्रेणाववगादस्तावत्त्रमाणां श्रेणिममुश्चद्ध्वमधश्च प्राक् चतुभ्यों विग्रहेभ्यः सविग्रह्या गत्यो-पपद्यते, न चायं नियमः प्रतिपत्तन्योऽन्तर्गत्याऽवश्यं विग्रहवत्या भवितन्यम्, किन्तु येषां विग्रह्वती तेषां प्राक् चतुभ्यों विग्रहा भवति, येषां जीवानामुपपातक्षेत्रवशाद् विग्रहवती गतिभवति तेषां विग्रहत्रययुक्ता प्रकर्षतो द्रष्टन्या। अमुमेवातिकान्तमशेषं माष्यार्थं न्यक्तिमा- पादयन्नाह—अविग्रहा इत्यादि । यस्योपपातक्षेत्रं समश्रेणिव्यवस्थितम्रित्पत्सोः प्राणिनः स ऋज्वायतां श्रेणिमनुपत्योत्पद्यते , तत्रेकेन समयेन वक्रमकुर्वाणः, छदाचित् तदेवोपपातक्षेत्रं विश्रेणिस्थं भवति तदैकविग्रहा दिविग्रहा त्रिविग्रहा चेति तिस्रो गतयो निष्पद्यन्ते, आकाशश्रदेशश्रेणीः लिखित्या श्रत्यक्षीक्रियन्ते । तथा चागमः—अपंज्रत्तमुहुमपुढविकाइए णं भंते ! इमीसे रयणप्पभाए पुढवीए पुरच्छिमिछे चरमंते समोहते समोहणित्ता जे भविए इमीसे रयणप्पभाए पुढवीए पच्चिच्छिमिछे चरमंते अपज्जत्तमुहुमपुढविकाइयत्ताए उपवविज्ञत्तए से णं भंते ! कइसमइएणं विग्गहेणं उवविज्ञा ? गोयमा !

वित्रहः एगसमइएण वा दुसमइएण वा तिसमइएण वा विग्गहेण उववज्जेजा, से केणहेणं भंते! एवं वुच्चइ १ एवं खळु गोयमा! मए सत्त सेढीओ पण्णत्ताओ, तंजहा—उज्जुआयता सेढी एगओवंका दुहओवंका एगओ-

खहा दुहओखहा चक्कवाला अद्भवकवाला (भग० २० २५, उ० २, स० ७२०), उज्जुआयताए सेढीए उववज्जमाणे एगसमएणं विग्गहेणं उववज्जेका, एगओवंकाए सेढीए उववज्जमाणे
दुसमइएणं विग्गहेणं उववज्जेका, दुहओवंकाए सेढीए उववज्जमाणे तिसमइएणं विग्गहेणं उववज्जेका, से तेणहेणं गोयमा! एवं वुच्ह "। एकसमयेन वा विग्रहेणोत्पद्यते द्विसमयेन वा त्रिसमयेन वेति, कः पुनः शब्दार्थ इति सन्दिहानः प्रश्नयति, कृतः पुनः सन्देहः ? आचायेण परिभाषितम् विग्नहो विकतं विग्नहोऽवग्नहः श्रेण्यन्तरसङ्कान्तिरिति, अत्रायमर्थो न सङ्गच्छते, यस्मात् न होकसमयायां गतौ वक्रमस्ति, अपरे व्याचक्षते विग्नह हाय गतिविंग्रहगतिः विग्रह्य वा गतिविंग्रहगतिः, तत्र विग्रहायेति आगाभिजन्मशरीरार्था गतिरिति प्रतिपादयन्ति, विग्रह्य वा गतिरिति वकं कृत्वा या गतिः साऽपि विग्रहगतिः,

त्रिजहण्तिः व्याप्तिकल्पेन सङ्गृहीता पश्चिमविकल्पेन वकेति, उभय्यामपि विजहण्तिः विकल्पनायां सूत्रार्थो न घटते, विग्रहार्थो या गतिस्तस्यामेष्यज्ञन्मिन श्रीरेण सम्बन्धः, न गमनपरिणामकाल एव, तत्र कः सम्बन्धः एक-

समयेन वा विग्रहेणोत्पद्यते, यदा पुनर्विगृह्य गतिः, तदा सुतरामनुपपन्नम्, न ह्येकसमयगती वकस्य सम्भवः, भाष्यं च विगृह्यगतिपक्ष एव गमितं भवति विग्रहो विक्रितमित्यादि, नेतरत्र, तस्मादेवं स्त्रं व्याख्येयम् एकसमयेन वा विग्रहेणोत्पद्यतेति, विग्रह्शब्दोऽत्रावच्छेदवचनो न वक्रतामिधायीत्यतोऽयमर्थः एकसमयेन वाऽवच्छेदेन विरामेण। कस्यावच्छेदेनेति चेत् ?

९ अपर्याप्तसृद्भपृथ्वीकायिको भदन्त । अस्या रानप्रभायाः पृथ्वयाः पूर्विस्मिन् चरमान्ते समबहत समबहत्य यो भव्योऽस्या रानप्रभायाः पृथिव्याः पश्चिमे चरमान्ते अपर्याप्तसृष्ट्भपृथ्वीकायिकतयोत्पत्तं स भदन्त । कतिसामियकेन विश्वहेणोत्पयेत । गौतम । एकसामियकेन वा द्विसामियकेन वा त्रिसामियकेन वा विश्वहेणोत्पयते, तत् केनार्थेन भदन्तैवसुच्यते । गौतम । मया सप्त श्रेणयः श्रज्ञप्ताः, तद्यथा—ऋज्वायता श्रेणी एकतं वक्ता द्विधावका एकतः खा द्विधाखा चक्रवाला अर्थचक्रवाला, ऋज्वायत्या श्रेण्योत्पयमानो द्विसामियकेन विश्वहेण उत्पयते । एकसम्य श्रेण्योत्पयमानिक्रसामियकेन विश्वहेणोत्पयते, तदेतेनार्थेन गौतम। एवसुच्यते । ।

सामर्थ्याद् गतेरेव, एकसमयपरिमाणगतिकालोत्तरभाविनाऽवच्छेदेनोत्पद्येत, तत्रापि वक्रया श्रेण्योत्पद्यमानः समयद्वयपरिमाणगतिकालोत्तरभाविनावच्छेदेनोत्पद्येत, अत्र च वक्रशब्दोऽ-प्युचरितो विग्रहशब्दस्य, यदि च विग्रहोऽपि वक्रमेव वस्यते पुनरुक्तता स्यात्, सामानाधि-करण्यं च द्विसामायिकशब्देनानुपपन्नमेव स्याद् विग्रहशब्दस्य, तस्माद् वक्रमत्र साक्षादुपात्त-मेकतो वक्रा उभयतो वक्रेति, विग्रहशब्दश्रावच्छेदयचन इति न किश्चिद् विरुध्यते॥ ननु चात्र

त्रिवकातुपादाने हेतुः सूत्रे त्रिवक्रा गतिनोंपात्तैव, तद् कथं सूत्रकारेणोपन्यस्ता प्रवचनाद् बहिर्वर्त-मानेति १। उच्यते-यद्यपि गतिपरिमाणसूत्रे नोपात्ता तथाऽप्यर्थतस्तत्प्र-स्ताव एवोपरिष्टादभिहिता, यथा ''अपज्जत्तसुहुमपुढविकाइए णं भंते !

अधोलोगसे त्यालीए बाहिरिले खेत्ते समोहए समोहणित्ता जे भविए उडुलोगसे त्यालीए बाहिरिले खेते अपज्जत्तसहुमपुढवीकाइयत्ताए उववज्जेज्ञा, सेणं भंते! कहसमइएणं विग्गिहणं उववज्जेज्ञा ? गोयमा! तिसमइएण वा चउसमइएण वा विग्गहेणं उववज्जेज्ञा"। चत्वारश्च समयास्त्रिवक्रायामेवेति अतो न दोषः, तथा पश्चसमयाऽपि गतिः सम्भवति, न चोपात्ता स्रते, यः प्राणी महातमः प्रभाष्टिथिवीविदिग्व्यवस्थितः कालं करोति ब्रह्मलोकिविदिश्च चोत्पद्यते तस्य पश्चसमया गतिरवश्यं भवति, न च कचित् प्रतिबद्धा, अत्र केचिद् वर्णयन्ति—अस्ति सत्यं सम्भवः पश्चसमयाया गतेर्न पुनस्तया कश्चिद्रत्पद्यते जन्तुरित्यतो न प्रतिबद्धेति। अथवा विद्यमानाऽपि नोक्तयं यथा चतुः समयेति। इयांस्तु विशेषः चतुः समयाया गरिकी प्रभावते । इयांस्तु विशेषः चतुः समयाया याऽर्थतोऽभिहिता स्त्रान्तरे, पश्चसमया तु नार्थतो न स्त्रत इति, किं पुनः कारणं सङ्ग्रह-

कारेण चतस्र एव गतय उपात्ताः, न पुनश्रक्रवालादयोऽपीति ?। उच्यते— पञ्चसमयातुः पादाने हेतुः पार्थक्येन, तथा भूयसा भवन्ति जीवानामेताः पुद्गलानां तु प्राय इत्य-

तोऽपि नाहताः, पारमर्पत्रवचनवेदिनस्तु सूत्रं परिज्ञास्यन्ति सर्वथा, वयं प्रकृतमेव प्रस्तुमः । सम्प्रति गतीनामियत्तामावेदयन्नाह—एवमेता ऋज्वादयश्रतुःसमयाः परा यासां ताश्चतुः-समयपराश्चतुर्विधा एव गत्यो भवन्ति, परतः पश्चसमयादिका न सम्भवतीत्यर्थः । सर्वत्र च पूर्वशरीरिवच्छेदाविच्छेदौ मण्डूकजल्कागतिभ्यां भावनीयाविति, आसां च मध्ये नार-कादीनामविग्रहेकद्विविग्रहा एव भवन्ति न तु त्रिविग्रहाः । एकेन्द्रियाणां त्रिविग्रहाथेतराश्च, किं पुनः कारणमेकसमयैवाविग्रहा भवति न द्विसमया त्रिसमया वा तावदसौ मृतो जात्ववकं यावत् समयद्वयं कालतः पूर्णमेव समयत्रयमपीत्यत आह—प्रतिघाता भावात्। को वा नियमोऽवग्रहत्र-

अवित्रहे हेतुः यात् परतोऽन्यो वित्रहो नास्तीति चत्वारि पश्च वा वकाणि विधाय किमिति नोत्पत्तिस्थानमाप्तोतीति १। उच्यते-वित्रहनिमित्ता भावाच, येन हि

१ अपर्याप्तस्थमपृथ्वीकायिको भदन्त ! अधोलोकक्षेत्रनाडचा बहिःक्षेत्रे समवहतः समवहत्य यो भव्य अर्ध्वलोक-क्षेत्रनाडचा बहिःक्षेत्रे अपर्याप्तस्थमपृथ्वोकायिकतयोत्पद्येत स भदन्त ! कतिसामयिकेन विप्रहेणोत्पद्येत ? गौतम ! त्रिसामयिकेन वा चतुःसामयिकेन वा विष्रहेणोत्पद्येत ।

यत् स्थानमाप्तव्यमुख्वा गत्या स तद्विश्राम्यमन्तराले खभावादेव केनचिदप्रतिहतः प्रतिघा-तहेतुना तद्वश्यं प्राप्तोति, किंतित्र द्वितीयादिसमयकल्पनया ? अतः प्रतिघाताभावात् अन्तराले तस्यैकसमयेव भवति । अपरे वर्णयन्ति—सिद्ध्यमानगते रेव प्रतिघाताभावः, प्रतिघातकं हि कर्म, तद्मावादित्यर्थः, तथा जन्तुनैकविग्रह्या गत्या यत् स्थानं यातव्यं तदसौ समयद्वये-नैव प्राप्तोति, उपपातक्षेत्रवशात्, न ततोऽपि श्रेण्यन्तरमाक्तामयतीति, अतो विग्रहनिमित्ताभावा-दुच्यते विग्रहनिमित्त उपपातक्षेत्रवश इति, एवं द्वित्रिविग्रहयोयोजनीयम्। अन्ये प्ररूपयन्ति— गतेर्निमित्तं कार्मणशरीरं, तत्सन्तानव्युच्छेदश्च विग्रहनिमित्ताभाव इति॥ एवं गतिनियममावेद्य अधुना विग्रहशब्दार्थं पर्यायान्तरैरादर्शयति—विग्रहणं—विग्रहः—चिक्रतं—कृटिलमित्यर्थः।

वित्रहराब्दस्य पर्यायाः पुनरप्यपरितुष्यन् विशेषप्रतिपिपादयिषया आह-विग्रहोऽवग्रहः श्लेण्य-न्तरसङ्क्रान्तिरित्यनथीन्तरम् । विग्रहः कः १ अवग्रहः, ऋजुताया अवच्छेद इत्यर्थः, तथा श्लेणेरन्या श्लेणिः श्लेण्यन्तरं, तत्र सङ्क्रान्तिस्त-

द्वाप्तिरिति, आलेखिते चतुरस्नाकाशप्रतरे बिन्दुकश्रेणिभिः समस्तिमिद्मनुभवमारोहित । एवमेपामर्थो विप्रहश्चदार्थोदनर्थान्तरमर्थराशिरित्युपसंहृतः। अथेदानी पुद्गलानामप्यतिदेशं कुर्वलामपामर्थो विप्रहश्चदार्थोदनर्थान्तरमर्थराशिरित्युपसंहृतः। अथेदानी पुद्गलानामप्यतिदेशं कुर्वलामपामर्था विप्रहश्चनामप्येवमेव । यथा संसारिणां चतस्नो गतयः सम्भावितास्तथा पुद्गलानामिप परमाण्वादीनां विस्तसाप्रयोगाभ्यामाभावनीयाः। अन्तर्गतावयं कालनियमो विप्रहृत्वियमश्च
प्रतिपादितः। अथुना भवस्थानामेव शरीरिणां या गतिः सा कथिमिति ? उच्यते—शरीारणामित्यौदारिकाद्यपेक्ष्योक्तम्, अन्यथाञ्न्तरगताविप कार्मणशरीरयोगाद् वपुष्मानेविति न साधुः
स्यात् । चश्चदेनान्तर्गतिवर्तिनो जीवाः समुचीयन्ते पुद्गला वा, शरीरिणां च जीवानामेव
गतिर्मविति विग्रह्वती चाविग्रहा च, न कश्चिद् भेदः। सविग्रहाविग्रहसम्भावनायां
प्रयोगपरिणामवशादिति गतेः कारणमाह । स्वप्रयत्नापेक्षो वाऽसौ
तथा गच्छिति परप्रयत्नापेक्षो वा कृष्यमाण इति प्रयोगपरिणामवशात्
उच्यते । परिणामो विस्तसास्वभावः प्रयत्नितरपेक्षस्तद्वशाद् वा तथा गच्छति। अथवा प्रयोग
एव परिणामस्तद्वशादिति शरीरिणामप्येवमेवेत्यतिदिष्टम्, अतस्तस्य देशापवादः प्रदर्शते—
न त तत्र विग्रहृनियम इति । नैव तत्र—शरीरिषु विग्रहा नियम्यन्ते अल्पे वा बह्वो वा
यथोक्तिग्रहेभ्य इति ॥ २९ ॥

भा०—अन्नाह-अथ विग्रहस्य किं परिमाणमिति १। अत्रोच्यते-क्षेत्रतो भाज्यम्, कास्तरतु ॥

टी - अन्नाहेत्यादिः सम्बन्धग्रन्थः । अविग्रहवद्गतिविचारप्रस्तावे पर आह— अथ विग्रहस्य किं परिमाणिमिति ? । अथेत्यनेन पूर्विक्रियानन्तर्यमावेदयित, विग्रहोन् वकं तस्य किं परिमाणं, प्रमाणिमत्यर्थः, कियता कालेन विग्रहो जायत इति प्रश्नार्थः, अन्न प्रश्नेऽभिधीयते निर्णय इत्यत आह—क्षेत्रतो भाज्यम्, कालतस्तु ॥

### सूत्रम-एकसमयोऽवित्रहः॥ २-३०॥

टी०—क्षेत्रतो भाज्यमेकादिप्रदेशभावित्वात् क्षेत्रतो विग्रहपरिमाणं भाज्यम्, कुतः? संहारविसर्गधर्मात्मकत्वाज्जीवप्रदेशानाम्, पूर्वशरीरावगाहनक्षेत्रादुपपातव्यपेताद्, एकादि-प्रदेशादिकं चोपपातक्षेत्रमध्यवसातव्यम्, एकादिप्रदेशान्तरितं वा, लोकान्तालोकान्तमिति वा, कालतः पुनर्नियतपरिमाण एव विग्रहो भवति ॥

भा॰—एकसमयोऽविग्रहो भवति । अविग्रहा गतिरालोकान्ताद्पि एकेन समयेन भवति, एकविग्रहा द्वाभ्याम्, द्विविग्रहा त्रिभिः, त्रिवि-विग्रहे समयमानम् ग्रहा चतुर्भिरिति । अत्र भङ्गप्ररूपणा कार्येति ॥ ३०॥

टी॰-एकसमयोऽविग्रहो भवतीत्यादि भाष्यम् । एकोऽन्यनिरपेक्षः अविभागी यः कालः परमनिरुद्धश्च समयः स एकः समयो यस्य व्यवधायकः स एकसमयो भवतीह विग्रहः । एतदुक्तं भवति-भवान्तरालवर्तितायां जन्तोर्गतिपरिणतस्यैकेन समयेनातिकान्तेन वक्रा गतिजीयत इति, न चायं नियमः, सर्वस्यावश्यं समयातिक्रमे वक्रेण मवितव्यम्, किन्तु पूर्वीपरसँमयावधिक एष विग्रहः, तेन द्वित्रिचतुःसमयासु गतिषु भवति, नैकसमयायाम्, अपिच यत्र विग्रहस्तत्रैकसमयत्वम्रपलक्षणम्, न पुनः एकसमयपरिमाणे काले व्यवच्छित्रे सर्वत्र विग्रहेण भवितव्यम्, या हि ऋज्वी गतिन तस्यां विग्रहोऽस्ति, अथ चैकसमयेति । सम्प्रति नियतकालपरिमाणामेकसमयां गतिं क्षेत्रतो भाज्यतया दर्शयति - अविग्रहा गति-रालोकान्तादपि एकेन समयेन भवति, ऋज्वी गतिः क्षेत्रमङ्गीकृत्य कदाचिदव्यवहि-तश्रेण्यन्तरमात्र एव विरमति जन्तोरुत्पाद्वशात्, कदाचिच्छ्रेणिद्रयम्तिकम्योपरमति आलो-कान्ताद् वा सिद्धचमानस्य भवतीत्येकसमयपरिमाणभेदवर्ति, सर्वत्र गतिविशेषात्, यथा देवदत्तयज्ञदत्तयोरेकः प्रहरेण त्रीणि योजनानि छिनत्ति, अपरो योजनमध्यर्धं यातीति, एवं ताबदवका गतिरेकेन समयेन भवतीति निरूप्य अविग्रहपरिमाणं चाख्याय विग्रहप्रमाणत एव सुज्ञानसमयसङ्ख्या एकद्वित्रिवका गैतीराख्याति, एकचित्रहा द्वाभ्याम्, एको विग्रहो यस्यां सैकविग्रहा पूर्वापरसमयावधिकत्वात् विग्रहस्य सामध्यीत्रिश्चीयते द्वाभ्यां समयाभ्यां नि-ष्पाद्यत एकविग्रह इति। एवं द्वित्रिविग्रहयोरिप वाच्यम्।। अथैकस्यां नरकादिगतौ विवक्षितायां ·ये प्राणिनस्तत्र नरक उत्पत्स्यन्तेऽन्तर्गतिवार्तेनस्ते किं सर्वेऽपि विग्रहगत्या एकस्मिन् काले उत्पद्यन्ते, अथ अविग्रहया, उत द्वाभ्यामिति? अत आह--अन्न भङ्गप्ररूपणा कौर्या, अत्रैवं-विधविचारप्रस्तावे भङ्गाः-विकल्पाः तेषां प्ररूपणा-विभावना कार्या । सा चैवं कार्या-नारकाः कदाचित् सर्वे एव विग्रहगतयो भवन्ति, अथवा अविग्रहगतयथ, विग्रहगतिश्रेकः स्यात्, अविग्रहगतयो विग्रहगतयथेति, एतेन विकल्पत्रयेणैकेन्द्रियान् विहाय शेषा अथवा

९ ' समयोगाधिक ' इति ग-पाठः । २ 'गतिराख्याति ' इति क-ख-पाठः । ३ ' कर्तन्या ' इति क-ख-पाठः ।

व्याख्याताः, एकाद्युपपादोपपत्तेर्यावत् स्वसङ्ख्यानियम इति, एकेन्द्रियास्तु नित्यमविष्रह-गतयो विष्रह्गतयश्रापदिक्यन्त इति ॥ ३० ॥

उक्तो विग्रहः । अथ विग्रहगतिसमापन्ना जीवाः किमाहारकाः अनाहारका इति ? अनाहारका इत्याह, यद्यनाहारकाः एवं तर्हि कियन्तं कालमिति वक्तव्यमिति, उच्यते—

### सूत्रम्-एकं द्रौ वाऽनाहारकः॥ २-३१॥

भा॰ — विग्रहगतिसमापन्नो जीवः एकं वा समयं द्वौ वा समयावनाहारको भवति, शोधं कालमनुसमयमाहारयति । कथमेकं द्वौ वाञ्ना- विग्रहेऽनाहारकता हारकौ न बहुनीति, अत्र भङ्गप्ररूपणा कार्यो ॥ ३१॥

षेध इति १ सर्वाहारनिषेध इत्याह, कित वाड्डहाराः १ नतु त्रयः, आहारस्य ओजआहारो लोमाहारः प्रक्षेपाहार इति, तत्रौजआहारोज्पर्याप्तकाव-स्थायां कार्मणशरीरेणाम्बुनिक्षिप्ततप्तभाजनवत् पुद्रलादानं सर्वप्रदेशैयत्

क्रियते जन्तुना प्रथमोत्पादकाले योनौ अँपूपेनेव प्रथमकालप्रक्षिप्तेन छुतादेरिति, एष च आन्तर्ग्रहृतिकः। लोमाहारस्तु पर्याप्तकावस्थाप्रभृति यत् त्वचा पुद्गलोपादानमाभवश्वयाच सः। प्रश्लेपाहारः ओदनादिकवलपानाभ्यवहारलश्चणः। अतोऽत्राहारत्रथमपि प्रतिषिध्यते, भवस्थतायामेव त्रितयाभ्यनुज्ञानात्। प्रथमान्त्यसमययोरन्तर्गतौ च्युतजन्मदेशस्थत्वादाहा-रक एव, पूर्वोत्तरशरीरपरित्यागादानकालाभेदवर्तित्वात्, कर्मपुद्गलादानं पुनर्योगकषायहेतु-कमन्तर्गताविष सर्वत्र सर्वकालमस्ति, वर्षणसमये समादीप्तनाराचप्रश्लेपवत्, तद् यथा जलधारा-

१ 'स च 'इति क-स्त-पाठः। २ 'अपूपेनैव ' इति क-स्त-पाठः।

सिमानापादितसामर्थ्ये वर्षति पर्जन्ये नाराचद्रव्यं ज्याहस्तविष्रयोगाहितवेगमिष्रज्वालाकला-पादीसमम्भः पुद्रलग्रहणं कुर्वदेव गंच्छति, एवमयमन्तरात्मा कार्मणेन शरीरेण कर्मोष्णत्वात् पुद्रलग्रहणं कुर्वमिविच्छन्नमागामिजन्मने श्रिधावतीति, न खल्वेवंरूपस्य पुद्रलादानस्य प्रतिषेधः, किन्तु परिपोषहेतुको य आहार औदारिकवैकियशरीरद्वयस्य स विविधतः प्रतिषेध्यत्वेनेति, अतोऽन्तर्गतावेकं समयं समयद्वयं वाऽनाहारकः, शोषं कालमनुसमयमाहार-यति एकद्विसमयव्यतिरिक्तः शेषकालमाहारमभ्यवहरति । अत्यन्तसंयोगप्रदर्शनार्थमनुसम्यमित्युक्तम् । अनुसमयमविच्छेदेन, प्रतिसमयमित्यर्थः । उत्पत्तौ प्रथमसमयादारभ्यान्तर्भकृतिक ओजआहारः, पश्चादाभवश्चयाङ्कोमाहारः, काविलकस्तु कादाचित्कः । कथमेकं द्वी वेत्यादि, केन प्रकारेणैकं द्वौ वा समयावनाहारको जन्तुने पुनरतोऽपि सङ्कन् समयानित्यन्न प्रश्ने विकल्यानां विभावना कार्या, सा च कृतेव द्विविग्रहायामेकं त्रिविग्रहायां द्वाविति।

भा॰—अन्नाह-एविमदानीं भवक्षये जीवः अविग्रहया विग्रहवत्या वा गत्या गतः कथं पुनर्जायत इत्यन्नोच्यते—उपपातक्षेत्रं स्वकर्भवद्यात् जन्मस्त्रे प्रसावना प्रोग्यान् पुद्गलानाद्त्ते (अ०८, सू०२) इति। तथा कायवाद्यानः-

प्राणापानाः पुद्गलानामुपकारः ( अ० ५, सू० १९)। नामप्रत्ययाः सर्वतो योगविशोषात् (अ० ८, सू० २५) इति वक्ष्यामः। तज्जन्म, तच्च त्रिविधम्, तच्या—

दी० अत्राहेत्यादिः सम्बन्धप्रन्थः । अत्रावसरे शिष्यः पृच्छत्यजानानः एवसुक्तेन प्रकारेण इदानीमिति, सर्वसंसारिणां स्वजीवितन्यवच्छेदविशिष्टं कालमामृशित अवक्षये इति, प्रागुपात्तीदारिकवैक्रियशंरीरपरिक्षये सित, ऋज्वा वक्रया वा गत्या गत उपपत्तिदेशं प्राप्तो जीवः, केन प्रकारेण पुनर्जायतः इति । पुनःशब्दः प्राक्तनजन्मापेक्षः, जायते पादुभेवति, औदारिकवैक्रियशरीरितयोत्पद्यत इतियावत् । अश्र उच्यते उपपातक्षेत्रं स्वकमवद्यात् प्राप्तः दारीराद्यथं पुद्रलग्रहणं करोति, यस्मिन् क्षेत्रे उत्यत्स्यते तदुपपातक्षेत्रमव-काशस्थानमाश्रय इति पर्यायाः, तत्प्राप्तः स्वकमवद्यादिति, पूर्वोपात्तकर्मपरिणतिसामध्यी-देव विहाय प्राणान् भवान्तरमासादयति नेश्वरादिप्रेरित इति स्वयति । सर्व हि तस्य कर्मा-ण्येव तदा निष्पादयन्ति, उत्यत्तिस्थानमृज्ञ गन्तव्यमनेन वा मार्गेण यातव्यमस्यां वा वेलायां प्रवर्तितव्यमस्मिन् वा योन्यन्तरे मयोत्पत्तव्यं नान्यत्रेत्येतदशेषमिचन्त्यसामध्येभाज्ञि कर्मा-ण्यात्मपरिणामापेक्षाणि प्रसाधयन्ति, न पुनरन्तरालवर्तितायाग्रदीक्ष्यमाणस्तिष्ठति वेलाम्, नापि सभागसन्ततिपतितान् सन्तान् कीडतो रिरंसयाऽनुप्रविशति, असमञ्जसत्वात्, अतः कर्मानुमावादनुप्राप्त औदारिकवैक्रियशरीरनिष्पत्त्वये पुद्रलानां तत्प्रायोग्यानामादानं करोति ।

१ 'शरीरक ' इति क-स्त-पाठः ।

अथ कथंगस्य ते पुद्रलास्तद्योग्या प्रहणमागच्छन्ति, केन हेतुना लगन्त इतियावत्, अत आह-'सक्तवायत्वाङ्जीयः कर्मणां योग्यान् पुद्रलानाद्ते' (अ०८, मू०२), सक्तवायत्वाङ्गन्ति ते पुद्रलाः, स्नेहाभ्यक्तशरीरे रेणुलगनवत्, एतद्ष्टमेऽभिधास्यते विस्तरेण, तथा पञ्चमेऽपि द्रव्योपकारप्रस्तावेऽध्येष्यते—कायवाङ्मनःप्राणापानाः पुद्रलानामुपकारः (अ०५, मू०१५) इति । शरीराणि पञ्चविधान्यौदारिकादीनि पुद्रलानामुपकार इत्यतोऽपि ते पुद्रलास्तथाश्लेषात् तथा परिणमन्ते तस्यामवस्थायामिति, प्रपञ्चत एतत् प्रतिपादयिष्यते तत्रव । तथाऽष्टमे—'नामप्रत्ययाः सर्वतो योगविशोषात्' (अ०८, मू०२५) सूक्ष्मा एकक्षेत्रावगाढाः स्थिताः सर्वात्मप्रदेशेष्वनन्तानन्तप्रदेशा इति प्रदेशवन्धविचारे वक्ष्यते । बन्धननामकर्मोदयहेतुतः कर्मपुद्रलप्रहणमिति आद्योपपत्तिवन्ध-सामान्ये, मध्यमा उपकारमेदविवक्षाद्वारेण, अन्त्या प्रदेशवन्धप्रसक्ताः, इदं च स्वस्थान एवो-पपत्तित्रयम्, न पुनरभिन्नैकवस्तुसिन्धिपातिन्यस्तिस्नोऽपि, पुनरक्तदोषप्रसक्तः, इदं च स्वस्थान एवो-पपत्तित्रयम्, तच्च श्रिविधम्, आश्रयग्रहणभेदात् तत्त्रैविध्यं दर्शयितुकामस्तद्यथेत्यनेनो-पक्रमते ॥ ३१॥

## सूत्रम्—सम्मूर्च्छनगर्भोपपाता जन्म ॥ २-३२ ॥

भा॰—सम्मूर्च्छेनं १ गर्भ २ उपपात ३ इत्येतत् त्रिविधं जन्मभेदाः जन्म ॥ ३२ ॥

टी॰—सम्मूच्छेनगभीपपाता जन्म। सम्मूच्छेनं गभे उपपात इत्येतत् त्रिविधं जन्मेत्येतावद् भाष्यमस्य सूत्रस्य। अत्र सम्मूच्छीमात्रं सम्मूच्छेनम्,
सम्मूच्छेनं जन्म त्रभते, तदेव हि तादक् सम्मूच्छेनं जन्मोच्यते।
जन्म च शरीरद्वयसम्बन्धित्वेनात्मनो यः परिणामः, अतस्तत् सम्मूच्छेनजन्मोत्पत्तिस्थानवतिंपुद्गलजालमनुपम्च न प्रादुरस्ति, किण्वाद्यपर्वनात् सुराजन्मवत्, पिष्टकिण्वोदकादीनाम्चपर्वनात् सुराया जन्म दृष्टम्, तथा बाह्यपुद्गलानामाध्यात्मिकानां चोपमर्वनाद्
यज्जन्म भवति तत् सम्मूच्छेनजन्म व्यपदिश्यते, बाह्यपुद्गलोपमर्वनलक्षणं तावद्
यथा क्रम्यादीनां काष्टादिषु, काष्टत्वस्पक्फलादिषु जीवाः क्रम्यादयः सम्रुप्जायमानाः
तानेव काष्टफलत्वम्वर्तनः पुद्गलान् शरीरीकुर्वन्त उपजायन्ते, तथा जीवद्रवादिशरीरेषु
क्रम्यादयः प्रादुःच्यन्तस्तानेव जीवद्गवादिशरीरावयवानादाय स्वशरीरतया परिणति-

९ 'कथमस्मात् पुद्रलात् तद्योग्या ' इति क:-पाठः । २ ' मनुपस्त्र्य न प्रादु ' इति स्व-पाठः ।

मापादयन्तीत्याध्यात्मिकपुद्गलोपमर्दनलक्षणमेतजन्म, प्रत्यक्षं चैतत्, प्रायस्त्त्र गर्ता-द्युपलब्धेः । तथा योषिद्यानावैकध्यमागत्य ग्रहणं श्रुऋरक्तयोर्धत् क्रियते गर्भजन्मनो जीवेन जनन्यभ्यवहृताहाररसपरिपोषापेक्षं तद् गर्भजन्मोच्यते, अत्रापि विचारः गर्भ एव जन्म प्रतिपत्तन्यम् । इदं पूर्वजन्मनो भिन्नलक्षणम्, आगन्तुकशुक्रशोणितग्रहणात्, न खळ योषिद्योनेस्तदेव शुक्रशोणितं स्वरूपमतोऽस्ति भेदः । तथा उपपातक्षेत्रप्राप्तिमात्रनिर्मित्तं यज्जन्म तदुपपातशब्देनोच्यते, यथा प्रच्छदपटस्योपरिष्टाद् देवदूष्यस्या-उपपातजन्मनः धस्तादत्रान्तरालवर्तमानान् पुद्रलान् वैक्रियशरीरतयाऽऽददानो देवः समुद्र-स्वरूपम् वति, इदं च पूर्वाभ्यां भिन्नलक्षणम् , निह प्रच्छदपढदेवद्ष्यपुद्रलानेवासौ श्रुरीरीकरोति, नापि शुक्रादिपुद्गलानाददान उत्पद्यते, तस्मात् प्रतिविशिष्टक्षेत्रप्राप्तिरेवास्य जन्मनो निमित्तं भवति, तथा नारकाणां नरककुड्यव्यवस्थितातिसङ्कुटमुखनिष्कुटा वातायन-कल्पा योनिस्तत्र वैक्रियशरीरपुद्रलानादाय निष्पीडचमाना वज्रमयनरकतले जलमध्यक्षिप्त-पाषाणवन्महता वेगेन प्रतिपतन्ति । एवमेतत् त्रिविधं जन्मं,वेदितव्यमात्मनः शरीरतयात्मलाभ इति । अपरे वर्णयन्ति सम्मूच्छनमेवैकं सामान्यतो जन्म, तद्धि गर्भोपपाताभ्यां विशेष्यत इति ॥ ३२ ॥

अत्र च सम्मूच्छिनमादौ, प्रत्यक्षबहुस्वामित्वातः, तदनु गर्भः, प्रत्यक्षौदारिकशरीर-साधम्यातः, तत उपपातः, स्वामिवैधम्यातः, इति । उक्तं जनम प्रादुर्भा-अनन्तरस्त्रसम्बन्धः वमात्रं शरीरिणाम्, न तु प्रतिविशिष्टस्थाननिर्देशः कृतः, कीद्दशि पुनः स्थाने प्रथमत उत्पद्यमानाः सम्मूच्छिन्ति, शुक्रास्टग्रहणं वा कुर्वन्ति, वैक्रियशरीरं वा समाद-दते, किंगुणे धामनि नारकदेवा इति ? अतस्तेषां जन्मनां विशिष्टस्थाननिरूपणाय योन-योऽभिधीयन्ते—

सूत्रम्—सचित्तशीतसंवृताः सेतरा मिश्राश्चैकशस्तवोनयः॥२-३३॥

भाव-संसारं जीवानामस्य त्रिविधस्य जन्मन एताः सचिताद्यः सप्रतिपक्षा मिश्राश्चेकदाो योनयो भवन्ति । तद्यथा-सचिता,
जिन्मनं अचित्ता, सचिताचित्ता, द्याता, द्यातिव्या, संवृता,
योनिवकम् विवृत्ता, संवृतविवृता, इति । तत्र नारकदेवानामचित्ता योनिः।
गर्भजन्मनां मिश्रा । त्रिविधाऽन्येषाम्। गर्भजन्मनां देवानां च द्यातोष्णा ।
तेजःकायस्योष्णा । त्रिविधाऽन्येषाम् । नारकैकेन्द्रियदेवानां संवृता । गर्भजन्मनां
मिश्रा । विवृताऽन्येषामिति ॥

१ 'देवनारकानां ' इति घ-पाठः ।

टी० अथवाऽयमात्मा पूर्वभवशरीरनाशे तदनु शरीरान्तरप्राप्तिस्थाने यान पुहलान शरीरार्थमादत्ते तान् कार्मणेन सह मिश्रयति तप्तायःपिण्डाम्भोग्रहण-वच्छरीरनिर्वृत्त्यर्थे बाह्यपुद्गलान् यस्मिन् स्थाने तत् स्थानं योनिस्त-त्प्रविभागार्थमिदग्रुच्यते सचित्तेत्यादि । संसारे जीवानामित्यादि । अष्टप्रकारकर्म-वर्तिनां जन्त्नाम्, अस्य अनन्तरसूत्रनिर्दिष्टस्य त्रिभेदस्य सम्मूच्छेनादेः। जन्मन इत्यनेन च तचानय इति स्त्रावयवार्थमाचष्टे, तस्य जन्मनो योनयस्तद्योनय इति, एताः सचित्ताद्यः, इति प्रत्यक्षासन्नाः सचित्तशीतसंवृतास्तिसः, सप्रतिपक्षाः, एता सह प्रतिपक्षैरचित्तोष्णविवृतैः सप्रतिपक्षाः, प्रतिऋष्टः प्रत्यनीको वा पक्षः प्रतिपक्षः, मिश्राश्च एतद्इयमेकीभूतं मिश्रमुच्यते, तचोक्तमेव इयं गृह्यते प्रस्तावान तु तद्वयति-रिक्तं सचित्तादित्रयमचित्तादित्रयं च एतदेवोभयं मिश्रीक्रियते, यस्य च मूलभेदस्य प्रतिपक्षत्वेन निर्दिष्टं तयोईयोार्मेश्रणम्, तद्यथा-सचित्ताचित्ता, संवृतविवृता, चशब्दः समुचये, एकैका एकदाः, एकैका सेतरा एकैका च मिश्रा स्वप्रतिपक्षेणैव, एवमेता नव योनयो भवन्ति। योनिशब्दस्यार्थः युवन्ति-मिश्रीभवन्ति यत्र स्थाने जन्महेतुद्रव्याणि कार्मणेन सह तद्योनिः, तर्चं स्थानमाश्रयभावेन यूयत इति योनिः। अग्रुमेवातिकान्तमर्थे स्पष्टयस्राह-तद्यथा-सचित्तेत्यादि । विशिष्टेप्रतिपक्षदर्शनार्थं मिश्रार्थप्रतिपादनार्थे चेदं भाष्यम्। सचित्ता जीवप्रदेशाधिष्टिता १ अचित्ता तद्विपरीता २ सचित्ताचित्ता प्रस्तुतद्वयस्वभाव-मिश्रा ३ शीता शिशिरा १ तद्विपरीतोष्णा २ उभयस्वभावा मिश्रा ३ संवृता प्रच्छना सङ्कटा वा १ तद्विपरीता विष्टता २ मिश्रोभयस्वभावा ३ एतावत्यो योनयः।

सम्प्रति जन्ममाजां विभज्यन्ते कस्य का योनिर्भवतीत्याह-तन्न आसां मध्ये योनीनां देवनारकाणामचित्ता योनिर्भवति, शेषा व्युद्स्यन्ते देवानां प्रच्छद्पटदेवद्ष्यान्तरालं योनिस्तचाचेतनं, न जीवप्रदेशाधिष्ठितम्, नारकाणां तु वज्रमयनरककुडचेषु वातायनकल्पा योनयो भवन्त्यचेतनाः, गर्भजानां मिश्राः तिर्यञ्चो मजुष्याश्च गर्भजन्मभाजस्तेषां मिश्राः, प्रागचित्तायाः प्रस्तुतत्वात् सचित्ताचित्तेत्यर्थः। योषित्रां किल नाभरधस्तात् तिराद्वयं पुष्पमालावैकक्ष्यकाकारमस्ति, तस्या-योषिचोनिविचारः धस्ताद्धोमुखसंस्थितकोशाकारा योनिस्तस्याश्च बहिश्रूतकलिकाकृतयो मांसमञ्जर्यो जायन्ते, ताः किलास्रक् स्फुटित्वा ऋतौ स्रवन्ति, तत्र केचिदस्यो लवाः कोश-काकारां योनिमनुप्रविक्य सन्तिष्ठन्ते, पश्चाच्छक्रसम्मिश्राँस्तानाहारयन् जीवस्तत्रोत्यद्यते, तत्र ये योन्याऽऽत्मसात्कृतास्ते सचित्ताः कदाचिन्मिश्रा इति, ये तु न स्वरूपतामापादितास्तेऽचित्ताः,

१ 'तद्वा' इति क-स्व-पाठः ।

अपरे वर्णयन्ति-असूक् सचेतनं शुक्रमचेतनमिति, अन्ये ब्रुवते शुक्रशोणितमचित्तं योनि-प्रदेशः सचित्त इत्यतो मिश्रा । त्रिविधाऽन्येषामिति । देवनारकगर्भन्युत्कान्तितिर्थङ्-मनुष्यव्यतिरिक्तानां सम्मूच्छीनजन्मनां तिर्यग्मनुष्याणामित्यर्थः । तेषामनियमेन कदाचित् सचित्ता कदाचिदचित्ता कदाचिन्मिश्रेति, यथा गोक्रम्यादीनां सचित्ता, काष्ट्रघुणादीनामचित्ता, केषाञ्चित् पूर्वकृतक्षते समुद्भवतां मिश्रेति ॥ अधुना शीतादित्रिकं विभेजते—गर्भजन्मनां देखानां च द्यीतोष्णा गर्भव्युत्कान्तीनां तिर्थग्मनुष्याणां देवानां चोभयस्वभावा स्वभावादेव जायते, देवानां साधारणा सुखबहुलत्वात् क्षेत्रानुभावाच, तेजसः उष्णाऽत्यन्तप्रसिद्धैव्। त्रिविधा अन्येषाम् । अन्येषामिति गर्भन्युत्क्रान्तितिर्यमनुष्यदेवतेजोव्यतिरिक्तानां सम्मूच्छे-नजन्मतिर्यग्मनुष्यनारकाणाम् , सम्मूच्छनजतिर्यग्मनुष्याणां कस्यचिच्छीता कस्यचिदुष्णा कस्यचिदुभयस्वभावा, स्थानविशेषादिति, नारकाणामाद्ये नारकादिष् प्रकृष्टोष्णा, चतुथ्यी कचिन्नरके शीता कचिदुष्णा तथा पश्चम्याम्। योनिविभागः कथं पुनर्भिन्नाधारोभयस्वभावा स्यात्? उच्यते-एकस्यां पृथिव्या-मुभयमस्तीति न मिन्नाधारत्वम् ॥ ननु तत्रापि नारकभेदवर्तित्वादनुभयस्वभावत्वमेवेति ? उच्यते-चतुर्थपश्चमपृथिवीनारकाणाम्रुभयस्वभावेति सामान्याभिधानाददोषः। र्द्रयोः प्रकृष्ट्यीता, न त्वेषां साधारणाऽस्ति दुःखात्मकत्वात् , यद्यप्यविशेषेणोक्तं त्रिविधाऽन्ये-षामिति तथापि यथासम्भवमत्र विभागः । संवृतादित्रयविभागार्थमाह-नारकैकेन्द्रिय-देवानां संवृता । नारकाणां पृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पतीनां च सहदेवानां सङ्कुटा, प्रच्छन्ने-त्यर्थः । नारकाणां वज्रमयनरककुड्यव्यवस्थितत्वात् सङ्कुटा सती प्रवर्धमानवपुषामति-दुःखा, देवानां पुनः ( प्रच्छैन्ना अपि ) प्रच्छद्पटदेवदृष्यान्तरालवर्तिनी समुच्छ्वसच्छरीर-भाजां सोच्छ्वासत्वादेव न दुःखा, पृथिव्यादीनां केषांचित् कथित्रदवगन्तव्या। गर्भजानां मिश्रा गर्भव्युत्कान्तितिर्यग्मजुष्याणां संश्वतिवृद्या सङ्कुटप्रकाश्चेत्यर्थः। विवृताऽन्येषां नार-कैकेन्द्रियदेवगर्भव्युत्क्रान्तितिर्येङ्मनुष्यव्यतिरिक्तानां सम्मूच्छेनजद्वीन्द्रियादितिर्येङ्मनुष्या-णामित्यर्थः । तेषां विवृता, अतिप्रकाशत्वात् ॥ अथ कथं योनिलक्षाणामशीतिश्रतुरूत्रा प्रति-जाति प्रतिपादिता प्रवचने ?। तद् यथा-पृथिन्यप्तेजोवायूनां प्रत्येकं सप्त सप्त योनिलक्षाः, प्रत्येकवनस्पतीनां दश्, साधारणानां चतुर्दश्, द्वित्रिचतुरिन्द्रियाणां प्रत्येकं जीवयोनिसंख्या द्वे द्वे लक्षे, शेषतिर्यङ्नारकदेवानां प्रत्येकं चतस्रश्वतस्रो लक्षाः, मनुष्याणां चतुर्दश, इह तु नव योनयः प्रतिबद्धाः सुत्रे तदेतदतिविप्रकृष्टमन्तरालग्रुपक्षिपति चेतः संशयदोलायामस्माकमतोऽत्राभिधीयतां समाधिः। अयग्रुच्यते नव योनय इति सङ्ग्राहकमेतदासां परिसङ्ख्यानमवसेयम्, विस्तरः प्रतिजाति वक्तव्यः, पृथिवीकायस्य

याऽभिहिता योनिः सैव स्वजातिभेदापेक्षया सप्तलक्षपरिमाणा भवति शर्करावालुकादिभेदा

९ 'विभज्यते' 'विभजन्ते 'इति-ग-टी-पाठौ । २ धनुश्चिद्वितो भागः ग-पाठ एव ।

यावत्यो जातयस्तावद्भेदा योनयोऽपि पृथिवीकायस्येत्यवगन्तव्यम् । न च मूलयोनिमति-वर्तन्ते ताः, किन्तु जातिभेदाद् भिद्यन्त इति, अतः सङ्ग्राहकम्, एवं शेषाणामपि वाच्यम्, स्वजातिभेदापेक्षमेतत् परिमाणमिति ॥ ३३ ॥

अत्राह-उक्तं त्रिविधं जन्म, तत्र न संविश्वहे तस्य त्रिविधस्थापि जन्मनः के स्वामिन इति, तद्विभागप्रदर्शनायेदमुच्यते-

## सूत्रम्-जराखण्डपोतजानां गर्भः ॥ २-३४ ॥

भा०—जरायुजानां मनुष्य-गो-महिष्यजाविकाश्व-खरोष्ट्र-मृग-चमर-वराहगवय-सिंह-व्याद्यक्षे-द्वीपि-श्व-द्युगाल-माजीरादीनाम् । अण्डगर्भजजन्मवतां जानां सर्प-गोधा-कृकलास-गृहकोकिलिका-मत्स्य-कूर्म-नक्तद्याद्यमारादीनाम् । पक्षिणां च लोमपक्षाणां हंस-चाष-द्युकगृध-इयेन-पारापत-काक-मयूर-मण्डू-वक-वलाकादीनाम्।पोतजानां शलुक-हितश्वाविल्लापक-द्यार-द्यारिका-नकुल-मूषिकादीनाम्, पक्षिणां च चर्मपक्षाणां जलुका-वलगुलि-भारण्ड-पक्षिविरालादीनां गंभीं गभीजजनमेति ॥ ३४॥

टी॰ जराय्वण्डपोतजानां गर्भः । अत्रायं जिनः प्रत्येकमिसम्बध्यते, जरायुजानां अण्डजानां पोतजानामिति । जरायुनि जायन्ते स्म जरायुजाः-जरायुमध्यगताः, जरायुवेष्टिता इत्यर्थः । जरायुजानां मनुष्य-गो-महिष्यादीनामिति सुज्ञानं भाष्यम् । अण्डे
जायन्ते स्माण्डजाः, तेषां अण्डजानां सर्प-गोघादीनामिति भाष्यं सुखावबोधमेव ।
अण्डजजातिमेदप्रदर्शनायेदं भाष्यम् । पक्षिणां च लोमपक्षाणां हंस-चाषेत्यादि प्रायो
गतार्थम् । लोमप्रधानाः पक्षा येषां ते लोमपक्षाः, अपरे लोमपिष्ठणामित्यधीयन्ते नै तु च
मत्वर्थीयोऽतिदुर्लभः स्याद् वा ज्ञापकादेः कथित्रत्, अथवा पिष्ठण एव विशिष्यन्ते,
लोमानुगता लोमप्रधाना वा पिक्षणो लोमपिष्ठणस्तत्राद्यपिश्वाच्दः पिश्वसामान्यमावेदयित,
इतरस्तु व्यवच्छिद्य विशेषेऽवस्थापयतीति । पोता एव जाता इति पोतजाः शुद्धप्रसवा न जराव्यादिना वेष्टिता इतियावत्। अत्र च ''अन्येष्विष दृश्यन्ते'' इति वचनाङ्गः, अपरे त्वेतच्छब्दव्युत्पत्तिभीत्या जराय्वण्डजपोतानां गर्भ इत्यभिधीयते सूत्रमाहितनेषुण्यास्तत् सर्वथा त
एवावयन्ति स्रितिरचितन्यासमन्यथाकर्तुम्, वयं तु प्रकृतानुसरणमेव कुर्मः। पोतजानां शास्तुकादीनामित्यादि भाष्यमितिस्पुटत्वात्र वित्रियते । पक्षिणां च चर्मपक्षाणामित्यादि ।
अत्रापि पूर्ववद् व्याख्या कार्या, श्रेषमितिस्पष्टमेव । गर्भो जन्मोति उक्तलक्षणमेषां प्राणिनामशेषाणां गर्भो जन्म भवतीति ।। ३४ ॥

१ 'सद्भु' इति घ-पाठः । २ 'गर्मो जन्मेति 'इति घ-पाठः । ३ 'अत्र च ' तत्तु च ' इति पाठौ विचारणीयौ । ४ 'अभिदधते ' इति प्रतिभाति ।

अथेदानीमुपपातजन्मविभक्तये सूत्रमाह-

#### सूत्रम्--नारकदेवानामुपपातः ॥ २-३५ ॥

उपयातजानांभेदाः भा०—नारकाणां देवानां चोपपातो जन्मेति ॥ ३५ ॥

टी॰—नारकदेवानामिति गत्यपेक्षः ऋमव्यपदेशः। अपरे अमि-दघते अभ्यर्हितत्वादल्पाच्तरत्वाच, यदादावाचार्येण देवा न न्यस्तास्तज्ज्ञापयति जन्मनो दुःखहेतुत्वं तच प्रकृष्टं किल नारकेष्विति तेषां नारकाणां देवानां च उक्तलक्षण उपपातो जन्म भवति ॥ ३५ ॥

अधुना सम्मूच्छीनजन्मविभनतुकाम आह—

## सूत्रम्—शेषाणां सम्मूच्छनम् ॥ २-३६ ॥

भा० जराय्वण्डपोतजनारकदेवेभ्यः शेषाणां सम्मूच्छेनं जन्म । उभया-वधारणं चात्र भवति । जराय्वादीनामेव गर्भः, गर्भ एव संमूच्छेनजा जीवाः जराय्वादीनाम् । नारकदेवानामेवोपपातः, उपपात एव नारक देवानाम् । शेषाणामेव सम्मूच्छेनम्, सम्मूच्छेनमेव शेषाणाम् ॥ ३६ ॥

टी०— होषाणां सम्मूच्छेनम् । उक्तव्यतिरिक्ताः शेषाः, के पुनरिमिहिता जराव्वण्डपोतजनारकदेवा एभ्यः शेषाणां जीवानां पृथिवीजलानलानिलतस्द्वित्रिचतुरिन्द्रियगर्मेः
च्युत्क्रान्तिपश्चेन्द्रियतिर्यञ्चन्द्राणां सम्मूच्छेनं जन्माभिद्वितलक्षणं भवति । शेषग्रहणं लाधवार्थमानन्त्यख्यापनार्थे च जन्मभाजां स्रिणाऽकारि । अथवा सामर्ध्यलभ्यं जन्म शेषाणामतः
शेषमर्थाद् भविष्यति तस्मादुभयोनियमप्रतिपादनायेदं शेषग्रहणमाश्रीयते । योगत्रयमिष्
चैतज्जन्मवतां जन्मसङ्करनिवारणार्थमाचार्येण प्राणायीति, अतस्तिववारणार्थे परस्परावधारणदिद्शियिषयाऽऽख्याति—उभयावधारणं चात्र भवति जरायवादीनामेव गर्भः, गर्भे एव
जरायवादीनाम् जरायवादयो गर्भश्च एतदुभयमस्यावधारणमवच्छेदो भवति । चशब्द एवशब्दार्थे । उभयावधारणमेव नान्यतरावधारणमनवधारणं वा । प्रथमोपन्यासेन गर्भोऽवधार्यते
जरायवादयोऽनवधृतास्तेऽनु पाश्चात्योपन्यासेऽविच्छिद्यन्ते—गर्भे एव जरायवादिनामिति ।
गर्भो जरायवादीन् न जहाति, जरायवादयोऽपि गर्भे न त्यजन्तिति समुदायार्थः । एविमितरत्रापि
योगद्वये वाच्यमविद्यमानसेन । किं पुनः कारणं येनान्तराले योनिस्त्रमधीतं, न जन्मस्त्रानन्तरमेव जन्मिव्यागः कृत इति? । उच्यते—जन्मनो योनेश्च यक्तकद्वान्तरमित्यस्यार्थस्य
ज्ञापनाय जन्मस्त्रानन्तरमेव योनिस्त्रोपन्यास इति ॥ ३६ ॥

अत्राह—तेषु जन्मसु यथोक्तयोनीनां जीवानां कानि शरीराणि कियन्ति वा किंछक्ष-णानि वा भवन्तीति ?। अत्रोच्यते—

९ 'जरायुजादीनाम्' इति घ-पाठः ।

सूत्रम् — औदारिकवैकियाहारकतेजसकार्मणानि शरीराणि ॥२-३७॥ दी०-अत्र केचित् सूत्रावयवमविच्छद्य शरीराणीति पृथक् सूत्रं कल्पयन्ति, अधिका-रार्थमतिबहुवाच्यमेतच्छरीरप्रकरणमतोऽधिकार इति, अत्रोच्यते-गौरव-स्त्र-विचारः मात्रमपास्यैवमविच्छन्दानैः सूत्रमन्यन्न किञ्चिदाप्तं स्यात् सूत्रपर्यन्ते हि वर्तमानं शरीरप्रहणं नाधिकियते पृथगुपन्यस्तमादाविकाराय जायत इति काऽत्र युक्ति-स्तराश्रयणीया शरणायेति ।

भा०—औदारिकं, वैक्रियं, आहारकं, तैजसं, कार्मणिनत्ये-तानि पश्च शरीराणि संसारिणां जीवानां भवन्ति ॥ ३७॥ औदारिकादिशरी-राणां ब्युत्पितः तिन्निर्द्धत्तमौदारिकमसारस्थूलद्रव्यवर्गणासमारब्धमौदारिकप्रायोग्यपुद्गल-

ब्रह्णकारणपुद्रलविपाचयौदारिकशरीरनामकर्मोदयनिष्पन्नम् । एवमितरशरीरेष्वपि वैक्रिया-दिशब्दप्रक्षेपादेष दण्डको वाच्यः । विक्रिया विकारो बहुरूपतानेककरणं तया निर्कृत-मनेकाङ्कताश्रयं विविधगुणाईसम्प्रयुक्तपुद्रलवर्गणाप्रारब्धं वैक्रियम् । ग्रुभतरशुक्रविश्रद्ध-द्रव्यवर्गणाप्रारच्यं प्रतिविशिष्टप्रयोजनायाहियते उन्तर्महर्तिस्थित्याहारकम्, कुल्ल्युटो बहुल-इत्यग्निः, तेजोगुणोपेतद्रव्यवर्गणासमारब्धं तेजोविकारस्तेज एव वा तेजसम्बद्धान्यमुणं शापानुग्रहसामर्थ्याविर्भावनं तदेव यदोत्तरमुणप्रत्यया लब्धिरूत्पन्ना भवति तुदा परं प्रति दाहाय विस्जति रोषविषाध्मातमानसो गोद्यास्टादिवत्, यस्य पुनरुत्तरगुणलब्धिरसती तस्य सततमभ्यवहृताहारमेव शीततेजसाऽनगृह्णाति । माचयति, यच तत् पाचनशक्तियुक्तं तत् तैजसमत्रसेयम् । कर्मणा निर्धत्तं कार्मणम्, अञ्चेषकर्मराञ्चेराधारभूतं कुण्डवद् बदरादीनामशेषकर्मप्रसवसमर्थे वा यथा बीजमङ्कु-रादीनाम्, एषा च किलोत्तरप्रकृतिः शरीरनामकर्मणः पृथगेव कर्माष्टकात् समुदाय-भूतादित्यतः कर्मैव कार्मणम् । परे नेच्छन्ति स्वार्थप्रत्ययग्रपपत्तीश्वाभिद्धते, न किल कर्मा-ण्येव कार्मणं ज्ञानावरणादीनां तदाश्रयत्वाचक्षुरादिवज्ज्ञानावरणादीनां तदाश्रयभूतकार्मणमा-श्रमत्वेन व्यवतिष्ठमानं कथं ज्ञानावरणादिमात्रमेव स्याद, यथा चक्षुरादीनामौदारिक-शरीरमाश्रयकारणमन्यदन्यानि चेन्द्रियाणि तथा कार्मणमपि कर्मभ्योऽन्यद्, यदि च तन्न स्यात् कुण्डभेदाद् बदराणामिवेतस्ततः पतनं स्यात् कर्मणामनिष्टं चेतत् , तस्माद् यदेषा-माश्रयकारणं तत् कार्मणं शरीरमिति। उत्पत्तिकारणभेदाच पृथक् कर्मभ्यः कार्मणम् , बन्धन-नामकर्मप्रत्ययं प्रद्वेषादिनिमित्तं च कर्मोत्पद्यत इत्याप्तोपदेशः, शरीराणां तु स्वशरीरनाम-कर्मोदयादुत्पत्तिरतोऽन्यत्वम्, पाकभेदाचान्यत् ज्ञानावरणादि कर्म पच्यमानं मूढताद्युत्पाद-यति, कार्मणशरीरकारणपाकस्तु कार्मणमेव शरीरमारभते, तस्मादन्यत् पूर्वीत्तरकालं बन्धा-विनिवृत्तेश्वान्यत्वं मोहज्ञानावरणादिवत् , अनिवृत्तिस्थाने हि विनिवर्तते बन्धः कार्मणस्य,

कर्मणस्तु सह तेन पूर्वम्रक्तरत्र च यथापूर्वं मोह्क्षयः पश्चाज्ज्ञानावरणक्षय इति, तदेतत् सर्वम्रप-पत्तिजालमनैकान्तिकम् , अभिन्नकर्मस्विपि दुईानात् । अन्यच ज्ञानावरणादिकमीष्टकात् पृथक् कल्प्यमाने कार्मणे नवमकर्मप्रसङ्गः, कार्यकारणवादाभ्युपगमे वा कर्मकार्मणयोः स्यात अन्यत्वं स्यात् अनन्यत्वमभ्युपेयमन्यथा वा त एव दीर्घायुषोऽवगच्छन्ति येऽत्रान्यत्वमेकान्ते-नाभिनिविशन्त इति । वयं तु ब्रूमः -कर्मभिनिंष्पत्रं कर्मसु भवं कर्मसु जातं कर्मैव वा कार्मण-मिति न कश्चिद् दोषः प्रक्रियायामाहितनैषुणस्येति ॥ अथैपामौदारिकादीनां किं सर्वपुद्रल-द्रव्याण्येव ग्रहणप्रायोग्यानि, आहोस्वित् कानिचिदेवेति ? । उच्यते—न खलु सर्वाणि, किन्तु द्रव्यवर्गणात्ररूपणऋमेण कानिचिदेव योग्यानि भवन्ति, तद्यथा - परमाणूनामेका वर्गणा-वर्गो-राशिरिति पर्यायाः । द्विप्रदेशानामपि स्कन्धानामेका वर्गणा, एवमेकपरमाणुबृद्धचा सङ्ख्येय-प्रदेशस्कन्धानां सङ्ख्येयवर्गणाः, असङ्ख्येयप्रदेशस्कन्धानामसङ्ख्येयाः, ततोऽनन्तप्रदेश-स्कन्धानामनन्ता वर्गणाः, स्वल्पपुद्गलप्रयोगत्वादयोग्याः सम्रुल्लङ्घ्या अनन्ता एवौदारिकशरी-रयोग्या वर्गणा भवन्ति, पुनस्तस्यैवाग्रह्णयोग्यास्ततोऽनन्ताः अतिबहुपुद्रलात्मकत्वात्, एवमेकै-कपुद्रलप्रक्षेपपरिचृद्ध्या वैकियाहारकतैजसभाषाप्राणापानमनःकार्मणानामेकैकस्या योग्या योग्या अयोग्याश्रेति द्रव्यवर्गणात्रयमाभावनीयम् , आद्या च अल्पत्वादयोग्या, अन्त्या तु बहुत्वात्, मध्यमा तदनुरूपत्वाद् योग्येति सर्वत्र वासनाऽऽघेया। भाषाप्राणापानमनोग्रहणमत्राप्रस्तुत्मपि कार्मणश्ररीरयोग्यवर्गणाप्रदर्शनार्थमध्यवसातव्यम् । एवं तावत् प्रतिविशिष्टपुद्रलद्रव्यनिर्मापि-तान्यौदारिकादीनि निश्चितम् ॥ अथेदानीमिदं भाष्यमनुस्नियते-इत्येतानि पश्च द्यारीराणि संसारिणां जीवानां भवन्ति, एवमेतानि पश्चैवान्यूनानधिकानि शरीराणीति, शीर्यन्त इति शरीराणीति जीर्थमाणत्वाचयापचयवत्त्वाच विशरारुतोभाञ्ज्येतानि गतिचतुष्टयवर्तिनामेव प्राणिनां यथा सम्भवन्ति, न सिद्धानामिति सामर्थ्याद् न्युदासः । निर्ज्ञातस्य संज्ञिनः संज्ञे-त्यतो न लघ्वपि शरीरग्रहणमादावुपन्यस्तं विशरारुत्वाच्छरीराणि इत्यन्वर्थसंज्ञासिद्धयुर्थे न कायग्रहणमाश्रितं रुघीयोऽपि । आदावौदारिकं स्थूलाल्पप्रदेशबहुस्वामित्वात् , ततो वैक्तियं पूर्वस्वामिसाधम्यति, ततोप्याहारकं लब्धिसाधम्यति, ततस्तैजसं सूक्ष्मासङ्ख्येयस्कन्धात्म-कत्वात्, ततः कार्मणं सर्वकारणाश्रयसूक्ष्मानन्तप्रदेश्त्वादिति ॥ ३७ ॥

अत्राह-कथं पुनरयं विशेषो निश्चीयते औदारिकादीनामिति ? उच्यते-न्यायाद् वचनाच । न्याय उक्तः, वचनं त्विदं यथाक्रमं तेषां पूर्वस्मात् ।

### सूत्रम्--परं परं सृक्ष्मम् ॥ २-३८ ॥

टी०-तेषामित्यनेन भाष्यकारः सूत्रसम्बन्धमावेदयति-

द्यारीराणां परस्परं महस्वाल्पत्वे भा॰—तेषामौदारिकादीनां शारीराणां परं परं सूक्ष्मं वेदि-तब्यम् । तद्यथा-औदारिकाद् वैक्रियं सूक्ष्मम्, वैक्रियादाहार-कम्, आहारकात् तैजसम्, तैजसात् कार्मणमिति ॥ ३८॥

१ ' ॰कादिशरी ॰ ' इति घ-पाठः ।

टी॰ — तेषाम्, अनन्तरसूत्रोपदिष्टानामौदारिकादीनां शरीराणां परं परं सूक्ष्मं वेदितव्यम् । निर्ज्ञातत्वादादिशब्दप्रयोगः, औदारिकादीनामन्यार्थवाचित्वमपि सम्भवतीति, अतो विशेषणं शरीराणामिति । विशरणशीलत्वाच्छरीराणि । परं परमिति वीप्सया व्याप्ति दर्भयति, पूर्व पूर्वमपेक्ष्य औदारिकादीनां परं परं सूक्ष्मं सूक्ष्मगुणं द्रव्यं सूक्ष्मं तद् यत्रास्ति तत् सक्ष्मम्, अर्शुआदिपाठाच्छरीरम्, अतोऽयमर्थः सक्ष्मपरिणामपुद्रसद्रव्यारब्धं वेदितच्यम् — अवसेयम् । एतेन प्रामाण्याधिकृतं चोद्यमपास्तं भवति, सक्ष्मत्वादेव च प्रायो वैक्रियादि-चतुष्कस्य दर्शनमनुपपन्नम्, इह परिणतिविशेषमङ्गीकृत्य पुद्रलाः केचिदतिस्थूलतया वर्तन्तेऽल्पेऽपि सन्तो भेण्डकाष्टादिषु, केचिन्निचिततरपरिणामभाजोऽतिभूयांसोऽपि सूक्ष्मा-वस्थामासादयन्ति करिदशनादिषु, प्रसिद्धं चैतत् प्रायस्तुलामारोपिते भेण्डदन्तखण्डे प्रमा-णतः सदृशे पैरिणामागतामैतिविश्रकृष्टां धियमाधत्ते इति, तदेतत् परिशिथिलां परिणतिमन-पेक्ष्य निचिततरां पुद्गलानामन्यथा लाघवं गौरवं वा प्रतिपत्तुमशक्यं तुल्यप्रमाणत्वे सति, अतः पूर्वपूर्वम्रत्तरोत्तरापेक्षया शरीरं परिस्थूरद्रव्यारव्यमतिशिथिलनिचयमदभ्रं च भवत्युत्तरू सूक्ष्मं प्रत्यारब्धमतिधननिचयमणु च भवतीति पुद्गलद्रव्यपरिणतेर्वेचित्र्यात् । असुमेवार्थ भाष्यकारः प्रकाशयनाह-तद्यथा-औदारिकादित्यादि । तदेतद् यथा स्पष्टतरं भवति तथा वेद्यते औदारिकाच्छरीराद् वैक्रियं सूक्ष्मम्, औदारिकमल्पद्रच्यं स्थूलं शिथिलनिचयम्, वैक्रियं बहुतरद्रव्यं सूक्ष्मधननिचयं चेति, अतः सूक्ष्मग्रुच्यते ॥ नतु चौदा-शरीराणां सूक्ष्मता-रिकं योजनसहस्रप्रमाणग्रुत्कर्षात् वैक्रियं तु योजनलक्षप्रमाणम्, अतः दर्शनम् कथं सूक्ष्ममिति १। उच्यते यद्यपि प्रमाणतस्तदतिमहद् वैक्रियं तथापि सूक्ष्ममेवाद्ययत्वात् इच्छया तु तत्कर्तुर्देश्यत इत्यतो नो दोषः, तथा वैक्रियादाहारकं स्रक्षमित्यभिसम्बन्धः, स्रक्ष्मतरपरिणामपरिणतं बहुतरपुद्गलद्रव्यारब्धमाहारकम्, आहार-कात् तैजसं बहुतरद्रव्यमतिस्क्ष्मपरिणामपरिणतं च, तैजसात् कार्भणमतिबहु-कद्रव्यप्रचितमतिस्रक्षमं च भवति, अतः स्रक्ष्मताऽऽपेक्षिकी प्रतिपत्तव्या, न स्रक्ष्मनामकर्मोद्य-जनितेति ॥ ३८ ॥

एवं तावत् कारणानां सक्ष्मात् परं परं सूक्ष्ममिसिहतमितवहुपुद्गलद्रव्यारब्धमिप प्रचयविशेषात् तत् कथम्रुत्तरोत्तरेषु बहुतरद्रव्यारब्धमिति ? अत आह—

सूत्रम्—प्रदेशतोऽसङ्ख्येयगुणं प्राक् तैजसात् ॥ २-३९॥
भा०—तेषां शरीराणां परं परमेव प्रदेशतोऽसङ्ख्येयगुणं भवति प्राक् तैजसात्, औदारिकशरीरप्रदेशभ्यो वैक्रियशरीरप्रदेशा अस-प्रदेशावेक्षया शरीरतारतम्यम् ङ्ख्येयगुणाः, वैक्रियशरीरप्रदेशेभ्य आहारकशरीरप्रदेशा असङ्ख्येयगुणा इति ॥ ३९॥

९ 'परिमाणतां 'इति ग-पाठः । २ 'मिनप्रकृष्टां 'इति क-पाठः ।

**ढी॰ तेषां शरीराणा**मित्यादि भाष्यम् । तेषामित्यौदारिकादीनामनन्तरसूत्रात् परं परमित्येतदनुवर्तते, अभिसम्बधाति भाष्यकारः परं परमेच, एवशब्दस्तमेव क्रमनियम-मनद्योतयति परं परमित्यम्रुमेव ऋममङ्गीकृत्यासङ्ख्येयगुणता विधीयते नान्यथेति । प्रदेशत इति । प्रवृद्धो देशः प्रदेशः, अनन्ताणुकस्कन्यः प्रदेशोऽत्राभिधीयते, एवंविधैः प्रदेशैः प्रदेशतः "इतरेभ्योऽपि दृश्यन्ते" इति वचनात् असङ्ख्येयगुणं भवति । एतदुक्तं भवति-औदा-रिकशरीरग्रहणयोग्यो यः स्कन्धोऽनन्तप्रदेश एकः स यदाऽन्यैरनन्ताणुकैः स्कन्धैरसङ्ख्येयै-र्भुणितो भवति तदा वैक्रियग्रहणयोग्यो जायते, एवं वैक्रियग्रहणयोग्योऽनन्तप्रदेशस्कन्धः, एको ृयदाऽन्यैरनन्ताणुकस्कन्थैर्सङ्ख्येयैरभ्यस्तो भवति तदाऽऽहारकग्रहणयोग्यतामेति। माकू तैजसादिति मर्यादां दर्शयति, न खलु सर्वेष्वयं क्रमो प्राह्यः, किन्तु तैजसकार्मणे विहायाद्येषु त्रिषु शरीरेष्वेतद् विधानम्। अग्रुमेवार्थं स्पष्टतरमाचष्टे भाष्येणाग्रुना-औदारिकशरीरप्रदेशेभ्यो वैक्षियप्रदेशा असङ्ख्येयगुणाः, औदारिकशरीर-मोरयस्कन्थोऽनन्ताणुकोऽपि सर्वस्तोकः, उत्तरस्कन्धापेक्षयाऽनन्तसङ्ख्यायाश्रानन्तभेद-औदारिकयोग्यः स्कन्धो यदाऽन्यैरनन्तप्रदेशस्कन्धैरसङ्ख्येयै-एक अत र्गुणितो भवति तदा वैक्रिययोग्य इति पिण्डार्थः। औदारिकशरीरे प्रदेशाः औदारिक-शरीरप्रदेशाः अनन्ताणुकाः स्कन्धा इत्यर्थः । न पुनः प्रदेशाः परमाणवी गृह्यन्तेऽर्थास्-म्भवात्, वैक्रियशरीरप्रायोग्याः प्रदेशाः स्कन्धा जायन्ते असङ्ख्येयैरनन्तपरमाणुप्रचितस्कन्धै-रन्यैर्पुणिताः, औदारिकयोग्या ये स्कन्धास्तेऽत्र गुण्यतया विवक्षिताः । बहुवचनमौदारिक-शुरीरयोग्यस्कन्धबहुत्वापेक्षं वैक्रियस्कन्धबहुत्वापेक्षं चेति । तथा वैक्रियदारीरप्रदेशेश्य आहारकदारीरपदेशा असङ्ख्येगुणा इति, वैकियशरीरयोग्यस्कन्धेभ्यः आहारक-शरीरयोग्याः स्कन्धा अनन्ताणुभिरसङ्ख्येयैः स्कन्धेर्गुणिता भवन्ति वैकिययोग्याः स्कन्धाः, प्रत्येकमनन्त्प्रदेशैरसङ्ख्येयैः स्कन्धेरभ्यस्ताः सन्त आहारकयोग्या जायन्त इति, बहुवचन-मुत्राप्युभययोग्यस्कन्धबहुत्वापेक्षमिति ॥ ३९ ॥

अत्राह-प्राक् तैजसादित्युक्तम् । अथ कः पुनस्तैजसकार्मणयोः स्कन्धप्रदेशनियम इति १। अत्रोच्यते —

## सूत्रम् — अनन्तगुणे परे ॥ २-४० ॥

भा०-परं हे शरीरे-तैजसकार्मणे पूर्वतः पूर्वतः प्रदेशार्धतयाऽनन्तगुणे तैजसकार्मणयोः भवतः। आहारकात् तैजसं प्रदेशतोऽनन्तगुणम् । तैजसात् प्रदेशमानम् कार्मणमनन्तगुणमिति ॥ ४० ॥

टी० परे वे शारीरे इत्यादि भाष्यम् । परे इत्युक्तेऽपि द्विशब्दोपादानं सप्तम्याशङ्काव्याव्रस्यर्थम्,द्वित्वमन्यथाऽपि सम्भवतीति प्रतिविशिष्टद्वयप्रदर्शनार्थमाह-तैजसका-मेणे इति । पूर्वसात् पूर्वतः वीष्सया व्याप्तिमादर्शयति प्रदेशार्थतयेति । अनन्ताणुस्कन्धार्थ- त्वेनानन्तगुणे भवतः। एतदेव स्फुटीकरोति—आहारकात् तैजसं प्रदेशतोऽनन्तगुणम्, आहारकशरीरयोग्यस्कन्धोऽनन्ताणुकोऽन्यरनन्तपरमाणुप्रचितस्कन्धरनन्तर्गुणितस्तैजसशरीरग्रहणयोग्यो भवति। प्रदेश इति प्रदेशरनन्ताणुकैरनन्तैः अनन्तगुणमिति च फलमेव निर्दिष्टमाचार्यण, अनन्तो गुणबहुत्वं यस्य तदनन्तगुणम्, अस्माच फलनिर्देशात् ज्ञायतेऽनन्तैः स्कन्धैगुणितं सदनन्तगुणं भवति, अन्यथा प्रदेशरनन्तौरिति दुर्लभं स्यात्। एवमसङ्ख्येयगुणम्पि
वाच्यम्, तथा तैजसात् कार्मणमनन्तगुणमिति तैजसशरीरयोग्यः स्कन्धोऽन्यरनन्ताणुकैः
स्कन्धेर्गुणितः कार्मणशरीरयोग्यो भवति ॥ ननु चार्थे तैजसं कार्मणं चान्तरा भाषाप्राणापानमनोयोग्यवर्गणा निर्दिष्टास्ततः कमग्रद्धः स्कन्धराशिर्मनोग्रह्योग्यकार्मणस्य निर्दिष्टः, इह
तु तैजसादनन्तरमेवेत्येतत् कथम् १ उच्यते न कश्चिद् विशेषः तैजसादारभ्य यावन्मनस्तावत्
कमग्रद्धचान्तरालेऽनन्ता एव स्कन्धा भवन्ति, पुनस्तत्राप्येकाणुकादिप्रक्षेपादनन्ताः कार्मणयोग्यास्तदेवानन्तगुणत्वम्, इह तु पुनर्न स कम आश्चितः, किन्त्वनन्तस्कन्यगुणः स राशिः
कार्मणयोग्य आख्यात इति, अतः स एवायं मधीप्रक्षितकुर्कुटामोऽर्थार्पणविशेषो मा विप्रतिपत्थास्त्वमिति ॥ ४० ॥

अयं चान्यो विशेषोऽन्यशरीरेभ्यस्तयोर्यदुत-

## सूत्रम्--अप्रतिघाते ॥ २-४१ ॥

भा॰-एते हे शरीरे-तैजसकामेणे अन्यत्र लोकान्तात् सर्वत्राप्रतिघाते भवतः ॥ ४१ ॥

टी॰-एते हे शरीरे इत्यादि भाष्यम् । एते अनन्तरस्त्रप्रस्तुते प्रत्यक्षासने, प्रथमाबहुवचनाशङ्काव्यावृत्त्यर्थम् । विशरणधर्मत्वाच्छरीरे द्विश्रब्दोपादानमत्र तैजसकार्मणे जीवाजीवाधारक्षेत्रं-लोकस्तस्यान्तोऽवसायस्त-विशेषप्रतिपत्त्यर्थम् साछोकान्ता**दन्यत्र**ः लोकान्ते हि प्रतिहन्येते, ते गतिस्थितिहेतुधर्माधर्मद्रव्याभावात तदुपग्रहाद् हि जीवानां पुद्रलानां च गतिरुपजायते जलचराणामिव तैजसकार्मणयो ए-जलद्रव्यापेक्षे, अन्यत्र तु सर्वस्मिन् लोके न तयोः प्रतिघातः प्रतिघातिता विद्यते मूर्तत्वेऽपि हि तयोरतिस्क्ष्मत्वात् सर्ववर्तमसु गतेः प्रतिद्यातास-म्भवः सदाचारम्रुनिवत्, ते अपि न किश्चित् प्रतिहतस्रेहगिरिजलिधवलयद्वीपपातालनरकविमान-प्रस्तरानिष भिन्दती जातेऽक्षतस्वरूपे वज्रवन्न जातुचित् कुण्ठतामश्चवाते । न खलु लोह-पिण्डमाविशन्तस्तेजोऽवयवाः परिस्फुरन्मृर्तयोऽपि कयाचिदुपपत्त्या निवारयितुं पार्यन्ते तद्वि-ध्मापनायाम्भोवयवाश्र समाहताः, सूक्ष्मत्वादेवमेव च शरीरके राजवल्लभपुरुषवत सर्वत्राच्या-हतप्रवेशनिर्भमे प्रतिपत्तव्ये इति ॥ ४१ ॥

१ 'पेक्षेत्यन्यत्र ' इति के-ख-पाठः ।

न च ताभ्यां कदाचित् संसारी विरहित इत्यावेदयन्नाह— सूत्रम्—अनादिसम्बन्धे च्।। २-४२ ॥

तैजसकार्मणयोर- भा०—ताभ्यां तैजसकार्मणाभ्यामनादिः सम्बन्ध इति नादिः सम्बन्धः ॥ ४२॥

दी० — अनादिसम्बन्धं च । आदिः - प्राथम्यम्, अविद्यमान आदिर्यस्यासावनादिः, सम्बन्धनं - सम्बन्धः, संयोग इत्यर्थः, अनादिः सम्बन्धो ययोः परस्परेण
संसारिभिश्र सह ते अनादिसम्बन्धे शरीरके भवतः सुवर्णधातुपाषाणसंयोगवदाकाशपृथिच्यादिसंयोगवद् वा । चशब्दः सम्बन्धविकलपर्थः, नैकान्तत एवानादिः सम्बन्धः, किन्तु
द्रच्यास्तिकनयावष्टम्भेन तयोरितदीर्धकालप्रवाहादिवच्छेदवर्ती सकलभविष्यदवस्थान्तरबीजभूतो विचित्रपरिणामशक्तिप्रचितपुद्गलद्रच्येराधीयमानप्रचयापचयोऽनादिकपुरुषप्रयत्ननिर्वर्यनानारूपकर्मविकाराविच्छेदः सन्तानविशेषस्तदङ्गीकरणेनायमनादिः सम्बन्धः प्रतीयते ।
आदिमांश्र पर्यायनयवक्तव्यताभ्यन्तरीकृतत्वात् । क्रियत इति कर्म मिथ्यादर्शनाविरितप्रमादक्षाययोगबन्धहेतुसद्भावात् तीव्रमन्दाद्यपपत्तेश्र । प्रतिक्षणमयग्रपचीयते पुरुषः कषाययोगादक्षाययोगबन्धहेतुसद्भावात् तीव्रमन्दाद्यपपत्तेश्र । प्रतिक्षणमयग्रपचीयते पुरुषः कषाययोगादक्षाययोगबन्धहेतुसद्भावात् तीव्रमन्दाद्यपत्तेश्र । प्रतिक्षणमयग्रपचीयते पुरुषः कषाययोगादक्षाययोगबन्धहेतुसद्भावात् तीव्रमन्दाद्यपत्तेश्र । प्रतिक्षणमयग्रपचीयते पुरुषः कषाययोगादक्षाययोगबन्धहेतुसद्भावात् तीव्रमन्दाद्यपन्तेश्र । प्रतिक्षणमयग्रपचीयते पुरुषः कषाययोगादक्षाययोगवत्त्रक्षं दत्तरेः कर्मणा येस्तत् कथमनादिः सम्बन्धो निरूपियतुं शक्येतातिसाहसिकरिपि, ज्ञानावरणादिकर्मणां च स्थितिकालनियमादवश्यपप्तिकर्मापादेयम्, तच्चादिमत्सम्बन्धमेवावधूत्रक्षं प्रतिपद्यच्वम् , अतश्रव्यद्यो द्रव्यपर्यापास्तिकनयद्वयान्तर्वरितामापादयित सम्बन्धस्य ॥

अधुना भाष्यानुस्तौ यत्न आस्थीयते—ताभ्यामित्यादि भाष्यम्। ताभ्यामुक्तलक्षणाभ्यां तैजसकार्मणशरीरकाभ्यामनादिरकृतकः सन्तत्याऽङ्गीकरणेन संयोगोऽनादेरकृतकस्य जीवस्येति, निह जीवः केनचिदुत्पादितश्चेतन्यात्मनेति श्रुतिपथमागमद् वचो यो वा
मन्येत कृतकमात्मानम्रपयोगलक्षणमनादिपारिणामिकभाववर्तिनमपत्रपत्तस्थापि वचनमयुक्तिकमसङ्गतपूर्वापरमिति विद्वद्विरंपकर्ण्यम्, अतोऽनादिस्तदनादित्वात् तैजसकार्मणे अप्यनादिसम्बन्धे विद्वांसः प्रमातुमर्हन्ति, अन्यथा परित्यक्तसकलशरीरकलङ्कस्य मुक्तस्येव केन
हेतुना संसारिता स्यादिति ? ॥ ४२ ॥

अथैते अनादिसम्बन्धे अपि सति किमशेषसंसारिण एव स्त आहोस्वित् कस्य-चिदेवेति?। अत आह—

सूत्रम्-सर्वस्य ॥ २-४३ ॥

भा॰—सर्वस्य चैते तैजसकार्मणे शरीरे संसारिणो जीवस्य भवतः।

एके त्वाचार्या नयवादापेक्षं व्याचक्षते। कार्मणमेवैकमनादिसर्वसंसारिणां
तजसकार्मणवत्ता
तु लब्ध्यपेक्षं भवति। सा च तैजसलब्धिन सर्वस्य, कस्य-

९ ' ॰ नादिसम्बन्धो जीवस्येत्यनादिसम्ब ' इति घ-पाठः । २ ' रुपकर्ण्यं ' इति ख-पाठः ।

चिद्व भवति। कोपप्रसाद्निमित्तौ शापानुग्रहौ प्रति तेजोनिसर्गशीतर्श्विमनि-सर्गकरम्, तथा भ्राजिष्णुप्रभासमुद्यच्छायानिवर्तकं संशरीरेषु मणिज्वलन-ज्योतिष्कविमानवदिति॥ ४३॥

टी०—सर्वस्य चैते इत्यादि भाष्यम् । अशेषसर्वकर्माधाय चेतसि, अवोचत् स्रिः सर्वस्येति, चशब्देनावृत्तौ तैजसकार्मणे समाकष्त्यनादिसम्बन्धापेक्षे, एवंरूपे एते शरीरके संसारिणो जीवस्य सकर्मकस्य जन्तो भेवतः । सर्वस्यामवस्थायां न कश्चित् तादृशः प्राणी विद्यते यस्यैते दुःखपञ्चरप्रभवभववर्तिनो न स्त इति । एवं स्वाभिप्रायस्यपवण्योधुना मतान्तरः सुपद्शयन्ताह—एके त्वाचार्यो इत्यादि । अन्ये पुनराचार्याः प्ररूपयन्ति—प्रतिविशिष्टनय्-

तैजसस्यानादि-तायां मतभदः यस्मात् कर्मणस्तस्मात् तेनैवैकेन जीवस्थानादिः सम्बन्धो भवति न पुनस्तैजसेनापि, तत्प्रवाहादर्शनात्। किं पुनर्नयवादग्रुररीकृत्य ते

सूरयस्तैजसमपहुवते किमत्र वक्तव्यम् ॥ ननु सुज्ञानमेवेदम्, यो द्यतीतानागतकालावधिक-वस्त विशेषव्यदासमातिष्ठते वर्तमानक्षणवर्त्येव वस्तु वस्तुतामावसतीरयेवमनुसन्धाय प्रवर्तते स खलु प्रकाशनामातिकान्तागामिचकपरिहारित्वाद् वर्तमानक्षणजीस्त्रणादजस्त्र इति प्रती-तस्तमपेक्षमाणाः प्रथयन्ति-तैजसं तु लब्ध्यपेक्षं भवतीत्यादि । तुशब्दोऽवधारकः तैजसं लब्ध्यपेक्षमेव भवति-सत्तामासादयति, सा च तैजसलब्धिर्विशिष्टतपोनुष्टानादिभिः साधनैः कस्यचिदेव भवति न सर्वस्य जन्तोस्तत्साधनकलापविम्रखस्य, स च तद्योग्यसा-धनसमासादित्तेजोलिधस्तेजोनिसर्गमातनोति, क्रोधावेशाद्रणलोचनश्रलत्कपोलाधरपुटः कुशानुपुञ्ज इव दुष्प्रेक्ष्यः क्षमावनितया दुर्भग इवातिदूरमपास्तः शापप्रदानं प्रति कृताध्यव-सायः स्फुलिङ्गमालाकुलमत्युष्णतेजः प्रयत्नविशेषात् तथा मुश्चति गोशालादिवद् येन परस्तदैव भस्मसाद् भवति, तथा मनः प्रसादावेशादनुकम्पया वाञ्नुग्राह्यपश्चं प्रति प्रव्हादका-रिणममृतकल्पं तेजोविशेषमञुष्णदीधितिवद् विधूत्सकलपरितापतिमिरराशिमञ्जप्रहप्रवणमानसं क्षिपति येनाशु सुखास्वादविनिमीलितलोचनोऽपूर्वे इव जायते, यथा च भगवतैयोष्णलेक्या-परीताङ्गयष्टिगोद्यालकलिरनुगृहीतः शीततेजोनिसर्गेण, क्रोधवसादौ निमित्तं ययोः शापा-नुप्रह्योस्तौ क्रोधप्रसाद्निमित्तौ शापानुप्रहावभिष्ठखीकृत्य तेजोनिसर्ग करोति । हतस्त्वं दग्धस्त्वमित्येवमादि क्रोधाविष्टवचनं शापः । कदाचिद् वा बाह्यनिमित्तापेक्षमन्तः-कर्मापि परिणमते येनायं काणः कुण्ठः कुब्जो वा भवतीति सोऽपि ज्ञाप एवावगन्तव्यः । अतः क्रोधनिमित्तशापप्रदानाभिम्रुख उष्णतेजोनिसर्गं करोति । प्रसादनिमित्तानुप्रहा-शीतरिक्मिनिसर्गेकरो भवति । शीता रक्मयो यस्य निसः ज्यमानतेजो-स शीतरिक्मः, शीतरिवस्थासौ निसर्गश्च शीतरिवसनिसर्गस्तत्करणशीलं विशेषस्य

१ 'तैजसं शरीरेषु 'इति घ-पाठः ।

शीतरिहमनिसर्गकरं तैजसम् । तथा आजिष्णुप्रभेत्यादि । भ्राजनशीलो-भ्राजि-ष्णुः प्रभाणां समुदयस्तस्य छाया-आभा भ्राजिष्णुप्रभासमुद्यच्छाया ॥ नतु च भ्राजिष्णुरेव भवति, किं हि तस्य विशेष्यते ? मलीमसत्वेनापि दर्शनात्, मलीमसप्रभो मणिरिति संव्यवहरन्ति लौकिकाः, तस्याः छाया(या) निर्वर्तकं उत्पादकं तैजसं, शरीरेष्वौदारिका-दिकेषु केषुचित् मणिज्वलनज्योतिष्कविमानवदिति। यथा हि मणयः स्फटिकाङ्कवैङ्कर्या-दयो भ्राजिष्णुच्छाया विमलपुद्गलारब्धत्वात्, ज्वलनो वा निरस्तप्रत्यासन्नतिमिरत्रातः प्रद्योतते स्वतेजसा, ज्योतिष्कदेवानां वा चन्द्रादित्यादीनां विमानान्यतिभास्वराणि निर्मलद्र-व्यारब्धत्वात्, तथा तैजसशरीरापेक्षमौदारिकादिषु शरीरेषु केषुचिदेव स्फुरन्मृजाजालमुपल-भ्यते, न सर्वेषु, अन्यथा तद्भावात् । कया युक्त्या तत् तथा भवेत्? एतच तेष्वेव शरीरेषु द्रष्टच्यं यानि लब्धेराधारतां प्रतिपद्यन्ते, अन्यथा ग्रन्थो न सङ्गच्छेत, तथा आजिष्णुप्रमे-त्यादि च, किं कारणं १ ये हि लब्धिप्रत्ययमेवेच्छन्ति तैजसं तेषां तावदन्यत्र लब्धेरभावास घटते, आचार्याभिष्रायोऽपि नायं, पराभिष्रायप्रस्तावात् । अपरे वर्णयन्ति — आचार्यमतमेवेदम्, अन्ये तु नित्यसम्बन्धमेव तत्कार्यमपि च श्राजिष्णुत्रभेत्यादि, तदेतदयुक्तमन्याप्तेरिति ॥ अथ यानि शरीराणि लब्धिरहितानामपि मयुखजालमुद्रमन्ति दृश्यन्ते, तेषु कथम् १। तत्र हि कार्मणौदारिकशक्तिरेव सा तादृगिति न तैजसस्य, यथा वैकियेष्वितप्रत्याख्यानवादिन एवं वर्णयन्ति, तसाद् यद्धुनैव लब्ध्या समुद्रान्यते तत् कथमनादिसम्बन्धं सर्वस्य वा जन्तोः स्यादाहारकवद्याप्तलब्धेन तेन दाहादि किंचित् कार्यमनुष्ठातुं शक्यमनुपजातकुम्भेनेव जलाद्याहरणादि, प्रतिनिवृत्ततथाविधलन्धिरपि पुमान् तथा किंचित् कर्तुं समर्थो न भवति ध्वस्तघट इव तैलधारणादि, तसाम्नास्ति तैजसं सर्वस्य जन्तोः, न चानादिसम्बन्धम्, इह च सूत्रे प्रेक्षापूर्वकारितयाऽऽचार्येणाक्षेपोऽकारि स्त्रद्वयमप्याक्षेप्स्यामीति, अन्यथा पूर्वस्त्र एवा-क्षेपो युज्यते, एवमेकीयमतेन प्रत्याख्यातमेव तैजसमनादिसम्बन्धतया सर्वस्येति । या पुन-रभ्यवहताहारं प्रति पाचकशक्तिविनाऽपि लब्ध्या सा तु कार्मणस्यैव भविष्यति, कर्माष्णत्वात , कार्मणं हीदं शरीरमनेकशक्तिगर्भत्वादनुकरोति विश्वकर्मणः, तदेव हि तथा समासादितपरि-णति व्यपदिश्यते यदि तैजसशरीरतया ततो न कश्चिद् दोष इति ।। ४३ ॥

अथ किं यथैते सर्वस्थानादिसम्बन्धे युगपच किमेवमन्यान्यपि युगपदेकस्य भवन्त्युताहो न ?। अत्रोच्यते—सन्ति, न तु सर्वाणि । कियन्ति तर्हीति ?। अत आह—

सूत्रम्--तदादीनि भाज्यानि युगपदेकस्या चतुर्भ्यः ॥ २-४४ ॥

भा॰—ते आदिंनी एषामिति तदादीनि। तैजसकार्मणे यावत् संसारभा-विनी आदिनी कृत्वा शेषाणि युगपदेकस्य जीवस्य भाज्यान्या चतुर्भ्यः॥

१ 'आदिनौ 'इति घ-पाठः । २ '०विनौ आदिम् 'इति घ-पाठः ।

टी० ते आदिनीत्यादि । प्रस्तुते तैजसकार्मणे तच्छब्देनाभिसम्बध्येते । ते आदिनी एषामौदारिकादीनां मेढीभूते व्यवस्थिते तानि तदादीनि समुदायसमासार्थः । एतदेव स्पष्टतरं करोति तैजसकार्मणे यावत् संसार माविनी आदिनी कृत्वा यावत् संसारं भवितुं शीलमनयोस्ते यावत्संसारभाविनी तैजसकार्मणे आदिनी कृत्वा मेढीभूततया व्यवस्थाप्य शोषाणि औदारिकादीनि एकस्मिन् काले एकस्य जीवस्य भाज्यानि विकल्पानि, आ चतुर्भ्य इति यावचत्वारि युगपदेकजीवस्य भवन्त्यप्रत्याख्यानपक्षे । अथैकीयमतेन तैजसं प्रत्याख्यातं तदा त्रीणि युगपदेकस्य स्युः, आचार्यस्याभिप्रायः कार्मणवत् तैजसं प्रायः सर्वदा सर्वस्यास्ति, यतस्ते आदिनी एषामिति विग्रहं कृतवान् । ये तु प्रत्याच्यते तेषां विग्रहः तत् आदि कार्मणमेषां तानि तदादीनि । उभयथा च भाष्यं भविष्यति, आचार्यस्य तु विग्रहगतौ कर्मकृत एव योगो भवति, न तु तैजसमित्यत्रैव लब्ध्यपेक्षत्वात् तत् किल नास्ति, तस्यामवस्थायामन्यत्र त्वाचार्यस्य तैजसं सर्वत्रास्ति । तामिदानीमात्माभिप्रा-यातुसारिणीं भजनां दर्शयकाह—

भा०—तद्यथा-तेजसकार्मणे वा स्याताम्। १। तेजसकार्मणौदारिकाणि वा स्युः। २। तेजसकार्मणवैक्रियाणि वा स्युः। ३। तेजसकार्मणवैक्रियाणि वा स्युः। ३। तेजसकार्मणवैक्रियाणि वा स्युः। ५॥ कार्मणमेव वा स्यात्। ६। [कार्मणतेजसे वा स्याताम्। ७। ]कार्मणौदारिके वा स्याताम्। ७। कार्मणवैक्रिये वा स्याताम्। ८। कार्मणौदारिकवैक्रियाणि वा स्युः। ९। कार्मणौदारिकवैक्रियाणि वा स्युः। १०। कार्मणतेजसौदारिकवैक्रियाणि वा स्युः। ११। कार्मणतेजसौदारिकवैक्रियाणि वा स्युः। ११। कार्मणतेजसौदारिकवैक्रियाणि वा स्युः। ११। कार्मणतेजसौदारिकाणि वा स्युः। १२। न तु कदाचिद् युगपत् पश्च भवन्ति। नापि वैक्रियाहारके युगपद् भवतः। स्वामिविद्योषादिति वक्ष्यते। १४॥

दी० तथथेत्यादिना । अन्तर्गतौ तैजसकार्भणे केवले स्तः, इह तु तैजसमाश्रित-माचार्येण, विग्रहगतावित्यत्र पराभित्रायेण नाश्रितम्, भवस्थतायामेते च औदारिकं चेति त्रीणि युगपत् । अथवा एते च वैक्रियं चेति त्रीणि, तिर्थङ्मसुष्याणां

रकजीवे युगपत् तैजसकार्मणोदारिकैः सह लब्धिप्रत्ययवैकियशरीरसद्भावे युगपद्विच्छि-श्रारीरसंख्या स्त्रप्रदेशत्वाचत्वारि, चतुर्दशपूर्वधरमनुष्यस्याहारकलब्धौ सत्यां तेजसका-

र्मणौदारिकैः सह युगपदेवं चत्वारि, पद्मनालतन्तुवदेवाविच्छेदेनैकजीवप्रदेशैश्रतुष्ट्यमपि प्रति-बद्धमवसेयम्। एवमेतान् पश्च विकल्पान् स्वमते प्रदर्श्याधुना एकीयमतमाद्शीयतुमाह कार्म-णमेव वा स्यात्, न ह्यन्तर्गतौ लब्धिप्रत्ययं तैजसमस्ति, लब्धेर्मृतावेव प्रच्यवनात्, अतः कार्म-णमेवैकमिति प्रथमो विकल्पः, कार्मणतैजसे वा स्यातामित्ययमत्रानुपपन्नो विकल्पो हेया तु

१ काइएकाणि ' इति घ-पाठः ।

माष्येष्वधीतः, कथं ? यैः प्रत्याख्यातं सहजं तैजसं तेषां कुतोऽन्तर्गतौ तत्सम्भवः ? न चान्याऽ-वस्था भवस्थतायामस्ति यत्रोभयमेव स्यात्, अनुत्पन्नतैजसवैक्रियलब्धेः कार्मणौदारिके द्वे भवतः, अथवा कार्मणवैक्रिये देवनारकाणां, तिर्यङ्मनुष्याणामनुत्पन्नतेजसरुब्धीनां कार्मणौदारिकवैक्रियाणि युगपत् , अनुत्पन्नतैजसवैक्रियलब्येश्रतुर्दशपूर्वधरमनुष्यस्य कार्म-णीदारिकाहारकाणि वा, उत्पन्नलन्धीनां नृतिरश्चां कार्मणतेजसीदारिकवैकियाणि युगपचत्वारि भवन्ति, चतुर्दशपूर्वधरमनुष्यस्यानुत्पन्नवैक्रियलब्धेः कार्मणतैजसौदारिका-हारकाणि युगपत्, एवमेतेऽन्याचार्यदर्शनेन सप्त विकल्पा भवन्ति ॥ युगपत् पञ्चशरीर्या कार्यस्य पञ्चशरीर्या इदानीमा चतुरभ्ये इत्यस्य व्यवच्छेदस्य फलं दर्शयति न तु कदाचित् पश्च युगपद् भवन्तीति । नैव जातुचिदेकस्मिन् काले पश्चानां सम्भवः आहारकवैक्रिययोर्धुगपदभावात् । एतदनेन भाष्यवचनेन दर्शयति-नापि वैक्रिया-हारके युगपद् भवतः । पूर्वेग्रुपन्यस्तं (१) पश्च युगपन्न जातुचित् सम्भवन्तीति तद्भावनार्थ-मिदम् , अपिशब्दोऽवधारकः । नैव वैक्रियाहारके युगपद् भवतः, लब्धिद्वयाभावात् । एते उमे लब्धी युगपदेकत्र न सम्भवतो व्यक्तिरूपेण, यस्मिन् काले वैक्रियं तस्मिन्नेव काले आहारकमिति, पर्यायेण तु सम्भवतः, कृत्वा वैक्रियम्परततद्वचापारः करोत्येवाहारकं, तद्मा-वाश्व नैककाले पश्च शरीराणि सम्भवन्त्येकस्य । किं पुनः कारणमेकस्यैकदा ते लब्धी न मवत इति ? आह-स्वामिविद्योषादिति वक्ष्यति—'लिब्धिप्रत्ययं च' (अ०२, स्०४८) 'शुमं विशुद्धमन्याघाति चाऽऽहारकं चतुर्दशपूर्वधरस्यैव' (अ०२, स०४९) इत्यत्र सूत्रद्वये, स्वामिविशेषो वक्ष्यते । नृतिरश्चां लब्धिप्रत्ययं वैक्रियं भवति, तद्यथा-संयतः करोति वैक्रियं नियमत एव प्रमत्तस्तदा भवति, उत्तरकालं च तां लब्धिम्रपजीवन् आहारकस्यापि प्रमत्तो निष्पादकः, निष्पत्त्युत्तरकालं तु नियमत एवाप्रमत्तो भवतीत्यस्मात् स्वामिविशेषाद् वक्ष्यमाणाञ्च लब्धिद्वयमेकस्यैकदेति, आहारकलब्धिप्रपत्तीवञ्चपि शुभाध्यवसायत्वादप्रमत्त इति ॥ ४४ ॥

उक्तानि शरीराणि, किं पुनरेषां प्रयोजनम् ? उपभोगः, उपभोगवन्ति शरीराणि, तेषां त-

## सूत्रम्—निरुपभोगमन्त्यम् ॥ २–४५ ॥

टी०—अथवा इहाँदारिकादिशरीरभावे तावत् सुखदुःखोपभोगो दृष्टस्तत् किं यदा कार्मणं विग्रहगतौ तदाऽनेन सुखदुःखोपभोग आत्मना क्रियते नेति ?। कार्मणस्य बाह्योप- उच्यते—निरूपभोगमन्त्यम्। अथवा शरीराणामिन्द्रियत्वं सुखदुःखो- प्रलब्ध्यधिष्ठानत्वं व्यापारश्चास्ति, कार्मणमपि च शरीरन्यायवचनात् व्यापारवच्च विग्रहगतौ कर्मयोगवचनाच्, परकारणत्वाच ॥ नन्विन्द्रियवदङ्गोपाङ्गनिर्शृत्तेर-भावात् तत् किमस्मिन्नर्थोपलब्धिसुखदुःखोपभोगविशेषो नास्ति लब्धीन्द्रियसङ्गावे सतीति?।

उच्यते—तान्येव सोपभोगानि समस्तोपभोगकारणत्वात् कालान्तरावस्थानाच्च, इदं तु निरुपभोगमन्त्यम् ॥

भा॰—अन्त्यमिति सूत्रक्रमप्रामाण्यात् कार्मणमाह।तत् निरूपभोगम्। न सुखदुःखे तेनोपभुज्येते, न तेन कर्म बध्यते, न वेद्यते, नापि निर्जीयेत इत्यर्थः। शोषाणि तु सोपभोगानि। यस्मात् सुखदुःखे तैरूपभुज्येते कर्म बध्यते वेद्यते निर्जीयेते च, तस्मात् सोपभोगानीति॥ ४५॥

टी०--अन्त्यमिति सूत्रक्रमप्रामाण्यादिति। अन्ते भवमन्त्यम् , कस्यान्त्यमिति चेद् अत आह-सूत्रक्रमप्रामाण्यादौदारिकादिशरीराणां चतुर्णा पर्यन्तवर्ति कार्मणमाह, सूत्रकारा-दविभक्तोऽपि हि भाष्यकारो विभागमादशयति, वैयुच्छित्तिनयसमाश्रयणात् । औदारिका-दिशरीरचतुष्टयपर्यन्तवर्ति तत् निरुप भोगं निरस्तोपभोगं निरुपभोगम्, उपभोगो वक्ष्यमाणः प्रतिविशिष्ट एव, तद्भावान्निरुपभोगग्रुच्यते । कः पुनरसाबुपभोगो यमधिकृत्योच्यते निरुपभोगम् १ अत आह−न सुखदुःखे तेनोपभुष्येते इति । मनोज्ञामनोज्ञशब्दादिविषय-सम्पर्कजं च सुखं दुःखं न तेनोपभुज्येते, निर्वृत्युपकरणेन्द्रियाभावाल्लब्धीन्द्रियसित्रधौ सत्यपि, उमयेऽपि हि शब्दादयो विषया निर्वृत्युपकर्णेन्द्रियविरहविह्नलेन कार्मणेन नोषभोक्तुं शक्यन्त इति निरुपभोगम्, असङ्ख्यातसमयनिर्धत्तश्च छन्नस्थस्य सुखदुःखोपभोगः, विग्रह-गतेश्र चतुःसमयपरत्वात् सोऽयुक्तः, तथा न तेन कर्म बध्यते, न वेद्यते, नापि निर्जीर्यते इत्यर्थः । उपभोगविशेषनिषेधप्रदर्शनार्थमिदमातन्यते, तेन कार्मणेन वपुषा न खलु कर्म बबुं पार्यते, अभिन्यक्तकारणाभावात्, कारणेहिं कर्ता न्यापारमातनोति पाणिपादश्रोत्रादिभिः तद्यथा - औदारिकशरीरी मने ेि भसन्यानपूर्वकमाकृष्याकर्णान्तं शिलीग्रुखं मृगवधाय क्षिपति, असत्प्रलापादि बहु भाषते, अदत्तद्रविणमादत्ते, पाण्यादिना योषितमभिगच्छति. सकलकाय-व्यापारेण परिगृह्णाति मनोवाक्तायव्यापारैः, एवमेष कर्मबन्धकरणकलापस्तदा न समस्त्यभि-व्यक्तस्वरूपः कार्मणे, तद्धि पाणिपादम्रखलोचनाद्यवयवविनिर्भुक्तं मनोवाग्व्यापाररहितं च, अतो न हिंसाद्यास्त्रवकृतं तेन कर्म बध्यते । तथा तेन न वेद्यते, न निर्जीर्यते वा, एवंविधास्त्रव-जनितकर्म तेन शरीरकेण नानुभूयते,तस्य ह्यपभोगो नारकादिगतिषु नान्तर्गतौ अत्यल्पकालत्वात् औदारिकवैक्रियाभावाच, अनुभूयमानमेवेह निर्जीर्यते नीरसतामापाद्यमानं परिशटदात्मप्रदे-शेभ्यः प्रैत्यस्तस्रेहलेशमामुक्तरसकुसुम्भकवित्रर्शाणमुच्यते, न चैतत् तस्यामवस्थायां मनोव्या-पाराभावात् प्रप्तिपत्तुम्रुत्सहन्तेऽतिकोविदाः, तथा कार्मणं हि कर्मसङ्घातः स चोपभोग्यो भवति, नोपभोजकः । औदारिकाद्यप्येवमेवेति चेत्, न, बाह्येन्द्रियपश्चतामङ्गीकृत्योपभोवतृत्वमौप-चारिकमत्यन्तप्रसिद्धम्, अतोऽभिन्यक्तसुखदुःखकमीनुबन्धानुभवनिर्जरालक्षणमुपभोगमाधाय

१ ' णत्वात्राऽन्तराव ' इति क-ख-पाठः । २ 'पर्यायनयसमाश्रयणात्' इति ख-टी-पाठः । ३ 'प्रत्यस्त-नेद्ळेशमामुक्तरस ' इति क-ख-पाठः, ' पादळेशानामुक्तं ' इति ग-पाठः ।

चैतिस कार्मणमनुपभोगमध्यगायि स्रिणा इत्येवस्रपात्तप्रतिविशिष्टोपभोगव्यतिरिक्तेनोपभोगेन यदि तदिमसम्बध्यते गमनादानादिक्रियारूपेण कषाययागप्रत्ययेन बन्धेन न कश्चिद् दोषः । एवंविधः सर्वथोपभोगस्तस्य प्रतिषिध्यते नोपभोगसामान्यमिति । अथ कार्मणव्यतिरिक्तानि शरीराणि कथं प्रतिपत्तव्यानीति? अत आह—शोषाणि तु सोपभोगानीत्यादि । उक्तं कार्मणम्, तद्वचितिरक्तान्यौदारिकवैक्रियाहारकतैजसानि शेषशब्देनाभिधित्सितानि, तानि च सोपभो-

औदारिकादीनां प्रयोजनानि गानि प्रतिपत्तव्यानि । कथम् ? औदारिके तावित्रर्वृत्युपकरणेन्द्रियसद्भावा-दिष्टानिष्टविषयसम्प्रक्तौ सत्यां सुखदुःखोपभोगः परिस्फुटपरिनिष्पन्न-पाणिपादावयवकलापत्वाच, वधानृताद्यास्रवद्वारवर्तित्वात् कर्मबन्धानुभव-

निर्जराः सिद्धाः, वैकियेऽप्येवमेव भावना कार्या, आहारके तु शरीरेन्द्रियाभिन्यक्तौ सत्यां सुखदुःखोपभोगः सम्भवति ॥ नन्वप्रमत्त इत्युक्तं प्राक्त् को दोषः ? सत्यामपि शब्दाद्यपलब्धौ न प्रमाद्यत्यस्याम्, अनवस्थितग्रुभाग्रुभगुणाः खल्वमी शब्दादयो विषया न मनस्विनः परितोषमाधातुं क्षमा इत्यनित्यतावगमपूर्विकां वैराग्यवासनामेवाधिवसति, न तूत्कर्षमायाति, निन्दां वा समादत्ते, किन्तु यथावस्थितत्या स्वसङ्कल्पशिल्पविरचनां विध्य तान् विषयान् स विद्वान् परिणमयति, कर्मत्रन्धानुभवनिर्जरणानि त्वस्य तथाविधास्वजनितानि न सम्भाव्य-न्तेऽप्रमत्तत्वादेव, न चावःयं कार्मणेऽसम्भवता, सकलेनोपभोगेन तत्र भवितन्यम्, सुखदुःखो-पभोगेनापि हि भोगवदेवेष्यते न निरुपभोगं यथासम्भवमर्थप्रतिपत्तेः सामान्यतो वा सम्भवः, अनुभवनिर्जरणे तु प्राक् कृतकर्मणोऽपि स्तः, कर्मबन्धस्त्वप्रमादत्वादतिदुर्घटः, तथाविधो योगप्रत्ययः पुनः केवलिनोऽपि न निवर्तत एवेति प्रतिपत्तव्यम् । तैजसंशरीरेण तेजसि निसृष्टे दग्ये वैरिणि मनसः परितोषसुखमापाद्य जायते परमानन्दः, तथाऽनुत्राह्यपक्षे शिशिरतेजोनिसर्गेण परित्राते प्राणिनि प्रीतेरतुत्तमायाः प्रादुर्भावः । दुःखमपि वेद्यते तपः-प्रभावादिभिर्बेलवता परिरक्षितस्य द्विषोऽन्यस्य वा स्वनि**रहष्टे** तेजस्यप्रभवति मनाग-प्यपकर्तुम्रपकर्तु वा तैजसशरीरभाजः स्फुटमेव । एष चैवंविधसुखदुःखोपभोगस्तैजसनिमित्त इति तेन द्वारेणोपजायते, अतस्तेन सुखदुःखे उपशुज्येते, शापानुग्रहश्रवणत्वात् , तद्द्वारेणैव पुण्यस्यापुण्यस्य वा बन्धः तत्पूर्विकैवानुभवनिर्जरे न प्रतिषेद्धं पार्थेते, अतस्तद्पि सोपभोगम्, सम्रुद्घातनिसर्गात्मत्वात् । लब्धिप्रत्ययमेतदेवं भवतु, यत् पुनः सर्वदा समस्ति सर्वप्राणिषु तत् कथं सोपभोगम् ? तदपि हि परिगृहीताहारपाककारित्वात् सम्यक्रपरिणामापादनात् सुख-माधत्ते, तद्विपरीततया तु व्याप्रियमाणं तदेव दुःखाय सम्पद्यते, कर्मबन्धानुभवनिर्जरास्तु प्रत्येकं तस्य न सम्भाव्यन्ते, औदारिकादिसहवर्तित्वात् , अतः पूर्वकेणाप्युपभोगेन सोपभोगं भवत्येवेति मा न परितुषः । शोषाणि तु सोपभोगानि इत्यस्यैव वचनस्य विवरणद्वारेण भाष्यप्रणयनं, यस्मादित्यादि । अन्येनोपभोगेन सोपभोगानि मा प्रहीत् कचिदतः सुहृद् भूत्वा सूरिराचष्टे, औदारिकादिभिः सुखदुःखोपभोगः कर्मवन्थानुभवनिर्जराश्र व्याख्यात-

न्यायेन क्रियन्ते तस्मात् सोपभोगानि इति निगमनम्, कार्मणमपहायैकं शेषाण्येवंविधेनोप-भोगेन सोपभोगानीति ॥ ४५ ॥

भा०—अत्राह-एषां पश्चानामपि शरीराणां सम्मृच्छेनादिषु त्रिषु जन्मसु किं क जायत इति ?। अत्रोच्यते—

टी०—अत्राहेत्यादिः सम्बन्धग्रन्थः।अजानानः प्रश्नयति—एषामौदारिकादीनां वपुषां पश्चानामपि त्रिषु जन्मसु सम्मूच्छनादिषु किं शरीरं क जन्मनि जायते सम्भवन्त्युत्पद्यते वा १। अत्रोच्यते—

# सूत्रम् —गर्भसम्मूर्च्छनजमाद्यम् ॥ २-४६॥

भा॰—आचमिति सूत्रक्रमप्रामाण्यादौदारिकमाह। तद् गर्भे सम्मूच्छेने वा जायते ॥ ४६॥

टी०—आदौ भवमाद्यं शरीरप्रकरणप्रथमसूत्रक्रमप्रामाण्यादौदारिकमाह, तद्
गर्भे जन्मनि सम्मूच्छेने वा जायते-सम्भवतीति, जिनः जन्मिन प्रत्येकमिसम्बध्यते। गर्भे
जातं गर्भाद् वा गर्भजमेवं सम्मूच्छेनजमि, उक्तलक्षणे च गर्भसम्मूच्छेने जन्मनामतो गर्भजन्मनां सम्मूच्छेनजन्मनां च प्राणिनामौदारिकं तावद् भवति, न त्ववधारअौदारिकशरीरस्य
पमौदारिकमेव, तैजसकार्मणयोरि तत्र सम्भवात्, लिब्धप्रत्ययवैकियाहारक्योवी गर्भजन्मन्युत्तरकालभावित्वात्।। नसु च भूते डिवधानं तत् कथं
भाष्यकारो विवृणोति जायत इति वर्तमानकालाभिधायिना शब्देनेति १। उच्यते—न दोषोऽयं
यसाज्ञातसुत्पन्नसुत्तरकालमि पुनः पुनः पर्यायापेक्षया सम्भवतीत्युपऔदारिकप्रमाणम्
पन्न एव निर्देश इति । एतश्च शरीरं जघन्येनाङ्गुलासङ्ख्येयमागप्रमा-

### सूत्रम्-चैकियमौपपातिकम् ॥ २-४७ ॥

णमुत्कर्षतो योजनसहस्रप्रमाणमपि ॥ ४६ ॥

भा०—वैक्रियं शरीरमौपपातिकं भवति। नारकाणां देवानां वैक्रियस्वामिनः चेति ॥ ४७॥

टी०—उपपातजन्मोपपातशब्देनोच्यते तस्मिन् भवमीपपातिकं वैक्रियं शरीरं, तिम्निन्तित्वादविधवत् सहजम्, तच्च सामध्याद्मारकदेवानामेव न शेषाणाम् । द्विविधं च तद्-भवधारकप्रतरवैक्तियं च, तत्राद्यस्य जधन्येनाङ्गुलासङ्ख्येयभागः विक्रियमाणम् प्रमाणम्, उत्कृष्टं पश्च धतुः शतानि, उत्तरवैक्तियं जधन्येनाङ्गुलसङ्ख्येय-भागप्रमितग्रुत्कर्षेण योजनलक्षणप्रमाणमिति ॥ ४७॥

# सूत्रम्--लिब्धप्रत्ययं च ॥ २-४८ ॥

रुब्धा वाकय-सङ्ग्रवः मनुष्याणां चेति ॥ ४८ ॥

टी॰ लिडिमत्ययं च वैिक्तयं चेत्यादि । चशब्दादुत्कृष्टं वैिक्तयमुद-चीचरद् भाष्यकारः । तपोविशेषजनिता लिडिभ्तत्य्रत्ययं नत्कारणमेतच्छरीरं भवत्यजन्मज-मिद्मित्यर्थः । अथवा गर्भजन्मनामेवेदमुत्तरकालं भवतीति न कश्चिद् दोषः । लिडिभ्रत्यय-वैिक्तयश्चरीरप्रतिविशिष्टस्वामिनिदिदिश्चया आह-तिर्यग्योनीनां मनुष्याणां चिति । सामान्याभिधानेऽपि लिडिभ्रत्ययवचनाद्, भूयसां गर्भव्युत्क्रान्तितिर्यङ्मनुष्याणामिदं द्रष्ट-व्यम्, तपोविशेषानुष्ठानाद्, वायोश्च वैिक्तयं लिडिभ्रत्ययमेव, शेषतिर्यग्योनिजानां मध्ये, नान्यस्येति ॥ ४८ ॥

अत्राह-अथाहारकं किलक्षणमिति ?। अत्रोच्यते-

सूत्रम्—शुभं विशुद्धमन्याधाति चाहारकं चतुर्दंशपूर्वधर एव ॥२-४९॥

भा॰—श्रुभिमिति ग्रुभद्रव्योपचितं ग्रुभपरिणामं चेत्यर्थः। विग्रुद्धमिति आहारकस्य स्वः विग्रुद्धद्रव्योपचितं असावद्यं चेत्यर्थः। अव्याघातीति आहारक-रूपम् शरीरं न अव्याहित न व्याहन्यते चेत्यर्थः॥

टी०—इदमि लब्ध्यपेक्षमेन, किन्तु वैकियादयं विशेषः शुभादिकृतः, अजन्मजलं च सामान्यम् । शुभमिति शुभद्रव्योपचितमित्यादि । शुभानि द्रव्याणीष्टवर्णगन्धरस-स्पर्शभाञ्जि तैः प्रचितं-निर्वर्तितम्, शुभः परिणामश्रतुरस्रं संस्थानमाकारो यस्य तच्छुभपरि-णामं चाहारकं भवति । चशब्दः सम्रचये । विशुद्धद्रव्योपचितं शुभपरिणामं चेति । विशुद्ध-मिति विशुद्धद्रव्योपचितमसावद्यं चेत्यर्थः । स्वच्छस्फटिकशकलिय सकल-वस्तुप्रतिविम्बाधारभूतं विशुद्धद्रव्योपचितम्रचयते । अपरे वर्णयन्ति-विशुद्धं शुक्लमत्र विवक्षितम्, असावद्यमिति अवद्यं—गिहेतं—पापं सहावद्येन सावद्यम्, न सावद्यमसावद्यम्, सावद्यं हिंसादिप्रवृत्तिर्यसात्, इदं न हिंसादौ प्रवर्तते, न च हिंसादिप्रवृत्तिरः उत्पद्यते, तस्माद् विशुद्धमसावद्यमाहारकमित्युच्यते । अव्याघातीति व्याहन्तुं शीलमस्य व्याघाति, न व्याद्याति, अवदाचाति, आहारकशरीरं न किश्चिद् व्याहन्ति-विनाशयति, न व्याहन्यते हित, न च तदन्येन पदार्थेन व्याहन्तुं शक्यते । कथं पुनरिदमेकेन यत्नेनोभयं लभ्यते कर्ता कर्म चेति ? कुल्ल्युटो बहुलाभिधानात् । निर्वत्तिकार्यहेतुसम्बद्यार्थथशब्दः ॥

१ सुत्रे ' तैजसमपि ' इत्यधिकं क-ख-पुस्तकयोः ।

भा०—तचतुर्दशपूर्वधर एव। कस्मिश्चिद्धें क्रुच्छ्रेऽत्यन्तसूक्ष्मे सन्देहमापन्नो निश्चयाधिगमार्थे क्षेत्रान्तरितस्य भगवतोऽहेतः पादमूलमौ
शहारकस्य दारिकेण शरीरेणाशक्यगमनं मत्वा लब्धिप्रत्ययमेवोत्पाद
यति। पृष्ट्वाऽथ भगवन्तं छिन्नसंशयः पुनरागत्य ब्युतस्रजत्यन्तर्भुद्धर्तस्य।।

टी॰—तद्वंविधमाहारकं चतुर्दशपूर्वधर एच-लब्धिप्रत्ययमेवोत्पादयतीति कियोपरिष्टादभिधास्यते । चतुर्दशेति सङ्ख्या, पूर्व प्रणयनात् पूर्वाण्युच्यन्ते, तानि धारणा-ज्ञानेनालम्बत इति चतुर्दशपूर्वधरः, स च द्विविधः-भिन्नाक्षरोऽभिन्ना-

ज्ञानेनालम्बत इति चतुर्दशपूर्वधरः, स च द्विविधः-भिन्नाश्वरोऽभिन्ना-चतुर्दशपूर्वधरः क्षरश्र, ते च यस्यैकैकमक्षरं श्रुतज्ञानगम्यपर्यायैः सत् कारिकामेदेन स्य विचारः भिन्नं वितिमिरतामितं स भिन्नाक्षरः, तस्य च श्रुतज्ञानसंशयापगमात्

प्रश्नाभावस्ततथाहारकलैं विद्यामिप नैवोपजीवित विनालम्बनेन, स एव श्रुतकेवली मण्यते, होषः करोत्यक्रत्स्नश्रुतज्ञानलामाद्वीतरागत्वाच, अत एव केचिद्पितृष्यन्तः सूत्रमाचार्यक्रतन्यासाद्यिकमधीयते " अक्रत्स्नश्रुतस्यिद्धिमतः " इत्यनेन विशेषणकलापेनेति, एवंविधश्रुत्वध्यर एव सज्जातलिधस्तिक्वित्याह किस्मिश्रिद्धे इत्यादि । श्रुतज्ञानगम्ये किस्मिश्रिद्वार्थेऽत्यन्तगहने सन्दिहानस्तद्र्थनिश्रितये विदेहादिक्षेत्रवर्तिनोऽहेतश्ररणकम्म लाभ्याशमोदारिकेण वर्षुषा न खल पार्थते गन्तुमित्यवषुष्य सज्जातिईविशेषो लिध्धरत्ययमेव नान्यप्रत्यसुपजनयति आहारकश्रिरं, गत्वा च तत्राश्च भगवन्तमालोकितसमस्तलोकालोकमालोक्यामिवन्द्य पृष्ट्वा च विच्छिन्नसंद्याद्यः परिभूतपाप्मा पुनरागत्य तमेव देशं यत्र प्राग् गच्छतौदारिकमनावाधबुद्ध्या न्यासकविश्वित्तं स्वप्रदेशजालाववद्धं तद्वस्थमास्ते, ततो विहायाहारकसुपसंहारमानीयात्मप्रदेशजालं प्रागौदारिकमेवानुप्रविश्वति, एप चारम्भात् प्रभृत्या अपवर्गात् सर्वोऽन्तर्भुहृत्परिमाणः कालो भवतीति, प्रमाणं चास्यावरतो न्यूनः पाणिक-त्वर्भण सम्पूर्ण इति ॥ अथ तैजसकार्मणे किस्मन् जन्मनि समुद्धवत इति नानयोनियमः, सर्वत्रा-प्रतिहत्वर्शकित्वात्, सर्वजन्मसु सहतैजसं कार्मणं वा स्यान्न तु लिधतैजसम्, अतो लिख्य-प्रस्तावसुपजीवन् भाष्यकारः तैजसमपीत्याह—

तैजसे हेतुः भा०-तैजसमपि शरीरं लब्धिप्रत्ययं भवति ॥

टी०—तेजोविकारस्तैजसं सर्वस्योपलक्षणं रसाद्याहारपाकजननम्, तचावश्यं सर्व-प्राणिविषयमभ्युपगन्तन्यम्, अन्यथा शरीरपदे तैजसशरीराणि बद्धान्यनन्तानि अनन्तो-त्सर्पिण्यवसर्पिणीसमयराशिसमसङ्ख्यानि कालतः, क्षेत्रतोऽनन्तानन्ता लोकाः, द्रन्यतः सिद्धभ्योऽनन्तगुणानि सर्वजीवानन्तभागोनानि, किं पुनः कारणमनन्तानि ? तत्स्वामिनामा-

१ ' ह्यू च ' इति ख-पाठः, ' ह्यू ं इति तु घ-पाठः । २ ' लब्धिसतीमपि ' इति प्रतिमाति ।

नन्त्यादित्येष ग्रन्थः सर्वो विघटेत, लब्धिप्रत्यय एवाङ्गीक्रियमाणे तैजसवपुषि, अतो विद्य-मानमपि सर्वासुमत्सु सहजमनादृत्य तैजसं लब्ध्यधिकारे लब्धिप्रत्ययमेवाचष्टे नेतरदिति । तैजसं शरीरं तैजसञ्जरीरलब्धिकारणसमुद्भृतशक्ति भवति तयोविशेषानुष्ठानात् कस्यचिदेव जातु-चित्, न सर्वस्येति । इदानीं सकलशरीरबीजभूतं कार्मणं नियमेन दर्शयन्नाह—

भा॰—कार्मणमेषां निबन्धनमाश्रयो भवति। तत्कर्मत एव भवतीति कार्मणस्य कारणमन्येषां च कार्मणस्य कारणमन्येषां च श्रिताणामादित्यप्रकाश्चवत्। यथाऽदित्यः स्वमात्मानं प्रकाश्चिति अन्यानि च द्रव्याणि, नै चास्यान्यः प्रकाशकः, एवं कार्मणमात्मनश्च कारणमन्येषां च शरीराणामिति।।

टी॰ कार्मणमेषां निवन्धनमाश्रयो भवतीत्यादि । कर्मणो विकारः कार्मणं, तदेषामौदारिकादीनां शरीराणां निबन्धनं बीजमाश्रयः सकलशुक्त्याधारत्वात् कुड्यमिव चित्रकर्मणो भवति । आमृलग्रुच्छिन्ने तु भवप्रपञ्चप्ररोहबीजे कार्मणे वपुषि न पुनर्विग्रुक्ति-भाजः श्रीरकाणा(१)मधियन्त्यिप प्रक्षालितसकलकरमधाः, तचैवंविधं कार्मणं कर्मभ्य एव ज्ञा-नावरणादिभ्यो जायते न पुनरन्यत् तस्य कारणमस्ति, ज्ञानावरणादिकं चाष्टमेऽध्याये बन्धाधि-कारे पुरस्तात् अग्रे वक्ष्यति समूलोत्तरम्, एतदेव चार्थजातं स्पष्टयन्नाह-कर्म हीत्यादि । यस्मात् ज्ञानावरणादिकमे कार्मणस्य कारणं तदात्मकत्वात् अन्येषां चौदारिकादिशरीराणाम्, न च स्वारमनि कियाविरोधः, आदिस्यप्रकादावत्। प्रकाशं दृष्टान्ततयोपन्यस्य विवरणकारु यथाऽदित्य इत्याह तदेतत् कथम् ? न खलु सर्वथाऽऽदित्यात् प्रकाशो व्यतिरिक्त इत्यभ्यु-पेतुं शक्यम्, तेन प्रकाशस्वभावः प्रकाशमयः आदित्य इत्यनेन न कश्चिद् विशेषः, आदित्य-प्रकाशवदादित्यवद् वार्शभिहितः, स यथा तिग्मांशः स्वमण्डलं प्रकाशयत्यन्यानि च स्तम्भ-कुम्भादिद्रच्याणि, न चान्यपदार्थः प्रकाशकः सवितृमण्डलस्यानवस्थाप्रसक्तेरभ्युपेतुं शक्यः॥ ननु च घटाद्यप्रकाशात्मकत्वात् प्रकाशयतु भास्वान्, मूर्तिस्तु प्रकाशात्मिकैव तस्याः किं प्रकाश्यते तत्स्वभावत्वादिति?। उच्यते-यद्यपि प्रकाशस्वभावा मूर्तिस्तथापि सा प्रकाश्येव भवति, प्रमाणवत्, प्रमाणं हि स्वपररूपप्रकाशकारीष्यते, अन्यथा चानेकदोषापत्तिः स्यात् । एवं कार्भणमित्यादि । एवमेतेनादित्यप्रकाशनिद्रश्नेन कार्भणं शरीरमात्मनश्च स्वरूपस्य कारणमन्येषां चौदारिकादिवपुषाम्, न पुनर्ज्ञानावरणादिकर्मव्यतिरिक्तमस्य कारणमन्वेषित व्यम्, कर्ममात्रत्वात् कर्मस्वभावत्वात् कार्मणस्येति । एतयोश्च तैजस-कार्भणतैजस-प्रमाणम् कार्मणयोरवरतः प्रमाणमङ्गुलासंख्येयभागः उत्कृष्टतश्रौदारिकशरीर-

<sup>9 &#</sup>x27;परस्ताद्' इति घ-पाठः। २ 'न चास्याम्यैः प्रकाशः' इति ख-पाठः। ३ 'विमक्तिभाजः' इति ख-पाठः। ४ 'मूलोत्तरभेक्म्' इति ख-पाठः।

प्रमाणे केवलिनः सम्रद्धाते लोकप्रमाणे वा भवतः मरणान्तिकसम्रद्धाते वा आयामतो लोकान्तालोकान्तायते स्यातामिति ॥

भा॰—अत्राह—औदारिकमित्येतदादीनां शरीरसंज्ञानां कः पदार्थ हति १। अत्रोच्यते—उद्गतारमुदारम्, उत्कटारमुदारम्, उद्गम औदारिकस्य विस्तरणार्थः एव बोदारम्, उपादानात् प्रभृति अनुसमयमुद्गच्छति वर्धते जीर्यते शीर्यते परिणमतीत्युदारस्, उदारमेवीदारिकम्, नैव-

मन्यानि। यथोद्गमं वा निरातिशोषं, ग्राह्यं छेचं भेद्यं दाह्यं हार्यमित्युदाँहरणादौदा-रिकम्, नैवमन्यानि, उदारमिति च स्थूलनाम। स्थूलमुद्गतं पुष्टं बृहन्महदिति, उ-दारमवौदारिकम्। नैवं शोषाणि। तेषां हि परं परं सूक्ष्ममित्युक्तम् (अ०२, स्०३८)॥

टी०—संशयानः पृच्छति, औदारिकमिति पदमादौ येषां वैक्रियादिपदानां तेषाम एतदादीनां कोऽथोंऽत्र विवक्षितः ? एतदुक्तं भवति-किमेता औदारिकादिसंज्ञा अर्थवत्ता-मनुगता विधीयन्ते आहोस्विद् यद्दच्छयेति ? । अन्वर्थसंज्ञा एता न याद्दच्छक्य इति भाष्य-कृदाद्श्यति-उद्गतारमुद्गरमित्यादिना भाष्येण । अन्वर्थत्वाच्च संज्ञयैव लक्षणभेदं प्रथमति, पृथग्लक्षणव्यवस्थानं वा, अत एवान्वर्थसंज्ञाविवरणान्नेवमन्यानीति प्रत्येकमन्यलक्ष-णव्यवच्छेदेनान्यलक्षणाभिधानात्, एभ्य एव विशेषेभ्यः शरीराणां नानात्वं सेत्स्यति ॥ नतु च शरीरप्रकरणप्रथमसूत्रे एतद् भाष्यं युक्तं स्यात्, इह तु प्रकरणान्ताभिधाने न किञ्चित् प्रयोजनं वैशेषिकमस्तीति । उच्यते तदेवमयं मन्यते, तदेवेदमादिस्त्रमाप्रकरणपरि-समाप्तेः प्रपञ्च्यते, अथवा प्रकरणान्ताभिधाने सत्यमेव न किश्चित् फलमस्त्यस्त्रार्थत्वादतः क्षम्यतामिदमेकमाचार्यस्थेति, तत्र उद्गतारमुदारम् इति। उद्गता-उत्कृष्टा आरा-छाया यस्य तदुद्भतारम्रदारं प्रधानमित्यर्थः । तीर्थङ्करगणधरशरीराङ्गीकरणादेवमुच्यते, नहि तीर्थकरादि-शरीरेभ्योऽन्यतु प्रधानतरमस्ति त्रिलोक्यां शरीरमिति। अथवा उत्कटारमुदारम् । उत्कृष्टा आरा-मुर्यादा-प्रमाणं यस्य तदुत्कटारमुदारम्, अवस्थितसातिरेकयोजनसहस्रप्रमाणत्वात्, अन्यच्चैवंविधं नास्ति ॥ नतु वैकियमधिका योजनलक्षेति सत्यमेवमेतद् , अवस्थितं तन्न भवति, पश्चधनुःशतप्रमाणमेवावस्थितं वैक्रियम् , औदारिकं पुनरवस्थितमेवग्रुच्यते । उद्गम एव वा **उदारः,** उद्गमनं-उद्गमः-प्रादुर्भावः स् एव चोदारशब्देनोच्यते । यत उपादानात् प्रभु-तीत्यादि । उपादानं हि शुक्रशोणिताद्यौदारिकस्य तद्वहणप्रभृत्येव चानुसमयमुद्गच्छिति अविभज्यमानस्वरूपः कालविशेषः समयोऽभिधीयते, अतः प्रतिसमयमेव तदुत्तराष्ट्रत्तरां व्यवस्थां स्वीयपर्याप्त्यपेक्षामुद्गच्छति-प्राप्तोति, न् तदस्ति कालविवरं यत्रावस्थान्तरं न समा-सादयतीति, एवं च भाष्यकारी दर्शयति-तत् वर्धते वयःपरिणामेनोपूचीयमानमूर्ति प्रतिवेल-मामान्यते, जीर्यत इति जरामधिगच्छति वयोहानिमाप्तोति, शीर्यत इति शिथिलसन्धि-

१ ' ॰ दारणा ॰ ' इति घ -पाठः । १ ' प्रतिवलयमा ॰ ' इति क-पाठः ।

बन्धनमालम्बमानचर्ममण्डलग्रुपलक्ष्यते तदेव जातुचिदतः शीर्थत इत्युच्यते, परिणमतीति समन्ताजराभारविधुरमानमति परिपेलवग्रहणशक्तीन्द्रियग्रामं वलीवलयलेखाविचित्रमन्यदिवी-पजायते, अतो मुहुर्भुहुरुद्गमनाद् उदारमेवौदारिकं स्वार्थे प्रत्ययविधानात् । नैवमन्या-नीति, यथेदमौदारिकमेवंविधानेकविशेषणविशिष्टं न तथा वैकियाहारकतैजसकार्मणानि, नहि त्रैक्रियस्य जरसा विद्यद्वचा वा प्रतिक्षणं योगोऽस्त्यवस्थितत्वात् तथाऽऽहारकस्य, तैजसकार्मण-योस्तु सुतरां न समस्त्यङ्गोपाङ्गाद्यनिर्वृत्तेः । अथवाऽन्यथा व्युत्पत्तिः-यथोद्गमं वा निरति-शोषमित्यादि भाष्यम् । यो य उद्गमो यथोद्गमं निरतिशेषं निःशेषं निरतिशयं वा मांसा-स्थिस्नाय्वाद्यवबद्धत्वात् सर्वमेव तुल्यम् , ब्राह्यादिधर्मयोगाद् गृह्यते पाण्याद्यवयवैरिन्द्रियैर्वा, छिद्यते परश्वादिना, भिद्यते नाराचादिना, दह्यतेऽग्निभास्करादिना, हियते महावायुवेगेने-रयेवमादिभिविंदारणादुदारग्रुच्यते, पृषोदरादित्वाच संस्कारयत्युदारणादौदारिकम् । नैव-मन्यानीति सुज्ञानम् । निह वैक्रियादिषु मांसास्थित्राह्यादयो विशेषाः सन्ति । अथवाऽन्यथा उदारमिति चेत्यादि । चशब्दोऽथवेत्यस्यार्थे । स्थूलस्याभिधानग्रदारमिति स्वल्पप्रदेशोप-चितत्वात् बृहरवाच मेण्डवदुदारं स्थूलमिति । अस्यैव पर्यायान् सुखावबोधार्थमाख्याति— स्थृलमुद्गतं पुष्टं बृहन्महर्दित्युदारमेवीदारिकम् । स्थूलत्वाद् भेण्डवत् ऊर्ध्व गतम्रच्छाः यग्रद्गतमतिप्रमाणत्वात्, पुष्टं शुक्रशोणितादिप्रचितत्वात्, बृहत् प्रतिक्षणं बृद्धियोगात्, योज-नसहस्रमाणावस्थितारोहपरिणाहत्वान्महत्, उदारमेवौदारिकमित्यनेन न तन्नियमः किन्तु प्रदर्शनमेतत् क्वचित् स्वार्थे क्वचित्रिष्टत्ताद्यर्थे व्विति । नैवं शेषाणि वैक्रियादीनि । किं कारणम-त आह— तेषां हि परं परं सूक्ष्मिमत्युक्तं (२,३८) यसात् तेषां वैक्रियादीनां परं परं प्राक् स्रक्ष्ममभिहितं तस्माञ्चेवं शेषाणीति ॥

भा०-वैक्रियमिति । विक्रिया विकारो विकृतिर्विकरणमित्यनर्थान्तरम् । विविधं क्रियते । एकं भूत्वा अनेकं भवति । अनेकं भूत्वा एकं वैक्रियस्य विस्तरेण भवति। अणु भूत्वा महद् भवति । महच भूत्वाऽणु भवति । एकाकृति भूत्वा अनेकाकृति भवति । अनेकाकृति भूत्वा एकाकृति भवति । दृश्यं भूत्वा अदृश्यं भवति । अदृश्यं भूत्वा दृश्यं भवति । भूमियरं भूत्वा खेचरं भवति । खेचरं भूत्वा भूमियरं भवति । प्रतिघाति भूत्वा अप्रतिघाति भवति । अप्रतिघाति भूत्वा प्रतिघाति भवति । युगपचैतान् भावाननुभवति । नैवं शेषाणीति । विकियायां भवति, विकियायां जायते, विकियायां निर्वत्येते, विकियैव वा वैकियम् ॥

टी॰—वैक्रियमित्यादि भाष्युम्। प्राक् तावत् सुखावबोधार्थे पर्यायानाचष्टे-विक्रिया विकारो विकृतिर्विकरणमित्यनर्थान्तरम्। विविधा विशिष्टा वा क्रिया विक्रिया, तस्यां भवं वैकियम्, प्रकृतेरन्यत्वं विकारः, विचित्रा कृतिर्विकृतिः, विविधं कियत इति विकरणम्,

अध्यायः २

एते अनर्थान्तरमभिद्धति ध्वनयः । एतद्धुना स्पष्टयन्नाह—विविधं कियत इत्यादिना । विविधमनेकप्रकारं तद् वैक्रियं क्रियते, कथं पुनस्तदित्युच्यते-एकं भूत्वा अनेकं भवति विकर्तुः समासादितवैक्रियलब्धेरिच्छानुविधानात् । एकं भवतीत्यादि भाष्यं सुज्ञानं यावत् प्रतिचाति भूत्वेत्यादि । प्रतिहननशीलं भूत्वो स्थूलत्वात् सूक्ष्मावस्थानमनुप्राप्तं सदप्रतिः धाति भवति, एककालमेव च सर्वानिमिहितलक्षणान् भावान् विकारान् वेदयते, नैव-मौदारिकाहारकादीन्यतो विशिष्टलक्षणमेवेदं विशेषम् ॥ तथा चोक्तं भगवत्यां तृतीयशते पञ्चमोदेशके—'' अँणगारे णं भंते ! भावियप्पा बाहिरए पोग्गले परियाइत्ता पभू एगं महं इत्थीरूवं जाव संदमाणियारूवं वा विउन्वित्तए? । हंता पम् । अणगारे णं भंते ! भावियप्पा केवइयाई पभू इत्थीरूवाई विउन्वित्तए ?। गोयमा ! से जहा नामए जुवति जुवाणे हत्थेणं हत्थंसि गिव्हिज्जा चक्रस्स वा नाभी अरगाउत्ता सिया, एवमेव गोयमा! अणगारे णं भाविय-प्पा वेउव्वियसमुग्धाएणं समोहणित्ता संखिज्जाइं जोयणाइं दंडं निसिरति जाव दोच्चंपि वेउव्वि-यसमुम्घाएणं समोहणित्ता पभू केवलकप्पं जंबुद्दीवं दीवं बहूहिं इत्थीरूवेहिं आइण्णं वितिकिणां जाव करित्तए, अदुत्तरं च णं गोयमा ! पभू तिरियमसंखेळादीवसमुद्दे भरिए विउन्दित्तए जाव नो चेव णं संपत्तीए विउन्वति वा विउन्वस्संति वा "(स्र० १६१)॥ तथा चतुर्दशशते अष्ट-मोदेशके-'' औत्थ णं भंते! अन्वानाधा (हा ) देवा ? हंता अत्थि। से केणहेणं भंते! एवं बुचित-अव्वावाधा देवा अव्यावाधा देवा ? गोयमा ! पमू णं एगमेंगे अव्वावाधे देवे एगमेंगस्स पुरिसस्स एगमेगंसि अच्छिपत्तंसि दिव्वं देविङ्किं दिव्वं देवजुई दिव्वं देवाणुभावं दिव्वं बत्ती-सइविहं नद्दविहिं उवदंसेत्तए, नो चेव णं तस्स पुरिसस्स किंचि आवार्थं वा वाबाहं वा उप्पाएइ छविच्छेदं वा करेइ, सुहुमं च णं उवदंसेजा, से तेणहेणं जाव अव्वाबाधा देवा" ( सू० ५३१ )।। तथाञ्हादशशते सप्तमोद्देशके—" देवे णं भंते महङ्दिए जाव महेसक्खे स्वसहस्सं विउन्वित्ता पभू णं अण्णमण्णेणं सिद्धं संगामं संगामित्तए ? हंता पभू , ताओणं भंते ! बोंदीओ कि एगजीवफु-हाओ अणेगजीवफुहाओ ? गोयमा ! एकजीवफुहाओ नो अणेगजीवफुहाओ । ते णं भंते ! तेसिं

<sup>9</sup> अनगारो भगवन् । भावितातमा बाह्यान् पुद्गलान् अपर्थादाय प्रमुः एकं महत् स्रीरूपं वा, यावत् स्यन्द्-मानिकारूपं वा विकुर्वितुम् ! इन्त प्रमुः । अनगारो भगवन् । भावितातमा कियन्ति प्रमुः स्रोरूपाणि विकुर्वितुम् ? गौतम ! स यथा नाम युवति युवा इस्तेन इस्ते गृहणीयात् , वकस्य वा नाभिः अरकायुक्ता स्यात्, एवमेव गौतम ! अनगारोऽपि भावितातमा वैकियसमुद्घातेन समवहन्ति, यावत्—प्रमुः गौतम । अनगारो भावितातमा केवलकल्पं जंबू-द्वीपं द्वीपं बहुभिः स्रोरूपैः आकार्णम् , न्यतिकार्णम् , यावत्—कर्तुम् । अथोत्तरं च गौतम । प्रमुः तिर्थग्—असंस्य-द्वीपसमुद्रान् भर्तुं विकुर्व्य यावत् नो चैव सम्पन्या विकुर्वित विकुर्विध्यति वा।

२ सन्ति भदन्त ! अव्याबाधा देवाः ? हन्त सन्ति । तत् केनार्थेन भदन्त ! एवमुच्यते — अव्याबाधा देवा अव्याबाधा देवाः ? गौतम ! प्रभुः एकैकोऽव्याबाधदेवः एकैकस्य पुरुषस्य एकैकस्मिन् अक्षिपत्रे दिव्यां देवधि दिव्यां देवसुति दिव्यं देवानुभावं दिव्यं द्वात्रिंशद्वियं नाट्यविधि उपदर्शयितुम्, नैव तस्य पुरुषस्य कांचिदाबाधां वा व्याबाधां वोत्पादयति छविच्छेदं वा करोति, स्क्ष्मतयोपदर्शयेत्, तदेतेनार्थेन यावदव्याबाधा देवाः ।

३ देवो भदन्त ! महर्षिकः यावत् महेशाख्यः रूपसहस्रं विकुर्व्य प्रभुरन्योऽन्येन सार्धं सङ्कामं सङ्कामियतुम् १ इन्त प्रभुः, तानि भदन्त ! शरीराणि किमेकजीवस्पृष्टानि अनेकजीवस्पृष्टानि ? गौतम ! एकजीवस्पृष्टानि वानेकजीव-

बोंदीणं अंतरा किं एगजीवफुडा अणेगजीवफुडा ? गोयमा ! एकजीवफुडा नो अणेगजीवफुडा । पुरिसे णं मंते! अंतरे हत्थेण वा पाएण वा असिणा वा पभू विच्छिदित्तए । नो इणमहे समहे, नो खलु तत्थ सत्थं कमित " (स॰ ६३५)॥ एतानि च सूत्राणि वैक्रियाद्यर्थेषूपयुज्य नियोज्यानि, न स्वार्थ एव प्रत्ययविधिः । अनियमं द्रीयति—विक्रियायां भविमित्यादिना भाष्येण, एतच्च सुज्ञानमेवातः कदाचिद् वैक्रियं वैक्रियंकं चेति ॥

आहारकस्य भा०-आहारकमाहियत इत्याहार्यम् । आहारकमन्तर्मुहूर्त-

टी०—आहारमाहियत इत्यादि भाष्यम् । गृह्यते प्रतिविशिष्टप्रयोजनप्रसाधनाय कार्यपरिसमाप्तेश्व पुनर्धुच्यते याचितोपकरणवत् संशयव्यवच्छेदार्थावप्रहणार्धेदर्शनादि च कार्यम्, आह्यते आहार्यमित्यनेन शब्दद्वयेन विशिष्टकारकसाध्यमाहारकशब्दं दर्शयति कृल्ल्युद्धो बहुलवचनात्, तच्चाहारकमन्तर्भुहूर्तस्थिति, एतावता च कालेनाभिलिषतप्रयोजनपरिसमाप्तिस्त-स्याहर्त्तरपजायते, परिनिष्ठितप्रयोजनश्च पुनर्विभुश्चिति नोत्तरकालमपि तां लिब्धमुपजीवति अतोऽन्तर्भुहूर्तस्थितिः, आत्मलाभो यस्य तदन्तर्भुहूर्तस्थिति। नैवं शोषाणीति, व्यतिरेक-मन्यतः प्रतिपादयि शेषाण्योदारिकादीनि तत्प्रसाध्यप्रयोजनिवर्तनाय नालं नापि नियमत एव तावत्या स्थित्या योगः प्रमाणेन वेति ।।

तैजसस्य विचारः भा॰—तेजसो विकारस्तैजसं तेजोमयं तेजःस्वतत्त्वं शापा~ नुग्रहप्रयोजनम् । नैवं शेषाणि ॥

टी०—तेजसो विकारस्तैजसमित्यादि । उष्णभावलक्षणं तेजः संसिद्धं सर्वप्राणिषु पाचकमन्थसः । तस्यैवंविधस्य तेजसो विकारस्तैजसमवस्थान्तरापित्तिति । एतदेव पर्यायान्तरेणाख्याति—तेजोमयं स एव विकारार्थस्तेजःस्वतत्त्वम्, तेजसः स्वतन्त्वं-स्वरूपं-आत्मा-स्वभावस्तत् तेजःस्वतन्त्वम् शापानुग्रहप्रयोजनमिति । लिब्धनिर्वृत्तिमपेश्योच्यते शापानुग्रहौ प्रयोजनं यस्य निग्राह्यानुग्राह्यपक्षयोस्तत् तु शापानुग्रहप्रयोजनमिति । नैवं शोषाणीति । औदारिकादिभ्यो व्यतिरिच्यते एतत् स्वगुणैरिति प्रथयति—

भा०—कर्मणो विकारः कर्मात्मकं कर्ममयमिति कार्मणम्।
कार्मणविचारः नैवं रोषाणि ॥

टी० — कर्मणो विकार इत्यादि । ज्ञानावरणादिकर्मणो विकृतिः कार्मणमेकलोली भाव इति कर्माणि तान्येवात्मा यस्य खरूपं कर्ममयमिति विकारार्थ एव पर्यायतः । नैवं कोषाणि इत्यौदारिकादिलक्षणव्युदासः । एवमन्वर्थसंज्ञकानि प्रतिपाद्य औदारिकादीन्येकप्रय-रनप्रसाध्यं लक्षणभेदाच्छरीरनानात्वमप्यतिदिशति —

स्पृष्टानि, पुरुषो भदन्त ! अन्तरा हस्तेन वा पादेन वा असिना वा प्रभुविंच्छेतुम् ? नैषोऽर्थः समर्थः नैव तन्न शस्त्रं काम्यति । भा॰-एभ्य एव चार्थविद्योषेभ्यः दारीराणां नानात्वं सिद्धम्। किं चान्यत्। कारणता विषयतः स्वामितः प्रयोजनतः प्रमाणतः प्रदेदासङ्-शरीराणां नानात्वे ख्यातोऽवगाहनतः स्थितितोऽल्पबहुत्वत इत्येतेभ्यश्च नवभ्यो हेतवः विश्लोषेभ्यः दारीराणां नानात्वं सिद्धमिति ॥ ४९ ॥

टी०--एभ्य एव चार्थविद्योषेभ्यः दारीराणां नानात्वं सिद्धम् । उदाराद्यर्थ-विशेषेभ्यो विहितलक्षणेभ्यः विविक्तस्वरूपेभ्यः शरीराणां नानात्वं सिद्धं, घटपटादीनामिव लक्षणभेदात् सिद्धमिति । किं चान्यदित्यादि । न केवलमन्वर्थसंज्ञाख्यानद्वारेणैव विशेषः श्ररीराणाम्, अन्येभ्योऽपि हेतुभ्यः सम्भवत्येव कारणादिभ्यः । तत्र कारणातस्तावत् स्थूलपुद्गलोपचितमृत्यौँदारिकम्। न तथा वैकियादीनि। 'परं परं सुक्ष्मम्' (अ०२, सु०३८) इति वचनात् ।। तथा विषयकृतो भेदः । विद्याधरौदारिकशरीराणि प्रत्यानन्दीश्वरादौदारि-कस्य विषयः जङ्घाचारणं प्रत्यारुचकपैर्यन्तात् तिर्यक्, ऊर्ध्वमा पाण्डकवनात् । वैक्रियमस-ङ्ख्येयद्वीपसमुद्रविषयम् । आहारक्स्य यावन्महोविदेहक्षेत्राणि । तैजसकार्मणयोरासर्वलोकात् । तथा स्वामिकृतो विद्योषः । औदारिकृस्य मनुष्यतिर्थश्चः । वैक्रियस्य देवनारकास्तिर्य-ङ्मनुष्याश्र केचित्। आहारकस्य चतुर्दशपूर्वधरम् नुष्यसंयुतः । तैजसकार्मणयोः सर्वसंसारिणः। तथा प्रयोजनकृतो भेदः। औदारिकस्य धमाधर्मसुखदुः खकेवलज्ञानावाप्त्यादि प्रयोजनम् । वैक्रियस्य स्थूलसक्ष्मैकत्वच्योमचरक्षितिगतिविषयाद्यनेकलक्षणा विभूतिः । आहारकस्य तु सुक्ष्मन्यवहितदुरवगाहार्थव्यवस्थितिः। तैजसस्याहारपाकः शापानुग्रहदानसामर्थ्ये च। कार्मणस्य भवान्तरगतिपरिणामः । तथा प्रमाणकृतो भेदः । सातिरेकं योजनसहस्रमौदारिकम् । योजनलक्षत्रमाणं वैकियम् । रत्निप्रमाणमाहारकम् । लोकायामप्रमाणे तैजसकार्मणे । तथा प्रदेशसङ्ख्यातो भेदः । 'प्रदेशतोऽसङ्ख्येयगुणं प्राक् तैजसात् अनन्तगुणे परे' (अ० २, सू० ३९-४० ) इत्युक्तः प्रदेशभेदः प्राक् । तथाऽवगाहनाकृतो विद्योषः । सातिरे-कयोजनसहस्रप्रमाणमोदारिकमसङ्ख्येयगुणप्रदेशेषु यावत्स्ववगाढं भवति तेभ्यो बहुतरकास-ङ्ख्येयप्रदेशावगाढं योजनलक्षप्रमाणं वैकियं भवति, आहारकमाभ्यामल्पप्रदेशावगाढं भवति ह्स्तमात्रत्वात्, तैजसकार्मणे लोकान्तायताकाराश्रेण्यावगाढे भवतः । तथा स्थितिकृतो भेदः। औदारिकं जर्मन्येनान्तर्भ्रहृर्तिस्थिति, उत्कर्षेण त्रिपल्योपमस्थिति। वैक्रियं जधन्येनान्तर्भुहृर्तिस्थ-ति, उत्कर्षेण त्रयस्त्रिशत्सागरोपमस्थिति । आहारकमन्तर्भुहृतिस्थित्येव । तैज्ञसकार्मणयोः सन्ता-नानुरोधादनादित्वमपर्यवसानता चाभव्यसम्बन्धितया, अनादित्वं सपर्यवसानता च भव्यस-म्बन्धित्वेनेति । तथाऽल्पबहुत्वकृतो विशोषः । सर्वस्तोकमाहारकं यदि सम्भवति कदा-चिन्नु सम्भवत्यपि । किं कारणम् १ येन तैस्यान्तरम्रुक्तं जधन्येनैकसमयः, उत्कृष्टतः पण्मासाः, तद्यदि भवति ततो जघन्येनैकमादि कृत्वा यावदुत्कर्षेण नवसहस्राणि युगपद् भवन्त्याहारक-शरीराणाम् । आहारकाद् वैक्रियशरीराण्यसङ्ख्येयगुणानि नारकदेवानामसङ्ख्येयत्वात् असङ्-

१ ' पर्वतात् ' इति क-पार्श्वस्थपाठः । २ 'तस्यान्तर्भुहूर्त्ते' इति क-पाठः ।

ख्येयोत्सर्पिण्यवसर्पिणीसमयराशिसमसङ्ख्यानि भवन्ति । वैक्रियशरीरेभ्य औदारिकशरीराण्यसङ्ख्येयगुणानि, तिर्यक्शरीरमनुष्याणामसङ्ख्येयत्वात्, असङ्ख्येयोत्सर्पिण्यवसर्पिणीसम-यराशिसमसङ्ख्यानि ॥ ननु च तिर्वश्चोऽनन्ताः तत् कथमानन्त्ये च सति असङ्ख्येयानि शरीराणि स्युः? । उच्यते —प्रत्येकशरीराणामसङ्ख्येयानि साधारणास्त्वनन्तास्तेषामनन्ताना-मेकं शरीरं भवतीत्यतोऽसङ्ख्यातानि, न पुनरनन्तानामपि प्रत्येकं शरीरमस्ति, तस्मात् सुष्ट्-क्तमसङ्ख्येयानीति, औदारिकशरीरेभ्यस्तैजसकार्मणान्यनन्तगुणानि । तानि हि प्रत्येकं सर्वजीवानां संसारिणां भवन्त्यतोऽनन्तानि, न पुनरेकं तैजसं कार्मणं वा बहुनामिति ॥ एव-मेतेभ्यः कारणादिभ्यो नवभ्यो विशेषभ्यः शरीराणां नानात्वं सिद्धं-प्रतिष्ठितमवसान्तव्यमिति ॥ ४९ ॥

भा०—अत्राह—आसु चतसृषु संसारगतिषु को लिङ्गनियमः १। अत्रोच्य-ते—जीवस्यौद्यिकेषु भावेषु व्याख्यायमानेषूक्तम्-'त्रिविधमेव लिङ्गस्त्रे लिङ्गं-स्त्रीलिङ्गं पुलिङ्गं नपुंसकलिङ्गमिति' (अ०२, सू०६)। तथा चारित्रमोहे नोकषायवेदनीये त्रिविध एव वेदो वक्ष्यते (अ०८, सू०१०) स्त्रीवेदः पुंवेदो नपुंसकवेद इति। तस्मात् त्रिविधमेव लिङ्ग-मिति॥ तत्र।

टी॰-अत्राह-आसु चतराषु संसारगतिषु को लिङ्गनियम इति सम्बन्ध-प्रन्थः। अत्रावसरे शिष्यः प्रश्नयति -आसु नरकतिर्थङ्मनुष्यामराख्यासु चतुःसङ्ख्यानियतासु संसारगतिषु को लिङ्गनियम इति, कियन्ति लिङ्गान्यासु गतिषु सम्भवन्तीति पृच्छचते, लिङ्ग-सङ्ख्यामेव ताविवर्धारियतुमिच्छति, न पुनः किं लिङ्गं कस्यां गताविति पृच्छचते। अन्त्रीच्य-ते-प्राक् ताविङ्क्षेयत्ता निर्धार्यते तत्रश्र निर्दृत्तानि लिङ्गानि सङ्ख्यया गतिषु विभक्ष्यन्त इति । अतस्तमेव नियमं दर्शयति-श्रिविधमेव लिङ्गं न न्यूनमधिकं वा, तच्च प्राक् प्रदर्शितं प्राय इत्ये-वमावेदयति जीवस्पौद्यिकेष्वित्यादिना भाष्येण गतिकपायलिङ्गसूत्रे (अ० २, सू० ६) औदयिकमेकविंशतिभेदमाचक्षाणेन स्त्रीपुंनपुंसकलिङ्गानि त्रीण्येवाभिहितानि किमिति न स्मर्यन्ते ? तथा चारित्रमोह इत्यादि द्विविधो मोहोऽष्टमे वक्ष्यते (अ० ८, स० १०) दर्शन-चारित्रभेदात्, तत्र चारित्रमोहे चारित्रमोहोऽपि द्विविधः-कषायचारित्रमोहो नोकषायचा-रित्रमोहश्च । तत्र नोकषायवेदनीये हास्यरत्यरतिभयशोकज्ञगुष्सास्त्रीपुंनपुंसकवेदभेदे त्रिविध एव वेदो वक्ष्यते । यस्य कर्मण उद्यात् पुरुषाभिलाषस्तत् कर्म स्त्रीवेदशब्दामिधेयम्, यस्य पुनरुदयात् रूयभिलापस्तत् कर्म पुरुपवेदः, स्त्रीपुरुषद्वयाभिलाषो यदुदयात् तत् कर्म नपुंसकवेद इति, तस्मात् त्रिविधमेव लिङ्गमन्यस्यासम्भवात्, तदेव चैषां स्वस्थानं वेदानां तथैव च खरू-पतो विस्तरेण व्याख्यास्यन्ते, तत्र चेयत्तया व्यवच्छित्राः सन्त इह संसारगतिषु नियम्यन्ते को वेदः कस्यां गतावित्यत आह-

# सूत्रम्-नारकसम्मूर्च्छनो नपुंसकानि ॥ २-५० ॥

टी॰—केनचित् पुनरधीयते-नपुंसकवेदवन्तो जीवाः नारकसम्मृर्च्छिनो नपुंसकाः, नपुंसकं येषां विद्यते, अज्ञीआदिपाठादतं विधाय ॥

भा॰—नारकाश्च सर्वे सम्मूर्चिछनश्च नपुंसकान्येव भवन्ति, न स्त्रियो न पुमांसः। तेषां हि चारित्रमोहनीयनोकषायवेदनीयाश्रयेषु त्रिषु नपुंसकवेदः वेदेषु नपुंसकवेदनीयमेवेकमशुभगातिनामापेक्षं पूर्वबद्धनिका-चितसुद्यप्राप्तं भवति, नेतरे इति ॥ ५०॥

टी॰ - नारकाञ्चेत्यादि माष्यम्। नरकेषु भवा नारकाः सर्वे सप्तसु पृथिवीषु वर्तमानाः स-म्मूर्चिछनश्च सम्मूर्च्छनं सम्मूर्च्छः सम्मूर्च्छा वा सम्मूर्च्छनजन्मेत्यर्थः तद् येषां विद्यते ते सम्मू-र्चिछनः, सम्मूर्च्छनेजन्मभाजश्रे पृथिन्यप्तेजोवायुवनस्पतिद्वित्रिचतुरिन्द्रियाश्र वेचित् तिर्यस्म-जुष्याः, सर्वे एते नपुंस कान्येव न पुंसकवेदभाज एवेत्यवधारयति। सामर्थ्यालब्धमवधारणाफलं द्शियति न स्त्रियों न पुमांसः न स्त्रीवेद भाजो न पुरुषवेदवेदिनः, किं पुनः कारणं नपुंसकवेद एव तेष्वित्यत आह-तेषां हीत्यादि । यसात् तेषां नारकाणां सम्मूच्छ्नजन्मनां च चारि-श्रमोहनीयनोकषायवेदनीयाश्रयेषु त्रिषु वेदेषु,चारित्रमोहनीयं च तन्नोकषायवेदनीयं चेति चारित्रमोहनीयनोकषायवेदनीयम्-नवधा हास्यादि तद् आश्रयः-स्थानं येषां ते तदाश्रयास्तेषु तदाश्रयेषु त्रिषु वेदेषु निर्धार्यते । नपुंसकवेदनीयामित्यादि । नपुंसकत्वानुभवो नपुंसकवे-दनीयं तदेवैकमञ्जभगतिनामापेक्षम्, प्रदर्शनवाक्यमिद्मशुभगतिनामापेक्षमिति, अशु-भगत्यादिनामगोत्रवेद्यायुष्कोदयापेक्षो मोहोदयः परो येनाशुभं महानगरदाहोपमं मैथुना-भिलाषमनुभवन्ति नारकाकाङ्क्षारूपमिति, सम्मूच्छेनजन्मानोऽपि हि तिर्यश्चो मनुष्याश्चाशुभ-गत्यादिनामगोत्रवेद्यायुष्कोदयापेक्षमोहोदयाकाङ्क्षावन्तो नपुंसकत्वमनुभवन्ति, पूर्वबद्धनि-पूर्वस्मिन् जन्मन्यनन्तरे बद्धं नपुंसकत्वयोग्यास्रवैः परिगृहीत-काचितग्रुद्यप्राप्तं । मित्यर्थः । निकाचितं तदेव प्रहणानन्तरमात्मसात्कृतं क्षीरोदकवदन्योन्यानुगतिलक्षणेन स-सहाविभागितयाऽध्यवसायविशेषाद् व्यवस्थापितम्, उद्यप्रासमिति म्बन्धेनात्मप्रदेशैः समासादितपरिपाकावस्थम् , तदेवंविधं नषुंसकवेदनीयमेव नारकसम्मूर्च्छमानां जन्तूनां दुःख-बहुलत्वाद् भवति, नेतरे स्त्रीपुंवेदनीये कदाचिदिति ॥ ५० ॥

उक्तं नारकसम्मृर्चिछनां लिङ्गम्, अथ देवानां किं लिङ्गमित्यत आह—

### सूत्रम्-न देवाः ॥ २-५१ ॥

देवानां वेदौ

भा॰—देवाश्चतुर्निकाया अपि नपुंसकानि न भवन्ति, स्त्रियः पुमांसश्च भवन्ति । तेषां हि शुभगतिनामापेक्षे स्त्रीपुंवेदनीये पूर्वेषद्धनिकाचिते उद्यप्राप्ते हे एव भवतो नेतरत्। पारि-

शेष्याच गम्यते जराय्वण्डपोतजास्त्रिविधा भवन्ति—स्त्रियः पुमांसो नर्पु-सकानीति ॥ १ ॥

टी०—प्रकृतस्य प्रतिषेधं दर्शयति, नपुंसकवेदः प्रकृतः, स एव प्रतिषिध्यते, दीव्यन्ति इति देवाः क्रीडाद्युतिगतिष्वतिशयवतीषु वाच्याः, चत्यारो निकायाः-सङ्घाताः-सम्हाः येषां भवनवनचरज्योतिषिकवैमानिकाख्यास्ते चतुर्निकायास्ते चतुर्विधा अपि न नपुंसकानिः भवन्ति, नपुंसकवेदप्रतिषेधोत्तरकालं चाप्रतिषिद्धत्वात् सामर्थ्यात् स्त्रीपुरुषवेद्वययोगिता गम्यतेऽतस्तां दर्शयति—स्त्रियः पुमांसश्च भवन्ति । स्त्रीवेदमाजः पुरुषवेदवेदस्ययोगिता गम्यतेऽतस्तां दर्शयति—स्त्रियः पुमांसश्च भवन्ति । स्त्रीवेदमाजः पुरुषवेदवेदस्ययं। भवनपतिव्यन्तरज्योतिषिकसौधर्मेशानेषु वेदद्वयम् प्यप्पाततः, तदुपिर पुरुषवेद एव, नेतरः। किं पुनः कारणं देवानां नपुंसकवेदो नास्तीत्यत आह—तेषां हीत्यादि । यस्मात् तेषां श्चभगत्यादिनामगोत्रवेद्यायुष्कापेक्षमोहोदयादिमलपितृप्रीतिसाधकं मायार्जवोपचितं करिष्वणपूलाग्निसद्यां स्त्रीवेदनीयमेकं पुंवेदनीयमेवाधिकं पूर्वचद्धनिकाचितमुद्यप्राप्तं भवित्रमण्यात्वात्रीयमबद्धत्वात् । अत्र च स्त्रीवेदो नपुंसकवेदापेक्षया श्चभ उच्यते, न पुनः श्चभ एव । इदानीं सामर्थ्योल्लब्धं दर्शयति—पारिशेष्याच गम्यतः इत्यादिना । परिशेष्विद्या विज्ञायते जरावय्वण्डपोत्तजास्त्रिविधा भवन्ति स्त्रियः पुमांसो नपुंसकानि चेति ॥ ५१ ॥

भा॰—अन्नाह्—चर्तुगताविष संसारे किं व्यवस्थिता स्थिति
<sup>आयुषोऽपव-</sup>
रायुषः उताकालमृत्युरप्यस्तीति १। अन्नोच्यते-द्विविधान्या
यूषि-अपवर्तनीयानि अनपवर्तनीयानि च। अनपवर्तनीयानि

पुनर्दिविधानि—सोपक्रमाणि निरुपक्रमाणि च। अपवर्तनीयानि तु नियतं सोपक्रमाणीति ॥ तत्र—

टी० अत्राहेत्यादिः सम्बन्धप्रन्थः। अत्र प्रस्तावे संशयानः प्रश्नयति नारकतिर्वद्यम्यामरभेदभाजि संसारेऽतीतानन्तरजनमपरिगृहीतस्यायुषः किं व्यवस्थिता तावत्येव स्थितिः-अनुभवकालः पूर्ववद्धा हि यावती, अथापरिपूरितायामपि तस्यां स्थितावपहाय प्राणान् परलोकप्रयाणाभिम्रखः प्राणी प्रवर्तते ?। अकाले मृत्युः अकालम्हत्युः प्रागुपात्तजीवनकालावधे-र्वाकाले खोपात्तमनुष्याद्याप्रद्रव्याणामनुभवतः कृत्स्नपरिक्षयो मृत्युः स पुनः किमकालेऽपि पूर्वप्रतिवद्धायुः संस्कारविच्छेदावधावपरिसमाप्तेऽपि मवति आहोस्विवियमत एव तावन्तं कालं प्राणिति प्राणीति,कृतः पुनरयं संशयः? सकललोकप्रवादात्, एवं लौकिकाः प्रमापन्ते अयमकाले मृतो जन्तुवर्यापादितो वा, अयं पुनः स्थविरः स्वकालपरिमाणमायुरनुभूय मृत्युगोचरमायात हत्यतः सन्देदः किमकालेऽपि मरणयोग इति ? तथेव सङ्ग्रामे समर्थतस्यवद्धजनव्यापत्तिमनुप्रे-स्य युगपद संशयप्रसवः, न तत्र प्रतिपत्तिराधातं श्वयाऽञ्त्मिन अयुक्तिकत्वात्, सर्व एते समायुषः सममेकसंख्यानिवन्धनमेमिर्भवान्तरमासायायुरुपचितमिति न शक्यमवगन्तुम्, अतः संशते

मनः किमकालमृत्युरप्यस्तीति, तत एव आयोधनादश्चतवपुषः परिणति(त )शतजर्जरसकलसन्धयः स्थविरास्तीत्रहेतिहस्तास्तीरियत्वा समरमैपगच्छन्तोऽवलोक्यन्ते, अतोऽवगम्यते न खलु कश्चिद्काल एव विषमाण्यवगाहमानोऽपि शरशतापादितश्चतिरिप प्रकृष्टदुः खवेदनातीं मरणमन्भिलपञ्चपि प्राणवियुज्यते, एवमनेकस्मिन् संशयबीजप्रसवे सति प्रश्नप्रवृत्तौ प्रतिवचनसुच्यते द्विधान्यायृषि अपवर्तनीयान्यनपवर्तनीयानि चेति । अकाले मृत्योरिस्त सम्भव इत्येवंविधार्थप्रदर्शनपरायणमिदमास्तीर्यते भाष्यम् । द्विविधान्यायूषि जीवितानि भवन्ति,

आयुषो द्वैवि-ध्यम् प्रयोगिवशेषाच्च द्वैविध्यं, न स्वभावात्, तत्रायुषो बन्धकास्तावत् सम्यग्-मिध्यादृष्टिविरहिता मिध्यादृष्टेरारभ्य यावद्प्रमत्तसंयत इति षद्सु स्थानेषु जन्तवः अजधन्योत्कृष्टाध्यवसायविशेषभाजः पृथुकषायाः साद्यध्रुवायुर्वि-

कल्पयुजः, तत्र नारकदेवासङ्ख्येयवर्षायुषः प्राणिनः पण्मास्याम्बद्दोषायां नियमादायुषो बन्धकाः । शेषास्त्वायुषस्त्रिभागेऽवशेषे पुरोवर्तिजन्मानुभवयोग्यमायुर्वधन्ति, त्रिभागत्रिभागे वाऽवशेष इति । अथवा त्रिभागत्रिभागत्रिभागे वाऽवशेष इति । एतदुक्तं भवति—त्रिभा-गावशेषायुषो नवभागशेषायुषः सप्तविंशतिभागावशेषायुषो वा परभवायुर्वेधन्ति, ततः परं न बभ्नन्तीत्यर्थः । तत्रावनिजलज्वलनमारुततरुद्धित्रिचतुरिन्द्रियाणां निरुपक्रमायुषां च पश्चेन्द्रि-याणां नियमित एव त्रिभागावशेषे बन्धो भवत्यायुषः, सोपक्रमायुषां पुनः पश्चेन्द्रियाणा-मनियमेन बन्धो यावत सप्तविंशतिभागावशेषकल्पनेति, ते च प्राणिनस्तदैव तदायुर्वभन्तोऽध्य-वसायविशेषात् केचिदपवर्तनार्हं कुर्वन्ति केचिदनपवर्तनीयमिति, मन्दपरिणामप्रयोगोपचित-मपवर्षं तीत्रपरिणामप्रयोगोपचितमनपवर्यम्, तत्रापवर्तना नाम प्राक्तनजन्मविरचितस्थिते रस्पतापादनमध्यवसानादिविशेषात्, अनपवर्तनीयं पुनस्तावत्कालस्थित्येव न हासमायाति स्वकालावधेरारात्, तैलवर्तिक्षयतो निर्विधातप्रदीपोपशान्तिवत् धनसंहतत्वाद् वा पवनश्लेष-वत्, तच्च किलाखिनवीर्यारब्धत्वात् असङ्ख्येयसमयोपार्जितमायुरनपवर्त्यम्, तथा गाढबन्ध-नत्वाभिकाचितवन्धात्मनियमादनपवर्त्यायुभवति । अथवैकनाडिकापरिगृहीतमायुः संहतिम-स्वात् संहतपुरुषराशिवदभेद्यं वा एकनाडिकाविवरप्रक्षिप्तवीजनिष्पादित्सस्यसंहतिवद् वा, विव-राद् बहिः पतितबीजप्रस्तं हि सस्यमसंहतत्वात् प्रविरलतायां सत्यां सर्वस्यैव गवादेर्गम्यम्, एवं किलायमात्माऽऽयुर्वेध्नन्नेकात्मलव्धिपरिणामस्वाभाव्याच्छरीरव्याप्यपि सन्नाडिकामार्गपरि-णामो भवति, ततस्तामवस्थामासाद्य यानायुष्कपुद्गलान् बन्धाति ते नाडिकाप्रविष्टत्वात् संह-तिमत्त्वे सति अभेद्या विषशस्त्राग्न्यादीनामिति,मन्दतीत्रपरिणामसन्निधानाच स तत् तथा जन्मा-न्तर एव रचयति इहत्यजन्मव्याधिवत् । अल्पाद्धातुवैषम्यनिदानापथ्यसेवनाद् यो व्याधिः स-म्रुपजातः स कालान्तरेणोपेक्ष्यमाणः समासादितोदग्रवृद्धिः समूलघातं निहन्ति शरीरकं, न पुनरा-श्वेव, निषुणभिषग्वरोपदिष्टतत्प्रत्यनीकक्रियाकलापानुष्टानाच द्राग् विच्छेदमापाद्यते,तथैव यन्म-

१ ' समरमपयान्तः ' इति क-पाठः।

न्दपरिणामप्रयोगकारणाभ्यासादासादितमनेनायुर्जन्तुनाऽतीतजन्मनितदपर्वतनाईमाचक्षते क्षतक्षेशाः । यः पुनरतिमहान्तं धातुक्षोभमाश्रित्यापथ्यनिदानासेवनादिना समजनि व्याधिरतिदीर्घकालकलापापादितजरिठमासम्वप्यूदिनर्वशेषाङ्गोपाङ्गसङ्घातः कुष्ठक्षयादिः, स खल्छ भेषजप्रकारमनेकम्रुपचीयमानमनुदिनमप्यवगणस्य सञ्जातवलः क्षिप्रमाक्षिपति तं रोगिणमकाण्ड
एव, न खल्ज प्रयत्नपरमेण धन्वन्तरिणाऽपि शक्यः सम्रच्छेतुम्। एवं हि तीव्रपरिणामप्रयोगशीजजनितशक्ति तदायुरात्तमतीतजन्मनि न शक्यमन्तराल एवावच्छेतुमित्यनपर्वतनीयमुच्यते ।
तथा हि—कालाकालसमाप्त्योरायुषःसम्भवत्यनेकं निदर्शनं, तम्रलाच्च प्रतितिरुपजायते श्रोतुः,
अतस्तदिभिधानमाम्रफलपाकवत् भस्यकव्याधिपरिगतपुरुपभोजनवत् वेष्टिताद्रपटवितवशोषवत् ,
वेष्टितपलालवत्रवत्, यथेता भिन्नकालानुवर्तिन्योऽप्यवस्थास्तुल्यनिदर्शनगतास्तथा तुल्येऽपि
कर्मणि स्वपरिणामादिकियाविशेषाद् भिन्नोऽज्यवस्थास्तुल्यनिदर्शनगतास्तथा तुल्येऽपि
कर्मणि स्वपरिणामादिकियाविशेषाद् भिन्नोऽज्यवस्थास्तुल्यनिदर्शनगतास्तथा तुल्येऽपि
कर्मणि स्वपरिणामादिकियाविशेषाद् भिन्नोऽज्यवस्थास्तुल्यनिदर्शनगतास्तथा तुल्येऽपि
कर्मणि स्वपरिणामादिकियाविशेषाद् भिन्नोऽज्यवस्थास्तुल्यनिदर्शनगतास्तथा तुल्येऽपि
कर्मणि स्वपरिणामादिकियाविशेषाद् भिन्नोऽज्यक्षालः परममध्यमजघन्याख्यः, तसाद्
दित्यपायुरपर्वतीयमनपवर्त्यं चेति व्यवस्थितम्। अधुनाऽनपर्वतीयापृषि द्विविधान्यभिचित्रुराह—अनपवर्तनीयानि पुनर्द्विधानि—सोपक्रमाणि निरुपक्रमाणि च ।
तत्रोपक्रमणस्यवसानादिनाऽल्पकालस्थितिकमापाद्यते सकारणकलप उपक्रमः,तेन तादशैन

अवचर्तनेऽपि क्षयाभावः पक्रमेण सोपक्रमाण्यनपवर्तनीयान्यायूंषि भवन्ति । निर्गतोपक्रमाणि निरूप-क्रमाण्यध्यवसानादिकारणकलापाभावात्, यथैव तिज्ञहास्यते अतिदीर्घका-लस्थितिस्वपरिणतिविशेषात् तथा अल्पमपि वृद्धिमापादयिष्यते रसाय-

नाद्युपयोगतश्चेत् तन्न, अबद्धत्वात्, जन्मान्तरे हि बद्धमायुस्तावता वा कालेनानुभूयेत हस्वीयसा वाऽध्यवसानादियोगात् आभिचारिककर्मणाऽवाप्य कालफलपाकवत् स्याद्, अबद्धं पुनर्न शक्यते संवर्धयितममृतोपयोगेनापि। यथा हि दीर्धपटः प्रागुक्तो वेष्टनयाऽल्पः शक्यः कर्तु न पुनर्शिविमानमापादियितमनुपाक्ततावद्दलिकत्वात्। स्यादेतद् रसायनाचुपयोगाद् यावत्स्थितिकमाणं प्रागायुस्तावतीं स्थितिमखण्डयत् तदासीत न पुनर्शृद्धिमश्रद्धेयामाधातुमलं तदिति। अत्र च किलोपपातिका असङ्ख्येयवर्षायुष्य निरुपक्रमा एव, चरमदेहाः उत्तमपुरुपाश्च सोपक्रमा निरुपक्रमाश्च ॥ निन्वदं विप्रतिषेध्यमनपवर्त्यायुषः सोपक्रमाश्चेति। उच्यते अध्यवसानाद्युपक्रमकारणानि किल सन्त्यमीषां चरमदेहोत्तमपुरुषाणां न पुनरायुरपवर्त्यते, सत्स्विप तेष्वनपवर्त्यायुष्यत्, न खल्यपक्रमसिक्थानं तत्र प्रतिषिध्यते, किन्तु सत्यप्युपक्रमकारणसान्निध्येऽतिगाढवन्यत्वात्र तदायुरपवर्त्यते ॥ नतु चौपपातिकासङ्ख्येयवर्षायुष्यमिषि तुल्यमेतत् सन्निधानमिति। उच्यते सत्यम्, नारकादीनाम्रपक्रमकलापः सन्निहितस्तथापि ते सोपक्रमायुषो न भण्यन्ते

१ भागेंऽष्ठपजुंदिति ख-पाठः। २ तथैव दिति ख-पाठः।

कदाचिद्प्युपक्रान्तेरदर्शनात् । अपरे वर्णयन्ति—तीर्थकरौपपातिकानां नोपक्रमतो मृत्युः, शेषाणां चरमदेहोत्तमपुरुपासङ्ख्येयवर्षायुषाग्चभयथा, एवंविधाभ्युपगमे भाष्यग्चपरिष्टादगिततं स्यात्, औपपातिकाश्चासङ्ख्येयवर्षायुषश्च निरुपक्रमाः, चरमदेहाः सोपक्रमा निरुपक्रमाश्चेति भाष्यमिदमत्यन्तमसङ्गतं स्यात् । कर्मप्रकृतिग्रन्थानुसारिणस्तु वर्णयन्ति—

" अद्धा जोगुकस्सा, वंधिता मोगभूमिए सुलहं। सन्वय्यजीवितं वज्जइतु उविह(य)त्ता दोण्हम्।। "

उत्कृष्टप्रदेशोदयविचारे सङ्ग्रहिण्यामियं गाथा, अर्थस्त्वस्याः—उत्कृयुगिलिनोऽण्यायुषोप्रवर्तनम्
भोगभूमिजेषु तिर्यक्षु मनुष्येषु च त्रिपल्योपमस्थितिषूत्पन्नः पथादाशु सर्वान्यजीवितमन्तर्ग्रहुतें विहाय शेषमायुद्धियल्योपमस्थितिकमपवर्तयन्तर्ग्गहुतोंनिमिति। यदा च तदपवर्तितं भवति तदा किलोत्कृष्टः प्रदेशोदयो भवतीति, न च शक्यमनेनामिप्रायेण भाष्यं गमियतुमितिवरोधात्, तस्मादवस्थितमिदमनपवर्तनीयानि द्विविधानि-सोपक्रमाणि निरुपक्रमाणि चेति, अपवर्तनीयानि तु नियतं सोपक्रमाणि। तुशब्दोऽवधारकः। सोपक्रमाण्येनवापवर्तनीयान्यायूषि भवन्ति सर्वदा, यतो न द्यपवर्तनाध्यवसानादिकं निमित्तमन्तरेणात्मलाभं प्रतिपद्यते। तत्र केऽनपवर्त्यायुषः के वाऽपवर्त्यायुष इत्यन्यतराख्यानेऽन्यतरपरिज्ञानं भवति लघुत्वाचानपवर्त्यायुषः सुत्रेण दर्शयति—

# सूत्रम्—औपपातिकचरमदेहोत्तमपुरुषासङ्ख्येयवर्षायुषो-ऽनपवर्त्यायुषः॥ २–५२ ॥

टी॰-अनपवर्त्यायुषो निर्धार्यन्तेऽम्रुना योगेन, तच्चावधारणं तत्र शब्देनाख्याति भाष्यकारः।

भा०— औपपातिकाश्चरमदेहा उत्तमपुरुषाः असङ्ख्येयवर्षा-श्वनपबर्त्यायुषाः स्वामिनः युष इत्यतः नपबर्त्यायुषो भवन्ति । तत्र औपपातिका नारक-देवाश्चेत्युक्तम् (अ०२, स०३५)। चरमदेहा मनुष्या एव भवन्ति , नान्ये । चरमदेहा अन्त्यदेहा इत्यर्थः । ये तेनैव दारीरेण सिद्ध्यन्ति । उत्तमपुरु-षास्तर्थिकरचक्रवर्त्यर्थचक्रवर्तिनः । असङ्ख्येयवर्षीयुषो मनुष्यास्तिर्यग्योनिजाश्च भवन्ति ।

टी० - औपपातिका इत्यादि भाष्यम् । उपपातजन्मानो नारकदेवाः, चरमः-अन्त्यो देहो येषां ते चरमदेहाः - पुनर्देहग्रहणं ये न करिष्यन्ति, उत्तमपुरुषास्तीर्थकरचक्रवर्तिंगल-देववासुदेवाः । केचिदभिद्धते - नास्ति सूत्रकारस्योत्तमपुरुषग्रहणमिति तत् कथं तीर्थकरादि-

सङ्ग्रह इति चेत्, एवं च मन्यन्ते चरमदेहग्रहाद् ग्रहीष्यन्ते, कथम्? ये किल चरमदेहास्ते नियमत एवोत्तमा भवन्ति, उत्तमास्तु चरमदेहत्वेन भाज्या वासुदेवादय इति, तसादनार्य-मुत्तमपुरुषग्रहणमिति, उभयथा च भाष्यमुपलक्ष्यते अविगानात्, आदावुत्तमपुरुषास्तीर्थकरा-दय इति विश्वतम्रत्तरकालं पुनर्नोपात्तमुत्तमपुरुषग्रहणं निरुपक्रमसोपक्रमनिरूपणायाम् , अतो भाष्यादेव सन्देहः, किमस्ति नास्तीति संशयात्तमेवेदमसाकम् । असङ्ख्येयवर्षाणि गणितविषः यातीतान्यायुंषि येषां तेऽसङ्ख्येयवर्षायुषोऽकर्मभूम्यन्तरद्वीपका मनुष्याः, भरतैरावतविदेहेषु च तत्तुल्यकालाः पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनयथ तदन्यक्षेत्रद्वीपसमुद्रेषु, एवमेतेऽनपवर्त्यायुषो द्रष्टव्याः। एतदेव स्पष्टयति भाष्यकारः — औपपातिका नारका देवाश्चेत्युक्तमिति सारयति प्रागमि -हितं (अ०२,स्०३५), नाधुना व्याख्येयमिति। चरमशरीरास्तु मनुष्या एव भवन्ति, नान्ये। नारकतिर्यग्देवव्युदासः सिद्धचयोग्यत्वात् । चरमदेहान् प्रसिद्धतरपर्यायशब्देन कथयति-चर-मदेहा अन्त्यदेहा इत्यर्थः । ये तेनैव रार्रिरेण सकलकूर्मू जालमपूहाय सिद्धिम् शेषकमोपग्-मलक्षणामाप्तुवन्ति इति । उत्तमपुरुषास्तीर्थकरचक्रवत्र्यर्धचक्रवर्तिनः तीर्थकरनामकुर्मी-दयवर्तिनस्तीर्थकराः, चऋवर्तिनोऽपि नवनिधिपतयश्चतुर्दशानां रत्नानां नेतारः खपौरुषोपा-त्तमहाभोगभुजः सकलभरताधिपा भवन्ति, अर्धचक्रवर्तिनस्तु बैलदेववासुदेवाः एवमादय-श्रान्येऽपि किल प्रदर्शनाद् गणधरादयो गृह्यन्ते । असङ्ख्येयवर्षायुषो मनुष्यास्तिर्य-ग्योनिजा भवन्तीत्यादि भाष्यम्। एतेष्वेवासङ्ख्येयवर्षजीवित्वं रुभ्यते, न नारकदेवेषु सम्भ-वन्त्यपि, तत्रासङ्ख्येयानि वर्षाण्यौषपातिकग्रहणात्रिवार्यन्त इति, मनुष्याणां तिरश्चां च मध्ये सम्भवन्त्यसङ्ख्येयवर्षायुपस्तेऽनपवर्त्यायुपः । ते च--

भा०—सद्वकुरूत्तरकुरुषु सान्तरद्वीपकास्वकर्मभूमिषु कर्मभूमिषु च सुषमसुषमायां सुषमायां सुषमदुष्षमायामित्यसङ्ख्येयवर्षायुषो मतुष्या भवन्ति। अत्रैव बाह्येषु द्वीपेषु समुद्रेषु तिर्यग्योनिजा असङ्ख्येयवर्षायुषो भवन्ति। औपपातिका-श्चासङ्ख्येयवर्षायुषश्च निरुपक्रमाः। चरमदेहाः सोपक्रमा निरुपक्रमाश्चेति। एभ्य औपपातिकचरमदेहासङ्ख्येयवर्षायुभ्यः शोषा मतुष्यास्तिर्यग्योनिजाः सोपक्रमा

अपवर्तनीयाः युषि हेतुः निरुपक्रमाश्चापवर्त्यायुषोऽनपवर्त्यायुषश्च भवन्ति । तत्र येऽपव-र्त्यायुषस्तेषां विषशस्त्रकण्टकास्युद्काह्यशिताजीणीशनिप्रपा-ताद्वन्धनश्वापदवञ्जनिर्घातादिभिः श्चातिपपासाशीतोषणादिभि-

श्च बन्द्रोपक्रमैरायुरपवर्त्यते। अपवर्तनं इधिमन्तर्मुहर्तात् कर्मफलोपभोगः, उप-क्रमोऽपवर्तननिमित्तम् ॥

१ 'बलदेवप्रतिवासुदेवाः' इति क-ख-पाठः । २ अयं तु घ-पाठः, '०पातिकं चरम० ' इति तु ग-पाठः ।

टी०-मन्दरनीलयोरुत्तरदक्षिणा गन्धमादनमाल्यवतोर्मध्य उत्तराः कुरवः एकादश-योजनसहस्रद्विचत्वारिश्वाष्ट्यतसद्विकलविस्तृताः । मन्दरनिषधयोर्दक्षिणोत्तराः सौमनसवि-द्युत्प्रभयोर्मध्ये देवकुरवस्तावत्प्रमाणाः, सह देवकुरुभिरुत्तरकुरवः सदेवकुरूत्तरकुरवस्तत्र देवकु-रूत्तरकुरुषु जम्बृद्वीपधातकीखण्डपुष्करद्वीपाधृष्टतिषु, तथा हिमवतः प्राक् पश्चाद् विदिक्षु ज्या-दिषु नवान्तेषु योजनशतेषुद्धाववगाह्य तार्वाद्वस्तरायामाः सप्तान्तरद्वीपाश्रतुश्रतुःप्रागुत्तरक्रमादे-कोरुकाद्यस्तानन्तरद्वीपान् कायन्तीत्यन्तरद्वीपका मनुष्याः सहान्तरद्वीपकैः सान्तरद्वीपकाः, कर्मणो भूमयः यत्र जाताः प्राणिनः सकलं कर्म श्रपयित्वा सिद्धचन्ति तीर्थकराद्यपदेशात् ताः कर्मभूमयो भरतैरावतविदेहक्षेत्राणि पश्चदश प्रत्येकं पश्चभेदत्वात् । न कर्मभूमयोऽकर्मभूमयः तासु अकर्मभूमिषु-हैमवतहरिवर्षरम्यकहैरण्यवताख्यासु जम्बूद्वीपधातकीखण्डपुष्करवरद्वी-पार्धवर्तिनीषु तथोक्तु रुक्षणासु कर्मभूमिषु च ये मनुष्याः प्रथमद्वितीयतृतीयसमासु यदा भ-वन्त्यसङ्ख्येयवर्षायुषस्तदा तेऽनपवर्त्यायुषो मन्तव्याः दृढवद्धत्वादग्न्यादिभिः कौह्रदुकापरा-**ब्रानुकमनत् । अञ्जैन बाह्योदिन**त्यादि । सदेवकुरूत्तरकुरुष्नित्यादि समस्तप्रपलक्षयत्यत्रेनेति । तथा बाह्येषु मनुष्यक्षेत्राद् बहिर्थे वर्तन्ते द्वीपाः समुद्राश्च तेषु तिर्यग्योनिजा असङ्ख्येयवर्षा-युषो भवन्ति,मनुष्यक्षेत्रे च बहिश्वेत्यसङ्ख्येयवर्षायुपां तिरश्चां सम्भवः । तत्र प्रागुक्तमनपवर्त्-नीयानि द्विविधानि भवन्तीति तद् दर्शयत्यधुना भाष्येण-औपपातिकाश्चासङ्ख्येयवर्षी-युषश्च निरुपक्रमाः । न होषां प्राणापानाहारनिरोधाध्यवसाननिमित्तवेदनापराधातस्पर्शाख्याः सप्त वेदनाविशेषाः सन्त्यायुषो भेदकाः उपक्रमा इति, अतो निरुपक्रमा एव । चरमदेहाः पुनः सोपक्रमा निरुपक्रमाश्चेति । अत्रोत्तमपुरुषा नोक्ताः, एतानि प्राणापाननिरोधादीनि किल चरमदेहेषु सम्भवन्त्येव नोच्छिन्दन्तीति सोपऋमा भण्यन्ते, केचित् तत्र निरुपक्रमा येष्वेतानि न सम्भवन्तीत्यपीति । इदानीं सामर्थ्यलब्धमर्थं दर्शयति एभ्य इत्यादि । उक्तलक्ष-णेभ्यः औषपातिकादिभ्यो व्यतिरिच्यमानाः शेषाः। ते च नियमतो मनुष्याः तिर्यञ्जो वा आयुरुभयथा भजन्ते, प्राणापाननिरोधादिकारणकलापोपक्रम्यत्वात् सोपक्रमायुषः केचित्, केचित् तु न तैरुपक्रम्यन्त् इति निरुपक्रमायुषः । युदुक्तं-'प्रागपवर्तनीयानि तु नियतं सो-पक्रमाणी'ति तद्विशेषदिदर्शयिषया आह-अपवर्त्यायुषोऽनपवर्त्यायुषश्च शेषाः । तत्र ये-ऽपवर्त्यायुषस्ते नियतं सोपक्रमाः।ये पुनरनपवर्त्यायुषस्ते शेषाश्चेति-निरुपक्रमायुष एव । एत-देव भाष्यकारः स्पष्ट्यन् विभजते—तञ्च येऽपवर्त्यायुषस्तेषामित्यादिना । तेषु मनुष्येषु तिर्यक्षु च येषामपवर्तनीयमायुस्तेषामपवर्त्यते। अमी विषादयो हेतवः सुज्ञानत्वाच न विवृताः। आदिशब्दाच पूर्वोक्ताः प्राणापाननिरोधादयः कांश्विदपहाय ग्राह्माः । एभिर्हेतुभिरायुरपवर्तते स्वल्पीभवतीतियावत्, द्वन्द्वः उपघातः आयुषस्तस्योपक्रमैः, तत्त्रत्यासन्नीकरणैरित्यर्थः । किं

**९ 'कंक**डुकापरान्तानुपकमवत्' इति **ग**–टी-पाठः ।

पुनरपर्वतनग्रुच्यत इत्याह—अपवर्तनं दिशमन्तर्भुहृतीत् कर्मफलोपभोगः, न खलु कर्मनाशोऽपर्वतनं, किन्तु शीघं यः सकलायुष्कर्मफलोपभोगस्तदपर्वतनम्, अनेनैतत् कथयति तांवदपर्वतते तदायुर्योवदन्तर्भुहृतिस्थितिजातं, ततः परं निवर्ततेताद्दिवधाध्यवसानाद्यभावात्। अत्र चापवर्तनफले कर्मफलोपभोगेऽपर्वतनशब्दः प्रयुक्तो भाष्यकारेण— उपक्रमोऽपर्वतनः निमत्तिति पर्यायाख्यानमात्रमेतत्। अल्पतापत्तिकारणानाग्रपक्रमः, अपवर्तनमपि दीर्घकाल-स्थितितः कर्मणो हस्वस्थितिकरणं निमित्तं विषशस्त्राद्यस्थानां प्रायोऽवसेयम् । तपोऽनुष्ठानात् भृतिकात्वितावस्थानां प्रायोऽवसेयम् । तपोऽनुष्ठानात् पुनर्निकाचिता अप्यपवर्त्यन्त इति पारमर्षां श्रुतिः ॥

अथेदानीं कर्मविनाशलक्षणमपवर्तनशब्दार्थमङ्गीकृत्य चोदयति--अत्राहेत्यादिना भाष्येण।

भा०—अत्राह—यद्यपवर्तते कर्म तस्मात् कृतनाशः प्रसज्यते यस्मात्र वेद्यते। अथास्त्यायुष्कं कर्म ब्रियते च, तस्मादकृताभ्यागमः प्रसज्यते येन सत्यायुष्के ब्रियते, ततश्चायुष्कस्य कर्मणः आफल्यं प्रसज्यते। अनिष्टं चैतत्। एकभवस्थिति वाँऽऽयुष्कं कर्म न जात्यन्तरानुबन्धि। तस्मान्नापवर्तनमायुषोऽस्तीति। अन्नोच्यते—

टी॰—अन्नावसरे पर आह— यद्यपवर्तते अपैति-विनश्यित फलमद् चाऽऽयुष्ककर्म तस्मात् यस्य कर्मणः कृतस्य सतो निष्फलत्वान्नाशः प्रसार्चयते यस्मात् तन्न वेद्यते—नानुभूयत इत्यर्थः । अनिष्टं चैतद्—अवश्यं हि कर्मोपात्तमनुरूपं फलग्रुपाधाय स्वामिनि परिशटत्युत्तरकालं न पुनरद् त्वेव फलं विलीयत इति । अथाननुभूते सत्येवायुष्के म्रियते तस्माद्कृतस्यै-वाभ्यागमो मरणस्यान्तराल एव प्रसार्चते, येन सत्यायुष्के म्रियते तत्वश्युषो विफलता-प्रसङ्गः, अनिष्टं चैतत्, न खलु जैनसिद्धान्तोऽयं यत् कृतं सत्कर्म प्रणश्यति, अदत्तफलमकृतमेव चानुभूयत इति । अन्यच अननुभूते तस्मिन् कर्मण्ययमपरो दोषः—एक भवस्थिति वाऽऽयुष्कं कामे न जात्यन्तरानुवन्धि ॥ ननु चान्यस्मिन् भवे बद्धमन्यत्र वेद्यते कथमेकभवस्थिति स्यात् १। उच्यते—न बन्धं प्रति शूमः, उपभोगं प्रत्येकभवस्थितिकमायुराचक्ष्महे, एकस्मिन्नेकभवे भवत्यायुष उपभोगो न द्वितीयेऽपीति, यथा च त्वयाऽभ्युपेयते सत्येवायुषि म्रियते तथा तेनायुषा जात्यन्तरानुवन्धिना भाव्यम्, असिद्धान्तप्रस्थानं चैतत्, तस्माद् दोषचतुष्टयस-मभवाक्षापवर्तनमायुषां विद्यते इति। अत्रोच्यते समाधानम्—

आयुषे। ऱ्हासेऽपि कृतनाशादिदोषा-भावः भा० कृतनाशाकृताभ्यागमाफल्यानि कर्मणो न विद्यन्ते। नाप्यायुष्कस्य जात्यन्तरानुबन्धः, किन्तु यथोक्तैरूपक्रमैरभि-हतस्य सर्वसन्दोहेनोद्यप्राप्तमायुष्कं कर्म शीव्रं पच्यते तद्दपवर्त-

१ 'तदपवर्तते' इति क-पाठः । २ ' चायु० ' इति घ-पाठः ।

बिमत्युच्यते । संहतशुष्कतृणराशिदहमवत् । यथा हि संहतस्य शुष्कस्यापि तृणराशेरवयवशः क्रमेण दश्चमानस्य चिरेण दाहो भवति तस्यैव शिथि-लप्रकीर्णोपचितस्य सर्वतो युरापदादीपितस्य पवनोपक्रमाभिहतस्यार्थस्याशु दाहो भवति तद्वत् ॥

टी०—न खल्वेते दोषाः प्रतिभान्ति जिनशासनावलम्बनाम्, सिद्धान्तापरिज्ञानाचैवं चोघते, नायमार्हतः कृतान्तः फलमदत्त्वा कर्म प्रणश्यतीति, किन्तु यथोक्तैरूपक्रमैरध्यवसान्विषशसादिमिर भिहतस्याभिप्छतस्य सर्वसन्दोहेन—सर्वात्मना साकल्येनासादितोदयमा-युष्कं कर्म प्राप्तविपाकमाश्च भवति, यस्तु तस्य क्रमभावी विपाकः सोऽपवर्त्यते, अनुभवः पुनः सर्वस्य युगपक्र निषध्यते इत्येषोऽपवर्तनशब्दार्थः। बहिर्वर्तमानवस्तुविशेषप्रसिद्धचाऽन्तः-प्रसिद्धः साध्यत इत्याह—संहतेति। संहतत्वात् परिशेषवानपि तृणपुञ्जिथराय दह्यते, यदा प्रसिद्धः साध्यत इत्याह—संहतेति। संहतत्वात् परिशेषवानपि तृणपुञ्जिथराय दह्यते, यदा तु विरलितो भवत्यवयवकास्तदाऽऽश्च भस्मसाद् भवति, तद्वदायुषोऽप्यनुभवः, यदाऽऽपुर्दृद्धसं-हतमतिघनतया वन्धकाल एव परिणामापादितं भवति पवनश्चेषवत् तत् क्रमेण वेद्यमानं चिराय वेद्यते, यत् पुनर्वन्धकाल एव शिथिलमाबद्धं तद् विकीर्णतृगराशिदाहवदपवत्र्याश्च वेद्यत इति। एवंविधार्थप्रक्रमे दृष्टान्तसुलभतामाद्शियन्नाह—

भा०—यथा वा सङ्ख्यानाचार्यः करणलाववार्थे गुण-भपवर्तनेऽप्यक्षयः कारभागहाराभ्यां राशिं छेदादेवापवर्तयति, न च सङ्ख्येय-स्वार्थस्याभावो भवति, तद्वदुपक्रमाभिहतो मरणसम्रद्वातदुः-स्वार्तः कम्प्रत्ययमनाभोगयोगपूर्वकं करणविशेषम्रत्पाद्य फलोपभोगलाववार्थे कमीपवर्तयति, न चास्य फलाभाव इति ॥ किश्वान्यत् ।

टी०—यथा वा सङ्ख्यानाचार्य इत्यादि । सङ्ख्यानं—गणितशास्त्रं तत्प्रधान आचार्यः सङ्ख्यानाचार्यो गणितप्रक्रियायामाद्वितनेषुणः, करणलाघवाय करणानि—गुणका-रभागद्यापवर्तनोद्वर्तनादीनि गणितशास्त्रप्रसिद्धानि, तत्र यो लघुः करणोपायः स्वल्पकाल-स्तेन तत्फलमानयति गणिताभिन्नत्वात्, तुल्येऽपि हि फलानयने गुणकारभागद्यारो चिराय तत्फलमभिनवर्तयतः, स पुनर्गणितनिपुणो गुणकारभागद्याराभ्यां चिरकालकारिभ्यां सका-श्वात् करणलाघवार्थमपवर्तनार्द्वं राशिच्छेदादेवार्थादिकादपर्वतयति, षण्णवत्यादिकम्, अन-पर्वतनार्द्वं पुनर्लघुकरणाभिन्नोऽपि न शक्नोत्येवापवर्तयितुम्, एकपञ्चाशदुत्तरसहस्रादिकम्, गु-णकारभागद्वारकममेवात्र प्रयोजयति, न च सङ्ख्येयस्यार्थस्याभावो भवति, फलभूतस्य करणविशेषे सत्यपि प्रेप्सितफलाभेदमादर्शयति । करण्णव्यापारकालो बहुरल्पभेदः फलमविशि-ष्टमेवोभययोर्थयत्वद्वपुत्रमाभिहतो मरणसमुद्वातदुःखातः कर्मप्रत्ययमनाभोग-

१ ' प्रसिद्धचतः प्रसिद्धः ' इति क-पाठः ।

योगपूर्वकं करणिवशेषमुत्पाद्य फलोपभोगलाघवार्धं कम्पिवतयित, न चास्य फलाभाव इति, उपक्रमो-विषाप्रिशसादिस्तेनाभिहतो मरणं-आयुःश्रयस्तत्र समुद्वातः, मरणसमुद्वातो नाम स्वश्रीरकादात्मप्रदेशापकर्षो मूच्छोतुगतश्रेतनाविमुक्त इवाव्यक्तप्रवोध-लक्षणोऽस्तमितसकलबिर्वातिचेष्टाक्रियाविशेषः स एव चातिचिरस्त्वमूलप्रदेशोत्खननस्त्रपत्वाद् दुःखं तेनातो-विषण्णः किंकर्तव्यताविमुखः कर्मप्रत्ययं-कर्मकारणं करणिवशेषमुत्पाद्यापवर्तनाख्यम्, कर्मकारणता तु करणिवशेषस्य पूर्वभवयन्धकाल एव प्रयत्नशिथ्व्यात् सोपक्रमबन्धः अत्यन्तापरिज्ञानमनाभोगः अनाभोगकृतो योगः योगः-चेष्टाविशेषः अनाभोगयोगस्तत्पूर्वकं-तत्कारणम्। एतदुक्तं भवति—अजानान एव हि तद्यवर्तनाकरणेनापवर्तनाई कर्मापवर्तयित आहारसादिविपरिणामवत्, किमर्थं पुनरपवर्तयिति कलोपभोगार्थमायुष्कर्मफलोपभोगायानाभोगिनिवर्तितेन वीर्थविशेषेणिति, न चास्यायुष्कर्मणः फलाभावो भवति। इयांस्तु विशेषः—क्रमपरिभोगे बहुकालः, संवर्तितपरिभोगे स्वल्प इति, न पुनरस्रक्तं तत्र किश्चित् कर्म परिशदती-ति। किश्चान्यदित्यनेनापरमपि प्रकृतार्थोपयोगिनमादशियति दृष्टान्तम्—

भा॰—यथा वा धौतपटो जलाई एव संहताश्चिरेण शोष-प्रपयाति, स एव च वितानितः सूर्यरिक्षमवायुभिहेतः क्षिप्रं शोषम्रपयाति, न च संहते तिमन्नभूतरनेहागमो नापि वितानिते सित अकृत्रन-शोषः, तद्वचथोक्तिनिमत्तापवर्तनैः कर्मणः क्षिप्रं फलोपभोगो भवति, न च कृतप्रणाशाकृताभ्यागमाफल्यानीति ॥ ५२ ॥

टी०—यथा वा धौतपट इत्यादि। एवं चैष प्रकृतोऽर्थः प्रतिपत्तच्यः। यथा वा क्षालितपटो जललेशोपचितम् विरेशनेष्टितिश्वरायोद्धायित, स एव प्रयत्नविशेषतो विस्तारितः सन् सहस्र-रिक्षमयूखमालाभिः परिपीताशेषजललवः प्रवलपवनवेगविधितिनिरवशेषप्रदेशः शीध्रमपास्ता-श्रितजलसङ्घातः समासादिताधिकतरभवलिमाऽपि परिशव्यति। न च संहते तस्मिन्नभूतस्ने-हागम इति, न चाभूतजलस्नेहागमो भवति तस्मिन् संवेष्टितपटे, किन्तु संहतत्वात् तावन्त एव जलावयवाः कालेन बहुना परिशद्दन्ति, न पुनरभूतानामेव स्नेहावयवानामागमः, नापि वितानितं अकृत्सनद्योषः, न च प्रसारिते तस्मिन् पटे कृत्सनजलावयवपरिशोपो न भवति, विततेऽपि हि सर्व एव ते जलावयवाः परिशव्यन्ति, तेषां हि जल।वयवानां यावती मात्रा वेष्टितपटे तावत्येव प्रसारितेऽपि, परिशोषकालस्तु भिद्यते। परे व्याख्यानयन्ति—न च संहते तस्मिन् न भूतः स्नेहापगमः, भूत एव सञ्चात एवेत्यर्थः, किन्तु बहोः कालात्, वितानिते तु द्रागेव च कृत्सनवारिनिवहापगमः। तद्वदित्यनेन दार्धान्तिकमर्थस्य दर्शयति—तुल्यतया यथोक्तिनिमित्तापवर्तनः क्षिपं फलोपभोगो भवतीति। यथाऽभिहितं विषाग्रिशस्त्रादि येषामपवर्तनानां तान्यवपर्तनानि यथोक्तानि निमित्तानि तैर्ययोक्तिनिमत्तान

१ '•वाध्वभिद्दतः ' इति घ-पाठः ।

पर्वतनैः कर्मण आयुषः शीघं फलविषाको भुज्यत इत्यर्थः । अतः क्रमानुभवे वेष्टितार्द्रपटपिशोषकालवद् बहुत्वं कालस्य, प्रसारितार्द्रपटपिशोषकालचाल्पकालता परिवतितायुष्कपरिभोगकालस्य । एवं च सित न कृत्वप्रणाशाकृताञ्चागमाकल्यानीति
निगमयति समस्तायुर्द्रव्योपभोगात् कृतविष्रणाशो नास्ति, न चायुष्यपरिनिष्ठिते म्नियत इत्यकृताभ्यागमाभावः, परिभ्रक्तत्वादेव च सकलस्यायुषो न वैफल्यप्रसङ्गः, अत एव जात्यनतरानुबन्धत्वाभावोऽपीति । न चेह भाष्यकारेणोकः, प्रागुपन्यस्तस्यापि पूर्वकत्रयस्याभावे तदमायात्, तस्मादवस्थितमिदम् किचिदकाले प्राणिनो म्नियन्ते पूर्वजनमोपात्तायुष्ककालापेक्षया,
केचिदनन्तरातीतजन्मोपात्तायुष्ककालमखण्डमवसायं प्रापय्य विद्वायास्ते(?) न शेषात् स्वक्रतक्रमीदिष्टं जन्मान्तरमनुबन्नन्तीति ॥ ५२ ॥

ग्रन्थाग्रमङ्कतः ३४२०

इति श्रीतत्त्वार्थसूत्रेऽर्हत्प्रवचनाधिगमे भाष्यानुसारिण्यां तत्त्वार्थटीकायां द्वितीयोऽध्यायः ॥ २ ॥

### ॥ इति द्वितीयोऽध्यायः॥



#### ।। श्रीगौडीपार्श्वनाथाय नमः ॥

# तृतीयोऽध्यायः ३

मा०-अन्नाह-उक्तं भवता नारका इति गतिं प्रतीत्य जीवस्यौद्यिको भावः। तथा जन्मसु 'नारकदेवानामुपपातः'(अ०२, सू०३५)। वश्यति च स्थितौ 'नारकाणां च द्वितीयादिषु' (अ० ४, सू० ४३), आस्रवेषु 'बहुवारम्भपरिग्रहत्वं च नार्कस्या-युषः' (अ०६, स्०१६) इति। तत्र के नारका नाम क वेति १। अस्रोच्यते-नरकेषु भवा नारकाः। तत्र नरकप्रसिद्धचर्थमिद्युच्यते-

टी०-अन्नाह-उक्तं भवतेत्यादिः सम्बन्धप्रन्थः, स चाध्यायप्रकरणसूत्रकृतः, तत्राध्याय-कृतस्तावद् द्वितीये जीवा लक्षणविधानाभ्यामभिहिताः, तत्र लक्षणमेकरूपत्वाच पुनरभिधीयते, विधानं तु बहुरूपत्वात पुनः पुनरभिधापयति, अतोऽत्रापि तृतीयेऽध्याये नारकाधिकार-प्रतिविशिष्टस्थाननिरूपणाद्वारेण जीवैविधानमेव विवक्षितमिति । प्रकरण-

प्रस्तावना

सुत्रकृतौ तु सम्बन्धौ भाष्यकारेणोपात्तौस्वयमेव, तयोः प्राकाश्यमापाद्यते।

अज-अध्यायपरिसमाप्तिप्रस्तावे शिष्य आह-अभिहितं भवता द्वितीयेऽध्याये भावप्रकरणे नारका इति गतिं प्रतीत्य जीवस्यौद्यिको भाव इति। गतिकषायलिङ्गसूत्रं ( अ० २, स॰ ६) अनेन भाष्येण सचयति । तथा तस्मिन्नेव द्वितीये जन्मप्रकरणप्रस्तावे नार कदे-

वानामुपपातः (अ०२, स्०३५) इत्युक्तम्, तथा चतुर्थेऽध्याये स्थि-तात्रायुषः प्रस्तुतायां वक्ष्यति भवान्-नारकाणां च द्वितीयादिषु, नानि दश वर्षसहस्राणि प्रथमायाम् ( अ० ४, स्० ४३, ४४) इति, तथा षष्ठे

ऽध्याये कमीस्रविचारणायां बह्वारम्भपीरग्रह्त्वं च नारकस्यायुषः (अ०६, सू० १६) इति प्रतिपादयिष्यते । तन्त्रैवमनेकस्मिन् स्थाने नारकशब्दश्रवणादाहितसंशयः पृच्छति - के-नारका नामेति जीवत्वसामान्यमवधृतं विशेषो निवासादिरनवधृत इत्यतः प्रश्नयति-के पुनस्ते नारका इति । अञ्चोच्यते नरकेषु भवा नारकाः, वश्यन्ते उपरिष्ठादृष्टिकापिष्टपचनीस्रोहीक रकाद्याकृतयः सीमन्ताद्यो नरकाः विशिष्टाकृतयोऽपुण्यसंभारजनितगौरवाणां सन्त्वानाग्रुत्पत्ति-स्थानविशेषाः,ते च किलाग्रुभकर्मभाजो नरान् कायन्ति-आह्रयन्तीति नरकाः, "रूद्धिषु हि क्रियाँ ब्यत्पत्तिकर्मार्था नार्थिकियार्था " इतिवचनात् न ते कैश्चिदाह्वयन्ति नापि नरानिति, तिरश्चा-मपि तत्र गमनादः अतो ब्युत्पत्तिमात्रमेव केवलम्, तेषुँ नरकेषुष्ट्रिकाद्याकृतिषु भवा नारकाः,

<sup>9&#</sup>x27;तत्र के नाम' इति स्-टी-पाठः। २ 'चेति' इति घ-पाठः। ३ 'जीवविशिष्टमेव' इति ख-पाठः। ४ 'क्रिया-द्युत्पत्ति' इति ग-पाठः । ५ 'नर्थक्रिया' इति ग-टी-पाठः ६ 'किञ्चित्' इति क-ख-पाठः । इति ग्-टी-गठः ।

सन्वविशेषा इत्यर्थः । तम्त्र नरकप्रसिद्धश्चर्थमिद्मुच्यते, तत्र-तेषु नरकेषु विवक्षितेषु तन्मूलत्वात् तत्प्रतिष्ठत्वान्नारकप्रतिपत्त्यर्थमेव तावदिदमभिष्यीयते नान्तरीयकत्वादिति ॥

# सूत्रम्—रत्नशर्करावालुकापङ्कधूमतमोमहातमःप्रभा भूमयो घनाम्बुवाताकाशप्रतिष्ठाः सप्ताधोऽघः पृथुतराः ॥ ३-१ ॥

टी०—सूत्रकृतोऽप्येष एव सँम्बन्धोऽतः पृथग् नोक्तः, अथवा वक्ष्यते नवमे-आज्ञापाय-विपाकसंस्थानविचयाय धर्म्यमप्रमत्तसंयतस्य (अ०९, स्०३७) इति, तत्र संस्थान-विचयः—

> "लोकस्याधस्तिर्यम् , विचिन्तयेद्ध्वेमपि च बाहल्यम् । सर्वत्र जन्ममरणे, रूपिद्रव्योपयोगांश्च ॥"-प्रशाम० श्लो० १६०

इति, तत्र प्राक्ष तावद्धोलोकस्वरूपमेव पृथिवीमेदेनोच्यते । रह्मदार्करेत्यादि सूत्रम् । ततिस्त्रियंग्लोकस्वरूपं जम्बूद्धोपलवणादिप्रक्रमेण, पश्चाचतुर्थे ऊर्ध्वलोकस्वरूपमिति, एवमयं त्रिविभागः पश्चास्तिकायसमुद्रयवृत्तिर्जीवाजीवाधारक्षेत्रलक्षणो वैशासस्थानस्थितकदिस्थकरयुग्मपुरुषाकृतिर्लोकः, तस्याधस्तनभागस्त्ररूपावगमनायेदमुच्यते । अथवा सम्यग्दर्शनभागिभर्जीवेर्लोकस्थासङ्ख्येयभागः स्पृष्ट इत्युक्तं प्रथमाध्याये (मू०८) सम्यग्दाष्टिना तु सर्वलोकः, तदुच्यतां निर्देशतः को लोक इत्यतोऽधोविभागादिः स आख्यायते ॥ रह्मदाकरेत्यादि सूत्रम्, रत्नानि वज्रादीनि तत्प्रधाना रह्मप्रभा, शक्तरादयोऽपि प्रतीतास्तत्प्रधानाः सर्वा वक्तव्याः, प्रभाशब्दो रूपस्वभाववाची, रह्मप्रभा रह्मस्यभावा रह्मप्री रह्मद्रुलेति, एवं शक्तराप्रभादयोऽपि वाच्याः, एष च प्रभाशब्दः प्रत्येकमिससम्बध्यत इति दर्शयति—

भा॰—रत्नप्रभा शकराप्रभा वालुकाप्रभा पङ्कप्रभा धूमप्र-नरकपृथ्वीनाः भा तमःप्रभा महातमःप्रभा इत्येता भूमयो घनाम्बुवाताका-शप्रतिष्ठा भवन्त्येकैकद्याः सप्ताधोऽधः॥

टी॰ - रक्षप्रभेत्यादिना भाष्येण। इत्येता भूमयो घनाम्बुवाताकाश्राप्तिष्ठा भव-न्त्येकेकशः सप्ताघोऽघः, एवमेता रत्नप्रभाद्याः पृथिव्यो घनाम्बुनि वायो नियति च प्रतिष्ठिताः, नेश्वराद्याधारा इत्याचष्टे। घनाम्बु च वाताश्राकाशं च घनाम्बुवाताकाशानि तेषु प्रतिष्ठा-स्थितिवर्तनं यासां ता घनाम्बुवाताकाशाप्तिष्ठा भवन्ति, एकेका एकेकशः घनाम्बुवाताकाशक्रमेण प्रतिष्ठिताः, न पुनः सप्तानामप्यथ एव घनाम्बुवाताकाशानि प्रत्येक-मन्तरालेषु न सम्भवन्तीति, सङ्ख्ययाऽवधार्यन्ते सप्तेवान्यूनाधिका इति । अधोऽध इति प्रतिविशिष्टक्रमाख्यानं तिर्थगूर्ध्वदिशो व्युदासः, एतदेव स्पष्टयति —

१ 'सम्बन्धो न पृथगुक्तः' इति क-ख-पाठः । २ 'महातमःप्रभा भूमयो' इति ग-टी-पाठः । ३ अधः' इति क-ख-पाठः ।

भा०—रत्नप्रभाया अघः दार्कराप्रभा, दार्कराप्रभाया अघो वालुकाप्रभा इत्येवं दोषाः। अम्बुवाताकादाप्रतिष्ठा इति सिद्धे वनग्रहणं क्रियते तेनीयमर्थः प्रतीयेत वनमेवाम्बु अघः पृथिव्याः, वातास्तु वनास्तनवश्चेति ॥

टी०—रत्नप्रभाषा अधोऽसङ्ख्येया योजनकोटीनां कोटीरवणाद्य राकराप्रभा भवति, शकराप्रभाषास्त्वधोऽसङ्ख्येया एव योजनैकोटीनां कोटीरतिक्रम्य वालुका-प्रभा भवति, एवं शेषाः पङ्कप्रभाषा असङ्ख्येययोजनकोटीकोळ्यकाशान्तरा वक्तव्या

अधोऽध इति ॥ अथ घनप्रहणं किमर्थं कियते अम्बुवाताकाशप्रतिष्ठा इत्येतावतैवाभिलिषतार्थप्रसिद्धेरिति? स्रिराह—सत्यमेवं सिद्धचित, सि-द्धे सित यत् तथापि घनग्रहणं कियते तेनायमथां ज्ञाप्यते घनमेवाम्बु अधः पृथिव्याः प्रत्येकं यथा स्यात्, मा भूद् द्रवमिति । वातास्तूभयथा घनास्तनवश्चेति । यथैव पृथिवीनाम-घोऽधो व्यवस्थानमशेषाणामेवमेकस्यां पृथिव्यां स्वभेदानामधोऽधो व्यवस्थानं दर्शयितुमाह—

भा०—तदेवं खरपृथिवी पङ्गप्रतिष्ठा, पङ्गो घनोद्धिवलखरपंकादिप्रतिष्ठायप्रतिष्ठाः, घनोद्धिवलयं घनवातवलयप्रतिष्ठम्, घनवातवलयं
तनुवातवलयप्रतिष्ठम्, ततो महातमोभूतमाकाशम् । सर्वे चैतत् पृथिव्यादि
तनुवातवलयान्तमाकाशप्रतिष्ठम्, आकाशं चौत्मप्रतिष्ठम् । उक्तमवगाहनमाकाशस्येति ॥

टी०—तदेवं खरपृथिवी पङ्कपतिष्ठा । आदावत्र रत्तप्रभायाः खरपृथिवीकाण्डं रत्त-बहुलं योजनसहस्रभोडशकवाह्यम्, तत् पङ्कपृथिवीकाण्डे पङ्कबहुलं चतुरशितियोजनसहस्रव-हुले प्रतिष्ठितम्, तद्पि पङ्कपृथिवीकाण्डमपृपृथिवीकाण्डे जलबहुलं ञ्लीतियोजनसहस्रघने प्रतिष्ठि-तम् । अत्र चाचार्येणाञ्चहुलं काण्डं नोपात्तं पृथम्, घनोद्धिवलयप्रहणेनैव लब्धत्वाद्, घनोद्धिश्च घनोद्धिवलयं चेत्येकदेशनिर्देशात्, तत् पुनर्जलबहुलं काण्डं विशतियोजनसहस्रबहुले घनाम्बु-वलये प्रतिष्ठितम्, घनोद्धिवलयमण्यसङ्ख्येययोजनसहस्रघने घनवातवलये प्रतिष्ठि-तम्, घनवातवलयम् पह्मस्रभ्ययोजनसहस्रवाह्यये तनुचातवलये प्रतिष्ठितम्, तत-स्तनुवातवलयात् परं महातमाभूतमाकाशमसङ्ख्येययोजनकोटीकोटीप्रमाणम्, तद-नत्रालवर्ति वियत् तनुवातवलयद्वितीयपृथिव्योः स्चिभेद्येन सन्तमसेन समन्ततो विज्ञम्भमाणे-नातिघनतां गतेन व्याप्तम्, अतो महातम इव तत् प्रतिभातीति महातमोभूतस्रच्यते, तचास्याः खरकाण्डादिभेदायास्तनुवातवलयपर्यन्ताया रत्नप्रभाष्ट्थिव्याः प्रपन्नमाधारतामधिगन्तव्यमि-त्याद्शियति—सर्वे चैतत् पृथिव्यादीत्यादिना। न चैतत् अश्चद्धेयं प्रत्यक्षप्रमाणसमिष्ठगम्यानि

९ 'येन प्रतीयते' इति घ-पाठः । २ 'प्रथिव्यां' इति ग-घ-टो पाठः । ३ 'योजनकोटीरतिकम्य' इति ग-टी-पाठः । ४ 'त्वास्म॰' इति घ-पाठः ।

चन्द्रादित्यादिविमानानि निरालम्बे विहायसि परिष्ठवन्ते, न चाधः पतन्ति लोकानुभावादेव-मेवैताः पृथिव्योऽपीति, आकादां पुनरात्मन्येच प्रतिष्ठितम्, नाधारान्तरसमासादितप्रतिष्ठ-मिति, यस्मादुक्तम्-अवगाहनमाकादास्येति, पश्चमेऽध्याये सुत्रतः उक्तम्-'आकादास्या-बगाहः' ( अ० ५, स्० १८ ) उप हारः, अवगाहदानेन व्याप्रियत आकाशं सर्वद्रव्याणामव-गाहवतां निरवगाहदानव्यापारपरं सद्वगाहिष्यते तदन्यत्र तद्नुरूपाघाराभावादतः स्वप्रतिष्ठं प्रतिपत्तव्यम् ॥

भा०-तद्नेन क्रमेण लोकानुभावसिविष्टा असङ्ख्येययोजनकोटीकोट्यो वि-स्तृताः सप्त भूमयो रत्नप्रभावाः । सप्तग्रहणं नियमधिम् । रहप्रभावा मा भूवन्नेकराः र्अनियतसङ्ख्या इति। किञ्चान्यत्। अधः सप्तैवेत्यवधार्यते, ऊर्ध्व त्वेकैवेति वक्ष्यते॥

टी॰ - तदनेन ऋमेणेत्यादि भाष्यम्, तस्मादनेन ऋमेण घनाम्बुघनवाततनुवातवल-याकाशप्रतिष्ठानाः सप्तापि भूमयो लोकानुभावादेव सन्निविष्ठाः, प्रतिष्ठाने छोक-लोकानुभावो हि लोकस्थितिरनाद्या न केनचिदीश्वरादिना कृता व्योमव-

स्थितिहेंतः

दक्षत्रिमा, असङ्ख्येययोजनकोटीकोटयो विस्तृता इति तिर्यक्प्रमा-णमाचष्टे, नाधः प्राच्यात् रत्नप्रभाष्ट्रथिवीपर्यन्तात् प्रतीच्यं तत्पर्यन्त एतावदन्तरालमतीत्य भव-तीत्येवं शेषाणामपि बहुतरा बहुतमाश्र कोटचो भवन्ति, वृत्तत्वाच सर्वासां तुरुर्वं विष्कम्भायाम-ताऽध्यवसेया।। प्रवचनं चेदम्—'' कैतिविहाणं भंते! लोकिहती पण्णत्ता ? गोयमा! अडिविहा लोगहिई पण्णत्ता, तंजहा-आगासपतिहिए वाए १ वातपतिहिए उदही २ उद्धिपइहिया पुढवी ३ पुढवीपतिहिता तसथावरा पाणा ४ अजीवा जीवपतिहिया ५ जीवा कम्मपइहिया ६ अ-जीवा जीवसंगहिता ७ जीवा कम्मसंगहिता ८ ॥ से केणहेणं भंते । एवं वृच्चति अहविहा लोग-हिती? गोयमा! से जहा नामए केति पुरिसे वित्यमाडोवेति, वित्यमाडोवेता अप्पिस तं बंधति, बंधित्ता मञ्झे गंठिं देति, मञ्झे गंठिं दलइत्ता उत्ररिहं गंठिं मुइत्ता उत्ररिहं देसं वामेति, वामेत्ता आउकायस्स पूरेति, पूरित्ता उप्पिसि तं बंधति, बंधिता मिज्झि गंदिं ग्रुयति, तेणं गोयमा ! से आउकाए तस्त वाउकायस्त उवरितले चिट्टति, से तेणं अट्टेणं गोयमा ! एवं बुचिति-अष्टविहा लोकिटिती पण्यत्ता। से जहा वा केइ पुरिसे वित्थिमाडोवेति, आडोवेत्ता कडीए

१ 'हानियत ॰' इति घ-पाठः । २ ' तुल्यविष्यम्भायामेत्यध्यवसेया' इति ख-पाठः । ३ कतिविधा भदन्त ! लोकस्थितिः प्रज्ञप्ता ? गौतम्। अश्विधा लोकस्थितिः प्रज्ञप्ता, तद्यया—आकाशप्रतिष्ठितो बातः, वातंत्रतिष्ठित उद्धिः, उद्धिप्रतिष्ठिता पृथ्वी, पृथ्वीप्रतिष्ठिता त्रसस्थावराः प्राणाः, अजीवा जीवप्रतिष्ठिताः, जीवाः कमेप्रतिष्ठिताः, अजीवा जीवसंगृहीताः, जीवाः कमेसंगृहीताः । अथ केनार्थेन भदन्ताः एवमुच्यते —अष्टविधा लोकस्थितिः ? गीतमां तत् यथानामकः कश्चित् पुरुषः बस्तिमापूरशति, बस्तिमापूर्व उपरिष्ठात् तां बध्नति बद्ध्वा मध्ये मर्निथ ददाति, मध्ये प्रनिथ दत्त्वा उपरितनं मनिथ मुत्तवा उपरितनं देशं वमयति (रिकीकरोति ) वमयित्वा अपकायं प्रयति, प्रियत्वा उपरिष्ठात् तो बद्राति, बद्ध्वा मध्यमं प्रनिथ मुखति, तेन गौतम ! सः अप्कायः तस्य बायुकायस्य उपरित्र तेष्ठित, तदेते नार्थेन गौतमां एवस्च्यते-अष्टविधा लोकस्थितिः प्रवसा । अथ यथा वा कवित प्रकाः

बंधित, बंधिता अत्थाहमतारमपोरिसियंसि उदगंसि ओगाहेजा, णुणं गोयमा! से पुरिसे तस्स आउकायस्स उप्पं उवरितले चिहित हैं ता चिहित, एवमेव अहिविहा लोकहिती पण्णत्ता" (भग०२०१,उ०६,द्र०,५४)।रत्तप्रभायाश्च प्रथमं काण्डं रत्न-वज्ज-वेहूर्य-लोहिताल्य-मसारगळ्ट्हंसगर्भ-पुलक-सोगन्धिक-ज्योतीरसाञ्चनाञ्चन-पुलक-रजत-जातरूपाङ्क-स्फिटिकारिष्टभेदात् पोडश्धा, इतरे त्वेकाकारे पङ्कजलबहुले काण्डे, शेषाश्च भूमयः शर्कराद्याः एकाकारा एवावसा-तन्याः। सप्तग्रहणं नियमार्थामित्यादि, विशिष्टसङ्ख्याशब्दोपादानानियमः क्रियते सप्तयाधाः पृथिव्यः, का पुनराशङ्का नियमाभिप्रायानुवर्तिनः स्रेरिति । उच्यते-रत्नप्रभाद्या मा भूव- सेकशो हानियतसङ्ख्या इति। रत्नप्रभायाः प्रथमं काण्डं षोडश्या, तथा पङ्कबहुलं काण्डं जलबहुलं काण्डमिति एकैकस्य भेदस्य पृथिवीत्वाद् बहुत्वं पृथिवीनामधः स्यात्, अत एवमेकैका ह्यनियतसङ्ख्या मा भूदिति सप्तग्रहणधुपात्तम्, इतरा अपि च प्रतरादिभेदेन भिद्यमाना बहुत्वमनुयान्ति स्वस्थान एवति तसान्नियमापीदनम्। किञ्चान्यत्-अन्यद्पि

हि सप्तग्रहणस्य प्रयोजनमस्त्येव किञ्चित्, अधः सप्तैवेत्यवधार्यते अधःषृष्ट्यानां विशिष्टसङ्ख्यानियमोऽधः प्रदर्श्यते, न पुनः पृथिन्य एतावत्य एव त्रैलोक्य इत्यवधार्यते, यत ऊर्ध्व त्वेकैवेति वक्ष्यति, उपरिष्टात् पुनः

सर्वकल्पविमानान्यतीत्यार्धतृतीयद्वीपविष्कम्भायामोत्तानकच्छत्राकृतिरीषत्प्राग्मारा नाम पृ-थिवी दशमेऽध्याये (१९ तम)कारिकाभाष्येण च्याख्यास्यते 'तन्वी मनोज्ञा सुरभिः, पुण्या परमभासुरा ' इत्यादिनेति । तथाऽन्यद्पि सप्तग्रहणस्य प्रयोजनमाख्यायते—

भा०--अपिच-तन्त्रान्तरीया असङ्ख्येयेषु लोकधातुषु असङ्ख्यप्रस्तारे निरासः असङ्ख्येयाः पृथिवीप्रस्तारा इत्यध्यवसिताः, तत्प्रतिषेधार्थे च सप्तग्रहणमिति॥

टी० तन्त्रान्तरीया इत्यादि भाष्यम्। अन्तरे भवाः अन्तरीयास्तन्त्रप्रधाना अन्तरीयास्तन्त्रान्तरीयाः - जिनप्रवचनबाह्यास्ते च प्रायः प्रस्तावान्मायास्नवीया एव गृह्यन्ते, सर्वतः
किलासङ्ख्येया एव लोकधातवस्तेषु चासङ्ख्येया एव पृथिवीपस्तारा इत्यध्यवसिता
दुर्भेधसः ॥ तदागमश्रायम् "यथा हि वर्षति देवे प्रतत्थारं नास्ति वीचिका वा अन्तरिका वा
एवमेव पूर्वायां दिशि लोकधातवो नैरन्तर्येण व्यवस्थितास्तथाऽन्यास्त्रपि दिक्ष्विति " तत्प्रतिषेधार्थं च सप्तग्रहणं क्रियते, सप्तैवैताः सर्वतः परिमाणपरिच्छिका लोकान्तर्वर्तिन्यः,
लोकश्र परिमाणवान् सर्वतो जीवाजीवात्मकत्वाच्छरीरादिवदिति, मूर्तिमद्द्रव्यात्मकत्वाद्
वा घटादिवत् ।

बस्तिमापूरयति आपूर्य कट्यां बध्नाति, बब्ध्वा अस्ताधमतार्यमपौरुषेयं उदक्रमवनाहेत, नूनं गौतम! स पुरुषः तस्य अफ्कायस्य उपरि उपरितले तिष्ठति ? हम्त तिष्ठति, एवमेव अष्टविधा लोकस्थितिः प्रश्नाः।

१ ' माभूवश्रमेकशः' इति मान्टी-पाठः । २ 'नियमादापादनम् ' इति गन्टी-पाठः ।

भा०—सर्वाश्चेता अघोऽघः पृथुतराइछन्नातिच्छन्नसंस्थिताः।
पृथ्वीनामाकारो
नामानि वाह्वयं च
धर्मा वंद्या दौला अञ्चना रिष्ठा माघव्या माघवीति च आसां
नामघेयानि यथासङ्ख्यमेवं भवन्ति। रत्नप्रभा घनभावेनादीतं
योजनदातसहस्रम्, दोषा द्यान्त्रिंदादष्टाविंदातिविंदात्यष्टाददाषोडद्याष्टाधिकमिति।

टी० सर्वश्चिता इत्यादि भाष्यम्। रत्तप्रभाद्या महातमःप्रभापर्यवसाना अघोऽधः पृथुतराः एकरज्जुप्रमाणा विष्कम्भायामाभ्यां रत्नप्रभा, शकराप्रभाऽधेतृतीयरज्जुप्रमाणा, वालुकाप्रमाणा, पङ्कप्रभा पञ्चरज्जुप्रमाणा, धूमप्रभा रज्जुष्ट्कप्रमाणा, तमःप्रभाऽधेसप्त-रज्जुप्रमाणा, महातमःप्रभा सप्तरज्जुप्रमाणा, धूमप्रभा रज्जुष्ट्कप्रमाणा, तमःप्रभाऽधेसप्त-रज्जुप्रमाणा, महातमःप्रभा सप्तरज्जुप्रमाणेति। अत एव छन्नातिच्छन्नसंस्थिता भवन्त्येताः, छत्रातिच्छन्न ह्यातिच्छन्न स्थताः, सर्वत्र धनभावेन समा झल्ल्याकृतयः। तासां चोत्कीर्तनम्रभयथा नामतो गोत्रतश्च, तत्र प्रथमा घमी नाम्ना रत्नप्रभा गोत्रेण, द्वितीया वंद्या नाम्ना शकराप्रभा गोत्रेण, तृतीया द्योला नाम्ना वालुकाप्रभा गोत्रेण, चतुर्थ्यञ्जना नाम्ना पङ्कप्रभा गोत्रेण, पञ्चमी रिष्ठा नाम्ना धूमप्रभा गोत्रेण, पष्ठी माघव्या नाम्ना तमःप्रभा गोत्रेण,सप्तमी माघवी नाम्ना महातमःप्रभा गोत्रेणति,एवमेतानि नामध्यानि नामान्येवासां यथाक्रमम्रभयथाऽवगन्तव्यानीति।। तत्र रत्नप्रभा पूर्वपरादिविभागव्यवच्छिन्ना सर्वत्र धनभावेन बहलतया अज्ञीतिसहस्रोत्तरलक्षप्रमाणा, चतुर्था विश्वतिसहस्रोत्तरलक्षप्रमाणा, पञ्चम्यष्टादश्चरमाणा, वृतीयाऽष्टाविश्वतिसहस्रोत्तरलक्षप्रमाणा, चतुर्था विश्वतिसहस्रोत्तरलक्षप्रमाणा, पञ्चम्यष्टादश्चरमाणा, प्रभावति ।। तत्र रत्नप्रभाणा, सप्तमी सहस्राष्टकोत्तरलक्षप्रमाणा, पञ्चम्यष्टादश्चरमाणा, वृतीयाऽष्टाविश्वतिसहस्रोत्तरलक्षप्रमाणा, पञ्चम्यष्टादश्चरमाणा, सप्तमी सहस्राष्टकोत्तरलक्षप्रमाणोति ।।

अधुना सर्ववसुधावर्तिनो घनोदधीन् मध्यप्रदेशे बहलतया निर्दिशति—

भा॰—सर्वे घनोद्धयो विंशतियोजनसहस्राणि, घनवांततनु-धनोद्ध्यादि-मानम् वातास्त्वसङ्ख्येयानि, अधोऽधस्तु घनतरा विशेषेणेति ॥१॥

टी०-सर्वे घनोद्धयो विंदातियोजनसहस्राणि । घनाः सर्वपृथिवीनामधोभागवर्तिनां मध्यप्रदेशेषु, प्रदेशहान्या तु हीयमानाः पार्थिवाः पृथिवीपर्यन्तप्रदेशेषु वलयाकृतिन्यवस्थाना-स्तनुतरा भवन्ति, तद्यथा-प्रथमायां घनोद्धिवलयवहलता सर्वत्र षड् योजनानि, द्वितीयस्यां घनोद्धिवलयं सित्रभागषद्योजनवहलम्, तृतीयस्यां त्रिभागोनसप्तयोजनवहलम्, चतुर्थ्याः सप्तयोजनवहलम्, पश्चयास्त्रिभागोत्तयोजनाष्टकवहलम्, सप्तयां योजनाष्टकवहलम्, सप्तयां योजनाष्टकवहलम्, सप्तयां योजनाष्टकवहलम्, सप्तयां योजनाष्टकवहलम्, सप्तयां योजनाष्टकवहलमिति । तथा सर्वे घनवाता असङ्ख्येयानि योजनसहस्राणि मध्येषु, पर्यन्तेषु तनुकाः, रत्नप्रभायास्तार्वेद्धपश्चमयोजनवहलं घनवातवलयम्, द्वितीयस्थाः

९ 'धनवातास्त्व •' इति क-पाठः । २ 'स्थानात् तनुतरा' इति प्रतिभाति । ३ 'अध्यर्धपश्चम' इति गा-टी-पाठः ।

कोशोनपश्चयोजन्बहलम्, तृतीयस्याः पश्चयोजनबहलम्, चतुर्थ्याः सक्रोशपश्चयोजनबहलम्, पश्चम्यास्त्वर्धषष्ठयोजनबहलम्, षष्ठयाः क्रोशोनयोजनषट्कबहलम्, सप्तम्याः षड्योजनब-इलिमिति । तनुवातवलयमि मध्ये सर्वासामसङ्ख्येयानि योजनसहस्राणि वनम्, पर्यन्तेषु प्रदेशहान्या तनुक्रम्, रत्नप्रभायास्तावत् तनुवातवलयं षट्क्रोशघनम्, द्वितीयस्याः सत्रिभागषट्र-क्रोशधनम् , तृतीयस्यास्त्रिभागोनसप्तक्रोशधनम्, चतुर्थ्याः सप्तक्रोशघनम् , पश्चम्याः सत्रिभाग-सप्तकोश्रयनम्, षष्टचास्त्रिभागोनाष्टकोशघनम्, सप्तम्याः क्रोशाष्टकघनमिति । एते च घनवाततनुवाताः घना घनतरा घनतमाश्चाघोऽघो विद्योषणानादिपरिणामवशादेव द्रष्टव्याः ॥ एतासां च पृथिवीनां सप्तानामपि परतस्तिर्यम् न समनन्तरमेवालोको भवति, नापि सप्तम्याः समनन्तरोऽघः, किन्तु रत्नप्रभायास्तावद् द्वादश् योजनानि गत्वा परतश्रतस्ट-ष्वपि दिश्च विदिश्च सर्वासु पश्चादलोको भवति, द्वितीयस्यास्त्रिभागोनानि त्रयोदश योजनानि गत्वा मवत्यलोकः, तृतीयस्याः सत्रिभागानि त्रयोद्य योजनानि यात्वा<sup>ऽ</sup>लोकः, चतुर्थ्या-श्रुतुर्दश योजनान्यवगाह्यालोकः, पश्चम्यास्त्रिभागोनानि पश्चदश योजनानि प्रविश्यालोकः, पष्ठचाः सत्रिभागानि पश्चदश योजनान्यतीत्यालोकः, सप्तम्याः षोडश योजनानि तिर्थगधश्च गत्वा मवत्यलोक इति ।। सर्वाश्चेता अनादिपारिणामिकभावव्यवस्थानाः, नामान्यपि रत्नाद्या-कारसम्बन्धात् गोत्रकृतानि रत्नप्रभादीनि तत्स्वमावत्वादनाद्यानि, घर्मादीन्यपि याद्दिछकान्य-नादिकालप्रसिद्धानीति, एवमयमधोलोकश्रतुर्थपृथिव्यवकाशान्तरसमधिकार्धव्यतीतम्भयोऽधो-मुखद्यराबाकृतिनेव योजनञ्जतान्यवगाह्य समतलाद् भूभागादधोरत्नप्रभाव्यवस्थितोपरितनाऽ-धस्तनश्चलकप्रतरारन्धः, सप्तमपृथिवीपरतो यावत् षोडश योजनानीति ॥ १ ॥

अधुना नारकजीवविवक्षायामन्तरतमतदाधारमिदमेव प्रक्रियते भूमिषु—

### सूत्रम्-तासु नरकाः ॥ ३-२ ॥

भा॰—तासु रत्नप्रभाद्यासु भूमिषुँ अर्ध्वमधश्चैकैकशो योजनसहस्रमेकैकं घर्जियित्वा मध्ये नरका भवन्ति ।

टी॰—उक्ता भूमयो नामतो गोत्रतः संस्थानतः सङ्ख्यातश्च, प्रस्तुतत्वात् ताः सर्वनान्ना परा-मृत्यन्ते, तास्रक्तलक्षणासु रत्नप्रभाद्यासु भूमिष्ध्वमेकेकस्याः पृथिन्याः स्वावगाहाद्

योजनसहस्त्रमपहायोपर्यथश्रैकं परित्यर्ज्य शेषे स्वावगाहे नरंका भव-नारकाणां स्थानम् यस्यास्त्रिंशत्सहसाधिकलक्षायाम्, तृतीयस्याः पड्विंशतिसहस्राधिकलक्षा-

याम्, चतुर्ध्यास्त्वष्टादशसहस्राधिकलक्षायाम्, पश्चम्याः पोडशसहस्राधिकलक्षायाम्, पष्ट्या-

९ 'मघोऽधो' इति ग-पाठः। २ 'भूषूर्ध्वं व' इति घ-पाठः। ३ 'त्यज्याशेष' इति क-पाठः। ४ 'नारका' इति क-ख-पाठः। ५ 'आधाः' इति क-ख-पाठः।

श्रुद्शसहस्राधिकलक्षायाम्, सप्तम्यास्त्वनगाद्याधः पश्चाशत्सहस्राणि पश्चितिशताधिकानि अधश्य तावन्त्येव विहाय मध्ये त्रिषु सहस्रेषु नरका मवन्ति, एष च सप्तमपृथिवीगतिव-शेषो नोपात्तः साक्षाद् भाष्यकारेण, तत्रायमभित्रायः—यत् किल बाहुल्याद् वर्तते तदुषा- चितरदेकपृथिवीवर्तियुतकमेवाऽतो नाख्यातिमिति ॥

तानिदानीं प्रसिद्धैरिहत्यनिद्शेनैभीयानकसंस्थानैनिरकान् प्रतिपाद्यितुमाह —

भा०—तद्यथा-उष्ट्रिकापिष्टपचनीलोहीकरकेन्द्रजानुकार्जन्तोकायस्कुम्भायःकोष्टादिसंस्थाना वज्रतलाः सीमन्तकोपकान्ताः, रौरवोऽच्युतो
नारकावासानां रौद्रो हार्होरवो घातनस्तापनः शोचनः क्रन्दनो विलपनइछेदनो
संस्थान नामानि भेदनः खटापटः कलपिश्वर इत्येवमाद्याः अशुभनामानः,
कालमहाकालरौरवमहारौरवाऽप्रतिष्ठानपर्यन्ताः ॥

टी०---तद्यथा-उष्ट्रिकेत्यादि । उष्ट्रिकादयो भाण्डकविशेषा लोकप्रसिद्धत्वात् सुज्ञाना एव, एवंविधाकृतयो हि नरका अविद्यमानसुखाः क्षुरप्राकृतिवज्रतलाः प्रवहलध्वान्तपटलपूरि-ताश्र सर्पमार्जीरादिमृतकगन्धयः करपत्र-शक्ति-कुन्त-तोमराग्रसदशस्पर्शाः आवलिकातो बहिर्वर्त-माना नानासंस्थाना उष्ट्रिकाद्याकृतयः प्रकीर्णनरका भवन्ति, आवलिकान्तःपातिनस्तु त्रिविधसं-स्थाना वृत्तत्र्यस्र चतुरस्राकृतयः, ते च सीमन्तकोपक्रान्ताः, सर्वेऽपि हि ते रत्नप्रभाष्ट्रथिवीप्रथ-मत्रतरमध्यवर्तिसीमन्तकाभिधाननरकेन्द्रकमवधिमवस्थाप्योपक्रम्यन्ते, तत्रावलिकाप्रविष्टा दिक्ष रत्नप्रभायां त्रयोदशस् प्रस्तरेषु विदिक्ष च प्रथमप्रतरिदगाविकका प्रमाणेनैकोनपञ्चाशन्नरकाः. अष्टचत्वारिंशच नरका विदिक्ष्वावलिका, इदमावलिकाद्वयमप्येकैकेन नरकावासेन हीयमार्न हीयमानमशेषप्रतरवर्ति तावन्नेतन्यं यावत् सप्तमवसुन्धरायामेकैकः शेषो दिक्षु नरकः सञ्जातो विदिक्षु नास्त्येव मध्ये चैक इन्द्रकः शेष इति ॥ अत्र कांश्रित्रामग्राहमाख्याति -रौरवोऽच्युत इत्यादिना। एषां मध्ये केचिदिन्द्रकाः केचिदावलिकाप्रविष्टाः केचित् प्रकीर्णकाः सूरिणोपात्ताः सत्त्वानां संवेगप्राप्त्यर्थम्, एषां हि नामान्यप्यादधति भयमतुलमाकर्ण्यमानानि, किम्रुत तत्र ज-न्मभोग इति भीताः सन्तो न सहसा पापस्थानेषु वर्तिष्यन्त इत्यभिष्रायः ॥ एवमाचा-एवं-प्रकाराः, अञ्चभनामानो यावन्तः किल लोके व्याधयः शपथाश्वानिष्टनामानि च तन्नामानो नरकाः सर्वे भवन्ति ॥ अधुना सप्तमपृथिवीवर्तिनः पश्च नरकान्नामादेशं कथयति-कालेत्यादि । अप्रतिष्ठाननरकेन्द्रकात् पूर्वतः कालः, अपरतो महाकालः, रौरवो

१ 'तदुपपातं' इति क-पाठः । २ 'पृथिवीवर्तियुतकमेवावर्तियुतकमेव' इति ग-पाठः । ३ 'जानुकजन्त्राकाय इति घ-पाठः । ४ 'हारवः' इति ग-टी-पाठः । ५ 'शोचनस्तापनः कन्द्नो' इति घ-पाठः । ६ 'संवेगमाप्स्यर्थं' इति, 'संवेगसमाप्त्यर्थं' इति च ग-टी-पाठः ।

दक्षिणतः, उत्तरतो महारौरवः, मध्ये चाप्रतिष्ठाननरकेन्द्रकः, स च सकलनरकेन्द्रकपर्य-न्तवर्ती, न ततः परमन्यो नरकसन्त्वावासः समस्ति । तत्र-

भा०—रत्नप्रभायां नरकाणां प्रस्तरास्त्रयोदश । ब्रिड्डचूनाः शेषासु ॥
रत्नप्रभायां नरकावासानां त्रिंशच्छतसहस्राणि । शेषासु
नरकेषु प्रस्तराणां
नरकावासानां पश्चविंशतिः पश्चदश दश श्रीणि एकं पश्चोनं नरकशतसहस्रच संख्या
मित्याषष्ठ्याः, सप्तम्यां तु पश्चैव महानरका इति ॥ २ ॥

टी० — रत्नप्रभाष्ट्रथिव्यां नरकप्रस्तरास्त्रयोद्दा वेश्मभूमिकाकल्याः । द्विद्वयुनाः द्रोषासु-शर्करात्रभादिषु महातमः प्रभापर्यवसानासु, त्रयोदश द्रश्वनाः द्वितीयस्यामेकादश प्रस्तराः, एकादश द्वचूनाः तृतीयस्यां नवप्रस्तराः, नव द्वचूनास्तुर्यवसुधायां सप्त, सप्त द्वचूनाः पश्चम्यां पश्च, पश्च द्वचूनाः षष्टचां त्रयः, त्रयो द्वचूनाः सप्तम्यामेक इति ॥ कियन्तः पुनरेकैकस्यां भूमौ नरका इति तत्प्रसिद्धचर्थमाह—रत्नप्रभाषामित्यादि । रत्नप्रभायामावलिकाप्रविष्टनरकाणां चत्वारि सहस्राणि त्रयस्त्रिशदुत्तरचतुः शताधिकानि, प्रकीर्णकानामेकोनत्रिंश् छक्षाः पञ्चनवतिसहस्राणि पञ्च शतानि सप्तपष्टचिकानि, उभये-ऽप्येकीकृतास्त्रिंशृङ्शा भवन्ति प्रथमायाम्, शोषासु पश्चविंशतिरित्यादि । शर्करा-त्रभादिषु सप्तम्यन्तासु यथाक्रममेतत्परिमाणमावेदयति नरकाणाम्, द्वितीयस्यामावलिका-प्रविष्टानां षड्विंशतिशतानि पश्चनवत्यधिकानि, प्रकीर्णकानां चतुर्विंशतिरुक्षाः सप्तनव-तिसहस्राणि शतत्रयं पञ्चोत्तरम्, एकत्र पञ्चविंशतिरुक्षाः। तृतीयस्यामाविरुकाप्रविष्टानां चतु-र्द्श गतानि पश्चाशीत्यधिकानि, प्रकीर्णकानां चतुर्दश लक्षाः सहस्राण्यष्टानवतिः पश्च शतानि पञ्चदशोत्तराणि, एकत्र पञ्चदशं लक्षाः । चतुर्ध्यामावलिकाप्रविष्टानां सप्त शतानि सप्तोत्तराणि, प्रकीर्णकानां नव लक्षाः सहस्राणि नवनवतिः द्वे शते त्रिनवत्यधिके, एकत्र दश लक्षाः। पश्च-म्यामावलिकाप्रविष्टानां द्वे शते पञ्चषष्टचिषके, प्रकीर्णकानां द्वे लक्षे नवनवतिसहस्राणि सप्त च शतानि पश्चत्रिंशद्धिकानि, एकत्र तिस्रो लक्षाः। षष्ट्यामावलिकाप्रविष्टानां त्रिषष्टिः, प्रकी-र्णकानां नवनवतिसहस्राणि नव शतानि द्वात्रिंशद्धिकानि, एकत्र नरकपश्चकीनैकलक्षाः। सप्त-म्यां तु पश्चैव नरकाः, प्रकीर्णका न सन्त्येवेति । अत्र रत्नप्रभात आरभ्य आष्ठ्याः केचि-न्नरकाः सङ्ख्येयानि योजनसहस्राणि आयामविष्कम्भपरिधिभिः, केचिदसङ्ख्येयानीति, सप्तम्यामप्रतिष्ठाननरकेन्द्रको विष्कम्भायामपरिधिभिर्जम्बुद्धीपतुरुयः, कालादयस्तु चत्वारोऽ-संख्येयानि योजनसहस्राणि विष्कम्भायामपरिधिभिः, सर्वे चैते नरका बुधप्रदेशे योजनसह-स्रवहलाः, मध्येऽपि योजनसहस्रप्रमाणशुषिरभाजः, उपर्थपि सङ्कुचिता योजनसहस्रमेव-मेते नरकास्तासु रत्नप्रभादिभूमिषु महातमःप्रभापर्यवसानासु व्यवस्थिताः पृथिव्यादिवदना-

१ 'नरकाः 'इति घ-टी-पाठः।

दिकालसिविविनः पृथुपापविपाकभाजां सन्वानामाश्रयाः वज्रकुडचमयाः नित्यान्धतमसाश्र वेदितव्याः । विशेषार्थिना चावलिकाप्रविष्टवृत्तच्यस्रचतुरस्रेयत्तापरिज्ञानाय देवेन्द्रनरकेन्द्र-कप्रकरणमपेक्षणीयमिति ॥ २ ॥ किश्चान्यत् ।

### सूत्रम्-तेषु नारका नित्याशुभतरलेश्यापरिणामदेहवेदना-विक्रियाः ॥ ३–३ ॥

टी०—तेषु व्यावर्णितलक्षणेषु, नरकेषु भवा नारकाः। नित्याद्युभतरलेश्याप-रिणामदेहवेदनाविकियाः, अथवोभयमाक्षिप्यतेऽनेन नरकाः नारकाश्च, तेषु नित्याद्यु-भेत्यादि सूत्रम्, इह सूत्रे नरका नारकाश्च उभये परिगृह्यन्ते, प्रस्तावान्त्ररका लेश्यादेहवेदना-विकियासम्भवान्तारकाः, नित्यशब्दोऽभीक्ष्णवचनो नित्यप्रहसितादिवत्, नित्याश्चभतरलेश्याद-यो येषु येषां वा ते नित्याशुभतरलेश्यापरिणामदेहवेदनाविकियाः॥

भा॰—ते नरका भूमिक्रमेणाधोऽधो निर्माणतोऽद्युभतराः । अग्रुभा रत्न-नरकनारकाणां प्रभाषाम्, ततोऽग्रुभतराः द्यकराप्रभाषाम्, ततोऽप्यग्रुभतरा <sup>स्वरूपम्</sup> वालुकाप्रभाषाम्, इत्येवमासंप्तम्याः ॥

टी॰—ते नरका इत्यादि भाष्यम् । प्राक्तनस्त्रनिरूपिताः सर्वनामशब्देनात्र गृह्यन्ते नरकाः सीमन्तकादयोऽप्रतिष्ठानपर्यन्ताः,रत्नप्रभादिभूकमेणाधोनिर्माणतः संस्थानिवृत्तेः, अशुभतरा भयानकाः, अशुभा रत्नप्रभाषामधस्तनीष्वशुभतरा अशुभतमाश्रेत्यास-सम्याः । एतद् भाष्यकारेण सामान्यतो युक्तमेव व्याख्यातम्, न पुनरशुभप्रहणमस्ति स्त्रे, यचाशुभतरप्रहणं तक्षेश्यादिभिः सम्बद्धम्, अतःसामान्यव्याख्यानिदं प्रतिपत्तव्यम्, एकशेष-निर्देशाद या सिद्धम् ॥

सम्प्रति नित्यार्थमाचष्टे---

भा०—िनत्यग्रहणं गतिजातिशरीराङ्गोपाङ्गकर्मनियमादेते लेश्याद्यो भावा नरकगतौ नरकजातौ च नैरन्तर्येणाभवक्षयोद्धतनाद् भवन्ति, न च कदा-चिद्क्षिनिमेषमात्रमपि, नँ शुभा वा भवन्तीत्यतो नित्या उच्यन्ते ।

टी॰—नित्यग्रहणं गतिजाति॰नियमादेते छेइयाद्य इत्यादि । नित्यशब्दोपा-दानमत्र नरकगतिनरकपञ्चेन्द्रियजात्योर्नियमादशुभतरछेश्यादिभिः सम्बन्धप्रतिपादनार्थम्,

<sup>9 &#</sup>x27;बज्रकुम्भमयाः' इति क-पाठः । २ ' तेषु नारका' इति घ-पुस्तके नास्ति । ३ 'त्रारका' इति क-पाठः । ४ 'सप्तम्याम्' इति ग-टी-गाठः । ५ 'एकदेशानिर्देशाद्', 'एकदेशनिर्देशाद्' इति क-ख-पाठः । ६ नरकपश्चेन्द्रिय-जातौ' इति घ-पाठः । ७ 'न भवन्ति ग्रुभा' इति घ-पाठः । ८ इत्युच्यन्ते इति घ-पाठः ।

एतदेव विश्वणोति—एते सूत्रोपात्ता लेक्स्याद्यो भावा नैरन्तर्येणाविच्छेदेन पौनः पुन्येनाभ-वक्ष्मयादुद्वर्तनकालाविधका भवन्ति, भवक्षये हि सित ते उद्वर्तन्ते, अन्तराले नास्ति जीवित-क्षय इत्यावेदयित । नैरन्तर्यार्थं पुनः स्पष्टयिति—लोचनिमेषप्रमितमपि कालमञ्जभेन नास्ति तेषां वियोगः, किम्र बहुतरकमिति दर्शयित । अथवैतावन्तमेव कालमञ्जभास्ते लेक्सादयः स्युरिदमपि नास्तीत्यतो नित्यास्त उच्यन्ते । नन्वेवंविधे नित्यशब्दार्थेऽनुपपन्नमाभीक्ष्णं स्यात्, तिरोधानपूर्वकः प्रादुर्भावः पुनः पुनरामीक्ष्ण्यशब्दार्थः, इह तु नैरन्तर्येण व्याख्यातमा-मवक्षयादिति, उच्यते—तावेव हि तिरोधानाविभावौ विशेष्येते नैरन्तर्येण, तौ हि निर्वयवधानौ भवतः सर्वकालमेव तेषाम्, अथ 'तद्भावाव्ययं' (अ० ५, स० ३०), नित्यलक्षणमपि सम्बद्धं शक्यते, न किथदपराध इति ।

भा०-अंतोऽग्रुभतरलेश्याः । कापोतलेश्या रत्नप्रभायाम् ततस्तीव्रतरसनारकाणां लश्या ङ्केशाध्यवसाना कापोता शकराप्रभायाम् । ततस्तीव्रतरसङ्केशाध्यवसाना कापोतनीला वालुकाप्रभायाम् । ततस्तीवतरसङ्केशाध्यवसाना नीला पङ्कप्रभायाम् । ततस्तीव्रतरसङ्केशाध्यवसाना
नीलकृष्णा धूमप्रभायाम् । ततस्तीव्रतरसङ्केशाध्यवसाना कृष्णा तमःप्रभायाम् । ततस्तीव्रतरसङ्केशाध्यवसाना कृष्णीव महातमःप्रभायामिति ॥

टी०—अतोऽशुभतरलेइया इत्यादि। आद्यास्तिस्रोऽशुभलेक्यास्ताः सप्तस्विप पृथिवीषु प्रकृष्टतया विभज्यन्ते कमवैपरीत्येन, तेषां हि मानसपरिणामो लेक्या, स तीव्र-स्तीव्रतरस्तीव्रतम इत्यशुभामिभूतत्वाद् भवति, तत्र प्रथमायां कापोता तीव्रा, शकराप्रभायां सैव तीव्रतरा, तीव्रतमा च कापोता तीव्रा च नीला वालुकाप्रभायाम्, पङ्कप्रभायां नीला तीव्रतरा, धूमप्रभायां नीला तीव्रतमा कृष्णा च तीव्रा, तमःप्रभायां कृष्णा तीव्रतरा, महातमःप्रभायां कृष्णेव तीव्रतमा। अपरे मन्यन्ते—नारकाणां पडिप लेक्याः सम्भवन्ति, सम्यत्तवप्रतिपत्तेरिति।।

भा०—अद्युभतरपरिणामः । बन्धन-गति-संस्थान-भेद-वर्ण-गन्ध-रस-स्पवाग्रिक्षधुद्दाब्दाख्यः, दशविधोऽद्युभः पुद्रलपरिणामः, नरकेषु
नारकाणां पुद्रलपरिणामः अद्युभतरश्चै।तियग्रध्वैमधश्च सर्वतोऽनन्तेन भयानकेन नित्योत्तमकेन तमसा नित्यान्धकाराः श्लेष्म-मूत्र-पुरीष-स्रोतो-मलकाधर-वसा-मेद-पूथानुलेपनतलाः । इमद्यानमिव पूति-मांस-केशास्थि-चमे दन्तनखास्तीर्णभूमयः । श्व-ग्रुगाल-मार्जार-नकुल-सर्प-स्थिक-हस्त्यश्व-गो-मानुष द्यावकोष्ठाद्युभतरगन्धाः। हा मातः! धिगहो कष्टं बत मुश्चतं धावत प्रसीद् भर्तः!
मा वधीः कृपणकमित्यनुबन्धकदितस्तीवकक्णैः दीनविक्ववैर्विलापरार्तस्वनैर्विनादै-

१ 'अतः' इति घ-पुस्तके नास्ति । २ 'अधोऽ्धः' इत्यधिको घ-पाठः । ३ 'मुख तावत् धावत' इति घ-पाठः ।

र्दीनकृपणकरुणैर्याचितैर्बाष्पसन्निरुद्धैर्निस्तनितैर्गाढवेदनैः कूजितैः सन्तापीच्छ्वा-सनिश्वासैरतुपरतभयस्वनाः।

टी० अशुभतरपरिणाम इत्यादि। स्पर्श-रस-गन्थ-वर्ण-शब्द-संस्थान-भेद-गित-बन्धापुरुलघुपरिणामो दश्या। स्पर्शस्तावद् बुश्चिकदंश-किषक्छ-सुर्धुराङ्गारसद्दशः, रसोऽपि तत्रत्यपुद्गलानां पिचु-मन्द-कोशातकीनिर्याससमः, गन्धोऽपि श्व-मार्जार-शृगाल-हस्त्यश्व-कु-धितमृतकगन्धातिरिक्ततराशुभपरिणामः, वर्णोऽपि गम्भीरलोमहर्षणः त्रासकारी परमकृष्णः, शब्दोऽपि खरपरुषनिष्ठुरपरिणामः, संस्थानं नरकाकृतिः नारकाकृतिश्व, उभयमप्यालोन्वयमानमेवोद्देगसुपजनयति महाश्वभ्रवत् पिशाचाकृतिवद् वा, भेदपरिणामोऽपि पुद्गलामा-शुभः शरीरनरककुडचादिभ्यो विभिद्यमानाः पुद्गलाः वर्णस्पर्शादिभिरशुभपरिणामा जायन्ते, तत्वश्च दुःखहेतवो भवन्ति, गितर्नारकाणामश्रशस्तविहायोगितनामकर्मोदयादशुभा भवन्त्यपुरुपत्रक्रादिवद्, बन्धोऽपि पुद्गलानां शरीरादिषु संश्चिष्यतामत्यन्ताशुभतरपरिणामो भवति, वर्णादिभिः अगुरुलघुपरिणामोऽप्यशुभः, सर्वेषां हि जीवानां शरीराण्यात्मनो न गुरुणि नापि लघूनीत्यगुरुलघुपरिणामः, स चानिष्टोऽनेकविधदुःखाश्चयत्वात्। अत्र च भाष्यकारेण स्पर्शादिदशविधपरिणामे किश्चिद् दर्शितं किश्चित्र । तिर्यगुर्वमध्येत्यादिना वर्णपरिणामः प्रतिपादितः, श्व-शृगाल-मार्जारादिना गन्धः, हा मातः! धिगहो कष्टमित्यादिना शब्द-परिणामः । शेषास्तु ग्रन्थगौरवभीत्या न प्रतिपदमुक्ताः, एतत्सम्बन्धित्वात् तु वक्तव्या हिति ॥

भा०—अशुभतरदेहाः । देहाः शरीराणि । अशुभनामप्रत्ययादशुभान्यनारकाणां शरी- क्षेषाक्षिनमाणसंस्थानस्पर्शरसगन्धवर्णस्वराणि हुण्डानि निर्दूररस्वक्षपं मानं च नाण्डजशरीराकृतीनि । क्रूर-करुण-बीभत्स-प्रतिभयदर्शनानि
दुःखभाञ्ज्यशुचीनि च तेषु शरीराणि भवन्ति । अतोऽशुभतराणि चाधोऽधः । सप्त धनृषि त्रयो हस्ताः षडङ्गुलमिति शरीरोच्छ्गयो नारकाणां रत्नप्रभायाम् । द्विद्विः शेषासु । स्थितिवच्चोत्कृष्टजघन्यतो वेदितव्यः ॥

टी०-अशुभतरदेहा इत्यादि । अशुभनामकर्मोदयप्रत्ययात् सर्वाण्यक्नोपाङ्गादीनि तद्देष्वशुभानि द्रष्टव्यानि,सर्वाङ्गावयवानांस्वप्रमाणेष्वव्यवस्थानात्,तेषां हि नियतमेव हुण्डानि शरीराणि, उत्खातशेषपिच्छपक्षिशरीरवद् बीभत्सानि । तानि च तेषां द्विविधानि शरीराणि भव-नित-भवधारकाण्युत्तरवैक्तियाणि च,तत्र भवधारकं जधन्येनाङ्गुलासङ्ख्येयभागप्रमाणं प्रथमान्याम्, अन्यासु च पृथिवीषु, उत्कर्षेण सप्त धनं पि त्रयो हस्ताः षट्ट चाङ्गुलानीति उत्सेधाङ्गुल-मङ्गीकृत्योच्यते । परमाण्वादिक्रमेणाष्टी यवमध्यान्यङ्गुलमेकम्, चतुर्विशत्यङ्गुलो हस्तः,

१ '०पोष्णैश्र निश्वाव' इति घ्र-पाठः । २ '०ता बेदितस्या' इति घ्र-पाठः ।

चतुर्हस्तं धनुरिति । अथ शेषासु कथं भूमिष्वित्यत आह— द्विद्धिः शेषासु । रत्नप्रभानारकश्रीरप्रमाणं द्विगुणं द्वितीयस्यां नारकश्रीरप्रमाणम् । तद्यि द्विगुणं तृतीयस्याम् । एवं
यावत् सप्तम्यां पश्च धनुःशतानि पूर्णानि । उत्तरवैक्तियं तु प्रथमायां जघन्येनाङ्गुलसङ्ख्येयभागप्रमितम्, अन्यासु च, उत्कर्षणं पश्चद्श धन्ंषि अर्धतृतीयाश्च रत्नयः प्रथमायाम्, एतदेव
द्विगुणं द्वितीयस्याम्, एवं तावत् श्चेयं यावत् सप्तम्यां धनुःसहस्रमिति । एतचाधःप्रमाणं
रत्नप्रभादिषु पर्यन्तवर्तिप्रतरनारकाणामुत्कृष्टं द्रष्टव्यम्, जघन्यमुत्कृष्टं वा प्रथमप्रतरादिभेदेन
सर्वत्र वक्तव्यम्,स्थितिवत् । यथाऽऽयुषः स्थितिः प्रथमप्रतरादिभेदेन भिद्यमाना दशनवतिसहस्रादिना रत्नप्रभायां पर्यन्तप्रतरे सागरोपमप्रमाणा भवत्येवमेव शरीरप्रमाणमपि प्रथमप्रतरादिभेदेन जघन्योत्कृष्टाभ्यां भेत्तव्यमित्यावेदयति । उक्तमिदमितदेशतो भाष्यकारेणास्ति
चैतत्, न तु भया कविदागमे दृष्टं प्रतरादिभेदेन नारकाणां शरीरावगाहनमिति ।।

भा॰—ॐशुभतराश्च वेदना भवन्ति नरकेष्वघोऽघः। तद्यंथा--प्रथमायां उष्णवे-द्नाः, द्वितीयायामुष्णवेदनाश्च, तीव्रतरास्तीव्रतमाश्चातृतीयाया-नारकाणां वेदना भू, उष्णशीते चतुथ्योम् , शीतोष्णे पश्चम्याम्, परयोः शीततराः

द्दीततमाश्चेति, तद्यथा-प्रथमदारत्काले चरमानिद्दाचे वा पित्तप्रकोपाभिभूतदारीरस्य सर्वतो दीप्ताग्नरादिपरिवृतस्य व्यभे नभसि मध्याहे निवाते विरस्कृतातपस्य
यादगुष्णाजं दुः खं भवति ततो विरम्तगुणं प्रकृष्टं कष्टमुष्णावदनेषु नरकेषु भवति ।
पौषमाघयोश्च मासयोर्तुंषारित्रमात्रस्य रात्रौ हृद्यकरचरणाधरोष्ठद्दानायासिनि प्रतिसमयप्रवृद्धे शीतमारुते निरम्याश्रयप्रावरणस्य यादक् शितसमुद्भवं
दुःखमशुभं भवति ततो विन्तगुणं प्रकृष्टं कष्टं शीतवेदनेषु नरकेषु भवति । यदि
किलोष्णावेदनात्ररकादुत्किप्य नारकः सुमहत्यङ्गारराशावुद्दीसे प्रक्षिप्येत स किल
सुद्दीतां मृदुमारुतां शीतलच्छायामिव प्राप्तः सुखमनुपमं विन्चात्, निद्रां चोपलभेत, एवं कष्टतरं नारकमुष्णमाचक्षते। तथा किल यदि शीतवेदनात्ररकादुत्किप्य
नारकः कश्चिदाकाशे माधमासे निशि प्रवाते महित तुषारराशौ प्रक्षिप्येत सैदन्तशब्दोत्तमप्रकम्पायासकरेष्टि तत्सुखं विन्चाद्नुपमां निद्रां चोपलभेत, एवं
कष्टतरं नारकशितदुःखमाचक्षते इति ॥

१ कथंशब्दः क-ख-पाठे नास्ति । २ 'शरीराणां द्विगुणं' इति क-ख-पाठः । ३ 'पूर्णानीति' इति ग-पाठः । ४ 'प्रमाणं' इति क-पाठः । ५ आगमशब्देनात्र मूलागमः, तेन वृत्यादिषु एतःसम्वेऽपि न क्षतिः, उत्तरं तु पृथ्वीवद् द्विगुणमिति स्पष्टमेव । ६ 'अग्रुभतरवेदनाः' इत्यधिको ग घ-पाठः । ७ 'तद्यथा—उच्यवेदनास्तीत्रास्तीत्रतरास्तीत्रतमाश्च नृतीयायाः' इति ग—घ-पाठः । ८ 'श्रीताः शीततराश्चेति' इति घ-पाठः । ९ 'प्रकृष्टमुण्ण' इति क-ख-पाठः । १० 'तुषारभित्र ' इति क-पाठः । ११ 'सद्दत ' इति घ-पाठः ।

अशुभतरविकियाः । अशुभतराश्च विकिया नरकेषु नारकाणां भवन्ति, शुभं करिष्याम इत्यशुभतरमेव विकुर्वते । दुःखाभिहतमनसश्च दुःखप्रतीकारं चिकीर्षवः गरीयस एव ते दुःखहेतृन् विकुर्वते इति॥ ३॥

टी०—अंशुभतराश्च वेदना इत्यादि भाष्यम् । प्रथमायां तीत्रोष्णवेदना, द्वितीयस्यां सैव तीत्रतरा, तृतीयस्यां तीत्रतमा, चतुथ्यामुष्णवेदनाका बहवो नारकाः, शीतवेदनाकास्त्वस्पे, तेनोभय्यपि वेदना तस्याम्, पश्चम्यां शीतवेदनाका बहवः स्तोकास्तृष्णवेदनाकाः, तत्राप्युभय्येव वेदना, षष्ट्यामितशीता, सप्तम्यां शीततमेति ॥ अधुनावेदनाद्वयस्यापि किश्चित् साधम्यमङ्गीकृत्य दृष्टान्तद्वयम्रपन्यस्यति असद्धावप्रज्ञापनया, न पुनर्नारकः केनचिदुत्क्षेप्तुमानेतुं चेह शक्यते, प्रकृष्टाशुभकर्मानुभावादेवेति, न च तत्राप्रिरस्ति पृथिवीपरिणाम एवासौ क्षेत्रस्वभावादनादिपरिणामलक्षणः प्रकृष्टोष्णतानुगतः सन्तमसँकपः सन्तानां दुःखहेतुरिति ॥

तद्यथा प्रथमदारत्काल इत्यादि भाष्यमेव सुज्ञानम् ॥

अञ्च भतरविकिया इत्यादि भाष्यम्, उत्तरवैकियं हि ते शरीरमाकलितप्रयत्ना अपि रचयन्तो रूपवत्तेच्छया क्षेत्रकर्मानुभावाद् विरूपतरमाविष्कुर्वते विदृपकवदिति ॥३॥

ते च नारकास्तासु भूमिषु नरकेषु वा।

### सूत्रम्-परस्परोदीरितदुःखाः ॥ ३-४ ॥

भा०—परस्परोदीरितानि च दुःखानि नरकेषु नारकाणां भवन्ति । क्षेत्र-स्वभावजनिताचाशुभात् पुद्गलपरिणामादित्यर्थः ॥

टी०—मिथ्यादृष्ट्यो भवप्रत्ययविभङ्गानुगतत्वादालोक्य परस्परमेवाभिधातादिभिर्दुःखानि उत्पाद्यन्ति, सम्यग्दृष्ट्यस्तु संज्ञित्वादेवात्मानमनुशोचन्तोऽतीतजन्मानाचारकारिणं
क्षेत्रस्वभावजनितानि दुःखानि सहमानाः परैक्दीरितवेदनाः स्वायुषः श्चयमुदीश्चन्तेऽतिदुःखिताः न पुनरन्यनारकाणां ते समुदीरयन्ति वेदनाः, तेषां चावधिज्ञानं न विभङ्ग इति । न
केवलं परस्परोदीरणनिर्धृतानि तेषां दुःखानि किन्तु सहजान्यपि सन्तीत्यत आह्— क्षेत्रस्वभावत्यादि । नरकश्चेत्रस्यायमेव स्वभावो यद् दुःखात्मकता। निह तत्र काचित् सुखमात्रा समित्ति । यदपि खुपपातादिहेतुकं सुखमाचश्चते तदपि बहुतरदुःखपरिलीहत्वाद्यपकालस्थायित्वाच दुःखमेव, अत एवंविथक्षेत्रानुभावनिर्वर्तितपुद्गलपरिणामाच ते दुःखमनुभवन्तीत्यर्थः ।
एतदेव वचनं व्याख्यानयति सूत्रमपहाय—

१ 'अञ्चभतरवेदना' इति ग-पाटः । २ 'स्वरूपः' इति क-पाटः ।

भा०—तत्र क्षेत्रस्वभावजिनतैः पुद्गलपरिणामः शिताष्णक्षुत्पिपासादिः । श्रीतोष्णे व्याख्याते । क्षुत्पिपासे वक्ष्यामः । अनुपरतशुष्केन्ध- क्षेत्रजा वेदना नोपादानेनेवाग्निना तीक्ष्णेन प्रततक्षुद्ग्निना दन्दस्थमानशरीरा अनुसमयमाहारयन्ति ते सर्वपुद्गलानप्यद्यस्तीव्रया च नित्यानुषक्तया पिपास- या शुष्ककण्ठौष्ठतालुजिहाः सर्वोद्धीनिप पिवेयुः, न च तृति समाप्नुयुस्ते वर्द्धेया- तामेव चेषां क्षुनृष्णे इत्येवमादीनि क्षेत्रशत्ययानि ॥

्टी०—तन्त्र क्षेत्रस्वभावजनितेत्यादि सुगमम् । पुनः सुत्रं परामृश्य सुत्रायोख्यानं

करोति ॥

भा०—परस्परोदीरितानि च । अपि चोक्तम्—'भवप्रत्ययोऽवधिर्नारकदेवा-नाम्'(अ०१,स्०२२)इति । तनारकेष्ववधिज्ञानम् अशुभभवहेतुकं मिध्याद्दीनयो-गाच विभङ्गज्ञानं भवति । भावदेषोपवातात् तु तेषां दुःखकारणभेव भवति । तेन हि ते सर्वतः तिर्थग्र्ध्वमध्य दूरत एवाजस्रं दुःखहेतून् पर्यन्ति । यथा च काको-लूकमहिनकुलं चोत्पत्त्यैव बद्धवैरं तथा परस्परं प्रति नारकाः । यथा वा अपूर्वान् शुनो दृष्ट्वा श्वानो निर्द्यं कुध्यन्त्यन्योऽन्यं प्रहरन्ति च, तथा तेषां नारकाणामविधिनि-

षयेण दूरत एवान्योऽन्यमालोक्य क्रोधस्तीब्रानुरायो जायते, परस्परोदीरितं दुरन्तो भवहेतुकः।ततः प्रागेव दुःखसमुद्घातार्ताः क्रोधा-दुःखम् ग्न्यादीपितमनसः अतर्किता इव श्वानः समुद्धता वैक्रियं भया-

नकं रूपमास्थाय तत्रैव पृथिवीपरिणामजानि क्षेत्रानुभावजनितानि चायःश्रूल-शिला-मुद्राल-मुद्गर-कुन्त-तोमरासि-पिंद्रा-शोक्ति-योधन-खद्ग-यष्टि-परशु-भिण्डि मालादीन्यायुधान्यादाय कर-चरण-द्शानैश्चान्योऽन्यमभिध्नन्ति । ततः पर-स्पराभिहता विकृताङ्गा निस्तनन्तो गाढवेद्नाः सूनावातनप्रविष्ठा इव महि-षश्रूकरोरभ्राः स्फुरन्तो रुधिरकर्दमेऽपि चेष्ठन्ते। इत्येवमादीनि परस्परोदीरितानि मरकेषु नारकाणां दुःखानि भवन्तीति ॥ ४ ॥

टी०—परस्परोदीरितानि चेत्यादि। परस्परोदीरणायां कारणं दशयति आपि चो-क्तं-भवप्रत्ययोऽवधिर्नारकदेवानामिति मिथ्यादृशां विभङ्गज्ञानमितरेषामविधज्ञानमेव,

शेषं सुज्ञानम्त्र भाष्यमिति ॥ ४ ॥

एवं ते परस्परेणोदीरयन्ति दुःखम्, विशेषेण तु-

सूत्रम्—सङ्क्रिष्टासुरोदीरितदुःखाश्च प्राक् चतुथ्याः ॥ ३-५ ॥ भा॰—सङ्क्रिष्टासुरोदीरितदुःखाश्च नारका भवन्तीति । तिसृषु भूमिषु प्राक् चतुथ्याः ।

१ '०नितपुद्गल०' इति ख-ध-पाठः । २ 'तीक्ष्णोदराग्निना' इति ग-पाठः' ' तीक्ष्णेन प्रततेन श्रुद० ' इति तु घ-पाठः । ३ 'येन ते' इति ग-पाठः । ४ 'प्नुयुर्वेर्धेयातां' इति ग-पाठः । ५ 'शक्तययोघन' इति क-पाठः ।

टी॰—चशब्दः परस्परोदीरणं क्षेत्रस्वभावं चाभिष्ठखीकरोति । प्राक्त चतुथ्यो इति मर्यादा नाभिविधिरिति । सङ्क्षिष्टचित्तास्त्वशुभानुबन्धिबालतपोकामनिर्जरोपार्जितदेवज-नमानः स्वल्पविभवलाभाध्माता जनमान्तरानालोकिनः एतावत्त्रैलोक्ये सुखमित्यध्यवसिताः । ते च भवनवासिनां प्रथम एवासुरनाम्नि निकाये भवन्ति, नान्येषु, तेषु नामोत्कीर्तनेनापि रौद्रतया भयमाद्धित किष्ठत दर्शनेनेत्यावेदयति—

भा०—तद्यथा — अम्बाम्बरिष-इयाम-श्वल-स्द्रोपस्द्रकाल-महाकालास्य-सिपत्रवन-कुम्भी-वालुका-वैतरणी-खर-स्वर-महावोषाः पश्चद्श परमाधार्मिका मिध्यादृष्टयः पूर्वजन्मसु सङ्क्षिष्टकर्माणः पापाभिरतयः आसुरीं गतिमनुप्रासाः कर्मक्षेशजा एत ताच्छील्यान्नारकाणां वेदनाः समुदीरयन्ति विचित्राभिरुपप-तिभिः । तद्यथा—तद्यायोरस्पायननिष्ठसायःस्तम्भालिङ्गनकूटशाल्मल्यप्रारोप-

णावतारणायोधनाभिघातवासीक्षुरतक्षणक्षारतप्ततेलाभिषेच-

परमाधार्मिकः कृता वेदनाः

नायस्कुम्भपाकाम्बरीषंभर्जनयन्त्रपीडनायः शूलशालाकाभेदन-क्रकचपाटनाङ्गारदहनवाहनसूचीशाइवलापकषेणैस्तथा सिंह-

ब्याघ्र-द्वीपि-श्व-शृगास्त-वृक्त-कोक-मार्जीर-नकुरू-सर्प-वायस-ग्रध-काकोॡक-इयेना-दिखादनस्तथा तप्तवालुकावतरंणासिपत्रवनप्रवेशनवैतरण्यवतारणपरस्परयोध-

नादिभिरिति॥

स्यादेतत् किमधेमेवं ते कुर्वन्तीति ?। अत्रोच्यते — पापकमी भिरतय इत्युक्तम् ।
तथथा — गो-वृषभ-महिष-वराह-मेष-कुकुट-वातकलावका-मुष्टिमल्लांश्च युध्यमानान्
परस्परं चाभिष्नतः पर्यतां रागवेषाभिभृतानां अकुरालानुबन्धिपुण्यानां नराणां
परा प्रीतिकृतप्यते तथा तेषामसुराणां नारकाँस्तथा तानि कारयतामन्योन्यं घ्नतश्च
पर्यतां परा प्रीतिकृतप्यते । ते हि दुष्टकन्द्पीस्तथाभृतान् दृष्ट्वाष्ट्दहासं सुश्चनित, चेलोत्क्षेपाक्ष्वेडितास्फोदिताबिल्लतलतार्लंनिपातांश्च कुर्वन्ति, महतश्च सिंहनादान् नदन्ति । तच तेषां सत्यपि देवत्वे सत्सु च कामिकेष्वन्येषु प्रीतिकारणेषु
मायानिदानमिध्याद्दीनराल्यतिव्रकषायोपहतस्यानालोचितभावदोषस्याप्रत्यवकर्षस्याकुरालानुबन्धिपुण्यकर्मणो वालतपसश्च भावदोषानुकर्षिणः फलं, यत्सत्स्वप्यन्येषु प्रीतिहेतुष्वद्युभभावा एव प्रीतिहेतवः समुत्पयन्ते । इत्येवमंप्रीतिकरं
निरन्तरं सुतीतं दुःखमनुभवतां मरणमपि काङ्कृतां तेषां न विपत्तिरकाले विद्यते,
कर्मनिधीरितायुषाम् । उक्तं हि—'औपपातिकचरमदेहोत्तमपुरुषासंख्येयवर्षायुषोऽनपवत्यायुषः' (अ० २, सू० ५३) इति । नैव तत्र द्रारणं विद्यते, नाप्यपक्रमणम् ।
ततः कर्मवद्यादेव दःधपादितभिन्नचिल्लक्क्षतानि च तेषां सद्य एव संरोहन्ति रारी-

१ 'पायिनोनिष्ट 'इति क-पाठः । २ 'तर्जन ' इति ध-पाठः । ३ 'नतरासिपत्र' इति क-पाठः । ४ 'नियातनाश्च' इति ग-पाठः, 'निपातनांश्च' इति गु-पाठः । ५ 'मन्नतीकारम्' इति ग-टी-पाठः ।

राणि दण्डराजिरिवाम्भसि ॥ एवमेतानि त्रिविधानि दुःखानि नरकेषु नारकाणां भवन्तीति ॥ ५ ॥

टी०—अम्बाम्बरीषेत्यादि भाष्यम् । अम्बाः, अम्बरीषाः, इयामाः, श्वलाः, हद्राः, उपह्राः, कालाः, महाकालाः, असयः, असिपत्रवनाभिधानाः, कुम्भीनामानः, वालुकाभिधानाः, वैतरणीसंज्ञाः, खरखराः, महाघोषाश्चेति एते पञ्चद्शासुरनिकायान्तःपातिनो देव-विशेषा एव परमाधार्मिका उच्यन्ते । अधर्मचारिणः अधार्मिकाः । प्रकर्षपर्यन्तवर्तिनः अधार्मिकाः परमाधार्मिका इति । एते च भिन्नहेतुकदुःखोत्पादनादेवावाप्तताद्दिवधसंज्ञाः समवगन्तव्याः, शेषं भाष्यं सुज्ञानमेव प्रायः, एवमेतानि त्रिवधानि दुःखानि नरकेषु नार-काणां भवन्ति, परस्परोदीरणजनितानि क्षेत्रस्वभावोत्पन्नानि सङ्क्ष्टिष्ठासुरोदीरितानि वा-ऽऽचतुध्याः, चतुध्यादिषु परस्परोदीरितानि क्षेत्रानुभावजनितानि चेति द्विविधान्येवेति॥५॥ नारकाथानपवर्त्यायुष्ट्वादनुबद्धातिविषमदुःखानुमूलालीदमूर्तयो नाकाले मर्तुमिच्छन्तोऽपि हि प्रियन्ते, पूर्णे स्वायुषि पथादुद्वर्तिष्यन्ते, तत् पुनः स्वायुस्तेषां किमित्यत आह—

# सूत्रम्-तेष्वेक-न्त्रि-सप्त-दश-सप्तदश-द्राविंशति-त्रयस्त्रिंशत-सागरोपमाः सत्त्वानां परा स्थितिः ॥ ३–६॥

टी०—'तासु नरका' इत्येतान् नरकान् सूत्रत्रयान्तरितान् भाष्यकृद्भिसम्बन्धयति॥
भा०—तेषु नरकेषु नारकाणां पराः स्थितयो भवन्ति। तद्यथा—रत्नप्रभायामेकं सागरोपमम्। एवं त्रिसागरोपमा, सप्तसागरोपमा, द्रशनारकाणां
परा स्थितिः सागरोपमा, सप्तद्रासागरोपमा, द्राविंदातिसागरोपमा, त्रयस्थितः सागरोपमा इति। जघन्या तु पुरस्ताद् वक्ष्यते। 'नारकाणां च द्विंतीयादिषु', 'द्रा वर्षसहस्राणि प्रथमायाम्' (अ०४, सू०४३-४४) इति॥

टी०-तेषु-उक्तलक्षणेषु नरकेषु ये सत्त्वाः । सत्त्वशब्दः प्रेक्षापूर्वकारितयोपात्तः अनुक-म्पाप्रदर्शनार्थम् । सत्त्वा वराका इति, क्षेत्रभुजो जनाः सत्त्वा इति लोकेऽनुकम्पाशब्देनोच्य-न्ते । एताश्रोत्कृष्टाः स्थितयो भवन्ति, रक्षप्रभायामेकं सागरोपमं प्रकृष्टा स्थितिः सत्त्वा-नाम्, एवं त्रिसागरोपमा स्थितिर्द्धितीयस्यामित्यादि सुज्ञानम् । उपमानस्रपमा-साद्द्रयं सागरे-णोपमाः सागरोपमाः, बहुत्वप्रतिपादनार्थे सागरग्रहणम्, एका(कं) सागरोपमाः(मं) प्रमाणं यस्याः स्थितेः सैकसागरोपमा स्थितिरित्येवमन्यत्रापि योज्यम् । जघन्या स्थितिः पुरो वक्ष्यते लाघवसुप-जीवताऽऽचार्येण चतुर्थेऽध्याये-'नारकाणां च द्वितीयादिषु' 'ददा वर्षसहस्राणि प्रथमा-याम् (स्० ४३-४४)इति, । रत्नप्रभायामवरतो दश वर्षसहस्राण्यायुषः स्थितिः, द्वितीयादिषु

९ 'निकायानामुपपातिनः' इति क-पाठः । २ ' ०पमाः ' इति क-ख-ग-पाठः ।

षट्रचेक-त्रि-सप्त-दश-सप्तदश-द्वाविंशतिसागरोपमा जघन्या स्थितिभैवति । इयं च-स्थितिर्जघन्या उत्कृष्टा वा सामान्येनैकस्यां पृथिव्यामुक्ता न प्रथमप्रतरादिभेदेन,प्रतिप्रतरं स्थि-तिपरिज्ञानाय विशेषार्थिना नरकेन्द्रकाः समालोकनीया इति । अथैतासु सप्तसु पृथिवीषु किमविशेषेण सर्वे प्राणिनो नरकास्रववार्तेनः सर्वास्रत्पद्यन्ते उत केचित् कस्याश्चिदिति, तथा के वा क्रतो भूमेरुद्वत्ताः सन्तो भवन्ति, किं वा लभन्ते सम्यग्दर्शनादीनाम् १ इत्यत आह—

भा०—तैत्रास्रवेषु यथोक्तैर्नारकसंवर्तनीयैः कर्मभिरसंज्ञिनः प्रथमायामुत्प-चन्ते । सरीस्पा द्वयोरादितः प्रथमद्वितीययोः । एवं पक्षिणस्ति-नारकाणामा-सपु । सिंहाः चतसपु । उरगाः पश्चसु । स्त्रियः घट्सु । मत्स्यम-गतिर्गतिश्च नुष्याः सप्तस्विति । न तु देवा नारका वा नरकेषूपपत्तिमाप्नुव-न्ति। नहि तेषां बह्वारम्भपरिग्रहाद्यो नरकगतिनिर्वर्तका हेतवः सन्ति(अ०६,सू० १६)। नाष्युद्धत्ये नारका देवेषूत्पचन्ते। न होषां सरागसंयमादयो देवगतिनिर्वर्तका हेतवः सन्ति (अ०६,सू० २०)। उहुत्तास्तु तिर्धग्योनौ मनुष्येषु वा उत्पद्यन्ते। मनु-ष्यत्वं च प्राप्य केचित् तीर्थकरत्वमपि प्राप्नुयुरादितस्तिसभ्यः, निर्वाणं चतसभ्यः, संयमं पञ्चभ्यः, संयमासंयमं षड्भ्यः, सम्यग्दर्शनं सप्तभ्योऽपीति । टी०--तंत्रास्रवेषु यथोक्तेनीरकसंवर्तनीयैरित्यादि भाष्यं सुज्ञानम् ॥ अधस्त-नीषु षद्स्विप भूमिषु रत्नप्रभादिवत् किं द्वीपादिविनिवेशाः सन्ति ? न सन्तीत्यत आह— भा०-बीप-समुद्र-पर्वत-नदी-हृद्-तडाग-सरांसि वा ग्राम-नगर-पत्तनाद-यो विनिवेशा बादरो वनस्पतिकायो वृक्ष-तृषा-गुल्मादिः द्वीन्द्र-नारकेष्वसंभविनः यादयस्तिर्यभ्योनिजा मनुष्या देवाश्चतुर्निकाया अपि न सन्ति। पदार्थाः

टी०--द्वीपसमुद्रेत्यादि भाष्यं सुज्ञानं प्रायः । नैते द्वीपादयः सन्ति सन्निवेशा रत्नप्रभामपहायान्यत्रेति, एतस्य विधेरपवादः अन्यन्न समुद्घात इत्यादि । समुद्घातगताः केवलिनः, औषपातिका नारका एव, तथा वैक्रियलिधसम्पन्नाः, साङ्गतिकाः पूर्वजन्मित्रादयः, नरकपालाः परमाधार्मिकाः, एते सर्वेऽपि द्वितीयादिषु भूमिषु कदाचित् केचित् कचित् संभवेयुरपीति, उपपातमङ्गीकृत्य रत्नप्रभायामेव देवाः सन्ति न शेषासु, गमनमङ्गीकृत्य
यावत् तृतीयां ततः परं न गच्छन्त्येव, शक्तौ सत्यामपि लोकानुभावादेवेति । तथा अन्यमपि लोकानुभावमादर्शयति प्रसङ्गात्—

पाततस्तु देवा रत्नप्रभायामेव सन्ति । नान्यासु । गतिस्तृतीयां यावत् ।

अन्यत्र समुद्घातोपपातविक्रियासाङ्गतिकनरकपालेभ्यः

१ ' तत्रासवैः ' इति घ-पाठः । २ ' उद्वार्तितास्तु ' इति घ-पाठः ।

भा०—यच वायव आपो धारयन्ति न च विष्वग् गच्छन्ति आपश्च पृथिवीं धारयन्ति न च प्रस्पन्दन्ते । पृथिव्यश्चाप्सु विलयं न होकानुभावजाः पदार्थाः गच्छन्ति । तत् तस्यानादिपारिणामिकस्य नित्यसन्ततेह्यींकविनि-वेद्यास्य होकस्थितिरेव हेतु भैवति ।

टी०—यच वायव इत्यादि । तनुवातवलयमाकाश्रतिष्ठमनालम्बनं घनवातवलयं विभित्तं, घनमारुतवलयमप्यापो धत्ते, न च ता आपो विष्वग् गच्छन्ति, विशीर्यन्ते स्वन्तीत्पर्थः आपश्च कठिनीभृताः सत्यः पृथिवीधीरयन्ति न स्पन्दन्ते, ताश्च पृथिव्यो न तास्वपसु विलीयन्ते, स एष सर्वोऽप्यनादिपारिणामिकः क्रमसिश्ववेशो नित्यसन्तिर्द्रव्यास्तिकनयाव-लम्बनात् । तथा चागमः—'ईमा णं भंते ! रयणप्पमा पुढवी किं सासता असासता ? गोयमा! सिय सासया सिय असासया, से केणहेणं भंते ! एवं वृच्द ? गोयमा ! दव्वद्याए सासया, वणपज्जवेहिं गन्धपज्जवेहिं रसपज्जवेहिं फासपज्जवेहिं असासया, से एतेणं अहेणं गोयमा! एवं वृच्द''। अस्यावस्थानस्य लोकानुभाव एव हेतुः-कारणं भवतीति।

भा॰—अन्नाह-उक्तं भवता—'लोकाकाशेऽवगाहः' (अ॰ ५, सू०१२), 'तदन-न्तरमृष्वं गच्छत्यालोकान्तात् (अ०१०, सू० ५) इति । तत्र लोकः कः कतिविधो वा किंसंस्थितो वेति ? । अन्नोच्यते—पश्चास्तिकायसमुदायो लोकः ।

टी०—अन्नाह-उक्तं भवतेत्यादिः सूत्रपातिनकाप्रनथः । सूत्राण्यधिकृत्योच्यते, उक्तं भवता—'लोकाकादोऽत्रगाहः' पश्चमेऽध्याये (सू०१२), तथा दशमे (सू०५) 'तद्नन्त-रमूर्ध्वे गच्छत्यालोकान्तादिति, " एवयनेकस्मिन् सूत्रे लोकशब्द उचरितः, तन्न को लोकः कितिविधो वा किंसंस्थिता वेति ? उच्यते—पश्चास्तिकायसमुद्रायो लोकः । धर्माधर्माकाशजीवपुद्रलाः पश्चास्तिकायास्तत्समुद्रायो लोकः, आकाशमाधारो भवति, धर्माद्यस्त्वाधयाः, आधाराधयमावेन यद्वस्थानमनाद्यमेषां स लोकः, तथा चागमः— "किंमिदं भते ! लोगित प्रच्चिति? गोयमा ! जीवा चेव अजीवा चेव " ।

भा॰—ते चास्तिकायाः स्वतत्त्वतो विधानतो लक्षणतश्चोक्ता वक्ष्यन्ते च।
स च लोकः क्षेत्रविभागेन त्रिविधः—अधस्तियग्रैर्धं चेति। धर्मा
लोकस्य
धर्मास्तिकायौ लोकव्यवस्थाहेत् । तयोरवगाहनविशेषाल्लोकानुभावनिथमात् सुप्रतिष्ठकवज्राकृतिलीकः । अधोलोको गोकॅन्धराघीकृतिः ॥

१ इगं भदन्त ! रत्नप्रमा पृथ्वी कि शाश्वती अशाश्वती ? गौतम ! स्यात् शाश्वती स्यात् अशाश्वती । तत् केना-र्थेन भदन्त ! एवमुच्यते ? गौतम ! द्रव्यार्थतया शाश्वती, वर्णपर्यवैगेन्यत्यवे रसपर्यवेः स्पर्शपर्यवैरशाश्वती, तदेतार्थेन गौतम ! एवमुच्यते ।

२ किमयं भदन्त ! लोक इति प्रोच्यते? गौतम ! जीवाश्रेव अजीवाश्रेव ।

३ '॰गूर्व्ववेति 'इति -घ-टी-पाठः । ४ ' लोकहेत् ' -इति क-ग-पाठः । ५ कन्थराकृतिः इति क-ख-पाठः । 'कन्थाराधराधीकृतिः' इति तु ग-पाठः ।

टी०--ते चास्तिकाया इत्यादि । अस्ति च ते कायाश्रास्तिकायाः, प्रवाहनित्यता-मस्तिशब्दः प्रतिपादयति, न क्रूटस्थनित्यताम्, कायग्रहणं प्रदेशावयवबहुत्वार्थमिति पश्चमे वक्ष्यते, स्वतत्त्वतः-स्वरूपतः-औपशमिकादिभावतः स्वतन्त्रो जीवः। विधानतः-संसा-रिम्रक्तादिभेदतः, लक्षणतः-उपयोगो लक्षणमित्येवं जीवास्तिकायोऽभिहितः, शेषाश्र क-चित् प्रसङ्गेनेत्यत उक्ताः, पश्चमे पुनः प्रतिपद्भेव वक्ष्यन्ते धर्मास्तिकायाद्यः स्वतत्त्ववि-धानलक्षणैरिति ॥ स चैवंविधलक्षणः लोकः क्षेत्रविभागेन त्रिविधः अधस्तिर्यगूर्ध्व चेति । क्षेत्रविभागो विशिष्टमर्यादान्यवन्छिन्नः, तद्यथा-समतलाद् भूभागादघोऽवगाह्य नव योजनशतानि रत्नप्रभाव्यवस्थितोपरितनाधस्तनक्ष्मळकप्रतरारब्धः सप्तमधरायाः परतो यावत षोडश योजनानि तागदधोलोकः, तिर्यग्लोकस्तु तेभ्य एव क्षुल्लकप्रतरेभ्य आरब्धोऽष्टादश-योजनशतान्यूर्ध्वमारुह्य यावज्ज्योतिलोंकोपरितनतलस्तावद् भवति, ज्योतिलोंकोपरितनतलार-ब्धो यावदृध्व सिद्धेक्षेत्रादुपरि योजनमेकं तावदृध्वेलोक इति ॥ अधुना लोकसंस्थानव्याख्या-नायाह-धर्मीधर्मास्तिकायावित्यादि । धर्माधर्मद्रव्ये हि वक्ष्यमाणे समन्ततो लोकसन्त्रिवे-शमर्यादान्यवस्थायाः कारणभूते, यावत्याकाशेऽनगाढे यथावस्थिते तथा तद्वगाहनवशालोक-सिनवेशः । नैतु कचित् प्रथुनी कचित् ततुके कचित् प्रदेशदृद्धिपरिहाणियायिनी केनै सिन-वेशं प्राहिते इत्याह-लोकानुभावनियमात् । लोकानुभावो हि महानुभावश्रित्रानेकशक्ति-गर्भोऽनादिपारिणामिकस्वभावविशेषस्तत्कृतादेव नियमात् तथासंस्थाने ते द्रव्ये नेश्वरादी-च्छाविरचिते, इत्येवं धर्माधर्मद्रयव्यवस्थानकृतो लोकसिन्नवेशः । स च सुव्रतिष्ठकवज्राकृ-तिः सुप्रतिष्ठकवज्रयोरिव संस्थानं-आकृतिर्यसासौ सुप्रतिष्ठकवज्राकृतिर्लोकः, सुप्रतिष्ठकः-शरयन्त्रकं यत्र व्यवस्थाप्य वासांसि धूप्यन्ते, तत् किल वहनुहरति लोकसन्निवेशस्य, वज्रम्पि शकायुधं तदपि बहुसदशमाचक्षते प्रवचनविदः, लोकसंस्थानस्य स्फुटतरः सनिवेशोऽमुनैव सुरिणा प्रकरणान्तरे (प्रशम० गा० २१०-२११) अभिहितस्तद्यथा-

" जीवाजीवौ द्रव्यमिति षड्विय भवति लोकपुरुषोऽयम् । वैशाखस्थानस्यः पुरुष इव कटिस्थकरखुग्मः ॥—आर्था तत्राघोम्रुखमळकसंस्थानं वर्णयन्त्यघोलोकम् । स्थालमिव तिर्यग्लोकमूर्ध्वमथ मळकसमुद्रम् ॥ "॥

एवं समुदायसिनविश्वमाख्यायाधुना प्रत्येकमधोविभागादिसिनविशामिथित्सया आह— अधोलोको गोकन्धराधिकृतिः । गोग्रीवायास्त्वधरमधेम्रपरिष्टात् सङ्क्षिप्तमधस्तात् क्रमबृद्ध्या विशालं विशालतरं च भवति तद्वद्धोलोकसिनविशः , उपरि तनुकोऽधस्तु विशालो विशालतरश्रेति । एतद्र्थसमर्थनायाह—

<sup>9 &#</sup>x27; सिद्धिश्रेत्रात् ' इति क-ख-पाठः । २ 'तदा ' इति ग-पाठः । ३ ' ते तु ' इति ग-पाठः । ४ ' केन तथा ' इति ग-पाठः ।

भा॰—उक्तं ह्येतद् । भूमयः सप्ताघोऽघः पृथुतराइछत्रातिच्छत्रसंस्थिताः' विर्यंग्होकः (अ॰ ३, सू॰१) इति ता यथोक्ताः । तिर्यंग्होको झहर्याकृतिः । प्रस्तावना कर्ध्वलोको सुद्ङ्गकृतिरिति । तत्र तिर्यंग्होकप्रसिद्धवर्थमिद्-माकृतिमात्रसुच्यते ॥ ६ ॥

टी०—उक्तं ह्येतदित्यादिना। यथोक्तं यथासित्रवेशं यथाप्रमाणं चाघोलोक इति। श्राह्मपोक्तितित्यंग्लोकः। झहरी सर्वत्र समतला तुर्यविष्क्रम्भायामा वादित्रविशेषस्त-द्वत् तिर्यग्लोकसित्रवेशः, स च विष्कम्भायामाभ्यां रज्जुप्रमाणो जम्बूद्वीपमेष्ठ्वकमध्य इति। सदङ्गाकृतिरूष्वेलोकः, कथ्वीधः विश्विद्नसप्तरज्जुको ब्रह्मलोकाऽधोव्यवस्थितकृष्णराजिमध्यगलोकान्तिकदेवनिवासरिष्ठविमानप्रस्तारमध्यस्तिर्यवपश्चरज्जुप्रमाणो ब्रह्मलोकप्रदेशेऽन्यत्र प्रदेश्वान्या अनियतप्रमाण इति। तन्त्र च त्रितयेऽधोलोकः प्रागाख्यातः,अधुना तिर्यग्लोकामसिद्धधिमदमाकृतिमान्त्रमुच्यते, एवंविधिस्तर्यग्लोक इत्यसार्थस्य प्रतीतये सर्वमिदं आअध्यायपरिसमाप्तेः प्रतायते, संस्थानमात्रं, मात्रशब्दः संक्षेपाभिधानार्थः केनचिक्षेशोदेशेन न पुनर्विस्तरेणोति, विस्तरतस्तु द्वीपसागरप्रज्ञपत्यादिभ्योऽधिगन्तव्य इत्यविद्यति।। ६।।

सूत्रम्—जम्बूद्धीपलवणादयः शुभनामानो द्रीपसमुद्राः॥ ३-७॥

भा०—जम्बूहीपाद्यो हीपा लवणाद्यश्च समुद्राः । शुभ-हीपसमुद्र-व्यवस्था नामान इति । यावन्ति लोके शुभानि नामानि तन्नामान इत्यर्थः । शुभान्येव वा नामान्येषामिति ते शुभनामानः ।

बीपादनन्तरः समुद्रः । समुद्रादनन्तरो बीपः ॥

टी० जम्बूद्धीपाद्यो द्वीपा इत्यादि भाष्यम् । जम्बूद्धीप इति संज्ञासंज्ञिसम्बन्धेऽत्रानादिः, पुरुषप्रवाहानादित्वात्, जम्बूतरोश्च सर्वदा सत्त्वात् लोकसिन्वेशस्य च न कदाचिदनीद्दशत्वात्, स च शब्दार्थसम्बन्धः पुरुषान्तरव्यवस्थाप्योऽनादिप्रवाहरूपोऽपि व्यवहारक्षमत्या सिन्नयुज्यत इति । जम्बूद्धीपादयो द्वीपाः लवणाद्यः समुद्रा इत्यादिशब्दन्य प्रत्येकमिनसम्बन्धमापादयति । शुभनामान इत्यनेन विशिष्टामेव संज्ञां द्वीपसमुद्राणां प्रतिपादयति, शुभानि च तानि नामानि चेति शुभनामानि प्रशस्तामिधानानीत्यर्थः । शुभनामानि येषां ते शुभनामानः, एतदेव स्पष्टयति — यावन्ति लोके शुभनामानीति। तचासङ्ख्येनमानि विशिष्टमेव परिगृह्यते, तद्यथा—असङ्ख्येयखण्डवालाग्रभूतासङ्ख्येयवर्षको व्युद्धारकालम् स्मपस्योपमप्रयञ्चनिष्यन्नार्धतृतीयसागरोपमोद्धारसमयराशिष्रमाणातुत्या द्वीपसमुद्राः । शुभान्येव चा नामान्येवामिति एतावद्विगानेनावधार्यते, शुभानि हि सर्वेषां द्वीपसमुद्राणां विष्यामान्येवामिति एतावद्विगानेनावधार्यते, शुभानि हि सर्वेषां द्वीपसमुद्राणां

९ 'ब्रह्महान्या 'इति ख-पाठः ।

नामानि, नाशुभान्यपीति, अस्मिन् पक्षे सङ्ख्योत्रेया । द्वीपादनन्तरः समुद्रः समुद्राद-नन्तरो द्वीपः इत्यनेनैतत् कथयति नासङ्ख्येयसकलद्वीपपरिसमाप्तौ जातायां पश्चाल्लव-णादयः समुद्राः, किन्तु प्राक्त तावद् द्वीपः पश्चात् समुद्रोऽनन्तरः पुनर्द्वीपः पुनः समुद्र इत्येवमा-स्वयमभूरमणसमुद्रादिति ॥ एतदेव विवृणोति यथासङ्ख्यमित्यादिना भाष्येण—

भा०—यथासङ्ख्यम् । तद्यथा—जम्बृद्धीपो द्वीपः । खन् श्वीपसमुद्रः जोदः समुद्रः । धातकीलण्डो द्वीपः । कालोदः समुद्रः । पुष्करवरो द्वीपः । पुष्करोदः समुद्रः । वरुणवरो द्वीपः । वरुणोदः समुद्रः । क्षीरवरो द्वीपः । क्षीरोदः समुद्रः । चृतवरो द्वीपः । चृतोदः समुद्रः । इक्षुवरो द्वीपः । इक्षुवरोदः समुद्रः । नन्दीश्वरो द्वीपः । नन्दीश्वरोदः समुद्रः । अरुणवरो द्वीपः । अरुणवरोदः समुद्रः । इत्येवमसङ्ख्येया द्वीपसमुद्राः स्वयमभूरमणपर्यन्ता वेदितव्या इति ॥ ७ ॥

टी०—लवणोद इति, "संज्ञायाम्रत्तरपदस्य " (परिभाषे ) इति वचनादुदभावः, शेषं सुज्ञानम् । पर्यन्ते उपसंहरति, न खलु श्वयन्ते नामग्राहमाल्यातुमसङ्ख्येयत्वादत्त एवंप्रकारा द्वीपाः समुद्राश्वासंख्येयाः स्वयम्भूरमणसमुद्रपर्यन्ता वेदितच्याः । सर्व वैतज्जम्बृद्वीपादिसमुद्रद्वीपवलयजालमस्यामेव रत्नप्रभाष्ट्रिथ्यामवस्थितमवसेयम्, एतावांश्र तिर्यग्लोकः न ततः परम्, अधोलोकादिविभागतश्रेह लोकोऽपदिश्यते साक्त्येन सर्वज्ञन्तिपयत्वात् । सर्व हि ज्ञेषं ज्ञातच्यं सर्वज्ञेनोपदेष्टच्यं च चरित्रोपयोगि श्रद्धानलक्षणसम्य-वर्शनविषयत्या च निरवशेषं मित्तमार्भाङ्गत्या, तथातिशयज्ञानविभूतिलाञ्छितत्वाच सर्वातीन्द्रियाणां पदार्थानां सुत्रत्ययितपुरुषप्रत्यक्षेश्वितजनपद्व्यवहारप्रतिपत्तिवत् सर्व सुश्रद्धान-मित्यवेत्य मुक्तसंश्यं प्रतिपत्तव्यम्, ज्योतिपनिमित्तगणितशास्त्राणां सर्वज्ञलाञ्छनत्वात् ध्यान-प्रतियाचं च लोकसन्निवेशविश्ववीवोत्पादादिचिन्तनम्रपदिष्टमतो यदमिद्धते बालिशाः कृतर्कपटप्रसारणपटवो बटवः, क्रेशादिप्रहाणोपायोपदेशवहिर्भूतो द्वीपसमुद्रादिसन्निवेशोपदेशो मुम्रक्षोरनुपदेशा(श्यः अ )युज्यमानत्वात्, तदपास्तमवसातव्यमिति ॥ ७ ॥

एते चानन्तरसूत्रनिर्दिष्टा द्वीपाः संसुद्राश्च सर्वेऽपि-

सूत्रम्—द्विदिविष्कम्भाः पूर्वपूर्वपरिक्षेषिणो वलयाकृतयः ॥ ३-८ ॥ भा॰-सर्वे चैते द्वीपसमुद्रा यथाक्रममादितो द्विद्विविष्कम्भाः द्वीपसमुद्रसंस्थानम् पूर्वपूर्वपरिक्षेषिणो वलयाकृतयः प्रत्येतब्धाः । तद्यथा—

टी०-सर्वे चैत इत्यादि भाष्यम् । जम्बूद्वीपादयो द्वीपाः स्वयम्भूरमणसमुद्रप-र्यन्ता येन क्रमेण व्यवस्थिता निर्दिष्टा वा तेन क्रमेण, आदितः प्रभृति लवणसमुद्रप्रभृति, द्विगुणविष्कम्भा भवन्ति । विष्कम्भो-व्यासो-विस्तारः तत्क्रमानुसारितयैव पूर्वपूर्वपरिक्षे-

१ 'क्षीरवरोदः' इति घ-टी-पाठः । २ 'नन्दीश्वरवरोदः' इति घ-पाठः ।

पिणो वलयाकृतयश्च प्रत्येतव्याः ॥ ननु चानिर्ज्ञातमेवेदं द्विद्विविक्समा इति, सित मौल-विक्समे निर्ज्ञातस्वरूपे युज्यत एतच्छेषाणां, द्विगुण इत्यत्र तु स एव न निरूपित इत्यत्रा-शङ्कमान आह—

भा० — योजेनशतसहस्रं विष्कम्भो जम्बृद्धीपस्य वश्यते (सू०९)।तद्विगुणो लवणजलसमुद्रस्य, लवणजलसमुद्रविष्कम्भाद् विगुणो धातकीखण्डद्वीपस्य,इत्ये-वमास्वयम्भूरमणसमुद्रादिति ॥ पूर्वपूर्वपरिक्षेपिणः । सर्वे पूर्वपूर्वपरिक्षेपिणः प्रत्ये-तव्याः । जम्बृद्धीपो लवणसमुद्रेण परिक्षिप्तः । लवणजलसमुद्रो धातकीखण्डद्वी-पेन परिक्षिप्तः । धातकीखण्डद्वीपः कालोदसमुद्रेण परिक्षिप्तः । कालोदसमुद्रः पुष्करवरद्वीपार्धेन परिक्षिप्तः । पुष्करंवरद्वीपार्धे मानुषोत्तरेण पर्वतेन परिक्षिप्तम् । पुष्करवरद्वीपः पुष्करवरोदेन समुद्रेण परिक्षिप्तः । एवमास्वयम्भूरमणात् समुद्रादिति ॥ वलयाकृतयः । सर्वे च ते वलयाकृतयः सह मानुषोत्तरेणेति ॥ ८ ॥

टी०-योजनदातसहस्रं जम्बूद्वीपविष्कम्भो वक्ष्यते अनन्तरागामिनि स्त्रे । शेषेषु लवणजलादिषु द्विगुणद्विगुण इति पूर्व पूर्व उत्तरेणोत्तरेण परिक्षिप्तो-वेष्टितस्तच्छीलेनेति, एतचानिष्टविनिवेशन्यावृत्त्यर्थं वचनम्, तिर्यगेवं न्यवस्थिता इत्यर्थः । वलयस्येवाकृतिः-संस्थानं येषां लवणजलादीनां ते वलयाकृतयः, चतुरसादिनिवृत्त्यर्थं चेदमवगतन्यम्, शेषं सुज्ञानमेव भाष्यमित्यतो न विवियत इति ॥ ८॥

वलयाकृतयो द्वीपा इत्यनन्तरस्त्रेऽभिहितम्, अतो जम्बूद्वीपस्यापि द्वीपत्वाद् वलयाकृ

तिव्रसक्तिस्तद्पवादायेद्गुच्यते-

# सूत्रम्-तन्मध्ये मेरुनाभिर्वृत्तो योजनशतसहस्र-विष्कम्भो जम्बुद्वीपः ॥ ३–९॥

टी०--जम्बृतस्प्रधानत्वाज्जम्बृद्वीयः।

भा॰—तेषां द्वीपसमुद्राणां मध्ये तन्मध्ये। मेरुनाभिः, मेरुरस्य नाभ्यामिति मेरुविऽस्य नाभिरिति मेरुनाभिः । मेरुरस्य मध्ये इत्यर्थः । जम्बूद्वीपस्वरूपम् सर्वद्वीपसमुद्राभ्यन्तरो वृत्तः कुलालचकाकृतियोजनशतस हस्रविष्कम्भो जम्बूद्वीपः, वृत्तग्रहणं नियमार्थम् ।

टी॰—तेषामित्यादि भाष्यम्। अनेन विशिष्टसमासप्रतिपत्तिं द्शियति। तेपामसङ्ख्ये-यानामुक्तलक्षणानां द्वीपसमुद्राणां मध्ये तन्मध्ये इति, मध्यमत्र नेश्वयिकं, न व्यावहारि-कमिति। अन्येऽपि जम्बूद्वीपाः सन्त्यतो विशेषणमाह-मेरुनाभिरिति। नाभिरिव नाभिः,

१ योजन = ४००० कोशाः । २ 'पुष्करद्वीपार्ध' इति **ध**-पाठः ।

यथा शरीरमध्ये नाभिरवयवोऽङ्गिनां भवत्येवमसौ मेरुर्जम्बृद्वीपस्य मध्ये व्यवस्थित इति मेरु-नाभिरुच्यते। कण्ठेकालवद् गमकत्वात् समासः । व्यधिकरणबहुत्रीहिभीत्या वाक्यान्तरेणाह-मेरुवी इस्य नाभिरिति मेरुनाभिः, नाभिशब्दो मध्यवचन इति दर्शयति, मेरुरस्य मध्ये इत्यर्थः । वृत्त इत्यनेन प्रतावृत्तारुवानं करोति, तत्प्रदर्शनार्थं च कुलालचका कृतिरित्याह । भा॰—स्वणाद्यो वलयवृताः, जम्बूबीपस्तु प्रतरवृत्त इति यथा गम्येत, वलयाकृतिभिश्चतुरस्रव्यस्रयोरपि परिक्षेपो विद्यते तथा च मेरुस्वरूपम् मा भृदिति ॥ मेरूरपि काश्चनस्थास्त्रनाभिरिव वृत्तो योजन-सहस्रमधो धरणितलमवगाढः नवनवत्युच्छितः दशाधो विस्तृतः सहस्रमुप-रीति । त्रिकाण्डस्त्रिलोकप्रविभक्तमूर्तिश्चतुर्भिवनैभेद्रशाल नन्दन सामनस-पाण्डुकैः परिवृतः । तत्र शुद्धपृथिव्युपलवज्ञशकराबहुलं योजनसहस्रमकं प्रथमं काण्डम् । हितीयं त्रिषष्टिसहस्राणि रजतजातरूपाङ्कस्परिकबहुलम् । तृतीयं षद्त्रिंशत् सहस्राणि जाम्बनद्बहुलम् । वैडूर्यबहुलाऽस्य चूलिका चत्वारिंशद् योजनान्युच्छायेण मूले द्वादश विष्कम्भण मध्येऽष्टावुपरि चत्वारीति । मूले वल-यपरिक्षेपि भद्रशास्त्रवनम् । भद्रशास्त्रवनात् पश्च योजनशतान्यारुह्य तावत्प्रति-क्रान्तिविस्तृतं नन्दनम् । ततोऽर्धत्रिषष्टिसहस्राण्यारुह्य पश्चयोजनशतप्रतिका-न्तिविस्तृतमेव सौमनसम् । ततोऽपि षट्ट्रिशित् सहस्राण्यारुख चतुर्नवतिचतुः-शतप्रतिकान्तिविस्तृतं पाण्डुकवनमिति । नन्द्नसौमनसाभ्यामेकाद्शैकाद्श सहस्राण्यारुह्य प्रदेशपरिहाणिर्विष्कम्भस्येति ॥ ९ ॥

दी० — लवणाद्यो वलयवृत्ताः। अयं पुनः कुलालचक्रवत् प्रतरवृत्त इति नियम आपा
द्यते, योजनेयत्ताभिधानं तच्छेषविष्कमभविद्धवर्थम्,न वलयाकृतिना लवणजलिधना परिक्षिप्त

इति वृत्तताऽवगम्यते यस्माद् वलयाकृतिभिश्चतुरस्त्रत्र्यस्ययोरिप परिक्षेपो विद्यत इति

प्रेक्षापूर्वकारितया च मेरुविंशेषणतयोपात्तस्तत्स्वरूपमप्याख्यास्यामीत्यत आह — मेरुरिप

काञ्चनस्थालनाभिरिच वृतः, काञ्चनस्थालं-काञ्चनपात्री तन्मध्ये नाभिस्तद्वद् वृतः,

अधस्ताद् योजनसहस्रं प्रविष्टः नवनवित्तसहस्राणि दृश्योच्छ्रायः, यद्दृश्यं सहस्रं भूमौ

तत् सर्वत्र विष्कमभायामाभ्यां दश सहस्राणि, उपि सहस्रं यत्र चूलिकोद्धमः। काण्डं विशि
ष्टप्रमाणानुगतो विच्छेदः। श्रिकाण्डः त्रिलोकस्पृक् चतुर्भिवने भद्रशालाभिवेष्टितः।

तत्र च यद् भूमाववगाढं पृथिव्यादिविशेषणं योजनसहस्रप्रमाणं तदेकं काण्डम्,

भूपरितलार्युं द्वितीयं त्रिषष्टियोजनसहस्राणि रजतादिविशेषणं, तृतीयं तदुपरि

षट्तिंशत् सहस्राणि जम्बृनद्बहुलं,ततस्तदुपरि वैद्यवहुला चूलिकाऽस्य चत्वारिंश्यो
जनोचा, उद्दमप्रदेशे विष्कम्भायामाभ्यां द्वादश्च योजनानि, मध्येऽष्टो उपरि चत्वारि।

भूमौ व्यवस्थितं भद्वशाल्यनं वलयाकृति,भद्रशाल्यनभूमेः पञ्च योजनशतान्यारुखोपरि

प्रथममेखलायां तावत्प्रतिकान्तिविस्तृतं तावती चासौ प्रतिकान्तिश्च तावत्प्रतिकान्तिः, विस्तारः पञ्चयोजनशतप्रमाण एव, तावत्प्रतिक्रान्त्या विस्तृतमेवंप्रकारेण विस्तीर्णमित्यर्थः। तच द्वितीयं वनं नन्दनं नाम । ततोऽधित्रिषष्टीत्यादि । त्रिषष्टिसहस्रसङ्ख्यापूरणस्य योजनसहस्रार्धेन युक्ता सङ्ख्यार्धत्रिषष्टिरुच्यते । अत्र पञ्च योजनशतानि द्वितीयकाण्डपूमा-णादाक्षिप्तानि नन्दनवनेनेत्यतोऽर्घत्रिषष्टिसहस्राण्यारुह्योपरि । पञ्चयोजनशतविस्तीर्णमेव द्वितीयमेखलायां सौमनसं वनं तृतीयं भवति । तृतोऽप्युपरि षट्त्रिंशत सहस्राण्या-चतुर्नवत्युत्तरैश्रतुर्भिर्योजनशतैर्विस्तीर्णं पाण्डुकं नाम वनं मेरोः शिरसि तुर्यम-वसेयम् । अयं च मेरुगिरिने सर्वत्र समप्रमाणप्रदृद्धः , किन्तु प्रदेशपरिहाण्या परिहीयमानः इति । तद् दर्शयति—नन्दनसौमनसाभ्यामित्यादि । नन्दनाद्ध्वं सौमन-साचाधः किल मध्य एकाद्दौकाद्दा योजनसहस्राण्यारुखः योजनसहस्रे परिहीयते विष्कम्भस्येति, ऊर्ध्वं सौमनसान्नन्दनवनांचाधो न सूरिणा परिहाणिरुक्ता। प्रदेशपरिहा-णिप्रहणमङ्गुलादिप्र(सिद्धवर्थमङ्गुलादि)ष्वप्ययमेव परिहाणिविधिरिति। एषा च परिहाणिरा-चार्योक्ता न मनागपि गणितप्रक्रियया सङ्गच्छते , यतः सौमनसवनेऽन्तर्विष्कम्भः सैहस्रत्रयं शतद्वयं द्विसप्तत्यधिकमष्टौ चैकादशभागाः , बहिर्विष्कभ्भः पुनः संहस्रचतुष्टयं शतद्वयं च द्विसप्तत्यधिकमष्टौ चैकादशभागा योजनस्य । तत्राचार्योक्तपरिहाण्या नैकोऽपि विष्कम्भ आग-च्छति, न चैतावत्या चा (सत्यावा ) गमेऽधीतत्वाच्छुङ्गग्राहिकयेति । गणितशास्त्रविदो हि परिहाणिमन्यथा वर्णयन्त्यार्षानुसारिणः । मेरोयींजनान्यूर्ध्वमेका लक्षा, तत्राधी भूमावदृश्यं योजनसहस्रमपचयरहितं,सर्वत्र च वृत्तविष्कम्भो योजनसहस्राणि दश,यद् दृश्यं तत्र परिहा-णिः,भद्रशालवनादृर्ध्वं पश्च योजनशतान्यारुह्य सर्वतश्च पश्चयोजनशतान्यन्तः प्रविश्य नन्दनवनं भवति । तत्र वने मेरोरन्तर्बहिर्वा कीट्य विष्कम्भ इति,तत्रेदं कर्म त्रैराशिकभङ्गया-यदि योज-नमेकमारुद्धोपरि वृत्तक्षेत्रेऽपचयः सर्वत्रैकादशभागो योजनस्य ततः पश्च योजनशतान्याख्य कोऽपचयः स्यात् ?। लब्धं पेश्चचत्वारिंशद् योजनानि पश्च चैकादशभागा योजनस्य,एतदधस्तन-वृत्तदशसहस्रविष्कम्भादपास्य शेषम्रपरि विष्कम्भो नन्दनवने बहिर्रुभ्यत इति, स चायम्-र्नव सहस्राणि नव श्रानि चतुःपश्चाशदधिकानि षट् चैकादशभागाः योजनस्य । अस्माच बहि-विष्कम्भात् सर्वतो नन्दनवनचक्रवालविष्कम्भं पञ्चशतिकं द्विगुणमयास्यान्तर्विष्कम्भोऽयं नन्द-नवन एव भवति अष्टो सहस्राणि नव् शतानि चतुःपञ्चाशद्धिकानि षट् चैकाद्श्रभागाः। इदा-नीं नन्दन्वनादुप्रि योजनसहस्राण्यधित्रिष्षिरा(मा)रुह्य को मेरुविष्कम्भो बहिभैवति ? अत्रापि तदेव कर्म, यदि योजनमास्ह्य वृत्तविष्कम्भे सर्वतोऽपचयो योजनस्यैकादशभागस्तत आरुह्यार्ध-त्रिषष्टिः(ष्टिं)योजनसहस्राणि कोऽपचयो भवेदिति? लब्धं पश्च सहस्राणि षट् शतान्येकाशीत्यधि-

<sup>9 &#</sup>x27;चाधोधो म' इति क-पाठः । २ 'प्रत्ययया' इति क-पाठः । ३ ३२७२ $\frac{\zeta}{99}$ । ४ ४२७२ $\frac{\zeta}{99}$ । ५ ४५ $\frac{\zeta}{99}$ । ६ ९९५४ $\frac{\xi}{99}$ । ७ ८९५४ $\frac{\xi}{99}$ । ८ ५६८१ $\frac{9}{99}$ ।

कानि नव चैकादश्मांगा योजनस्य । एतक्यन्दनवनान्तर्विष्कम्भादपास्य शेषप्रपरि सौमनसेऽन्तर्विष्कम्भो लभ्यते । स चायम्-श्रीणि सहस्राणि शतद्वयं चिद्वसप्तत्यधिकमष्टौ चैकादशभागा योजनस्येति। अस्मिन्नेव सौमनसान्तर्विष्कम्भे सौमनसवनचक्रवालविष्कम्भं पश्च[विं]श्चितंकं द्विगुणं निधाय बिंहविष्कम्भो लभ्यते, स चायम् चैत्वारि सहस्राणि द्वे शते द्वयुत्तरसप्तत्यधिके अष्टौ चैकादशभागा इति । इदानीं सौमनसवनादारुखोपरि पट्त्रिंशद्योजनसहस्राणि पाण्डकवनं भवति। तस्य च विष्कम्भो योजनसहस्रम्, सौमनसवनाद् योजनमारुख
कोऽपचयो भवतिति नाभिहितः । स चायमपचयो गणितधर्मेण भवति-यदि योजनमेकमारख योजनस्य पण्णवितित्रिशतभागाः पश्चविश्विद्यः (१)सर्वतस्ततः पट्त्रिशद् योजनसहस्राण्यारख योजनस्य पण्णवितित्रिशतभागाः पश्चविश्विद्यः (१)सर्वतस्ततः पट्त्रिशद् योजनसहस्राण्यारख कोऽपचयो भवेदिति १ लब्धं सँहस्रत्रयं शतद्वयं च द्वयुत्तरसप्तत्यधिकं योजनैकादशमागाश्वाष्टो । एतत् सौमनसवनाभ्यन्तरविष्कम्भादपास्यं स्यात्, शेषग्रुपरि पाण्डुकचनस्य वृत्तविष्कम्भो योजनसहस्रमिति॥ ९॥

स एवंविधो जम्बूद्वीपः सप्तक्षेत्रात्मको बोद्धव्यः । तानि चामूनि— सूत्रम्—तत्र भरत-हैमवत-हरि-विदेह-रम्यक-हैरण्यवतैरावतवर्षाः क्षेत्राणि ॥ ३—१०॥

भा०—तत्र जम्बृद्धीपे भेरतहैमवतहरयो विदेहाः रम्यक-भरतादिक्षेत्रस्व-हैरण्यवतमैरावतिमिति वंशाः क्षेत्राणि भवन्ति । भरतस्योत्तरतः हैमवतम् । हैमवतस्योत्तरतः हरयः । इत्येवं शेषाः। वंशा वर्षो वास्या इति चैषां गुणतः पर्यायनामानि भवन्ति ।

टी०—तत्र जम्बूझीप इत्यादि भाष्यम् । तत्रोक्तलक्षणे, जम्बूझीप इत्यनेनैतद् द्र्शयति न द्वीपान्तराण्येतानि भरतादीनि, किन्तु जम्बूझीपस्यैवैकस्य विशिष्टाविषका विभागा इति,
जगतः स्थितरनादित्वात् संज्ञामात्रम् भरतदेवनिवाससम्बन्धाद् वा भरतं भारतं वा, हिमवतोऽद्रभवत्वाद् हैमवतम्, हरयो विदेहाश्र पश्चालतुल्याः, रम्यकमिति संज्ञायां कन्, हैरण्यवत्
हैरण्यवतदेवनिवाससम्बन्धात्, तथैरावतमपीति । एवमेते सप्त वंद्या वर्षाः क्षेत्राणीत्यनर्थातरत्वं द्र्शयति ॥ अधुना विशिष्टक्रमसन्निवेशप्रदर्शनाभिधित्सया आह—भरतस्योत्तरतो
हैमवतमित्यादि गतार्थे प्रायः । वंशादीनि गुणतः पर्यायनामानि भवन्तीति । वंद्याः
किल पर्ववन्तो भवन्ति तद्वत् पर्वभागविभजनाद् वंशा एवामी भरतादयः, वर्षसिवधानाच्च
वर्षाः, मनुजादिनिवासाच वास्याः ।

१ ३२७२ ९ । २ ४२७२ ९१ । ३ ३२७२ ९१ । ४ भरतं हैमवतं हरयो' इति घ-पाठः ।

भा॰—सर्वेषां चैषां व्यवहारनयापेक्षादादित्यकृताद् दिग्रानियमादुत्तरतो मेरुभवति।

टी०—सर्वेषामित्यादि भाष्यम्। सर्वक्षेत्राणां चैषां भरतादीनामैरावतपर्यन्तानां व्यवहारनयापेक्षादादित्यकृताद् दिग्रनियमादुत्तरतां मरुभवित। व्यवहारो हि सङ्गृहीनतानां पदार्थानां विधिपूर्वकमवहरणं, लोकप्रसिद्धव्यवहारतत्परत्वात्, न खलु निश्चयमवलम्बते, सर्वव्यवहारोच्छेदप्रसङ्गात्। तथा चाह—"असत्योपाधि यत् सत्यं, तद्धच्छव्दनियन्धनम्" इति, शुक्ता बलाका कृष्णो भ्रमर इत्येवमादिप्रसिद्धिवश्यव्यवस्थितमेव वस्तु प्रतिज्ञानीतेऽस्तीति ॥ तमेवंविधव्यवहारनयमपेक्षते यो दिश्वयमः सवितृगतिजनितस्तस्माद् दिश्वयमात् सर्वेपाग्रत्तरतो मरुर्दक्षिणतश्च लवणजलिधिरिति। न पुनर्नेश्वयिकदिग्व्यवस्थासमासादनेनेदग्रच्यते, किन्तु यस्मिन् क्षेत्रे यत्रादित्य उदेति सा दिक् प्राची, यस्यामस्तमेति सांडञ्जा प्रतीची, कर्कटकादिरा-दिश्च धर्मप्रस्ते सोत्तरा वत्र व्यवस्थितश्वरति क्रमेण सादक्षिणा, तथा मकरादीन् मिथुनान्तान् यत्र स्थितश्वरति सोत्तरा दिगिति,तथाऽन्तरालदिशि(शः) एतत्संयोगाद् वाच्याः। तथोर्ध्वमध्य। सिवत्रथेक्षेव दिग् व्यवद्वियत इति व्यावहारिकी सर्वेषां दिग् भवति। कथं पुनर्व्यवहारमात्रमेवेदं निरपेक्षमिति?। उच्यते यतोऽस्माकं यत्रादित्य उदेति सा प्राची, सैव च पूर्वविदेहकानां प्रतीची, तत्रादित्यस्यास्तमितत्वाद्, विप्रतिषिद्धं चेदम्, एवमन्यास्विप योज्यम्, तस्माद् व्यवहारमात्रमिदं, न निश्चय इति। अथ नैश्वयिकी दिक् कथं प्रतिपत्तव्येत्यत आह—

नैश्चियकदिगये- भा० लोकमध्यावस्थितं त्वैष्ठप्रदेशं रुचकं दिग्नियमहेतुं क्षया व्यवस्था प्रतीत्य यथासम्भवं भवतीति ॥ १० ॥

टी० — लोकमध्यावस्थितिनित्यादि । तिर्थणोकमध्यावस्थितः समतलभूभागमे रूच्य-विस्थितो वियत्प्रदेशाष्टकिनिर्माणो रुचकश्रतुरसाकृतिः । स किल दिशामैन्द्रचादीनां विदिशां चाग्नेयादीनां प्रभवः, तत्र दिशो द्विप्रदेशादिकाः प्रदेशद्वयोत्तरग्रद्वच्या वर्धमाना महाशकदोद्धि-संस्थानाः सादिका विगतप्यवसाना नमोदेशैरनन्तैर्विशिष्टाकृतिलब्धव्यवस्थानै जैनितस्वरूपा-श्रतसाः सादिका विगतप्यवसाना नमोदेशैरनन्तैर्विशिष्टाकृतिलब्धव्यवस्थानै जैनितस्वरूपा-श्रतसाः, विदिशस्त मुक्तावलीसिक्षमा एकैकाकाशदेशरचनाहितस्वरूपाः सादिकाश्चाप्यवसिता-श्रानन्तप्रदेशाश्वतस्य एव,उपरिष्टात्तानेव चतुरः प्रदेशानवधीकृत्योपरिस्थितचतुःप्रदेशादिकाऽनुत्तरा विमला नाम दिग् भवति, तथाऽधस्तात् तमोऽभिधानाऽधस्तनाकाशप्रदेशचतुष्टयप्रवहेति। एताश्चानादिकालसिन्ववेशिन्यस्तथाऽनादिकालप्रसिद्धनामानो निश्चयनयावलम्बनात् प्रतिपन्तव्याः । न तदङ्गीकरणेनोत्तरतो मेरुरुच्यत इति । अतस्तमेवंविधं रुचकं दिग्नियमहेतुं प्रतीत्य यथासम्भवं चेन प्रकारेण यस्याः सम्भवो द्विप्रदेशादिकेन द्वयुत्तरादिना एकप्रदेशादिना चानुत्तरेण तथा चतुःप्रदेशादिनाऽनुत्तरेणैव यथासम्भवं भवतीत्युच्यत इति ॥१०॥ देशादिना चानुत्तरेण तथा चतुःप्रदेशादिनाऽनुत्तरेणैव यथासम्भवं भवतीत्युच्यत इति ॥१०॥

१ 'सा प्रतीचा'इति क-पाठः । २ 'चाष्ट्र०' इति ध-पाठः । ३ 'स्थितांश्व०' इति ग पाठः ।

अर्थेषां भरतादिक्षेत्राणां किंकृतो विभाग इत्याह—

### सूत्रम्-तदिभाजिनः पूर्वापरायता हिमवन्-महाहिमवन्-निषध-नील-रुविमशिखरिणो वंशधरपर्वताः॥ ३–११॥

टी०—तानि विभक्तं श्रीलमेषामिति तद्विभाजिनोऽक्रत्रिमसन्निवेशित्वात् तच्छीलाः, पूर्वापरायता इत्युभयतो लचणजलिधमवगाढाः हिमवदादिसंज्ञानिर्देशः, वंशा वर्षा वा क्षेत्राणि तेषां धारकाः—विशिष्टव्यवच्छेदकारिणो गिरयोऽनादिकालव्यवस्थानाः।

भा०—तेषां वर्षाणां विभक्तारः हिमवान् महाहिमवान् निषधो नीलो रुक्मी शिखरीत्येते षड् वर्षधराः पर्वताः॥ भरतस्य हैमवतस्य च विभक्ता

हिमबदादिवर्ष-धरस्वरूपम् हिमवान् । हैमवतस्य हरिवर्षस्य च विभक्ता महाहिमवान्, इत्येवं शेषाः ॥ तन्न पश्च योजनशतानि षड्विंशानि षट् चैको-

नविंशतिभागा (५२६६६) भरतविष्कम्भः। स बिर्द्धिहमवद्धै-

मवतादीनामाचिदेहेभ्यः । परतो विदेहेभ्योऽर्घार्घहीनाः ॥

टी०-- तेषां वर्षाणामित्यादि भाष्यं प्रायो गतार्थम्, कथं पुनरमी वंशधरपर्वता इत्यादर्शयति भरतस्य हैमवतस्य च विभक्ता हिमवान्। तन्मध्यव्यवस्थितत्वाद् भार-तहैमवतयोविंभागमापादयति हिमवान् । तथा हैमवतहरिवंशयोर्व्यवस्थाकारी महाहिमवान्। इत्येवं शेषगिरयोऽपि नामग्राहं वक्तव्या इत्यतिदिशति, हरिवंशविदेहयोर्विभक्ता निषधः, विदे-हरम्यकयोर्विभक्ता नीलः, रम्यकहैरण्यवतयोर्विभक्ता रुक्मी, हैरण्यवतैरावतयोर्विभक्ता शिख-रीति!!अधुनैषां क्षेत्राणां विभागे सति प्रमाणमाख्याति-तन्त्र भरतक्षेत्रमारोपितचापाकारम्, अतः प्रागिषोरेव प्रमाणमुच्यते-पश्च योजनकातानि पड्विंश्त्यधिकानि षट्ट चैकोनविंकाति मागा योजनस्य भरतक्षेत्रविष्कम्भः । अपरे त्विद्मेव भाष्यवाक्यं सूत्रीकृत्याधीयते । विष्कम्भत इति मध्यप्रदेशे भवति, एवमैरावतक्षेत्रविष्कम्भोऽपि । हिमवदादिपर्वतानां शेपक्षेत्राणां चैव-मतिदिशन्नाह-सं द्विद्विहिमवद्धेमवतादीनामाविदेहेभ्य इति, तद्यश्-हिम्बच्छिखरि-णोर्योजनसहस्रं द्वयुत्तर्पश्चाशताधिकं द्वादश चैकोनविंशतिभागा योजनस्य, हैमवतहैरण्यवतयोः सहस्रद्वयं शतं च पश्चोत्तरं पश्च चैकोनविंशतिभागा योजनस्य, महाहिमवद्किमणोश्रत्वारि सहस्राणि शतद्वयं दशोत्तरं दश चैकोन्विंशतिभागा योजनस्य, हरिरम्यकयोरष्टो सहस्राणि चत्वारि श्तान्येकविश्वत्यधिकानि एकश्रौकोनविश्वतिभागो योजनस्य, निष्धनीलयोः षोडश सहस्राण्यष्टौ शतानि द्रयुत्तरचत्वारिंशताधिकानि द्रौ चैकोनविंशतिभागौ योजनस्य, विदेहानां त्रयस्त्रिञ्ज्सहस्राणि पट्ट च शतानि चतुरशीत्यधिकानि चत्वारश्चेकोनविंशतिभागा योजन-स्येति । परतो विदेहेभ्योऽर्घोर्घहीना इति । नीलादीनां प्रमाणमाचष्टे लाघविक आचार्यः-

१ 'वर्षधर॰' इति घ-पाठः । २ 'स भरतेषुर्द्विगुणो द्विगुणः पर्वतानां क्षेत्राणां विष्कम्भो भनत्याविदेहेभ्य इति ग-दी-पाठः ।

विदेहक्षेत्रेषुरर्धहीनो नीलेषुर्भवति, सोऽर्धहीनो रम्यकेषुरित्येवं यावदैरावतक्षेत्रमिति ॥ अधुनैषां हिमवदादिकुलपर्वतानां अवगाहोच्छ्यान् प्रतिपादयति—

हिमवदादीनां भा०—पश्चविंदातियोजनान्यवगाढो योजनदातोच्छ्यो हि-मानम् मिवान् । तद्द्विमहाहिमवान् । तद्द्विनिषध इति ॥

टी०—पश्चविद्यातीत्यादि उच्छ्रायचतुर्भागोऽनगाहः सर्वेषाम्, उच्छ्रायो योजनशतं अवगाहः पश्चविंशतियोजनानि हिमवतः। एतदेव द्विगुणमुच्छ्रयावगाहप्रमाणं महाहिमवतः, योजनशतद्वयमुच्छ्रयः पश्चाशद्वगाहः। एतद्द्विगुणं निषधस्य, चत्वारि शतान्युच्छ्रायः शत-मवगाह इति। नीलादीनां निषधादिवदुच्छ्रयावगाहायिति॥ इदानीं जीवाधनुःकाष्ठे कथयति—

भा०--भरतेवंशस्य योजनानां चतुर्दश सहस्राणि चत्वारि

भरतस्य ज्यामानादि शतान्येकसप्ततीनि च षड्भागा विशेषीना (१४४७१ $\frac{\xi}{\xi\xi}$ ) ज्या । हपुर्यथोक्तो (५२६ $\frac{\xi}{\xi\xi}$ ) विष्करभः, धनुःकाष्ठं चतुर्दश सहस्राणि

शतानि पञ्चाष्टार्विशानि एकाद्श च भागाः साधिकाः(१४५२८<mark>११</mark>)।

टी०—भरतवंशस्येत्यादि भाष्यम्। हिमवत आराद्भागवर्तिनी जीवेयं प्रतिपत्तव्या, धनुःकाष्ठं च, इषुर्यथोक्तो विष्कम्भ इति प्रागमिहितोऽपि पुनरिहोपन्यस्तः इषुरिति, तत्रेवं नोक्तस्तस्मात् पुनरुपन्यास इति ।

भा०—भरतक्षेत्रमध्ये पूर्वीपरायत उभयतः समुद्रमवगाढो वैतास्थपर्वतः

षड् योजनानि सक्तीशानि धरणिमवगाढः पश्चाश्चर् विस्तरतः
वैतास्यो देवकुरवश्च

णतः काश्चनपर्वतशतेन चित्रकूटेन विचित्रकूटेन चोपशोभिता

द्वकुरवः।

टी०—भरतक्षेत्रमध्य इत्यादि । वैताख्यपर्वतो दक्षिणोत्तरार्धविभागकारी विद्या-धराधिवासः पञ्चाश्चत्यष्टिनगरयुक्तदक्षिणोत्तरश्रेणिद्धयालंकृतो गुहाद्धयोपशोभितश्च प्रति-पत्तव्यः । विद्हेष्टिवत्यादि । मेरुगिरेदिक्षिणतो निषधस्योत्तरतो देवकुरवो भवन्ति, ते च काश्चनपर्वतकदातेनोपशोभिताः इदपश्चकोभयपर्यन्तव्यवस्थितैर्दशमिर्दशिभः काश्च-नपर्वतिर्विश्विताः, शीतोदानदीपूर्वापरगौ निषधाचतुर्स्तिशाष्टशतसचतुःसप्तभागान्तरौ चि-त्रविचित्रकृदौ योजनसहस्रोचौ ताबद्धोविस्तृतौ तद्धमुपरि ताभ्यां चोपशोभिता देव-कुरवः । ते च—

१ '॰तवर्ष' इति घ-पाठः । २ 'विशेषती' इति घ-पाठः । ३ ४ कोशाः = १ योजनम् ।

भा०--विष्कम्भेणैकादश योजनसहस्राण्यष्टौ च शतानि द्विचत्वारिंशानि द्वौ च भागौ । एवमेवोत्तरेणोत्तराः कुर्वः चित्रकूटविचित्र-उत्तरकुरुवि-क्टहीना द्वाभ्यां च काञ्चनाभ्यामेव यमकपर्वताभ्यां विराजिताः ॥ देहादयः विदेहा मन्द्रदेवकुरूत्तरकुरुभिर्विभक्ताः क्षेत्रान्तरवद् भवन्ति-पूर्वे चापरे च। पूर्वेषु षोड्दा चक्रवर्तिविजया नदीपर्वतविभक्ताः परस्पेरस्यागमाः, अपरेऽप्येवंलक्षणोः षोडशैव । तुल्यायामविष्कम्भावगाहोच्छायौ दक्षिणोत्तरौ वैतास्यो, तथा हिमवच्छिखरिणौ महाहिमवद्विमणौ निषधनीलौ चेति ॥

टी॰—विष्कम्भेणेत्यादि सुज्ञानम्। इदानीम्रुत्तरकुरूनतिदिशति—एवमेवोत्तरेणो-त्तराः कुरवः काश्चनकनगशतेनोपशोभिताः, किन्तु चित्रविचित्रक्टाभ्यां हीनास्त-त्स्थाने च काञ्चनाभ्यां तत्प्रमाणाभ्यामेव यमकपर्वताभ्यां शीतानदीकूलगाभ्यां विरा-जिता इति ।। विदेहा इत्यादि । मन्द्रगिरिणा देवकुरूत्तरकुरुभिश्च विभक्ता व्यव-च्छिन्नमयीदाः स्थापिताः,एकक्षेत्रान्तःपातिनोऽपि क्षेत्रान्तरवद् भवन्ति। तत्रत्यमनुष्यादीनां परस्परेण गमनागमनाभावात् । अतः पूर्वे चापरे च उभये विदेहा भवन्ति, मेरोः पूर्वतः पूर्वे, अपरतोऽपरे, तत्र पूर्वेषु विदेहेषु षोडदा चक्रवर्तिविजया नदीपवतविभक्ताः परस्परस्यागमाः चक्रवार्तनां विजेतव्या मोक्तव्याश्च, नदीभिर्गिरिभिश्च विभक्ताः परस्प-रेणागम्याः क्षेत्रविशेषा इत्यर्थः । अधुनाऽपरानप्यतिदिशति-अपरेऽप्येवंलक्षणाः षोड-शैव चक्रवर्तिविजयाः सरिद्विरिविभक्ताः परस्परासम्भान्यमानगमना इति । अधुनोत्तर-भागवर्तिपर्वतान् प्रमाणतो निर्दिशति लुल्यायामेत्यादि भाष्यमेव सुज्ञानम् ।

भा०—क्षुद्रमन्द्रास्तु चत्वारोऽपि धातकीषण्डपुष्करार्धकाः महामन्द्रात पश्चद्राभियोंजनसहस्रेहींनोच्छायाः । षड्भियोंजनशतैर्धरणि-तले हीनविष्कम्भाः । तेषां प्रथमं काण्डं महामन्द्रतुल्यम्। श्चद्रमन्दर-स्वरूपम् द्वितीयं सप्तभिर्हीनम् । तृतीयमष्टाभिः। भद्रशालनन्द्नवने महामन्द्रवत् । अर्धेषट्पश्चादाद् योजनसहस्राणि सौमनसं पश्चरौतविस्तृतमेव । ततोऽष्टाविंदातिसहस्राणि पाण्डुकं चतुर्नवतिचतुःदातविस्तृतमेव भवति । उपरि चाधश्च विष्कम्भोऽवगाहश्च तुल्यो महामन्दरेण । चूलिका चेति ॥

टी०—क्षुद्रमन्दरास्त्वित्यादि ॥ धातकीषण्डे द्वौ पुष्करद्वीपार्धे द्वौ इत्येवं चत्वारोऽपि क्षुल्लकमन्दरा भवन्ति जम्बृद्वीपमध्यवर्तिमेरोर्हीनप्रमाणत्वात् । तचादर्शयति-महामन्दरात् पश्चदशिमयोजनसहस्रीहीनोच्छायाः—चतुरशीतियोजनसहस्रोच्छ्र-ताः । तथा षड्भियोंजनशतैर्धरणितले हीनविष्कम्भाः चतुःशताधिकनवसहस्र-

१ 'स्परागमाः ' इति घ-पाठः । २ 'शतं विस्तृतम् ' इति घ-पाठः ।

विष्कम्भा इत्यर्थः । तेषां चतुर्णामिष प्रथमं काण्डं महामन्द्रतुत्यं धरणिमवगाढं सहस्रप्रमाणिमत्यर्थः । द्वितीयं काण्डं सप्तिभाः सहस्रेहींनं मन्दरात् षट्रश्वाशत्सहस्र-प्रमाणिमत्यर्थः । तृतीयं काण्डमष्टाभिः सहस्रेहींनं, मेरोः सकाशात् अष्टाविशति-सहस्रप्रमाणिमत्यर्थः । भद्रशाल्यन्द्वन्वने महामन्द्रे इव द्रष्ट्व्ये, धरण्यां भद्रशाल्यनम्, तदुपरि पश्चशत्यां नन्दनमिति, तत उपरि अर्धष्ट्पश्चाशत्सहस्राण्याक्ष्य सौमनसम्, पश्च शातानि नन्दनवनेनाश्चित्तानि द्वितीयकाण्डस्यातोऽर्धपट्टपश्चाशत्सहस्राणि गत्वा तत् पश्चशत्विस्तीर्णमेव भवति । ततोऽष्टाविशतिसहस्राण्याक्ष्य पाण्डुकवनं चतुर्भवित्वतुःशतविस्तीर्णमेवावसेयम्, तथोपरि चाधश्च विष्कमभोऽवगाहश्च तुल्यो महामन्दरेण यथासङ्ख्यमशाभिसम्बन्धः, उपरि मस्तके यो विष्कमभः स महामन्दरेणेषां तुल्यः, सहस्रप्रमाण इत्यर्थः, अधश्च योऽवगाहः सोऽपि महामन्दरेण तुल्यः, योजनसहस्रमानः, एषां भवति । चूलिका चैषां महामन्दरचूडासहशी प्रमाणतोऽन्यातव्यति । अधुना लाववार्य द्वीपादीनां परिधिगणितपदजीवाद्यानयनाय करणोपाया भण्यन्ते । तत्रेप्सितवृत्तक्षेत्रपरिधरानयनायेदं करणसृत्रम्—

भा०—विष्वस्भकृतेदेशगुणाया मूलं वृत्तपरिक्षेपः, स विष्वस्भपादाभ्यस्तो गणितम्। इच्छावगाहोनावगाहाभ्यस्तस्य विष्वस्भस्य चतुपरिध्यानयनाः गुणस्य मूलं ज्या । ज्याविष्वस्भयोवभविशोषमूलं विष्वस्भाच्छोध्यं शोषाधीमिषुः । इषुवर्गस्य षङ्गुणस्य ज्यावगयुतस्य मूलं धनुःकाष्टम् । ज्यावर्गचतुभीगयुक्तमिषुवर्गमिषुविभक्तं तत्प्रतिकृतिवृत्तविष्कस्भः । उद्ग्धनुःकाष्टाद् दक्षिणं शोध्यं शेषाधं बाहुरिति । अनेन करणाभ्युपायेन क्षेत्राणां वैतात्यादिपर्वतानामायामविष्कस्भज्येषुधनुःकाष्टपरिमाणानि
ज्ञातव्यानि ॥ ११ ॥

टी०—विष्कम्भकृतेर्द्शगुणाया मूलं वृत्तपरिक्षेपः, विष्कम्भो योजनशतसहसं तल्लक्षगुणं, कृतिः वर्गो भवति, पुनर्शगुणा क्रियते, पथान्मूलमानीयते, तद् वृत्तक्षेत्र-परिक्षेपः, तत्र योजनराशौ लब्धव्ये त्र्येकपट्द्विद्विकसप्तकः क्रमेण मूलमानेतव्यम्, ततोऽयं राशिरधस्तात् जातः ६३२४५४। एषोऽर्थेन छिन्नो योजनित्रलक्षपोडशसहस्रसप्तविंश-द्विश्वतसङ्ख्यो भवति, शेषम्रपरीदं ४८४४७१ चतुर्मिर्गुण्यते, चतुर्गव्यूतं योजनं यतः, ततो गव्यूतराशिर्भवति । षडादिराशिना भागो हार्यः, लब्धिमदं गव्यूतत्रयं शेषम्रपरीदं ४०५२२। धनुःसहस्रद्वयेन गुण्यते जातः ततो धनुराशिः। षडादिराशिना भागलब्धिमदं

९ 'कृतस्य ' इत्यधिको घ-पाठः । २ ' सर्वक्षेत्राणां सर्वपर्वता० ' इति घ-पाठः । ३ ( १९३७४४४ ) । ४ ' यतस्ततो ' इति पाठः । ५ ( ४१०४४००० ) ।

१२८, शेषमुपरीदं ८९८८८ । षण्णवत्यङ्गुलं धनुभवतीति षण्णवत्या गुण्यते, जातोऽङ्गुलं-राशिः । भागुलब्धमिदं १२, शेषमुपरीदं ४०७२४६ । द्वाभ्यां गुण्यते यतोऽधाङ्गुलद्वयेनैक-मस्गुलं भवति, जातोऽर्घाङ्गलँराशिः, षडादिराशिना भागलन्धमिदं १। शेषाश्रार्घाङ्गुलभागा एतावन्त उद्धरिताः १८२२३८ । अधस्तात् पडादिराशिः एष जम्बृद्वीपपरिधिः । वृत्तग्रहणं चतुरस्रादिक्षेत्रच्यादृत्त्यर्थम्, परिक्षेपग्रहणं विष्कम्भेषु जीवादिच्यादृत्त्वर्थमिति। अधुना गणित-पदमानीयते जम्बुद्वीपस्य, तत्रेदं करणसूत्रम् ॥ स विष्कम्भपादाभ्यस्तो गणितं प्रका-न्तविष्कम्भो लक्षेकपादः पञ्चविश्वतिसहस्राणि विष्कम्भपादेनाभ्यस्तो-गुणितो विष्कम्भ-षादाभ्यस्तः, स इति परिधिः जम्बूद्वीपस्याभिसम्बध्यते, प्रक्रान्तार्थपरामर्शित्वात् सर्वनाम-शब्दानाम् । गणितमिति गणितपदमित्यर्थः । जम्बुद्वीपे योजनप्रमाणानि चतुरस्रखण्डान्येता-वन्ति भवन्तीत्यर्थः। तत्र परिधियोजनराशिः पश्चविंशतिसहस्रगुणितोऽयं ७९०५६७५००० । गच्यृतत्रितयं पञ्चविंशतिसहस्रगुणं जातमिदं ७५०००। गच्यृतराशिश्रायं योजनीकियते। चतुर्भिर्भागलब्धमिदं १८७५० । योजनराशिरयम् । धनुरपि पश्चविंशतिसहस्रगुणः, जातमिदं ३२०००० । अयमपि धनुराशियोंजनी ऋयते । अष्टौ धनुःसहस्राणि योजनं भवतीति वचनात् अष्टाभिः सहस्रौभीगलब्धमिदं ४०० । अयम्पि योजनराशिरनन्तरराशौ प्रक्षिसः, जातमिदं १९१५०। अयमपि च सप्तकोटिशतादिराशो, जातमिदं ७९०५६९४१५०। अङ्गुलराशिः पश्चविंशतिसहस्रगुणो जातमिदं ३२५०००। अर्घाङ्गुलं पश्चविंशतिसहस्रगुणं जातमिदं २५०००। अस्यार्घाङ्गुलराशेरर्धं गृह्यते ततोऽङ्गुलानि लभ्यन्तेऽमूनि १२५००। एतान्यङ्गुलराशौ क्षिप्यन्ते, जातमिदं ३३७५००। ततः षण्णवत्या भागो यस्मात् षण्णवत्यङ्गलं घनुभवति । भागलब्धमिदं ३५१५ । अयं धनूराशिः, शेषमङ्गुलानां षष्टिः । अस्य घनूराशे-भीगः सहस्रद्वयेन, लब्धमेकं गव्युतं शेषमिदं १५१५॥

अधुना जीवानयन्धुच्यते इच्छावगाहोनावगाहाभ्यस्तविष्कम्भस्य चतुर्धुण-स्य मूळं ज्या ॥ ईप्सितोऽवगाहो यावान् स इच्छावगाहस्तेनोनो विष्कम्भः इच्छावगाहोनः पुनरवगाहेनाभ्यस्यते-गुण्यते, इच्छावगाहोनश्रासाववगाहाभ्यस्तश्र इच्छावगाहोनावगाहा-भ्यस्तः, तस्य पुनश्रतुर्भिगुणितस्य यन्मृतं सा मण्डलक्षेत्रस्य जीवा भवति । अत्र विष्क-म्भो योजनलक्षः, एष ईप्सितावगाहोनः क्रियते, ईप्सितश्रायं ५२६ षट् च कला ६। एष उपरितनो राशिः संवण्यते कलीक्रियत इत्यर्थः । एकोनविंशत्या गुण्यते, जातिमदं ९९९४।अत्र षट् कलाः क्षिप्यन्ते, जातिमदं १००००। विष्कम्भराशिरिप संवण्यते एकोनविंशत्या, जातिमदं १९००००। एषोऽवगाहराशिरमुतः पात्यते, जातिमदं १८९००००। पुनरवगाहराशिना गुण्यते, जातिमदं १८९०००००। ततश्रतुर्भिगुण्यते जातिमदं ७५६००००००। अस्य मुलं जीवा भवति, तच ग्राह्यं दिसप्तचतुष्कनवपश्चचतुष्ककैः,

१ (८६२९२४८)। २ (८१४६९२)।

क्रमेण जातिमदं { २९७८८८४ } अधस्त्योऽर्धेन च्छिन्नो जातिमदं २७४९५४ । अस्य { ५४९९०८ }

राशेरेकोनविंशत्या भागलब्धमिदं १४४७१। कलाश्च पञ्च। शेषं यदुद्धरितं तत्रैका न्यूना कला रुभ्यत इत्येषा जीवा।।

अधुना करणसूत्रमिषोरानयनाय ज्याविष्कम्भयोवभिविद्योषमूळं विष्कम्भा-च्छोध्यं शेषाधिमिषुः । जीवावर्गस्य विष्कम्भवर्गस्य च (यो) विशेषस्तस्य मूळं विष्कम्भाच्छोध्यते, शेषस्य यद्धे स इषुभवति, तत्र जीवावर्गोऽयं ७५६००००००० विष्कम्भवर्गश्चायमेकषष्टचुत्तरत्रिशतगुणः ३६१००००००० । अस्माज्जीवावर्गे विशुद्धे शेषमिदं भवति ३५३४४०००००००। अस्य मूळमादीयते, शून्याष्टकस्यार्धेन चत्वारि शून्यानि शेषस्य मूळमेव काष्टकाष्टकेळे व्यमिदं १८८०००। एतद् विष्कम्भादेकोनविंशतिगुणाच्छो-ध्यम्, शेषं जातिमदं २०००० । अस्यार्धेनदं १०००० । अस्यकोनविंशत्या मागळव्य-मिदं ५२६ षद् च कळा इषुरिति ॥

अधुना धनुःकाष्टानयनाय करणसूत्रम् इषुवर्गस्य षद्गुणस्य ज्यावर्गयुक्तस्य [ कृतस्य ] मूलं धनुःकाष्टम् ॥ इषोः कलीकृतस्यायं वर्गः १००००००० ॥ एष ष्ट्रिभर्गुण्यते, जातिमदं ६००००००० ॥ एष ज्यावर्गे क्षिप्यते, ज्यावर्गश्चायं ७५६००-०००० ॥ अस्य मूलमात्रं धनुःकाष्टं भवति, तच दिकसप्तपद्शुन्यचतुष्कत्रिकैः क्रमेणादीयते, ततोऽयं राशिर्भवति अधस्त्यस्या- (२६२१५१) (५५२०८६)

र्घेन छिन्नस्यैकोनविंशत्या भागलब्धिमदं १४५२८ । एकादश चैकोनविंशतिभागा इति ॥
सम्प्रति विष्कम्भानयनाय करणस्त्रमिदम्—ज्यावर्गचतुभीगयुक्तमिषुवर्गिमिषुविभक्तं तत्प्रकृतिवृक्तविष्कम्भः ॥ जीवावर्गचतुभीगेन यक्त इषुवर्गः इषुणा विभकः स्वभाववृक्तविष्कम्भो भवति, ज्यावर्गः ७५६००००००० । अस्य चतुर्भागोऽयं
१८९००००००। एष इषुवर्गे श्विष्यते, इषुवर्गश्चायं १००००००० । एकीकृतिमदं जातं
१९००००००० । भागपरावृत्त्या एकष्ण्टचिकशतत्रयेणेषुर्गुण्यते, एकोनविंशतिभागेनैकः स गुणकार उपरितनस्य, इतरस्य चैकोनविंशतिभागेनैकोनविंशतिरेव, शून्यचतुष्कापगमे तया भागलब्धिमदं १०००० ॥

अधुना बाहुरानीयते, तत्रेदं करणसूत्रम्—उदग्धनुःकाष्ठाद् दक्षिणं शोध्यं शोषार्धे बाहुरिति । अनेन करणाभ्युपायेन क्षेत्राणां वैताढ्यादिपर्वतानामाया-मविष्कम्भज्येषुधनुःकाष्ठपरिमाणानि ज्ञातच्यानि ॥ उदग्धनुःकाष्ट्रमिदं २५२३० कला ४ चत्वारश्रेकोनविंशतिभागाः, असुष्माद् दक्षिणं धनुःकाष्ट्रं पात्यते, तचेदं १४५२८। एकाद्य चैकोनविंशितभागाः, पाँतिते उपरितनराशिरयं १०७०२ । अधस्तादेकादश कला न पतिन्त चत्रसभ्यः कलाभ्य इतिकृत्वा उपरितनराशिर्न ददात्यर्धमतो रूपमेक-मवतार्थते, एकोनविंशितमध्यादेकादश शुद्धा अष्टौ शेषकलाचतुष्टयक्षेपाद् द्वादश, जाताः अर्धेन षद्, उपरितनराशिर्न ददात्यर्धमतो रूपमेकमवतार्थते एकोनविंशितरिप नार्धे ददातित्येकोन-विंशितरूपमपनीयते, तस्यार्धेनार्थकलाः,अष्टादशानामर्धेन नवपदकपश्चदशकलाः सार्धा जाताः उपरितनराशिर्धेनेदं ५२५०। एतावती बाहा शुङ्घिमवत इत्यनेन च परिक्षेपज्यानयनकरणा-भ्युपायेन सर्वक्षेत्राणां सर्वपर्वतानां चायामविष्कमभेषुधनुःकाष्टप्रमाणान्यवगनतव्यानीति । अपरे पुनर्विद्वांसोऽतिबहूनि स्वयं विरचय्यास्मिन् प्रस्तावे स्त्राण्यधीयते विस्तरदर्शनाभिन्प्रायेण, तक् युक्तमयं सङ्ग्रहः स्रिणा संक्षेपः कृत इत्यतोऽत्र विस्तराभिधानमपाचीनमान्वक्षते प्रवचनितपुणाः । अथ विस्तरतो विविक्षतस्ततो ग्रन्थलक्षपरिभाषिताया जम्बूद्वीपदे-शनायाः पदुप्रञ्जैस्तैर्विस्तणद्भिरपि कियदत्र विस्तृतं स्याद् १ विस्तरार्थिनो वा बहुगुणः सिद्धान्त एव तत्कृतसूत्रेभ्य इत्यत उपेक्षणीयस्तदिभप्राय इति ॥ ११॥

एवमिमां जम्बूद्वीपवक्तव्यतां परिसमाप्य समासतः सम्प्रति द्वीपान्तरवक्तव्यताभिधित्स-योवाच--

# सूत्रम्—द्विर्धातकीखण्डे ॥ ३-१२ ॥

टी०--अस्य भाष्यम्।

भा०—ये एते मन्द्रंवर्षवंशाधरा जम्बूद्वीपेऽभिहिताः एते ब्रिगुणा धातकीखण्डे द्वाभ्यामिष्वाकारपर्वताभ्यां दक्षिणोत्तरायताभ्यां विभधातकीखण्डे
क्षेत्राधातिहेशः रहाकारी च राधें च चक्रारसंस्थिता निषधसमोच्छायाः कालोद्लवणजलस्पश्चिनो वंशाधराः सेष्वाकारा अरविवरसंस्थिता वंशा इति ॥ १२॥

टी०—ये एते मन्द्रवर्षवंद्योत्यादि भाष्यम्। लवणजलनिधेर्वहिर्धातकीखण्डो द्वीपो धातकीवृक्षसम्बन्धाद् वलयाकृतिः लक्षचतृष्टयविष्कम्भः, तिसमन् धातकीखण्डे मन्द्रादयो जम्बूद्वीपकमन्द्रादिभ्यः सङ्ख्यया द्विगुणमाना वेदितव्याः, जम्बूद्वीपे मेरुरेकस्तत्र द्वौ पूर्वी-परिदेगमध्यव्यवस्थितौ मेरू, वंशा भरतादिक्षेत्राण्यैरावतपर्यवसानानि, तानि तत्र द्विसङ्ख्या-युक्तानि प्रत्येकं २। वंशधरा हिमवदादयः पर्वता वैताढचादयश्च तेऽपि तत्र द्विद्विः स्थिताः, एते च सर्वेऽपि मन्द्रादयो द्वाभ्यामिष्वाकारपर्वताभ्यामृजभ्यामित्यर्थः । दक्षिणोत्तर-दिङ्मध्यव्यवस्थिताभ्यां दक्षिणोत्तरायताभ्यां च विभक्ताः—विच्छिनाः प्रवीर्घे चापरार्धे च व्यवस्थिताः, एभिरेव नामभिजम्बद्वीपकैः समा सङ्ख्या येषां भरतादिप्रतिक्षेत्रं जम्बू-

९ 'पास्यन्ते' इति ग-टी-पाठः । २ ' ॰रवंशवर्षधरा ' इति घ-पाठः । ३ 'एतैरेव' इति क-पाठः ।

द्वीपकसमसङ्ख्याः, चक्रनाभित्रतिबद्धारकवत् संस्थिताः, तत्र वर्षधरपर्वता निषधगिरिसद्दशीच्छायाश्चतुर्योजनशतोच्छाया इत्यर्थः। कालोदलवणजलस्पर्शिनो वंश्वधराः संष्वाकाराः
कालोदसमुद्रो धातकीखण्डपरिक्षेपी लवणोदधिर्जम्बूद्वीपपरिक्षेपी, एतयोर्जलं कालोदलवणजलं तत्स्प्रष्टुं शीलमेपामिति कालोदलवणजलस्पर्शिनो हिमवदादयः, सहेष्वाकारपर्वताभ्यां
पञ्चयोजनशतोच्छायाभ्यामिति। धातकीखण्डवर्तिनश्च हिमवदादयो जम्बूद्वीपकहिमवदादिविच्छेदप्रतिनिधिना व्यवस्थिता वैताद्यादयः क्षेत्राणि चेति। अरविवरसंस्थिता वंशा
हित । अराणां विवराण्यन्तरालानि तद्वद् व्यवस्थिताः वंशाः—क्षेत्राणि तत्रेति। सङ्क्षेपात् तु
प्रतिपत्तव्यमिदं यन्नाम किञ्चन्नदीदेवकुरूत्तरकुरुप्रसृति जम्बूद्वीपेऽभिहितं तत् सर्वं धातकीखण्डे
दिविंदरवसातव्यमिति ॥ १२ ॥

यथैव धातकीखण्डे जम्बुद्वीपविधिर्द्विरुक्तस्तथैव---

### सूत्रम्-पुष्कराधे ॥ ३-१३ ॥

भा०—यश्च भातकीखण्डे मन्दरादीनां सेष्वाकारपर्वतानां सङ्ख्याविषये नियमः स एव पुष्करार्धे वेदितच्यः ॥

दी० — पुष्करद्वीपः कालोदसमुद्रपरिक्षेपी षोडशलक्षविष्कम्भस्तस्यार्थमारात्तममधौ योजनलक्षास्तिस्मन् पुष्करार्धे च जम्बूद्वीपविधिद्विद्विद्विष्टव्यः। यश्च धातकीखण्डे विधिष्क इच्वाकारौ दक्षिणोत्तरिदङ्मध्यावस्थितौ दक्षिणोत्तरायतौ पश्चशतोचौ, तथा मन्दरौ चतुरशी-तिसहस्रोच्छ्यादिकौ वंशधराश्चतुःशतोचा इत्येवमादिकः सङ्ख्याविशेषनियमः स पुष्करा-र्थेऽप्यशेषो वेदितव्य इति ।

भा॰—ततः परं मानुषोत्तरो नाम पर्वतो मानुष्यलोकपरिक्षेपी सुनगरप्रा-कार(वत्)वृतः पुष्करबीपार्धे निर्दिष्टः काञ्चनमयः । सप्तद्शैक-विद्यानि योजनशतानि उच्छितः । चत्वारि त्रिंदाानि कोदां चाघो धरणितलमवगाढः । योजनसहस्रद्याविद्यामधस्ताद् विस्तृतः । सप्तशतानि त्रयोविद्यानि मध्ये । चत्वारि चतुर्विद्यान्युपरीति ।

दी०—ततः परिमत्यादि भाष्यम्। आरात्तमपुष्कराधीत् परतः समनन्तरो धान्यपल्य-काधीकृतिः वलयवृत्तो मानुषोत्तराभिधानो गिरिमीनुष्यलोकपरिक्षेपी महानगरप्राकारप्र-तीकाशः कनकमयः पुष्करद्वीपाधिविभागकारीति । शेषं सम्रुच्छायादि सुज्ञानम् ।

भा॰—न कदाचिद्स्मात् प्रतो जन्मतः संहरणतो वा चारणविद्याधरिद्ध-प्राप्ता अपि मनुष्या भूतपूर्वो भवन्ति भविष्यन्ति च ।

टी०-न कदाचिदस्मादित्यादि। अस्मान्मानुषोत्तराद् गिरेः परतो न कर्सिमिश्वदिष काले जायन्ते जनिष्यन्तेऽजनिषत चेति मनुष्या इत्यत एवायं मानुषोत्तरोऽभिषीयते । तथा संहरणतोऽपि न सन्ति मनुष्याः, तत्र संहरणं नाम वैराद्यनुबन्धात् केनचिद् देवविद्याधरादिना इहत्यमनुष्यस्तत्रोतिक्षप्य नीयेतायमत्रोध्वेशोषं शुष्यतु घ्रियतां वाष्यक्रतप्रतीकारः क्षिप्रमेवं वैरादिनिर्यातनार्थं, संहरणममून् विहाय क्रियते—

"संमणीं अवगतवेदं, परिहारपुलागमप्पमत्तं च । चोदसपुर्विव आहा-रयं च णवि कोइ संहरइ ॥" आर्या

तस्मादिष संहरणतो न मनुष्यास्तत्परत इति, अवश्यं हि मनुष्येण मर्तव्यमन्तर्मानुषोत्तरनगस्येति । तथा चारणिवद्याधरिद्धप्राप्ता आपि मनुष्यास्तम्र छङ्घ्य गताः सन्तः परतो
न म्रियन्ते इति नियम्यते, न पुनर्गमनमेषां मानुषोत्तराद् बहिर्निषिध्यते, तपोविशेषानुष्टानाजङ्घाचारिणो विद्याचारिणश्च संयता नन्दीश्वरादिद्धीपान् गच्छन्ति चैत्यवन्दनायै, प्रसिद्धश्चायमावश्यकादिष्विष प्रायो विधिः, तथा विद्याधरा महाविद्यासम्पन्नाः ऋद्विप्राप्ताश्च वैकियादिश्वरीरभाजः सर्वे गच्छन्ति परतः, न तु प्राणान् परित्यजन्ति तत्रैवेति । एवंविधातिशयप्राप्ताः
अपि तत्र नो म्रियन्ते, किम्रुत निरतिशयमनुष्या इति द्श्यित—

मानुषोत्तराभिधाने भा०-अन्यत्र समुद्घातोपपाताभ्यामत एव च मानुषोत्तर कारणम् इत्युच्यते ।

टी०-अन्यत्र समुद्घातोपपाताभ्यामित्यपोद्यते मारणान्तिकसमुद्धातेन समुप्त हतः किथ्वद्धित्तीयद्वीपान्तर्वतीं बहिर्वितिद्वीपसमुद्रेषुत्पत्स्यते तेन चोत्पत्तिप्रदेशे प्रक्षिप्तमात्म-प्रदेशजालिमिलकागतिना पश्चान्त्रियते तत्र व्यवस्थित इति । तथोपपातमङ्गीकृत्य जन्मा-भिसम्बध्यते बहिर्द्वीपसमुद्रवर्तिनाऽसमता येन मनुष्यायुर्निबद्धमर्धतृतीयद्वीपाभ्यामन्तरे चोत्पत्स्यते वक्रगत्या, तस्य तन्मनुष्यायुर्विककाले विषच्यते, तदैव चासौ मनुष्यो जात-स्तदुद्यवर्तित्वात् । तथा चागमः -'' मैणुस्से णं भंते ! मणुस्सेसु उववज्जइ अमणुस्से मणुस्सेसु उववज्जइ ।। " एवं समुद्धातोपपातौ विरह्य्य नान्येन प्रकारेण बहिर्मानुषोत्तरधरणीधरात् मरणं मनुष्याणां जन्म वा सम्भाव्यते इति । ये त्वेतद् भाष्यं गमनप्रतिषेधद्वारेण चारणविद्याधरिद्धिप्राप्तानामा-चक्षते तेषामागमविरोधः, सर्वेषां हि चारणादीनां आगमे गमनाभ्यनुज्ञानाद्, बहिर्जन्म-मरणे न सम्भाव्यते इत्यवधीकृत्येदमुच्यते—अत एव मानुषोत्तर इति ।

१ श्रमणीमपगतवेदं परिहारं पुलाकमप्रमतं च । चतुर्दशपूर्विणमाहारकं च नैव कोऽपि संहरति ॥—भग० श० २५, ७० ६ वृत्ती

२ ' मित्यापाद्यते ' इति क-पाठः ।

३ मनुष्यो भदन्त ! मनुष्येषु उत्पद्यते, अमनुष्यो मनुष्येषु उत्पद्यते १ गौतम ! मनुष्यो मनुष्येषु उत्पद्यते, न अमनुष्यो मनुष्येषु उत्पद्यते ।

भाव-तदेवमर्वाग्मानुषोत्तरस्याधितृतीया द्वीपाः,समुद्रद्वयं,पश्च मन्द्राः,पश्चत्रिंशत् क्षेत्राणि, त्रिंशत् वर्षधरपर्वताः, पश्च देवकुरवः, पश्चोनरलोके द्वीपसमुतराः कुरवः, शतं षष्ट्यधिकं चक्रवर्तिविजयानाम् । द्वे शते
पश्चपश्चाशज्जनपदानाम्, अन्तरद्वीपाः षद्पश्चाशदिति ॥ १३॥

टी॰-तदेवमवीम् मानुषोत्तरस्येत्यादि भाष्यम् । व्यावर्णितलक्षणस्य मानुषोत्तर-गिरेरवीय् जम्बृद्वीपधातकीखण्डपुष्कराधीन्यधेतृतीया द्वीपाः; लवणकालोदौ समुद्रद्रयम्; जम्बूद्वीप एको धातकीखण्डे द्वौ, पुष्करार्धे च द्वावेव पश्च मन्द्राः;जम्बूद्वीपे भरतादीनि सप्त धातकीषण्डे चतुर्देश, पुष्करार्धे चतुर्देशैवं पश्चित्रिशत क्षेत्राणि; जम्बूद्वीपे पट्, धातकीखण्डे द्वादश,पुष्करार्धे द्वादशैवं त्रिंदाद् वर्षधरपर्वताः;जम्बृद्धीपे एकः, धातकीखण्डे द्वी, पुष्करार्धे द्वावेवं पश्च देवकुरवः, एवमेव पश्चोत्तराः कुरवः; जम्बूद्वीपे द्वात्रिंशत्, धातकीखण्डे चतुः-षष्टिः, पुष्करार्धे चतुःषष्टिश्रेवं षष्ट्रयधिकं दातं चक्रवर्तिविजयानाम्; पश्चसु भरतेषु पश्चसु चैरावतेषु प्रत्येकं पश्चविंशतिर्जनपदा अर्ध चार्याः एते दशगुणा द्वे राते पश्चपश्चाराद्धिके जनपदानामार्थाणाम्; जम्बृद्दीप एव हिमवतः प्राक् पश्चाद् विदिश्च सप्त सप्तान्तरद्वीपा एकत्रा-ष्टाविंशतिस्तथा शिखरिणोऽप्यष्टाविंशतिरेवमेते षट्पश्चाद्याद् भवन्ति । उत्सेधाङ्गुलं सहस्रगु-णितं प्रमाणाङ्गुलं भवति, तद्नुमानेन चैषां द्वीप-क्षेत्र-गिरि-कूट-सरित्-सागर-काण्ड-पाताल-भवनकल्पविमानादीनां विष्कम्भायामपरिधयो ग्राह्याः । क्षेत्रादीनि च यथावत्परिमाणतो ज्ञात्वा तत्त्रत्ययार्थे सङ्ख्यानग्रुक्तम्, तच गणितग्रन्थेभ्यः साक्षात् सम्बन्धिफलत्वादव्यभिचारि प्रत्येत्-व्यम्, यैश्र क्षेत्रादिपरिमाणं सङ्ख्यातं तैरवश्यं सङ्ख्यानशास्त्रं प्रमाणेयम्, प्रमेयपदार्थ-प्रणयने प्रमाणप्रणयनवत्, यद्यपि चेयत्ता आगममात्रप्रतिपोद्या तथाऽनु तदन्यैरपि सङ्ख्यातं तत्सङ्ख्यानलक्षणं तु नोक्तम्, यदप्युक्तम् तदपि क्षेत्रपरिक्षेपादि व्यभिचरति, सर्वभ्रवनको-शादिप्रक्रियान्तःपाति प्रदर्भः, प्रायश्च सावर्णिसांशपायनबुद्धादयः सातिशयज्योतिषक्षेत्रग-णितशास्त्रानभिज्ञास्तेषामविषय एवायम् । यदि नाम मृढतया कश्चिदभिनिविशेत्, स तु प्रति-इत्तफलकसूत्रदीपच्छायादिभिः प्रत्ययैः प्रत्याय्यः, यस्येयान् विष्कम्भस्तस्य परिक्षेपः कियान् भवतीति सङ्ख्याननियमात्, पूर्वापराविरोधि प्रत्यक्षफलं च सङ्ख्यानम्, अतः सर्वज्ञज्ञान-विषयाभ्यन्तरत्वात् ज्ञानातिशयत्वाच महातडागोद्रसंस्थितजलद्रव्यपलपरिमाणपरिज्ञानोपा-योपदेशवत् तीर्थकरैः सर्वमिदमनवद्यमादर्शितं सर्वज्ञतालाञ्छनमिति ॥ १३ ॥

भा०--अत्राह-उक्तं भवता-मानुषस्य स्वभावमार्दवार्जवत्वं च ( अ० ६, सू० १८ ) इति । तत्र के मनुष्याः क वेति ? । अत्रोच्यते---

टी॰—अत्राह—उक्तं भवतेत्यादि पातिनकाग्रन्थः । सूत्रेष्ट्रक्तमाश्रवप्रस्तावे पष्ठेऽध्याये (सू॰१८) स्वभावमार्द्वार्जवं च मानुषस्येति, तत्र के मनुष्या आर्थादिभेदेन केन व्यवस्थिताः क वा द्वीपक्षेत्रे समुद्रे वा ? । अन्त्रोच्यते—

# सूत्रम्-प्राङ् मानुषोत्तरान्मनुष्याः ॥ ३-९४ ॥

भा०—प्राङ् मानुषोत्तरात् पर्वतात् पश्चित्रंशत्सु क्षेत्रेषु सान्तरद्वीपेषु जनमतो मनुष्या भवन्ति । संहरणविद्यद्वियोगात् तु सर्वेष्वर्धतृतीमनुष्याणां
स्थानम् येषु द्वीपेषु समुद्रद्वये च समन्दरशिखरेष्विति । भारतका हैमवतका हत्येवमाद्यः क्षेत्रविभागेन । जम्ब्द्वीपका लवणका
हत्येवमाद्यो द्वीपसमुद्रविभागेनेति ॥ १४ ॥

टी०—मानुषोत्तरगिरिमर्यादाव्यविक्विनाः, पश्चित्रंदात्सु भरतक्षेत्रादिषु, सान्तरद्वीपेषु, जन्मासादयन्ति मनुष्याः, एतेन भाष्येण न व्याप्तिरर्धेवृतीयद्वीपानां समुद्रस्य दिर्ज्ञिता । अधुना व्याप्तिमादर्शयति—संहरणविद्याद्वियोगात् त्वित्यादि । सर्वत्र संहरणादिभिः कारणैः सिन्धानं स्यान्मनुष्याणामिति । एवमेषां स्थानानि निरूप्य मनुष्याणां क्षेत्रादिविभागेन भेदमाख्याति—भारतका इत्यादि सुज्ञानम् ॥ १४ ॥

अधुनैषां क्षेत्रादिकृत एव विभागो विशेष्यते कर्मनिई त्तिसंश्रयेण,अतस्तदाच्यानायाह-

# सूत्रम्-आर्या म्लेच्छाश्च ॥ ३-१५ ॥

टी०-चशब्दोऽनेन भेदत्वमुभयोरापादयति ।

भा० — द्विविधा मनुष्या भवन्ति — आधी म्लेच्छाश्च । तत्राधीः षद्विधाः — क्षेत्रार्धाः, जात्याधीः, क्कलाधीः, कमीधीः, विल्पाधीः, मनुष्यभेदाः भाषायी इति । तत्र क्षेत्राधीः पश्चद्दासु कमिमूमिषु जाता-स्तथा भरतेष्वधेषद्विदातिषु जनपदेषु जाताः शेषेषु च चक्रवितिवज्ञयेषु । जात्यायी इक्ष्वाकवो विदेहा हरयोऽम्बष्टा ज्ञाताः कुरवः बुंवनाला उग्रा भौगा राजन्या इत्येवमाद्यः । कुलाधीः कुलकराः चक्रवितिनो बलदेवा वासुदेवा ये चान्ये आ तृतीयादा पश्चमादा सप्तमाद् वा कुलकरेभ्यो वा विद्युद्धान्वयप्र-कृतवः । कमीयी यजनयाजनाध्ययनाध्यापनप्रयोगकृषिलिपिवाणिज्ययोनिपोषण-वृत्तयः । वित्यार्थास्तन्तुवाय-कुलाल निपत-तुत्रवाय-देवटादयोऽल्पसावद्याः अगिविधानामप्यार्थाणां संव्यवहारं भाषन्ते ।

टी०-क्रिविधा इत्यादि भाष्यम्। तत्रार्धषड्विंशतिजनपदजाताः भूयसा आर्याः, अन्यत्र जाता म्लेच्छाः,तत्र क्षेत्र-जाति-कुल-कर्म-शिल्प-भाषा-ज्ञानदर्शनचारित्रेषु शिष्टलोकन्यायधर्माः-नषेताचरणशीला आर्याः, एतक्रिपरीतास्तु म्लेच्छा भवन्त्यव्यक्तानियतभाषाचेष्टत्वात्। तन्त्रा-

१ ' बुचनाला ' इति कः-पाठः, ' बुंबुनाला ' इति तु घ-पाठः । २ ' भोजा ' इति कः-पाठः ।

याः षड्विधा इत्यादि । क्षेत्र-जाति-कुल-कर्म-शिल्प-भाषाभेदेन,तत्र क्षेत्रार्या इत्यादि सुज्ञानम् । जात्यायां इक्ष्वाकव इत्यादि । सर्व एते जातिभेदाः केनचिनिमित्तान्तरेणाध्यवसेयाः । कु-लायां इत्यादि । अत्रापि निमित्तभेदेन भिद्यन्ते । अपरे परिभाषन्ते—पित्रन्वयो जातिः, मात्रन्वयः कुलम् । कमायां इत्यादि । अनाचार्यकं किल कर्म तत्रार्याः कर्मायाः शिल्पायां इत्यादि । आचा-र्योपदेशात् शिक्षितं शिल्पं तन्तुवायादि तत्रार्याः शिल्पायाः । भाषार्या नामत्यादि । शिष्टाः सर्वातिशयसम्पन्ना गणधरादयः तेषां भाषा संस्कृताऽर्धमागधिकादिका च, तत्र शिष्टभाषानियता अकारादयो वर्णा विशिष्टेन पौर्वापर्येण सन्तिवेशिता यस्य शब्दप्रधानसंव्यवहारस्यासौ शिष्ट-भाषानियत्वर्णस्तं लोकस्वदृत्रपष्टशन्दं लोकस्वः-अत्यन्तप्रसिद्धःसंव्यवहारेषु स्पष्टः-स्कृटो नाव्यक्तो बालभाषावत् लोकस्वः स्पष्टः शब्दो यस्मिन् संव्यवहारे तमेवंविधम्, पश्च-विधानामप्यार्थाणां क्षेत्रादिभेदभाजामनन्तरोक्तानां संव्यवहारमागच्छ याहीदं कुरु मैवं कार्षारित्येवमादिकं भाषन्ते ये ते भाषार्थाः ॥

भा०-अतो विपरीता म्लिशः॥

टी॰ —उक्तक्षेत्र-जाति-कुल-कर्म-शिल्प-भाषान्यतिरिक्तक्षेत्रादिषट्कभाजः सर्वे म्लिशो भवन्ति, शक-यवन-किरात-काम्बोज-बाहीकादयोऽनेकभेदाः, तथाऽन्तरद्वीपकाः किल म्लेच्छा एव, क्षेत्रादिषद्कविषयोसात् ।

भा०—तद्यथा—हिमवतः प्राक् पश्चाच चतस्यु विदिक्षु त्रीणि योजनदातानि लवणसमुद्रमवगाद्य चतस्युणं मनुष्यविजातीनां चत्वारोऽन्तरद्वीपा भवन्ति, त्रियोजनदातविष्कम्भायामाः। तद्यथा—एकोक्काणां आभासिकानां लाङ्गुलिनां विषाणिनामिति १। चत्वारि योजनदातान्यवगाद्य चतुर्योजनदातायामविष्कम्भाः। एवमेव हयकणीनां गजकणीनां गोकणीनां द्राष्कुः लिकणीनामिति २। पश्च योजनदातान्यवगाद्य पश्चयोजनदातायामविष्कम्भा एवान्तरद्वीपाः। तद्यथा-औवद्य-मेष-हय-गजमुखनामानः३। षड् योजनदातान्यवगाद्य तावद्ययामविष्कम्भा एवान्तरद्वीपाः। तद्यथा-औश्व-हस्ति-सिंह-व्याव्रमुखनामानः४। ससँ योजनदातान्यवगाद्य ससयोजनदातायामविष्कम्भा एवान्तरद्वीपाः। तद्यथा—अश्वकणी-सिंहकण-हस्तिकण-कर्णप्रावरणनामानः५। अष्टी योजनदातान्यवगाद्या- प्रयोजनदातायामविष्कम्भा एवान्तरद्वीपाः। तद्यथा—उक्कामुख-विद्युज्ञिह-मेष- गुख-विद्युद्दन्तनामानः ६॥ नव योजनदातान्यवगाद्य नवयोजनदातायामविष्कम्भा एवान्तरद्वीपाः। तद्यथा—उक्कामुख-विद्युज्ञिह-मेष- गुख-विद्युद्दन्तनामानः ६॥ नव योजनदातान्यवगाद्य नवयोजनदातायामविष्कम्भा एवान्तरद्वीपाः । तद्यथा—उक्कामुख-विद्युज्ञिह-मेष- गुख-विद्युद्दन्तनामानः ६॥ नव योजनदातान्यवगाद्य नवयोजनदातायामविष्कम्भा एवान्तरद्वीपा भवन्ति। तद्यथा—चन्तर्वन्त-ग्रहदन्त-श्रेष्ठदन्त-श्रुद्धदन्तनामानः ७।

१ 'एवान्तरद्वीपाः, तदाया' इति घ-पाठः । २ गजमुखानां न्याप्रमुखानामादर्शमुखानां गोमुखानामिति' इति घ-पाठः । ३ ' अश्वमुखानां हस्तिमुखानां सिंहमुखानां न्याप्रमुखानामिति' इति घ-पाठः । ४ ' सप्त शतान्यवगाद्धा' इति र्क-पाठः । ५ 'घनदन्त-श्रेष्ठदन्त ' इति क-पाठः । ६ ' विशिष्टदन्त ' इति घ-पाठः ।

एकोरुकाणामेकोरुकद्वीपः । एवं शोषाणामपि स्वनामभिस्तुल्यनामानो वेदि-तव्याः । शिखरिणोऽघ्येवमेवेत्येवं षद्पश्चाशदिति ॥ १५॥

ही॰ —तद्यथा -हिमवतः प्राक् पश्चाच विदिश्च इत्यादि भाष्यम् । हिमवतः प्राग्भागे पश्चाद्भागे च विदिक्षु पूर्वोत्तरादिकासु चतुस्यु, त्रीणि योजनशतानि लवणजलधिमव-गाह्य द्वीपकाः प्रथमतः सन्निविष्टास्तासां मनुष्यजातीनामेकोरुकादिकानाम्, तत्र पूर्वोत्तरस्यां दिशि त्रीणि योजनशतान्यवगाह्य लवणसागरजलं त्रिशतायामविष्कम्भः प्रथम एकोस्कामि-धानो द्वीप एकोरुकपुरुषाणामधिवासः द्वीपनामतः पुरुषनामानि, ते तु सर्वाङ्गोपाङ्गसुन्दरा दर्शनमनोरमणाः नैकोरुका एवेत्येवं शेषा अपि वाच्याः, तथा दक्षिणपूर्वस्यां दिशि लवणज-लमवगाह्य त्रीणि शतानि त्रिशतायामविष्कम्भः प्रथमी द्वीप आभौसिकाभिधान आमा-सिकंमजुष्यावासः, तथा दक्षिणापरस्यां दिशि हिमवतस्त्रीणि शतानि लवणजलमवगाह्य त्रिशतायामविष्कम्भो लाङ्गृलिकामिधानः प्रथमद्वीपो लाङ्गृलिकमनुष्यावासः, तथोत्त-रापरस्यां त्रीणि शतान्यवगाद्य लवणजलं त्रिशतायामविष्कम्भः प्रथमद्वीपो वैपाणिकाभिधानः वैषाणिकमनुष्यावासः। एवं हयकर्ण-गजकर्ण-गोकर्ण-शष्कुलीकर्णाश्चत्वारि योजनदातान्यव-गास्त्र हिमवतो लवणोद्धिं पूर्वोत्तरादिकासु विदिक्षु चतुर्योजनशतायामविष्कम्भाश्रत्वारो द्वीपा भवन्ति, एवं शेषचतुष्काण्यपि विभजनीयानि यावत् सप्तमो द्वीपः शतानि नवावगाह्य लवणजलधि नवयोजनशतायामविष्कम्भो विदिशि विदिशि भवतीति,आदर्शमुख्-मेषमुख-हयमुख-गजमुखाः अश्वमुख-हस्तिमुख-सिंहमुख-व्याघ्रमुखाः अश्वकणे-सिंहकणे-हस्तिकणे-कर्णपावरणाः उल्कामुख-विद्युिजह-मेषप्रुख-विद्युद्दन्ताः धनदन्त-गूढदन्त-विशिष्टदन्त-शुद्धदन्तारूयाः।एते च युग्मप्रसवाः प्रत्योपमासङ्ख्येयभागायुषोऽष्टधनुःशतोचाः पुरुषा भवन्ति । एवमेवाष्टाविंशतिरन्तरद्वीपकानां हिमवद्गिरिप्रागपरपर्यन्तप्रवाहा भवन्त्युक्तेन न्यायेन । तथैरावतक्षेत्रविभागकारिणः शिखरिणोऽ-प्येवमेव पूर्वीत्तरादिविदिश्च क्रमेणामुनैव नामकलापेन चान्तरद्वीपकानामष्टविश्वतिर्भवत्येकत्र षट्पश्चादादन्तरद्वीपका भवन्ति । एतचान्तरद्वीपकभाष्यं प्रायो विनाशितं सर्वत्र कैरपि दुर्वि-दग्धैर्येन षण्णवतिरन्तरद्वीपका भाष्येषु दश्यन्ते । अनार्षं चैतदध्यवसीयते जीवाभिगमाँदिषु षट्पश्चादादन्तरद्वीपकाध्ययनात्, नापि वाचकग्रुख्याः सूत्रोल्जङ्गनेनाभिद्धत्यसम्भाव्यमान-त्वात्, तस्मात् सैद्धान्तिकपाशैर्विनाशितमिदमिति ॥ १५ ॥

तदेतस्मिनार्यानार्यविकल्पे मनुष्यक्षेत्रे काः कर्मभूमयोऽकर्मभूमयो वेत्यत आह—

सूत्रम्—भरतैरावतविदेहाः कर्भभूमयोऽन्यत्र देवकुरूत्तरकुरुभ्यः ॥ ३-१६ ॥

भा०—मनुष्यक्षेत्रे भरतैरावतविदेहाः पश्चद्दा कर्मभूमयो भवन्ति । अन्यत्र देवकुरूत्तरकुरुभ्यः ।

१ 'आभाषिका' इति क-पाठः ।

टी॰ मनुष्यक्षेत्र इत्यादि भाष्यम् । अर्धतृतीयद्वीपाभ्यन्तरे पत्र भरतानि पत्रै रावतानि पश्च विदेहाः पश्चद्वा कर्मभूमयो भवान्ति, कात्स्न्येन प्राप्ते कर्मभूमित्वे विदेहानामप्रवादः क्रियते-देवकुरूत्तरकुरुवर्जा विदेहाः कर्मभूमयो भवन्तीति, तदन्तः-पातित्वामिषेषः ॥

अथ कः कर्मभूमिशब्दार्थ इत्यत आह—

भा० संसारदुर्गान्तगमकस्य सम्यद्शैनज्ञानचारित्रातम-कर्माकमभूमि-स्वरूपम् कस्य मोक्षमार्गस्य ज्ञातारः कर्तार उपदेष्टारश्च भगवन्तः परमर्षयस्तिथेकरा अत्रोत्पद्यन्ते । अत्रैव जाताः सिद्ध्यन्ति नात्वत्र, अतो निर्वाणाय कर्मणः सिद्धिभूमथः कर्मभूमय इति । शोषास्तु विंशति-विशाः सान्तरद्वीपा अकर्मभूमयो भवन्ति ।

दी॰—संसारदुर्गान्तगमकस्येत्यादि । मोश्रमागी विशिष्यते, संसारो नारकादिमेदः स एव दुर्ग-गहनमनेकजातित्रमुखल्वाद् दुःखात्मकत्वाच तस्यान्तः-पारः
संसारदुर्गान्तस्तं संसारदुर्गान्तं गमयति—प्रापयति यस्तस्य संसारदुर्गान्तगमकस्य मोश्रम्मार्गस्य सम्यक्तवानचरणात्मकस्येति मोश्राङ्गानामियत्तामावेदयति, एवंविधस्य मोश्रप्यस्य, ज्ञातारस्तीर्थकरा यथावदवगन्तार इत्यर्थः । कर्तार इति प्रणेतारः प्रदर्शयितार इतियावद् नित्यत्वाद् प्रवचनार्थस्येति, सम्यक्तवाद्यात्मकं तीर्थं तत्प्रणयनाद् तीर्थकरा भवन्ति, गणधरादिप्रवाजनाद् वा, वाग्योगेन चोपदिशन्ति भगवन्तः इत्युपदेष्टारः श्रुतज्ञानाभावादिति स्चयति, यशोलक्ष्मयादियोगाद् भगवन्तः, परमर्षयः कृतार्थत्वे सित सन्मार्गोपदेशेन भव्यसत्त्वाभ्यद्धरणात् तीर्थकरणहेतक्तत्तच्छीलास्तदनुलोमवृत्तयो वा तीर्थकरा अत्रोत्पद्यन्ते पञ्चद्यस्य क्षेत्रेषु, एतेष्वेव च पुनः सकलकर्मश्रयं विधाय सिद्धिभामाभिधावन्ति नान्यत्र क्षेत्र इति । अतो निर्वाणाय कर्मणः सिद्धिभूमयः कर्मभूमय इति । अतः सकलकर्माग्रेविध्यापनाय सिद्धिप्राप्त्ये भूमयः कर्मभूमयोऽनिधीयन्त इति । परिशेषलब्धमकर्मभूमिशब्दार्थमाख्याति—शेषासित्वत्यादि । जम्बूद्रीपे हैमवत हरिवर्ष-रम्यक हरण्यवताख्याश्रत्वारो वंशाः, एत एव धातकीखण्डेऽष्टो द्विगुणाः पुष्कराधि चाष्टावेकत्र विधातिविद्याः सहान्तसद्वीपैरेकोक्कादिभिः पद्पञ्चाद्धिरकर्मभूमयो भवन्ति, तीर्थकरजन्मादिरहितन्त्वात् । पूर्वापोदित्वसर्थमुपसंहरति—

भा०-देवकुरूत्तरकुरवस्तु कर्मभूम्यभ्यन्तरा अध्यक्तमभूभय इति ॥ १६॥ दी०--सर्वदाचरणप्रतिपत्तेरभावादित्यवगमयति ॥ १६॥

अथैते मकुष्या आर्योदिभेदवर्तिनः कियन्तं कालमनुपाल्याषुःप्राणान् विजहत्तीत्याह— सूत्रम्-चृस्थिती परापरे त्रिपल्योपमान्तर्मुहुर्ते ॥ ३–१७॥

भा०—नरो नरा मनुष्या मानुषा इत्यनर्थीन्तरम् । मनुष्याणां परा स्थिति-स्रीणि षत्योपमानि, अपरा अन्तर्भुहुर्तेति ॥ १७ ॥

दी०—नरो नरा इत्यादि भाष्यम्। पर्यायाख्यानेन व्याख्यातमेतत् नुशब्दस्य, परा-उत्कृष्टा स्थितिरायुपोऽवस्थानं जीवितकालः श्रीणि पर्योपमानि मनुष्याणाम्, एतानि चाद्वापस्योपमेन जीवानामायूपि गण्यन्ते, अपरा अन्तर्भक्ती जवन्या स्थितिरायुपोऽन्तर्भहूर्तपरिमाणा भवतीति ॥ १७ ॥

# सूत्रम्-तिर्यग्योनीनां च ॥ ३-१८॥

भा०—तिर्यगोनीनां च परापरे स्थिती श्रिपल्योपमा-त्तर्श्वद्वतं भवतः यथासङ्ख्यमेव । पृथकरणं यथासङ्ख्य-दोषबिनिष्टच्यर्थम्, इतरथा यद्येकसेव सूत्रमभविष्यत्। उभयत्र चोभे यथासंख्यं स्यातामिति ।

दीः — तिर्पायोनीनामप्यत्रैवोच्यते स्थितिरायुषः समानप्रक्रमत्वात् । तिर्पायोननाः निर्मायोनयः — पृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पतिद्वित्रिचतुः पञ्चित्र्याः तेषाः मिष परापरे स्थिती जीवितव्यस्य त्रिपल्योपमान्तर्भुद्धते भवतः यथासङ्ख्यम् उक्तष्टज्यन्ये स्थिती बोद्धव्ये, पृथ्ययोगकरणं यथासङ्ख्यन् प्रविविविद्यर्थिमित्यादि । निर्मायोनीनां स्थिती परापरे त्रिपल्योपमान्तर्भुद्धते इत्येवं न्यासे सित त्रिपल्योपमा परा स्थितिर्मायुष्यामान्तर्भुद्धते प्रवास स्वास स्वाधि हत्याचार्याभिप्रायः। न स्वविष्यामान् कथिद दोषः, स्थिती परापरे इति सम्रदितमेवेदं समासप्दत्वादिमस-स्थल्यते, नृणां स्थिती परापरे त्रिपल्योपमान्तर्भुद्धते तिरश्यां च परापरे त्रिपल्योपमान्तर्भुद्धते तिरश्यां च परापरे त्रिपल्योपमान्तर्भुद्धते, व्याख्यानतो वा विच्छेदः अर्षानुवादित्वाद् वाऽस्य स्त्रप्रवन्धस्येति ।

भा० विविधा चैषां मनुष्यतिर्धग्योनिजानां स्थितिः भवस्थितिः काय-स्थितिश्च । सनुष्याणां यथोक्ते त्रिपल्योपमान्तर्भुहूर्ते परापरे भवस्थिती । काय-स्थितिस्तु परा सप्ताष्टी वा भवग्रङ्णानीति । तिर्थग्योनिजानां च यथोक्ते समा-सतः परापरे भवस्थिती।

टी०-द्रिविधा चैषामित्यादि भाष्यम्। नृतिरश्चां द्विप्रकारा स्थितिः भवस्थितिः कायस्थितिः कायस्थितिश्च । तत्र:भवस्थितिभेनुष्यजन्म स्वन्ध्वा तिर्थेग्जन्म वा कियन्तं कालं जीवति

प्राणी जयन्येनोत्कर्षेण वेति । कायस्थितिर्मनुष्यो भूत्वा तिर्यग्योनिर्वा मरणमनुभूय पुनर्मनुष्ये प्वे प्वे मनुष्यः तिर्यक्ष्वेव तिर्यग्योनिर्नेरन्तर्येण कतिकृत्वः सम्रत्यद्यते । तत्र मनुष्याणां यथोन्कि त्रिपल्योपमान्तमुर्ह्वतें परापरे भवस्थिती, कायस्थितिः सप्ताष्टौ वा भवग्रहणानि प्रकर्षतः सप्ताष्टौ वेति नेरन्तर्येण मानुषः स्यात्, कथं पुनरिदं भाव्यते-पूर्वकोट्यायुर्मनुष्यो मृत्वा पुनः पुनः पूर्वकोट्यायुरेव मनुष्यः सप्तकृत्वः प्रादुरस्तीति, अष्टमभवे तु देवकुरूत्तरकुरुषु उत्पद्यते पश्चाद् देवलोकं गच्छति। तिर्यग्योनाजनां चेत्यादि। उक्ते भवस्थिती सङ्ग्रहतः।

भा०-व्यासतस्तु शुद्धृथिवीकायस्यपरा द्वाद्श वर्षसहस्राणि,खरपृथिवीका-

पस्य द्वाविंशतिः,अपकायस्य सप्त,वायुकायस्य त्रीणि,तेजःकाय-पृथ्व्यादीनामायुर्मा-नम् षां कायस्थितिरसङ्ख्येयाः अवसर्पिण्युत्सर्पिण्यः वनस्पतिकाय-

स्यानन्ताः। द्वीनिद्रयाणां भवस्थितिद्वीद्देश वर्षाणि। त्रीनिद्रयाणामेकोनपश्चाश्चर्राः त्रिंदिनानि। चतुरिनिद्रयाणां षण्मासाः । एषां कायस्थितिः सङ्ख्येयानि वर्षसहस्त्राणि। पश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिजाः पश्चविधाः। तद्यथा—मत्स्याः उरगाः परिसर्पाः पश्चिणां पश्चोन्पश्चात्रयाद्याने मत्स्यानामुरगाणां भुजगानां च पूर्वकोट्येव। पश्चिणां पत्योन्पमासङ्ख्येयभागः। चतुष्पदानां त्रीणि पत्योपमानि गर्भजानां स्थितिः। तत्र मत्स्यानां भवस्थितिः पूर्वकोटिस्त्रपश्चाशदुरगाणां द्विचत्वारिशत् भुजगानां द्विन्स्यानां भवस्थितिः पश्चिणां स्थलचराणां चतुरशितिर्वषसहस्राणि सम्मूर्चिष्टमानां भवस्थितिः। एषां कायस्थितिः सप्ताष्टौ भवग्रहणानि। सर्वेषां मनुष्यतिर्यगोनिजानां कायस्थिति रप्यपरा अन्तर्भुद्वतैवेति।। १८॥

टी०-व्यासतस्तु शुद्धषृथिव्या द्वाद्श वर्षसहस्राणि खरधरणेद्वीर्विशतिरित्य-वमादि सुज्ञानम्, एषां पृथिव्यसेजोवायुप्रत्येकवनस्पतीनां कायस्थितिरसङ्ख्येया अव-सर्पिण्युत्सिपिण्यः साधारणवनस्पतेरनन्ता अवसर्पिण्युत्सिपिण्यः । द्वीन्द्रियाणामित्यादि सुज्ञाना भवस्थितिः । एषां कायस्थितिः सङ्ख्येयानि वर्षसहस्राणि पश्चेन्द्रियेत्यादि सुज्ञानम् । सप्ताष्टौ वा भवप्रहणानि मनुष्यवद् भावनीयानि । सर्वेषामित्यादि मनुष्यति-रश्चामपरा कायस्थितिर्ज्ञवन्याऽन्तर्भेहृतिप्रमाणैव भवतीति ॥ १८ ॥

प्रन्थाग्रमङ्कतः ८२१२ (१)

।। इति श्रीतत्त्वार्थसूत्रेऽहेत्प्रवचने भाष्यानुसारिण्यां टीकायां लोकप्रज्ञसिर्ना-माध्यायस्तृतीयः॥ ३ ॥

॥ इति तृतीयोध्यायः॥

#### ॥ श्रीपरमात्मने नमः ॥

# चतुर्थोऽध्यायः ४

भा०—अत्राह-उक्तं भवता 'भवप्रत्ययोऽवधिर्नारकदेवानाम्' (अ० १, सू० २२) इति ॥ तथौद्यिकेषु भावेषु देवगतिरिति (अ० २, अध्यायोपोद् सू०६)॥ 'केवलिश्वतसङ्घर्भदेवावर्णवादो दर्शनमोहस्य' (अ० ६, धातः सू०१४)॥ सरागसंयमाद्यो देवस्य (अ० ६, सू०२०)॥ 'नारकसम्मूर्चिंछनो नपुंसकानि, न देवाः' (अ० २, सू०५०-५१)। तत्र के देवाः कतिविधा वेति १। अत्रोच्यते —

टी०-अन्नाह्-उक्तं भवतेत्यादि सम्बन्धग्रन्थः। उक्तमिदं प्रथमे (सू० २२) भवप्रत्ययोऽविधनारकदेवानामिति। तथा द्वितीये (सू०६) औद्यिकभाविचारप्रस्तावे देवगितिरित्युक्तम्। तथा षष्ठे (सू०१४) वक्ष्यित-केविलिश्रुतसङ्घर्भदेवावणेवादो दर्शनमो-हस्यास्रवो भवति, तथा तत्रैव सरागसंयमसंयमासंयमाकामिनिजरा [विरत] बालतपां-सि (च) देवस्य (अ०६, सू०२०) आयुष आस्रवो भवति, तथा द्वितीये (सू० ५०-५१) नार-कस्ममूर्व्छिनो नपुंसकानि, न देवा इति, एवमनेकस्रत्रोपात्तदेवशब्दश्रवणाद् आहिततद्विष-यिज्ञासः प्रश्नयति–तत्र के देवाः कितिविधा वेति। तेषु-सूत्रस्थानेषु, के देवाः प्रतिपत्त-व्याः-किंस्वरूपः १ कीडाद्यर्थवहुत्वादिति, निरूपितस्वभावाथ ते किमेकरूपा उत भेदभाज इति द्वितीयः प्रश्नः प्रावतत्, एवं प्रश्नद्वयोपन्यासानन्तरं स्रिराह-अत्रोच्यते—प्रश्नद्वयेऽप्यकुरूपं प्रतिवचनमिति, प्रश्नद्वयप्रतिवचनदिदित्सया सूत्रमुपन्यस्यति—देवाश्चतुर्निकाया इति। अथवा उक्तं लोकद्वयविधानं भूद्वीपसागरविन्यासेन। अधुनोर्ध्वलोकाभिधानावसरस्तदिभिधित्सया सूत्रप्रणयनम्।

### सूत्रम्--देवाश्चतुर्निकायाः ॥ ४-१ ॥

टी०- नन्वधोलोकतिर्यग्लोकयोरिष देवाः सन्ति, तत् कथमूर्ध्वलोक एवाभिधास्यते चतुर्थाध्याय इति १। उच्यते-वैमानिकानिधकृत्येदग्रुच्यते ऊर्ध्वलोकावसर इति, प्रधानत्वात्, अन्यथा भवनपतयोऽधोलोके, व्यन्तरज्योतिष्कास्तिर्यग्लोक इति ।

देवानां भेद-प्रतिपादनम् भा०—देवाश्चतुर्निकाया भवन्ति । तान् पुरस्ताद् वक्ष्यामः ॥१॥

टी०-देवाश्चतुर्निकाया इत्यादि भाष्यम् । दीव्यन्तीति देवाः, स्वच्छन्दचारित्वात्, अनवरतकी डासक्तचेतसः क्षुत्यिपासादिभिनीत्यन्तमात्राता इति भावार्थः। देवशब्दस्य व्यु-द्योतन्ते वा भास्वरशरीरत्वाद्स्थिमांसास्टक्प्रबन्धरहितत्वात् सर्वाङ्गोपाङ्ग-सुन्दरत्वाच देवाः । अथवा विना विद्यामन्त्राञ्जनादिभिः पूर्वेकृततपोऽ-पेक्षजन्मलाभसमनन्त्रमेवाकाशगतिभाजो देवाः, सा हातिशयवती गतिस्तेषामनालम्बाकाशचा-रिगाम्, यथोक्तमाममे ( भग० स्०५८४ ) कैमहालए मं भंते ! लोए पन्ने ? गोयमा! अयं च गं जम्बुदीवे दीवे सन्वदीवसमुद्दाणं मज्झे खुद्दुलए पण्णत्ते । तेणं कालेणं तेणं समएणं छदेवाँ महिङ्खिया जंबुदीवे दीवे मन्दरपञ्चए मंदरचूलियं सञ्चओ समन्ता संपरिक्खिविचौणं चिहेज्जा, अहे पे चत्तारिदिसाकुमारीमह्यरियाओ चत्तारि बलिपिंड गहाय जंबुद्दीवस्स दीवस्स चउसुवि दारेख बहियाभिम्रहीओ ठिचा ते चलारि बलिपिंडे जमगसमर्ग बहियाभिम्रहे पवाहेखा। पभू णं गोयमा ! ततो एगमेगे देवे ते चत्तारिवि बलिपिंडे भरणितलमसंपत्ते खिप्यामेव पिंडिसाहरित्तए । ते णं गोयमा ! उिक्रहाए जाव देवगतीए एगे पुरत्थामिम्रहे पयाते, एवं छस्सुवि दिसासु पयाता। तेणं कालेणं तेणं समएणं वाससहस्साउए दारए पयाते, तए णं तस्स दारगस्स अम्मापियरो पहीणा भवन्ति, नो चेव णं ते देवा लोयंतं संपाउणंति, तए णं तस्स दारगस्स आउए पहीणे भवति, नो चेव णं ते देवा लोयंतं संपाउणंति, तए णंतस्स दारगस्स अदिमिने पहीणा भवन्ति, नो चेव णं ते लोअंतं संपाउणंति, तए णं तस्स दार-

गस्स सत्तमे विकुलवंसे पहीणे भवति, नो चेव णं ते लोचंतं संपाउणंति, तते णं तस्स दार-गस्स नामगोचे विविध भवति, नो चेव णं संपाउणंति, तेसि णं भंते! देवाणं किं गए बहुए अगए बहुए ? गोयमा! गए बहुए, नो अगए बहुए, गतातो से अगते असंखिज्जितिमांगे, जग-तातो से गए असक्षेत्रतुषो, एवं महालए गोयमा! लोए पण्णचे"। तथा विमानमहत्त्वं प्रज्ञापना-

१ कियम्महान् भदन्त । लोकः प्रज्ञप्तः ? गैतिम । अयं च जम्बृद्वीपो द्वीपः सर्वद्वीपसमुद्राणां मध्ये क्षुलकः प्रज्ञप्तः । तांस्मन् काले तिस्मन् समये षद देवा महर्दिका जम्बृद्वीपे द्वीपे मन्दरपर्वते मन्दरच्लिकां सर्वतः समन्तात् संपरिक्षिप्य तिष्ठेयुः, अथ चतसः दिक्कुमारीमहत्तरिकाः चतुरो बलिपिण्डान् गृहीत्वा जम्बृद्वीपस्य द्वीपस्य चतुर्ष्वीय द्वारेषु
बहिरिममुख्यः स्थित्वा तान् चतुरो बलिपिण्डान् युगपद् बहिरिममुखान् प्रवाहयेयुः । प्रभुगौतम। ततः एकैकः देवः तान्
चतुरोऽपि बलिपिण्डान् धरणीतलमसंप्राप्तान् क्षिप्रमेन प्रतिसंहर्तुम् । ते गौतम । उत्कृष्टया यावद् देवगत्या एको देवः
पूर्वीभिमुखः प्रयातः, एवं प्रदूर्त्विप दिखु प्रयाताः, तस्मिन् काले तस्मिन् समये वर्षसहस्रायुष्को दारकः प्रजातः। ततः
तस्य दारकस्य मातापितरौ प्रहीणौ भवतः, नैव ते देवा लोकान्तं संप्राप्तुवन्ति, ततः तस्य दारकस्य आयुः प्रहीणं
भवति, नैव ते देवा लोकान्तं संप्राप्तुवन्ति, ततः तस्य दारकस्य अस्थिमजाः प्रहीणा भवन्ति, नैव ते ( देवा )
लोकान्तं संप्राप्तुवन्ति, ततः तस्य दारकस्य सप्तमोऽपि कुलवंशः प्रहीणो भवति, नैव ते लोकान्तं संप्राप्तुवन्ति, ततः
तस्य दारकस्य नामगौत्रमपि प्रहीणं भवति, नैव संप्राप्तुवन्ति, तेषां भदन्त । देवानां किं गतं बहुकं अगतं बहुकं ।
गौतम । गतं बहुकं, न अगतं बहुकं, गतात् तद् अगतं असंख्येयभागे, अगतात् तद् गतं असंख्येयगुणं, एवंमहान्द्रं
गौतम । लोकः प्रज्ञपः ।

२ 'बंहरेबा 'इति का-बाठः । ३ 'वेताणं ' इति का-बाठः ।

याम्रुक्तम्-के महालया णं भंते ! विमाणा पण्णत्ता ? गोयमा ! अयण्णं जंबुद्दीवे दीवे सन्त्र-दीवसमुद्दाणं मज्झे खुड्डुलए, देवे महिड्ढिए जाव महाणुभागे जाव इणामेवित्तक्टु केव-लक्षं जंबुदीवं दीवं तिहिं अच्छराणिवातेहिं तिसत्तखुंत्तो अणुपरियद्विता णं हव्यमागच्छेजा, से णं देवें ताए उक्तिहाए तुरियाए चंडाए चवलाए सीहाए उद्धुताए जयणाए छेयाए दिव्वाए देवगतीए जाव एगाहं वा बियाहं वा तियाहं वा उक्कोसेणं छम्मासे वीतिवएजा अत्थेगइयं विमाणं वीइवएजा, अत्थेगइयं नो वीतिवएजा, एमहालयाणं गोयमा ! विमाणा पण्णत्ता "। एवंविधाः किल गतयो विमध्यमा देवानाम्, अन्येषां उत्कृष्टतमाः सन्ति । एव-मन्येऽपि यथासम्भवं विजिगीषादयो धात्वर्था वाच्याः । अनेन प्रथमप्रश्नार्थप्रतिवचनमा-द्शितम्, यतो नामकर्मोद्यजनिता देवगतयः सातिशयक्रीडागद्यतितिस्वभावाः प्रतिविशिष्ट-स्थानाध्यासिनः सुखप्राया देवा भवन्तीति । चतुर्निकाया देवा भवन्तीत्यनेन बितीयप्रश्नप्र-तिवचनं प्रथयति, चत्वारो निकाया-वासा येषां ते चत्वारो वा सङ्घास्ते चतुर्निकायाः, वाँसो ह्यत्यादस्थानमेषां विभिन्नः, भवनपतयो रत्नप्रभायामासादयन्ति जन्मोर्ध्वमधश्च सहस्रमपहाय व्यन्तरास्त्वस्यामेवोपरि यत् परित्यक्तं सहस्रं तस्याध ऊर्ध्वं च योजनशतमेकैकमपहाय मध्ये-

SBIसु योजनशतेषु जन्म प्रतिलभन्ते, ज्योतिष्कास्तु समतलाद् भूभागात् चतुर्विधदेवानां सप्त शतानि नवत्यधिकानि योजनानामारुख दशोत्तरयोजनशतपृथी नभी-जन्मनिवासभूमयः देशे लोकान्तात् किश्चिन्न्यूने जन्मागृह्णन्ति । वैमानिका रज्जुमध्यर्धा-मधिरुह्यामुतः सौधर्मादिषु कल्पेषु सर्वार्थसिद्धिविमानपर्यवसानेपूत्पद्यन्ते जन्मतः । तदेवमु-त्पादनिवासभेदात चतुर्विधा निकायाः, स्वधामसृत्पना भवनपत्यादयोऽन्यत्रापि लवणजलधि-मन्दरवंशघराद्रिद्धमगहनप्रभृतिषु वसन्त्युक्तस्थानव्यतिरेकेण । अत्रैषाग्रुत्पादो न जन्मनाऽस्तीति निवासार्थः।समृहार्थोऽपि प्रकृष्टाप्रकृष्टतद्योग्यास्रवासेवनाद् बहुलीकृतकर्मोदयापेक्षः आर्यानार्यम-नुष्यसमृहभेदवद्,अतः स्वधर्मापेक्षजातिविशेषसामर्थ्यानिकाया इति ॥ तानेतान् निकायभिन्नान् देवान् पुरो वक्ष्यामः क्रमेण, अग्रुनाऽत्र सूत्रेण सामान्यमात्रस्वरूपारुयानं परिस्थूरभेदकथनं च कृतमवसेयम्।।ननु च भगवत्यां(२०१२,उ०९,स्०४६१) पश्चविधा देवा इ-देवानां पञ्जवि-त्युक्तम्-''केंतिविधा णं भंते! देवा पण्णत्ता?गोयमा! पश्चविधा देवा पण्णत्ता,तं-

जहा-भवियदव्यदेवा नरदेवा धम्मदेवा देवाहिदेवा भावदेवा य'। तत्र भव्य-

घरवम्

१ कियन्महान्तो भदन्त ! विमानाः प्रक्षप्ताः ? गौतम ! अयं जंबूद्वीपो द्वीपः सर्वद्वीपसमुद्राणां मध्ये क्षुलकः, देवो महर्द्धिको यावत् महानुभागो यावत् इदमेवेतिकृत्वा केवलकल्पं जम्बूद्वीपं द्वीपं त्रिभिः अक्षरिनपातैः त्रिसप्तकृत्वः अनुपरिवर्त्य शीघ्रमागच्छेत् । स देवस्तया उत्कृष्टभा त्वरितया चण्डया चपलया शीघ्रया उद्भुतया यतनया छेकया दि-व्यया देवगत्या यावत् एकाहं वा द्वयहं वा त्र्यहं वोत्कृष्टतः षण्मासं व्यतिवर्तेत कियदेकं विमानं व्यतिवर्तेत कियदेकं न व्यतिवर्तेत , इयन्महान्तो गौतम ! विमानाः प्रज्ञप्ताः ।

२ 'तिहिसत्त' इति क-ख-पाठः । ३ 'निवासो' इति ग-पाठः । ४ कतिविधा भदन्त । देवाः प्रज्ञप्ताः ? गौतम । पश्चविधा देवाः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा--भन्मद्रव्यदेवा नरदेवा धर्मदेवा देवाधिदेवा भावदेवाध ।

देवः पश्चेन्द्रियतिर्ययोनिजो मनुष्यो वा देवायुषि बद्धेऽनन्तरागामिजन्मनि यो देवतयोत्पत्स्यते स त्वागामिनी द्विमाश्रित्य देव इति प्रज्ञायते तहिलकत्वाद् दारु छेदप्रज्ञापनवत्, नरदेवाः — चक्र-वर्तिनो रत्नचतुर्दशकाधिपतयः शेषमनुजोत्कृष्टत्वात्, धर्मदेवाः — साधवो यथोक्तप्रवचनार्थानुष्ठाः यिनः सद्धर्मप्रधानव्यवहारत्वात्, देवाधिदेवाः -तिर्थकरनामकर्मोदयवर्तिनः कृतार्थाः सदुपदेशेन भव्यसन्त्वानामनुप्राहकत्वा छेषदेवपूज्यत्वाच, भावदेवाः पुनः भवनवनचर्ण्योतिष्कवै-मानिका देवगतिनामकर्मोदयलक्षिताः देवाधुषो वेदकाः क्रीडाद्यतिशयवर्तित्वादिति, एवं पश्चभेदेषु सत्सु देवेषु किमर्थ चतुर्निकाया इति १ उच्यते — भावदेवानामेवात्र विवक्षितत्वाच-तुर्निकायत्वम्, तथा च पातनिकाग्रन्थे सर्वत्र भावप्रस्तावः स्रुरिणा दर्शितः। अपि चाद्याश्चत्वारो मनुष्या एव कश्चिद्रतिशयमङ्गीकृत्य देवा इति यथा तथा प्रतिपादितमेव, तस्माद् भावदेवाश्वतिकाया इति यक्तस्कं आचार्येण, कर्ध्वलोकस्वरूपाख्यानप्रस्तावे च तदिषका-रादिति ॥ १ ॥

अथ कथमेतत् प्रतिपत्तन्यं देवाश्रतुर्निकायाः सन्तीति ? उच्यते—तदेकदेशनिकायप्रत्यक्ष-त्वात् तत्सद्भावावगमकोऽयमनुमानभूत उपलभ्यते—

# सूत्रम्—नृतीयः पीतलेश्यः ॥ ४-२ ॥

भा॰—तेषां चतुर्णी देवनिकायानां हतीयो देवनिकायः पीतलेश्य एव भवति । कश्चासी १ ज्योतिष्क इति ॥ २ ॥

टी०—तृतीयः पीतलेइयः, निह प्रत्यक्षमपहोतं शक्यम्, प्रमाणज्येष्ठत्वात्, चन्द्रा-दित्यादिविमानानि हि प्रत्यक्षप्रमाणसमिधगम्यानि, तानि च कदाचित केनचिद्धिष्ठितान्यपि कत्री, निवासत्वान्तगरग्रामगेहादिवत्, ये च तेषामिष्ठिष्ठातरस्ते ज्योतिष्का देवा इति प्रतीयताम्, तच्छेषास्तु तदेकदेशदृष्टः सेनावनादिवत् प्रतिपत्तव्या इति । तृतीय इति क्रमसिन्नवेशमार्ष-मङ्गीकृत्येदग्रुच्यते, अथवा वक्ष्यमाणमिहत्यमेवाभिसन्धाय—ज्योतिष्कदेवनिकायस्तृतीय इत्युक्तम् । पीता लेश्या यस्यासौ पीतलेश्यः, इह च द्रव्यलेश्या—शरीरवर्णः प्रतिनियम्यते, नाध्यवसायविशेषः, लेश्याः षडपीष्यन्ते देवानां प्रतिनिकायमिति । तेषां चतुर्णामित्यादि भाष्यम् । तेषां—पूर्वसूत्रोपन्यस्तानां चतुःसङ्ख्यानियतानां देवसमूहानां तृतीयो देवनिकायः पीतलेश्य एव भवतीति, सामध्यदिवधारणोपपत्तेरवशब्दो नोपात्तः, साक्षाद् दर्शित्य सामध्यीङ्घभ्यो विश्रुण्वतेति । कश्चासौ तृतीय इत्यविज्ञातक्रमसिन्नवेशस्य नामग्राहमाचष्टे— ज्योतिष्क इति ॥ २ ॥

ते च निकाया यथासङ्ख्यं भवनपतिन्यन्तरज्योतिष्कवैमानिकाख्याः । सूत्रम्—दशाष्ट्रपञ्चद्वादशिवकल्पाः कल्पोपपन्नपर्यन्ताः ॥ ४–३॥ दी०—खनिकायापान्तरालभेदनियमः क्रियतेऽप्रना योगेन, अमी च दशादयो भेद-

वश्यमाणाः भवनपत्यादीनाम्, अधिवासवाची चायं कल्पशब्दः । अन्ते परिगताः पर्यन्ताः, कल्पोपपन्नाः पर्यन्ता येषां त इमे कल्पोपपन्नपर्यन्ताः कल्पाश्र द्वादश वश्यमाणाः सौध-मीद्योऽच्युतपर्यवसानाः, तत्पर्यन्तमेतचतुष्टयं भवतीत्यावेदयति, परे तु द्विविकल्पाः-ग्रैवेयक-वासिनो विजयादिविमानपञ्चकनिवासिनश्र।

भा०—ते च देवनिकाया यथासङ्ख्यमेवंविकल्पा भवन्ति । तद्यथा-द्शविकल्पा भवनवासिनः असुराद्यो वश्यन्ते । अष्टविकल्पा भवनपत्यादिः व्यन्तराः किन्नराद्यः। पश्चविकल्पा ज्योतिष्काः सूर्योदयः। देवानां भेदविचारः ब्राद्शविकल्पा वैमानिकाः कल्पोपपन्नपर्यन्ताः सौधर्मा-दिष्वपि ॥ ३॥

टी०-ते च देवनिकाया इत्यादि भाष्यं सुज्ञानमेव ॥ ३॥ अनुधा दशादिभेदान् प्रत्येकं पुनर्विभित्सुराह—

मित्र स्त्रम्—इन्द्रसामानिकत्रायिक्षंश्रीपारिषद्यात्मरक्षलोकपा-भेदाः लानीकप्रकीर्णकाभियोग्याकिल्बिषकाश्रीकशः॥४–४॥

भा०-एकैकदाश्रेतेषु देवनिकायेषु देवा दश्विधा भवन्ति। तद्यथा-इन्द्राः, सामानिकाः, त्रायिक्षंशाः, पारिषद्याः, आत्मरक्षाः, लोकपालः, अनीकाधि-पतयः, अनीकानि, प्रकीर्णकाः, आभियोग्याः, किल्बिषिकाश्रोति । तत्रेन्द्रा भवनवासिच्यन्तरज्योतिष्कविमानाधिपतयः । इन्द्रसमानाः सामानिकाः अमात्यिपतुगुरूपाध्यायमहत्तरवत् केवलमिनद्रत्वहीनाः । त्रायिक्षंशाः-मन्त्रिपु-रोहितस्थानीयाः। पारिषद्याः-वयस्यस्थानीयाः। आत्मरक्षाः-शिरोरक्षस्थानीयाः। लोकपाला आराक्षि (क्ष)कार्थवरस्थानीयाः। अनीकाधिपतयो-दण्डनायकस्थानीयाः। अनीकानि-अनीकस्थानीयाः । अभिन्योग्याः-दासस्थानीयाः । किल्बिषाः-अन्तस्थस्थानीया इति ॥ ४॥

टी० — एकैकश्रश्चैतिष्वत्यादि भाष्यम् । दशानामेकैकस्मिन् भेदे एकशो दश दशेन्द्रादयो भवन्ति भेदाः, एवमितरेष्वप्यष्टादिषु । तत्रेन्द्रा इत्यादि । इन्द्राः सामानिका दिभेदानां नवानामधिपतयः परमैश्वर्ययुक्ताः । सामानिकास्तिनद्रतुल्या भवन्त्यायुष्का-दिभिः, केवलमिन्द्रत्वं सकलकल्पाधिपत्वं नास्ति, शेषं समानम्, अतः समानस्थाने भवाः सामानिकाः समानस्य तदादेशेति वचनादीपसङ्ख्यानिकष्ठक् । अन्यस्यानिर्देशादिन्द्रैः सह समानभावः प्रत्यासन्ते (ते १)श्रेति, ते चामात्यापित्युरूपाध्यायमहत्तरवद्

१ 'दिष्विति ' इति घ-पाठः । २ '०श्वत्या० ' इति ग-पाठः । ३ ' किश्विषिका ' इति घ-पाठः ।

द्रष्टव्याः, अमा सहार्थे, सह भवन्तीत्यमात्याः-कार्यालोचनसमर्थीः पिता गुरुहपाध्यायो महत्तरश्र सर्व एते पूजनीयास्तद्वत् तेऽपि सामानिका इति । त्रयास्त्रंशदेव त्रायास्त्रिकाः स्वार्थेऽण् 'तद्धिताः' (पा० अ० ४,पा० १,स० ७६ ) इति बहुवचननिर्देशादनुक्ततद्धितोत्पत्तिर्दृष्टशब्दा-न्वाख्यानाच, एते मन्त्रिपुरोहितस्थानीयाः,मन्त्रिणः-राज्यचिन्ताभराधिरूढमानसाः, पुरो-हिताः-शान्तिकपेष्टिकाभिचारिककर्मकारिणः। पारिषद्या वयस्यस्थानीयाः,परिषदि साधवः पारिषद्याः मित्रसद्दशाः। आत्मरक्षाः शिरोरक्षस्थानीयाः उद्यतप्रहरणा रौद्राः पृष्ठतोऽत्रस्था-यिनः, अपायाभावात् कल्पना्वैयर्ध्यमिति चेत् तद् न स्थितिमात्रपरिपालनात् प्रीतिप्रकर्षहेतुत्वा-च । लोकपाला आरक्षकार्थचरस्थानीयाः स्वविषयसन्धिरक्षणनिरूपिता आरक्षकाः, अर्थच-राश्रोरोद्धरणिकराजस्थानीयादयस्तत्सद्या लोकपालाः। अनीकाधिपतयो दण्डनायकस्थानी-याः दण्डनायको विक्षेपाविपतिः सेनापतिरितियावत्, अनीकान्यनीकान्येव सैन्यानीत्यर्थः, हय-गजरथपदातिवाहनखरूपाणि प्रतिपत्तव्यानि, सूत्रे चानीकान्येवोपात्तानि सूरिणा, नानीकाथि-पतयः, भाष्ये पुनरुपन्यस्तास्तदेतदेकत्वमेवानीकानीकाधिपत्योः परिचिन्त्य विवृतमेवं भाष्यका-रेण, अन्यथा वा दशसङ्ख्या मिद्येत। प्रकीर्णकाः पौरजनपद्स्थानीयाः प्रकृतिसदशा इत्य-र्थः । आभियोग्या दासस्थानीयाः आभिग्रुरूयेन योगोऽभियोगः-परारिराधविषयाभिग्रुखीकु-तकर्मविशेषः, अभियोगकर्म आभियोग्यं तद् येषां विद्यते ते भवन्त्याभियोग्याः-कर्मकरस्था-नीयाः । अन्तस्थस्थानीयाः किल्बिषिका इति अन्तस्थाः-चण्डालादयस्तद्वत् किल्बिषिका देवानां मध्य इति ॥ ४ ॥

चतुर्ष्विप निकायेषु दश्विधेन्द्रादिभेदप्रसक्ताविदमपोद्यते ।

# सूत्रम्—त्रायस्त्रिशैलोकपालवर्जा व्यन्तरज्योतिष्काः ॥ ४-५ ॥

भा०—व्यम्तरज्योतिष्काश्चाष्टविधा भवन्ति, त्रायस्त्रिशस्त्रोकपासवर्जा इति ॥ ५ ॥

टी०-न यथासङ्ख्यमत्र प्रतिपत्तव्यम्, अनन्तरसृत्ते त्वेकशो ग्रहणाद्, अतो व्यन्त-राणां त्रायिस्त्रंशा लोकपालाश्च न सम्भवन्ति ज्योतिष्काणां चेत्यतोऽष्टप्रकारा एव ॥ ५ ॥ अथ य एते विकल्पा दशादयश्चतुर्षु निकायेषुक्तास्तत्र किमेकैक इन्द्र उतान्यथेत्यत आह-पूर्वयोद्वीन्द्राः । अथवा निकायपारमैश्वर्याचतुरिन्द्रप्रसङ्गे सतीदमुच्यते--

# स्त्रम् पूर्वयोद्धीनद्राः ॥ ४-६॥

भा॰--पूर्वियोर्देवनिकाययोर्भवनवासिव्यन्तरयोर्देवविकल्पानां द्वौ द्वाविन्द्रौ भवतः। तद्यथा-भवनवासिषु तावद् द्वावसुरक्कमाराणां इन्द्रौ भवतः-चमरो

१ 'चेत् न' इति क-पांठः । २ 'मापाखते ' इति क-पाठः । ३ '०शलोक०' इति ग-पाठः ।

बिल्रश्च । नागकुमाराणां घरणो भूतानन्दश्च । विद्युत्कुमाराणां हरिहरिसहश्च । सुपर्णकुमाराणां वेणुदेवो वेणुदारी च । अग्निकुमाराणां आग्निभवनपत्यादिदेवाः शिखोःग्निमाणवश्च । वातकुमाराणां वेलम्बः प्रभञ्जनश्च ।
स्तिनतकुमाराणां सुघोषो महाघोषश्च । उद्धिकुमाराणां जलकान्तो जलंपभश्च । द्वीपकुमाराणां पूर्णो वंसिष्ठश्च । दिक्कुमाराणामितगतिरमितवाहनश्चेति ॥ व्यन्तरेष्विप द्वौ किन्नराणामिनद्वौ-किन्नरः किंपुरुषश्च ।
किंपुरुषाणां सत्पुरुषो महापुरुषश्चेति । महोरगाणामितकायो महाकायश्च ।
गन्धवीणां गितरतिर्गीतयशाश्च । यक्षाणां पूर्णभद्रो माणिभद्रश्च । राक्षसानां भीमो महाभीमश्च । भूतानां प्रतिरूपोऽतिरूपश्च । पिशाचानां कालो महाकासश्चेति ॥ ज्योतिष्काणां तु षहवः सूर्याश्चन्द्रमसश्च ॥ वैमानिकानामेकैक एव ।
तद्यथा—सौधर्मे शकः । ई(ऐ)शाने ईशानः । सनत्कुमारे सनत्कुमार इति । एवं सर्वकल्पेषु स्वकल्पाह्वाः । परतस्त्वन्द्राद्यो दश विशेषा न सन्ति । सर्वे एव स्वतन्त्रा इति ॥ ६ ॥

टी॰ पूर्वयोर्देविनकाययोरित्यादि भाष्यम्। द्शाष्टसङ्ख्यापरिच्छिको पूर्वशब्देन भवनपतिन्यन्तरिनकायौ परिगृद्धेते,तत्र देविवकल्पानामसुरादीनां किन्नरादीनां च प्रत्येकं द्वौ द्वाविनद्रौ भवतः, द्वौ द्वाविनद्रौ एषु विकल्पेषु ते द्वीनद्राः, पूर्वयोर्निकाययोर्विकल्पा भवन्तीत्यन्त- णींतवीप्साको बहुवीहिः। शेषं सुज्ञानम्, ज्योतिष्काणां त्वित्यादि। इन्द्राधिकारप्रस्तावस्रपजी- विख्यार्थमाह — ज्योतिष्कदेवानां सुर्योः शिश्वनश्रेनद्राः, ते च बहुवोऽसङ्ख्येयद्वीपसम्रद्रवर्तिन्तात्। वैमानिकानां सौधर्मादिष्वेकैक इन्द्रः, सौधर्मे शक्तः ऐशाने ईशानः, सनत्कु-मारे सनत्कुमारः, इत्येवं सर्वविमानेषु सर्वकल्पमध्यवर्तिषु स्वकल्पाहा इन्द्रा भवन्ति।

वैमानिकानां कल्पाः माहेन्द्रे माहेन्द्रः, ब्रह्मलोके ब्रह्म, लान्तके लान्तकः, महाशुक्रे महाशुक्रः, सहस्रारे सहस्रारः, आनतप्राणतयोद्धयोरप्येक एवेन्द्रः प्राणतामिधानः, आरणाच्युतयोद्धयोरपि कल्पयोरेक एवेन्द्रः अच्युतः, अच्युतकल्पात् परत

इन्द्राद्यो विकल्पा ग्रैवेयकेषु विजयादिषु च न भवन्ति । सर्व एवं हि ते स्वतन्त्रत्वादह-मिन्द्रा गमनागमनरहिताश्र प्राय इति ॥ ६ ॥

अनयोस्तु खल्ज निर्ज्ञीतदेवेन्द्रयोस्तरत्र देवनिकाययोर्लेक्याभिधाने प्रहणं पुनर्मा कार्य-मित्यतः पूर्वयोरित्यधिकृत्याह—

### सूत्रम्-पीतान्तलेश्याः ॥ ४-७ ॥

भा०-पूर्वयोर्निकाययोर्देवानां पीतान्ताश्चतस्रो हेइया भवन्ति ॥ ७॥

१ ' जलभवश्र ' इति क्-पाठः । २ 'अविशष्टश्र' इति घ-पाठः ।

टी०—पूर्वयोरित्यादि भाष्यम् । शास्त्रीयमानुपूर्व्यमाश्रित्य निर्देशः, पीता अन्ते यासां लेक्यानां ताः पीतान्ताः—कृष्णनीलकापोततैजस्यः, पीतान्ता लेक्या येषां ते पीतान्त-लेक्याः, पूर्वयोर्निकायघोर्देवा भवन्ति, शरीरवर्णमार्त्रत्वाद् द्रव्यलेक्या एताः, भावलेक्या-स्तु षडपि भवेग्रुरिति ॥ ७ ॥

देवानां त्रैविष्यम् एते च पुनः सर्वे त्रिविधा देवा भवन्ति-सदेवीकाः सप्रवीचाराः, अदेवीका अप्रवीचारा इति । तत्र ये सदेवीकाः सप्रवीचाराः, अदेवीका अप्रवीचारा इति । तत्र ये सदेवीकाः सप्रवीचारास्तानधिकृत्येदमुच्यते—

#### सूत्रम्-कायप्रवीचारा आ ऐशानात् ॥ ४-८ ॥

भा०-भवनवास्याद्यो देवा आ ऐशानात् कायप्रवीचारा भवन्ति। कायेन प्रवीचार एषाभिति। कायप्रवीचारो नाम मैथुनविषयोपसेवनम्। विवासिवारः ते हि सङ्क्षिष्टकर्माणो मनुष्यवन्मैथुनसुखमनुप्रलीयमानास्ती- ब्रानुशयाः कायसङ्क्षेशजं सर्वोङ्गीणं स्पर्शसुखमवाप्य प्रीतिसुपलभन्त इति।।८॥ दी०-कायः-शरीरं, प्रवीचारो-मैथुनोपसेवा, कायेन प्रवीचार एषामिति कायप्रवी-

दा०-कायः-शरार, प्रवाचारा-मथुनायसवा, कायन प्रवाचार एषाामात कायप्रवा-चाराः-पुरुषवन्मैथुनमासेवन्ते भवनवास्याद्यः आ ऐशानात्, अभिविधावयमाङ्, न मर्यादायां, यस्माद भवनवासिन्यन्तरच्योतिष्कसौधर्मेशानकस्पेषु जन्मनोत्पद्यन्ते देव्यः, न परत इति, भाष्यं सुज्ञानमेत्र ॥ ८ ॥

अथ ये अदेवीकाः सप्रवीचारास्तेषां कथं मैथुनीपसेवेत्याह—

सूत्रम्—शेषाः स्पर्श-रूप-शब्द-मनःप्रवीचारा द्वयोर्द्वयोः ॥ ४-९ ॥

भा०-ऐशानाद्र्धं शेषाः कल्पोपपन्ना देवा द्वयोर्द्वयोः कल्पयोः स्पर्शरूपशब्दमनः प्रवीचारा भवन्ति यथासङ्ख्यम् । तद्यथा—सनत्कुमारमाहेन्द्रयोर्देवान् मैथुनसुखप्रेप्सृनुत्पन्नास्थान् विदित्वा देव्य उपतिष्ठन्ते । ताः स्पृष्द्वैव च ते प्रीतिसुपलभन्ते विनिष्टत्तास्थाश्च भवन्ति ॥ तथा ब्रह्मलोक्तलन्तकयोर्देवान् एवंभूतोत्पन्नास्थान् विदित्वा देव्यो दिव्यानि स्वभावभास्वराणि सर्वोङ्गमनोहराणि शृङ्गारोदाराभिजाताकारिवलासान्युज्ज्वलचारुवेषाभरणानि स्वानि
रूपाणि दर्शयन्ति । तानि दृष्ट्वैव ते प्रीतिसुपलभन्ते निष्टृत्तास्थाश्च भवन्ति॥ तथा
महाशुक्रसहस्रारयोर्देवानुत्पन्नप्रवीचारास्थान् विदित्वा देव्यः श्रुतिविषयसुखानत्यन्तमनोहरान् शृङ्गारोदाराभिजातविलासाभिलाषच्छेदतलतालाभरणस्वमिश्रान् हसितकथितगीतशब्दानुदीरयन्ति । तान् श्रुत्वैव प्रीतिसुपलभन्ते निष्टृ-

<sup>9</sup> टीकाकारमतमेतत् यदुत शरीरवर्णरूपा लेश्या, अन्ये तु योगपरिणामो लेश्या, लेश्यापुद्गलास्तु अन्य एवागमेषु निर्दिश्यन्ते ।

त्तास्थाश्च भवन्ति ॥ आनतप्राणतारणाच्युतकल्पवासिनो देवाः प्रवीचारायोत्प-न्नास्था देवीः संकल्पयन्ति,सङ्कल्पमान्नेणैव च ते परां प्रीतिमुपलभन्ते विनिवृत्ता-स्थाश्च भवन्ति ॥ एभिश्च प्रवीचारैः(०रादिभिः) परतः परतः प्रीतिप्रकर्षविद्योषो-ऽनुपमगुणो भवति, प्रवीचारिणामल्पसङ्क्षेशत्वात् । स्थितिप्रभावादिभिरिषका इति वक्ष्यते ( अ० ४, स० २१ )॥ ९॥

टी० ऐशानाद्ध्वं शेषा इत्यादि भाष्यम् । सनत्कुमारमाहेन्द्रयोर्देवान् मैथुनप्राप्तीच्छाभिष्ठखीकृतानुत्पन्नास्थान् प्रादुर्भूतादरानवबुध्य सौधर्मशानदेव्य उपितछन्ते, तत्त्रभावादेव परिज्ञाताभिष्रायाः, अपरिगृहीता गणिकास्थानीयाः अप्सरसः, तासां जघन्येन सौधर्मकल्पनिवासिनीनां स्थितिरेकं पल्योपमग्रुत्कर्षेण पश्चाशत् पल्योपमानि, ऐशाने त्वपरिगृहीतानां जघन्येन सातिरेकं पल्योपमग्रुत्कर्षेण पश्चपश्चाशत् पल्योपमानि । तत्र सौधर्मनिवासिनीनामप्सरसां पल्योपमं समयाद्यिकं स्थितिः यासां यावद्दश पल्योपमानि ताः सनत्वभारकल्पवासिदेवमोग्या भवन्ति, यासां च सौधर्मे दश पल्योपमानि समयाधिकानि याव-

देवीभोगा-धिकारः द्विंशतिपल्योपमानि स्थितिरप्सरसां ता ब्रह्मलोककरूपवासिदेवभोग्याः,तथा सौधर्म एव यासां स्थितिरप्सरसां विंशतिपल्योपमानि समयाद्यधिकानि यावित्रंशत्पल्योपमानि ता देव्यो शुक्र(कर्प)वासिदेवभोग्याः, तथा

सौधर्म एव यासामप्सरसां स्थितिस्त्रिशत्पल्योपमानि समयाद्यधिकानि यावचत्वारिशत्पल्योपमानि सा देव्य आनतकल्पवासिदेवभोग्याः,तथा सौधर्म एव यासामप्सरसां स्थितिः चत्वारिशत्पल्योपमानि समयाद्यधिकानि यावत् पञ्चाशत् ता आरणकल्पवासिदेवोपभोग्याः, ऐशानकल्पे यासां सातिरेकपल्योपमं समयाद्यधिकं स्थितिर्यावत् पञ्चदश्च पल्योपमानि ता माहेन्द्रकल्पवासिदेवभोग्याः, तथैशान एव यासां पञ्चदश्च पल्योपमानि स्थितिः समयाद्यधिकानि यावत् पञ्चित्रिश्चातिपल्योपमानि ता लान्तककल्पवासिदेवभोग्याः, अस्मिन्नेश्चेशाने यासां पञ्चविश्चतिः पल्योपमानि समयाद्यधिकानि स्थितिः यावत् पञ्चविश्चतिपल्योपमानि ताः सहस्रारकल्पवासिनां भोग्याः, तथैशान एव यासां पञ्चित्रिशत् पल्योपमानि समयाद्यधिकानि यावत् पञ्चचत्वानिर्याद्यपल्योपमानि स्थितिस्ताः प्राणतकल्पवासिदेवोपभोग्याः, तस्मिन्नेवशाने यासां स्थितिः पञ्चचत्वारिशत्पल्योपमानि स्थितिस्ताः प्राणतकल्पवासिदेवोपभोग्याः, तस्मिन्नेवशाने यासां स्थितिः पञ्चचत्वारिशत्पल्योपमानि समयाद्यधिकानि यावत् पञ्चचत्वारिशत्पल्योपमानि ताः सौधर्मकल्पवासिनां परिश्रहः, ऐशानकल्पे तु यासां सातिरेकं पल्योपमं समयाद्यधिकं स्थितिर्यावन्नव पल्योपमानि तास्तिन्वासिदेवपरिग्रह इति । अत्र चापरिग्रहीता वेश्यास्थानीया अधस्तनकल्पद्वयोत्यना अपि उपरितनकल्यान् गच्छिन्ति तद्वेवप्रभावादेवेति ।।

१ ' शुकदेनभोग्याः ' इति क-पाठः, ' महाशुक्रनासि ॰ ' इति तु ग-पाठः ।

एभिश्व प्रवीचारादिभिरित्यादि । स्पर्शादिभिः सत्रोपन्यस्तैरूपरिष्टात् परिहसद्भि-रल्पसङ्क्केशत्वाचेतसोऽनुपमः प्रीतिप्रकर्षे उपजायते, इदं हि कायादिकर्म सङ्क्षिष्ट-चित्तत्वाद् दुःखमावहति, यथाऽऽह—

'' नग्नः प्रेत इवाविष्टः कणन्तीम्रुपगृद्य ताम् । क्रेशायासितसर्वाङ्गः, सम्रुखीं रमते किल ॥ "

स्थित्यादिभिरेवोपरिष्टाद् वक्ष्यन्तेऽधिका देवाः, चित्तक्केशेन तु परिहीयमानस्वभावा भवन्त्युपर्युपरीति । अत्र च पुनः प्रवीचारग्रहणमुत्तरसूत्रे किल विस्पष्टार्थमाश्रितं, अन्यथा तुल्यत्वात् संहितयोः सन्देहः स्यादिति ॥ ९ ॥

अदेवीकाश्राप्रवीचाराश्राधुनाऽभिधीयन्ते-

सूत्रम्---परे अप्रवीचाराः ॥ ४-१० ॥

कल्पातीतानाम-प्रवीचारत्वम् भा०-करूपोपपन्नेभ्यः परे देवा अप्रवीचारा भवन्ति, अश्प-सङ्क्षेत्रात्वात् । स्वस्थाः देशितीभूताः । पश्चविधप्रवीचारोद्ध-वादपि प्रीतिविद्योषादपरिमितगुणप्रीतिप्रकर्षाः परमसुखतुसा

एव भवन्ति ॥

दी०-परे अप्रवीचाराः, अविद्यमानप्रवीचाराः अप्रवीचाराः, कल्पोपपन्नेभ्यः परे ये देवा प्रवेयकवासिनोऽनुत्तरिवमानवासिनश्राप्रवीचारा भवन्ति, अल्पसङ्क्केशत्वाद्धेतीरन्तः गुद्धत्वात् च, ते स्वसमाधिजमेव सुखसुपशुद्धते, अधिकतरं चैषां तद् भवत्यल्पमोहत्वात् कायकेशरितम्, स्वस्थाः प्रतनुकमोहनीयकर्मपटलानुरिद्धतत्वरूपत्वात् मन्ददेवाग्नित्वाच्छी-तीभूताः, पश्चविधाः प्रवीचारा-रूपरसगन्थस्पर्शग्बदाः प्रवीचारहेतवो मनोहराः कारणे कार्योपचाराध्यारोपादुक्ताः तत्समुदायजादिष सुखनिशेषाद्परिमितगुणप्रीतिप्रकर्षो बहुगु-णप्रीतिप्रकर्षयुजः परमसुखनुसा एव भवन्ति । दुर्लभं हि ताद्य संसारे सुखमन्यिनवासेषु शब्दादिविषयनिरपेक्षत्वात् सहजम्, अतस्तेन जन्मप्रभृत्या स्थितिक्षयात् सत्तमेव तृप्तास्त इति । न परे इति सुत्रे कर्तव्ये यदाचार्येण पुनरप्रवीचारग्रहणं अप्रवीचारग्रहणं च तृष्त्रास्त इति । स्थितक्षयात् संसारः किल प्रवीचारसमुद्धव इति । सामान्याभिधानिकायविकल्पसङ्ख्याविधिककः पुरस्तात्, तेषां विशेषसंज्ञानिकायविकल्पां प्रति व्याचिष्यस्य सम्यम्भिष्तात्वात्त्वात्त्वात्त्रहणं विशेषसंज्ञानिकायविकल्पां प्रति व्याचिष्यस्य सम्यम्भिष्तात्वात्त्रहणं विशेषसंज्ञानिकायविकल्पां प्रति व्याचिष्यस्य सम्यम्भिष्ते प्रतिकायविकल्पसंज्ञानिदेशार्थमिदमवोचत् भवनवासिनोऽस्तरमागविद्यनस्त्रमात्तात्वात्तिनते विद्यिद्यापिदिककुमाराः ( सू० ११ ) । तत्र—

<sup>9 &#</sup>x27; शीतभूताः ' इति क-ख-पाठः । २ सूत्रत्रये प्रथमे तावत् कायप्रवीचारशब्दो रूढस्तादशे मैथुने यादशं नरितरश्चामिति स उपातः, द्वितीये स्पर्शादिमात्रमेव प्रवीचारतया न विवक्षितं, किन्तु स्पर्शादिविशेषा इति ज्ञापनाय स्पर्शप्रवीचारा इत्यादि प्रतिपादितं, तृतीये तु यदि न परे इत्येवोच्येत तर्हि न ते स्पर्शादिमिः प्रवीचारका इत्येवार्थो गम्येत, परं सर्वथा भावो न ज्ञायेत दृष्टं च तज्ज्ञापियतुमिति अप्रवीचारा इति सर्वथा प्रवीचारिकष्पं चकुः सूक्ष्मियो वाचका इति । ३ 'विकल्पो प्रति' इति क-पाठः ।

www.jainelibrary.org

भा॰—अन्नाह-उक्तं भवता—'देवाश्चतुर्निकायाः' (अ०४, सू१), 'द्शा-ष्टपश्चद्वादश्चविकल्पाः' (अ०४, सू०३) इति, तत् के निकायाः के चैषां विकल्पा इति १। अन्नोच्यते-चत्वारो देवनिकायाः । तद्यथा-भवनवासिनो ज्यन्तरा ज्योतिष्का वैमानिका इति ॥१०॥ तत्र-

टी॰—अञ्चाह-उक्तं भवतेत्यादिपातनिकाग्रन्थः । देवाश्चतुर्निकाया इत्युक्त-मध्यायादौ, तथा द्शादिभेदाश्वाधीताः,तदेतिश्वार्देञ्यतामञ्जसाके पुनस्ते निकायाः के चैषां निकायानां दशादयो विकल्पा इति १ । अञ्चोच्धते—चत्वारस्ताविश्वकायाः—भवनवा-सिनो च्यन्तरा ज्योतिष्का वैमानिका इति ॥ १० ॥

तत्र तेषु चतुर्षु निकायेषु भवनवासिनामेव तावद् भेदप्रतिपादनं क्रियते, तत्र-

# सूत्रम्-भवनवासिनोऽसुरनागविद्युत्सुपर्णाभिवातस्तनितोदधिद्री-पदिक्कुमाराः ॥ ४-११ ॥

भा०-प्रथमो देवनिकायो भवनवासिनः। इमानि चैषां विधानानि भवन्ति। तद्यथा-असुरकुमाराः, नागकुमाराः, विद्युत्कुमाराः, सुपर्ण-भवनवासिनाः कुमाराः, अग्निकुमाराः, वातकुमाराः, स्तनितकुमाराः, उद्धि-कुमाराः, द्वीपकुमाराः, दिक्कुमारा इति।

टी०-भूमिष्ठत्वात् भवनानि, तेषु वस्तुं शीलं येषां ते भवनवासिनः, प्रथमो निकायो-ऽसुरादयो भेदाः । तत्कुमारशब्दः प्रत्येकमभिसम्बध्यते । कः पुनः कुमारशब्दार्थ इत्याह-

भा०-कुमारवदेते कान्तदर्शना अंसुरकुमारा मृदुमधुरललितगतयःशृङ्गारा-भिजातरूपविक्रियाः कुमारवचोद्धतरूपवेषभाषा भरणप्रहरणावरणपातयान-वाहनाः कुमारवचोत्वणरागाः क्रीडनपराश्चेत्यतः कुमारा इत्युच्यन्ते। असुरकु-मारावासेष्वसुरकुमाराः प्रतिवसन्ति, दोषास्तु भवनेषु ॥

दी०-कुमारवदेते कान्तदर्शना इति सुज्ञानम्।असुरकुमारावासेष्वसुरकुमाराः प्रतिवसन्ति, आवासाः कायमानस्थानीया महामण्डपा नानारत्नप्रभासितोछोचाः, तेषु ताहशेषु भूयसा वसन्त्यसुरकुमाराः कदाचित् भवनेष्वपीति । शेषास्तु नागादयो भवनेष्वेव प्रायो वसन्ति, नावासेष्विति । तानि च भवनानि बहिर्श्वतान्यन्तश्रतुरस्राण्यधः पुष्करकर्णिकासंस्थानानि ॥ क पुनस्ते आवासा भवनानि चेत्याह—

भा०-महामन्दरस्य दक्षिणोत्तरयोदिग्विभागयोवद्वीषु योजनशतसहस्र-

१ ' सुकुमारा ' इति घ-पाठः । २ ' प्रहरणचरणपातबाहुनाः' इति क-पाठः, ' प्रहरणानरणयानबाहुनाः ' इति तु घ-पाठः ।

कोटीकोटीषु आवाँसाः । भवनानि च दक्षिणाधीधिपतीनामुत्तराधीधिपतीनां च पथास्वं भवन्ति ।

टी०—महामन्दरस्वेत्यादि । धातकीखण्डादिमन्दरव्याष्ट्रस्य महामन्दरग्रहणम्, चिह्नमात्रं महामन्दरग्रहणमत्र, योजनसहस्रमात्रावणाहित्यात्, तस्य दक्षिणस्यां दिशि तियेग्वहीषु योजनलक्षकोटीनां कोटीषु भवन्त्यावासाः, भवनानि च दक्षिणाधीधिपतीनां चमरा-दीनामुत्तराधीधिपतीनां च बलिप्रभृतीनां यथायथमसुरादीनां इति । आर्षे तु रत्नप्रभाया बाह-स्यात् सहस्रमुपर्यध्य सन्त्यज्य मध्ये प्रसप्ततिसहस्राधिकलक्षायां कुसुमप्रकरवत् प्रकीणीनि भवनानि सर्वत्र ॥ भाष्यकाराभिप्रायस्तु –

भा० तत्र भवनानि रक्षप्रभागां बाहत्यांधमवृगास्य मध्ये, भवनेषु वस-न्तीति भवनवासिनः। भवप्रत्ययाश्चेषामिमा नामकमेनियमात् स्वजातिविशेष-नियता विकिया भवन्ति । तद्यथा-गम्भीराः श्रीमन्तः काला महाकाया रह्यो-त्कटमुकुटभास्वराश्च्डामणिचिह्ना असुरकुमारा भवन्ति । **असुरकु**मारादीनां शिरोमुखेष्वधिकप्रतिरूपाः कृष्णाः इयामा मृदुललितगतयः वर्णनम शिरस्सु फणिचिहा **मागकुमाराः** । स्निग्धा भ्राजिष्णवोऽवदाता वक्रचिहा विद्युत्कुमाराः। अधिकंप्रतिरूपग्रीवोरस्काः इयामावदाता गरुडचिहाः सुपर्णकुमाराः । मानोन्मानप्रमाणयुक्ता भारत्वन्तोऽवदाताः घटचिहाः अग्निक्त-मारा भवन्ति।स्थिरपीनवृत्तगात्रा निम्नोदर्रा अश्वचिहा अवदाता वातकुमाराः। स्तिग्धाः स्तिग्धगम्भीरानुनाद्महास्वनाः कृष्णा वर्धमानचिहाः स्तनितक्रमाराः। उरुकदिष्वधिकप्रतिरूपाः कृष्णञ्यामा मकरचिहा उद्धिकुमाराः । उरःस्कन्ध-बाह्वग्रहस्तेष्वधिकप्रातिरूपाः इयामावदाताः सिंहचिहा द्वीपकुमाराः। जङ्घात्र-पादेष्वधिकप्रतिरूपाः इयामा हस्ति बिह्ना दिक्कुमाराः । सर्वेऽपि च विविधय-स्त्राभरणा भवन्तीति ॥ ११॥

शि॰—तन्न भवनानीत्यादि भाष्यम् । रक्षप्रभायां बाहत्याधमवगास्य मध्ये भवनानि भवन्ति,तस्मिन्नेव स्थाने नवतिसहस्राण्यधोऽवगास्य,आवासास्तु सहस्रद्वयपरिवर्जिनतायां रन्तप्रभायां सर्वत्रेत्यभिप्रायः । भवप्रत्ययाश्चेषामिमा नामकमिनियमात् स्थजानिविद्योषनियता विकिया भवन्ति । भवहेतुकास्ता जन्मतयोतुऽष्ठाननिरपेक्षा विकियाः सम्बध्यनते । नामकमिनियमाच स्वजातिविद्योषनियता विकिया भवन्ति । अङ्गोपाङ्गनामकर्मोन

१ नावासानां स्थितौ कमः कोऽपि अधुरादीनां यथा भवनेषु तेषामिति । २ "अर्धः खण्डेऽर्धं समांशे" इत्यने-कार्थोक्तेः तुल्यभागेऽर्धं इति अर्धसुदर्शनदेवनमिति च स्टिङ्गासुशासन<sup>।क्तं</sup>श्चे खण्डार्थोऽर्थोऽत्र । ३ 'सध्ये भवन्ति' इति घ-पाठः । ४ 'अधिकरूप' इति क-घ-पाठः । ५ 'भास्वतः' इति ग-पाठः । ६' निसमोदरा' इति ग-घ-पाढः ।

दयाभिर्माणनामकर्मोदयाद् वर्णादिनामोदयाच प्रतिज्ञातिविशेषकारिण्यो विकिया जायन्ते । गम्भीरा धनशरीराः श्रीमन्तः सर्वाङ्गोपाङ्गसुन्दराः कृष्णवर्णा महाशरीरा इत्येतत् सर्व नाम-कर्मोदयजनितमेषामसुराणाम्, एवं नागादीनामपि योजनीयं स्वजातिविशेषनियतवचनात्, शेषं भाष्यमेव सुज्ञानम्। एषां च भवनसङ्ख्या सामान्यतः सप्त कोट्यः सप्ततिर्वक्षा लक्षद्वयाधिकाः, विशेषेण तु दक्षिणदिग्व्यवस्थितासुराणां चतुः स्विशेषत् लक्षाः, उत्तरदिग्भाजां त्रिंशदेकत्र चतुष्पष्टिः,

दक्षिणदिवागानां चतुश्रत्वारिंशदुत्तरदिवागानां चत्वारिंशदेकत्र चतुरशी-भवनसङ्ख्या तिः, दक्षिणविद्युत्कुमाराणां चत्वारिंशदुत्तरवासिनां षड्त्रिंशदेकत्र षट्-सप्ततिः । एवैव सङ्ख्या दक्षिणोत्तरभिन्नानामग्निस्तनितोदधिद्वीपदिक्कुमाराणामिति, दक्षि-णसुपणीनामष्टात्रिंशदुत्तरनिवासिनां चतुस्त्रिंशदेकत्र सप्ततिद्वर्श्वत्तरेति । दक्षिणमस्तां पश्चाशदु-त्तरवासिनां षट्चत्वारिंशदेकत्र षण्णवतिः । लक्षाः सर्वत्र सम्बन्धनीया इति ॥११॥

अधुना भवनचरनिलयानन्तरदेवनिकायोदेशभाजो येऽष्टविधास्तेऽभिधीयन्ते —

<sub>व्यन्तर-भेदाः</sub> सूत्रम्--व्यन्तराः किन्नर-किंपुरुष-महोरग-गान्धर्व-यक्ष-राक्षस-भूत-पिशाचाः ॥ ४--१२ ॥

भा॰—अष्टविधो द्वितीयो देवनिकायः । एतानि चास्य विधानानि भवन्ति । अधस्तिर्पगृर्ध्वं च त्रिष्वपि लोकेषु भवननगरेषु आवासेषु च प्रति-वसन्ति ।

टी॰—अथ किमर्थ व्यन्तरा उच्यन्ते, तत्र भाष्यमधस्तिर्यगृध्व चेत्यादि । रत्नप्रप्राप्तरशब्दार्थः भारत्नकाण्डे योजनशतद्वयवर्जितेऽष्टासु योजनशतेषुत्पन्नाः सन्तिस्रिलोक्यां
स्वभवनेषु स्वनगरेषु स्वावासेषु च प्रतिवसन्ति बालवत् स्वभावानवस्थानात, अतो विविधमन्तरम्—आवसनमेषामिति व्यन्तराः । एतदेव स्पष्टयति भाष्यकारः—

भा०—यस्माचाधस्तिर्यग्रध्वं च त्रीनिष लोकान् स्पृशन्तः स्वातन्धात् पराभियोगाच प्रायेण प्रतिपतन्त्यनियतगातिप्रचाराः, मनुष्यानिष केचिद् शृत्य-वदुपचरन्ति । विविधेषु च शैलकन्दरान्तरवनविवरादिषु प्रतिवसन्ति, अतो व्यन्तरा इत्युच्यन्ते॥

तन्न किन्नरा दशविधाः । तद्यथा—किंपुरुषाः किंपुरुषोत्तमाः किन्नराः किन्नराः किन्नरोत्तमा हृदयङ्गमा रूपशालिनोऽनिन्दिता मनोरमा रतिकिंपुरुषादि- प्रिया रतिश्रेष्ठा इति ॥ किंपुरुषा दशविधाः । तद्यथा—पुरुषाः भदाः सत्पुरुषाः महापुरुषाः पुरुषवृषभाः पुरुषोत्तमाः अतिपुरुषोत्तमाः

१ भुमिष्ठानि नगराणि भवननगराणि, यद्वा भवनानि भूभिष्ठानि नगराणि प्राकारादिविशेषरचनावन्ति तिर्यक् आवासा यथाई सर्वत्र योग्यस्थाने । २ 'अतिपुरुषाः ' इति घ-पाठः ।

मरुदेवाः मरुतो मरुत्रभा यशस्वन्त इति ॥ महोरगा दशिवधाः । तद्यथा— सुजगा भोगशालिनो महाकायाः अतिकायाः स्कन्धशालिनो मनोरमा महावेगा महेष्वक्षाः मेरुकान्ताः भास्वन्त इति ॥ गान्धर्वा द्वादशिवधाः । तद्यथा—हाहा हृह तुम्बुरवो नारदा ऋषिवादका भूतवादिकाः कादम्बा महाकादम्बा रैवता विश्वा-वसवो गीतरत्यो गीतयशस इति ॥ यक्षास्त्रयोदशिवधाः । तद्यथा—पूर्णभद्राः माणिभद्राः श्वेतभद्राः हिरभद्राः सुमनोभद्राः व्यतिपातिकभद्राः सुभद्राः सर्वतो-भद्राः मनुष्ययक्षा वनाधिपतयो वनाहारा रूपयक्षा यक्षोत्तमा इति ॥ सप्तविधा राक्षसाः । तद्यथा-भीमा महाभीमा विद्या विनायका जलराक्षसा राक्षसराक्षसा ब्रह्मराक्षसाः ॥ भूता नवविधाः । तद्यथा—सुरूपाः प्रतिरूपाः अतिरूपाः भूतोत्तमाः स्कन्दिकाः महास्कन्दिकाः महावेगाः प्रतिरूवा आकाशगा इति ॥ पिशाचाः पश्चदशविधाः । तद्यथा-कूष्माण्डाः पदका जोषा आह्नकाः कालाः महा-कालाश्चोक्षा अचोक्षाः तालपिशाचा मुखरपिशाचा अधस्तारका देहा महाविदेहाः तृष्णीका वनपिशाचा इति ॥

किन्नराः प्रियङ्गुइयामाः सौम्याः सौम्यद्शेना किन्नरादीनां मुखेष्वधिकरूपशोभा मुकुटमौलिभूषणा अशोकरृक्षध्वजा वर्णनम् किंपुरुषा जरुबाहुष्वधिकशोभा मुखेष्व-धिकभास्वरा विविधाभरणभूषणाश्चित्रस्रगनुरुपनाश्चम्पकवृक्षध्वजाः ॥ महो-रगाः इयामावदाता महावेगाः सौम्याः सौम्यद्दीना महाकायाः पूथुपीनस्कन्ध-ग्रीवा विविधंविलेपना विचित्राभरणभूषणा नागवृक्षध्वजाः॥गान्धवी रक्तावदाता गम्भीराः त्रियदर्शनाः सुरूपाः सुम्रुखाकाराः सुस्वरा मौलिधरा हारविभूषणाः तुम्बरुवृक्षध्वजाः 🛭 यक्षाः इयामावदाता गम्भीरास्तुन्दिला वृन्दारकाः प्रियद-द्दीना मानोन्मानप्रमाणयुक्ता रक्तपाणिपाद्तलनखतालुजिह्वोष्ठा भास्वरमुकुट-धरा नानारत्नविभूषणा वदवृक्षध्वजाः ॥ राक्षसा अवदाता भीमा भीमद्शेनाः **बिारःकराला रक्तलम्बौष्ठाः तपनीयविभूषणा नानाभक्तिविलेपनाः ख**ट्वाङ्ग-ध्वजाः ॥ भूताः इयामाः सुरूपाः सौम्या आपीवरा नानाभक्तिविलेपनाः सुल-सध्वजाः कालाः ॥ पिशाचाः स्वैरूपाः सौम्यद्शेना हस्तग्रीवासु मणिरत्नविभू-षणाः कदम्बवृक्षध्वजाः ॥ इत्येवंप्रकारस्वभावानि वैक्रियाणि रूपचिहानि व्यन्त-राणां भवन्तीति ॥ १२॥ तृतीयो देवनिकायः।

टी० - यस्माचाधास्तिर्यग्र्ध्वं चेत्यादि भाष्यम् । स्वातन्त्र्यात्-स्वेच्छया, परा-भियोगाच शकादिदेवेन्द्राज्ञया चक्रवर्त्यादिपुरुषाज्ञया वा प्रायोजनियतगतिप्रचारा भव-

१ 'वैक्षाः 'इति क-पाठः , 'चौक्षाः 'इति तु घ-पाठः २ 'धानुविले॰ ' इति घ-पाठः । ३ 'सुरूपाः इति घ-पाठः ।

न्तीति । तथा मनुष्यानिप केचिद् भृत्यवदुपचरन्ति चक्रधरादीनतो विगतान्तरा मनुष्ये-भ्योऽविशिष्टाः केचिद् व्यन्तराः। विविधेषु वा शैलकन्द्रान्तरादिषु प्रतिवसन्ति तिर्यग्लोक इति व्यन्तराः, निकायद्वयान्तरस्यायित्याद् व्यन्तराः प्रसिद्धत्वाद्, गोसंज्ञावदिति । रत्नप्रभायां त्वेषां तिर्यगस<sup>क्षं</sup> ख्येयानि भवनानि भवन्ति यथोदिष्टावगाहलक्षणकमाद् दक्षिणोत्तरदिग्भेदा-वस्थायिनोऽष्टास्विष भेदेषु वक्तव्याः । भेदाश्चेषां किन्नरादीनां स्वस्थाने भाष्यकृता बहवो निद्शितास्ते चार्षे सुचिता लेशतो न प्रतिपदमधीताः । शेषं पठितसिद्धमिति ॥ १२ ॥

अधुना तृतीयो देवनिकाधोऽवसरप्राप्त उच्यते-

# सूत्रम----च्योतिष्काः--सूर्याश्चन्द्रमसो यहनक्षत्रप्रकीर्णतारकाश्च ॥४--१३॥

भा०—उयोतिष्काः पश्चविधा भवन्ति । तद्यथा—सूर्याश्चन्द्रमसो ग्रहा नक्षत्राणि प्रकीर्णतारका इति पश्चविधा ज्योतिष्का इति । असमासकरणमार्थाच सूर्यःचन्द्रमसोः क्रमभेदः कृतः, यथा गम्येत एतदेवैषामूर्ध्वनिवेशो आनुपूर्व्यामिति । तद्यथा—सर्वाधस्तात् सूर्यास्त-तश्चन्द्रमसस्ततो ग्रहास्ततो नक्षत्राणि ततो विप्रकीर्णताराः । ताराग्रहास्त्वनि-यतचारित्वात् सूर्यचन्द्रमसामूर्ध्वमधश्च चरन्ति, सूर्यभ्यो द्शयोजनावेलाम्ब-नो भवन्तीति । समाद् भूमिभागादष्टासु योजनशतेषु सूर्याः, ततो योजनानाम-शित्यां चन्द्रमसः, ततो विंशत्यां तारा इति । द्योत्यन्त इति ज्योतिषि-विमानानि तेषु भवा ज्योतिष्काः ज्योतिषो वा देवा ज्योतिरेव वा ज्योतिष्काः । सुकुदेषु शिरोमुकुद्येपगृहिभः प्रभामण्डलक्त्रपैरुज्ज्वलैः सूर्यचन्द्रतारामण्डलैर्य-थास्वं चिक्कैविंराजमाना द्युतिमन्तो ज्योतिष्काः भवन्तीति ॥ १३॥

टी०-ज्योतिष्काः पश्चविधा भवन्तीत्यादि भाष्यम् । असमासकरणे पारमर्षप्र-वचनक्रमभेदे च प्रयोजनमाह—असमासकरणात् तावत् तिर्यङ्मण्डलिकयाऽवस्थानं निषि-ध्यते, उपर्युपर्यवस्थानं कथं नाम गम्येत ? क्रमभेदीऽप्यमुनैव क्रमेणोध्वमेषां सिन्नवेश इत्य-नेनाभिप्रायेण, आर्षे तु प्राक् चन्द्रः पट्यते पथात् सूर्य इति । न चैवम्रपरि सिन्नवेशः । तत्र समतलाद् भूमिभागादारुद्धोपरि सप्त योजनञ्जतानि नवत्यधिकानि प्रथमो ज्योतिष्कविमान-प्रस्तारः, तदुपरि दशयोजनञ्जतान्यारुद्ध भानोविमानप्रस्तारः, तदुपर्यशीतियोजनान्यारुद्ध ज्योतिष्काणां वि- चन्द्रमसो विमानप्रस्तारः, तदुपरि विंशतियोजनान्यारुद्ध ताराप्रहाणां मानप्रस्तारः विमानप्रस्तारः, एवमयं ज्योतिरुप्तिने दशोत्तरयोजनशत्वदुल एकादश-

१ ' बोतींषि ' इति घ-पाठः ।

भियोंजनशतेरेकेविंशत्युत्तरेर्जम्बृद्वीपकमेरुमसृश्यन् सर्वासु दिश्च मण्डलिकया व्यवस्थितः, लोकान्तं चैकादशिभरेव योजनशतेरेकादशोत्तरस्पृश्यन् सर्वतोऽवंगन्तव्यः, ताराग्रहास्त्व-नियतचारित्वादित्यादि । अनियता चैषां गतिरुर्ध्वमधिस्तर्यक् चेत्यतोऽधस्तात् ताबछम्बन्तेऽङ्गारकादयो यावत् सूर्याद् दश्योजनानि भवन्त्यनवस्थितचारित्वात्, एवं चाधस्ताद् दश्योजनावलम्बकसंयोगादष्टासु योजनशतेषु सूर्य इति । अत्र च सर्वोपिर किल स्वातिनक्षत्रं, नक्षत्रमण्डलिकायाः सर्वाधस्ताद् भरण्यः, सर्वदक्षिणतो मूलः, सर्वोत्तरत्थामीचिरिति । द्योत्यन्त इति ज्योतींषि-विमानानीत्यादि । अत्यन्तप्रकाशकारित्वाज्ज्योतिःशब्दाभिध्यानि विमानानि तेषु विमानेषु भवा ये देवास्ते ज्योतिष्काः। ब्रष्टगादिस्त्रंत् टक् । अपरे सुवते— भाष्यकृता सबुद्धिकः शब्दो नोचरित इत्यतः परिहारो वृद्धेः प्राप्ताया वक्तव्यः, स चायम्-एकानुबन्धकृतस्यानित्यत्वाद् दंष्ट्रशब्दे डीप्प्रत्ययाभाववद् वृद्धचभावः॥ज्योतिषा व्यल्दात्तिः क्योतिष्काः, ज्योतिष्काः तेन दीव्यन्ति, वपुःसम्बन्धिना वा ज्योतिषा ज्वलन्तीति ज्योतिष्काः, ज्योतिरेव वा भास्यरशरीरत्वात् समस्तदिग्मण्डलद्योतनत्वादतः स्वार्थे कन् । ज्योतिष्काः । मुकुटेष्वत्यादि । मुकुटेषु चिक्ताने भवन्ति-विशरोमुकुटोप्गृहीनि प्रभामण्डलस्थानीयान्युज्ज्वलानि सूर्यादीनि, सूर्यस्य सूर्योकारं चिक्तम्, एवं चन्द्रा-दीनामपीति ॥ १३ ॥

त एते पञ्चविधा अपि ज्योतिष्काः—

## सूत्रम्--मेरुपदक्षिणा नित्यगतयो नृहोके ॥ ४-१४ ॥

भा०-मानुशोत्तरपर्यन्तो मनुष्यलोक इत्युक्तम् (अ०३, स्०१४), तस्मिन्
ज्योतिष्काणां गतिः
नित्या गतिरेषामिति मेरुप्रदक्षिणानित्यगतयः । एकादशसु
एकविंदोषु योजनदातेषु मेरोश्चतुर्दिशं प्रदक्षिणं चरन्ति ।

टी०-मानुषोत्तरपर्यन्त इत्यादि भाष्यम्, उक्तलक्षणो मानुषोत्तरगिरिः स पर्यन्तः-अवसानं यसासौ मानुषोत्तरपर्यन्तो मनुष्यलोको विष्कम्भायामाभ्यां पश्चचत्वारिशृङ्खः प्रमाणस्त्रसम्बेते श्योतिष्काः सूर्यादयो मेरुप्रदक्षिणा नित्यगतयो भवन्ति । मेरोः प्रदक्षिणा मेरुप्रदक्षिणा नापसच्येति कथयति,नित्यश्चदोऽभीक्ष्णवचनः । नित्या गतिरेपामिति नित्यगतयोऽनवरतश्रमणा इत्यर्थः । नित्यग्रहणाद् गतेरुपरमाभावं प्रतिपादयति, साऽपि गतिः

१ एकोनविंदात्युं इति ग-पाठः । यद्यपि सर्वेष्वादशेषु एकोनविंदातीत्यादिक एव पाठस्त्यापि एकादशस्त्रेकविंदोषु इत्याद्युत्तरभाष्यात् इकारसजोवणसय इग्वीसिक्कारेत्यादिवचनप्रामाण्याच एकविंदातीत्यादिक एव न्याय्यः इति ग-टी-पाठः । अयं च जनानन्द्युस्तकालयप्रतिपाठः । २ 'वमन्तव्यः ' इति ग-पाठः । ३ 'सूत्रात् ऋ' इति ग-पाठश्वन्तनीयः । ४ 'भवन्ति' इति घ-पाठः ।

प्राद्क्षिण्येन नापसच्येन मेरोः, लोकस्थित्यनुभवाद् विमानान्येव नृलोके अमणशीलानि भवन्ति, न पुनरश्रमन्त्यपि । ये वा प्रेरयन्ति । तानि च प्रथिवीकायनिर्माणान्यातपनामकर्मोद-यात् स्फटिकमणिप्रकाशानि आजिष्णूनि कपित्थफलार्धसंस्थानानि भवन्ति ॥ नतु च धवः सर्वदा ध्रुवस्तत्रैवोपलभ्यते, नहि तस्य मेरुश्रदक्षिणा नित्या गतिरम्ति, स च ज्योति-ष्कस्तदेतत् कथमिति ? उच्यते-पञ्चप्रकारा सूर्यादयो ज्योतिष्काः, तत्रैको भेदस्तारकाख्यस्त-स्याप्येकदेशो ध्रुवो यदि मेरोः प्रादक्षिण्येन (प्र)व्रज्यां न प्रतिपद्यते ततस्तदगत्या किमवशेषाणां नानुशासितन्या गतिः ?। यथा हि राजादिप्रधानपुरुषप्रयाणकप्रदाने तिष्ठत्स्वपि केषुचित् प्रया-णकं दत्तं स्कन्थावारेणेति लोकः प्रभाषते तथा प्रधानेषु सुर्यादिषु प्रयात्सु तद्भेदैकदेशागम-नेऽपि ज्योतिष्का नित्यगतयोऽभिधास्यन्ते। अथवा नित्यगतय इति तत्रैव स्थाने सं ध्रवः परि-भ्राम्यति, न तु मेरोः प्रादक्षिण्येन गतिं प्रतिपद्यते, तथाहि-तदद्यापि भ्रुवताराचक्रमाकान्तो-त्तरदिकं परिवर्तमानम्रुपलभ्यते प्रत्यक्षप्रमाणेनैव, अतो मेरुप्रदक्षिणाः केचिन्नित्यगतयश्र, अपरे नित्यगतयो न मेरुप्रदक्षिणा इति । अथवा मेरुप्रदक्षिणा अनित्या गतिर्येषां ते मेरुप्रद-क्षिणानित्यगतय इत्ययं वाक्यार्थो भवति, न सर्वेषामवश्यंभाविनी गतिर्मेरोः प्रादक्षिण्येन, किन्तु केषांचिद् भवति केषांचित्र, गतिः पुनरवक्यंभाविनी तथाऽन्यथा वा, न तस्या निषेध इति । एकादशस्वेकविंदो व्वित्यादि गतार्थं प्रायः । मेरोश्चतुर्दिदामिति दिक्शब्देन समानार्थो दिशाशब्दस्तमनुसन्धाय भाष्यकारेणोक्तं चतुर्दिशमिति।

अधुना अर्थतृतीयद्वीपान्तर्वितिनां सूर्यादीनामियत्तामावेदियतुमाह-

भा० — तत्र द्वौ सूर्यो जम्बृद्वीपे। लवणे चत्वारः । धातकीखण्डे द्वाद्शः। कालोदधौ द्विचत्वारिंदात्। पुष्करार्धे द्विसप्ततिः। इत्येवं मनुष्यलोके द्वात्रिंदात् सूर्यशातं भवति । चन्द्रमसामप्येष एव विधिः । अष्टार्विस्या द्वातिर्नक्षत्राणि । अष्टादीतिर्प्रद्वाः । पट्षाप्टिसहस्राणि नव द्वातिर्नक्षत्राणि । अष्टादीतिर्प्रद्वाः । पट्षाप्टिसहस्राणि नव द्वातिर्वे पश्चसप्ततीनि ताराकोटाकोटीनामकैकस्य चन्द्रमसः परिग्रहः । सूर्योचन्द्रमसो ग्रहा नक्षत्राणि च तिर्यग्रलोके, शेषास्तूर्ध्वलोके ज्यो-

तिष्का भवन्ति।

टी॰ नत्र हो सूर्यावित्यादि। एते तु स्वतायच्छेदतः प्रकाशयन्तः प्रदक्षिणं चरन्ति,ता पक्षेत्रं चैषामन्तः सङ्कुटं बहिविंशालं नालककुसुमाकृतिः सप्तचत्वारिंशाद्योजनसहस्नाणि त्रि-षष्ट्राधिकानि शतद्वयोत्तराणि योजनैकषष्टिभागाश्चैकविंशतिः (४८२६३ दूर ) प्रत्येकं सूर्याणां, मनुष्यक्षेत्रे च द्वात्रिशदुत्तरं सूर्यशतमवगन्तव्यं, चन्द्रमसोऽप्येतावन्त एव बोद्धव्याः। अष्टा-विंशतिर्नक्षत्राण्यभिजिता सह, प्रहाणामष्टाशीतिर्भसराक्ष्यादीनाम्, एकस्य खलु चन्द्रमसस्ताराः कोटीनां कोट्य एतावस्यो भवन्ति षट्षष्टिसहसाणि नव च शतानि पश्चसप्तस्यभिकानि।

सिवतुश्च द्वियोजनान्तरितमार्गाणां ज्यशीतं मण्डलशतम् । तेषां हि पूर्वविदेहदिवसान्तात् पूर्वदक्षिणविदिग्माजो मार्गान् मार्गान्तरगामिनिस्विष्टिष्दयान्निष्धमस्तके दक्षिणक्षेत्रवर्तिमनुष्यवश्चिद्दया द्वौ हरिवर्षज्याकोट्यां, शेषमष्टादशोत्तरं शतं लवणोदधाविति, अपरविदेहाः न्तेऽप्येवं, द्वितीयस्य तु पश्चिमोत्तरविदिग्माजो नीलमस्तके रम्यके लवणोदधौ चोत्तरक्षेत्रजानां दृष्टिपथस्थायिन इति, उदयविधानात् त्वस्तमयं विद्यात् । चन्द्रमसः पश्चदश मण्ड-लानि । सर्वोत्तरोदयस्य सर्वदक्षिणोदयस्य चान्तरं पश्च योजनशतानि दशोत्तराणि सवितुः, तत्राशीतं योजनशतं जम्बृद्वीपे लभ्यते, त्रीणि योजनशतानि त्रिशदुत्तराणि लवणोदधौ लभ्यन्तेऽर्कस्य । सूर्यो इत्यादि भाष्यम् । एते किल तिर्यग्लोकव्यवस्थिताः । शोषास्तु प्रकीर्णतारका जध्वेलोके भवन्ति इति । आचार्य एवेदमवर्गच्छित, नत्वाषेमेवमवस्थित, सर्वज्योतिष्काणां तिर्यग्लोकव्यवस्थानादिति ।

भा०—अष्टचत्वारिंशद् योजनैकषष्टिभागाः सूर्यमण्डलविष्कम्भः, चन्द्र-मसः षट्पश्चाशत्, ग्रहाणामध्योजनम्, गन्यूतं नक्षत्राणाम्, सर्वोत्कृष्टायास्ता-राया अर्धक्रोशः, जघन्यायाः पश्च धनुःशतानि, विष्कम्भार्ध-सूर्यादीनां बाहल्याश्च भवान्ति सर्वे सूर्याद्यः, दलोक इति वर्तते । बहि-स्तु विष्कम्भवाहल्याभ्यामतोऽर्धे भवति ॥

दी० अष्टचत्वारिकादित्यादि । आयामविष्कम्माभ्यामिदमादित्यमण्डलप्रमाणम्,
तथा चन्द्रमसः सुज्ञानम्, अर्धयोजनप्रमाणं ग्रहविमानम्, नश्चत्रविमानं गन्यूतप्रमाणम्,
आयुषा सर्वोत्कृष्टायास्तारकाया अर्धकाकाप्रमाणं विमानम्, सर्वज्ञघन्यायाः पश्च
घनुःकातानि, शेषा विमध्यमा प्रतिपत्तिर्वक्तव्येति । एषामेव सूर्यादिविमानानां बहलत्वनिर्दिदिश्वया आह्— विष्कम्भाधेवाह्त्याश्च भवन्ति गृलोकान्तर्विर्तिसूर्यादिविमानानि स्वविष्कम्भाधेन बहलानि भवन्ति । तद्यथा—सवितुर्विमानमण्डलं चतुर्विशतिरेकपष्टिभागा योजनस्य, एवं शेषाणामिष वाच्यम् । अथ मानुषोत्तरात् परतः कथिमत्यत
आह्—बहिस्तु विष्कम्भवाह्त्याभ्यामनोऽर्धे भवित नृलोकान्तर्वितेनां सवित्रादिविमानानां यो विष्कम्भोऽभिद्दितस्तस्यार्थं बहिर्विर्तिनासुष्णकरादिविमानानां विष्कम्भो भवित,
यथाऽन्तर्वितिनः आदित्यस्याष्टचत्वारिशदेकपष्टिभागा योजनस्य विमानविष्कम्भस्तदर्धं
चतुर्विशतिरेकषष्टिभागा योजनस्य बहिर्विर्तिनः सवितुर्विमानविष्कम्भ इत्येवं शेषाणामिषवाच्यम्, तथाऽन्तर्वर्तिनः सवितुश्रतुर्विशतिरेकषष्टिभागा योजनस्य विमानवाहत्यम्
सक्तं बहिर्वर्तिनस्तदर्धं द्वादशैकषष्टिभागा योजनस्य विमानवाहत्यम्, एवं शेषाणा-

१ अशीत्यधिकाष्टाशत्यामवस्थितात् चन्द्राद् ऊर्ध्वभागीये लोके, ततः विंशत्यामवस्थानाभ्युपगमात्, नवशत्याश्च तिर्यग्लोकत्वेनास्वीकारात्, प्राक् तिर्थग्लोके इत्युक्तिस्तूर्ध्वभागे सूर्यादीनां तारादिवदनियततावारणार्थम् । २ वाच्या १ इति क-पाठः ।

मिप वाच्यम् । सूर्ययोश्वन्द्रमसोश्च जम्बूद्वीपे सर्वाभ्यन्तरमण्डलस्थयोरन्तरं नवनवित्योजन-सहस्राणि षट् च शतानि चत्वारिंशदिषकानि ।

भा०—एतानि च ज्योतिष्किविमानानि होकस्थित्यां प्रसक्तावस्थितगती-न्यपि ऋद्विविशेषार्थमाभियोग्यनामकर्मोद्याच नित्यगतिरतयो ज्योतिष्कविमान देवा वहन्ति । तद्यथा-पुरस्तात् केशरिणः। दक्षिणतः कुझराः। अपरतो वृषभाः । उत्तरतो जविनोऽश्वा इति ॥ १४ ॥

टी॰—एतानि, च ज्योतिष्कविमानानीत्यादि, नेश्वरादीच्छातः, किन्तु लोकातु-भावादेव, एतानि विमानानि ज्योतिषां प्रसक्तावस्थितगतीन्यपि प्रसक्ता-सम्बद्धा अवस्थि-ता-आभीक्ष्ण्येन गतिर्येषां तानि प्रसक्तावस्थितगतीन्यपि सन्ति समृद्धिविशेषप्रकटनायाभियोग्य-नामकर्मोद्यभाजः सर्वदैव गतिरतयो गमनक्रीडाशीला देवा वहन्ति । चशब्दः समुचये । ऋद्विविशेषार्थमा भियोग्यनामकमोद्याचेत्यनेनैतद् भाष्येण प्रतिपादयति<del>—</del>न च तेषां वोढूणां भारजनितं दुःखं समस्ति, ते हि गमनक्रीडाप्रियत्वाङ्कोकानुभावादेव तेषु अम-त्स्वधस्तात् स्थिता नानावेषधारिणो व्रज्यां प्रतिपद्यन्ते, अवन्ध्यफलत्वादाभियोग्यकर्पणः, तद्यथा-नखदं ष्ट्राटोपकेसरभासुरसटाप्रकीर्णिकरणसमृहातुरिक्कताः कपिलनयनतारकाः केस-रिणः पुरस्ताद् वहन्तीति । दक्षिणतो मदप्रसेकार्द्रगण्डा मदावघूर्णितप्रसारितकराः षद् दन्तोपशोभितानना दन्तिनः, अपरतः प्रशस्ताङ्गोपाङ्गोपचितमूर्तयो वृषभाः, उत्तरतो जविनोऽश्वा इति । सर्वे चैते पोडशसहस्रसङ्ख्या देवाः सवितुर्विमानं वहन्ति, तथा चन्द्रमसः । ग्रहविमानमष्टौ सहस्राणि वहन्ति, नक्षत्रविमानं चत्वारि सहस्राणि, तारावि-मानं सहस्रद्वयमिति । सर्वविहर्मण्डलस्थयोरन्तरं योजनलक्षं षट् च शतानि षष्टचिकानि सूर्ययोः, चन्द्रमसोरप्येतदेव वहिर्मण्डलस्थयोरन्तरं षोडशैकपष्टिमागहीनं, पश्च शतानि नवी-त्तराणि त्रिपञ्चाशचैकपष्टिभागाथन्द्रमसः काष्टान्तरमवसेयम्, मण्डलान्तरं तु पञ्चत्रिंशद् योजनानि त्रिंशदेकपष्टिमागाश्रत्वारश्र सप्तमागा योजनस्येति ॥ १४ ॥

येयं ज्योतिषां गतिः सातत्येनैनामन्ये काल इत्यध्यवस्यन्ति, तत् कथमिति ? उच्यते— न गतिशब्दवाच्यः कालः, तत्साध्यः किन्तु योऽयमतीतानागतवर्तमानभेदः सः ।

#### सूत्रम्—तत्कृतः कालविभागः॥ ४–१५॥

भा॰—कालोऽनन्तसमयः वर्तनादिलक्षण इत्युक्तम् (अ०५, सू० ३९, २२)। तस्य विभागो ज्योतिष्काणां गतिविद्योषकृतश्चाराविद्योषेण हेतुना । तैः कृत-स्तत्कृतः ।

टी॰—अथवा यत एव ज्योतिष्काः सदा नियतगतयो नान्ये, अत एवायं नृलोके तत्कृतः कालविभागः। कालोऽनन्तसमय इत्यादि भाष्यम्। ग्रुख्यवृत्तिसमाश्रयणात् सक-

३७

लमनुष्यक्षेत्रच्यापी समय एको वर्तमानकालः, स च परस्ताद् वक्ष्यते स्वरूपतः। अत्र च प्रवचने सङ्ग्रहच्यवहारापेक्षयोभयथा प्रस्थानम्। एके मन्यन्ते-जीवाजीवद्रव्ययोरेव पर्यायः कश्चिद् वि-शिष्टो वर्तनापरिणामिक्रयापरापरत्वलक्षणः काल इति व्यपदिश्यते, न पुनर्जीवाकाश्चमीधर्म-

पुद्गलद्रव्यव्यतिरिक्तोऽतिस्पष्टलिङ्गः कश्चिद् द्रव्यविशेषः समस्ति, यग्धर-कालस्य द्रव्यता-विचारः रीकृत्येदमभिधानं प्रवर्तिष्यते-कालोऽयमिति । अपि च-पश्चास्तिकाया उक्ताः प्रवचने, यदि कालोऽपि पृथक् स्यात् षडस्तिकायाः प्रसच्येरम्,

अनिष्टं चैतत्। आगमथ---''किंमिदं भंते ! कालेत्ति वृज्ञति ?। गोयमा ! जीवा चेव अजीवा चेव'' ( भग० )। अपरे मन्यन्ते-पञ्चास्तिकायव्यतिरिक्तं कालद्रव्यं पष्टमस्ति कार्यानुमेयत्वादण्वादि-वत्, असति हि नियामकद्रव्ये किसलयकलिकाफलप्रसवपरिणतयः सहकारतरोर्धुगपदाविर्भ-वेयुः, क्रमभाविनी चैषां किसलयादिपरिणतिरूपलभ्यते, ततः शक्यमनुमातुं-यदनुरोधादेताः कार्यव्यक्तयस्तारतम्येनात्मातिशयमासादयन्ति सोऽस्त्यत्र कोऽपि कालः । तथादृष्टस्य स तरोरेव कार्याविभीव इति चेन्न सततसन्निहितत्वात् समकमेव सकलकार्याविभीवप्रसङ्गः स्यात्।। ननु यस्यापि कालद्रव्यमेकं विविक्तं तस्यापि तत्विश्वानात् सर्वाः कार्यावस्थाः किमिति युग-पन्नानुवर्तन्ते ?। उच्यते-तद्धि शिशिरवसन्तादिभेदेन भिद्यमानमनेकथा कार्यव्यक्तीः सजति, ते च भेदाः प्रतिविशिष्टपरिणतिमनुरुध्यमाना विविक्तकार्यहेतवस्तसादस्तु द्रव्यान्तरं कालः। तथा चागम:-''केंड णं भंते ! द्व्या पण्णता ? गोयमा! छ द्व्या पण्णता, त्थिकाए अधम्मत्थिकाए आगासत्थिकाए जीवत्थिकाए पुग्गलत्थिकाए अद्वासमए" (भग०)। तथा निर्धेक्तिकारेणाप्यावद्यके द्रव्याद्धायथायुष्कादिभेदं कालं व्याचक्षाणेन पृथग्दव्यादिभ्यः कालो व्याख्यात इति । पश्चमेऽध्याये च यदत्र वक्तव्यं तद् वक्ष्यामः । सम्प्रति प्रकृतमनुस्त्रियते । स एष कालोऽनन्तसमय इति समृहाध्यारोपादुच्यते—वर्तनादीनि लक्षणानि यस्यासौ वर्तना-दिलक्षण इत्युक्तं (२२) सूत्रमात्रेण पश्चमेऽध्याये, तस्यैवंविधस्य कालस्य, विभागाः समयावलिकाद्यो ज्योतिष्काणां गतिविद्योषकृताः स्वतः सोऽभिन्नः परोपाधिकं भेदमा-पद्यते,ते चास्य भेदाः सवितृगतिविशेषेणोपलक्ष्यन्ते,चारविशोषेण हेतुना नक्तंदिवादयः परि-स्थूराः, न तु समयादयोऽत्यन्तस्क्ष्माः । केन ह्याकारेण समयप्रज्ञापनायामादित्यगतिरूपलक्षणं स्यात् । तसाद्तिस्थूलः कालः कालभेदेन भिद्यमानो भिद्यमानः परां काष्टामनुत्राप्तः समय उच्य-ते। तैंदर्गोतिष्कचारविशेषैः कृतः-उपलक्षितस्तत्कृतः कालस्यायं विभागकलापः परिज्ञेयः, तत्र समयस्यैकत्वाद् विभागाभावः, समूहस्य चाम्रुख्यत्वादेव न विभागः, तसाद् विभागशब्द उपैचारार्थः करिपतो विभाग इत्यर्थः ॥

१ कोऽयं भदन्त ! काल इत्युच्यते ? गौतम ! जीवाश्चैव अजीवाश्चैव । २ कित भदन्त ! द्रव्याणि प्रक्षप्तानि ? गौत-म ! षड् द्रव्याणि प्रक्षप्तानि, तद्यथा—धर्मास्तिकायः अधर्मास्तिकायः आकाशास्तिकायः जीवास्तिकायः पुद्गलास्तिकायः अद्यासमयः ।

३ 'उपचारः' इति ग-पाठः ।

भा०—तद्यथा-अणुभागाश्चारा अंदाः कला लवा नालिका मुहूर्ता दिवसा होकिकसम- रात्रयः पक्षा मासा ऋतवः अयनानि संवत्सरा युगमिति लोकि-कालविभागः कसमो विभागः । पुनरन्यो विकल्पः प्रत्युत्पन्नोऽतीतोऽनागत इति त्रिविधः । पुनस्त्रिविधः परिभाष्यते—सङ्ख्येयोऽसङ्ख्येयोऽनन्त इति ॥

• टी०-तद्यथा अणुभागाश्चारा अंद्याः कला लवा इत्यादि । सर्व एते कालवि-श्वेषाभिधायिनः शब्दा इति, एष च लोकिकैः समः-तुल्यो विभागः कालस्य, वैशेषिक-पौराणिकादिनिरूपितकालविभागसद्दश इत्यर्थः । पुनरन्यो लोकिकसम एव विभागः प्रत्युत्पकोऽतीतोऽनागत इति त्रिविधः । प्रत्युत्पको-वर्तमानः, समय एव निश्चयात्, स चातीतानागताभ्यां विना वर्तमानन्यपदेशमेव नाश्तुत इत्यवश्यं तो तद्वधिभूतावेषितन्यो, सम्बन्धिशब्दत्वादिति । व्यावहारिकस्तु स्वपरिकल्यवशात् प्रत्युत्पकादिस्त्रिविधः, प्रत्युत्पको

प्रहूर्तादिरनेकभेदः, अनागतो द्विधा-भावतो विषयतश्च, भावतो घटाद्य-प्रत्युत्पन्नादीनां भेदान्तरम् दतः, भावतः कुम्भादिविलयः, दर्शनादूर्ध्व विषयत इति, भावो विषयो

वाऽत्रोपलक्षणमात्रमवगन्तव्यमिति । पुनस्त्रिविधः स्वसमये परिभाष्यते सङ्ख्येयोऽ-सङ्ख्येयोऽनन्त इति ॥ तत्र सङ्ख्येयादित्रिविधकालस्वरूपपरिज्ञानाय सकलकालभेदा-दित्वात् समय एव तावत् प्रज्ञाप्यत इत्याह—

मा०-तन्न परमस्काकियस्य सर्वजवन्यगतिपरिणतस्य परमाणोः स्वाव-गाहनक्षेत्रव्यतिक्रमकालः समय इत्युच्यते परमदुरिशमो-अनिर्देश्यः । तं हि भगवन्तः परमर्थयः केवलिनो विद्नित, न तु निर्दिशन्ति, परमनिरुद्धत्वात्, परमनिरुद्धे हि तस्मिन् भाषाद्रव्याणां ग्रहण-निसर्गयोः करणप्रयोगासम्भव इति ।

टी०-तन्त्र परमस्क्ष्मित्रयस्येत्यादि । तत्र-एतिसम् त्रिविधकालच्याख्याप्रस्तावे समयस्तावद्यं भवति, परमस्क्षमा क्रिया-गतिपरिणामो यस्य, अत्यन्तज्ञधन्य इति प्रसिद्धतर्णे ध्विना विद्यणोति, परमाणािनिविभागस्य पुद्गलद्रव्यस्य, स्वावगाहनक्षेत्रव्यतिक्रम् मकाल इति स्वावगाहक्षेत्रम्-आकाश्यरमाणुस्तस्य व्यतिक्रमो-लङ्कनं परित्यागस्तद्नन्तरप्रदेश-सङ्क्रान्तिरित्यर्थः, स्वावगाहक्षेत्रव्यतिक्रमस्तस्य यः कालः स समय उच्यते । एतदुक्तं भवति-परमाणोः स्वावगाहक्षेत्रात् तदनन्तरवर्तिस्वावगाहक्षेत्रसङ्क्रान्तिक्रियोपलक्षितः कालः समयोऽभिधीयते, स चाविभागः परमनिक्द्रोऽत्यन्तस्कृष्मत्वात् परमदुरिधगमः परमैरप्यतिश्यसम्पन्नैः दुःखेनाधिगम्यते इति । अनिद्वयथासी-न स कालो निर्देष्टं शक्यते, परमर्थीणां तु स्वप्रत्यक्षत्वात् स्वेसुखादिवत्, न निर्कृठितस्वरूपः परेभ्यः प्रतिपादियतुं शक्यते घटादिवत्,

१ 'स च मुखादिविनिलुंठित' इति क-पाटः ।

अतः कयाऽपि काका निद्र्शनरूपया प्रज्ञाप्यत इत्यावेदयति, तमेवंप्रकारं समयं यसमादनुपमलक्ष्मीप्रयत्नभाजः परमर्षयः परिहीणच्छद्यानः समस्तज्ञेयग्राहिणा केत्रलज्ञानेनावगच्छन्ति
स्वरूपतो न पुनर्निर्दिशन्त्यन्यस्मै, परमनिरुद्धन्वादिति अल्पत्वादित्यर्थः । यावत् तत्स्त्ररूपप्रतिपादनाय भाषाद्रव्याण्यादीयन्ते तावदसङ्ख्येयास्तेऽतिकामन्तीत्यर्थः । परमनिरुद्धे हि
तस्मिन् भाषाद्रव्याणां ग्रहणिनस्पयोः करणप्रयोगासम्भव इति । कायकरणप्रयोगेण भाषाद्रव्याण्यादाय वाक्पर्याप्तिकरणव्यापारेण निस्जति, तयोश्र निसर्गग्रहणविषययोः
करणं व्यापारियतुं न शक्यतेऽत्यल्पत्वात्, अतः परमनिरुद्धे तस्मिन् भाषाद्रव्याणां ग्रहणिनसर्गासम्भवादवगितरेव केवला न प्रज्ञापनमस्तीति। अथवाऽऽर्षप्रसिद्धचा तुन्नागदारकपदृशादिकापाटननिद्शनात् समयप्रज्ञापना कार्या। एवं तावत् समयः सर्वकालभेदादिरवसेयः।

भा०-ते त्वसङ्ख्येया आविलका।ताः सङ्ख्येया उच्छासः, तथा निःश्वासः। तौ बलवतः पद्विन्द्रियस्य कल्पस्य मध्यमवयसः स्वस्थमनसः पुंसः प्राणः।ते सस स्तोकः। ते सस लवः । तेऽष्टांत्रिंशद्धं च नालिका। ते हे मुहूर्तः। ते त्रिशः द्होरात्रम्। तानि पश्चद्द्रा पक्षः। तौ हो गुक्ककृष्णौ मासः। विवारः तौ हो मासावृतः। ते त्रयोऽयनम्। ते हे संवत्सरः। ते पश्च चन्द्रचन्द्राभिवधितचन्द्राभिवधिताख्या युगम्। तन्मध्येऽन्ते चाधिकमासकौ। सूर्यसावनचन्द्रनक्षत्राभिवधितानि युगनामानि।वर्षशतसहस्रं चतुरशितिगुणिनतं पूर्वाङ्गम्। पूर्वाङ्गशतसहस्रं चतुरशितिगुणिनतं पूर्वाङ्गम्। पूर्वाङ्गशतसहस्रं चतुरशितिगुणिनतं पूर्वाङ्गम्। पूर्वाङ्गशतसहस्रं चतुरशितिगुणिनतं पूर्वम्। एवं तान्ययुतकमलनलिनकुमुद्तुख्यडडाववाहाहाहृहूचतुरशितिशतसहस्रगुणाः सङ्ख्येयः कालः।

टी०- ते चासङ्ख्येयाः समया आवलिका भण्यते, सा च जवन्ययुक्तंकासङ्ख्येयकसमयप्रमाणा भवति । ताः सङ्ख्येयः (४४४६ २४५८) सत्य आवलिका एक उच्छ्वासो
निःश्वासो वा ऊर्ध्वाधोगमनभेदात् । तावुच्छ्वासनिःश्वासावित्यंप्रमाणौ शारीरवलयुक्तस्यानुपहतकरणग्रामस्य नीरुजस्य मध्यंवयोऽनुप्राप्तस्य मनोदुःखेनानभिभूतस्य पुरुवस्य प्राणो नाम
कालविशेषो भवति, बलवदादिविशेषणानि च प्रतिविशिष्टोच्छ्वासपरिग्रहणाय,अन्यथा कर्तृभेदादनेकरूपाः समुच्छ्वासनिःश्वासा इति न शक्येत प्राणस्वरूपं निरूपियतुमनवस्थितत्वात्, अत एवंप्रकारस्य पुंसो यावुच्छ्वासनिःश्वासाविति । उक्तलक्षणाः प्राणास्ते समसङ्ख्याकाः स्तोको नाम
कालविशेषः। ते स्तोकाः सस लवोजिमधीयते। लवानामष्टाधिका त्रिंशल्खार्थं च नालिका भवति। नालिकाद्वयं सुहुर्तः । त्रिंशनमुहूर्तमहोरात्रम् । पश्चदशिमरहोरात्रैः पक्षः । शुक्ककृष्ठणौ
द्वौ पक्षौ मासः । मासद्वयमृतुर्वसन्तादिभेदः । ऋतुत्रयमयनम् । अयनद्वयं संवत्सरः । ते

१ 'तुशागदारुक् पदशाटिका' इति क-पाठः । २ 'ऽष्टाधिकात्रिंश' इति क-पाठः ।

३ जघन्यमध्यमोत्कृष्टपरीत्तयुक्तासंख्यातासंख्यातभेदेना<sup>स</sup>ख्यातस्य नवविधत्वात्, चतुर्थं चैतत् ।

संवत्सराः पश्च चन्द्रचन्द्राभिवर्धितचन्द्राभिवर्धितारुया युगम् । तत्र चन्द्रसंवत्सरपरिज्ञा-नाय चन्द्रमासपरिमाणमेव तावदारुयायते – एकोनत्रिंशद् दिनानि द्वात्रिंशच चन्द्रमासादीनां द्विषष्टिभागा (२९ हुन्) दिवसस्य चन्द्रमासः । एवंप्रकारेण मासेन द्वादश-तन्नामसंवरसरा-णां च स्वरूपम् मासपरिमाणश्चानद्रः संवत्सरः । स चायं जीणि शतान्यहां चतुष्प-श्राशदुत्तराणि द्वादश द्विषष्टिभागा ( ३५४ <sup>१२</sup> ) इति । एतेन शेषाणि चन्द्रसंवत्सराणि न्या-ख्यातानि ।। अधुनाऽभिवर्धितसंवत्सरपरिज्ञानायाभिवर्धितमासोऽभिधीयते –एकत्रिंशद् दिनानि एकविंशत्युत्तरशतं चतुर्विंशत्युत्तरशतभागा ( ३१<sup>१२१</sup> ) नामभिवर्धितमासः । एवंविधेन मासेन द्वादशमासप्रमाणोऽभिवधितसंवत्सरः, स चायं-त्रीणि श्रतान्यहां व्यशीत्यधिकानि चतुश्रत्वारिंशच द्विषष्टिभागाः ( ३८३ ४४ ) । एतैश्रान्द्रादिभिः पश्चभिः संवत्सरैरेकं युगं भवति। तन्मध्येऽन्ते चाधिकमासकौ तेषां पश्चानां संवत्तराणां मध्येऽभिवर्धितारूये संव-त्सरेऽधिकमासकः पतति, अन्ते च अभिवर्धित एव, सूर्यमासस्त्रयमवगन्तव्यः नित्रंशद् दिनान्यर्ध  $\frac{1}{2}(20\frac{\zeta}{2})$ , एवंविधद्वादशमासनिष्पनः संवत्सरः सावित्रः, स-चायं-त्रीणि शतान्यहां पट्षष्ट्य-धिकानि(३६६), अनेन च मानेन सर्वकालः सर्वायृंषि समा विभागाश्र गण्यन्ते । सावनमास स्त्रिंशदहोरात्र एव, एव च कर्ममास ऋतुमासश्रोच्यते, एवंविधद्वादशमासनिष्पन्नः सावनसंव-रसरः, स चायं-त्रीणि शतान्यह्नां पष्ट्यधिकानि (३६०)। चन्द्राभिवर्धितावुक्तां । नक्षत्रमासर स्त्वयं सप्तार्विश्वतिदिनान्येकविंशतिः सप्तषष्टिभागाः (२७<mark>२७</mark>), एवंविधद्वादशमासनिष्पन्नो

भवति। दशभिवेषेशतैर्वेषेप्तहस्रम् । वर्षसहस्रं शतगुणं वर्षशतसहस्रम् । तचतुरशितिगुणितमेकं पूर्वाङ्गम् । पूर्वाङ्गलक्षाः चतुरशी तिगुणिताः पूर्वम् ।
पूर्वाङ्गादिस्वरूपम् पूर्वतः पूर्वतो विकल्पात् परः परो विकल्पश्रतुरशीतिलक्षगुणो वेदितव्यः

नक्षत्रसंवत्सरः । स चायं-त्रीणि शतान्यद्वां सप्तविंशत्युत्तराण्येकपश्चाशच्च सप्तपष्टिभागा

(३२७<sup>५१</sup>) इत्येवं स्वस्वमासनामनिष्पन्नानि युगनामानि भवन्ति । विंशतिभिर्धुगैर्वर्षशतं

तुखङ्गाद्यावच्छीर्षप्रहेलकेति, तुखङ्गं तुटिका, अडडाङ्गं अडडा, अववाङ्गं अववा, (हाहाङ्गं हाहा), हृहङ्गं हृहुका, उत्पलाङ्गं उत्पलम्, पशाङ्गं पद्मम्, नलिनाङ्गं नलिनम्, अर्थनियूराङ्गं

अर्थनियूरम्, चूलिकाङ्गं चूलिका, शीर्षप्रहेलिकाङ्गं शीर्षप्रहेलिका, प्रावचनक्रमोऽयम्, औचा-

९ 'तिलक्षगु॰' इति ग-पाठः, स च चिन्तर्नायः ।

२ शीर्षप्रहेलिकानुपादनात् उपलक्षणं, वाचनामेदेनामिधानमेदस्तु नासंभवी ।

र्येण त्वन्ययोपात्तः स्वल्पस्थानश्चेति, सर्वथा शीर्षप्रहेलिकान्तः सङ्ख्येयः कालो भवति समयादिरिति । सूर्यप्रज्ञसौ तु पूर्वादुपरि लताङ्गादिक्रमः शीर्षप्रहेलिकान्त इति, एतावान् गणितंशास्त्रविषयोऽपीति ।

भा०-अत अध्वेमुपमानियतं वक्ष्यामः । तद्यथा हि नाम योजनविस्तीर्णं योजनोच्छ्रायं वृत्तं पल्यमेकरात्राद्युत्कृष्टसप्तरात्रजातानामङ्गर्ण पल्योपमादिविः लोलां गाढं पूर्णे स्याद्, वर्षशाताद् वर्षशातादेकैकास्मिन्नु क्रियम्मणे शुद्धिनियमतो यावता कालेन तद् रिक्तं स्यादेतत् पल्योपमम् । तद् दशिमः कोढाकोटिभिगुणितं सागरोपमम् । तेषां कोढाकोट्यश्चतस्रः सुषमसुषमा। तिस्रः सुषम। द्वे सुषमदुष्यमा। द्विचत्वारिशद् वर्षसहस्राणि हित्वा एका दुष्यमसुषमा। मा। वर्षसहस्राणि एकविंदातिर्दुष्यमा। तावत्येव दुष्यमदुष्यमा।।

टी०-अत ऊर्ध्वमुपमानियतं वश्याम इति । सङ्ख्येयादनन्तरमसङ्ख्येयः कालो भण्यते । स च गणितविषयातीतत्वादुपमया कयाचिन्नियम्यते, सर्वश्रेष बौद्धो व्यवहारः परप्र-तिपत्तयेऽभ्युगम्यते, बाह्यार्थश्चन्यत्वात्, अन्यथा परमार्थविचारणायामतिदुष्करं स्यादिदं सर्वम्, तद्यथा हीत्यादि यावदेतत् पल्योपमिमिति सुज्ञानम्,तच त्रिविधम् उद्धारपल्योपममद्भापल्यो-पल्योपमस्यावा- पमं क्षेत्रपल्योपमं चेति । पुनर्वादरस्क्ष्मभेदादेकैकं द्विधा, तत्रोक्तलक्षणं भा-न्तरभेदाः,तेषां घ्ये बादराद्वापल्यं सङ्ख्येयवर्षकोटिव्यतिकान्तिसमकालम् । तान्येव वाला-ग्राण्येकैकशोऽसङ्ख्येयान्यद्रयानि खण्डानि कृत्वा बुद्धचा स एव परयो भ्रियते । ततः व्रतिवर्षशतमेकैकवालाग्रोद्धारे वर्षाण्यसङ्ख्येयानि व्यतिक्रामन्त्येतत् सूक्ष्माद्धापस्योपमम्। अस्य च प्रयोजनमुत्सर्पियादिविभागपरिज्ञानम्, ज्ञानावरणादिकर्मस्थितयः कायभवस्थितयश्र पृथिन्यादिकायानां निरूप्यन्त इति । उद्घारपल्योपमं तु बादरं स्थूलवालाग्रापहारे प्रतिसमयमेकै-कस्मिन् सति भवति, तच सङ्ख्येयसमयपरिमाणं वेदिन्यम् । एतान्येव वालाग्राण्येकैकशोऽस-ङ्ख्येयखण्डीकृतानि । ततः प्रतिसमयमेकैकवालाग्रोद्धारे वर्षकोटिभिः सङ्ख्येयाभिः स्रक्ष्मो-द्धारपर्वं भवति । अस्य च प्रयोजनमधेतृतीयसागरोपमोद्धारसमयराशिष्रमाणतुल्या द्वीपस-मुद्रा इति । क्षेत्रपल्योपममपि बादरसक्ष्मभेदाद् द्विविधम्, बादरलोमखण्डभृतक्षेत्रप्रदेशराज्यप-हारे प्रतिसमयं बादरक्षेत्रपल्योपमम्, सूक्ष्मलोमखण्डभृतक्षेत्रप्रदेशराज्यपहारे प्रतिसमयं सूक्ष्म-क्षेत्रपल्योपमम्, असङ्ख्योत्सर्पिणीभिश्र परिनिष्ठानमस्य भवति । एतेन च पृथिव्यादिजीवपरि-माणमानीयत इति प्रवचनविदो वर्णयन्ति प्रयोजनम् । एषां च त्रयाणामपि पल्योपमानां प्रत्येकं कोटीनां कोटी दश्युणिता सती सागरोपमिति न्यपदिश्यते त्रिविधमेव। एषां सागरोपमाणां चतस्रः कोटीकोटयः सुषमसुषमानामकालविशेषः । तिस्रः कोटीकोट्यः सागरोपमाणां

१ इतः परं सङ्कावेऽपि गणितस्य न तद्याबद्वारिकमिति नोक्तम् । र'माणे यावता' इति क-पाठः ।

सुषमा। द्वे सागरोपमकोटीकोटथौ सुषमदुष्षमा। द्विचत्वारिंशद् वर्षसहस्राणि हित्वा चैका कोटीनां कोटी दुष्षमसुषमा। एकर्विशतिर्वर्षसहस्राणि दुष्पमा। तावत्येव दु-ष्षमदुष्पमा, एकविंशतिवर्षसहस्राणीत्यर्थः।

भा०—एताः अनुलोमप्रतिलोमा अवसर्पिण्युत्सर्पिण्योभेरतैरावतेष्वना-चनन्तं परिवर्तन्ते अहोरात्रवत् । तयोः इतिरायुःश्चभपरिणामानामनन्तर्गुणे

हानिवृद्धी । अशुभपारिणाँमानां वृद्धिहानी । अवस्थिताऽ-क्षेत्रापेक्षया कारुविचारः वस्थितगुणाश्चेकैकाऽन्यत्र । तद्यथा—कुरुषु सुषमसुषमा, हरि-रम्यकवासेषु सुषमा, हैमवतहैरण्यवतेषु सुषमदुष्षमानुभावः,

विदेहेषु सान्तरद्वीपेषु दुष्षमसुषमा इति,एवमादिमनुष्यक्षेत्रे पर्यायापन्नः कालवि-भागो ज्ञेय इति ॥ १५ ॥

टी०—एताः सुषमदुष्पमाद्या यथोपन्यस्ता आनुलोम्येन षडप्यवसार्पणीनामकालः शरीरोच्छायायुष्ककल्पवृक्षादिपरिहाणेर्दशसागरोपमकोटीकोट्यः परिमाणतः। तथा प्रातिलोन्येनोत्सार्पणीनामकालः शरीरोच्छायादिपरिवृद्धेर्दशसागरोपमकोटीकोट्यः एव परिमाणतः। एतचोत्सार्पण्यवसार्पणीकालचक्रकं पश्चसु भरतेष्वैरावतेषु पश्चस्वनाद्यन्तं परिवर्तते, यथाऽहोरात्रे-वासरो रजनी वा न शक्यते निरूपयितुमादित्वेनान्तत्वेन वाऽनादित्वादहोरात्रचक्रकप्रवृत्तेस्ययैतदपीति। तत्रावसार्पण्यां शरीरोच्छायादेरनन्तगुणपरिहाणिः परतः परतः। सुषमसुषमायां गच्युतत्रितयं शरीरोच्छायो मनुष्याणामायुद्धीणि पल्योपमानि शुभपरिणामोऽपि कल्पवृक्षा-दिरनेकः। सुषमायां गच्युतद्वयं पल्योपमद्वयं कल्पवृक्षादिपरिणामश्च शुभो हीनतरः। सुषम-

कालचके शरीरो-ज्ञायदिविचारः परिमाणं परिहीन्श्र कल्पवृक्षादिपरिणामः। दु-परिमाणं परिहीन्श्र कल्पवृक्षादिपरिणामः। दुप्पमायामनियतं शरीर-

प्रमाणमायुरप्यनियतं वर्षशतादवीक् पर्यन्ते विश्वतिवर्षाणि परमायुः शरीरोच्छायो हस्तद्वयं औषधिवीर्यपरिहाणिरनन्तगुणेति । अतिदुष्यमायामप्यनियतं शरीरोच्छायादि सर्व पर्यन्ते तु हस्तप्रमाणं वपुः परमायुः षोडश वर्षाणि निरवशेषौषधिपरिहाणिश्रेति, एवं वृद्धिः प्रातिलोम्येन वक्तव्या । अशुभानां परिमाणविशेषाणामवसर्पिण्यां वृद्धिरूत्सर्पिण्यां हानिरिति । अवस्थिता स्वरूपेण न अमित । ये च गुणास्तस्यां ते चावस्थिताः कल्पवृक्षादिपरिणामविशेषाः अतोऽवस्थिता (वस्थितगुणा) चान्यत्रैकेका सुषमसुषमादि-भविति, तद्यथा—देवकुरूत्तरकुरुषुसुषमसुषमानुभावाः सर्वदावस्थिताः, हरिरम्यकवास्येषु सुषमानुभावोऽवस्थितः, हमवतहरण्यवतेषु सुषमदुष्पानुभावोऽवस्थितः, विदेहक्षेत्रेषु पद्मानुभावोऽवस्थितः । एवमादिमनुष्यक्षेत्रे पर्या-

१ 'ताः ' इति घ-पाठः । २ '०गुण ' इति घ-पाठः । ३ '०णामवृद्धिः ' इति घ-पाठः ।

यापन्नः कालियागो ज्ञेष इति । एवमादिरित्यनेनानेकभेदत्वमाद्श्यिति । कालस्य पुद्रलपरावर्तादेः, सर्वाद्धादिश्वानन्तः काल इति । मनुष्यक्षेत्रपर्यायापन्न इति परिमितदेशव- तित्वं कालस्यावगमयति । इह प्रसिद्धेनान्यत्रापि वर्तमाना देवतादयो व्यवहरन्ति, कालस्य समूहबुद्धचाऽङ्गीकृतस्य समयादिविभागो वेदितव्यः इति, असङ्ख्येयत्वमनन्तत्वं च कालस्य माष्यादेव परिगन्तव्यम् । गणितविषयातीतोऽसङ्ख्येयः, अविद्यमानोऽन्तोऽनन्त इति ॥१५॥

अत्राह-यदि ज्योतिष्का मेर्प्रदक्षिणा नित्यगतयो नृलोके (अ० ४, ६० १४)

भवन्ति अथ ये बहिर्नृलोकात् ते कथमित्यत्रोच्यते—

#### सूत्रम्—बहिरवस्थिताः ॥ ४–१६ ॥

भा०—नृलोकाद् बहिर्ज्योतिष्काः अवस्थिताः, अव-नृलोकबहिर्ज्योति- स्थिता इत्यविचारिणः, अवस्थितविमानप्रदेशा अवस्थितले-ष्कविचारः इयाप्रकाशा इत्यर्थः। सुखशीतोष्णरःमयश्चेति ॥ १६॥

टी०—नृलोकाद् बहिरवस्थिता ज्योतिष्का इत्यादि भाष्यम् । नृलोकादित्यर्थवशाद् विमक्तिपरिणतिः। मानुषोत्तरिगरेवहियं स्यादयस्तेऽवस्थिताः—न परिभ्रमन्ति स्वभावादेवा-विचारिणो देवाः । अवस्थितविमानप्रदेशा इति विमानानां प्रदेशा—बुध्नाः प्रतिष्ठास्थानानि, अवस्थिता विमानप्रदेशा येषां तेऽवस्थितविमानप्रदेशाः निश्चलत्वान्न देवाः परिभ्रमन्त्येवं न विमानानि यथा नृलोक इति प्रतिपादयित, अवस्थितलेश्याप्रकाशोः वेषां तेऽवस्थितलेश्याप्रकाशाः, लेश्या-वर्णः, स नृलोकान्तर्वार्तनामुपरागादिभिरन्यत्वमिप प्रतिपद्यते, तद्वहिर्वार्तनां तु तदभावादवस्थितपीतवर्णत्वम्, प्रकाशोऽण्यवस्थितस्तेषां योजनशतसहस्रपरिमाणो निष्कम्पत्वादस्तमयोदयाभावाचेति, अवस्थितशब्दव्याख्यानाविच्छे-दाभिप्रायेण स्रिरित्यर्थं इति प्रयुक्तवान् । सुख्वशीतोष्णरश्मयथेति । सुखाः शीतोष्णरश्मयो येषां ते सुखशीतोष्णरश्मयः चन्द्राः सवितारश्च, नात्यन्तशीताः शिशिरत्विषः, नात्यन्तोष्णाः किरणमालिनः किरणाः, किन्तु द्वयोरपि साधारणाः स्वभावादेवत्यतः सुखहतुत्वात् सुखाः, सर्वशाङ्काश्च बहिरभिजिता युक्ताः, सवितारश्च पुष्यैरिति ॥ १६॥

उक्ता ज्योतिष्काः स्थानादिप्रक्रमेण । अथ तुरीयो देवनिकायः किंनामा कतिभेदो वेत्य-त्रोच्यते वैमानिकाः । अथवा तत्राभिहितलक्षणाधिवासविशेषेभ्यस्तुर्यो देवनिकायो यस्तस्य विकल्पन्याख्याप्रसङ्गे लघ्वर्थमादितः प्राक् स्थितेः प्रतिसूत्रमिदमवोचिमत्यध्यकार्पीत्, स्था-नसम्बन्धेन यातुपदेक्ष्यामः, सर्व एवैते—

## सूत्रम्-वैमानिकाः ॥ ४-१७ ॥

भाव-चतुर्थो देवनिकायो वैमानिकाः,तेऽत ऊर्ध्व वश्यन्ते । विमानेषु भवा वैमानिकाः ॥ १७ ॥ टी०—चतुर्थो देवनिकाय इत्यादि भाष्यम् । चतुर्णा पूरणश्रतुर्थः देवनिकायः—सुर-समूहः नामतो वैमानिकाः,तेऽतः-इतः प्रभृत्यूर्ध्वे प्राक् स्थितेः वक्ष्यन्ते, विशेषेण सुकृतिनो मानयन्ति विमानानि तेषु भवा वैमानिका देवा इत्यतः प्रतिसूत्रमवचनमधिकारात्, अथवा परस्परस्य भोगातिशयं तत्रस्यं मिमत इति मन्यते वा हिताहितविज्ञानात्, तानि च त्रिवि-धान्येव भवन्ति—इन्द्रकश्रेणिपुष्पप्रकीर्णकानि । सर्वत्रान्वर्था पारिभाषिकी व्याख्या, तेषु भवा वैमानिका इति ॥ १७ ॥

ते पुनरनेकविशेषर्द्धियुक्ता विमानवासिनी देवा मूलमेदती द्विविधाः—

सूत्रम्-कल्पोपपन्नाः कल्पातीताश्च ॥ ४-१८ ॥

भा०-ब्रिविधा वैमानिका देवाः-कल्पोपपन्नाः कल्पातीताश्च। तान् परस्तात् बक्ष्याम इति ॥ १८॥

वैमानिकानां द्वैविध्यम्

टी०-कल्पोपपन्नाः इन्द्रादिदशतया कल्पनात् कल्पाः-सौधर्मादयोऽच्युतान्ताः तेषू-पपन्नाः कल्पोपपन्नाः, कल्पानतीताः कल्पातीताः उपरिष्ठाः सर्वे ग्रेवेयकविमानपश्चकाधि-वासिनः । द्विविधा वैमानिका इत्यादि भाष्यं सुज्ञानं प्रायः । तान् द्विप्रकारानिष परस्तात् प्रभेदतो वक्ष्याम इति ॥ १८ ॥

एतेषु पुनः कल्पाः कथं सिवविष्टा इत्याह—

## सूत्रम्-उपर्युपरि ॥ ४--१९॥

भा०-उपर्युपरि च यथानिर्देशं वेदितव्याः । नैकक्षेत्रे नापि तिर्यगधो वेति ॥ १९ ॥

टी॰—उपर्युपिर चेत्यादि भाष्यम् । कल्पाः सम्बध्यन्ते, न देवा विमानानि वा, योऽयं निर्देशः करिष्यते सौधभीदिस्तदङ्गीकरणेन चेदितच्याः यथानिर्देशः, नैकक्षेत्रे वर्तिनः कल्पाः, नैकस्मिन् प्रदेशे वर्तन्त इत्यर्थः । नापि तिर्यक् प्रतिसन्निवेशेन व्यवस्थिताः, नाधस्तादिति ॥ १९ ॥

ते चामी क्रमात्-

सूत्रम्—सौधर्मैशान-सनत्कुमार-माहेन्द्र-ब्रह्मलोक-लान्तक-महाशुक्र-सहस्रारेष्वानतप्राणतयोरारणाच्युतयोर्नवसु प्रैवेयकेषु विजय-वैजयन्त-जयन्तापराजितेषु सर्वार्थसिद्धे च ॥ ४–२० ॥ भा०—एतेषु सौधर्मादिषु कल्पविमानेषु वैमानिका देवा भवन्ति । तथ्यथा-

१ ' उपर्युपरि न तिर्थग् नाप्यसमझसं उयोतिष्कविमानवत् ' इति ग-टी-पाठः ।

सौधर्मस्य कल्पस्योपरि ऐशानः कल्पः । ऐशानस्योपरि सनत्कुमारः । सनत्कु-मारस्योपरि माहेन्द्र इत्येवमा सर्वार्थसिद्धादिति ॥

टी०-एतेषु सौधर्मादिष्वित्यादि भाष्यम् । कल्पः समुदायः सन्निवेशो विमान-मात्रपृथिवीप्रस्तारः, स निमित्तभेदाद् द्वादश्या उपर्यवस्थितः । तद्यथा-ज्योतिष्कोपरितनप्रस्ता-रादसङ्ख्येययोजनमध्वानमारुद्य मेरूपलक्षितदक्षिणभागार्धव्यवस्थितः प्राक् तावत् सौधर्मः कल्पः प्राचीप्रतीच्यायत उदग्दक्षिणविस्तीर्णोऽर्धचन्द्राकृतिरचिमीलीव भास्वरोऽसङ्ख्येययो-जनकोटीकोट्य आयामविष्कम्भाभ्यां परिक्षेपतथ सर्वरत्नमयो लोकान्तविस्तारो मध्यव्यव-स्थितसर्वरत्नमयाशोकसप्तपर्णचम्पकचूतसौधमीवतंसकोपशोभितशकावा-सौधर्मकल्पादीनां सः, तस्यैवंरूपस्योपरि सौधर्मस्य<sup>े</sup> ऐशानकल्पः । सोऽप्येवंविध

वर्णनम् एवोदगृन्यवस्थितः ईषदुपरितनकोट्या सम्रुच्छिततरो

ताङ्करफटिकरजतजातरूपेशानावतंसकविभूषितः । सौधर्मस्योपरि बहुनि योजनान्यतिक्रम्य समश्रेणिन्यवस्थितः सनत्कुमारः कल्पः सौधर्भवद् द्रष्टन्यः, एवमैशानस्योपरि माहेन्द्रसम्-च्छिततरोपरितनकोटिरैशानवद्वगन्तव्यः । सनत्कुमारमाहेन्द्रकल्पयोरुपरि बहूनि योजना-न्यतीत्य मध्यवर्ती सकलनिशाकराकृतिर्बह्यलोकनामकल्पः । अत्र लोकग्रहणं लोकान्तिकदेवप्र-तिपत्त्यर्थम् । ते हि किल भक्तिप्रवणीकृतचेतसः सर्वदा जिनेन्द्रजन्मादिप्रलोकनपराः शुभाध्य-वसायप्रायाः परिवसन्तीति । एवमुपर्युपरि लान्तकमहाशुक्रसहस्रारास्त्रयः कल्पाः प्रतिपत्तन्याः । अत्र च सुत्रे सुरिणा सप्त सप्तम्य उपात्ताः, ताथ लघीयस्त्वावस्थितेरधः क्रमप्रदर्शनार्था इति, तत उपरि बहूनि योजनान्यतिलङ्घ्य सौधर्मैशानकल्पद्वयवदानतप्राणतनामानौ द्वौ कल्पाव-वस्थिताविति. तद्वपरि समश्रेणिव्यवस्थितौ सनत्कुमारमाहेन्द्रवदारणाच्युतावित्येवं द्वादश कल्पाः । तत उपरि ग्रैवेयकानि नवोपर्श्वपरि, तदुपरि च पश्च महाविमानानि, इत्येष वैमा-निकदेवानामवच्छेद इति ॥

भा० सुधर्मा नाम शकस्य देवेन्द्रस्य सभा, सा तस्मित्रस्तीति सौधर्मः कल्पः। ईशानस्य देवराजस्य निवास ऐशानः, इत्येवमिन्द्राणां निवासयोगाभि-ख्याः सर्वे कल्पाः । ग्रैवेयकास्तु स्रोकपुरुषस्य ग्रीवापदेशविनिविष्टा ग्रीवाभरण-भूता यैवा ग्रीव्या ग्रैवेया ग्रैवेयका इति ॥

टी०-कल्पमध्यवर्तिनी सुधर्मा नाम राऋस्य तत्रिवासिसुराधिपतेः सभा, सा त-स्मिन् कल्पेऽस्तीति सौधर्मः,चातुरार्थिकोऽण्।ईशानस्य देवराजस्य निवासः ऐशान इति, तस्य निवाससम्बन्धेनाण् । एवध्रपरितनाः सर्वेऽपीन्द्राणां निवासयोगाभिरूयाः करपाः । <mark>ग्रैवेचकास्तु लोकपुरुषस्य ग्रीवाभरणभूताः उ</mark>पचाराल्लोक एव पुरुषस्तस्य ग्रीवेव ग्रीवा तस्यां भवा ग्रेवा ग्रेवेया च 'ग्रीवाभ्योऽण्च' ( पा० अ०४, पा०३, स०५७ ) इति । तथा ' कुलकुक्षिग्रीवाभ्यः श्वास्यलङ्कारेषु' (पा० अ०४, पा०२, स्० ९६ ) वदत्र ग्रीवायां प्रायो भवा ग्रैवेयकाः, तथा ग्रीच्या इति भाष्यकृतोपन्यस्तं ग्रीवायां साधवो ग्रीव्या इति स्याद् व्युत्पत्तिः ॥

भा०—अनुत्तराः पश्च देवनामान एव । विजिता अभ्युद्यविघ्नहेतवः एभिरिति विजयवैजयन्तजयन्ताः । तैरेव विघ्नहेतिभिने पराजिता अपराजिताः । अनुत्तराणां सर्वेष्वभ्युद्यार्थेषु सिद्धाः सर्वीर्थेश्च सिद्धाः सर्वे चैषामभ्युद्-पञ्चविध्वम् यार्थाः सिद्धा इति सर्वार्थेसिद्धाः । विजितप्रायाणि वा कर्माण्ये-भिरुपस्थितभद्राः परीषहैरपराजिताः सर्वार्थेषु सिद्धाः सिद्धप्रायोत्तमार्थो इति विजयाद्य इति ॥ २०॥

टी०-अनुत्तराः पश्चेत्यादि । विमानविशेषाः पश्च सर्वोपर्यनुत्तराः अविद्यमानग्रुत्तर-मन्यद् विमानादि येषां तेऽनुत्तराः देवनामान एव ते विमानविशेषाः । विजिता अभिभूताः, अभ्युद्यः-स्वर्गसास विद्नहेतवो निरस्ता एभिदेवैरिति विजयवैजयन्तजयन्ताः, ते हि संकलानभ्युदयविधातहेत्नपास हस्तेकृत्य स्वर्गसुखसन्दोहरसम्रपश्चते । तैरेव चाभ्यु-दयविघातहेतुभिने पराजिता इत्यपराजिताः । सर्वेष्वभ्युदयार्थेषु सिद्धाः सर्वार्थे-सिद्धाः आभ्युदयिकसुखप्रकर्षवर्तित्वात् सर्वप्रयोजनेष्वन्याहतशक्तयः सर्वार्थसिद्धाः । अथवा सर्वार्थेश्च सिद्धाः। चराब्दो वाशब्दार्थः । सर्वैर्वाऽतिशयवद्धिः शब्दादिमिरतिमनोहरैः सिद्धाः प्रख्याताः सर्वार्थसिद्धाः, सर्वे चैषामभ्युदयार्थाः सिद्धाः सर्वार्थसिद्धा इति निरव-शेषमभ्युद्यप्रयोजनप्रतिष्ठत्वाद् वा सर्वार्थसिद्धा इति । अयमपरः कल्पः-विजितप्रायाणि वेत्यादि, प्रतनुकर्मपटलावच्छन्नत्वात् प्रत्यासन्नानवद्यसुखनिर्भरसिद्धिवधूसमागमत्वादुपस्थित-परमकल्याणाः साधुजन्मनि परीषहैरपराजिताः सन्तो मरणादुत्तरमपराजिता एव देवाः समुत्पन्नाः, तत्र वा सततत्वप्तत्वाच क्षुदादिभिः पराजीयन्त इत्यपराजिताः, तथा सर्वकर्तव्य-तायाः परिसमाप्तेः सांसारिक्याः सर्वार्थसिद्धाः, सिद्धप्राय उत्तमार्थो येषां सकलकर्मश्रयलश्रणो मोक्षोऽनन्तरागामिजन्मभावित्वात् ते सर्वार्थसिद्धाः । एवं विजयादय इति । एवम्-एतेन प्रकारेण विजयादयोऽपि सर्वार्थसिद्धा एव । तथापि तु काचित् कचित् प्रसिद्धतरा गमनाद् गौर्यथेति ॥ २० ॥

तत्राधिगतानुपूर्वीकाः दिवीकसः प्रकृताः-

सूत्रम्—स्थितिप्रभावसुखद्यतिलेश्याविशुद्धीन्द्रियाविधविषयतो-ऽधिकाः॥ ४–२१॥

भा०-यथाक्रमं चैतेषु सौधर्मादिषु उपर्युपरि देवाः पूर्वतः पूर्वत एभिः स्थित्या

९ 'स्वास्यलक्कारेबुढबुव्' इति गु-पाठः ।

दिभिरथैरिधिका भवन्ति।तत्र स्थितिरुत्कृष्टा जघन्या च परस्ताद्(स्०२९-४२) वक्ष्य-ते। इह तु वचने प्रयोजनं येषामपि समा भवति तेषामप्युपर्युपरि गुणतोऽधिका भव-तीति यथा प्रतीयेत ॥ प्रभावतोऽधिकाः । यः प्रभावो निग्रहानुग्रहविकियापराभि-योगादिषु सोधमकाणां सोऽनन्तगुणाधिक उपर्युपरि, मन्दाभिमानतया तु अस्प-

स्थितिप्रभावा-दिभिष्ठत्तरोत्त-रदेवानामाधि-क्यम् तरसंक्रिष्टत्वादेते न प्रवर्तन्त इति ॥ क्षेत्रस्वभावजनिताच शु-भपुद्गलपरिणामात् सुखतो सुतितश्चानन्तगुणप्रकर्षेणाधिकाः ॥ स्टेश्याविशुद्धस्यधिकाः।स्टेश्यानियमः परस्तादेषां वक्ष्यते(स्०२३)। इह तु वचने प्रयोजनं यथा गम्येत यत्रापि विधानतस्तुल्या-स्तत्रापि विश्वद्वितोऽधिका भवन्तीति । कमीविशुद्धित एव वा

अधिका भवन्तीति ॥

टी० पथाकमं चैतेष्वित्यादि भाष्यम्। येन क्रमसिक्षवेशेन वैमानिकाः सौधर्मीदिषु कल्पेषु व्यवस्थिताः उपर्युपिर तेनैव क्रमसिक्षवेशिवशेषण पूर्वसाद पूर्वस्माद विमानप्रस्तारात् कल्पाद् वा एभिः स्थित्यादिभिः सप्तभिरथैरिधका भवन्ति। तन्न स्थितिरापुषो द्विविधाऽप्युपिष्टाद् (सू०२९-४२) वक्ष्यते। इहोपन्यासे तु प्रयोजनं येषामप्यधस्तनैरौपरिष्ठानां तुल्यास्थितिर्भवति तेषामप्युपर्युपरि गुणतोऽधिका भवतीति यथा प्रतीयेत,गुणाः सुखाहारम्रहणाव्यश्रीरत्वादयस्तैरुपरितंनानामधिका अवगन्तव्याः। अचिन्त्या शक्तिः प्रभावः,
सोऽधिको भवत्युपरीति,निम्रहानुम्रहो प्रसिद्धौ विकिया-अणिमादिपरिणामशक्तिः,पराभियोगो यदाक्रम्य बलात् परः कारयितव्य इति। प्रतनुकर्मत्वादल्पाभिमाना अक्तिष्टा अक्तिष्टचित्ताश्रोपरितना इति। अनादिपारिणामिकश्च भगुद्गलपरिणामात् क्षेत्रस्यभावजनितादुपर्युपरि सुखोदयेनानन्तगुणप्रकृष्टेनाधिकाः, द्युतिर्विग्रहम्जा तयाप्युपरितनाः समभ्यधिकाः।
शरीरवर्णो लेश्या तद्विशुद्धया चोपरिष्टादिधकाः, तं च लेश्यानियममेषामग्रे (सू०२३)
वश्यामः। इह तु वचने प्रयोजनं यन्नापि तुल्यभेदत्वप्रपरितनानामाधस्त्यैर्लेश्याभिस्तन्नापि विश्वद्वित उपर्युपरि समिषका भवन्ति, प्रतनुकर्मत्वात् शुभवहुलत्वाद्य।।

भा०-इन्द्रियविषयतोऽधिकाः । यदिन्द्रियपाद्यं दृरादिष्टविषयोपलन्धी सीधर्मदेवानां तत्प्रकृष्टतरगुणत्वाद्रयतरसङ्क्षेद्रात्वाचाधिकमुपर्युपरीति ॥ अविधिविषयतोऽधिकाः सीधर्मैदाानयोदेवाः अविधिवि- श्वेणाधो रत्नप्रभां पद्यन्ति तिर्थेगसङ्ख्येयानि योजनदा- यथेणाधो रत्नप्रभां पद्यन्ति तिर्थेगसङ्ख्येयानि योजनदा- तसहस्राणि जर्ध्वमास्वभवनात्। सनत्कुमारमाहेन्द्रयोः द्रार्कराः प्रभां पद्यन्ति तिर्थेगसङ्ख्येयानि योजनदातसहस्राणि जर्ध्वमास्वभवनात् इति, एवं द्रोषाः क्रमदाः। अनुत्तरविमानवासिनस्तु कृत्स्रां लोकनाडीं

९ 'गुणाधिका' इति घ-पाठः । २ 'रिष्ठात्तना० ' इति ग-पाठः । ३ 'जनसहस्राणि' इति घ-पाठः ।

पञ्चन्ति । येषामपि क्षेत्रतस्तुल्योऽवधिविषयस्तेषामप्युपर्युपरि विद्युद्धितोऽधिको भवतीति ॥ २१ ॥

टी०—इन्द्रियाणि श्रोत्रादीनि तेषां विषयः शब्दादिर्योग्यदेशव्यवस्थितस्तद्वहणप्रश्चतानुपर्युपर्योहितपाटवा भवन्ति, अवधिविषयेण चोपर्युपरि समिधकाः, अधस्ताद् रतनप्रभां पृथिवीं पश्यन्ति सौधर्भेद्यानयोर्देवास्तिर्यगसङ्ख्येयान् द्वीपसागरान्, ऊर्ध्वमास्वभवनस्तूपिकाप्रात् सर्व एवोपरि देवाः पश्यन्ति । सनत्कुमारमाहेन्द्रयोरविधना शकराप्रभामधस्तिर्यग् बहुतरकानसङ्ख्येयान् द्वीपसम्रद्वान् । एवं सर्वत्र वक्तव्यमिति । ब्रह्मलान्तकयोर्वालुकाप्रभां पश्यन्ति, शुक्रसहस्रारयोः पङ्कप्रभां, आनतप्राणतयोरारणाच्युतयोश्च
धूमप्रभां, अधस्तात्तनमध्यमग्रैवेयकास्तमःप्रभां, उपरितनग्रैवेयकास्तु महातमःप्रभामिति ।
अनुत्तरविमानपञ्चकनिवासिनस्तु समस्तां लोकनार्डी पश्यन्ति लोकमध्यवर्तिनीं, न
पुनर्लोकमिति । येषामिप देवानां तुल्यविषयमविध्वानसुपर्युपरि तेषामप्युपरिष्टाद् विशुद्धतरमवसेयमिति ॥ २१ ॥

एते चोपर्युपरि वैमानिकाः—

#### स्त्रम् -- गतिशरीरपरिप्रहाभिमानतो हीनाः ॥ ४-२२ ॥

भा०—गतिविषयेण दारीरमहत्त्वेन महापरिग्रहत्वेनाभिमानेन च उपर्यु-परि हीनाः । तद्यथा-द्विसागरोपमजवन्यस्थितीनां देवानामासप्तम्यां गतिविषयः गत्यादिभिष्वरो- तिर्यगसङ्ख्येयानि योजनकोटीकोटीसहस्राणि, ततः परतो त्तरदेवानां हीन- जघन्यस्थितीनामकैकहीना भूमयो यावत् तृतीयांमिति । गतप्-वश्च मीम्ब्यान्ति च तृतीयायां देवाः, परतस्तु सत्यपि गति-विषये न गतपूर्वो नापि गमिष्यन्ति । महानुभाविकयातः औदासीन्याचोपर्युपरि देवा न गतिरतयो भवन्ति ।।

टी०—गितशरीरपरिग्रहाभिमानतो हीनाः, द्वन्द्वात् तृतीयार्थे तसिः। गितिवि-षयेणेत्यादि भाष्यम्। गितर्देशान्तरगमनम्, येषां द्वे सागरोपमे जधन्या स्थितिस्ते किल देवाः सप्तमधरां प्रयान्ति, ते च सनत्कुमारकल्पात् प्रभृति लभ्यन्ते, शिक्तमात्रं चैतद् वर्ण्यते, न पुनः कदाचिदगमन् तिर्यगसङ्ख्येयानि योजनकोटीनां कोटीसहस्त्राणि, ततः परत इत्यादि सागरोपमद्वयादधो जधन्या स्थितिर्येषां न्यूनतरा न्यूनतमा चेति, ते त्वेकैकहीनां श्वमनुप्राप्तुवन्ति यावत् तृतीया पृथिवी, तां च तृतीयां पूर्वसङ्गतिकाद्यर्थं गता गिमष्यन्ति, परतस्तु सत्या-मिष शक्तो न गतपूर्वो नापि गिमष्यन्ति, औदासीन्यात्—माध्यस्थ्यादुपयुपिरं न गतिरतयो देवा जिनाभिवन्दनादीन् सुक्वेति।।

१ 'तृतीयेति' इति घ−पाठः ।

भा०—सौधर्मेशानयोः कल्पयोर्देवानां शरीरोच्छ्रायः सप्त रक्षयः। उपर्यु-परि ब्रयोर्बयोरेकैका रक्षिर्हीना आ सहस्रारात्। आनतादिषु तिस्रः। प्रैवेयकेषु ब्रे। अनुत्तरे एका इति॥

टी०—सौधर्मेशानयोः सप्तहस्तवपुषो देवाः, उपर्युपिर द्वयोर्द्वयोरेकैका रिल-हींना आ सहस्रारात् द्वयोः कल्पयोरेकैकः शयोऽपैति, सनत्कुमारमाहेन्द्रयोः षड् रत्नयः, श्रद्धालोकलान्तकयोः पश्च रत्नयः, महाशुक्रसहस्रारयोश्चतुर्हस्ताः,आनतप्रा-रीरोच्छ्रायः णतारणाच्युतेषु हस्तत्रयोच्छ्रिताः, ग्रैवेयकेषु हस्तद्वयम्, अनुत्तरविमान-वासिनामेका रित्निरिति॥

अधुना परिग्रहहानिरुपदिश्यते। तत्र सौधर्मेशानयोविंमानप्रस्तारास्त्रयोदश, सनत्कुमारमाहेन्द्रयोद्वादश, ब्रह्मलोके षट्ट, लान्तके पश्च, महाशुक्ते चत्वारः, सहस्रारेऽपि चत्वारः,
आनतप्राणतयोश्चत्वारः, आरणाच्युतयोश्चत्वारः, अधस्तनप्रैवेयकेषु त्रयः,
सौधर्मादीनां प्रध्यमप्रैवेयकेषु त्रयः, उपरितनप्रैवेयकेषु त्रयः, उपरि पश्चसु विमानेव्वेकः, वृत्तास्तत्र द्विषष्टिविंमानेन्द्रकास्तानङ्गीकृत्यैव दिश्वावलिकाः प्रवताः, न विदिक्षु, सौधर्मेशानयोश्च त्रयोदशानां प्रस्ताराणामधस्तनप्रस्तारे द्विषष्टिविमानप्रमाणैवावलिका, त्र्यस्रचतुरस्रक्रमेण चतुर्दिक्षु, ततः परम्रपर्युपरि प्रतिप्रस्तारं सर्वत्र विमानचतुष्कहान्या तावदारुद्धते यावत् पश्च विमानानि सर्वोपरीति, यावन्ति च लोके सम्भवन्तिष्टनामानि वैमानिकानामेतेषु प्रस्तारेषु भवन्ति । तेषां परिसङ्ख्यानमिदम्—

भा०—सौधमें विमानानां द्वाञ्चिंशच्छतसहस्राणि । ऐशानेऽष्टाविंशतिः । सनत्कुमारे द्वादश । माहेन्द्रेऽष्टौ । ब्रह्मलोके चत्वारि शतसहस्राणि । लान्तके पश्चाशत् सहस्राणि । महाशुके चत्वारिंशत् । सहस्रारे षट् । आनतप्राणतारणा-च्युतेषु सप्त शतानि । अधो ग्रैवेयकाणां शतमेकादशोत्तरम् । मध्ये ससोत्तरं शतम्, उपर्येकमेव शतम् । अनुत्तराः पश्चैवेति ॥

टी०—सौधर्मे त्वाविकित्तप्रविष्टानां सप्तदश शतानि सप्तोत्तराणि, पुष्पावकीर्णानामेकत्रिशिक्षक्षाः सहस्राण्यष्टानवितः द्वे शते त्रिनवत्यधिके, एकत्र द्वात्रिंदालक्षाः, ऐद्याने द्वादश शतान्यष्टादशोत्तराण्याविकिताप्रविष्टानां, पुष्पावकीर्णानां सप्तविंशितिर्रुक्षाः सहस्राण्यष्टानवितः
सप्त शतानि द्यशीत्यधिकानि, एकत्रेष्टाविंदातिर्रुक्षाः, सनत्कुमारे त्वाविकिताप्रविष्टानां
द्वादश शतानि पद्विंशत्युत्तराणि, पुष्पावकीर्णानामेकादश लक्षाः सहस्राण्यष्टानवितः सप्त
शतानि चतुःसप्तत्यधिकानि, एकत्र द्वादश लक्षाः,माहेन्द्रेऽष्टौ शतानि चतुःसप्तत्यधिकान्याव-

**१ १७०७+३१९८२९३=३२०००००.** 

२ १२१८+२७९८७८२=२८०००००.

३ १२२६+११९८७४=१२००००,

सौधर्मादिष्वाव-लिकाप्रविद्यानां पु-ष्पावकीर्णानां च विमानानां सङ्ख्या लिकाप्रविष्टानां, पुष्पावकीणीनां सप्त लक्षा नवनवतिसहस्राणि शतं च षड्विशत्युत्तरम्, एकत्रौष्टौ लक्षाः, ब्रह्मलोके प्टौ शतानि चतुस्त्रिशदु-त्तराण्यावलिकाप्रविष्टानां, पुष्पावकीणीनां तिस्रो लक्षा नवनवतिसहस्रा-णि चत्वारि शतानि पश्चदशोत्तराणि(१), एकत्र चैतस्रो लक्षाः, लान्तके

पश्च शतानि पश्चाशीत्यधिकान्याविलकाप्रविष्टानां, पुष्पावकीणीनामेकोनपञ्चाशत्सहस्राणि च-त्वारि शतानि पश्चद्दशोत्तराणि,एकत्र पश्चादात् सहस्राणि, महाद्युके त्रीणि शतानि षण्ण-वत्यधिकान्याविलकाप्रविष्टानां, पुष्पावकीणीनामेकोनचत्वारिशत्सहस्राणि षद् च शतानि च-तुरुत्तराणि, एकत्र चँत्वारिशत् सहस्राणीति, सहस्रारे त्रीणि शतानि द्वात्रिशद्धिकान्याविलकाप्रविष्टानां, पुष्पावकीणीनां पट्पश्चाशच्छतान्यष्टषष्ट्यधिकानि, एकत्र पट् सहस्राणि, आन-तप्राणतयोराविलकाबद्धानां शतद्वयमष्टषण्ट्यधिकं, पुष्पावकीणीनां द्वात्रिशदुत्तरं शतम्, एकत्र चँत्वारि शतानि, आरणाच्युतयोराविलकावबद्धानां दे शते चतुरुत्तरे,पुष्पावकीणिकानां षण्णवितः, एकत्र त्रीणि शतानि, अधस्तनग्रवेयकेष्वाविलकाप्रविष्टानामेकाद्दशोत्तरं शतं, पुष्पावकीणीनि द्वात्रिन् ग्रानि तु न सन्त्येव, मध्यमग्रवेयकेषु पश्चसप्तिराविलकाप्रविष्टानि, पुष्पावकीणीनि द्वात्रिन् गर्मत्र सप्तीत्तरं शतम्, उपरितनग्रवेयकेष्वकोनचत्वारिश्वातिलकाप्रविष्टानि, पुष्पावकीणिकानामेकपष्टः, एकत्र श्रंतं च, अनुत्तरविमानानि तु पश्चेव ॥

इदानीं सकलवैमानिकविमानपरिसङ्ख्या—

भा०—एवमूर्ध्वेलोके वैमानिकानां सर्वविमानपरिसङ्ख्या चतुरशीतिः शतसहस्राणि सप्तनवतिश्च सहस्राणि त्रयोविंशानीति (८४९७०२३)॥स्थानपरि-वारशक्तिविषयसम्पत्स्थितिष्वल्पाभिमानाः परमसुखभागिन उपर्युपरीति॥२२॥

टी०—चतुरशितिरुक्षाः सप्तनवितः सहस्राणि त्रयोविंशतिश्र विमानानीत्येवमुपर्युपरि हीनतरपरिग्रहा भवन्ति ॥ अधुनाऽभिमानतो हीना इति प्रतिपादयति—अहंकारपर्ययोऽभिमानः, स्थानं कल्पादि, परिवारो देवाः देव्यश्र, शिक्तः सामर्थ्यमचिन्त्यम्, विषयोऽवधिरिन्द्रियाणां वा, सम्पद्-विभूतिः, स्थितिरायुष इयत्ता, अथवा विषयसम्पत्-शब्दादिसमृद्धिः, इत्येतासु परिपेलवगर्वाः परमसुखभाजः उपर्युपरीति ॥ २२ ॥

सुत्रेणानुपात्तमुपर्युपरिहीनमुच्छासाद्यपन्यस्पति भाष्यकारः—

भा०—उच्छ्वासाहारवेदनोपपातानुभावतश्च साध्याः । उच्छ्वासः सर्वजघ-

१ ८७४ +७९९१२६=८०००००. २ ८३४+३९९१६६ (टीका-पाठक्षिन्तनीयः)=४००००.

<sup>₹ 464 +86894=40000. 8 38€ +38€08 =80000.</sup> 

v. 337 +4660=6000. € 360 +937=800. ७ २०४+96=300.

न्यस्थितीनां देवानां सप्तेस्तोकः आहारश्चतुर्थकालः । पल्योपमस्थितीनामन्तर्दिव-देवानामुच्छवा- सस्योच्छ्वासो दिवसपृथक्तवस्याहारः । यस्य यावन्ति सागरोप-साहारी माणि स्थितिस्तस्य तावत्सु अर्धमासेषु उच्छ्वासः, तावेत्स्वव वर्षसङ्खेष्वाहारः ॥

टी०—दश वर्षसहस्राणि येषां स्थितिस्तेषां स्तोकसप्तकातिकान्तावुच्छ्वासः एकदिवसा-न्तरितश्राहाराभिलाषः, पल्योपमस्थितीनां दिवसाभ्यन्तरे समुच्छ्वासो दिवसपृथक्तव-स्याहारः, द्वित्रभृत्यानवभ्यः पृथक्तवसंज्ञा पारिभाषिकी । यस्य यावन्तीत्यादि सुज्ञानम् ॥

भा०-देवानां सहेद्नाः प्रायेण भवन्ति, न कदाचिद्सहेद्नाः। यदि चास-हेद्ना भवन्ति ततोऽन्तर्भुहूर्तमेव भवन्ति, न परतः, अनुबद्धसहेद्नास्तृत्कृष्टेन षण्मासान् भवन्ति ॥ उपपातः। आरणाच्युतादृष्वमन्यतीथानाभुपपातो न भवति। स्विलिङ्गिनां भिन्नद्दीनानामा ग्रैवेयकेभ्य उपपातः। अन्यस्य सम्यग्दष्टेः संयतस्य भंजनीयं आ सर्वार्थसिद्धात्। ब्रह्मलोकादृष्वमा सर्वार्थसिद्धाचतुर्देशपूर्वधराणामि-

ति ॥ अनुभावो विमानानां सिर्द्धक्षेत्रस्य चाकाको निरालम्बस्थि-तौ लोकस्थितिरेव हेतुः । लोकस्थितिर्लोकानुभावो लोकस्वभावो जगद्धमोऽनादिपरिणामसन्तितिरित्यर्थः । सर्वे च देवेन्द्रा ग्रैवेया-

दिषु च देवा भगवतां परमर्षीणामहेतां जन्माभिषेकिनिष्क्रमणज्ञानोत्पत्तिमहास-मवसरणिनवीणकालेष्वासीनाः शियताः स्थिता वा सहसैवासनशयनस्थाना-श्रयैः प्रचलित, शुभक्षमेकलोद्याल्लोकानुभावत एव वा। ततो जनितोपयो-गास्तां भगवतामनन्यसद्दशीं तीर्थकरनामकर्मोद्भवां धर्मविभूतिमविधनाऽऽलोर्वेय सञ्जातवेगाः सद्धमेबहुर्मानाः केचिद्गात्य भगवत्पाद्मूलं स्तुतिवन्दनोपासन-हितश्रवणैरात्मानुग्रहमवाप्नुवन्ति । केचिद्पि तत्रस्था एव प्रत्युत्थानाञ्जलिपणि-पातनमस्कारोपहारैः परमसंविग्नाः सद्धमीनुरागोत्कुल्लनयनवद्नाः समभ्यर्च-यन्ति ॥ २२ ॥

अन्नाह-त्रयाणां देवनिकायानां लेक्यानियमोऽभिहितः । अथ वैमानि-कानां केषां का लेक्या इति १। अत्रोच्यते—

टी०—देवानां सबेदना इत्यादि भाष्यम् । यदा नाम केनचित्रिमित्तेनाशुभा बेदना देवानां प्रादुरस्ति तदाऽन्तर्भुहूर्तमेव स्यात्, ततः परं नानुबन्नाति, सद्वेदनाऽपि सन्ततं

<sup>9 &#</sup>x27;सप्तमु स्तोकेषु' इति घ-पाठः । २ 'भजनीयः ' इति क-पाठः । ३ '०द्धि०' इति घ-पाठः । ४ '०च्य०' इति घ-पाठः । ५ 'तसवेगाः' इति घ-पाठः । ६' मानात् ' इति घ-पाठः । ७ 'त्युपस्थापना ' इति घ-पाठः ।

षाण्मासिकी भवति, ततः परं विच्छिद्यन्ते अन्तर्भुहूर्तं, ततः पुनरनुवर्तते । उपपातो अधुना, अच्यु-तात् परमन्यलिङ्गेन नोषपातो अस्ति मिथ्यादृष्टेः, स्वलिङ्गिनामिति साधुवेषधारिणां भिन्नद्-द्यानानां मिथ्यादशां यावदुपरितनग्रैवेयाणि तावदुपपातः, सम्यग्दशस्तु साधोः सौधर्मा-दारभ्य यावत् सर्वार्थसिद्धविमानं तावदुपपातः । अयं चापरो नियमः — त्रह्मलोकादधश्रतुर्दश-पूर्वधरो नोषपद्यते, परतस्तु सर्वार्थसिद्धविमानावधिक उत्पादः । शेषं सुज्ञानम् ॥ २२ ॥

अन्नाह-त्रयाणामित्यादिसम्बन्धग्रन्थः । भवनवासिन्यन्तरज्योतिष्काणां द्रव्यले-इयानियमोऽभिहितः, वैमानिकानां तु केषां का द्रव्यलेइया ? तत आह—

### सूत्रम्--पीतपद्मशुक्कलेश्या दित्रिशेषेषु ॥ ४-२३ ॥

भा॰—उपर्युपरि वैमानिकाः सौधर्मीदिषु इयोस्त्रिषु शेषेषु च पीतपद्मशु-क्रुलेश्या भवन्ति यथासङ्ख्यम् । इयोः पीतलेश्याः सौधर्मेशानयोः, त्रिषु पद्म-लेश्याः सनत्कुमारमाहेन्द्रब्रह्मलोकेषु । शेषेषु लान्तकादिषु आ सर्वोर्थसिद्धाच्छ-

वैमानिकानां स्ट्रियाः क्रुलेश्याः । उपर्युपरि तु विशुद्धतरेत्युक्तम् ॥ २३ ॥ अत्राह-उक्तं भवता-ब्रिविधा वैमानिका देवाः-कल्पोपपन्नाः कल्पातीताश्च (सु०१८) इति । ततः के कल्पा इत्यत्रोच्यते---

टी॰—पीतपद्मशुक्रुलेश्या द्वित्रिशेषेषु। पूर्वत्र बहुत्रीहिरुत्तरत्र द्वन्द्वः, यथासङ्ख्यं वाभिसम्बन्धः कार्यः । उपयुपि वैमानिका इत्यादि भाष्यम् । समानत्वे सत्यप्यपर्युपरि विश्वद्वित्रकषः, सौधर्मेशानयोः कनकवच्छुचयः सुराः, सनत्कुमारमाहेन्द्रब्रह्मलोकेषु पश्चदल- त्विषः । लान्तकादिषु धवलर्वचयः सर्वार्थसिद्धपर्यवसानेषु, भावलेश्याः पुनरध्यवसायरूपत्वात् षडपि वैमानिकानां सन्तीत्यवगन्तव्यम् । अपरे वर्णयन्ति—भावलेश्यानियमोऽयम्, स तु न सुष्ठु सङ्गच्छत इति नाद्वियते, एकप्रदेशे सर्वदेवानां लेश्याविधानं किमिति न कृतं चेत्, तन्न, सुष्प्रबोधत्वाद् व्यतिकरनिष्टुन्यर्थत्वाचेति ।। २३ ॥

अन्त्राह-उक्तं भवतेत्यादिपातिकाग्रन्थः । द्विविधा वैमानिका इति प्रागभिहितं-कल्पवासिनः कल्पातीताश्च, तत् के पुनः कल्पा इति ? अत्रोच्यते—

सूत्रम्-प्राग् मैवेयकेभ्यः कल्पाः ॥ ४-२४ ॥

भा॰—प्राग् ग्रैवेयकेभ्यः कल्पा भवन्ति, सौधर्मीदय आरणाच्युतपर्यन्ता इत्यर्थः । अतोऽन्ये कल्पातीताः ॥ २४ ॥

टी०—विविधविमानाश्रया न्याख्यातसङ्ख्याविशेषा ग्रैवेयकेभ्य आरात् कल्पा भवन्ति, शेषविषयसम्बन्धे दिग्लक्षणा पश्चमी, कल्पशब्द उक्तार्थः । इन्द्रादिदशकल्पनात्म-कत्वात् कल्पाः, सौधमीद्योऽच्युतपर्यवसाना इति ॥ शेषाः कल्पातीता इति ॥ २४ ॥

१ 'रुचः' इति कः-पाठः ।

भा०—अत्राह-ितं देशः सर्व एव सम्यग्दष्टयो यद् भगवतां परमर्षाणामहतां जन्मादिषु प्रमुदिता भवन्तीतिः । अत्रोच्यते— न सर्वे सम्यग्दष्टयः, किन्तु
सम्यन्दष्टयः सद्धर्मबहुमानादेव तत्र प्रमुदिता भवन्त्यभिगच्छन्ति च । मिथ्यादष्टयोऽपि च लोकचित्तानुरोधादिन्द्रानुपृत्या परस्परद्शीनात् पूर्वानुचितिमिति च प्रमोदं भजन्तेऽभिगच्छन्ति च ।
लीकान्तिकास्तु सर्व एव विद्युद्धभावाः सद्धर्मबहुमानात् संसारदुःखातीनां च
सत्त्वानामनुकम्पया भगवतां परमर्षीणामहतां जन्मादिषु विशेषतः प्रमुदिता
भवन्ति । अभिनिष्क्रमणाय च कृतसङ्कल्पान् भगवतोऽभिगम्य प्रहृष्टम्नसः
सत्त्वन्ति सभाजयन्ति चेति ॥ २४ ॥

अत्राह–के पुनर्लोकान्तिकाः कतिविधा वेति? अत्रोच्यते—

टी०—अत्राह-किं देवाः सर्व एवेति भाष्यम् । कल्पवासिनस्तावत् सुखासक्ता अपि सन्तो भगवतां त्रिलोकबन्धूनामहेतां जन्मनिष्क्रमणज्ञानोत्पत्तिमहासमवसरणनिर्वाणकालेष्व- नुभावतो ज्ञानाचासीनाः ध्रिक्ताः स्थिताः प्रस्थिता वा सहसैवासनचलनाद् दर्शनविशुद्धिभ- त्यसृष्ट्वत्यनुरागानन्यसद्यतीर्थकरनामकर्मोदयविभृतिजनितकृत्हलसद्धर्मबहुमानसंशयच्छेदा- पूर्वप्रश्नानुभावाद्यनेककारणनेद्विताः प्रायस्तीर्थकरपादान्तिकमत्यन्तैकान्तहितमभ्येत्य स्तुतिव- त्रमपूजनोपासनधर्मश्रवणेः स्वपरश्रद्धासंवेगजननेरात्मानभपनीतकस्मपं कुर्वन्ति । ग्रेवेयका- दयस्तु यथावस्थिता एव कायवा भिरभ्यत्थानाञ्चलिप्रणिपाततथागुणवचनेकारयभावनाभिर्भगवतोऽर्हतो नमस्यन्ति । न च सर्वे देवाः सम्यग्दष्टयः, किन्तु मिथ्यादष्टयोऽपि वि(अभि)हितानेककारणाः पूजामहेतां विद्धत इति । लोकान्तिकास्तु सर्वे सम्यग्दष्टयो उव्हर्य चाईचरणमूलमायान्त्यईदादिसंवेगप्रशंसार्थमात्महितार्थं चेति ।। २४ ।।

अन्नाहेत्यादिपातनिकाग्रन्थः । कस्मिन् पुनः कल्पे विमाने वा लोकान्तिका देवाः प्रतिवसन्ति कतिविधा [ भेदा ] वा इति ? । अन्नोच्यते—

## सूत्रम्—ब्रह्मलोकालया लोकान्तिकाः ॥ ४--२५ ॥

भा०—ब्रह्मलोकालया एव लोकान्तिका भवन्ति नान्यकल्पेषु, नापि परतः। ब्रह्मलोकं परिवृत्याष्ट्रासु दिश्च अष्टविकल्पा भवन्ति ॥ २५॥ तद्यथा — दी०—ब्रह्मलोकालया क्रिक्टोकान्तिका भवन्तीत्यादि भाष्यम्। सामर्थ्यल-भ्यमेवकारं दर्शयति, अवधारणेक्के च, नान्यकल्पेषु नापि परतो ग्रैवेयकादिष्विति। लोकान्ते भवाः लोकान्तिकाः, अत्र प्रस्तुतत्वात् ब्रह्मलोक एव परिगृह्यते, तदन्तिनवासिनो लोकान्तिकाः, सर्वब्रह्मलोकदेवानां लोकान्तिकत्वप्रसङ्ग इति चेत्, न, लोकान्तोपश्चेपात्, जराम-

१ 'लौका॰' इति ग-पाठः ।

रणापिज्वालाकीणों वा लोकस्तदन्तवर्तित्वात् लोकान्तिकाः क्रमेश्वयाभ्यासभावाच । ब्रह्मलोकं परिवृत्याष्टासु दिक्ष्वष्टिकित्या भवन्ति । अत्र दिग्ग्रहणं सामान्येन दिन्विद्क्प्रतिपच्यर्थम् । ब्रह्मलोकाञ्घोव्यवस्थितरिष्टविमानप्रस्तारवार्तन्योञ्श्वपाटकसंस्थिता अरुणवरसागरे समुद्भूता अतिबहलतमःकायप्रभवाः कृष्णराज्योञ्ष्टौ भवन्ति, यासां मध्येन प्रयान्
देवोञ्येकः सङ्क्षोभमापद्येतेति । तत्र द्वयोर्द्वयोः कृष्णराज्योर्मध्यभागं एते भवन्ति । स्थापना
।। २५ ॥

तद्यथा---

### सूत्रम्-सारस्वतादित्यवह्न्यरुष्णगर्दतोयतुषिताव्यावाधमरुतो-ऽरिष्ठाश्च ॥ ४-२६॥

भा०—एते सारस्वताद्योऽष्टविघा देवा ब्रह्मलोकस्य पूर्वीत्तरादिषु दिक्षु ुप्रदक्षिणं भवन्ति यथासङ्ख्यम् । तद्यथा–पूर्वीत्तरस्यां दिशि सारस्वताः, पूर्व-स्यामादित्या इत्येवं शोषाः ॥ २६ ॥

टी०—विमानसाहचर्याद् देवानां सारस्वतादिसंज्ञाः । पैते सारस्वतादयो-ऽष्टविधा देवा इत्यादि सुगमम् । पूर्वीत्तरस्यां दिशि सारस्वताः, पूर्वस्यामादित्याः,

पूर्वदक्षिणस्यां वह्नयः, दक्षिणस्यामरुगाः, दक्षिणापरस्यां गर्दतोयाः, अप-लोकान्तिकानां व्य-वस्था स्यां तुषिताः, अपरोत्तरस्यामव्याद्वाधाः, उत्तरस्यां मरुतः, मध्येऽरिष्ठाः।। नन्वेवमेते नद्भीदा भवन्ति, अस्मिकता चाष्टविधा इति मुद्रिताः। उच्य-

ते-लोकान्तवर्तिन एतेऽष्टभेदाः स्ररिणोपात्ताः, रिष्टविमानप्रस्तारवर्तिभिनेवधा भवन्तीत्यदोषः । आगमे तु नवधैवाधीता इति ॥ एवमयं कार्मणशर्रीरप्रणालिकयास्त्रवापेक्षयाऽऽपादितसुखदुःखानां भन्याभन्यभेदाहितद्वैविध्यानां प्राणिनां संसारोऽनादिरपर्यवसानः, अन्येषां मोहोपश्चमनक्षपणं प्रत्यादतानामप्रतिपतितसम्यग्दर्शनानां परीतिविषयत्वात् सप्ताष्टानि भवप्रहणान्युत्कर्षेणानुबन्धी-नि, जधन्येन द्वित्राण्यतिवाह्योच्छिद्यते, इत्यविशेषे सत्यन्ये भाज्याः ॥ २६ ॥

अमी पुनरुत्कर्षेण-

## सूत्रम्-विजयादिषु द्विचरमाः ॥ ४-२७ ॥

टी॰—द्रौ चरमावेषां द्विचरमाः । चरमशब्द उक्तार्थः, चरमद्विदेहा इतियावत् । चरमत्वमेकस्मित्रिति चेत्, न, औपचारिकत्वात् ।

भा० विजयादिष्वतुत्तरेषु विमानेषु देवा द्विचरमा भवन्ति । द्विचरमा इति ततश्च्युताः परं द्विजीनत्वा सिध्यन्तीति । सकृत् सर्वार्थसिद्धमहाविमान-वासिनः, शेषास्तु भजनीयाः ॥ २७॥

१ 'व्याबाधारिष्टामस्तः' इति क--पाठः ।

टी॰--विजयादिष्वित्यादि भाष्यम्। विजयादिषु चतुर्षु विमा-अनुत्तरदेवानां नेषु, अन्यविजयादिव्यावृत्त्यर्थमनुत्तरग्रहणम्, अनुत्तरशब्दस्पर्शादियोगाः द्नुत्तरविमानानि तेषु देवा द्विचरमा भवन्ति, द्विचरमत्वं स्पष्टयति ततो विजयादिभ्य-**ऋ्युताः परम्** उत्कर्षेण द्विजीनित्वा मनुष्येषु सिद्धिमनुगच्छन्ति, विजयादिविमानाच्च्युतो मनुष्यः पुनरपि विजयादिषु देवस्ततश्र्युतो मनुष्यः सन् सिध्यतीति । अपरे वर्णयन्ति विज-यादिभ्यश्युताः परतो मनुष्याः सर्वार्थसिद्धजन्मलाभं लब्ध्वा हृतीये भवे सिध्यन्तीति द्विचरमाः । एतत्त्वयुक्तं व्याख्यानम् । सर्वोर्थसिद्धविमानोत्पादे सति तत्प्रच्युतिसमनन्तरज-न्मनि सिद्धिगतिश्रवणात् कोऽतिशयस्तत्र विजयादीनामिति?। सर्वार्थसिद्धविमानवासिनस्त सकुज्जनित्वा मनुष्येषु सिद्धिमधिगच्छन्ति मुक्तिमासादयन्ति, सर्वे चानुत्तरोपपातिनः किल देवाः प्रतनुकर्माणो भवन्तीति । यथाऽऽहागमे-"अणुत्तरोववादियाणं देवाणं ! भंते ! केवइएणं कम्मावसेसेणं अणुत्तरोववादियत्तेण उववन्ना ? गोयमा ! जावतिअन्नं छद्दभत्तीए सम-णे निम्मंथे कम्मं निज्जरेइ एवतिएणं कम्मावसेसेण अणुत्तरोववाइयत्ताए उववन्ना"। शोषा-स्तु भजनीयाः । वैमानिकप्रतिप्रयर्थं वा शेषग्रहणम् । अथवा समस्तदेवप्रतिपादनार्थम-ध्यवसातव्यम्, अतः शेषाः कदाचित् कचित् सकृद् द्वित्रिचतुःप्रभृति वा मनुष्येषु जन्मासाद्य सिद्धचन्तीति ॥ २७ ॥

भा०—अत्राह उक्तं भवता-जीवस्यौद्यिकेषु भावेषु तिर्यतिर्यक्ष्मस्तावः योनिगतिरिति, तथा स्थितौ 'तिर्यग्योनीनां च ' (अ० ३, सू०
१८) इति, आस्रवेषु 'माया तैर्यग्योनस्य ' (अ० ६, सू० १७) इति। तत् के तिर्यग्योनय इति १ । अत्रोच्यते—

टी॰—अत्राह-उक्तं भवतेत्यादिसम्बन्धग्रन्थः । द्वितीयेऽध्याये ( सू॰ ६) औद्विकभावन्याख्याप्रस्तावे तिर्यग्योनिगतिरुक्ता, तृतीयाध्यायपरिसमाप्तौ ( सू॰ १८ ) तिर्यग्योनिजानां चेति स्थितरायुषोऽभिहिता, पष्ठे चास्त्रवप्रस्तावे (सू॰ १७ ) माया तैर्यग्योनस्यिति वक्ष्यते, तत् के तिर्यग्योनय इति १। अत्रोच्यते—

सूत्रम्-औषपातिकमनुष्येभ्यः शेषास्तिर्यग्योनयः ॥ ४-२८ ॥

भा०—औपपातिकेश्यश्च नारकदेवेश्यो मनुष्येश्यश्च यथोक्ते-तिरश्चां निर्देशः भ्यः शेषा एकेन्द्रियाद्यस्तिर्यग्योनयो भवन्ति ॥ २८ ॥

टी०--औपपातिकेभ्यश्चेत्यादि भाष्यम् । औपपातिका नारकदेवास्तेभ्यो मनुष्ये-

१ अनुत्तरोपपातिका देवा भदन्त ! कतिपयेन कर्मावशेषेण अनुत्तरोपपातिकरवेन उपपन्नाः ? गौतम ! यावत् षष्ठभ-क्तिकः श्रमणः निर्श्रन्थः कर्म निर्जरयित एतावता कर्मावशेषेण अनुत्तरोपपातिकतया उपपन्नाः ( भग० )।

२ 'उपपातिका ' इति क-पाठः ।

भ्यश्च गर्भन्युत्क्रान्तिभ्यः सम्मूच्छेनजेभ्यश्च ये शोषाः एकद्वित्रिचतुष्पश्चेन्द्रियास्ते सर्वेऽपि तिर्यग्योनिन्यपदेशभाजो भवन्ति । देवादिवत् तदाधारनिर्देश इति चेत्, न, सर्वलोकन्यापि-त्वात्, तिर्यग्लोके चैते भूयांस इति तिर्यग्योनिसंज्ञा प्रतिपत्तन्येति ॥ २८ ॥

भा०—अत्राह-तिर्यग्योनिमनुष्याणां स्थितिरुक्ता । अथ देवानां का स्थितिरिति । अत्रोच्यते—

टी॰—अत्राह-तिर्यग्योनिमनुष्याणामित्यादिपातनिकाग्रन्थः । तृतीयाध्यायपरि-समाप्तौ नृतिरथां परापरस्थिती गदिते । अथ देवानां भवनवासिप्रभूतीनां का स्थितिरायुष इति ? । अत्रोच्यते—

## सूत्रम्-स्थितिः ॥ ४-२९॥

भा०-स्थितिरित्यत कर्ध्व वश्यते ॥ २९ ॥

टी॰—स्थितिरित्यत ऊर्ध्व वक्ष्यत इति भाष्यम्। इतः प्रमृति स्थितिरित्यधिक्रियते, सा तु द्वयी जघन्योत्कृष्टभेदादिति, यद्येवसुभयसम्भवे भवनवासिनामेव तावदादिनिर्देशभाः जासुच्यतां का परा स्थितिरिति, इमेऽभिदध्महे-सत्यिप तेषां विकल्पबहुत्वे महामन्दरावधेदे-क्षिणोत्तराधीधिपतिविभाग एवाद्रियते ॥ २९ ॥

# सूत्रम्-भवनेषु दक्षिणार्धाधिपतीनां पत्योपममध्यर्धम् ॥ ४-३० ॥

भवनासिनां भा०—भवनेष तावद् भवनवासिनां दक्षिणार्घाधिपतीनां स्थितिः पत्योपममध्यर्धं परा स्थितिः, द्वयोर्पथोक्तयोभेवनवासीन्द्रयोः पूर्वो दक्षिणार्घाधिपतिः पर उत्तरार्घाधिपतिः ॥ ३०॥

ढी०—भवनेषु दक्षिणार्घाधिपतीनां परयोपममध्यर्धम्, चमरं विहायासुरिनकायपरिवृद्धं शेषभवनवासिदक्षिणार्घाधिपतीनामधीधिकं परयोपमं स्थितिरायुषो वेदितन्या,
उक्तलक्षणं परयोपमम्, अधिकमधमिसिमस्तिदिदमध्यर्धम्, बहुत्रीहिणा परयोपमाभिसम्बन्धः,
सन्देहापनोदनायेदमारूयायते—पूर्वनिर्दिष्टयोद्धयोभवनवासीन्द्रयोः प्रथमनिर्दिष्टो यः स
दक्षिणार्घाधिपतिरवसेयः, पश्चान्निर्दिष्ट उत्तराघीधिपतिरिति ॥ ३०॥

अथोत्तराघीधिपतीनामायुषः का स्थितिरित्याह —

## सूत्रम्--शेषाणां पादोने ॥ ४-३१ ॥

भा०—शेषाणां भवनवासिष्वधिपतीनां (शेषाणां) द्वे पत्योपमे पादोने परा स्थितिः । के च शेषाः उत्तराधीधिपतय इति ॥ ३१ ॥

१ ' द्वयोः ' इत्यधिको घ-पाठः ।

िअध्यायः ४

टी०--दक्षिणार्घाधिपतीनां व्यतिरिक्ता उत्तरार्घाधिपतयः शेषा बलिव्यतिरिक्ताः तेषां पादोने दे पल्योपमे स्थितिरायुषः, पादश्रतुर्थभाग इति ॥ ३१ ॥

अथ किमेशां भवनवास्यधिपतीनां सर्वेषामियं परा स्थितिः ? नेत्युच्यते, किन्त्वा-धिपत्यसामान्ये विशेषेणानयोः श्रतिपत्तव्या ॥ ३१ ॥

सूत्रम्-असुरेन्द्रयोः सागरोपममधिकं च ॥ ४--३२ ॥

भा०-असुरेन्द्रयोस्तु दक्षिणार्घाधिपत्युत्तरार्घाधिपत्योः सागरोपममधि-कं च यथासङ्ख्यं परा स्थिति भैवति ॥ ३२ ॥

टी॰--पूर्वी (दक्षिणा ?) घीधिपतेश्रमरस्योत्तराधीधिपतेश्र बलिराजस्य यथासङ्ख्यमेव, सागरोपमं चमरस्य बलेस्तदेवाधिकं कियताऽपि विशेषेण सागरोपमस्थितिरायुषो भवतीति, । उक्तं च सागरोपमं लक्षणतः प्रागिति, असुरक्रमारीणां चत्वारि पल्योपमानि सार्धानि परा स्थितिः, शेषाणां नागवधूत्रभृतीनां सर्वभवनवासिनीनां देशोनं पल्योपममुत्कृष्टा स्थिति-रिति ॥३२ ॥

आद्यदेवनिकायस्थितिव्याख्यानानन्तरं व्यन्तरज्योतिष्कानवसरप्राप्तानतिलङ्घ्योपरि-ष्टादेव तावछाघवार्थिना वैमानिकनिकायस्थितिराख्यायते---

सूत्रम्—सौधर्मादिषु यथाक्रमम् ॥ ४--३३ ॥ भा०--सौधर्ममादि कृत्वा यथाक्रममित कर्ध्व परा स्थितिर्व-श्यते ॥ ३३ ॥

टी॰—सौधर्ममादिं कृत्वा यावत् सर्वार्थसिद्धविमानं तावद् यथाक्रममिति अर्ध्व

स्थितिर्वक्ष्यते देवानामायुष इति ॥ ३३ ॥

स्त्रम्-सागरोपमे ॥ ४-३४ ॥

भा० सौधर्मे कल्पे देवानां परा स्थितिंद्वें सागरोपमे इति ॥ ३४ ॥ टी॰ - इन्द्रसामानिकानां सागरोपमद्भयं सौधर्मे स्थितिरुत्कृष्टा लभ्यत इति ॥ २४॥

सूत्रम्-अधिके च ॥ ४--३५ ॥

भा०-ऐशाने द्वे सागरोपमे अधिके परा स्थितिभीवति ॥ ३५ ॥

टी०-अधिके च यथाक्रमग्रहणादैशानोऽभिसम्बध्यते । ह्रे सागरोपमे कियताऽपि विशेषेणाधिके ऐशाने कल्पे परा स्थितिरिन्द्रादीनामिति ॥ ३५॥

सूत्रम्—सप्त सनत्कुमारे ॥ ४--३६ ॥ भा०--सनत्कुमारे कल्पे सप्त सागरोपमाणि परा स्थिति भैवति ॥ ३६॥

९ ' द्वे' इत्यधिको **ग-**पाठः ।

टी॰—सनत्कुमारे सप्त सागरोपमाणि परा स्थितिरिन्द्रादीनामिति ॥ ३६ ॥ सूत्रम्—विशेषत्रिसप्तदेशैकादशत्रयोदशपञ्चदशभिराधिकानि च ॥४--३७॥

भा० — एभिर्विशेषादिभिरधिकानि सप्त माहेन्द्रादिषु परा स्थितिभैवति । सप्तेति वर्तते । तद्यथा – माहेन्द्रे सप्त विशेषाधिकानि, ब्रह्मलोके ब्रिभिरधिकानि माहेन्द्रादीनां परा सप्त, दशेत्यर्थः । लान्तके सप्तभिरधिकानि सप्त, चतुर्दशेत्यर्थः ।

स्थितिः महाशुक्ते दशिभरिधकानि सप्त, सप्तदशेत्यर्थः। सहस्रारे एका-दशिभरिधकानि सप्त, अष्टादशेत्यर्थः। आनतप्राणतयोस्त्रयोदशिभरिधकानि सप्त, विंशतिरित्यर्थः। आरणाच्युतयोः पश्चदशिभरिधकानि सप्त, द्वाविंश-तिरित्यर्थः॥ ३७॥

टी०—सप्त सागरोपमाणि विशेषेणाधिकानि माहेन्द्रे परा स्थितः, ब्रह्मलोके सप्त त्रिमिरधिकानि परा स्थितिः, दश सागरोपमाणीत्यर्थः । लान्तके सप्त सागरोपमाणि सप्तिभि-रधिकानि परा स्थितिथतुर्दशसागरोपमेतियावत् । महाशुक्रे सप्त सागरोपमाणि दशिकानि परा स्थितिः, सप्तदश सागरोपमाणीत्यर्थः । सहस्रारे सप्त सागरोपमाणेवकादश-भिरधिकानि परा स्थितिरष्टादशसागरोपमेतियावत् । आनत्याणतयोः सप्त सागरोपमाणि व्रयोदशिकानि परा स्थितिर्वशितिसागरोपमेत्यर्थः । एकेन्द्रोपभोग्यत्वात्र पृथक् कल्पद्वयेऽभिहिता । आरणाच्युत्तयोः सप्त सागरोपमाणि पञ्चदशिकानि परा स्थितिर्वशितसागरोपमाणि पञ्चदशिकानि परा स्थितिर्वशितसागरोपमेत्यर्थः । अत्राप्येकेन्द्रोपभोग्यत्वादेव न विवेकेनाभिधानमिति ॥ ३७ ॥

### सूत्रम्-आरणाच्युतादूर्धमेकैकेन नवसु ग्रैवेयकेषु विजयादिषु सर्वार्थसिद्धे च ॥ ४-३८ ॥

भा०—आरणाच्युतादृष्वीमेकैकेनाधिका स्थितिभैवति नवसु ग्रैवेयकेषु विजयादिषु सर्वार्थसिद्धे च । आरणाच्युते द्वाविंशतिग्रैवेयकेषु पृथगेकैकेनाधिका-स्वयोविंशति(प्रभृति)रित्यर्थः। एवमेकैकेनाधिकाः सर्वेषु नवसु यावत् सर्वेषामुपरि नवमे एकर्त्रिशत् । सा विजयादिषु चतुष्वेप्येकेनाधिका द्वान्निंशत् । साऽप्येकेनाधिका, सर्वार्थसिद्धे त्वजयन्योत्कृष्टा त्रयस्त्रिंशदिति ॥ ३८॥

टी०—आरणाच्युतादिति कृतैकवद्भावो निर्देशः, आरणोपलक्षितो वाऽच्युतः, जर्ध्वमेकैकेन सागरोपमेणाधिका नवस्विप ग्रैवेयकेषु विजयादिषु च चतुर्षु सर्वार्थ-सिद्धे च परा स्थितिर्वेदितन्येति। शेषं भाष्यं सुज्ञानमेव।। ३८॥

भा०—अन्नाह-मनुष्यतिर्थग्योनिजानां परापरे स्थिती व्याख्याते,अथौपपाति-कानां किमेकेव स्थितिः परापरे न विद्यते इति ? । अत्रोच्यते—

टी०-अत्राहेत्यादिसम्बन्धग्रन्थः । नृतिरश्रां परापरे स्थिती च्याख्याते, औपपा-तिकानां पुनर्नारकदेवानां किमेकैवोत्कृष्टा स्थितिरितरा नास्ति ? । अस्तीत्याह—

सूत्रम्-अपरा पल्योपममधिकं च ॥ ४-३९ ॥

भा०-सौधर्मादिष्वेव यथाक्रममपरा स्थितिः पत्योपममधिकं च । अपरा जघन्या निकृष्टेत्यर्थः । परा प्रकृष्टा उत्कृष्टेत्यनर्थान्तरम् । तत्र सौधर्मेऽपरा स्थितिः पल्योपमम्, ऐशाने पल्योपममधिकं च ॥ ३९ ॥

टी० सौधुर्मादिषु यथाक्रममित्येतदनुवर्तते, अपरा जधन्या, सौधर्मे कल्पे पल्यो-पममायुषः स्थितिर्भवति, ऐशाने तदेव पल्योपममधिकं कियतापि विशेषेण जधन्या

स्थितिरिति ।

सूत्रम्-सागरोपमे ॥ ४-४० ॥

भा॰-सनत्कुमारे अपरा स्थितिर्दे सागरोपमे ॥ ४० ॥

टी०--सनत्कुमारे द्वे सागरीपमे जघन्या स्थितिः ॥ ४० ॥

सूत्रम्-अधिके च ॥ ४-४१ ॥ भा०-माहेन्द्रे जघन्या स्थितरिधके हे सागरोपमे ॥ ४१ ॥

टी॰--द्रे सागरोपमे अधिके जवन्या स्थितिमीहेन्द्रे ॥ ४१॥

सूत्रम्-परतः परतः पूर्वा पूर्वाऽनन्तरा ॥ ४-४२ ॥

भा० माहेन्द्रात् परतः पूर्वी परा(पूर्वी)ऽनन्तरा जवन्या स्थिति भैवति । तद्यथा-माहेन्द्रे परा स्थितिर्विद्योषाधिकानि सप्त सागरोपमाणि सा ब्रह्मलोके जघन्या स्थितिभेवति । ब्रह्मलोके द्वा सागरोपमाणि परा स्थितिः सा लान्तके जघन्या। एवमा सर्वार्थसिद्धादिति। विजयादिषु चतुर्षु परा स्थितिस्त्रयस्त्रिशत् सागरोपमाणि, साङ्जघन्योत्कृष्टा सर्वार्थसिद्ध इति ।।। ४२॥

टी॰-परतः परतः पूर्वी पूर्वीनन्तरा ब्रह्मलोकादिषु पूर्वकल्पस्थितिरुत्कृष्टा सोप-रितनानन्तरकल्पे जधन्या वेदितव्या । तद्यथा-माहेन्द्रे सप्त सागरोपमाणि विशेषाधि-कानि परा स्थितिः सा ब्रह्मलोके जघन्या । ब्रह्मलोके दश सागरोपमाणि परा सा लान्तके जघन्येत्येवं शेषेष्वप्यायोजनीया यावत् सर्वार्थसिद्धविमानम्।तत्र विजयादिषु चतुर्षु जघन्येनैकत्रिंशदुत्कर्षेण द्वात्रिंशत्, सर्वार्थिसिद्धे त्रयस्त्रिशत् सागरोपमाण्यजघन्योत्कृष्टा स्थिति:। भाष्यकारेण तु सर्वार्थसिद्धेऽपि जघन्या द्वात्रिंशत सागरोपमाण्यधीता, तस विद्यः

१ यद्यपि वर्जन प्रसङ्गे प्राक् चतुर्थ्याः प्राक् भैवेयकेस्य इत्यादिवत् प्राक्शब्दः प्रयुज्यते, समादानप्रसङ्गे आचतुर्स्य इस्यादिवत् आङा निर्देश इरयत्र आङा निर्देशात् सर्वार्थसिद्धस्यापि प्रहणमापन्नमिति कृत्यभिप्रायः, परं प्राग् अजघन्योत्कृ-ष्टतया त्रयस्त्रिशतः सागरोपमाणां कथनात् न तत्र जघन्यस्थितिरन्या भाष्यकृतोऽभित्रेता । एकपुत्रस्य ज्येष्ठकनिष्ठता-वत् त अत्राहोकिः ।

केनाप्यभित्रायेण । आगमस्तावदयम्—"संब्वद्वसिद्धदेवाणं भंते ! केवतियं कालं ठिई पण्णत्ता ? गोयमा ! अजहण्णुकोसेणं तित्तीसं सागरोवमाइं ठिई पन्नता" ( प्रज्ञा० प० ४, स० १०२) । सौधर्मे देवीनां परिगृहीतानां जघन्येन पल्योपममुत्कर्षेण सप्त पल्योपमानि, अपरिगृहीतानां जघन्येन पल्योपममुत्कर्षेण तु पञ्चाशत् पल्योपमानि, ऐशाने तु परिगृहीतदेवीनां सातिरेकं पल्योपममुत्कर्षेण नव पल्योपमानि, अपरिगृहीतानां जघन्येन सातिरेकं पल्योपममुत्कर्षेण पञ्चपञ्चाशत् पल्योपमानीति ॥

्परतः परतः पूर्वी पूर्वीनन्तरेत्यभिसम्बन्धुकामोऽत्राप्रकृतानामपि लघ्वर्थं पुनर्वक्तव्य-

गौरवभीत्याऽवतारयति-

#### सूत्रम् नारकाणां च द्वितीयादिषु ॥ ४-४३ ॥

भा॰—नारकाणां च द्वितीयादिषु भूमिषु पूर्वा पूर्वा परा स्थितिरनन्तरा परतः परतोऽपरा भवति । तद्यथा-रक्षप्रभायां नारकाणां मेकं सागरोपमं परा स्थितः, सा जघन्या शर्कराप्रभायाम् । त्रीणि सागरोपमाणि परा स्थितः शर्कराप्रभायां, सा जघन्या वालुकाप्रभायामित्येवं सवीस्त । तमःप्रभायां द्वाविंशतिः सागरोपमाणि परा स्थितः साजवन्या महात-मःप्रभायामिति ॥ ४३॥

टी०—सुज्ञानमेव भाष्यं प्रायः, सप्तम्यां चतुर्षु नरकेषु जधन्या द्वाविंशतिसागरोपमा स्थितिरुक्ट्रिष्टा त्रयिद्धारत् सागरोपमाणि, अप्रतिष्ठाने तु त्रयिद्धारत् सागरोपमाण्यजधन्योत्छः द्वेति ॥ ४३ ॥

अथ प्रथमायां कथं जघन्या प्रतिपत्तव्येत्याह-

सूत्रम्—द्रा वर्षसहस्राणि प्रथमायाम् ॥ ४-४४ ॥

भा०-प्रथमायां भूमौ नारकाणां दश वर्षसहस्राणि जघन्या स्थितिः ॥४४॥ टी०-दश वर्षसहस्राणि प्रथमायां प्रथमवसुधानारकाणां स्थितिजेधन्यैतावतीति ४४

#### सूत्रम्-भवनेषु च ॥ १-१५॥

भा०—भवनवासिनां द्शः वर्षसहस्राणि जघन्या स्थितिरिति ॥ ४५ ॥ टी०—भवनवासिनामध्येषैव जघन्येति ॥ ४५ ॥

#### सूत्रम् - उयन्तराणां च ॥ ४-४६ ॥

भा॰—व्यन्तराणां च देवामां दश वर्षसहस्राणि जघन्या स्थितिः ॥ ४६ ॥ टी॰—एषामपि जघन्या भवनवासिदेववद् द्रष्टव्येति ॥ ४६ ॥

९ सर्वार्थसिद्धदेवानां भदन्त ! कियन्तं कालं स्थितः प्रश्नसा १ गौतम ! अजधन्योत्कर्षेण त्रयख्रिशत् सागरोपमाणि स्थितिः प्रश्नसां।

ि अध्याय: ४

अथ व्यन्तराणां परा स्थितिः की दशीत्याह---

सूत्रम्—परा पल्योपमम् ॥ ४-४७ ॥ भा०- व्यन्तराणां परा स्थितिः पल्योपमं भवति ॥ ४७॥

 च्यन्तरदेवानां पल्योपममुत्कृष्टा, व्यन्तरीणामुत्कर्षेण पल्योपमार्थमिति ।। ४७॥ अथ ज्योतिष्काणामुन्कृष्टस्थित्यभिधित्सया प्राह-

सूत्रम्—ज्योतिष्काणामधिकम् ॥ ४-४८ ॥ भा॰--ज्योतिष्काणां देवानामधिकं पत्योपमं स्थितिभवति ॥४८॥

टी०— परयोपममित्यनुवर्तते, तद्धिकं ज्योतिष्कदेवानामृत्कृष्टा स्थितिः सूर्यदेवस्य वर्षसहस्राधिकं परयोपमम्, चन्द्रमसो वर्षलक्षाधिकं तदेव, ज्योतिष्कदेवीनामुत्कर्षेण पल्यो-पमार्थं पश्चाशद्भिर्वर्षसहस्रेरभ्यधिकमिति ॥ ४८ ॥

सूत्रम्—ग्रहाणामेकम् ॥ ४-४९ ॥

भा॰—ग्रहाणामेकं पत्योपमं परा स्थितिर्भवति ॥ ४९ ॥

टी०-पल्योपममभिसम्बन्ध्यते, अङ्गारकादीनामिति ॥ ४९ ॥

सूत्रम्—नक्षत्र|णामर्घम् ॥ १८-५० ॥ भा०—नक्षत्राणां देवानामर्घपुरुयोपमं परा स्थितिभैवति ॥ ५० ॥

टी०-अश्वन्यादीनां परयोपमार्घ स्थितिः परेति ॥ ५० ॥

सूत्रम्—तारकाणां चतुर्भागः ॥ ४-५१॥ भा०-तारकाणां च प्ल्योपमचूतुर्भागः परा स्थितिभैवति ॥ ५१॥

टी०--परा स्थितिः पल्योपमचतुर्भागस्तारकाणामिति ॥ ५१ ॥

सूत्रम्—जघन्या त्वष्टभागः ॥ ४-५२ ॥

भा०—तारकाणां तु जघन्या स्थितिः, पत्योपमाष्टभागः ॥ ५२ ॥

टी०-तारकाणां परयोपमाष्ट्रभागो जघन्येति ॥ ५२ ॥

सूत्रम्--चतुर्भागः शेषाणाम् ॥ ४-५३॥

भा०—तारकाभ्यः द्रोषाणां ज्योतिष्काणां चतुर्भागः पत्योपमस्यापरा स्थितिरिति ॥ ५३ ॥

टी०---तारकव्यतिरिक्तज्योतिष्काणां ग्रह्मक्षत्राणां जघन्या स्थितिः पर्योपमचतु-भीगो वेदितब्येति ॥ ५३ ॥

।। इति श्रीतत्त्वार्थसङ्ग्रहे अर्हत्प्रवचने भाष्यानुसारिण्यां टीकायां

देवगतिप्रदर्शनो नाम चतुर्थोऽध्यायः ॥

॥ इति चतुर्थोऽध्यायः॥

# पञ्चमोऽध्यायः ५

टी॰ — निर्देशस्त्रामित्वादिभिरतुयोगद्वारैर्रुक्षणविधानभाजो जीवानभिधायोद्देशसूत्रे तस्समनन्तरोपदिष्टानजीवान् विवक्षः पञ्चमाध्यायसम्बन्धाभिप्रायेणाह—

भा०-- उक्ता जीवाः, अजीवान् वक्ष्यामः ॥

टी॰ — अभिहिता यथाशक्ति द्रव्यभावप्राणकलापवर्तिनो जन्तवः सुरितर्यश्चानुष्यनारक-विधानतस्तथा साकारानाकारोपयोगद्वयलाञ्छनाविच्छिन्नचैतन्यशक्तितश्च । सुत्रोपन्यासः अधुना तु लक्षणविधानाभ्यामजीवान् धर्मादींश्वतुरः सहकालानभिधा-स्याम इति प्रत्यज्ञायि वाचकमुख्येन, अतः प्रकृतेप्रतिज्ञास्वतत्त्वप्रचिकाशयिषयेदमाह—

## सूत्रम्—अजीवकाया धर्माधर्माकाशपुद्गलाः॥ ५-१॥

टी०—उक्तलक्षणा जीवाः, 'उपयोगो लक्षणम् ' (अ० २, स्० ८) इति न जीवा अजीवाः द्रव्यभावप्राणानभिसम्बन्धादनात्त्वैतन्यशक्तयः, वैशेषिकं जीवलक्षणमनुसन्धाय प्रतिषेधः क्रियते, न सत्त्वज्ञेयत्वप्रमेयत्वादि, 'नज्युक्तमिवयुक्तं चे'त्यादिन्यायात्, अन्य- था व्योमोत्पलादिकल्पाः स्युरजीवा इत्यतो जीवद्रव्यविपर्यया भवन्त्यजीवाः । न चात्र द्रव्यवस्तुतयोविंपर्यास इष्टः, यस्माद् द्रव्यत्वमेवात्रानुशास्ति शास्त्रकारः, तथा वस्तुताविपर्यासे प्रतिषेश्वस्य गगनेन्दीवरसमानताऽनुषच्येत धर्मादीनाम्, अतः पारिशेष्याचैतन्य-

प्रतिषेधस्य गगनेन्दीवरसमानताऽनुषच्यत धमादानाम्, अतः पारशज्याश्चतन्य-क्रैविष्यम् गुणविपर्ययः, स च विपर्यासरूपः प्रतिषेधो द्विधा-प्रसज्यपर्युदासभेदात्, तयोर्मृतल क्षणमिदम्—

> " प्रतिषेधोऽर्थनिर्दिष्ट, एकवाक्यं विधेः परः । तद्वानस्वपदोक्तश्च, पर्युदासोऽन्यथेतरः ॥ "

जीवादन्योऽजीव इति पर्युदासः सत एव वस्तुनोऽभिमतः, विधिप्रधानत्वात्, अतस्तुल्या-स्तित्वेषु भावेषु चैतन्यनिषेधद्वारेण धर्मादिष्वजीवा इत्यनुशासनम् ॥ अपरे वर्णयन्ति—जीवना-मकर्मणः प्रतिषेधोऽत्र विविश्वतः, तच जीवनाम जीवनात् किल भवति, अतोऽचेतनेष्वकर्मसु च वस्तुषु तुल्येऽस्तित्वे धर्मादिष्वजीवत्वमिति । अत्र द्वयं दुष्यति, प्राक् तावद् वाचोयुक्ति-रेवानुपपना जीवनामकर्मेति, निह किञ्चिज्जीवनामकर्म प्रसिद्धमागमे, आयुर्हि जीवनमुच्यते, न पुनर्नामेति, तथा यद्यकर्मसु वस्तुष्वजीवत्वविधः, सिद्धानामप्यजीवत्वप्रसङ्गः, ततश्वाजीव-

९ 'बतिप्रतिज्ञास्य तत्त्व ०' इति श-पाठः ।

२ अजीवन् जीवन्ति जीविष्यन्ति चेति जीवा इतिन्युत्पत्तिर्द्रव्यमावप्राणधारणमाश्रित्य न कर्मणः प्रतिषेधोऽजीवे, यदा च केवल्रद्रव्यप्राणापेक्षया जीवनं तदा गोशब्दवेत् वाच्यनियमनं वाच्यं पारिणामिकं जीवत्वं, तच सिद्धेऽपि, ततो नासावजीवः ऋजुस्त्राद्यपेक्षया तस्याजीवत्वेऽपि नैगमाद्यपेक्षया तथात्वात् नात्र तस्याजीवत्वविवक्षा ।

कायाः धर्माधर्माकाशसिद्धपुद्रला इति षडस्तिकायाः प्रसच्येरन् । अथ मतमचेतनेष्वकर्मस्व-जीवत्वम्, एवं तर्हि चैतन्यप्रतिषेध एव ज्यायान्, किं जीवनप्रतिषेधेनेति ?। जीवो न भव-तीत्यजीव इति प्रसज्यप्रतिषेधः, स च प्रसक्तस्य भवति भूयसेति, अत्र च न कथित्रत् प्रसक्त-श्वेतन्यधर्म इत्यत उपेक्ष्यते । अजीवानां कायाः अजीवकायाः, शिलापुत्रकस्य शरीरमित्यभे-देऽपि षष्टी दष्टा, तथा सुवर्णस्याङ्गुलीयकम्, अन्यत्वाशङ्काव्याद्यस्यर्थी वा कर्मधारय एवाभ्यु-पेयते, अजीवाश्र ते कायाश्रेत्यजीवकायाः। कायशब्दः उपसमाधानवचनः। प्रदेशानामवयवानां च सामीप्येनान्योन्यानुबृत्त्या सम्यग्मर्यादया धारणमवस्थानमुपसमाधानम् । अथवा काया इवैते कायाः, शरीराणि यथा प्रदेशावयवित्वात् कायशब्दवाच्यान्येवमेतेऽपीति । कृतद्वन्द्वाश्चेते धर्मादीनां विचारः भर्माद्यो निर्दिष्टाः,तत्र धर्मो वक्ष्यमाणगत्युपग्रहकार्यानुमेयः,स्थित्युपग्रहका-र्यानुमेयश्राधर्मः।।अथादृष्टौ धर्माधर्मौ ग्रुभाग्रुभफलदायिनौ कस्मात्र् गृह्येते?।। उच्यते-द्रव्यप्रस्तावापास्तत्वाद्, गुणत्वे सति तयोरप्रसङ्गः । अपि च-जैनानां धर्माधर्मौ ग्रुभाग्रु-भफलप्रसवसमर्थीं मूर्तावेव पुद्गलात्मकत्वादतः पुद्गलग्रहणेनैव तयोग्रेहणमिति नास्ति तद्विषया मनागप्यारेका । अवगाहोपकारानु भेयमाकाशम् । अलोकाकाशं कथमिति चेत् अनवगाद्यत्वादि-ति, उच्यते-तद्धि व्याप्रियेतैवावकाशदानेन यदि गैतिस्थितिहेतु धर्माधर्मी तत्र स्याताम्, न च तत्र स्तस्तो, तदभावाच विद्यमानोऽप्यवगाहनगुणो नाभिव्यज्यते किलालोकाकाशस्येति । पूरणाद् गलनाच पुद्रलाः, संहन्यमानत्वाद् विसंहतिमस्वाच। पुरुषं वा गिलन्ति पुरुषेण वा गीर्यन्ते इति पुद्रजाः, मिथ्यादर्शनादिहेतुवर्तिनं पुमांसं बभ्रन्ति वेष्टयन्तीति गिरणार्थः, इतरत्रादानार्थो गिरतिः, पुरुषेणादीयन्ते कवाययोगभाजा कर्मतयेति पुद्रलाः । सत्यजीवत्वे कालः कस्मान निर्दिष्ट इति चेत् उच्यते —स त्वेकीयमतेन द्रव्यमित्याख्यास्यते द्रव्यलक्षणप्रस्ताव एव, अमी पुनरस्तिकायाः व्याचिख्यासिताः न च कालोऽस्तिकायः, एकसमयत्वादिति । भा०-धर्मास्तिकायोऽधर्मास्तिकाय

भा०—धमास्तिकायोऽधमास्तिकाय आकाशास्तिकायः अजीवकायभेदाः पुद्गलास्तिकाय इत्यजीवकायाः । तान् लक्षणतः परस्ताद् व-ध्यामः । कायग्रहणं प्रदेशावयवबहुत्वार्थमद्धासमयप्रतिषेधार्थं च ॥ १ ॥

टी०—धर्मास्तिकाय इत्यादि भाष्यम् । सूत्रे धर्मादयः कायप्रहणं च साक्षात्कृतं तद-प्यजीवपदसम्बद्धं भाष्यकारः सामानाधिकरण्यनिर्देशे सति धर्मादिभिः सह संघटयति प्रत्येकं-धर्मास्तिकाय इति ॥ ननु च धर्मकाय इति भाष्यम्, एवमस्तिशब्दोऽन्तरालवर्ती कुतोऽतिकेतः

१ स्वरूपविशेषणमेतत्, तेन नात्र गत्यादिना विशिष्टप्रतिषेधः, तत्त्वतः जीवपुद्गलानां गतिस्थितिहेत् धर्माधर्मौ न तत्र, तथा च शेषचतुष्टयास्तित्वामावस्तत्रेति मनस्याधायैव वस्यिति तदभावेत्यादि ।

२ अजीवकाया इति सुवचम् । यद्वा अस्तीत्यस्योभयत्रापि अञ्ययीभृताख्यातता । यद्वा पदैकदेशे पदसमुदायो-पचार इति मूळे कायशब्देनास्तिकायग्रहणं, तथा च भाष्ये धर्मास्तीत्यादिव्याख्या न विरोधिनी ।

पतित इति ? । उच्यते झानशब्दयोर्निवन्धसभयमर्थविदः प्रचक्षते स्वभावरूपमापत्तिरूपं च, तत्र प्रत्यस्तिमतिनिरवशेषविशेषणः स्वभावरूपः सर्वदाऽप्यविकार्या येनांशेन ध्रौव्यपद्व्यपदेश्यमञ्ज्ञतेऽसौ, यथा चैतन्यमात्मनोऽकृतिमम्, मूर्तत्वं वा पुद्गलद्रव्यस्य, धर्मादीनाममूर्तत्वं सकल्लोकव्यापिता गत्याच्यपद्रहादिलक्षणानि च ध्रवाण्येतानि । आपादनमापत्तिः -आविर्भावितरोभावो, वस्तुनः उत्पादविनाशावितियावत्, तत्र मृन्मूर्तिरूपादिस्वभावमजहद् वस्तु घटकपालशकल्लाकारमास्कन्दक्।दुः?)त्पद्यत इति व्यपदिश्यते, यथा हि महतः सरसस्तरङ्गमालाः पद्धमारुतवेगायासिताः प्रादुष्ण्यन्ति जलद्रव्यात्मिकाश्च ताः, एवं घटादयोऽपीति । तथा विनाशोऽपि घटाद्याकारप्रलयः कारणापेश्वः स्यूलतरङ्गसन्ततीनामिव स्तिमितवारितयाऽवस्थानमुण्डित्वतमी-रणप्रवलवेगसम्पर्काणामित्येवश्वत्यादप्रलयधौव्यलक्षणः प्रवचनेऽस्त्यर्थः प्रासिधत् । तत्रैतित्वन्तयदिदशयिषयाऽऽचार्येणास्तिशब्दोऽव्ययसंद्यः सकल्धमीदिद्रव्यधौव्यप्रतिपादनायाकारि, कायर्थव्यत्ति आपत्यर्थः । एवं तर्हि सूत्र एवोपादानमस्तिशब्दस्य न्याय्यम्, विशिष्टार्थप्रतिपत्त्यर्थत्वात्, कायशब्दवत्, कायशब्दो वा नोपादेयस्त एव हेतोरस्तिशब्दवदिति । उच्यते अन्यतरोपादाने ह्यत्रान्यतरसम्प्रत्ययो भवतीत्यभिष्रायः स्ररेः, संसर्गादीनि कारणानि शब्दस्यान्यस्य सिन्धाने भवन्ति व्यवच्छेदे चै —

"संसर्गो विप्रयोगश्च, साहचर्य विरोधिता। अर्थः प्रकरणं लिङ्गं, शब्दस्थान्यस्य सिन्धिः॥ सामर्थ्यमौचिती देशः, कालो व्यक्तिः खरादयः। शब्दस्यार्थव्यवच्छेदे, विशेषस्मृतिहेतवः॥" ( श्रीहेमचन्द्रकृत-काव्यानुशासनवृत्तौ १० ३९)

एषामनन्तरोक्तानां मध्ये संसर्गो गृह्यते, अत्र संसर्गमङ्गीकृत्य श्रीव्यार्थप्रतिपत्तयेऽस्तिशब्दप्रक्षेपः, उत्पादिवनाशौ हि श्रीव्याविनाभृतौ संसष्टौ श्रीव्येण, अन्यथा हि श्रीव्यात्मकताभावेऽन्वियुद्धन्यत्वादसिन्निहितभिवतुकत्वादुत्पादिवनाशौ निर्वाजौ न स्याताम्। नापि श्रुवता आविभीवितरोभावरहिता, ततस्त्र्यात्मकं वस्तु जैनेन्द्राणां बुद्धिव्यवस्थापितप्रविभागं प्रज्ञापनोपायत्वात्ररसिंहादिवत्, अतः कायशब्देनापत्तिरभिधित्सिताऽस्तिशब्देन श्रीव्यमिति।
कथं पुनः कायग्रहणादापत्तिकद्भवप्रलयात्मिका प्रतीयत इति १। उच्यते—प्रचीयमानाकारता
हि कायः सम्रदायः, स च विभागे सित भवति, विभक्ताश्रं धर्मादिद्रव्यप्रदेशाः, न

१ कायशब्दस्तावत् निरुपचरिण कायादेरपचारेण चास्तिकायस्य वाचकः, अत्र धर्मादिना संसर्गादस्तिकायार्थस्य प्रहः, यद्वा धर्मादिशब्दा एव धर्मास्तिकायाद्यर्थाः, पद्ममांगे तदनेकार्थेषु धर्म इत्यादिनिर्देशात्, अजीवतायाः कायतायाश्च व्यक्तये अजीवकाया इति, आदोन जीवास्तिकायस्य परेण कालस्य च व्यवच्छेदः ।

२ 'तत्रोपात्त' इति क-पाठः । ३ 'वा' इति क-पाठः ।

४ पुद्गलपरमाण्नामप्यस्त्येव विभागः, पूर्णगलनधर्मत्वात्, नेत्यादि तु विशिष्टविभागताख्यापनाय ।

यत्रैकः स्थितो धर्मप्रदेशः तत्रापरोऽपि तत्प्रदेशः प्रतिष्ठित इति, तेषां विभक्तप्रदेशानां योऽसौ परस्पराविच्छेदलक्षणः समुदायः सोऽवश्यंतया तथोत्पन्नः समुदायशब्दवाच्यत्वात् ॥ नन्वेव-मादिमत्त्वं धर्मादीनां प्रसज्यते तन्त्वादिसमुदायवत् । उच्यते-तेऽपि हि नादिमन्तः पुक्रल-द्रव्यस्यानेकशक्तित्वात्, सा च शक्तिः शक्तिमतो भेदाभेदाभ्यां त्रिस्त्र्यामेव वश्यते, यत्र चोत्पाद्स्तत्रावश्यं विनाशेन भवितव्यम्, तत्सहचारित्वात्, स च विनाशः पूर्वावस्थाप्रच्युति-लक्षणः समुदायादेवोन्नीयत इति । अथवाऽधुना गतिपरिणतिभाजश्रेत्रस्य धर्मद्रव्यमुपग्रहं करते, तचीपग्रहकारितया प्रागजिगमिषति चैत्रे न न्यापारमगमत्, उत्तरकालं तु कोऽप्यति-शयः समुद्रपादि येन गतेरुपग्रहकुद् भवति कथाऽपि विकियावस्थयेत्यतस्तेनाकारेणोत्पादः सम्रुपरतगतिन्यापारे च चैत्रे तया गत्युपग्रहन्यापारावस्थया तत्पुनरपैत्यतो विनाश एव । अधर्माकाशयोरिप स्थित्यवगाहनामुखेनोत्पादविनाशौ वाच्यावतः कायग्रहणात् सुगम आप-त्तिशब्दार्थ इत्यतोऽस्ति चासौ कायश्रेत्यस्तिकायः, ध्रुवश्रासावुत्पादविनाशवांश्रेत्यर्थः, धर्मः श्रासावस्तिकायश्र धर्मास्तिकायः, एवमधर्माकाशावपीति । पुद्रलास्तिकाये तृत्पादव्ययध्वताः प्रकाशा एव प्रायः ॥ एवमेतांश्रतुरोऽप्यजीवान् सूत्रेण परिगणय्याह—तान् लक्षणतः पर-स्ताद् वक्ष्यामः । तान् धर्मादीनेतावतः परस्ताद्-उपरि लक्षणतो गतिस्थित्युपप्रहावगाहशरी-राद्युपकाररूपाद् वक्ष्यामः, इदं तृदेशमात्रमारचितमप्रुना सूत्रेण, अवश्यंतया च पदार्थमेद-मभ्युपयता विविक्तमेव लक्षणमासञ्जनीयम्, अन्यथा भेद एव दुरुपपादः स्याद्, अतस्तान् प्रस्थेकं लक्षणभेदेनाग्रे प्रतिपादयिष्याम इति ।। अथ कायग्रहणं किमर्थमित्यत आहे — काय-ग्रहणं प्रदेशावयवबहुत्वार्थमद्धासमयप्रतिषेधार्थं चेति ॥ नतु च कायग्रहणस्य प्रयो-जनं वर्णितमापत्तिः कायग्रब्दार्थं इति, सत्यमुक्तं भाष्याक्षरानपेक्षम्, अधुना तमेवार्थं भाष्या-क्षरैर्द्शियति, विनाऽपि कायग्रहणेन धर्मादीनामजीवता गम्यत एव, तस्मात् तस्योपादाने प्रयोजनमेगां धर्माधर्माकाशानां प्रदेशबहुत्विमण्यते, प्रकृष्टो देशः प्रदेशो निर्विभागः खण्डमन-पायि स्वस्थानाद् अनादिकालपरिणामापादिततथास्थितिः, तेषामेवंविधप्रदेशानां बहुत्वं धर्माधर्मयोरसङ्ख्येयप्रदेशता प्रत्येकम्; आकाशस्यानन्तप्रदेशता बहुत्वार्थः, एवंविधासङ्ख्ये-यप्रदेशसमुदायो धर्मास्तिकायस्तथैवाधर्मास्तिकायः, आकाशमपि लोकपरिमाणमेतावत्प्रदेश-सङ्ख्यम्, समस्ताकाशं त्वनन्तप्रदेशमित्येवं समुदितिरूपत्वाद् गत्याद्यपप्रहविकियापत्तिद्वारेण स्फुटैवापत्तिरिति । पुद्गलद्रव्यमङ्गीकृत्यावयवबहुत्वमुक्तम् , अवयूयन्तं इत्यवयवाः परमाणुद्य-णुकाद्यः, परमाणवो हि समुदायपरिणतिमनुभूय भेदमपि प्रतिपद्यन्ते, ततश्रैकका अपि भवन्ति, न त्वेवं धर्मादिप्रदेशाः, अत एव च नावयवास्तेऽभिधीयन्ते, तस्माद् भेदेनोपादानं प्रदेशा-वयवयोः, बह्ववयवं हि पुद्रलद्रव्यमवगन्तव्यम्, सङ्ख्येयप्रदेशः स्कन्धोऽसङ्ख्येयप्रदेशो-ऽनन्तप्रदेशोऽनन्तानन्तप्रदेशश्रेति ॥ ननु चैकोऽपि परमाणुः पुद्रलद्रव्यमेव स क्यं बह्ववयवो भवेत् ? किमत्र प्रतिपाद्यम् ? नतु प्रसिद्धमेवेदमेकरसगन्धवर्णो द्विस्पर्शश्राणुर्भवति,

९ अजीवप्रकरणायाजीवशब्द इत्यर्थः ।

वावयवैः सावयवो द्रव्यावयवैर्निरवयव इति। आगमश्र-''कैइविहे णं मंते! भावपरमाण् पण्णत्ते ? गोयमा ! चउच्विहे भावपरमाणू पण्णत्ते, तंजहा-वण्णमंते रसमंते गंधमन्ते फासमन्ते इति"। (भग० स्०६७०) मतुबिह संसर्गे द्रव्यपरमाण्वपेश्चो वा तस्माद् वर्णाद्यवयवैर्नहुत्वं द्रव्याणोः। यच तत् तथा प्रयतते संयुज्यते वियुज्यते श्वेत इत्यादिकारणं तत् परमाणुद्रव्यम्, अत्राप्यापत्तिः स्पष्टा। तथा द्वितीयं कायग्रहणे प्रयोजनमद्भासमयः कायो न भवति, अद्धा चासौ समयश्राद्धास-मयः, स चार्धतृतीयद्वीपान्तर्वतीं समय एकः परमस्क्ष्मो निर्विभागस्तस्य न कायता, समुदा-यश्र कायशब्दवाच्य इति, वक्ष्यत्यस्य द्रव्यव्रस्तावे द्रव्यतामेकीयमतानुसारिणीम्, द्रव्यं च प्रदेशप्रचितमवयवप्रचितं वा स्याद आशङ्कमानो न्यपेधीत् कायग्रहणात् कायतामद्धासमयस्य । एवं तर्हि कायप्रतिषेधादनुत्पादविनाशः स्थात् समयः, तद्भावाच धौव्यमप्यपेयात्, ततश्च मण्डूकजटाभारकृतकेशालङ्कारवन्ध्यापुत्रखपुष्पग्रण्डमालाख्यानवत् सकलमिदमनालम्बनं समय-न्यावर्णनं स्यादिति । उच्यते-नायं नियमो यत्कायशब्देनाश्चिष्यते तदेवोत्पादविनाशवदितरन्न, कथं तर्हि प्रतिपत्तव्यमेवम् ? ननु यत्र कायशब्द उपात्तस्तत्रायमर्थोऽस्य यदुतोत्पादविनाशौ खरससिद्धावेव च कायशब्देन प्रकाश्येते, न पुनरभूतावि शब्दसामध्यीत् सन्निधानं कल्प-यतः, यत्र तु कायग्रहणं नास्ति तत्र स्वरससिद्धावेवोत्पादविनाशौ तत्सहचरितत्वाच श्रौव्यम-पीत्येतत् समस्तमेव द्रव्यव्रस्तावे भाविषयामः । कारणसमुचयार्थश्रवदो भाष्ये प्रतिपत्तव्यः। प्रशस्ताभिधानाद् धर्मग्रहणमादौ लोकव्यवस्थाहेतुत्वाद् विपरीतत्वादेकद्रव्यत्वाद् वाऽधर्मग्रहणम-नन्तरं, तत्परिच्छेद्यमाकाशं लोकत्वात् तदनन्तरममूर्तसाधम्यीच, तदवगाढत्वात् तदनन्तरं पुद्रला इति विशिष्टक्रमसिन्ववेशप्रयोजनमेतदेवमवसेयमिति ॥ १ ॥

धर्मादीनां द्रव्यगुणपर्यायत्वेनानुपदेशे सति सन्देहः स्यात्, अतः सन्देहव्याष्ट्रस्यर्थमिद्ग्रुच्यते— सूत्रम्—द्रव्याणि जीवाश्च ॥ ५-२॥

टी॰—उपरिष्टाद् वक्ष्यते लक्षणं 'गुणपर्यायवद् द्रन्यम्' (अ॰ ५, स्॰ ३७) इति। तत्र द्रव्याणीति सामान्यसंज्ञा, धर्मादिका च विशेषसंज्ञा, अतः सामान्यविशेषसंज्ञाभाद्धि धर्मा-दीनि, द्रन्यसंज्ञा च द्रव्यूत्वनिमित्ता द्रव्यास्तिकनयाभिप्रायेण जातिश्र शब्दूर्थः, तच्च द्रव्यत्वं

परमार्थविचारणायां व्यतिरिक्ताव्यतिरिक्तपक्षावलिम्ब, नैकान्तेनान्यद्भानि द्रव्यशस्त्रां दिभ्यो नान्यदिति पुरो वक्ष्यते त्रिस्त्र्याम्, अत एतानि धर्मादीनि मयूराण्डकरसवत् संमूर्च्छितसर्वभेदप्रभेदबीजानि देशकालक्षमव्यङ्ग्यभेदसमरसावस्थैकरूपानिण द्रव्याणि गुणपर्यायकलापपरिणामयोनित्वाद् भेदप्रत्यवमर्शेनाभिन्नान्यपि भिन्नानीव भासन्ते, "द्रव्यं च भव्ये" (पा० अ०५, पा०३, स्० १०४) इति वचनाद् भावे कर्तिर च निपात्यते। इह तु भावे, द्रव्यं भव्यं भवनमिति, गुणाः पर्यायाश्च भवनसमवस्थानमात्रका

९ कतिविधो भदन्त । भावपरमाणुः प्रक्षप्तः ? गौतम ! चतुर्विधः भावपरमाणुः प्रक्षप्तः । तद्यथा—वर्णवान् , स्मनान् , गन्धवान् , स्पर्शवान् इति ।

एवोत्थितासीनोत्कुटकशिवतपुरुषवत्; तदेव च वृत्त्यन्तरव्यक्तिरूषेणापिद्ययते जायतेऽस्ति विपरिणमते वर्धतेऽपक्षीयते विनश्यतीति, पिण्डातिरिक्तवृत्त्यन्तरावस्थाप्रकाशतायां तु जायत इत्युच्यते, सव्यापारे च भवनवृत्तिः, अस्तीत्यनेन निव्यापारात्मसत्ताख्यायते भवनवृत्तिरुदासीना, अस्तिशब्दस्य निपातत्वात्, विपरिणमत इत्यनेनापि तिरोभूतात्प्ररूपस्यानुच्छक्रतयाऽनुवृत्तिकस्य रूपान्तरेण भवनम्, यथा श्रीरं द्धिभावेन परिणमते विकारान्तरवृत्त्या भवनमवतिष्ठते, वृत्त्यन्तरव्यक्तिवृत्तिर्हेतुभाववृत्तिर्वा विपरिणामः । वर्धत इत्यनेन तु स एव परिणामः उपचयरूपः प्रवर्तते, यथाऽङ्करो वर्धते, उपचयवत्परिणामरूपेण भवनवृत्तिर्व्यक्तये, अपश्रीयत इत्यनेन तु तस्यव परिणामस्यापचयवृत्तिराख्यायते दुर्बलीभवत्पुरुष्वद्यव्यक्तप्रेभवनवृत्त्यन्तरव्यक्तिरुप्तानिक्तिर्वात्तिर्वातिरोभवनमुच्यते, यथा खिनष्टो घटः प्रतिविशिष्टसमवस्थानात्मिका भवनवृत्तिरिरोभूता, न त्वस्वभावतेव जाता, कपालाद्यत्तरभवनवृत्त्यन्तरक्रमावच्छित्ररूपत्तादित्येवमादिभिराकारेर्द्रव्याण्येव भवनलक्षन्तान्त्रपत्तिरुप्तते । अपरे सूत्रद्वयमेतद्वीयते—"द्वयाणि, जीवाश्व", तदयुक्तम्, अस्तिकायता द्रव्यता च प्रतिपिपाद्यिषिता जीवानाम्, सा चैकयोगेऽपि सति प्राणिनामव्याहतेव चशब्दोपादानसामर्थ्यादतः क एष निर्विशेषो योगद्वयादरः? । सम्प्रति भाष्यमनुस्त्रियते—

भा०—एते धर्माद्यश्चत्वारो जैविश्च पश्च द्रव्याणि च भवन्तीति । उक्तं हि-'मतिश्वतयोनिंबन्धा द्रव्येष्वसर्वेषयायेषु, सर्वेद्रव्यपर्यायेषु केवलस्य' (अ० १, सू० २७, ३० ) इति ॥ २ ॥

टी० एते घमाद्य इत्यादि । एत इति प्रथमस्त्रोपदिष्टाः घमाद्यश्चतुःसङ्ख्याविद्यक्षाः प्राणिनश्चास्तिकायाः द्रव्याणि, चशब्दादुभयमभिसम्बध्यते प्राणिषु, द्रव्यता
वैषां स्वपत्निमित्तद्वयोपलिश्वता, तत्र स्वनिमित्तं स्वधर्मव्याप्तिर्ययाऽसाववष्टव्यस्तथा गृह्यते
स्वधर्मव्याप्त्येव द्रव्यं, प्रतिषिध्यते प्रत्याय्यते च,यथाभूतं वा ज्ञायते । स्वधर्मप्राप्तिश्च व्याप्तिलक्षणा
तादात्म्येन व्यवस्थानम्, ततश्च स्वभावावस्थानमेव द्रव्यलक्षणम् । परनिमित्तं चश्चुप्रांहं रूपिम्त्यादि योज्यम् । द्रव्यमेव हि तत् तथा व्यपदिव्यते रूपादितया गत्याद्यपप्रहक्तत्तया च विशेषणापेश्वम्, पितापुत्रभ्रात्भागिनयमातुलादिसम्बन्धिदेवदत्त्तवत् परनिजनिमित्तोपलक्षणदर्शनाभिप्रायेण चाह—उत्तं हीत्यादि । प्रथममभिहितं मित्रज्ञानश्चत्रज्ञानयोग्रहणता द्रव्योषु धर्मादिष्वसक्तव्यर्थायेषु, चश्चरादिभिरिन्द्रियेस्तान्यपलक्ष्यन्ते, श्चतेन चेत्यविश्चद्रग्रहणमेतद्, विश्चद्रं तु
सर्वद्रव्यपर्यायेषु केवलस्येति, तेनापास्तसकलविशेषणेन केवलज्योतिषा द्रव्याणां याथात्म्यं
स्वनिमित्तलक्षितमागृद्यते, अतः स्वपरनिमित्तोपलक्षितानि धर्मोदीनि द्रव्याणि द्रव्यास्तिकायाभिप्रायवशात् प्रतिपत्तव्यानीति ॥ र ॥

१ भवनकृष 'इति क-पाठः । २ भ्रामिनक्ष 'इति घ-पाठः ।

अथैतानि पश्चसङ्ख्यावच्छिन्नानि धर्मादीनि द्रव्याणि किं कदाचित् स्वभावात् प्रच्य-वन्ते ? पश्चत्वसङ्ख्यां वा व्यभिचरन्ति ? मूर्तान्यमूर्तानि वेति प्रश्नत्रितयम् । अतः संशी-तिव्यवच्छेदायेदमुच्यते—

# सूत्रम्-नित्यावस्थितान्यरूपाणि च॥ ५-३॥

टी०--यथासङ्ख्यमनेन सूत्रेण प्रश्नत्रितयं प्रत्युच्यते । नित्यग्रहणाद् धर्मादीनां स्वभावादप्रच्युतिराख्यायते, अवस्थितप्रहणादन्युनानधिकत्वमाविर्भाव्यते, अनादिनिधनेयत्ता-भ्यां न स्वतस्वं व्यभिचरन्ति ॥ ननु च पृथिव्यादीनि नव द्रव्याणि, तत् कथं पश्चत्वसङ्ख्यां न व्यभिचरन्तीति १। उच्यते-पृथिव्यप्तेजोवायुमनांसि तावत् पुद्गलद्रव्यमेव मूर्तिकियावस्वाद् आ-त्मपरिणमिता वा वसुधादयः पुद्रला जीवा एव मनुष्यादिवत, कालश्रेकीयमतेन द्रव्यमिति वस्यते, वाचकग्रुरूयस्य पञ्चेवेति । दिशश्राकाशात्र द्रव्यान्तरम्, आकाशप्रदेशा एव विशिष्टरच-नाभाजो दिग्व्यपदेशमवरुन्धन्ति, न च तद्वचितरेकेण तत्स्वरूपोपलब्धिर्दिशामस्तीति । अरू-पिग्रहणाद् धर्मीधर्माकाशजीवानाममूर्ततामाविष्करोति, रूपरसगन्धस्पर्शपरिणामबहिर्वर्तित्वाद-मूर्तान्युच्यन्ते। अपरे द्विथा मिन्दन्ति सूत्रम्, 'नित्यावस्थितानि' पञ्चापि धर्मादीनि नित्यावस्थि-तानि भवन्ति, ततो 'ऽरूपाँणि', एतान्येव धर्मादीन्यविद्यमानरूपरसादीनि द्रष्टव्यानि, चत्वारीति पृथग्योगकरणात् किल पञ्चानामप्यवस्थितत्वमरूपत्वं चतुर्णामिति । एतच शक्यमेकयोगेऽपि हि, अरूपेंग्रहणात् सम्भवतो धर्मादय एव सम्भत्स्यन्ते, न पुद्रलाः । अथवाऽप्यरूपग्रहात् पञ्चानामपि प्रसङ्गे अपवदिष्यते ' रूपिणः पुद्रला ' ( अ० ५, स० ४ ) सूत्रपाठविचारः इति । न च प्रथम्योगेऽप्येषोऽर्थः शक्यो लब्धमतो वृथा वाञ्छेति । अपरे वर्णयन्ति-एकयोग एव नित्यावस्थितान्यरूपाणि, अत्राद्ययोः समस्तपदयोः पाठः कृतः, अरूपग्रहणं तु न समस्तमाभ्यां सहाँती विभक्तिद्वयश्रवणमेतस्मादुन्नीयते नित्यावस्थितप्रहणं समस्तद्रव्यविशेषणमस्तप्रहणमेककं पुद्रलद्रव्यव्युदासेन धर्मादिचतुष्टयविशेषणम् ॥ अत्रापरे व्याचक्षते - यत्किञ्चिदेतत् नित्यावस्थितारूपाणीत्येवमपि पाठे लभ्यतं एवाभिलपितोऽर्थे उत्तर-सूत्रोपादानात्, तस्मात् समस्यैव त्रीण्यपि पदानि सूत्रमध्येयम् । अस्मिन् पक्षे सूरिविरचित-सूत्रंविन्यासभक्तपत्तिन तु प्रक्रिया दुष्यति । अपरे नित्यप्रहणमवस्थितविशेषणं कल्पयन्ति, नित्यमवस्थितानि नित्यावस्थितानि, " सह सुपा " (पा० अ० २, पा०, १ स० ४) इति समासो नित्यप्रजल्पितवत्, अस्मिन् विकल्पे भाष्यमगमितं स्यात्, भाष्यकारेण त्वेतानि त्री-ण्यपि स्वतन्त्राण्येव व्याख्यातानि, तत् कथं नित्यग्रहणमवस्थितविशेषणं स्यातः भाष्यभेदे

१ नैतानि कदाचिदपि न सन्ति, न चान्ये तसया परिणमन्ति ।

२ 'अरूपीणि' इति क-पाठः । ३ 'अरूपिग्रहणात् ' इति क-पाठः । ४ 'अतो भक्तिद्वय ' इति ग-पाठः ।

५ विधाय अपवादनापेक्षया विभक्तेर्गीरनतामपेक्य सूरिविन्यासः, एतमेवासर्वपर्यायः।

सतीति ॥ अपरे त्वाहुः-किलाचार्येण सूत्रमेवमधीतम्-नित्यावस्थितान्यरूपीणीति, अत्र च बहुवीहिणोक्तत्वान्मत्वर्थीयानुपपत्तिरिति । अत्रोच्यते-कचिद् बहुवीहिं वाधित्वा तत्पुरूपष्टतौ मत्वर्थीयो भवति, तद्यथा-"इङ्धार्योः शत्रकृच्छिण्" (पा० अ० ३, पा० २, सू० १३०), तथा अनरवन्ति चक्राणि, सर्वधनादित्वाद् वा ॥ अपरे ब्रुवते-भवतु मत्वर्थीयोऽत्रार्हः, स च मतुरेव रसादिपाठाचित्वितिरिति, उक्तं तत्रान्यतरस्यांग्रहणं समुच्यार्थमित्यदोषः ॥

माष्यमधुनाऽऽश्रियते---

भा०—एतानि द्रव्याणि नित्यानि भवन्ति। 'तद्भावाश्ययं नित्यम्' (अ०५, सू०३०) इति च वश्यते। अवस्थितानि च, न हि कदाचित् पश्चत्वं भूतार्थत्वं च व्यभिचरन्ति॥ अरूपाणि च, नैषां रूपमस्तिति। रूपं मूर्तिः, मूर्त्याश्रयाश्य स्पर्शाद्य इति॥३॥

टी०--एतानि द्रव्याणि नित्यानीत्यादि भाष्यम् । एतानि-अनन्तराविष्कृतानि पश्चापि धर्मादीनि, द्रव्याणीति द्रव्यास्तिकनयाभित्रायेण, न तु पर्यायसमाश्रयणात्, द्रव्यास्तिको हि भ्रौच्यमेवेच्छति,नोत्पादविनाशौ,अतः तदभिप्रायेणैषामाचार्यः शास्ति नित्यताम्,अन्यथा द्रव्या-स्तिकनयनिरपेक्षनिरूपणायामेकान्तवादः स्यात्, स च बहुविधदोषात्रातत्वात् सामीक्षिकाभिप्रा-यवदसमञ्जसः स्यात् ॥ नतु चैवमेकनयनिरूपणा न जैनेन्द्रदर्शनप्रतिपूरणायालम्, सत्यमे-तत, किन्तु द्रव्यास्तिकपर्यायास्तिकयोः प्रधानगुणभावविवश्चावशाद् वस्तुतत्त्वग्रुपनीयते ज्ञातपु-त्रीयैः, अन्यथा हीत्थं वस्तुप्रज्ञापनाऽतिदुष्करा स्यात्, अतः प्रज्ञापनेयम्भिषांशस्य वस्तुनो नरसिंहस्येव नरकेसरिशब्दभेदेन । तत्र हि द्रव्यास्तिकस्य प्राधान्यमाश्रित्येतरस्य च गुणभावं नित्यता प्रज्ञाप्यते, यथा चैतानि नयद्वयोपसंगृहीतानि तथा प्रथमसूत्रेऽभिहितमभिघास्यते च त्रिस्तृत्र्यामिति । तमेव च धौव्यांशं द्रव्यास्तिकनयप्रज्ञाप्यमादर्शयितुमाह-नित्यानि भवन्ति 'नेर्प्रुवे त्यब्' (सिद्ध० अ० ६, पा० ३, स्० १७ ) इति नित्यानि ध्रुवाणि, नोत्पादविनाश्वनतीतियावत, भवन्तीत्यनेन सकलकालाविकारिणी सत्ताऽऽख्यायते धर्मादी-नाम, तच नित्यलक्षणं वश्यमाणगुद्धद्वयति नद्भावाव्ययं नित्यमिति । यत् सतो भावात न व्येति न व्येष्यति तन्नित्यमिति भवतीति भावः । योऽसौ भवति स कर्ता द्रव्यम्, स च तस्मात खरूपान्न विगमेन युज्यते योक्ष्यते बान्तो नित्य उच्यते, न कदाचित सद्भूपतां परि-त्यक्ष्यतीत्यर्थः ॥ अधुनाऽवस्थितशब्दार्थं निरूपयति नित्यावस्थितयोरभेद्भ्रान्तिमपनयन् मा भूत सङ्करोऽनयोः, अन्यन्नित्यलक्षणमन्यचावस्थितलक्षणमिति, अवस्थितानि च, न हि कदाचित् पञ्चत्वं भूतार्थत्वं च व्यभिचरन्ति । नित्यत्वानुज्ञापेक्षया चशब्दोपादानम्, अवस्थितानि भवन्ति धर्मादीनि द्रव्याणि, तचावस्थानमेषां वाक्यान्तरेण निरूप्यते न कदा-चित् पश्चत्वं व्यभिचरन्ति, तज्ञावाव्ययतायां सत्यामियचैषां निर्धार्यतेऽवस्थितशब्दोपादानात्,

९ 'इन्द्रायों: शककुच्छ्रीण' इति ग-पाठः । २ 'अस्पाणि' इति घ-पाठः, 'अस्पीम्म' इति तु स्न-पाठः ।

पश्चैव भवन्त्येतानि न न्यूनान्यधिकानि वेति सङ्ख्यानियमोऽभिष्रेतः, सर्वदा पश्चास्तिकायात्म-कत्वाज्जगतः, कालस्य चैतत्पर्यायत्वादिति । नापि भूतार्थत्वं व्यभि चरन्त्येतानि, अतोऽवस्थिता-न्युच्यन्ते । अन्योन्यावयन्धितायां सत्यामपि धर्मादीनि न स्वतस्वं भूतार्थत्वं वैशेषिकं लक्षण-मतिवर्तन्ते, तच धर्माधर्मयोर्गतिस्थित्युपग्रहकारिता, नभसोऽवगाहदानन्यापारः, स्वपरप्रका-शिचतन्यपरिणामो जीवानाम्, अचैतन्यशरीरवास्त्रतःप्राणापानसुखदुःखजीवितमरणोपग्रहमू-र्तत्वाद्यः पुद्रलानाम् । अथवाऽसङ्ख्येयादिवदेशानादिवरिणामस्त्रभावता वा भूतार्थता मूर्त-ताऽमूर्तता चेति, तां न जातुचिदनादिकालप्रसिद्धि कोपनीतां मर्योदामतिकामन्ति, स्वलक्षण-व्यतिकरो हि निर्भेदताहेतुः पदार्थानाम्, अतः स्त्रगुणमपहाय नान्यदीयगुगसम्परिग्रहमेता-न्यातिष्टन्ते, तस्मादवस्थितानीति । अरूपाणि च, नैवां रूपमस्तीति । न समुदायविशेषण-मेतदस्तपाणीत्यसम्भवाद् धर्माधर्माकाशजीवेषु चतुर्ष्वेव सम्भात्यमूर्तत्वं, न पुनः पुद्रलेषु, अत एव प्रसक्ती सत्यामुत्तरसूत्रेण निवेधः करिष्यते, चक्षुप्रहणउक्षणं रूपं तद्दविद्यमानं येषां तान्यरूपाणीत्यरूपत्त्राचक्षुवा नैतानि गृह्यन्ते, न तु चक्षुवैवामगृद्यात्राणत्त्रमरूपत्वे कारणमुच्यते, परमाण्यादिभिरनेकान्तात्, तस्मादरूपिग्रहणं द्रव्यस्वतस्यनिर्ज्ञापनार्थं मुर्तिभरवनिष्टत्तिप्रकाशना-य, प्रात्ययिकोत्पादवरवे तु भाज्यमङ्गुल्याकाशादित्रत्, स्वतस्तु नैगां रूपमस्तीति । किं पुना रूपं नामेत्यत आह - रूपं मूर्तिः, मूर्तिहिं रूपादिशब्दाभिषेत्रा, सा च रूपादिसंस्थानप-रिणामा, नासर्वगतद्रव्यपरिमाण उक्षणा, व्यमिचारदर्शनात्, सर्वतः परिमितत्वे लोकस्य आत्म-नोऽपि मूर्तिमस्वप्रसङ्गः, काणग्रुजानां (१) परिमितत्वं चात्रक्यमभ्युपेयं विशिष्टसंस्थानत्वादि-भिर्लीकस्य, अतो रूपमेवाव्यभि वारित्वानमूर्तिहरूयते । अपरेऽभिद्धति - रू गण्डदो नी ठादिवर्णा-मिघायी समस्ति, अस्ति च दीर्घादिसंस्थानप्रतिपादनपरः,तद् यः संस्थानप्रतिपत्तिम्।विष्करोति रूप्शब्दस्तमुररीकृत्यावीचदाचार्यो रूपं मृतिंरिति, एवंविधमुत्याश्रिताश्च स्पर्शाद्यः किल सर्वदा न कदाचिदसंस्थाना भवितुमर्हन्ति, अन्यथा चान्ध्येयन्योमकुसुममण्ड्रकशिखण्डकल्याः स्युरिति । अत्र पक्षे धर्माधर्मसिद्धसंस्थानैरनेकान्तः ।तस्माद् रूपमेव मूर्तिरस्तु । एवं तर्हि गुणमात्रं मूर्तिशब्दस्य विषयः प्रसक्तः, न च रूपमेव मूर्तिरिति,उच्यते-द्रव्यास्तिकनयावष्टम्भात् सकल-मिदं निरूप्यते, तत्र किमाश्चेव विस्मृतं भवतः, न खलु रूपाद्यस्तस्य केचिन्मृर्त्यो विविक्ताः सन्ति, सैव हि मूर्तिईच्यस्वभावा चक्षुप्रेहणमासाद्य रूपमिति व्यपदिश्यते, रूपविचारः अत एव पुनराह सहचराव्यभिचारत्रदिदश्चीयवया-मृत्यीश्रयाश्च स्पर्शा-द्य इति । न खळु मूर्तिं स्पर्शादयो व्यभिचरन्ति,सहचरितत्वात्,यत्र रूपपरिणामः तत्रावश्यन्तया स्पर्शसमन्धैरपि भाव्यम्, अतः सहचरमेतचतुष्टयम्, अतः परमाणाविष विद्यते, न च परमाण-वश्वतुर्गुणादिजातिभेदभाजः, सर्वेषामेकरूपत्वात्, इयांस्तु विशेषः-किश्चिद् द्रव्यम्रुतकटं गुणप-रिणाममासाद्य तमेव स्यजति, यथा लवणहिङ्गुनी संहतिपरिणामसामर्थ्यवती लोचनस्पर्शनग्र-हणगोचरताष्ट्रपेत्य जले विलीने सति रसनद्राणद्रहणयोग्यतामागच्छतः, न च वर्णस्पर्शौ तत्र

सम्भवन्तावि पुनर्षेद्दीतुं शक्यो, परिणामविशेषवस्वात्, एवं पार्थिवाप्यतैजसवायवीयाणवोऽप्येकजातीयाः कदाचित् काञ्चित् परिणतिं विश्रतो न सर्वेन्द्रियप्राह्या भवन्ति, अतो रूपरसगन्थस्पर्शा एव विशिष्टपरिणामानुगृहीताः सन्तो मृर्तिव्यपदेशभाजो भवन्ति ॥ अपरेऽन्यथा
वर्णयन्ति भाष्यम् मृर्तिशब्देन रूपमेवाभिधीयते, ये च रूपमाश्रित्य वर्तन्ते स्पर्शादयस्तेऽिष मूर्तिशब्दवाच्याः, तदेतदयुक्तम्, 'द्रव्याश्रया निर्गुणा गुणाः' (अ० ५, स० ४०) इति वश्यते, द्रव्यमाश्रयो भवति स्पर्शोदीनां, न पुना रूपमुपन्नतयेष्यत इति । अथापि पर्यायनय-समाश्रयणादुच्येते न द्रव्यमस्ति रूपादिग्रहे द्रव्यबुद्धचभावादतो रूपाद्य एव परस्परसमाश्रयेण वर्तमानाः सेनावनादिवन्मृर्तिशब्दवाच्या इति, तथापि भाष्यं न सङ्गच्छते, रूपं मूर्तिर्मृ-त्याश्रयाश्च स्पर्शाद्य इति, न ह्येकः पदातिः करी वा सेना, किन्तु परस्परसमाश्रयेण वर्त-मानास्तुरगकरिरथपदातयः सेनेत्येवं न रूपमेव मूर्तिः किन्तु समुदाय इत्यतो यथावर्णितमे-वास्तां भाष्यमिति ॥ ३ ॥

नित्यावस्थितान्यस्पाणीत्यविशेषविधाने केषांचिदपवादार्थं लक्षणमारभ्यते-

#### सूत्रम्—रूपिणः पुद्गलाः ॥ ५–४ ॥

टी०—विशेषश्चतेः सामान्यश्चितिनिषेधमुखेनात्मलाभादागृहीतिविशेषत्वादपवादस्य नित्य-त्वावस्थितत्वाभ्यनुज्ञानद्वारेणारूपत्वमात्रप्रतिषेधोऽत्र विवक्षितः, अरूपाः पुद्गला न भवन्ति, किं तिर्हे ? रूपिणः, तत्स्वभावाञ्ययत्वाच नित्यता सदा समस्त्येव, रूपादिमत्तया चाञ्यति-कीर्यमाणस्वभावतयाऽवस्थितत्वं पुद्गलानाम् ॥ नन्न चोत्पादिवनाश्चव्यादिनित्यतेवातिस्पष्टेषां, तत् कथं तिद्वरोधिनी नित्यतानुबु(च ?)ध्यत इति ? । अत्रोच्यते—द्विविधा हि नित्यता प्रवचनवि-द्विराख्यायते—अनाद्यपर्यवसाननित्यता सावधिनित्यता च, तत्राद्या लोकसिववेशवदनासादित-पूर्वापराविधिविभागा सन्तत्यञ्यवच्छेदेन स्वभावमुज्ञहती तिरोहितानेकपरिणतिप्रसवशक्तिगर्भा

भवनमात्रकृतास्पदा प्रतीतैव, अपरा श्रुतोपदेशनित्यताबदुत्पत्तिप्रलयव-नित्यताया द्वैविष्यम्, अनित्यतायास्त्र ऽपि द्विविधा-परिणामानित्यता उपरमानित्यता च, तत्र परिणामानि-

त्यता नाम मृत्पिण्डो हि विस्नसाप्रयोगाभ्यामनुसमयमवस्थान्तरं प्रागवस्थाप्रच्युत्या समझ्ते, उपरमानित्यता तुं भवोच्छेदवद्पास्तगितचतुष्टयपरिश्रमिक्रयाक्रमपर्यन्तवर्तिनी परिप्राप्ताव-स्थानिवशेषरूपा, नात्यन्ताभावभाविनीति, तत्र परिणामानित्यतया पुद्रलद्रव्यमनित्यमित्याच- स्यते, तद्भावाव्ययतया च नित्यम्, उभयथा हि दर्शनात् । न च विरोधोऽस्ति कश्चिदित्येतत् प्रपश्चतः प्रतिपादयिष्यते परस्तात्, उभयीमेव वाऽवस्थामास्थाय वस्तु सकलां वास्तवीं थियमा- धिनोति, अन्यथाऽङ्गारिकतमात्रनियतपलाशस्त्रतच्वप्राहिवन प्रधानाराधनसाधीयसीं बुद्धिमा-

१ ' नुभव ' इति क-पाठः ।

द्ध्यादतिविकलत्वात्, प्रधानोपसर्जनतया तु कदाचित् किश्चिद् विवक्ष्यते शिविकावाहकयाने-श्वरयानवत्, अतः प्रत्यक्षप्रमाणप्रसिद्धपदार्थस्वरूपे नातीवायासयति बुद्धिमात्मवन्तः, तसानि-त्यानित्ययोरास्पदमेकममी पुद्रला इति न किश्चित् कस्यचिद् बाध्यते, ते च रूपवन्त इति ॥ अधुना भाष्यमनुश्चियते—

भा०—पुद्रस्रा एव रूपिणो भवन्ति । रूपमेषामस्त्येषु वाऽस्तीति रूपिणः ॥४॥ दी०—पूरणाद् गलनाच पुद्रस्राः-परमाणुप्रभृतयोऽनन्तानन्तप्रदेशस्कन्धपर्यवसानास्त एव रूपवत्तामनन्यसाधारणीमनेकरूपपरिणतिसामध्यीपादितस्कृमस्थुलविशे-

षाविशेषप्रकर्षाप्रकर्षवर्तिनीं बिभ्रति. न धर्मादिद्रव्यविशेषा इति रूपवत्त्व, मत्रावधार्यते, तद्भि न जातुचिद्विचिरपरिचितपरमाणुद्धणुकादिक्रमष्टद्धद्रव्यकलापमुञ्ज्ञति सामर्थ्याच प्रद्रला अपि न तां विहाय वर्तन्ते, अतः प्रद्रला एव रूपिण इति सुष्ट्रच्यते । रूपं मूर्तिरिति च प्राक् (सू० ३) प्रतिपादितम्, अतस्तदनुसन्धानाभिप्रायेणाह-रूपमेधामस्त्येषु वाऽस्तीति रूपिण इति । एषामिति पुद्रलानां परमाणुद्यणुकादिक्रमभाजाम्, उक्तलक्षणं रूपं मूर्तिः सा विद्यत इति रूपिणः, पष्टीप्रदर्शनात् तु भेदविवक्षावशपरिप्रापितं द्रव्यगुणयोर्नाना-त्वमध्यवसातव्यम्, अभेदविवक्षोपनीतं च द्रव्यपर्याययोरैक्यम्, अतस्तत्प्रदर्शनाय व्यापकाधि-करणुरुक्षणा सप्तमी विगृह्णता आचार्येणोपात्ता। अथवा तुल्य एव मत्वर्थोऽयग्रुभयत्राभेदो भेदश्र पर्योयनयापेक्षो द्रव्यास्तिकनयापेक्षश्च योजनीयः। न मृर्तिव्यतिरेकेण पुद्गलाः सन्ति, भिन्नदेशस-म्बन्धित्वेनानुपलब्धेः, व्यतिरेकिणोऽपि गमकत्वादसन्निहितविपक्षकस्येत्यभेदः, तथा यदिदं चन्दनमुपलभ्यते तस्य श्रेतं रूपं, तिक्तो रसः, पदुर्गन्धः, शीतलः स्पर्श इति; यश्रेष प्रत्यक्षेण प्रत्यक्षस्य व्यपदेशः सोऽर्थान्तरे दृष्टः, तद्यथा−अस्य ब्राह्मणस्यायं कमण्डलुरिति ॥ ननु चोपन्यस्तनिदर्शनबलेन द्रव्यमेव द्रव्यादर्शन्तरमिति न गुणेभ्यो द्रव्यमिति, उच्यते-योऽय-म्रुपलभ्यस्य समस्तैरुपलब्धैर्व्यपदेशः सोऽर्थान्तरं गमयति, तच द्रव्यं गुणः क्रिया वा स्यादिति कोऽपरितोषः १। सेनावनादिवद्नेकान्त इति चेत्, दृष्टो ह्यनथीन्तरेऽपि व्यपदेशः सेनायाः कुञ्जरः सहकारः काननस्येति । अत्रोच्यते-न खळ प्रसिद्धमनर्थान्तरत्वं सेनाकाननयोर्यस्माद-नियतदिग्देशसम्बन्धिषु करिपुरुषतुरगस्य(स्य?)न्दनेषु परस्परव्रत्यासत्तिजनितोपकारेष्ववधा-रितानवधारितेयत्तेषु बहुत्वसङ्ख्यैव सेना, तथा काननमपि, एतच द्वयमप्यर्थान्तरमेव, यूष-पङ्क्यादयोऽपि ह्यर्थान्तरतयैवं वक्तव्याः, यूषो ह्युत्पन्नपाकजानां द्रव्याणां कालविशेषानुष्रहे सति द्रव्यान्तरसम्प्रकानां पाकजोत्पत्तौ यः संयोगः स यूष इत्याख्यायतेऽर्थान्तरभूतश्च, पङ्कि रप्येकदिग्देशसम्बन्धिषु परस्परप्रत्यासस्युपकृतेष्ववधारितानवधारितेयत्ताकेषु भिन्नाभिन्नजा-तीयेष्वाधारेषु वर्तमाना बहुत्वसङ्ख्यैवाभिधीयत इति । तस्मात् सापेक्षमिदं नयद्वयं वस्तुनः सद्भावमापादयति नैकान्त इत्यस्यार्थस्योद्धासनार्थमकरोद् भाष्यकारो विभक्तिद्वयेन विग्रहम्, अतोऽयं वाक्यार्थः-पुद्रलेषु मृतिंभेंदाभेदवर्तिनी, विवश्चावशादिति ॥ ४ ॥

पुनरेषां विशेषाभिधित्सया सूत्रमाह-

#### सूत्रम्-आकाशादेकद्रव्याणि ॥ ५-५ ॥

टी० — अथवा पुद्गलद्रव्यं परमाणुभेदेनानेकथा जीवद्रव्यं च नारकादिविशेषेण, तत् कि-मेवं धर्मादिद्रव्याण्यपीत्यारेकानिराकरणायेदग्रुच्यते —

भा०—आ आकाशाद् धर्मादीन्येकद्रव्याण्येव भवन्ति । धर्मादीनां सङ्ख्या पुद्गलजीवास्त्वनेकद्रव्याणीति ॥ ५॥

दी॰ — आ आकाशादित्यादि भाष्यम् । अभिविधिशाचित्यादातो द्वित्वं तत्रश्र संहितया स्त्रपाठस्तं विश्वणोति भाष्येण – आ आकाशात् अध्यायादिस्त्रोपात्तकममुद्दिश्या- काशाभिन्याप्तिपचिकाशयिश्या आ आकाशादित्युत्राच । धर्मादीनीति प्रथितप्रतिविशिष्टानुप्रश्निप्रदर्शनं धर्माधर्माकाशानि एकद्रव्याण्यवेति, नेषां समानजातीपानि द्रव्यान्तराणि सन्तिति, अविलक्षणोप कारात्, धर्मावर्माकाशानां हि गतिस्थित्यवगाहोत्पर्या प्रभावित उपकारः, स्थित्यादित्रययुक्तं हि वस्त्वर्थिकयासमर्थमभ्युपेयते ज्नेकान्तवादिभिः, धर्मादिद्रव्याणां च गत्याद्य उपकाराः स्वस्थाने युक्त्या प्रतिपादियायन्ते, एकशब्दोऽसहायार्थमभित्रते, यथा परमाणुः परमाण्यन्तरेण सिद्धतीयः, आत्मा आत्मान्तरेण ज्ञानसुखदुःख्वीवनादिभेद्रभाजा, न धर्मद्रव्यं धर्मद्रव्यान्तरेण ससहायम्, अधर्मव्योमनी चैत्रमाविष्कार्ये, द्रव्यं गुणपर्यायवद् (स् ० ३०) वक्ष्यते, तदनेन स्वगतधर्मपरिणामप्राप्तिरापाद्यते मुक्तस्या, अन्यथा गुणपर्यायग्रन्यं द्रव्यमेव न स्याद् व्योमोत्पलादिवत्, एवशब्देन नियम्यते एकद्रव्याण्येवैतानि, तुल्यजातीयद्रव्याभावात्, नियमेन चेष्टार्थसिद्धं प्रदर्शयति — पुद्रस्य- जीवास्त्वनेकद्रव्याणीति, सम्माव्यानेकत्या पुद्रलातमानो विशेष्यन्ते तुश्वदेन, इतिकरणं यस्मादर्थे, यस्मात् तुल्यजातीयभूयस्त्वमेषां तस्मादनेकद्रव्याणा परमाणुप्रमृतीन्यनन्ताणु-कस्कन्यावसानानि क्षितिजल्यकलनानिलत्तहिद्विचतुष्यश्चेन्द्रियात्मानश्चिति भावनीयम् ॥ ५॥

अयमपरो विशेषस्तेषामेवाभिधीयते-

## सूत्रम्-निष्क्रियाणि च ॥ ५-६ ॥

टी०—अथवा एवं तावदरूपित्वैकद्रव्यत्वे विभज्याख्याते इदमपि विभज्याख्यायत इत्याह-चार्थमाच्छे भाष्यकारः—

भा०—आ आकाशादेव धर्मादीनि निष्कियाणि भवन्ति । धर्मादेषु क्रियावि-चारः पुद्गलजीवास्तु क्रियावन्तः । क्रियेति गतिकमीह ॥ ६ ॥

टी० आ आकादाादेव धर्मादीनीत्येतावता भाष्येण कथं भाष्यते ?। अनन्तरस्रत्रे सामर्थ्यपरिप्रापितानि धर्मादीन्यनुकृष्यन्ते, धर्मादीन्याकाशान्तानि निष्क्रियाणि भवन्ति,

अपेतिक्रयाणि निष्क्रियाणि, करणं क्रिया-द्रव्यस्य भावस्तेनाकारेण, स चैषां न समस्ति, यस्माद् धर्माधर्माकाशान्यनासादितातिशयान्येव सर्वदा पूर्वापरावस्थाभेदमनाजिहानानि किल लक्ष्यन्ते, तदेतदपव्याख्यानमवधीरितसमयसद्भावेरकारि, यतः सर्वमेव सदुत्पादव्ययभ्रोव्य-धर्मात्मव्यवस्थां नातिकामति, तदेतेऽपि धर्मादयो यदि सत्तां नातिलङ्घयन्ति भवितव्यं तदा वर्धि क्रिययेषाभ्रत्पादविगमलक्षणया जीवानामिव। अथ सत्तातिक्रमेणाभ्युपेयन्ते तदानीं द्रव्य-तेवावहीयते गगनेन्दीवरादिवत्, भगवानिप व्याजहार प्रश्नत्रयमात्रेण द्वादशाङ्गप्रवचनार्थं सकलवस्तुसङ्ग्राहित्वात् प्रथमतः किल गणधरेभ्यः-''उपण्णेति वा विगमेति वा ध्रवेति वा'। तदेतदशेषं विशीर्यते । तस्माद् द्रव्यत्वान्ध्रक्तात्मवदुत्पाद्व्ययस्थितिमत्त्वमनुमिमते हेतुकाः। तथा चावधृतसिद्धान्तहृदयेन विशेषावश्यककारेण नमस्कारनिर्धुक्तौ शब्दानि-त्यत्वप्रतिपादनेच्छयाऽवाचि—

" अवगाहणादओ नणु गुणत्तओ चेव पत्तधम्मव्य । उप्पादादिसमात्रा तह जीवगुणावि को दोसो ? ॥ अवगाढारं च विणा कत्तोऽवगाहोत्ति तेण संजोगो । उप्पत्ती सोऽवस्सं गच्चवकारादओ चेवं ॥ ण य पज्जयतो भिण्णं दव्यमिहेगं ततो जतो तेण । तण्णासंमि कहं वा नभादओ सव्वहा णिचा ? ॥" (गा० २८२१--२८२३ )

अयमासामर्थोऽवधार्यः—गुणत्वात् पत्रनीलतावन्नभोऽवगाहोऽप्यनित्यः, नभसोऽवगाहः स्वलक्षणम्रुपकारः, स चावगाढारमन्तरेण जीवादिकं नाभिव्यव्यत इति अवगाढजीवादिसंयो-गमात्रमवगाह इति, संयोगश्चोत्पादी संयुज्यमानवस्तुजन्यत्वाद् द्वचङ्गुलसंयोगवत्,यथा चावगाह आकाशस्यैवं गतिस्थित्युपकाराविष धर्माधर्मयोगितिमदादिद्वव्यसंयोगमात्रत्वादुत्पादादिस्वभावा इति । कथं तिर्हं निष्क्रियत्वमेषामत आह—पुद्गलजीवास्तु कियावन्तः, क्रियेति गति-कर्माह सूत्रकारः, पुद्गलजीववार्तेनी या विशेषिक्रया देशान्तरप्राप्तिलक्षणा तस्याः प्रतिषेघोऽयम्, नोत्पादादिसामान्यक्रियायाः, पुद्गलास्त्वितो देशान्तरमास्कन्दन्तः सम्रुपलभ्यन्ते जीवाश्चेत्यतस्ते कियावन्तः, अम्रुमेवार्थं धात्वन्तरेण प्रसिद्धदेशान्तरप्राप्त्यर्थेन प्रकाशयति—गतिः क्रियाश्चर्दः

१ डत्यन इति ना विगत इति वा धव इति वा।

२ अनगाहनादयो ननु गुणरवतश्चेव पन्नधर्म इव ।

उत्पादादिस्यभावास्तथा जीवगुणा अपि को दोवः १॥ १॥
अवगादारं च विना कुतोऽवगाह इति तेन सेयोगः ।

उत्पादी सोऽवश्यं गत्युपकारादयश्चेवम् ॥ २॥

म च पर्मयतो भिष्नं इन्यमिहैकान्ततो यतस्तेन ।

तकाक्षे कयं वा नमआदयः सर्वथा नित्याः १॥ ३॥

नाभिधित्सिता विशिष्टेव, न कियासामान्यम्, धर्मादयः पूर्वावष्टव्धप्रदेशात् प्रदेशान्तरमपि विचलितुमनुत्सहमानाः कथमेवैवंविधिकयाधारतां प्रतिपत्स्यन्ते ? तस्माम्निष्कियाणीति निर-वद्यं दर्शनम् ॥ ६ ॥

अधुनाऽधिकृतधमीदिद्रव्याणां सर्वेशमेव प्रदेशावयवेयत्ताविष्करणार्थमिद्गुच्यते— भा०—अत्राह-उक्तं भवता-प्रदेशावयववहृत्वं कायसंज्ञमिति। तेत् क एष घमोदीनां प्रदेशावयवनियम इति १। अत्रोच्यते—

टी०—अत्राह्—उक्तिमित्यादिना सम्बन्धयित, अध्यायादिसूत्रे यस्मादजीवकाया इत्यत्र कायग्रहणं प्रदेशावयवग्रहुत्वार्थमिति व्याहृतम्, तस्मात् क एषां धमादीनां जीवान्तानां प्रदेशावयवनियम इति, अस्त्रेति प्रदेशावयवनियमप्रक्ते यथागममिधीयते मया, एषोऽभि-प्रायः प्रश्नियतः—अमूर्तेषु धर्मादिष्ववयवव्यवहारो नास्ति, मूर्तेषु चान्त्यभेदावस्थेषु परमाणुषु, अवयवव्यवहारो हि मूर्तेष्वेव प्रतीयत इत्यतो नियमोऽभिष्वेयः के एषामवयवा इति ।

भा॰—सर्वेषां प्रदेशाः सन्ति, अन्यत्र परमाणोः। अवयवास्तु स्कन्धाना-मेव। वक्ष्यते हि-'अणवः स्कन्धाश्च, सङ्घातभेदेभ्य उत्पद्यन्ते' (अ॰ ५, सू॰ २५-२६)॥

टी०—सर्वेषामित्यादि भाष्यम्। मूर्तानाममूर्तानां च प्रदेशाः सन्ति-विद्यन्ते, संव्यवहारार्थं प्रदिश्यन्त इति प्रदेशाः, तत्र धर्माधर्माकाशजीवानां द्रव्यपरमाणुमूर्तिव्यव-च्छिनाः प्रदेशाः, यथाऽऽह—''निरवयवः खल्ज देशः, खस्य क्षेत्रप्रदेश इति दृष्टः "। पुद्रल्ड्रव्यस्य तु निरंशो द्रव्यात्मना भागः प्रदेश इत्युच्यते, न तु तस्यान्यः प्रदेशोऽस्ति, अतः परमाणोः न्यत्रेत्यः सन्ति, न पर्यायांशं स्पादिलक्षणम्। यतः प्रशासरती (क्षो०२०८) अनेनेवोक्तं—''परमाणुरप्रदेशो, वर्णादिगुणेषु भजनीयः"। अत एव च भेदः प्रदेशानामवयवानां च, ये न जातुचिद् वस्तुव्यतिरेकेणोपलभ्यन्ते ते प्रदेशाः, ये तु विश्वकलिताः परिकलितमूर्तयः प्रशापथमवतरन्ति तेऽवयवा इत्यत आह—कवयवा इत्यादि। विशेषार्थस्तुशब्दः। विस्नसाप्रयोगाभ्यामवय्यन्त इत्यवयवाः पृथक् कियन्त इतियावत्, ते च स्कन्धानामेव झणुकादिकमवतामनिक्रान्तरूपादिभेदानाम्, एवशब्दो नियामकः। धर्माधर्माकाशजीवाणूनां न सन्त्यवयवाः, स्कन्धानामेव भवन्ति। कृत एतदेविमत्याह—वक्ष्यत इत्यादि। यसाद् वक्ष्यते स्त्रकारः—संघातभेदजाः स्कन्धाः (स०२६)। विश्वतानामवयवानां संहतिपरिणतौ स्कन्धा जायन्ते, संहतानां च भेदपरिणतौ झणुकादयः सम्भवन्ति, परमाणवस्तु भेदादेवावयूयमाना अवयवास्तस्माद्वयव्यवहारः पुद्रलद्भवविषय एवाध्यवसेयः।।

१ 'तस्मात् क एषां धर्मा । दिति घ-पाठः ।

२ एवं च सति स्कन्धादिरूपभेदचतुष्टयं पुद्गलास्तिकाये न स्यात् तत्त्वतः स्पष्टोपलभ्याः स्रेहादिकृतसंयोगिवे-योगसाधः शंशा अवयवास्ते यैः द्रव्यसम्यत् क्रियते अवन्ति वा ते स्कन्धेच्वेन, परेष्वप्रसिद्धत्वादवयवप्रहो न ।

अधुनाऽवसितप्रदेशावयवनियमो धर्मादिद्रव्यप्रदेशानामियत्तामाविष्करोति, तत्र— धर्माधर्मयोः सूत्रम्—असङ्ख्योयाः प्रदेशा धर्माधर्मयोः ॥ ५-७॥

टी० तन्नेत्यादि । तेषु धर्मादिषु द्रव्येषु पश्चसङ्ख्यावच्छिनेषु धर्माधर्मयोरः सङ्ख्येयाः प्रदेशा धर्माधर्मयोः प्रत्येकमसङ्ख्येयाः प्रदेशा भवन्ति, ते च लोकाकाश-प्रदेशमानाः सङ्ख्येयानन्तसङ्ख्याद्वयव्युदासेनासङ्ख्येयाः कथ्यन्ते ।

प्रदेशस्वरूपनिर्दिधारियपुराह-

भा॰-प्रदेशो नीमापेक्षिकः सर्वसूक्ष्मस्तु परमाणोरवगाह इति ॥ ७॥

टी०—प्रदेशो नामेत्यादि। प्रकृष्टो देशः प्रदेशः परमनिरुद्धो निरनयन इतियानत्, नामशब्दः किलार्थे, परोक्षत्वात् तस्य, एवं हि सर्वज्ञाः प्रत्यक्षेणोपलभ्य कथयन्ति, अपेक्षा-प्रयोजनः अपेक्षानिर्श्वतो वा आपेक्षिकः, स च स्वतिद्ध एवार्वाग्दर्शनैरस्मदादिभिरनेना-भ्युपायेन प्रज्ञाप्यमान आपेक्षिक उच्यते, सर्वेषां धर्माधर्माकाशजीवानामापेक्षिकत्वे सत्यिष स्म एव, न स्थूलः । तुशब्दोऽवधारकः । आपेक्षिकत्वं निरूपयति—परमाणोरचगाह् ति । द्रव्यपरमाणुपरिग्रहेण, प्रदेशपरिमाणोरवगतिः कियते, तदेतदुक्तं भवति—तन्मृर्तिमान्त्राक्षान्तो देशः प्रदेश उच्यते, अवगाहो व्यवस्थानमाक्तान्तिरध्यासनिमिति पर्यायाः, न प्रनिरहावगाहो गतिः । नन्वेवमाकाशस्यैव प्रदेशो निरूपितः स्यात्, नो धर्मादीनाम्, यतो- प्रवाह आकाशस्य लक्षणम् । अस्तु, को दोषः १ प्रदेशलक्षणं ताविक्षशितम्, लोकाकाशे च यत्राकाशप्रदेशः स च यावांस्तत्रैव धर्मास्तिकायप्रदेशोऽवगादः स च तावानेविति, एवमधर्मप्रदेशोऽपि तत्र वाच्योऽतस्तुल्यप्रमाणत्वादेकेनैव प्रधटेन प्रदेशनिरूपणम्, तत्राकाशमवकाशदाने व्याप्रियते, गतिपरिणतौ धर्म उपकारकः, स्थितिपरिणामे चाधर्मद्रव्यप्रपक्ररोति, तसात् सर्वप्रदेशानाःमदमेवापेक्षणीयमव्याहतं लक्षणम् । इतिशब्देनोपसंहरन्ति—धर्माधर्मयोरियती प्रदेशसङ्ख्येति ॥ ७॥

अधुना त्वसङ्ख्येयप्रदेशे प्रस्तावग्रुपजीवन् जीवस्य तत्तुस्यप्रदेशनियतत्वात् प्रदेश-नियमं विधत्ते-—

जीवस्य प्रदेशः सूत्रम्--जीवस्य च ॥ ५-८ ॥ सङ्ख्या भा०-एकजीवस्य चासङ्ख्येयाः प्रदेशा भवन्तीति ॥ ८ ॥

९ यथा हि स्कन्धेषु संबद्धः प्रदेशः कदाचिद्पि आगस्य संलग्नो नैवमयमिति भावः । २ निश्चयपरमाणुझापनाय सर्वेस्यादि, अन्यथा तु एकस्मिन्नपि परमाणुसमूहस्य तन्मयस्य च स्कन्धस्य चावगाहात्, तथापि नैकः परमाणुः प्रदेशद्वयावगाहीति सुष्ट्रक्तिमदं, सूक्ष्मावगाहस्य तस्यैव भावात् ।

टी०-एकजीवस्य चेत्यादि भाष्यम्। जीवो ज्ञानदर्शनोपयोगस्वभावः स कदाचित् सामा-न्येन निर्दिश्यते जीव इत्याक्षिप्तसकलनारकादिभेदो गोशब्दवत् समस्तस्त्रभेदाश्चेपी, कदाचित् प्रतिविशिष्टोपाधिव्यवच्छिको व्यक्तिपदार्थाश्रयणेन, तत्रैकशब्देन सर्वजीवराशिव्यवच्छेदमाद-र्शयति, एकजीवस्य एकस्या व्यक्तेरिति, चशब्देनासङ्ख्येयप्रदेशतामात्मन्यनुसन्धत्ते, प्रसिद्ध-धर्मादिकमोल्लङ्गनाभिधानं तुल्यप्रदेशाख्यानलाघवार्थम् । एकयोगाकरणाचीश्रीयते सूत्रका-राभिप्रायः सङ्कोचविकासस्वभावास्तुल्येऽप्यसङ्ख्येयप्रदेशत्वे जीवप्रदेशाश्रमीदिवत्, धर्मीयर्म-योस्तु सततमेव विततावस्थिताः, ते च सङ्कोचिविकासस्वाभाव्याज्ञातुचित्रिकृष्टकुन्थुविग्रहग्रा-हिणः कदाचित् तामेव सङ्ख्यामजहन्तः स्थूलं करिणः शरीरमाददते विकाशित्वादिति।।।।

आकाशस्यापि यथोक्तद्रव्यवत् प्रदेशनियममभिधितसुराह-

#### सूत्रम्-आकाशस्यानन्ताः ॥ ५-९ ॥

टी०-अगवाहदानादाकाशमित्येवं न गृह्यते लोकाकाशमात्रसिद्धेः, नह्यलोकेञ्चगा-ढमस्ति किञ्चिजीवपुद्रलादि, तद्भावादनाकाश्चमेव तत् स्यात्, इष्यते च, अतः संज्ञैवेयमना-दिकालीना द्रव्यान्तरस्य धर्मादिसंज्ञावत् ॥ अन्ये मन्यन्ते-तस्याप्यवगाहदानशक्तिरस्ति, सा त्ववगाहकाभावान्त्र व्यज्यते, यदि स्यादवगाहकं तत्र व्यापारं यायात् तदवगाहपरिणत्या, न त्वस्ति, तस्मात् तद्प्यवगाहदानशक्तियुक्तत्वादाकाशम् ।। अपरे पुनरूपचारमाचरन्ति-आका-शवदाकाशं शुषिरदर्शनादिति, एतदप्यसत्, सिद्धान्तापेतत्वात् । अथ ये अलोकेऽवगाह- व्याचक्षते-व्ययोत्पादौ न स्वतो व्योम्नः, किन्तु परत्रत्ययाजायेते, अवगाहक-सिन्नियानामिन्नियानायत्तावुत्पादव्ययाविति, तेषां कथमलोकाकारो १ अवगाह-काभावाद, अर्धवैशसं च सतो लक्षणं स्याद्, व्यापि चेष्यते स्थित्युत्पादव्ययत्रयमिति । अत्रो-च्यते -य एवं महात्मानस्तर्कयन्ति स्वबुद्धिबलेन पदार्थस्वरूपं तेऽत्र निषुणतरमनुयोक्तन्याः -कथमेतत् १ वयं तु विस्नसापरिणामेन सर्ववस्तुनाम्धत्पादादित्रयमिच्छामः प्रयोगपरिणत्या च जीवपुद्रलानाम्, इत्थं तावदस्मद्शेनमविरुद्धसिद्धान्तसन्नावम्, अस्मदुक्तार्थानुगुणमेव च भाष्यकारेणाप्यच्यते ॥

भा० — लोकालोकाकाशस्यानन्ताः प्रदेशाः । लोकाकाशस्य आकाशस्य प्रदेश-तु धर्माधर्मेकजीवैस्तुल्याः ॥ ९ ॥ सङ्ख्या

टी०-लोकेत्यादि । यद्याकाश्चरूदेनाकाशमविशिष्टमभिधित्सितं ततोऽनन्तप्रदेशता समीचीना भवेद, विभागव्याख्यानं च जीवाजीवाधारक्षेत्रं लोकस्ततः पर-

१ एकयोगकरणे हि जीवास्तिकायस्य जीवसमूहमयस्यासंख्येयप्रदेशत्वं स्यात्, न तु प्रतिजीवं सांकर्यात्, एक-जीवेति प्राकृसूत्रे न प्रवेशितम्, यथा दश वर्षसङ्खाणि प्रथमायां भवनेषु व्यन्तराणां चेत्यत्र, अन्यथा तत्रापि दश वर्षसहस्राणि रत्नप्रभाव्यन्तरेष्वित्येवं वक्तं शक्यत्वात्, यथा वा रूपिजीवयोगीपयोगेष्वादिमानित्यपि नोक्तामिति । २ आकाशस्यावगाह इति सिद्धस्याकाशस्योपकाराख्यानं; न तु तेनैव सिद्धिः, तस्य साधनत्वेऽपि च व्याप्यत्वात् म सदभावे आकाशाभावः ।

मलोकः, अतः सर्वाकाशस्यानन्ताः अपर्यवसाना इत्यर्थः । अथ योऽयं जीवाजीवाधारावधिना कृतो लोकाकाशविभागस्तत्र कियन्तः प्रदेशा इत्याह-लोकाकाशस्येत्यादि । अन्यूनानधि-कप्रतिपत्त्यर्थस्तुशब्दः । धर्माधर्मैकजीवैस्तुल्या एव नोनाधिकभावभाज इति ॥ ९ ॥

अथ पुद्रलानां का प्रदेशस\_स्वेत्युच्यते—

#### सृत्रम्-सङ्ख्येयासङ्ख्येयाश्च पुद्गलानाम् ॥ ५-१० ॥

टी॰—सङ्ख्येया इत्यादि स्त्रम् । पूरणगलनपरिणतिलब्धसंज्ञकाः पुद्रलाः परमाणूपक्रमा अचित्तमहास्कन्धपर्यवसाना विचित्ररूपादिपरिणतयस्तेषां प्रदेशाः सम्भवतः सङ्ख्येया असङ्ख्येया अनन्ताश्च भवन्ति, सङ्ख्येयपरमाणूपचितः स्कन्धः सङ्ख्येयप्रदेशः, एवभितराविप स्वसङ्ख्यावच्छित्राणुघितावसङ्ख्येयानन्तप्रदेशौ वाच्यौ, अनुपात्तानन्तप्रदेशता
स्त्रे न लभ्यते, तल्लाभाय यह्मश्चाब्दोपादानं, तदर्थदर्शनार्थमिदमाह—

पुद्रहानां प्रदेश- भा०—सङ्ख्येया असङ्ख्येया अनन्ताश्च पुद्रहानां प्रदेशा संस्था भवन्ति-अनन्ता इति वर्तते ॥ १०॥

टी॰—अनन्ता इति वर्तते, तदेतदुक्तं भवति-अनुवर्तन्ते च नाम वि(ध)धेयो न चानुवर्तनादेव भवन्ति, किं तर्हि ? यह्नादिति । नन्वणुरिष पुद्रलशब्देनाक्षिप्तः पूरयति गलति च यतः तस्य चानन्तरसूत्रेण सङ्ख्येयासङ्ख्येयानन्तप्रदेशविकल्पानामन्यतमेन विकल्पेन भवितन्यम्, पुद्रलत्वाभावो वा परमाणोः, यदि च सङ्ख्येयादिप्रदेशभागिष्यते ततोऽणुरेव न स्याद् घटादिवत्, अथाप्रदेशस्ततोऽसन्त्रसौ गगनोत्पलादिवदिति, अत्रोच्यते—द्वये प्रदेशाः द्रव्यस्पाः पर्यायस्याः, पर्यायस्वभावाश्च स्पाद्यस्तदङ्गीकरणेन सप्रदेशः प्रमाणुः ॥१०॥

अथ यथा द्रव्यात्मकैरणुप्रदेशैः सप्रदेशो घटस्तथाऽणुरित्येवमसिद्धार्थताप्रचिकाशयि-षया आह—

## स्रुत्रम्—नाणोः ॥ ५-११ ॥

भा०--अणोः प्रदेशा न भवन्ति ॥

टी०—अणोरापूरकाः परिणामिकारणभावभाजो द्रन्यरूपाः प्रदेशा न भवन्ति । अथ सप्रदेशत्वेन परमाणुत्वाभावः साध्यते, ततः स ताद्दशोऽन्त्यः प्रदेशः परमाणुर्न भवतिति प्रतीतिषिरोधः, सप्रदेशत्वं चान्यापकासिद्धदोषाघातं वनस्पतिचैतन्ये स्वापवत् । निर्ह पक्षीकृतेऽणौ सर्वत्र सप्रदेशत्वमस्ति, क्षेत्रकालभावाख्ये द्रन्यपरमाणावेव तत् । येऽपि प्रमाणयन्ति मध्यविभागादिरहितत्वाद्योमोत्पलादिवदसन्नसौ तद्वच्वाद् वा नाणुर्घटादिवदित्यत्रापि पूर्वके प्रमाणे विज्ञानक्षणेनानेकान्तः, दिग्विभागकल्पनाऽप्यनेन प्रत्युक्ता, पाश्राच्यप्रयोगे हेत्वसिद्ध-तोद्विभाविषया भाष्यकार आह—

९ परमाणुरिप संयुज्य पूरयति वियुज्य गालयतीति, कश्चिदपि नानादिपरमाणुः ।

परमाणोः स्वरूपम्

दी० — यस्मादादिमध्यान्त्यप्रदेशैः परिहीण एव परमाणुरिष्यते,
अप्रदेशग्रहणादन्तपरिग्रहः, अथवाऽऽदिमध्यग्रहणादर्थप्राप्तमेवान्त्यग्रहणम्, अस्मिन् पक्षे अप्रदेश
इति प्रतिविशिष्टप्रदेशनिराकरणमेव कृतं भवति, आदिमध्यान्तप्रदेशैरप्रदेशो न रूपादिभिरिति।
न चादिमध्यान्तावयवनिवन्धनं वस्तुत्वं प्रतीतम्, विनाऽपि तैर्विज्ञानाद्युपरुब्धेः, अविभागत्वादेव च व्योमानुप्रवेशोऽपि प्रत्याख्यातः, न च सर्वगतत्वव्याघातो व्योग्नः, सकलवस्तुसम्बनिधत्वनाभ्युपगम्यमानत्वात् प्रसिद्धविज्ञानक्षणवत्, अतः स्वयमेव प्रदेशोऽसौ.न तस्यापरे प्रदेशाः
सन्ति द्रव्यस्वभावाः, सर्व च साधनं तिकराकरणेऽभिधीयमानमनुपासितयथार्थगुरुवचसा
परेणैवमधिगतद्रव्यपर्यायनयद्वयस्त्रावेन स्याद्वादिना विघटनीयमागमयुक्त्यनुसारिणेति॥११॥

रान्तरप्रतिष्ठानीति १। उच्यते—निश्चयनयाभिप्रायात् सर्वमेव वस्तु स्वात्मप्रतिष्ठं व्योमवत्, व्यव-हाराभिप्रायाद् धर्माधर्मपुद्गलजीवानाम्—

अथैतानि धर्माधर्मपुद्गलजीवद्रव्याणि किं व्योमवत् स्वात्मप्रतिष्ठान्याहोस्विज्जलादिवदाधा-

सूत्रम्—लोका हारोऽवगाहः ॥ ५-१२ ॥ अवगाहविचारः भा०—अवगीहिनामवगाहो लोकाकारो भवति ॥ १२ ॥

टी०-अवगाहिनाम्-अनुप्रवेशवतामवगाहः-प्रवेशः प्रतिष्ठा पुद्गलादीनां धर्माधर्मद्रव्य-द्वयावगाढे व्योक्ति भवति, धर्माधर्मयोथाकाशेऽवगाहोऽनादिकालीनः, परस्पराश्लेषपरिणत्या तथासिववेशात्, इतरत्राकाशेऽवगाहो नास्ति जीवादीनाम्, धर्माधर्माभावात्, गतिस्थित्युपप्र-हकारित्वात् धर्माधर्मयोः, तावेव तत्र कसाच स्तः ? न हि स्वभावे पर्यनुयोगोऽस्तीत्युपेक्ष्य लोकाकाशेऽवगाहो धर्मादीनामेतावदुक्तम्॥१२॥

इदं त्वधुना वाच्यं-किं सर्वीतमनाऽवगाहः सर्वलोकाकाशप्रदेशव्यास्या क्षीरोदकविषरुधि-

रादिवदुत पुरुषहदवदिति ? । एतद् विभज्योच्यते-

## सूत्रम्--धर्माधर्मयोः कृत्स्रे ॥ ५-१३ ॥

भा०-धर्माधर्मयोः कृत्स्ने लोकाकादोऽवगाहो भवतीति॥ १३॥

टी० सर्वत्र लोकाकारो धर्माधर्मयोरयुतसिद्धाविष चन्द्रमण्डलाधेयचन्द्रिकावद्व-गाहो न परतः, चेतनावच्छरीर एवोपकारदर्शनाद् बहिरदर्शनाच तन्मात्रवर्तित्वमध्यवसीयते, अतः क्षीरोदकवदन्योन्यावगाहपरिणत्या व्यवस्थानं, न पुरुषहृद्वदिति व्यवच्छिनचि कृत्स्रशब्दोपादानादिति ॥ १३॥

१ 'धर्मादीनां' इति क-पाठः ।

अथ पुद्गलानां कथमवगाहो लोकाकाश इत्युच्यते-

सूत्रम्—एकप्रदेशादिषु भाज्यः पुद्गलानाम् ॥ ५-१४ ॥

टी॰—एकप्रदेशादिष्वित्यादि सूत्रम् । एकप्रदेशादिष्विति समानाधिकरणगर्भी बहुत्रीहिः, एकश्रासी प्रदेशश्रेति, प्रदेश उक्तलक्षणः, एकप्रदेश आदिर्येषां तेष्वेकप्रदेशादिषु प्रदेशेषु पुद्रलानामणुप्रभृतीनामवगाहो न्याख्येयः ।

भा०—अप्रदेशसङ्ख्येयासङ्ख्येयानंन्तप्रदेशानां पुद्गलानामेकादिष्वाकाश्वादेशेषु भाष्योऽवगाहः । भाष्यो विभाष्यो विकल्प्य इत्यनपुद्गलानाभाष्याः र्थान्तरम्। तद्यथा—परमाणोरेकस्मिन्नेव प्रदेशे, ब्रणुकस्यैकस्मिन्
ब्रयोश्च, व्यणुकस्यैकस्मिन् ब्रयोश्चिषु च, एवं चतुरणुकादीनां
सङ्ख्येयासङ्ख्येयपदेशस्यैकादिषु सङ्ख्येयेषु असङ्ख्येयेषु च, अनन्तप्रदेशस्य
च ॥ १४ ॥

टी०-अप्रदेशेत्यादि भाष्यम्। अविद्यमानद्रव्यान्तरप्रदेशः परमाणुरप्रदेशः, स्वयं च **प्रदेशः,प्रचयविशेषात् सङ्**ख्येयपरमाणुघटितः सङ्ख्येयप्रदेशः पुद्रसः, एवमसङ्ख्येयानन्तप्र-देशाविप स्कन्धौ पुद्रलाविति वाच्यौ, एकादिष्वाका राप्रदेशोष्विति सूत्रावयवं स्पष्टतरेण वृत्तिवाक्येन व्याचष्टे-एक आदिर्येषामाकाशप्रदेशानां तेषु भाज्योऽवगाहः अप्रदेशादीनाम्, अनेकार्थत्वाद धातूनां विभाष्यो विकल्प्य इत्याह, विशेषेणातिशयेन परमाणूपक्रमेण भाषणीयो व्याख्येयः, विकैल्पस्तु भेदसम्भवे, यथा झणुकस्पैकस्मिन् प्रदेशे द्वयोश्चेत्यादि मार्ष्यं सुज्ञानमेव, परमाणोस्तु मेदाभावादेकस्मिन्नेव प्रदेशेऽवगाह इति विकल्पाभावः, कथं पुनरेकत्राँकाशप्रदेशेऽत्यन्तसूक्ष्मेऽसङ्ख्येयादिप्रदेशाः स्कन्धाः प्रतिष्ठां प्रतिपद्यन्ते १ न हि घटे चतुरुद्धिजलावस्थानमस्ति,अतिबहुत्वादन्यावकाश्चत्वाच घटस्येति । अत्रोच्यते –ननु प्रचयविशे-षाद् दन्तिदन्तशकलमस्पप्रदेशावगाहि दृष्टम्,मेण्डखण्डं तु तावत्परिमाणमेव बहुतराकाशप्रदेश-व्यापि दृष्टम्, अथ च बहुतरावयवता कुझरदन्तशकले, तस्माद् परिणतिविशेष एवासौ तादशः परमसूक्ष्मो येनानन्ता अपि परमाणवः स्कन्धीभूताः प्रदेशमेकमाश्रित्य विहायसो वर्तन्ते, यथा वाऽतिनिविडेनायस्पिण्डेन च्याप्ते नमोदेशे निरन्तरे भस्नासमीरणसमीरिताः पुनर्विभावसोरव-यवास्तत्रानुमज्जन्ति, विध्याप्यमाने च विगतरन्धेऽयसि प्रतप्ते वारिलेशाः स्क्ष्मपरिणामवर्तिनो निर्व्याहति प्रविशन्त्येवेत्येवमागोपालाङ्गनादिजनप्रतीतमाकाशस्य दुर्भेरत्वमिति मा म्रहः, सिकताकणनिकरेण वा परिपूरिते प्रस्थके प्रस्थ एवापरोऽपां विशन् दृष्टः, एकप्रदीपप्रमा-वितानकावभासिते च गर्भगृहकादौ प्रदीपसहस्रप्रभाजालाकारपरिणतपुद्रलानुप्रवेशः प्रत्यक्ष-प्रमाणसम्धिगतस्तद्वदेवैकाकाशदेशे घनपरिणतिविशेषाभ्युपगमादनन्तपरमाणुघटनाविनिर्मि-तस्कन्धावस्थानमवसेयमिति ॥ १४ ॥

१ 'नन्तानां' इति क-ख-पाठः । २ एकः संख्येयशब्दोऽधिकः ग-पाठः । ३ 'विकल्प्यस्तु' इति ग-पाठः । ४ ' रेकाकाश ' इति ग-पाठः । ५ ' एवापरः पयसां आविशन् ' इति ग-पाठः ।

िअध्यायः ५

अथ जीवानां कियति क्षेत्रेऽवगाह इति उच्यते—

## सूत्रम्-असङ्ख्येयभागादिषु जीवानाम् ॥ ५-१५ ॥

टी० असङ्ख्येयभागादिष्वत्यादि सूत्रम् । असङ्ख्येयभागादिष्विति समाना-धिकरणगभी बहुत्रीहिः, लोकाकाश इत्यनुवर्तते सप्तम्यन्तम्, अर्थवशाच विभक्तेः परिणाम इति लोकाकाशस्यासङ्ख्येयभागादिष्वित्यभिसम्बन्धनीयम्, असङ्ख्येयश्रासौ भागश्र स आदिर्थेषां तेऽसङ्ख्येयभागादयस्तेऽसङ्ख्येया एव भागाः, तत्र कदा-

जीवानामवगाहः चिदेकस्मिन् लोकाकाशप्रदेशासङ्ख्येयभागे कदाचिद् द्वयोरसङ्ख्ये-

यभागयोः कदाचित् त्रिष्वित्यादि जीवानामवगाहो भवति ॥

भा०-- लोकाकादाप्रदेशानामसङ्ख्येयभागादिषु जीवानामवगाहो भवति, आ सर्वलोकादिति ॥१५॥

अत्राह−को हेतुरसङ्ख्येयभागादिषु जीवानामवगाहो भवतीति १ । अत्रोच्यते–

टी० लोकाकाद्यात्यादि भाष्यम्। अमुना भाष्यणाधिकारानुद्वति दर्शयति विमक्तिपरिणति च। लोकाकाशप्रदेशाः सर्व एवासङ्ख्येयास्ते पुनरसङ्ख्येयभागिर्धिया विभज्यन्तेऽङ्गुलासङ्ख्येयभागप्रमाणेः, तत्रैकस्मिन्नसङ्ख्येयप्रदेशे वियत्खण्डे जघन्यत एकजीवस्यावगाहो
भवति कार्मणशरीरानुविधायित्वात्, कश्चित् पुनस्तादृशं खण्डद्वयमाक्रम्य वर्तते, कश्चित् त्रीणि
तादृशं, परश्चत्वारीत्यादि यावत् सकललोकाकाशमन्यो व्याप्यावतिष्ठते,समुद्धातकाले केवल्येव,
नापरः, लोकमर्याद्या, न पुनरलोकाकाशस्यकमिप देशमाक्रामतीति दर्शयति ॥ १५ ॥

अन्नाहेत्यादि सम्बन्धग्रन्थः। एवं मन्यते व्वधतासङ्ख्येयप्रदेशपरिमाणस्य कार्मणशरीरा-पादितौदारिकादिशरीरसम्बन्धादल्पबहुप्रदेशव्यापितायां को हेतुर सङ्ख्येयभागादिष्वित्या-दि। निह तुल्यपरिमाणानां पटादीनामवगाहे वैषम्यं दृष्टम्, अस्यापि तुल्यप्रदेशत्वात् किमिति तथा नाभ्यपेयत इत्याक्षिप्ते, अञ्चोच्यत इत्याह । अत्र प्रश्ने प्रतिविधीयते—

### सूत्रम् - - प्रदेशसंहारविसर्गाभ्यां प्रदीपवत् ॥ ५-१६ ॥

टी०—प्रदेशलक्षणमुक्तम्, एकस्यात्मनः प्रदेशा लोकाकाशप्रदेशराशिमानाः तेषां संहारः—सङ्कोचः विसर्गो—विकासस्ताभ्यां संहारविसर्गहेतुभ्यामेतदेवं वैषम्यं प्रदीपवत, यथा प्रदीपास्तेजोऽवयवा यथावकाशानुविधायिनः स्वल्पेऽवकाशे सङ्कोचमास्थायासते, महति चोपन्ने विकाशं भजन्ते, तथात्मनोऽपि प्रकर्षप्राप्तमङ्कोचस्यकस्मिन्नसङ्ख्येय- व्यात्मप्रदेशानां भागे लोकस्यावस्थानमुत्कृष्टविकाशप्राप्तस्य च केवलिनः सर्वलोकेऽवगाहो- उन्या मध्यमावस्थानेकभेदेति । एतदेव विस्तरेण दर्शयति भाष्यकारः—

टी०—जीवस्य हीत्यादि। यस्माजीवस्य प्रदेशानां सङ्कोचिवकासाविष्येते, पटस्येव पिण्डितविततावस्थायिता, प्रदीपप्रकाशस्येव सङ्कुचनप्रसारणे, चर्ममण्डलस्येव संहारवि-सर्गाविति ॥ नतु च तद्वदेवानित्यः स्यात्, असाम्प्रतिमदम्, निह स्याद्वादिभिः प्रदीपादी-नामनित्यत्वमेकान्ततोऽभ्युपगम्यते, द्रव्यपर्यायनयद्वयाविष्टत्यात् सर्वस्य वस्तुन इत्यतो नित्या-नित्यादिविकस्यभाजः सर्वे पदार्था इति सङ्गरो जैनानाम् । आत्माऽप्येवंधर्मक एवेति चेत्, सिद्धसाध्यता । एतेनैतदिप प्रत्युक्तम्

"वर्षातपाभ्यां किं न्योम्नश्रमिण्यस्ति तयोः फलम्। चर्मोपमश्रेत् सोऽनित्यः खतुल्यश्रेदसत्फलः॥"

न च्योमैकान्तेन नित्यं नापि चर्मानित्यग्रत्पादादित्रययुक्तत्वाद् विश्वस्य वस्तुनः, तचोक्तं वक्ष्यते च, एकान्तनित्यानित्ययोश्च कर्मफलसम्बन्धाभावः ॥ दीपस्य सङ्कोचिवकासप्रदिद्शीयिषया आह—

भा०—तद्यथा-तैलवर्त्यग्न्युपादानप्रहृद्धः प्रदीपो महतीमपि क्रूटागारशालां प्रकाशयैति, अण्वीमपि, माणिकावृतो माणिकां, द्रोणावृतो द्रोणं, आढकावृत-श्राढकं, प्रस्थावृतः प्रस्थं, पाण्यावृतः पाणिमिति ॥

दी०—तद्यथा—तैलवर्तीत्यादि। भास्वित्करणनिकरः प्रदीपो माणिकाढकप्रस्थाद्यधि-करणसम्बन्धी निरावरणव्योमसमन्धकारावधृतप्रमाणः तेजोऽवयवसंहाराद्द्योऽल्पतरोऽल्पतमो वाऽन्यतमश्च लक्ष्यते, स एव चापनीतसकलस्थगनको विद्योतमानमूलमूर्तिरदभ्रं व्योमदेशमव-भासयति, तैलवत्यस्युपादानप्रवृद्ध इत्यनेनाविकलां कारणसामग्रीमाचष्टे, कूटागारशाला-दिभिरनेकामवस्थामादर्शयति, अपरित्यक्तस्वात्माव्यवोऽप्यनेकमाकारमादक्ते प्रदीपः ॥

भा०—एवमेव प्रदेशानां संहारविसगिभ्यां जीवो महान्तमणुं वा पश्चविर्ध शरीरस्त्रन्धं धर्मीधर्माकाशपुद्रलजीवपदेशसमुदायं व्यामोतीति, अवगाहत

इत्यर्थः ॥

टी०—एवमेव प्रदेशानामित्यादि भाष्यम्। दार्ष्टान्तिके दृष्टान्तार्थम्यसंहरति—पश्च-विधमोदारिकादिशरीरसङ्घातं धमोधमीकाशपुद्रलजीवप्रदेशसमुद्रायम्, अवश्यमेव हि लोकाकाशे धमोधमीकाशपुद्रलाः सन्ति, जीवप्रदेशाश्च भजनीयाः, यत्रैकोऽवगाढो जीवस्तत्रा-न्यस्याप्यवगाहो न विरुद्ध्यत इति, एवं धमीदिसमूहं व्यामोति, अवगाहत् इत्यर्थः ॥

भा०—धर्माधर्माकाजीवानां परस्परेण पुद्रलेषु च वृत्तिने विरुद्धयते, अमृतित्वात्।

९ 'असत्फर्छ' इति क-ख-पाठः । २ '०शयति अथो (१) मणिका०' इति क-ख-पाठः, तत्र अण्दीमपीति नास्ति ।

३ अनावृतस्तु स्वावयवमानमाकाशं व्याप्नोति, न तु सर्वं जगत्, आत्मा तु समुद्धातकाले लोकव्यापी, सिव्धिकाले तु त्रिभागोनाविविष्टः, अञ्जूषिरसंभूतशरीरानुकार्यवगाहादनन्तरं निष्प्रयोजनत्वेन अवगाहसंकोचाभावः ।

४ एकस्मिन्नाकाशदेशे अनेक्जीवानेकप्रदेशावगाहात् ।

दी ०--धर्माधर्माकाशेत्यादि । धर्मादीनामसूर्तत्वात् परस्परेण वर्तनं न विरोध-कारि, नापि पुद्रलविषया वृत्तिर्धर्मादीनां विरुद्धचते, तद्धलेन गतिस्थित्यवगाहदर्शनादात्म-नश्च कर्मपुद्रलच्यातेः, सिद्धमिदं जीवो महान्त्रमणुं वा संहारविसर्गाभ्यां विष्रहं गृह्णाति ॥

भा॰-अत्राह-सति प्रदेशसंहारविसर्गसम्भवे कस्माद्सङ्ख्येयभागादिषु जीवानामवगाहो भवति नैकप्रदेशादिष्विति ?। अत्रोच्यते—

टी॰—अत्राहेत्यादि । इदिभदानीं चोदयति प्रदेशसंहरणसामर्थ्यमस्त्यात्मनः, तत् किमित्यविकलकारणकलापः सर्वान् प्रदेशानुपसंहत्य एकस्मिनाकाशदेशे नावस्थानं कल्पयति प्रतिबन्धकवस्त्वभावात् ? कस्मादसङ्ख्येयभागादिष्ववगाह इष्यते, नैकप्रदेशादिष्विति निरुपपत्तिकमित्याशङ्क्यते, अत्रोच्यत इत्याह, न वयमनुपपत्तिकमर्थं प्रतिजानीमहे, किन्तु।

भा०—सयोगत्वात् संसारिणां, चरमशरीरत्रिभागहीनावगाहित्वाच सिद्धानामिति ॥ १६॥

टी०-सयोगत्वात् संसारिणामित्यादि । योगाः प्रथिता एव औदारिकविग्रेहाः, सत्यपि च सामान्योपादाने व्यापित्वात् काँमेणयोग एव परिमृद्यते, सह योगेन सयोगः-कार्मणशरीरीतियावत्, सर्वस्य संसारिणो भवितन्यमवश्यं कार्मणेन वपुषा, ततश्चानन्तानन्तपु-द्रलप्रचितसर्वसंसारिकार्भणशरीरोपश्चेपादसङ्ख्येयप्रदेशावगाहितैव नैकादिप्रदेशावँगाहितेति । चरमशरीर इत्यादि । चरमशरीरं त्रिमागहीनमवगाहन्ते सिद्धा इति च, अनेनैतद् दर्शयति -देहे त्रैभागः शुषिरस्तत्पूरणात् त्रिभागहीनावगाहः, स च योगनिरोधकाल एव भवति,अतः सिद्धोऽपि तद्वस्थप्रमाण एवेति सामर्थ्याभावानातः परमस्ति संहरणमनावरणवीर्यस्यापि भगवतः, कि पुनः शेषसंसारिणः ? स्वभावश्रायमेतावानेवोपसंहारः, न चास्ति स्वभावे पर्यनुयोगः । अपि च-सकर्मासौ, ततश्च नास्त्युपसंहतिरल्पतरा । कर्मवियुक्तः कस्मान्नोपसंहरतीति चेत्, प्रयत्ना-भावात्, प्रयत्नाभावश्च करणाभावात्, अनवद्यं दर्शनम् । इदम्रक्तं भवति सङ्क्षिपतो विकसनस-क्कोचनधर्मत्यादात्मप्रदेशसन्तानः पद्मनालतन्तुसन्तानवद्विच्छेदेन विकासमासादयति,अवि-च्छेदश्र प्रदेशानाममूर्तत्वाद् विकासधर्मत्वादेकत्वपरिणतेः जीवामिष्टद्वेर्विकासश्र सिद्धः, छेदद-श्नात् सिकयत्वाचारविन्दनालतन्तुसन्तानवदेव च जीवप्रदेशाः सकलमितरद् विशन्त्यस्यमप-हाय, छिने तर्हि मूर्धन्यपविध्य शिरः किमिति स प्रदेशसन्तानस्तनं नाविशतीति चेत्, असदे-तत्, वेदनायुषोर्भेदात्, बहवो हि जीवदेशाः समुदायीभूयासते यत्र तदाचक्षते मर्म, बहुमर्मकश्र मूर्घा, महती च वेदना भवति मर्भदेशेषु, आधुर्भेदश्राध्यवसानादिनिमित्तः सप्तधा प्रसिद्धः,

९ 'प्रदेशेष्विति' इति **क-ख-**पाठः ।

२ शरीरमात्रे व्यापनात् कार्मणावव्याप्तेः औदारिकादिवित्रहा इति योगव्याख्यायां शरीरमात्राख्यानम् ।

३ औदारिकादिस्थूलशरीराणां कार्मणावगाहानुसारित्वात् कार्मणस्यैव प्रहः ।

४ असंख्याकाशप्रदेशावगाउस्येव कार्मणादेर्प्रहात् आरात् अयोगत्वाद् अप्रहः,एकाकाशप्रदेशावबोधस्तु न केवलमग्तरम्।

तस्मात् संहारविसर्गावात्मनः कमीनुभावजनितौ, न च नाद्यः सत्यिप संहारे विकासे वाऽमू-र्तत्वात्, न च स्वतन्वनाशोऽस्ति वस्तुनः कस्यचित् सर्वथा स्याद्वादिनं प्रति, प्रदेशसङ्ख्याया-श्वात्मनः सङ्कोचविकासयोः सतोरिप हासो वृद्धिर्वा न समस्ति, क्षेत्रतस्तु तावात्मनः स्याता-मिति प्रतिषद्यध्वम् ॥ १६ ॥

भा०—अत्राह-उक्तं भवता ( अ० ५, सू० १ )-धर्मादीनस्तिकायान् पर-स्ताल्लक्षणतो वक्ष्याम इति । तत् किमेषां लक्षणमिति? । अत्रोच्यते—

टी०-अन्नाह-उक्तं भवतेत्यादिसम्बन्धग्रन्थः । अस्यैवाध्यायस्य प्रथमसूत्रे ताँछ-क्षणतः परस्ताद् वक्ष्याम इत्युक्तं तदिदानीमवकाशप्राप्तमभिधीयते-

## सूत्रम्—गतिस्थित्युपैग्रहौ धर्माधर्मयोरुपकारः ॥ ५-१७ ॥

टी० गतीत्यादि सूत्रम् । अथवा तुस्येऽसङ्ख्येयप्रदेशत्वे सति कृत्स्रलोकव्यापित्वमेव धर्माधर्मयाने पुनरसङ्ख्येयभागादिषु वृत्तिरित्येतत् कथमनपदिष्टहेतुकमवसातुं शक्यमित्यत्र त्रमो वयमवसीयतामसंशयम्, यस्मात् प्रयोगविस्तरापरिणामजनितामनेकप्रकारां सार्वलौकिकीमन्यद्रव्येष्वसम्भवन्तीमात्मपुद्गलानां क्रियामारभमाणानां चक्षुषो दर्शनशक्तेरुपग्राहकादित्यादिरिश्नवद् गतिस्थित्योरूपग्राहकौ धर्माधर्माविति कार्यतो निश्रीयते सकलजगद्यापिनाविति, तचासाधारणं कार्यं सुत्रेण दर्शयति ॥

भा०—गतिमतां गतेः स्थितिमतां च स्थितेरुपग्रहो धर्माधर्मयोरुपकारो यथासङ्ख्यम् । उपग्रहो निमित्तमपेक्षाकारणं हेतुरित्यनर्थान्तरम् । उपकारः प्रयोजनं गुणोऽर्थे इत्यनर्थान्तरम् ॥ १७॥

दी० गितमतामित्यादि भाष्यम् । देशान्तरप्राप्तिहेतुः परिणामो गतिः, तद्विपरीतः परिणामः स्थितिः, तद्वन्तस्ताद्दशा परिणामेनाविष्टा इति, अत एवंविधिकियापरिणतद्रव्यमेव गितिस्थितिशब्दाभ्यामुच्यते, तद्वातिरेकेण गितिस्थितिकियानुपरुब्धः, एकस्यैवोपप्रहद्वयनिव्व-स्थर्थं यथासङ्ख्यकमुपन्यस्यति गितमतामित्यादिना भाष्येण । जीवपुद्गरुः कियावन्तो यत्र च गितः तत्रावश्यंतया स्थित्याप्पे भवितव्यम्। अथवा धर्मद्रव्यस्य सिन्निहितत्वात् किमित्यव्याहता गितिरेव सततं न भवत्यविकरुकारणकरुष्ठापसिन्नधाववश्यंभाविनी कार्योत्पत्तिरेवं स्थितिरिप वाच्येत्याक्षिप्ते गितमतामित्याह । स्वत एव गितपरिणतिर्थेषां द्रव्याणां स्थितिपिरिणतिश्च तेषामुपप्राहको धर्माधर्मावपेक्षाकारणमाकाशकारुष्ठादिवन्न निर्वर्तकं कारणम्, निर्वर्तकं हि तदेव जीवद्रव्यं पुद्गरुद्वयं वा गितिस्थितिकियाविष्टम्, धर्माधर्मो पुनरुपप्राहकावनुप्रधातकानुप्राहकावित्यर्थः । स्वभावत एव हि गितिस्थितिपरिणतानि द्रव्याणि तावुपगृह्णीतः,

९ 'बुद्धिने समस्ति' इति क-स्त्र-पाठः । २ '०पग्रहो धर्मा०' इति घ-पाठः । ३ ' निवर्तकं ' इति क-स्त्र-पाठः ।

यथा च सरित्तडागन्हदसमुद्रेष्वंबगाहित्वे सित मत्स्यस्य स्वयमेव सङ्जातजिगमिषस्योपग्राहकं जलं निमित्ततयोपकरोति, दण्डादिवनमृदः परिणामिन्याः, नभोवद् वा, अपेक्षाकारणं हेतुरिति कारणसामान्यप्रतिपत्तिकारि, एते हि शब्दा नार्थान्तराभिधायितया प्रवर्तन्ते । तथा चोक्तम्-

"निर्वर्तको निमित्तं, परिणामी च त्रिथेष्यते हेतुः । कुम्भस्य कुम्भकारो, वर्ता मृचेति समसङ्ख्यम् ॥"—आर्या

न पुनस्तज्जलद्रव्यं गतेः कारणभावं विश्राणमगच्छन्तमपि झषं बलात् प्रेर्य गमयति, श्वितिनी स्वयमेन तिष्ठतो द्रव्यस्य स्थानभूयमापनीपद्यते, न पुनरतिष्ठद् द्रव्यं बलाद-वनिरवस्थापयति, व्योम वाऽवगाहमानस्य स्वत एव द्रव्यस्य हेतुताम्रुपैत्यवगाहं प्रति, न पुनरन्वगाहमानमवगाहयति स्वावष्टम्भातः स्वयमेव च क्रषीवलानां कृष्यारम्भमनुतिष्ठतां वर्षमपेक्षाकारणं दृष्टं, न च नृनकुर्वतस्तांस्तदर्थमारम्भयद्वर्षवारि प्रमितम्, प्राष्ट्रिष वा नवाम्भो-धरध्वनिश्रवणनिमित्तोपाधीयमानगर्भा प्रसुते स्वत एव बलाका, न चाप्रसुयमानां तामभि-नवजलधरनिनादः प्रसभं प्रसावयति, प्रतिबुध्य वा पुरुषः प्रतिबोधनिमित्तां विरतिमातिष्ठ-मानोऽवद्याद् दृष्टः, न च पुनांसमिवरमन्तं विरमयति बलात् प्रतिबोधः । यदि तर्हि निमित्तकारणे धर्माधर्मी दण्डादिवदेवं सत्यपेक्षाकारणतैव हीयते, यतो निर्व्यापारमपेक्षा-कारणमुच्यते, नैतदेवम्, अपेतयुक्तित्वात्, नहि निर्चापारं कारणं, किं तहि ? कुर्वत् कारणम्, अपेक्षाकारणं चैतावतोच्यते, धर्मादिद्रव्यगतिकयापरिणाममपेक्षमाणं जीवादि-गत्यादिकियापरिणतिं पुष्णाति, एवं तर्हि निमित्तापेक्षाकारणयोने कश्चिद् विशेषः, अस्ति विशेषः, दण्डादिषु प्रायोगिकी वैस्रसिकी च किया, धर्मादिषु वैस्रसिक्येवेति, भाष्यकारेण कारणसामान्यप्रतिषिपादयिषयोपन्यस्तो निमित्तशब्दः, यावता चांशेन स्वतो व्यापारपरिण-तिर्देण्डादीनां तदंशप्रदर्शनपरतया निमित्तशब्दोपादानमिति, न च गत्युपकारोऽवगाहलक्षणा-काशस्योपपद्यते, किं तर्हि ? धर्मस्यैवोपकारः स दृष्टः, स्थित्युपकारश्राधर्मस्य, नावगाहरुक्षणस्य व्योम्नः, अवस्यमेव हि द्रव्यस्य द्रव्यान्तरादसाधारणः कश्चिद् गुणोऽभ्युपेयः, द्रव्यान्तरत्वं च युक्तेरागमाद् वा निश्चेयं, युक्तिर्वक्ष्यते । आगमस्तु सर्वज्ञद्त्तस्वहस्तः प्रकाशत एवाव्याहतः-''कई णं भंत्ते! दुव्वा पण्णत्ता? गोयमा! छ दुव्वा पण्णत्ता, तंजहा-धम्मत्थिकाए, अधम्म-रिथकाए, आगासरिथकाए, पुग्गलरिथकाए, जीवरिथकाए, अद्भासमये " ॥ नतु धर्मद्रव्यो-पकारनिरपेक्षमेव शकुनेरुत्पतनमूर्ध्वज्वलनमग्नेर्भरतश्च तिर्यग्गॅमनं स्वभावादेवानादिकालीना-दिति, उच्यते-प्रतिज्ञामात्रमिदं, नाईतं प्रति हेतुदृष्टान्तावनवद्यौ स्तः, स्वाभाविक्यां गतौ धर्मद्रव्योयकारनिरपेक्षायां, यतः सर्वेषामेव जीवपुद्रलानामासादितगतिपरिणतीनामुपग्राहकं

९ ' ब्वेवगवाहित्वे' इति **ग-**पाठः । २ 'प्रतीतं ' इति **क-ख-**पाठः ।

३ कति भदन्त ! द्रव्याणि प्रज्ञप्तानि ? गौतम ! षड् द्रव्याणि प्रज्ञप्तानि, त्रवश्या—धर्मास्तिकायः, अधर्मास्तिकायः, आकाशास्तिकायः, पुद्रलास्तिकायः, जीवास्तिकायः, अद्धासमयः । ४ 'तिथैग्वलने ' इति क्-स्व-पाठः ।

३३९

धर्ममनुक्ष्यन्तेऽनेकान्तवादिनः, स्थितिपरिणामभाजां चार्धमेम्, आभ्यां च न गतिस्थिती क्रियेते, केवलं साचिव्यमात्रेणोपकारकत्वं यथा भिक्षा वासयति, कारीपोऽप्रिरध्यापयतीति ॥ ननु तवापि लोकव्यापिधर्मद्रव्यास्तित्ववादिनः सन्धामात्रमेव तदुपकारो गत्युपप्रह इति स्थित्युप्प्रहश्चाधर्मद्रव्योपकारस्तन्मात्रत्वादिति, अत्र जागद्यते युक्तिरस्माभिरवधत्तां भवान् गतिस्थिती ये जीवानां पुद्रलानां च ते स्वतः परिणामाविभीवात परिणामिकर्तृनिमित्तकारण-त्रयव्यतिरिकोदासीनकारणान्तरसापेक्षात्मलाभे, अस्वाभाविकपर्यायत्वे सति कदाचिद् भावात्, उदासीनकारणपानीयापेक्षात्मलाभझवगतिवत्, तद् यद्यतयोरमूर्तयोरिप सतोर्गमकमेकैकस्या-भावे न भवति, न चान्येनोपिक्रयते, तल्लक्षणसुपकारः प्रयोजनं सामध्ये गुणोऽर्थ इत्य-नर्थान्तरमित्यत्यन्तप्रसिद्धा एवोपकाराद्यः समानार्थाभिधायित्वेन, उपकारो-गतिस्थिति-परिणतद्रव्यसामीप्येन व्याप्रियमाणता, तदुपप्राहितयाऽनुष्ठानमिति प्रयोजनमतिशयेनोपकारि गुणः सामध्यमात्मीयञ्जित्रभावः, अर्थस्तु द्रव्यान्तरासम्भवि प्रयोजनमेवेति ॥ १७ ॥

यद्यतीन्द्रिययोधमीधर्मयोख्पकारसम्बन्धेनास्तित्वमवधृतम्, अनन्तरोहिष्टस्य नभसो-

ऽतीन्द्रियस्याधिगमे क उपकार इति?। उच्यते---

सूत्रम्-आकाशस्यावगाहः॥ ५-१८॥

आकाशस्योपकारः दिन्य जानगरारचापनावना १८० विकास दिन्य जानगरारचापनावना १८० विकास दिन्य जानगरारचापनावना १८० विकास दिन्य जानगरारचापनावना १०० विकास दिन्य जानगराहिनां जीवपुद्ध- लानां प्राधान्यप्रचिकाशयिषया, इह तु तत्स्वरूपमेव निर्धार्थते, इहैव स्वरूपसिद्धिं बुद्धौ सिन्नवेश्य नभसस्तदुक्तं प्राक्त, अतोऽवश्यं स्वरूपन्यावर्णनं पदार्थस्य कार्यमिति ॥

भा०-अवगाहिनां धमपुद्रलजीवानामवगाह आकाशस्योपकारः॥

टी॰—अवगहिनामित्यादि भाष्यम् । विहितनिर्वचनं प्रागाकाशं तस्य लक्षणमवगाहः—अनुप्रवेशनिष्क्रमणस्वभावः, अवगाहस्य सम्बन्धिशब्दत्यात् सम्बन्धिनामुणादानमवगाहिनां धर्मादीनाम्, आकाशस्यावगाह उपकारो लिङ्गं स्वतस्वमेव, एषामवकाशदायित्वेनोपकरोति, स चोपकार आत्मभूतोऽस्य लक्षणमुच्यते । एतदुक्तं भवति - अवगाहमानद्रव्याणामवगाहदायि भवति, न पुनरनवगाहमानं पुद्रलादि बलाद्वगाहयति, अतो निमित्तकारणमाकाशमम्बुवन्मक-रादीनामित्युक्तं प्राग्, अनेकमुदाहरणमिहावर्तनीयम् ॥ नन्वयमवगाहः पुद्रलादिद्रव्यसम्बन्धी व्योमसम्बन्धी चेति उभयोधिमः, स कथमाकाशस्यैव स्वतस्वमुभयजन्यत्वात् झङ्गुलसंयोयवगाहगुणत्वम् गवत्, न खलु द्रव्यद्वयजनितसंयोगो द्रव्येणैकेन व्यपदेष्टं पार्यते लक्षणं वेकस्येति वक्तुम्, सत्यमेतत्, तथापि लक्ष्यमाकाशमवगाहं प्रधानम्, अवगाहनमनुप्रवेशो यत्र तदाकाशमवगाहलक्षणं विविक्षितम्, इतरत् त्ववगाहकं पुद्रलादि

९ 'चाधर्मः ' इति क-पाठः । २ 'शक्तिः प्रमावः ' इति क-पाठः ।

सत्यिष संयोगजन्यत्वे न विवक्ष्यते, अत एव च तल्लक्षणमाकाशस्य, यस्माद् व्योमैवासाधारणकारणत्या तथोपकरोति,अतो द्रव्यान्तरसम्भविनोपकारेणातीन्द्रियमप्यनुमेयमात्मवद् धर्मादिवद् वा, यथा पुरूषहस्तदण्डसंयोगभेयीदिकारणः शब्दो भेरीशब्द इति व्यपदिक्यते यवाङ्कुरश्चासाधारणकारणत्वादेवमवगाहोऽप्यम्बरस्य प्रतिपत्तव्यः । यद्प्याहुः—अवगाहतेऽणुरवगाहते जीव इति सामानाधिकरण्यदर्शनादवगाहकद्रव्यविषय एवावगाह इति आस्ते देवदत्त इत्यासनवत्, एतद्प्येनेनेव प्रत्युक्तं वेदितव्यम् ॥ ननु प्रागिदमुक्तमलक्षणमवगाहः खस्याव्याप्तेरिति, उच्यते—नेवेदमशेषाकाशलक्ष्म प्रतिज्ञानते समयवेदिनः, क्तिं तर्हि ? लोकाकाशस्य, अत एवोक्तं—लोकाकाशेऽवगाह इति, आकाशं श्रुषिरलक्ष्यणमेकरूपं तस्य धर्मादिद्रव्यरवगाहिभिर्विभागः कृत इत्यतो लोकाकाशमुच्यते, अन्यथा तुल्ये शौषिर्यं निर्लक्षणमेव लोकाकाशं स्यादितरद् वा। कथं केषामुपकरोतीति व्याख्यायते—

#### भा०—धर्माधर्मयोरन्तः प्रवेशसम्भवेन पुद्रलजीवानां संयोगविभागैश्चेति॥१८

टी०— धर्मी धर्मे यो रित्यादि । धर्मी धर्मप्रदेशा ह्यालोकानतालोकाकाशप्रदेशनिर्वभाग्वर्तित्वेनावस्थितास्तस्मादन्तरवकाशदानेन धर्मी धर्मयो रूपकरोति, आकाशप्रदेशाभ्यन्तरवर्तिन्त्वात् धर्मी धर्मप्रदेशानाम्, अलोके तदसम्भवादिति, स्वस्पतरासङ्ख्येयप्रदेशच्यापित्वात् क्रियावच्याच पुद्रलजीवानां संयोगै विभागै श्रोपकरोति, अन्यत्रावगाद्याः सन्तो मृन्मनुष्यलोष्ठशकलादयः पुनरन्यत्रोपलभ्यन्ते, सर्वत्र चाभ्यन्तरे अकाशदानादेको उप्यवगाहो अवगाह्योपाधिमेदान्ताने लक्ष्यते, चशब्दादन्तः प्रवेशसम्भवेनो पकारः संयोगि विभागे श्रोति यो जनीयम्, न चाभाव उपकारको दृष्टः शशविषाणादिवदित्यनावरणमात्रताच्युदासो अवगाह्यत्वाज्ञलादिन वलोकसंच्यवहारप्रतीतेः । अथाविद्यमाना आवृतिर्यस्य यत्रेति वा बहुत्रीहावन्यपदार्थप्रधानत्वाद् भावरूपतेव, आवरणादन्यदनावरणं चेत् आवरणं न भवतीति वा पर्युदासप्रसञ्च्यप्रतिषेधान्य-तराभ्युपामे च सदोषतैवानिच्छतो अपि बलात् पदार्थान्तरत्वप्राप्तेः ।।

अपरे शब्द लिङ्गमाकाशं सङ्गिरन्ते, गुणगुणिभावेन व्यवस्थानात्, तदयुक्तं, रूपादि-मत्त्वाच्छब्दस्य, प्रतिघाताभिभवाभ्यां च रूपादिमत्ता विनिश्चेया । अन्ये प्रधानविकारमा-चक्षते, तदप्यसमीचीनम्, असिद्धत्वात् प्रधानस्य, कथं वा प्रधानं नित्य-आकाशालिङ्गसम्ब-निरवयवनििक्रयत्वादिस्वभावं सद् अनित्यादिभिराकारैः परिणंस्यत स्विमन्तातरम् इति १। अथैवं मन्येथाः -प्रधानविकारो विज्ञानं दृष्टं सिक्रयं, न चापह्ववः प्रत्यक्षसमधिगते समस्तीति, सत्यमिदं दृष्टं, न तु प्रधानविकारतया, न च सन्त्वं प्राधान्येन

१ आकाशस्य द्रव्यत्वेऽपि शुविरतया प्रतिपादनं परप्रसिद्धेः अवगाहकतागुणप्राधान्यता ।

२ निह तेषां कुतोऽपि प्रवेशः किन्तु सदा अरूपितया तदनितिरिक्तवृत्तितयावस्थानं, जीवादीनां विभुत्वाभावात् संयोगादिभावः, चकारो जीवपुद्गललक्षणोपकार्थसंप्रहार्थं, अन्वयश्चोपकारेण, अन्तःप्रवेशस्यान्यूनानितिरिक्तवृत्त्यर्थत्वात्, जीवादीनां प्रतिप्रदेशसमानावगाहाभावात् न स तेषाम्।

झानाधि( निव १) कारेण परिणमते गुणत्वात् तमोवत्, अभेद एव वा चैतन्यविज्ञानयोश्चेत-यते जानीते बुध्यते इति च प्रयोगदर्शनात्, तच्च चैतन्यं विज्ञानरूपमात्मनः स्वभावः, न च मूर्तादिधर्मरहितत्वान्मुक्तात्मन इव परपरिकल्पितात्मान्तः करणयोः प्रतिबिम्बोदयहेतुतेत्यलं प्रसङ्गेन ॥ १८ ॥

परपरिकल्पितप्रधानादिपरिणामप्रतिषेधार्थम्रपकारप्रकरणाभिसम्बन्धेनेदम्रच्यते—

पुत्रस्नामुपकारः टी०—शरीर सत्युत्तरेषां प्रवृत्तिद्रश्चनादादौ तद् वचनं, तदनन्तरं वागिभधानं,
द्वीन्द्रियादिषु दर्शनात्र सर्वशरीरिषु । अन्येन्द्रियग्रहणमि तिर्हं कर्तव्यं चेत, न
आत्मप्रदेशत्वात् तेषाम्, अयं तु पुद्रस्मानियारम्भः, तदनन्तरं मनः पश्चेनिद्रयंविषयत्वात्, अन्ते प्राणापानाभिधानं सकलसंसारिप्राणिकार्यत्वात्, शरीरादीनामितरेतरयोर्द्वन्द्वः, प्राण्यङ्गत्वात्रपुंसकलिङ्गेकवद्भावप्रसङ्ग इति चेत्, न, अङ्गशब्दस्यावयवाभिधायित्वे सति अङ्गाङ्गिद्वन्द्वे तस्यासम्भवात्, पुद्रस्थानामित्युपप्रहप्रकरणात् कर्तरि षष्ठी, पाद्रस्थिकत्वाच्छरीरादिचतुष्टयं गमनादानव्याहरणचिन्तनप्राणनादिभावेन परिणामिवशेषाहितमनुग्राहकं शरीरादिभाजाम् ॥

भा॰ —पश्चविधानि दारीराण्यौदारिकादीनि वाद्यनः प्राणापानाविति पुद्र-लानामुपकारः ॥

टी॰—पञ्चविधानीत्यादि भाष्यम् । पञ्चप्रकाराणि शरीराणि विशराहण्यौदारिकवैकियाहारकतैजसकामणाख्यानि पुद्रलानामुपकाराः, तथा वाष्त्रनः प्राणापानौ च, इतिकरणश्चार्थे गदितः, उच्यत इति वाक्,असावपि पौद्रलिकी, सा च भाषापर्याप्तिभाजां वीर्यान्तरायज्ञानावरणक्षयोपश्चमाङ्गोपाङ्गनामनिमित्ता रणनस्वभावा, भाषायोग्यान् स्कन्धान् कायव्यापारेणादाय वीर्यवानात्मा भाषात्वेन परिणमय्य वाक्पर्यक्तिकरणेन निस्जति स्वपरात्मोपका-

राय, सत्यिप च मूर्तत्वे न चक्षुप्रीह्या, जलमध्यप्रकीर्णलवणशकलवत्, वाक्समनभादीनां न चावश्यं रूपादिमत् समस्तमेव चक्षुरादिग्राह्यं, परमाण्वादिविचित्रपरि-णामावेशात् पुद्रलानाम्, तस्मान्नामूर्ता वाक् पौरस्त्यसमीरणवेगाभ्याहता परिदर्भागावस्थितश्रवणपरिणतोपलभ्यत्वात् प्रतिधाताभिभवसद्भावाच, मनश्रानन्तपुद्गलस्क-स्थमनोद्रव्यप्रायोग्योपचितमूर्तित्वात् पौद्गलिकं, तच मनः पर्याप्तिभाजां पश्चेन्द्रियाणामेव,

१ कार्मणे औदारिकादौ वा । २ कि. पिछमतेनाशङ्का, तन्मते तस्या इन्द्रियत्वात्, पञ्चेन्द्रियाणीति सूत्रे च तत्प्रत्युक्तमेवेति नात्रायासः । ३ स्पर्शनप्राणादीनामिति । ४ स्पर्शोदयः सर्व एव विषया अस्य । ५ कर्मबन्धनिर्ज-रादिहेतुत्या शरीरादीनभिधाय तदित्रकाययोगविशेषाभिधानं प्राणापानेत्यादि, प्राणापाना इति प्रथमान्तत्याऽभिधानं तु पुद्गलानामेव एतत्त्या परिणमनात्, नैते धर्मादिवत् औदासीन्येनोपकारका इति भावः ।

६ 'वेशाः' इति **क-**पाठः ।

छत्रस्थानां श्रुतज्ञानावरणक्षयोपशम(जन)नाय करणं तदवष्टम्भजनितं च गुणदोषविचारणात्मकं सम्प्रधारणं संज्ञाज्ञानं धारणाज्ञानं तद्भावमनः ॥ तथा चाह—

> ''चित्तं चेतो योगोऽध्यवसानं चेतना परीणामः । भावो मन इति चैते ह्यपयोगार्था जगति शब्दाः ॥''

अत्र त्वेवंविधभावमनोनिमित्तेन पौद्गलिकेन सर्वात्मप्रदेशवर्तिना मनसाऽधिकारः, कोष्ठचो वायुरुच्ङ्वासलक्षणः प्राणस्तद्धिधनिष्णामापत्तेः, तथा बाह्यो वायुरभ्यन्तरीकियमाणो-ऽपानसंज्ञितः, एतावप्यात्मनोऽनुप्राहकौ, रूपिद्रव्यपरिणामात् प्रतिधातदर्शनाद् द्वारानुविधा-यित्वाच मूर्तिमत्ताऽवसेया ॥

भा० —तत्र शरीराणि यथोक्तानि (अ०२, सू०३७)। प्राणापानौ च नामकर्मणि व्याख्यातौ (अ०८, सू०१२)॥

टी० — द्वितीयाध्याये शरीराण्यौदारिकादीनि यथा व्याख्यातानि तथैवेह प्रतिपत्त-व्यानि, प्राणापानावष्टमेऽध्याये नामकमेणि गतिजात्यादिस्त्रे पञ्चप्रकारपर्याप्तिकमीण प्रा-णापानिक्रयायोग्यद्रव्यप्रहणशक्तिः निर्वर्तनिक्रयापरिसमाप्तिः प्राणापानपर्याप्तिरित्यत्र भाष्ये व्याख्यास्येते, कथं तिईं व्याख्यातौ आशंसायामर्थे भूतवद् वर्तमानवच प्रत्यया भवन्ति, उपाध्यायश्चेद् आगमिष्यति तद्याकरणमधीतमेवमिहापि नामकमीशंसितमित्यदोषः ।।

भा०—बीन्द्रियाद्यो जिहेन्द्रियसंयोगाद् भाषात्वेन गृह्वन्ति नान्ये, संज्ञिन नश्च मनस्त्वेन गृह्वन्ति, नान्य इति ।

टी०—द्वीन्द्रियादि साष्यम्। द्वित्रिचतुःपश्चेन्द्रियाः पर्याप्तरसनेन्द्रियसम्बन्धतो भाषात्वेनेति भाषापरिणामयोग्याननन्तप्रदेशान् स्कन्धानाददते काययोगेन, भाषापर्याप्तिकरणेन
निस्रजति, अनेनेतद् दर्शयति—यत्रैव जिह्वेन्द्रिययोगस्तत्रैव भाषापर्याप्तिः जिह्वाश्रयत्वाद्,अतोऽन्ये
च्यवच्छिचन्ते पृथिन्यादयो वायुपर्यन्ता एकेन्द्रियाः, तेषां रसनेन्द्रिययोगाभावादजिह्ववाद् भाषाभावः, द्वीन्द्रियादयश्च तचुक्ताः सन्तः स्वभाषात्वेन तान् पुद्गलान् परिणमय्यार्यम्लेच्छवत्
प्रतिनियता एव भाषाः प्रयुद्धते, संज्ञिनश्चेत्यादि गुणदोषविचारणात्मिका सम्प्रधारणा संज्ञा
तद्योगात् संज्ञिनः, चशब्द एवार्थे, त एव मनःपरिणामेन मनोवर्गणायोग्यान् स्कन्धाननन्तान्
मन्तुकामाः सर्वाङ्गीणानाददते, ततस्तद्वलेन पुनर्गुणदोषविचारणाभावेन परिणमन्ते, ये त्वेवंविधसंज्ञाभाजो न भवन्त्येकेन्द्रियादयोऽसंज्ञिपश्चेन्द्रियान्तास्ते नैव मन्यन्ते,मनःपर्याप्तिकरणाभावात्,

९ 'धारणसंज्ञानं ' इति क-स्व-पाठः ।

२ प्राणापानरोधेन मरणादिमावात्, अत एव च काबोत्सर्गेऽपि नोच्छ्वासादिरोधातुः , आकारता च तत्र तेषाम्।

३ सूत्रावतरणेष्वनेकेषु वश्यते इत्यादिकथनं मूलसूत्रविषयतयोक्तं, अत्र तु व्याख्यातावितिकथनं तयोरसिद्धतां कथयति, निहं कापि कर्मण्येते श्रूयेते, ततः पारमाषेसिद्धं विषयं मनसिक्कत्याहैतत् ।

४ नापशीप्ते बाग्योग इति पर्याप्तेति, तथा च पर्याप्तस्य यद् रसनेन्द्रियं तस्य संबन्धत् इत्यर्थः ।

अतो व्यवच्छिनत्ति नान्य इति । यत् तु तेषां स्वनीडाभिसपेणं क्रमिपिपीलिकादीनां तण्डुलकण-इयामाकबीजादिसंङ्ग्रहणवन्मेनोव्यापारमन्तरेणैव तद्वग्रहपाटवात्, तादशी लिधरेव सा, न पुनरीहादिज्ञानभेदविचारयोग्यो द्वीन्द्रियादिः ।

क्थं पुनरात्मा शरीरादियोग्यान् पुद्रलानादत्ते कथं वा परस्परेण ते संहतास्तिष्ठन्ति न

विशीयन्ते इत्याक्षिप्ते आह-

भा॰—वैश्यते हि-सकषायत्वाजीवः कर्मणो योग्यान् पुद्रलानाद्त इति (अ॰ ८, स॰ २)॥१९॥ किश्चान्यत्—

टी०—चक्ष्यते हीत्यादि। यस्मादिभधास्यतेऽष्टमेऽध्याये बन्धलक्षणं सक्तषायत्वाज्ञीवः कर्मणो योग्यान् पुद्गलानादत्त इति, कषायाः क्रोधादयः सह तैः सकषायस्तस्मात् प्रत्य-यात् कषायाख्यादात्मा ज्ञानावरण।दिकर्मयोग्यान् सर्वात्मप्रदेशैनीकर्मयोग्यांश्र पुद्गलानादत्ते, आह च—

" ऊष्मगुणः सन्दीपः, स्नेहं वर्त्या यथा समादत्ते । आदाय शरीरतया, परिणमयति चापि तं स्नेहम् ॥ तद्वद् रागादिगुणः, स्वयोगवर्त्यात्मदीप आदत्ते । स्कन्धानादाय तथा, परिणमयति ताँश्र कर्मतया ॥ "

तस्मात् श्ररीराद्याकारेणोपकारिणः प्राणिनां पुद्गला एव, न प्रधानविज्ञानस्वभावेश्व-रनियतिहरुपुरूषकालादयः श्ररीराद्याकारपरिणतिभाजो, निर्धुक्तिकत्वादिति ॥ १९ ॥

एष तावत् पुद्गलकृत उपकारो जीवानां शरीरादि, अधुना निमित्तमात्रताप्रदर्शनार्थं सम्बक्षाति-किञ्चान्यदिति, पूर्वोपकारापेक्षग्रुच्यते । आकारान्तरेणापि पुद्गलानाग्रुपकारकत्वं निमित्तमात्रतयेत्याह—

# सूत्रम्-सुखदुःखजीवितमरणोपग्रहाश्च ॥ ५---२०॥

टी० चशब्देन पुद्रलानामुपकार इत्यनुकृष्यते । शरीरादिस्त्रविन्यासं कृत्वा प्राक्त किमर्थ-मिदं विभागेनाधुना भण्यते १। उच्यते-सुखादीनामुदँयापेक्षत्वात् प्राच्यानां ग्रेहणमात्रविषयत्वाद् विभक्तिरिति, इन्द्रपूर्वः समानाधिकरणस्तत्पुरुषः, सुखग्रहणं प्राक्त तदर्थं चेष्टादर्शनात्, तद-नन्तरं दुःखवचनं तस्प्रतिपक्षत्वात्, जीवतस्तदुभयदर्शनात् तदन्ते जीवितग्रहणं, कर्मोपभोग-

९ 'संब्रहं तन्मनो' इति का-पाठः ।

विशिष्टमनोव्यापारमपेक्ष्यैतत्, हेतुवादसंज्ञा तु तेषामस्त्येव तत्त्रयोजिका । ईहादि चात्र∵संप्रधारणरूपं दीर्घकास्रीन-स्मरणादिरूपं वा, प्राप्तेन्द्रियोहादेस्तु तेषां सद्भावोऽविरुद्धः ।

३ सिद्धालयेऽपि पुदूलसद्भावात् किं न सिद्धानां शरीरादितया पुदूलोपकार इत्याह-

४ सातवेदनीयोदयादौ अपेक्षाकारणत्वात् इति भावः । ५ शरीरादौ तु परिणामिकारणं पुरूछा इति प्रहणेत्यादि ।

६ 'ब्रह्मविषयत्वाद्' इति क-स्त्र-पाठः।

परिसमाप्तौ तदसम्भवानमेरर्णवचनम्, प्रैकृतम्रपग्रहवचनमनादृत्य यत् पुनरुपग्रहग्रहणं तद् वि-शिष्टार्थप्रतिपत्त्यर्थं, शरीराद्याकारेण साक्षात् कुर्वन्त्युपकारमात्मनः पुद्गलाः, अत्र पुनरात्मनः सुखाद्याकारेण परिणममानस्योपग्रहे वर्तन्ते पुद्गला इति ।

भा०—सुखोपग्रहो दुःखोपग्रहो जीवितोपग्रहश्च मरणोपग्रहश्चेति पुद्गलाना-

सुपैकारः 🛚

टी० सुखोपग्रह इत्यादि भाष्यम् । बाह्यद्रव्यसम्बन्धापेक्षसद्वेद्योदयात् संसार्यात्मनः प्रसादपरिणामः सुखम्, इष्टदारापत्यस्मगनुलेपनान्नपानादिद्रव्योपजनितमिति विस्तरः, तदेव च सुखमुपग्रहोऽनुग्रहः पुद्रलानां निमित्तत्या परिणतावात्मनः, एवं दुःखादिष्वपि योजनीयम्, असद्वेद्योदयादात्मपरिणामो बाह्यद्रव्यापेक्षः सङ्क्रेशप्रायो दुःखं, भवस्थितिनिमित्तायुर्द्रव्य-सम्बन्धभाजः पुरुषस्य प्राणापानलक्षणिक्तयाविशेषाव्युपरमो जीवितं, तदशेषोपरितर्मरणम्, कथं मरणमात्मोपग्रह इति चेत्, निर्विण्णस्य पुरुषस्य तत्त्रियत्वाद् विषादिद्रव्यसम्बन्धं सत्या-युषो यौगपद्यनोपभोगोदयात् कण्टकवेदनावत् ।।

भा०—तद्यथा–इष्टाः स्पर्शरसगन्धवर्णशब्दाः सुखस्योपकाराः । अनिष्टा दुःखस्य । स्थाताच्छादनानुरुपनभोजनादीनि विधिप्रयुक्तानि जीवितस्यानपवर्तनं चायुष्कस्य । विषशस्त्राग्न्यादीनि मरणस्य, अपवर्तनं चायुष्कस्य ॥

टी०—तद्यथेत्यादिना प्रत्येकम्रदाहरणं सुखादीनां दर्शयति-स्पर्शादयः केचित् कदाचिदाशयवशाज्जनतृनां वछभाः सन्तः सुखमात्मपरिणामस्वभावम्रपकुर्वन्ति। कर्मणि षष्ठी द्रष्टव्या । त एव चानिष्टा द्वेष्याः सन्तः स्वाशयोत्प्रेक्षया दुःखस्योपकुर्वन्ति । तथा चाह—

> ''तानेवार्थान् द्विषतस्तानेवार्थान् प्रलीयमानस्य । निश्चयतोऽस्यानिष्टं न विद्यते किश्चिदिष्टं वा ॥''—प्रशाम० स्रो० ५२

अतः स्वचेतोविकल्पापेश्वमिष्टत्वमिष्टत्वं वा स्पर्शादीनाम्, तथा स्नानादयो विधिप्र-योगाज्जीवितस्य प्राणधारणलक्षणस्योपकारकाः, विधिप्रयोगो देशकालमात्रासात्म्यद्रव्यगुरूला-घवस्वबलापेश्वः, जन्मान्तरप्रतिबद्धस्य चायुषोऽनपवर्तनम्, अपवर्तनं तु दीर्घस्यायुषोऽध्यवसाः यादिविशेषसाचिव्यादल्पतापादनं जीवितसंवर्तनमित्यर्थः। अनुप्राहकहेतुसिश्वधानात् तु ताव-न्मात्रतेव, सुबद्धत्वात्, पर्वनश्लेषवत्, अनपवर्तनमिति, बद्धस्यष्टनिहितनिकाचितचतुष्करण-

९ 'मरगं' इति क-पाठः।

२ विप्रियस्य दुःखमरणकारितया पुदूलानामुपयोजनमध्यक्षसिद्धमेव, स्वरूपख्यापनमेतत्, सेन नैतस्कार्यता ।

३ गतिस्थित्युपप्रहावित्यत्र समस्तत्वादुपग्रहस्य न तस्यानुवृत्तिः सन्नियोगेतिन्यायात्, उपकारशब्दस्त्वत्रापि पुद्गला-नामुपकार इति अनुवर्यत एव, तत आवश्यकं उपग्रहम्रहणं, अन्यच सुखावीनि न पुद्गलरूपाणि किन्तु तज्जन्यानीति युक्तमुपग्रह इति, भावि भाष्यमपि तथैन ।

४ तस्यापि पौद्रलिकस्वात् तद्धारणावधिकस्वादेव जीवितस्येति ।

५ पवनेन-वायुना शुष्यमाणः श्हेषः पवनश्हेषः, स हि गाढतमो न च शक्यते उद्देष्टियितुम् ।

सङ्गृहीतकर्मणामुपक्रमाभावाज्जीवितसंवर्तनाभाव इत्यर्थः । विषशस्त्राग्निमन्त्रप्रहरणाद्यो मर-णस्य-जीवितोच्छेदलक्षणस्योपकारकाः पूर्वोपात्तायुषश्रापवर्तनकारिणः, कर्म हि पौद्गलिक-मिष्टं भेत्तुं बहिः पौद्गलं (पुद्गलैः ?) शक्यम् । आह च—

> "सोपक्रममायुष्कं, वेदनयाऽऽतस्य मूर्च्छतो जन्तोः। बन्धप्रायोग्याभ्यां, विगच्छति स्नेहरोक्ष्याभ्याम् ॥ १ ॥—आर्था निरुपक्रमं तु न तथा—ऽऽयुष्कं दृढसंहितं यदिष्टं तत् । नन्वग्न्याद्यरतुप—क्रम्यं कंकडुकमपराक्रम् ॥ २ ॥ आयुष्कस्यावयवा, बन्धनमुक्ता जटन्ति ते तस्मात् । आर्द्राद् वस्नाद् यद्वत्, प्रशोष्यमाणाज्जलावयवाः ॥ ३ ॥ प्राणाहारनिरोधा—ध्ययसाननिमित्तवेदनाघाताः । स्पर्शाथायुर्भेदे, समैते हेतवः प्रोक्ताः ॥ ४ ॥"

भा०--अत्राह-उपपद्धं तावदेतत् सोपक्रमाणामपवर्तनीयायुषाम् । अथान-पैवत्यायुषां कथमिति १ । अत्रोच्यते---

टी०—अन्नाहेत्यादिना ग्रन्थेनाशङ्कते. सोपक्रमायुषामनशनरोगादिवाधाभिरूपक्षीणायुषामपवर्तनीयायुषां च भृगुपतनोद्धन्धनादिभिरपवर्तमाँनायुषाग्रपकुर्वन्तु नाम पुद्गलाः, ये
पुनरनपवर्तनीयायुषो भवन्त्यौपपातिकचरमदेहोत्तमपुरुषासङ्ख्येयवर्षायुषस्तेषां कथं जीवितमरणोपग्रह इत्याक्षिते अन्नोच्यत इत्याह—

भा०—तेषामि जीवितमरणोपग्रहः पुद्रलानामुपकारः। कथमिति चेत्, तदुच्यते॥

टी॰—तेषामपीत्यादि । तेषामप्यनपवर्तनीयायुषां जीवितोपग्रहो मरणोपग्रहश्च पुद्गल-जालायत्त एव, पुद्गलकृत एवोपकार इतियावत, कथिमिति चेत्, आशङ्कते, केन प्रकारे-णानपवर्त्यायुषाग्रपकुर्वन्ति पुद्गलाः, एवं मन्यते—न तेषामायुर्वर्धियतुं शक्यम्, न व्हासियतुम्, अतः कश्चपकारं पुद्गलाः क्रयुरिति तदुच्यते इत्याह—

भा०—कॅर्मणः स्थितिक्षयाभ्याम्। कर्म हि पौद्रलमिति। आहारश्च त्रिविधः सर्वेषामेवोपकुरुते । किं कारणम् १। शरीरस्थित्युपचयचलवृद्धिपीत्यर्थे स्नाहार इति ॥ २०॥

९ अपवर्तनीयायुषां निरुपक्रमत्वाभावात् सोपक्रमेत्यादि । २ आयुषः पराजुपत्राह्यस्वात् स्वभावतस्तेषां मरणं, म जातु तेषां पुद्गलोपमहो नामेति शङ्कते । ३ शीघ्रमायुःक्षयप्रतिपादनाय भेद इत्याशयः । ४ कर्मशब्देनायुः -क्रमैंव प्राह्मं, प्रकरणात् जीवितमरणयोः, अनपवर्तनीयायुषामपि नायुरम्तरेण जीवितं तत्क्षयमन्तरा च मरणमिति युक्तमुक्तं तेषामपीत्यादि ।

टी०—कर्मण इत्यादि । यस्मात् सकलमेव ज्ञानावरणादि कर्म पुद्रलात्मकम्-अनन्तप्रदेशात्मकस्कन्धविकारः, कर्मनिमित्ता च तेषां स्थितिस्तद्द्वारेण जीवितोषप्राहिणः, त
एव च कर्मपुद्रलाः श्रीयमाणा मरणोपप्राहिणः सम्पद्यन्त इति, तसात् सुष्ट्रच्यते-तेषामिष
जीवितमरणोपग्रहः पुद्रलामाभ्रुपकारः । आहारश्च त्रिविध
पुद्रलेषु सर्वोपकारिता इत्यादि । समुच्यार्थश्चशब्दः, ओजोलोमप्रक्षेपलक्षणस्त्रिकार आहारोऽभ्यवहरणम्, तत्रौजआहारः सर्वप्रदेशरात्मनः सर्वस्यापर्याप्तकावस्थायां जन्मकाले घृतमध्यप्रश्चिप्तापुपवत्, पर्याप्तकावस्थागं त लोमाहारस्त्विमित्र्यग्रहणलक्षणः,
प्रक्षेपाहारस्तु कावलिकः, सोऽपि पर्याप्तकानामेव पृथिवीकायाद्यकेन्द्रियनारकदेववर्जानामसमताम्, सर्वेषामित्यनेन संसारिणः परिगृह्यन्ते ॥ नतुँ संसारिणोऽपि केचिदन्तर्गतावनाहारकाः,
केवलिनस्तु समुद्धातकाले शैलेक्यवस्थायां चेति, अतः कथं सर्वेषामुपकुक्त हत्युच्यते ?
बाहुल्यमङ्गीकृत्येदमुक्तमल्पकालत्वाच नापेश्चितं भाष्यकारेण । किं कारणमेतदेविमिति प्रश्नयति, शरीरत्यादिनोपपादयति । यस्मादाहाराधीनाः शरीरस्य स्थित्यादयोऽनपवत्यायुषाम्,
आहारश्च पुद्रलविकारः, ततः पोद्रलिकत्वादुपकुरुते, तत्र स्थितिः सन्धारणमन्यया नावतिछेत, उपचयः परिपोषो मांसमज्जादीनाम्, बलं शक्तः, प्राणः सामर्थम्, वृद्धिरारोहपरिणाहलक्षणा, पीतिश्विचधमः परितोपरूपः, एवमनेकप्रयोजननिवर्तनसामर्थ्यादाहार उपकारक इति ॥ २० ॥

ं भा०—अत्राह-गृह्णीमस्तावद् धर्माधर्माकाशपुद्रलजीवद्रव्याणामुपकुर्वन्ती-ति । अथ जीवानां क उपकार इति १। अत्रोच्यते—

टी०—अत्राहेत्यादिसम्बन्धग्रन्थः । सर्वैर्धमीदिभिरुपकृतं निमित्तव्यापारिविशेषेण जीवानाम्, अथात्मानः किमन्येषामात्मनामेवोपकुर्वन्तीत्युपकारं जीवसम्बन्धिनं पृच्छिते । अथवा धर्माधर्माकाशपुद्रलानां परानुग्रहः सान्तितिक उक्तः, किमेवमात्मनामप्युतान्यो विधिरिति प्रश्नयति । तत्र जीवद्रव्याणामिति । जीवानां सर्वे धर्माद्य उपकुर्वन्ति, धर्माधर्मीकाशाः पुद्रलद्रव्याणामुपकारकाः, आकाशं धर्माधर्मपुद्रलानामुपकारकम्, इत्थमेतेऽनुग्रहकारिणः प्रसिद्धा धर्माद्य इति बुद्धचामहे । अथ जीवानामुपकारः क इत्यनवबोधात् प्रश्निते अन्नोच्यते इत्याह ।

सूत्रम्—परस्परोपग्रहो जीवानाम् ॥ ५-२१॥ <sup>जीवोपकारः</sup> भा०-परस्परस्य हिताहितोपदेशाभ्यामुपग्रहो जीवाना-मिति ॥ २१॥

१ जन्मशब्देम नात्र प्रसवः, किन्तु गर्भाषतारः । २ शरीरपर्याप्टयेव पर्या<sup>स</sup>का प्राह्यः, अम्यथा अपर्याप्तानां स्रोमाहारस्याप्यभावसंभवात् । ३ अपवर्तनीयेतरायुष्मतामित्यर्थः, अत एव शरीरेत्यविहेतुः संगतः ।

४ ' नतु च संसा॰ ' इति ग-पाठः । ५ ' नावतिष्ठते ' इति क-स्त-पाठः ।

टी०—परस्परशब्दः कर्मव्यतिहारविषयः । अन्योन्योपग्रहो जीवानामुपकारः । नन्वपरस्परेति भवितव्यमित्यत्र परस्परा किया सातत्येनेत्यत्रेके व्याचक्षते, वर्णलोपं कृत्वा
निरिद्धवाचार्यः परस्परोपग्रह इति कात्यायन्वचनाद् वा 'इतरेतरान्योन्योपपदाच (पा०
अ० १, पा० ३, स० १६ ) इत्यत्रोक्तं 'परस्परोपपदाचेति (वक्तव्यं )' (वार्तिके ९००)
परस्परस्य व्यतिलुनन्ति । हिताहितापिरेशाभ्यामिति । हितमायत्यां वर्तमाने च यत् क्षमं
पुक्तं न्याय्यं वा, तद्विपरीतमहितम्, हितप्रतिपादनेनाहितप्रतिषेयेन चोपग्रहं कुर्गन्ति, पुनरुप्रहवचनमाभिग्नायिकं दर्श्वयति, जीवाः परस्परहिताहितोपदेशदायित्वेनानुगृह्वन्ति, न त्वेवं
पुद्रशः । अथवा सुखादीनामेकेकोऽप्यनुग्नाहको जन्तोभविति सम्रुपजातः, इह तु पुनरुपग्रहमाणोपग्राहकयोः परस्परेण स्त्रीपुंसवदनुग्रहे योगपद्यार्थं पुनरुपग्रहवचनं प्रतिपत्तव्यम्, सर्वदैव
दिप्रभृतीनामुपकारो नैककानाम्, उपसर्जनं चोपग्रहः पूर्वस्त्रे, इह तु स्वतन्त्रः, जीवानामुपदेशस्य भूयस्त्वेनोपकारकत्वाद ग्रहणम्, न तथा प्राणिनो वित्तादिभिरुपक्वंन्ति यथोपदेशेनेति, अहितोपदेशोऽहितानुष्ठानं वा कथमुपकारः, न, उपकारवचनस्य निमित्तार्थत्वात्,
अन्यथा द्दीशेतप्रह एवोपकारः स्यात्, नानिष्टोपग्रह इत्यव्यापिता भवेत् ॥ ननु जीवानामुक्तं
लक्षणमुपयोग इति किं पुनरारम्भेण १ नैतत्, तदस्त्यन्तरङ्गं लक्षणमिदं तु बहिरङ्गम्, एवं
तिर्दि धर्मादित्रयस्य लक्षणं नास्ति । अत्रोच्यते—गतिस्थित्यवगाहानां स्वाभाव्याद्, यो हि
यत्रासाधारणो धर्मः स एव तस्य लक्षणम्, इतिश्वन्दोऽधिकारपरिसमाष्ट्यर्थं इति ॥ २१ ॥

भा०-अत्राह-अथ कालस्योपकारः क इति १। अत्रोच्यते -

टी०—अत्राहेत्यादिना सम्बध्नाति—अत्रेति पश्चास्तिकायपरिसमाप्तिप्रस्तावे पर आह—अय कालस्योपकारः क इति १॥ नतु च पूर्वोपन्यस्तेषु धर्मोदिषु द्रव्येषुपकारिवषयः प्रश्नो घटमानः कालद्रव्यं तु नैवोपन्यस्तम्,अतः कथं तत्कृतोपकारिवषयः प्रश्नः सङ्गच्छेत १॥ सत्यम्, नोक्तं कालद्रव्यं, किन्तु कालश्चेत्येके (अ० ५, म०३८) इति वश्चरत्येकीयमतेन स कदाचिद् धर्मास्तिकायादिद्रव्यपश्चकान्तर्भूतस्तत्पिणामत्वात, कदाचित् पदार्थान्तरं धर्मोदिवत्, सर्वया लक्षणं वक्तव्यमेतचेतसि संनिवेश्य प्रश्नयति—अथ कालस्योपकारः क इति । असाधारणलक्षणविषयः प्रश्नः। कथं पुनर्धमीदिपरिणाममात्रं काल इति चेत्, यत-स्तद्भिविशेषा एवातीतानागतवर्तमाना आख्यातशब्दवाच्याः, ते च बुद्धचर्थशब्दास्तयः, सर्वं च वस्त्वर्थभिधानप्रत्ययसङ्गृहीतं, तुल्यव्यपदेशत्वात् शब्दार्थबुद्धीनाम्, तत्रार्थलक्षणः कालोऽर्थवृद्धिनिभिरेवाविध्रयते इत्यन्नोच्यत इत्याह ॥

९ 'अन्यस्योपप्रहः 'इति स-पाठः ।

२ एकेन जीवेन द्वितीयस्य तेन तृतीयस्येत्येवं परम्परार्थे परस्परशब्दः, यथा च धर्मादीनां स्वभावेनैवोपकर्तृता नैवमेषां, किन्तु अनुप्रहिषयेव, यद्वा इन्द्रियादिकायाण्याश्रित्य परस्परेषामुपयाहकता, तच्छकीनां कार्यद्वाराविस्थितेः । ३ धर्मोदिद्रव्येषु 'इति क-पाठः ।

## सूत्रम् - वर्तना परिणामः क्रिया परत्वापरत्वे च कालस्य ॥ ५-२२ ॥

टी०—यदा तु पृथक् कालद्रव्यं धर्मादिभ्यस्तदाऽप्यवन्यं सतोष-कालस्योपकारः कारिणा भवितव्यम् । संश्व कालोऽभिमतः स किम्रुपकार इति तस्य खल्ज वक्ष्यमाणस्वतत्त्वमूर्तेः वर्तना परिणाम इत्यादिनाऽविनाभूतं लिङ्गग्रुपदर्श्यते । यच प्राङ् नोपान्यासि सूत्रकारेण कालस्तद्दस्तिकायत्वप्रतिवेधाय । आह च—

> " तसान्मानुषलोक-च्यापी कालोऽस्ति समय एक इह । एकस्वाच स कायो, न भवति कायो हि समुदायः ॥"

स चैकः समयो द्रव्यपर्यायाववद्वद्वतिरेव द्रव्यार्थरूपेण प्रतिपर्यायमुत्पाद्व्ययधर्माऽपि स्वरू-पानन्त्यभूतक्रमाक्रमभाव्यनाद्यपर्यवसीनोऽनन्तमङ्ख्यापरिणामः, अत एव पर्यायप्रवाहव्या-पिनमेकमात्मानमातनोति, अतीतानागतवर्तमानावस्थास्विप कालः काल इत्यविशेषश्चतेः सर्वदा घौव्यांशावलम्बनात्, सामान्यः परमार्थत्वात सन्तेव न कदाचिद्प्यसन्तं भजत इति यद्यधेतृतीयद्वीपसमुद्रद्वयाक्रान्तक्षेत्रपरिणामस्तिर्यग्मानेन पश्चचत्वारिंशद्योजनलक्षप्रमाणः ( ऊँर्ध्वमधश्चाष्टादश्योजनप्रमाणः ) कालो नाम द्रव्यमिति निरूप्यते वर्तनादिलिङ्गसद्भावात्,

कालस्य हह वर्तनालक्षणः कालः उच्यते, सा चास्ति तत्र वृत्तिः, तथा प्राणा-पाननिमेषोन्मेषायुःप्रमाणादि परत्वापरत्वादिलिङ्गं चेति। अत्रोच्यते-

सस्यामि मावानां वृत्तां तस्यास्त्वविशेषेण काललिङ्गत्वं नेष्यते, सन्तां हि भावाः स्वयमे-वोत्पद्यन्ते व्ययन्त्यविष्ठन्ते च, अस्तित्वं च भावानां वस्त्वन्तरापेक्षम्, न च तत्रत्याः प्राणादिवृत्तयः कालापेक्षास्तुल्यजातीयानां सर्वेषां युगपद्भवनात्, कालापेक्षा ह्यर्थास्तुल्य-जातीयानामेकस्मिन् काले भवन्ति, न विजातीयानाम्, ताश्र प्राणादिवृत्त्यस्तद्भतां नैकस्मिन् काले भवन्त्युपरमन्ति चेति, तस्मान्ध कालापेक्षास्ताः, न च परत्वापरत्वे तत्र कालापेक्षे, स्थितिविशेषापेक्षे हि परत्वापरत्वे, षष्टिवषीद् वर्षशतिकः परोऽपरः षष्टिवर्ष इति षष्टिवर्षाणां शतं वर्षाणामिति स्थितिरेषा, सा च सन्त्वापेक्षास्तित्वादेव, भावानामस्तित्वं चानपेक्षमित्युक्तम् ॥ नन्त्रवमेव मनुष्यलोकेऽपि कालनिरपेक्षा वर्तनाद्यो भविष्यन्ति, किं कालकल्यनयेति चेत्, उच्य-ते—यदि निर्वर्तककारणं परिणामकारणं वा कालोऽकलयिष्यताऽभविष्यदेतदेवम्,अपेक्षाकारणं हि सः । न ह्यसाविष्ठाय स्वातन्त्रयेण कुलालवत् करोति । न च मृत्तिकावत् परिणामिकारणं, किन्तु सम्भवतां स्वयमेवार्थानामस्मिन् काले भवितव्यम्, नान्यदेति अपेक्षाकारणं धर्मद्रव्यमिव गता-

<sup>9 &#</sup>x27; नोपन्यासि ' इति क-स्व-पाठः । २ 'पर्यवसाने' इति ग-पाठः । ३ चिह्नान्तर्गतो भागो नास्ति क-ख-योः । ४ 'वियत्यव॰ ' इति ग-पाठः ।

विति न दोषः, सुखादिदृष्टान्ताश्च पूर्ववद् वाच्याः ।। अत्र च केचिदाचक्षते – विरोधासम्भवाद् वर्तनादिपदत्रयसमासः, अपरे पुनरसमस्तान्येवाधीयते, परत्वापरत्वयोः पुनः समास एव, अन्योन्यापेक्षत्वात्, वर्तनाग्रहणमादौ पूर्वापरिनरपेक्षप्रत्ययाभिधानहेतुत्वाचिद्रश्चनार्थत्वात् । तदनु परिणामग्रहणं, क्रियाग्रहणं वर्तनादिनां तज्जातीयत्वात् । तदनु परत्वापरत्वे विशिष्टलिङ्गत्वात् प्रशंसाक्षेत्रकृतव्युदासार्थम् । उपकारानुकर्षणार्थश्चशब्दः ।।

भा॰—तद्यथा-सर्वभावानां वर्तना कालाश्रया द्यतिः। वर्तना उत्पत्तिः, स्थितिरथ गतिः प्रथमसमयाश्रयेत्यर्थः॥

टी०—तद्यथा—सर्वभावानामित्यादि भाष्यम् । तद्यथेत्यनेन वर्तनास्वरूपम् वर्तनादीनां सकलभावन्यापितां दर्शयति । तत्र वर्तनेव तावद् भान्यते—वर्तना कालाश्रया वृत्तिरिति, वर्तन्ते स्वयमेव पदार्थास्तेषां वर्तमानाां प्रयोजिका कालाश्रया वृत्तिः, वर्त्यन्ते यया सा वर्तना । 'ण्यासश्रन्थो युद्' (पा० अ०३, पा०३, स०१०७)। अथवा सैव कालाश्रया वृत्तिर्वर्तनशीलेति, 'अनुदात्तेतश्र हलादेः' (पा० अ०३, पा०२, स०१४९) इति युद् । वृत्तिर्वर्तनं तथाशीलतेति, सा च वर्तना प्रतिद्रव्यपर्यायमन्तर्णीतैकसमयस्वसत्तानुभूतिलक्षणा उत्पाद्यस्येतरस्य वा भावस्य प्रथमसमयसं-व्यवहारोऽनुमानगम्यस्तण्डलादिविकारवद्यन्युद्कसंयोगनिमित्ता विकिया प्राथमित्यतीतानागतविशेषविनिर्भुक्ता, वर्तते पाकः अस्य वा भावाऽनुसमयस्थितेर्वर्तना प्रतीता, सा चाति-निपुणपुरुषचुद्धिगम्या। यथाऽऽह—

"बिसस्य बाला इव दह्यमाना, न लक्ष्यते विक्वतिरिहाथिपाते । तां वेदयन्ते मितसर्वभावाः, सक्ष्मो हि कालोऽनुमितेन गम्यः ॥"

ननु च सिवतुरुद्येन वर्तमानेनोपलिक्षता भावानां प्रतिविशिष्टा क्रियैव वर्तते इत्या-वेद्यंते कोऽन्यस्तद्यतिरिक्तः काल इति, तथा ह्यः श्व इत्यतीतानागतोदयलक्षणा बध्नमण्डल-अमणानुमेया वस्तुक्रियैवोच्यतेऽवृतद् वर्तिष्यत इति । यथा चोक्तम्—नृलोके, तत्कृतः कालो विभागः (अ० ४, स० १४, १५) इति, अत्रोच्यते, प्रागुत्पतिक्रिरेवास्माभिरिद्युक्तम्—धर्मादि-द्रव्यपरिणतिमात्रं कालस्तदन्यो वा, तत्र प्रथमपक्षे सिद्धसाध्यता, तदन्यपक्षेऽपि न दोषः, आ-दित्यगत्युपलिक्षता नेषा वस्तुक्रिया वर्तत इति, तद्भताविष सद्भावाद्, वर्तते बज्या सिवतुर्यथा आकाशप्रदेशनिमित्तेति चेत्, तद्ध्यसमञ्जसम्, तां प्रत्यधिक्षरणभावात् स्थालीवत्, कथं पुन-

१ यदि च तिर्थे ग्लोकन्न तिर्थ ग्लोकन्न त्या तस्योपकार इति स्पष्ट एवान्यत्र तदनुषकारः, प्रामुक्तमपि च यदुतात्रत्येनैव कालेनान्यत्र व्यवहारः, परमनिरुद्धः समयोऽपि सूर्यादिकियाव्य ङ्ग्यदिनादेः परमो लव एवः सूर्यादिगताविष प्राचीना तद्गतिहेंतुरेव, एवंच तिर्थ ग्लोक एव तस्य मृत्यिपुक्ता, कथमन्यथा लोकालोकयोर्वतनादिसद्भावात् न स सर्वत्र, एवं च पर्यायताऽपि तस्य युज्यत एव।

२ 'ब्रथमसमाश्रयेत्यर्थः' इति क-ख-पाठः । ३ 'ण्याश्रयो युच् ' इति ग-पाठः । ४ ' वेद्यन्ते ' इति ग-पाठः ।

रिदमिभधातुं पार्यते—कालाश्रया यृत्तिरिति? अवधृते हि काले तदाश्रया यृत्तिर्युज्येत ॥ नतु चात्मादयोऽप्यनवधृतस्त्रस्ता एव साक्षाद् बृद्धिसुखदुःसादिभिः कार्येष्ठभयनिश्चितैरिधगम्यन्ते, दृश्याश्रामी, न चान्यथोपपद्यन्ते, तद्वदेव वर्तना सकलवस्तुच्युपाश्रया, अतोऽस्ति कार्यानुमेयः कालः पदार्थपरिणतिहेतुः, लोकप्रसिद्धाश्र कालद्रच्याभिधायिनः शब्दाः सन्ति, न वस्तुकि-यामात्राभिधायिनः । यथाऽऽह—"युगपदयुगपत् क्षिप्रं चिरं चिरेण परिमदमपरिमदिमिति च, वर्त्स्यति नैतद् वर्त्स्यति वर्तते तद् यूनमपि वर्तत इदमन्तर्वर्तते " इति, कालापेक्षमेव आप्ता पत् सर्वे ब्रुवन्ति, तस्याभन्न सर्वेषां मतः कालः, ह्यः श्वोऽद्य सम्प्रति पष्त् परारि नक्तं दिवेषमः प्रातः सायमिति कालवचनानि कथं युक्तान्यसिति काले? । तस्याश्र वृत्तेः कालापेक्षायाः कालस्वस्त्राया वा भाष्यकारः शब्दानेकार्थान् कथयति—वर्तनेत्यादि ॥ वर्तनोक्तलक्षणा, उत्पत्तिरात्मलाभः, स्थितिरप्रच्युतिरिति किश्चिद्भेद्रा वर्तनैवोच्यते, निर्विभागः कालः समयः स च प्रथम इति वस्तूत्वन्या व्यवच्छिन्नस्तदाश्रया समयपरिणतिस्वभावेत्यर्थः ॥

भा०—परिणामो द्विविधः-अनादिरादिमांश्व । तं परस्ताद् ( अ० ५, स० ४२ ) वक्ष्यामः ॥

टी०—परिणामो द्विविध इत्यादि । द्रव्यस्य स्वजात्यपरित्यागेन परिस्पन्देतरप्र-योगजपर्यायस्वभावः परिणामः, तद्यथा—अङ्कुरावस्थस्य वनस्पतेमूल-काण्ड-त्वक् पत्र स्कन्थ-शाखा-विटप-पुष्प-फलसद्भावलक्षणः परिणामः, आसीदङ्कुरः सम्प्रति परिणामस्वरूपम् स्कन्धवानेषमः पुष्पिष्यतीति, पुरुषद्रव्यस्य वा बाल-कुमार-युव-मध्यमा-द्यवस्थापरिणामसद्भावलक्षणः, स द्विविधः, अविद्यमानादिरनादिरमूर्तेषु

धर्मादिषु, मृतेषु पुनरादिमानभ्रेन्द्रधनुरादिषु स्तम्भक्तम्भादिषु च । चशब्दोऽवधारणार्थः । परिणामो द्विविध एव, तं चाध्यायपरिसमासौ ( स० ४१ ) वश्यामः — तद्भावः परिणाम इति, स च वस्तूनामृतुविभागवेलानियमकृतः, तत्रतेवो हेमन्त १ शिशिर २ वसन्त ३ श्रीष्म ४ वर्षा ५ शरत्संज्ञाः ६ कालस्यैकस्य शक्तिभेदाः प्रतिविशिष्टकायेप्रसवानुमेयाः । तद्यथा—हेमन्ते हिमानीनिपातप्रम्लानानि चन्ताक कार्पासीवनानि । पथिकाः सङ्कोचितपाणयः कॅणद्वन्तविशिष्टकायेप्रसवानुमेयाः । तद्यथा—ववीणिकाः कम्पमानगात्रयष्टयः प्रत्यिश्रालभा इवापतन्तो लक्ष्यन्ते । वायवश्र तुषारलेशसं- इत्तेशिश्राराः शरीराण्यार्थं।सयन्तः प्राणभाजामावान्ति । प्रियतमापरिष्वङ्गदुलीलितेषु

युवसु प्रसरमलभमानाः कुङ्कुमारुणाः प्रियतासुपनमन्त्यंशवः सहस्तर-हेमन्तवर्णनम् इमेर्जीवलोकस्य । अनवरतशीतपातजनितव्यथाः काष्ठशकलानि डिँम्भाः समाहृत्येकतो हुतभुजमादीप्य तापमासेवन्ते प्रसारितपाणयः सहःसह-

स्यसंज्ञयोमीसयोः ॥

१ 'युज्यते' इति क-ख-पाठः । २ 'सर्वेषामभिमतः' इति ग-पाठः । ३ 'कपाँसी ' इति क-ख-पाठः । ४ 'क्षणद्वदन्त 'इति ग-पाठः । ५ 'सङ्गिनोऽतिशय ' इति क-ख-पाठः । ६ 'ण्यावासर्यतः' इति ख-ग-पाठः । ५ '०भाभिः समा ' इति क-पाठः ।

तथा शिशिरे—अतिदुर्भगशशाङ्किरणे परिपाकसुरभिफलसम्पद्विनम्यमानशाखाभराः
फलार्थिभिः शिशुकदम्बकैरनुगततला बद्रीतरवः, तृहिनशिलाशकलविश्चद्कुन्दमालतीकुसुमवासवाहिनो मारुताः, प्रियङ्गरोधप्रसवसनाथानि दिङ्ग्रखानि, प्रलीनाः
शिशिरवर्णनम् पङ्कजाकराः सायामा याभिन्यः, कर्रमीरजागुरुगन्धाद्व्यगर्भगेहशायिनः
सुखिनस्तपस्तपस्यनाम्नोर्भासयोः ॥

तथा वसन्ते-समन्ततः किश्चिद्विभान्यमानकुसुमाः कुन्दयष्टयः केसरितलककुरवक-शिरीवकोल्लप्रस्नजृम्भमाणपरागभाजः समीरणाः तरुणजनहृदयहारिणः, सहकारमञ्जरीरजः-पुञ्जिपञ्जरितविग्रहाः कुसुमासवपानवशगताः सहचरीपक्षपातराच्छुरन्तः कलगिरी बद्धमण्डलाः कातरजनान् रागपरिवृतः कुसुमधनुषो गोचरीकुर्वन्तः परिपतन्ति वना-

वसन्तवर्णनम् नि मधुपाः, परभृतकुलकलनिनादकोलाहलप्रतिवध्यमानगमनाः पदे पदे प्रस्वलन्तः पलाशवनानि कुसुमभरभाञ्जि ज्वलदनलक्टानीव पुरः प्रेक्ष्य-

माणा मलयवायुवेगावधूतचम्पकरजःपटलैरवकीर्यमाणलोचनपुटाः प्रत्यावर्तन्त एवं पथिक-सार्थाः, परिणतिबम्बफलच्छिविभिरशोकपुष्पप्रकरैरूपशोभिताश्च सर्वतो दिशां भागा मासयो-मैधुमाधवाभिधानयोः ॥

तथा निदायसमये दहनमिव किरणनिकरैः किरन् किरणमाली अवस्तलमास्तीणीङ्गा-रप्रकरमिव करोति, चीरीविरावद्राधीयांसो दिवसाः कथश्चिदपवाद्यन्ते पथिकजनैः, आवाहो-पकण्ठप्रकृद्धदुमच्छायाधिश्रयितश्रान्तकापेटिकधोरणध्वानपरिपूरिता दिगामोगाः, चन्दनपङ्का-

ङ्गरागपरिपाण्डराः किङ्करकरोत्थिप्ततालवृन्तश्वसनशीतलितशरीराः शि-श्रीमवर्णनम् शिरेषृपवनेषु सरित्सरसीतीरेषु च विविधधारागृहान्तर्गता भोगिनो

निरस्तवर्भप्रसरमभिरमन्ते, करिदशनशकलधवलमिलकाकोरकबहलपरि-मलहारिणः परिमलितपाटलप्रसवाः सायं प्रातश्च पवना विलासिनां मदनमादीपयन्तः सुरभयो विचरन्ति, अरंण्यान्यः कठोरकठिनकन्धरवराहदंष्ट्राकोटिविलेखोत्खातस्रस्तादलसुगन्धयः क-रिमहिषयूथावगाढपल्वलाः कलभचीत्कारपूरितदशादिशो मृगतृष्णाभिरारचितसरस्तरङ्गमाला-भिरित विश्रलन्धसुग्धहरिणव्रजाः शुचिशुकाभिष्ययोमीसयोः ॥

तथा वर्षास-सौदामिनीवलयविद्योतितोदराभिनवजलधरपटलस्थगितमम्बरमारचितपा-कशासनचापलेखमासारधाराप्रपातशमितधूलिजालं च विश्वम्भरामण्डलम् , अङ्गसुखाः समीराः कदम्बकेतकरजःपरिमलसुरभयः, स्फुरदिन्द्रगोपकप्रकरशोभिता शाद्दलवती भूमिः, कूल्ङ्कस-

जलाः सरितः, विकासिकुटजप्रस्नकन्दलीशिलीन्ध्रभूषिताः पर्वतोप-वर्षावर्णनम् त्यकाः,पयोदनादाकर्णनोपजाततीत्रोत्कण्ठाः परिम्रुषितमनीपा इव प्रवा-सिनः, चातकशिखण्डिमण्डलमण्ड्कध्वनिविषमविषवेगमोहिताः पथिक-

१ 'कझ्मीरगुरु 'इति क-ख-पाठः । २ 'केलगिरौ 'इति क-ख-पाठः । ३ 'परिश्वतः 'इति ग-पाठः । ४ 'अरुणान्यः 'इति ग-पाठः । ५ 'चितस्तरक्ष' इति क-ख-पाठः ।

जायाः, क्षणं क्षणद्यतिदीपिकाप्रकाशिताशामुखासु क्षणदासु परिश्रमत्खद्योतकीटकासु सश्च-रन्ति मस्रणमभिसारिकाः, पङ्कबहुलाः पन्थानः कचिज्जलाकुलाः कचिद्विरलवारिधाराधौत-हारिसैकताः नभोनभस्ययोमासयोः ॥

तथा शरदि-दिनकृतो मयूखाः पङ्कमाञ्यानयन्तः प्रतायमुग्रतरमातन्वते, विनिद्राम्भो-जकुमुदवनानि सरांसि सहंससारसानि स्फटिकमणिभित्तिविमलवारिपूर्णानि, कल्हारकुवलया-मोदवाहिनो गन्धवाहाः सप्तच्छदकुसुमरजोधृलिधूसरितवपुषः कलगुङ्जिनो मधुलेहिनः काष्ठाः कृतबन्धुजीवकावतंसाः, सञ्जातदर्पास्त्थोक्षाणो मत्तध्वानगम्भीरमुन्नदन्तः श्लिष्टमृत्तिका-

खण्डमण्डितशृङ्गकोटयः परिष्वष्कन्ते, कृषीवलहृद्यहारीणि हरिणक-शर्झणेनम् दम्बकद्शनाल्जनतटस्तम्बाग्राणि केदार्याणि समधिगतपाककलमानि कलमगोपिकाच्छरकारवित्रासितशुक्रमण्डलानि नितरां चकासति, तथा-

रदीधितेर्धवलयन्तो सुखानि हरितामभीशवः कामिनां प्रमोदमन्तःकरणेषु शनकैः समेधयन्ति प्रसमिषोर्जयोमीसयोः ॥

तथा वेलानियमसमधिगतपाटवानि प्रातः कुशेशयकोशजालानि भास्वत्करसम्पर्काद्
विकासमाददते, कुमुद्रतीनाथिकरणकलापपरामृष्टानि च कुमुद्रकुवलयवेलानियमः कुङ्मलानि निष्ठशूतसुरिभपरिमलं दलन्ति, कोशातकीपुष्पपटप्रावरणाः सन्ध्यासु प्रामवृत्तयः सुरिभगन्धोद्गारिणः कामिजनजनितसम्मदास्तरुण्य इव बहलाङ्गरागा विराजन्ते, जलधिरिप वेलानियममनुवर्तमानः शिशिरिकरणोद्ये
विलत्तुङ्गवीचिबाहुभिरम्भोधरध्वानगँमभीरव्याहारमेलाफलपरिमलपिश्चनामालम्बते वेलावभूम्, काशिकशकुन्तयश्च रजनीषु द्राधीयसा भयानकध्वनिना स्थायं स्थायमारटिन्त, प्रतानितप्रीवाः कृकवाकवोऽपि वेणुपर्यन्तन्यस्तिच्छत्वरकृताधिवसतयो दीर्घैः कलगमभीरध्वनिभिरावे-

सोऽयमृतुविभागो वेलानियमश्र चित्रपरिणामः कारणं नियामकमन्तरेणानुपपनः सकरुकारणकलापसिन्धाने सत्यप्यनासादितोपजनत्वात्, अनेकशक्तियुक्तकालद्रव्यापेक्षस्तु प्रादुरस्ति, तस्मात् प्रतिविशिष्टकार्थानुमेयः कालोऽणुवत्, अन्यथा नियामकहेत्वभावे युगपदेते
भावा भवेयुरपरायचत्वात्, अतः प्रतिनियतकालभावित्वादमीषां परिणामानामस्त्येकमनेकशक्तिकलापान्वितं कारणम्, ताश्र शक्तयः कदाचिदेव स्वकार्यनिष्पादनाय प्रवर्तन्ते समासादिसपरिपाका न सर्वदेति । अथ कदाचिदेवमधिगच्छेत् कश्चित् खरविषाणशक्तिरसौ तादशीति, तदयुक्तम्, अवस्तुत्वापचेः, प्रतिवाद्यप्रसिद्धेश्चेति ॥

दयन्ते यामच्छेदान्, वनस्पतयश्च केचिदाबद्धपत्रसङ्कोचाश्चिराय नियतवेलासु निद्रां भजन्ते ॥

भा०--किया गतिः। सा त्रिविधा-प्रयोगगतिः विस्रसागतिः मिश्रिकेति॥

<sup>9 &#</sup>x27;धारधें।त 'इति का-ख-पाठः। २ 'मभीषवः ' इति शा-पाठः। ३ '०द्रारिण्य ' इति का—पाठः। ४ 'गभीर' इति का—खा—पाठः। ५ 'धानेन 'इति का-खा-पाठः।

ही० - क्रिया गतिरित्यादिभाष्यम् । करणं क्रिया - द्रव्यपरिणामस्तस्यानुम्राहकः कालः, तद्यथा - आकाशदेशावल्यामङ्गुली वर्तते अतीताऽनागतेति च, अन्यथाऽतीत एव वर्तमानोऽनागतथ्य स्यात्, एवमनागतो वर्तमानश्च सङ्कीर्येत, अनिष्टं गति-विचारः चैतत्, तस्मादिन्त कालो यदपेश्चयाऽतीतादिव्यपदेशाः परस्परासङ्की- र्णाः संव्यवहारानुगुणाः प्रथन्ते, तत्रातीतो द्विविधः भाव-विषयभेदात्, विनष्टो घट इति भावातीतः, विषयातीतश्चश्चरादिम्रहणानन्तरमद्राश्चं घटम्, तथानागतदिद्द-श्चाभ्यणो यटो विषयानागतः, अलब्धात्मभावो भावानागत इति । तत्र प्रयोगगतिः जीव-परिणामसम्प्रयुक्ता श्वरीराहारवर्णगन्धरसस्पर्शसंस्थानविषया, विस्त्रसागतिः प्रयोगमन्त- रेण केवलाजीवद्रव्यस्वपरिणामरूपा, परमाण्वभ्रेन्द्रधनुःपरिवेषादिरूपा भयोगगत्यादिविचारः विचित्रसंस्थाना, मिश्चिका प्रयोगविस्तराभ्यामुभयपरिणामरूप- त्याजीवप्रयोगसहचरिताचेतनद्रव्यपरिणामात् कुम्भस्तम्भादिविषया, कुम्भादयो हि तेन तादशा परिणामेनोत्पन्तं स्वत एव शक्ताः कुम्भकारसाचिव्यादुपजायन्ते, वर्तनापरिणामयोः क्रियाजौतीयत्वादेव पर्यन्ते क्रियोपादानम्, परिणामश्चात्र प्रधानमित्यतो वर्तनाक्रिययोः स मध्येऽधीतः सूत्रकारेण, परिणतिविशेषा एव वर्तनाक्रियाभेदा इति ॥

भा०—परत्वापरत्वे त्रिविधे-प्रशंसाकृते क्षेत्रकृते कास्कृते इति । तत्र प्रशंसाकृते परो धर्मः परं ज्ञानमपरोऽधर्मः अपरमञ्जानभिति । क्षेत्रकृते एक-दिकालावस्थितयोविंप्रकृष्टः परो भवति, सन्निकृष्टोऽपरः । परत्वापरत्वविचारः कालकृते ब्रिरष्टवर्षाद् वर्षश्रतिकः परो भवति, वर्षशतिकाद् ब्रिरष्टवर्षोऽपरो भवति । तदेवं प्रशंसाक्षेत्रकृते परत्वापरत्वे वर्जियत्वा वर्तनादीनि कालकृतानि कालस्योपकार इति ॥ २२ ॥

टी०—परत्वापरत्वे इत्यादि । प्रशंसाक्षेत्रकालभेदात् त्रैविध्यम्, तत्र प्रशंसायाम्, परो धर्मः सर्वोत्तमत्वात् प्रशस्तः सकलमङ्गलनिलयत्वात् प्रकर्षकाष्टागत इति. अपरोऽधर्मो जधन्यः स्वल्पगुणत्वात् निकर्षावस्थाप्राप्तः, तथा परं ज्ञानं यथावस्थितवस्तुवेदित्वात्, अपरभ्यथा, तचाज्ञानमेवाप्रशस्तत्वात् कुत्सितमसम्यग्दष्टेरिति । क्षेत्रकृते इत्यादि, एकस्यां दिश्येकदा विप्रकृष्टो द्रवर्ती परः प्रत्यासन्नोऽपरः सन्निकृष्ट इत्यर्थः, दिशः प्राधान्यमविनामावित्वात् कालोऽप्यत्राक्षिप्यते, कालैकत्वेऽप्यपदेशो भवत्येकदिग्व्यवस्थितयोः परोऽपर इति । कालकृते इत्यादि, व्यतिकरेणापरस्मिन् परं परिस्मँश्रापरमिति यन्निमिन्ते प्रत्ययाभिधाने स कालः। तद्यथा—षोडशवर्षात् परो वर्षशतायुः वर्षशतायुषोऽपरो द्विरष्टवर्षायुः, प्रशंसाक्षेत्रकृत्वपरत्वापरत्वे चेते न भवतः, छन्धकादाविष दर्शनात्, यस्माङ्कथकेऽपि देशकुलजातिविद्यान्त्वापरत्वे चेते न भवतः, छन्धकादाविष दर्शनात्, यस्माङ्कथकेऽपि देशकुलजातिविद्यान

<sup>9 &#</sup>x27;स्क्रीणेतोऽनिष्टं ' इति क-ख-पाठः । २ 'जातीयकस्वादेव ' इति ग्र-पाठः । ३ 'धर्मः अपरं क्रानमिति 'इति क-ख-पाठः ।

परिद्याणे परत्वापरत्वप्रत्ययाभिधानसम्भवात्, न च बन्धुजनापेक्षे, एकाकिन्यपि भावात्, न तपश्चरणालम्बने, अतपस्केऽपि दर्शनात्, न कर्मसंस्कारापेक्षे, तयोरनिधकारात्, न चादि-त्यनिमित्ते, तन्नापि दष्टत्वात्, परोऽभियोग्यः अपर आदित्यः परः सिवताऽपरोऽभियोग्य इति, अतः सामध्यीत् कालकृते, तयोविशेषणार्थमिद्युच्यते—प्रशंसाक्षेत्रकृतेऽपि पर-त्वापरत्वे वर्जियित्वेति, वर्तनाद्यः सर्वे कालकृताः कालस्यापेक्षाकारणस्यानुग्रह उप-कार इति सन्नार्थः ।। एवं चायं यत्परत्वापरत्वे सन्नभेदेन समस्य निर्दिष्टे स्रिणा तद्वग-मकं-न प्रशंसाक्षेत्रकृतयोरत्र परिग्रहः, वर्तना परिणामः क्रियाश्च द्रव्यस्वभावः कालापेक्षो निर-देशि, परत्वापरत्वे चावधित्वेन काललिङ्गमिति ॥ २२ ॥

भा॰---अत्रीह-उक्तं भवता (अ०५, सू० १९ भाष्ये )—शरीरादीनि पुद्गरानामुपकार इति । पुद्गरा इति च तन्त्रान्तरीया जीवान् परिभाषन्ते । स्पर्शादिरहिताश्चान्ये । तत् कथमेतदिति १ । अत्रोच्यते ॥

चारणां त विज्ञानपरिणामः पुरुलः ॥ यथाऽऽह—

''आत्मधर्मोपचारो हि, विविधो यः प्रवर्तते । विज्ञानपरिणामोऽसौ, परिणामः स च त्रिधा ॥''

एवं तन्त्रान्तरीयैः पुद्गलो जीव उक्तः, त्वया पुनः शरीराधुपकारिणः पुद्गला इत्यु-च्यते तदेतत् कथं विप्रतिषिद्धत्वादिति प्रश्नयति ॥ नन्वनुपपकः संश्नयः, पूर्वमुक्तमेव-रूपिणः पुद्गलाः (अ० ५, सू० ४) इति, न च रूप्यात्मा प्रतीत इति, उच्यते रूपशब्देन तत्र मूर्तिरुक्ता, सा च मूर्तिरन्यैरसर्वगतद्रव्यपरिमाणमिष्यते, यथा मनः, तम् स्पर्शादिर-हितम्, एतिश्ररासार्थमिदमवश्यं वक्तव्यं भवति सूत्रं-स्पर्शादियुक्ता मूर्तिः, तथा चतुः सिक्षे-

९ धर्मादयस्तावदरूपिणो लक्ष्याश्च गत्यादिद्वारेण जीवानां च लक्षणमुपयोग इति प्रागेवोक्तमिति पुद्रललक्षणानि वक्षकामः परवित्रतिपत्तिनिरासाय श≨ते, यद्वा संघातमेदौ वक्तुकाम आरभते हेत्नाख्यातुं तत्राद्द ।

२ 'चित्तेऽन्योन्या ' इति क-ख-पाठः ।

कगुणानि पृथिन्यादीनि कणभुज्जोकानि, तस्त्रतिषेधार्थं चावश्यंतया विधेयं सर्वाण्येतानि चतुर्गुणानीति, एता विप्रतिपत्तीः सर्वाश्वेतस्याधायात्र्योच्यत इत्यादः ॥

भा॰---एतदादिविप्रतिपत्तिप्रतिषेधार्थे विद्योषवचनविवक्षया चेद्युच्यते-

टी०—एतदादीत्यादि। एषा आदियीसां ता एतदादयः, पुद्रलशब्देनात्मोच्यत इत्येषा विप्रतिपत्तिराद्या, कुत्सिता प्रतिपत्तिविप्रतिपत्तिः, तथा सर्वगतं द्रव्यं स्पर्शादिरहितं चेति हितीया विप्रतिपत्तिः, तन्निषेधाय सूत्रारम्भः, तथा च प्रथिव्यादिद्रव्याणि विशेषवचनैर्वेकु-मिष्टानि पृथक् पृथेक चतुर्शुणानीत्येतदभिधीयते—

सूत्रम्—स्पर्शरसग्नधवर्णवन्तः पुद्गलाः ॥ ५-२३ ॥ दी०—प्राङ्निर्दिष्टेन्द्रियक्रमापेक्षः स्पर्शदिविन्यासः, विषयवलवस्वात् स्पर्शप्रहणमादौ, सित च तस्मिन् रसादिसङ्गावात् । एतदुक्तं भवति—स्पर्शित्वादबादीनि चतुर्गुणानि पृथिवीवत्, तथा मनः स्पर्शदिमद्सर्वगतद्रव्यत्वात् पार्थिवाणुवत् कृतद्वन्द्वानां मस्वर्थीयः, स च सम्बन्धापेक्षः, सम्बन्धश्च स्पर्शनादिप्राप्ताः पुद्गलाः स्पर्शादाकारेणोपपद्यन्त इति, अथवा सर्वदैव स्पर्शदियुक्ताः पुद्गला इति नित्ययोगे मतुप् विहितः, यस्मादिन्द्रिय-सम्बन्धात् प्रागिप स्पर्शद्याकारभाजस्त इति ॥

भा॰—स्पर्शः रसः गन्धः वर्षे इत्येवंलक्षणाः पुद्गला भवन्ति ॥

टी०—स्पर्श इत्यादि भाष्यम्। कर्मसाधनाः सर्वे स्पर्शादयः। इतिश्रन्दो गस्माद्ये । यसादित्यं लक्षणाः पुद्रला भवन्ति तस्मान्न जीवाः पुद्रलशन्दवाच्या इति, यथा चैते परमाण्वादिग्यो मिन्नाथाभिन्नाथ तथा 'गुणपर्यायवद् द्रव्यम्' इत्यत्र (२७) सत्रे प्रतिपादयिष्यामः ॥ नजु च नैव केचन विज्ञानाद् बहिः स्पर्शादिमन्तः पुद्रला विद्यन्ते, विज्ञानमेव तथा प्रत्यवभासते, बाह्यार्थनिरपेक्षस्वप्नादाविवेति । अयुक्तमेनत्त्, अञ्जभविदोधात, यस्माद् देशविच्छेदेन स्वान्तर्विनोऽज्ञभवाद् बहिरवभासमानो दृश्यते नीलपीतादिर्थः। स्वसंवेद्यो हि बुद्धिसिन्नवेशी बाह्यार्थीकाराज्ञकारो द्योतते स निद्धोत्तम् शक्यः, यदा चार्थस्य ज्ञानप्राह्यं स्वरूपं तद् द्योतते कथं सोऽधों नास्तीत्युच्यते, स्वप्ने च विपर्ययदर्शनाद् विपर्ययदर्शनाच जाग्रदवस्थायामित्यसमज्ञसम्रदाहरणम्, प्रमाणप्रमाणाभासा-विशेषाच। बाह्यार्थस्यत्वां हि वस्तुस्वलक्षणग्राहि ज्ञानं प्रताणं प्रत्यक्षमर्थान्तरविकल्पमुक्षेत्र प्रवर्तमानं प्रत्यक्षमासमित्येष विशेषो न स्यात्, तस्माद् विज्ञानं वहिर्थस्वरूपानुकारितया साकारम्, अनाकारत्वे प्रत्यासचिविप्रकर्षभावात् सर्वार्थग्रहणं वा स्यात्, अतो ग्राहक-विशेषादेव ग्राह्यदृष्टिनिबन्धनम्, अन्यथाऽर्थज्ञानमित्येतद्पि न स्यात्, व्यपदे ग्रस्यापकारप्रमानितत्वात्, उपकारस्य च जन्यजनकर्भावनान्तरीयकत्वात्, अलमतिप्रसन्नेन, प्रकृतमुच्यते—वितत्वात्, उपकारस्य च जन्यजनकर्भावनान्तरीयकत्वात्, अलमतिप्रसन्नेन, प्रकृतमुच्यते—

९ ' पृथग्गुणानी॰' इति क-ख-पाठः । २ ' बाह्यार्थोकारो ' इति ग~पाठः । ३ ' भावाना॰' इति ग-पाठः ।

भा०—तत्र स्पर्शोऽष्टविघः-कितो मृदुर्गुरुर्लघुः शीत उष्णः स्पर्शोदीनां प्रकाराः स्विग्धो रूक्ष इति । रसः पश्चविधः-तिक्तः कदुः कषायोऽम्लो मधुर इति । गन्धो ब्रिविधः-सुरैभिरसुरभिश्च । वर्णः पश्चविधः-कृष्णो नीलो लोहितः पीतः शुक्क इति ॥ २३ ॥ किश्चान्यत्—

दी०—तन्नेत्यादि । स्पर्शादीनामनन्तपर्यायत्वेऽपि मौलभेदप्रसिद्ध्यर्थकठिनप्रमुखस्पर्शा मिदं प्रक्रियते, कठिनादयो विद्यद्गनानालादिप्रतीतास्तथापि सुप्रयुक्तकारिभिरमूनि लक्षणानि प्रत्येकं प्रकारयन्ते, अनमनात्मकः कठिनः, सोन्नतिलक्षणो मृदुः, अधोगमनहेतुर्गुरुः, प्रायस्तिर्यग्रूर्ध्वगमनहेतुर्लेघः, वैश्वद्यकृत् स्तम्भनस्वभावः
श्रीतः, मादवपाककृदुष्णः, संयोगे सित संयोगिनां वन्धकारणं स्निग्धः, तथैवावन्धकारणं
च रूक्षः, इतिशब्दः परिस्थूरस्पर्शभेदेयत्ताप्रतिपादनार्थः । अत्र च स्निग्धस्त्रश्चरितोष्णाश्चत्वार एवाणुषु सम्भवन्ति, स्कन्धेष्वष्टावि यथासम्भवमभिधानीयाः । श्रेष्मश्चमनकृत् तिकः,
श्रेष्मभेदपादवकृत् कदुः, अन्नरुचिस्तम्भनकर्मा कषायः, आश्रवणक्रेदनकृद्म्लः, ह्नादनवृंहणकृन्मधुरः, लवणो मधुरान्तर्भत इत्येके, संसर्भज इत्यपरे । सुरभिधन्दनोशीरकश्मीरजादीनाम्, असुरभिर्लसुनविष्टादीनाम्, सौग्रुख्यवैग्रुख्यकारित्वात् साधारण इत्येके, तन्न, उभयोरन्तर्णातविष्यत्वात् । कृष्णादयो वर्णाः क्रमेणाञ्चनग्रुकपत्रचिरकाञ्चनश्चादिषु विभावनीयाः,
संसर्भजाः सारङ्गादयः । एवमेतद् द्रन्यमेव स्पर्शादिभेदेन भिद्यते त्वगादीन्द्रियप्राप्तमनेकशकियुक्तत्वाद् द्रव्यनयाभिप्रायः, पर्यायस्य तु स्पर्शाद्य एव, न द्रव्यं, तदग्रहे तद्बुद्ध्यभावादिति ॥ २३ ॥

किञ्चान्यदित्यनेन सम्बन्धयति । असकलह्मपद्रव्यधर्मनिर्देशादनेनेदग्रुच्यते-किञ्चा-न्यदिति । पुद्गलानां न केवलं स्पर्शादयो धर्माः, शब्दादयश्चेति दर्शयति—

पुर्गलानां सूत्रम् राब्द-बन्ध-सौक्ष्म्य-स्थौल्य-संस्थान-भेद-तमञ्जाया-राब्दादिधर्माः तपोद्योतवन्तश्च ॥ ५-२४॥

टी०—शब्दादयः कृतद्वन्द्वा मतुपा निर्दिश्यन्ते पुद्रलपरिणामप्रदर्शनाय। चशब्दः पुद्गलातुक्रपेणार्थः ॥

भा०-तत्र शब्दः षड्विधः-ततो विततो धनः शुविरैः संघर्षे भाषा इति॥

टी॰—तत्र शब्द इत्यादि भाष्यम् । तत्रेति तेषु शब्दादिषु पुद्रलपरिणामेषु शब्दस्ता-वदेवंखरूपः, विवक्षावशादन्वयव्यतिरेकाभ्यां प्रधानगुणभावतया सामान्यविशेषवतोऽर्थस्याभि-

९ ' झुरिमश्राझुरिमश्र्य ' इति क-ख-पाठः । २ '०रो वर्षो भाष इति ' इति घ-पाठः ।

धायकः प्रत्यर्थनियतसङ्गतवर्णादिविभागवान् ध्वनिरेव शब्दः, न स्फोटः, अनादिवृद्धपरम्प-रासङ्केतप्रसिद्धिवशात् प्रत्यर्थनियतत्वम्, परस्परापेक्षातः स्वाभिधेयैकार्थकारितया शिविको-इाह्कवत् सङ्गतत्वम्, वर्णपदवाक्यानि विभागः, तद्वान् ध्वनिरेव च शब्दः-श्रोत्रग्रहणः, न स्फोटः शालातुरीयमतानुसारिवैयाकरणनिकायपरिकल्पितः, तेषां हि ध्वनिरुचरितः स्फोटं किलाभिव्यनक्ति, तस्माद्भिव्यक्ताद्र्थेप्रतीतिरिति, शुब्दस्य स्फोटाद् भिन्नस्बम् असम्बन्धमेतत्, अनित्यत्वापत्तेः, स्कोटस्य अभिव्यज्यमानत्वान्मूलकी-लोदकादिवत, अर्थप्रतीतिहेतुत्वात, प्रदीपादिवत, प्रदीपादिनित्यत्वे वा दृष्टान्ताभावः, न च स्फोटमभिव्यञ्जन्ति ध्वनयः, अचाक्षुषप्रत्यक्षत्वात् गन्धवदित्यतो ध्वनि-रूपः शब्दः स्पृतेः कारणम्, सर्वस्य शब्दस्य प्राग्व्युत्पन्नसङ्केतवशादर्थप्रत्यायनम्, ततश्र पूर्वी-पलन्धार्थोनुस्मरणात् स्मार्तं शब्दविज्ञानम्, न चान्यापोहमात्रं शब्दार्थः, विधिनिरपेक्षस्य व्यतिरेकस्यात्राप्रसिद्धेरन्वयस्य च व्यतिरेकशून्यस्यानुपलब्धेः, परस्परापेक्षाभ्यामन्वयव्य-तिरेकाभ्यां सुर्वत्रार्थाधिगतेः व्यतिरेकस्यैव प्राधान्यमित्ययुक्तम्, तथाचाह दत्तकिश्च-रेव-- "अर्थान्तरापोहं हि स्वार्थे कुर्वती श्रुतिरभिधत्त इच्युच्यते" । हिशब्दो यस्मादर्थे । यथा वृक्षशब्दोऽवृक्षशब्दनिवृत्ति स्वार्थे कुर्वन् स्वार्थे वृक्षलक्षणं प्रत्याययतीत्युच्यते, एवं च निष्टतिविशिष्टं वस्तु शब्दार्थः, न निष्टतिमात्रम्, अलक्षणीयमेव च स्यात्रिष्टतिमात्रमवस्तु-त्वात खरविषाणकुण्ठतीक्ष्णतादिवर्णनावत्, अत्र च न प्राग् विधिना घटं गृहीत्वा पश्चादन्या-पोहं करोति, नाप्यन्यापोहं कृत्वा पश्चाद् घटं कालभेदेन गृह्णाति, क्रमेण हि प्रहणे हसिष्ठत्वात् क्षणिकत्वाच सर्वभावानां ध्वनेर्ज्ञानस्य च न युक्तं व्यापारद्वयानुष्ठानम्, सन्तानाचेत् तद्यु-क्तमवस्तुत्वात्, एवं तर्हि घटप्रहणमन्यापोहश्र युगपदुभयं सिद्धम्, यथा सवितुरुद्ये सन्तर्म-सविदलनं स्वरूपप्रकाशनं च स्वभावात्, एवं सत्युभयमिश्येयं सामान्यं विशेषश्रेत्यवश्रेनापि प्रतिपत्तव्यमन्यापोद्दशब्दार्थवादिना, अन्वयव्यतिरेकयोस्तुल्यकक्षत्वाद् विधेयमपि प्रधानमे-बास्तु, निह इयोरर्थयोर्धनखदिरवद् युगपदुपात्तयोरेकस्य गुणभावकल्पना श्रेयसी ॥ ननु चान्वयस्य प्राधान्येऽभ्युपेयमाने प्रयत्नानन्तरीयकत्वमन्याप्तसपक्षं सन्नैवानित्यत्वं गमयेत्, केन चेदमुक्तं च्याप्तसपक्षं गमयति अव्याप्तसपक्षं न गमयतीति, एतावत् तु उच्यते अन्वयनिरपेक्षो न गमयति व्यतिरेकः, नापि व्यतिरेकनिरपेक्षोऽन्त्रयः प्रतिपादकोऽर्थस्य, परस्परापेक्षतायां च शिविकोद्वाहकादिवत् सर्वत्र प्राधान्यं, कचिद् विवक्षावज्ञात् वाऽन्यतरस्य गुणप्रधानकल्पनेति । यथाऽऽह— झादशशातिकायाम् ''यदप्युक्तमप्रसक्तस्य किमर्थं प्रतिवेध इति, नैवैतत्, प्रतिवे-धमात्रप्रुच्यते, किन्तु तस्य वस्तुनः कश्चिद् भोगार्थान्तरनिवृत्त्या लोके गम्यते यथा विषाणि-त्वादनश्व इति, न चार्थाक्षिप्तो विशेषः, साक्षादिभधीयमानत्वात्", यथैव सामान्यमुच्यते तथा विशेषोऽपीत्युभयमत्र मुरूषं वाच्यमित्यतः सामान्यविशेषात्मकमेवाभिधेयम् । शब्दश्र

९ 'ध्रश्राब्दः' क-स्त-योनीस्ति । २ 'वर्णनवत्' इति क-पाठः ।

पुत्रलद्रव्यपरिणामः,तत्परिणामता चास्य मूर्तत्वात् ,मूर्तता च द्रव्यान्तरविक्रियापादनसामध्यीत् पिप्पलादिवत्, ताड्यमानपटहतलस्थकलिचौदिप्रकम्पनात्, तथा शङ्कादिशन्दानामतिमात्र-

शृद्धानां अवणवधिरीकरणसामध्येम्, तच नाकाशादावमूर्तेऽस्ति, तथा श्रवीपयायित्वात् पर्वतप्रतिहताश्मवत्, द्वारानुविधायित्वादातपवत्, संहा-रसामध्यीदगुरुघृपवत्, वायुना प्रेर्थमाणत्वात् तृणपर्णादिवत्, सर्वदिग्प्राद्ध-

त्वात् प्रदीपवत्, अभिभवनीयत्वात् तारासमूहादिवत्, अभिभावुकत्वात् सवित्मण्डलप्रकाश-वत्, महता हि शब्देनाल्पोऽभिभूयते शब्द इति प्रतीतम्, तसात् पुद्रलपरिणामः शब्दः ॥ नतु चाकाशस्य गुणाः शब्दसंख्यापरिमाणपृथत्त्वसंयोगविभागाः, आकाशस्य गुणः शब्द इति कणभुङ्गतम्, एकद्रवैयवत्त्वाद्, एकेनाश्रयद्रव्येण द्रव्यवत्त्वमेकद्रव्यवत्त्वम्, अथवा एकं च तत् द्रव्यं चेत्येकद्रव्यं तदस्याश्रयोऽस्तीत्येकद्रव्यवांस्तद्भाव एकद्रव्यवत्त्वं तसादेकद्रव्यवत्त्वास्य द्रव्यम्, न च कमीचाक्षुवप्रत्यक्षत्वात्, अतः परिशेषाद् गुणः, स च क्षणिकः प्रागृध्वं चो-चारणात् सत्त्वे लिङ्गाभावात्, कारणसामग्रयाः प्रागभूतात्मलाभत्वात्, शब्दाभिव्यञ्जकवस्त्वभा-वात्, सति चाभिव्यञ्जके कारणजो विकारो न स्यात्, नहि घटस्य प्रदीपादिदिव्यमणि-

व्यञ्जकसिवधाने परिमाणानुविधानं दृष्टम्, तावानेव हि घटकोऽभि-शब्दस्य गुणत्वे व्यञ्जकभेदे सत्यिप, अयं त्वल्पमध्यादिभेद उपलभ्यते, तथा-भेयीदि-संयोगाविष्यत्तेर्वेणुपर्वविभागाच्छन्दाच शब्दनिष्पत्तेः वीचिसन्तानवत्,

न चार्य विशेषगुणः स्पर्शवतां द्रव्याणां भूजलानलानिलानामकारणगुणपूर्वत्वात्, यथा शुन्ते शक्के कारणगुणपूर्व धवलं रूपमालक्ष्यते, विनष्टेऽपि तस्मिन् जलजे तथालक्षणमेव रूपं शकलेषु गृह्यते, न त्वेवं भेयीदिशब्दाः प्रध्वस्तेषु भेयीदिषु तदवयवेषुपलभ्यन्ते, शरीरे दा सामश्लोकादिशब्दाः शरीरावयवेषु वोपलक्ष्यन्ते, तस्मान्न कारणगुणपूर्वः शब्दः, तथा यदि स्पर्शवतो गुणः स्यात् शब्दस्ततो यावत् तानि स्पर्शवद् द्रव्याणि तावद् भवेद् रूपादिवत्, न वैवप्रपद्यते, तस्माद्यावद्द्रव्यभावित्वान्न पृथिव्यादिगुणः शब्दः, इतश्र न स्पर्शवद्द्रव्यगुणः शब्दः, आश्रयादन्यत्रोपलब्धेः, अन्यत्र हि शङ्क्षप्रस्तयोगोऽन्यत्र दिगन्तरेऽवस्थितैः श्रोत्-िक्षरलभ्यते शब्दः, स्पर्शवद्वणास्तु रूपाद्योऽन्यत्राश्रयान्न गृह्यन्ते, तस्मान्न शब्दः स्पर्श-वतां गुणः, बाह्यन्दि, स्पर्शवद्वणास्तु रूपाद्योऽन्यत्राश्रयान्न गृह्यन्ते, तस्मान्न शब्दः स्पर्श-वतां गुणः, बाह्यन्दिस्यत्रत्यक्षत्वाच नात्ममनोदिकालानाम्, पारिशेष्यादाकाश्रगुणः, लिङ्गमाका-

श्चानुपलभ्यमानस्येति । तदेतदघटमानकमेव वैशोधिकैर्वाचालतया शब्दस्य स्वमतिविकलपशिल्परचनामात्रमावििकयते गगनमहाशिँखरवर्णनवत्, मूर्तत्वं हि प्रत्यपादि प्रागस्यास्मामिर्धक्तितः, तत् कथं मूर्तस्य व्योमगु-णत्वोपपत्तयः सङ्गस्यन्ते ? नहि स्वादयो व्योमगुगा इति व्याहारः शोभते, पुद्रलानामेव हि

१ 'कलिम्बादीत्र' इति ग-पाठः । २ 'द्रव्यवन्यात्' इति क-ख-पाठः । ३ 'कारणतो' इति ग-पाठः । ४ 'भिक्यरवत्' इति क-ख-पाठः ।

तथाविधः परिणामः शब्दव्यपदेशभागित्येकद्रव्यवन्वाभावः, ततश्च स्याद द्रव्यं स्याद् गुणः, परिणामस्य परिणामिनोऽर्थान्तरानर्थान्तरत्वेनाभ्युपेतत्वात , एतेनानित्यत्वैकान्तः प्रत्युक्तः, सर्ववस्तुनां द्रव्यपयीयात्मकत्वात् , एवं तद्यीकाशस्यापि केनचिदाकारेण गुण एवेति चेत् , नामाकाशादिविवक्षावशाददोषोऽयमनेकान्तवादिनः, द्रव्यपरिणाममात्रत्वाच कर्मणोऽचाक्षु-षप्रत्यक्षताऽप्यसिद्धा, यदि कथित्रत क्षणिकत्वम् , सिद्धमाध्यता, सर्वात्मना चेत् , दृष्टान्ता-भावः, सस्वमपि केनिवत् पुद्गलरूपाद्याकारेणेत्यतः सत्त्वे लिङ्गाभावादित्यसम्बद्धम् , कारण-चाकारान्तरावस्थानमापद्यत इत्युरिथतासीनशयितपुरुषवदित्यभूतात्मलाभत्वमसि-द्धम् , शब्दपर्यायेणाभूत इति चेत् , उक्तमसक्क वस्तु पर्यायमात्रं, किं तार्हे ? द्रव्यं पर्या-यश्चेत्युभयम् , अभिन्यक्तिदृषणान्यप्येकान्तावस्थितवस्तुपक्षेऽवतरीतुम्रुत्सहन्ते, न तु परिणामा यस्य कथि बदिनत्यं कथि बिन्त्यमिति, दण्डादिताडनोत्थितभेयीदिपुद्गलाश्च समासादित-शब्दस्पादिमन्तः सन्तोऽपि सक्ष्मत्वात् कारणगुणपूर्वका अपि नोपलक्ष्यन्ते, विध्यातदीपश्चि-खारूपादिवद् गन्धपरमाणुव्यवस्थितरूपादिवद् वा, न च सर्वदा स पर्धायः शब्दाख्यः श्रादु-रस्ति, द्रव्यक्षेत्रकालभावापेक्षत्वात् पित्तादि प्रकोपवत्, भेर्याद्याश्रयाश्र निश्च(स्स)रन्तः स्कन्धाः श्रुबद्पर्यायमजहतो दिगन्तरस्थितैरपि गृह्यन्त इति नाश्र्यम्, नैव चोपलभ्यते स्वोपन्नादन्यत्र श्रब्दपरिणामः, ताद्यविधाकारेषु परमाणुष्वेवावतिष्ठते, आध्यात्मिकश्र शब्दः काययो-गात्तशब्दवर्गणायोग्यस्कृन्धपरिणतिर्वाग्योगः, प्रयोगविक्षितो रूपादिमत्पुद्गलसङात एवेति, बाह्यस्त्वनेकाकारः सङ्घर्षजादिः । अपि च-शब्दत्वं नित्यमभ्युपयन् कणादः पर्यनुयुज्यते श्रावणत्वाश्चित्यः शब्दत्ववच्छब्दः, क्रुतकत्वस्यानित्यत्वेन व्याप्तेर्विरुद्धाव्यमिचारित्वमिति

नित्यानित्यत्वयो-र्विरोधाभावः चेत्, नित्यानित्यस्वभावसर्वपदार्थवादिनस्तन्न बाघायालम्, अनेका-न्तवादिना च न नित्यत्वानित्यत्वयोविरोधोऽभ्युपगम्यते, विरोधलक्ष-णासम्भवात्, एकस्तावद् विरोधोऽहिनकुलाविजलादीनामेकस्मिन् काले

सति संयोगे द्वित्वदनेकाश्रयत्वाद् वध्यवातकलक्षणः, नद्यसंयुक्तमुदकमि विध्यापयति, त्रेलोक्येऽप्यस्यभावप्रसङ्गात्, संयोगेन तु क्षणमात्रावस्थितत्वात् पश्चादेकस्याऽकलता द्विती-यस्यः बलीयस्त्वम्, न चैवं नित्यानित्यत्वयोः क्षणमात्रभप्येकस्मिन् द्वित्तरेकान्तवादिनाऽभ्युप्यते, अतो न वध्यवातकलक्षणो विरोधः समस्ति, नाप्यसहावस्थानलक्षणः, तत्र हि शितोष्यायोः फले दुन्तसंयोगविभागयोराम्रफले च व्यामतापीततयोर्नेकस्मिन् वस्तुनि एककाला द्वित्तरस्ति, किन्त्वेकस्य प्राग्विद्यमानता द्वितीयस्य चोत्पद्यमानतास्त्रभाव इत्यसावृत्यद्यमानः पूर्वे विरुणद्वि, यथा सहकारफले पीतता व्यामताम्, न चैवमवस्थितं प्राप्तित्यत्वमनित्यत्वेनो-पजायमानेन नाद्यते, तद्वि नित्यमेव न स्याद्भवत्वादिति, न च प्रतिवध्यप्रतिबन्धकलक्षणो विरोधः स्याद्वादिनं प्रति घटते, यत एकस्मिक्षात्मद्रव्ये युगपद् धर्माधर्माद्वमौ सम्भवतः, तत्र

९ ' सभ्यन्ते ' इति क-पाठः ।

त्वेकस्य गुणभूतत्वमन्यस्य प्रधानत्वमेवं चेत्, इण्यते एव द्रव्यपर्याययोरन्यतरस्य गुणप्रधान-भावः, त्वयाऽप्येकस्मिन् काले द्रव्ये च धर्माधर्माववश्यमभ्युपगन्तव्यो, अन्यथा प्रतिबन्ध्यप्र-तिबन्धकभाव एव न स्यात्, अतो वाङ्मात्रमेव विरोध इति । न च सामान्याद्त्यन्तभिन्ना व्यक्तिरिति जैनसिद्धान्तः । एतेन नादवृद्धिः परेति प्रत्युक्तम्, नादो महान् मध्योऽज्यश्व, न शब्द इति शबरेणोक्तम्, तदसत्, शब्दस्यैव ताथाविध्यात्, तीत्रमन्दमध्यप्रयत्तमेदान्महाञ्छ-

ब्दोऽल्पो मध्यश्रेति सामानाधिकरण्येन शब्द एव व्यपदिश्यते, न च अन्यमतपूर्वकं शब्दव्यतिरिक्तं श्रोत्रस्य ग्राह्यमस्ति, शब्दधर्म एव नाद इति चेत्, स शब्दस्वरूपम् ततोऽन्योऽनन्य इति वाच्यम्, उभयथा च दोष इति । येऽपि प्रधानपरिणाम-मुशन्ति शब्दं तैरपि सामान्यविशेषवान् मूर्तश्राभ्युपेयः, अन्यथा तत्कृतव्यवहारो विच्छिद्येत, येऽपि सङ्गिरन्ते श्रोत्रेन्द्रियविषयग्रुपात्तानुपात्तोभयमहाभूतहेतुकं शब्दम्, तैरपि न विशेषमात्र-मुत्त्वातसामान्यमूलमवलम्बनीयम्, अयोनयो हि विशेषाः खपुष्पसौरभवदनासादितात्म-लाभा एव स्युः, एकान्तक्षणिकतां च दृष्टान्ताभावादेवातिदुर्लभेति । तसादवस्थितमेतत् पुद्र-लद्रव्यमेव प्रतिविशिष्टपरिणामानुगृहीतं शब्द इति । स द्विधा विस्नसाप्रयोगभेदात्, तत्र वस्रसिको जलधरध्वानादिः, प्रयोगजो जीवन्यापारनिष्पन्नः पोढा ततादिः, ततो मृदङ्गपटहादिंसमुद्भवः, विततो वीणात्रिसरिकादित-न्त्रीप्रभवः, कांस्यभाजनकाष्ट्रश्रलाकादिजनितो घनः, वेणुकम्बुवंशविवराद्यद्भवः शुपिरः, क्रक-चकाष्टादिसङ्घर्षप्रसूतः सङ्घर्षः, व्यक्तवास्भिर्वर्णपदवाक्याकारेण भाष्यत इति भाषा, प्रतिनियतसंस्थानान्यक्षराणि वर्णाः, वर्णसमुदायः पदम्, पदसमुदायो वाक्यमर्थविशेषप्रति-पत्तिहेतुः, इतिशब्दः शब्दभेदेयत्तापरिसमाप्तिप्रदर्शनपरः ॥

भा॰—बन्धस्त्रिविधः-प्रयोगबन्धो विस्नसाबन्धो मिश्रबन्ध बन्धस्य बैविध्यम् इति । स्निग्धरूक्षत्वाद् भवतीति वस्यते ( अ०५, सू० ३२ )॥

टी०--बन्धस्त्रिविध इत्यादि । बन्धनं बन्धः-परस्पराश्चेषलक्षणः, प्रयोगो-जीवव्या-परस्तेन घटितो बन्धः प्रायोगिकः-औदारिकादिशरीरजतुकाष्ट्रादिविषयः, विस्नसा-स्वभावः प्रयोगनिरपेक्षो विस्नसाचन्धः, स द्विधा आदिमदनादिमन्नेदात्, तत्रादिमान् विद्युद्क्काज-लधराग्नीन्द्रधनुःप्रभृतिर्विषमगुणविशेषपरिणतपरमाणुप्रभवः स्कन्धपरिणामः, अनादिरिप धर्माधर्माकाशविषयः, प्रयोगविस्तसाभ्यां जीवप्रयोगसहचरिताचेतनद्रव्यपरिणतिलक्षणः स्तम्भक्त-म्मादिर्मिश्रः, अत्र चोभयमि प्राधान्येन विविश्वतम्, सामान्यलक्षणं च बन्धस्य स्निम्धरूक्ष-त्वादित्यपरि व्याख्यास्यते, एतच बन्धलक्षणंमनादी वैस्नसिके न सम्भवत्यन्यत्र तु सङ्ग-च्छते, 'सामान्योक्तो विधिविशेषेऽवस्थानं लभत ' इति वचनात् ॥

१ पौद्रलिकबन्धस्यैव लक्ष्यत्वात् नोपयोगोऽस्य, बन्धसामान्याधिकारे एव विस्नसाबन्धस्यानादितया यामः।

भा०—सौक्ष्म्यं ब्रिविधम्-अन्त्यमापेक्षिकं च । अन्त्यं परमाणुष्वेव, आपे-क्षिकं च ब्रणुकादिषु सङ्घातपरिणामापेक्षं भवति । तद्यथा-सौक्ष्म्यस्य आमलकाद् बद्रामिति ॥

टी०—सौक्ष्मयं दिविधमित्यादि । सूक्ष्मता सौक्ष्मयं-पुद्गलप-रिणामः, तद् द्विधा, अन्ता-विभागाः परमाणवस्तद्भवमन्त्यमन्यत्रासम्भवात् परमाणुष्वे-वेत्युच्यते, अपेक्षा-प्रतीत्यबुद्धिस्तत्प्रयोजनमापेक्षिकम्, झणुकस्कन्धस्त्रयणुकाद्यपेक्षया सूक्ष्मः चतुरणुकादीन् प्रतीत्य त्र्यणुकस्कन्धः सूक्ष्म इत्यादि बहुभेदम्, सङ्घातपरिणामः—स्कन्ध-परिणामस्तदपेक्षं भवति । तद्यथेत्यनेन निद्शनोपन्यासं सूच्यति, आमलकं प्रतीत्य वद्रं सूक्ष्मम्, आदिशब्दार्थ इतिशब्दः ॥

भा०—स्थौल्यमपि द्विविधम्—अन्त्यमापेक्षिकं च । सङ्घातपरिणामापे-क्षमेव भवति । तत्रान्त्यं सर्वेलोकव्यापिनि महास्कनेध भव-स्थौल्यस्य ति । आपेक्षिकं बदरादिभ्य आमलकादिष्विति ॥

द्वैविष्यम् दी०-स्थील्यमपीत्यादि । स्थूलभावः स्थील्यं-परमाणुप्रचयप-

रिणामः, तत्रान्त्यमशेषलोकन्यापिन्यचित्तमहास्कन्धे, इह चावयवविकासः स्थौल्यं विविधितम्, प्रवचने त्वयं सुक्ष्मपरिणाम एवाधीतः, यदि च वादरः स्थूलपरिणामः स्यात् ततो महामहीध्रवत् समस्तं लोकग्रुत्साद्येदतः स्थौल्यं विकासितावयवानामचक्षुर्गम्यम्, आपे- क्षिकं तु बदरादामलकं स्थूलमामलकाद् दाडिमम्, इह तु विकासे सत्यप्यवयवानां बादरः परिणामः, ततश्रामलकादिनयनोपलभ्यम् ॥

भा०-संस्थानमनेकविधम् । दीर्घहस्वाद्यनित्थन्त्वपर्यन्तम् ॥

टी॰—संस्थानीमत्यादि। आकृतिः संस्थानं रचना सन्निवेशः, तद् द्विविधमात्मानात्मपरिग्रहात्, तत्रात्मानः पृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पत्यः द्वित्रिचतुरिन्द्रियाः पश्चेन्द्रियाश्च, क्रमेणैषां
मस्रस्तिबुकसूचीकलापपताकानित्थन्त्वसंस्थानानि, पुद्गलकृतानि शरीराणीतियावत्, विकलेनिद्रयाणां हुण्डकं त्रयाणामपि वपुः, पश्चेन्द्रियाणां पोढा शरीरसन्निवेशो यथासम्भवं नामकर्मोदयनिर्शृतः समचतुरस्र-न्यग्रोधपरिमण्डल-सादि-कु॰ज-वामन-हुण्डलक्षणोऽनया गाथया
विभावनीयः—

"तुंछं वित्थडबहुलं, उस्सेहबहुं च मडहकोहं च। हिहिल्लकायमडहं, सञ्बत्थासंठियं हुंडं ॥"—आर्या

अथाजीवपरिगृहीतं वृत्त-त्र्यस्य-चतुरस्रायत-परिमण्डलभेदात् पश्चधा, तत्र वृत्तं द्विविवं युग्मायुग्मभेदात्, युग्ममपि द्विविधं प्रतरचनभेदात्, तत्र प्रतरयुग्ममिदं जघन्येन द्वादशप्रदे-शम्, इदमेव च युग्मं घनवृत्तं भवति द्वादशभिरन्यैः प्रक्षिप्तैर्मध्यमेषु च चतुर्षु घरकेषूपर्य-

४ तुरुपं विस्तृतबहुर्छ, उत्सेधबहुर्छ च मङभकोष्ठं च । अधस्तनकायमङमं, सर्वेत्रासंस्थितं हुण्डम् ॥

९ अचित्तमहास्कन्धः स्थूलताऽभावात् अपर उत्क्रष्टप्रदेशिको प्राह्यः, यतस्तस्याष्टस्पर्शवत्ता, न त्वित्तमहास्कन्धस्य । २ प्रस्यविशेषेण स्थूलरूपेण धूमादिवत् व्यापकत्वेऽपि नोत्सादनम् । ३ '०कादि नियतोपलभ्यम् 'इति क-स्व-पाठः ।

धश्रतिभिः प्रक्षिप्तेद्विश्वित्त्रदेशिमदम्, विषमप्रतरद्वतं तु जधन्येन पश्चप्रदेशिमदैम्, एतदेव मध्यगेहे प्रदेशद्वयक्षेपादुर्पयध्य विषमधनद्वतं सप्तप्रदेशिमिति, उत्कर्षेणानन्तप्रदेशमसङ्ख्ये-यप्रदेशावगाहम्, अधुना ज्यसं दिधा युग्मायुग्मभेदात्, युग्मं दिधा प्रतरघनभेदात्, युग्म-प्रतर्ज्यसं जधन्येन पट्टप्रदेशिमदम्, उत्कर्षेणानन्तप्रदेशम्, उत्कर्षेणानन्तप्रदेशम्, अयुग्ममिपि द्विधा प्रतरधनभेदात्, ओजप्रतर्ज्यसं जधन्येन त्रिप्रदेशम्, उत्कर्षेणानन्तप्रदेशम्, धनज्यसं जधन्येन पश्चित्रशत्त्रदेशम्, अत्रव चान्त्यान्त्य-प्रदेशम्, उत्कर्षेणानन्तप्रदेशम्, धनज्यसं जधन्येन पश्चित्रशत्त्रदेशम्, एतदेव प्रदेशचतुर-समिपि द्विधा युग्मायुग्मभेदात्, युग्मं द्विधा प्रतरधनभेदात्, युग्मप्रतरचतुर सं जधन्येन चतुः-प्रदेशम्, उत्कर्षेणानन्तप्रदेशम्, एतदेव प्रदेशचतुष्टयक्षेपाद् युग्मघनचतुरसं भवत्यष्टप्रदेशम्, उत्कर्षेणानन्तप्रदेशम्, एतदेव प्रदेशचतुष्टयक्षेपाद् युग्मघनचतुरसं भवत्यष्टप्रदेशम्, उत्कर्षेणानन्तप्रदेशम्, एतदेव प्रदेशचतुष्टयक्षेपाद् युग्मघनचतुरसं भवत्यष्टप्रदेशम्, उत्कर्षेणानन्तप्रदेशम्, योजचतुरस्रमिपि द्विधा प्रतरघनभेदात्, ओजपत-

बृत्तादिसंस्थानानां रचतुरस्रं जघन्येन नवैप्रदेशम्, इदमुत्कर्षेणानन्तप्रदेशम्, एतदेवौजधन-तद्भेदपूर्विका व्याख्या चतुरस्रं भवत्युपर्यधश्च नवभिनेवभिः प्रक्षिप्तैः सप्तविंशतिप्रदेशम्, उत्क-

र्वेणानन्तप्रदेशम्, आयतमपि द्विधा युग्मायुग्ममेदात्, युग्मं द्विधा श्रेणिप्रतरभेदात्, तत्र युग्मश्रेण्यायतं जधन्येन द्विप्रदेशम्ं, उत्कर्षेणानन्तप्रदेशम्, युग्मं प्रतरायतं जधन्येन पद्प्रदेशम्, उत्कर्षेणानन्तप्रदेशम्, एतदेव च युग्मधनायतं भवति यथान्यासमुपरिष्ट्प्रदेशश्चेपाज्ञधन्येन द्वादशप्रदेशम्, उत्कर्षेणानन्तप्रदेशम्, अयुग्मायतमपि द्विधा श्रेणिप्रतः रभेदात्, तत्रौजश्रेण्यायतं जधन्येन त्रिप्रदेशम्, उत्कर्षेणानन्तप्रदेशम्, ओजप्रतरायतं जधन्येन पश्चदशप्रदेशम्, उत्कर्षेणानन्तप्रदेशम्, एतदेवौजधनायतं भवत्यपर्यधश्च पश्चदशिमः क्षिप्तः जधन्येन पश्चचत्वारिंशत्प्रदेशम्, उत्कर्षेणानन्तप्रदेशम्, परिमण्डलं द्विधा प्रतरधनभेदात्, तत्र प्रतर्परिमण्डलं जधन्येन विश्वतिप्रदेशमिदम्, एतदेव धनपरिमण्डलं भवत्यन्यैर्विशतिसंख्यैः प्रदेशिनिंहितेजधन्येन चत्वारिंशत्प्रदेशम्, उत्कर्षेणानन्तप्रदेशम् ॥ अत्र च भाष्ये दीर्घहस्य-प्रहणादींयतमेव परिगृहीतमादिशब्दाच्छेषाणि, उत्कर्षेणानन्तप्रदेशम् ।। अत्र च भाष्ये दीर्घहस्य-प्रहणादींयतमेव परिगृहीतमादिशब्दाच्छेषाणि, उत्कर्मेणानन्तप्रदेशम् वृत्तादिना निरूपयितुं यत्र शक्यं तदनित्थं तद्भावोऽनित्थन्त्वं तत्पर्यन्तमनेकधा संस्थानमिति ।।

भा०—भेदः पश्चविधः-औत्कारिकः चौणिकः खण्डः प्रतरः अनुतर इति ॥ री०—भेदः पश्चविध इत्यादि। एकत्वद्रव्यपरिणतिविश्लेषो भेदः, सच पुद्रलपरि-

१ ०० । २ मध्याणोरुपर्यधश्च एकैकाणुन्यासात् । ३ चतुर्ष्विप वृत्तभेदेषु समन्वाय्येतत् । ४ ०० ।

५ ८० अत्र यस्य कस्यचिद्वपरि म्यस्योऽन्योऽणः। ६ ८०। ५ ००० । ५ ००० । ५ ००० ।

१० ००। ११ ०००। १३ ००००। १० ०००।

१४ व्यवहारानुसार्युपदेशात् न कतिपयपरमाणुजन्यसंस्थानोपदेशः, अनित्थं तु संस्थानं दीर्घादिना व्यपदेष्टुं यनाई नाधिकारश्च जीवसंस्थानैरपि ।

णामो भिद्यमानवस्तुविषयत्वात्, तद्यतिरेकेणानुपरुव्येभिमद्वयमेव मेदः, तत्रीत्कारिकः समुत्कीर्यमाणदारुप्रस्थकंभेरीबुन्दा घर्षादिविषयः, अवयवश्रव्यूर्णनं चौर्णिन्भेदानां पञ्चिष्यस्यम् कः क्षिप्तपिष्टमुष्टिवत्, खण्डशो विशरणं खण्डभेदः क्षिप्तमृत्पिण्डवत्, प्रतरमेदोऽभ्रपटरुभूर्यपत्रादिषु बहुतिथपुटोच्छोटनरुक्षणः, अनुतटभेदस्तु वंशिक्षुयष्टित्वगुत्पान् टनम्, इतिशब्देन भेदेयत्तामवधारयति ॥

भा०--तमञ्ज्ञायातपोचोताश्च परिणामजाः ॥ सर्व एवैते स्पर्शाद्यः पुद्गलेखेव भवन्तीत्यतः पुद्गलास्तद्यन्तः ॥

टी॰—तमद्द्वायेत्यादि भाष्यम् । समानविचारत्वादेकप्रघट्टेन निर्देशः, एते च तमः क्छायादयः पुद्रलद्रव्यपरिणामजा इति प्रतिपादयति । तमस्तावत् पुद्रलपरिणामो दृष्टिप्रतिबन्ध-कारित्वात् कुट्यादिवद् आवारकत्वात् पटादिवत्, छायाऽपि शिशिरत्वादाप्यायकत्वाज्ञलवाता-दिवत्, आतपोऽपि तापकत्वात् स्वेदहेतुत्वादुष्णत्वादप्रिवत्, उद्योतश्र

तमद्यायादीनां मूर्त- चन्द्रिकादिराह्णादकत्वाज्ञलवत् प्रकाशकत्वादिशवत्, तथाऽनुष्णाशीत-द्रम्यविकारता त्वात् उद्योतः पद्मरागोपलादीनाम् ,अतो मूर्तद्रव्यविकारस्तमञ्ज्ञायादिः॥

ननु च द्रव्यगुणकर्मनिष्पत्तिवैधर्म्याद् मौवाभावस्तमः, यदि चेदं द्रव्यं भवेदनित्यत्वाद् घटादिद्रव्यवत् निष्पद्येत, न च द्रव्यविश्वष्यद्येते, अमूर्तत्वादस्पर्शत्वात् प्रकाशविरोधादणुमिरकृतत्वाच, नापि गुणः, तदाधारानुपल्रव्येः प्रकाशविरोधाच, कर्मापि न भवति, तदाश्रयानुपल्रव्येः संयोगविभागसंस्काराहेतुत्वात्, अतस्तेजसो यत्राभावस्तत्र तमः, तथा तेजसो द्रव्यान्तरावरणाच तमो भवतीति । अत्रोच्यते—व्यवधानिक्रयासामध्यीत् कुद्धादिवत् तमः पौद्रलम्, अमूर्तत्वास्पर्शत्वपरमाष्वकृतत्वान्यसिद्धानि मूर्तत्वादियोगात् तमसः, सत्यपि च मूर्तत्वादिमत्त्वे न स्पर्शादयोऽस्मदादिभिर्लक्ष्यन्ते, तमसस्तथाविधपरि-णितभाक्त्वाद् वातायनदृश्यरेणुस्पर्शादिवत् । यत् त्कं—'प्रकाशविरोधात्' इति, न किल

किश्चित् कार्यद्रव्यं तैजसेन प्रकाशेन विरुध्यते, तमस्तु प्रकाशिवरोधि, तमसः पुरुष्टत्वम् तस्मान पृथिव्यादिकार्यं तम इति, एतदयुक्तम् , तेजःप्रकाशयोरेकत्वा-

भ्युपगमात्, जलद्रव्यं च विरोधकमित्यसिद्धार्थतेव, स्यादारेका— निरन्तरथारं वर्षति बलाहके प्रदीपोऽलिन्दकादिव्यवस्थापितः प्रद्योतत एव बहिः, यदि च विरोधः स्यान बहिः प्रकाशो विभाव्येत, जलपातेनापनीतत्वादिति । अत्रोच्यते— प्रादीपाः पुद्रलास्ताथात्म्यमपरित्यजन्तो निःस्ताः तथाविधतामुद्दिनन्दुसम्पर्काद् विजहति, तत्समकालं चापरे प्रदीपशिखया विकीणीः क्रशानुपुद्गलास्तमाकाशमञ्जुवते, न च ते जलपातेन विध्यापयितुं शक्याः, परिणामवैचित्रयाद् वडवानलावयवा इवेति, स्याद्वादिनां च

९ 'कमदीबुन्दाघ 'इति क-ख-पाठः। २ 'मावस्तमः' इति क-ख-पाठः।

३ प्रदीपरश्मीनां पुष्करावर्तभारामिरप्यनुपद्मातात् , न सर्वथा जलानलयोविरोध एव , उत्पत्तिस्थान एव विरोधः ।

किश्चिद द्रंब्यं केनचित् सह विरुध्यते दध्यादि तैलादिना न तु गुडादिना, न च किश्चिम विरुध्यते तैलं दध्यादिना, न च तस्य द्रव्यता हातुं पार्यते, अतः परिणतिक्रमविशेषात् तथा-विधं परिणाममपहाय पुद्रलाः परिणामान्तरेण वर्तन्ते पृथिव्यादिपरमाणुजातिनियमथासि-द्रः, सर्वेषां स्पर्शत्वे सति रूपादिमचात्, गुणिक्रययोथ द्रव्यपरिणाममात्रत्वात् तदाधारा-तुपलब्ध्याद्यप्यसिद्धम्, एतेन छायादयो व्याख्याताः। कथं पुनर्दपेणतलादिषु प्रतिबिम्बं मुखादीनां सम्मुखमेव छायाकारेण परिणमते न पराङ्मुखम्? कथं वा कठिनमादशमण्डलं प्रतिभिद्य मुखतो विनिर्गताः पुद्रलाः प्रतिबिम्बमाजिहत हति?। यत् ताबदुच्यते सम्मुखमेव प्रतिबिम्बमुदेति नान्यतोमुखमिति तत्र परिणामः स ताहशः पुद्रलानाम्, नहि तद्विषयः पर्यनुयोगः कर्तु शक्यः, को हि नामाभिद्ध्यात् प्रेक्षापूर्वकारी पयः किमिति दध्या-

दित्वेन परिणमते तृणगोभक्ष्यादयो वा श्वीरादित्वेनेति, किमत्र युक्या १ प्रितिबम्बस्य तथा हि तं पश्यामः, न च दृष्टे किञ्चिदनुपपन्नम्, उपहास्यश्रेवमाचक्षाणो भवति, केन हेतुना वा चक्ष् रूपं गृह्णाति १ तस्मान्न परिणामः पर्यनुयोग्गाहेः, येषामपि न परिणामस्तेषामपि सुखाद्याश्रित्यानेकं कारणं प्रतिबिम्बोत्पादः सप्रति- घस्तेनाकारेण भवति नान्येनेति तुल्यः पर्यनुयोगो विधेयः, प्रतिभेदः पुनः कठिनशिलातल- परिश्रुतजलेनायस्पिण्डेऽप्रिपुद्गलप्रवेशेन शरीरात् प्रस्वेदवारिलेशनिर्मनेन च व्याख्येयः

प्रतिबिम्बोदयः शुचौ दर्पणेऽन्यत्र वा, तमञ्छायादयः पुद्रलपरिणतिविशेषाः ॥

सम्प्रति निगमयति स्त्रद्वयोपात्तमर्थे सर्व एवैत इत्यादिभाष्येण । स्पर्शरसगन्थवर्ण-शब्दादयः पुद्गलेष्वेव भवन्त्यतः पुद्गलाः स्पर्शादिमन्त इति नित्ययोगार्थं विहितस्त-त्परिणामविशेषाविष्कारी मतुप्प्रत्ययः, स्पर्शादिशब्दादिपरिणामो येषामात्मभूतो येषु वा ते तद्वन्त इत्यनन्यत्वं प्राक्तनपरिणामापेक्षया चान्यत्वमिति ।

भा०-अत्राह-किमर्थं स्पर्शादीनां राव्दादीनां च पृथक्सूत्रकरणमिति ! ॥ अत्रोच्यते स्पर्शाद्यः परमाणुषु स्कन्धेषु च परिणामजा एव भेवन्ति । शब्दा-द्यक्ष स्कन्धेष्वेर्वं भवन्त्यनेकनिमित्ताश्चेत्यतः पृथक्करणम् ॥ २४ ॥

टी०-अन्नाहेत्यादि भाष्यम् । गरीयस्त्वात् पृथग्योगस्य एकयोगप्रतिबन्धाचाभिल-षितप्रसिद्धः प्रश्नयति, आचार्यस्तु विवक्षितार्थप्रतिपत्तेरभावादेकयोगसङ्ग्रहच्युदासायाह—स्पद्माद्य इत्यादि । प्राक्तनस्त्रोपन्यस्ताः स्पर्शादयः परमाणुषु स्कन्धेषु च झणुका-दिषु नानाविधपरिणामोत्पत्तेः प्रादुभवन्ति, दाब्दादयः पुनः स्कन्धविषया एवं, नाणुविष-याः, झणुकादिस्कन्धविषयत्वप्राप्तौ नियमेन विकल्पयति, चशब्देनानेकनिमित्ताश्चेति, शब्दो न झणुकादिविषयोऽनन्ताणुकस्कन्धविषयत्वात्, एवमन्यद्प्यायोज्यं सम्भवात्, अतः पृथग्यो-गक्तरणं विवक्षितमर्थे पुष्णाति नैकयोग इति ॥ २४ ॥

१ ' भवन्तीति ' इति घ-पाठः।

र अन्ययोगन्यवच्छेदफलोऽयं तेन न सर्वस्कन्यविषयाः शब्दादय इति ।

भा॰—त एते पुद्गलाः समासतो ब्रिविधा भवन्ति ॥ तद्यथाः— टी॰—त एते पुद्गला इत्यादिसम्बन्धग्रन्थः । सत्यपि पुद्गलजातीयत्वे निरवयवसाव-यवभेदात् परिव्राप्तानन्त्या अपि आहितद्वैविध्या वेदितव्या इत्यभिन्नायः, य एते स्पर्शादिशब्दा-दिपरिणतिभाजः पुद्गलास्ते संक्षेपाद् ब्रिविधा भवन्ति, द्वैविध्योपन्यासाय तद्यथेत्याहः—

पुद्रश्नां पुद्रश्नां टी०—अण्यन्त इत्यणवोऽस्मदादीन्द्रियव्यापारातीतत्वात् केवलसं-श्रवध्यम् टी०—अण्यन्त इत्यणवोऽस्मदादीन्द्रियव्यापारातीतत्वात् केवलसं-श्रवद्यसमधिगम्याः सौक्ष्म्यात्, स्थौल्याद् प्रहणादानादिव्यापारसमर्थाः प्रायः स्कन्धाः सङ्घाताः इति, चशब्दः समुचेता, समस्तपुद्गला एव बिविधाः—परमाणवः स्कन्धाश्रेति, तत्र परमाणोर्जक्षणमाचार्यैः पूर्वकैरेवावाचि तदुपन्यासाय उक्तं चेत्याह—

भा॰—उक्तं च—
"कारणमेव तदन्त्यं, सूक्ष्मो नित्यश्च भवति परमाणुः।
एकरसगन्धवणीं, द्विस्पदीः कार्यछिङ्गश्च॥"—आर्या

इति ।

टी०—कारणमेव तद्न्त्यमित्यादि । करोतीति कारणं सकलमेदपर्यन्तवर्तित्वा-दन्सं, झणुकस्कन्वप्रमृति स्थूलस्स्ममेदं कार्य यावदिचत्तमहास्कन्धः, स एष कारणकार्य-विमागः कारिकया निरूपते—मूर्तस्य वस्तुनः कारणं परमाणवो झणुकादेः, अमृतेस्य ज्ञाना-देरात्माद्यः, तच्चोभयमिष कारणं न सर्वथा नष्टम्, असत्त्वापत्तः, न च ताहगवस्थं किश्चिज्ञन्यति व्योमपुष्पादिवत्, नानष्टमेकान्तेनैवाविकृतत्वात् प्रागवस्थावत्, न चान्यावस्थाऽस्त्येकान्तवादिनः कार्यकारणाभ्युपगतौ ॥ ननु चावक्तव्यपक्षः प्रज्वलति पक्षान्तरत्वात्, इत्ययुक्तम्, अवक्तव्यतायाः सुदुःस्थितत्वात्, वक्तमश्चयत्वात् तावदवक्तव्यं न भवति, लोके तथा प्रती-तत्वात्, नाज्ञानात्, आप्तस्य तद्वपपत्तेः, नाभावाद् वस्तुनः, तथाद्यव्यतात्, एवं तर्धयमन्यः पश्चः कारणकार्ययोनशित्यादसमकालत्वात्, एषाऽपि हि व्यवस्था नातिकामित पूर्व विकल्यद्वयम्, यतः कारणं नष्टं कार्य चोत्पन्नम् । अनष्टे तावत् कारणे न कार्योत्यदः । अथवं मन्येत—कारणं च विनश्यति कार्य चोत्पन्नम् । अनष्टे तावत् कारणे न कार्योत्यदः । अथवं मन्येत—कारणं च विनश्यति कार्य चोत्पन्नम् । अनष्टे त्वनानकालावधिकमनासादितसमस्तनाशमध्नम्यन्तिऽयं बाह्यार्थः किश्चिवाद्यस्य वा युक्ते नर्तमानकालावधिकमनासादितसमस्तनाशमध्नम्यन्तिऽयं बाह्यार्थः किश्विवाद्यस्य वा युक्ते नर्तमानकालावधिकमनासादितसमस्तनाशमध्नम्यन्तिऽयं बाह्यार्थः किश्चिवात्वद्यस्य वा युक्ते नर्तमान्ति। समकमत्र तु विनश्यति वस्तुनि नकं किश्चिदमित्रमस्त्यन्विप् प्रदीधेतुलादण्डकाकृति कारणं यत्प्रतिवद्यो नाशोत्पादौ युगपद् भवेताम्, पूर्वोत्तरक्षणयोश्चात्यन्तमेदे सभागसन्तिरियं विसभागसन्तिरेयेति व्यपदेशा-भवात् स्वसन्ततौ फलाधानमसाम्प्रतम्, निह बुद्धसन्तानोऽस्मत्तन्तो फलमाधातुम्रत्सहते, तस्माद् यत्व किश्चिदत्त ॥ प्रकृतमनुश्चियते—तत्र परमाण्यात्मादि परिणामिकारणम्, तस्मिन्त्रत्ते, तस्माद् यत्व किश्चिदत्त ॥ प्रकृतमनुश्चियते—तत्र परमाण्यात्मादि परिणामिकारणम्, तस्मिन्

१ ' विनस्यतीत्यप्राप्तः' इति क-स्त-पाठः ।

सित भवत्येव कार्य यणुकादि ज्ञानादि वा, अन्यथा तु न भवत्येव, यंतो यस्मिन् सित भवत्येव पत्य सद्धावस्तदभावे च न भवत्येव यत् तत् कारणिमतरत् कार्यम्, एवं च यद्द्व्या प्राप्तानां व्योमाराममहीधादीनां कारणभावोऽन्यत्र निराकृतोऽवसेयः। एवमप्यनुपप्कार्यकारणं यस्मिन् सित भवत्येव कार्य न भवत्येव चान्यथेति, यतः कार्यकारणरूक्षणम् करवीरजन्मारूणोत्पलफलात् स्वकाण्डात् स्ववीजाच दृष्टम्, दूर्वा च गोलीनमाविलोमादिभ्यः, सरस्तु शृङ्गादिति, अत्रोच्यते—परमाणुषु सत्सु भवत्येवेदमात्मिन चेत्यदेषः, सङ्क्षेपात् परिणामिकारणापेक्षाः परिणामाः प्रतिस्वमासादयन्त्युपजननं कारणवैकल्ये तु न प्रादुष्यन्ति मन्त्रप्रतिवद्धविषमारणशक्तिवत्। इत्थं निरवद्यं कार्यकारणलक्षणम्। यान्यपि कर्तृनिमित्तापेक्षाख्यानि कुम्भकारदण्डाकाशादीनि तान्यप्यनयेव दिशा योजनीयानीति न किथद् विरोध इति स्चनीयः सूक्ष्म आगमसमधिगम्योऽस्मदादिभिः, नित्यश्चेति द्रव्यास्तिकन्यापेक्षयाऽनुज्जितमूर्तिः, पर्यायापेक्षया तु नीलादिभिराकारैरनित्य एवेति, न ततः परमणीयोऽस्ति द्रव्यमिति परमाणुः, पश्चानां रसानां द्वयोर्गन्थयोः पश्चविधस्य वर्णस्यान्यतमेनैकेन रसादिना युक्तः, चतुर्णा स्पर्शानां मध्ये स्पर्शद्वयेनाविरुद्धेन युक्तः कार्येणास्मदादिप्रत्यक्षदृश्चेन वाद्रपरिणामभाजाऽनेकविथेन लिङ्ग्यते—समधिगम्यत इति। अणुस्कन्धभेदप्रति-पादनायेदमाह—

भा० तत्राणवोऽबद्धाः, स्कन्धास्तु बद्धा एवेति ॥ २५ ॥

दी०—तन्त्राणव इत्यादि । अबद्धाः प्रस्परेणासंयुक्ताः परमाणवः, स्कन्धाः पुन-र्बादरपरिणामपरिणता अष्टस्पर्शा बद्धा एवाणुसङ्घाताः, स्रक्ष्मपरिणामभाजस्तु चतुःस्पर्शा एव भवन्ति बद्धाश्चे(एवे)ति परस्परसंहत्या व्यवस्थिता इति ।। २५ ॥

भा०—कथं पुनरेतद् द्वैविध्यं भवतीति १। अत्रोच्यते-स्कन्धास्तावत् ॥ अन्नाह—

टी०—अन्नाहेत्यादिसम्बन्धग्रन्थः । अज्ञः प्रश्नयति-परमाणवः स्कन्धाश्रेति किंकु-तोऽयं विशेषस्तुल्ये पुद्गलद्रव्यत्वे १ स्रिराह-स्कन्धास्तावदित्यादि । क्रमप्राप्तेषु परमाणुषु वक्तव्येषु स्कन्धास्तावद् बहुवक्तव्यत्वात् प्रथमग्रुच्यन्ते, तावच्छब्दः क्रमभेदावद्योतनार्थः, यथा च ते स्कन्धाः समुद्भवन्ति तथा स्त्रऽत्र दर्शयति—

## सूत्रम्-सङ्घातभेदेभ्य उत्पद्यन्ते ॥ ५-२६॥

भा०—सङ्घाताद् भेदात् सङ्घातभेदादित्येभ्यस्त्रिभ्यः सङ्घातोज्जवे कारणेभ्यः स्कन्धा उत्पद्यन्ते द्विप्रदेशाद्यः।

टी० —सङ्घातादित्यादि भाष्यम् । एतदुक्तं भवति-संहतत्वाद् भिम्नत्वात् सङ्घातभेदाच स्कन्धानामुद्भवः । इतिशब्दः कारणेयत्ताप्रकाशनार्थः, विप्रदेशाद्य इति सकलस्कन्धराशेराद्यस्कन्धोपन्यासभावनयाऽशेषस्कन्धविषयः सङ्घातः सुज्ञान इत्यादि- प्रहणमुद्दचीचरत् ॥

९ 'ततो यस्मिन्' इति क-पाटः । २ 'गोलोमानुलोमा' इति क-पाटः । ३ ' यथा वा ' इति क-ख-पाटः ।

भा०—तचथा-व्रयोः परमाण्वोः सङ्घातात् व्रिप्रदेशः, व्रिप्रदेशस्याणोश्च सङ्घातात् त्रिप्रदेशः, एवं सङ्ख्येयानामसङ्ख्येयानां च प्रदेशानां सङ्घातात् ताचत्प्रदेशाः ॥

टी ० - तृद्यथेत्यादिना सङ्घातादित्रितयं भावयति, स्कन्धोत्पादकारणं त्रिविधम्, प्र-कारान्तराभावप्रदर्शनपरिमदं वचनं ग्रुनैः, द्वयोरित्यादि द्वयोरणुकयोः सङ्घाताद् अन्योन्या-क्षेपपरिणामात् द्यणुकस्कन्धो निष्पद्यते,वस्यत्युपरिष्टात्(अ०५,स०३२) 'स्निम्धरूक्षत्वाद् बन्धः' इति, कथं पुनर्निरवयवयोद्धयोरणुकयोः संहतौ झणुकः स्कन्धो निष्पद्यते, एवं मन्यते-तयोहिं संश्लेषः परस्परेण सर्वात्मनैकदेशेन वा भवेत् ? यदि च सर्वात्मना ततः सकलमपि जगदेक-परमाणुमात्रं स्यात्, एकदेशेन चेत् सावयवोऽणुः प्रसज्यते, सैषोभयतःपाशा रज्जुरिति दुर्घटः सङ्घातः, तस्मात् परमाणवः परस्परेणानाश्चिष्टा एव प्रत्यासत्तिभाजः केशा इवाकाशे समुद्धि-ता एवोपलभ्यन्ते न विदूरवर्तिन इति प्रतीतं तथा दशेनमाविद्वदङ्गनावालम्, परस्परसङ्घट्ट-स्त्वसम्बध्यमानकत्वादुपेक्षणीय इति । अयुक्तमेतदुच्यते परेणाप्रेक्षितवस्तुयाथात्म्येनेति यथा तथा विभाव्यते, परमाणवो हि रूपरसगन्धस्पर्जात्मकत्वात् सप्रतिघाः संयोगकाले सव्यवधयो न परस्परच्याप्त्या वर्तन्ते रूपाद्यवयवृत्वात्, स्तैम्भक्तमभादिवत्, प्रतिपादितश्रायमर्थः प्राक्-स्यासि-रवयवः स्यात् सावयवः परमाणुर्द्रव्यभावभेदात्, अपि च द्रव्यात्मनाऽणुरेकः प्रत्यस्तमितस कलभेदस्तत्र कथं सर्वशब्दः प्रयुज्यमानोऽनेकवस्तुविषयो निरवशेषाभिधायितया लोकेऽविगा-नेन रूढो नासम्बन्धार्थो भवेत् ? कथं वा नानाध्यवसितस्य वस्तुनः कस्यचिदेवाभिधाय्येक-देशशब्दो निर्भेदपरमाणुनिषये प्रसज्यमानः साध्यमानं प्रतिपत्स्यते ? सोऽयमेवंनिकल्पद्वयातु-सारी वचनप्रयोगः शब्दार्थोनभिज्ञानानामत्यन्तप्रसिद्धलोकव्यवहारपराङ्मुखानां जिंडमानमात-नोति क्षुद्रसच्वानाम् । आशङ्कते चैवंप्रकारान् कातरपुरुष एवैकान्तवादी, न पुनः सकलवादपर्-मेश्वरस्याद्वादसमाश्रयोपपत्रातुलसामर्थ्यः स्याद्वादीति । न च परभाष्वन्तरेण सह वैटमानोऽसौ केनचिद् देशेन युज्यते निरवयवत्वात्, किन्तु स्वयमेवावयवो द्रव्यान्तरावयवद्रव्यरद्वितः परमा-णुना सह भेदेन योगमायाति, न चाण्वन्तरमाविशति, स हि सक्रियः परमाणुस्थमाकाशमेवा-विश्वति, अणुस्तिष्ठत्यस्मित्रित्यणुस्थं करणाधिकरणयोर्घञर्थे कविधानम् । स्थास्त्रापाव्यधिहृति-बुध्यथेमणौ वा तिष्ठतीति विवक्षावशादणुसम्बद्धमुच्यते । यद्यावेशो नास्ति देशे न तर्हि योगः प्रसक्तः, परस्परमनाश्चिष्टत्वाद् बङ्गुलवदिति, अयमनपदेशः, न वयमावेशतो योगं स-ङ्गिरामहे, किन्तु निरवयनत्वात्, तस्य द्रव्यप्रदेशान्तरं द्यङ्गुलस्येव संयुक्तं नास्ति, स्वयमेवासौ युक्त इत्येतावद्भिद्ध्महे, हेतोश्रानैकान्तिकता, सुक्ष्मक्षेत्रच्छेदप्रविभक्तस्यङ्गुरुपर्यन्तवर्तिनौ प्रदेशौ निरन्तरावस्थितावनाविशन्तावेव संयुक्तौ, न च देशेन, सूक्ष्मत्वादन्यस्य देशान्तरस्या-सम्भवात्, न च नाङ्गुल्यौ युक्ते, निरन्तरत्वात् , न चान्योन्यावेशः प्रदेशानाम् , ब्रङ्गु-लाभावप्रसङ्गादिति ॥ ननु च संस्थानित्वात् सावयव एवाणुः किमिति निरवयवता अभ्युपे-यत इति ? उच्यते-द्रव्यावयवक्रतं संस्थानम्, तचावयविनो घटादेखयवेषु सत्सु भवति, ते

१ 'अनम्तानामनन्तानमं 'इत्यधिको घ-पाठः । २ 'स्तम्भादिवत् ' इति क-स्त्र-पाठः । ३ 'संघ-दमानो 'इति क-पाठः ।

चाणोर्न सन्त्यतो निरवयवत्वात् संस्थानित्वासिद्धिः, एवं तर्ह्यसंस्थानित्वादसत्परमाणुरिति, उच्यते−व्योगूासंस्थानमपि सदेवेत्यनेकान्तः, न च कन्दुकादिवद् दृष्टपरिधित्वेनाभ्युपगम्यते विहायः, सर्वलोकशास्त्रानुमानविरोधादिति । योऽप्याशङ्केत् अभूतान्तर्वहिर्भावान्यदेशत्वेन युष्माभिरभ्युपगतत्वात्नास्ति परमाणुः, तस्यापि हेतो निरंशैकक्षणवृत्तिविज्ञाने वर्तमानत्वाद-नैकान्तता । अपि च -योगः सम्प्राप्तिलक्षणः न चासौ प्रदेशैरेव क्रियते, निष्प्रदेशस्यापि स्वयं प्राप्तिरस्त्येवेति । एतेन नास्तित्वं प्रतिषिद्धमप्यवसातन्यम्, अवयवैरकृतत्वात् तस्येति, पिष्टपेषणं चैतत् कार्या( रया )महे वयम्, उक्तं प्राक्-सर्वमेवं हि स्थूलं प्रविभड्यमानम्ब-इयन्तया निरवयवनिष्टम्रपजायते द्रव्यं, संस्मपूर्वकत्वात् स्थूलस्येति । ओह च-" सर्वं सर्वि-भागमविभागप्रविष्टम्," यत् पुन्स्तेषामेकस्मिन्नेवाकाशप्रदेशेऽनन्तानामप्यवगाढत्वं तदप्रति-घातपरिणामपरिणतत्वात् व्याप्तिकापवरके प्रदीपप्रभयेवान्यप्रदीपप्रभाणाम्, शीततमःशब्दत्व-परिणतपुद्रलानां चाप्रतिघातित्वदर्शनात्, तद्वत् परमाणुरेकस्मिन् व्योमप्रदेशे व्यवस्थितो-Sन्येषामपि परमाण्यनां भूयसामवगाहमानानां विघातं प्रति न निवर्तितुम्रुत्सहते, कथं तर्हि असति प्रतिघाते महतो द्रव्यस्य निष्पत्तिः ? सङ्घातस्त सति संयोगे सुम्भवति, संयोग-श्राप्राप्त्योः प्राप्तिमात्रं, नान्योन्यावेश इति, उच्यते महतो द्रव्यस्यारम्भकाले परमाण्नामप्र-तिघातित्वमसान् प्रत्यसिद्धम्, यतिस्रविधं प्रतिघातमामनन्ति भगवन्तः परमाणूनां चन्धपरि-णामोपकाराभाववेगाख्यम्, तत्र बन्धपरिणामप्रतिघातः स्त्रिग्धरूक्षत्वाद् बन्ध इत्यत्र (स्०३२) वक्ष्यमाणः, उपकाराभावलक्षणप्रतिघातो गृतिस्थित्युपग्रहो धर्माधर्मयोरुपकार इत्यत्र (अ० ५,

स्० १७ ) सूत्रेऽर्थाक्षिप्तः प्रेक्षणीयः, लोकादन्यत्र जीवानामजीवानां परमाणुनां प्रतिघातः च गतेः प्रतिघातो गत्युपग्रहहेतुरहितत्वाज्झषमकरादेरिवाम्भसोऽन्यत्र, स्य त्रैविष्यम् अन्वयः सामान्येन सुशक्यः कर्तुम्, अतः परमाणुर्लोकान्ते प्रतिहन्यत

इति उपकाराभावात् प्रतिघातितेति, तथाऽणोरण्वन्तरेणापतता विस्तसासम्भन्तगितिरहसा प्रतिघातो दृष्टः, प्राप्तवेगगितिर्हं परमाणुरापतन् ज्विनमेव परमाणुं प्रतिहन्ति, वेगवन्वे सित स्पर्श्ववन्वान्मूर्तिमन्त्वाच प्रवलवेगः प्रभञ्जनो वाद्यान्तरिमवेति प्रतिघातित्वं वेगाद्ध्यवसी- यत इति, एवमनेकयोपपन्या प्रतिघातित्वाप्रतिघातित्वे परमाणुविषये प्रसाधिते, सम्प्रति ते- पामकव्योमप्रदेशास्कन्दिनामणुनामनन्तानामपि कदाचित् संयोगवृत्त्यावस्थानमनारन्धस्कन्ध- कार्याणामेव जातुचिद् बन्धाकारेण घटितकार्याणाम्। कः पुनरनयोः संयोगवन्धयोविरोष इति १।

उच्यते—नैरन्तर्थेणावयवप्राप्तिमात्रं संयोगः, वन्धः पुनरन्योन्याङ्गाङ्गिभा-संयोगवन्ध-वपरिणाम इति, विरोधोद्धिभावयिषया कश्चिदाचक्षीताविचक्षणः-कथमे-कस्यैवाणोः प्रतिघातित्वाप्रतिघातित्वे परस्परविरुद्धे स्त इति १ उच्यते—

विरोधाभावः प्रागुक्तः, अपि च-परिणामविशेषादुभयम्पि सम्भाव्यते पुद्रलेषु, शब्दस्तावत् तिरस्कृतोऽपि कुड्यादिभिरप्रतिहन्यमानः श्रवणपथमभ्युपैति, स एव कदाचिदुह्यमानत्वाद् वा-युना प्रतिहन्यते, प्रतिवातस्थितेनानुपलभ्यमानत्वाद् ज्वातस्थितेन चोपलभ्यमानत्वाद् गन्धवत्, उद्यते च वायुना शब्दो मा स्म संशयिष्ठाः, तस्मात् सुष्ट्रच्यते—सङ्घातादुत्पत्तिः स्कन्धानाम्,

१ ' ब्योमदेशे ' इति क-ख-पाठः । २ ' वाबन्तरमिवेति ' इति ग-पाठः ।

एकदेशयोगस्तु द्रादुत्सारितः,कृत्स्नसंयोगस्तु कदाचिदुपचारवशादिष्येताप्यनवयवत्वात कृत्स्नो योगो नावेशतो होपामिति ।। अथ यदुक्तमनाश्चिष्टा एवाणवः प्रत्यासत्तिभाजः सम्रदिता विभा-व्यन्ते, तदतितरामसमञ्जसम्, अणुनमवस्थानानामसंहतत्वाच दर्शनं न स्यात्, कस्तेषामतिश-योऽतीन्द्रियाणामुपाजनि प्रत्यासत्तावसंहतानां येन ते लोचनादीन्द्रियगोचरतामापद्यन्ते, नहि पूर्वावस्थायामेककाः सन्तोऽदृष्टास्तद्भदुत्तरावस्थायामपि न दृश्येरन्, नहि शक्या विच्छिना अणवोडनन्ता अपि द्रष्टुम् । केशनिद्र्शनादेवं प्रतीयत इति चेत्, तद्युक्तम्, केशा ह्येकका अपि कदाचिद् दृश्या अवन्ति, न कदाचिद् अणवः प्रत्येकं चक्षुरादिग्राह्याः परस्परमनाश्चिष्टेषु चाणुषु भूयांसो दोषाः सम्भवन्त्यमी, देशे च धार्यमाणे घटस्य कृत्स्वस्य धारणं न स्यात्, उत्क्षेपावक्षेपाकर्षाश्च तथैव न भवेयुः, तस्मादङ्गाङ्गिभावरूपेणाण्यनां बन्धपरिणामाभ्युपगमात् सकलस्य संहतस्य महतो द्रवस्याकर्पणादीन्येकदेशेऽपि वर्तमानानि सिद्धान्यतोऽन्यथा न स्युः। संयोगमात्रत्वे बालिकापुरुषादिवदिति बहुलोकसिद्धं विघटेत । तच महद् द्रव्यं कणभुक्रपरिक-ल्पितावयवीव नास्ति मौनीन्द्रदर्शने, द्रव्यास्तिकनयाभित्रायान्युद्धेषिकावद् भेदेनाग्रहणात्, अतो नावयवी स्वदेशेभ्योऽन्यो भिन्नोऽञ्जसा प्रत्यक्षेणानुमानेन वा प्रहीतुं शक्येतेत्यर्थान्तरभू-तावयविनो निषेधः, नान्यो देहादिरवयवी स्वावयवकलापादबद्धत्वे सिक्रयत्वे च सति विभागेनागृद्यमाणत्वाद्वयवस्वरूपवत् स्थानासनशयनादिक्रियावान् देहस्तद्वयवाश्रादानविह-रणादिकियया सचेष्टाः । परस्परप्रतिबद्धपुरुषद्वयन्यभिचारनिरासार्थमबद्धग्रहणम् । तथा धर्माधर्मा-काशानां नानात्वेऽपि विभागेनागृद्यमाणत्वमस्तीत्यनैकान्तिकारेकाव्युदासाय सत्क्रियत्विद्ये-षणम्, तस्माद्वयवव्यतिरेकेणासन्परिकल्पितोऽवयवी कन्दलीदलव्यतिरिक्तकदलीदलसारवत्। यदपि लोके तस्य दर्शनं तदपि देशेष्वेव, तदेकदेशदृष्टौ सर्वी दृष्ट इति न्यवहारात्, अत्यन्त-व्यतिरेकपक्षे चावयविनः प्रत्यवयवद्यत्तित्वादयोऽप्युद्धाहणीया दोषाः, सर्वथा चानुपपद्यमीन-वृत्तित्वात् खपुष्पवत् असन्नवयवी, उपलब्धिकारणसन्निधाने सत्यवयवरूपादिव्यतिरेकेणान्तपल-भ्यमानरूपादिगुणत्वात् , हर्रत्याद्यवयवव्यतिरेकेण सेनावत्, व्यतिरेके घटवदरादयः, पर्यायन-याभित्रायेण तु नानात्वमवयविनोऽवयवेभ्यः, अवयवगुणेभ्योऽन्योऽवयविगुणो व्यस्तेषु तेष्व-वयवेषु तत्त्रमाणवर्णाकृतिरूपेणादृश्यमानत्वात्,अनेकरस्रसंघातनिष्पन्नरत्नावलीवत् रत्नेभ्यः,येन तेषु देशेषु न्यस्तेषु न चतुर्हस्तः पटश्चित्रः पटः समचतुरस्रः पट इत्यादिविशेषोपलन्धिः. एवं द्रव्यपर्यायनयैकान्ते बहवो दोषाः, स्याद्वादिनस्तु यथापरिणामपर्पणानर्पणविशेषोपनिपातिस्या-च्छब्दोपपदप्रतिपिपादिपिषतधर्मस्वरूपाभिनिवेशादशेषधर्मकलापोपसङ्ग्रहणात् सर्वैकान्तधर्म-विनिवृत्त्या सर्वेकान्तवाक्यसमवतारणात् स्यादन्यः स्यादनन्यः स्यादन्यानन्यः स्यादवक्तव्य इत्यादिसप्तभङ्गीप्रतिज्ञानाद् दोषाणामनवकाश एव, यस्मादर्पितानर्पितनयद्वयविवक्षाऽविवक्षा-भ्यामन्यत्वानन्यत्वे भाज्ये, पर्यायनयोऽर्पितस्तन्मतेन त्ववयवावयविनोर्भेदः, अनर्पितो द्रव्या-

१ 'मानस्वावृत्तित्वात् 'इति क-पाठः । २ 'इस्ताद्यवयव 'इति क-स्व-पाठः ।

स्तिकः तद्भिष्ठायादैक्यम्, एवं विश्वपरिणामप्रपश्चस्थितिभाद्धि द्रव्याणि खात्मन्यविद्यमानै रेव पूर्वायतः केश्विद् धर्मेहत्पद्यन्ते केश्विद् विद्यमानैरिप धर्मेविनश्यन्ति, केश्वित्युनरन्वयिभिः पूर्वायनित्यानि ध्रुवाण्येव सर्वद्रव्याणीति मोनीन्द्रदर्शनमनवद्यम् ॥

सम्प्रति प्रस्तुतमजुश्रियते । द्विप्रदेशस्य स्कन्धस्य परमाण्वन्तरेण योगे त्रिप्रदेशस्कन्धोन्त्पादः. चश्चव्दात् त्रयाणां च परमाण्यनां सङ्घातपरिणामे च्यणु कस्कन्धस्योपजननम्। एवमित्यान्दिनाऽतिदेशं करोति ।। शीर्षप्रहेलिकास्थानपर्यन्तवार्ते द्विसङ्ख्योपक्रमं गणितम्, तत्राप्युक्तेन न्यायेन भावना कार्या, ततः परं गणितविषयातिक्रमादसङ्ख्येयो राशिः, तत्रापि संघातपरि-णामभावना तुल्येव, ततोऽप्यसङ्ख्येयादुपरि बहुबहुतस्बहुतमपरमाणुप्रचयोऽनन्तकराशिः, तिस्मन्नपि संहतिपरिणतिभावना सद्द्ययेव, अनन्तानन्तानां चेत्यनेनानन्तकराशिरन्तानि स्थानानि भवन्तीति प्रदर्शयति। एवं तावत् संघातात् परस्य प्रदेशाः स्कन्यतयोपजायन्त इति ।।

अधुना द्वितीयं प्रकारं वक्तुकाम आह—

भा॰-एषामेव भेदाद् विप्रदेशपर्यन्ताः॥

टी०-ज्ञणुकादिक्रमेणानन्तानन्तपरमाणुकपर्यवसानाः स्कन्धाः संघाताद् ये समुत्य-भास्तेषां पर्यन्तवर्तिनः स्कन्धादेकोऽणुर्यदा भिन्नः पृथग् भवति तदैकाणुभेदात् तन्त्यूनः स्कन्धः सम्रत्यद्यते, एवं द्वित्र्यादिपरमाणुभेदक्रमेणाधोऽधो यावत् द्विप्रदेशस्कन्धोत्पाद इति भावनीयम्।

भा॰—एत एव च संघातभेदाभ्यामेकसीसियकाभ्यां व्रिप्रदेशाद्यः स्कन्धा उत्पद्यन्ते । औन्यसंघातेनान्यतो भेदेनेति ॥ २६ ॥

अत्राह-अथ परमाणुः कथमुत्पचते इति १। अत्रोच्यते—

टी० एंत एव चेत्यादिना तृतीयविकल्पभावना, बहुवचननिर्देशात् कृतैकशेषो निर्देशः, संघातश्र भेदश्र संघातभेदौ संघातभेदौ च संघातभेदौ च संघातभेदाः, एत एव ह्यनन्तरोक्ता झणुकादयः स्कन्धाः सङ्घातभेदाभ्यामेकसामियकाभ्यां उद्धवन्ति, अविभागीयः कालः परमनिरुद्धश्र समयः स तत्रैकस्मिन् समये अभिन्नकाले झणुकस्कन्धादेको-ऽणुर्भिद्यते परः संहन्यते समकमेवेत्यतः सङ्घातभेदाभ्यामुत्पद्यन्ते, समये भवः सामधिकः, एकशब्दः समानार्थाभिधायी, एकशब्दः समानार्थे, तद्यथा—'तेनैकदिक्' (पा० अ० ४, पा० ३, स० ११२) सुदान्ना पर्वतेनैकदिगित्यण् । सौदामिनीति विद्यदेकदिक् समानदिगित्यर्थः । समानः समयो ययोः सङ्घातभेदयोस्ताभ्यामेककालाभ्यामिति याव-दिति, पाठान्तरं वा एकसामयिकाभ्यामिति, एवं झणुकादयोऽि भाव्याः, अन्यस्य परमाविते। सङ्घातेनान्यतः स्कन्धाद् भेदनेत्येवं स्कन्धात् कारणादुत्यदा इति प्रतिपादितम्।।२६॥

१ ' एतदेव च ' इति क-ख-योभांष्ये टीकायां च पाठः । २ ' सामायिकाभ्यां ' इति क-ख-पाठः । ३ ' अम्यस्य संघा ॰ ' इति ध-पाठः ।

एवं स्कन्धानामुत्यत्तौ व्याख्यातायामजानानः संशयानो वाऽत्रावसरे परमाणृत्पादविष-येण प्रश्नेनोपक्रममाण आह—कथं परमाणुरित्यादि ॥ एवं मन्यते स्कन्धानामविशेषेण सङ्घाताद् भेदाद् सङ्घातभेदाचोत्पत्तिरवधृता, तत्र किं परमाणुनामप्येवमाहोस्त्रिदन्यथेति १ ॥ अस्रोच्यते—उत्पत्तिकारण विध्याविशेषे सति ॥

## सूत्रम्-भेदादणुः ॥ ५-२७॥

भा०-भेदादेव परमाणुरुत्पचते, न सङ्घातादिति ॥ २७ ॥

टी॰—सामर्थ्यादवधारणप्रतीतिमादर्शयति, यदि भेदादणुरित्युक्तेऽपि सङ्घातादेरप्यु-त्पद्यतेऽणुस्ततः सुत्रारम्भो निष्फलः स्यात्, अतो भेदादेव द्रव्याणुरुत्पद्यते न सङ्घाता-दिति, इतिदाब्दः समुचितौ वर्तते, नापि सङ्घातभेदात, प्रस्तुते विकल्पत्रये भेदादेवोत्पद्य-तेऽणुरिति विकल्पद्वयपरित्यागः फलम् ॥ ननु च स्नेहरौक्ष्यविगमात् स्थितिक्षयाद् द्रव्यान्तरेण मेदात् स्वभावगत्या च द्यणुकादिस्कन्धभेदादुपजायमानोऽणुः कार्यमपि द्यणुकादिस्केन्धेषु सङ्घातपरिणतौ सत्यां नाणोरणुभावेनावस्थानमस्ति, स्थूलद्रव्यत्वेन, शेषपर्यायैश्रु विद्यत एव ''तद्भावः परिणामः'' (अ०५, स्०४१) इति वचनात् तस्य मावः सम्भवतीति कर्तृषष्ठ्यां पूर्व-परिणामोपमर्देन उत्तरपरिणामभवनम्, तस्मिश्चोत्तरपरिणामे पूर्वपरिणामस्यासम्भव एव, भावा-न्तरापत्तिफलत्वात् परिणामस्येत्यतः स्क्ष्मपरिणामाद् बादरपरिणामस्यार्थान्तरत्वात् तत्राणुपरि-णामामाव इति, यथा गुडोदकधातकीद्रव्यसंयोगविशेषात् सरकद्रव्यपरिणामः सम्भवति, तदेव हि तत्तद्द्रव्यत्रयसंयोगविशेषात् कालान्तरापेक्षं भावान्तरमन्यदेव प्रतिपत्तव्यं यत्र तेषां विवेको दुैं:शकः कर्तुम, अथ च तानि द्रव्याण्यन्तरेण स परिणामो नास्ति, न च तदानीं तानि प्राक्तनरू-**पेण सन्ति, यदि च स्युस्ततस्तत्यरिणामासम्भव एव पूर्वकाल इव**ा प्रयोगश्र-बादरपरिणाम-परिणतमहाद्रव्ये परमाणवः स्वेन रूपेण न सन्ति, परिणामान्तरापन्नत्वात्, यथा सीधुपरि-णतौ गुड़ादय इति, ततश्च कारणमेव तदन्त्यं झणुकादीनामिति अवधारणविरोधः. न विरोधः यतः सर्वमेव मूर्तद्रव्यं स्थूलं विदार्यमाणमशक्यभेदपरमाणुपर्यवसानं जायते, न पुनरत्यन्ता-भावरूपं निरुपारूयमिति, द्रव्यनयापेक्षया वा कारणमेवेत्यवधारणं सर्वेषां झणुकादिद्रव्याणां तदेव कारणमिति, पर्यायनयाभिप्रायेण तृत्पद्यत इति उक्तम्रुपजायमानत्वाच कार्य भवत्येवेत्य-विरोधः । स चाणुः स्वतो द्रव्यावयवद्वारेणाभेद्यः, रूपादिभिस्तु स्याद् भेदवान्, न चासावप्र-देशत्वाद् गगनकुसुमादिवदसन्नित्याशङ्कनीयः, सावयवद्रच्याभावात्, सावयवप्रतिपक्षेग चावश्य-मनवयवेन सता वस्तुनैव भवितव्यम्, स चादिमप्रदेशोऽणुरिति युक्तयाऽऽगमेन च द्रव्यपर-माणुप्रसिद्धिः तत्सिद्धौ च क्षेत्रकालभावपरमाणुसिद्धिरवश्यंभाविनीति विस्तरो द्रष्टव्य इति ॥

१ 'स्कन्धसङ्गत 'इति क-ख-पाठः । २ 'दुःशक्यः 'इति क-ख-पाठः ।

प्रागुपदिष्टमणुवर्जानां त्रिहेतुकोत्पत्तिः सङ्घातभेदेभ्य उत्पद्यन्त इत्यत्र सूत्रे, स एष झणुका-दिष्वचाक्षुषेषु क्रमस्तद्विपर्ययभाजस्त्वेकान्तेनैव स्कन्धाः समुपजायन्ते ॥ २७ ॥

## सूत्रम्-भेदसङ्घाताभ्यां चाक्षुषाः॥ ५-२८॥

भा०-भेदसङ्घाताभ्यां चाश्चुषाः स्कन्धा उत्पद्यन्ते । अचाश्चुषास्तु यथो-क्तात् सङ्घाताद् भेदात् सङ्घातभेदाचेति ॥ २८॥

टी॰—चक्षुष इमे गोचरीभूता इति 'तस्येदं' (पा॰ अ॰ ४, पा॰ ३, सू॰ १२०) इत्यण् । चक्षुर्प्रोद्याश्राक्षाक्षुषाः प्रयोगविस्नसाजनितात् साङ्गत्यादायत्या स्कन्दनात् स्कन्धाः ते त्वी-दृश्या उत्पद्यन्ते, ये च चक्षुषा गृह्यन्त इति, न त्वयं नियमो भेदसङ्घाताभ्याग्रुत्पन्नाः सर्वे चाक्षुषा भवन्ति, यतो भेदसङ्घाताभ्यामचाक्षुषाणामप्युत्पत्तिः, अत एवं व्याख्येयम् स्वत एव परिण-तिविशेषाचाक्षुपत्वपरिणामभाजो बादराः स्कन्धाः सङ्घातभेदाभ्याम्रुत्पद्यन्ते इत्येतन्त्रियम्यते ॥ अपरे वर्णयन्ति सङ्घातादेव स्कन्धानामात्मलाभसिद्धेर्भेदसङ्घातग्रहणमनर्थकम्, नैतदेवम्, तद्विशेषज्ञापनार्थत्वात्, न सर्व एत्र सङ्घातश्रक्षुषा ग्राह्यः, यतोऽनन्तानन्ताणुसंहतिनिष्पाद्योऽपि स्कन्धो बादरपरिणतिमानेव नयनादिगोचरतां प्रतिपद्यते, न शेष इति । एवं च व्याचक्षा-णानां भेदग्रहणमनर्थकमेव स्यात् तचायुक्तम्, यतः सूक्ष्मपरिणामोपरतौ स्थौल्यपरिणामः, तत्र च यथा संहन्यन्ते परमाणवस्तथा भिद्यन्तेऽपि च केचनेत्यतः सङ्घातभेदाभ्यामेव चाक्षुपा निष्पद्यन्ते, न सङ्घातादेवेति ॥ नतु चाचाक्षुपाणामणूनां सम्रुदायस्तन्मात्रः, स कथमनाहिता-तिशयश्रक्षुषः स्यात् १ । उच्यते−सर्वस्य वस्तुनः सतः परिणामात् परिणामान्तरं कथश्रिद् भिद्यत् एवेत्यणुत्वपरिणामाचक्षुर्विषयपरिणामो भिन्नः, परमाणवो हि अणुत्वपरिणामपरिणतत्व-मपहाय बादरपरिणाममागृह्णते रौक्ष्यस्त्रेहविशेषात्, अष्टविधः स्पर्शो भगवद्भिरुक्तः स्कन्धेषु यथासम्भवम्, परमाणुषु पुनश्रतुर्विधः स्पर्शो नान्यः, स च शीतोष्णस्निग्धरूक्षाख्यः, तत्राप्ये-कपरमाणी परस्पराविरोधिद्वयं समस्ति, अत्र च बन्धपरिणामे स्पर्शद्वयमुपयुज्यते स्निम्धरूक्षल-क्षणम्, केचित् सिम्थपरिणामपरिणताः केचिद् रूक्षपरिणतिभाज इति, उभयस्य तु विरुद्धत्वादे-कस्मिन् परमाणावसम्भवः, तत्राप्येकगुणस्त्रिग्धत्वः रिणता इत्यादि यावदनन्तगुणस्त्रिग्धत्वप-रिणतास्तथा रूक्षत्वेऽपि। परमाणवश्च सर्वेऽपि सजातीया एव, न केचिर् विजातीयाः, रूपादि-चतुर्गुणत्वं सर्वेषां स्पर्शवन्वादिति द्रष्टव्यम्, एवं च तेषां रौक्ष्यस्रोहविशेषाद् भवति द्रव्यान्तरेण बन्धपरिणामस्तादको येन प्रचयविशेषान्महत् स्थूलं घटाद्यभिनिवर्त्यते. श्लेषमृद्रजःसम्बन्धित्-णादिवदित्यतम्तन्मात्रत्वमनाहितातिशयत्वं न सङ्गच्छते, एवं चोपवर्णितस्वगतभेदाभ्युपगमा-क्रिशतशयत्वं सर्वथा सर्वप्रकारं न केषांचिदुपपद्यते पदार्थानाम्, न चात्यन्तिक एवं भेदः, किन्तु किंचित् सामान्यमप्यस्त्येव, न च केवलः परिणाम एवैन्द्रियकत्वे कारणं भवति, किन्तु प्रतिविशिष्टानन्तसङ्ख्यासङ्घातापेक्षः परिणामः स्थूलः प्रतीन्द्रियनियतविषयतामास्कन्दति,

तसाझैन्द्रयक्त्वे सङ्घातः केवलो हेतुर्भवति, नापि परिणामः, किं तर्हि? उभाभ्यां भेदसङ्घानाभ्यामेककालाभ्यां चाक्षुषा भवन्ति, चक्षुर्ग्रहणाच समस्तेन्द्रियपरिग्रहः, पश्यति-उपलभते हित चक्षुः, स्पर्शरसगन्धशब्दा अप्येवंविधपरिणामभाज एव निजोपलम्मनेकपलभ्यन्त हित ॥ अचाक्षुषास्त्वित्यादि । ये पुनरतीन्द्रिया झणुकादयोऽनन्ताणुकपर्यवसानाः स्कन्धाः स्कास्ते यथाभिहितात् त्रिविधात् कारणात् सङ्घातादेरुत्पद्यन्ते । न चेदमाशङ्कनीयम् त एव बादरास्त एव च पुनः सङ्मा इति, यतो विचित्रपरिणामाः पुद्रलाः कदाचिद् बादरपरिणाम-मनुभूय जलधरशतकतुचापसौदामिनीलवणसकलादिकमथ पश्चादलक्षणीयपरिणाममात्मस्वरूपावस्थानस्वभावमतिसङ्गमाददते करणान्तरग्रहणलक्षणतां वा भजन्ते लवणहिङ्गुप्रभृतयः, सूचनीयपरिणामश्च जनित्वा पुनरपि वियति परितः सकलदिगन्तरावरोधिवारिधरत्वादिना स्थूलेनाकारेण परिणमन्ते । तुशब्दः पुनःशब्दार्थे, चशब्दः समुच्ये, इतिशब्दः प्रकृतपुद्र-लग्नकरणपरिसमापनार्थः ॥ २८ ॥

भा०—अत्राह-धर्मादीनि सन्तीति कथं गृह्यत इति १। अत्रोच्यते-लक्ष-णतः । किञ्च सतो लक्षणमिति १। अत्रोच्यते—

टी०— अन्नाहेत्यादिसम्बन्धग्रन्थः । धर्मादीनां द्रव्याणां यथासम्भवं गतिस्थित्युपग्रहादिलक्षणम्रक्तं वैशेषिकम् , अधुनाऽन्तरङ्गव्यापिलक्षणिज्ञ्ञासया सन्दिहानः प्रश्नयति—धर्मादीनि सन्तीति कथं गृह्यत इति । अस्ति चात्र सन्देहवीजम्—किं विकारग्रन्थिरहितं सत्तामात्रमेते धर्मादयः आहोस्विद् विकारमात्रमुत्पादिवनाशलक्षणमथोभयम् १ हत्येवमनेकप्रकारसम्भवे सन्देहः, कथं-केन प्रकारेण, धर्मादीनि सन्ति—विद्यन्त इति । इतिशब्दो हेतो । येन
हेतुना सन्त्वमेषां निश्चीयते तद्विषयत्वमितिकरणस्य, वाक्यपर्यन्तवर्तीतिशब्दः प्रष्टव्यार्थयत्ताख्यापनार्थः । गृह्यत इति ग्राह्य, निश्चेयमित्यर्थः । किं तद्स्तित्वमेषामिति ।अथवा धर्मादीनि सन्तीत्यस्तित्वमेव सन्दिग्धे परः ।। ननु च येषां गत्याद्यपकारेणानुमितमस्तित्वं प्राक् ते प्रसिद्धसत्ताका
एव, कृतः सन्देहः १ अयमभित्रायः प्रष्टः—गत्याद्यपग्रहकारिणः किल धर्मादयः केऽपीत्यप्र-

सिद्धसत्ताकेनैव प्रपत्त्राभ्युपेतम्। इदानीं तु प्रश्नयति कथं पुनरेषां धर्मादीनां सङ्क्षणस्त्रावः विद्यमानत्वं निश्चेयमिति ?। आचार्य आह-अन्त्रोच्यत लक्षणतः ॥ आचार्यस्यायमभिप्रायः, सङ्ग्रहादेकीभावादुत्पादादयः सङ्क्षणमस्तिश्च

ब्दविषयः, एवंविधाश्रेत उपलभ्यन्त इत्यतः सामान्येन ताबदुपन्यस्यति लक्षणत इति । पुन-रिष सामान्याभिधाने सन्दिहान आह-किश्च सतो लक्षणमिति १। किं पुनः सतो लक्षणं, लक्ष्यते येन लक्षणेन प्रमाणानि तद्विषयश्च, लक्ष्यते येन सदेतदिति । अत्रोच्यते हत्याचार्यः प्रतिजानीते, सन्वलक्षणम्, तेषां धर्मादीनामस्तित्वाव्यभिचारिलिङ्गमिदग्रुच्यते ॥ एतदुक्तं भवति धर्माधर्माकाशपुद्रलजीवाः पश्चास्तिकाया जगतः स्वतन्वम्, तत्र जीवद्रव्यं धर्मादी-नां ग्राहकं स्वरूपस्य चेति, सङ्क्षेपतः शब्दार्थञ्चानानि सन्वलक्षणलक्ष्याणीति, अतः सकलाधि- गम्याभिगमोपायविषयेण प्रश्नेनोपक्रान्तं चोद्यित्वाऽतः प्रतिवचनमपि तथैवाचार्येणोच्यते, येन लक्षणेन प्रमाणानि तद्विषयश्च लक्ष्यते तद्यापि लक्षणमभिधीयत इति । तचेदं सूत्रम्—

## सूत्रम्-- उत्पादव्ययभीव्ययुक्तं सत् ॥ ५-२९ ॥

भा॰—उत्पाद्ययाभ्यां भौत्येण च युक्तं सतो लक्षणम्; यदुत्पचते, यद् व्यति, यच ध्रुवं तत् सत्; अतोऽन्यद्सदिति ॥ २९ ॥

टी॰—उत्पाद्व्ययाभ्यामित्यादि । समासत्रश्रायं सूत्रार्थः—स्थित्युत्पत्तिविनाशस्वभावं सद्, अवश्यन्तयेव स्थित्युत्पाद्विनाशाः सम्रुद्तिता एव सत्त्वं गमयन्ति । स्थित्याद्यो हि सत एव भवन्ति, न जातुचिनिरुपाख्यस्य, केनचिद्प्याकारेणानुपाख्यायमानत्वादिति । यत् कथं-चिन्न ध्रुवं न चोत्पद्यते न च व्येति तन्न सदिति । इदं च सृत्रं द्रव्यपर्यायनयद्वयगभम्, यत्ते द्रव्यास्तिकपर्यायास्तिकावुत्सर्गापवादस्वभावौ मूलं सङ्ग्रहादिप्रपञ्चस्य, तिन्नरूपं च सर्व वस्तु, ते च सङ्ग्रहादयः प्रथमाध्याये विध्यपत्राद्स्वरूपत्या निरूपिताः, विशेषविवश्चया तु किञ्चिद्वच्यते—उत्सर्गो विधिव्यापित्वमप्रतिषेधः, न द्यसौ द्रव्यनयो विशेषमिच्छति, विशेषो धन्यपत्रतिषेचेनात्मानं प्रतिपाद्यति भावान्तरत्वात्, न चामावः प्रतिषेधमात्रम् । प्रागभावो हि धटस्य मृत्यिण्डः प्राग्धटोत्पादाद् घटस्याभावः पिण्ड एवानाविभूत्वयटाकारः १; प्रध्वंसामावो-ऽपि कपालाद्यस्थाप्रध्वंसो विनाशः, स चावस्थान्तररूपत्वाद् वस्तुस्वभावं न जहाति, वर्णकिवि-रचनामात्रग्रापितनटान्यत्ववदुत्रकणविष्कणादिसंस्थानमात्रत्यागिसप्वद् वा २; इतरेतराभावोऽपि स्तम्भकुम्भादीनां परस्परव्यतिरेकर्पत्वाकावस्त्र, यटो हि घटसंस्थानादिव्यतिरेकापेश्वस्वरूप एवामावशब्दवाच्यः, समस्तवस्तुनश्च तथाविधत्वाभ्यप्रममाद् वस्त्वेत्र भवतीतरेतराभावः ३;

अभावस्या- न चात्यन्ताभावः कश्चिद्तुपारुयोऽस्ति, सर्वप्रकारमनुपारुयायमानप्रतिषेधात्मकता स्वरूपानधिगमात्, शशिवषाणादेवस्त्ववस्थान्तरत्वादुपलिधिविषयत्वम्,
शशिवषाणाभावो हि मौण्डचं समतलमस्तकस्वरूपोपलिधिनात्यन्ताभावः, विषाणसङ्कावादन्यत्र शशकमस्तकसङ्गावाचेतरेतराभाव एव, समवायसम्बन्धप्रतिषेधमात्रत्वाद्, वा
अन्यत्र च तस्य सन्वान्नात्यन्ताभावः, नामकर्मपरिणामवशाच्चापत्यवत्वे वन्ध्यायाः केन
तद्वत्ता निवार्यते, निह पूर्वोपात्तकमीविपरिणामव्यतिरेकेण तज्जीवतथाविधपरिणत्यभावे
वा उत्तरजन्मप्रतिपत्तिरमूलत्वात् ४; अतः सर्व एव पदार्था द्रव्यक्षेत्रकालभावभेदापेक्षाः कदाचिदुपलभ्यन्ते प्रत्यक्षादिना, प्रमाणेनावधार्यन्ते, कदाचिदुपलब्धाः सन्तोऽपि
भूयो नोपलभ्यन्ते, द्रव्यादिविप्रकर्षात्, सत्यपि मतिज्ञानावरणीयकर्मक्षयोपशमकारणसाकत्ये

१ 'उत्पादव्ययौ ध्रीव्यं च युक्तं 'इति घ-पाठः । २ सामान्यविशेषोभयात्राहित्वात्रैगमस्य संप्रहव्यवहारयो-रन्तर्भावात् । ३ पूर्वः पूर्वो विधिः परः परोऽपवाद इति । ४ 'प्रतित 'इति क-ख पाठः ।

उपयोगे च किञ्चिद् द्रव्यमन्यात्मपरमाणुद्यणुकादि वैक्रियशरीरादि च सदिप नोपलभ्यते, तस्य च द्रव्यस्य तथाविधपरिणामात्, आदिशब्दाद् दिवा तारकादयो केषांचिद् द्रव्याणा-माष्य मापराशाबुपिक्ष्मः, किञ्चित् क्षेत्रवित्रकर्षाद्धि द्रगत्यासन्नसन्यवधा-मनुपलब्धेहैतवः नवर्ति विद्यमानमेव नोपलम्भविषयभूयमास्कन्दति, तथाऽपरं कालविशक-र्षादनाविर्भृतं तिरोभृतग्रुपलब्धेरगोचरः, तथाऽन्यद्भावविश्वकर्षात् परकीयात्मवार्तमतिज्ञानविक-स्पजालमण्यादिपरिवर्ति च संस्थानरूपादिपर्यायकलापजातं सदप्यनुपलभ्यम्, विवक्षितोपलब्ये-आन्या उपलब्धिरनुपलब्धिः, पर्युदासवृत्तेरभ्युपगमात्, न पुनरुपलब्ध्यभावोऽनुपलब्धिः, अनु-पारुयस्याभावस्य प्रत्याख्यानात्, भावस्यैव चाभावशब्देन कथश्चिदभिषेयत्वात्, तसादुपलम्भ-कारणभाज एवानुपलन्धिनीन्यथा, न्यवस्थितमिदं नाभावः प्रतिषेधमात्रमिति । एवं च धौन्यं द्रव्यास्तिकः, अस्तीति मतिरस्येत्यास्तिकः द्रव्य एवास्तिको द्रव्यास्तिकः, सकलभेदनिरासा-द्कृतलक्षणस्य च तत्पुरुषस्य मयूरव्यंसकादिप्रक्षेपात् समसनम्, तच द्रव्यं भवनलक्षणं मयू-राण्डकरसवदुपारूढसर्वमेदबीजं निर्भेदं देशकालक्रमव्यङ्ग्यभेदं समरसावस्थमेकरूपं भेदप्र-त्यवमर्शेनाभिन्नमपि भिन्नवदाभासते, तदाश्रयाच भवितरि विशेषे भवति भावता, अन्यथा तु भाव एव न स्यात् भविता विशेषो, भवनव्यतिरेकित्वात्, तदव्यति-द्रव्यपर्यायास्तिको रिक्तरूपत्वाच भवितुर्विशेषस्य तत्स्वरूपवद्भावता, तद्व्यतिरिक्तरूपता च । एवं सति भवनमात्रमेवेदं कृत्स्रं भेदाभिमतास्त्वेता वृत्तयस्तस्यैव न जात्यन्तराणीति ॥ पर्यायः पुनरपवादस्वभावाऽन्यपरिवर्जनमपवदनमपवादः स ह्यन्यपरिव-र्जनेनान्यं प्रतिपाद्यति, प्रतिपेधरूपत्वाद्, अघटो न भवतीति घटः, पर्योया एव सन्ति न पुनर्द्रव्यं नाम किञ्चिद्कं पर्यायार्थान्त्र्भूतमस्ति, द्रव्यास्तिकावधारितधौव्यवस्तुप्रतिक्षेपेण मदा एव वस्तुत्वेन प्रतिज्ञायन्तेऽतः पर्याये आस्तिकः पर्यायास्तिकः, सम्रुपलभ्यमानायः शला-काकल्पभेदकलापव्यतिरेकेण द्रव्यस्यानुपलम्भात् ॥ ननु च रूपादिव्यतिरेकेण मृद्द्रव्यमित्ये-कवस्त्वालम्बनश्राक्षुषः प्रत्ययः प्रत्याख्यातुमशक्यः सन्तमसपटलावच्छादितप्रदेशवर्तिनि वा मृद्द्रच्ये स्पर्शनज्ञानमभिन्नमृद्द्रच्यमात्रालम्बनमसत्यमिति वा भाषितुं न पार्यत इत्यस्त्यभित्रमेकं द्रव्यमभेदज्ञानविषयत्वात्, न चायमभेदप्रत्ययो श्रान्तः, पुनः गुनः प्रेक्षापूर्वकारिभिस्तथैवोपलभ्यमानत्वात्, नैतदेवम्, अन्यविषयत्वाद् रूपस्पर्शविषयाचिक्षुःस्पर्शनज्ञानाद् भिन्नविषयोपलम्भिनोऽन्यदेव रूपादिसमुद्-यविषयं सार्तमभेदज्ञानमुत्पद्यते—स एवायं घटो यमहमद्राक्षमहनि रात्रौवायं चास्त्राक्षम्, अतो रूपाद्यग्रहे तस्या अभेदबुद्धेरनुत्पादात् ॥ एतदुक्तं भवति-दृष्ट्वा स्पृष्ट्वा वा स एवायं घट इति यदभेदझानं तद् रूपादिसमुदयविषयं सार्तम्, तदग्रहे सत्यनुत्पत्तेः, यथा विज्ञानं धवाद्यग्रहे सत्यनुत्पद्यमानं धवादिविषयमिति ॥ नन्वालोकाग्रहणे शुक्रबुद्धिर्न भवति, न चालोकविषया शुक्कबुद्धिरित्येवमन्यत्वेऽपि साध्ये, न चालोकाद रूपं नान्यदित्यनेकान्तः, नैतदेवम्, हेत्वर्था-परिज्ञानात्, रूपाद्यग्रहे तद्धद्भयभावादित्यनेन तदभावाभावमुखेन रूपादिग्रहे सत्येव भावादि- त्याख्यायते, न चालोकग्रहणे सित रूपबुद्धिभवित चित्ररूपवत् सालोकस्य रूपस्य ग्रहणात्, आलोके तु सित स्याद् रूपबुद्धिः ॥ पुनराशङ्कते-प्रत्यक्षानुमानाभ्यामननुभूते समुदाये कथं स्मृतिरूपद्यत इति, न, अनेकान्तात् , विकल्पितेऽपि ह्यथं स्मृतिर्देष्टा चन्धुमत्याख्या-ियकादौ । अस्ति च घटादिसङ्कतप्रभवः समुदाये विकल्पो वनादिविकल्पवत् , अन्यथा वनसेनास्मरणमपि न स्यात् , एवं च न रूपादिव्यतिरिक्तं द्रव्यं समस्तीति व्यवस्थितम् ॥ पुनरप्याह—अस्त्येवान्यद् द्रव्यम् , बुद्धिभेदात् , अन्यव हि रूपाधीरन्या च घटबुद्धिः । अयं च बुद्धिभेदोऽन्यत्वे सित भवति, नान्यथा, तस्माद् रूपादिद्रव्ययोरन्यत्वं बुद्धिभेदाद् गवादि-विदिते, अयुक्तमेतद्पि, यदि तावदुभयोरन्यत्वं साध्यते, द्रव्याभावादेकदेशाश्रयासिद्धः, निह सतोऽसतश्रकमेव विशेषणं न्याय्यम् । अथ रूपादिभ्यो द्रव्यस्यान्यत्वं साध्यते, तदसमञ्जसम् , निह द्रव्यं नाम किश्चिदस्त स्वरूपेण यस्यान्यत्वं साध्येत, सिद्धे धर्मिणि धर्मविप्रतिपत्तो साधनसञ्ज्ञावात् , अनैकान्तिकश्च पानकादिभिर्बुद्धिभेदादिति, विनाऽ-

द्रव्यस्यान्यत्वम् प्यथीन्तरभूतद्रव्यकल्पनया मनीपामेदस्य सद्भावात् , रूपाद्यवयवानां सिन्नवेशविशेषाद् बुद्धिमेदः,यथा गुडोदकाभ्यां पानकं नाथीन्तरमथ च

बुद्धिभेदः, एवं विपङ्क्तयादिष्वपि द्रष्टव्यम् । तस्मान्नोत्पादव्ययव्यतिरिक्तः कश्चिदस्ति श्रीव्यांशो यमाश्रित्य प्रज्ञाप्येत द्रव्यमेकमभेदप्रत्ययहेतुरिति । स्वात्मव्यतिरिक्तावयव्यार-म्भकास्तन्तव इति चेत्, अयुक्ततरमिदं तुलानतिविशेषाभावात्, यस्य द्यवयवगुणा गुणा-न्तराण्यारभन्तेऽवयविनि "द्रव्याणि द्रव्यान्तरमारभन्ते गुणाश्र गुणान्तरम् " इति वचनात् तस्य दशपलपरिमाणभाजस्तन्तवः पटे गौरवान्तरमारभेरन् , अतस्तुलानतिविशेषाग्रहणान्ना-न्योऽवयव्यवयवेभ्य इति धर्माविशेषनिराकरणात् पक्षापवादो वाक्यार्थः, पटश्र तन्तुषु समवयन् प्रतितन्तु वर्तेत कारस्न्येंन देशेन वा? न तावदेकत्र तन्तौ क्रत्स्नः समवेतः, सम्निकृष्टेऽपि तन्ता वग्रहणात्, स्तम्भादिसन्निकर्षे मेर्वाद्यग्रहणवत्, यश्च यस्मिन् सम्वेतः स तत्सन्निकर्षे गृह्यते, यथा रूपोदिः, अवयविबहुत्वप्रसङ्गश्च, अथ तन्तौ पटस्य प्रदेशो वर्तते, न तर्हि कचिदेकः पटो वर्तत इति प्राप्तम्, न च तन्तुव्यतिरेकेणान्यः पटस्य देशोऽस्ति येन देशेनासौ तन्तौ वर्तेत, तन्तुरेव च तस्य देश इष्यते वैद्योषिकैः, न च तस्यैव तस्मिन् वृत्तिर्युज्यते, सावयवश्रावयवी स्यादिति । एवमवस्थितैकद्रव्याभावात् सर्वेष्ठत्यादविनाशलक्षितमर्थिकयासमर्थे वस्तु, उत्पाद-विनाशश्चन्याश्च शशविषाणादयो न वस्तुव्ययदेशभाज इति प्रतीतम्। न च परमार्थतः कार-णप्रकृतिरस्ति द्रव्यसत्ता यत्रावगम्यते भव्यत्वात्, कारणं कार्यमिति कल्पनामात्रमेतत्, प्रती-त्यप्रत्ययमात्रवृत्तित्वाद् दीर्घत्व हस्वतावत् , तन्तुपटयोर्मृद्धटयोर्वा न किञ्चित् स्वसिद्धं रूप-मस्ति, तन्तुषु मृदि वा यः कारणप्रत्येयः स पटकुम्भाद्यशेषार्थान्तरापेक्षयो न स्वसिद्धः, तस्मात् तन्तुपटयोर्यस्तन्तुपटप्रत्ययः स इतरेतराश्रयत्वादसदर्थविषयः, तथा मृद्घटयोरत-त्कारणकार्ययोरभाव एव चेक्रपस्यासिद्धत्वाद् व्योमोत्पलादिवदिति । अत्रोच्यते पागुत्प-तद्भिरेवास्माभिरभ्यधायि स्थित्युत्पत्तिविनाशस्वभावं सकलमेव सद्, एतौ च द्रव्यपर्यायौ

परस्परनिरापेक्षौ न सतो लक्षणम् , द्रव्यास्तिकस्य धौव्यमात्रवृत्तित्वात् , पर्यायस्योत्पत्तिव्यय-मात्रवृत्तित्वात् परस्परापेक्षौतु वस्तुस्वतत्त्वम् , न च द्रव्यांशः पर्यायांशो द्रव्यपर्यायवादः वा परमार्थतः कश्चिद्स्ति परिकल्पितत्वात् ॥ यथाऽऽहः—

> "नान्त्रयो भेदरूपत्ता-त भेदोऽन्त्रयरूपतः । मृद्धेरद्वयसंसर्ग-वृत्तिर्जात्यन्तरं घटः ॥ "

अत एकान्तर्वादपरिकल्पिताद् वस्तुनोऽनेकान्तवादिनः संमतं वस्तु जात्यन्तरमेवा-विभक्तस्पद्वयसंसर्गात्मकत्वात् नरसिंहादिवत्, यथा---

> "न नरः सिंहरूपत्वा-क सिंहो नररूपतः। शब्दविज्ञानकार्याणां, भेदाज्ञात्यन्तरं हि तत्॥"

तदेवं घटाद्यपि कल्पिताद् द्रव्यार्थरूपात् पर्यायार्थरूपाच जात्यन्तरमित्येवंविधप्रक्रियाभ्यु-पगमेन च सर्वमेकनयमतानुसारि द्षणग्रुपन्यस्यमानमसम्बद्धमेवापनीपद्यते, यतश्चैवमतो भेदा-मेदस्वभावेऽपि वस्तुनि कदाचिद्भेदप्रत्ययः स्ववासनावेशात् केवलमन्वयिनमंश्रग्रुपग्रूहमानः प्रवर्तते, कदाचिद् भेदमात्रवादिनो भेदावलम्बनः प्रत्ययः प्रादुरस्ति, स्याद्वादिनस्तु जिज्ञासित-विवक्षितार्थायचञ्चानाभिधानस्य द्रव्यपर्याययोः प्रधानोपसर्जनभावापेक्षया समस्तवस्तुविषय-व्यवहारप्रवृत्तिर्वस्तुत्वमनेकाकारमेव ॥ यथाऽऽह्-

> " सर्वमात्रासमृहस्य, विश्वस्थानेकधर्मणः । सर्वथा सर्वदाभावात्, कचित् किश्चिद् विवक्ष्यते ॥ "

इति। भवतु नाम विवश्चावशाद् वचनन्यवहारः, चश्चरादिज्ञानं पुनः प्रवर्तमानं न सहते कालान्तरम्, प्रथमसम्पात एव स्वविषयप्रहणात्, तद् यदि भेदाभेदस्वभावं वस्तु किमिति प्रथमत एव तदुक्षेखिमिन्द्रियज्ञानं नोत्रद्यते, अतो मनोविज्ञानविकल्पमात्रं द्रन्यपर्यायाविति ?। अत्रो-स्यते—चश्चरादिविज्ञानान्यवप्रहादिकमेणोत्पयन्ते, अर्थावप्रहथैकसामायिकः प्राक्त, ततो ग्रहूर्ता-भ्यन्तरवर्तीहाज्ञानं, ततोऽपायज्ञानमनन्तरं प्रमाणमिन्द्रियमेव न्यापारयतो निश्चिताकारग्रुपजान्यते, तद्भावे भावात तदभावे चाभावात्, निश्चयश्चश्चरादिविषयोऽप्यस्ति मनोविषयश्चाष्टाविन्यतिविधत्वान्मतेर्वहादिभेदेन वा बहुतरविकल्पत्वाद् अस्त्येवेदं निश्चिताकारमिन्द्रियस्य प्रहणं द्रन्यपर्यायाविति, मानसमिप यदि भवति, भवतु नाम को दोषः ? सर्वथा प्रहणं मनोविज्ञानमेवेदं तचाभूतं विकल्पमात्रमित्येतदसत्, अतो यदवाचिन्नतु स्पादिन्यतिरकेता मनोविज्ञानमेवेदं तचाभूतं विकल्पमात्रमित्येतदसत्, अतो यदवाचिन्नतु स्पादिन्यतिरकेण मृद्द्रन्यमित्येकवस्त्वालम्बन्धाञ्चष्यः प्रत्ययः प्रत्याख्यातुमशक्य इति तत्स्व-मितजृम्भितसग्जत्यापितविकल्पमात्रम्, स्याद्वादिप्रक्रियानवबोधात्, यतो न रूपादिभ्योऽत्यन्त-मितजृम्भितसग्जत्यापितविकल्पमात्रम्, स्याद्वादिप्रक्रियानवबोधात्, यतो न रूपादिभ्योऽत्यन्त-

९ वादि 'इति का-पाठः । २ 'समयिक 'इति ग्र-पाठः ।

व्यतिरिक्तं किश्चिद् द्रव्यमस्ति, कथित्रद् भेदे वा परस्याभ्युपेतवाधा स्यात्कारलाञ्छनार्थज्ञान-वचसो वा वादिनः सिद्धसाध्यतासमास्कन्दनात् सर्वमसमीचीनम् । न चान्धतमसादौं केवल-मृद्द्रव्यग्रहणमस्त्यभिहितन्यायात्, अपि च—

> " द्रव्यं पर्यायवियुक्तं (तं ?), पर्याया द्रव्यवर्जिताः । क कदा केन किंरूपा, दृष्टा मानेन केन वा ?।।"

नहि विशेषनिरपेक्षो श्रीव्यांशः सामान्यलक्षणः कश्चिद् विद्यते यो गृह्येत केवलुः, न च सामा-न्यनिरपेक्षः कश्चिद् विशेषो नाम विद्यते य इन्द्रियाणां गोचरतामापद्यते ॥ अथैवमाशङ्केथाः-न बूमो नास्ति सामान्यांशः, स हि विद्यमानोऽपि ग्रहणकाले ग्रहीतुमशक्य इति विशेषमात्र-ग्रहणमेवेति, एवं तहिं सामान्यांशः स्वशरीरविरहाद् विभावत्वाद् व्योमोत्पलादिवत् इतो विशेष-ब्रहणम् १ । सामान्योपलम्भानुभवविरोधश्र सामान्यग्रन्यविशेषमात्रग्रहणवादिनः । नापीन्द्रिय-विषयसङ्करः, चक्षुरादिज्ञानावरणकर्मक्षयोपशमविशेषात् तादश एवासौ क्षयोपशमो येन सम-स्तान्येवेन्द्रियाण्येकसामान्यग्रहणे व्याप्रियन्ते, न पुनर्विशिष्टान्यान्यार्थग्रहणे, तथादृश्यमान-त्वात्। न चास्ति काचिद् युक्तिर्यद् विवक्षितं वस्तु सर्वथा वस्त्वन्तरेणासदृशं स्वरूपेऽवस्थास्यते, सर्वप्रकारमतुल्यत्वाद् वन्ध्यासुतादिवत्, अतो भवान्त-रेण तुल्यताऽवश्यमभ्युपेया विवक्षितस्य वस्तुनः सन्तमिच्छता। तच सामान्यं श्रीव्यलक्षणम्। न चैतद् बुद्धिपरिकल्पनामात्रे सामान्ये घटते, परिकल्पस्य वस्त्वसंस्पर्कात् तादवस्थ्यं दोषाणाम्, परिकल्पश्राभूतोऽपि तस्वतो वस्तुष्वेव तादशीं धियमुत्पादयति,नावस्तुषु वाजिविषाणादिष्विति। किमत्र कारणम्प्रपादाय वस्तुविकस्यः प्रवर्तत इति चेत्, तदसत्, तस्य वस्तुनो वस्तुत्वेनानिर्धा-रितत्वान्नोपादानकारणता, न च सर्वथा वस्तुनः तुल्यतेव, यदि स्थात् ततो वैरूप्यशून्यत्वाद् वि-वक्षितं वस्तु वस्त्वन्तरादन्यदित्येष प्रत्ययो न स्यात्, केनचिदप्याकारेण भेदाभावात्, अतो भे-दमभिलक्ता प्रेक्षापूर्वकारिणा वैरूप्यमपि केनचिदाकारेणाभ्युपेयम्, एवं चेत् सामान्यविशेषस्व-मानं सर्वदा सर्वमेव वस्त्विति प्रतिपत्तव्यम् । न च सामान्यविशेषयोः स्वलक्षणभेदेऽप्यत्यन्त-भेदः, शबलक्षपत्वात् वस्तुनश्च वस्तुत्र्याऽपि वस्त्वन्तरातुल्यत्वेऽन्यतरस्यावस्तुत्वप्रसङ्गात् तदवि-नामावाच द्वितीयस्याप्यमाव इति सर्व ग्रुन्यं स्यात्, इष्यत एवेति चेत्, तदयुक्तम्, प्रमाणप्रमेय-प्रतिपाद्यप्रतिपादकसञ्चावात् । सांवृत एष व्यवहार इति चेत् , तद्प्यसत्, संवृतिः प्रमाणमप्र-माणं वा स्यात् ? यदि प्रमाणं ततो बाधकप्रमाणाभावात् परमार्थसत्त्वं प्रत्यक्षादिवत्, अथा-प्रमाणं संवृतिः ततो देवानांत्रियस्य व्यर्थः प्रयासः, प्रमाणप्रतीतिनिब-

प्रमाणं संवृतिः ततो देवानांत्रियस्य व्यथः प्रयासः, प्रमाणप्रतीतिनिव-स्रामान्यविशेष-रूपता मान्यविशेषयोस्तुल्यत्वमेव वस्तुतयाःभ्युपेयते ततः सामान्यविषयस्वमावै सर्वमिति व्यपेतशङ्कं प्रतिपद्यस्व, परस्परं वा स्वभावविरहाभावात् सामान्यविशेषयोः सङ्कीर्णतायां सत्यामपि धर्मभेदप्रसिद्धेः समस्तव्यवहारसम्प्रसिद्धिः, कारकशक्तिवत् । कारकशक्तयो श्लेकद्र-व्यातिरिक्तत्वात् सङ्कीणी अपि कार्यभेदाद् भेदमनुपतन्त्य एवोपलभ्यन्ते विश्विष्टव्यवहारहेतवः तद्भद्तापि द्रष्टव्यम् । न च सामान्यविशेषव्यतिरिक्तः कश्चिदनयोः सामान्यविशेषयोराधारभूतो द्रव्यांशोऽपरः समस्ति परपरिकल्पितः, तुल्यातुल्यांशव्यतिरेकेणानुपलभ्यमानव्वाद् द्रव्यांशस्य, यदि ताबदसावन्यसाद् व्यावृत्ततयाऽवगम्यते ततो विशेष एव, अथानुवृत्तिद्वारेण परिच्छिद्यते सामान्यांशः स्यातः, न चान्यथा प्रत्ययप्रवृत्तिर्यो द्रव्यमीलम्बेतः, अतो वस्त्वेकमनेकाकारमः, आकाराश्चानुवृत्तिप्रत्ययावसेयाः केचिँदपरे तु व्यावृत्याकारबुद्धचाऽध्यवसातव्या इति ॥ न चावञ्यं सतो भवितव्यमाधारेण, परिकलय तावत् तस्यैव त्वत्परिकल्पितद्रव्यांशस्य क आधारः १ को वा न्योमादेरित्यलं प्रसङ्गेन । न्यवस्थितमिदम्रुभयस्वभावं सकलम् । तसाम्न केवलस्य कचिदस्ति सृद्द्रव्यस्य ग्रहणम्, उपपद्यते चायमभेदप्रत्ययः, न च भ्रान्तः, सामान्यांशालम्बन-त्वाद्, अतः सर्वं साधु स्याद्वादप्रक्रियायाम् । एतेन रूपादिसमुदयविषयं स्मार्तमभेदज्ञानिन-ति प्रत्युक्तम् , उभयस्वभावत्वाद् वस्तु सत् सामान्यांशालम्बनभेदज्ञानम् , न पुनः सामान्यग्र्न्य-रूपादिभेदसमुदयमात्रालम्बनम्, समुदायस्य तत्त्वान्यत्वाभ्यामनिर्वचनीयत्वेनानिर्धार्यमाणस्व-भावस्यापारमार्थिकत्वात् । यद्प्युक्तं-''तेष्नेव हि तन्त्वादिषु तथासिन्नविष्टेषु पट इत्यादिबुद्धिः प्रवर्तते, यथा भक्तसिक्थोदकेषु तथासन्त्रिविष्टेषु काञ्जिकबुद्धिः" इति, कथं पुनः सन्निविष्टेष्विति निरूप्यम् ॥ नतु च पटाद्याकारेणेति किमत्र निरूप्यते १ क पुनरसावन्यत्र पटः प्रसिद्धो यस्या-कारेण तन्तवः सिन्नविश्चन्ते, यथा पार्थोकारोऽभिमन्युरिति, कश्चायं सिन्नवेशः ? यदि संस्थान-मेव वृत्त-ज्यस्न-चतुरस्ना-यत-परिमण्डलभेदमिष्यते युग्मा-युग्म-प्रतर धनविकल्पक्रम्, एवं सति प्रागरमाभिः प्रत्यपादि प्रपश्चतः सङ्घातभेदेभ्य उत्पद्यन्ते स्कन्धास्तद्भावलक्षणपरिणामवञ्चातः स च तादशः परमार्थतोऽस्त्येव सप्तदायः, अथान्यः कोऽपि सप्तदायः, स निरूपणीयः, का-खिकाद्यपि परिणामान्तरापस्येव सिद्धमाईतानाम्, न भक्तसिक्थादिमात्रतया । यचोक्तम्- 'ह्नपा-द्यप्रहे घटादिबुद्धेरभावात्" इति, एतदपि जैनान् प्रति न किश्चित्, उभयस्वभावत्वाद् वस्तुनो विभागाभावात्, रूपादिस्वरूपोङ्केखेनैव सामान्यांशः प्रतीयते, वहिरूपस्पश्चपरिणवायोगोरुक-वत् , तथा वनविषङ्क्तयादयोऽपि सन्त्रिवेशविशेषाः पुरुलानां सामान्यविशेषस्वभावाः समासा-दितक्रमपरिणतयः तत्त्वतोऽभ्युपेयन्ते, नोपाँदायप्रइप्तिभात्रम्, यदि च संस्थानमर्थान्तरं रूपा-दिभ्यस्तद्पि परमार्थसत् ततो रूपादिवदन्यानपेक्षमेव गृह्येत, अथ रूपस्पर्शमात्रम्, एवं तर्हि तदनेकं रूपस्पर्शवत् प्रसक्तम्, एवं चानिष्टप्राप्तेरसमञ्जसता, यदि रूपसन्निवेशविशेषो वृत्तं स्पर्शनेन न गृहोताविषयत्वाद् रूपवत्, न वा स्पर्शवशेष बक्षुषा गृहोतोक्तन्यायात्, भेदे च द्वे वृत्ते गृह्येयातामन्यत्वाद् रूपस्पर्शवत्, एवं तन्त्वादिषु तथास्थिते वित्यादि वि गर्यमाणं विञ्ची

<sup>9 &#</sup>x27; प्रसिद्धेः ' इति क-स्त्र-पाठः । २ 'मालम्बतो वस्तु 'इति क-पाठः । ३ 'क्रचिद्परे 'इति क-स्त्र-पाठः । ४ ' नोपादेय ' इति क-स्त्र-पाठः ।

र्थते, तस्मादस्ति द्रच्यं तद्भावाच्ययलक्षणं स्थित्यात्मकमन्वयिक्तपत्वात् स्वभेदानां प्राक् तदान्व-यिन्योश्व(१) मृदन्वयाविच्छेदादेकम्, न पुना रूपादिषमुदायमात्रम्, अतः सर्वेकान्तध्वंसविधा-यिनि स्याद्वादे दृग्मपास्तमसद्विकल्पचतुष्टयम्, किं तत्, एवं समूहिनः परिणामिनो वा तत्का-र्यमुत्त नेव तत्कार्यमथ कार्यमेवास्ति न कारणं कारणमेव वा विद्यते न कार्यमिति, एष च सामूहिकः समस्तोऽपि स्वावलीपटस्तम्भकुम्भसेनावनयुथादिर्थः स्वस-

कार्यकारणा-मये पारिणामिक एव, भिन्नाभिन्नदेशानां परिणामिनां परिणामाभ्यु-नेकान्तःवम् पगमात् , तथापि भेदेनोपन्यासो लोकव्यवहारानुवृत्त्या, पूर्वधर्मोपम-र्देनोत्तरधर्मोत्पादः परिणामो लोके क्षीरदध्यादिवत् समृहिषु पारिणामिषु चानैकान्तव्याः प्तित्रपश्चप्रदर्शनार्थः । तथाहि-आलोकविशिष्टरूपप्रहणमपि नात्यन्तभेदप्रतिपत्तये, विशेषण-विशेष्यभावश्चेकान्तभेदविषयो न कश्चित् प्रसिद्धः, दण्डचादाविष सामान्यविशेषभावे सित विशेषणविशेष्यभावात् । यचोक्तमवधारणं रूपादिग्रहे सत्येव भावात्, तदप्युभयस्वभावव-स्त्वभ्युपगमे न कञ्चनापक्षा(१)लमावहति । यदप्यारेकां प्रमाणानुभवमन्तरेण स्मृति-रनुपपन्निति पश्चात् परिजिहीर्षताऽभ्यधायि विकल्पितेऽपि ह्यर्थे स्मृतिर्देष्टेति, तदप्यसत्, अर्थाभिधानप्रत्ययानां वस्तुत्वाभ्युपगमादत्यन्ताभावस्य च निरुपारुयस्य प्रतिषिद्धत्वात्, सर्वप्रकारमसतः संत्यवहारायोग्यत्वात्, वभूबुरनादौ संसारे वन्धुमत्यादयः प्राणिविशेषा-स्तदभिधानानि तदालम्बनाश्च प्रत्ययाः, ततश्च प्रमाणानुभवपूर्विकैव स्मृतिः सर्वत्र नान्यथा, समुदायस्य च प्रतिपादितवग्तुत्वास् निर्मूलविकल्पत्वम्, बुद्धिभेदाचान्यत्वमेकान्तत एवेति पूर्वमेव प्रत्यस्तम् । नहि बुद्धिभिदा सर्वप्रकाराऽस्ति जनेन्द्राणां द्रव्यास्तिकनयाभिप्रायेण ग्रहणात्, सद्द्रव्यतया भेदाभावात् पर्यायतः सङ्ख्यापरिमाणाकारभेदसद्भावात् भिन्नाभिन्नस्वभावेव शेष्ठ्रची. सा च भेदाभेदस्वभाव एव वस्तुनि व्यापारमासादयन्ती स्वात्मप्रतिष्ठां प्रतिलभत इति

णत्वे सत्य स्वयस्त्यादिव्यतिरेकेणानुपलभ्यमानस्त्यादिगुणत्वात्, तुरग-अवयविनो-वारणाद्यवयवव्यतिरेकेण सेनावत् । यदि चस्याद् स्त्याद्योऽपि च गुणा गृह्यरस्वयविनः प्रयक्तवेनः घटवद्रादिवदिति व्यतिरेकः, विशेषणो-

न किञ्चिद्निष्टम्। यचोक्तम्—''तुलानतिविशेषाग्रह्णादनन्योऽवयव्यवयवेभ्य"इति, तदिष्टमेव, अन्यत्वस्य सर्वथा निषिध्यमानत्वात्, यतो विनाऽष्यवयविना संयोगमात्रे तदर्थान्तरभूतसङ्घा-तपरिणामाद् दशपलपरिभाणत्वमस्त्येवेति अतो नावयविकृतं पलदशकस्य दशपलपरिमाणत्वं, विनाऽपि तेनोपलभ्यमानत्वादेकादशपलेनेव, इतश्रावयवव्यतिरेकेणाम्रश्वययी, अनभिभूतगु-

पादानाद् विद्याने विभिन्नादनुप रभवमानगुणत्वं तारकादिषु दृष्टमित्यनै हान्ति हत्वन्यावृत्तिः, द्रव्यात्मना च तन्तुपरिणतौ परपरिणामोऽस्त्येव, सुचिरादपि तत्र भावात्, पर्यायात्मना चाभा-वाद्, अतीतानागतपरिणामानामसच्यादव्यवहार्यत्वाद् वर्तमानपर्याय एव परमार्थतोऽस्त्युपयु-

१ ' निरूपाख्य' इति क-पाठः । २ ' श्रहणाश्रान्या' इति क-ख-पाठः ।

ज्यमानत्वात्, पटपरिणामकाले च द्रव्यात्मना तन्तुसद्भावात् पर्यायात्मना चाभावात्, सर्वेषाम-वयवावयविसमुदायसमुदायिगुणगुणिनामन्यत्वानन्यत्वमुभयनयापेक्षमेवाभिरूपिथयो घिनोति, तस्मादनेकान्तवादिनः सुक्षमवादरप्रतिघाताप्रतिघातभेदसङ्घातकार्यकार्णेकस्वान्यस्वादिवि-श्वप्रकारपरिणाममे अयुष्यतो न किश्चिदवद्यमाढीकते ॥ एतेन द्रव्यपर्यायनयद्वयव्यावर्णनेन किमेकोऽवयवी स्वारम्भकावयवेषु प्रत्यवयवं वर्तते आहोस्विद् एकदेशेनेत्येषोऽपि विकल्पः सिद्धसाध्यतादिबहुदोषत्वादपास्तो वेदितन्यः, तस्मान न्यतिरिक्तोऽवयन्यस्ति निभाल्यमा-नः, समस्ति च द्रव्यांशः स्थितिलक्षणोऽन्वयी, तद्येक्षावुत्यादिवनाशौ स्तः, अतः स्थित्यु-त्यादविनाशस्वभावमेव सर्वमर्थिकयासमर्थं,न स्थिति निरपेक्षावुत्पादविनाशाविति । यदप्युक्तम्-करप्नामात्रं कारणं कार्यमिति प्रतीत्य प्रत्ययमात्रत्वात्, तदप्ययुक्तम्, करोतीति कारणं कार्यान्तरनिवर्तनसमर्थम्, क्रियायाः कारणान्तरापेक्षात्, कल्पना च बहिरङ्गार्थग्रन्यं विज्ञान-मात्रं शब्दमात्रं वा, न च तस्य घटादिकायीन्तरनिष्पाद्ने शक्तिरस्ति, न च विज्ञानमात्रमेव ब्राह्मब्राह्क उक्षण मर्थ शून्यमस्तीति प्रतिपत्तं शक्यम्, प्रमाणाभावात्, न च भ्रान्तिमात्रं कार्य-कारणव्यवस्था, आन्तिवीजाभावात्, नापि शून्यता, प्रतिवेधप्रतिवेध्यादिसञ्ज्ञावात् । व्यवहारतः सन्त्वमर्थानां न परमार्थत इति चेत् प्रतिवेधोऽपि तर्दि व्यवहारमात्रत्वादसन्त्रित्यप्रतिहतस-द्भावात् कृथं न भावा भवेयुः ? न च रासभगृङ्गमसत् स्वतः परिकल्पितेन रूपेण मृत्खनना-दिकार्योर्थमाचेष्टमानमिष्टं इष्टं वा ॥

दीर्घता च यदि स्वतोऽसती हस्वबुद्धेः कारणं भवत्येवं सति व्योमारविन्दकर्णिकाऽपि हेतुरसत्त्वात् स्यःद् हस्वताबुद्धेः, यदि चासत्प्रतीत्याऽसदेवोत्पचेत तथा सति शशविषाणं प्रतीत्य

खरविषाणमपि स्यात्, अथास्त्येव वस्तुनो दीर्घता, न तर्हि प्रतीत्यप्रत्य-दीर्घ-इस्वत्व-सिद्धिः प्रमात्रं सर्वम्, सतीमेव दीर्घतामाश्रित्य न्हस्तताघियोऽभ्युपगमात् दीर्घ-न्हस्तवुद्धयोश्रायौगपद्यादयुक्ता प्रतीत्यसम्रत्पत्तिः, न चासतः कारण-

भावः, यदि च सर्वे प्रतीत्येव सिद्धचित नाप्रतीत्य, ततः प्रतीत्यसिद्धिरिप प्रतीत्यसिद्धिप्र-भावाऽभ्युपेया, तथा चाभ्युपामविरोधः, तसादित श्रीन्यांशलक्षणात् द्रव्यसत्ता, नापे-स्यसिद्धा, कारणमिति या व्यपदिश्यते, कारणसिद्धो च कार्यसिद्धिरिप तदिवनाभावात्, अन्यथा कारणतेव न स्यादसम्भाविततद्भगत्वात्, पर्यायास्त्रत्पादादयः केचिदपेश्यसिद्धाः प्रयोगजाः पटादयः, केचिदनपेश्यसिद्धाः स्वाभाविकाः परमाणुनीलताभ्रेन्द्रचापविद्यदयः, एवं च स्वरूपसिद्धेः कारणकार्यप्रत्ययावसदर्थविषयो न भवत इति सिद्धम् ।

भाष्याक्षरानुसरणम्युना समातन्यते उत्पादश्च व्ययश्च उत्पाद्व्ययौ , समस्यैकत्वेन

उत्पादादि-पदानामधैः निर्देशै, धुनतीति धुवं-शावतं तद्भवो धौव्यं-स्थिरता, उत्पादव्य-यभौव्याणि, युक्तं योगः-समुदायः सत् अस्तीति सद्, विद्यमानमि-त्यर्थः। एतदुक्तं भवति-उत्पादादयो नैककाः सत्, किं तर्हि ? युक्तं

<sup>·</sup> ९ 'पभ्युपेयते' इति का-पाठः ।

योगः—परस्परापेद्धः समुदाय एवोत्पादादीनां, न सदित्यस्य ध्वतेविषयः, यथा वृक्षा वनं समुदिता एव नैककाः, एवम्रत्पादव्ययभौव्याणि योगः सदिति, अथवा समाध्यर्थस्य युजेर्युक्तं—समाहितं त्रिस्वभावं सत् उत्पादव्ययभौव्येर्युक्तमिति गृह्वते, किं पुनस्तदुत्पादादिभि-परस्परमितद्धाः सदिति। अन्ये तृत्पादव्ययभौव्येर्युक्तमिति गृह्वते, किं पुनस्तदुत्पादादिभि-प्रकृतिमिति निरूपणीयम्, उत्पादादित्रयव्यतिरेकेण द्रव्याभावात्र विद्यः किं तद् युष्यमानम्भुत्पादादिभिः। अपरे समाधानमाक्षेपस्याभिद्धते ॥ युक्तं विशेष्यते उत्पादव्ययभाव्यः समु-दित्यों योगस्तद् युक्तं सत्, नान्याभ्यामुत्पादव्ययाभ्यामित्यादिको योगः सदिति, योगश्य सामान्येनोत्पादादीनामनादिविशेषविवक्षया सादिः, भ्रौव्यं चेति पृथक् प्राधान्यख्यापनाय सामान्यस्य भाष्यकृतोदचारि, यतः सत्यन्त्रयांशे तदाश्रयावृत्पादविनाशौ सङ्गच्छेते, अन्यशा कस्योत्पादः १ कस्य चातुत्पन्नस्य तेनाकारेण व्ययः १॥ अपरे तु भ्रौव्यं चेत्यसम-स्ततामन्यया वर्णयन्ति—

त्रैठक्षण्ये सतः सादिः, कथं सन्न त्रिलक्षणम् । भीव्यं तल्लक्षणत्वेन, द्रव्यार्थेन त्रिष्ट्वितम् ॥ १ ॥ अत एव पृथग् वृत्ती, भीव्यं चेति प्रदर्शितम् । सत त्रिरूपं त्रयं त्वेतत् , सम्भवेन विकल्पते ॥ २ ॥ आद्ययोर्नियमादन्त्य—मन्त्ये तु भजनाऽऽद्ययोः । स्वतः परनिमित्तौ तु, स्यातामप्युपचारतः ॥ ३ ॥ अस्ति नोत्पद्यते चैक-मेकम्रुत्पद्यतेऽस्ति च । नास्ति चोत्पद्यते चैकं, नास्ति नोत्पद्यते परम् ॥ ४ ॥ आकाशपरमाण् च, प्रदीपान्त्यिक्षादि च । आकाशपरमाण् च, प्रदीपान्त्यिक्षादि च । आकाशकुमुमं चेति, चतुष्टयमुदाहृतम् ॥ ५ ॥

सङ्क्षेपतः कारिकापञ्च कस्यायमर्थः — पुद्रलजीवेषुत्पाद्व्यययोरन्याद्यत्वाद् धौन्यस्य पञ्चत्येऽन्यविशेषाद् वृत्तौ पृथ्य विवरणम्, अन्यथा धर्माधर्माकाशेष्वधिगमोपायविषयत्वेनोत्पाद्मन्यती, अन्यथा च जीवपुद्रलेष्वित द्रव्यक्षेत्रकालभावापेक्षात्, अन्यथा प्रयोगजावुत्पाद्व्यमे, अन्यथा च धर्मास्तिकायादिषु द्रव्यस्वभावापेक्षमप्रयोगजौ ज्ञानविषयत्वोत्पादप्रन्युतिमात्रलक्षणौ, निह्न तेषु पौरुषेयो विस्तसा वा प्रयोगः क्रमत इति, अतः परप्रत्ययावुत्पादविनाभौ त्रयाणाम्, जीवपुद्रलानां तु प्रयोगविस्तसाभ्याग्रत्पाद्व्ययौ सम्भवतः, प्रौव्यं तु सर्वेष्वविशिष्म, एतत् सतो लक्षणं किचिद्रपचारतः कचित् परमार्थत इति, तदेतत् पौर्वापर्येणालोच्य कृतप्रश्चेराममञ्जेरेव व्याख्यास्यते निर्विरोधं, वयं तत्रानिप्रणाः किखिद्वस्थूलकुशलतयाऽभिद्धम-हे-चशब्दः सम्रचितौ वर्तते, तेनोत्यादादयः प्रत्येकं सतो लक्षणं, किं तिर्हि । सम्रदिता एव वस्तुतन्तं भवन्तीति, एनमेवार्थम्रतरेण भाष्येण प्रदर्शयति—यद्वत्पद्यते यद् व्यति यच

ध्रुवं तत् सत्। अलोऽन्यद्सदिति ॥ यदुत्पचते इत्यदि । यदिति सामान्यमात्राभिषा-यिना सर्वनाम्ना धर्मास्तिकायादिपश्चकपरिग्रहः, पुरस्परापेक्षाः सम्रुदिता एवोत्पादादयः सछ-क्षयन्ति, तत्र द्रव्यनयाभिष्रायेणाकारान्तराविभीवमात्रग्रत्याद औपचारिकः, परमार्थतो न किञ्चिदुत्पद्यते सततमवस्थितद्रव्याशमात्रत्वात् , तथा व्ययः तिरोभावलक्षमः, पूर्वावस्थाया-स्तिरोधानं विनाशः, यतो द्रव्यमेव तथा तथा विवर्तमानमुत्पादविनाशन्यवस्थवा व्यप-दिश्यते, प्रज्ञायते च पूर्वक्षणोच्छेदेन क्षणान्तरात्मलाभ उत्पादपर्यायस्य, तस्यैव क्षजस्य निरन्वयोच्छेदिता विनाशः, द्रव्यास्तिकस्य श्रोव्यमन्वयी सामान्यांशः, पर्यायस्योपचारात, सन्तानमात्रं धौव्यशब्दाभिषेयमेकः सन्तानस्तद्वलेन च प्रत्यभिज्ञादिप्रसिद्धिः, त**देतत् त्रितय**-मिष प्रतिपादयत्युभयनयसङ्गत्या वस्तुसद्भावप्रतिपत्तये, न श्रीव्यप्रत्यादव्ययशून्यं केनचित प्र-माणेन गोचरीकर्तुं अन्यते, नाप्युत्पादव्ययौ सामान्यांशवियुताविति, यदुत्पद्यते यद् व्येति यस धुवं तत् सद् विद्यते तदस्तीति, सामध्यीदिदमापन्नम्-अतोऽन्यदसदिति, अत इत्युत्पादािव-समुदितस्वभावाद् यदन्यत् तदसत्, तच किं? समुदायादपकृष्ट एकक उत्पादो वा विनाशो बा भौन्यं वा उत्पाद विनाशो वा उत्पाद भौन्ये वा, विनाश भौन्ये वा, इतरनिर पेक्षस्य तादशांश-स्याभावादसद्विषयत्वमसद्यवहारप्रतिबन्धिता चेति नानुपाख्योऽसच्छब्दवाच्यः, अब्दब्यव-हारायोग्यत्वात् ॥ ननु च द्रव्यपर्यायनयौ स्वतन्त्रत्वात् द्वाविष विजिगीषु स्वविषयोपमर्द परस्परं न सहेते, ततश्र पुनरिप सीमन्तितमेव वस्तु न वस्तुतायामवतिष्ठेतेति । उच्यते वर्षायनयस्य तावदुत्पाद्व्ययलक्षणस्य स्वातन्त्र्यं नास्ति द्रव्यास्तिकेनाङ्क्षशितत्वात् । नशुत्पादी नाम कश्चिद् धर्मी इत्यभूतभवनात्मकः, स चोत्पादी द्विधा कल्प्येत-प्रायोगिकी वैस्रसिकश्र, प्रायोगिकः पुरुषकारनिर्वर्त्यः, सोऽपि द्विधा-अनिमसन्धि-

जत्पादादेभेंदाः कृतोऽभिसन्धिकृतश्च, तत्राद्यः कायवाक्स्वान्तभेदेन पश्चदशप्रकारः, ते च कायादयः समुदायात्मकाः, समुदायश्चासन् सार्थरथचकादिवत्,

स्वाष्ट्रसम्प्रदायमात्रत्वाक् साथों नाम कश्चित् परमार्थतोऽस्ति, रथो वा पुरुषक्रवरादिक्यतिरिक्तः, स चामावत्वात् सार्थरथादिः कथमुत्पद्येत १ एवं कायादयोऽपि पुद्रलसम्रदायरूपाः, समृहश्च समृहिमात्रमतस्तत्रापि न कस्यचिद्रत्यादः, कायादेः परमार्थतोऽसस्वात्,
अभिसन्धिपूर्वकस्तृत्यादः कायादियोगात् समग्रवीस्यादिकरणापेश्चात् स्तम्मञ्जन्मादीनां प्रेक्षापूर्वकारिपुरुषिक्रियाजन्यत्वात् प्रयोगजः, सोऽप्येत्रमेव समुदायविषयः समुदायश्चासस्तादेव
नोत्पद्यत् इत्युत्पादाभाव एव, अन्वयांश्चनिर्पेश्चत्वाक्त प्रायोगिक उत्पादः सम्भवतीत्यर्थः ।
वैक्षसिकोऽपि नास्त्युत्पादः, विक्षसेति स्वभाववचनसंज्ञाशब्दः, स्वाभाविको वैक्षसिकः, रत्र
धर्माधर्मव्योमात्मपुद्गलद्रव्याणामिमा वृत्तयो यथाकमं स्थितिगत्यवगाहोपयोगस्पर्शशब्दादिखक्षणाः स्वसञ्ज्ञावाः, नहि तेषां धर्मादीनां गत्यादयो धर्माः पर्याया वा भवन्ति, यदि भवेपुस्त-

<sup>🤋 &</sup>quot; बासादि " इति 🖚-पाठः ।

तस्तेषामेतद् विलक्षणमन्यदेव रूपं स्थाद् गत्याद्यत्पादसद्भावे, न चान्यद् रूपं लक्ष्यते अजगप्र-सारणाईण्डलि हतोत्फणविफणादिवत्, फणिनो हि स्वभावभूताकृतकसंस्थानान्तराभिव्यक्तिमा-त्रत्वात् प्राच्यफणिरूपानन्यत्वात् तद् द्रव्यावस्थानात कृत उत्पादः ? किं हि तत्रोत्पन्नं विद्यमानं वा नाभिन्यक्तमित्यत उत्पादाभाव एव, इत्येवं धर्मादीनामि गत्यादीनामुत्पादाभावः स्वरू-पावस्थानान्तरमात्रत्वाज्जलतरङ्गतुह्निपटलादिवत् , क्रुतः स्वाभाविक उत्पादः १। न चोत्पाद-स्यान्यः प्रकारो विद्यत इति, तसाक्षेत्रास्त्युत्पादः । एवं द्रव्यपर्यायनयद्वयापेक्षमस्तित्वम्रत्या-दस्य नास्तित्वं च मावितमात्मपुद्ग उद्रंब्यविषयम् ॥ अथाकाशधर्माधर्मेष्वविक्रियात्मकेषुत्पाद-स्याभावात् कुतस्तत्रोत्पादानेकान्त इति १। उच्यते-तेष्वपि स्वाभाविक उत्पादः सम्रदायजनितः एकत्विकश्च द्विप्रकारोऽप्यस्ति भजनया । यथैव ह्यात्मन्यौपशमिकादीनां भावानामात्मन एव तेन तेनाकारेण वृत्तिरुत्पादः, स्पर्शादीनामणुषु, स्पर्शशब्दादीनां च स्कन्धेषु स्वाभाविक उत्पाद-स्तथा व्योमादिष्ववगाहगतिस्थितयो व्योमादिस्वभावास्तेषां परिणामाः, त एव ह्याकाशादयोsवगाहाद्याकारेणोत्पन्नाः, तस्य चावगाहादेरुत्पादस्य प्रदेशरूपता यथाऽऽत्मनोऽसङ्ख्याताः प्रदेशास्तत्समुदायश्चारमा भवति, आकाशस्य चाकाशत्वं स्वाभाविकमकृत्रिममेव, यस्तस्यावगा-होत्पादोऽसावप्यकृत्रिमत्वात् स्त्राभाविक एव, यसादाकाशं शुपिरमवकाशदारुत्वस्वभावम्, तथा धर्माधर्मीं गृतिस्थित्यनुप्रहहेतुस्वभावौ,आत्माऽपि ज्ञानात्मकत्वादुपयोगस्वभावः,पुद्गलाश्चे मूर्ति-त्वात् स्पर्शादिस्वभावाः । एवमवगाहादेहत्पादस्य स्यात् स्वाभाविकत्वम् , तथा स्यादस्वाभावि-कस्वं समुदायकार्यत्वात् । यथा पटो भूयसां तन्तुनां समुदायेन जन्यते, अवगाहादेरपि यथोक्त उत्पादः समुदायजन्यत्वाद्स्वाभाविकः । यसाद्वगाहोऽवगाह्यवगाह्यकद्वयसमुदायात्मकः, गतिरपि गन्तृधर्मद्रव्यद्वयसमुदायात्मिका, स्थितिरपि स्थात्रधर्मद्रव्यद्वयसमुदायस्वभावा, उप-योगो विज्ञातृज्ञेषसमुदायात्मकः, स्पर्शादयोऽपि स्पर्शनादिसपृश्यादिसमुदायात्मकाः, तसात् समुदायात्मकत्वात् स्यादस्वाभाविकः, समुदायनिरपेक्षाणामेषामवगाहादीनामभावादेवं स्यात् समुदायकृतः स्यादेकत्विकः, कथम्? उत्पादो ह्यवगाहस्याकाशेऽवगाहकानुप्रवेशे व्यक्तिः, सा च व्यक्तिव्यीनन्येत्र नान्यत्रापि, तस्य तु व्यक्तमेवावगाहकं नोत्पादकम्, व्यक्तकं चाकाशादन्यदेव भवति, व्यङ्ग्याद् घटादेरिव प्रदीपादि, ततथावगाहस्यैकत्विक उत्पादः, स्यादनैकत्विकः प्राक् प्रतिपादितवत्, ततश्च नभोऽवगाहोऽप्यनित्य एव गुणत्वत् पत्रनीलतावत्, नभसोऽवगाहत्वलक्षणग्रुपकारः, स चावगाढारमन्तरेण जीवं पुद्गलं वा नामिन्यज्यत इति अवगाढजीवादिसंयोगमात्रमवगाह इति सिद्धम् । संयोगश्चोत्पादी संयुज्यमानवस्तुजन्यत्वात् बङ्गुलसंयोगवत्, यथा चावगाह आकाशस्यैवं गतिस्थित्युपयोगस्पादयो गतिमदादिद्रव्यसं-योगमात्रत्वादुत्वादादिस्वभावा इति सर्वेऽप्युत्पादविगमश्चवस्वभावा इत्यर्थः । न च पर्यायादा-त्मीयात् किञ्चिद् द्रव्यमेकान्तभिन्नष्ठपळभ्यते, यत् सम्भाव्येत तस्मिन् पर्याये परस्वभावभूते

९ 'कुण्डलिकाता' इति का-ख-ग-पाठः । २ 'त्वादहरुयां' इति का-ख-पाठः । ३ 'विकं न क्रात्रिम' इति का-पाठः ।

विनष्टेऽप्यविनष्टमेकान्ताविष्कृतं नित्यमिति, यस्माच पर्यायादनन्यद् द्रव्यं तस्मात् तत्पर्यायनाशे तेनात्मना तद् द्रव्यं नक्ष्येत् नान्यपर्यायात्मना, अनेकपर्यायानन्यरूपत्वादंनेकात्मकत्वादेकेनात्मना नक्ष्यत्यन्येनात्मनोत्पद्यतेऽन्येन चात्मना ध्रुवमङ्गुलित्ववक्रत्वर्जुत्ववद् बहुत्वाचात्मनान्मेकवस्तु विषयाणामेकस्य वस्तुनः,तस्मात् कथमिवैकान्तेनाकाशादयो नित्याः प्रतिपत्तं शक्याः? स्याद्वादस्य देशवर्तित्वप्रसङ्गत्, आकाशादिष्वौपचारिकावृत्पादविनाशौ स्यातामिति चेत्, तद्युक्तम्, उपचारो यद्यलीकत्वम्, एवं सति धौव्यमेवाकाशादिष्वविश्वतिष्यते, न च धौव्यं परमार्थस्पोत्पादविनाशश्च्यम्।अपिच-आकाशादिधौव्यं पारमार्थिकानुपचरितोत्पादविनाशसम्बन्धि भुक्त्वात् पुद्रलजीवधुवत्ववत् ।अथ व्यवहार उपचारः तथापि स व्यवहारः आगमपूर्वको वा स्याङोकप्रसिद्धिपूर्वको वा ?। तद् यदि तावदागमपूर्वकस्ततो भगवताऽऽख्यातं जगतस्वरूपं

प्रश्नितयेनो पादादिना, न च कचिदुपचारेण कचित् परमार्थत इत्यनाग-भौव्यासिक्किः ममाकाशादौ भौव्यमेवेति, लोकप्रसिद्धचङ्गीकरणे भर्मादिद्रव्याप्रसिद्धिरेव कुतस्तदाश्रयावुत्पादविनाशाविति द्रापास्तं भर्मादिद्रव्यभौव्यम् । एवमु-

त्पादव्ययधौव्ययुक्तं सत्सर्वमिति व्यवस्थितं लक्षणम् ॥

एवम्रत्पादमभिधाय सत्रपञ्चमधुना विनाशविचारः क्रियते । विनाशोऽपि द्विविधः-सम्रदायविभागमात्रमर्थान्तरभावगमनं च, तत्र सम्रदायविभागलक्षणो द्विधा-स्वाभाविकः प्रायोगिकश्च, स्वाभाविको जीवन्यापारनिरपेक्षः, प्रायोगिकस्त्वात्मन्यापारादुपजातः । तत्र स्वाभाविको धर्माधर्माकाशजीवपुद्गलद्रन्याणां द्रव्यात्मनाऽवस्थितानामेव, यथा गतेरघोगति-

परिणामविशेषनाशाद्ध्वंगतिपरिणामे नोत्पादः, तथा कचिद् देशेऽव-

विनाशे भेवाः स्थितस्य तदेशावस्थानविनाशेऽन्यदेशावस्थानोत्पादः, खस्यापि क-चिद् देशेऽवगाहस्य तदेशावगाहविनाशे देशान्तरावगाहोत्पादः, तथा-

ऽऽत्मनः केनचिदुपयोगेनोपयुक्तस्य तदुपयोगिवनाशादुपयोगान्तरेणोत्पादः, पुद्गलद्रव्य-स्यापि वर्णान्तरेण प्राक् परिणतस्यापि तद्विनाशे वर्णान्तरेणोत्पादः, स चैषां प्रवीवस्था-विनाशः, समवस्थानान्तरस्योत्पादसंज्ञकस्याभिव्यक्तिकारणं, समवस्थानान्तरमेव हि तिरो-भूतं विनाश उच्यते, निह तत्र किश्चिद् विद्यमानमभावीभूतमतो द्रव्यात्मस्थिततायामेवो-त्पतनव्यक्तयं सर्पन्य निपतनमेव विनाशः, तस्माद् द्रव्यस्वतःचोत्पादाविनाभूत एव विगमः, नार्थान्तरम्, यथा पटे तन्तुनां विभागेन पट-कार्योत्पत्ताविनाष्ट्रं तन्तुद्रव्यत्वम्, तदेव प्रत्यक्षीक्रियते यत् तेन पृथक् तन्तुभावेन प्राम् नासीत्, एवं सम्रदायविभागमात्रं विनाशः। तथाऽर्थान्तरभावगमनमन्यो विनाशः, यदा मनुष्यजनमन्यात्मपुद्गलसम्रद्वायो विनाशः। तथाऽर्थान्तरभूतेन देवत्वादिना वर्तते, नात्यन्ताभावतमा, यथा-र्वद्वस्य स्थातृक्षियाविशिष्टस्य तिक्ष्रयाविनाशे गनैतृतयोत्पादोऽर्थान्तरगमनं विनाशः, यथा-र्वद्वस्य स्थातृक्षियाविशिष्टस्य तिक्ष्रयाविनाशे गनैतृतयोत्पादोऽर्थान्तरगमनं विनाशः, यथा-

१ ' वनेकश्रावेकेना' इति क-पाठः । २ ' गन्तृत्वेनार्थान्तर ' इति क-पाठः ।

वा घटोपयुक्तस्यात्मनस्तदुपयोगविनाशे पटोपयोगोऽर्थान्तरभावगमनम्, अष्वादेश शुक्रवर्णविनाशे कृष्णतयोत्पादो विनाशः, तथाऽऽकाशादीनां पूर्वावगाहगतिस्थितिविनाशेऽवगाहान्तराऽ-र्थान्तरभावलक्षणो विनाशः, अत एव भावान्तरोत्पित्ततो न विगमो विगम एवैकान्तेन, नाप्युत्पद एवोत्पादः । इत्थम्रत्याद विगमो तत्त्वेनानेकान्तात्मकेन निरूपितावन्वयांशापेक्षावेवात्मला-भं प्रतिपद्यते प्रायोगिकस्वाभाविकौ नान्यथेत्येवमुक्ते कश्चिन्मृषाभिमानी महानिविडवृद्धबुद्धवि-प्रलब्धबुद्धिराचक्षीत-अस्तु स्वाभाविक एव विनाशो निर्हेतुकः, प्रायोगिकस्तु नोपपद्यते, विनाशहेत्वयोगात्, विनश्यतां हि घटादीनां विनाशस्य हेतुने युज्यते, यस्मात् स्वरूपत एव मावा नश्वराः स्वहेतुभ्यो यथास्वमुपजायमाना भद्दगुरप्रकृतय उपजननक्षणानन्तरकालानवस्थाना एव जायन्ते, नेषां स्वकारणसामग्रीतः प्रतिलब्धात्मनां सतां प्रकृतिभङ्गुरभावमपहायान्यस्मा-

न्धुद्गरादेः कारणविशेषान्नाशस्य वस्तुन इवोत्पत्तिः, न चेदं स्वप्रक्रिया-

निर्हेतुकनारापक्षः प्रकाशमात्रम् , किं तार्हे ? उपपत्त्या निभील्यते विनाशहेतुत्वेनामिमतस्य नाशकरणं प्रति ग्रुद्धरादेरसामध्यम्, कथं पुनरसामध्यमिति? उच्यते–वि-

नाशकरणे हि विनाशस्य त्रयी गतिः-विनश्यमानभावस्वभावं वा कुर्याद्थवा स्वभावान्तरमभावं षा, तत्रान्यतिरेकपक्षस्तावदतिस्थूल एव, निह विनाशहेतुर्ग्रद्गरादिः घटादिकं भावस्वभा-बमेव करोति, स्वकारणेभ्य एव कुलालादिभ्यस्तस्य प्रथममेव निर्धृत्तत्वात् निष्पन्नस्य चािक-श्चित्कार्यत्वात. नापि स्वभावान्तरे कर्तव्ये तदवस्थस्य घटादेरविचलस्य विनशितुर्विकारोऽपि सम्भाव्यते, कुत एव तत्स्वभावप्रच्युतिः १ तदवस्थश्र घटः पूर्ववदुर्पेलभ्येत, अर्थिक्रियां च जलहरणादिकां कुर्वीत ।। ननु चानित्याद् घटादेरथीन्तरं कपालाद्येव विनाशस्तेन च विनाश-हेतुनिष्पादितेन भावस्याद्यस्त्वाञ्च तथोपलब्ध्यादिप्रसङ्ग इति, उच्यते— न स्वभावान्तरं कपा-लादिकं विनाशहेतुना क्रियमाणमस्यानित्यस्य घटादेरावरणं युज्यते, कृतेऽपि तस्मिन् कपा-लादिके विनाशहेतुना घटे च तद्दवस्थ एव दश्यात्मनि कुतस्त्य आवरणसम्भवः ? न चैकत्रैकदा युज्येते दर्शनादर्शने, विरुद्धत्वात् । नापि विनाशहेतुना तृतीयपक्षापतितो भावाभावः क्रियते, तत्र यद्येवं विकल्प्यते न विविक्षितो भावः अभाव इति ततोऽन्यः स्याद् भाव एव, एवं चामा-वस्य विधिना पर्युदासरूपेण कार्यत्वाभ्युपगमे व्यतिरेकाव्यतिरेकविकल्पानितक्रमः सम्भाव्यते, यदि व्यतिरिक्तमन्यं भावं करोति ततस्तथोपलब्ध्यादिशसङ्गस्तदवस्थः, अथाव्यतिरिक्तं तमेव मार्वं करोतीति तदप्ययुक्तम्, तस्य प्रथमतरमेव स्वकरणैर्निर्वर्तितत्वात् ॥ अथ क्रियाप्रतिषेध-मात्रमालम्ब्यते, एवं सति अभावस्य भावप्रतिषेधरूपत्वेऽभ्युपेयमाने अभावं करोत्तीत्यसमर्थसमा-सेनोक्तं भावं न करोतीत्ययमर्थः सम्पद्येत, तथा च सति अकर्तुर्नाशहेत्वभिमतस्याहेतुत्वमकारक-त्वमिति न विनाशहेतुनीम कथन सम्भवत्यन्यत्र विनष्टुस्तद्धर्मताया इत्युपसंहारः, वैयथ्यीचन विनाशहेतुरस्ति, यस्य भावस्य विनाशाय विनाशहेतुः कल्प्यते स भावः स्वभावतो नश्वरः स्थान

९ ' निभाज्यते ' इति क-का-पा<sup>ठ</sup>ः । २ ' रूभ्यार्थकिया ' इति क-का-पाठः ।

वा १ यदि नश्वरः स्वभावत एव भावस्तन्न किञ्चिद् विनाशहेतुनाऽस्य प्रयोजनम् , स्वयं तत्स्वभा-वतयैव नाशात, यस्य हि घटादेर्यः स्वभावः स स्वहेतोरेव मृदादिसामग्र्यादिकादुपजायमानस्ता-दशो विनाशस्वभावो भवति, न जातुचिद् विनाशे हेत्वन्तरमपेक्षते ग्रहरादिकम्, तत्स्वभावो ह्यात्मलाभानन्तरं स्वयमेव भवत्यन्यथा तत्स्वभाव एव न स्यात्,यश्र यत्स्वभावः स स्वनिष्यत्तिहे-तुमपद्दाय हेत्वन्तरं नापेक्षते प्रकाशादिवत्, प्रकाशादयो हि प्रकाशादिस्वभावाः स्वहेतोरुत्पन्नाः सन्तः पुनरुत्पत्तेः पश्चात् प्रकाशादिस्वभावतायां स्वजन्मव्यतिरिक्तं न हेत्वन्तरमपेक्षन्ते ॥ अथ नैव स्वभावतो नक्ष्यति भाव उत्पन्नः ततः पश्चादपि न नक्ष्येदनश्वरस्वभावत्वात् । न च तादशोऽर्थकियासु सामर्थ्यं सम्भाव्यते । तदेतदयुक्तं स्वगोष्ठरमणीयं प्रकाशनमात्रत्वात्, न ह्मनुपपत्तिकमिधीयमानं विचित्रमपि प्रतिपत्तुमुत्सहन्ते विद्वांसः, प्रकृत्यैव भङ्गुराः सर्वभा-वा विनाशहेत्वयोगादित्यसिद्धता हेतोः, यस्माद्यं विनाशः कदाचिदेव भवत्युपजननक्षणोत्त-रकालं नोपजननक्षण एव, उपजननक्षणश्चात्मलाभकालस्तत्र विनाशाभावात कादाचित्कत्वं विनाशस्य निर्हेतुकविनाशवादिनोऽपि प्रसिद्धम्, न ह्यलन्धात्मलाभं वस्तु विनव्यति, व्योमकु-सुमादीनामपि विनाशप्रसङ्गात, ये च कादाचित्काः पटादयस्ते प्रतिविशिष्टहेतुजन्या एव दृष्टास्तथा विवादास्पदास्कन्दी विनाशोऽपि प्रागविद्यमानः पश्चादात्म-सहेतुकता नारास्य लाभहेतुमयेक्षमाण एवात्मानमासादयति ॥ नतु चैवमभ्युपेयमाने विना-शस्यापि हेतुमत्त्वात् पटादेरिव विनाशेन भवितव्यम् , असत्त्वाच निष्का-रणो विनाशः खकुसुमादिवदित्यनुमानविरोधिनी प्रतिज्ञेयं कारणवान् विनाश इति । अत्रोच्य-ते—पूर्वावस्थाप्रच्युतिरुत्तरावस्थोत्पत्तिः उत्तरावस्थापत्तिश्च पूर्वावस्थाप्रच्युतिः, अयमेव विना-भग्नन्दवाच्योऽथों नात्यन्ताभाव इति प्राक् प्रत्यपादि प्रपश्चेन, ततश्च विनाग्नस्यापि विनाग्न इति प्रसिद्धमेव प्रसाध्यते, विनष्टे च विनाशे पुनरवस्थान्तरोत्पत्तिक्रमवृत्त्या न किश्चिद्निष्ट-मस्ति स्याद्वादप्रक्रियायाम्, अत एव चासस्यानिष्कारणो विनाश इत्येतद्प्यपास्तमेव, अस-च्चस्यासिद्धतादिदोषाञ्चातत्वातु, न चावश्यं सर्वेणैव हेतुमता विनष्टव्यम्, अस्मत्पक्षे स्वात्मा-वस्थानलक्षणस्य मोक्षस्य सम्यग्ज्ञानादिहेतुकस्याप्यविनाशाभ्युपगमात् । यद्यपि सम्यग्ज्ञाना-ैदिहेतुः कर्मक्षपणाभ्युपायस्तथापि स्वात्मावस्थानस्य कर्मक्षयरूपत्वाददोषः, विनाज्ञवान विनाश इति चाभ्युपयतः सौगतस्य।भ्युपगमविरोधः । निष्कारणविनाशवादी चेदं प्रष्टव्यः-किं निष्कारणत्वाभित्यो विनाशः उतासिनिति ? । तत्र यदि नित्यः, कार्योत्पादाभावप्रसङ्गः, द्वितीयविकल्पे विनाशाभावात् सर्वपदार्थानां नित्यत्वप्रसङ्गः । न चासन् सूर्व एवं निष्कारणः, स्तम्भकुम्भादीनामसस्वेऽपीर्तरेतरात्मना हेतुमस्वमस्तीत्यनेकान्तात्, यैथा

प्रागभावो निर्हेतुकोऽपि विनश्यत्येवं विनाशोऽसत्रपि हेतुमान् किमिति नेष्यते ?। एवं द्रव्यपर्यायात्मकप्रक्रियाप्रपश्चे विश्वसुखे सर्वमेवैकान्तवाद्युत्प्रेक्षितमसाधनमेव जायते स्या-

१ 'दिहेतुः' इति ग-पाठः । २ 'पीतरात्मना' इति ग-पाठः । ३ 'यथा वा' इति क्-पाठः ।

द्वादिनं प्रति, विनाशे च सहेतुके प्रतिपादिते यदुक्तं ध्रद्गरादेरसामर्थ्यं विनाशकरणं प्रति तदयुक्तम् । अस्त्येव हि सामर्थ्ये तद्भावभावितया कपालाधुत्यत्तेः, विकल्पत्रयं च सुकुमारप्रह्नेन प्रमाणविचारपरिक्रेशासहिष्णुना यथाकथश्चिदुपन्यस्य प्रथमविकरपोऽतिस्थूल इत्येवोपेश्चितो मनागागतत्रपेण, तथा द्वितीयविकल्पः स्वभावान्तरं किल क्रियते विनाशहेतुना, घटतादवस्थ्ये तु सकलघटनिष्पाद्यजलधारणादिकियाप्रसङ्ग इति शापदानमुद्योपि। एतच विकल्पद्वयं न जाने किं प्रथमतरमेव मायासूनुनोत्खातम्रत्यन्नसर्वार्थज्ञानेनाहोस्विद् भिक्षुवरधर्मकीर्तिनैव स्वय-मुत्प्रेक्षितमिति यत् सत्यं विस्मिताः स्मो<sup>ड</sup>नया वाचोयुक्त्या, किं विनाशहेतुर्घटमेव करोति उत स्वभावान्तरमिति ? यद् विनाशहेतुना क्रियते तदेवैकं न व्यपादेशि गलितिधिषणेन, घटविनाशहेतुर्घटविनाशमेव करोति, स चोक्तोऽवस्थान्तरापत्तिलक्षणः प्रथममेव, अभावविक-स्पेऽपि पर्युदासाभ्युपगमे किल विवक्षिताद् भावादन्यं भावमेव करोति, ततश्च पूर्ववद् व्यति-रेकाव्यतिरेकविकल्पानतिक्रमः, व्यतिरेकाव्यतिरेकविकल्पौ च विहितप्रतिक्रियौप्राग् विकेल्पा-भासत्वाचायुक्ती, प्रसज्यप्रतिषेधपक्षे त्वभावं करोति, भावं न करोतीति वाक्यार्थः, तदेत-द्युक्तम्, असत्प्रक्रियानवृत्रोधात्, जैनी प्रक्रिया द्रव्यपर्यायावुभौ वस्तु भावाभावस्वभावं, न चाभावः कथिद् भावात्रिर्छेठितः सम्भवति यं विनाशहेतुः करिष्यति, न चास्ति काचित् किया द्रव्यादत्यन्तव्यतिरिच्यमानस्वभावा यस्याः प्रसज्यप्रतिषेधेन निवारणा क्रियेत, द्रव्यमेव हि तथो द्भृतपरिणामं कियाच्यपदेशमञ्जुते द्रच्यनयस्य, पर्युदासो हि त्रिधिरूपत्वाद् द्रच्यास्तिकः, इतरः पर्यायनयः प्रतिवेधमात्रत्वात्, एतौ च परस्परापेक्षावेव च वस्तु नैककौ, ततश्र विभागा-भावादसद्विकैंस्पता । अपिच भावो वस्तु परिनिष्पन्नं, तस्य कुतः कारणेनाभिसम्बन्धः ? पूर्वी-त्पादार्थत्वात् करोतेः, अथ प्रष्टुं कुर्वित्युपचारः, तथापि यत् किश्चिद् भावस्य करेणम्, अभावश्रोप-रिनिष्पन्नमवस्थान्तररूपं वस्तु, तनिष्पादनाय यतः क्रियते, तच नात्यन्तमसन्न सर्वथा सदि-त्यभावविशिष्टस्यैव वस्तुनो वस्तुत्वात् । यद्प्युक्तं वैयर्थ्याच न विनाशहेतुरिति तद्प्यसमी-क्षिताभिधानम्, असत्प्रित्रयानवर्गमात् । वैस्रसिकः प्रायोगिकश्च द्विधा विनाशः, तत्र प्रायो-गिकः कादाचित्कत्वात् पटादिवत् सहेतुकः, न च दृष्टमपद्गोतुं शक्यं, प्रमाणतः पदार्थस्वरू-पावबोधात, आत्मलाभसमनन्तरमेव च सर्वथा विनव्यन्ति पदार्था इति न किश्चिदस्मिश्चर्ये प्रमाणमस्ति, कालान्तरावस्थायिनि च विनाशे प्रत्यक्षबुद्धेर्धापारः । यचावाचि प्रकाशादयो लब्धात्मलाभाः प्रकाशादिस्यभावतयां स्वजन्मैवापेक्षन्ते, नापरं हेत्वन्तरम्, एतदप्यसङ्गतम्, यदि प्रकाशाद्य उत्पन्नाः पुनरुत्पत्तौ हेत्वन्तरं नापेक्षन्त इति वाक्यार्थः ततः किं केन सङ्ग-तम् ? न ह्युत्पन्नः पदार्थस्तेन रूपेण पुनर्हेतुमभिलपति, लब्धात्मलाभः कालान्तरे हेतुमपेक्ष्य विनश्यतीति जागैयामहे ॥ ननु च स स्वहेतोरेवोत्पद्यमानस्तादशो भवति येनोत्पत्तिसमन-

९ ' लक्षणात् प्रथम' इति क-ख-पाठः । २ ' कल्पासत्वात्' हैं इति क-ख-पाठः । ३ ' कल्पना ' इति क-पाठः । ४ ' पृष्टं ' इति वा-पाठः । ५ 'कारणं' इति क-ख-पाठः । ६ 'जगवामहे ' इति वा-पाठः ।

न्तरमेव विनश्यतीति, अयुक्तमिदम् , प्रतिज्ञामात्रत्वात् , वयमपि म्रमः-स स्वहेतुरेव तादश उपजायते येन कालान्तरमवस्थाय विनश्यतीति, अत्र च पक्षे प्रत्यक्षाद्यपि प्रमाणं सहा-यीमवृति ॥ नतु च निष्कारणविनाशवादिनामियं युक्तिः—" नष्टा चेन्नाशविष्ठः कः ? न चेन्नैव विनङ्क्ष्यति" इति, प्रतिकृतविधानैषा युक्तिः, "प्रागभूतात्मलाभत्वान्नाशः कार्-णवान् भवेत्'' इति । स्वभावश्र वस्तुनो धर्मः परिणतिविशेषः, स च कश्रित् सादिवणी-दिपरिणामः, कश्चिदनादिः सत्तामूर्तत्वामूर्तत्वापरिणाम इति, अतोऽनेकान्तेनैव यो यत्स्व-भावः स सर्वदा तत्स्वभाव एव कदाचित्रश्यति कदाचिद्वतिष्ठते कदाचिदुत्पद्यत इत्य-लमतित्रसङ्गेन । स्थितमिदम्-प्रायोगिकोऽप्यस्ति विनाश इति । एतेऽवस्थित्युत्पादविना-शास्त्रयोऽप्येककालाः विभिन्नकालाश्च परस्परतोऽनर्थान्तरमर्थान्तरं च, तत्रोत्पादविनाशयोरे-ककालतायां सिषाधयिषितायां स्वार्तमत्वापृथग्भावः कारणम् , निह उत्पादविनाशयोः स्वा-स्मा भिद्यते, यथैकस्मिन्नेकक्षणवर्तिनि रूपे विभागाभावात् स्वात्मलाभकाल एवैकः कालो नान्यः समस्ति, यचैककालं न भवति तदेकमपि नियमेन न भवति, यथा गवाश्वयो-र्जन्मविनाशाविति । एवप्रत्पादविनाशयोरेककालता, एवप्रत्यादविनाशाभ्यां द्रव्यमभि**ञ**कालं साध्यम्, तथोत्पादविनाशौ द्रव्यादभिन्नकालौ ताभ्यामेव हेतुदृष्टान्ताभ्यां वाच्यौ ॥ नतु चैकान्तवादी स्वात्मत्वापृथग्भूतत्वग्रत्पादविनाशयोर्ने प्रतिजानीते, तत्प्रसाधनाय परिकरः सर्प-द्रव्यस्यात्मन्युत्पतनाकारेणोत्पादः, तस्यैवात्मनि पतनाकारेण विगमः, सर्पद्रव्यात्मैवोभयाकारः निह सर्पात्मा भिद्यते, न चेद् भिद्यते ततः सर्पस्वभावतेव, अत एवानर्थान्तरताऽपि प्राह्या, अनर्थान्तरमुत्पादविनाशौ परस्परावधिकौ, तत्प्रतिपत्तेरभिन्नकालत्वात्, तस्योत्पादस्यारम्भो विशिष्यते अभिन्नकालत्वेन। केन सहाभिन्नकाल इति चेत्, सामर्थ्याद् विनाशेन, यसाद् विन-इयतो हि योऽन्त्यक्षणो यश्रोत्पादस्याद्यक्षणस्तदेताबुत्पादविनाशावेककोलावनर्थोन्तरं च, यदि चान्यो विनाशकालः स्यात् पूर्वस्यान्यश्रोत्पादकालः स्यादुत्तरस्य, ततः प्रागेतनं विनष्टमुत्तर-मनुत्यनम्, एवं च वस्तुश्रून्यः कालो भवेत्रिवीजं चोत्तरमुत्यद्येत, तस्माद्भिन्नकालावनर्यान्तरं च ताविति । यथैकक्षणवर्तिनो रूपस्यैकत्वादेव तत्प्रतिपत्त्यभिन्नकालतेत्येतत् प्रतिपादयति । अन्यस्य हान्येन भिन्नकालता सम्भान्येत, न पुनस्तस्य तेनैवेति वाक्यार्थः । एवमितस्त्रापि द्वयेऽनर्थान्तरता भावनीया, हेतुदृष्टान्तौ तु तावेव । नैगमन्याभिप्रायेण तृत्पादविनाश-द्रव्याणां भिन्नकालता, उत्पादो हि प्रागमावः, स च द्रव्यधर्मत्वाद् द्रव्यवृत्तिः, प्रध्वंसा-भावोऽिष विनाशः सोऽिष द्रव्यधर्म एव, द्रव्यमिष द्रव्यात्मरूपमजहत् स्वात्मिन वर्तते, ततश्रोत्पद्य कश्चित् कालं स्थित्वा प्रध्वंसाभावाद् विनश्यति, एवं भिन्नकालाः प्रत्ये-कात्मकालवृत्तित्वात् परस्परविभिन्नात्मानोऽर्थान्तरभूता इतियावत्, पटन्योमादीनां चात्यन्त-

९ 'सादिपरिणामः 'इति का-पाठः । २ 'एतेन च 'इति का-स्त्र पाठः । ३ 'स्वत्मतत्वा' इति का-पाठः । ४ 'रूपेण 'इति का-पाठः । ५ 'प्रध्वंसद्'इति∶ग-पाठः ।

पृथान्भृतस्त्रपाणामत्यन्तिमिक्कालानां च नैकत्वं दृष्टम्, यो वाऽद्य जनित्वा प्रियते यश्च वर्षशतं जीवित्वा मरणमनुभवति न तयोस्तुल्यकालता युक्ता, तथा न घटोत्पादकाल एव विनाश-कालः, कियाफलानाश्चासप्रसङ्गात्, यदि घटस्पनिर्धृत्यनन्तरमेव घटस्य विनाशः ततः क्रियाफले घटे स्यादनाश्चासः, विनष्टेन तेन घटकार्याकरणात्, तस्माद् भिक्नकालानुत्पाद-विनाशो । तथाऽर्थान्तरमुत्पादस्थितिभङ्गाः परस्परतः स्वलक्षणभेदात्, आत्मलाभात्माव-स्थानात्महानिस्वभावाः खल्वेते, यत्र च स्वलक्षणभेदस्तत्रार्थान्तरता दृष्टा घटपटादिषु, यत्र चानर्थान्तरता न तत्र स्वलक्षणभेदः, यथैकलक्षणवर्तिनि रूप इति । एवं भिक्नाभिन्नकालतो-त्यादादीनामर्थान्तरत्वमनर्थान्तरता च स्याद्वादप्रक्रियायां सकलप्रमाणाविरोधिनी सिध्यति, नैकान्तवादेषुत्पादादयः सम्भवन्ति, भेदाभेदादिलक्षणानभ्यप्रगमात् । तस्मादवस्थितमिदम्—उत्पादव्ययभ्रोव्ययुक्तं सदिति ॥ २९ ॥

एवं प्रपञ्चतः संछक्षणग्रुपपाद्योत्तरसूत्रसम्बन्धाय ग्रन्थग्रुपचिक्षेप भाष्यकारः---

भा०—अन्नाह—गृहीमस्तावदेवंरुक्षणं सदिति, इदं तु वाच्यं-तत् किं नित्यमाहोस्विद्नित्यमिति ?। अन्नोच्यते—

टी० अन्नाहेत्यादि । अत्रावसरे परः प्रश्नयति, प्रतिपादितसञ्ज्ञणानुमोदनाद्वा-रेण गृद्धीमस्ताबदेवंलक्षणं सदित्येवंविधस्य सत्त्वमनुमन्यामहे युन्यागमभाजः, ताब-च्छव्दः प्रक्रमाबद्योतनार्थः, पूर्वमेव सत्त्वं निश्चेयम्, निश्चिते सत्त्वे पश्चात्रित्यताऽनित्यता च चिन्त्या, एवं लक्षणमस्येत्युत्पादादित्रययोगमुङ्किङ्गयति । इतिशब्दो हेत्वर्थः । यसात् सत् तस्मात् इदं तु वाच्यं तत् किं नित्यमाहास्विद्नित्यमिति १ तुशब्दस्तस्मादित्यस्या-र्थमिभधत्ते, तदिति सतः परामर्शः, तत् सत् किं नित्यमनित्यमिति, सप्तसु विकल्पेषु सति सम्भवत्सु प्रश्नद्वयोपन्यासः किमर्थ इति चेत्, उच्यते—द्रव्यास्तिकन्यपर्यायास्तिकसम्परि-

ग्रहार्थः, तत्सम्परिग्रहाच शेषविकल्पस्चनमवसेयम्, कुतः पुनरिय-उत्पादादेर्नित्या-मारेका प्रब्दुः ? उच्यते — सतां नित्यानित्यत्वदर्शनात्, सद् व्योमादि नित्यं दृष्टं सच घटादि अनित्यमतः सन्देहः । अथवा आदाविदमु-

कम्—''नित्यावस्थितान्यरूपाणि'' (अ० ५, स० ३) इति तत्रैवं मन्यते न सर्व सिन्तत्यम-क्रवग्रहणात् रूपवतस्त्वनित्यत्वमर्थादतो न सत् सर्व नित्यं नाप्यनित्यमितीष्यतेऽवस्थित्यंशा-क्रीकरणेन रूपवद्पि नित्यम् । यथाऽऽह भगवान्—'' से' जहा णामए पंचित्थकाया सिया " इत्यादि सूत्रम् ॥ अन्यथा तृत्पाद्व्ययध्रौव्ययुक्तं सदित्यव्यापि सञ्चक्षणं स्थात्, अत इदं तु वाच्यम्—तत् किं सर्वथा नित्यमाहोस्वित् स्थित्यंशसमाश्रयणेनैव नित्यमिति ?। आचार्यस्तु स्थित्यंशमभित्रेत्याह—अन्त्रोच्यते ॥

९ 'सल्रक्षण ' इति ग-पाठः ।

२ अयः यथा नामः पन्नास्तिकायाः स्यात् ।

## सूत्रम्--तद्भावाञ्ययं नित्यम्॥ ५-३०॥

ही०—तदित्यनेनाभिसम्बध्यते सत्, तस्य-सतो भवनं-भावस्तद्भावः, कर्तरि षष्टी, तदेव हि सत् तथा तथा भवति जीवादि देवादिरूपेण, न जातुचित् सन्तर्यागेनान्यथा भवति, तद्भावाद्य्यं तद्भावाद्य्यम् अविनाशि नित्यं, नित्यग्रहणात् धौव्यांशपरिग्रहः, "नेर्ध्वे त्यप्" (सिद्धः अ०६, पा०३, स०१७) इति वचनात्, स ह्यन्वयी द्रव्यास्तिकांशः सर्वदा सर्वत्र न विच्छिद्यते, सदाकारेणानुत्पत्तेरिवनाशाच, भावशब्दोपादानात् परिणाम-नित्यता गृह्यते, कूटस्थनित्यता त्यज्यते, अन्यथा 'तद्व्ययं नित्य'मिति सत्रं स्यात् । यत् त न केनचिदाकारेण विक्रियते तदनुपाख्यमेव भवेत्, सन्तं च सर्वेषामन्विपनां धर्माणां सूचकम्, पश्चास्तिकायव्यापित्वात् तु सन्त्वपरिग्रहः, साक्षाज्जीवस्तावत् सन्त्वं चैतन्यम् पूर्वत्वमसङ्ख्येयप्रदेशत्वं चाजहत् तथातथापरिणामाञ्च व्यगात् न व्येति न व्येषस्यविनाश्यव्ययो नित्य उच्यते, न पुनदेवादिपर्यायेणाप्यनन्विपनां नित्यता धौव्यमस्य विद्यते, तथा परमाणुद्य-णुकादिपुद्गलद्वयं सन्तमूर्तत्वाजीवत्वानुपयोगग्राह्यादिधर्मानपरित्यजद् विवर्तते, न घटादिप-पायविवक्षया धौव्यम्, धर्मद्रव्यमित्वानुपयोगग्राह्यादिधर्मानपरित्यजद् विवर्तते, न घटादिप-पायविवक्षया धौव्यम्, धर्मद्रव्यमित्वानुपयोगग्राह्यादिधर्मानपरित्यजद्व विवर्तते, न घटादिप-पायविवक्षया धौव्यम्, धर्मद्रव्यमित् सन्त्वानुतंत्वासङ्ख्येयप्रदेशवत्त्वलोकव्यापित्वादिधर्मात्यान्यान्यत्वस्य विवक्षायां गत्युपकारित्वेन नित्य-त्वम्, गन्तुभेदाद्वि गत्युपकारित्वं भिद्यते अन्यादशाकारेण पूर्वः परिणा-त्वम्, गन्तुभेदाद्वि गत्युपकारित्वं भिद्यते अन्यादशाकारेण पूर्वः परिणा-

त्वम्, गन्तभेदाद्धि गत्युपकारित्व भिद्यते अन्यदिशकारण पूर्वः पारणा-क्रव्यस्य नित्यता रिणामः सवदाऽत्रतिष्ठते, स्वरूपव्यतिरिक्तवस्तुसम्बन्धितयोपजायमान-

स्वाद् घटादिवत्, एवमधर्मद्रव्यमपि द्रष्टव्यम्, स्थित्युपकारितया चानित्यत्वभावना, आकाशं तु सन्वामूर्तत्वानन्तप्रदेशवन्वादिधर्मद्वारेण नित्यम्, अवगाहकापेक्षयाऽवगाहदातृत्वेनानित्यम्, यत्राप्यवगाहकं जीवपुद्रलं नास्ति तत्राप्यगुरुलघ्वादिपयीयवत्तयाऽवश्यंतयेवानित्यताऽभ्युपेया, ते त्वन्ये चान्ये च भवन्ति, अन्यथा तत्र न स्वत उत्पादव्ययो नाप्यापेक्षिकाविति न्यूनमेव सङ्क्षणं स्यात्, इमामेव परिणामनित्यतां भाष्येण दर्शयति—

भा॰--यत् सतो भावान्न व्येति न व्येष्यति तन्नित्यमिति ॥ ३० ॥

टी०—यत् सत इत्यादि । सत्त्वादेरन्वयिनोंऽशास न्येति न विनश्यति नापि विनक् स्यति तिमत्यम्, किं पुनः कारणमप्रवृत्तः कालो नोदाहृतः ?। एवं मन्यते भाष्यकारः—नाती-तप्रस्थाख्याने वर्तमानः सम्भवति, वर्तमानाविधकमेवातीतत्वम् अतीतासन्त्वे निर्मूलस्य वस्तु-नोऽनुत्थानप्रसङ्गात्, तसादनादि जीवादि सन्वादि, एवं तिर्हं भविष्यतो प्रहणं किमर्थम् ? अत्राप्येषं मन्यते—केचिदविविक्तबुद्धयः प्रत्याख्यापयन्ति न वर्तमानकालावच्छिनस्य वस्तुनः कदाचिद् भविष्यत्कालाभिसम्बन्ध इति, तिक्षविधार्थ भविष्यद्वहणम्, अथवा तद्वावेनाव्ययं,

<sup>🥟</sup> १ 'रिक्तसम्बन्धि' इति क-स्त्र-पाठः । २ 'पुद्रलाखनादि तत्रा॰' इति ग-पाठः ।

तेन सदात्मना स्थित्यंश्चेनाविगतं परिणामापत्तौ सत्यामिष स्वभावाप्रच्युतेर्नित्यमुच्यते । तमेव च भ्रौव्यांश्चमाश्चित्यं समस्तास्तिकायेषु नित्यताव्यवहारः प्रतीयते, अथवा भृतिभीवः स्वात्मेत्यर्थः । स चासौ भावश्च तन्नावः कश्वासौ ? यः सर्वास्ववस्थासु निर्विकारः, शुद्धा द्रव्यास्तिकनयप्रकृतिर-विविक्षितसक्तिभेदग्रन्थः, अयो-गमनं विरुद्धोऽयो व्ययस्तन्नावस्य च विरुद्धगमनमभावापितः, न व्ययोऽव्ययः, न जातुचित् तन्नावोऽभावो भवतीति वाक्यार्थः, भ्रौव्यामिसम्बन्धाच नपुंसक-नित्याब्देनाभिधीयते, भाष्ये च यद्यपि भाष्यकृता पश्चमी प्रदर्शिता विवश्वावशात् तथापि वित्याब्देनाभिधीयते, भाष्ये च यद्यपि भाष्यकृता पश्चमी प्रदर्शिता विवश्वावशात् तथापि विवश्वावशात् तथापि विवश्वावशात् तृतीयाषृष्टचोर्ने दोषः ॥ नतु च प्रागपि नित्यावस्थितान्यरूपाणीन्त्यत्र (तृतीये) सूत्रे नित्यप्रहणं भ्रोव्यार्थमेव व्याख्यायि भवता, तत् किमर्थमिदमुच्यते 'तन्नाव्याय्ये नित्यम्' इति ? अत्रोच्यते—इह नित्यस्य लक्षणमभिधित्सतं, लक्षितेन चेह नित्यत्वेन तत्र व्यवहारः प्रदर्शितः । अपरे त्वेवं वर्णयन्ति—द्वे नित्यते, तत्रैका स्वभावाप्रच्युत्या कालत्रयाव्यमिचारिणी नित्यता, अपरा पारम्पर्यप्रवृत्तिनत्यता, तत्र च प्राच्यां नित्यतामाश्रित्य नित्यावस्थितान्यरूपणीति पठितम्, परम्परावृत्यवच्छेदमधिकृत्योत्पादव्यपभ्रौव्यसूत्रमध्य-नित्यावस्थितान्यरूपणीति पठितम्, परम्परावृत्यवच्छेदमधिकृत्योत्पादव्यपभ्रौव्यसूत्रमध्य-नित्यावस्थितान्यरूपणीति पठितम्, परम्परावृत्यवच्छेदमधिकृत्योत्पादव्यपभ्रौव्यसूत्रमध्य-

गायीति, एतद्पि यत्किश्चित्, यतस्तद्भावाव्ययं नित्यमित्येकमेव नित्य-नित्यस्त्रफलम् लक्षणं लक्षणान्तरानभिधानाच कथं द्वे नित्यते ? नित्यप्रहसितादिषु दृष्टेति चेत्, तद्युक्तम्, अभीक्ष्णार्थामिधायित्वादर्थोन्तरवृत्तिस्तत्र

नित्यशब्दः, तस्विवचारप्रस्तावे च न किश्चिदुपचारेण प्रयोजनम्, अतो व्यवस्थितमेव लक्षणं तद्भावाच्ययं नित्यमिति ॥ एवमन्वरयंशो नित्यत्वेन लक्षितो द्रव्यनयस्वभावः । पर्या-यन्यस्वभावो तृत्पाद्विनाशावभूतभावभूताभावलक्षणावुक्तन्यायेन स्थित्यंशप्रतिबद्धौ। स्थितिरपि पर्यायप्रतिबद्धा, सर्वदा संसर्गरूपत्वाद् वस्तुनः, एवमेकाधिकरणावुत्पाद्विनाशो जैन एव शासने साङ्गत्यमनुभवतोऽन्यत्र तु व्यधिकरणावेवोत्पाद्विनाशौ नियतौ वेति ॥ नन्वेवमपि

यथा तद् द्रव्यमात्मापरित्यागात् तथोत्पादिनाशलक्षणः पर्यायोऽपि द्रव्यपर्यायाभ्यां आत्मभूतो द्रव्यस्येत्यतः पर्यायनिवृत्तिवद् द्रव्यनिवृत्तिप्रसङ्ग इति । नित्यानित्यस्वे अत्रोच्यते स्थादेतदेवं, यदि घटादिनिवृत्तौ सृन्तिवृत्तिर्दश्येत, सृन्धिं वृत्तौ वा पुद्गलनिवृत्तिः, न च दश्यते सृदोऽन्वयिन्याः पुद्गलजातेवी

कस्यांचिदवस्थायां निष्टत्तिस्तद्भिधानप्रत्ययव्यवहार्यत्वात्, घटादिनिष्टत्तौ वा यदि न किश्चित् पश्चादुपलभ्येत श्रद्दधीत विद्वज्ञनः पर्यायनिष्टत्तौ द्रव्यांशनिष्टत्तिः, न च प्रत्यक्षविरोधे तर्कः कमत इत्यपकर्ण्यमेतत्, एवग्रुपपत्थागमाभ्यामवस्थितं तद्भावाव्ययं नित्यमिति ॥ ३० ॥

एवं सूत्रद्वयेन निरूपिते समस्ते वस्तुन्यर्थाभिधानप्रत्ययरूपे स्थित्युत्पत्तिब्ययस्वभावे पुनर्विस्तरिवशेषार्थी पर आरेकते, यद् व्येत्युत्पद्यते च तत् सिवत्यं चेत्यतिसाहसम्, अथवा न किश्चिद्सद्नित्यं वा, सिवत्यत्वाभ्यां निराकृतत्वात्, ततो लोकव्यवहारोच्छेदः, तदेतद्

दुरुपपादत्वात् दुःश्रद्धानत्वाचासङ्गतम्, नित्यता द्युत्पादव्ययौ विरुणद्वि, उत्पादव्ययौ च नित्यतां विरुणदि, सोऽयं छायातपवदसहावस्थानलक्षणविरोधाघातपक्षो न विद्वज्जनमनांसि प्रीणयतीति, अत्रोच्यते श्रद्धत्तां भवानुपपाद्यमानं यथा न कश्चिद् चिरोधः समस्ति, यथा चात्रैव लोकव्यवहारसङ्गतिर्द्रव्यास्तिकपर्यायास्तिकनयसम्भवेऽन्यतरप्रधानगुणभावविवक्षाप्रा-पिते उमे अपि सिन्दित्वे तत्प्रतिपक्षभूते वाऽसदनित्यत्वे ॥

# सूत्रम्-अर्पितानर्पितसिद्धेः ॥ ५-३१ ॥

टी०—अपरेऽन्यथाकारं सूत्रसम्बन्धमभिद्धते, ध्रौन्यस्य नित्यपर्यायत्वेन लक्षणमुक्त-मुत्पाद्व्यययोरुच्यताम्, नोच्यते, तयोलींकप्रतीतत्वात्, सामर्थ्यगतेश्वासद्नित्यत्वादीनाम्, अतस्तल्लक्षणं न साक्षाद् वाच्यम्, किं कारणम् ?

#### भा०-अपितानपितसिद्धेः॥

टी॰—अपितं निदर्शितमुपात्तं, तद्विपरीतमनपितम्, सिद्धिः—ज्ञानम्, अपितेनानपितपरिज्ञानमपितानपितसिद्धिस्तस्याः—ततो हेतोरपितानपितसिद्धेः, विशेष्यं हि वस्तु नीलोत्पलादिवदुपादीयमानं नियमकारिविशेषणधर्मप्रत्यनीकपर्यायात्रयतामनुअपितानपितस्वरूपम् भवत्येवेति न्यायात्, एविमहापि ध्रोव्यलक्षणेऽपितेऽनपिताविष साक्षात्
तद्विपरीतावुत्पादव्ययो सङ्गंस्येते, पूर्वमुत्तरं च पर्यायं ध्रोव्यमासादयित,
न तृत्पादलक्षणः पर्यायो विनाशलक्षणो वा पूर्वोत्तरपर्यायानुभावी, तस्माद् विलक्षणानुत्पाद्व्ययाविति सुज्ञानम्, एवं सम्बन्धद्वयमभिधाय सुत्रार्थोऽभिधीयते, पूर्वकं सम्बन्धमात्रित्येदं भाष्यम्—

#### भा०—सच त्रिविधमपि नित्यं चोभे अपि अपितानपितसिद्धेः॥

टी० चशब्दः समुचये, अपिः सम्भावने । सत् त्रिविधम्रत्पादव्ययस्थितिलक्षणम्, नित्यं च द्वितीयस्त्रोक्तम्भयमप्येतद्र्पणानपणाभ्यां सिद्धमव्याहतम् अनेकधर्माधर्मी,
तत्र प्रयोजनवशात् कदाचित् कश्चिद् धर्मो वचनेनार्प्यते निवन्ध्यते, सन्नपि च कश्चिन्न विवध्यते प्रयोजनाभावात्, न पुनः स धर्मी विवश्चितधर्ममात्र एव । इत्यतः सत्पर्यायविवश्चायां सदुत्पादादिस्थित्यंश्विवश्चायां नित्यमसद्युत्पादाद्यनित्यं च, सक्त्वासक्त-

विश्वश्वम्यता विशिष्टग्रहणात् सर्वदा वस्तुनः येन प्रमाणेन यद् वस्तु सिद्धिष्टं गृह्यते, तेनैव प्रमाणेन तदेव तदैव वाऽसिद्धिश्चिष्टमिष गृह्यते, अन्यथा त्वविविक्तग्रहणमेव स्यात्, विविक्ताश्च चक्षुरादिबुद्धयोऽनुभूयन्ते । यथैव हि स्वास्तित्वात् सिद्धशेषणोक्षेक्षेन सद्धिद्धरिभधावति, एवं असिद्धशेषणावष्टम्भजनिताऽपीति।। न चोपहतेन्द्रियस्याव्यापृतेन्द्रियस्य वा वस्त्वन्तराभावविशिष्टं ग्रहणप्रपुत्वायते तत इन्द्रियव्यापारे सित भावादसिद्धिशिष्टस्य ग्रहणस्य नापद्ववो युन

ज्यते, यथा प्रकाशकाः कृशानुभास्करादयः प्राकाश्यं वस्त्वन्तराभावविशिष्टमेव प्रकाशयन्ति, एवं प्रमाणमपि वस्तुपरिच्छेदहेतुत्वेन व्याप्रियमाणं वस्त्वन्तराभावविशिष्टमेव प्रकाशयति । प्रमाणं च यथावस्थितवस्तुस्वभावग्राहि । ततः प्रमाणपरिच्छिन्नेनार्थेन यथाप्रयोजनमर्पणादि-च्यवहारः । तस्मात् सचौसचैकमेव वस्तु, स्वरूपार्पणयोत्पादः सन् स्थितिविनाशाभावविशि-ष्ट्रग्रहणादसन्, एवं स्थितिविनाशावि वाच्यौ । एवं हि त्रिविधग्रहणं समर्थितं भवति ॥ तथा स्वात्मापरित्यागार्पणात्रित्यम्, उत्पादव्ययार्पणात् तदेवानित्यम्, स्थित्यादयश्च सङ्ग्रहा-देकीभावाद् वस्तु, न स्थितिरहिताबुत्पादविनाञ्जो, नाप्युत्पादव्ययशून्या स्थितिः, अतः संसर्ग-लक्षणं वस्त्वेकमेव नित्यं चानित्यं च ॥ नतु चोत्पाद्व्ययधौव्ययुक्तं सदिति त्रिस्वभावमेव सुरुवेनावधृतम्, भाष्यकारस्तु सच त्रिविधमपीत्येव विद्युष्वस्रेकैकस्य सर्वं प्रतिपादयति, नैष दोपः, अविभक्तेऽपि वस्तुनि स्वभावत्रयाख्यानमन्योन्यापरित्यागद्वारेणैव कियते, अन्यथा कथं कथ्येत प्रज्ञापनागोचरः ? । स्थित्यादयो हि परस्परावियोगिनः सर्वदा सँदसदात्मका भेदाभेदः लक्षणास्तेषु सत्त्वप्रज्ञापना न विरुध्यते, न ह्येकदेशोऽसद्धस्तुनो भवति पटादेस्तन्त्वादिः, अथ नित्यं चेति किमर्थमुच्यते, सद्वहणादेव तद्गृहीतेः पुनर्ने किश्चित् फलमस्ति सद्वहणेनैव घोन्यांशस्य लक्षितत्वात्, सच त्रिविधमपीत्येतावदेवाभिधेयमिति, अत्रोच्यते—सत्यमेतदे-वम्, तथाऽप्यर्थविशेषप्रतिपिपादयिषया पुनर्नित्यप्रहणं, स विशेषो भाव्यते यदि धौव्यांश एव नित्यः स्यात् न समस्तं वस्तु तत उत्पाद्व्ययावष्यनित्यौ न वस्तु सकलम् , एवं चान्याधारं नित्यत्वमन्याधारं चानित्यत्वं स्याद् अनिष्टं चैतद् व्यधिकरणत्वात्, यथा प्रवचनवाह्यानां नित्यं व्योमाऽनित्यो घट इति, अत्राप्येवं स्यादन्यनित्यमन्यचानित्यम्, इष्यते तु यदेव नित्यं तदेवा-नित्यमिति, तत्राऽध्रुना पुनर्नित्यग्रहणेन निरंशं वस्त्वप्येत एतद्विपक्षेण चानित्यं समस्तमेव वस्तूच्यते निर्विभागत्वात्, एवं हि तत् प्रज्ञाप्यते केवलं श्रोतृबुद्धिव्युत्पत्तये स्थित्यंशोऽयमि-मानुत्पाद्व्ययांशाविति बुद्ध्या विभज्यते, न तु परमार्थतोऽस्ति विभाग इत्येवमैकाधिकर-ण्यम् । यथाऽऽह---

> " अभिन्नांशं मतं वस्तु, तथोभयमयात्मकम् । प्रतिपत्तेरुपायेन, नयभेदेन कथ्यते ॥ १ ॥"

यत् तूक्तं नित्यता द्युत्पादच्ययौ विरुणद्ध्युत्पादच्ययौ च नित्यतां विरुप्धाते, तत् प्रय-श्र्वयापोद्यते, कः पुनर्विरोधशब्दार्थः १। किं ययोरेकत्रावस्थानं न दृश्यते तौ विरुद्धावथ यावेकत्र कालान्तरं स्थितौ पश्चादन्यतरिवनाश उभयविनाशो वा तौ विरुद्धाविति १ किश्चातः, यदि प्राच्यः पक्षः कदाचिदिप यावेकत्र न दृष्टावेवं सति वध्ययातकभावलक्षणस्तावदिहनकुलयोर-गन्युदकयोवी न विरोधः, यतः संयोगे सत्येककालयोरिहनकुलयोरिमजलयोवी स्थितयोविं-

<sup>9 &#</sup>x27; सत्त्वासत्त्वेकमेव 'इति क-स्त्र-पाठः । २ 'सर्वास्मका 'इति ग-पाठः ।

रोधः, संयोगस्यानेकाश्रयत्वात् द्वित्वादिवत्, न चासंयुक्तो नकुलः सपैविनाशे प्रश्चः, यदि स्यात् ततः समस्तत्रैलोक्योदरवर्तिसपीभावप्रसङ्गः, अग्निजलयोरप्येवमेव भावना, वाडवाग्नेवारिधि-वारिणश्रेकत्रावस्थानं दृष्टमिति चेत्, हन्त हतस्तर्हि विरोधः, प्रकृतमुच्यते संयोगे पुनः क्षण-मात्रावस्थायिनोरुत्तरकालमेकस्य बलवत्वाद् घातकत्वे सतीतरस्य दुर्बलत्वाद् वध्यत्वे स्याद् विरोधः, न चैवं सदसतोर्नित्यानित्ययोवी क्षणमात्रमप्येकत्र वृत्तिस्त्वयाऽभ्युपेयते, गुणविषये संयोगाभावास्त्रापि समवायवृत्तिविरोधाभावप्रसङ्गात्, तस्माश्च नित्यानित्यसदसदादीनामेकव-स्त्वाश्रयतायां वध्यघातकभावलक्षणो विरोधः समस्ति, नाष्यसहावस्थानलक्षणो विरोधः, स-हि शीतोष्णवत् फलवृन्तसंयोगविभागवदाम्रफलादिषु स्थामतापीततावद् वा, तथाहि शीतप-र्थायोऽक्मादीनां प्राग् वा विद्यमानः पश्चादुपजायमानेनोष्णपर्यायेण सह नावतिष्ठते, तथोष्णः शीतेनोपजायमानेन सह विरुध्यते, न चैवं प्रागवस्थितं नित्यत्वमनित्यत्वेन पश्चात्कालभाविना विनाश्यते, तद्धि नित्यत्वमेव न स्याद्ध्रवत्वात्, नापि नित्यत्वेनोत्पत्तिभाजा पूर्वावस्थितमनि-त्यत्वं विनाश्यते, तत् तु नित्यत्वमेव न स्यादुत्पद्यमानत्वात्, अपिच क्षणनश्चरेषु भावेषु न कदाचिद्यं विरोधः समस्ति, नहि तत्रानित्यत्वस्य पूर्वमवस्थानम्, तेन ह्यनित्यत्वेन ना-शिते वस्तुनि निराधारस्य नित्यत्वस्याभाव एव, अवश्यंतयाऽसहावस्थानलक्षणविरोध-वादिना तत्रान्यतरस्योत्पद्यमानता अन्यतरस्य च पूर्वावस्थितिरभ्युपेया, हावस्थानलक्षणिवरोधवाद्येव न स्यात्, येषामपि किश्चित् कालं स्थित्वा घटो विन-श्यति तैरपीदं वक्तव्यम् यावदसौ न विनश्यति तावत् कि नित्यः उतानित्य इति १। नि-त्यश्रेद् व्योमादिवदनुच्छेदप्रसङ्गः, इतरत्र त्वभावप्रसङ्गः, अवश्यमेव सता नित्येनानित्येन वा भवितव्यमेकान्तवादिनाम्, अनेकान्तवादिनां तूभग्रस्वभावत्वाद् वस्तुनो न किश्वि-दघटमानकम् , एवमेव फलवृन्तयोः संयोगविनाशे विभाग उपजायते फलादिषु श्यामता-ऽपैति पीततोत्पद्यत इति विकल्प्य निरसनीयम्, एवमेते विकल्पाः नित्यानित्यत्वयोः सहा- पूर्वकेण विरोधलक्षणेन सङ्गता अपीद स्यात्कारोपलाञ्छनप्रक्रियायां वस्थानविरोधाभावः न सम्भवन्ति । अपिचैकत्रावस्थानं न दृश्यत इति किमेकस्मिन् धर्मिणि नास्ति, यद्येवं ततोऽसिद्धता, दृष्ट एक एवाश्मा शीतश्रो-ष्णश्च । अथ यत्र देशे शीतो न तत्रैवोष्ण इति, एतदप्यसत्, निह शिशिरस्पर्शस्रदकं भिन्नदेशवर्त्यसंयुक्तमेवाप्नि विध्यापयति, संयोगश्चैकदेशवर्तित्वे जलानलपरमाण्यनां सि-द्वचित, अन्यया च त्रैलोक्येऽप्यान्यमावप्रसङ्गः, सित च संयोगे क्षणमात्रावस्थानमेकत्र इ-ष्टमेव तदा इतो विरोधः ?। उत्तरकालमदर्शनाद् विरोध इति चेत्, अत एव कदाचिद् वि-रोधः कदाचिदविरोध इति स्याद्वादाश्रयणम्पदोषम् ॥ अथैकस्मिनेवाधिद्रव्ये ज्ञ्णतानुष्णते युगपन स्तः, इत्येतदच्यसारम् । यतः स्पर्शपर्यायेणात्रिरुणोऽभिधीयते रूपपर्यायेण त्वनुष्ण

१. '.पूर्वोवस्थानम् ' इति. क-स्त-पाठः ।

एव । अथोष्णस्य प्रतियोगी शीत एवानुष्ण इति गृह्यते, रिक्तं शक्यमेतदिष, अनुष्णाशीत-स्याप्युष्णप्रहणे प्रतिश्विष्यमाणत्वात् , तसादुष्णपर्यायोऽनुष्णपर्यायेण प्रतिपक्षेण सहै सत्रैकदा च दृष्ट इति । न च वध्यघातकासहावस्थानविरोधयोविंशेषः कश्चिद्दित, अहिनकुलयोहिं संयोगे योऽहेर्जीवनपर्यायः स मरणपर्यायेण सह नावतिष्ठते इत्यसहावस्थानलक्षण एव विरोधः, तथाऽिवजलयोः सति संयोगे कदाचिदुष्णपर्यायस्य शीतपर्यायेण सहानवस्थानं बहु-जलमध्यप्रश्विप्तस्योकस्याङ्गारशकलस्य, कदाचिच्छीतस्यानवस्थानं प्रवृद्धज्वलनञ्चालाप्रतप्तवारिणीति । वध्यघातकलक्षणः प्राणिविषय इति चेत् , न, असहावस्थानलक्षणस्यापि कस्यचित् प्राणिविषयत्वेन दर्शनात् ॥ अथैककालविषययोवध्यघातकविरोध इति चेत् , न, असहावस्थानलक्षणेऽिप विरोधे यदा इयामताऽपैति पीतता चोत्पद्यते तदा विगमप्रतिपत्त्योरेकः कालो-ऽतः शब्दार्थोऽिप न सङ्गच्छते सहानवस्थानमिति, तसान्नास्ति विरोधः ॥

अथ द्वितीयपक्षमाश्रयते कालान्तरावस्थायित्वे सित दृष्टयोरेकत्रान्यतरस्यानवस्थान्तस्थानवस्थानं वा विरोध इति, सोऽप्यसङ्गतः, कालान्तरावस्थायितायामेकत्र तावस्न विरोधः । उत्तरकालमनवस्थानोपलब्धेविरोध इति चेत् , एवं सित न कस्यचित् स्त्रीमनुष्यव- हीवर्दादेविरोधः स्यात् , तसादुपेक्ष्यः । नापि प्रतिबन्ध्यप्रतिबन्धकभावलक्षणो विरोधः सद- सतोनित्यानित्ययोवी, अभिन्नकालमेकत्रात्मद्रव्ये किल धर्माधर्मावुभावपि स्तः, तयोश्रेकस्य प्रधानभावोऽन्यस्य गुणभावः, प्रधानगुणभावे चैकत्र द्वयमप्यस्तीति को

एकश्रानवस्थानादि- विरोधः ?।। अथैवं मन्येथाः -धर्मस्य फलमधर्मफलेन प्रतिबद्धमधर्मफले विरोधखण्डनम् च धर्मफलेन प्रतिबद्धमेष विरोध इति, यदैकस्य प्रधानभावस्तदैव न तस्य गुणभावः, प्रधानता चोद्धतविपाकावस्थया गुणभावोऽप्यनुङ्कत-

विपाकावस्थयेति, एतद्प्ययुक्तम्, यस्मादेकत्रात्मन्येकदा धर्माधर्मफलोपभोगोऽभ्युपगम्यत एव जैनेन्द्रैः, धर्माधर्मौ पुण्यापुण्यलक्षणौ, पुण्यापुण्ये च पुद्गलात्मके, पुद्गलाश्च ज्ञानावरणादि-भेदेन परिणताः, कर्म चतुर्विशत्युक्तरमकृतिशतभेदम्, तत्र कर्मप्रकृतीनामशीतिर्द्यधिका पापम-पुण्यमधर्म इति संज्ञाता, चत्वारिशत् द्यधिका तु पुण्यं धर्म इति, तत्र कासाश्चित् प्रकृतीनां पुण्याख्यानां पापप्रकृतीनां च युगपद् विपाकाभयुपगमे कृतः प्रतिवन्ध्यप्रतिवन्धकमाव-लक्षणो विरोधः ?। अथापि स्यात् कासाश्चित् प्रकृतीनां प्रतिवन्ध्यप्रतिवन्धकमावो यथा नरायुषः सुरायुषश्चैकदैकत्र विपाकाभावः, तत्रापि न कर्मणः सहावस्थानमनिष्टम्, किं तिर्हि ? विपाकपर्याययोरसहावस्थितिः, नरायुर्विपाकपर्यायः सुरायुषो विपाकेन सह नाव-तिष्ठत इत्यसहावस्थानलक्षण एव, विगैमप्रतिपत्त्योश्चैककालत्वाज्ञातुचित् सहावस्थानम-पीति । उपेत्य वा ब्र्मः—अस्त्वयं विरोधः प्रस्तुते वस्तुनि, न कश्चिद् दोषः, इष्यत एव

९ योऽहिजीवन' इति क-पाठः ।

२ बन्धे विंशत्युत्तरशतभावेऽपि प्रशस्तेतरवर्णचतुष्कप्रहात् अधिकाश्वतस्रोऽत्र।

३ नरायुषो विगमः सुरायुषः प्रतिपत्तिः ।

द्रव्यपर्याययोरन्यतरस्य गुणप्रधानभावः, कदाचिद् द्रव्यं विवक्ष्यते, न पर्यायः, कदाचित् पर्यायो विवक्ष्यते, न द्रव्यम्, उभयं तु सम्भवति, त्वयाऽप्येककालयोरेव प्रतिबन्ध्यप्रति- वन्धकभावोऽभ्युपेयते, अन्यथा स एव न स्यात् प्रतिबन्धः, अतो न कश्चिद् विरोधः । सद- सतोनिंत्यानित्ययोवां भिक्षुवरधर्मकीर्तिनापि विरोध उक्तः प्रमाणविनिश्चयादौ स पुनर्यं विरोधः कथं गम्यते, कचिद्विकलकारणस्य भवतोऽन्यभावेऽभावाद् विरोधगतिर्भवति, यथा श्चीतोष्णस्फ्रीयोरसहावस्थानम्, अन्योन्यपरिहारस्थितिलक्षणतया वा विरोधो नित्यानित्यवत् अन्योन्यं परस्परं व्यवच्छेदः-परिहारस्तेनान्योन्यपरिहारेण स्थिति-

धर्मकीर्तिमतखण्डनम् लेक्षणोऽन्योन्यव्यवच्छेदरूपः, परस्परपरिहारस्थितिलक्षणतया च विरो-धिनोर्नित्यनित्ययोरेकपरिग्रहोऽपरत्यागनान्तरीयकः एकत्यागोऽप्यपर-

परिग्रहाविनाभावी, तथा भावाभावयोरेकत्राभावः, एष च त्रतियोगिव्यवच्छेदरूपः सामयि-कोऽसहावस्थानभेद एव, पूर्वकस्तु शीतोष्णस्पर्शयोक्छायातपयोः प्रकाशतमसोश्र दश्यात्मनोः परिनिष्पन्नयोरेकत्राभावादनुपलिधलक्षण इत्येतावान् विशेष इति । अत्रोच्यते-तार्किकापश-ब्देन न किञ्चिदत्रातिरिक्तमपदिष्टम् ॥ यदप्यपादेशि तदप्यसमीचीनम्, यतोऽसहावस्थान-लक्षण एव विरोधो द्विधा कल्प्यते, नामैव च लक्षणं, न सहावस्थानं लक्षणं यस्य विरोधस्ये-त्यनेनैव शीतोष्णस्पैर्शयोरिव नित्यानित्यविरोधस्यापि सङ्गृहीतर्त्वौद् भेदेनाभिधाने प्रयोजना-भावाद् दुर्विदम्धतामात्रमेवावशिष्यते भिक्षुवरस्य । स्यादियमारेका, दृश्यपरिनिष्पन्नयोः प्राच्यः, इतरः परिकल्पितरूपयोः स्वसामान्यस्थणविषयत्वेन भेदप्रकाशनमिति, एतदप्यस-इतम्, स्वलक्षणभेदानामानन्त्यात् परिकल्पबहुत्वाच कृतो द्वैविध्यम् । अपिच नित्यता भवतु परिकल्पः, अनित्यता पुनः संस्कृतलक्षणम्, " उत्पत्तिः स्थितिर्जराऽनित्यते"ति वचनात्। दिम्नागेनाप्युक्तम्, ''नित्यसमायां जातौ स एव तु भावोऽभूत्वा भवन् भूत्वा वाऽभवन्ननित्य इत्युच्यते, सा चावस्था भावप्रत्ययेनानित्यते"ति, एवं च न नित्यानित्ययोः सामान्यलक्षणयो-विरोधः, नापि स्वलक्षणासामान्यलक्षणयोः, स्वलक्षणोपादानत्वात् सामान्यलक्षणस्य, परि-कल्पितयोश्र खरतुरमविषाणयोविरोध इत्यद्भतमपश्यद् भिक्षुवरः, तस्मात् स्वलक्षणविषय एव विरोधोऽस्तु, तत्रापि न स्वलक्षणिमत्येव विरोधः, किन्तु द्रव्याणां द्विविधाः पर्यायाः-क्रमभुवः सहभुवश्र, युगपदवस्थायिनोऽयुगपदवस्थायिनश्र, सूक्ष्माः स्यूलाश्र, साधनानि चं, व्यापृताश्राव्यापृताश्र, यथा घटे सद्रव्यमूर्ताचेतनरूपरसगन्धस्पर्शसङ्ख्यासं-

१ इक्षणाऽन्योन्यञ्यवच्छेदरूपाः 'इति क-ख-पाठः । २ स्पर्शयोर्नित्यानित्य 'इति क-ख-पाठ ।

३ नित्यमित्युक्तेऽनित्यतापरिहारस्यावश्यकत्वात् शीतोष्णसमानता तत्त्वतस्तु अवयवभेदेन काळादिभेदेन वा न कापि विरोधः ।

४ 'बा 'इति क-पाठः।

स्थानादयः सहभ्रवो युगपदवस्थायिनः, स्थूलाः स्र्क्ष्माश्च साधनानि . द्रव्याणां पर्यायाणां साध्यानि च कार्यवशाद् व्यापृताश्रोदकाद्याहरणादिषु मृत्पिण्ड-शिवक-**है**विध्यम् स्थासक-कोशक-कुशूल-घट-कपाल-शकल-शर्करा-पांशुत्रृटिपरमाणवः क्रम-भ्रवः, नहि मृदादिसामान्यव्यतिरेकेण पिण्डादिधर्मा भवितुम्रत्सहन्ते, न ग्रङ्गुलिभेदेनर्जुकुटिलतयोः सम्भवः, सैत हि साङ्गुलिः स्वाँस्तु धर्मान् पारम्पर्यमात्रप्र-तिलब्धवृत्ती क्रमेणोन्नमयति, मयूराण्डकरसवदुपारूढस्वरूपारूयेति वचनात् । एत एवासहाव-स्थायिनः सुक्ष्माः स्थूलाश्रापेक्षया नित्यानित्यादयः साध्याः साधनानि चाव्यापृता उदकाद्या-इरणादिषु, तेषां को नामायं विरोधः ? ॥ ननु सहानवस्थानम्, तन्न, सहोत्पादावस्थान-दर्शनादेकद्रव्यष्ट्रत्तित्वाच, द्रव्यमेव चक्षुरादिग्रहणापदेशविशेषाद रूपादिव्यपदेश्यमेकपुरुषपि-हुपुत्रत्वादिवत्, न च रूपादीनां समुदायैकरूपताऽभ्युपगमनीया, रूपग्रहणे रसादिग्रहणप्रस-ङ्गादिन्द्रियान्तरवैयर्थ्यसङ्करादिदोषप्रसङ्गाच । न चाभावता, प्रमाणामावात् प्रसिद्धिविरोधाच। स्वलक्षणविरोधोऽपि नास्त्येव, सामान्यविशेषात्मैकलक्षणत्वात् स्याद्वादिपरिगृहीतस्य वस्तुनः, जात्यन्तरत्वाच नरसिंहवदेकान्तवादिपरिकल्पिताट् वस्तुन इति । स्यात् तु क्रमजन्मनां धर्मा-णामसहावस्थायिनां देवमनुष्यादीनां मृत्पिण्डशिवकादीनां च विरोधोऽसहावस्थानलक्षणः, सोऽपि द्रव्यास्तिकनयप्राधान्यादभेदे विवक्षिते पर्यायाणां द्रव्यव्यतिरेकेणानभ्युपगमान्ना-स्तीति न कश्चिद् विरोधोऽस्ति स्याद्वादिनः, तमःप्रकाशच्छायातपशीतोष्णविरोधोदाहरण-निरास उक्तविधिनाऽवगम्यः, द्रव्यार्थतो नित्याः पुद्रलाः तमस्तया च क्रमजन्मानः परिण-मन्ते पर्यायाः, सामान्यस्याभिन्नत्वादेकरूपा एवेति कः केन विरुध्यते ? । इत्थमर्थस्य सामा-न्यविशेषात्मैकरूपत्वेऽन्योन्यापेक्षित्वेऽनेकान्तात्मकत्वे एकान्तवादिपरिकल्पिताज्ञात्यन्तरत्वे च न कञ्चिद् दोषः, तथा स्थित्यंशस्य नित्यत्वादुत्पाद्व्ययानित्यत्वादुभयस्याभिन्नस्वभाववस्तु-तायां कथमिदं घटते नित्यानित्ययोरेकपरिग्रहोऽपरत्वागमनान्तरीयकः एकत्यागश्चापरपरिग्रहा-विनाभावीति, प्रत्यक्षादिप्रमाणवाधितत्वादुन्मत्तकप्रलापमात्रमेतदवसीयत इति, तस्मान्न परि-कल्पितविषयो विरोधो ( न परिकल्पितापरिकल्पितविषयो ) न सकलस्वलक्षणविषयो नापि सामयिकः, किं तर्हि ? पर्यायनयाभित्रायेण क्रमजन्मपर्यायविषयः, स चैक एवासहाव-स्थानसञ्चणः, सोऽपि द्रव्यार्थनयाभिशायेण नैवास्तीति भावितम्। एवं चैकवस्तुविषये सदसती नित्यानित्ये च अर्पितानर्पितसिद्धेरिति व्यवस्थितम् ॥ द्वितीयसम्बन्धाभिधानेऽपि सङ्गतार्थमेव भाष्यम्रकेन विधिना, एतमेवार्थमधुना भाष्येण प्रपञ्चयति---

भा०-अर्पितव्यावहारिकमनर्पितव्यावहारिकं चेत्यर्थः ॥

टी०-अर्पितव्यावहारिकमित्यादिना, प्रकान्तं त्रिविधं सन्नित्यं च, तदपेक्षया

१ चिहितो भागः क-स्त्र-योनीस्ति.

नपुंसकलिङ्गानिर्देशः, आदिमदनादियुगपदयुगपद्मावित्रिकालविषयपर्यायापणभजनानेकान्त-प्ररूपणो हि परिणामार्थः, तैः पर्यायैः प्रतिवेधसमग्रादेशविकलादेशैः, स्वपरार्थशब्दपर्यायभ-जनया च स्वं स्वं तत्त्वं पुष्णातीति विस्तरेण चरितार्थमेतत्, तत्र स्थितिरुक्षणोऽन्तर-<del>ङ्गस्तत्परिणामरूपत्वात् तत्सहावस्थायित्वात्, गहिरङ्गावुत्पादव्ययौ</del> विस्रसाप्रयोगेण कादाचित्को द्रव्यादिभेदात् प्रतिपन्नानन्तभेदौ, एवं चार्थोऽर्पितानर्पितधमीत्मकस्तद्विषयः शब्दो व्यवहाराङ्गमतः शब्दव्यवहार एव प्राधान्येनाङ्गीक्रियते, अत्र प्रत्यर्थं च प्रतिपत्तिः शब्दात् साक्षाद् गम्यमानार्थतया च सर्वत्रैव, यतः सदेकनानानित्यानित्यादिधर्मकलाप-परिकरमशेषमस्तिकायजालम्, तत्रान्यतमैकधर्मापेणे शेषधर्माणां गम्यमानता, यतो न सद् असत्त्वादिमेदविविक्तम्, असद् वा सदादिविकल्पशून्यम्, अन्योन्यापेक्षसत्ताकत्वात् सदा-दीनाम्, एवं वस्तुनिश्रयः, अपितम्रुपनीतं वस्तु विविश्वितेन धर्मेण साक्षाद् वाचकेन शब्देनाभिहितं व्यवहारः प्रयोजनमस्येति व्यावहारिकम्, अपितं च तद् व्यावहारिकं चेत्य-पितन्यावहारिकम्। एतदुक्तं भवति–किश्चिद् वस्तु विशिष्टाभिधानार्पितं सद् न्यवहारं साधयत्यपरमनर्पितमेव साक्षाद् वाचकेन शब्देन प्रतीयमानं सद्यवहाराय व्याप्रियत इत्यत आह—अनिर्पेतव्यावहारिकं चेत्यर्थः। अथवाऽर्पितविषयो व्यवहारोऽर्पित व्यवहारः शब्दपरिप्रापितव्यवहार इत्यर्थः । सोऽस्य सतोऽस्ति नित्यस्य चेत्यर्पितव्यावहारिकं सन्नित्यं च, एवमनर्पितव्यावहारिकमपि द्रष्टव्यमसदिनत्यं च यदा चासदिनत्ये शब्देन साक्षात् प्रतिपिपा-द्यिषिते तदार्थिते ते, इतरे तु सन्नित्ये गम्यमाने तत्रानर्पिते भवतः, तसादेकत्र वस्तुन्यर्पित-धर्मपरिग्रहोऽनर्षितधर्मसत्तानान्तरीयकः, यथा कृतकत्वधर्माभ्युपगमोऽनित्यत्वसत्तानान्तरी-यकः, एकत्यागश्रापरपरित्यागाविनाभावी, यथा अनित्यत्वपरित्यागे कृतकत्वपरित्यागोऽव-इयंभावीति,चशब्दः सम्रचिनोति सर्वीन् विकल्पान्, इतिशब्दो हेती, यस्मादर्पितधर्मविषयः शब्दव्यवहारस्तसादिंपितानिर्पेतसिद्धेः सिन्नत्ये असदिनत्ये च विवक्षावशात्, अवधारणे वा, एतावानेव शब्दव्यवहारी यदुतार्पितानर्पितधर्मविषयो नान्य इति, अर्थ इत्यमिधेयप्रतिपत्ति-माचष्टे, सुमासत एषोऽर्थः सूत्रस्येतियावत् । धर्मार्थकाममोक्षलक्षणः सकलः पुरुषार्थस्तद्योग्य व्यवहारापेणाभ्यां यथावदधिगम्यत इति ॥

भा०—तत्र सचतुर्विधम्, तद्यथा—द्रव्यास्तिकं, मातृकापदास्तिकं, उत्प-न्नास्तिकं, पर्यायास्तिकमिति ।

टी०—तम्र सचतुर्विधमित्यादि । तम्र-तेषु सन्नित्यासदिनत्येषु सतो भेदाना-चष्टे , सचतुर्विधमेव, न त्रिधा न च पश्चधा, तदुदेशार्थमाह—द्रव्यास्तिकमित्यादि । उ-त्पादादिमूलभेदान्तःपात्येव, सविपर्ययद्रव्यादिभेदशपश्चक्षेरूप्येऽप्येकस्य धर्मिणः परिणामसमू-हस्त्रभावस्योत्तरोत्तरभेदप्रदर्शनार्थः, एवंविधोपन्यासे च सर्वतत्पर्यायाकाङ्क्षा, तावत्परिणा-

१ 'विक्तम्' इति क-पाठः ।

मानुयायित्वात् तत्संज्ञासम्बन्धादीनाम् , तत्रादिमद्भिः पर्यायैरप्येमाणं सतो भावाद् व्येति व्येष्यतीति चानित्यम् , अनाद्यः पर्यायैरादिश्यमानं सत्त्वद्रव्यत्वसंज्ञित्वप्रमेयत्वचेतनत्वमूर्ता-मूर्तत्वभौतिकत्वेतरत्वग्राह्यत्वादिभिरिवनाशधर्मकत्वान्नित्यम् , तद्धि सक्ष्मोत्पादभङ्गसन्ततिसम्बन्धे प्रत्यादिभिराकारैनेत्यद्यते नापि विनश्यति। तत्र द्रव्यास्तिकं मातृकापदास्तिकं च द्रव्यास्तिकं मातृकापदास्तिकं च द्रव्यास्तिकं मातृकापदास्तिकं सतः प्रस्तुतत्वात् तदिभसम्बन्धे नपुंसकिलङ्गता, द्रव्ये आस्तिकं द्रव्यास्तिकम् , मयूरव्यंसकादावकृतलक्षणतत्पुक्षप्रक्षेपात्। अथवाऽधिकरणशेषभावविवक्षायां द्रव्यस्यास्तिकं द्रव्यास्तिकम् , अथवा आस्तिकमस्तिमति, किं तत् ? नयक्षपं प्रतिपादियत्, कस्य प्रतिपादकम् ? द्रव्यस्य, अथवा आस्तिकमस्तिमति, किं तत् ? नयक्षपं प्रतिपादियत्, कस्य प्रतिपादकम् ? द्रव्यस्य, अवः प्रतिपाद्यप्रतिपादकभावलक्षणसम्बन्धविवक्षायां पष्टीसमासश्च।एवं

द्रव्यास्तिक-स्वरूपम् मातृकापदास्तिकादिष्वपि योज्यम् । द्रव्यमेवाभेदं भिद्यते न पर्यायः, द्रव्यं भवनलक्षणं मयूराण्डकरसवदुपारुढसवभेदबीजं देशकालक्रमव्य-

भवनं-भूतिः संचमाश्रितसत्तातिरिक्तं भेदप्रत्यवमर्शेनाभि-ङ्ग्यभेदसमरसावस्थमेकरूपं न्नमपि भिन्नवदाभासते, तदेव चास्तीति मन्यते, तच द्रव्यास्तिकमसङ्कीर्णस्वभावं शु-द्भप्रकृतिरूपमेकं प्रत्याख्याताशेषविशेषकदम्बकं द्रव्यात्मकं द्रव्यमात्रं सङ्ग्रहप्ररूपणावि-ष्यमभिहितम्, अपरं नैगम्ब्यवहारविषयमशुद्धप्रकृति, यस्माद् द्रव्यपर्यायावुभाविच्छति नैगमः खतन्त्री, सामान्यमर्थान्तरभूतमन्यदेवाश्रितं सदिभधानप्रत्ययहेतुस्तयोनिनिमत्त्रयोः सर्वथाऽनुपारुये प्रवृत्त्यभावात्, व्यावृत्तिबुद्धिहेतुर्भेदकरोऽन्य एव विशेष इति भेदाभ्युप-गतेरशुद्धप्रकृतित्वम्, व्यवहारोऽप्यशुद्धप्रकृतिरेव, परस्परविभिन्नरूपैरथैः संव्यवहारः सिध्य-तीत्यभिष्रायात्, नैगमस्य वा सङ्ग्रहन्यवहारानुप्रवेशाच्छुद्धाशुद्धप्रकृतित्वं द्रव्यास्तिकस्य, तत्र सङ्ग्रहाभित्रायानुसारि द्रव्यास्तिकम्, व्यवहारनयानुसारि मातृकापदास्तिकम्, छुद्धा-शुद्धप्रकृतिद्वयसन्दर्शनार्थं द्विधोपादानम् , सर्ववस्तुसङ्क्षणत्वादसत्प्रतिपेधेन सर्वसङ्ग्रहादे-शो द्रव्यास्तिकम्, नहि सता किश्चिदनाविष्टमस्ति द्रव्येण वा, तच निर्भेदत्वाङ्घोकयात्राप्र-वृत्तिविद्येखम् , अत एव व्यवहारप्रवृत्तिस्त्यागोपादानोपेक्षारूपेण वस्तुषु प्रायो भेदसमाश्रया, स च भेदो मातृकापदास्तिकनिबन्धनः, न्यवहूरस्याञ्चद्धप्रकृतित्वाङ्कोकन्यवहारप्रसाधनाय द्र-व्यास्तिकं भिनत्ति व्यवहारनयः, किमन्यद्धर्माधर्माकाशपुद्गलजीवास्तिकायेभ्यस्तद्रव्यास्तिकं नाम् ? ते चास्तिकायाः परस्परं भिन्नस्वभावास्तुल्ये पि हि द्रव्यत्वे न धर्मास्तिकायो भवत्य-धर्मास्तिकायः, पकापकवत्, तथेतरेऽपि विविक्ता एव लोकयात्रां वर्तयन्ति, सन्मात्रं शुद्धद्रव्यः

मात्रं वा विद्यमानमि न जातुचिद् व्यवहारक्षमम्, अतः स्थूलकृतिपय-मातृकापदास्तिकम् व्यवहारयोग्यविशेषप्रधानं मातृकापदास्तिकम्, एते च धर्मास्तिका-यादयः समस्तसामान्यविशेषपर्यायाश्रयत्वानमातृकापदशब्दवाच्याः,

मातृका ह्यशेषवर्णपद्वाचयप्रकरणादिविकल्यानां योनिः, इत्थं धर्मादयोऽपि व्यवहारनिबन्ध-

नानेकपर्यायोगघ्नास्तद्विपरीतपर्यायाश्रयाश्च तत्र तत्र व्यवहियन्ते व्यवहारार्थिभिः, अतो मात्र-कापदमेवास्ति व्यवहारयोग्यत्वात्, न शेषिमिति व्यवहारनयामित्रायः । सङ्ग्रहव्यवहारौ च प्रत्येकं शतभेदत्वादनेकमुखौ, व्यवहार इति चान्वर्थसंज्ञत्वादेवास्य नयस्य, अवहरणमवहारः, कस्य १ एकसस्वस्य, केन १ विशेषेण-घटादिना, नानासस्वेन लोकयात्रासिद्धेः ।।

अधुना द्रव्यास्तिकमातृकापदास्तिकाभिहिताविशिष्टवस्तुप्रतिक्षेपेण भेदा एव वस्तुत्वेना-विध्यन्ते पर्यायनयेन, अनवरतोत्पादविनाशप्रवाहमात्रमेव वस्तु सकलव्यवहारनिबन्धनम्, न तु स्थितमस्ति किञ्चित्, आत्मभावलक्षणानन्तरविनाशित्वात्र किञ्चित् केनचिदेकेनाभिन्नेन स्थित्यंशेनाववध्यमानं सम्भाव्यते, तत्राशेषस्थलः सूक्ष्मोत्पादकलापस्य प्रतिपादकस्रुत्पन्नास्तिकस्रुत्पन्ने अस्तिमति, नानुत्पन्ने वान्ध्येयव्योमोत्पलादाविति, योऽप्यात्मलाभक्षणोऽस्ति सन्नित्येवंविधशब्दवाच्यः सोऽप्यभूत-त्रादुर्भावः त्राम् नासीत् पश्राह्मन्थात्माऽस्ति सन्नित्यादिशब्दन्यपदेश्यः, न तु भूत्वाऽस्तिमनुभ-वसस्तीत्याख्यायते , क्रियायाः कृतकत्वात् पचत्यादिवत्, कर्तुश्च तत्सम्बन्धेन कर्तृत्वप्रतिलम्भस्य कृतकत्वात्र स्थितसत्ताकमेकमस्ति किञ्चित्, प्रथमक्षणविरुक्षणाश्रोत्तरेक्षणाः सन्तानाका-रेणोपजनमासादयन्ति । तथा पर्यायास्तिकमित्युत्पत्तिमतोऽवश्यं विनश्वरत्वाद् यावन्त उत्पादा-स्तावन्त एव विनाशा इति विनाशेऽस्तिमति पर्यायास्तिकम्, पर्यायो भेदो विनाशलक्षणः सोऽस्त्येवोत्पन्नस्येति, पर्यायो हि विनाशपर्यायः, यथा प्राप्तपर्यायो देवदत्त इति, समस्तवि-स्नसाप्रयोगापादितविनाशसूचनाकारि च पर्यायास्तिकम् । अपरे तु वर्णयन्त्यन्यथा उत्पन्ना-स्तिकं पर्यायास्तिकं च, तत्र सामग्रीग्रहणादेकद्रव्यभाविनां पर्यायाणां कालतोऽर्थतो वाऽप्य-व्यभिचारिणां यत्र व्यपदेशस्तदुत्पन्नास्तिकं सिध्यमानसिद्धवत्, यथा सिध्यमानः सिद्ध इति कालतोऽर्थतश्राच्यभिचारी शब्दः, तथैकद्रव्यभाविनां पर्यायाणामयुगपद्वृत्तीनां युगपदग्रहणात सामग्रीग्रहणाच यत्र व्यपदेशः स पर्यायदेशः, यथा स्पर्शादिमतां पुत्रलानामिन्द्रियेर्धुगपदग्रह-

> " तेषामुत्पादसम्भक्ते—रुत्पन्नास्तिकदेशना । उत्पद्ममानाः पर्यायाः, पर्यायास्तिकधुच्यते ॥ "

णादपि व्यपदेशः क्रियते स्पर्शरसगन्धवर्णवन्तः पुद्रला इति । अपरे व्याचक्षते—

तेषामिति । द्रव्यमातृकापदास्तिकभेदानामुत्पादयोगादुत्पत्रास्तिकदेशना, पर्यायनयस्यातुत्पन्नेन व्यवहाराभावात् तदानीमेव सन्, न ह्यनुत्पन्नाः केचिद् द्रव्यादयः सन्ति, अतीतानागतवर्तमानेष्वविशेषात्, यदा पुनहत्पादसमावेशिनो वर्तमानकालावच्छिनाः पर्याया विवक्ष्यन्ते
तदोत्पद्यमानावस्थायां पर्यायास्तिकमुच्यते । अन्ये त्वभिद्धति—न मातृकापदास्तिकं द्रव्यास्तिकाद् भिद्यत इति द्रव्यनयपरिग्रहः, पर्यायास्तिकं च नोत्पन्नास्तिकाद् विविच्यत इति

<sup>9 &#</sup>x27; लाभे क्ष॰ ' इति क-पाठः । २ ' भूयांसि म॰ ' इति क-शत-पाठः । ३ अत्र 'कियते' इत्यधिकः के-पाठः । ४ ' णादिक' इति क-पाठः ।

पर्यायनयपरिग्रहः, तदेवं चतुर्भिरिष विकल्पैनेयद्वयी प्रतिषिपादियिषिता, एवं तिहं द्रव्यादि-चतुष्टयी किमर्थेति चेत्, तदुच्यते—उभयनयस्वभावप्रदर्शनार्था चतुष्टयी। एवमेतान्यन्यव्या-ख्यानान्यालीच्य भाष्यं कथमषि गमनीयम्, स्वच्याख्यानानुसारेण ताबदुच्यते पर्यायनयश्चीत्पा-दिवनाशाद द्वैविध्यप्रदिद्श्विषया भाष्यकारेणोपचक्रमे, उत्पन्नास्तिकं पर्यायास्तिकामिति। स एष पर्यायनयमहाविटपी प्रोटहटानवद्यर्जुस्त्रनयादश्रस्कन्धः सुप्रतिष्ठिताधारनानागमगहन-शब्दनयशाखस्तदाश्रयसमभिक्षद्वैवंभृतविविधविकल्पप्रशाखोऽर्थशब्दज्ञानश्च्यताङ्करपत्रपुष्प-

फलोपशोभितः पर्यायप्रधानत्वादुत्पादविनाशमात्रजलावसेकसंवर्धनीयः ऋज्ञस्थादिभिः प्रतन्यते, तत्रर्जुसूत्रः क्रुटिलातीतानागतपरिहारेण वर्तमानक्षणाविन्छ-पर्यायपक्षः स्नवस्तुसत्तामात्रमृजुं सूत्रयति—अन्यतो व्यविन्छनत्ति सूत्रपातवत्, न ह्यतीतमनागतं वाऽस्ति, यदि स्यातामतीतानागते न तिहै मृतपुत्रिका

युवतिः पुत्रकमुद्दिश्य रुद्यात्, न च पुत्रार्थिनी योषिदौपयाजिकादिविशिष्टदेवतासिभधौ विद्ययात्, तद्भि वस्तु वर्तमानक्षणावस्थाय्येव, न जातुचित् ततः परं सत्तामनुभवति, नाष्य-तीतकालासादितात्मलाभं किश्चित् तत्रान्वेति, स्वकारणकलापसामग्रीसिन्ध्यावुत्पाद्य स्वरसभ-इगुरतामवलम्बन्ते तत्क्षणमात्रावलम्बनः सर्वसंस्काराः। एवं च सित य एते कर्तभूतद्रव्यश्यव्यस्मिधौ क्रियाशब्दाः प्रयुज्यन्ते यथा देवदत्तः पचति पठति गच्छतीति कर्मभूतद्रव्यश्वव्यस्मिधौ वा यथा घटो मिद्यते घटं वा मिनत्तीत्येवमादयो न यथार्थाः, कथम् १ यतो नामशब्देनाविकृतस्त्पस्य द्रव्यस्याभिधानात्, क्रियाशब्देन च विकारस्य प्रतिपाद्यतात्, न च विकाराविकारयोरैकाधिकरण्यमस्ति, विरुद्धत्वात्, अर्थप्रत्यायनाय हि प्रयुक्तः शब्दो विरुद्ध-मर्थ प्रतिपाद्यक्षेव सम्यग्ज्ञानमाधत्ते, अयथार्थत्वात् , मृगतृष्णायां सल्लिख्यब्दविति उक्ता-र्थसंवादी च श्लोको गीतः पुराविदा—

" पलालं न दहत्यप्रि-भिंद्यते न घटः कचित् । नासंयतः प्रवजिति भन्यो-ऽसिद्धो न सिद्धचिति ॥

पलालं दह्यत इति यद् व्यवहारस्य वाक्यं तद् विरुध्यते, अत्र वाक्ये वाक्यार्थप्रतिपत्तये पदार्थप्रविभागकाले पलालशब्दो विशिष्टाकारद्रव्यवचनो नाम शब्दः तद्धि द्रव्यं यावत्
तिस्मिक्नेवाकारे वर्तते तावदेव पलालशब्दवाच्यम् , अन्यदा तु पलालभावेन तस्याभाव एव,
तद्भावेनाभावात् पटवत् , तस्मात् स्थिररूपमव्यापारमुदासीनमविकृतं पलालशब्देन वस्तु प्रतिपादितम् , कथं तदेव दह्यत इत्यनेन शब्देनोच्येत ? क्रियाशब्दस्य विकाराभिधायित्वात् ,
न हि स एवार्थो विकारश्राविकारश्र भवितुमुत्सहते, यदि हि तत् पलालं न तहिं तदेव
दह्यते, अविपरिणतत्वात् , प्रागवस्थावत् , विपरिणममानं च पलालमेव तन्न भवति, विपरिणामशब्दस्य भावान्तरवाचित्वात् , तस्माद् यावत् तत् पलालं तावन्न दह्यते, यदा दह्यते

९ ' सिद्ध्यते' इति क-पाठः ।

तदा पलालं न भवतीत्यतो नैतावेकस्यार्थस्य प्रत्यायनाय सम्यम्झानोपजनकारणम् , शब्दा-न्तरापत्त्यसिंहण्युत्वात् प्रमत्तगीतावेताविति ॥

एवं घटाद्युदाहरणभावना कायी, एवं च सदेकक्षणदृरयेव, नित्यं पुनर्नेवास्ति वस्तु किञ्चिदिति। एवमृजुसूत्रनयेन निरूपिते वस्तुनि शब्दनयस्तद्याव्यस्यर्थमाइ-शब्दप्रयोगो-Sर्थगत्यर्थः, तत्र वक्तरर्थानुविधायी शब्दोऽर्थवशात् तैस्य शब्दप्रयोगः, श्रोतुः पुनः शब्दव-शाद्र्थप्रतिपत्तिरिति शब्दानुविधाय्यर्थः, शब्दनयात्र शब्दानुरूपमर्थमिच्छन्ति, यथा शब्द-स्तथाऽर्थोऽपि प्रतिपत्तन्यः, समनन्तरनयप्रतिपादितं वर्तनानरूपप्रवृत्तं वस्तु शब्देन भिद्यते, ऋजुस्त्रस्तु वर्तमानानेकधर्मरूपमपि घटशब्देनाभिधीयमानं सम्यगभ्युपैति, यथा मृद्धटोऽस्ति घटो द्रव्यं घट इति, यद्यसौ मृदूरेण द्रव्यतया च न स्यादमृद्द्व्यं च घटः स्यात्, अतः सोऽसौतेन रूपेण ष्टक्तवाद् वर्तमानरूपवटवदिति। शब्दनयस्तु वर्तमानका-लैंबुत्तमपि लिङ्गसङ्ख्यापुरुषकालादिभिन्नमवस्त्वेव मन्यते, स्रीपुंतपुंसकलिङ्गानां गुणानां भिन्नत्वात्, मृद्धटो द्रव्यमिति न सामानाधि हरण्यम्, यथा गौरश्वः, संस्त्यानप्रसवस्थितिल-क्षणाः परस्परविरुद्धाः खल्वेते गुणाः शीतोष्णादिवत्, मृदादिशब्दाच भित्ररूपप्रत्ययप्रसवी इष्टः, पटकुटादिभिन्नध्वनिवत्, तस्माल्लिङ्गादिभिन्नमसम्यगमिधानम्, तस्यार्थस्य तेन रूपे-णाभूतत्वात्, कातरे शूरशब्दप्रयोगवदिति, एवं चाभिन्नलिङ्गसङ्ख्याद्युच्यमानं वस्तु वस्तुता-मधिवसति, तेन रूपेण वृत्तत्वात्, यथा शूरे शूरशब्दप्रयोगः, समानलिङ्गशब्दाभिधेयतायां च वस्तुनः पर्यायान्तरैः सामानाधिकरण्यं सिध्यति, घटः कुटो हस्ती दन्ती चेति ॥

एवं शब्दनयेनर्जुसूत्रे व्यावतिते वस्तुनि चाभिन्नलिङ्गादिशब्दत्राच्ये प्रतिष्ठापिते वर्तमा-नस्याभिन्नलिङ्गादिकस्य वस्तुनः सूक्ष्मतरं भेदमभिधत्ते समिमिल्ढनयः । न जातुचित् पर्या-यान्तरैकाधिकरण्येन शब्दैरुच्यमानं वस्तु यथावस्थितग्रुक्तं भवति, संज्ञानिमित्तभेदाद् । द्विविधा संज्ञा-पारिभाषिकी नैमित्तिकी च, तत्र पारिभाषिकी नार्थतत्त्वं न्नवीति, यदच्छामात्रप्रवृत्त-त्वात्, नैमित्तिकी तु सर्वेव संज्ञा युक्ता, यथाऽऽह-

> "नाम च धातुजमाह निरुक्ते, व्याकरणे शकटस्य च तोकम्। यन्न विशेषपदार्थसम्रत्थं, प्रत्ययतः प्रकृतेश्व तद्द्यम्।।"

एवं च सर्वे क्रियानिमित्ताः शब्दाः धातुजत्वानिमित्तभेदाचार्थभेदो दृष्टश्छितदण्ड्या-दिवत्, अतो यां यां संज्ञामिभधत्ते तां तां समितिरोहतीति समिनिरूढस्तामेवैकामारोहिति, द्वितीयां निमित्तान्तरवृत्तां न क्षमते, तस्माद् वर्तमानेनाभिन्नलिङ्गादिनाऽप्येकेनैव ध्वनिना-मिधीयमानोऽर्थः सम्यगुक्तो भवति, नान्यथेति ॥

क्रियाभेदादित्थं समिष्क्ढनयेन प्रतिपादिते वस्तुन्येत्रंभूतनयः तद्वस्तु स्क्ष्मतरभेदं प्रति-

१ ' तस्य प्रयोगः' इति ,कः-ख्र-पाठः । २ ' लगपि ' इति क-पाठः । ३ ' रूदो नयः ' इति क-ख्र-पाठः ।

पादिषतुम्रुपक्रमते पदि घटत इति घटः क्रियानिमित्तशब्दवाच्योऽभ्युपेतस्त्वया ततो यत् तिक्षिमित्तं सा क्रिया यदैव वर्तमाना तदैव नैमित्तिकः शब्दो युक्तिश्वित्रकारादिवत्, तसाद् यदैव घटते चेष्टते तदैव घटः, तिक्षिमित्ताभावे पटादिवदेवासौ न घटः, न चातीतानागतिमित्तसम्बन्धः, तयोरभावात्, न द्यतीतं भावि वा छत्रदण्डादि छत्रिदण्ड्यादीनां निमित्तं युज्यते, यदि स्यात्, त्रैलोक्यस्य छत्रिदण्डित्वप्रसङ्गः, अतो घटमान एव घटः, क्रियाविशिष्टस्यैव घटता, ततश्र घटशब्देनापि नैवासौ सर्वदा वाच्य इति, एवमेष पर्यायनयः ( सूक्ष्म )सूक्ष्म-तग्भेदस्तावदाधावति यावज्ज्ञानमात्रमवशिष्यते शून्यता वा, न त्विह सक्तक्रमभेदाख्यानं क्रियनेऽन्यत्र प्रपश्चितत्वात्। एवमेतयोर्द्व्यास्तिकपर्यायास्तिकयोर्वचनचतुष्टयोपात्तयोः परस्प-रापेक्षयोर्द्यणानपणविशेषतः सम्भवद्भिविकर्यभाष्यक्रत् स्वयमेव सित्रत्यादिमेदभावनां करोति—

भा०—एषामर्थपदानि द्रव्यं वा द्रव्यं वा द्रव्याणि वा सत्। असन्नाम नीस्त्येव द्रव्यास्तिकस्य।

टी०-एषामर्थपदानीत्यादि । एषां-द्रव्यपर्यायनयभेदानां द्रव्यास्तिकादीनां चतु-र्णाम् अर्थानि पदानि अर्थेपदानि द्रव्यं वा द्रव्ये वा इत्यादीनि, द्रव्यमतनिरूपणम् द्रव्यास्तिकादीनां योऽथोंऽभिधेयो-वाच्यस्तत्प्रतिपादनप्रयोजनान्येक-त्वादीनि युक्तानि द्रव्यादीनि, एभिहिं द्रव्यास्तिकादीनि व्याख्यायन्ते विकल्पेस्तेषां चार्थामिधानप्रत्ययमेदेन भिन्नानामन्तरङ्गाभिधानप्रत्ययपदापेक्षया बंहुतिथविद्व-ज्जनाभिमतबहिरङ्गार्थपदचिन्ता कियते, तिष्ठतां ताबद्भिधानप्रत्ययावित्यर्थपद्मेव प्राक् प्रद्-इर्गत इत्यर्थः । तत्र द्रव्यं भव्यं योग्यं स्वपर्यायपरिणतेः सर्वे धर्मादि मेदवाद्यभिम-तमभिन्नलक्षणार्पणयैकत्वेन विवक्ष्यते द्रव्यमिति द्रव्यस्वभावात्यागात्, न च द्रव्यव्यति-रिक्तं गुणकर्मादि किश्चिदस्ति, रूपरसादयस्तद्द्रव्यद्वारेणैवोपलब्धिमार्गमवतरन्तो द्रव्य-वृत्तिमात्रत्वेनावधार्यन्ते, न भिन्नजातीयत्वेन, चक्षुरादिग्रहणभेदात् तु वृत्तयस्तास्तस्य मिद्यन्ते, पितृपुत्रमातुलत्वाद्यनेकसम्बन्धिसम्बन्धविशिष्टपुरुषवत्, अभिन्नस्यैकस्य जिनद-त्तादेर्जन्यजनकाद्यनेकसम्बन्धापेक्षाः पित्रादिच्यपदेशाः प्रवर्तन्ते, न तु तसात् पुरुषव-स्तुनोऽर्थान्तरभूतं पितृत्वं नामार्थो जात्यन्तरमस्ति, पुरुषद्वतिमात्रत्वात्, तथा द्रव्यमपि चक्षुर्ग्रहणादिविषयभूर्यमासादयद् रूपादिव्यपदेशमनेकमासादयति, अतोऽनर्थान्तरं रूपरसा-दयो द्रव्यादिति, कर्मापि विस्नसाशयोगसापेक्षो द्रव्यपरिणामस्तद्भावलक्षणो द्रव्यादव्यतिरि-च्यमानो द्रव्यमेव, सामान्यविशेषयोरपि तद्रप्रहे तद्धद्वयभावात् द्रव्यमात्रतैवेति, एवमेकमेव द्रव्यं शुद्धप्रकृतेर्द्रव्यार्थस्य । अविशुद्धद्रव्यार्थभेदनैगमस्त्वमिश्रद्रव्येण व्यवहाराभावाद भेदनि-

१ 'नास्ति' इति ग-पाठः । २ 'बहुविध' इति क-ख-पाठः । ३ ' भूयसा यद्गुपादि' इति क-पाठः ।

वन्धनद्वित्वादिसङ्ख्याच्यवहारः सकललोकयात्राक्षमः सिद्धचतीति द्रव्ये वा द्रव्याणि वेत्याह, अन्यथैकसङ्ख्याऽपि न स्याद, व्यवहारस्य वा शतभेदत्वात् कश्विदंशः द्रव्यास्तिके नेगमः प्रतिपन्नदेशकालसङ्ख्याभेदः प्रतिमन्यते द्रव्ये वा द्रव्याणि वेति विकल्प-सम्भवः, सच त्रिविधग्रत्यादादि, तच द्रव्येणार्ष्यमाणमङ्गीकृतसङ्ख्याभे-

दमेवात्मलाभं प्रतिपद्यते, द्रव्यं वा द्रव्यं वा द्रव्यं वा द्रव्यं वा द्रव्यं वा द्रव्यं वा द्रव्यं वित, न तु कदाचिद् वचनत्रयप्रतियाद्यद्रव्यं व्यतिरेकेणान्यत् किञ्चित् सदस्ति, यतो द्रव्यमित्ययदिष्टं सत् प्रतीयते, द्रव्यं इत्यपि सती, द्रव्याणि च सन्तीत्यं व्यस्तेषु समस्तेषु च प्रतीयते द्रव्यं व्यवं किञ्चिद् गुणः कर्मादि वा तत्रा-व्याशङ्केत सतो वृत्तिः, तत् तु नैवास्तीत्ययमर्थोऽनेन भाष्यवचनेन प्रत्याय्यते—असन्नाम नास्ति, असदिति यस्य नाम संज्ञिनस्तत्संज्ञिरूपमसन्नामकं नास्ति, संज्ञिरूपममावाद् वा संज्ञा नास्ति, परस्परापेक्षत्वात् संज्ञासंज्ञिनोः, एवं चासच्छव्देन गुणाद्यभाव एवोच्यते, स च गुणाद्यभावो द्रव्यात्रित्रकस्येत्युक्तेन प्रकारेण द्रव्यार्थिकस्यार्थपदभावना । अन्ये भाष्यमेवं पठन्ति—असन्नाम नास्त्येव सावधारणोऽसतः प्रतिषेधः,

म्रच्यास्तिके संग्रहः सर्वे द्रव्यमिति सञ्जिष्ठश्वतो द्रव्यास्तिकस्य हि मार्तृकापदास्तिकाद्यपि सर्वमन्तर्वसतीति, तसात् सदित्युक्ते एषामेकत्वद्वित्वबहुत्वानामन्यतमो-कौ तदवरोधः सन्मात्रत्वादिति । एवं सङ्ग्रहनयेन स्वाभित्राये द्रव्यास्तिकमात्रतया प्रकाशिते

व्यवहारनयः स्वाभिशायमाविष्करोति मात्कापदास्तिकोपन्यासेन-

भा०—मातृकापदास्तिकस्यापि मातृकापदं वा मातृकापदे वा मातृकापदानि बा सत्। अमातृकापदं वा अमातृकापदे वा अमातृकापदानि वाऽसत्।

टी०—मातृकापदास्तिकस्यापीत्यादि । धर्मास्तिकायादीनामुद्देशमात्रं मातृकोपदास्ति-क्लक्षणम्, एवं मन्यते व्यवहारः — न द्रव्यमात्रमभेदं सत् संज्ञास्वालक्षण्यादिशून्यं व्यवहर्तृणां लीकिकपरीक्षकाणां धियं धिनोति, व्यवहारार्थश्रवस्त्वभ्युपगमः, स च भेदेन प्रायः साध्यते, त्वयाऽपि च भेद एव प्रदक्षितो द्रव्यं वा द्रव्यं वा द्रव्याणि वेति, एकस्मिन्नर्थे एकवचनं द्रयोर्श्योद्विंवचनं बहुष्वर्थेषु च बहुवचनमित्येवं सतो भेदिका सङ्ख्या, न च द्रव्यसतोर्भे-दस्तदद्रव्यमेव सत्सदेव द्रव्यम्, यचैकसङ्ख्याव्च्छिनं सत् तन्न द्वित्वा-

दस्तद्प्रथ्यम् सत्सद्य प्रथ्यम्, यसकत् क्ष्यापा व्यक्त तत् तम् । अत्य-द्रव्यास्तिके व्यवहारः दिसङ्ख्ययाऽऽश्रयितं शक्यम्, न होको हो, हो वा एक इत्येवं लोक-

व्यवहारप्रवणेन भेदोऽभ्युपेयः, किं तद् द्रव्यं धर्माधर्माकाशपुद्रलजीवभेदं गतिस्थित्यवगाहशरीरादिपरस्परोपप्रहणाद्यपकारि संज्ञास्वलक्षणादिविविक्तं संव्यवहारप्रापण-प्रत्यलं भवति ? निर्भेदं पुनर्वस्तु न काश्चिद् व्यवहारमात्रामभिम्नुखीकरोति, भेदप्रधानतायां तु

१ ' मातुकाद्यपि' इति क-पाठः ।

धर्मादीनामन्यतमैकविवक्षायां सत् मातृकापदम्,द्वित्वविवक्षायां सती मातृकापदे,त्रित्वादिविवक्षा-यां सन्ति मातृकापदानीति प्रतिविशिष्टव्यवहारप्रसिद्धिः, अतो धर्मादयः परस्परव्यावृत्तसत्त्व-स्वभावार्पणयेव सन्ति, नान्यथा। धर्मास्तिकायस्वलक्षणं य(त् त)क जातृचिदधर्मास्तिकायल-क्षणं भवति, अतो यदस्ति तन्मातृकापदं वेत्यादिना विकल्पत्रयेण सङ्गृहीतं धर्मादि पञ्चविधम्, सकलभेदजालप्रसृतिहेतुत्वान्मातृकापदं मातृकास्थानीयम्रच्यते धर्मादि, नातोऽन्यदस्तीति, अमातृकापदं वेत्यादिना तामेव परस्परव्यावृत्तिमिनव्यनिक्त, यदि धर्मादिपञ्चक्वयतिरेकि किञ्चिद् भवेत् ततस्तन्मातृकापदं वेत्यादिव्ययदेशो युज्येत, संज्ञास्यालक्षण्याद्यभावात् तचा-सत्, तस्मात् धर्म एवाधर्मलक्षणाद् व्यावर्तमानस्तेनाधर्मस्वलक्षणरूपेणासिकत्युच्यते । एवं शेषेष्विप भावना विधेया ।।

सर्वसद्गतिविशेषाणां प्रसवहेत्त्वाद् धर्मास्तिकायो मात्कापदम्, स एव च सर्वसित्ध्यतिविशेषप्रसवव्याष्ट्रस्यपेक्षया अमात्कापदम्, एवं द्विचनबहुवचने विभावनीये । तस्माक्ष
द्रव्यास्तिकादि किञ्चिन्मात्कापदव्यतिरेकि विद्यते, स्वभावासंक्रान्त्या तु परस्परापोहभावतः पदार्थव्यवस्थानम्, स चापोद्दः सल्लक्षणव्यवच्छेदेनैको यथा प्रमाणं प्रमेयं च सद्,
यक्ष प्रमाणं न प्रमेयं तदसदेव, अपरो धर्म्यन्तरस्य धर्म्यन्तरोत्पन्नवैशिष्ट्येनापोद्दः,
तद्यथा—जीवोऽजीवो न भवत्यक्षो गाने भवतीति, तथाऽनपोद्दश्चेताचेतनयोर्द्रव्यादेशात्, परस्परापोद्दे च द्रव्यादेशात् सर्वेषां धर्मादीनामनपोह इत्येवं सामान्यविशेषाने कधर्मत्वाद् धर्मादयोऽपोद्दानपोहरूषाः सर्वे माद्यकापदास्तिकम्, एवं द्रव्यार्थनयाभिप्रायो द्रव्यास्तिकमातृकापदास्तिकाभ्यामाख्यातः । पर्यायार्थनयावसरे त्विद्युच्यते—

. भा॰—उत्पन्नास्तिकस्य उत्पन्नं वा उत्पन्ने वा उत्पन्नानि वा सत्। अनुत्पन्नं वाऽनुत्पन्ने वाऽनुत्पन्नानि वाऽसत्॥

टी०—उत्पन्नास्तिकस्येत्यादि । पर्यायार्थस्य मूलमृजुस्त्रः, स च प्रत्युत्पन्नं वर्तमान-क्षणमात्रं सर्वमेव धर्मादिद्रव्यं प्रतिज्ञानीते, क्षणं क्षणं प्रत्युत्पन्नं पूर्वपूर्वक्षणविलक्षणम्, इद-मेव च सतो लक्षणं यदुत्पद्यते प्रतिक्षणम्, उत्पादो हि वस्तुनो लक्षणम्, अनुत्पादाश्च व्योमो-त्यलाद्यो न कथि अञ्चल्यन्ते, तत्रात्मनां तावत् प्रतिक्षणमपरापरज्ञानदर्शनिकयाद्युत्पादो लक्षणम्, पुद्रला वर्ण-गन्ध-रस-स्पर्श-शब्द-संस्थान तम-क्लायाद्युत्पादल-

पर्यायाहितके उत्पन्ना॰ क्षणाः, धर्माधर्माकाशांस्तु गन्तस्थात्रवगाहमानगतिस्थित्यवगाहाका-ऋद्यस्त्रः रोत्पादतः प्रतिक्षणमन्ये चान्ये च भवन्तीति, एषां च वर्तमान-क्षण एव सत्यः, तसादेकमिन्नं सकलभेदहेतुमीत्कापदं नाम किञ्चिन्नास्ति व्यवहारन-यपुरस्कृतम् । अपि च-व्यवहारोऽपि लोकिकः प्रत्युत्पन्नक्षणसाध्य एव, सतोऽर्थिकिया-सामध्यीत् सँश्व वर्तमानक्षणः, क्रान्तानागतक्षणयोरसन्वान्नार्थिकयासामध्ये सम्भाव्यते.

१ 'अलोकाकाकोऽपि अगुरुलघुपर्यायाणामनुसमयमुत्पादोऽस्त्येव ।

तसादुत्पन्न एवास्ति क्षणः, तिसम्य नान्विय किश्चिद् द्रव्यत्वादि विद्यते, तत्र भूतान्वेषिणो न द्रव्यास्तिकं न मातृकापदास्तिकं किश्चिदस्ति, उत्पन्नास्तिकमेव तु सत् सन्तत्या द्रव्यं वा धर्मादि वाऽभिधीयते, न भूततस्तदस्ति, सन्तानस्य सांवृतत्वात्, ते च वर्तमानक्षणा भूयांसः, तत्रैकक्षणविवक्षायामुत्पन्नास्तिकं सदिति विकल्पः, द्वित्वविवक्षायामुत्पन्नास्तिकं वा सती, त्रित्वादिविवक्षायामुत्पन्नास्तिकं सदिति विकल्पः, द्वित्वविवक्षायामुत्पन्नास्तिकं वा सती, त्रित्वादिविवक्षायामुत्पन्नास्तिकं वेति, यत् तत् सदेवं विवक्षया नियम्यते सङ्ख्याभेदेन व्यवहारार्थम्। यच परेण द्रव्यास्तिकं मातृकापदास्तिकं वाऽभ्युपेतं तदुत्पन्नमनुत्यमं वा स्यात् १ यदि पूर्वः कल्पः असत्समीहितसिद्धिः, अथोत्तरस्ततोऽसदेव द्रव्यास्ति-कादि, कथित्रदर्युत्पादननायोगादत आह—अनुत्पनं वाऽनुत्पन्नं वाऽनुत्पन्नानि वा सर्वमस्तत् स्वलक्षणस्योत्पादस्याभावादिति। एवमुक्तेन प्रकारेण धर्मादि द्रव्यं स्यात् सत् स्यादसत् स्यान्नित्यं स्यादनित्यमिति प्रतिपाद्यत्वेन स्वितम्, अधुना विपञ्च्यते। तत्र द्रव्यास्त

र्थनयप्रधानतायां पर्यायनयगुणभावे च प्रथमविकल्पः, प्राधान्यं शब्देन

सदादिभङ्गः विवक्षितत्वाच्छब्दाधीनम् , शब्दानुपात्तस्यार्थतो गम्यमानस्याप्रधा-नता १ । पर्यायनयप्रधानतायां द्रव्यनयगुणभावे च द्वितीयः २ । अ-

र्चितेऽनुपनीते न वाच्यं सदित्यसादिति वेत्यनेन भाष्यवचनेन वृतीयविकल्पो विवक्ष्यते स्यादवक्तव्यमिति ३। एते त्रयः सकलादेशाः। यदा त्वभित्रमेकं वस्त्वनेकेन गुणरूपेणोच्यते, गुणिनां च गुणरूपमन्तरेण विशेषप्रतिपत्तेरभावादिहात्मादिरेकोऽर्थः सत्त्वादेरेकंस्य गुणस्य रूपेणाभेदोपचारतो मतुब्लोपेन वा निरंशः सकलो ब्याप्तो वक्तमिष्यते, विभागनिमित्तस्य गुणान्तरस्यासन्वादेस्तत्रानाश्रयणात्, तत्र द्रव्यार्थाश्रयं सन्वगुणमाश्रित्य तदा स्यात् सिन्नत्युच्यते सकलादेशः, गुणद्वयं तु गुणिनो भागवृत्ति भवत्युभयात्मकत्वाद् गु-णिनः, न त्वेको गुणो भागवृत्तिरिति । एवं स्यान्त्रित्य इत्यपि वाच्यम् । तथा पर्यायनयाश्रयमस-स्वमनित्यत्वं चाङ्गोकृत्य स्यादसत् स्यादनित्य आत्मेति वाच्यम्। युगपत् भावादुभयगुणयोर-प्रधानतायां शब्देनाभिधेयतयाऽनुपात्तत्वात् स्यादवक्तव्यः ॥ का पुनर्भावना स्याद् सनिति ? किमत्र भाव्यम्? एकं द्रव्यमनन्तपर्यायमतीतानागतानन्तकालसम्बन्ध्यने कार्थव्यञ्जनपर्याय-रमकतया विश्वरूपम् , तदेवंविधावस्थं वस्तु वर्तमानपर्यायद्वत्तमपि येन येन शब्देनोच्यते तेन तेन रूपेण तदभिसम्बद्धम्, द्रव्यस्य पर्यायसचिवत्वात् पर्यायाणां च द्रव्यसहायत्वात्, अ-तोऽनेकान्तवादसामध्यीद् वस्तुनो यदुक्तस्रक्तिका, न च व्यवहारविरोधिनी, यथा घटः पटा-दिरपि भवति स्यात्कारसंलाञ्छनशब्दाभिधेयतायामिति जैनेन्द्रो न्यायः । एवं न्यायव्यवस्था-यामनन्तपर्याये पुरुषादौ सप्तथा वाचकः शब्दः प्रवर्तते स्यादस्त्येवेत्यादिः, यथा युवत्ववृत्तिः, ुपुरुषः पुरुषत्वेनास्ति न तु बालवृत्त्या, ततः स्यादस्त्येव न पुनः सर्वात्मनैव पुरुषः द्रव्या-

५ 'द्वित्वदिविवक्षायामुत्पादास्तिके वा सती सन्त्युत्पन्नास्तिकानि वेति 'इति ग-टी-पाठः । २ 'चेति 'इति क-पाठः । ३ ' • कस्य रूपेण 'इति क-पाठः ।

र्थेनाम्बयिना वर्तमानेन यौवनेन विद्यते, न तु तत्र सम्भविनान्येनापि पर्यायेण बालादिना, यदि पुनरस्त्येवेति नियमेनैवोच्यते तत आमरणकालवृत्तत्वात् पुरुषशब्दपुरुषार्थयोनीस्तत्वनिरव-काशास्तित्वप्रतिज्ञावशात् यथा पुरुषत्वयौवनाभ्यां विद्यते तथा वालपुरुषतयाऽपि स्यादन्याभिश्च वृत्तिभिः सत्सङ्कीर्णवृत्तिर्भवेत्, नियतवृत्तिश्च दश्यते, न वा बालता पुरुषस्वभाव एव भवती-त्यभ्युपेयम्, ततश्चावस्थाहानेः पुरुषाभावप्रसङ्गः, अतो बालापेक्षया स्यादस्त्येवेति भवति, तथैकान्तवादिनो नास्त्येवात्मेत्यवधारणेनोक्ते यथैवान्वयिना द्रव्यार्थपुरुषतया स नास्ति, एवम्रत्पाद विनाशववाहरूपपर्यायात्मिकयाऽपि बालादिवृत्त्या न स्यात्, एवं चात्मनास्तित्वम-स्तित्वनिरवकाशं भवेत्,ततश्रान्वयिना नैमित्तिकेन वा रूपेण नास्तित्वमात्मनो वान्ध्येयस्येव सर्व-प्रकारमजुषक्तम्, अतस्तद्दीषापाकरणेन् स्यान्नास्त्येवेत्युच्यते, स ह्यन्वयिन्या पृत्त्या न (१) वि-द्यते, न सर्वात्मनैव, येतो वर्तमानपर्यायः स्वात्मना बालादिरूपेणास्त्येव, पर्यायपरम्परायामपि वर्तमानपर्यायेणैवास्ति नातीतानागतपर्यायापेक्षणेनेत्यतः स्यान्नास्त्येवेति । ये त्वस्तित्वनास्ति-त्वैकान्तवादिनोऽवधारणमिष्टतः प्रयुक्ततेऽस्त्येवात्मा नास्त्येव चात्मेति, तेषां शब्दशक्तिप्रापि-तत्वात् सर्वेथाऽस्तित्वनास्तित्वप्रसङ्गः । प्रथमविकस्पे तावत् सर्वप्रकारास्तित्वमात्मनः प्रसजति, र्पंतिषेधेनिरपेक्षत्वाद स्तित्वेन स्ववशे व्यवस्थापितत्वादस्तित्वाभावे चात्माभावात्, नास्तित्व-स्यापि स्वचिषयेऽवधृतत्वात् सति घटे तदत्रसङ्गात्, एकाधिकरणयोश्र सदसतोर्विरोधात् परस्य-रविषयानाक्रान्तिः, अतः समस्तवस्तुरूपेणास्त्यात्मा नास्तित्वनिरवकाशास्तिशब्दवाच्यत्वाद-स्तित्वे स्वात्मवत्, अस्तित्वसामान्येन व्याप्तो न त्वस्तिविशेषैः पटादिभिरिति चेत्, यथाऽनि-त्यमेव कृतकमनित्याभावे तदभावात्, साध्यधर्मसामान्येनेति वचनात्, अनित्यत्वसामान्यम-नित्यव्यक्तिश्रेति द्विरूपः साध्यधर्मः, साधनधर्मेिऽपि हि द्विप्रकारः, तत्तुल्योऽपि हितानामे(१)-त्यादिवचनात्, तथास्वं येन रूपेणेत्याद्यभिधानात् सामान्यानित्यतया व्याप्तिर्न विशेषानित्य-तया, इन्त भवतैव तर्हि प्रतिपन्नः साध्यधर्मभेदस्तथा चावधारणवैयध्र्यम्, अनित्यत्वे हि सर्वप्रकारे सत्यवधारणसाफल्यं स्यात्, यदा तु विशेषानित्यतया न भवत्यनित्यं वस्तु तदा व्यर्थमवधारणम् । स्वगतेनापि विशेषेणानित्यं भवत्येवेति चेत्, तन्न, तत्रापि स्वगतेनेति विशे-**षेणसामध्यति परगतनिशेषानित्यत्वाभावः, पुनरप्यफलमेवावधारणम् । न चानवधारणो वाक्य-**प्रयोगः पण्डितजनमनःश्रीतिहेतुः, सर्ववानयानां सावधारणत्वादिष्टतश्रावधारणप्रकल्पनादवश्यं-तयाञ्चधारणमभ्युपेयम्, अन्यथा त्वनित्यं कृतकमनित्यत्वस्थानवधृतत्वाभित्यत्वप्रसक्तिरपि ॥ अपरे त्वेवंविधप्रसङ्गभीत्या त्रिधाञ्वधारणफलं वर्णयन्ति अयोगान्ययोगात्यन्तायोगव्यवच्छे-दद्वारेण, कचिदेवकारप्रयोगादयोगव्यवच्छेदः, कचिदन्ययोगनिरासः, कचिदत्यन्तायोगव्य-

९ 'बेति तथैकाम्त 'इति क-पाठः। २ 'सतो वर्त 'इति श-पाठः। ३ 'निषेध 'इति क-पाठः। ४ 'धर्मो हि 'इति-क-स्व पाठः। ५ 'तथाकं 'इति श-पाठः।

दासः, तत्रायोगोऽसम्बन्धस्तदवच्छेदफलं विशेषणमस्त्येव घट इत्यादाव-स्तिना सह घटस्यायोगो-नास्त्ययोगमात्रं व्यवच्छिद्यते,यथा चैत्रो धनु-पवकारस्यार्थ-र्धरः, चैन्ने हि धनुर्धरतायामाशङ्कषमानायां चैत्रो धनुर्धर एवेत्यवधा-**त्रैविध्यम** र्यमाणेनान्येभ्यो धनुर्धरता व्यावर्तते,तद्वदिहापि प्रकृतवस्तुनीति, स्यात् त्वेष दोषो यद्यन्ययो-गन्यवच्छेदेन विशेषणं क्रियेत, यथा पार्थी धनुर्धरः पार्थे धनुर्धरतायां प्रतीतायां तादशी किमन्यत्राप्यस्तीति चिन्तायां पार्थे एव धनुर्धरो नान्य इति प्रतिविशिष्टधनुर्धरतायां सहान्यै-र्योगो व्यवच्छिद्यत इति । कचिदत्यन्तायोगव्यवच्छेदो नीलमेव सरोजमित्यत्र, न सरोजं स-कलद्रव्यभाविनीलगुणमात्मसात्करोति, तथा नीलत्वमपि न समस्तसरोजाक्षेपि, अत एवोभ-यम्यभिचारादुभयविशेषणत्वम्, अत्र च नीलतायाः किलात्यन्तमयोगो व्यवच्छिद्यते, नात्य-न्तमयोगः-असम्बन्धः सरोजेन सह नीलतायाः । सर्वत्र चैवकारस्य विवक्षावशात् साक्षादप्र-बोमेऽपि व्यवच्छेदार्थप्रतीतिरतो निरन्वयदोषाभावस्तदयोगव्यवच्छेदेन विशेषणादिति । अ-त्रोच्यते — सर्वमेतद् व्यामोहभाषितं दुर्बुद्धेरुद्धरतः परप्रयुक्तद्षणानि, यसादयोगे व्यवच्छि-मेऽपि प्रागेतन(१)दोषसम्पातो न निवर्तते, अयोगव्यवच्छेदेन ह्यस्तिना योग इन्यते, स च योगः किं सामान्यरूपेणास्तिना प्रत्याय्यते अध्य विशेषरूपेण उत्रोभयरूपेणेति सर्वधा प्राक्तन-दोषप्रसङ्गः, व्यवच्छेदोऽप्यस्तित्वसामान्यायोगस्य वाऽस्तित्वविशेषायोगस्य वा उभयायोगस्य **वा १** यद्यस्तित्वसामान्यायोगव्यवच्छेदः, ततोऽस्तित्वविशेषायोगव्यवच्छेदाभावप्रसङ्गस्त-स्मियान्यवच्छित्रे सर्वास्तित्वविशेषस्यभाव आत्मादिः प्रसक्तः,अथास्तित्वविशेषायोगन्यवच्छेद इष्टः, एवं तहीस्तित्वसामान्ययोगन्यवच्छेदाभावप्रसङ्गः,ततः प्रागेतनः ध्यवच्छेदेऽपि स्याद्वादः दोषव्रातस्तदवस्थः, अथोभयायोगव्यवच्छेदः, तथापि सामान्यनिश्लेषा-स्तित्वोभयस्वभावः आत्मादिरभ्युपेतः स्यात्, ततश्च निष्फलमवधारणं, सामान्यास्तित्वेन चास्त्यात्मादिविशेषास्तित्वेन च, ततश्च खगतविशेषास्तित्वेनास्ति परगत-विशेषास्तित्वेन नास्ति वस्तु, स्यादस्ति स्याकास्तीति सिद्धम्, अनेकान्तरूपमेव समस्तवस्तु क्यवहारास्पदतामानयन्तस्तत्कारिणस्तद्वेषिणश्च केचिज्जायन्ते जगत्यकारणाविष्कृतमत्सरमसराः खलु दुर्जनाः । यत्राप्यन्ययोगस्यवच्छेदोऽभिन्नेतस्तत्रापि योगविशेषो न्यवच्छिद्यते न योग-सामान्यम्, यादक् पार्थे धनुर्धरता तादगन्यत्र नास्तीति। अत्यन्तायोगन्यवच्छेदेअप अत्यन्त-मयोगो नास्ति योग एव सर्वथा, अथवा कदाचिदस्ति कदाचित्रास्तीत्येवं च विकल्पद्रये अप

प्राच्य एव प्रसङ्गो योज्यः ॥ प्रकृतमञ्जू स्थितं — सर्वथा सामान्यविशेषस्वत्यात् प्रकारवद्स्ति स्वमतः सामान्यास्तित्वेनास्ति विश्लेषास्तित्वेन नास्त्यात्मा स्यादस्ति स्यानास्तिति,तथा यदस्ति तिश्लेषामेन द्रव्यक्षेत्रकालभावस्त्रेणेवात्मलाभं लभते, यथा—आत्मा जीवद्रव्यतया, क्षेत्रत इह क्षेत्रतया, कालतो वर्तमानकालसम्बन्धितया, भावतो ज्ञानदर्शनोपयोगमञ्जूष्यगतितयेति

<sup>9 &#</sup>x27;इति विशिष्ट, 'इति फ-ख-पाठः।

प्रतिपादिते गम्यत इदं-द्रव्यक्षेत्रकालभावान्तरसम्बन्धितया नास्त्यात्मा । यदि च सर्वद्रव्यत-याऽऽत्मा स्याद्, आत्मैवासी न भवेत, द्रव्यत्ववत, सर्ववृत्तितया वा, स्वद्रव्यादिना सत्त्वम् तद्रुपतया च सर्वकालसम्बन्धित्वाद् व्योमवन्मनुष्यभावे वा समस्तनार-कादिभावप्रसङ्ग एकान्तवादिनाम्, अतोऽवश्यं स्वद्रच्यादित्वेनैवास्तित्व-मभ्युपेयम्, नान्यद्रव्यादित्वेन ॥ ततश्च स्वैरस्तित्वात् परैश्च नास्तित्वात् स्यादस्ति स्यान्धा-स्तीति, स्वपरमात्रभावाभावोभयाधीनत्वादात्मास्तित्वस्य, यथैव स्वास्तित्वादस्तीत्युच्यते, तथैव परनास्तित्वात्रास्तीत्यपि वाच्यम्, न च प्रकारान्तरमस्ति किश्चिदेकान्तवादिनां यदाश्र-यणेनावष्टमभो दृढप्रतिबन्धः स्यादिति नास्तित्वमस्तित्वानपेश्वमत्यन्तशून्यं वस्तु प्रतिपादयेद-न्वयाप्रतिलम्भाद् अस्तित्वमपि नास्तित्वानपेक्षं सर्वरूपं वस्तु गमयेत् व्यतिरेकाप्रतिलम्भात्, न च सता सर्वीभावरूपेण सकलभावरूपेण वा भूयते, अतः सर्वदाऽस्तित्वं नास्तित्वसापेक्षं नास्तित्वं चास्तित्वापेक्षमेवात्मलाभमासादयति, एवं चात्मनि नाप्रसक्ता घटादिसत्ता निषि-ध्यते अर्थात् प्रकरणाद् वा, घ्टादिस्तानिषेधश्चात्मनो धर्मस्तदधीनत्वा-अस्तिनास्तिरूपता दात्मस्त्रभावस्य, स एवं च परेण विशेष्यमाणत्वात् परपर्याय उच्यते, गव्यनश्चत्ववत्, आत्मना विशेष्यमाणत्वादात्मपर्यायः, स्वपरविशेषणायत्तं हि वस्तुस्वरूपप्र-काशनम्, अनेकान्तवादे च स्यादस्त्यात्मेत्यादिभिः सप्तमिर्वाक्यैरमिधीयते वस्तु प्रत्येकिक-यापद्रयोगेणार्थपरिसमाप्तेः, आत्मेति द्रव्यवाची विशेष्यत्वात्, अस्तीति गुणाभिधायी विशेषणत्वात्, शब्दशक्तिस्वाभाव्याच तथा प्रतीतेः, बुद्धचारूढस्योपचरितसत्ताकस्य ग्रुख्य-सत्त्वविशेषणत्वेनोपात्तस्य धर्मिण उपादानादसन्त्वे इव, स्याच्छब्दस्तु द्रव्यधर्मलिङ्गसङ्ख्या-मेद्वियुक्तत्वाद्सिप्रकृतिर्विध्यादिविषयस(म ?)द्विभक्तिप्रथमपुरुपैकवचनान्तप्रतिरूपको निपातो विधिविचारणास्तित्वविवादानेकान्तसंशयाद्यर्थद्वत्तिः, तस्य चानेकान्तावद्योतनमेवार्थो विव-क्षितः, केवलस्य च सामान्यविषयत्वावद्योतकत्वाद् विवक्षितार्थप्रतिपादनाय द्रव्यधर्मविशेषो-पादानं, तन्नान्तरीयकत्वात्, निपातानां चापरिमितत्वादनेकान्तद्योतकतया विविश्वतत्वादिति, स्याच्छब्देनानेकान्तामिधानादाक्षेपेऽपि सप्तभङ्ग्याः पुनर्भेदेनोपादानं विशिष्टार्थप्रतिपादनाय, यथा वृक्षशब्देन सामान्यविषयेणाक्षेपेऽपि धवादीनां विशेषप्रतिपिपादियाया धवादिशब्दोपादा-नम्, एवमेतद्पि दृश्यम्, भेदात्रतिपत्तेविवक्षितभेदप्रतिपादनाय भेदपरिमाणनियमाभिधानाय वा सामान्यलक्षणप्रपृश्चव्याख्यानाय वा सङ्क्षेपव्यासाभिधानम् , तत्रास्तित्वनास्तित्वैकान्तनिवार-णाय प्रथमद्वितीयौ,एकान्तरूपस्यार्थस्यावस्तुत्वादिति । तृतीयविकल्पाभिधित्सया भाष्यकृदाइ--

भा०-अर्पितेऽनुपनीते न वाच्यं सदित्यसदिति वा।

टी० - युगपदात्मन्यस्तित्वनास्तित्वधर्माभ्यामर्पिते विवक्षिते क्रमेण चानुपनीते क्रमेणामि-धातुमविवक्षिते वाच्यं न जातुचित् सदात्मतत्त्वमसदात्मतत्त्वमिति वा। वाशब्दो विकल्पार्थः,

९ ' कादिप्रसङ्ग' इति कन्पाठः ।

अपितं विशेष्यते, की दशेऽपिते ? अनुपनीते, कथमनुपनीते ? सामर्थ्यात् क्रमेणाविशेषिते, क्रमेण त्वर्षणे प्राच्यविकल्पावेव स्याताम् , अतोऽवश्यंतया युगपदिभिने काले द्वाभ्यां गुणाभ्यामेक-स्यवार्थस्याभिकस्य प्रतियोगिभ्यामभेदरूपेणैकेन शब्देनावधारणात्मकाभ्यां वक्तुमिष्टत्वादवा-च्यम् , तद्विधस्यार्थस्य शब्दस्य चाभावात् , अयं च विकल्पस्तस्वान्यत्वसस्वासम्भवात् कि-

लावक्तव्यमेवेत्येवंविधैकान्तव्यावर्तनार्थः स्यादवक्तव्य एवात्मा, अव-म्वयत्वम् क्तव्यशब्देनान्येश्च षद्देभिवेचनैर्द्रव्यपैर्यायविशेषैश्च वक्तव्य एव , अन्यथा सर्वप्रकारावक्तव्यतायामवक्तव्यादिशब्दैरप्यवाच्यत्वादनुपाख्यः स्यात ,

अतीतिविकस्पद्वयं त्वेकान्तास्तित्वेकान्तनास्तित्वप्रतिपक्षनिराकरणद्वारेण स्यादस्ति स्याकास्तीति स्वपरपर्यायान्यतरैकथर्म पम्बन्धापणात् कालभेदेनोक्तम् , अधुना युगपद् विरुद्धधर्मद्वयसम्बन्धापितस्य च वस्तुरूपस्याभिधानात् कीदृशः शब्दप्रयोगो भवतीति ? उच्यते – बलु
तादृशः शब्दोऽस्ति यस्तादृशीं विवक्षां प्रतिपूर्यत् , यतोऽर्थान्तरृहन्तैः पर्यायरवर्तमानम्तनुभवंस्तान् पर्यायान् द्रव्यं ब्रवीतीत्येका विवक्षा, अपरा तु विवक्षा निजैः पर्यायः स्वात्मिनि कृत्तैवर्तनानमञ्जभवन् स्वान् पर्यायान् द्रव्यमभिद्धातीति , एवमेतयोविवक्षयोः परस्परविलक्षणत्वाद् विरुद्धत्वाच द्वाभ्यामपि युगपदादेशे पुरुषस्यैकस्येकत्र द्रव्ये नास्ति सम्भवो वचनविशेपातीतत्वाचावक्तव्यं वाचकशब्दाभावात् । एतदुक्तं भवति—अस्तित्वनास्तित्वयोविरुद्धयोरेकत्राधिकरणे काले च सम्भव एव नास्तीत्यतस्तद्विधस्यार्थस्याभावात् तस्य वाचकः शब्दोऽपि
नास्त्यवेति १ ॥ तथा कालाद्यभेदेन वर्तनं गुणानां युगपद्वावस्तच यौगपद्यमेकान्तवादे नास्ति,
यतः कालात्मरूपार्थसम्बन्धोपकारगुणिदेशसंसर्गशब्दद्वरोण गुणानां वस्तुनि वृत्तिः स्यात् ,
तत्रैकान्तवादे विरुद्धानां गुणानामेकस्मिन् काले न किचिदेकत्रात्मिनि वृत्तिद्वस्ति परस्परगुणानामात्मस्यभावो नान्योन्यात्मिनि वर्तते, ततश्च नास्ति युगपद्मेदेनाणानामात्मस्यभावो नान्योन्यात्मिनि वर्तते, ततश्च नास्ति युगपद्मेदेना-

कालादयो वृत्तिहेतवः भिधानम् २ ॥ न चैकत्रार्थे विरुद्धाः सदसत्त्वादयो वर्तन्ते, यतोऽह्य-भिन्नैकात्माधारत्वेनाभेदे सति सदसत्त्वे युगपदुच्येयाताम् ३ ॥ न च

सम्बन्धाद् गुणानामभेदः, सम्बन्धस्य भिन्नत्वात् , छत्रदेवदत्तसम्बन्धाद्धि दण्डदेवदत्तसम्बन्धोऽन्यः, सम्बिधनोः कारणयोर्भिन्नत्वात् , न तावेकेन सम्बन्धेनाभिन्नावेव, सदसतोरात्मना सह सम्बन्धस्य भिन्नत्वात् , न सम्बन्धकृतं यौगपद्यमस्ति, तदभावाच नैकशब्दवाच्यत्वम् ४॥ न चोपकारकृतो गुणानामभेदः, यसान्नीलरक्ताद्युपकर्तृगुणाधीन उपकारः, ते च स्वरूपेण भिन्नाः सन्तो नीलनीलतररक्तरक्ततरादिना द्रव्यं रख्यमन्ति विविक्तोपकारभाजः । एवं सदसन्वयोर्भेदात् सन्तेनोपरोक्तं सत्, असन्तोपरक्तमसदिति दूरापेतग्रपकारसाह्रप्यम्, यत-

१ 'सत्त्वान्यत्व' इति क-पाठः ।

२ 'युगपत्तया विवक्षितादन्यैः द्रव्यविशेषपर्यायविशेषवाचकैः शब्दैः।

३ 'स्यादस्तीत्यादिरूपैरेतद्वक्तव्यव्यतिरिक्तः । ४ 'मनुभवन्' इति क-पाठः ।

स्तद्भेदेन अन्दो वाचकः स्यादिति ५ ॥ नाप्येकदेशे गुणिन आस्मन उपकारः समस्ति, येनेकदेशोपकारेण सहभावो भवेत् , गुणगुणिनोरुपकारकोपकार्यत्वे नीलादिगुणः सकस्त उपकारकः समस्तश्र यटादिरूपकार्यः, न चैकदेशे गुणो गुणी वा, यतो देशसहभावात् कश्चित् शब्दो वाचकः कल्प्येत ६ ॥ न चैकान्तवादिनां सदसस्वयोः संस्ष्ट्रमनेकान्तात्मकं स्पमस्ति, अवश्वतिकान्तरूपत्वात्,यथैव हि शबलरूपव्यतिरिक्तौ शुक्करूण्णावसंस्ष्ट्यो नैकस्मिन्नथे वर्तितुं सम्पर्गे, एवं सदसन्त्वाभ्यां संसर्गाभावान्न युगपदिभिधानमस्ति, नाप्येकशब्दः शुद्धः समासजो वाक्यान्सको वाऽस्ति गुणहयस्य सहवाचकः, क्रमेण सदसच्छब्दयोः प्रयोगे यद्यसच्छब्दः सदसन्त्वे योगपद्येन व्रवीति, एवं तर्हि स्वार्थवत् सन्त्वमप्यसत् कुर्यात्, तथैव सच्छब्दोऽपि स्वार्थवदसदिष सत् कुर्यात्, विशेषशब्दत्वांच सदित्युक्ते नासदित्युक्ते नासदित्युक्ते सदित्युक्तं भवति,

अतो युगपद्वाचक एकशब्दः । अथ युगपत् सदसच्छब्दौ गुणद्वपस्य युगपदवाच्यता वाचकाविष्येते, ततः समासवाक्यमाख्यातादिपदसम्रुदायवाक्यं वा भवेत् तत्र च समासवाक्यं न वाचकम्, द्वन्द्वस्तावदुभयपदार्थप्रधानः प्लक्षन्य-

ग्रोधवर्, अस्त्यादिभिः क्रियाभिस्तुल्ययोगित्वात्, क्रियाश्रयत्वाच द्रव्यस्य प्राधान्यं न गुण-त्वम्, यथ गुणिकयाशब्दानां द्वन्द्वो रूपरसादीनामुत्श्वेपणावश्वेपणादीनां च, तत्रापि गुणाः शब्दशक्तिस्वाभाव्याद् द्रव्यस्तपा एवोच्यन्तेऽस्त्यादिकियायोगित्वात्, अन्यथा द्वन्द्वाभावात् । अत्र चात्मा विशेष्यद्रव्यं सदसतोर्गुणवचनत्वमतो गुणस्य गुण्यभेदोपचारेणाभिधानम्, सन्ना-त्माञ्सन्नात्मेत्यतो न इन्द्रः ॥ ननु च द्रन्येऽपि स्याद्वादोऽस्ति, न गुणविषय एव, यथा स्याद् घटः स्यादघट इति, अत्रापि हि द्रव्यं गुणरूपीयपन्नमेवोच्यते, शब्दशक्तिस्वाभा-व्यात् विशेषणविशेष्यभावापत्तेर्द्रव्यस्य विशेष्यत्वात्, स्याद् घट इदं वस्त्विति वाक्यं च वृत्ते-रभिन्नार्थं केवलं विभक्तिश्रवणाद् रूपेण भिद्यते, अतो वाक्येनापि युगपत् प्रयोगासम्भवः। समानाधिकरणसमासनाक्यमपि न सम्भवति, तत्र हि द्रव्यगुणयोः सामान्यविशेषभावे सति द्रव्यशब्दतायां सामानाधिकरण्यं नीलोत्पलादिवत्, अत्र च सदसतोर्गुणत्वात् परस्परं भेदे सति न सामानाधिकरण्यमद्रव्यशब्दत्वात् सामान्यविशेषरूपेणास्थितत्वाचास्तिविशेषणविशेष्य-समानाधिकरणसमासः कर्मधारयश्रार्थयोरिष्यते, न चान्यत् प्रतिपदविहितं समासलक्षणमस्ति, तसात् समासाभावाद् युगपत् प्रयोगाभावस्तद्वाक्येऽपि सामध्याभावाद् वृत्त्यनुरोधिवाक्यत्वा-**द्यातो न कर्मधारयः । नाप्यारुयातादिपदसम्रदायो वाक्यं संश्रासंश्रात्मेति, भवत्यादिकियास-**म्बन्धात्, तत्र सामान्यशब्दो युग्पदनेकमर्थमभिदध्यात् न चाभिद्धीत, "अभिहितानां सामान्यशब्देन विशेषाणां नियमार्था पुनः श्रुतिः " इति न्यायात्, न वा ब्रुयादनेकमर्थमभि-धानोपायासम्भवात्, "तन्मात्राकाङ्क्षणाद् भेदः स्वसामान्येन चोज्झितः " इति न्यायात्, सामान्यशब्देष्वेवं न विशेषशब्देषु धवखदिरादिषु, विशेषशब्दास्त वाक्ये प्रयुज्यमानाः केवलाः

९ 'त्वसदित्युक्ते ' इति क-पाठः । २ 'अथवा ' इति क-पाठः । ३ 'रूपापन्न ' इति क-पाठः ।

स्वार्थमेव ब्रुवते संश्वासंश्वेति, न त्वनेकमर्थं स्वार्थमात्राभिषानाम सहगुणहपाभिषायिता ॥
नतु च वाक्ये द्वयोरिप शब्दयोरेकतया युगपद्भावः, तम्, पदेभ्यो वाक्यशब्दस्य शब्दान्तरत्वात्, एक एव हि शब्द इष्यते वाक्यम्, तस्य चार्थान्तरेणैकेनैव प्रतिभारूपेण भाव्यम्,
अतोऽत्रापि गुणद्भयवचनस्य युगपच्छब्दद्भयस्यासम्भव इति । एवधुक्तात् कालादियुगपद्भावासमवात् समासवाक्यलौकिकवाक्ये युगपच्छब्दयोर्द्धयोर्थयोश्च वृत्त्यसम्भवाद् युगपद्भिवश्चायामवाच्य इत्येवं सर्वेकान्तावक्तव्यप्रतिषेधद्वारेण भाष्यकृता तृतीयविकल्पप्रणयनमकारि प्रेश्चापूर्वकारिणा कथित्रदवक्तव्यः, कथित्रद् वक्तव्योऽवक्तव्यादिशब्दैरात्मेति निरूपितम् । एतदेव
च विकल्पत्रयमधुना भाष्यकारः स्फुटतरं भाष्येण दर्शयति । स्याद्वादो हि धर्मसमाश्चयः
स्वसिद्धसत्ताकस्य च धर्मिणः सक्त्वासन्त्वनित्यत्वानित्यत्वावनेकविखद्वाविखद्धधर्मकदम्बकाभ्यपणमे सति सप्तभङ्गीसम्भवः, तत्र सङ्ग्रहव्यवहाराभिप्रायात् त्रयः सकलादेशाः, चत्वारस्तु
विकलादेशाः समवसेथाः ऋजुसूत्रशब्दसमभिरूदैवंभूतनयाभिप्रायेण । तत्रातीतविकल्पत्रयस्वरूपमावनायेदग्चच्यते—

भा०—पर्यायास्तिकस्य सङ्गावपर्याये वा, सङ्गावपर्यापर्यावी, प्रथमो विकल्पः सङ्गावपर्यायेषु वा आदिष्टं द्रव्यं वा, द्रव्यं वा, द्रव्याणि वा सत्।

ढी ०—पर्यायास्तिकस्येत्यादि । पर्यायास्तिकग्रहणं धर्मविषयस्याद्वादप्रतिपत्त्यर्थम्, धर्मास्त्वरूपित्वसत्त्वमूर्तत्वादिरूपा धर्मिणः परिणामिनो नात्यन्तव्यतिरिक्ता इत्यतस्त्रत्रणाडिकया धर्मिविषयत्वमपि द्रव्यपर्याययोः संस्रष्टत्वादेवं (देवमेव), अत्र च द्रव्यास्तिकपर्यायास्तिकनयद्वयमात्रवस्तुसमाश्रयः सिद्धयति स्याद्वादः, अन्यथा पर्यायनयाश्रय एव विकल्पसप्तकेन सकलवस्तुव्यापी स्यात् स्याद्वादः, सतो भवनं भावस्तद्भावलक्षणः परिणामः,

धर्मधर्मिस्याद्यादः स चानेकरूपः क्रमयुगपद्भावित्वात्, सुरमतुष्यादेर्ज्ञानदर्शनादेश्वात्मनः सद्भावपर्यायत्वं, शेषधर्मादिद्रव्यवृत्ताः पुनरसद्भावपर्यायाः, वर्तमान-

कालावधिकाः पर्यायाः सद्भावलक्षणाः, ततोऽन्येऽतीतानागतवर्तमानकालविशिष्टास्त्वसद्भाव-पर्यायाः, तावत् परिणामपर्यायकलापाश्चात्मादयः पदार्थाः, स्वपरपर्यायानन्तस्वभावमेकं द्रव्यं सत्तारूपेण विवक्षितम्, चेतनाचेतनाहं महासामान्यमुत्सर्गः, पर्यायाः शक्तयोऽनन्ताः, तत्र स्वपर्यायान्वयवत् परपर्यायव्यतिरेकोऽपि वस्तुस्वभावावगतेरङ्गम्, तिभवृत्त्यग्रहणे वस्तुसद्भावाप्न-हणाद् विनिवृत्तिहारेणवासद्भावपर्यायोपयोगः, न निवृत्तिरभावः, स एव हि तथा स्वभावो वि-निवृत्ताशेषान्यविशेषलक्षणो निवृत्तिशब्दवाच्यः, तदेवमन्वयव्यतिरेकयोविधिप्रतिषेधविषययो-रनियमातिप्रसङ्गपरिहाराथं चिदुत्तरिक्षृत्तावद्योत्यविषयं स्याच्छब्दाग्रेसरमि शब्दसहितं तथा-विधान्यतमशब्दविशिष्टं वा धर्मधर्मिनिर्देशवावयं प्रयुज्यतेऽन्तर्भूतैवकारं गुणप्रधानभावव्यक्ति-

१ 'नेकविरुद्धधर्म' इति क-पाटः । २ ' रूपे विव॰ ' इति ग-पाठः ।

प्रकृत्यर्थे प्रयुक्तान्यतरैवकारं वा परप्रतिपन्नेकान्तधर्मविशिष्टं वस्तु कथित्रत् नियमकारिधर्मप्रन्यनीकपर्यायधर्मसम्बन्धीति स्वात् सत् स्वाद्नित्यनित्यादिधर्मात्मकमित्थं धर्म्यपीति वा स्याद्वादिभिः प्रतिज्ञायते, सुलभहेतुदृष्टान्तत्वात्, अतो द्रव्यास्तिकनयापेणात् सोऽयं धर्म्यभे-देनैव व्यपदेशः प्रत्यभिज्ञाप्रधानत्वात् , पर्यायार्थिकनिर्देशादस्येदमिति भेदभाक्तम् , एकव-चनादिप्रदर्शनं चैकस्यैव सन्तस्यासन्त्यस्य वा भजनाप्रभावितमनेकत्वमिति प्रतिपादनार्थम् , तत्र सद्भावपर्यायनिमित्तेनादेशेनार्पितमात्मरूपद्रव्यमित्येव सद्भव्यत्वमेव हि सद्भावपर्यायः, तद्भि द्रवति पर्यायान् द्र्यते वा तैर्द्रव्यमनेनाकारेणार्पितं स्यादस्तीत्युच्यते, तस्य द्रव्यत्वादेः पर्यायस्यात्मपरिणामिकारणप्रभावितत्वात् ताद्भूत्याच्च, तच्चास्तित्वं शेषपद्रविकल्यापेक्षमेव सङ्गतिमनुभवति, सद्भावपर्यायद्वयनिमित्तादेव ज्ञानदर्शनोपयोगद्वयकारणक आदेशो द्रव्यम् , वक्षयत्यपरि द्रव्याश्रया निर्मुणा गुणाः (अ०५,म्०४०) इति । तथा गणतियसद्भावपर्यायकारणो वाऽयमादेशस्त्रीतन्यज्ञानदर्शनोपयोगाश्रयो द्रव्यमिति, एवं द्वे द्वव्ये बहुनि वाऽप्युक्तेन प्रकारेणान्वाऽयमादेशस्त्रीतन्यज्ञानदर्शनोपयोगाश्रयो द्रव्यमिति, एवं द्वे द्वव्ये बहुनि वाऽप्युक्तेन प्रकारेणान्वाऽयमादेशस्त्रीतन्यज्ञानदर्शनोपयोगाश्रयो द्व्यमिति, एवं द्वे द्वव्ये बहुनि वाऽप्युक्तेन प्रकारेणान्वाऽयमादेशस्त्रमेति

र्पितानि सद्भावपर्यायापेक्षया सद्यपदेशमाञ्जि भवन्ति, अथवैक-सद्भावासद्भवापेक्ष- स्मिन् सद्भावपर्यायविषयेऽपितमादिष्टं द्रव्यं वा द्रव्यं वा द्रव्याणि वा या द्रव्यस्यैकत्वादि- सत् तथा द्वयोर्वहुषु विभाव्यम्, अनिशिष्टस्य वा द्रव्यपदार्थस्यैकत्वद्वित्व-विचारः बहुत्वपर्यायाः, तथा च तदप्यमाणं स्यादस्त्येकत्वेनापितमेकसङ्ख्या-

विशेषरूपतयेवास्ति न दित्वबहुत्वाकारेण, अनेकधर्मिणो हि वस्तुनः

कदाचित् किश्चिद् विवक्ष्यते, युगपद्भूरिवक्तृविवक्षायाँमध्येकत्वाद्यो यौगपद्येनार्पणावशादुपल-भ्यन्ते, सकलपर्यायशक्तिसङ्गतेः परिणामिनः, एकपुरुषाधारमातुलश्चादभागिनेयादिशक्तिवत् , एकेन वक्त्रा विवक्षिते प्रयोजनवशादेकत्वद्वित्वादि च सम्भवद्ध्यपेक्षितं प्रयोजनाभावात् , अतस्तस्य तेनैव विवक्षिताकारेण कार्यसिद्धेः स्यादस्त्यात्मेत्युच्यते, न सर्वपर्यायार्पणया तदा

तदस्ति तस्य वक्तरिति प्रथमविकल्पभावना ॥

द्वितीयो विकल्पः

भा०—असद्भावपर्याये वा, असद्भावपर्याययोवी, असद्भाव-पर्यायेषु वा, आदिष्टं द्रव्यं वा, द्रव्ये वा, द्रव्याणि वाऽसत्।

टी० असद्भावपर्याये वेत्यादिना द्वितीयविकल्पं भावयति। आत्मनो ज्ञानदर्शनादिव्यतिरिक्ता गतिस्थित्यवगाहोपकारस्पर्शादयोऽसद्भावपर्याया वर्तमानजन्मनो वाऽतीतानागतास्तज्जन्मिन वाऽतिक्रान्तागामिनः सर्वेऽप्यसद्भावपर्यायाः तदर्पणया स्यान्नास्त्येवात्मेति, न
सर्वथा नास्तित्वप्रतिपक्तिः, यदाऽऽत्मा गत्युपकारकपर्यायेणापितस्तदाऽऽत्मद्रव्यमसत्, तेत्स्वभावकत्वेन तस्याद्रवणात्, सद्भावपर्यायप्रभावितं वा द्रव्यं स्वपरिणामित्रभाविता वा पर्यायास्तत्र
चैकमिप नास्तीत्यतोऽसदित्युच्यते,परपर्यायापणया नास्ति तदित्यर्थः। शेषं पूर्ववद् विभाव्यम् ॥

९ ' तहीभाव ' इति क-ख-पाठः ।

इदानीमवक्तव्यताविभावनायाह—

भा०—तदुभयपर्याये वा, तदुभयपर्याययोर्वा, तदुभयपर्यातृतीयो विकल्पः येषु वा, आदिष्टं द्रव्यं वा, द्रव्यं वा, द्रव्याणि वा, न वाच्यं
सदसदिति वा।

टी० तदुभयपर्यायं वेत्यादि । तदित्यतिकान्तद्वयपरामर्शः, सन्नावासन्नावपर्यायद्वयसम्परिम्रहार्थः, उभयश्वासौ पर्यायश्च उभयपर्यायोऽस्तित्वनास्तित्वलक्षणः स चासानुभयपर्यायश्च तदुभयपर्यायस्तदुभयपर्यायनिमित्तस्तद्विषयो वाऽप्यादेशस्तेनापितमात्मतस्वमस्तिनास्तिस्पर्ण युगपद्विवक्षायाम्रक्तप्रकारभावनया न शक्यं वक्तमित्यवाच्यम्, ताभ्याम्रभयपर्यायभ्यान्मादिष्टं युगपदात्मरूपं द्रव्यं वेत्यादि विकल्प्यते, न वाच्यं सदित्यसदिति वा सद् द्रव्यमसद् वा द्रव्यं न वक्तव्यम्, क्रमेण त्वादेशे भवत्येतदेवम्, सहभावापणायां तु न सच्छव्दाच्यं नासच्छब्दाभिधेयम्, एकस्मिन् काले ताद्दिवधवाचकशब्दाभावात् ॥ नतु च तदुभयपर्याये वेत्येकवचनमनुपपन्नम्, एकपर्यायविवक्षायामवक्तव्याभावात् । अत्रोच्यते—उभयप्रद्रणाद् द्रयमत्र गृह्यते । एवं तर्हि तदुभयपर्याययोर्वेत्यसाद्विशेषः , नैतदेवम् , यतस्तदुभयपर्याय विशेषविवक्षयाऽस्तित्वं हि स्वपर्यायविषयं परपर्यायविषयं चेत्युभयपर्यायस्तत् तु स्वपर्यायाविषयं परपर्यायविषयं चेत्युभयपर्यायस्तत् तु स्वपर्यायाविषयं परपर्यायाविषयं चेत्युभयपर्यायस्तत् तु स्वपर्यायाविषयं परपर्यायाविषयं चेत्युभयपर्यायस्तत् तु स्वपर्यायाविषयं परपर्यायाविषयं चेत्युभयपर्यायस्तत् तु स्वपर्यायावाविषयं परपर्यायाविषयं चेत्युभयपर्यायस्तत् तु स्वपर्यायावाविषयं परपर्यायाविषयं चेत्यभयपर्यायस्तत् तु स्वपर्यायावाविषयः समीचीनः, जातिविवक्षायां वा जातेरेकत्वादेकवचनसिद्धिरिति ॥

एवमेते त्रयः सकलादेशा भाष्येणैव विभाविताः सङ्ग्रहच्यवहारानुसारिण आत्मद्रच्ये, सम्प्रति विकलादेशाश्रत्वारः पर्यायनयाश्रया वक्तव्यास्तत्प्रतिपादनार्थमाह भाष्यकारः—

भा०-देशादेशेन विकल्पयितव्यमिति।

टी०—इतिकरणो विकल्पेयत्ताप्रतिपादनार्थः । पर्यायास्तिकमिति नपुंसकलिङ्गप्रकानतेर्विकलपितव्यिमत्याह, किं पुनः कारणं भाष्यकृता सकलादेशत्रयवदितरेऽपि चत्वारो
विकलादेशा भाष्येण नोक्ता इति ?। अयमभिप्रायो भाष्यकारस्य लक्ष्यते—सकलादेशसंयोगाचतुर्णा निष्पत्तिरिति सुज्ञानाः, तत्राद्यद्वितीयविकल्पसंयोगे तुर्यविकल्पनिष्पत्तिः—स्यादिस्त च
नास्ति चेति । प्रथमतृतीयविकल्पसंयोगे पश्चमविकल्पनिष्पत्तिः—स्याद-

पर्यायादेशविकल्पाः स्ति चावक्तव्यश्चेति । द्वितीयतृतीयविकल्पसंयोगे पष्टविकल्पनिष्पत्तिः—
स्यात्रास्ति चाक्तव्यश्चेति । प्रथमद्वितीयतृतीयविकल्पसंयोगे सप्तमविफल्पनिष्पत्तिः—स्यादस्ति च नास्ति चावक्तव्यश्चेति । तत्राद्येषु त्रिषु विकल्पेषु सकलमेव द्रव्यमादिश्यते, चतुर्थादिषु पुनर्विकल्पीकृतं खण्डश आदिश्यते । तदाह—देशादेशोनेत्यादि ।

१ ' कि कारणं पुनर्भाध्यकृता ' इति क-स्त-पाठः । २ ' विकलीकृतं ' इति क-स्त-पाठः ।

सकलस्य वस्तुनो बुद्धिच्छेदविभक्तोऽवयवो देशस्तस्मिन् देशे आदेशो देशादेशस्तेन देशादे-**शेन विकल्पनीयं-च्यारूयेयम्,**आत्मादितत्त्वमित्येवं विकल्पचतुष्टयस्यापि ग्रहणम् । तत्र चतुर्थ उभयप्रधानो विकल्पः, ऋमेणोभयस्यापिशब्देनाभिधेयत्वात्, देशादेशो हि विकलादेशस्तै-स्य वस्तुनो वैकल्यं, स्वेन तत्त्वेनाप्रविभक्तस्यापि विविक्तं गुणरूपं स्वरूपेणोपरञ्जकमपेक्ष्य ्र प्रतिकल्पितमंशभेदं कृत्वाऽनेकान्तात्मकैकत्वव्यवस्थायां नरसिंहनरसिंहत्ववत त्मकमात्मर्र्तपमभ्युपगम्याभिधानं विकलादेशः, न तु केवलसिंहसिंहत्ववदेकात्मकैकत्व-परिप्रहात, यथा प्रतिपादनोपायार्थपरिकल्पितानेकनीलपीतादिभागा च मनेकात्मकमेकं चित्रं सामान्यरूपसुच्यते, तथा वस्त्वेष्यनेकधर्मस्वभावमेकम्, दृष्टश्चाभि-**जात्मनो**ऽर्थस्य भिन्नो गुणो भेदकः, परुद्रवान् पहुरासीत् पहुतर ऐषमोऽन्य एवाभिसंवृत्तः, पदुत्वातिशयो गुणः सामान्यपाटवाद् गुणादन्यः, स वस्तुनो भेदं कल्पयति, भिष-अनेकात्मकं चैकत्वमात्मादेः, यतोऽनेकं तथाश्रितत्वात्, द्रन्यार्थमाश्रित्य पर्यायनयं चैकात्मनो वृत्तिस्तथात्मकोऽसौ तद्भावभावित्वाद्, घटमृदात्मक-त्ववत् पुरुषपाण्याद्यात्मकत्ववद् वा, अतस्ते तस्यारमभकत्वाद् भागाः पुरुषस्येव पाण्यादयो बस्त्वंश्रमनुभवन्ति क्रमेण वृत्ताः क्रमयौगपद्याभ्यां वा, चतुर्थे तावत् समुचयात्मके न क्रमेण इताः, पश्चमपष्टयोरपचितक्रमयुगपद् वृत्ताः, सप्तमे प्रचितक्रमयौगपद्याभ्यां वृत्ताः संश्रासं-श्वावक्तव्यश्वेत्यनेकर्बुद्धिबुद्धित्वाद् अनेकबुद्धिर्हि बुद्धिर्भवति द्रव्यपर्यायेषु सत्सु ज्यात्मिका, यतोऽनेकां सद्र्पामसद्र्पामवक्तव्यरूपां च बुद्धिं भिन्नामिव क्रमवतीमिवाश्रित्याभिन्नैकाकमा-्**वस्तुरूपा वाक्यार्थबुद्धिर्भवति, तस्माद् भेदक्रम**प्रतिभासविज्ञानहेतुत्वाद् भागास्ते भवन्त्यत्रावि-भक्तस्यैकस्यापि वस्तुनः । एवं चानेकस्वभावेऽर्थे सति वक्तरिच्छावशात् कदाचित् केनचिद् रूपेण वक्तमिष्यते, विवक्षायत्ता चै वचुसः सकलादेशता विकलादेशता सकलादेशविकला- च द्रष्टव्या, द्रव्यार्थजात्यभेदात् तु सर्वेद्रव्यार्थभेदानेवैकं द्रव्यार्थं मन्य-ते, यदा पर्यायजात्यमेदाश्रैकं पर्यायार्थं सर्वपर्यायभेदान् प्रतिपद्यते तदा स्वविवक्षितस्वजातिमेदत्वात् सकलं वस्त्वेकद्रव्यार्थाभिश्रमेकपर्यायार्थाभेदोपचरितं तद्विशेषै-

स्विविक्षितस्वजातिमेदत्वात् सकलं वस्त्वेकद्रव्यार्थाभिश्वमेकपर्यायार्थाभेदोपचितं ति हिशेषैकामेदोपचितं वा तन्मात्रमेकमिद्वतीयांशं व्यवन् सकलादेशः स्याश्वित्य इत्यादिखिविधोऽपि नित्यत्वानित्यत्वयुगपद्भावेकत्वरूपेकार्थाभिधायी, यदा तु द्रव्यपर्यायसामान्याभ्यां ति हिशेष्यभ्यां वा तद्योगपद्येन वा वस्तुन एकत्वं तदतदात्मकं समुख्याश्रयं चतुर्थविकल्पे स्वांशयुगपद्वृत्तं क्रमद्वतं च पश्चमपष्टसप्तमेषूच्यते तथाविवक्षावशात् तदा तु तथाप्रतिपादयन् विकलादेशः, ते हि द्रव्यपर्यायास्तस्य देशाः तदादेशेनादेश एको द्यनेकदेश आत्माऽभिधीयते, तत्र
द्रव्यार्थसामान्येन तावद् वस्तुत्वेन सन्नात्मा, पर्यायसामान्येनावस्तुत्वेनासिक्षिति, विशेषस्त्वात्मनि स्वद्रव्यत्वात्मत्वचेतनत्वद्रष्टृत्वज्ञातृत्वमनुष्यत्वादिरनेको द्रव्यार्थभेदः,तथा श्रतप्रतियोगिनः

९ 'सच व॰ 'इति ग-पाठः। २ 'रूपमस्याभिधानं '३ 'वस्त्वनेक 'इति क-पाठः। ४ 'नेकबुद्धित्वाद् ' इति क-पाठः। ५ 'च सकला' इति क-पाठः।

पर्याया असत्त्वाद्रव्यत्वानात्मत्वाचेतनत्वाद्यः, तद्रव्यक्षेत्रकालभावसम्बन्धजनिताश्च द्रव्यपर्या-यवृत्तिभेदाः, तत्र द्रव्यार्थादेशात् स्वद्रव्यतया द्रव्यत्वम्, पृथिव्यादित्वेनाद्रव्यत्वं तद्विशेषेश्च घटादिभिः, क्षेत्रतोऽसङ्ख्याताकाशदेशव्यापितया, न सर्वव्यापितया, कालतः स्वजात्यनुच्छे-दादिभिक्तकालता, पर्यायादेशाद् घटादिविज्ञानदर्शनभेदाः कोघाद्युत्कर्षापकर्षभेदाश्च, तथाऽनन्त-

कालवृत्तस्ववर्तनाभेदात् कालभेदः, भावतो ज्ञत्वं क्रोधादिमत्त्वं च, एवं चडुर्थो विकल्पः बहवो द्रव्यार्थपर्यायार्थयोर्वृत्तिभेदाः सर्वेऽपि तस्यांशाः, तेर्द्रव्यपर्याय-रूपैर्वक्तमिष्यमाणो नानारूप आत्मोच्यते । भावना तु स्यादस्ति च

नास्ति च, द्रव्यार्थभेदेन चैतन्यसामान्येनास्ति, चैतन्यविशेषविवक्षायां वाऽस्त्येकोपयोगत्वात्, पर्यायतस्तु अचैतन्येन नास्ति, घटोपयोगकाले वा पटाद्यपयोगेनासन्, चैतन्येन तद्विशेषेण वा वर्तमान एव तद्भावेन तद्विशेषाभावेन वर्तते इत्युभयाधीनस्तस्यात्मा, अन्यथाऽऽत्माभाव एव स्यात् । एवं सर्वसिद्धान्तेषु पदार्थाः परस्परविरुद्धार्थत्वात् तदतद्वपसमुच्चयात्मकाश्चतुर्थविकरूपोन्दाहरणीयाः ॥

पश्चमिवकल्पस्तु स्यादस्ति चावक्तव्यश्चातमेति, तत्रानेकद्रव्यपर्यायातमकस्य सतः कञ्चिद्
द्रव्यार्थिवशेषमाश्चित्यास्तीत्यात्मनो व्यपदेशः, तस्यैवीन्यातमद्रव्यपञ्चमो विकल्पः सामान्यं तद्विशेषं द्वयं वाऽङ्गीकृत्य युगपद्विवक्षायामवक्तव्यता, स्फुटतरमेतद् विभाव्यते, स्यादस्त्यात्मा द्रव्यत्वेन द्रव्यविशेषेण वा जीवत्वेन मनुष्यत्वादिना वा द्रव्यपर्यायसामान्यग्नुरीकृत्य, वस्तुत्वावस्तुत्वसत्त्वासस्वादिना विशेवेण वा मनुष्यत्वामनुष्यत्वादिना युगपदभेदविवक्षायामवाच्यः, यतः सर्वेऽपि तस्यैकस्यात्मनस्तद्वेव विकल्पाः सम्भवन्तीति ॥

षष्ठिकरपोऽपि त्रिभिरात्मभिर्द्धशः स्यात्रास्ति चावक्तव्यश्चात्मेति, नान्तरेणात्मभेदं वस्तुगतं नास्तित्वमवक्तव्यरूपानुविद्धं शक्यं करूपयितुं वस्तुनः, तथापि षष्ठो विकल्पः सद्भावात् तत्र नास्तित्वं पर्यायाश्रयम्, स च पर्यायो युगपद्दृद्धतः क्रमप्र-दृत्तो वा, सहावस्थाय्यविरोधादात्मनो धर्म एककाल एव, यथा चेतनो-

पयोगनेदनाह्वसम्यत्तवहास्यरतिपुरुषवेदायुर्गतिजात्यादिसस्वद्रव्यत्वामृतत्वकर्तृत्वभोकृत्वान्य-त्वानादित्वासङ्ख्यातप्रदेशत्वनित्यत्वादिः,क्रमवर्तीतु क्रोधादिदेवत्वादिवालत्वादिज्ञानितादिः स्वस्थानेऽनेकभेदष्ट्वतः, तत्रैकोऽवस्थितो द्रव्यार्थो जीवनामा नैवास्ति कश्चिचेतनाव्यतिरिक्तः क्रोधादिकमृष्ट्वत्यर्भस्पनेरन्तर्थमात्रव्यतिरिक्तो वा, अत एव तु धर्मास्त्रथासिक्षविष्टाः सत्त्व-व्यपदेशव्यवहारभाजो भवन्तीति, अतो नास्ति पर्यायार्थोदेविधो द्रव्यार्थस्य कश्चिदंशो नास्तीति तेन रूपेणाभावात्, न पुनः सर्वथेव नास्तित्वम्, विशिष्टस्याभावस्य विवश्चितत्वात्, पर्यायांशः सर्वार्थज्ञातृत्वांसत्सर्वव्यापारविनियोगात् सर्ववस्तुत्वेन सन्निति द्रव्यार्थाशः, आभ्यां सह विवश्चायामवाच्य इति द्वितीयोऽंशः ॥

९ 'बाऽन्य आत्म॰' इति ग-पाठः । २ 'बत्बादिशातादिः देवत्बादिस्वस्थाने' इति क-ख-पाठः । ३'त्वासर्व ॰' इति क-पाठः । ५३

अधुना सप्तमविकल्पश्चतुभिरंशैक्ष्यंशः । कञ्चिद् द्रव्यार्थविशेषमाश्रित्यास्तित्वं पर्याय-विशेषं च कञ्चिदङ्गीकृत्य नास्तित्वं सम्रचितरूपं भवति, द्वयोरिष प्राधान्येन विवक्षितत्वात्, य(त)था द्रव्यसामान्येन पर्यायसामान्येन च युगपदवक्तव्यः, स्यादस्ति च नास्ति चावक्तव्यश्चा-तमेति । भावना तु द्रव्यार्थोत् सति द्रव्यत्वे देहेन्द्रियादिव्यतिरिक्तात्मृत्वेन विशेषेण नास्ति-

त्वमतोऽस्ति च नास्ति च स एवात्मा, द्रव्यपर्यायसामान्यसदसन्वाभ्यां

सप्तमो विकल्पः युगपदवाच्य इति । एवमर्थानुरोधाद् विवक्षावशाच सप्तधैव वचनप्रवृत्तिः, नान्यथाऽपि, प्रवृत्तिनिमित्ताभावात्, एष च मार्गो द्रव्यार्थपर्यायार्थाश्र-

यः, तौ च सङ्ग्रहाद्यात्मकौ, सङ्ग्रहादयश्रार्थशब्दनयरूपेण प्रधाविताः, तत्र सङ्ग्रहव्यवहारजुस्त्रैरर्थनययौं द्रव्यार्थपर्यायायौं तदाश्रयेषा सप्तमङ्गी । तत्र अनपेक्षितोपदेशकशब्दव्यापारिमिन्द्रयानिन्द्रियनिमित्तमर्थरूपोत्पादितं मितज्ञानम्, अर्थनया वक्तृपरिच्छेदविषयाः, ते
त्वर्थपृष्टेनेवार्थं गमयन्ति । शब्दनयास्तु साम्प्रतिकसमिरूढेवंभूतनयाः श्रोतृविषयाः श्रुतज्ञानात्मकाः शब्दरूपरूपितविज्ञानत्वाच्छब्द्रमाणकाः, यच्छब्द आह् यथा च तथेवार्थ इति
शब्दपृष्टेनार्थपरिच्छेदं कुर्वन्ति, अत एवतेष्विभिधानस्वरूपशुद्धिपरा चिन्ता, चश्चविमलीकरणाञ्चनवत् । तत्रार्थनयाः सत्त्वासत्त्ववर्तमानसत्त्वमात्रेषिणः प्रत्येकात्मकाः संयुक्ताश्च सप्तविधवचननिवचनप्रत्यलाः । विविक्तसत्त्वमात्रः रिग्रहात् सत्त्वसङ्ग्रहः, अन्यासत्त्वमेव सत्त्वमिति
व्यवहारः, वर्तमानप्रधानत्वाद् वर्तमान नेव सत्त्वमृजुसूत्रः । तत्र स्थादस्तीति सङ्ग्रहः १
स्यान्नास्तीति व्यवहारः २ सङ्ग्रहव्यवहारयोगात् स्यादवक्तव्यः ३ सङ्ग्रहव्यवहारविभागसं-

योगादेव स्यादस्ति च नास्ति च ४ स्यादस्त्यवक्तव्यश्रेत्यत्र सङ्ग्रहः

नयत्रयापेक्षया सप्तमङ्गी सङ्ग्रहव्यवहारौ चाविभक्तौ ५ स्याकास्त्यवक्तव्यश्वेत्यत्र व्यवहारः सङ्ग्र-हव्यवहारौ चाविभक्तौ ६ स्यादिस्त नास्त्यवक्तव्यश्वेत्यत्र विभक्तौ सङ्ग्रह-व्यवहारावविभक्तौ वा७,इत्येवमर्थपर्यायैः सप्तधा वचनव्यवहारः। व्यञ्जन-

पर्यायाः शब्दनयास्ते त्वभेदभेदद्वारेण वचनिमच्छिन्ति, शब्दनयस्तावत् समानिलङ्कानां समानव-चनानां च शब्दानामिन्द्रशक्तपुरन्दरादीनां वाच्यं भावार्थमेवाभिद्र मभ्युपैति, न जातुचिद् भि-क्रिल्कं भिन्नवचनं वा शब्दं स्त्री दारास्तथाऽऽपो जलिमिति, समिमस्हदस्तु प्रत्यर्थ शब्दिनिवे-शादिनद्रशकादीनां पर्यायशब्दत्वं न प्रतिजानीते, अत्यन्तभिन्नप्रवृत्तिनिमित्तत्वाद् भिन्नार्थत्वमे-वानुमन्यते, घटशकादिशब्दानामिवेति, एवंभूतः पुनर्यथासद्भावं वस्तु वच्सो गोच्रमापृच्छ-

तीच्छति, चेष्टाविष्ट एवार्थो घटशब्दवाच्यश्चित्रालेखनोपयोगपरिण-

शब्दनयाः तथ चित्रकारः, चेष्टारहितस्तिष्ठन् घटो न घटशब्दवाच्यः, तच्छब्दा-र्थरहित्त्वात्, कुटशब्दवाच्यार्थवत्, नापि भ्रुद्धानः शयानो वा चित्रका-

राभिधानाभिधेयश्रित्रज्ञानोपयोगपरिणतिग्र्न्यत्वाद् गोपालादिवत्, एवमभेदभेदार्थवाचिनोऽने-

<sup>🥱 &#</sup>x27; अन्यासस्वमिति' इति क-पाठः । २ ' श्रेत्राचेख्यतोपयोग' इति क-छ-पाठः ।

कैकशब्दवाच्याथीवलिम्बनश्च शब्दप्रधाना अथीपसर्जनाः शब्दनयाः प्रदीपनदर्थस्य प्रतिभा-सकाः व्यञ्जनपर्यायसंज्ञकाः । तदेवमथेव्यञ्जनपर्यायापेणानपेणद्वारैकानेकात्मकैकाथेनिरूपणवद-भिधानप्रत्ययविषयाऽपि भावनाऽभिधेया । तत्र पुद्रलद्रव्यपरिणतिविशेषः शब्दोऽभिधानः, पुद्रलद्रव्यं चातीतवर्तमानागामिभूरिपर्यायपेरिणाम्यपितभजनापेश्वया सदसिन्नत्यानित्याद्यनेक-धर्मात्मकम्, प्रत्ययोऽपि हि ग्रहणलक्षणात्मद्रव्यांशापेश्वया सङ्ख्यापरिमाणाकाराद्यनेकरूपपर्या-यापेश्वया च सदसिन्नैत्यानित्यादिस्वभाव इत्येवं सदसिन्नत्यानित्यादिस्वभावं जगत् पञ्चास्ति-कायात्मकमर्णितानापितलश्चणसकलशास्त्रगर्भत्रिस्त्रीविन्यासस्याद्वादप्रक्रियासङ्गतेः सिद्धम्।३१॥

भा०—अन्नाह—उक्तं भवता (अ० ५, ६० २६)—सङ्घातभेदेभ्यः स्कन्धा उत्पद्यन्ते इति । तत् किं संयोगमात्रादेव सङ्घातो भवति,आहोस्विद्स्ति कश्चिद् विशेष इति ?। अत्रोच्यते—

टी०—अन्नाह उक्तं भवतेत्यादिः सम्बन्धग्रन्थः। प्रतिपादितार्थसारणप्रज्ञेनाज्ञः प्रकृता-र्थशेषसम्बन्धमिभधापयति,कारणायत्तजनमा कार्यप्रसवः, सङ्घातात् स्कन्धाः समुत्पद्यन्ते, इतिशब्दो यस्मादर्थः, तच्छब्दस्तसादर्थः, यसात् सङ्घातात् स्कन्धानाम्रत्यत्तिः प्रतिधीयते तसात् सन्देहः, किं संयोगमात्रादेव ब्यणुकादिलक्षणः स्कन्धो भवति, आहोस्विद्-स्त्यन्न कश्चित् संयोगविद्योष इति, मात्रग्रहणं सेनावनादिवत् केवलसंसक्तिप्रतिपादनार्थम्,

संयोगमात्रं न तु संयोगविशेषाः, इतिशब्दः आशङ्केयत्ताप्रतिपत्तये, आचा-

र्थस्यापि चित्तपरिवर्ती संयोगविशेषस्तत्प्रतिपादनायात्रोच्यते इत्याह, अत्रेति प्रश्नविषयाभिसम्बन्धः यत्पृष्टस्तनिश्रीयते विधीयत इति, मनीषित-

संयोगविशेषाभिन्यक्यर्थमाह—

भा०—सति संयोगे बद्धस्य सङ्घातो भवतिति। अत्राह्—अथ कथं बन्धो भवतीति १। अत्राह—

टी०—सतीत्यादि। सति परस्परसङ्ग्रहलक्षणे संघोगे बद्धस्यैव-एकत्वपरिणितभाजः सङ्गातात् स्कन्धोत्पत्तिः, एवकारार्थमितिकरणम्, पुद्गलानां पर्यायानन्त्येऽपि स्वजात्यनिकन्मेण परस्परिवलक्षणपरिणामाहितसामर्थ्यात् सित संयोगिविशेषे केषाश्चिदेव बन्धो न सर्वेषाभिति निश्चितमेतत्, संयोगिविशेषात् स्कन्धोत्पादः, न पुनर्ध्वज्ञायि स्वरूपेण संयोगिविशेषः, तत्परिज्ञानाय प्रश्नेनोपक्रमं पुनः परस्य प्रकटयति—अत्राहेति । सित सङ्घाते बन्धस्य सतः स्कन्धपरिणाम इति बन्धमेव पृच्छति—अथ बन्धः कथं भवतीति । अथेत्यानन्तर्यार्थः, बद्धस्य स्कन्धपरिणामो भवतीत्युक्तेऽनन्तरं च य एव जिज्ञास्यते बन्धः—एकत्वपरिणामः स कथं—केन प्रकारेणाप्वोरण्नां वा जायते इति, किं परस्परानुप्रवेशेनाहोस्वित् सार्वोत्म्येन प्रवेन

१ 'परिणत्यर्पितभजनापेक्षया 'इति क-ख-पाठः । २ 'त्रित्यादि 'इति क-ख-पाठः । ३ ' जायन्त ' इति न-पाठो विचारणीयः ।

शाभावेऽपीति ? अत्रोच्यते —परस्परानुप्रवेशस्तावसैवेष्यतेऽण्वोरणूनां वा श्रुविराभावात्, प्राक् नैतिक्षणीतं प्रपञ्चतः, स्थापितं चेदं-परिणतिविशेषादणूनां सर्वामत्ना बन्धो भवति, अवस्पि-ण्डतेजसोरिशान्योन्यप्रदेशाभावेऽपि गुणविशेषात् सार्वात्म्येनेष्यते बन्धः । कीद्दशः पुनर्गुण-विशेषात् स तादशो बन्धः स्थादित्याह—

## सूत्रम्—स्निग्धरूक्षत्वाद् बन्धः ॥ ५-३२ ॥

भा०—सिग्धरूक्षयोः पुद्गलयोः स्पृष्टयोर्बन्धो भवति ॥ ३२ ॥ अन्नाह–किमेष एकान्त इति १ । अत्रोच्यते—

टी॰-सिम्धरूक्षयोरित्यादि भाष्यम् । स्नेहो हि गुणः स्पर्शाख्यः, तत्परिणामः स्निग्धः, तथा रूक्षोऽपि, एकः स्निग्धोऽपरो रूक्षेः, तयोभीवः स्निग्धरूश्वत्वं तत्परिणामापत्तिः तस्मात क्षिम्धरूक्षत्वादिति हेतौ पश्चमी, अण्वोरणूनां वा बन्धो भवति, क्षिम्धरूक्षयोरिति भाष्यक्रता विभज्य द्विवचनप्रयोगोपन्यासोऽकारि सर्वाल्पस्कन्धज्ञापनाय, नातः परमल्पावयवः स्कन्धोऽस्ति, स्निग्धरूक्षन्यवहारः क्षेत्रकालविषयोऽपि भौक्तः समस्तीति तवृन्युदासाय पु**द्ग**-छघोरित्याह, पूरणाद् गलनाच पुद्गलाः, पूरकत्वेन स्कन्धान् निर्वर्तयन्ति, गलनेन स्कन्धभेदं विद्यति, स्पृष्टयोरिति संयुक्तयोर्नासंयुक्तयोरिति, अनेन संयोगमात्रं गृहीतं संयोगपूर्वकस-कलबन्धज्ञापनार्थम्, तत्र बन्धात् प्रतिघातो जायतेऽण्वोरणूनां वा, प्रतिघातश्रैकदेशावगाहेऽन्योन्यं प्रतिहननम्, ततो रौक्ष्यस्नेहिवशेषाद् बन्धः-अण्वन्तरेणाणोः श्लेषः, मृद्रजोभिस्तृणादिबन्धवत्, सन्ति द्याग्व एकगुणस्निग्धादिक्रमेण सङ्ख्येयासङ्ख्येयानन्तानन्तगुणस्निग्धाः, तथैकगुण-रूक्षादिक्रमेण हीनमध्यमोत्कृष्टसङ्ख्येयासङ्ख्येयानन्तानन्तगुणरूक्षाः, तोयाजागोमहिष्यु-ध्रीक्षीरघृतस्नेहानुमानप्रकर्षाप्रकर्षवत्, चिकणत्वलक्षणः परिणामः स्नेहः, तद्विपरीतो रूक्षः, त्ततथ संश्लेषकारणपरिणतिमन्त्रात् सर्वात्मसंयोगबन्धप्रसिद्धिः, प्रत्यक्षश्चैवंविधद्रव्याणां वन्ध-विशेषो नातीव युक्तिमपेक्षते, युक्तिरपि-संहतमहद्भव्यं घटादि प्रत्यक्षमणुत्रन्थस्यानुमापकम्, नाणुसत्संहतिविशेषमन्तरेण महत् संहतं युज्यते, एवमेव चापकर्षणधारणनोदनादिव्यवहार-सिद्धिन त्वन्यथा, तथानुपग्रहणात् प्रतीघातः परमाणोः, लोकान्ते द्युपग्राहकधर्मद्रव्याभावात् प्रतिहन्यतेऽणुरगतिः सन्, तथाऽणोः प्रतीवातो बन्धनयोग्यं परिणाममन्तरेणाप्यते, नाप-तता ( १ ) स्पर्शित्वान्मृर्तिमस्वाच, सप्रतिधातस्य च बन्धो दृष्टः श्लेषरूपरागादेः, अतः सुष्ट्रच्यते–स्निग्धरूक्षत्वात् पुद्गलयोः संयुक्तयोर्बन्धो भवतीति । इतिकरण उपप्रद-र्भनार्थः. एवं ग्रहाणेति ॥ ३२ ॥

अश्राहेत्यादिसम्बन्धप्रतिपत्तिः । किमेष एकान्त इति ? । किमिति प्रश्नार्थः, एष

९ 'नोक्तः 'इति क-पादः। २ 'क्षादि...नन्तगुणरू 'इति पाठः ग-पुस्तके नास्ति, तत्र तु सुद्दणदोष इति स्पष्टं प्रतिभाति ।

इत्यन्तरयोगाथामिसम्बन्धः, स्निग्धगुणानां रूक्षगुणानां च बन्धो भवतीति, इतिशब्दोऽवधा-रणार्थः । किमेष नियम एव सर्वस्य स्निग्धगुणस्य रूक्षगुणेन बन्ध इति, एवं पृष्टे अन्त्रो-च्यते इत्याह । सति विधावविशेषेण प्रवृत्तेर्निकृष्टमध्यमोत्कृष्टिस्निग्धरूक्षाणामनिमेष्रेतार्थप्र-सङ्गविनिवृत्त्यर्थमिद्मभिद्धमहे—

## सूत्रम्-न जघन्यगुणानाम् ॥ ५-३३ ॥

टी०-अतिप्रसक्तस्य विधेरयमपवादारम्भः ॥

भा॰—जघन्यगुणस्तिग्धानां जघन्यगुणरूक्षाणां च परस्परेण बन्धो न भवति ॥ ३३॥

टी ०---जघन्यगुणस्निग्धानामित्यादि भाष्यम् । प्रकृतत्वाद् बन्धः प्रतिषिध्यते नश-ब्देन, देशां बन्धो न भवति ? जघन्यगुणस्निन्धानां जघन्यगुणरूक्षाणां च । जघने भवो जबन्यः, ( जर्बन्य इवान्यो जबन्यः ) निकृष्ट इत्यर्थः, जघन्यश्वासौ गुणश्च जघन्यगुणः ( जबन न्यगुणः ) स्निग्धो येषां ते जघन्यगुणस्निग्धाः पुद्गलास्तेषां जघन्यगुणरूक्षाणां च परस्परेण बन्धः प्रतिषिध्यते, परस्परेणेति सजातीयविजातीयविशेषप्रतिपादनम् । स्वस्थाने स्निग्धस्य स्निग्धेन नेष्यते बन्धः, रूक्षस्यापि रूक्षेण नैवास्ति बन्धः, तथा परस्थानेऽप्येकगुणस्निग्धस्यै-कगणरूक्षेण नैवास्ति बन्धः, सत्यप्येषां संयोगे स्निग्धरूक्षगुणत्वे च न परस्परमेकत्वपरिण-तिलक्षणी बन्धः समस्ति, किं पुनः कारणमत्रैषां बन्धो न भवतीति ? ताद्यविधपरिणतिश-क्तेरभावात्, परिणामशक्तयश्च द्रव्याणां विचित्राः क्षेत्रकालाद्यनुरोधिन्यः प्रयोगविस्नसापेक्षाः प्रमवन्ति, न जातुचित् पर्यनुयोगवशेन पर्यनुयोक्तुरिच्छामनुरुध्यते, जघन्यश्र स्नेहगुणः स्तोकत्वादेव जघन्यगुणरूक्षं पुद्रलं न प्रत्यलः परिणामयितुम्, तथा रूक्षगुणोऽप्यल्पत्वाज्जघन्य-गुणस्निम्धं नात्मसात्कर्तुं समर्थः, सङ्ख्यावाची चायं गुणशब्दः, यथैकं एवास्य गुणः पुरु-षस्येति, आधिक्यार्थे वा द्विगुणत्रिगुणमिति यथा, अस्ति च स्नेहादिगुणानां प्रकर्णपकर्षमेदः, तद् यथा-जलादजाक्षीरं स्निग्धम्, अजाक्षीराद् गोपयः, गोपयसो महिषीपयः, ततः करभीपय इत्युत्तरीत्तरस्नेहाधिकत्वम्, एषामेव पूर्वं पूर्वं रूक्षम्, तत्रैकगुणस्निग्धस्यैकगुणस्निग्धेनैव ब्यादिना सर्वेण सद्देन सङ्ख्येयासङ्ख्येयानन्तानन्तगुणस्निग्धेन वा नास्ति बन्धः, तथैव चैकगुणरू-क्षस्यैकगुणरूक्षादिभिः सद्यैगीवदनन्तगुणरूक्षैर्न भवति बन्धः, सूत्रव्यापारस्तु जघन्यगुणस्ति-म्बानां जबन्यगुणरूक्षाणां च पुद्रलानां नास्ति बन्धः परस्परम्, शेषं वक्ष्यमाणसूत्रव्याख्येयमुक्तं प्रसङ्गतः, इत्येवमेतौ जवन्यगुणस्निम्धरूक्षौ विहायान्येषां मध्यमोत्क्रष्टस्निम्धानां रूक्षैः सह

१ अत्र विद्वारतस्यो भागः क-ख-योगोस्ति । २ 'रूक्षादिभिः' इति क-ख-पाठः ।

स्निग्धेश रूक्षाणां परस्परेण बन्धो भवति इति, अर्थापत्तिलभ्योऽयमर्थः सामर्थ्यादवगम्यते, स च यादशो यथा च भवति तं तादशं तथा वक्ष्यामः, इहैताबदुपयुज्यत इति ॥ ३३ ॥

भा०—अत्राह-उक्तं भवता-जघन्यगुणवर्जीनां (क्षिग्धानां) रूक्षेण रूक्षाणां च क्षिग्धेन सह बन्धो भवतीति । अथ तुरुयगुणयोः किमत्यन्तप्रतिवेध इति १ । अत्रोच्यते—न जघन्यगुणानामित्यधिकृत्येदमुच्यते—

टी० अत्राहेत्यादिना ग्रन्थेन सम्बन्धं विधत्ते। प्रतिपादितं भवताऽनन्तरं जघन्यगुणिक्षिण्धस्थ्योर्नास्ति बन्धः, तिविषेधादन्येषां जघन्यगुणवर्जानां बन्धप्रसङ्गे सद्यानां प्रतिषेधे यत्नो विधेय इत्यर्थापत्तिप्रापितं चेदं द्विगुणिक्षिन्धस्यैकगुणिक्ष्येण सह एकगुणिक्षण्यस्य द्विगुणिक्षक्षेण सह बन्धो भवतीति। एतदुक्तं भवति निकृष्टिस्निण्धस्थ्ययोर्बन्धप्रतिषेधान्मध्यमोत्कृष्टिस्नण्यस्थ्यगुणानां परस्परेण बन्धः प्रतिज्ञातोऽर्थतः पृथगिषकरणानाम्। अथ तुल्यगुण्योः किमत्यन्तप्रतिषेध इति प्रश्नयति, प्रस्तुतानन्तरवचनोऽयमध्यवदः, तुल्यगुण्योः स्निण्याधिकरण्योरेकैकगुण्योः किमेकान्तेनैव प्रतिषेध इति प्रश्ने कृते अन्त्रोच्यत इत्याह। अत्यन्तप्रतिषेध एव, काधिकृत इति चेदित्याह, न जघन्यगुण्यानामित्यधिकृत्येदमुच्यते, यथैव स्निण्धस्थाणां जघन्यविषयाणां बन्धाभावस्त्यथेव गुणसाम्ये सद्यानां बन्धाभाव इति सम्बन्धनीयम्। अथवा स्निण्धसक्थयोर्भिनाधिकरण्योर्बन्धप्रतिषेधः कृतोऽथ तुल्यगुण्योः कि प्रतिपत्तन्यमिति सामर्थ्याद्य्याहारं कृत्वा व्याख्येयम्, तुल्यगुण्योः स्निण्धाधिकरण्यो र्क्षाधिकरण्योर्व कि वन्धनिषेधः प्रतिपत्तन्यः, आहोस्तिद् वन्धविधिरितिः। आचार्य आह—अत्यन्तप्रतिषेध इति, एकान्तेनैव प्रतिषेधः, स पुनर्न जघन्यगुणानामित्यत्र सूत्रे-ऽधिकृतस्तमाश्रित्योच्यते—

### सूत्रम्--गुणसाम्ये सहशानाम् ॥ ५-३४ ॥

टी०-अथवा स्निग्धरूक्षगुणः ॥

भा०--गुणसाम्ये सति सदृशानां बन्धो न भवति । तद् यथा-तुल्यगुण-स्निम्धस्य तुल्यगुणस्निम्धेन, तुल्यगुणरूक्षस्य तुल्यगुणरूक्षेणेति ॥

टी०—गुणसाम्ये सतीत्यादि भाष्यम् । गुणाः-स्निग्धरूक्षास्तेषां समता साम्यं तस्मिन्
गुणसाम्ये, सतीत्यनेन विशिष्टार्थां सप्तमीं सूचयति, "यस्य च भावेन भावलक्षणम्" (पा०अ०२,
पा०३,स०३७)इति निमित्तसप्तम्येषा, सति गुणसाम्ये तुल्यसङ्ख्यत्वे सहज्ञानां बन्धो न भबति, गुणानां साम्येन ये सहज्ञाः, न कियासाम्येन, ते सति गुणसाम्ये सहज्ञास्तेषां बन्धो नास्ति,
पूर्वीपवादिवशेषसमर्थनार्थमेवेदं – न जधन्यगुणानाम् (स० ३३) इत्यभिधाय तद्विशेषमपवदते,
तं चापोद्यमानमुदाहरणेन स्पष्टयति । तद् यथेत्युदाहरणोपन्यासः, तुल्यगुणस्निग्धस्य तुल्यगुणस्थिन्यः
गुणस्निग्धेन तुल्यगुणस्थस्य तुल्यगुणस्थिन्योति सामान्योपन्यासः समस्तैकगुणस्निग्ध-

रूक्षादिसमगुणविकल्पसङ्ग्रहार्थः। तुल्यगुणः स्निग्धो यस्य स तुल्यगुणस्निग्धः, तुल्यः स्नेहगु-णो यस्येत्यर्थः, तस्यानेन सददोनैव तुल्यगुणस्निग्धेन बन्धो नास्ति, परस्परं परिणतिशक्ते-रभावात्, तुल्यवलगुणमङ्कद्वयान्योन्यानभिघातवद्, एकगुणस्निग्धो हि नैकगुणस्निग्धेन बध्यते, तथाऽनन्तपर्यवसानाद् द्विगुणादिस्निग्धाः द्विगुणादिस्निग्धेः समगुणेरनन्तपर्यवसानैः सह न बध्यन्ते, एवमेकगुणसक्षोऽप्येकगुणस्क्षेण सह न बध्यते, तुल्यदुर्वलगुणमङ्कद्वया-न्योन्यानभिघातवदेव, तथा द्विगुणादिस्क्षा न द्विगुणादिस्क्षेरनन्तावसानैः सह बन्ध-मनुभवन्तीति ॥

भा॰—अन्नाह—सहशाग्रहणं किमपेक्षत इति ?। अन्नोच्यते—गुणवैषम्ये सहशानां बन्धो भवतीति ॥ ३४॥

टी०—अत्राह—सहराग्रहणं किमपेक्षत इति । एवं मन्यते प्रष्टा, गुणसाम्ये सित बन्धो न भवति, येषां च समा गुणाः प्रकर्षापक्ष्यवृत्ताः प्रतिविशिष्टसङ्ख्याविष्ठिः न्नास्ते नियमेन गुणैः सहशाः, इत्येतावताऽभिरुषितेऽर्थे सिद्धे सहश्रप्रहणमितिरिच्यमानम-परार्थापेक्षि भवति, तं चापरमर्थमजानानः प्रश्नयति—किमपेक्षते सहश्रप्रहणमिति, आचार्योऽपि विशिष्टार्थप्रतिपत्तये सहश्रप्रहणं चेतसि निधायाह—अत्रोच्यत इति । गुणवेषम्ये सहशानां बन्धो भवतिति, स्नेहगुणवेषम्ये रूक्षगुणवेषम्ये च बन्यः समस्ति, केषामत आह—सहशानामिति । एनमर्थं सहश्रप्रहणमपेक्षते, सादश्यं च स्नेहगुणमात्रनिवन्धनं रोक्ष्यगुणमात्रनिवन्धनं च सङ्ख्यानमाश्रित्य ग्राह्यम्, अतः सहशानामपि स्नेहगुणसामान्येन रोक्ष्यगुणसामान्येन च प्रकर्षापकर्षवृत्ततद्वुणवेषम्ये सित भवत्येव बन्धः, तद्यथा—एकगुणस्निग्धाः पञ्चगुणस्नग्धेन, द्विगुणस्नग्धेन, त्रिगुणस्निग्धः पञ्चगुण-स्निग्धेन, चतुर्गुणस्निग्धः पङ्गुणस्नग्धेनत्येवं यावदनन्तगुणस्नग्धेन विषमगुण इति । अन्ये त्वमिद्धति स्रयः—एकगुणस्निग्धस्य द्विगुणस्नग्धेनैकगुणक्ष्यस्य द्विगुणक्ष्येणेति भावनी-यम्, एतच सम्प्रदायेनागमोपनिवन्धदर्शनेन च प्रायो विसंवदित इत्यनादरः ॥ ३४ ॥

भा॰--अन्नाह--किमविशेषेण गुणवैषम्ये सहशानां बन्धो भवतीति ?। अन्नोच्यते--

टी॰—अन्नाहेत्यादिः सम्बन्धप्रतिपादनपरो ग्रन्थः, किमविशेषेण गुणवैषम्ये सह-शानां यन्धो भवतीति, यद्यविशेषेण तत एकगुणस्निग्धस्य द्विगुणस्निग्धेनापि बन्ध-प्रसङ्गोऽनिष्टं चैतदा(दित्या १)रेकमाणे प्रष्टिर सूरिराह—अन्नोच्यत इति, न सर्वेषामेव, सदशानां, किं तर्हि १

१-२ ' न्याभिघात ॰ 'इति ग-पाठः । ३ 'सामान्यगुणेन' इति ग-पाठः । ४ 'तर्ह्यवि' इति ग-पाठः ।

## सूत्रम्--द्रविधकादिगुणानां तु ॥ ५-३५॥

भा०-इथिकादिगुणानां तु सहज्ञानां बन्धो भवति।

टी० — द्यिषिकादिगुणानां तु सहशानां बन्धो भवतीत्यादि भाष्यम् । द्वाभ्यां गुणिवशेषाभ्यामन्यस्मादिधको यः परमाणुः स आदिर्वेषां ते द्यधिकादिगुणाः । गुणशब्दोऽत्र गु-णिवचनः । गुणवन्तो गुणाः परमाणव इत्यर्थः । तेषां द्यधिकादिगुणानामणूनां सहशानां बन्धो भवति, सहशानामिति स्नेहसामान्यं रूक्षसामान्यं चाश्रित्य साहश्यं व्याख्येयम् ।

भा॰—तद्यथा—स्निग्धस्य द्विगुणाधिकस्निग्धेन , द्विगुणाद्यधिकस्निग्धस्य एकगुणस्निग्धेन, रूक्षस्यापि द्विगुणाद्यधिकरूक्षेण, द्विगुणाद्यधिकरूक्षस्य एकगुण. रूक्षेण, एकादिगुणाधिकयोस्तु सदृशयोर्बन्धो न भवति। अत्र तुशब्दो व्यावृत्ति-विशेषणार्थः, प्रतिषेध व्यावत्यति बन्धं च विशेषयित ॥ ३५॥

टी० — तच्यथा - स्निग्धस्येत्यादिनोदाहरति । [एकगुण]स्निग्धस्येत्यनुक्तेऽपि सङ्ख्या गम्यते गुणश्र सामध्यीत्, बिगुणाव्यधिकस्निन्धेनाणुना, द्वाभ्यां स्नेहगुणविशेषाभ्यामेकगुण-स्निग्धाद्धिको यस्तेन सहास्ति बन्धः, यथैकगुणस्निग्ध एकस्तदन्यस्त्रिगुणस्निग्धः, अत्रैकगुण-स्निग्धस्यैकः समानो गुणस्त्रिगुणस्निग्धे (स्कन्धे) अणौ वा शेषेण गुणद्वयेनाधिकः,द्विगुणाद्यधिक-स्निग्धेनेत्यादिग्रहणादेकगुणस्निग्धस्य चतुर्गुणपश्चगुणस्निग्धेनापि बन्धसिद्धिः, तथा द्विगुणाद्य-धिकस्निग्धस्यैकगुणस्निग्धेन सह बन्धसम्भवः॥ननु च प्रथमविकल्पासास्ति कश्चिद् विशेषोऽस्य स्फुटः, सत्यं, न कश्चिद् भेदः, तथापि तु बन्धो ब्यादिवृत्तिः, तत्र बध्यमानयोर्बध्यमानानां वा षष्ट्रचन्तरवे तृतीयान्तरवे वा बन्धाविशेष इति प्रतिपत्त्यर्थम्भयथोचारणं चकार भाष्यकारः॥ रूक्षस्यापीत्यादिभाष्यमुक्तप्रकारेणैव गमनीयम् , एवं द्यधिकादिगुणानां स्नेहवतां रौक्ष्यवतां च यथोक्तलक्षणो बन्धो भवतीत्युच्यते, प्रतिषेधव्याद्वतिप्रदर्शनार्थं भवति तुशब्दोपादानम् । द्यधिकादिगुणानां बन्धाभ्यनुज्ञाने चार्थापत्तिलभ्यफलप्रदर्शनार्थमिदमाह एकादिगुणा-धिकयोस्तु सदृशयोबन्धो न भवति, प्रतिविशिष्टपरिणतिशक्तेरभावात् , एकगुणस्निग्ध-स्य हि द्विगुणस्निग्घोऽणुरेकगुणाधिकः,द्विगुणस्निग्धस्य त्रिगुणस्निग्ध एकगुणाधिकः, त्रिगुण-क्रिग्धस्य चतुर्गुणिकाध्य एकाधिक इत्यादि यावदनन्तगुण एकाधिक इति, एवं रूक्षस्यापि वाच्यम्, एकादिगुणाधिकयोरित्यत्रादिग्रहणाद् द्विगुणस्य त्रिगुणेन सह नास्ति बन्धः, तत्रापि द्विगुणश्रेकगुणाधिकश्रेति द्विवचनम्, एवं शेषविकल्पयोजनमपि कार्यम्, तुशब्दः कैमर्थक्यात् सूत्र इत्याराङ्किते भाष्यकृहाइ--अन्न तुराब्दो व्यावृत्तिविरोषणार्थः ॥ तुराब्दसानेका-र्थवृत्तित्वे सत्यप्यत्र सूत्रे व्यावृत्तिर्विशेषणं चोभयमर्थः परिगृह्यते, व्यावृत्तिश्च विशेषणं च व्या-ष्टक्तिविशेषणे अर्थस्ते यस्य स तथोक्तः, तत्र व्याद्यक्तिः निवृक्तिः, विशेष्यतेऽनेनेति विशेषणं, तद्-र्थो यस्यासौ च्याष्ट्रतिविशेषणार्थः, कस्य पुनर्व्याद्वत्तिः किं वा विशेष्यमाणमित्याह्—प्रतिवेधं

व्यावर्तयति बन्धं च विद्योषयतीति । न जघन्यगुणानामिति प्रकृतप्रतिवेधस्तं व्यावर्तयति, यथाऽधिकृतं च बन्धं विद्यानष्टि, गुणवैषम्ये सति सद्यानां गुणद्रयाधिकानां बन्धो भवतीत्ये-वंविद्येषणार्थः, ततश्च व्यावृत्ते प्रतिवेधे बन्धे च विद्येषिते द्यधिकादिगुणानां बन्धः सिद्धो निरप्वाद इति ।। आगमगाथासंवादी चायं सूत्रचतुष्टयार्थः—

''निद्धैस्स निद्धेण दुआधिएण, छुक्खस्स छुक्खेण दुआधिएण ।

निद्धस्स छुक्खेण उवेति बंधो, जहण्णवज्जो विसमें समे वा॥१॥"—प्रज्ञा० गा० २०० गुणवैषम्ये सद्द्यानां द्यधिकादिगुणानां तु बन्धो भवतीत्यस्य वाचकं गाथाशकलमाधं, सिम्धस्य स्निम्धेन सह रूक्षस्यापि रूक्षेण सहेति, तत्रश्च "गुणसाम्ये सद्द्यानां" (सू० ३४) भवति बन्ध इत्येतत् सूत्रं लब्धम् । अथ स्निम्धरूक्षयोः परस्परेण कथिनत्याह्—पाश्चात्य-मर्धम् । एतेन च "स्निम्धरूक्षत्वाद् बन्धः" (सू० ३२), "न जधन्यगुणानाम्" (सू० ३३) इति सूत्रद्वयपरिग्रहः । स्निम्धगुणरूक्षयोश्च जधन्यगुणवर्जः परस्परेण विषमगुणयोः समगुणयोश्च बन्धो भवतीति ॥३५॥

भा०—अन्नाह—परमाणुषु स्कन्धेषु च ये स्पर्शाद्यो गुणास्ते किं व्यवस्थिता• स्तेषु आहोस्विद्व्यवस्थिता इति १। अन्नोच्यते—अव्यवस्थिताः। कुतः१ परिणा-मात्। अन्नाह—द्वयोरपि बध्यमानयोग्रेणवत्त्वे सति कथं परिणामो भवतीति १॥ उच्यते—

दी०—अन्नाह-परमाणु दिवत्यादिना प्रन्थेन सुत्रं सम्बद्धाति। अत्रेत्यौत्सिर्गिके बन्धलक्षणे सापवादे प्रतिपादिते पुच्छत्यज्ञानानः, परिणामविशेषो हि बन्धः, स च स्निग्धे रूक्षलक्षणपरिणा-मान्तरापाद्यः, अतः परमाणुषु ये स्पर्शादिगुणपरिणामाः स्कन्धेषु वा शब्दाद्यस्ते किं नित्याः—सर्वदा व्यवस्थितास्तेषु परमाण्वादिष्वाहोस्विद्वच्यवस्थिता—भूत्वा पुनर्न भवन्तिति ?। अयमभिप्रायः प्रश्नयितुः—परमाणवः संहन्यमाना द्विप्रदेशादिकस्कन्धाकृत्या परिणमन्ते परिमण्डलादिपञ्चप्रकारसंस्थानरूपेण वेति, तत्र यदि व्यवस्थिताः परमाणुषु परिणामाः स्पर्शादयः स्कन्धेषु वा स्पर्शादिशब्दाद्यस्ततस्तेषां व्यवस्थितत्वात् सर्वदा नोत्पादो न विनाशः, तौ चान्तरेण स्निग्धरूक्षगुणयोरण्वोः परिणामाभावे तद्वस्थयोः कृतो ज्ञणुकादिसकन्धपरिणामः स्कन्धेषु वा स्पर्शादिशब्दादिपरिणामस्यैकस्यैव नित्यतयेष्टत्वात् शेषस्पर्शादिशब्दादिपरिणामाभान्यः। अथाव्यवस्थिताः,सर्वमिष्यमाणग्रुपपन्नम्, पूर्वकपरिणामत्यागेनोत्तरपरिणामान्तराभ्युपगमे स्पर्शादयोऽन्ये चान्ये च स्पर्शादिशब्दादयश्च क्षेत्रकालद्रव्यभावपरिणामविशेषाः स्युरित्यवगम्ययेत यथापरिणामं वस्त्वितं, तन्न जाने कथमेतदिति, सति चाप्यव्यवस्थितत्वे किं सम्पर्णाः समगुणतयैव परिणमयत्युत विर्वमगुणतयाऽपीति सन्दिहानं प्रतिदमन्नोच्यते—अव्यव-प्रणः समगुणतयैव परिणमयत्युत विर्वमगुणतयाऽपीति सन्दिहानं प्रतिदमन्नोच्यते—अव्यव-

१ ' स्निग्धस्य स्निग्धेन द्वयाधिकेन, रूक्षस्य रूक्षेण द्वयाधिकेन । स्निग्धस्य रूक्षेणोपैति बन्धो, जधन्यवर्जी विषमः समो वा ॥

२ ' पातोत्थः' इति क-पाठः । ३ ' विषमतया' इति क-पाठः ।

स्थिताः परमाणुस्कन्धेषु स्पर्शादयः, स्पर्शादिशब्दादयश्रेति, अनवस्थितत्वे प्रतिज्ञाते पुनः प्रश्नयति-कृतः पुनरनवस्थितत्वम् १ एवं मन्यते-किं प्रतिज्ञामात्रेणानवस्थितत्वमुत काचिद् युक्तिरप्यस्तीति ? एवमाशङ्किते युक्तिमाह—परिणामादिति । "तज्रावलक्षणः परिणामी" वक्ष्यते (स्० ४१), स एव हि परमाणुः स्कन्धो वा द्रव्यत्वादिजातिस्वभावमजहत् स्पर्शन्त-रादिगुणं शब्दान्तरादिगुणं प्रतिपद्यते, स्पर्शादिसामान्यमजेहतः परमाण्वादयः स्पर्शादिविशे-षानासादयन्ति, अतोऽवस्थितानवस्थितत्वमेषां स्पर्शादीनाम्, परिणन्तारो हि स्वशक्तिपाटवभाजो मरिचलवणहिङ्ग्वादयः परिणम्यं वस्तु कथिततकादिस्वाद्वाद्याकारेणात्मसात्कुर्वन्तो दृष्टाः, केचित् तु द्धिगुडादयः परिणमनशक्तिस्वामान्यात् परस्परप्रिणतिहेतवः, पूर्वेषामेकतः परि-णतिशैक्तिः पाडवातिशयात्, एवं परिणामादनवस्थिताः स्पर्शादिशब्दादयः, परिणामानवस्थि-तत्वे प्रतिपादिते लब्यावकाशः पुनः अत्राह-द्वयोरिप बध्यमानयोर्ग्रणवत्त्वे सित कथं परिणामो भवतीति १। एवं मन्यते भवतु परिणतिविशेषादनवस्थितं गुणवस्वम्, अण्वोस्तु बध्यमानयोर्गुणवस्वे सति तुल्यगुणयोर्विषमगुणयोर्वा सङ्ख्यया द्विगुणस्निन्धस्य द्विगुणरूक्षस्य वेत्यादेस्तथैकगुणस्निग्धस्य त्रिगुणस्निग्धस्य चेत्यादेरेकगुणरूक्षस्य त्रिगुणरू-क्षादेः कथं-केन प्रकारेण परिणामो भवति ?। अयमभिन्नायः -- किं द्विगुणस्निग्धो द्विगुणस्थं स्नेहात्मतया परिणमयत्युत द्विगुणरूक्षो द्विगुणस्निग्धं रूक्षात्मतया परिणमयतीति ? एवं शेपवि-कल्पा द्रष्टन्याः । तथा किमेक्यणस्मिग्धस्त्रिगुणस्मिग्धमात्मसात्करोतीत्येवं त्रिगुणस्मिग्धः एकगुणस्निम्धमित्यादिसन्देहविच्छेदायाश्रीच्यते-

## सूत्रम-बन्धे समाधिकौ पारिणामिकौ ॥ ५-३६ ॥

टी०—बन्धनं बन्धः संयोगः, समः तुल्यः, सच गुणतः परिगृह्यते, एवं च यस्यासौ समस्तस्येतरोऽपि समो भवति, अधिकगुणोऽपि यदपेक्षयाऽऽधिक्यं लभते स हीनः, स्रत्रे च साक्षात् समाधिकौ पारिणामिकावेव गृहीतौ, न तु परिणाम्यः समो हीनगुणो वेत्यतो बन्धशब्दोपादानादिष्टलाभः, सम्बन्धो हि ब्यादिवृत्तिरित्युक्तम्, एवं च द्वितीयः समो हीनश्र सामध्यीद् बन्धपरित्रापित इति, एतदेव भाष्येण दशयति—

भा०--वन्धे सति समगुणस्य सँमगुणपरिणामको भवति । अधिकगुणो द्वीनस्येति ॥ ३६ ॥

टी०—सति बन्धे-सङ्गष्टलक्षणे विस्तसाद्वारेण तुरुयगुणो द्विगुणस्निग्धस्तुरुयगुँण-स्तद्विगुणरूक्षस्य परिणामकः-स्वमतेन स्नेहगुणेन रूक्षगुणमात्मसात्करोति, एवं रूक्षगुणः

९ 'जहन्तः' इति या-पाठः । २ 'शक्तिपाटवा' इति क-पाठः । ३ 'णामकौ' इति क-ख-पाठः । ४ 'समग्रणः परिन्' इति प्रतिभाति । ५ 'सुणस्य द्विसुणन्' इति प्रतिभाति ।

कदाचित् परिणामकः, स्वगतेन रूक्षगुणेन स्नेहगुणमात्मसात्करोति परिणामयतीति, गुणसामये तु सहशानां बन्धप्रतिषेधः, इमौ तु विसदशावेको द्विगुणस्निग्धोऽन्यो द्विगुणरूक्षः, स्नेहरूध्ययोश्र भिन्नजातीयत्वान्नास्ति सादश्यम्, तथाऽधिकगुणः – त्रिगुणस्निग्धो हीनगुणस्य – एकगुणस्निग्धस्य परिणमयिता, अनेन होकगुणस्निग्धित्तामापद्यते, कस्तूरिकांशानुविद्धविलेपनवत्, एतावच बन्धजातं समगुणयोविंषमगुणयोवी परिणम्यत्वं च, इतरमात्मसात्कुर्वन्
परिणमत इति परिणामकः, परिणम्यगुणसङ्ख्यामाक्षित्य वा स्वगुणसङ्ख्यामजहत् परिणमत
इति परिणामकः, अथवा परिणमनं परिणामस्तं करोति – परिणामयति परिणामकः, आत्मरूपेण परस्यापि परिणामं करोतीत्येवं प्रकृत्यन्तणिजन्तत्वयोर्न कश्चिद् विरोध इति ॥ ३६ ॥

भा॰—अन्नाह-उक्तं भवता (अ॰ ५, सू॰ २)—द्रव्याणि जीवाश्चेति। तत् किमुद्देशत एव द्रव्याणां प्रसिद्धिराहोस्विल्लक्षणतोऽपीति १। अत्रोच्यते-लक्षण-तोऽपि प्रसिद्धिः, तदुच्यते—

दी०—अञ्चाह—उक्तं भवतेत्यादिना स्त्रसम्बन्धमाचष्टे । अत्र शास्त्रे भवताऽभिहितं पश्चमाध्याये वो—द्रव्याणि जीवाश्च(अ०५,स०२)इति, धर्माधर्माकाशपुद्रला द्रव्याणि जीवाश्चेत्येवं पश्च द्रव्याणि प्रथमसुद्दिष्टानि—सामान्येनोक्तानीति, न तु द्रव्यतक्षणमपदिष्टम्, एवंलक्षणकं द्रव्यमिति, यस्माद् द्रव्यश्वदेनोक्ता धर्माद्यः तस्मात् किसुद्देशत एव—सामान्याभिधानमात्रावेव द्रव्याणां—धर्मादीनां स्वस्त्पप्रसिद्धः—स्वस्त्पपरिज्ञानमाहोस्विद्दितिकिश्चिद् वैशेषिकस्वसाधारणलक्षणमिति । एवं मन्यते—प्रतिव्यक्ति प्रतिनियमात् लक्षणस्य यथाऽवस्थितलक्ष्यपर्विद्धत्वादुदेशतस्तावनेष्यते प्रसिद्धः, किं तिर्धि लक्षणत इष्यते, ततश्च यतो लक्षणतः प्रसिद्धिर्धमादिद्रव्ये तद्यदेष्ट्यम्, यथाऽऽत्मनोऽसाधारणं साकारानाकारोपयोगलक्षणम्, सामान्यविशेषसंज्ञाव्यवहायीश्च सर्वे प्रावचनाः पदार्था इति ॥ नतु चोत्पादव्ययभौव्ययुक्तं सिदिति सामान्यलक्षणसुक्तं (स०२९), सत्यमेतत्, असुना तु प्रश्नप्रसरेण विशेषलक्षणमिधापयति प्रश्नयिता—किं द्रव्यं केवा धर्मा इति, द्रव्यस्य धर्माणां च विशेषावगतिजिज्ञासार्थं प्रश्नः, आचार्योऽपि वेशेषिकं लक्षणं मनसि सिन्नवेश्याञ्चोच्यत इत्याह, किस्रच्यते !—लक्ष्मणतोऽपि प्रसिद्धः, अपिशब्दादुदेशतोऽपि असाधारणं लक्षणं, तस्मालक्षणाद् यथा द्रव्यपदार्थे प्रसिद्धः—विशिष्टविज्ञानोत्पादो विज्ञातुर्भविति तथा तल्लक्षणसुच्यते ॥

## सूत्रम् — गुणपर्यायवद् द्रव्यम् ॥ ५-३७ ॥

भा॰—गुणान् रुक्षणतो वक्ष्यामः(स॰४०)। भावान्तरं संज्ञान्तरं च पर्धायः। तदु-भयं यत्र विद्यते तद् द्रव्यम् । गुणपर्याया अस्य सन्त्यस्मिन् वा सन्तीति गुण-पर्यायवत् ॥ ३७॥

१ 'च ' इति का-पाठः।

टी०—गुणान् लक्षणतो वश्याम इत्यादि भाष्यम् । सङ्ख्येयासङ्ख्येयानन्तसङ्ख्या सङ्ख्यायमानत्वाद् गुणाः—शक्तिविशेषाः, त एव क्रमेण सह च भवन्तः सर्वतोमुख्त्वाद् भेदाः—पर्यायास्तान् गुणान् पिण्डघटकपालादीन् रूपादींश्च, लक्षणतः असाधारणशक्ति-विशेषात्, अभिधास्यामः (स० ४०)—" द्रव्याश्रया निर्गुणा गुणाः " इत्यत्र, द्रव्यस्य द्वि गुणपर्यायाः परिणतिविशेषाः सम्भवन्ति, न तु गुणपर्यायाणां केचिदन्ये गुणपर्यायाः सन्तीत्येवं भाविष्यामः । व्यवहारनयसमाश्रयणेन तु गुणाः पर्याया इति वा भेदेन व्यवहारः प्रवचने, युगपदवस्थायिनो गुणा रूपादयः, अयुगपदवस्थायिनः पर्यायाः, वस्तुतः पर्याया गुणा इत्यैकात्म्यम् । यत आह—

"दी पज्जवे दुगुणिए लमति उ एगाओ दन्त्राओ" (आवश्यकनिर्युक्तौ गा०६४)। तथा-"ते तह जाणाति जिणो, अपज्जवे जाणणा नत्थि" (आव० नि० गा० १९४)। तथा— "दैन्वपमवा य गुणा न गुणपमवाइं दन्त्राइं" (आव० नि० गा० १९३)।

एवमेकमेवेदिमिति मन्यमान आह—भावान्तरं संज्ञान्तरं च पर्यायः, भावादन्यो भावो भावान्तरम्, समिमिल्ढनयाभिप्रायेणेन्दनशकनपूर्वारणादयोऽर्थविशेषा लपादयश्व भावान्तरा भावभेदाः संज्ञान्तराणां प्रवृत्तौ निमित्तभूताः, संज्ञान्तरं चेन्द्रशक्तपुरन्दरलपादि, एवमर्थभेदाः संज्ञाभेदाश्व गुण्यपर्याया निश्रीयन्त इति, तदेत्तदु भयं व्यवहारनिश्रयात्मकं गुणशब्दाभिधेयं पर्यायशब्दाभिधेयं व पश्र—यस्मिन् स्थित्यंशे विद्यते—सामान्यलक्षणेऽस्ति तद्भावलक्षणपरिणतितयाऽवस्थितलक्षणं द्रव्यमिति, अनेन चैतत् प्रतिपाद्यते—द्रव्यं परिणामि, गुणपर्यायाः परिणामाः प्रसवव्ययलक्षणा इति। एतदेव स्पष्टयति—गुणपर्यायाः इत्यादिना। उक्ताः प्रथमं गुणपर्यायाः, अस्यास्मिन् वा विद्यन्त इति मत्वर्थस्रपलक्षयति, अस्यते ल्यादयः पिण्डादयश्च तद्भावलक्षणपरिणामाः सन्ति, न जातुचिन्निष्परिणामं द्रव्यस्रपतिष्ठते, विकारलक्षणा चेयं षष्ठी, यवानां धाना इति यथा, यवास्त द्रव्यत्वस्वस्त्रभूतीद्यपरित्यजन्त एव धानाकारेण विक्रियन्ते, न च विकारोऽत्यन्त-मेव प्रकृतेभेदेन वर्तते, तदन्वयवद् दशासु सुवर्णाङ्गुलीयकादिवत्, नाप्येकान्तेन भेदः, संज्ञा-प्रयोजनादिप्रतिनियमात्, तथा कदाचित् परिणामिपरिणामयोराधारायेयविवेशायां व्यावहारिक्यां भेदप्रधानायामस्मिन् परिणामिनि स्थित्यंशे ल्यादिपिण्डादयः परिणामाः सन्ति भेदान्तरकल्यनया, तथाऽऽत्मिन चैतन्यम्, आत्मा तु ज्ञानाद्याकारेण परिणममानोऽसत्यिपि भेदे

९ ' द्वी पर्यवी द्विगुणिती लभते तु एकस्मिन् द्रव्ये । २ तत् तथा जानाति जिनः अपर्यवे झानं नास्ति ।

३ द्रव्यप्रभवाश्व गुणा, न गुणप्रभवाणि द्रव्याणि ।

४ ' विवक्षया ' इति क-पाठः ।

भेदेन व्यविहयते चैतन्यमात्मनीति । एवं सैव पुद्गलद्रव्यजातिः स्वरूपमजहती समासादिततत्तद्भुणविशेषरूपादिषिण्डादिव्यपदेशे हेतुरित्यतः कथिश्वद् भेदाभेदस्वरूपं गुणपयीयवद्
द्रव्यस्च्यते, तथा धर्माधर्माकाशजीवद्रव्याण्यपि गुणपर्यायविन्त भावियतव्यानि प्रागभिहितक्रमेण, द्रव्यं हि भव्यं योग्यं सहक्रमभुवां गुणपर्यायाणाम्, अत्र चागुरुलघुप्रभृतयः सहभुवो
गुणाः, पर्यायाः क्रमभुवः, पुनर्गतिस्थित्यवगाहज्ञानदर्शननारकाद्यो गुणपर्यायाः पूर्वमेव
भाविता इति ॥ ३७॥

एवं गुणपर्यायपरिणामि द्रव्यलक्षणमिति प्रपञ्चे निर्णीते पर आशक्कते—धर्माधर्मादीनि द्रव्याणि पञ्च स्वपरिणामलक्षणगुणपर्यायात्मकानि व्यावर्णितविविधोपकाराणि प्रदर्शितानि, तत्र कालस्यापि पूर्वमुपकारो वर्णित एव वर्तनादिगुणपर्यायलक्षणः, स च कालो द्रव्यमित्येवं न पूर्वे नाधुना व्याख्यातः, न चोपकारकमन्तरेणोपकारः समस्ति शक्यं वक्तम्, वर्तनादिख्पकारः सोपकारकः स्थित्यादिवदुपकारत्वात्, तत् किमयं स्मृतिप्रमोषो युष्माकं येन विविक्तोपकाराधारः कालो द्रव्यं नोक्तः १ आहोस्विद् धर्मादिद्रव्यपश्चकसाध्य एवायं वर्तनादिव्यापार इति विरचितप्रश्चे श्रोतरि सिद्धसाध्यतोद्विभावयिषाद्वारेण स्निराह—

## कालस्य द्रव्यत्वम् सूत्रम्—कालश्चेरयेके ॥ ५–३८ ॥

टी०—विशिष्टमर्यादावच्छिनोध्याधोऽर्धतृतीयद्वीपाभ्यन्तरवर्तिजीवादिद्रव्यैः परिणमिद्धः स्वत एव कल्पते गम्यते प्रथ्यतेऽपेक्ष्यते कारणतयाऽसाविति कालोऽपेक्षाकारणम्,
बलाकाप्रसवे गर्जितध्वनिवत्, पापविरतौ वा प्रबोधवत्, चशब्दो द्रव्याकर्षणार्थः, कालश्च द्रव्यं षष्ठं भवति, इतिशब्द एवंशब्दार्थे, एविमिति युक्त्यभिधानेन प्रकारान्तरेण च न निर्धुक्तिकं द्रव्यत्वमाचक्षते कालस्य, एके इत्यसहायार्थ एकशब्दः, एकस्य नयस्य भेदलक्षणस्य प्रतिपत्तारः तदुपयोगानन्यत्वादेकेऽनपेक्षितद्रव्यास्तिकनयदर्शनाः कालश्च द्रव्यान्तरं भवतीत्याचक्षते। एतदेव भाष्येण सोपपत्तिकं स्फुटयति—

### भा०-एके त्वाचार्या व्याचक्षते-कालोऽपि द्रव्यमिति ॥ ३८॥

टी०—एके त्वाचार्यो इत्यादिना। एके नयवाक्यान्तरप्रधाना विशेषेणाचक्षते—व्यक्ती-कुर्वन्ति युक्त्या, परापरप्रत्ययाभिधाने ताबदत्यन्तप्रसिद्धत्वाक्विनिंभित्ते नाभ्युपगन्तुं शक्ये, यचानयोनिंभित्तं स कालः, तद्यथा—युक्क्षविरयोः, सिद्धे परत्वापरत्वे देशकृते परापरदेशयो-गात् । अथ देष्टोऽपरदेशयुक्ते त्वपरस्मिन्नपि स्थविरे परप्रत्ययः पराभिधानं च, तथैव च परदेशसंयोगात् परस्मिन्नपि युन्यपरप्रत्ययोऽपराभिधानं च, तावेतौ व्यतिकरस्वभावावभि-

१ 'सहजकम 'इति क-पाठः। २ 'इष्टोऽर्वागूपर०' इति क-पाठः।

धानप्रत्ययौ यित्रमित्तौ तत्कारणमस्ति कालद्रव्यं, कालापेक्षे परत्वापरत्वे तिश्वमित्ते च प्रत्य-याभिधाने प्रादुर्भवतः परमपरमिति, तथा युगपदयुगपदिति यन्निमित्ते प्रत्ययाभिधाने स कालः, निमित्तविशेषे हि प्रत्ययविशेषः सिद्धयत्यभिधानविशेषश्र, कालद्रब्यस्य शुक्रकृष्णादिवत् । दृष्टश्चायं दिग्देशकारणकार्यकर्तृव्यतिरेकेण प्रत्ययो पार्थक्यम युगपदयुगपदिति, स चायं नानिमित्तो भवितुमहिति, यच निमित्तं स कालः । इद्युक्तं भवति - तुल्यकार्येषु कर्द्रषु साधारणकर्तृकेषु च कार्येषु पृथक् पृथग् व्यवस्थितेषु कृतं क्रियते कर्तव्यमित्येतस्मिन् निरूढे कर्तृकर्तव्यभेदे च सति युगपदयुगपच कृतं क्रियते कर्तव्यमित्येतमवधिं कृत्वाऽभिधीयते, यतः सोऽर्थे। इन्यः कालसंज्ञः, कृतादीनां यौगपद्यायौगपद्येऽन्युनिमित्तासम्भवात् , न चानिमित्तमेतद्भिधानम् , तथा समानकार्यावस्था-नलक्षणेषु कर्मसु कर्तरि च व्यवस्थिते यत एतद् भवति चिरं क्षिप्रमिति सोऽन्योऽर्थः कालः, न चाकसाद्यं प्रत्ययः, तरमात् यत्सद्भावे भवत्येष प्रत्ययो यदभावे च न भवति स कालः । तुशब्दो विशेषपरिग्रहार्थः, स च विशेषो भेदप्रधानो नयः, तद्वलेन कालोऽपीति, अपिश-ब्दश्रशब्दार्थः, कालश्र द्रव्यान्तरमागमे निरूपितमिति कथयन्ति—"कैति णं भंते ! दव्वा पण्णत्ता ? गोयमा ! छ दव्वा पण्णत्ता, तं जहा-धम्मत्थिकाए, अधम्मत्थिकाए, आगासत्थिकाए, पुग्गलस्थिकाए, जीवस्थिकाए, अद्धासमए'' ॥ विनिष्टत्ती वा तुशब्दः, कस्य व्यावर्तकः? धर्मा-र्सितकायादिपर्श्वकाव्यतिरिक्तकालपरिणतिवादिनो द्रव्यनयस्येति, एवं कालोऽस्ति, स चापेक्षा-कारणम् , तथा धःश्वोऽद्यादीनि कालवचनानि खरूपविज्ञानव्यतिरिक्तम्ख्यबाह्यार्थनिबन्धनानि असमासपदत्वाच्छुद्धैकपदत्वाद् रूपशब्दवत् , तथा ह्यआदीनि कालवचनानि यथाथीनि यथाभ्यु-पगममाप्तैस्तथाऽभिधीयमानत्वात्, प्रमाणावगम्यः प्रमेयोऽर्थ इत्येवंविधवचनवत्। एवं च सति तद्भावपरिणामलक्षणसूत्रसम्रुपनीतैकवाक्यभावस्योत्पादव्ययभ्रौव्ययुक्तं सद्(स्०२९) गुणप्यीय-वद् द्रव्यम्(स्० ३७)इत्येतल्लक्षणसूत्रद्वयस्याशेषपदार्थव्यापित्वेन कालस्यापि सत्त्वद्रव्यत्वपरिणा-मित्वधर्मसद्भावः सिद्धः ॥ नतु च कालो नामाविभागी परमनिरुद्धः समय एवैकः सम्रुच्छिन्न-पूर्वापरकोटिः, अत एव चास्तिकाय इति नेष्टः, प्रदेशरहितत्वात्, तस्य च प्रागभावप्रध्वंसा-भावावस्थे असत्यावेव वरस्यद्वत्तशब्दाभिधेये, ततश्चोत्पादव्ययप्रीव्ययोगिता कुतः? कुतो वा गुणपर्यायवद्रव्यता कालस्येति ?। अत्रोच्यते — जिनवचनमनेकनयञ्जतविभङ्गवृत्त्विन्यनुस्यृतस-कलवस्तु भूमिन्यापि प्रधानोपसर्जनीकृतेतरेतररूपद्रन्यपर्यायोभयनयाव-काले उत्पादादिमत्ता लिम्ब न कचिदेकान्तेन प्रतिष्ठते, प्रथितमेवैतत्, यतः योऽपि इसाव-विभागः परमनिरुद्धः समय एको निष्प्रदेशः सोऽपि द्रव्यपयीयावब-द्धवृत्तिरेवेति. द्रव्यार्थरूपेण प्रतिपर्यायम्रत्पादव्ययधर्माऽपि स्वरूपानन्यभूतकमाक्रमभाव्यना-

१ कति भदन्त ! द्रव्याणि प्रज्ञप्तानि ? गातम ! षड् द्रव्याणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा—धर्मोस्तिकायः, जीवास्तिकायः, आकाशास्तिकायः, पुद्गलास्तिकायः, जीवास्तिकायः, अद्धासमयः।

द्यपर्यवसानानैन्तसङ्ख्यपरिणामपर्यायप्रवाहव्यापिनमेकमेवात्मानमातनोति, वर्तमानावस्थास्वपि कालः काल इत्यविशेषश्रुतेः सर्वदा धौन्यांशावलम्बनात् सामान्यपरमार्थ एव, अतः सन्नेव न कदाचिद्प्यसन्, स एव ह्यः प्रभृतिपर्यायैरुत्पाद्य्ययस्वभावैः प्रतिपर्या-यमाञ्चातस्वरूपत्वादाविर्भावतिरोभावावनुभवन् विनाशीति, तद्यथा-श्वोभावेन विनश्याद्य-त्वेन प्रादुर्भवति, अद्यत्वेनापि विनश्य ह्यस्त्वेनोत्पद्यते, कालत्वेन त श्वोऽद्यह्यःपर्यायेषु सम्भ-वित्वादन्वयरूपत्वाद् भ्रुव एव, ततो य एवोत्पद्यते स एव विनश्यति द्रव्यार्थतः स एवावतिष्ठते अनन्यत्वात् सर्वदाऽपि, तथा य एव विनन्यति स एवोत्पद्यतेऽवतिष्ठते चेत्युत्पादन्ययभ्रौन्या-ण्येकाधिकरणानीति, न हि श्रोऽद्यादय उत्पादविनाशाः कालध्रौच्यमन्तरेण, निर्वीजत्वान्नि-राधारत्वात् खपुष्पवत् , नापि कालधौव्यं ह्यःप्रभृत्युत्पाद्विनाशावन्तरेण, अपरिणामित्वाद् व्योमोत्पलादिवदेव । तस्मादेवं निरूपिते वृत्तो वर्त्स्यति च द्रव्यार्थत्वेन कालः सद्भिः स्वप-र्यायेरामृष्टो विवक्षित उपनीतोऽस्तीति भावितमेव ॥ पर्यायार्थतया त्वत्यन्तविविक्तरूपत्वात् पर्यायाणां प्रत्युत्पन्नमात्रविषयत्वादतीतानागतयोरभावादेव न वृत्तो नापि वैत्स्यीन्नति, तेन प्रकारेणासत्त्वम् । अतः स्यात् सत्त्वं स्यान्नास्तित्वमिति व्यवस्थानात् सन् गुणपर्यायवांश्र कालः, एष च निर्वर्तकहेतोः कर्मणः कालोऽपेक्षाकारणं मनुष्यलोके प्रत्यक्षलिङ्गः, तानि च लिङ्गानि प्रतिनियमवर्तीनि वर्षोष्णशीतवाताशनिहिमतिडदअगर्जितोरकाङ्करिकसलयपत्रफल-हरितप्रसुनोदयप्रवासतारानुचऋकमादीनि, तथा प्रयोगोऽपि-प्रतिनियतव्यवस्थाभाविनो वर्षा दिवनस्पत्यादिपरिणामा यथास्वं परिणामिकारणव्यतिरिक्तापेक्षाकारणद्रव्यान्तरवृत्तिसापेक्षप्रा-दुर्भावाः, असन्ततैकरूपपरिणामत्वे सति प्रतिनियतच्यवस्थयोत्पद्यमानत्वात्, तदानीमात्मला-भत्वात्, तद्भावमापाद्यमानत्वाद्, बहिःश्रकाशापेक्षिरूपान्तरविनिश्रयाभिग्नुखीभृतचक्षरिन्द्रिय-विज्ञानवत्, स्वसमये वा धर्माधर्मद्रव्योपकारजनितजीवपुद्गलगतिस्थितवत्, अर्धवृतीयद्वीप-च्यापित्वे अपि समयस्य भोगभूमिषु नास्ति किञ्चित् काललिङ्गं, व्यवस्थितपरिणामत्वात्, यतः सम्भवतामथीनां स्वयं स्वभावेन कालोऽपेक्षाहेतुरुक्तः, न निर्वर्तक इति। एवं तर्ह्यसम्भवि-

लिङ्गोऽपि भोगभूमिषु यथाऽस्ति कालस्तथाऽर्धतृतीयद्वीपक्षेत्राद् बहिरिप माववृत्ती कालस्वपिक्षिता किमिति नाभ्युपगम्यते ? अपि च वर्तनं तत्रास्ति परत्वापरत्वादि-लिङ्गं च, प्रत्यक्षदृश्यमानकाललिङ्गत्वाद् भरतादिक्षेत्रवत् स्यात् तत्र काल हित, अत्रोच्यते सत्यामिप तत्र भावानां वृत्ताविशेषेण तस्याः काललिङ्गत्वाभाव इत्यसि-द्वता हेतोः। नहि सर्वा वृत्तिः कालपेक्षा। यत्र तु कालस्तत्रासौ वर्तनाद्याकारेण परिणमत इति नियमः। कदाचिद् वा शङ्केत परः वाह्यद्वीपेषु वृत्तिभीवानां कालपेक्षा वृत्तिशर्वेद्वाच्यत्वात् प्रयोगनिरपेक्षेहत्यचृतकुसुमवृत्तिवदिति, एतदप्ययुक्तम्, अलोको हि सम्प्रति विद्यमानत्वाद् वर्तते, न च तत्र कालोऽस्तीत्यनैकान्तिकत्वात्, समयवृत्त्या वाँऽनेकान्तः,

<sup>9 &#</sup>x27;नम्तरसंख्य ' इति क-पाठः । १ 'नत्स्यैति नैतेन ' इति क-पाठः । ३ 'परव्यक्त इति प्रस्यन्तरे ' इति ग-दी-पाठः । ४ 'शब्दावाच्यस्वात्' इति क-पाठः । ५ 'नाऽनैकान्तः ' इति क-ख-पाठः ।

तसान्मानुष्ठोक एव कालः, स च परिणामी, न पुनरेक एव विच्छित्रमुक्तावलीमणिवद्वि-द्यमानपूर्वापरकोटिवर्तमानः समयोऽभ्युपेयते, निरन्वयसमयोत्पाद्विनाशप्रसक्तेः, एकनयाव-लिक्ष्यत्वं चैवं स्थात्, अतोऽनिपंतद्रव्यनयमतानुसारिभिः सन्तितपक्षप्रतिज्ञानाद् विद्यमानतेव पूर्वोत्तरसमययोः, वर्तमानसमय एवोत्तरसमयरूपेणोत्पद्यते तथापरिणामात्, नापूर्वमुत्पद्यते स्वपुष्पादि, नापि निरन्वयमेव किश्चिद् विनश्यति कार्यत्वात् तत्सन्तानपतितत्वादुपान्त्यस-न्ताननिरूपत्वात्, न पुनः सर्वथैवोज्ञवविनाशौ निराधारावेव, धौव्यं तयोराधारस्तस्मिन् सति तयोर्भावादिति । यच परत्वापरत्वादि काललिङ्गमभयधायि प्राक् तदिप नयान्तराभिप्रायादेव, अन्यथा तु स्थितिविशेषापेक्षे हि परत्वापरत्वे, षष्टिवर्षाद् वर्षशतिकः

परापरत्वादेः परः, अपरः षष्टिवर्ष इति, स च स्थानविशेषः षष्टिवर्षाणां शतं वर्षाणा-स्थितिविशेषापेक्षिता मिति स्थितेरेव, सा च सत्त्वापेक्षा, अस्तित्वादेव भावानाम्, अस्तित्वं

चानपेक्षमित्युक्तम्, तसात् कालापेक्षे परत्वापरत्वे न भवतः, यौगपद्यमिप कर्तृषु व्यवस्थितं तेषामेव कर्तृणां कांश्रित् क्रियाविशेषानपेक्षते, न कालम्, न च ते
क्रियाविशेषास्ताभ्यः कियाभ्योऽत्यन्तमेव नाना भिवतुमर्हन्ति, यदा तु काकतालीयेनैकः
कर्ता तथाविधिक्रियामापद्यतेऽन्योऽपि कर्ता तथेव तित्रयापिणतस्तदा युगपदिति व्यपदेशः,
एवमयुगपदित्यपि भावनीयम् ॥ तथा चिरक्षिप्रयोरेष एव प्रपञ्चः, ते च गतिविशेषापेक्षे,
गतिश्व परमाण्वादिद्रव्यप्रतिवद्धेति ॥ अथ कसादादावेकनयालम्बनेन स्त्रार्थम्रपक्रम्य पुनर्नयद्भयेनोपसंहरति भवानित्याक्षिप्तेऽभिधीयते – विविक्तार्थस्त्रार्थदर्शनार्थत्वात्, आप हि षष्ठं
कालद्रव्यमितरद् द्रव्यविविक्तं दर्शयत्येकनयप्रश्वेतः । न च जैने प्रवचने कश्चिदेको नयः
सर्मस्तं वस्तुस्वरूपं प्रतिपादियतुं प्रत्यलः, यतस्तत्प्रतिद्वन्द्विनयानुसारि सूत्रमपरमागमेऽस्ति —
"किमिदं भते! कालोत्ति पचुच्चिति? गोयमा! जीवा चेव अजीवा चेव" । इदं हि सूत्रमस्तिकायपञ्चकाव्यतिरिक्तकालप्रतिपादनाय तीर्थकृतोपादेशि, जीवाजीवर्द्रव्यपर्यायः काल इति
सूत्रार्थः, कलनं कालः – प्रतिविशिष्टपर्यायोत्पादसङ्ख्यानम्, कल्यते वाऽनेन वस्त्विति कालः, स
च वर्तनादिरूपो द्रव्यस्यैव पर्यायः, तत्र स्वयं सद्भावेन वर्तमानमर्थे या प्रचो-

कालस्य पर्यायता दयित वर्तस्य वर्तस्य मा न वर्तिष्ठाः हेतुमण्णिचि ''ण्यासश्रन्थो युच्'' (पा॰ अ॰३, पा॰ ३, स॰ १०७) इति स्त्रीलिङ्गे भावे वर्तना क्रिया, सा च वर्तितुर्भा वादनर्थान्तरं कालस्तत्परिणामत्वात्, द्रव्यमेव काल इति कर्मधारयष्ट्रतिद्रव्यार्थाभेदविवक्षायाम्, नहि वर्तनादिक्रियाभ्यो भिन्नं द्रव्यमस्ति, एकस्यापि समयस्य प्रतिद्रव्यमभेदेन युत्तत्वादान-

१ 'यतो वर्तमान' इति क-ख-पाठः । २ 'प्रस्तेः ' इति क-पाठः । ३ 'समस्तवस्तु' इति क-पाठः ।

४ किमिदं भदन्त ! काल इति प्रोच्यते ? गौतम ! जीवाश्वैव अजीवाश्वैव ।

५ "समयाइ वा आविलयाइ वा जीवाति या अजीवाति या पवुच्च " इति पाठस्तु स्थानाङ्गे (सू॰ ९५ )।

६ ' द्रव्यस्यैव पर्यायः' इति क-ख-पाठः ।

न्त्यम्, द्रव्यं च द्विविधं जीवाजीवात्मकत्वात्, तसाज्जीवाजीवाः समयाविष्ठकादिभेदवाच्याः, तत्परिणतिरूपत्वात्, द्रव्यास्तिकस्य हि द्रव्यं द्रव्यार्थतामात्रमेकमभिन्नं सर्वव्यापि, तथाऽत्य-त्तमपास्तव्यित्रिकम्, अन्वयमात्रसङ्ग्राहिणः कालसामान्यमेकमेवोपचरितविशेषम्, अतश्चेत-नाचेतनद्रव्यविषया वर्तना सादिसपयेवसितादिभेदेन चतुर्विकल्पा सा द्रव्यस्य कालः सुरसि-द्रभव्याभव्यस्कन्धानागतातीतव्योमादिनिदर्शनसाध्यः, अद्धाकालस्यापि सूर्योदिक्रियाविशि-ष्टत्वाक्त द्रव्यव्यतिरेकित्वम्, यतो यदाकाशखण्डमुष्णांश्चना स्वयमंश्चिभश्च संयुक्तं तस्याङ्गिरिति नाम, यदन्यत् सा रात्रिरिति, तस्याहोरात्रस्य परमसूक्ष्मोऽत्यन्तविच्छेदः कश्चिदविभागी भागः समय उच्यते। एतत्प्रचयविशेषाश्चाविकतादयः। सोऽयमद्भाकालः समयादिः सम्पक्षेत्र-प्रतिबद्धो द्रव्यकालाक् व्यतिरिच्यते, एवमेष नयः प्रथमोपन्यस्तनयप्रत्यनीकतया प्रवृत्तः सकलवस्तुसद्भावत्रतिपादनायाञ्चम एवत्युभयनयसामग्रीप्रतिपाद्यवस्तुस्वभावो निरवद्यः, सूत्र-कारस्याप्येष एवाभिन्नायः सुत्रेणैकीयमत्त्रपुपन्यस्यतः, इत्येके इत्यमाचक्षतेऽन्ये त्वन्यथिति ॥ सम्यग्ज्ञानं पुनः सामग्र्यामेव सम्पद्यते, न प्रकारान्तरेणापीति, एवं प्रसिद्धेन कालद्रव्येणानेक-कृषो व्यवहारः प्रतीयते वृत्तवर्तमानवर्त्स्यद्विषय इति ॥ ३८ ॥

इह (स्०३८) द्रव्यलक्षणाधिकारेऽभिहितम्—कालश्रेत्येके इति द्रव्यत्वप्रतिपिपाद्यिषया, कालस्यास्य च द्रव्यत्वे सत्युपकारेण भवितव्यमित्युपकारो वर्तनादिलक्षणः प्रथममेव प्रति-पादितः, तथा धर्मादिद्रव्याणामसङ्ख्येयाः प्रदेशाः, तथा धर्माधर्मयोरित्यादिना सूत्रकला-पेन प्रदेशपरिमाणमभिहितम्, अस्य त कालद्रव्यस्य नोक्तं प्रदेशपरिमाणम्, तत्र तद्विवक्षया त्विद्युच्यते—सोऽनन्तसमयः। अथवा एकान्तेन कालद्रव्यमेकमपरिणामीच्छन्ति केचित्, तत्प्रतिक्षेपार्थमिदमाह—

कालस्य समयाः सूत्रम् सोऽनन्तसमयः ॥५-३९॥

टी०—स इत्यनन्तरसूत्रप्रतिपादितो द्रव्यविशेषः कालाख्योऽनन्तसमयः परिणामी प्रतिपत्तव्यः, तत्राविभागी यः कालः परमनिरुद्धश्च समयः स कालावयव इत्यर्थः, स च न माक्तः, किं तिर्हे १ पारमार्थिकः, अनन्तशब्दः सङ्ख्यावाची, अनन्ताः समयाः पर्याया भेदा यस्यासावनन्तसमयः । उक्तं (सू० ३७)—गुणपर्यायवद् द्रव्यलक्षणं, सर्वं च द्रव्यमनन्तपर्याय-मिष्यते, ते च पर्यायाः स्वपरभेदभाजः, यथैकस्याणोः शुक्रसुरभितिकादयस्तदन्यद्रव्यवर्तिनश्च संस्थानवर्णादयः, तथैकस्य कालद्रव्यस्यानन्तप्रदेशस्यान्येऽपि सत्त्वज्ञेयत्वद्रव्यत्वकालत्वादयोऽ-र्थपर्याया वचनपर्यायाश्चानन्ता एव, वर्तनादिलक्षणस्यातीतसाम्प्रतानागतशब्दवाच्याः परिणा-मविशेषा इति, एनमेवार्थं भाष्येण स्पष्टयति—

भार्-सं चैष कालोऽनन्तसमयः। तन्नैक एव वर्तमानसमयः, अतीता-नागतयोस्त्वानन्त्यम् ॥ ३९॥

१ 'सर्व एष ' इति क-क्त-पाठः।

टी०—स चैष काल इत्यादि । स इति प्रक्रान्तपरामर्शादेष इत्यनेन सुत्रेणानुसन्धीयते कालः, चशब्दो हेतौ, यसादनन्तसमयस्ततः परिणामीति, अनाद्यनन्तभाविन्यां सम्यपरम्परायां सङ्ख्यानं प्रत्यिनिर्देष्टलक्षणायां विशिष्टसङ्ख्यानिरूपणायेदमाह—अनन्तसमय इति । सप्रदेशः कालो द्रव्यत्वादात्माकाशादिवत्, ततश्च परिणाम्यपि प्रदेशवन्तात् तद्वदेवेति, तस्त्रेति तस्मिन् कालद्रव्ये वर्तमाने, एक एच प्रदेशः समयलक्षणः तिर्यगर्धतृतीयद्वीपसमुद्र-द्रयव्यापी ऊर्ध्वमधश्चाष्टादशयोजनशतप्रमाणः कालच्छेदेनानवयवः क्षेत्रच्छेदेनादेशोऽपि कल्पितावयवो भावभेदेन वा सावयवः, शेषद्रव्योपकार्योपकारकत्वेन स्वगतेन चागुकलघुलक्षणेन परिणामेनेति, न चायमसाकमेकान्ताग्रहोऽनवयव एवेति, किन्तु विभज्याविभज्यार्थस्य व्याकरणाद्विपतानिर्वितसिद्धेः कालतो द्रव्यतश्चार्पितोऽनवयवः, तस्योत्पत्त्यन-

काल्ठेऽचयचविचारः न्तरविनश्वरत्वात्, एकस्य समयस्य कालकृता देशा न सन्त्येव, यथा कालकृतदेशैरनवयव एवं द्रव्यकृतदेशैरपीति, क्षेत्रतो भावतश्च सावयव

एव, उत्पद्यमानसमयपरिणामिकारणमतीतसमयकार्यं वर्तमानावस्थामनुभूय वृत्तपर्यायमनुभविष्यति, प्राप्तवर्तमानत्वाच वर्त्स्यत्यपित्येकैकसमयस्य द्रव्यता, अतः प्रदेशावयवबहुत्वात् कायंव्यपदेश्योऽपि, कालद्रव्यप्रदेशावयवैनीस्ति कायता, व्यवहारस्तु रूद्धाऽस्तिकायैः पश्चभिरेव
प्रवचने, न चैतावतैवास्यास्तिकायताऽपहोतुं शक्यां, आगमे तु कचित् प्रदेशे नित्यतया व्यवहार्ः, कचिद्नित्यतया। न चैकान्तेन नित्यत्वमनित्यत्वं वा युक्तमित्यलं प्रसङ्गेन। प्रकृतग्रुच्यते—
वर्तमान एकः समय इति निरूत्येवमतीतानागतयोनिरूपणायेदमाह—समयराश्योः कियती
सङ्ख्येति ॥ अतीतानागतयोस्त्वानन्त्यम् ॥ अतीताः सप्यवसाना वर्तमानाविषकाः
सन्तत्याऽनाद्या इत्यतोऽनन्ताः, तथाऽनागताः साद्या वर्तमानाविषकाः पर्यवसानश्चन्याः सन्तत्येव, अनन्तस्य भाव आनन्त्यं—सङ्ख्याख्यो गुणः, स च न सङ्ख्येयसङ्ख्या नासङ्ख्येयसङ्ख्येति, वर्षे तर्हि श्वनन्तसङ्ख्याख्यो गुणः, स च न सङ्ख्येयसङ्ख्या नासङ्ख्येयसङ्ख्येति, वर्षे तर्हि श्वनन्तसङ्ख्याख्यो गुणः, स च न सङ्ख्येयसङ्ख्या नासङ्ख्येयसङ्ख्येति, वर्षे तर्हि श्वनन्तसङ्ख्याख्यो गुणः, स च न सङ्ख्येयसङ्ख्या नासङ्ख्येयसङ्ख्योति, वर्षे तर्वि श्वनन्तसङ्ख्याख्याः सुथ्योऽन्तत्वयुणः प्रश्चित्रस्त्यायाः प्रथिनोक्ताः न पश्चास्तिकायधर्मत्वेनति, अभन्येभ्योऽनन्तगुणाः सिद्धाः, सिद्धेभ्योऽतीतसमयराशिरसङ्ख्येयगुणः,
अस्माद् भन्यास्त्वनन्तगुणाः, भव्येभ्योऽनन्तगुणाः वर्त्स्यत्समयाः, इत्येतदल्यबहुत्वमस्तिकायपश्च(त्व एव ) कालद्रव्यस्य घटत इति ॥ ३९ ॥

भा०--अन्नाह-उक्तं( अ० ५, सू० ३७) भवता-गुणपर्यायवद् द्रव्यमिति । तन्न के गुणा इति १। अन्नोच्यते---

टी० अञ्चाह उक्तं भवतेत्यादिना सम्बन्धमावेदयति । द्रव्याधिकारसम्बन्धेन कालद्रव्यं सपर्यायमभिधाय गुणपर्यायस्कर्षं निरूपयितुकामो भाष्यकारः परमेव प्रश्नं कारयति।

१ 'मतीतः समय' इति क-पाठः । ६ 'बेन्य' इति क-पाठः । ३ 'स चा' इति क-पाठः ।

प्रतिपादितं भवता-गुणपर्योचपरिणामि द्रव्यम्, तत्र के गुणा यैस्तद्रव्यं गुणवदिति दिश्य-ते ? गुणग्रहणाच पर्याया गृहीता एवेत्यतो न भेदेन प्रश्नः, प्राच्च च प्रतिपादितमेव गुणाः पर्याया इति चैकमित्युक्ते आचार्य आह-अन्त्रोच्यत इति । गुणस्वरूपमिधीयते, यादशा द्रव्यगुणास्तादशाः प्रतिपाद्यन्त इति सङ्गिरते गुरुः ॥

## सूत्रम्-द्रव्याश्रया निर्गुणा गुणाः ॥ ५-४० ॥

टी॰-स्थित्यंशो द्रव्यं स आश्रयो येषां परिणामि कारणं परिणामविशेषाणां गुणा-नां ते द्रव्याश्रयाः, परिणामिपरिणामलक्षण आश्रयाश्रयिभावो नाधाराधेयलक्षणः, कुण्डब-दरादिवत् । न च समवायलक्षणः संबन्धो युज्यते द्रव्यगुणानामनुपपत्तेः। अस्तु तावद् द्रव्यगु-णानां समवायलक्षणः संबन्धः। समवायस्य गुणानां च यः सम्बन्धः स किं समवायोऽथ सम्ब-न्धान्तरम् १ । यदि समवायः, तस्य तेषां च किमभिधानः सम्बन्ध इति । समवायश्रेत् , अन-बस्था, सम्बन्धान्तरमिति चेत्, आगमविरोधः स्पष्टतरमुच्यते, समवायाख्यः सम्बन्धः सम-वायिनोर्यदि वर्तते, ततः संयोगद्यस्या समवायद्यस्या वा वर्ततः ? संयोगद्वस्या तावन वर्तते, कुतः १ अद्रव्यत्वाद्, द्रव्यविषयो हि संयोग इष्यते, न पुनर्द्रव्यगुणविषयः । अथ समवायष्ट्रस्या वर्तते तत्र समवायस्ततो यद्यन्यसमवायवृत्त्या सोऽपि वर्तते ततोऽनवस्थोद्वाहणीया ॥ एवप्रक्ते वार्तिककारेणोक्तं समवायो न कचिद् वर्तत इति ब्रुमः, अनाश्रित एवासौ स्वतन्त्रः सम्ब-न्धो भवतीत्येतदप्ययुक्तम् । यदि द्रव्यगुणयोर्नाश्रितः कयाचिद् वृत्त्या न तर्हि द्रव्यं गुणैः सम्बद्धं तेन समवायाख्येन सम्बन्धेनानाश्रितत्त्राद् द्रव्यगुणयोर्घटपटादिवत्, घटपटयोर्डि परस्यरेण नास्ति समवायलक्षणः सम्बन्धः, तसाद् द्रव्यं परिणमते, गुणपर्यायाः परिणाम-विशेषाः, ते च गुणा निर्गुणाः । निह शुक्रघटकपालादीनां गुणपर्यायाणामन्ये गुणपर्यायाः सन्ति, द्रव्यस्य परिणामिनः शुक्वादिपरिणामो घटकपालसंस्थानादिश्र परिणोमः, न पुनस्त-स्यैव शुक्कादेरन्ये शुक्कादयः कुम्भादिसंस्थानस्य वाज्न्ये संस्थानादयस्तत्परिणामा विद्यन्ते, इत्यतो निर्गुणाः । एनमेवार्थं भाष्येण स्फुटयति---

भा॰—द्रव्यमेषामाश्रय इति द्रव्याश्रयाः, नैषा गुणाः सन्तीति निर्भुणाः ४०॥

टी०—द्रव्यमेषामाश्रय इत्यादि भाष्यम्। द्रव्यं भव्यं योग्यं युगपदयुगपद्भाविन्याः गुणपर्यापपिणतेः स्थितिः सामान्यमेषामुत्पादव्ययलक्षणानां ज्ञानादिशुक्रादिघटकशकलादी-नामाश्रयः, परिणाम्यथों द्रव्यं, तद्धि ज्ञानशुक्रादिघटकादितया परिणमते, भूयस्तेनाकारेण विनिवर्तते, द्रव्यतया व्यवतिष्ठते, तदेषामुपन्न इति द्रव्याश्रयाः। इतिशब्द एवशब्दार्थे। एवशब्द-स्त्ववधारयति, परिणामिपरिणामलक्षण एवाश्रयाश्रयिभावो न प्रकारान्तरेण, परिणामिपरिणामलक्षण एवाश्रयाश्रयिभावो न प्रकारान्तरेण, परिणामिपरिणामयोश्र द्रव्यपर्यायनयद्वयापेक्षयेकत्वान्यत्वभजनाविधिरुद्धाह्य इति। तं भजनाविधिम्रुपन्यस्य-

१ ' णामो इतस्तस्यैव ' इति क्-ख्न-पाठः ।

ति नैयां गुणाः सम्तीति निर्गुणाः । एषां ज्ञानादिशुक्कादीनां गुणानां नान्ये गुणाः केचम सन्तीति निर्गुणाः, द्रव्याद् व्यतिरेके सत्येतदुपपद्यते, गुणगुणिनोर्भेद इत्यर्थः । तत् तु ना-स्त्येकान्तेन । इतिशब्दोऽत्राव्यतिरेकनयवाक्योपन्यासार्थः । नेषां गुणाः सन्तीति भेदनयप्रधानं वचनम् । न च भेदपरमार्थ एव जैनः कृतान्तः, सकलस्य वस्तुनो भेदाभेदस्वपत्वात् । यदा तु द्रव्यमेव तथा परिणतं ज्ञानाद्यात्मना शुक्काद्यात्मना वा तदा द्रव्यस्य तादात्म्याद् गुणानां स्वरूपं भिन्नं नास्त्येवेति, एवं च शुद्धद्रव्यास्तिकादेशादनन्यत्वमेव नेर्गुण्यं, पर्यायविवक्षायां तु स्याद् गुणप्रधानत्वात् पर्यायनयस्येति, कदाचिदाशङ्केत परः सतां गुणानां निर्गुणत्वं चिन्त्यन्तेऽत्यन्तशुद्धद्रव्यास्तिकपक्षे गुणा एव न सन्ति कृतोऽनन्यत्वमिति ? । उच्यते — न सन्तित्येत-दयुक्तम्, सन्ति गुणाः, किन्तु द्रव्याद्व्यतिरिच्यमानस्वरूपाः, तद् यदि द्रव्यं शुक्काकारेण परिणतं भवति, तदा कृष्णाकारपरिणामो नास्तीति स्प्रुटं निर्गुणत्वमिति ॥ ४० ॥

भा०—अत्राह-उक्तं (सू० ३६) भवता-बन्धे समाधिकौ पारिणामिका-विति । तत्र कः परिणाम इति १। अत्रोच्यते—

टी०—अत्राह उक्तं भवतेत्यादिना सम्बन्धमाचष्टे । भवतेद्युक्तं (सू० ३६)-बन्धे समाधिको पारिणामिकाचिति, समः समगुणस्य परिणामं विधत्ते, हीनगुणस्याधिकगुणः परिणाममापादयतीति, तथा नामादिस्त्र(१-५)भाष्य इदमभिहितम् –भावतो द्रव्याणि धर्मादीनि सगुणपर्यायाणि प्राप्तिलक्षणानि वक्ष्यन्ते, प्राप्तिश्र परिणामः, स च सकलद्रव्यविषय एव पिष्टु-च्छिषतः, तत्र सत्त्रे भाष्ये वा कः परिणामशब्दवाच्योऽथों यमङ्गीकृत्येद्युक्तम् –समगुणोऽधिकगुणो वा परिणाममापादयतीति, एवं मन्यते किमर्थान्तरभूतं परिणामं जनयन्त्याहोस्वित् त एव स्वरूपमजहतो द्रव्यविशेषा वैशिष्ट्यं प्रतिपद्यमानास्तथा भवन्तीति सन्देहभाजा पृष्टे भाष्यकृदाह —अत्रोच्यत इति । किम्रुच्यते १ यत् पृष्टम् । किश्च पृष्टम् १ परिणामसद्भावः पश्चिव-धस्य षद्विधस्य वा द्रव्यस्य धर्मादेः ।

### सूत्रम्-तद्भावः परिणामः ॥ ५-४१ ॥

दी० तस्य भावस्तद्भावः, तस्येति द्रव्यपट्कस्याभिसम्बन्धः, तदेव हि धर्मादिद्रव्यं तेन तेनाकारेण भवति, गतिस्थित्यवगाहशरीरादिज्ञानादिवृत्तसमयादिना, भूतिभवनमात्मलान्भो भावः परिणामः। तस्येति कर्तृलक्षणा पष्ठी, भवतेरकर्मकत्वात्। तान्येव हि द्रव्याणि तथा भवन्ति, न क्रूटस्थान्यवतिष्ठन्ते, न सर्वथोत्यद्यन्ते, नापि सर्वथोच्छिद्यन्ते, तस्मात् सामान्य-रूपः परिणामोऽजुवृत्तिरूपत्वात्, अजुवर्तते हि सर्वत्र गत्यादिषु धर्मादिद्रव्यं स्वरूपमजहत्, तथाविधधमद्रव्यादीनां समानभावः सामान्यम्, कर्तृषष्ठ्या द्रव्याद्य एव समाना भवन्तीति सामान्यमेव, तद्भावलक्षणः परिणामः, इत्येतदेव भाष्येण प्रकाशयति परिणामस्वरूपम्।

१ 'तदादा 'इति क-पाठः।

भा॰—धर्मोदीनां द्रव्याणां यथोक्तानां च गुणानां स्वभावः स्वतत्त्वं परि-णामः ॥ ४१ ॥ स ब्रिविधः

टी॰—धर्मादीनां द्रव्याणामित्यादि भाष्यम् । धर्मो गत्युपप्रहकुङ्कोकाकाशस्यापी, स आदिर्येषां तानि धर्मादीनि द्रव्याणि, आदिशब्दादधर्मोकाशपुद्गलजीवकालाख्यानि, तेषां स्वो निजो भावो भृतिरात्मलाभोऽवस्थान्तरप्राप्तिः परिणामः । परिशब्दो व्याप्तौ, दोषेण परीतो यथा-दोषेण व्याप्तः, निमः प्रहृत्वमभिधत्ते प्रहृत्वमृजुत्वमवस्थान्तरप्राप्तिलक्षणं धर्मादिस्वत्त्वं, तेन चोत्पादो विनाशश्र व्याप्तः, समस्तस्थित्यंशसामान्येनाव्याप्तो नोत्पादो नो विनाशोऽस्तीति परिणामशब्दार्थः, सेमन्ताद् भावे वा परिः, परिखनतिवत्, सर्वत्रार्थाभिधानप्रत्ययेषु नम्नम-न्वयांज्ञानुवेधः, वीप्सार्थो वा परिशन्दः, यथा वृक्षं परिसिश्वति, वृक्षं वृक्षं सिश्वतीत्यर्थः । एवं द्रैक्यं द्रव्यं परिनमनं परिणामः, स्वमात्मनो व्यतिरेक्यपि दृष्टं गोमहिष्यजाविकादि त-अवच्छेदार्थमाह स्वतत्त्विमिति । तस्य भावस्तत्त्वं धर्मादेरवस्थान्तरापत्तिः, स्वं च तत् तत्त्वं चेति स्वतत्त्वं-धर्मस्यैव निजमवस्थान्तरम्, न त्वधर्मादेरवस्थान्तरं, धर्मद्रव्यस्य परिणामः, ए-वमधर्मादिद्रव्याणामपि स्वस्वावस्थापत्तिः परिणामो द्रष्टव्यः, धर्मो हि गन्तुर्गत्युपग्रहाकारेण परिणमते स्वरूपापरित्यागेन, स्थित्युपग्रहाकारेण स्थातुरधर्मः, व्योमाऽप्यवगाहुरवगाहदायि-त्वेनोपजायते, पुद्रलाः शरीरशब्दादिरूपेण, आत्मा ज्ञानदर्शनोपयोगवृत्त्या नारकादिभावेन च, कालोऽपि वर्तनादिप्रपञ्चेन परिणमते, तथा यथोक्तानां गुणानामिति, येन प्रकारेणोक्ताः शुक्रादिघटकपालादय एकजातीयत्वेन, न भिन्नजातीयतया, गुणाः पृथक् पर्यायाश्र पृथगिति, अत एवेह पर्यायब्रहणं न कृतम्, गुणपर्याययोरेकत्वात्, तेऽपि हि शुक्रादयः कृष्णादित्वेन परिणमन्ते वर्णादिसामान्यममुश्रन्तः, कुम्भपर्यायोऽपि कपालावस्थाप्रापी मृतस्वभावमपरित्य-जन्, कपालादयोऽपि शकलश्रकरापांशुत्रुटिपरमाणुरूपेणेति, परमाणवोऽपि रूपाद्यात्मना ब्यणु-कादिस्कन्धात्मना वेत्येवं द्रव्याणि सर्वदा स्थमस्थूलभेदोत्पादव्ययरूपेण परिणमन्ते, गुणानां च परिणामाभ्युपगमे गुणवक्तमथीदेवाभ्युपेतं भवतीत्यनेकान्तवादसञ्चावप्ररूपणार्थमिदमेवा-बोचद् भाष्यकारः, अथवा क्षणिकान् पदार्थान् ये प्रतिजानते त एवमाहुः — उत्पत्तिसमनन्तर-मेव ध्वंसन्ते पदार्थाः, न हेतुमपेक्षन्ते ध्वंसमानाः, स्वात्मलामक्षणानन्तरं क्षंयः विनाशः क्षण उच्यते, निरुक्तविधानात्, तद्योगात् क्षणिकमिति । आह च-

" क्षणोवाचेह नैर्हेकै-रूत्पन्नानन्तरं क्षयः । निर्हेतुः सोऽनपेक्षत्वात् , तृद्योगात् क्षणिकं मतम् ॥ "

यथा पयःप्रतीपादयः प्रतिक्षणमन्ये चान्ये चोत्पद्यन्ते निरवशेषपूर्वनाशसमकालम्, एवमन्येऽपि महीधादय इत्यस्य प्रतिक्षेपायेदमाह—तद्भावः परिणामः । परिणामादन्यथार्वं

९ 'समत्वात् 'इति क-पाठः । २ 'द्रव्यं नमनं 'इति ग-पाठः । ३ 'त्वेन गुणाः 'इति क-पाठः । ४ 'क्ष्यः क्षण 'इति ग-पाठः । ५ 'क्ष्पत्यनन्तरं इति ग-पाठः ।

दीपक्षीरादिषु न, स्वजात्यनुच्छेदात, कश्चित् पर्यायोऽपैत्यपरः प्रादुरस्ति पुद्गलचैतन्यजान्यनुच्छेदेन तस्य, तस्य तथाभावः परिणामः, सोऽन्यत्वदुर्नुद्धेः कारणम्, उत्फणविफणकुण्डलप्रसारितानेकावस्थर्सपवदेकमन्विय तत् परिणमते, न तु पूर्वोच्छेदेन सर्वथाऽन्यस्योत्पाद इति पूर्वोक्तेन विधिना प्रयञ्च्यम्, वृत्त्यक्षराण्यिप क्षणभङ्गनिरासद्वारेण समर्थनीयानीति । अथवा केश्वित परिणामलक्षणमुक्तम् " अवस्थितस्य द्रव्यस्य धर्मान्तरनिवृत्तिर्धर्मान्तरप्रादुर्भान्वश्च परिणाम " इति, तदपाकरणायावाचि — तद्भावः परिणामः, तत्रावस्थितं यदि क्रृटस्थं विवश्चितम्, ततस्तस्य ये धर्मा उत्पादविनाञ्चलक्षणास्तदाकारेण तन्नोत्पद्यतेऽस्थितत्वादेव, ताद्दग्यस्तिति श्रद्धया प्रतिपच्यम्, धर्मा एवोत्पद्यन्ते विनश्यन्ति वा व्यतिरेकिणः, अथानन्ये द्रव्याद् धर्मास्ततो धर्मोत्पादे धर्मविनाञ्चे चानन्यत्वादेव द्रव्येणापि तथैव भवितव्यमिति नास्त्यवस्थितत्वम्, अतस्तद्भावलक्षण एव परिणामोऽभ्यपेयः, तदेव हि द्रव्यं तथा भवति, गुणो वा स्वभावः स्वतन्त्वं परिणामः परिणामः परिणामिनो द्रव्यस्येति निरवद्यं परिणामलक्षणमिति ॥ ४१॥

स बिविध इत्यादिना सम्बन्धं कथयति, स एव परिणामोऽनन्तरसूत्रोक्तो याथात्म्यो-पलब्धिनिमित्तत्वाद् द्वे विधे यस्यासौ द्विविधः । के पुनस्ते इत्याह—

## सूत्रम्-अनादिरादिमांश्च ॥ ५-४२ ॥

टी०—अविद्यमान आदिरस्यासावनादिः—अविद्यमानप्रथमारम्भः परिणामः, यसात् पूर्वं नास्ति परमस्त्यादिः स तद्वान् यः स आदिमान्-प्रथमारम्भप्रवृत्तिः, चश्चदः परिणामेयत्तोपसंहारार्थः सम्रचयार्थो वा । क पुनरयं परिणामोऽनादिः क चासावादिमानिति विभागेन निरूपयति—

### भा॰ -- तत्रानादिररूपिषु धर्माधर्माकादाजीवेष्वित ॥ ४२ ॥

टी॰ —तत्रानादिरित्यादि। तत्र-तयोरनाद्यादिमतोः परिणामयोः, अनादिररूपिषु परिणामो धर्माधर्माकाद्यातिषु, क्रियापदाध्याहाराद् भवति। इतिशब्दोऽभ्युच्यार्थः। काल्रह्वये चानादिपरिणामः, तत्र धर्मद्रव्यपरिणामोऽनादिरसङ्ख्येयप्रदेशवर्षं लोकाकाश्रव्यापित्वममूर्तत्वं गन्तृगत्यपेक्षाकारणत्वेनागुरूलघुत्वमित्यादिः, अधर्मद्रव्यस्य तु स्थातृस्थित्यपेक्षाकारणत्वं विशेषः, शेषं समानम्, आत्मनोऽप्येते वाऽपेक्षाकारणरहिताः, अन्ये च जीवत्वमन्वयत्वाप्तयः परिणामः, स्वस्यानन्तप्रदेशत्वममूर्तत्वमगुरूलघुपर्यायत्वमवगाहकावगाह्यत्वमित्यादिः, कालस्य वर्तमानादिः परिणाम इत्येवममूर्तद्रव्येषु, रूपशब्दो मूर्तिवचनो मूर्तिश्र रूपरसगन्यस्पर्शा इति ॥ ४२ ॥

अथ रूपिषु मूर्तिषु परमाण्वादिषु किमनादिः परिणाम आहोस्विदादिमानित्यत आह—

१ ' न्यत्वबुद्धेः ' इति ग्-पाठः ।

### सूत्रम् — रूपिष्वादिमान् ॥ ५-४३॥

टी०—रूपाव्यभिचारिणः स्पर्शादय इति नोपात्ताः, स्पर्शश्च रूपाद्यव्यभिचारी किचित् किश्चित् कदाचिदुद्भृतशक्तिर्भवति, कचिन्न्यग्भृतशक्तिः, स्वणशकलादिवतः, अतः सर्वे बाय्वादयश्चतुर्गुणाः, स्पर्शवन्त्वात्, तत्रानेकः परिणामः पुद्रलेषु झणुकादिस्कन्धलक्षणः, शब्दादिः शुक्रपीतादिश्च, तत्र यदा द्वावण् विस्नसातो झणुकस्कन्धमारभेते, तदा झणुकस्कन्धन्यपरिणाम आदिमान्, एवं शेषा अपि प्रयोगविस्तसाजनिता यथावद् द्रष्टव्या इति, एतदेव भाष्येण स्पष्ट्यति—

भा०—रूपिषु तु द्रव्येषु आदिमान् परिणामोऽनेकविधः स्पर्शेपरिणामा-दिरिति ॥ ४३ ॥

टी॰—रूपिब्वत्यादि। रूपमेषामेषु वाऽस्तीति रूपिणः, '(प्राणिस्थादातो) लजन्यत-रखां' (पा॰ अ॰ ५,पा॰ २, सू॰ ९६) ग्रहणं तत्र समुचयार्थं न्याख्यातम्, रूपिण्यप्सरा इति यथा। तेषु रूपिषु रूपस्पर्शरसग्न्थवत्सु द्रच्येषु द्वतिलक्षणेषुत्पादच्ययवत्स्वादिमान् परिणामो-**ऽनेकप्रकारः, स्पर्शरसगन्धवर्णादिः । स्पर्शोऽष्ट्रधा शीतादिः शीततरशीततमादिश्र, रसः पश्च-**विधस्तिकादिस्तिकतरादिश्व, गन्धो द्विधा सुरभिरसुरभिः सुरभितरादिश्व, वर्णः शुक्रादिभे-दात् पश्चविधः शुक्कादिः शुक्कतरादिश्च, आदिशब्दाद् द्यणुकादिसङ्घातभेदलक्षणः शब्दादि-श्रेत्येवमनेकाकारः परिणामः पुद्गलद्रव्यविषयः, जन्मादिविनाशान्तविशेषसंस्पृष्टः स्वरूपसा-मान्यविशेषधर्माधिकारी तद्भावलक्षणः परिणामः आदिमान् भवति, तुशब्दो विशेषणार्थः, द्रव्यत्वमूर्तत्वसस्वादयोऽनाद्या अपि पुद्गलद्रव्ये परिणामाः सन्तीत्यम्रमर्थे विशिनष्टि, सम्रुच-यार्थो वा उज्ञन्दः आदिमांश, चज्ञन्दादनादिश्च । एवं तर्ह्यस्तिष्वपि द्रव्येष्वादिमानपि परि-णामो उस्तु, अस्त्येव योगोपयोगलक्षणो जीवेषु वक्ष्यमाणः, धर्मादिष्वपि भवतु तद्वदेवेति, को वा निवारयति सन्तं पदार्थम् १ यथा स्वयं गन्तुर्जिगमिषापरिणतस्याधुना धर्मद्रव्यम्रपत्रा-हकं भवति, उपग्राहकत्वं च धर्मपर्यायः स च प्राङ् नासीत्, तस्य गन्तुर्गतिपरिणतेरभावात्, अधुना चोपजायमानः सादिरेव, देवदत्तगन्दगत्युपरेमेऽन्तवान्, एवं जन्मविनाशवस्वात् सादित्वम्, न चोपग्राहकत्वम्रपग्राह्यमन्तरेणास्ति, एवमधर्मद्रव्यं स्थितिपरिणामभाजः स्थित्यु-पग्रहरूपेण परिणमते, व्योमाप्यवगादुरवगाहदानपर्यायेण, कालश्र वृत्तवर्तमानादिपरिणत्या भव-स्यादिमान्, एवमेष परिणामो द्रव्यार्थिकव्यापाराद् धर्मादिस्वभावी न धर्मादिव्यतिरिक्तः, किच् वैस्रसिकः कचित् प्रायोगिकः कचिदुभयथोत्पादव्ययधौव्यलक्षणत्वात् सतः, न चोप-चारस्तेस्वचिन्तायामङ्गभावं प्रतिपद्यते, इत्येवमनुमोदामहे तत्रादिमन्तं परिणामम् । ये तु मन्यन्ते रूपिष्वेवादिमान् परिणामो भवति, नामूर्तेषु धर्मादिषु, तेपामरूपिद्रव्यपर्यायाश्रयव्यवहा-

९ 'स्वाझानेकः' इति क-स्व पाठः । २ 'रमेण परिणतवानेवं' इति क-स्व-पाठः ।

रलोपादुत्पादादिलक्षणायोगात् परिणामाभावः, अपरिणामित्वाचानिर्घार्यमात्रस्वभावाः स्युर्ध-मीदयः, स्वत उत्पादन्ययपरिणामशून्यत्वात्, तस्मात् सर्वत्र केचिदनाद्याः केचिदादिमन्तः परिणामा इति न्यायः, सूत्रकारेण तु भजनाप्रदर्शनार्थमेवं सूत्रन्यासः कृत् इति ॥ ४३ ॥

यदुक्तमनन्तरमनाद्यादिमत्परिणामा रूपिष्वरूपिषु च धर्मादिषु सर्वत्र भवन्तीति तत्प्र-दर्शनार्थममृतैकद्रव्यम्रहिञ्यादिमत्परिणामनिर्दिदिक्षया सूत्रं पपाठ—

### सूत्रम्—योगोपयोगौ जीवेषु ॥ ५-४४ ॥

टी॰ —अनन्तरस्त्रादादिमानित्येतद् नुवर्तते, तच योगोपयोगयोविंशेषणतया प्रयुज्यते, दिवचनान्तमादिमन्ताविति, योजनं योगः —पुद्गलसम्बन्धादात्मनो वीर्यविशेषः, युज्यते वा स इति योगः, केन १ आत्मना, शक्तिविशेषः प्राप्यत इतियावत्, कायवाद्धानोरूपेणोन्त्पादः, उपयोजनसुपयोगः —चैतन्यस्वभावस्यात्मनो ज्ञानदर्शनाभ्यां स्वविषयोपलभ्यादिन्यापारः प्रणिधानादिलक्षणः, उपयुज्यते इनेन वेति समाधिविशेषस्तद्वारकोऽर्थपरिच्छेदो- अपयोगस्तेनाकारेणात्मनो व्याप्तिः। कृतद्वन्द्वनिर्देशाद् योगोपयोगौ जीवेषु —आत्मस्वेकद्विन्त्रिचतुः पश्चेन्द्रियेषुपपद्यमानोत्पत्तिकालावधित्वादादिमन्तौ, सिद्धेषु तु सकलयोगोच्छेदादुप्योग एव क्रमवृत्तिरादिमानेक इति । एनमेवाथं भाष्येण स्फुटयति —

भा०—जीवेष्वरूपिष्वपि सत्सु योगोपयोगौ परिणामावादिमन्तौ भवतः।।
टी०—जीवेष्वरूपिष्वपि सत्सु इत्यादि भाष्यम्। द्रव्यभावप्राणैः अजीविषुजीविष्यन्ति चेति जीवाः। जीवेष्विति निमित्तार्था सप्तमी। जीवनिमित्तौ योगपरिणामावादिमन्तौ भवतः, तथापरिणामित्वादात्मनः,अथवापरिणाम्यपि कथित्रद् भेदविवक्षायां स्वपरिणामानामाधारतां प्रतिपद्यत एवेति, तेष्वात्मसु मूर्तिवियुतेष्वपि भवत्सु। अपिशब्दोऽपेक्षायाम्। यथाऽयमपि विद्वान्, एवमण्वादिष्वादिमान् परिणामो जीवेष्वपीति समानम्,
बहुन्नीहिणोक्तेऽपि मत्वर्थायः कचिदभ्यनुर्ज्ञातः, पाणिनीयेऽपि "इङ्घार्योः शत्रकृष्टिञ्र्णि"
(अ० ३, पा० २, स० १३०,) इति अरूपशब्दो वाऽतीत(जाति)वचनस्ततश्र सिध्यति च
मत्वर्थीयः। 'कृष्णसर्पे त्ववस्मीके' इति यथा, तत्रान्योन्यानुगतिलक्षणसम्बन्धादात्मनः कथं
वाद्यानोयोग्या पुद्रलानां च कायाद्यवष्टमभोञ्च्ता शक्तिर्योगः।

#### भा०-स च पश्चदशभेदः।

टी०—सामान्येन गमनादिकथनचिन्तनिक्रयालक्षणः औदारिकवैक्रियाहारकमिश्रयी-गास्त्रयः, तैजसकार्मणे त्वेकः, वाग्योगः सत्यमृषाऽसत्या (मृषा) उभयमेदाचतुर्घा, एवं मनो-योगोऽपि चतुर्घा, उपयोगः साकारानाकारलक्षणो जीवस्वभावः।

#### भा०-स च द्वादशविधः।

<sup>9 &#</sup>x27;मन्ती' इति क-पाठः । २ ' तेऽप्यात्मम् ' इति जैनानन्द्पुस्तकालयप्रतिपाठः । ३ ' ज्ञानु पाणि-निमा यथा-इन्द्रा॰ 'इति पाठान्तरम् ।

टी० — मतिश्रुतावधिमनः पर्यायकेवलमितश्रुतावध्यज्ञानत्रयभेदः पूर्वः ( प्राच्यः ), पाश्चान्यश्रक्षुरवक्षुरविषकेवलभेदः । एतौ योगोपयोगौ परिणामावित्यनेनात्मनः सद्भावान् पत्तिं द्र्शयति । आत्मा कायादिपुद्गलश्रतसम्बन्धात् तां तां गमनादिकथनचिन्तनिक्रयां प्रतिपद्यते तद्रूपीभवति, क्षीरोदकवत् मृद्धटवच तादात्मयं प्रतिपद्यत इतियावत् । स चोप-जायमानकालावधिकत्वादादिमान्, सन्तत्या त्वनादिः, उपयोगोऽपीन्द्रियनिमित्तस्तिकारपे-क्षश्चात्मनो ज्ञस्वभावत्वाचेतन्यरूपत्वात् परिणामः सामान्यविशेषरूपः, सन्तत्याऽनादिः, प्रत्येकविवक्षायामादिमान्, अनयापि चोपयोगलक्षणमात्मनः सार्वकालिकत्वात्, योगोपयोग्यद्याचान्येषामात्मन्यनादित्वं प्रायः परिणामानाम् । अथ मत्याद्युपयोगद्वादशकस्य किं स्वरूपित्यारेकिते इदमाह—

भाव-तत्रोपयोगः पूर्वोक्तः ॥

टी॰—तन्न-तयोयोंगोपयोगयोः उपयोगः पूर्वमेव द्वितीयेऽध्याये व्याख्यातः स्व-स्रपेणोक्तः। "उपयोगो जीवलक्षणम्", "स द्विविधोऽष्टचतुर्भेदः" (अ० २, स्० ८, ९) इत्यत्र। अथ योगः किंस्वरूप इत्याशङ्क्षणाह—

भा०--योगस्तु परस्ताद् बक्ष्यते ॥

टी०—परस्तादिति उपरिष्टात् षष्ठाध्यायादिस्त्रे "कायवाद्यानःकर्म योग " इत्यत्रा मिधास्यते यतः तस्मादत्र न व्याख्यायते । तुशब्दो हेत्वर्थः । तदेव च स्थानं योगस्वरूपव्याव-णनस्य, उभयत्र व्याख्या गौरवमापादयति, तस्मात् तत्रैव व्याख्यास्याम इति, एवं सर्वद्रव्याणि परिणामवन्ति स्वरूपेण व्याख्यातानीति ॥ ४४ ॥

इति श्रीतत्त्वार्थाधिगमे अईत्प्रवचने भाष्यानुसारिण्यां तत्त्वार्थटीकायां पञ्चमोऽध्यायः ॥ ५ ॥



# सूत्रक्रमेणान्तराधिकारसूचा

#### 47446

| स्त्राह:             | . <b>सूत्रपाठः</b>                                        | अधिकारः पृष्ट                                | ।इः        |
|----------------------|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------------|------------|
|                      |                                                           | प्रथमोऽध्यायः १                              |            |
| १स                   | प्यन्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः                     |                                              | २५         |
| 77                   | **                                                        | सम्यक्शब्दफलम्                               | २६         |
| 93                   | 35                                                        | सूत्रोपन्यासफलम्                             | २७         |
| 93                   | 35                                                        | मार्ग इति एकव <del>च</del> ने फलम्           | २८         |
| "                    | <br>57                                                    | बहूनां कारणता                                | "          |
| "                    | **                                                        | सम्यग्दर्शनात् सम्यन्द्रानस्य मिन्नता        | २९         |
| ,,<br><del>3</del> 3 | **<br>**                                                  | सप्रत्ययसम्यक्शन्दार्थः                      | ₹०         |
| - 55                 | **                                                        | इन्द्रियानिन्द्रियप्राप्तिस्वरूपम्           | ३१         |
|                      | त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम्                            |                                              | <b>३</b> २ |
| 59                   | 99                                                        | तत्त्वार्थस्यार्थः                           | "          |
| 97<br>93             | , <b>37</b><br>5 <b>5</b>                                 | षष्टीसप्तम्योः क <b>र्यचिदभेदः</b>           | ₹₹         |
|                      |                                                           | प्रशमादिष्याख्या                             | ₹8         |
| »<br>3 ব             | "<br>न्नसर्गादिधिगमाद् वा                                 |                                              | . 55       |
|                      | ·                                                         | निसर्गाधिगमवर्णनम्                           | <b>₹</b> 4 |
| 53                   | <b>?</b> ]                                                | परिणामभेदः                                   | ३६         |
| 95                   | 95                                                        | उपयोगरूपो जीवः                               |            |
| 27                   | 93                                                        | निसर्गप्राप्तिरीतिः                          | 3 v        |
| 77                   | **                                                        | जगत्कर्तृत्ववादनिरासः                        |            |
| 77                   | <b>)</b>                                                  | स्थितिबन्धादिखरूपम्                          | "<br>३८    |
| 77                   | <b>59</b>                                                 | निसर्गाच्यवसायप्राप्तिः                      | 39         |
| "<br>o =€            | ''<br>वाजीवास्त्रव <b>ब</b> न्धसंत्ररनिर्जरामोक्षास्तत्त् |                                              | 88         |
| 8 9                  | 4  #  4  4  4  -4  -4  4  4  4  4  4  4  4                | जीवादितत्त्वसप्तकस्य स्वरूपम्                |            |
| 33                   | 77                                                        | तत्त्वमित्येकवचने हेतुः                      | . #        |
| 77                   | 33                                                        | आस्त्रवादीनां तत्त्वानां जीवाजीवयोरन्तर्भावः | ४२         |
| 33<br>30 TI          | );                                                        | जाल्वनावामः सस्यामा आवाणावनार्यस्य           | //         |
| पुन                  | ामस्यापनाद्रव्यमावतस्तन्न्यासः<br>-                       | नीसाराभे सामाविसासः                          | 88         |
| 51                   | 59                                                        | जीवपदार्थे नामादिन्यासः                      | 8.8        |

## तस्वार्थाधिगमस्त्रम्

| स्त्राङ्कः          | स्त्रपाठः                                        | अधिकारः पृ                                    | द्वाष्ट |
|---------------------|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------|---------|
| **                  | <b>&gt;</b> 7                                    | नामद्रव्यादिविचारः                            | ४९      |
| 55                  | 57                                               | द्रव्याणां प्रातिलक्षणता                      | 40      |
| ६ प्रमाण            | त्यैरिधगमः                                       |                                               | ५१      |
| "                   | <b>&gt;</b> 1                                    | अधिगमसाधनम्                                   | "       |
| "                   | 57                                               | प्रमाणदैविष्यम्                               | ५२      |
| 77                  | 57                                               | त्रमाण् <b>नयानां भिन्न</b> ता                | 7,      |
| _                   | वामित्वसाधनाधिकरणस्थितिविधानतः                   |                                               | ५३      |
| 59                  | <b>,,</b>                                        | निर्देशादीनां व्याख्या                        | "       |
| 33                  | 99                                               | सम्यक्त्वस्य निर्देशः                         | بهزيع   |
| 77                  | 1)                                               | आत्मपरोभयसंगमेन सम्यक्त्वम्                   | "       |
| "                   | 77                                               | क्षयोपशमादीनां सायनता                         | ષ્યુહ   |
| 53                  | **                                               | आत्मपरोभयेषु सम्यक्तवृत्तिः                   | 46      |
| 77                  | 77                                               | सम्यग्दर्शनस्य सम्यग्दृष्टेश्व द्विधा स्थितिः | ५९      |
| "                   | 55                                               | साधनविधानसंख्यानां परस्परेण भेदः              | ६१      |
|                     | ख्याक्षेत्रस्पर्शनकालान्तरभावाल्पबहुत्वैश्व<br>- |                                               | ६२      |
| 55                  | 37                                               | सङ्ख्येयादिसङ्ख्यासक्रपम् ।                   | Ęų      |
| "                   | <b>55</b>                                        | पुद्गलपरावर्तस्यार्थः ।                       | ६७      |
| ९ मतिश्रुत          | गविधमनः पर्यायकेवलानि ज्ञानम्                    |                                               | ६९      |
| 55                  | <b>53</b>                                        | ज्ञानमित्येकवचने फलम्                         | ,,      |
| ,,                  | 53                                               | मतिज्ञानादीनां भ्याख्या                       | 35      |
| १० तत् प्रम         | राणे                                             |                                               | ৩০      |
| <del>97</del>       | 77                                               | प्रमाणसंख्या                                  | "       |
| ,,                  | "                                                | प्रमाणस्य शब्दार्थः                           | ७१      |
| ११ आदो प            | ारोक्षम्                                         |                                               | ७२      |
| 77                  | "                                                | परोक्षप्रमाणम्                                | **      |
| 79                  | "                                                | प्रामाण्यम्                                   | ७३      |
| 7)                  | <b>75</b>                                        | अपायसद्दव्ये परोक्षता                         | **      |
| <b>5</b> 7          | 77                                               | श्रुतस्य परोक्षता                             | 7,7     |
| ,,<br>१२ प्रत्यक्षम |                                                  |                                               | હ       |
| 92                  | 25                                               | अवध्यादेः प्रसक्षता                           | 77      |

### **स्त्रक्रमे**णान्तराधिकारस्<u>व</u>चा

ઇપ્રષ

| सूत्रा         | इः स्त्रपाठः                                             | अधिकारः                                         | पृष्ठाङ्कः     |
|----------------|----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|----------------|
| 53             | <b>5</b> 7                                               | अनुमानादीनां प्रामाण्यविचारः                    | ७५             |
| ,,             | **                                                       | अनुमानादीनां व्याख्या                           | 35             |
| 59             | 37                                                       | अनुमानादीनामिन्द्रियार्थसंबन्ध <b>हेतु</b> ता   | • ફ            |
| 77             | **                                                       | अनुमानादीनामप्रामाप्ये हेतुः                    | 77             |
|                | मतिः स्मृतिः संज्ञा चिन्ताऽभिनिबोध                       | । इत्यनर्थान्तरम्                               | હહ             |
| ,,             | <b>3</b> 3                                               | मतेः पर्यायाः                                   | ७८             |
| १४             | तदिन्द्रिया <b>निन्द्रिय</b> निमित्तम्                   |                                                 | 77             |
| 97             | 35                                                       | मतेः कारणानि                                    | 57             |
| "              | 39                                                       | इन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तता मतेः                | ७९             |
|                | अवप्रहेहापायधारणाः                                       |                                                 | 60             |
| <del>5</del> 5 | **                                                       | अवप्रहाद्या मतेर्भेदाः                          | ,,             |
| ,,             | **                                                       | अवप्रहस्तरूपम्                                  | *;             |
| "              | 77                                                       | ईहायाः स्वरूपम्                                 | ८१             |
| "              | **                                                       | अपायस्य स्वरूपम्                                | ૮ર             |
| **             | ,,<br>,,                                                 | धारणायाः स्वरूपम्                               | ,,             |
|                | ब <b>हुबहु</b> विध <b>क्षिप्रानिश्चितासन्दि</b> ग्धधुवाप | गां सेतराणाम्                                   | <i>ू</i><br>८३ |
| 17             | ,,                                                       | अवग्रहादेर्बह्वादयो भेदाः                       | ,,             |
| ,,             | ;;<br>;;                                                 | अल्पावग्रहः                                     | ς,8            |
| **             | **<br>**                                                 | बह्रवग्रहस्य स्वरूपम्                           | "              |
| १७ व           |                                                          | - · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·         | ૮६             |
| १८ इ           | यञ्जनस्यावप्रहः                                          |                                                 | ,<br>,,        |
| -              | र चक्षुरनिन्द्रियाम्याम्                                 |                                                 | وُک            |
| ,,             | ,,                                                       | नेत्रस्याप्राप्यकारित्वम्                       |                |
|                | **                                                       | मतिज्ञानस्य भेदविचारः                           | "<br>((        |
| "<br>२०%       | ातं मतिपूर्वे द्वथनेकद्वादशभेदम्                         |                                                 |                |
|                | 55                                                       | श्रुतशन्दस्यार्थः                               | "              |
| **             |                                                          | आगमादीनां व्युत्पत्त्वर्थः                      | "<br><९        |
| "              | ***                                                      | श्रुतज्ञानस्य भेदप्ररूपणा                       | ९०             |
| ,,             | <b>"</b>                                                 | अङ्गबाह्यादीनां सामायि <b>कादीनां भ्या</b> ख्या |                |
| 77             | 77                                                       | अङ्गप्रविष्टानां आचारादीनां न्यास्या            | ,,<br>९१       |
| 77             | 77                                                       | न्यंदियानकोन्तः नस्यार/वर्षन्ताः न्यार्द्धना    | 12             |

#### 88€

## तस्वार्थाधिगमस्त्रम्

| स्त्र     | गङ्गः सूत्रपाठ               | ः अधिकारः                               | पृष्ठा <b>द्धः</b> |
|-----------|------------------------------|-----------------------------------------|--------------------|
| - 51      | , ,,                         | मतिश्वतयोः प्रतिविशेषः                  | ९१                 |
| ·95       | , ,,                         | तीर्थेकरोपदेशे कारणम्                   | ९२                 |
| , 59      | 77 77                        | गणधरिवशेषणानां सार्थकता                 | 17                 |
| .,,       | * **                         | श्रुतज्ञानस्य महाविषयत्वात् अङ्गादिभेदः | ९३                 |
| 79        | , ,,,                        | श्रुतस्य शुद्धतः अपारिणामिकता च         | ९५                 |
| २ १       | द्विविधोऽवधिः                |                                         | 77                 |
| +7        | * **                         | अवधेर्भेदौ                              | "                  |
| २२        | तत्र भवप्रत्ययो नार          | कदेवानाम्                               | ९६                 |
| 7)        |                              | देवनारकयोरवधिः भवहेतुकः                 | "                  |
| २३        | यथोक्तनिमित्तः षड्वि         | कल्पः रोषाणाम्                          | ९७                 |
| "         | "                            | नरतिरश्चां षड्विधोऽन्रिधः               | ,,                 |
| "         | ,,                           | अवधेरनानुगामिकादिका भेदाः               | ९८                 |
| २४        | ऋजुविपुलमती मनःप             | र्यायः                                  | १००                |
| "         | <b>?</b> 3                   | मनःपर्यायस्य मेदौ                       | "                  |
| "         | "                            | ऋजुमतिविपुलमत्योः स्वरूपम्              | १०१                |
| २५        | विशुद्धयप्रतिपाताम्यां       | तद्विशेष:                               | १०३                |
| **        | "                            | ऋजुविपुलमत्योर्विशेषः                   | 77                 |
| २६        | विद्युद्धिक्षेत्रस्वामिविषये | भ्योऽवधिमनःपर्याययोः                    | "                  |
| 7)        | 17                           | अवधिमनः पर्याययोर्विशेषः                | **                 |
| "         | ١,,                          | केवलानभिधानकारणम्                       | 808                |
| २७        | मतिश्रुतयोर्निबन्धः सर्व     | र् <del>द्रिच्येष्वसर्व</del> पर्यायेषु | १०५                |
| ; ;<br>59 | 7)                           | मतिश्रुतयोर्निबन्धः                     | १०५                |
| २८        | रूपिष्ववधेः                  | •                                       | >>                 |
| "         | <b>5</b> >                   | अवधेर्विषय:                             | 25                 |
| २९        | तदनन्तभागे मनःपर्या          | यस्य                                    | १०६                |
| "         | 57                           | मनःपर्यायस्य विषयः                      | 57                 |
|           | सर्वद्रव्यपर्यायेषु केवल     | स्य                                     | ,,                 |
| "         | 7;                           | केवलस्य विषय:                           | "                  |
| ,,        | 77                           | केवलस्वरूपम्                            | १०७                |
| 38        | एकादीनि भाज्यानि यु          | गपदेकस्मिना चतुर्म्यः                   | १०८                |

| į.                   | <u> </u>          |   |
|----------------------|-------------------|---|
| सुत्रक्रमेणान्त      | राधिक रमस         | Ť |
| (4 st st st st s / 1 | 111 A 141 / M . 1 | 4 |

| स्त्राङ्कः       | <b>स्</b> त्रपाठः                        | अधिकारः                             | प्रशङ्कः           |
|------------------|------------------------------------------|-------------------------------------|--------------------|
| <b>,</b> ,       | **                                       | युगपदेकजीवे ज्ञानसंख्या             | १०८                |
| 77               | <b>37</b>                                | केवले शेषज्ञानासद्भावेऽन्यमतम्      | १०९                |
| "                | 5 <del>7</del>                           | क्रमयुगपदुपयोगौ                     | ११०                |
| "                | ,,<br>,,                                 | क्षायोपरामिकक्षायिकतया भेदः         | १११                |
|                  | तावधयो विपर्ययश्च                        |                                     | ११२                |
|                  |                                          | मस्यादीनां विपर्ययः                 | <b>5</b> 7         |
| ***              | <b>5</b> 7                               | <b>मिथ्याद</b> शाम <b>ज्ञानि</b> ता |                    |
| 27               | "                                        | मिथ्यादृष्टीनां प्रकाराः            | "<br>११३           |
| ः।<br>३३ सहस्रहे | "<br>ोरविशेषाद् यहच्छोपलञ्घेरुन्मत्तवत्  | 11001 11 01 11(1)                   |                    |
| <b>33</b>        | 19                                       | मिय्यादृष्टेः अज्ञानित्वे हेतुः     | >><br>>>           |
| <b>5</b> 7       | 59                                       | चारित्रानभिधाने हेतुः               | ११४                |
| ३४ नैगमस         | <b>ब्</b> ग्रहव्यवहारर्जुसूत्रशब्दा नयाः |                                     | 77                 |
| y 35 s           | 73                                       | नयभेदाः                             | 77                 |
| , <del>1</del> 5 | <b>3</b> 3                               | नैगमस्य निर्देशः                    | ११५                |
| 5 77<br>5 77     | 7.53                                     | सङ्ग्रहस्य स्वरूपम्                 | 77                 |
| 35               | >>                                       | न्यवहारस्य न्याख्या                 | ,3,3               |
| . 35             | 35                                       | ऋजुसूत्रस्य विचारः                  | 439                |
|                  | न्दी द्वित्रिभेदी                        |                                     | ११६                |
| >7               | <b>)</b> )                               | <b>आद्यशब्द</b> नयभेदाः             | 33                 |
| · "              | 33                                       | नैगमस्य द्वैविध्यम्                 | ११७                |
| ,,<br>,,         | ,,<br>,,                                 | शब्दस्य त्रविध्यम्                  | >1                 |
|                  |                                          | नैगमलक्षणम्                         | ११८                |
| "                | "                                        | संब्यहरूक्षणम्                      |                    |
| 77               | <b>93</b>                                | <b>व्यवहार</b> ळक्षणम्              | "                  |
| 79               | 35                                       | ऋजुसूत्रलक्षणम्                     | ,,<br>१ <b>१</b> ९ |
| 53               | <b>&gt;&gt;</b>                          | शब्दलक्षणम्                         |                    |
| **               | <b>&gt;&gt;</b> ,                        | ·                                   | 33                 |
| <b>77</b>        | <del>79</del>                            | साम्प्रतलक्षणम्                     | 15                 |
| 27               | **                                       | समभिरूढलक्षणम्                      | १३०                |
| 55               | ? <sup>7</sup>                           | एवंभूतलक्षणम्<br>——                 | .55                |
| 73               | **                                       | नयस्य शब्दार्थः                     | 53                 |

## तस्वार्थाधिगमसूत्रम्

| सूत्रपाठः                             | अधिकारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | पृष्ठाङ्गः           |
|---------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| <b>&gt;&gt;</b>                       | नयानामध्यवसानान्तरता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | १२१                  |
| <b>&gt;&gt;</b>                       | घटे नयावतारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | १२२                  |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | सर्वस्यैकत्वादि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १२५                  |
| 35                                    | व्रमाणज्ञेयवत् तन्त्रान्तरता न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ृ१२६                 |
| 37                                    | नयकारिकाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १२७                  |
| 3                                     | जीवादी नयविचारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १२८                  |
| 33                                    | इामाज्ञानेषु नयविचारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>१</b> ३२          |
| 59                                    | अध्यायार्थीपसंहारः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | १३३                  |
|                                       | <ul> <li>37</li> <li>37</li> <li>37</li> <li>37</li> <li>37</li> <li>39</li> <li>30</li> &lt;</ul> | नयानामध्यवसानान्तरता |

### द्वितीयोऽध्यायः २

| 19          | **                                            | अध्यायसम्बन्धः                                         | १३६   |
|-------------|-----------------------------------------------|--------------------------------------------------------|-------|
| १ औपश       | मिकक्षायिको भावो मिश्रस जी                    | वस्य स्वतत्त्वमौद्यिकपारिणामिकौ च                      | १३७   |
| 35          | <b>&gt;7</b>                                  | भावेषु औपशभिकाद्या भेदाः                               | १३८   |
| 31          | 77                                            | <b>औपशमिकक्षायोपशमिकयोर्भिन्न</b> ता                   | **    |
| २ द्विनवा   | ष्टाद <mark>रीकविं</mark> शातित्रिभेदा यथाकमग | Į į                                                    | १४१   |
| 53<br>53    | 77                                            | औपशामिकादीनां भेदसंख्या                                | . ,,, |
| ३ सम्यक     | त्वचारित्रे                                   |                                                        | १४२   |
| ***<br>***  | ,,                                            | औपशमिकस्य द्वौ भेदौ                                    | 59    |
| ४ ज्ञानदर   | र्शनदानलाममोगोपमोगवीर्याणि                    | च                                                      | 53    |
| <b>5</b> 5  | , ,,                                          | क्षायिकस्य नव भेदाः                                    | ,,    |
| ५ ज्ञानाङ्ग | <b>ानदर्शनदानादिलव्धयश्चतुद्धि</b> त्रि       | ए <b>ड</b> भेदा यथाक्रमं सम्यक्त्वचारित्रसंयमासंयमाश्च | \$88  |
| <b>3</b> 3  | 79                                            | क्षायोपशामिकस्याष्टादश भेदाः                           | 77    |
| ६ गतिक      | <b>षायिकक्किमध्यादर्शनाङ्गानासं</b> यता       | सि <b>द्धत्वलेश्याश्चतुस्त्रयेकेंकैकष</b> ड्भेदाः      | १४५   |
| "           | >)                                            | २१ भेदा औदियिकस्य                                      | "     |
| 19          | 55                                            | <del>लेश्यातक्रपम्</del>                               | १४७   |
| ं ७ जीवम    | ज्याभ <b>म्यत्वा</b> दीनि <b>च</b>            |                                                        | 7,7   |
| 57          | · <b>55</b>                                   | ३ भेदाः पारिणामिकाः                                    | 11    |

| <u> </u>     | <b>A</b> | ٠    | عن  |
|--------------|----------|------|-----|
| सूत्रक्रमणान | त्राष    | भारद | ्चा |

| स्त्राङ्कः 🕡 स्त्रपाठ                                    | ः अधिकारः                             | वृष्ठाङ्कः    |
|----------------------------------------------------------|---------------------------------------|---------------|
| ٠,,                                                      | अस्तित्वादयः साधारणाः                 | \$86          |
| 3) 39                                                    | <b>क्रियाय</b> त्त्वाद्यः             | <b>१</b> 8९   |
| ८ उपयोगो लक्षणम्                                         |                                       | 39            |
| 33 <b>5</b> 3                                            | उपयोगस्य रुक्षणता                     | 35            |
| . 37 33                                                  | उपयोगस्य नित्यता                      | १५०           |
| 33 33                                                    | ज्ञानस्वभावत्वेऽपि <b>अज्ञानादयः</b>  | १५१           |
| ९ स द्विविधोऽष्टचतुर्भेव                                 | •<br>•                                | "             |
|                                                          | उपयोगस्य भेदाः                        | 39            |
|                                                          | तच्छब्दस्य सार्थकता                   | <b>શ્પે</b> ર |
| "                                                        | साकारानाकारशब्दार्थः                  | 75            |
| <b>)</b>                                                 | उपयोगे ज्ञानदर्शनभिन्नताया निरासः     | १५३           |
| ,, ,,<br>१० संसारिणो मुक्ताश्च                           |                                       | १५५           |
|                                                          | संसारस्य शब्दार्थः                    | १५६           |
| » भ<br>११ समनस्कामनस्काः                                 |                                       | <b>35</b>     |
| • •                                                      | मनसो द्वैविष्यम्                      | १५७           |
| ः ः ः<br>१२ संसारिणस्त्रसस्थावरा                         |                                       | 33            |
| ·                                                        | संसारिजीवभेदप्रदर्शनम्                | 55            |
| ः ः<br>१३ पृथिब्यम्बु <b>वनस्</b> पतयः                   |                                       | १५८           |
|                                                          | स्थावराणां त्रयो भेदाः                |               |
| >> >>                                                    | पृथ्वीकायिकानामनेके भेदाः             | भ<br>१५९      |
| 33 33                                                    | भूष्कायिकानां भेदप्रदर्शनम्           | १६०           |
| 33 37                                                    | वनस्पतिकायिकानां भेदनिरूपणम्          |               |
| 33 33 33<br>A 11 A 22 A 23 A 24 A 24 A 24 A 24 A 24 A 24 |                                       | 25            |
| १४ तेजोवाय् द्वीन्द्रयादः                                | _                                     | **            |
| 33 23                                                    | त्रसानां भेदाः<br>                    | ))            |
| . 33 30 33                                               | त्रसत्वस्य द्वैविष्यम्                | १६१           |
| १५ पञ्चेन्द्रियाणि                                       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ))<br>0 c m   |
| 52 77                                                    | इन्द्रियसंख्याप्रतिपादनम्             | १६२           |
| " "                                                      | इन्द्रियस्य शब्दार्थः                 | १६३           |
| १६ द्विविधानि                                            |                                       | 33            |
| 39 99                                                    | इन्द्रियाणां मुख्यमेदौ                | १६४           |
| ५७                                                       |                                       |               |

## त स्वाथीधिगमसूत्रम्

| सूत्राः       | ह्रः सूत्रपाठः                                     | अधिकारः                                    | पृष्ठाङ्क:   |
|---------------|----------------------------------------------------|--------------------------------------------|--------------|
| १७            | निर्वृत्युपकरणे द्रव्येन्द्रियम्                   |                                            | <b>१</b> ६४  |
| "             | 53                                                 | द्रव्येन्द्रियभेदौ                         | "            |
| ÿÿ            | 27                                                 | निर्वृत्तीन्द्रियविचारः                    | 59           |
| "             | "                                                  | इन्द्रियसंस्थानानि                         | १६५          |
| 35            | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,              | उपक <b>रणे</b> न्द्रियस्वरूपम्             | १६६          |
| १८            | छञ्युपयोगौ भावोन्द्रयम्                            |                                            | \$7          |
| 55            | 27                                                 | भ <del>ावेन्द्रि</del> यभेदौ               | "            |
| 33            | 77                                                 | लन्धीन्द्रियस्य कारणत्रयापेक्षत्वं भेदाश्च |              |
| 33            | <b>"</b>                                           | <b>लब्धीन्द्रियस</b> रूपम्                 | "            |
|               | उपयोगः स्पर्शादिषु                                 |                                            | १६ँ७         |
| "             | <b>37</b>                                          | उपयोगेन्द्रियस्वरूपम्                      | १६८          |
|               |                                                    | निर्वृत्त्पादीनां क्रमः                    |              |
| 77            | "                                                  | एकोपयोगिता                                 | ,,<br>१६९    |
| "<br>?o       | ः<br>स्पर्शनरसनघाणचक्षुःश्रोत्राणि                 | ,                                          |              |
|               |                                                    | इन्द्रियनामानि                             | 15           |
| - 35<br>⊅-9 : | "<br>स्पर्शरसगन्धवर्णशब्दास्तेषामर्थाः             | di Marinini                                | ः<br>१७०     |
|               |                                                    | इन्द्रियाणां विषयाः                        |              |
| 33            | <b>3</b> 7                                         | र्कस्यार्थस्यानेकविषयता                    | "            |
| "             | **                                                 | द्रव्यक्षेत्रादीनामनिमित्तता               | ,,<br>१७१    |
| 75            | "                                                  | प्राप्याप्राप्यविषयता                      | 101          |
| "             | **************************************             | ત્રાપ્યાત્રાપ્યાયપા                        | 77           |
| 44 3          | श्रुतमनिन्दियस्य                                   | ~~~~~ A                                    | 77           |
| 33            | <b>7</b> 5                                         | अनिन्द्रियस्य विषयः<br>———                 | 33<br>Aug 20 |
| 77            | <b>&gt;&gt;</b>                                    | द्रस्यभावश्रुते                            | १७२          |
| 77            | "                                                  | मनसः स्वरूपम्                              | 17           |
| २३            | <b>षा</b> य्यन्तानामेकम्                           | 00.0                                       | **           |
| "             | **                                                 | स्थावराणामिन्द्रियनियमः                    | १७३          |
| २४            | कृमिपिपीलिकाश्रमरमनुष्यादीनामेक <u>ै</u> कदृद्धानि |                                            | 33           |
| "             | "                                                  | द्वीन्द्रयादीनामिन्द्रियदृद्धिः            | १७४          |
| 55            | . 55                                               | नारकादिऋमे हेतुः                           | **           |
| 33            | 55                                                 | भाष्यपाठभेदः                               | १७५          |

| स्वाहः स |            | मुत्रक्रमणान्तराधिकारसूचा     |                                     |                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------------------------|-------------------------------------|-------------------|
| सन्प्रधारणसंज्ञा  प्रश्निक्तानात्त्रम्  अहारादिसंज्ञास्त्रस्पम्  अहारादिविचारः  अस्तर्गतिविचारः  अस्तर्गतिविचारः  अस्तर्गतिविचारः  अस्तर्गतिविचारः  अस्तर्गतिविचारः  अस्तर्गतिविचारः  अस्तर्गतिविचारः  अस्तर्गतिविचारः  अस्तर्गतिविचारः  अह्नस्र्वेणितानियमः  अह्नस्र्वेणितानियमः  अह्नस्र्वेणितानियमः  अह्नस्र्वेणित्रस्त्रस्य  अह्नस्र्वेणित्रस्त्रम्यः  अह्नस्र्वेणित्रस्त्रस्य  अह्नस्र्वेणित्रस्त्रम्यः  अह्नस्रम्योद्यान्ते हेतुः  अविम्रहे हेतुः  अविम्रहे हेतुः  अविम्रहे हेतुः  अविम्रहे हेतुः  अविम्रहे स्त्रम्यमानम्  अर्थे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | स्त्राङ्कः | <b>स्</b> त्रपाठः             | अधिकारः                             | पृष्ठा <b>इ</b> ∶ |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | २५ संहि    | नः समनस्काः                   |                                     | १७५               |
| प्रश्निव्यमानात्तम् १७६ आहारादिसंज्ञास्वरूपम् १७७ आहारादिसंज्ञास्वरूपम् १७७ सस्यारणेन समनस्कताळ्क्षणम् ॥ स्विप्रद्याती कर्मयोगः १७८ संसरणस्य द्वैविष्यम् ॥ अन्तर्गतिविचारः ॥ अन्तर्गतिवान्तिः ॥ अन्तर्गतिवान्तिः ॥ अन्तर्गतिवान्तिः ॥ अन्तर्गितिः । अन्तर्ग्रीणतानियमः ॥ अनुत्रेणितिः । अन्तर्ग्रीणतानियमः ॥ अन्तर्गतिवयमः ॥ अन्तर्गतिवयमः ॥ स्व्यमानस्य गतिवियमः ॥ स्व्यमानस्य गतिवियमः ॥ स्व्यमानस्य गतिवियमः ॥ अन्तर्गतिस्व्या ॥ अन्तर्गति हेतुः ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 4.5        | ••                            | सन्प्रधारणसंज्ञा                    | **                |
| भाहारादिसंज्ञास्वरूपम् १७७ सम्प्रधारणेन समनस्कताळक्षणम् ,,, १९८ संसरणस्य द्वैविष्यम् ,,, अन्तर्गतिविचारः ,,, गंगिवमागः ,,, विमहगती निरुपमोगता ,,, गंगिरनुश्रेणितानियमः ,,, गंगिरनुश्रेणित्वाम्वर्गित्वामः ,,, गंगिरनुश्रेणितानियमः ,,, गंगिरनुश्रेणितानियमः ,,, गंगिरनुश्रेणितानियमः ,,, गंगिरनुश्रेणितियमः ,,, गंगिरनियमः ,,, गंगिरनुश्रेणितियमः ,,, गंगिरनुश्रेणितियमः ,,, गंगिरनुश्रेणितियमः ,,, गंगिरनुश्रेणितियमः ,,, गंगिरनियमः ,,, गंगिरन्वामः ,,, गंगिरनुश्रेणितियमः ,,, गंगिरनुश्रेणितियमः ,,, गंगिरनुश्रे |            |                               | उप <b>ङ</b> िश्चनानात्वम्           | १७६               |
| ्रा प्रभाव स्थाप  |            |                               | आहारादिसं <b>ज्ञा</b> त्वरूपम्      | १७७               |
| २६ विप्रहराती कर्मयोगः  प्राप्त संसरणस्य द्वैविष्यम्  अन्तर्गातिविचारः  अन्तर्गातिविचारः  गण्याविभागः  तैजसस्य भिज्ञयोगाभावः  १७९  गण्याप्तापिनः  गण्याप्तापिनः  अनुष्रोणिर्गातिः  २० अनुष्रोणिर्गातिः  २० अनुष्रोणिर्गातिः  २० अनुष्रेणिरानियमः  अनुष्रेणो पुद्रन्जद्रणे हेतुः  १८१  २८ धविष्रहा जीवस्य  अनुष्रेणो पुद्रन्जद्रणे हेतुः  १८१  २८ धविष्रहा जीवस्य  अनुष्रेणो पुद्रन्जद्रणे हेतुः  १८१  विप्रह्मतिसङ्ख्या  अनुष्रेणो पुद्रन्जद्रणे  १८२  विप्रह्मतिसङ्ख्या  अनुष्रेणो पुद्रन्जद्रणे  १८२  विप्रह्मतिसङ्ख्या  अनुष्रेणे स्वाप्तान्यः  १८२  अनुष्रेणो पुद्रन्जद्रण्या  अनुष्रेणो पुद्रन्जद्रण्या  अनुष्रेणो पुद्रन्जद्रण्या  अनुष्रेणो पुद्रन्जद्रण्या  अनुष्रेणो पुद्रन्जद्रण्या  अनुष्रेणो पुद्रन्जद्रण्या  अनुष्रेणे स्वाप्तान्यः  १८२  अनुष्रेणे पुद्रन्जद्रण्या  अनुष्रेणे हेतुः  अनुष्रह्मतिसङ्ख्या  अनुष्रह्मया  अनुष्रह्मतिस्यानुपादाने हेतुः  अनुष्रह्मत्रह्मयः  ३८५  अनुष्रह्मत्रह्मयः  ३८६  विप्रह्मस्यमानम्  अनुष्रहेष्ट्मयमानम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |                               |                                     | ,,                |
| संसरणस्य दैविष्यम् अन्तर्गतिविचारः अन्तर्गतिविचारः अन्तर्गतिविचारः अग्तिमगाः अग्तेजसस्य भिन्नयोगाभावः १७९ अनुश्रेणिर्गतिः विष्रह्मतौ निरुपमोगता अनुश्रेणितिः अनुश्रेणितिः अनुश्रेणितिः अनुश्रेणी पुद्गलप्रह्णे हेतुः १८१ अनुश्रेणी पुद्गलप्रहणे हेतुः अनुश्रेणी पुद्गलप्रहणे हेतुः १८१ अनुश्रेणी पुद्गलप्रहणे हेतुः अनुश्रेणी पुद्गलप्रहणे हेतुः अनुश्रेणी पुद्गलप्रहणे हेतुः अनुश्रेणी पुद्गलप्रहणे हेतुः अनुश्रेणे पुद्गलप्रहणे हेतुः अनुश्रेणे पुद्गलप्रहण्या अनुश्रेणे पुद्रहण्या अनुश्रेणे पुद्गलप्रहण्या अनुश्रेणे पुद्गलप्रहणे पुद्गलप्रहणे पुद्गलप्रहणे पुद्गलप्रहणे पुद्रहणे पुद्गलप्रहणे पुद्गलप्रहणे पुद्रहणे पुद्गलप्रहणे पुद्रहणे पुद्रहणे पुद्गलप्रहणे पुद्रहणे पुद्गलप्रहणे पुद्रहणे पुद्रहणे पुद्नलप्रहणे पुद्रहणे पुद्वहणे पुद्रहणे |            |                               |                                     |                   |
| भन्तर्गतिविचारः  भन्तर्गतिविचारः  भेगाविभागः  तैजसस्य भिन्नयोगाभावः  १७९  योगस्वामिनः  भन्नक्रोणिर्गतिः  १८०  अनुश्रेणिरातिः  भन्तस्त्रश्रीणतानियमः  भन्नक्रोणिरातिः  १८०  सिष्यमानस्य गितिनयमः  भन्नक्रिणतानियमः  भन्नक्रिणतेनियमः  भन्नक्रिणतेनियमः |            |                               | संसरणस्य द्वैविष्यम्                |                   |
| गेराविभागः १९९ तेजसस्य भिन्नयोगाभावः १७९ योगखामिनः , विमहगतौ निरुपमोगता , विमहगतौ पुद्रल्महणे हेतुः १८९ , विमहा जीवस्य , विमहगतिसङ्ख्या , विमहगतिसङ्ख्य |            |                               |                                     |                   |
| तैजसस्य भिन्नयोगाभावः १७९ योगस्वामिनः " योगस्वामिनः " विम्रह्मती निरुपमोगता " ग्रित्र-ग्रेशीणतानियमः " सिध्यमानस्य गतिनियमः " २९ विम्रह्वती च संसारिणः प्राक् चतुर्भ्यः " विम्रह्गितसङ्ख्या " विम्रह्रितः " निम्रह्रे हेतुः " विम्रह्मितराङ्ग्याः १८३ विम्रह्मितराङ्ग्याः " विम्रह्मितराङ्ग्याः " विम्रह्मितराङ्ग्याः " विम्रह्मितराङ्ग्याः " विम्रह्मितराङ्ग्याः " विम्रह्मितराङ्ग्याः " विम्रह्मितराङ्ग्याः १८३ विम्रह्मितराङ्ग्याः १८५ विम्रह्मितराङ्ग्याः १८५ विम्रह्मितराङ्ग्याः १८५ विम्रह्मितराङ्ग्याः १८५ विम्रह्मित्राः १८६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 55         |                               |                                     |                   |
| भाग भाग विम्रह्माती निरुपमोगता भाग विम्रह्मा भाग विम्रह्मा कीवस्य भाग विम्रह्मा कीवस्य भाग विम्रह्माती च संसारिणः प्राक् चतुर्म्यः विम्रह्मातिसङ्ख्या भाग विम्रह्मातिस |            |                               |                                     |                   |
| विम्रह्गती निरुपमीगता  २७ अनुश्रेणिगितिः  १८०  गतेरनुश्रेणितानियमः  गतेरनुश्रेणितानियमः  अनुश्रेणौ पुद्गळमहणे हेतुः  १८१  २८ अविम्रह्ग जीवस्य  सिध्यमानस्य गितिनियमः  १८२  विम्रह्गतिसङ्ख्या  विम्रह्गतिसङ्ख्या  विम्रह्गतिसङ्ख्या  विम्रह्गतिसङ्ख्या  विम्रह्गतिसङ्ख्या  विम्रह्गतिसङ्ख्या  विम्रह्गतिसङ्ख्या  विम्रह् हेतुः  अवमर्यो यावद् विम्रहः  १८३  अवमर्यो यावद् विम्रहः  १८३  अवम्रह्गतिसङ्द्य्य  अवम्रहे हेतुः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | **         |                               |                                     |                   |
| २७ अनुश्रेणिर्गतिः  ग ग गतेरनुश्रेणिरानियमः  ग भनुश्रेणो पुद्गलप्रहणे हेतुः  १८१  १८ व्यविप्रहा जीवस्य  सिध्यमानस्य गतिनियमः  १८२  विप्रह्गतिसङ्ख्या  विप्रह्गतिसङ्ख्या  विप्रह्मतिसङ्ख्या  विप्रह्मत्यानम्  विप्रह्मत्यमानम्  विप्रह्मयमानम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | "          | 77                            |                                     |                   |
| गतेरनुश्रेणितानियमः  सनुश्रेणौ पुद्गल्प्रहणे हेतुः  दे अविप्रहां जीवस्य  सिध्यमानस्य गतिनियमः  सिध्यमानस्य गतिनियमः  तिप्रहगतिसङ्ख्या  तिनियमः  तिप्रहगतिसङ्ख्या  तिप्रहगतिसङ्ख्या  तिप्रहगतिसङ्ख्या  तिनियमः  तिप्रहगतिसङ्ख्या  तिनियमः  तिप्रहगतिसङ्ख्या  तिप्रहगतिसङ्ख्या  तिप्रहगतिसङ्ख्या  तिपरहगतिसङगतिसङग्या  तिप्रहगतिसङग्या  तिप्रहगतिसङग्या  तिप्रहगतिसङग्या  तिप्रहगतिसङग्या  तिप्रहगतिसङगतिसङग्या  तिप्रहगतिसङग्या  तिपरहगतिसङग्या  तिपरहगतिसङगतिसङगतिसङग्या  तिपरहगतिसङगतिसङगतिसङगतिसङगतिसङगतिसङगतिसङगतिसङ                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |                               | ing in the thirm                    |                   |
| त्रा अनुश्रेणी पुत्रलग्रहणे हेतुः १८१  २८ विग्रहा जीवस्य सिध्यमानस्य गतिनियमः  त्रिष्यमानस्य ग्रिष्यमानस्य  त्रिष्यमानस्य गतिनियमः  त्रिष्यमानस्य गतिन्यमः  त्रिष्यमानस्य गतिनियमः  त्रिष्यमानस्य गतिनियमः  त्रिष्यमानस्य गतिनियमः  त्रिष्यमानस्य गतिनियमः  त्रिष्यमानस्य गतिनियमः  त्रिष्यम्यस्य गति | ব্ড পর্    | ુત્રા <b>ા</b> મારા:          | ग्रनेस्न्ब्रेगीलानियमः              |                   |
| ्र विप्रहा जीवस्य  सिध्यमानस्य गतिनियमः  सिध्यमानस्य गतिनियमः  सिध्यमानस्य गतिनियमः  सिध्यमानस्य गतिनियमः  त्रिम्हगतिसङ्ख्या  त्रिम्हगतिसङ्ख्या  त्रिम्मयीं पावद् विप्रहः  स्टिश्  त्रिम्मयीं पावद् विप्रहः  स्टिश  त्रिम्मयानुपादाने हेतुः  सिध्यमानस्य गतिनियमः  स्टिश  विप्रह्मियानस्य गतिनियमः  स्टिश  विप्रह्मियानस्य गतिनियमः  स्टिश  विप्रह्मियानस्य गतिनियमः  स्टिश  विप्रह्मियानस्य गतिनियमः  स्टिश  स्टिश  स्टिश  विप्रह्मियमानम्  स्टिश  विप्रहे समयमानम्  स्टिश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 77         | <b>17</b>                     | <del>-</del>                        |                   |
| तिन्यमानस्य गतिनियमः  २९ विग्रह्वती च संसारिणः प्राक् चतुर्भ्यः  १८२  विग्रह्गितसङ्ख्या  विग्रह्गितसङ्ख्या  विग्रह्गितसङ्ख्या  तिम्रह्गे हेतुः  तिम्रम्यीं यावद् विग्रहः  दिश्रह्गातिशब्दार्थः  तिम्रह्गितशब्दार्थः  तिम्रह्गितशब्दार्थः  तिम्रह्गितशब्दार्थः  तिम्रह्गितशब्दार्थः  तिम्रह्गितशब्दार्थः  तिम्रह्गितशब्दार्थः  विग्रह्शब्दस्य पर्यायाः  १८५  विग्रह्शब्दस्य पर्यायाः  १८५  विग्रह्शब्दस्य पर्यायाः  १८५  विग्रह्शब्दस्य पर्यायाः  १८६  विग्रह समयमानम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |                               | બહાસના ઉપ્ત <i>્ર્યા</i> લન કહ્યું. | 101               |
| २९ विप्रहवती च संसारिणः प्राक् चतुर्म्यः  त्रिष्ठातिसङ्ख्या  त्रिष्ठा | २८ आ       | ग्रहा जावस्य                  | مسحواه سيسين                        | "                 |
| त्रिस्हर्गतिसङ्ख्या  त्रिस्तर्यो यावद् विग्रहः  त्रिस्तर्यो यावद् विग्रहः  त्रिस्तर्यो यावद् विग्रहः  विग्रह्गतिशब्दार्थः  त्रिवक्रानुपादाने हेतुः  यञ्चसमयानुपादाने हेतुः  विग्रह्शब्दस्य पर्यायाः  विग्रह्शब्दस्य पर्यायाः  विग्रह्शब्दस्य पर्यायाः  विग्रह्शस्य पर्यायाः  विग्रह्सस्य पर्यायाः  विग्रह्सस्य पर्यायाः  विग्रह्सस्य पर्यायाः  विग्रह्सस्य पर्यायाः  विग्रह्सस्य पर्यायाः  विग्रहस्य परायायाः  विग्रहस्य परायायाः  विग्रहस्य परायायाः  विग्रहस्य परायायाः  विग्रहस्य  | **         |                               |                                     |                   |
| त्रिस् हेतुः  त्रिस्मयीं यावद् विग्रहः  त्रिस्मयीं यावद् विग्रहः  त्रिस्मयीं यावद् विग्रहः  विग्रह्मितिशब्दार्थः  त्रिवक्रानुपादाने हेतुः  पञ्चसमयानुपादाने हेतुः  भविग्रहे हेतुः  विग्रहशब्दस्य पर्यायाः  देदः  विग्रहशब्दस्य पर्यायाः  देदः  विग्रहे समयमानम्  विग्रहे समयमानम्  विग्रहे समयमानम्  विग्रहे समयमानम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | २९ विष्    | हबती च संसारिणः प्राक् चतुभ्य |                                     | रटर               |
| त्रिसमयी यावद् विग्रहः १८३<br>त्रिम्मयी यावद् विग्रहः १८३<br>त्रिम्मयात्रिष्ट्यर्थः ,,<br>त्रिष्म्मात्रुपादाने हेतुः ,,<br>पञ्चसमयानुपादाने हेतुः ,,<br>अविग्रहे हेतुः ,,<br>विग्रहरान्दस्य पर्यायाः १८५<br>वक्रगतौ हेतुः ,,<br>३० एकसमयोऽविग्रहः ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 77         | 55                            |                                     | 77                |
| त्रिव्रह्मितशब्दार्थः त्रिव्रह्मितशब्दार्थः त्रिव्रह्मितशब्दार्थः त्रिव्रह्मितशब्दार्थः त्रिव्रह्मितशब्दार्थः हितुः पञ्चसमयानुपादाने हेतुः त्रिव्रह्मितशब्दस्य पर्यायाः त्रिद्धः त्रिव्रह्मित्रह्मित्रः त्रिव्रह्मित्रवेश्वर्षः त्रिव्ययम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 77         | 59                            |                                     |                   |
| ,, ,, प्रश्नसमयानुपादाने हेतुः १८४<br>पश्चसमयानुपादाने हेतुः ,,<br>अविप्रहे हेतुः ,,<br>विप्रहशब्दस्य पर्यायाः १८५<br>,, ,, ,, ,, वक्रगतौ हेतुः ,,<br>३० एकसमयोऽविप्रहः १८६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | >>         | <del>)</del> 3                |                                     | १८३               |
| पञ्चसमयानुपादाने हेतुः ,, अविप्रहे हेतुः ,, अविप्रहे हेतुः ,, विप्रहराब्दस्य पर्यायाः १८५ ,, ,, ,, ,, वक्रगतौ हेतुः ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,, ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 55         | 55                            |                                     |                   |
| ,, ,, विप्रहरान्दस्य पर्यायाः १८५<br>,, ,, ,, विप्रहरान्दस्य पर्यायाः १८५<br>,, ,, ,, वक्तगतौ हेतुः ,,<br>३० एकसमयोऽविप्रहः १८६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ,,         | **                            |                                     | १८४               |
| त्रग्रहराब्दस्य पर्यायाः १८५<br>,, वक्रगतौ हेतुः ,,<br>३० एकसमयोऽविग्रहः १८६<br>,, ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | >>         | \$7                           |                                     | 77                |
| ,, ,, विप्रहराब्दस्य पर्यायाः १८५<br>,, ,, ,, वक्रगतौ हेतुः ,,<br>३० एकसमयोऽविप्रहः १८६<br>,, ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 23         | <b>99</b>                     | अविप्रहे हेतुः                      | "                 |
| ,, ,, वक्रगतौ हेतुः ,,<br>३० एकसमयोऽविप्रहः १८६<br>,, ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            | >9                            | विप्रहशब्दस्य पर्यायाः              | १८५               |
| ३० एकसमयोऽविप्रहः १८६<br>,, ,, विग्रहे समयमानम् ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |                               | वक्रगतौ हेतुः                       | ,,,               |
| न्त्रः ,, विग्रहे समयमानम् ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |                               |                                     |                   |
| ३१ एकं हो बाडनाहारकः १८७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |                               | विग्रहे समयमानम्                    | "                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ३१ एवं     | द्दौ वाऽनाहारकः               |                                     | १८७               |

यसक्रमेला:स्थाधिकारमञ्जा

प्रध् १

## तस्तार्था**धि**गमसूत्रम्

| स्त्रा     | द्भः स्त्रपा                   | ठः                         | अधिकारः                          | <b>रुहाङ्कः</b>   |
|------------|--------------------------------|----------------------------|----------------------------------|-------------------|
| ३१         | . 79                           |                            | विप्रहेऽनाहारकता                 | <b>१८७</b>        |
| 77         | "                              |                            | वाशब्दस्य विचारः                 | 33                |
| 95         | 77                             | •                          | आहारस्य त्रैविध्यम्              |                   |
| 97         | . ,,                           |                            | जन्मसूत्रे प्रस्तावना            | "<br>१८८          |
|            | सम्मूर्ण्डनगर्भोपपार           | ा जन्म                     | •                                | १८९               |
| 5)         | . 33                           |                            | जन्मभेदाः                        | 55                |
| 7.8        | **                             |                            | सम्पूर्न्छनजन्मनो व्याख्या       | ,,                |
| "          | "                              |                            | गर्भजन्मनो विचारः                | १९०               |
| "          | 77                             |                            | उपपातजन्मनः स्वरूपम्             | ,,                |
| ,,         | <del>)1</del>                  |                            | अनन्तरसूत्रसम्बन्धः              | ,,<br>,,          |
| ३३         | <b>सचित्त</b> शीतसंद्रताः      | सेतरा मिश्राश्वेकशस्तचोनयः |                                  | "                 |
| **         |                                | <b>5</b> 5                 | जन्मिनां योनिनवकम्               | "                 |
| "          |                                | <b>39</b>                  | योनिलक्षणम्                      | १९१ :             |
| "          | •                              | <del>}</del> 9             | योनिशब्दस्यार्थः                 | >7                |
| #3         |                                | 19                         | कस्य का योनिः                    | ,,<br>,,          |
| <b>9</b> 7 |                                | **                         | योषिद्योनिविचारः                 | ,,                |
| 33         |                                | "                          | नारकादिषु योनिविभागः             | १९२               |
| <u>;</u> , |                                | <br>33                     | जीवयोनिसंख्या                    | 55                |
|            | जराय्वण्डपोतजानां              | गर्भः                      |                                  | १९३               |
| 7)<br>34:  | ,,<br><b>नार</b> कदेवानामुपपात | •                          | गर्भजजन्मवतां भेदाः              | ,,<br>१९ <i>६</i> |
| ,,         | "                              |                            | उपपातनानां भेदाः                 | 22.8              |
| 34         | शेषाणां सम्मूर्च्छनम्          | •                          |                                  | **                |
| "<br>ইও    | ः।<br>औदारिकवैक्रियाहारः       | कतैजसकार्मणानि शरीराणि     | संमूर्च्छनजा जीवाः               | ः<br>१९५          |
| "          |                                | <b>77</b>                  | सुत्रविचारः                      |                   |
| **         |                                | ,,<br>,,                   | शरीरभेदाः                        | "                 |
|            |                                | ;;                         | औदारिकादिशरीराणां व्युत्पत्तिः   | "                 |
| <b>१</b> ८ | परं परं सूक्षम                 | "                          | A the said water it . Q. it me   | १९६               |
| 37         | 7\$                            |                            | शरीराणां परस्परं महत्त्वास्पत्वे | 27                |

| सूत्र <b>क्रमेणान्तराधिकारस्</b> चा |                                                 |                               | ८५३        |
|-------------------------------------|-------------------------------------------------|-------------------------------|------------|
| स्त्रा                              | द्रः सूत्रपाठः                                  | अधिकारः                       | रहाङ्कः    |
| ३८                                  | <b>33</b>                                       | शरीराणां सूक्ष्मतादर्शनम्     | १९७        |
| ३९                                  | प्रदेशतोऽस्हरूक्ययगुणं प्राक् तैजसात्           |                               | 37         |
| <b>53</b>                           | 27                                              | प्रदेशापेक्षया शरीरतारतम्यम्  | "          |
|                                     | अनन्तगुणे परे                                   |                               | १९८        |
| 73                                  | 77                                              | तैजसकार्मणयोः प्रदेशमानम्     | "          |
|                                     | <b>अ</b> प्रतिघाते                              |                               | १९९        |
| 79                                  | . ,,                                            | तैजसकार्मणयोरप्रतिघातिता      | "          |
|                                     | अनादिसम्बन्धे च                                 |                               | २००        |
| . 4                                 | 44                                              | तैजसकार्मणयोरनादिः सम्बन्धः   | 17         |
| "<br>₽₹                             | "<br>सर्वस्य                                    |                               | `,,        |
| ,,                                  | ,                                               | सर्वसंसारिणां तैजसकार्मणवत्ता | ,,<br>33   |
| "                                   |                                                 | तैजसस्यानदितायां मतभेदः       | २०१        |
|                                     | तदादीनि भाज्यानि बुगपदेकस्या चतुर्भ्यः          |                               | २०२        |
| <b>77</b>                           | -                                               | एकजीवे युगपत् शरीरसंख्या      | २०३        |
|                                     | 77                                              | युगपत् पञ्चशरीर्या अभावः      | . २०४      |
| ?7<br>ઇધ                            | ,,<br>निरुपभोगमन्त्यम्                          |                               | •          |
|                                     | •                                               | कार्मणस्य बाह्योपभोगाभावः     | 77         |
| 77                                  | ***                                             | औदारिकादीनां प्रयोजनानि       | "<br>२०६   |
| ))<br>() 5                          | भ<br>गर्भसम्पूर्च्छनजमाद्यम्                    |                               | २०७        |
| 89                                  | <i>शेवतान्</i> यू-छन् <del>या</del> चाचन्       | औदारिकशरीरस्य स्वामिनः        | 700        |
| ,,                                  | **                                              | औदारिकप्रमाणम्                | >>         |
| <b>77</b>                           | 30 3 0                                          | માલા(વામામાના)<br>-           | "          |
| ४७                                  | वैक्रियमौपपातिकम्                               | <del>20</del>                 | 57         |
| 25                                  | <b>7</b> 3                                      | वैक्रियस्वामिनः               | 79         |
| 77                                  | 37<br>O                                         | वैिकयप्रमाणम्                 | "          |
| 85                                  | रुब्धिप्रत्ययं च                                | \$0                           | २०८        |
| 55                                  | "                                               | <b>टब्ध्या वैक्रियसद्गावः</b> | 77         |
| ४९                                  | शुमं विशुद्धमञ्याघाति चाहारकं चतुर्दशपूर्वधर एव |                               | <b>5</b> 7 |
| 77                                  | <b>57</b>                                       | आहारकस्य स्वरूपम्             | 73         |
| ,,                                  | "                                               | आहारकस्य स्वामी               | २०९        |

#### ુક્ષ્

## तन्तार्थाधिगमस्त्रम्

| स्त्रा    | <b>इः</b> सूत्रपाठः  | अधिकारः                                | रष्ठा <b>इ</b> : |
|-----------|----------------------|----------------------------------------|------------------|
| ४९        | <b>59</b>            | चतुर्दशपूर्वधरस्य विचारः               | २०९              |
| 77        | **                   | तैजसे हेतुः                            | 77               |
| "         | ,,                   | कार्मणस्य स्वरूपम्                     | २१०              |
| 39        | 77                   | क <u>ा</u> र्मणतेजसप्रमाणम्            | 59               |
| 77        | 17                   | औदारिकस्य विस्तरेणार्थः                | २११              |
| 53        | "                    | वैक्रियस्य विस्तरेण व्याख्या           | २१२              |
| 55        | 77                   | आहारकस्य शब्दार्थविस्तारः              | २१४              |
| - 55      | 77                   | तैजसस्य विचारः                         | 93               |
| **        | 17                   | कार्मणविचारः                           | "                |
| 77        | 55                   | शरीराणां नानात्वे हेतवः                | २१५              |
| 77        | 5¥ .                 | लिङ्गस्त्रे प्रस्तावना                 | २१६              |
|           | नारकसम्मृच्छिनो नपुर | तकानि                                  | २१७              |
| 37        | **                   | नपुंसक्तवेदवन्तो जीवाः                 | 27               |
|           | न देवाः              |                                        | 73               |
| ,,,       | <del>3</del> 9       | देवानां वेदौ                           | <b>&gt;&gt;</b>  |
| ,<br>53   | 33                   | आयुषोऽपर्वर्तनादि                      | २१८              |
| 37        | **                   | आयुषो द्वैविध्यम्                      | २१९              |
| <b>77</b> | 99                   | अपवर्तनेऽपि क्षयाभावः                  | २२०              |
| 22        | **                   | युगिलनोऽप्यायुषोऽपवर्तनम्              | २२१              |
| ५२        | औपपातिकचरमदेहोत्त    | मयुरुषासङ्ख्येयवर्षायुषोऽनपवर्त्यायुषः | >>               |
| **        |                      | ,, अनपवर्त्यायुषः स्वामिनः             | 77               |
| "         |                      | ,, अपवर्तनीयायुषि हेतुः                | र२२              |
| 77        |                      | ,, आयुषो न्हासेऽपि ऋतनाशादिदोषाभावः    |                  |
| 77        |                      | भूभवर्तनेऽप्यक्षयत्वे दृष्टान्तः       | २२५              |
| 75        |                      | ,,<br>प्रकृतस्य समर्थनम्               | २२६              |
| ••        |                      |                                        |                  |

## **स्त्रक्रमेणान्तराधिकारस्**चा

४५५

स्त्राङ्कः स्त्रपाठः

अधिकारः

पृष्ठाङ्क:

### तृतीयोऽध्यायः ३

| "         | 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>नारकाधिकारप्रस्तायना</b>                               | २२८           |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|---------------|
| "         | "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | नारकाधिकारस्थानानि                                        | "             |
| 8         | रत्नशर्करावालुकाप्रङ्काधूमतमोमहातमःप्रभा भूमयो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | घनाम्बुवाताकाशप्रतिष्ठाः सप्ताघो <mark>ऽघः पृथुत</mark> र | तः <b>२२९</b> |
| "         | 37                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | नरकपृथ्वीनामाधाराः                                        | "             |
|           | 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | घनशब्दफलम्                                                | २३०           |
| "         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | खरपङ्कादिप्रतिष्ठात्वम्                                   | 59            |
| "         | **                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | प्रतिष्ठाने लोकस्थितिर्हेतुः                              | २३१           |
| "         | **                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अधःपृथ्वीनां सप्तत्वनियमः                                 | २३२           |
| **        | <b>&gt;9</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | असङ्ख्यप्रस्तारे निरासः                                   |               |
| 77        | >>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | पृथ्वीनामाकारो नामानि बाहल्यं च                           | "<br>"        |
| <b>33</b> | . ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                           | <b>२३</b> ३   |
| 77        | <b>3</b> 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | घनोद्ध्यादिमानम्                                          | 59            |
| २         | तासु नरकाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                           | २३४           |
| "         | <b>&gt;</b> >                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | नारकाणां स्थानम्                                          | <b>33</b> '   |
| "         | <br>33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | नारकावासानां संस्थानानि नामानि च                          | २३५           |
| "         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | नरकेषु प्रस्तराणां नरकावासानां <b>च सं</b> छ              | पा २३६        |
|           | ं'<br>तेषु नारका नित्याञ्चभतरलेश्यापरिणामदेहवेदनार्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                           | े २३७         |
| `         | and the state of t | नरकनारकाणां स्वरूपम्                                      |               |
| "         | 57                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                           | ))<br>33.4    |
| 37        | 39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | नारकाणां लेक्या                                           | <b>₹</b> ₹८   |
| "         | 33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | नारकाणी पुद्गलपरिणामः                                     | 55            |
| **        | >>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | नारकाणां शरीरखरूपं मानं च                                 | २३९           |
| ,,        | 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | नारकाणां वेदना                                            | २४०           |
| å         | परस्परो <b>दीरि</b> तदुःखाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                           | २४१           |
| 33        | <del>-</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | क्षेत्रजा वेदना                                           | २४२           |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | परस्परोदीरितं <b>दुःखम्</b>                               | 72            |
| **<br>*** |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                                                         |               |
| ٦         | सङ्बिष्टासुरोदीरितदुःखाश्च प्राक् चतुर्व्याः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ल्यापार्धिककता तेकताः                                     | 77            |
| >>        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | प्रमाधार्मिककृता वेदनाः                                   | 783           |
| Ę         | ्ते <del>च्येक-त्रि-सप्त-दश-सत्तदश-द्वाविंशति-त्रयक्</del> विंशत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | र्सागरापमाः संस्थाना परा स्थातः                           | ₹88           |

## तस्वार्थाधिगमसूत्रम्

| स्त्राङ्गः            | <i>स्</i> त्रपाठः             | अधिकारः                                                                | पृष्ठाङ्कः   |
|-----------------------|-------------------------------|------------------------------------------------------------------------|--------------|
| Ę                     | >5                            | नारकाणां परा स्थितिः                                                   | २४४          |
| 75                    | "                             | नारकाणामागतिर्गतिश्व                                                   | २४५          |
| 77                    | **                            | नारकेष्वसंभविनः पदार्थाः                                               | >3           |
| <b>.</b>              | 39                            | लोकानुभावजाः पदार्थाः                                                  | २४६          |
|                       | * ***                         | <b>छोकस्य</b> त्रैविष्यम्                                              | **           |
| 35                    | <b>)</b> ;                    | तिर्येग्लोकप्रस्तावना                                                  | २४८          |
|                       | ाळवणादयः शुभनामानो <i>व</i>   | रीपसमुद्राः                                                            | 7)           |
| ,,                    | ,,                            | <u>द्</u> वीपस <u>स</u> ुद्रव्यवस्था                                   | ***          |
| <b>33</b>             | 55                            | <u>द्</u> रीपस <u>मुद</u> ्रनामानि                                     | ર્જું        |
|                       | करमाः पूर्वपूर्वपरिक्षेपिणो व |                                                                        | >7           |
| "                     | 55                            | द्वीपसमुद्रसंस्थानम्                                                   | 75           |
|                       | मरुनाभिर्दृत्तो योजनशतसा      |                                                                        | २५०          |
| >>                    | \$ <del>7</del>               | जम्बृद्वीपस्वरूपम्                                                     | "            |
| "                     | ,,<br>,,                      | मेरुलरूपम्                                                             | રપૈશ         |
|                       |                               | -हेरण्यवतैरावतवर्षाः क्षेत्राणि                                        | २५३          |
| <b>,</b> ,            | <b>37</b>                     | भरतादिक्षेत्रस्वरूपम्                                                  | ,,           |
|                       | "                             | नैश्वयिकदिगपेक्षया व्यवस्था                                            | २५४          |
|                       |                               | महाहिमवन्-निषध-नील-रुक्मि-शिखरिणो वंशघरपर्वताः                         | २५५          |
| <b>33</b>             | 55                            | हिमवदादिवर्षथरस्वरूपम्                                                 | 77           |
| 17                    | "                             | हिमवदादीनां मानम्                                                      | २५६          |
| "                     | 51                            | भरतस्य ज्यामानादि                                                      | "            |
| . 37                  | 77                            | वैताद्यो देवकुरवश्व                                                    | "            |
| 23                    | 37                            | उत्तरकुरुविदेहाद <b>यः</b>                                             | २५७          |
| ` <b>9</b> 9          | 33                            | क्षुद्रमन्दरत्वरूपम्                                                   | 33           |
| 55                    | **                            | परिध्यानयनादिकरणम्                                                     | २५८          |
| "<br>१२ दिर्घातव      |                               | · · · ·                                                                | २६१          |
|                       |                               | धातकीखण्डे क्षेत्राद्यातिदेशः <b>इङ्गकारी अ</b>                        |              |
| ः ।<br>१३ पुष्करार्धे |                               | and the second second second second second second second second second | : "<br>- २६२ |
|                       |                               | मानुषोत्तरः पर्वतः                                                     | 141          |
|                       |                               | **************************************                                 | **           |

| सूत्रक्रमेणान्तराधिकारसूचा |                                                  | ४५७                             |            |
|----------------------------|--------------------------------------------------|---------------------------------|------------|
| स्त्राङ्कः                 | स्त्रपाठः                                        | अधिकारः                         | पृष्ठाद्धः |
| १३ पुष्कर                  | र्घे                                             | मानुषोत्तराभिधाने कारणम्        | २६३        |
| 55 55                      |                                                  | नरलोके द्वीपसमुद्रादिसंख्या     | २६४        |
| १४ प्राङ                   | मा <u>नु</u> षोत्तरान्मनुष्याः                   |                                 | २६५        |
| ,,                         | 59                                               | मनुष्याणां स्थानम्              | ,,         |
| १५ आर्या                   | म्लेच्छाश्च                                      |                                 | **         |
| "                          | <b>33</b>                                        | मनुष्यभेदाः क्षेत्रार्यादिकाश्व | 35         |
| 51                         | 59                                               | अन्त <b>रद्वी</b> पकाः          | २६६        |
| १६ भरतेर।                  | वितविदेहाः कर्म <mark>भूमयोऽन्यत्र देव</mark> वु | हरूत्तरकुरुभ्यः                 | २६७        |
| 59                         | 77                                               | कर्माकर्मभूमिस्वरूपम्           | २६८        |
| १७ नृस्थित                 | <b>ी परापरे त्रिपल्योपमान्तर्मुहूर्ते</b>        |                                 | २६९        |
| "                          | 77                                               | नरायुषो मानम्                   | "          |
| १८ तिर्यग्य                | ानीना च                                          |                                 | 77         |
| "                          | <b>)</b>                                         | तिर्यगायुर्भानम्                | 77         |
| "                          | 77                                               | पृथ्वीकायादीनामायुर्मानम्       | २७०        |

### चतुर्थोऽध्यायः ४

| स्त्राङ्गः  | सूत्रपाठ:                             | अधिकारः                        | <b>गृष्ठाङ्कः</b> |
|-------------|---------------------------------------|--------------------------------|-------------------|
|             |                                       | अष्यायोपोद्घातः                | २७१               |
| १ देवाश्वत  | <b>र्निकायाः</b>                      |                                | "                 |
| <b>3</b> )  | "                                     | देवानां भेदप्रतिपादनम्         | 7.7               |
| "           | 77                                    | देवशब्दस्य ब्युत्पत्त्यर्थः    | २७२               |
| >>          | **                                    | चतुर्विधदेवानां जन्मनिवासभूमयः | २७३               |
| 59          | <b>"</b>                              | देवानां पञ्चाविधत्वम्          | 5 <b>7</b>        |
| २ तृतीयः    | पीतले <b>३</b> यः                     |                                | २७४               |
| ३ दशाष्ट्रप | ञ्चद्वादशविकल्पाः कल्पोपपन्नपर्यन्ताः |                                | 57                |
| 77          | 3)                                    | भवनपत्यादिदेवानां भेदविचारः    | २७५               |
| • •         | 46                                    |                                |                   |

# तत्त्वार्थाधिगमस्त्रम्

| स्त्राङ्कः         | <b>स्</b> त्रपाठः                                  | अधिकारः                                             | पृष्ठाङ्कः        |
|--------------------|----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-------------------|
| ४ इन्द्रसाम        | ।निकत्रायस्त्रिशपारिषद्यात्मरक्षलोकपालान           | गिकप्रकीर्णकाभियोग्यकित्विषिकाश्चे <del>क</del> राः | २७५               |
| **                 | 35                                                 | प्रतिकल्पमिन्द्राद्या भेदाः                         | 93                |
|                    | लोकपालवर्जा व्यन्तरज्योतिष्काः                     |                                                     | २७६               |
| ६ पूर्वयोद्धीन     | <b>दाः</b>                                         |                                                     | ,,,               |
| 77 79              |                                                    | भवनपत्यादिदेवानामिन्द्राः                           | રહેંહ             |
| 37 37              |                                                    | वैमानिकानां कल्पाः                                  | ,,                |
| ७ पीतान्तखे        | इया:                                               |                                                     |                   |
|                    | •                                                  | देवानां त्रैविध्यम्                                 | ''<br><b>२७</b> ८ |
| ंग ग<br>८ कायप्रवी | चारा आ ऐशानात्                                     |                                                     |                   |
|                    |                                                    | प्रवीचाराविचारः                                     | 77                |
| भ<br>२ डेव्हाः स्ट | ः<br>।र्श-रूप-शब्द-मनःप्रवीचारा द्वयोर्द्वयोः      |                                                     | "                 |
|                    |                                                    | देवीभोगाधिकारः                                      | "<br>२७ <b>९</b>  |
| ् "<br>१० परे अ    | ;;<br>ਹਰੀਜ਼ਸ਼ਾ•                                    | ्रवारमारमाम् <del>य</del> स्तर्                     | २८०<br>२८०        |
| _                  | श्रमा पार्राः                                      | कल्पातीतानामप्रवीचारत्वम्                           |                   |
| ੀ?<br>99 ਮਾਕਤਕ     | ))<br>प्रोटिकोटसम्बन्धानिकासम्बन्धानिकासम्बन्धानिक |                                                     | 33<br>3 4 9       |
| <b>८८</b> सवगव     | गिसनोऽसुरनागविद्युत्सुपणीग्निवातस्तनिर्वे          |                                                     | २८१               |
| **                 | <b>&gt;&gt;</b>                                    | भवनवासिनां विधानानि                                 | "                 |
| 72                 | 77                                                 | असुरकुमारादीनां वर्णनम्                             | २८२               |
| 77                 | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,              | भवनसङ्ख्या                                          | २८३               |
| १२ व्यन्तर         | ाः किन्नर-।केंपुरुष-महोरग-गान्धर्व-यक्ष            | •                                                   | "                 |
| "                  | 77                                                 | व्यन्तरभेदाः                                        | 57                |
| 37                 | ,,                                                 | <del>व्यन्तरशब्दार्थः</del>                         | **                |
| 77                 | 75                                                 | <b>किं</b> पुरुषादिभेदाः                            | **                |
| 57                 | "                                                  | किन्तरादीनां वर्णनम्                                | २८४               |
| १३ ज्योतिः         | न्ताः सूर्योश्चन्द्रमसो प्रहनक्षत्रप्रकीर्णता      | रकाश्च                                              | २८५               |
| ,,                 | **                                                 | ज्योतिष्कभेदाः <u> </u>                             | ,,                |
| ,,                 | <b>*</b> ;                                         | ज्योतिष्काणां विमानप्रस्तारः                        | 13                |
| १४ मेरप्रद         | क्षिणा नित्यगतयो मुलोको                            |                                                     | २८६               |
| <b>7</b> 9         | <del>)</del> ;                                     | ज्योतिष्काणां गतिः                                  | **                |
| ) <del>)</del>     | ;;                                                 | सूर्योदीनां संख्या                                  | २८७               |
| 35                 | 53                                                 | सूर्यादीनां विष्कस्भः                               | २८८               |

| सुत्रक्रमेणान्तरा      | धिकारमचा              |
|------------------------|-----------------------|
| <i>स्त्रम</i> मणान्यरा | श् <b>वकारह्म य</b> ा |

| सूत्रा                                  | इ: स्                     | त्रपाठः                                      | अधिकारः                                                | पृष्ठाङ्कः    |
|-----------------------------------------|---------------------------|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------|---------------|
| \$8                                     | मेरुप्रदक्षिणा (          | नेत्यगतयो मृलोके                             | ज्योतिष्कविमानवाहकाः                                   | २८९           |
| १५                                      | तस्कृतः कार्ज             | वेभागः                                       |                                                        | 57            |
| 53                                      |                           | 55                                           | कालस्य द्रव्यताविचारः                                  | २९०           |
| 55                                      |                           | ;;                                           | <b>लौकिकसमकालविभागः</b>                                | २९१           |
| 11                                      |                           | <b>59</b>                                    | प्रत्युत्पन्नादीनां भेदान्तरम्                         | ,,            |
| 35                                      |                           | ??<br>??                                     | समयस्य खरूपम्                                          | 77            |
| "                                       |                           | ;;                                           | आवळिकादिविचारः                                         | <b>२९</b> २   |
| 15                                      |                           | ;;                                           | चन्द्रमासादीनां तनामसंवत्सराणां च स्वरूप               | म् <b>२९३</b> |
| "                                       |                           | "                                            | पूर्वाङ्गादिखरूपम्                                     | "             |
|                                         |                           | 55                                           | पल्योपमादिविचारः                                       | २९४           |
| 51                                      |                           | ,,                                           | पत्योपमस्यावान्तरभेदाः, तेषां प्रयोजनानि               | च ,,          |
| 75                                      |                           |                                              | क्षेत्रापेक्षया कालविचारः                              | २९५           |
| "                                       |                           | "                                            | काळचके शरीरोच्छ्रायादिविचारः                           | 55            |
| );<br>9                                 | बहिरवस्थिताः              | **                                           | •                                                      | <b>२९६</b>    |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                           |                                              | नृलोकबहिज्योंतिष्कविचारः                               | 17            |
| १७                                      | "<br>वैमानिकाः            |                                              |                                                        | **            |
| •                                       | कल्पोपपनाः व              | ह्यातीताश्च                                  |                                                        | २९७           |
|                                         |                           |                                              | वैमानिकानां द्वैविध्यम्                                | <b>5</b> 7    |
| भ्र<br>१९                               | उपर्श्वपरि                | <b>&gt;&gt;</b>                              | •                                                      | ;;            |
|                                         |                           | ग्रतत्क्रमार-माहेन्द-ब्रह्मलोक-लान्तक-       | नहाशुक्र-सहस्रारेष्यानतप्राणतयोरारणाच्युत              |               |
| ``;                                     | र्वत्य वैवेयकेष           | विजय-वैजयन्त-जयन्ता-ऽप्राजितेषु              | सर्वार्थसिद्धे च                                       | "             |
|                                         | 448 NATAS                 |                                              | सौधर्मकल्पादीनां वर्णनम्                               | <b>२९८</b>    |
| * 55                                    |                           | "                                            | अनुत्रराणां पञ्चविधत्वम्                               | २९९           |
| 59<br>D 0                               | क्रिकित्याक्य             | ः,<br>बयुतिस्टेस्याविशुद्धीन्द्रियावधिविषयतो | _                                                      |               |
| 41                                      | ास्यातश्रमाय <b>द्य</b> ा | લવીલ <b>ંજનામ જિલ્લા પ્ર</b> નાવાના ન નવા    | ्राच्याः<br>स्थितिप्रभावादिभिरुत्तरोत्तरदेवानामाधिक्यम | ;;<br>; 300   |
| 55                                      |                           | <b>5</b> 7                                   | इन्द्रियावधिविषयाधिकतोत्तरोत्तरदेवानाम्                | • •           |
| 93<br>D.D.                              | <del>गविकामीमापिस</del>   | "<br>हाभिमानतो हीनाः                         | Statement and and old old our                          | "<br>३०१      |
| **                                      | गातरारारपारभ              | शासनागता हानाः                               | गत्यादिभिरुत्तरोत्तरदेवानां हीनत्वम्                   | •             |
| 77                                      |                           | 91                                           | वैमानिकदेवानां शरीरोच्छायः                             | "<br>३०२      |
| ,,                                      |                           | 57                                           | सौधर्मादीनां प्रस्ताराः                                | •             |
| 57                                      |                           | 77                                           | सामगद्गा भसापा                                         | 27            |

# तत्त्वाथीचिममसूत्रम्

| सूत्र      | ह्यः सूत्रपाठः                            | अधिकारः                                | पृष्ठा <b>ङ्क</b> ः |
|------------|-------------------------------------------|----------------------------------------|---------------------|
| २२         | गतिशरीरपरिप्रहाभिमानतो हीनः               | सौधर्मादिष्वावलिकाप्रविद्यनां पुष्पावव | તીળીનાં             |
|            |                                           | च विमानानां सङ्ख्या                    | ३०३                 |
| 75         | <b>"</b>                                  | देवानामुच्छ्वासाहारौ                   | ३०४                 |
| ;;         | 77                                        | देवानां वेदनोपपातानुभावविचारः          | 59                  |
| २३         | पीतपद्मशुक्कलेश्या दित्रिशेषेषु           | _                                      | <b>ર</b> ેપ         |
| "          | 79                                        | वैमानिकानां लेक्याः                    | 33                  |
| २४         | प्राग् प्रैवेयकेभ्यः कल्पाः               |                                        |                     |
| 33         | 77                                        | देवानां दृष्टिः                        | "<br><b>३</b> ०६    |
|            | <b>ब्रह्म</b> लोकालया लोकान्तिकाः         |                                        | ,,,                 |
| <b>२</b> ६ | सारस्वतादित्यवह्न्यरुणगर्दतीयतुषिताव्याब  | ाधमरुतोऽरिष्ठाश <u>्</u> थ             | ू<br>७० <i>६</i>    |
| . 77       | ***                                       | लोकान्तिकानां व्यवस्था                 | "                   |
| २७         | विजयादिषु द्विचरमाः                       |                                        | "                   |
| ,,         | ***                                       | अनुत्तरदेवानां भवोच्छेदः               | ₹०८                 |
| ,,         | 57                                        | तिर्यक्पस्तावः                         | ,,                  |
| २८         | औपपातिकमनुष्येम्यः शेषास्तिर्यग्योनयः     | ·                                      | "                   |
| **         | 77                                        | तिरश्चां निर्देश:                      | 33                  |
|            | स्थिति:                                   |                                        | ३०९                 |
| ३०         | मवनेषु दक्षिणार्धाधिपतीनां पल्यापममन्यर्ध | म्                                     |                     |
| "          | 75                                        | भवनवासिनां स्थितिः                     | <b>)</b>            |
| ३१         | शेषाणां पादोने                            |                                        | 73                  |
| ३२         | असुरेन्द्रयोः सागरोपममधिकं च              |                                        | <b>"</b><br>३१०     |
| ३३         | सौधर्मादिषु यथाऋमम्                       |                                        | "                   |
| 75         | 77                                        | वैमानिकस्थितिप्रस्तावः                 | 33                  |
| ३४         | सागरोपमे                                  |                                        |                     |
| ३५         | अधिके च                                   |                                        | "                   |
| ३६         | सप्त सनत्कुमारे                           |                                        | <b>&gt;</b> 5       |
| ३७         | विशेषत्रिसप्तदशैकादशत्रयोदशपञ्चदशाभिरा    | वेकानि <b>च</b>                        | "<br>३११            |
| ,,         | <b>33</b>                                 | माहेन्द्रादीनां परा स्थितिः            |                     |
|            | आरणाच्युतादूर्ध्वमेक्केन नवसु प्रैवेयकेषु |                                        | "                   |
|            | अपरा पल्योपममधिकं च                       |                                        | "<br>३१२            |

|                   | सुत्रक्रमेण               | म <del>्दराविकारम</del> ूचा | <del>४</del> ६१  |
|-------------------|---------------------------|-----------------------------|------------------|
| स्त्राङ्गः        | सूत्रपाठः                 | अघिकारः                     | <b>5214:</b>     |
| ४० सागरोप         | <b>ा</b> मे               |                             | ३१२              |
| 💡 अधिके           | च                         |                             | **               |
| ४२ परतः ।         | परतः पूर्वा पूर्वोऽनन्तरा |                             | 77               |
| <b>४३ ना</b> रकाण | गां च द्वितीयादिषु        |                             | ३१३              |
| **                | "                         | नारकाणां स्थितिः            | . 37             |
| <b>४४ दश</b> वर्ष | र्शसहस्राणि प्रथमायाम्    |                             | <b>5</b> 9       |
| ८५ भवनेषु         | च                         |                             | 55               |
| ४६ व्यन्तरा       | णांच                      |                             | 55               |
| ४७ परा पर         | <b>यो</b> पमम्            |                             | <b>३१</b> ४      |
| ४८ ज्योति         | काणामधिकम्                |                             | <del>9</del> 7   |
| ४९ ब्रहाणाः       | रेकम् <u></u>             |                             | ,,<br>**         |
| ५० नक्षत्राण      | ामर्थम्                   |                             | 95               |
| <b>५१</b> तारकाण  | गां चतुर्भीगः             |                             | "                |
| ५२ जबन्या         | त्वष्टमागः                |                             |                  |
| ५३ चतुर्भाग       |                           |                             | 9 <b>)</b><br>9) |

## पश्चमोऽध्यायः ५

| स्त्राङ्कः      | स्त्रपाठः                  | अधिकारः                 | पृष्ठाङ्कः  |
|-----------------|----------------------------|-------------------------|-------------|
|                 |                            | सूत्रोपन्यासः           | ३१५         |
| १ अजीवन         | ताया धर्माधर्माकाशपुद्गलाः |                         | •           |
| **              | "                          | प्रतिषेधस्य द्वैविध्यम् | 93          |
| "               | 77                         | धर्मादीनां विचारः       | ३१६         |
| <b>&gt;&gt;</b> | 35                         | <b>अजीवकायमेदाः</b>     | 79          |
| २ द्रध्याणि     | । जीवाश्च                  | •                       | ३१९         |
|                 | 9                          | द्रव्यशब्दार्थः         | 23          |
| ३ नित्याव       | स्थितान्यरूपाणि च          |                         | 21          |
| . 53            | <b>;</b> ;                 | सूत्रपाठविचारः          | <b>३</b> २१ |

#### तत्त्वार्थाधिगमस्त्रम्

| स्त्रा | इ: सूत्रपाठः                            | अधिकारः                               | पृष्ठाङ्कः      |
|--------|-----------------------------------------|---------------------------------------|-----------------|
| ३      | नित्यावस्थितान्यरूपाणि च                | रूपविचारः                             | ३२३             |
| S      | रूपिणः पुद्रलाः                         | •                                     | ३२४             |
| 59     | "                                       | नित्यताया द्वैविध्यम् , अनित्यतायाश्च | 53              |
| 77     | **                                      | पुद्रललक्षणम्                         | ३२५             |
|        | आकाशादेकद्रव्याणि                       |                                       | ३२६             |
| 39     | <b>3</b> 5                              | धर्मादीनां <b>सङ्</b> ख्या            | 55              |
| Ę      | निष्क्रियाणि च                          |                                       | **              |
| ,,     | 55                                      | धर्मादिषु ऋियाविचारः                  | 97              |
| છ      | असङ्ख्येयाः प्रदेशा धर्माधर्मयोः        |                                       | ३२९             |
| 95     | ,,                                      | धर्माधर्मयोः प्रदेशस स्वा             | <b>57</b>       |
| 6      | जीवस्य च                                | -                                     | 73              |
| "      | 39                                      | जीवस्य प्रदेशसङ्ख्या                  | "               |
| ९      | आकाशस्यानन्ताः                          |                                       | ३३०             |
| 53     | . 37                                    | भलोकेऽवगाह्दातृतायां विचारः           | 29              |
| . 55   | <b>"</b>                                | आकारास्य प्रदेशस <del>ब</del> ख्या    | **              |
| १०     | सङ्गयेयासङ्गयेयाश्च पुद्रलानाम्         | . •                                   | ३३१             |
| 77     | <b>&gt;&gt;</b>                         | पुद्गलानां प्रदेशस <del>ण्</del> ल्या | <b>&gt;&gt;</b> |
| ११     | नाणोः                                   | _                                     | >>              |
|        | <b>37</b>                               | परमाणोः स्वरूपम्                      | ३३२             |
| १२     | लोकाकारोऽवगाहः                          | •                                     | . 55            |
| **     | , 77                                    | अवगाहविचार:                           | "               |
|        | धर्माधर्मयोः कृत्स्ने                   |                                       | <b>&gt;&gt;</b> |
| \$8    | एकप्रदेशादिषु भाज्यः पुद्गलानाम्        |                                       | ३३३             |
| "      | ,,                                      | पुद्रलानामनगाहः                       | <b>35</b>       |
| १५     | असङ्ख्येयभागादिषु जीवानाम्              |                                       | ३३४             |
| "      | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,  | जीवानामवगाहः                          | >>              |
| १६     | प्रदेशसंहारविसर्गाभ्यां प्रदीपवत्       |                                       | **              |
| "      | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | आत्मप्रदेशानां सङ्कोचविकासौ           | <b>77</b>       |
|        | गतिस्थित्युपप्रहे धर्माधर्मयोरुपकारः    |                                       | <b>३३७</b>      |
| .१८    | आकाशस्यावगाहः                           | •                                     | ३३९             |

| सूत्रकमेणान्तराधिकार <b>स्</b> चा |                                           |                                      | ४६३              |
|-----------------------------------|-------------------------------------------|--------------------------------------|------------------|
| सुत्राह                           | हः सूत्रपाठः                              | अधिकारः                              | पृष्ठाङ्कः       |
| १८                                | आकाशस्यावगाहः                             | अकाशस्योपकारः<br>-                   | ३३९              |
| "                                 | <b>37</b>                                 | अवगाहगुणत्वम्                        | ***              |
| "                                 | 73                                        | आकाश <b>िङ्ग</b> सम्बन्धिमतान्तरम्   | ३४०              |
| "                                 | 79                                        | पुद्गलानामुपकारः                     | ३४१              |
|                                   | शरीरवाङ्मनःप्राणापानाः पुद्रलानाम्        | •                                    | 33 -             |
| ,,                                | 77                                        | वाङ्मनआदीनां पौद्रलिकत्वम्           | "                |
|                                   | सुखदु:खजीवितमरणोपप्रहाश्च                 | `                                    | ३४३              |
|                                   | 57                                        | पुद्रलेषु सर्वोपकारिता               | ३४६              |
| "<br>२१                           | परस्परोपग्रहो जीवानाम्                    |                                      | 77               |
|                                   |                                           | जीवोपकार:                            | 77               |
| 33<br>33                          | भर्तना परिणामः क्रिया परवापरत्वे च कालस्य |                                      | <b>३</b> ४८      |
|                                   |                                           | कालस्योपकारः                         | <del>5</del> 5   |
| . **                              | "                                         | कालस्य नृलोकदृत्तिता                 | "                |
| 33                                | 77                                        | वर्तनास्वरूपम्                       | ર<br><b>૨</b> ૪૬ |
| 77                                | <b>35</b>                                 | परिणामस्बरूपम्                       | ₹ <b>५</b> ०     |
| **                                | ***                                       | हेमन्तवर्णनम्                        |                  |
| ,,                                | <b>)</b> }                                | शिशिखर्णनम्                          | "<br>३५१         |
| 75                                | **                                        | वसन्तवर्णनम्                         |                  |
| <b>33</b>                         | <b>"</b>                                  | प्रीष्मवर्णनम्<br>प्रीष्मवर्णनम्     | "                |
| "                                 | "                                         | वर्षावर्णनम्                         | 99               |
| 77                                | 3)                                        | यपायणगर्<br>शरद्वर्णनम्              | 77<br>3 6 3      |
| 37                                | 73                                        |                                      | ३५२              |
| "                                 | <b>33</b>                                 | वेलानियमः                            | 3)<br>343        |
| 7)                                | 77                                        | गतिविचारः                            | ३५३              |
| 77                                | 77                                        | प्रयोगगत्यादिविचारः                  | 35               |
| >>                                | 39                                        | प् <b>रत्वाप्</b> रत्ववि <b>चारः</b> | <b>&gt;</b>      |
| >>                                | , 5                                       | पु <b>द्र</b> ल्हान्दार्थः           | <b>३५</b> 8      |
| र३                                | स्परीरसगन्धवर्णवन्तः पुद्गलाः             |                                      | ३५५              |
| >5                                | 33                                        | पुद्गळलक्षणम्                        | 37               |
| 77                                | 59                                        | स्पर्शादीनां प्रकाराः                | ३५६              |
| 77                                | **                                        | कठिनप्रमुखस्पर्शादीनां रुक्षणानि     | 75               |

# तत्त्वार्थाधिममस्त्रम्

| सूत्र      | तङ्कः सूत्रपा                | ठः अधिकारः                                              | पृष्ठाङ्क: |
|------------|------------------------------|---------------------------------------------------------|------------|
| <b>२</b> 8 | शब्द-बन्ध-सौक्ष्य-           | स्थौल् <b>य-संस्थान-भेद-तम-</b> रछाया-ऽऽतपोद्योतवन्तश्च | ३५६        |
| ,,         | > >>                         | पुद्गलानां शब्दादिधर्माः                                | **         |
| 77         | . 93                         | शब्दस्य स्प्तोटाद् भिन्नत्वम्                           | ३५७        |
| ,,         |                              | शब्दस्य पुद्गलले हेतवः                                  | ३५८        |
| **         |                              | शब्दस्य गुणत्वे वैशेषिकविचारः                           | "          |
| 11         | 77                           | शब्दस्य गुणत्वनिरासः                                    | "          |
| 77         |                              | नित्यानित्यत्वयोर्विरोधाभावः                            | ३५९        |
| **         |                              | अन्यमतपूर्वकं शब्दखरूपम्                                | ३६०        |
| 73         |                              | शन्दस्य भेदप्रभेदाः                                     | 77         |
| 59         |                              | बन्धस्य त्रैविष्यम्                                     | "          |
| 37         |                              | सौक्ष्म्यस्य द्वैविध्यम्                                | ३६१        |
| ,,         |                              | स्थील्यस्य द्वैविष्यम्                                  | 55         |
| 37         |                              | वृत्तादिसंस्थानानां तद्भेदपूर्विका व्याख्या             | ३६२        |
| "          |                              | भेदानां प <b>श्च</b> विधत्वम्                           | ३६३        |
| 33         |                              | तमञ्छायादीनां मूर्तद्रव्यविकारता                        | "          |
| "          | "                            | तमसः पुद्गलत्वम्                                        | "          |
| "          | "                            | प्रतिबिम्बस्य पर्यालोचना                                | ३६४        |
|            | अणवः स्वन्धाश्च              |                                                         | ३६५        |
| ,          | **                           | पुद्रलानां द्वैविष्यम्                                  | 55         |
| "          | ,,                           | कार्यकार <b>ण</b> ङक्षणम्                               | ३६६        |
| ₹.         | सङ्घातभेदेम्य उत्प           |                                                         | 97         |
| 33         | , ,,                         | स <del>ङ</del> ्घातोद्भवे त्रिकारणता                    | 97         |
| "          | 55                           | परमाणूनां प्रतिघातस्य त्रैविध्यम्                       | ३६८        |
| "          | "                            | संयोगबन्धयोविशेषता                                      | "          |
|            | भेदादणुः                     |                                                         | ३७१        |
|            | भेदसङ्घाताम्यां चा           | क्षवा:                                                  | ३७२        |
|            |                              | सह्यक्षणसूत्रावतरणम्                                    | ३७३        |
| "<br>२९    | ्र,<br>उत्पादब्ययधीव्ययुत्तं |                                                         | ३७४        |
| -          |                              | अ <b>भावस्या</b> प्रतिषेधात्मकता                        |            |
| "          | 55<br>55                     | केषाञ्चिद् द्रव्याणामनुपलब्धेर्हेतवः                    | ः<br>३७५   |

|        |                             | स्त्रक्रमेणान्तराधिकारस्रचा                  | ४६५        |
|--------|-----------------------------|----------------------------------------------|------------|
| सुत्रा | ङ्कः सूत्रपाठः              | अधिकारः                                      | पृष्ठाङ्कः |
| २९     |                             | इब्यपर्यायास्तिकौ                            | 77         |
| "      | "                           | <b>द्रव्यस्य</b> ।पलापः                      | <b>3</b> 7 |
| >>     | >>                          | द्रव्यस्यान्यत्वम्                           | ३७६        |
| 75     | "                           | <b>द्रन्यप</b> र्यायवा <b>दः</b>             | ३७७        |
| ,,     | ,,                          | <b>दव्य</b> व्यतिरिक्तता                     | 59         |
| 55     | "                           | सामान्यसिद्धिः                               | ३७८        |
| 99     | <b>,</b> ,                  | सामान्यविशेषरूपता                            | 35         |
| 77     | <b>7</b> 5                  | कार्यकारणानेक <del>ान्तत्वम</del> ्          | ३८०        |
| "      | 53                          | अवयितनोऽनन्यत्वम्                            | 95         |
| "      | >>                          | दीर्घ>हस्वत्वसिद्धिः                         | ३८१        |
| 37     | ***                         | <del>उत्पादादिपदानामर्थः</del>               | ,,         |
| ,,     | "                           | <i>उत्पादा<b>देर्भेदाः</b></i>               | ३८३        |
| 23     | <b>5</b> 7                  | <b>ध्रोब्य</b> सि <b>द्धिः</b>               | ३८५        |
| 55     | 77                          | विनाशे भेदाः                                 | 99         |
| ,,     | <b>3</b> 7                  | निर्हेतुकनाशपक्षः                            | ३८६        |
| **     | 35                          | सहेतुकता <i>नाशस्य</i>                       | ३८७        |
| 59     | <b>37</b>                   | उत्पादादीनामेककाळत्वा <b>दि</b>              | ३८९        |
| 55     | 53                          | उत्पादादेर्निस्यानिः <b>यत्वे</b>            | ३९०        |
| ३०     | तङ्कावाभ्ययं नित्यम्        |                                              | ३९१        |
| 37     | <b>,,</b>                   | द्रव्यस्य नित्यता                            | "          |
| 55     | 37                          | नित्यसूत्रफलम्                               | ३९२        |
| 55     | 77                          | द्रव्यपर्यायाम्यां नित्यानित्यत्वे           | "          |
|        | <b>अर्पितानर्पितसिद्धेः</b> |                                              | ३९३        |
| ,,     | <b>"</b>                    | अर् <mark>पितानर्</mark> तितस्व <b>रूपम्</b> | 53         |
| >>     | **                          | विवक्षामुख्यता                               | **         |
| "      | **                          | नित्यःनित्यत्वयोः सहावस्यानविरोधाभावः        | ३९५        |
| .,     | 55                          | एकत्रानवस्थानादिविरोध <b>खण्डनम्</b>         | ३९६        |
| 57     | 35                          | धर्मकीर्तिमतखण्डनम्                          | ३९७        |
| "      | 33                          | द्रव्याणां पर्यायाणां द्वैविश्यम्            | ३९८        |
|        | •                           | द्रव्यास्तिकस्वरूपम्                         | 800        |
| 73     | 15<br>148                   |                                              |            |

# तरवार्थाविगमस्त्रम्

| स्त्राङ्कः  | सूत्रपाठः                   | अधिकारः                                     | पृष्ठाङ्कः |
|-------------|-----------------------------|---------------------------------------------|------------|
| ३१          | <b>अर्पितानर्पितसिद्धेः</b> | मातृकापदास्तिकम्                            | 800        |
| **          | <b>?</b> ;                  | पर्यायवादिमतम्                              | ४०१        |
| <b>73</b> , | "                           | ऋजुसूत्रादिभिः पर्यायपक्षः                  | ४०२        |
| 33          | 35                          | द्रव्यमतनिरूपणम्                            | 808        |
| "           | <b>3</b> 7                  | द्रव्यस्तिके नैगमः                          | ४०४        |
| "           | 77                          | द्रव्यास्तिके संप्रहः                       | ,,         |
| <b>77</b>   | <b>5</b> 5                  | द्रव्यास्तिके व्यवहारः                      | 73         |
| <b>3</b> 5  | <b>3</b> 7                  | पर्यायास्तिके उत्पन्ना <b>ः</b>             | ४०६        |
| <b>5</b> )  | 77                          | सदादिभङ्गाः                                 | 800        |
| 77          | 53                          | एवकारस्यार्थत्रैविष्यम्                     | ४०९        |
| **          | >>                          | न्यवच्छेदेऽपि स्याद्वादः                    | "          |
| ,,          | 17                          | स्वद्रव्यादिना सत्त्वम्                     | 850        |
| 15          | >>                          | अस्तिनास्तिरूपता                            | "          |
| **          | 39                          | अवक्तव्यत्वम्                               | 8 \$ \$    |
| **          | ,,                          | कालादयो वृत्तिहेतवः                         | 55         |
| 77          | 73                          | युगपदवाच्यता                                | ४१२        |
| 37          | 39                          | प्रथमो विकल्पः                              | ४१३        |
| **          | "                           | धर्मध <b>र्मि</b> स्याद्वादः                | "          |
| 13          | "                           | सद्भावासद्भावापेक्षया द्रव्यस्येकलादिविचारः | 8 \$ 8     |
| . 59        | 35                          | द्वितीयो विकल्पः                            | 77         |
| "           | 25                          | तृतीयो विकल्पः                              | ४१५        |
| "           | 53                          | पर्यायादेशविकल्पाः                          | 35         |
| >>          | >>                          | सकलादेशविकलादेशोत्पत्तिः                    | ४१६        |
| 55          | >>                          | चतुर्थो विकल्पः                             | ४१७        |
| "           | <b>&gt;</b> 7               | पश्चमो विकल्पः                              | 71         |
| "           | >>                          | षष्ठो विकल्पः                               | **         |
| 77          | ***                         | सप्तमो विकल्पः                              | ४१८        |
| "           | 55                          | नयत्रयापेक्षया सप्तभ गी                     | "          |
| ,,          | 57                          | शब्दनयाः                                    | 55         |
| 17          | >>                          | पुद्गलबन्धहेतुः                             | ४१९        |

| सूत्रक्रमेणान्तराधिकारसूचा |                   |                                   | ४६७          |
|----------------------------|-------------------|-----------------------------------|--------------|
| स्त्राङ्गः                 | <b>स्त्र</b> पाठः | अधिकारः                           | पृष्ठाङ्गः   |
| ३२ स्निग्धस्य              | क्षत्वाद् बन्धः   |                                   | ४२०          |
| ३३ न जघन्य                 | पगुणानाम <u>्</u> |                                   | ४२१          |
| ३४ गुणसाम्ये               |                   |                                   | ४२२          |
| ३५ द्वयधिका                | दिगुणानां तु      |                                   | ४२४          |
| ३६ बन्धे सम                | नाधिकौ पारिणामिकौ |                                   | <b>४</b> २६  |
| ३७ गुणपर्यार               | पवद् द्रव्यम्     |                                   | ४२७          |
| ३८ कालक्षेत्य              | कि                |                                   | ४.९          |
| " "                        |                   | कालस्य द्रव्यत्वम्                | ४ <b>२</b> ९ |
| 57 55                      |                   | कालद्रव्यस्य पार्थकः म्           | ४३०          |
| <b>,,</b> ,,               |                   | काले उत्पादादिमत्ता               | <b>5</b> ;   |
| 23 23                      |                   | भाववृत्तौ काळस्यापेक्षिता         | ४३१          |
| 75 25                      |                   | परापरस्वादेः स्थितिविशेषापेक्षिता | ४३२          |
| 27 59                      |                   | काल्रस्य पर्यायता                 | "            |
| ३९ सोडनन्त                 | समयः              |                                   | ४३३          |
| 33 7 <b>3</b>              |                   | काल्स्य समयाः                     | **           |
| +3 33                      |                   | कालेऽवयवविचारः                    | ४३४          |
| ४० द्रव्याश्रया            | । निर्गुणा गुणाः  |                                   | ४३५          |
| ४१ तद्भावः प               | <b>गरिणामः</b>    |                                   | <b>४३६</b>   |
| ४२ अनादिरा                 | दिमां <b>श्च</b>  |                                   | 83८          |
| ४३ रूपिष्वावि              | देमान्            |                                   | ४३९          |
| ८८ योगोपयो                 | गौ जीवेषु         |                                   | 880          |



## नमो नमः श्रीप्रश्चधर्मसूरवे।

# शुद्धिपत्रकम् ।

## (पाठान्तरादिसमेतम्)

## d>0\$0€>

| पृष्ठे | पङ्कौ       | अशुद्धम्                   | गुद्रम्                     |
|--------|-------------|----------------------------|-----------------------------|
| ११     | <b>\$</b> 8 | Punnyāsa                   | Pannyāsa                    |
| ११     | \$8         | Add now before Agam        | oddhāraka                   |
| १३     | १९          | र्मा प्रति                 | मह्यं                       |
| .\$8   | 4           | निर्धारिता                 | निर्घारिताः                 |
| १८     | <b>१</b> .० | श्रीउमा <b>स्</b> गति०     | श्रीउमास्वाति०              |
| रेर    | १०          | उत्तराध्ययनवृ <u>त्त</u> ी | उत्तराध्ययनसूत्र            |
| २२     | १२          | ० मन्त्रस्तथाषयैः          | ०मन्त्रस्तयौषधैः            |
| २२     | १८          | <b>०गमसत्र</b> ०           | <b>ःग</b> स् <b>स्</b> त्र० |
|        |             |                            | ·                           |
| 8      | ٩.          | <b>०स्रिक</b> ताटीका       | <b>्स्रिक</b> ता टीका       |
| २      | २           | स्वच्छतामन्यां             | स्वच्छतामनन्यां             |
| 33     | 8           | ०गमिकम०                    | ०गमिकामा ०                  |
| "      | 4           | <u> शुद्धमध्ययनादिकाले</u> | शुद्धमध्ययनादि काले         |
| 77     | १०          | कर्तृकरणे कता              | कर्तृकरणे ऋते सति कर्तृक-   |
|        |             |                            | रणे कता                     |
| 77     | १२          | च चारित्राद्               | चरित्रद्                    |
| >>     | <b>१</b> 8  | इति ऋत्वा ज्ञानशुद्धः—     | इतिकृत्या ज्ञानशुद्धं       |
| **     | १८          | ज्ञानमन्यथा                | ज्ञानं भवत्यन्यथा           |
| 77     | २२          | पञ्चतया                    | पञ्चतयी                     |
| "      | २९          | एकतमवत्                    | एकतमत्                      |
| 77     | ३०          | तच सप्रयोजनं               | तच समासप्रयोजनं             |
| ₹      | ξ.          | चास्य                      | वाऽस्य                      |

## ग्रुद्धिपत्रकम्

| पृष्ठे | प्रकौ     | अञ्चदम्                       | ग्रदम्                             |
|--------|-----------|-------------------------------|------------------------------------|
| ३      | ११        | चास्य                         | वाऽस्य                             |
| >>     | २ १       | ०भोगकर्मा०                    | ०भोग्यकर्मा०                       |
| 8      | १२        | जन्मनि                        | जन्म जन्मनि                        |
| 33     | १७        | <b>एवोत्तरोपपत्ति</b> ०       | <b>एवोत्तरोत्तरोपपत्ति०</b>        |
| 4      | 8         | ०पष्ट०                        | <b>०</b> प्यभीष्ट <b>०</b>         |
| 75     | १४        | वा                            | वा,                                |
| 55     | १५        | ०मेव                          | ०मेत्र,                            |
| ξ      | ۷         | स्वामी विकल्पमाह              | स्वामिविकल्पमाह                    |
| 53     | ₹         | चामुत्र,                      | चामुत्र                            |
| **     | २६        | पूर्वेम्यो न्यूनेषु           | पूर्वीम्योऽन्यू <b>नेषु</b>        |
| હ      | १६        | <del>कन्द्</del> फला <b>०</b> | <b>कन्दम्</b> ळफ् <b>ला</b> ०      |
| 4      | <b>२६</b> | <b>पू</b> जाम <b>ईने</b> ०    | पूजामईने०                          |
| 9      | १७        | ० म्यर्च्या                   | ०म्यर्च्य                          |
| ११     | Ę         | ०मार्गाप्रदर्शनात्            | <ul><li>मार्गप्रदर्शनात्</li></ul> |
| 53     | १३        | श्रुताविधिभिः                 | श्रुतावधिभिः                       |
| 75     | २१        | उक्तस <b>लिल</b> ०            | उक्तं सिलल                         |
| १२     | १९        | ०मभिष्याय अभि०                | ०मभिष्यायन्त्रभि ०                 |
| १३     | १६        | सिद्धेभ्यः                    | सिद्धेम्यः,                        |
| 57     | १७        | प्रयुक्तं                     | प्रत्युक्तं                        |
| "      | २२        | सूत्रीनिर्देशाद्              | सूत्रनिर्देशाद्                    |
| \$8    | २         | षड्विधमपि                     | ٥                                  |
| . 25   | २७        | ०षमित०                        | ०षामित०                            |
| १५     | ११        | ०भवनीयः इदं                   | <b>०भवनीयमिदं</b>                  |
| "      | २०        | सम्बध्यते                     | सम्बध्यते,                         |
| "      | २१        | गतमभि ०                       | गतमपि                              |
| "      | २६        | विशेषितमिति ०                 | विशेषितमेवेति<br>-                 |
| १६     | 8         | प्रवचने, इत्येतदू             | प्रवचने—" इत्येतद्                 |
| "      | <b>ર</b>  | चेति                          | च '' इति                           |
| ,,     | છ         | वचोरूपं                       | वचो रूपं                           |
| 27     | १५        | प्रत्यासं                     | प्रत्यासं,                         |

# तस्वार्थाविगमस्त्रम्

| पृष्ठे | पङ्क्तौ    | अग्रुद्धम्                               | गुद्धम्                             |
|--------|------------|------------------------------------------|-------------------------------------|
| १६     | १५         | कर्तुम्                                  | कर्तुम् १                           |
| 55     | २९         | <b>्</b> दुचिप्सेच                       | <b>्</b> दुचिक्षिप्सेच              |
| १७     | २०         | ० <b>दृद्धिसंभवोऽवसीय</b> ते             | <b>्र</b> द्धिःसंभाव्यमानाऽत्रसीयते |
| >>     | २१         | <b>त्रू</b> यन्ते                        | श्रयते                              |
| १९     | १७         | <b>उपेन्द्रवजा</b>                       | <del>वंशस्थ</del> विलम्             |
| २१     | २३         | तत्प्रस <b>ङ्ग</b> प्रतिषेघो             | तत्प्रसङ्ग इति प्रतिषेधो            |
| २२     | ६          | ०मादि०                                   | ०माधमादि                            |
| "      | 6          | ० शुद्धे:                                | ०शुद्धे .                           |
| "      | ९          | प्रवचने शुद्धि०                          | प्रवचनशुद्धि ०                      |
| 55     | २८         | तीर्थक्कत्वस्वाभा०                       | तीर्थकृत्तत्स्वाभा०                 |
| २४     | १०         | <b>ਰ∘ प</b>                              | <b>उ० ५</b>                         |
| ३१     | ६          | इन्द्रस्याजीवस्य                         | इन्द्रस्य जीवस्य                    |
| ३३     | १          | <i>ल</i> क्षति                           | <b>टक्षय</b> ति ं                   |
| 37     | 8          | निश्चितपरिज्ञानं                         | निश्चितं परिज्ञानं                  |
| 77     | હ          | विशेष्यकल्पना                            | विशेषणविशेष्यकल्पना                 |
| ३४     | १          | ०प्रतिभागेन                              | <b>्प्र</b> विभागेन                 |
| **     | 8          | आत्मतात <b>त्त्वं</b>                    | आत्मना तत्त्वं                      |
| "      | ૭          | चानुभवति                                 | चानुभवन्ति                          |
| ३६     | <b>१</b> 8 | फ्रणपरिणामेन                             | फणापरिणामेन                         |
| ३८     | १०         | गतिशरीरा०                                | गतिजातिशरीरा o                      |
| ४२     | २७         | ०पार्प्यादय                              | ०पार्णादय०                          |
| 84     | १          | जीवाकारः प्रतिकृतिसद्भावे                | जीवाकारा प्रतिकृतिः सद्भावे         |
| **     | ३१         | खला                                      | ৰম্ভ                                |
| ४६     | Ę          | दुहितृकादिसूत्र-                         | दुहितृकादि सूत्र-                   |
| 85     | ₹          | सम्भवन्ति                                | सम्भवति                             |
| وطوط   | १७         | पु <b>द्ग</b> लादिरूपस् <b>वप्रदेश</b> ० | पुद्रलादिरूपः स्वप्नदेश०            |
| ५६     | २४         | विवसीव                                   | तस्या विवक्षैव                      |
| ६२     | १३         | उपरिशाट•                                 | परिशाट०                             |
| ६३     | **         | ०विषाणादिकः                              | <b>ं</b> विषाणादिके                 |
| ६५     | 8          | सम्यग्दशनीम्                             | सम्यग्दर्शनम्                       |

## ग्रुद्धिपत्रकम्

| પૃષ્ઠે | पङ्क्तौ | अशुद्धम्                              | गुद्धम्                        |
|--------|---------|---------------------------------------|--------------------------------|
| ६६     | २       | अष्टी चतुर्दशभागा देशोनाः             | 0                              |
| ७०     | . ,,    | तत् श्रुत०                            | तत् सर्वे श्रुत०               |
| 77     | 4       | प्रति विशिष्ट०                        | प्रतिविशिष्ट०                  |
| ७२     | २१      | स्पद्ये मतेः                          | स्पष्टो भवति मतेः              |
| 98     | ६       | निषेधात्                              | निषिद्धात्                     |
| **     | ३४      | निश्चयतः                              | निश्चयता                       |
| "      | \$8     | प्रत्यक्षं, प्रत्यक्षं चाद्ये         | प्रत्यक्षं चाचे                |
| 77     | १९      | <b>ब्र</b> ते                         | ब्रूते                         |
| ७६     | १२      | इन्द्रियनिमित्तत्वात्                 | इन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तत्वात |
| پ, ۶   | १-२५    | देशा—दिति                             | देश इति                        |
| 66     | २६      | भवासाध <b>न</b> ०                     | भावसाधन ०                      |
| ८९ :   | १६–२७   | ०भिधा <b>या—भि</b> धानं               | ०भिघाय विधानं                  |
| ९१     | હ       | स्यायन्ते                             | स्याप्यन्ते                    |
| 77     | Ć       | सर्वेऋतान्ताः                         | सर्वतीर्थकृतान्ताः             |
| 57     | २४      | कर्करस्पर्श                           | कर्कशस्पर्श                    |
| ९५     | ષ્      | भदप्रयोजनं                            | भेदप्रयोज <b>नं</b>            |
| 33     | 4       | न्यवहि विप्र <i>०</i>                 | <b>व्यवहितविप्र०</b>           |
| ९९     | १८      | ततोऽस्तिमात्रे                        | ततो रत्निमात्रे                |
| १०२    | २३      | प्रतिपतत्या                           | प्रतिपतित आ                    |
| १०६    | १७      | मनः—अनिन्द्रियं प्रतिविशिष्ट <b>०</b> | मनोऽनिन्द्रियप्रविष्ट <b>०</b> |
| ११०    | २१      | कस्मिन्                               | एक <b>स्मिन्</b>               |
| ११५    | १०      | स <del>ङ</del> ्ग्रह:                 | सङ्गहस्तरमात् सर्वम्           |
| "      | ११      | भवना <u>०</u>                         | भावना ०                        |
| ११६    | 4       | घटादितैव                              | घटादिनैव                       |
| **     | २२      | <b>০</b> ৰ্থप্ৰ <b>০</b>              | <b>०र्थनया अर्थप्र</b> ०       |
| १२०    | ९       | नित्यतो                               | इत्यतो                         |
| १२४    | २९      | ०कुमारसिद्धिः                         | <b>०कुमारप्रसिद्धिः</b>        |
| १२६    | ११      | मतिज्ञानी मनुष्य०                     | मतिज्ञानी मनुष्यजीवस्य         |
|        |         | •                                     | म <b>नुष्य</b> ०               |
| "      | १४      | दृष्या                                | दृष्वा                         |

# तस्वार्थाविगमस्त्रम्

| पृष्ठे    | पङ्कौ        | अग्रुद्रम्                         | ग्रद्धम्                 |
|-----------|--------------|------------------------------------|--------------------------|
| १२६       | १९           | ज्ञानादीनां                        | इानानां                  |
| ,,        | २६           | प्रमाणार्थवत् तन्त्रा              | प्रमाणज्ञेयवत् तन्त्रा   |
| १२७       | <b>u</b> g   | प्रकान्तनय ०                       | प्रकान्तं नय०            |
| 77        | "            | <b>चाद्</b> शितं                   | च दर्शितं                |
| १२८       | <b>ર</b>     | ससमु०                              | स समु॰                   |
| - 35      | ९            | <b>ं</b> मानत्वाद्                 | ०मानत्वात्,              |
| <b>53</b> | १७           | षणोपेतं,                           | षणोपेतं                  |
| 55        | १८           | एवम्भूत इव                         | एवम्भूत एव               |
| १२८       | १९           | नान्यदिति                          | नान्यदेति                |
| "         | २०           | ०तावितिचेत्                        | ०ताविति चेत्             |
| १२९       | ३०           | गम्येते                            | गण्येते                  |
| १३१       | ९            | जीवा जीवा                          | . जीवौ जीवा              |
| "         | १०           | आदार्थः                            | आदार्थे                  |
| १३३       | 8            | विपर्ययान                          | विपर्ययान्               |
| १३४       | २०           | कश्चित् प्राणी                     | ٥                        |
| 35        | २८           | अधैवमेव लौकिका०                    | अथैवमेव किं छैकिका०      |
| १३७       | ₹8           | रोदित                              | रादिति                   |
| >>        | ३०           | किंसतत्त्वः                        | किंसरवः                  |
| १३८       | १२           | ०नुदयलक्षणः                        | <b>्नुद्</b> यक्षयलक्षणः |
| १४०       | १९           | मध्य                               | मध्या।                   |
| १४२       | <b>२</b> २   | नियम्य                             | नियम्यं                  |
| १४३       | <b>u</b> , . | ०भेदात् मुक्त०                     | ०भेदोन्मुक्त०            |
| १८५       | 4            | प्रतिपद्विवरणे                     | प्रतिपदं विवरणे          |
| १४८       | १९           | ०निवृत्तौ                          | ०निर्वृत्तौ              |
| १४९       | २९           | युञ्जनं योगः                       | युजेयोंजनं योगः          |
| १५०       | २८           | <b>०</b> ईता <b>नुमीयते</b>        | <b>०</b> ईताऽनुमीयते     |
| १५१       | 4            | ০ <i>ন্ত</i> ৰ্থাৰ্থবি <b>ষয</b> ় | ०लम्बार्थे विषय ०        |
| १५१       | १४           | ०संशयासर्वार्थ <i>०</i>            | ०संशयसर्वा <b>र्ध</b> ०  |
| १५२       | २१           | ०नाकार                             | ०नाकार                   |
| १५४       | २२ -         | विस्रवचन०                          | वि <b>उस्यवचन</b> ०      |

## ग्रद्धिपत्रकम्

| पृष्ठे | पङ्कौ          | अशुद्धम्                           | गुद्धम्                                 |
|--------|----------------|------------------------------------|-----------------------------------------|
| १५८    | १३             | उच्यते                             | उच्यन्ते                                |
| १५९    | १२             | ०घो <b>ऽ</b> घः पाताल <b>०</b>     | ०घोऽघः पाताल०                           |
| १६०    | عع             | <u> छेद्यत्वादिदष्ट०</u>           | ० <del>छेद</del> ात्वादि दृष्ट <b>०</b> |
| 33     | १४             | ० शेषस्त <b>थैव</b>                | ० शेषस्तधैव,                            |
| 77     | १९             | ०समतासमा <b>हारा</b> ०             | ०समता समाहारा०                          |
| 53     | <b>२</b> १     | ०मनित्यं रथं                       | <b>०म</b> नित्थं <b>स्थं</b>            |
| 39     | २५             | तेजो ०                             | <sup>र</sup> तेजों वा <b>य्</b>         |
| 77     | ३१             | अमनोज्ञतरामेव                      | अमनोमतरामेव                             |
| 53     | <b>३</b> २     | -पाठः ॥                            | पाठः ।                                  |
| १६१    | १२             | देशान्तरा                          | देशान्तर—                               |
| 79     | १३             | ०लक्षणेति,                         | oल <b>क्षणेति</b>                       |
| ,,,    | १९             | वा                                 | वा,                                     |
| १६२    | २३             | ०तया <b>ङ्गीऋ</b> ता               | <b>०तयाऽङ्गीकृता</b>                    |
| 77     | ३२             | ०भूते तिप्राणा                     | ०भूते प्राणा०                           |
| 33     | · <b>२</b>     | ० भावेरतः                          | ०भावै:, अतः                             |
| १६३    | २              | व                                  | वा                                      |
| 39     | १५             | स्तवनादीनामपि                      | सूचनादीनामपि                            |
| "      | १९             | ন্তুষ্টানি                         | <del>ত্</del> র্ছান <del>ি –</del>      |
| "      | २८             | ' सूचनादीनां ' इति <b>ग्</b> -पाठः | ' स्तवनादीनामपि '                       |
|        |                |                                    | इति <b>क-ख-</b> पाठः                    |
| १६४    | २              | द्धिः पश्चकाभिधानात्               | द्विपञ्चकाभिषानात् ,                    |
| 53     | 4              | <b>०दो</b> षोडतः                   | दोष:, अतः                               |
| 33     | <b>१</b> १     | ०तया                               | ०तया,                                   |
| . 55   | १२             | भवन्ति                             | भवन्ति,                                 |
| . 53   | २१             | ०र्घार्यते, स्वरूपमेदाभ्यां        | ०र्धार्यते स्वरूपमेदाभ्यां,             |
| "      | २२             | ०करणं                              | ०करणं,                                  |
| **     | २७             | निर्माणनामकर्मा०                   | निर्माणनाम नामकर्मा०                    |
| १६५    | ٠ ३            | द्वाराण्यव ०                       | द्वाराणि, अव०                           |
| ,,     | १७             | ०विधाकाराः                         | <b>ं</b> विधाकारा                       |
| 35     | २०             | विशेष अङ्गोपाङ्गनामनिर्माण्        | विशेषः अ <b>ङ्गोपाङ्गनाम निर्माण्</b>   |
| •      | <b>&amp;</b> • |                                    |                                         |

# तस्वार्थाधिगमसूत्रम्

| पृष्ठे    | पङ्कौ           | अशुद्धम्                               | शुद्धम्                        |
|-----------|-----------------|----------------------------------------|--------------------------------|
| १६५       | २१              | संस्कृता                               | संस्कृता                       |
| "         | २५              | अ <b>ङ्गोपाङ्गे</b>                    | अङ्गोपाङ्गं                    |
| १६६       | २               | ०निरपेक्षा                             | ०निरपेक्षा,                    |
| 55°       | ۷               | ०यान्तरं निर्वृत्तौ सत्यपि             | ०यान्तरं, निर्वृत्तौ सत्यपि    |
| 55        | 9               | ०णाति तस्मानिर्वृत्तेः                 | ०णाति, तस्मानिर्वृत्ते         |
| 77        | ११              | ०मपि                                   | ०मपि,                          |
| 75        | १२              | कथयति                                  | कथयति,                         |
| 99        | १३              | यदनुपहत्यात                            | यदनुपहत्या                     |
| ,,        | २९              | तस्यायमर्थः                            | तस्यायमर्थः                    |
| १६७       | १२              | कयं कृत्वोक्तं                         | कथंकृत्वाक्तं                  |
| **        | १७              | ज <b>नि</b> तात्मनो                    | जनिताऽ <b>ऽ</b> त्मनो          |
| 37        | २७              | खुल                                    | खऌ                             |
| १६८       | ૭               | ०श्रुय०                                | <b>ंश्र</b> स <b>ः</b>         |
| 57        | 4               | <b>उपयोगपरि</b> ०                      | उपयोगः परि०                    |
| 37        | <sup>.</sup> १२ | <b>प्रसङ्गो</b> त्यन्ता <b>स-</b>      | प्रसङ्गः ? अत्यन्तास-          |
| 55        | १३              | ० द्वारेण—                             | ०द्वारेण                       |
| 55        | १६              | संवेदनानुभवनलक्षणा                     | संवेदनाऽनुभवनलक्षणा,           |
| 77        | २४              | निवृत्त्यादीनां                        | निर्वृत्त्यादीनां              |
| **        | २६              | दर्शयति—                               | दर्शयति,                       |
| 53        | २७              | निर्वर्त <del>-ते</del>                | निर्वर्त्यन्ते                 |
| 55        | २९              | न च                                    | नैव                            |
| 33        | ३०              | ०च्यते                                 | ०च्यते <b>—</b>                |
| १७१       | ३१              | श्रतज्ञानं                             | श्रुतज्ञानं                    |
| <b>37</b> | ३२              | ०विधविशे—                              | विधविशेषणाद् भावश्रुत<br>विशे- |
| १७२       | ६्              | वा                                     | भावश्रुतपूर्वकत्वाद् वा        |
| <b>53</b> | <b>१</b> 8      | एतद्विहिताविहिता <u>न</u> ुभय <b>०</b> | एताद्धे हिताहितानुभय०          |
| ,,        | २२              | समस्तत                                 | समस्त्यत                       |
| १७३       | ٠ -             | निचायि                                 | <b>निरचा</b> यि                |
| १७४       | १८              | <b>भाषितेना</b> पि                     | भाष्यं ततो ऽपि                 |

#### ग्रुद्धिपत्रकम्

| पृष्ठे      | पङ्कौ      | अशुद्धम्                             | शुद्धम्                    |
|-------------|------------|--------------------------------------|----------------------------|
| १७०         | ३          | ध्वनिः,                              | घ्वनि:                     |
| १७७         | १३         | हरामीति मोहनीयोदयात् ,               | हरामीति, मोहनीयोदयात्      |
| ,,          | २२         | चाग्नेर्रुक्षण •                     | चाग्नेनी लक्षण०            |
| १७७         | २६         | मतिस्मृतिसंज्ञान्विन्ताभिनि <i>०</i> | मतिः स्मृतिः संज्ञा चिन्ता |
| •           |            |                                      | ऽभिनि०                     |
| १७८         | ९          | <b>्र</b> भावाद्                     | ०रभावाद् ,                 |
| "           | १३         | <b>०</b> न्यस्यानु                   | ०न्यस्यां तु               |
| 77          | १६         | कर्मयोगः                             | कर्मयोगः,                  |
| १७९         | 4          | ०रच्यो                               | ०रच्यो                     |
| 77          | १९         | विग्रहगतेः                           | विप्रहगतौ                  |
| 35          | २०         | कार्मणमस्ति                          | कार्मणमिश्रः               |
| १८०         | ९          | व्यक्ति०                             | <i>व्य</i> क्त <b>ः</b>    |
| ,,,         | १५         | इत्याह——                             | इत्याह ।                   |
| १८१         | २६         | योगैर्जीवाः                          | योगे जीवाः                 |
| १८३         | 8          | <b>्का</b> इए                        | ०काइए                      |
| ,,          | હ          | <b>ः क</b> ाइयत्ताए                  | ०काइयत्ताए                 |
| "           | <b>१</b> 8 | तेपहेणं                              | तेण्डेणं                   |
| १८४         | 8          | द्विसामायिक०                         | द्विसामयिक०                |
| . 77        | 2          | <b>ंक</b> ाइए                        | <b>० काइ</b> ए             |
| <b>१८</b> ४ | १०         | <b>०</b> कःइयत्ताए                   | ०काइयत्ताए                 |
| ,,,         | १०         | सेणं                                 | से णं                      |
| ,,,         | २६         | त्रिसमया वा                          | त्रिसमया वा,               |
| "           | २८         | न <del>ार</del> तीति                 | नास्तीति,                  |
| १९१         | 8          | <b>्</b> मित्यादि                    | ०मित्यादि भाष्यम्          |
| **          | ۷          | प्रतिकष्टः                           | प्रतिकुष्टः                |
| १९३         | १८         | न तु च                               | ननु च                      |
| ,,,,        | १९         | ० दुर्लभः                            | ०दुर्छमः,                  |
| ,,,<br>,,   | .२१        | पोतजाः                               | पोतजाः—-                   |
| "           | २३         | ०धीयते                               | ०धीयते                     |
| १९४         | ધ્યુ       | दघते                                 | द्धते—                     |

# तस्वार्याचिममस्त्रम्

| पृष्ठे         | <del>पङ्क</del> ी | अशुद्धम्                                 | ग्रुद्धम्                                 |
|----------------|-------------------|------------------------------------------|-------------------------------------------|
| १९४            | દ્                | नारकेष्ट्रित                             | नारकेष्ट्रिती,                            |
| \$7            | २१                | ०धारणमवच्छेदो                            | ०धारणम्—अवच्छेदो                          |
| **             | २६                | • द्वान्तर ०                             | <b>० द्वा</b> ऽन्तर् ०                    |
| १९५            | 8                 | स्यात्                                   | स्यात,                                    |
| 77             | १२                | ०रूपतानेक०                               | <b>०रूपताऽनेक</b> ०                       |
| 77             | <b>२</b> ४        | स्याद्,                                  | स्याद् ?                                  |
| १९६            | १                 | कर्मणस्तु                                | कार्मणस्तु                                |
| 7)             | १                 | च, यथापूर्वे                             | च, यथापूर्व                               |
| "              | ۹,                | ०मेकपरमाणु०                              | ०मे(कै)कपरमाणु०                           |
| "              | ११                | समुछङ्घ्या                               | समुछङ्घ्य                                 |
| ***            | <b>२</b> ६        | तेषां _                                  | तेषां                                     |
| १९७            | ધ્યુ              | ०मर्थः                                   | ०मर्थः                                    |
| "              | १४                | तथा                                      | तथाऽऽ—                                    |
| 39             | १९                | <b>० हस्यत्वात्</b>                      | ॰ दस्यत्वात् ,                            |
| <del>5</del> 5 | २५                | ०विशेषात्                                | ०विशेषात् ,                               |
| १९८            | ષ્                | <b>ढर्</b> यन्ते                         | <b>टर्</b> यते                            |
| >7             | હ                 | प्रदेशस् <del>कन्यः</del>                | प्रदेशः <b>स्क</b> न्धः                   |
| "              | २८                | प्रदशमानम्                               | प्रदेशमानम्                               |
| "              | ३२                | <b>०द</b> र्शयति—–                       | ०दर्शयति,                                 |
| १९९            | ৩                 | चार्थे                                   | चार्षे                                    |
| 93             | 6                 | मनो <b>प्रह्</b> योग्यकार्मण् <b>स्य</b> | मनोप्रहणयोग्यः कार्मणस्य                  |
| **             | <b>२</b> १        | <b>०द्रव्या</b> भावात्                   | <b>्रव्यद्वया</b> भावात्                  |
| २००            | १८                | ताम्या०                                  | ताभ्या०                                   |
| 77             | १९                | ०मनादि०                                  | ०मनादि०                                   |
| २०१            | 8                 | ०कमीधाय चेतसि, अवीचत् स्रिः              | ०कमाधाय चेतसि, अवो-                       |
|                | _                 |                                          | चत् सूरिः—                                |
| "              | Ę                 | ०भेवतः । सर्वस्यामवस्थायां               | <b>र्भवतः</b> सर्वस्यामवस्यायां,          |
| 77             | <b>२२</b>         | ०प्रवणमानसं                              | प्रवणमानसः                                |
| २०३            | २९ .              | विकल्पो हेया तु                          | विकल्पो भवस्थताया हेयो नु<br>हेयरूपतया तु |

| पृष्ठे     | पङ्क्ती   | अगुद्धम्                   | <b>શ્રદ્ધ</b>                  |
|------------|-----------|----------------------------|--------------------------------|
| २०६        | ₹8        | त <b>त्र्विनैवा०</b>       | तत्पूर्विके चा०                |
|            | १२        | जन्मनि                     | (kg 441 410                    |
| २०७<br>२०८ |           | चतुर्देशपूर्वधर एव         | चतुर्दशपूर्वधरस्यैव            |
|            | "         |                            |                                |
| २०८        | १९        | परिभूतपाम्मा               | परिषूतमाप्मा                   |
| २१२        | ११        | ०प्राह्मादयो               | <b>म्रा</b> ह्मतादयो           |
| २१३        | <b>२३</b> | अपर्यादाय                  | पर्यादाय                       |
| २१४        | ३०        | स्पृष्टानि, पुरुषो भदन्त ! | स्पृष्टानि, अथ भदन्त ! तेषां   |
|            |           |                            | शरीराणामन्तरा किमेकजी-         |
|            |           |                            | वस्पृष्टा अनेकजीवस्पृष्टाः ?   |
|            |           |                            | गौतम ! एकजीवस्पृष्टा, नाने-    |
|            |           | •                          | कजीव स्पृष्टाः। पुरुषो भदन्तः! |
| २१५        | १४        | मनुष्यसंयुतः               | मनुष्यसंयतः                    |
| २२३        | ₹         | देवकु                      | सदेवकु-                        |
| २२३        | 4         | सप्ता०                     | सप्तस्ता०                      |
| २२४        | १५        | यस्य                       | तस्य                           |
| २२६        | ३         | नाम                        | समुद्धातो नाम                  |
| "          | २९        | ०वर्तनः                    | ०वर्तनै:                       |
| २३१        | 4         | गाह्बतां                   | गाहवतां न पुनः                 |
| २३२        | ₹         | सू०, ५४                    | सू० ५४                         |
| "          | <b>Lq</b> | शर्कराद्याः                | शर्कराप्रमाद्याः               |
| २३२        | १७        | ०भासुरा                    | ०भास्त्ररा                     |
| 55         | २५        | <b>पू</b> र्वा <b>य</b> ां | पूर्वस्यां                     |
| २३३        | १९        | वसुधाव <b>ि</b> तनो        | वसुघा ऽघोवर्तिनो               |
| २३४        | १७        | परितनाऽ                    | परितनोऽ                        |
| २३७        | १५        | क्रमेणाधो०                 | क्रमेणाघोऽघो                   |
| २३८        | ३         | स्पष्टयति-—ङोचन०           | स्पष्टयति—न कदाचिद-            |
|            |           | •                          | क्षिनिमेषमात्रमपि न भवन्ति     |
|            |           |                            | अर्थात् लोचन०                  |
| २४१        | १९        | •                          | परस्परोदीरितानीति भाष्यम्।     |
| २४६        | २६        | त्रैविष्यं                 | त्रैविध्यम्                    |

## तन्त्रार्थाधिगमसूत्रम्

| પૃષ્ઠે   | पङ्कौ       | अगुद्धम्                           | ग्रद्धम्                                                 |
|----------|-------------|------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| २४६      | ३०          | तदेतार्थेन                         | तदेतेनार्थेन                                             |
| २४७      | २२          | षड्विध                             | षड्विधं                                                  |
| २४८      | ११          | <del>त्रि</del> तये                | तृतीयो                                                   |
| "        | २९          | वाला <b>प्रभूता</b>                | वालाप्रभृता                                              |
| २५१      | २८          | च                                  | 0                                                        |
| २५२      | १६          | चैतावत्या चा (सत्यावा)             | चैतावती सत्या वा                                         |
| २६२      | <b>\$</b> 8 | <b>०</b> रात्तममष्टौ               | ०रात्तनमृष्टी                                            |
| "        | २४          | आरात्तम०                           | आ <b>रात्तन</b> ०                                        |
| २६३      | १६          | समुद्रेषूत्पत्स्यते                | समुद्रेष्ट्रपद्यते                                       |
| २६४      | २२          | ०विशेत्                            | <b>ं</b> विशेत                                           |
| 55       | ३१ -        | केन                                | •                                                        |
| २६९      | 9           | नरायुषोमानम्                       | नरायुषो मानम्                                            |
| २७२      | ६           | 468                                | ४२१                                                      |
| २७३      | ۶,          | <b>्र</b> कीडागद्युतितिस्वभावाः    | <b>्रकी</b> डागतियुतिस्वभावा                             |
| **       | १२          | विभिन्नः                           | विभिन्नं                                                 |
| "        | २७          | अक्षरानिपातै:                      | अप्सरोनिपातैः                                            |
| 37       | २९-३०       | षण्मासं व्यतिवर्तेत कियदेकं विमानं | षण्मासान् न्यतिव्रजेत् अस्य-                             |
|          |             | व्यतिवर्तेत कियदेकं न व्यतिवर्तेत  | ककं यं विमानं व्यतिव्रजेत्<br>अस्येककं यं न व्यतिव्रजेत् |
| २७४      | · <b>ર</b>  | दारुच्छेदप्रज्ञा ०                 | दारुच्छेदे प्रज्ञा०                                      |
|          | १९          | प्रतीयताम्                         | प्रतीयन्ताम्                                             |
| "        | ₹१          | भेद-                               | भेदा                                                     |
| ः<br>२७५ | , ,         | अन्त                               | अन्तं                                                    |
|          | ર           | द्विविकल्पाः—-                     | द्विविकल्पाः                                             |
| >><br>>> | ११          | अनुघा                              | अधुना                                                    |
| "        | २३          | <b>एकैं</b> क <b>०</b>             | एक०                                                      |
| "        | २८          | प्रत्यासन्नै( ते ? )श्चेति         | प्रत्यासन्नश्चेति                                        |
| २७७      | २६          | कार्य                              | कार्ष—                                                   |
| २७९      | २२          | पञ्चविंशति ०                       | पञ्चात्रॅशत्०                                            |
| २८०      | <b>१</b> .  | <b>०ह्</b> साद्गे                  | ० इसद्भि                                                 |

# तत्त्वार्थाधिगमसूत्रम्

| पृष्ठे | पङ्क्तौ | अशुद्धम्                           | ग्रदम्                   |
|--------|---------|------------------------------------|--------------------------|
| २८०    | १८      | रहितम्                             | रहितत्वाच                |
| २८१    | १७      | तत्कुमार ०                         | तस्य कुमार०              |
| २८२    | २३      | रन्तप्रभायां                       | रत्नप्रभायाः             |
| 79     | २५      | रन्तप्रभायां                       | रत्नप्रभायां             |
| २८५    | २७      | दशोत्तरयोजनशतबहुरु                 | दशोत्तरं योजनशतं बहल     |
| २८९    | २१      | त्रिपञ्चाशत <b>्</b>               | पञ्चाशत्० ( पाठान्तरम् ) |
| २९०    | २       | स <b>ङ्</b> ग्रहव्यव <b>०</b>      | सङ्ग्रहाभिधानं व्यव०     |
| 77     | १०      | ततः                                | अत:                      |
| ,,     | ३०      | पद्यते                             | पद्यन्ते                 |
| २९१    | દ્      | एष च                               | एष वा                    |
| २९२    | २३      | ० विशिष्टो <del>न्छ्</del> वासपरि० | विशिष्टोच्छ्वासनि:-      |
|        |         |                                    | श्वासपरि०                |
| २९३    | १३      | मानेन                              | मासेन                    |
| 33     | २०      | चतुरशी तिगुणिताः                   | चतुरशीतिगुणिताः          |
| २९४    | २१      | एतान्येव                           | तान्येव                  |
| २९५    | १४      | नाद्यन्तं                          | नाद्यनन्तं               |
| २९७    | . ∙ ₹   | ते <b>ऽतः</b>                      | ते च                     |
| 33     | 8       | तत्रस्यं ू                         | तत्र स्थापित इति         |
| २९८    | ३       | <b>सौधर्मादिष्वि</b> त्यादि        | सौधर्मादिषु कल्पविमा-    |
|        |         |                                    | नेषु वैमानिका देवा       |
|        |         |                                    | भवन्तीत्यादि             |
| 77     | ૭       | सर्वरत्नमयो                        | सर्वरत्नप्रायो           |
| ,,     | ११      | माहेन्द्र समु०                     | माहेन्द्रः समु०          |
| >3     | १६      | ल <b>र्घायस्त्वावस्थिते ०</b>      | लघीयस्वात् स्थिते०       |
| ३००    | १६      | भवत्युपरीति                        | भवत्युपर्युपरीति         |
| ३०१    | २६      | न्यूनतरा                           | न्यूना न्यूनतरा          |
| ३०५    | १७      | कनकवच्छुचयः                        | कनकवच्छवयः               |
| ३०७    | १       | रणाप्रि०                           | रणाद्यम्रि०              |
| ३०८    | d       | ०मनुगच्छन्ति                       | ०मधिगच्छन्ति             |
| ३०९    | હ       | ०प्रभूतीनां                        | <b>०प्रभृ</b> तीनां      |

## तत्त्वार्याधिगमस्त्रम्

| पृष्ठे | पङ्कौ      | अञ्चदम्                          | ग्रदम्                                        |
|--------|------------|----------------------------------|-----------------------------------------------|
| ३०९    | १६         | भवनासिनां                        | भवनवासिनां                                    |
| ३१२    | २५         | योजनीया                          | योजनीयं                                       |
| ३१५    | १७         | ०र्म्ख्य क्षण०                   | <b>र्भूललक्षण्</b> ०                          |
| ३१६    | ३          | प्रसक्त-                         | प्रसक्ते-                                     |
| ३१७    | ६          | लाकारमा <b>स्कन्दमु)दुः)</b>     | लादाकारमा <b>स्कन्दनु</b> (दुः!)              |
| **     | १३         | संसर्गादीनि                      | संसर्गादीनि हि                                |
| ३२०    | 8          | ०भूतात्प्ररूप <b>०</b>           | <b>०भू</b> तात्मख् <b>प</b> ०                 |
| ३२१    | १६ '       | सम्भवतो                          | सम्भवन्तो                                     |
| **     | २४         | ०पत्तिन                          | ०पत्तिर्न                                     |
| ३२२    | ६          | ० नाऽऽश्रियते                    | ० <b>नाऽनुश्रिय</b> ते                        |
| 77     | ११         | एतानि—अन्त <b>राविण्कृतानि</b>   | एतानीति अन्तराधि <b>ष्कतानि</b>               |
| ३२५    | Ę          | •                                | पुद्गला एव रूपिणो भवन्तीत्यादि                |
| ३२६    | २          | आकाशादेक०                        | आऽऽकाशादे <b>क</b> ०                          |
| ३२८    | १          | धर्मादयः                         | धर्मादयः पुनः                                 |
| ३२९    | १३         | ति                               | इति                                           |
| **     | २२         | ०प्रदेशे प्रस्ताव०               | <b>०</b> प्रदेशप्रस्ताव०                      |
| ३३०    | ६          | प्रदेशाश्चर्मादिवत्              | प्रदेशा धर्मादिवत्                            |
| ३३२    | १८         | • पेक्ष्य                        | ० पेक्ष्यं                                    |
| ३३६    | १२         | औदारिक०                          | औदारिकादि ०                                   |
| 77     | १६-१७      | देहे त्रैभागः                    | देह-त्रिभागः                                  |
| ,,     | २२         | पद्मनाल०                         | पद्मादिनाल ०                                  |
| ३३७    | १२         | त्रमो                            | त्रमो                                         |
| ३३८    | <b>२</b> १ | ० <del>लक्षणस्य</del>            | <b>रुक्षणस्यान्यात</b> ता                     |
| ३३९    | १२         | अनन्तरो०                         | अथानन्तरो०                                    |
| ३४०    | દ્         | ख–-                              | ख                                             |
| ३४०    | રષ         | मन्तातरं                         | मतान्तरं                                      |
| ३४१    | १          | ज्ञानाधि( नवि १ )कारेण           | <b>ज्ञानाकारेण</b>                            |
| 55     | ₹          | <b>मू</b> र्तादि <i>०</i>        | मूर्खादि०                                     |
| "      | १७         | <b>पश्चविधानी</b> त्यादि भाष्यम् | पश्चविधानि शरीराण्यौ-<br>दारिकादीनिति भाष्यम् |

## ग्रुद्धिपत्रकम्

| पृष्ठे    | पङ्कौ      | <b>अशुद्धम्</b>              | शुद्धम्                                    |
|-----------|------------|------------------------------|--------------------------------------------|
| ३४२       | .88        | ٥                            | तत्र शरीराणीत्यादि मा०                     |
| 53        | २०         | निसृजित                      | निसृजन्ति                                  |
| ३४६       | १७         | ० पु <u>द</u> ्गलजीव ०       | ०पुद्गला जीव०                              |
| ३४७       | ۷          | ० रुपप्रह—                   | ०रूपगृह्य—                                 |
| 77        | <b>\$8</b> | लक्षणशब्दोपरि टिप्पणम्–      | —बहिरन्तर्भेदाविवक्षया सामान्ये <b>न</b> । |
| ३४८       | १०         | पा <b>नन्</b> स <b>भू</b> त० | पानन्यभूत <b>०</b>                         |
| <b>77</b> | २६         | परिणामकारणं                  | परिणामिकारणं                               |
| ३४९       | १९         | ०मितेन                       | ०मितेर्न                                   |
| ३५१       | ৩          | शिरीष०                       | <b>दिारीषां</b>                            |
| 77        | 4          | ०राच्छुरन्तः                 | ०राच्छुरीतः                                |
| 77        | २१         | ०पाटलप्रसवाः                 | पाटलाप्रस <b>वाः</b>                       |
| ३५२       | २८         | प्रतिवाद्य <b>ः</b>          | प्रतिपाद्य०                                |
| ३५४       | २०         | चारणां                       | चाराणां                                    |
| ३५५       | १४         | ०भाजस्त इति                  | ०भाज इति                                   |
| ३५७       | २८         | भोगार्थान्तर०                | भागोऽर्थान्तर०                             |
| ३५८       | १२         | <b>०</b> लाभत्वात्           | ० लाभात्                                   |
| ३५९       | ११         | शब्दरूपा०                    | शब्दपश्णामरूपा ०                           |
| **        | \$8        | <b>०स्थितैरपि</b>            | स्थैरपि                                    |
| **        | २६         | फले वृन्त०                   | फलवृन्त०                                   |
| 77        | २९         | स्यादभ्रवत्वादिति            | स्याद्ध्रुवत्वादिति                        |
| ३६०       | १४         | वस्रसिको                     | वैस्त्रसिको                                |
| 7)        | २७         | विवक्षितम्                   | न विवाक्षितम्                              |
| ३६३       | 8          | <b>०भू</b> र्यपत्रादिषु      | ০ <b>শূ</b> র্ন <b>प</b> त्रादिषु          |
| **        | 8          | अनुतट०                       | अनुचट०                                     |
| ३६४       | २०         | तद्वन्त्                     | तद्दन्त                                    |
| ३६५       | २१         | कारणकार्ययोगी <b>रो</b> ०    | कारणात् कार्यनाशो०                         |
| ३६६       | २५         | सूत्रेऽत्र                   | सूत्रेण                                    |
| ३६७       | २३         | अणुस्तिष्ठत्य ०              | <b>अ</b> णुास्तिष्ठन्त्य <b>०</b>          |
| 27        | . २३       | ०हति-                        | ०हानि-                                     |
| ३६९       | ११.        | <b>बहु</b> लोकसिद्धं         | <b>बहु</b> ळोकप्रसि <b>द्धं</b>            |
|           | 41         |                              |                                            |

# तस्वार्थाधिगमस्त्रम्

| पृष्ठे      | पङ्क्तौ | अग्रद्धम्                        | गुद्धम्                          |
|-------------|---------|----------------------------------|----------------------------------|
| ३६९         | १८      | कन्दली०                          | कदली                             |
| "           | २२      | पर्यायन-                         | पर्यायत-                         |
| ₹ <i>७०</i> | २५      | ०गिल्पण् । सौदामिनीति विद्युदेक० | ०गित्यण् सौदामिनीति              |
|             |         |                                  | विद्युत् , एक०                   |
| ३७१         | 8       | कारणत्रविष्याविशेषे सति ॥        | कारणत्रैविध्याविशेषे साति        |
| ३७२         | દ્      | •                                | <b>मेदसङ्गाताभ्यामि</b> त्यादि   |
|             |         |                                  | भाष्यम्                          |
| 39          | 4       | <b>द</b> श्या                    | <b>द</b> शा                      |
| 77          | २ १     | ० विरोधि <b>द्ध</b> यं           | <b>ं</b> विरोधि <b>द्वयं</b>     |
| ३७३         | ۶,      | परिणामश्च                        | परिणामं च                        |
| ,,          | ९       | . <b>परितः</b>                   | परिणतः                           |
| 59          | \$8     | द्रव्याणां यथा ०                 | द्रव्याणां च यथा०                |
| . ,,,       | २०      | प्राह्म                          | प्राह्म                          |
| <b>77</b>   | २५      | ममिप्रायः,                       | ०मभिप्राय:—                      |
| 55          | २९      | प्रतिजानीते,                     | प्रतिजानीते                      |
| ३७४         | १५      | ०वस्थाप्रध्वंसो                  | ०वस्था प्रध्वंसो                 |
| 77          | १७      | घटसंस्थानादि०                    | पटसंस्थानादि ०                   |
| ,,          | २२      | मात्रत्वाद् , वा                 | मात्रत्वाद् वा,                  |
| ,,          | २३      | ०पत्यवत्वे                       | <b>०</b> पत्यवस्त्रे             |
| 55          | ₹४      | निवार्यते,                       | निवार्यते ?                      |
| "           | २६      | ०लम्यन्ते प्रत्यक्षादिना         | ० <i>लम्यन्ते—प्रत्यक्षादिना</i> |
| "           | २८      | ०भयाब्राहि०                      | ०भयप्राहि                        |
| ३७६         | ৩       | गवादि                            | गवाश्वादि—                       |
| ३७४         | २९      | पूर्वःपूर्वो विधिः परःपरो०       | पूर्वः पूर्वो विधिः परः परे।०    |
| ३७५         | ९       | स्थित <b>मिदं</b>                | स्थितमिदम्—                      |
| ,,          | १७      | ०स्वभा <b>वाऽन्य०</b>            | ० स्वभावोऽन्य ०                  |
| ३७७         | \$8     | यत्त                             | यत् तु                           |
| >>          | १८      | सहते                             | प्रसहते                          |
| ३७८         | १२      | ० द्यान्यार्थ o                  | ष्टोऽन्योऽन्यार्थ <b>०</b>       |
| 77          | \$8     | ०स्थास्यते                       | <b>०स्था</b> प्यते               |

## ञ्जुद्धिपत्रकम्

| प्रहे     | पक् को    | अग्रदम्                      | ग्रुद्धम्                        |
|-----------|-----------|------------------------------|----------------------------------|
| ३७९       | १२        | सत्                          | सत्,                             |
| 55        | १८        | -यत-                         | <b>-ऽ</b> ऽयत-                   |
| 37        | २७        | ०नेकं रूप०                   | ०नेकरूप ०                        |
| ३८१       | २३        | · भावा•                      | भवा०                             |
| ३८४       | 8         | धर्मादीनाम <b>पि</b>         | धर्मादिष्वपि                     |
| 97        | १५        | <b>मृ</b> ति-                | मूर्त-                           |
| <b>55</b> | २०        | योगो विज्ञातु०               | योगोऽपि श्रातु०                  |
| ३८५       | ₹         | <b>०र्जु</b> त्ववद्          | ०र्जुत्वबद्,                     |
| 55        | १३        | <b>्</b> सत्सर्व             | सत् सर्व०                        |
| 55        | १८        | परिणामे नोत्पादः             | परिणामेनोत्पादः                  |
| 55        | २२        | परिणतस्यापि                  | परिणतस्य                         |
| ३८६       | 8         | त्पद                         | त्पाद                            |
| 75        | ć         | <b>०क्षणान</b> न्तर <b>०</b> | ०क्षणोत्तर                       |
| * 77      | ११        | निभाल् <b>य</b> ते           | निभाल्यते,                       |
| 99        | <b>२६</b> | स्वकर <b>णै</b> ०            | स्वकारणै०                        |
| 73        | S         | भवत्य ०                      | न भवत्य०                         |
| ३८७       | १८        | ०वस्थाप <b>त्तिश्च</b>       | ०वस्थोत्पत्तिश्च                 |
| ३८८       | ৩         | वाचोयुक्तया,                 | वाचोयुत्तया                      |
| 73        | १८        | पूर्वी-                      | અપૂર્વો-                         |
| 77        | २६        | <b>्स्वभा</b> वतयां          | स्वभावतायां                      |
| ३८९       | १         | स्वहेतुरेव                   | स्बहेतोरव                        |
| 77        | ६         | ०मूर्तत्वापरि०               | <b>०मू</b> र्तत्वादिपरि <b>०</b> |
| );        | 4         | उत्पादादीनामेककाळत्वादि      | इति विषयोळ्ळेखः                  |
| 55        | १६        | ०भयाकारः                     | ०भयाकारः,                        |
| <b>77</b> | २७        | विनाशः                       | विनाशः,                          |
| ३९०       | २४        | इति                          | इति,                             |
| 39        | ३१        | स्यात्                       | स्युः                            |
| ३९१       | १५        | भिद्यते                      | भिद्यते,                         |
| ३९२       | ą         | तद्भावः                      | तद्भावः,                         |
| 33        | १०        | वान्यये                      | वाव्ययं                          |

| 858           |            | तस्वार्थाविगमसूत्रम्           |                                  |
|---------------|------------|--------------------------------|----------------------------------|
| <b>ए</b> ष्ठे | पङ्कौ      | अशुद्धम्                       | छद्रम्                           |
| ३९३           | १६         | न तूत्पादलक्षणः पर्यायो        | ऋमपरिणत्या न भूत्यादिलक्षणः      |
|               | •          | विनाशलक्षणो वा                 | ( पाठान्तरम् )                   |
| 33            | २१         | व्याहतम् अनेकधर्माधर्मी,       | व्याहतम्, अनेकधर्माधर्मी         |
| ३९४           | ₹-         | प्राकार्श                      | प्राकास्यं वस्तु                 |
| 99            | २३         | ०मयात्मकम्                     | ०नयात्मकम्                       |
| ३९५           | 8          | बलवत्वाद्                      | बलवत्त्वाद्                      |
| 95            | १६         | किञ्चित्                       | कञ्चित्                          |
| 59            | २५         | एतदप्यसत्                      | काळान्तरे तत्रोष्णस्पर्शाम्यु-   |
|               |            |                                | पगमात् अथैव विशेष्यते            |
|               |            |                                | पदैकत्र शीतो देशे तदेव           |
|               |            |                                | तत्रोष्णो नास्तीत्येतद्यसत्      |
| ३९६           | २          | <b>ं</b> प्रहणे                | <b>ं प्रह्</b> णेन               |
| ३९७           | Ę          | विरोधो नित्यानित्यवत्          | विरोधः, नित्यानित्यवतः,          |
| **            | ৬          | अन्योन्यं पर <b>स्परं</b>      | अन्योन्यंपरस्परं                 |
| "             | <b>२</b> ३ | इत्यद्भत०                      | इत्यद्भुत ०                      |
| ३९८           | १७         | तमस्तया च                      | तमस्तया प्रकाशतया च              |
| ३९९           | २          | प्रतिषेधसमप्रादेशविकलादेशैः,   | प्रतिषेधविप्रतिषेधसमप्रादे-      |
|               |            |                                | शविकलादेशैः                      |
| "             |            | यतः सदेक०                      | यतः सदसदेक०                      |
| ,,            | <b>१</b> ४ | ०पित व्यवहारः                  | र्पितव्यवहारः                    |
| ३९९           | २०         | <b>दर्पि</b> तधर्म <b>०</b>    | ०दर्पितानर्पितधर्म०              |
| >>            | २३         | ०स्तद्योग्य                    | •स्तद्योग्य-                     |
| "             | २४         | व्यवहारार्पणाम्या <u>ं</u>     | व्यवहारार्पणान <b>र्पणाम्यां</b> |
| ४००           | ११         | द्रब्यं                        | द्रव्यं भव्यं                    |
| 59            | १६         | स्वतन्त्रौ                     | स्वतन्त्रः                       |
| 57            | २५         | <i>०म्यस्तद्द्</i> या <i>०</i> | ०भ्यस्तद् द्रव्या०               |
| ४०१           | 4          | • प्रतिक्षेपेण                 | <b>्प्र</b> तिप <b>क्षेण</b>     |
| "             | ११         | प्रादुर्भावः                   | <b>प्रादुर्भा</b> वात्           |
| ४०२           | રૂ         | पर्यायनयश्चोत्पा               | पर्यायनयस्योत्पा-                |
| ४०२           | <b>२३</b>  | अत्र वाक्ये                    | अत्र हि वाक्ये                   |

## ञ्जद्धिपत्रकम्

| पृष्ठे      | पङ्       | कौ अ                           | म्युद्धम् <b>युद्धम्</b>              |
|-------------|-----------|--------------------------------|---------------------------------------|
| 808         | Ę         | ( सूक्ष्म ) सूक्ष्म-           | सूक्ष्मसूक्ष्म-                       |
| 57          | १५        | <b>०प्रयोजनान्येक</b> ०        | <b>०प्र</b> योजनान्येतान्येक <b>०</b> |
| "           | १९        | परिणतेः                        | परिणतैः                               |
|             |           | <b>०</b> त्यादि                | ०त्यादि भाष्य <del>म</del> ्          |
| 800         | १९        | हितानामें( ? )                 | हि नामे                               |
| ४०९         | १३        | प्रागेतन (?)                   | प्रगेतन                               |
| "           | १८        | सामान्ययोग०                    | सामान्यायोग०                          |
| 33          | १८        | प्रागेत <b>न-</b>              | प्रगेतन-                              |
| 77          | <b>२९</b> | इह                             | <b>इह-</b>                            |
| ४१२         | . ३       | घटादिरूपकार्यः                 | घटादिरुपकार्यः                        |
| "           | Ę         | नाप्येकशब्दः                   | नाप्येकः शब्दः                        |
| ४१र         | १०        | एकशब्द                         | एकः शब्दः                             |
| 99          | १९        | विशेष्यत्वात् ,                | विशेष्यत्वात् ।                       |
| "           | २३        | <b>्नास्</b> तिविशेषण <b>्</b> | <b>्या</b> स्ति विशेषण <b>्</b>       |
| >>          | २४        | तावत् परिणाम०                  | तावत्पारिणाम०                         |
| 8 ई 8       | १७        | युगपद्भूरि०                    | युगपद् भूरि०                          |
| 79          | २१        | वक्तरिति                       | वक्तुरिति                             |
| 8 ई 8       | २३        | पर्यायेषु वा,                  | पर्यायेषु वा                          |
| <b>४१</b> ६ | ३         | ० स्यापिशब्दे <b>०</b>         | ०स्यापि शब्दे                         |
| **          | 4         | नर्रासह नर०                    | नरसिंहे नर०                           |
| <b>\$</b> 7 | ३०        | <b>त्र</b> तप्रतियोगिनः        | श्रुतप्रतियोगिनः                      |
| ४१९         | 8         | ०परिणाम्यर्पितभजना०            | ०परिणाम्यपितानपितभजना <b>०</b>        |
| 77          | १३        | प्रतिधीयते                     | प्रतिज्ञायते                          |
| ४२०         | ३         | <b>०</b> प्रदेशाभावेऽपि        | प्रवेशाभावेऽपि                        |
| 33          | १२        | ० रूक्षव्यवहारः                | <b>०रुक्षसं</b> व्यवहारः              |
| ४२५         | २         | यथाऽधिकृतं                     | तथाऽधिकृतं                            |
| ४२७         | 44        | परिणम्यत्वं च                  | परिणम्यत्वं परिणामकत्वं च             |
| ४२९         | २         | तत्तहुणविशेषरूपादिपिण्डाादिव्य | - तत्तद्ग्रहणविशेषरूपादि-             |
|             |           | पदेशे हेतुरित्यतः              | पिण्डादिव्यवहारदेशितुरित्यतः          |
|             |           |                                | ( पाठ्यन्तरम् )                       |

## तत्त्वार्थाविगमस्त्रम्

| पृष्ठे     | पङ्क्तौ    | अशुद्धम्                        | ग्रद्धम्                      |
|------------|------------|---------------------------------|-------------------------------|
| ४३१        | २८         | <b>०निर</b> पेक्षेहत्य <b>०</b> | <b>िनर</b> पेक्षेहेत्य        |
| ४३३        | १८         | तेन                             | तेनव                          |
| ४३४        | २५         | पञ्च (त्व एव )                  | पञ्चकादव्यतिरिक्तस्य          |
| ४३६        | १          | गुणानां                         | <b>ગુ</b> ળપર્યા <b>યાળાં</b> |
| 880        | १७         | योगप-                           | योगोपयोगप-                    |
| 55         | २०         | <b>जीवेष्व</b> पीति             | जीवेष्वरूपिष्वपीति            |
| "          | २३         | क्यं                            | काय                           |
| 35         | २४         | वाद्मनायाया पुद्गलानां          | वाङमनोयोग्य औदारिक-           |
|            |            | -                               | वैक्रियाहारकयोगा <b>ख</b> यः  |
|            |            |                                 | पुद्गलानां                    |
| <b>3</b> 7 | २६         | सत्यमृषामृषाऽसत्या ( मृषा )     | सत्यमृषाऽसत्यामृषा            |
| ४४५        | २९         | तज्ञानस्य                       | श्रुतज्ञानस्य                 |
| ४४६        | <b>u</b> g | तज्ञानस्य                       | श्रुतज्ञानस्य                 |
| 880        | ч,         | मति <b>त्र</b> ता <b>०</b>      | <b>म</b> तिश्रुता <b>०</b>    |
| 885        | २२         | ०तुस्त्र्येकैकैक०               | तुस्त्र्येके <b>केक</b> क     |
| ४४९        | ३०         | मुख्यभेदै                       | <b>मुख्य</b> भेदौ             |
| ४६०        | २          | हीन:                            | हीनाः                         |
| ४६२        | £,         | आकाशादेक <i>०</i>               | आऽऽकाशादेक०                   |

# श्रिष्ट-देवचन्द्र-लालमाई-जैनपुस्तकोद्धारे मद्यावाध मुद्रितग्रन्थानां सूचिः ।

| विषय:                        | स्तुतिः                                      |                                |                                   |      |                           | त्वार्-<br>मणम्                 | ानय विचार:<br>                            |                   |               | साधुमहाबतानि श्रुत- | कीतेंं च        |      |
|------------------------------|----------------------------------------------|--------------------------------|-----------------------------------|------|---------------------------|---------------------------------|-------------------------------------------|-------------------|---------------|---------------------|-----------------|------|
| ক্র                          | वीतरागस्य स्तुतिः                            |                                | <b>द्धीयः</b>                     |      |                           | साधुब्रतातिचार-<br>प्रतिक्रमणम् | . तरव्यमाण                                |                   |               | साधुमहा             | कीं             |      |
| विशेषः                       |                                              |                                | प्रथमाद्धीः हर्षेचन्द्रीयः        |      |                           |                                 | प. १४ श्रीविजयसेनसूरि- तत्वप्रमाणनयविचार: | निदेशात्          |               | अणहिल्पाटनं         |                 |      |
| पत्राणि<br>प्रतयः            | 9, 7, 0, 0, 0, 0, 0, 0, 0, 0, 0, 0, 0, 0, 0, | r<br>F                         |                                   |      | <del>.</del><br>          | بر<br>ق                         | д.<br>\$-<br>\$0                          | ¥, 400            |               | ብ.<br>ዓሪ            | ¥.              |      |
| श्लोकसंख्या<br>मृ. टीका      | * ÷                                          | ;<br>;                         | ति.सा.प्रे.॥) दी. इत्तर<br>सुंबहे |      |                           |                                 |                                           |                   |               | 1=) H. *300 q. 96   | टी. २७००        |      |
| पण्यं                        |                                              |                                | (m)                               |      | ŧ                         |                                 | Ī                                         |                   |               | <u>1</u>            |                 |      |
| सुद्रण-<br>स्थानं<br>काल्श्र |                                              |                                | ति. सा. प्रे<br>सुंबहै            | 9999 | गुजराती-                  | प्रेस सुंबह्                    | गुजराती-                                  | प्रेस सुबई        | 1991          | नि. सा. मे          | H. 41.          | 1999 |
| रचनाकालः<br>मूर्लं टीका      |                                              |                                | e<br>5                            |      |                           |                                 |                                           |                   |               | 4960                |                 |      |
| टीकाकता                      | प्रभानन्दसूरिः<br>/ अभय० जिबद्य-             | हुम. अभय. देव-<br>प्रमशिष्यः ) | श्रीतोमसुन्दर-<br>शिष्यः विशाल-   | राजः |                           |                                 | <b>ग्रुभवि</b> जयगणिः                     | <u> </u>          |               | बीरगाणिश्रोचन्द्र-  | <b>य</b> शोदेवः |      |
| म्लकता                       | श्रीहेमचन्द्रसूरिः                           |                                |                                   |      | गणभर:                     |                                 | <b>शुभ विजय</b> गाणिः                     | ( हीरसूरिशिष्यः ) |               | गणधरः               |                 |      |
| मन्थन्।म                     | वीतरागस्तोन्नम्                              |                                | पिलेका                            |      | क्षमणप्रतिक <u>्</u> रमणं |                                 | स्याद्वादभाषा                             | ( प्रमाणनयत-      | रवप्रकाशिका ) | पाक्षिकसूत्र-       | ब्रिं           |      |
| <u>ਚੰ</u><br>ਲਾ              | •                                            |                                | 2                                 |      | n                         |                                 | m                                         |                   |               | 20                  |                 |      |
|                              |                                              |                                |                                   |      |                           |                                 |                                           |                   |               |                     |                 |      |

\* इयं सदस्या अनुमानतः

| सुर्ज टीका स्थानं एपनं क्षोकसंख्या पत्राणि विश्वेष: स्थानं काल्क्र्या मुजेक्षां मुजेक्यां मुजेक्षां मुजेक | मापणम् इ. स. १८५३<br>देवसूरिशिष्यमाणिक्य-<br>सूरेः शंकराचार्वेण            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| स्चनाकातः स्थानं पण्यं क्षोकसंख्या प्र<br>मूलं टीका काल्ज्ञ्ज प्र, टीका प्र<br>मूलं टीका काल्ज्ञ्ज प्र, टीका प्र<br>मुंबहं<br>१९११<br>स्पुरतः ॥) मू. १२१६ प्.<br>मुंबहं<br>१९११<br>सि. सा. थे. ॥) टी. २७२० प्.<br>मुंबहं<br>भूताः से. ॥) टी. २७२० प्.<br>मुंबहं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                            |
| स्चनाकातः स्थानं पण्यं क्षोकसंख्या प्र<br>मूलं टीका काल्ज्ञ्ज प्र, टीका प्र<br>मूलं टीका काल्ज्ञ्ज प्र, टीका प्र<br>मुंबहं<br>१९११<br>स्पुरतः ॥) मू. १२१६ प्.<br>मुंबहं<br>१९११<br>सि. सा. थे. ॥) टी. २७२० प्.<br>मुंबहं<br>भूताः से. ॥) टी. २७२० प्.<br>मुंबहं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                            |
| स्वाकातः स्थानं कालक्ष्य<br>स्थानं कालक्ष्य<br>ति. सा. प्रे.<br>सुंबहे १९११<br>१९११<br>सुंबहे भुवारे<br>सुंबहे भुवाहे<br>१९११<br>भुवाहे भुवाहे<br>१९११<br>सुंबहे १९११<br>भुवाहे १९११<br>सुंबहे १९११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | # 6<br># 5<br># <b>#</b>                                                   |
| स्वाकातः स्थानं कालक्ष्य<br>स्थानं कालक्ष्य<br>ति. सा. प्रे.<br>सुंबहे १९११<br>१९११<br>सुंबहे भुवारे<br>सुंबहे भुवाहे<br>१९११<br>भुवाहे भुवाहे<br>१९११<br>सुंबहे १९११<br>भुवाहे १९११<br>सुंबहे १९११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                            |
| स्वे दीका<br>ने ६९६<br>१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | î                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | नि. सा. प्रे.<br>सुंबह                                                     |
| म प्राप्त में प                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                            |
| मूलकता टीकाकर्ता<br>हीरमूरि विजयसंत-<br>विजयदंव विजयसंह-<br>काले (कल्याण काम काम कात काम कात काम कात काम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | सोमसुन्दर-मुनिसुन्दर-जयचन्द्र-रक्ष-<br>द्योखरिहोष्य रत्नमण्डनः रत्नद्रोलर- |
| मूलकती टीका<br>हीनसूरि विजयसंज-<br>विजयदंव विजयसंक्ष्य<br>काले (कल्या<br>जीत व्यविजयिश्यः<br>शोविजयमहोपाध्यायः<br>शोविजयमहोपाध्यायः<br>स्रोतः विजयमह्<br>सूर्यः पाध्यायः<br>सूर्यः विजयमहे<br>सूर्यः विजयमहे<br>स्राप्यः विजयमहे<br>स्राप्यः विजयमहे<br>स्राप्यः विजयमहे<br>स्राप्यः स्रोपेदेन्द्रः<br>(तपाः<br>विज्वासित्यं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | सोमसुन्दर-<br>शेखरशिष्य                                                    |
| भंकः झन्थनाम  ५ अस्यात्ममत-  परीक्षा (पृथ्य्<br>मूलम् )  १ षोडशकम् (पृथ्य् मूलम् )  ७ कल्पसूधवृत्तिः (सुवोधिका )  ८ वन्दास्भृतिः )  ९ दानकल्पृत्तमः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ११ अल्पकल्पलता                                                             |

|            |                                                   | काले निवंरव्रशिष्यः                                                |                                     |                  | 3635                                   |                         |                      |                     | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1           | सह कर्तृत्वादि-                    |
|------------|---------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|------------------|----------------------------------------|-------------------------|----------------------|---------------------|-------------------------------------------------|------------------------------------|
| er<br>er   | १२ योगद्दाष्ट्रसमु-<br>चयः                        | हरिभद्रसूरिः                                                       | स्वोपन्नः                           |                  | अहमदा-<br>बाद सिटि-                    | Î                       | टी, २२६              | or a                | बादाववादः ।<br>मैत्राष्ट्रद्धर                  | वाद्ववादः ।<br>मैत्र्याद्यष्टद्वयः |
| #*<br>#*   | 1३ कर्मफिल्टॅन<br>सॉकी                            | देश <b>माञ्च</b> नत्                                               |                                     |                  | प्रैस १९१२<br>मधानाविज्<br>महास        | $\widehat{\mathcal{L}}$ |                      | i                   | देशमाङ्कवत्                                     |                                    |
| <b>2</b> 3 | आवन्दकाब्य-<br>महोद्धिः मौक्तिकं १<br>शाखिभद्रशसः | जिनहंसाशिष्य:<br>जिनहंसाशिष्य:                                     |                                     | ><br>9<br>8<br>8 |                                        |                         |                      |                     |                                                 |                                    |
|            | ,, कुसुमश्रीसतः                                   | मतिसार:<br>स्रावण्यविजयशिष्यनीतिविजय-<br>शिष्यगंगविजय:             | र्गातिविजय-<br>i:                   | , 9<br>9         | जैन प्रेस<br>सुरत १९२३                 | <u> </u>                |                      | म्य स्ति<br>स्थापन  | १६६ विजयदेवक मभक<br>१००० रखक क्षमा०काले,        |                                    |
| <b>~</b>   | "अशोकचंद•<br>शेहिणी.                              | आतन्द्विमछ० धरमसिंह० जय०<br>कीति० विनय० धीरविमछक्षिण्य-<br>नयविमछः | मसिंह० जय <b>०</b><br>रविमळक्रिष्य- | or<br>9<br>9     |                                        |                         |                      | क क<br>इस<br>के में |                                                 |                                    |
| 2          | ,, प्रेमलालच्छी<br>गासः                           | विजयानन्द <b>ः</b> मुसिविज<br>तक्षेत्रविजयः                        | मुमिविजय० शिष्यः<br>बविजयः          | १८९              |                                        |                         |                      |                     | (मुखसागेरण) विस्तितं<br>अवहानपुरस्य दळ-<br>न्ने | •                                  |
| or<br>or   | १५ धर्मपरीक्षा                                    | पद्यसागरगणिः (धर्मसागर-वि-<br>मकसागरद्यिष्यः )                     | स्सागर-धि-                          | 5°<br>10°<br>0°  | बे. सा. मे.<br>संबहे.                  | $\widehat{\mathcal{L}}$ | -) H, 1868 q, 46     | , y<br>, y<br>, y   |                                                 | पुराणादीनां<br>परीक्षा             |
| 43°        | १६ शाखवात्ती-<br>समुचयः                           | श्रीहरिमद्रस्रिः श्रीयशोविजयो-<br>पाध्यायः                         | ीयशोविजयो-                          |                  | गरगर्<br>धन्मोस्यु॰<br>बनात्स.<br>१९१४ | € C                     | 4.7. 600<br>di.*1200 | о о к<br>Н<br>Н     | नास्ति<br>परीक्षा                               | नगस्तिकादिदशेन-<br>परीक्षा         |

| विषयः                       | बन्धनादिकाष्टकरणानि   | जिनचरित्रादि<br>कालिकाचार्येद्वतास्तश्च    | रामचरित्रम्                                                                 |                                                              | ·幸 、                                                        |                                        |                                       |
|-----------------------------|-----------------------|--------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------|
| विशेषः                      |                       |                                            |                                                                             |                                                              | म्रुनिसुन्दरसूरेः<br>८००० श्लोकप्रमाणकः<br>चरित्रतः कथपुरम् |                                        |                                       |
| पंजाि<br>प्रतयः             | म्<br>इ.स.<br>इ.स.    | b' b                                       | F H                                                                         |                                                              | ;                                                           | ਨ                                      |                                       |
| स्त्रोकसंख्या<br>मूर्ल टीका | ≡=) स्. ४७५           | स.<br>१५००<br>६५ क्राउय                    |                                                                             |                                                              |                                                             |                                        |                                       |
| त.<br>च                     | <u>  </u>             | Ê                                          | <u>⇒</u> <u>±</u>                                                           | $\overline{\overline{u}}$                                    | 1                                                           | <u>~</u>                               |                                       |
| : सुद्धान<br>स्थान<br>कालभ  | मि.सा.प्रे.<br>स्वहें | 1993<br>वि.सा.मे.<br>संबहे.                | ",<br>जैन प्रेस<br>सुरत.                                                    |                                                              | ,                                                           | अहमदा-<br>बाद् डाय-<br>मंड अबि-<br>ली. | <u>:</u>                              |
| रचनाकालः<br>मूले टीका       |                       |                                            | m, 9                                                                        | 9 V W                                                        | 6<br>6<br>6                                                 | 70<br>70<br>50°                        | 90<br>W<br>W                          |
| टीकाकतो                     | मलयतिरः               | ä                                          | गणधरादिः<br>विजयऋषिः धर्ममुनिः क्षेमसागरः<br>पद्ममुनिः गुणसागरः केशाराजः    | गणपुत्रः<br>स्थानन्द्रशाज्ये                                 | लावण्यसमयः (ल्व्हमीसागरराज्ये)<br>नगमःहनः                   |                                        | (श्वेचन्दः, समस्चन्द्रः               |
| मूलकर्ता                    | शिवशमैस्(रि:          | श्रीभद्रबाहुस्त्यः                         | गणधरादिः<br>विजयऋषिः धन<br>पद्ममुनिः गुणस                                   | ऋषमदासः सागणपुत्रः<br>वाणाकविः विजयानन्दराज्ये               | लावण्यसमयः (                                                | ;<br>;<br>;<br>;<br>;                  | मेघराजः पार्श्व<br>रायचे <i>द्ध</i> ः |
| अंकः प्रस्थवाम्,            | १७ कर्मभक्तातः        | १८ कस्पसूत्रमूलं<br>कालिकाचार्यं-<br>कथा च | 1९ पञ्च प्रतिक्रमणानि<br>२० आसन्दकाच्य-<br>महोद्धिः मौक्ति-<br>कं २ रामयदा- | रसायनरासः<br>२१ आनन्दकाव्य-<br>महोद्धिः मैं० ३<br>,, भरतरासः | रासः<br>,, वच्छराजदेव-<br>राजरासः<br>सरसन्दरी               |                                        | ,, नेरुद्मयन्दी-<br>सतः               |

|                              |                                  |                                                             |                                 | 1 , 1               |                                                 |                                                                                                                                                                                                                                 |
|------------------------------|----------------------------------|-------------------------------------------------------------|---------------------------------|---------------------|-------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                              | देव-गुरू-धर्म-<br>आतकादिस्वरूपम् | २४ तीर्थकराणां<br>स्मृतिः                                   | उत्तमोत्तमादिषट्पुरुषाः         | शिलस्य महत्ता       | सामान्येन विशेषतक्ष<br>गृहस्थयमीः               | देवचारकस्थितिमवा-<br>वगाहनादिकस्<br>आनन्द्विमरू-विजय- सम्यक्ष्स्वपरीक्षा तथा<br>द्वान-हारसूरि-सेन- १२ मावनाः<br>सूरि-विजयदेव-विजय-<br>प्रभ-राज्ये ज्ञाबविभद्ध-<br>ऋखितमरू-क्षीति-<br>विमरूशिष्यविद्याति-<br>मरूः नौरंगाबाब्दुरे |
|                              | or o<br>m o                      | m                                                           | * *<br>* *<br>* #               | 4. 88<br>4. 640     | 4<br>4<br>5<br>5<br>6<br>6<br>7                 |                                                                                                                                                                                                                                 |
|                              | P. B.                            | ਲੇ ਲੇ                                                       | <b>ਲੇ ਸ਼ਿੰ</b>                  | ਸੰਸ਼ੇ               | ਸੰਦ                                             |                                                                                                                                                                                                                                 |
|                              | *<br>*                           | es.                                                         | •                               | e.<br>0,            | 0°<br>0°<br>0°                                  | स् के                                                                                                                                                                                       |
|                              | <del></del>                      | <del>~</del>                                                | <del>~</del>                    | î                   | ê                                               | Î Î                                                                                                                                                                                                                             |
|                              | कि. सा. प्रे.<br>संबद्धेः        | निर्मेल प्रि.<br>प्रे. अह-<br>महाबाद.                       | १९१४<br>खुद्दाना प्रे.<br>बढोदा | 36.94               | नि. सा. भे.<br>सुंबहें.<br>१९१५                 | "<br>भद्रभूप<br>महास<br>श्रुभूष                                                                                                                                                                                                 |
| 2)<br>2)<br>5                |                                  |                                                             |                                 |                     |                                                 | መ'<br>ያ<br>ም                                                                                                                                                                                                                    |
| जिनहर्षः ( जिनमन्द्रराज्ये ) | मुनिसुन्दरमूरिः<br>-             | श्रीविजयसेनकाले आनन्द्वि <b>जय</b> -<br>शिष्यः मेरुविजयगणिः | देवसुन्दर्शिष्यः क्षेमंकरः      | जयानन्दसूरिः<br>-   | विजयानम्दः शान्तिविजयसिष्यः<br>मानविजयोपात्यायः | अभयदेव० हेम० अपिन्द्राशिष्यः<br>श्रीचंद्रः देवभद्रः<br>विदुधावेमलः                                                                                                                                                              |
| ,, हरिबलमच्छी-               | रात.<br>२२ उपदेशरत्नाकरः         | २३ चतुर्विशतिष-<br>नातन्दस्ततिः                             | २४ षट्पुरुषचरित्रं              | २५ स्थूलभद्रचरित्रं | २६ धमैतंब्रहः<br>पूर्वांद्धेः स्वोपज्ञः         | २७ संब्रहणी (पृथग्<br>मूर्चे)<br>२८ उपदेशशतकं<br>सम्बन्धन-<br>परीक्षा च                                                                                                                                                         |

| •                            |                                  |                                                      |                                                                |                                                            |                                                                               |                                                                                                                                   |
|------------------------------|----------------------------------|------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| विषय:                        | नमुत्थुणं मैत्यवन्दर्न           |                                                      | उपक्रमो निक्षेपक्ष                                             | ho.                                                        | विनयपरीषहत्क्षमादिः                                                           | श्रवति:                                                                                                                           |
| विशेषः                       | 7                                |                                                      | हर्षपुरिये, प्रभवाहने,                                         | खंभात, खुरम पातिशाह                                        |                                                                               | प. २३८ भाभयदेवजिनवह्नमस्य<br>प. ५०० जिनशेलाएभ्राचंद्र-<br>विनयचंद्र-भाभयदेव-<br>देवभद्र-भाभानन्द्-भी-<br>चेद्र ( विमलचंद्र ) गुण- |
| पत्राप्ता<br>प्रतय:          | म् ११८                           | 4. g C o                                             |                                                                | 50 pr                                                      | 25 c c c c c c c c c c c c c c c c c c c                                      | ਲ<br>ਲ<br>ਲ<br>ਲ<br>ਲ<br>ਲ<br>ਲ                                                                                                   |
| श्लोकसंख्या<br>मूर्ख टीका    | नि.सा.त्रे.॥) सू. ३५४५<br>सुंबई. | 2.<br>2.<br>4.                                       | ति.सा.मे.॥=) मू. २२८५ प. २७१<br>मुंबई. टी. ५९०० म. ५००<br>१९१५ |                                                            | H; 206 H, 206<br>H; 222 H, 206<br>H; 222 H, 20                                | 1) eft. 611                                                                                                                       |
| म् स                         | <b>=</b>                         | Ê                                                    | <u> </u>                                                       | <u>Ţ</u>                                                   | <u>**</u>                                                                     |                                                                                                                                   |
| सुत्रण-<br>स्थाने<br>काल्श्र | नि. सा. प्रे.<br>मुंबई.          | १९१५<br>सुरत व. ॥)<br>प्रे.                          | ति. सा. प्रे.<br>सुंबह्ने.<br>१९१५                             | अहमदा- ॥=)<br>बाद<br>सिदी मेस.<br>१९१६                     | ति. सा. भू. /॥)<br>सुबंहे.<br>गुजराती क्रि                                    | नि. सा. मे.<br>१९१३<br>१९१३                                                                                                       |
| स्बनाकालः<br>मूर्खे टीका     |                                  | 5506                                                 |                                                                | ۲<br>۲<br>۲                                                |                                                                               | 2 or<br>20                                                                                                                        |
| टीकाकती                      | ध-मुनिषन् <i>द्</i> ः            |                                                      | वीरदेव-अभय-<br>देव-हेमचन्द्रः                                  |                                                            | दिवेताल-<br>तसूरि-                                                            |                                                                                                                                   |
| मूलकर्ता                     | हरिमद्रसूरिः पक्षिका–मुनिषन्द्रः | जिनचन्द्र-सोमग-<br>थि-शान्तिहर्ष-<br>शिष्यः जिनहर्षः | गणभरः                                                          | ऋषभदासकविः<br>( सांगणपुत्रः )<br>विजयानंद-<br>मूर्गिराञ्चे | जिन-प्रत्येकबुद्ध-वादिवेता<br>ऋषि-गणधर-शान्तिसूरि-<br>प्रमुखाः<br>जयतिलकसूरिः | हरिभद्रसृतिः (!)                                                                                                                  |
| अंकः प्रन्थनाम               | २९ छछितिषस्तरा                   | आबन्दकाष्ट्य-<br>महोदाधः मौ०३<br>शर्त्रज्ञयरासः      | अनुयोगद्वाराणि<br>( पूर्वार्क्ड )                              | ३२ आनन्दकाब्य-<br>महोद्धिः मौ॰ ४<br>हरिसूरिससः             | ३३ उत्तराध्ययनावि<br>(प्रथमो विभागः)<br>३४ मरुपासुन्द्री-<br>चरित्रं          | ३५ सम्यक्तवसातिः<br>( तत्त्वकीमुदी )<br>पृथम् मूलं                                                                                |
| सं                           | 8                                | er e                                                 | m.                                                             | n'<br>m'                                                   | est out                                                                       | est.                                                                                                                              |

| क्षिन- गणधर-<br>म्स्येक्बुद्धभयुखाः<br>स्विभेखरसूरिः<br>सुनिर्सिह-शीक-<br>स्व-भादन्द्रभभ-<br>अानन्दरककाके<br>ग्रनन्दरककाके<br>उदयभभेः    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| त्रेव- गणभर-<br>त्रेव- गणभर-<br>त्रिस्वस्पूरिः<br>स्थि-श्राव-श्रीक-<br>स्व-आवन्द्रभ-<br>आवन्द्रवक्कोकै<br>स्विन्यागस्थिष्यः<br>उद्ध्यभभः |

|                                 |                                     |                                                                                             |                                         | į G J                                                         | Àir                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|---------------------------------|-------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| विषयः                           | झान-दर्शन-चास्क्र-<br>धर्मातिरूपणम् |                                                                                             | उद्गमाद्याहारदोषाणां<br>निरूपणम्        | स्थविरकत्यो जिनकत्या-<br>धिकार <i>क्ष</i>                     | आध्रवकथायविपाकादिः<br>आहारह्यद्भिसानु-<br>स्वेत्यादिः | श्रावक्षवतानामतिचार:<br>हम्द्रियक्षषाय-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| विशेष:                          |                                     | चैत्रगच्छादिपद्वाव <i>ि</i> ः<br>,                                                          |                                         |                                                               |                                                       | निर्वतिकुले मध्देसे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| म् <mark>ज्ञा</mark> णि<br>मतयः | स्य कर्                             |                                                                                             | म्<br>भू ५०६                            | म् प्<br>म् ५००                                               | 4 4 4 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6               | 8000 B<br>8000 B<br>80 |
| श्लोकसंस्या<br>मूलं टीका        | क क<br>क<br>क<br>क<br>क             |                                                                                             | म्। मि. ६७२<br>भा. ३७                   | त्री १५६<br>त्री १५६ स्                                       | म स्य                                                 | सूत्र. २९<br>टी. ६६४४<br>संपूर्ण<br>संपूर्ण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| पंक्र                           | <u>=</u>                            | (E) 150                                                                                     | <u> </u>                                | <b>E</b>                                                      |                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| सुद्रण-<br>स्थानं<br>कारुश्र    | मि. सा.मे. ग्रा)<br>सुनम्<br>१९३८   | अहमदा- III)<br>बाद डाय-<br>मंड जुबिली<br>१९१८                                               | (4) (4) (4) (4) (4) (4) (4) (4) (4) (4) | म्<br>सम्बद्धाः<br>इ                                          | की.सा.भू<br>किसा.भू<br>संबद्धे<br>सुबद्धे             | मि.सा.भू.<br>सुंबहुः<br>1९१९<br>बि.सा.भू.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| र्षका-<br>कालः मूर्ह<br>दक्षि   |                                     | #.<br>80.<br>80.                                                                            |                                         |                                                               | H <sup>i</sup> ć                                      | <b>₽</b> .<br>5.<br>6.<br>6.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| टीकाकता                         | मख्यगिरिः                           | भाचुमेरुशिष्यो<br>नयसुंदरः                                                                  | मरूयगिहः                                |                                                               | हरिमद्रसूरिः<br>बि॰ भद्रबाहुः                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| मूलकता                          | हरिमद्रस्रि:                        |                                                                                             | श्रीमद्रवाहुः                           | विजयानन्द्र-शा-<br>न्तिविजयशिष्य-<br>मानविज्ज्ञो-<br>पाध्यायः | सिद्धभिः<br>शब्यंभवः                                  | सोमसुंदर-मुवन-<br>सुंदरिशस्यः रत्न-<br>होस्तरः<br>देहमहत्तरगर्गीवे-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| धन्धनाभ                         | ४२ धर्मसंब्रहणी<br>( उत्तराद्धे )   | भ्रम्भ आतन्त्काव्यम-<br>होद्धिः मीतिकं ५<br>रूपनंद्रास, नक्ष-<br>दमयंती रास, शधु-<br>अपरासः | ४४ पिष्टांनेशेकिः                       | ध्यः सम्मोतंबहः<br>(उत्तराद्धः)                               | डपमितिमवप्र-<br>पंषा कथा (पूर्वाद्धे)<br>दशवैकालिकं   | ४८ अर्थदीपिका<br>( श्राद्धप्रतिक्रम-<br>णसुत्रवृत्तिः )<br>४९ उपमितिभव-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <u></u>                         | 2                                   | æ'<br>2•                                                                                    | 20<br>20                                | 3°<br>3•                                                      | w 9                                                   | v 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

|                |                |               |       | <b>***</b>            | <b>Æ</b>       |       | <u>بل</u> د            |                       |                                | तावरूपक्न                | करणम्                |                                                 | ۹.)<br>ن         | İ       |             |          | मिकम्                                    |                       | -                      |          | य: ३२७             |               | •    | गुरुवन्द्रं                  | 300                 |                |                                               |
|----------------|----------------|---------------|-------|-----------------------|----------------|-------|------------------------|-----------------------|--------------------------------|--------------------------|----------------------|-------------------------------------------------|------------------|---------|-------------|----------|------------------------------------------|-----------------------|------------------------|----------|--------------------|---------------|------|------------------------------|---------------------|----------------|-----------------------------------------------|
|                | जीवाजीवादिः    |               |       | साधुप्रमुखाणां प्रभी- | सरमित          |       | जम्बूद्वीप-ज्योति-     | <b>पाधिकारः</b>       | ,                              | श्रीहरिभद्रस्रिकृतावश्यक | टीकायाः स्पष्टीकरणम् | अम्बृब्धस्य                                     | पस्य चाधिकारः    |         |             |          | . बचपदाराधन                              |                       | ğ:,                    |          | धर्मोपदेशाद्यः १२७ | विषयाः        | 4    | चेत्यवन्द्रमं, गुरुवन्द्रमं, | प्रत्याख्यानं च २७६ |                |                                               |
| ₩, ५० <b>.</b> | प. ४६६         | N. 3000       |       | ત. ૧૨૪                | ж. 7•00        |       | प. स्टर                | Я, 1600               |                                | q. 11¢                   | N. 9000              | प. ३८३ पट्टावल्याः विस्तार अम्बृद्धभस्य ज्योति- | છે. ૧૪૬          | я. 1000 | N. 5000     |          | प. ४४ विजयप्रभः, जिजयस्तः नवपदाराधनफल्प् | प्र. १००० विनयविमरूः, | र्धारविमरुः, नयविमरुः, | उधातनगरे | प. १२६             | й, эооэ<br>эо |      | g. 228                       | и, 300¢             |                |                                               |
|                | थे। स्. स्.    | १५० थी        | 18000 | ą                     | ı              |       | 20                     | <b>\</b>              |                                | am) seco                 | ı                    | 3                                               | ١                |         | Îli         | ١        | <b>≡</b>  ≤] स्. १८००                    | ĭ                     |                        |          | (è                 | 1             |      | H H. 400                     | <b>ক</b>            | 18000          | 10. N. O. |
| १९२०           | नि.सा.प्रे.    | म्<br>संबद्धे | 1918  | मुं वैमव              | भूत.           | 1918  | कि.सा.भे               | स <u>्</u>            | e.                             | 2                        | 1920                 | कि. सन. मे                                      | में बहु<br>संब   | 0 20 0  | क्षेनविजय   | सु. १९२१ | म्, १७४५ मुंबह                           | वैसवग्रेस             | 1628                   |          | के. या. भ          | सुवह          | 1922 | 10. et. x                    | संबह्               | \$455          |                                               |
|                | मत्क्यगिरिः    |               |       |                       |                |       | विजयदान्द्रशर-         | स्रितान्ये, सक-       | रूचंद्रशिष्यः<br>शान्तिचन्द्रः |                          |                      |                                                 |                  |         |             |          | <b>ন</b>                                 | •                     |                        |          |                    |               |      | देव मद्रशिष्यः               | सिद्धमेनः           |                |                                               |
| •              | स्थविराः       |               |       | हीरसूरि-विजय-         | सेनराज्ये शुम- | विजय: | स्यवितः                |                       |                                | अभयदेवशिष्यः             | है मचन्द्र :         | स्थविसः                                         |                  |         |             |          | ज्ञानविमलसूरिः                           | अपरबामा               | नयविमछ:                |          | प्राचीना           |               |      | नेमिचंद्रः ( आक्र-           | देवशिष्यः, वि-      | जयसेनयगो-      | देवयोर्मध्यमः )                               |
| ( उत्तराधे )   | १० जीवाजीवाभि- | गमः           |       | १९ सेनप्रहम०          | (प्रस्ताकर.)   |       | रु जम्बद्वीपप्रजाप्तिः | पूर्वांख्रें (प्रमेय- | रत्नमंजूषा.)                   | १३ आवश्यक-               | टिजान                | १ <b>४ जंब्</b> ट्टीपमज्ञाप्तिः                 | ( उत्तराद्धेम् ) |         | १५ देवसीराइ | •        | १६ श्रीपाङचरित्रं                        |                       |                        |          | ५७ सक्सकावली       | )<br>6        |      | ५८ प्रवचनसारो-               | द्धारः पूर्वभागः    | ( तस्वज्ञानवि- | काशिवी )                                      |

| Ţ | 90 | 7  |
|---|----|----|
|   |    | -1 |

|                               |          |                                   |                                  |                  |         |                 |                |                 |          | í                | १०             | 1                    |                       |                  |       |                                           |                     |             |   |                         |                                    |             |                                         |                 |
|-------------------------------|----------|-----------------------------------|----------------------------------|------------------|---------|-----------------|----------------|-----------------|----------|------------------|----------------|----------------------|-----------------------|------------------|-------|-------------------------------------------|---------------------|-------------|---|-------------------------|------------------------------------|-------------|-----------------------------------------|-----------------|
| विषयः                         |          | दशदशादिः                          |                                  | अहैस्सिद्धादीनां | वर्णनम् | अहंदगद्धिंशति-  | स्थाबकाराधनफळ- | कथा:            |          |                  |                |                      | सम्यक्तवारोपणाद्यः    | २६ मिषयाः        | J. C. | 150 a d d d d d d d d d d d d d d d d d d | क्षमा               |             | 4 | चत्यवन्द्बन्गुरुवन्द्बन | प्रत्याख्याचाद्यः ११६<br>विषयाः    | 9           | ग्ट्यापनभावाजा-<br><b>सादिनिक्</b> षणम् |                 |
| विशेषः                        |          |                                   |                                  |                  |         | रिमपुरं         |                |                 |          |                  | ۰              |                      |                       |                  |       | _                                         | •                   |             | , | o*<br>**<br>1           | o                                  | ٠           | ~ 0                                     |                 |
| पञ्चाणि<br>मतयः               |          | ٦<br>وي<br>وي                     | и, 90 <b>•</b> 0                 | 4, 46-6¢         | W. 3000 | प. ९५ वीरमपुरं  | # 64.          |                 |          | प, १९६           | Я, \$000       |                      | д,<br>У               | r<br>S           |       | ;<br>;                                    | ¥, %000             |             | 1 | q. 224-426              | ц<br>9                             | t           | r o                                     |                 |
| श्लोकसंख्या<br>मूर्खं टीका    | द्वाराणि | १॥) सूत्र, १९                     | गाथा १३९                         | ६३ गाथा.         |         | H. 200          |                |                 |          |                  |                |                      |                       |                  | 10 mg | * * * * * * * * * * * * * * * * * * *     | Ę                   |             | • | 205                     | ९७७ द्रांसाणि                      |             |                                         |                 |
| पुर                           |          | æ <b>'</b>                        |                                  |                  |         | 2               | 1              |                 |          | 3                |                |                      | =                     | i                | -     | <u>-</u>                                  |                     |             | • | رحت                     |                                    | ī           | ₹)                                      |                 |
| सुद्धण-<br>स्थानं<br>काल्ध्र  |          | नि.सा.भे                          | . H)                             | \$               | ţ       | बहादुर          | सिंहप्रेस      | <b>गा</b> लीटा- | मा. १९२३ | बि.स.भे.         | संबंध<br>संबंध | 84 8<br>84 8<br>84 8 | म्. वभव               | भेस स्वह<br>१०२४ | 1550  | +10=11                                    | आचन्द               | में.<br>भूत | * | नि.सा.मस                | म्बह्<br>इ०२६                      | 4           | सं. ता. भ.<br>संबद्धे<br>• व. ० क       | ·               |
| स्वमा-<br>कालः मूर्छं<br>टीका |          |                                   |                                  |                  |         | म्, १५०२        |                |                 |          |                  |                |                      |                       |                  |       | ,                                         |                     |             |   |                         |                                    |             |                                         |                 |
| टीकाकर्ता                     |          | विजयदानआन-                        | न्द्विमर्काशिष्यः<br>विजयविमर्छः |                  |         |                 |                |                 |          | सप्तमांकवत्      |                |                      | नेशर-                 |                  |       |                                           |                     |             |   |                         | सिद्धसेनः                          |             |                                         |                 |
| मूलकर्ता                      |          | हस्तदीक्षितः                      |                                  | वीरमद्र:         |         | जयचंद्रसूरिश-   | ष्यः जिनहर्षः  |                 |          |                  |                |                      | सामा-शीलभट्र-धबेश्वर- | श्रीचंद्रः       |       | दन्नसन-हमात-                              | लकशिष्यः <b>१व-</b> | गेखरः       |   | नीमचंद्र ( भाग्न-       | देनधिष्यः वि-<br>जयसेनयशोदे-       | वयामध्यमः ) | क्षाविबयावजय-<br>मणिः                   |                 |
| अंकः प्रन्थनाम                |          | ५९ तन्दुलवेगालियं वीरहस्तदीक्षितः |                                  | " चडसरणं         | -       | ६० विंशतिस्थान- | कचरितं.        |                 |          | ) कल्पसूत्रसुबो- | धिका (आवृत्तिः | हितीया)              | ६२ सुबोधा-            | सामाचारी         |       | ६३ सारातारवाळ-                            | कहा (सदीकं.)        |             | • | ह्थ प्रवचनसारो-         | द्धारः उत्तरभागः<br>पृथग् मृत्लादि | ,           | ६५ लिक्प्रकाशः<br>प्रथमभागे द्रव्य-     | : <u>+</u><br>원 |
| - <del>10</del>               |          | 5                                 |                                  | *                |         | m               |                |                 |          | 100              |                |                      | w                     |                  | 1     | W.                                        |                     |             |   | w                       |                                    |             | 100                                     |                 |

|                                                                                                                                                    | जीवार्षा मिवरण म्<br>विवरण म्                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| *** **********************************                                                                                                             | **************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                    | कर्नाटक<br>प्रे. मुंबई<br>१९२६<br>। पञ्चवस्तकम्<br>२ चौसरणपयक्षाः<br>३ कथाकोकःः<br>५ अर्थरत्नावली (अष्टलक्षायों)<br>५ शिवप्रमस्तिकृतकाक्यानि<br>६ लोकप्रकाशः (क्षेत्रलोकः)<br>७ बत्वपद्रकहरणम्<br>८ वत्वपर्यकरणम्<br>८ वत्वपर्यकरणम्<br>१० तत्त्वार्योधिगमस्त्रम् (द्वितीयो विभागः)<br>११ आनन्दकाञ्यमद्देशिः मौक्तिंक् ८ |
| जशतंत<br>सिंह प्रेस<br>खिबडी<br>१९२६                                                                                                               | कर्नाटक है।<br>१९३६<br>१९३६<br>१९३६<br>१९अवस्तुकम्<br>१ पञ्चवस्तुकम्<br>१ पञ्चवस्तुकम्<br>१ अर्थरत्वावली (अष्टलक्षायी )<br>५ क्षित्रप्रमात्तिकात्वाति<br>६ छोकप्रकाशः (क्षेत्रलोकः)<br>७ दवपद्रप्रकृत्यम्                                                                                                                |
| श्रीकुशास्त्वाम,<br>समयसुन्दरः                                                                                                                     | श्रीमदुमा-<br>स्वातिः<br>श्रीदेव्युप्तस्तिः<br>श्रीसिद्ध्येवगिष्यः                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ६६ आर्चेदकाव्य-<br>महोद्धिः मौ-<br>फिकं ७<br>" ढोखामारवणी<br>रासः माथवाबस्ट<br>घवलरासः शकु-<br>बचोपाई स्तंमन<br>पार्भे, स्तवन, चार<br>घत्येकश्चढ्- | ६७ तखार्थाधिमाम-<br>सूत्रम् ५ अध्यायीमयः<br>प्रथमो विभागः                                                                                                                                                                                                                                                                |

