बाल ब्रह्मचारी श्री नेमिनाथाय नमः

# તત્ત્વાર્થા ધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા

અઘ્યાય : ૪

અભિનવટીકાકર્તા પૂજ્ય મુનિરાજ શ્રી સુધર્મસાગરજી મઢારાજ સાઢેબના શિષ્ય **મુનિ દીપ૨૮૦૧ સાગ૨** 

અભિનવ શ્રુત પ્રકાશન–૩૪

તા.૧૬/૫/૯૪ સોમવાર ૨૦૫૦ માસઃ વૈશાખ સુદઃપ

:અભિનવટીકા-કર્તા:-અભિનવ સાહિત્ય સર્જક મુનિદીપરત્નસાગર

પૂજયમુનિરાજ શ્રી સુધર્મસાગરજી મુ સા

અધ્યાયઃ ૪ -: પ્રેરક:



## તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર

શ્રી આનંદ-ક્ષમા-લલિત-સુશીલ-સુધર્મસાગરગુરૂભ્યો નમઃ

बाल बह्यचारी श्री नेमिनाथाय नमः नमो नमो निम्मल दंसणस्स

|                          | વિષય અનુક્રમઃ-                                          | . *             |              |
|--------------------------|---------------------------------------------------------|-----------------|--------------|
| ક્રમ                     | વિષય                                                    | સૂત્ર           | પૃષ્ઠ        |
| ્વ                       | દેવોના પ્રકાર                                           | ę               | પ            |
| ર                        | દેવોની લેશ્યા                                           | ૨,૭,૨૩          | 6            |
| З                        | દેવોના ભેદો                                             | ૩,૪,૫           | ૧૦           |
| 8                        | ઇન્દ્રોની સંખ્યા                                        | ۶               | ٩८           |
| પ                        | દેવોનું કામ સુખ                                         | ૯,૧૦            | રપ           |
| 2                        | ભવનનવાસીના ભેદ                                          | 99              | 36           |
| 9                        | વ્યન્તરનના ભેદ                                          | ૧૨              | 88.          |
| C                        | જયોતિષ્કના ભેદઅને વિશેષતા                               | ૧૩થી ૧૬         | ૫૦           |
| e 1                      | વૈમાનિકના ભેદ તથા વિશેષતા                               | ૧૭ થી ૨૨        | २२           |
| 90                       | કલ્પનું સ્થાન                                           | २४              | ૯૪           |
| 99                       | લોકાન્તિક નું સ્થાન અને ભેદ                             | રપ,રક           | ७५           |
| ૧૨                       | અનુતર ના દેવોની ભવગણના                                  | ૨૭              | ૧૦૫          |
| ૧૩                       | તિર્યચની વ્યાખ્યા                                       | ૨૮              | 109          |
| 98                       | 🐁 ભવનવાસી દેવોનું આયુષ્ય                                | ૩૦,૩૧,૩૨,૪૫     | ૧૧૧          |
| ** <b>૧૫</b> ·           | વૈમાનિક દેવોનું આયુષ્ય                                  | ૩૩ થી ૪૨        | 995          |
| ٩ <i>۶</i>               | નારકોનું આયુષ્ય                                         | ४३,४४           | ૧૩૮          |
| ૧૭                       | વ્યન્તર દેવોનું આયુષ્ય                                  | ४४,४७           | १४४          |
| ٩८                       | જયોતિષ્ક દેવોનું આયુષ્ય                                 | ૪૮ થી પ૩        | ٩४۶          |
|                          | પરિશિષ્ટ                                                |                 |              |
| ٩                        | સૂત્રાનુક્રમ                                            |                 | ૧૫૪          |
| ૨                        | અ કારાદિ સૂત્રક્રમ                                      |                 | ૧૫૭          |
| 3                        | શ્વેતામ્બર-દિગમ્બર પાઠ ભેદ                              |                 | ٩ <i>۶</i> ٥ |
| 8                        | આગમ સંદર્ભ                                              |                 | १९उ          |
| પ                        | સ્થિતિ-આયુપ્રમાણ                                        |                 | १९५          |
| ع                        | શાશ્વતા ચૈત્યો-પ્રતિમાજીઓનું યંત્ર                      |                 | १९७          |
| 9                        | સંદર્ભ સૂચિ                                             |                 | ૧૭૫          |
| ટાઇપસેટીંગઃ-             | <b>રે કોમ્પ્યુટર્સ,</b> દિગ્વીજય પ્લોટ, શે              | રીનં ૩, જામનગર. |              |
| પ્ <del>રિ-</del> ટીંગઃ- | <b>નવપ્રભાત પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ,</b> ઘી-કાટા રોડ, અમદાવાદ. |                 |              |
| પ્રકાશકઃ-                | અભિનવશ્રુત પ્રકાશન, પ્ર.જે. મહેતા,                      |                 |              |
|                          | પ્રધાન ડાકઘર પાછળ ,જામનગર-૩ <i>૬</i> ૧ ૦૦૧.             |                 |              |

ર

www.jainelibrary.org

### बाल ब्रह्मचारी श्री नेमिनाथाय नम: नमो नमो निम्मल दंसणस्स तत्त्व : (१) યથાવસ્થિત જીવાદિ પદાર્થોનો સ્વ-ભાવ તે તત્त्व. (૨) જે પદાર્થ જે રૂપથી હોય તેનું તે જ રૂપ હોવું તે તત્ત્વ-જેમડે જીવ જીવરૂપે જ રહે અને અજીવ – અજીવ રૂપે રહે છે. અર્થ : (૧) જે જણાય તે અર્થ. (૨) જે નિશ્ચય કરાય કે નિશ્ચયનો વિષય હોય તે અર્થ. તત્ત્વાર્થ : (૧) તત્ત્વ વડે જે અર્થનો નિર્ણય કરવો તે તત્ત્વાર્થ. (૨) જે પદાર્થ જે રૂપે હોય તે પદાર્થને તે રૂપે જ જાણવો કે ગ્રહણ કરવો તે તત્ત્વાર્થ. અધિગમ : (૧) જ્ઞાન અથવા વિશેષ જ્ઞાન. (૨) જ્ઞાન થવું તે.

સૂત્ર : અલ્પ શબ્દોમાં ગંભીર અને વિસ્તૃત ભાવ દર્શાવૃનાર શાસ્ત્ર-વાક્ય તે સૂત્ર.

પ્રસ્તુત ગ્રન્થમાં જીવ-અજીવ-આશ્રવ-બન્ધ-સંવર-નિર્જરા-મોક્ષ એ સાત **તત્ત્વો** છે. આ સાતે તત્ત્વોને તે સ્વરૂપે જ ગ્રહણ કરવા રૂપ નિશ્ચયાત્મક બોધની પ્રાપ્તિ તે તત્ત્વાર્થાધિગમ. સૂત્રકાર મહર્ષિ પૂ. ઉમાસ્વાતિજીએ સમગ્ર ગ્રન્થમાં તત્ત્વાર્થ ની સૂત્ર સ્વરૂપે જ ગુંથણી કરી છે માટે તેને **તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર** કહયું છે.

#### नमोनमोनिम्मल दंसणस्स थोथा अध्यायना आरंભे

γ

પ્રસ્તુત અધ્યાયમાં કુલ-૫૩ સૂત્રો છે. ચતુર્વિઘ-દેવગતિ વિષયક અધિકાર ની છણાવટ સાથે જીવ અધિકાર પણ અહીં સમાપ્ત થાય છે. એ રીતે સાત તત્વ વિષયક પ્રથમ જીવતત્વનું અધ્યયન પણ આ અધ્યાય ની સમાપ્તિ સાથે પૂર્ણતા પામે છે.

પ્રથમ અધ્યાયમાં સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્ જ્ઞાન ને આવરી લીધા પછી, બીજા અધ્યાય થી જીવ તત્વ વિષયક અધિકાર આરંભાયો. ત્રીજા અધ્યાયમાં નારક-મનુષ્ય અને તિર્યંચ એ ત્રણ ગતિના જીવો વિશે સૂત્રકારે પ્રકાશ પાડેલ છે અને આ અધ્યાય થકી દેવગતિ વિષયક માહિતી સ્નોત પ્રાપ્ત થાય છે.

અધોલોક અને તીર્છાલોકનો વિષય કહેવાઇ ગયા પછી મુખ્ય વિષય વસ્તુ ઉર્ધ્વલોક સંબધિ જબાકી રહે. પરંતુ દેવો ત્રણે લોકમાં વિદ્યમાન હોવાથી આ અધ્યાયનું વિષયવસ્તુ પણ ત્રણે લોકની સ્પર્શના કરાવે છે.

આ સમગ્ર ચર્ચા દરમિયાન એક મહત્વની બાબત તો સ્મરણસ્થ હોવીજ જોઇએ કે અહીં દેવ સંબંધિ વર્શન ચતુર્ગતિના એક હિસ્સા સમાન છે. ગ્રન્થકાર મહર્ષિનું મુખ્ય ઘ્યેય દેવ વિષયક માહિતી થી આપણને અવગત કરવાનું નથી. પણ જીવ તે ગતિના મોહમાં મુંઝાય નહીં અને પંચમી ગ઼તિરૂપ મોક્ષના ઘ્યેયને વળગી રહે તે જોવાનું છે.

પ્રથમ અધ્યાયના પ્રથમ સૂત્ર થકી મોક્ષમાર્ગ ને જણાવી તે માર્ગ પર ચાલવા અને મોક્ષ તત્વને પામવા માટે આ બધી માહિતી તો સાધનરૂપ છે.

સૂત્રકાર મહર્ષિએ જેમ ત્રીજા અઘ્યાયમાં નરક ગતિનું પ્રબળ પ્રતિપાદન કરેલ છે. તેમ આ અઘ્યાયમાં દેવગતિના ઠોસ સત્યોને અનાવૃત કરેલા છે જે જૂદા જૂદા ચાર પ્રકારના દેવોના વર્ણન થકી આપણે જાણવાનું છે.

#### पू. श्री उमास्वाति वाचकेम्यो नमः

#### (અધ્યાય:૪-સૂત્ર:૧)

[1] સૂત્રહેતુઃ-ત્રીજા અધ્યાયમાં નારક, મનુષ્ય અને તિર્યંચને આશ્રીને કેટલીક હકીકતોનું પ્રતિપાદન કર્યુ ચોથા અધ્યાયમાં હવે દેવસંબંધી અનેક વિષયોના પ્રતિપાદન કરતા—

પ્રસ્તુત સૂત્રમાં દેવોના ભેદોને જણાવે છે

🛛 [2] सूत्रःभूणः- देवाश्चतुर्निकायाः

🗖 [3]सूत्रःपृथ५ः-देवाः चतुः निकायाः

🔲 [4]સૂત્રસારઃ- દેવતાઓ ચાર નિકાયવાળા છે.

[દેવો ચાર પ્રકારના છે-ભવનપતિ,વ્યંતર,જયોતિષ,વૈમાનિક]

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

**દેવ**: દેવ [ દેવગતિ નામ કર્મનો જેને ઉદય છે તે]

चतुः ચાર-સંખ્યા છે. निकाय-જાતિ,વાસ

🔲 [6]અનુવૃત્તિઃ- પ્રથમ સૂત્ર હોવાથી કોઇ અનુવૃત્તિ નથી.

[7]અભિનવટીકાઃ- અધોલોક અને તીર્છાલોકનું વર્શન ત્રીજા અધ્યાયમાં કર્યુ છે. આ અધ્યાયનો મુખ્ય વિષય ઉર્ઘ્વલોક છે.

આ અધ્યાયનો આરંભ કરતા સૂત્રકાર મહર્ષિ સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં જણાવે છે કે -આ તત્ત્વાર્થ સૂત્રમાં देव શબ્દ પ્રયોગ અનેક સ્થળે થયો છે. જેમકે-[ અ.१-सू.२२] भवप्रत्ययोऽवधिर्नारकदेवानाम,[અ.२.सू.६] ઔદયિક ભાવના વર્ણનમાં देवगति નો ઉલ્લેખ કરેલો છે. [ અ.६-सू.१४] केवल्श्रियुतसङ्घदेवावर्णवादो दर्शन. તથા [ અ. ६-सू.२०] सरागसंयम संयमा...देवस्य વગેરે વગેરે.

આ રીતે અનેક વખત પ્રયોજાયેલ દેવ શબ્દનો અર્થ શો? અથવા આ દેવ ના ભેદ કેટલા ? 🛠 દેવ:- દીવ્યન્તિ इति દેવા:

देव શબ્દ મૂળ दिव् ધાતુથી બનેલો છે જે ધાતુ ક્રીડા,વિજીગીષા,વ્યવહાર, ઘુતિ,સ્તુતિ,આનંદ,મદ,સ્વપ્ન,કાન્તિ અને ગતિ અર્થ વાળો છે

દેવગતિ નામકર્મના ઉદયથી જે જીવ દેવપર્યાયને ધારણ કરે છે તેને દેવ કહે છે. તેઓ ઇચ્છા મુજબફરવાવાળા,સ્વભાવથીજ ક્રીડા-રમવામાં-મોજમજામાં આસકત,ભૂખ-તરસની બાધા વગરના,અસ્થિ-માસ-લોહી વગેરે થી રહિત શરીરવાળા હોવાથી દીપ્તિશાળી,સુંદર અંગોપાંગવાળા,વિદ્યા-મન્ત્રકે અંજન વિના જ શીધ-ચપળ અને આકાશગતિને પામેલા હોવાથી તેઓ દેવ કહેવાય છે.

🍫 चतुः निकायः-

-चतु: નો અર્થ ચાર પ્રસિધ્ધ છે.

- चतुःनिकायः चत्वारो निकाया येषां ते चतुर्निकायाः

તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવટીકા

-દેવ શબ્દના વિશેષણ જેવો જણાતો આ શબ્દ દેવો ના ભેદને દર્શાવે છે.

– **निकाय**-નિકાય એટલે અમુક સમૂહ અથવા જાતિ,દેવોની ચાર-જાતિ અથવા ચાર નિકાય છે-

(૧)ભવનપતિ (૨)વ્યંતર (૩)જયોતિષ્ક (૪)વૈમાનિક

–-નિકાયનો બીજો અર્થ વાસ કે નિવાસ એવો થાય છે આવા નિવાસ કે ઉત્પત્તિ સ્થાન ભિન્ન ભિન્ન હોવાથી તે ભિન્નતા ને આશ્રીને ચાર ભેદ જણાવેલછે.

અથવા **દેવગતિનામ કર્મોદય**ના સામર્થ્યથી બનેલા સમુદાયોને નિકાય કહે છે. જેમાં ભવનપતિ દેવગતિ નામકર્મના ઉદયથી ભવનપતિ દેવ થાય, વ્યંતર દેવગતિ નામકર્મના ઉદયથી વ્યંતર દેવ થાય, જયોતિષ દેવગતિ નામકર્મોદયથી જયોતિષ્ક થાય અને વૈમાનિક દેવગતિ નામકર્મોદય થી વૈમાનિક થાય.

-**निवास:**- · निकाय નો બીજો અર્થ निवास કર્યો છે. તે મુજબ ચારે નિકાયના દેવોનો ભિન્નભિન્ન નિવાસ કે ઉત્પત્તિ સ્થાન કયું ?

-૧-**મવનપતિ:** રત્નપ્રભા પૃથ્વીપીંડના ૧,૮૦,૦૦૦ યોજનમાંથી ઉપર-નીચેના એક એક હજાર યોજનને વર્જીને વચ્ચેના ૧,૭૮,૦૦૦ યોજનમાં ૧૩ પ્રતર મધ્યે ૧૨ આંતરા આવેલા છે. આ બાર આંતરામાં પહેલા-છેલ્લા આંતરાને છોડીને વચ્ચેના ૧૦-આંતરા [ખાલીજગ્યા] માં દેવો ભવનપતિ દેવોની ઉત્પત્તિ તથા નિવાસ સ્થાન છે.

-૨- व्यन्तर:- ૨ત્નપ્રભા પૃથ્વીના ૧,૮૦,૦૦૦ યોજનમાંથી જે ઉપરના ૧૦૦૦ યોજન છોડેલા છે. તે ૧૦૦૦ યોજનમાં પણ ઉપર નીચેના ૧૦૦-૧૦૦ યોજન છોડીને વચ્ચેના ૮૦૦ યોજનમાં વ્યંતર નિકાય દેવાનો નિવાસ અને ઉત્પત્તિ સ્થાન છે.

[ ઉપરના જે ૧૦૦ યોજન છોડવામાં આવેલા છે તેમાં પણ ઉપર-નીચેના ૧૦-૧૦ યોજન છોડી દઇએતો વચ્ચેના ૮૦ યોજનમાં **વાણવ્યંતર** દેવોનો નિવાસ તથા ઉત્પત્તિસ્થાન અન્યગ્રંન્થમાં કહેલા છે ]

-**૩- જયોતિષ્કઃ-** સમભૂતલા પૃથ્વીથી ઊંચે [ઉર્ધ્વદિશામાં] ૭૯૦ યોજન ગયા બાદ ૧૧૦ યોજન ઊંચાઇ સુધીના વિસ્તારમાં જયોતિષ્ક દેવ જન્મ ધારણ કરે છે અને તેઓના ત્યાં નિવાસ પણ આવેલા છે.

-૪- **વૈમાનિક :**- જયોતિષ્કના નિવાસ સ્થાનથી કંઇક સાધિક અર્ધ-રજ્જુ ઉપર ગયાબાદ સૌધર્મકલ્પ થી સર્વાર્થસિધ્ધિ વિમાન પર્યન્ત વૈમાનિક દેવો જન્મ ધારણ કરે -ઉત્પન્ન થાય છે.

પ્રત્યેક વૈમાનિક દેવોનો જન્મ પોત-પોતાના વિમાનો માં જ થાય છે. તેમનો નિવાસ પણ તે-તે વિમાનો જ કહેવાય છે.

આ રીતે **ઉત્પત્તિસ્થાનશ્રિત** ચાર ભેદો જોયા. તેમાં વિશેષતા એટલીકે તેઓ પોતાના આ નિવાસ સ્થાનો સિવાય-

–અન્યસ્થાનોમાં પણ ગમનાગમન કરી શકતા હોય છે.

–ભવનપતિ આદિ દેવો લવણ સમુદ્રાદિ નિવાસોમાં પણ રહે છે.

–જંબૂદ્ધીપની જગની ઉપર આવેલી વેદિકા તથા અન્ય રમણીય સ્થળે પણ રહે છે.

–જંબૂદ્વિપથી અસંખ્ય દ્વિપ-સમુદ્ર ગયા બાદ વ્યંતર દેવોના પશ નિવાસો આવે છે. [જો કે વ્યન્તર દેવો ત્યાં ઉત્પન્ન થતા નથી]

ઉકત ચારે પ્રકારના, પોત-પોતાના સ્થાનમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવો પોતાના સ્થાન સિવાય, લવણસમુદ્ર-મેરુપર્વત-વર્ષધરપર્વત-આદિસ્થાનોમાંપણરહેછે. પરંતુતે-તેસ્થાનોમાં કદાપી જન્મ ધારણ કરતા નથી.

આ રીતે સ્વધર્મ-અપેક્ષાએ -જાતિ વૈશિષ્ય સામર્થ્યથી નિકાયો કહેલી છે. જેનું વિશેષ વર્જ્ઞન અગ્રીમ સૂત્રોમાં કરેલું છે.

• સમગ્ર વર્શન-ભાવદેવ અપેક્ષાએ- શ્રી ભગવતી સૂત્રના ૧૨માં શતકના ૯ માં ઉદ્દેશામાં ૪ ૬૧માં સૂત્રમાં [ ૧૨/૯/૪ ૬૧] જણાવે છે કે-कतिविधाण भंते ! देवा पण्णत्ता ? गोयमा ! पञ्चविधा देवा पण्णत्ता देवो पांच प्रકारे કહયા છે.

(૧) ભવ્યદ્રવ્ય દેવો :- જે મનુષ્ય કે તિર્યંચ મરણ પછી દેવ થનાર છે તેને આગામીભવને આશ્રીની ભવ્યદ્રવ્ય દેવ કહે છે.

(૨)નરદેવ :- ચૌદ રત્નોના અધિપતિ ચક્રવર્ત્તિ શેષ મનુષ્યોથી ઉત્કૃષ્ટ હોઇ નરદેવા કહ્યા.

(૩)ધર્મદેવઃ-યથોકતપ્રવચનઅર્થઅનુષ્ઠાયિપણાનેલીધે, સધ્ધર્મપ્રધાનવ્યવહારથી સાધુઓને ધર્મદેવ કહે છે.

(૪) દેવાધિદેવ ઃ- તીર્થકર નામકર્મના ઉદયવાળા તથા શેષ દેવોને પણ પૂજય હોવાથી તેને દેવાધિદેવ કહે છે.

(પ)ભાવદેવઃ- દેવગતિનામકર્મના ઉદયથી જેણે દેવ - પર્યાયને ઘારણ કરેલ છે, દેવાયુને વેદી રહયા છે. ક્રીડાદી અતિશયવર્તી છે તે ભાવદેવ કહેવાય.

આ પાંચ ભેદ વર્તી દેવોમાં અહીં તેમજ આ સમગ્ર અઘ્યાયમાં ફકત ભાવદેવોનું જ ગ્રહશ કરેલું છે. બાકીનું દેવપણું તો મનુષ્યોને પણ સંભવ છે. તેથી ફક્ત ભાવદેવને આશ્રીને જ ભવનપત્યાદિ ચારે ભેદો સમજવા

પ્રશ્ન :- [1] દેવોનું સ્વરૂપ અને ચાર નિકાય જણાવ્યા પણ પ્રત્યક્ષ રૂપે દેવ તો દેખાતા નથી. પછી તેનું અસ્તિત્વ છે તે કેમ માનવું ?

🌣 દેવગતિના એક વિભાગને આધારે બાકીના ભેદોના અસ્તિતત્વ નું અનુમાન થઇ શકે છે જેમકે જયોતિષ્ક દેવોનું અસ્તિત્વ પ્રત્યક્ષ છે માટે બાકીના દેવો પણ છે તેમ સમજી લેવું.

💠 પ્રશ્ન :- [૨] देवा: બહુ વચન કે મુકયું ?

🌣 દેવોના અંતર્ગત ભેદ અનેક છે તેથી દેવાઃ બહુવચન મુકયું.

પ્રશ્ન :- [3] દેવોતો ત્રણેલોકમાં છે છતાં અહીં ચોથા અધ્યાયમાં ઉર્ધ્વલોકની જ ઓળખ કેમ ?

ભવનપતિ - વ્યંતર અઘોલોકમાં છે, જયોતિષ્ક મધ્યલોકમાં છે, છતાં ઉર્ધ્વલોકમાં દેવો છે તેવું જે કહેવાય છે, અથવા ચોથો અધ્યાય ઉર્ધ્વલોક વર્જ્ઞન - પ્રધાન છે તેવું જે કથન થાય છે તે વૈમાનિક દેવોને આશ્રીને છે. 🗖 [8] સંદર્ભ ઃ-

אויזאנגנאני :- [1] गोयमा ! चउव्विहा देवा पण्णत्ता, तं जहा भवणवइ, वाणमंतर, जोइस वेमाणिया क भगം श. २-उ.७ सू. १

[2] देवा चउव्विहा पन्नत्ता, तं जहा भवणवासी, वाणमंतरा जोइसिया वेमाणिया प्रज्ञा॰ प.१ देवाधिकारे-स्.३८-१ एवं जीवा॰ प्र.३ देवाधिकारे-उ-१-स्.११४.

🌣 तत्वार्थसंदर्भ :- यारे निडायविशे.- अ. ४-सूत्र.११,१२,१३,१७

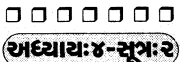
🌣 અન્યગ્રન્થસંદર્ભ ઃ-

(૧) ચારભેદ :- જીવવિચાર.ગાથા - ૨૪ વિવેચન.

🗍 [9]પઘ ઃ-

- (૧) દેવના મૂળ ભેદ ચારે, સૂત્રતત્ત્વાર્થે લહ્યા. ભેદ ત્રીજે દેવ જીવો, પીત લેશ્યા એ ગ્રહ્યા.
- (૨) ભવનપતિ વાણવ્યંતર એ બે નિમ્નકોટીના દેવ કહયા.
   પીતલેશ્યી જયોતિષી દેવો અને વૈમાનિક ઉચ્ચગણ્યા.

[10] નિષ્કર્ષ :- આ અધ્યાયમાં દેવ-વિષયક વર્ષાન છે. ચતુર્ગતિ રૂપ સંસારમાં એક દેવગતિ કહી છે. દેવનો અર્થ વાંચી તેમાં મોહાવા કરતા દેવ હોવું તે પણ એક ગતિનામકર્મનો ઉદય છે તેમ વિચારવું જોઇએ. આપણું ધ્યેયતો મોક્ષ છે. આ સમગ્ર ગ્રન્થના આરંભબિંદુ રૂપ પ્રથમ સૂત્ર પણ મોક્ષને જણાવે છે તેથી કોઇપણ કર્મ હોય પછી તે શુભગતિનું સૂચક હોય કે શાતા વેદનીયનું સૂચક. તેનો સર્વથા ક્ષય કરીને મોક્ષને પામવો તે જ લક્ષ્ય હોય, તે સિવાયની તમામ વિચારણા ગૌણ જ કરવી જોઇએ.



- 🔲 [1] સૂત્રહેતુ: ત્રીજા જ્યોતિષ્ક દેવોની લેશ્યાને જણાવવા માટે આ સૂત્ર બનાવેલ છે.
- 🔲 [2] सूत्रःभूणः- \*तृतीय: पीतलेश्य:
- 🔲 [3] सूत्रः पृथङः तृतीयः पीत लेश्यः
- 🔲 [4]સૂત્રસારઃ- ત્રીજા પ્રકારના [દેવો ] પીત લેશ્યા [વાળા હોય] છે.
- 🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-
  - तृतीय: ત્રીજા પ્રકારના અર્થાત્ જયોતિષ્ક
  - पीतलेश्य:પીત વર્ષારૂપ લેશ્યા, તેજો લેશ્યા.

[6] अनुवृत्तिः- देवाश्वतुर्निकायाः सूत्र ४ः १ थी देवाः शબ्दनी अनुवृत्ति.

\*દિગંબર આમ્નાય મુજબ आदितस्त्रिषु पीतान्तलेश्याः એવું સૂત્ર છે.

[7] અભિનવટીકાઃ-પ્રથમ સૂત્રમાં જે દેવોની ચાર નિકાય જણાવી તેના અનુસંધાને આ સૂત્રની રચના થયેલી છે. તેમાં બે જ શબ્દોની અભિનવટીકા જોવાની છે. (૧) तृतीय: (૨) पीतलेश्य:

कृतीय: पूर्व સૂત્રમાં ચાર સંખ્યા નિયત થઇ છે તેવા દેવ સમુહને જણાવ્યો. તે ચાર નિકાયમાં જેમનો ત્રીજો ક્રમ છે તેને માટે આ तृतीय: શબ્દ પ્રયોજેલ છે.

અર્થાત્ तृतीय એટલે જયોતિષ્ક દેવ નિકાય. કેમકે ભાષ્યક્રમાનુસાર ચાર નિકાયમાં જયોતિષ્ક દેવનો જ ત્રાજો ક્રમ આવે છે.

भीतलेश्य: અહીં બે શબ્દનો સમાસ છે [ पीतालेश्यायस्यासौ पीतलेश्य:] पीत અને लेश्या બે શબ્દ છે.

पीत:-पीणा वर्धने सामान्य थी पीत डढे छे. परंतु अढीं ढारिलट्रियटीडामां अखावे छे डे पीतलेश्य इति तेजोलेश्य एव भवति न कृष्णादि लेश्य इति

–અર્થાતુ પીત લેશ્યા નો અર્થ તેજો લેશ્યા કરે છે.

–સ્વાભાવિક રીતે પ્રશ્ન પણ થાય જ, કે લેશ્યા છ પ્રકારે કહી. કૃષ્ણ-નીલ-કાપોત-તેજો-પદ્મ-શુકલ. આ છ માંતો કયાંય पीत શબ્દ નથી.તેથી સ્પષ્ટતા કરી કે पीत એટલે तेजो –સૂત્રકાર સ્વયં પણ સુત્ર ૪:૭ માં पीतान्तलेश्या: સુત્ર થકી આ પીત શબ્દને પુનઃજણાવે

टुंडमां કહीએતો पीतलेश्या એટલે (ચોથી) तेजोलेश्या

लेश्या:- पीत शબ्धनो अर्थ तो तेजोलेश्या अर्थो पश '' लेश्या ''એટલે શું ? सामान्यथी लेश्या એટલે આત્મપરિशाम. [જુઓ अः२ सूः5]

પરંતુ અહીં તે દ્રવ્યલેશ્યા અર્થમાં ગ્રહણ કરેલ છે. તેથી લેશ્યાનો અર્થ અધ્યવસાય વિશેષરૂપ ભાવલેશ્યા ન લેવો પણ દ્રવ્યલેશ્યા લેવો. એટલેકે લેશ્યાનો અર્થ શારીરિક વર્શ સમજવો.

–લેશ્યા શબ્દથી ''શરીરનો વર્જ્ય' એવો જ અર્થ લેવો. કારણકે અધ્યવસાય વિશેષરૂપ ભાવલેશ્યાતો છ એ પ્રકારે-ચારે નિકાયના દેવોને વિદ્યમાન જ હોય છે.

– દેવોનું ગુણઠાણું ચોથુ છે અને છકા ગુણ ઠાણા સુધી છ એ લેશ્યાનું અસ્તિત્વ સંભવે છે. સૂત્રકાર પોતે પણ અગ્રીમ સૂત્રોમાં જણાવે છે કે પહેલા બે નિકાયને કૃષ્ણ-નીલ-કપોત અને તેજો લેશ્યા હોય છે. વૈમાનિકોને તેજો - પદ્ય અને શુકલ લેશ્યા હોય છે. અને ભાવથીતો છ એ લેશ્યા સંભવે છે.

🌣 पीतलेश्या शબ्દથી વિવિધ તારણો.

-૧- જયોતિષ્ક દેવોને તેજો લેશ્યા જ હોય છે. કૃષ્ણાદિ અન્ય લેશ્યા તેઓને હોતી નથી. -૨- ભાષ્યકાર મહર્ષિએ लेश्या શબ્દથી શરીરનો જ વર્શ લેવો તેવું કહયું નથી.હારિભદ્રિયટીકા કે પૂર્વાચાર્યકૃત ટીપ્પણમાં પણ આ અર્થ લીધો નથી. સિધ્ધસેનીય ટીકામાં लेश्या શબ્દથી શરીરનો વર્શ અર્થ લીધો છે. -૩- અહીં **વિમાનના પ્રકાશરૂપ** લેશ્યા-એવો અર્થ પણ કરાયો છે.

-૪- पीत लेश्या થકી દેવો- **તેજસ્વી છે** એવું કહેવાનો પણ સૂત્રકારનો આશય સંભવે છે. કેમકે જયોતિષ્ક દેવો તાપ કે પ્રકાશ આપનાર તરીકે જગપ્રસિધ્ધ છે.

-પ-આ દેવ પીત લેશ્યા વાળા અર્થાત્ પ્રગટપશે પ્રકાશ આપનારા છે તેમ પણ સમજી શકાય. વિવિધ ટીકાકારોએ આવા વિવિધ અર્થો ઘટાવ્યા છે. તેમાં લેશ્યા એટલે ''શારીરિક વર્શ'' - અર્થ સ્વીકારી આ ટીકાનું સામાપન કરીએ.

🔲 [8] સંદર્ભ ઃ-

🌣 आગમ संદર્ભः- जोतिसियाणं एगा तेउलेसा....स्था॰ स्था. १-उ.१ लेश्याधिकार 🌣 तत्वार्थसंदर्भः-

> पीत - पीतान्तलेश्या - अ. ४-सू. ७ पीतपद्मशृकललेश्या₀ अ.४-स्. २३

🌣 અન્યગ્રન્થસંદર્ભ ઃ-

દંડક પ્રકરણ - ગાથા. ૧૫-મૂળ તથા વૃત્તિ.

🗍 [9]પદ્ય :-

બંને પદ્યો પૂર્વસૂત્રઃ૧માં સાથે કહેવાઇ ગયા છે.

[10] નિષ્કર્ષ :- અહીં જયોતિષ્ક દેવોને पीत लेश्या અથવા તેજો લેશ્યાવાળા કહયા. પણ સાથે મહત્ત્વનો ખુલાસો કર્યો કે આ દ્રવ્યલેશ્યાની વાત છે. ભાવથી તો છ એ લેશ્યા હોય. કારણકે તેઓ ચોથાગુણઠાકે છે.

જો તે સ્થિતિ નિવારવી હોયતો છકા ગુણઠાણાથી ઉપર-ઉપર આગળ વધવું જોઇએ. અર્થાત્ જો આત્મા ક્રમિક પણે વિકાસ સાધતો જાય તો અધ્યવસાયો પણ શુભ થતા જાય. અને આ અધ્યવસોવોનું શુભપણું ક્રમશઃ શુધ્ધતામાં પરાવર્તીત થતા છેવટે આત્મવિકાસની સર્વોચ્યકક્ષા પ્રાપ્ત થાય.

#### 

#### (અધ્યાયઃ૪-સૂત્રઃ ૩)

🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- ચારે નિકાયના દેવોના ભેદોની સંખ્યાને આ સૂત્ર જણાવે છે.

🔲 [2] सूत्रःभूणः- दशाष्टपञ्चद्वादशविकल्पाःकल्पोपपन्नपर्यन्ताः

🔲 [3] सूत्र:पृथझ-दश - अष्ट - पञ्च - द्वादश - विकल्पा - कल्पउपन पर्यन्ता:

[4]સૂત્રઃસારઃ- કલ્પોપપન્ન દેવ સુધીના [ચતુર્નિકાય દેવોના અનુક્રમે] દશ,આઠ,પાંચ [અને] બાર ભેદો છે.

[ભવનપતિ આદિચાર પ્રકારના દેવોના અનુક્રમે દશ,આઠ,પાંચ, બાર ભેદો છે. આ ભેદો કલ્પોપન્ન દેવ સુધીના [દેવોના ] છે. 🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

दश- દશ अष्ट-આઠ पञ्च- પાંચ द्वादश- બાર [આ ચારે - સંખ્યાવાચી શબ્દો છે. જે દેવોના ભેદ દર્શાવા મુકેલ છે ] विकल्प-ભેદ બે પ્રકાર पर्यन्त- સુધીના [હદ દર્શાવે છે] कल्पोपपन्न- कल्प એટલે મર્યાદા, જયાં સ્વામી-સેવક આદિ મર્યાદા છે તે. -कल्पोपपन्न જયાં कल्प - મર્યાદા છે તેવા સ્થાનમાં ઉત્પન્ન થયેલ દેવ.

🔲 [6]अनुवृत्तिः- देवाश्चतुर्निकाया - अ. ४ : सू.१

□ [7] અભિનવટીકાઃ- આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ ચારે નિકાયના દેવોના સ્વ-સ્વનિકાય અનુસાર **'મુખ્ય-પેટા ભેદો**ને જણાવે છે. આ દશ વગેરે ચાર ભેદો ભવનપતિ આદિ ચાર નિકાયના દેવોના છે. જો કે એક વાત ખાસ નોંધ પાત્ર છેકે આ દશ આઠ વગેરે જ પેટા ભેદો છે તેમ ન સમજવું. કેમકે તે સિવાયના પણ પેટાભેદો આગળ કહેવાના છે.

જેમકે ભવનપતિ ના દશ ભેદમાં એકભેદ અસુરકુમાર કહયો. આ અસુરકુમારના પણ પરમાધામી દેવોના પંદર પેટા ભેદ છે. ' તેથી જ ઉપર મુખ્ય-પેટાભેદ શબ્દ પ્રયોજોલ છે.

स्थाक्रम: આ સૂત્રમાં પૂર્વ સૂત્ર:૧ની અનુવૃત્તિ આવે છે. ત્યાં દેવનિકાયની સંખ્યા ચાર કહી છે, અહીં દશ વગેરે સંખ્યા પણ ચાર છે. બંનેમાં બહુવચન હોવાથી વચનભેદ પણ થતો નથી. તેથી ભવનપતિ આદિ સાથે દશ-આદિને ક્રમાનુસાર જોડવા જોઇએ તો જ સૂત્રનો યોગ્ય અર્થ નીકળી શકે.

-૧- दश -ભવનપતિ નિકાયના દેવોના અસુરકુમાર, નાગકુમાર વગેરે દશ ભેદો છે.

-૨- अष्ट-વ્યન્તર નિકાયના દેવોના કિન્નર, કિંપુરુષ વગેરે આઠ ભેદો છે.

-૩- पञ्च- જયોતિષ્ક નિકાયના દેવોના સૂર્ય, ચંદ્ર વગેરે પાંચ ભેદો છે.

-૪- द्वादश:- વૈમાનિક નિકાયના દેવોના સૌધર્મ, ઇશાન વગેરે બાર ભેદો છે.

આ ચારે ભેદો, તેના પેટાભેદો કે તેથી પણ આગળના પ્રભેદોનું વર્શન અત્રે કરેલ નથી. કેમકે હવે પછી કહેવાનારા **સૂત્ર-૧૧,૧૨,૧૩,૨૦** માં આ ચારે ભેદ સંખ્યાનું સુંદર વર્શન કરાયેલું છે.

• विकल्प:-અહીં વિકલ્પ શબ્દથી ''ભેદ'' અથવા ''પ્રકાર'' અર્થ ગ્રહણ કરવાનો છે. જેથી ભવનપતિનિકાય દેવના દશ-ભેદ છે એવો અર્થ થઇ શકે.

--भेद શબ્દપૂર્વની ચારે સંખ્યા સાથે જોડવાનો છે. કેમકે दश-अष्ट-पञ्च-द्वादश એ ચારે સંખ્યાવાચી શબ્દોનો દ્વન્દ્વ સમાસ થયેલો છે. અને આ પદ द्वन्द्वान्ते હોવાથી નિયમાનુસાર તે પૂર્વ ના ચારે પદ સાથે જોડાઇ જશે - તેથી-

दशविकल्पा:, अष्टविकल्पा:, पञ्चविकल्पा:, द्वादशविकल्पा: એવા પ્રકારના ચાર ભેદો સમજવા.

कल्पः-કલ્પ શબ્દનો '' મર્યાદા'' અને ''આચાર'' બે અર્થ પ્રસિધ્ધ છે. પરંતુ આપણે તત્ત્વાર્થસૂત્રનો જ સંદર્ભ વિચારીએ તો એક વિશિષ્ટ અર્થ પ્રતિપાદિત થાય છે.

તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવટીકા

प्राग् गैवेयकेभ्य: कल्पा: [अ.४,सू.२४] સૂત્રની વ્યાખ્યા મુજબ ''નગગ્રેવેયક પૂર્વે કલ્પ છે '' અર્થાત્ સૌધર્મથી અચ્યુત સુધીના જે બાર દેવલોક છે તે બધાં ગ્રેવેયક પૂર્વે હોવાથી તેને - ''કલ્પ''- કહેવાય છે.

⊅ ભવનપતિ આદિ જે ચતુષ્ટય તે આ કલ્પના અન્ત સુધીમાં આવી જાય છે. તેથી બીજી વ્યાખ્યા અનુસાર ભવનપતિ - વ્યંતર - જયોતિષી અને સૌધર્મથી અચ્યુત પર્યન્તના બાર દેવલોક બધાંનો સમાવેશ કલ્પમાં થાય છે. અર્થાત્ કલ્પ એટલે ભવનપતિ થી અચ્યુતદેવલોક સુધીના ચારે નિકાય.

🌣 अत्र कल्पशब्दोऽधिवासवाची

જેમાં - ઇન્દ્ર, સામાનિક વગેરે દશ પ્રકાર કલ્પી શકાય છે. [છૂટા પાડી શકાય છે.] તેને કલ્પ કહેવાય છે.[આ દશભેદ હવેપછીના સૂત્ર૪:૪માં કહેવાયેલ છે.]

✿ કલ્પ એટલે મર્યાદા - આચાર. અર્થ મુજબ, જયાં નાના - મોટા વગેરેની પરસ્પર મર્યાદા હોય, જયાં પૂજયોની પૂજા કરવા વગેરે આચાર હોય તેને કલ્પ કહે છે. ભવનપતિ દેવો થી આરંભી ને બારમા દેવલોક સુધીના દેવોમાં નાના - મોટાની મર્યાદા તથા પૂજ્યની પૂજા વગેરે આચાર હોવાથી તેને કલ્પ કહે છે.

🌣 વ્યવહારથી તો એકથી બાર દેવલોકને આશ્રીને પણ કલ્પજ કહેવાય છે.

📌 कल्पोपपन्न:-''કલ્પ''ના દેવોને કલ્પોપન્ન કહેવાય છે.

🍄 ૈયમાનિક નિકાયના દેવ સુધીના બધા દેવો કલ્પોપન્ન સમજવા.

✿ વૈમાનિક નિકાયના બે ભેદ છે કલ્પોપન્ન તથા કલ્પાતીત જીઓ-સૂત્ર [अ.૪-સૂ.१८]. આ કલ્પાતીત દેવો વૈમાનિક નિકાયના હોવા છતાં તેનું અહી વર્જન કરવાનું છે. માટે ''કલ્પોપપન્ન'' - શબ્દ પ્રયોજેલ છે.

🌣 કલ્પમાં ઉત્પન્ન થાય તે કલ્પોપન્ન [ દેવ]

🕈 कल्पोपपन्न पर्यन्ताः

पर्यन्तः - अन्ते परिगता पर्यन्ताः , अंत-छेडो.

🌣 कल्पोपपन्न सुधीना देवोना ग्रेडेश भाटे आ शબ्द प्रयोशेल છे.

⊅ બાર દેવલોક સુધીના દેવોને કલ્પોપન્ન કહયા છે. એટલેકે પ્રસ્તુત સૂત્ર મુજબના ચારે વિકલ્પો અહીં સુધીના દેવોને માટે જ કહયા છે તે વાત જણાવવાને માટે જ આ पर्यन्त શબ્દથકી મર્યાદા નકકી કરી છે.

⊅ તેનું કારશ એ છે કે વૈમાનિકના બે ભેદ છે. કલ્પોપન્ન અને બીજા કલ્પાતીત. આ કલ્પાતીત દેવોમાં ''ગ્રૈવેયક'' અને અનુત્તરવાસી દેવોનો સમાવેશ થાય છે. આ બંને પ્રકારના કલ્પાતીત દેવોના વર્જનને માટે ''કલ્પોપન્નપર્યન્ત'' શબ્દ કહેલો છે.

🌣 જેને અન્તે કલ્પોપન્ન દેવ છે તે બધાને કલ્પોપન્ન પર્યન્ત કહે છે.

🔲 [8] સંદર્ભ ઃ-

२३ आगमसंहर्भः - भवणवई दसविहा पण्णत्ता...वाणमन्तरा अट्ठविहा पण्णत्ता...जोइसिया पंचविहा पण्णत्ता....वेमाणिया दुविहा पण्णत्ता कप्पोपवण्णगा य कप्पाइया य । कप्पोवण्णगा बारसविहा पण्णत्ता प्रज्ञाः प.१ देवाधिकारे सू. ३८/२,३,४,६ 🌣 तत्वार्थसंदर्भः- ભवनपत्यादिना लेहोविशे.अ॰४-सू.११,१२,१३,२०,१८,२४

🌣 અન્યગ્રન્થસંદર્ભ :- (૧) જીવવિચાર ગા. ૨૪

(૨) દ્રવ્યલોકપ્રકાશસર્ગ: ૮ શ્લો. ૧,૨,૨૯,૫૮,૫૯, ૬૦.

🔲 [9]પદ્ય ઃ-

- -૧- કલ્પોપન્ન અંત સુધી ભેદ સંખ્યા સંગ્રહી દશ આઠ પાંચ ને બાર ભેદે ચાર દેવજાતિ કહી.
- -૨- દશ ને આઠ પાંચ બાર ગણતા ભેદ ચાર દેવો કેરો
   ઇદ્રાદિ દશ ભવનપતિને વૈમાનિક ના ભેદ બીજા.

🗍 [10] નિષ્કર્ધઃ- આ સૂત્ર નો નિષ્કર્ષ, સંલગ્ન ભેદ સંખ્યાવાળા સૂત્રોમાં મુકેલ છે.

#### 

#### (અધ્યાયઃ૪-સૂત્રઃ ૪)

[1] સૂત્રહેતુઃ- બારમા દેવલોક સુધી ઇન્દ્રાદિકની કલ્પના જોવા મળે છે. તેથી તે કલ્પ કહેવાય છે તેમ જણાવ્યુ. પણ આ ઇન્દ્રાદિ ભેદ વિવક્ષા કેટલા પ્રકારની છે તે જણાવવા આ સૂત્ર બનાવેલ છે. અથવા – આ સૂત્ર ચતુનિર્કાયના અવાન્તર ભેદોના જણાવે છે.

[2] सूत्रःभूणः-\*इन्द्र सामानिकत्रायस्त्रिं शापारिषाद्यात्मरक्ष लोकपालाऽनीकप्रकीर्णकाभियोग्यकिल्बिषिकाश्व्वैकशः

[3] सूत्र: पृथद्ः - इन्द्र - सामानिक - त्रायस्त्रिंश - पारिषाध - आत्मरक्ष - लोकपाल - अनीक - प्रकीर्णक - आभियोग्य - किल्बिषिका: च एकश:

[4] સૂત્રઃસારઃ-[ભવનપતિ આદિ ચાતુર્નિકાયોમાં ઉપરોક્ત - દશ આઠ વગેરે અવાંતર ભેદોના ]પ્રત્યેકના - ઇદ્ર, સામાનિક, ત્રાયસ્ત્રિંશ, પારિષાઘ, આત્મરક્ષ, લોકપાલ, અનીક, પ્રકીર્ણક, આભિયોગ્ય, કિલ્લિષિક [એ દશ ભેદો છે.]

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

इन्द्र - ઇન્દ્ર-અધિપતિ सामानिक - સામાનિક, ઇન્દ્ર સમાન ૠધ્ધિમંત त्रायस्त्रिंश - ગુરુ સ્થાનીય મંત્રી જેવા पारिषाध: - ઇદ્રની સભાના સભ્યો आत्मरक्ष - અંગરક્ષક लोकपाल -કોટવાળ જેવા

अनीक - સેના - સેનાધિપતિ आभियोग्य - નોકર જેવા च - સમુચ્ચય અર્થ જણાવે છે प्रकीर्णक - પ્રજા - નગરજન किल्बिषिक - હલકાદેવો एकश: - એક એક ભેદ.

<sup>\*</sup> દિગંબર આમાન્યમાં *इन्દ्रसामानिक त्रायस्त्रिंशपारिषदात्मरक्ष*。 એ પ્રમાણે સૂત્ર છે.

[6] अनुवृत्तिः- (१) देवाश्चतुर्निकायाः अ.४-सू.१ (२) दशाऽष्टपञ्चद्वादशविकल्पाः-----अ.४-सू. ३

[7] અભિનવટીકાઃ- પ્રથમ સૂત્રમાં દેવોના ચાર નિકાય કહેલા છે. આ ચારે નિકાયના દેવોમાં કલ્પોપન્ન પર્યન્ત દેવોમાં પ્રત્યેકના અનુક્રમે દશ - આઠ - પાંચ - બાર ભેદો કહ્યા છે. આ ભેદ વર્તી દેવોમાં પણ ઇન્દ્રાદિ દશ - દશ ભેદ જોવા મળે છે.

જેમકે ભવનપતિ નિકાય એ એક ભેદ છે. તેના અસુરકુમાર-આદિ દશ પ્રકારે-દશ ભેદ છે.આ અસુરકુમારના ઇન્દ્ર-સામાનિક વગેરે દશભેદ થાય-એ જ રીતે નાગકુમારના પણ દશભેદ થાય.--એજ રીતે વૈમાનિકના પણ ઇન્દ્ર-સામાનિક- ત્રાયસ્ત્રિંશ વગેરે દશ ભેદ થાય.

હવે અહીં તે દશ ભેદની અભિનવટીકા રચેલ છે. –

💠 इन्दू:-સર્વ દેવોનો અધિપતિ અથવા રાજા

–ભવનપતિ, વ્યન્તર, જયોતિષ્ક અને વૈમાનિક આ ચારે નિકાયો ના દેવોમાં જે પોત પોતાના નિકાયવર્તી દેવોનો અધિપતિ - સ્વામી છે તેને ઇન્દ્ર કહે છે. જેમકે સુધર્મા દેવલોકના દેવોનો સ્વામી સૌધર્મેન્દ્ર છે.

– સામાનિક વગેરે બાકીના નવેનો અધિપતિ અને પરમ ઐશ્વર્ય યુક્ત હોવાથી તેને ઇન્દ્ર કહે છે.

– अन्यदेवासाधारणाणिमादिगुणपरमैश्वर्ययोगात् इदंति इति इन्द्राः

सामानिक:-ઇન્દ્રનહીં પજ્ઞ ઇન્દ્રસમાન અમાત્ય, પિતા, ગુરુ ઉપાધ્યાય આદિની જેમ જે મહાન્ છે, જેનામાં ઇન્દ્રત્વ નથી, આજ્ઞા કરવાની યોગ્યતા કે અધિકાર જેનામાં નથી. પજ્ઞ જેનું ઐશ્વર્ય બધું સમાન છે તે દેવોને સામાનિક કહે છે.

– આયુ વગેરેથી જેઓ ઇન્દ્રસમાન છે. ફકત સકળ કલ્પનું આધિપત્ય નથી પણ બાકી બધું સમાન છે. તેથી સમાન સ્થાને હોવાથી સામાનિક કહયા છે. તેઓ અમાત્ય - પિતા - ગુરુ - મહત્તર - ઉપાધ્યાયઆદિની જેમ પૂજનીય છે આદરણીય છે.

--आज्ञैश्वर्यवर्जितम् आयुर्वीर्यपरिवारभोगोपभोगादिस्थानम् इंद्रः समानं तत्र भवाः सामानिका इन्द्रस्थानार्हत्वात् । महतत्तरपितृगुरूपाध्याय तुल्याः ।

📌 त्रायस्त्रिंश:- પુરોહિતો અને મંત્રીઓ.

– રાજયમાં જે રીતે મંત્રી અને પુરોહિત હોય છે. તે રીતે જે દેવ તેના સમાન સ્થાન ઉપર નિયુક્ત હોય છે તેને त्रायस्त्रिंश કહે છે.

– મંત્રી એટલે રાજયની ચિંતાથી ભરેલા માનસવાળા અને પુરોહિત એટલે શાંતિ - પુષ્ટી આદિ કર્મને કરનારા એવા મંત્રી અને પુરોહિત સમાન. પ્રત્યેક ઇન્દ્ર પાસે ૩૩-૩૩ની સંખ્યામાં જ આ દેવા હોય છે માટે તેને त्रायस्त्रिंशत् કહેલા છે.

– ઇન્દ્રને સલાહ આપનાર મંત્રી કે શાંતિ-પુષ્ટિ કર્મદ્વારા પ્રસન્ન રાખનારા પુરોહિત સમાન આ દેવો ભોગ માં બહુ આસકત હોવાથી તેને **દોગુંદક** પણ કહે છે.

-त्रयस्विंशति जाता त्रायस्विंशाः । मंत्रीपुरोहितस्थानीया हि ये त्रयस्त्रिंशदेवास्त एव

गयस्त्रिंशा ।

🍫 पारिषाद्य:- भित्र स्थाने २हेला

– મિત્ર સમાન અથવા સભાસદોના સ્થાન પર રહેલા.

– ઇન્દુની સભાના સભ્યો, જેઓ ઇન્દુના મિત્ર છે અન અવસરે ઇન્દુને વિનોદ આદિ થકી આનંદ પમાડે છે.

-पारिषद्या वयस्थानीयाः , परिषदि साधवः पारिषद्याः मित्रसदृशाः

📌 आत्मरक्ष- ઇન્દ્રના ખાસ અંગ રક્ષકો

- ઇન્દ્રની ખાસ અંગ રક્ષા માટે તેની પીઠ પાછળ હથીયાર લઇને ઉભા રહે, સ્વામીની સેવામાં ખડે પગે હોય, એવા અંગરક્ષક દેવ.

- જે શસ્ત્ર ઉગામીને આત્મરક્ષક રૂપે પીઠની પછવાડે ઉભા રહે છે તે.

– જો કે ઇંદ્રને કોઇ પ્રકારનો ભય હોતો નથી. તો પણ ઇંદ્રની વિભૂતિ બતાવવા તથા અન્ય દેવો ઉપર પ્રભાવ પાડવા-કવચ ધારણ કરીને શસ્ત્ર સહિત ઇન્દ્રની પાછળ ઉભો રહે છે.

- आत्मानं रक्षतीति आत्मरक्षाः ते शिरोरक्षोपमाः

🍫 लोकपाल:- शोरियात पोक्षिस दे थर समान

– જે ચોર વગેરેથી રક્ષા કરનાર કોટવાળ સમાન છે તેને લોકપાલ કહે છે

– જે સરહદની રક્ષા કરેતે લોકપાલ.

अरक्षकार्थं चरस्थानीयाः स्वविषयसन्धिरक्षणनिरुपिता आरक्षकाः, अर्थश्वराश्चौरोद्धरणिकराजस्थानीयादयस्तत्सदशा लोकपाल:

अनीक:- सश्र तथा तेना अधिपति श्रेवा ÷

- સૂત્રથી अनीक શબ્દ થકી ''સેના'' અર્થ થશે. અને ભાષ્યથી अनीकाधिपति શબ્દ ડોવાથી "'સેનાધિપતિ'' અર્થ પણ થશે

– દંડનાયક સ્થાનીય, દંડનાયક અથવા સેનાધિપતિ - સૈનાનિ. અહીં સેના તથા <u>સેનાધિપતિ બંને અર્થ લેવાથી દશ સંખ્યા જળવાઇ રહે છે. જો સૂત્રમાં બંને ખુલાસા હોત તો</u> ર્ફન્દ્રાદિ સંખ્યા ૧૦ ને બદલે ૧૧ થઇ જાત.

- अनीकानि इव अनिकानि तानि दंड स्थानीयानि गंधर्वा नीकादिनि सप्त । 🔹 प्रकीर्णक:-शहेरी दे देशवासी समान

- જે નગરવાસી સમાન છે. પ્રજાજન જેવા છે તે પ્રકીર્ણક છે

प्रकीर्णा एव प्रकीर्णकाः तेपौरजनपदकल्पाः

💠 આમિયોગ્ય:-નોકર તલ્ય દેવો

– ચાકર તલ્ય દેવોને આભિયોગ્ય દેવ કહે છે

– જેમને વિમાનવહન આદિકાર્યો અવશ્ય કરવા પડે છે તેવા નોકરદેવ

- आभिमुरव्येन योगोऽभियोग: -परारिराधयिषायाभिमुरवीकृत कर्मविशेष:,

अभियोगकर्म येषां विद्यते-ते कर्मकर स्थानीयाः

📌 किल्बिषिक: અંત્યજ સમાન દેવો

– નગરની બહાર રહેનારા ચાંડાલાદિ સમાન દેવો તે કિલ્બિષિક

– હલકા દેવોની કોટિમાં જેની ગણના થાય છે તેના ચંડાલ વગેરે સમાન

– किल्बिषं - पापं तदेषामस्ति इति । अन्तस्थ स्थानीया ।

एकश:-એક - એક [પ્રત્યેક] દેવ નિકાયના આ ઇન્દ્ર આદિ દશ - દશ ભેદ છે તેવું જણાવવા માટે આ શબ્દ પ્રયોજાયેલ છે. તેમાં एक-एक એવા વીપ્સાર્થક શબ્દને જણાવવા शस् પ્રત્યય લગાડી एकश: કરેલ છે.

- અથવા - બધા નિકાયોની મળીને આ ઇન્દ્રાદિ દશ વ્યવસ્થા છે તે સૂચવવા एकश: શબ્દ મુકવામાં આવેલ છે.

• વિશેષ :- અહીં इन्દ્ર વગેરે દશની જે વ્યવસ્થા કહી છે તે સર્વ સામાન્ય કથન છે. તે નિયમ માં પણ અપવાદ છે જે હવે પછીના સૂત્રમાં જણાવેલ છે.

🗖 [8] સંદર્ભ ઃ-

२२ आगभसंदर्भः- देविंदा...एवं समाणिया...तायतीसगा, लोगपाला,परिसोववन्नगा... अणियाहिवई आयरक्रवा स्थाः स्थाः ३-उ.१-सु. १३४/८,९,१०,११,१३,१४,१५

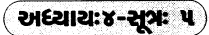
देवकिव्विसिए...आभिजोगिए औप. सू. ४१/१(१५),४(१८) चउव्विहा देवाण ठिती पण्णत्ता, तं देवे णाममेगे, देवासिणाते नाममेगे, देवपुरोहिते नाममेगे, देवपज्जलणे नाममेगे स्था. स्था. ४-उ.१ सू. २४८

🌣 અન્યગ્રન્થસંદર્ભ ઃ- બૃહત્સંગ્રહણી ગાથા - ૨નું વિવરણ

🔲 [9]પઘ ઃ-

- (૧) ત્રાયસ્ત્રિંશક લોકપાલો ભેદ બેને પરિહરી આઠભેદે દેવ વ્યંતર, જ્યોતિષી પણ ચિત્તધરી પ્રથમ ભવનપતિ સ્થાને ભેદ દશને માનવ દેવ વૈમાનિક સ્થાને, તેહ દશ સ્વીકારવા.
- (૨) ઇદ્ર સામાનિક ને ત્રાયસ્ત્રિંશત્ પારિષાઘ આત્મરક્ષી.
   લોકપાલને અનીક પ્રકીર્શક આભિયોગ્યને કિલ્બિષી
- 🔲 [10] નિષ્કર્ષ :- આ સૂત્ર નો નિષ્કર્ષ હવે પછીના સૂત્રઃપની સાથે આપેલ છે.

#### 



[1] સૂત્રહેતુઃ- ઉપરોક્ત સૂત્રમાં ચારે નિકાયના દેવોમાં इन्द्र આદિ જે દશ-દશ ભેદને જણાવ્યા તેના અપનાદને આ સૂત્ર જણાવે છે જણાવે છે.

] [2] सूत्रःभूणः- त्रायस्त्रिंशलोकपालवर्जाव्यन्तरज्योतिष्काः

🕽 [3] सूत्रः पृथर्: - त्रायस्त्रिंश - लोकपाल - वर्जा - व्यन्तर - ज्योतिष्का:

[4]સૂત્રસારઃ- વ્યંતર અને જયોતિષ્ક નિકાય ત્રાયસ્ત્રિંશ અને લોકપાળ વર્જિત\*ઈ અર્થાત્ તે બે જાતિમાં ત્રાયસ્ત્રિંશ અને લોકપાળ નથી - બાકીના इन्દ્રાદ્દ આઠ ભેદો છે ]

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ- બધા શબ્દોના અર્થો કહેવાઇ ગયા છે.

त्रायस्त्रिंश - [शुओ सूत्र :४] लोकपाल- લોકપાલ [शुओ सूत्र :४] व्यन्तर - વ્યંતર [शुओ सूत्र :९] ज्योतिष्क - જયોતિષ્ક [शुओ सूत्र :४] वर्जा - वर्शिने - છોડીને.

[6] अनुवृत्तिः--१-इन्ट्रसमानिकत्रायस्त्रिंशपारिषद्यात्मरक्षलोकपालानीकप्रकीर्णका भियोग्यकिल्बिषिकाश्चैकश:

-२- देवाश्च्वतुर्निकायाः

[7] અભિનવટીકાઃ- સૂત્રપોતે જ સ્વયં સ્પષ્ટ છે. છતાં તેની વિશેષ સમજ ને માટે અહીં મુદ્દાસર કેટલીક નોંધ રજૂ કરેલ છે.

-૧- સૂત્રકારે દેવોની ચાર નિકાય કહેલે છે

ભવનપતિ - વ્યંતર - જયોતિષ્ક-વૈમાનિક.

-૨-આ ચાર નિકાયમાં પહેલા ભવનપતિ અને છેલ્લા વૈમાનિક એ બંનેમાં તો इન્દ્ર વગેરે દશે ભેદોનું અસ્તિત્વ છે જ.

-૩- પ્રસ્તુત સૂત્રમાં જણાવ્યા મુજબ વ્યન્તર અને જયોતિષ્ક એ બેની બધી નિકાયોમાં અર્થાત્ વ્યન્તર ના આઠ મુખ્ય ભેદ અને જયોતિષ્કના પાંચ મુખ્યભેદને આશ્રીને જણાવે છે કે તેમાં ત્રાયસ્ત્રિંશ અને લોકપાલ એ બંને હોતા નથી.

-૪-ભાષ્યકાર મહર્ષિલખે છેકે व્યन્તરા ज્યોતિષ્કાશ્વ अष્ટવિદ્યા મવન્તિ અર્થાત્ વ્યન્તર અને જયોતિષ્ક નિકાયના દેવોમાં આઠ ભેદો હોય છે.

-५- આ **આઠભેદ** એટલે - इन्द्र, सामानिक, पारिषाध, आत्मरक्ष ,अनीक, प्रकीर्णक, आभियोग्य, किल्बिषिक

- ૬- સૂત્ર:૪ ઉત્સર્ગવિધિ જણાવતું હતું અહીં તેનો અપવાદ જણાવે છે.

-૭- શ્લોકવાર્તિક ના કર્તા વિદ્યાનંદ સ્વામીજી જણાવે છે કે – રાજાના વિશિષ્ટ પુન્યાનુસારજ મંત્રી-પુરોહિત કે આરક્ષક ની પ્રાપ્તિ થાય છે. એવું પુન્ય આ બે નિકાયવાળા જીવનું નથી હોતું. તેથી તેને મંત્રી - પુરોહિત આદિ સ્થાનાપન્ન થતા નથી.

મૂળસૂત્રનો સંક્ષેપાર્થ એટલો જ છે કે -''વ્યંતર નિકાયના આઠ અને જયોતિષ્ક નિકાયના પાંચ ભેદો ફકત ઇન્દ્ર આદિ આઠ વિભાગોમાં જ વિભકત છે. કેમકે એ બંને નિકાયોમાં ત્રાયસ્ત્રિંશ અને લોકપાલ જાતિના દેવો નથી.

🔲 [8] સંદર્ભ :-

२२ आश्मसंदर्भः- वाणमंतर जोइसियाणं तायतीस लोगपाला नत्थि प्रज्ञाः प.२-सू. ४७/३ एवं ५०/३ - सूत्र वर्णने लोगपाल एवं त्रांयस्त्रिशस्य उल्लेखो न विद्यते । २०४२ --ननु प्रज्ञा₀ प.-२-सू. ४६/३ एवं ५१/४ द्वयोर्वर्णने त्रायस्त्रिंशत एवं लोगपाल-उल्लेख विद्यमान:

🔲 [9]પઘ ઃ-

 -૧- પ્રથમ પદ્ય - પૂર્વસૂત્રઃ૪માં કહેવાઇ ગયું છે.
 -૨- એ દશ પૈકી ત્રીજા છઠા, નથી વ્યંતર જયોતિષીમાં ભવનપતિ વ્યંતરમાં ઇદ્રો, બન્ને લેશ્યા પીત સીમા.

[10] નિષ્કર્ષ :- સૂત્રઃ૪ તથા પ્રસ્તુત સૂત્રમાં કથનતો અતિ સામાન્ય જ જણાશે કે દરેક નિકાયના દેવોમાં આ ઇન્દ્રાદિ વિભાગ હોય છે. પણ તેનું તારણ શું વિચારવું ?

પ્રથમ તો એ વાત છે કે દેવો પણ સર્વથા સુખી જ હોય, ત્યાં કોઇ માલિક - નોકર કે સેવ્ય - સેવક ન હોય તેવી માન્યતા નિર્મૂળ થાય છે. દેવલોકમાં પણ કોઇ રાજા છે - કોઇ નોકર છે - કોઇ મંત્રી છે - કોઇ કોટવાળ છે- કોઇ પરચૂરણ નગરજન જેવા પણ છે. અર્થાત્ ત્યાં જઇએતો પણ કોઇકતો માલિક હોવાનો.

હવે જો માલિક જ સ્વીકારવો છે તો ત્રીજા [ઉઘ્વી] લોકમાં રહેલાને માલિક બનાવવા કરતા ત્રણલોકને અંતે રહેલા ત્રિલોકેશ્વરને જ શામાટે ન બનાવવો ? કદાચ પુન્યના યોગે इન્દ્ર ની જ પદવી પણ મળી જાય તો પણ તે રાજાપણું કેટલો કાળ ટકશે ? તેના કરતા કાયમી રાજાપણું મેળવવું શું ખોટું ?

અર્થાત્ જો માથે સર્વોચ્ચ માલિક જોઇતો હોય તો મોક્ષમાર્ગને અનુસરો અને જો સ્વયં માલિક બનવું હોય તો મોક્ષને પ્રાપ્ત કરવો એજ એક માત્ર શ્રેયસર કર્તવ્ય છે.

#### 

#### (અધ્યાય :૪ સૂત્ર:૬)

[1] સૂત્રહેતુ :- દેવોની ચારનિકાય કહી છે. તો શું ઇન્દ્રો પણ ચાર જ હશે ? એવું કોઇ વિચારી શકે - આ સમસ્યાના નિવારણ માટે પ્રસ્તુત સૂત્રની રચના થયેલી છે.

- આ સૂત્ર ઇન્દ્ર ની સંખ્યાનો નિયમ દર્શાવે છે.

🛛 [2] सूत्रःभूणः- पूर्वयोर्द्वीन्द्राः

🔲 [3] सूत्रः पृथर् :- पूर्वयोः - द्विः - इन्द्राः

[4] સૂત્રસારઃ- પહેલાબે [નિકાયમાં એટલે કે ભવનપતિ અને વ્યંતર નિકાયોમા] (પ્રત્યેકના) બે-બે ઇન્દ્રો છે.

🔲 [5] શબ્દજ્ઞાન ઃ-

- पूर्वयो: પૂર્વના બે [ચાર નિકાયમાં થી પહેલી બે નિકાયના દેવો ]
- द्वि:-બે [બે-બે ] इन्द्र ઇન્દ્ર [જુઓ સૂત્ર:૪]
- 🖸 [6] अनुवृत्तिः देवाञ्चतुर्निकायाः
- **]** [7]અભિનવટીકાઃ- પ્રથમ સૂત્રમાં દેવોની ચાર નિકાય જણાવી છે. તે ચાર

નિકાયોમાં પ્રથમની બે નિકાય અર્થાત્ ભવનપતિ અને વ્યંતર એ બે નિકાયોની અહીં વાત કરેલી છે. આ બે નિકાયોમાં દેવોના જેટલા વિકલ્પ છે. તે દરેક વિકલ્પ્માં બે-બે ઇન્દ્રો હોય છે એટલે કે ભવનપતિ નિકાય ના દસ ભેદ છે તો તે દશેમાં અને વ્યંતર નિકાયના આઠ ભેદ છે તોતે બંનેના પણ બે-બે ઇન્દ્રો જાણવા.

📌 पूर्वयोः પૂર્વના બે.

–पूर्वयोः શબ્દથી પ્રથમ અને દ્વિતીય એ બે નિકાયનું ગ્રહણ કરવું જોઇએ. તેથી જ ભવનપતિ અને વ્યંતર નું ગ્રહણ થયું.

--પૂર્વ શબ્દને ઓસ્ પ્રત્યયલાગી જે પૂર્વયોઃ રૂપ બન્યું છે.તે દ્વિવચનાન્ત રૂપ હોવાથી આઘની બે નિકાયનું ગ્રહણ સૂચવે છે.

– અથવા પ્રથમ નિકાયની નીકટતાને લીધે કે તૃતીયાદિ નિકાયની અપેક્ષા એ જોતા દ્વિતીય નિકાયનું પણ '' પૂર્વ''પણું સિઘ્ધ થાય છે. માટે તેનું ગ્રહણ કર્યુ.

की द्वीन्द्रा: અહીં બે-બે ઇન્દ્રો એવો વીપ્સા રૂપ અર્થ ગર્ભિત છે. તેથી તેનો વિગ્રહ द्वौ द्वौ इन्द्रौ येषां ते द्वीन्द्रा: એ પ્રકારે થશે.

– અહીં વીપ્સાર્થની વિવક્ષા હોવાથી **બે-બે ઇન્દ્રો** એવો અર્થ થાય છે કે જેના પરિશામે અસુરકુમાર આદિ ભવનપતિમાં અને કિન્નર આદિ વ્યંતરોમાં દક્ષિણનો એક અને ઉત્તરનો એક એવા બે ઇન્દ્રોની ગણના કરવામાં આવેલી છે.

🍫 પૂર્વની બે નિકાય જ સૂત્રમાં કેમ લીઘી ?

✿ જો બધાં જ ઇન્દ્રો એક-એક હોત તો આવી સમસ્યા ઉત્પન્ન થઇ ન હોત. પરંતુ પૂર્વની બે નિકાયમાં [ભવનપતિ અને વ્યંતર માં ] પ્રત્યેક જાતિમાં બે-બે ઇન્દ્રો છે. જયારે બાકીની બે નિકાય [જયોતિષ્ક અને કલ્પોપન્ન વૈમાનિકમાં એક-એક ઇન્દ્રજ છે.]

·આ રીતે દ્વીન્દ્રા: એવું સૂત્ર બનાવવાથી પ્રથમની બે નિકાયને સ્પષ્ટપણે અલગ પાડેલ છે. કેમકે પૂર્વ સૂત્રઃ ૪ માં इन્દ્રसामानिक આદિ દશ ભેદ જણાવવા થકી બધી નિકાયમાં ઇન્દ્રો છે તેવું સ્પષ્ટ કથન તો કરેલુંજ છે. તેથી એક ઇન્દ્ર છે તેવું બીજી વખત કહેવાની જરૂર નથી.

– પરંતુ ઇન્દ્રોની સંખ્યા એકને બદલે બે હોવાથી પ્રથમ બે નિકાય માટે અલગ કથન આવશ્યક હતું. માટે સૂત્રકારે પૂર્વની બે નિકાય જ લીધી.

🏶 બે-બે ઇન્દ્રોના નામ નિર્દેશઃ-

🌣 ઇન્દ્રોની સંખ્યા ૪૮ કે ૬૪-મંતવ્ય ભેદ સ્પષ્ટીકરશ.

સૂત્રકાર મહર્ષિ એ તત્વાર્થસૂત્રના સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં જે સંખ્યાની નોંધ કરી છે તે મુજબન્દ

(૧) ભવનવાસિના ૧૦ x ૨=૨૦ ઇન્દ્રો

(૨) વ્યંતર નિકાયના ૮x ૨ ૧*૬* ઇન્દ્રો

(૩) જયોતિષ્ક નિકાયના ૨ ઇન્દ્રો

(૪) વૈમાનિક નિકાયના ૧૦ ઇન્દ્રો

એ રીતે કુલ - ૪૮ ઇન્દ્રોની નોંધ કરેલી છે. પણ વાણ વ્યંતર જાતિના – બીજા - ૧*૬* ઇન્દ્રો સંબંધિ કંઇપણ કહયું નથી. આ જ પ્રકારે (૧) સિધ્ધસેનીય ટીકામાં પણ - ૪૮, (૨) હારિભદ્રીય ટીકામાં આ ચાર નિકાયના જ ઇન્દ્રોની વ્યાખ્યા છે, (૩)પંડિત સુખલાલજી પણ આ સંખ્યાની નોંધ કરે છે. (૪) દિગંબરીય મુખ્ય ટીકાઓમાં પણ આ ચાર નિકાયાનુસાર જ પ્રથમની બેનિકાયના ભેદોની સંખ્યા નામ નિર્દેશ પૂર્વક જણાવેલી છે. (૫) જિનભદ્રગણી ક્ષમા શ્રમણ કૃત્ બૃહ્ત્ સંગ્રહણી ગાથા ૫૯-૪૦ માં વ્યંતરના જ ૧૪ ઇન્દ્રો ગણાવેલા છે.

ક્ષેત્ર લોક પ્રકાશમાં ૬૪ ઇન્દ્રોની ગણના છે. ત્યાં શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્રની સાક્ષી પણ મુકે છે. વ્યવહારમાં પણ ૬૪-ઇન્દ્રોની જે વાત પ્રસિધ્ધ છે ત્યાં - ઉપરોકત - ૪૮ ઇન્દ્રો તથા વાણવ્યંતરની - ૮ જાતિના બે-બે મળીને - બીજા - ૧૬ ઇન્દ્રોનો ઉલ્લેખ છે. તેથી કુલ - ૬૪ ઇન્દ્રો જણાવે છે.

| નિકાયનું નામ            | દક્ષિણનો ઇન્દ્ર | ઉત્તરના ઇન્દ્ર    |
|-------------------------|-----------------|-------------------|
| [૧] અસુરકુમાર           | ચમર             | બલિ               |
| [૨]નાગકુમાર             | ધરણ             | ભૂતાનંદ           |
| [૩] વિદ્યુત્કુમાર       | હરિ [કાંત]      | હરિષહ             |
| [૪] સુવર્શકુમાર         | વેશુદેવ         | વેશુદારી          |
| [૫] અગ્નિકુમાર          | અગ્નિશિખ        | અગ્નિમાણવ         |
| [ઽ] વાતકુમાર            | વેલમ્બ          | પ્રભંજન           |
| [૭] સ્તનિતકુમાર         | સુઘોષ           | મહાઘોષ            |
| [૮] ઉદધિકકુમાર          | જલકાન્ત         | જલપ્રભ            |
| [૯] દ્વીપ <b>કુમા</b> ર | પૂર્ણ           | અવશિષ્ટ [વિશિષ્ટ] |
| [૧૦]દિક્કુમાર           | અમિત[ગતિ]       | અમિતવાહન          |

-૧- ભવનપતિ નિકાયના ૨૦ ઇન્દ્રો

-૨-વ્યંતર નિકાયના ૧૬ ઇન્દ્રો

|              | ·                 | 131411 17 0.21 |  |
|--------------|-------------------|----------------|--|
| નિકાયનું નામ | દક્ષિણનો ઇન્દ્ર   | ઉત્તરના ઇન્દ્ર |  |
| [૧] કિન્નર   | કિન્નર            | કિંપુરુષ       |  |
| [૨] કિંપુરુષ | સત્પુ <u>ર</u> ુષ | મહાપુરુષ       |  |
| [૩] મહોરગ    | અતિકાય            | મહાકાય         |  |
| [૪] ગંધર્વ   | ગીતરતિ            | ગીતયશ          |  |
| [પ] યક્ષ     | પૂર્શભદ્ર         | મહાભદ્ર        |  |
| [ઽ] રાક્ષસ   | ભીમ               | મહાભીમ         |  |
| [૭] ભૂ્ત     | .સુરૂપ            | પ્રતિરૂપ       |  |
| [૮] પિશાચ    | કાલ               | મહાકાલ         |  |

| ૩- વાણવ્યંતરના ૧ ૬ ઇન્દ્રો [તત્વાર્થભાષ્ય-ટીકાદિમાં ઉલ્લેખ નથી ] |                 |                |  |  |
|------------------------------------------------------------------|-----------------|----------------|--|--|
| વાણવ્યંતરનુંનામ                                                  | દક્ષિણનો ઇન્દ્ર | ઉત્તરના ઇન્દ્ર |  |  |
| [૧] અણપન્ની                                                      | સંનિહિત         | સામાન          |  |  |
| [૨] પશપન્ની                                                      | ધાતા            | વિધાતા         |  |  |
| [૩] ૠષિવાદી                                                      | ૠષિ             | ૠષિપાલ         |  |  |
| [૪]ભૂતવાદી                                                       | ઇશ્વર           | મહેશ્વર        |  |  |
| [૫] ક્રંદિત                                                      | સુવસ્ત્ર        | વિશાલ          |  |  |
| [ઽ] મહાકંદિત                                                     | હાસ્ય           | હાસ્યરતિ       |  |  |
| [૭] કોહંડ [કૂષ્માંડ]                                             | શ્વેત           | મહાશ્વેત       |  |  |
| [૮] પાવક                                                         | પતંગ            | પતંગપતિ        |  |  |

-૪- જયોતિષ્ક નિકાયના ૨-ઇન્દ્રો :-

-ચંદ્ર અને સુર્ય એ બંને જયોતિષ - ઇન્દ્રો છે.

જયોતિષ ઇન્દ્ર સંબંધે ખુલાસો - ભાષ્યકાર મહર્ષિ જણાવે છે કે -

'' ज्योतिष्काणातु बहव: सूर्याश्चन्ट्रमसश्च''અર્થાત્ આ સુર્ય અને ચંદ્ર - ઇન્દ્રતરીકેની ગણના ભલે એક -એક ની કરી, પણ સૂર્ય - ચન્દ્ર ઘણાં છે.

(૧) અસંખ્યેય દ્વીપ-સમૂહને લીધે સૂર્ય અને ચંદ્ર પણ અસંખ્ય છે.

(૨) - ફ્રક્ત અઢી ઢીપની ગણતરી મુકીએ તો ૧૩૨ ચંદ્રો અને ૧૩૨ સૂર્યોથાય જંબૂદ્રીપમાં ૨-ચંદ્ર ૨-સૂર્ય લવણસમુદ્રમાં ૪-ચંદ્ર ૪ સૂર્ય ઘાતકીખંડમાં ૧૨ ચંદ્ર ૧૨ સૂર્ય કાલોદ સમૂદ્દમાં ૪૨-ચંદ્ર ૪૨સૂર્ય પુષ્કરવર ઢીપાર્ધમાં ૭૨ ચંદ્રો - ૬૨ સૂર્યો

-એટલે જ ચંદ્ર - સૂર્યની *૬૬ - ૬૬* પંકિત કહીલી છે. કેમકે કુલ ૧૩૨ ચંદ્ર, ૧૩૨ -સૂર્ય થાય જેમાં પૂર્વ - પશ્ચિમ *૬૬-૬૬* ના બે ભાગ પડી જશે.

પરંતુ અહીં જાતિને આશ્રીને સૂર્ય અને ચંદ્ર એવી એક-એક જાતિ ગણતા ફકત બે ભેદ કહ્યા છે. માટે જયોતિષ્ક નિકાયના બે ઇન્દ્રો જાણવા.

-પ- વૈમાનિક નિકાયના - ૧૦ ઇન્દ્રો

✤ અહીં વૈમાનિક નિકાયનો અર્થ કલ્પોપપન્ન જ લેવો. કલ્પાતીત એટલેકે બાર દેવલોક ઉપરના પ્રૈવેયક અને અનુત્તરનું અહીં ગ્રહણ કરવું નહીં કારણકે -

-૧- ત્યાંના બધા દેવો સ્વતંત્ર હોવાથી अहमिन्द्र કહેવાય છે.

-૨-આ કલ્પાતીત દેવ હોવાથી ત્યાં ઇન્દ્ર, સામાનિક વગેરે પ્રકારે કોઇ ભેદ હોતા નથી. બધાં ઇન્દ્ર જેવા જ હોય છે.

-૩- પ્રાયઃ કરીને તેમને પ્રયોજનનો અભાવહોવાથી ગમનાગમનથી રહિત હોય છે. દશ ઇન્દ્રોની ગણતરી

[૧] પહેલાં સૌધર્મ દેવલોકનો ઇન્દ્ર - શકેન્દ્ર [સૌધર્મેન્દ્ર] છે.

[૨] બીજા ઇશાન દેવલોકનો ઇન્દ્ર - ઇશાનેન્દ્ર છે.

[૩] ત્રી જા સાનત્કુમાર દેવલોકનો ઇન્દ્ર - સનત્કુમારેન્દ્ર છે.

[૪] ચોથા માહેન્દ્ર દેવલોકનો ઇન્દ્ર - મહેન્દ્ર છે.

[પ] પાંચમાં બ્રહમલોક દેવલોકનો ઇન્દ્ર - બ્રહ્મેન્દ્ર છે.

[ 5] છકા લાંતક ત્રી જા દેવલોકનો ઇન્દ્ર - લાંતકેન્દ્ર

[૭] સાતમા મહાશુક્ર દેવલોકનો ઇન્દ્ર - મહાશુ ક્રેન્દ્ર છે.

[૮] આઠમાં સહસાર દેવલોકનો ઇન્દ્ર -સહસારેન્દ્ર છે.

[૯] નવમા આનત અને દશમા પ્રાણત - એ બંને દેવલોકનો એક જ ઇન્દ્ર છે. - પ્રાણતેન્દ્ર

[૧૦] અગીયારમા આરશ અને બારમા અચ્યુત એ બંને નો એક ઇન્દ્ર - અચ્યુતેન્દ્ર

એ રીતે બાર દેવલોક છે. જેમાં ૧થી ૮ના એક એક ઇન્દ્ર છે અને નવમા-દશમાનો સંયુક્ત ઇન્દ્ર છે તથા અગીયારમા-બારમાનો સંયુક્ત ઇન્દ્ર છે. તેથી દેવલોક બાર હોવા છતાં ઇન્દ્રની સંખ્યા દશની છે.

🔲 [8] સંદર્ભ ઃ-

🌣 આગમસંદર્ભઃ-

दो असुरकुमारिंदा पण्णत्ता तं जहा चमरे चेव बली चेव दो णागकुमारिंदा पण्णत्ता तं जहा धरणे चेव भूयाणंदे चेव दो सुवन्नकुमारिंदा पण्णत्ता तं जहा वेणुदेवे चेव वेणुदाली चेव दो विज्जुकुमारिंदा पण्णत्ता तं जहा हरिच्चेव हरिसहे चेव दो अग्गिकुमारिंदा पण्णत्ता तं जहा अग्गिसहे चेव अग्गिमाणे चेव दो दीवकुमारिंदा पण्णत्ता तं जहा अग्गिसहे चेव अग्गिमाणे चेव दो दीवकुमारिंदा पण्णत्ता तं जहा जलकंते चेव जलप्पभे चेव दो ददाकुमारिंदा पण्णत्ता तं जहा जलकंते चेव जलप्पभे चेव दो दिसाकुमारिंदा पण्णत्ता तं जहा अमियगति चेव अमितावहण चेव दो वातकुमारिंदा पण्णत्ता तं जहा वेलंबे चेव पभंजाण चेव दो थाणयकुमारिंदा पण्णत्ता तं जहा घोसे चेव महाधोसे चेव

दो पिसाइंदा पण्णत्ता तं जहा काले चेव महाकाले चेव दो भूइंदा पण्णत्ता तं जहा सुरूवे चेव पडिरूवे चेव दो जकि्रवंदा पण्णत्ता तं जहा पुन्नभद्दे चेव माणिभद्दे चेव दो रक्खसिंदा पण्णत्ता तं जहा भीमे चेव महाभीमे चेव दो किन्गरिंदा पण्णत्ता तं जहा किन्नरे चेव किंपुरिसे चेव दो किंपुरिसिंदा पण्णत्ता तं जहा किन्नरे चेव किंपुरिसे चेव दो महोरगिंदा पण्णत्ता तं जहा सप्पुरिसचेव महापुरिसे चेव दो महोरगिंदा पण्णत्ता तं जहा अतिकाए चेव महाकाए चेव दो गंधव्विंदा पण्णत्ता तं जहा गीतरती चेव गीयजसे चेव

🕸 નોંધઃ- स्था. ૨/૩/૯૪ સૂત્રમાં अण्पन्नि વગેરે સોળે ઇન્દ્રો નો પાઠપણ છે જ

#### ጳ અન્યગ્રન્થસંદર્ભઃ-

૬૪ - ઇન્દ્રો–કાળલોકપ્રકાશ - સર્ગ - ૩૦, શ્લોક ૧૮૮

વ્યંતરઇન્દ્ર- (૧) ક્ષેત્ર લોકપ્રકાશ - સર્ગ - ૧૨, શ્લોક ૨૧૭ થી ૨૨૧

```
(૨) બૃહત્ સંગ્રહણી ગાથા - ૫૯, ૦૦
```

વાણવ્યંતરઇન્દ્ર - ક્ષેત્ર લોકપ્રકાશ સર્ગ - ૧૨ શ્લોક - ૨૪૯ થી ૨૫૭

ભવનપતિ- (૧)ક્ષેત્ર લોકપ્રકાશ સર્ગ - ૧૩ શ્લોક - ૩,૪,૨૫૪ થી ૨૭૭મધ્યે.

(૨) બૃહત્ સંગ્રહશી ગાથા ૪૮થી ૫૦

વૈમાનિક - બૃહત્ સંગ્રહશી ગાથા - પ૩ને આધારે

જયોતિષ્ક (૧) સૂર્યચંદ્રબૃહત્લેત્રસમાસગાથા-૩૯૫,૪૮૬,૫૬૮,૫૭૭, ૬૪૬.

🗍 [9] પદ્યઃ-

-૧- પ્રથમ ની નિકાયબેમાં ઇન્દ્રબબ્બે બોલતાં ભવનપતિના વીશ ઇન્દ્રો સૂત્રથી અવલોકતા દેવ વ્યંતર સ્થાન ગણના ઇન્દ્ર બત્રીશ દેખતા કૃષ્ણ નીલ કાપોત તેજસ્ ચાર લેશ્યા વેળતાં

-૨- પદ્ય બીજું પૂર્વ સૂત્રઃપ સાથે અપાઇ ગયેલ છે.

[10] નિષ્કર્ષ :- વૈમાનિકમાં અગીયારમાં-બારમાં બંને દેવલોકનો અધિપતિ -ઇન્દ્ર એક કહયો, નવમા - દશમા બંને દેવલોકનો અધિપતિ પણ એક કહયો. બાકીના એકથી આઠમાં પ્રત્યેક દેવલોકનો એક એક અધિપતિ કહ્યો જયારે ભવનપતિ તથા વ્યંતરમાં પ્રત્યેક વિભાનમાં બે-બે ઇન્દ્રો કહ્યા.

આ વાતને જરા જૂદી રીતે ઘટાવીએ તો ઉપરના ચાર દેવ લોકમાં એક-એક ઇન્દ્રની સતા બબ્બે દેવલોકમાં ચાલે છે. એક થી આઠ દેવલોકમાં પ્રત્યેકની ઇન્દ્રની સતા પોત-પોતાના દેવલોકમાં સર્વાંશે વર્તે છે. જયારે ભવનપતિ-વ્યંતરમાં એક એક ઇન્દ્રની સતા દેવ લોક ના અર્ઘ વિભાગમાં જ વર્તે છે.

શ્લોક વાર્તિકના કર્તા શ્રી વિદ્યાનંદ સ્વામી તેને પુન્યની કચાશ કે હીનપુન્ય રૂપે ઘટાવે છે. આવા અલ્પપુન્યપણાની વિભાવના જન્મી કયાંથી ? ઉપરના દેવલોક સાથેના તુલના માંથી.

પણ ઉપરના દેવલોકની કલ્પાતીત સાથે તુલના કરી એતો ?

કલ્પાતીતમાં બધાં જ ઇન્દ્રો છતાં બધાંનું સ્વાંગ સામ્રાજય, એક કરતા વધુ ઇન્દ્રો હોવા છતાં. સામ્રાજ્યમાં કોઇ ફેરફાર કે ભાગબટાઇ નથી - તો પણ આ દેવોની સંખ્યા કેટલી થવાની ?

તેનાથી પણ ઉપર જઇએ તો અનંત સામ્રાજયના અનંત ઘણી એવા સિઘ્ધ ભગવંતો બિરાજમાન છે. તેની સંખ્યા અનંત છે. પણ જાણે બધાં જ ત્રણે જગતનું સામ્રાજય ભોગવી રહ્યા છે. જો સમગ્ર જગતનું સામ્રાજય ભોગવવું હોયતો કર્મનિર્જરા જ ધ્યેય બનાવવું પડશે. પ્રકૃષ્ટ પુન્યથી બબ્બે દેવલોકના સામ્રાજય જેવું અચ્યુતેન્દ્ર પણું મળી જાય, અહમિન્દ્ર પણું પણ મળી જાય - પરંતુ - જો ત્રણ જગતનું સામ્રાજય જોઇતું હોય તો પુન્યને પણ બેડી સમાન ગણી સઘળા કર્મો તોડવા જોઇશે તો જ રત્નત્રયીનું આરાધન મોક્ષમાં લઇ જવા ઉપયોગી બનશે.

#### અધ્યાય :૪ સૂત્ર:૯)

🔲ં [1] સૂત્રહેતુ ઃ- પ્રસ્તુત સૂત્ર ભવનપતિ અને વ્યંતર નિકાયની લેશ્યાને જણાવે છે.

🔲 [2] सूत्रःभूणः- \*पीतान्तलेश्याः

🗖 [3] सूत्र:पृथ5्:- पीत - अन्त - लेश्या:

[4] સૂત્રસારઃ- પહેલાબે [નિકાયના દેવો ] પીત-પર્યન્ત લેશ્યા [વાળા છે] અર્થાત્ [ભવનપતિ અને વ્યંતર નિકાયના દેવોને કૃષ્ણ-નીલ-કાપોત - પીત એ ચાર લેશ્યાઓ હોય છે]

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાન ઃ-

पीत - તેજસ્ अन्त- મર્યાદા સૂચવે છે [પીત જેને અન્તે છે] लेश्या - શારીરિક વર્શ [પૂર્વે સૂત્રઃ૨માં કહેવાઇ ગયું છે]

🗖 [6] અનુવૃત્તિ ઃ-

(२) देवाश्चतुर्निकायाः नी अनुवृत्ति क्षेवी.

[7] અભિનવટીકાઃ-સ્વોપજ્ઞભાષ્યમાં જજ્ઞાવે છે કે-પહેલાં બંને નિકાયોના દેવોને પીત-પર્યન્ત ચાર લેશ્યાઓ હોય છે. અહીં ભાષ્યના શબ્દોને આશ્રીને અભિનવટીકા કરેલ છે.

• पूर्वयो: પૂર્વ સૂત્ર : કમાં જણાવ્યા મુજબ પૂર્વયો: દેવોની ચાર નિકાય જણાવેલી છે. તેમાથી પ્રથમ બે નિકાય લેવી . તેથી અહીં ભવનપતિ અને વ્યંતરનું ગ્રહણ કરેલ છે.

- पूर्वयोः निकाययोः - भवनपतिव्यन्तरयोः देवानाम्, उपल्रक्षणत्वात् देवीनां च

–પૂર્વની બે નિકાયથી ભવનપતિ અને વ્યંતર દેવોનું ગ્રહશ કરવું અને ઉપલક્ષ્ણથી દેવીનું પશ પ્રહશ કરવું. એટલે ભવનપતિ અને વ્યંતર દેવ-દેવીઓની [પીતાન્ત લેશ્યા હોય છે.]

पीतान्त - पीता अन्ते यासां लेश्यानां ताः पीतान्ताः

– પીતલેશ્યા જેને અન્તે છે તે લેશ્યાઓને પીતાન્ત કહી છે.

- पीतान्तालेश्या येषां ते पीतान्त लेश्याः

પીતાન્ત કહેવાથી કૃષ્ણ-નીલ-કાપોત-તૈજસ્ એ ચાર લેશ્યા સમજવી.[અહીં ચોથી લેશ્યા માટે હારિભદ્રિયટીકામાં तैजस् શબ્દ વાપર્યો છે. તેનું કારણ એ છે કે पीत નો પર્યાય શબ્દ तैजस् છે. જેને પ્રાકૃતમાં ''तेउ''કહેવામાં આવે છે.]

–સૂત્રની લાઘવતાને માટે पीन्तान्त એવા એક શબ્દ થકી ચારે લેશ્યાના અસ્તિત્ત્વને જણાવેલ છે.

🕏 लेश्या – લેશ્યાનો સ્વીકૃત્ અર્થ છે. ''આત્મ પંરિણામ''.

\* દિગંબર આમ્નાય મુજબ સૂત્રઃર अदितस्त्रिषु पीतान्तलेश्याः માં બંને સૂત્ર સમાવિષ્ટ કરાયા છે.

– દંડક પ્રકરણની વૃત્તિમાં જીવના સ્વભાવના બંધારણને લેશ્યા કહી છે.

– તત્ત્વાર્થવૃત્તિ મુજબ લેશ્યા એ કષાયના ઉદયનું અથવા યોગજનક શરીરનામ કર્મના ઉદયનું ફળ છે.

આ <mark>રીતે લેશ્યાનો અર્થ લોકપ્રકાશ માં દંડકપ્રકરણમાં તથા તત્ત્વાર્થના બીજા અધ્યાયમાં</mark> ઔદયિક પરિણામોના વર્શનમાં **કરેલ છે**. તદુપરાંત લોકપ્રકાશ - દંડક કે બૃહત્સંગ્રહણીમાં આ અર્થને સ્વીકારી ને જ એકેન્દ્રિયથી વૈમાનિક પર્યન્ત <mark>લેશ્યાનું</mark> વિભાગીકરણ કરેલ છે.

જયારે અહીં **સિધ્ધસેનીય ટીકામાં-લેશ્યા એટલે ''શરીરનો વર્જ્ય''** એવો અર્થ કરેલો છે. शरीरवर्ण मात्रत्वाद् द्रव्य लेश्या एता:

આ બાબતનો ગુજરાતી વિવેચકો - પં.સુખલાલજી કે પૂ.રાજશેખર વિજયજી સ્વીકાર કરે છે. તેઓ પણ લેશ્યાનો અર્થ શારીરિક વર્શ કરે છે.

હારીભદ્રીય ટીકામાં આ અંગે કોઇ ઉલ્લેખ નથી. જયારે સિધ્ધસેનીય ટીકામાં તેના સંપાદકે ટીપ્પણ્ઞી કરતા લખ્યું છે કે – टीकाकारमतम् एतत् यदुत शरीरवर्णरूपा लेश्या, अन्ये तु योगपरिणामो लेश्या, लेश्यापुद्गलस्तु अन्य एव आगमेषु निर्दिश्यन्ते ।

એટલે લેશ્યાના બે અર્થ આ સૂત્રમાં જોવા મળે છે.

(૧)યોગ પરિશામ રૂપ (૧)શરીરના વર્જા રૂપ જીવો

लेश्यावर्ण- (१) कृष्ण - अतिआणी (२) नीख - ओछोआणी (३) आपोत - लूरो
 (४) तेले - લाલ (५) पह्म - जुलतो पीणो (२) शुक्ल - अति सहेद

लेश्या सङ्ख्या:- पीतान्त શબ્દથી અહીં પ્રથમની ચાર લેશ્યાનું ગ્રહણ થશે. (૧)કૃષ્ણ (૨)નીલ (૩)કપોત (૪)તૈજસ્-(પીત).

ઉપરોકત બંને અર્થ મુજબ - ભવનપતિ તથા વ્યંતર નિકાયના દેવોના શરીરનો વર્જ્ઞ કોઇનો કૃષ્ણ- કોઇનો નીલ-કોઇનો-કાપોત અને કોઇનો પીત એ રીતે કૃષ્ણાદિ ચારમાંથી કોઇપણ હોઇ શકે.

બીજા અર્થમાં - આ બંને નિકાયના દેવોમાં ''યોગપરિણામરૂપ લેશ્યા'' કૃષ્ણ-નીલ-કાપોત-તૈજસ્ એ ચારમાંથી કોઇપણ એક સંભવે છે.

દ્રવ્યથી ચાર લેશ્યા કહી છે. ભાવથી તો છ એ લેશ્યા સંભવી શકે. એટલેકે અધ્યવસાય થી તો કૃષ્ણાદિ છ એ લેશ્યાનો સંભવ છે. પણ દ્રવ્યથી પદ્મ અને શુકલ એ બે લેશ્યા કદાપી આ દેવોને સંભવતી નથી.

✿ બીજા સૂત્રમાં લેશ્યા અધિકાર સમયે જ આ બંને નિકાયોની લેશ્યા કેમ ન જણાવી ? – तदन्त શબ્દથી કદાચ બંને નિકાયનો સંબંધ જોડી શકાયો હોત પણ સૂત્રની લાઘવતા તથા પૂર્વની બે નિકાયનો વિષય - અધિકાર ચાલુ હોવાથી આ સૂત્ર અહીં મુકેલ છે.

🔲 [8] સંદર્ભ ઃ-

🌣 આગમસંદર્ભઃ-

– भवनवइ वाणमंतर......चत्तारिलेसाओ - स्था १-उ.१-स. ५१

🌣 તત્ત્વાર્થસંદર્ભ :-

-- अ. ४-सू. २ तृतीय:पीतलेश्य:

郑 અન્યગ્રન્થસંદર્ભઃ-

(૧)ક્ષેત્રલોકપ્રકાશ - સર્ગ - ૧૨ - શ્લો . ૨૬૩ - વ્યંતર ની લેશ્યા

(૨)ક્ષેત્રલોકપ્રકાશ - સર્ગ - ૧૨ - શ્લો . ૩૦૨ - ભવનપતિની લેશ્યા.

(૩) દંડક પ્રકરણ ગાથા - ૧૫ મૂળ તથા વિવેચન.

(૪) બૃહત્ સંગ્રહણી ગાથા - ૧૯૩ મૂળ તથા વિવેચન.

🔲 [9] પદ્યઃ-

(૧)-પહેલું પદ્ય પૂર્વસૂત્ર : કના પદ્ય સાથે કહેવાઇ ગયું છે.

(૨)-બીજું પદ્ય પૂર્વસૂત્ર : પના પદ્ય સાથે કહેવાઇ ગયું છે.

[10] નિષ્કર્ષ: લેશ્યાનો અર્થ આત્મ પરિણામ કે સ્વભાવ રૂપે જો સ્વીકારી એતો આવા પરિણામ કુલ છ કહયા. જેમાંના પ્રથમ ત્રણ અશુભ અને પછીના ત્રણને શુભ ગણેલા છે.

જયારે ભવનપતિ અને વ્યંતર માં પ્રથમ ચાર લેશ્યાઓ કહી ત્યારે એવું પણ સ્વીકારવું જ પડે કે આ બંને નિકાયમાં બહુલતા એ અશુભ લેશ્યા સમજવી રહી. કેમકે કૃષ્ણ-નીલ-કાપોત તે ત્રણતો અશુભ જ છે. એક માત્ર પીત (તૈજસ્) ને શુભ લેશ્યા ગણેલી છે.

આ પ્રથમની અંશુભ લેશ્યામાટે ક્રોધકષાયને આશ્રીને અનુક્રમે ત્રણ વિશેષણો વપરાયા છે અતિક્રર - ક્રર - અલ્પક્રર.

પરમાધામી અસુરકુમાર તો અતિક્રુર પરિજ્ઞામી હોવાથી કૃષ્ણ લેશ્યાવાળા જ કહેલા છે. પણ આ બધી વાતનો નિષ્કર્ષ શું? એ જ કે દેવગતિ મળવા પાત્રથી જીવનનું ધ્યેય સમાપ્ત થતું નથી. દેવગતિ એટલે પ્રકૃષ્ટ પુન્યનો ઉદય જ છે તેવું માનવું યોગ્ય નથી. પરમાધામી દેવ જે મરીને અંડગોલિક થાય છે. તેનું સ્વરૂપ વાંચીએ તો જીવનમાં કયારેય દેવ થવાનો વિચાર જ આવે.

દેવોની આ લેશ્યાના વિષય થકી એક જ વિચારજ્ઞા જરૂરી લાગે કે આવી અશુભ પરિણામી સ્થિતિમાંથી કયારે બહાર નીકળી શુભ પરિણામની ધારાએ આગળ વધી શું.

જો શરીરના વર્શરૂપ લેશ્યા અર્થ લઇએ તો શરીરતો એક વખત છોડવાનું જ છે. પછી ગમેતે વર્શ હોય દેહ મમત્ત્વ વિમાોચનની જ ભાવના ભાવવી.

#### 

#### અધ્યાય :૪ સૂત્ર:૮)

[1] સૂત્રહેતુ :- દેવોના કામસુખ કે મૈથુન સેવન સંબંધિ વિચારણા ને માટે આ સૂત્રની રચના થયેલે છે.

- 🗂 [2] सूत्रःभूणः-कायप्रवीचारा आ ऐशानात्
- 🗖 [3] सूत्रःपृथ५ः- काय प्रवीचाराः आ ऐशानात्
- 🎵 [4]સૂત્રસારઃ- ઇશાન [દેવલોક] સુધીના [દેવો ] કાયાથી પ્રવીચાર કરનારા છે

[એટલે કે શરીરથી વિષયસુખ ભોગવવા વાળા છે]

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાન :-

काय - शरीर प्रविचार - विषयसुभ/मैथुनसेवन आ - पर्यन्त - હદ/मर्याદा ऐशानात् - ઇशान દेवલोક सुधी.

🔲 [6] अनुवृत्तिः - देवाश्चतुर्निकायाः सूत्र ४:१थी नी देवाः अनुवृत्ति क्षेवी.

[7] અભિનવટીકાઃ- ભવનપતિ થી આરંભીને ઇશાન દેવલોક સુધી દેવ અને દેવી બંનેનું અસ્તિત્ત્વ છે. દેવ વિષયક વિવિધ બાબતોની વિચારણા સાથે સૂત્રકાર મહર્ષિ દેવોના પ્રવિચાર ને આ સૂત્ર થકી જણાવે છે. કેમકે દેવ અને દેવી બંને જયારે આ તમામ નિકાયોમાં હોય છેતો તેમની વચ્ચે કેઇ શરીર સંબંધ હોય છે કે નહીં ? છે તો કેવી રીતે છે ? એ વિષયક વિશેષતાનું દર્શન કરાવવું આવશ્યક છે.

સામાન્ય અર્થ :- ભવનપતિ, વ્યંતર, જયોતિષ્ક, [પહેલા દેવલોક] સૌધર્મ અને [બીજા દેવલોક] ઇશાન સુધીના દેવોને જયારે કામ વાસનાનો ઉદય થાય ત્યારે દેવીઓ સાથે કાયાથી મૈથુન સેવે છે. આ મૈથુન સેવનક્રિયા મનુષ્ય પુરુષ અને સ્ત્રીના મૈથુન જેવી હોય છે.

સૂત્રના શબ્દોને આશ્રીને અભિનવટીકા-

🕈 काय - काय એટલે शरीर. काय: शरीरम् इति ।

📌 प्रवीचार:- प्रवीचारो मैथुनोपसेवा

–પ્રવીચાર એટલે મૈથુન સેવન અથવા મૈથુન વ્યવહાર.

कायप्रवीचार:- कायेन प्रवीचार एषाम् इति कायप्रवीचारा:

– શરીર થકી સ્ત્રી સંભોગ આદિ જે મૈથુન સેવન કરાય છે. તેને''કાય પ્રવીચાર'' કહે છે.

– બૃહત સંગ્રહણીમાં જણાવે છે કે-ભવનપતિ થી ઈશાન દેવલોક સુધીના દેવો પોતાના વૈક્રિય શરીર વડે-મનુષ્ય સ્ત્રી પુરુષની જેમ મૈથુન સેવનારા [સંભોગકરનારા] છે.

– આ દેવો સંકિલષ્ટ પરિશામવાળા પુરુષવેદ રૂપ કર્મના પ્રભાવથી મનુષ્યની જેમ મૈથુન સુખને અનુભવનારા છે.

--તેથીજ સર્વાંગ વડે કાયકલેશ થી ઉત્પન્ન સંસ્પર્શના સુખને પામીને તેમાં પ્રીતિવાળા થાય છે. --સર્વાંગ સ્પર્શયુકત સંભોગ વિના તેમને તૃપ્તિ થતી નથી.

--મૈથુન સેવનમાં તીવ્ર અનુરક્તથાય છે. સર્વાંગીણ સ્પર્શ સુખ માણીને જ સંતોષ મેળવે છે.

कायप्रवीचार કઇ રીતे ?:-क्षेत्र લોકપ્રકાશમાં આ દેવોના કાયપ્રવીચારનું વર્શન કરે છે. તે મુજબ :-

✿ દેવોના પ્રેમ અને પ્રીતિને બમજ્ઞા કરેલી સર્વાંગ સુંદર દેવી પતિદેવના ચિત્તને અનુસરીને અનેક રૂપો વિકુર્વે છે.

🔅 🌣 દેવો પણ પોતાના અનેક રૂપો વિકુર્વી આવી સ્ત્રીઓ સાથે તેના અંગ પ્રત્યંગમાં ગાઢ આલીંગન આપે છે.

-મુખને ખૂબ નમાવીને, દબાવીને, સીત્કાર છુટે તે રીતે હોઠોને ચુંબન કરે છે.

–તે અપ્સરાને ખોળામાં બેસાડી નિર્દયના પૂર્વક સ્તનને મર્દન કરીને મનુષ્યના મિથુનની જેમ મૈથુન રસમાં ડૂબી જાય છે.

– તીવ્ર પુરુષ વેદનો ઉદય શાંત થતા-સર્વ અંગોના કાયકલેશ થી ઉત્પન્ન થયેલ સ્પર્શ થી નિવૃત્તિ પામે છે.

કામના ઉન્માદ વાળી અપ્સરા પણ ભય-કંપ-અવાજ-લજજાયુકત ચેષ્ટા-નિઃસંકોચ પણે વળગી જવું-પ્રતિ આલિંગન-પ્રતિવચન-પ્રતિચુંબન -કબુતર આદિ જેવા અવાજ આદિ અનેક સુરત ક્રીડા દ્વારા ઘણા કાળ સુધી દેવોની મદોન્મતતાને વધારે છે અને વૈક્રિય શુક્રનો તેના સંપૂર્શ અંગમાં સંચાર થવાથી કિલષ્ઠ સ્ત્રીવેદ ની વેદનાને તુપ્ત કરે છે.

-સંભોગ કરાવતી એવી દિવ્યસ્ત્રીઓના શરીરમાં ગયેલા તે શુક્ર પુદ્ગલો ચક્ષુ-શ્રોત્ર-ધ્રાણ-રસના અને સ્પર્શન આબધી ઇન્દ્રિયો રૂપે પરિણમે છે. અને તે પરિણમેલા શુક્ર પુદ્ગલ દેવાંગનાઓના રૂપ-લાવણ્યના વૈભવને તથા સૌભાગ્ય અને યૌવનને પ્રકૃષ્ટ બનાવે છે.

આ પ્રમાણે કોઇક દેવતા દીર્ઘકાળ સુધી આવા ભોગભોગવવા છતા તીવ્રકામ વેદનાથી ઉન્મત ચિત્તવાળા બનેલા હોય અને પોતાની નાયિકાને ભોગવવા છતા અતૃપ્ત રહ્યા હોય ત્યારે બીજી દેવીને ભોગવવાના આશયથી પોતાના ઉપર અનુરાગવતી એવી વેશ્યા સર્દશ અપરિગ્રહિતા દેવીઓને ભોગવે છે.

🏶 आ - અહીં आङ् ઉપસર્ગ મર્યાદા અર્થમાં વપરાયેલો નથી પણ અભિવિધિ અર્થમાં પ્રયોજાયો છે. તેથી જ आ ऐशानात् નો અર્થ ''ઇશાન સ્વર્ગ પૂર્વે'' એવો ન કરતા ઇશાન દેવલોક પર્યન્ત એવો કર્યો છે.

🔹 ऐशानात्- બીજા ઇશાન દેવલોક સુધી.

– જયારે ઇશાન પર્યન્ત કહે ત્યારે છેક અધોલોકથી માંડીને ઇશાન દેવલોક પર્યન્તની દેવનિકાયનું ગ્રહણ થશે.

--તેથી-ભવનપતિ, વ્યંતર [વાશવ્યંતર પશ], જયોતિષ્ક અને પહેલો દેવલોક-સુધર્મ તથા બીજો દેવલોક ઇશાન એટલાનું ગ્રહશ કરવું

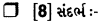
– અર્થાત્ ભવનપતિથી લઇને ઇશાન દેવલોક સુધીના બધા દેવોને ઉપર જણાવ્યા અનુસાર કાયાથકી સર્વાંગ મૈથુન સંભવે છે.

बिશેષ:-आ ऐशानात् सन्धि થઇ શકતી હોવા છતાં અહીં आ+एની સંધિ કરેલ નથી. કેમકે સન્ધિ થવાથી एशानात् શબ્દ જ વંચાશે. आङ् ઉપસર્ગ છે કે નહીં તે નકકી થઇ શકશે નહીં.

२ સૂત્ર થકી દેવલોકમાં દેવીનું અસ્તિત્ત્વ અને પ્રવીચારનો સદ્ભાવ બંને વસ્તુ નિશ્ચિત થાય છે. જો કે સૂત્ર કે ભાષ્યમાં દેવીનો સ્પષ્ટો લ્લેખ નથી તો પણ व्यारव्यानतो विशेष प्रतिपति: न्याય મુજબ આગમના વ્યાખ્યાનથી દેવીનું અસ્તિત્ત્વ અહીં સમજી લેવું.

👘 🌣 જન્મની અપેક્ષાએ દેવીઓનું અસ્તિત્ત્વ ભવનપતિ થી ઇશાન દેવલોક સુધી જ હોય છે. તેથી આગળ દેવીનો જન્મ થતો નથી.

🌣 દેવ-દેવીના સંભોગમાં વૈક્રિય શુક્ર પુદગલ દેવીના શરીરમાં જતા હોવા છતાં ઔદારિક પુદ્દગલ ના અભાવે દેવીને ગર્ભધારણ કરવાપણું નથી.



🌣 આગમસંદર્ભ ઃ- સૂત્ર - ૧૦માં આ સૂત્રનો આગમ પાઠ છે.

🌣 અન્યગ્રન્થસંદર્ભ :-(૧) બૃહત્ સંગ્રહણી ગા. ૧૮૧ - કાય પ્રવીચાર

(૨) બૃહત્ સંગ્રહશી ગા. ૧૮૪ - દેવીઉત્પતિ

(૩)ક્ષેત્રલોક પ્રકાશ સર્ગ - ૨૩ શ્લોક થી ૪૧૫ થી ૪૨૮

- 🔲 [9] પદ્ય ઃ- બંનો પદ્યો અગ્રીમ સૂત્ર નવ માં જણાવેલો છે.
- 🔲 [10] નિષ્કર્ષ :- આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ સૂત્ર દશમાં નોંધેલ છે.

#### 

(અધ્યાય :૪ સૂત્ર:૯)

[1] સૂત્રહેતુ:- ઉપરોકત સૂત્રમાં ઇશાન દેવલોક સુધીના દેવોની મૈથુન સેવનની વિચારણા કરી. આ સૂત્ર થકી ઇશાનથી ઉપરના એટલેકે ત્રીજા થી બારમા દેવલોક સુધીના પ્રવીચારને જણાવે છે.

🔲 [2] सूत्रःभूणः - \*शेषाः स्पर्शारूपशब्दमनःप्रवीचाराद्वयोर्द्वयोः

🔲 [3] सूत्र:पृथ्दः- शेषाः स्पर्श - रूप - शब्द -मनस्-प्रवीचारा द्वयोः द्वयोः

[4] સૂત્રસાર :- બાકીના બબ્બે [કલ્પના દેવો અનુક્રમે] સ્પર્શ રૂપ - શબ્દ [અને] મન [વડે] મૈથુન સેવન કરે છે.

🔲 [5] શબ્દજ્ઞાન ઃ-

शोषा: બાકીના, - ત્રીજાથી બારમાં દેવલોક સુધીના દેવો

स्पर्श - સ્પર્શ, (સ્પર્શેન્દ્રિય થકી) रूप - ३૫, (ચક્ષુ : ઇન્દ્રિય થકી

शब्द - शબ्द (श्रोत्रेन्द्रिय थडी) मनस्- भन (भनोभन ४)

प्रवीचार: - કામસેવી, મૈથુન સેવી, વિષયસુખ ભોગવવા વાળા.

द्वयो: द्वयो: બબ્બે - ત્રીજો ચોથો, પાંચમાો છકો, સાતમો આઠમો એ રીતે જોડમાં

[6] अनुवृत्ति :- (१) कायप्रवीचारा आ ऐशानात् सूत्र ४:८ थी आ-एशानात् नी अनुवृत्ति क्षेवी.

(२) दशाष्टपञ्चद्वादशविकल्पाः कल्पोपन्नपर्यन्ताः सूत्रं ४:३

थी द्वादश....कल्पोपपन्नपर्यन्तः नी अनुवृत्ति समछ देवी.

(૩) देवाश्र्चतुर्निकायाः सूत्र ४ः१ थी देवाः नी અનુવૃત્તિ.

[7] અભિનવટીકા ઃ- પૂર્વ સૂત્રમાં એવા દેવોનું વર્શન કર્યુ કે જયાં દેવીનું અસ્તિત્ત્વ પણ સાથે હોય છે. પરંતુ આ સૂત્રમાં જે દેવલોકને આશ્રીને પ્રવીચાર જણાવવામાં આવેલ છે તે એકપણ દેવલોકમાં દેવીઓ ઉત્પન્ન થતી નથી. એટલેકે દેવીનો સદ્ભાવ નથી. તો પણ

\*દિગંબર આમ્નાય મુજબ - *शोषा: स्पर्शारूपशब्दमन: प्रवीचारा* એ રીતે સૂત્ર છે.

ત્યાં પ્રવીચાર તો છે જ .આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર તેમના મૈથુન સેવનની પ્રજ્ઞાલી દર્શાવે છે. ત્રીજા સ્વર્ગથી માંડીને ઉપરના વૈમાનિક દેવો મનુષ્યની સમાન સર્વાંગોના શરીર સ્પર્શ થકી કામસુખ ભોગવતા નથી. પજ્ઞ જુદીજુદી રીતે તેઓ વૈષયિક સુખનો અનુભવ કરે છે.

शोषा: -બાકીના. અહીં બાકીના એટલો જ શબ્દ કહેવા માત્રથી અર્થ સ્પષ્ટ થતો નથી. તેથી ઉપરના બે સૂત્રોની અનુવૃત્તિ લીધી છે.

દેવોની ચાર નિકાય કહી. તેમાં પ્રથમ નિકાયના દેવો તો શરીર થી મૈથુન સેવન કરે છે તે કહેવાઇ ગયું. પછી ઉપરોક્ત સૂત્રમાં आ-एशानात् કહ્યું. તેથી કલ્પોપપન્ન વૈમાનિકોમાંના પ્રથમ બે સ્વર્ગ સુઘીની મર્યાદા વાળા વૈમાનિકોનો પ્રવીચાર કહેવાઇ ગયો.

હવે અહીં शेषा: શબ્દ થી કલ્પોપપન્ન વૈમાનિક દેવોના બાકીના દેવોનું જ ગ્રહણ થઇ શકશે. એટલે કે ત્રીજા સનત્કુમાર કલ્પથી બારમા અચ્યુતકલ્પ સુધીના દેવો ના પ્રવીચાર સંબંધિ વિષય જ પ્રસ્તુત સૂત્રમાં ગ્રાહય બનશે.

📌 द्वयोः द्वयोः - બબ્બે - કલ્પોને માટે શબ્દ મુકાયેલ છે તેથી

-ત્રીજા - ચોથા સ્વર્ગનો વિષય સ્પર્શ પ્રવીચાર થશે.

-પાંચમા - છકા સ્વર્ગનો વિષય રૂપ પ્રવીચાર થશે.

-સાતમા - આઠમા સ્વર્ગનો વિષય શબ્દ પ્રવીચાર થશે.

-નવદશ - અગીયારબાર નો વિષય મન પ્રવીચાર થશે

અનુક્રમ સંબંધ: - સૂત્રકાર મહર્ષીએ સ્પર્શ-રૂપ-શબ્દ-મન એ ચાર પ્રવીચાર જણાવ્યા છે.

- સૌધર્મ અને ઇશાન બે દેવલોકને બાદ કરતા દશ સ્વર્ગ બીજા છે.

- આ દશમાં નવ-દશ અને અગીયાર-બારનું જોડકું બનાવેલ છે.

કારશકે - આગામી સૂત્ર ૪:૨૦ સૌધર્મેશાનસાનત્, માં आનતप्राणतयो: અને आरणाच्युतयो: એ રીતે બંને દેવલોકને દ્વીવચનમાં સાથે સાથે મુકેલા છે. જો સૂત્રકારને વિશીષ્ટ પ્રયોજન ન હોત તો આવા દ્વીવચનાન્ત શબ્દ પ્રયોગને બદલે સીધું જ आनतप्राणतारणाच्युता: કહી શક્ર્યા હોત.

- પરંતુ આવા જોડકા બનાવીને પરોક્ષ રીતે ત્યાંની સ્થિતિની સામ્યતાને સૂચવે છે. વળી નવમાઆનત-દશમા પ્રાણતનો ઇન્દ્ર એક જ છે. અગીયારમાં આરણ અને બારમાં અચ્યુતનો ઇન્દ્ર પણ એકજ છે. તેથી ઇન્દ્રને આશ્રીને તેમજ દ્વીવચનાન્તપણાને લીધે નવ-દશ સ્વર્ગને એકરૂપ ગણેલ છે. અને અગીયાર-બારનો પણ એકરૂપે ગણેલ છે. એરીતે ચાર દેવલોકના બબ્બે જોડકા નહી કરતા એક જોડકુ જ બનશે. પરિણામે અહી બબ્બે સ્વર્ગના કુલ ચાર જોડકા થાય છે. (૧) ત્રીજો ચોથો (૨) પાંચમો - છઠ્ઠો (૩) સાતમો - આઠમો (૪) નવમો દશમો -અગીયારબારમો

આ રીતે સ્પર્શાદિ ચાર અને બબ્બેના જોડકા ચાર હોવાથી (यथासङ्खयम्) અનુક્રમ સંબંધ ગોઠવાઇ જોય છે.

સ્પર્શ :- ત્રીજો સાનતકુમાર અને ચોથો માહેન્દ્ર એ બે દેવલોકના દેવો સ્પર્શ થકી મૈથુન કરે છે. - દેવીને સ્પર્શમાત્રથી કામતૃષ્ણા શાન્ત કરે છે.

જયારે સાનત્કુમાર અને માહેન્દ્ર કલ્પના દેવોને કામતૃષ્શા જાગે, મૈથુન સુખ પ્રાપ્તિની

ઇચ્છા થાય છે ત્યારે તેનો અભિપ્રાય તેની નિયોગિની દેવી અંગસ્કૂરણ આદિ લક્ષણોથી જાણે છે. આવી જાણ થતાં જ તે તુરંત ત્રીજા- ચોથા દેવલોકના દેવ પાસે આવીને ઉપસ્થિત થાય છે. તે દેવો આ દેવીઓના સ્પર્શમાત્રથી પ્રીતિ પ્રાપ્ત કરે છે. અને કામવાસનાથી નિવૃત્ત થાય છે.

બૃહત્સંગ્રહશી - ત્રીજા સાનતકુમાર અને ચોથા માહેન્દ્ર દેવલોકના દેવો સ્પર્શ પ્રવીચારી છે તેઓ સ્તન, ભુજા, ઉરૂ, જઘન વગેરે ગાત્રના સ્પર્શથી મૈથુન સુખ અનુભવે છે. દેવીના સ્તનાદિ સંસ્પર્શ વડે તેમને કાયપ્રવીચારી કરતાં અનંતગુણ સુખ અનુભવાય છે. દેવીઓને પણ આ સંસ્પર્શથી દિવ્ય પ્રભાવ વડે તેમના શરીરમાં શુક્ર પુદ્ગલનો સંચાર થતા અનંતગુણ સુખ થાય છે અને તૃપ્તિ પણ થાય છે.

**ક્ષેત્રલોકપ્રકાશ :-** ચતુર આશયવાળી તે દેવીઓ પોતાના અંગ સ્કૂરણાદિ થકી પોતાના પ્રિયતમની કામેચ્છા ને સમજી જાય છે.ત્યારે અદ્ભુત શ્રૃંગાર, વસ્ત્રાદિની સજાવટાદિ થી અલંકૃત થઇ દેવો પાસે પહોંચે છે. ત્યારે તે દેવો પણ આ અપ્સરાને પોતાના ખોળામાં બેસાડી,ભૂજા વડે ગાઢ આલીંગન કરે છે. વારંવાર તેના સ્તનોને દબાવે છે.ઓઠોને ચૂંબન કરે છે. જઘનાદિ પ્રદેશોમાં સ્પર્શ કરે છે. અને એ રીતે સ્પર્શમાત્ર થી તેઓ મૈશુન ક્રીડાની જેમ તૃપ્ત થાય છે. તે દેવીને પણ સ્પર્શમાત્ર થી પોતાના શરીરમાં શુક્ર પુદ્દગલો પરિણત થતા તૃપ્તિ મળે છે.

• રૂપઃ- પાંચમો બ્રહ્મલોક અને છટ્ટો લાન્તક એ બે દેવલોકના દેવો રૂપથી મૈથુન સેવન કરે છે.

–બ્રહ્મલોક અને લાન્તક કલ્પના દેવોને જયારે મૈથુન સંજ્ઞા ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યારે તેઓને મૈથુન સુખની ઇચ્છાવાળા જાણીને તેની નિયોગીની દેવી તેની નજીક આવીને ઉપસ્થિત થાય છે. તે દેવી પોતાના દિવ્ય અને સ્વભાવિકજ પ્રકાશમાન એવા સર્વાંગ મનોહર રૂપને દેખાડે છે. જે શ્રૃંગાર સંબંધિ ઉદાર અને અભિજાત આકાર તથા વિલાસથી યુક્ત હોય છે. સુંદર-ઉજજવળ અને મનોજ્ઞ વસ્ત્ર તથા આભરણોથી યુક્ત હોય છે. આવું રૂપ જોઇને દેવને સંતોષ થઇ જાય છે. અને રૂપના જોવા માત્રથી તેની કામેચ્છા નિવૃત થાય છે.

બૃહ**ત્ સંગ્રહ**જ્ઞી પાંચમાં બ્રહ્મ અને છઠા લાંતક દેવલોકના દેવો રૂપમાત્રના પ્રવીચાર વાળા છે. તે દેવો દેવીઓના ઉન્માદ જનક રૂપને જોઇને જ કાયપ્રવીચાર કરતાં અનંતગુણ સુરત સુખને પામે છે.અને તૃપ્ત થાય છે.દેવીઓને પણ દેવોના તેવા પ્રકારના રૂપાવલોકનથી દિવ્ય પ્રભાવ વડે શક પુદ્દગલના સંક્રમથી કાયપ્રવીચાર કરતાં અનંતગુણ કામસુખ પ્રાપ્ત થાય છે.

**ક્ષેત્રલોકપ્રકાશ:**- પાંચમાં છકા સ્વર્ગના દેવોને કામ અભિલાષા થાય ત્યારે તે દેવોને યોગ્ય, દેદીપ્યમાન કાંતિવાળી એવી અપ્સરા ત્યાં આવે છે. તેમના દિવ્ય-ઉન્માદક રૂપને જોતાં એવા તે દેવો-તીવ્રતર એવી કામરાગાર્ત દ્રષ્ટિ થી તે દેવીઓના રૂપને ઝીલે છે. ફક્ત દ્રષ્ટિસુખથી સુરત ક્રીડાની જેમ તૃપ્ત થાય છે. કેમ કે પૂર્વના દેવો કરતા આ દેવોને કામોદ્વેગ અલ્પ હોય છે. દેવોના આ રૂપ પ્રવીચારથી દેવીઓના અંગોમાં પણ દૂરથી જ શુક્ર પુદ્ગલોનો સંચાર થતા તે દેવીઓ પણ પરમતૃપ્ત થાય છે.

💠 શબ્દઃ- સાતમા મહાશુક્ર અને આઠમા સહસાર દેવલોકના દેવો શબ્દથી મૈથુન સેવન કરે છે. -જયારે મહાશુક્ર અને સહસાર કલ્પના દેવોને પ્રવીચારની આકાંક્ષા ઉત્પન્ન થાય

તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવટીકા

છે. ત્યારે તેની નિયોગીની દેવીઓ તેઓને કામ સુખના અભિલાષી જાણીને તેની નિકટ આવે છે. એવા શબ્દોનું ઉચ્ચારણ કરે છે કે જે શ્રવણ વિષયના સુખને દેવાવાળા અને અત્યન્ત મનોહર હોય. તેમાં શ્રૃંગાર ને અનુરૂપ ઉદાર અને વિલાસ-અભિલાપ યુક્ત શબ્દો હોય છે વળી તેમાં હાસ્ય-કથન-ગીત પણ કયારેક ભળે છે. આવા શબ્દ શ્રવણથી જ તે દેવો તૃપ્ત થાય છે. અને મૈથુન ઇચ્છા થી નિવૃત થાય છે.

બૃહત્ સંગ્રહમીઃ- મહાશુક્ર અને સહસ્તારના દેવો શબ્દ પ્રવીચારી છે. તેઓ પ્રવીચાર ની ઇચ્છાના વિષયભૂત દેવીના ગીત-હસિત-અવિકારભાષિત અને નૂપુરાદિના દિવ્ય ધ્વનિના શ્રવણમાત્ર થી કાયપ્રવીચાર કરતાં અનંતગુણા સુરતસુખને અનુભવે છે. અને તૃપ્ત થાય છે. દેવીઓને પણ તે શ્રવણ સુખ મેળવનાર દેવોના શુક્ર પુદ્ગલના દિવ્ય પ્રભાવ વડે થતાં સંચાર થી અતિ સુખ પ્રાપ્ત થાય છે.

**ક્ષેત્ર લોકપ્રકાશઃ**-દેવતાના કામાભિલાષને જાણી નીચેની દેવીઓ ત્યાં આવે છે.તે અપ્સરાઓના શ્રૃંગારરસ મિશ્રિત,કોમળ અને સુંદર વચનો સાંભળે છે.તેના કામગર્ભિત અવાજો, અન્યોક્તિ,વક્રોક્તિ,વ્યંગોક્તિ,હદયંગમ એવી ગઘ-પદ્ય કાવ્ય પંક્તિ,કંકણ નો રણકાર, હાર-કંદોરાના મધુર ધ્વનિ,ઝંકારાદિ અવાજો થી સંભોગ જેવું સુખ પ્રાપ્ત થાય છે. દેવીઓ પણ દૂર રહીને જ પોતાના શરીર રૂપે પરિણામ પામેલ દૈવી શુક્ર પુદ્દગલો થી તૃપ્ત થાય છે.

🍫 મનઃ- નવમો આનત દશમો પ્રાણત-તથા-અગીયારમો આરણ બારમો અચ્યુત એ ચાર દેવલોકના દેવો મનથીજ મૈથુન સેવન કરે છે.

– આનત-પ્રાણત-આરણ-અચ્યુત એ ચાર દેવલોકના દેવો જે સમયે પ્રવીચાર ની ઇચ્છા માત્ર કરી. અને દેવીઓને ચિત્તમાં સ્થાપન કરે છે. તેજ સમયે તે દેવો તૃપ્ત થાય છે. અને સંકલ્પ માત્રથી જ તેની આશા નિવૃત્ત થઇ જાય છે.

બૃહત સંગ્રહશી: - નવ-દશ-અગીયાર-બાર એ ચાર દેવલોકના દેવો મનપ્રવીચારી હોય છે. પ્રવીચારની ઇચ્છાથી તદ્યોગ્ય દેવીને મનના વિષયભૂત કરે છે. ત્યારે તે દેવી પણ પોતાના સ્થાનમાં જ રહીને અદ્ભૂત શુંગાર ભાવ ધારણ કરીને મન વડે જ ભોગને માટે તૈયાર થાય છે. આ રીતે પરસ્પર મન સંકલ્પ થકી તે દેવો તૃપ્ત બને છે. અને દેવીને દિવ્યપ્રભાવ વડે શુક્રપુદ્દગલનો સંચાર થાય છે. તો પણ તે બંનેને કાયપ્રવીચારી કરતા અનંતગુણ સંભોગ સુખ પ્રાપ્ત થાય છે. અને તૃપ્તિ થાય છે.

**ક્ષેત્ર લોકપ્રકાશઃ-** આનત-પ્રાણત-આરણ-અચ્યુત એ ચાર દેવલોક ના દેવોને ભોગની ઇચ્છા થતા પોતાને યોગ્ય એવી દેવીનો વિચાર કરે, છે ત્યારે તે દેવી સુંદર શ્રૃંગાર સજેલી-કામવિધુર-દૂરદેશમાં હોવાથી પતિ પાસે જવા અસમર્થ પત્ની સમી-પોતાના સ્થાનમાં જ રહીને ચિત્તને કામથી આકુળ વ્યાકુળ કરે છે. દૂર રહ્યા છતા તે દેવોના ભોગો તૃપ્ત થાય છે. દેવીને પણ દૂરથી જ સર્વ અંગમાં પરિણત થયેલા શુક્રપુદ્ગલો થી તૃપ્તિ થાય છે કેમ કે આઠમા દેવલોકથી ઉપર દેવીનું ગમનાગમન છે નહીં.

🛠 प्रवीचारः- प्रवीचार शબ्द नो अर्थ मैथुन सेवन કरेલो છे.

- આ શબ્દ स्पर्श, रूप, शब्द, मनस् साथे જોડવાનો છે. તેથી स्पर्शप्रवीचार, रूपप्रवीचार,

शब्दप्रवीचार, मनःप्रवीचार એવો પ્રયોગ થશે.

🕈 વિશેષઃ-

-૧- આ પ્રવીચારને કારણે ઉપર-ઉપરના કલ્પમાં રહેવા વાળા દેવોને અધિકાધિક વિશેષ પ્રીતિ ઉત્પન્ન થાય છે. તેમની આ પ્રીતિ ઉત્તરોત્તર અનુપમ મહત્વ ધરાવે છે. કેમ કે ઉપર-ઉપર તે પ્રવીચાર કરાવવાળા દેવોમાં સંકલ્પરૂપ પરિણામ અલ્પ મન્દ-મન્દતર રહેતા હોય છે. પણ તેઓ સ્થિતિ-પ્રભાવાદિ અપેક્ષાએ ઉત્તરોત્તર વૃધ્ધિ વાળા હોય છે. [જે વાત અધ્યાયઃ ૪-સૂત્રઃ૨૧ સ્થિતિપ્રમાવસુરવ<sub>ઁ</sub> માં કહી છે.]

**સંક્ષેપમાં કહીએતો**- ઉપર ઉપરના દેવલોકમાં પ્રવીચાર મંદ મંદતર હોય છે. પણ તે પ્રવીચાર થી પ્રાપ્ત થતું સુખ અધિક -અધિક હોય છે.

−૨−ઉપર જે દેવોના સ્પર્શાદિ પ્રવીચાર વિશે કથન કરાયું તે સાનત્ કુમારાદિ બધાં દેવો અદેવીક અને અપ્રવીચાર છે એટલે કે સ્પર્શાદિ પ્રવીચાર બધાને છે પણ તે દેવલોકમાં દેવીઓ ન હોવાથી કોઇપણ દેવને પોતાની દેવી નથી.

–૩–કઇ દેવી કયા દેવને યોગ્ય છે?

દેવીઓ ફકત ઔધર્મ અને ઇશાન બેમાં જ હોય છે આ બંને દેવલોકની દેવીઓના બે ભેદ છે. (૧)પરિગૃહીતા (૨) અપરિગૃહીતા

-તે તે દેવોની પત્ની તરીકે રહેલી દેવીને પરિગૃહીતા કહે છે.

-જે દેવી સર્વ-સામાન્ય દરેક દેવના ઉપભોગમાં આવતી વેશ્યા કે ગણિકા જેવી દેવીઓ છે તેને અપરિગૃહીતા કે અપ્સરા કહે છે.

આ અપરિગૃહીતા દેવીજ ઉપર ઉપરના કલ્પના દેવોની પાસે તેની ઇચ્છાને પૂર્શ કરવા જાય છે.

–સૌધર્મ દેવલોકની અપરિગૃહતા દેવીઓની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૫૦ પલ્યોપમની છે. જધન્ય સ્થિતિ એક પલ્યોપમની છે.

\_–ઇશાન દેવલોકની અપરિગૃહતા દેવીઓની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૫૫ - ૫લ્યો૫મની છે. જધન્ય સ્થિતિ સાધિક પલ્યો૫મની છે.

#### સૌધર્મ દેવલોકની દેવી કોને ભોગ્ય

☆ જેમની સ્થિતિ ૧-પલ્યોપમની છે તેવી અપરિગૃહીતા દેવી **સૌધર્મ** દેવલોકના દેવોને ગણિકા પેઠે ભોગ્ય છે.

☆ જેમની સ્થિતિ પલ્યોપમથી એક સમય અધિક થી માંડીને ૧૦ પલ્યોપમ સુધીની છે. તેવી દેવી ત્રીજા સનત્ કુમાર દેવોને ભોગ્ય બને છે. તેથી ઉપર નહીં.

ં જેમની સ્થિતિ દશ પલ્યોપમ થી અધિક એક સમય થી માંડીને ૨૦ પલ્યોપમ સુધી હોય તે દેવી (અપ્સરા) પાંચમાં **બ્રહ્મ દેવલોકના દેવોને ભોગ્ય બને** છે.

☆ જેદેવીની સ્થિતિ વીસ પલ્યોપમ ઉપર એક સમયથી માંડીને ત્રીસ પલ્યોપમ સુઘીની છે. તે અપરિગૃહીતા દેવી સાતમા **શુક્ર દેવલોક ના દેવોને ભોગ્ય બને છે.** 

🍄 જે અપરિગૃહીતા દેવીની સ્થિતિ ત્રીસ પલ્યોપમ ઉપર એક સમય થી માંડીને ચાલીસ

પલ્યોપમ સુધીની છે તે નવમા આનત દેવલોકના દેવોને ભોગ્ય બને છે.

ં જે અપરિગૃહીતા દેવીની સ્થિતિ ચાલીસ પલ્યોપમ ઉપર એક સમયથી માંડીને પચાસ પલ્યોપમ સુધીની છે તે અગીયારમાં આર**ણ દેવલોકના દેવોને** ભોગ્ય બને છે.

એ-જ-રી-તે ઇશાન દેવલોકની દેવી કોને ભોગ્ય?

🌣 સાધિક પલ્યોપમ વાળી અપ્સરા ઇશાન કલ્પના દેવોને ભોગ્ય છે.

✿ સમધિક પલ્યોપમ કરતા એક સમય વધુ થી માંડી ૧૫ પલ્યોપમ સુધીની સ્થિતિ વાળી દેવી **ચોથા મહેન્દ્ર કલ્પના દેવને ભોગ્ય છે**.

🌣 પંદર પલ્યોપમ ઉપર એક સમય થી માંડીને ૨૫ પલ્યોપમ સુધીની સ્થિતિ વાળી દેવી છઠ્ઠા **લાંતક કલ્પના દેવોને ભોગ્ય** છે.

🌣 પચીસ પલ્યોપમ ઉપર એક સમય થી માંડીને ૩૫ પલ્યોપમ સુધીની સ્થિતિવાળી દેવી આઠમા સહસ્નાર કલ્પના દેવોને ભોગ્ય છે.

🌣 ૩૫ પલ્યોપમ ઉપર એક સમય થી માંડીને ૪૫ પલ્યોપમ સુધીની સ્થિતિ વાળી દેવી દશમા પ્રાણત કલ્પના દેવોને ભોગ્ય છે.

ં જપ પલ્યોપમ ઉપર એક સમય થી માંડીને પપ પલ્યોપમ સુધીની સ્થિતિ વાળી દેવી બારમા અચ્યુત કલ્પના દેવોને ભોગ્ય છે.

દેવીનું ગમનઃ-પૂર્વે જણાવ્યાનુસાર દેવીની ઉત્પતિ ભવનપતિ વ્યંતર-જયોતિષ્ક અને પહેલાં બે કલ્પમાંજ હોય છે. તેથી દેવીના ગમન સંબંધે બૃહત્ સંગ્રહણી ટીકામાં જણાવે છે કેઃ-

આ દેવીઓનું આઠમા સહસ્યાર દેવલોક સુધી ગમન થઇ શકે છે. તેથી આગળ દેવીનું ગમન થતું નથી. કેમ કે ત્રણથી આઠ દેવલોક સુધી દેવ-દેવી નો પ્રવીચાર પ્રત્યક્ષ છે. પછી ના કલ્પના દેવો મન પ્રવીચારી છે.

🗖 🛛 [8] સંદર્ભઃ-

🍄 આગમ સંદર્ભઃ-

[૧] સૂત્ર ૮ઃ૯ નો **એક** સંયુકત સંદર્ભ પાઠ હવે પછીના સૂત્ર ૪ઃ૧૦ માં આપેલો છે.

[२] दोसु कप्पेसु देवा कायपरियारगा पन्नत्ता तं जहा सोहम्मे चेव ईसाणे चेव । दोसु कप्पेसु देवा फास परियारगा पन्नत्ता तं जहा सणंकुमारे चेव माहिंदे चेव । दोसु कप्पेसु देवा रूप परियारगा पन्नत्ता तं जहा बंभलोगे चेव लंतगे चेव । दोसु कप्पेसु सद्द परियारगा पन्नत्ता तं जहा महा सुकके चेव सहस्सारे चेव । दोसु इंदा मणपरियारगा पन्नत्ता तं जहा पाणाए चेव अच्चूए चेव - रू स्था. २ -उ.४- सू. ११६

– सूत्र पाठ सम्बन्ध: અહી पाणाए શબ્દથી आनत-प्राणत બંને લેવા તથા अच्चुए શબ્દથી आरण-अच्युत બંને લેવા

🌣 તત્ત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

૪ઃ૨૧-સ્थितिप्रभावसुख。 થી ઉપર ઉપરના દેવોના સુખની અધિકતા ૪ઃ૨૦-सौधर्मेशान आनत्。 થી आनत-प्राणत्, आरण अच्युत नुं યુગલપશું

#### ጳ અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

[૧]બૃહત્સંગ્રહશી ગા.૧૮૧,૧૮૪,૧૮૫

[ર]ક્ષેત્રલોકપ્રકાશ સર્ગ-૨૭ શ્લો.૬૭ થી ૭૧, ૧૪૧ થી ૧૪૫, ૨૭૦, ૩૪૭ થી ૩૫૧, ૩૮૭, ૪૨*૬* થી ૪૩૩, ૪૭*૬* પ્રવીચાર સંબંધે

[૩]ક્ષેત્રલોકપ્રકાશ સર્ગ-૨૮ શ્લો.૫૫૫ થી ૫૭૧ કઇદેવી કોને ભોગ્ય.

🔲 [9]પદ્યઃ-

- (૧) ઇશાન કલ્પ સુધી સવીએ કાય પ્રવીચારી કહ્યા
   વિષયસુખમાં રકત સેવે ભોગ સર્વે ગહગહહ્યા
   સ્પર્શ સેવી રૂપસેવી શબ્દને વળી મનતણા
   દેવ બબ્બે અપ્ર અપ્રે ભોગ ઘરતા એકમના
- (૨) બીજુ પદ્ય સૂત્રઃ૧૦ માં સયુંકત રીતે
- 🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- સૂત્રઃ૮-૯-૧૦ નો સંયુક્ત નિષ્કર્ષ સૂત્રઃ૧૦માં છે.

#### 

#### અધ્યાય :૪ સૂત્ર:૧૦

[1] સૂત્રહેતુ :- પૂર્વસૂત્રોમાં સદેવીક-સપ્રવીચારી અને અદેવીક સપ્રવીચારી દેવોનું વર્શન કર્યુ આ સૂત્રનો હેતુ અદેવીક-અપ્રવીચારી અર્થાત્ મૈથુન સેવનના સર્વથા અભાવવાળા દેવોને જણાવવાનો છે.

🗍 [2] सूत्रःभूणः- परेऽप्रवीचाराः

🗖 [3] सूत्रः पृथः ५: - परे अ - प्रवीचाराः

🔲 [4] સૂત્રસાર ઃ- બાકીના દેવો [કલ્પાતીત દેવો]પ્રવીચાર રહિત છે [અર્થાત વૈષયિક સુખ ભોગથી રહિત હોય છે]

🔲 [5] શબ્દજ્ઞાન ઃ-

परे-બાકીના, - બારદેવલોક ની ઉપરના (દેવો)

अप्रवीचारा-મૈથુન સેવન રહિત.

🔲 [6] अनुवृत्तिः-

- (१) कायप्रवीचारा॰ सूत्र.४:८ थी आ-ऐशानात्
- (२) शेषाः स्पर्शारूपशब्दमन。 थी शेषाः [कल्पोपपन्न समळ क्षेवुं]
- (3) देवाश्चतुर्निकायाः ४:१ थी देवाः

[7] અભિનવટીકા :- આ સૂત્રમાં મુખ્યવાત તો એટલી જ છે કે કલ્પોપન્ન સિવાયના વૈમાનિક દેવો પ્રવીચાર થી રહિત હોય છે. અર્થાત્ નવપ્રૈવેયકવાસી તથા પાંચ અનુત્તર વાસી એ સર્વે કલ્પાતીત દેવો શબ્દાદિ સર્વે મૈથુન સેવન થી સર્વથા રહિત હોય છે. મૂળ સૂત્રાર્થ સિવાય ભાષ્ય અને ટીકામાં જે વિશેષ

ર્નોધપાત્ર હકીકતો છે તેનું અહીં નિદર્શન કરેલ છે.

कि परेंः- બाકीना. પૂર્વસૂત્રોમાં કલ્પોપપन्न દેવો સુધીની પ્રવીચારની હકીકત જણાવી છે. તેથી પ્રવીચાર સંબંધી પ્રકરણમાં परे શબ્દ કહેવાથી –માત્ર શ્રેવેયકવાસી અને અનુત્તર વિમાનવાસી એવા બે પ્રકારના કલ્પાતીત દેવોની જ વાત બાકી રહે છે.

– બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો બાર દેવલોકની ઉપરના દેવોનુંજ અહીં ગ્રહણ કરવાનું છે.

🛠 अप्रविचार:-अविद्यमानप्रवीचारा: पञ्चविधप्रवीचारापेक्षया-प्रवीचारो यत्र न विद्यते ।

–-ઉપરોકત સૂત્રોમાં જે કાયપ્રવીચાર, સ્પર્શ પ્રવીચાર, રૂપપ્રવીચાર,શબ્દપ્રવીચાર અને મન પ્રવીચાર એવા જે પાંચ પ્રકારના પ્રવીચારનું વર્જ્ઞન કર્યુ તે પાંચે પ્રવીચાર થી આ (કલ્પાતીત) દેવો રહીત હોવાથી તેમને અપ્રવીચારી કહ્યા છે.

–પ્રવીચાર અર્થાત મૈથુન સેવનના ઉકત પાંચે ભેદો ત્યાં વિદ્યમાન ન હોવાથી (તેને) અપ્રવીચારી કહ્યા છે.

–સિધ્ધસેન ગણિજી <mark>પ્રવીચાર</mark> શબ્દ થી રૂપ-રસ-ગંધ-સ્પર્શ શબ્દ ને જણાવે છે કેમ કે મૈથુન સેવનના હેતુભૂત એવા આ પાંચ મુખ્ય વિષયો છે જેનો અભાવ હોવાથી *કલ્*પાતીત દેવોને અપ્રવીચારી કહ્યા છે.

🔹 વિશેષઃ-

—૧ અલ્પસંક્લેશ અર્થાત્ મંદરાગ વાળા હોવાથી તેઓને **સ્વસ્થ** કહ્યા છે. અથવા કાયકલેશ રહિતતા હોવાથી **સ્વસ્થ** કહ્યા છે.

–૨- સ્વલ્પ (કામ) વેદાગ્નિ હોવાને કારણે તેને <mark>શીતીભૂત</mark> પણ કહેલા છે.

−૩- આ દેવો શાંત અને **કામલાલસા રહિત** હોય છે. તેમને દેવીના સ્પર્શ,રૂપ,શબ્દ અથવા ચિંતન થકી કામસુખ ભોગવવાની અપેક્ષા રહેતી નથી,

–૪ પ્રવીચારી દેવો કરતા **અધિક સુખી** અને **અધિક સંતુષ્ટ** રહે છે. કેમ કે જેમ જેમ કામવાસનાની પ્રબળતા તેમતેમ ચિત્તનો કલેશ અધિક,જેમ જેમ ચિત્તનો કલેશ અધિક તેમ તેમ તેને મટાડવા માટે વિષયભોગ પણ અધિકાધિક જોઇએ.

પરંતુ બીજા કલ્પ સુધીના દેવોની અપેક્ષાએ ત્રીજા-ચોથાની ,તેમની અપેક્ષાએ પાંચમા છકાની અને એ રીતે ઉપર ઉપરના સ્વર્ગના દેવોની કામવાસના મંદ હોય છે. તેથી તેમના ચિત્ત સંકલેશની માત્રા પણ ઓછી હોય છે. તેથીજ એમના કામભોગનાં સાઘન પણ અલ્પ હોય છે.

જયારે બારમાં સ્વર્ગની ઉપરના દેવોની કામવાસના શાંતજ હોય છે. તેથી તેમને ભોગેચ્છા નથી હોતી પરિણામે તેઓને સંફલેશ પણ નથી. તેઓ સંતોષ જન્ય પરમ સુખમાં નિમગ્ન રહે છે.

–પ-બીજીરીતે જોઇએતો બારમાં દેવલોક પછીના દેવો કાય-સ્પર્શ-રૂપ શબ્દ કે મનમાંનું કોઇપણ મૈથુન સેવન કરતા નથી કારણકે મૈથુન સેવન એ વેદના ઉદયથી જાગેલી કામવાસનાનો ક્ષણિક પ્રતિકાર છે. અને ગ્રૈવેયક કે અનુત્તર વિમાન વાસી દેવોને આવો વેદોદય જ થતો નથી તેથી તેઓને મૈથુન સેવનનો પ્રશ્ન નથી પરીણામે અત્યંત **સુખ-આનંદમાં**જ રહે છે. – *૬-* આત્મસમાધિજ અનુપમ સુખનો જ તેઓ ઉપભોગ કરે છે. તેમનું મોહનીય કર્મ અત્યંત પાતળું પડેલું હોય છે. ક્રોધાદિ કષાય મંદ રહે છે. પરિણામે અપરિમિત સુખ-પરમ પ્રીતિ-સંતોષાદિને ધારણ કરીને રહેલા હોય છે.

–પ્રશ્ન- જો તેઓ આટલા બધાં સંતુષ્ટ હોય અને આટલા અલ્પ વેદોદય વાળા હોય તો તેઓ બ્રહ્મચારી કેમ હોતા નથી?

ં તેઓને ચારિત્રના પરિણામનો અભાવ હોય છે. - અવિરરતિનો ઉદય હોય છે. માટે બ્રહ્મચારી હોતા નથી.

પ્રશ્ન- न परे એવું સૂત્ર કેમ ન બનાવ્યું ?

न परे એવું સૂત્ર બનાવી શકાય તેનાથી ''બાકીના માં પ્રવીચાર નથી'' તેમ જણાવી પણ શકાય છતા अप्रवीचार શબ્દ દ્વારા સૂત્રકાર સંક્લેશ ની અલ્પતા અને સુખ સંતોષ ની અતિ અધિકતા જણાવવા માંગે છે.

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

**ં આગમ સંદર્ભઃ**- સૂત્ર ૮-૯-૧૦ નો સંયુકતઃ-

कर्तिविहाणं भंते परियारणा ? ....पञ्चविहा पण्णत्ता, तं जहा काय...फास...रूव...सद...मनपरियारणा...भवणवासि-वाणमंतर-जोतिसि-सोहम्मइसाणेषु कप्पेसु देवा काय परियाणा । सणंकुमार माहिंदेसु कप्पेसु फास परियारणा । वंभलोय लंतगेसु कप्पेसु देवा रूवपरियारणा । महासुकक सहस्सारेषु कप्पेसु देवा सद्दर्पारयारणा । आणयपाणय-आरणअच्चुएसु देवा मण परियारणा । गवेज्जग अणुतरोववाइया देवा अपरियारगा 🍫 प्रज्ञा. प. ३४ सू-३२३/१-२

#### 🌣 અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

- (૧) બૃહત્ સંગ્રહણી ગાથા-૧૮૧,૧૮૨-વૃત્તિ
- (૨) ક્ષેત્ર લોક પ્રકાશ સર્ગ ૨૭-શ્લોક. ૫*૬*૪ થી ૫*૬*૭, ૫૭૨ થી ૫૭૪, *૬*૩*૬*

🗍 [9]પદ્યઃ-

- (૧) કલ્પધારી દેવલોકે વિવિધ વિષયો સાંભળી
   અધ્યાય ચોથે મન પ્રમોદે સૂત્ર રચના મેં કરી
   દેવ કલ્પાતીત સર્વે વિષય તજતા સ્થિર રહી
   પ્રવીચાર શબ્દે વિષય સમજી વાણી કર્શે મે ગ્રહી
- (૨) સૂત્ર:૮-૯-૧૦ નું સંયુક્ત પદ્ય-ભવનપતિ વ્યંતર જયોતિષી દેવલોક મેં મર્ત્યસમા કામસુખો ભોગવે દેહથી પછીના બે બે ક્રમે યથા સ્પર્શરૂપને શબ્દ મનેકરી બાકી ક્ષીણ વિકાર બધા ક્રમશઃ એમ વિકાર રહિત છે. દશા ઉચ્ચ દેવોનીઓ
   [10]નિષ્કર્ષઃ- અચ્યુત દેવલોકથી ઉપરના દેવોને અપ્રવીચારી સર્વ પ્રકારે મૈથુન

સેવન રહીત કહ્યા છે. છતાં પણ તેઓ પ્રવીચારી દેવો કરતાં અનંતગુણ સુખવાળા છે. કારણ કે પ્રવીચારી સુખ કરતાં ઉપશમનું સુખ અનંતગણું છે.

તદુપરાંત ટીકાકાર મહર્ષિ જણાવે છે કે આ ત્ર<mark>ણે સૂત્રોમાં જે પ્રવીચાર અપ્રવીચાર બંનેનું</mark> ગ્રહણ કર્યુ છે તે એમ જણાવે છે કે ખરેખર! સંસાર એ પ્રવીચાર સમુદ્દભવ છે.

આ રીતે સંસારનું મૂળ પ્રવીચાર પશું છે અને પ્રવીચારી કરતા અપ્રવીચારી ને અનંતગશુ સુખ કહ્યું છે એ બે બાબત આ ત્રશ સૂત્રમાં મુખ્ય છે.

આટલી વાત પરથી નિષ્કર્ષ વિચારીએ તો-આ હકીકત ઘણી બોધદાયી છે.સંસારનું સર્વ પ્રકારનું સુખ વાસનાના પ્રતીકાર રૂપજ છે તે પણ ક્ષણિક છે. સમય જતાં ફરી પ્રબળ વાસના જાગે છે. પુનઃ તેનો પ્રતિકાર કરવો પડે છે. પુનઃ થોડો સમય શાંતી થાય,ફરી વાસના પ્રગટે છે. આમ વારંવાર કાયકલેશ થયા જ કરે છે.જેના ફળ રૂપે દુઃખ અને સંસાર ની સતત વૃધ્ધિ થતી રહે છે.માટે જ મહાપુરૂષોએ સંસારની વૃધ્ધિ કરાવતા એવા આ ક્ષણિક સુખને વખોડેલું છે.

વળી ક્રમશઃ કાયપ્રવીચારી થી સ્પર્શ-રૂપ-શબ્દ-મન પ્રવીચારી અનંતગુણ સુખી કહ્યા છે સૌથી સુખી તો અપ્રવીચારી ને જ કહ્યા કારણ કે સાચુ સુખ બાહ્ય પદાર્થોમાં નથી પણ મોહની માયા જાળમાં તે સર્વે સુખરૂપ ભાસે છે.

પરંતુ જો આપશે આ ત્રણ સૂત્રોની તુલના કરીશું તો જણાશે કે સર્વાંગ સ્પર્શ યુકત સંપૂર્ણ મૈથુન ના સુખ કરતા મૈથુન વિચરણા રહીત ના દેવોને અનંતગણા સુખી કહ્યા તેનો અર્થજ એ છે કે પૌદ્ગલિક પદાર્થો કરતા આત્મિક પરિણતી માં સુખ-શાંતિ અર્પવાની શકિત સવિશેષ છે. એટલે જ કહ્યું છે કે અપ્રવીચારી દેવોમાં જે અનંત સુખ કહ્યું છે તે સુખ પણ વીતરાગતાના સુખ પાસે અનંતમે ભાગે છે.

હવે જો પ્રવીચારી કરતા અપ્રવીચારી અનંતગણા સુખી હોય અને વીતરાગ પરમાત્મા અનંતાનંત ગુણા સુખી હોયતો સાચુ સુખ કયાં છે? સંસારની મોજ મજામાં કે વીતરાગતામાં ?

જો અનંતકાળ પર્યન્ત રહેનારા સાચા સુખની ઝંખના હોય તો તે શિવ સુખ માટે મોક્ષ સિવાય કોઇ વિકલ્પ નથી જો મોક્ષ મેળવવો હોય તો સમ્યગ્ દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર રૂપી મોક્ષમાર્ગ સિવાય કોઇ બીજો માર્ગ નથી.

# 

# અધ્યાય :૪ સૂત્ર:૧૧)

[1] સૂત્રહેતુ :- પૂર્વે દેવોની ચાર નિકાય જણાવી હતી. આ સૂત્ર થકી પહેલા ભવનપતિ નિકાયના દશ ભેદોને જણાવે છે.

[2] सूत्रःभूणः - भवनवासिनोऽसुरनागविद्युत्सुवर्णाग्नि वातस्तनितोदधिद्वीपदिक्कुमाराः

🔲 [3] सूत्रःपृथईः-भवनवासिनः असुर - नाग - विद्युत् - सुवर्ण -अग्नि - वात - स्तनित - उधधि - द्वीप - दिक् - कुमाराः [4] સૂત્રસારઃ-અસુરકુમાર, નાગકુમાર,વિદ્યુતકુમાર, સુવર્ષકુમાર, અગ્નિકુમાર, વાત કુમાર,સ્તનિતકુમાર,ઉદધિકુમાર,દ્વીપકુમાર,દિફ્કુમાર [એપ્રમાશ્ને] ભવનપતિ નિકાય [ના દશ ભેદો] છે.

 []
 [5] શબ્દજ્ઞાન : 

 भवनवासिन: ભવનવાસી [ભવનપતि] નિકાયના દેવો

 असुर - અસુરકુમાર
 नाग - નાગકુમાર

 वद्युत् - વિद्युत्કુમાર
 सुवर्ण - સુવર્ણકુમાર

 अग्नि- અગ્નિકુમાર
 वात: - વાયુકુમાર

 स्तनित - स्तनितकुमार
 उदधि - ઉદધિકુમાર

 द्वीप - द्वीप કુમાર
 दिक् - દિફ્કુમાર

कुमार-તેઓ મનોહર-સુકુમાર-રમતીયાળ હોવાથી કુમાર કહેવાય છે.

🔲 [6] अनुवृत्तिः - देवाश्च्युर्निकायाः थी सूत्र. ४:१ देवाः नी अनुवृति

[7] અભિનવટીકા: આ અધ્યાયનું પ્રથમ સૂત્ર દેવોની ચાર નિકાયો ને જણાવતું હતું તદનુસાર પ્રથમ નિકાય ભવનપતિ દેવોની છે. આ ભવનપતિનો પર્યાય શબ્દ જ ભવનવાસિન્ છે.

ભવનોમાં નિવાસ કરે છે માટે તેને ભવનવાસી કહ્યા છે. બીજા શબ્દમાં કહીએ તો આ તેઓની સામાન્ય સંજ્ઞા છે.અને તેઓના અસુરાદિ જે દશ ભેદ કહ્યા છે તે તેઓની વિશિષ્ટ સંજ્ઞા છે જે તેઓને વિશિષ્ટ નામ કર્મના ઉદય થી પ્રાપ્ત થાય છે. જેમ કે ભવનવાસી તો તેઓ બધાજ છે પણ તેમાં કોઇ અસુર છે કોઇ નાગકુમાર છે એ રીતે દશ ભેદ કહ્યા છે. જિઓ ઊ.૪. સૂત્ર ૩]

૧-અસુરકુમાર, -૨-નાગકુમાર,-૩-વિદ્યુતકુમાર, -૪-સુવર્ણકુમાર-૫-અગ્નિકુમાર, -۶-વાતકુમાર, -૭-સ્તનિતકુમાર -૮-ઉદધિ કુમાર, -૯-દ્વીપકુમાર, -૧૦-દિફ્કુમાર.

📌 भवनवासिन्- भूमिष्ठत्वात् भवनानि,तेषु वस्तुं शीलं येषा ते भवनवासिन:

-ભવનોમાં રહેતા હોવાથી આ દેવોને ભવનવાસી કહેછે.

–ભવનવાસી ને વિકલ્પે ભવનપતિ પણ કહે છે કેમ કે ભવનો નું વર્ણન કર્યું તેના અધિપતિ કે માલિક સ્થાને હોવાથી ભવનપતિ કહ્યા છે.

असुरकुमारादि दसः-સૂત્રમાં તો ફકત દશનામજ કહ્યા છે પણ સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં તેના સ્વભાવ-સ્થાનાદિ જણાવેલ છે. ટીકાઓમાં તથા સંદર્ભ ગ્રન્થમાં પણ અનેક વિગતો નોંધાયેલી છે. તેનું ક્રમશઃ વર્ણન અહીં કરેલ છે.

♥ ભવનપતિના સ્થાનઃ- સાત નરકમાં પ્રથમ રત્નપ્રભા નામક નરક પૃથ્વી છે તે ભૂમિનું દળ ૧,૮૦,૦૦૦ યોજન જાડાઇ વાળું છે. તેમાંથી ઉપર નીચેના એક એક હજાર યોજન છોડી દઇએ તો વચ્ચેના ૧,૭૮,૦૦૦ યોજન બાકી રહે છે. આ ૧,૭૮,૦૦૦ યોજનમાં ૧૩પ્રતર આવેલા છે. તે ૧૩પ્રતરો વચ્ચે ૧૨ આંતરા રૂપ પોલાણો છે. જેમાં પહેલું અને છેલ્લું પોલાણ ખાલી છે વચ્ચેના દશે પોલાણોમાં ક્રમશઃ અસુરકુમારદિના આવાસો છે. પરંતુ ભવનો તો રત્નપ્રભામાં નીચે નેવું હજાર યોજન પરિમાણ માંજ છે.

#### લોક પ્રકાશ ગ્રન્થમાં આ અંગે ત્રણ મંતવ્યો કહ્યા છે सर्ग:-१ ३

[૧] રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં ઉપરનીચે એક એક હજાર યોજન છોડીને વચ્ચેના ૧,૭૮,૦૦૦ યોજનમાં ભવનપતિ દેવો વસે છે.

[૨] કેટલાંક આચાર્યોના મતે ભવનો ૯૦,૦૦૦ યોજનની નીચે છે

[3] અન્યત્ર એમ પણ કહ્યું છે કે ઉપર નીચેના હજાર હજાર યોજન સિવાયના શેષ ભાગોમાં સર્વત્ર યથાસંભવ આવાસો છે.

**બૃહત્ સંગ્રહણી**માં મૂળ ગાથા મુજબ તો મધ્યના ૧,૭૮,૦૦૦ યોજનમાં ભવનો છે તેમ કહ્યું છે.-વૃત્તિમાં બીજો મત ટાંકીને લખ્યુ છે કે નીચેના અડધા-૯૦૦૦૦ યોજનને અવગાહીને ભવનપતિના ભવનો રહેલા છે.

स्वोपश्व (भाष्यः- महामन्दरस्य दक्षिणेत्तरयोर्दिग्विभागयोर्बह्वीषु योजनशतसहस्रकोटी कोटीषु आवासा भवनानि च दक्षिणार्धाधिपतीनाम् उत्तरार्धाधिपतीनां च यथास्वं भर्वान्त ।

આ વિભિન્ન મતોના તારણરૂપે પંડીત સુખલાલજી તથા પંડીત પ્રભુદાસ પારેખ એવો મત વ્યક્ત કરે છે કે આવાસો ૧,૭૮,૦૦૦ યોજન ના મધ્યના અંતરામાં હોય છે. જયારે ભવનો તો નીચેના ૯૦૦૦૦ યોજન પરિમાણ ભાગમાં જ હોય છે.

🌣 ભવન અને આવાસનો અર્થઃ-

आवास:-આવાસ એટલે ''કાયાના પ્રમાશ જેવડા મહામંડપ''

–વિવિધ પ્રકારના રત્નોની પ્રભાથી ઉદ્દીપ્ત રહેવાવાળા શરીર પ્રમાણ મુજબ બનેલા મહામંડપોને આવાસ કહે છે.

– આવાસ મોટા મંડપ જેવા હોય છે.

– આવાસો દેહ પ્રમાણ ઊંચા અને સમચોરસ હોય છે તેમજ ચારે બાજુ થી ખુલ્લા હોવાથી મોટા મંડપ જેવા લાગે છે તે મહામન્દર-સુદર્શન મેરુ પર્વતના દક્ષિણ ઉત્તર દિશામાં નીચે ના ભાગમાં કોડા કોડી લાખ યોજન સુધી ફેલાયેલા છે.

**भवनः-** ભવનો નગર જેવા હોય છે. તે બહાર થી ગોળ, અંદરથી સમચતુષ્ક અને તળીયે પુષ્કરકર્શિકા જેવા હોય છે.

- ભવનોનો વિસ્તાર જધન્યથી જંબૂ દ્વીપ પ્રમાણ, મધ્યમથી સંખ્યાતા યોજન પ્રમાણ, ઉત્કૃષ્ટથી અસંખ્યાતા યોજન પ્રમાણ હોય છે.

અસુરકુમારો મોટે ભાગે આવાસોમાં અને કયારેક ભવનોમાં રહે છે. જયારે નાગકુમારાદિ બીજા નવ ભવનવાસીઓ મોટે ભાગે ભવનોમાં જ વસે છે.

[૧] **असुरकुमार** ઃ- ત્રણ નારકી સુધી જે પરસ્પર નારકીઓને લડાવે છે -અતિ કષ્ટ આપે છે. તેવા પરમાધામી સહિતના અસુરકુમાર દેવો કહેવાય છે.

– ગંભીર,રૂપાળા,કાળા,ઊંચા,રત્નમય મુગટ ધારી એવા આ અસુરો છે.

–તેમને દક્ષિણમાં ભવનસંખ્યા ૩૪ લાખ છે. તેનો ઇન્દ્ર ચમરેન્દ્ર છે

– તેમને ઉત્તરમાં ભવનસંખ્યા ૩૦ લાખ છે. તેનો ઇન્દ્ર બલીન્દ્ર છે.

– સાત હાથ ઉંચા શરીરે કૃષ્ણ વર્શના, રકત વસ્ત્રવાળા મુકુટમાં ચૂડામણી-નિકાય

ચિહ્ન થી ઓળખાતા આ અસુરકુમારને દક્ષિણમાં *૬*૪૦૦૦ અને ઉત્તરમાં *૬૦*૦૦૦ સામાનિકદેવોછે. તથા દક્ષિણમાં ૨,૫*૬*,૦૦૦ અને ઉત્તરમાં ૨,૪૦,૦૦૦ અંગરક્ષકોછે.

જંબૂ દ્વીપથી માંડીને ચમર ચંચા સુધી જેટલો અવકાશાંતર છે તેટલો વૈક્રિય શકિત વડે વિકુર્વેલા અસુરકુમાર-અસુરકુમારિકા થી સતત પૂરી શકે તેટલી શકિત અસુરેન્દ્રની છે.

[ર]नागकुमारः- પર્વત કે વૃક્ષો પર પણ આ કુમારો રહે છે

– મસ્તક અને વદને વધુ રૂપાળા ધીમી ચાલે ચાલનારા, માથા ઉપર નાગની <del>ફ</del>જ્ઞાની નિશાની વાળા હોય છે.

-તેમને દક્ષિણમાં ભવન સંખ્યા ૪૪ લાખ છે. તેનો ઇન્દ્ર ધરેશેન્દ્ર છે

– તેમને ઉત્તરમાં ભવન સંખ્યા ૪૦ લાખ છે તેનો ઇન્દ્ર ભૂતાનંદેન્દ્ર છે –સાતહાથ ઉંચા એવા આ નાગકુમારો શ્વેત વર્ષાવાળા છે, તેમના વસ્ત્રનો વર્ષી નીલો છે મૃદુ લલિત ગતિવાળા છે. તેઓનું નિકાય ચિહન ફષા છે.

–નાગકુમારોના સામાનિક દેવો દક્ષિણમાં ૬૦૦૦ છે અને ઉત્તરમાં પણ ૬૦૦૦ છે તેમજ તેના આત્મરક્ષક દેવો દક્ષિણમાં ૨૪૦૦૦ છે અને ઉત્તરમાં પણ ૨૪૦૦૦ છે.

– નાગકુમારના અધિપતિની શકિત માટે કહ્યું છે કે - તેઓ પોતાની વૈક્રિય શકિત વડે વિકુર્વેલી ફ્ણાથી આખા જંબૂદીપને આચ્છાદિત કરી શકે છે.

[3] विद्युतकुमार :- જે વિજળી જેવા ચમકે છે તે વિદ્યુતકુમાર છે.

– આ કુમારો સ્નેહાળ,ચમકતા,સ્વચ્છ અને વજાના ચિદ્નવાળા છે.

- તેમને દક્ષિણમાં ભવન સંખ્યા ૪૦ લાખ છે. તેનો ઇન્દ્ર હરિકાન્તેન્દ્ર છે.

– તેમને ઉત્તરમાં ભવન સંખ્યા ૩۶ લાખ છે. તેનો ઇન્દ્ર હરિસહેન્દ્ર છે.

– વિદ્યુતકુમારોના સામાનિક દેવો દક્ષિણ અને ઉત્તર બંનેમાં છ-છ હજાર છે. તથા આત્મરક્ષક દેવો દક્ષિણમાં ૨૪૦૦૦ અને ઉત્તરમાં પણ ૨૪૦૦૦ છે

–સાત હાથ ઉંચા એવા આ વિદ્યુતકુમારો રકત દેહવર્ણ વાળા છે તેઓના વસ્ત્રનો વર્શ નીલ છે. સ્નિગ્ધ શરીર નીકાંતિવાળા તેમનું નિકાય ચિહન વજ્ર છે. જે મુગટમાં હોય છે.

– શકિતની અપેક્ષાએ વિદ્યુતકુમાર અધિપતિ વીજળીના એક ઝબકારા વડે આખા જંબૂદ્વીપને પ્રકાશીત કરી શકે છે.

[૪]सुवर्णकुमार ः- તેઓનો વર્શ સુવર્શ હોવાથી સુવર્શકુમાર કહેવાય છે. કેટલાંક તેની સુંદર પાંખને આશ્રીને તેને સુપર્શ કુમાર પશ કહે છે

– દેખાવડી ડોક અને છાતીવાળા,ધોળી છાયાવાળા, મુકુટમાં ગરૂડના ચિહ્નવાળા એવા આ દેવો પણ સાત હાથ જ ઉંચા છે.

-- તેમને દક્ષિણમાં ૩૮ લાખ ભવનો છે. જેનો ઇન્દ્ર વેશુદેવેન્દ્ર છે

– તેમને ઉત્તરમાં ૩૪ લાખ ભવનો છે. જેનો ઇન્દ્ર વેશુ દાલીન્દ્ર છે

– સુવર્શકુમારો ના સામાનિક દેવો દક્ષિણ તથા ઉત્તર બંનેમાં છ-છ હજાર છે અને આત્મ રક્ષક દેવો દક્ષિણ તથા ઉત્તરમાં ૨૪-૨૪ હજાર છે.

– શકિતની અપેક્ષાએ સુવર્શકુમારનો અધિપતિ વૈક્રિય શકિત વડે ગરૂડ ની એક પાંખ

થી જંબૂદ્ધીપને ઢાંકી દઇ શકે છે.

[૫]अग्निकुमार :- જેઓ પાતાળ લોકથી ક્રીડા કરવાને માટે ઉપર આવે છે

- સપ્રમાણ શરીર વાળા, દીપતા એવા, સ્વચ્છ અને ધડાના ચિહ્નવાળા છે

–સાત હાથ ઉંચાઇ વાળા આ અગ્નિકુમારો માનોન્માન પ્રમાશ અંગોપાંગવાળા, વિવિધ આભરણોથી શોભતા, રકત વર્શવાળા, જેઓના વસ્ત્રનો વર્શનીલ છે તેવા અને મુકુટમાં કળશના ચિદ્ધ થી શોભે છે.

– તેઓને દક્ષિણમાં ભવન સંખ્યા ૪૦ લાખ છે જેનો ઇન્દ્ર અગ્નિશિખેન્દ્ર છે.

–તેઓને ઉત્તરમાં ભવનસંખ્યા ૩۶ લાખ છે જનો ઇન્દ્ર અગ્નિ માનવેન્દ્ર છે

— તેમના સામાનિક દેવો દક્ષિણમાં છ હજાર અને ઉત્તરમાં પણ છ હજાર છે અને આત્મરક્ષક દેવો બંનેમાં ૨૪-૨૪ હજાર છે.

અગ્નિકુમારનો અધિપતિ અગ્નિની એક જવાળા વડે આખા જંબૂદ્વીપને બાળી શકે છે.

[s] वायुकुमार :- જે તીર્થકરનો વિહાર માર્ગ શુધ્ધ કરે છે

– સ્થિર, પુષ્ટ અને ગોળ અવયવો વાળા, ઉંડા પેટવાળા, સ્વચ્છ અને ધોડાની નિશાની વાળા હોય છે.

– સાત હાથ ઉંચા એવા આ વાયુકુમાર દેવો- પ્રિયંગુ વૃક્ષ જેવા અવદાત શ્યામ વર્ણવાળા છે, તેમના વસ્ત્રનો વર્શ રકત છે અને તેઓના મુગટમાં નિકાય ચિદ્ધ મગર છે.

– તેઓની ભવન સંખ્યા દક્ષિણમાં ૫૦ લાખ છે. જેનો ઇન્દ્ર વેલંબેન્દ્ર છે.

– તેઓની ભવન સંખ્યા ઉતરમાં ૪*૬* લાખ છે જેનો ઇન્દ્ર પ્રભંજનેન્દ્ર છે

– તેઓના સામાનિક દેવો દક્ષિણ તથા ઉત્તર બંનેમાં છ-છ હજાર છે અને આત્મ રક્ષક દેવો બંનેમાં ૨૪-૨૪ હજાર છે.

શકિતની અપેક્ષાએ વાયુકુમારનો ઇન્દ્ર એક પવનના ગુંજારવવડે આખા જંબૂઢીપને પવનથી ભરી દઇ શકે છે.

[अ]स्तनितकुमारः - શબ્દ કરવાવાળા દેવોને સ્તનિતકુમાર કહે છે

– સ્નેહાળ, ગંભીર, મીઠો અવાજ, કરનારા, સરાવના ચિહ્નવાળા છે. – સાત હાથ ઉંચા આ સ્તનિતકુમારો સ્નિગ્ધ શરીરની ક્રાંતિવાળા,સ્થિર, પડઘા પડે તેવા મહાસ્વરવાળા, સુવિશુધ્ધ જાત્યવંત સુવર્શ સમાન વર્ષાવાળા, શ્વેતવસ્ત્રથી યુકત અને મુગટમાં વર્ધમાન કે સરાવના નિકાય ચિદ્ધ થી યુકત હોય છે.

– તેઓની ભવન સંખ્યા દક્ષિણમાં ૪૦ લાખ છે. જેનો ઇન્દ્ર ઘોષેન્દ્ર છે.

– તેઓની ભવન સંખ્યા ઉત્તરમાં ૩૮ લાખ છે જેનો ઇન્દ્રમહાઘોષેન્દ્ર છે.

– તેઓના સામાનિક દેવો ઉત્તર-દક્ષિણ બંનેમાં છ-છ હજાર છે અને આત્મરક્ષક દેવો બંનેમાં ૨૪-૨૪ હજાર છે.

– શકિતની અપેક્ષાએ તેનો અધિપતિ એક સ્તનિત (ગર્જારવ) શબ્દ વડે આખા જંબૂદ્ધીપને બહેરુ કરી શકે છે.

[૮] **उदधिकुमारઃ**- સમુદ્રોમાં ક્રીડા કરવાના સ્વભાવવાળા ઉદધિકુમાર છે.

– કેડ અને સાથળમાં વધુ રૂપાળા, ઘોડાના નિકાય ચિદ્ધવાળા છે.

– સાત હાથ ઊંચા એવા આ ઉદધિકુમારો ઉરૂ અને કટિને વિષે સુદંર રૂપવાળા, શ્વેત શરીરવર્ણવાળા, જેમના વસ્ત્રનો વર્ણનીલ છે. અને જેઓનું મુગટમાં અશ્વ ચિદ્ધ છે.

– તેઓની ભવનસંખ્યા દક્ષિણમાં ૪૦ લાખ છે જેનો ઇન્દ્ર જળકાન્તેન્દ્ર છે.

– તેઓની ભવન સંખ્યા ઉત્તરમાં ૩5 લાખ છે જેનો ઇન્દ્ર જલપ્રભેન્દ્ર છે.

– તેઓના સામાનિક દેવ દક્ષિણમાં ۶- હજાર - ઉત્તરમાં પણ ۶-હજાર છે અને આત્મરક્ષકદેવો દક્ષિણ તથા ઉત્તરમાં ૨૪-૨૪ હજાર છે.

- શકિતની અપેક્ષાએ આ દેવો એકજ જળલહેર વડે આખા જંબૂદ્ધીપને પલાળી શકે છે.

[૯] દ્વીपकुमारઃ- દ્વીપમાં ક્રીડા કરતા દેવો દ્વીપકુમાર કહેવાય છે. – છાતી, ભૂજા, ખભા,કરતલમાં વિશેષ સુંદર-સ્વચ્છ અને મુગટમાં સિંહના ચિદ્ધ વાળા આ કુમારો છે.

– સાત હાથ ઊંચા એવા આ દ્વીપકુમાર સ્કન્ઘ, વક્ષસ્થળ, બાહુ અને અગ્રહસ્તમાં અધિક શોભાવાળા, તપોવેલા શ્રેષ્ઠ કનક સમાન વર્જાવાળા અર્થાત્ રકતવર્જીવાળા છે વસ્ત્રનો નીલવર્જા અને નિકાય ચિદ્ધ સિંહ છે.

– તેમની ભવનસંખ્યા દક્ષિણમાં ૪૦ લાખ છે જેનો ઇન્દ્ર પૂર્શેન્દ્ર છે.

– તેમની ભવનસંખ્યા ઉત્તરમાં ૩ કલાખ છે જેનો ઇન્દ્ર વિશિષ્ટેન્દ્ર છે.

– તેમના સામાનિક દેવો દક્ષિણ ઉત્તર બંનેમાં છ-છ હજાર છે અને આત્મરક્ષક દેવો બંનેમાં ૨૪-૨૪ હજાર છે.

– શકિતની અપેક્ષાએ દ્વીપકુમારનો અધિપતિ વૈક્રિય શકિત વડે વિકુર્વેલા પોતાના હસ્તવડે આખા જંબૂદ્વીપને આચ્છાદન કરી શકે છે.

[૧૦] **दिक्कुमारઃ**- દિશાઓમાં ક્રિડા કરવાવાળા હોવાથી દિફ્કુમાર કહયા છે – જંઘા અને પગના અગ્રભાગમાં અધિક શોભાવાળા, જાતિવંત તપેલા સુવર્ણ સરીખા વર્ણવાળા, જેના વસ્ત્રનો વર્ણ શ્વેત છે તેવા, અને મુગટમાં હાથી - નિકાયચિહ્ન છે જેનું તેવા આ દિક્કુમારો સાત હાથ ઊંચા છે.

– તેમના ભવનોની સંખ્યા દક્ષિણમાં ૪૦-લાખ ઉત્તરમાં ૩૬ લાખની છે.

–તેમનો દક્ષિણનો ઇન્દ્ર અમિતગતીન્દ્ર અને ઉત્તરનો અમિતવાહનેન્દ્ર છે.

– તેઓના દક્ષિણના આમાનિક *૬૦*૦૦ છે - ઉત્તરના પણ *૬૦*૦૦ છે બંને દિશામાં આત્મરક્ષકદેવો ૨૪-૨૪ હજાર છે.

– શકિતની અપેક્ષાએ દિફ્કુમારનો અધિપતિ પગની પાનીના એક પ્રહાર વડે આખા જંબુદ્ધીપને કંપાવી શકે છે.

– તિર્છાલોકમાં તેમના આવાસો ઃ-

-૧- વિદ્યુત્કુમારેન્દ્રના આવાસ જંબૂઢીપમાં ગજદંતા પર્વત ઉપર છે

-૨- વાયુકુમાર - તથા સુવર્શકુમારના ઇન્દ્રો આવાસો માનુષોત્તરપર્વત પર છે.

-૩- દીપ - દિફ - અગ્નિને સ્તનિત કુમારના ઇન્દ્રોના આવાસો અરુણવરદ્વીપમાં છે.

-૪- અસુર - નાગ -ઉદધિકુમારના ઇન્દ્રોના આવાસો અરૂણવર સમુદ્રમાં છે.

તત્ત્વાર્થાધિગમ સત્ર અભિનવટીકા

📌 कुमारः - आ कुमार शબ्द असुरादि दशे साथे જોડવાનો છે તેથી જ असुरकुमार-नागकुमार-विद्युत्कुमार એ રીતે નામો તૈયાર થયા છે.

– હંમેશા કુમારો જેવી વેશભૂષા કરવી, વિવિધ ક્રીડાઓ કરવી, છટાદાર બોલવું, કુમારોની માફક ઉઘ્ધતાઇ, વસ્ત્રશોખ, રમતિયાળપણું, પ્રેમાળ વગેરે લક્ષણોને કારણે તેઓ કુમાર કહેવાય છે

વળી આ દેવો કુમાર જેવા રમણીય, દેખાવડા,સુકુમાર, મૂદ્દ - સ્નિગ્ધ - મધુર -લલીતગતિવાળા હોય છે. સુંદર શ્રૃગાંરમાં રત રહે છે. જૂદાજૂદા વાહન તથા શસ્ત્રાદિધારણ કરવાના શોખીન હોય છે. આવા આવા અનેકકારણોસર તેઓને કુમાર કહયા છે.

🍫 વિશેષ ઃ- લોકમાં એવી માન્યતા છે કે સુર એટલે દેવ અને અસુર એટલે દાનવ. આ દેવદાનવ નિત્ય દ્વેષી અને વિરોધી હોય છે. એકમેક સાથે સતત ઝઘડતા રહે છે. પણ આ સુત્ર થકી એ વાત સ્પષ્ટ બને છે કે असुरकमारो પણ દેવો જ છે.

- પંદર પરમાધામીનો સમાવેશ અસુરકુમાર ભવનપતિ સાથે જ થાય છે.

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

🍄 आगम संदर्भाः- भवणवई दर्सावहा पन्नत्ता, तं जहा असुर कुमारा, नागकुमारा, सुवण्णकुमारा, विज्जुकुमारा, अग्गीकुमारा, दीकुकुमारा, उदहिकुमारा, दिसाकुमारा, वाउकुमारा, थणियकुमारा प्रज्ञा。 प.१-सू. ३८-२ देवाधिकार

🌣 અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

- [૧] બુહત સંગ્રહણી ગાથા ૩ક થી ૪ક
- [ર] ક્ષેત્રલોક પ્રકાશ સર્ગ : ૧ શ્લોક ૧ થી ૧ દ

🔲 [9] પદ્ય ઃ-

- (૧) ભવનપતિના દેવ દશવિધ નામથી ગણના કર અસુરનાગ વિદ્યુત સાથે સુવર્શ અગ્નિદિલ ઘરં વાત સ્તનિત ઉદધિ દ્રીપ દિશા શબ્દે લહી કરી કુમાર શબ્દને સાથે જોડી થાય દશ વિધ ચિત્તઘરી.
- (૨) અસુર નાગને વિદ્યુત સુપર્શ અગ્નિ વાયુને સ્તનિત ઉદધિ દ્વીપને દિક દશકુમાર તે

- 🔲 [10] નિષ્કર્ષ ઃ- આ સત્રનો નિષ્કર્ષ સત્ર ઃ ૧૨ સાથે મુકેલ છે.

🔲 [1] સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર થકી વ્યંતર નિકાયના ભેદોને જણાવે છે

અધ્યાય :૪ સૂત્ર :૧૨)

[2] भूत्रभूणः-व्यन्तरा:किन्नरकिंपुरुषमहोरगगान्धर्वयक्षराक्षसभूतपिशाचा:

[3] सूत्र: पृथद्:-व्यन्तरा: किन्नर - किंपुरुष - महोरग - गान्धर्व - यक्ष राक्षस - भूत - पिशाचा:

[4] સૂત્રસાર ઃ- કિન્નર, કિંપુરુષ, મહોરગ, ગાંધર્વ, યક્ષ, રાક્ષસ, ભૂત અને પિશાચ [એ પ્રમાણે] વ્યંતર[નિકાયના આઠ ભેદો ] છે.

 [5] शબ्द शान : 

 व्यन्तरा: - व्यन्तरनिકायना देवो
 किन्नर - र्डिनर

 किंपुरुष - डिंपुरुश [બીજા व्यंतर]
 महोरग - मढोरग

 गांधर्व - ગांधर्व
 यक्ष - यक्ष

 राक्षस - राक्षस
 भूत - लूत

 पिशाच - પिशाय
 आ आठे व्यंतरनी જाति છे.

 [6] अनुवृत्ति :- (१) देवाश्चतुर्गिकाया ४/१थी देवाः

(२) दशाऽष्टपञ्चद्वादशविकल्पाः ४/३थी अष्ट

[7] અભિનવટીકા:- આ અધ્યાયના પ્રથમ સૂત્રમાં દેવોની ચાર નિકાયો જણાવી છે. તેઓની બીજી નિકાય તે ''વ્યંતર'' વ્યંતર તેમની એક સંજ્ઞા છે. છતાં વિશેષ અર્થ નીચે ''વ્યંતર'' શબ્દથી જણાવેલ છે. સૂત્ર ૪: 3માં તેના આઠભેદ છે તેવો માત્ર સંખ્યા ઉલ્લેખ કરેલ છે. પણ તે આઠભેદ કયાકયા છે ? તે પ્રસ્તુત સૂત્રમાં જણાવેલ છે.

સૂત્રકાર મહર્ષિ એતો માત્ર વ્યંતર નિકાયના આઠ ભેદોનો જ ઉલ્લેખ કર્યો છે. પણ ભાષ્યકાર મહર્ષિએ તેના સ્થાન -ચિત્ન - વિશિષ્ટતા પણ જણાવેલ છે.

જ વ્યન્તરનો અર્થ :- જેના કિન્નર, કિંપુરુષ, મહોરગ, ગાંધર્વ, યક્ષ, રાક્ષસ, ભૂત અને પિશાચ એ આઠ ભેદો જણાવેલા છે.તે વ્યંતર છે.

-विविधाम् अन्तरम् आवासानां येषाम् इति व्यन्तराः

-विगत अन्तरत्वात् - व्यन्तराः

–જેઓનો નિવાસ વિવિધ પ્રકારે અને ભિન્ન ભિન્ન અંતરે છે તેથી તેઓ વ્યંન્તર કહેવાય છે.

– મનુષ્યાદિ જેઓનું અંતર ચાલ્યુ ગયું છે તેથી તેઓને વ્યન્તર કહ્યા છે. [આ વ્યાખ્યા તેઓ ચક્રી આદી ની સેવા કરનાર હોવાથી મનુષ્યો થી કેટલીક સમાનતાને આધારે કરાઇ છે.] –વ્યંન્તરદેવો-ગુફા,પર્વત,વન વગેરેનાવિવિધ આંતરામાંરહેતાહોવાથીતેનેવ્યંન્તર કહ્યાછે.

- अथवा ભवनपति अने જયોતિષ્ક એ બે નિકાયના મધ્યમાં આંતરામાં રહેતા હોવાથી તેને [वाणमंतरा]व्यंतर કહ્યા છે. वनान्तरे चरन्तीति वानमन्तरा

ં– આ વ્યન્તરો પ્રાયઃ વનાન્તરમાં વિચરનારા હોવાથી તેને વાનમન્તરા પણ કહે છે.

� तेने व्यन्तर કેમ કહે છે.?-[સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યાનુસાર સ્પષ્ટીકરણ] ✿ વિવિધ પ્રકારે તેઓનું आ-वसन અર્થાત્ નિવાસ હોવાથી તેને વ્યન્તર કહે છે. કેમ કે આ વ્યન્તરો નો ઉત્પાત એટલે કે જન્મ સ્થાન, રત્નપ્રભા પૃથ્વીના ઉપરના ૧૦૦૦ યોજન ના રત્નકાંડમાં ઉપર-નીચેના ૧૦૦-૧૦૦ યોજન છોડીને મધ્યના ૮૦૦યોજન માં છે.છતાં ત્યાં ઉત્પન્ન થઇને પણ તેઓ અધો-ઉર્ઘ્વ-તિર્યક્ ત્રણે લોકમાં પોતાના ભવન-પોતાના નગર અને પોતાના આવાસોમાં નિવાસ કરે છે.

🌣 બાળકની જેમ તેઓને સ્વભાવ અનવસ્થિત હોવાથી એક સ્થાને સ્થિર કે સ્થિત રહી શકતા નથી સ્વતન્ત્ર પણે તેઓ ગમેત્યાં અહીં તહીં ગમનાગમન કરવાવાળા છે માટે વ્યન્તર કહે છે.

ઋ ત્રણે લોકના સ્વતંત્ર ગમનાગમન ઉપરાંત કયારેક ઇન્દ્રની આજ્ઞા થી કયારેક ચક્રવર્તી આદિ મનુષ્યની આજ્ઞાથી પણ તેમનું ગમનાગમન થાય છે.

🍄 કોઇ કોઇ વ્યન્તર નોકર નીજેમ મનુષ્યની સેવા પણ કરે છે.

🌣 વિવિધ પ્રકારના પર્વત ગુફા કે વનમાં અથવા કોઇ અન્ય શુન્ય કે નિર્જન સ્થળે પણ નિવાસ કરે છે. માટે વ્યન્તર કહ્યા છે.

આ વ્યન્તરો- અતિ સૌભાગ્યવાન છે. સ્વરૂપવાન છે. દેખાવમાં સૌમ્ય છે. હસ્તકંઠ આદિ અલંકારોથી વિભૂષિત છે, ગાન્ધર્વગીત પ્રત્યે પ્રીતિવાળા છે કૌતુક પ્રિય છે, ક્રીડા-નૃત્ય-હાસ્ય વગેરે પર આસકિત વાળા છે પરિણામે ભટકતા ફરે છે. સુંદર વનમાળા-મુકુટ-કુંડળ આદિ વિકુર્વીને ધારણ કરે છે. ઇચ્છા મુજબ આલાપ-સંલાપ કરે છે. રૂપોધારણ કરે છે. અને ચોતરફ ફરે છે. વિવિધ રંગી વસ્ત્રોના શોખીન છે. અને ક્રીડા તથા આનંદ માટે પ્રાયઃ મનુષ્યલોકમાં વિચરણ કરે છે.

વ્યન્તરોનું સ્થાનઃ-વ્યન્તર દેવોનું મૂળ સ્થાન રત્નપ્રભા નરક ભૂમિના પ્રથમ ૧૦૦૦યોજન મધ્યેના ૮૦૦યોજન માં છે. ત્યાં જ તેઓ ઉત્પન્ન થાય છે.

– નિવાસરૂપે તો વ્યન્તરોનું સ્થાન અધો-ઉર્ધ્વ-તિર્યક ત્રણે લોકમાં છે.

– તદુપરાંત તેઓ ભવન-નગર કે આવાસોમાં પણ વસે છે.

– અનેક પ્રકારના પર્વત-ગુફા કે વનમાં પણ તેઓના સ્થાન હોયછે.

વ્યન્તરોના નગરનું પ્રમાણઃ- રત્નપ્રભા ભૂમિમાં રહેતા તે વ્યંતરોના નગરોના ત્રણ પ્રમાણ બૃહત્સંગ્રહણી ગાથા-૫ કમાં કહ્યા છે.

જે મોટા નગરો છે તે જંબૂદ્વીપ જેવડા લાખ યોજનના છે. સર્વે લઘુ નગરો ભરત કે ઐરાવત ક્ષેત્ર સમાન છે. અને મધ્યમ પ્રમાણવાળા નગરો મહાવિદેહ ક્ષેત્ર પ્રમાણ છે.

આ ભૂમિનગરો બહારથી ગોળ, અંદર થી ચોખૂણ, નીચેના ભાગે કમળની કર્ણિકા સમાન છે. તેની આસપાસ ઉડી ખાઇ અને સુંદર કોટ છે આ નગરો-મહામંત્રોથી યુકત-દુષ્પવેશ્ય-અયોધ્ય-ગુપ્ત-સમૃધ્ધિ પૂર્ણ છે. ત્યાં પંચરંગી પુષ્પોની સુગંધ-અગર-તથા કંદુપ આદિ ઘૂપની સુગંધ હંમેશાં ફેલાયેલી રહે છે.

#### 🏶 આઠે વ્યંતરોનો ટૂંક પરિચયઃ-

[૧] કિન્નરોઃ- પ્રિયંગુના ઝાડજેવા શામળા, શાંત,સૌમ્ય દર્શન વાળા,સુંદર મુખવાળા, મુગુટ અને મોળિયાં પહેરેલા-અશોક વૃક્ષના ચિદ્ધ થી યુકત ધજા વાળા અને સ્વચ્છ હોય છે. આ કિન્નર વ્યન્તરના દશ ભેદ કહ્યા છે.

૧-કિન્નર ૨-કિંપુરુષ ૩-કિંપુરુષોત્તમ ૪-કિન્નરોત્તમ ૫-હૃદયંગમ ૬-રૂપશાલી,

૭-અનિન્દિત ૮-મનોરમ ૯-રતિપ્રિય ૧૦-રતિશ્રેષ્ઠ

[ર]**કિંપુરુષઃ- ઊરૂ અને બાહુમા અધિક રૂપ શોભાવાળા,મુખમાં અધિક ભાસ્વર,** વિવિધ આભરણોથી શોભતા, વિચિત્ર પુષ્પમાળા અને વિલેપન વાળા છે અને તેમના મુગટ ચંપક વૃક્ષની ધ્વજા ના ચિહ્ન યુકત હોય છે.

આ કિંપુરુષ વ્યન્તરના પણ દશ ભેદ છે

૧-પુરુષ ૨-સત્પુરુષ ૩-મહાપુરુષ ૪-પુરુષ વૃષભ ૫-પુરુષોત્તમ *ઽ-*અતિપુરુષ ૭-મરુદેવ ૮-મરુત્ ૯-મેરુપ્રભ ૧૦-યશસ્વાન્

[૩]મહોરગઃ- મહાવેગવાળા,સૌમ્ય, સૌમ્યદર્શનવાળા, મોટા શરીરવાળા વિસ્તૃત અને પુષ્ટ સ્કન્ધ તથા ગ્રીવાવાળા, વિવિધ પ્રકારના વિલેપનવાળા, અને વિવિધ આભરશોથી ભૂષિત, શ્યામવર્શના,સ્વચ્છ અને ઉજ્જ્વલ હોય છે. તેઓનું ચિક્ર નાગ વૃક્ષની ધ્વજા છે. આ મહોરગ વ્યન્તરના પણ દશ ભેદ છે.

૧-ભૂજગ, ૨-ભોગશાળી, ૩-મહાકાય, ૪-અતિકાય, ૫-સ્કન્ધશાલી, *ઽ*-મનો૨મ, ૭-મહાવેગ, ૮-મહેષ્વક્ષ, ૯-મેરુકાન્ત અને ૧૦-ભાસ્વાન

[૪]ગાન્ધર્વઃ- આ વ્યન્તરો શુધ્ધ-સ્વચ્છ, લાલવર્શવાળા, ગંભીર અને ઘન શરીરને ધારજ્ઞ કરવાવાળા હોય છે. તેનું સ્વરૂપ જોવામાં પ્રિય હોય છે,સુંદરરૂપ તથા સુંદર મુખાકૃતિવાળા અને મનોજ્ઞ સ્વર ના ધારક હોય છે. માથા પર મુગટ અને ગળામાં હાર થી વિભુષિત હોય છે. તેઓનું ચિદ્ધ તુમ્બરુ વૃક્ષની ધ્વજા છે.

આ ગાંધર્વ વ્યન્તરના બાર ભેદ છે.

૧-હાહા, ૨-હૂહૂ, ૩-તુમ્બુરુ, ૪-નારદ, ૫-ૠષિવાદિક, *۶-*ભૂતવાદિક, ૭-કાદમ્બ, ૮-મહાકાદમ્બ, ૯-રૈવત, ૧૦ વિશ્વાવસુ, ૧૧-ગીતરતિ, ૧૨-ગીતયશા

[પ]યક્ષઃ- નિર્મળ શ્યામવર્ષવાળા અને ગંભિર હોય છે. મનોજ્ઞ, જોવામાં ગમે તેવા, માન-ઊન્માન તથા પ્રમાણથી યુકત હોય છે. હાથ-પગના તળભાગ નખ, જિહ્લા, ઓઠ એ સર્વે લાલ રંગના હોય છે. પ્રકાશમાન મુગટના ધારણ કરવાવાળા, વિવિધ પ્રકારના રત્નો અને આભુષણો થી ભૂષિત હોય છે. તેઓનું ચિદ્ધ વટવૃક્ષની ધ્વજા છે.

આ યક્ષ જાતિના વ્યંતરના ૧૩ અવાંતર ભેદ કહ્યા છે.

૧-પૂર્શભદ્ર, ૨-માણિભદ્ર, ૩-શ્વેતભદ્ર, ૪-હરિભદ્ર, ૫-સુમનોભદ્ર, *۶-*વ્યતિપાતિક ભદ્ર, ૭-સુભદ્ર, ૮-સર્વતોભદ્ર, ૯-મનુષ્યયક્ષ, ૧૦-વનાધિપતિ, ૧૧-વનાહાર, ૧૨-૨ૂપયક્ષ, ૧૩-યક્ષોત્તમ

[ઽ]રાક્ષસઃ- શુધ્ધ અને નિર્મળ વર્ષવાળા, ભીમ અને જોવામાં ભયંકર, વિકરાળ રાતા અને લાંબા હોઠવાળા, તપનીય સુવર્ષીમય આભૂષણોવાળા વિવિધ પ્રકારના વિલેપનોથી યુકત હોય છે. અને તેનું ચિદ્ધ ખટ્વાંગની ધજા છે

આ રાક્ષસ જાતિના વ્યંતરના સાત પેટા ભેદો છે.

૧-ભીમ, ૨-મહાભીમ,૩-વિઘ્ન, ૪-વિનાયક, ૫-જળરાક્ષસ, *୨*-રાક્ષસ રાક્ષસ, ૭-બ્રહ્મરાક્ષસ, [૭]ભૂતઃ- શ્યામવર્શના પણ સુંદર રૂપવાળા, સૌમ્ય સ્વભાવવાળા, અતિસ્થૂળ અનેક પ્રકારના વિલેપનો થી યુકત હોય છે તેમનું ચિદ્ધ સુલસ ઘજા છે.

આ ભૂત વ્યન્તરના નવ ભેદો કહ્યા છે.

૧-સુરૂપ, ૨-પ્રતિરૂપ,૩-અતિરૂપ,૪-ભૂતોત્તમ, ૫-સ્કન્દિક, *ઽ-*મહાસ્કન્દિક, ૭-મહાવેગ, ૮-પ્રતિચ્છન્ન, ૯-આકાશગ.

[૮] **પિશાચઃ**- સ્વભાવથી બહુલતાએ રૂપવંત, સૌમ્ય દર્શનવાળા, હાથમાં અને ડોકમાં મણિરત્નમય ભૂષણવાળા અને જેઓનું ચિદ્વ કદમ્બવૃક્ષની ધજા છે તેવા આ પિશાચો છે.

તેમના ૧૫ ભેદ કહ્યા છે.

૧-કુષ્માંડ,૨-૫ટક, ૩-જોષ, ૪-આદ્ધક, ૫-કાળ, ૬-મહાકાળ, ૭-ચોક્ષ, ૮-અચોક્ષ, ૯-તાલ પિશાચ, ૧૦-મુખરપિશાચ, ૧૧-અધસ્તારક, ૧૨-દેહ, ૧૩-મહાદેહ, ૧૪-તુષ્ણીક, ૧૫-વનપિશાચ.

#### 🛠 આઠે પ્રકારના વ્યન્તર ના પરિવાર- આદિ

આઠે પ્રકારના સોળે વ્યન્તરેન્દ્રોને-ચાર ચાર હજાર સામાનિક દેવો, હજાર-હજારના પરિવારવાળી ચાર-ચાર ઇન્દ્રાણીઓ, ત્રણ પ્રકારના પર્ષદાના દેવો, સાત-સાત સેનાપતિઓ, ચારેદિશામાં રહેલા ચાર હજાર-આત્મરક્ષકદેવો, આટલા પરિવાર વાળા અને પોતપોતાના લાખો નગરોમાં અદ્ભુત ચક્રિત્વ ધારણ કરતા એ સર્વ ઇન્દ્રો પોતપોતાની નિકાયમાં ઉત્પન્ન થઇ પોતપોતાની દિશામાં રહેલા અસંખ્યાત વ્યન્તર વ્યન્તરીઓનું રાજય ભોગવે છે.

વિશેષ હકીકતઃ- વ્યન્તર દેવોના જે આઠ ભેદો કહ્યા છે તે મૂળભેદ છે તે સિવાય બીજા પણ આઠ ભેદ સ્થાનાંગ-પ્રજ્ઞાપનાદિમાં વર્ણવેલા છે. તે આ પ્રમાણે (૧)અણપન્ની (૨)પણપન્ની (૩)ૠષિવાદી (૪)ભૂતવાદી, (૫)કંદીત (૬)મહાકંદીત (૭)કોહંડ અને (૮)પતગ

આ વાણ વ્યન્તરો-રત્નપ્રભા પૃથ્વીના ઉપરના ૧૦૦યોજનમાંથી ઉપર નીચેના ૧૦-૧૦ યોજન બાદ કરી મધ્યના ૮૦ યોજનમાં રહે છે.

**લોકપ્રકાશ ગ્રન્થાધારે વ્યન્તર સાથે દશ પ્રકારના જૂંભક દેવોની પણ ગણતરી કરાય છે.** તેઓ એક સાથે ત્રણ ભેદ જણાવે છે.

(૧)વ્યન્તર (૨)વાણ વ્યન્તર (૩)તિર્યકજૂંભક દેવ

–વ્યન્તર અને વાણ વ્યન્તરના ભેદો ઉપર જણાવ્યા-તિર્યફ જૂંભકના દશભેદ આ પ્રમાણેછે. (૧)અન્નજૂંભક(૨)પાનજૂંભક(૩)વસ્ત્રજૂંભક(૪)વસ્તીજૂંભક(૫)પુષ્પજૂંભક (૪)ફળજૂંભક (૭)પુષ્પફળજૂંભક (૮)શયનજૂંભક (૯)વિદ્યાજૂંભક (૧૦)અવ્યકતજૂંભક

આ દેવો અન્ન આદિ વસ્તુઓ ખુટતી હોયતો પુરી કરે છે. અને ઓછા રસવાળી હોયતો રસયુકત કરે છે. તેઓ ચિત્ર-વિચિત્ર-વૈતાઢ્ય-મેરુ આદિ પર્વતો ઉપર વસે છે. પલ્યોપમના આયુષ્યવાળા હોય છે. નિત્ય પ્રમુદિત રહે છે. ક્રીડા કરતા ફરે છે, સુરત સમાગમમાં લીન રહે છે, ઇચ્છા મુજબ વિચરતા હોય છે.

🌣 લૌકીક માન્યતાનું નિરસનઃ- આ લોકમાં ભૂત-પ્રેત-રાક્ષસ વગેરે શબ્દો સાંભળવા

મળે છે. આ સૂત્રની રચના થકી એક વાત સ્પષ્ટ બને છે કે ભૂત-પ્રેત વગેરે જે માન્યતાલોકમા પ્રસિધ્ધ છે. તે અયોગ્ય છે ખરેખર તો આ બધા વ્યન્તર નિકાયની જાતિઓ છે. બાકી મૃત્યુ પછી કોઇ આત્મા ભૂત થાય કે પ્રેત થાય તે ભટકયા કરે અથવા તે આત્માની અમુક ઇચ્છા સંતોષાય ત્યારે તે મુક્ત થાય છે વગેરે સર્વે માન્યતા કે વાતો કપોળકલ્પિત છે.

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

🛠 આગમ સંદર્ભः- वाणमंतरा अट्ठविहा पन्नत्ता, तं जहा किण्णरा किंपुरुषा, महोरगा, गंधव्वा, जक्रवा, रक्रवसा, भूया, पिसाया। 💠 प्रज्ञाब प.१-सू. ३८/३

ጳ અન્યગ્રાન્થ સંદર્ભઃ-

(૧) બૃહત્સંગ્રહશી - ગાથા ૫૫ થી ૪૩

(૨) ક્ષેત્રલોક પ્રકાશ - સર્ગ - ૧૨ શ્લો ૧૯૩ થી ૨૫૭

🔲 [9] પદ્યઃ-

- -૧- પ્રથમ કિન્નર કિંપુરુષો મહોરગ ગંધર્વથી યક્ષ રાક્ષસ ભૂત ભેદ ભેદ વળી પિશાચથી એમ આઠ ભેદે દેવ વ્યંતર, નામથી અવધારવા. ભેદ વળી પ્રભેદ ભાવે સૂત્રથી વિચારવા.
- -૨- ભવનપતિ દેવો પછી શાસ્ત્રે આઠ નામ વ્યંતરનાં છે. કિન્નર કિંપુરૂષ ત્રીજા મહોરગ ગાંધર્વ યક્ષને રાક્ષસ તે .

🔲 [10] નિષ્કર્ષઃ- સૂત્ર ૧૧-૧૨ નો સંયુક્ત નિષ્કર્ષ.

આ બંને સૂત્રો સામાન્યથી કહીએ તો માત્ર પ્રથમ બે નિકાયના દેવોના પેટા ભેદોને જણાવે છે. વિશેષ થી વિચારતા બંને નિકાયના દેવાના સ્થાન - પ્રભેદો - પરિવાર - ઓળખ ચિહન આદિ અનેક હકીકતો નું નિદર્શન કરે છે.

આ માહિતી થકી પૂર્વે જણાવ્યા મુજબ અસુર - ભૂત - પ્રત કે રાક્ષસ સંબંધિ મિથ્યા માન્યરાનું નિરસનતો થાય જ છે. સાથે સાથે ચૌદરોલોક ના સ્વરૂપની યથાર્થ ચિંતવના કરવામાં પણ આ ક્રમબધ્ધ માહિતી અતિ ઉપયોગી બને છે.

વળી અધોલોક એટલે નરક જ તેવી ભ્રામકતા દૂત થાય છે કેમકે આ બંને નિકાયો ના આવાસો અધોલોકમાં પ્રથમ રત્ન પ્રભા એવી નરક ભૂમિના પ્રતરો વચ્ચે જ આવેલા છે.

આ રીતે સંસ્થાન વિચય ધર્મધ્યાન કે લોકસ્વરૂપ ભાવના માટે આ ચિંતવના અતિ ઉપયોગી છે. મોક્ષના પાયારૂપ વૈરાગ્ય ભાવના ભાવવા માટે કે ધર્મધ્યાન માટે સમગ્રલોકની વિચારણામાં અંગભૂત તત્ત્વો છે.

### 0000000

# (અધ્યાય :૪ સૂત્ર :૧૩)

🔲 [1] સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર જયોતિષ્ક નિકાયના પેટાભેદોને જણાવે છે.

🗂 [2] सूत्रभूणः-\*ज्योतिष्काःसूर्याश्चनद्रमसोग्रहनक्षत्रप्रकीर्णतारकाश्च

[3] सूत्र : पृथ्द :- ज्योतिष्का: सूर्या: चन्द्रमस: ग्रह - नक्षत्र प्रकीर्णतारका: च

[4] સૂત્રસાર :- સૂર્ય, ચંદ્ર, [તથા] ગ્રહ નક્ષત્ર અને પ્રકીર્જ્ઞ તારાઓ [એ] જયોતિષ્ક [નિકાયના પાંચ ભેદો ] છે.

🔲 [5] શબ્દજ્ઞાન ઃ-

ज्योतिष्क - દેવોની ત્રીજી નિકાય જયોતિષ્ક सूर्य - સૂર્ય चन्द्रमस् - ચંદ्र ग्रह अહો

નક્ષત્ર - નક્ષત્રો

प्रेंह प्रखे प्रकीर्णतारक - तारा

[6] अनुवृत्तिः- (१) देवाश्चतुर्निकायाः ४:१धी देवाः शબ्धनी (२) दशाऽष्टपञ्चद्वादशविकल्पाः ४:उधी पञ्चविकल्पाः

[7] અભિનવટીકા :- ચોથા અધ્યાયના પ્રથમ સૂત્રમાં દેવોની ચાર નિકાયો કહી છે. તેમાં ત્રીજી નિકય તે "જયોતિષ્ક" અહીં જયોતિષ્ક તે સામાન્ય સંજ્ઞા છે તેની વ્યાખ્યા આ ટીકામાં જ આગળ કહેવાશે. સૂત્ર ૪:૩ માં તેના પાંચ ભેદ છે તેવો માત્ર સંખ્યા ઉલ્લેખ હતો. પણ અહીં તેનો નામોલ્લેખ કરવાપૂર્વક વિવરણ કરેલ છે.

સૂત્રકાર મહર્ષિએ માત્ર પાંચ નામ જણાવેલા છે. પણ ભાષ્યકાર મહર્ષિ તેના સ્થાન -ચિદ્ધ-વગેરે બાબતો પણ નિર્દેશ કરે છે. જોકે પાંચે ભેદોની ભવનપતિ અને વ્યંતરના જેટલી સ્પષ્ટ વ્યાખ્યા કે સ્વરૂપનિર્દેશ અહીં ભાષ્યાદિ ટીકાગ્રન્થોમાં જોવા મળેલ નથી.ગ્રન્થાન્તરમાં પણ આ સ્વરૂપ એટલું સ્પષ્ટ રીતે વિભાજીત થતું જોવા મળેલ નથી. તેથી પ્રસ્તુત અભિનવટીકામાં પણ આ સર્વે મર્યાદા પ્રતિબિંબિત થઇ જ છે.

આ પાંચે પ્રકારના દેવો જયોતિર્મય છે. તેથી તેની જયોતિષી એ સામાન્ય સંજ્ઞા સાર્થક છે. અને સૂર્ય-ચંદ્ર-ગ્રહ-નક્ષત્ર તારા એ વિશિષ્ટ નામ કર્મોદય જનિત વિશિષ્ટ સંજ્ઞા છે.

ज्योतिष्क - જયોતિષ્કના વિમાનો ઉદ્યોત શીલ હોવાથી તે પ્રકાશ જગાવે છે -દ્યુતિ ફેલાવે છે. તે વિમાનોમાં રહેવા વાળા ને જયોતિષ્ક અથવા જયોતિષ્ દેવ કહે છે.

-द्योतयन्ते इति ज्योतीषि विमानानि तेषु भवा ज्योतिष्का ।

-ज्योतिषो वा देवा ज्योतिरेव वा ज्योतिष्काः

–પ્રકાશ, તેજ, જયોતિવાળા તે જયોતિષ્ક

—આ દેવોના વિમાન પ્રકાશશીલ છે, તેમાં રહેવાના કારણે અથવા સ્વયં ઘુતિમાન્ હોવાથી તેને જયોતિષ્ક કહે છે. - અત્યન્ત પ્રકાશકારી હોવા ને લીધે જયોતિ શબ્દથી વિમાનો

\*हिशम्भर आभ्नाय मुજબ ज्योतिष्काः सूर्याचन्द्रमसौ ग्रहनक्षत्रप्रकीर्णकतारकाश्व એ પ્रभाशे सूत्र रथना છे.

ઓળખાય છે. આ જયોતિવાળા વિમાનોમાં જન્મતા

હોવાથી તે દેવો જયોતિષ્ક કહેવાય.

-જયોતિની માફક ભાસ્વર શરીરવાળા હોવાથી સમસ્ત દિશાઓને પ્રકાશીત કરતા હોવાને કારણે તેઓને સ્વાર્થમાં कप् પ્રત્યય લાગવાથી ज्योतिष्क કહેવાય છે.

 ज्योतिष्क ના ભેદો :- જયોતિષ્કદેવોના પાંચ ભેદો છે સૂર્ય,ચંદ્ર, ગ્રહ, નક્ષત્ર અને તારા. આ પાંચે પ્રકારોમાં વ્યુપત્તિ આદિ દ્રષ્ટિએ કોઇ ખાસ વ્યાખ્યા અમારા જોવામાં આવેલ નથી.

સ્થાન:-સમભૂતલ જમીનથી-એટલેકે મેરુના સમતલ ભૂમિ ભાગથી સાતસોનેવું [૭૯૦] યોજનની ઊંચાઇએથી જયોતિષ ચક્રના ક્ષેત્રનો આરંભ થાય છે.

-ત્યાંથી તે ઊંચાઇમાં ૧૧૦ યોજન પ્રમાણ છે.

-તીરછું અસંખ્યાત દ્વીપ પ્રમાશ છે.

-ઉકત સમતલ થી ૮૦૦ યોજન ઊંચે અર્થાત્ જયોતિષ ચક્રથી ૧૦ યોજન ઊંચે સૂર્યવિમાન છે.

-ત્યાંથી ૮૦ યોજનની ઊંચાઇએ અર્થાત્ સમતલથી આઠસોએંસી [૮૮૦] યોજનની ઊંચાઇ ઉપર ચંદ્રનું વિમાન છે.

-ત્યાંથી ૨૦ યોજનની ઊંચાઇએ અર્થાત્ સમતલથી નવસો યોજનની ઊંચાઇ સુધીમાં ગ્રહ - નક્ષત્ર અને પ્રકીર્શ તારા છે.

- તે આ રીતે :-

- ચંદ્રથી ઉપર વીસ યોજનની ઊંચાઇમાં પહેલા ચાર યોજન ની ઊંચાઇ ઉપર નક્ષત્ર છે.

-ત્યાર પછી ચાર યોજન ઊંચાઇએ બુધનો ગ્રહ છે

-બુધના પ્રહથી ત્રણ યોજન ઊંચે શુક્રનો પ્રહ છે.

-શુક્રથી ત્રણ યોજન ઊંચે ગુરુનો ગ્રહ છે.

-ગુરુથી ત્રણ યોજન ઊંચે મંગળનો ગ્રહ છે.

-મંગળથી ત્રણ યોજન ઊંચે શનીનો પ્રહ છે.

-ચંદ્રથી ૪ યોજન ઊંચાઇ ઉપર જતાં નક્ષત્રો છે.

-નક્ષત્રથી ૧ક યોજન ઊંચાઇ ઉપર તારાઓ ઝળહળે છે.

🏶 સૂત્રમાં:सूर्या: चन्द्रमस: એવું અસમાસ ૫દ કેમ રાખ્યું ?

✿ બરાબર છે જો सूर्याचन्द्रमंसो કર્યુ હોય તો સૂત્રમાં લાઘવતા આવી શકત પણ તેમ ન કરતા અસમસ્ત [અસામાસિક] પદ મુક્યું છે તે નિયમને માટે છે.

વળી આર્ષપ્રમાણ મુજબ ચંદ્રનો ક્રમ પહેલો હોય છતાં અહીં સૂર્યનો ક્રમ પહેલા મુકયો તે ક્રમ ભેદ પણ નિયમને માટે છે.

ભાષ્ય-ટીકા આદિમાં તેનું સમધાન કરતા જણાવે છે કેઃ-

-૧- ક્રમ નિર્ધારણ દ્રષ્ટિએ સૂર્ય સર્વ પ્રથમ છે માટે તેનો ક્રમ પ્રથમ મૂકેલ છે.

સંપૂર્શક્રમ આ રીતે-સૂર્ય-ચંદ્ર-ગ્રહ-નક્ષત્ર-તારા ઓ સૌથી નીચે સૂર્ય છે, તેના ઉપર ચંદ્ર, તેના ઉપર ગ્રહ, તેના ઉપર નક્ષત્ર અને તેના ઉપર તારા છે. -૨- અસમાસ કરણ તિર્યક્ અવસ્થાનના નિષેધ માટે પણ છે. અર્થાત્ આ પાંચે એકમેકથી ઉપર છે. તીર્છા નહીં.

-उ- સૂર્ય અને ચંદ્ર પ્રથમા બહુવચન મુકી અલગ પાડેલ છે. બાકીના ત્રણે જયોતિષ્કનો સમાસ કર્યો છે. કેમ કે સૂર્ય અને चन्દ્ર બંનેની પ્રધાનતા દેખાડવાની છે. આ બંને ઇન્દ્રો છે બાકીના ત્રણે તેના પરિવાર રૂપ છે. બીજી નિકાયમાં इન્દ્રો જુદા દર્શાવેલ છે જયારે અહીં સૂત્ર સાથેજ તેની પ્રધાનતા નું દર્શન કરાવવા અલગ પાડેલ છે.

-૪- લોકપ્રકાશમાં જણાવે છે કે સૂર્યજ સર્વકાળના માનનું મૂળ છે માટે પ્રથમ સૂર્યનું નિરૂપણ છે.

ચિદ્ધઃ- જેમ ભવનપતિ તથા વ્યંતરમાં તેના અલગ નિકાય ચિદ્ધો જણાવેલા તેમ અહીં જયોતિષ્કદેવોના ચિદ્ધ જણાવે છે

સૂર્યઆદિ તેતે જાતિના દેવોના મુકુટમાં પોતપોતાની જાતિ પ્રમાણે સૂર્યઆદિનું પ્રભાના મંડલ સમાન દેદીપ્યમાન ચિદ્ધ હોય છે. અર્થાત્

--સૂર્ય જાતિના દેવોના મુકુટમાં પ્રભામંડલ સમાન દેદીપ્યમાન સૂર્ય આકારનું ચિદ્ધ હોય છે.

- ચંદ્ર જાતિના દેવોના મુકુટમાં પ્રભામંડલ સમાન દેદીપ્યમાન ચંદ્ર ના આકારનું ચિદ્ભ હોય છે.

એ રીતે ગ્રહ-નક્ષત્ર-તારા આદિમાં પણ સમજી લેવું. જયોતિષદેવો આ ચિહ્નોથી યુકત એવા અને પ્રકાશમાન હોય છે.

#### 📌 તારા પૂર્વે प्रकीर्ण विशेषश કેમ મુકયું?

અહીં પ્રકીર્શ તારા કહેવાનો મતલબ એ છે કે બીજા કેટલાંક તારાઓ એવા પણ છે જે અનિયત ચારી છે તેઓ કયારેક સૂર્ય-ચંદ્રની નીચે ચાલે છે અને કયારેક ઉપર પણ ચાલ્યા જાય છે તેને માટે प्रकीर्णतारा શબ્દ પ્રયોગ થયો છે.

#### 🏶 ભ્રમણ વિશે કંઇકઃ- .

– ભ્રમણ વિશેની વ્યવસ્થિત રજૂઆત તો અગ્રીમ સૂત્રઃ૧૪માં છે જ

–અનિયતચારી તારા જયારે સૂર્યની નીચે ચાલે છે (ભ્રમણ કરે છે) ત્યારે તે સૂર્યની નીચે દશ યોજન અંતર રાખીને જ ચાલે છે.

– પાંચે જયોતિષીમાં તારા અને ગ્રહોનું ભ્રમષ્ટ અનિયત કહ્યું છે. ताराग्रहास्तु अनियतचारित्वात्... તારા અને ગ્રહો સૂર્ય અને ચંદ્ર ની ઉપર તથા નીચે બંને ભાગોમાં ફર્યા કરે છે. પણ તેનું સૂર્યથી અંતર દશ યોજન અવશ્ય રહે છે.

– તારા અને ગ્રહ અનિયત ચારી કહ્યા તેનો અર્થ એ નથી કે તે ગમેત્યાં ફર્યા કરે તે સૂર્ય ચંદ્રની આસપાસ તો ફરે જ છે.

અસ્તિત્વઃ- સૂર્ય ચંદ્ર આદિનું અસ્તિત્વ અસંખ્ય દ્વીપ-સમુદ્રમાં કહેલું છે- તેની વિશેષ માહિતી અગ્રીમ સૂત્ર ૪:૧૪ માં પણ છે.

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

🌣 आगमसंदर्भः- जोइसियापंचविहापन्तता,तं जहा चंदा सूरा गहा णकरवत्तातारा ।

प्रज्ञा。 प.१-सू.३८-४

🔲 [7] અભિનવટીકા ઃ- સૂર્ય-ચંદ્ર-ગ્રહ-નક્ષત્ર-તારા એ પાંચેના સમુહને જયોતિષ ચક્ર કહે છે. આ જયોતિષ્ક બે પ્રકારે સમજવાના છે. એક મનુષ્ય લોકવર્તી-બીજા મનુષ્યલોક બહાર. પ્રસ્તુત સૂત્ર મનુષ્યલોકવર્તી જયોતિષ ચક્ર વિષયક છે. બીજી રીતે આ જયોતિષ ચક્રના બે ભાગ છે (૧) ગતિશીલ (૨)સ્થિતિશીલ

મનુષ્યલોકવર્તી સૂર્યાદિ પાંચે જયોતિષ્ક ગતિશીલ છે. જયારે મનુષ્યલોક બહારના સૂર્યાદિ ને સ્થિતિશીલ કહ્યા છે. જો કે મનુષ્યલો કમાં પણ કવચિત સ્થિતિશીલ જયોતિષ્ક જોવા મળે છે પણ તેની ગૌણતાને કારણે અહીં માત્ર ગતિશીલ ની જ વિવક્ષા કરેલી છે. કેમ કે પ્રાયઃ બધા

(२) देवाश्चतर्निकायाः सुत्र. ४:१ थी देवाः

नित्य - હંમેશા न लोक - भनष्य सो आ

🔲 [6] अनुवृत्तिः- (१) ज्योतिष्काः सूर्याश्चमसो ग्रहनक्षत्रप्रकीर्ण तारकाश्च ४:१३

मेरु प्रदक्षिणा - મેરુ પર્વતને પ્રદક્ષિણા કરતા-ચારેબાજુ ચક્કર લગાવતા गति-ગતિકરનારા,ભ્રમણકરનારા

🗍 [4] સૂત્રસાર ઃ- મેર્ડ્ડ પિર્વત] ને પ્રદક્ષિણા [કરતા] નિત્ય ગતિ [કરનારા] જયોતિષ્ક દેવો મનુષ્યલોકમાં છે. [ અર્થાત આ જયોતિષ્ક દેવો-દેવ વિમાનો મનુષ્યલોકમાં મેરુની ચારે બાજુએ પ્રદક્ષિણા કરવા વાળા તથા નિત્ય ગતિશીલ છે.] 🔲 [5] શબ્દજ્ઞાન :-

🔲 [3] सत्र : पृथ्र : - मेरु - प्रदक्षिणा - नित्य - गतय: नृ - लोके

# 🔲 [2] सत्रमुणः- मेरुप्रदक्षिणानित्यगतयोनुलोके

(અધ્યાય :૪ સૂત્ર :૧૪) 🔲 [1] સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર થકી જયોતિષ્ક વિમાનોના પરિભ્રમણ ક્ષેત્રને જણાવે છે.

# \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_

[10] લિષ્કર્ષઃ- આ સુત્રનો નિષ્કર્ષ પછીના સુત્રઃ ૧૪ સાથે મુકેલ છે.

- (૨) ભૂતપિશાચ એ આઠ પછી છે સૂર્ય ચંદ્ર પ્રહદીપી રહ્યા નક્ષત્રોને પ્રકીર્શ તારા પાંચ જયોતિષી દેવ કહ્યા
- (૧) જયોતિષી દેવો પંચભેદે નામ સુણમે ભવિમના સુર્ય ચંદ્ર ગ્રહ નક્ષત્રો તારકા વળી એકમના
- 🔲 [9]પદ્યઃ-
- (૧) ક્ષેત્રલોકપ્રકાશ સર્ગ ૨૦-શ્લો-૨, સર્ગ-૨૫-શ્લોક ૬ થી ૨૩
- 🌣 અન્યગ્રન્થસંદર્ભઃ-
- (૧) ભ્રમણ અ.૪-સૂ.१४ (२)स्थिर-थर अ.४-स.१६
- 🌣 તત્વાર્થસંદર્ભ:-

અધ્યાયઃ ૪ સૂત્રઃ ૧૪

જયોતિષ્કમંડળ ગતિશીલ છે.

મનુષ્યલોકઃ- નृलोक શબ્દ સૂત્રમાં પ્રયોજેલ છે. આ નૃત્ણેक એટલે મનુષ્યલોક. માનુષોત્તર પર્વત પર્યન્ત મનુષ્યલોક છે. જંબૂદ્ધીપ-લવણસમુદ્દ-ધાતકીખંડ-કાલોદધિ સમુદ્દ તથા અર્ધપુષ્કર વરદ્વીપ-અર્થાત્ અઢી દ્વીપ અને મધ્યે બે સમુદ્દ પ્રમાણ આ નૃલોક કહ્યો છે. આ વાત પૂર્વે માં પણ કહેવાઇ ગઇ છે.

−૪પલાખ યોજનનો વિષકમ્ભ જેનો કહ્યો છે તેવો, માનુષોત્તર પર્વતથી ચારે તરફ ઘેરાયેલો એવા આ મનુષ્યલોક છે.

– અહીં नृलोके शબ्દ કહેવાથી પરોક્ષ રીતે સૂત્રકાર સૂચવે છે. કે નિત્યગતિવાળા જયોતિષ્ક નૃલોકમાં જ છે. તેની બહાર નથી.

条 मेरुप्रदक्षिणा: -मेरो: प्रदक्षिणा - मेरुप्रदक्षिणा

—આ ષષ્ઠી તત્પુરુષ સમાસયુકત વચનો છે ''મેરુને પ્રદક્ષિણા કરતા એવા જયોતિષ્ક'' એ પ્રમાણે અર્થ લેવો

—મેરુ પ્રદક્ષિણા એવું સ્પષ્ટ કથન કર્યુ છે જેથી કોઇ તેની ગતિ વિશે કંઇ વિપરીત વિચારણા કરી ન શકે અથવા બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો મેરુગ્રदક્ષિण શબ્દ ગતિ વિશેષ નું જ્ઞાન કરાવે છે.

– અહીં પ્રદક્ષિણા શબ્દ કહ્યો હોવાથી તેની ગતિ જમણી બાજૂથી સમજવી-ડાબી બાજુથી નહીં એટલે કે સૂર્યાદિનું જે ભ્રમણ છે તે પૂર્વથી દક્ષિણ તરફ થાય છે. પૂર્વથી ઉત્તર તરફ નહીં. –મેરો: प्रदक्षिणा मेरुप्रदक्षिणा नापसेव्येति कथयति ।

–સર્વે જયોતિષ્કો જંબૂદ્ધીપના જ મેરુની ચારે તરફ પરિમંડલાકારે ગોળ ઘેરાવા પ્રમાશે પરિભ્રમણ કરતા જ રહે છે. તેને મેરુ પ્રદક્ષિણા કહેલ છે.

–તે સૂર્ય-ચંદ્ર-ગ્રહો બધા જંબૂદ્ધીપગત મેરુ પર્વતને મધ્યમા રાખી પર્યટન કરે છે. તેઓ દક્ષિણાવર્ત પણે મેરુની પ્રદક્ષિણા કરે છે. સદા અવસ્થિત અને પ્રતિનિયત મંડળવાળા નક્ષત્રો અને તારાઓ પણ મેરુને પ્રદક્ષિણા દેતાજ ફરે છે. અનવસ્થિત યોગવાળા નક્ષત્રો પણ પર્યટન તો કરેજ છે પણ તેમાંથી ચંદ્ર-સૂર્ય-કે ગ્રહમાં કયારે કયુ નક્ષત્ર સંયોગમાં આવે તે નકકી નથી.

🛠 नित्यगति :-અહીં नित्य શબ્દ આભીક્ષણ્યવાચી છે

– આ જયોતિષ્ક દેવો નિરન્તરગતિ રૂપ ક્રિયા યુકત છે તે વાતનું જ્ઞાન કરાવવા માટે જ नित्यगतय: शબ્દ પ્રયોગ થયો છે.

–તાત્પર્ય એ કે અઢીદ્વીપ પ્રમાણ આ મનુષ્યલોકમાં જયોતિષ્ક દેવો નિરન્તર ગમન કરે છે. કદી વિરમતા નથી.

–કદાચિત્ત કોઇ તારા ગમન ન કરતા હોય તો પણ અહીં જે વિવિક્ષા કરાઇ છે તે મુખ્યતા વાચી છે. તેથી કોઇ સામાન્ય અપવાદ ને नित्यगतय: માં ધ્યાનમાં લીધેલ નથી.

-नित्यागतिः एषाम् इति नित्यगतयः अनवरतभ्रमण इत्यर्थः

--नित्यग्रहणाद् गतेः उपरम् अभावं प्रतिपादयति

📌 मेरुप्रदक्षिणानित्यगतयः मेरोः प्रदक्षिणा नित्या गतिः एषाम् इति मेरुप्रदक्षिणानित्यगतयः

– સૂર્યાદિ પાંચે જયોતિષ્ક વિમાન મેરુની પ્રદક્ષિણા દેવાવાળા અને નિત્ય ગમન કરવાવાળા છે. તેમની મેરુ પ્રદક્ષિણારૂપ ગતિ નિત્ય છે તેથી જ તેમને મેરુ પ્રદક્ષિણા નિત્યગતિવાળા કહ્યા છે.

ભાષણ કક્ષાઃ- આ જયોતિષ્ક વિમાનો મેટુ થી ૧૧૨૧ યોજન દૂરથી મેટુ પર્વતને ભાષણ કરે છે.

–આ ભ્રમણ પરિમંડલાકાર-ગોળ ઘેરાવા રૂપ હોય છે.

– હારિભદ્રીય ટીકામાં પણ આ અંગે એક ગાથા મુકી છે.

#### '' एककारसेक्कवीसास्यएक्काराहिआ य एक्कारा

#### मेरुअलोगाबाहं जोइसचकक चरइ ठाइ''

મેરુપર્વત થી તારાનું વિમાન ૧૧૨૧ યોજન દૂર રહીને ચાલે છે. તેથી જયોતિષ ચક્રનો ત્યાંથી આરંભ થયો ગણાય તેને આશ્રીને અહીં ભાષ્યકારે મેરુથી ૧૧૨૧ યોજન દૂરની ભ્રમણ કક્ષા જણાવેલી છે.

સૂર્ય-ચંદ્ર ના મંડલ ને આશ્રીને આ ૧૧૨૧ યોજનનો અંક ન સમજવો કેમકે તેનું અંતર તો પછીથી અલગ જણાવેલ છે.

સમગ્ર જયોતિષ ચક્ર માટે કહેવાયું છે કે- જયોતિષ્ક વિમાનો મેરુપર્વતથી ૧૧૨૧ યોજન ચારે તરફથી દૂર છે અને અલોકાકાશ થી અંદરની તરફ ૧૧૧૧ યોજન છે ,અર્થાત્ જયોતિષ ચક્રથી અલોકાકાશ ૧૧૧૧ યોજન દૂર છે.

– સૂર્ય મંડલ મેરુપર્વત થી ૪૪૮૨૦ યોજન દૂરથી શરૂ થાય છે.

- ચંદ્રં મંડલ મેરુપર્વત થી ૪૪૮૨૦ યોજન દૂરથી શરૂ થાય છે.

– નક્ષત્ર મંડલ મેરુપર્વત થી ૪૪૮૨૦ યોજન દૂરથી શરૂ થાય છે.

–તારા મંડલ મેરુપર્વત થી ૧૧૨૧ યોજન દૂરથી શરૂ થાય છે.

– ગ્રહ મંડળ વિશે આવો કોઇ સ્પષ્ટ નિયમ નથી.

– સૂર્ય ૧૮૪ મંડલ [વલયકાર ગતિ] કરે છે.

– જયારે ચંદ્ર **૧૫ મંડલ** કરે છે.

– આ સૂર્ય ચંદ્ર મંડલમાં જંબૂદીપના સૂર્ય ચંદ્ર નું ચાર ક્ષેત્ર ૫૧૦ યોજન થી કંઇક અધિક કહેલું છે. તે આ રીતે

જંબૂદ્ધીપમાં પર્યન્ત ભાગથી ૧૮૦ યોજન અંદર અને લવણ સમુદ્રમાં ખસતું ખસતું ૩૩૦ યોજન [થી કંઇક અધિક] એ રીતે કુલ સાધિક ૫૧૦ યોજન ભ્રમણ ક્ષેત્ર થશે

#### – આ વિશે વિસ્તૃત માહિતી ક્ષેત્ર સમાસ ગ્રન્થ થી જાણવી.

• સૂર્યાદિ સંખ્યાઃ- જંબૂઢીપમાં બે સૂર્ય, લવણસમુદ્રમાં ૪-સૂર્ય, ઘાતકી ખંડમાં ૧૨ સૂર્ય, કાલોદધિમાં સમુદ્રમાં ૪૨ સૂર્ય, પુષ્કરાર્ધમાં ૭૨ સૂર્ય છે. આ પ્રમાણે અઢી ઢીપમાં કુલ ૧૩૨ સૂર્ય છે.

આ જ રીતે અઢી ઢીપમાં કુલ ૧૩૨ ચંદ્ર છે.

તે સૂર્ય-ચંદ્ર-પૂર્વમાં ક ક-ક ક પશ્ચિમમાં ક ક-ક ક એમ બે ભાગમાં વિભાજીત હોવાથી

ચંદ્રની પંકિત *૬૬-૬૬* એવું કહેવામાં આવે છે.

🌣 ્ર હ નક્ષત્ર, તારા એ ચંદ્રનો પરિવાર છે. ચંદ્રનો પરિવાર એ જ સૂર્યનો પણ પરિવાર છે.

✿ એક ચંદ્રનો પરિવાર ૮૮ પ્રહો, ૨૮ નક્ષત્રો, ૬૬૯૭૫ કોડાકોડી તારા આટલો એક ચંદ્રનો પરિવાર કહ્યો છે તેથી -

| સૂર્ય | ચંદ્ર              | પ્રહ                          | નક્ષત્ર                                                                | તારા                                                            |
|-------|--------------------|-------------------------------|------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| ૨     | ૨                  | १७९                           | પક                                                                     | ૧૩૩૯૫૦ કોડાકોડી                                                 |
| 8     | 8                  | ૩૫૨                           | ૧૧૨                                                                    | ૨ ૬૭૯૦૦ કોડાકોડી                                                |
| ૧૨    | ૧૨                 | ૧ <b>૦</b> ૫ <i>६</i>         | ૩૩૬                                                                    | ૮૦૩૭૦૦કોડાકોડી                                                  |
| ૪૨    | ૪૨                 | ૩ક૯૬                          | ૧૧૭૬                                                                   | ૨૮૧૨૯૫૦કોડાકોડી                                                 |
| ૭૨    | ૭૨                 | २९९२                          | ૨૦૧૩                                                                   | ૪૮૨૨૨૦૦કોડાકોડી                                                 |
|       | ર<br>૪<br>૧૨<br>૪૨ | રે ૨<br>૪ ૪<br>૧૨ ૧૨<br>૪૨ ૪૨ | ર ૨ ૧૭ <i>૬</i><br>૪ ૪ ૩૫૨<br>૧૨ ૧૨ ૧૦૫ <i>૬</i><br>૪૨ ૪૨ ૩ <i>૬૯૬</i> | રે ૨ ૧૭૬ ૫૬<br>૪ ૪ ૩૫૨ ૧૧૨<br>૧૨ ૧૨ ૧૦૫૬ ૩૩૬<br>૪૨ ૪૨ ૩૬૯૬ ૧૧૭૬ |

🏕 જયોતિષ ચક્ર થકી લોકની સ્પર્શનાઃ-

–સૂર્ય,ચંદ્ર,ગ્રહો, નક્ષત્રો,તારાઓ તિર્યગ્ લોકમાં છે

—ભાષ્યકાર મહર્ષિના જણાવ્યા મુજબ સૂર્યાદિ ચાર જયોતિષ્ક તિર્યગ્ લોકમાં છે. પણ તારાઓ ઉર્ધ્વલોકમાં છે.

– અહીં સંભવ છે કે તારાઓના અનિયત ચારત્વને લીધે ઉર્ધ્વલોક ની સ્પર્શના હોય જો કે ટીકાકાર મહર્ષિ પણ પાંચે જયોતિષ્કને તિર્યગ્ લોકમાં હોવાનું જ જણાવે છે કોઇક એવો પણ ખુલાસો કરે છે. કે ઉર્ધ્વલોક એટલે ઉર્ધ્વદિશા સમજવું એટલેકે તારાઓ સૌથી ઉપર ટોચના ભાગે છે.

– ભાષ્યકાર મહર્ષિતો સ્પષ્ટ વિધાન કરે છે કે –सूर्याश्वन्द्रमसोग्रहानक्षत्राणि च तिर्यग्लोके शेषास्तूर्ध्वलोके ज्योतिष्का भवन्ति । આ વિધાનનો સ્પષ્ટાર્થ બહુશ્વત જાણે.

#### 🏶 સૂર્યાદિના વિષ્ક્રમ્ભઃ-

૧- સૂર્યવિમાનની લંબાઇ ૪૮/૪૧ યોજન પહોડાઇ ૨૪/૪૧ યોજન છે

૨- ચંદ્રવિમાનની લંબાઇ ૫*૬/૬*૧ યોજન પહોડાઇ ૨૮/*૬*૧ યોજન છે

૩- ગ્રહવિમાનની લંબાઇ ૧/૨ યોજન પહોડાઇ ૧/૪ યોજન છે

૪- નક્ષત્રવિમાનની લંબાઇ ૧/૮ યોજન પહોડાઇ ૧/૧*૬* યોજન છે

પ- મોટા તારાવિમાનની લંબાઇ ૧/૧*૬* યોજન પહોડાઇ ૧/૩૨ યોજન છે

*ક*- નાના તારા વિમાનની લંબાઇ ૧/૩૨ યોજન પહોડાઇ ૧/*ક*૪ યોજન છે

આ માપ મનુષ્યલોકમાં આવેલા જયોતિષ્ક વિમાનનું છે. મનુષ્યલોકની બહારનાવિમાનોનું માપ આના કરતા અડઘું છે.

🏶 જયોતિષ્ક વિમાનોનું ભ્રમણ કઇ રીતેઃ-

-જયોતિષ્ક વિમાનો સ્વભાવ થી જ પરિભ્રમણશીલ છે.

- તો પણ વિશેષ પ્રકારની સમૃધ્ધિ પ્રગટ કરવાના હેતુથી તથા આભિયોગ્ય નામકર્મના ઉદયથી-કેટલાક દેવો તે વિમાનોને વહન કરે છે.

- તે દેવો પરિભ્રમણ કરતા વિમાનોની નીચે ગમન કરે છે. અને સિંહાદિનારૂપે

વિમાનોને વહન કરે છે તે આ રીતેઃ-

-પૂર્વમાં સિંહના રૂપે, દક્ષિણમાં હાથીના રૂપે, પશ્ચિમમાં બળદના રૂપે અને ઉત્તરમાં ઘોડાના રૂપે દેવો વિમાનોને વહન કરે છે.

-વહન કરનાર દેવોની સંખ્યાઃ-

સૂર્યવિમાનને ૧ ૦૦૦૦ દેવ ચંદ્રવિમાનને ૧ ૦૦૦૦ દેવ

ગ્રહ વિમાનને ૮૦૦૦ દેવ 💿 નક્ષત્ર વિમાનને ૪૦૦૦ દેવ

તારા વિમાનને ૨૦૦૦ દેવ વહન કરે છે.

ઉકત જયોતિષ્ક વિમાનો કેવળ વિશ્વરચનાની વિલક્ષણતાને કારણે જ કાયમ ફર્યા કરે છે. તો પણ ''દેવો વિમાનોનું વહન કરે છે'' એવું જે કથન ઉપર કર્યું છે તે તેમના આભિયોગ્ય નામકર્મના ઉદયનું ફળ છે. તેમ સમજવું.

🍫 જયોતિષ્ક વિમાનો નો આકારઃ-

બૃહત્સંગ્રહણી ગાથા ૯૭ માં જણાવ્યા મુજબ ચંદ્રાદિ વિમાનો અર્ધા કરેલા કોઠાના આકારવાળા છે. વળી તેનું તળીયું અર્ધ કોઠા સંસ્થિત છે પણ તેના ઉપર રહેલા પ્રાસાદોને કારણે તેનો આકાર ઘણો ખરો ગોળ દેખાય છે. અને તે બહુ દૂર હોવાથી લોકોને તો એકાંતે જ સમવૃત્તિ દેખાય છે.

🍫 જયોતિષ્ક વિમાનો ની ગતિઃ-

ચંદ્ર આદિ જયોતિષ્કની ગતિ ક્રમશઃ અધિક અધિક છે.

- સૌથી ઓછી ગતિ ચંદ્રની છે, તેનાથી સૂર્યની ગતિ અધિક છે, તેનાથી ગ્રહની ગતિ અધિક છે, તેનથી નક્ષત્રની ગતિ અધિક છે, તેનાથી તારા વિમાનોની ગતિ અધિક છે.

📌 જયોતિષ્ક દેવોની ૠધ્ધિઃ-

સૌથી અધિક ૠધ્ધિવંત ચંદ્ર છે તેનાથી કંઇક ઓછી ૠધ્ધિ સૂર્યની છે તેનાથી કંઇક ન્યૂન ૠધ્ધિ પ્રહોની છે, તેનાથી કંઇક ન્યૂન ૠધ્ધિ નક્ષત્રોની છે અને સૌથી અલ્પ ૠધ્ધિ તારા ની છે.

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

🌣 આગમસંદર્ભઃ-

ते मेरु परियडंता पयाहिणावत्तमंडलेसव्वे अणवडिय योगेहिं चंदा सूरा गहगणाय नकरवत्त तरागाणं अवडिया मंडला मुणेयव्वा तेऽवि य पयाहिणा वत्तमेव मेरु अणुचइति

-जीवा. प्र-३-देवाधिकार उ.२-सू.१७७/१०-११

🍄 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ- મનુષ્ય લોક अ.३-सू.१४

(૧) બૃહત્ સંગ્રહશી ગાથા ક૪ થી ૭૨,૯૭

(२) क्षेत्रे લોક પ્રકાશ-સર્ગ-૨૦, શ્લોક ૨૮ પછીનો जम्बूदीपपन्नति नो પાठ तथा सर्ગ-२४-श्લोક-४

(૩) લઘુક્ષેત્ર સમાસ ગાથા ૧*૬*૯,૧૭૯,થી ૧૮૧

#### (૪)બૃહત્ક્ષેત્ર સમાસ ગાથા ૩૯૫-૩૯૬

🔲 [9]પદ્યઃ- સૂત્રઃ ૧૪-૧૫નું સંયુક્રત પદ્યઃ-

- (૧) મનુષ્યલોકે નિત્યગતિએ મેરુ કરતા નિત્ય કરે રાત્રિ દિવસો પક્ષ માસે કાળ વિભાગો કરે
- (૨) મેરુ પ્રદક્ષિણા રૂપે નિત્ય જે ગતિશીલ તે જયોતિષી દેવ થી એમ સમય નક્કી થાય છે.

🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- સૂત્રઃ૧૩ તથા ૧૪ નો સંયુક્ત નિષ્કર્ષ

ઉપરોકત બંને સૂત્રોમાં જયોતિષ દેવના ભેદ, તેમના થકી કરાતી મેરુ પ્રદક્ષિણા, એ જ મુખ્ય વિષય છે. આ સૂત્ર થકી બહું મહત્વની વાત સૂત્રકાર કહી જાય છે. (૧) ઇશ્વરની ઇચ્છા મુજબ સૂર્ય-ચંદ્ર વગેરે ચાલે છે કે રાત દિવસ થયા છે. તે ભ્રામક માન્યતાનું નિરસન

(૨)વર્તમાનકાલીન વૈજ્ઞાનિકો જે પૃથ્વીને ફરતી માને છે તે વાતની કપોળકલ્પિતતા આ સૂત્રનો સ્પષ્ટ નિષ્કર્ષ એ જ છે કે સૂર્ય-ચંદ્ર-ગ્રહ-નક્ષત્ર-તારા એ પાંચ જયોતિષ્ક વિમાનો છે. તે મનુષ્યલોકમાં ચર છે. એટલે કે પરિભ્રમણ કરતાં છે, મનુષ્યલોકની બહાર સ્થિર છે. આ ભ્રમણ કરતા સર્ય ચંદાદિને લીધે જ રાત્રિ-દિવસ થાય છે

આ સર્વે પદાર્થોનું સ્પષ્ટ ગણિત જે આગમોમાં ગણિતાનુંયોગ સ્વરૂપે અપાયેલ છે તે જોતા આપણી શ્રધ્ધા અતિ દ્રઢ બને છે. શ્રધ્ધા સાથે સમ્યક્ જ્ઞાન પણ પ્રાપ્ત થાય છે. આ સમ્યક્દર્શન અને જ્ઞાન જ ચારિત્ર સાથે મળતા મોક્ષમાર્ગ બની જાય છે.

### 

# (અધ્યાય ૪:સૂત્ર:૧૫)

. [1] સૂત્રહેતુઃ- ઉપરોકત સૂત્રમાં જયોતિષ્ક દેવોની ગતિનો નિર્દેશ કર્યો છે. આ સૂત્ર- તે જયોતિષ્કની ગતિથી થતા કાળ વિભાગીકરણને જણાવે છે.

🔲 [2] सूत्रःभूणः-तत्कृतःकालविभागः

🗖 [3] सूत्रः पृथईः - तत् कृतः काल - विभागः

[4] સૂત્રસારઃ- તે [ચર જયોતિષ્ક]વડે [રાત્રિ-દિવસ આદિ] કાળ વિભાગ કરાયેલ છે.

🗖 [5]શબ્જ્ઞાનઃ-

तत् - - તે (જયોતિષ્ક) વડે कृतः કરાયેલ

कालविभागः झाण-विलाग - झाणनी गणतरी

[6] अनुवृत्तिः-(१) ज्योतिष्का: सूर्याश्चन्द्रमसोग्रहनक्षत्रप्रकीर्ण तारकाश्च ४/१३ (२) मेरुप्रदक्षिणा नित्यगतयो नृत्रोके

[7] અભિનવટીકાઃ-મનુષ્યલોકમાં મુહૂર્ત, અહોરાત્ર, પક્ષ, માસ આદિ; અતીત, વર્તમાન આદિ; સંખ્યેય અસંખ્યેય; આદિરૂપે અનેક પ્રકારે કાળવ્યવહાર થાય છે. મનુષ્યલોકની બહાર આવો વ્યવહાર થતો નથી. કદાચિત્ મનુષ્યલોકની બહાર જો કોઇ કાળ વ્યહવાર કરે તો પણ તે કાળવ્યવહાર કરનારે મનુષ્યલોક પ્રસિધ્ધ વ્યવહાર પ્રમાણેજ કરવું પડે.

-કેમ કે વ્યવહારિકકાળ વિભાગનો મુખ્ય આધાર નિયત ક્રિયા છે. આવી ક્રિયા તે સૂર્ય,ચંદ્ર આદિ જયોતિષ્કોની ગતિજ છે. આ ગતિ પણ ફક્ત મનુષ્યલોકમાં વર્તતા જયોતિષ્કોની જ છે. તે સિવાય આ ગતિ સર્વ જયોતિષ્કોમાં સર્વત્ર હોતી નથી તેથી માનવામાં આવે છે કે કાળનો વિભાગ જયોતિષ્કોની વિશિષ્ટ ગતિ ઉપર જ નિર્ભર છે.

જયાં આ રીતે કાળનાં માપ નથી ત્યાંના પદાર્થો પણ આ જયોતિષ્કોના ચાર થી નક્કી થયેલા માપ પ્રમાણે મપાયેલા માપથી જ કહેવાય છે. જેમ કે ''વૈમાનિક દેવો અમુક દિવસે

આહાર લે છે'' આ દિવસનું માપ અહીંના સૂર્ય-ચંદ્રના ચાર અનુસારજ નક્કી થાય છે કાળ બે પ્રકારે છે. મુખ્ય અને ઔપચારિક એટલે કે નિશ્ચયકાળ અને વ્યવહારકાળ. મુખ્યકાળ અનંત સમયાત્મક છે જે ગેં. ધ. સૂ. રે ૧ વાત માં જણાવેલ છે. આ કાળ એક્સ્વરૂપ કે ભેદ રહિત છે – ભેદ રહિત એવા આ મુખ્યકાળના જયોતિષ્ક વિમાનો ગતિથી દિવસ રાત્રી વગેરે ભેદ

થાય છે. જેમ કે સવારે જયાં સૂર્ય વિમાન દેખાયું તે સૂર્યોદય અને જયાં સૂર્યવિમાન દેખાતું બંધ થવાનો નિયત કાળ આવે ત્યારે તે કાળને સૂર્યાસ્ત કહેવાય છે. તેની વચ્ચેનો કાળ તે દિવસ.

तत्कृतः- तत् -તे અહીં तत् शબ्દ પૂર્વ સૂત્રની કોઇક અનુવૃત્તિનો સૂચક છે तत् શબ્દથી ''જયોતિષ્ક ની ગતિ'' એવો અર્થ લેવો. ફકત જયોતિષ્ક ની અનુવૃત્તિ લઇએ તો પણ ન ચાલે અને ફકત ગતિની અનુવૃત્તિ લઇએ તો પણ અર્થનહીં બેસે.

તેથી तत् એટલે જયોતિષ્ક [વિમાનો] ની ગતિ

🌣 तत्कृत् તેના વડે કરાયેલ અર્થાત્ જયોતિષ્ક ની ગતિ વડે કરાયેલા

🌣 तैः कृतः- तत्कृतः જયોતિષ્ક દેવગતિ વડે કરાયેલ

📌 काल – કાળ, સમયનો પ્રવાહ.

🌣 ભાષ્યકાર મહર્ષિ જજ્ઞાવે છે કે ''कालोऽनन्तसमय: वर्तनादिलक्षण: इत्युक्तम् । અહીં એક સાથે બે વાત મુકી છે..

(૧)કાળ અનન્ત સમયોનો સમૂહ છે.[જુઓ ઍ. ५.સૂ. ३९]

(૨)કાળ વર્તનાદિ લક્ષણ યુક્ત છે. [જુઓ ઞ.५.સૂ. ૨૨]

–જેમાં સમયની વ્યાખ્યા આ ટીકામાં જ આગળ કહેવાશે.

- વર્તનાદિ લક્ષણ એટલે ::- [વિશેષ થી જોવા માટે 3. ५-સૂ. २२]

(૧)वर्तनाः- દ્રવ્યનું હોવું તે વર્તના. પ્રતિ સમયે તેમાં થતો ઉત્પાદ અને વ્યયમાં સમય નામક કાળ નિમિત્ત છે.

(૨) परिणाम ઃ-પોતાની સત્તાના ત્યાગ વિના દ્રવ્યમાંતા થતો ફેરફાર મૂળ દ્રવ્ય એમને એમ રહે, પૂર્વ પર્યાયનો નાશ થવો અને ઉત્તર પર્યાયની ઉત્પત્તિ થવી તે પરિશામ- તેમાં પણ કાળ નિમિત્ત છે

(3) क्रिया :- જીવના પ્રયત્ન થી કે સ્વભાવિક થતી ગંતિ તે ક્રિયા

(४) परत्व:अपरत्व :- શ્રેષ્ટ અથવા કનિષ્ઠ. અથવા સાપેક્ષ દૃષ્ટિએ મોટા-નાના પશું

.જેમકે આ છોકરો મોટો છે આ છોકરો નાનો છે. કાળની અપેક્ષાએ તુલના છે.

🏶 विभागः- જયોતિષ્ક દેવોની ગતિથી અનન્ત સમયાત્મક કાળ ના જે ખંડ થાય છે તેને વિભાગ કહે છે.

--समयावल्ठिकादयः ज्योतिष्काणां गतिविशेषकृताः स्वतः सोऽभिन्नः परोपाधिकं भेदम् आपद्यते ।

🍄 સૂર્ય ચંદ્રની ગતિને ચાર કહે છે. આ ચાર સૂર્ય-ચંદ્ર વગેરેનો ભિન્ન ભિન્ન છે. પશ આ બધાનો ચાર-ભ્રમણ દ્રષ્ટિએ નિયત થયેલો છે. તેથી તેના ચાર મુજબ કાળના વિભાગો સિધ્ધ થાય છે. તેથી તે વિભાગને જયોતિષ્ક દેવો થકી કરાયેલ કાળવિભાગ કહ્યો છે

📌 काल्विभाग:-સૂત્રકાર મહર્ષિએ સ્વોપદ્મ ભાષ્યમાં જણાવ્યા મુજબ લોકમાં વૈશેષિક-પૌરાણિક આદિએ જે વિભાગો માનેલા છે તેવા લૌકિક સમકાળ વિભાગો છે.

--અંશ,કળા,લવ,નાલી,મુહૂર્ત,દિન,રાત્રિ,પક્ષ,માસ,ૠતુ,અયન,સંવત્સ ૨, યુગ

–લૌકિક પુરૂષ સમાન કાળ વિભાગ ત્રણ - ભૂત-વર્તમાન-ભાવિ

-સૈધાન્તિક રીતે કાળ વિભાગઃ- સંખ્યેય-અસંખ્યેય -અનંત

જયોતિષ્ક વિમાનોની ગતિ મુજબ કાળવિભાગ-ભાષ્યાનુસારી

–કાળનો અવિભાજય અંશ તે 'સમય

–અસંખ્ય સમયની એક આવલિકા- અિહીં જઘન્યયુકત અસંખ્યાત લેવ]

–આવી સંખ્યાતી આવલિકાનો એક પ્રાણ

– પ્રાણ એટલો ઉચ્છવાસ- નિઃશ્વાસ

–૭ પ્રાણ = ૧ સ્તોક ૭-સ્તોક \_\_\_\_ ૧ લવ ૩૮ાાલવ = ૧ઘડી/નાલી ર-ઘડી ૧ મહત = ૩૦ મહર્ત = ૧ અહોરાત્ર ૧૫ અહોરાત્ર . ૧ કૃષ્ણ કે શુકલ પક્ષ = રપક્ષ = ૧માસ 9 28.1 ર માસ = ૩ ૠતુ ૧ સંવત્સર/વર્ષ = ૧ અયન ર અયન ----પ વર્ષ = ૧ યુગ [તેમાં મધ્યે અને અન્તે અધિકમાસ કહ્યો છે]

- <8,00,000 a\fu = 9 ya

- ૮૪લાખ X ૮૪લાખ અર્થાત પૂર્વ X ૮૪ લાખ = ૧ પૂર્વાંગ

$$- \frac{1}{3} \frac{1}{2} \frac{1}{3} \frac{$$

X ૮૪ લાખ = અટ્ટાગ X ૮૪ લાખ = ઉત્પલાંગ ગ્રાટ હહ અકાંગ - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3

- X ૮૪ લાખ = અટ્ટ
- અટ્ટ

- નલિનાંગ X ૮૪ લાખ = નલિન - ચૂલિકાંગ X ૮૪ લાખ = ચૂલિકા

- નલિન x ૮૪ લાખ = અર્થનિપુરાંમ ચૂલિકા x ૮૪ લાખ = શીર્ષ પહેલીકાંગ

- અર્થનિપુરાંગ x ૮૪ લાખ= અર્થનિપૂર

- અર્થનિપુર X ૮૪ લાખ = ચૂલિકાંગ

શીર્ષપહેલીકાંગ x ૮૪ લાખ = શીર્ષપહેલિકા

– આ શીર્ષ પહેલિકા સુધી ના ગણિતમાં વ્યવહાર યોગ્ય સંખ્યાત કાળ થાય

[નોંધઃ-ભાષ્યકાર-પૂર્વ,પૂર્વાંગ,અયુત,કમલ,નલિન,કુમુદ,તૂટિ,અડડ,અવવ,હાહા અને હૂહૂ એ મુજબ ભેદ ગણાવે છે]

🛠 🛛 ઉપરોક્ત ગણિત કોષ્ટકમાં કેટલાંક વિશિષ્ટ શબ્દોના અર્થોઃ-

🍄 સમયઃ- સમય એ કાળનું અવિભાજય અંગ છે.

-નિર્વિભાજય પુદ્ગલ દ્રવ્ય જેને પરમાશુ કહે છે. તેની ક્રિયા જયારે પરમ સૂક્ષ્મ હોય, જયારે તે સૌથી જઘન્ય ગતિરૂપે પરિશત હોય, તે સમયમાં પોતાના અવગાહન ક્ષેત્રને વ્યતિક્રમ કરવામાં જેટલો કાળ લાગે તેને સમય કહે છે.

-સમય એ અતિ સૂક્ષ્મ કાળ છે. કેવળી ભગવંત પણ આ કાળનો વચનથી નિર્દેશ કરી શકે નહીં ફક્ત જ્ઞેયવિષય રૂપે જાણે જરૂર. વળી તેના સ્વરૂપ નિરૂપણ માટે ભાષાવર્ગણાના પુદ્ગલો એકઠા કરતાંજ કેવળી ભગવંતને અસંખ્યાત સમય થઇ જાય છે. સમય પરમ નિરુઘ્ધ -અત્યલ્પ હોવાથી તેના વિષયોમાં પુદ્ગલ દ્રવ્યની ભાષા વર્ગણાઓનું ગ્રહણ અને ત્યાગ કરવામાં ઇન્દ્રિયોનો પ્રયોગ થવો અસંભવ છે. તેવું ભાષ્યકાર મહર્ષિ જણાવે છે.

– ઉપમા થકી સમયની વ્યાખ્યાઃ-એક મજબુત, સુસ્વસ્થ અનેયુવાન પુરુષ બારીકમાં બારીક તથા અતિ જીર્જા કાપડ એકજ સપાટામાં જોરથી ફાડી નાંખે ત્યારે તેને જેટલો કાળ પસાર થાય, તેના કરતાં તે કપડાના એક તારથી બીજો તાર તુટતાં ઓછો વખત થાય, તેનાકરતાં પણ પહેલા તારના એક તાંતણા થી બીજા તાંતણા સુધી તુટતા ઓછો કાળ પસાર થાય, તે તાંતણામાં પણ એક સ્કંધ થી બીજા સ્કંધ સુધી તુટતા ઓછો વખત થાય. આ સ્કંધના વિભાગ કરતાં પણ કાળ અતિ સૂક્ષ્મ છે.

-બીજી રીતે કહીએ તો એક ચપટી વગાડતા કે આખના પલકારામાં અસંખ્ય સમયો પસાર થઇ જાય છે.

♥ ઉચ્છ્વાસ,નિઃશ્વાસ,પ્રાણઃ- કોઇ નીરોગી પુરુષ હોય, પરિપૂર્ણ ઇન્દ્રિયવાળો હોય, બળવાન અને યુવાન હોય અવ્યાકુળ હોય અને માર્ગે ચાલવાના શ્રમથી રહિત હોય-સુખાસન પર બેઠેલો હોય તેવા પુરુષનો એક ઉચ્છ્વાસ-નિઃશ્વાસ તે પ્રાણ કહેવાય છે.

અહીં ઊંચી ગતિ કરતાં પ્રાણ ને ઉચ્છ્વાસ કહે છે અને નીચી ગતિ કરતાં પ્રાણને નિઃશ્વાસ કહે છે.

બીજા શબ્દોમાં કહીએતો-વાયુને શરીરમાં ખેંચવો તેઉચ્છ્વાસ અને અંદર રહેલા વાયુને બહાર કાઢવો તેને નિઃશ્વાસ કહે છે.

આ વાત મનુષ્યગતિને આશ્રીને સમજવી.દેવોના શ્વાસોચ્છવાસ નું પ્રમાણ તો આનાથી ઘણુ

વધારે હોય છે. તેઓને તો જેટલા સાગરોપમનું આયુ હોય તેટલા પક્ષે તેઓ શ્વાસ લે છે.

| * | <b>મુહૂર્ત</b> ઃ-૧મુહૂર્ત |   | <i>૬</i> ૫૫૩ <i>૬ ક્ષુલ્લક</i> ભવ |
|---|---------------------------|---|-----------------------------------|
|   | ૧ મુહૂર્ત                 | = | ૧,૬૭,૭૭,૨૧૬ આવલિકા                |
|   | ૧મુહૂર્ત                  | = | ૩૭૭૩ પ્રાણ                        |
|   | ૧ મુહૂર્ત                 | = | રઘડી વિર્તમાન ગણતરી એ ૪૮ મિનિટ]   |

🛠 પક્ષઃ- પક્ષ બે પ્રકારના છે (૧)કૃષ્ણ પક્ષ (૨)શુકલ પક્ષ

–જેમાં ચંદ્રમાનો ઉદયકાળ વધતો જાય તે શુકલ પક્ષ –જેમાં ક્રમશઃ અંધકાર વધતો જાય તે કુષ્ણ પક્ષ

–એટલે કે એકમથી પુનમ સુધીનો શુકલ પક્ષ કહેવાય છે

–અને એકમથી અમાસ સુધીનો કૃષ્ણ પક્ષ કહેવાય છે.

📌 ૠતુઃ- એક વર્ષમાં ૠતુ છ થાય છે. હેમન્ત,શીશીર,વસંત,ગ્રીષ્મ,વર્ષા,શરદ

🕏 અર્યનઃ- છ માસનું એક એવા બે અયન-દક્ષિણાયન-ઉતરાયણ

📌 સંવત્સરઃ- એટલે વર્ષ- પાંચ પ્રકારના છે. ૧-સૂર્યસંવત્સર, ૨-ૠતુસંવત્સર, ૩-ચંદ્રસંવત્સર, ૪-નક્ષત્રસંવત્સર, અને ૫-અભિવર્ધિત સંવત્સર.

🍫 સૈધ્ધાન્તિક ગણિતઃ-

(૧)સંખ્યાત - એક સમય થી શીર્ષ પહેલિકા સુધીનો કાળ તે સંખ્યાતકાળ

(૨)અસંખ્યાત-પલ્યોપમ વગેરે કાળ તે અસંખ્યાત કાળ

(૩)અનંત-પુદ્ગલ પરાવર્તનાદિક કાળતે અનંતકાળ

🍄 [૧] **સંખ્યાત-અસંખ્યાત-અનંતા** વિશે અઘ્યાયઃ૩-સૂત્રઃ૮ ની અભિનવટીકામાં વિસ્તારથી જણાવવામાં આવેલ છે.

🍄 [૨] પલ્યોપમ-સાગરોપમ નું સ્વરૂપ અધ્યાયઃ૩-સત્રઃ૧૭ ની અભિનવટીકામાં સુવિસ્તૃત રીતે કહેવાયું છે.

🛠 [૩] કાળચક્ર-છ આરા નું સ્વરૂપ કથન-જુઓ અધ્યાયઃ ૩નું સૂત્રઃ૧૭ અભિનવટીકા 🔲 [8]સંદર્ભઃ-

🌣 આગમ સંદર્ભઃ-

(१) से केणट्ठेणं भंते एवं वुच्चइ सुरे आइच्चे सुरे ? गोयमा ! सुरादिया सुणं समयाइ वा आवलयाइ वा जाव उस्सप्पिणीइ वा अवसप्पिणीइ वा से तेणहेणें जाव आइच्चे

#### \* भग. श. १२-उ.६ स.४५५

(२) से किं तं पमाणकाले ? दुविहे पण्णत्ते, तं जहा दिवप्पमाणकाले राइप्पमाणकाले इच्चाइ 💠 भग. श.११.उ.११-स्. ४२४/४

(3) जंबूदीवपन्नत्ति वक्षस्कार-६-सू. १२५ गाथा १थी १४

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભાઃ-

કાળભેદः- अ.५. सू.२२ वर्तनापरिणामःक्रियापरत्वापरत्वे च कालश्य

#### www.jainelibrary.org

बहि: - બહાર [મનુષ્યલોકની અપેક્ષાએ બહાર] अवस्थित: - સ્થિર રહેલા છે. [6] अनुवृत्तिः-(१) ज्योतिष्का:सूर्याश्चन्द्रमसोग्रहनक्षत्रप्रकीर्णतारकाश्च-अ.४/१

(२) मेरुप्रदक्षिणा॰ अ.४-स.१४ नुलोके

🔲 [7]અભિનવટીકાઃ- પ્રથમ સૂત્રમાં દેવોની ચાર નિકાયો બતાવી એ ચાર

નિકાયોમાં ત્રીજી તે જયોતિષ્ક દેવો. આ જયોતિષ્ક દેવોનું સ્થાન તિચ્છલિોકમાં જણાવેલ છે.

તિચ્છીલોકમાં બે પ્રકારના જયોતિષ્ક દેવો કહ્યા છે. ચર જયોતિષી અને સ્થિર જયોતિષી. જેમાં ચર જયોતિષ્ક દેવોનું વર્શન પૂર્વસૂત્રઃ૧૪ માં થઇ ગયું છે. પ્રસ્તુત સૂત્રમાં સ્થિર જયોતિષ્ક દેવોનો અધિકાર છે.

# (અધ્યાય ૪:સૂત્ર:૧૬)

બહારના જયોતિષ્ક ચર છે કે સ્થિર? આ પ્રશ્નનો ઉત્તર આપવા પ્રસ્તુત સુત્ર બનાવેલ છે.

🔲 [4]સૂત્રસારઃ- [મનુષ્યલોકની] બહાર [જયોતિષ્ક દેવો]સ્થિર હોય છે.

🔲 [2]सूत्रःभूणः- बहिरवस्थिताः

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

🔲 [3]सूत्रःप्रथङ्गः-बहिः अवस्थिताः

🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- મનુષ્યલોકમાં ચર જયોતિષ્ક નું વર્ણન કર્યા પછી મનુષ્યલોકની

# nnnnnn

આ વાતોથી આપણું સમ્યગ દર્શન કેટલું દૃઢ થતું જાય! ખરેખર! આ માત્ર જીવતત્વ કે દેવગતિને સમજાવતો અધ્યાય છે કે પછી આપશી શ્રધ્ધાને દૂઢ કરી મોક્ષમાર્ગમાં આગળ વધવાનો પ્રરણસ્રોત છે તે જ વિચારણા એ આ સૂત્રનો પરમ નિષ્કર્ષ છે.

શાસ્ત્રીય પ્રમાણો થકી આ જે સચોટ સમય ગણિત અપાયું છે તે શાસ્ત્ર શ્રધ્ધામાં દૃઢતા તો લાવે જ છે સાથે સાથે તીર્થંકર પરમાત્માની પારદર્શી પ્રરૂપણાનું પણ દર્શન કરાવી જાય છે. વર્તમાન કાલીન વૈજ્ઞાનિક યુગમાં આપણે સક્ષ્મગણતરી પૂર્વકની અવકાશી ઘટનાના વિવરણમાં જો અહોભાવ થી ડોલી ઉઠતા હોઇએ તો પરમાત્મ પ્રણીત શાસ્ત્રોમાં કહેવાએલી

🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- સમગ્ર વીશ્વમાં જે સમયની ગણના થાય છે તેનો સમાવેશ કરવા પૂર્વક, બીજા પણ કેટલાયે કાળ ગણિત કે કાળ વિભાગ આ સૂત્રમાં સ્પષ્ટ થાય છે. તેનું વાંચન ચિંતન કે સ્વાધ્યાય કરતા એવું સ્પષ્ટ સમજાય છે કે દેવગતિના આવા સચોટ અને સુંદર વર્શન કરતા કરતા જયોતિષ્ક ગતિને આધારે કરાયેલ કાળવિભાગ એક અદૂભૂત ઘટના છે.

🔲 [9] પદ્યઃ- બંને પદ્ય પૂર્વસૂત્રઃ૧૪ ના પદ્ય સાથે આવી ગયા છે.

अनन्त सभयः- अ.५-सू.३९-सोऽनन्तसमयः 🍄 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભાઃ- કાળ લોકપ્રકાશ-સર્ગઃ૨૮, શ્લોક ૩, ૨૦૩થી ૨૧૮, ૨૪૬,૨૮૨થી ૨૯૫

તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવટીકા

વળી અહીં સૂત્રકારે તો બે પદોજ મુકયા છે, પણ પૂર્વસૂત્રની અનુવૃત્તિ લેતા અહીં જયોતિષ્ક દેવોનો અધિકાર સ્પષ્ટ થાય છે તેમજ मेरुप्रदक्षिणा સૂત્રાધારે અહીં बहि: શબ્દથી नृल्लेकात् बहि: સમજવું તે આ રીતે

🕈 बहि: नृलोकाद् बहि:

ઃ- અહીં સૂત્રકારે જે बहिर् શબ્દ પ્રયોજેલ છે તે પૂર્વસૂત્રના અનુસંધાન માં સમજવાનો છે. પૂર્વ સૂત્રમાં नृ लोके કહ્યું છે તેથી મનુષ્યલોકમાં એમ અર્થ સ્પષ્ટ છે. આ સૂત્રના बहिर શબ્દથી મનુષ્યલોકની બહાર એવો અર્થ થશે

-માનુષોત્તર પર્વત થી પછીના દ્વીપ સમુદ્રમાં રહેલા જયોતિષ્ક દેવોને આશ્રીને આ સૂત્ર બનેલું છે.

-પૂર્વસૂત્રમાં સપ્તમ્યન્ત नृलोके હતું તેનો અર્થ ''મનુષ્યલોકમાં'' થાય છે પણ અહીં તેનું નૃलोकात् એટલે ''મનુષ્યલોક થી'' એવું પંચમી વિભક્તિ વાળું જે પદ બનીગયું તે अर्थवशात् विभकित परिणाम: ન્યાય મુજબ થયેલો ફેરફાર સમજવો.

📌 अवस्थिताः-સ્थિર રહેલા છે.

આ પદનો સમગ્ર સંબંધ આ રીતે જોડી શકાય કે [મનુષ્યલોકની] બહાર રહેલા [જયોતિષ્ક] સ્થિર છે એટલે કે કાયમ એક સ્થાને રહે છે પણ અહીં તહીં ફરતા નથી.

- અવસ્થિતનો અર્થ ભાષ્યકાર -अविचारिण: કરે છે. એટલે કે ત્યાંના જયોતિષ્ક દેવો વિચરણ-ભ્રમણ કરતા નથી [માટે તે સ્થિર છે]

-न परभ्रमन्ति स्वभावत् एव अविचारिणः देवाः

🌣 अवस्थित શબ્દ અહીં ચાર અર્થમાં પ્રયોજાયેલો છે.

(૧)દેવોની સ્થિરતાઃ- અહી સૂત્રમાં જયોતિષ્ક દેવોને અવસ્થિત કહ્યા છે. તેનો સર્વ પ્રથમ અર્થ એજ છે કે આ દેવો સ્વભાવથીજ વિચરણ શીલ નથી પણ સ્થિર છે તેથી ભ્રમણ કરતા નથી.– निश्चलत्वात् न देवा परिभ्रमन्ति । स्वभावत् एव अविचारिणः देवाः

(२) विभानोनी स्थिरताः- अवस्थित विमानप्रदेशाः

તેના વિમાનોના પ્રદેશ પણ સ્થિર છે. તેથી તેના વિમાનો પણ પરિભ્રમણ કરતા નથી પણ જે-તે સ્થાને સ્થિરજ રહે છે.

(3) वर्शनी स्थिरताः- अवस्थित लेश्याः

તેઓની લેશ્યા પણ અવસ્થિત છે અહીં લેશ્યા નો અર્થ વર્ણ લેવાનો છે.

મનુષ્યલોકના જયોતિષ્ક વિમાનો ગતિશીલ હોય છે તેથી રાહુ આદિની છાયા પડવાથી તેનો વર્શ બદલાય છે. પણ આ જયોતિષ્ક સ્થિર હોવાથી રાહુ આદિની છાયા તેના ઉપર પડતી નથી પરિણામે તેનો પીળો વર્શ [લેશ્યા] સ્થિર રહે છે.-બદલાતી નથી.

(४) प्रકाश नी स्थिरताः - अवस्थि प्रकाशाः

આ જયોતિષ્ક વિમાનો અવસ્થિત હોવાથી નિષ્ક્રમ્પ છે અને નિષ્ક્રમ્પ હોવાથી ત્યાં કદી સૂર્યનો ઉદય કે અસ્ત થતો નથી. અને સૂર્યનો ઉદય કે અસ્ત ન થતો હોવાથી તેનો એક લાખ યોજન પ્રમાણ પ્રકાશ પણ અવસ્થિત-સ્થિર જ રહે છે. વિશેષઃ -મૂળ સૂત્ર ઉપરાંત સ્થિર જયોતિષ્ક્રમાં રહેલી બીજી વિશેષતાને પણ ભાષ્ય તથા ગ્રન્થાન્તર થી અહીં જણાવેલ છે.

🌣 મનુષ્યક્ષેત્રની બહાર રહેલા જયોતિષ્ક વિમાનોનું પ્રમાણ મનુષ્યલોકના જ**યોતિષ્ક** વિમાન પ્રમાણ કરતા અડઘું હોય છે.

| વિમાન             | લંબાઇ-પહોડાઇ | ઉંચાઇ   |
|-------------------|--------------|---------|
| (૧) ચંદ્રવિમાન    | २८/४१        | ૧૪/૬૧   |
| (૨) સૂર્યવિમાન    | ૨૪/૬૧        | ૧૨/૪૧   |
| (૩) ગ્રહ વિમાન    | ૧ ગાઉ        | ૧/૨ ગાઉ |
| (૪) નક્ષત્ર વિમાન | ૧/૨ ગાઉ      | ૧/૪ ગાઉ |
| (૫) તારા વિમાન    | ૧/૪ ગાઉ      | ૧/૮ ગાઉ |

જધન્ય સ્થિતિ વાળા તારાની લંબાઇ પહોડાઇ ૨૫૦ ઘનુષ્યની અને ઉંચાઇ ૧૨૫ ઘનુષ્યની હોય છે.

🌣 જયોતિષ્ક વિમાનોના કિરણો સમશિતોષ્ણ હોવાથી સુખાકારી છે.

મનુષ્યલોકની બહારના જે સ્થિર જયોતિષી કહ્યા છે તેમના વિમાનો અતિઉષ્ણ નથી કે અતિ શીત નથીં પણ સમશીતોષ્ણ છે. અર્થાત્ ત્યાં સૂર્યના કિરણો અત્યંત ઉષ્ણ હોતા નથી.અને ચંદ્રના કિરણો અંત્યંત શીત હોતા નથી.

બંનેના કિરણો શીતોષ્ણ હોવાથી અત્યંત સુખદાયી હોય છે.

🌣 માનુષોત્તર પર્વત પછી રહેલા સઘળાય દ્વીપ સમુદ્રોમાં એટલે બીજા પુષ્કરાર્ઘ થી માંડીને સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર પર્યન્ત સર્વે દ્વીપ-સમુદ્રો માં ચંદ્ર-સૂર્ય વગેરે પાંચે જયોતિષ્ક સ્થિર છે.

🌣 આ સૂર્ય-ચંદ્રો સ્થિર હોવાથી તેઓનો નક્ષત્ર સાથેનો યોગસંબંધ પણ સ્થિર જ હોય છે.

🌣 ત્યાં બધાંજ ચંદ્રો હંમેશા અભિજિત નક્ષત્રથી યુકત હોય છે.

🌣 ત્યાં બધાંજ સૂર્યો હંમેશા પુષ્ય નક્ષત્ર કરીને સહિત હોય છે.

🗖 [8] સંદર્ભઃ-

🌣 આગમ સંદર્ભઃ-

अंतो मणुस्स रवेते हवंति चारोवगा य उववण्णा पञ्चविहा जोइसिया चंदा सूरा गहगणा य तेण परं जे सेसा चंदाइच्च गह तार नरवत्ता नत्थि गइ नवि चारो अवट्ठिया ते मुणेयव्वा

#### जीवा. प्र.३ - उ.२- सू.१७७/२१-२२ देवाधिकारे

#### 🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧) ક્ષેત્રલોક પ્રકાશ- સર્ગ ૨૪ શ્લોક ૨ થી ૪

(૨) જીવવિચાર- ગાથા ૨૪ વિવેચન

(૩) બૃહત્સંગ્રહણી ગાથા-૧૦૦, ૧૧૫

🗍 [9] પદ્યઃ-

 (૧) લોકબાહિર સ્થિર રહેતા દેવ જયોતિષી સર્વદા સમયઆવલી પક્ષ વધતે કાળ કળના નહિંકદા, ભવનપતિ વળી દેવ વ્યંતર દેવ જયોતિષ વર્ણવ્યા ભેદને પ્રભેદ ભેદો સૂત્ર અર્થે પાઠવ્યા
 (૨) જયોતિષ્કો રહે સ્થિર. મર્ત્યલોક બહારના પીતને સ્થિરતા વાળાં, લેશ્યા પ્રકાશ ને તેમના

🗖 [10] નિષ્કર્ષઃ-

સૂત્રકાર મહર્ષિએ પૂર્વસૂત્રમા ગતિવંત જયોતિષ્કોને જણાવેલા આ સૂત્ર થકી સ્થિર જયોતિષ્કોને જણાવી કમાલ કરી છે.

કોઇ પૂછે કે સૂર્ય-ચંદ્ર સ્થિર કે ફરે છે? આપણે શું કહીશું ? સ્થિર પણ છે અને ફરે પણ છે. એટલે કે તેને ફરતા માનનારા પણ સત્ય અને તેને સ્થિર માનનારા પણ સત્ય. બેમાંથી કોઇની વાત ખોટી નથી. ભલે અહીં નિરુપણ શાસ્ત્રીય પદાર્થોનું જ થઇ રહ્યું છે. છતા સ્યાદ્વાદ શૈલીનો કેવો મજાનો આસ્વાદ આ સૂત્રોમાં થઇ શકે છે.કોઇ વસ્તુમાં એકાંત સત્ય કે એકાંત અસત્ય નથી તે વાતનું પ્રતિપાદન પણ કેવું ખૂબીપૂર્વક કરાવી જાય છે.

બીજી સુંદર વાત ગમી તેના અવસ્થિત પણાની. તેઓ સ્થિર છે માટે તેના વર્ણ [લેશ્યા] પણ સ્થિર છે, પ્રકાશ પણ સ્થિર છે, તેમ આપણે સ્વ-ભાવ દશામાં સ્થિર હોઇએ તો આપણી પણ લેશ્યા સ્થિર રહે અને આત્માનો પ્રકાશ પણ સ્થિર રહે અર્થાત કેવળજ્ઞાનમય પ્રકાશથી આત્મા પ્રકાશીત રહે અને શુકલ લેશ્યા પણ સ્થિર પણે જળવાઇ રહે.

## 

# (અધ્યાય ૪ઃસૂત્રઃ૧७)

[1] સૂત્રહેતુઃ-ભવનપતિ-વ્યંતર-જયોતિષ્ક ત્રણ નિકાયોને જણાવ્યા પછી ચોથી વૈમાનિક નિકાયના અધિકારને જણાવવા માટે આ સૂત્ર બનાવવામાં આવેલ છે.

- 🔲 [2]सूत्रःभूणः-वैमानिकाः
- 🔲 [3]સૂત્રઃપૃથફઃ- સ્પષ્ટ છે.
- 🔲 [4]સૂત્રસારઃ- [ચતુર્થનિકાયના દેવો] વૈમાનિક કહેવાય છે.
- 🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

वैमानिका - વૈમાનિક દેવો

🗖 [6]अनुवृत्तिः-देवाश्चतुर्निकाया

[7] અભિનવટીકાઃ- દેવોની ચાર નિકાયો કહેલી છે. જેમાં ચોથી નિકાય તે ''વૈમાનિક દેવ''. આ સૂત્રથી વૈમાનિક નિકાયના દેવનો અધિકાર શરૂ થાય છે તેથી આ સૂત્ર અધિકાર સૂત્ર કહેવાય છે.-દેવોના સમૂહ રૂપ વૈમાનિક નામક આ ચોથી નિકાયનો અધિકાર આ સૂત્ર થી શરૂ થઇને સ્થિતિના અધિકાર સુધી ચાલે છે.

– અર્થાત્ પ્રસ્તુત સૂત્ર ૪ઃ૧૭ થી ૪ઃ૨૭ विजयादिषु द्विचरमा સુધી અને પછી ૪ઃ૨૯ स्थिति: સૂત્ર પર્યન્ત વૈમાનિક દેવોનો અધિકાર ચાલુ છે.

– वैमानिक શબ્દ થકી આ સૂત્રનો આરંભ એ પણ સૂત્રકાર મહર્ષિની સુંદર સૂત્રરચનાનું ઉત્તમ ઉદારહરણ છે. સૂત્ર-૪ઃ૧૧ માં આરંભિક શબ્દ भवनवासિ છે, સૂત્ર-૪ઃ૧૨ માં આરંભિક શબ્દ व्यन्तरा: છે.સૂત્ર-૪ઃ૧૩ માં આરંભિક શબ્દ ज्योतिष्का: છે.

આમાં भवनवासि અને व्यन्तर નિકાય વિષયક ચર્ચાતો માત્ર એક-એક સૂત્રમાં જ સમાપ્ત કરાયેલી છે. પણ ज्योतिष्क સંબંધિ ચર્ચા ચાર સૂત્ર પર્યન્ત ચાલુ રહી, ત્યાં પણ આરંભિક શબ્દ ज्योतिष्का મુકીને જ સૂત્રકાર આ ત્રીજી નિકાયના વિષયક્ષેત્રને સ્પષ્ટ કરેલું સૂત્રકારે ચોથી નિકાયમાં આ પરિપાટીને જ જાળવી રાખી છે. માટે જ તેમણે वैमાનિકા:

લૂનકાર ચાવા ભકારના આ વારવાટન જ જાળવા રાખા છે. નાટ જ તમજ્ઞા વનાનબ. શબ્દ થી આરંભ કર્યો છે. ફર્ક માત્ર એટલો જ છે કે અહીં वैमानिक દેવોનો અધિકાર લંબાણ વાળો હોવાથી પ્રથમ ફક્ત આ એક શબ્દ થી જ સૂત્ર નો આરંભ કરી અધિકાર સૂત્ર તરીકે સ્થાપી દીધું છે.

વૈમાનિક એટલે આવાસ કે ભવનોમાં નહીં પણ ''વિમાનમાં ઉત્પન્ન થાય તે'' એવો અર્થ કર્યો છે જો કે જયોતિષ્ક દેવો પણ વિમાનમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે તેથી અહીં વૈમાનિક નો વ્યુત્પત્તિ અર્થ ન લેવાનું સ્વીકારીએ તો આ દેવોનું ''વૈમાનિક'' એવું પારિભાષિક નામ છે તેમ સમજવું.

📌 वैमानिकाः -विमानेषु भवा वैमानिकाः

–વિમાનોમાં ઉત્પન્ન થાય છે. માટે ''વૈમાનિક'' એવી તેની સંજ્ઞા સમજવી.

–वि-विशेषण आत्मस्थान् सुकृतिनः, मान-मानयन्ति-इति અર્થાત્ જેમાં રહેવાવાળા જીવો વિશેષ કરીને પોતાને પુષ્ટ્યાત્માં માને છે. તેને વિમાન કહે છે. અને જે, તે વિમાનોમાં રહે છે. તેઓને વૈજ્ઞાનિક કહે છે.

- यत्रस्थाः परस्परं भोगातिशयं मन्यन्ते इति विमानानि तेषु भवा वैमानिकाः

– છેલ્લે આવી કોઈ વ્યાખ્યા ન કરીએ તો પણ દેવોની આ ચોથી નિકાયની ''વૈજ્ઞાનિક'' એવી પારિભાષિક સંજ્ઞા છે.તેમ સમજવું

• વિશેષઃ- આ સૂત્રને અધિકાર સૂત્ર કહયું છે. કારણ કે હવે પછીના સૂત્રોમાં તે વૈજ્ઞાનિકને આશ્રીને અનેક વિગતો જણાવી છે. જેમકેઃ-

🌣 સૂત્રઃ૧૮ વૈમાનિક દેવોના બે મુખ્ય ભેદોને જણાવે છે.

🌣 સૂત્રઃ૧૯ વિમાનોના સ્થાનને જણાવે છે.

🌣 સૂત્રઃ૨૦ વૈમાનિકોના સૌધર્માદિ બાર ભેદોને જણાવે છે.

✿ સૂત્રઃ૨૧ સ્થિતિ-પ્રભાવ-સુખ-પ્રકાશ-લેશ્યા-વિશુધ્ધિ આદિ જુદા જુદા પદાર્થોના અલ્પબહુત્વનું વર્શન કરે છે.

🌣 સૂત્રઃ૨૨ ગતિ-શરીર-પરિગ્રહ-વગેરેમાં ઉપર ઉપરના દેવોની હીનતા જ્ણાવે છે.

ጳ સૂત્રઃ૨૩ કયા વૈમાનિકને કઇ લેશ્યા છે તેનું વર્જાન કરે છે.

🌣 સૂત્રઃ૨૪થી૨૭ કલ્પાતીત દેવોના ભેદ જણાવે છે.

એ રીતે વૈમાનિક દેવોનો અધિકાર અગ્રીમ સૂત્રોમાં પ્રવર્તે છે.

– જો કે જયોતિષ્ક દેવો પણ વિમાનોમાં ઉત્પન્ન થાય છે. છતાં તેના વિમાન, વૈમાનિકોના વિમાનની અપેક્ષાએ ઘણા નાના છે. વળી તેમના વિમાનો નીચે જડાયેલી રત્નોની જયોતિ એ અન્ય સર્વે દેવો કરતા અનન્ય છે. માટે તેની જયોતિષ્ક તરીકે વિશિષ્ટ ઓળખાણ રહેલી છે. પણ તેમને વૈમાનિક કહ્યા નથી.

–વૈમાનિકોના વિમાન મોટી સમૃષ્ધિવાળા અને દ્વીપ કરતા મોટા છે. તેથી તેમની એ સંજ્ઞા સાર્થક છે.

–વૈમાનિકોના વિમાનો ત્રણ પ્રકારે છેઃ-

(૧)ઇન્દ્રક (૨)શ્રેણિબધ્ધ

(૩)પુષ્પાવકીર્શ

-તેમાં ઇન્દ્રક વિમાન મધ્યમાં સ્થિત છે, તેની ચારે તરફ આકાશના પ્રદેશોની પંકિત સમાન શ્રેણિ વિમાન છે. તેમજ વેરાયેલા ફૂલોની માફક વિદિશાઓમાં જે વિમાન અવસ્થિત છે તેને પુષ્પાવકીર્ણ વિમાન કહે છે.

અહીં બારે વૈમાનિકોની ઇન્દ્રક સહિતના શ્રેણિ વિમાનોની સંખ્યા તેમના આકાર મુજબ રજૂ કરી છે. તથા પુષ્પાવકીર્ણ વિમાન સંખ્યા પણ સાથો સાથ જણાવેલી છે.

| (૧) સૌધર્મઃ-      | વૃત્ત વિમાન-૭૨૭  | ત્રિકોણ વિમાન ૪૯૪                 |
|-------------------|------------------|-----------------------------------|
|                   | ચોરસ વિમાન-૪૮૬   | પુષ્પાવકીર્શ-૩૧,૯૮,૨૯૩            |
|                   | સર્વે મળીનેઃ-    | કુલ વિમાન- ૩૨ લાખ                 |
| (૨) ઇશાનઃ-        | વૃત્ત વિમાન-૨૩૮  | ત્રિકોણ વિમાન-૪૯૪                 |
|                   | ચોરસ વિમાન-૪૮૬   | પુષ્પાવકીર્શ-૨૭,૯૮,૭૮૨            |
|                   | સર્વે મળીનેઃ-    | કુલ વિમાન-૨૮ લાખ                  |
| (૩) સનત્કુમારઃ-   | વૃત્ત વિમાન-૫૨૨  | ત્રિકો <b>ણ વિમાન ૩૫</b> <i>૬</i> |
| •                 | ચોરસ વિમાન-૩૪૮   | પુષ્પાવકીર્શ-૧૧,૯૮,૭૭૪            |
|                   | સર્વે મળીનેઃ-    | કુલ વિમાન-૧૨ લાખ                  |
| (૪) માહેન્દ્રઃ-   | વૃત્ત વિમાન-૧૭૦  | ત્રિકોણ વિમાન-૩૫ <i>૬</i>         |
|                   | ચોરસ વિમાન-૩૪૮   | પુષ્પાવકીર્શ-૭,૯૯,૧૨ <i>૬</i>     |
|                   | સર્વે મળીનેઃ-    | કુલ વિમાન-૮લાખ                    |
| (૫)બ્રહ્મલોકઃ-    | વૃત્ત વિમાન-૨૭૪  | ત્રિકોણ વિમાન-૨૮૪                 |
|                   | ચોરસ વિમાન-૨૭૬ ં | પુષ્પાવકીર્શ-૩૯૯ ૧ <i>૬૬</i>      |
|                   | સર્વે મળીનેઃ-    | કુલ વિમાન-૪ લાખ                   |
| (૬) લાંતક         | વૃત્ત વિમાન-૧૯૩  | ત્રિકોણ વિમાન-૨૦૦                 |
|                   | ચોરસ વિમાન-૧૯૨   | પુષ્પાવકીર્શ-૪૯૪૧૫                |
|                   | સર્વે મળીનેઃ-    | કુલ વિમાન-૫૦,૦૦૦                  |
| (૭)શુક્ર દેવલોકઃ- | વૃત્ત વિમાન-૧૨૮  | ત્રિકોણ વિમાન-૧૩۶                 |
|                   | ચોરસ વિમાન-૧૩૨   | પુષ્પાવકીર્શ-૩૯, ૬૦૪              |
|                   | સર્વે મળીનેઃ-    | કુલ વિમાન-૪૦,૦૦૦                  |

અધ્યાય: ૪ સૂત્ર: ૧૭

| (૮)સહસ્રારઃ-             | વૃત્ત વિમાન-૧૦૮<br>ચોરસ વિમાન-૧૦૮<br>સર્વે મળીને               | ત્રિકોણ વિમાન-૧૧ <i>૬</i><br>પુષ્પાવકીર્શ-૫ <i>૬૬૮</i><br>કુ <b>લ વિમાન</b> -૬૦૦૦ |
|--------------------------|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| (૯)આનત +<br>(૧૦) પ્રાણત- | સર્પ પગાપ<br>વૃત્ત વિમાન-૮૮<br>ચોરસ વિમાન-૮૮<br>સર્વે મળીને    | ુલ ાપનાય-୨୦୦୦<br>ત્રિકોણ વિમાન-૯૨<br>પુષ્પાવકીર્શ-૧૩૨<br>કુલ વિમાન-૪૦૦            |
| (૧૧) આરણ+<br>(૧૨)અચ્યુત- | વૃત્ત વિમાન- <i>૬૪</i><br>ચોરસ વિમાન- <i>૬૮</i><br>સર્વે મળીને | ત્રિકોણ વિમાન-૭૨<br>પુષ્પાવકીર્શ-૯ <i>૬</i><br>કુ <b>લ વિમાન</b> -૩૦૦             |

આ પ્રમાણેબારે દેવલો કમાં રહેલા ઇન્દ્રક સહિતના શ્રેણીબધ્ધ વિમાનો તથા પુષ્પાવકીર્ણ વિમાનોની સંખ્યા પૂર્વક બારે દેવલોકની વિમાન સંખ્યા જણાવી

તેમાં વૃત્ત-ત્રિકોણ અને ચતુષ્કોણ એવા ભાગ પાડવાનું કારણ એ છે કે-શ્રેણીઓની મધ્યમાં રહેલા ઇન્દ્રક વિમાન વૃત્તાકાર છે.

તે વિમાનની ચારે દિશામાં ક્રમશઃ ત્રિકોણ- ચતુષ્કોણ-વૃત્ત-ત્રિકોણ -ચતુષ્કોણવૃત્ત એ રીતે વિમાનોની શ્રેણી આવેલી છે. તેથી આ શ્રેણીનું વિભાજન કરીને ઉપરોક્ત અંક જણાવેલ છે.

🔲 [8] સંદર્ભઃ-

🍄 આગમ સંદર્ભः- चउव्विहा...वेमाणिया भग. श.२०-उ.८.सू. ६८२/३

અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ- ક્ષેત્ર લોકપ્રકાશ-સર્ગ ૨૬-શ્લોક ૨,૩,૪ ૮૧ થી ૮૮ સર્ગ-૨૭-શ્લોક-૨૮થી૩૭,૧૨૫થી૧૨૯,૨૫૬થી૨૫૯,૩૩૩થી૩૪૮,૩૭૭થી ૩૭૯,૪૦૬થી૪૮૮, ૪૬૪ થી ૪૬૭,૫૪૬-૫૪૭-૫૫૦

🔲 [9]પઘઃ-સૂત્રઃ૧૭-૧૮-૧૯ નું સંયુક્ત પઘઃ-

- (૧) દેવ વૈમાનિક ના જે મૂળ બે ભેદે ગ્રહ્યા કલ્પોપપન્ન પ્રથમ ભેદે બાર ભેદો સંગ્રહહ્વા કલ્પ અતીતનો ભેદ બીજો દેવ ચૌદે જાણવા ઉપર ઉપર સ્થાન જેનાં સૂત્ર ભાવ પ્રકાશવા
- (૨) ચોથા વૈમાનિકો દેવો વળી તે બે પ્રકારના
   જે કલ્પાતીત કલ્પસ્થ ઉપરો ઉપર તે રહ્ય
- 🔲 [10] નિષ્કર્ષઃ- સૂત્રઃ૧૭-૧૮-૧૯ ત્રક્ષે સૂત્રોનો નિષ્કર્ષ સૂત્રઃ ૧૯ માં જુઓ.

#### 

## (અધ્યાચઃ૪-સૂત્રઃ૧૮)

- 🔲 [1] સૂત્રહેતુઃ- વૈમાનિક દેવોના મુખ્ય બે ભેદોને આ સૂત્ર જણાવે છે. .
- 🔲 [2] सूत्रःभूणः- कल्पोपपन्नाःकल्पातीतष्श्व
- 🔲 [3]सूत्रःपृथर्डः-कल्प उपपन्नाः कल्प अतीताः च
- 🔲 [4] સૂત્રસારઃ- [વૈમાનિક દેવો] કલ્પોપપન્ન અને કલ્પાતીત [એમ બેપ્રકાર છે.]
- 🗖 [5] શબ્દજ્ઞાનઃ-

कल्पोपपन्न - કલ્પોપપન્ન-કલ્પમાં ઉત્પન્ન થયેલ कल्पातीताः- કલ્પાતીત રૂપ-કલ્પ[મર્યાદા] રહીત છે તે च :- અને,[સમુચ્ચય]

🗖 [6] अनुवृत्तिः- (१) वैमानिका: ४:१७

[7] અભિનવટીકાઃ- ઉપરોકત સૂત્ર થી વૈમાનિક દેવોનો અધિકાર આરંભાયો છે. આ સૂત્ર થકી તેના મુખ્ય બે ભેદોને જજ્ઞાવે છેઃ-

(૧)કલ્પોપપન્ન (૨) કલ્પાતીત

સમાન્યથી વૈમાનિક દેવોના આ બે મૂળ ભેદ છે. તેના ઉત્તર ભેદોનું વર્શન અગ્રીમ સૂત્રોમાં કરવામાં આવેલ છે.

कल्प:- વૈમાનિકના બંને ભેદોનું વર્શન ''કલ્પ'' શબ્દ ને આધારે કરાયું છે. એકમાં ઉત્પત્તિનો આધાર લીધો છે. બીજામાં અતીતતાનો પજ્ઞ કલ્પ એટલે શું?

-इन्द्रादिदशभेद कल्पनात् कल्पाः

–પૂર્વોકત સૂત્ર [ अ.४-सू.३]માં कल्प શબ્દની વ્યાખ્યાકરી ત્યારે [ अ.४-सू.४ માં જણાવ્યા મુજબ] ઇન્દ્ર, સામાનિક, ત્રાયસ્ત્રિશ,પારિષાદ્ય,આત્મરક્ષ,લોકપાલ,અનીક, પ્રકીર્ણ,આભિયોગ્ય,કિલ્બિષિક ને ઇન્દ્રાદિ દશ ભેદ કહ્યા છે.

આ વ્યવસ્થા જયાં હોય તે કલ્પ કહેવાય છે.

– જયાં નાના-મોટાની મર્યાદા રૂપ કલ્પ છે તે દેવલોકને કલ્પ કહેવામાં આવે છે.

- सूत्रકार मહર્ષિ એ स्वयं, स्थानने આશ્રીने कल्प शબ्દની व्याખ्या કરતા જણાવ્યુ કે प्राग् प्रैवेयकेभ्य: कल्पा: [अ.४-सू.२४] अर्थात् श्रैवेयક पूर्वे કલ्प છે.

-- કલ્પ એટલે પૂજય-પૂજક,સ્વામી-સેવક વગેરેભાવ રૂપ મર્યાદા જયાં રહેલી છે તે [વૈમાનિકો] 💠 कल्पोपपन्नः- कल्पेषु उत्पन्नाः (इति) कल्पोपपन्नाः

– ઉપર જે कल्प शબ्દ ની વ્યાખ્યા કરી તે મુજબના કલ્પમાં ઉત્પન્ન થયેલાને કલ્પોપપન્ન કહ્યા છે.

– સૌધર્મ થી અચ્યુત પર્યન્ત બાર દેવલોકને કલ્પ કહ્યો છે. તેથી આ બાર દેવલોકમાં ઉત્પન થયેલા દેવોને કલ્પોપપન્ન દેવો કહ્યા છે.

- જે દેવો સ્વામી-સેવક ભાવથી યુકત છે તેઓ કલ્પોપપન્ન છે.

🕈 कल्पातीतः-कल्पान् अतीताः (इति) कल्पातीता

– ઉપર જે कल्प શબ્દ ની વ્યાખ્યા કરીતે મુજબના કલ્પથી રહિત સ્થાને ઉત્પન્ન થયેલા અર્થાત્ જયાં આવો ઇન્દ્રાદી મર્યાદા પૂર્શ વ્યવહાર નથી તેવા સ્થાનમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવોને કલ્પાતીત [દેવો] કહ્યા છે.

– જયાં સ્વામી-સેવક ભાવ નથી પણ બધા પોતે ( स्वयम् ) અહમિન્દ્ર છે તેઓને કલ્પાતીત [દેવો] કહ્યા છે.

– બાર દેવલોકની ઉપરના નવગ્રૈવેયક તથા પાંચ અનુત્તર વિમાનોમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવો તે કલ્પાતીત છે.

• વિશેષઃ- કલ્પોપપન્ન શબ્દ પૂર્વે સૂત્ર-૪:૩ માં જે વ્યાખ્યા કરાઇ છે તે મુજબ તો કલ્પોપપન્ન શબ્દ થી ભવનપતિ-વ્યંતર-જયોતિષ્ક અને ૧૨-દેવલોક સુધીના દેવોનું ગ્રહણ કરેલ છે. કારણકે કલ્પની વ્યાખ્યાનુસાર તો આ સર્વે કલ્પ જ છે.

તેમ છતાં અહીં કલ્પોપપન્ન શબ્દને પારિભાષિક શબ્દ રૂપે સ્વીકારીને ફકત બાર દેવલોકના દેવો માટેજ આ સૂત્રમાં કલ્પોપપન્ન શબ્દ ગોઠવાયેલો છે. કેમ કે અહીં ફકત વૈમાનિક દેવોના જ ભેદ કહ્યા છે.

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

आગમ संદर्भः- वेमाणिया दुविहा पण्णत्ता तं जहा कप्पोपवण्णगा य कप्पाईया य। प्रज्ञा. प-१-सू. ३८/५

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

(१) सौधर्मेशान सनत्कुमार. सूत्र.४:२० थी १२ देव लोड

(२) प्राग् गैवेयकेभ्यः कल्पाः सूत्र ४:२८ थी अल्प

🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ- (૧) દ્રવ્ય લોકપ્રકાશ-સર્ગઃ૮ શ્લોક ૫૯, ૬૦

(૨) જીવ વિચાર ગાથાઃ ૨૪ મૂળ તથા અર્થ

🔲 [9]પદ્યઃ- પૂર્વસૂત્રઃ ૪ઃ૧૭ માં અપાઇ ગયેલ છે

🔲 [10] નિષ્કર્ધઃ- સૂત્ર ૪ઃ૧૭ થી ૪ઃ૧૯ નો નિષ્કર્ષ ૪ઃ૧૯ માં આપેલ છે.

# અધ્યાયઃ૪-સૂત્રઃ૧૯

[1] સૂત્રહેતુઃ- વૈમાનિક નિકાયના દેવલોકના અવસ્થાન ને જણાવવા માટે આ સૂત્ર રચના થયેલી છે.

- 🛛 [2] सूत्रःभूशः-उपर्युपरि
- 🗖 [3]સૂત્ર:પૃથફ:-उपरि- उपरि
- [4] સૂત્રસારઃ- [અગ્રીમ સૂત્ર:૨૦માં નિર્દેશ કર્યા અનુસાર આ વૈમાનિક કલ્પ] ઉપર ઉપર [રહેલા છે]

🔲 [5] શબ્દજ્ઞાનઃ-

उपरि उपरि - ઉપર ઉપર

🗖 [6] अनुवृत्तिः- (१) वैमानिका: ४:१७

(२) देवाश्चतुर्निकायाः ४:१ देवाः

(3) बहिरवस्थिताः ४:१६ थी अवस्थिताः

[7] અભિનવટીકાઃ- આ સૂત્રમા સૂત્રકારે ફક્ત સ્થાન નિર્દેશ કરેલો છે. તેથી પૂર્વોક્ત સૂત્રોની અનુવૃત્તિ ને આધારે જ અહીં વિશેષ અર્થઘટન સંભવે છે.

-१- वैमानिकाः એ અધિકાર સૂત્ર હોવાથી અહીં વૈમાનિક ઉપર ઉપર છે. એ સમજાય.

-૨- देवाः એ અધિકાર પણ અહીં ચાલુ હોવાથી તેની અનુવૃત્તિ લીધી છે.

-૩- અહીં પ્રત્યક્ષ રીતે कल्प શબ્ગની અનુવૃત્તિ ને જણાવી હોવા છતા कल्प શબ્દ ગ્રહણ કરવાનું કારણ એ છે કે सौधर्मीदि कल्प એક એકની ઉપર તેમ સમજવાનું છે.

-૪- अवस्थिता: શદ્ધ અધ્યાહાર છે. उपरि उपरि अवस्थिता: તે પ્રમાણે અન્વય કરી લેવો.

-૫- સ્વોપગ્ન ભાષ્યમાંયયાનિર્દેશ શબ્દ મુકેલ છે. તે એમ સૂચવે છે કે હવે પછીના સૂત્ર:૨૦ માં જે રીતે સૌધર્મ આદિ કલ્પોની વ્યવસ્થા જણાવી છે તે રીતે બારે દેવલોક ને એક એક ઉપર સમજવા અન્ય કોઇ રીતે નહીં યયાનિર્દેશમ્ इति क्श्यमाण सूत्र अफ्शया वेदितव्या ।

સૌધર્મ-ઇશાન વગેરે બારે કલ્પ એક એક ની ઉપર રહેલા છે. તે આ રીતેઃ-

ઉર્ધ્વલોકમાં સૌ પ્રથમ દક્ષિણ તરફ સૌધર્મકલ્પ અને ઉત્તર તરફ ઇશાન કલ્પ આવેલા છે. ઇશાન કલ્પ સૌધર્મ થી કંઇક ઉંચો છે.

– ત્યાર પછી બરાબર સૌધર્મ ની ઉપર ત્રીજો સનત્કુમાર કલ્પ છે. અને બરાબર ઇશાન ની ઉપર ચોથો માહેન્દ્ર કલ્પ છે.

– ત્યાર પછી તે બંને કલ્પની મધ્યમાં પણ ઉપરની બાજુ પાંચમો બ્રહ્મલોક કલ્પ આવેલો છે.

– ત્યાર પછી બ્રહ્મલોકની બરાબર ઉપર છક્રોલાન્તક કલ્પ લાન્તક ની બરાબર ઉપર સાતમો મહાશુક્ર, મહાશુક્રની બરાબર ઉપર આઠમો સહસ્નાર કલ્પ આવેલો છે.

– આઠમા સહસ્નાર કલ્પની ઉપર નવમો-દશમો બે કલ્પ સાથે છે તે આ રીતે-જેમ પહેલા ઉપર ત્રીજો કલ્પ છે તેમ એ જ શ્રેણીમાં ઉપર તરફ જતા દક્ષિણમાં [આઠમા કલ્પ ની ઉપર પણ દક્ષિણ બાજુએ] નવમો આનત કલ્પ છે અને ઉત્તર બાજુએ દશમો પ્રાણત કલ્પ છે.

– ત્યારપછી તેની ઉપર અગીયારમો- બારમો કલ્પ છે તે આ રીતેઃ-

– દક્ષિણતરફ નવમા આનત કલ્પની બરાબર ઉપર [લોક પુરુષ ના ચિત્ર મુજબ ગળાની નીચે અથવા બારમા રાજલોકમાં] અગીયારમો આરણ કલ્પ આવેલો છે અને ઉત્તર તરફ પ્રાણત કલ્પની બરાબર ઉપર બારમો અચ્યુત કલ્પ આવેલો છે. તેની ઉપર પ્રૈવેયક-પ્રૈવેયક ઉપર અનુત્તર વિમાન આવેલા છે.

તેથી જ સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં उपरि उपरि च यथा निर्देश એવું વિધાન કર્યુ છે. જે उपरि उपरि :- ઉપર ઉપર.પણ અહીં ઉપર ઉપર એટલે એકથી બાર દેવલોક સીડી આકારે ક્રમશઃ ઉપર-ઉપર છે તેવું ન સમજતા ઉપર જણાવ્યુ તે રીતે उपर्यपरि નો અર્થ લેવો – ઉપર ઉપર શબ્દ થી અહીં વૈમાનિક દેવો કે વૈમાનિક વિમાનોનું ગ્રહણ નથી કરવાનું પણ કલ્પ (દેવલોક) નું ગ્રહણ કરવાનું છે. કેમ કે દેવો એક બીજાની ઉપર છે તેવું કથન અનુચીત છે અને વિમાનો તો શ્રેણિબધ્ધ અને પુષ્પાવકીર્ણ બંને રીતે હોવાથી એક એક ની ઉપર છે તેવું કહી શકાય નહીં.

સિધ્ધ સેનીય ટીકામાં પણ કહ્યું છે કે न देवा विमानानि वा । તેથીઅહીં उपरि उपरि શબ્દમાં कल्प નીજ અનુવૃત્તિ લેવી.

વિશેષઃ- સૂત્રકાર ભગવંત જયારે ઉપરિઉપરિ એવો સ્થાન નિર્દેશ કરે છે ત્યારે જ તેનુ અવસ્થાન નક્કી થઇ જાય છે. છતાં વિશેષ સ્પષ્ટતા માટે સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં જણાવે છે કે

न एक क्षेत्रे, न अपि तिर्यग् अधस् वा इति ।

– આ કલ્પો બધાંએ બધા એકજ ક્ષેત્રમાં અવસ્થિત નથી અને તિચ્છાં કે નીચેનીચેની તરફ પણ અવસ્થિત નથી – વૈમાનિક કલ્પોનું સ્થાન વ્યંતર નિકાયની જેમ અવ્યવસ્થિત પણ નથી અને જયોતિષ્ક નિકાયની જેમ તિચ્છું પણ નથી.

#### - સૂત્રમાં દ્વિત્વ કેમ?

🌣 રાજવાર્તિક [તત્ત્વાર્થવાર્તિક] ટીકામાં શ્રી અકલંક દેવ એવો ખુલાસો કરે છે કે - અહીં समीप અર્થના પ્રતિપાદન માટે उपरि શબ્દનું દ્વીત્વ કરાયેલું છે.

પ્રશ્નઃ- સૌધર્મ અને સનત્કુમાર કે બ્રહ્મલોક વગેરે કલ્પોની વચ્ચે અસંખ્યાત યોજનોનું વ્યવધાન છે. પછી તેને સમીપ કેમ કહેવાય?

🌣 યદ્યપિ અસંખ્યાત યોજનનું તેઓ વચ્ચે અંતર છે. છતાં પણ તે બે કલ્પ વચ્ચે અન્ય કોઇ સજાતીય સ્વર્ગનું વ્યવધાન ન હોવાથી સમીપતા માનીને દ્વીત્વ કરાયું છે.

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

आગમ संदर्भः- सोहम्मस्स कप्पस्स उपिं सपकि्रवं...ईसाणस्स कप्पस्स उपिं सपकि्रवं...सणंकुमारमाहिंदाणं अपिं सपकि्रवं...बंभलोग देवा, लंतगदेवा - बंभलोगस्स कप्पस्स उपिं सपकि्रवं...इत्यादि इत्यादि इत्यादि...क प्रज्ञा॰ प.१ वैमानिकाधिकारे सूत्र-५३/२ थी ९

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

सूत्र-४:२० सौधर्मेशानसानत्कुमारमाहेन्द्रब्रह्य...

🔲 [9] પદ્યઃ- સૂત્રઃ ૧૭ માં સૂત્ર ૧૭-૧૮-૧૯ ત્રણે સૂત્રો ના બંને સંયુક્ત પદ્યો છે.

🧻 [10] નિષ્કર્ધઃ- સૂત્ર ૧૭-૧૮-૧૯ સંયુક્ત નિષ્કર્ષઃ-

ઉપરોકત ત્રણ સૂત્રો માત્ર એટલો જ નિર્દેશ કરે છે કે વૈમાનિક દેવો છે- બે પ્રકારના છે-તેમના કલ્પ ઉપર ઉપર અવસ્થિત છે.

આટલી સામાન્ય વાતનો નિષ્કર્ષ શું લેવો? બાર દેવલોક રૂપ એવા કલ્પોપપન્ન માટે સ્વામી-સેવક કે પૂજય-પૂજક ભાવના અસ્તિત્વનો આધાર લીધેલો છે. અર્થાત્ આ બારે કલ્પોમાં પણ કોઇ જગ્યાએ ઉત્પન્ન થવા માત્રથી જીવ જંગ જીતી ગયો તેમ માનવું નહીં .ત્યાં ઉત્પન્ન થયા પછી પણ આપણે કદાચ ઇન્દ્રના નોકર-ચાકર , સૈનિક ,કોટવાળ , કે ચાંડાળ જેવી કક્ષાના તો નથીને? તે વિચારણીય છે.

જેઓ દેવલોક સુખોની કલ્પના કરે છે. દેવલોકના ભોગવિલાસને જ વિચારે છે તેમના માટે આ લાલબતી સમાન વાત છે. દેવલોકમાં પણ પરમોચ્ય સુખ કે ભોગ વિલાસતો ઇન્દ્રોને જ છે જો ખરેખર સર્વોચ્ચ સુખ માટે જ ત્યાં જવું હોય તો એવા નાશવંત સુખને શા માટે ઇચ્છે છે? કાયમી સર્વોચ્ચ સુખના પ્રયત્નમાટે उपरિ उपरિ શબ્દનો વિચાર કર. તો उपरિ उपरિ નો છેડો સિધ્ધશીલાજ આવશે.

## અધ્યાચઃ૪-સૂત્રઃ૨૦

[1] સૂત્રહેતુઃ- વૈમાનિક નિકાયના કલ્પોપપન્ન તથા કલ્પાતીત દેવોના ઉત્તર ભેદોને આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર જણાવે છે.

[2] सूत्रःभूणः- \*सौधर्मे शानसानत्कुमारमाहेन्द्र बहालोकलान्तक महाशुक्रसहस्रारेष्वानतप्राणतयोशरणाच्युतयोर्नवसु ग्रैवेयकेषु विजय वैजयन्तजयन्तापराजितेषु सर्वार्थसिद्धे च

[3] सूत्रः पृथक्षः - सौधर्म - इशान - सानत्कुमार - महेन्ट्र - ब्रह्मलोक लान्तक - महाशुक्र - सहस्रार - आनत्व्याणतयो: आरण्वअच्युतयो: नवसु प्रैवेयकेषु विजय-वैजयन्त - जयन्त - अपराजितेषु सर्वार्थसिद्धे चे

[4] સૂત્રસારઃ- સૌધર્મ,ઇશાન,સાનતકુમાર,મહેન્દ્ર,બ્રહ્મલોક,લાંતક,મહાશુક્ર, સહસાર,આનત,પ્રાણત, આરણ, અચ્યુત,નવપ્રૈવેયક,વિજય, વૈજયન્ત, જયન્ત, અપરાજિત, અને સર્વાથસિધ્ધમાં [વૈમાનિક દેવો રહે છે]

🗖 [5] શબ્દજ્ઞાનઃ-

सौधर्म - સૌધર્મ.પહેલોદેવલોક ईशान-ઇશાન-બીજો દેવલોક सानत्कुमार-સાનતુકુમાર-ત્રીજો દેવલોક माहेन्द-માહેન્દઃચોથો દેવલોક ब्रह्मलोक-બ्रह्म सोड- પાંચમો દેવલોક लान्तक- सान्त अध्र हो देवसो अ महाशुक- મહાશુક-સાતમો દેવલોક सहसार-સહગ્રાર-આઠમો દેવલોક **આનત-પ્રાणતયો**:આનત-પ્રાણત, નવમો-દસમો દેવલોક બિંનેનો ઇન્દ્ર એક છે] आरण-अच्यतयो:- આરશ-અચ્યત,અગીયારમો-બારમો [ બંને નો ઇન્દ્ર એક છે] नवस ग्रैवेयकेष -नवश्रैवेयडोमां विजय - विજય-पहेलं अनुत्तर वैजयन्त-वैજયन्त, બીજું અनुत्तर जयन्त- त्रीष्ट्रं अनुत्तर अपराजित- थोधुं अनुत्तर सर्वार्थसिद्ध-પાંચમં અनृत्तर

\* सौधर्मेशानसानत्कुमारमाहेन्द्रब्रह्मब्रह्मोत्तरत्ञन्त वक्मपिष्ट शुक्रमंहाशुक्रशतार सहस्रारेष्वानतप्राणतयोरारणाच्युतयोर्नवसु ग्रैवेयकेषु विजय वैजयन्तजयन्तपराजितेषु सर्वार्थ सिध्धौ च । એ પ्रभाशे १ 5 देवसो ५ ने જन्नावतुं सूत्र दिगम्भर आम्नायमां छे. 🗖 [6] अनुवृत्तिः- वैमानिकाः सूत्र ४:९७

[7] અભિનવટીકાઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિએ પૂર્વોકત સૂત્રઃ૧૯માં ૩૫રિ ૩૫રિ [ અવસ્થિता:]એમ કહીને બાકીની વાત અધ્યાહાર રાખેલી હતી. આ સૂત્ર થકી સૌધર્માદિ કલ્પનો નામ નિર્દેશ કરી, સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં તેના સ્થાનને પજ્ઞ જજ્ઞાવેલ છે.

મુખ્યત્વે ત્રણ ભેદોની અત્રે વિવક્ષા કરાયેલી છે

(૧)કલ્પોપપન્ન એવા બાર દેવલોક નું સ્થાન

(૨) કલ્પાતીત એવા નવગ્રૈવેયકનું સ્થાન

(૩) કલ્પાતીત એવા વિજયાદિ પાંચ અનુત્તર વિમાનોનું સ્થાન

– તદુપરાંત લોકાન્તિક દેવોના સ્થાનને માટે પરોક્ષ સૂચન કરેલું છે.

અહીં સૂત્રકાર ભગવંત સર્વપ્રથમ સૌધર્મ -આદિ અચ્યુત પર્યન્ત બાર દેવલોકને જણાવે છે પછી નવ પ્રૈવેયક હોવાનું કથન કરે છે, છેલ્લે નામનિર્દેશ પૂર્વક પાંચ અનુત્તર હોવાનું કહે છે.

– આટલા સ્થાનમાં રહેતા દેવોને વૈમાનિક કહ્યા છે.

--एतेषु सौधर्मदिषु कल्पविमानेषु वैमानिका देवा भवन्ति ।

🍫 સ્થાન તથા આકૃત્તિ નિર્દેશઃ-

(૧) સૌધર્મ કલ્પઃ- જયોતિષ્ક વિમાનો થી અસંખ્ય યોજન ઉપર ગયા પછી મેરુની દક્ષિણ દિશામાં સૌધર્મ નામે પહેલો કલ્પ આવેલો છે.

- જેની લંબાઇ પહોડાઇ અસંખ્યાત કોડાકોડી યોજનની છે.

-અર્ધ ચંદ્રમા સમાન આકૃત્તિ વાળો સર્વરત્નમય શોભાયુકત છે.

**(૨) ઇશાન કલ્પઃ-** સૌધર્મ કલ્પ થી થોડો ઉંચો [ઉપરની દિશામાં] પરંતુ ઉત્તર ભાગમાં [ચિત્રની રીતે જોતા જમણી બાજુએ] ઇશાન કલ્પ આવેલ છે.

-ઇશાન કલ્પ સૌધર્મ કલ્પ થી સમશ્રેણિમાં નથી પણ કંઇક ઊંચો છે. -સૌધર્મ કલ્પની માફક તે પણ અર્ધચંદ્રાકાર જ છે.

(**૩)સાનત્કુમારઃ-** સૌધર્મ કલ્પની સમશ્રેણિમાં પણ સૌધર્મ કલ્પ થી અત્યંત દૂર અસંખ્ય કોડાકોડી યોજન ઉંચે સાનત્કુમાર કલ્પ આવેલ છે.

-અર્ધચંદ્રકાર સંસ્થાન વાળો આ દેવલોક અતિ સુંદર છે.

**(૪) માહેન્દ્ર કલ્પઃ-** ઐશાન [ઇશાન] કલ્પથી સમશ્રેણિમાં પણ ઉપર,અત્યન્ત દૂર, . અસંખ્ય કોડાકોડી યોજન ઉંચે ગયા પછી માહેન્દ્રકલ્પ છે.

-અર્ધ ચંદ્રાકાર સંસ્થાનવાળો એવા રમણીય દેખાવનો આ કલ્પ છે.

(પ) **બ્રહ્મલોક કલ્પઃ-** સનત્કુમાર અને માહેન્દ્ર કલ્પથી અસંખ્ય કોડાકોડી યોજન ઉપર ગયા બાદ, સનત્કુમાર અને માહેન્દ્ર કલ્પની બરાબર મધ્યમાં [મધ્ય સ્થાને] બ્રહ્મલોક નામે પાંચમો કલ્પ [દેવલોક] આવેલ છે - આ કલ્પ અર્ધચંદ્રાકાર નથી પણ પૂર્ણચંદ્રની આકૃતિવાળો છે.

(**5) લાંતક કલ્પઃ- બ્રહ્મ**દેવલોકથી ઉપર અસંખ્ય કોડાકોડી યોજન ગયા બાદ સમાન દિશામાં અને તેની સમશ્રેષ્ઠિામાં છકો લાંતકનામનો કલ્પ [અર્થાત્ દેવલોક] આવેલો છે.

(૭) મહાશુક્ર કલ્પઃ- લાન્તક કલ્પ થી બરાબર ઉપર-સમાન દિશામાં સમાન શ્રેણિમાં

અસંખ્ય કોડાકોડી યોજન ગયા બાદ મહાશુક્ર નામક સાતમો કલ્પ આવેલો છે.

- આ કલ્પ સંપૂર્શ ચંદ્રાકાર રૂપ છે.

(૮) સહસાર કલ્પઃ- મહાશુક્ર કલ્પ બરાબર ઉપર સમાન દિશામાં અને સમાન શ્રેણિમાં અસંખ્ય કોડાકોડી યોજન ગયા બાદ આઠમો સહસ્રાર નામનો કલ્પ આવેલો છે

(૯)- (૧૦)આનત-પ્રાણત કલ્પઃ- આઠમા સહસ્રાર કલ્પ [દેવલોક] ની ઉપર અસંખ્ય કોડાકોડી યોજન ગયા બાદ દક્ષિણ અને ઉત્તરમાં આનત અને પ્રાણત નામે કલ્પો આવેલા છે.

- દક્ષિણમાં રહેલા સૌધર્મ ની ઉપર સમશ્રેણીએ આ નવમો આનત કલ્પ આવેલો છે. જે અર્ધચંદ્રાકાર છે.

-ઉત્તરમાં રહેલા ઇશાન કલ્પની ઉપર સમશ્રેણિએ દશમો પ્રાણત કલ્પ આવેલો છે. જે અર્ધચંદ્રાકાર છે.

**(૧૧)-(૧૨) આરણ-અચ્યુત કલ્પઃ**-નવમા આનત કલ્પથી ઉપર અસંખ્ય યોજન ગયા બાદ સમાન દિશામાં અને સમાન શ્રેણિમાં અગિયારમો આરણ નામનો કલ્પ આવેલો છે.

-આને દશમાં પ્રાણત કલ્પની ઉપર અસંખ્ય યોજન ગયા બાદસમાન દિશામાં અને સમાન શ્રેણિમાં બારમો અચ્યુત નામનો કલ્પ છે. -આરણ અને અચ્યુત બંને કલ્પો [દેવલોકો] અર્ઘચંદ્રાકાર છે. તેમજ મણિમય વિમાનો વડે તેજોમય થયેલા બંને અતિશોભે છે.

🍄 🐧 વેયકઃ- બારે કલ્પ પૂરા થયા બાદ પ્રૈવેયક આવે છે.

- આરણ અચ્યુત કલ્પથી ઘણે ઉંચે ગયા બાદ મધ્યમાં પ્રૈવેયક નામના નવ પ્રતરો આવે છે. - આ નવે પ્રૈવેયક ત્રણ પ્રકારે છે.

(૧) અધસ્તનત્રિક (૨)મધ્યમત્રિક (૩)ઉપરિતનત્રિક

-નવે પ્રૈવેયક ત્રણે ત્રિક રૂપે એકએકની ઉપર રહેલી છે. તે નવે સંપૂર્ણ ચંદ્રાકાર રત્ન જેવી તેજસ્વી શોભી રહી છે.

-પુરુષાકૃત્તિવાળા લોકના કંઠ એટલે કે ગ્રીવાને સ્થાંને રહેલી છે.

✗ અનુત્તર (વિમાન)ઃ- નવ પ્રૈવેયક થી અસંખ્ય યોજન ઉંચે ગયા બાદ અનુત્તર નામે પ્રતર આવે છે.-ત્યાં સર્વોત્કૃષ્ટ એવા પાંચ અનુત્તર વિમાનો છે તેમાં મધ્યમાં એક ઇન્દ્રક વિમાન છે અને ચારે દિશામાં એક એક વિમાન છે.

– ઇન્દ્રક વિમાનની પૂર્વ દિશામાં વિજયનામે અનુત્તર વિમાન છે

– ઇન્દ્રક વિમાનની દક્ષિણ દિશામાં વૈજયન્ત નામે અનુત્તર વિમાન છે

– ઇન્દ્રક વિમાનની પશ્ચિમ દિશામાં જયન્ત નામે અનુત્તર વિમાન છે

– ઇન્દ્રક વિમાનની ઉત્તર દિશામાં અપરાજિત નામે અનુત્તર વિમાન છે

– મધ્યમાં રહેલા ઇન્દ્રક વિમાનને સર્વાર્થ સિધ્ધ વિમાન કહ્યું છે.

🌣 સૌધર્માદિ નામનું રહસ્ય શું છે?

[1] सौधर्मः- સૌધર્મ નામનો ઇન્દ્ર ત્યાં હોવાથી તેને સૌધર્મ કલ્પ કહે છે.

[2] ऐशानः- ઇશાન નામનો ઇન્દ્ર ને આશ્રીને તેનું નામ ઐશાન કહે છે.

[3] सानत्कुमारः- સનત્કુમાર નામક ઇન્દ્રનો નિવાસ હોવાથી સાનતુકુમાર કલ્પ કહે છે.

[4] माहेन्द्र:-મહેન્દ્ર નામના ઇન્દ્રના નિવાસ હોવાથી તેને માહેન્દ્ર કલ્પ કહે છે.

[5] बह्नलोकः- બ્રહ્મ નામક ઇન્દ્રનો નિવાસ હોવાથી બ્રહ્મલોક કલ્પ કહે છે.

[6] लान्तकः- લાંતક નામના ઇન્દ્રનું ત્યાં આધિપત્ય હોવાથી તેને લાંતક કલ્પ કહે છે.

[7] महाशुक्रः- મહાશુક્રાવતંસક નામક વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયેલ મહાશુક્ર ઇન્દ્ર ને લીધે આ કલ્પને પણ મહાશુક્ર કહે છે.

[8] सहस्रारः- રાજાની જેમ શોભતા સહસ્રાર ઇન્દ્રના નામ પરથી આ કલ્પ ને પણ સહસ્રાર નામે ઓળખાય છે.

[૯] आनत[૧૦] प्राणतः- અહીં ઇન્દ્ર તો બંને કલ્પો વચ્ચે એકજ છે તેનું નામ प्राणत છે અને તે પ્રાણતાવતંસક વિમાનમાં ઉત્પન્ન થાય છે. અહીં આનતાવતંસક ઇન્દ્રક વિમાન ને લીધે आनत કલ્પ કહ્યો છે. અને પ્રાણત ઇન્દ્રના નામ પરથી અથવા પ્રાણતાવતંસક ઇન્દ્રક વિમાન પરથી प्राणत कल्प કહ્યો છે.

[૧૧] आरण [૧૨] अच्युतः- અહીંપણ નવમા-દશમા કલ્પની માફક બંને દેવલોકનો એકજ ઇન્દ્ર છે જેનું નામ અચ્યુતેન્દ્ર છે.

-દક્ષિણ દિશામાં આરણાવતંસક ઇન્દ્રક વિમાન ને લીધે તેને આરણ કલ્પ કહ્યો છે.

-ઉત્તર દિશામા અચ્યુતવતંસક વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયેલ અચ્યુતેન્દ્ર ને લીધે તે કલ્પને અચ્યુત કલ્પ કહે છે.

प्रैवेयकः- આ પુરુષાકાર લોકમાં પ્રીવાને સ્થાને રહેલ હોવાથી તે નવે પ્રતરને પ્રૈવેયક કહેવામાં આવે છે.

- આ વિમાનો લોકપુરૂષને ગ્રીવા-ડોકના આભરણ રૂપ છે તેથી પણ તેને ગ્રૈવેયક કહે છે.

☞ विजय, वैजयन्त, जयन्त-મોક્ષમાં આવતા વિઘ્નનાં કારણો જેમણે લગભગ જીતી લીધા છે તેથી તેમને વિજય-વૈજયન્ત અને જયન્ત એવા ત્રણે જુદાજુદા નામોથી ઓળખાય છે આ ત્રણે અલગ અલગ અનુત્તર વિમાનો છે.

– ભાષ્યકારે તેમનો સંબંધ દેવોના નામ સાથે જોડતા કહ્યુછે કે अनुत्तरा पञ्च देवनामानः एव

- विजिता अभ्युदर्यंविघ्नहेतवः एभिः इति विजय-वैजयन्त-जयन्ताः

🔅 🌣 अपराजितः- તે વિધ્નના કારણો વડે જેઓ જિતાયાનથી તે અપરાજિત દેવો. માટે તેમના વિમાન ને પણ અપરાજિત વિમાન કહેછે. તૈ: एव विघ्नहेतुभि: न पराजिता (इति)

♥ सर्वार्थसिद्धः- સર્વ પ્રકારની ઉન્નતિ પામી ચૂકેલા, સર્વ પારમાર્થિક સ્વાર્થો મેળવી ચૂકેલા, સંપૂર્ણ અભ્યુદયરૂપ પ્રયોજનોના વિષયમાં જેઓ સિધ્ધ થઇ ચૂકયા છે તેઓ સર્વાર્થ સિધ્ધ છે. માટે તેમના વિમાન ને પણ સર્વાર્થસિધ્ધ વિમાન કહે છે.

– આ પાંચેને અનુત્તર કહ્યા છે. કેમ કે (૧) અલ્પ સંસારી હોવાથી ઉત્તમ-પ્રધાન છે (૨) કલ્પને અંતે આવેલા છે તેથી તેના પછી કોઇ વિમાનનથી માટે પણ અનુત્તર છે.

✿ વિશેષઃ- સમગ્ર સૂત્રમાં બધા શબ્દોનો એક સમાસ ન કરતા જુદા જુદા સમાસો કરવામાં આવ્યા છે તેનું રહસ્ય શું છે?

(૧) સૌથી પહેલો સમાસ સૌધર્મ થી સહસ્રાર સુધીનો એટલે કે પહેલાથી આઠમા

દેવલોકનો કરાયો છે અને ત્યાં સहस्रारेषु પદ મુકેલ છે.

(૨) બીજો સમાસ નવમા-દશમા કલ્પનો કર્યો છે आनतप्राणतयो:

(૩) ત્રીજો સમાસ અગીયારમા-બારમા કલ્પનો છે આરणाच्युतयो:

(૪) ચોથો સમાસ તો ન કહેવાય પણ અસમાસિક પદ છે नवसु

(૫) પાંચમું અસામાસિક ૫દ છે प्रैवेयकेषु

( ૬) છક્રો [ચોથો] સમાસ विजयादि ચાર અનુત્તર વિમાનોનો કર્યો છે ત્યાં છેલ્લુ ૫દ अपराजितेषु મુકેલ છે.

(૭) છેલ્લુ અસામાસિક પદ છે સર્વાર્થીસદ્ધે

આ રીતે ચાર સમાસ અને ત્રણ અસામાસિક પદો વાળુ સૂત્ર બનાવીને સૂત્રમાં જે લંબાણ કર્યુ છે તે સહેતુક છે.જેમકેઃ-

[૧] ૧ થી ૮ દેવલોક પર્યન્ત મનુષ્યો અને તિર્યંચો બંને ઉત્પન્ન થઇ શકે છે પણ સહસ્રાર-આઠમા કલ્પ પછી તિર્યચો ઉત્પન્ન થઇ શકતા નથી

વળી દેવીઓનું ગમના ગમન પણ આઠ દેવલોક પર્યન્ત સ્વીકારેલું છે માટે પહેલો સમાસ सहस्रारेषु પર્યન્તનો કર્યો

[૨] આનત-પ્રાણત એ બંને કલ્પોનો સમુદિત એવો એક પ્રાણત ઇન્દ્રજ છે. જે વાત पૂર્વયોર્દ્વીન્દ્રા: [अ.४-सू.६]માં પણ જણાવેલી છે. તે દર્શાવવા અહીં સમાસ કર્યો છે.

વળી શાશ્વતા જિનાલયની ગણતરીમાં પણ ''નવ-દશમે વંદુશત ચાર'' કહ્યુ પણ જિનાલયની સંખ્યા અલગ દર્શાવી નથી.

તે ઉપરાંત અનેક વર્શન સમુદીતપણે થયેલા છે માટે आनतप्राणतयोः કહ્યું.

[૩] આરणાच્युतयोઃ- સમાસ પણ આવાજ કારણે થયો છે. ત્યાં પણ આ અગીયારમા-બારમા કલ્પને ઇન્દ્ર એકજ છે ત્યાં પણ ''અગીયારમા-બારમે ત્રણસે સાર'' જેવી પંકિતથી શાશ્વતા જિનાલય સમુદીત જ છે માટે ત્યાં પણ સૂત્રકારે સમાસ કર્યો છે.

વળી ગૃહસ્થ મનુષ્યોની દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થવાની હદપણ બારમા દેવલોક પાસે પૂરી થાય છે. [૪] नवसु :- એવું અસમાસિક પદ છે તેનો ફલિતાર્થ દિગમ્બર આમ્નય ને આશ્રીને પરોક્ષ રીતે ઘટાવતા અહીં नवसु સંખ્યા થકી પ્રૈવેયકદેવો ને અલગ પાડેલા હોવાનું પણ જણાવેલ છે. કેમ કે [સૂત્ર ૪:૨૫,૪:૨*૬* થકી] લોકાન્તિક દેવોપણ નવ કહ્યા છે જેની ગણના અલગ થયેલી છે [નૉઘઃ- આ ખુલાસોકરનારા અનુવાદક ની ભૂલ છે કેમ કે તત્વાર્થ સૂત્રકાર લોકાન્તિક દેવોના આઠ ભેદજ જણાવે છે-નવભેદ તત્વાર્થ સૂત્રકારે નોંધ્યાજ નથી.

તેથી અહીં नवसु એ શ્રેવેયકનુ જ વિશેષણ બની રહેશે- [દીપરત્ન સાગર]

[૫] પ્રૈવેયकेषु એવુંજે અસામાસિક પદ છે તે પણ સૂચક છે, સમગ્ર સૂત્રમાં દેવલોક-પ્રૈવેયક અને અનુત્તર ત્રણ મુખ્ય વિભાગો છે.

દેવલોકનો નિર્દેશ બારે નામપૂર્વક થયો છે, અનુત્તરનો નિર્દેશ પણ विजयादि પાંચે નામ-નિર્દેશ સાથે છે. જયારે પ્રેવેયકના નામ આપેલા નથી પણ ફક્ત સંખ્યા નિર્દેશ કરેલ છે તેથી ત્યાં એકથી નવ પ્રેવેયક નો ગર્ભિત સમાસ પણ સમજી શકાય અથવા તેના અલગ અસ્તિત્વને પણ સમજી શકાય છે. કેમ કે ગ્રેવેયકમાં ઉત્પન્ન થનાર સર્વવિરતિધર હોવા છતાં પણ બહુલ સંસારીપણ હોઇ શકે છે. પણ વિજયાદિમાં ઉત્પન્ન થનાર અલ્પ સંસારીજ હોય છે. તે ભેદનું જ્ઞાન કરાવવા અસામાસિક પદ મુકયુ છે. તેમ કહી શકાય.

[*ઙ*] છેલ્લો અને ચોથો સમાસ विजयादि ચાર અનુત્તર વિમાનોનો કર્યો છે અને अपराजितेषु પદ થકી તેનો નિર્દેશ મળે છે.

પાંચે અનુત્તર વિમાન હોવા છતાં જે ચાર નો અલગ સમાસ કર્યો છે તેનો ઉત્તર [સૂત્ર ૪:૨૭] विजयादिषु द्विचरमा: માંથી મળે છે

વિજયાદિ ચાર અનુત્તરમાં બે વખત ગયેલાને ચરમશરીરી કહ્યા છે.

[૭] સર્વાર્થસિદ્ધેઃ- અલગ ૫દ લેવાનું કારણ તે દેવોનું નિયમા એકાવતાકરી પશું છે

🛠 પ્રશ્ન-પાંચમા કલ્પ નું નામ બ્રહ્મ છે છતાં સૂત્રકારે બ્રહ્મલોક કેમ મુકયું?

- એક તો બ્રહ્મ-લોક એ રીતના નામોલ્લેખની જ પ્રાચીન પરીપાટી છે

- બીજું બ્રહ્મ કલ્પમાં અંતે લોકાંતિક દેવોનું સ્થાન છે તે જણાવવા અહીં લોક શબ્દનો પ્રયોગ કરવામાં આવે છે.

આ લોકશબ્દ થી લોકાન્તિક દેવોનો બોધ થાય છે ત્યાં રહેવાવાળા દેવ અત્યંત શુભ પરીણામવાળા છે. ૠષિમાફક રહેતા હોવાથી બ્રહ્મર્ષિ કહેવાય છે તેમને પરમાત્માના કલ્યાણકો જોવાની વિશેષરુચિ હોય છે.નિયમા મોક્ષગામી જીવો હોય છે.

પૂર્વે જણાવ્યા મુજબ એકથી બાર કલ્પના દેવો કલ્પોપપન્ન કહ્યા છે અને તેની ઉપરના દેવો કલ્પાતીત કહ્યા છે. કલ્પોપપન્ન માં સ્વામી-સેવકભાવ છે. કલ્પાતીત માં આવો સ્વામી-સેવકભાવ નથી બધા અહમિન્દ્રો છે મનુષ્યલોકમાં કોઇ નિમિત્તથી જવાનું થાય તો પણ કલ્પોપપન્ન દેવો જ જાય-આવે છે. કલ્પાતીત દેવો પોતાનું સ્થાન છોડીને જતાં નથી.

🗖 [8]સંદર્ભઃ-

आગम संदर्भः- (१) सोहम्मईसाण सणंकुमारमाहिंदबंभलोयलंतगमहासुकक सहस्सार आणयपाणयआरणअच्चुयहेट्ठिमगेवेज्जगमज्झिमगेवेज्जग उपरिमगेवेज्जग विजयवेजयंतजयंतअपराजियसव्वट्ठसिद्धिदेवा च प्रज्ञा。 प.३-सू.१२५/११

🔹 एवं 🗣 औप•सू. ४३/११

(२) सोहम्मे ईसाणे सणंकुमारे माहिंदे बंभलोए लंतए महासुकके सहस्सारे आणए पाणए आरणे अच्चुए गेंवेज्जविमाणे अणुत्तरविमाणे ईसिप्पब्मारा क अनुयोे.सू.१०३/१४

🍄 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ- અ.૪-સૂ.६ पूर्वयोर्द्वीन्द्रा

अ.४-सू.२७ विजयादिषु द्विचरमा:

✿ અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ- ક્ષેત્રલોક પ્રકાશ સર્ગઃ૨૬,સર્ગઃ૨૭ને આધારે □ [9] પદ્યઃ-

 (૧) પ્રથમ કલ્પ સુઘર્મ નામે, ઇશાન બીજો જાણવો સનતને માહેન્દ્ર બ્રહ્મ, લાન્તકને પીછાણવો શુક્રને સહસ્રાર કલ્પ આનતને પ્રાણત કહી આરણ કલ્પ અગ્યારમો વળી, બારમો અચ્યુત સહી. નવની સંખ્યા પ્રૈવેયકની પ્રીવાસ્થાને સ્થિર રહી વિજયને વળી વૈજયંત જયંત અપરાજિત સહી સર્વાર્થ સિધ્ધ એ દેવપાંચે અનુત્તરના જાણવા એમ વૈમાનિક દેવો, ને છવ્વીસે અવધારવા

(૨) સૌધર્મ ઐશાન સાનત્કુમારને માહેન્દ્ર બ્રહ્મલોક તથા લાંતકવળી મહાશુક્ર સહસ્રાર આણત પ્રાણત આરણઆ અચ્યુત કલ્પોપપન્ન પ્રેવેયક વિજય વૈજયન્ત જયંત અપરાજિત અને સર્વાર્થસિધ્ધ ચૌદ એ કલ્પાતીત

[10] નિષ્કર્ધઃ-સૂત્રકાર ભંગવંત પ્રસ્તુત સૂત્રમાં વૈમાનિક દેવોનો સ્થાન નિર્દેશ કરે છે. ત્રણ પ્રકારના લોક કહ્યા છે. અધો - તીર્ચ્છા - ઉર્ધ્વ

અધોલોકનું વર્શન મુખ્યતયા સાત નરકાવાસોને આધારે કર્યું. તીર્છાલોકનું વર્શન મુખ્યતયા મનુષ્યલોકને આવરી લઇને અસંખ્યાતદ્વીપ-સમુદ્રને આશ્રીને કરવામાં આવ્યુ અને આ ચોથો અધ્યાય દેવ વિષયક હોવા છતાં તેની ગણના ઉર્ઘ્વલોક વિષયક અધિકારોને આશ્રીને કરવામાં આવી રહી છે.

જો કે દેવો તો અધો-તીર્છાઅને ઉર્ધ્વ ત્રણેલોકમાં વિદ્યમાન જ છે પણ લોકના સ્વરૂપની દૃષ્ટિએ વ્યવહારમાં ઉર્ધ્વલોક એટલે દેવલોક એવી સામાન્ય માન્યતા પ્રવર્તે છે.

આટલી પ્રાસ્તાવિક ભૂમિકા પછી આપશે સૂત્રના નિષ્કર્ષ સંબંધે વિચારશા કરીએ તો આ ત્રણેલોકમાં સમગ્ર ચૌદ રાજલોક અથવા લોકનું સ્વરૂપ સમાષ્ટિ થાય છે.

વૈરાગ્ય ભાવનાની ચિંતવના સમયે અનિત્ય ભાવનાનો સંબંધ જોડવા કે પછી સંસાર ભાવના માટેની વિચારણા કરવા કે મુખ્યત્વે એવી લોકસ્વરૂપ ભાવના ભાવવા માટે લોકનું સ્વરૂપ જાણવું નિતાન્ત આવશ્યક છે. સૂત્રકાર મહર્ષિ પણ મુખ્ય પ્રતિપાદ્ય વિષય મોક્ષ તત્વ ને આશ્રીને સાતે તત્વોનું જે વર્શન આ ગ્રન્થમાં કરી રહ્યા છે ત્યાં ધ્યેયતો સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર રૂપ મોક્ષમાર્ગ થકી મોક્ષને પામવાનું જ છે.

આ રીતે પ્રસ્તુત સૂત્ર એ લોકસ્વરૂપ ભાવના ભાવવા માટેની ઉચિત માહિતી પૂરી પાડે છે. તેમજ સમગ્ર ઉર્ઘ્વલોક ના સ્વરૂપ સ્પષ્ટીકરણ થકી આપણી શ્રધ્ધાને પણ દ્રઢ કરે છે આ રીતે સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્જ્ઞાનના પાયાને મજબુત બનાવીને જો સર્વાર્થસિધ્ધ વિમાનનું લક્ષ રાખીએ તો સમ્યગ્ ચારિત્ર પણ આવશ્યક બનવાનું જ છે.

- કેમ કે સર્વાર્થસિધ્ધના જીવો એકાવતારી છે. લોકની ચોટી ઉપર રહેલી સિધ્ધશીલામાં સ્થાન પ્રાપ્ત કરવા માટે સર્વાર્થસિધ્ધ વિમાન એક જંકશન બિંદુ છે. તેનો ખ્યાલ પણ આ સૂત્રમાં પરોક્ષ રીતે મળી આવે છે.

આ રીતે પ્રસ્તુત સૂત્ર ઉર્ધ્વલોકના સ્થાન નિર્દેશ થકી ઉર્ધ્વાતિઉર્ધ્વ સ્થાનનો પ્રેરણા સ્રોત રૂપ છે.

### (અધ્યાયઃ૪-સૂત્રઃ૨૧)

[1] સૂત્રહેતુઃ- સૌધર્માદિ વૈમાનિકો જે પૂર્વસૂત્રમાં જજ્ઞાવ્યા તેઓની સ્થિતિ-પ્રભાવ આદિમાં ઉપર-ઉપરના કલ્પમાં રહેલી અધિકતા દર્શવવાના હેતુથી આ સૂત્ર રચાયું છે.

[2] सूत्रःभूणः- स्थितिप्रभावसुखद्युतिलेश्याविशुद्धीन्द्रियाऽवधि विषयतोऽधिकाः

[3] सूत्र: पृथद्: - स्थिति - प्रभाव - सुख - द्युति - लेश्याविशुद्धि - इन्द्रिय अवधि - विषयत: अधिका:

[4] સૂત્રસારઃ- સ્થિતિ, પ્રભાવ, સુખ, દ્યુતિ, લેશ્યાવિશુધ્ધિ, ઇન્દ્રય વિષય, અવધિ વિષય [એ સાત બાબતોમાં ઉપર ઉપરના દેવો ક્રમશ: [અધિક] હોય છે.

🔲 [5] શબ્દજ્ઞાનઃ-

स्थिति- આયુષ્ય प्रभावः-નિગ્રહ-અનુગ્રહશકિત सुखः- સુખ द्युतिः- તેજ,કાંતિ लेश्याविशुद्धिः- લેશ્યા-દેહવર્શ-તે વિષયે વિશુધ્ધि इन्द्रियविषयः-દૂરથી ઇષ્ટ વિષયોના ગ્રહણનું ઇન્દ્રિય સામર્થ્ય अवधिविषयः- અવધિજ્ઞાન સામર્થ્ય

🗖 [6] अनुवृत्तिः- (१) वैमानिकाः अधिक्षर सूत्र ४:१७

(२) उपरि उपरि ४:९८ (३) देवाः अधिशरसूत्र ४:१थी

[7] અભિનવટીકાઃ- પ્રસ્તુત સૂત્રમાં સ્થિતિ,પ્રભાવ આદિ સાત બાબતો નો નિર્દેશ કરેલો છે. પરંતુ તેના અર્થઘટનને માટે પૂર્વોકત સૂત્રની અનુવૃત્તિ કરવી જરૂરી છે.-કારણ? સ્થિતિ-પ્રભાવ-સુખ વગેરે અધિક અધિક છે તેમ કહ્યું-પણ કોના?

તો-વૈમાનિક દેવોના કોનાથી અધિક અધિક છે?

પૂર્વસૂત્રમાં કહેવાએલ ક્રમાનુસાર સૌધર્મ આદિ કલ્પ અને કલ્પાતીતોના દેવો પૂર્વપૂર્વના વૈમાનિક કરતા ઉપર-ઉપર ના વૈમાનિકમાં- સ્થિતિ,પ્રભાવ,સુખ,દ્યુતિ,લેશ્યાવિશુધ્ધિ, ઇન્દ્રય વિષય અને અવધિ વિષયની અપેક્ષા એ અધિક-અધિક છે.

જેમકે દ્યુતિ-સૌધર્મ કરતા-ઐશાનમાં વિશેષ,ઐશાન થી સાનત્કુમારમાં વિશેષ, સાનત્કુમાર થી માહેન્દ્રમાં વિશેષ એ રીતે સૌથી વિશેષ અનુત્તર ના દેવોની દ્યુતિ સમજવી.

💠 સ્થિતિઃ- દેવાયુકર્મના ઉદયથી પ્રાપ્ત દેવભવમાં જે રહેવાનું થાય તે સ્થિતિ.

-દેવગતિમાં રહેવાનો કાળ,.... આયુષ્ય

-સ્થિતિના બે ભેદ છે. જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ. જેનું વર્શન તત્વાર્થ સૂત્રકાર પોતેજ આ અધ્યાય ના સૂત્રઃ૨૯ થી ૪૨માં કરેલ છે. તેથી ''કયા દેવની કેટલી સ્થિતિ'' તેનું વર્શન અહીં અ૰ ૪/૬ કરેલ નથી.

- અધિકતા દર્શાવવા માટે તેની વ્યાખ્યા કરીએ તો એટલું જરૂર કહી શકાય કે સૌધર્માદિ જે ક્રમમાં આ વૈમાનિકોના નામ સૂત્ર ૪ઃ૨૦ માં જણાવી ગયા તે ક્રમમાં ક્રમશઃ તેમનું આયુષ્ય અધિકાધિક હોય છે. જેમ કે સૌધર્મકલ્પના દેવોનું ઉત્કૃષ્ટ આયુ ૨-સાગરોપમ છે તો ઇશાન કલ્પમાં સાધિક બે સાગરોપમ છે અને સાનત્કુમરમાં ૭-સાગરોપમ છે તેરીતે આયુ ક્રમશઃ વધતુ જાય છે.

-વળી સ્થિતિની વાત આગળ કહેવાની હોવા છતા આ સૂત્રમાં સ્થિતિની જે અધિકતા દર્શાવી છે તે પણ સહેતુક છે. જયાં આ દેવોની સ્થિતિ સમાન જણાય છે. ત્યાં પણ ઉપર ઉપર ઉત્પન્ન થનારા દેવો અન્ય ગુણોમાં અધિકતા વાળા હોય છે. અથવા તેઓની સ્થિતિ બીજા ગુણોની અપેક્ષાએ અધિક હોય છે.

📌 प्रभावः- નિગ્રહ,અનુગ્રહો, વિક્રિયા અને પરાભિયોગ ને પ્રભાવ કહે છે

-નિગ્રહઃ- એટલે શાપ અથવા દંડ દેવાની શકિત

-અનુગ્રહઃ- પરોપકાર વગેરે કરવાની શકિત તે અનુગ્રહ

-વિક્રિયાઃ- શરીરને અનેક પ્રકારનું બનાવવાની અણિમા-મહિમા આદિ લબ્ધિરૂપ શકિત તે વિક્રિયા.

-પરાભિયોગઃ-અન્ય પર વર્ચસ્વ, જેના બળથી બીજા પાસે જબરદસ્તી થી કોઇ કામ કરાવી શકાય તે પરાભિયોગ

આ નિગ્રહ-અનુગ્રહ આદિ શક્તિ સૌધર્મ કલ્પના દેવોમાં જેટલી જોવા મળે છે તેના કરતા અનંતગણી પોતાની ઉપર-ઉપરના વિમાનવર્તી દેવોમાં [અધિક-અધિક] જોવા મળે છે.

જો કે ઉપર-ઉપર ના દેવો મંદ અભિમાનવાળા અને અલ્પ ક્લેશવાળા હોવાથી નિગ્રહાદિ માટે પ્રવૃત્તિ કરતા નથી-પ્રવર્તતાનથી-કેમ કે તેઓનો કર્મભાર અતિ મંદ હોવાથી માનકષાય પણ અત્યન્ત મંદ હોય છે. અને તેમના સંફ્લેશ પરિણામ પણ અતિશય અલ્પતર હોય છે. ચિત્તમાં કષાય પ્રવૃત્તિની મંદતાને લીધે નિગ્રહ અનુગ્રહ માં પ્રવર્તન પણ ઓછું જ રહે છે.

📌 🛛 सुख ઃ-ઇન્દ્રિયો થકી ગ્રાહ્ય વિષયોનો અનુભવ કરવો એ સુખ

-સાતા વેદનીય કર્મના ઉદયથી બાહ્ય વિષયોમાં ઇષ્ટ અનુભવ રૂપ સુખ ઉપર-ઉપર ના દેવોમાં અધિક હોય છે.

-દેવલોકના ક્ષેત્રનો સ્વભાવ જ એ પ્રકારે છે કે જેના નિમિત્ત થી ત્યાંના પુદ્ગલ પોતાની અનાદિ પારિશામિક શકિત દ્વારા અનંતગુણ અધિકાધિક શુભરૂપે જ પરિમન પામ્યા કરે છે. તે શુભ પરિણમન એવા પ્રકારે થયા કરે છે કે જે ઉપર-ઉપર ના દેવો માટે અનંતગુણ અધિક સુખનું કારણ બને છે. માટે ત્યાં ક્રમશઃ ઉપરના કલ્પમાં સુખ પણ અધિકાધિક હોય છે.

જેમકે-પ્રથમ બે કલ્પના દેવો કાયપ્રવિચારી છે તે સર્વાંગ મૈથુન સેવી છે, પછીના બે કલ્પના ફક્ત સ્પર્શ પ્રવીચારી છે છતાં પહેલા બે કલ્પ કરતા બીજા બે કલ્પના દેવોને મૈથુન સુખ અધિક હોય છે. ત્રીજા બે કલ્પ [પાંચમા-છઠ્ઠા કલ્પ]ના દેવો ફક્ત રૂપ પ્રવીચારી છે તો પણ તેમને પૂર્વના કલ્પ કરતા અધિક મૈથુન સુખ અનુભવાય છે. 🕏 દ્યુતિ ઃ- દેહ,વસ્ત્ર,આભુષણ વગેરેની કાંતિ તે દ્યુતિ

- શરીરની નિર્મળતા કે કાંતિ તેમજ વસ્ત્ર અને આભુષણનું તે જ નીચેનીચેના દેવો કરતા ઉપર-ઉપર ના દેવોમાં અધિકાધિક હોય છે.

જેશ્યાવિશુદ્ધિ:- અહીં લેશ્યાનો અર્થ ટીકાકાર મહર્ષિ દ્રવ્યલેશ્યા અર્થાત્ ''શરીર નો વર્શ'' એવો કરે છે. ભાષ્યકાર લેશ્યા શબ્દને લેશ્યા રૂપેજ ગણાવે છે શરીરનો વર્શ એવો અર્થ અલગ કરતા નથી.આવી લેશ્યાની વિશુધ્ધિઉપર-ઉપર ના કલ્પમાં અધિકાધિક હોય છે

-જો કે વૈમાનિકોનો લેશ્યા સંબંધિ નિયમ હવે પછી સૂત્ર:૨૩ पीत पद्मशुकललेश्या。માં કહવાશે તો પણ અહીં જયારે સૂત્રકારે लेश्याविशुद्धि नुं કથન કરેલું જ છે ત્યારે તેનો અભિપ્રાય વિશેષ અર્થ પણ રહેલો જ છે.

- તે એ કે જે દેવોમાં આ લેશ્યા ભેદ સમાન છે જેમ કે સૌધર્મ માં પીતलेश्र्या છે અને ઇશાનમાં પણ પીત लेश्या છે ત્યાં પણ નીચેના કલ્પ કરતા ઉપરના કલ્પમાં તે જ લેશ્યા અધિક વિશુધ્ધ હોય છે. કેમ કે ઉપર-ઉપર ના દેવોના અશુભકર્મો પાતળા થતા જાય છે અને તેઓમાં શુભ કર્મોની બહુલતા જોવા મળે છે. અથવા ઓછા સંક્લેશપણાને લીધે લેશ્યા ઉત્તરોત્તર વિશુધ્ધ જ હોય છે.

ઇન્દ્રિય વિષયઃ- દૂરથી ઇષ્ટ વિષયો ગ્રહણ કરવાનું જે ઇન્દ્રિયોનું સામર્થ્ય તેને ઇન્દ્રિય વિષય [ક્ષેત્ર] કહે છે.

પોત-પોતાની ઇન્દ્રિયોના વિષયોને ગ્રહશ કરવા, જેમ કે કાન થકી દૂર દૂરનું સાંભળવું આંખ થકી દૂરદૂરનું જોવું વગેરે.

આ સામર્થ્ય નીચે-નીચેના દેવો કરતા ઉપર-ઉપર ના દેવોમાં અધિક-અધિક હોય છે. ઉપર-ઉપર ના દેવોમાં પ્રકૃષ્ટતર ગુણો અને અલ્પતર સંક્લેશયુક્ત પરિણામો હોવાથી તેઓમાં આ સામર્થ્ય અધિકાધિક હોય છે.

📌 अवधिविषयः- અવધિજ્ઞાનનું સામર્થ્ય પણ ઉપર-ઉપર ના દેવોમાં અધિક હોય છે

| દેવલોક    | નીચે ઉત્કૃષ્ટ | ઉપર ઉત્કૃષ્ટ  | તિચ્છું-ઉત્કૃષ્ટ |
|-----------|---------------|---------------|------------------|
| સૌધર્મ    | રત્નપ્રભાના   | પોત-પોતાના    | અસંખ્યાતા        |
| -ઇશાન     | તળીયા સુધી    | વિમાનની ધજા   | દ્વીપ-સમુદ્ર     |
| સનત્કુમાર | શર્કરાપ્રભાના | પોત-પોતાના    | બીજા દેવલોક      |
| -મહેન્દ્ર | તળીયા સુધી    | . વિમાનની ઘજા | થી વિશેષ         |
| બ્રહ્મલોક | વાલુકાપ્રભા   | પોત-પોતાના    | ત્રીજા-ચોથા કરતા |
| -લાંતક    | તળીયા સુધી    | વિમાનની ધજા   | અસંખ્યાત૰        |

#### -ઃવૈમાનિક દેવોનું ભવપ્રત્યયિક અવધિજ્ઞાનઃ-

તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવટીકા

|              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |              |                        |
|--------------|---------------------------------------|--------------|------------------------|
| શુક્ર        | પંકપ્રભાના                            | પોત-પોતાના   | પાંચમા-છક્રાકરતા       |
| -સહસ્રાર     | તળીયા સુધી                            | વિમાનની ધજા  | વિશેષ અસં。             |
| આનત          | ધૂમપ્રભાના                            | પોત-પોતાના   | સાતમા-આઠમાથી           |
| -પ્રાશત      | તળીયા સુધી                            | વિમાનની ધજા  | વિશેષ અસં。             |
| આરશ          | ધૂમપ્રભાના                            | પોત-પોતાના   | નવમા-દશમાથી            |
| -અચ્યુત      | તળીયા સુધી                            | વિમાનની ઘજા  | વિશેષ અસં <sub>૰</sub> |
| ૧થી <i>૬</i> | તમઃ પ્રભાગ                            | પોત-પોતાના   | અગીયાર-બારથી           |
| -પ્રૈવેયક    | તળીયા સુધી                            | વિમાનની ધજા  | વિશેષ અસં₀             |
| ૭થી૯         | મહાતમઃપ્રભાના                         | પોત-પોતાના   | છ પ્રૈવેયકથી           |
| -પ્રૈવેયક    | તળીયા સુધી                            | વિમાનની ધજા  | વિશેષ અસં₀             |
| પાંચ         | લોક નાલિકા                            | લોક નાલિકાના | સ્વયંભૂરમણ             |
| અનુત્તર      | ના અંત સુધી                           | ના અંત સુધી  | સમુદ્ર પર્યન્ત         |

નોંઘઃ- (૧) અનુત્તર દેવો મધ્યમાં રહેલી લોકનાળી જોઇ શકે છે પણ સમગ્ર લોકને જોઇ શકતા નથી.

> (૨) જે-જે દેવોનું અવધિજ્ઞાન વિષયક્ષેત્રની અપેક્ષા એ સમાન છે. તેમાં પણ ઉપર-ઉપરના દેવોમાં અધિકાધિક વિશુઘ્ધતા જોવા મળે છે. અર્થાત અવધિ વિષય વિશેષ સ્પષ્ટ હોય છે.

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

आशम संदर्भाः- (१) सोहम्मीसाणेसु देवा केरिसए कामभोगे पच्चणुव्भवमाणा विहरंति ? गोयमा ! इट्ठसदा ईट्ठारुवा जाव फासा एवं जाव गेवेज्जा अणुत्तरोववात्तिया णं अणुत्तरा सदा एवं जाव अणुत्तरा फासा ।

#### जीवा。 प्र.३-उ.२-सू.२१९ वैमानिकाधिकारे

(२)....महिऽ्ढीया महज्जुइया जाव महाणुभागा इड्ढीयए पण्णत्ते जाव अच्चुओ गेवेज्जणुत्तरा य सव्वे महिऽ्ढिया...**जीवा॰प्र.३-उ.२-सू.२१७-६ वैमानिकाधिकार ।** 

(૩) હવે પછીના સૂત્રઃ૨૨ના આગમ સંદર્ભ નીસૂચના ખાસ જોવી ★ .....ર્જા તંતર્ગ

⊅તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

-स्थिति अ.४-सू.२९ -४२ लेश्या-अ.४-सू.२३

-લેશ્યા-अ.४-सू. २३

ጳ અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

અવધિજ્ઞાનઃ-બૃહત્સંગ્રહશી ગાથા ૨૨૦ થી ૨૨૩ ઇન્દ્રિય તથા -અવધિવિષય-ક્ષેત્રલોક પ્રકાશ સર્ગ૨૬,૨૭ને આધારે 🗍 [9] પઘઃ-

- (૧) સ્થિતિ ને પ્રભાવ સુખો દ્યુતિ લેશ્યા ભાવથી ઇન્દ્રિયને વળી -અવધિવિષયો વધતા ક્રમ પ્રસ્તાવથી
- (૨) સૂત્ર-૨૧ અને ૨૨ નો સંયુક્ત નિષ્કર્ષઃ-શુધ્ધિ ઘુતિ પ્રભાવ ઇદ્રિ અવધિ,સુખોક્રમે છે વધુ ને સૌમાં ગતિ દેહને પરિગ્રહે જયાં માન ઓછું થતું

[10] નિષ્કર્ષઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિ સ્થિતિ-પ્રભાવ આદિ સાત મુદ્દાને આશ્રીને ઉપર ઉપરના કલ્પમાં રહેલી અધિકતાને જણાવે છે. ત્યારે નિષ્કર્ષ રૂપ એવા કેટલાંક પ્રશ્નોઉદ્ભવે છે.

સૌધર્મકલ્પના બે સાગરોપમ આયુ કરતા પાંચમાં અનુત્તરનું ૩૩ સાગરોપમ આયુ જો અધિકતા દર્શાવતુ લાગે તો સાદિ અનંત એવી મોક્ષ સ્થિતિનોજ વિચાર કેમ નકરવો?

-ઇન્દ્રિય ગ્રાહ્ય સુખમાં પણ સૌધર્મ કરતા અનુક્રમે પાંચમા અનુત્તર નુ સુખ અનુત્તર જ ભાસતું હોય તો ક્ષાયિક સુખવાળા સિઘ્ધોનું જ ઘ્યાન કેમ ન કરવું?

- પહેલા કલ્પ કરતા છેલ્લા કલ્પાતીત ની કાંતિ અનંતગણી જણાતી હોય તો મોક્ષ પ્રરૂપક-ઉદ્ઘાટક એવા અરિહંત પરમાત્માની કાંતિ કેવી હશે?

આ અને આવા વિભિન્ન પ્રશ્નો થકી અંતે તો શાશ્વત સુખઆદિ અનંત સ્થિતિવાળુ સિધ્ધપણું, વિશુધ્ધતમ લેશ્યા થકી મોક્ષની પ્રાપ્તિ આદિ ધ્યેયોજ નજર સમક્ષ રહેવા જોઇએ.

### 

### (અધ્યાય:૪-સૂત્ર:૨૨)

[1] સૂત્રહેતુઃ- સૌધર્માદિ વૈમાનિકો જે પૂર્વસૂત્રમાં જજ્ઞાવ્યા તેઓની ગતિ-શરીર-પરિગ્રહ-અભિમાન એ ચાર વિષયમાં ઉપર-ઉપરના કલ્પમાં રહેલી હીનતા દર્શાવવા આ સૂત્રની રચના થયેલી છે.

[2] सूत्रःभूणः-गतिशारीरपरिग्रहाभिमानतो हिनाः

🔲 [3] सूत्रःपृथर्ड्ः-गति -शरीर - परिग्रह - अभिमानत: हीना:

[4] સૂત્રસારઃ-ગતિ,શરીર,પરિગ્રહ [અને] અભિમાન [આ ચાર વિષયો માં ઉપર ઉપરના દેવો ક્રમશઃહીન]હીન હોય છે.

🔲 [5] શબ્દજ્ઞાનઃ-

गति: ગમન કરવાની શકિત शारीरः- અવગાહના,શરીરની ઉંચાઇ परिग्रहः- વિમાનનો પરિવાર अभिमानः- અહંકાર, માન કષાય हीनाः- (ક્રમશઃ) ઓછું-ઓછું.

🔲 [6] अनुवृत्तिः-(१) वैमानिकाः ४ः१७ (२)देवाः. ४:१ (३)उपर्युपरि ४:१९

[7] અભિનવટીકાઃ- પૂર્વસૂત્ર સ્થિતિ,પ્રભાવ આદિની ઉત્તરોત્તર અધિકતા દર્શાવતુ હતુ આ સૂત્ર ગતિ-શરીર-પરિગ્રહ-અભિમાન એ ચારમાં ઉપર-ઉપરના કલ્પના દેવો

કરતા નીચનીચેના દેવોમાં હીનતા અર્થાત્ ઘટાડો કઇ રીતે છે તે દર્શાવે છે.

પૂર્વ સૂત્રની માફક આ સૂત્રમાં પશ वैमानिका,देवा અને उपरि-उपरि ની અનુવૃત્તિ છે. \* गति :- ગતિ એટલે અન્ય સ્થળે ગમનકરવાની શકિત અને ગમન કરવાની પ્રવૃત્તિ આ ગમન પ્રવૃત્તિ વિષયક ભાષ્ય અને ટીકાને અહીં બે ભાગમાં વિભાજીત કરી છે. કેમ કે અનુવાદોમાં કેટલીક ગુંચ સર્જાતી જોવા મળે છે.અહીં ગુંચ ન સર્જાય તેવી રીતે ભાષ્યને ગોઠવવા યથામતી પ્રયત્ન કર્યો છે

(૧)ગમનશકિત તથા પ્રવૃત્તિ ની અપેક્ષા એ ક્રમશઃ હીનતા કઇ રીતે?

(૨) સંલગ્ન વિષય રૂપે અધો-તિર્યગ્ દીશામાં ગતિ કઇ રીતે?

[૧] ગમનશકિત અને પ્રવૃત્તિઃ- ઉપર-ઉપરના દેવોમાં ગમન પ્રવૃત્તિ ઓછી ઓછી હોય છે કેમ કે ઉપર-ઉપરના દેવોમાં રહેલી મહાનુભવતા, અને ઉદાસીનતા અધિક અધિક કારશે દેશાંતર વિષયક ક્રીડા કરવાની રતિ અને પ્રીતિ વગેરે ઓછાં ઓછાં થતા જાય છે. પરિણામે ગમન પ્રવૃત્તિ પણ ઘટતી જાય છે.

- વળી ઉપર-ઉપરના દેવો શુભ પરિણામી હોવાથી-અહીં તહીં જવાના વિષયમાં રૂચી વાળા હોતા નથી વિષય સંકલેશ પણ ઘટતો જતો હોવાથી ગમનપ્રવૃત્તિ મર્યાદિત રહે છે.

ફકત અરિહંત પરમાત્માના કલ્યાણકાદિ પ્રસંગોમાં કે કયારેક તીર્થભૂમિની વંદનાદિ કરવા પોત-પોતના કલ્પની બહાર નીકળે છે.

[અચ્યુતેન્દ્ર નું ચોથી નરકે લક્ષ્મશ-રાવશના પ્રતિબોધ માટે જવું તે અપવાદિક પ્રવૃત્તિ છે. સર્વ સામાન્યતથા આવું બનતું નથી]

શ્રેવેયક તથા અનુત્તરના દેવોતો પોતાના વિમાન છોડીને પણ કયાંય જતા નથી

[२] संલગ્ન વિષય स्વરૂપે અહીં ભાષ્યકાર અધો અને તીર્છા ગતિને જણાવે છે તે આ રી.તે -द्रिसागरोपमजधन्यस्थितीनां देवानाम् आसप्तम्यां गतिविषयस्तिर्यग् असंख्येयानियोजन कोटीकोटी सहस्राणि । तत: परत: जधन्यस्थितिनाम् एकैकहीना भूमयो यावत् तृतीया इति ।

સાનત્કુમાર આદિ દેવો જેમની જઘન્ય સ્થિતિ- બે સાગરોપમ હોય છે તે આ અધો ભાગમાં સાતમા નરક સુધી અને તીર્ચ્છા ભાગમાં અસંખ્યાત હજાર કોડાકોડી પર્યન્ત જવાનું સામર્થ્ય ઘરાવે છે.

તેથી આગળની જઘન્ય સ્થિતિવાળા દેવોની ગતિ એક એક ઓછી નરકભૂમિ સૂધી થઇ શકે છે. આ ઘટાડાની મર્યાદા ત્રીજી નરક સુધીની છે.

[અહીં એક સ્પષ્ટતા ખાસ કરવાની કે - કઇ જધન્ય સ્થિતિવાળા કઇ નરક સુધી જઇ શકે છે. તેનુ સ્થિતિ વાર કોષ્ટક કે માહિતી ભાષ્યમાં ટીકામાં કે ગ્રન્થાન્તર જોવા મળેલ નથી] તેથી અહીં માત્ર ઉપરની ગમન હદ સાતમી નારકી અને નીચેની હદ ત્રીજી નારકી કહી છે] ગુંચ અનુભવાય તેવો વિષય जधन्यસ્થિતિનામ્ છે

સૂત્ર મુજબ તેનો અર્થ લઇએતો એવું કથન થઇ શકે કે - બે સાગરોપમ જઘન્ય સ્થિતિ કરતા અધિક અધિક જઘન્ય સ્થિતિવાળા અર્થાત્ ઉપર-ઉપરના દેવોની ગમનશકિત ઘટતા છ-પાંચ-ચાર અને ત્રણ નરક ભૂમિ પર્યન્તની રહે છે. અર્થાત્ ઉપર-ઉપરના કલ્પમાં ગમનશકિત ઘટતી જાય છે.

આ જ ભાવનું લખાશ પંડિત પ્રભુદાસ પારેખ, પંડિત સુખ લાલજી તથા ગણિવર્યશ્રી લાભ સાગરજી એ કરેલ છે. જે **વિશેષ યોગ્ય જણાય છે.** 

પરંતુ સિધ્ધસેનીયટીકા અને હારિભદ્રીયટીકામાં जधन्यस्थिति नाम् શદ્ધનો અર્થ થોડો જુદી રીતે કરે છે

सिध्धसेनीयटीआः - सागरोपमद्वयाद् अधः जधन्यास्थितिर्येषांन्यूनतरा न्यूनतमा च । ते तु एकैक हीनां भुवननुप्राप्नुवन्ति ।

હારિભદ્રીયટીકાઃ- जधन्याल्पस्थितीनाम् इति, जधन्या अल्पा पल्योपमादिल्आ्वणा स्थिति र्येषां...આ ટીકા આધારિત અનુવાદ એવું જણાવે છે કે જેમ જેમ જધન્ય સ્થિતિ બે સાગરોપમથી ઓછી તેમતેમ ક્રમશઃ ગતિ શકિત હીન હીન

જયારે દિગમ્બરીય ટીકામાં તોગતિનો પૂર્વોક્ત અર્થજ ગ્રહણ કર્યો છે અધોગમન વાળી કોઇ વાતનો ઉલ્લેખ જ નથી કર્યો

એક વાત નોંધપાત્ર છે કે ગમનશકિત ગમે તેટલી હોય પણ ત્રીજીનરક ભૂમિ થી આગળ કોઇ દેવ કદાપી જતા નથી. જશે નહી

शारीर :- શરીરનું પ્રમાણ પણ ઉપર-ઉપરના દેવોમાં ઓછું-ઓછું હોય છે -પહેલા,બીજા અર્થાત સૌધર્મઃઇશાન માં સાત હાથ ઉંચુ શરીર હોય છે.

- સાનતુકુમાર અને માહેન્દ્ર માં શરીરની અવગાહના છ હાથ છે.

-બ્રહ્મલોક અને લાન્તકમાં પાંચ હાથ પ્રમાણ શરીર હોય છે

- મહાશુક્ર અને સહસ્રારમાં શરીરની ઉંચાઇ ચાર હાથ છે

-આનત પ્રાણત-આરણ અચ્યુત ચારેમાં શરીરની ઉંચાઇ ત્રણ હાથ છે.

-નવગ્રૈવેયકમાં શરીરની ઉંચાઇ બે હાથ છે.

-અનુત્તર વિમાનના દેવોની અવગાહના ૧-હાથ પ્રમાણ છે.

परिग्रह-અહીં પરિગ્રહ શબ્દથી વિમાનોનો પરિવાર સમજવાનો છે એ પરિવાર દ્રષ્ટિએ પણ ઉપર-ઉપર કલ્પમાં વિમાનોની સંખ્યા ઓછી છે

| પહેલા સૌધર્મ દેવલોકમાં વિમાનોની સંખ્યા-                                                                                                                                   | ३२,००,०००                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| બીજા ઇશાન દેવલોકમાં વિમાનોની સંખ્યા-                                                                                                                                      | २८,००,०००                        |
| ત્રીજા સાનત્કુમાર દેવલોકમાં વિમાનોની સંખ્યા                                                                                                                               | ૧૨,૦૦,૦૦૦                        |
| ચોથા માહેન્દ્ર દેવલોકમાં વિમાનોની સંખ્યા-                                                                                                                                 | ٥,00,000                         |
| પાંચમા બ્રહ્મલોક-કલ્પમાં વિમાનોની સંખ્યા-                                                                                                                                 | 8,00,000                         |
| છકા લાંતક દેવલોકમાં વિમાનોની સંખ્યા-                                                                                                                                      | 40,000                           |
| સાતમા મહાશુક્ર દેવલોકમાં વિમાનોની સંખ્યા-                                                                                                                                 | 80,000                           |
| આઠમા સહસાર દેવલોકમાં વિમાનોની સંખ્યા-                                                                                                                                     | <i>५,००</i> ०                    |
| નવમા-દશમા [આનત-પ્રાણતમાં]વિમાનોની સંખ્યા-                                                                                                                                 | 800                              |
| અગીયારમા-બારમા [આરશ-અચ્યુતમાં]વિમાનોની સંખ્યા-                                                                                                                            | 300                              |
| છકા લાંતક દેવલોકમાં વિમાનોની સંખ્યા-<br>સાતમા મહાશુક્ર દેવલોકમાં વિમાનોની સંખ્યા-<br>આઠમા સહસ્રાર દેવલોકમાં વિમાનોની સંખ્યા-<br>નવમા-દશમા [આનત-પ્રાણતમાં]વિમાનોની સંખ્યા- | 40,000<br>80,000<br>5,000<br>800 |

| નીચેની ત્રણ પ્રૈવેયકમાં વિમાનોની સંખ્યા - | ૧૧૧ |     |
|-------------------------------------------|-----|-----|
| મધ્યમ ત્રણ પ્રૈવેયકમાંવિમાનોની સંખ્યા -   | ૧૦૭ |     |
| ઉપલી ત્રણ પ્રૈવેયકમાંવિમાનોની સંખ્યા -    | 903 | ૩૧૮ |
| અનુત્તર વિમાનો                            |     | પ   |

ઉર્ધ્વલોકના કુલ વિમાનો ની સંખ્યા

८४,८७,०२३

આ વિમાનો ત્રણે પ્રકારે છે. (૧) ઇંદ્રક (૨) શ્રેણિગત (૩) પુષ્પાવકીર્શ

- બરાબર મધ્યમાં આવેલા વિમાનને ઇદ્રક વિમાન કહે છે.

- ચારે દિશામાં આવેલા પંકિત બધ્ધ વિમાનોને શ્રેણિગત કહે છે.

-વિખરાયેલા પુષ્પો જેમ છુટા વિમાનોને પુષ્પાવકીર્શ કહે છે.

તેમાં શ્રેણિગત વિમાનો ત્રીકોણ-ચતુષ્કોણ-વર્તુળ એમ ક્રમશઃ ત્રણ આકારે રહેલા છે અર્થાત્ ત્રીકોણ-ચતુષ્કોણ-વર્તુળ-ત્રીકોણ….એ રીતેઃ- તે મુજબ- પ્રથમ બે કલ્પમાં ૧૩ પ્રતરમાં ૨૯૧૨ કુલ શ્રેણિગત વિમાનો છે.

- બીજા બે કલ્પમાં ૧૨ પ્રતરમાં ૨૦૮૮ કુલ શ્રેણિગત વિમાનો છે.

- પાંચમાં કલ્પમાં ક પ્રતરમાં-૮૨૮ કુલ શ્રેણિગત વિમાનો છે.

-છકા કલ્પમાં પ-પ્રતરમાં ૫૮૦ કુલ શ્રેણિગત વિમાનો છે.

- સાતમા કલ્પમાં ૪-પ્રતરમાં ૩૯૨ કુલ શ્રેણિગત વિમાનો છે.

-આઠમાં કલ્પમાં ૪- પ્રતરમાં કુલ ૩૨૮ શ્રેણિગત વિમાનો છે.

- નવ-દશ કલ્પમાં-૪પ્રતરમાં કુલ-૨ ૬૪ શ્રેણિગત વિમાનો છે.

-અગીયાર-બાર કલ્પમાં- ૪ પ્રતરમાં કુલ-૨૦૦ શ્રેણિગત વિમાનો છે.

-નવે પ્રૈવેયક મળીને-૯ પ્રતરમાં કુલ ૨૧૬ શ્રેણિગત વિમાનો છે.

- પાંચ અનુત્તર મળીને-૧ પ્રતરમાં કુલ-૪ શ્રેણિગત વિમાનો છે.

બધા મળીને કુલ શ્રેણિગત વિમાનો - ૭૮૧૨ છે.

કર પ્રતર ના ઇન્દ્રક વિમાનો- કર છે.

अभिमान: - અભિમાન એટલે અહંકાર, માન કષાયનો ઉદય. સુંદર સ્થાન, દેવ-દેવી પરિવાર, શકિત, સમૃધ્ધિ વિષય, વિભૂતિ,સ્થિતિ અવધિજ્ઞાન વગેરેમાં અભિમાન ઉત્પન્ન થાય છે.આવું અભિમાન-ઉપર ઉપરના દેવોમાં કષાય ઓછો હોવાથી ઉત્તરોત્તર ઓછું જ હોય છે. નીચે-નીચેના દેવો કરતા ઉપર ઉપરના દેવો અધિક શકિતશાળી હોવા છતાં તેમના અભિમાન ઓછા-ઓછા હોય છે.

ગતિ-શરીર-પરિગ્રહ અને અભિમાન માં ઉપર ઉપરના દેવો હીન હોય છે. તેમ કહ્યું તદુપરાંત બીજી પણ પાંચ બાબતો દેવોના સંબંધમાં ભાષ્યકાર જણાવે છે

(૧) ઉચ્છ્વાસ (૨) આહાર (૩) વેદના (૪) ઉપપાત (૫)અનુભાવ

[1] **उच्छ्वास** :- જેમ જેમ દેવોની સ્થિતિ વધતી જાય તેમ તેમ ઉચ્છ્વાસનું કાલમાન પણ વધતું જાય છે.

- દશ હજાર વર્ષના આયુષ્ય વાળા દેવોને એક એક ઉચ્છ્વાસ નો સાત સાત સ્તોક

પરિમાણ કાળ હોય છે.

-એક પલ્યોપમ આયુષ્યવાળા દેવને એક દિવસમાં એક જ ઉચ્છ્વાસ હોય છે.

-સાગરોપમના આયુષ્ય વાળા દેવો માટે એવો નિયમ છે કે જેનું આયુષ્ય જેટલા સાગરોપમનું હોય તેનો ઉચ્છ્વાસ પ્રત્યેક સાગરોપમે એક પક્ષ [અર્થાત્ પખવાડીયું] જાણવો.

[ર]**आहारઃ**- આહારના વિષયમાં પણ જેમ જેમ-દેવોનું આયુષ્ય વધુ તેમ તેમ તેઓનું આહારનું દિનમાન વધતું જાય છે.

- દશ હજાર વર્ષ આયુષ્ય વાળા દેવોને આહાર એક દિવસના આંતરે હોય છે

- પલ્યોપમના આયુષ્ય વાળા દેવોને આહાર પ્રમાણ દિન પૃથક્ત્વ [બેથી નવ દિવસ]છે પછી આહાર લે છે [આહાર ની ઇચ્છા કરે છે]

-સાગરોપમના આયુષ્યવાળા દેવોના વિષયમાં એવો નિયમ છે કે જેનું આયુષ્ય જેટલા સાગરોપમનું હોય તે તેટલા હજાર વર્ષ પછી આહાર લે છે. [આહારની ઇચ્છા કરે છે]

- આહાર ના ત્રણે ભેદ કહ્યા છે - ઓજાહાર,લોમાહાર,કવળાહાર

-**ઓજાહારઃ**- ઉત્પત્તિના પહેલા સમયથી શરીર પર્યાપ્તિ ની નિષ્પત્તિ પર્યન્ત ગ્રહણ કરાતાં પુદુગલોનો આહાર તે ઓજાહાર

લોમાહારઃ- શરીર પર્યાપ્તિ પૂર્ણ થયા બાદ સ્પર્શેન્દ્રિય થકી ગ્રહણ કરાતા પુદ્ગલોનો આહાર કવલાહારઃ- કોળીયા થી ગ્રહણ કરાતો આહાર

દેવોને કવલાહાર હોતો નથી. ઓજાહાર અને લોમાહાર હોય છે. અહીં દેવોને આહાર વિષયક જે નિયમ બતાવ્યો તે લોમાહારને આશ્રીને સમજવો.

- લોમાહારના પણ બે ભેદ છે.-આભોગલોમાહાર,અનાભોગલોમાહાર

- ઇરાદ પૂર્વક કરાતો લોમાહાર તે આભોગ લોમાહાર જેમ કે શિયાળામાં ઠંડી દૂર કરવા કોઇપણ સાધનથી કે સૂર્ય આદિના ઉષ્ણપુદ્દગલોનું ગ્રહણ કરવું

-અજાણતાં કે આપોઆપ જે લોમાહાર થાય તે અનાભોગ લોમાહાર જેમ કે શિયાળામાં શીત અને ઉનાળામાં ઉષ્ણ પુદ્ગલો ચામડી દ્વારા શરીરમાં પ્રવેશે છે.

-અહીં દેવોનો જે આહાર છે તે આભોગ લોમાહાર રૂપ છે, જયારે તેઓને આહારની અભિલાષા થાય ત્યારે તેમના પુણ્યોદયથી મનોકલ્પિત આહારના શુભ પુદ્દગલો સ્પેર્શેન્દ્રિય દ્વારા શરીરપણે પરિણમે છે. તેથી શરીર પુષ્ટ થાય છે અને મનને તૃપ્તિ થાય છે.

વેદનાઃ- સામાન્ય રીતે દેવોને સાતા વેદનીય અર્થાત્ સુખવેદના જ હોય છે. કયારેક જ અસાતા વેદનીય અર્થાત્ દુઃખની અનુભૂતિ થાય છે.

જો કયારેક અસાતા વેદનીયનો ઉદય થાય તો પણ તે અંતમૂહૂર્ત થી વધારે સમય રહેતો નથી. સાતા વેદનીય ની ધારા પણ પ્રવાહરૂપે છ મહિના સુધી રહે છે. પછી અંતમૂહૂર્ત પણ તે ધારા છૂટી જાય છે કે બદલાય જાય છે.

ચ્યવનકાળ નીકટ આવે ત્યારે છેલ્લા છ માસ વેદનાનો અનુભવ રહે છે. અહીં વેદના નો અર્થ વેદનીય કર્મને આશ્રીને લેવાનો હોવાથી સાતા વેદનીય અને અસાતા વેદનીય બંનેનું ગ્રહણ કરેલ છે. જેમાં સાતા વેદનીય તે સુખ અને અશાતા વેદનીય તેદુ:ખ. 📌 उपपातः- ઉપપાત એટલે ઉત્પત્તિ સ્થાનની યોગ્યતા

- દેવપર્યાયમાં જન્મગ્રહશ કરવો તેને ઉપપાત કહે છે

-જે અન્યલિંગી એટલે કે જૈનેતર-મિથ્યાદ્રષ્ટિ છે તે વધુમાં વધુ બારમાં કલ્પ- અચ્યુત દેવલોક સુધી ઉત્પન્ન થઇ શકે છે

- જે જૈનલિંગી હોવા છતા મિથ્યાદ્રષ્ટિ છે તેઓ ગ્રૈવેયક સુધી ઉત્પન્ન થઇ શકે -–સમ્યગ્દ્રષ્ટિ સંયમી સર્વાર્થ સિધ્ધ પર્યન્ત કોઇપણ સ્થાને ઉત્પન્ન થઇ શકે છે.

- ચૌદ પૂર્વઘર સાઘુ બ્રહ્મલોકથી સર્વાર્થ સિઘ્ધ પર્યન્ત કોઇપણ કલ્પમાં ઉત્પન્ત થઇ શકે પણ બ્રહ્મલોક નીચેના કલ્પમાં ઉત્પન્ન થતા જ નથી.

🏶 अनुभावः- પરિશમન, લોકસ્વભાવ

-लोकस्थितिः, लोकानुभावः, लोकस्वभावः,जगदुधर्मः, अनादिपरिणामसन्ततिः इत्यर्थः

- વિમાનો, સિધ્ધશીલા વગેરે આકાશમાં નિરાલમ્બન-નિરાધાર સ્થિર રહેલા છે તેમાંલોક સ્થિતિ જ કારણભૂત છે.

- અરિહંત પરમાત્મા ના જન્માભિષેક, કેવળજ્ઞાન આદિ પ્રસંગે દેવોના આસનનું કંપિત થવું એ પણ લોકાનુભાવનું જ કાર્ય છે.

- આ આસન કંપથી દેવો અવધિજ્ઞાનનો ઉપયોગ મુકે છે. તીર્થંકર પરમાત્માના કલ્યાણકાદિ મહિમા જાણી નીચે આવે છે- સ્તુતિ,વંદના ઉપાસનાદિ થી આત્મ કલ્યાણ કરે છે. કેટલાક દેવો પોતાના જ સ્થાનમાં રહી પ્રત્યુત્થાન,અંજલિકર્મ,પ્રણિપાત, નમસ્કાર, ઉપહાર આદિથી તીર્થંકરની અર્ચા કરે છે. આ બધું લોકાનુંભાવનું જ કાર્ય છે.

🔲 [8] સંદર્ભાઃ-

🌣 આગમ સંદર્ભઃ- પૂર્વસૂત્રઃ૨૧ તથા સૂત્રઃ૨૨ બંનેની સંયુક્ત સૂચનાઃ-

(૧) **ર્જ જીવાજીવાભિગમ**માં સૂત્રઃ૨૧૫/૭થી ૨૧*૬*, સૂત્રઃ૨૧૭/૫-*૬*, સૂત્રઃ૨૧૯, સૂત્રઃ૨૧૩/૧૨માં આ બંને સૂત્રોના પાઠ વિસ્તા૨ થી આપેલ છે

(૨) 🍫 પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર- પદઃ૨ દેવાધિકારમાં-સૂત્રઃ૫૧/૩ થી સૂત્રઃ૫૩ આખું. ત્યાં અધિકાર ખૂબજલંબાણથી છે. તેમાં દેવોની સ્થિતિ-પ્રભાવ વગેરેની અધિકતા સુંદર રીતે દર્શાવી છે.

આ બંને સાક્ષી પાઠો ખૂબજ લંબાશ વાળા હોવાથી અહીં 'આગમ સંદર્ભ' વિભાગમાં મુકેલ નથી પશ આ પાઠો ખૂબજ સુંદર અને મનનીય પાઠો છે.

🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧) ક્ષેત્ર લોક પ્રકાશ- સર્ગઃ૨૬ અને ૨૭ ના આધારે

(૨) બૃહત્ સંગ્રહણી-ગાથા ૧૧૭ થી ૧૨૦-પરિગ્રહને માટે
 બૃહત્ સંગ્રહણી-ગાથા ૭૯ - પ્રતર સંખ્યા
 બૃહત્ સંગ્રહણી-ગાથા ૧૪૩-૧૪૪-૧૪૫ શરીર-અવગાહના
 બૃહત્ સંગ્રહણી-ગાથા ૧૫૦ થી ૧૫૪ - ઉપપાત

60

🔲 [9] પદ્યઃ-

(૧) ગતિને વળી દેહમાને પરિગ્રહ અભિમાનના અગ્ર અગ્રે પુષ્ય વધતાં સર્વ તે ઘટતાં જતાં

(૨) સૂત્રઃ૨૨ નું પઘ-સૂત્રઃ૨૧ માં કહેવાઇ ગયું છે.

🔲 [10]નિષ્કર્ધઃ- આ સૂત્રમાં મુખ્યત્વે ચાર વાત સૂત્રકારે કરી છે.

(૧)ગતિ (૨) શરીર (૩) પરિગ્રહ (૪) અભિમાન.

આ ચારે વસ્તુ ઉપર ઉપરના કલ્પ માં ઓછી ઓછી હોય છે. પણ તેના જે કારણો જણાવ્યા છે તે નિષ્કર્ષ રૂપે ખૂબજ મહત્વના છે

જેમ કે ગતિ-ઉપર ઉપરના દેવોની ગમન પ્રવૃત્તિ ઓછી ઓછી હોય કારણ-સંતોષ,ભટકવાની વૃત્તિનો અભાવ, ઓછી વિષય લાલસા વગેરે. કેવી સુંદર વાત જણાવી છે અહીં ,જીવ જેમ જેમ ઉચ્ચ સ્થાનો એ પહોંચે છે તેમ તેમ તેનામાં સંતોષાદિ ગુણોનો વિકાસ થાય છે. અને વિષયેચ્છાદિ અવગુણોમાં ઘટાડો થાય છે. અર્થાત્ આત્માનેવિકાસ કક્ષામાં આગળ વધારવો હોય, ગુણસ્થાનોની સીડીના પગથીયા ચઢાવવા હોયતો આવા સદ્ગુણોને વિકાસ અને અસદ્દગુણો થી નિવૃત્તિ આવશ્યક છે.

એ જ રીતે અભિમાન સંબંધે પણ સુંદર બોધ મળે છે. ઉપર ઉપરના કલ્પ માં દેવોમાં શકિત-સમૃઘ્ધિ-રૂપ-વૈભવાદિ બધુંજ ક્રમશઃ વધુ-વધુ હોવા છતાં તેમનામાં અભિમાન ઓછું ઓછું હોય છે એટલે કે નમ્રતાનો ગુણ વધુને વધુ વિકસતો જાય છે. આ વાતનો નિષ્કર્ષ કેવો મજાનો નીકળી શકે કે જીવ જેમ જેમ વિકાસ સાધતો જાય જેમ જેમ આત્માની ઉપર ઉપરની અર્થાત્ ઉચ્ચ કક્ષાને પામતો જાય છે તેમ તેમ વધુ નમ્ર બને છે. માન કષાયનો નિગ્રહ થાય છે અને જયારે ૧૨મા ગુણઠાણાની કક્ષાને જીવ સ્પર્શી જાય છે ત્યારે તે સર્વથા માન કષાય રહીત અર્થાત્ સર્વથા નિરાભિમાની બની જાય છે.

#### 

### (અધ્યાચઃ૪-સૂત્રઃ૨૩)

[1] સૂત્રહેતુઃ- પૂર્વે ભવનપતિ-વ્યંતર-જયોતિષ્ક કલ્પ ના દેવોની લેશ્યા જણાવી હતી અહીં આ સૂત્ર થકી વૈમાનિક નિકાયના દેવોની લેશ્યાને જણાવે છે.

🗍 [2]सूत्रःभूशः- पीतपद्मशुक्ललेश्याद्वित्रिशेषेषु

🔲 [3] सूत्र:पृथक्:- पीत -पद्म - शुकललेश्या द्वि - त्रि - शेषेषु

□ [4]સૂત્રસારઃ- તેજો,પદ્મ,શુકલલેશ્યા[અનુક્રમે] બે,ત્રણ [અને] શેષ કલ્પ માં [જણાવી] અર્થાત્ [પહેલા બે કલ્પ માં દેવોને તેજોલેશ્યા હોય છે. પછીના ત્રણ કલ્પમાં દેવોને પદ્મલેશ્યા હોય છે અને છટ્ટા લાંતક થી સર્વાર્થસિઘ્ધ પર્યન્ત દેવોને શુકલલેશ્યા હોય છે]

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

**પીત**-તેજો લેશ્યા

#### **પદ્મ**- પદ્મ લેશ્યા

૯૨

शुकल - शुझ्ववेश्या लेश्या- [पीत, पच, शुझ्व-देखवर्छ ३प वेश्या]

દ્વિ - પ્રથમ બે કલ્પ त्रि- ત્રીજો-ચોથો-પાંચમો કલ્પ

शेषेषु- (છકા કલ્પ થી પાંચમા અનુત્તર સુધી) બાકીના બધાં

🕽 [6] अनुवृत्तिः- (१) वैमानिका: ४:१७

(२)देवाः....४:१

(3)सौधर्मेशानसानत्कुमारमाहेन्द्रब्रह्मलोकलान्तकमहाशुक्रसहम्रारेषु आनतप्राणतयोः आरणच्युतयोः प्रैवेयकेषु विजयवैजयन्तजयन्ता परिाजितेषु सर्वार्थसिद्धे च । ४:२० (४)उपर्युपरि-४:१९

[7] અભિનવટીકાઃ- આ સૂત્રમાં તો માત્ર ત્રણ લેશ્યા વિષયક સૂચના જ અપાયેલી છે. પણ અનુવૃત્તિ થકી સૂત્ર સ્પષ્ટ બને છે.

(૧) वैमानिकाः- देवा: એ બે પદનો અધિકાર નો ચાલુ જ છે. તેથી અહીં ફકત વૈમાનિક કલ્પના દેવો વિષયક જ લેશ્યાની સૂચના અપાઇ છે. તેમ સમજવું

(૨) સૌધર્માંદિ કલ્પોની અનુવૃત્તિ પણ ચાલુ છે.

તેથી દ્વિ-त्रि-शेषेषु દ્વિ-ત્રિ શબ્દો સૌધાર્માદિ વૈમાનિક દેવોને જ લાગુ પડશે. પરિણામે-द्वि-અર્થાત્ सौधर्म અને ईशान

त्रि-अर्थात सानत्कुमार, माहेन्द्र, अने ब्रह्मलोक

शोषेषु -अर्थात् लान्तक, महाशुक्र, सहम्रार, आनत, प्राणत, आरण, अच्युत, प्रैवेयक, अनुत्तर तेओने क्रमानुसार पीत,पद्म, शुकललेश्या क्रंडी छे. अर्थात्

🍫 પ્રથમ બે કલ્પ એટલે કે સૌધર્મ અને ઇશાન કલ્પના દેવોમાં પીત લેશ્યા હોય છે.

–બીજા ત્રણ કલ્પ એટલે કે સાનત્**કુમાર,માહેન્દ્ર અનેબ્રહ્મલોકના કલ્પના** દેવોમાં **પદ્મલેશ્યા** હોય છે.

– शेषेषु એટલે કે બાકીના વૈમાનિકો-લાંતક,મહાશુક્ર,સહસ્નાર,આનત,પ્રાણત,આરણ અને અચ્યુત કલ્પના દેવોમાં તથા પ્રૈવયેક અને અનુત્તરવાસી દેવોમાં શુકલલેશ્યા હોય છે.

ટીકાકાર ના જણાવ્યા મુજબ અધ્યવસાયરૂપ ભાવ લેશ્યાતો છ એ પ્રકારે દરેક વૈમાનિકમાં હોય જ છે, તેથી અહીં દ્રવ્ય લેશ્યા વિવક્ષીત તેમ સમજવું અર્થાત્ પીત-પદ્મ-શુકલ ત્રણે લેશ્યા સંબંધિ જે કથન કરેલ છે તે શારીરિક વર્ષ્ણરૂપ દ્રવ્યલેશ્યા સંબંધમાં સમજવું.

– ઉપર-ઉપર ના દેવોમાં વિશુધ્ધિ ની અધિકતાને લીધે ઉપર ઉપરના કલ્પમાં લેશ્યાની પણ વિશેષે વિશેષે શુધ્ધિ કહી છે. જેમાંઃ-

—સૌધર્મ- ઇશાનના દેવો પીતલેશ્યક હોવાથી કનક [સુવર્શ ] વર્શવાળા કહ્યા — સનતુકુમારાદિ ત્રણના દેવો પદ્મલેશ્યક છે માટે **પદ્મ કમળ સમાન દેહકાન્તિ યુકત** કહ્યા છે. — લાન્તક થી સર્વાર્થ સિધ્ધિ પર્યન્તના દેવો શુકલલેશ્યક હોવાથી धवलरुचय: ધવલ [અતિશ્વેત] **વર્શવાળા** કહ્યા

📌 उपरि उपरि - શબ્દની અનુવૃત્તિ લેતા એવો અર્થ થઇ શકે છે કે - જે દેવોની લેશ્યા સમાન છે તેઓમાં પણ ઉપર-ઉપરના દેવોની લેશ્યાની વિશુઘ્ધિ અધિક-અધિક સમજવી. જેમ કે સૌધર્મ-ઇશાન બંને કલ્પ ના દેવો પીતલેશ્યક છે તો પણ સૌધર્મ કરતા ઇશાન કલ્પના દેવો ની લેશ્યા વિશુધ્ધિ અધિક સમજવી.

• यथासङ्ख्यम् अनुक्रमम्:- આ સૂત્રમાં पीतादि લેશ્યા સાથે द्वयादि નો સંબંધ અનુક્રમથી જોડેલ છે એટલે કે पीत અને દ્વિ, पद्म અને त्रि तेमજ शुकल અને शेष આવા અનુક્રમથી ઉપરોકત અર્થ અભિપ્રેત થયો છે.

લેશ્યાનું સમગ્ર વર્શન સાથે ન કરતા ત્રણ તબક્કે કર્યુ છે તે પણ પ્રત્યેક નિકાય ના સુખપૂર્વક બોધને માટે સમજવું જેથી વૈમાનિક નિકાયનો સમગ્ર બોધ એક સાથે સળંગ થઇ શક્યો છે.

📌 समासः- पीता च पद्मा च शुकलाः च ताः पीतपद्मशुकलाः । पीत पद्मशुकलालेश्या येषां ते पीतपद्मशुकललेश्याः એ રીતે બહુવ્રીહિ સમાસ થયો છે.

नोधः- બૃહત્સંગ્રહણીના વિવેચનમાં તો સ્પષ્ટજ કહ્યું છે કે कृष्णादिद्रव्यसाहचर्यात् परिणामो य आत्मन: । स्फटिकस्येव तत्रायं, लेश्या शब्द: प्रवर्तते ।

-બૃહત્સંગ્રહશી માં તો લેશ્યા દ્વાર અને વર્શવિભાગ બંને સ્પષ્ટ અલગ જ પાડેલા છે જુઓ-ગાથા ૧૯૩-૧૯૪ [લેશ્યા] અને ગાથા-૧૯૫ [વર્શ]

🗖 [8]સંદર્ભઃ-

ጳ અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧)બૃહત્ સંગ્રહણી - ગાથા ૧૯૩-૧૯૪

(૨) ક્ષેત્ર લોકપ્રકાશ-સર્ગ-૨૬ અને ૨૭ ને આધારે

(૩) દંડક પ્રકરશ ગાથા-૧૪ નું વિવેચન

🔲 [9] પદ્યઃ-

- (૧) પ્રથમના બે કલ્પમાંહી, પીતલેશ્યા વર્તતી પછીના ત્રણ કલ્પદેવે, પદમ લેશ્યા ભાસતી લાંતકાદિ દેવ સર્વે શુકલ લેશ્યાથી ભર્યા શુભ શુભત્તર દ્રવ્યલેશ્યે દેવ ઉંચ સ્થાને રહ્યા
- (૨) પેલા બે મહિ સ્વર્ગમાં વિબુધને, લેશ્યા સ્થૂળાપીતને
   તેજો પદ્મજ પાંચ ઠેઠ લગી છે, લેશ્યા પછી શુકલ એ

[10] નિષ્કર્ષઃ- ઉપર ઉપરના દેવોમાં રહેલી લેશ્યાની વિશુધ્ધિ ને આશ્રીને અહીં સૂત્રકારે ત્રણપ્રકારની લેશ્યાને જણાવેલી છે જો કે સમગ્ર ઉર્ધ્વલોકમાં ત્રણે લેશ્યાઓ શુભ જ છે પણ ઉપર ઉપર કલ્પમાં તે શુભ-શુભતર અને શુભતમ જણાવેલી છે.

લેશ્યાનો આત્મ પરિણામ અર્થ સ્વીકારીએ કે દેહની કાન્તિ,બંનેમાં એક વાતતો મહત્વની જ છે. કે ઉપર ઉપરના કલ્પમાં લેશ્યા વધુને વધુ વિશુઘ્ધ થતી જાય છે. અર્થાત્ જીવ જેમ જેમ વિકાસ કક્ષામાં આગળ વધે તેમ પરિણામની વિશુધ્ધિ અને દેહનીકાંતિ વધતી જાય છે અને જો પરમ વિશુધ્ધિને પામવી હોય- દેહાતીત લાવણ્યને પામવું હોય તો એક માત્ર પરમતત્વરૂપ મોક્ષની જ સાધના કરવી જોઇએ, ધર્મપુરુષાર્થ કેવળ મોક્ષ માટે જ કરવામાં આવશે તો પરમવિશુધ્ધિ ને પામવાનું સૌભાગ્ય અવશ્ય પ્રાપ્ત થવાનું જ છે.

### અધ્યાય:૪-સૂત્ર:૨૪)

[1] સ્ત્રહેતુઃ- પૂર્વસ્ત્રમાં કલ્પોપપન્ન અને કલ્પાતીત ની વ્યાખ્યાકરી પણ કલ્પ એટલે શું? તેના સ્થાન નિર્દેશને માટે આ સૂત્ર બનાવાયુ છે.

🔲 [2] सूत्रःभूणः- प्राग्ग्रैवेयकेभ्यःकल्पाः

🗖 [3]सूत्रःभृथर्ड्ः- प्राग् ग्रैवेयकेभ्यः कल्पाः

🔲 [4]સૂત્રસારઃ- પ્રૈવેયકની પહેલા કલ્પ છે

🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

प्राग्- પહેલા,પૂર્વ ग्रैवेयकेम्य: ગ્રૈવેયક થી

कल्पः- કલ્પ,પૂજય-પૂજક,સ્વામી-સેવક મર્યાદા ભાવવાળા દેવોનાસ્થાન

🗖 [6]અનુવૃત્તિઃ-

(१) वैमानिका: ४:१६

(२) सौधर्मैशानसानत्कुमार माहेन्द्रब्रह्मलोक लान्तक महाशुक्र सहस्रारेषु आनतप्राणतयो: आरणाच्युतयो:

[7] અભિનવટીકાઃ - પૂર્વસૂત્રઃ ૧૮માં कल्पोपपन्न અને कल्पातीत એમ બે પ્રકારે વૈમાનિક દેવો હોવાનું કથન કરેલ છે. જેમાં કલ્પમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવોને કલ્પોપપન્ન કહ્યા હતા અને કલ્પ ન હોય ત્યાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવોને કલ્પાતીત કહ્યા હતા. પરંતુ ત્યાં કલ્પ કયાં સુધી છે એવો સ્થાન નિર્દેશ કરાયો ન હતો, આ સૂત્ર કલ્પને સ્થાન નિર્દેશ કરે છે.

- આ કલ્પ ગ્રૈવેયક ની પૂર્વે છે

- નામ નિર્દેશ પૂર્વક તેની વ્યાખ્યા બે પ્રકારે જણાવાઇ છે.

(१) भाष्यकृत् व्याण्या- ''सौधर्मादय: आरणाच्युतपर्यन्ता: ।

સૌધર્મ કલ્પથી માંડીને-ઇશાન,સાનત્કુમાર,માહેન્દ્ર, બ્રહ્મલોક,લાન્તક,મહાશુક્ર, સહસ્રાર,આનત,પ્રાણત, આરણ,અચ્યુતએબારેદેવલોકનેકલ્પકહેવામાં આવેછે. અર્થાત્ આ બારની કલ્પ સંજ્ઞા નક્કી થયેલી છે.

(૨)પૂર્વે સૂત્ર ૪ઃ૪માં કહેવાયા મુજબ જયાં ઇન્દ્ર,સામાનિક,ત્રાયસ્ત્રિંશ,પારિષાઘ, આત્મરક્ષ, લોકપાલ,અનીક,પ્રકીર્શક,આભિયોગ્ય,કિલ્બિષિક એ ઇન્દ્રાદિવ્યવસ્થા અથવા પૂજય-પૂજક કે સ્વામિ-સેવક ભાવ જયાં છે તેને પણ કલ્પ કહેલ છે.

પરંતુ આ સૂત્રમાં ફકત વૈમાનિકનું જ કથન છે તે વિશેષતા દર્શાવવા कल्प શબ્દથી સ્પષ્ટ

અલગ કથનકરેલછે.

📌 સ્થાનની દ્રષ્ટિએ પ્રૈવેયક પૂર્વેકહ્યાતેનું અર્થઘટન કરીએ તોઃ-

-ચૌદરાજલોક-પુરુષાકાર આકૃતિમાં સૌથી ઉપર સિધ્ધશીલા છે.

-સિધ્ધશીલા ની નીચે લોકપુરુષના મુખના સ્થાને પાંચ અનુત્તર વિમાન છે.

-અનુત્તર વિમાનની નીચે લોકપુરુષના ગળાને સ્થાને નવગ્રૈવેયક છે.

- તેની નીચે આવેલ છે તે કલ્પ

હવે જો આટલીજ વ્યાખ્યા સ્વીકારીએ-અથવા-

ઇન્દ્રાદિ દશભેદની વ્યાખ્યા સ્વીકારીએ તો ભવનપતિ થી અચ્યુત વૈમાનિક પર્યન્ત બધાંને કલ્પ જ કહેવાશે. તેથી ભાષ્યકારે સ્પષ્ટતા કરી કે सौधर्मादय अच्युतपर्यन्ता: અર્થાત્ બાર દેવલોકની જ कल्प સંજ્ઞા સમજવી.

कर्ल्पातीतः- સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં સૂત્રકાર બાકીના માટે कर्त्यातीत શબ્દ પ્રયોજેછે જેનો અર્થ એમ થાય કે ગ્રૈવેયક અને અનુત્તર વાસીઓ સર્વે कर्त्यातीत છે. [કેમ કે ત્યાં ઇન્દ્રાદિ દશની કલ્પના નથી] તે બધાં દેવો એક સમાન હોવાથી સર્વે ને अहमिन्દ્ર કહેવામાં આવે છે.

भूत्र अत्रे प्रेवेयकेभ्यः त्यां ४ पंथभी विल्म अतिनो प्रयोग अर्थो छे ते शेषविषयसम्बन्धे दिग्लक्षणा पञ्चमी सम४वी.

कल्प એટલે આચારઃ- તે બે પ્રકારે કહ્યો છે (૧) દ્રવ્યથી (૨)ભાવથી -દ્રવ્ય કલ્પમા-ઇન્દ્રઃ સમાનિક,વડીલઃ નાના,સ્વામીઃ સેવક વગેરે સામાજિક વ્યવહાર હોય છે. - ભાવકલ્પમાં- તીર્થંકર પરમાત્માના કલ્યાણકોમાં હાજર થઇ આચાર પાળવો તે વાત મુખ્ય છે. જિ કે આ વિષયને લોકાનુભાવ પણ કહ્યો છે]

અચ્યુત દેવલોક સુધી આ બંને આચાર પળાય છે. કેમ કે ગ્રૈવેયક કે અનુત્તરના સર્વે દેવો અહમિન્દ્ર છે અને પોત-પોતાના કલ્પની બહાર કદાપી જતા નથી.

📌 નવ પ્રૈવેયક કયા કયા છે?

| I (૧) સુદર્શન    | (૨)સુપ્રતિબધ્ધ | (૩)મનોરમ  |
|------------------|----------------|-----------|
| II (૪)સર્વતોભદ્ર | (૫)સુવિશાલ     | (ઽ)સુમનસ્ |
| III (૭)સૌમનસ્ય   | (૮)પ્રિયંકર    | (૯)નંદિકર |

ભાવકલ્પની વ્યાખ્યામાં કહ્યું કે તીર્થકર પરમાત્માના કલ્યાણોકોમાં હાજરી આપવાનો પણ કલ્પ છે- તેથી સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં સૂત્રકારે એક પ્રશ્ન મુકયો છે કેઃ-

શું બધાં દેવો સમ્યગ્દ્રષ્ટિ હોય છે કે જે પરમ-ૠષિ અરિહંત પરમાત્મા ના જન્મ કલ્યાણકો સમયે આનંદિત થયા કરે છે?

♥ ના. બધાં દેવો સમ્યગ્દ્રષ્ટિ હોતા નથી. જેઓ સમ્યગ્દ્રષ્ટિ છે તેઓ તો સધ્ધર્મના બહુમાન થીજ આનંદિત-પ્રમુદીત થાય છે અને પ્રભુના ચરજ્ઞ કમળમાં વંદન-નમસ્કાર અને સ્તુતિ કરે છે. જેઓ મિથ્યાદ્રષ્ટિ છે. તેઓ પજ્ઞ કલ્યાજ્ઞકાદિ પ્રસંગે હાજર તો થાય છે પજ્ઞ તેઓને સધર્મનું બહુમાન હોતું નથી. તેઓ ઇન્દ્રના અનુરોધ થી, દેખાદેખીથી,લોકાચારથી, પ્રિયા કે પત્નિ ના આગ્રહથી આવે છે. અને આવી સમજણથી જ આનંદ ને પ્રાપ્ત કરે છે. **લોકાન્તિક દેવ કે જે હવે પછી કહેવાશે** તેઓ તો નિયમા વિશુધ્ધ ભાવોને ધારણ કરવાવાળા સમ્યગ્દ્રષ્ટિ દેવો જ છે. તેઓ તો સધ્ધર્મના બહુમાનથી અથવા સંસારના દુઃખોથી પીડીત પ્રાણીઓ પર દયા કરનારા એવા પરિણામોને કારણે પરમાત્માના કલ્યાણકોથી વિશેષ પ્રમુદીત રહે છે. ભગવંત ના દીક્ષાનો સમય પણ નીકટ જાણી તેઓ તેમના આચાર મુજબ ભગવંતને દીક્ષા લેવા માટે અત્યંત હર્ષ સહિત પ્રાર્થના કરે છે.

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

आગમ संदर्भः- (१)सोहम्मीसाणसणंकुमार जाव आरणअच्चुयकप्पा तिन्नि अट्ठारसुत्तरे गेविज्जग विभाग वााससए वीइवइत्ता के प्रज्ञा. प.२सू. ५३/१४ (२) आरणाच्चुयाणं कप्पाणं कप्पाणं उप्पिं जावउट्ठं दूरं उप्पइत्ता

एत्यणं हिट्ठिम गेविज्जगाणं देवाणं ...परिवसंति 📌 प्रज्ञा.प.२-सू. ५३/११

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

(१) सूत्र ४:१८ कल्पोपपन्न कल्पातीताश्च

(२) सूत्र ४:४ इन्द्रसामानिक त्रायस्त्रिंश....

🔲 [9] પદ્યઃ-

- (૧) પહેલું પદ્ય પછીના સૂત્રઃ૨૫માં સાથે છે
- (૨) કલ્પ પ્રૈવેયકો પેલા જેમાં ભેદ રહે બહુ
   કિંતુ પ્રૈવેયકો માંહે અહમિન્દ્ર ગણાયસૌ

□ [10] નિષ્કર્ષઃ-આ સૂત્ર લોકસ્થિતિ ને આશ્રીને કલ્પનું સ્થાન નિર્દેશ કરે છે, તેથી વિશેષ કોઇ વાત નથી પણ ભાષ્યકારે ઉઠાવેલો પ્રશ્ન સુંદર છે તે મુજબ સમ્યગ્ અને મિથ્યા બંને દ્રષ્ટિવાળા દેવો કલ્પમાં હોય છે. અરિહંતના કલ્યાણક પ્રસંગોમાં સધ્ધર્મના બહુમાનપૂર્વક નો આનંદ સમ્યગ્દ્રષ્ટિ ને જ થાય છે. નિષ્કર્ષ માટે આ વાત ખૂબ સુંદર છે, જો પરમાત્માના કલ્યાણકાદિ પ્રસંગે-વિશિષ્ટ અનુષ્ઠાનોમાં કે કલ્યાણકાદિ તીર્થભૂમિ ની સ્પર્શનામાં જો સર્ધ્યર્મના બહુમાનપૂર્વકનો આનંદ પમાશે તોજ કયારેક સમ્યગદષ્ટિની છાપ લાગશે જો સમ્યગ્દ્રષ્ટિ ની છાપ લાગશે તો દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રના સમુદીતપણારૂપ મોક્ષમાર્ગ પમાશે

(અધ્યાય:૪-સૂત્ર:૨૫)

[1] સૂત્રહેતુઃ- પૂર્વસૂત્રઃ ૨૪માં લોકાન્તિક દેવનો ઉલ્લેખ કર્યો પણ તેમનું સ્થાન કયું? આ સૂત્ર લોકાન્તિક દેવોનું સ્થાન જણાવે છે

🔲 [2]सूत्रःभूणः-\*ब्रह्मलोकालयालोकान्तिकाः

[3] सूत्र: पृथर:-ब्रह्मलोक- - आलया -लोकान्तिका:

\* ब्रह्मलोकालया लोकान्तिकाः એ પ્રમાણે દિગમ્બર આમ્નાય માં સૂત્રપાઠ મુકેલ છે.

🗇 [4]સૂત્રસારઃ- બ્રહ્મલોક એ જ લોકાન્તિક દેવોનું આલય (નિવાસ સ્થાન )છે 🗍 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

ब्रह्मलोक-બार કલ્પમાં નો પાંચમોકલ્પ-બ્રહ્મલોક लोकान्तिक सोडान्तिड संज्ञावाणा देव आलय-निवासंस्थान

🗖 [6]अनुवृत्तिः-(१) वैमानिकाः ४:१७ (२) देवाः ४:१

🔲 [7] અભિનવટીકાઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિએ લોકાન્તિક દેવોના કેટલાંક વૈશિષ્ઠયને લીધે તેનું અલગ સૂત્રમાં સ્થાન આપેલું છે તે આ રીતે છે

🟶 ब्रह्मलोकः- સૌધર્માદિ જે બાર કલ્પો પૂર્વે કહેવાયા છે તેમાં પાંચમા કલ્પ [દેવલોક] ને ''બ્રહ્મલોક'' નામથી ઓળખાય છે.

📌 आलयઃ-સામાન્ય થી आलय એટલે નિવાસ, આવાસ કે રહેવાનું સ્થાન -જેમાં પ્રાણિગણ રહે છે તેને आलय કહેવામાં આવે છે.

-आकर जिसमे लयको प्राप्त होते है । वह आलय या आवास कहलाता है । 📌 ब्रह्मलोकालया- ब्रह्मलोक आलयो येषां ते ब्रह्मलोकालया ।

- બ્રહ્મલોક છે નિવાસ સ્થાન જેનું તેને ब्रह्मलोकालया અર્થાત લોકાન્તિક દેવ કહેવાય. -લોકાન્તિક દેવ બ્રહ્મલોકાલયા કહ્યા છે કેમ કે તે બ્રહ્મલોકમાં જ રહે છે- તેઓ અન્ય કોઇ

કલ્પમાં પણ રહેતા નથી અને કલ્પથી પર એવા પ્રૈવેયક કે અનુત્તરમાં રહેતા નથી.

🛠 लोकान्तिकः:- सामान्य थी લोકान्तिક અर्थात् [બ्रह्म]લोકને અંતે રહેનારા. વિશેષથી બે-ત્રણ પ્રકારે તેની વ્યાખ્યા કરી છે

-लोकान्ते भवा लोकान्तिका:, अत्र प्रस्तुतत्वात् ब्रह्मलोक एव परिगृह्यते -- ब्रह्मलोकस्य अन्तनिवासिनः (इति) लोकान्तिकाः

—जरामरणाग्निज्वालाकीर्णो वा लोकस्तदन्तर्वीर्तत्वात् लोकान्तिकाः कर्मक्षयाभ्यासभावाच्च। -બ્રહ્મલોકના અંતે રહેતા હોવાથી અથવા જન્મ જરા, મરણ થી વ્યાપ્ત એવા લોકસંસારનો અન્ત કરવાનું જેનું પ્રયોજન છે તેઓ લોકાન્તિક દિવો] કહેવાય છે.

- ભાવિમાં ભૂતનો ઉપચાર કરીને લોકાન્તિક દેવોની એક સુંદર વ્યાખ્યા स्थानाङ्गसूत्र वृत्ति માં શ્રી અભયદેવ સૂરિજી કરે છે. लोकामल्क्षणे सिद्धि स्थाने भवा लौकान्तिका: । અર્થાત્ દેવલોક થી ચ્યવી મનુષ્ય પણું પામી તુરંત મોક્ષે જવાના હોવાથી અથવા આવતા ભવે મોક્ષે જવાના હોવાથી તેના ભાવિમાં લોકાન્ત એવા સિદ્ધ સ્થાને આવાસ હોવાથી લોકાન્તિક કહ્યા છે.

🏶 સ્થાનઃ- સ્થાન ની વિશેષતા દર્શાવવા અહીં લોકાન્તિક દેવોના સ્થાનને સામાન્ય થી અને વિશેષ થી બંને રીતે જણાવેલ છે.

🌣 બ્રહ્મલોકના અંતે ચાર દિશામાં અને ચાર વિદિશામાં એક એક વિમાન આવેલું છે, મધ્યમાં પણ એક વિમાન આવેલું છે [ તત્ત્વાર્થના મતે આ મધ્યના વિમાનનો ઉલ્લેખનથી. તેમના મતે આઠ વિમાનો નો ઉલ્લેખ છે] ત્યાં આ લોકાન્તિક દેવોનો નિવાસ છે.

અ。 ૪/૭

તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવટીકા

આ લોકાન્તિક દેવો પોતાના આ નિવાસ સિવાય કોઇ કલ્પમાં વસતા નથી કે કલ્પાતીત એવા પ્રૈવેયક અને અનુત્તરમાં પણ વસતા નથી..

✿ અરુણવર સમુદ્રમાંથી અત્યન્ત કાળા અંધકારમય પુદ્રગલોનો જથ્થો ઊંચે પાંચમા દેવલોકે પહોંચે છે તે એટલો બધો અંધકારમય છેકે જેમાં દેવો ને એકલા જતાં પણ બીક લાગે છે, તેમાં કેવળ તમસ્કાય જીવો જ ભરેલા છે તેની ઉપર વિચિત્ર ચોરસ જેવા આકારે બબ્બે કૃષ્ણરાજીઓ ગોઠવાએલી છે. બબ્બેની વચ્ચે એક એક એમ આઠ વચલાગાળામાં આઠ લોકાન્તિક દેવોના વિમાનો આવેલા છે [છેલ્લું અરિગ્ઠ વિમાન પાંચમા દેવલોક થી કંઇક નીચે મધ્યમાં આવેલું છે.]

✿ જંબૂદ્વીપથી તીર્છા અસંખ્ય દ્વીપ સમુદ્રો ગયા પછી અરૂણવર નામનો દ્વીપ રહેલો છે. આ દ્વીપનો વિસ્તાર અસંખ્ય યોજન પ્રમાણ છે. તેને વીંટાઇને અરૂણવર સમુદ્ર રહેલો છે.

અરુણદ્વીપની બાહ્ય વેદિકાના છેડા થી લઇને અરૂણવર સમુદ્રમાં ૪૨૦૦૦ યોજન ગયા બાદ જલના ઉપરતળ થી ઉંચે અપ્કાયનો મહાન વિકાર હોય છે. અને તે વિકાર તમસ્કાય નામે ઘોર અંધકારરૂપે ચારે બાજુ આ સમુદ્ર ને વલયાકૃતિથી વિંટાઇને રહેલો છે.

આ તમસ્કાય ૧૭૨૧ યોજન ઊંચો-સમાન ભીંતનો આકારે રહેલો છે. ત્યાંથી તીર્છા વિસ્તરી રહેલા એ તમસ્કાયનો ઘેરાવો અસંખ્યાતા યોજનોનો હોય છે. સતત ઉંચો ધસી રહેલો આ તમસ્કાય જઇને બ્રહ્મલોકના ત્રીજા પ્રતરે અટકે છે.

આ તમસ્કાય નીચે વલયાકૃતિ જેવોછે. વચ્ચે શરાવસંપુટ -ઉધા-ચત્તા કોડીયાના આકારે છેઅને ઉપર કુકડાના પાંજરા સમાન આકૃત્તિ બને છે. આદિથી માંડીને ઉર્ધ્વ સુધી સંખ્યાત યોજનનો બને છે ત્યાર પછી અસંખ્ય યોજન વિસ્તાર વાળો અને વૃત્તાકારે પણ અસંખ્ય યોજન છે.

જો કે તમસ્કાય સ્વયં સંખ્યાત યોજન વિસ્તૃત છે. તો પણ તેની અંદર અસંખ્ય દ્વીપ-સમુદ્ર આવી જતા હોવાથી તેનો પરિક્ષેપ અસંખ્ય યોજન કહ્યો છે.

જે રિષ્ટ નામના પ્રતરે આ તમસ્કાય અટકે છે. તે પ્રતરના રિષ્ટ નામના ઇન્દ્રક વિમાનની ચારે બાજી પૃથ્વીરૂપે પરિણામ પામેલા જીવોના પુદ્ગલવાળી બે-બે **કૃષ્ણરાજી** છે તે આ પ્રમાણે

– પૂર્વ દિશામાં બે કૃષ્ણરાજી છે કે જે દક્ષિણ-ઉત્તર લાંબી છે અને પૂર્વ-પશ્ચિમ પહોળી છે. – દક્ષિણ દિશામાં બે કૃષ્ણરાજી છે કે જે પૂર્વ-પશ્ચિમ લાંબી છે દક્ષિણ-ઉત્તર પહોળી છે. –-પશ્ચિમ દિશામાં બે કૃષ્ણરાજી છે જે દક્ષિણ-ઉત્તર લાંબી ને પૂર્વ-પશ્ચિમ પહોળી છે.

-- ઉત્તર દિશામાં બે કુષ્ણરાજી છે જે પૂર્વ-પશ્ચિમ લાંબી છે અને દક્ષિણ-ઉત્તર પહોળી છે.

**કૃષ્ણરાજી નો આકોરઃ**- પૂર્વ-પશ્ચિમમાં રહેલી જે બાહ્ય કૃષ્ણરાજી તેષટ્કોણ છે દક્ષિણ-ઉત્તરમાં રહેલી બાહ્ય કૃષ્ણરાજી તે ત્રિકોણ છે.

જયારે અભ્યન્તર એવી ચારે કૃષ્ણરાજીઓ ચતુષ્કોણ છે

આ કૃષ્ણરાજીના આઠ આંતરામાં આઠ લોકાંતિક વિમાનો છે જેના નામ છે અર્ચિ,અર્ચિમાલી,વૈરોચન,પ્રભંકર,ચન્દ્રાભ,સૂર્યાભ,શુક્રાભ,સુપ્રતિષ્ઠાભ

[ અને સર્વે કૃષ્ણરાજી ની મધ્યમાં રિષ્ટ નામક વિમાન છે.] આ આઠે [-નવે] વિમાનોમાં લોકાન્તિક દેવોનો આવાસ કહેલો છે સૂત્રકાર ભગંવત લોકાન્તિક દેવને ''બ્રહ્મલોકાલયા'' કહ્યા છે તોશું બ્રહ્મલોકમાં રહેનારા બધાં દેવો લોકાન્તિક સમજવા?

-ના. બ્રહ્મલોકમાં અનેક દેવ રહે છે.તે સાથે ઉપર વર્ણવેલ કૃષ્ણરાજીના મધ્યે તથા આંતરામાં લોકાન્તિક દેવ પણ રહે છે. અહીં સૂત્રકારનો આશય એવું જણાવવાનો નથી કે બ્રહ્મલોકમાં બધા લોકાન્તિક દેવો રહે છે. સૂત્રકાર એવુ જણાવવા માંગે છે કે લોકાન્તિક દેવો તો બ્રહ્મલોકમાં જ રહે છે. અન્યત્ર રહેતા નથી.

લોકાન્તિક દેવની વિશિષ્ટતાઃ- લોકાન્તિક દેવનું અલગ ગ્રહણ તેની ખાસ બે વિશેષતાને કારણે છે.

(૧**) સ્થાન વિશેષતાઃ**- તેમનો નિવાસ બ્રહ્મલોકના અન્ય દેવોની સાથે હોતો નથી. પશ બ્રહ્મલોકના અંતે ચારે તરફ-આઠ દિશાઓમાં ઉપર કૃષ્ણરાજીના સ્વરૂપમાં વર્ણવ્યો તે રીતે બિલકુલ અલગ હોય છે. તેથી જ તેને લોકાન્તિક કહયા છે.

(ર) અનુભાવ વિશેષતાઃ- લોક એટલે જન્મ-જરા-મરણ રૂપ સંસાર.તેનો અન્ત જેઓએ કર્યો છે.તે લોકાન્તિક.કેમકે આ દેવોએ કર્મક્ષયનો અભ્યાસ કરી લીધો છે.તેઓ હવે મનુષ્ય પર્યાયને ધારણ કરી નિયમા મુક્ત થવાવાળા છે.માટે અનુભાવની અપેક્ષાએ તેનામાં વિશેષતા છે, આ ઉપરાંત તેની વિશેષતા વર્ણવતા કહે છે કે–

🌣 લોકાન્તિક દેવો લઘુકર્મી અને વિષયથી રહિત હોવાથી દેવર્ષિ કહેવાય છે.

🌣 તેઓ પરસ્પર નાના-મોટા ન હોવાથી સ્વતંત્ર પણ છે.

✿ તિર્થકર પરમાત્માનો દીક્ષાનો અર્થાત્ ગૃહત્યાગ કે નિષ્ક્રમણ નો અવસર જાણી અહીં તીર્ચ્છાલોકમાં આવે છે. અને તીર્થકર થનાર આત્મા પાસે આવી [बुज्झह बुज्झह] હે ભગવાન!બોધ પામો,બોધ પામો. તીર્થને પ્રવર્તાવો એવા શબ્દો થકી પરમાત્માં ને દીક્ષાનો અવસર જણાવવાના પોતાના આચારનું પાલન કરે છે.

🔲 [8] સંદર્ભઃ-

🍄 આગમ સંદર્ભः-बंभलोए कपे...लोगंतिया देवा पण्णत्ता स्था-स्था ८-सू.६२३-५

🌣 तत्वार्थ संदर्भाः- सूत्र ४:२६-सारस्वतादित्यवह्न्यः क्षोsांतिङ देवो.

- 🌣 અન્યગ્રંથ સંદર્ભઃ-
- (૧) ક્ષેત્રલોક પ્રકાશ-સર્ગઃ૨૭ શ્લોક ૧૬૧ થી ૨૪૪
- (૨) તત્વાર્થ પરિશિષ્ટ-સૂત્ર:૮૦ નું વિવરશ

🔲 [9] પદ્યઃ- બંને પદ્યો સૂત્રઃ૨૬ માં સાથે આવેલા છે.

🔲 [10] નિષ્કર્ધઃ- આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ સૂત્રઃ૨ કમાં આપેલ છે.

### 

## અધ્યાયઃ૪- સૂત્રઃ૨૬)

[1] સૂત્ર હેતુઃ- લોકાન્તિક દેવોનું સ્થાન જણાવ્યુ, પણ તે લોકાન્તિક દેવોની જાતિ જણાવી નથી. તેથી સૂત્રકાર મહર્ષિ અહીં લોકાંતિક દેવોના નામો [જાતિ]ને જણાવે છે.

🔲 [2] सूत्रः भूणः - \* सारस्वतादित्यवह्न्यरुणगर्दतोयतुषिताव्याबाधमरुतोऽरिष्ठाष्व

[3] सूत्रः पृथद्दः-सारस्वत - आदित्य - वहि - अरुण - गर्दतोय - तुषित अव्याबाध - मरुत: [अरिष्टा: च]

🔲 [4]સૂત્રસારઃ- સારસ્વત,આદિત્ય,વક્ષિ,અરુણ,ગર્દતોય,તુષિત, અવ્યાબાધ મરુત [અને અરિષ્ટ] [એમ આઠ વિકલ્પે નવ પ્રકારના લોકાંતિક દેવો છે.]

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

| सारस्वत - सारस्वत          | <b>આદિત્ય</b> - આદિત્ય |
|----------------------------|------------------------|
| वह्नि- वह्ति               | <b>अरुण</b> - અरुश     |
| गर्दतोय - ગર્દતોય          | <b>તુષિત</b> −તુષિત    |
| <b>અવ્યાનાધ</b> - અવ્યાબાધ | मरुत - भरुत            |
| <b>अरिष्ट</b> - અરિષ્ટ     | च - અને,વળી            |
|                            | T ( (                  |

[ આ નવે શબ્દો લોકાન્તિક દેવોના નામ જણાવે છે.]

🗖 [6] અનુવૃતિઃ- (૧)देवा:४:१

(२)ब्रह्मलोकाया。 ४:२५ लोकान्तिका:

[7] પ્રબોધ ટીકાઃ- પૂર્વ સૂત્રમાં લોકાન્તિક દેવોનું સ્થાન જણાવ્યું પરંતુ તેઓનો નામ-નિર્દેશ આ સૂત્રમાં કર્યો છે.

📌 સંજ્ઞા- સિધ્ધસેનીય ટીકામાં જણાવે છે કે વિમાનસાहचર્યાદ્ દેવાનાં સારસ્વતાદિ સંગ્ના:

અર્થાત્ વિમાનોના નામ ઉપરથી આ લોકાન્તિક દેવોની સારસ્વત, આદિત્ય વગેરે સંજ્ઞા પડેલી છે.

જો કે ક્ષેત્રલોકપ્રકાશ સર્ગઃ૨૭ શ્લોક ૨૧૮ થી ૨૨૫ મુજબ આ વિમાનોની સંજ્ઞા અર્चિ વગેરે કહેલી છે.તે આ રીતે–

(१)अर्चि (२)अर्चिमाली (३)वैरोचन (४)प्रभंकर (५)चन्द्राभ

( ) सूर्याभ ( ) शुक्राभ ( ) सुप्रतिष्ठाम [( ) रिष्ठ]

.\*(૧)દિગંબર આમ્નાય મુજબ *सारस्वतादित्यवहन्यरुणगर्दतोय तुषिताव्याबाधाऽरिष्टाश्च* એવો પાઠ છે. [અહીં નવમાં मरुत् નો ઇલ્લેખ નથી]

\*(૨)દિગંબર ટીકાકાર *શ્રી भाष्करनन्दी* એ જણાવેલ શ્વેતામ્બર પાઠ મુજબ, સિધ્ધસેનીય ટીકા મુજબ તથા સુખલાલજી,રાજશેખર વિજયજી, પ્રભુદાસ પંડિત,ભાષ્યસટીપ્પણક વગેરેમાં આ સૂત્ર ઉપર જણાવ્યા અનુસાર જ છે.

\*(૩)હારિભદ્રીય ટીકા,મહેસાંજ્ઞા-શ્રેયસ્કર મંડળમાં જણાવ્યા મુજબ આ સૂત્રમાં [आरिष्टाश्च] એ પાઠ કૌસમાં આવેલો છે.

\*(૪)સૂત્ર ૪ઃ૨૫ તથા આ સૂત્ર ૪ઃ૨*ઽ*બંનેના મૂળ ભાષ્યોમાં લોકાન્તિક દેવોના આઠ ભેદ જ કહયા છે. તેમાં अरिष्ठा નો પાઠ નથી.તે સિવાયના આઠ લોકાન્તિકનો પાઠ છે. ÷

આ નવ વિમાનોમાં અનુક્રમે સારસ્વત,આદિત્ય,વક્ષિ,વરુણ, ગર્દતોય,તુષિત, અવ્યાબાધ, આગ્નેય[ અને રિષ્ટ ]નામના લોકાંતિક દેવો વસે છે.

આગ્નેય એ મરુત અને વરુણ એ અરુણનો પર્યાય સમજવો.

| • | <b>સ્થાનઃ</b> - (૧)ઇશાન ખૂણામાં સારસ્વત           | (૨) પૂર્વદિશામાં આદિત્ય |  |
|---|---------------------------------------------------|-------------------------|--|
|   | (૩)અગ્નિ ખૂણામાં વક્ષિ                            | (૪)દક્ષિણદિશામાં અરુણ   |  |
|   | (૫)નૈૠત્ય ખૂણામાં ગર્દતોય                         | (ઽ)પશ્ચિમ દિશામાં તુષિત |  |
|   | (૭)વાયવ્ય ખૂંણામાં અવ્યાબાધ (૮)ઉત્તર દિશામાં મરુત |                         |  |
|   | [(૯)બરાબર મધ્યભાગમાં અરિષ્ટ]                      |                         |  |

🏶 મતાંતરઃ- આ સુત્રમાં મતાંતરની નોંધ વિશેષ આવશ્યક છે.

ભૂમિકાઃ- બે બાબતમાં ખાસ મતભેદ જોવા મળે છે.

(૧)નવમાં લોકાન્તિકનું નામ અરિષ્ટ છે કે રિષ્ટ

(૨)લોકાન્તિકના ભેદ આઠ ગણવા કે નવ

-કેમકે-હીરાલાલ કાપડીયા,પૂ.આ દેવશ્રી આનંદસાગર સૂરિજી,પંડિત સુખલાલજી,પૂ.પંન્યાસ શ્રી રાજશેખર વિજયજી આદિ સર્વે પોતાના સંપાદનમાં ભાષ્યને સ્વોપજ્ઞ ભાષ્ય જ કહે છે. અને સ્વોપજ્ઞ હોવાથી તેના કર્તા ઉમાસ્વાતી જ છે,તે વાતના સમર્થનના પુરતા સાક્ષીપાઠ પણ રજૂ કરે છે.

હવે આ જ ઉમાસ્વાતિજી મહારાજા સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં લોકાન્તિક દેવોના આઠ ભેદ જણાવે છે. નવભેદ જણાવતા નથી. તેમ છતાં બધાએ પોતાના સંપાદનમાં નવલોકાન્તિક ભેદ દર્શાવતા સૂત્રને જ સ્થાન આવેલું છે.

બીજો પ્રશ્ન આ નવમાંલોકાન્તિકને अરિષ્ઠ કહેવાય કે રિષ્ટ તે અંગેનો છે.

(१) अरिष्ठ के रिष्ठ:-

-લગભગ બધા સંપાદકોએ '' अरिष्ठ '' પાઠ જ સ્વીકારેલ છે.

-દિગમ્બર આમ્નાયમાં પણ આઠમો લોકાન્તિક ''अरिष्ठ ''જ કહ્યો છે.

-ભાષ્યાનુસારીણી બંને ટીકામાં રિષ્ठविमानप्रस्तारवर्तिभिः શબ્દથી રિષ્ठ શબ્દનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. -પંડિત સુખલાલ अरिष्ठ શબ્દ જ સાચો હોવાના નિષ્કર્ષ પર આવે છે.

-પરંતુ લોકાપ્રકાશ સર્ગ-૮ ના શ્લોક *૬ ૬*માં તથા સર્ગઃ૨૭ના શ્લોક- ૨૨*૬*-૨૩૧-૨૪૦ એમ ચાર સ્થાનોમાં સ્પષ્ટ રષ્ઠિ શબ્દ જ લખાયેલો છે.

-શ્રી સ્થાનાંગસૂત્રમાં પણ [સ્થાનઃ૯- સૂત્રઃ ૬૮૪-૧]रिष्ठा च શબ્દથી रिष्ठ એવા પાઠનો જ સ્વીકાર કર્યો છે.

-શ્રી હારિભદ્રીય ટીકા માં વિમાનનું નામ રિષ્ठ ગણાવેલ છે. પણ तत्रमध्येऽरिष्ठा: એવા વિઘાનથી अरिष्ठा: એવું લોકાન્તિકદેવનું નામ કહયું છે.

-અભયદેવસૂરિજી કૃત્ સ્થાનાંગ ટીકામાં પણ રિષ્ઠ પાઠ જ છે.

#### -સત્ય શું?તે બહુશ્રુત જાણે.

(૨)લોકાન્તિક નવ કે આઠઃ-

-૧-શ્વેતામ્બરીય માન્યતા માં નવ અને આઠ બંને ભેદોનો ઉલ્લેખ જોવા મળેલ છે.

-દિગમ્બર આમ્નાયતો નિશ્વિત પણે આઠ ભેદ હોવાનું કહે છે.

-૨-શ્વેતામ્બર માન્યતા મુજબ જયાં આઠ ભેદ નો ઉલ્લેખ છે ત્યાં નવમાં अरिष्ट [રિષ્ટ]નો ઉલ્લેખ થતો નથી.

જયારે દિગમ્બર પરંપરા મુજબ मरुत નો ઉલ્લેખ નથી.

[સુખલાલજીના માનવા પ્રમાણે मरुतो પાઠનો પ્રક્ષેપ થયો હોવો જોઇએ પણ તેમની આ માન્યતા અનુચિત છે. કેમકે શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્રમાં આઠમા સ્થાનમાં ''મરુત''શબ્દને જણાવતો अग्गिच्चा પાઠ છે જ જે ''મરુત''શબ્દનું સંજ્ઞાન્તર છે. વળી સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં પણ ''मरुत''નો ઉલ્લેખ છે જ]

- 3-સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં સૂત્ર ૪:૨૫ તથા ૪:૨ ૬ બંનેમાં સ્પષ્ટ તયા આઠ ભેદોનું જ વિધાન છે.

अष्टविकल्पा भवन्ति- शुओ ४:२५ ब्रह्मलोकालया。

एते सारस्वतादयोऽष्टविद्या जुओ ४:२.5 सारस्वतादि。

-૪-જયારે આઠનું વિધાન હોવા છતાં પણ બધાએ अरिष्ठाश्च વાળા પદ સહિત નવલોકાન્તિકનો જ ઉલ્લેખ કરે છે. હવે જો તત્ત્વાર્થના ભાષ્યને સ્વોપજ્ઞ ભાષ્ય રૂપે જયારે સ્વીકારેલ છે તો પછી આ રીતે ભાષ્યનો અપલાપ કરીને સીધું નવલોકાન્તિક નું વિધાન કરવું કટલે અંશે ઉચિત છે. ?

(૧)ભાષ્ય ટીપ્પણક ના સંપાદકે પણ સૂત્રમાં નવ ગણાવી ને નીચે एતે...अष્ટવિદ્યા કહયું

(૨)ગુજરાતી અનુવાદક/વિવેચકોતો લોકરૂઢી મુજબ નવ ભેદોને વળગી રહયાં છે. જાણે કે ભાષ્યકારના કથન સાથે તેમને સંબંધ જ નથી.

(૩)સુખલાલજી આઠભેદોનો ઉલ્લેખ કરી પાછું એમ લખે છે કે સ્થાનાંગમાં નવભેદોની વાત છે. જે અધુરી સમજ પ્રગટ કરે છે. કેમકે સ્થાનાંગમાં આઠ અને નવ લોકાન્તિક બંને પાઠોનું અસ્તિત્વ છે જ

(૪)લોકપ્રકાશ અને જીવ વિચાર નવભેદોનું કથન કરે છે લોકપ્રકાશમાં બીજા બીજા મંતવ્યો અનેક સ્થળે ટાંકેલ છે,તત્ત્વાર્થ ટીકાના પણ મતો ટાકે છે. છતાં આ હનું મંતવ્ય તેને નોંધેલ નથી કે જે મૃત નો સ્થાનાંગઃ૮ સૂત્રઃ ૬૨૩-ગાથા ૭૩માં સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ છે જ.

આ મતભેદનો સમન્વયઃ-

પૂ.શ્રી ઉમાસ્વાતિજી મહારાજા પ્રત્યે અમે અડગ શ્રધ્ધાવાન્ છીએ આ ભાષ્ય પણ અમે તેમનું સ્વોપજ્ઞ માનીએ છીએ.આ માન્યતાને ઉપરોક્ત વિદ્વાનોએ પુષ્ટ કરેલી જ છે.તેના સમર્થનના પૂરાવા પણ આપેલ છે. આથી પૂ.ઉમાસ્વાતિજી મહારાજના ભાષ્ય કથનમાં લેશમાત્ર શંકા કે અશ્રધ્ધા થઇ શકે જ નહીં અમે આ શ્રધ્ધાને વળગી રહીને તે મહર્ષિની વાતના સત્યો પ્રત્યેક સૂત્રમાં તારવેલા છે.

<mark>હા! એક વાત ચોક્કસ કે તેઓએ આગમના કયા પાઠને પ્રાધાન્ય આપ્યું હોય તે વિશે નિશ્વિત વિધાન ન થઇ શકે. પણ તેઓએ જે કથન કર્યા છે તેના આગમોકત પણા વિશે અમને લેશમાત્ર અશ્રધ્ધા છે જ નહીં</mark> હવે આ-આઠ કે નવ લો કાન્તિકના ભેદનો સમન્વય વર્તમાન ઉપલબ્ધટીકા,ભાષ્યટીપ્પણ તથા આગમગ્રન્થના આધારે-

(૧) स्थानाङ्गसूत्र માં આઠમું સ્થાન પણ છે અને નવમું સ્થાન પણ છે. સ્થાનઃ૮ના સૂત્રઃ*૬*૨૩ની ગાથાઃ૭૩ માં છેલ્લે अरिष्ठाश्च પાઠને બદલે बोद्धव्वा પાઠ છેત્યાં લોકાન્તિકના આઠ સ્થાન કહ્યા છે માટે ભાષ્યકારના આઠના કથનનો આગમ સાક્ષી પાઠ ઉપલબ્ધ છે.

(૨) स्थानाङ्गसूत्र સૂત્રમાં નવમા સ્થાનમાં સૂત્રઃ ૬૮૪ માં નવલોકાન્તિક જણાવેલા છે ત્યાં નવમો પાઠ रिट्ठाय છે [ ખાસ ધ્યાન રાખો કે આગમમાં अरिट्ठा પાઠ નથી પણ રિट्ठा એવો પાઠ છે]

(૩) બંને પાઠોની શ્રી અભયદેવસૂરિ કૃત્ ટીકામાં નવભેદનો ઉલ્લેખ એક સમાન રીતે

થયો છે.તે મુજબ તેના બહુ મધ્યભાગમાં રીષ્ટ પ્રતરમાં નવમા રીષ્ટ નામે લોકાન્તિક છે.

(૪) આ મતભેદને વિવક્ષા ભેદ પણ કહી શકાય-

ત્યાં એવુ તારણ સિધ્ધસેનીય ટીકા આધારે નીકળી શકે છે કે–

ભાષ્યકારે જે આઠ લોકાન્તિક જણાવ્યા તે દિશાવર્તી પણાને લીધે હોઇ શકે.કેમકે બ્રહ્મલોકની બહાર આઠ દિશામાં રહેવાવાળા તો આઠ લોકાન્તિક જ છે-

''लोकान्तवर्तिन एतेऽष्टभेदाः सूरिणा उपात्ताः रिष्ठविमान प्रस्तारवर्तिभिर्नवधा भवन्ति इति अदोषः''

શ્રી સિધ્ધસેનગણિજી જે એમલખે છે કે आगमे तु नवधा एव अधीता આવાત સંપૂર્ણ અયુક્ત છે કેમકે શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્રના આઠમા સ્થાન માં –ઉપર કહ્યા મુજબ આઠનો પાઠ છે છે અને છે જ. જે અમે સંદર્ભ રૂપે રજૂ કરેલો જ છે.

અમારે એટલું જ કહેવાનું કે અહીં પણ અમે આગમ પાઠ રજૂ કર્યો છે. પૂર્વે પણ ઉમાસ્વાતિજી મહારાજાના સમર્થનમાં અમે આગમપાઠ મુક્યા જ છે અને તેમની વાત આગમોફત ન હોય તે કથનને કદી માન્ય કર્યુ જ નથી.

(પ)સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યનો જ હવાલો ટાંકો તો પણ આઠ દિશા આશ્રીત આઠ ભેદ છે તેવું વિવિક્ષા કથન મળી આવે છે. જેમ કે ब्रह्मलोक परिवृत्यासु दिक्षु अष्टविकल्पा भवन्ति तद् यथा એવું સ્પષ્ટ કથન છે માટે દિશાવર્તી આઠ લોકાન્તિક સામે કોઇ મત ભેદ નથી

(୨)આવા મંતવ્યભેદ હોઇ શકે છે તેની પ્રતિતિ ભાષ્યના ટીપ્પણકર્તાએ કરાવેલી છે. તેઓ જણાવે છે કે उत्तमचरित्र માં લોકાન્તિકના દશભેદ પણ કહ્યા છે. આ રીતે આઠ દિશાવર્તી આઠ અને મધ્યે એક એમ નવલોકાન્તિક સમજી શકાય

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

ጳ આગમ સંદર્ભઃ-

सारस्सयमाइच्चा वण्ही वरुणा य गद्दतोया य तुसिया अव्वाबाहा अग्गिच्चा चेव रिठ्ठा च

र्श स्था. स्था.९-सूत्र. ६८४ गाथा ८१ सारस्सयमाइच्चा वण्ही वरुणा य गदतोयाय तुसिया अव्वाबाहा अग्गिच्चा चेव बो धव्वा

#### 📌 स्थाः स्था. ८ सूत्र. ६२३ गाथा ७६

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

अ.४-सू:२५- ब्रह्मलोकालया लोकान्तिका:

ጳ અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧)ક્ષેત્રલોક પ્રકાશ સર્ગઃ૮ શ્લોકઃ ૬૬

(૨)ક્ષેત્રલોક પ્રકાશ સર્ગઃ૨૭ શ્લોકઃ૨૩૦થી ૨૪૨

(૩)જીવવિચાર ગાથા:૨૪-વિવરશ

🗖 [૯] પદ્યઃ- સૂત્રઃ૨૪-૨૫-૨૬ નું સંયુક્ત

- (૧) નવ પ્રૈવેયક દેવપૂર્વે સર્વ કલ્પોપપન્ન કહ્યા નવ લોકાંતિક બ્રહ્મલોકે સ્થાન રાખીને રહ્યા સારસ્વત આદિત્ય વદ્ધિ અરુણ ગર્દતોય ને તુષિત અવ્યાબાધ મારુત અરિષ્ઠ નવમેમાનીએ
- (૨) વિષય થી રહીત તેથી તે દેવર્ષિ લોકાન્તિકો દિશા વિદિશા બ્રહ્મલોક જયાં વસનારા સૌ છે તેઓ સારસ્વત આદિત્ય વદ્યિ ને અરુણ ગર્દતોય જ તેઓ તુષિત અવ્યાબાધ મરુતને અરિષ્ટ સ્વતંત્ર સૌ જેઓ

[10]નિષ્કર્ષઃ- આ સમગ્ર સૂત્રનું મૂળ તો એકજ વાતમાં સમાવેશ પામે છે કે સારસ્વતાદિ નવ લોકાન્તિકો બ્રહ્મલોક માં રહેલા છે. સૂત્રના નિષ્કર્ષ કરતા સૂત્રની ટીકામાં દર્શાવાએલ લોકાન્તિક દેવોની વિશેષતા નિષ્કર્ષરૂપે આવકાર્ય છે. આ દેવોનું પ્રાયઃ એકાવતારી પશું અને દેવર્ષિ પશું બે ગુણ સ્મરણીય છે. દેવલોકની વાંછા કદી ન કરવી છતાં પણ જો દેવલોક પ્રાપ્ત થવાનો જ છે તો આ લોકાન્તિક પશું મેળવવા યોગ્ય છે. તેમાં લક્ષ્યબિંદુ દેવગતિ નથી પણ તેનું એકાવતારી પશું છે. આપણે પણ મોક્ષના લક્ષ્યથી જ લોકાન્તિકના એકાવતારી પણાને નમન કરીએ છીએ.

વળીં काय આદિ પ્રવિચારની દ્રષ્ટિએ જે બ્રહ્મલોકમાં રૂપપ્રવિચાર[મૈથુન સેવન] કીધેલું છે તે જ બ્રહ્મલોકમાં આ દેવો ને દેવર્ષિ સમાન ગણ્યા. કેમ કે વિશુધ્ધ બ્રહ્મચર્ય ને ધારણ કરનારા છે. ખરેખરા સંસારી જીવો માટે પ્રેરણા તુલ્ય છે કે ભોગ વિલાસના યુગમાં આપણે પણ લોકાન્તિક દેવોની જેમ બ્રહ્મચર્ય ની સાધના કરી શકીએ તેમ છીએ અથવા તો કેવી એક નિષ્ઠા સાધના હશે કે જેના ફળ સ્વરૂપે આવું દેવર્ષિપણું પામ્યા. આપણેપણ તેવાજ મોક્ષલક્ષી અને બ્રહ્મચર્યધારી બનીએ તેજ આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ લાગે છે.



### અધ્યાય:૪-સૂત્ર:૨७)

[1] સૂત્રહેતુઃ- અનુત્તર વિમાન ના દેવોના મોક્ષગમન ની મર્યાદા જણાવવાના હેતુ થી આ સૂત્ર ની રચના થયેલી છે 🔲 [2] सूत्रःभूणः-विजयादिषुद्विचरमा

🗂 [3]सूत्रःपृथईः-विजय - आदिषु - द्वि - चरमा

[4] સૂત્રસારઃ- વિજયાદિ [ચાર અનુત્તર વિમાનવાસી દેવો] દ્વિચરમ ભવ વાળા છે [અર્થાત્ અનુત્તર વિમાન થી ચ્યવી મનુષ્ય થઇ ફરી અનુત્તરમાં ઉત્પન્ન થઇ ફરી મનુષ્ય પણું પામીને સિધ્ધ થાય છે]

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

विजयादिषु-વિજય,વૈજયન્ત,જયન્ત,અપરાજિત એ ચાર વિમાનોમાં द्वि - બે चरमा- છેલ્લી વખત [મનુષ્ય પણ]

🗖 [6] अनुवृत्तिः- देवाः ४:१

[7] અભિનવટીકાઃ- સૂત્રકાર ભગવંત આ સૂત્ર થકી અનુત્તર વિમાન ના દેવોને માટે મોક્ષ ગમનનો કાળ ભવને આશ્રીને કહે છે.

किवजय-आदिषुः- વિજય વગેરે અહીં आदि શબ્દ પ્રકારાર્થક છે. તેથી પૂર્વસૂત્ર ૪:૨૦ सौधर्मेशान, ની અનુવૃત્તિ કરીને विजयादि નો અર્થ લેવાનો છે. તે આ રીતे:-

विजय - वैजयन्त - जयन्त - अपराजितेषु

- જો કે વિजयादि શબ્દથી પાંચે અનુત્તરનો સમાવેશ કરી શકાય પણ सर्वार्थसिद्ध શબ્દમાં રહેલા અર્થની પ્રબળતા થી તે एक चरमा અર્થમાં સિધ્ધ હોવાથી તેના સિવાયના વિजयादि ચારનું જ ગ્રહણ કરેલ છે

હારિભદ્રીય ટીકામાં તો સ્પષ્ટ કથન જ છે કે विजयादिषु इति विजय वैजयन्त जयन्तापराजितेषु चतुर्ष अनुत्तरेषु अनुत्तरेषु इति ।

🕈 द्वि-चरमा

અહીં દ્વિ શબ્દ સંખ્યા વાચી છે દ્વિ-બે

चरम શબ્દ નો અર્થ પૂર્વે સૂત્ર રઃપર औषपातिकचरमदेहो. માં કહેવાય ગયો છે. [चरम છેલ્લો] અહીં द्विचरमत्व મનુષ્ય દેહની અપેક્ષાએ છે જેમને હવે બે વખત જ મનુષ્ય જન્મ ધારણ કરવાનો છે પછી નિયમા મોક્ષ પ્રાપ્તિ થવાની છે તેને द्विचरमा કહ્યા છે.

વિજયાદિ ચારમાં ઉત્પન્ન થયેલ જીવ ત્યાંથી ચ્યવીને મનુષ્ય પણે ઉત્પન્ન થાય. મનુષ્ય ગતિમાંથી પુનઃ વિજયાદિમાં ઉત્પન્ન થાય ત્યાંથી ચ્યવી બીજી વખત મનુષ્યપણાને પામે એ રીતે વચ્ચેના એક દેવભવને બાદ કરતા બે વખત મનુષ્યત્વને પ્રાપ્ત કરે બીજી વખતના મનુષ્ય ભવમાં સંયમની સાઘના કરી મોક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે.

મનુષ્ય ભવની અપેક્ષાએ તેના છેલ્લા બે ભવજ હોવાથી તેને द्विचरमा કહ્યા છે.

-द्रौ चरमौ एषां (इति) द्विचरमा: चरम द्वि देहा इति अर्थ:

🛠 આ સૂત્રના ભાષ્ય થકી ત્રણ ફલિતાર્થો નીકળે છે.

[૧] વિજય-વૈજયન્ત-જયન્ત-અપરાજિત એ ચાર અનુત્તરમાં ઉત્પન્ન થયેલ દેવો द्विचरमा કહ્યા છે. જેનો અર્થ ઉપર જણાવ્યા મુજબ બે વખત મનુષ્ય જન્મથી મોક્ષ એવો થશે

તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવટીકા

[૨] સર્વાર્થસિધ્ધ વિમાનના દેવો एक चरमा જ હોય છે તેઓ અનુત્તર વિમાન માંથી ચ્યવી, મનુષ્ય જન્મ ધારણ કરી સીધા મોક્ષમાં જાય છે

-- सकृत् सर्वार्थसिद्धमहाविमानवासिनः

[3] અનુત્તર વિમાન સિવાયના બાકીના વૈમાનિક દેવો કે તમામ નિકાયના દેવો માટે ભાષ્યકાર કહે છે કે शेषाः तु भजनीयाः

બાકીના દેવોને આગમોક્ત કથનાનુસાર એક-બે-ત્રણ-ચાર વગેરે મનુષ્ય ભવો પામીને પણ મોક્ષ પ્રાપ્તિ થઇ શકે છે. જો કે આ કથન સમ્યગ્ દ્રષ્ટિ કે ભવિ જીવોને આશ્રીને સમજવું અભવ્ય જીવો પણ પ્રૈવેયક પર્યન્ત ઉત્પન્ન થાય છે. પણ તેઓ કદાપી મોક્ષે જનારા નથી

વિશેષઃ- સૂત્રમાં અન્ય બે ત્રણ બાબત અનુકત હોવા છતાં મહત્વની છે – ૧ અહીં દ્વिचरमા કહ્યું તે મનુષ્યના બે જન્મને આશ્રીનેજ સમજવું જો વિजयादि નો દેવ ભવ ગણવામાં આવે તો ત્રણ ભવ થશે. કેમ કે મનુષ્ય-પછી વિજયાદિનો ભવ-પછી મનુષ્યપણું-પછી મોક્ષ. પણ મનુષ્ય જન્મને આશ્રીને ભવ ગણના હોવાથી બે-છેલ્લાભવ કહ્યા -૨ કેટલાંક એમ કહે છે કે વિજયાદિ ચાર થી ચ્યવીને તે દેવ મનુષ્ય જન્મ પ્રાપ્ત કરે છે. ત્યાંથી સર્વાર્થ સિઘ્ધમાં ઉત્પન્ન થઇ, મનુષ્યપણાને પામીને મોક્ષ જાય છે.

આ વાત બિલકુલ અનુચિત્ત છે કેમ કે એવું વિધાન કરવાથી વિજયાદિ ચારનું કોઇ મહત્વ રહેતું નથી. સર્વાર્થસિધ્ધનો જીવતો એકાવતારી હોય જ છે.

તેથીઆ વિધાન વિજયાદિ ચારમાં બે વખત ઉત્પન્ન થનાર જીવને આશ્રીને જ સમજવું. અર્થાત્ વિજયાદિ ચારમાં બે વખત ગયેલ ચરમ શરીરી ગણવા. જે ક્રમ આ રીતે છે. વિજયાદિમાં-ત્યાંથી ચ્યવીને મનુષ્ય-ફરી વિજયાદિમાં -ફરી મનુષ્ય-પછી મોક્ષ.

ર્નોધઃ-આ द्विचरम તો મહત્તમ નિયમ છે ઉત્કૃષ્ટ પરિણામી જીવ એક વખતમાં પણ મોક્ષ પામી શકે છે.

– ૩- અનુત્તર વિમાનના જીવો લઘુકર્મી હોય છે. જે મુનિઓને મોક્ષની સાધના થોડી બાકી રહી હોય-અર્થાત્ જો પૂર્વભવમાં અંતર્મૂહૂર્તનું આયુષ્ય વધુ હોત અથવા છકના તપ જેટલી વધુનિર્જરા થઇ હોત તો સિધા મોક્ષે ગયા હોત ,પણ ભવિતવ્યતાના યોગે થોડી સાધના ખૂટી. તેથી અનુત્તરમાં ઉત્પન્ન થયા હોય [એવું ભગવતીજીમાં કહ્યું છે]

– ૪ સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં સૂત્રકારે विजयादिषु પછી अनुत्तरेषु શબ્દ જોડેલ છે તેનો અર્થ એ કે અનુત્તર એવા विजय-वैजयन्त…નું જ ગ્રહણ કરવું અન્ય કોઇ विजय વગરેનું નહીં

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

आગમ संદर्भः- विजय वेजयंत जयंत अपराजिये देवत्ते केवइया दव्विंदिया पण्णत्ता गोयमा ! कस्सइ अत्थि, करसइ णत्थि, जस्सत्थि अट्ठ वा सोलस वा...प्रज्ञा. प. १५-उ.२-सू. २०१-२४

सूत्रपाठ सम्बन्धः- એક જન્મમાં આઠ દ્રવ્યેન્દ્રિય કહી છે [ સ્પર્શ-રસ-બેધ્રાણ બે ચક્ષુ-બે શ્રોત્ર] તેથી બે જન્મોમાં સોળ દ્રવ્યેન્દ્રિય થશે. આ રીતે આઠ દ્રવ્યેન્દ્રિય વાળા એકાવતારી, સોળ દ્રવ્યેન્દ્રિય વાળા બે વખત અનુત્તર જઇ મોક્ષે જનારા છે 🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

सौधर्मेशानसानत्कुमारमाहेन्द्र。४:२०

🔲 [9]પદ્યઃ-

- (૧) વિજયાદિ ચાર સ્થાને દેવ દ્વિ ચરમાભણું મનુષ્યના બે ભવ બે ભવ જ પામી મુક્તિ પામે તેસુણું સવાર્થસિધ્ધ દેવ ઉત્તમ એક અવતારી કહ્યા મનુષ્ય જન્મ પામીને વળી મુક્તિ મંદિર જઇ રહ્યા
- (૨) વિજય વગેરે ચાર વિમાને ચરમ શરીર બે વારે

સર્વાર્થસિધ્ધ વિમાનવાસી તે દેવો એકજ જન્મધરે.

[10]નિષ્કર્ષઃ- પૂર્વસૂત્રની મારૂક આ સૂત્રમાં પણ નિષ્કર્ષ યોગ્ય વાત તેના ચરમ શરીર પણાની છે તેઓ એકાવતારી કે દ્વિ-અવતારી કહ્યા .વળી કારણ પણ કેવું સુંદર જણાવ્યુ કે જેમને છઢ તપ કે અંતમૂર્હૂત આયુ ઓછું પડેલ હોય તેવા વિજયાદિમાં ઉત્પન્ન થાય, અર્થાત્ આ જીવો વીતરાગ પ્રાયઃ કહેવાય તેઓ સાધના કે તપને લીધે નહીં પણ આયુમર્યાદા થી મોક્ષમાં જઇ નથી શકયા. એટલે જો ક્ષણ માત્રના પ્રમાદ વિના પણ સતત આત્મસાધના કે સખત સમ્યક્ તપનો પુરુષાર્થ હોય તો અવશ્ય મોક્ષ પ્રાપ્તિ થવાની છે. માટે આપણે સૌ એક માત્ર મોક્ષના લક્ષ થી જ તપ અને સાધના કરવી જોઇએ.

# 

### (અધ્યાચઃ૪-સૂત્રઃ૨૮)

[1]સૂત્રહેતુઃ- ''તિર્યંચ'' શબ્દનો ઉલ્લેખ બે-ત્રણ વખત આવે છે, પણ તિર્યંચ સંજ્ઞા કોની સમજવી તે જણાવેલ નથી. તેથી આ સૂત્ર થકી તિંર્યંચના સ્વરૂપને જણાવે છે.

- 🔲 [2] सूत्रःभूशः-\*औपपातिकमनुष्येभ्यः शोषास्तिर्यग्योनयः
- 🔲 [3]सूत्रःपृथङ्गः- औपपातिक मनुष्येभ्यः शेषाः तिर्यग्योनयः
- [4] સૂત્રસારઃ- ઔપપાતિક [દેવ-નારક અને ] મનુષ્ય સિવાયના [જે જે જીવો] બાકી રહ્યા તે [તે સર્વેને ] તિર્યંગ્ યોનિવાળા [અર્થાત્ તિર્યંચ જાણવા]

🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

औपपातिक- ઉપપાત જન્મવાળા-દેવ નારક

मनुष्येभ्य: માણસ સિવાયના

શેષા:બાકી રહેલા જીવો

तिर्यग्योनयः - તિર્યચ, તિર્યગ્યોનિ-(જીવનો એક ભેદ છે)

🗖 [6] અનુવૃત્તિઃ- संसारिणः [जीव:] अ.२-सू.१० અધિકાર સૂત્ર

🔲 [7] અભિનવટીકાઃ - તિર્યમ્ અર્થાત્ તિર્યંચ શબ્દનો ઉલ્લેખ આ પૂર્વે સૂત્ર ३:१८

\*દિગમ્બર આમ્નાય મુજબ औपपादिकमनुष्येभ्य: शेषा-स्तिर्यग्योनय: એવું સૂત્ર છે.

तिर्यग्**योनिनां च માં થયો છે. હવે પછીના અધ્યાય દ-સૂત્રઃ १७** मायातैर्यग्योनस्य માં પણ થયો છે આ સૂત્ર થકી તે તિર્યંચની ઓળખ આપી છે.

📌 औपपातिक:-औपपातिकेभ्यश्च - नारकदेवेभ्यः

– ઔપપાતિક એટલે જેમને ઉપપાત જન્મ છે તેવા, એટલે કે નારક અને દેવ [પૂર્વે સૂત્ર ૨ઃ૩૫ नारकदेवानामुपपात: માં કહેવાઇ ગયું છે]

📌 भनुष्यः- मनुष्य [इति] गर्भव्युत्क्रान्ति - सम्मूर्च्छनश्च

– મનુષ્યમાં અહીં ગર્ભજ અને સમ્મૂચ્છન બંને પ્રકારના લેવા

– મનુષ્ય સંબંધિ વ્યાખ્યા પૂર્વે प्राङ् मानुषोत्तर मनुष्याः [३:१४]માં કહી છે.

🕏 शेषाःआडीना. મનુષ્ય-દેવ-નારક સિવાયના સર્વે જીવો.

- शोषाः एकद्वित्रिचतुष्पञ्चेन्द्रियास्ते सर्वेऽपि

तिर्यग्योनयः तिर्थञ्योनि, तिर्थं व

– સૂત્રમાં જ તેની વ્યાખ્યા કરી દીધી છે કે ''ઔપપાતિક અને મનુષ્ય સિવાયના તિર્યંચો છે. -વિશેષ સ્પષ્ટતા માટે કહ્યું છે કેઃ-

'' तिर्यग्लोके चैते भूयांस इति तिर्यग्योनिसंज्ञा प्रतिपत्तव्येति''

– તિર્યક્ ભાવ એટલે નીચે રહેવું અથવા બોજો વહેવો તે. કર્મનાઇદય થી જેને તિર્યક્ ભાવ પ્રાપ્ત થયો છે તેને તિર્યગ્યોનિ કહ્યા છે.

-- વિશેષે કરીને તિર્યગ્લોકમાં રહેતા હોવાથી તિર્યગ્યોનિ એવી સંજ્ઞા જાણવી.

– જીવભ<mark>ેદે તિર્યગ્યોનિ ની વ્યાખ્યા</mark>ઃ- નારક-દેવ અને મનુષ્ય સિવાયના બધા જીવોને તિર્યગ્યોનિ કહ્યા. પણ બધાં એટલે કયા જીવો?

પૃથ્વીકાય,અપ્કાય,તેઉકાય,વાયુકાય, વનસ્પતિકાય એ પાંચે સ્થાવર-એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય,તેઇન્દ્રિય,ચઉરિન્દ્રિય તથા નારક-દેવ અને મનુષ્ય સિવાયના બધાંજ પંચેન્દ્રિય-એ સર્વેને તિર્યંચ જાણવા.

સંકલિત વ્યાખ્યાઃ- ઉપપાત જન્મવાળા નારક અને દેવો તેમજ ગર્ભજ તથા સંમૂર્છન મનુષ્ય સિવાયના જેટલા પણ સંસારી જીવો છે તે સર્વે જીવો અર્થાત્ તે સિવાયના -એકેન્દ્રિય થી પંચેન્દ્રિય પર્યન્તના સર્વે જીવો તિર્યગ્યોનિ [તિર્યંચ] કહેવાય છે. તેઓ મુખ્યતયા તિર્યગ્લોક [મધ્યલોક] માં નિવાસ કરે છે.

🍫 વિશેષઃ-

निवासः- જેમ દેવો-ભવન આવાસ કે વિમાનમાં રહે છે; નરકો-નારકમાં રહે છે; મનુષ્ય મનુષ્ય લોકમાં રહે છે તે રીતે તિર્યંચો કયાં રહે છે.?

-તિર્યંચો સંપુર્શ લોકમાં વ્યાપ્ત હોવાથી તેના નિવાસનો કોઇ ઉલ્લેખ નથી.

– જો કે મુખ્યત્વે તિર્યંચો નો નિવાસ તિચ્છાલોકમાં કહ્યો છે તો પણ સ્થાવરકાયનો સદ્ભાવ સર્વત્ર ઉર્ઘ્વલોક અને અને અધોલોકમાં પણ જોવા મળે છે.

સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય જીવો સમસ્ત ચૌદે રાજલોકમાં વ્યાપ્ત છે લોકાકાશ નો એક પણ પ્રદેશ

www.jainelibrary.org

વિશેષ નિષ્કર્ષ રૂપ કશું જ નથી છતાં બે બાબત નોંધપાત્ર રહી. (૧) ભાર વહન કરવાની અપેક્ષાએ તેને તિર્યંચ કહ્યા તે (૨)ત્રણે લોક વર્તી છતાં એકેન્દ્રિય તિર્યંચ પણ જ - જો સમ્યગ્ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ પછી પણ સમજણ ન વિકસે, સમ્યગ્ ચારિત્ર પામ્યા પછી પણ ક્રિયાદિ અનુષ્ઠાનો બરાબર ન પાળે તો આ ભાર વહન કરવા રૂપ તિર્યંચ પણુ પ્રાપ્ત થાય. - બીજું ત્રણ લોક વર્તી અર્થાત્ તે ઉર્ધ્વલોક માં પણ હોય છતાં દેવ પણુ ન મળે અરે! સિધ્ધશીલાની પૃથ્વીરૂપે પણ ઉપજે છતાં ત્યાં જઇને પણ મોક્ષ ને બદલે સંસાર ભ્રમણ જ હોય.

ઔપપાતિક જે દેવ નરક ને મનુષ્ય વિશ તિર્યંચ ગશો હવે આયુસ્થિતિ દેવ, નરકની કેવાયે સુશો 🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- આમ તો આ સૂત્રમાં તિર્યંચ કોને કહેવા તે વાત જ મુખ્ય છે. તેથી

पंचेदिंया चउव्विहा पन्नता, तं जहा णेरतिया तिरिकखजोणिया मणुस्सा देवा-📌 जीवा॰ प्र.१-स्.३१ जन्मत्रयः गब्भवक्कन्तिया 📌 उत्त. ३६-गा. १७१ सम्मुच्छिया......उववाइया 🔹 दश. अ.४-सू.१ दोण्हं उववाए देवाणं.....नेरइयाणं 📌 स्था॰ २-उ.३-सू.८५-२ स्त्रपाठ सम्बन्धः - પંચેન્દિય જીવ ચાર છે. -તેમાં દેવ-નારક ઉપપાત વાળા બાદ થશે.

> -ગર્ભ જ કે સંમૂર્છિમ મનુષ્યો બાદ થશે - એટલે આપો આપ બાકીના તિર્યંચો રહે શે.

પણ છુટા છવાયા પાઠો ઉપરથી તારણ નીકળે છે.

🕸 આગમ સંદર્ભઃ- આગમમાં સ્પષ્ટતયા આ શબ્દોમાં જ સૂત્રના પાઠનો ઉલ્લેખ નથી

– પંચેન્દ્રિય તિર્યંચો તિર્છાલોકમાં રહે છે.

સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય જીવ રહિત કયારેક હતો નહીં અને હશે પણ નહીં – બાદર એકેન્દ્રિય જીવોનો નિવાસ સમગ્ર પૃથ્વી છે.

–ત્રસ [વિકલેન્દ્રિય] જીવો ત્રસ નાડીમાં જુદે જૂદે સ્થાને રહે છે

नारकदेवानामुपपातः अ.२ सू.३५

૧ ઔપપાતિક શબ્દ થી વળી દેવ નરકો જાણવા

નરગતિ એમ છંડી ત્રણને, શેષ તિર્યંચ માનવા દેવ નરને નારકીના જીવ પંચેન્દ્રિય કહ્યા એકાદિ ઇન્દ્રિય પંચ સુધીના જીવ તિર્યંચો લહ્યા

🔲 [8] સંદર્ભાઃ-

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

🕽 [9] પદ્યઃ-

[૨]

www.jainelibrary.org

બીજું પદ્ય-પૂર્વસૂત્ર ૪ઃ૨૮ માં કહેવાઇ ગયું છે (२)

[10]નિષ્કર્ષઃ- પ્રત્યેકની સ્થિતિ સાથે સૂત્રનો નિષ્કર્ષ અપાયો છે.

\*દિગમ્બર આમ્નાયમાં આવું અલગ સૂત્ર નથી તેઓ એ સૂત્ર ૮ઃ૨૮ માં સાથે જ સ્થિતિિઃશબ્દ ગોઠવી દીધો છે.

🔲 [9] પઘઃ-

(૧) સ્થિતિ શબ્દે જીવ કેરૂ આયુ બે ભેદે કરી ઉત્ક્રપ્ટને જધન્ય ભેદ ધારવું તે ચિતધરી

🍄 आगम संदर्भः-ंकाल ठिई प्रज्ञा॰ प. ४-सु.९५-७

स्थिति: શબ્દની વ્યાખ્યા પૂર્વે સુત્ર ૩:૧૭ નૃસ્થિતી परापरે. માં કરાઇ છે તે મુજબ અહીં પણ જધન્ય તથા ઉત્ક્રષ્ટ બે રીતે આયુપ્રમાણ જાણવું 🔲 [8] સંદર્ભઃ-

માં પણ કર્યો હતો કે વૈમાનિક નો અધિકાર સ્થિતિ:સૂત્ર સુધી જ છે.

હવે स्थितिः अधिકार ચાલુ થાય છે. આ હકીકત નો ઉલ્લેખ પૂર્વે સૂત્ર ४:१७ वैमानिक

- વૈમાનિક દેવોનો અધિકાર જે ચાલતો હતો તે પૂરો થયો છે

આયુષ્યના પ્રમાણને કહીશ. અર્થાત આ સૂત્ર હવે પછીના તમામ સૂત્રો માટેનું પ્રતિજ્ઞા સૂત્ર છે. - પૂર્વે અધ્યાય ત્રણમાં મનુષ્ય તથા તિર્યંચના આયુષ્ય ને જણાવેલું છે. આ સૂત્ર થી ચોથા અધ્યાયના અંત સુધી દેવ તથા [નારક ના ] આયુષ્ય પ્રમાણને જણાવે છે.

🔲 [7]અભિનવટીકાઃ- આ અધિકાર સત્ર છે. -આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર એવું જણાવવા માંગે છે કે-હવે હું દેવોના [નારક ના પણ]

🔲 [6] અનુવૃત્તિઃ- સ્પષ્ટ રીતે કોઇ સૂત્રનું અનુવર્તન થતું નથી.

स्थिति - આયુષ્ય નુ પ્રમાણ

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

🔲 [4]સૂત્રસારઃ- સ્થિતિ [ અર્થાતુ આયુષ્યના કાળને જજ્ઞાવે છે]

🔲 [3]સૂત્રઃપ્રથફઃ- સ્પષ્ટ છે

🔲 [2]સૂત્ર:મૂળ:-\* स्थिति:

🔲 [1] સૂત્રહેતુઃ- તિર્યંચ અને મનુષ્ય ની આયુ સ્થિતિ પૂર્વે ત્રીજા અધ્યાયમાં બતાવી તે રીતે આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર દેવોના આયુ પ્રમાણને જણાવવાનું અધિકાર સૂત્ર બતાવે છે.

# અધ્યાય:૪-સૂત્ર:૨૯)

## 

છેલ્લે કહીએ તો તિર્યંચો ને શેષ કહ્યા છે જો આપણે આવા શેષ ન થવું હોય, ભારવાહક ન બનવું હોય, સિધ્ધશીલા એ જઇ પાછા ન આવવું હોય તો આ તિર્યંચ પણાથી દૂર જવા યોગ્ય કર્મોનું ઉપાર્જન કરવું. યાવત સર્વથા કર્મ મુક્ત બનવા પ્રયત્ન કરવો

તત્ત્વાર્થાધિગમ સત્ર અભિનવટીકા

# અધ્યાય:૪-સૂત્ર:૩૦)

999

www.jainelibrary.org

🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- ભવનપતિ નિકાયમાં દક્ષિણાર્ધ અને ઉત્તરાર્ધ એવો બે ભાગ છે તેમાં દક્ષિણાર્ધ ના અધિપતિની ઉત્કુષ્ટ સ્થિતિ આ સૂત્ર થકી જણાવે છે.

🔲 [2] सूत्रःभूशः-\*भवनेषुदक्षिणार्धाधिपतीनांपल्योपममध्यर्धम्

🔲 [3] सूत्रः प्रथक्षः - भवनेषु - दक्षिण - अर्ध - अधिपतीनाम् - पल्योपमम् -अधि - अधर्म

🔲 [4] સૂત્રસારઃ- ભવનોમાં દક્ષિણાર્ધ અધિપતિ નું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય દોઢ પલ્યોલમનું છે.

🔲 [7]અભિનવટીકાઃ- સૂત્રનો સામાન્ય અર્થ એટલો જ છે કે ભવનપતિ નિકાયમાં રહેતા

- मवनेषु-દેવોની ચાર નિકાય બતાવી છે. તેમાં પ્રથમ નિકાયમાં ભવનપતિ કહ્યા છે

दक्षिणार्ध: :- ભવનપતિ દેવોના દશ ભેદો પૂર્વે [સૂત્ર ૪:११ માં] કહેલા છે તે દરેકના

આ બંને દિશાને આશ્રીને મૂળ ભવનના બે સરખા અડધા ભાગ થાય છે. તેમાંના દક્ષિણ

दक्षिणार्घाधिपति-:-ભવનપતિ ના દશ ભેદો કહ્યા છે આ દશેના દક્ષિણ વિભાગના દશ

–તેમાંથી જે દક્ષિણ વિભાગના ઇન્દ્રો છે તેને દક્ષિણધધિપતિ કહ્યા છે તેમની સ્થિતિને

\* દિગમ્બર આમ્નાય મુજબ આ '' સ્થિતિ:''પ્રકરશ નું વર્શન અલગ સ્વરૂપે જ થયું છે.

For Private & Personal Use Only

ઇન્દ્રો છે અને ઉત્તર વિભાગના દશ ઇન્દ્રો છે. એ રીતે કુલ ૨૦ ઇન્દ્રો કહ્યા છે.

- अધિअर्धम्-અડધુ અધિક. તેથી કુલ દોઢ પલ્યોપમ થશે.

દેવોમાં જે દક્ષિણ તરફના ભવનોમાં રહે છે તેમના ઇન્દ્રનું આયુષ્યનું પ્રમાણ દોઢ પલ્યોપમનું છે.

તે ભવનોમાં રહેતા હોવાથી સૂત્રકારે સૂત્રની લાધવતા માટે भवनेष શબ્દ પ્રયોજેલ છે.

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

બે વિભાગ પડે છે

જણાવતું આ સૂત્ર છે.

भवनेष- ભવનોમાં, ભવનપતિ નિકાયમાં

**દક્ષિणાર્થ**-ભવનના બે ભાગ છે તેમાં અડધો-દક્ષિણ તરફનો ભાગ

(૧) દક્ષિણ દિશા તરફના ભવનોમાં રહેનાર (૨) ઉત્તર દિશા તરફના ભવનોમાં રહેનાર

તરફના અડધા ભાગને દક્ષિણાર્ધ કહેવાય છે. -अधिपति-અધિપતિ અર્થાત ઇન્દ્ર

> -पल्योपममध्यर्धम्- દોઢ પલ્યોપમ પલ્યોપમ શબ્દની વ્યાખ્યા પૂર્વે કહેવાઇ છે.

🔲 [6] અનુવૃત્તિઃ-સ્થિતિ: ૪:૨૬

अधिपतीनाम्- અધિપતી-એટલેકે ઇન્દોની

पल्योपम -पલ्योपम

अधिअधर्म - અડધું અધિક

-વિશેષતાઃ-

-૧- દક્ષિણાર્ધ-અધિપતિની જે સ્થિતિનું સૂત્રકારે કથન કરેલ છે તે અસુરકુમાર સિવાયના બાકીના નવ દક્ષિણાર્ધાધિપતિ માટે સમજવી કેમ કે અસુરકુમાર ચમરેન્દ્ર ની સ્થિતિ સૂત્ર ૪ઃ૩૨ માં અલગ જણાવી છે. તેથી આ સ્થિતિ-ઘરણ,હરિ,વેણુદેવ, અગ્નિશીખ,વેલંબ,સુધોષ,જવલંત,પૂર્શ,અમિતગતિ એ નવ માટેની સમજવી

-૨-આ વર્શન ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિને આશ્રીને છે કેમ કે જધન્ય સ્થિતિને આશ્રિને સૂત્ર ૪:૪૫ માં કથન કરેલ છે

-૩- પલ્યોપમનું લક્ષણ પૂર્વે સૂત્ર ३:१७ વૃસ્થિતિ परापरે。 માં કહેવાઇ ગયું છે. -૪ ભવનપતિ ની સ્થિતિ નું વર્શન સૂત્ર ૪:३१,३२,४५ માં પણ છે.

🔲 [8] સંદર્ભઃ-

🕸 આગમ સંદર્ભઃ-આગમ પાઠ અંગેની સૂચના સૂત્ર૪:३१ માં કરેલી છે.

🏘 તત્ત્વાર્થ સંદર્ભ:-

ભવનપતિની સ્થિતિ વિશે આગળ સૂત્ર.૪:३१,૪:३२,૪:૪૫ માં વિશેષ કથન કરેલ છે. 🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-(૧) બહત સંગ્રહણી ગાથા-૫ મૂળ તથા વિવરણ

🗍 [9] પદ્યઃ-

(૨) ક્ષેત્ર લોકપ્રકાશ ભા.૨- યંત્ર-૩

(૧) ભવનપતિના દેવ દક્ષિણ દિશિ ભાગે જેહ રહે

દોઢ પલ્યોપમ તશું છે આયુ એમ બહુશ્વત કહે

(૨) સૂત્ર ૪:૩૨ ને અંતે આ પદ્ય આપેલું છે.

🔲 [10] નિષ્કર્ષઃ- સૂત્ર ૪ઃ૩૨ ને અંતે આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ આપેલો

# (અધ્યાયઃ૪-સૂત્રઃ૩૧)

🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- ભવનપતિ નિકાયમાં દક્ષિણાર્ધ ના અધિપતિના આયુને જણાવ્યા પછી આ સૂત્ર થકી ઉત્તરાર્ધ ના અધિપતિના આયુષ્યને જણાવે છે.

🔲 [2] सत्रःभूणः-\*शेषाणांपादोने

🔲 [3] सूत्रः प्रथङः - शेषाणां पाद - उने

🔲 [4]સૂત્રસારઃ- બાકીનાનું [એટલે કે ભવનપતિ નિકાયના ઉત્તરાર્ધના અધિપતિ ની સ્થિતિ આયુષ્યનું પ્રમાણ] પોણા બે [પલ્યોલમ ]છે.

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

शोषाणां - બાકીના, અર્થાત્ ઉત્તરાર્ધાધિપતિની

पाद - उन - પા ઓછો [ભાષ્યકત અર્થ પોણા બે]

\* દિગમ્બર આમ્નાયમાં આ સ્થિતિનું વર્શન જૂદી રીતે કરાયેલું છે.

[6] अनुवृत्तिः- (१) भवनेषु दक्षिणार्धापतीनां - ४:३० (२)स्थिति: ४:२९

[7] અભિનવટીકાઃ- સર્વ સાધારજ્ઞ આ સૂત્રનો અર્થ એટલો જ છે કે ભવનપતિ નિકાયમાં રહેતા દેવોમાં જે ઉત્તર તરફના ભવનોમાં રહે છે તેમના ઇન્દ્રના આયુષ્યનું પ્રમાજ્ઞ પોજ્ઞા બે પલ્યોપમનું છે.

-**शोषाणाम्-**પૂર્વસૂત્રમાં ભવનપતિના દક્ષિણાર્ધાધિપતિની સ્થિતિ કહી. તે સૂત્રની અનુવૃત્તિ લેવામાં આવે તો બાકીના અર્થાત્ ''ઉત્તરાર્ધાધિપતિ'' એવો અર્થ થાય.

કેમ કે ભવનપતિના જે દશ ભેદો કહ્યા છે તે દશેના બે વિભાગ પડે છે

(૧)દક્ષિણ દિશા તરફના ભવનોમાં રહેનાર

(૨)ઉત્તર દિશા તરફના ભવનોમાં રહેનાર

પૂર્વસૂત્રમાં દક્ષિણાર્ધ-અધિપતિ ની સ્થિતિનું કથન થયું માટે આ સૂત્રમાં शेषाणाम् શબ્દથી ઉત્તરાર્ધ-અધિપતિનું જ ગ્રહણ કરવાનું રહે છે.

-पादोने:∹- સામાન્ય થી पाद-उन એટલે તો ''પા ભાગ ઓછું'' એવો અર્થ નીકળી શકે પણ ભાષ્યમાં દ્વે पल्योपमे पादोने परास्थिति: એવું સ્પષ્ટ ભાષ્ય બનાવ્યું છે તેથી બે-પલ્યોપમ માં-પાદ ઉણ સમજવું પડે

આ રીતે पादोने નો અર્થ ''પોણા બે પલ્યોપમ'' જ થાય

🍫 વિશેષઃ-

-૧- પૂર્વ સૂત્રમાં જણાવ્યા મુજબ ઉતરાર્ધાધિપતિની આ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનું વર્શન છે કેમ કે જધન્ય સ્થિતિ તો સૂત્ર ૪ઃ૪૫ માં કહેવા શે.

-૨- ભવનપતિના ઉતરાર્ધાધિપતિની સ્થિતિ પોણા બે પલ્યોપમની છે તે સામાન્ય કથન છે, કેમ કે હવે પછીના સૂત્ર ૪ઃ૪૫ માં બલીન્દ્ર નામક પહેલા ભવનપતિના ઇન્દ્ર એવા અસુરકુમાર ની સ્થિતિનું અલગ કથન છે.

અર્થાત્ પોશા બે પલ્યોપમ સ્થિતિ નાગકુમાર આદિ નવ ભવનપતિના ઉતરાર્ધાધિપતિની સમજવી એટલે કે ઉતરાર્ધના ઇન્દ્ર એવા-ભૂતાંદ-હરિસહ-વેશુદારી-અગ્નિમાણવ-પ્રભંજન-મહાધોષ-જલ પ્રભ-વાસિષ્ઠ-અમિત વાહન નું ઉત્કૃષ્ટાયુ પોણા બે પલ્યોપમ છે.

-૩- ભાષ્યની સૂચનાની જેમ બૃહત્ સંગ્રહણીમાં પણ दો देसूणुत्तरिल्लाणं-(ગાથાઃ૫ નું ચોથું ચરશ) એણ જણાવેલ છે.

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

🌣 આગમ સંદર્ભઃ-

(૧) **પ્રજ્ઞાપના** સૂત્રના પદઃ૪ નાસૂત્ર ૯૫-૭થી ૩૧-ત્યાં ભવનપતિની સ્થિતિ નું વર્શન ખૂબજ વિસ્તાર થી કરેલું છે.

(૨) જીવાજીવાભિગમ સૂત્રમાં પ્રતિપત્તિઃ૩ દેવાધિકાર ઉદ્દેશઃ૧ ના સૂત્ર ૧૧૮ થી અ. ૪/૮ ૧૨૦ માં ભવનપતિ દેવોની સ્થિતિનું વર્શન છે.

વિસ્તાર અને વિભિન્ન મંતવ્યને લીધે તેની નોંધ અહીં કરેલ નથી

🌣 તત્વાર્થસંદર્ભઃ- अ.४-सू. ३०-३२-४५

✿ અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-(૧)બૃહત્ સંગ્રહણી ગાથા ૫- મૂળ તથા વિવેચન (૨) ક્ષેત્ર લોક પ્રકાશ ભા. ૨ નું યંત્ર પરિશિષ્ઠઃ૩

🔲 [9] પદ્યઃ-

- (૧) શેષ ઉત્તરદિશિ ભાગે દેવ વસતા બાકીના
   પાઉણા બે પલ્ય કેરા કાળંગમતા ભોગના
- (૨) પદ્ય બીજું સૂત્ર ને અંતે આપેલું છે.

🔲 [10] નિષ્કર્ષઃ- હવેપછીના સૂત્ર ૨ઃ૩૨ માં બંને સૂત્રોનો નિષ્કર્ષ સાથે આપેલો છે.

# 

# અધ્યાયઃ૪-સૂત્રઃ૩૨)

[1] સ્ત્રહેતુઃ- ભવનપતિ નિકાયના ઇન્દ્રોની જે સ્થિતિ જે જણાવી તે સ્થિતિમાં અસુરકુમાર અપવાદ રૂપ છે, તેથી અસુરકુમાર ની સ્થિતિ ને અલગથી જણાવવા આ સ્ત્ર ની રચના થયેલી છે

🗖 [2]सूत्रःभूणः-\*असुरेन्द्रयो:सागरोपमघिकं च

🗖 [3]सूत्रः५ृथ५ः-असुर - इन्द्रयोः सागरोपमम् - अधिकम् च

[4]સ્ત્રસારઃ- અસુરકુમારના [દક્ષિણાર્ધાધિપતિ ચમર] ઇન્દ્ર ની [સ્થિતિ] સાગરોપમ [છે. અને ઉત્તરાર્ધા ધિપતિ બલી] ઇન્દ્ર ની સાગરોપમ થી કંઇક અધિક [ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે] [અર્થાત્ ચમરેન્દ્ર નું આયુષ્ય ઉત્કૃષ્ટ એક સાગરોપમ છે

બલીન્દ્રનું આયુષ્ય ઉત્કૃષ્ટ એક સાગરોપમ થી કંઇક અધિક છે]

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

असुरेन्द्रयोः - અસુરકુમાર બંને ઇન્દ્રો નું सागरोपमम् - સાગરોપમ अधिकं च- સાગરોપમ થી કંઇક અધિક □ [6] અનુવ્રત્તિઃ-भवनेषु दक्षिणार्धाधि。सूत्र: ४:२० भवनेषु

[7] અભિનવટીકાઃ- આ સૂત્ર ભવનપતિ ના પ્રથમભેદની સ્થિતિ જજ્ઞાવે છે

- પૂર્વે ભવનપતિ નિકાયના દશ ભેદ કહેલા છે તે મુજબ પ્રથમ ભેદ અસુરકુમાર નો છે. [જુઓ સૂત્ર ૪:११ भवनवासिनोऽसुर.]

-ભવનપતિ નિકાયના દરેક ભેદોના બે-બે ઇન્દ્રો કહ્યા [જુઓ सूत्र ४:६ पूर्वयोर्द्वीन्ट्रा:] -તદનુસાર અસુરકુમાર બે ઇન્દ્રો થશે (૧) ચમરેન્દ્ર (૨)બલીન્દ્ર

## \* દિગમ્બર આમ્નાયમાં આ સૂત્ર કંઇક જૂદી રીતે ગોઠવેલ છે

-ચમરેન્દ્ર એ દક્ષિણાર્ધ અસુરકુમાર નો અધિપતિ છે.

-બલીન્દ્ર એ ઉત્તરાર્ઘ અસુરકુમાર નો અધિપતિ છે.

- અધિપતિ એટલે ઇન્દ્ર તે પૂર્વે કહેવાઇ ગયું છે.

આટલી ભૂમિકા પછી તેઓની સ્થિતિ અર્થાત્ આયુષ્યના પ્રમાણને જણાવેલ છે તે મુજબ

(૧)દક્ષિણાર્ધ-અધિપતિ એવા ચમરેન્દ્રનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય એક સાગરોપમનું કહેલું છે.

(૨) ઉત્તરાર્ધ-અધિપતિ એવા બલીન્દ્રનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય એક સાગરોપમ થી કંઇક અધિક કહ્યું છે.

📌 असुरेन्द्रयोः- असुर+इन्द्र+ओस् એમ ત્રણ વસ્તુ વિચારવી પડશે

-असुर અસુરકુમાર ભવનપતિ નિકાયનો પ્રથમ ભેદ

-इन्દ્ર અધિપતિ અસુરકુમારનો ઇન્દ્ર અર્થાત્ અસુરેન્દ્ર

-ઓસ્ દ્વિચન દર્શક પ્રત્યેય છે.

અહીં સૂત્રકાર ને દક્ષિણ તથા ઉત્તર બંને દિશાના ઇન્દ્રો ને જણાવવા છે માટે દ્વિવચન થકી નિર્દેશ કરેલ છે.

सागरोपम-- એક પ્રકારની સંખ્યા સૂચવતુ માપ છે જેની વ્યાખ્યા પૂર્વે સૂત્ર ३:१७ नस्थिती॰ માં કરાયેલી છે.

🟶 अधिकं च- અધિક શબ્દ્ર કોઇકના સંદર્ભમાં છે તેમ સૂચવે છે.

તેનો અર્થ સાગરોપમ થી કંઇક અધિક એવો સમજવો

-આ રીતેસ્થિતિ બેછે. સાગરોપમ અને સાધિક સાગરોપમ. ઇન્દ્રો પણ બેછે ચમર અને બલી. તેથી અનુક્રમ સંબંધ જોડી દઇને અસુરની સાગરોપમ,બલીની સાધિક સાગરોપમ સ્થિતિ કહી.

🍫 વિશેષઃ-

(૧) ''ઇન્દ્રોની સ્થિતિ'' એમ કહેવાથી **દેવોની** પણ આ <mark>સ્થિતિ</mark> સમજી લેવી જુઓ બૃહત્ સંગ્રહણી ગાથા-પ

(૨) **દેવીની સ્થિતિ** વિશે ભાષ્યમાં ઉલ્લેખ નથી પણ ટીકામાં આંશિક ઉલ્લેખ છે તેથી અમે ગ્રન્થાન્તરથી દેવીની સ્થિતિને અહીં જણાવેલ છે.

અસુરકુમારની દક્ષિણ તરફની દેવીનું ઉત્કૃષ્ટ આયુ-ગા પલ્યોપમ.

અસુરકુમારની ઉત્તર તરફની દેવીનું ઉત્કૃષ્ટ આયુ-૪ાા પલ્યોપમ.

નાગકુમારાદિ નવની દક્ષિણ તરફની દેવીનું ઉત્કૃષ્ટ આયુ-૧ાાપલ્યોપમ.

નાગકુમારાદિ નવની ઉત્તર તરફની દેવીનું ઉત્કૃષ્ટ આયુ કંઇકન્યુન ૧ પલ્યોપમ

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

आગમ संદर्भाः- असुरकुमाराणां भंते देवाणं केवइयं कालट्टिई पण्णत्ता ? गोयमा...उककोसेणं साइरेगं सागरोवमं क प्रज्ञाः प. ४.सू. ९५-१३

🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧) દેવાયુ-બૃહત્ સંગ્રહણી ગાથા-૫ (૨) દેવી-આયુ બૃહત સંગ્રહણી ગાથા- દ

🔲 [9]પદ્યઃ-

- (૧) અસુરના વળી ઇન્દ્ર દક્ષિણ એક સાગર ભોગવે ઉત્તર તણાવળી ઇન્દ્ર ભોગો અધિક સાગર ભોગવે
- (૨) એક સાગરોપમા ચમરની,બલિની કંઇક અધિક તેથી બાકી નવ દક્ષિણાર્ઘ ઇન્દ્રની પલ્યોપમ છે દોઢ વળી પોણાબે પલ્યોપમ આયુ સ્થિતિ ઉત્તરાર્ઘ ઇન્દ્રોની આ ઉત્કૃષ્ટીકીન્તુ જઘન્ય વર્ષો છે દશ હજારની.

[10]નિષ્કર્ષઃ- અહીં આયુ સ્થિતિનું વર્ષન માત્ર છે. તેથી તમામ દેવોની આયુ સ્થિતિ ને આશ્રીને નિષ્કર્ષ તારવવા-સૌથી છેલ્લે નિષકર્ષ મુકેલ છે

## 

# (અધ્યાચઃ૪-સૂત્રઃ૩૩)

[1] સૂત્રહેતુઃ- જેમ સ્થિતિ સૂત્ર એ ચારે નિકાયના દેવોની સ્થિતિ વર્શવવા માટેનું અધિકાર સૂત્ર હતુ, તે રીતે આ સૂત્ર પણ વૈમાનિક નિકાયના દેવોની સ્થિતિ નું વર્શન કરવાને માટે પ્રસ્તાવનારૂપ સૂત્ર છે.

🔲 [2] सूत्रःभूणः-\*सौधर्मादिषुयथाक्रमम्

🗖 [3]सूत्रः पृथर्ड्ः-सौधर्म - आदिषु यथाक्रमम्

[4] સૂત્રસારઃ- સૌધર્મ આદિ [દેવલોકના દેવોની સ્થિતિ] અનુક્રમે [નીચેના સૂત્રોમાં જણાવ્યા મુજબ છે] [અર્થાત્ સૌધર્માદિ સર્વે વૈમાનિક દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનું વર્ણન ક્રમશઃ હવે પછીના સૂત્રોમાં કરવામાં આવેલ છે]

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

सौंधर्मादिषु- સૌધર્મ નામે પહેલા દેવલોક થી આરંભીને અનુત્તર પર્યન્ત

**यथाकमम्-** अनुईभे

🔲 [6]અનુવૃત્તિઃ- સ્थिति: ૪:२९

🔲 [7]અભિનવટીકાઃ- આ એક અધિકાર અથવા પ્રતિજ્ઞા સૂત્ર છે

- આ સૂત્ર થી [ ૪:३३થી] आरणाच्युतादૂ, સૂત્ર ૪:३૮ સુધી ક્રમશઃ વૈમાનિક દેવોની ઉત્ક્રષ્ટ સ્થિતિનો અધિકાર ચાલે છે.

-સૌધર્મકલ્પ થી શરૂ કરી બારે દેવલોક, નવેગ્રેવેયક અને છેક પાંચમાં અનુત્તર એવા સર્વાર્થ સિધ્ધ પર્યન્તના દેવની સ્થિતિનું વર્શન હવે કરાશે

-આ વર્શન ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનું છે.

\* દિગમ્બર આમ્નાયમાં સૂત્ર ૪:३३, ૨૪, ૨૫ ત્રશેનો સમન્વય કરી એક સૂત્ર બનાવી દીધેલ છે.

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

🌣 આગમ સંદર્ભः- वेमाणियाणं काल ठिइ-🏶 प्रज्ञा॰प.४-सू.१०२-१

🌣 तत्वार्थ संદर्ભाः- सूत्र ४:३४ थी ४:३८ - वैमानिक - स्थिति

🔲 [9] પદ્યઃ- બંને પદ્યકર્તાએ આ સૂત્રનું કોઇ સ્વતંત્ર પદ્ય બનાવેલ નથી.

🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ-આયુ-સ્થિતિ પ્રકરણને અંતે નિષ્કર્ષ રજૂ કરેલ છે.

## 

# (અધ્યાયઃ૪-સૂત્રઃ૩૪)

[1] સૂત્રહેતુઃ- સૌધર્મ કલ્પના દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જણાવવા માટે સૂત્રની રચના કરવામાં આવી છે.

- 🛛 [2] सूत्रःभूणः-\*सागरोपमे
- 🔲 [3]સૂત્રઃપૃથફઃ- સ્પષ્ટ છે.
- 🗇 [4]સૂત્રસારઃ- [સૌધર્મ કલ્પના દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ]બે સાગરોપમ છે.

🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

सागरोपमे-એ સાગરોપમ

🗖 [6]અનુવૃત્તિઃ- (૧)સ્થિતિ: ૪:૨૬

(२) सौधर्मादिषु。 ४:३३

[7] અભિનવટીકાઃ - સૌધર્મકલ્પના દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જણાવવા સિવાય કોઇ વિશેષતા આ સૂત્ર રહેતી નથી.

सागरोपमे-સાગરોપમ શદ્ધની વ્યાખ્યા પૂર્વે અ.३-सू.१७ માં કહી છે -અહીંદ્વિવચનાન્ત એવા સાગરોપમ શબ્દના પ્રયોગથી જ બેસાગરોપમ એવો અર્થ કરાયોછે.

🕸 આ વર્શન ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનું છે. જધન્ય સ્થિતિ સૂત્ર ૪:३९માં કહેવાશે

ં આ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ઇન્દ્ર કે સામાનિક દેવોની અપેક્ષાએ સમજવાની રહે છે. બીજા દેવોની સ્થિતિ જધન્ય થી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિની વચ્ચે અનેક ભેદ રૂપે હોય છે.

🌣 સૌધર્મકલ્પમાં દેવીની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિઃ-

(૧) પરિગૃહીતા દેવી-સાત પલ્યોપમ

(૨) અપરિગૃહીતા દેવી-પચાસ પલ્યોપમ

🍄 પ્રતર દીઠ આયુષ્યઃ-

વૈમાનિકોને આશ્રીને કુલ ઽ૨ પ્રતર કહેલા છે જમાંના ૧૩ પ્રતર સૌધર્મ તથા ઇશાનના છે. જો કે સૌધર્મ અને ઇશાન બંનેના૧૩-૧૩ પ્રતરો છે. છતાં સૌધર્મ અને ઇશાન બંને મળીને એક વલયાકાર સ્વરૂપે રહેતા હોવાથી તે બંને ભેળા મળીનેજ એક પ્રતર ગણવામાં આવે છે. તેથી કહેવાય ૧૩-૧૩ પ્રતર પણ બંને મળીને પણ પ્રતર સંખ્યા ૧૩ જ ગણાય છે ૨૮ ની નહીં.

### સૌધર્મકલ્પના ૧૩ પ્રતરે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનું યંત્ર

| પ્રતર             | ٦                | २    | 3    | ۲    | પ                | ş    | 9               | 6     | e     | 10                        | 11                | 12      | 13 |
|-------------------|------------------|------|------|------|------------------|------|-----------------|-------|-------|---------------------------|-------------------|---------|----|
| સાગરોપમ<br>સ્થિતિ | <sup>۷</sup> ۱.3 | ۲/۱۹ | ۶/۲۰ | 4,,, | <sup>۱۹</sup> ۲, | 14,0 | <sup>יγ</sup> י | 13/13 | **/、, | <b>۱•</b> / <sub>۱۵</sub> | <sup>1e</sup> /13 | ۱٬۰۷٬۰۵ | ٤  |

ઉપરોકત કોષ્ટકમાં સૌધર્મકલ્પના પ્રત્યેક પ્રતરે દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનું માપસાગરોપમમાં જણાવેલ છે.

જેમ કે પ્રથમ પ્રતરે ૨/૧૩ સાગરોપમની દેવોની ઉત્ક્રષ્ટ સ્થિતિ છે.

-અહીં જેટલા પ્રતર એટલા ભાગ કરવાના હોવાથી છેદમાં ૧૩ લીધા છે. અને કુલ સાગરોપમ બે હોવાથી ભાગમાં ૨ ની સંખ્યા મુકી છે. તેથી ૨/૧૩ થયા છે. પછી પ્રત્યેક પ્રતરની સંખ્યા મુજબનો ગુણાંકલીધો છે. જેમકે પ્રતરત્રીજું ૨/૧૩x૩=૬/૧૩થયા એ રીતે-

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

🍄 આગમસંદર્ભઃ- સૂત્ર ૪:३४ નો આગમ પાઠ સૂત્ર ૪:३९ માં સાથે સાથે આપેલ છે.

🍄 તત્વાર્થ સંદર્ભાઃ- જધન્ય સ્થિતિ સૂત્ર ૪:३९

🍄 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧)સૌધર્મદેવો ની સ્થિતિ બૃહત્ સંગ્રહણી ગાથા ૧૨

(૨)સૌધર્મ દેવીની સ્થિતિ બુહત સંગ્રહશી ગાથા ૧૭

(૩)સૌધર્મ કલ્પે પ્રતર સંખ્યા બૃહતુ સંગ્રહશી ગાથા ૧૮

(૪)સૌધર્મ કલ્પે પ્રતર દીઠ આયું બૃહત્ સંગ્રહણી ગાથા ૨૦-૨૧

(પ)સૌધર્મ કલ્પે પ્રતર દીઠ આયુ ક્ષેત્રલોક પ્રકાશ સર્ગ ૨૬ શ્લોક પગ્ર થી પગ્ર

🗍 [9]પદ્યઃ- બંને હવે પછીના સૂત્ર માં મુકેલું છે.

[10] નિષ્કર્ષઃ- સૂત્ર ૪:૨૬થી સ્થિતિ વિષયક વર્શન જ ચાલુ છે સ્થિતિ સિવાય કોઇ વિષયની સ્પર્શના ન હોવાથી નિષ્કર્ષ પણ સ્થિતિ પ્રકરણને અંતે એક સાથેજ કહેવાયો છે.

## 

## (અધ્યાયઃ૪-સૂત્રઃ૩૫)

🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર થકી ઇશાન કલ્પના દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિને જણાવે છે.

🔲 [2]सूत्रःभूणः- \*अधिके च

🔲 [3]સૂત્રઃપૃથફઃ- સ્પષ્ટ છે.

🎵 [4]સૂત્રસારઃ- [ઇશાન કલ્પના દેવોના આયુષ્યનું ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણ બે સાગરોપમ કરતા કંઇક] અધિક છે.

\* દિગમ્બર પરંપરામાં સૂત્ર ૪:३३,૪:३૪ અને ૪:३૫ નું એક સંયુક્ત સૂત્ર બનાવાએલું છે.

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

अधिके च- डंઇड अधिड

🔲 [6]અનુવૃત્તિઃ- (૧)સ્થિતિ ૪:૨૬

(૨) સૌધર્મી દ્વિષુ થી આદિ શબ્દ થકી ઇશાનકલ્પ લેવો

(3) सागरोपमे - ४:३४

[7] અભિનવટીકાઃ-ઇશાન કલ્પના દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જણાવવા સિવાય સૂત્રમાં અન્ય કોઇ વિશેષ હકીકત નું વર્ણન નથી.

🏶 अधिके च-द्वै सागरोपमे कियताऽपि विशेषण अधिके

– બે સાગરોપમ કરતાં કંઇક વિશેષ અધિક સ્થિતિ જણાવે છે.

– અહીં अધिकે એવું જે દિ વચન છે તે સાગરોપમ ના સંબંધ થી સમજવું કેમ કે પૂર્વ સૂત્રની બે સાગરોપમ સ્થિતિ ની અહીં અનુવૃત્તિ છે.

🌣 સૂત્રક્રમ સામર્થ્યથી અહીં ईशान कल्प નું ગ્રહણ કરેલ છે. કેમ કે પૂર્વે सौधर्मीदिषु यथाक्रमम् એવું અધિકાર સૂત્ર છે અને સૂત્ર ૪:२० માં सौधमैंशान₀ ના ક્રમાનુસાર બીજા ક્રમે ઇશાન કલ્પ જ આવે

🌣 અહીં પણ સાધિક બે સાગરોપમની સ્થિતિ ઇન્દ્ર તથા સામાનિક દેવને આશ્રીને સમજવી બાકીના દેવોની સ્થિતિ જધન્ય થી ઉત્કૃષ્ટ ની મધ્યમાં જૂદી જૂદી હોય છે.

🌣 આ વર્ષાન ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનું છે જધન્ય સ્થિતિનું વર્ષાન હવે પછીના સૂત્ર ૪:३९ માં કહેવાશે.

### 🌣 દેવીની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ઇશાન કલ્પમાં

(૧)પરિગૃહીતા દેવી ની સ્થિતિ - ૯ પલ્યોપમ

(૨)અપરિગૃહીતા દેવી ની સ્થિતિ-૫૫ પલ્યો૫મ

## 🌣 ઇશાનકલ્પના દેવોનું પ્રતર મુજબ ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય

વૈમાનિકોને આશ્રીને કુલ- કર પ્રતરો કહ્યા છે તેમાં ૧૩ પ્રતર ઇશાન કલ્પમાં રહેલા છે. પૂર્વે કહ્યા મુજબ સૌધર્મ તથા ઇશાન બંનેમાં ૧૩-૧૩ પ્રતર અલગ છે તો પણ કુલ ગણતરી ૨ ક પ્રતરની નથી થતી-૧૩ પ્રતર ની જ થાય છે કેમ કે સૌધર્મ તથા ઇશાન બંને અર્ધવલયાકાર છે તે બંને મળીને એક વલય રચાય છે તેથી પ્રતરની ગણતરી પણ અડધાને

બદલે એક સાથે કરાતા ૧૩-વલય રૂપ ૧૩-પ્રતરજ ગણ્યા છે.

| પ્રતર   | ٩    | ર    | 3    | 8   | પ     | 5     | 9      | 6      | ٤      | 90  | ११     | ૧૨      | <b>٩</b> 3 |
|---------|------|------|------|-----|-------|-------|--------|--------|--------|-----|--------|---------|------------|
| સાગરોપમ | ۲/13 | ×/13 | 5/13 | 4,3 | 10/13 | 12/13 | ٩ ٢/13 | ۹ 3/13 | ٩ ٧/43 | ۹ % | 2 4/13 | 2 11/23 | ૨          |
| સ્થિતિ  |      |      |      |     |       |       |        |        |        |     |        |         |            |

#### ઇશાનકલ્પના ૧૩ પ્રતરે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ

સૌધર્મકલ્પ મુજબ જ આ કોષ્ટક બનેલું છે તેમાં વિશેષ એટલો ખ્યાલ રાખવો કે દરેક પ્રતરે કંઇક અધિક સમજવું જેમ કેઃ-

પહેલા પ્રતરે ૨/૧૩ સાગરોપમ થી કંઇક અધિક ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ

તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવટીકા બીજા પ્રતરે ૪/૧૩ સાગરોપમ થી કંઇક અધિક ઉત્ક્રષ્ટ સ્થિતિ ત્રીજા પ્રતરે ક/૧૩ સાગરોપમ થી કંઇક અધિક ઉત્કુષ્ટ સ્થિતિ એ રીતે તેર પ્રતરમાં સમજી લેવં. 🗢 .આગમ સંદર્ભઃ- આ સૂત્રનો સંદર્ભ સૂત્ર ૪:૩૯ની સાથે અપાયો છે.

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

🍄 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ- સત્ર ४:३९ अपरा. ઇશાનકલ્પની જઘન્ય સ્થિતિ

🏛 અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧)ઇશાન દેવોની ઉત્ક્રપ્ટ સ્થિતિ-બૃહત સંગ્રહણી ગાથા-૧૨

(૨)ઇશાન દેવીની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ-બૃહત સંગ્રહણી ગાથા-૧૭

(૩)ઇશાન કલ્પે પ્રતર સંખ્યા સ્થિતિ-બૃહત્ સંગ્રહશી ગાથા-૧૮

(૪)ઇશાન કલ્પે પ્રતર દીઠ આયુ-બૃહત્ સંગ્રહણી ગાથા-૨૦-૨૧

(૫)ઇશાન કલ્પે પ્રતર દીઠ આયુ ક્ષેત્ર લોક પ્રકાશ સર્ગઃ૨*૬* શ્લોક પ૩૧ થી ૫૪૦

🔲 [9]પદ્યઃ-

- સૌધર્મ કલ્પે ઇન્દ્રનું વળી આયુ બે સાગર તશું -9 ઇશાન કલ્પે અલ્પઅધિકે, આયુ બે સાગર ગણું
- જધન્ય એક પલ્યોપમ પ્રથમે ઉત્કૃષ્ટી બે સાગરની -२ બીજે પ્રથમથી વધુ કંઇક છે ઉત્ક્રપ્ટી પણ તે રીતની

[10]નિષ્કર્ધઃ- સ્થિતિ પ્રકરણને અંતે આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ આપેલ છે. 

# \_\_\_\_\_\_

(અધ્યાર્ચ:૪-સૂત્ર:૩૬)

🔲 [1] સૂત્રહેતુઃ- સાનત્કુમાર કલ્પના દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિને જણાવવાનો છે.

🗖 [2]सूत्रःभूणः- \*सप्तसानत्कुमारे

🔲 [3] सत्रः पृथक्षः - सप्त सानत्कुमारे [स्पष्ट छे]

🔲 [4]સૂત્રસારઃ- [ત્રીજા] સાનત્કુમાર કલ્પમાં દિવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ] સાત **સાગરોપમ ની છે**] -

🔲 5િીશબ્દજ્ઞાનઃ-

सप्त - સાત, એક પ્રકારની સંખ્યા છે

सानत्कुमारे-सानत्क्रभार अल्पभां

🔲 [6] અનુવૃત્તિઃ- (૧) સ્થિતિ: ૪:૨૬

(૨) सौधर्मादिषु यथाक्रमम् ४:३३ થકી ત્રીજો ક્રમ

\*દિગમ્બર આમ્નાયમાં સૂત્ર ૩૮ અને ૩૭ ને બદલે એકજ સૂત્ર ક્રમઃ૩૦ માં મુકેલ છે.

(3) सागरोपमे ४:३४ सागरोपम शબ्दनी अनुवृत्ति

[7] અભિનવટીકાઃ- આ સૂત્ર માં ફકત સાનત્કુમાર કલ્પના દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જ્ણાવેલી છે અન્ય કોઇ હકીકતનું નિરૂપણ થયું નથી.

सप्तः- સાત અહીં सप्त શબ્દ સાથે પૂર્વસૂત્રના सागरोपम શબ્દની અનુવૃત્તિ જોડવાની છે. તેથી सप्तसागरोपमाणि એવું પદ બનશે. જેનો અર્થ સાત સાગરોપમ કર્યો છે.

બીજું-આ શબ્દ સ્થિતિનું વિશેષણ છે.તેથી અહીં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સાત સાગરોપમની છે તેમ સમજવું

📌 પ્રશ્નઃ- પૂર્વસૂત્રમાં सागरोपमे હતુ અહીં सागरोपमाणि કેવી રીતે થયું?

- अर्थवशात् विभकित परिणामः એ न्યાય મુજબ પૂર્વ સૂત્રમાં सागरोपम શબ્દ દ્વિ વચનાન્ત હતો તે આ સૂત્રમાં બહુવચનાન્ત થયો છે.

सानत्कुमारः- યથાક્રમે એક એક કલ્પ ની સ્થિતિ જણાવવાની હોવાથી આ સૂત્રમાં ક્રમાનુસાર ત્રીજા સાનત્કુમાર કલ્પની સ્થિતિ વર્ણવેલી છે.

🍄 અહીં વર્શવેલી સ્થિતિ ઉત્કૃષ્ટી છે જધન્ય સ્થિતિનું વર્શન પછીના સૂત્ર:૪૦ માં છે.

🌣 આ સ્થિતિ ઇન્દ્ર તથા સામાનિકની સમજવી અન્ય દેવોની સ્થિતિ જધન્ય થી ઉત્કૃષ્ટ મધ્યે અનેક ભેદ કહેલી છે

✿ સાનત્કુમાર કલ્પમાં દેવીનું અસ્તિત્વ નથી માટે દેવીના આયુષ્ય સંબંધિ વિચારણા પણ અહી કરવાની રહેતી નથી.

🏶 સાનત્કુમાર નું આયુષ્ય પ્રતરની સંખ્યાનું સારઃ-

– સાનત્કુમાર નું આયુષ્ય પ્રતરની સંખ્યા ૧૨ કહી છે અહીં પણ સૈધર્મ કલ્પની મા<del>ફ</del>ક જ વિચારણા કરવાની છે.

કેમ કે સાનત્કુમાર કલ્પે ૧૨-પ્રતર છે. અને માહેન્દ્ર કલ્પમાં પણ પ્રતર સંખ્યા બારની જ છે તો પણ ગ્રન્થકાર આ બંને કલ્પ મળીને ૧૨-પ્રતર જ જણાવે છે ૨૪-પ્રતર સંખ્યા જણાવતા નથી.

-અર્ધચંદ્રાકાર આકૃતિને લીધે બંનેમાં ૧૨ પ્રતર હોવા છતાં વર્તુળાકૃતિ એક જ બનતી હોવાથી અલગ અલગ-૧૨ પ્રતર ન ગણતા એક સાથે જ ગણેલ છે. તેમજ તેની સ્થિતિનું વર્શન પણ સાથેજ કરેલ છે.

## ગજ્ઞતરી પધ્ધતિઃ-

(૧)સાનત્કુમારની જધન્ય સ્થિતિ ૨-સાગરોપમની છે, કેમકે પૂર્વની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તે પછીના કલ્પની જધન્ય સ્થિતિ કહેવાય જે વાત સૂત્રકાર હવે પછીના સૂત્રઃ૪૨ परत: र्परत: पूर्वा पूर्वाऽनन्तरा સૂત્ર માં જણાવવાના છે.

(૨)આ રીતે ગણતરી કરતા પ્રથમ પ્રતરથી બારમાં પ્રતર મધ્યે બે-સાગરોપમ થી સાત-સાગરોપમની વચ્ચેની આયુ સ્થિતિ ગણવી પડે

(૩)બારમા પ્રતરે તો સાત સાગરોપમ આયુ થવાનું જ છે

(૪) બાર પ્રતર ની સંખ્યા મુજબ ૧૨ છેદ કરીને ગણીએ તો 🖙

– ઉત્ક્રપ્ટ સ્થિતિ સાત સાગરોપમની છે

– જધન્ય સ્થિતિ બે સાગરોપમની છે

-સાત માંથી બે સાગરોપમ બાદ કરીએતો પાંચ નો એક ભાગ આવે

– તેથી પહેલો ભાગ પ અને છેદ ૧૨ લેતા પ/૧૨ નો પ્રથમ ભાગ

- દરેક પ્રતરના અંક સાથે ૫/૧૨ ને ગુણતા પ્રતર મુજબની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનો અંક પ્રાપ્ત

થઇ શકે છે. - જેમ કે ૧x૫/૧૨ =પ્રથમ પ્રતરે <sup>પ</sup>, થયા ૨x૫/૧૨ =બીજા પ્રતર <sup>\૦</sup>/, થયા ૩x૫/૧૨ =ત્રીજા પ્રતરે <sup>\૫</sup>/, થયા

એ રીતે પ્રત્યેક પ્રતરે ગુણાકાર કરીને જે અંક શોધવામાં આપેલ છે તેની સંખ્યા ગણતરી અહીં એક કોષ્ટક દ્વારા રજૂ કરી છે.

| સાનત્કુમાર | કલ્પના પ્રત્ય | ોક પ્રતરે | 50200 | આય | સંબંધિ  | કોષ્ટક |
|------------|---------------|-----------|-------|----|---------|--------|
|            | 0 - 0 00 000  |           | 0.50  | 3  | 40 00-0 | 26-02  |

|         |        |       |       |     |     |     | -    |                | ~                              |        |    |    |
|---------|--------|-------|-------|-----|-----|-----|------|----------------|--------------------------------|--------|----|----|
| પ્રતર   | ٩      | ૨     | 3     | 8   | પ   | ۶   | ٩    | ٢              | ૯                              | ٩0     | ૧૧ | ૧૨ |
| સાગરોપમ | ء ۲/ ع | 2 10/ | 3 3/, | 34, | 8 % | 8 % | 8"1, | <i>۲ ۲</i> /٫٫ | પ <sup>૯</sup> / <sub>••</sub> | 5 2/13 | 5% | ও  |
| સ્થિતિ  |        |       |       |     |     |     |      |                |                                |        |    |    |

આ રીતે સાનત્કુમાર કલ્પના પ્રત્યેક પ્રતરે દેવોના ઉત્કૃષ્ટ આયુ ના પ્રમાણને ગ્રન્થકારો જણાવે છે.જે સ્વરૂપ અમે બૃહત્ સંગ્રહણી તથા ક્ષેત્ર લોક પ્રકાશના આધારે જણાવેલ છે.

🔲 [8] સંદર્ભઃ-

आગમ સંદર્ભः- આ સૂત્રનો આગમ સંદર્ભ સૂત્ર ૪:४० सागरोपमे માં જુઓ क् तत्वार्थ संદर्ભः-

४धन्य स्थिति-सूत्र ४:४० सागरोपमे

🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧) ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ-બૃહ્ત સંગ્રહશી ગાથા-૧૨

(૨) પ્રતર સંખ્યા બૃહત્ સંગ્રહણી ગાથા-૧૮

(૩) પ્રતર દીઠ આયુ સ્થિતિ બૃહત્ સંગ્રહણી ગાથા-૨૩-૨૪

(૪) પ્રતર દીઠ આયુ સ્થિતિ ક્ષેત્ર લોકપ્રકાશ-સર્ગ ૨૭ શ્લોક-૪૬

🔲 [9] પદ્યઃ- સૂત્રઃ૩૮-૩૭ નું સંયુક્ત પદ્યઃ-

- (૧) સાનત્કુમારે સાત સાગર કલ્પ ત્રીજે સુણતા માહેન્દ્ર કલ્પે સાત સાગર અલ્પ અધિકે માનતા
- (૨) જઘન્ય ત્રીજાની બે છે એ ઉત્કૃષ્ટી વળી સાત રહી
   ચોથામાં છે જઘન્યને ઉત્કૃષ્ટી પણ કંઇક વધુ ગણી

[10]નિષ્કર્ષઃ- આ પૂર્વે કથન કર્યા મુજબ અહીં માત્ર સ્થિતિના વર્શનનો અધિકાર જ ચાલે છે. તે સિવાય અન્ય કોઇ વિશેષતાનું નિરૂપણ ન હોવાથી અલગ અલગ નિષ્કર્ષ તારવવાને બદલે સ્થિતિ પ્રકરણને અંતે જ નિષ્કર્ષ મૂકેલ છે.

# (અધ્યાય:૪-સૂત્ર:૩७)

🔲 [1]સત્રહેતુઃ- ત્રીજા માહેન્દ્ર દેવલોક થી લઇને દશમાં પ્રાણત દેવલોક સુધીના દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જણાવવાના હેતુ થી આ સૂત્રની રચના કરવામાં આવેલી છે.

🔲 [2] सत्रःभूणः-\*विशेषत्रिसप्तदशैकादशत्रयोदशपञ्चदशमिरधिकानि च

[3] सत्रः पृथनः-विशेष - त्रि - सप्त - दश - एकादश - त्रयोदश - पञ्चदशभिः अधिकानि च

🔲 [4]સત્રસારઃ-[માહેન્દ્ર થી આરણ-અચ્યુત પર્યન્ત અનુક્રમે ઉત્ક્રષ્ટ સ્થિતિ] સાત સાગરોપમ થી કંઇક વિશેષ. દશ સાગરોપમ,ચૌદ સાગરોપમ, સત્તર સાગરોપમ, અઢાર સાગરોપમ,વીસ સાગરોપમ, બાવીસ સાગરોપમ છે. [તે આ રીતેઃ-]

| માહેન્દ્ર કલ્પે- અધિક ૭ સાગરોપમ, | બ્રહ્મલોક કલ્પે-૧૦ સાગરોપમ  |
|----------------------------------|-----------------------------|
| લાંતક કલ્પે-૧૪ સાગરોપમ,          | મહાશુક્ર કલ્પે-૧૭ સાગરોપમ   |
| સહસ્રાર કલ્પે-૧૮ સાગરોપમ         | આનત પ્રાણત કલ્પે ૨૦ સાગરોપમ |
| આરણ-અચ્યુત (બંને) કલ્પે-૨૨       | સાગરોપમ-ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે. |
| 🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-                 |                             |
| विशेष - વિશેષ [સાધિક સાત]        | त्रि - ત્રણ [દશ]            |
| सप्त- સાત - [ચૌદ]                | <b>दश</b> - દશ [સત્તર]      |
| <b>एकादश-</b> અગીયાર [અઢાર]      | <b>त्रयोदश</b> - તેર [વીસ]  |

**एकादश-** અગીયાર અિઢાર]

पञ्चदशभि: - પંદર (થી) બિાવીસ] अधिकानि - અધિક

निंधः- च અવ્યવ થકી ઉપરના સાત સાગરોપમની અનુવૃત્તિ અહીં આવતી હોવાથી-विशेषांदि સાતે શબ્દો સાથે તે જોડાશે-પરિણામે સાધિક સાત સાંગરોપમ, દશ સાગરોપમ વગેરે અર્થો કૌંસમાં મુકેલા છે.

🔲 6िअनुवृत्तिः-

(१) स्थिति: ४:२९

(२) सागरोपमे ४:३४

(3) सप्तसानत्कुमारे ४:३६ थी सप्त

(४) सौधर्मादिष यथाक्रमम् ४:३३ મુજબ ક્રમાનુસાર ચોથા થી બારમો કલ્પ અહીં ગ્રેમણે કરવો

🔲 [7]અભિનવટીકાઃ- ચોથા કલ્પથી બારમાં કલ્પ સુધીની સ્થિતિને વર્ણવત એવું આ સૂત્ર થોડી અલગ શૈલી થી લખાયેલું હોવાથી સૂત્રસાર લખતી વખતે બધાં કલ્પની સ્થિતિને સીદોસીધી જ વર્ણવી દીધી છે. કેમ કે સત્રનો અક્ષરસઃ અર્થ સમજવો થોડો કઠીન છે.

પરંત અહીં અભિનવટીકા કરતી વખતે એક એક શબ્દ તથા ક્રમને સત્ર શૈલી થી તથા

\*દિગમ્બર આખ્નાયમાં *त્રિસપ્તનવૈकાदशत्रयदशपञ्चदशभिरधिकानि तु*४:३१ એ રીતે પાઠ છે.

અર્થ પ્રધાનતાથી એમ બંને રીતે છુટા પાડેલ છે.

કલ્પની અનુવૃત્તિઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિએ સૂત્ર ૩૪, ૩૫માં સ્થિતિ જણાવી છે કલ્પનો નામનિર્દેશ કર્યો નથી.

-સૂત્ર ૩ ક માં સાનત્કુમારના નામ નિર્દેશ સહીત સ્થિતિને કહેલી છે.

-ફરી આ સૂત્રમાં માત્ર સ્થિતિનો અનુક્રમ મુકેલ છે. પણ કલ્પનું વર્શન કરેલ નથી.

🌣 આ ત્રણે મુદ્દા ધ્યાનમાં લઇને સંકલિત વિગત અહીં રજૂ કરી છે

– પ્રથમતો પૂર્વસૂત્ર [ ४:३३]ની અનુવૃત્તિ લીધી- सौधर्मादिषु यथाक्रमम् તેથી સૌધર્મ વગેરે કલ્પોની સ્થિતિનું વર્શન છે. તેનફ્કી થયું

–સૂત્ર ४:२० ના નિર્દિષ્ટ ક્રમાનુસાર સૌધર્મ આદિ કલ્પો નો ક્રમ ગ્રહશ કરીએતો-સૌધર્મ પછી ઇશાન પછી સાનત્કુમાર ની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કહેવાઇ ગઇ છે.

– બાકી નવ કલ્પોની સ્થિતિ વર્ષવવાની છે.

- परंतु अહीं विशेष त्रि सप्त वगेरे सात स्थिति ४ ४९॥वेલी છे.

— પૂર્વે જજ્ઞાવ્યા મુજબ आनत-प्राणत નો એક ઇન્દ્ર છે અને आरण-अच्युत નો પણ એક ઇન્દ્ર છે તેથી જ ત્યાં आनतप्राणतयो: અને अआरणाच्युतयो: એમ અલગ અલગ બે જોડકાં દર્શાવેલા છે.

- સૂત્રકારે જૂદા જૂદા સૂત્રોમાં આ જોડકાંનો જોડકાં તરીકે જ ખ્યાલ રાખી સૂત્ર રચના કરી છે.

– અહીં પણ નવ-દશ કલ્પની એક સ્થિતિ અને અગિયાર-બાર કલ્પની એક સ્થિતિ એ રીતે ગ્રહણ કરીએ તો આપોઆપ સાતે સ્થિતિનો ક્રમ ગોઠવાઇ જશે.

જેમ કે-માહેન્દ્ર ચોથો કલ્પ તેની સ્થિતિ સાધિક સાગરોપમ

બ્રહ્મલોક પાંચમોકલ્પ તેની સ્થિતિ દશસાગરોપમ એ રીતે અનુક્રમે લાંતક, મહાશુક , સહસ્રાર,આનત-પ્રાણત, આરણ-અચ્યુતની સ્થિતિ- ૧૪-૧૭-૧૮-૨૦-૨૨ થશે

स्थितिः-આ અધિકાર સૂત્રની અનુવૃત્તિ ચાલુ હોવાથી અહીંપણ विशेष-त्रि-सप्त વગેરે ને આયુષ્યના પ્રમાણ સૂચક સંખ્યાવાચી વિશેષણો જ સમજવા

सागरोपमः- સાગરોપમ શબ્દની પણ અનુવૃત્તિ ચાલે જ છે તેથી અહીં वि-सप्त-दश વગેરે શબ્દ सागरोपम સાથે શબ્દને જોડી દીધેલ છે. અર્થાત वि-सागरोपमाणि,सप्तसागरोपमाणि वગेरे.

सप्त શબ્દ ની અનુવૃત્તિઃ- અહીં સૂત્રકારે એક વિશેષતા મૂકી છે કે સ્થિતિ,સાગરોપમ વગેરે શબ્દની સાથે પૂર્વ સૂત્ર ४:३६ થી આ सप्त શબ્દની પણ અનુવૃત્તિ લીધેલી છે.

अधिकानिः-સૂત્રને સમજવા સર્વ પ્રથમ આ अधिक શબ્દને જાણવો આવશ્યક છે કેમ કે તે પૂર્વના તમામ પદ સાથે સંકડાયેલ છે.

જેમ કે विशेष - अधिकानि, 👘 त्रिभि:अधिकानि

सप्तभि: अधिकानि, दशभि: अधिकानि वगेरे

આ શબ્દ એવું સૂચવે છે કે પૂર્વે જે સાત સાગરોપમ સ્થિતિ કહી છે. તેના કરતા આ त्रि-सप्त વગેરે અધિક સ્થિતિ माहेन्द्रादि કલ્પોની છે.

હવે તે કઇરીતે અધિક છે તે એક એક શબ્દના વ્યાખ્યાન થકી જોઇઅ☞

[૧]વિશેષઃ- માહેન્દ્ર કલ્પ ના દેવોના આયુષ્યનું ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણ સાત સાગરોપમ થી કંઇક વિશેષ (અધિક) છે.

[૨]ત્રિઃ- બ્રહ્મલોક કલ્પના દેવોના આયુષ્યનું ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણ ત્ર**ણ અધિક** સાત સાગરોપમ છે. એટલે કે **દશ સાગરોપમ** છે.

[૩]**सप्तः-** છકા લાંતક કલ્પના દેવોના આયુષ્યનું ઉત્કૃષ્ટ પ્રમા<mark>ણ સાત સાગરોપમ</mark> અધિક સાત સાગરોપમ છે. અર્થાત્ **ચૌદ સાગરોપમ** છે.

[૪]दशः- સાતમા મહાશુક્ર કલ્પના દેવોના આયુષ્યનું ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણ દશ સાગરોપમ અધિક સાત સાગરોપમ છે અર્થાત્ સતર સાગરોપમ છે.

[પ] एकादश ઃ- આઠમા સહસ્રાર કલ્પના દેવોના આયુષ્યનું ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણ અગિયાર સાગરોપમ અધિક સાત સાગરોપમ છે અર્થાત્ અઢાર સાગરોપમ છે

[ઽ]**त्रयोदश**ः- નવમા આનત અને દશમા પ્રાણત કલ્પના દેવોના આયુષ્યનું ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણ **તેર સાગરોપમ અધિક** સાત સાગરોપમ અર્થાત્ **વીસ સાગરોપમ છે**.

[૭]**પञ्चदश**ઃ- અગીયારમા આરશ અને બારમા અચ્યુત કલ્પના દેવોના આયુષ્યનું ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાશ **પંદર સાગરોપમ અધિક** સાત સાગરોપમ છે અર્થાત્ **બાવીસ સાગરોપમ છે**.

🌣 અહીં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ વર્શવી છે જધન્ય સ્થિતિ સૂત્ર ૪:૪૨ માં જણાવી છે.

માહેન્દ્ર કલ્પાદિ દેવોની પ્રતર મુજબ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિઃ-

[1]ચોથો માહેન્દ્ર કલ્પઃ- તેની પ્રતર સંખ્યા-૧૨

આ બાર પ્રતર સંખ્યા કહી તેથી ત્રીજા અને ચોથાની પ્રતર સંખ્યા ૨૪ સમજવાની નથી. પણ બંને અર્ધવર્તુળાકાર પ્રતર હોવાથી કુલ સંખ્યાજ ૧૨ પ્રતર સમજવી

માહેન્દ્ર કલ્પના દેવોની પ્રતર અનુસાર ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ

| પ્રતર   | 1             | - 2  | 3.     | 8   | પ    | \$      | 9     | 6    | C                   | 10      | 11  | ૧૨ |
|---------|---------------|------|--------|-----|------|---------|-------|------|---------------------|---------|-----|----|
| સાગરોપમ | <b>۲</b> ۳/۱۰ | 210/ | 3 3/,, | 34, | 84,, | 8 5/ 12 | 8 "1/ | પ ∛, | પ <sup>:</sup> "/,, | 5 2/ ,, | 5 % | ৩  |
| સ્થિતિ  |               |      |        |     |      |         |       |      |                     |         |     |    |

અહીં જે સ્થિતિ જણાવી તે બધાંમાં કંઇક અધિક સ્થિતિ સમજવી. અર્થાત્ પ્રથમ પ્રતરે ૨ <sup>v</sup>/, ુથી કંઇક અધિક, બીજા પ્રતેરે ૩ <sup>3</sup>/, ુથી કંઇક અધિક સ્થિતિ એમ સમજવું

[ર] પાંચમો બ્રહ્મલોક કલ્પ-તેની પ્રતર સંખ્યા- દ

ત્યાં જધન્ય સ્થિતિ ૭ સાગરોપમની છે [જે હવે પછી કહેવાશે] અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૧૦ સાગરોપમની છે. તેથી ૧૦-૭=૩નો ભાગ અને પ્રતર-*૬* હોવાથી છેદઃ*૬* થશે

| <u> બાલવ</u>   | 13 354.11        | ouru . | ગતર પગુર          | 112 012 | જ ાજગાલ |    |  |
|----------------|------------------|--------|-------------------|---------|---------|----|--|
| પ્રતર          | ૧                | ર      | 3                 | ୪       | પ       | 5  |  |
| સાગરોપમ સ્થિતિ | 9³/ <sub>ş</sub> | 6      | د <sup>ع</sup> اج | Ŀ       | & ³/,   | ٩0 |  |

બ્રહ્મલોક કલ્પના દેવોની પ્રતર અનુસાર ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ

[3] છકો લાંતક કલ્પ- તેની પ્રતર સંખ્યા-પ

લાંતક કલ્પે જઘન્ય સ્થિતિ ૧૦સાગરોપમની છે [જેહવે પછી કહેવાશે]અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૧૪ સાગરોપમની છે.તેથી ૧૪-૧૦=૪ નો ભાગ અને પ્રતર સંખ્યાઃ પ છે માટે *છે*દઃ પ થશે.

| લાંતક          | <u>કલ્પના દ</u>     | <u>વોની પ્રત</u>   | ર અનુસાર | ે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિ    | <u>a</u> |     |
|----------------|---------------------|--------------------|----------|--------------------|----------|-----|
| પ્રતર          | 1                   | ર                  | 3        | 8                  | પ        |     |
| સાગરોપમ સ્થિતિ | ٩0 <sup>¥</sup> / ۲ | ۹۹ <sup>3</sup> /۳ | ٩२ ٢/ ٢  | ૧૩ <sup>૧</sup> /૫ | १४       | · . |

[૪] સાતમો મહાશુક્ર કલ્પ-તેની પ્રતર સંખ્યા - ૪

મહાશુક્ર કલ્પની જધન્ય સ્થિતિ ૧૪ સાગરોપમની છે [જુઓ સૂત્રઃ૪૨] અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૧૭ સાગરોપમની છે તેથી ૧૭-૧૪=૩નોભાગ, ૪ પ્રતર હોવાથી છેદઃ૪ થશે

મહાશુક્ર કલ્પના દેવોની પ્રતર અનુસાર ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ

|                |                    |             | <u> </u> |    |
|----------------|--------------------|-------------|----------|----|
| પ્રતર          | ૧                  | ર           | 3        | 8  |
| સાગરોપમ સ્થિતિ | ۹४ <sup>3</sup> /۲ | <u>१५२/</u> | 951/2    | ૧૭ |

**[૫]** આઠમો **સહસાર કલ્પ** - તેની પ્રતર સંખ્યા-૪

-સહસ્રાર કલ્પની જધન્ય સ્થિતિ-૧૭ સાગરોપમ [જુઓ સૂત્રઃ૪૨] અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ - ૧૮ સાગરોપમ તેથી ૧૮-૧૭ =૧ નો ભાગ અને પ્રતર સંખ્યા-૪ છે માટે છેદઃ૪ થશે

સહસાર કલ્પના દેવોની પ્રતર અનુસાર ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ

| પ્રતર          | ૧     | ર                              | 3                              | 8  |
|----------------|-------|--------------------------------|--------------------------------|----|
| સાગરોપમ સ્થિતિ | ٩७ '/ | ૧૭ <sup>૨</sup> / <sub>૪</sub> | ૧૭ <sup>૩</sup> / <sub>૪</sub> | १८ |

[5] નવમો આનત-દશમો પ્રાણત કલ્પ- તેની પ્રતર સંખ્યા-૪

અહીં પણ પહેલા-બીજા દેવલોકની માફક આનતના-૪ પ્રતર અને પ્રાણતના પણ-૪ પ્રતર છે. પણ અર્ધવર્તુળાકૃતિ હોવાથી બંને ચાર-ચારને લીધે પૂર્ણ વલય થતું હોવાથી કુલ પ્રતર સંખ્યા-૪ કહી છે.

|         | આનત | કલ્પ ઉત્કૃ | ાસ્યાત | પ્રાણ | ત કલ્પ ઉત | કૃષ્ટ ાસ્થ | ાત       |    |
|---------|-----|------------|--------|-------|-----------|------------|----------|----|
| પ્રતર   | ٩   | ૨          | 3      | 8     | 9         | ૨.         | 3        | 8  |
| સાગરોપમ | 964 | 963/       | 923/   | 96    | 964       | 963/       | ٩ ٤ ٤ ٩/ | 20 |
| સ્થિતિ  | •   |            |        |       | ΎΒ.       |            | , T      |    |

[૭]અગીયારમો આર**ણ**-બારમો અચ્યુત કલ્પ-તેની પ્રતર સંખ્યા-૪ અહીં પણ ઉપરોકત નવમા-દશમા કલ્પની માફક જ ૪-૪ પ્રતર અલગ અલગ સમજી લેવા. પણ કુલ *૬*૨ પ્રતરની ગણતરીમાં તો આ બંનેની સંયુક્ત ગણતરી ૪ પ્રતરની જ થશે.

આરણ કલ્પે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ

અચ્યુત કલ્પે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ

| પ્રતર             | ٩                              | ર                  | З                              | 8  | 9                          | ર                 | 3                                      | 8  |
|-------------------|--------------------------------|--------------------|--------------------------------|----|----------------------------|-------------------|----------------------------------------|----|
| સાગરોપમ<br>સ્થિતિ | 20 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> | 50 3/ <sup>4</sup> | २० <sup>३</sup> / <sub>४</sub> | 51 | ૨ <b>૧</b> ૫/ <sub>૪</sub> | ૨૧ ય <sub>ય</sub> | ૨ <b>૧</b> <sup>୬</sup> / <sub>¥</sub> | ૨૨ |

🍫 વિશેષઃ-

-૧ ચારથી બારમા દેવલોકની જધન્ય સ્થિતિ માટે સૂત્ર ૪:૪૨ જોવું

-૨ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તો ઇન્દ્ર અને સામાનિક દેવોની હોય છે અન્ય દેવોની સ્થિતિ

જધન્યથી ઉત્કૃષ્ટની મધ્યની હોય છે જે ઉપર પ્રતર અનુસાર જણાવેલી છે.

- 🗖 [8] સંદર્ભઃ-
- 🌣 આગમ સંદર્ભઃ- આ સૂત્રનો સંદર્ભ સૂત્ર ૪:૪૨ માં જુઓ.
- 🌣 तत्वार्थ संदर्भाः- ४धन्य स्थिति- सूत्र ४:४२ परत:परत: पूर्वा पूर्वानन्तरा
- 🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-
- (૧) ઉત્કૃષ્ટસ્થિતિ- બૃહત્ સંગ્રહશી ગાથા ૧૨ વિવરશ
- (૨) પ્રતર સંખ્યા- બૃહત્ સંગ્રહણી ગાથા ૧૮ વિવરણ
- (૩) પ્રત્યેક પ્રતરે સ્થિતિ બૃહત્ સંગ્રહણી ગાથા ૨૩ થી ૩૪
- (૪) પ્રત્યેક પ્રતરે સ્થિતિ ક્ષેત્રલોક પ્રકાશ સર્ગઃ૨૭ ને આધારે
- 🔲 [9] પદ્યઃ-
  - (૧) દશસાગર બ્રહમ કલ્પે, લાંતકે ચૌદ જ કહયું. શુક્ર સત્તર સાગરેવળી, અઢાર સહસ્રારે કહયું ઓગણીશ આનત વીશ પ્રાણત આરણ એકવીશથી અચ્યુતમાંહિ આયું ગણવું સાગર બાવીશ થી
  - (૨) છે ચોથાની ઉત્કૃષ્ટીને પંચમ તણી જઘન્ય ગણી છે પાંચમાની ઉત્કૃષ્ટી તેજ જઘન્યે છટ્ટાની એમ આદશ દેવલોકે ગણવી ક્રમે જઘન્ય ને ઉત્કૃષ્ટી બાવીસ સાગરોપમ ઉત્કૃષ્ટી એમ બારમા તણી ગણી પાંચમાની ઉત્કૃષ્ટી દશને છટ્ટાની ચૌદસાગર છે. સાતમુ સત્તર આઠમુ અઢાર નવમું દસમું વીસ જ છે ગ્યારમું બારમું બાવીસ છે. એ રીતે ઉત્કૃષ્ટી જો ઉત્કૃષ્ટી જે નિમ્ન સ્વર્ગની તે જઘન્ય ઉપરની હો.

[10] નિષ્કર્ષઃ- આ સર્વ સૂત્રો થકી દેવોની ચારે નિકાયોના આયુષ્યની ઉત્કૃષ્ટ અથવા જધન્ય સ્થિતિનું જ વર્શન છે. સ્થિતિ સિવાયનો કોઇ અન્ય વિશિષ્ટ મુદો સૂત્રમાં ભાષ્યમાં સમાવિષ્ટ થયો નથી તેથી આ સ્થિતિ પ્રકરણ સંબંધિત બધાં સૂત્રોનો નિષ્કર્ષ છેલ્લે એક સાથે જ આપેલ છે.

# 

# અધ્યાય :૪- સૂત્ર: ૩૮)

[1] સૂત્ર હેતુઃ- આસૂત્રની રચના થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ નવપ્રૈવેયક અને વિજયાદિ અનુત્તર વિમાનોના દેવોની સ્થિતિ જ્ઞાવે છે. [2] सूत्रःभूणः-\*आरणाऽच्युतादूर्ध्वमेकैकेन नवसु प्रैवेयकेषु विजयादिषु सर्वार्थसिद्धे च

[3] सूत्रः पृथझः-आरण - अच्युतात् - उर्ध्वम् - एक - एकेन नवसु ग्रैवेयकेषु विजयादिषु सर्वार्थसिद्धे च

[4] સૂત્રસારઃ- આરણ-અચ્યુત ઉપર નવપ્રૈવેયક, ચાર વિજયઆદિ અને સર્વાથંસિધ્ધમાં અનુક્રમે એક એક [સાગરોપમ થી અધિક સ્થિતિ છે]

અર્થાત્

[પહેલીંગ્રૈવેયકે ૨ ૩સાગરોપમ, બીજીએ ૨૪,ત્રીજીએ-૨૫,ચોથીએ-૨૬,પાંચમીએ-૨ં૭,છટ્ટીએ-૨૮,સાતમીએ-૨૯,આઠમીએ-૩૦ અને નવમીંગ્રૈવેયકે-૩૧ સાગરોપમનું ઉત્કૃષ્ટ આયુ જાણવું]

[એજ રીતે વિજયાદિ ચારમાં ૩૨ અને સર્વાર્થ સિધ્ધમાં ૩૩ સાગરોપમ આયુષ્ય જાણવું] □ [5] શબ્દજ્ઞાનઃ-

आरणाऽच्युत - આરણ-અચ્યુતનામે અગીયારમો- બારમો કલ્પ उर्घ्वम् ઉપર [૧૧-૧૨માં કલ્પની ઉપર] एक-एकेन- એક એકથી नवसु-ग्रैवेयकेषु- નવેગ્રૈવેયકોમાં च- અને विजयादिषु- વિજય-વૈજયન્ત-જયન્ત-અપરાજિત ચારેમાં सर्वार्थसिद्धे- સર્વાર્થ સિધ્ધમાં

લવાયાલ**અ**- સવાયાસથ ¶ાંભા

🔲 [6] અનુવૃતિઃ-

(૧) સ્થિતિ: ૪:૨૬

(२) सागरोषमे-४:३४ थी सागरोपम

(3) विशेषत्रिसप्तदशैकादश. ४:३७ थी अधिकानि

[7] અભિનવ ટીકાઃ- પૂર્વ સૂત્રોમાંથી સ્થિતિ, सागरोपम અને अधिकानि એ ત્રણ પદોની અનુવૃતિ થકી આ સૂત્રનો અર્થ સ્પષ્ટ થાય છે

🍫 સૂત્રના અર્થના સરળ સ્પષ્ટીકરણ માટે અહીં સર્વપ્રથમ સ્થિતિનું નિદર્શન કરેલ છે.:-🌣 પહેલા સુદર્શનનામક ગ્રૈવેયકમાં દેવોની ઉત્ક્રષ્ટ સ્થિતિ ૨૩ સાગરોપમ 🍄 બીજા સપ્રબુધ્ધ નામક ગ્રેવેયકમાં દેવોની ઉત્ક્રષ્ટ સ્થિતિ ૨૪ સાગરોપમ 🌣 ત્રીજા મનોરમ નામક પ્રૈવેયકમાં દેવોની ઉત્ક્રપ્ટ સ્થિતિ ૨૫ સાગરોપમ 🍄 ચોથા સર્વતોભદુ નામક ગ્રૈવેયકમાં દેવોની ઉત્કુષ્ટ સ્થિતિ ૨ ૬ સાગરોપમ 🌣 પાંચમા વિશાલ નામક ગ્રેવેયકમાં દેવોની ઉત્કુષ્ટ સ્થિતિ ૨૭સાગરોપમ 🍄 છકા સુમન નામક ગ્રેવેયકમાં દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૨૮ સાગરોપમ 🌣 સાતમા સૌમનસ નામક ગ્રેવેયકમાં દેવોની ઉત્કુષ્ટ સ્થિતિ ૨૯ સાગરોપમ 🍄 આઠમા પ્રાતિકર નામક ગ્રેવેયકમાં દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૩૦ સાગરોપમ \* દિગમ્બર પરંપરા અનુસાર આ સૂત્ર- आरणाच्युताद् ध्वीमे-कैकेन नवसुग्रैवेयकेषु विजयादिषु

✿ નવમા આદિત્ય નામક <mark>પ્રૈવેયક</mark>માં દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૩૧સાગરોપમ ✿ **વિજય-વૈજયન્ત-જયન્ત-અપરાજિત** એ ચાર-અનુત્તર વિમાનમાં દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ- ૩૨ સાગરોપમ

🌣 સર્વાર્થસિધ્ધ વિમાનમાં દેવોની ઉત્ક્રષ્ટ સ્થિતિ 👘 ૩૩ સાગરોપમ

આ વર્શન ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનું કરેલ છે જઘન્ય સ્થિતિ વિષયક સૂચના હવે પછીના સૂત્ર માં અપાયેલી છે.

વિજયાદિ ચાર અનુત્તર ની સ્થિતિ ઉમાસ્વાતિજી મહારાજા આ સૂત્રના ભાષ્યમાં ૩૨ સાગરોપમની જણાવે છે. તેમજ સૂત્ર ૪:૪૨ ના ભાષ્યમાં ૩૩ સાગરોપમ ની જણાવે છે.

-પ્રજ્ઞાપના નામતે આ સ્થિતિ ઉત્કૃષ્ટ ૩૩ સાગરોપમ કહી છે.

-સમવાયાંગના મતે જધન્ય સ્થિતિ ૩૨ અને ઉત્કૃષ્ટ ૩૩ સાગરોપમ છે.

-સૂત્ર ૪:૪૨ ના ભાષ્યના કૌંસમાં આપેલા પાઠ છે તેમાં પશ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૩૩ સાગરોપમની જણાવી છે.

-બૃહત્ સંગ્રહશીમાં તો तदुवरि इक्तिक्क्मारोवे-એવો સ્પષ્ટ પાઠ છે.

આ રીતે સ્પષ્ટ બે મત જણાય છે?

(૧) વિજયાદિ ચાર વિમાનોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ-૩૨ સાગરોપમ છે.

(૨)અથવા વિજયાદિ ચારની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૩૩ સાગરોપમ છે.

<sup>‡</sup> આ સંબધમાં સિધ્ધસેનીય તથા હારિભદ્રીય બંને ટીકા કોઇ વિશિષ્ટ અભિપ્રાય પ્રગટ કરતી નથી માટે સૂત્ર તથા સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં જણાવેલ **ઉત્કૃષ્ટ ૩૨-સાગરોપમ** સ્થિતિ વિશે તેઓને કંઇ અસ્વીકાર્યતા હોય તેવું જણાતું નથી અર્થાત્ ૩૨-સાગરોપમ સ્થિતિ નો પાઠપણ યોગ્યજ છે.

તેમ છતાં ૩૩ સાગરોપમ વિશે સૂત્ર ૪:૪૨માં સમજ આપી છે.

अरण-अच्युतः- એવો જે સાથે નિર્દેશ છે ત્યાં એકવત્ ભાવ દેખાડાયો છે. તેથી આરણ થી ઉપર નવગ્રૈવયેક છે અથવા અચ્યુત થી ઉપર નવ ગ્રૈવેયક છે બંને માંથી કોઇને પણ ઉપલક્ષીને અર્થ નીકળી શકે છે

उर्ध्वम्:- ઉપર-ઉપર. કેમ કે ચૌદ રાજલોકની વ્યાખ્યા વખતે આ વાત જણાવી જ છે કે બાર દેવલોક ઉપર ગ્રૈવેયક છે. તેના ઉપર વિજયાદિ છે.

एकैकेन-એક એકથી આ શબ્દો પૂર્વના सागरोपम अधिकानि साथे સંકડાયેલા છે તે આ રીતे:-

(૧) સાનત્કુમાર ની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૭ સાગરોપમ છે.

(૨) તેને આધારે માનીને પછીના સૂત્ર ૪:३७ માં विशेषत्रिसप्त વગેરે જે अધિकानि કહ્યું છે તે મુજબ છેલ્લી अच्युत સ્થિતિ પંદર થી અધિક અર્થાત ૨૨-સાગરોપમ કહી છે.

(૩) આ સૂત્રમાં એક-એક થી અધિક એવું સૂચવતા ૨૩-૨૪-૨૫ યાવત્ ૩૩-સાગરોપમ સુધીની સ્થિતિ જણાવી શકયા છીએ

અ• ૪/૯

તત્ત્વાર્થાધિગમ સુત્ર અભિનવટીકા

٩30

સ્થિતિ ક્રમશ: અધિક ગણેલી છે.

**વિजयાદિષ્**:-એવાસામાસિકશબ્દ (ચારે) વિજય-વૈજયન્ત-જ્યન્ત અને અપરાજિતમાં ફક્ત એક સાગરોપમની સ્થિતિજ અધિક ગણેલી છે. જો ચારેમાં એકએક નો ઉમેરો કરવો હોત તો विजयादिषु चतुर्सु કહ્યુ હોત. પણ તે સૂત્રકારને ઇષ્ટ નથી માટે એક સાગરોપમ ની જ વૃધ્ધિ થશે.

🜣 આગમ સંદર્ભઃ- સૂત્ર ૪:૪૨ માં તેનો સાક્ષીપાઠ આપવામાં આવેલ છે.

ક્ષેત્રલોક પ્રકાશ- ગ્રેવેયક નવ-ગાથા પ૩૫,૫૩૬,૫૭૫ થી ૫૯૩

તેવીશ ચંઉવીશ વળી પચ્ચીશ છવ્વીશને સત્યાવીશે અઠ્યાવીશ ને ઓગણત્રીશ ત્રીશ ને એકત્રીશે પ્રૈવેયકોના સ્થાન નવમાં આયુષ્ય એમ વધતું જતું અધ્યાય ચોથે ભાખીયું તે સમજીએ સત્યજ બધું વિજય આદિક ચાર સ્થાને આયું બત્રીશ સાગ3 સર્વાર્થ સિધ્ધે પૂર્ણ થાતા કહું જઘન્યે હવે મુદા સૂત્ર ભાવો કંઠ ધરતા પ્રમાદ-નિંદ તજો સદા

(૨) પહેલો ગ્રૈવેયક જઘન્ય બાવીસ ત્રેવીસ ઉત્ક્રપ્ટી

જઘન્ય એમ ક્રમે ઉત્ક્રપ્ટી એકત્રીશ છે નવમાની ચાર અનુત્તર વિમાને એમ જ જધન્ય એકત્રીશગણી છે ઉત્ક્રપ્ટી બત્રીસ એની સર્વાર્થ સિધ્ધ એ તેત્રીસની

] 0 0 0 0 0 0

-વિજયાદિ અનુત્તર-ગાથા ૬૨૧.૬૨૨

🍄 तत्वार्थ संદर्ભः- જधन्य स्थिति सूत्र ४:४२ परतपरत: पूर्वा.

💠 नवसुग्रैवेयकेषु :- એવા વિધાનથી નવે પ્રૈવેયકમાં એક-એક સાગરોપમની

🔲 [8]સંદર્ભાઃ-

🍄 અન્યગ્રન્થ સંદર્ભ:-

[9]પદ્યઃ-

(9)

બુહત સંગ્રહણી-ગાથા ૧૨ વિવરણ

અધ્યાય :૪- સૂત્ર: ૩૯ 🔲 [1] સૂત્ર હેતુઃ- સૌધર્મ અને ઇશાન એ બે કલ્પની જધન્ય સ્થિતિને જણાવવા ને

🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- સ્થિતિ પ્રકરણ ને અંતે આપેલ છે.

🔲 [2] सूत्र:भूण:-\*अपरापल्योपममधिकं च

\* દિગમ્બર આમ્નાય મુજબ अपरा पल्योपममधिकम સત્ર છે.

માટે સૂત્રકારે આ સૂત્રની રચના કરી છે.

🗂 [3] सूत्रः पृथर्ङ्ः-अपरा पल्योपमम् अधिकम् च

[4] સૂત્રસારઃ- [સૌધર્મ અને ઇશાનમાં] જધન્ય સ્થિતિ[અનુક્રમે] ૧-પલ્યોલમ અને સાધિક એક પલ્યોપમછે. [અર્થાત્ સૌધર્મ કલ્પે દેવોની જઘન્ય સ્થિતિ ૧-પલ્યોપમની છે અને ઇશાન કલ્પે દેવોની જઘન્ય સ્થિતિ ૧-પલ્યોલમ થી કંઇક અધિક છે.]

🔲 [5] શબ્જ્ઞાનઃ-

अपरा-જધન્ય [આ શબ્દ સ્થિતિ નું વિશેષણ]

पल्योपम-१-૫લ્યોલમ अधिकं च-૫લ્યોલમ થી કંઇક અધિક

🗖 [6] અનુવૃતિઃ-

(૧)સ્થિતિ: ૪:૨૬ અધિકાર સૂત્ર

(२) सौधर्मादिषु यथाक्रमम्-४:३३ अधि ।२ सूत्र

**7** [7] અભિનવટીકાઃ- સૂત્ર ૪:૨३ થી ૪:३૮ સુધી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ વર્ણવેલી છે.

-આ સૂત્ર થી આરંભીને જધન્ય સ્થિતિનું વર્શન શરૂ થાય છે. તે વાતને જણાવવા જ સૂત્રકારે अपरा શબ્દ પ્રયોજેલ છે.

🌣 अपरा:- जधन्या, निकृष्टा इत्यर्थ

-જધન્ય,ઓછામાં ઓછું આટલું આયુષ્ય તો હોય જ તેમ જણાવતા શબ્દને ''જધન્ય સ્થિતિ'' કહે છે.

-**ં સ્થિતિઃ-** જો કે अपरા સાથે સ્થિતિ શબ્દ જોડેલ નથી પણ પૂર્વસૂત્રની અનુવૃત્તિ રૂપે તેને સ્વીકારેલ છે માટે अपरા સ્થિતિ કહ્યું છે.

-🌣 यथाक्रमम्:- આ પૂર્વે સૌધર્માદિષુયયાक्रमम् સૂત્ર થકી ક્રમાનુસાર સૌધર્માદિને કહ્યા છે. તે સૂત્રની અનુવૃત્તિ મુજબ અહીં પણ પહેલો કલ્પ સૌધર્મ અને બીજો ઇશાન ત્રહણ કરેલ છે.

### 🕈 વિશેષઃ-

(૧) સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં પરા શબ્દનો પણ ઉલ્લેખ કર્યો છે

- परा એટલે उत्कृष्टा અર્થાત્ ''ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ'' કે જેનું વર્શન અત્યાર સુધીના સૂત્રોમાં કરવામાં આવેલું છે. હવે अपरा શબ્દ કહ્યો તેથી હવે જધન્ય સ્થિતિનું વર્શન આ સૂત્રથી આરંભાય છે.

(૨) સૌધર્મ કલ્પે દેવીની જધન્ય સ્થિતિઃ-

–જેમ સૌધર્મ કલ્પમાં દેવોની જધન્ય સ્થિતિ એક પલ્યોપલમની છે

–તેમપરિગૃહીતા દેવીની જઘન્ય સ્થિતિ પણ એક પલ્યોલમ છે અને

–અપરિગૃહીતા દેવીની જઘન્ય સ્થિતિ પણ એક પલ્યોલમ જ છે.

(૩)ઇશાન કલ્પે દેવીની જધન્ય સ્થિતિઃ-

જેમ ઇશાન કલ્પમાં દેવોની જધન્ય સ્થિતિ એક પલ્યોલમથી કંઇક અધિક છે તેમ ત્યાં-પરિગૃહીતા દેવીની જધન્ય સ્થિતિ-એક પલ્યોલમથી કંઇક વધુ છે અને અપરિગૃહીતા દેવીની જધન્ય સ્થિતિ પણ એક પલ્યોલમ થી કંઇક વધુ છે

- (3)अपरा पल्योपममधिकं च ४:३९ अपरा नी अनुवृत्ति
- (२) सौधर्मादिषु यथाक्रमम्-४:३३ अधि ।२ सूत्र
- (૧)સ્થિતિ: ૪:૨૬ અધિકાર સત્ર
- 6ि अनुवृत्तिः-

सागरोपमे- असागरोपम [पूर्वे કહेवाઇ गयेल छे]

<sup>\*</sup>આવું અલગ સૂત્ર દિગમ્બર પરંપરામાં નથી. તેઓએ સૂત્ર ૪∶३४ માં *परतपरत*₅ સાથે જ આ અર્થને જોડી દીધેલ છે.

- 🗍 [5]શબ્દ જ્ઞાનઃ-
- 🔲 [4]સૂત્રસારઃ-[સાનત્કુમાર કલ્પના દેવોની જધન્ય સ્થિતિ] બે સાગરોપમની છે.
- 🔲 [3]સૂત્ર પ્રથકઃ- સ્પષ્ટ જ છે.
- 🔲 [2] सूत्रभूणः-\* सागरोपमे
- 🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર થકી સાનત્કુમાર કલ્પની જઘન્ય સ્થિતિ કહે છે.

# (અધ્યાચ:૪-સૂત્ર:૪૦)

## 0000000

- 🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ સમગ્ર સ્થિતિ પ્રકરશને અંતે આપેલ છે.
- પદ્ય બીજું આ પૂર્વે સૂત્રઃ૪ઃ૩૪/૩૫ માં કહેવાઇ ગયું છે. -2
- સૌધર્મકલ્પે જધન્ય આયુ એક પલ્યોલમ તણું અલ્પ અધિકે પલ્ય કેર્ટ્સ કલ્પ ઇશાને ભણું
- 🔲 [9]પઘઃ-

-9

- (૨) ક્ષેત્ર લોકપ્રકાશ સર્ગ-૨૬ શ્લોક પ૩૭.૫૪૦
- (૧) બૃહત્ સંગ્રહણી ગાથા-૧૪,૧૭

#### 🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

🛠 प्रज्ञापना सूत्र- पद. ४-सूत्र: १०२ માં પણ આવોજ પાઠ છે.

🕸 આગમસંદર્ભઃ- સૂત્ર ૪:३૪ અને ૪:३९ નો સંયુક્ત પાઠ दो चेव सागराइं उककोसेण वियाहिआ सोहम्मम्मि जहनेणं एगं च पलिओवमं - 🍫 उत्तुः अ.३६-गा. २२१ સૂત્ર- ૪:३५ અને ૪:३९ નો સંયુક્ત પાઠ सागरासाहिया दुन्नि उककोसेण वियाहिआ ईसाणम्मि जहन्नेणं साहियं पल्ठिओवमं- 📌 उत्त्र अ.३६-गा. २२२

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

1.32

(૪) જધન્ય સ્થિતિ સર્વ પ્રતરમાં પલ્યોલમ અને સાધિક પલ્યોલમ એક સરખી જ સમજવી. પ્રતરે પ્રતરે પૂર્વ પ્રતરની ઉત્કૃષ્ટ તે જે-તે પ્રતરની જધન્ય એમ ન સમજવું

અધિકતા દર્શાવે છે]

🗖 [6] अनुवृत्तिः-

(૧) સ્થિતિ: ૪:૨૬ અંધિકાર સૂત્ર

\* આ સૂત્ર દિગમ્બર આમ્નાયમાં અલગ પાડેલ નથી પણ સૂત્રની વૃત્તિમાં અર્થ થી જોડેલ છે.

[5]શબ્દ જ્ઞાનઃ-अधिके च-કંઇક અધિક-[પૂર્વ સૂત્ર:૪૦ માં જણાવેલ સ્થિતિ ની તુલનાએ કંઇક

[4] સ્ત્રસારઃ- [ચોથા માહેન્દ્ર કલ્પના દેવોની જધન્ય સ્થિતિ બે સાગરોપમ કરતા] કંઇક અધિક છે

🗖 [2] सूत्रभूणः- \* अधिके च

અદ્યાયઃ ૪-સૂત્રઃ ૪૧ □ [1]સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર થકી ચોથા માહેન્દ્ર કલ્પના દેવોની જધન્ય સ્થિતિ કહે છે.

[10]નિષ્કર્ષઃ- સ્થિતિ પ્રકરણને અંતે આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ કહેવાશે

## બેથી અધિકું કલ્પ ચોથે દેવ સુખને સેવતા -૨ બીજું પદ્ય પૂર્વે સૂત્રઃ ૪:३૬ માં કહેવાઇ ગયું છે.

- -૧ સાગર બેનું કલ્પ ત્રીજે આયુ ધરતા દેવતા બેથી અધિકંકલ્પ સોથે દેવ સખને સેવતા
- 🔲 [9]પઘઃ-
- (૨) ક્ષેત્ર લોકપ્રકાશ-સર્ગ-૨૭ શ્લોક ૪૬

(૧) બૃહત્ સંગ્રહશી ગાથા-૧૪ વિવરશ

## ጳ અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

सणंकुमारे जहन्नणं दुन्नि उ सागरोवमा- 📌 उत्ते अ.३६-गा.२२३

सागराणि य सत्तेव उककोसेणं ठिई भवे

🌣 આગમ સંદર્ભાઃ- સૂત્ર ૪:३६ તથા ૪:૪૦ નો સંયુક્ત પાઠઃ-

🗖 [8]સંદર્ભઃ-

અધ્યાયઃ ૪ સુત્રઃ ૪૧

-**પ્રત્યેક પ્રતરે** બે સાગરોપમ જધન્ય સ્થિતિ જ જાણવી

આ કલ્પની જધન્ય સ્થિતિ છે માટે અલગ સૂત્ર થી જણાવેલ છે.

ત્યતપ અપ્ય ૩૦ પાત સૂત્ર ૩ ખાખ્ય ૩ ટાકામાં કહેલા નયા - સમજવાની બુધ્ધિ એ એટલું યાદ રાખવું કે પૂર્વના કલ્પને આધારે જ આ કલ્પની જધન્ય સ્થિતિ કહેવાય છે. પરંતુ અહીં પ્રથમ કલ્પ સાથે નો સંબંધ હોવાથી પ્રથમ કલ્પની ઉત્કૃષ્ટ તે

**7] અભિનવટીકાઃ**- આ સૂત્ર થકી સાનત્કુમારની જઘન્ય સ્થિતિ કહી છે તેથી વિશેષ અન્ય કંઇ વાત સૂત્ર કે ભાષ્ય કે ટીકામાં કહેલી નથી (२) सौधर्मादिषु यथाक्रमम् ४:३३ अधिडार सूत्र

(3) अपरा पल्योपम. सूत्र. ४:३९ अपरा शબ्दनी अनुवृत्ति

(४) सागरोपमे सूत्र ४:४०

□ [7]અભિનવટીકાઃ- સામાન્યથી સૂત્રકારે માહેન્દ્ર કલ્પના દેવોની જઘન્ય સ્થિતિ જણાવેલી હોવાથી ભાષ્યમાં ટીકામાં કે અન્ય ગ્રન્થોમાં કોઇ વિશેષ વ્યાખ્યાદિ થયેલા નથી. તોપણ અહીં કિંચિત્ અભિનવટીકા સ્વરૂપે જણાવવા પ્રયાસ કરેલ છે.

अधिके આ પદ દ્વિવચનાન્ત છે. કેમ કે પૂર્વ સૂત્રમાં આવેલા શદ્વ સાથે જોડાયેલ છે. અથવા- દ્વિવચનાન્ત એવા सागरोपमे ની અનુવૃત્તિ હોવાથી अधिके શબ્દ પણ દ્વિવચનાન્ત કરાયો છે.

ा र्ये सूत्रકाરે મહર્ષિએ સૂત્રમાં કયાય ચોથા કલ્પનો ઉલ્લેખ કર્યો નથી પણ सौधर्मादिषु यथाक्रमम् સૂત્રની અનુવૃત્તિ કરતા ક્રમમાં ચોથો કલ્પ જ આવે તેથી અહીં माहेन्द्रकल्प ના દેવોની આ સ્થિતિ છે તેમ વિધાન કરેલ છે.

✿ સામાન્યથી તો પૂર્વના આ કલ્પની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તે કલ્પ ની જઘન્ય સ્થિતિ ગણાય છે પણ અહીં તેનો સંબંધ બીજા દેવલોક સાથે છે. માટે સાધિક બે સાગરોપમ જઘન્ય સ્થિતિ કહી છે.

✿ જઘન્ય સ્થિતિ બધા પ્રતરે સરખી જ હોય છે. તેથી માહેન્દ્ર કલ્પના બારે પ્રતરમાં જઘન્ય સ્થિતિ સાધિક બે સાગરોપમ ની જ સમજવી.

🗖 [8] સંદર્ભઃ-

🌣 આગમ સંદર્ભઃ-સૂત્ર ૪:३७ તથા ૪:૪૧ નો સંયુક્ત પાઠઃ-

साहिया सागरा सत्त उककोसेणं ठिई भवे

माहिन्दम्मि जहन्नेणं साहिया दुन्नि सागरा 📌 उत्त. अ.३६ गा. २२४

प्रज्ञापना सूत्र-पद:४, सूत्र-१०२ માં પણ આવો જ પાઠ છે.

ጳ અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧)બૃહત્ સંગ્રહશી ગાથા-૧૪

(૨) ક્ષેત્ર લોકપ્રકાશ-સર્ગ:૨૭-શ્લોક ૪૭

🗍 [9]પદ્યઃ-

(૧)આ સૂત્રનું પદ્ય પૂર્વ સૂત્ર:૪૦ સાથે કહેવાઇ ગયું છે

(૨)આ સૂત્રનું બીજું પદ્ય પૂર્વ સૂત્રઃ૩૬ સાથે કહેવાઇ ગયું છે.

🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ સ્થિતિ પ્રકરણને અંતે સાથે કહેવાએલ છે.

## 

# અધ્યાયઃ૪-સૂત્રઃ૪૨)

🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ પાંચમા કલ્પ થી અનુત્તર પર્યન્તની જધન્ય સ્થિતિનું વર્શન કરે છે.

🔲 [2] सूत्रभूणः-परतः परतः पूर्वापूर्वाऽनन्तरा

🗂 [3] सूत्र पृथ्दः-परतः परतः पूर्वा पूर्वा अनन्तरा

🗍 [4] સૂત્રસારઃ- [માહેન્દ્ર કલ્પ પછી] ... પૂર્વ પૂર્વ (ના કલ્પની જે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તે] અનન્તર એવા આગળ- આગળના [કલ્પની જધન્ય સ્થિતિ જાણવી]અર્થાત્પ

[પૂર્વના કલ્પની જ ઉત્ક્રષ્ટ સ્થિતિ તે જ પોતાના કલ્પની જઘન્ય સ્થિતિ સમજવી]

[5]શબ્દ જ્ઞાનઃ-

परतः परतः આગળ આગળની, પછીપછીની

पूर्वा पूर्वा-પહેલા-પહેલાની, પૂર્વ-પૂર્વની

अनन्तरा-અનંતર-અનંતરની,અવ્યવહિત પશે તુરંતના બીજા કલ્પની

🔲 [6]અનુવૃત્તિઃ-

(૧)સ્થિતિ: ૪:૨૬ અધિકાર સત્ર

(२) सौधर्मादिषु यथाक्रमम् ४:३३-अधिशर सूत्र

(3)अपरा पल्योपममः ४:३९ अपरा शબ्दनी અनुवृत्ति

(४) विशेषत्रिसप्तदशैकादशत्रयोदशपञ्चदशभिरधिकानि च

[7] અભિનવટીકાઃ - આ સૂત્રમાં સૂચના અપાયેલી છે. તેથી સૂચનાનુસાર પ્રત્યેક કલ્પની જઘન્ય સ્થિતિ છૂટી પાડીને સમજવી આવશ્યક છે. કેમ કે મૂળ સૂત્ર તો ફકત એટલું જણાવે છે કે ''માહેન્દ્ર કલ્પ પછી જે કલ્પો આવેલા છે - તે સર્વે કલ્પોની જધન્ય સ્થિતિ જાણવી હોય તો - તેના અનન્તર એવા પૂર્વવર્તી કલ્પની ઉત્ક્રષ્ટ સ્થિતિ મુજબ સમજી લેવી''

આ સૂચના યુક્ત કથનને સ્પષ્ટ રીતે સમજવા માટે અહીં એક એક કલ્પની જધન્ય સ્થિતિનં નિદર્શન કરેલ છે.

ጳ પાંચમા બ્રહ્મલોક કલ્પના દેવોની જઘન્ય સ્થિતિ ૭ સાગરોપમ થી કંઇક વધુ છે.

- ૧૦ સાગરોપમ છે. 🌣 છવ્રા લાંતક કલ્પના દેવોની જઘન્ય સ્થિતિ
- 🌣 સાતમા મહાશક કલ્પની જધન્ય સ્થિતિ

🌣 આઠમા સહસ્રાર કલ્પની જધન્ય સ્થિતિ

🕸 નવમા **આનત** કલ્પની જઘન્ય સ્થિતિ

🍄 દશમા પ્રાણત કલ્પની જઘન્ય સ્થિતિ

**નોઘઃ**- સૂત્રકાર મહર્ષિ આનત-પ્રાણતની સ્થિતિનું કથન સાથે જ કરે છે પરિશામે પૂર્વ સૂત્ર માં કહેવાયા મુંજબ આનત-પ્રાણત ની સંયુક્ત જઘન્ય સ્થિતિ-૧૮ સાગરોપમ જ ગણાય છે. [પરંતુ જો ગ્રન્થાન્તર થી આનત-પ્રાણત બંને ની સ્થિતિનું અલગ કથન સ્વીકારીએ તો

- ૧૭ સાગરોપમ ની છે
- ૧૮ સાગરોપમ ની છે

૧૪ સાગરોપમ ની છે

૧૮ સાગરોપમ ની છે

પ્રાણત કલ્પની જધન્ય સ્થિતિ ૧૯ સાગરોપમ થશે]

🍄 અગીયારમાં આરણ કલ્પની જધન્ય સ્થિતિ ૨૦ સાગરોપમ ની છે.

🍄 બારમા અચ્યુત કલ્પની જધન્ય સ્થિતિ ૨૦ સાગરોપમ ની છે.

**નોંધઃ-** સૂત્રોકત વ્યાખ્યાનુસાર પૂર્વના આનત-પ્રાણત કલ્પની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તે અનન્તર એવા આરણ અચ્યુત કલ્પની જધન્ય સ્થિતિ કહેવાય પૂર્વ સૂત્ર ૪:३७ મુજબ આનત-પ્રાણતની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૨૦ સાગરોપમ છે માટે આરણ- અચ્યુતની **જધન્ય સ્થિતિ પણ ૨૦સાગરોપમ કહી છે** 

**[પરંતુ જો ગ્રન્થાન્તર થી** આરણ-અચ્યુત બંનેની સ્થિતિનું અલગ-અલગ કથન સ્વીકારીએ તો **અચ્યુત કલ્પની જઘન્ય સ્થિતિ**-૨૧ સાગરોપમ થશે]

🌣 પ્રથમ સુદર્શન ગ્રૈવેયક દેવોની જધન્ય સ્થિતિ ૨૨ સાગરોપમ છે 🍄 બીજા સુપ્રતિબધ્ધ ગ્રૈવેયક દેવોની જધન્ય સ્થિતિ ૨૩ સાગરોપમ છે 🍄 ઝીજા **મનોરમ ગ્રૈવેય**ક દેવોની જઘન્ય સ્થિતિ ૨૪ સાગરોપમ છે 🍄 ચોથા સર્વતોભદગ્રૈવેયક દેવોની જધન્ય સ્થિતિ 🛛 રપ સાગરોપમ છે 🍄 પાંચમા વિશાળ પ્રૈવેયક દેવોની જધન્ય સ્થિતિ 🚽 ર ૬ સાગરોપમ છે 🍄 છટ્ઠા **સમનસ પ્રૈવેયક** દેવોની જધન્ય સ્થિતિ ર ૭ સાગરોપમ છે 🌣 સાતમા સૌમનસ્ય પ્રૈવેયક દેવોની જધન્ય સ્થિતિ ૨૮ સાગરોપમ છે 🌣 આઠમા પ્રીતકર ગ્રૈવેયક દેવોની જઘન્ય સ્થિતિ ૨૯ સાગરોપમ છે 🕸 નવમા આદિત્યે ગ્રૈવેયક દેવોની જઘન્ય સ્થિતિ ૩૦ સાગરોપમ છે

🌣 વિજય,વૈજયન્ત,જયન્ત,અપરાજિત એઃ-

ચાર અનુત્તર વિમાનો માં દેવોની જધન્ય સ્થિતિ ૩૧ સાગરોપમ છે

☆ સર્વાર્થ સિધ્ધમાં જઘન્ય સ્થિતિ હોતીજ નથી તેથી જઘન્યકે ઉત્કૃષ્ટ બંને સ્થિતિ એક સમાન-૩૩ સાગરોપમ ની છે.

(माध्य- सर्वार्थसिद्धे तु अजधन्योत्कृष्टा त्रयस्त्रिंशत् इति ।

✿ આ રીતે સૂત્રાનુસાર એક વાત સ્પષ્ટ બને છે કે જે પૂર્વના કલ્પની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે તે અનન્તર એવા પછીના કલ્પની જઘન્ય સ્થિતિ છે જેમ કેઃ-

- મહેન્દ્ર કલ્પની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તે બ્રહ્મલોક કલ્પની જધન્ય સ્થિતિ છે -બ્રહ્મલોક કલ્પની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ [૧૦ સાગરોપમ] તે લાંતક કલ્પની જધન્ય સ્થિતિ છે.

-એ રીતે છેક વિજયાદિ ચાર સુધી જણાવેલ છે.

🌣 સર્વાર્થ સિધ્ધ વિમાન માટે તો ભાષ્યમાં બે સ્થાને ઉલ્લેખ મળે છે.

-૧- सूत्र-४:३८ નું ભાષ્ય सर्वार्थीसद्धे तु अजधन्योत्कृष्टा त्रयस्त्रिंशत् इति-જુઓ સિધ્ધસેનીય ટીકા ભા. ૧: ३११-सं હીરાલાલ કાપડીયા

-૨- सूत्र-४:४२ ....त्रयस्त्रिंशत् सागरोपमाणि, साऽजधन्योत्कृष्टां सर्वार्थध्सद्धे (इति) આ બને ભાષ્યો પરથી ફલિત થાય છે કે સર્વાર્થસિધ્ધના વિમાનોના દેવોને જધન્ય કે ઉત્કૃષ્ટ એક જ સ્થિતિ હોય છે. તે ૩૩ સાગરોપમની, અથવાતો જધન્ય સ્થિતિ હોતીજ નથી.

• વિશેષઃ- આ સૂત્રની ભાષ્યમાં एवम્ आ सर्वार्थसिद्धादौ इति લખેલું છે જો કે આ પાઠ કૌસમાં અલગ જણાવે છે તો પણ હારિભદ્રીય ટીકામાં તેને ઉપલક્ષીને ટીકા કરેલી છે ત્યાં સ્પષ્ટ લખે છે કે

''आ सर्वार्थीसद्धादिति - सर्वार्थीसद्धं यावत्, आङ् मर्यादायां ''એટલેકે જધન્યની મર્યાદા સર્વાર્થસિધ્ધ સુધીજ છે પણ સર્વાર્થ સિધ્ધને લાગુ પડતી નથી.

આ જ ટીકામાં ભાષ્યાનુસારી બીજો પાઠ પણ છે કે **વિજય વૈજયંત-જયંત-અપરાજિત** એ ચારેની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૩૩ સાગરોપમની છે અને જધન્ય સ્થિતિ ૩૧-સાગરોપમની છે [ पाठ-अतएव एतेष्विति जधन्या एकत्रिंशदेव, उत्कृष्टा त्रयस्त्रिंशत्,मुख्यवृत्यैव सूत्रेऽभिनात्]

🗖 [8]સંદર્ભઃ-

🍄 આગમ સંદર્ભઃ- सूत्र ४:३७ થી ४:४२ નો સંયુક્ત પાઠઃ-

साक्षिपाठ:- उत्तराध्ययन गाथा २२५ थी २४६

दस चेव सागराइं उककोसेणं ठिइ भवे बम्भलोए जहन्नेणं सत्तउ सागगरोपमा--२२५ चउदस सागराइं उककोसेण ठिईभवे लन्तगम्मि जहन्नेणं दस उ सागरोपमा –२२६ सत्तरस सागराइं उककोसेण ठिईभवे महासुकके जहन्नेणं चोद्दस सागरोपमा -220 अद्वारस सागराइं उककोसेण ठिईभवे आणयम्मि जहन्नेणं रू ात्तरस सागरोपमा -226 सागरा अउणवीसं तु उककोसेण ठिईभवे आणयम्मि जहन्नेणं अद्वारस सागरोपमा –२२९ वीसं तु सागराइं उककोसेण ठिईभवे पाणयम्मि जहन्नेणं सागरा अउणवीसं -230 सागरा इकक वीसं तु उककोसेण ठिईभवे आरणम्मि जहन्नेणं वीसई सागरोपमा –२३१ बावीसं सागराइं उककोसेण ठिई भवे अच्चुयम्मि जहन्नेणं वीसइ सागरोपमा -232 [अत: प्रैवेयक स्थिति वर्णनम्:-] तेवीस सागराइं उककोसेण ठिई भवे पढमम्मि जहन्नेणं बावीसं सागरोपमा -232 यावत् सागरा इ ककतीसं तु उककोसेण ठिईभवे

नवमम्मि जहन्नेणं यावत् तीसईसागरोपमा २४१ अजहन्नुमणुककोसा ते तीसं सागरोपमा 283

महाविमाणेचव्वद्वे ठिई वियाहिया

**શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્રમાં પણ** पद-४ सूत्र १०२/७ ९३ માં આવો જ પાઠ છે

🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

બુહત સંગ્રહણી-ગા. ૧૩ ઉત્તરાર્ધ, ગાથા-૧૪

ક્ષેત્રલોક પ્રકાશ-સર્ગ-૨૭-શ્લોક,૪૭,૧૩૪,૨૬૫,૨૬૬,૩૪૩,૩૮૨-૩૮૩, 819, 820-821,852,890-891,494,492,420,422,428,425,422, ૫૯૦, ૫૯૨, ૬૨૧, ૬૨૨

🔲 [9]પદ્યઃ-

સાત સાગર બ્રહ્મલોકે કલ્પ છટ્ટો દશ ઘરે (૧) સાતમે વળી ચૌદ સાગર આઠમે સત્તર ખરે આનતાદિક ચાર કલ્પે અઢાર ઓગણીશ સાગ૩ વીશ એકવીશ જધન્ય આયુ દેવ ઘરતા મનહરૂ પ્રૈવેયકોના સ્થાન નવમાં આદિ બાવીસ જાણવં ત્રીસ સાગર સ્થાન નવમે અલ્પ આયુ માનવું વિજયાદિ ચાર અનુત્તરોમાં એકત્રીશ જ સાગરૂ સર્વાર્થ સિધ્ધે સર્વ રીતે પૂર્ણ તેત્રીશ મનહરૂં

બીજુ પદ્ય આ પૂર્વે સુત્રઃ૩૭-૩૮ માં કહેવાઇ ગયું છે. (૨)

🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- સ્થિતિ વિષયક પ્રકરણને અંતે આપેલ છે.

## 

અધ્યાયઃ૪- સૂત્રઃ ૪૩)

🗍 [1] સૂત્ર હેતુઃ- ઉપપાત જન્મવાળા દેવોની ઉત્કૃષ્ટસ્થિતિ તથા જધન્ય સ્થિતિ વર્શવી.નારકોની પણ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પૂર્વે કહી છે. તેથી આ સૂત્ર થકી જધન્ય સ્થિતિ જણાવે છે.

🔲 [2] स्त्रःभूशः-नारकाणां च द्वितीयादिषु

🔲 [3] सत्र पृथः - नारकाणां च द्वितीय - आदिष

🗍 [4] સૂત્ર સારઃ- બીજી થી સાતમી [નરક સુધીના પૂર્વનરકની ઉત્કૃષ્ટસ્થિતિ તે અનન્તર એવા પછીના નરકમાં] નારકોની [જઘન્ય સ્થિતિ જાણવી]

- 🌣 બીજી શર્કરા પ્રભાનરકના નારકની જઘન્ય સ્થિતિ ૧ સાગરોપમ છે.
- 🌣 ત્રીજી વાલુકાપ્રભાનરકના નારકની જઘન્ય સ્થિતિ ૩ સાગરોપમ છે.
- 🍄 ચોથી પંકપ્રભાનરકના નારકની જધન્ય સ્થિતિ ૭ સાગરોપમ છે.
- 🌣 પાંચમી ધૂમપ્રભા નરકના નારકની જઘન્ય સ્થિતિ ૧૦ સાગરોપમ છે.

🌣 છટ્ટી તમઃપ્રભા નરકના નારકની જધન્ય સ્થિતિ - ૧૭સાગરોપમ છે.

🌣 સાતમી મહાતમઃપ્રભા નરકના નારકની જઘન્ય સ્થિતિ - ૨૨ સાગરોપમ છે.

🔲 [5] શબ્દ જ્ઞાનઃ-

**नारकाणाम्**- નારકોની

**દ્વિતીયાદ્વિનુ** બીજી વગેરે નરક ભૂમિઓમાં

🗂 [6] અનુવૃતિઃ- (૧) સ્થિતિઃ અધિકાર સૂત્ર ૪:૨૬

(२) परतः परतः पूर्वा पूर्वाऽनन्तरा - ४:४२

(3)अपरा पल्योपममधिकं च ४:३९ धी अपरा

[7] અભિનવટીકાઃ-પ્રસ્તુત સૂત્ર થકી નારકોની જઘન્ય સ્થિતિને સૂત્રકારે જણાવેલી છે.

☆ બીજી થી સાતમી નરકભૂમિના નારકોની જધન્યસ્થિતિ અહીં અભિનવ ટીકામાં જ જણાવવી હતી.પણ નરકનો પૂર્વાપર સંબંધ અધ્યાય ત્રીજાના આરંભે હતો.એટલે છૂટી ગયેલ વિષય સમજીને તેને સૂત્રસારમાં જ જણાવી દીધો.

ં અહીં જધન્ય સ્થિતિનો અધિકાર ચાલે છે. એટલે સૂત્રકારે લાધવતાને માટે દેવોની જધન્ય સ્થિતિ સાથે નારકોની જધન્ય સ્થિતિ પણ ચાલુ વિષયમાં ગોઠવેલી છે.

✿ નારકોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તો આ પૂર્વે अध्याय: ३-સूत्र: ૬ માં જણાવેલી જ છે.

🍄 સૂત્રનો અક્ષરસઃ અર્થ લઇને સમજીએ તો ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ની જાણકારી થી જ અહીં જધન્ય સ્થિતિ નો બોધ થઇ શકે છે.

- કેમ કે આ સૂત્રમાં માત્ર એટલું જ જણાવે છે કે **નારકોની બીજી વગેરે નરકભૂમિ માં** 

- ત્યાર પછી પૂર્વોકત સૂત્રો स्थितिः તથા परतः परतःपूर्वापूर्वाऽनन्तरा ની અનુવૃત્તિ થી સૂત્રનો અર્થ વ્યવસ્થિત ગોઠવાઇ શકે છે.

સંકલિત અર્થ:- નારકોને બીજી-ત્રીજી વગેરે ભૂમિમાં અનન્તર એવી પૂર્વ પૂર્વની નારકોમાં જે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કહી છે તે પછી પછી ની નારકની જઘન્ય ભૂમિ જાણવી તે આ રીતે:-

🌣 પહેલી રત્નપ્રભા ભૂમિમાં નારકોની એક સાગરોપમ જે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે તે અવ્યવહિત પણે પછીની અર્થાત બીજીશર્કરા પ્રભા નરક ભૂમિના નારકોની જઘન્ય સ્થિતિ સમજવી

⊄ બીજી નરકભૂમિના નારકોની ત્રણ સાગરોપમ જે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તે અવ્યવહિત પશે પછીની એવી ત્રીજી વાલુકા પ્રભા નરક ભૂમિના નારકોની જઘન્ય સ્થિતિ સમજવી.

✿ એ જ ક્રમમાં ત્રીજી-ચોથી-પાંચમી-છઠ્ઠી નારકોની જઘન્ય સ્થિતિ સૂત્ર સારમાં જણાવ્યા મુજબ સમજી લેવી.

♥ છઢી તમઃપ્રભા નરકના નારકોની જે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૨૨-સાગરોપમની છે તે સાતમી મહાતમઃ પ્રભાના નારકોની જઘન્ય સ્થિતિ જાણવી.

मोंधः- સાતમી મહાતમઃ પ્રભામાં अप्रतिष्ठान नामક જે પ્રતર-ભૂમિ છે ત્યાં તો જ્યન્ય સ્થિતિ છે જ નહીં अजधन्योत्कृष्ट-૩૩ સાગરોપમની સ્થિતિ જ ત્યાં કહેલી છે.

૧૩૯

## 🏶 સાતે નરકમાં પ્રતર દીઠ જઘન્ય સ્થિતિઃ-

-૧- પ્રથમ ૨ત્નપ્રભા ન૨કભૂમિની જઘન્ય સ્થિતિ હવે પછીના સૂત્રમાં કહેવાશે છતાં અહીં સળંગ વિષય રૂપે તેનો પણ સમાવેશ કર્યો છે

-૨- દેવલોકમાં જધન્ય સ્થિતિ એક સમાન હોવાથી પ્રતર દીઠ ઉલ્લેખ કર્યો ન હતો પણ નરકભૂમિમાં પ્રત્યેક પ્રતરે પણ પરત: પરત: પૂર્વાપૂર્વાડનન્તરા-સ્થિતિ સૂત્ર લાગુ પડે છે તેથી અહીં પ્રત્યેક પ્રતરની જધન્ય સ્થિતિ ના કોષ્ટક બનાવેલા છે.

ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિની નોંધ તો પૂર્વે ઞ.३−સૂ.૬ માં થયેલીજ છે- તદનુસાર પૂર્વ-પૂર્વ પ્રતરની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તે અવ્યવહિત પણે પછી-પછીના પ્રતરની જધન્ય સ્થિતિ જાણવી.

## (૧) રત્નપ્રભા ભૂમિ માં નારકોની પ્રતર અનુસાર જધન્ય સ્થિતિ

| પ્રતર ૧૨૩૪૫૬૭૮૯૧૦ | ११ १२     | ૧૩  |
|-------------------|-----------|-----|
|                   |           |     |
|                   | 9 c/ c    | 4   |
|                   | . સા. સા. | તા. |

(૨) શર્કરાપ્રભા ભૂમિ માં નારકોની પ્રતર અનુસાર જધન્ય સ્થિતિ

| ·····   |   |        |          |        |       |         |        |      |      |     |      |
|---------|---|--------|----------|--------|-------|---------|--------|------|------|-----|------|
| પ્રતર   | ٩ | ૨      | 3        | 8      | પ     | 5       | ৩      | 6    | 6    | 10  | 99   |
| સાગરોપમ | ٩ | 2 2/11 | ۹ ۲/ , , | ٩ ٦/٠٠ | 24/11 | 9 10/11 | 2 1/., | ٤ 3/ | २ ٤/ | 2 % | ٤٤/. |
| સ્થિતિ  |   |        |          |        |       |         |        |      |      |     |      |

#### (૩)વાલુકા પ્રભા ભૂમિ માં નારકોની પ્રતર અનુસાર જઘન્ય સ્થિતિ

| પ્રતર   | ٩ | ૨    | 3   | 8   | પ   | 5                        | ৩                         | ٤  | Ŀ                 |
|---------|---|------|-----|-----|-----|--------------------------|---------------------------|----|-------------------|
| સાગરોપમ | ૩ | 3 */ | 34, | 83/ | 8º/ | <b>પ</b> ર/ <sub>e</sub> | <b>૫</b> <sup>\$</sup> /" | 54 | 5 <sup>4</sup> /, |
| સ્થિતિ  |   |      | ç   |     |     |                          | c                         | c  | u.                |

#### (૪)પંક પ્રભા ભૂમિ માં નારકોની પ્રતર અનુસાર જધન્ય સ્થિતિ

| પ્રતર   | ૧          | ૨          | 3    | 8     | પ    | 5   | 9   |
|---------|------------|------------|------|-------|------|-----|-----|
| સાગરોપમ | <u>ب</u> و | <u>ع '</u> | / ۹۶ | ۲ کار | ۷۷ ک | 64  | 681 |
| સ્થિતિ  |            | 5          | G    |       | ·s   | · e |     |

### (પ)ધૂમ પ્રભા ભૂમિ માં નારકોની પ્રતર અનુસાર જઘન્ય સ્થિતિ

| પ્રતર   | ૧  | ૨                  | 3                   | 8       | પ      |
|---------|----|--------------------|---------------------|---------|--------|
| સાગરોપમ | ٩0 | ٩٩ <sup>२</sup> /٫ | ٩२ <sup>×</sup> / , | ٩४ '/ ٢ | ૧પ ³/ુ |
| સ્થિતિ  |    |                    |                     |         |        |

### (૬)તમઃપ્રભા ભૂમિ માં નારકોની પ્રતર અનુસાર જઘન્ય સ્થિતિ

| પ્રતર   | ૧  | ર      | З      |  |
|---------|----|--------|--------|--|
| સાગરોપમ | ૧૭ | ٩८ ٢/٢ | 20 1/_ |  |
| સ્થિતિ  |    |        | ंउ     |  |

(૭) મહાતમઃ પ્રભાભૂમિમાં સામાન્યથી જધન્ય સ્થિતિ ૨૨ સાગરોપમની છે કેમ કે તમઃપ્રભા ભૂમિની ઉત્કુષ્ટ સ્થિતિ ૨૨સાગરોપમ છે.

– પરંતુ अप्रतिष्ठान નામક પ્રતર-નરકેન્દ્ર માં એજધન્યોત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૩૩ સાગરોપમ કહેલી છે. ✿ પ્રન્થાન્તર થી આ રીતે નારકોની જધન્ય સ્થિતિનું વર્શન અત્રે કરેલ છે. તત્સમ્બન્ધ કોઇ મંતવ્યભેદ અમારી જાણમાં નથી.

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

🍄 આગમ સંદર્ભઃ- સૂત્રઃ ૪૩-૪૪ નો સંયુક્ત સંદર્ભ -सागरोवममेगंतु उककोसेण वियाहिया पढमाए जहन्नेणं दस वास सहस्सिया --उत्त. अ.३६-गा.१६१ -तिण्णेव सागराउ उककोसेण वियाहिया दोच्चाए जहन्नेणं एगंतु सागरोवमे-–उत्तब्अ.३६-गा. १६२ -सत्तेव सागराउ, उककोसेण वियाहिया तइयाए जहन्नेणं तिण्णेव सागरोवमे -- उत.अ. ३६ गा. १६३ -दससागरोपमाउ उककोसेण वियाहिया -चउत्थीए जहन्नेणं सत्तेव वियाहिया -उत्तु.अ.३६ गा. १६४ सत्तरस सागराउ उककोसेण वियाहिया पंचमाए जहन्नेणं दस चेव वियाहिया -उत्त.अ. ३६ गा. १६५ -बावीस सागराउ उककोसेण वियाहिया छद्रीए जहनेणं सत्तरस वियाहिया -- उत्त अ.३६ गा. १६६ तेत्तीस सागराउ उककोसेण वियाहिया सत्तमाए जहन्नेणं बावीसाए वियाहिया --- उत्त. अ. ३६ गा. १६७

♣प्रज्ञापना सूत्र- ૫૬ ४-सूत्र ९४- પेटा सूत्र ४,७,१०,१३,१६,१९ માં આવો જ પાઠ નરકની સ्थितिनो છे.

🍄 તત્વાર્થ સંદર્ભાઃ- अ.३-सू.६-નારકોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ

ጳ અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧) બૃહત્ સંગ્રહશી ગાથા ૨૩૩ થી ૨૩૮

(૨) ક્ષેત્ર લોક પ્રકાશ સર્ગઃ૧૪-શ્લોક ૧૦૭ થી ૧૧૭,૧૫૦ થી ૧*૬*૦,૧૮*૬* થી ૧૯૪, ૨૨૫ થી ૨૩૧, ૨૫૨ થી ૨૫૭, ૨૭૭ થી ૨૮૦, ૨૯૪

🔲 [9]પદ્યઃ-

- (૧) પ્રથમ નરકે અલ્પ આયું વર્ષ દશહજાર થી બીજી નરકે એક સાગર કહ્યું સૂત્ર વિસ્તારથી ત્રીજી આદિ સાત સુધી આયુ સાગર માનવા ત્રણ-સાત-દશ વળી સત્તર,ચરમ બાવીસ જાણવા
- (૨) પહેલી નરકની જધન્ય આયુસ્થિતિ વર્ષ દશહજારની ઉત્કૃષ્ટી ત્યાં સાગરોપમ છે, પછી સાત એમ ગણવાની નીચે નીચેની ઉત્કૃષ્ટી તે ઉપર ઉપરની જધન્ય છે.

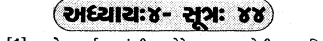
# [10]નિષ્કર્ષઃ- આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ સ્થિતિ પ્રકરણને અંતે આપેલ છે.

- 🔲 [9] પદ્યઃ- બંને પદ્યો પૂર્વ સૂત્ર-૪:૪३ સાથે કહેવાઇ ગયા છે
- 🍄 🛛 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ- બંને સંદર્ભ પૂર્વ સૂત્ર ૪:૪३ માં અપાયા છે.
- 🍄 આગમ સંદર્ભઃ-પૂર્વસૂત્ર ૪:૪૨ માં અપાઇ ગયો છે
- 🔲 [8] સંદર્ભઃ-

- પૂર્વસૂત્રમાં ખાત્ર એટલીજ સૂચના હતીકે પૂર્વપૂર્વની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તે અનન્તર એવા - પૂર્વસૂત્રમાં માત્ર એટલીજ સૂચના હતીકે પૂર્વપૂર્વની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તે અનન્તર એવા પછી પછીનાની જધન્ય સ્થિતિ છે જયારે પ્રથમ નરક પૂર્વે તો કોઇ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ વાળી ભૂમિજ નથી. માટે તેની જધન્ય સ્થિતિનો આંક અલગ દર્શાવવો જ પડે-તેથી આ સૂત્ર જૂદું બનાવ્યું

- -- પ્રથમાયામ્-પહેલા રત્નપ્રભાભૂામમાં [અથાત] રત્નપ્રભાભૂામમાં રહેલા નારક -- આ સૂત્રમાં अપરા અને સ્થિતિ શબ્દની અનુવૃત્તિ પૂર્વસૂત્રમાંથી લીધી છે ✿ પુર્વસૂત્રથી આ **સુત્ર જુદ્દં કેમ બનાવ્યું?**
- दशवर्षसहस्राणि-દશહજાર વર્ષ - प्रथमायाम्-પહેલી રત્નપ્રભા ભૂમિમાં [અર્થાત] રત્નપ્રભા ભૂમિમાં રહેલા નારકોની
- 🗖 [7] અભિનવટીકાઃ- માત્ર પ્રથમ નરકની જધન્ય સ્થિતિને જણાવે છે
- (२) अपरा पल्योपममधिकं च ४:३९ थी अपरा
- 🗖 [6] અનુવૃતિઃ- (૧) સ્થિતિ: ૪:૨૬ અધિકાર સૂત્ર
- सहस- હજાર, સંખ્યાવાચી શબ્દ છે प्रथमायाम्-પ્રથમ નરકમાં
- **दश** દશ, સંખ્યાવાચી શબ્દ છે **वर्ष**-વર્ષ, કાળનું માપ છે
- 🔲 [5] શબ્દ જ્ઞાનઃ-
- 🔲 [4] સૂત્ર સારઃ- પ્રથમ [નરકમાં નારકોની જધન્ય સ્થિતિ ]દશ હજાર વર્ષ છે.
- 🗂 [3] सूत्र पृथर्ङ्ः-दश वर्ष सहस्राणि प्रथमायाम्
- [2] सूत्रःभूणः-दशवर्षसहस्राणि प्रथमायाम्

[1] સૂત્ર હેતુઃ- પૂર્વસૂત્રમાં બીજી વગેરે નારકના જીવોની જધન્ય સ્થિતિ જણાવી તેમ આ સૂત્ર થકી પ્રથમ નરકના જીવોની જઘન્ય સ્થિતિને કહે છે.



- [10]નિષ્કર્ષઃ- આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ સ્થિતિ પ્રકરશને અંતે આપેલો છે.
- એક ત્રણ સાત દશ સત્તર બાવીસ ને તેત્રીશ સાગર છે.



[1] સૂત્ર હેતુઃ-ભવનપતિ નિકાયના દેવોની જધન્ય સ્થિતિ જણાવવા આ સૂત્રની રચના થયેલી છે.

🛛 [2] सूत्रःभूणः-भवनेषु च

🔲 [3] સૂત્ર પૃથક્:- સ્પષ્ટ જ છે

🔲 [4] સૂત્ર સારઃ-ભવનોમાં પણ [ભવનપતિ નિકાયના દેવોનીપણ-જધન્ય સ્થિતિ દશ હજાર વર્ષ છે.]

🔲 [5] શબ્દ જ્ઞાનઃ-

भवनेषु- ભવનો - ભવનપતિ દેવોમાં च- પણ (અને)

[6] અનુવૃતિઃ-

(૧) સ્થિતિ: ૪:૨૬ અધિકાર સૂત્ર

(२) अपरा पल्योपमं ४:३९ अपरा शબ्दनी अनुवृत्ति क्षेवी

(3)दशवर्षसहस्राणि。 ४:४४

[7] અભિનવટીકાઃ- આ માત્ર ભવનપતિ નિકાયની સ્થિતિ જજ્ઞાવે છે

–પૂર્વે થી સ્થિતિ અધિકાર તો ચાલુ જ છે

– अपरा शબ્દની અનુવૃત્તિ હોવાથી તે જધન્ય સ્થિતિ જ સૂચવે છે.

– દશ હજાર વર્ષ પણ પૂર્વ સૂત્રની અનુવૃત્તિ છે.

--ભવનપતિની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ આ પૂર્વેસૂગ૪:३०,३१,३२ માં જણાવેલી જ છે સૂત્રની લાઘવતા માટે જઘન્ય સ્થિતિ અહીં અલગ કહી છે.

🔲 [8] સંદર્ભાઃ-

🌣 આગમ સંદર્ભઃ-

(१)भोमेज्जाणं जहण्णेणं दसवाससहस्सिया 💠 उत्त अ.३६ गा. २१८

(२) भवणवासिणं देवाणं...कालग्ठिई...जहन्नेणं दसवाससहस्साइं प्रज्ञा॰प-४ सू.९५/७

For Private & Personal Use Only

🍄 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ- ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ अ.४-सू.३०,३१,३२

🌣 અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧) બૃહત્ સંગ્રહણી-ગાથા ૪- પૂર્વાર્ધ

(૨) ક્ષેત્ર લોક પ્રકાશ સર્ગ ૧૩ ગાથા ૩૦*૬* 

🔲 [9] પદ્યઃ-

 (૧) ભવનપતિના દેવ કેરૂં આયુ જઘન્ય જાણજો વર્ષ દશ હજાર માની સૂત્ર અર્થો ધારજો
 (૨) પદ્ય બીજું પછીના સૂત્ર ૪:૪ ક માં આપેલ છે 🔲 [10]નિષ્કર્ધઃ- આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ સ્થિતિ પ્રકરણને અંતે આપેલો છે.

000000

# અધ્યાચ:૪-સૂત્ર:૪૬

[1] સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર વ્યન્તર નિકાયના દેવોની જઘન્ય સ્થિતિ જણાવવાના હેતુથી રચાયેલ છે.

🛛 [2] सूत्रः भूणः -व्यन्तराणां च

🔲 [3] સૂત્ર: પૃથકુ: - સ્પષ્ટ જ છે

[4] સૂત્રસારઃ- વ્યન્તરોની પણ-[વ્યન્તર નિકાયના દેવોની પણ જઘન્ય સ્થિતિ દશ હજાર વર્ષ છે.]

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

व्यन्तराणाम्- व्यन्तर देवोनी च - पश, (अने)

🔲 [6]અનુવૃત્તિઃ-

(૧)સ્થિતિ: ૪:३९ અધિકાર સૂત્ર

(२)अपरा पत्त्रोपममः ४:३९ थी अपरा शબ्दनी અनुवृत्ति

(3)दशवर्षसहस्राणि。 ४:४४

[7] અભિનવટીકાઃ- આ સૂત્ર વ્યન્તરોની જધન્ય સ્થિતિ જણાવે છે

– વ્યન્તરોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ હવે પછીના સૂત્ર ૪:३७ માં જણાવી છે

- પૂર્વે કહ્યા મુજબ दशवर्षसहस्राणि-अपरा-स्थिति ની અનુવૃત્તિ ચાલુ છે.

– સૂત્રની લાધવતા માટે व्यन्तर ની સ્થિતિ અહીં કહેલી છે . જેથી દશ હજાર વર્ષ શબ્દની અનુવૃત્તિ ચાલુ રહે.

– વ્યન્તરની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કહેવાની બાકી હોવાથી भवनेषु અને व्यन्तराणाम् નો સમાસ કરેલ નથી.

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

ጳ આગમ સંદર્ભઃ-

(१)वन्तराणां जहन्नेणं दसवाससहस्सिया 🏶 उत्त. अ.३६ गा. २१९
 (२)द्वितीय पाठ अग्रीम सुत्रे वर्तते

🍄 તત્વાર્થ સંદર્ભાઃ- ઉત્ક્રષ્ટ સ્થિતિ अ.४-सू. ४७

🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ- (૧)બૃહત્ સંગ્રહણી ગાથા-૪ પૂર્વાર્ધ

(૨)ક્ષેત્ર લોકપ્રકાશ-સર્ગઃ૧૨શ્લોક ૨ ૬૦

(१)पलियोपममेगं तु उककोसेण वियाहियं उत्त.अ.३६-गा. २१९

(२)वाणमंतराणं भंते केवइयं काल ठिइ पण्णत्ता ? गोयमा जहन्नेणं दसवास सहस्साइं उककोसेणं पलिओपमं 🍫 प्रज्ञा॰ प.४-सु.१००-१

🌣 આગમ સંદર્ભઃ-

🔲 [8]સંદર્ભઃ-ં

📌 દેવીનું આયુષ્યઃ- વ્યન્તર ની દેવીનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય અડધો પલ્યોપમ ભાષ્યકાર મહર્ષિ જણાવે છે

ચાલુ હતો તે અટકાવીને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જણાવવા માટે જ અહીં પરા શબ્દને પ્રયોજેલ છે. -पल्योपमम्-:-પલ્યોપમ,આયુષ્યનું પ્રમાણ જણાવે છે.

-परा-ઉત્ક્રષ્ટ, સ્થિતિના વિશેષણ રૂપે આ શબ્દ વપરાયો છે. अपरાस्थिति નો અધિકાર

🔲 [7]અભિનવટીકાઃ- અહી સુત્રકાર વ્યન્તરોની સ્થિતિ જણાવે છે -व्यन्तर શબ્દની અનુવૃત્તિ પૂર્વ સૂત્રમાંથી લીધી છે.

(२)व्यन्तराणाम् ४:४६ शબ्दनी अनुवृत्ति

(૧)સ્થિતિ: ૪:૨૬ અધિકાર સત્ર

🔲 [6]અનુવૃત્તિઃ-

परा- ઉत्કृष्ट

पल्योपमम्-૫લ્યોપમ

🗍 [5]શબ્જ્ઞાનઃ-

🔲 [4]સૂત્રસારઃ- વ્યિન્તર દેવોની ]ઉત્ક્રષ્ટ[સ્થિતિ] એક પલ્યોલમ છે.

🔲 [3]સૂત્ર:પ્રથકુઃ- સ્પષ્ટ જ છે

🗍 [2]सूत्रःभूणः-\*परापल्योपमम्

🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- વ્યન્તર નિકાયના દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જણાવે છે

# અધ્યાયઃ૪-સૂત્રઃ૪७)

# 

🗂 [10]નિષ્કર્ષઃ- સ્થિતિ પ્રકરણને અંતે નિષ્કર્ષ આપેલો છે.

(૨) જધન્ય છે દશ હજાર વર્ષો ભવન વ્યંતર દેવ તણા ઉત્કૃષ્ટી પલ્યોલમ ત્યાં કંઇક જયોતિષ્કોની વધુભણા

(૧) વર્ષ દશ હજાર કેર આયુ વ્યન્તર દેવમાં ઉત્ક્રષ્ટ આયુ એક પલ્યોલમ તણું એ સર્વેમાં

અધ્યાયઃ ૪ સૂત્રઃ ૪૭

🔲 [9]પદ્યઃ-

🕸 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

- (૧)દેવ તથા દેવી બંનેનું આયુ-ક્ષેત્રલોકપ્રકાશ-સર્ગઃ૧૨-શ્લોક ૨૬૦
- (૨)દેવાયુ-બૃહત્ સંગ્રહશી ગાથા-૪ ઉત્તરાર્ધ
- (૩)દેવી-આયુ બૃહત્ સંગ્રહશી ગાથા-ક ઉત્તરાર્ધ
- 🔲 [9]પદ્યઃ- બંને પદ્યો પૂર્વ સૂત્ર-૪૬ સાથે કહેવાઇ ગયું છે.
- 🔲 [10]નિષ્કર્ધઃ- આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ સ્થિતિ પ્રકરણને અંતે કહવાશે

# 

# અધ્યાચઃ૪-સૂત્રઃ૪૮)

- [1] સૂત્રહેતુ:- આ સૂત્ર થકી જયોતિષ્ક દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જણાવે છે
- 🔲 [2]सूत्रःभूणः-\* ज्योतिष्काणामधिकम्
- 🔲 [3] सूत्रः पृथर्ड्ः ज्योतिष्काणाम् अधिकम्

[4] સૂત્રસારઃ- [જયોતિષ્ક દેવોની ] [અર્થાત્ સૂર્ય-ચંદ્ર ની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ એક પલ્યોલમ થી] કંઇક અધિક છે.

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

ज्योतिष्काणाम्- જયોતિષ્ક દેવોની

अधिकम् કંઇક અધિક, કંઇક વધારે

- 🗖 [6]અનુવૃત્તિઃ-
- (૧) સ્થિતિ: ૪:૨૬ અધિકાર સૂત્ર
- (२) परा पल्योपमम्-४:४७

🔲 [7]અભિનવટીકાઃ- જયોતિષ્કોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનું સામાન્ય કથન છે

🌣 હવે પછી કહેવાનારા સૂત્રોમાં ગ્રહ, નક્ષત્ર અને તારા ની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ નું કથન હોવાથી આ સૂત્રમાં જયોતિષ્ક નો અર્થ સૂર્ય-ચંદ્ર જ કર્યો છે. કેમ કે આ સૂત્ર માત્ર સૂર્ય અને ચંદ્રની સ્થિતિને જ લાગુ પડે છે.

🌣 પૂર્વસૂત્ર '' परा स्थिति पल्योपमम्'' ની અનુવૃત્તિ અહીં ચાલુ છે.

🌣 સિધ્ધસેનીય ટીકામાં જણાવે છે કે-

– સૂર્યદેવની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૧ પલ્યોલમ કરતા ૧૦૦૦ વર્ષ અધિક હોય છે અને

– ચંદ્ર દેવની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૧ પલ્યોલમ કરતા ૧,૦૦,૦૦૦ વર્ષ અધિક હોય છે.

**ં જયોતિષ્ક દેવીઃ**- નું આયુષ્ય શ્રી સિધ્ધસેનીય ટીકામાં જણાવ્યા મુજબ – અડધો પલ્યોલમ ઉપર પ૦,૦૦૦ વર્ષ અધિક હોય છે.

– આ કથન સામાન્ય થી છે વિશેષ કથન ગ્રન્થાન્તર થી નીચે મુજબ છે.

[૧]ચંદ્રની દેવીનું ઉત્કૃષ્ટ આયુ અડધો પલ્યોપમ ઉપર ૫૦,૦૦૦ વર્ષ છે

[૨]સૂર્યની દેવીનું ઉત્કૃષ્ટ આયુ અડધો પલ્યોપમ ઉપર ૫૦૦ વર્ષ છે

### \*દિગમ્બર આમ્નાય માં આ સૂત્ર નથી.

- 🔲 [4]સૂત્રસારઃ- ગ્રહોની [ઉત્ક્રષ્ટ સ્થિતિ]એક [પલ્યોલમ ની છે]
- 🔲 [3] सूत्रः प्रथईः ग्रहणाम् एकम्
- 🔲 [2] सूत्रःभूणः-\*ग्रहाणामेकम्
- 🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર થકી ગ્રહોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જણાવે છે

# (અધ્યાય:૪-સૂત્ર:૪૯)

### 🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ - આ સુત્ર નો નિષ્કર્ષ સમગ્ર સ્થિતિ પ્રકરણને અંતે અલગ આપેલો છે.

- (૨) આ સૂત્રનું પદ્ય પૂર્વે સૂત્ર ૪:૪૭ માં કહેવાઇ ગયું છે.
- જયોતિષ્ક ચક્રે ચન્દ્ર સૂર્ય આયું ઘરતા પલ્યનું લાખને વળી સહસ-આધિકે માન ધરતા વર્ષનું પ્રહતણું એક પલ્ય પૂરૂ માનવું તે સૂત્રથી નક્ષત્રમાંહિ પલ્ય અરઘુ ઘારવું તે માનથી

-:સૂત્ર-૪૮,૪૯,૫૦ નું સંયુક્ત પદ્ય:-

- (٩)
- 🔲 [9]પઘઃ-
- ૪ ક્ષેત્રલોક પ્રકાશ સર્ગઃ૨૫ શ્લો. ૧૭૪થી ૧૮૨

- ૩ સૂર્યાદિની દેવીની સ્થિતિ -બૃહત્ સંગ્રહણી ગાથા-૯,૧૦,૧૧
- ૨ ગ્રહ-નક્ષત્ર તારા-બૃહતુ સંગ્રહણી ગાથા-૮
- ૧ સૂર્ય-ચંદ્રની સ્થિતિ-બૃહત્ સંગ્રહણી ગાથા-૭
- 🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-
- নঞ্জিরা。 ४:५० (૪)તારાઓની સ્થિતિ तारकाणा ४:५१
- (૩)નક્ષત્રોની સ્થિતિ
- (૨)ગ્રહોની સ્થિતિ ग्रहणा ४:४९
- (૧) જધન્ય સ્થિતિ ४:५२-५३ जधन्या, चतुर्भाग:

### 🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભા:-

# वाससयसहस्सब्भहियं प्रज्ञा. प.४ सू. १०१-१

[૩]ગ્રહોની દેવીનું ઉત્ક્રષ્ટ આયુ પલ્યોપમછે

**आગમ संદर्भः-** जोईसियाणं...काल ठिई....उक्कोसेणं पलिओवमं ¢

### 🔲 [8]સંદર્ભઃ-

[પ]તારક દેવોની દેવીનું ઉત્ક્રપ્ટ આયુ સાધિક ૧/૮ પલ્યોપમ છે.

[૪]નક્ષત્રોની દેવીનું ઉત્ક્રપ્ટ આયુ સાધિક ૧/૪ પલ્યોપમ કહ્યું છે.

અધ્યાયઃ ૪ સૂત્રઃ ૪૯

- 🔲 [3] सूत्रः प्रथङः -नक्षत्राणाम् अर्धम्
- 🔲 [2] सूत्रःभूणः-\*नक्षत्राणामधर्म्
- 🔲 [1] સૂત્રહેતુઃ- નક્ષત્રોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ને આ સૂત્ર થકી જણાવે છે

🗍 [4]સત્રસારઃ- નક્ષત્રોની [ઉત્ક્રષ્ટ સ્થિતિ]અડધો [પલ્યોપમ છે]

# અધ્યાયઃ૪-સૂત્રઃ૫૦

# 

🗍 [10]નિષ્કર્ષઃ- આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ સ્થિતિ પ્રકરણને અંતે આપેલો છે

- (૨) પ્રહોતણી ઉત્કૃષ્ટી પલ્યોપમ નક્ષત્રોની અડધી ગણો
   ઉત્કૃષ્ટી ત્યાં તારાઓની નક્ષત્રો થી છે અડધી
- (૧) પદ્ય-પહેલું પૂર્વસૂત્રઃ૪૮ માં અપાઇ ગયું છે
- 🗍 [9]પદ્યઃ-
- (૨) ક્ષેત્ર લોકપ્રકાશ સર્ગઃ૨૫-શ્લોક-૧૭૭
- (૧)બૃહત્ સંગ્રહણી ગાથા-૮

🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

🍄 आगम संदर्भाः- गहविमाणे उककोसेणं पलिओवमं प्रज्ञा॰प.४ सू.१०१/१९

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

-જધન્ય સ્થિતિ સૂત્ર ૪:५३ માં હવે પછી કહેવાશે.

- परा पल्योपमम्,स्थिति नी अनुवृत्ति पूर्व सूत्रोधी थाक्षु छे

🌣 ગ્રહોની દેવીનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય અડધો પલ્યોલમ છે

- પરંતુ તેમાં ગ્રહોની સ્થિતિનો અપવાદ દર્શાવવા આ સૂત્ર રચેલ છે.

વિધાન સામાન્યથી કર્યુઃ-ग्रहाणाम्– જયોતિષ્ક ગૃહ વિમાનો માં રહેલા દેવોની [સ્થિતિ]

(૨)પરા પલ્યાપનન્-૪:૪૭ [7]અભિનવટીકાઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિએ પૂર્વસૂત્ર માં જયોતિષ્ક દેવોની સ્થિતિનું

(२)परा पल्योपमम्-४:४७

(૧) સ્થિતિ: ૪:૨૬ અધિકાર સૂત્ર

🗖 [6]અનુવૃત્તિઃ-

एकम् - એક, એક પલ્યોલમ

महाणाम्- अહोनी, अહ-જયોતિષ્ક દેવોની

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

- 🔲 [3]सूत्रःप्रथङः-तारकाणाम् चतुः भागः 🔲 [4]સૂત્રસારઃ- [જયોતિષ્કોમાં] તારાઓની [ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ૧/૪ એટલે કે] ૦૧ પલ્યોલમ ની છે
- 🔲 [2] सूत्रःभूणः-\*तारकाणां चतुर्मागः
- 🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- તારાઓની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ને આ સૂત્ર જણાવે છે.
- (અધ્યાય:૪-સૂત્ર:૫૧)

# 

🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- આ સૂત્રને નિષ્કર્ષ સ્થિતિ પ્રકરણને અંતે આપેલ છે

(૨)પદ્ય બીજું સૂત્ર ૪:૪૬ માં અપાઇ ગયું છે

(૧)આ પદ્ય સુત્ર ૪:૪૮ માં અપાઇ ગયું છે

🔲 [9]પદ્યઃ-

(૨)ક્ષેત્રલોક પ્રકાશ-સર્ગઃ૨૫-શ્લોક-૧૭૯

(૧)બુહત સંગ્રહશી ગાથા-૮

🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

### 🏶 प्रज्ञा॰प.४-स्. १०१/२७

www.jainelibrary.org

🍄 आगम संदर्भाः- नकुरवत्तविमाणे.....उककोसेणं अद्ध पलिओवमं-

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

અડધું પલ્યોપમ એવો અર્થ થાય છે. - नक्षत्राणाम्-''અશ્વિની-ભરશી આદિ નક્ષત્રોના જયોતિષ્ક દેવોની ''એવો અર્થ સમજવો.

-નક્ષત્ર-દેવીની ઉત્ક્રપ્ટ સ્થિતિ સાધિક ૧/૪ પલ્યોપમ ની કહી છે. --अर्धम् એલું સૂત્ર પદ પૂર્વના पल्योपम શબ્દ સાથે સંકડાયેલ છે. તેથી अर्धपल्योपमम्-

-નક્ષત્ર-જયોતિષ્ક દેવોની જઘન્ય સ્થિતિ સૂત્ર માં કહી છે.

છે,આ સૂત્ર તેનો અપવાદ કરીને નક્ષત્ર જયોતિષ્કની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અલગ દર્શાવે છે.

🔲 [7] અભિનવટીકાઃ-પૂર્વે સૂત્ર ૪:૪૮માં જયોતિષ્ક દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જણાવી

(२)परा पल्योपमम्- - ४:४७

(૧)સ્થિતિ: ૪:૨૬ અધિકાર સૂત્ર

🔲 [6] अनुवृत्तिः-

**અર્ધમ:-** અડ્ધો-[પલ્યોલમ]

नक्षत्राणाम् नक्षत्रोनी, नक्षत्र-જયોતિષ્ક દેવોની

અધ્યાયઃ ૪ સૂત્રઃ ૫૧ 🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

[4]સૂત્રસારઃ- [જયોતિષ્કોમાં તારા વિમાનોના દેવોની] જધન્ય સ્થિતિ \* દિગમ્બર આમ્નાયમાં तदष्टभागोऽपरा એ પ્રમાણે સૂત્ર છે.

🗖 [2]सूत्रःभूणः- \*जधन्यात्वष्टभागः [3] सत्रः पृथः - जधन्या त अष्टभागः

🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર જયોતિષ્ક-તારાઓની જધન્ય સ્થિતિ જણાવે છે

# અધ્યાય:૪-સૂત્ર:૫૨)

- 🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ-સ્થિતિ પ્રકરણને અંતે કહ્યો છે.
- આ પદ્ય પૂર્વે સૂત્ર-૪:૪९ માં અપાઇ ગયું છે (૨)
- આઠમા વળી પલ્ય ભાગે અલ્પ આયુ ભોગવે
- પલ્ય ચોથા ભાગમાં વળી તારકો સુખ અનુભવે (૧)
- 🔲 [9]પદ્યઃ-
- (૨)ક્ષેત્ર લોક પ્રકાશ સર્ગઃ૨૫ શ્લોક-૧૮૧
- (૧) બૃહતુ સંગ્રહશી ગાથા ૮ ઉત્તરાર્ધ

# 🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

# 🍫 प्रज्ञाब्प.४-स्. १०१-३३

- 🌣 आगम संदर्भ≻तारा विमाणे....उककोसेणं चउभाग पल्ठिओवमं
- 🔲 [8] સંદર્ભઃ-
- 🍄 તારા વિમાનની દેવીની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સાધિક ૧/૮ પલ્યોલમ ની છે.
- 🍄 જધન્ય સ્થિતિ હવે પછીના સત્ર ૪:५૨ માં કહેલી છે
- હોવાથી-તેનો ચોથો ભાગ કરતા ૦ા પલ્યોપમ ઉત્ક્રષ્ટ સ્થિતિ એવો અર્થ થયો.
- 💠 तारकाणाम्-તારાઓની -અર્થાત જયોતિષ્ક માં જે તારા વિમાનો છે. તેમાં રહેલા દેવોની 🏶 चतुर्भाग:એટલે ચોથો ભાગ આ શબ્દ परा पल्योपमम् स्थितिः સાથે સંકડાયેલ
- [7] અભિનવટીકાઃ જયોતિષ્ક દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનું સામાન્ય કથન પૂર્વે સૂત્ર ૪:૪૮ માં કરેલ છે તેમાં તારા-જ્યોતિષ્ક દેવોની સ્થિતિ નો અપવાદ આ સત્ર થકી જણાવે છે.
- (२)परा पल्योपमम् ४:४७
- (૧)સ્થિતિ: ૪:૨૬ અધિકાર સત્ર
- 🔲 [6]અનુવૃત્તિઃ-
- चतुर्भाग:-१/४ अथवा ०
- ताराकाणाम्-તારાઓની
- 🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

- [2] सूत्रःभूणः-चतुर्भागःशेषाणाम्
- 🔲 [3] सूत्रः पृथङः चतुः भागः शेषाणाम्
- [4] સૂત્રસારઃ-[તારા સિવાયના] બાકીના [જયોતિષ્ક દેવોની જધન્ય સ્થિતિ] ૦ા અર્થાત ૧/૪ [પલ્યોપમ છે]
- 🗂 [1]સૂત્રહેતુઃ- તારા સિવાયના શેષ જયોતિષ્ક દેવોની જઘન્ય સ્થિતિ કહેવી.

# અધ્યાય:૪-સૂત્ર:૫૩)

- [10] નિષ્કર્ષઃ- આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ સ્થિતિ પ્રકરશને અંતે આપેલો છે
- (૨) તારાઓની જઘન્ય છે આઠમો ભાગ પલ્યની જયોતિષ્ક ગ્રહ નક્ષત્રો છે ચોથો ભાગ પલ્યની
- (૧) પહેલું પદ્ય સૂત્ર ૪ઃ૫૧ માં કહેવાઇ ગયું છે
- 🔲 [9]પદ્યઃ-
- (૨) ક્ષેત્ર લોક પ્રકાશ-સર્ગ :૨૫-શ્લોક:૧૮૧ પૂર્વાર્ધ
- (૧) બૃહત્ સંગ્રહણી-ગાથા ૮

🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

### 🏶 प्रज्ञाबप.४-सू. १०१-१

- 🌣 आगम संदर्भाः- जोईसियाणं...कालठिइ....जहन्नेणं पलिओवमट्टभागे-
- 🔲 [8]સંદર્ભઃ-
- 📌 તારા-વિમાનની દેવીનું જધન્ય આયુ પણ ૧/૮ પલ્યોપમ કહેલું છે.

📌 अष्टभागः-આઠમો ભાગ. આ પદ પલ્યોપમ સાથે સંકડાયેલ છે માટે પલ્યોપમનો આઠમો ભાગ એવો અર્થ સમજવો

• जधन्याः-જધન્યા,ઓછામાં ઓછી. આ પદનો સંબંધ સ્थિતિ પદ સાથે રહેલો છે-અર્થાત જધન્ય સ્થિતિને જણાવે છે.

🔲 [7]અભિનવટીકાઃ -આ સૂત્ર ફકત તારા વિમાનોના દેવોની જઘન્ય સ્થિતિ જણાવે છે.

(२)परा पल्योपमम्-४:४७ पल्योपमम्

(૧)સ્થિતિ: ૪:૨૬ અધિકાર સત્ર

🛛 [6]अनुदृत्तिः-

अष्टभाग:આઠમાો ભાગ [૧/૮ પલ્યોપમ]

**जधन्या**-ઓછામાં ઓછી [સ્થિતિ]

₫-પરંતુ

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

[પલ્યોપમનો] આઠમો ભાગ [એટલે કે ૧/૮ પલ્યોપમ છે]

🗍 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

चतुःभागः ચોથોભાગ, ૧/૪,૦ા [૫લ્યો૫મ]

शेषाणाम्-બાકીના

🗖 [6]અનુવૃત્તિઃ-

(૧)સ્થિતિ: ૪:૨૬અધિકાર સૂત્ર

(२) परापल्योपमम्, ४:४७ थी पल्योपमम् नी अनुवृत्ति

(3)जधन्यात्वष्टभागः ४:५२ थी जधन्या

(४)ज्योतिष्काणाम्:४:४८ ते अधिકारनुं भ्रख्श કरवुं

[7] અભિનવટીકાઃ- પ્રસ્તુત સૂત્ર જયોતિષ્કોમાં તારા વિમાન સિવાયના ચારે જયોતિષ્કોના દેવોની જઘન્ય સ્થિતિ રજૂ કરે છે.

चतुर्भागः-- ચોથોભાગ-આ ૫દ पल्योपम સાથે સંબંધિત છે. તેથી પલ્યોપમનો ચોથોભાગ એટલેકે ૧/૪ અથવા ા પલ્યોપમ

शोषाणाम्:- અહીં જયોતિષ્ક દેવોની અનુવૃત્તિ ચાલે છે. તેમાં પૂર્વ સૂત્રમાં તારાઓની જધન્ય સ્થિતિ કહેવાઇ છે તેથી આ સૂત્રમાં તારા સિવાયના બાકીના જયોતિષ્કોની જધન્ય સ્થિતિનું ગ્રહણ થશે.

🍫 બાકીના એટલે કયા કયા?

પૂર્વ સૂત્ર ૪:૧૨ મા જયોતિષ્કોના પાંચ ભેદ કહ્યા છે તેથી બાકીનામાં સૂર્ય-ચંદ્ર-ગ્રહ-નક્ષત્ર એ ચારનો સમાવેશ થશે.

-**૧- સૂર્યની જઘન્ય સ્થિતિઃ**-ટીકામાં તો ગ્રહનક્ષત્ર ની જઘન્ય સ્થિતિનોજ ઉલ્લેખ છે સૂર્ય-ચંદ્રનો ઉલ્લેખ નથી.

<sup>.</sup> ગ્રન્થાન્તર થી અહીં ત્રણ વિગતો સ્પષ્ટ કરવી પડશે

🌣 સૂર્ય ના ઇન્દ્રને જધન્ય સ્થિતિ હોતી જ નથી

🍄 સૂર્ય વિમાનના **અન્ય દેવોની** જઘન્ય સ્થિતિ ૧/૪ પલ્યોપમ છે

🍄 સૂર્ય વિમાનની દેવીની જઘન્ય સ્થિતિ પણ ૧/૪ પલ્યોપમ છે.

-૨ ચંદ્ર વિમાનની જધન્ય સ્થિતિઃ- સૂર્ય વિમાન₀ માં જણાવ્યા મુજબ ચંદ્ર વિમાનનો પણ ટીકામાં ઉલ્લેખ નથી તેથી તે વિષયમાં ત્રણ બાબતો કહી.

🍄 ચંદ્ર વિમાનના ઇન્દ્રને જધન્ય સ્થિતિ હોતી જ નથી

🍄 ચંદ્ર વિમાનના અન્ય દેવોની જધન્ય સ્થિતિ ૧/૪ પલ્યોપમ છે

🍄 ચંદ્ર વિમાનની **દેવીઓની જઘન્ય સ્થિતિ** ૧/૪ પલ્યોપમ છે.

- ૩ ગ્રહ અને નક્ષત્ર ની જધન્ય સ્થિતિ

🍄 ગ્રહ વિમાનના દેવો તથા દેવી બંનેની જધન્ય સ્થિતિ ૧/૪ પલ્યોપમ છે.

🗢 નક્ષત્ર વિમાનના દેવો તથા દેવી બંનેની જધન્ય સ્થિતિ ૧/૪ પલ્યોપમ છે.

નોંધઃ-ટીકાકારે જધન્ય સ્થિતિ માં માત્ર ગ્રહ-નક્ષત્રોનો જ ઉલ્લેખ કર્યો છે.



આ દીવાદાંડી આપણને માનવ ભવ કેટલો દૂર તેનું પ્રમાણ દર્શાવે છે. -ર દેવ-દેવીના આયુનો તફાવત પણ એક જબરો સંદેશ આપે છે જેમ કે -સૌધર્મ દેવલોકનું ઉત્કૃષ્ટ આયું ૨ સાગરોપમ, ત્યાંની પરિગૃહીતા દેવીનું આયુ ઉત્કૃષ્ટ થી ૭ પલ્યોલમનું છે તો એક દેવને તેના આયુષ્ય કાળમાં કેટલી દેવી બદલાશે? સામાન્ય ગણિત છે ૧૦કોડાકોડી પલ્યોલમે એક સાગરોપમ થાય એટલે કે કરોડો દેવી બદલાશે? સામાન્ય ગણિત છે ૧૦કોડાકોડી પલ્યોલમે એક સાગરોપમ થાય એટલે કે કરોડો દેવી બદલાશે સામાન્ય ગણિત છે ૧૦કોડાકોડી પલ્યોલમે એક સાગરોપમ થાય એટલે કે કરોડો દેવી બદલાશે જાય હવે જો જીવને એક ભવમાં કરોડો સુંદર પત્ની મળવા છતાં ભોગોની તૃપ્તિ ન થઇ તો એકાદ-બે સ્ત્રી વડે શું તૃપ્તિ થવાની ? માટે ખરું સુખ ભોગમાં નથી પણ ત્યાગમાં છે- તે નિષ્કર્ષ આ આયુષ્યના પ્રમાણ જણાવતા સ્થિતિ પ્રકરણ થી થાય છે માટે ત્યાગ ધર્મને પ્રાધાન્ય આપી મનુષ્યભવ સાર્થક કરી મોક્ષને માટેજ પુરુષાર્થ કરવોઃ-અધ્યાય-૪-સમાપ્ત

માને છે તે દેવો માટેતો મોક્ષની આડરૂપેજ આ જબ્બરજસ્ત લાંબો ગાળો પસાર થવાનો છે. આ રીતે આ આયુ સ્થિતિ એક દીવાદાંડી રૂપ છે મોક્ષ મેળવવા મનુષ્ય જન્મ જરૂરી છે. આ દીવાદાંડી આપણને માનવ ભવ કેટલો દૂર તેનું પ્રમાણ દર્શાવે છે.

શું હોઇ શકે? તો પણ બે મુદ્રા વિચારેલ છે -૧ ૧૦૦૦૦ વર્ષ થી ૩૩ સાગરોપમનો ગાળો દર્શાવ્યો એટલે આ સુખ કે દુઃખ

ઓછામાં ઓછા ૧૦૦૦૦ વર્ષ ટકવાના દુઃખમાંથી મુકિત મળવાની નથી અને આ કહેવાતુ સુખ પણ ક્ષણિક છે-નાશવંત છે શાશ્વત નથી. વળી જેઓ ૩૩ સાગરોપમને અનુત્તર સુખ

[૧0]નિષ્કર્ષઃ- સૂત્ર ૪:૨૬ થી ૪:५३ સામાન્ય રીતે પ્રત્યેક સૂત્રના અંતે નિષ્કર્ષ આપવાની વિચારણા હતી, છેવટે સમાન એવા ત્રણ-ચાર સૂત્રોને અંતે સંયુક્ત નિષ્કર્ષ આપેલો છે પણ આ અધ્યાયમાં સૂત્ર ૨૯ થી પ૩ એ પચીસ સૂત્રોમાં માત્ર એક જ વિષય છે દેવોનું આયુ (સ્થિતિ) તેથી ના છૂટકે ૨૫-૨૫ સૂત્રોનો નિષ્કર્ષ સાથે લીધો છે. પ્રથમ દૃષ્ટિએ તો એવોજ વિચાર થાય કે દેવોના આયુષ્યનું પ્રમાણ એ વષિયમાં નિષ્કર્ષ

(૧) તારકો વિષ્ઠા ચાર સ્થાને અલ્પ આયુ જાણજો
 પલ્ય ચોથો ભાગ ઇષ્ઠા વિધ સૂત્ર ભાવ વિચારજો
 (૨) આ પદ્ય પૂર્વ સૂત્રઃપ૨ માં અપાઇ ગયું છે

🔲 [9]પદ્યઃ-

(૨) ક્ષેત્ર લોક પ્રકાશ-સર્ગઃ૨૫-શ્લોક ૧૭૮ થી ૧૮૨

(૧) બૃહત્ સંગ્રહણી-ગાથા ૧૧ ઉત્તરાર્ધ

🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(२)गह विमाणे...जहन्नेणं..चउभाग पल्ठिओवमं 📌 प्रज्ञा॰प.४-सू.१०१-१९

🌣 आगम संदर्भाः-(१) नक्खत्त विमाणे....जहन्नेणं चउभागं पलिओवमं 🛛 प्रज्ञाट प.४.सू. १०१-१९

🔲 [8] સંદર્ભઃ-

| પરિશિષ્ટઃ૧ - | સ્ત્રાનુક્રમ |
|--------------|--------------|
|--------------|--------------|

| ક્રમ | સૂત્ર                                                     | પૃષ્ઠાંક |
|------|-----------------------------------------------------------|----------|
|      | <del>) and the second</del>                               |          |
| ٩    | देवाश्चतुर्निकायाः                                        | પ        |
| ૨    | तृतीय: पीत लेश्य:                                         | ٢        |
| 3    | दशाष्टपञ्चद्वादशविकल्पा : कल्पोपपन्न पर्यन्ताः            | ٩0       |
| 8    | इन्द्रसामानिक त्रायस्त्रिंशपारिषाद्यात्मरक्षलोकपालानीक。-  | ૧૩       |
| પ    | त्रायस्त्रिंशलोकपालवर्ज्या व्यन्तर ज्योतिष्काः            | ٩۶       |
| ۶    | पूर्वयोर्द्वीन्द्रा                                       | ٩८       |
| ૭    | पीतान्त लेश्याः                                           | ૨૪       |
| 6    | कायप्रवीचारा आ ऐशानात्                                    | २५       |
| Ŀ    | शेषाः स्पर्शरूपशब्दमनः प्रवीचारा द्वयोर्द्वयोः            | રહ       |
| ٩0   | परेऽप्रवीचारा:                                            | ૩૫       |
| ૧૧   | भवनवासिनोऽसुरनागविद्युत्सुपर्णाग्निवातस्तनितो。-           | ૩૮       |
| ૧૨   | व्यन्तराः किन्नर किंपुरुषमहोरगगान्धर्वयक्षराक्षसभूत-      |          |
|      | पिशाचा:                                                   | 88       |
| ૧૩   | ज्योतिष्का: सूर्याश्चन्द्रमसो ग्रहनक्षत्रप्रकीर्णतारकाश्च | ૫૦       |
| ૧૪   | मेरुप्रदक्षिणा नित्यगतयो नृलोके                           | પ૩       |
| ૧પ   | तत्कृत: कालविभाग:                                         | ૫૮       |
| ٩۶   | बहिरवस्थिाता:                                             | કર       |
|      |                                                           |          |
|      |                                                           |          |
|      |                                                           |          |

# પરિશિષ્ટઃ૧ - સૂત્રાનુક્રમ

| ક્રમ | સૂત્ર                                                          | પૃષ્ઠાંક            |
|------|----------------------------------------------------------------|---------------------|
|      |                                                                |                     |
| ૧૭   | वैमानिका:                                                      | 22                  |
| १८   | कल्पोपपन्ना: कल्पातीताश्र्च                                    | ୦୦                  |
| ૧૯   | उपर्युपरि                                                      | ૭૧                  |
| २०   | सौधर्मेशान सान्तत्कुमारमाहेन्द्र ब्रह्मलोक लान्तक-             |                     |
|      | महाशुक्र सहस्रारेष्वानतप्राणतयोरारणाच्युतयोर्नवसु-ग्रैवेयकेषु. | ৬૪                  |
| ર૧   | स्थितिप्रभावसुखद्युतिलेश्याविशुद्धीन्द्रियायावधिविषयतोऽधिव     | T: ८१               |
| २२   | गतिशरीरपरिग्रहाभिमानतोहीनाः                                    | ૮૫                  |
| ર૩   | पीतपद्मशुकललेश्या द्वित्रिशेषेषु                               | ૯૧                  |
| २४   | प्राग् प्रैवेयकेभ्यः कल्पाः                                    | ૯૪                  |
| ે ૨૫ | ब्रह्मलोकालया लोकान्तिकाः                                      | ૯૬                  |
| २९   | सारस्वतादित्यवह्रयरुणगर्दतोयतुषिताव्याषाध मरुतोऽरिष्टाश्च      | ٩00                 |
| ૨૭   | विजयादिषु द्विचरमा:                                            | ૧૦૪                 |
| २८   | औपपातिकमनुष्येभ्यः शेषास्तिर्यग्योनयः                          | ૧૦૭                 |
| ર૯   | स्थिति:                                                        | ११०                 |
| 30   | भवनेषु दक्षिणार्धाधिपतिनां पल्योपममर्ध्यम्                     | ૧૧૧                 |
| ૩૧   | शेषाणां पादोने                                                 | ૧૧૨                 |
| ૩૨   | असुरेन्द्रयो: सागरोपममधिके च                                   | ૧૧૪                 |
| ૩૩   | सौधर्मादिषु यथाक्रमम्                                          | <b>૧</b> ૧ <i>၄</i> |
|      |                                                                |                     |

# પરિશિષ્ટઃ૧ - સૂત્રાનુક્રમ

| ક્રમ | સૂત્ર                                                | પૃષ્ઠાંક |
|------|------------------------------------------------------|----------|
| ૩૪   | सागरोपमे                                             | ૧૧૭      |
| ૩૫   | अधिके च                                              | ११८      |
| उ९   | सप्तसानत्कुमारे                                      | १२०      |
| ૩૭   | विशेषत्रिसप्तदशैकादशत्रयोदशपञ्चदशभिरधिकानि च         | ૧૨૩      |
| 36   | आरणाच्युतादूर्ध्वमेकैकेन नवसु प्रैवेयकेषु विजयादिषु。 | ૧૨૭      |
| ૩૯   | अपरा पल्योपममधिकं च                                  | ૧૩૦      |
| ४०   | सागरोपमे                                             | ૧૩૨      |
| ૪૧   | अधिके च                                              | ૧૩૩      |
| ૪૨   | परतः परतः पूर्वापूर्वानन्तरा                         | ૧૩૫      |
| ४उ   | नारकाणां च द्वितियादिषु                              | ૧૩૮      |
| አጸ   | दशवर्षसहस्राणि प्रथमायाम्                            | ૧૪૨      |
| ૪૫   | भवनेषु च                                             | ૧૪૩      |
| ४४   | व्यन्तराणां च                                        | ৭४४      |
| ୪୬   | परा पल्योपमम्                                        | ૧૪૫      |
| 86   | ज्योतिष्काणामधिकम्                                   | ٩४۶      |
| ४७   | प्रहाणामेकम्                                         | ૧૪૭      |
| ૫૦   | नक्षत्राणामर्धम्                                     | ঀ४८      |
| પ૧   | तारकाणां चतुर्भागः                                   | १४७      |
| પર   | जधन्या त्वष्टभागः                                    | ૧૫૦      |
| પ૩   | चतुर्भागः शेषाणाम्                                   | ૧૫૧      |
|      |                                                      |          |

## પરિશિષ્ટ:૨-ઍકારાદિ સત્રક્રમ

| ક્રમ | પારાશષ્ટઃ ૨-ઝકારાાદ સૂત્રક્રમ<br>સૂત્ર             | સૂત્રાંક | પૃષ્ઠાંક    |
|------|----------------------------------------------------|----------|-------------|
| 9    | अधिके च                                            |          |             |
| _    |                                                    | ૩૫       | १९८         |
| ૨    | अधिके च                                            | ४१       | ૧૩૩         |
| ૩    | अपरापल्योपममधिकं च                                 | ૩૯       | ૧૩૦         |
| 8    | असुरेन्द्रयो: सागरोपममधिकं च                       | ૩૨       | ঀঀ४         |
| પ    | आरणाच्युतादू र्ध्वमेकैकेन नवसु प्रैवेयकेषु。        | ३८       | ૧૨૭         |
| ۶    | इन्द्रसामानिकत्रायस्त्रिंशपारिषाद्यात्मरक्षलोकपाला | - 8      | ૧૩          |
| 9    | उपर्युपरि                                          | ૧૯       | ૭૧          |
| د    | औपपातिक मनुष्येभ्य: शोषास्तिर्यग्योनय:             | ૨૮       | ঀ০৩         |
| ૯    | कल्पोपपन्नाः कल्पातीताश्च                          | ٩८       | ૭૦          |
| ٩0   | कायप्रवीचारा आ एशानात्                             | ٤        | २ <i>५</i>  |
| ૧૧   | गतिशरीरपरिग्रहादभिमानतो हीनाः                      | રર       | ૮૫          |
| ૧૨   | ग्रहाणामेकम्                                       | ૪૯       | ঀ૪૭         |
| ૧૩   | चतुर्भागः शेषाणाम्                                 | પ૩       | ૧૫૧         |
| ૧૪   | जधन्या त्वष्टभाग:                                  | પર       | ૧૫૦         |
| ૧૫   | ज्योतिष्का: सूर्याश्चन्द्रमसो ग्रहनक्षत्रप्रकीर्ण- |          |             |
|      | तारकष्ट्रच                                         | ૧૩       | ૫૦          |
| ٩۶   | ज्योतिष्काणामधिकम्                                 | 86       | <b>ግጽ</b> ን |
| ૧૭   | तत्कृत: कालविभाग:                                  | ૧૫       | ህረ          |
| ٩८   | 1८ तारकाणां चतुर्भागः                              |          | ૧૪૯         |
|      |                                                    |          |             |

| પારાશપ્ટઃ ૨-અકારાદિ સૂત્રક્રમ |                                                |            |          |  |  |  |
|-------------------------------|------------------------------------------------|------------|----------|--|--|--|
| ક્રમ                          | સૂત્ર                                          | સૂત્રાંક   | પૃષ્ઠાંક |  |  |  |
| ૧૯                            | तृतीयः पीतलेश्यः                               | २          | ٢        |  |  |  |
| ૨૦                            | त्रायस्त्रिंशलोकपालवर्ज्या व्यन्तर ज्योतिष्काः | ų          | ٩۶       |  |  |  |
| ૨૧                            | दशवर्षसहस्राणि प्रथमायाम्                      | <u> </u>   | ૧૪૨      |  |  |  |
| ૨૨                            | दशाष्टपञ्चद्वादशविषल्पाः कल्पोपपन्नपर्यन्ताः   | <b>३</b>   | ૧૦       |  |  |  |
| ૨૩                            | ्र देवाश्चतुर्निकायाः                          | १          | પ        |  |  |  |
| २४                            | नक्षत्राणामर्धम्                               | <b>μ</b> ο | ٩४८      |  |  |  |
| રપ                            | नारकाणां च द्वितीयादिषु                        | КŚ         | ૧૩૮      |  |  |  |
| २४                            | परतः परतः पूर्वापूर्वानन्तरा                   | ४२         | ૧૩૫      |  |  |  |
| ૨૭                            | परापल्योपमम्                                   | ৪ও         | ૧૪૫      |  |  |  |
| ૨૮                            | <b>परेऽप्रवीचारा</b> ः                         | १०         | ૩૫       |  |  |  |
| રહ                            | पीतपद्मशुक्ललेश्या द्वित्रिशेषेषु              | २३         | ૯૧       |  |  |  |
| 30                            | पीतान्तलेश्या:                                 | 9          | ૨૪       |  |  |  |
| ૩૧                            | पूर्वयोर्द्वीन्द्रा                            | દ્દ        | ٩८       |  |  |  |
| ૩૨                            | प्राग् प्रैवेयकेभ्यः कल्पाः                    | २४         | ૯૪       |  |  |  |
| ૩૩                            | बहिरवस्थिताः                                   | १६         | કર       |  |  |  |
| ૩૪                            | ब्रह्मलोकालया लोकान्तिकाः                      | રષ         | ૯૬       |  |  |  |
| ૩૫                            | भवनवासिनोऽसुरनागविद्युतसुपर्णाग्निवातस्तनि。    | ११-        | 32       |  |  |  |
| 35                            | भवनेषु च                                       | ૪૫         | ૧૪૩      |  |  |  |
| 39                            | भवनेषु दक्षिणार्धाधिपतीनां पल्योपममर्ध्यम्     | Зo         | ૧૧૧      |  |  |  |
|                               |                                                |            |          |  |  |  |

## પરિશિષ્ટઃ ૨-ઍકારાદિ સૂત્રક્રમ

## પરિશિષ્ટઃ૨-અકારાદિ સૂત્રક્રમ

| ક્રમ | સૂત્ર                                             | સૂત્રાંક | પૃષ્ઠાંક |
|------|---------------------------------------------------|----------|----------|
| 36   | मेरुप्रदक्षिणा नित्यगतयो नृलोके                   | १४       | પ૩       |
| ૩૯   | विजयादिषु द्विचरमा:                               | २७       | ૧૦૫      |
| 80   | विशेषत्रिसप्तदशैकादशत्रयोदशपञ्चदशभिरु-            | ३७       | ૧૨૩      |
| ૪૧   | वैमानिका:                                         | १७       | २२       |
| ૪૨   | व्यन्तरा: किन्नरकिंपुरिषमहोरगगान्धर्वयक्ष राक्षस, | १२-      | ४४       |
| ४उ   | व्यन्तराणां च                                     | ४६       | ঀ४४      |
| 88   | शेषाः स्पर्शरूपशब्दमनःप्रवीचारा द्वयोर्द्वयोः     | ९        | રહ       |
| ૪૫   | रोषाणां पादोने                                    | ३१       | ૧૧૨      |
| 85   | सप्तसानत्कुमारे                                   | ३६       | १२०      |
| ୪૭   | सागरोपमे                                          | şx       | ૧૧૭      |
| 86   | सागरोपमे                                          | 80       | ૧૩૨      |
| ४७   | सारस्वतादित्यवहन्यरुणगर्दतोय तुषिताव्याबाधन       | २६       | 100      |
| ૫૦   | सौधर्मादिषु यथाक्रमम्                             | 33       | 995      |
| પ૧   | सौधर्मेशानसानत्कुमार माहेन्द्र ब्रह्मलोक लान्तक   |          |          |
|      | महाशुक्रसहस्रारेष्वानतप्राणतयोरारणाच्युतयोर्नवसु  |          |          |
|      | सवर्थि सिद्धे च                                   | २०       | ૭૪       |
| પર   | स्थिति:                                           | २९       | ११०      |
| પ૩   | स्थिति प्रभाव सुखद्युति लेश्या विशुद्धीन्द्रिया。- | २१       | ८१       |
|      |                                                   |          |          |
|      |                                                   |          |          |
|      |                                                   |          |          |
|      |                                                   |          |          |
|      |                                                   |          |          |
|      |                                                   |          |          |

# પરિશિષ્ટઃ૩ શ્વેતામ્બર-દિગમ્બર પાઠભેદ

| પારાશષ્ટ: ઉશ્વતામ્બર-ાદગમ્બર પાઠભદ |                                          |           |                                                   |  |
|------------------------------------|------------------------------------------|-----------|---------------------------------------------------|--|
| सूत्राङ्क                          | स्वेताम्बर सूत्र पाठः                    | सूत्राङ्क | स्वेताम्बर सूत्र पाठः                             |  |
| २                                  | तृतीय: पीत लेश्य:                        | २         | आदितस्त्रिषु पीतान्तलोश्याः                       |  |
| 8                                  | ईन्द्रसामानिकत्रायस्त्रिंपारिषद्या。      | 8         | इन्द्रसामानिक त्रायस्त्रिंशपारिषदा。               |  |
| હ                                  | पीतान्त लेश्याः                          |           | सूत्रं नास्ति                                     |  |
| ९                                  | शेषाः स्पर्शारूपशब्दमनप्रवीचारा          | ٢         | शेषाः स्पर्शरूपशब्दामनः प्रवीचाराः                |  |
|                                    | द्वयोर्द्वयो:                            | १२        | ज्योतिष्का: सूर्याचन्द्रमसौ                       |  |
| १३                                 | ज्योतिष्काः सूयाश्चन्द्रमसो प्रहनक्षत्र  |           | ग्रहनक्षत्रप्रकीर्णकतारकाश्च                      |  |
|                                    | प्रकीर्णतारकाश्च                         | १९        | सौधर्मेशान सानत्कुमार माहेन्द्र ब्रह्मब्रह्मोत्तर |  |
| २०                                 | सौधर्मैशान सानत्कुमामराहेन्द्र ब्रह्मलोक |           | लान्तवकापिष्ट शुक्रमहाशुक्रशतातर                  |  |
| -                                  | लान्तक महाशुक्र सहस्रारेष्वानत           |           | सहस्रारेष्वा नतप्राणत योरारणाच्युतयार्न           |  |
|                                    | प्राणतरारणा—च्युतयोर्नवसुप्रैयकेषु विजय  |           | वसु ग्रैवेयकेषु विजय वैजयन्त                      |  |
|                                    | वैजयन्तापराजितेषु सर्वार्थसिद्धे च       |           | जयन्द्र पराजितेषु सर्वार्थसिद्धौ च                |  |
| २५                                 | ब्रह्मलेकलया लोकान्तिकाः                 | २४        | ब्रह्मलोकालया लौकान्तिकाः                         |  |
| २६                                 | सारस्वतादित्य वहन्यरुण गर्दतोय तुषित     | २५        | स्थितिसुरनागसुपर्णद्वीप शेषाणां सागरोपम           |  |
|                                    | व्याबाधमरुत: (अरिष्टाश्च)                |           | त्रिपल्योपमार्द्धहीनमिताः                         |  |
| २८                                 | औपपातिकमनुष्येभ्य:                       | २७        | औपपादिक मनुष्येभ्य:                               |  |
| २९                                 | स्थिति:                                  | २८        | स्थितिसुरनागसुपर्णद्वीप शेषाणां                   |  |
|                                    |                                          |           | सागरोपमत्रिपल्योपमार्द्धहीनमिताः                  |  |
| Зo                                 | भवनेषुदक्षिणार्धाधिपतीनां पल्योपममर्ध्यम |           | सूत्रंनास्ति                                      |  |
| <b>३१</b>                          | शेषाणां पादोने                           | ×         | सूत्रंनास्ति                                      |  |
| ३२                                 | असुरेन्द्रयो: सागरोपममधिकं च             |           | सूत्रंनास्ति                                      |  |
| ३३                                 | सौधर्मादिषुयथाक्रमम्                     | २६        | सौधर्मेशानयो: सागरोपमेऽधिके                       |  |
| ३४                                 | सागरोपमे                                 |           | · ••••••                                          |  |
| રૂષ                                | अधिके च                                  |           | *********                                         |  |
| ३६                                 | सप्तसानत्कुमारे                          | ३०        | सानत्कुमारमाहेन्द्रयोः सप्त                       |  |
| ३७                                 | विर्शाषत्रिसप्तदशौकादशत्रयादेश           | ३१        | त्रिसप्तनवैकादश त्रयोदश                           |  |
|                                    | पञ्चदशभिरधिकानि च                        |           | पञ्चदशभिरधिकानि तु                                |  |
|                                    |                                          |           |                                                   |  |

| सूत्राङ्क | स्वेताम्बर सूत्र पाठः                                                    | सूत्राङ्क | स्वेताम्बर सूत्र पाठः                                                  |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------|-----------|------------------------------------------------------------------------|
| ₹८        | आरणाच्युतादूर्ध्वमेकैकेन नवसु प्रैवेयकेषु<br>विजयादिषु सर्वार्थ सिद्धे च | ३२        | आरणाच्युता दूर्ध्वमेकैकेन<br>न्वसुग्रैवेयकेषुविजयादिषुसर्वार्थसिद्धौ च |
| ३९        | अपरा पत्थोपममधिकं च                                                      | ३३        | अपरा पल्योपममधिकम्                                                     |
| 80        | सागरोपमे                                                                 |           | सूत्रंनास्ति                                                           |
| ४१        | अधिके च                                                                  |           | सूत्रंनास्ति                                                           |
| ४७        | परापल्योपमम्                                                             | ३६        | परापल्योपममधिकम्                                                       |
| 86        | ज्योतिष्काणामधिकमम्                                                      | ४०        | ज्योतिष्काणां च                                                        |
| ४९        | ग्रहाणामेकम्                                                             |           | सूत्रंनास्ति                                                           |
| 40        | नक्षत्राणामधर्मम्                                                        |           | सूत्रंनास्ति                                                           |
| 48        | तारकाणांचतुर्भाग:                                                        |           | सूत्रंनास्ति                                                           |
| 4२        | जधन्यात्वष्टभागः                                                         | ४१        | तदष्टभागोऽपरा                                                          |
| 43        | चतुर्भागः शेषाणाम्                                                       |           | सूत्रंनास्ति                                                           |
|           | सूत्रंनास्ति                                                             | ४२        | ल्रेकान्तिकानामष्टौ सागरोपमकणि                                         |
|           |                                                                          |           | सर्वेषाम्                                                              |

### શ્વેતામ્બર -દિગમ્બર પાઠભેદ-સ્પષ્ટીકરણઃ-

**સૂત્રઃ૨**- શ્વેતામ્બર પરંપરા મુજબ જયોતિષ્કને ફ્રક્ત પીતલેશ્યક કહ્યા છે જયારે દિગમ્બરો તેને કૃષ્ણાદિ ચારે લેશ્યાવાળા માને છે.

સૂત્ર: ૪- પારિષદ્ય ને સ્થાને દિગમ્બરો પારિષદ્ય માને છે.

**સૂત્રઃ૭**- આ સૂત્ર દિગમ્બરોએ તેઓના બીજા આદિતસ્ત્રિષુ સૂત્ર સાથે જોડી દીધેલ છે **સૂત્રઃ૯**- દ્વયોર્દ્વયો પાઠને દિગમ્બરો એ સ્વીકારેલ નથી.

**સૂત્રઃ૧૩**- सूर्याश्चन्द्रमसोने સ્થાને દ્વિવચનાન્ત એવો सूर्याचन्द्रमसौ પ્રયોગ દિગમ્બર આમ્નાયમાં થયો છે તેમજ प्रकीर्ण શબ્દને બદલે प्रकीर्णक શબ્દ પ્રયોગ કરેલો છે.

**સૂત્રઃ૨૦** બાર દેવલોક ને બદલે દિગમ્બરો સોળ દેવલોક માને છે. જેમાં ब्रह्म-काफिप्ट-शुक्र-शतार એ ચાર વધારાના છે.

**सूत्रः २ प**- लोकान्तिका: ने બદલे लौकान्तिका: प्रयोग કરેલ છे.

**સૂત્રઃ૨** ۶- શ્વેતામ્બર પરંપરામાં આઠ તથા નવ બંને ભેદ લોકાન્તિકના સ્વીકારેલા છે જયારે લોકાન્તિક मरुत નામક ભેદને દિગમ્બરો સ્વીકારતાનથી

**સૂત્રઃ૨૮-** औपपातिक ને સ્થાને औपपादिक શબ્દ છે જો કે આ રીતે त ને સ્થાને द<sub>.</sub>નો ઉલ્લેખ અનેક સ્થળે દિગમ્બરો એ કરેલ છે.

**સૂત્રઃ ૨૯**- સ્થિતિ: શબ્દ સાથે દિગમ્બર મતાનુસાર ની અસુરકુમારાદિની સ્થિતિ જોડેલી છે.

**સૂત્રઃ૩૦-૩૧-૩૨** આ ત્રણે સૂત્રો શ્વેતામ્બર પરંપરાનુસાર આગમ સિધ્ધાંત મુજબ રચાયેલા છે. જે અંગે દિગમ્બરમતમાં ''સૂત્ર નથી'' એમ જે જણાવેલ છે, ત્યાં મૂળ હકીકત એ છેકે તેઓની માન્યતાનુસાર ની સ્થિતિ તેઓના સૂત્રઃ ૨૮ માં કહેવાઇ ગઇ છે.

**સૂત્રઃ૩૩-૩૪-૩૫-** દિગમ્બર આમ્નાય મુજબ આ ત્રણે સૂત્રો-સૂત્ર૨*૬*માં એક સાથે ગોઠવાયેલા છે.

**સૂત્ર:૩**۶- દિગમ્બરો माहेन्द्र કલ્પની સ્થિતિ પણ સાત સાગરોપમ જણાવે છે.

**સૂત્રઃ૩૭**- માહેન્દ્ર કલ્પની સ્થિતિ જણાવે છે તેથી विशेष શબ્દ મુકેલ છે. જે કથન દિગમ્બરો એ પૂર્વ સૂત્રમાં કરેલ છે. પણ ત્યાં કિચિંત્ માન્યતા ભેદ છે.

સૂત્ર:૩૮- સર્વાર્થીસદ્ધે ને સ્થાને દિગમ્બરો સર્વાથસિદ્ધૌ ૫દ માને છે.

સૂત્ર: ૩૯-च નો પ્રયોગ દિગમ્બર મતમાં નથી.

સૂત્ર:૪૦-૪૧ દિગમ્બર મતમાં નથી

**સૂત્ર:૪૭-૪૮** अધिकम् શબ્દ દિગમ્બર મત મુજબ પૂર્વ સૂત્ર સાથે જોડાયેલ છે સૂત્ર:૪૯-૫૦-૫૧ ગ્રહાદિ ત્રણ વૈમાનિકોની સ્થિતિ દિગમ્બર મતે વર્ણવેલ નથી સૂત્ર:૫૨- અહીં માત્ર શાબદિક ફેરફાર છે.

સૂત્રઃપ૩- દિગમ્બરો સ્વીકારતા નથી.

- દિગમ્બર મતાનુસાર <mark>સૂત્રઃ૪૨</mark> માં લોકાન્તિક દેવોની સ્થિતિ જે શ્વેતામ્બર પરંપરામાં માન્ય જ છે પણ સૂત્ર નથી.

|          | પરિશિષ                        | ષ્ટ:૪ અ   | ાગમ ર    | સંદર્ભ                                  |    |
|----------|-------------------------------|-----------|----------|-----------------------------------------|----|
| સૂત્રાંક | આગમ સંદર્ભ                    | પૃષ્ઠ     | સૂત્રાંક | આગમ સંદર્ભ પૃષ્ઠ                        | I  |
|          | સ્થાનાજ્ઞ સૂત્રના સંદર્ભ      | ĩ         |          | ઔપપાતિક સૂત્રના સંદર્ભ                  |    |
|          |                               |           | ሄ        | ૪૧-૧(૧૫),૪(૧૮)                          | ٩٩ |
| ેર       | १/-/१ लेश्या                  |           | ૨૦       | ४३-११                                   | ৩  |
|          | अधिकार-                       | 90        | સંક્ષે   | <mark>પ સમજ</mark> ઃ- પહેલો અંક સૂત્રનો |    |
| ጸ        | ૩/૧/૧૩૪-૮થી૧૫                 | ٩۶        | સૂચ      | ક છે અને ડેસ પછીનો અંક                  |    |
| ጸ        | ४/१/२४८                       | ٩۶        | પેટા     | સૂત્ર સૂચવે છે.                         |    |
| ۶        | ૨/૩/૯૪-૧થી૧૮                  | ૨૨        | গুব      | ાજીવાભિગમ સૂત્રના સંદર્ભો               |    |
| ૭        | ૧/૧/૫૧                        | રપ        | ٩        | ૩/૧/૧૧૪ દેવાધિકાર.                      | ٢  |
|          |                               |           | ૧૪       | ૩/૨/૧૭૭-૧૦,૧૧                           | પ  |
| 10       | ૨/૪/૧૧ <i>૬</i>               | ૩૪        | ٩۶       | ૩/૨/૧૭૭-૨૧                              | 5  |
| રપ       | ૮/-/ક૨૩-૫                     | હહ        | ર૧       | ૩/૨/૨૧૯                                 | 6  |
| ૨૬       | ૯/-/۶८४-८૧                    | 103       | ૨૧       | ૩/૨/૨૧૭-૬                               | 6  |
| २५       | ८/-/५२३                       | ૧૦૩       | ૨૨       | ૩/૨/૨૧૫ થી ૨૧૯ ,૨૧૩                     | 6  |
| ૨૮       | ર/૩/૮૫-૨                      | 10૯       |          |                                         |    |
| સંક્ષે   | <b>પ સમજઃ</b> - ઉપરોકત અંકોગ  | નાં       | ર૩       | ૩/૧/૧૧૫-૭,૮                             | C  |
| પ્રથ     | મ અંક સ્થાનનો નિર્દેશ કરે     | છે        | 26       | ૧/-/૩૧                                  | ٩c |
| બીજ      | કો અંક ઉદેશાનો અને ત્રીજો     |           | 30       | - <b>૩૧</b> ૩/૧/૧૧૮ થી ૧૨૦              | 99 |
|          | સૂત્રનો નિર્દેશ કરે છે.       |           |          | •                                       |    |
| ભગ       | ાવતી સૂત્રના સંદર્ભો          |           | -        | પ સમજઃ-પહેલો અંક પ્રતિ                  |    |
| ٩        | २/७/१                         | 6         | 1        | ાનો બીજો અંક ઉદેશાનો અને                |    |
|          | . <i>૧૨/<i>૬</i>/૪૫૫</i>      | કર        |          | જો અંક સૂત્રનો સૂચક છે                  |    |
|          | . ૧૧/૧૧/૪૨૪-૪                 | <b>५२</b> | সগ       | ાપના સૂત્ર ના સંદર્ભ                    |    |
|          | 20/2/522-3                    | ५९        | ٩        | ૧/૩૮-૧                                  | 6  |
|          | <b>પ સમજઃ</b> - પ્રથમ અંક શત  | કને       | 3        | १/३८-२,३,४, <i>५</i>                    | ٩  |
|          | વે છે. બીજો અંક ઉદ્દેશાને     |           | પ        | ૨/૪૭-૩                                  | ٩  |
| અન્      | ો ત્રીજો અંક સૂત્ર ને સૂચવે છ | છે        | પ        | ર/૫૦-૩                                  | ٩  |

૧૬૩

÷

### તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવટીકા

| સૂત્રાંક         | આગમ સંદર્ભ              | પૃષ્ઠ      | સૂત્રાંક | આગમ સંદર્ભ                 | પૃષ્ઠ           |
|------------------|-------------------------|------------|----------|----------------------------|-----------------|
|                  | પ્રજ્ઞાપનાસૂત્ર સંદર્ભ- | ચાલુ       |          | જંબૂદીપ પ્રજ્ઞપ્તિ નો ર    | સંદર્ભ          |
| ૮થી૧૦            | ૩૪/૩૨૩-૧,૨              | 39         | ૧૫       | ૬/૧૩૫-૧થી૧૪                | કર              |
| ૧૧               | ૧/૩૮-૨                  | 88         |          |                            |                 |
| ૧૨               | १/३८-३                  | ४७         | સંક્ષેપ  | ા સમજઃ-પ્રથમ અંકવક્ષર      | કાર             |
| ૧૩               | ૧/૩૮-૪                  | પર         | નો સ્    | ચક છે. બીજો અંક સૂત્રન     | <u>ો સૂચક દ</u> |
| १८               | ૧/૩૮-૫                  | ૭૧         | દશવૈ     | કાલિક નો સંદર્ભ            |                 |
| ૧૯               | ૧/૫૩-૨,૯                | ૭૩         | 26       | ୪/૧                        | 106             |
| २०               | ૩/૧૨૫-૧૧                | ૭૯         | સંક્ષેપ  | <b>સમજઃ</b> - પ્રથમ અંક અધ | ્યયન            |
| ૨૨               | ર/પ૧થીપ૩                | 60         | નો છે    | બીજો અંક સૂત્રનો છે        |                 |
| २४               | ૨/૫૩-૧૪                 | 65         | ઉત્તરા   | ધ્યય નો સંદર્ભ             |                 |
| २४               | ૨/૫૩-૧૧                 | <i>د</i> ج | ૨૮       | ૩૬/૧૭૧                     | 106             |
| ૨૭               | ૧૫/૨૦૧-૨૪               | ٩0۶        | ૩૪       | <i>ઉક</i> ∕૨૨૧             | ૧૩ર             |
| ૨૯               | ૪/૯૫-૭                  | 990        | ૩૫       | ૩૬/૨૨૨                     | ૧૩૨             |
| 30-39            | ૪/૯૫-૭થી૩૧              | ૧૧૩        | રદ       | ૩૬/૨૨૩                     | ૧૩૩             |
| ૩૨               | ૪/૯૫-૧૩                 | ૧૧૫        | ૩૭       | ૩૬/૨૨૪થી૨૪૩                | ૧૩૪             |
| 33               | ४/१०२-१                 | 999        | 32       | ૩૬/૨૩૩થી૨૪૩                | ૧૩૯             |
| ४२               | ४/१०२-७,८,૯             | ૧૩૨        | ૩૯       | ૩૬/૨૨૧                     | ૧૩૮             |
| 83-83            | ४/५४-४,७,१०             | ૧૩૮        | 80       | ૩૬/૨૨૩                     | ૧૩૩             |
|                  | -૧૩,૧૬,૧૯               |            | ૪૧       | ૩૬/૨૨૪                     | ૧૩૪             |
| <mark>አ</mark> ብ | ૪/૯૫-૭                  | १४उ        | ૪૨       | ૩ <i>૬</i> /૨૨૫થી૨૪૩       | ૧૩૭             |
| ४७               | ४/१००-१                 | ૧૪૫        | X3-)     | ४४ उ५/१६१-१६२              | ঀ৾৾৾ঀঀ          |
| ४८               | ४/१०१-१०                | ঀ૪૭        | ૪૫       | 35/292                     | ૧૪૩             |
| ४७               | ૪/૧૦૧-૧૯                | 986        | ४५       | ૩૬/૨૧૯                     | 982             |
| ૫૦               | ४/१०१-२७                | १४७        | ४७       | ૩૬/૨૧૯                     | ૧૪૫             |
| પ૧               | ४/૧૦૧-૩૩                | ૧૫૦        | સંક્ષેપ  | <b>સમજઃ</b> -પ્રથમ અંક અધ્ | યયનનો           |
| પર               | ४/१०१-१                 | ૧૫૧_       |          | ક છે,બીજો અંક સૂત્રનો ર    | મૂચક છે         |
| પ૩               | ૪/૧૦૧-૧૯                | ૧૫૩        | અનુ      | યોગ દારના સંદર્ભ           |                 |
| પ૩               | 8/909-96                | ૧૫૩        | ૨૦       | 903-98                     | ୬୯              |

**સંક્ષેપ સમજઃ**-પ્રથમ અંક સૂત્રનો છે ડેસ પછીનો અંક પેટા સૂત્રનો છે.

**સંક્ષેપ સમજઃ**- પ્રથમ અંક પદ સૂચવે છે બીજો અંક સૂત્રનો સૂચક છે

958

ર્ણાશેદીપ

## પરિશિષ્ટ:પ-સ્થિતિ-આયુપ્રમાણ [૧] ભવનપતિ નિકાયના દેવોનું આયુષ્ય

|      |                                                    | 3 3            |                    |  |  |  |
|------|----------------------------------------------------|----------------|--------------------|--|--|--|
| ક્રમ | ભવનપતિ-દેવ                                         | ઉત્કૃષ્ટાયુ    | જધન્યાયુ           |  |  |  |
|      | ૧ દક્ષિણ-શ્રેણિ ચમરેન્દ્ર                          | ૧-સાગરોપમ      | ૧૦,૦૦૦ વર્ષ        |  |  |  |
|      | ૨ ઉત્તરશ્રેણિ બલીન્દ્ર<br>૩ દક્ષિણ-શ્રેણિ ચમરેન્દ્ | સાધિક૧-સાગરોપમ | ૧૦,૦૦૦ <b>વર્ષ</b> |  |  |  |
|      | બાકીની નવ નિકાય<br>૪ ઉત્તરશ્રેણિચમરેન્દ્ર          | ૧ાા પલ્યોપમ    | ૧૦,૦૦૦વર્ષ         |  |  |  |
|      | બાકીની નવ નિકાય                                    | ૧ાાા પલ્યોપમ   | ૧૦,૦૦૦વર્ષ         |  |  |  |

### [૨] ભવનપતિ નિકાયની દેવીનું આયુષ્ય

| <u> </u>                           |                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                            |
|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ભવનપતિ-દેવી                        | ઉત્ક્રપ્ટાયુ                                                                                                             | જઘન્યાયુ                                                                                                                                                                                   |
| દક્ષિણ-શ્રેણિ ચમરેન્દ્રની દેવી     | ગાપલ્યોપમ                                                                                                                | ૧૦,૦૦૦ વર્ષ                                                                                                                                                                                |
| <b>ઉત્તરશ્રેણિ બલીન્દ્રની દેવી</b> | ૪ાાપલ્યોપમ                                                                                                               | 90,000 av                                                                                                                                                                                  |
| દક્ષિણ-શ્રેણિ ચમરેન્દ્રસિવાય       |                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                            |
| નાબાકીની નવ નિકાયની દેવી           | ાા પલ્યોપમ                                                                                                               | ૧૦,૦૦૦વર્ષ                                                                                                                                                                                 |
| ઉત્તરશ્રેણિ-બલીન્દ્ર સિવાય ના      |                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                            |
| નવ નિકાય ની દેવી                   | ૧ાાા પલ્યોપમ                                                                                                             | ૧૦,૦૦૦વર્ષ                                                                                                                                                                                 |
|                                    | ઉત્તરશ્રેણિ બલીન્દ્રની દેવી<br>દક્ષિણ-શ્રેણિ ચમરેન્દ્રસિવાય<br>નાબાકીની નવ નિકાયની દેવી<br>ઉત્તરશ્રેણિ-બલીન્દ્ર સિવાય ના | દક્ષિણ-શ્રેણિ ચમરેન્દ્રની દેવી ગાપલ્યોપમ<br>ઉત્તરશ્રેણિ બલીન્દ્રની દેવી ૪ાાપલ્યોપમ<br>દક્ષિણ-શ્રેણિ ચમરેન્દ્રસિવાય<br>નાબાકીની નવ નિકાયની દેવી ાા પલ્યોપમ<br>ઉત્તરશ્રેણિ-બલીન્દ્ર સિવાય ના |

## [૩]વ્યંતર નિકાયના દેવ-દેવીનું આયુષ્ય

|              |             | -           |
|--------------|-------------|-------------|
| વ્યંતર નિકાય | ઉત્કૃષ્ટાયુ | જધન્યાયુ    |
| -દેવ         | ૧ પલ્યોપમ   | १०,००० वर्ष |
| -દેવી        | ાા પલ્યોપમ  | ૧૦,૦૦૦ વર્ષ |
|              |             | 1 J         |

## [૪]જયોતિષ નિકાય-દેવોનું આયુષ્ય

| ક્રમ વ | જયોતિષ્ક દેવ | ઉત્કૃષ્ટાયુ     | જધન્યાયુ   |
|--------|--------------|-----------------|------------|
| ૧ ચ    | ię           | ૧૫લ્ય.૧લાખ વર્ષ | ાપલ્યોપમ   |
| ર સ્   | Įų           | ૧૫લ્ય.૧૦૦૦વર્ષ  | ૦ાપલ્યોપમ  |
| 3 2    | ાહ           | ૧૫લ્યોપમ        | ૦ાપલ્યોપમ  |
| ४ न    | ાક્ષત્ર      | ાા પલ્યોપમ      | ૦ાપલ્યોપમ  |
| પ ત    | ારા          | ા પલ્યોપમ       | ૧/૮૫લ્યો૫મ |

191

# [૫]વૈમાનિક દેવોનું આયુષ્ય

| ક્રમ      | વૈમાનિક દેવો                 | ઉત્કૃષ્ટાયુ        | જધન્યાયુ           |
|-----------|------------------------------|--------------------|--------------------|
| ٩         | ૧-સૌધર્મ કલ્પના દેવ 👘        | ર સાગરોપમ          | ૧-પલ્યોલમ          |
| ર         | ૨-ઇશાન કલ્પના દેવ            | સાધિક-૨સાગરા₀      | સાધિક-૧૫લ્યો。      |
| з         | ૩-સાનત્કુમારકલ્પના દેવ       | ૭સાગરોપમ           | ર-સાગરોપમ          |
| 8         | ૪-માહેન્દ્રકલ્પના દેવ        | સાધિક૭-સાગરો૰      | સાધિક-૨સાગરો。      |
| પ         | પ-બ્રહ્મલોકકલ્પના દેવ        | ૧૦ સાગરોપમ         | ૭-સાગરોપમ          |
| ۶         | <i>ક</i> -લાંતક કલ્પના દેવ   | ૧૪ સાગરોપમ         | ૧૦સાગરોપમ          |
| ৩         | ૭-મહાશુક્ર કલ્પના દેવ        | ૧૭ સાગરોપમ         | ૧૪સાગરોપમ          |
| ٤         | ૮-સહસારકલ્પના દેવ            | ૧૮ સાગરોપમ         | ૧૭સાગરો <b>પમ</b>  |
| ٢         | ૯-આનત કલ્પના દેવ             | ૧૯ સાગરોપમ         | ૧૮સાગરોપમ          |
| 90        | ૧૦-પ્રાણત કલ્પના દેવ         | ૨૦ સાગરોપમ         | ૧૯સાગરોપમ          |
| ૧૧        | ૧૧- આરણ કલ્પના દેવ           | ૨૧ સાગરોપમ         | ૨૦સાગરોપમ          |
| ૧૨        | ૧૨- અચ્યુત કલ્પના દેવ        | ૨૨ સાગરોપમ         | ૨૧સાગરોપમ          |
| ૧૩        | ૧-સુદર્શન ગ્રૈવેયકના દેવ     | ર૩સાગરોપમ          | રરસાગરોપમ          |
| ૧૪        | ૨-સુપ્રતિષ્ઠ પ્રૈવેયકના દેવ  | ૨૪સાગરોપમ          | ર૩સાગરોપમ          |
| ૧૫        | ૩-મનોરમગ્રૈવેયકના દેવ        | ૨૫ સાગરોપમ         | ૨૪સાગરો૫મ          |
| <i>٩5</i> | ૪-સર્વતો ભદ્ર પ્રૈવેયકના દેવ | ર <i>ઽ</i> સાગરોપમ | ૨૫સાગરો૫મ          |
| ૧૭        | પ-સુવિશાળ પ્રૈવેયકના દેવ     | ર૭સાગરોપમ          | ર <i>ક</i> સાગરોપમ |
| १८        | ∽-સૌમનસ પ્રૈવેયકના દેવ       | ૨૮સાગરોપમ          | ૨૭સાગરોપમ          |
| ં ૧૯      | ૭-સુમનસ પ્રૈવેયકના દેવ       | ર૯સાગરોપમ          | ૨૮સાંગરોપમ         |
| ૨૦        | ૮-પ્રિયંકર પ્રૈવેયકના દેવ    | ૩૦સાગરોપમ          | ર૯સાગરોપમ          |
| ૨૧        | ૯-આદિત્ય પ્રૈવેયકના દેવ      | ૩૧સાગરોપમ          | ૩૦સાગરોપમ          |
| ૨૨        | ૧ વિજય અનુત્તરના દેવ         | ૩૩સાગરોપમ          | ૩૧સાગરોપમ          |
| ર૩        | રવૈજયંત અનુત્તરના દેવ        | ૩૩સાગરોપમ          | ૩૧સાગરોપમ          |
| .28       | ૩ જયન્ત અનુત્તરના દેવ        | ૩૩સાગરોપમ          | ૩૧સાગરોપમ          |
| રપ        | ૪અપરાજિત અનુત્તરના દેવ       | ૩૩સાગરોપમ          | ૩૧સાગરોપમ          |
| ૨૬        | સર્વાર્થસિધ્ધ અનુત્તરના દેવ  | ૩૩સાગરોપમ          | ૩૩સાગરોપમ          |
|           |                              |                    |                    |
|           |                              |                    |                    |

### [ઽ]જયોતિષ્ક નિકાયની દેવી નું આયુષ્ય

| ······································ | V                                            |            |
|----------------------------------------|----------------------------------------------|------------|
| ક્રમ જયોતિષ્ક દેવી                     | ઉત્કૃષ્ટાયુ                                  | જઘન્યાયુ   |
| ૧ ચંદ્ર વિમાનની દેવી                   | ગાપલ્યોપમ                                    | ાપલ્યોપમ   |
| ર સૂર્ય વિમાનની દેવી                   | ઉપર ૫૦હજાર વર્ષ<br>૦ાાપલ્યોપમ<br>ઉપર ૫૦૦વર્ષ | ૦ાપલ્યોપમ  |
| ૩ ગ્રહ વિમાનની દેવી                    | ૦ાાપલ્યોપમ                                   | ૦ાપલ્યોપમ  |
| ૪ નક્ષત્ર વિમાનની દેવી                 | સાધિક ૦ાપલ્યોપમ                              | ૦ાપલ્યોપમ  |
| પ તારા વિમાનની દેવી                    | સાધિક ૧/૮૫લ્યોપમ                             | ૧/૮૫લ્યોપમ |
|                                        |                                              | 1          |

### [૭]વૈમાનિક નિકાયની દેવી નું આયુષ્ય

|      | L                      | <u> </u>    | <u>v</u>        |
|------|------------------------|-------------|-----------------|
| ક્રમ | વૈમાનિક દેવી           | ઉત્કૃષ્ટાયુ | જધન્યાયું       |
| ૧    | સૌધર્મ-પરિગૃહીતા દેવી  | ૭ પલ્યોપમ   | ૧ પલ્યોપમ       |
| ૨    | સૌધર્મ-અપરિગૃહીતા દેવી | ૫૦ પલ્યોપમ  | ૧ પલ્યોપમ       |
| 3    | ઇશાન-પરિગૃહતા દેવી     | ૯ પલ્યોપમ   | સાધિક-૧ પલ્યોપમ |
| ጸ    | ઇશાન-અપરિંગૂહતા દેવી   | ૫૫ પલ્યોપમ  | સાધિક ૧ પલ્યોપમ |
|      | -                      |             |                 |

### [૮]નારકીના આયુષ્ય નું પ્રમાણ

| ક્રમ |   | નારકી જીવો              | ઉત્કૃષ્ટાયુ | જઘન્યાયું   |
|------|---|-------------------------|-------------|-------------|
|      | ٩ | રત્નપ્રભા નરકના જીવો    | ૧-સાગરોપમ   | १००००वर्ष   |
|      | ૨ | શર્કરા પ્રભા નરકના જીવો | ૩-સાગરોપમ   | ૧-સાગરોપમ   |
|      | З | વાલુકા પ્રભા નરકના જીવો | ૭-સાગરોપમ   | ૩-સાગરોપમ   |
|      | 8 | પંક પ્રભા નરકના જીવો    | ૧૦-સાગરોપમ  | ૭-સાગરોપમ   |
|      | પ | ધૂમ પ્રભા નરકના જીવો    | ૧૭-સાગરોપમ  | ૧૦-સાગરોપમ  |
|      | ۶ | નમઃપ્રભા નરકના જીવો     | ૨૨-સાગરોપમ  | ૧૭-સાગરોપમ  |
|      | ৩ | મહાતમઃપ્રભા નરકના જીવો  | ૩૩-સાગરોપમ  | ર ર-સાગરોપમ |

નોંધઃ- આ ઉત્કૃષ્ટ કે જધન્યાયુ નરકભૂમિને સામાન્યથી આશ્રીને છે. બાકી તેના પ્રતર દીઠ જઘન્ય કે ઉત્કૃષ્ટ આયુ માટે અધ્યાયઃ૩ - સૂત્ર ૪ તથા અધ્યાયઃ૪-સૂત્ર૪૩ની અભિનવટીકા જોવી

### તિર્યચોના આયુષ્યનું પ્રમાણ

| ક્રમ | તિર્યંચજીવ                          | ઉત્કૃષ્ટાયુ        | જધન્યાયું    |
|------|-------------------------------------|--------------------|--------------|
|      |                                     |                    |              |
| ٩    | સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય                  | અંતર્મુહૂર્ત       | અંતર્મુહૂર્ત |
| ૨    | બાદર પૃથ્વીકાય                      | <b>૨૨૦૦૦ વર્ષ</b>  | અંતર્મુહૂર્ત |
| 3    | બાદર અપ્કાય                         | <b>७००० वर्ष</b>   | અંતર્મુહૂર્ત |
|      | બાદર તેઉકાય                         | ત્રણ અહોરાત્ર      | અંતર્મુહૂર્ત |
| પ    | બાદર વાયુકાય                        | ૩૦૦૦વર્ષ           | અંતર્મુહૂર્ત |
| ٦    | પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય                 | १००००वर्ष          | અંતર્મુહૂર્ત |
| ভ    | બેઇન્દ્રિય                          | ૧૨વર્ષ             | અંતર્મુહૂર્ત |
| ٢    | તેઇન્દ્રિય                          | ૪૯દિવસ             | અંતર્મુહૂર્ત |
| ૯    | ચઉરિન્દ્રિય                         | કમાસ               | અંતર્મુહૂર્ત |
| ٩0   | પંચેન્દ્રિય ગર્ભજ જળચર              | ક્રોડ પૂર્વ વર્ષ   | અંતર્મુહૂર્ત |
| 99   | પંચેન્દ્રિય ગર્ભજ ઉરપરિસર્પ         | ક્રોડ પૂર્વ વર્ષ   | અંતર્મુહૂર્ત |
| ૧૨   | પંચેન્દ્રિય ગર્ભજ ભૂજ પુરિસર્પ      | કોડ પૂર્વ વર્ષ     | અંતર્મુહૂર્ત |
| ૧૩   | પંચેન્દ્રિય ગર્ભજ ચતુષ્પદ           | ૩ પલ્યોપમ          | અંતર્મુહૂર્ત |
| १४   | પંચેન્દ્રિય ગર્ભજ ખેચર              | ૫ પલ્યોપમ ની       | અંતર્મુહૂર્ત |
| •    |                                     | અસંખ્યાત મો ભાગ    |              |
| ૧૫   | પંચેન્દ્રિય સંમૂર્છિમ જળચર          | ક્રોડ પૂર્વ વર્ષ   | અંતર્મુહૂર્ત |
| ٩۶   | પંચેન્દ્રિય સંમૂર્છિમ ચતુષ્પદ       | ८४००० <b>વ</b> ર્ષ | અંતર્મુહૂર્ત |
| ૧૭   | પંચેન્દ્રિય સંમૂર્છિમ ખેચર          | ૭૨૦૦૦ વર્ <u>ષ</u> | અંતર્મુહૂર્ત |
| ٩८   | પંચેન્દ્રિય સંમૂર્છિમ ઉરપરિસર્પ     | પ૩૦૦૦વર્ષ          | અંતર્મુહૂર્ત |
| ૧૯   | પંચેન્દ્રિય સંમૂર્છિમ               | ૪૨૦૦૦વર્ષ          | અંતર્મુહૂર્ત |
|      | ભૂજ પુરિસર્પ                        |                    |              |
| १७   | પંચેન્દ્રિય સંમૂછિમ<br>ભૂજ પુરિસર્પ | ४२०००वर्ष          | અંતમુંહૂર્ત  |

### મનુષ્ય-આયુનું પ્રમાશ

| ક્રમ | મનુષ્ય           | ઉત્કૃષ્ટાયુ  | જધન્યાયું    |
|------|------------------|--------------|--------------|
| ٩    | ગર્ભજ મનુષ્ય     | ૩૫લ્યોપમ     | અંતર્મુહૂર્ત |
| ૨    | સંમૂર્છિમ મનુષ્ય | અંતર્મુહૂર્ત | અંતર્મુહૂર્ત |
|      |                  |              |              |

# પરિશિષ્ટ: ૬

શાશ્વતા ચૈત્યો તથા પ્રતિમાજીઓનું યંત્ર

| ક્રમ | સ્થાન                     | ચૈત્ય | પ્રત્યેક ચૈત્યે | કુલ પ્રતિમાજીની |
|------|---------------------------|-------|-----------------|-----------------|
|      |                           |       | પ્રતિમાજી       | ં સંખ્યા        |
|      | ૧ મેરુ પર્વત-             |       |                 |                 |
|      | -ભદ્રશાલ વનમાં            | 8     | 920             | 860             |
|      | -નંદન વનમાં               | 8     | १२०             | 860             |
|      | -સૌમનસ વનમાં              | 8     | १२०             | 860             |
|      | -પાંડુક વનમાં             | 8     | १२०             | 860             |
|      | -ચૂલિકા ઉપર               | ૧     | १२०             | ঀ૨০             |
| ;    | ર ઉત્તર કુંરુમાં          | ٩     | १२०             | १२०             |
|      | ૩ દેવ કુરુમાં             | ٩     | १२०             | ঀ২০             |
| 2    | ૪ જંબૂ વૃક્ષ પરિવાર       | ૧૧૭   | ঀ২০             | <b>૧</b> ૪૦૪૦   |
|      | -મધ્યનું જંબૂ વૃક્ષ ૧     |       |                 |                 |
|      | -ફરતા જંબૂ વૃક્ષ ૧૦૮      |       |                 |                 |
|      | -બાહય વનમાં ૮             |       |                 |                 |
| ۱    | ષ શાલ્મની વૃક્ષ પરિવારના  | ૧૧૭   | १२०             | ৭४০४০           |
|      | -મધ્યનું શાલ્મની વૃક્ષ ૧  |       |                 |                 |
|      | -ફરતા શાલ્મની વૃક્ષ ૧૦    | 1     |                 |                 |
|      | <u>-બાહય વનમાં ૮</u>      |       |                 |                 |
| -    | <u> ગજદન્તા પર્વત ઉપર</u> | ۴.    | १२०             | 860             |
| Ś    | ૭ નાના દૂહો મધ્યે         | १०    | १२०             | १२००            |
|      | ઉત્તર કુંરુમાં - પ        |       |                 |                 |
|      | દેવકુંરુમાં-પ             |       |                 |                 |
| Ċ    | ૮ કંચન ગિરિ ઉપર           | २००   | १२०             | 58000           |
|      | -ઉત્તર કુરુમાં-૧૦૦        |       |                 |                 |
|      | -દેવકુરુમાં - ૧૦૦         |       |                 |                 |
| (    | ૯ દિગ્ગજ પર્વતો ઉપર       | ٤     | १२०             | ७२७             |
| ૧૦   | ૦ યમકાદિ ચાર પર્વત        | 8     | १२०             | 860             |
|      | સરવાળો આગળ લઇ ગય          | 1896  | 920             | 49820           |

તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવટીકા

| ક્રમ           | સ્થાન                              | ચૈત્ય      | પ્રત્યેક ચૈત્યે  | કુલ પ્રતિમાજીની |
|----------------|------------------------------------|------------|------------------|-----------------|
|                |                                    |            | પ્રતિમાજી        | સંખ્યા          |
|                | સરવાળો આગળ લાવ્યા.                 | ४७८        | ૧૨૦              | ૫૭૪૮૦           |
| ૧૧             | મોટા કુંડ-૨                        |            |                  |                 |
|                | -સીતા પ્રપાત કુંડ મધ્યે            | ٩          | ૧૨૦              | ૧૨૦             |
|                | -સીતોદા પ્રપાતકુંડ મધ્યે           | ٩          | ૧૨૦              | १२०             |
| ૧૨             | મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં-               |            |                  |                 |
|                | -૩૨ વિજયના ૩૨ વૈતાઢય               | ૩૨         | 920              | <b>३८४०</b>     |
|                | -૩૨ વિજયની ક૪નદીના કુંડો           | <b>४</b> २ | ૧૨૦              | ०७२७            |
|                | -૧૬ વક્ષરકાર                       | ٩۶         | १२०              | ૧૯૨૦            |
|                | -૧૨ અંત નંદી                       | ૧૨         | ૧૨૦              | १४४०            |
| ૧૩             | ભરતાદિ ક વર્ષક્ષેત્રોમાં           |            |                  | · · · · · ·     |
|                | -પ્રત્યેક ક્ષેત્રની બે નદીના કુંડો | ૧૨         | ૧૨૦              | ঀ४४০            |
|                | -ભરતનો દીર્ધવૈતાઢય-                | ٩          | <sup>-</sup> १२० | ૧૨૦             |
|                | -ઐરાવતનો દીર્ઘવૈતાઢય               | વ          | १२०              | ૧૨૦             |
| <br>           | -વૃત્ત,વૈતાઢય-                     | 8          | ঀ২০              | ४८०             |
| १४             | <i>ડ-</i> વર્ષઘર પર્વતોમાં         |            |                  |                 |
|                | મોટા - ક દૂહ                       | ۶          | ঀ૨০              | ७२०             |
|                | પર્વતના ફૂટ ઉપર                    | ۶          | १२०              | ૭૨૦             |
| જંબ <u>ૂ</u> િ | <b>લેપમાં કુ</b> લ                 | ક૩૫        | ૧૨૦              | ७९२००           |
| ધાતક           | ી ખંડમાં - ૧૨૭૨                    |            |                  |                 |
| જંબૂર્લિ       | દ્વેપર્વત્                         |            |                  |                 |
| પૂર્વ ઘ        | ાતકી ખંડમાં ૬ ૩૫                   |            |                  | -               |
| પશ્ચિ          | મ ઘાતકી ખંડમાં <i>ક</i> ૩પ         | 1290       | ૧૨૦              | ૧,૫૨,૪૦૦        |
| ઇક્ષુક         | ાર પર્વત પર                        | ર          | ૧૨૦              | २४०             |
| અર્ઘપુ         | ાષ્કરવર દીપમાં -૧૨૭૨               |            |                  |                 |
| -જંબૂ          | દ્વિપની જેમજ-પૂર્વમાં કર્ઉપ        |            |                  |                 |
| પુષ્કર         | ાર્ઘના પશ્ચિમમાં ક૩પ               | ૧૨૭૦       | ૧૨૦              | ૧,૫૨,૪૦૦        |
| ઇક્ષુક         | ાર પર્વત પર                        | ર          | ૧૨૦              | २४०             |
| સરવ            | રાળો આગળ લઇ ગયાં                   | ૩૧૭૯       | ૧૨૦              | ३,८१,४८०        |

| સ્થાન                     | ચૈત્ય    | પ્રત્યેક ચૈત્યે<br>પ્રતિમાજી | કુલ પ્રતિમાજીન<br>ની સંખ્યા |
|---------------------------|----------|------------------------------|-----------------------------|
| -સરવાળો આગળ લાવ્યા-       | ૩૧૭૯     | 920                          | ३,८१,४८०                    |
| -માનુષોત્તર પર્વત ઉપર     | 8        | १२०                          | 820                         |
| અઢી દીપમાં કુલ ચૈત્ય      | 3123     | ٩२०                          | ३,८१,८४०                    |
| -આઠમા નંદીશ્વર દ્વીપે-    |          |                              |                             |
| દ્વીપમાં આવેલ જિનાલય      | પર       | ૧૨૪                          | 5886                        |
| -દધિમુખ પર્વત પર-[૪]      |          |                              |                             |
| -અંજનગિરિ પર -[૧]         |          | •                            |                             |
| -રતિકર પર્વત પર-[૮]       |          |                              |                             |
| એક દિશામાં આવેલ વિ ૩      |          |                              |                             |
| ચારે દિશા મળીને ૧૩x૪=૫ર   | 2        |                              |                             |
| -ચારે દિશામાં રાજધાનીના   | ૧૬       | १२०                          | १७२०                        |
| -૧૫માં કુંડલ દ્વીપે-      | 8        | ૧૨૪                          | ४७५                         |
| -૨૧ માં રૂચક દ્વીપે-      | 8        | ૧૨૪                          | <u> </u>                    |
| તીર્છાલોકમાં રહેલા ચૈત્યો | ૩૨૫૯     |                              | ૩,૯૧,૩૨૦                    |
| વ્યંતર                    | અસંખ્યાત | <b>૧૮૦</b>                   | અસંખ્યાત                    |
| જયોતિષ્ક                  | અસંખ્યાત | 920                          | અસંખ્યાત                    |

### નોંધઃ- વ્યન્તર અને જયોતિષ્કમાં અસંખ્યાત જિનાલય હોવાથી તેની આંકડાકીય સંખ્યાગણના થઇ શકે નહીં

તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવટીકા

|          | અધોલોકના ભવનોમાં જિનચૈત્યોની સંખ્યા |             |         |                      |  |
|----------|-------------------------------------|-------------|---------|----------------------|--|
| ક્રમ     | અધોલોકમાં સ્થાન                     | જિન ચૈત્ય   | 1       | ચે કુલ જિન           |  |
|          |                                     | સંખ્યા      | પ્રતિમા | ંપ્રતિમાની સંખ્યા    |  |
| ٩        | અસુરકુમાર                           | 58,00,000   | 920     | ૧૧,૫૨,૦૦૦            |  |
|          | -દક્ષિણમાં ૩૪લાખ                    |             |         |                      |  |
|          | -ઉત્તરમાં ૩૦ લાખ                    |             |         |                      |  |
| ૨        | નાગકુમાર                            | ٢४,००,०००   | 920     | ૧૫,૧૨,૦૦૦            |  |
|          | -દક્ષિણમાં ૪૪લાખ                    |             |         |                      |  |
|          | -ઉત્તરમાં ૪૦લાખ                     |             |         |                      |  |
| 3        | સુવર્ણકુમાર                         | ७२,००,०००   | ٩८०     | 92,65,000            |  |
|          | -દક્ષિણમાં ૩૮લાખ                    |             |         |                      |  |
|          | -ઉત્તરમાં ૩૪લાખ                     |             |         |                      |  |
| 8        | વિદ્યુતકુમાર                        | 95,00,000   | ٩८०     | 93,52,000            |  |
|          | -દક્ષિણમાં ૪૦લાખ                    |             |         |                      |  |
|          | -ઉત્તરમાં ૩કલાખ                     |             |         |                      |  |
| પ        | અગ્નિકુમાર                          | ७९,००,०००   | ٩८0     | 93,52,000            |  |
|          | -દક્ષિણમાં ૪૦લાખ                    |             |         |                      |  |
|          | -ઉત્તરમાં ૩ <i>૬</i> લાખ            |             |         |                      |  |
| ۶        | દ્વીપકુમાર                          | ७.५,००,०००  | ٩८0     | १३, <i>५८,</i> ०००   |  |
|          | -દક્ષિણમાં ૪૦લાખ                    |             |         |                      |  |
|          | -ઉત્તરમાં ૩કલાખ                     |             |         |                      |  |
| ৩        | ઉદંધિકુમાર                          | ७५,००,०००   | ٩८०     | ٩३, <i>۶८,</i> ००० ं |  |
|          | -દક્ષિણમાં ૪૦લાખ                    |             |         |                      |  |
|          | -ઉત્તરમાં ૩ <i>૬</i> લાખ            |             |         |                      |  |
| C        | દિશિકુમાર                           | ७५,००,०००   | ٩८०     | 93,52,000            |  |
|          | -દક્ષિણમાં ૪૦લાખ                    |             |         |                      |  |
| -        | -ઉત્તરમાં ૩કલાખ                     |             |         |                      |  |
| <u> </u> | વાયુકુમાર                           | 65,00,000   | १८०     | ૧૭,૨૮,૦૦૦            |  |
|          | -દક્ષિણમાંપ૦લાખ                     |             | 1       |                      |  |
|          | -ઉત્તરમાં૪ <i>૬</i> લાખ             |             |         |                      |  |
| ૧૦       | સ્તનિતકુમાર                         | ७९,००,०००   | ٩८0     | 93,52,000            |  |
|          | દક્ષિણમાં ૪૦લાખ                     |             |         |                      |  |
|          | ઉત્તરમાં ૩કલાખ                      |             |         |                      |  |
| કલ       | સંખ્યા                              | 9.92.00.000 | 120 1   | 3८ <b>૯</b> ,00,000  |  |
| 3        |                                     | -,,,        |         | ,,                   |  |

Jain Education International

### ઉર્ધ્વલોકના શાશ્વત ચૈત્યોની સંખ્યા

| ક્રમ ઉર્ઘ્વલોક        | ચૈત્ય સંખ્યા | પ્રત્યેક<br>ચૈત્ય પ્રતિમા |            | કુલજિન<br>પ્રતિમાજી |
|-----------------------|--------------|---------------------------|------------|---------------------|
| ૧ સૌધર્મ કલ્પે        | ३२,००,०००    | ٩८0                       | પ૭,        | 50,00,000           |
| ૨ ઇશાન કલ્પે          | 22,00,000    | ٩८0                       | ૫૦,        | 80,00,000           |
| ૩ સાનત્કુમાર કલ્પે    | 92,00,000    | ٩८0                       | ૨૧,        | 50,00,000           |
| ૪ માહેન્દ્ર કલ્પે     | ٥,00,000     | ٩८0                       | ٩૪,        | 80,00,000           |
| ૫ બ્રહ્મલોક કલ્પે     | 8,00,000     | ٩८0                       | ७,२०,००,०० |                     |
| ૬ લાંતક કલ્પે         | 40,000       | ٩८0                       | 60,00,000  |                     |
| ૭ મહાશુક્ર કલ્પે      | ४०,०००       | ٩८0                       | ७२,००,०००  |                     |
| ૮ સહસ્રાર કલ્પે       | 5,000        | 920                       | 10,20,000  |                     |
| ૯-૧૦ આનત-પ્રાણત કલ્પે | 800          | ٩८0                       | ७२,०००     |                     |
| ૧૧ ૧૨આરણ-અચ્યુત કલ્પે | 300          | ٩८0                       |            | ૫૪,૦૦૦              |
| જ્ઞૈવેયક પ્રથમ ત્રિક  | ૧૧૧          | १२०                       |            | ૧૩,૩૨૦              |
| પ્રૈવેયક બીજી ત્રિક   | ৭০৩          | 920                       |            | ૧૨,૮૪૦              |
| પ્રૈવેયક ત્રીજી ત્રિક | ૧૦૦          | 920                       | ० १२,०००   |                     |
| પાંચ અનુત્તર          | પ            | १२०                       |            | 500                 |
| ઉર્ધ્વલોક કુલ સંખ્યા  | ८४,৫७,०२उ    | 9                         | પર,હ       | :४,४४,७५०           |

### કુલ જિન ચૈત્ય સંખ્યા

| ૧ ઉર્ધ્વલોક | ८४,૯७,०२उ   | ૧૫૨,૯૪,૪૪,૭૬૦  |
|-------------|-------------|----------------|
| ૨ અધોલોક    | ७,७२,००,००० | 1326,50,00,000 |
| ૩ તીર્છાલોક | ૩,૨૫૯       | ૩,૯૧,૩૨૦       |
| કુલ સંખ્યા  | ८,५७,००,२८२ | ૧૫૪૨,૫૮,૩૬૦૮૦  |

**નોંધઃ-** (૧) વ્યંતર જયોતિષ્ક્રમાં અસંખ્યાત ચૈત્યો છે. (૨) વ્યંતર જયોતિષ્ક્રમાં પ્રતિમાજી પણ અસંખ્ય જ છે.

### શાશ્વત ચૈત્યો સંબંધિ વિશેષ વિગતો

[૧] દરેક ચૈત્યમાં ચૌમુખી રૂપે આ પ્રતીમાજી રહેલા છે.

[૨] પૂર્વસન્મુખ ૠષભાનન,દક્ષિણ સન્મુખ ચંદ્રાનન,પશ્ચિમસન્મુખ વારિષેણ,ઉત્તર સન્મુખ વર્ધમાન સ્વામી હોય છે

[૩] ઉર્ધ્વ અને અધોલોકમાં ઉત્સેધાંગુલ થી સાત હાથ પ્રમાણ ની શાશ્વતી પ્રતીમા હોય છે મધ્યલોકમાં ૫૦૦ ધનુષ ની શાશ્વતી પ્રતીમા હોય છે

[૪] વૈમાનિક વિમાનો,નંદીશ્વર દ્વીપ,કુંડલદ્વીપ,રૂચક દ્વીપમાં શાશ્વત જિનાલય-૧૦૦ યોજન લાંબા-૫૦ યોજન પહોળા-૭૨યોજન ઉંચા છે.

[૫] દેવકુરુ-ઉત્તરકુરુ,મેરુપર્વતના ચારે વનો,વક્ષસ્કાર પર્વતો,ગજદન્તા ઇક્ષુકાર,માનુષોત્તર પર્વત પરના,વર્ષઘરપર્વતો પર,ભવનપતિમાં અસુરકુમાર નિકાયના-આટલા ચૈત્યો પ૦ યોજન લાંબા,૩*૬* યોજન ઉચાં-૨૫ યોજન પહોળા હોય છે.

[5] ભવનપતિમાં નાગકુમારાદિબાકીની નિકાયના ચૈત્યો ૨૫યો.લાંબા ૧૨ાા યોજન પહોળા,૧૮યોજન ઉંચા હોય છે.

[૭] વ્યન્તર નિકાયના ચૈત્યો ૧૨ાા યોજન લાંબા, કા યોજન પહોળા, ૯ યોજન ઉંચા હોય છે

[૮] મેરુ પર્વતની ચુલિકા,યમકાદિ પર્વત,કંચન ગિરિ પર્વતો,દીર્ઘ વૈતાઢ્ય, વૃત્ત વૈતાઢ્ય,સર્વે દ્રહોમાં,દિગ્ગજ પર્વતો,જંબૂ વગેરે વૃક્ષો, સર્વે પ્રપાત કુંડોમાં આ ચૈત્યો ૧ ગાઉ લાંબા,૦ાા ગાઉ પહોળા,૧૪૪૦ ધનુષ ઉંચા હોય છે.

[૯] જિન પ્રતિમાજી ઉર્ધ્વ અને અધોલોકમાં પ્રત્યેક જિનાલયમાં ૧૮૦-૧૮૦ પ્રતિમાજી હોય છે. ઉર્ધ્વલોકમાં ત્રૈવેયક તથા અનુત્તરમાં ૧૨૦-૧૨૦ પ્રતિમાજી હોય છે.તીર્છાલોકમાં ઽ૦ચૈત્યોમાં ૧૨૪-૧૨૪અને ૩૧૯૯માં ૧૨૦-૧૨૦ પ્રતિમાજીહોયછે.

### 

### ૧૭૫

# પરિશિષ્ટઃપ સંદર્ભ સૂચિ

| ક્રમ સંદર્ભ-પુસ્તકનું નામ                                   | ટીકાકાર/વિવેચક વિ.       |
|-------------------------------------------------------------|--------------------------|
| १. तत्त्वार्थाधिगम सूत्रम् — प्रथमोभाग                      | श्री सिद्धसेन गणिजी      |
| २. तत्त्वार्थाधिगम सूत्रम् द्वितीयोभाग                      | श्री सिद्धसेन गणिजी      |
| <i>उ.</i> तत्त्वार्थसूत्रम्                                 | श्री हरिभद्र सूरिजी      |
| ४. सभाष्यतत्वार्थाधिगमसूत्राणि (सटीप्पण)                    | श्री मोतीलाल लाधाजी      |
| ५. सभाष्यतत्वाथाधिगमसूत्राणि (भाषानुवाद)                    | श्री खूबचन्द्रजी         |
| <i>s</i> . तत्त्वार्थाधिगम सूत्र (भाष्य तर्कानुसारिणी भा.१) | श्री यशोविजयजी           |
| ૭. તત્ત્વાર્થ સૂત્ર                                         | શ્રી સુખલાલજી            |
| ૮. તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર                                    | શ્રી રાજશેખર વિજયજી      |
| ૯. તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર                                    | શ્રી શાંતિલાલ કેશવલાલ    |
| ૧૦. તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર સારબોધિની ભા.૧                    | શ્રી પ્રભુદાસ બેચરદાસ    |
| ૧૧. તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર સારબોધિની ભા.૨                    | શ્રી પ્રભુદાસ બેચરદાસ    |
| ૧૨. તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર રહસ્યાર્થ                         | શ્રી શ્રેયસ્કર મંડળ      |
| ૧૩. તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર હિન્દી અનુવાદ                     | શ્રી લાભસાગરજી ગણિ       |
| ૧૪. તત્ત્વાથધિગમ સૂત્ર પદ્યાનુવાદ                           | શ્રી રામવિજયજી           |
| ૧૫. તત્ત્વાર્થા સૂત્ર પદ્યાનુવાદ                            | શ્રી સંત બાલજી           |
| ૧૬. તત્ત્વાર્થ પ્રશ્નોત્તર દીપિકા ભાગ -૧                    | શ્રી શંકરલાલ કાપડીયા     |
| १७. तत्त्वार्थ वार्तिक (राजवार्तिक-१)                       | श्री अकलङ्क देव          |
| <b>९८. तत्त्वार्थ वार्तिक (राजवार्तिक-२)</b>                | श्री अकलङ्क देव          |
| १७. तत्त्वार्थ श्लोकवार्तिकालंकार: खण्ड १थी६                | श्री विद्यानन्द स्वामीजी |
| २०. तत्त्वार्थ वृति                                         | श्री श्रुत सागरजी        |
| २९. तत्त्वार्थं सूत्र सुखबोधिवृति                           | श्री भाष्कर नन्दिजी      |
| २२. तत्त्वार्थ सार                                          | श्री अमृत चन्द्र सूरिजी  |
| २३. सर्वार्थ सिद्धि                                         | श्री पूज्यपाद स्वामीजी   |
| २४. अर्थ प्रकाशिका                                          | श्री सदासुखदासजी         |
| ૨૫. તત્ત્વાર્થ સૂત્ર/મોક્ષશાસ્ત્ર                           | શ્રી રામજી વકીલ          |
| ૨ <i>૬</i> . તત્ત્વાર્થ સૂત્રના આગમ આધાર સ્થાનો             | શ્રી દીપરત્ન સાગર        |
| ૨૭. તત્ત્વાર્થ પરિશિષ્ટ                                     | શ્રી સાગરાનંદ સૂરિજી     |
| २८. तत्वार्थसूत्र कतृ तन्मतनिर्णय                           | શ્રી સાગરાનંદ સૂરિજી     |
|                                                             | 1                        |

| તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર | અભિનવટીકા |
|-----------------------|-----------|
|                       |           |

| ક્રમ સંદર્ભ-પુસ્તકનું નામ                     | ટીકાકાર/વિવેચક વિ.       |
|-----------------------------------------------|--------------------------|
| २८. दुव्य लोकप्रकाश                           | श्री विनयविजयजी          |
| <b>30. क्षेत्र लोकप्रका</b> श                 | श्री विनयविजयजी          |
| ३१. काल लोक्प्रकाश                            | श्री विनयविजयजी          |
| ३२. भाव लोक्प्रकाश                            | श्री विनयविजयजी          |
| <b>ડે</b> ૩. નય કર્શિકા                       | श्री विनयविजयजी          |
| <u> </u>                                      | श्री रत्नप्रभाचार्य      |
| उप. स्याद्वाद मञ्जरी                          | श्री मल्लि्षेणशृटि       |
| <b>उ</b> . विशेषावश्यक सूत्र <b>ञ भाग-१-२</b> | श्री जिनभद्रगणि          |
| उ७. बृहत् क्षेत्र समास                        | श्री जिनभद्रगणि          |
| <b>३८. बृहत् सङ्ग्रहणी</b>                    | श्री जिनभद्रगणि          |
| ३८. लघुक्षेत्र समास                           | श्री जिनभद्रगणि          |
| ૪૦. જીવ વિચાર                                 | શ્રી શાંતિ સૂરિજી        |
| ૪૧. નવતત્ત્વ પ્રકરણ સાર્થ                     |                          |
| ४२. नवतत्व साहित्यसंग्रह                      | श्री उदयविजयजी गणि       |
| ૪૩. દંડક પ્રકરશ                               | શ્રી ગજસાર મુનિજી        |
| ૪૪. જંબૂદ્વીપ સંગ્રહણી                        | શ્રી હરિભદ્ર સૂરિજી      |
| ૪૫. જંબૂદ્વીપ સમાસ પૂજા પ્રકરશ                | શ્રી ઉમાસ્વાતિજી         |
| ૪ <i>૬</i> . પ્રશમરતિ પ્રકરશ                  | શ્રી ઉમાસ્વાતિજી         |
| ૪૭. પ્રતિક્રમણ સૂત્ર અભિનવટીકા ભાગ ૧થી ૩      | શ્રી ધીરજલાલ ટોકરશી      |
| ૪૮. પંચ સંગ્રહ                                | શ્રી ચન્દ્ર મહત્તરાચાર્ય |
| ૪૯. પંચ વસ્તુ                                 | શ્રી હરિભદ્ર સૂરિજી      |
| ૫૦. શ્રાધ્ધ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃતિ             | શ્રી રત્ન શેખર સૂરિજી    |
| પ૧. કર્મગ્રન્થ ૧થીપ                           | શ્રી દેવેન્દ્ર સૂરિજી    |
| પ૨. પાક્ષિકસૂત્રવૃતિ તથા શ્રમણસૂત્રવૃતિ       | -                        |
| પ૩. યોગ શાસ્ત્ર                               | શ્રી હેમચંદ્રા ચાર્યજી   |
| ૫૪. ધર્મરત્ન પ્રકરશ                           | શ્રી દેવેન્દ્રસૂરિજી     |
| ५५. अभिधान राजेन्द्र कोश गा. १-७              | श्री राजेन्द्रसूरिजी     |
| ५. अल्पपरिचित सैद्धान्तिक शब्दकोष १-५         | श्री सागरनंदसूरिजी       |
| ५७. आगम सुधासिंधु — ४५ आगम मूल                | श्री जिनेन्द्र सूरिजी    |

995

www.jainelibrary.org

### અમારા પ્રકાશનો

[1]

[१] अभिनव हेम लघुप्रक्रिया-१ सप्ताङ्ग विवरणम् [२]अभिनव हेम लघुप्रक्रिया-२ सप्ताङ्ग विवरणम् [३]अभिनव हेम लघुप्रक्रिया-३ सप्ताङ्ग विवरणम् [४]अभिनव हेम लघुप्रक्रिया-४ सप्ताङ्ग विवरणम् [५]कदन्तमाला [६]चैत्यवन्दन पर्वमाला ७]चैत्यवन्द सङ्ग्रह-तीर्थ जिन विशेष [८]चैत्यवन्दन चोविशी [९] शतुञ्चय भकित (आवति-दो) [१०]अभिनव जैन पञ्चाङ्ग २०४६. [૧૧] અભિનવ ઉપદેશ પ્રાસાદ-૧ શ્રાવક કર્તવ્ય-૧થી ૧૧ [૧૨]અભિનવ ઉપદેશ પ્રાસાદ-૨ શ્રાવક કર્તવ્ય-૧૨ થી ૧૫ [૧૩]અભિનવ ઉપદેશ પ્રાસાદ-૩ શ્રાવક કર્તવ્ય-૧ ૬થી ૩૬ [૧૪]નવપદ-શ્રીપાલ [-શાશ્વતી ઓળીના વ્યાખ્યાન ૩પે] <u>૧</u>૫ોસમાધિમરણ [૧ 5]ચૈત્વંદન માળા [૭૭૯ ચૈત્યવંદનોનો સંગ્રહ] [૧૭]તત્ત્વાર્થ સત્ર પ્રબોધટીકા અધ્યાય-૧] [૧૮]તત્ત્વાર્થ સૂત્રના આગમ આધાર સ્થાનો [૧૯]સિધ્ધાચલનો સાથી (આવૃત્તિ-બે) [૨૦]ચૈત્ય પરિપાટી રિ૧]અમદાવાદ જિનમંદિર-ઉપાશ્રય આદિ ડિરેક્ટરી [૨૨]શત્રુંજય ભકિત (આવૃત્તિ-બે) [૨૩]શ્રી નવકાર મંત્ર નવલાખ જાપ નોંધપોથી રિ જે શ્રી ચારિત્ર પદ એક કરોડ જાપ નોંધપોથી [૨૫]શ્રી બારવ્રત પુસ્તિકા તથા અન્ય નિયમો-[આવૃત્તિ-ચાર] [૨૬]અભિનવ જૈન પંચાગ-૨૦૪૨ [૨૭]શ્રી જ્ઞાનપદ પૂજા [૨૮]અંતિમ આરાધના તથા સાધુ સાધ્વી કાળધર્મ વિધિ [૨૯]શ્રાવક અંતિમ આરાધના [આવૃત્તિ-૨] [30]વીતરાગ સ્તુતિ સંચય [૧૧૫૧-ભાવવાહી સ્તુતિઓ]

| [૩૧](પૂજય આગમોધ્ધારક સમુદાયના) કાર   | યમી સંપર્ક સ્થળો |     |
|--------------------------------------|------------------|-----|
| [૩૨]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા | -અધ્યાય-         | ૧   |
| [૩૩]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા | -અધ્યાય-         | 2   |
| [૩૪]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા | -અધ્યાય-         | З   |
| [૩૫]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા | -અધ્યાય-         | · 8 |
| [૩૬]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા | -અધ્યાય-         | પ   |
| [૩૭]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા | -અધ્યાય-         | ۶   |
| [૩૮]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા | -અધ્યાય-         | 9   |
| [૩૯]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા | -અધ્યાય-         | ٢   |
| [૪0]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા | -અધ્યાય-         | ૯   |
| [૪૧]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા | -અધ્યાય-         | ૧૦  |

2

### પુસ્તક સંબંધિ પત્ર સંપર્ક

પૂજય મુનિશ્રી દીપરત્નસાગરજી અભિનવ શ્રુત પ્રકાશન મહેતા પ્ર.જે ફોન- [0]૭૮*૬૬*૩ [R] ૭૮૮૩૦ જેસંગ નિવાસ, પ્રધાન ડાકઘર પાછળ

જામનગર-૩૬૧૦૦૧

પૂજય મુનિરાજ શ્રી સુધર્મસાગરજીમ.સા. **શ્રી અભિનવ શ્રુત પ્રકાશન** શૈલેષ કુમાર રમણલાલ ધીયા સી-૮ વૃન્દાવન વિહાર ફ્લેટ્સ રવિ કિરણ સોસાયટી પાસે વાસણા-અમદાવાદ-૭

-ઃખાસ સુચનાઃ-

પત્ર પૂજય મહારાજ સાહેબના નામે જ કરવો ગૃહસ્થના નામે કારાયેલ પત્ર વ્યવહારના કોઇ પ્રત્યુત્તર આપને મળશે નહીં ઉપરોક્ત બંને સ્થળે કોઇએ રૂબરૂ જવું નહીં

(٩)

(૨)

(૩)

| [3]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | _      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| -ઃદ્રવ્ય સહાયકોઃ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |
| શ્રી વિશાશ્રીમાળી તપગચ્છ જ્ઞાતિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |
| પાઠશાળા જામનગર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |        |
| શ્રી પ્રભુલાલ સંઘરાજ શાહ સ્મારક ટ્રસ્ટ હ.ભાનુભાઇ દોશી                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ) .    |
| ઉપરોક્ત બંને શ્રુત જ્ઞાનપ્રેમી દ્રવ્ય સહાયકોની સહૃદયી મદદથી આ કાર્ય આરંભાયું                                                                                                                                                                                                                                                                          |        |
| અપ્રીતમ વૈયાવચ્ચી સ્વ.પૂ.સાધ્વીશ્રી મલયાશ્રીજી પ્રશિષ્યા સા.શ્રી ભવ્યાનંદશ્રીલ<br>નાશિષ્યા મૂદુભાષી સા.શ્રી પૂર્ણપ્રજ્ઞાશ્રીજી પ્રેરણાથી તપસ્વીની સા.કલ્પપ્રજ્ઞશ્રીલ<br>તથા સા. પૂર્ણનંદિતાશ્રીજી ના ભદ્રતપ તેમજ સા.ભવ્યજ્ઞાશ્રીજી ના પ૦<br>આયંબિલ ઉપર નિગોદ નિવારણ તપની અનુમોદનાર્થે- સ્વ.સુશ્રાવિકા મેત<br>મુકતાબેન નવલચંદ અમરચંદ કામદાર-જામનગરવાળા | ନ<br>ଜ |
| પ.પૂ.વિદુષી સાધ્વીશ્રી ભવ્યાનંદ શ્રીજીના વિનિત શિષ્યા સા.શ્રી પૂર્ણપ્રજ્ઞાશ્રીલ<br>ના શિષ્યા વિચક્ષણ સા.પૂર્ણદર્શિતાશ્રીજી ના પ૦૦ આયંબિલ નિમિત્તે તપસ્વીન્<br>સા.પૂર્ણનંદિતા શ્રીજીના ઉપદેશથી જીનન ભંવરભાઇ જૈન-હ <sub>°</sub> બી.સી.જૈ<br>જનતા ફેશન કોર્નર-થાણા                                                                                       | ની     |
| ૫.પૂ.સરલ સ્વભાવી સાધ્વી શ્રી હસમુખશ્રીજી મ.ના શિષ્યા પૂ.સા.કન<br>પ્રભાશ્રીજી મ. ના વ્યવહાર દક્ષ સાધ્વી શ્રીમતિ ગુણાશ્રીજી ના મિલનસાર શિષ્ય<br>સા. જીજ્ઞરસાશ્રીજી મ.ની પ્રેરણાથી-કોરડીયા લવચંદભાઇ ફુલચંદભાઇ-મુંબદ                                                                                                                                      | યા     |
| જામનગરવાળા નીડર વકતા શ્રી હેત શ્રીજી મ.ના પ્રશિષ્યા ભદ્રિક પરિણામી સ<br>લાવણ્યશ્રીજી મ. ના સદુપદેશથી -મોરારબાગ સાતક્ષેત્રમાંના જ્ઞાન ક્ષેત્રન<br>ઉપજમાંથી                                                                                                                                                                                             |        |
| સરળ સ્વભાવી સાધ્વી શ્રી નિરુજાશ્રીજી ના સંયમ જીવનની અનુમોદનાર્થે સુદી<br>તપસ્વી દૈવીકૃષા પ્રાપ્ત સા. મોક્ષજ્ઞાશ્રીજી ની પ્રેરણાથી એક ગૃહસ્થ                                                                                                                                                                                                           | ર્ઘ    |
| સુપક્ષયુકત સ્વ.સા. શ્રી નિરુજા શ્રીજી મ. ના તપસ્વીરત્ના સા. શ્રી મોક્ષજ્ઞા શ્રીજી બ<br>શ્રેણીતપની અનુમોદનાર્થે એક ગૃહસ્થ,હસ્તે સુરેશભાઇ, મુંબઇ                                                                                                                                                                                                        | าเ     |
| રત્નત્રય આરાધકાસાધ્વી શ્રી મોક્ષજ્ઞાશ્રીજી ના તપોમય-સંયમ જીવનના ૨૩ગ<br>વર્ષમાં મંગલપ્રવેશ પ્રસંગે-ઠક્કર નેમચંદ ઓતમચંદ બાળાગોળી વાળા પરિવા                                                                                                                                                                                                             |        |

| [4]                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| વર્ષીતપ આદિ અનેક તપ આરાધકાસા.નિરુજાશ્રીજીના શિષ્યા વિદુષી સા.<br>વિદિતરત્નાશ્રીજી ની પ્રેરણાથી નિતાબેન હરસુખભાઇ વારીઆ, પોરબંદર                                                                                                                                    |
| આરાધનમય કાળધર્મ પ્રાપ્તા સ્વ.સા.મલ્મ્યાશ્રીજી ના સ્મરણાર્થે તારાબેન,<br>બાબુલાલ ગીરઘરલાલ ઝવેરી જામનગરવાળા હાલ-મુંબઇ                                                                                                                                               |
| વ્યવહાર કુશળ સ્વ.સા.નિરુજાશ્રીજીના ભદ્રિક પરિણામી શિષ્યા સા. શ્રી<br>ભવ્યપ્રજ્ઞાશ્રીજીના શિષ્યા સા. જિતપ્રજ્ઞાશ્રીજી[કુ.જયોત્સનાબહેન]નીદીક્ષા<br>નિમિત્તે તપસ્વી રત્ના સા. કલ્પિતાશ્રીજી ની પ્રેરણાથી આદરીયા વાળા શાહ<br>માલજીભાઇ સૌભાગ્યચંદ તરફથી                |
| પ્રશાંત મૂર્તિ સ્વ.સાધ્વી શ્રીનિરુજાશ્રીજી ના શિષ્યા સંયમાનુરાગી સા.કલ્પિતાશ્રીજી<br>ની પ્રેરણા થી,સૌમ્યમૂર્તિ સા.ભવ્યપ્રજ્ઞાશ્રીજી ના શિષ્યા સા. જિતપ્રજ્ઞાશ્રીજી<br>[જયોત્સનાબહેન] નીદીક્ષા નિમિત્તે આર.કે.એન્ટરપ્રાઇઝ,૪૯૬ કાલબા દેવી<br>રોડ,કૃષ્ણનિવાસ મુંબઇ-૨ |
| ૫.પૂ.યોગનિષ્ઠ આ દેવ શ્રીમદ્ બુધ્ધિસાગર સૂરીશ્વરજી મ. ના સમુદાવર્તી<br>વ્યવહાર વિચક્ષણા સા.પ્રમોદશ્રીજી મ.ના વર્ધમાન તપોનિષ્ઠા સા.રાજેન્દ્રશ્રીજી<br>ની પ્રેરણાથી                                                                                                  |
| 🗖 દોશી ચંદનબેન ધરમદાસ ત્રીકમદાસ, જામનગર નિવાસી હાલ મુંબઇ                                                                                                                                                                                                          |
| 🗖 અ.સૌ.રેશુકાબેન રાજેનભાઇ મેતા હ.બિજલ-મલય                                                                                                                                                                                                                         |
| Я વસ્તાભાભા પરિવારના સુશ્રાવક તુલશીદાસ ઝવેરચંદ શેઠ પરિવાર તરફથી<br>હસ્તે પન્નાબેન ટી. શેઠ                                                                                                                                                                         |
| 🗖 સ્વ.હેમતલાલ વીઠલજીના સ્મરણાર્થે-પ્રભાબેન તરફથી                                                                                                                                                                                                                  |
| મેતા પ્રીતમલાલ હરજીવભાઇ તરફથી માતુશ્રી વાલીબહેન, ધર્મપત્ની ચંદન<br>બહેન, અને પુત્રવધુ ભારતી બહેનના સ્મરણાર્થે                                                                                                                                                     |
| 🗖 હર્ષિદા બહેન ભરતભાઇ મહેતા હ.ચૈતાલી                                                                                                                                                                                                                              |
| 🗖 એક સુશ્રવિકા બહેન હ.હીના                                                                                                                                                                                                                                        |
| 🗖 સ્વ.લીલાધરભાઇ મોતીચંદ સોલાણીના આત્મશ્રેયાર્થે ડો.જે.એલ.સોલાણી                                                                                                                                                                                                   |

### 🗖 એક ગૃહસ્થ હ. નગીનદાસ

- 🔲 અ.સૌ.સ્વ.કસુંબા બહેનના આત્મશ્રેયાર્થે હ.પ્રતાપ ભાઇ
- 🗖 મહેતા સુખલાલ અમૃતલાલ
- 🔲 અ.સૌ સુશ્રાવિકા પુષ્પાબહેન શશીકાન્તભાઇ સુતરીયાં
- 🔲 અ.સૌ.ધીરજબેનના વર્ષીતપ નિમિત્તે શ્રી ધીરજલાલ ચુનીલાલ કુંડલીયા
- 🔲 સુશ્રાવક શ્રી જેઠાલાલ વ્રજલાલ મહેતા
- 🗖 અ.સૌ.કીર્તીદા બહેન ડી.કોઠારી
- 🔲 શ્રીતારાચંદ પોપટલાલ સોલાણી હ.અનિલભાઇ,ધિનેશભાઇ,બિપીનભાઇ
- 🗖 જૈન દર્શન ઉપાસક સંઘ. જામનગર
- 🗖 વોરા દુર્લભજી કાલિદાસ
- 🔲 સુમિતા કેતનકુમાર શાહ તથા આશાબેન ડી. મહેતા
- 🗖 કીસુમુ ની સુશ્રાવિકા બહેનો હ નગીનભાઇ ભાણવડવાળા
- 🔲 દિનેશચંદ્ર કાંતિલાલ લક્ષ્મીચંદ ઠકકર હ. શ્રેયાંસ દિનેશચંદ્ર

|      |       | [6]                          |      |
|------|-------|------------------------------|------|
| ·    |       | વિશેષ નોંધ માટેનું ખાસ પૃષ્ઠ |      |
| ક્રમ | તારીખ | નોંધ                         | સંદભ |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
| ł    |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |
|      |       |                              |      |

| [/] |                              |      |        |  |  |
|-----|------------------------------|------|--------|--|--|
|     | વિશેષ નોંધ માટેનું ખાસ પૃષ્ઠ |      |        |  |  |
| કમ  | તારીખ                        | નોંધ | સંદર્ભ |  |  |
|     |                              |      |        |  |  |
|     |                              |      |        |  |  |
|     |                              |      |        |  |  |
|     |                              |      |        |  |  |
|     |                              |      |        |  |  |
|     |                              |      |        |  |  |
|     |                              |      |        |  |  |
|     |                              |      |        |  |  |
|     |                              |      |        |  |  |
|     |                              |      |        |  |  |
|     |                              |      |        |  |  |
|     |                              |      |        |  |  |
|     |                              |      |        |  |  |
| ,   |                              |      |        |  |  |
|     |                              |      |        |  |  |
|     | .* .                         |      |        |  |  |
|     |                              |      |        |  |  |
|     |                              |      |        |  |  |

|                              |       | [8]  |        |
|------------------------------|-------|------|--------|
| વિશેષ નોંધ માટેનું ખાસ પૃષ્ઠ |       |      |        |
| ક્રમ                         | તારીખ | નોંધ | સંદર્ભ |
|                              |       |      |        |
|                              |       |      |        |
|                              |       |      |        |
|                              |       |      |        |
|                              |       |      |        |
|                              |       |      |        |
|                              |       |      |        |
|                              |       |      |        |
|                              |       |      |        |
|                              |       |      |        |
|                              |       |      |        |
|                              |       |      |        |
|                              |       |      |        |
|                              |       |      |        |
|                              |       |      |        |
|                              |       |      |        |
|                              |       |      |        |
|                              |       |      |        |
|                              |       |      |        |



# **अलिलव शुत प्र**डाशल - <sup>31</sup>