बाल ब्रह्मचारी श्री नेमिनाथाय नमः

# તત્ત્વાર્થા ધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા

અઘ્યાય : ૬

અભિનવટીકાકર્તા પૂજ્ય મુનિરાજ શ્રી સુધર્મસાગરજી મઢારાજ સાઢેબના શિષ્ય **મૂનિ દીપ૨૮ન સાગ૨** 

અભિનવ શ્રુત પ્રકાશન– ૩૭

તા.૧૬/૫/૯૪ સોમવાર ૨૦૫૦ માસઃ વૈશાખ સુદઃ૫

ઃઅભિનવટીકા-કર્તાઃ-અભિનવ સાહિત્ય સર્જક **મુનિદીપરત્નસાગર** 

પૂજયમુનિરાજ શ્રી સુધમંસાગરજી મ₀ સા₀



## તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર

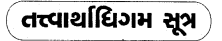
बाल बहाचारी श्री नैमिनाथाय नमः नमो नमो निम्मल दंसणस्स श्री आबंध-क्षमा-विवित-सुशीव-सुधर्मसाजरजुरूल्यो जमः

| ાગની વ્યાખ્યા<br>ાસ્રવની વ્યાખ્યા<br>ાસ્રવના ભેદ-પુન્ય/પાપ<br>ષાયને આશ્રીને આસ્રવના ભેદ<br>ામ્પરાયિક આસ્રવ અને તેના ભેદો | ૧<br>૨<br>૩,૪<br>૫                                       | પ<br>૧૦<br>૧૪<br>૧૯                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ાગ્નવની વ્યાખ્યા<br>ાગ્નવના ભેદ-પુન્ય/પાપ<br>ષાયને આશ્રીને આગ્નવના ભેદ                                                   | ર<br>૩,૪<br>૫                                            | ૧૦<br>૧૪                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ાગ્નવના ભેદ-પુન્ય/પાપ<br>ષાયને આશ્રીને આગ્નવના ભેદ                                                                       |                                                          | १४                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ષાયને આશ્રીને આંગ્રવના ભેદ                                                                                               | પ                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                          |                                                          | 1 40                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ામ્પરાયિક આસવ અને તેના ભંદો                                                                                              |                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 2 1 2 2                                                                                                                  | <i>२</i><br>७                                            | २७                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| આગ્નવ ભેદમાં વિશેષતા                                                                                                     |                                                          | 33                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                          |                                                          | ४७                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| દી જુદી કમપ્રકૃત્તિના આસવના કારશા                                                                                        | ૧૧થારક                                                   | ૭૨                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| પરિશિષ્ટ                                                                                                                 |                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ત્ર અનુક્રમ                                                                                                              |                                                          | ٩۶٥                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                          |                                                          | १९१                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| વેતામ્બર દિંગમ્બર                                                                                                        |                                                          | १९२                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>ાગમ સંદર્ભ</b>                                                                                                        |                                                          | १९उ                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ર્માગ્નવોની તુલનાત્મક સારણી તત્વાર્થ-                                                                                    |                                                          | ٩۶٧                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ર્મગ્રન્થ-લોકપ્રકાશ મુજબ                                                                                                 |                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| દર્ભ સૂચિ                                                                                                                |                                                          | ৭৮৩                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                          | ાધિકરણ ના ભેદ<br>દુદી જુદી કર્મપ્રકૃત્તિના આસ્રવના કારણો | ાધિકરણ ના ભેદ ૮,૯,૧૦<br>દુદી જુદી કર્મપ્રકૃત્તિના આસવના કારણો ૧૧ થી ૨ <i>૬</i><br>પરિશિષ્ટ<br>પરિશિષ્ટ<br>પરિશિષ્ટ<br>પરિશિષ્ટ<br>પરિશિષ્ટ<br>મંત્ર અનુક્રમ<br>ન-કારાદિ સૂત્રક્રમ<br>વેતામ્બર દિગમ્બર<br>નાગમ સંદર્ભ<br>મંસ્રિવોની તુલનાત્મક સારણી તત્વાર્થ-<br>મંગ્રન્થ-લોકપ્રકાશ મુજબ |

ર

વિષય અનુક્રમ

#### बाल ब्रह्मचारी श्री नेमिनाथाय नम: नमो नमो निम्मल दंसणस्स



- તત્ત્વ: (૧) યથાવસ્થિત જીવાદિ પદાર્થોનો સ્વ-ભાવ તે તત્ત્વ.
  - (૨) જે પદાર્થ જે રૂપથી હોય તેનું તે જ રૂપ હોવું તે તત્ત્વ-જેમકે જીવ જીવરૂપે જ રહે અને અજીવ – અજીવ રૂપે રહે છે.
- અર્થ : (૧) જે જણાય તે અર્થ. (૨) જે નિશ્ચય કરાય કે નિશ્ચયનો વિષય હોય તે અર્થ.
- તત્ત્વાર્થ: (૧) તત્ત્વ વડે જે અર્થનો નિર્ણય કરવો તે તત્ત્વાર્થ.
  - (૨) જે પદાર્થ જે રૂપે હોય તે પદાર્થને તે રૂપે જ જાણવો કે ગ્રહણ કરવો તે તત્ત્વાર્થ.
- અધિગમ : (૧) જ્ઞાન અથવા વિશેષ જ્ઞાન.
  - (૨) જ્ઞાન થવું તે.
- **સૂત્ર :** અલ્પ શબ્દોમાં ગંભીર અ**ને વિસ્તૃત** ભાવ દર્શાવનાર શાસ્ત્ર-વાક્ય તે સૂત્ર.

પ્રસ્તૃત ગ્રન્થમાં જીવ-અજીવ-આશ્રવ-બન્ધ-સંવર-નિર્જરા-મોક્ષ એ સાત **તત્ત્વો** છે. આ સાતે તત્ત્વોને તે સ્વરૂપે જ ગ્રહણ કરવા રૂપ નિશ્ચયાત્મક બોધની પ્રાપ્તિ તે તત્ત્વાર્થાધિગમ. સૂત્રકાર મેંહર્ષિ પૂ. ઉમાસ્વાતિજીએ સમગ્ર ગ્રન્થમાં તત્ત્વાર્થ ની સૂત્ર સ્વરૂપે જ ગુંથણી કરી છે માટે તેને **તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર** કહયું છે.

#### છટા અધ્યાયના આરંભે

આ અધ્યાયમાં કુલ ૨ ૬ સૂત્રો છે. જેનો મુખ્ય પ્રતિપાદ્ય વિષય આગ્નવનું સ્વરૂપ, ભેદ, જુદી જુદી કર્મપ્રકૃતિના આગ્નવનું કારણ, વગેરે છે. આ પૂર્વે પાંચ અધ્યાયો માં જીવ તથા અજીવ તત્વોની પ્રરૂપણા કરાયેલી છે. પૂજય ઉમાસ્વાતિજી મહારાજા એ પ્રથમ અધ્યાયમાં જીવાદિ સાતતત્વોનું કથન કરેલ છે. પરંતુ આ તત્વ વિષયક સ્પષ્ટીકરણોને વિસ્તારથી જણાવવા માટે સૂત્રકાર મહર્ષિએ જૂદા જૂદા અધ્યાયોની રચના કરેલી છે.

પ્રસ્તુત છક્રો અધ્યાય આસ્રવ તત્ત્વને વિસ્તારથી જણાવે છે તદંતર્ગત્ પુન્ય-પાપ ની વિચારણા પણ થયેલી છે. આસ્નવ તત્ત્વની વિચારણા થકી પ્રત્યેક કર્મોનો આસ્નવ કઇ રીતે થાય-થઇ શકે તેની પણ વિશદ્ સમજ આ અધ્યાયમાં પ્રાપ્ત થાય છે.

સાંસારિક અવસ્થાના પ્રેરક એવા આશ્રવ તત્વ થકી જીવ સંસારમાં કેમ ભટકે છે? તે તત્વજ્ઞાન યોગ્ય રીતે ઠલવાયું છે આ અધ્યાય થકી જીવને જેકર્મનો ધોધ આત્મા તરફ વહે છે. તેનું જ્ઞાન થવાથી મોક્ષ પ્રતિ પ્રયાણ કરવા ઇચ્છતા જીવને તેના માર્ગમાં આવતા વિધ્નો કે સ્ખલનો નો પૂર્ણ પરિચય પ્રાપ્ત થાય છે.

સૂત્રકાર મહર્ષિએ પણ સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં પ્રારંભ કરતા કહ્યું છે કે उकता जीवाजीवा: अथास्रवः कः એમ કહી આસવ તત્વને જણાવે છે. અને એ રીતે સાત તત્વોમાંના ત્રીજા તત્વની વિચારણાની પ્રતિજ્ઞાનું કથન સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં કરે છે.

### અધ્યાયઃ૬-સૂત્રઃ૧

🔲 [1] સૂત્રહેતુઃ- પ્રથમ યોગના વર્શન થકી આસવ ના સ્વરૂપની ભૂમિકા બાંધે છે.

वाङ्-वाशी,वयन कर्म- डिया,प्रवृत्ति

🗍 [2] सूत्रःभूणः- कायवाङ्मन:कर्म योग:

🖸 🕣 🕄 🖓 📲 🖓 🔄 काय - वाङ् - मनः - कर्म योगः

🗍 [4]સૂત્રસારઃ- કાયા(ની) વચન (ની) (અને) મનની ક્રિયા એ યોગ છે.

🗍 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

काय-शरीर

मनस्-भन

योग:- યોગ-આત્મવીર્ય,આત્મશકિત

[6] અનુવૃત્તિઃ- પ્રથમ સૂત્ર છે. સ્પષ્ટ કોઇ અનુવૃત્તિ નથી [પણ અર્થથી अध्याय-५ सूत्र-१ योगपयोगौ जीवेषु સૂત્રનું જોડાણ થઇ શકે છે. કેમ કે અહીં योग શબ્દથી જ આરંભ થાય છે.]

[7] અભિનવટીકાઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિ આ અધ્યાય થકી આસ્નવ તત્વને જણાવે છે પરંતુ તેનો પ્રારંભ કરવા માટે મન-વચન અને કાયાના યોગનો નિર્દેશ કરે છે.

સંસારી દરેક જીવને વીર્યાંતરાય કર્મના ક્ષયોપશમાદિથી પ્રગટેલી આત્મશકિતનો ઉપયોગ કરવા પુદ્ગલના આલંબનની જરૂર પડેછે. જેમ જળાશયોમાં રહેલા જળનો ઉપયોગ નહેર વગેરે થકી પ્રવાહ વહેવડાવીને થાય છે. તેરીતે સંસારી આત્મામાં રહેલી શકિતનો ઉપયોગ મન, વચન અને કાયાના આલંબનથી થાય છે.

આત્મામાં રહેલી શકિત એકજ હોવા છતાં તેનો ઉપયોગ કરવાનાં મન,વચન,અને કાયા એ ત્રણે સાધન હોવાથી સૂત્રકાર મહર્ષિએ ત્રણ પ્રકારના યોગને જણાવીને જ આગ્નવ તત્વને સમજાવવાની ભૂમિકાનું ઘડતર કરેલું છે.

🏶 कायः- शरीर, आत्मानो निवास,

–પુદ્ગલ દ્રવ્યોનું બનેલું અને માર્ગમાં ચાલવામાં આલંબન કે ટેકા રૂપ લાકડી વગેરે જેવું એક માળખું તે શરીર અથવાકાય

🛠 काययोगः- કાય સંબંધિ ક્રિયા તે કાયયોગ

–કાયાના આલંબનથી થતો શકિતનો ઉપયોગ

-कायिकं कर्म इति काययोग

–કાયાની પ્રવૃત્તિ કે વ્યાપાર તેકાયયોગ

📌 वाङ्ः- वाशी, वयन

–ભાષા પર્યાપ્તિ નામ કર્મના ઉદયથી કાયયોગ વડે ભાષા યોગ્ય વર્ગણા ગ્રહણ કરી

ભાષા પશે પરિશમાવવી તે વાણી

📌 वाग्-योगः:- વચન સંબંધિ જે ક્રિયા તે વાગ્યોગ[-વચનયોગ]

–મતિજ્ઞાનાવરણ,અક્ષરશ્રુતાવરણ આદિ કર્મના ક્ષયોપશમથી આંતરિક વાગ્લબ્ધિ ઉત્પન્ન થતાં વચનવર્ગણાના આલંબનથી ભાષા પરિણામ તરફ અભિમુખ આત્માનો જે પ્રદેશ પરિસ્પંદ[-વ્યાપાર] તે વાગ્યોગ છે.

–વચનના આલંબનથી થતો શકિતનો ઉપયોગ તે વચનયોગ

-वाचिकं कर्म इति वाग्योग: ।

—आत्मयुकतकायायत्ता वाग्वर्गणायोग्यस्कन्धा विसृज्यमाना वाक्कृतकरणतामापद्यन्ते । अनेन च वाक्करणेन सम्बन्धात् आत्मनो यद् वीर्य समुत्यानं भाषकशकितः स वाग्योगः । —वयननी प्रवृत्ति કे व्यापार ते वयनयोग-वागूयोग

📌 मनस्ः- भन, भनन કરે તે (भन), જેના વડે મનન થાય તે

મનઃપર્યાપ્તિ નામકર્મના ઉદયથી કાયયોગ વડે મનોયોગ્ય પુદ્ગલ વર્ગણા લઇ મનપણે પરિણામાવવું તે મન

💠 मनोयोगः- भन સંબંધિ જે ક્રિયા તે મનોયોગ

–નો ઇદ્રિય મતિજ્ઞાનાવરણના ક્ષયોપશમરૂપ આંતરિક મનોલબ્ધિ થતાં મનો વર્ગણાના આલંબનથી મનઃપરિણામ તરફ આત્માનું જે પ્રદેશ કંપન થાય તે મનોયોગ છે.

–મનના આલંબનથી થતો શકિતનો ઉપયોગ તે મનોયોગ

–मानसंकर्म इति मनोयोग ।

—आत्मना शरीरवता सर्वप्रदेशैर्गृहीता मनोवर्गणायोग्य स्कन्धाः शुभादिमननार्थं करणभावमालम्बन्ते तत्सम्बन्धाच्चात्मनः पराक्रमविशेषो मनोयोगः ।

–મનની પ્રવૃત્તિ કે વ્યાપાર તે મનોયોગ

💠 कर्मः-કર્મ શબ્દ ક્રિયા, વ્યાપાર કે પ્રવર્તન ના અર્થનો ઘોતક છે.

–कर्म व्यापार चेष्टा इत्यनर्थान्तरम् ।

📌 योगः-[સૂત્રોકત અર્થ-]કાય,વચન,અને મનની ક્રિયા એ જ યોગ

--કાય સંબંધિ,વચન સંબંધિ અને/અથવા મન સંબંધિ જે કર્મ-ક્રિયા કે વ્યાપાર એ જ યોગ

-વીર્યાંતરના ક્ષયોપશમ અથવા ક્ષયથી તથા પુદ્ગલોના આલંબનથી થતો આત્મ પ્રદેશોનો પરિસ્પંદ-અર્થાત્કંપન વ્યાપાર ને योग કહેવાય છે.

[**નોંધઃ-** આલંબન ને કારણે તેના ત્રણ ભેદો છે.-કાયયોગ,વચનયોગ,મનોયોગ જેની વ્યાખ્યા પૂર્વે કરેલી છે]

-योग શબ્દના અનેક અર્થો હોવા છતાં અહીં યોગ શબ્દ આત્મવીર્ય અર્થમાં ગ્રહણ કરાયેલો છે. અહીં योग એટલે, ''વીર્યાંતરાય કર્મના ક્ષયોપશમાદિથી અને પુદ્ગલના આલંબનથી પ્રવર્તમાન આત્મવીર્ય કે આત્મશકિત તે યોગ. જે કાય-વચન કે મનના વ્યાપાર રૂપે પ્રવર્તમાન થાય છે.

---कायिकं कर्म, वाचिकं कर्म, मानसं कर्म इत्येष त्रिविधो योगोभवति ।[स्वोपञ्च (भाष्य] ain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org -वीर्यान्तरायक्षंयोपशमजनितेन पर्यायेणआत्मनः सम्बन्धो योगः । स च वीर्यप्राणोत्साह पराक्रमचेष्टा शकि्त सामर्थ्यादि शब्द वाच्यः

–જીવ જેના વડે વીર્યાન્તરાય ક્ષયોપશમ જનિત પર્યાય સાથે જોડાય છે. તેને યોગ કહે છે.

-મન,વચન અને કાયાની વર્ગણાઓનું આલંબન લઇને આત્માના પ્રદેશોમાં જે હલનચલન રૂપ ક્રિયા થાય છે. તેનું નામ જ યોગ

मनोयोगः- યોગના પેટા ભેદોઃ- યોગના ત્રજ્ઞભેદ-કાયયોગ,વચનયોગ અને મનોયોગ તો સૂત્રમાં જ જજ્ઞાવેલા છે તેના ઉત્તર ભેદોને અહીં જજ્ઞાવતા શ્રી સિધ્ધસેનીયટીકામાં જજ્ઞાવે છે કે-

-कायात्मप्रदेशपरिणामो गमनादिक्रियाहेतुः काययोगः

-भाषायोग्य पुद्गलात्म प्रदेश परिणामों वाग्योगः

-मनोयोग्यपुद्गलात्म प्रदेश परिणामो मनोयोगः

इति मूलभेद कथनम्, उत्तरभेदास्तु पञ्चदश भवन्ति ।

અર્થાત્ મૂળભેદ થી કાયયોગ,વાગ્યોગ અને મનોયોગ એ ત્રણ છે પણ ઉત્તર ભેદથી તેના પંદર ભેદછે તે આ રીતે (૧)કાયયોગ-સાત પ્રકારે,(૨)વાગ્યોગ ચાર પ્રકારે(૩)મનોયોગ ચાર પ્રકારે

🌣 काययोग:-

-૧- औदारिक काययोग: ઔદારિક શરીર થકી જીવોનોજે વ્યાપાર તે ઔદારિક કાયયોગ આ યોગ શરીર પર્યાપ્તિ સમાપ્ત થયા બાદ સંપૂર્ણ ભવસુઘી ચાલુ રહે છે.

–૨-औदारिकमिश्र काययोगः-તૈજસકાર્મણ શરીર સહિત ઔદારિક શરીરનોજે વ્યાપાર તે ઔદારિક મિશ્રકાયયોગ

–ભવાન્તરમાં ઉત્પન્ન થયા બાદ બીજા સમયથી શરીર પર્યાપ્તિ પૂરી થાય ત્યાં સુધી આ યોગ ચાલુ રહે છે. અને સર્વજ્ઞ ને સમુદ્ધાત વખતે બીજે, છક્રે અને સાતમે સમયે આ યોગ હોય છે.

– અહીં ઔદારિક ની સાથે કાર્મણકાયયોગની મદદ લેવી પડતી હોવાથી તેને ઔદારિક મિશ્ર કહે છે.

– 3-वैक्रियकाययोग :- वैક्रिયशरीर દ્વારા આત્માનો જે વ્યાપાર તે વૈક્રિય કાયયોગ

મૂળ વૈક્રિય કાયયોગ તો વૈક્રિય શરીર પર્યાપ્તિ પૂરી થયા બાદ સંપૂર્ણ ભવ સુધી હોય છે. જયારે ઉત્તર વૈક્રિય શરીરમાં તે શરીર હોય ત્યાં સુધી જ તેનો કાયયોગ હોય છે.

–४-वैक्रियमिश्रकाययोगः- મૂળ વૈક્રિય શરીરની અપેક્ષાએ તૈજસ કાર્મણ સહિત વૈક્રિય શરીરનો જે વ્યાપાર તે વૈક્રિય મિશ્રકાયયોગ

—અને-ઉત્તર વૈક્રિય શરીરની અપેક્ષાએ ઔદારિક શરીર સહિત વૈક્રિય શરીરનો વ્યાપાર તે વૈક્રિય મિશ્ર કાયયોગ

–૫-आहारककाययोगः- આહારક શરીરનો વ્યાપાર તે આહારક કાયયોગ. આહારક શરીર તૈયાર થયા પછી તેનું વિસર્જન થાય તે પૂર્વેના વચ્ચેના સમયગાળામાં આ કાયયોગ હોય છે. — ၄-आहारकमिश्रकायोग :- ઔદારિક શરીર સહિત આહારક શરીરનો જે વ્યાપાર તે આહારક મિશ્રકાયયોગ કહેવાંય

આ મિશ્ર યોગ આહારક શરીરનો પ્રારંભ કરતી વખતે અને સંહાર [વિસર્જન]કરતી વખતે અંતર્મુહર્ત સુધી હોય છે.

–૭ (तैजस)कार्मण काययोगः- જીવને પરભવમા વક્રગતિએ જતાં એક-બે ત્રણ સમય સુધી અને સર્વજ્ઞને સમુદ્ધાત વખતે ત્રીજે ચોથે અને પાંચમે સમયે આ કાયયોગ હોય છે. એ સિવાયના સમયોમાં ગૌણભાવે હોવાથી તેની વિવક્ષા કરાતી નથી

આ સાતમાંથી કોઇપણ કાયયોગ જઘન્ય થી એક સમય અને ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્મુહર્ત સુધી જ રહે છે. ત્યાર પછી યોગ બદલાઇ જ જાય છે. જેમ કે કાયયોગને બદલે વચનયોગ કે તેને બદલે મનોયોગ પ્રવર્તે છે. તેથી એક યોગ સંબંધિ આશ્રવ પણ જઘન્ય એક સમય અને ઉત્કૃષ્ટ થી અંતર્મુહર્ત સુધી જ હોય.

#### 🌣 वचनयोग:-

–૧-सत्यवचनयोग :- સત્ને સત્ સ્વરૂપે અને અસત્ નેઅસત્ સ્વરૂપે કહેવું તે સત્ય વચન યોગ છે. અથવા સત્ય વચન બોલવું તે સત્ય વચન યોગ

--૨-असत्य वचनयोग સત્ને અસત્ ३પે અને અસત્ને સત્ સ્વરૂપે કહેવું તે અસત્ય વચનયોગ છે. અથવા અસત્ય વચન બોલવું તે અસત્ય વચન યોગ.

—૩-सत्यासत्य કે मिश्रवचनयोगः- મિશ્રપણે કહેવું અર્થાત્ જેમાં થોડું સત્ય અને થોડું અસત્ય વચન કહેવું તે. જેમ કે ઘેટા-બકરા સાથે જઇ રહ્યા હોય તો પણ''આ ઘેટાઓ જાય છે'' તેમ કહેવું તેમાં ઘેટા જાય છે એ સત્ય છે. પણ બકરા પણ જતા હોવા છતાં નકહેવું તે અસત્ય કથન છે માટે તેને મિશ્ર વચનયોગ કહ્યો છે.

–૪-असत्यासत्यवचनयोग :- જેમાં સત્ય પણ નહીં અને અસત્ય પણ નહીં એવા સામાન્ય કથન હોય તે, જેમ કે આવો, બેસો, એ ભાઇ તુ ઘડો લઇ આવ. આવા પ્રકારના કથનોમાં કશું સત્ય નથી અને કશું અસત્ય નથી તેને અસત્યાસત્ય વચનયોગ કહે છે

🕸 मनोयोग-- :- મનોયોગ પણ વચન યોગની જેમ ચાર પ્રકારે છે

—૧-सत्यमनोयोगः- સત્ને સત્ રૂપે અને અસત્ ને અસત્ રૂપે ચિંતવવું તે સત્ય મનોયોગ

-- २-असत्यमनोयोग:- सत्ने असत् ३५े અને असत्ने सत् ३५े थिंतववुं ते असत्य मनोयोग

–૩-सत्यासत्यमनोयोग :-મિશ્રરૂપે ચિંતવવું અર્થાત્ સત્ ને સત્ કે અસત્ બંને રૂપે ચિંતવવું અથવા અસત્ ને અસત્ તથા સત્ બંને રૂપે ચિંતવવુ.

–૪-असत्यासत्यमनोयोग અથવા व्यवहार मनोयोगः- આમાં કશું સત્ય ન હોય કે કશું અસત્ય ન હોય તેવા વ્યવહારોની ચિંતવના હોય છે. જેમ કે હું તેને ઘડો લાવવાનું કહેવાનું વિચારું છે.

આ રીતે કુલ ૭-કાયયોગ, ૪-વચનયોગ અને ૪-મનોયોગ મળીને કુલ-૧૫ કહ્યા છે. પરંતુ આ કાય-વચન કે મનોયોગ મળીને કુલ-૧૫ યોગ કહ્યા છે. પરંતુ આ કાય-વચન કે મનોયોગ ને પણ સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં બે ભેદે જણાવેલા છે. स एकशो द्विविध:। शुभाशुभश्च । આ ત્રણે યોગ શુભ અને અશુભ એ બે રૂપે છે. In Education International www.jainelibrary.org **ॐ शुभ योग**ः- પુણ્ય,શાતા વગેરે, સકલ કર્મક્ષય અથવા તેના હેતુરૂપ યોગ તે શભયોગ કહેવાય છે.

🌣 अशुभ योगः- પાપ, અસાતા વગેરે, સંસાર કે તેના હેતુ ભૂત એવા યોગ તે અશુભ યોગ કહેવાય છે.

🌣 સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં જણાવ્યા મુજબ-શુભાશુભ યોગ

(૧)अशुभवाचिक योगः- હિંસામય પ્રવૃત્તિ,ચોરી કરવી,અબ્રહ્મનું આચરણ કરવું તે અશુભ કાયયોગ કહ્યો છે.

(૨)अशुभ वाचिक योग :- સાવઘ-પાપમય વચન બોલવું, મિથ્યા ભાષણ,કઠોર વચન,નિંદા-ચાડી ચુગલી કરવી વગેરેને અશુભ વચન યોગ કહ્યો છે.

(૩) अशुभ मनोयोगः-દુર્ધ્યાન, ખોટું ચિંતવન, ઇર્ષ્યા,અસૂયા સંકલ્પ વિકલ્પો વગેરે અશુભ મનોયોગ છે.

(૧)शुभ कायिक योगः- જેમ કે અહિંસા, અસ્તેય,બ્રહ્મચર્યાદિ પ્રવૃત્તિ કરવી તે શુભ કાયયોગ છે.

(૨)शुभ वचन योगः- જેમ કે અસાવઘ ભાષા બોલવી, આગમ પરિશુધ્ધ વચનો બોલવા, ગુષ્કાનુરાગ યુકત વાણી કહેવી વગેરે સર્વે શુભ વચન યોગ છે.

(૩)शुभ मनोयोगः- ધર્મધ્યાન-શુકલધ્યાન રૂપ શુભધ્યાન કરવું. પ્રશસ્ત ચિંતવના કરવી, તત્વસંબંધિ વિચારણા કરવી વગેરે શુભ મનોયોગના દ્રષ્ટાન્તો કહ્યા છે.

• વિશેષઃ- જો કે આત્મા એક અખંડ દ્રવ્ય છે અને કાયાદિ ત્રણે યોગ આત્મ પરિણામ રૂપ છે. તો પણ પર્યાય વિવક્ષાથી મન વચન અને કાયા ત્રણેના વ્યાપારો અલગ અલગ છે જેમ એકજ કેરી, ચક્ષુ વગેરે ઇન્દ્રિયોના સંબંધથી રૂપ-રસ વગેરે પર્યાયો દ્વારા અલગ અલગ રીતે ત્રહણ થાય છે. તે જ રીતે પર્યાય ભેદથી યોગમાં પણ શુભ-અશુભ યોગ અથવા પંદર પ્રકારે કહેલા યોગોને સમજવા જોઇએ કેમ કે આત્માના પૂર્વકૃત્કર્મોના નિમિત્ત થી આવા પ્રકારના ભેદોનું અસ્તિત્વ રહેવાનુંજ છે

🌣 અધ્યાયઃ૧ ના પ્રથમ સૂત્ર सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः માં જેમ કહ્યું કે સમ્યગ્દર્શનાદિ ત્રણેનો સમન્વય તે મોક્ષ માર્ગ છે. તેમ અહીં આ સૂત્રમાં કાયાદિ ત્રણેનો સમન્વય તે યોગ છે એવું સમજવું નહીં

આ સૂત્રમાં રહેલ कर्म શબ્દ कायादि ત્રણે સાથે જોડવાનો છે તેથી कायकर्म,वाक्कर्म,मनस्कर्म એમ ત્રણેને પૃથક્ પૃથક્ વિચારવું જેથી काययोग,वाग्योग એમमनोयोग ત્રણે ભિન્ન ભિન્ન યોગો છે તેમ સમજવું પણ ત્રણેનો સમન્વય થવાથી કોઇ એક યોગ બને છે તેમ સમજવું નહીં.

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

\* આગમ સંદર્ભः- तिविहे जोए पण्णत्ते । तं जहा मणजोए वइजोए कायजोए । \* स्थाः स्थाः ३-उ.१, सु. १२४-१

#### 🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

(१)औद्दारिअदि शरीर-औदारिक वैक्रियाऽऽडहारकतैजस कार्मणानि शरीराणि । अ.२-सू.३७

(૨) યોगોપયોગો जीवेषु - અ. ५-સू. ૪૪
≯ અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ(૧)નવતત્વ ગા. ૨१ વિસ્તા૨/વૃત્તિ ૧૫ યોગો માટે
(૨)પ્રતિક્રમણ સૂત્ર પ્રબોઘટીકા ભા. ૧-करेમિમન્તે सूत्र
[9]પદા:(૧) સૂત્ર ૧ તથા ૨ નું સંયુક્ત પદ્ય કાય વચન, મન થકી જે, કર્મ તે યોગ જ કહું તે જ આગ્નવ સૂત્ર પાઠે, સમજી ને હું સદદું
(૨) સૂત્ર ૧ તથા ૪ નું સંયુક્ત પદ્ય કાય વાક્ મનનું કર્મ છે યોગ તે જ આગ્નવ અશુભ પાપ છે તેમ શુભ પુણ્ય ખરેખર

[10]નિષ્કર્ષઃ- આ સૂત્ર ભૂમિકારૂપ સૂત્ર હોવાથી તેનો વાસ્તવિક નિષ્કર્ષ તો બીજા સૂત્રને અંતે જ આવી શકે છતાં તેમાં બે વાત ખૂબજ ઘ્યાન ખેંચે છે.

(૧)આ જેપંદર પ્રકારનાયોગ કહ્યા તે શુભ અને અશુભ બે પ્રકારે છે. અર્થાત્ વ્યવહારુ જગતમાં જેને યોગ કહેવામાં આવે છે તે યોગ કરતા જૈન દર્શનમાં યોગની વ્યાખ્યા તદ્દન અલગ જ છે

બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો અહીં યોગનો અર્થ ''મન-વચન-કાયાની શુભાશુભ પ્રવૃત્તિ'' એવો થાય છે.

(૨)કોઇપણ યોગ જધન્ય થી એક સમયનો અને મહત્તમ અંતર્મુહર્તનો કહ્યો છે. પરિણામે મન-વચન-કાયાને ધારણ કરનાર અર્થાત્ સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય જીવોમાં આ ત્રણે યોગ બદલાયા કરે છે. પરિણામે કોઇ અંતર્મુહૂર્તથી વધારે એક યોગમાં સ્થિર રહેશકે છે તે વાત જ અસત્ય ઠરશે અને આ અંતમૂહૂર્ત યોગાવધિ ને કારણે સામાયિક પણ બે ઘડીનું કહ્યું છે. તેવા સામાયિક થકી યોગનિરોધ સુધી પહોંચી આત્મા મોક્ષને પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

## અધ્યાયઃ ૬-સૂત્રઃ ૨

🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ આસ્રવ ની વ્યાખ્યા કે સ્વરૂપને જણાવે છે.

🗍 [2]सूत्रःभूणः- स आसवः

🔲 [3]सूत्रःपृथर्ङ्ः-सः आस्रवः

[4] સૂત્રસારઃ- તે [યોગ એ જ] આસવ છે. [અર્થાત્ આ મન-વચન-કાયાના વ્યાપાર રૂપ જે યોગ તે કર્મનો સંબંધ કરાવનાર હોવાથી આસવ કહેવાય છે]

🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

**स**- તે, ઉપરોકત સૂત્રઃ૧ ના योग શબ્દને માટે વપરાયેલા છે. **आम्रव**- આગ્નવ,કર્મનું આવવુ તે 🔲 [6]અनुवृत्तिः-ंकायवाङ्मनः कर्मयोगः सूत्र.६ः१ योग शબ्દની અનુવૃત્તિ લેવી

🔲 [7] અભિનવટીકાઃ- સુત્રકાર મહર્ષિ એ પ્રથમ સૂત્રમાં જેને યોગ રૂપે જણાવેલ છે તેને જ અહીં આંગ્રવ રૂપે જણાવવામાં આવેલ છે. તેથી પૂર્વના સૂત્રના યોગ શબ્દને સર્વનામથી જણાવવા તત ના રૂપનો પ્રયોગ કર્યો છે તે આ રીતેઃ-

🍫 सः- तद् ના પ્રથમ એકવચનનું રૂપ છે.

-ઉપરોકત સૂત્ર: ૧ના યોગ શબ્દની અનુવૃતિને અહીં લેવાની હોવાથી તેને સ: ૫દ થકી સુત્રકાર મહર્ષિ સુચવે છે.

-સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં સ્પષ્ટ ખુલાસો જ છે કે સ એટલે ઉપરોકત ત્રણે પ્રકારનો યોગ અર્થાત કાયયોગ,વચનયોગ,મનોયોગ [તેની આસ્નવ સંજ્ઞા જાણવી]

–स इति तद् शब्देन कायादियोगाभिसम्बन्धः ।

📌 आसवઃ-સુત્રોકત રીતે કાયયોગ,વચનયોગ,મનોયોગ એ ત્રણે યોગ જ આસવ છે.

-આ ત્રણે યોગ થકી આત્મા માં કર્મવર્ગણાનું આગ્નવણ અર્થાત્ કર્મરૂપે સંબંધ થાય છે.તેથી તેને આસવ કહે છે.

-સામાન્ય અર્થમાં આસ્રવ એટલે કર્મોનું આવવું.જેમ બારી થકી મકાનમાં કચરો આવે છેતેમ યોગ દ્વારા આત્માં માં પણ કર્મો આવે છે.માટે યોગ પણ આસ્નવ કહેવાય છે.

-જેમ જળાશયમાં પાણી વહેવડાવનાર નાળાં આદિના મુખ અથવા દ્વાર [આસવ અર્થાત્] વહનનું નિમિત્ત હોવાથી આસ્રવ કહેવાય છે. તેજ રીતે કર્માસ્રવોનું નિમિત્ત થવાથી યોગ ને પણ આસવ કહેવાય છે.

-કર્મોને આવવાના દ્વાર અથવા બંધના કારણે આસવ કહે છે.

-શભ કર્મોનું કે અશભ કર્મોનું આવવું તે આસવ.

-જે ક્રિયાઓ વડે શુભાશુભ કર્મ આવે,તેવી ક્રિયાઓ પણ આસ્નવ જ કહેવાય છે.

- आ એટલે समन्तात् અર્થાત સર્વે બાજુથી અને श्रव એટલે-આવવું -તે आश्रव કહેવાય છે.

- आश्रयते-उपादीयते-કર્મનું પ્રહણ કરાય તે આસવ.

- आश्राति-आदत्ते कर्मयैस्ते आश्रवा: એટલે જીવ જેના વડે કર્મગ્રહણ કરે તે આસવ.

- એટલે સર્વબાજુથી श्रवति क्षरति जलं सूक्ष्मरन्येसु यैस्ते आश्रवाः सूक्ष्म छीट्रोमां थઇने જળ3પી કર્મ ઝરે-પ્રવેશ કરે તે आश्रव

આ રીતે અહીં આગ્નવ ની તત્ત્વરૂપે તથા સુત્રકારના આશય અનુસાર વિભિન્ન વ્યાખ્યાઓ જણાવી ,તે બધાના સારરૂપે સૂત્રકારે જણાવેલ વાત આપણે ત્રણ મુદામાં રજુ કરીએ છીએ-

-૧-કાયસંબંધિ જે વ્યાપાર-ક્રિયા એટલે કાયયોગ એ આસવ છે.

-૨-વચનસંબંધિ જે વ્યાપાર ક્રિયા એટલે વચનયોગ એ આસવ છે.

- ૩-મનસંબંધિ જે વ્યાપાર ક્રિયા એટલે મનોયોગએ આસવ છે.

નોંધઃ-આસવ એટલે કર્મને આવવાના દ્વાર,કે બંધના કારણ.

📌 આસવના ભેદઃ- મન-વચન-કાયાના યોગ૩પે આસવના બે ભેદ કહયા છે.

-ભાવાશ્રવ વડે આઠ પ્રકારના કર્મદલિકોનું જે ગ્રહણ થવું તે દ્રવ્યાશ્રવ ✿ ભાવાશ્રવઃ-જીવના શુભ કે અશુભ અધ્યસાય એ ભાવઆગ્નવ છે એટલે મન-વચન-

કાયાના કોઇપણ યોગ હોય પણ અધ્યવસાયની શુભાશુભના એ જ ભાવાસવનું કારણ કહયું છે. -આત્ત્માંના શુભાશુભ પરિણામ તથા યોગથી થતું આત્મ પ્રદેશોનું કંપન તે ભાવાશ્રવ. બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો દ્રવ્ય એટલે અપ્રધાન કે ગૌણ આસ્નવ અને ભાવ એટલે પ્રધાન

કે મુખ્ય આસ્નવ.

નોંધઃ- શુભાશુભ અધ્યવસાય ને મુખ્યતા આપવાનું કારણ એ છે કે યોગની વિદ્યમાનતા હોવા છતાં જો અધ્યવસાયો ન હોય તો કર્મોનો આસ્નવ થતો નથી. જેમ ૧૩માં ગુણસ્થાનકે વર્તતા કેવળી ભગવંતને ત્રણે યોગનું અસ્તિત્વ હોવા છતાં ફ્રક્ત સાતા વેદનીય કર્મનો જ આસ્નવ થાય છે.જે વાત આ અધ્યાયના સૂત્રઃપ માં કહેવાશે.

આગ્નવનું મુખ્યકારણઃ- આગ્નવની વ્યાખ્યામાં શુભાશુભ અધ્યવસાયો તથા મન-વચ-કાયાનો યોગ એ બંને કારણ જણાવાય છે.છતાં અધ્યવસાયોને આગ્નવના મુખ્યકારણરૂપ ગણેલ છે.

હવે પછીના અધ્યાયમાં કહેવાશે તે મુજબ શુભયોગ પુષ્ટ્યનું કારણ છે અને અશુભયોગ એ પાપનું કારણ છે. પણ યોગનું આ શુભાશુભપણું-અધ્યવસાયોની શુભાશુભતા ઉપર અવલંબે છે. શુભઅધ્યવસાયો હોયતો યોગો પણ શુભ બને છે. અને જો અશુભ અધ્યવસાયો હોય તો યોગો અશુભ બને છે. આથી યોગ એ આગ્નવનું ગૌણ કારણ છે. અધ્યવસાયો એ મુખ્ય કારણ બને છે.

પરંતુ કેવળ અધ્યવસાયને પકડીને બેસી જવું તે પણ અયોગ્ય છે. કારણકે અસંજ્ઞીઓની ભાવહીન દ્રવ્યક્રિયાઓ પણ આસવનું કારણતો બને જ છે. જેમને મન નથી. તેમને અધ્યવસાયોનું પરિણમન ન થવા છતાં જે ઔધિક ક્રિયાઓ થાય તેમાં પણ કર્મના આસ્રવ તો ચાલુજ રહે છે.

આ રીતે સંક્ષેપ માટે એમ કહી શકાય કે જીવોમાં કર્મનું જે આવવું તે દ્રવ્ય આગ્નવ અને કર્મ આવવામાં કારણરૂપ જે જીવનો રાગ દ્વેષ યુકત પરિણામ તે ભાવ આગ્નવ - એ દ્રષ્ટિએ દ્રવ્યથી,યોગ એ કર્માગ્નવનું મુખ્ય કારણ છે અને ભાવથી રાગદ્વેષ યુકત પરિણામ-અધ્યયસાયો એ કર્માગ્નવનું મુખ્ય કારણ છે. અથવા તો દ્રવ્યાગ્નવમાં યોગની મુખ્યતા છે અને ભાવાગ્નવમાં અધ્યવસાયની મુખ્યતા છે.

સમાવિષ્ટ થતા તત્વોઃ- આગ્નવ તત્વમાં પુન્યતત્વ અને પાપ તત્વનો પણ સમાવેશ કરવામાં આવે છે. કેમ કે હવે પછીના સૂત્રઃ ૩ અને સૂત્રઃ૪માં કહેવાશે તે મુજબ-શુભાશ્રવ એ પુન્ય કહેવાયું છે. અને અશુભાશ્રવ તે પાપ કહેવાયું છે.

આ પ્રમાણે પુન્ય-પાપ તત્વોનો અહીં સમાવેશ કરાતા તત્વોની સંખ્યા સાતની જ ગણાશે-જીવ,અજીવ,આસ્નવ,સંવર,બંધ,નિર્જરા અને મોક્ષ

આગ્નવ અને ગુણ સ્થાનકઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિએ આ અધ્યાયના સૂત્ર:પમાં જણાવ્યા મુજબ ૧ થી ૧૦ ગુણ સ્થાનકે કષાયનો ઉદય વર્તતો હોવાથી સાંપરાયિક-અર્થાત્ સંસાર ભ્રમણ રૂપ આગ્નવ થાય છે જયારે ૧૧ થી ૧૩ માં ગુણસ્થાનકે ઇર્યાપથ -અર્થાત્ કષાયરહિત યોગ દ્વારા થતો આગ્નવ હોય છે. અને ૧૪માં ગુણ સ્થાનકે યોગનો સર્વથા અભાવ થઇ જવાથી આગ્નવનો સર્વથા અભાવ હોય છે.

🏶 પ્રશ્નઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિએ પહેલા સૂત્રથી યોગનું સ્વરૂપ કહ્યું અને પછી તે જ યોગને આસવ કહ્યો એમ કરવાનું કારણ શું? અથવા આ બંને પૃથક્ સૂત્રોને બદલે એકજ સૂત્ર બનાવી દીધું હોત તો શું અયોગ્ય હતું? राजवार्तिक पु. ७०६

🔲 [8]સંદર્ભઃ-🌣 આગમ સંદર્ભઃ-

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

<del>–સમાધાનઃ-</del> આ શંકા બરાબર નથી કેમ કે બધાંજ યોગને આસ્રવ કહ્યા નથી કાયાદિ વર્ગણાના આલંબનથી જે યોગ થાય છે તેને આસવ કહેલ છે. અન્યથા કેવલી ભગવંત

તદુપરાંત સૂત્ર ભેગા કરવાથી અર્થઘટન કે સમજણ માં અનેક લોકોને સમસ્યા ઉદ્ભવી

(१) एगे आसवे 💠 सम. १-सू. १-१ एवं 💠 स्था. १, उ.१, सू. १३ (२)पञ्चआसवदारा पण्णत्ता, तं जहा मिच्छत्तं, अविरई, पमाया, कसाया, जोगा-

(3) કषाય આશ્રીને આશ્રવ सकषायोकषाययोः साम्परायिकेर्या पथयोः सत्र. ६:५ (४) (साम्पराधि) आसवनो लेह -अवतकषायेन्द्रियकिया: पञ्चचतुः

🗍 [9]પદ્યઃ- આ સૂત્રના બંને પદ્યો પૂર્વ સૂત્રઃ૧ ના પદ્યોમાં કહેવાઇ ગયા છે. 🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- આ આસવ તત્વ જાણવાનો હેતુ શો છે? તે વાત સમજાય જાય

યોગથી કર્મનો આસ્રવથાય છે, કર્મનો આસવથવાથી તે કર્મબંઘમાં પણ પરિણમેછે. બધ્ધ કર્મનો કયારેય ઉદય પણ થવાનો જછે અને ઉદયમાં આવતા કર્મોથી જ સંસાર છે. અગર કોઇ કર્મનો આગ્રવ જ નહીં જ થાય તો બંધ કયાંથી થવાનો? અને જો કોઇ કર્મ બંધાયેલુ જ નહીં હોય તો ઉદય કયાંથી થશે?

સમુદ્ધાત કરે ત્યારે જે ક્રિયા થાય તેને પણ આસ્નવ જ કહેવો પડશે.

🏶 समब्द-सू.५-४ एवं 🗣 स्थाब्द,उ.-२,सू. ४१८-१

શકે છે માટે સૂત્રકારે સૂત્ર પૃથક કરેલ છે તે યોગ્ય જ છે.

(१) शलाश्रव- शुभः पुण्यस्य सूत्र.६:३ (२)અશુભાશ્રવ- अशुभः पापस्य सूत्र. ६:४

पञ्चपञ्चविंशतिसंख्याःपूर्वस्यभेदाः सूत्र. ६:६

(૧)નવતત્વ ગાથા-૧ વૃત્તિ તથા વિસ્તરાર્થ (૨)નવતત્વ ગાથા-૨૧ વૃત્તિ તથા વિસ્તરાર્થ

તો આ સૂત્રનો મોક્ષલક્ષી નિષ્કર્ષ આપો આપ સ્પષ્ટ થઇ જશે

🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભાઃ-

અને જો કોઇ કર્મ ઉદયમાં નહીં આવે તો સંસાર પરિભ્રમણ થવાનું કયાંથી?

આ રીતે સમગ્ર સંસારની કોઇ જડ હોય તો આ મન-વચન-કાયાના યોગથી થતો કર્મનો આગ્રવ છે. જેમ કોઇ હોડી સમુદ્ધાં ફરતી હોય, પણ તેમાં પડેલા જુદા જુદા છિદ્દો થકી પ્રવેશતા પાણીને લીધે કયારેક તો તે હોડી સમુદ્રમાં ડૂબી જવાની છે તે રીતે આ જીવ પણ એક હોડી સમાન છે. જેમા મન-વચન-અને કાયા ના યોગરૂપી છિદ્દો પડેલા છે. આ છિદૃો થકી પ્રવેશતા

[7] અભિનવટીકાઃ- આસવના બે ભેદોનું કથન સૂત્રકાર મહર્ષિ અહીં રજૂ કરે છે.

\*દિગમ્બર આમ્નાયમાં શુમ: પુण્યસ્યાડશુમ: પાપસ્ય એવું એક સંયુક્ત સૂત્ર જ બનાવાયેલું છે.

7

(१)कायवाङ्मन:कर्मयोग: सूत्र. ६:१ योग शબ्धनी अनुवृत्ति

(२)स आम्रव: सूत्र. ६:२ आम्रव शબ्दनी અनुवृत्ति લेवी

**પુण્ય**- પુન્ય,જીવને અભિષ્ટ એવું કર્મફળ

6 अनुवृत्तिः-

શુમ:-શુભ,પ્રશસ્ત

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

🧻 [4]સૂત્રસારઃ- શુભ [યોગ એ] પુણ્યનો [આસવ] છે.

[3] સ્ત્ર: પ્રથક: - સ્ત્ર સ્પષ્ટ રીતે પૃથક જ છે.

🔲 [2]सूत्रःभूणः-\*शुभःपुण्यस्य

આ સમગ્ર વિચારણાનો સારાંશ એટલો જ છે કેઃ-

🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- શુભયોગ એ પુષ્ય નો આસવ છે એવું જણાવવા દ્વારા સૂત્રકાર મન-વચ-કાયરૂપ યોગના ભેદને કહે છે.

## (અધ્યાયઃ૬-સૂત્રઃ૩)

તેમજ મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિ એજ યોગ અને યોગ એ જ આસ્રવ છે તેવું જાણ્યાપછી મન-વચન-કાયાની અશુભ પ્રવૃત્તિ ને શકયતઃ ઘટાડી અને પરમાત્માના માર્ગને અનુસરતી એવી શુભ પ્રવૃત્તિમાં જોડતા જવા જેથી કયારેક શુઘ્ધ ભાવો આવતા આ શુભ ભાવોનો પણ નિરોધ થઇ શકશે અને શુભથી અશુભ નો નિરોધ તો થવાનો જ છે.

આગ્નવ તત્વને આ સૂત્ર થકી જાણવાથી આપણને તેને રોકવા કે અટકાવવા માટેની ચાવી પ્રાપ્ત થાય છે. તે અટકાવવાથી કાળક્રમે જીવને મોક્ષે જવા માટે નવા કોઇ વિધ્નો ઉદ્ભવતા નથી. માટે આમ્રવોર્સર્વયાદેય એ કલિકાલ સર્વજ્ઞ ભગવંત શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યજી ના વચનને સંભારીને આશ્રવને નિવારવા દ્વારા ભગવંતની આજ્ઞાનું પાલન કરવું અને મોક્ષ માટે પુરૂષાર્થ કરવો

પ્રવેશતા કર્મો અર્થાતુ આગ્નવને અટકાવી શકાય તો સંસાર સમુદ્રમાં ડૂબતી હોડીને બચાવી શકાય, પણ જો તમે આસ્નવ-કર્મને આવવાના દ્વાર ને જ નહીં જાણતા હો તો અટકાવશો કોને? જેમ વ્યવહારમાં કોઇ વ્યક્તિ દુઃખી હોય ત્યારે તેના દુઃખનું કારણ જાણવું જરૂરી છે. જયાં સુધી દુઃખનું કારણ જાણીએ નહીં ત્યાં સુધી તેના દુઃખનું નિવારણ થઇ શકતું નથી. તે રીતે કર્મોનો આગ્નવ જો રોકવો કે અટકાવવો હોય તો તેના દ્વારોને જાણવા જોઇશે આ દ્વારને જાણતા હોઇશું તો તે કયારેક બંધ કરી શકાશે.

કર્મરૂપ જળથી સંસાર રૂપ સમુદ્રમાં જીવની હોડી ડુબવા માંડે છે. પરંતુ જો આ છિદ્રો ન હોય તો હોડી બૂડે નહીં તેમ આ મન-વચન-કાયાના યોગ થકી એક શુભઆસવ અને બીજો અશુભ આસવ

--અથવા તો કાય-વચન-મન એ ત્રણે યોગોના બે-બે ભેદો છે એક શુભયોગ અને બીજો અશુભ યોગ આ રીતે કાયાદિ ત્રણે યોગો શુભ પણ હોય છે અને અશુભ પણ હોય છે. આ યોગના શભત્વ કે અશભત્વ ની આધારશીલા ભાવનાની શુભાશભતા છે.

—આત્માના શુભ પરિણામથી - શુભ અધ્યવસાયથી થતો યોગ શુભયોગ છે આ શુભ યોગ જ શુભ આગ્નવ છે. જેથી સૂત્રકાર મહર્ષિ પ્રસ્તુત સૂત્રમાં જણાવે છે કે પુન્યરૂપ શુભ કર્મોને લાવનારો શુભ યોગ એ શુભ આગ્નવ છે.

આ રીતે શુભ યોગ એ પુન્યનો આસવ અથવા પુન્યબંધ નો હેતુ છે તેમ કહ્યું પણ શુભ યોગ કોને કહેવા?

શુભયોગના અર્થને સમજવા માટે ટીકા તથા વિવેચનો ને આધારે અહીં કેટલાંક દ્રષ્ટાન્તો રજૂ કરેલ છે. પણ જો શુભયોગ એ પુન્ય બંધનું કારણ સમજીએ તો જેને પુન્ય પ્રકૃતિ કહેવાય છે તેવી પુન્ય પ્રકૃત્તિતો સૂત્રકાર સ્વયં સૂત્ર ૮ઃ૨ ૬ માં જણાવવાના જ છે જેની વાત આ ટીકામાં હવે પછી કહેવાશે જ

અર્થાત્ શુભયોગ એ પુન્યનો આગ્નવ છે તે વાત અહીં બે તબક્કે જણાવવી આવશ્યક લાગે છે.

(૧)શુભયોગ ની ઉદાહરણો થકી સમજ

(૨)તે શુભયોગથી બંધાતી પુન્ય પ્રકૃત્તિના કારણો અને સ્વરૂપ

शुभ योगः-સૂત્રકાર મહર્ષિએ સૂત્રમાં શબ્દ પ્રયોજેલ છે જે योग શબ્દનું વિશેષણ છે. અને योग શબ્દની પૂર્વસૂત્રઃ૧ થી અહીં અનુવૃત્તિ કરેલી છે. પણ योग ને આશ્રીને શુભના ત્રણ વિભાગો થશે કેમ કે कायवाङ्मनःकर्मयोगः- સૂત્ર છે જ તેથી શુભ કાયયોગ,શુભ વચનયોગ અને શુભ મનોયોગ એ ત્રણ ભેદો અહીં દૂષ્ટાન્ત થકી રજૂ કરેલ છે.

વળી ફકત શુभ શબ્દનો અર્થ 'પ્રશસ્ત' પણ કરેલો છે જેમ કે પ્રશસ્ત રાગ, પ્રશસ્ત ક્રોધ, પ્રશસ્તમાન વગેરે. જેમ કે ગૌતમ સ્વામીજી ને પરમાત્મા મહાવીર પરત્વે જે રાગ હતો તે પ્રશસ્ત રાગ કહેવાય અહીં રાગની પ્રશસ્તી નથી કરી પણ દુન્યવી જીવો કરતા પરમાત્મા અથવા દેવ-ગુરુ-ધર્મના રાગને પ્રશસ્ત ગણેલ છે માટે પ્રશસ્ત રાગ કહ્યો છે. અંતેતો તે પણ છોડવાનો જ છે.

તેમ શુમ યોગો પણ અંતેતો છોડવાના જ છે છતાં તે મોક્ષ માર્ગના વળાવીયા હોવાથી જીવને પવિત્ર કરનારા છે માટે તેને [पुनाति इति ]પુન્ય કહેલ છે તે શુભયોગો

♀ शुभ काययोगः- અહિંસા,દેવ ગુરુ ભક્તિ,દયા,દાન,બ્રહ્મચર્યપાલન વગેરે શુભકાય યોગ છે એટલે કેઃ-

જિનેશ્વર પ્રણિત ધર્મના પાલન માટે કાયાથકી જે કંઇ પ્રવૃત્તિ થાય અથવાતોજે કોઇ કાયિક પ્રવૃત્તિ પરમાત્માના માર્ગને અનુસરતી હોય તે સર્વે શુભ કાયયોગ કહેવાય

**☆ શુभ वचनयोग**ः- નિરવદ્ય સત્ય ભાષણ, મૃદુ તથા સભ્ય ભાષણ, સત્ય અને હિતકાર વાણી, દેવ-ગુરુ સ્તૂતિ, ગુણ-ગુણીની પ્રશંસા વગેરે શુભ વચન યોગ છે એટલે કે-સર્વજ્ઞ કથિત ઘર્મને અનુસરીને બોલતી કોઇ પણ વાણી તે શુભ વચન યોગ કહેવાય

તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવટીકા

४ शुभ मनोयोगः-ધર્મધ્યાન,શુકલ ધ્યાન રૂપ શુભ ધ્યાન,વૈરાગ્યાદિ શુભ ભાવનાઓ,દયા કે કડુણા ભાવ, પાંચવ્રત સંબંધિ વિચારણા વગેરે શુભ મનોયોગ છે એટલેકે જિનેશ્વર પ્રરૂપિત તત્વોનું ચિંતન કે તત્સંબંધિ આચરણ વિષયક વિચારણા અને જે ન

થઇ શકતુ હોય તે વિષયે આત્મનિંદા સ્વરૂપનું ચિંતવન તે શુભમનો યોગ કહેવાય ♣ पुन्यः- નવતત્વમાં જે એક સ્વતંત્ર તત્વ ગણેલ છે અને અહીં તત્વાર્થ સૂત્રકારે કર્માસવના શુભ ભેદ રૂપ જેને ગણેલ છે એવું પુન્ય (-તત્વ)છે શું?

– જીવોને ઇષ્ટ સામગ્રી પ્રાપ્ત થાય છે તો તે પરમ આહ્લાદ પામે છે તથા સુખ અને શાતાને અનુભવે છે. તેનું જે મૂળ છે તે શુભ કર્મનો આસ્નવ કે શુભયોગ છે. આ શુભયોગ કે શુભ આસ્નવ ને જ પુષ્ય કહેલું છે.

-શુભ કર્મબંધના કારણ ભૂત શુભ ક્રિયારૂપ જે આશ્રવો તે પણ અપેક્ષાએ પુન્ય જ કહેવાય છે.

–જેને લીધે જીવ સુખ સામગ્રી અને સાતા પામે તે પુષ્ય(તત્વ)

–પુणાતિ-શુभीकरोती इति पुण्य જે જીવને પવિત્ર કરે કે શુભ કરે તે પુન્ય

• પુન્યના કારણો :- સામાન્ય થી શુભ યોગ કે શુભ કર્મોનો બંધ તે પુન્ય એવું વિધાન કર્યુ તેથી પુન્યના કારણોમાં શુભ આસ્નવ કહેવાય તેના નવ પ્રકારો નવતત્વના ગુજરાતી વિવેચનમાં જોવા મળેલ છે.

૧- પાત્રને અન્ન આપવાથી પુન્યનો આસ્નવ થાય.

૨- પાત્રને પાણી આપવાથી પુન્યનો આસ્નવ થાય.

૩- પાત્રને સ્થાન આપવાથી પુન્યનો આગ્નવ થાય.

૪- પાત્રને શયન આપવાથી પુન્યનો આસ્નવ થાય.

૫- પાત્રને વસ્ત્ર આપવાથી પુન્યનો આસ્નવ થાય.

*ડ-* મનના શુભ સંકલ્પ રૂપ વ્યાપારથી પુન્યનો આસ્નવ થાય.

૭- વચનના શુભ સંકલ્પ રૂપ વ્યાપારથી પુન્યનો આસ્નવ થાય.

૮- કાયાના શુભ વ્યાપાર-પ્રવૃત્તિથી પુન્યનો આસવ થાય.

૯- દેવ-ગુરુને નમસ્કારાદિ કરવાવડે પુન્યનો આસ્નવ થાય.

પાત્ર એટલેઃ- તીર્થંકર પરમાત્મા થી માંડીને મુનિ મહારાજ સુધીના મહાત્મા પુરુષો सुपात्र કહ્યા છે. બીજી કક્ષામાં ધર્મી ગૃહસ્થોને પણ પાત્ર કહેલા છે. તેમજ અનુકંપા યોગ્ય જીવોને અનુકંપા પાત્ર કહ્યા છે શેષ સર્વે અપાત્ર કહ્યા છે.

ું ઉપરોક્ત નવ કારણો થી પુન્યનું ઉપાર્જન થઇ શકે છે પણ આ પુન્યનો ઉપયોગ ફક્ત મોક્ષ માર્ગના વળાવીયા તરીકે કરવો જોઇએ

🍫 પુન્યના બે ભેદઃ-

(૧)દ્રવ્ય પુન્યઃ-જીવને સુખ ભોગવવામાં કારણરૂપ જે શુભકર્મ તે દ્રવ્ય પુન્ય

(૨)ભાવ પુન્યઃ- શુભકર્મને ઉત્પન્ન કરવામાં કારણરૂપ જે જીવના શુભ અધ્યવસાય કે પરિણામ તે ભાવપુષ્ટ્ય કહેવાય છે. પુન્ય પ્રકૃત્તિઃ- આ મુદ્દો સમજવાની દ્રષ્ટિએ તો ઉપયોગી જ છે જ પણ કિંચિત્ મંતવ્ય ભેદને આશ્રીને પણ વિચારણા યોગ્ય છે.

-**૧-પુન્ય પ્રકૃતિ** જીવ જે પુન્ય ઉપાર્જન કરે છે તે બંધાયેલ પુન્ય કયા પ્રકારે ઉદયમાં આવે કે ભોગવાય છે તે જણાવતા કર્મોની પ્રકૃતિને પુન્ય પ્રકૃતિ કહેલી છે

-૨ આ પુન્ય પ્રકૃતિ સૂત્રકાર શ્રી ઉમાસ્વાતિજી મહારાજા- **તત્વાર્થ સૂત્ર**ના અધ્યાયઃ૮ ના સૂત્રઃ૨ કમાં જણાવે છે તે **મુજબ** सદ્વેષ્વસમ્यक्त्वहास्यरतिपुरुषवेदशुभायुर्नामगोत्राणि पुण्यम् તેમુજબ

ેં સાતા વેદનીય, સમ્યકત્વ,મોહનીય, હાસ્ય,રતિ,પુરુષવેદ, શુભ આયુષ્ય, શુભનામ અને શુભ ગોત્ર એ પુષ્ય પ્રકૃત્તિઓ છે

આ રીતે તત્ત્વાર્થ સૂત્રકારના મતે પુન્ય પ્રકૃતિઓઃ-

| (૧)વેદનીય ની સાતાવેદનીય કર્મ પ્રકૃત્તિ            | ٩  |
|---------------------------------------------------|----|
| (૨) દર્શન મોહનીય ની સમ્યકત્વ મોહનીય કર્મપ્રકૃત્તિ | ٩  |
| (૩) ચારિત્ર મોહનીયમાં નોકષાયરૂપ હાસ્ય મોહનીય      |    |
| રતિ મોહનીય અને પુરુષેવેદ એ ત્રણ કર્મપ્રકૃત્તિ     | Э  |
| (૪)દેવ અને મનુષ્ય એ બે શુભઆયુ                     | ર  |
| (૫)શુભ નામની પ્રકૃત્તિ - આરીતે                    | ૩૭ |

મનુષ્યગતિ,દેવગતિ,પંચેન્દ્રિય જાતિ,પાંચ શરીર,ત્રજ્ઞ અંગોપાંગ, વજૠષ -ભનારાય સંહનન, સમચતુરસ્ન સંસ્થાન,પ્રશસ્ત વર્જ્ઞાદિ ચતુષ્ક,

મનુષ્યગતિ આનુપૂર્વી

દેવગતિ આનુપૂર્વી, શુભવિહાયોગતિ,પરાઘાત,ઉચ્છવાસ, આતપ,ઉધોગ, અગુરુ લઘુ, તિર્થંકર,નિર્માણ, ત્રસદશક [ત્રસ,બાદર,પર્યાપ્ત,પ્રત્યેક શરીર,સ્થિર,શુભ,સુભગ સુસ્વર,આદેય,યશ] એટલે કુલ-૩૭

(૬)શુભ ગોત્ર-ઉચ્ચગોત્ર

આ રીતે નામ કર્મની ૩૭, આયુકર્મની ૨,વેદનીયકર્મની ૧ ગોત્ર કર્મની -૧ તથા મોહનીયકર્મની -૪ એમકુલ -૪૫ પ્રકૃત્તિ ને પુષ્ટ્ય પ્રકૃત્તિ કહી છે.

- **૩ કર્મગ્રન્થ કે નવતત્વમાં**ઃ- આજ પુન્ય પ્રકૃતિની સંખ્યા- જેર ની કહી છે તે મત મુજબ ઉપરોકત ૪૫ કર્મ પ્રકૃત્તિ માંથી મોહનીય કર્મની ચાર પ્રકૃતિને તેઓ પુન્ય પ્રકૃતિરૂપ માનતા નથી, જયારે આયુષયકર્મમાં તિર્યચાયુને પણ પુન્ય પ્રકૃતિ રૂપ માને છે. તેથી તેઓના મંતવ્યાનુસાર કુલ ૪૨ પ્રકૃતિ પુન્ય પ્રકૃતિ રૂપ ગણેલી છે.

-૪ -હારિભદ્રીયટીકામાં તત્વાર્થ સૂત્રકાર ના કહ્યા મુજબની ૪૫ પ્રકૃત્તિને જ પુન્ય પ્રકૃતિ રૂપે સુચવવા તેઓ શ્રી એ ઍ.૮-સૂ.૨*૬* નોજ સાક્ષીપાઠ આપેલો છે. તે પાઠની વૃત્તિમાં પણ તેઓએ તત્ત્વાર્થ સૂત્રકારનો મત અને તેના કારણો જણાવીને પછી અલગ કર્મગ્રન્થનો મત નોધેલ છે.

-પ- સિધ્ધસેનીય ટીકામાં આ સૂત્રની ટીકા-વૃત્તિમાંતો સીધો જ કર્મગ્રન્થકારનો અભિપ્રાય ટાંકી દઇને દ્વિત્ત્વારિંશત્ भेदं कर्म-पुण्यं वक्ष्य એમ કહી પુન્ય પ્રકૃતિની ૪૨ની

સંખ્યા જણાવી દીધી છે.

સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યને આધારે તેઓશ્રી પૂજય ઉમાસ્વાતિજીના અધ્યાયઃ૮-સૂત્રઃ૨*૬* ના સાક્ષી પાઠનો ઉલ્લેખ હવે પછીના સૂત્રઃ૪માં કરે છે. તો પણ ત્યાં સૂત્રકારના મત કરતા કાર્મગ્રન્થિક મત જ વધારે પ્રસ્કૂટ કરી રહ્યા હોય તેવું જણાય છે.

- *5* - આ પુન્ય પ્રકૃતિમાં એક એક પ્રકૃત્તિની **અલગ અલગ સુંદર વ્યાખ્યા** नवतत्त्व ના વિવરણોમાં જોવા મળે છે. પણ અમે તેનો આધાર અત્રે રજૂ કરેલ નથી. કેમ કે અધ્યાયઃ૮ના સૂત્ર ૭ થી ૧૪માં કર્મોની મૂળતથા ઉત્તર પ્રકૃત્તિના કથનો છે જ તેથી તેની અભિનવટીકા અવસરે આ પ્રકૃત્તિઓનું વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ રજૂ કરેલ છે

-**૭- પ્રકૃત્તિના મંતવ્ય ભેદ** વિષયક આગમ પાઠ આધારિત વિશેષ ખુલાસા અમે મેળવી શકયા નથી કેમ કે स्थानाङ्ग તથા समवायाङ्ग માં આપેલ પાઠ મુજબ ફક્ત एगेपुण्णे શબ્દ આવે છે. બીજી કેટલીક આગમ સાક્ષીઓ ફક્ત કર્મપ્રકૃત્તિ વિષયક મળે છે.

પૂજય ઉમાસ્વાતિજી પછીના ઘણા વર્ષે થયેલા પૂ. અભયદેવસૂરિજીની વૃત્તિમાં एगे पुण्णे ની વ્યાખ્યા છે પણ તેમના પૂર્વકાલિન લખાણો અમને મળતા નથી વર્તમાન કાલીન મૂળ આગમમાં અમને કોઇ ખુલાસા ઉપલબ્ધ થતા નથી ખુદ ભાષ્ય-વૃત્તિકાર મહર્ષિ પણ એમ જ કહે છે કે - આ મંતવ્યનું રહસ્ય સંપ્રદાયનો વિચ્છેદ થવાથી અમે જાણતા નથી પણ ચૌદપૂર્વધર મહર્ષિઓ જાણતા હશે.

🔹 વિશેષઃ-

-૧- સૂત્રકાર મહર્ષિ શુભયોગ નું કાર્ય પુણ્યપ્રકૃત્તિનો બંધ છે એવું જ જણાવે છે તે **વિધાન** અપેક્ષાએ સમજવું કેમ કે સંક્લેશ અથવા કષાયની મંદતા સમયે થતો યોગ શુભયોગ છે શુભના સમયે પણ બધી પુણ્ય-પાપ પ્રકૃત્તિઓનો યથાસંભવ બંધ તો હોય જ છે તેથી પ્રસ્તુત વિધાન, પ્રકૃત્તિને બદલે રસ બંધ ની અપેક્ષાએ સમજવું વધુ યોગ્ય જણાય છે.

શુભયોગ સમયે પુણ્યપ્રકૃત્તિ ઓના રસની માત્રા અધિક હોય છે અને પાપ પ્રકૃત્તિના રસ-અનુભાગની માત્રા હીન નિષ્પન્ન થાય છે બાકી સમયે સમયે સાતેકર્મ તો બંધાવાનાજ છે. તેથી અહીં પુન્યાનુભાગ અર્થાત્ પુન્ય પ્રકૃતિના રસબંધની અધિક માત્રાનું પ્રાધાન્ય માનીને જ શુભયોગને પુણ્યબંધનું કારણ સમજવું

-૨ શુભયોગ ને પુન્યના આસ્રવનું કારણ કહેલ છે તે નિર્જરા હેતુ નિષેધ કરતા પાપ નિવૃત્તિ ને આશ્રીને વિશેષ છે તો પણ નિર્જરા માં શુભ યોગ કરતા શુધ્ધ યોગ તૂલનાત્મક રીતે વિશેષ કારણ ભૂત છે. શુધ્ધ યોગમાં કર્મ નિર્જરાનું જ લક્ષ હોય અને પુન્ય તત્વને હેય જ ગણ્યું હોય પણ અશુભ નો નિરોધ શુભથી કરીને શુધ્ધયોગ પ્રતિ પ્રયાણ થઇ શકે છે માટે શુભનો આશ્રય મહત્વનો છે.

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

🌣 આગમ સંદર્ભઃ-

-१-एगे पुण्णे- रूस्या॰ स्था-१, उ-१, सू. ११ एवं र सम॰ सम॰१ सू. १-१८ -२-अस्य द्वितीयपाठ: अग्रीम सूत्रे वर्तते ।

અધ્યાચઃ ૬-સૂત્રઃ ૪ [1]સૂત્રહેતુઃ- અશુભયોગ તે પાપ નો આસ્રવ છે એવું જણાવવા સૂત્રકાર મહર્ષિ મન-વચ-કાયરૂપ યોગના ભેદને કહે છે.

[10]નિષ્કર્ષઃ- આ સૂત્ર ખૂબ સુંદર છે. કેમ કે ઇષ્ટ-વાંછિતની પ્રાપ્તિનો રાહ દેખાડતી પુન્ય પ્રકૃત્તિના આગ્નવને જણાવે છે આજે બધાંને પુન્ય જ જોઇએ છીએ પણ શુભયોગની સાધના કરેતો

પણ મોક્ષના અર્થી જીવો ને માટેતો આ પુન્ય પણ હેય જ કહેલું છે કેમ કે આખરે તો તે પણ કર્મનો આગ્નવ જ છે અને જયાં સુધી કર્મપુદ્ગલો જીવને ચોંટેલો છે ત્યાં સુધી તે પુન્યના હોય કે પાપના પણ જીવને સંસારની રખડપટ્ટીનો બરાબર જ ચાલુ રખાવનારા છે જો સર્વથા કર્મયુક્ત બનીને મોક્ષ જવું હોય તો મોક્ષમાર્ગના ભોમીયા જેવા આ પુન્યનો સાથ જરૂર લેવાય પણ ભોમીયો માર્ગ દેખાડે તેટલો જ ઉપીયોગી છે. તેમ પુન્ય પણ માર્ગ પુરતુંજ ખપમાં આવે પછીતો તેને પણ છોડવાનું જ છે. તે વાત અતિ મનનીય અને સ્મરણીય રહેવી જોઇએ

-१- सद्वेद्यसम्यकत्वहास्यरति पुरुषवेदशुभायुर्नामगोत्राणि पुण्यम्-अ.८-स्.२६

- 3- दर्शनचारिरत्रमोहनीय....सम्यकृत्व...हास्यरति....पुं...वेदा: - अ.८-सू.१०

- 🔲 [2]सूत्रःभूशः- \*अशुभः पापस्य
  - ] [3] સૂત્રઃપ્રથફઃ- સૂત્ર સન્ધિ રહિત સ્પષ્ટ જ છે.

\* દિગમ્બર આમ્નાય મુજબ આ સૂત્ર-પૂર્વના સૂત્રની સાથે જ સંયુક્ત રીતે કહેવાઇ ગયું છે.

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભાઃ-

-२- सदसद्वेद्ये-अ-८-सू.९

🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

🗍 [9]પદ્યઃ-

-४- नारक....मानुषदैवानि अ.८-सू.११

- ५- उच्चैर्नीच्चेश्व....अ.८ सू. १३

-૨ કર્મગ્રંથ પાંચમો-ગાથા -૧૫

(૧)સૂત્ર-૩ અને સૂત્રઃ૪નું સંયુક્ત પદ્યઃ પુષ્યનો આશ્રવ જે છે શુભ તેને વર્ણવ્યો પાપનો આશ્રવ જે છે અશુભ પાઠે વર્શવ્યો (૨)પદ્ય બીજું પૂર્વ સૂત્રઃ૧માં કહેવાઇ ગયું છે.

-५- गति जाति शरीर.....तीर्थकृत्वं च-अ-८ सू.१२

-૩ દ્વ્યલોક પ્રકાશ સર્ગઃ૧૦-શ્લો.૨૯૧ થી ૨૯૪

પુન્ય પ્રાપ્ત થાય અને તે શુભયોગ ને આ સુત્રમાંજાણાવવામાં આવેલ છે

-૧ નવતત્વ ગા.૧ તથા ૧૫,૧૬,૧૭ વૃત્તિ અને વિસ્તારાર્થ

અધ્યાયઃ ૬ સૂત્રઃ ૪

૧૯

🔲 [4]સૂત્રસારઃ- અશુભ [યોગ એ] પાપનો [આસવ] છે.

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

**अશુમ:**અશુભ,અપ્રશસ્ત

पाप– પાપ, જીવને ન ગમતુ એવું [અનભિષ્ટ] કર્મફળ

🗖 [6]અનુવૃત્તિઃ-

(१)कायवाङ्मन:कर्मयोग: सूत्र. ६:१ योग शબ्धनी अनुवृत्तिः

(૨)स आम्नव: सूत्र. ६:२ आम्नव શબ્દની અનુવૃત્તિ લેવી

[7] અભિનવટીકાઃ- આસ્રવ તત્વના બે ભેદો કહ્યા એક શુભ અને બીજું અશુભ ''શુભ આસ્રવ તે પુન્ય'' એ વાત પૂર્વે સૂત્રઃ૩માં કહેવાઇ અને હવે આ સૂત્ર થકી ''અશુભ આસ્રવ તે પાપ''નું કથન કરેલ છે.

- બીજી રીતે આ જ વાત રજૂ કરીએ તો કહી શકાય કે -કાય,વચન અને મન એ ત્રણે યોગોના બે-બે ભેદો કહ્યા છે. તેમાં એક શુભયોગ અને બીજો અશુભયોગ આ રીતે કાયાદિ ત્રણે યોગો શુભ પણ હોય છે અને અશુભ પણ હોય છે આ યોગના શુભત્વ કે અશુભત્વની આધારશીલા ભાવનાની શુભાશુભતા છે.

--જેમાં શુભયોગની વ્યાખ્યા પૂર્વ સૂત્રઃ૩માં અપાઇ ગઇ છે

—આત્માના અશુભ પરિણામ થી -અશુભ અધ્યવસાયથી થતો યોગ તે અશુભયોગ છે. આ અશુભયોગ જ અશુભ આસવ છે. જેથી સૂત્રકાર મહર્ષિ પ્રસ્તુત સૂત્રમાં જણાવે છે કે પાપરૂપ અશુભ કર્મોને લાવનારો અશુભ યોગ એ અશુભ આસ્નવ છે.

–આ રીતે અશુભયોગ એ <mark>પાપનો આસવ અથવા પાપ-બંધનો હેતુ છે</mark> તેમ કહ્યું છે પશ અશુભયોગ કોને કહેવો?

-અશુભ યોગના અર્થને સ્પષ્ટ કરવા માટે ટીકા તથા વચનોને આધારે અહીં કેટલાંક દ્રષ્ટાન્તો રજૂ કરેલ છે પણ જો અશુભયોગ એ પાપ કર્મના બંધનું કારણ સમજીએ તો જેને પાપ પ્રકૃત્તિ કહેવાય છે. તેને પણ જાણવી આવશ્યક છે. જે વાત આપણે આ ટીકામાં જ આગળ ઉપર કહેવાના છીએ

અર્થાત્ અશુભ યોગ એ પાપનો આગ્નવ છે. તે વાત અહીં બે તબક્કે જણાવવી આવશ્યક છે.

(૧)અશુભ યોગનું ઉદાહરણો થકી સ્પષ્ટીકરણ

(૨)તે અશુભ યોગથી બંધાતી પાપ પ્રકૃત્તિના કારણો અને સ્વરૂપ

अशुभयोगः-સૂત્રકાર મહર્ષિ એ સૂત્રમાં अशुभ શબ્દ પ્રયોજેલ છે જે योग શબ્દના વિશેષણ રૂપ ભેદ પ્રદર્શક શબ્દ છે. योग શબ્દ અહીં આ અધ્યાયના પ્રથમ સૂત્રથી ખેંચવામાં આવેલ છે પણ योग શબ્દને આશ્રીને अशुभ ના ત્રણ વિભાગો થશે કેમ કે સૂત્રકાર મહર્ષિએ कायवाङ्मन: कर्म योग: એ પ્રમાણે પૂર્વે સૂત્ર:૧માં કથન કરેલું જ છે.

તેથી અહીં દ્રષ્ટાન્ત થકી અશુભ કાયયોગ, અશુભ વચનયોગ, અશુભ મનોયોગ એ ત્રણે ભેદોને રજૂ કરેલ છે. વળી अशुभ શબ્દનો અર્થ અપ્રશસ્ત પણ કરેલો છે. જેમ કે અપ્રશસ્ત રાગ વગેરે છતાં ''અશુભ એટલે પાપ'' તે રૂઢ હોવાથી બીજા અર્થોના અવલંબનની આવશ્યકતા રહેતી નથી. \$ अशुभकाययोगः- હિંસા,ચોરી,પરિગ્રહ,અબ્રહ્મનું સેવન વગેરે અશુભ કાયયોગ છે અથવાતો દેહાધ્યાસ પૂર્વકની પ્રવૃત્તિતે અશુભકાય યોગ

--એટલે કે -જિનેશ્વર પ્રશિત ધર્મની વિપરીત પણે કાયા થકી જે કંઇ પ્રવૃત્તિ થાય અથવા તો

જે કોઇ કાયિક પ્રવૃત્તિ પરમાત્માના માર્ગને અનુસરતી ન હોય તે સર્વે અશુભ કાયયોગ કહેવાય જે अशुभ वचनयोगः-સાવદ્ય ભાષણ,મિથ્યા પ્રલાપ,કઠોર વચન,અસત્ય બોલવું મિશ્રભાષા બોલવી, અહિતકર બોલવું, પૈશૂન્ય-નિંદા કરવી વગેરે અશુભ વચનયોગ છે. એટલે કે સર્વજ્ઞ કથિત ઘર્મને અનુસરીને ન બોલાતી કે શ્રુત અજ્ઞાનને અનસરી ને કહેવાતા વચનો

સપગ્ન કાયત વનન અનુસરાન ન બાલાતા ક શ્રુત અજ્ઞાનન અનસરા ન કહવાતા વયના તે અશુભ વચનયોગ કહેવાય

\$ अशुभमनोयोगः- આર્ત્તધ્યાન, રૌદ્રધ્યાન રૂપ દુર્ધ્યાન, સંકલ્પ વિકલ્યો,બીજાના અહિત કે વધાદિ નું ચિંતવન, હિંસા-ચોરી-જૂઠ મૈથુન-પરિગ્રહ સંબંધિ વિચારણા, રાગ-ત્રેષ,ઇર્ષ્યા,અસૂયા વગેરે અશુભ વચનયોગ કહેવાય એટલે કે

જિનેશ્વર પ્રરૂપિત તત્વોથી વિપરીત વિચારણા અથવાતો મિથ્યાત્વ યુકત ચિંતનો તે સર્વે અશુભ મનોયોગ છે.

• पाप :-નવતત્વ કાર જેને એક સ્વતંત્ર તત્વ ગણે છે અને અહીં સૂત્રકાર મહર્ષિ જેને કર્માસવના એક ભેદ વિશેષ રૂપે ઉલ્લેખ કરે છે એવું પાપ [તત્વ]શું છે.

–પુન્ય થી વિપરીત તત્વતે પાપતત્વ

–અથવા अशुभकर्म તે પશ પાપ જ કહેવાય છે.

– જેના વડે અશુભ કર્મનું ગ્રહણ થાય તેવી અશુભ ક્રિયાદિ અર્થાત્ અશુભ યોગોને પણ પાપ-આગ્નવ કહેલો છે.

-જેના ઉદયથી જીવને પ્રતિકુળ સામગ્રીઓ પ્રાપ્ત થાય છે, પરમ ઉદ્વેગ પમાય છે અને ઘણું દુઃખ ભોગવાય છે તે પાપ

- पातयति नारकादि दुर्गतिषु-नरકाદि દુર્ગતિમાં પાડે તે પાપ

– पांशयति मालिनयति जीवम् इति पापम्-એટલે જીવને મલિન કરેતે પાપ

– પાંશયતિ અર્થાત્ ગુण્डયતિ આત્માને બાંધે -આવરે તે પાપ

– જેના કારણે દુઃખ અશાતા વગેરે અનુભવાય તે પાપ(કર્મ)

• પાપ ના કારણોઃ- સામાન્યથી તો અશુભ યોગ કે અશુભ કર્મો જ पाप नું કારણ ગણાવાય છે છતાં કંઇક વધુ સ્પષ્ટ કરવા નવતત્વમાં पापतत्व नुं વિવરણ કરતા નીચેના કારણો જણાવેલા છે.

-૧ પ્રાણાતિપાત -જીવહિંસા થકી પાપનો આસ્નવ થાય છે

- -૨ મૃષાવાદ- અસત્ય કે જૂઠ બોલવાથી પાપનો આગ્નવ થાય છે
- -૩અદત્તાદાન- ચોરી કરવાથી પાપનો આસ્નવ થાય છે

-૪ મૈથુન-સ્ત્રીસંગ કે વિષય સેવનથી પાપનો આસ્રવ થાય છે

-પ પરિગ્રહ -વસ્તુ આદિનાં સંગ્રહથી પાપનો આસ્રવ થાય છે - ક ક્રોધ -અપ્રશસ્ત ક્રોધ કરવાથી પાપનો આસ્નવ થાય છે - ૭ માન- અપ્રશસ્ત માન કરવાથી પાપનો આસ્નવ થાય છે - ૮ માયા- અપ્રશસ્ત માયા કરવાથી પાપનો આસ્નવ થાય છે - ૯ લોભ- અપ્રશસ્ત લોભ કરવાથી પાપનો આસ્નવ થાય છે - ૧૦ રાગ- અપ્રશસ્ત રાગ કરવાથી પાપનો આસ્નવ થાય છે - ૧૦ રાગ- અપ્રશસ્ત રાગ કરવાથી પાપનો આસ્નવ થાય છે - ૧૧ દ્વેષ -અપ્રશસ્ત દ્વેષ કરવાથી પાપનો આસ્નવ થાય છે - ૧૨ કલહ- કલેશ-ઝધડા કરવાથી પાપનો આસ્નવ થાય છે - ૧૨ કલહ- કલેશ-ઝધડા કરવાથી પાપનો આસ્નવ થાય છે - ૧૨ પર વેશ્વન્ય -ચાડી ચૂગલી કરવાથી પાપનો આસ્નવ થાય છે - ૧૪ પૈશૂન્ય -ચાડી ચૂગલી કરવાથી પાપનો આસ્નવ થાય છે - ૧૫ રતિ અરતિ - અપ્રશસ્ત હર્ષ કે શોક કરવાથી પાપનો આસ્નવ થાય છે - ૧૭ માયા મૃષાવાદ - નિંદા, ટીકા કરવાથી પાપનો આસ્નવ થાય છે - ૧૯ માયા મૃષાવાદ - કપટ યુક્ત જૂઠું બોલવાથી પાપનો આસ્નવ થાય છે

જેમ પુન્યના નવ કારણો કહ્યા તેમ અહીં આ ૧૮ પાપ સ્થાનક નું સેવન એ પાપ બાંધવાના ૧૮ કારણ રૂપે જણાવેલું છે. ઉપર જો કે 'કરવાથી' શબ્દ વાપરેલ છે. પણ મન-વચન-કાયા પૂર્વક કરવું,કરાવવું કે અનુમોદવું એ બધાં પાપસ્નવના કારણભૂત જ છે

ફકત તે સેવનમાં જયાં પ્રશસ્ત ભાવ હોય અર્થાત્ સર્વજ્ઞ પરમાત્માની આજ્ઞા પ્રમાણે જો આમાંનું કોઇ સેવન થાયતો તેમાં પુન્યનો આસ્રવ કે નિર્જરા વિશેષ થાય છે અને પાપનો આસ્રવ ઓછો થાય છે.

📌 પાપના બે ભેદોઃ-

-૧ દ્રવ્યપાપઃ- જીવને દુઃખ ભોગવવામાં કારણરૂપ જે અશુભ કર્માસ્નવ તેને દ્રવ્ય પાપ કહેવામાં આવે છે.

-૨ ભાવપાપઃ-અશુભ કર્માસ્નવને ઉત્પન્ન કરવામાં મૂળ કારણ રૂપ જે અશુભ અધ્યવસાય- ભાવ/પરિણામ તે ભાવ-પાપ કહેવામાં આવે છે.

પાપ પ્રકૃત્તિઃ- પાપ પ્રકૃત્તિ નું કથન સમજગ્ર માટે તો જરૂરી જ છે તદુપરાંત કંઇક અંશે મંતવ્યભેદ ને પગ્ન સ્પષ્ટ કરે છે.

-**૧- પાપ પ્રકૃત્તિઃ-** જીવ જે પાપ ઉપાર્જન કરે છે તે બંધાયેલ પાપ કયા પ્રકારે ઉદયમાં આવે કે ભોગવાય છે તે જણાવતા કર્મોની પ્રકૃત્તિને પાપ પ્રકૃત્તિ કહેલી છે

- २ तत्वार्थ सूत्रना અધ્યાયઃ ૮ ના સૂત્રઃ ૨ ૬ सद्वेद्यसम्यक्त्व हास्यरतिपुरुषवेदशुभायु र्नामगोत्राणि पुण्यम् ना स्वोपज्ञ ભાષ્યમાં સૂત્રકાર મહર્ષિ જણાવે છે કે अतोऽन्यत्पापम् અર્થાત્ આટલી પ્રકૃત્તિ સિવાયની મૂળ કે ઉત્તર કર્મ પ્રકૃત્તિ તે પાપ છે. મતલબ કે પૂર્વસૂત્રમાં જે પૂન્યપ્રકૃત્તિ જણાવી તે સિવાયની બધી પાપ પ્રકૃત્તિ સમજવી.

-**૩ કર્મગ્રન્થ કે નવતત્વ માં** આ જ પાપ પ્રકૃત્તિની સંખ્યા ૮૨ની કહી છે. તેમના મત

મુજબ તેઓ તિર્યચાયુ ને પુન્ય પ્રકૃત્તિ માને છે તેથી અહીં સમાવેશ થશે નહીં. એ જ રીતે તત્વાર્થ સૂત્રકારે જણાવેલ હાસ્ય, રતિ અને પુરુષવેદ એ ત્રણ નોકષાય મોહનીય ને પણ કર્મગ્રન્થ અને નવતત્વકાર પાપ પ્રકૃત્તિ ગણે છે. માટે તે ત્રણેનો ઉમેરો થશે

-४- હारिભદ्रीય टीકाः- માંતો સ્પષ્ટ તયા સૂત્ર ८:२ s सद्वेद्यसम्यकत्त्व。 नो જ સાक्षी પાઠ નોંધેલ છે. અને શોષમુપાપમુ કહીને બાકીની પ્રકૃત્તિ પાપ-પ્રકૃત્તિ છે તેમ કહ્યું છે તેઓ શ્રી કર્મગ્રન્થ ના મત ને નહીં પણ તત્વાર્થકારના મતને જ પ્રાધાન્ય આપે છે.

-પ-સિધ્ધસેનીય ટીકાઃ- માં જાણે આ તત્વાર્થ સૂત્રની ટીકા જ ન હોય તેમ પહેલાતો સીધું જ ૮૨-પાપ પ્રકૃત્તિનું વિધાન કરે છે. પછી ભાષ્યની ટીકા રચતી વેળાએ सद्वेद्यसम्यकत्व。 ૮:૨ 5 નો ઉલ્લેખ કરીને પણ પછી ૮ ૨ પ્રકૃત્તિ નો જ ઉલ્લેખ કરેલ છે. તેમને સૂત્રકાર કરતા નવતત્વકાર અને કાર્મગ્રન્થિક મતને જ પ્રાધાન્ય આપ્યું હોય તેવું જણાય છે

- દ- પ્રકૃત્તિના મંતવ્ય ભેદ વિષયક આગમ પાઠ આધારિત વિશેષ ખુલાસા અમે મેળવી શકયા નથી. કેમ કે સ્થાનાક્ન તથા સમવાયાક્ન બંને અંગોમાં एમે પુષ્ળે એટલો જ પાઠ છે. અન્ય આગમોમાં જેપાઠમળે છેતેમાં પાપપુન્ય પ્રકુત્તિના ભેદ જોવા મળેલ નથી. અર્થાત વર્તમાન કાલીન મૂળ આગમમાં તો આ પાઠ ભેદનો આધાર ઉપલબ્ધ જણાતો નથી વળી પુ.ઉમાસ્વાતિજીના પૂર્વકાલિન અન્ય સાહિત્યનો આધાર પણ ઉપલબ્ધ થતો નથી તેથી ખુદ ભાષ્યવૃત્તિ કારે પણ કહી દીધું કે આ મંતવ્ય નું રહસ્ય સંપ્રદાયનો વિચ્છેદ થવાથી અમે જાણતા નથી પણ ચૌદ પૂર્વધર મહર્ષિ જાણતા હશે કેમ કે હાલ આ રીતે પ્રકૃત્તિ ગણના જોવા મળતી નથી.

- ૭- પાપ પ્રકૃત્તિની ગણતરીઃ- તત્વાર્થ સૂત્રકારે જેને પુન્ય પ્રકૃત્તિ ગણી નથી તે સર્વે પાપ પ્રકૃત્તિ ગણાય તેને માટે જ સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં શેષમ્ પાપમુકહ્યું છે

ક્રમઃ ૧ સૂત્રકાર મહર્ષિ કુલ ૯૭ પ્રકૃત્તિ જણાવે છે જુઓ તે મુજબ -

(૧)જ્ઞાનાવરણીય-૫ (૨)દર્શનાવરણીય-૯(૩)વેદનીય -૨(૪)મોહનીય-૨૮, (૫)આયુષ્ક-૪,(૬)નામ-૪૨, (૭)ગોત્ર-૨,(૮)અંતરાય-૫ એમ કલિ-૯૭ પ્રકૃત્તિ થશે

ક્રમઃ ૨ કર્મગ્રન્થના મત મુજબ બંધ આશ્રયી પ્રકૃત્તિની સંખ્યા ૧૨૦ની કહી છે અને ઉદય આશ્રીત પ્રકૃત્તિની સંખ્યા-૧૨૨ કહી છે અહીં જે ૨ પ્રકૃત્તિનો તફાવત પડે છે તે મોહનીય ને આશ્રીને છે કેમ કે કર્મગ્રન્થના મતે મોહનીય કર્મની એક પ્રકુત્તિનોજ બંધ પડે છે મિશ્ર મોહનીય અને સમ્યકત્વ મોહનીય નો બંધ હોતો નથી પણ તે મિથ્યાત્વ મોહનીય ના વિશુધ્ધ થયેલા દળીયા જ છે. તેથી બંધાશ્રયી પ્રકૃત્તિ ૧૨૦ છે પણ ઉદયમાં મોહનીયના ત્રણે ભેદો ગણાશે માટે ઉદયાશ્રિત પ્રકૃત્તિ ૧૨૨ છે.

અર્થાત કર્મગ્રન્થના મતે મોહનીય કર્મના બંધ આશ્રયી ભેદો ૨૮ નહીં પણ ૨૬ છે. ૨૮ ભેદ ઉદયને આશ્રીને છે.

ક્રમઃ ૩ તત્વાર્થ સૂત્રકાર અધ્યાયઃ૮-સૂત્રઃ૧૨ માં જણાવે છે તે મુજબ મોહનીયના બંધ આશ્રયી ૨૮ ભેદોનું જ કથન છે.

ક્રમઃ૪ નામકર્મની પ્રકૃત્તિની ભેદો તત્વાર્થ સૂત્રમાં જણાવ્યા મુજબ ૪૨ છે. આ અભિપ્રાય કર્મગ્રન્થ માં પણ સ્વીકારેલ છે. તે આ પ્રમાણે છે ૧૪ પિંડપ્રકૃત્તિ + ૮ પ્રત્યેક પ્રકૃત્તિ + ત્રસદશક ૧૦ અને ત્રસની વિપરીત અર્થાત્ સ્થાવર દશક-૧૦=૪૨કુલ in Education International For Private & Personal Use Only

ક્રમઃપ ત્રસ-સ્થાવર દશકોમાં કોઇ ભેદ પ્રભેદ નથી તે આ પ્રમાણે છે

(૧)ત્રસ અને સ્થાવર (૨)સક્ષ્મ અને બાદર. (૩)પર્યાપ્ત અને અપર્યાપ્ત (૪)પ્રત્યેક અને સાધારણ, (૫)સ્થિર અન અસ્થિર,(૬)શુભ અને અશુભ, (૭)સુસ્વર અને દુસ્વર, (૮)સૌભાગ્ય અને દૌર્ભાગ્ય (૯)આદેય અને અનાદેય, (૧૦)યશ અને અયશ

આ રીતે કુલ ૨૦ પ્રકૃત્તિ તત્વાર્થ તથા કર્મગ્રન્થમાં સમાન છે જેને ત્રશ દશક તથા સ્થાવર દશક રૂપે ઓળખે છે.

ક્રમઃ ૬ પ્રત્યેક પ્રકૃત્તિ આઠ છે, તેમાં પણ કોઇ ભેદ-પ્રભેદ નથી અને તત્વાર્થ સૂત્ર તથા કર્મગ્રન્થ બંનેમાં માન્ય છે.

(૧)અગુરલઘ, (૨)ઉપઘાત, (૩)પરાઘાત, (૪)આતપ, (૫)ઉદ્યોત,

( ક) શ્વાસોચ્છવાસ (૭)નિર્માણ,(૮)તીર્થકર

૨૪

ક્રમ:૭ પિંડ પ્રકૃત્તિમાં ભેદ-પ્રભેદ છે. તેના મૂળ ભેદ આ પ્રમાણે છે

(૧)ગતિ,(૨)જાતિ,(૩)શરીર,(૪)અંગોપાંગ,(૫)બંધન,(૪)સંધાત,(૭)સંસ્થાન, (૮)સંઘયણ, (૯)વર્ણ, (૧૦)ગંધ, (૧૧)રસ, (૧૨)સ્પર્શ (૧૩)આનુપૂર્વી (૧૪)વિહાયોગતિ આ ચૌદ ભેદો પણ સત્રકાર તથા કર્મગ્રન્થકાર બંનેને માન્ય છે

ક્રમઃ ૮ આ રીતે ત્રશ દશક-૧૦,સ્થાવર દશક-૧૦, પ્રત્યેક પ્રકૃત્તિ ૮ એ ૨૮ નામકર્મ પ્રકૃત્તિની સંખ્યામાં કોઇ ફેરફાર થતો નથી પરંતુ જે ૧૪-પિંડ પ્રકૃત્તિ છે તેના ભેદ પ્રભેદો કરવાથી કુલ ઉત્તર પ્રકૃત્તિ સંખ્યા ૪૨, ૬૭,૯૩ અને ૧૦૩ એમ ચાર ભેદે જોવા મળે છે

(૧) ૪૨નામ કર્મ પ્રકૃત્તિ- અહીં ગણાવેલ ૨૮ + ૧૪ પિંડ પ્રકૃત્તિ = ૪૨

(૨) ૬૭ નામ કર્મ પ્રકૃત્તિ-

(૧)ગતિ-૪, (૨)જાતિ-૫,(૩)શરી૨-૫,(૪)અંગોપાંગ-૩

(પ)સંધયાણ-૬,(૬)સંસ્થાન -૬, (૭)વર્ણ-૧,(૮)રસ-૧, (૯)ગંધ-૧,

(૧૦)સ્પર્શ-૧,(૧૧)આનુપૂર્વી-૪,(૧૨)વિહાયોગતિ-૨= ૩૯

– આ રીતે ત્રસ દશક-૧૦ + સ્થાવર દશક-૧૦+પ્રત્યેક પ્રકૃત્તિ-૮ +પિંડ પ્રકૃત્તિ અહીં ગણાવ્યા મુજબ-૩૯ તેથી કુલ નામકર્મ-૮૭ થશે

(૩)૯૩ નામ કર્મ પ્રકૃત્તિ

(૪)૧૦૩ નામકર્મ પ્રકૃત્તિઃ-

કલ ૧૫ ભેદ ગણેતો કલ ૧૦૩ કર્મ પ્રકૃત્તિ થશે.

**۶**૭+૫+૫+૫+૨+૫+૮-૪=૯૩ કુલપ્રકૃત્તિ

ઉપરોકત ્ર૭+બંધન નામકર્મ-પ,+સંઘાતન નામકર્મ-પ,+વર્શ પ,+ગંધ-૨,+રસ-પ,+સ્પર્શ-૮[જેમાંથી વર્શાદિ ચતુષ્ક-૪ મૂળભેદ બાદ થઇ જશે ]

For Private & Personal Use Only

ઉપરોક્ત ૯૩ પ્રકૃત્તિ+બંધન નામકર્મના ૧૦ભેદ બીજાગણે. અર્થાત બંધન નામકર્મના

ક્રમઃ૯ પણ એક વાત નોંધપાત્ર છે કે તત્વાર્થ સૂત્રકારે રચેલ સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં ઉપરોકત નામકર્મના ભેદોમાં ઘણુંજ વૈવિઘ્ય જોવા મળે છે. જે અધ્યાયઃ૮-સૂત્રઃ૧૨ માં કહેલું છે તેમ

મતને આશ્રીને પાપ પ્રકૃત્તિની તુલનાત્મક સારણી રજૂ કરીએ છીએ

| કર્મ |              | પાપ પ્રકૃત્તિની સંખ્યા |                   |             |  |
|------|--------------|------------------------|-------------------|-------------|--|
|      |              | તત્વાર્થ મતે           | કાર્મગ્રન્થિક મતે | સૂચના       |  |
| ٩    | જ્ઞાનાવરણીય  | પ                      | પ                 |             |  |
| ર    | દર્શનાવરણીય  | ٤                      | ć                 |             |  |
| з    | અંતરાય       | પ                      | પ                 |             |  |
| 8    | વેદનીય-અશાતા | ૧                      | ૧                 |             |  |
| પ    | ગોત્ર-નીચ    | ૧                      | ૧                 |             |  |
| ۶    | આયુષ્ય       | ર                      | ٩                 | નોંધ-૧ જોવી |  |
| ৩    | મોહનીય       | ૨૪                     | २५                | નોંધ-૨ જોવી |  |
| ٢    | નામકર્મ      | ૩૪                     | ૩૪                | નોંધ-૩ જોવી |  |
| કુલ  |              | ८१                     | ८२                |             |  |

🛠 પાપ પ્રકૃત્તિની તુલનાત્મક આરણી વિષયક સૂચનાઃ-

(૧)જ્ઞાનાવરણીય,દર્શનાવરણીય,અંતરાય, વેદનીય અને ગોત્ર એ પાંચ કર્મ પ્રકૃત્તિ વિષયક કોઇપણ મતભેદ તત્વાર્થ સૂત્રકાર અને કર્મગ્રન્થકાર વચ્ચે જોવા મળેલ નથી

(૨)નોંધઃ-૧ આયુષ્ય-તત્વાર્થ સૂત્રકારના મતે ૨-પાપ પ્રકૃત્તિ છે

અને કાર્મગ્રન્થિક મતે -૧ પાપ પ્રકૃત્તિ છે કારણકે તિર્યંચાયુ સૂત્રકારના મતે પાપ પ્રકૃત્તિ છે, કાર્મગ્રન્થિક મતે પુન્ય પ્રકૃત્તિ છે.

(૩)**નોંધઃ**-૨ મોહનીય-તત્વાર્થ સૂત્રકારના મતે ૨૪-પાપ પ્રકૃત્તિ છે જયારે કાર્મગ્રન્થિક મતે ૨*૬* પાપ પ્રકૃત્તિ છે.

કારણ કે - મોહનીય ની કુલ પ્રકૃત્તિ ૨૮ છે.

–જેમાં દર્શન મોહનીયની સમ્યક્ત્વ અને મિશ્રમોહનીય એ બે પ્રકૃત્તિને કાર્મગ્રન્થિક મતે બંધ પ્રકૃત્તિ ગણી નથી

–તેથી કર્મગ્રન્થકાર બાકીની ૨ ક ને પાપ પ્રકૃત્તિ કહેલી છે

–જયારે તત્વાર્થ સૂત્રકાર સમ્યક્ત્વ મોહનીય, હાસ્ય,રતિ,અને પુરુષ વેદ એ ચાર ને પુન્ય પ્રકૃત્તિ ગણે છે. માટે ૨૮માંથી આ ચારને બાદ કરતા ૨૪ પ્રકૃત્તિ પાપ પ્રકૃત્તિ ગણાશે (૪)**નોંઘઃ-૩** નામકર્મની ૩૪ પ્રકૃત્તિ બંને માં ગણેલી છે છતાં કેટલીક વાત નોંધપાત્ર છે.

જેમ કે બંધન નામકર્મ અને સંઘાત નામકર્મ એ બંનેનો સમાવેશ કર્મગ્રન્થકાર શરીર નામકર્મમાં કરે છે માટે આ બંને નામકર્મની ગણના અલગ અલગ કરી નથી

--તત્વાર્થ સૂત્રકારે આવી અલગ ગણના ન કરવા વિશે કોઇ સ્પષ્ટ સૂચના આપેલી નથી. તેથી જો તેના શુભાશુભ પણાનો નિર્ણય ન થાય તો ઉપરોકત ૩૪ પ્રકૃત્તિ ની ગણના બરાબર રહેશે પણ જો તેની ગણના અલગ થાય તો પ્રકૃત્તિની સંખ્યા બદલાશે

—એ જ રીતે જાતિ વગેરેમાં સૂત્રકાર મહર્ષિ સૂત્ર ૮:૧૨ના સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાअनेग विधम् શબ્દ વાપરી અનેક પ્રકૃત્તિનો ઉલ્લેખ કરે છે જો તેને લક્ષમાં લઇએ તો અનેક પાપ પ્રકૃત્તિ ગણાવી શકાય તેથી જ તારણ રૂપે અમે ઉપરોકત સારણી રજૂ કરેલી છે.

વિશેષઃ- ૧ આ પાપ પ્રકૃત્તિમાં એક એક પ્રકૃત્તિની અલગ અલગ વ્યાખ્યા નવતત્વના વિવરણોમાં સુંદર રીતે જોવા મળે છે. પણ અહીંતે વ્યાખ્યાઓ રજૂ કરી નથી કેમ કે અધ્યાય:૮ના સૂત્ર ૭ થી ૧૪ માં કર્મોની મૂળ તથા ઉત્તર પ્રકૃત્તિ વિષયક કથનો છે જ તેથી તેની અભિનવટીકા કરતી વેળાએ આ પ્રકૃત્તિઓનું વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ રજૂ કરેલ છે

વિશેષઃ-૨ અશુભથી પાપનો જ આસ્નવ થાય તેવું ભાર પૂર્વક સૂત્રકાર મહર્ષિ જણાવે છે. જેમ શુભથી પુન્યનો જ આસ્નવ થાય તેમ કહેલું. જો કે અહીં સિઘ્ઘસેનીગણિજી જણાવે છે કે શુભથી પુન્યાસ્નવ જ થાય એવો આ જ કાર પાપ પ્રકૃત્તિનો નિષેધ સૂચવે છે નિર્જરાનો નિષેધ નહીં

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

🍄 આગમ સંદર્ભઃ-

[1] एगे पावे - 🛠 स्था.१-उ.१-सू.१२ एवं 🛠 सम.१-सू.१-१८

[2] सूत्र तृतीयचतुर्थयोः संयुकत पाठः पुण्णं पावासवो तहा 🍫 उत्त्रज्ञ.२८-गा.१४

-१- सद्वेद्यसम्यकत्वहास्य रति पुरुषवेदशुभायु र्नायगोत्राणि पुण्यम् अ.८-सू.२६ (शेषं पापम) -२- सदसद्वेद्ये - अ.८-स.९ -

-3- दर्शनचारित्रमोहनीयकषायनोकषाय वेदनीयाख्यायस्त्रिद्विषोडशनवभेदाः । सम्यकत्व मिथ्यात्वतदुभयानि कषायनोकषायावनन्तानुबन्ध्यप्रत्याख्यान प्रत्याख्यानावरणसंज्वलन विकल्पश्चिकशः क्रोधमानमायालोभाः हास्यरत्यरतिशोकभय जुगुप्सा स्त्री पुंनपुंसक वेदाः अ.८-सू. १०

-४- नारकतैर्यग्यौनमानुषदैवानि अ.८-सूं. २१

-५- गति जाति शरीराङ्गोपाङ्गनिर्माणबन्धनसङ्घातसंस्थानसंहननस्पर्शरसगन्ध वर्णानुपूर्व्यगुरुत्ठघूपघाततपोद्योतोच्छ्वासविहायोगतय: प्रत्येक शरीरत्रससुभग सुस्वर शुभसूक्ष्मपर्याप्त स्थिरादेय यशांसि सेतराणि तीर्थकृत्वंच

- ५- उच्चैर्नीकैश्च

-७- दानादिनाम्

ጳ અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧)નવતત્વ ગા.૧ તથા ૧૮,૧૯,૨૦ વૃત્તિ અને વિસ્તરાર્થ

(૨)કર્મગ્રન્થ પાંચમો ગાથા-૧પ

(૩)દ્રવ્યલોક પ્રકાશ સર્ગ:૧૦ શ્લોક-૨૦૫ થી ૨૯૯

🗇 [9]પઘઃ- આ સૂત્રના બંને પદ્યો અનુક્રમે પૂર્વ સૂત્ર ૩ તથા ૧ માં કહેવાઇ ગયેલા છે.

🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ-પાપતત્વ કે અશુભ યોગથી થતા પાપાસ્નવની વિસ્તૃત ચર્ચા પાછળનો મહત્વનો હેતુ જો કોઇ હોયતો તે અશુભયોગ થી નિવર્તવાનો છે. જયાં સુધી અશુભ યોગ ચાલુ છે ત્યાં સુધી પાપાસ્રવ ચાલુજ છે અને આ પાપાસ્નવ દુઃખ,દુર્ગતિ અને દૌભાર્ગ્યનો દાતા છે. મોક્ષના ઇચ્છુક જીવો માટે પાપતત્વ ત્યાજય જ છે પણ જગતના જે કોઇ જીવ સુખની ઇચ્છા રાખે છે તે સર્વને સુખ પ્રાપ્તિ ના હેતુથી પણ પાપસ્નવ છોડવો જ પડશે

આ રીતે ભૌતિક સુખ કે શાશ્વત સુખ બધાંનો રાજમાર્ગ જો કોઇ હોયતો તે અશુભયોગોનો ત્યાગ કરી પાપસ્રવ ને પણ છોડવો તે જ છે.



## અધ્યાયઃ ૬-સૂત્રઃ ૫)

[1] સૂત્રહેતુઃ- સ્વામિભેદથી યોગના ફળ ભેદને જણાવે છે અર્થાત્ આસવના બે ભેદો ને સૂત્રકાર મહર્ષિ આ સૂત્ર થકી જણાવે છે.

🗍 [2] सूत्रःभूणः-सकषायाऽकषाययो: साम्परायिकेर्यापथयो:

🔲 [3] सूत्रः पृथक्ः-सकषाय - अकषाययो: साम्परायिक - इर्यापथयो:

[4]સૂત્રસારઃ- કષાય સહિત અને કષાય રહિત આત્માનો [યોગ અનુક્રમે] સાંપરાયિક કર્મ અને ઇર્યાપથ કર્મનો [બંધહેતુ-કે-આસવ થાય છે]અથવા

[૧-સકષાય - કષાયસહિત આત્માનો યોગ સામ્પરાયિક કર્મનો આસવ બને છે. અને ૨-અકષાય-કષાયરહિત આત્માનો યોગ ઇર્યાપથ-રસરહિત કર્મનો આસવ બને છે]

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

सकषाय-કષાય સહિત अकषाय-કષાય રહિત साम्परायिक-જેનાથી સંસારમાં પરિભ્રમણ થાય તે

इर्यापथ-રસ રહિત કર્માસ્રવ થવો તે

🔲 [6] अनुवृत्तिः-

(१) कायवाङ्मन: कर्म योग: सू. ६:१ योग:

(२) स आम्रवः सू. ६:२ आम्रवः

[7] અભિનવટીકાઃ- આ પૂર્વે સૂત્રઃ૧માં કાયાદિ ત્રણ યોગને કહેલા છે. આ ત્રણે યોગો બે પ્રકારના જીવોને વિશે અલગ અલગ જણાવ્યા. સકષાય જીવને આશ્રીને ત્રણે યોગ અને અકષાય જીવોને આશ્રીને ત્રણે યોગ

સૂત્રકાર મહર્ષિ જણાવે છે કે સકષાયથી જીવને સાંપરાયિક કર્મનો આસ્નવ થાય છે. અને અકષાયી જીવને ઇર્યાપથ કર્મનો આસ્નવ થાય છે પણ સકષાય કે અકષાય જીવોને મન-વચન-કાયાના યોગો યથા સંભવ સમજવા [યથા સંભવનો અર્થ હવે પછી કહેવાશે]

કર્મોનો બંધ ચાર પ્રકારે કહેલો છે પ્રકૃત્તિ બંધ, સ્થિતિબંધ, અનુભવ બંધ અને પ્રદેશબંધ આ ચારમાંથી પ્રકૃતિબંધ અને પ્રદેશબંધનું કારણ મન-વચન-કાયાના યોગ છે અને સ્થિતિ બંધ તથા અનુભાગ બંધનું કારણ કષાય છે.

આટલી ભૂમિકા પછી સૂત્રની વ્યાખ્યા ને વિચારીએ તો ઃ-

તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવટીકા

🏶 कषायः- सूत्रमां सकषाय अने अकषाय બे शબ्દो मुडेला छे. अंनेमां कषाय शબ्દ સામાન્યવાચી છે માટે સર્વ પ્રથમ તેનો અર્થ જાણવો આવશ્યક છે.

--कषः कर्म भवेत तस्य आयो-लाभः प्राप्तिःकषायः क्रोधादि भेदः कर्महेतर्भवहेतर्वा । -કષ એટલે કર્મ તેનો લાભ અથવા પ્રાપ્તિ તે કષાય કહે છે. જે ક્રોધ-માન-માયા-લોભ રૂપ ચાર ભેદ વાળો છે અને કર્મ અથવા ભવ હેતનું કારણ છે.

–કષાય-એટલે જે આત્માને કષે અથવા દુઃખ આપે તે -ક્રોધાદિ પરિણામ આત્માને દુર્ગતિમાં લઇ જવાને માટે કષે છે અર્થાતુ દુઃખ આપે છે, આત્માના સ્વરૂપની હિંસા કરે છે તેથી તે કપાય છે.

--સંસાર વૃધ્ધિનું કારણ છે. અહીં कष् નો અર્થ સંસાર કર્યો છે અને તેની પ્રાપ્તિ કરાવનાર હોવાથી कषाय કહ્યા છે.

सकषायः- सह कषायेण वर्तते इति सकषायः \*

–કષાય સહિત, કષાય સહ વર્તતો જીવતે સકષાયી.

–જેનામાં ક્રોધ,માન,માયા,લોભ રૂપ કષાયોનો ઉદય વર્તતો હોય તેને કષાય સહિત કહેવામાં આવે છે

अकषाय:- अविद्यमान: कषायोऽकषाय:

–કષાયરહિત,કષાયવિહિન વર્તતો જીવ તેઅકષાયી

- જેનામાં ક્રોધ-માન-માયા-લોભ રૂપ કષાયોનો ઉદય વર્તતો ન હોય તેને કષાય રહિત કહેવામાં આવે છે.

📌 साम्परायिक--आत्मानो(परात्मव) अर्थात संपराय કरतं કर्मते साम्परायिक કહેવાય છે.

-સંપરાય એટલે સંસાર, જેનાથી સંસારમાં પરિભ્રમણ થાય તે સાંપરાયિક કર્મ.

–સાંમ્પરાયિક એટલે કષાય સહિત જીવન વીતાવનાર દશમા ગુણ સ્થાનક સુધીના સાંસારિક જીવો

-सम्परैति अस्मिन्नात्मा इति सम्पराय:- चातुर्गतिक: संसार: समित्ययं समन्ताद्भावे सङ्घीर्णादिवत् परा भृशार्थे सम्परायते च स सम्परायः । प्रयोजनमस्य कर्मणः साम्परायिकम-संसार परिभ्रमणहेतुः

--સંસારના કારણભુત આસવને સાંમ્પરાયિક આસવ કહે છે.

--કર્મોદ્વારા ચારે તરફથી સ્વરૂપનો અભિભવ થવોતે સંપરાય છે. આ સંપરાય ને માટે થતો આગ્રવ તે સામ્પરાયિક આગ્રવ છે.

-સંપરાય શબ્દને સંસારનો પર્યાય વાચી પણ કહ્યો છે. જે કર્મ સંસારનું પ્રયોજક છે. તે સાંમ્પરાયિક કર્મ છે.

🏶 इर्यापथ- ઇર્યા-અર્થાત ગમના ગમન-આદિ પ્રવૃત્તિ દ્વારા બંધાત જે કર્મ, તેને ઇર્યાપથ કર્મ કહેવામાં આવે છે.

–ઇર્યા એટલે ગમન. ઉપલક્ષણથી કષાય રહિત મન,વચન અને કાયાની દરેક પ્રવૃત્તિ જાણવી .પથ એટલે દ્વારા ''ફક્ત યોગ દ્વારા થતો આસ્નવ તે ઇર્યાપથ છે. n Education International For Private & Personal Use Only

--ईर्या योगगति: सैव यथा यस्य तदुच्यते ।

कर्मेर्य्या पथमस्यास्तु शुष्ककृङ्येऽश्मवच्चिरम् ।

–માત્ર ઇર્યાપથિકી પ્રતિક્રમણને યોગ્ય પ્રવૃતિ કરનારા

—ईरणम् ईर्या-गतिरागमानुसारिणी विहितं प्रयोजने सति परस्तात् युगमात्रद्दष्टिः स्थावरजङ्गमानि भूतानि परिवर्जयन् अप्रमत्तः शनैर्यायात् तपस्वीति सैवंविधा गतिः पन्था-मार्ग प्रवेशो यस्य कर्मणः तद् ईर्यापथम् ।

-સ્થિતિ અને અનુભાગ રહિત કર્મો ના આસવને ઇર્યાપથ આસવ કહે છે

--ईર્યો એટલે યોગગતિ, જે કર્મ માત્ર યોગથી જ આવે છે તે ઇર્યાપથ આસ્નવ છે.

 सकषाय साम्परायिक- સકષાય અને સામ્પરાયિક શબ્દનો અર્થ જાણ્યા પછી હવે તે બંનેનો સંબંધ જોઇએ તો I<sup>SS</sup>

સર્વ પ્રથમ તો અનુવૃત્તિ સમજવી પડશે

🌣 सकषाय शબ्द साथे पूर्वना योग शબ्दने જોડवानो છे અने

🌣 सम्परायिक साथे पूर्वना आम्रव शબ्दने क्रोऽवानो छे

ં તેથી મન,વચન,કાયાનો યોગ જો કષાય સહિત હોય તો સાંમ્પરાયિક(કર્મોનો) આસવ થાય છે

– જેમ ભીનું ચામડું હોય અને હવાથી તેના ઉપર રજ પડે તો ચામડા સાથે ચોટી જાય છે. તેમ મન-વચન કે કાયાના યોગ દારા આકૃષ્ટ જે કર્મ તે કષાયોદયના કારણથી આત્માની સાથે સંબધ્ધ થઇ ને સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરે છે અને તે કર્મને સાંપરાયિક કહેવાય છે.

– કષાયના ઉદયવાળો આત્મા કાયા-વચન કે મનના યોગથી ત્રણ પ્રકારે શુભ-અશુભ જે કર્મ બાંધે છે તેને સાંપરાયિક કર્માસ્રવ કહ્યો છે. અર્થાત્ તે કષાયની તીવ્રતા-મંદતા પ્રમાણે અધિક કે અલ્પ સ્થિતિ વાળું હોય છે અને યથા સંભવ શુભાશુભ વિપાકનું કારણ પણ થાય છે.

-કષાયના સહયોગથી થતો શુભ કે અશુભ આસ્રવ સંસારનો હેતુ બને છે. કારણ કે પ્રકૃત્તિ,પ્રદેશ,સ્થિતિ અને રસ એ ચાર પ્રકારના બંધમાં સ્થિતિબંધ અને રસબંધની વિશેષતા છે. કષાયને લીધે શુભ કે અશુભ સ્થિતિ અને રસનો બંધ અધિક થાય છે જે સંસાર પરિભ્રમણ વધારે છે. અને આ સંસારનું પરિભ્રમણ તે જ સાંમ્પરાયિક આસ્રવ

પ્રશસ્ત કષાયના સહયોગથી થતો કર્મબંધ શુભ છે અને અપ્રશસ્ત કષાયના સહયોગથી થતો કર્મબંધ અશુભ છે. પરંતુ અહીં મહત્વની વાત એ છે કે બંધ શુભ હોય કે અશુભ તે સંસાર પરિભ્રમણ માં નિમિત્તતો બને જ છે. ફર્ક એટલો કે પ્રશસ્તકષાયના સહયોગથી થતો શુભ કર્મબંધ પરિણામે સંસાર ને દૂર કરવામાં સહાયક છે. બીજી રીતે કથન કરીએતો એમ કહી શકાય કે પ્રશસ્ત રાગ હશે તો કદીક વીતરાગપણું આવશે.

🌣 સકષાય થી થતા સાંપરાયિક બંધમાં કર્મો આત્માની સાથે ચીકાશવાળી ભીંત ઉપર રજ ચોંટે તેમ ચોંટી જાય છે અને સ્થિતિ બંધ મુજબ લાંબા કાળ સુધી રહે છે. અને અબાધાકાળ પૂર્શ થતા પોતાનું શુભાશુભ ફળ આપે છે.

🌣 સામ્પરાયિક એટલે દશમા ગુણ સ્થાનક પર્યન્તના, કષાય યુકત એવા સાંસારિક

જીવો. તેનો યોગ કષાય સહિત હોવાથી સંસાર ભાવરૂપ બને છે. તે સંસાર એ જ સાંમ્પરાયિક કર્માસવનું ફળ

अकषाय થી ईयापथः-અકષાય અને ઇર્યાપથ નો સંબંધ સમજતા પૂર્વે ઉપરોકત સૂત્રની અનુવૃત્તિ જાણવી જરૂરી છે.

🌣 अकषाय શબ્દ સાથે પૂર્વના योग શબ્દને જોડવાનો છે અને

🕸 ईयापथ શબ્દ સાથે પૂર્વના आस्नव શબ્દને જોડવાનો છે તેથી

🌣 મન,વચન,કાયાનો યોગ જો કષાય રહિત હોય તો ઇર્યાપથ કર્મોનો આગ્નવ થાય છે.

☆ જેમ સૂકી ભીંત હોય અને તેના ઉપર લાકડાનો દડો ફેકવામાં આવે તો તે ચોંટી જતો નથી પણ ભટકાઇને પાછો પડે છે તેમકપાય રહિત પણે ફકત (મન)વચન કે કાયાના યોગથી આકૃષ્ટ થયેલા જે કર્મો છે તે આત્માની સાથે લાગીને તુરંત છુટા પડી જાય છે. અને તેને ઇર્યાપથ કર્મ કહેવામાં આવે છે.

– પરંતુ આ કર્મ કષાયમુક્ત આત્મા ત્રણે પ્રકારના યોગથીબાંધેછે, તો પણ કષાયના અભાવના કારણે વિપાકને આપનારું થતું નથી તેમજ બે સમયથી અધિક સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરતું નથી.

—આવા બે સમય સ્થિતિ વાળા કર્મને ઇર્યાપથ કર્માસ્રવ એટલા માટે કહેલો છે કે તે કર્મ કષાયના અભાવે ફક્ત ઇર્યા અર્થાત્ ગમના ગમન પ્રવૃત્તિ દ્વારા જ બંધાય છે.

☆ કષાય રહિત આત્માને ફક્ત યોગથી જ કર્માસવ થાય છે આથી તે ઇર્યાપથ કર્માસવ કહ્યો છે. તેમાં કર્માસવ થકી જે બંધ પડે છે તે રસ બંધથી રહિત હોય છે. તેની સ્થિતિ પણ સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં એક સમયની જ કહેલી છે. તે આ પ્રમાણે-- ઇર્યાપથ કર્માસવમાં પ્રથમ સમયે કર્મ બંધાય,બીજા સમયે રહે અને ત્રીજા સમયે આત્માથી વિખૂટા પડી જાય છે. કિટલાંક અહીં બે સમયની વિવક્ષા પણ કરે છે તે બંધ અને સ્થિતિ ને આશ્રીને કરાયેલું વિધાન છે.

–જેમ ચીકાશ રહિત શુષ્ક ભીંત ઉપર પત્થર ફેંકવામાં આવે તો તે પત્થર ભીંત સાથે અથડાઇને નીચે પડી જાય છે તેમ ઇર્યાપથ કર્મ પણ પહેલા સમયે બંધાય, બીજો સમય [અર્થાત્ એક સમય] રહીને તુરતજ આત્માથી વિખુટા પડી જાય છે.

''पढमं समए बध्धपुट्ठा बितिए समए वेदिता ततिए समए निजिण्णा सेआले अकम्भं वावि भवति

સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં एक समय स्थितेः કહ્યું છે જયારે સિઘ્ધસેનીય ટીકાકાર જકાર પૂર્વક त्रिसमयावस्थान एव वेदितव्य: કહે છે. જયારે હારિભદ્રીય ટીકામાં તો एकस्मिन् समये मध्यमेऽवस्थितिः એમ સ્પષ્ટ લખ્યું છે

સારાંશ એટલોજ કે ત્રણ સમય જૂદી જૂદી અપેક્ષાએ કહેવાય છે. સ્થિતિની અપેક્ષાએ મધ્યમ સમયને આશ્રીને એક સમયની સ્થિતિ સમજવી જોઇએ જોબંધ અને સ્થિતિને લક્ષમાં લેવામાં આવે તોબે સમય થશે અને બંધ-સ્થિતિ તથા નિર્જરાની દ્રષ્ટિએ ત્રણ સમય થશે. છતાં જયારે સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં ઉમાસ્વાતિજી મહારાજા ''જ''કાર પૂર્વક एक समयस्थिते: કહ્યું છે ત્યારે એક સમયની વિવક્ષાને મહત્વ આપવું જોઇએ.

-આ રીતે આસવ ના જે બે ભેદ જોયા તેનો **સારાંશ** એટલો જ છે કે મન-વચન અને

કાયા એ ત્રણે યોગોની સમાનતા હોવા છતાં પણ જો કષાય ન હોય તો ઉપાર્જિત કર્મમાં સ્થિતિ અથવા રસનો બંધ થતો નથી. સ્થિતિ અને રસ બંનેનું બંધકારણ કષાય જ છે આથી કષાય જ સંસારની ખરી જડ છે.

🍫 વિશેષઃ-

प्रथासङ्ख्यम् :- सूत्रमां पूर्वपद ढन्द्र समास मां છे अने द्वि वयनान्त छे ઉत्तरपद पश ढन्द्र समासमां अने द्वि वयनान्त छे, अंनेनी विलिडित समान छे तेथी पूर्वपद अने ઉत्तरपद झमानुसार कोડी शडाया छे केम डे सकषाय-साम्परायिक अने अकषाय-ईर्यापथ ओ रीते योग अने आञ्चवनो डार्य-डारश संअंध कोडी शडायेल छे.

प्रयासम्भवम्- આ यथासम्भव એવોજે શબ્દ સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં વપરાયેલો છે તે योग ने માટે છે જેમકે:-

(૧)એકેન્દ્રિય જીવોને ફક્ત કાયયોગ જ હોય છે

(૨)બેન્દ્રિય તેઇન્દ્રિયચઉરિન્દ્રિયઅને અસંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય જીવોને કાય અને વાગ્ બે યોગ હોય છે.

(૩)સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય જીવોને મનો-વાક્-કાય ત્રણે યોગ હોય છે.

–સંજવલનવર્તી,ઉપશાન્ત કષાય,ક્ષીણ મોહ વાળાને ત્રણે યોગ હોય છે

–કેવળી ભગવંતને ફક્ત વાક્અને કાય યોગ હોય છે પણ મનો યોગ વર્તતો હોતો નથી. આવા ભેદોને લીધે ભાષ્યકારે **યથાસમ્મવ્**શબ્દ પ્રયોગ કર્યો છે. તેનો અર્થ એ થાય છે કે ઉપરોકત ભેદોમાં જેને જે યોગ વર્તતો હોય તેને તે યોગ મુજબ પણ કષાય સહિત હોય તો સામ્પરાયિક કર્માસ્રવ થાય છે અને કષાય રહિત હોય તો ઇર્યાપથ કર્માસ્રવ થાય છે.

🌣 કયા ગુણસ્થાન કે ક્યો આસવ થાય

| ગુણસ્થાનક             | કષાયોદય         | આસવ         |
|-----------------------|-----------------|-------------|
| પહેલાથી દશમા સુધી     | હોય છે          | સામ્પરાયિક  |
| અગીયાર થી તેરમાં સુધી | નથી હોતો        | ઇર્યાપથ     |
| ચૌદમું ગુણસ્થાનક      | કષાય કે યોગ નથી | સર્વથા અભાવ |

ॐ વ્યાકરશના નિયમાનુસાર સામાન્યતઃ अकषाय અને ईयापथ શબ્દોનો પૂર્વ પ્રયોગ થવો જોઇએ. પણ साम्परायिक અને सकषाय ના સંબંધમાં ઘણું વર્શન કરવાનું છે તેથી સૂત્રકાર મહર્ષિએ તેની વિશેષતા સ્વીકારીને તેનો પૂર્વપ્રયોગ કરેલ છે.

🌣 સૂત્રરચનાઃ-્

(૧) सकषाय અને अकषाय એ બંને પદનો દ્વન્દ્વ સમાસ કરેલો છે सकषायश्च अकषायश्चइति सकषायाकषायौ । ત્યાર પછી તેનું અનન્તર સ્વામિત્વ જણાવવાને માટે ષષ્ઠી દ્વિવચનનો પ્રયોગ કર્યો છે તેથી सकाषायाकषाययोः એવું રૂપ થશે

(२)साम्परायिक अने ईर्यापथ એ બંનેનો પણ દ્વન્દ્વ સમાસ થયો છે. साम्परायिकं च ईर्यापथ च इति साम्परायिकेर्यापथे । એ રીતે દ્વન્દ્વ સમાસ કરીને તેનો અનન્તર સંબંધ જણાવવો માટે ષષ્ઠી દ્વિવચન કરેલ હોવાથી સામ્પરાયિકેર્યાપથયો: એવું રૂપ થયેલું છે.

🗖 [8]સંદર્ભઃ-

आગમ संदर्भः- जस्स णं कोहमाणमायालोभा वोच्छिन्ना भवन्ति तस्स णं ईरियावहिया किरिया कज्जई...जस्सणं कोहमाणमायालोभा अवोच्छिन्नाभवन्ति तस्स णं संपराय किरिया कज्जइ । क भग श.७,उ-१,सू.२६७

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ- સમ્પરાયના ભેદોઃ-

अव्रतकषायेन्द्रिकियाः पञ्चचतुः पञ्चपञ्चविंशति सङ्खुयापूर्वस्य भेदाः सूत्र. ६:६

🔲 [9]પદ્યઃ-

(૧) સકષાયી અકષાયી આશ્રવો બે સૂત્રમાં સામ્પરાયિક પ્રથમ ભેદે ઇર્યાપથિક ભિન્ન ભેદમાં

(૨) સૂત્ર ૫-*૬*-૭નું સંયુક્ત પદ્યઃ-સકષાયી,નિઃકષાયી,આત્મા કર્મબંધ બે પ્રકારના બાંધે સામ્પરાયિક ઇર્યાપથ,સામ્પરાયિકે કારણે આ પાંચ અવ્રતને ચાર કષાયો,પાંચ ઇન્દ્રિય પચ્ચીસ કહ્યા ભાવ વિશેષ તીવ્ર મંદ અજ્ઞાત જ્ઞાત બળ શસ્ત્ર રહ્યાં

[10]નિષ્કર્ષઃ- સામ્પરાયિક અને ઇર્યાપથ બંને પ્રકારના આસ્રવો માં મુખ્ય તફાવત રૂપ તત્વ જો કોઇ હોય તો તે કષાયને અસ્તિત્વનું હોવાપણું કે નહોવાપણું એ છે. કેમ કે યોગ સહિત જીવાત્મા કર્માસ્રવતોકરવાનો જ છે. સર્વથા કર્માસ્રવ થી મુકત થવા માટે તો અયોગી પણુંજ જરૂરી છે.

સયોગી આત્મામાં પણ દશ ગુણસ્થાનક સુધીના જીવો સકષાયી કહેલા છે અને તેમને સ્થિતિબંધ રસબંધ એ બંને બંધો પ્રકૃત્તિ અને પ્રદેશબંધમાં ઉમેરાવાના છે. તેનો સર્વથા લોપ શકય નથી તો આ સૂત્ર થકી મોક્ષાર્થી જીવોએ નિષ્કર્ષ શું વિચારવો?

એટલો જ નિષ્કર્ષ અહીં વિચારી શકાય કે જીવને યોગ અને કષાયના સહવર્તી પશાથી થતાં સામ્પરાયિક કર્માસ્રવમાં તીવ્રતા કે મંદતાની તરતમતા કેટલી આવે? જો જીવ સમજણ પૂર્વક પોતાના ક્રોધ-માન-માયા-લોભને ઘટાડી શકે અર્થાત્ અનંતાનુબંધી હોય તો અપ્રત્યાખ્યાની, અપ્રત્યાખ્યાની,હોય તો પ્રત્યાખ્યાની,પ્રત્યાખ્યાની હોય તો સંજવલન એમ તેની પરિણતીમાં તેમજ તીવ્રતાની દ્રષ્ટિએ પણ શકયતઃ મંદતા જો લાવી શકે તો તે-તે જીવા તેટલા પ્રમાણ રસબંધ થી હળવા થઇ શકે.

–બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો કષાયોની જેટલી અલ્પતા હશે તેટલીજ બધ્ધ કર્મોની શુભાશુભતામાં સ્થિતિ તથા રસબંધની અલ્પતા આવશે માટે સકષાયી એવા આપણે સૌ એ અલ્પકષાયથકી સાંપરાયિક કર્માસ્નવમાં રસ કે અનુભાગબંધની અલ્પતા આણવા માટે પુરુષાર્થ કરવો જેથી ક્રમશઃ સંસાર થીનિવૃત્ત થઇને મોક્ષને પામવામાં સફળતા મેળવી શકાય.

## 

## (અધ્યાયઃ ૬ સૂત્રઃ ૬)

🔲 [1] સૂત્રહેતુઃ- સૂત્રકાર આ સૂત્ર થકી સાંપરાયિક કર્માસ્રવ ના ભેદોને જણાવે છે.

[2] सूत्रःभूणः- \*अवतकषायेन्द्रियक्रियाः पञ्चचतुःपञ्चविंशतिसङ्ख्याः पूर्वस्य भेदाः

[3] सूत्रः पृथद्दः--अवत कषाय - इन्द्रिय - क्रिया: पञ्च - चतु: - पञ्च -पञ्च विंशति सङ्ख्या: पूर्वस्य भेदा:

□ [4]સૂત્રસારઃ- પાંચ અવ્રત,ચારકષાય,પાંચ ઇન્દ્રિય [અને] પચીસ ક્રિયા [એ]પૂર્વના [અર્થાત્ સાંપરાયિક કર્માસવના અવ્રત,કષાય,ઇન્દ્રિય અને ક્રિયા રૂપ ભેદ છે. તે અનુક્રમે સંખ્યામાં પાંચ,ચાર,પાંચ અને પચીસ છે. એ રીતે સાંપરાયિક કર્માસવના કુલ-૩૯ ભેદો છે.]

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

अवत–અવિરતિ, હિંસાદિ પાંચ-હવેપછી કહેવાશે कषाय – કષાય, કોધાદિ ચાર ભેદે હવે પછી કહેવાશે इन्द्रिय– સ્પર્શન આદિ પાંચ ઇન્દ્રિયો-પૂર્વે કહેવાઇ છે क्रिया– ક્રિયા-પચીસ પ્રકારની છે જે અહીં કહેવાશે पञ्च–પાંચ चतु: ચાર पञ्चविंशतिપચીસ पूर्वस्य– પૂર્વ, સામ્પરાયિકના भेदा: ભેદ-પ્રકારો (છે)

🗖 [6]અનુવૃત્તિઃ-

(१) सकषायाकषाययोः सूत्र. ६:५ साम्परायिक सूत्र थी नी अनुवृत्ति

[7] અભિનવટીકાઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિએ પ્રથમ યોગની વ્યાખ્યા આપી,યોગને આગ્નવરૂપે ઓળખ આપી, શુભાશુભતાની દ્રષ્ટિએ બે ભેદો જણાવ્યા ત્યાર પછી કષાયના અસ્તિત્વની દ્રષ્ટિએ તેના બે ભેદ જણાવ્યા તેમાંના સાંપરાયિક કર્માસ્રવના પેટાભેદોને જણાવવા સૂત્રકાર મહર્ષિએ આ સૂત્રની રચના કરી છે.

જે હેતુઓથી સાંપરાયિક કર્મનો બંધ થાય છે, તે સાંપરાયિક કર્મનો આસ્નવ સકષાય જીવોમાં જ હોઇ શકે છે. પ્રસ્તુત સૂત્રમાં જે આસ્નવ ભેદોનું કથન છે, તે સાંપરાયિક કર્માસ્નવ છે. કેમ કે કષાયમૂલક છે

બીજી મહત્વની વાત એ છે કે નવતત્વમાં આગ્નવના ૪૨-ભેદો નું કથન છે. જયારે અહીં ૩૯ છે. તેમાં પાયાનો તફાવત એ છે કે અહીં તત્વાર્થ સૂત્રકારે યોગને જ આગ્નવ કહેલ છે. અને ત્રણ પ્રકારના આ યોગોનો વિસ્તાર સામ્પરાયિક કર્માગ્નવ ભેદમાં ૩૯ પેટાભેદો રૂપે કર્યો છે ৵ पूर्वस्यः-સूત્રમાં पूर्वस्य શબ્દ કહ્યો છે તે ઉપરોકત સૂત્ર દ: ५ની અનુવૃત્તિને માટે છે. ઉપરોકત સૂત્રમાં બે પ્રકારના આગ્નવ કહેલા છે. તેમાં પ્રથમ આગ્નવ साम्परायिक છે. તેથી સૂત્રક્રમના પ્રામાણ્ય મુજબ પૂર્વસ્ય એટલે साम्परायिकस्य એવોજ અર્થ થશે. કેમકે પૂ. ઉમાસ્વાતિજી મહારાજાએ સૂત્રમાં પહેલો નિર્દેશ તેનો જ કરેલો છે તદુપરાંત સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં પણ કહ્યું છે કેઃ-

पूर्वस्य इति निर्देशसामर्थ्यात् साम्परायिकस्य कर्मणः आम्रवः । અर्थात् पूर्व એવા निर्देशथी साम्परायिક કર્મનો આગ્નવ જ સમજવો

अवतः-સામ્પરાયિક આસવના ભેદો માં સૂત્રકારે પ્રથમ ભેદ अवत કહ્યો છે. अवत ને આશ્રીને પાંચ પેટા ભેદ સૂત્રમાં જણાવેલ છે

-पञ्च हिंसानृतस्तेयाब्रह्मपरिग्रहाः ।

-આ પાંચ ભેદોના નામ સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં જણાવેલા છે તે મુજબ-(૧)હિંસા, (૨)અનૃત-જૂઠ,(૩)સ્તેય-ચોરી,(૪)અબ્રહ્મ -મૈથુન અને (૫)પરિગ્રહ એ પાંચ અવ્રત છે.

-વિરતિ લક્ષણ એવા પાંચ વ્રતો જ કહ્યા છે. એક વધુ નહી કે એક ઓછું નહીં. તે પાંચ વ્રતથી વિપરીત તે અવ્રતો કહેવાય જેનું વર્શન अघ्याय:७ ના સૂત્રઃ ૮ થી ૧૨ માં કરવામાં આવેલ છે. વિસ્તારથી જાણવા માટે તેતે સૂત્રોની અભિનવટીકા જોવી

(૧)હિંસાઃ- પ્રમત્ત યોગથી થતો જે પ્રાણવધ તે હિંસા.

પ્રમાદ યોગથી જીવોના દ્રવ્ય પાણનો જે વિનાશ કરવો તે હિંસા

(૨)જૂઠ-અનૃત્ અસત્ કહેવું તે. અનૃત્ અથવા અસત્ય-જૂઠ

- અપ્રિય-અહિતકર -અસત્ય ઉચ્ચારણ તે જૂઠ

(૩)**સ્તેય-ચોરીઃ**- અજ્ઞદીધેલું લેવું તે સ્તેય અથવા ચોરી

-કોઇ એ નહીં આપેલી ચીજનું ગ્રહણ કરવું તે ચોરી

(૪)અબ્રહ્મઃ- મૈથુનની પ્રવૃત્તિ તે જ અબ્રહ્મ

બ્રહ્મચર્યનું પાલન ન કરવા રૂપ આચરણ ''મૈથુન સેવન'' તે અબ્રહ્મ

(૫)પરિગ્રહઃ- વસ્તુની મૂર્ચ્છા-આસકિત એ જ પરિગ્રહ

-ધન,ધાન્ય,સોનું,રૂપુ,ક્ષેત્ર,વાસ્તુ,વાસણ,દ્વિપદ,ચતુષ્પદ એ નવ પ્રકારે વસ્તુઓનો સંગ્રહ તે પરિગ્રહ

**આ પાંચને** અવ્રત કહેલ છે. તે પાંચમાં અવિરતિના પરિણામે કરીને જે બંધ થાય છે તે પાંચ પ્રકારનો અવ્રત આશ્રવ સમજવો

💠 कषायः-સામ્પરાયિક આગ્નવના ભેદોમાં બીજા ક્રમે સૂત્રકાર મહર્ષિ કષાય નામના ભેદને જણાવે છે જેના ચાર પેટા ભેદો સૂત્રમાં કહેલા છે

-चत्त्वारः क्रोधमानमायालोभाः (अनन्तानुबन्धयादयः)

– આ ચાર ભેદોના નામ સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં જણાવેલા છે તે મુજબ (૧)ક્રોધ (૨)માન (૩)માયા(૪)લોભ એ ચાર કષાયો છે [વધુમાં ત્યાં अनन्तानुबच्ध्यादि એમ કહ્યું છે તેનો અર્થ એછે કે આક્રોધાદિ ચાર કષાય અનન્તાનુબન્ધી-અપ્રત્યાખ્યાની-પ્રત્યાખ્યાની અને સંજવલન એવા ચાર ભેદ છે. –અર્થાત્ કષાયની પ્રકૃત્તિ મુજબ તો [૪x૪]૧૬ ભેદ થશે પણ અહીં મૂળ ભેદ રૂપે ફકત ક્રોધાદિ ચારનું જ કથન કરાયેલ છે.

-અવ્રત પછી કષાયના મહત્વને જણાવવામાટે બીજો ક્રમ તેનો મૂકેલ છે જે अध्याय: ૮ ના सूत्र: १०. માં કહેવાયેલા છે ક્રોધાદિ કષાયનું સવિસ્તર વર્શન તે સૂત્રની અભિનવટીકામાં જોવું

(૧)ક્રોધ- ગુસ્સો અથવા તો અપ્રીતિ લક્ષણ તે ક્રોધ કષાય

(ર)માન- ગર્વ,મદ,અહંકાર રૂપ માન કષાય

(૩)માયા- શઠતા કે કપટરૂપ માયા કષાય

(૪)લોભ -તૃષ્ણા,વૃધ્ધિ કે અધિક ઇચ્છા રૂપ લોભ કષાય

આ ચારે કષાયોને અનંતાનુ બંધી આદિ ચાર ભેદે કહેવાયેલા છે ભલે કષાયના ભેદમાં આગ્નવ રૂપે ચાર ભેદનું કથન હોય પણ આ સૂત્રમાં અનંતાનુ બન્ધ્યાદિ ચારનું કથન છે તે આ પ્રમાણે

(૧)**अनन्तानुबन्धी** :- જેને લીધે જીવને અનંતકાળ સુધી સંસારમાં ભટકવું પડે તે કર્મ અનંતાનુબંધી ક્રોધ-માન-માયા-લોભ એમ ચાર પ્રકારે કહ્યું છે.

(૨)**अप्रत्याख्यानीः**-જેકર્મોના ઉદયથી આવિર્ભાવ પામતા કષાયો વિરતિનો પ્રતિબંધ

કરવા પૂરતા જ તીવ્ર હોય છે તેને અપ્રત્યાખ્યાની ક્રોધ-માન-માયા-લોભ કહેવાય છે (૩)**પ્રત્યાख્યાની**ઃ-જે કર્મોના વિપાક થી દેશ વિરતિનો પ્રતિબંધ થતો નથી,ફકત સર્વવિરતિને જ જે કર્મો અટકાવે છે તેને પ્રત્યાખ્યાનાવરણીય ક્રોધ-માન-માયા-લોભ કહેવાય છે.

(૪)**संज्वलनः-** જે કર્મોના વિપાકની તીવ્રતા સર્વવિરતિનો પ્રતીબંધ કરવા જેટલી સમર્થ તો નથી જ હોતી પણ સર્વવિરતિમાં માલિન્ય કે સ્ખલન પહોચાડવાની શકિત હોય છે संज्वलयन्ति यतिं यत् तेने સંજવલન ક્રોધ-માન-માયા-લોભ કહેવાય છે

—આ ચારે કષાયો કહ્યા છે કેમકે कष્ એટલે સંસાર અને એટલે आय પ્રાપ્તિ આ ચારે [સોળે]કષાયો સંસાર વૃધ્ધિના મહત્વના કારણ રૂપ હોવાથી તેને કષાય કહેલા છે. તેથી ચારેને કષાય આગ્નવ સમજવા. આ ચારે જો પ્રશસ્ત ભાવે વર્તતા હોય તો શુભ આગ્નવ થાય છે અને અપ્રશસ્ત ભાવે વર્તતા હોય તો અશુભ આગ્નવ થાય છે.

–જો કે કષાય પ્રશસ્ત હોય કે અપ્રશસ્ત, બંને સંસાર વૃઘ્ધિના કારણ ભૂત જ છે મોક્ષ પ્રાપ્તિ માટે તો પ્રશસ્ત કે અપ્રશસ્ત બંને કષાયો ને છોડવા જ પડશે સંસારી જીવોને આત્મ વિકાસના પ્રારંભિક તબકકે અપ્રશસ્ત થી દૂર થવામાટે પ્રશસ્ત કષાય જન્ય શુભાશ્રવ ઉપયોગી થાય છે

इन्द्रियः- સામ્પરાયિક આસવના ભેદોમાં સૂત્રકારે ત્રીજા ક્રમે इन्द्रिय આસવ કહેલ છે આ इन्द्रिय आम्रव ने विशे સૂત્રમાં પાંચ ભેદનું સંખ્યા કથન કરેલ છે.

--पञ्च प्रमत्तस्य इन्द्रियाणि

-અહીં સૂત્રકાાર મહર્ષિ સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમા इन्દ્રિય ના ભેદો નથી કહ્યા પણ પ્રમાદ યુકત જીવની પાંચ ઇન્દ્રિયો છે એટલું જ જણાવેલું છે કેમ કે इન્દ્રિયો ના ભેદ અને વિષયો પૂર્વે अध्याय:२ ના सुत्र-२० અને ૨१ માં જણાવેલા જ છે

इन्द्रिय-२:२० स्पर्शनरसनधाणचक्षुःश्रोत्राणि । तेना विषयो २:२१-स्पर्शरसगन्धवर्णशब्दास्तेषामर्थाः આ રીતે સ્પર્શન,રસન,ઘ્રાણ,ચક્ષુ અને શ્રોત્ર એ પાંચ ઇન્દ્રિયો કહેલી છે અને સ્પર્શ,રસ,ગન્ઘ,વર્શ અને શબ્દો એ તેના વિષયો કહેલા છે આ સ્પર્શન આદિ ઇન્દ્રિયો થકી સ્પર્શાદિ નું જે રાગદ્વેષયુક્ત વિષય સેવન તે સકષાયી જીવને માટે ઇન્દ્રિય-સામ્પરાયિક કર્માસવ કહેલો છે.

-અહીં इन्द्रिय आसव નો અર્થ તે -તે ઇન્દ્રિયોની રાગ દ્વેષ્યુક્ત પ્રવૃત્તિ કહેલ છે. કેમ કે સ્વરૂપમાત્રથી કોઇ ઇન્દ્રિય કર્મ બંધનું કારણ થઇ શકતી નથી તેમજ ઇન્દ્રિયોની રાગદ્વેષ્ રહિત પ્રવૃત્તિ પણ કર્મબંધનું કારણ થઇ શકતી નથી. એટલે જભાષ્યમાં પણ સૂત્રકાર મહર્ષિ प्रमस्तस्य इन्द्रियाणि એવો પ્રયોગ કરે છે અર્થાત્ પ્રમાદ યુકત જીવની ઇન્દ્રિયો જ આસવનું કારણ બને છે. અપ્રમત્ત જીવ ની ઇન્દ્રિયો થી આસવ થતો નથી.

--૧ સ્પર્શનેન્દ્રિય- શીત,ઉષ્ણ,સ્નિગ્ધ,રૂક્ષ,મૂદુ,કર્કશ,લઘુ,ગુરુ એ આઠ પ્રકારના સ્પર્શનેન્દ્રિય વિષયો છે. તેમાંથી અનુકૂળ સ્પર્શવાળા પદાર્થ રાગ અને પ્રતિકૂળ સ્પર્શવાળા પદાર્થોની પ્રાપ્તિ થી દ્વેષ થતા સ્પર્શનેન્દ્રિય સંબંધિ આસ્રવ થાય છે.

—૨ ૨સનેન્દ્રિય- ખાટો,મઘુર,તુરો,કડવો,તીખો એ પાંચ ૨સ રસનેન્દ્રિયનો વિષય છે તેમાં ઇચ્છિત રસની આસકિત રાગ અને અનિચ્છિત રસનો દ્વેષ તે રસનેન્દ્રિય સંબંધિ આગ્નવ છે.

– ૩- <mark>ધ્રાણેન્દ્રિય- સુ</mark>ગંધી પદાર્થોના રાગ અને દુર્ગધી પદાર્થોનો દ્વેષ તે ધ્રાણેન્દ્રિય સંબંધિ આશ્રવ છે

-૪- **ચક્ષુરિન્દ્રિયઃ**- લાલ,પીળો,ધોળો,લીલો અને કાળો એ પાંચ વર્શ કે તેરૂપવાળા પદાર્થોમાં થતો રાગ કે દ્વેષ તે ચક્ષુરિન્દ્રિય સંબંધિ આગ્નવ છે.

–૫- <mark>શ્રોત્રેન્દ્રિયઃ</mark>- સચિત અચિત્ત કે મિશ્ર શબ્દો એ શ્રોત્રેન્દ્રિયનો વિષય છે તેમાં મનોહર શબ્દ પરત્વે નો રાગ અને અમનોહર શબ્દ પરત્વેનો દ્વેષ થવાથી જે કર્મોનું આગમન થાય છે તેને શ્રોત્રેન્દ્રિયાસ્નવ કહ્યો છે.

આ પ્રમાણે **પાંચે ઇન્દ્રિયોના ૨૩ વિષયો** જો પ્રશસ્ત ભાવ વડે સેવાતા હોય તો તે શુભાશ્રવ છે અને જો અપ્રશસ્તભાવે સેવાતા હોય તો અશુભ આગ્નવ છે. જેમ કે દેવ-ગુરુના સ્પર્શથી આનંદ થાયતો તે પ્રશસ્ત સ્પર્શ,સ્ત્રીના સ્પર્શનું સુખ તે અપ્રશસ્ત સ્પર્શ છે. ભગવાનની આંગી-પ્રતીમા જોતા રાગ ઉત્પન્ન થાયતો પ્રશસ્ત રાગ છે અને નાટક પ્રેક્ષણમાં રાગ થાયતો અપ્રશસ્ત રાગ છે. બંને પ્રકારના રાગમાં કર્માગ્નવતો થાય જ છે. પણ શુભઆગ્નવ થકી અશુભ આગ્નવને રોકી કે નીવારી શકાય તે પૂરતું શુભાગ્નવની સેવના કરવી જોઇએ અંતેતો શુભાગ્નવ પણ છોડવાનો જ છે.

[**નોંધઃ**- ઉપરોકત અવ્રતાદિ ત્રણે ભેદ અને હવેપછીનો ચોથો ક્રિયાભેદ જે કહેવાશે તે ચારેભેદમાટેયથાસંભવમન-વચન-કાયાનાત્રણેયોગ સમજવા. અર્થાત્ આ ૩૯ સામ્પરાયિક આગ્નવ પૈકી કોઇપણ આગ્નવનું સેવન મનથી વચનથી કે કાયાથી થાયતો પણ તે કોઇપણ યોગથકી કર્મઆગ્નવ થવાનો છે તેમ સમજવું]

कियाः- સામ્પરાયિક આસ્રવના ભેદોમાં સૂત્રકાર મહર્ષિ ચોથા અને છેલ્લા ક્રમમાં આસ્રવને જણાવે છે આ આસ્રવને વિશે સૂત્રમાં ૨૫ ભેદનું કથન કરેલ છે

–पञ्चविंशतिः क्रिया ।

−અહીં સૂત્રકાર મહર્ષિએ પાંચ-પાંચના જોડકામાં કુલ ૨૫ ક્રિયા પોતેજ સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં જજ્ઞાવેલી છે જેની વ્યાખ્યા ટીકાનુસાર અત્રે રજૂ કરી છે

(૧)સમ્યક્ત્વ,મિથ્યાત્વ ,પ્રયોગ,સમાદાન,ઇર્યાપથિકા

[१]सम्यकत्व क्रियाः- सभ्यक्त्वनुं डारश

-મોહનીયના શુધ્ધ દલિકોનો અનુભવ તે સમ્યક્ત્વ,પ્રાયઃ કરીને તેમાં પ્રવૃત્ત જે ક્રિયા તેને સમ્યક્ત્વક્રિયા કહેછે. જેમાં પ્રશમ, સંવેગ,નિર્વેદ, અનુકંપા, આસ્તિક્ય, ની અભિવ્યક્તિ લક્ષણ યુક્ત જીવાદિ તત્વવિશેની શ્રધ્ધા, જિન,સિધ્ધ, ગુરુ,ઉપાધ્યાય, સાધુજનને યોગ્ય પુષ્પ, ઘૂપ, દીપ, ચામર, આતપત્ર, નમસ્કાર, વસ્ત્ર, આભરણ, અન્ન, પાન, શય્યા, દાન વગેરે અનેક પ્રકારે વૈયાવચ્ચ થકી સમ્યક્ત્વ સદ્ભાવની વૃધ્ધિ સાતાવેદનીય, દેવગતિ આદિ બંધના કારણભૂત એવી ક્રિયા

—जिनसिध्ध गुर्वादीनां पूजानमस्कारवस्त्रपात्रादिप्रदानरूप वैयावृत्याभिव्यङ्गयत्वे सति सम्यकत्वप्रवर्धकत्वं । सम्यकत्वक्रिया ल्क्क्षणम् ।

જિન,સિઘ્ધ,ગુરુ વગેરેનો અનન્ય આદર **આ ક્રિયા સમ્યક્ત્વ ગુણરૂપ છતાં જયાં સુધી** ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વરૂપે ન હોય,ત્યાંસુધી તે પણ કેટલેક અંશે આસ્રવ રૂપ બને છે [છતાં પ્રાથમિક સાધક માટે આદરણીય છે]

–દેવ,ગુરુ,શાસ્ત્રની પૂજા પ્રતિપત્તિ રૂપ હોવાથી સમ્યક્ત્વ પોષક ક્રિયા

[2]मिथ्यात्व क्रियाः- सम्यक्त्व विभरीता तेभिथ्यात्व डिया

–તત્વાર્થ ને વિશે અશ્રધ્ધાન હોવું તે મિથ્યાત્વ ક્રિયા

-सम्यक्त्व विपरीत प्रवृति रूपत्वं मिथ्या क्रिया लक्क्षणम्

–મિથ્યા દ્રષ્ટિ જીવની સ્વમાન્ય દેવગુરુ સંબંધિ નમસ્કાર,પૂજા સ્તુતિ, સત્કાર,સન્માન,દાન,વિનય,વૈયાવચ્ચ વગેરેક્રિયા. આક્રિયાથી મિથ્યાત્વની વૃધ્ધિ થાય છે –મિથ્યાત્વ મોહનીય કર્મના બળથી થતી અરાગદેવની સ્તુતિ-ઉપાસના આદિ રૂપક્રિયા

-આ ક્રિયાને ત્રણ પ્રકારની કહી છે(૧)અભિગૃહીતા(૨)અનભિગૃહીતા (૩)સંદેહ-ક્રિયા.

[3] प्रयोगकिया:- गमनागमनादि चेष्टाविषयक प्रवृति निमितकत्वं प्रयोगकियाया लक्षणम् ।

–શરીરની ગમન-આગમન આદિ ક્રિયા

−શરીર આદિ દારા જવા-આવવા આદિ સકષાય પ્રવૃત્તિ કરવી તે 'પ્રયોગ ક્રિયા' છે −મન વચન કાયાના શુભાશુભ યોગ રૂપ ક્રિયા તે પ્રયોગ ક્રિયા

–આત્મ અધિષ્ઠિત કાયાદિ વ્યાપાર તે પ્રયોગ. ત્યાં મન વચન-કાયાના યોગથી કરાતું પુદ્ગલોનું ગ્રહ્ણ તે પ્રયોગ ક્રિયા

(૧)કાય વ્યાપાર-જેવાકે દોડવું,વળવું વગેરે

(૨)વાગ્ વ્યાપાર-જેવાકે હિંસા વચન,જૂઠ વગેરે

(૩)મનો વ્યાપાર-જેવાકે અભિમાન, ઇર્ષ્યા વગેરે

તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવટીકા

[4] समादानकिया:-अपूर्वापूर्वविरतिप्रत्यमुख्यामुख्यमुत्पद्यते यत् तपस्विन: सा समादान क्रिया: ।

–જેનાથી કર્મબંધ થાય તેવી સંયમીની સાવઘ ક્રિયા

–ત્યાગી થઇને ભોગવૃત્તિ તરફ ઝુકવું એ સમાદાન ક્રિયા

-समादानना ઇન્દ્રિય અને સર્વકર્મનો સંગ્રહ એ બે મુખ્ય અર્થ છે.

–વધુમાં વધુ કર્મ બંધાવે તેવી યોગોની પ્રવૃત્તિ

બીજા કેટલાંક સમાદાન ક્રિયાનો અર્થએવો પણ કરેછે કે જેનાથી વિષય ગ્રહણ કરાય તે સંમાદાન એટલે ઇન્દ્રિય તે સંબંધિ દેશધાતક કે સર્વોપધાતક જે વ્યાપાર તે સમાદાન ક્રિયા અર્થાત્ જેના વડે આઠે કર્મ સમુદાય પણે બંધાય તેવા પ્રકારનો ઇન્દ્રિયનો વ્યાપારને સમાદાન ક્રિયા.

**નવતત્ત્વવિવરણ-સાધુરત્ન સૂરિકૃત અવચૂ**ર્શિ માં કહ્યા મુજબલોક સમુદાયે ભેગામળીને કરેલી ક્રિયાને પણ સમુદાયિત્ત અથવા સમાદાન ક્રિયા કહેલી છે.

[5] ईर्यापथक्रियाः- ईर्यापथकर्मकारणरूपत्वम् ईर्यापथिकक्रिया ।

ઇર્યાપથ આસ્રવમાં કારણ બનનારી ક્રિયા

-ઇર્યાપથ પૂરતું સાતા વેદનીય કર્મ બંધાવે તેવી વીતરાગની પ્રવૃત્તિ.

–ઇર્યાપથ કર્મના બંધનમાં નિમિત્ત રૂપ થયેલી ક્રિયા

–જયાં ગમનાગમન એજ એક માત્ર કર્મ આવવાનો માર્ગ છે. તેને ઇર્યાપથ કહે છે. તત્સમ્બન્ધિ જે ક્રિયા તે ईर्यापथिकी क्रिया

—**આ ક્રિયા થકી થ**તો આસ્નવ કેટલાંક સામ્પરાયિક માને છે અને કેટલાંક સામ્પરાયિક માનતા નથી.

-(૨)બીજું **કિયા પંચક**-કાય,અધિકરણ,પ્રદ્વેષ,પરિતાપની, પ્રાણાતિપાત

[6] कायिकीक्रिया:-कायचेष्टाविशेषरूपत्वं कायिक क्रियाया लक्षणम्

– દુષ્ટની અન્યનો પરાભવ કરવાની ક્રિયા

−દુષ્ટભાવ યુકત થઇને પ્રયત્ન કરવો અર્થાત્ કોઇ કામવાસનાને માટે તત્પર થવું એ કાયિકી ક્રિયા છે.

–કાયાને અજયણા એ પ્રવર્તાવવી તે કાયિકી ક્રિયા

–શરીરની સાવધ ચેખ્ટા તે કાયિકી ક્રિયા

–કાયક્રિયા બે પ્રકારે કહી છે (૧)અનુપરત (૨)દુષ્પયુકત

अनुपरतः-અવિરતિવન્ત--અવિરતિવાળા જીવનું ઉઠવું,બેસવું,મૂકવું,ઉપાડવું, ચાલવું, સૂવું વગેરે સાવઘક્રિયા તે અનુપરત કાયિકી ક્રિયા સમજવી

दुष्प्रयुकतः-અશુભ યોગવાળા જીવોને ઇન્દ્રિયના ઇષ્ટ વિષયો પ્રાપ્ત થયે રતિ અને અનિષ્ટ વિષયોની પ્રાપ્તિ થયે અરતિ પામવા રૂપ ઇન્દ્રિય સંબંધિ **ક્રિયા** તથા અનિન્દ્રિય સંબંધિ તે અશુભ મનના સંકલ્પ દ્વારા મોક્ષ માર્ગ તરફ દુર્વ્યવસ્થિત એવા પ્રમત્ત મુનિની કાયક્રિયા એ બંને દુષ્પ્રયુક્ત કાયક્રિયા કહેવાય છે.

[7] आधिकरणकीकिया:- अधिक्रियते येनात्मा दुर्गतिप्रस्थानंप्रति तदधिकरणं -

અધ્યાયઃ ક સુત્રઃ ક

तदविषय या क्रिया ।

–શસ્ત્રાદિકના ઉપયોગ રૂપક્રિયા

(૨)નિર્વર્તનાધિકરણિકી ક્રિયા બે પ્રકારે

ઉપઘાતી શસ્ત્રો તૈયાર કરવાં તે અધિકરણિકી ક્રિયા છે-જે બે પ્રકારે કહેલી છે.

-જેના વડે આત્મા દર્ગતિનો અધિકારી થાય તે અધિકરણ કહેવાય એટલે ખડુગ વગેરે

(૧)સંયોજનાધિકરણિકી ક્રિયા-શસ્ત્રાદિકના અંગ-અવયવોને પરસ્પર જોડવાતે

(૨)શસ્ત્રોને પાણી પાવું ઉજજવલ કરવું ધાર કાઢવી તે ઉત્તરગુણ નિર્યતના

–૧- ઔદારિક વગેરે પાંચે શરીરને મુળથી બનાવવા તે મુળગુણ નિર્વર્તના

–૨- હાથ પગ વગેરે અવયવો રચવા તે ઉત્તર ગુણ નિર્વર્તના [8]प्रादोषिकी-प्राद्वेषिकीकियाः- કોઇના ઉપર દ્વેષ કરવો

[9] पारितापनिकीकियाः- કોઇને પીડા ઉપજાવવા રૂપ ક્રિયા

(૨)परपारितापनिकी-પુત્ર,શિષ્યાદિકને તાડના,તર્જના કરે તે ક્રિયા [10] प्राणातिपातिकी क्रिया- કોઇની હિંસા કરવા રૂપ ક્રિયા

-प्रमत्तयोगात्प्राणतिपातरुपत्वं प्राणतिपातकियाया लक्षणम् ।

-પ્રાણનો અતિપાત એટલે વધ કરવોતે -ક્રિયા બે પ્રકારે છે

-दुःखोत्पादनरूपत्वं परितापन्याः क्रियाया लक्षणम् - स्वने के अन्यने संताप के परिताप थाय तेवी किया –પ્રાણીઓને સતાવવાની ક્રિયા તે પારિતાપનિકી ક્રિયા છે

–આ ક્રિયા બે પ્રકારની કહેલી છે

જીવનં પોતાના હાથે માથે કુટવું વગેરે લક્ષણરૂપ ક્રિયા

-સ્વના કે પરના પ્રાણનો નાશ કરનારી ક્રિયા

–मात्सर्यकरणरूपत्वं प्रादेषिकक्रियाया ल्रेक्षणम् – ક્રોધાવેશથી થતી ક્રિયા તે પ્રાદોષિકી ક્રિયા

(૧) જેના વડે જીવનો ઘાત થાય તેવા સર્વથા નવા શસ્ત્રો બનાવવા તે મૂળગુણ નિર્વર્તના,

પોતાના દેહ પણ અધિકરણ છે તેને આશ્રીને નિર્વર્તનાધિકરણ ક્રિયા બે ભેદે કહેલી છે.

—જીવ અથવા અજીવ (૧૫૨ દેષ ચિંતવવો તે પ્રાદોષિકી ક્રિયા, આ ક્રિયા બે પ્રકારની કહી છે (૧)जीवप्रादोषिकी- જીવ ઉપર દ્વેષ કરવાથી, પુત્ર-સ્ત્રી-સ્વજન મિત્ર-શત્રુ વગેરે ઉપર

(२)अजीवप्रादोषिकी पोताने पीडा ઉपજાવनार કांटा, पत्थर वगेरे ઉपर જे देभ थवो ते

(૧)स्वपारितापनिकी -પુત્ર,સ્ત્રી વગેરેના વિયોગના દુઃખ ભાર વડે અતિ પીડિત એવા

--હિંસાના સાધનો બનાવવા,સુધારવા પ્રહણ કરવા વગેરે ક્રિયા

<u>દ્વેષ કરવા રૂપ ક્રિયા</u>

(૧)સ્વપ્રાણાતિપાતિકીઃ- પર્વતના શિખર પરથી પડવું, પાણી અથવા અગ્નિમાં

–પ્રાણીઓને[પાંચઇન્દ્રિય,મન-વચન-કાયબળ,ઉચ્દ્વાસનિઃશ્વાસઅનેઆયુષ્યએદશમાંથી

જેટલા યથા સંભવ હોય તે] પ્રાણ થી વિખૂટાં કરવાની ક્રિયા તે પ્રાણાતિપાતિકી ક્રિયા કહી છે

ઝંપાપાત કરવો અથવા શસ્ત્ર મારવાદિક વડે પોતાના કે પરના હાથે પોતાના પ્રાણ ગુમાવવા તે સ્વપ્રાણાતિપાતિકી

(૨)પર પ્રાણાતિપાતિકી-મોહ,લોભ કે ક્રોધના આવેશથી પોતાના કે પરના હાથે બીજાના પ્રાણ લેવા તે પર પ્રાણાતિપાતિકી

[**નોંધઃ-** આ ક્રિયા અપવર્તનીય આયુષ્યવાળા જીવને લાગુ પડે છે. કેમ કે અનપવર્તનીય આયુષ્યવાળા નો વધ થઇ શકે નહીં તેમ શ્રી પ્રજ્ઞપના સૂત્રમાં જજ્ઞાવેલ છે]

🌣 ત્રીજુ કિયા પંચકઃ- દર્શન,સ્પર્શન,પ્રત્યય,સમન્તાનુપાત,અનાભોગ

[11] दर्शनक्रियाः- રાગ કે દ્વેષથી જોવાની કે જોવા જવાની ક્રિયા

--अभ्वादिचित्रकर्मक्रियादर्शनार्थं गमनरूपत्वं दार्ष्टिक्याः क्रियाया लक्षणम्

--રાગથી સ્ત્રી આદિનું દર્શન -નિરીક્ષણ કરવું

–રાગવશ થઇ રૂપ જોવાની વૃત્તિ ને દર્શન ક્રિયા કહી છે

–આ ક્રિયા જીવદ્રષ્ટિકી અને અજીવ દ્રષ્ટિકી એમ બે પ્રકારે છે તેમાં

(१)छवद्रष्टिडी डिया-नृपनिर्याणप्रवेशस्कन्धावारसन्निवेश नटनर्तक मल्लमेषवृषयुद्धादिषु आलोकनादरो य: सा जीवविषया र्दष्टिकी क्रिया

(२)अछव द्रष्टिडी डियादेवकुलसभाप्रपोदकाशयत्रपुस्तादि आलोकन लक्षणा ।

[12]स्पर्शनकियाः - સ્પર્શ કરવાથી થતા આસ્રવ રૂપક્રિયા

—रागादिनां जीवादिनां स्यृशत: पृच्छतो या क्रिया तत्करणरूपत्वं स्पर्शन प्रत्ययिकक्रियाया लक्षणम् ।

-રાગથી સ્ત્રી આદિનો સ્પર્શ કરવો તે રૂપ ક્રિયા

—પ્રમાદવશ થઇ સ્પર્શ કરવા લાયક વસ્તુઓના સ્પર્શને અનુભવ કરવો તે સ્પર્શનક્રિયા છે.

-આ ક્રિયાને સ્પૃષ્ટિકી ક્રિયા પણ કહે છે તે બે પ્રકારની છે.

-(૧)જીવસ્પર્શનક્રિયા- સ્ત્રી,પુરુષ,નપુંસક,[તિર્યંચ]ના અંગ સ્પર્શન લક્ષણ વાળી ક્રિયા રાગ-દ્વેષ અને મોહની ઉત્પાદક હોવાથી જેમ કે સ્ત્રીને રાગાદિથી આલિંગન કરતા આ સ્પર્શ ઘણો સુંવાળો છે એ પ્રમાણે રાગ ભાવ થવો તે જીવ સ્પૃષ્ટિકી ક્રિયા

-(૨)અજીવસ્પર્શનક્રિયા- જીવને બદલે અજીવના સ્પર્શ થકી જે રાગ દ્વેષાદિ થાય તે રૂપ ક્રિયાતે અજીવ સ્પૃષ્ટિકી ક્રિયા.

નવતત્વના વિવરણમાં- સ્પૃષ્ટિકી ને બદલે વિકલ્પે પૃષ્ટિકી ક્રિયાનું કથન છે. જીવ કે અજીવને વિશે રાગાદિક થી પ્રશ્ન પૂછવા રૂપ ક્રિયાછે. પણ શ્વેતામ્બર દિગમ્બર કોઇ તત્વાર્થટીકામાં તેનો ઉલ્લેખ નથી.

[13]प्रत्ययिकी क्रियाः- પૂર્વના પાપમાં ઉપાદાન કારણરૂપ અધિકરણને આશ્રયી ઉત્પન્ન થયેલી ક્રિયા

–यदपूर्वस्य पापादानकारिणोऽधिकरणस्योत्प्रेक्ष्य स्वस्वबुद्धया निष्पादनम्

--પૂર્વે નહીં થયેલા નવા શસ્ત્રો શોધીને બનાવવા

[14] समन्तानुपातकिया :-જયાં મનુષ્ય, પશુ, વગેરેનું ગમન આગમન થતું હોય ત્યાં ત્યાં મળ-મૂત્ર આદિ અશુચિ પદાર્થોનો ત્યાંગ કરવો તે કિયા Jain Education International Vision www.jainelibrary.org

-स्त्रीपुरुषनपुंसक पशुसम्पात देशेउपनीय वस्तुत्याग: । —प्रमत्त संयतानां वा भक्तपानादिकेऽनाच्छादितेऽवश्यत्याज्या । [15]अनामोग कियाः- જોયા અને પ્રમાર્જન કર્યા વિના વસ્તુ મુકવી –જોયા કે સાફ કર્યા વિનાની જગ્યા ઉપર શરીર રાખવું –अदृष्ट्वाऽप्रमुज्य च भूमौ वस्त्रपात्रादि आदाननिक्षेपादिरुपत्वे अथवा उपयोगराहित्येन क्रियायां प्रवृतिकरणरूपत्वं अनाभोगिक क्रियाया लक्षणम् –ઉપયોગ રહિત-જયણા રહિત પ્રવૃત્તિ 🍄 ચોથું ક્રિયા પંચક- સ્વહસ્ત,નિસર્ગ,વિદારણ,આનયન,અનવકાક્ષ [16]स्वहस्तकियाः- રાગદ્વેષથી પોતાના હાથે કરવા લાગવું તે કિયા –જે ક્રિયા બીજા એ કરવાની હોય તે પોતે કરી લેવી તે સ્વહસ્ત ક્રિયા –સેવક આદિને કરવા યોગ્ય કાર્ય ક્રોધાદિથી માલિક પોતે જ કરીલે --अभिमानर्षितचेतसाऽन्यपुरुषप्रयत्ननिर्वृत्या या स्वहस्तेन क्रियते । - નવતત્વ વિવરણમાં આ ક્રિયાનો અર્થ જુદો કર્યો છે પણ તે તત્વાર્થસૂત્રના શ્વેતામ્બર-દિગમ્બર ટીકાકારો એ પોતાની ટીકાઓમાં સ્વીકારેલ નથી. નવતત્વાનુસાર- ''પોતાના હાથે કે હાથમાં રહેલા પદાર્થો વડે જીવનો ઘાત કરવો તે સ્વાહસ્તિકી ક્રિયા [17] निसर्गकियाः- પાપકાર્યમાં સંમતિ આપવી કે સ્વીકાર કરવો --પાપકારી પ્રવૃત્તિને માટે અનુમત્તિ આપવી તે નિસર્ગક્રિયા છે –ઘણાંકાળથી પ્રવર્તેલા પરોપદેશિત પાપ કાર્યમાં ભાવથી જે અનુજ્ઞા આપવી તે નિસર્ગ કિયા જેને नवतत्वभाष्य માં નૈસુષ્ટિકી કિયા કહેલી છે. જો કે નૈસુષ્ટિકી ક્રિયાનો અર્થ नवतत्व प्रकरण માં જુદી રીતે કરેલ છે. યન્ત્રાદિ વડે કુવામાંથી પાણી કાઢી ખાલી કરવું તે જીવનૈસુષ્ટિકી અને ધનુષ્યમાંથી બાણનું ફેંકવું તે અજીવ નૈસુષ્ટિકી ક્રિયા - પણ આવો અર્થ તત્વાર્થના કોઇ ટીકા ગ્રન્થોમાં સ્વીકારાયેલા નથી –चिरकालप्रवृतपरदेशिनि पापार्थे भावतो यदनुज्ञानं सा निसर्गक्रिया । [18]विदारणकिया :- બીજાનાં પાપ ઉધાડવા [અથવા કંઇ ફાડવું-ચીરવું] -अन्याचरितपापानां प्रकाशनरुपत्वं विदारण क्रियाया लक्षणम् । –અન્યના ગૃપ્ત પાપકાર્યોની લોકમાં જાહેરાત કરવી બીજીરીતે આ ક્રિયાની વ્યાખ્યા-સિધ્ધસેનીય ટીકાનુસાર –દુભાષીયો જેમ એકની કહેલી વાત બીજા અજાણને કંઇક અવળી રીતે સમજાવે તેને પણ વિદારણ કિયા કહેલી છે. નવતત્વ પ્રકરણમાં આ સિવાયનો અર્થ કરે છે કે -જીવ અથવા અજીવને વિદારવાથી-કોડવાથી-ભિન્ન કરવાથી ઉત્પન્ન થયેલી ક્રિયા તે જીવ અથવા અજીવ વિદારણ ક્રિયા કહેવાય

છે. આ અર્થ તત્વાર્થની કોઇ ટીકામાં જણાવેલ નથી.

[19]आनयनीक्रियाः - પાલન કરવાની શકિતના અભાવે શાસ્ત્રોકત આજ્ઞાથી

વિપરીત પ્રરૂપણા કરવી તે. આ ક્રિયા આજ્ઞાવ્યાપાદિકી ક્રિયા પણ કહેલી છે.

-સ્વયં પાલન ન કરી શકવાથી શાસ્ત્ર આજ્ઞાથી અન્યથા પુરૂપજ્ઞા કરવી.

---अर्हत् प्रणीतज्ञा उल्ल्रङ्घनेन स्वमनीषया जीवितादिपदार्थ प्ररुपणं (अथवा) स्वयं नयनक्रिया अन्यैर्वाऽऽनयनं

—આ **બીજા અર્થ મુજબઃ**- પોતાના લાવવાની વસ્તુ સ્વમતિકે સ્વચ્છન્દતા પૂર્વક બીજા પાસે મંગાવે તેને પણ આનયન ક્રિયા કહી છે

[20]अनवकाङ्घाकियाः - ધર્મ પ્રવૃત્તિમાં અનાદર કરવા રૂપ ક્રિયા

--जिनोकतकर्तव्यविधिषु प्रमादवशतोऽनादरूपत्वमनवकाङ्क्षक्रियाया लक्षणम्

– પ્રમાદ થી જિનોકત વિધિનો અનાદર કરવો

–ધૂર્તતા અને આળસથી શાસ્ત્રોકત વિધિ કરવાનો અનાદર તે

अनवकाड्क्ष--- સિધ્ધસેનીયટીકામાં બે ભેદ કહી છે

(१)–-जिनोकतेषु कर्तव्यविधिषु प्रमादवशवर्तिन अनादर: ।

(२)—पर अनवकाङ्क्ष-अनाद्रियमाणः परमपि न अवकाङ्क्षति ।

નવતત્વ પ્રકરણમાં આ ક્રિયા નો અર્થ ''પોતાના અથવા પરના હિતની આકાંક્ષા રહિત,આલોક અને પરલોક વિરુઘ્ધ એવું ચોરી,પરસ્ત્રી ગમન આદિ આચરણ કરવું તે'' એવો અર્થ છે જે તત્વાર્થ ટીકાના ઉપરોકત અર્થમાં સમાવિષ્ટ થઇ જાય છે

🌣 **પાંચમું પંચકઃ**- આરંભ,પરિગ્રહ,માયા,મિથ્યાદર્શન,અપ્રત્યાખ્યાન

[21]आरम्भक्रियाः- પૃથ્વીકાયાદિ જીવોની હિંસા થાય તેવી ક્રિયા –

-छेदनभेदनताडनतर्जनादिकर्मविषयकप्रवृतिकरणरूपत्वमारम्भ क्रियाया लक्षणम् ।

-છેદન ભેદન વગેરે મોટા પ્રમાણમાં થાય તેવી પ્રવૃત્તિ

– ભાંગવા, ફોડવા અને ઘાત કરવામાં સ્વયં રત રહેવું અને બીજાઓની એવી પ્રવૃત્તિ જોઇને ખુશી થવું તે

નવતત્વ પ્રકરણમાં આરંભથી થયેલી ક્રિયા બે પ્રકારની કહેલી છે જીવ,અજીવ

(૧)जीवआरम्भिकी - સજીવ કે ચેતન લક્ષણ જીવના ધાતની પ્રવૃત્તિ

(૨) અजीवआरમ્भિकીપત્થરાદિમાં કોતરેલા નિર્જીવનો ઘાત

[**22]पारिप्रहिकी किया**ः- લોભથી ખૂબ ધન મેળવવું, રક્ષણ કરવું તે –લોભથી સંગ્રહ વૃત્તિ કે મમત્વ યુકત ક્રિયા

- सचित्तादिद्रव्येषु ममेति ममत्वकरणरूपत्वं परिग्रह क्रिया या ल्रक्षणम्

– જે ક્રિયા પરિગ્રહ નો નાશ ન થવાને માટે કરવામાં આવે તે પારિગ્રહિકી

–અર્જિત વસ્તુ પરત્વેની મૂર્છા તથા બહુવિધ પ્રયત્નો વડે તેના રક્ષણ માટેની પ્રવૃત્તિ તે પારિગ્રહીકી ક્રિયા

– આ ક્રિયા ના બે ભેદ કહ્યા છે (૧)જીવ પ્રત્યયી (૨)અજીવ પ્રત્યયી जीवपारिग्रहिकी– પશુ,દાશ,દાસી આદિ સજીવ વસ્તુ પરત્વેની अजीव पारिग्रहिकी– ધન,ધાન્ય,ફર્નીચર આદિ અજીવ વસ્તુ પરત્વેની [23]मायाकियाः- કપટ કરવું, પ્રંપચ કરવો વગેરે

—दाम्भिकवृत्तितया मनोवाक्कायानां प्रवृतौ प्रेरकत्वं मायाप्रत्ययिकक्रियाया ल्रक्षणम् । —જ્ઞાન દર્શન આદિના મોક્ષના સાધનો ના વિષયમાં બીજાને ઠગવા તે માયાક્રિયા

– નવતત્વ પ્રકરણમાં તેના બે પ્રકાર કહ્યા છે તે આ પ્રમાણે

(૧) आत्मभाववञ्चन- પોતાન હૃદયમાં દુષ્ટ ભાવ હોવા છતાં શુધ્ધભાવ દર્શાવવો

(२) परभाववञ्चन- ખોટી સાક્ષી,ખોટા લેખ વગેરે કરવા

[24]मिथ्यादर्शनक्रियाः- દુન્યવી ફળની ઇચ્છાથી મિથ્યાદ્રષ્ટિની સાધના કરવી

– મિથ્યાદ્રષ્ટિને અનૂકૂળ પ્રવૃત્તિ કરવા-કરાવવામાં પડેલા માણસને અનુમોદન થકી મિથ્યાત્વમાં વધુ દૃઢ કરવો તે મિથ્યાદર્શન ક્રિયા

—विरुध्धफललिप्सया मिथ्यादर्शनमार्गेण सन्तत्त प्रयाणमन्यं साधयामि इति अनुमोदमानस्य मिथ्या दर्शन क्रिया।

[25] अप्रत्याख्यानक्रियाः- પાપ કાર્યોના પ્રત્યાખ્યાન રહિત જીવોની ક્રિયા

-સંયમ ઘાતી કર્મોના પ્રભાવને કારણે પાપવ્યાપારથી નિવૃત્ત ન થવું એ પ્રત્યાખ્યાન ક્રિયા

-संयमविधातिनः कषायादि अरीन् प्रत्याख्यान् न प्रत्याचष्ट इति अप्रत्याख्यानक्रिया ।

–પ્રત્યાખ્યાનાવરણ કષાય ચતુષ્કના ઉદયથી જીવને કોઇ પણ પ્રકારે પ્રત્યાખ્યાન ન હોવાથી થતી ક્રિયા

આ રીતે સંક્ષેપથી અહીં ક્રિયાનું વર્શન કરેલ છે વિશેષથી જોવા માટે તો प्रज्ञापनासूत्र, ठाणांगसूत्र, आवश्यकवृत्ति વગેરે આગમ ગ્રન્થોનું અવલોકન કરવું આવશ્યક ગણાય

બીજું આ પચીસક્રિયા આ રૂપે જ છે તેમ માનવું નહીં કે કેમ કે નિમ્નોકત તફાવતો જોવા મળેલ છે.

(૧)અહીં પાંચ-પાંચના જોડકા સ્વરૂપે પચીસ ક્રિયા જોવા મળેલ છે.

(૨)નવતત્વમાં આ પચીસ ક્રિયા સીધી ક્રમસરજ અપાયેલી છે

(૩)શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્રમાં તે બે-બેના જોડકાં રૂપે જોવા મળેલ છે

(૪)શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્રમાં વળી જૂદી રીતે કહેવાય છે.

(પ)કેટલેક સ્થાને ક્રિયાના નામો માં ભેદ છે જેમ કે અહીં પ્રથમ ક્રિયા સમ્યક્ત્વ ક્રિયા હતી જે નવતત્વમાં નથી નવતત્વમાં પ્રેમિકી-દ્વેષિકી એ બંને ક્રિયા અહીં નથી

(*૬*) કેટલીક ક્રિયાઓમાં અર્થભેદ જોવા મળેલ છે. જેમાંના કેટલાક અર્થભેદોની તો ઉપરોક્ત વર્શનો માં નોંધ પણ લીધી જ છે

(૭)કયાંક આ ક્રિયા અજીવ અપેક્ષાએ વર્ષવાઇ છે કયાંક જીવ અપેક્ષાએ વર્ષવાઇ છે. આવું અનેક વૈવિધ્ય ક્રિયા સંબધે જોવા મળેલ છે.

🍫 કેટલાક પ્રશ્નોઃ-

[૧] જયાં ઇન્દ્રિય, કષાય અને અવ્રત છે ત્યાં ક્રિયા અવશ્ય રહેવાની આથી કેવળ ક્રિયાના નિર્દેશથી આગ્નવનું વિધાન થઇ શકે નહીં. પછી અવ્રતાદિ ત્રણના નિર્દેશની શી આવશ્યકતા છે ? –સમાધાનઃ-પ્રશ્ન યોગ્ય છે કેવળ ૨૫ ક્રિયાના વિધાનથી આગ્નવના હેતુનો નિર્દેશ થઇ

શકે છે. પરંતુ આ ૨૫ ક્રિયાઓમાં ઇન્દ્રિય કષાય અને અવ્રત એ કારજ્ઞ છે એવું જજ્ઞાવવાને માટે ઇન્દ્રિયાદિ ત્રજ્ઞેનું ગ્રહજ્ઞ કરેલ છે.

જેમ કે -પારિગ્રહિક ક્રિયા-

(૧) આ ક્રિયામાં પરિગ્રહરૂપ અવ્રત એ કારણ છે

(૨) પરિગ્રહમાં લોભરૂપ કષાય એ પણ કારણ છે.

(૩) જો તેના વર્ણાદિનો મોહ હોય તો ચક્ષુ આદિ ઇન્દ્રિય પણ કારણ છે જેમકે -સ્પર્શન કિયા-

(૧) સ્ત્રીના સ્પર્શમાં અબ્રહ્મ નામક અવ્રત એ કારણ છે

(૨) સ્ત્રી એ પણ જીવ પરિગ્રહ હોવાથી ગૃઘ્ધિરૂપ લોભ કષાય અથવા સ્પર્શજન્ય રાગ પણ કારણ છે.

(૩) સ્પર્શનેન્દ્રિયનો વિષય હોવાથી સ્પર્શન પ્રવૃતિ પણ કારણ છે.

[૨] કેવળ ઇન્દ્રિયના નિર્દેશથી પણ અન્ય કષાય આદિનું ગ્રહણ થઇ જ જશે કારણ કે કષાયનું મૂળ ઇન્દ્રિયો છે, જીવોઇન્દ્રિયો થકી વસ્તુનું જ્ઞાન કરી તેના વિશે વિચારણા કરી કષાયોમાં, અવ્રતોમાં અને ક્રિયાઓમાં પ્રવર્તે છે. આથી કષાય વગેરે અલગ નિર્દેશની આવશ્યકતા શું છે?

સમાધાનઃ- જો કેવળ ઇન્દ્રિયોનું જ ગ્રહણ કરવામાં આવે તો ફક્ત પ્રમત્ત જીવનાજ આગ્નવોનું કથન થશે પરંતુ અપ્રમત્ત જીવના આગ્નવોનું કથન થઇ શકશે નહીં

-કારણ કે અપ્રમત્તજીવને ઇન્દ્રિયો વડે કર્મોનો આસ્નવ થતો જ નથી. તેમના આસ્નવમાં કષાય અને યોગનું જ નિમિત્ત થાય છે

–બીજું એકેન્દ્રિય,બેઇન્દ્રિય,તેઇન્દ્રિય,ચઉરેન્દ્રિયઅને અસંગ્રિ પંચેન્દ્રિય જીવોને યથાસંભવ પૂર્શ ઇન્દ્રિયો તથા મનનો અભાવ હોય છે, તો પણ તેમને કષાય આદિથી આસ્રવ તો થાય છે.

–આથી સર્વ જીવોમાં સર્વ સમામાન્ય આસવનું વિધાન કરવા માટે ઇન્દ્રિય આદિ ચારે ભેદોનું સામ્પરાયિક આસવમાં કથન કરવું આવશ્યક જ છે

[3]કેવળ કષાયનું ગ્રહણ કરવાથી ઇન્દ્રિય આદિનું ગ્રહણ થઇ જાય છે કારણકે સામ્પરાયિક આગ્નવમાં મુખ્યતયા કષાયો જ કારણ છે એવું આ અધ્યાયના જ પાંચમાં સૂત્રમાં જણાવવામાં આવેલ છે. કષાય થી રહિત ઇન્દ્રિય આદિ સામ્પરાયિક આગ્નવ બનતા જ નથી તો પછી કષાય સિવાયના અવ્રતાદિ ત્રણે ભેદોનું કથન કરવાની શી જરૂર?

-समाधानः- આ પ્રશ્ન ખરેખર વિચારણીય છે. પણ પહેલી વાતતો એ છે કે જે સૂત્રકાર મહર્ષિએ જીવના યોગને સામ્પરાયિક આસવ કહ્યો તે જ સૂત્રકાર મહર્ષિએ सकषायी પ્રસ્તુત

સૂત્રમાં અવ્રત,કષાય,ઇન્દ્રિય અને ક્રિયાને સામ્પરાયિક આસ્રવના ભેદો કહ્યા છે – બીજી વાત એછે કે કષાયના યોગે જીવ આસ્રવની કેવી કેવી પ્રવૃત્તિ કરે છે. તેનો સ્પષ્ટ બોધ થાય અને એથી તે-તે પ્રવૃત્તિને રોકવા પ્રયત્ન કરી શકાય એ માટે અહીં અવ્રતાદિ ચારે ભેદોનું પૃથક પૃથક ગ્રહ્શ કરેલ છે.

[૪] કેવળ અવ્રતનું ગ્રહણ કરવાથી પણ ઇન્દ્રિય,કષાય,ક્રિયાનું ગ્રહણ થઇ શક્યું હોત

કેમ કે અવ્રતી જીવની આ પ્રવૃત્તિઓ છે પછી ઇન્દ્રિયાદિ ના ગ્રહણની શી જરૂર? સમાધાનઃ- એકતો પૂર્વે જણાવેલ છે કે આ બધી પ્રવૃત્તિ પરસ્પર સંકડાયેલી છે. વળી અવ્રતની પ્રવૃત્તિમાં ઇન્દ્રિય, કષાય, ક્રિયા નિમિત્ત છે માટે તેનું ગ્રહણ જરૂરી છે વળી તેઓનો કાર્ય કારણ સંબંધ છે જેમ કે અવ્રતી જીવ ઇન્દ્રિયોના પરિણામને વશ થવાનો છે. જેમ સ્પર્શનેન્દ્રિયના રાગનો વિષય સ્ત્રી હોય તો અબ્રહ્મ નામક અવ્રતનું સેવન થવાનું છે તો ક્યારેક અવ્રતી હોવાથી જ પારિગ્રહીકી ક્રિયા ચાલુ રહે છે અને સ્ત્રીનું મમત્વ વધે છે. વ્રત હોતતો તે ક્રિયા ન કરી હોત

એ જ રીતે કષાયની તીવ્રતા થી અપ્રત્યાખ્યાની કષાયને લીધે જીવ અવ્રતી થાય છે. તો કયારેક હિંસાદિ અવ્રતને કારણે ક્રોધાદિ કષાય જન્ય પરિણામોને વશ થાય છે

આમ ચારે ભેદો પરસ્પર સંકલિત છે.

**ચારે પ્રશ્નોનો સારાંશઃ**- અવ્રત આદિ ચારમાંથી ગમે તે એકનું ગ્રહણ કરવાથી પણ અન્ય આગ્નવોની તેમાં વિવક્ષા થઇ શકે છે તેમ છતાં આ ચારે ભેદો એકબીજામાં નિમિત્ત રૂપ હોવાથી તેમજ એકબીજાના યોગે કેવી રીતે પ્રવૃત્તિ થાય છે? ઇત્યાદિનો સ્પષ્ટ બોધ થાય એ દ્રષ્ટિ લક્ષ્યમાં રાખી સામ્પરાયિક આગ્નવના આ ચારે ભેદોનું ગ્રહણ કરેલ છે.

એક શંકાઃ- અહીં આસવના ૩૯ ભેદો કહ્યા છે અને નવતત્વમાં ૪૨ ભેદો કહ્યા છે તો આ તફાવતનું કારણ શું છે?

**નિવારણઃ-** અવ્રત,કષાય,ઇન્દ્રિય અને ક્રિયા એ ચાર મૂળ ભેદ અને તેના ૩૯ ઉત્તર ભેદો તો બંનેમાં સમાન છે. પરંતુ યોગ નામક ભેદ નવતત્વની ગાથામાં જણાવેલો હોવાથી યોગના ત્રણ ભેદ ઉમેરાતા કુલ ૪૨ ભેદ આસ્રવના થયા.

જયારે તત્ત્વાર્થ સૂત્રકારે મૂળભૂત રીતે યોગને જ આગ્નવ કહેલો છે તે આગ્નવના સામ્પરાયિક અને ઇર્યાપથ બે ભેદ કહ્યા છે. તેમાંના સામ્પરાયિક આગ્નવના આ ૩૯ ભેદ છે. અર્થાત્ યોગ એ મૂળભેદ જ કહ્યો છે જના ત્રણ ઉત્તર ભેદ છે માટે અહીં લીધા નથી

#### 🏶 સૂત્રપાઠભેદ નું સ્પષ્ટીકરણઃ-

अव्रतकषायेन्द्रियक्रित्याः पञ्च चतुः पञ्च पञ्चविंशतिसङ्खयापूर्वस्यभेदाः

આ પાઠને બદલે દિગમ્બર આમ્નાયમાં इन्द्रियकषाया वर्तक्रिया:पञ्चचतुः पञ्चपञ्च विंशतिसङ्ख्याः पूर्वस्य भेदाः એ પ્રમાણે સૂત્ર પાઠ છે શ્વેતામ્બર આમ્નાયના સંપાદકોમાંના કેટલાંકે પણ આ પાઠ સ્વીકારેલ છે છતાં અમે अव्रतकषाये ॰ વાળો પાઠ જ સ્વીકારેલ છે

अवतकषाये. વાળો પાઠ સ્વીકારવાનું કારણ એ છે કે [૧]સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં ઉમાસ્વાતિજી મહારાજાએ अवत,कषाय,इन्द्रिय અને क्रिया એ ક્રમમાં જ ભાષ્ય રચના કરેલી છે

[૨]ભાષ્યાનુસારી વૃત્તિમાં પણ એ જ ક્રમ સ્વીકારાયેલો છે

[3]હારિભદ્રીય અને સિધ્ધસેનીય ટીકાના સંપાદકોइન્દ્રિયकषाय。 વાળા પાઠને સ્વીકારે છે છતાં ટીકામાં તો अव्रतकषाय。 એ ક્રમ જ જળવાયેલો છે. -સિધ્ધસેનીય ટીકામાં પ્રારંભમાં इન્દ્રિયकषाय: ३૫ે ઉલ્લેખ જરૂર છે પણ સંપૂર્ણટીકાનો ક્રમ તો ભાષ્યાનુસારિણી હોવાથી अव्रतकषाय . એ રીતે જ છે.

તત્ત્વાથોધિગમ સૂત્ર અભિનવટીકા

४४

શકયછે કે નવતત્વ પ્રકરણમાં इंदियकषायअव्वयം ગાથા-૨૧ ની અસરથી इन्દ્રિयकषाय。 વાળો પાઠ વિશેષ સ્વીકૃત બનેલો હોય પણ ભાષ્યાનુસાર અમે अव्रतकषायेन्द्रिय પાઠને જ સ્વીકૃતિ યોગ્ય ગણેલ છે

બાકી સિધ્ધસેનીયટીકામાં જભાષ્યકારના આશયને જભ્રાવતા લખ્યું છે કે हिंसादीन्यव्रतानि सकल आम्रव जालमूलानि तत्प्रवृतौ आम्रवेषु एव प्रवृति: तन्निवृत्तौ च सर्व आम्रवेभ्यो निवृति: इति अस्य अर्थस्य ज्ञापनार्थम्... આ કારણથી अवतकषाय-इन्द्रिय क्रिया ना ક्रમ વાળો પાઠ અમે સ્વીકારેલ છે.

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

🌣 आગम संदर्भाः- एगे आसवे स्थाः १-उ.१-सू. १३ अभयदेवसूरिजीकृतवृतिः आगमोदयसमिति प्रकाशितप्रतेने पृष्ठ अष्टादशे अस्यसूत्रस्य आगमपाठोपलब्धः

इंदिय-५कसाय-४ अव्वय-५ किरिया-२५ (योग-३)

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

अवत

(१) हिंसाऽनृस्तेयाब्रहमपरिग्रहेभ्यो विरतिर्वतम् । अ.७,सू. १

(२)प्रमतयोगात् प्राणव्यपरोपणं हिंसा अ.७-सू. ८

(३)असदभिधानमनृतम् - अ.७-सू.९

(४)अदत्तादानं स्तेयं अ. ७-सू. १०

(५)मैथुनमब्रह्म अ. ७-सू.११

( ) मूर्च्छापरिग्रह:अ.७-सू. १२

कषाय (७) - दर्शन चारित्रमोहनीय कषाय...षोडश...भेदा: .....कषाया वनन्तानुबच्ध्यप्रत्याख्यानावरणसंज्वलन विकल्पा श्वैकश: क्रोधमानमायालोभा:...।

इन्द्रिय (८) स्पर्शनरसनधाणचक्षुः श्रोत्राणि...अ.२-सू.२०

ጳ અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧)નવતત્વ ગાથા ૨૧ થી ૨૪નું વિવરણ તથા ભાષ્ય

(२)नवतत्त्वसाहित्य सङ्महप्रत्ये ક કર્તાની ગાથાઓ

🗖 [9]પદ્યઃ-

| (૧) | પ્રથમ ભેદે એક ઓછા ચાલીશ પ્રતિભેદો કહી          |  |  |
|-----|------------------------------------------------|--|--|
|     | ં સંખ્યા થકી ગણના કરું છું સુણજો સ્થિરતા કરી   |  |  |
|     | અવ્રત તણાં છે પાંચ ભેદો પચ્ચીશ વળી ક્રિયાતણા   |  |  |
|     | ઇન્દ્રિય છે વળી પંચ ભેદે પચ્ચીશ વળી ક્રિયાતણાં |  |  |
| (૨) | પૂર્વસૂત્રઃપ માં આ પદ્ય કહેવાઇ ગયું છે         |  |  |

[10]નિષ્કર્ષઃ- અહીં સામ્પરાયિક આગ્નવના ભેદો જણાવવા થકી સૂત્રકારે સંસાર વૃધ્ધિના કારણરૂપ એવા કર્માગ્નવનું સ્વરૂપ ખૂબ વ્યવસ્થિત રીતે સ્પષ્ટ કર્યુ છે. જો મોક્ષની ઇચ્છા હોય અને જો સંસાર છોડવો હોય તો આ આસ્નવો થી અવશ્ય છૂટકારો મેળવવો પડશે

જેમ अवत- આપણે સૌને વ્યવહારમાં બધે સહી કરવામાં વાંધો નથી હોતો ,લગ્નાદિક સામાજિક વ્યવહારો કે જમીન-મકાન કરવેરા વગેરે કાયદાકીય વ્યવહારોમાં કબુલાતો આપવામાં વાંધો નથી તો પછી વ્રત-નિયમ સંબંધિજ પચ્ચક્ખાણમાં શામાટે વાંધો હોવો જોઇએ એમ સમજીને જોઆસવ નિવારવાની કે અશુભમાંથી શુભાસવમાં જવાની ઇચ્છા હોય તો વ્રત-નિયમો ગ્રહણ કરવા જોઇએ

એ જ રીતે इન્દ્રિયો બાબત પણ આત્મા વિચાર કરે કે આજે અનુકૂળ-પ્રતિકૂળ વિષયો છે તે સર્વે તો પુદ્ગલનો સ્વભાવ જ છે આમાં જીવે રાજી કે નારાજી ની કશી આવશ્યકતા નથી એવું વિચારી ને રાજી પણ નથાય અને નારાજ પણ ન થાય તો તે જીવને પાંચ ઇન્દ્રિય સંબંધિ આસ્રવ અટકી શકે છે

એ જ રીતે कषायो તો આ સામ્પરાયિક આસ્રવના મૂળ કહ્યા છે. જો કષાય જ નહીં હોય તો જીવને સામ્પરાયિક આસ્રવ જ થવાનો નથી માટે શકય તેટલું કષાયોથી દૂર રહેવું. કદાચ ક્રોધાદિનો ઉદય થાય તો પણ તેને નિષ્ફળ બનાવવા. જેથી કર્માસ્રવ અટકાવી શકાય

આવું આવુ વિચારી સર્વથા આસ્રવમુક્તિ-નિર્જરા મોક્ષના ક્રમે આરાધનામય બનવું એજ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ છે.

# 

## (અધ્યાયઃ૬-સૂત્રઃ७)

[1] સૂત્રહેતુઃ- આસવના બાહ્યકારણો સમાન હોવા છતાં આંતિરિક પરિણામના ભેદના કારણે કર્મબંધમાં થતાં ભેદોનું પ્રતિપાદન કરવાને માટે આ સૂત્રની રચના કરેલી છે.

🗂 [2]सूत्रःभूणः- \*तीवमन्दज्ञाताज्ञातमावीर्य्याधिकरण विशेषेभ्यस्तद्विशेष:

**[3] सूत्रः पृथः** - तीव - मन्द - ज्ञात - अज्ञातभाव - वीर्य - अधिकरणविशेषेभ्यः तद् विशेषः

[4]સૂત્રસારઃ- તીવ્રભાવ,મંદભાવ,જ્ઞાતભાવ ,અજ્ઞાતભાવ,વીર્ય[અને] અધિકરણની વિશેષતાથી [અર્થાત્પરિણામોમાં ભેદપડવાથી]તે [૩૯સાંપરાયિક આસ્નવ]માં પણ વિશેષતા [અર્થાત્ ભેદ પડે]છે

□ [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-तीव [माव]-અધિક પરિણામ मन्द [माव]-અલ્પ પરિણામ ज्ञात [माव]-ઇરાદા પૂર્વકની પ્રવૃતિ अज्ञात [माव] -ઇરાદા વિનાની પ્રવૃતિ भाव -ते-ते પ્રકારના પરિશામો वीर्य- વીર્ય, શકિત વિશેષ अधिकरण-આગ્નવની ક્રિયાના સાધનો विशेष-ભેદ तट

**તદ્**- તે,સાંપરાયિક આસ્રવ

🗖 [6]અનુવૃत्तिः- (१) सकषायाकषााययोःभूत्र ६:५ साम्परायिक

(२)स आम्रवः सूत्र. ६:२ आम्रव शબ्दनी अनूवृत्ति .

**[7]અભિનવટીકાઃ**- પ્રાણાતિપાત-આદિ અવ્રત,ક્રોધાદિ કષાય,ઇન્દ્રિયોના વ્યાપાર અને સમ્યક્ત્વ ઇઆદિ પચીસ ક્રિયા એ આસ્નવ[અર્થાત્ બંધના કારણો]સમાન હોવા છતાં પણ તજુજન્ય કર્મબંધમાં કયા કયા કારણથી વિશેષતા આવે છે. તેનું કથન કરવાનો અહીં ઉદ્દેશ છે.

-સૂત્રકાર મહર્ષિએ મન-વચન-કાયાના યોગને આગ્નવ કહ્યો પછી કષાયને આશ્રીને તેનો સામ્પરાયિક નામે એક [આગ્નવ]ભેદ જણાવ્યો. આ જે સામ્પરાયિક આગ્નવ ના ભેદ ગણાવ્યા તેમાં કોઇ શુભ આગ્નવ છે. કોઇ અશુભ આગ્નવછે. આ બધી વાત સારી રીતે સમજી લીધા પછી પ્રશ્ન થાય કે આ શુભાશુભ સામ્પરાયિક આગ્નવમાં બધામાં એક સરખો જ બંધ થાય છે કે કંઇ ઓછો વત્તો બંધ પણ પડે છે ખરો?

--બીજો પ્રશ્ન એ પણ થાય કે કર્મની પ્રકૃત્તિ-કર્મગ્રન્થકાર-૧૪૮ ની જણાવે છે વિશેષથી અનેક વિધાનભેદો છે. સામ્પરાયિક આસ્નવના આ ૩૯ ભેદ માંથી આટલી પ્રકૃત્તિ નો સંબંધ થાય કઇ રીતે?

આનું સમાધાન એજ કે એક એક આસવ અનેકાનેક કર્મબન્ધનું કારશ છે તેથી ૩૯ ભેદમાંથી અનેક પ્રકૃત્તિ થઇ શકે છે તદુપરાંત સામ્પરાયિક આસવમાં જે-જે કારશે વિશેષતા [-ભેદ]જણાય છે તે વિશેષતા દર્શાવવાજ આ સૂત્ર બનાવાયેલું છે અર્થાત્ આ સૂત્ર થકી પરિણામ ના ભેદને કારશે કર્મબન્ધમાં થતા ભેદોનું પ્રતિપાદન કરાયું છે

સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યાનુસારઃ-સામ્પરાયિક આગ્નવમાં ઉપરોકત સૂત્રમાં કહ્યા મુજબ ૩૯ ભેદો છે. આ ૩૯ સામ્પરાયિક આગ્નવોના પણ તીવ્રભાવ,મંદભાવ,જ્ઞાતભાવ,અજ્ઞાતભાવ,વીર્ય અને અધિકરણની વિશેષતા વડે અન્ય વિશેષભેદો કહ્યા છે. આ ભેદો કયાંક લઘુ કયાંક લઘુતર, કયાંક લઘુત્તમ,તેથી ઉલટું કયાંક તીવ્રતર અને કયાંક તીવ્રતમ થયા કરે છે અને આ વિશેષતાને કારણે જ કર્મબંધમાં પણ વિશેષતા[ભેદ]થાય છે

🛠 तीवभावः- અહીં તીવ્ર અને भाव બે શબ્દો સંકડાયેલા છે

☆ तीव એટલે પ્રકૃષ્ટ અને भाव એટલે પરિણામ –બાહ્ય અને અભ્યન્તર કારણોથી જે ઉત્કૃષ્ટ ક્રોઘાદિ પરિણામ થાય છે તેને તીવ્રભાવ કહે છે.

🌣 બાહ્ય બંધ કારણ સમાન હોવા છતાં પણપરિણામની તીવ્રતાને કારણે કર્મબંધ ભિન્ન ભિન્ન થાય છે. જેટલા પરિણામ તીવ્ર તેટલો બંધ પણ તીવ્ર. જેમ કે દ્રશ્યને જોતી વ્યકિત જોતીવ્ આસકિત પૂર્વક તે દ્રશ્ય જોતી હોય તો કર્મનો બંધ પણ તીવ્ર જ થાય છે.

≮ તીવ્રભાવ એટલે અધિક પરિશામ. જેમ કે દોષિત વ્યકિતના પ્રાશનો નાશ કરવાનો હોય તેના કરતા કોઇ નિર્દોષ વ્યકિતને મારવી હોય તો પરિશામ ઘશાં તીવ્ર બને છે. –એજ રીતે પરતંત્ર પશે -કોઇની આજ્ઞાથી બીજા જીવને હણવા કરતા પોતાના દુન્યવી સ્વાર્થના કારણે જીવને હણવાનો હોય,ત્યારે હણવાની ક્રિયા બંનેમાં સમાન હોવા છતાં હિંસાના પરિણામોની તીવ્રતા ઘણીજ વધી થાય છે.

એજ રીતે જિનભકિત કરી રહેલ બે વ્યકિતમાં ભકિત નું તત્વ સમાન હોવા છતાં જેની ભકિત જેટલી ઉત્કટ કે તીવ્ર તેટલો તેનો બંધ પણ ઉત્કટ. તેથી અત્યંત ઉલ્લાસ વાળાને સવિશેષ પુષ્ય બંધ થશે

ં આ રીતે થતાં બંધ માટેતીવ્ર તીવ્રતર અને તીવ્રતમ એમ તરત્તમતા ની ત્રણ કક્ષાઓ દેખાડે છે. જેટલી ભાવોની તીવ્રતા તેટલી બંધમાં વિશેષતા. જો કે પરિણામ માત્રની અપેક્ષાએ કર્મબંધતો થાય જ છે માત્ર તેની તરતમતા માં તીવ્ર કે મંદ ભાવોની અસર પડે છે.

✿ ભાષ્યકારે તો એમ પણ કહેલું છે કે तीव्रभाव એ લોક પ્રસીધ્ધવાત છે તीव ની વ્યાખ્યાની જરૂર જ નથી.

📌 मन्दभावः- मन्द अने भाव-परिणाम के शक्दो छे मन्द એटલे अल्प

♥ પૂર્વે જે તીવ્રભાવનું કથન કર્યુ તેનાથી વિપરીત તે મન્દ ભાવ –કષાયની મંદતા હોવાથી જે સરળ પરિણામ હોય છે તે મન્દ ભાવ છે

♥ બાહ્ય બંધ કારણની સમાનતા હોવા છતાં પણ જો પરિણામ માં મંદતા/અલ્પતા હોય તો બંધ પણ અલ્પ પડે છે જેમ-દ્રશ્ય એકજ છે પણ તે દ્રશ્ય જોનાર વ્યક્તિની તે દ્રશ્યમાં આસકિત અતિમંદ-અલ્પ હોયતો બંધ પણ અલ્પજ પડે છે

♥ મંદ ભાવ એટલે અલ્પ પરિશામ જેમ કે કોઇ વ્યક્તિ દોષીત કે ગુનેગાર હોય તો તેના પ્રાણનો નાશ કરવામાં એટલો તીવ્રભાવ નથી હોતો જેટલો કોઇ નિર્દોષ વ્યક્તિના પ્રાણવધમાં હોય તેથી તુલનાત્મક રીતે ભાવોની મંદતા હોવાથી બંધ પણ અલ્પ પડે છે.

🌣 સ્વહીત કે લાંભને માટે જૂઠ બોલતી વ્યક્તિની તુલનાએ નોકરીના એક ભાગરૂપે શેઠની સુચના મુજબ જૂઠ બોલનારને ભાવોની મંદતા વિશેષ હોવાથી તેનો બંધ અલ્પ પડે છે.

🌣 એ જ રીતે બે વ્યક્તિ પ્રતિક્રમણ કરતી હોય તેમાં સ્વઇચ્છા અને સમજણપૂર્વક કરનારની તુલનાએ સંવત્સરી છે અને ઘેર કહ્યુ છે માટે કરવું પડશે એવા ભાવથી પ્રતિક્રમણ કરનારીની ભાવની મંદતાને લીધે ઉલ્લાસ ઓછો હોવાથી નિર્જરા કે પુન્યબંધ પણ અલ્પ જ હોય છે

✿ આવી રીતે મંદ ભાવ થી થતા બંધ માટે એવી પરિણામની ત્રણ કક્ષાએ કહેલી છે જેટલી ભાવોની મંદતા તેટલી કર્મબંધની અલ્પતા. જો કે પરિણામ માત્રની અપેક્ષાએ

કર્મબંધતો થવાનો જ છે માત્ર તેની તરતમતામાં તીવ્ર કે મંદ ભાવોની અસર પડે છે ✿ ભાષ્યકારે તો मन्दभावा लोकप्रतीता: એમ પણ કહી દીધું છે કેમ કે मंदभाव એ લોક પ્રસિધ્ધ છે માટે તેની વ્યાખ્યાની જરૂર જ નથી

📌 ्रज्ञातभाव:- ज्ञातस्य भावो ज्ञातभाव:

🌣 જાણવા છતા હિંસા કરે,જૂઠ બોલે,ચોરી કરે વગેરે જ્ઞાતભાવો કહ્યા છે

🌣 જાણવા છતા અથવા જાણીને જ કોઇ પ્રવૃત્તિ કરવી તેને જ્ઞાતભાવ કહે છે

Jain Education International

🍄 ઇરાદા પૂર્વક કોઇ પ્રવૃત્તિ કરવી તે જ્ઞાતભાવ છે. જેમ કે એક વ્કયકિત હરણને હરણ સમજીને જ બાણ થી વીંધે છે અહીં હરણને બાણથી વીંધવાની ક્રિયા સમાન દેખાશે પણ સાથે ઇરાદો જાણકારી ભળેલી હોવાથી,સમજણ પૂર્વક અથવા જ્ઞાતભાવથી ઉત્કટ કર્મબંધ થશે

🌣 જ્ઞાત ભાવ એટલે જાણીને અથવા ઇરાદા પૂર્વક થતી આસવની પ્રવૃત્તિ. જયારે જીવ ઇરાદા પૂર્વક કોઇ અશુભ આસવને સેવેછે ત્યારે તેને કર્મનો બંધ સવિશેષ પડે છે

-ज्ञानात् उपयुक्तस्य तस्य यो भावः परिणामः स ज्ञातभावः આ ભાવ લોક પ્રસિધ્ધ છે માટે વિશેષ વ્યાખ્યાની જરૂર નથી

📌 अज्ञातभाव:- अज्ञातस्य भावोऽज्ञातभाव:

🌣 પ્રમાદ અથવા અજ્ઞાત વશ થઇ હિંસા કરે ,જૂઠબોલે, ચોરી કરે વગેરે અજ્ઞાત ભાવો કહ્યા છે

🌣 મદ કે પ્રમાદથી ગમન-આદિ ક્રિયાઓમાં જાણ્યાવગરની પ્રવૃત્તિ તે અજ્ઞાત

ૐ ઇરાદા સિવાય, અજાણતા કે સમજયા વિચાર્યા વિનાની જે પ્રવૃત્તિ તેને અજ્ઞાત ભાવ કહે છે. જેમ કોઇ એક વ્યક્તિ એ હરણને વીંઘી નાંખેલ હોય ત્યારે બાહ્ય દ્રષ્ટિએ તો હરણ વીંધાયુ એટલીજ સમજ પડે પણ કોઇ નિર્જીવ વસ્તુનું નિશાન તાકતાં ભૂલ માં કે બેદરકારીથી -અજાણતા જ હરણનું વિંધાઇ જવું એમાં કર્મબંધની ઉત્કટતા ઘણી ઓછી હોય છે અર્થાત અલ્પ કર્મબંધ થાય છે.

ં આ રીતે અજ્ઞાત ભાવ એટલે ઇરાદા વિહિન પણે થયેલી કર્માસ્રવની પ્રવૃત્તિ. તેમાં હિંસા,જૂઠ આદિના પરિણામ ન હોવાથી પરિણામને ભેદને કારણે બંધમાં ભેદ પડે છે અર્થાત્ અલ્પ બંધ થાય છે

ጳ अज्ञातभाव એ લોકપ્રસિધ્ધ વસ્તુ છે માટે વિશેષ વ્યાખ્યા જરૂરી નથી

भाव—ભાવ એટલે પરિષ્ટામ આ तीव-मन्द-ज्ञात-अज्ञात શબ્દ ચારે સાથે જોડવાનો છે. કેમ કે तीवादि શબ્દનો દ્વન્દ્વ સમાસ છે દ્વન્દ્વાન્તે રહેલ ૫દ બધાં સાથે સાંકડવામાં આવે છે

📌 वीर्यः- વીર્ય એટલે શકિત વિશેષ

आ पूर्वे અધ્યાય બીજાના સૂત્ર:४ ज्ञानदर्शनलाभभोगोपभोग वीर्याणी च भां वीर्य शબ्દની વ્યાખ્યા કરાયેલી છે.

🌣 દ્રવ્યમાં રહેલ શકિત વિશેષને वीર્ય કહે છે.

✿ वीર્ય એટલે કે ''શક્તિ વિશેષ'' પણ કર્મબંધની વિચિત્રતાનું કારણ બને છે જેમ દાન,સેવા વગેરે કોઇ શુભ કામ હોય અથવાતો હિંસા,ચોરી વગેરે કોઇ અશુભકામ હોય તે બધાં શુભાશુભકામોને બળવાન મનુષ્ય સહેલાઇ થી અને ઉત્સાહ પૂર્વક કરી શકે છે જયારે નબળો માણસ તે જ કામોને મુશ્કેલીથી તેમજ ઓછા ઉત્સાહથી કરે છે માટે જ બળવાન કરતા નિર્બળનો શુભાશુભ કર્મબંધ મંદજ હોય છે

✿ वीર્ય એટલે વીર્યાન્તરાય કર્મના ક્ષયોપશમ આદિથી પ્રાપ્ત શકિત જેમજેમ વીર્ય-શકિત વધારે તેમ તેમ પરિણામ વધારે તીવ્ર હોય છે અને જેમ જેમ વીર્ય-શકિત ઓછા તેમ તેમ પરિણામ વધારે મંદ હોય છે

તીવ્ર શકિતવાળો અને મંદ-શકિતવાળો બંને ધારોકે કોઇ હિંસા આસ્નવ ને સેવે ત્યારે બંનેin Education InternationalFor Private & Personal Use Onlywww.jainelibrary.or

એકજ પ્રકારની હિંસાની ક્રિયા કરે છતાં વીર્યના ભેદને કારણે પરિણામમાં ભેદ પડે જ છે —આ જ કારણ થી પ્રથમ સંઘયણ વાળો સાતમી નરકને યોગ્ય પાપાસ્નવ-બંધ કરી શકે છે. પણ છટ્ટા સંઘયણ વાળો અર્થાત્ અત્યંત નબળા સંઘયણ વાળો સાતમી નરકે જવાને યોગ્ય પાપસ્નવ-બંધ કરી શકતો જ નથી

– એ જ રીતે નબળા સંઘયણવાળો અર્થાત્ છટ્ઠા સંઘયણ વાળો જીવ પૂરતી વીર્ય-શકિતના અભાવે પ્રબળ પુષ્ટ્ય પણ ઉપાર્જન કરી શકતો નથી નબળા સંઘયણ વાળો ગમે તેટલી ઉત્કૃષ્ટ ધર્મક્રિયા કરે તો પણ ચોથા દેવલોક થી ઉપર જઇ શકે નહીં જયારે પ્રથમ અર્થાત્ મજબુત સંઘયણ વાળો જીવ પાંચમાં અનુત્તર વિમાન સુધી પણ જઇ શકે છે

વીર્યનો આધાર મજબુત શરીર સંઘયણ ઉપરજ છે આથી જેમ જેમ સંઘયણ મજબુત તેમ તેમ પુષ્ય-પાપ નો આસ્નવ અધિકાધિક થઇ શકે છે

| કયુ સંઘયણ                            | કેટલી નરકે જઇ શકે? | ઉર્ધ્વલોકમાંજઇ શકે? |
|--------------------------------------|--------------------|---------------------|
| ૧-વજ્ૠષભ નારચ                        | સાતમી નરક સુધી     | મોક્ષ પર્યન્ત       |
| ર-ૠષભનારચ                            | છકી નરક સુધી       | બારમા દેવલોક સુધી   |
| ૩-નારચ                               | પાંચમી નરક સુધી    | દશમા દેવલોક સુધી    |
| ૪-અર્ધનારચ                           | ચોથી નરક સુધી      | આઠમા દેવલોક સુધી    |
| ૫-કીલિકા                             | ત્રીજી નરક સુધી    | છકા દેવલોક સુધી     |
| <i>૬-</i> સેવાર્ત-છેવક્ <del>ટ</del> | બીજી નરક સુધી      | ચોથા દેવલોક સુધી    |

**નોંધઃ**-વર્તમાનકાળે ભરત ક્ષેત્રમાં છઠ્ઠ-સેવાર્ત સંઘયણ હોવાથી જીવો ઉપર વધુમાં વધુ ચોથા દેવલોક સુધી અને નીચે બીજી નરક સુધી જઇ શકે છે

–वीर्यान्तरायकर्मक्षयोपशमजा लब्धिः वीयम्- :आत्मनः शकित:,सामर्थ्यः महाप्राणता । तस्य विशेष:- अतिशय: तस्माद् वीर्यविशेषात् कर्मबन्धविशेष: । अतो वीर्यातिशय: कर्मबन्धनिमित्तमस्ति ।

💠 अधिकरणः- પ્રયોજનના આશ્રયભૂત પદાર્થને નરક અધિકરણ કહે છે

सामान्य થી લોકમાં અધિકરણનો અર્થ આધાર થાય છે વિશેષ થી જણાવવા તેના બે ભેદ અગ્રીમ સૂત્ર: ८ अधिकरणं जीवा जीवा: માં સૂત્રકાર મહર્ષિએ કહેલા છે.

🌣 અગ્રીમ સૂત્રમાં જીવ-અજીવ રૂપ અધિકરણના અનેક ભેદ કહેવાશે તે અધિકરણની વિશેષતા થી પણ કર્મબંધમાં વિશેષતા આવે છે.

- જેમ કે હત્યા,ચોરી આદિ અશુભ કૃત્ય અને પારકાનું રક્ષણ આદિ શુભ કૃત્ય કરી રહેલ બે ભિન્ન વ્યક્તિઓમાં એકની પાસે અધિકરણ એટલે કે ઉગ્ર શસ્ત્રો હોય અને બીજાની પાસે સાધારણ લાકડી જેવું કોઇ હથીયાર હોય તો સાધારણ શસ્ત્રવાળા કરતાં ઉગ્રશસ્ત્રધારી નો કર્મબંધ તીવ્ર થવાનો સંભવ છે કેમ કે ઉગ્ર શસ્ત્ર પાસે હોવાથી એનામાં એક પ્રકારનો અધિક આવેશ રહે છે અને આ અધિક આવેશ જ અધિક કર્મબંધ કરાવે છે

🌣 અધિકરણએટલે આસ્રવની ક્રિયાનાં સાધનો

– આ અધિકરણના ભેદથી પણ ઉપર કહ્યા મુજબ કર્મબંઘમાં ભેદ પડે છે કેમ કે જેમ

તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવટીકા

અધિકરણ વધુ શકિતશાળી તેમ પરિણામોમાં ઉગ્રતા વ**ધુ અને જેમ પરિણામો ઉગ્ર તેમ કર્મબંધ** પણ વધુ

સંકલિત અર્થઃ- સૂત્રના મુખ્ય શબ્દોની સ્પષ્ટતા પછી એમ કહી શકાય કે રાગદદ્વેષાદિયુક્ત તીવ્ર પરિણામ અથવા મંદ પરિણામ, તેમજ સમજણ પૂર્વક [જ્ઞાન પૂર્વક] અથવા અણસમજ [અજ્ઞાન પૂર્વક]તેમજ વળી આત્મવીર્ય અને અધિકરણ શકિતની બહુલતા કે અલ્પતા વડે જે-જે હેતુઓની જે-જે પ્રકારે આગ્નવમાં હેતુતા રહેલી હોય છે તે મુજબ આગ્નવમાં તેમ જ કર્મબંધમાં પણ શુભ અથવા અશુભ તેમજ અલ્પ કે અધિક સ્થિતિ બંધ અને રસબંધ માં [તરતમતા યુક્ત] વિશેષતા વાળો કર્મબંધ થાય છે એમ સમજવું

#### 📌 વિશેષઃ-

-**૧-तद-** સૂત્રમાં મૂકેલ तद् શબ્દ અનુવૃત્તિને માટે છે તેનાથી પૂર્વના સૂત્રોમાંથી साम्परायिक અને आम्रव શબ્દની અનુવૃત્તિ કરવામાં આવેલી છે.

– અહીં સામ્પરાયિક આસવ શબ્દથી તેના બે અર્થો કરવાના છે

(૧)ઇર્યાપથ આસ્રવનું નિવર્તન થઇ જશે

(૨)સામ્પરાયિક આગ્નવ કહેવાથી પાંચઅવ્રત ,ચારકષાય ,પાંચ ઇન્દ્રિય અને ૨૫-ક્રિયા એ ૩૯ ભેદે આગ્નવ સમજવાનો છે કે જેના આ તીવ-મંદ-જ્ઞાત વગેરે ભેદો નુ કથન છે.

–અર્થાત્ ધારો કે ક્રોધ કષાયનું ઉદાહરણ લઇએ તો

(૧)તીવ્ર ક્રોધના પરિણામ વડે કર્મનો બંધ ઉત્કટ થાય છે

(૨)મંદ ક્રોધના પરિષ્રામ વડે કર્મનો બંધ અલ્પ થાય છે

(૩)જાણવા છતા કોઇ જીવા જીવ પર ક્રોધ કરતા વિશેષ કર્માસ્રવ થાય છે

(૪)અજાણતા કે પ્રમાદથી ક્રોધ થઇ જાયતો કર્માસ્રવ ઓછો થાય છે

(પ)વીર્ય-શકિત વિશેષ વાળાને બળઉત્સાહ વધુ હોવાથી કષાય તીવ્ર બનતા કર્મબંધ તીવ્ર થાય છે સાતમી નારકી સુધી જઇ શકે છે ઓછી શકિતવાળાને નિર્બળતા કે ઉત્સાહના અભાવે ક્રોધ કષાયની તીવ્રતા ઓછી હોવાથી કર્મબંધ મંદ થાય છે તેથી છજ્રા સંધયગ્ર વાળાને વધુમાં વધુ બીજી નરક સુધી ગતિ થાય છે

( દ) અધિકરણ ઉગ્ર શસ્ત્રાદિ વાળાનો ક્રોધાવેશ વધુ હોઇ પરિણામ બંધ પણ સવિશેષ થાય, સામાન્ય શસ્ત્ર વાળાનો ક્રોધાવેશ અધિકરણના અભાવે મંદ હોવાથી કર્મબંધ પણ અલ્પ થાય છે

-૨--પ્રશ્નઃ- અધિકરણ આદિના ભેદથી કર્મબંધમાં ભેદ પડે છે તેવો એકાન્ત નિયમ નથી. જેમ કે તંદુલીયો મત્સ્ય, તેની પાસે અધિકરણ અર્થાત્ હિંસાના કોઇ સાધન નથી, વાસુદેવ કે ચકી જેવું કોઇ બળ પણ નથી ,છતાં તે મનોયોગ માત્રથી તીવ્રતમ કર્મબંધ કરી સીધો સાતમી નરકે જાય છે તેનું શું?

-**સમાધાનઃ-** અહીં સૂત્રમાં સૂત્રકાર મહર્ષિએ તીવ્ર-મંદ-જ્ઞાત-અજ્ઞાત-વીર્ય-અધિકરણ એ છ સાધનો કહ્યા છે

બાહ્ય આસવની સમાનતા હોવા છતાં કર્મબંધમાં જે અસમાનતા આવી જાય છે એના કારણરૂપે જ આ છ વિશેષતાનું કથન કરેલ છે, તો પણ ત્યાં કર્મબંધની વિશેષતાનું ખાસ નિમિત્ત તો કાષાયિક પરિણામોનો તીવ્ર કે મંદ ભાવ જ છે.

—સજ્ઞાન પ્રવૃત્તિ, અજ્ઞાનપ્રવૃત્તિ, શકિતની વિશેષતા કે અધિકરણ એ બધાં ને કર્મબંધની વિશેષતા નું કારણ ભલે કહ્યા હોય તો પણ તે કારણોમાં મુખ્યતા તો કાષાયિક પરિણામોની તીવ્રતા મંદતા જ છે

–જ્ઞાત ભાવ આદિ ચાર ને તીવ્રભાવ કે મંદભાવમાં નિમિત્તરૂપ કહ્યા છે. જ્ઞાત ભાવ આદિની વિશેષતા થી કર્મબંધમાં વિશેષતા આવેજ એવો એકાન્તે નિયમ નથી. જ્ઞાતભાવ આદિની વિશેષતાથી કર્મબંધ માં વિશેષતા આવે છે એ કથન બહુલતાની દૃષ્ટિએ છે.

–તંદુલ મત્સ્ય પણ તેમાં અપવાદ રૂપ કથન જ છે તેને કેવળ તીવ્ર પરિણામને લીધે જ અધિકાધિક બંધ થાય છે

–બહુલતાએ-વિશેષ કરીને તો તીવ્રાદિ છ એ ભાવો - પરિબળોની અસર કર્માસ્રવ પર થતી હોવાથી અહીં છ કારણ કહેલા છે.

–અધિકરણની વાત પણ હવે પછીના સૂત્રોમાં કહેવાશે તે મુજબ તલવાર વગેરે બાહ્ય અધિકરણ છે અને હવે પછીના સૂત્ર-૯ માં કહેવાશે તે મુજબ કષાયની તીવ્રતા-મંદતા અભ્યંતર અધિકરણ છે

– તંદુલિયા મત્સ્યને બાહ્ય અધિકરશ ન હોવા છતાં પશ રૌદ્ર ધ્યાન સ્વરૂપ મન અને કષાયાદિ અભ્યંતર અધિકરશ અતિ ભયંકર હોવાથી તે સાતમી નરકે જાય છે

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

📌 આગમ સંદર્ભઃ-

जे केइ खुद्दका पाणा, अटु वा संति महालया सरसिं तेहिं वेदंति, असरिसं ती व वेदणे

एएहिं दोहिं ठाणंति, ववहारो ण विज्जइं

एएहिं दोहिं ठाणेहिं , अणायारं तु जाणाए सूय. श्रु.२,अ.५,गा.६,७

આ ગાથાની શ્રી શીલાંકાચાર્ય કૃત લાંબી વૃત્તિમાંનો એકનાનો પરિચ્છેદ અહીં મૂકેલ છે જે પ્રસ્તુત સૂત્ર પાઠનો સુયોગ્ય સંબંધ કહે છે.

ंकर्मबन्धस्य कारणं अपि तु बधकस्य तीव्रभावो मन्दभावो ज्ञातभावो अज्ञातभावो महावीर्यत्वम् चेत्येदपि । तदेवं बध्य बध्यकयोः विशेषात्कर्मबन्ध विशेषं इत्येवं व्यवस्थिते।

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

(१) ज्ञानदर्शनदानलाभभोगोफ्भोगवीर्याणि च । अ. २-सू. ४

(२) वीर्य-ज्ञानाज्ञानदर्शनलब्धयश्चतुस्त्रिपञ्चभेदाः सम्यकत्वचारित्रसंयमासंयमाश्च अ. २-सू. ५

(३)अधि ३२% अधिकरणं जीवाजीवा:अ.६-सू.८

(४)अधि ३२९। आद्यं संरम्भसमारम्भरम्भ योग कृतकारितानुमितकषायविशेषै: त्रिस्त्रिस्त्रिश्चतुश्चेकश अ.६-सू. ९ 🔲 [9]પઘઃ-

(૧) તીવ્રભાવે મંદભાવે જ્ઞાતને અજ્ઞાતના વીર્યને અધિકરણ ઘરતાં કર્મબંધ વિશેષતા

(૨) પદ્ય બીજું આ પૂર્વે સૂત્રઃપ માં કહેવાઇ ગયું છે

[10]નિષ્કર્ષઃ- આ સૂત્ર કર્માસ્રવ કે બંધ ને આશ્રીને એક અતિ સુંદર સૂત્ર છે. નિષ્કર્ષ માટે અતિ મહત્વનો મુદ્દો પણ મોક્ષાર્થી ને જીવ પૂરો પાડે છે. કેમ કે મોક્ષ કયારે થશે? તો કે સર્વ કર્મનિર્જરી જાયને નવાનો બંધ અટકી ગયો હોય ત્યારે

પણ જલ્દી થી કર્મોનિર્જરો કયારે? જો અતિ અલ્પ રસબંધ હોય તો આ અતિ અલ્પ રસબંધ થાય કયારે?

જો પરિશામો તીવ્રતાને બદલે મંદતા ધારશ કરે ત્યારે. પ્રસ્તુત સૂત્રમાં સૂત્રકાર મહર્ષિ કર્મબંધની વિશેષતા ને જશાવવા છ કારશો કે છ ભેદને જશાવે છે તીવ્ર-મંદ-જ્ઞાત-અજ્ઞાતવીર્ય

અને અધિકરશ. આ છ પરિબળોના જ્ઞાનથી આપણને એટલું સમજાવી જાય છે કે જો -અશુભ કર્માસ્નવ નો અલ્પ બંધ કરવો હોય તો કષાય પરિશામોની તીવ્રતાને છોડીને

શકય તેટલી મંદતા ધારણ કરવી. કષાયો જેટલા મંદ હશે તેટલો અશુભાસવ અલ્પ થશે —જો શુભ કર્માસવ કરવો હશે તો શુભ અથવા પ્રશસ્ત યોગોમાં મંદ ભાવોનો ત્યાગ કરીને તીવ્ર પરિણામો ધારણ કરવા પડશે જેથી પરિણામોની તીવ્રતા મુજબ શુભ બંધ પણ

કરાને તાપ્ર પારંશાના વારંશ કરવા વડશ જેવા પારંશાનાના તાપ્રતા નુજબ શુખ ખવ વશ અધિકાધિક થશે

– એજ રીતે અશુભાસવને સિમિત કરવા માટે જ્ઞાતભાવ અર્થાત્ જાણવા છતાં હિંસાદિ આસવો ને ઘટાડવા પડશે અને શુભાસવને વધારવા માટે ઇરાદા પૂર્વક શુભ યોગોનું વધુને વધુ સેવન કરવું પડશે

- જેટલી શક્તિ છે તેટલી શક્તિ વધુને વધુ ધર્મક્રિયાઓમાં જોડવી અને અશુભક્રિયાઓથી નિવર્તાવવી પડશે

આ અને આવા અનેક મુદા વિચારી શકાય.પજ્ઞ તે બધાને અંતિમ આશય એક જ કે સૂત્રકારે આપજ્ઞને તીવ્રાદિભાવ કે વીર્ય થકી જેલાલબત્તી દેખાડી છે તેને લક્ષમાં રાખી આશ્રવો ઘટાડવા તરફ અને મોક્ષ માં વિઘ્નભૂત એવા આ કર્મો નિવારવા પ્રતિ લક્ષ્ય રાખવું પડશે

#### 

## અધ્યાયઃ૬-સૂત્રઃ૮)

[1] સૂત્રહેતુ:- પૂર્વે સૂત્ર-૭ માં અધિકરણ શબ્દનો ઉલ્લેખ કર્યો છે તે અધિકરણના ભેદને આ સૂત્ર થકી જણાવે છે

- 🗍 [2]सूत्रःभूणः- अधिकरणं जीवाजीवा:
- 🔲 [3] सूत्रःपृथद्ः-अधिकरणं जीवा- अजीवा:
  - 🗍 [4]સૂત્રસારઃ-અધિકરણ જીવ [અને ] અજીવ [રૂપ] છે. [અથવા અધિકરણના

જીવ અને અજીવ એમ બે ભેદો છે]

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

अधिकरण-અધિકરશ, ઉપકરશ સાધન-શસ્ત્ર

जीव- જીવ-પહેલા કહેવાઇ ગયેલ છે

अजीव-અજીવ-પહેલા કહેવાઇ ગયેલ છે

[6] અનુવૃત્તિઃ- કોઇ સ્પષ્ટ અનૂવૃત્તિ અહીં વર્તતી નથી છતાં સ आम्रव: સૂત્ર દ: ર થી आम्रव શબ્દ જોડવો

[7]અભિનવટીકાઃ- આ પૂર્વેના સૂત્રમાં સામ્પરાયિક આગ્નવ માં વિશેષતા જણાવતા તીવ્રઆદિ ભાવો સાથે અધિકરણનો ઉલ્લેખ કરેલો હતો એ અધિકરણ ના ભેદને સૂત્રકાર મહર્ષિ જણાવે છે

સૂત્રકાર એક મહત્વની હકીકત જણાવે છે કે જીવમાં જે આશ્રવ તત્વના પરિણામ થાય છે અને તે થકી જે જીવને પ્રતિ સમય પ્રતિ પ્રદેશે અનંતા અનંત કર્મનો બંધ થાય છે તેનું કારણ શું છે? તેનું સમાધાન કરતાં સૂત્રકાર પોતે જ કહે છે કે તેના કારણ માં જીવ અને અજીવ [પુદ્ગલ]દ્રવ્ય બન્ને કારણ ભૂત છે. અર્થાત્ જીવને થતા સામ્પરાયિક આગ્નવના જો કોઇ ઉપકરણ હોય તો તે બે છે (૧)જીવ અને (૨)અજીવ

अधिकरणः-કર્મબંધનું સાધન, ઉપકરણ, શસ્ત્ર વગેરે –જેના વડે આત્મા દુર્ગતિમાં લઇ જવાય છે તે જ અધિકરણ

---अधिकियते आत्मा नरकादिषु येन तदधिकरण-दुर्गति अधिकारत् अधिकरणं

🛠 जीवाजीवा::- અધિકરણ બે પ્રકારે કહ્યા જીવ અને અજીવ

–જીવ વિશે અધ્યાય ૧ થી ૪ માં કહેવાઇ ગયું છે

– અજીવ વિશે અધ્યાયઃપમાં કહેવાઇ ગયું છે

--અહીં તેનો જે પુનઃ ઉલ્લેખ કરાયો છે તે તો તેના અધિકરણ સ્વરૂપને આશ્રીને કરાયો છે. --ते च जीवा अजीवा वा तीव्रादिभावेन भवितु: परिणन्तु: आत्मनो विषयमुपेत: साम्परायिक कर्मबन्धहेतवो भवन्ति इति दुर्गति प्रस्थाननिमित्तत्वात् अधिकरणशब्दवाच्य: । -- અધિકરણ જીવદ્રવ્ય અને અજીવદ્રવ્ય એમ બે ભેદરૂપ છે તેનો સ્પષ્ટ અર્થ એ છે કે આત્મામાં

જે કર્માસવ થાય છે તેમાં બે પ્રકારના નિમિત્તો છે એક જીવ નિમિત્ત અને બીજું અજીવ નિમિત્ત

**जीवाजीवा: એવું બહુવચન કેમ?** સૂત્રમાં जीवष्ट्वअजीक्ष्च એ રીતે जीवाजीवौ દ્વિવચન કરવાને બદલે जीवाजीवा: એવું જે બહુવચન કર્યુ છે તેનો હેતુ એ છેકે સૂત્રકાર અહીં પર્યાયભેદની જ વિવક્ષ કરવા માંગે છે અર્થાત્ જીવ અને અજીવના પર્યાયો અધિકરણ છે કેમ કે પર્યાય શુન્ય દ્રવ્ય અધિકરણ થઇ શકતું નથી અને તે વાતને આશ્રીને સૂત્રમાં બહુવચન મુકેલ છે-

-व्यक्त्या पर्यायभेदस्य विवक्षितत्वादिति ।

–જીવ અને અંજીવ એ જ અધિકરણ છે તેમ પણ સમજી લેવું

🛠 સંકલિત અર્થઃ- શુભ-અશુભ બધાં કાર્યો જીવ અને અજીવ દ્વારાજ સિધ્ધ થાય છે

–કેવળ જીવથી કે કેવળ અજીવ થી સામ્પરાયિક આસ્નવ થતો નથી

–જીવ અને અજીવ બંને હોય તો જ આસ્નવ થાય છે

– માટે જ સૂત્રકારે જીવ અને અજીવ એ બંને ને આગ્નવ અધિકરશ કહ્યા છે અર્થાત્ કર્મબંધના સાધન, ઉપકરશ કે શસ્ત્ર એ જીવ અને અજીવ જ છે

-जीवाधिकरणमजीवाधिकरणं च नात: परमोऽन्योऽधिकरणभेदाऽस्ति

• દ્રવ્ય અને ભાવથી બે ભેદઃ- જીવ અને અજીવ બંને અધિકરણો દ્રવ્ય અને ભાવ એમ બે-બે પ્રકારે કહેલા છે.

--अधिकरणं द्विविधम् - द्रव्याधिकरणं भावाधिकरणं च ।

- સ્વ નો જીવ કે પરનો જીવ એમ બે પ્રકારે જીવરૂપ અધિકરણ થાય છે તેમ જ કર્મરૂપ અભ્યન્તર અને બાહ્ય શસ્ત્રાદિ પુદ્ગલ દ્રવ્યો રૂપ બાહ્ય એ અજીવાધિકરણ એમ બંને અધિકરણોના દ્રવ્ય અને ભાવથી બે પ્રકારે કહ્યા છે.

– દ્રવ્ય અધિકરણઃ- તેમાં ભાષ્યકારે બે વાત કહેવાઇ છે

(૧)છેદવું,ભેદવું,તોડવું,વીંધવું,બાંધવું,પંજામાં દબાવવું વગેરે રૂપ દ્રવ્ય અધિકરણ [ક્રિયા સાધન]

(૨)શસ્ત્ર,અગ્નિ,વિષ,લવણ,સ્નેહ,ક્ષાર,ખટાશ,અનુપયુકત મન,અનુપયુકત વચન, અનુપયુકત કાયા એ દશ પ્રકારના શસ્ત્રોને પણ અધિકરણ [ઉપકરણો]કહ્યા છે

– આ દશ અધિકરણો થકી અનુક્રમે (૧)કાપવું, (૨)બાળવું, (૩)ઝેર દઇને મારવું, (૪)પૃથિવ્યાદિ કાયાદિ ઉપઘાત-મીઠા વડે મારવું, (૫)ઘી,તેલ વગેરે ચીકાશ થી મારવું (૬)ક્ષાર વડે સઘળા માંસ-ચામડીને સડાવીને મારવું (૭)ખટાશ વડે મારવું (૮)મન (૯)વચન (૧૦)કાયાનો દુરુપયોગ કરવા થકી કર્મબાંઘવા એમ દશ પ્રકારે દ્રવ્ય અધિકરણ થકી સામ્પરાયિક કર્માગ્નવ કહેલો છે

પ્રશ્નઃ-છેદન,ભેદન વગેરે સાથે સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં આદિ શબ્દને જોડવાથી નાના -મોટા શસ્ત્રો અધિકરણોનો સમાવેશ થઇ જ જવાનો પછી આ દશવિધમ્ એવું કહીને ફરી થી શસ્ત્રોના દશ પ્રકાર કેમ જણાવ્યા?

**સમાધાનઃ**- દશ જ પ્રકાર શસ્ત્રોના છે એવા સંખ્યા નિર્ધારણને માટે જ અહીં शस्त्रं च दशविधम् । એવું વાકય ભાષ્યકારે જણાવેલ છે

🌣 लाव अधिङरष्टः- अष्टोत्तरशतविधम्

– ૧૦૮ પ્રકારે ભાવઅધિકરણ કહેલ છે જે હવે પછીના સૂત્રઃ૯માં કહેવાશે

–ભાવ એટલે તીવ્રાદિ આત્મ પરિશામ અને તે જ અધિકરશ છે કે જેના ૧૦૮ ભેદો હવે પછીના અનન્તર સૂત્રઃ૯માં કહેવાયા છે

📌 બીજી રીતે -દ્રવ્ય ભાવ અધિકરણની વ્યાખ્યાઃ-

-જીવ વ્યકિત અથવા અજીવ વસ્તુ દ્રવ્યાધિકરણ છે

–જીવગત કષાયાદિ પરિશામ તથા છરી આદિ નિર્જીવ વસ્તુની તીક્ષ્શતા રૂપ શકિત આદિ ભાવાધિકરણ છે.

🍫 ત્રીજી રીતે દ્રવ્ય ભાવ અધિકરણની વ્યાખ્યા

-જીવ આસવનો કર્તા છે અને અજીવ આસવમાં સહાયક છે

–આથી જ જીવ એ ભાવ કે મુખ્ય અધિકરણ છે.

-અને અજીવ એ દ્રવ્ય કે ગૌણ અધિકરણ છે.

--आद्यं च जीवविषयत्वात् भावाधिकरणमुकतं, कर्मबन्धहेतुर्मुख्यत: । इदं तु

दव्याधिकरणमुच्यते । परममुख्यं, निमित्त मात्रत्वाद

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

🌣 આગમ સંદર્ભઃ-

(१) जीवे अधिकरणः - 💠 भग. श.१६,उ.१,सू. ५६४-१

(२)एवं अजीवमवि 🍁 स्था॰ स्था.२- उ.१,सु. ६०-८

🔲 [9]પઘઃ-

(૧) આ સુત્રનું પ્રથમ પદ્ય હવે પછીના સુત્રઃ૯માં કહેવાશે

(२) અધિકરણ વા શસ્ત્ર જીવ અજીવ બે થતા

શુભા શુભ બધા કર્મો તે બંનેય થકી થતાં

🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ શુભાશુભ એવા સામ્પરાયિક કર્મના આસવ ના અધિકરણને જણાવે છે કે જીવ પોતે જીવ અને અજીવ થકી જ કર્માસવ કરે છે અલબત જીવ અને અજીવ બંને કઇરીતે કર્માસ્રવ કરે છે તે વાત તો હવે પછીના બે સૂત્રોમાં કહેવાશે પણ આપણને પ્રથમ ત્રણ યોગથી કર્માસવ જણાવ્યો,પછી શુભાશુભ રૂપ કર્માસવ જણાવ્યો પછી સામ્પરાયિક ઇર્યાપથ ભેદે જણાવ્યો પછી ૩૯ ભેદે સામ્પરાયિક આગ્રવ જણાવ્યો અને છેલ્લે તે આસવના અધિકરણ જણાવવા આ સૂત્ર બનાવ્યું. પણ બધામાં મુળ તત્વ શું? આસવ. આસવ સર્વથા ત્યાજયજ છે તે વચનમાં શ્રધ્ધા રાખી આશ્રવ તત્ત્વને વધુને વધુ સ્પષ્ટ સમજી આસવ છાંડી મોલનો પુરૂષાર્થ કરવો



## (અધ્યાયઃ ૬-સૂત્રઃ૯)

🔲 [1] સૂત્રહેતુઃ-ભાવ અધિકરણ-અથવા જીવ અધિકરણના ૧૦૮ ભેદોને આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ જણાવે છે

🗍 [2]भूत्रःभूणः- आद्यं संरम्भसमारम्भारम्भायोगकृत कारितानुमत कषाय विशेषेस्विस्विस्विश्वयतश्चेकशः

🔲 [3] भुत्रः पृथन्नः-आद्यं - संरम्भ - समारम्भ - आरम्भ - योग - कृत - कारित -अनुमत - कर्षाय - विशेषैः त्रिः त्रिः त्रिः चतुः च एकशः

🔲 [4]સૂત્રસારઃ-આઘ-[અર્થાત પહેલુંજીવરૂપ અધિકરણ ક્રમશઃ] સંરંભ. સમારંભ અને આરંભ ભેદથી ત્રણ પ્રકારનું યોગ ભેદથી ત્રણ પ્રકારનું;કૃત,કારિત અનુમત ભેદથી ત્રણ પ્રકારનું, તથા કખાયભેદ થી ચાર પ્રકારનું છે.

[અર્થાત્ સંરંભ,સમારંભ અને આરંભ એ ત્રણભેદ આ ત્રણે મન-વચન-કાયના યોગથી થઇ શકે માટે ૩x૩=૯ ભેદ, આ નવે ભેદે જીવ સ્વયં કરે,કરાવે કે અનુમોદે છે તેથી ૯x૩=૨૭ ભેદ.આ ૨૭ ભેદોમાં ક્રોધ-માન-માયા-લોભ ચાર ભેદે નિમિત્ત થતાં ૨૭x૪=૧૦૮ ભેદે જીવ -અધિકરણ કહેલું છે.]

🔲 [5] શબ્દજ્ઞાનઃ-

आद्यं-पહેલું જીવાધિકરણसंरंभ-હિંસા આદિ કિયાનો સંકલ્પ.समारंभ-હિંસા આદિના સંકલ્પ પૂર્શ કરવા જરૂરી સામગ્રી એકઠી કરવી.आरंभ-હિંસા આદિના ક્રિયામાં પ્રવૃત્ત થવુંयोग-મન,વચન,કાયા-યોગ સૂત્ર દ ? માં કહેવાયેલ છેकृत-કરવું,હિસાંદિ કરવાकारित-- કરાવવું,હિસાંદિ કરાવવાअनुमत-અનુમોદના,હિંસાદિ કાર્યોને અનુમોદન આપવુંकषाय-ક્રોધ,માન,માયા,લોભ પૂર્વે કહેવાઇ ગયા છેत्र-अણ ભેદે,च -અનેएकश:-પ્રત્યેકના

🔲 [6] અનુવૃત્તિઃ-

(१) अधिकरणं जीवाजीवाः सूत्र. ६:८ जीवा-अधिकरण नी अनुवृत्ति

(२)स आम्रवः सूत्र. ६:२ थी आम्रव शબ्दनी (परोक्ष)अनुवृत्ति थशे

[7] અભિનવટીકાઃ- સંસારી જીવ શુભ અથવા અશુભ પ્રવૃત્તિ કરતી વેળાએ ભિન્ન ભિન્ન એકસોને આઠ અવસ્થાઓમાંથી કોઇને કોઇ અવસ્થામાં જરૂર હોય છે આથી તે અવસ્થાને ભાવ અધિકરણ કહેવામાં આવે છે.

આ ભાવ અધિકરણ ને જ સૂત્રકારે અહીં જીવ-અધિકરણ રૂપે ઉલ્લેખ કરીને પ્રસ્તુત સૂત્રમાં તેના ૧૦૮ ભેદોની છણાવટ કરેલી છે

આ૧૦૮ ભેદમાં પૂર્વે જણાવેલા ત્રણ યોગને પણ સમાવેલા છે, પૂર્વે જણાવેલા કષાય ના ચાર ભેદ ને પણ જણાવેલા છે છતાં તેના પાયાના કે મુખ્ય ભેદ રૂપે સંરંભાદિ ત્રણનો ઉલ્લેખ કર્યો છે કેમ કે અહીં સૂત્રકાર મહર્ષિનો મુખ્ય આશય અધિકરણ થી થતી કર્માસ્રવની વિશેષતા [અર્થાત્ ભેદ] ને જણાવવાનો છે. તે આ રીતેઃ-

📌 आद्यः- આઘ એટલે પહેલું કે પૂર્વનું

– અહીં પૂર્વ સૂત્ર अધिकरणं जीवाजीवा: ની અનુવૃત્તિ કરવાની છે. ત્યાં બે અધિકરશ જણાવ્યા તેમાંના પહેલાને ખેંચવા માટે અહીં સૂત્રકારે आદ્યં પદ મુકેલું છે

- વળી હવે પછીના અનન્તર એવા દશમા સૂત્રમાં परम એટલે ''પછીનું'' કહ્યું છે એ બંને પુરાવાઓથી અહીં आद્ય અર્થાત્ પહેલું એટલે કે जीवाधिकरण નું જ ગ્રહણ કરવાનું છે. —તદુપરાંત ભાષ્ય અનુસારિણી વૃત્તિમાં પણ જણાવે છે કે अધिकरणं जीवाजीवा: સત્રક્રમના પ્રામાણ્ય થી અહીં जीव-अधिकरण નું જ ગ્રહણ થશે

સ્ટ્રાઝરાસા માલાકર પા ગણા ગાય ગાયવર્સ્સ ગુ 8 મહાર પરા

\star संरम्भः-संरम्भः संकप्पो (सकषायोवा)

– સંકલ્પ અથવા મારવાનો વિચાર તેસંરંભ

–પ્રમાદિ જીવનો હિંસા આદિ કાર્યને માટે પ્રયત્નનનો આવેશ તે સંરંભ

–હિંસા આદિ ક્રિયાનો સંકલ્પ અર્થાત્ ચિંતવના

-પ્રમાદિ પુરુષ [જીવ]ને પ્રાણ વ્યપરોપણ વગેરે કર્મ કરવાના વિષયમાં જે આવેશ પ્રાપ્ત થાય છે તેને સંરમ્ભ કહે છે.

-प्राणतिपातादिसङ्कल्पावेश संरम्भः

समरम्भः- परितापनया भवेत्समारम्भः

–પરિતાપના- પીડા ઉપજાવી તે સમારંભ

– હિંસા આદિ કાર્યોને માટે સાધનોને ભેગાં કરવા એ 'સમારંભ'

– હિંસા આદિના સંકલ્પને પૂર્ણ કરવા જરૂરી સામગ્રી એકઠી કરવી

–હિંસાદિ ક્રિયાના સાધનોનો અભ્યાસ કરવો તે સમારમ્ભ

-तत्साधन सन्निपातजनित परितापनादिल्य्क्षणः समारम्भः

💠 आरम्भ:- आरम्भ: प्राणिवध:

–હિંસા કરવી તે આરંભ કહેવાયેલ છે

–જેને સંરંભ-સમારંભ થયો છે તે કાર્ય છેવટે કરવું તે આરંભ

–હિંસા આદિની ક્રિયા કરવી -પ્રવૃત્ત થવું તે આરંભ

–પ્રાણિ વધ આદિની સ્પષ્ટ પ્રવૃત્તિ કરવી તે આરંભ

–प्राणतिपातादिक्रिया(प्र)वृत्तिः आरम्भः

योगः-સંરંભ-સમારંભ આરંભ એ ત્રણે યોગથી ત્રણ-ત્રણ પ્રકારે છે તેમ કહ્યું છે આ યોગ શું છે?

–યોગની વ્યાખ્યા આ પૂર્વે આ અધ્યાયના જ પ્રથમ સૂત્રમાં કરાયેલી છે. તે મુજબ योग ત્રણ પ્રકારે છે કાયયોગ, વાગુયોગ,મનોયોગ

--સૂત્ર ૬ ૧ ની અભિનવટીકામાં આ ત્રણે યોગની વિસ્તારથી વ્યાખ્યાઓ અપાયેલી છે -- સામાન્ય અર્થમાં કહીએતો ''મન,વચન,કાયાનો વ્યાપાર કે પ્રવૃત્તિ તે યોગ'' એમ સમજવું

જેમ કે 🔹 🍫 મનોયોગ- મનથી હિંસાદિ વ્યાપારમાં પ્રવૃત્ત થવું તે

📌 વચનયોગ- વચનથી હિંસાદિ વ્યાપારમાં પ્રવૃત્ત થવું તે

📌 કાયયોગ- કાયાથી હિંસાદિ વ્યાપારમાં પ્રવૃત્ત થવું તે

🍫 करण-करावण-अनुमोदन ३५ त्रक्ष ભेध

💠 कृतः- पोते કरवुं ते કृत

-જેમ કે સ્વયં હિંસાઆદિની ક્રિયા કરવી તે

🍫 कारितः- બીજા પાસે કરાવવું તે કારિત

-જેમ કે બીજા પાસે હિંસાઆદિની ક્રિયા કરાવવી તે

📌 अनुमतः- કોઇના કાર્યમાં સંમત થવું તે અનુમત

-જેમ કે અન્યની હિંસાઆદિ ક્રિયાની અનુમોદના કરવી તે

📌 कषायः- કર્ષાય-સમભાવની મર્યાદા તોડવી તે કષાય

– મનની વૃત્તિઓને મલિન કરે તે કષાય

–''ઘણા પ્રકારનાં સુખ અને દુઃખના ફળને યોગ્ય એવા કર્મ ક્ષેત્રનું જે કર્ષણ કરે છે [અર્થાત્ ખેડે છે]અથવા જીવના શુઘ્ધ સ્વરૂપને કલુષિત કરે છે તે 'કષાય' કહેવાય છે

–જેનાથી कष् અર્થાત સંસારની વૃઘ્ધિ થાય તેને કષાય કહેવામાં આવે છે

♀ [આ અને આવી અનેક વ્યાખ્યાઓ कषाय ની છે કે જે कषाय પદ નોપૂર્વે અ.२-सू ६-गतिकषायलिङ्ग्त- માં ઉલ્લેખ થયેલો છે, આ અધ્યાયમાં પણ સૂત્ર: ५ सकषायाकषाययो:...માં ઉલ્લેખ થયો છે પછી સૂત્ર-६ अव्रतकषायेन्द्रिय- માં પણ કહેવાયેલ છે. અને તેના ભેદો સહિતનો ઉલ્લેખ હવે પછીના अध्याय: ८ ના सूत्र. १०માં પણ થવાનો છે તે કષાય ક્રોધ,માન,માયા,લોભ એ ચાર ભેદથી ઓળખાય છે]

कोध कषायः- દ્વેષ, ગુસ્સો, અક્ષમાં કેવૈર લેવાની વૃત્તિ તે ક્રોધ કષાય. જેમ કે કોઇ મારી સામે બોલે તો ખતમ કરી નાખું તેવા અહમ્ યુકત હિંસાદિ પ્રવૃત્તિ

मानकषायः- લુગ્ચાઇ,કપટ,દગો કે અન્યને છેતરવાની વૃત્તિ તે માયા કષાય જેમ કે કપટ પૂર્વક મિત્રતા ના નામે કોઇની હિંસા વગેરે કરવાની પ્રવૃત્તિ

🛠 लेभकषायः-તૃષ્શા,લાલસા,વૃધ્ધિ,આસકિત અસંતોષ યુકત વૃત્તિ તે લોભ કષાય

જેમ કે કોઇની મિલ્કતની લાલસાથી હિંસાદી પ્રવૃત્તિ કરે તે

विशेषः- વिशेष અર્થાત્ ભેદ. સંરંભ આદિ કારણો થી જીવના ૧૦૮ ભેદે અધિકરણ કહ્યા છે

સૂત્રમાં -आદ્યં સંરમ્भ-समारम्भ-आरम्भ,योग,कृत-कारित - अनुमत,कषाय અને विशेष એટલા પદો પછી સૂત્રકારે સંખ્યાવાચી શબ્દો જણાવેલા છે તેમાં પણ શબ્દ સમાન હોવા છતાં અર્થઘટનની ભિન્નતા છે

त्रि:પ્રથમ સંખ્યાવાચી પદ त्रि: સંરંભ,સમારંભ અને અનુમત્ત શબ્દ સાથે જોડાયેલું છે કેમ કે સૂત્રમાના ૧૦૮ ભેદનું મૂળ આ ત્રશ પદોથી જ ગોઠવાયેલું છે. સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં પણ સૂત્રકારે કહ્યું છે કે :- तत् समासत: त्रिविधम् - समारम्भ:, आरम्भ: इति ।

तिःબીજુ સંખ્યાવાચી ૫દ ૫શ त्रिः છે. આ ૫દ સૂત્રના योग ૫દ સાથે સંકડાયેલું છે કેમ કે તે योग ની સંખ્યા ત્રણ છે એવું સૂચવે છે मनोयोग, वचनयोग, काययोग।

ભાષ્યકારના ના જણાવ્યા મુજબ સંરંભ આદિ ત્રણે પદોનું પ્રત્યેક પદ કાય-વાગ્-મનસ્ યોગની વિશેષતા થી ત્રણ પ્રકારે કહેવાયુ છે

જેમ કે -કાયસંરંભ,વાક્સંરંભ,મનસંરંભ –કાયસમારંભ,વાક્સમારંભ,મનઃસમારંભ –કાયારંભ,વાગારંભ,મનઆરંભ कि त्रि: :- ત્રીજી વખત કહેવાયેલ સંખ્યાવાચી પદ પણ त्रि: છે આ પદ સૂત્રના સાથે જોડાયેલું છે. તેના થકી સૂત્રકાર એવું કહેવા માંગે છે કે ઉપરોકત [૩x૩]નવે ભેદોનું પણ પ્રત્યેક પદ આ કૃત-વાફ-કારિત-અને અનુમત સાથે સંકડાયેલું છે

–એટલે કે આ ત્રણ પદની વિશેષતા થી પુનઃ ત્રણ-ત્રણ ભેદો થાય છે જેમ કે

કૃતકાયસંરંભ,કૃતસંરંભ,કૃત મનઃસંરંભ

કૃત કાય સમારંભ,કૃત વાક્સમારંભ,કૃત મનઃસમારંભ

કૃત કાયારંભ,કૃત વાગારંભ,કૃત મન આરંભ

આ રીતે કારિત કાય સંરંભ આદિ નવ ભેદો થશે

અને અનુમત કાયસંરંભ આદિ નવ ભેદો થશે

चतुरः- ચોથું સંખ્યાવાચી ૫દ છે चतुर -આ ૫દ સૂત્રના कषाय ૫દ સાથે સંકડાયેલ છે કેમ કે તે कषाय ની ચારની સંખ્યાને જણાવે છે

ભાષ્યકારના જજ્ઞાવ્યા મુજબ ક્રોધ કષાય,માનકષાય,માયાકષાય અને લોભ કષાય એ ચાર કષાયની વિશેષતા થી ઉપરોકત ૨૭ ભેદોના પ્રત્યેક પદ કહેવાયેલા છે. અર્થાત્ કુલ[૨૭x૪]૧૦૮ ભેદોનું કથન થશે

જેમકે-ક્રોધકૃત કાયસંરંભ,ક્રોધકૃત વાફ્સંરંભ,ક્રોધકૃત મનઃસંરંભ કોધકૃત કાયસમારંભ,ક્રોધકૃત વાફ્સમારંભ,ક્રોધકૃત મનઃસમારંભ

ક્રોધકૃત કાયઆરંભ,ક્રોધકૃત વાક્આરંભ,ક્રોધકૃત મનઃઆરંભ

આ રીતે ક્રોધ કારિત કાયસંરંભ આદિ નવભેદો થશે

–અને ક્રોધ અનુમત કાય સંરંભ આદિનવ ભેદો થશે

-એજ રીતે ક્રોધને સ્થાને અનુક્રમે માન,માયા અને લોભ મુકવાથી પ્રત્યેકના ૨૭-૨૭ ભેદો થશે જેથી કુલ ૧૦૮ ભેદ થશે

📌 एकशः- એક-એકના,પ્રત્યેકના

અહીં સંરંભાદિ ત્રણ,યોગ ત્રણ, કરણ-કરાવણ,અનુમોદન-ત્રણ અને ક્રોધાદિ કષાય ચાર એ દરેકમાં એક-એક નો ભેદ દર્શાવવા एकश: કહ્યું

• સારાંશ- જયારે કોઇ સંસારી જીવ હિંસાદિ આગ્નવ કાર્યમાં જોડાય ત્યારે ક્રોધાદિ કોઇ કષાયથી પ્રેરિત થાય છે.

–કષાય થી પ્રેરિત થયેલો જીવ કયારેક તે કામ પોતે કરે છે. કયારેક બીજા પાસે કરાવે છે અને કયારેક બીજા એ કરેલા કામમાં સંમત થાય છે

– તે કામને માટે માનસિક, વાચિક અથવા કાયિકમાના કોઇ એક યોગથી તે અવશ્ય યુક્ત હોય જ છે

🗆 – આ રીતે પ્રેરાયેલો જીવ સંરંભ , સમારંભ કે આરંભની કોઇપણ એકાદ પ્રવૃત્તિ કરે છે.

૧૦૮ ભેદઃ-સૂત્રકારે સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં જણાવ્યા તે મુજબના ૧૦૮ ભેદોને અહીં જણાવેલ છે. તો પણ એક વાત નોંધપાત્ર છે કે આ ભેદો પણ પ્રત્યક્ષ ગુણાંકનથી કહેવાયેલા છે. જેમ કે 3x3x3x8=902 પણ જો વધુ ઉંડા ઉતરીએ તો જણાશે કે સંખ્યા અનેક ભેદોની થઇ શકશે જેમ કે ખાલી મન-વચન કાયા એ ત્રણ યોગના જ સાત ભેદ થાય

તે આ રીતે(૧)મન-(૨)વચન (૩)કાયા(૪)મન-વચન (૫)વચન કાયા (૬)મન-કાયા (૭)મન-વચન કાયા એવા સાત ભેદો થયા. એટલે કે યોગ નો ભેદ સંખ્યાંક ત્રણને બદલે સીધો સાત થઇ જશે

--એ જ રીતે કૃત -કારિત-અનુમતનો ભેદ સંખ્યાંક પણ ત્રણને બદલે સાત થશે --સંરંભ-સમારંભ-આરંભ નો ભેદ સંખ્યા અંક પણ ત્રણને બદલે સાત થશે

– ક્રોધ -માન-માયા-લોભ એ ચારના પંદર વિકલ્પો થઇ જશે

તેથી અહીં ભાંગા પધ્ધતિ અનુસાર વર્શન કરવાને બદલે ભાષ્યાનુસાર સીધાજ ૧૦૮ ભેદોનું કથન કરેલ છે તેઆ રીતે

(૧)સંરંભના ૩૬ ભેદ (૨)સમારંભના ૩૬ ભેદ (૩)આરંભ ના ૩૬ ભેદ [૧]સંરંભના ૩૬ ભેદ:-

| (૧)ક્રોધ-કૃત-કાય-સંરંભ    |  |
|---------------------------|--|
| (૩)ક્રોધ-કૃત-મનઃસંરંભ     |  |
| (૫)ક્રોધ-કારિત-વાક્-સંરંભ |  |
| (૭)ક્રોધ-અનુમત-કાય-સંરંભ  |  |
| (૯)ક્રોધ-અનુમત-મનઃ-સંરંભ  |  |
| (૧૧)માન-કૃત-વાક્-સંરંભ    |  |
| (૧૩)માન-કારિત-કાય-સંરંભ   |  |
| (૧૫)માન-કારિત-મનઃસંરંભ    |  |
| (૧૭)માન-અનુમત-વાફ-સંરંભ   |  |
| (૧૯)માયા-કુત-કાય-સંરંભ    |  |
| (૨૧)માયા-કૃત-મનઃસંરંભ     |  |
| (૨૩)માયા-કારિત-વાક-સંરંભ  |  |
| (૨૫)માયા-અનુમત-કાય-સંરંભ  |  |
| (૨૭)માયા-અનુમત-મનઃસંરંભ   |  |
| (૨૯)લોભ-કૃત-વાક્-સંરંભ    |  |
| (૩૧)લોભ-કારિત-કાય-સંરંભ   |  |
| (૩૩)લોભ-કારિત-મનઃસંરંભ    |  |
|                           |  |

(૩૫)લોભ-અનુમત-વાકુ-સંરંભ

(૨)ક્રોધ-કૃત-વાક્-સંરંભ (૪)ક્રોધ-કારિત-કાય-સંરંભ (ડ)ક્રોધ-કારિત-મન:સંરંભ (૮) ક્રોધ-અનુમત-વાક -સંરંભ (૧૦)માન-કૃત-કાય--સંરંભ (૧૨)માન-કુત-મનઃસંરંભ (૧૪)માન-કારિત-વાક-સંરંભ (૧૬)માન-અનુમત-કાય-સંરંભ (૧૮)માન-અનુમત-મનઃ સરંભ (૨૦)માયા-કૃત-વાક્-સંરંભ (૨૨)માયા-કારિત-કાય-સંરંભ (૨૪)માયા-કારિત-મનઃસંરંભ (૨૬)માયા-અનુમત-વાક -સંરંભ (૨૮)લોભ-કૃત-કાય-સંરંભ (૩૦)લોભ-કૃત-મનઃસંરંભ (૩૨)લોભ-કારિત-વાકુ-સંરંભ (૩૪)લોભ-અનુમત-કાય-સંરંભ (૩૬)લોભ-અનુમત-મનઃસંરંભ

–આ છત્રીશે ભેદોમાં સંરંભને બદલે જો સમારંભ શબ્દ મુકી દેવામાં આવે તો બીજા ૩*૬* ભેદો તૈયાર થઇ જશે

– એ જ રીતે આ છત્રીશે ભેદોમાં સંરંભને બદલે આરંભ શબ્દ મુકી દેવામાં આવે તો ત્રીજા ૩૮ ભેદો તૈયાર થઇ જશે

-આ રીતેસંરંભના ૩૬,સમારંભના ૩૬ અને આરંભના ૩૬ ભેદો થઇને કુલ-૧૦૮ ભેદ થયા Jain Education International For Private & Personal Use Only

આ ભેદસંખ્યા ખરેખર તો એક એક દ્રષ્ટાન્ત થી સમજવી પડે તેમ છે પરંતુ ૧૦૮ ભેદોને ૧૦૮ દષ્ટાન્તો થી સમજાવવાનું ગ્રન્થ ગૌરવ ના ભયે મુશ્કેલ છે તેથી કેટલાંક ઉદાહરણો થકી અહીં સ્પષ્ટીકરણ કરેલ છે.

(૧)ક્રોધ-કૃત-કાય-આરંભઃઅ-

ગુસ્સાથી ધમધમતો એક માણસ કાયા વડે બીજાની હિંસા કરે તો તેને ક્રોધ-કૂત-કાય આરંભ કહેવાય-જેમકે ખૂન કરે

(૨)ક્રોધ-કારિત-કાય-આરંભછ- ગુસ્સાથી ધમધમતો તે માણસ જો કાયા વડે બીજા પાસે હિંસા કરાવે તો તેને ક્રોધ-કારિત-કાય-આરંભ કહેવાય-જેમ કે ગુંડાને પૈસા આપી કોઇનું ખન કરાવે

(૩)ક્રોઘ-અનુમત-કાય-આરંભઃ- ગુસ્સાથી ઘમઘમતો તે માણસ બીજા કોઇ થકી થયેલી હિંસાને અનુમોદન આપે તો તે ક્રોધ-અનુમત-કાય-આરંભ કહેવાય

જેમ કે પોતાને લાયસન્સ ન આપતા એવા અમુક પ્રધાનનું ખૂન થયું સાંભળી બહુ સારું

થયું તેવો ભાવ કાયાની ચેખ્ટા થકી પ્રગટ કરે

આવા દ્રષ્ટાન્તોથી ૧૦૮ ભેદો સમજવા જોઇએ

संरम्भ समारम्भ आरम्भे य तहेव य उत्त. अ.२८-गा.१२

તો તે લોભ-કારિત-કાય-સમારંભ

🔲 [8]સંદર્ભઃ-🕸 આગમ સંદર્ભઃ-

जाणामि दश. अ.४-स. २

જેમ કે કોઇ વ્યકિત-કપટ પૂર્વક જૂઠ બોલવાની પ્રવૃત્તિ નો સંકલ્પ કરે તે માયા-કૃત-વાક્-સંરંભ

📌 અસંખ્યાત ભેદઃ- અહીં જીવાધિકરણને આશ્રીને જે ૧૦૮ ભેદો કહ્યા તેમાં પૂર્વે જણાવેલ ભાંગા પધ્ધતિ પ્રમાણે તેના ૭x૭x૭x૧૫ એ રીતે પણ ભેદો થશે અને જો **તીવ્ર**-**મંદ આદિભાવોને આશ્રીને ભેદોની વિચારણા** કરીએ તો આ૧૦૮ વાળા અસંખ્ય ભેદો પણ થઇ શકે છે કેમ કે તીવ્રતા આદિ ભાવોની તરતમતાની કોઇ સંખ્યા નક્કી ન થઇ શકે

तिविहं तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं न करेमि न कारवेमि करंति पि अनं न समण्

(પ)લોભ-કારિત-કાય-સમારંભઃ-

કોઇ વ્યક્તિ લોભ કપાયના ઉદયથી બીજા પાસે પરિગ્રહ માટેના સાધનો એકઠા કરાવે

(૪)માયા-કૃત-વાકુ-સંરંભઃ-

£З

भग。श.७,उ.१,सू.२६७

**સત્રપાઠ સંબંધઃ**-અહીં સત્રમાં મુખ્ય ક્રિયાતો સંરંભ, સમારંભ અને આરંભ જ છે પછીતો બધા તેના ભાંગા [ભેદો]જ દર્શાવ્યા છે તેથી ઉત્તરાધ્યાયયનનો મુખ્ય પાઠ મુકી અન્ય પાઠો સમજવા પુરતાજ મુકેલા છે

जस्स णं कोह माणमायालोभा अवोच्छिन्ना भवंति तस्स णं संपराइया किरिया

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

(૧)કષાયમાટે

(૨)યોગમાટેઃ-

गति कषायलिङ्गः सू. २:६ अव्रतकषायेन्द्रियः सूत्र. ६:६ मिथ्यादर्शनाविरतिप्रमाद कषायः सूत्र. ८:१ दर्शन चारित्र.....कषाया.....सूत्र. ८:१० कायवाङ्मन: कर्मयोग:

郑 અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧)કષાય पंचिंदिय सुत्तं પ્રબોધટીકા ભા.૧ (૨)યોગ करेमिभंते पाक्षिकसूत्र वृत्ति પ્રબોધટીકા ભા.૧ (૩)કૃતાદિ-ત્રણ करेमिभिंते पाक्षिकसूत्र वृति પ્રબોધટીકા ભા.૧ □ [9]પદ્યઃ-

(૧)

(૨)

સૂત્રઃ૮-૯નું સંયુક્ત પદ્ય

અધિકરણના ભેદ બે છે જીવને અજીવ થી પ્રથમ જીવ અધિકરણ સમજો અપ્ટોતરશત ભેદથી તેહની રીત હવે વદતા સૂણજો ભવિ એકમના સૂત્ર નવમે તેહ ગણના કરી ઘારો ભવિજના સંરંભને સમારંભ બીજો આરંભ ત્રીજો કહુમુદા મન યોગ વચન કાય યોગે ગણતા ભેદ નવ તદા કૃત કારિત અનુમતિથી થાય ત્યાવીશ ખરા કખાય ચારથી એક શત અઠ ભેદ કહે છે શ્રુતઘરા આ સૂત્રનું બીજું પદ્ય હવે પછીના સૂત્રમાં કહેવાશે

[10]નિષ્કર્ષઃ-સૂત્રકાર મહર્ષિએ બહુજ વ્યવસ્થિત રીતે અને શાસ્ત્રીય પધ્ધતિએ જીવાધિકરણ આસ્રવનું સ્વરૂપ સમજાવેલ છે આ રીતે આસ્રવના પ્રત્યેક ભેદોની સૂક્ષ્મ અને સમ્યક રીતે જો વિચારણા કરવામાં આવે તો જીવને કષાયથી, યોગથી,કરવા કરાવવા કે અનુમોદના વડે તથા સંકલ્પ-તે દિશામાં પ્રયત્ન કે અશુભ પ્રવૃત્તિ-પ્રત્યેકની ઝીણવટ ભરી વિચારણા થઇ શકે. કોઇ પણ જીવ ને જીવાધિકરણ થકી અથવા ભાવ અધિકરણ થી થતા સામ્પરાયિક કર્માસ્નવની ક્ષિતિજો આ સૂત્રની બહાર રહેતી નથી માટે આપણે આ સૂત્રને ફક્ત જ્ઞેયતત્વ રૂપે ન વિચારતા તેમાં રહેલા આસ્નવના હેય પણાંને સમજીને તેનાથી નિવર્તવાના પ્રયત્નો કરવા જોઇએ

જો મોક્ષે જવું છે તો તમને દિશા સૂચન મળી ચૂક્યુ છે કે રસ્તામાં વિધ્નો કયાં કયાં છે? હવે તો તે વિધ્નો ને પાર જ કરવાના છે.માટે આ સુંદર તત્વોની સૂક્ષ્મ ચિંતવના થકી કર્માસ્નવ થી દૂર થવું તેજ આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ છે.

#### 

#### (અધ્યાયઃ૬-સૂત્રઃ૧૦)

🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ અજીવ અધિકરણ ના ભેદોને જણાવે છે

🔲 [2]सूत्रःभूणः- निर्वर्तनानिक्षेपसंयोगनिसर्गाद्विचमुर्द्वितुत्रि भेदाः परम्

[3] सूत्र: पृथद्दः - निर्वर्तना - निक्षेप - संयोग - निसर्गा: द्वि - चतुः - द्वि - त्रि भेदाः परम

[4] સૂત્રસારઃ- પર - [અજીવા ધિકરણ]ના નિર્વતના, નિક્ષેપ, સંયોગ અને નિસર્ગ [એ ચાર] ભેદો છે જે અનુક્રમે ૨,૪, ૨ અને ૩ પ્રકારે છે

[અર્થાત્ નિર્વતના ના બે ભેદ છે,નિક્ષેપના ચાર ભેદ છે, સંયોગ ના બે ભેદ છે અને નિસર્ગના ત્રક્ષ ભેદ છે - આ નિર્વર્તનાદિ ચારે અજીવધિકરણ છે]

| 🕒 [5] શબ્દશાનઃ-           |                            |
|---------------------------|----------------------------|
| निर्वर्तना-निवर्तना- २थना | નિક્ષેપ-મૂકવું             |
| <b>સંયોग</b> -ભેગુ કરવું  | निसर्ग-प्रवर्ताववु         |
| દ્વિ-બે                   | चतुर-था२                   |
| রি- সঙ্গ                  | <b>મે</b> દા: ભેદો પ્રકારો |
| <b>^</b>                  |                            |

परम् -૫૨, અજીવાધિકરણ

[6] अनुवृत्तिः - अधिकरणंजीवाजीवा: सूत्र.६:८ अजीव अधिकरण थी शબ्दनी.

□ [7] અભિનવટીકાઃ- સર્વપ્રથમ સૂત્રઃ ૭માં કર્મબંધની વિશેષતા જજ્ઞાવતા તીવ-મંદ વગેરે ભાવોમાં अધिकरण નો એક ભેદ જજ્ઞાવ્યો આ अધિकरण ના સૂત્ર ૮ઃમાં जीव અને अजीव બે ભેદકહ્યા. તેમાંના જીવના અધિકરણ ને જજ્ઞાવવા નવમા સૂત્રની રચના કર્યા પછી હવે પ્રસ્તુત સૂત્ર થકી અજીવાધિકરણ ને જજ્ઞાવે છે.

-પરમાશુ આદિ મૂર્ત વસ્તુઓ દ્રવ્ય અજીવાધિકરણ છે જયારે જીવની શુભાશુભ પ્રવૃત્તિમાં ઉપયોગી થતું દ્રવ્ય જે-જે અવસ્થામાં વર્તમાન હોય છે, તે બધું ભાવ અજીવાધિકરણ કહેવાય છે.

આ ભાવ અજીવાધિકરણ ને સૂત્રકાર મહર્ષિએ ચાર ભેદોમાં જણાવેલું છે (૧)નિર્વર્તના, (૨)નિક્ષેપ, (૩)સંયોગ (૪)નિસર્ગ

• निर्वर्तना-निवर्तना એટલે रथना

-નિર્વર્તના એટલે ઉત્પન્ન કરવું અથવા બનાવવુ

-અજીવ પુદ્ગલો દ્રવ્યોની રચના વિશેષ.

–આ નિર્વર્તના ના બે ભેદ કહ્યા છે.

-१- मूलगुणनिर्वर्तनाधिकरणम्:-

પુદ્ગલ દ્રવ્યની જે ઔદારિક આદિ શરીર રૂપ રચના, અંતરંગ સાધનરૂપે જીવની શુભાશુભ પ્રવૃત્તિમાં ઉપયોગી થાય છે તે મૂલગુણ નિર્વતના –मूल गुणनिर्वर्तनाः - पञ्चशरीराणि वाङ्मनः प्राणापानाश्च ।

–મૂળગુષ્ન નિર્વતના પાંચપ્રકારની કહી છે(૧)શરીર (૨)વચન,(૩)મન(૪)પ્રાષ, (૫)અપાન-શ્વાસોશ્વાસ

-અહીં મૂળનો અર્થ મુખ્ય કે અભ્યંતર સમજવો. હિંસા આદિ ક્રિયા કરવામાં શરીર આદિ મુખ્ય કે અભ્યંતર સાધન છે.

શરીર-પાંચપ્રકારે છે. ઔદારિક,વૈક્રિય,આહારક,તૈજસ અને કાર્મણ તેમજ ભાષા,મન વગેરે પુદ્દગલોની રચના જ છે

જેમ કોઇનું સુંદર કે બેડોળ શરીર,સુસ્વર કે દુસ્વર વાણી વગેરે મૂળ ગુણ નિર્વતનાના ઉદાહરણ સમજવા

-२-उत्तरगुणनिर्वर्तनाधिकरणम् :--

–પુદ્ગલ દ્રવ્યની લાકડી,પત્થર વગેરે રૂપે,જે રચના બહિરંગ સાધન રૂપે જીવની શુભાશુભ પ્રવૃત્તિમાં ઉપયોગી છે તે ઉત્તરગુણ નિર્વતના

-- उत्तरगुणनिर्वर्तना काष्ठपुस्तचित्रकर्मादीनि ।

–લાકડી ઉપર કોઇ મનુષ્યાદિના આકારની રચના ને અથવા માટી પત્થર વગેરેની મૂર્તિ બનાવવી કે વસ્ત્રાદિ ઉપર ચિત્ર તૈયાર કરવું તે બધું ઉત્તર ગુણ નિર્વર્તનાધિકરણ છે

–ઉત્તર ગુણ નિર્વર્તના એટલે લાકડી,તલવાર વગેરેની રચના. અહીં ઉત્તરનો અર્થ અમુખ્ય કે બાહ્ય સમજવો. કેમ કે હિંસા વગેરે ક્રિયામાં તલવાર આદિ અમુખ્ય-કે બાહ્ય સાધન છે.

-ઉત્તર ગુણ નિર્વર્તના દ્રષ્ટાન્ત થકી સમજાવતા કહી શકાય કે નવીનવી બહાર ની વસ્તુઓ,બનાવટો,લાકડાંના પૂતળાં ચિત્રો,યંત્રો,વાસણ વગેરે અનેક પ્રકારે મનુષ્યોએ કરેલી રચના તથા પશ્-પક્ષી નિર્મિત માળા.બખોલ વગેરે સર્વે ઉત્તર ગુણ નિર્વર્તના છે

--**એજ રીતે** સુંદર શરીર એ જેમ મૂળગુણ નિર્વર્તના છે તેમ અંલકારાદિ આભરણો વગેરે ઉત્તરગુણ નિર્વર્તના છે

–મૂળ અને ઉત્તરગુણ ની રચનામાં હિંસા વગેરે થવાથી એ રચના સ્વયં અધિકરણ રૂપ છે અને અન્ય અધિકરણમાં કારણ પણ બને છે

🛠 નિક્ષેપઃ- નિક્ષેપ એટલે મૂકવું, રાખવું ,સ્થાપના

--निक्षिप्यतेऽसौइति निक्षेप:, स्थाप्य: कश्चिदजीव एव

આ નિક્ષેપાધિકરણ ના ચાર ભેદ જણાવેલા છે

-१-अप्रत्यवेक्षितनिक्षेपाधिकरणम्-

–પ્રત્યવેક્ષણ કર્યા વિના જ અર્થાત્ બરાબર જોયા વિનાજ કોઇ પણ વસ્તુને કયાંય મુકી દેવી,એ અપ્રત્યવેક્ષિત નિક્ષેપ છે.

–ભૂમિને દ્રષ્ટિથી જોયા વિના અર્થાત્ ચક્ષુપ્રમાર્જના કર્યા વિના કે જોયા ન જોયા જેવું કરીને વસ્તુને મૂકવી તે અપ્રત્યવેક્ષણ નિક્ષેપ

-કોઇ પણ અજીવ વસ્તુને બરાબર યોગ્ય રીતે જોયા વિના જ અન્યત્ર ફેંકવી કે મૂકવી તે.

– चक्षुषाऽनिरीक्षिते भूप्रदेशे निक्षेप्यस्य दण्डकादेः स्थापनमधिकरणम् ।

પૂર્વક સ્થાપન કરવું તે.

-૨- દુષ્પ્રમાર્જિત નિઃક્ષેપાધિકરણઃ-

-પ્રત્યવેક્ષણ કર્યા પછી પણ વસ્તુને સારી રીતે પ્રમાર્જન અર્થાત્ સાફસૂફ કર્યા વિના જ જેમ તેમ મુકવી તે દુષ્પ્રમાર્જિત નિઃક્ષેપ.

-ભૂમિનું જેમ તેમ પ્રમાર્જન કરીને અથવા પ્રમાજિન કર્યા વિના વસ્તુ મૂકવી- તે દુષ્પ્રમાર્જિત નિઃક્ષેપ.

-જે વસ્તુ અન્યત્ર મૂકવાની હોય તેને,તેમ જ મુકવાના સ્થાનને પણ તપાસ્યા વિના જ ગમે ત્યાં ગમે તેમ વસ્તુ ફેંકવી-મૂકવીતે.

-प्रत्यवेक्षितेऽपि भूप्रदेशे दुष्प्रमार्जिते रजोहरणेअप्रमार्जिते वा निक्षेपोऽधिकरणं भवति ।

–દુષ્ટતાથી કે સામાચારીનો ત્યાગ કરીને ઉપકરણ આદિ રાખવા કે છોડી દેવા તે દુષ્પ્રમાર્જિત નિક્ષેપાધિકરણ.

-૩-સહસા નિક્ષેપાધિકરણઃ-

પ્રત્યવેક્ષણ કે પ્રમાર્જન કર્યા સિવાય અર્થાત્ પૂંજયા-પ્રમાજર્યા વિના જ સહસા એટલે કે ઉતાવળથી વસ્તુને મૂકી દેવી એ સહસા-નિક્ષેપ છે.

–સહસા એટલે અશકિત આદિના કારણે ઓચિંતા કે ઉતાવળથી બરાબર જોયા વિનાની અને પ્રમાર્જન કર્યા વિનાની ભૂમિ ઉપર વસ્તુનો નિક્ષેપ-મૂકવી કે ફેકવી તે.

–શરીર,ઉપકરણ કે મળ વગેરેને અતિ શીધતાથી મૂકતી કે છોડતી વખતે પૃથિવી વગેરેને બરાબર જોયા તપાસ્યા વિના મૂકે-કે છોડે તેને સહસા નિક્ષેપાધિકરણ કહેવાય.

-કોઇપણઅજીવ વસ્તુનેગમે ત્યાંગમે તેમ એકાએક સમજયા વિચાર્યા વગર ફેકવી-મૂકવી તે. —शकित अभावात् चेतयतोऽपि अप्रत्यवेक्षितदुष्प्रमार्जितदेशे निक्षेपोऽधिकरणस्येतरोऽपि सहसा निक्षिपित:

-૪-અનાભોગનિક્ષેપાધિકરણઃ-

-ઉપયોગ સિવાય જ કોઇ વસ્તુને કયાંય મૂકી દેવી,તે અનાભોગ નિક્ષેપ છે.

-વિસ્તૃતિને કારણે ઉપયોગ અભાવે ભૂમિને જોયા વિના કે પ્રમાજર્યા વિના વસ્તુ મૂકવી તે

–શીઘ્રતા કે ઉતાવળ ન હોવા છતાં, અહીં કોઇ જીવ કોઇ છે કે નહીં તે જોયા વિના અર્થાત્ સચિત્ પણાની જયણા કે ઉપયોગ વિના શરીર, ઉપકરણાદિ અણશોધી ભૂમિ ઉપર મૂકવા તે અનાભોગ નિક્ષેપાધિકરણ.

—अनाभोगोऽत्यन्त विस्मृति:, नही इदं स्मरति प्रत्यवेक्षिते सुप्रमार्जिते च देशे निक्षेप्तव्यम्, तथाविधस्य निक्षेपोऽधिकरणम्

♀ નિક્ષેપાધિકરણ સંબંધિ કિંચિત્ સ્પષ્ટતાઃ - કોઇ પણ વસ્તુ જેવી કે ઉપકરણ, શરીર, મળ, વસ્ત્ર,પાત્ર આદિ સજીવ વસ્તુઓ જે સ્થાને મૂકવી હોય ત્યાં પ્રથમ,દ્રષ્ટિથી નિરીક્ષણ કરવું જોઇએ અર્થાત્ ચક્ષુ પ્રમાર્જના કરવી જોઇએ, જેથી મૂકતી વેળાએ કોઇ જીવની વિરાધના નો સંભવ ન રહે.

વળી કેટલાંક જીવો એવા સૂક્ષ્મ પણ હોય છે જે દ્રષ્ટિપથમાં આવતા નથી.આવા જીવોની રક્ષાના પરિણામથી,રજોહરણાદિ વડે બરોબર પ્રમાર્જના કરવી જોઇએ. –અર્થાત્ પહેલા દ્રષ્ટિ પડિલેહણ કરવું.અને પછી પ્રમાર્જના કરવી.અથવા તો પૂંજવું અને પ્રમાર્જવું જેથી દ્રશ્ય જીવો કે સૂક્ષ્મ જીવો હોય તો દૂર થાય પછી તે સ્થાનમાં વસ્તુ મૂકવી કે ઉપલક્ષણથી લેવી.

આ પ્રમાણે કરવાનો હેતુ જયણાપાલન છે કેમકે ઉપયોગએ જ ધર્મછે એમ જયારે કહીએ ત્યારે જીવરક્ષા માટે સાવધાન થવા ઉપયોગ પૂર્વક લેવા-મૂકવાની પ્રવૃત્તિ કરવી જોઇએ.

આ રીતે પૂંજવા-પ્રમાર્જવાના દ્રષ્ટિબિંદુથી નિક્ષેપાધિકરણના ચાર ભેદો સૂત્રકારે સ્વોપજ્ઞભાષ્યની રચના કરીને આપણને જણાવ્યા.

(૧) જો દ્રષ્ટિ પડિલેહણા બરાબર ન કરાઇ હોય તો અપ્રત્યવેક્ષિત.

(૨) રજોહરણાદિથી યોગ્ય પ્રમાર્જના ન કરાઇ હોય તો દુષ્પ્રમાર્જિત.

(૩) ઉતાવળે કાર્ય થવામાં પડિલેહણ કે પ્રમાર્જન રહી જાય ત્યારે સહસાનિક્ષેપ

(૪)ઉપયોગ રહિત પશે કાર્ય થતા, પડિલેહણ-પ્રમાર્જન રહી જાય તો અનાભોગ નિક્ષેપ

📌 संयोग-સંયોગ એટલે એકઠું કરવું,ભેગુ કરવું. જોડવું.

-કોઇ બે વસ્તુને જોડવા પરસ્પર સંયોજના કરવી તે સંયોગ.

-संयोजनंसंयोग-एकस्थीकरणं व्यामिश्रणं

આ સંયોગાધિકરણના બે ભેદ કહેલા છે.

- १- भकतपानसंयोजनाधिकरणम्

–અન્ન,જળ,આદિનું સંયોજન કરવું તે ભક્તપાન સંયોગાધિકરશ.

-ભોજનને સ્વાદ-ઇષ્ટ બનાવવા રોટલી દાળમાં બોળવી તે પણ સંયોજના,દૂધમાં ખાંડ નખાવવી કે ઉપરથી મીઠું-મરચું લેવું તે બધા જ સંયોજનાના દ્રષ્ટાન્તો છે.આ રીતે ભોજનમાં ઇષ્ટ સ્વાદ ઉભો કરવા થતી કોઇ સંયોજના તે ભક્તપાન સંયોજનાધિકરણ કહેવાય છે.

-ભકત-પાનાદિ અર્થાત્ ખાન-પાનમાં સંયોગ કરવો તે

–भक्तमशानखाद्यस्वाद्यभेदात् त्रिधा। तस्य संयोजने पात्रे मुखे वा व्यञ्जनगुडोप दंशफलशाकादिना सह, तथा द्राक्ष दाडिमपानकादि अपि प्रासुकजलारनालादि च खण्ड शर्करामरिचा दिभि: एवं तद्भक्तपान संयोजनाधिकरणम् ।

-२- उपकरणसंयोजनाधिकरण:-

🌣 વસ્ત્ર,પાત્ર આદિ ઉપકરણોનું સંયોજન કરવું તે સંયોજનધિકરણ

♥ ઉપકરણમાં વસ્ત્ર-પાત્રાદિ સંયોજના કહી છે જેમ કે બે વસ્ત્રોમાંથી એક જૂનું અને બીજું નવું વસ્ત્ર હોય તો જૂનું કાઢીને બીજું પણ નવું પહેરવું અથવા મેલું અને ધોયેલું હોય તો બીજુંપણ મેલું કાઢીને પહેરવું

રાગાદિ થી વસ્ત્રમાં દોરા કે ભરત ગુંથશ રૂપ સંયોજના કરવી. એ જ રીતે પાત્રના ૨ંગ વગેરેમાં સંયોજના સેવવી. દંડ અને દંડાસણમાં વર્શ કે પાલીસ થકી સમાનતા કે ચકાટ લાવવોતે ઉપકરણ સંયોજનાધિકરણ

--उपकरणं-वस्त्रपात्रादि तत् संयोजना तथा विधविचित्र-लाभे तदनुरूपामार्गणया परिभोगेन चैवमाधिकरणम् इति । ત્યાંગ કરવો.

નિસર્ગાધિકરણ

કહ

-- अत्र बहिर्व्यापारापेक्षया शरीरादिनाम् अजीवनिसर्गाधिकरणत्वमुकतम् ।

लक्षणम् । આ રીતે ઉપરોકત કથનાનુસાર અજીવ પુદ્ગલ દ્રવ્યના વ્યાપાર સંબંધે જીવને જે કર્મબંધ થાય છે તેને અજીવધિકર સમજવું

-मनस्तेवन परिणममनोवर्गणादव्याणां चिन्तनादि द्वारा त्यागकरणरुपत्वं मनोनिसर्गाधिकरणस्य

–મનની સ્વાભાવિક પ્રવૃત્તિ થી વિરુધ્ધ દૂષિત રીતિ એ મનને પ્રવર્તાવવું તે

મનોનિસર્ગાધિકરણ કહેવાય

–અજીવ પુદ્ગલ દ્રવ્યોને મનોયોગ થકી છોડવા તે મનોનિસર્ગાધિકરણ

–वाचोऽपित्यागः - प्रेरणं शास्त्रोप्रदेशादृते । - 3- मनोनिसर्गाधिकरणण:-–મનની પ્રવર્તનાને મનો નિસર્ગ કહેવાય છે –મનો નિસર્ગ એટલે શાસ્ત્ર વિરૂધ્ધ વિચારણા. અહી મનનો ત્યાગ એટલે મનરૂપે

પ્રવર્તાવવું તે વચન નિસર્ગાધિકરશ –અજીવ પુદ્રગલ દ્રવ્યોને વચનયોગ થકી છોડવા તે વાકુ નિસર્ગ

પરિશામાવેલા મનોવર્ગશાના પુદુગલોનો ત્યાગ

વર્ગણાના પુદ્રગલોને ત્યાગ –વચનની જે સ્વાભાવથી પ્રવૃત્તિ થતી હોય તેનાથી વિરુધ્ધ દુષિત રીતીએ વચનને

-શાસ્ત્રથી વિરૂધ્ધ બોલવું. અહીં ભાષાનો ત્યાગ એટલે ભાષારૂપે પરિષામાવેલા ભાષા

--વચનની પ્રવર્તના ને નિસર્ગ કહે છે

-२- वाक्-निसर्गाधिकरण:-

-- ઔદારિકાદિ ભેદ વાળુછે તે શરીર તેનો ત્યાગ સ્વચ્છન્દ પણે કે અવિધિ થી તેનો ત્યાગ કરવો જેમ કે શસ્ત્રથી,અગ્નિથી વગેરે

–અજીવ પુદ્રગલ દ્રવ્યોને કાયયોગ થકી છોડવાતે કાયનિસર્ગ 

–શરીરની સ્વાભાવિક પ્રવૃત્તિથી વિરુધ્ધ દૂષિત રીતોએ તેને પ્રવર્તાવવું તે કાય

–શરીરની પ્રવર્તના ને કાયનિસર્ગ કહે છે –કાયનિસર્ગ એટલે શસ્ત્ર,અગ્નિ પ્રવેશ,જળ પ્રવેશ,પાશ બંધન આદિથી કાયાનો

-१- कायनिसर्गाधिकरण:-

આ નિસર્ગ-અધિકરણના ત્રણ ભેદ કહેલા છે

-निसर्जनं निसर्गः त्यागः उज्झनं

✤ વિશેષઃ- જો કે આ અજીવાધિકરણ પણ જીવ દ્વારા જ નિષ્પન્ન થાય છે પણ તેમાં બાહ્ય દ્રવ્યક્રિયાની પ્રધાનતા છે અને જીવથી અસંબંધ્ધ-વણ જોડાયેલ પણ રહે છે. તેથી તેને દ્રવ્યાધિકરણ કે અજીવાધિકરણ કહે છે.

✿ અજીવ વિષય થકી [ઉકત]નિર્વર્તના, નિક્ષેપ, સંયોગ અને નિસર્ગ કરતો એવો રાગદ્વેષ વાળો આત્મા સામ્પરાયિક કર્મોને બાંધે છે અર્થાત્ સામ્પરાયિક કર્માસવ કરે છે

सूત્રકાર મહર્ષિએ સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં એક મહત્વનો વાક્ય પ્રયોગ કર્યો છે. तत् समासतःचतुर्विधम् અर्थात् ते संक्षेपथी यार प्रકारे છે અહીં ''સંक्षेपथी'' એવો જે શબ્દ પ્રયોગ છે તે કોઇક વિસ્તાર નો ઘોતક છે તે વાતતો નક્કી જ છે. કેમ કે ચાર ભેદના દ્વિ-चतु-द्वि-त्रि એવા ચાર ભેદો સૂત્રકારે પોતે જ સૂત્રમાં જણાવેલા છે. તે આ રીતે

☞ द्वि-એ. આ દ્વિ શબ્દ निर्वर्तना સાથે જોડાયેલો છે તે નિર્વર્તનાના બે ભેદ સૂચવે છે. --નિર્વર્તના ના બે ભેદ મૂલ-ગુણ ઉત્તરગુણ આપણે જોયા

चतुरः- ચાર. સામાન્યથી આ સંખ્યાવાચી શબ્દ જગ્ગાય છે પણ તેની પૂર્વે અને પશ્ચાત્ એક એક શબ્દ જોડવાથી તેનો અર્થ વિશેષ સ્પષ્ટ થાય છે.

-- निक्षेप(स्य)चतुर-भेदा:- અર્થાત્ નિક્ષેપ નામના અજીવ અધિકરણના ચાર ભેદો છે. અપ્રત્યવેક્ષિત વગેરે જે ઉપર જણાવેલા છે

प्रि द्वि-બે સંખ્યાવાચીતાની દ્રષ્ટિએ પૂર્વનો દ્વિ અને આ દ્વિ બંને સમાન અર્થ ધરાવે છે પણ સૂત્ર અપેક્ષાએ यथाक्रमम् ના નિયમ મુજબ દ્વિ આ નો સંબંધ સંયોगશબ્દ સાથે છે संयोग ના બે ભેદને જણાવવા માટે અહીં દ્વિ નો પ્રયોગ થયો છે

✿ त्रि:-पूर्वना સંખ્યાવાચી શબ્દોની માફક આ શબ્દ પણ શબ્દના ભેદની સંખ્યા ''ત્રણની'' છે તેવું સૂચવે છે

આ રીતે જે ભેદ સંક્ષેપ થી ચાર પ્રકારે છે એમ કહ્યું તે જ ભેદો નો વિસ્તાર સૂત્રકાર પોતે અગીયાર ભેદોથી કરે છે

भेदः-सूत्रभां સંખ્યાવાચી દ્વिचतुर्द्वित्रि પદો પછી भेदाः શબ્દ મુકેલ છે તે પ્રત્યેક સંખ્યાવાચી શબ્દ સાથે જોડવાનો છે. કેમ કે એક નિયમ છે કે द्वन्द्वान्ते श्रूयमाणं पदं प्रत्येकमभिसम्बच्ध्यते । તेથી द्वि-चतुर-द्वि-त्रि ना द्वन्द्व सभास साथे જોડાયેલ આ भेद શબ્દ બધાં જ સંખ્યાવાચી શબ્દો સાથે જોડાશે

તેથી દ્રિ-મેવૌ, चतु:મેવા:, દ્વિ મેવૌ, ત્રિમેવા: એ પ્રમાણે પદ રચના થશે

परम्- સૂત્રનો સૌથી છેલ્લો શબ્દ છે परम्

–परम् નો અર્થ ''પછીનું'' એ પ્રમાણે થાય છે

–અહીં પૂર્વસૂત્ર માંથી अधिकरण શબ્દની અનુવૃત્તિ થયેલી છે

--अधिकरण ना भे भेद કહ્યा जीव अने अजीव

---आद्य શબ્દ जीव છે એટલે પર-પછીનો શબ્દ अजीव થશે

—અર્થાત્ अधिकरणं जीवाजीवा એ સૂત્રના ક્રમના પ્રામાણ્ય થી અહીં अजीवाधिकरण એવા અર્થનું જ ગ્રહણ થશે કેમ કે आद्य એવા जीव નું ગ્રહણ પૂર્વ સૂત્રઃ૯માં થયું છે અને અહીં

થવાને માટેનો સંદેશો પાઠવે છે આ અજીવ અધિકરણો થકી બતાવેલો સામ્પરાયિક આગ્નવ તો એટલો

ગોઠવેલો છે. પહેલા યોગ થકી આસવની વ્યાખ્યા કરી, પછી તેની શુભાશુભાતા ને પુન્ય-પાપ રૂપે જણાવી, કષાયના સંબંધ થી તેના સામ્પરાયિક અને ઇર્યાપથ આસવ એવા બે ભેદોનું કથન કર્યુ પછી સામ્પરાયિક આસવ ને અવ્રતાદિ ૩૯-ભેદે સ્પષ્ટ કર્યો. પણ આ ૩૯ ભેદની તરતમતાને દર્શાવવા तीव्र,मन्द વગેરે વિશેષતાને જણાવી જેમાંના અધિકરણ ભેદને જીવ તથા અજીવ રૂપે સચિત કરીને બે સૂત્રો થકી તેના ભેદોને વ્યક્ત કર્યા પ્રસ્તુત સૂત્ર અજીવ અધિકરણનું સ્પષ્ટીકરણ રજૂ કરે છે તે પણ આપણને આશ્રવો થી મુક્ત

સૂત્રઃ૯ અને ૧૦ નું સંયુક્ત પદ્યઃ-ત્રણ સંરંભ સમારંભ આરંભ કુતકારિત અનુમત ત્રણ આ કષાય ભેદ ચાર પછીથી અજીવ અધિકરણેય તથા. નિર્વર્તના નિક્ષેપ તેવો સંયોગ નિસર્ગ એમ થયાં, અનુક્રમ વળી એ ચારેના બે ચાર બે ત્રણ ભેદ લહ્યા.

🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- સુત્રકાર મહર્ષિએ કર્માસવને જણાવવા માટે ખુબજ સુંદર ક્રમ

(૧) વળી અજીવ અધિકરણ કેરા ચાર ભેદો જાણવા પ્રતિભેદ બે ને ચાર થી વળી ભેદ બે ત્રણ માનવા નિર્વર્તના છે ભેદ બે થી નિક્ષેપ થાયે ચારથી સંયોગના બે ભેદ સાધી નિસર્ગ ત્રણ વિચારથી (૨)

🔲 [9]પદ્યઃ-

-- पवत्तमाणं मनो वचःकाये उत्त. अ.२८.गा. २१-२३ सूत्रपाठः- पकतमाणं अने निसर्गाधिकरणं मां मात्र शબ्द लेद छे पश प्रवृत्ति लेद नथी.

-- आइयेनिकिखवेज्जा उत्त. अ.२८-गा. १४

-- संजोयणाधिकरणा चेव णिवत्तणाधिकरणणिया चेव स्था. २सू. ६०-६

🌣 આગમ સંદર્ભ:-

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

-૨-परम શબ્દ ભિન્ન અર્થનો પણ સુચક છે તેથી સુત્રકાર એવું પણ સુચવવા માંગતા હોય કે સંરમ્મ વગેરે [ जीवाधिकरण થી] નિર્વર્તના વગેરે [ अजीवाधिकरण]ભિન્ન છે. આવી ભિન્નતા ના સ્પષ્ટ સુચનને કારણે જવાધિકરણ અને અજીવાધિકરણ અથવા ભાવાધિકરણ અને દ્રવ્યાધિકરણ નો સ્પષ્ટ ભેદ દર્શાવવાનો પણ સૂત્રકારનો આશય હોવાનો સંભવ છે

અહીં परम् શબ્દના પ્રયોજન માટે બે હેતુઓનો સંભવ છે - ૧ જેમ આદ્યં શબ્દ સ્પષ્ટ અર્થનો બોધ કરાવે છે તેમ परम् શબ્દ ના પ્રયોજન થકી સ્પષ્ટ અર્થનો બોધ કરાવવો

સિધ્ધ જ છે સુત્રકાર મહર્ષિ એ આ શબ્દ ને પ્રયોજવાનું કારણ શું છે?

पर શબ્દ હોવાથી પછીના એવા अजीव नं જ ગ્રહણ થઇ શકે તેમ છે -પ્રશ્નઃ- પૂર્વ સુત્રમાં आદ્યં શબ્દ મુકેલ છે તેથી અર્થાપત્તિ તર્ક મુજબ અહીં परम् શબ્દ

અધ્યાયઃ ૬ સૂત્રઃ ૧૦

બધો સૂક્ષ્મ છે કે જીવનમાં પળે પળે નિર્વર્તનાદિ ભેદે થતા કર્માગ્રવ નો બોધ કરાવી જાય છે પૂર્વે કરેલ નિષ્કર્ષ ની જેમ અહીં પણ એ વાતનું જ પુનઃ પુનઃ સ્મરણ કરવાનું કે, ''પરમાત્માની આજ્ઞા છે કે આશ્રવો સર્વથા ત્યાજય છે ''તેથી આ ત્યાજય તત્વનો ત્યાગ કરી મોક્ષ માર્ગમાં આગળ વધતાં છેલ્લે સાતમા અંતિમ તત્વને પામવું જ શ્રેયસ્કર છે.

# (અધ્યાયઃ૬-સૂત્રઃ૧૧)

[1] સૂત્રહેતુઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિ આ સૂત્ર થકી જ્ઞાનાવરણીય અને દર્શનાવરણીય કર્મના આસ્રવોને જણાવે છે.

[2] सूत्रःभूशः- तत्प्रदोषनिह्नवमात्सर्याऽन्तरायाऽऽसादनोपधाता ज्ञानदर्शनावरणयोः

[3] सूत्रः भृथद्दः - तत् - प्रदोष - निहनव - मत्सर्य - अन्तराय - आसातना -उपघाता: ज्ञान-दर्शन - आवरणयो:

[4]સ્ત્રસારઃ-તંત્તપ્રદોષ[જ્ઞાન,જ્ઞાની અને જ્ઞાનનાં સાધનો કે દર્શન,દર્શની અને દર્શન ના સાધનો ઉપર દ્વેષ કરવો],નિદ્ધવ,માત્સર્ય[ઇર્ષ્યાભાવ],અંતરાય,આશાતના [અને]ઉપઘાત [એ છ]જ્ઞાનાવરણીય [તથા] દર્શનાવરણીય [કર્મના આસવો] છે.

🗍 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

| तत्प्रदोष- तत् ते, शान-दर्शन संअंधि | प्रदोष -દેખ હોવો તે               |
|-------------------------------------|-----------------------------------|
| निह्नव- નिહ્નવપશું,                 | मात्सर्य-ઇर्थ्याભાવ               |
| अन्तराय-વિધ્નકરવું                  | आसातना-આશાતના                     |
| उपघात-नाश                           | <b>ज्ञानावरण</b> -श्वान ने આવરતું |
| and many columns :                  | 9                                 |

दशनावरण- दर्शनने आवरतु

[6] અનુવૃત્તિઃ- स आम्रव सूत्र.६-२ થી आम्रव શબ્દની અનવૃત્તિ અહીં ચાલુ રાખવી [7] અભિનવટીકાઃ- કર્મની જે મુખ્ય ભેદે આઠ પ્રકૃતિ છે તેમાં જ્ઞાનાવરણીય અને દર્શનાવરણીય એ બે કર્મ પ્રકૃતિ ના બંધના કારણોને સૂત્રકાર કહે છે કેમકે આ અધ્યાય માં આગ્નવ તત્વની જ ચર્ચા એ મુખ્ય વિષય હોવાથી આ સૂત્રો થકી પ્રકૃત્તિને આશ્રીને આગ્નવના વિશેષ ભેદો જણાવવામાં આવેલા છે.

જ્ઞાનાવરણીય અને દર્શનાવરણીય કર્મના આગ્નવો-તેનો એટલે જ્ઞાન અને દર્શન ગુણ ઉપર દ્વેષ,નિદ્ધપણું,તેના ઉપર મત્સર-ક્રોધ,તેમાં અંતરાય,તેની આશાતના અને તેનો નાશ છે.

આ રીતે છ કારણ જ્ઞાનાવરણ અને દર્શનાવરણ કર્માસવ ના કહ્યા તેમાં ભેદ એટલો જ છે કે જો આ છ જ્ઞાન,જ્ઞાનવાન કેજ્ઞાનના સાધનોનાં વિષયમાં હોય તો જ્ઞાનાવરણ નો આસવ થાય છે અને જો દર્શન દર્શનવાન્ કે દર્શનના સાધનોના વિષયો માં હોય તો તે દર્શનાવરણ નો આસવ થાય છે. तत्:- प्रदोष वગेरे છ શબ્દોનો द्वन्द्व सभास થયો છે. તેઆ तत् શબ્દ સાથે ષષ્ઠી તત્પુરૂષ સમાસથી જોડાયેલા છે

–સામાન્ય तत् શબ્દનો અર્થ ''તે'' થાય છે. પરંતુ અહીં ષષ્ઠી દ્વિવચન હોવાથી ખરેખર પદ तयोः બને છે.

– तयोः શબ્દથી કોઇ પૂર્વ સૂત્રમાંની અનુવૃત્તિ અહીં આવતી નથી પણ ज्ञानदर्शनावरणयोः સાથે જ तयोः ५६ જોડાયેલા છે.

—આ પદ એવું સૂચવે છેકે પ્રદોષાદિ છ આસ્રવો તે જ્ઞાન અને દર્શન બંને ના છે. तयोे: (इति) ज्ञानदर्शनयो: (प्रदोषादय आस्रवा: )

📌 प्रदोषः- ખરાબ ચિંતવના,ખરાબ કરવું,ખરાબ બોલવું, દ્વેષ કરવો.

—જ્ઞાન,જ્ઞાની અનેજ્ઞાનના સાધનો પ્રત્યે દ્વેષ ધારણ કરવો, અર્થાત્ તત્વજ્ઞાન પ્રત્યે, તેના વકતા પ્રત્યે કે તેના સાધનો પ્રત્યે ઇર્ષ્યાદિ કરે એ તત્પ્રદોષ અથવા જ્ઞાનપ્રદ્વેષ કહેવાય છે

-વ્યાખ્યાન કેવાચના આદિના સમયે પ્રકાશિત થતા તત્વજ્ઞાન પ્રત્યે અરૂચિ થવી, જ્ઞાન ભણતા કંટાળો આવવો,જ્ઞાની ની પ્રશંસા આદિ સહન ન થવાથી કે અન્ય કારણોથી તેમના પ્રત્યે દ્વેષ અથવા વૈરભાવ રાખવો. જ્ઞાનના સાધનો જોઇને તેના પ્રત્યે રુચિ કે પ્રેમ ન થવો વગેરે ને જ્ઞાન-પ્રદેષ કહેવાય છે.

—પ્રશસ્ત જ્ઞાનને સાંભળીને પણ તેની પ્રશંસા ન કરવી અથવા દ્વેષને વશ થઇને મૌન ઘારણ કરવું આદિ દૂષિત પરિણામોને પ્રદ્વેષ/प्रदोष કહે છે

–સામાન્યથી મતિ આદિ પાંચ જ્ઞાન,જ્ઞાનવાન્ એવા આચાર્યાદિ મુનિવર,જ્ઞાન ના સાઘનો માં પુસ્તકો વગેરે. એ ત્રણે પરત્વેનો પ્રકૃષ્ટ દ્વેષ તે પ્રદોષ કહેવાય છે.

–મોક્ષનું કારણ અર્થાત્ મોક્ષનો ઉપાય તત્વજ્ઞાન છે. તેનું કથન કે તે કથન કરનારા પુરુષની પ્રશંસા ન કરતાં અંતરંગમાં દુષ્ટ પરિણામ થાય તે પ્રદોષ છે.

--ज्ञानिसाध्वादीनां ज्ञानसाधकपुस्तकादिनां च प्रत्यनीकत्वेन-अनिष्टाचारणरूपत्वं ज्ञानज्ञानिविषयकान्तरिका प्रीतिकरण रूपत्वं वा प्रदोषस्यलक्षणम् ।

🕈 निह्नवः- निह्नव नी लिन्न लिन्न व्याण्याओ

–જ્ઞાન,જ્ઞાનીકે જ્ઞાનનાસાધનોનો અપલાપ કરવો, તેમને છૂપાવવા,જાહેરમાં બહુમાન ન કરવું વગેરે તે નિહ્નવપશું

–કોઇ કંઇ પૂછે અગર જ્ઞાનનું કંઇ સાધન માંગે ત્યારે જ્ઞાન અને સાધન પાસે હોવા છતાં હું નથી જાણતો, મારીપાસે તે વસ્તુ નથી એવું કલુષિત ભાવે કહેવું તે જ્ઞાન નિર્દુનવ છે.

–પોતાની પાસે જ્ઞાન હોવા છતાં જયારે કોઇ ભણવા આવે ત્યારે કંટાળો પ્રમાદ આદિ કારણે હું જાણતો નથી એમ કહીને ન ભણાવવું જેમની પાસે અધ્યયન કર્યુ હોય તેમને જ્ઞાનગુરૂ ન માનવા,જ્ઞાનના સાધન પોતાની પાસે હોવા છતાં નથી એમ કહેવું વગેરે નિહ્નવ પણું છે. –જ્ઞાનને છુપાવવું,જ્ઞાનના વચનો પરત્વે શંકા દાળવીને પોતાની માન્યતાનું સ્થાપન

કરવું.જેમકે જમાલી,ગોષ્ઠામાહિલ વગેરે નિહ્નવ પશાના દ્રષ્ટાંતો છે. –ન मयातत्समीपेऽधीतम् इति अपलापकरणरूपत्वं निहनवस्य ल्क्षणम् ।

તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવટીકા

માત્સર્ય-ગ્રાન, જ્ઞાની કે ગ્રાન સાધનો પ્રત્યે અદેખાઇ રાખવી અથવા વિરુધ્ધ વર્તન કરવું. - ગ્રાન અભ્યસ્ત અને પાકુ કર્યુ હોય, તે દેવા યોગ્ય પણ હોય છતાં કોઇ તેનો ગ્રાહક અધિકારી મળે ત્યારે તેને ન આપવાની કલુષિત વૃત્તિ તે ગ્રાન માત્સર્ય.

- પોતાની પાસે જ્ઞાન હોય અને અન્ય યોગ્ય વ્યક્તિ ભણવા આવે ત્યારે,આ ભણીને મારા જેવા વિદ્વાન થઇ જશે,કે મારાથી પણ આગળ નીકળી જશે એમ ઇર્ષ્યાથી તેને જ્ઞાનદાન ન કરવું, જ્ઞાની પ્રત્યે ઇર્ષ્યા-રોષ ધારણ કરવો વગેરે જ્ઞાન માત્સર્ય

- વસ્તુનું સ્વરૂપ જાણ્યા પછી જો હું આને કહીશ તો તે પંડિત થઇ જશે,મારી કિર્તી ઘટી જશે તેવું-તેવું વિચારી કોઇને ન ભણાવવો.

–दानार्हेऽपि ज्ञाने कुतश्चित् कारणादयोग्यापादान रूपत्वं मात्सर्यम् ल्रस्लणम् ।

📌 अन्तराय :- જ્ઞાન, જ્ઞાની અને જ્ઞાનના સાધનોને વિશે વિધ્નો નાખવા.

–કોઇને જ્ઞાન મેળવવામાં કલુષિત ભાવે અડચણ કરવી તે જ્ઞાનાંતરાય.

—અન્યને ભણવા વગેરેમાં વિઘ્ન ઉભુ કરવું,સ્વાધ્યાય ચાલુ હોય ત્યારે નિરર્થક તે સ્વાધ્યાય કરનારને બોલાવવો,કામ સોપવું, તેની જ્ઞાન આરાધનામાં વિક્ષેપ થાય તેમ બોલવું કે વર્તવું,વ્યાખ્યાન આદિમાં વાતચીત કરવી,ઘોંઘાટ કરવો,અન્યને વાચના-વ્યાખ્યાનાદિમાં જતાં રોકવા,જ્ઞાનના સાધનો હોવા છતાં ન આપવા,વગેરે.

—જ્ઞાનાભ્યાસમાં વિઘ્ન કરવું,પુસ્તકો ફાડી નાખવા,અધ્યાપક સાથે લડાઇ ઝગડો કરી તેને સ્થાનેથી હટાવવા,સ્થાનનો વિચ્છેદ કરવો,જેનાથી જ્ઞાનનો પ્રસાર થતો હોય તેનો વિરોધ કરવો વગેરેને અન્તરાય કહે છે

-સમ્યક્જ્ઞાનની પ્રાપ્તિમાં કોઇપણ રૂપે વિઘ્ન નાંખવું તે અંતરાય.

-ज्ञानाध्ययनादीनां व्यवच्छेद करणरूपत्वंमन्तरायस्य लक्षणम् ।

अासादन :- જ્ઞाન, જ્ઞાની કે જ્ઞાનના સાધનોનું અપમાન કરવું, જ્ઞાનાદિથી દૂર ભાગવું, સંદ્જ્ઞાનાદિક ભણવાની વૃત્તિ ન રાખવી

–બીજો કોઇ જ્ઞાન આપતો હોય ત્યારે વાશી અને શરીરથી તેનો નિષેધ કરવો તેજ્ઞાનાસાદન. –જ્ઞાન,જ્ઞાની કે જ્ઞાનના સાધનો પ્રત્યે અનાદરથી વર્તવું, વિનય બહુમાન વગેરે ન કરવું,ઉપેક્ષા સેવવી,અવિધિએ ભણવું,ભણાવું વગેરે સર્વ જ્ઞાન આશાતના છે.

–બીજા દ્વારા પ્રકાશીત થતા એવા જ્ઞાનને રોકી દેવું તે પણ જ્ઞાન આસાદન છે.

–मनोवाग्भ्यां ज्ञानस्य वर्जनरूपत्वम् आसादनस्य लक्षणम्

–અવિધિથી જ્ઞાન,જ્ઞાનના સાધનોનું પ્રહેણ કરવું તે પણ આશાતના.

💠 उपघात :-જ્ઞાન,જ્ઞાની કે જ્ઞાનના સાધનોનો નાશ કરવો,તે ઉપઘાત

–કોઇએ વ્યાજબી કહયું હોવા છતાં પોતાની અવળી મતિને લીધે અયુકત ભાસવાથી તેના દોષો પ્રગટ કરવા તે ઉપઘાત.

–અજ્ઞાનતા વગેરેથી,આ કથન અસત્ય છે ઇત્યાદિરૂપે જ્ઞાનમાં દૂષણ લગાડવું.આમ ન જ હોય ઇત્યાદિ રૂપે જ્ઞાનીના વચનો અસત્ય માનવા. જ્ઞાનીને આહારાદિના દાનથી સહાયતા ન કરવી.જ્ઞાનના સાધનોનો નાશ કરવો વગેરે ઉપઘાત છે. –સત્ય, યથાર્થ, પ્રશસ્ત જ્ઞાનમાં દોષ લગાડવો અથવા પ્રશંસા લાયક જ્ઞાનના દુષણ લગાડવું તે ઉપઘાત છે.

-प्रशस्तज्ञानादीनां दोषाद्भावनरूपत्वम् एवं मतिमोहेन आहारादि अदानं उपघातस्य त्रक्षणम् ।

🛠 પ્રશ્નઃ- આસાદન અને ઉપઘાતમાં ફેર શો છે ?

છતે જ્ઞાને તેનો વિનય ન કરવો,બીજા સામે તે ન પ્રકાશવું, તેના ગુણો ન જણાવવા એ ''આસાદન'' છે.

જયારે ઉપઘાતમાં જ્ઞાનને જ અજ્ઞાન માની તેને નષ્ટ કરવાનો ઇરાદો હોય છે.એ બંને વચ્ચેનો મહત્વનો તફાવત છે.

🛠 प्रदोषादि છ કારણો માં સમાવિષ્ટ અન્ય આસવોઃ-

-જ્ઞાનીની પ્રતિકૂળ વર્તવું,અથવા તેનું અપમાન કરવું. -જ્ઞાનીના વચનો પર શ્રધ્ધા ન રાખવી કે અશ્રધ્ધા કરવી.

-જ્ઞાનનો ગર્વ કરવો કે પોતાને પંડિત માનીને ચાલવું

-સ્વાધ્યાય,વ્યાખ્યાનશ્રવણ વગેરે અનાદરથી કરવા.

-અકાલે અધ્યયન કરવું અને કાળે અધ્યયન ન કરવું.

-અભ્યાસમાં પ્રમાદ કરવો-નીદ્રા આળસાદિ થી સ્વાધ્યાય ન કરવો

-સૂત્ર વિરુધ્ધ બોલવું, જુઠો ઉપદેશ આપવો,શાસ્ત્રો વેચવા વગેરે.

📌 વર્તમાન કાળે થતી જ્ઞાન આશાતના ના કેટલાંક દ્રષ્ટાંતોઃ-

-પુસ્તકાદિ જ્ઞાનના સાધનોને નીચે ભૂમિ ઉપર રાખવા.

-જ્ઞાનના સાધનો ગમે ત્યાં ફેકી દેવા,મેલા કપડામાં બાંધવા.

-પુસ્તક પાના કાગળને શરીર આદિ અશુધ્ધ વસ્તુ સાથે ચોટાડવા.બગલમાં કે ખીસામાં રાખવા,સાથે રાખી ઝાડો,પેશાબ કરવા જવું.

-એઠા મોઢે બોલવું,જમતી વેળાએ છાપું કે ચોપડી વાંચવા.

-અક્ષરવાળા પેંડા,કપડાં,અન્ય ખાદ્ય પદાર્થો આદિનો ઉપયોગ કરવો.

-કાગળમાં ખાવું,કાગળ ગંદકીમાં ફેકવા,તેના ઉપર પગ દેવા.

-ચરવળો,મુહપતી પુસ્તકને અડાડવા કે પુસ્તક ઉપર રાખવા.

-આવી,આવી અનેક આશાતના જ્ઞાન સંબંધે થતી હોય છે.

दर्शनावरण ना આસ્રવો:- અત્યાર સુધી પ્રદોષાદિથી માંડીને વર્તમાનકાળે થતી આશાતના પર્યન્ત સર્વे ज्ञानावरण ना આસ્રવો કે હેતુ જણાવ્યા પણ દર્શનાવરણ કર્માસ્નવ કઇ રીતે થાય ? અથવા દર્શનાવરણનો હેતુ શો છે ?

ઉત્તરઃ- (૧)જયારે ઉપર કહેવાયેલા પ્રદેષ નિદ્ધવ,માત્સર્ય,અંતરાય,આશાતના અને ઉપઘાત એ છે એ દર્શન [-સામાન્ય બોધ] સાથે સાંકડી લેવામાં આવે અર્થાત્ દર્શની કે દર્શનના સાધન સંબંધિ પ્રદેષ,નિહ્નવાદિ છ એ પ્રવર્તે ત્યારે તે દર્શનાવરણક્રમના આસ્રવ બની જાય છે

(२) आस्रवो दर्शनस्य, दर्शनवतां, दर्शनसाधनानां च प्रदोषो निहनवो मात्सर्यम्

તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવટીકા

अन्तराय, आसादन उपघात इति ज्ञानावरणासवा भवन्ति । ऐतैहि दर्शनावरणं कर्मबध्यते । (3)દર્શન,દર્શની અને દર્શનના સાધનો નો દ્વેષ કરે,અપલાપ કરે,ઇર્ષ્યા-અદેખાઇ કરે, વિઘ્નો ઉભા કરે,અત્યન્ત આસાતના કરે અથવા તેનો નાશ કરે આવા કોઇપણ પ્રકારના અનિષ્ટ આચરણથી દર્શનાવરણ કર્મના આસવ થાય છે.તેના થી જ દર્શનાવરણીય કર્મનો બંધ પડે છે.

(૪)દર્શન,દર્શની અને દર્શનના સાધનો પરત્વેના પ્રત્યનિકપણાથી તેનો અપલાપ કરવાથી વિનાશ કયાથી તેના પરત્વેનો દ્વેષ,અન્યને દર્શનના સાધનોને વિશે અંતરાય કે દર્શની-સાધુના વસ્ત્ર,પાત્રાદિ પ્રાપ્તિમાં વિઘ્ન કરવું અને તે ત્રણે સંબંધિ આશાતનાઓ કરવી તે સર્વે જીવને દર્શનાવરણ કર્મ ઉપાર્જન કરાવે છે-कर्मग्रन्थ गाथ પ૪

(૫) તત્વાર્થવૃત્તિમાં જણાવ્યા અનુસાર દેવગુરૂ આદિનાદર્શનમાં મામત્સર્ય કરવું,દર્શનમાં અંતરાય કરવો, કોઇની આંખ ખેંચી લેવી, ઇન્દ્રિયોનું અભિમાન કરવું,પોતાની આંખ વિશે અહંકાર કરવો,લાંબી ઉંઘ ખેંચવી, વધુ પડતી ઉંઘ કરવી, આળસ કરવી,નાસ્તિકતા હોવી,સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જીવોને દોષ આપવા, કુશાસ્ત્રોની પ્રશંસા કરવી,મુનિથી જુગુપ્સા વગેરે કરવું તે દર્શનાવરણના કર્માસ્નવ છે.

ज्ञानावरणः- જ્ઞाનાવરણ એક કર્મ પ્રકૃત્તિ સ્વરૂપે અને જ્ઞાનાવરણ કર્મના પાંચ ભેદાદિ સ્વરૂપતો સૂત્રકાર પોતે જ અધ્યાયઃટ ના સૂત્રઃ ૭ માં જણાવવાના જ છે.અહીં તેની સામાન્ય રૂપરેખા આપેલ છે.

🌣 ज्ञान - ज्ञानं चेतना आत्मनं: स्वरुपं इति ।

-જ્ઞાન,ચેતના કે આત્માનું સ્વરૂપ તેને જ્ઞાન કહયું છે.

🛠 आवरण :-आच्छादनं

- આવરણ,ઢંકાય જવું તે

🍄 **ज्ञानावरण**- ज्ञाने ज्ञानस्य वा आवरणं

-જ્ઞાન નું અવરાવું. ઢંકાય જવું તે

-જે કર્મ આત્માના ગુણને ઢાંકી દે તેને જ્ઞાનાવરણીય (કર્મ)કહેવાય.

दर्शनावरणः-દર્શનાવરણ એક કર્મ પ્રકૃત્તિ સ્વરૂપે અને દર્શનાવરણ કર્મના નવ ભેદાદિ સ્વરૂપ તો સૂત્રકાર મહર્ષિ પોતે જ આગળ અધ્યાય :૮ માં જણાવવાના છે.

🌣 दर्शन - चक्षुरचक्षुवधिकेवल भेदम्।

-ચક્ષુ,અચક્ષુ,અવધિ અને કેવળ એ ચાર ભેદે દર્શન કહ્યું છે અને નિદ્રા, નિદ્રાનિદ્રા, પ્રચલા,પ્રચલાપ્રચલા તથા સ્ત્યાનર્ધ્ધિ એ પાંચ ભેદો સહિત તેના કુલ નવ ભેદો જણાવેલા છે.

-દર્શન એટલે સામાન્ય બોધ [ અને જ્ઞાન એટલે વિશેષબોધ]

-दर्शनावरण-दर्शन - सामान्यबोध - तस्यावरणं

સામાન્ય બોધનું કે આત્માના દર્શન નામના એક ગુણનું અવરાવું તે દર્શનાવરણ. દ્વારપાલની માફક જીવની પદાર્થને જોવાની શકિતને આવરતું કર્મ તે દર્શનાવરણ (કર્મ ) **જૈ પ્રશ્નઃ**- આ પૂર્વેના સૂત્રોમાં કયાંય જ્ઞાન-દર્શન નુ પ્રકરણ કે સૂત્ર તો છે નહીં, પછી तत् શબ્દથી જ્ઞાન અને દર્શનનું ગ્રહણ કેવી રીતે કર્યુ? કેમકે સામાન્ય પરિપાટી તો તત્ નો સંબંધ પૂર્વના સૂત્ર સાથે જોડવાની જ છે.

समाधानः- तत् દ્વારા પૂર્વના સૂત્રની સાથે સંબંધ જોડવો તે સામાન્ય પરિપાટી છે. પણ અહીં સૂત્રકાર મહર્ષિ સૂત્રમાંના જ ज्ञानदर्शन સાથે तत् ને જોડી દે છે તેથીज्ञानदर्शनावरणयो: શબ્દમાંના ज्ञान અને दर्शन જ तत् શબ્દથી ગ્રહણ કરવા.

• विशेष नोंधः- મતિ આદિ જ્ઞાનાવરણીય પાંચ અને ચક્ષુદર્શન આદિ દર્શનાવરણીય નવે ભેદોનું સ્વરૂપ अध्याय: ८सू.७ અને सू. ८ માં કહેવાનું હોવાથી અહીં ફક્ત કર્માસ્નવનો અથવા જ્ઞાન-દર્શન આવરણના કારણોને જ જણાવેલા છે.

🔲 [8] સંદર્ભઃ-

अश्वभ संदर्भः-णाणावरणिज्ज कम्मासरीरप्पओग बंधेणं भंते कस्स कम्मस्स उदएणं गोयमा ! नाण पडिणीयाए णाणनिण्हवणयाए णाणंतराए णाणप्दोसेणं णाणच्चासायणाए णाणविसंवादणा जोगेणं....एवं जहा णाणावरणिज्जं नवरं दंसणनाम धेतव्वं ।

🔹 भग-श.८,उ.९,सू. ३५०/२-३

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

-शानावरश-मत्यादीनाम-अ. ८-सू. ७

–દर्शनावरश-चक्षुरचक्षुरवधि केवलानां निद्रा निद्रानिद्रा प्रचला प्रचलाप्रचला सत्यानगृष्धिवेदनीयानि च । **अ.८-सू. ८** 

🍄 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧)બંધનું સ્વરૂપ-કર્મગ્રન્થ-૧ ગાથા ૯થી૧૧

(૨)બંધના કારણો -કર્મગ્રન્થ-૧ ગાથા ૫૪

(૩)લોકપ્રકાશ-સર્ગઃ૧૦-્શ્લોક-૧૪કથી૧૫૦ અને ૨૫૪,૨૫૫.

🔲 [9] પદ્યઃ-

- (૧) દોષ નિહ્નવ કરે ઇર્ષ્યા,અંતરાય,આશાતના, ઉપઘાત કરતા કર્મ બાંધે જીવ જ્ઞાના વરણના, દર્શનાવરણીય બંધ પૂર્વે કારણ જાણવા, કર્મ ત્રીજુ કેમ બાંધે સુણો ભવિજન એકમના,
- (૨) પ્રદેષ નિહ્નવ સમત્સર અંતરાયા, જ્ઞાની સુજ્ઞાની વળી સાધન એ બધાંના, આસાદના જ ઉપધાત જ એમ નામ, એ જ્ઞાન આવરણ દર્શન આદિ કેરો.

[10] નિષ્કર્ષઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિએ પ્રસ્તુત સૂત્ર થકી જ્ઞાન અને દર્શન એ બે ગુણને આવરતા કર્મોને અથવા બંધ હેતુઓને જણાવેલા છે જ્ઞાન અને દર્શન ગુણ આત્માના ગુણો છે તેથી જ્ઞાની અને જ્ઞાનના સાધનો તથા દર્શની અને દર્શનના સાધનો પ્રતિ જરાપણ અસાવધાની કે ઉપેક્ષા રાખીશું તો તેનાથી આપણા જ ગુણોનો અર્થાત્ આપણો જ આત્માધાત છે

અહીં જ્ઞાનાવરણ-દર્શનાવરણ કર્માસ્રવ થકી આપણને આપણા જ્ઞાન તથા દર્શન ગુણ કઇ રીતે ઢંકાય છે તેનું ચિત્રણ આપવામાં આવ્યું છે જો આ કર્મ પ્રકૃત્તિને હટાવીને અનંત જ્ઞાન શકિતના દર્શનની અર્થાત્ કેવળ જ્ઞાન અને કેવળ દર્શનને પ્રાપ્ત કરવાની અભિલાષા હોય તો તેની સાથે સંબંધ ધરાવતા જ્ઞાન-દર્શન,જ્ઞાની-દર્શની અને જ્ઞાન-દર્શનના સાધનોનો ખરા અંતઃકરણ પૂર્વક આદર કરવો જોઇશે.

તેમજ ઉકત પ્રદ્વેષાદિ છ એ કારણોથી ક્રમશઃ જાતને દૂર કરવી પડશે.દર્શન-જ્ઞાનના આવરણથી અનેક દુઃખો ઉત્પન્ન થયા છે -થાય છે તેને રોકવા-નિવારવાથી જ શુધ્ધ જ્ઞાન-દર્શન પ્રાપ્ત થવાના છે.તેથી આ સૂત્ર સમજીને આસવ રોકવાનો પુરુષાર્થ કરવો.



# અધ્યાયઃ૬ -સૂત્રઃ૧૨)

🗍 [1] સૂત્રહેતુઃ-સૂત્રકાર પ્રસ્તુત સૂત્ર થકી અસાતા વેદનીય કર્મના આગ્નવોને જણાવેછે.

🔲 [2] सूत्रःभूणः- दुःखशोकतापाकन्दनवधपरिदेवनान्यात्मपरोभयस्थान्यसद्वेद्यस्य

[3] सूत्रः पृथक्षः - दुःख - शोक - ताप - आक्रन्दन - वध - परिदेवनानि - आत्म-पर - उभयस्थानि - असत् - वेद्यस्य

[4] સૂત્રસારઃ-દુઃખ,શોક,તાપ [સંતાપ] આકન્દ્રન [રૂદન],વધ અને પરિદેવન [હૈયાફાટરૂદન] એ પોતે કરે, પારકાને કરાવે [કે] બંનેમાં [ઉત્પન્ન] કરાવે-એ અશાતા વેદનીયના [આશ્રવ] છે.

[અર્થાત્ આ કારણોના નિમિત્તથી અશાતાવેદનીય કર્મનો બંધ જીવને થયા કરે છે-થાય છે.] □ [5] શબ્દજ્ઞાનઃ-

**दुःख**-દુः भ शोक-શોક ताप -સંતાપ, પશ્ચાતાપ आकन्दन-રૂદન वध -વધ, હિંસાદિ परिदेवन-હૈયાફાટ રૂદન आत्म(स्थानि) - પોતામાં, પોતે કરે पर (स्थानि)-બીજામાં, બીજાને કરાવે उभय(स्थानि)-પોતામાં તથા પારકમાં, બંનેને ઉત્પન્ન કરાવે असद्वेद्य -અશાતા વેદનીય

[6] अनुवृत्तिः- स आम्रवः ६:२ थी आम्रव नी अनुवृत्ति देवी [ साम्परायिक शબ्धनी अनुवृत्ति पश समळ देवी]

[7] અભિનવ ટીકાઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિ આસ્રવના સ્વરૂપને જણાવતા જૂદીજૂદી કર્મ પ્રકૃત્તિના આસ્રવનું અત્રે વર્ણન કરી રહયા છે. તેમાં વેદનીય કર્મના અસાતા વેદનીય કર્મનામક ભેદને આ સૂત્ર થકી કહે છે.

અસાતા વેદનીય કર્મનો આસ્નવ કઇ રીતે થાય ? દુઃખ ધારણ કરવું કે આપવું,શોક કરવો કે કરાવવો તાપ-પીડા ધરવી કે કરવી,આક્રન્દન-રૂદન કરવું કે કરાવવું વધ થવા દેવો કે કરવો, હાયવોય કરવી કે કરાવવી. આ રીતે પોતે દુઃખાદિ ધારણ કરવું-બીજાને દુઃખાદિ દેવા કે બન્ને પક્ષે દુઃખાદિ ઉત્પન્ન કરવા-કરાવવા તે અશાતા વેદનીય કર્માસ્રવ છે.

📌 દુ:ख:-બાહ્ય કે આંતરિક નિમિત્તથી પીડા થવી તે દુઃખ

-અનિષ્ટ વસ્તુનો સંયોગ અને ઇષ્ટ વસ્તુનો વિયોગ-આદિ બાહ્ય કે રાગ વગેરે અભ્યંતર નિમિત્તોથી અસાતા વેદનીય કર્મના ઉદયથી થતી પીડા

–પીડારૂપ પરિશામને અથવા જેના હોવાથી સુખ શાન્તિના અનુભવને બદલે આકુળતા કે વ્યગ્રતા ઉત્પન્ન થાય તેને દુઃખ કહે છે.

–વિરોધી પદાર્થાની પ્રાપ્તિ,ઇષ્ટનો વિયોગ,અનિષ્ટિ સંયોગ,નિષ્ડુર વચન આદિ બાહય કારણોની અપેક્ષાએ તેમજ અસાતાવેદનીયના ઉદયથી થતા પીડાલક્ષણ પરિણામને દુઃખ કહયુ છે. –વુઃखयति दुःखं-बाधा त्ર्સणं शारीरादिः

🏶 शोक :- डोઇ હીતૈષીનો સંબંધ તૂટતા જે ચિંતા કે ખેદ થાય તે શોક.

–અનુપ્રહ કરનાર બંધુ આદિના વિયોગ થી વારંવાર તેના વિયોગના વિચારો દ્વારા માનસિક ચિંતા-ખેદ વગેરે થવા તે શોક

–ઇષ્ટ વસ્તુના વિયોગ થી ચિત્તમાં ઉત્પન્ન થતી મલિનતા કે ખેદને અથવા ચિન્તા કરવી તેને શોક કહે છે.

–અનુગ્રહકારી મિત્ર,સ્વજન,બંધુ,પ્રેમી આદિથી સંબંધ વિચ્છેદ થઇ જવાથી તેનો વારવાર વિચાર કરવાને લીધે જે ચિંતા ખેદ અને વિકળતા વગેરે મોહ કર્મ વિશેષ-શોક મોહનીયનો ઉદય થાય છે. તેને શોક કહેવામાં આવે છે.

–शोकः मानस वैफुलव्यं मानसः परिणामः

📌 તાપઃ-અપમાન થવાથી મન કલુષિત થવાને લીધે જે તીવ્ર સંતાપ થાય છે તેને તાપ કહે છે.

-કઠોર વચન,શ્રવણ,ઠપકો,પરાભવ વગેરેથી હૃદયમાં બળ્યા કરવું વગેરે -તાપ.

–પરાભવકારી-મર્મઘાતી વાણીના સાંભળવાથી થયેલ કલુષિત ચિત્તવાળી-વ્યકિતને મનોમન જે તીવ્ર જલન કે સંતાપકારી પરિણામો થાય છે તેને તાપ કહે છે.

—કોઇ અનુચિત્ત કામ થઇ જવાથી જયારે નિન્દા વગેરે થવા લાગે અથવા નિન્દા ન થવા છતા તેના ભયથી પાછળની ક્રોધાદિનો વિશેષ ઉદય થવાથી તીવ્ર સંતાપ થવા માંડે તેને તાપ કહે છે.

–तापः तत् (शोकस्य) फलभूत देह पीडडाः विशेषः

🛠 आक्रन्दन :-ગદ્ગદ્ સ્વરે આંસુ સારવા સાથે રડવું તે આક્રંદન.

–હૃદયમાં પરિતાપ.માનસિક બળતરા થવાથી માથું પછાડવું,છાતી કુટવી,હાથ-પગ પછાડવા,અશ્રુપાત કરવા પૂર્વક રડવું વગેરે.

–પરિતાપ પૂર્વક એવી રીતે રોવું કે વિલાપ કરવો કે જેને હૈયાફાટ કે છાતીફાટ રૂદન કહે છે, તે આક્રંદન.

–વધુ પડતા દુઃખ,શોક કે સંતાપને લીધે જયારે કંઇ બોલી ન શકે અને રડયા જ કરે,કપાળ કુંટે,હાથ-પગ પછાડે વગેરે દારા સામો માણસ પણ અકળાઇ ઉઠે તેવા ઠુંઠવા મૂકે તેને આક્રન્દન કહે છે.

–आक्रन्दनं उच्चैरार्तविलपनम् ।

💠 वध ઃ-પ્રાણ લેવો તેને વધ કહેલો છે.

-પ્રાણનો વિયોગ કરવો,સોટી વગેરેથી માર મારવો તે.

-આયુ,ઇન્દ્રિય,બળ,પ્રાણ વગેરેનો વિઘાત કરવો તે વધ.

-દશ પ્રકારના પ્રાણોમાં કોઇ પણ પ્રાણનો નાશ કરવાવાળી પ્રવૃત્તિ કરવી કે કોઇનો પણ નાશ કરવો તેને વધ કહે છે.

–वधः कसादिताडनम्

💠 परिदेवनः-વિયોગી પાત્રના ગુણો યાદ આવવાથી ઉત્પન્ન થતું કરુણાજનક રૂદન. —અનુગ્રહ કરનાર બંધુ આદિના વિયોગ થી વિલાપ કરવો. બીજાને દયા આવે એટલી

હદે દીન બનીને તેના વિયોગનું દુઃખ પ્રગટ કરવું તેને પરિદેવન કહે છે.

–અતિ સંકલેશ પૂર્વક એટલું રોવું-પીટવું.જેને સાભળીને પોતાને તથા બીજાને દયા આવી જાય તેને પરિદેવન કહેલ છે.

–જે રૂદનના સાંભળવાથી સામો માણસ દ્રવી જાય જેને સાંભળી ઝાડવા રોઇ પડે તેવી ઉપમા અપાય છે તેવા રૂદનને પરિદેવન કહે છે.

–मुहुर्मुहुर्नष्टचित्ततया एव समन्तात् विलपनाम् ।

अादि :-આ છ કારણ અહીં જણાવ્યા તેમાં મુખ્યતા તો દુઃખની જ છે, કેમકે દુઃખના જ અસંખ્યાત ભેદ છે. છતાં વધુ સ્પષ્ટ બોધ માટે દુઃખ,શોક,તાપ,આક્રંદન,વધ,પરિદેવન વગેરે ભેદ કહેલા છે.

અહીં આદિ-વગેરે શબ્દથી-અન્ય વિકલ્પોનું પણ ગ્રહણ થઇ જાય છે.જેમકે-અશુભપ્રયોગ,પરપરિવાદ,પૈશુન્યપૂર્વક,પરપરિતાપ,અંગોપાગછેદ છે,ભેદ,તાડન,ત્રાસ, તર્જના,ભર્ત્સના,બન્ધન,રોધન,મર્દન,દમન,પરનિંદા,સંકલેશપ્રાદુર્ભાવ,નિર્દયતા,હિંસા, મહારંભ,મહાપરિગ્રહ,વિશ્વાસઘાત,કુટિલતા,પાપકર્મજીવિત્વ,અનર્થદંડ,વિષમિશ્રણ,બાણ -જાલ- પાશ-દોરડા-પિંજરા યન્ત્ર આદિ હિંસાના સાધનોનું ઉત્પાદન વગેરે સર્વેને અસાતાવેદનીય આગ્રવના કારણ કહયા છે. [જુઓ તત્ત્વાર્થવાર્તિક-રાજવાર્તિક-પૃ.૭૧ ક-પેરા.૧૪-૧૫.]

ટુંકમાં સ્વને, પરને કે ઉભયને દુઃખ થાય તેવી કોઇપણ પ્રવૃત્તિને અસાતા વેદનીય કર્મના આગ્નવને રૂપ કહી છે. આવા કર્માગ્નવથી આ ભવમાં કે ભવાંત્તરમાં પણ દુઃખની પ્રાપ્તિ થાય તેવા અશુભ કર્મો બંધાતા હોય છે.

अात्म-स्थानिः-સૂત્રમાં બે ભિન્ન-ભિન્ન શબ્દો છે (૧)आत्म અને બીજો स्थानि બંનેને સાથે લઇને જ સૂત્રનો અર્થ કરવાનો છે

– आत्मस्थानि એટલે પોતાના આત્મામાં

∽જયારે ક્રોધાદિથી આવેશ પામેલો આત્મા ખુદ પોતાનામાં દુઃખાદિને ઉત્પન્ન કરે છે

त्यारे ते आत्मस्यः કહेवाय છे.

–જેમકે કોઇ ખાસ મિત્ર કે સ્નેહી જનનો સંબંધ તુટી જાય ત્યારે તે જીવ એકલો બેઠોબેઠો દુઃખી થયા કરે છે કે રડયા કરે છે તો તે આત્મસ્થ-દુઃખાદિ કહેવાય

—અહીં आत्मस्थानि ૫દ દુઃખ શોક આદિ છ એ કારણો સાથે જોડવાનું છે. જેમકે दुःख-आत्म-स्थानि असद् वेद्यस्य અર્થાત્ પોતાના આત્મામાં થયેલ દુઃખવડે અશાતા વેદનીય આગ્નવ થાય છે.

पर-स्थानिः-સૂત્રમાં पर શબ્દ અલગ છે. અને स्थानि શબ્દ પણ અલગ છે અહીં બંને શબ્દોને સાથે પ્રયોજવાથી જ ઇષ્ટ અર્થનું પ્રતિપાદન થઇ શકે તેમ છે.

પરસ્થાનિ-એટલે પારકાના આત્મામાં અથવા બીજામાં

−જયારે કોઇ સમર્થ કે શકિત સંપન્ન વ્યકિત ક્રોધાદિકના આવેશને કારણે બીજાના આત્મામાં દુઃખાદિ છ વગેરેમાંથી કોઇપણને ઉત્પન્ન કરે છે. ત્યારે परस्थ કહેવાય છે.

–જેમ કે કોઇ ખાસ મિત્ર કે સ્નેહી સાથેનો સંબંધ તુટી જાય ત્યારે તે જીવ ક્રોધાદિને વશ થઇને આવો સંબંધ તોડનાર કે તોડવામાં નિમિત્ત બનનાર ત્રાહિત વ્યક્તિમાં જે સંતાપ કે વધ આદિ કારણોને ઉત્પન્ન કરે તેને परस्थ દુઃખાદિ કહેવાય.

-અહીં परस्थानि ૫દ દુઃખ,શોક આદિ છ એ કારશો સાથે જોડવાનું છે જેમકે संताप-पर-स्थानि असद् वेद्यस्य (आम्रव) બીજાના આત્મામાં સંતાપ ઉત્પન્ન કરવો તે અશાતાવેદનીય આમ્નવ છે-અથવા બંધનું કારણ છે.

📌 ૩મ્ય-સ્થાનિઃ-ઉભયસ્થાનિ એટલે સ્વ અને પર બંનેમાં

-જયારે ક્રોધાદિથી આવેશ પામેલો આત્મા પોતાનામાં તથા પરમાં દુઃખાદિને ઉત્પન્ન કરે છે. ત્યારે તે ઉમયસ્થ કહેવાય છે.

-જેમ કે કોઇ ખાસ મિત્ર કે સ્નેહી સાથેનો સંબંધ તુટી જાય ત્યારે જીવને પોતાને તો કલુષિતતાથી સંતાપ થાય જ છે.પણ જોતે સંબંધ તોડનાર કે તોડાવવામાં નિમિત્ત બનનાર કષાયયુક્ત વચનો કહે તો સામી વ્યક્તિને પણ કલુષિતતાને લીધે મનમાં સંતાપ થાય છે તેને ઉભયસ્ય દુઃખાદિ કહેવાય છે.

🛠 असद् वेद्यस्यः-असाता वेदनीयना...

અહી આમ્રવ શબ્દની અનુવૃતિ કરીને આમ્રવ શબ્દ જોડવાનો છે. તેથી असद્ વેદ્યસ્ય આમ્રવા - (भवन्ति) અર્થાત્ અશાતાવેદનીય નો આસ્રવ થાય છે. - એવું અર્થઘટન થશે. પણ વેદનીય એટલે શું? મુખ્ય આઠ પ્રકારે કર્મબંધ કહેલો છે. જિવાતનું કથન સૂત્રકાર મહર્ષિ આગળ અધ્યાય: ૮ ના સૂત્ર: ૫ માં કરેલ છે] તેમાં ની એક મુખ્ય પ્રકૃતિ તે ''વેદનીય કર્મ.''

આ વેદનીય કર્મનાં બે ભેદો સૂત્રકાર મહર્ષિએ સૂત્ર:૮. ૬ માં જગ્નાવેલા છે. તેમાંનો એક ભેદ તે असद्वेद्य અર્થાત્ અશાતા વેદનીય [કર્મ]

🌣 विद्धातु-અહીં चुरादि ગણની विद्ધાતુને णिजन्त કરીને वेद्य શબ્દ બનાવેલો છે અનિષ્ટ ફળને ઉત્પન્ન કરતો એવો આ અપ્રશસ્ત શબ્દ હોવાથી असद्वेद्य કહેવાયો છે.

અ。 ૬/ ૬

આ असद्वेद्य નો સાદો અર્થ અશાતા વેદનીય [કર્મ]છે.

--असत् इति अशोभनविधिना वेद्यते-तद् असद्वेद्य

–જેકર્મનાઉદયથી જીવને દુઃખ અનેપ્રતિકૂળતા પ્રપ્ત થાય તે કર્મને અસાતા વેદનીય કહેવાય છે.

– [પ્રકૃતિ વિભાગમાં પણ આ કર્મને પાપ-કર્મ ગણેલું છે]

🕈 વિશેષઃ–

-૧- જો કે શોક, સંતાપ વગેરે બધાં દુઃખ રૂપ જ છે. છતાં જીવ જે અસાતા વેદનીય કર્માસ્રવ કરે છે તે કેવા ભિન્ન ભિન્ન કે વિવિધ પ્રકારે થાય છે તે જણાવવા અહીં **દુઃખ-શોક-તાપ વગેરે વિભાગો** બતાવવામાં આવેલ છે.

-૨- ઉપર જણાવેલા દુઃખાદિ કારણોથી જીવ અશાતા વેદનીય કર્મ બાંધે છે. તે જયારે ઉદયમાં આવે ત્યારે અશાતાને આપનારા થાય છે. એ સમયે જો અનિચ્છાએ ભોગવાય તો અકામ નિર્જરા થાય અને કાયકલેશ, તપ, પરિષહ, ઉપસર્ગાદિ સ્વેચ્છાએ સંયમાર્થે નિર્જરા બુદ્ધિ થી ભોગવાય તો અકામ નિર્જરા થાય છે.

- **૩- પ્રશ્નઃ-** જો દુઃખ આદિ સૂત્રોકત નિમિત્તો સ્વમાં કે પરમાં ઉત્પન્ન કરવાથી અસાતા વેદનીય કર્મના બંધક થતાં હોય તો ઉપવાસ, લોચ, વ્રત, પરિષહ સહેવા કે બીજા નિયમાદિ પાલન કરવાથી પણ દુઃતો થવાનું જ છે. અને તે દુઃખાદિ પણ અસાતા વેદની કર્મનો આસવ

જ કરાવશે. તો પછી આ વ્રત-નિયમ-અનુષ્ઠાન-તપ આદિ શા માટેકરવા જોઇએ ? —**સમાધાનઃ**- આ પ્રશ્ન અજ્ઞાન કે અધુરી સમજથી ઉદ્ભવેલ છે. કેમ કે નિમ્નોક્ત કારણો થી આવા અસાતાવેદનીય કર્માગ્રવ થતા નથી પણ વિશેષ વિશેષ નિર્જરા થાય છે.

ગારહાા યો આવા અસાતાવટનાવ ઉત્તાસવ વતા ગયા વડા વિરાવ વિરાવ ભાજરા વાવ છે. –૧- ઉકત દુઃખ આદિ નિમિત્તો જયારે ક્રોધ આદિ આવેશથી ઉત્પન્ન થયેલાં હોય ત્યારે જ આસવ બને છે. સામાન્ય સ્થિતિમાં દુઃખાદિ આસવ બનતા નથી માટે **સ્વેચ્છાએ** થતા વ્રત-નિયમ તપ-ધ્યાનાદિ થી અસાતા વેદનીય **કર્માસવ થાય નહીં** 

-૨- ખરા ત્યાગી કે તપસ્વી ગમે તેવા કઠોર વ્રત-નિયમ પાળી ને દુઃખ ભોગવે કેદુઃખ વોહરી લે તો પણ તેમાં ક્રોધાદિ બુધ્ધિ નથી હોતી, તે પ્રવૃત્તિ સદ્બુધ્ધિ અને સદ્વૃત્તિ થી પ્રેરાઇને થાય છે

–આવા ત્યાગી તપસ્વી આત્માઓ જે પરિષહો સહે છે, જે આકરા વ્રત-નિયમો ધારશ કરે છે, તો પણ તેમનામાં ક્રોધ-સંતાપ આદિ ઉત્પન્ન થતા હોવાથી એ <mark>નિમિત્તો તેમને માટે</mark> બંધક બનતા નથી

– આવા આત્માઓને ઉલટું આકરાવત-નિયમના પાલનમાં વિશેષ પ્રસન્નતા હોય છે, તેવું પશ જોવામળે છે. તેથી આવા કોઇપણ પ્રસંગોમાં તેમને શોક કે દુઃખ આદિનો સંભવ હોતોજ નથી

--આવા વિષમ વ્રતોના પાલન માંપણ **માનસિક રતિ હોવાથી** તે ગમે તેટલા કઠોર લાગે તો પણ તેના આદરનારા તપસ્વી કે ત્યાગી આત્માઓને તે સુખરૂપ જ લાગે છે

 સમભાવે સહન કરાતું હોવાથી અસાતા વેદનીય કર્માસ્રવ રૂપ થતું નથી ઉલટાનું મનની પ્રસન્નતા ને કારણે પૂર્વે બંધાયેલ અશુભ કર્મો નો ક્ષય કરાવનારું થાય છે

-પ-સૂક્ષ્મદષ્ટિથી વિચારવામાં આવે તો અધ્યાત્મ પ્રેમીઓને તપ વગેરેમાં થતું દુઃખપણ સુખરૂપ લાગે છે કેમ કે તેની દ્રષ્ટિ જ ભાવિસુખ તરક હોય છે આપણા જીવનમાં પણ આ અનુભવ થાય જ છે ને? જેમ પગમાં કાંટો વાગ્યો છે. બીજી લોખંડની સળી વડે તે કાંટો કાઢતા દુઃખ તો થવાનું જ છે, છતાં કાંટો નીકળતા થનાર સુખને લીધો લોખંડની સળીનું ખૂચવું દુઃખ રૂપ લાગતું નથી

- વર્ષોથી પતિવિયોગે ઝૂરતી સ્ત્રીને હવે બે દિવસ પછી તારો પતિ ઘેર આવે છે તે સમાચાર મળે ત્યારે પતિનું મિલન થયું નથી છતાં બે દિવસ પછી થનારા મિલન સમાચાર માત્રથી તેને સુખ ઉત્પન્ન થાય છે કેમ કે ભાવિસુખ સામે દેખાય છે

-એ જ રીતે આધ્યાત્મિક માર્ગમાં કષ્ટનું વિધાન ભાવી સુખને લક્ષ્યમાં રાખીને કરવામાં આવ્યું છે તેમાં વર્તમાન કાળે સહેવાતુ દુઃખ-દુઃખરૂપ જણાતું નથી કેમ કે તેના વડે જ શાશ્વત સુખ પ્રાપ્ત થવાનું છે. અને શાશ્વત સુખ પ્રાપ્તી વખતે સઘળા અસાતા વેદનીયનો ક્ષય થઇ જ જવાનો છે.

- 5 - છેલ્લે સૌથી મહત્વની વાત જો સમભાવે સહન કરાતા દુઃખથી અસાતા વેદનીય કર્મનો બંધ થાય તો દુઃખ નો કદી અંત આવે જ નહીં કારણ કે જયારે જયારે દુઃખ આવશે ત્યારે ત્યારે અસાતા વેદનીય કર્મનો બંધ થશે. પુનઃ આ બંધયેલું કર્મ જયારે ઉદયમાં આવશે ત્યારે ફરી અસાતા વેદનીય કર્મનો બંધ થશે એ રીતે પુનઃપુનઃ આ કર્મોનું ઉદયમાં આવવું, પુનઃપુનઃ દુઃખ થવું અને પુનઃપુનઃ અશાતા વેદનીય નો કર્માસવ થવો એ ઘટના ક્રમ ચાલ્યા જ કરવાનો છે

-પણ ખરેખર આ વાત બરાબર નથી કેમ કે દુઃખાદિ સમભાવે સહન કરવાથી નવું અસાતા વેદનીય કર્મનો બંધાતુ નથી પણ પૂર્વે બંધાયેલા અસાતા વેદનીય કર્મનો પણ ક્ષય થઇ જાય છે. આથી સર્વથા દુઃખ થી મુકત થવા તપ-ઘ્યાન-પરિષહ આદિનું સેવન કરવું એ જ રાજમાર્ગ છે સાચા સુખનો ઉપાય છે.

કોઇપણ જીવે પૂર્વે અજ્ઞાનાવસ્થામાં અસાતા વેદનીય કર્મો બાંધેલા જ હોય છે તે કયારે ઉદયમાં આવશે તે આપણે જાણતા નથી પણ ઉદયમાં આવશે તે નિશ્ચત સત્ય છે તેથી જયારે ઉદયમાં આવે ત્યારે અનિચ્છાએ પણ દુઃખાદિ ભોગવવા પડે, તેના કરતા તપ-ક્રિયાદિ થકી તેનો પહેલાથી જ નાશ કરવો. જેમ વ્યવહારમાં કોઇ રકમ માંગતુ હોય ત્યારે ગાંઠમાં હોય ત્યાંજ દેવું ચૂકવવાનું રાખવું જોઇએ નહીતો પઠાણી ઉઘરાણી આવે ત્યારે તે ચૂકવવૂં કેવું આકરૂ પડેછે તેમ આત્માર્થી જીવો એ પણ કર્મ ઉદયમાં આવે તે પહેલાં જ શકિત અનુસાર ખપાવવાનો પ્રયત્ન કરે અને ઉદયમાં આવેલા ને સમભાવે સહન કરે તે દુઃખાદિ પણ સુખરૂપ જ બનશે

કેમ કે –આમ કરવાથી ભાવિ નવા કર્મોનો બંધ અટકે છે –ઉદયમાં આવેલા કે આવતા કર્મો સમભાવે ભોગવાય છે –એક દિવસ જો કોઇ નવાકર્મો નહીં હોય તો, બધા કર્મો ક્ષય થશે – એ દિવસે આત્મા સઘળા દુઃખથી સર્વથા મુક્ત બની જશે **માટેવ્રત,નિયમ,તપ**,

### અનુષ્ઠાન આદિ કરવા જોઇએ

### 📌 અસાતા વેદનીય કર્માસવ ગ્રન્થાન્તર થી

લોકપ્રકાશ સર્ગઃ ૧૦ શ્લોક ૨૫૭-માં જણાવ્યા મુજબઃ-

''ગુરૂની ભકિત કરે નહિં, કષાયભર્યા વિચારોમાં લીન રહે તથા કૃપણતા રાખે એવો પ્રાણી અસાતા વેદનીય કર્મબાંધે છે'' અર્થાત્ આ ત્રણ કારણે અસાતા વેદનીય કર્માસ્રવ થાય છે

### કર્મગ્રંથ પહેલો ગાથા-પપ

-गुरुभति खंतित करुणा वयजोग कसाय विजय दाणजुओ

—दद धम्माइं अज्जइ सायमसायं विवज्जयओ

અર્થાત્ ગુરુભકિત નહીંકરવાથી,કોઇ ક્રોધ કષાય કે વૈર ભાવના ઉદયથી,દયાહિનતા, અવ્રત,અસંયમ,દાનરૂચિનોઅભાવઅનેધર્મમાંઅસ્થિરતાવગેરેથીઅસાતાવેદનીયકર્માસ્રવથાયછે

ં 📌 અસાતા વેદનીય નું સ્વરૂપઃ- તત્વાર્થ સૂત્રકારે અશાતા વેદનીય કર્મ-પ્રકૃત્તિની સમજ અધ્યાય ૮ ના સૂત્રઃ ૯માં આપી છે. તેથી તેની સ્વરૂપ સ્પષ્ટતા પણ ત્યાંજ કરી છે

સામાન્યથી કહીએ તો ''જે કર્મના ઉદયથી આત્માને અનૂકૂળ વિષયોની અપ્રાપ્તિ અથવા પ્રતિકૂળ વિષયોની પ્રાપ્તિ થવાથી જે દુઃખનો અનુભવ થાય છે તેને અસાતા વેદનીય કર્મ કહે છે

અથવા પુષ્પની માળા વગેરેનો યોગ જેમ પ્રિયપણે વેદાય તે સાતા વેદનીય છે તેમ કંટક આદિના યોગની જેમ અપ્રિયપણે વેદાય તે અસાતા વેદનીય કર્મ છે.

✤ અસાતા વેદનીય કર્મનો ઉદયઃ- અહીં આગ્નવનું જ પ્રકરણ છે પણ ઉદયનું કોઈ સ્વતંત્ર પ્રકરણ ન હોવાથી અહીંજ ગતિ ને આશ્રીને અસાતા વેદનીય કર્મોદયની વિવક્ષા કરેલી છે

પ્રાયઃ કરીને દેવો તથા મનુષ્યોને સાતા વેદનીયનો ઉદય કહ્યો છે અને તિર્યંચ તથા નારકીના જીવોને અસાતા વેદનીય નો ઉદય રહે છે તેવું કર્મગ્રન્થકાર જણાવે છે

અહીં પ્રાયઃ શબ્દ એટલા માટે કહ્યો છે કે દેવોને પણ દેવ ગતિથી ચ્યવન સમયે, બીજા દેવની વિશેષ ૠધ્યિ જોવાથી,તથા આવાકોઇ અન્ય પ્રસંગે દુઃખ શોક આદિ અસાતા વેદનીય થાય છે.

મનુષ્યને પણ ગર્ભવાસ,પ્રિયજન વિયોગ,ઠંડી-ગરમી પ્રતિકુળ સંયોગો,વગેરે સ્થિતિમાં સુખ-દુઃખના સમયે દુઃખથી અસાતા વેદનીય કર્માસ્રવ થાય જ છે

જયારે તિર્યંચ અને નારકીને ગતિ આશ્રિત પગ્ને આ અસાતા વેદનીય કહ્યા છે. બાકી તેમને પગ્ન કયારેક સાતા વેદનીયનો ઉદય સંભવી શકે છે જેમ કે પોપટ-કુતરા વગેરેનું આદર અને પ્રેમથી પાલન થાય, પશુઓને ખાવા-પીવાનું મળે ત્યારે થાય છે એજ રીતે નારકીઓને તીર્થંકર પરમાત્માના જન્મ વગેરે કલ્યાગ્નકો માં સાતાનો અનુભવ થાય છે

અહીંતો કર્મગ્રન્થ કારે ફક્ત ગતિને આશ્રીને ઉદય જણાવવાં આ ગાથા રચી છે તેમ સમજવુ.

अाश्रम संदर्भाः- परदुकखणयाए, परसोयणयाए, पर जूरणयाए, परतिप्पणयाए, परपिट्टणयाए, परपरियावणयाए बहूणं पावाणं जाव सत्ताणं दुक्खणयाए सोयणयाये जाव परियावणयाए.....असायावेयणिज्जा कम्मा किज्जन्ते भग. श.७,उ.६, सू.२८६-२

🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિનો આ સૂત્ર રચનાનો હેતુ સાતા વેદનીય આસ્નવોને જણાવવાનો છે

[2] सूत्रः भूणः - \*भूतवत्यनुकम्पा दानं सरागसंयमादियोगः क्षान्तिः शौचमिति सद्वेद्यस्य ।

[3] सूत्रः पृथक्तः - भूत - व्रती - अनुकम्पा - दानं सरागसंयम - आदि योग: क्षान्ति:

અધ્યાયઃ૬-સૂત્રઃ૧૩)

પરિણામોમાં વર્તે અને તદનુસાર પ્રવૃત્તિ કરે તેવા તેવા કર્મનો આસવ કરે છે જો અસાતાથી ઉત્પન્ન થતા દુઃખને નિવારવું છે અથવાતો રોકવું છે તો ઉકૃત કારણોને કે તેમાં જોડતા આત્માના પર્યાયોને દૂર કરવા જ પડશે શાશ્વત સુખની પ્રાપ્તિ માટે દુઃખોને રોકવા સિવાય બીજો કોઇ વિકલ્પ નથી

🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ - અશાતા વેદનીયને આસ્રવ જણાવતા કારણોમાં એક સુંદર વસ્તુ જોવા મળે છે કે જીવ જો પોતે આવા દઃખાદિધારણ કરે અથવા બીજાને આપે ત્યારે આ કર્માસવ થાય છે મતલબ કે જીવના પોતાનાજ ભાવોથી તે કર્મોના જાળાને બાંધે છે જીવ જેવા જેવા

- (၃) પોતા મહીં પરમહીં ઉભવો મહીયે આક્રંદ દુ:ખ વધને પરિદેવના જે ને શોક તાપ છ જ કારણબંધ જેનાંતે વેદનીય કહ્યું કર્મ વળી અજ્ઞાતા
- (٩) દુઃખ,શોક ચિત્ત ધરે કરે સંતાપ કંદન વધ વળી શુન્યચિતે વિલપતા પોતે અને બીજા મળી કર્મ અશાતા વેદનીયને બાંધતા જીવો ઘણા તેહથી વિપરીત રીતને અન્ય કારણ છે ઘણા
- 🔲 [9]પઘઃ-

(૩)ઉદય -(ગતિ આશ્રીને) કર્મગ્રન્થ પહેલો ગાથા:૧૩

-કર્મગ્રન્થ-પહેલો ગાથાઃપપ

(૨)કારણ- દ્વ્યલોક પ્રકાશ સર્ગઃ૧૦ શ્લોક-૨૫૭

(૧)સ્વરૂપ- કર્મગ્રન્થ-પહેલો ગાથાઃ૧૨ ઉત્તરાર્ધ-મૂળતથા વૃત્તિ - દ્રવ્યલોક પ્રકાશ સર્ગઃ૧૦ શ્લોક-૧૫૩,૧૫૪

🌣 અન્યગ્રન્થ સંદર્ભ:-અસાત વેદનીય કર્મનું:-

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભ:-- लोहनाभ- सदसदवेद्ये अ.८-स.८

અધ્યાયઃ ક સૂત્રઃ ૧૩

शौचम् इति सद् वेद्यस्य

[4] સૂત્રકારઃ-ભૂતઅનુકંપા [જીવદયા],વ્રતીઅનુકંપા [વ્રતધારીનીભકિત],દાન, સરાગસંયમ આદિયોગ,ક્ષાન્તિ [ક્ષમા],શૌચ[સંતોષ]એ સાતાવેદનીય [કર્મનાઆસ્રવો] છે.

🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

भूत-જીવ

वती-देश કે सर्वथी व्रतधारी

अनुकम्पा- દયા, કરુણા

दान-દાન

सरागसंयमादियोग- सरागसंयम, संयमासंयम, અકाम निर्थरा अने બાળતપ क्षान्ति:-क्षमा शौच-संतोष

सद्वेद्यस्य-शाता वेदनीय [કર્માસવ]

🗍 [6]અनुवृत्तिः- (१) स आम्रवः सूत्र ६:२ थी आम्रव नी અनुवृत्ति

[7] અભિનવટીકાઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિ જૂદા જૂદા કર્મોના આસ્નવનું વર્શન કરી રહ્યા છે તેમાં પ્રસ્તુત સૂત્ર થકી વેદનીય કર્મ નામક એક કર્મ પ્રકૃત્તિના શાતાવેદનીય નામક કર્મના આસ્નવો ને જણાવે છે

-પ્રાણીમાત્રની દયા,વ્રતધારીઓની વિશેષ અનુકંપા,દાન,રાગવાળું ચારિત્ર,દેશવિરતિ ચારિત્ર,સમ્યક્જ્ઞાન રહિત થતો એવો બાળતપ,સત્ક્રિયારૂપ યોગ,ક્ષમા અને સંતોષ એ સર્વેને શાતા વેદનીય કર્મના આસ્નવો કહ્યા છે તે આ પ્રમાણે

🐓 भूतः-જગત્ના તમામ પ્રાણીઓ અથવા જીવો

–ચારે ગતિમાં રહેલા જીવો કે તમામ સંસારી આત્માઓ

–भूतानि इति - भवन्ति अभूवन् भविष्यन्ति च इति भूतानि

- પૃથિવી-અપ્-તેજો-વાયુ-વનસ્પતિ-બેઇન્દ્રિય,તેઇન્દ્રિય-ચઉરિન્દ્રિય,પંચેન્દ્રિય સર્વે

🛠 अनुकम्पाः-દયા,દયાના પરિણામ,અનુકંપા વગેરે

- બીજાના દુઃખને પોતાનું માનવાની થતી લાગણ તે અનુકંપા

—अनुग्रह बुध्धयाऽऽर्द्रीकृतचेतसःपररपीडामात्मसंस्थानिव कुर्वती अनुकम्पन-अनुकम्पा । આ શબ્દ ભૂત અને વ્રતી બંને સાથે જોડવાનો છે.

🌣 ભૂતાનુકંપાઃ - ચારેગતિમાં ભટકતા એવા જગત્ના પૃથ્વિકાયાદિ સર્વે જીવો પરત્વે દયાના પરિણામ તે ભૂતાનુકંપા કહેવાય છે

- પ્રાણી માત્ર પર દયા કે કૃપા રાખવી તે ભૂતાનુકંપા

🕈 वतीः- व्रती, व्रतधारी,व्रतवाणा

-અધ્યાયઃ૭ સૂત્રઃ૧ માં જણાવ્યા મુજબ-હિંસા,અસત્ય,ભાષણ,ચોરી,મૈથુન અને પરિગ્રહ થકી વિરમવું તે વ્રત કહેલ છે આ વ્રત ને જે ધારણ કરે તેને '**'વ્રતી''**કહેવામાં આવે છે.

આ વ્રતી-વ્રતધારીના પણ બે ભેદ કહ્યા છે -અગારી- અણગારી

🌣 ં **અગારીવ્રતી** 'અગાર' થી યુકત હોય તે 'અગારી' કહેવાય

-**અગાર** અથવા ઘર,ગૃહસ્થાવસ્થામાં રહી દેશથી વ્રતનું પાલન કરેતો વ્રતી તે અગારી

-અગાર અથવા ઘરની વ્યાખ્યા કરતા જણાવે કે જયાં ખાંડણી,ઘંટી,ચૂલો,પાણીયારું અને સાવરણી એ પાંચનો વપરાશ થતો હોય તે ઘર કહેવાય અને આ ઘરમાં રહે તે ગૃહસ્થ અર્થાતુ ''અગારી'' કહેવાય છે.

--अगारं-गेहं-खण्डणी पेषणी चुल्ल्युदकुम्भमार्जनी व्यापार योगाः अनिवृतानां वा कार्पटिकादीनां गृहस्थल्डिङ्ग भाजामाचारोऽगारशब्दवाच्यः तद् योगात् अगारिणाः

-સમ્યગ્દર્શન પૂર્વક અશુવ્રત ને ધારશ કરેલા જીવ તે અગારી-વ્રતી છે

- અલ્પાંશે વ્રતઘારી ગૃહસ્થ. તે અગારી-વ્રતી

-સ્થૂલ થી પ્રાણાતિ પાતાદિનો ત્યાગ કરનાર દેશવિરતિ ઘર એવો શ્રાવક તે અગારી વ્રતી છે -સંયતાસંયત,સંયમાસંયમી,દેશયતિ,વ્રતધારી શ્રાવક વગેરે સર્વે અગારી વ્રતી ના પર્યાયો છે. ✿ અણગારી વ્રતીઃ- અગાર થી રહિત હોય તે અણગારી કહેવાય

-અણગાર એટલે ઘર રહિત ગૃહસ્થાવાસ નો ત્યાગ કરીને સર્વ થી વ્રતનું પાલન કરતો વ્રતી તે અણગારી વ્રતી કહેવાય છે

-હિંસા-અસત્ય-ચોરી-મૈથુન-પરિગ્રહ એ પાંચે પ્રકારના પાપ વ્યાપારથી સર્વથા નિવૃત્ત થઇને વ્રતને ધારણ કરી રહેલા તથા જ્ઞાનાચારાદિ પાંચે આચારમાં પ્રવૃત્ત એવા સાધુને અણગારી વ્રતી કહ્યા

--अगारस्यविपरिता (इति) अनगारा: प्राणातिपातादि-निवृति व्रत सम्पनेषु । -सभ्य ्रदर्शन पूर्वक्र महाव्रत धारश क्रदेश छवोने अश्र गारी व्रती क्रहे छे -सर्वांशे व्रतधारी त्यांगी आत्माओ अश्र गारी व्रती क्रहेवाय छे

-સર્વપ્રકારના પાપોનો ત્યાગ કરનાર પંચ મહાવ્રત ધારી સાધુઓ તે અણગારી વ્રતી છે.

-ૠષિ,મુનિ,યતિ,સંયત,શ્રમણ,અણગાર,નિર્ગ્રન્થ,વગેરે પર્યાય વાચી શબ્દો છે

આવા અગારી કે અણગારી વ્રતી પ્રત્યે અનુકમ્પા -વાત્સલ્ય વિશેષ વિશેષ પ્રીતિ-ભકિત હોવી તેને વ્રતી-અનુકમ્પાકહે છે

**ં વ્રતી-અનુકમ્પા**ઃ-વ્રતીની ભોજન પાન વસ્ત્ર,પાત્ર,સ્થાન,વસતિ,ઔષધ પુસ્તક પાનાઆદિ થી અનુકંપા કે ભકિત કરવી તે વ્રતી અનંકંપા છે

-આ તો દ્રવ્ય અનુકંપા થઇ તેવી જ રીતે ભ<mark>ાવ-અનુકંપા</mark> પણ હોવી જોઇએ. વ્રત-નિયમમાં તે-તે વ્રતીઓને વિશેષે વિશેષે સ્થિર થવામાં સહાયક થવું તે ભાવ અનુકંપા

આરીતે બધા પ્રાણી ઉપર અનુકમ્પા તે ભૂતાનુકમ્પા અને સર્વવ્રતી પર અનુકમ્પા તે વ્રત્યાનુકમ્પા

📌 दानः- દેવું. યથાયોગ્ય દાન આપવું

-દાન શબ્દને સૂત્રકાર મહર્ષિએ આગામી અધ્યાય સાતના સૂત્રઃ૩૩માં अनुम्रहार्थ स्वस्यातिसर्गे दानम् એ રીતે ઓળખાવે છે અર્થાત્ અનુગ્રહને માટે પોતાની ચીજ નો ત્યાગ તે દાન -સ્વ અને પરના અનુગ્રહને માટે પોતાની વસ્તુનું વિતરણ કરવું તેને દાન કહે છે. -બીજા તરફ ઉપકારની બુધ્ધિથી પોતાની વસ્તુનું અર્પણ તે દાન -પોતાની વસ્તુનું બીજા માટે નમ્રપણે અર્પણ કરવું તે દાન -स्वस्य परानुग्रहाभिप्रायेणातिसर्गो दानम् ।

सरागसंयमादियोगः-સરાગસંયમ આદિ યોગ એટલે સરાગસંયમ સંયમાસંયમ, અકામનિર્જરા અને બાળતપ એ બધામાં યથોચિત ધ્યાન આપવું તે સરાગસંયમાદિ યોગ કહ્યો છે

-**૧ સરાગસંયમઃ**- સંસારના કારણરૂપ તૃષ્ણાને દૂર કરવા તત્પર થઇ સંયમ સ્વીકાર્યા છતાં

પણ જયારે મનમાં રાગના સંસ્કારો ક્ષીણ થયા હોતા નથી. ત્યારે તે સંયમ સરાગસંયમ કહેવાય ંં સંજવલન લોભાદિ કષાય ને કેટલાંક 'રાગ'તરિકે ઓળખાવે છે.આ રાગથી સહિત

⊶ સંજવલન લાભાદ કષાય ન કટલાક 'રાગ' તારક આળખાવ છે, આ રાગથા સાહત તે સરાગ

જયારે સંયમનો અર્થ થાય છે પ્રાણાતિપાત આદિ પાપોથી નિવૃત્તિ

– રાગસહિત આવો સંયમ તે સરાગ સંયમ કહેવાય છે

🌣 સંજવલન કષાયના ઉદયવાળા મુનિઓનો સંયમ કે વીતરાગ પશું પ્રાપ્ત ન કર્યુ હોય તેવાઓનો સંયમ તે સરાગ સંયમ

-રાગદ્વેષની માત્રા સાથેનો પ્રમત્ત ભાવનો સંયમ તે સરાગ સંયમ અથવા વીતરાગ ગુણ સ્થાનક ની પ્રાપ્તિ ન થઇ હોય ત્યાં સુધીનો સંયમ સરાગ સંયમ કહેવાય છે.

☆ रञ्जनाद् रागः सञ्ज्वलन लोभादिकषायाः । तत्सहवर्ती सरागः । संयमनं संयमः -प्राणिवधादि उपरतिः

**૨- સંયમાસંયમઃ**- દેશવિરતિ ઘર્મ તે સંયમાસંયમ

🍄 થોડે -આંશિક રીતે સંયમ સ્વીકારવો તે સંયમા સંયમ

✿ જેમાં કંઇક અંશે સંયમ હોય અને કંઇક અંશે અસંયમ હોય તેવી સ્થિતિને સંયમાસંયમ અર્થાત્ દેશવિરતિ કહેવાય છે

🌣 સમ્યગ્દષ્ટિ શ્રાવકે ગ્રહણ કરેલા વ્રતને સંયમાસંયમ કહે છે.

🌣 स्थूलप्राणतिपातादिनिवृत्तिः अणुव्रतं गुणव्रतं शिक्षाव्रतं विकल्पा ।

-**૩-અકામ નીર્જરાઃ**- સ્વેચ્છાએ નહીં પણ પરતંત્ર પણે કરવામાં આવતા ભોગો નો ત્યાગ, તે અકામ નિર્જરા

🌣 કામ એટલે ઇચ્છા. --- નિર્જરા એટલે કર્મોનો ક્ષય

–સ્વેચ્છાપૂર્વક કર્મોના નાશ તે સકામ નિર્જરા અને ઇચ્છા રહિત પણે થતો કર્મોનો નાશ તે અકામ નિર્જરા

✿ ઇચ્છા વિના અથવા વ્રતધારણ કર્યા વિના પરાધીનતા આદિને વશ ભોગ કે ઉપભોગના વિષયો છૂટી જાય ત્યારે સંક્લિષ્ટ પરિણામો ન થવા તેને અકામ નિર્જરા કહી છે

અનિચ્છાએ પણ પાળવામાં આવેલા બ્રહ્મચર્યાદિવ્રત સંયમ વગેરે થી -તથા-કર્મો ભોગવતાં ભોગવતાં જે નિર્જરા થાય તે સર્વે અકામ નિર્જરા કહી છે જેમ કે ચક્રવર્તી અશ્વરત્ન ફરજિયાત બ્રહ્મચર્ય પાળીને અકામ નિર્જરા ના બળે પણ આઠમા દેવલોક જાય છે

राजनार प्रवास नाजान जडान निजस ना नज पडा जाठना टवलाङ काम छ विषयानर्थनिवृत्ति मात्माभिप्रायेणाकृर्वत: पारतन्त्र्यादुपभोगादिनिरोध: अकामनिर्जरा । अर्थ धञ्छा न होवा छतां परतंत्रता, अनुरोध,साधनोनो अल्पाव, रोग वगेरे ना झरशे પાપપ્રવૃત્તિ ન કરે, વિષય સુખને સેવન ન કરે. આવેલા કષ્ટો શાંતિથી સહન કરે વગેરે બાબતોને અકામ નિર્જરા કહી છે.

- પરતંત્રતાથી અકામ નિર્જરાઃ- જેમ કે-નોકર, જેલમાં ગયેલો માણસ વગેરે લોકો સ્વતંત્ર નથી. આવાલોકો ઇષ્ટના વિયોગનું અને અનિષ્ટના સંયોગનું દુઃખ સહન કરે છે સારા આહાર કે સુંદર વસ્ત્રાદિનો ઉપભોગ કરતા નથી. જો તેઓ આવેલી સ્થિતિ ને શાંતિથી સહન કરેતો તેઓને અકામ નિર્જરા થાય છે

-દાક્ષિષ્<mark>ય થી અકામનિર્જરા</mark>:-મિત્ર,સ્નેહી,સ્વજન વગેરે ની આપત્તિ સમયે તેઓને દાક્ષિષ્યતા કે પ્રીતિ થી મદદરૂપ થવા જે કંઇ કષ્ટ સહન કરવામાં આવે છે તે સર્વ અકામ નિર્જરા છે

-સાધનના અભાવે અકામ નિર્જરાઃ- ગરીબ માણાસો, તિર્યચો જે-તે સમયે જ સાધનનો અભાવ ભોગવતી વ્યક્તિઓ ,ઠંડીનું ગરમીનું કે આવશ્યક વસ્તુનું દુઃખ શાંતિથી સહન કરે. જેમ કે સંપત્તિ છે ચા પીવાની ઇચ્છા થઇ છે પણ દુધવાળા ની હડતાલને કારણે દૂધ મળતું નથી

તો તે સાધન અભાવ કહેવાય. આવી સ્થિતિ ને સહન કરવી તે અકામ નિર્જરા છે. - **રોગાદિથી અકામ નિર્જરાઃ-** બીમાર મનુષ્યને સાધછન સગવડ બધું જ હોય પણ ધારો કે ડાયાબીટીશ છે અને મિષ્ટાન્ન ખાઇ શક્તો નથી, દમ છે અને ઠંડા પીણાં પી શકતો નથી અથવા તાવ આવેલો છે. તો આવા આવા કારણે જે કંઇ સહન કરે તેને અકામ નિર્જરા કહી છે.

ટૂંકમાં સહન કરવાના ઇરાદા સિવાય જે કંઇ સહન કરે અથવા નિર્જરા ના ઘ્યેય રહિત પણે જ કંઇ નિર્જરા થાય તે સર્વે અકામ નિર્જરા છે

-૪- બાળતપઃ- મિથ્યાદ્રષ્ટિને મંદ કષાય ભાવે થતો તપ

🌣 અજ્ઞાનતા થી વિવેક રહિત પણે થતો અગ્નિ પ્રવેશ, ભૃગુપાત પંચાગ્નિતાપ વગેરે બાલતપ છે

✿ બાળ એટલે યર્થાથ જ્ઞાન વિનાના મિથ્યાદ્રષ્ટિ વાળાઓનું જે અગ્નિ પ્રવેશ,છાણ ભક્ષણ,જળપતન, અનશન વગેરે તપ તે બાળ તપ

🌣 સમ્યગ્દર્શન વિના મોક્ષાશયથી કે મોક્ષાશય વિના અજ્ઞાન પૂર્વકનો તપ તે બાળ તપ છે.

—मिथ्यात्वज्ञानोपरक्ताशया बालाः शिशव इव हिताहित प्राप्तिपरिहार विमुखाः.....तपो जलानल प्रवेशेहिनीसाधनगिरिशिखर भृगुप्रपातादिलक्षणं तेन ताद्दशा तपसा बालानां योगो बाल सम्बन्धित्वाद् वा तपोऽपि बालं तेन बाल तपसा योगो बाल तपोयोगः । अथवा बालं तपो येषां ते बालतपसः ।

💠 योगः- શુભ પરિણામ સહિતની નિર્દોષ ક્રિયા વિશેષ તે યોગ

🌣 लोकाभिमत निरवद्यक्रियानुष्ठानं योग:

✿ ''કાયા અને વચનની ક્રિયાનું લોક સમ્મત રૂપથી સમીચીન અનુષ્ઠાન કરવું તેને યોગ કહે છે.

**આ યોગ શબ્દનો સંબંધ** સરાગ સંયમાદિ સાથે છે અર્થાત્ સરાગ સંયમ, સંયમાસંયમ, અકામ નિર્જરા અને બાલતપ એ બધામાં યથોચિત ઘ્યાન આપવું , પૂર્ણઉપયોગ સાથે જોડાઇ જવું તે છે.

💠 क्षान्तिः-ધર્મદ્રષ્ટિ થી ક્રોધાદિનું શમન એટલે ક્ષાંતિ

🌣 ક્રોધ કષાયના ઉદયને રોકવો કે ઉદયમાં આવેલાક્રોધ કષાયને નિષ્ફળ બનાવવો તે ક્ષાન્તિ

પ્રતિકારની શકિત હોવાછતાં પણ બીજાના આક્રોશ, કુવચનો આદિસાંભળીને ક્રોધ ન કરવો તેને ક્ષાન્તિ કહે છે.

–धर्मप्रणिधानात् क्रोधनिर्वृति र्मनोवाक्कायैः क्षान्तिः ।

🛠 शौचमः- લોભવૃત્તિ અને તેના જેવા દોષોનું શમન્ તે શૌચ

🌣 લોભ કષાયનો ત્યાગ અર્થાત્ સંતોષ

🍄 બહાર થી શરીરાદિક અને અભ્યંતર-માનસિક પવિત્રતા તે શૌચ

लोभ कषायविशेषेणम् अपरमः शौचम् । स हि कषाय तृष्णालक्षण आन्तरो मलस्तत्प्रक्षालने शौचम् । लोभकषाय रक्तस्य आत्मवाससःसन्तोषवारिणा विमलातापादनम् ।

इतिः-સૂત્રમાં મૂકેલ इति શબ્દ આ અનેઆવા પ્રકારના અન્ય ગુણોનું સૂચન કરે છે કેમ કે इति શબ્દ પ્રકારવાચી છે, તેના દ્વારા ગ્રહણ થતા અન્ય સાતા વેદનીય કર્માસ્રવોચઃ-

-અરિહંત પરમાત્માની પૂજામાં તત્પરતા

-બાળ,ગ્લાન,તપસ્વી,વૃધ્ધ આદિની વૈયાવચ્ચ

-દેવ,ગુરુ,ધર્મનો રાગ અને સમ્યક્ તપનું સેવન

–ધર્માચાર્ય, માતાપિતા તથા વડીલોની સવા ભકિત

-શીલવ્રત, પૌષધોપ વાસ, અતિથિ સંવિભાગ પર પ્રીતિ વિશેષ

-સિઘ્ધ,ચૈત્ય,તીર્થભૂમિ,પૂજા આદિ સંબંધે શુભ પરિણામ. આ બધાંને <mark>શાતાવેદનીય</mark> કર્મના આસવ કહેલા છે.

📌 सद्वेद्यस्यः- शाता वेधनीयना....

-અહીં आस्रव શબ્દની અનુવૃત્તિ કરીને आस्रव શબ્દને જોડવાનો છે તેથી सद् वेद्यस्य आस्रवा - (भवन्ति)અર્થાત્ શાતા વેદનીય નો આસ્રવ થાય છે. તેવું અર્થઘટન થશે

કર્મની મુખ્ય આઠ પ્રકૃત્તિ છે તેમાં એક વેદનીય નામક કર્મ પ્રકૃત્તિ કહેલી છે આ વેદનીયની ઉત્તર પ્રકૃત્તિ બે છે (૧)અશાતા વેદનીય અને (૨)શાતા વેદનીય આ બીજા પ્રકારની પ્રકૃત્તિનું અત્રે વર્શન કરેલ છે

-તેમાં સાતા વેદનીય એટલે જે કર્મના ઉદયથી આત્માને વિષય સંબંધિ સુખનો અનુભવ થાય તે

--सद् शब्द: प्राशस्त्ये । प्रशंसा चात्मनोऽभिमतविषयत्वम् । ...वेद्यं ..वेदनीयम् ।

🌣 શાતા વેદનીય કર્મના આસવ થી આ ભવમાં કે ભવાંતરમાં પણ સુખ મળે તેવા શુભ કર્મો બંધાય છે

• સૂત્રમાં સમાસ નહીં કરવાનું કારણ આવાજ અન્ય કારણોનો સંગ્રહ કરવો એ છે જો કે इति શબ્દ થકી પણ આ પ્રકારના અન્ય કરણોનો સમાવેશ કરવો એ જ અર્થ છે તો પણ સમાસ ન કરવા દ્વારા આ પ્રયોજન ને વધુ સ્પષ્ટ કરવામાં આવેલ છે.

भूतानुकम्पा અને व्रत्यनुकम्पा એમ બે અલગ અલગ કેમ ગ્રહણ કર્યા?

સમાધાનઃ- ભૂત-અનુકમ્પા કહેવાથી જગતના સર્વપ્રાણી પરત્વે ની દયા કે અનુકમ્પામાં વ્રતધારીની અનુકંપાનો સમાવેશ થઇ જ જાય છે પરંતુ અહીં व्रती अनुकम्पा જે જૂદું મૂક્યુ તે તેની વિશેષતા ને જણાવવા માટે છે અર્થાત્ સામાન્ય પ્રાણીઓ કરતા વ્રતધારી પરત્વે વિશેષ ભકિત વાત્સલ્ય હોવું જોઇએ તે જણાવવા માટે તેમનું અલગ ગ્રહણ કરેલ છે.

પ્રશ્નઃ- ચારિત્ર બે પ્રકારે છે (૧)વીતરાગ ચારિત્ર (૨)સરાગચારિત્ર ચારિત્ર બંધનું કારણ છે નહીં તો અહીં સરાગ સંયમ ને સાતા વેદનીય કર્માસવનું કારણ કેમ કહ્યું?

સમાધાનઃ-ખરેખર ચારિત્ર આસ્નવ કેબંધનું કારણ નજ હોય અહીં આસ્નવ નું કારણ છે તે રાગ છે. સરાગ ચારિત્રમાં 'સરાગ' રાગ પણું એ શાતાવેદનીય કર્માસ્નવ માટે નિમિત્ત છે પણ તે સરાગપણું ચારિત્ર સાથે સંકડાયેલું હોવું જોઇએ. તે મહત્વનો મુદ્દો છે આ વાત દ્રષ્ટાન્ત થી સમજવા જેવી છે ચોખા બે પ્રકારે હોય (૧)ફોતરા સહિત અને (૨)ફોતરા રહિત અહીં ફોતરા

એ ચોખા નથી પણ ચોખા સાથે સંકડાયેલી છતાં છેલ્લે ફેંકી દેવાની વસ્તુ છે -કોઇ ડાહ્યો માણસ લાંબા સમયનો સંગ્રહ કરવા ફોતરા સહિત ચોખા ને લઇને સાચવે તેજોઇને કોઇ ભોળો માણસ ફોતરાનેજસત્વ માનીને સંગ્રહ કરેતો ? નિરર્થક ખેદ નો જ ભાગી થાયને?

એ રીતે સરાગપણું એ સંયમ નથી પણ સંયમ સાથે સંકડાયેલ સંયમનો દોષ છે. અંતેતો તે સરાગ પણું પણ છોડવાનું જ છે તોજ વીતરાગ સંયમ પ્રાપ્ય થશે હવે જો કોઇ સમ્યક્ત્વી વ્યકિત પ્રશસ્ત રાગ સહિત ચારિત્ર ધારણ કરી વીતરાગતા પ્રાપ્તિ ની ભાવના ધરાવતો હોય તેને જોઇને કોઇ અજ્ઞાની પ્રશસ્ત રાગને જ ચારિત્ર માનીને અંગીકાર કરેતો શું થાય? ચારિત્ર પ્રાપ્ત ન થાય પણ રાગ રહી જાય કે જે ખેદનો જનક બને છે.

એ રીતે અહીં મહત્વની વાતતો સંયમ જ છે. પણ તેમાં સરાગતા રૂપ દોષ હોવાથી તે સરાગ સંયમ શાતા વેદનીય કર્માસ્રવ કરાવનાર બને છે.

🟶 ગ્રન્થાન્તર થી શાતા વેદનીય કર્માસવ ના કારણોઃ-

**લોકપ્રકાશ-સર્ગ-૧૦ શ્લોકઃ૨૫**૬ ''ગુરુ તરફ ભકિત ભાવથી, દયાથી તથા કષાયોનો પરાજય કરવાથી દ્રઢ ઘર્મી દાતા પુરુષ શાતા વેદનીય કર્મબાંધે છે.

**કર્મગ્રન્થ-પહેલો-ગાથા ૫૫ મુ**જબગુરુભકિત,ક્ષમા, દયાવ્રત,યોગ,કષાય-વિજય,દાન અનેદ્રઢ ધર્મીતા એ શાતા વેદનીય બંધના કારણો અથવા શાતા વેદનીય કર્માસ્નવો છે.

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

आशम संदर्भाः- पाणाणुकंपाए भूयाणुकंपाए जीयाणुकंपाए सत्ताणुकंपाए बहूणं जाव सत्ताणं अदुक्खणयाए असोयणयाए अजूरणयाए.....साया वेयणिज्जा किज्जंति

📌 भग-श.७,उ.६. सू. २८६-१

૯૨

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભાઃ-१-वतः-हिंसाऽनृतस्तेयाब्रहमपरिग्रहेभ्यो विरतिर्वतम् ।

🌣 અન્ય ગ્રન્થસંદર્ભઃ-

🔲 [9]પદ્યઃ-(٩)

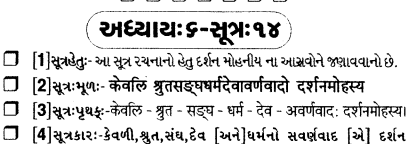
२-दान- अनुग्रहार्थं स्वस्यातिसर्गो दानम् ।

(૧)સ્વરૂપ-કર્મગ્રન્થ પહેલો ગાયાઃ૧૨ ઉત્તરાર્ઘ-મૂળ તથાવૃત્તિ

-દ્રવ્યલોક પ્રકાશ સર્ગઃ૧૦ શ્લોક,૧૫૩,૧૫૪ (૨)કારણ-દ્વ્યલોક પ્રકાશ સર્ગઃ૧૦ શ્લોક ૨૫૬

उ-प्रइत्तिनो लेह - सदसद्वेदो ।

-કર્મગ્રન્થ પહેલો-ગાથ-પપ



(૨) ભૂત વ્રતી અનુકંપા દાન સરાગ સંયમ આદિ યોગો ક્ષમાશૌર્ય,શાતા વેદનીયકર્મજ

દિલમાં દયા જીવને વ્રતીની,દાન ધર્મે સ્થિરતા સરાગ સંયમ યોગ આદિ,ક્ષાન્તિ શચિતા ધારતા કર્મ શાતા વેદનીયને બાંધતા એમ ભવિજના મોહનીય કેમ બાંધે સુણો કારણ કર્મના

🗍 [10]નિષ્કર્ષઃ- શાતા વેદનીય કર્મના આગ્નવ ને જણાવતા એવા આ સુત્રમાં મોક્ષાર્થી જીવકરતા સંસારી જીવને યોગ્ય નિષ્કર્ષ વિશેષે વિચારી શકાય તેવો છે.

જીવ માત્રને સુખ જોઇએછે. સુખ સૌને ગમે છે,દુઃખ કોઇને ગમતું નથી હવે જો સુખ જોઇતુ હોય અર્થાતુ જે કર્મના વેદન માં શાતા આપવાની તાકાત છે તેવા કર્મનું ઉપાર્જન કરવું

હોય તો કઇ રીતે થઇ શકે તે સૂત્રકાર મહર્ષિ એ આ સૂત્રમાં આપણને જણાવી દીધું અર્થાત સુખ પ્રાપ્તિનો સરળ ઉપાય તે આ સુત્ર પણ જો તમારે કાયમી સુખ જોઇત હોય એક વખત આવ્યા પછી કદી નાશ ન પામે તેવું જોઇતુ હોય એક વખત આવ્યા પછી કદી નાશ ન પામે તેવું સુખ જોઇતું હોય તો તે શાશ્વત સુખ ફક્ત શાશ્વત સ્થાનમાં જ પ્રાપ્ત થઇ શકે તેમાટે શાતા વેદનીય કર્માસ્રવ નહીં પણ વેદનીયાદિ કર્મથીજ સર્વથા મુકિત પ્રાપ્ત કરવા પુરૂષાર્થ કરવો આવશ્યક છે.

મોહનીયનો [આસવો] છે.

અર્થાત્-કેવળીનો અવર્જાવાદ,શ્રુતનો અવર્જાવાદ,સંઘ નો અવર્જાવાદ,ધર્મનો અવર્જાવાદ અને ચારે પ્રકારના દેવોનો અવર્જાવાદ કરવો એ દર્શન મોહનીયનો આસવ છે.

🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

केवलि-કેવળ જ્ઞાની श्रुत -શાસ્ત્ર,આગમો सङ्घ-સાધુ,સાધ્વી,શ્રાવક,શ્રાવિકા રૂપ ચતુર્વિધ શ્રી સંઘ धर्म-અહિંસાદિ અનેક પ્રકારે કહેવાયેલો ધર્મ देव-ભવનપતિ આદિ ચારે પ્રકારના દેવો अवर्णवाद-વિપરીત બોલવું,દ્વેષયુક્ત બુધ્ધિથી બોલવું વગેરે दर्शनमोहस्य-દર્શન મોહનીય કર્મનો આગ્રવ

🔲 [6] अनुवृत्तिः- स आम्रव सूत्र. ६:२ थी आम्रव नी अनुवृत्ति

[7] અભિનવટીકાઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિના જજ્ઞાવ્યા મુજબ કર્મોની મુખ્ય આઠ પ્રકૃત્તિ છે. આ આઠમાંની એક કર્મપ્રકૃત્તિ તે મોહનીય કર્મ.

મોહનીય કર્મના બે મુખ્ય ભેદ છે. (૧)દર્શન મોહનીય અને (૨)ચારિત્ર મોહનીય આ કર્મ મદિરાની જેમ જીવને મોહ પમાડે છે તેથી કરીને તેને મોહનીય કર્મ કહ્યું છે.

તેમાં જેની ત્રણ ઉત્તર પ્રકૃત્તિ છે એવા દર્શન મોહનીય કર્મના આસ્રવ ને આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ અહીં જણાવે છે.

પરમ ૠષિ ભગવાન કેવલી અર્હન્ત પ્રરૂપિત સાંગોપાંગ એવુ શ્રુત,ચાતુર્વષ્ટય સંઘ,પંચમહાવ્રતોના સાધનરૂપ ધર્મ તથા ચાર પ્રકારના દેવ એ પાંચે નો અવર્જ્ઞવાદ કરવાથી દર્શનમોહનીય નો આસવ થાય છે.

अवर्णवादः- સર્વ પ્રથમ અવર્ષવાદ એટલે શું? તે જાણવું જોઇએ કેમ કે આશબ્દ પૂર્વના કેવલી આદિ પાંચે શબ્દો સાથે જોડવાનો છે

--अवर्णस्य वाद: अवर्णवाद: अवर्णभाषणं

– અવિદ્યમાન દોષોને કહેવા તે અવર્ણવાદ

-જેનામાં જે દોષ હોય, તેનામાં તે દોષનું આરોપણ કરવું તે અવર્ણવાદ છે.

--આવો અવર્શવાદ સૂત્રકારે અહીં પાંચ ભેદે જણાવેલ છે.

📌 केवली-अवर्णवादः-જેમને કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થઇ ચૂકયુ છે તે કેવળી

- રાગ દ્વેષ રહિત અને કેવળજ્ઞાન યુક્ત હોય તે કેવળી. આવા કેવળી,કેવળજ્ઞાન-કેવળદર્શન જેને પ્રાપ્ત થયું છે તેવા ,જેમની કલેશની રાશિ નષ્ટ થઇ ચૂકી છે તેવા ૠષિ, તેરમાં ગુણ સ્થાને વર્તતા પરમ-આત્મા એવા પરમર્ષિ,સંપૂર્ણ ઐશ્વર્ય,વૈરાગ્ય આદિ અનેક મહાન ગુણોના ધારણ કરવાવાળા ભગવાન કે જેના ચાર [ઘાતી] કર્મો નાશ થઇ ચૂકયા છે એવા કેવળી પરમાત્માનો અવર્ણવાદ કરવો તે -જેમ કે

-કેવળી શરમ વગરના છે કેમ કે નગ્ન થઇને ફરે છે

-હિંસાથી થયેલા સમવસરણનો ઉપયોગ કરે છે માટે તે અપ્કાય આદિની હિંસાનું અનુમોદન કરે છે.

-સર્વજ્ઞ હોવાથી મોક્ષના સર્વપ્રકારના ઉપાયો જાણવા છતાં આવા તપ-ત્યાગ આદિ કઠિન ઉપાયો બતાવ્યા છે

-નિગોદમાં અનંત જીવો હોઇ શકે જ નહીં

-તેમના સર્વજ્ઞ પણાને જ સ્વીકાર ન કરવો

આવી-આવી રીતે દુર્બદ્ધિથી કેવળીના અસત્ય દોષોને પ્રગટ કરવા, કેવળજ્ઞાની પ્રભુની નિંદા કરવી, નિંદારૂપ બને તેવું વર્તન કરવું, બોલવું,વિચારવું વગેરે **તે કેવલી નો અવર્ણવાદ** 

श्रुत-अवर्णवादः-જિનેશ્વર પ્રરૂપિત તત્વ તે શ્રુત, અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્ય પૂજાને યોગ્ય કે અન્યના સન્માન અને સત્કારને યોગ્ય એવા ચાર[ધાતિ] કમીને ક્ષય કરી ચૂકેલા અર્હન્ત પરમાત્મા થકી કહેવાયેલ-પ્રારૂપેલ ,દિવ્યધ્વની ના સુરો સાથે બારે પર્ષદાએ સાંભળેલ મોક્ષમાર્ગના તથા તેના વિષયભૂત તત્વોના ઉપદેશને શ્રુત કહે છે.જેને માટે ભાષ્યકારે साङ्गोपाङ्गश्रुत એવો શબ્દ પ્રયોજોલ છે, એવી અર્થથી તીર્થકર પરમાત્મા પ્રણીત અને સૂત્રથી ગણધર મહારાજા દ્વારા ગુંફિત જે મૂળભૂત દેશના કે શાસ્ત્રને શ્રુત કહેવામાં આવે છે.

મૂળભૂત રીતે તો દાદશાંગી એ જ શ્રુત કહેવાય છેદાદશાંગી એટલે બાર અંગોનો સમૂહ. આ બાર અંગો ના નામ ક્રમશઃ આચારાંગ સૂયગડાંકા,ઠાણાંગ,સમવાયાંગ,વિવાહ પન્નત્તિ,નાયાધમ્મકહા, ઉપસગદશા,અંતગડ દશા,અનુત્તરો વવાઇ યદશા, પછ્હાવાગરણ વિવાગસૂય અને દિક્રિવાય [દૃષ્ટિ વાદ]નો વિચ્છેદ થયો છે તેમજ બીજા અનેક ફેરફારો થયા છે અંગ પ્રવિષ્ટ ની માફક બીજા અંગબાહ્ય સૂત્રો પણ રચાયા છે. જેમાંના ૨૮ ઉત્કાલિક કહેવાયા અને ૩૬ [વિકલ્પે ૩૭] સૂત્રો કાલિક રચાયા છે. તદુપરાંત છ અધ્યયન રૂપ આવશ્યક છે.

કાળક્રમે ફેરફાર થતા થતા વર્તમાન કાળે ૪૫ આગમ રૂપે આ શાસ્ત્ર-કે-શ્રુતને ઓળખાવાય છે જેમાં આચરાંગ આદિ ૧૧ આગમો,ઉવવાઇ આદિ ૧૨ ઉપાંગો, ચઉશરણ આદિદશપયન્ના,નિશિથઆદિ *ઽ* છેદસૂત્રો આવશ્યકાદિ૪મૂલસૂત્રો, અને નંદી-અનુયોગ ૨૫ ચૂલિકા-૨,એમ કુલ-૪૫ સૂત્રો વર્તમાન કાળે પ્રસિધ્ધ છે. આ બધું જ શ્રુત કહેવાય છે.

આ શ્રુતનો અવર્શવાદ કરવો-જેમ કે

-આ સૂત્રો પ્રાકૃત અર્થાત્ સામાન્ય ભાષામાં રચાયેલા હોવાથી તુચ્છ છે

-એકની એક વસ્તુનું નિરર્થક વારંવાર વર્શન આવે છે

-વ્રત, છ જીવનિકાય,પ્રમાદ આદિનો નિર્ચક વારંવાર ઉપદેશ છે

-અનેક પ્રકારના અયોગ્ય અપવાદો બતાવેલા છે.

-દ્વેષ બુધ્ધિથી શાસ્ત્રના ખોટેખોટા દોષો કાઢીને વર્ણવવા

આવી અનેક રીતે શ્રુતનો અવર્શવાદ કરવો. કેવળ જ્ઞાનીએ કહ્યા પ્રમાશેના શાસ્ત્રો કે શાસ્ત્ર વાકયોની કે તેમાંના વિચારોની નિંદા કરવી, નિંદા થાય તેવું વર્શન કરવું, નિંદા કરાવવી, નિંદા થતી ન રોકવી વગેરે સર્વે શ્રુતનો અવર્શવાદ છે

📌 संघ-अवर्णवादः-साधु-साध्वी-श्राव श्रावि । ते संघ

—अथवा सम्यकत्व-ज्ञान-संचर-तपांसि चत्वारो वर्णा-गुणास्तद्भव श्वातुर्वर्ण: , चतुर्णावर्णानामयं चातुर्वर्ण: सङघ ।

-સામાન્ય ભાષામાં કહીએ તો શ્રમણ પ્રધાન ચતુર્વિદ્ય શ્રી સંઘ ને આપણે સંઘ તરીકે ઓળખાવીએ છીએ

આવા શ્રી સંઘનો અવર્શવાદ કરવો-જેમ કે

-સાધુ સાઘ્વીઓ ગંદા હોય છે કેમ કે તેઓ શરીર પવિત્ર રાખતા નથી

-આ સાધુ સાધ્વી મેલા ઘેલા છે, તેઓ કદી સ્નાન કરતા નથી -સમાજનું અન્ન ખાય છે પણ સમાજની કોઇ સેવા કરતાનથી

-સમાજને માથે આ બધાં ભાર રૂપ છે કેમ કે બિન ઉત્પાદક છે

-આ શ્રાવક શ્રાવિકા પણ સાવ વેવલા જેવા છે.

-આ સાધુ સાધ્વીઓ વ્રત-નિયમાદિ નકામા કલેશ વેઠે છે

-આ કાળમાં સાધુપશું કે શ્રાવક પશું સંભવતું જ નથી

-આ સાધુ-શ્રાવક નકામા વેઠ કરે છે કશું પરિણામતો આવતું નથી -આ અને આવા આવા શબ્દો દ્વારા સાધુ-સાઘ્વી-શ્રાવક શ્રાવિકા રૂપ ચાર પ્રકારના સંઘના મિથ્યા દોષો પ્રગટ કરવાતે સંઘ અવર્ણવાદ કહેવાય

-ચતુર્વિઘ શ્રી સંઘની ચારે પાયાની નિંદા કરવી નિંદા થાય તેવું વર્તન કરવું, સંઘમાં વિના કારણે અશાંતિ ઉભી કરવી, શ્રી જૈન શાસનની પ્રતિષ્ઠાને ધક્કો પહોંચાડવો વગેરે સર્વેનો આ સંઘ-અવર્જ્ઞવાદ માં સમાવેશ થાય છે.

धर्म-अवर्णवादः- દુગર્તિમાં પડતા પ્રાણીઓને ધારી રાખે તે ધર્મ -ધર્મ-દાન, શીલ, તપ અને ભાવ સ્વરૂપે પણ કહ્યો છે.

-અહિંસા સંયમ અને તપરૂપે પણ ધર્મ કહ્યો છે

-સર્વવિરતિ અને દેશ વિરતિ એ બે ભેદે પણ કહ્યો છે.

-દર્શન-જ્ઞાન ચારિત્ર અને તપ એ ચાર ભેદે પણ કહ્યો છે

-ક્ષમા-આર્જવ,માર્દવ આદિ દશ ભેદે ધર્મ કહેવાયેલો છે

છતાં સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં સૂત્રકાર મહર્ષિ જણાવે છે કે :- पञ्चमहाव्रत साधन-धर्म: અર્થાત્ હિંસાદિ પાંચ મહાપાપોના સર્વથા ત્યાગ રૂપ મહાવ્રતોનાં અનુષ્ઠાનને ધર્મ કહ્યો છે

અહીં અણુવ્રતની અપેક્ષાએ મહાન્ હોવાથી તેને મહાવ્રતો કહેલા છે. એવા પાંચ મહાવ્રત તેના સાધન તે પાંચમહાવ્રત સાધન. જેમ કે મન,વચન,કાયા પૂર્વક કરણ,કરાવણ અને અનુમોદન થકી પ્રાણિવધ થી નિવર્તન તે મહાવ્રત કહેવાય છે

તેમજ રાત્રિભોજન,આધાકર્માદિ બીજા ઉત્તર ગુણોની અપેક્ષા એ પણ મહાવ્રત કહેવામાં આવે છે.

આ મહાવ્રત રૂપી ધર્મનો અવર્જાવાદ કરવો જેમ કેઃ-

-ધર્મનું કોઇ ફળ પ્રત્યક્ષ દેખાતું નથી માટે ધર્મ જેવી કોઇ ચીજ નથી -ધર્મથી સુખ મળે છે તે વાત ખોટી છે કેમ કે ધર્મીઓ દુઃખી દેખાય છે -ધર્મ ન કરનારા પણ ઘણાં સુખી દેખાય છે -અહિંસાધર્મ ના પાપે જ રાષ્ટ્રનું કે મનુષ્યોનું પતન થયું છે આ અને આવી રીતે અહિંસા વગેરે મહાન ધર્મના ખોટા દોષો બતાવવા તેને ધર્મ અવર્શવાદ કહેલો છે.

-ટૂંકમાં પાંચ મહાવ્રતના સાધનોની નિંદા કરવી ,અથવા ધર્મના સાધનરૂપ જૈન શાસન , જૈન પ્રવચન , તીર્થરૂપ એવા ધર્મની નિંદા-હેલના કરવી અથવા નિંદા કે હેલના થાય તેવું કરવું કે કરાવવું તે થતું હોય ત્યારે ન રોકવું વગેરે નો ધર્મ અવર્ણવાદ માં જ સમાવેશ થાય છે.

🕈 देव-अवर्णवादः- ભવનપતિ, व्यंतर, જયોતિષ્ક, वैमानिકते देव

🌣 અર્થાત્ દેવગતિને પ્રાપ્ત કરી દેવ રૂપે વર્તતો એવોજીવ

🌣 ભવનપતિ વગેરે ચાર પ્રકારમાં ના દેવમાંનો કોઇ પણ દેવ

🌣 આદેવો સંબંધિ કંઇ અવર્ષવાદ કરવો જેમ કે

-દેવો છે જ નહી, જો દેવો હોય તો અહીં શામાટે ન આવે ?

-દેવો માંસ,મદિરાદિ ના સેવન કરનારા છે

–દેવો હોયતો પણ નકામા જ છે કારણ કે શકિત શાળી હોવા છતાં આપણને તો કંઇ મદદ રૂપ થતાં નથી, કે તેમના સંબંધિનું કંઇ દુઃખ તો દૂર કરતા નથી વગેરે પ્રકારે ચારે નિકાયના દેવોની નિંદા કરવા વડે દેવોનો અવર્ણવાદ કરવો

આ રીતે અસદ્ભૂત દોષોના આરોપણ થકી આ પાંચમાંના કોઇપણ નો અવર્ણવાદ કરવાથી દર્શન-મોહનીય કર્મનો આસવ થાય છે.

📌 દર્શન મોહનીય આસવ ના અન્ય કારણોઃ-

| -મિથ્યાત્વના તીવ્ર પરિશામ  | -ઉન્માર્ગ દેશના           |
|----------------------------|---------------------------|
| -ધાર્મિક લોકોના દૂષણો જોવા | -અસદ્ અભિનિવેશ            |
| -કુદેવ આદિનું સેવન,        | - દેવદ્રવ્યની હાનિ કરવી,  |
| -સાધ્વીનો શિયળભંગ,         | -સાધુ-સાઘ્વીની હત્યા કરવી |
| and a superior and a state |                           |

-ધર્મીજનો પર આળ ચઢાવવું,અસંયમીની પૂજા કરવી

આ અને આવા પ્રકારના દર્શન મોહનીય કર્મના આસ્રવો છે જેના પરિણામ રૂપે સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ થતી નથી.

🛠 ગ્રન્થાન્તરમાં દર્શન મોહનીય કર્માસવઃ-

**લોકપ્રકાશ,સર્ગઃ૧૦,શ્લોક-૨૫૮** મુજબઃ-ઉન્માર્ગ ઉપદેશક, સન્માર્ગ લોપક,સાઘુ નિન્દક અને દેવદ્રવ્ય ભક્ષક દર્શન મોહનીય કર્માસ્નવ કરે છે.

**કર્મગ્રન્થપહેલોગાથા-૫૬ મુજબ**અસત્માર્ગનોઉપદેશ,સત્માર્ગનોઅપલાપ,દેવદ્રવ્ય હરણ, જિનેશ્વર-મુનિ-ચૈત્ય-સ્કંધ વગેરે થી વિરુધ્ધ આચરણ કરવાથી દર્શન મોહનીય કર્માસ્રવ થાય છે

दर्शनमोहनीयः- જે પદાર્થ જેવો છે તેને તેવો જ જોવો તથા સમજવો તેને દર્શન કહે છે. અર્થાત્ તત્વાર્થ શ્રધ્ધાને દર્શન કહે છે. દર્શન એ આત્માનો ગુણ છે. તેનો ઘાત કરનાર કર્મ, દર્શન મોહનીય કહેવાય છે. [નોંધઃ-સામાન્ય ઉપયોગ રૂપ દર્શન આથી અલગ છે] -અથવા યથાવસ્થિત તત્વનું શ્રધ્ધાન તે દર્શન અને તેને વિશે મુંઝવે તે દર્શન મોહનીય -અહીં પૂર્વસૂત્રની आમ્રવ શબ્દની अનુવૃત્તિ જોડવાની છે તેથી કેવલી અવર્જાવાદ આદિને દર્શન મોહનીયકર્માસ્રવ કહ્યો છે.

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

आगम संदर्भाः- पंचहिं ठाणेहिं जीवा दुल्लभ बोधियत्ताए कम्भं पकरेंनि, तं जहा अरहंताणं अवन्नं वदमाणे, अरहंतपन्नतस्स धम्मस्स अवन्नं वदमाणे आयरियउवज्झायाण अवन्नंवदमाणे [एवं] विवककतवबंभचेराणं देवाणं अवन्नं वदमाणे के स्था. ५,उ.२,सू.४२६-५

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ- કર્મપ્રકૃત્તિ રૂપે

(१)आद्योज्ञान....वेदनीय.....अ.८-सू.५

(२)दर्शन.....मोहनीय...त्रिभेदा.....अ.८-सू. १०

🌣 અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

સ્વ૩૫

(૧)દ્રવ્યલોક પ્રકાશ સર્ગઃ૧૦ શ્લો.૧૧૫ થી ૧૧૭ (૨)કર્મગ્રન્થ પહેલો ગાથા-૧૩ ઉત્તરાર્ધ

કારણ

(૨)દ્વ્યલોક પ્રકાશ સર્ગઃ૧૦ શ્લોકઃ૨૫૮

🔲 [9]પદ્યઃ-

| (૧) | કેવલી શ્રુત સંઘ ધર્મ દેવની નિંદા કરે |  |
|-----|--------------------------------------|--|
|     | દર્શન મોહનીય બાંધે ભવવિંડબન વિત      |  |

(૧) કર્મગ્રન્થ પહેલો ગાથા-પડ

(૨) કેવળી શ્રુતને સંઘ, ધર્મ દેવ તણો થતો
 અવર્શવાદ થી બંધ દર્શન મોહનીયનો

□ [10]નિષ્કર્ષઃ- દુઃખનું મૂળ સંસાર છે, સંસારનું મૂળ દર્શન મોહનીય અર્ધાત મિથ્યાત્વ છે તેથી આ સૂત્ર થકી સુંદર નિષ્કર્ષ નીકળે છે તે એ છે કે - મોક્ષના અર્થી જીવા આ ભૂલથી કે પ્રમાદથી પણ કેવળી, શ્રુત,સંથ,ધર્મ આદિનો અવર્જ્ઞવાદ ન થઇ જાય તેની કાળજી રાખવી જોઇએ

કોઇના પણ અવર્ણવાદને પાપ સ્થાનકમાં સોળમાં પરપરિવાદ પાપસ્થાનક થી જણાવેલો જ છે પણ કેવળી આદિપાંચનો અવર્ણવાદ, વિશેષ કરીને દર્શન મોહનીય કર્મનો આગ્નવ કરાવનાર હોવાથી તેનું અહીં સ્પષ્ટ-વિશિષ્ટ કથન છે

આ પાંચે અવર્ણવાદને મિથ્યાત્વ રૂપ મહાપાપ ના સાધન સમજીને પોતે અવર્ણવાદ કરવો નહીં, અન્ય થકી થતાં અવર્ણવાદમાં અનુમોદન આપવું નહીં અને એ રીતે પૂરતી સાવધાની પૂર્વક આ મિથ્યાત્વના આગ્નવો થી દૂર કરીને સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્તકરી મોક્ષને માટે પુરુષાર્થ કરવો જોઇએ.



### અધ્યાયઃ ૬-સૂત્રઃ ૧૫)

🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર થકી ચારિત્ર મોહનીય કર્મના આસ્રવો ને જણાવે છે.

🔲 [2] सूत्रःभूणः- कषायोदयात्तीवात्मपरिणामश्चारित्रमोस्य

🔲 [3] सूत्रः पृथर्डः - कषाय-उदयात् - तीव्र - आत्म - परिणामः - चारित्रमोहस्य

[4] સૂત્રસારઃ-ક્રષાયના ઉદયથી થતા તીવ્ર[અતિ સંક્લિષ્ટ]આત્મ પરિજ્ઞામો [ત]ચારિત્ર મોહનીય કર્મના આસવો છે.

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

कषाय-ક્રોધ,માન,માયા,લોભ,કષાય પ્રસિધ્ધ છે. उदयात्-ઉદયથી तीव -તીવ્ર કે સંક્લિષ્ટ आत्मपरिणाम-આત્મ વિષયક ભાવ, આત્માના પરિણામ चारित्रमोहस्य-ચારિત્ર મોહનીય કર્મના |આસવ કે બંધ હેતુ]

[6] અભિનવટીકાઃ - સૂત્રકાર મહર્ષિ આઠમા અઘ્યાયમાં કર્મની મૂળ આઠ પ્રકૃત્તિ જણાવે છે. તેમાં એક પ્રકૃત્તિ છે મોહનીય કર્મની. મદીરાની જેમ મોહ પમાડે તે મોહનીય કર્મ એ કર્મના બે પ્રકારો કહ્યા છે (૧)દર્શની મોહનીય(૨)ચારિત્ર મોહનીય

-દર્શન મોહનીય કર્મબંધના હેતુઓ ઉપરોક્ત સૂત્ર:૧૪માં કહેવાયા

-આ સૂત્ર થકી ચારિત્ર મોહનીય કર્માસવોને જણાવે છે.

-ચારિત્ર મોહનીયના ૨૫ ભેદ-અર્થાત્ ૨૫ ઉત્તર પ્રકૃતિને અધ્યાયઃ૮ના સૂત્રઃ૧૦માં સૂત્રકારે જણાવી છે. તે કર્મ કઇ રીતે બંધાય તે જણાવવા માટે આ સૂત્રથકી સૂત્રકારે દિશા સૂચન કર્યુ છે

-૧*૬* પ્રકારે કષાય અને નવ પ્રકારે નોકષાય એમ ૨૫ ભેદ છે જેના કર્માસવનું કારણ કે સ્પષ્ટીકરણ અત્રે કરવામાં આવેલ છે

📌 कषायोदयात्:- સૂત્રમાં સર્વ પ્રથમ પદ છે कषायोदयात् જેમાં કષાયના અને ઉદયથી એ બંને પદ નો સમાસ થયેલો છે.

--कषाय ના સાહચર્ય થી નોकषाय પણ અહીં સમજી જ લેવાનું છે -કષાયની વ્યાખ્યા આ અધ્યાયના પાંચમા સૂત્રમાં અપાયેલી છે. -उदय નો અર્થ વિપાક અનુભવ એવો થાય છે. બાંધેલા કર્મોનું દ્રવ્ય ક્ષેત્રાદિ નિમિત્તોથી ફળનું આપવું તે ઉદય છે (૧)કષાય મોહનીય કર્માસવ કઇ રીતે? -પોતાને તથા પરને કષાય ઉપજાવવાથી -જગદુપકારી શીલવ્રતી તપસ્વીયોની નિંદા કરવાથી -તપસ્વી જનોના ચારિત્ર ને દોષ લગાડવાથી -સંકલેશ પરિણામને ઉપજાવવાવાળા વર્તન વ્યવહાર કરવાથી -પરમ ઘર્મ ક્રિયાદિ રત સાધુઓની નિંદા કરવી -ધાર્મિક લોકોના ધર્મમાં અંતરાય કરવો

-દેશવિરતિ શ્રાવકોના ધર્માચરણમાં અંતરાય કરવો

-ચારિત્રના ગુણોને દોષ રૂપ વર્શવવા, ચારિત્ર રહિતની પ્રશંસા કરવી

-આ રીતે પોતે કષાય કરવાથી બીજાને કષાય પ્રગટાવવાથી તથા કષાયને વશ થઇ અનેક તુચ્છ પ્રવૃત્તિ ઓ કરવાથી <mark>કષાય મોહનીય કર્માસવ થાય છે.</mark>

**નોકષાય મોહનીય કર્માસવ** ઃ- નોકષાય એટલે જે કયાંય નથી, પરંતુ કષાયની સાથે જેનો ઉદય થાય છે અથવા કષાયને ઉત્પન્ન કરવામાં કે ઉત્તેજીત કરવામાં જે સહાયક બને છે તેને નોકષાય કહેવામાં આવે છે.

આ નોકષાયના હાસ્ય,રતિ,અરતિ,ભય,શોક,દુગંછા,પુરુષવેદ,નપુંસક વેદ,સ્ત્રીવેદ એ નવનો સમાવેશ થાય છે.

कषायसहवर्तित्वात् कषायप्रेरणादपि

हास्मादि नव कषायोक्ता नोकषायकषायता

કષાયના સહવર્તી હોવાથી, કષાયના સહયોગ થી ઉત્પન્ન થવાવાળા તથા કષાયોને ઉત્પન્નથવામાં પ્રેરક હોવાથી હાસ્યાદિનો અન્ય કષાય સાથે સંબંધ સમજવો

કષાયના સંસર્ગથી નોકષાયોની પ્રધાનતા છે. કષાયના સહયોગ વગરના હાસ્યાદિનો નોકષાયો નિષ્ક્રિય લાગે છે.

આ નવ નો કષાયોનો આસવ કઇરીતે થાય તે જણાવે છે

[૧]હાસ્ય મોહનીયઃ- જે કર્મના ઉદયથી કારણવશ અર્થાત્ કૂતૂહલી માણસની ચેષ્ટાને જોઇને વાત સાંભળીને અથવા વિના કારણ, જે કારણ સામે નહોય પરંતુ તેનું સ્મરણ થવાથી હસવું આવે તે હાસ્ય મોહનીય કર્મ જે નિમ્નોક્ત કારણોથી બંધાય છે

| -ઉજાણીના દિવસોની ઇચ્છા          | -કામ ચેપ્ટા પૂર્વક ઠકા મશ્કરી |
|---------------------------------|-------------------------------|
| -ખૂબ બોલવું કે વાચાળપશું રાખવું | -ગરિબોની અતિમજાકો કરવી        |
| -હાસ્ય યુક્ત સ્વભાવ રાખવો       | -સત્ય ધર્મનો ઉપહાસ કર્યા કરવો |
|                                 |                               |

આ અને આવી હાસ્યની વૃત્તિઓ તે હાસ્ય મોહનીય કર્મના બંધનું કારણ છે. અર્થાત્ હાસ્ય મોહનીય આગ્નવ છે

[ર]રતિ મોહનીયઃ- જે કર્મના ઉદયથી કારણવશ કે કારણ રહિત પણે કોઇપણ પદાર્થમાં અનુરાગ કે પ્રેમ હોય તેની પ્રાપ્તિ કે વિચાર ના સ્મરણના કારણે મન ખુશ રહે તે રતિ મોહનીય કર્મ કહેવાય છે. તેનો આગ્નવ નિમ્નોક્ત રીતે થાય છે

-વિચિત્ર ક્રીડા કરવામાં જીવની તત્પરતા હોવી

-વ્રત-શીલમાં અરચિ પરિણામો કરવા

-૨મત-ગમત થી બીજાનું મનોરંજન કરવું

-દેશ વિદેશ આદિ જોવા પરત્વેની ઉત્સુકતા હોવા

-પોતાને રમવાનો કે રમત જોવાનો ઘણો શોખ હોવો

-આ અને આવા અનેક રતિ પરિશામો માં રત રહેવું તથા રતિ મોહનીય કર્મના ઉદયને વશ થઇ વિશેષે વિશેષ રતિ મોહનીય પ્રવૃત્તિ કરવાથી રતિનો કષાય મોહનીય કર્મનો આસ્નવ થાય છે [૩]અરતિમોહનીયઃ-જે કર્મના ઉદયથી કારણ વશ અથવા વિના કારણ પદાર્થ પ્રતિ અપ્રિતિ થાય,દ્વેષ થાય,તનમનમાં બેચેની રહે તેને અરતિ મોહનીય કર્મ કહેવાય છે. તેના આગ્નવના કારણો અથવા બંધના હેતુઓ નિમ્નોક્ત છે.

-પરને અરતિ ઉપજાવવી

-પરની રતિનો વિનાશ કરવો

-પાપ કરવાનો સ્વભાવ હોવો કે સંસર્ગ હોવો

-કોઇનો આનંદ નષ્ટ કરવો કે રંગમાં ભંગ પડાવવો

-વાદશીલતા કે લડવા ઝઘડવાની ટેવ હોવી

-અકૂશળ ક્રિયા કરવી કે બીજાને ચડાવી મારવા

-બીજાને બેચેની ઉપજાવવી

આ અને આવા પ્રકારે અરતિ પરિશામોમાં રત રહેવું તથા અરતિ મોહનીય કર્મના ઉદયને વશ થઇ વિશેષ વિશેષ અરતિ મોહનીય પ્રવૃત્તિ કરવાથી અરતિ નોકષાય મોહનીયનો કર્માસ્રવ થાય છે

[૪]**શોક મોહનીયઃ**- જે કર્મના ઉદયથી કારણ વશ અથવા વિના કારણ જીવને શોક થાય તેને શોક મોહનીય કહે છે.

-પોતાને શોક ઉપજાવવો -પરના શોકમાં આનંદ માણવો

-પરને શોક ઉપજાવવા નિમિત્તો પૂરા પાડવા -બીજાના દુઃખે વ્યથા શોકને વશ થવું -આ અને આવા પ્રકારે શોકના પરિણામો માં રત રહેવું તથા શોક મોહનીય કર્મના ઉદયને વશ થઇ વિશેષે વિશેષે શોક મોહનીય પ્રવૃત્તિ કરવાથી શોક-નોકષાય મોહનીય નો કર્માસ્રવ થાય છે

**[પ]ભય મોહનીયઃ**- જે કર્મના ઉદયથી કારણવશ કે વિના કારણ જીવને ભય લાગ્યા કરવોતે ભય મોહનીય

ત ભય માહનાય આવા ભયોમાં સાત પ્રકારના ભય પ્રસિધ્ધ છે. (૧)ઇહલોકભય-જે દુષ્ટ મનુષ્ય કે બળવાન ને જોઇને ભય લાગે (૨)પરલોક ભય-મૃત્યુ પછી કઇ ગતિ મળશે તે વાતનો ભય (૩)આદાન ભય-ચોર,ડાકુ આદિ લુંટી જશે તે ભય (૪)અકસ્માત ભય-અગ્નિ,પાણી,વાહન આદિનો ભય (૪)અકસ્માત ભય-અગ્નિ,પાણી,વાહન આદિનો ભય (૪)આજી વિકાભય-જીવન નિર્વાહના વિષયોનો ભય (૪)મૃત્યુભય-હું કયાંક મરી જઇશ તો? એવો ભય (૬)મૃત્યુભય-હું કયાંક મરી જઇશ તો? એવો ભય (૭)અપયશભય-અપકીર્તિનો કે જશ નહીં મળે તો ? તેવો ભય આવા ભય મોહનીય કર્મનો નિમ્નોક્ત કારણે આગ્નવ થાય છે. -પોતે ભયપામવો કે બીજાને પમાડવો -નિદર્ય પણું કરવું કે ત્રાસ પમાડવો -પશુપક્ષી ઉડાડવા કે બાળક બીવરાવવા આ અને આવા પ્રકારે ભય મોહનીયના પરિણામમાં રત રહેવું કે ભય મોહનીયના ઉદયવશ તદજન્ય પ્રવૃત્તિ કરવી તે ભય તે કષાય મોહનીય કર્મનો આગ્નવ અથવા બંધ હેતુ છે.

[ઽ]જુગુપ્સા મોહનીયઃ-જે કર્મના ઉદયથી કારણવશ અથવાવિના કારણ,માંસ,વિષ્ટા, બળેલા માણસ, મરીને ફુલી ગયેલા કૂતરા આદિ બીભત્સ પદાર્થો જોઇને ઘૃણાકે સુગ ઉત્પન્ન થાય તે જુગુપ્સા મોહની યકર્મ જેના આસ્રવના નિમ્નોકૂત કારણો છે

-સારી આચાર ક્રિયા પરત્વે ગ્લાની હોવી.

-જુગુપ્સા કે દુગંછા પામવી કે પમાડેવી

-સાધુ-સાધ્વીના મલિન વસ્ત્રોકે ગાત્રો જોઇને દુગંછા કરવી

-હિતકર ક્રિયા અને હિતકર આચાર પરત્વે ધૃણા કરવી,

-ઉત્તમ ધર્મમા લાગેલા ચારેય વર્જ્ઞોની તથા કુશળ ક્રિયા અને સદાચારમાં જોડાયેલા સજજનોની નિંદા,દુગચ્છા વગેરે થકી જુગુપ્સા મોહનીય કર્મનો આસ્નવ થાય છે.

[૭]સ્ત્રીવેદ મોહનીયઃ- જે કર્મના ઉદયથી સ્ત્રીને પુરુષ સાથે ભોગ ભોગવવાની ઇચ્છા થાય છે તે સ્ત્રીવેદ મોહનીય છે

તેની અભિલાષાને જણાવવા માટે કરિષાગ્નિનું દ્રષ્ટાન્ત છે. કરિષ એટલે સુકાઇ ગયેલું છાણ હોય તેને જેમ જેમ સળગાવવામાં આવે તેમ તેમ વધારે સળગે છે. તેવી જ રીતે પુરુષ ના કરસ્પર્શ આદિ વ્યાપારોથી સ્ત્રીની ભોગાભિલાષા વધતી જાય છે.

આવા સ્ત્રીવેદ મોહનીયના નિમ્નોકત કારણો છે.

-જૂઠૂં બોલવાનો સ્વભાવ હોવો

-માયાચારમાં તત્પરતા હોવી

-ઇર્ષ્યા અથવા પરના છિદ્રો જોવાની આકાંક્ષા હોવી

-રાગની તીવ્રતા સવિશેષ હોવી

-શબ્દાદી વિષયોમાં આસિકિત હોવી

-સ્વભાવમાં વક્રતા કપટ,પરસ્ત્રી આકર્ષણ વગેરે

આ બધાં સ્ત્રી વેદનોકષાય મોહનીય ના કર્માસ્રવો છે.

[૮]**પુરુષવેદઃ**- જે કર્મના ઉદયથી પુરુષને સ્ત્રીની સાથે રમજ્ઞ કરવાની ઇચ્છા થાય, તેને પુરુષ વેદ કહેવાય છે.

આ વેદવાળાની અભિલાષા માટે તૃષાગ્નિનું દ્રષ્ટાન્ત છે. જેમ ઘાસનો અગ્નિ એકદમ પ્રગટ થાય છે. અને થોડીવારમાં શાન્ત થાય છે. એવી રીતે પુરુષની સ્ત્રી સેવન અભિલાષા શીઘ ઉત્પન્ન થાય છે અને સ્ત્રીસેવનથી પછી શાંત પણ તુરંત થઇ જાય છે.

આ કર્મ ના આસ્નવના નિમ્નોકત કારણો જણાવેલા છે.

–અલ્પ ક્રોધાદિ કષાય હોવી

–ઇષ્ટ પદાર્થીમાં ઓછી આસકિત હોવી

–પોતાની સ્ત્રીમાં સંતોષ હોવો

–સરળતા, ઓછું ઇર્ષ્યાળુપશું

–રાગની તીવ્રતા ઓછી હોવી.

આ બધા પુરુષ વેદ નોકષાય મોહનીયના કર્માસવો છે.

[૯]**નપુસકવેદઃ**- જે કર્મના ઉદયથી સ્ત્રી અને પુરુષ બન્નેની સાથે રમણ કરવાની ઇચ્છા થાય તે નપુંસકવેદ કર્મ

આ વેદની અભિલાષાને દ્રષ્ટાન્ત થી સમજાવવા માટેનગરના દાહનું દ્રષ્ટાન્ત આપવામાં આવેલ છે. જો નગરમાં આગ લાગે તો આખા નગરમાં ફેલાતાં અને આખા નગરને બાળતાં બહુ દિવસો લાગે છે તેવી જ રીતે નપુંસક વેદના ઉદયથી ઉત્પન્ન થયેલી અભિલાષા લાંબા સમય સુધી શાંત થતી નથી અર્થાત તેને વિષય સેવન થી પણ તુપ્તિ થતી નથી

આ નપુંસક વેદ કર્માસવ નિમ્નોકત છે.

-કષાયોની અતિ પ્રબળતા હોવી

-ગૃહ્ય ઇન્દ્રિયનું છેદન કરવું-કરાવવું

-પરસ્ત્રી ગમનની અતિ લંપટતા હોવી

-તીવ્ર ક્રોધાદિક થી પશુઓને મારી નાંખવા ખસી કરવી

-સ્ત્રીપુરુષને વિશે અનંગ સેવનની અભિલાષા થવી

-શીલવ્રત અને વ્રતધારીઓને પાખંડ શીખવવા

-વ્રતીઓને સ્ત્રી લાવી આપવી, વ્યભિવારમાં મદદ કરવી

-શીયળથી ભ્રષ્ટ કરવા

આ અને આવા પ્રકારે નપુંસક વેદ નોકષાય ચારિત્ર મોહનીય કર્મનો આસ્નવ થાય છે.

รงแน संअंधे सूचनाः- รงแน ચારિત્ર મોહનીયના કર્માસવનું આ અભિનવટીકાના આરંભે વર્શન કર્યુ છે આ કષાય ચારિત્ર મોહનીયના સોળભેદ સૂત્રકાર મહર્ષિ પોતે જ આઠમા અધ્યાયમાં સૂત્ર ૧૦માં अनन्तानुबन्ध्यप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानावरणसंज्वलनकिल्पाश्चेकशः कोधमानमाया लोभा:... એ વાકયોથી જણાવેલા છે. તે મુજબ

(૧)અનન્તાનું બન્ધી (૨)અપ્રત્યારવ્યાની (૩)પ્રત્યાખ્યાની (૪)સંજવલન આ ચારે કષાયોના પ્રત્યેકના ચાર-ચાર વિકલ્પો કહ્યા છે ક્રોધ,માન,માયા અને લોભ. તેથી કુલ-૧*૬* [૪**x**૪]કષાયો થશે

તેનું સ્વરૂપ પૂર્વે પણ કહેવાયું છે અને હવે પછી આઠમા અઘ્યાયમાં પણ કહેવાનાર છે માટે અત્રે તેની ચર્ચા કરેલ નથી

तीवात्म परिणामः- સूત્રમાં कषायोदयात् પછીनुं ५६छे तीव्रआत्मपरिणाम अर्थात् आत्मानो तीव्र अध्यवसाय ते આ रीते

🌣 तीवः- તીવ્ર એટલે રૌદ્ર, પ્રકૃષ્ટ,અતિશય વગેરે

✿ आत्मपरिणाम:-આત્મવિષયક પરિશામ,ભાવ, આત્મ પરિશામ એટલે કે આત્માની અવસ્થા વિશેષ

☆ तीवात्मपरिणामः- રાગ, દ્વેષ અથવા ક્રોધ, માન, માયા, લોભ રૂપ અનંતાનુંબન્ધ્યાદિ કષાય -નોકષાય ને વશ થઇને કયારેક કયારેક જીવના એવા પરિણામો થઇ જાય છે કે જેનાથી તે ધર્મનો અને ધર્મના સાધનોને નાશકરવા લાગે છે અથવા ધર્મના સાધનો ને વિશે અંતરાય ઉત્પન્ન કરી દે છે. વ્રતી પરષના વ્રતોના પાલનમાં શિથિલતા લાવે છે, અનર્થ પાપોનું પણ સમર્થન કરવા માંડે છે આવા-આવા કામ કરવામાં પ્રવૃત્ત કરાવનાર ભાવોને તીવ્ર પરિશામ કહ્યા છે.

આવા તીવ્ર પરિણામો તથા ઉકત પચીશ ઉત્તર પ્રકુત્તિ થકી થતાં ચારિત્ર મોહનીય કર્માસવો એ બંનેનો ચારિત્ર મોહનીય કર્મના આસવકે તે કર્મબંધના હેતુઓમાં સમાવેશ થાય છે.

🏶 चारित्रमोहस्यः-અહીં ચારિત્રમોહ શબ્દ થકી ચારિત્ર મોહનીય નામક કર્મ સમજવાનું છે. તેને લાગેલી ષષ્ઠી વિભક્તિ आम्रव ની અનુવૃત્તિ કરવા માટે મુકાયેલી છે. તેનોઅર્થ ક્રિયાયના ઉદયથી થતાં તીવ્રાત્મક પરિણામ થી] ચારિત્ર મોહનીય કર્માસવ એવો થાય છે.

પણ ચારિત્ર મોહનીય એટલે શું? આત્માના અસલી સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ અથવા સ્વ-રૂપ રમણતા ને ચારિત્ર કહેવાય છે. ચારિત્ર એ આત્માનો પોતાનો ગુણ છે. આત્માના આ ચારિત્ર ગુણનો ઘાતક કરનાર કર્મ-તે-ચારિત્ર મોહનીયકર્મ કહેવાય છે -જેની ઉત્તર પ્રકૃત્તિ પૂર્વે જણાવ્યા અનુસાર પચીસ છે -૧૬ કષાય અને ૯ નોકષાય

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

🌣 आगम संदर्भाः- तिव्व कोहयाए तिव्वमाणयाए तिव्वमायाए तिव्वलोभाए तिव्वदंसणमोहणिज्जयाए तिव्व चारित्तमोहणिज्जाए - मोहणिज्ज कम्मसरीर पयोगबंधे 📌 भग .श.८, उ.९,स्. ३५१-६

#### 🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભા:-

(१) કર્મ પ્રકૃત્તિ- आद्योज्ञान....मोहनीय...न्तरायाः अ.८,सू. ५

(२) अर्भ भ्र इति- दर्शनचारित्रमोहनीय....कषायावनन्तानुबन्ध्यप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानावरण संज्वलन विकल्पा श्चैकश: क्रोधमानमायालोभा: हास्यरत्यरति शोक भय जुगुप्सास्त्रीपुनपुंसकवेदा: अ.८.स.१०

#### 🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભ:-

(૧)સ્વરૂપ-દ્વ્યલોક પ્રકાશ-સર્ગ ૧૦ શ્લોક ૧૫૫ થી ૧૫૭ કર્મગ્રન્થ પહેલો ગાથા ૧૩.૧૭ (૨)કારણો કર્મગ્રન્થ પહેલો ગાથા પ૭ પૂર્વાર્ધની વૃત્તિ

દ્વ્યલોક પ્રકાશ-સર્ગ ૧૦ શ્લોક ૨૫૯

🗍 [9]પદ્યઃ-

(૧) કુષાય ઉદયે તીવ્ર ચારિત્ર મોહજ બાંધતા સવિ શિરોમશી મોહ વધતા, ભવ પરંપર સાંધતા

(૨) કષાયોદયથી તીવ્ર આત્માનું પરિણામ જે કર્મબંધ ગણાવે છે ચારિત્ર મોહનીય ને

🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- અહીં જીવ ચારિત્ર મોહનીય કુયા કારણે બાંધે તેના હેતુઓ કે તે કર્માસ્રવ ને સુત્રકાર મહર્ષિએ જણાવેલ છે

આ ચારિત્ર મોહનીય કર્મ આત્માને ઘણો સંસાર રઝળાવે છે કેમ કે અનંતાનું બંધીનો ઉદય હોય ત્યારે સમ્યકત્વ પમાતુ નથી, અપ્રત્યાખ્યાનીના ઉદયે સર્વવિરતિ પ્રાપ્ત થતી નથી, પ્રત્યાખ્યાની ના ઉદયે દેશ વિરતિ લેવાતી નથી અને સંજવલના નો ઉદય વર્તતો હોય ત્યાં સુધી વીતરાગ ચારિત્ર અર્થાત કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શનનો લાભ થતો નથી. નોકષાયોપણ એવાજ ભયંકર છે

માટે આ ભયંકર કર્મને જેમ બને તેમ સમ્યક જ્ઞાનોપયોગે ઉપશમાવવાનો પ્રયત્ન કરવો જોઇએ .જેટલે અંશે કષાય અને નોકષાય રૂપ ચારિત્ર મોહનીય કર્મો શાંત થશે તટલે અંશે ચારિત્ર ની પ્રાપ્તિ સુલભ બનશે યાવત દેશવિરતિ થી આરંભી સામાયિક ચારિત્રથી લઇને ક્ષાયિક ચારિત્રની પરિપૂર્ણ કક્ષા પહોંચી શકાશે માટે ચારિત્ર મોહનીય કર્માસવને રોકીને સતામાં પડેલા તે કર્મનો વિચ્છેદ કરવા પુરૂષાર્થ કરવો જોઇએ



## (અધ્યાયઃ૬-સૂત્રઃ૧૬)

] [1]સૂત્રહેતુઃ-સૂત્રકાર મહર્ષિને આ સૂત્ર રચનાનું પ્રયોજન ''નરકગતિના આયષ્યના આસવો ને જણાવવા''છે.

🔲 [2] भूत्रःभूणः-\*बह्वारम्भपरिग्रहत्वं च नारकस्यायुषः

🔲 [3]सूत्रः पृथर्द्रः-बहु - आरम्भ - परिग्रहत्वम् च नारकस्य आयुष:

🔲 [4]સૂત્રસારઃ-બહુ આરંભ, બહુ પરિગ્રહ, એ નરક આયુના આસવો છે[અર્થાતુ-અતિશય આરંભ અને અતિશય પરિગ્નહ એ નરક ગતિના આયુષ્યનો બંધ હેતુ છે

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

आरम्म-હિંસાદિ પ્રવૃત્તિ **बह**-બહુ, અતિશય

परिग्रह-પરિગ્રહ, મમત્વ કે માલિકી ભાવ च- સમચ્ચય

કર્મ આ આયુષ્ય કર્મની ચાર ઉત્તર પ્રકૃત્તિ છે. તેમાંની એક તે નરકાયુષ્ય.

नारकस्यायुषः-नरકગतिना आયુष्यना [आञ्चवो] છे

🔲 [6]અનુવૃત્તિઃ- स आम्रव: सूत्र. ६:२ થી आम्रव શબ્દની અનુવૃત્તિ

વગેરે એકાર્થક શબ્દો છે તેથી આમાંનો કોઇપણ અર્થ લેવાથી સૂત્રનો અર્થ સ્પષ્ટ થઇ શકે છે.

[7] અભિનવટીકા:-સુત્રકાર મહર્ષિ અહીં વિવિધ કર્મોના આગ્નવ ને જણાવી રહ્ય છે. અધ્યાય આઠમાં તેઓ શ્રી કર્મની આઠ પ્રકૃત્તિને જણાવે છે તેમાંની એક પ્રકૃત્તિ તે આયુષ્ય

આ સૂત્ર થકી નરકના આયુષ્યને યોગ્ય કર્મોનો આસવ કઇ રીતે થાય તે જણાવવામાં આવેલ છે. 📌 🛛 📲 🕹 મુખ્યાયાયાયાયાયા પરિમાણ વાચી છે.બહુ,ઘણું,વિપુલ, પ્રભૂત, અતિશય

💠 आरम्भः- आरंભ, आरम्भणाम आरम्भः

\* टिभम्भर आभ्नायमां बह्वारम्भ्यरिग्रहत्वं नारकस्यायुषः એ रीते सूत्र છे

-મન,વચન કે કાયાના યોગે આરંભવું તે આરંભ-પ્રાણાતિ પાતાદિ હેતુ પૂર્વક ની પ્રવૃત્તિ

તે આરંભ

-प्राणिप्राण व्यपरोपणं अनवरतखण्डनीपेषणीचुल्लयुदकुम्भप्रभार्जनी व्यापारो वा।

🛠 बह्लारम्भ:- बहुष्चासौ आरम्भश्च (इति) बह्लारम्भ:

-અતિશય હિંસાદિ પ્રવૃત્તિને બહુ આરંભ કહે છે

-પ્રાણીઓને દુઃખ થાય તેવી કષાય પૂર્વકની પ્રવૃત્તિ કરવી તેને આરંભ કહે છે. આ પ્રવૃત્તિની તીવ્રતા તે બહુ આરંભ

-જેમાં પ્રાણિઓને પીડા થાય કે તેનો વધ થાય તેવો વ્યાપાર જયારે વિપુલ પ્રમાણમાં થાય ત્યારે તેને બહુ આરંભ કહે છે

परिग्रह:- परिग्रहणं (इति) परिग्रह: ।

-परिगृह्यते (इति) परिग्रह: ।

- આ વસ્તુ મારી છે. હું આનો માલિક છું એવો સંકલ્પ રાખવો તે પરિગ્રહ છે.

-કોઇપણ વસ્તુમાં આ મારી છે એવી બુધ્ધિ કે મૂર્છાને પરિગ્રહ કહેવાય છે

- શરીર કે વસ્તુની ઇચ્છા,મૂર્છા, ગૃઘ્ધિ, આસકિત, મમત્વ,કાંક્ષા કે લોભ તથા બાહ્ય એવા ક્ષેત્ર, વાસ્તુ,હિરષ્ટ્ય,સુવર્શ, દ્વિપદ, ચતુષ્પદ વગેરે પરત્વેનો જે સ્નેહ કે મમતા તે સર્વે પરિગ્રહ રૂપ જ કહેવાય છે.

बहुपरिग्रहः बहुश्चासौ परिग्रहश्च बहुपरिग्रहः

-અતિશય કે વિપુલ પ્રમાણમાં પરિગ્રહ તે બહુ પરિગ્રહ

📌 त्व -ભાવમાં त्व અને तल् પ્રત્યયો થાય છે -અહીં 'ત્વ' પ્રત્યય દ્વારા એમ જ સૂચવે છે કે બહુ આરંભ અને પરિગ્રહ નો જે ભાવ તે બહુ આરંભ પરિગ્રહત્વ

--बह्वारम्भपरिग्रहयोर्भावो बह्वारम्भपरिग्रहत्वम्

- त्व નો જે ભાવ અર્થ કર્યો તે આત્માના પરિણામ પણ સૂચવે છે.

-त्व પ્રત્યય આરંભ અને પરિગ્રહ બંને સાથે જોડાયેલો છે. તેથી बह्वारम्भभता, बहुपरिग्रहता એવા શબ્દ પ્રયોગો થશે

📌 बह्लारम्भपरिग्रहत्वम्ः-न२કना આયુષ્યના આસવ રૂપે આ સમગ્ર પદ પ્રયોજાયેલું છે.

🌣 આરંભ અને પરિગ્રહ ની વૃત્તિ અથવા તેનો ભાવ જયારે ઘણોજ તીવ્ર હોય ત્યારે તેને બહુ-આરંભ-પરિગ્રહત્વ કહેવાય છે

🌣 અહીં त्व શબ્દ મહત્વનો છે. પ્રવૃત્તિમાં બહુ આરંભ હોય અને ન પણ હોય, પ્રવૃત્તિમાં પરિગ્રહ હોય કે ન પણ હોય

-પરંતુ જયારે હિંસાદિ આરંભ જન્ય પરિણામો હોય.

-મૂર્છા કે ગૃધ્ધિ રૂપ પરિગ્રહ ના પરિણામો હોય.

-ત્યારે આ પરિશામો જ બહુ આરંભ પરિગ્રહત્વમ્ પદ થીં ઓળખાય છે, અને તેને જ નરકાયુ ના આસ્નવ કહેલા છે

🌣 આ મારું છે એવા મમત્વરૂપ સંકલ્પને પરિગ્રહ કહેલ છે અને આવા સંકલ્પને વશ અનેક ભોગોપભોગ સામગ્રી એકઠી કરવી કે એકત્રીકરણ માટે પ્રવૃત્ત થવું તેને આરંભ કહેલ છે તેની તીવ્રતા અર્થાત્ તે બંનેના ભાવની તીવ્રતા નરકાયુનો આગ્નવ છે.

📌 च- સૂત્રમાં મુકેલ च સમુચ્ચયને માટે છે

- च કાર થી कुणिमआहार તथा पञ्चेन्द्रियवध વગેરે નો પણ સંગ્રહ થશે તેવું પણ હારિભદ્રીય વૃત્તિમાં કહ્યું છે કેમ કે ત્યાં આપેલ સાક્ષીપાઠ ''महारम्भयाए महापरिग्गहयाए पञ्चिदिय वहेणं कुणिमाहारेणं - એ સ્થાનાંગ સૂત્રનો પાઠ છે માટે બાકીના બે અર્થો પણ સ્વીકૃત બની શકે છે

–સિઘ્ધસેનીય વૃત્તિમાં જણાવ્યા મુજબ च શબ્દ અનુવૃત્તિને માટે છે. તેના વડે कषायोदयात् तीव्रपरिणाम એટલું વાકય પૂર્વસૂત્રમાંથી ખેંચીને અહીં લાવવાનું છે અર્થાત્ કપાયોદય જન્યતીવ્ર પરિણામ થી પણ નરકાયુનો આસવ થાય છે. એવો અર્થ થશે

📌 नारकस्यायुषः- નારકના આયુનો [આસ્નવ]થાય છે

-નરક- એટલે પાપકર્મ કરતા જીવોનું રહેઠાણ તે નરક છે તે વાત અનાદિકાલ પ્રસિધ્ધ છે.

-આ નરકમાં થાય તે નારક અર્થાત્ નરકનો જીવ તે નારક

-- આયુષ: એટલે જીવન, ત્યાંના જીવનો ત્યાં રહેવાનો કાળ

-અર્થાત્ નરકના જીવોને નરકમાં રહેવાનો કાળતે नारकायुष्

✿ અહીં **આસવ શબ્દ** અનુવૃત્તિ થી સમજી લેવાનો છે. કેમ કે नारकायुष: એ ષષ્ઠી વિભક્તિના અંત વાળું પદ છે તેથી नारकास्यायुष: [નરકના જીવોના આયુનો] એવું પદ પ્રયોજેલ છે માટે આખુ વાકય બનશે नारकायुष: आम्रवा भवन्ति । [નરકાયુ નો આસ્નવ થાય છે]

🍫 નારકાયુના આસવ કે બંધના અન્ય હેતુઃ-

-(૧)સૂત્રોકત એવા બહુ આરંભ કે બહુ પરિગ્રહના ભાવથી નારકાયુનો આગ્નવ જીવને થાય છે-તદુપરાંત

-(૨)હિંસાદિ ક્રુર કામોમાં સતત પ્રવૃત્તિ

-(૩)બીજાના ધનનું અપહરણ કરવામાં આવે

-(૪)ભોગોના વિષયમાં અત્યંત આસકિત રહે

-(૫)[વૃત્યુકત]માંસાહાર અને પંચેન્દ્રિય વધ

-(૬)કૃષ્ણ લેશ્યાના પરિણામો કે રૌદ્રધ્યાન

-(૭)ખોટા સંકલ્પ-વિકલ્પોની સતત મનોપ્રવૃત્તિ

-(૮)તીવ્રતમ ક્રોધ-માન-માયા-લોભના પરિણામો

-(૯)પરસ્ત્રી ગમન વિષયક સતત આસકિત

-(૧૦)અભક્ષ્ય ભક્ષણને વિશે સતત પ્રવૃત્તિ

આ અને આવા લક્ષણ યુક્ત પરિણામ વાળો જીવ નરકાયુનો આસ્નવ કહે છે અર્થાત્ ભવાંતરમાં નરકમાં જવું પડે તેવા કર્મોને બાંધે છે.

📌 नरकायु-आसव-ग्रन्थान्तर थी

<mark>–લોકપ્રકાશ-સર્ગ:૧૦ શ્લોક-૨૬૦ પૂર્વાર્ધ</mark> તત્વાર્થસૂત્રની માફક અહીં એટલું જ કહ્યું છે કે મહાઆરંભ અને મહાપરિગ્રહ વાળો પુરુષ નરકાયુને બાંધે છે -निबध्नाति नारकायु महारम्भपरिग्रहः

--કર્મગ્રન્થ પહેલો-ગાથાપ૭-ઉત્તરાર્ધ-તથા વૃત્તિ

--बंधइ नरयाउ महारंभ-परिगहरओ रुदो

(૧)ઘણો આરંભ અને ઘણો પરિગ્રહ કરવાથી નરકાયુ બાંધે

(૨)રૌદ્ર પરિણામ કરવાથી નરકાયુ બાંધે

આઉપરાંતતેના વિવેચનમાં જણાવેલા કારણો અનુસાર પંચેન્દ્રિય જીવનો વધકરવાથી, માંસ ખાવાથી, વારંવાર કે અતિશય મૈથુનથી,બીજાનું ધન ધન છીનવી લેવાથી ,દુષ્ટ પરિણામો વગેરે-વગેરે કારણોથી જીવ નરકાયુ બાંધે

[ખાસનોંધઃ- તત્વાર્થ સૂત્રની શ્વેતામ્બરકે દિગમ્બર પક્ષની તમામ ટીકાઓ, કર્મગ્રન્થ, લોકપ્રકાશ આદિ સર્વે ગ્રન્થોમાં નરકાયુ ના જે જે કારણો બતાવ્યા છે તેમાં એક પણ સ્થાને એવું કોઇ પ્રત્યક્ષ લખાણ જોવા મળતું નથી કે **રાત્રિ ભોજન થી નરકાયુ બંધાય''** વળી આગમોક્ત એવા ચાર દ્વારમાં પણ -બહુ આરંભ, બહુપરિગ્રહ કુષ્ટિમ (માંસ)આહાર અને પંચેન્દ્રિયના વધનો જ ઉલ્લેખ છે તે વાત ખાસ લક્ષમાં રાખવી જેથી લોકહેરીથી-રાત્રિભોજન એ નરકનું પ્રથમ દ્વાર છે તેવા વિધાનો ન થઇ જાય]

🍫 નરકાયુ-સ્વરૂપ અને વ્યાખ્યાઃ-

તત્વાર્થ સૂત્રના આઠમાં અધ્યાયમાં સૂત્રકાર મહર્ષિ પોતે જે કર્મની આઠ પ્રકૃત્તિમાં એક આયુષ્ય કર્મને જણાવે છે જેની ચાર ઉત્તર પ્રકૃત્તિનો ઉલ્લેખ સૂત્રઃ૧૧માં કહે છે તે મુજબ-

-જે કર્મના ઉદયથી નરકગતિનું જીવન પ્રાપ્ત થાય તેને નરક આયુષ્ય કહે છે -આયુષ્ય કર્મને બેડી જેવું કહેલ છે કારણકે તે પૂર્ણકર્યા સિવાય જીવ અન્ય ભવને પ્રાપ્ત કરી શકતો નથી. તેથી નરકાયુ પણ જીવને બેડી જેવું જ છે. જધન્ય દશહજાર વર્ષથી લઇને ઉત્કૃષ્ટ ૩૩-સાગરોપમ પર્યન્તનું આયુષ્ય હોય છે અર્થાત્ આટલા વર્ષોની મર્યાદામાં જીવ 'નરકાયુનો ઉદય ભોગવે છે આ નરકોનો જીવ એટલો બધો દુઃખી હોય છે કે ત્યાં જીવવા કરતા મૃત્યુને વધુ પસંદ કરે છે તો પણ આયુષ્ય કર્મના અસ્તિત્વને લીધે તેની ઇચ્છા પૂર્ણ થતી નથી જયારે આયુ પૂર્ણ થાય ત્યારે જ નરકને યોગ્ય વૈક્રિય શરીરનો ત્યાગકરી જીવ બીજી ગતિને પ્રાપ્ત કરી શકે છે

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

आगम संदर्भाः-चउहिंठाणेहिं जीवा णेरतियत्ताए कम्मं पकरेति, तं महारम्भायाते महापरिग्गहयाते पंचिंदियवहेणं कुणिमाहरेणं कि स्था॰ स्था॰ स्था॰ ४-उ.४,सू.३७६-१

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

કર્મપ્રકૃત્તિ-आद्यो ज्ञानदर्शन.....आयु.....न्तरायाः **अ.६.सू.५** —नारकतैर्यग्योनमानुषदैवानि अ. ६-सू. ११

🕸 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

**સ્વરૂપ** - (૧)દ્રવ્યલોક પ્રકાશ સર્ગઃ૧૦-શ્લોકઃ૧૫૮ (૨)કર્મગ્રન્થ પહેલો ગાથા ૨૩ મૂળતથા વૃત્તિ **કારણો** (૧)કર્મગ્રન્થ પહેલો ગાથા પ૭-ઉત્તરાર્ધ મૂળ તથા વૃત્તિ (૨)દ્રવ્યલોક પ્રકાશ સર્ગઃ૧૦-શ્લોકઃ૨*૬*૦

🔲 [9]પદ્યઃ-

| - 9 - | બહુ આરંભી પરિગ્રહોને ગ્રહણ કરતાં કર્મથી |
|-------|-----------------------------------------|
|       | ન૨કગતિનું આયુ બાંધે શાસ્ત્ર સમજો મર્મથી |
|       | સૂત્રઃ૧૬ તથા ૧૭ બંનેનું સંયુક્ત પદ્ય છે |
| -2-   | નરકાયુ બંધાય અત્યારંભ પરિગ્રહે          |
|       | જવાનું થાય માયાથી તિર્યચે એમ નિશ્ચયે    |

[10]નિષ્કર્ષઃ- નરકગતિના દારુણ દુઃખોને જે મહા ભયંકર વર્શન શાસ્ત્રોમાં કહેવાયુ છે તે જોતા ભાગ્યેજ કોઇ જીવ નરકમાં જવાની ઇચ્છા કરે. વળી શાસ્ત્ર કથનાનુસાર ત્યાંના અત્યંત દુઃખોથી વ્યાકુળ બનેલો જીવ ક્ષણે ક્ષણે મરણને ઇચ્છે છે

આપણને આ સૂત્રમાં બે વાત મહત્વની જાણવા મળી છે

-(૧) નરકાયુનો આસ્નવ કઇ રીતે થાય ?

-(૨)નરકનો જીવ મરણને સતત ઇચ્છોતો પણ તેના આયુને પૂર્ણકર્યા સિવાય મરણ પામતો નથી

ત્યાં ગયા પછી મરવું તેતો આપશા હાથની વાત નથી પશ ત્યાં જવાનું ન થાય તેમ પ્રવૃત્તિ કરવી એ આપશા હાથની વાત છે સૂત્રકાર મહર્ષિએ નરકાયુના આગ્નવના જે કારશો અહીં જણાવ્યા તેને બરાબર સમજીને જો તેનાથી સતત દૂર રહેવા પ્રયત્નશીલ રહીએતો નરકાયુના બંધ થી બચી શકાય .શાશ્વત સુખને ઇચ્છતો જીવતો આયુષ્ય કર્મને જ તોડવા પ્રયત્નશીલ હોય પણ તે જયાં સુધી ન તુટે ત્યાં સુધી જો નરકમાં ન જવું હોયતો બહુ આરંભ અને પરિગ્રહ ને છોડવા જોઇએ એ જ આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ છે.



# અઘ્ચાચઃ૬-સૂત્રઃ૧७

🔲 [1] સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્રની રચનાનું પ્રયોજન 'તિર્યંચગતિના આસ્રવોને જણાવાવા' તે છે

🔲 [2]सूत्रःभूणः- माया तैर्यग्योनस्य

🗖 [3] सूत्रः पृथडः - मया तैर्यग् - योनस्य

[4] સૂત્રસારઃ- માયા તિર્યંચ આયુષ્યનો આસવ છે [અર્થાત્-તિર્યંચઆયુનો બંધ માયાથી પડે છે]

🗍 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

**માયા**-માયા,કપટ,કુટિલતા

**તૈર્યग્યોનસ્ય**-તિર્યંચ આયુષનો [આસ્રવ]

🗍 [6]અનુવૃત્તિઃ-(૧) स आम्रव: सूत्र. ६:२ થી आम्रव શબ્દ ની અનુવૃત્તિ આ સૂત્રમાં કરવી

(२)बह्वारम्भपरिग्रह-सूत्र. ६:१६ थी आयुष: शબ्द नी અनुवृत्ति

[7] અભિનવટીકાઃ- કર્મની આઠ પ્રકૃત્તિઓ પ્રસિધ્ધ છે. સૂત્રકાર મહર્ષિએ પણ તેનો ઉલ્લેખ આઠમા અધ્યાયના પાંચમાં સૂત્રમાં કરેલો છે તે આઠમાંની એક કર્મ પ્રકૃત્તિ તે આયુષ્ય કર્મ આ આયુષ્ય કર્મની ચાર ઉત્તર પ્રકૃત્તિ કહેલી છે. જેમાંની એક પ્રકૃત્તિ છે તિર્યંચાયુ. આ તિર્યંચાયુનો આસ્નવ કઇ રીતે થાય છે તે જણાવવા માટે આ સૂત્રમાં કહે છે કે -માયા વડે તૈર્યગ્યોન આયુષ્યનો આસ્નવ થાય છે

📌 मायाः-સૂત્રમાં પ્રથમ શબ્દ છે ' 'माया' 'છળ પ્રપંચ કરવો કે કુટિલ ભાવ રાખવો તે ' 'માયા''

–माया - शाठ्यं - वक्रता मनोवाक्कायिकी च

- માયા કષાય નામક ચારિત્ર મોહનીયના ઉદય થી આત્મામાં જે કુટીલ ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે તે માયા છે.

- માયાએ કષાયનો એક ભેદ છે આ માયા અનંતાનું બંધી, અપ્રત્યાખાની, પ્રત્યાખ્યાની અને સંજવલન એ ચારે સ્વરૂપે હોઇશકે છે

-૧ સંજવલન માયા-સંજવલની માયા વાંસની સોય સમાન છે.

વાંસની સોય કે ચીપ વાંકી થઇ ગઇ હોય તો તેને હાથ થી જ સીધી કરી શકાય છે તેવી જ રીતે જે માયા વિના પરિશ્રમે દૂર થઇ જાય તેને સંજવલની માયા કહે છે.

-૨-પ્રત્યાખ્યાનીઃ- આ માયા ગોમૂત્રિકા સમાન કહેલી છે જો ચાલતો બળદ મૂતરે તેની લીટી સીધી ન થાય, પરંતુ વાંકી ચૂકી જ થાય પણ હવાના ઝપાટાથી ઘૂળ ઉડીને તેના ઉપર પડે અગર તડકાથી સૂકાઇ જાય તો તે લીટીનું વાંકાચૂંકા પણું દૂર થઇ જાય છે, તે રીતે જેનો કુટીલ સ્વભાવ કે વક્રતા થોડાક પરિશ્રમ થી દૂર થઇ શકે તેવી માયાને પ્રત્યાખ્યાની માયા કહે છે. -૩ અપ્રત્યાખ્યાનીઃ- આ માયા ને ઘેટા ના શીંગડાની ઉપમા આપેલી છે ઘેંટાની શીંગનું વાંકાપણું ઘણી મુશ્કેલીથી અને અનેક ઉપાયોથી દૂર કરી શકાય છે તેવી જ રીતે માયા અત્યંત પરિશ્રમથી દૂર કરી શકાય તેને અપ્રત્યાખ્યાની માયા કહે છે.

-૪ અનંતાનુબંધી માયા - આ માયા વાંસની ગાંઠ સમાન છે વાંસની ગાંઠમાં રહેલું વાંકાચૂકાપણું કોઇપણ ઉપાયથી દૂર કરી શકાતું નથી તેવી જ રીતે જે માયા કોઇપણ ઉપાયે દૂર થઇ શકે નહીં તેને અનંતાનું બંધી માયા કહેલી છે

આવી ચાર પ્રકારની <mark>માયાનો અર્થતો કપટ અથવા સ્વભાવની વક્રતા જ છે મનમાં કાંઇ</mark> વચનમાં કાંઇ અને કાર્યમાં સાવ જૂદૂ જ હોવું તે માયા છે.

तैर्यग्योनस्यः- तैर्यग्योन એટલे तिर्थं व

તિર્યંચમાં કોનો કોનો સમાવેશ થાય છે?

-૧ એકેન્દ્રિય-પૃથ્વી,અપ્ તેઉ,વાયુ,વનસ્પતિ એ પાંચે

-૨ બેન્દ્રિય-સર્વે તિર્યંચ જ કહેવાય છે

-૩ તેન્દ્રિય-સર્વે પણ તિર્યંચ જ કહેવાય છે

-૪ ચઉરિન્દ્રિય-સર્વે પણ તિર્યંચ જ કહેવાય છે

-૫ પંચેન્દ્રિય-જળચર,સ્થળચર અને ખેચર ત્રણ ભેદે અર્થાત્ નારક-મનુષ્ય-દેવ

સિવાયના બધાંજ જીવો તિર્યંચ છે

- योनि યોનિ એટલે ઉત્પત્તિ સ્થાન,

-નારક,દેવ,મનુષ્ય વર્જિત જે યોનિ, તેમાં ઉત્પન્ન થયેલા જીવો તેને तिर्यग्योनम् જીવો કહ્યા છે.

-અહીં આ પદ ષષ્ઠ્યન્ત એટલા માટે મૂકેલ છે કે અહીં आम्रव શબ્દની અનુવૃત્તિ લેવાની છે. અર્થાત્ તિર્યग્યોનસ્યામ્રવા भवन्ति: । એવું વાકય અહીં અભિપ્રેત છે

📌 વિશેષઃ- તિર્યંચ ગતિના આસવો-સૂત્રોકત તથા વૃત્તિગત

-(સૂત્રોકત)માયા એ તિર્યંચ આયુનો આગ્નવ છે

-ધર્મ તત્ત્વના ઉપદેશમાં ધર્મને નામે ખોટું તત્વ મેળવી તેનો સ્વાર્થ બુધ્ધિથી પ્રચાર કરવો

-જીવનને શીલ સદાચાર થી દૂર રાખવું

-અસત્ય વચન તથા કુધર્મ દેશનાથી

-અતિ અનીતિ,કુડ-કપટ,માયા ચારાદિ કરવાથી

-નીલ કે કાપોત લેશ્યાના પરિજ્ઞામોથી

-બહુલતાએ આર્તધ્યાન કરવાથી

-મધ્યમ આરંભ પરિગ્રહાદિ કરવાથી

-ખોટા તાલ-માન કરવાથી

-અતિચાર ચારિત્ર,શીલ,વ્રતાદિના પાલનથી

-શબ્દ કે સંકેત થકી પરવંચના નું ષડયંત્ર રચવાથી

-બે વ્યક્તિ વચ્ચે કે પરના પરિણામમા ભેદ ઉત્પન્ન કરાવવાથી

-વર્શ,રસ,ગંધ વગેરે ને વિકૃત કરવાની અભિરૂચિ થી

-સંદ્ગુણલોપ અને અસંદ્ગુણના જણાવવાથી

-મરણ સમયે આર્તધ્યાન કરવાથી

આ અને આવા પ્રકારે માયાના અન્ય તમામ લક્ષણોથી જીવ તિર્યંચ ગતિના આયુષ્યનો આસવ કરે છે જેને લીધે ભવિષ્યમાં તે જીવને તિર્યંચગતિમાં જવું પડે છે.

🏶 અન્યગ્રન્થમાં તિર્યંચાયુનો આસવ કઇ રીતે છે?

-દ્રવ્યલોક પ્રકાશ સર્ગઃ૧૦ શ્લોકર ૬૦-ઉત્તરાર્ધ

–तिर्यगायुः शल्ययुकतो धूर्तश्चजनवञ्चक:

શલ્ય યુકત,ઠગારો,ધૂર્તમાણસ તિર્યંચનું આયુષ્ય બાંધે છે

-**કર્મગ્રન્થ પહેલા** ગાથા-૫૮ પૂર્વાર્ધ

''तिरयाउं गूढहियओ सढो ससल्लो तहा मणुस्साउ''

-અર્થાત્ ગૂઢહ્ર્ય -જેના હ્ર્દયની વાત કોઇ જાણી શકે નહીં, જેની જીભ મીઠી સાકર જેવી હોય અને અને હ્ર્દયમાં હળાહળ ઝેર ભર્યું હોય પોતાના દોષો તથા પાપકર્મોને છૂપાવવાની હંમેશા કોશિષ કરનાર તથા તેમાં પોતાની ચતુરાઇ માનનાર જીવ તિર્યંચના આયુષ્યનો બંધ કરે છે આ રીતે કર્મગ્રન્થકાર તિર્યંચાયુના આગ્નવ માટે મનુષ્યને આશ્રીને આટલા ગુણ કિ અવગુણ]જણાવે છે

गूढहिय-(૧)તે ગૂઢ હૃદયવાળો હોય છે

सढो-(૨)તે શઠ હોય [મુખમાં રામ-બગલમાં છૂરી જેવો]

ससल्लो-(3)તે શલ્ય વાળો હોય [મનમાં ઝેર ભરી રાખે]

-આવો જીવ પૃથ્વિકાયાદિ થી લઇને પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ પર્યન્તના તિર્યગ્યોની આયુના આગ્નવને કરે છે. અર્થાતુ તિર્યંચાયુ નો બંધ કરનારા કર્મો એકઠાં કરે છે

🔲 [8]સંદર્ભાઃ-

भागम संदर्भः-चउहिं ठाणेहिं जीवा तिरिक्खजोणियताए कम्म पगरेति माइल्लताते णियडिल्लताते अलियवयणेण कुडतुल कूडमाणेण रिस्था. स्था. ४-उ.४-सू.३७३-२

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

(१) आद्योदर्शन.....आयु...न्तरायाः सूत्र-८:५ - કર્भ પ્રકૃत्ति

(२)नारकतैर्यग्योनमानुषदैवानि-सूत्र ८:११ ५५ प्रકृत्ति

ጳ અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧)સ્વરૂપ-કર્મગ્રન્થ પહેલો ગાથા ૨૦,૨૩

(૨)સ્વરૂપ-દ્રવ્યલોક પ્રકાશ સર્ગઃ૧૦ શ્લોક ૧૫૮,૧૫૯

(૩)કારણો- દ્રવ્યલોક પ્રકાશ સર્ગઃ૧૦ શ્લોક ૨ ૬૦

(૪)કારણો- કર્મગ્રન્થ પહેલો ગાથા-૫૮ પૂર્વાર્ધ

🔲 [9]પદ્યઃ-

(૧) કપટભાવે આયુ બાંધે ગતિ તિર્યંચ જાતનું માનવતણું વળી આયુ બાંધે કહું છું ભલી ભાતનું

(૨) આ સૂત્રનું બીજું પદ્ય પૂર્વ સૂત્ર:૧ કમાં કહેવાઇ ગયું છે

[10]નિષ્કર્ષ-તિર્યંચ આયુ કર્મગ્રન્થકારે ભલે શુભાસવ કહ્યો હોય, તત્વાર્થ કારતો તેને અશુભાસવ જ કહે છે.આવો અશુભ આસવ થવામાં નિમિત્ત ભૂત વિષય હોય તો તે માયા છે અને આગમમાં કહેલ વિશેષ સ્પષ્ટ કથનથી- માયા,જૂઠવચન, કુડતુલકુ કડ માનાદિ છે.

હવે જયારે તિર્યંચાયુનો આસવ કઇ રીતે થાય તે વાતની જાણકારી મળી જ છે ત્યારે આવી આવી પ્રવૃત્તિઓ થકી વધૂને વધૂ અળગા થવું જેથી તિર્યંચગતિમાં જવાનો પ્રસંગ ન આવે અથવા ઓછો આવે તે આસૂત્રનો નિષ્કર્ષ છે.

આપણું મુખ્ય ધ્યેય તો પંચમી ગતિ અર્થાત્ મોક્ષ જ છે પણ જયાં સુધી મોક્ષ ન થાય ત્યાં સુધી દુગર્તિમાં ન જવાય તે પણ લક્ષ હોવાનું જ. આ દુર્ગતિ એટલે નરક અને તિર્યંચ ગતિ સૂત્રકાર મહર્ષિએ બંનેગતિના આસવો ને જણાવવા દ્વારા આપણને હેય પ્રવૃત્તિનું જ્ઞાન આપેલું છે માટે આ અને આવા પ્રકારની પ્રવૃત્તિઓના ત્યાગ કરવા વડે કરીને દુર્ગતિ કે અધો ગતિ અટકાવવી અને ઉર્ધ્વાગતિ માટે પુરુષાર્થ કરવો.

# 

# (અધ્યાયઃ૬-સૂત્રઃ૧૮)

🔲 [1]સૂત્રહેતુ:- પ્રસ્તુત સૂત્ર થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ મનુષ્ય ગતિના આગ્રવો ને જશાવે છે

🗇 [2] सूत्रःभूणः-\*अल्पारम्भपरिग्रहत्वं स्वभावमार्दवार्जवं च मानुषस्य

🔲 [3] सूत्रः ५ृथ५ः-अल्प-आरम्भ - परिग्रहत्वम्-स्वभाव-मार्दव-आर्जवं च मानुषस्य

🔲 [4]સૂત્રસારઃ- અલ્પ આરંભ, અલ્પ પરિગ્રહ, સ્વાભાવિક [અકૃત્રિમ]મૃદુતા

અને સ્વાભાવિક સરળતા એ મનુષ્ય [આયુના આસવ]છે.

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

अल्प-અલ્પ,ઓછો,થોડો

**આરમ્મપરિग्रहत्वम्-પૂર્વે સૂત્ર:૧** કમાં કહેવાઇ ગયેલ છે

स्वमाव-સ્વાભાવિક,અકૃત્રિમ

मार्दव-भूदता आर्जव-સરળતા

मानुषस्य-મનુષ્ય-આયુષના [આગ્નવછે]

🔲 [6] अनुवृत्तिः-

(१)स आम्रव: सूत्र. ६:२ थी आम्रव शબ्ध नी अनुवृत्ति क्षेवी

(२)बह्वारम्भपरिग्रह-सूत्र.६:१६ थी आयुषः शબ्ध नी अनुवृत्ति क्षेवी

[7] અભિનવટીકાઃ- જૂદા જૂદા આયુના આસવના વર્ષનમાં આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ મનુષ્યાયુનું વર્ષન કરે છે. મનુષ્યાયુનો ચાર કારણે આસવ થાય છે. અલ્પ,આરંભ,અલ્પ પરિગ્રહ,સ્વભાવિક મૃદુતા અને સ્વાભાવિક સરળતા

📌 अल्पः-થોડું,ઓછું, स्तोकः સાધારણ વગેરે

-પૂર્વે સૂત્રઃ૧૭માં નારકાયુના આસ્રવને માટે बहु શબ્દ પ્રયોજાયેલો હતો તેનાથી બિલકુલ વિપરીત પણે આ સૂત્રમાં अल्प શબ્દ સૂત્રકાર મહર્ષિએ યોજેલ છે.

-આ શબ્દ आरम्भ અને परिग्रह બંને પદો સાથે જોડવાનો છે તેથી अल्पारम्भ અને अल्प परिग्रह એવા બે પદો બનશે

–અલ્પ એટલે આવશ્યક અર્થાત્ જેટલો જરૂરી હોય તેટલો જ આરંભ પરિગ્રહ કરવો મતલબ અનર્થદંડ લાગે તેવો આરંભ પરિગ્રહ ન કરવો

अरम्मपरिग्रहत्वम्:- अल्प आरंल-परिग्रहत्वम् ४धेलं छे

-आत्मनो मन्द परिणामता आरम्भे परिग्रहे च અર્થાત્ આરંભ અને પરિગ્રહમાં આત્માનું મંદ પરિણામપણું

🌣 अल्पारम्भत्वम् - अल्पप्राणातिपातादि अनुष्ठायित्वम् ।

\*દિગમ્બર આમ્નાયમાં अल्पारम्भप्ररिग्रहत्वं मानुषस्य અને स्वभावमार्दवञ्च એ રીતે બે અલગ અલગ સૂત્રો બનાવેલ છે. 🌣 अल्पपरिग्रहत्वम् - अल्पेच्छता ।

પૂર્વે સૂત્રઃ૧૭માં बहुआरम्भत्व અને बहुपरिप्रहत्व ની વ્યાખ્યા કરેલી જ છે તેમાં आरम्भत्व અને परिप्रहत्व બહુપણાને બદલે અલ્પપણુ અહીંગ્રહણ કરવાનુંછે એટલો જ ફર્કછે.

🌣 પ્રાણીઓને દુઃખ થાય તેવી કષાય પૂર્વક ની પ્રવૃત્તિ તે આરંભ અને આ આરંભ પણાના ભાવની અલ્પતા તે **અલ્પ આરંભત્વ** 

🌣 આ વસ્તુ મારી છે અને હું તેનો માલિક છે એવો સંકલ્પ તે પરિગ્રહ અને આ પરિગ્રહ પશાના ભાવની અલ્પતા અલ્પ પરિગ્રહત્વ

🛠 स्वभावः- સ્વાભાવિક, અક્રત્રિમ

-स्वभावः सहजोधर्मः । न तु कृत्रिमम्

-આ શબ્દ मार्दव અને आर्जव બન્ને સાથે જોડવાનો છે. તેથી स्वभावमार्दव અને स्वभावार्जव આ રીતે પદો તૈયાર થશે

### 🍫 स्वभाव-मार्दवं:-

🌣 मार्दवं એટલે भूदुता मृदो: भाव: इति मार्दवम्

–પ્રકૃત્તિથી અર્થાત્ સ્વભાવિક પગ્ને જ જાતિ,કુળ,રૂપ,બળ, લાભ, બુધ્ધિ, શ્રુતાદિ સ્થાનોમાં ગર્વરહિત પણું અથવા મૃદુ પણું હોવું તેને માર્દવતા કહી છે

--स्वभावमार्दवं स्वभावजा एव भद्रता

-સ્વભાવિક જ ભદ્રિક પરિણામી હોવું તે

--માનના અભાવને માર્દવતા અર્થાત્ નમ્રતા કહે છે

-અહીં સ્વભાવિક માર્દવતા કહેવાનો આશય એ છે કે કોઇના સમજાવવા-કહેવાથી નહીં પણ આપ મેળે જ જીવનમાં નમ્રતા મૃદુતાનો ભાવ હોય તેને स्वभावमार्दवं કહ્યું છે

## 🏶 स्वभाव-आर्जवं:-

🍄 आर्जव्र એટલે ऋજુતા,સરળતા ऋजो: भाव:इति आर्जवम्

–પ્રકૃત્તિ થી જ અર્થાત્ સ્વભાવિક પણે જ યથાવસ્થિત મન-વચન-કાયાની વક્રતાનો અભાવ હોવો તે રૂપ સરળતા કે ૠજુતા ને આર્જવ કહ્યું છે.

–स्वभावार्जवं प्रकृत्यैव ऋजुता

-સ્વાભાવિક જ સરળ પણાનો જે ભાવે તે

-માયાના અભાવને ૠજુતા અર્થાત્ આર્જવતા કહે છે

-અહીં સ્વભાવિક માર્દવતા કહેવાનો આશય એ છે કે કોઇના કહેવા સમજાવવાથી નહીં પણ આપ મેળે જ જીવનમાં સરળતા ૠજુતાનો ભાવ હોય તેને स्वाभाव-આર્जવ કહ્યું છે

🍫 चः- સૂત્રમાં પ્રયોજાયેલ च શબ્દ અનન્તર કારણોના સમુચ્ચય ને માટે છે. અર્થાત્ સ્વભાવિક માર્દવતા કે આર્જવતા ઉપરાંત ના અન્ય આસ્રવોનો સમાવેશ કરવા च મુકેલ્છે

-च शब्दात् मिथ्यादर्शनातिविनीतत्वं सुखप्रज्ञापनीयता वालुझ्काराजिसद्दशरोषता स्वागताद्यभिलाषा स्वभावमधुरता लोकयात्रानुप्रहौ दासीन्यगुरुदेवताभिपूजा संविभागशीलता

અ。 ૬/૮

-**કર્મગ્રન્થ પહેલો ગાથા ગાથા ૫૮** —મणुस्साउ, पयइंइ तणु कसाओ दाणरुइ मज्झिमगुणो अ । પ્રકૃત્તિથી અલ્પ કષાય વાળો,દાનરુચિ વાળો,મધ્યમ ગુણવાળો જીવ મનુષ્યાયુનો આગ્નવ કરે છે

આવ તો હોય એવો સરળ સ્વભાવી પ્રાણી મનુષ્યાયુ બાંધે છે

सोडप्रडाश, सर्ग-१० श्लोडः २ ५ १-नरायुर्मध्यमगुण: प्रकृत्याल्पकषायक: दानादौ रुचिमान् जीवो बध्नाति सरलाशय: જेनाभां साधारश गुशोહोય प्रदृत्तिथी જ ઓછા કષાય હોય અને જેને દાનાદિમાં આનંદ

🏶 ગ્રન્થાન્તરમાં મનુષ્યાયુ આસવોઃ-

-મરણકાળે ધર્મધ્યાનદિ પરિણતિ

-ઇર્ષ્યા રહિત પરિણામો, સંતોષ વૃત્તિ

-હિંસા તથા દુષ્ટ કાર્યોથી વિરકિત

-પ્રવૃતાવા ખદ્રતા -ખદ્ર ાનવ્યાત્પ -રેતી ની રેખા સમાન ક્રોધાદિ અર્થાત્ અતિ પાતળા ક્રોધાદિ -સરળ લોક વ્યવહાર

-પ્રકૃત્તિથી ભદ્રતા -ભદ્ર મિથ્યાત્વ

-મધ્યમ પરિણામ અર્થાત્ વિષય કષાયની મંદતા

-ધર્મ ધ્યાન નો પ્રેમ અને પ્રવૃત્તિ

-કાપોત લેશ્યા ના પરિણામો

-અતિથિ સંવિભાગ-દાન દેવાની વૃત્તિ

-દેવ,ગુરુ પૂજાની વૃત્તિ

-ઉદાસીનતા અર્થાત્ સ્વભાવિક પાતળા કષાય

-લોકસેવાની સ્વાભાવિક વૃત્તિ-લોકયાત્રાનુંગ્રહ

-સ્વભાવમાં મિઠાશ કે મધુરતા

-જલ્દી સમજાવી શકાય તેવી સરળ પ્રકૃત્તિ -સ્વાગતાદિ-પ્રિયતા કે અભિલાષા

-મિથ્યા દર્શન હોવા છતાં અતિ વિનિત પશું

-સ્વભાવમાં સરળતા-મન,વચન,કાયાની યર્થાથ પ્રવૃત્તિ પ્રિયતા

-સ્વભાવમાં કોમળતા - આઠ પ્રકારના મદનો અભાવ કે અલ્પ મદ

-અલ્પ પરિગ્રહ-પરિગ્રહમાં અલ્પ મમત્વ હોવું

-અલ્પ આરંભ-આરંભ-સમારંભ કરવામાં અલ્પ પ્રવૃત્તિ

🕈 વિશેષઃ-મનુષ્યાયુના સૂત્રોક્ત તથા વૃત્યોક્ત આગ્નવો

-मानुषस्यायुषः आस्रवा भवन्ति ।

मानुषस्यः- મનુષ્યના [આયુના આસ્રવ થાય છે] -અહીં પૂર્વસૂત્રોથી आयुष: आम्रव શબ્દો ની અનુવૃત્તિ લેવાથી જ પૂર્શ વાકય બનશે

-- વ રાષ્ટ્રાત્ પ્રભાતમંદ્રતાદ્વા ગૃह્યન્ત

कापोतलेश्यापरिणामः धर्मध्यानेध्यायिता मध्यमपरिणामताश्च —च शब्दात् प्रकृतिभदुतादयो ग्रह्यन्ते 🔲 [8]સંદર્ભઃ-

🌣 આગમ સંદર્ભઃ-

(१)चउहिं ठाणेहिं जीवा मणुस्सताते कम्भं पगरेति तं जहा पगतिभद्दताते पगति विणीययाए साणुककोसयाते अमच्छरिताते । **कै स्था. स्था. ४,उ.४,सू.३७३-३** (२)वेणमाही पिकावादि वे उप पिदिपल्लमा व्हेंदि प्राणमं वोणिं काम मन्नाद प्राणिणे

(२)वेमायाहिं सिक्रवाहि जे नरा गिहिसुव्वया उर्वेति माणुसं जोणिं कम्म सच्चाहु पाणिणो रके उत्त . अ.७, गा. २.०

## 🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

- (१) आद्यो ज्ञान.....आयु.....न्तरायआ: अ.८, सू. ५
- (२) नारकतैर्यग्योनमानुषदैवानि अ.८, सू. ११

## ጳ અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

- સ્વરૂપ (૧)કર્મગ્રન્થ પહેલો ગાથા ૨૩ (૨)દ્રવ્યલોક પ્રકાશ સર્ગ ૧૦ શ્લોક ૧૫૮,૧૫૯ કારણો (૧)દ્રવ્યલોક પ્રકાશ સર્ગ ૧૦ શ્લોક ૨*૬*૧
  - (૨)કર્મગ્રન્થ પહેલો ગાથા -૫૮

🔲 [9]પદ્યઃ-

- (૧) આરંભ પરિગ્રહ અલ્પ ઘરતાં મૂદુતા ને સરળતા મનુજ ગતિનું આયુ બાંધે સુજ્ઞોમન ઘરી એકતા
- (૨) મૃદુતા ૠજુતા સ્હેજે, અલ્પારંભ પરિગ્રહ
   બંઘાય માનવી આયુ હોય જો ચાર તે ગુષ્

[10]નિષ્કર્ષઃ-મોક્ષેજવા માટે મનુષ્ય સિવાય ચારમાંથી બીજી કોઇ ગતિ નથી. જીવને મોક્ષે જવા મનુષ્યાયુનો આગ્નવ કરવો પડે અર્થાત્ મનુષ્ય ભવને પામવો પડે છે સૂત્રકાર મહર્ષિએ અહીં આ સૂત્ર થકી મનુષ્યનું આયુષ્ય કેમ બાંધવું તેના પરોક્ષ સૂચનો કરી દીધા છે અલબત્ત અહીં જે ઋજુતા અને નમ્રતા ની વાત કરી છે તે સ્વાભાવિક જ હોવી જોઇએ તેમ કહેલું છે. પણ માનો કે સ્વાભાવિક પણે જ નમ્રતા અને ઋજુતાનો ગુણ ન હોયતો કેળવીને પણ આગુણ પ્રતિ મનને વાળવું જયારે અલ્પારંભ-પરિગ્રહ એ તો આપણા પોતાના હાથની વાત છે. જેટલો આરંભ-પરિગ્રહ ઘટીશકે તેટલો ઘટાડતા જવું અર્થ દંડ થાય તેટલાંજ આરંભ પરિગ્રહથી જીવવું અને અનર્થ દંડના પાપોથી મુક્ત થવા જવું તે અલ્પારંભ પરિગ્રહત્વ આ ચારે વિષયોના પરિણામોમાં જેટલી સુધારણા તેટલો મનુષ્યાયુનો બંધ સારો પડે. તેમ માની પુરુષાર્થ થકી મનુષ્ય પણું મેળવી મોક્ષ માટે આગળ વધવું

# અધ્યાયઃ૬-સૂત્રઃ૧૯

[1] સૂત્રહેતુઃ- નરક, તિર્યંચ અને મનુષ્ય એ ત્રણે આયુના સમુદિત આગ્નવને જણાવવા માટે સૂત્રકારે આ સૂત્રોની રચના કરી છે

🔲 [2] सूत्रःभूणः- निःशीलवतत्वं च सर्वेषाम्

🗖 [3]सूत्रःपृथर्ड्ः-नि: - शील - व्रतत्वं .च सर्वेषाम्

[4] સૂત્રસારઃ-શીલરહિત પશું તથા વ્રતરહિતપશું એ [ઉક્ત નરક-તિર્યચ મનુષ્ય] બધાં [આયુષ્યનો આસવ] છે–[અર્થાત્ વ્રત અને શીલના પરિણામ થી રહિત જીવ નરકાદિ ત્રણે પ્રકારના આયુષ્યને બાંધી શકે છે]

🗇 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

निः शील-शीલરહિત

(निर) वत-प्रतरहित

त्व - ભાવમાં થતો પ્રત્યય છે त्व- પશું च - સમુચ્યય

सर्वेषाम्-નારક-તિર્યંચ-મનુષ્ય બધી ગતિનો [આસ્નવ કરે છે]

🔲 [6]અનુવૃત્તિઃ-

(१)स आम्नव: सूत्र. ६:२ थी आम्नव: शબ्ध नी અनुवृत्ति લेवी

(२)बह्लारम्भ...सूत्र.६:१६ थी आयुषः नी अनुवृत्ति क्षेवी

(૩)સર્વેષામ્ શબ્દથી સૂત્ર ક-૧ક ૧૭,૧૮ ત્રણેની અનુવૃત્તિ સમજી લેવી

□ [7] અભિનવટીકાઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિએ સૂત્ર -૧૬, ૧૭,૧૮ થકી નારક, તિર્યંચ અને મનુષ્ય આયુના આસ્રવોને અર્થાત્ તેને આયુના બંધ હેતુઓને જણાવ્યા પણ આ ત્રણે આયુષના સામાન્યથી આસ્રવ કે બંધ હેતુને જણાવવા પ્રસ્તુત સૂત્રની રચના કરી છે આ સૂત્રમાં જણાવ્યા મુજબ શીલરહિત પણું અને વ્રત રહિત પણું એ નરકાદિ ત્રણે આયુના આસ્રવનું કારણ છે.

🕈 નિઃઃ-આ નિર્ ઉપસર્ગ અભાવને સૂચવે છે

निर् એટલે નહીં. હવે પછી કહેવાનાર શીલ અને વ્રતની રહિતતા સૂચવવા માટે પૂર્વે निर् ઉપસર્ગ કહેવાયો છે

–निर् अभाववचन:

-આ ઉપસર્ગ પછીના બંને શબ્દો સાથે જોડવાનો છે તેથી નિ: શીજ અને નિર્વત એવા પદો બનશે

\* शीलः-વ્રતોની પુષ્ટિ માટે પાળવામાં આવતા બીજાં ઉપવ્રતો તે શીલ માટે પાંચ વ્રતોની પુષ્ટિ માટે કહેવાયેલ ત્રણ ગુણવ્રત અને ચાર શીક્ષાવ્રત એ સાતે ઉત્તરવ્રતોને શીલ્લ કહેવાય છે.

-સાધુઓને આશ્રીને વ્રતોના પાલન માટે જરૂરી પિંડ વિશુધ્ધિ ગુપ્તિ, સમિતિ,ભાવના વગેરે શીલ છે

-સાધુ-શ્રાવક બંને ઉક્ત વ્રતોને પાળવા માટે જે ક્રોધ લોભ આદિનો ત્યાગ કરે છે તેને પણ શીલ કહેવાય છે –शीलम् उत्तरगुणसम्पत् ।

🛠 वत- મૂળભૂત નિયમો કે મૂળગુણ પચ્ચક્ખાણો તે વ્રત

-પ્રાણાતિપાતાદિ નિવૃત્તિ તે વ્રત

-सूत्रકार स्वयं જણાવે છે કે हिंसानृतस्तेयाब्रह्मपरिग्रहेभ्यो विरतिर्वतम्-सूत्र-७:१

—व्रतम् मूलगुणम् भूળગુણ તે જ વ્રત જે સાધુઓને પાંચ મહાવ્રત રૂપે છે અને શ્રાવકોને પાંચ અधुવ્રત રૂપે છે

🔹 निःशीलवत - निःशील अने निर्वत

-શીલઅને વ્રત નું ન હોવું તેને નિ:शीलवत કહેવાય છે

-शीलरहितो इति नि:शील: शीक्षरखित

-व्रत रहितो इति निवर्तः -व्रतरिधत

💠 त्व-ભાવમાં થતો આ એક પ્રત્યય છે

-નિઃશીલ પશાનો-શીલ રહિત પશાનો જે ભાવ તે -नि: शीलत्व

--નિવ્રત પશાનો -વ્રતરહિત પશાનો જે ભાવ તે નિર્વ્રતત્વ

- આત્મામાં રહેલા શીલરહિતતા તથા વ્રતરહિતતાના જે ભાવો તેને અહીં નિઃશીલવ્રતત્વમ્ પદથી ઓળખાય છે

- निःशीलवतत्वम् એટલે निःशीલપशुं अने निव्रतपशुं

🏶 च- च શબ્દ ઉપરોક્ત ત્રણે પૂર્વ સૂત્રના સમુચ્ચયના માટે છે

—च શબ્દ અધિકાર પ્રાપ્ત આસ્રવોના સમુચ્ચયને માટે છે તેનો અર્થ એવો નીકળી શકે છે કે આરંભ અને પરિગ્રહ પણાનો ભાવ તથા શીલ અને વ્રત રહિત પણું તેનાથી નારકાદિ ત્રણે [સર્વે]ગતિ ઓનો આસ્રવ થઇ શકે છે

🛠 सर्वेषाम्:- सर्वेषाम् શબ્દ થી સામાન્ય રીતે બધી ગતિઓનો [આગ્નવ]એવો અર્થ નીકળી શકે પણ અહીં ભાષ્યમાં નરક,તિર્યંચ મનુષ્ય એ ત્રણે ગતિઓના આગ્નવનું સ્પષ્ટ કથન છે.

—नारकतैर्यग्योनमानुषाणाम्

–सर्व શબ્દ આ ત્રણે ગતિઓના સર્વનામ રૂપે વપરાયો છે

પ્રશ્નઃ- શીલવ્રત ની રહિતતા એ જેમ નરકાદિ ત્રણે ગતિના આયુષ્યનો આસ્રવ છે તેમ દેવગતિના આયુષ્યનો પણ આસ્રવ છે કારણ કે ભોગ ભૂમિમાં ઉત્પન્ન થયેલા યુગલિકો નિયમા દેવલોક માં ઉત્પન્ન થાય છે

આ યુગલિકોને શીલના અને વ્રતના પરિણામો નો અભાવ હોય છે તો અહીં શીલ અને વ્રતના અભાવે ત્રણજ આયુષ્યના આસ્રવ કેમ કહ્યા?

, **સમાધાનઃ**- આ પ્રશ્નમાં વિભિન્ન ટીકાકાર કે વિવેચકો એ જૂદા જૂદા મંતવ્યોને પ્રગટ કરેલા છે -સૂત્રમાં सर्वेषाम् ૫દ છે આ ૫દથી જૂદા જૂદા આયુષ્યનું ગ્રહણ કરવાનું છે તે વાત નિશ્ચિત છે.

- પ્રસ્તુત પ્રશ્ન મુજબ તેનો અર્થ નારકાદિ ત્રણે ગતિ કરવી કેચારે ચાર ગતિનું પ્રહણ કરવું તે છે. - સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં સૂત્રકાર મહર્ષિ નરકાદિ ત્રણ ગતિનું જ સ્પષ્ટ કથન કરે છે તે વાત નિર્વિવાદ છે

-દિગમ્બર ગ્રન્થોમાં સર્વાર્થ સિધ્ધિ તત્વાર્થવૃત્તિ અદિચાર ગતિનું સૂચન છે. જયારે (રાજવાર્તિક)તત્વાર્થવાર્તિકમાં તથા શ્લોક વાર્તિકમાં સર્વ પ્રથમ તો ત્રણ ગતિનો જ અર્થ કર્યો છે [જીઓતત્વાર્થ વાર્તિક હિનેદસાર પૃ.૭૨૦ લીટી ૧૧ શ્લોક વાર્તિક ખંડઃ ૬ પૃ.૫૨૦] પણ પછી આગળ દેવાયુ નું ભોગ ભૂમિ ની અપેક્ષાએ ગ્રહણ કરેલ છે

- હારિભદ્રીય ટીકામાં નારકાદિ ત્રણ આયુષ્યની જ વાત છે –સિધ્ધસેનીય ટીકામાં આ પ્રશ્નના અનુસંધાને આગમાનુસાર ચોથા આયુના આસવનો નિર્ણય કરવાનો સૂચવે છે.

તારણઃ-

(૧)પ્રશ્ન સત્ય છે યુગલિકો વ્રતરહિત છે અને દેવલોકમાં ઉપજે છે

(૨)સૂત્રકાર જયારે પોતે જભાષ્ય રચના કરે છે ત્યારે તેની કોઇ ભૂલ હોઇ શકે તેમ માનવું કે વિચારવું સર્વથા અનુચિત છે

(૩)જો सर्वेषाम् શબ્દથી ચારે ગતિનું ગ્રહણ કરીએ તો-તો ઉપરોકત પ્રશ્નનું સમાધાન થઇ જ જશે કે શીલ અને વ્રતના અભાવે દેવ ગતિનું પણ આયુષ્ય બંધાય, માટે યુગલિકો ને શીલ-વ્રતના અભાવે બંધાતા દેવગતિના આયુષ્યમાં કોઇ વિરોધ નથી. વળી આગમમાં ચારે ગતિના આયુનો પાઠ મળે છે

(૪)પરંતુ જો ભાષ્યકૃત વ્યાખ્યાનુસાર જ ચાલીએ તો આગમ પાઠ ઉપરાત કે તેના સિવાય કોઇ અલગ પાઠ કે માન્યતા હોવી જ જોઇએ તે મુજબ નીચેના તર્કો સંભવી શકે

–(क) ફક્ત ભોગભૂમિના જ મનુષ્યોને આ વાત લાગુ પડે છે પણ સર્વસાધારણ રીતે લાગુન પડતી હોવાથી ત્રણ ગતિનાજ આસ્નવનું સૂચન હોય

– (ख)શીલ અને પ્રવ્રત સહિત તો દેવાયુજ બંધાવાનું છે તે નફકી છે કેમ કે સમકિત ની હાજરીમાં જો આયુનો બંધ પડે તો દેવાયુજ હોય તેથી વિપરીત વિચારણા કરતા શીલ અને વ્રતરહિતતા થી નારકાદિ ત્રણ આયુનો આસવ થાય તેમ સમજી લેવું જોઇએ અર્થાત્ ત્રણ ગતિના વિધાનથી ચોથી ગતિમાં શીલ-વ્રત સહિતતાથી દેવપણાનું સૂચન મળે છે તેમ માનવું

–(ग) જો સૂત્રકારને ચારે ગતિ ઇષ્ટ હોતતો આ સૂત્રની રચના દેવાયુના આસ્રવ માટેના સૂત્રઃ૨૦ પછીજ કરી હોત અર્થાત્ આ સૂત્રનો ક્રમ હવે પછીના એક સૂત્ર પછી રાખ્યો હોત પણ તેમ નથી કર્યુ માટે સૂત્રકારને ત્રણગતિજ ઇષ્ટ છે દેવાયુનો આસ્રવ ઇષ્ટ નથી તેવું પણ શક્ય છે

-વિદ્વાનો એ આગમાનુસાર યથાયોગ્ય નિર્જય કરવો

-યુગલિકોને થતો દેવાયુનો આસવ-અપવાદ હોવાથી વિવક્ષા ન કરી હોય તેવું પણ બની શકે 🔲 [8]સંદર્ભઃ-

आગમ संદर्भः- एगंबालेणं मणुस्से नेरइयाउयंपि पकरेइ तिरियाउयंपि पकरेइ मणुस्साउयंपि पकरेइ देवाउयंपि पकरेइ क भग. श.१,उ.८,सू. ६३

-સૂત્રપાઠ સંબંધઃ- एगंतबाल એટલે શીલ અને વ્રત રહિત એવો

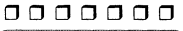
🔲 [9]પદ્યઃ-

- (૧) શીલરહિત સર્વઆયુ બાંધતા જીવ સર્વદા દેવાયુબન્ધન હેતુને નિસુણી હણો સવિ આપદા
- (૨) શીલવ્રત વિહોણા જે અલ્પારંભાદિ થાય તે
   મોક્ષોપાય નહીંથાતા આયુ બંધનહીં પડે

[10]નિષ્કર્ષઃ-સૂત્રકાર મહર્ષિ શીલ અને વ્રત રહિતતા એ બંનેને નરકાદિ ગતિનો આગ્નવ કહેછે. સૂત્ર તથા ભાષ્ય બંને ને આધારે નરક-તિર્યંચ-મનુષ્ય ત્રણ ગતિજ ઇષ્ટ છે છતાં કદાચ ચારે ગતિના આયુનો આગ્નવ થાય છે તેવો મત સ્વીકારી લઇએ તો પણ નિષ્કર્ષ તારવણીમાં કોઇ મુશ્કેલી પડશે નહીં

આપણો આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ એકજ છે કે જો શીલ અને વ્રત રહિતતા હોય અર્થાત્ શીલ અને વ્રતનો અભાવ હોય તો આયુષ્યનો આસવ થાય એ વાત સુનિશ્ચિત જ છે

જેમને મોક્ષનો ઉપાય કરવો છે એટલે કે કોઇ ગતિનું આયુષ્ય બાંધવું જ નથી તેમના માટે આ સૂત્ર દીવાદાંડી સમાન છે કેમ કે આ સૂત્ર થકી પરોક્ષ સૂચના મળે છે કેશીલ અને વ્રતથી યુકત કે વ્રત વડે પરિવ રેલો મનુષ્યજ કોઇપણ પ્રકારના આયુષ્યના આસવ થી મુકત બનવા જેટલી ક્ષમતા ધરાવે છે. માટે આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ એટલો જ કે शील-व्रतत्वम् એજ જીવનમાં મંત્ર બનાવીને સર્વે ગતિનો રોધ કરવો.



# (અધ્યાયઃ૬-સૂત્રઃ૨૦)

[1] સૂત્રહેતુઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિ આ સૂત્રની રચના થકી દેવાયુના આસવોને જણાવવાનું કે પ્રયોજન રાખે છે

🔲 [2] सूत्रःभूणः-सरागसंयमसंयमासयमाकामनिर्जराबालतपांसि देवस्य

🔲 [3] सूत्रः पृथईः - सरागसंयम - संयमासंयम - अकामनिर्जरा - बालतपांसि देवस्य

[4] સૂત્રસારઃ- સરાગસંયમ, સંયમાસંયમ, અકામનિર્જરા અને બાલતપ એ દેવના [આયુષ્યના આસવ] છે

🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

सरागसंयम- રાગ સહિતનો સંયમ संयमासंयम- દેશવિરતિ, આંશિક સંયમ સ્વીકારવો તે अकामनिर्जरा-નિર્જરાના હેતુ રહિત થતી નિર્જરા बालतप- મિથ્યાદ્રષ્ટિઓનો જે તપ તે અગ્નિ પ્રવેશ આદિ देवस्य- દેવના [આયુનો આસ્નવ થાય] ] [6]અનુવૃત્તિઃ-(૧)स आम्रव: શબ્દની અનુવૃત્તિ (२)बह्वारम्भपरिग्रह. सूत्र. ६:१६ आयुष: नी अनुवृत्ति

[7] અભિનવટીકાઃ- કર્મની આઠ પ્રકૃતિમાં એક પ્રકૃતિ આયુષ્ય કર્મની છે જેની ચાર ઉત્તર પ્રકૃતિ કહેવામાં આવેલી છે. નારક તિર્યંચ મનુષ્ય અને દેવાયુ. પ્રસ્તુત સૂત્ર થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ અહીં દેવોના આયુનો આગ્નવ કઇ રીતે તે વાતને જજ્ઞાવે છે

सरागसंयमः- પંચમહાવ્રત રૂપ સંયમ ગ્રહણ કર્યા પછી કષાયના કંઇક અંશો બાકી રહેલા હોય તેને સરાગસંયમ કહેવાય છે

સંજવલ લોભાદિ કષાયો તે રાગ છે, રાગથી સહિતતે સરાગ અને સંયમ એટલે પ્રાણિતિપાત આદિ પાપોથી નિવૃત્તિ. આવો રાગ સહિતનો સંયમ તે સરાગસંયમ.

🌣 સંયમ છતાં તેમાં રાગ-દેષની પરિણતિ થઇ જાય તેથીતે પ્રમાદ સહિત હોવાથી આગ્નવ બને છે

✿ સંસારના કારણોના વિનાશ કરવામાં તત્પર હોવા છતાં હજી જેની સંપૂર્ણ અભિલાષા નષ્ટ થઇ નથી એવા શ્રમણો સરાગ કહેવાય છે આવા સરાગીના સંયમને સરાગ સંયમ કહે છે અથવા તો હજી વીતરાગ સંયમ ગુણઠાણે પહોંચ્યા નથી માટે સરાગસંયમ છે

🌣 સંયમ,વિરતિ નિયમ અને વ્રત એ બધાં પર્યાયવાચી શબ્દોછે.

– વ્રતતી વ્યાખ્યા અ.७-સૂ.१- हिंसानृतस्तेयाब्रहमपरिग्रहेभ्यो विरति र्वतम् મુજબ હિંસા જૂઠ ચોરી અબ્રહ્મ પરિગ્રહથી અટકવું તેને વ્રત કહેલ છે અર્થાત્ આ વ્રત એ જ સંયમ છે

સમ્યગ્જ્ઞાન પૂર્વકની વિરતિ તે પણ સંયમ છે

- संयमनं संयमः सम्पूर्वात् यमेः भावसाधनम् (इति) संयम

–रागः- સંજવલન કષાયના સહવર્તીપશાને રાગ કહે છે

- આ રાગ સહિતનો સંયમ તે સરાગ સંયમ કહેવાય છે

🌣 संयंमः विषयकषायोरुपरमः

विरति: सम्यग्ज्ञानपूर्विकाप्राणतिपातादिनिवृत्ति:

नियम - संयम,विरति व्रत इति अनर्थान्तरम्-एकार्थक शब्दाः

सरागः सह रागेण (अर्थतः संज्वलनकषायः) संयमः

આવો રાગ સહિત સંયમ તે સરાગ સંયમ

📌 संयमासंयमः-દેશ વિરતિ ધર્મ તે સંયમાસંયમ

ጳ જેમાં આંશિક સંયમ હોય અને આંશિક અસંયમ હોય તે

હિંસા,જૂઠ,ચોરી અબ્રહ્મ તથા પરિગ્રહ થકી અલ્પાંશે વિરતિ ગ્રાહણ કરવામાં આવે તો તેને સંયમાસંયમ કહે છે. કેમ કે તેમાં કિંચિંત્ વિરતિ છે અને કિંચિત્ અવિરતિ પણ છે. શ્રાવકના વ્રતોને સંયમાસંયમ કહે છે

આ સંયમાસંયમ માં ગ્રહેશ કરાયેલા વ્રતને અશુવ્રત કહે છેકેમ કે સાધુના મહાવ્રત હોય તે અપેક્ષાએ આ અશુ છે માટે અધ્યાયઃ૭ સૂત્રઃ૨ देशसर्वतोऽणुमहती મુજબ देश થી ગ્રહે થવાને લીધે તેને अणुव्रत કહ્યા અને આ અશુવ્રત ગ્રહેશ તે સંયમાસંયમ સંયમાસંયમ-દેશવિરતિ -અશુવ્રત-સ્થૂલ વ્રત આદિ એકાર્થક શબ્દો છે अकामनिर्जराः-જેમાં નિર્જરા કરવી તે હેતુ ન હોય પણ આપમેળે જ કર્મનો ક્ષય થાય તે અકામ નિર્જરા

ં પોતાની ઇચ્છા વિના, પરતંત્રતાથી કે બીજાના આગ્રહથી જે પાપથી અટકવું તે અકામ નિર્જરા

🌣 કામ એટલે ઇચ્છા અને નિર્જરા એટલે કર્મનો ક્ષય. જો સ્વ ઇચ્છા પૂર્વક કર્મોનો નાશ થાય તો તે સકામ નિર્જરા કહેવાય અને ઇચ્છાવિના કર્મોનો નાશથાયતોતેઅકામનિર્જરા કહેવાય

🌣 પરાધીન પણે અગર અનુસરણ ખાતર જે અહિતકર પ્રવૃત્તિ નો કે આહાર આદિનો ત્યાગ થવો તે અકામ નિર્જરા કહેવાય છે

🌣 ભૂખ,તરસ,ભૂમિશય્યા,મળ ધારણા,સંતાપ,પરિતાપ,ઠંડી,ગરમી વગેરે જેલના કેદી કે ગ્રાહકના લોભમાં પડેલ દુકાનદાર ની જેમ કે સાધન-સગવડ અભાવે સહેવા વગેરેને અકામ નિર્જરા કહેલી છે.

🌣 पराधीनतयानुरोधाच्चाकुशालनिवृत्तिराहादि निरोधश्च-अकाम निर्जरा ।

🌣 अपेक्षापूर्वाकारिता यत्रानुष्ठाने साऽकामनिर्जरा, अबुद्धिपूर्वाइत्यर्थ: ।

ં ઇચ્છા વિના અથવા વ્રત ધારણ કર્યા વિના જ પરાધીનતા આદિને વશ ભોગ કે ઉપભોગ રૂપ વિષય ના છૂટી જવા છતાં સંક્લેશ પરિણામો ન થવા અર્થાત્ સમપરિણામથી કપ્ટોને સહન કરવાતેને અકામ નિર્જરા કહી છે

बालतप-भिथ्यात्वना કारण અને મોક્ષમાર્ગમાં ઉપયોગ ન થનાર કાયક્લેશ આદિ प्रतोनुं ઘારण કરવું તે બાળતપ છે

🌣 મિથ્યાદ્રષ્ટિ તાપસ,સંન્યાસી પાશુપાત,પરિવ્રાજક, એકદંડી, ત્રિદહડી વગેરેના અસમ્યક્ તપને બાળતપ જ કહેવાય છે

વિવેક વિના જે અગ્નિ પ્રવેશ, જળપ્રવેશ, પર્વત પ્રપાત, વિષભક્ષણ, અનશન આદિ દેહદમનને બાળતપ કહે છે

बालो मूढो इति अन्धन्तिरम् । तस्यतपोबालतपः

🌣 મિથ્યાદ્રષ્ટિઓનો સમ્યક્ જ્ઞાન વિહિન તપ તે બાળતપ છે

બાળ એટલે સત્વાવબોધથી પરાઙ્મુખ અથવા વિપરીત ચિત્તવાળો પણ કહેવાય છે તેઓની અતત્વમાં તત્વાભિનિ વેશ પ્રવૃત્તિ પૂર્વક જે તપ થાય તેને બાળતપ કહે છે.

ં બાળ એટલે સન્માર્ગ પ્રતિપાદન અથવા સકલ કર્મક્ષય માં અસમર્થ આવા બાળ અર્થાત્ મૂઢનું ધર્મને માટે અગ્નિમાં કૂદી પડવું ધર્મબુધ્ધિએ પર્વત,ગિરિશિખર આદિ ઉપરથી જે પડવું , ધર્મને માટે નદીમાં ડૂબી જવું આદિ અનેક પ્રકારે જે પ્રવૃત્તિ તે બાળતપ છે

देवस्याः- देव નરકાદિ ચાર ગતિમાંની એક ગતિતે દેવગતિ, આ દેવગતિને પામેલો જીવ તે દેવ કહેવાય

–અહીં આયુષ: અને આમ્નવ: શબ્દની અનુવૃત્તિ સમજી લેવી

--તેથી देवस्य आयुषःआस्रवः भवति એવું વાકય થશે અર્થાત્ દેવના આયુનો આસ્રવ થાય છે 📌 विशेषः- દેવગતિનો આસ્રવ-સૂત્રોકત તથા વૃત્યોકત રીતેઃ- ૧૨૨

- રાગયુક્ત સંયમ વ્રતના પાલનથી - દેશવિરતિ ધર્મ રૂપ શ્રાવક ધર્મના પાલનથી -નિર્જરાની બુધ્ધિ રહિત પજ્ઞે કર્મનો ક્ષય કરવાથી

-મિથ્યાદ્રષ્ટિ નો બાળતપ કરવાથી

- કલ્યાણ મિત્રનો સંપર્ક રાખવાથી વંકચૂલ માફક

-જિનવાણી રૂપ ધર્મના શ્રવણથી

-દાન,શીલ,તપ અને ભાવ રૂપ ચતુર્વિધ ધર્મથી

-શુભ લેશ્યાના પરિણામો થી

- અવિરતિ સમ્યગ્દર્શન ના પ્રભાવથી

- સુપાત્રે અન્ન,વસ્ત્ર,પાત્ર આદિના દાનથી

-ધર્મ પરત્વેના અવિહળ રાગથી

-જિનાલય, ઉપાશ્રય આદિ આયતન સેવાથી

-મરણકાળે ધર્મ ઘ્યાન રૂપ પરિણતિ થી

આ અને આવા પ્રકારે સરાગ સંયમાદિ કારણોથી દેવાયુનો આગ્નવ થાય છે

📌 ગ્રન્થાન્તર થી દેવાયુનો આસવઃ-

-દ્રવ્યલોક પ્રકાશ-સર્ગઃ ૧૦ શ્લોક-૨૬૨

चतुर्थादि गुणस्थान वर्त्तिनोऽकामनिर्जराः

जीवा बध्नन्ति देवायुस्तथा बालतपस्विनः

-ચોથા કે એથી ઉપરના ગુણ સ્થાને વત્તર્તા

- અકામ નિર્જરાવાળા અને 👘 -બાળતપસ્વી ઓ

આ ત્રણ પ્રકારના જીવો દેવાયુષને બાંધે છે. અર્થાત્ દેવને યોગ્ય આયુષનો આસ્નવ કરનારા હોઇ શકે છે.

-કર્મગ્રન્થ પહેલો-ગાથા ૫૯ પૂર્વાર્ધ

अविरयमाइ सुराउं बालतवोऽकामनिज्जरो जयइ

-અવિરતિ આદિ-સમ્યગ્દ્રષ્ટિ મનુષ્ય તથા તિર્યંચ,દેશ વિરતિ ઘર અર્થાત્ શ્રાવક -તિર્યંચ અને સરાગી સંયમી

-બાળતપ-અજ્ઞાન પણે કાય ફ્લેશાદિ તપ કરતો મિથ્યાદ્રષ્ટિ

-અકામ નિર્જરા-કર્મની નિર્જરાનો ભાવ ન હોય છતાં કર્મક્ષય પામે તો

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

अश्वभ संहर्भः- चउहिं ठाणेहिं जीवा मणुसात्ताते कम्भं पगरेति तं जहा-सरागसंजमेणं संजमासंजमेणं बालतवो कम्मेणं अकाभणिज्जराए श्विस्था-स्था. ४, उ.४, सू. ३७३/४

—वेमाणियावि...जह सम्मदिठ पत्नतसरवेज्जावासाउयकम्म भूमिग गब्भवक्कंतिय मणुस्सेहिंमो उवज्जंति किं सजत समदिष्ठि हितो असंज्जय सम्मदिहिंठीप ज्जतएहिंतो संजयासंजव सम्मदिठ्ठीपज्जत्त संखेजाहिंतो उववज्जंति । गोयमा तीहितो वि उववज्जति एवं जाव अच्चुगोकप्पो अध्य प्रज्ञा. प. ६-सू. ☆ तत्वार्थ संदर्भः-(१)व्रत (संयम) सूत्र. ७:१ हिंसानृतस्तेयाब्रह्मपरिग्रहेभ्यो विरतिर्व्रतम् (२)अधु महा- अ.७-सू.२ देशसर्वतोऽणुमहनी (३)प्रशृत्ति - अ.८-सू.१ आद्योज्ञान...आयु...न्तरायाः (४)प्रशृत्ति - अ.८-सू.११ नारकतैर्यग्योनमानुषदैवानि ॐ अन्य प्रन्थ संदर्भः-(१)स्व३५ - इर्म्यलेक् प्रहेश र्शाया-२३ (२)स्व३५ - इर्व्यलोक् प्रहाश सर्गः९० श्लोक् ९५८-९५८ (३)झरख - इत्यलोक् प्रकाश सर्गः९० श्लोक् -२५२ (४)झरख - इर्म्यलेक् प्रहेश राधा सर्गः९० श्लोक् -२५२ (४)झरख - इर्म्यलेक्ष्य पहेलो जाथा-५८ पूर्वार्ध [] [9]पद्यः-(१) सराग संयम देशविरति अक्षम निर्श्वर ભावना जाखतपसी ४५२ इरतां आयु जांधे देवना

(૨) સંયમ તપ બંનેય મુખ્ય કારણ મોક્ષનાં
 હોય સરાગતા તેમાં તો તો દેવગતિ તિહાં

[10]નિષ્કર્ષઃ- દેવગતિના આયુના આસવને જણાવતા આ સૂત્રમાં જે-જે કારણો કહ્યા તે સાવધાની થી વિચારતા આપણને સુંદર નિષ્કર્ષ પ્રાપ્ત થાય તેમ છે. જો જીવ સમ્યક દ્રષ્ટિ હોય, મોક્ષની ઇચ્છા રાખતો હોય તા તેને આ નિષ્કર્ષ ખૂબજ ગમશે જો દેવલોકના સુખો જ જોઇતા હોય તો તો સૂત્રકાર મહર્ષિએ પોતે ઉપરોક્ત ચાર કારણ જણાવેલા જ છે આપણે એવા ઉર્ઘ્વલોકની અપેક્ષાથી અહીં નિષ્કર્ષ તારવયો છે કે જેનાથી ઉર્ધ્વકોઇ લોક

હોયજ નહીં. તો અહીં જે ચાર કારણો કહ્યા છે તેચારે થી વિપરીત વિચારણા કરવી પડશે -બાળતપ ને બદલે એવો સમ્યક્તપ કરવો કે જે સમ્યક્દર્શન જ્ઞાન અને ચારિત્ર ને પ્રગટ કરનારા થાય

-અકામ નિર્જરા ને બદલે સકામ નિર્જરા કરવી કે જે નિર્જરા કર્મોનો સર્વથા ક્ષય કરાવનારી થાય

-સંયમા સંયમ દેશવિરતિ- ને બદલે સર્વવિરતિ ગ્રહણ કરવી જેથી સર્વથા વિરત થયેલો જીવ પ્રવૃત્ત ન થાય

-સરાગ સંયમ માં પણ સંજ્વલન કષાય રૂપ રાગ પડેલો છે તેને સ્થાને વીતરાગ-સંયમ અર્થાત્ ૧૩મું સયોગી કેવળી ગુણ સ્થાનક પ્રાપ્ત કરવા પ્રયત્ન કરવો જેથી સરાગ માંથી રાગ રહિત સંયમ ને પામી શકાય

અર્થાત્ દેવગતિના આયુનો આસ્નવ એ પણ કર્માસ્રવ જ છે આપણે આસ્નવને સર્વથા હેય માનીને મોક્ષને પામવો જે, આસ્નવ જ અટકાવવો હોય તો ઉપરોકત ચારે કારણોને નિવારવા સતત પ્રયત્નશીલ રહેવું.

# (અધ્યાયઃ૬-સૂત્રઃ૨૧)

🔲 [1] સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ અશુભ નામકર્મ ના આગ્નવોને જણાવે છે.

🔲 [2] भूत्रःभूणः- योगवक्रता विसंवादनं चाशुभस्य नाम्न:

🔲 [3]सूत्र:पृथड्:-योग - वक्रता - विसंवादनं - च अशुभस्यनाम्न:

🔲 [4]સૂત્રસારઃ-[મન,વચન અને કાયા એ ત્રણે]યોગોની વક્રતા [અર્થાત્ કુટીલ

પ્રવૃત્તિ] અને વિસંવાદન [અન્યથા પ્રરૂપણ એ] અશુભ નામકર્મના [ આસવ] છે

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

योगवकता-भन, વચન અને કાયા એ ત્રણેની કુટીલ પ્રવૃત્તિ विसंवादन-અન્યથા પ્રરૂપણા કરવી च - સમુચ્ચય अशुभस्यनाम्न: અશુભ નામકર્મનો [આગ્નવ]

[6] અનુવૃत्तिः-स आम्रवः सूत्र-६:२ थी आम्रवशબ्દની અનુવૃત્તિ અહીં ચાલે છે
[7] અભિનવટીકાઃ-તત્વાર્થ સૂત્રના આઠમા અધ્યાયમાં સૂત્રકાર મહર્ષિ એ કર્મની

[7]આભાષાયટાકા. રાતવાય સૂત્રમાં આઠતા ડાવ્યા રહ્યા રહ્યા પ્રાપ્ય સૂત્રકાર ગણા ગણા આઠપ્રકૃત્તિ જણાવી છે તેમાં નામકર્મ નામે એક પ્રકૃત્તિ છે. આ કર્મના [ઉત્તર પ્રકૃત્તિ]પેટા ભેદ ૪૨,૯૩,૧૦૩,૬૮ એમ ચાર પ્રકારે કર્મગ્રન્થકારે જણાવેલા છે પરંતુ અહીં સૂત્રકાર મહર્ષિ નામકર્મના અશુભ અને શુભ એવા બે ભેદોને જ જણાવે છે

આ કર્મ દરેક પ્રાણીના ગતિ-જાતિ આદિ પર્યાય ના અનુભવ ને બતાવનાર છે તે એક ચિતારા જેવું છે જેમ કોઇ ચિતારો દરેક ચિત્રને જૂદા જૂદા ચિતરે છે તેમ આ નામ કર્મ પણ પ્રાણીને જૂદાજૂદા પ્રકારે બનાવે છે.

આ જૂદા જૂદા પ્રકારમાં અશુભ નામકર્મ નો કઇરીતે આસ્નવ થાય છે તે આ સૂત્ર થકી જાણવા મળે છે

📌 योगवक्रता–અહીં બે શબ્દ છે. (૧)योग અને (૨) वक्रता

✿ योग-પૂર્વે આ શબ્દ સૂત્ર દઃ૧માં કહેવાઇ ગયો છે તે મુજબ - ''વીર્યાન્તરાય ના ક્ષયોપશમથી અથવા ક્ષયથી તથા પુદ્ગલો ના આલંબનથી થતો આત્મપ્રદેશનો પરિસ્પંદ-કંપન વ્યાપાર તે योग

– આલંબનથી થી આ योग ના ત્રણે ભેદો પડે છે

(૧)કાયયોગ (૨)વચન યોગ(૩)મનોયોગ

--शकितरूप आत्मन: करणविशोष: कायवाङ्मनोल्अक्षण:

🌣 वक्रता-વક્રતા એટલે કુટિલતા

. – कौटिल्य प्रवृत्ति: ,५ुटिक्ष प्रवृत्ति

🌣 योग वक्रता-भन, वयन, કायानी કुटिલ પ્રવૃत्तिते योग वक्रता

--योगवक्रताऽनार्जवप्रणिधानं मायाचितं योगविपर्यास इति अनर्थान्तरम् ।

–યોગવક્રતા એટલે કાયા-વચન-મનનો માયા વ્યવહાર

-મનથી કંઇક ચિંતવવુ, વચનથી કંઇક બોલવું અને કાયાથી કંઇક જૂદુજ કરવા રૂપ મન,વચન,કાયાની કુટિલતા તે યોગ વક્રતા

(૧)કાયયોગ વકતાઃ- કાયાના રૂપાંતરો કરીને અન્યને ઠગવા તે

🌣 શરીર ની મોં મરડવા વગેરે કુચેષ્ટા કરવી, વિદુષક સ્ત્રી વગેરેના વેશ લેવા એ થકી લોકોને છેતરવા તે કાય વક્રતા

🌣 કુલ્જ,વામન, વિકલાંગ,બાડો,રોગગ્રસ્ત,વિદુષક, સ્ત્રી,પુરુષ,નોકર,રુદ્દ રાજર્ષિ વિશેષ અવતારી ગણાતા પુરુષો આદિ સર્વેના રૂપ કરીને તેવા માયા વ્યવહાર થકી લોકોને ઠગવાતે

(૨)વાગ્યોગન્વક્રતાઃ- જુઠું બોલવું વગેરે થકી લોકોને છેતરવાતે

🌣 લોકને ખોટું-ખરૂ સમજાવી લડાવી મારવા તે વચન વક્રતા

✿ વિવિધ દેશ-પ્રદેશ ની ભાષા બોલવા દ્વારા લોકોને છેતરવા. જેમ કે હિન્દી પ્રદેશમાં હિન્દી બોલીને પોતે હિન્દી ભાષાનો દેખાવ કરે અથવા મારવાડમાં મારવાડી બોલી પોતે મારવાડી હોવાનો દેખાવ કરે અને એ રીતે હું આ દેશનો જ છું એવો ભાસ ઉભો કરી લોકોનને છેતરે

(**૩)મનોયોગ વક્રતાઃ- મનમાં બી**જું જ હોવાછતાં લોક પૂજા, સત્કાર, સન્માન, વગેરેની ખાતર બાહ્ય કાયાની અને વચનની પ્રવૃત્તિ જૂદી જ કરવી

♥ મનમાં કોઇક વાત સંઘરી રાખી, વચનથી જૂદા શબ્દ બોલે, કાયા થકી વળી કંઇક અન્ય ચેષ્ટા જ કરે અને એ રીતે બીજાને છેતરીને પોતાનો સ્વાર્થ સાઘવો તે મનો વક્રતા

આ પ્રમાણે જે યોગ વક્રતા કહી તે પોતાના વિષયમાં જ હોય છે

विसंवादनः- પૂર્વે સ્વીકારેલ હકીકતમાં કાલાન્તરે ફેરફાર કરવો અર્થાત્ કરેલ પ્રરૂપણાથી અન્યથા પ્રરૂપણા કરવી તે વિસંવાદ

🌣 અન્યથા પ્રવૃત્તિ કરાવવી અગર બે સ્નેહીઓ વચ્ચે ભેદ પડાવવો

. 🌣 હકીકતને ઉલટ,સુલટ રીતે રજૂ કરવી, બીજાની સરળતા નો દુરપયોગ કરવો, ં એકબીજાને લડાવી મારવા

🌣 કલ્યાણકારી માર્ગ ઉપર ચાલનારાને તેમાર્ગની નિંદા કરી ખરાબ માર્ગે ચાલવા સમજાવવું,વ્યસનાદિમાં પાડવા કે સમ્યગ્ દર્શનાદિની પ્રવૃત્તિ કરનારને મિથ્યાત્વ માં લઇ જવા વગેરે વિસંવાદ

આ પ્રમાણે વિસંવાદન બીજાના વિષયમાં જ હોય છે.

📌 પ્રશ્નઃ- યોગ વક્રતા અને વિસંવાદન વચ્ચે મુખ્ય ભેદ કર્યો છે?

સમાધાનઃ- જો કે સામાન્યથી વચન યોગવક્રતા અને વિસંવાદન બંનેનો અર્થ સમાન જણાય છે પણ સૂક્ષ્મ દ્રષ્ટિથી બંનેના અર્થમાં ભેદ છે

🌣 કેવળ સ્વને [પોતાને]આશ્રીને મન,વચન,કાયાની પ્રવૃત્તિ જૂદી પડતી હોય ત્યારે યોગ વક્રતા કહેવાય છે અને

–બીજાના વિષયમાં પણ તેમ થાય ત્યારે વિસંવાદન કહેવાય

🌣 અર્થાત્ કેવળ પોતાની વિરુઘ્ધ પ્રવૃત્તિ તે વચનયોગ વક્રતા

-અને પોતાની યોગ વક્રતાને કારણે અન્યની પણ વિરુધ્ધ પ્રવૃત્તિ થાય તે વિસંવાદન

🍄 જેમ કે ભય આદિના કારણે ખોટું બોલે તો તે વચનયોગ વક્રતા

–અને એકને કંઇ કહે અને બીજાને કંઇ કહે તે રીતે એકબીજાને લડાવી મારે તો તે વિસંવાદન છે.

–તથા નીતિથી વર્તનારને પણ આડું અવળું સમજાવીને અનીતિ કરાવવી વગેરે વિસંવાદન છે.

🌣 આ રીતે વચન યોગ વક્રતા સ્વ વિષયક છે.જયારે વિસંવાદન એ પર વિષયક પ્રવૃત્તિ છે

🔶 च-[विशेष] च शब्दोऽनुक्तविषयसमुच्चयार्थः

– च અવ્યયથકી સૂત્રકાર નહીં કહેવાયેલા અશુભ નામ કર્મ વિશેષ-આગ્નવોનો સમુચ્ચય કરવાનું જણાવે છે

– અશુભ નામકર્મના ઉક્ત યોગ વક્રતા તથા વિસંવાદન સહ બીજા પણ અનેક આગ્નવો વૃત્તિમાં કહ્યા જેમ કે¤જી

-મિથ્યાદર્શન, પૈશન્ય, અસ્થિર ચિત્ત –ખોટા તોલ માપ રાખવા કે ખોટા તોલમાપ કરવા –અસલી વસ્તુમાં નકલી વસ્તુનું મિશ્રણ કરવું –પરનિંદા, આત્મપ્રશંસા, ચાડીયાપણું -પરદ્વ્ય હરણ, મહાઆરંભ, મહાપરિગ્રહ -કઠોર વચન, અસભ્ય વચન, વ્યર્થ બકવાદ - વશીકરણ પ્રયોગ, સૌભાગ્યોપધાત - ખોટી સાક્ષી, હિંસાદી માટે જઠં બોલવં -વર્શ,ગંધ,રસ,સ્પર્શ,ફેરવી નાખવા -અંગોપાંગ છેદવા, યંત્રો-પાંજરા વગેરે કરવા -બીજાને હેરાન કરવાની તીવ્રવૃત્તિ - ઉજજવળ વેશે રૂપ વગેરે નો મદ કરવો -ચૈત્યાદિના નામે પોતાના માટે ગંધ-માળા-ધપાદિ લેવા -આચાર્યાદિકની વીડંબના કરવી મશ્કરી કરવી -ઈટો પકાવવી, અગ્નિ પ્રયોગ કરવો, નીભાળા સળગાવવા -પ્રતીમા,મંદિર,બગીચા,ઉપાશ્રયાદિનાો વિનાશ કરવો 🏶 ગ્રન્થાન્તર થી અશુભ નામકર્મના આસવો -લોકપ્રકાશ-સર્ગઃ૧૦-શ્લોક-૨૬૪-પૂર્વાર્ધ अगौरवश्च सरलः शुभं नामान्यथाशुभम् અર્થાત મોટાઇ વાળો અનેઅસરળ માિયાવી]અશભ નાકર્મ બાંધે છે –કર્મગ્રન્થ પહેલો-ગાથા-પ૯ ઉત્તરાર્ધ सरलो अगारविल्लो सुहनामं अनन्हा असुहं -અસરળ અર્થાત્ માયાવી મન-વચન-કાયાનો કપટયુકત વહેવાર થી યુકત -અગૌરવ અર્થાત્ ઋઘ્ધિ રસ અને સાતા ગૌરવ થી છકેલો, મદવાળો આ બંને પ્રકાર ના જીવો અશુભ નામકર્મ ઉપાર્જન કરે છે.

★ सुथनाः- अशुभस्य नाम्नो नरकगन्यादेश्चतुस्त्रिंशद्भेदस्य कर्मण आम्नवो भवति-श्रुओ परिशिष्ट सूत्रः २२ना अंते

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

आગમસંદર્ભः- गोयमा ! काय अणुज्ज्ञययाए, भाव अणुज्जुययाए, भासअणुज्जुययाए विसंवायणा जोगेणं असुभनाम कम्मा जाव पयोगबन्धे रिमगः श.८, उ.९, सू.३५१-१२

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

(१) यो भ-कायवाङ्मनः कर्मयोगः ६:१

(२)नाभर्भ्भ गतिजोति शरीराङ्गोपाङ्गनिर्माणबन्धनसङ्घात् संस्थानसंहननस्पर्शरसगन्ध वर्णानुपूर्व्यगुरुलघूपपघातपराघात तपोद्योतोच्छ्वासविहायोगतय: प्रत्येक शरीरत्रससुभगसुस्वर शुभ सूक्ष्मपर्याप्त स्थिरादेय यशांसिसेतराणितीर्थकृत्वं च ८:१२

ጳ અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧)સ્વરૂપ-કર્મગ્રન્થ પેહેલો ગાથા-૨૩

(૨)સ્વરૂપ દ્રવ્યલોક પ્રકાશ-સર્ગઃ૧૦ શ્લોક-૧૬૫,૧૬૬

(૩)કારણ દ્રવ્યલોક પ્રકાશ-સર્ગઃ૧૦ શ્લોક-૨૬૪

(૪)કારણ -કર્મગ્રન્થ પેહેલો ગાથા-૫૯ ઉત્તરાર્ઘ

🔲 [9]પદ્યઃ- સૂત્રઃ૨૧-૨૨નું સંયુક્ત પદ્ય

- (૧) વક્રતા ઘરે યોગની વળી વિસંવાદો ઘારતા નામકર્મ અશુભ બાંધે વિપરીતે શુભ બાંધતા
- (૨) યોગની વક્રતા એ ને વિસંવાદે અશુભ જે નામ કર્મજ બંધાય ઉલટ શભતેમ એ

[10]નિષ્કર્ષઃ- સૂત્રમાં અશુભ નામ કર્માસ્નવને જણાવેલ છે તેના નિષ્કર્ષ સ્વરૂપે એટલું અવશ્ય વિચારી શકાય કે જો હલકી ગતિ હલકી જાતિ, સંપૂર્ણ શરીર કે અંગોપાંગ, વિચિત્ર નિર્માણ નામકર્મ, છેલ્લા સંઘયણ કે સંસ્થાન, અશુભ વર્ણાદિ બીક્ણપણું આદિ ન જોઇતા હોયતો આ અશુભ નામ કર્મ થકી દૂર રહેવું જોઇએ. અર્થાત્ કાળો કુબળો ગધેડા જેવો અવાજ વાળો દીઠો ન ગમે તેવો-ગંધાતો ગોબરો આવા આવા વિશેષણો જીવને સાંભળવા ગમતા નથી પણ જીવ તેના કારણોને દૂર કરતો નથી આ સૂત્ર થકી આવા અશુભ નામકર્મ થી નીવર્તવાનો ઉપાય જડી જાય છે.

# (અધ્યાયઃ૬-સૂત્રઃ૨૨)

🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ શુભ નામકર્મ ના આગ્નવને જણાવે છે.

🔲 [2] सूत्रःभूणः-\*विपरीतं शुभस्य

🗂 [3] सूत्रः पृथडः - विपरीतं - शुभस्य (स्पष्ट ४ छे)

[4]સૂત્રસારઃ-[અશુભ નામ કર્મોના આસ્રવોથી] વિપરીત શુભ [નામકર્મ]ના [આસવો]છે [અર્થાત્-મન-વચન,કાયાના યોગોની સરળતા તથા યથાયોગ્ય પ્રરૂપણા એ શુભનામકર્મના આસ્રવો છે]

🗍 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

विपरीतं-અશુભ નામકર્મના આસ્રવો થી ઉલટું

**શુમસ્ય**-શુભનામકર્મનો [આસવ] છે

🗖 [6]અનુવૃત્તિઃ-

(१) स आम्रवः सूत्र. ६:२ नी आम्रवः

(२) योगवक्रता विसंवादनं च॰ सूत्र. ६:२१नी अशुभनाम्न: नी અनुवृत्ति

🥂 🔲 [7]અભિનવટીકાઃ -સૂત્રોકત રીતે તો <del>ફ</del>કત એકજલીટીમાં આખી અભિનવટીકા સમાવિષ્ટ થઇ શકશે

🌣 અશુભ નામ કર્મથી ઉલટું તે શુભ નામકર્મના આગ્નવો છે

ጳ ઉલટા-વિપરીત એટલે કયા?

–योगसरलता અને संवादन તેના થી શુભનામ કર્માસ્રવ થાય છે

🍄 योग सरलता એટલે शुं?

યોગ સરળતા એટલેઃ-

-૧ મન-વચન,કાયાની સરળતા તે યોગ સરળતા

-૨ મન-વચન,કાયાની પ્રવૃત્તિની એકરૂપતા તે યોગ સરળતા

-૩ જે મનમાં હોય તે જ વચનમાં હોય અને તેજ કાયાની પ્રવૃત્તિમાં પણ જણાતુ હોય તો તેને યોગ સરલતા કહેવાય છે

-૪ મન-વચન,કાયાનો સદાચારમાં ઉપયોગ તે યોગ સરળતા

-પ મન-વચન,કાયા થી લોકોને ન છેતરવા રૂપ સદ્વ્યવહાર ની સ્થાપના અને જેવો પોતે હોય તેવું જ બોલવા થકી અને તેવી જ ચેષ્ટા-પ્રવૃત્તિ થકી મૃદુ અને ૠજુ વ્યવહાર કરે તે યોગ સરળતા

📌 संवादनः- અથવા અવિસંવાદ. અન્યથા પ્રવૃત્તિ ન કરવી તે સંવાદન

ጳ બે વચ્ચે ભેદ હોય તો પણ તે દૂર કરી એકતા કરાવવી

🌣 આડે રસ્તે જનારને સીધે કે સવળે રસ્તે ચઢાવવો

\* દિગમ્બર પરંપરામાં तद् विपरीतं शुभस्य એ પ્રમાણે સૂત્ર છે

🌣 પૂર્વે સ્વીકારેલ હકીકતમાં કાલાન્તરે પણ ફેરફાર ન કરવો અર્થાત્ કરેલ પ્રરૂપણથી

અન્યથા પ્રરૂપણા ન કરવી

🌣 હકીકત જેમ હોય તે સ્વરૂપે જ રજૂ કરવી, એકબીજાની વચ્ચે સુલેહ કરાવવી 🌣 કલ્યાણકારી માર્ગે ન ચાલતો હોય તેને પણ કલ્યાણકારી માર્ગે ચઢાવવો અને માર્ગમાં હોય તેને સ્થિર કરવો

🌣 મિથ્યાત્વમાં પડેલા જીવને સમ્યકત્વ પ્રતિ સ્થાપ્રન કરવો

આ પ્રમાણે સ્વષિયમાં યોગસરળતા અને પર વિષયોમાં સંવાદન કહેલું છે અને તે જ શુભ નામકર્મ નો આસવ છે

📌 વિશેષઃ- શુભ નામ કર્મના ઉકત બે આસવો સાથે સંકડાયેલ અન્યાસવો - ધાર્મિક પુરુષના દર્શનથી આનંદ થવો - સંસાર અને સંસારના કાર્યોથી ભય લાગવો -ઘર્મ કાર્યને વિશે પ્રમાદનો ત્યાગ કરવો -સદ્ભાવથી વસ્તુનું અર્પણ કરવું -ધર્માત્મા પાસે આદર પૂર્વક જવં -પૈશુન્ય,ચાડી ચુગલી આદિ સ્વભાવનો અભાવ - પરપ્રશંસા, આત્મનિન્દા, સ્થિરચિત્ત -સત્ય વચન. મિષ્ટ ભાષણ, મિત ભાષણ -અલ્પ આરંભ-સમારંભ, અલ્પ પરિગ્રહ - રૂપ,કુળ,બળ,બુધ્ધિ આદિએકેનો મદ નહોવો -બીજાને કુતુહલાદિ ઉત્પન્ન ન કરાવવા -બીજાની વિડંબણા કે મશ્કરી ન કરવી -જિનાલય.જિનપ્રતિમાજી આદિ નિર્માણ તથા રક્ષણ -ઉપાશ્રય, પૌષધશાળાદિ નું નિર્માણ તથા રક્ષણ -ક્રોધ,માન,માયા,લોભાદિ કષાયની અલ્પતા -સમ્યક્દર્શન- દૃષ્ટિ કે શ્રધ્ધા -યોગ્ય તોલ માપ રાખવાથી તેમજ લોકોને છેતરવા નહીં -અસલી નકલી વસ્તુની મિલાવટો ન કરવી -વર્શ,ગંધ,રસ,સ્પર્શમાં ફેરફાર ન કરવા - આચાર્યાદિકની સેવા, વૈયાવચ્યાદિ કરવા -પરદ્રવ્ય રક્ષણ, અહિંસાદિભાવ, જીવદયા પાલન કરવું -કયાંય વશીકરણ પ્રયોગ કે સૌભાગ્યોપઘાત આદિન કરવા આ અને આવા સત્કાર્યો થકી શુભનામનો આસવ થાંય છે તેમ વૃત્તિમાં જણવેલ છે.

For Private & Personal Use Only

વળી મોક્ષ માટે પણ શુભ એવી મનુષ્ય ગતિ, પૂર્શ પંચેન્દ્રિયત્વ, પ્રથણ સંઘયણ-સંસ્થાન, પૂર્શ અંગોપાંગ આદિ અનેક વસ્તુની અપેક્ષા રહે છે જેની પૂર્તિ કેવળ શુભનામકર્મ થી જ થાય છે આ રીતે મોક્ષને પ્રાપ્ત કરવા તેમજ સંસારમાં પણ શુભ સુંદર યશસ્વી પ્રશસ્ત વર્ણાદિને પ્રાપ્ત કરવા શુભનામ કર્મનો આસ્નવ થાય તેવો પ્રયાસકરી છેલ્લે સર્વ આસ્નવો નો ત્યાગ કરવો

🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- આ સુત્રમાં સુત્રકારર મહર્ષિ શુભ નામકર્મના આગ્નવોને જણાવે છે તેથી જો શુભગતિ,શુભજાતિ,શુભસંસ્થાન,શુભસંઘયણ,શુભસગોપાંગ,શુભસ્વર, આદિ અનેક શુભ વસ્તુની પ્રાપ્તિ કરવી હોયતો સૂત્રમાં જણાવ્યા મુજબ યોગોની સરળતા અને અવિસંવાદાદિ પ્રવૃત્તિ કરવી જોઇએ

(૩)કારણ- દ્રવ્યલોક પ્રકાશ-સર્ગઃ૧૦ શ્લોક-૨ ૬૪ (૪)કારણ -કર્મગ્રન્થ પેહેલો ગાથા-૫૯ ઉત્તરાર્ધ 🔲 [9]પદ્યઃ- આ સુત્રના બંને પદ્યો પૂર્વ સૂત્રમાં કહેવાઇ ગયા છે

(૨) સ્વરૂપ- દ્રવ્યલોક પ્રકાશ-સર્ગઃ૧૦ શ્લોક-૧૬૫,૧૬૬

नामकर्म-गतिजातिशरीराङ्गोपाङ्गीनर्माणबन्धनसङ्घात संस्थानसंहनन स्पर्शरसगन्धवर्णानुपूर्व्यगुरु लघूपघात पराघात तपोद्योतोच्छ्वास विहायोगतय: प्रत्येकशरीर त्रससुभगसुस्वर शुभ सक्ष्मपर्याप्त स्थिरादेययशांसि सेतराणि तीर्थकृत्वं च सूत्र ८:१२ 🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

अविसंवादण जोगेणं सुभनाम कम्मासरीर जाय पयोग बन्धे 💠 भग. श.८,उ.९,सू.३५२-११ 🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

🔲 [8]સંદર્ભઃ-🗘 आगम संदर्भः-गोयमा! काय उज्जुययाए भावउज्जुययाए भासुज्जुययाए

**उदयस्यासवा भवन्ति- જુઓ સુત્રાન્તે આપેલ પરિશિષ્ટ** 

(૨) રસ-ૠધ્ધિ સાતા ગારવ રહિત જીવ શુભ નામ કર્માસ્નવ કરે છે 💠 शुल्मनाम अर्भ विशे सुचनाः- शुभस्य नामकर्मणा मनुष्यगत्यादेः सप्तत्रिंशत्

(૧)માયા કપટ રહતિ મન,વચન,અને કાયાના વ્યાપાર વાળો તથા

કર્મગ્રન્થ પહેલો ગાથા-પ૯ ઉત્તરાર્ધ

(૧) સ્વરૂપ-કર્મગ્રન્થ પહેલો ગાથા-૨૩

(૨)મોટાઇ વિનાનો -ગારવ રહિત જીવ શુભ નામ કર્માગ્નવ કરે છે

(૧)સરળ પ્રકૃત્તિનો જીવ શુભનામ કર્માસવ કરે છે

લોકપ્રકાશ સર્ગ-૧૦ શ્લોક-૨૬૪

📌 શુભ નામકર્માસવ- ગ્રન્થાન્તર થી

| 🤇 સૂત્રઃ૨૧ અને સૂત્રઃ૨૨ ને આશ્રીને શુભ-અ         | શુભ નામ      | કર્મનુ કોષ્ટક | i)         |
|--------------------------------------------------|--------------|---------------|------------|
| ભૂમિકાઃ-નામ કર્મની પ્રકૃત્તિ ૪૨-૬૭-૯૩-૧૦૩        | એવા ચાર      | . ભેદે કહી હ  | <b>9</b> . |
| 🌣 ૪૨ ભેદઃ- પ્રત્યેક પ્રકૃત્તિ ૮ ભેદે,ત્રશદશક,ર   | ત્રને સ્થાવર | ર દશક=        | ૨૮         |
| -આ ૨૮ ભેદતો ૪૨- <i>૬</i> ૭-૯૩-૧૦૩ ચારેમાં એક     | ક સરખાં જ    | રહેશે.        |            |
| -બીજા ૧૪ ભેદ પિંડ પ્રકૃત્તિના છે તેમાં ફેરફારો થ | યા કરશે      |               | ٩४         |
| પ્રત્યેક પ્રકૃત્તિ અને દશકના સ્થિર ભેદ -૨૮       |              |               |            |
| + પિંડ પ્રકૃત્તિના ચલ ભેદ -૧૪                    | -४२          |               |            |
| 🌣 ૬૭ ભેદ-                                        |              |               |            |
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં-ગતિનામ કર્મના ભેદ           | -            | ጽ             |            |
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં-જાતિ નામ કર્મના ભેદ         | -            | પ             |            |
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં શરીર નામ કર્મના ભેદ         | -            | પ             |            |
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં અંગોપાંગનામ કર્મના ભેદ      | -            | З             | ļ          |
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં સંઘયજ્ઞ નામ કર્મના ભેદ      | -            | ٦             |            |
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં સંસ્થાન નામ કર્મના ભેદ      | -            | ۶             |            |
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાંઆનૂપૂર્વી નામ કર્મના ભેદ     | -            | ጽ             |            |
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં વિહાયોગતિ નામ કર્મના ભેદ    | -            | ૨             |            |
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં વર્જા-રસ-ગંધ-સ્પર્શ         | -            | እ             | ,          |
| ૧૪પીંડ પ્રકૃત્તિના ઉત્તરભેદો થયા કુલ             | -            | ૩૯            |            |
| +પ્રત્યેક પ્રકૃત્તિ-૮ અને ત્રશ-સ્થાવર દશક ૨૦     | -            | ૨૮            |            |
| કુલ ભેદો થશે ·                                   |              | ९७            |            |

**નોંધઃ- બંધન અને સંધાતન નામકર્મનો સમાવેશ શરીર નામકર્મ માં થઇ જાય છે તે** અપેક્ષાએ - **ડ**૭

| 🌣 ૯૩ ભેદ કંઇ રીતે? ઉપરોક્ત સ્થિરભેદ -         | ૨૮  |
|-----------------------------------------------|-----|
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં ગાતિનામકકર્મના ભેદ-      | 8   |
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં જાતિ નામકર્મના ભેદ -     | પ   |
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં શરીર નામકર્મના ભેદ -     | ્પ  |
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં અંગોપાંગ નામકર્મના ભેદ - | 3   |
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં બંધન નામકર્મના ભેદ -     | પ   |
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં સંઘાતન નામકર્મના ભેદ -   | પ   |
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં સંઘયણ નામકર્મના ભેદ -    | ع . |
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં સંસ્થાન નામકર્મનો ભેદ -  | 5   |
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં વર્શ નામકર્મના ભેદ -     | પ   |

| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં ગંધ નામકર્મ ભેદ   -       | ૨  |
|------------------------------------------------|----|
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં રસ નામકર્મના ભેદ -        | પ  |
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં સ્પર્શ નામકર્મના ભેદ -    | د  |
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં આનુ પૂર્વીનામકર્મના ભેદ - | 8  |
| ૧૪-પીંડ પ્રકૃત્તિમાં વિહાવાગતિ નામકર્મના ભેદ - | ર  |
| કુલ ભેદ .                                      | ૯૩ |

🌣 ૧૦૩ ભેદ કઇ રીતે

–પ્રત્યેક પ્રકૃત્તિ-૮ અને ત્રશ-તથા-સ્થાવર દશક સહ-૨૮ એ રીતે ૯૩ કહ્યા – તેમાંના બંધન નામ કર્મના પને બદલે ૧૫ ભેદપણછે તેથી ૧૦૩ ભેદ થશે આમાં બંધને આશ્રીને જે *૬૭* પ્રકૃત્તિ છે તેના શુભાશુભના ભેદ

| ક્રમ | નામકર્મ પ્રકૃત્તિ                     | શુભ              | અશુભ        |
|------|---------------------------------------|------------------|-------------|
| ٩    | ગતિનામકર્મ-પ્રકૃત્તિ-૪                | મનુષ્ય           | નારક        |
|      |                                       | દેવ              | તિર્યંચ     |
| ર    | જાતિ નામકર્મ -પ્રકૃત્તિ -પ            | પંચેન્દ્રિય      | એકેન્દ્રિય  |
|      |                                       | _                | બેઇન્દ્રિય  |
|      |                                       | -                | તેઇન્દ્રિય  |
|      |                                       | _                | ચઉરિન્દ્રિય |
| З    | શરીર નામકર્મ -પ્રકૃત્તિ-પ             | ઔદારિક           | -           |
|      |                                       | વૈક્રિય          | -           |
|      |                                       | તૈજસ             | -           |
|      |                                       | આહારક            | -           |
|      |                                       | કાર્મણ ′         | -           |
| 8    | અંગોપાંગ નામકર્મ -પ્રકૃત્તિ- <i>ઽ</i> | ઔદારિકઅંગોપાંગ   | -           |
|      | -                                     | વૈક્રિય અંગોપાંગ | -           |
|      |                                       | આહારક અંગોપાંગ   | -           |
| પ    | સંઘયણ નામકર્મ-પ્રકૃત્તિ- <i>ઽ</i>     | વજૠષભનારચ        | ૠષભનારચ     |
|      |                                       | -                | નારચ        |
|      |                                       | -                | અર્ધનારચ    |
|      |                                       | -                | કાલિકા      |
|      |                                       | -                | છેવકુ       |
| ۶    | સંસ્થાન નામકર્મ -પ્રકૃત્તિ-∽ં         | સમચમુતરસ         | ન્યગ્રોધ    |
|      | -                                     | -                | સાદિ        |
|      |                                       |                  | કુબ્જ       |
|      |                                       |                  | -           |

|                            |                                                             |          | r                              |                  |  |
|----------------------------|-------------------------------------------------------------|----------|--------------------------------|------------------|--|
|                            |                                                             |          |                                | વામન             |  |
|                            |                                                             |          |                                | લુંડક            |  |
| ও                          | આનુપૂર્વી નામકર્મ પ્રકૃત્તિ-ર                               | 8        | દેવાનુપૂર્વી                   | તિર્યંચાનુપૂર્વી |  |
|                            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                       |          | મનુષ્યાનુપૂર્વી                | નરકાનુપૂર્વી     |  |
|                            | વિહાયોગગતિ નામકર્મ પ્રકૃ                                    |          | શુભવિહાયોગતિ                   |                  |  |
| 1                          | ‡વર્શ નામકર્મ -પ્રશસ્ત ૧                                    |          | શુભરૂપે ૧                      | અશુભરૂપે ૧       |  |
| ٩0                         | ጳ રસ નામકર્મ -પ્રશસ્ત ૧                                     |          | શુભરૂપે ૧                      | અશુભરૂપે ૧       |  |
| ૧ ૧                        | 🕸ગંધ નામકર્મ પ્રશસ્ત ૧                                      |          | શુભરૂપે ૧                      | અશુભરૂપે ૧       |  |
| ૧૨                         | \$ેરપર્શ નામકર્મ પ્રશસ્ત વ                                  | l        | શુભરૂપે ૧                      | અશુભરૂપે ૧       |  |
|                            |                                                             |          | የ ۶+ጽ                          | ૧૯+૪             |  |
| નામ                        | ાકર્મની-૧૪ પિંડ પ્રકૃત્તિની -હ                              | 36 67    | <b>ારપ્રૈકૃત્તિ ની શુભ</b> શુભ | નતા જણાવી        |  |
| ૧૩                         | નામકર્મ પ્રત્યેક પ્રકૃત્તિ -૮                               |          | અગુરુલઘુ                       | ઉપઘાત            |  |
|                            |                                                             |          | પરાઘાત                         |                  |  |
|                            |                                                             |          | ઉચ્છ્વાસ                       |                  |  |
|                            |                                                             |          | આતપ                            |                  |  |
|                            |                                                             |          | ઉદ્યોત                         |                  |  |
|                            |                                                             |          | નિર્માણ                        |                  |  |
|                            |                                                             |          | તીર્થંકર                       |                  |  |
|                            | કુલ પ્રકૃતિ                                                 |          | 9                              | ٩                |  |
| નામ                        | નામકર્મની-૮ પ્રત્યેક પ્રકૃત્તિની ની શુભશુભતા જણાવી          |          |                                |                  |  |
| ঀ४                         | ત્રશદશક નામકર્મ પ્રકૃત્તિ-                                  | ૧૦       | ત્રસ                           | સ્થાવર           |  |
|                            | સ્થાવરદશક નામકર્મ પ્રકૃત્તિ-૧૦                              |          | બાદર                           | સૂક્ષ્મ          |  |
|                            |                                                             |          | પર્યાપ્ત                       | અપર્યાપ્ત        |  |
|                            |                                                             |          | પ્રત્યેક                       | સાધારણ           |  |
|                            |                                                             |          | સ્થિર                          | અસ્થિર           |  |
|                            |                                                             |          | સૌભાગ્ય                        | દુર્ભાગ્ય        |  |
|                            |                                                             |          | સુસ્વર                         | દુઃસ્વર          |  |
|                            |                                                             |          | આદેય                           | અનાદેય           |  |
|                            |                                                             |          | યશ                             | અપયશ             |  |
| ,                          | કુલ પ્રકૃ                                                   | <u>d</u> | 90                             | 90               |  |
| નામ                        | નામકર્મ ની ત્રશ-સ્થાવર દશકની ૨૦ પ્રકૃત્તિની શુભશુભતા જણાવીસ |          |                                |                  |  |
|                            | રીતે -પિંડ પ્રકૃત્તિ                                        | 20       |                                | 23               |  |
|                            | પ્રત્યેક પ્રકૃત્તિ                                          | ৩        |                                | ૧                |  |
|                            | ત્રશ-સ્થાવર                                                 | ૧૦       |                                | ૧૦               |  |
| નામકર્મની કુલ પ્રકૃત્તિ ૩૭ |                                                             |          |                                | ૩૪               |  |

For Private & Personal Use Only

<mark>ખાસનોંધઃ</mark>- વર્ષાદિ ચતુષ્ક પ્રકૃત્તિ તરીકે એકજ છે પણ તે **શુભ પણ હોઇ શકે** અને અશુભ પણ હોઇ શકે તે અપેક્ષાએ શુભાશુભ બન્નેમાં ચાર-ચાર નોંધી છે અહીં ૪+૪**=આ**ઠ

પ્રકૃત્તિ ન સમજવી-વર્ણાદિ ચતુષ્કની બંધ કે ઉદય આશ્રીત પ્રકૃત્તિ ચાર જ છે હારિભદ્રીય ટીકા તથા સિધ્ધસેનીય ટીકામાં જણાવ્યાનુસાર अशुभस्यनाम्नो नरकगत्यादेश्वतुस्त्रिंशत् भेदस्यकर्मणआम्नवो भवति सूत्र. ६:२१ तथा सूत्र. ६:२२ शुभस्यनाम्न: मनुष्यगत्यादे: सप्तत्रिंशद्भेदस्याम्नवो भवतिति આ પ્રમાણે કરાયેલ કથનાનુસાર - બંધાશ્રયી કે ઉદયાશ્રયી બંને રીતે થતા શુભનામ કર્મના ૩૭ ભેદ અને અશુભ નામકર્મના ૩૪ ભેદો જણાવ્યા છે. આના ઉપરથી નામકર્મના બંધ આશ્રયી કે ઉદય આશ્રયી [૩૭+૩૪] ૭૧ ભેદ છે તેવું માનવું નહિં કારણ કે વર્ણાદિ ચતુષ્ક શુભાશુભ બંનેમાં પ્રયોજાયેલ છે તે ચાર પ્રકૃત્તિ એકજ વખત ગણતા નામકર્મના બંધ કે ઉદય આશ્રયી ભેદ-૪૭ જ થશે

હવે કદાચ સતાશ્રયી ૯૩ અથવા ૧૦૩ ભેદનો વિચાર કરવો હોય તો તેને આશ્રીને પણ શભાશભતા વિચારી શકાય જૂઓ કર્મગ્રન્થ પહેલો ગાથા ૪૨

| વર્ણાદિ ચતુષ્ક-પ્રકૃત્તિ       |            | શુભ     | અશુભ  |
|--------------------------------|------------|---------|-------|
| (૧)વર્શનામ કર્મ પ્રકૃત્તિ      | પ          | શ્વેત   | નીલ   |
| <b>.</b>                       |            | પીત     | કૃષ્ણ |
|                                |            | રકત     |       |
| (૨) ગન્ધ નામકર્મ પ્રકૃત્તિ     | ર          | સુરભિ   | દુરભિ |
| (૩)રસ નામકર્મ પ્રકૃત્તિ        | પ          | કષાય    | તીખો  |
| -                              |            | ખાટો    | કડવો  |
|                                |            | મઘુર    |       |
| (૪)સ્પર્શ નામ કર્મ પ્રકૃત્તિ   | ٤          | લઘુ     | ગુરુ  |
|                                |            | મૂદ્    | કર્કશ |
|                                |            | સ્નિગ્ધ | રૂક્ષ |
|                                |            | ઉખ્ર    | શીત   |
| વર્ણાદિ નામકર્મ કુલ ૨૦ પ્રકૃત્ | તે ની શભાશ | ભતા ૧૧  | હ     |

## (૧)વર્ણાદિ ચાર પ્રકૃત્તિની ઉત્તર પ્રકૃત્તિ કુલ ૨૦ છે

-- સંઘાતન નામ કર્મના પ બેદ - **નો સમાવેશ શરીર નામકર્મમાં** -- સંઘાતન નામ કર્મના પ ભેદ - **નો સમાવેશ શરીર નામકર્મમાં** -- યતો હોવાથી આ પ [ક ૧પ]+પ ને **શુભનામકર્મ ગણીયેતો** સતાઆશ્રયી -૯૩ ભેદમાં -શુભના પ૪ અને અશુભના ૩૯ થશે સતાઆશ્રયી -૧૦૩ ભેદમાં -શુભના ૬૪ અને અશુભના ૩૯ થશે સંદર્ભ સાહિત્ય (૧)કર્મગ્રન્થ પહેલો ગાથા-૪૨ વિવેચક સુખલાલજી (૨)કર્મગ્રન્થ પાંચમો ગાથા ૧૫, ૧*૬* શ્રેયસકર મંડળ મહેસાણા (૩)કર્મગ્રન્થ ૧ થી ૫ વિવેચન વીર શેખર વિજયજી (૪)નવતત્વ પ્રકરણ ગાથા ૧૫ થી ૨૦ મૂળ તથા વિવેચના

## (અધ્યાયઃ૬-સૂત્રઃ૨૩)

[1] सूत्रखेतुः-सूत्रअर महर्षि आ सूत्र थडी तीर्थंडर नामडर्मना आसवने જशावे छे [2] सूत्रः भूणः-दर्शनविशुद्धिर्विनयसंपन्नताशीलवतेष्वनतिचारोऽमीक्ष्णं ज्ञानोपयोगसंवेगोशकिततस्त्यागतपसी संघसाघुसमाधिवैयावृत्यकरणमर्हदाचार्य बहुश्रतप्रवचनमकितरावश्यकापरिहाणिर्मार्गप्रभावना प्रपवचनवत्सलमिति तीर्थकृत्वस्य

[3] सूत्रः भृथद्दः-दर्शनविशुद्धिः, विनयसंपन्नता, शील-व्रतेषु अनतिचारो , अभीक्ष्णंज्ञानोपयोग, संवेगौ, शकितः त्याग,-तपसी, ङ्घ साधु समाधि, वैयावृत्त्यकरणम्, अर्हद्प-आचार्य, -बहुश्रुत, प्रवचन भकितः, आवश्यक-अपरिहाणि, मार्ग प्रभावना, प्रवचनवत्सलत्वम् इति तीर्थकृत्वस्य

[4] સૂત્રસારઃ-(૧)દર્શન વિશુધ્ધિ (૨)વિનય સંપન્નતા, (૩)શીલ અને વ્રતમાં અપ્રમાદ, (૪)સતત જ્ઞાનોપયોગ, (૫)સતત સંવેગ, (۶)શક્તિ પ્રમાણે ત્યાગ, (૭)શક્તિ પ્રમાણે તપ, (૮)સંઘ અને સાધુઓની સમાધિ, (૯)સંઘ અને સાધુઓનું વૈયાવચ્ય, (૧૦)અરિહંત ભક્તિ(૧૧)આચાર્ય ભક્તિ, (૧૨)બહુશ્રુત ભક્તિ, (૧૩)પ્રવચન ભક્તિ, (૧૪)આવશ્યક અપરિહાણિ, (૧૫)મોક્ષ માર્ગની પ્રભાવના, (૧૬)પ્રવચન વાત્સલ્ય એ (૧૬)તીર્થકર નામકર્મના આસવો છે.

|      | 🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-                        |                                         |
|------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
|      | दर्शनविशुद्धि- ६८-श्रध्धा               | विनयसम्पन्नता -विनयपशुं                 |
|      | शीलवतेषुअनतिचारः-शीक्ष अने व्र          |                                         |
|      | अईभिक्ष्णंज्ञानोपयोगसंवेगौ- ज्ञान       | વૈરાગ્યમાં સાતત્ય કે રતહોવું            |
|      | शकिततस्त्यागितपसी- थथाशडित ल            |                                         |
|      | <b>संघसाधुसमाधिवैयावृत्य</b> -संध अने   | સાધુઓ ને સમાધિ રહે તેમ વર્તવુ તેમજ સંઘ- |
| સાધુ | <b>યુની સેવા ભકિત કરવી</b>              |                                         |
|      | <b>અર્हद्-</b> અરિહંત,અર્હત             | <b>आचાર્ય</b> -આચાર્ય                   |
|      | <b>बहुश्रुत</b> -ઘણા શાસ્ત્ર નો જ્ઞાતા  | प्रवचन-આગમ શાસ્ત્ર                      |
|      | <b>भकित</b> - અરિહંતાત્ ચારે સાથે જોડવો |                                         |
|      | आवश्यकापरिहाणि- ભાવથી ષડાવ              | શ્યક રૂપ અનુષ્ઠાન ન છોડવું              |
|      | मोक्षमार्गप्रभावना- મોક્ષમાર્ગનું પાલ   | ન અને પ્રચાર                            |
|      | प्रवचनवात्सल्य- साधर्मिडो ઉપરનો         | નિષ્કામ સ્નેહ                           |

દिशम्भर आम्नाय मुळબ दर्शनविशुद्धिर्विनयसंपन्नताशीलवतेष्वनतिचारोऽभीक्ष्णं ज्ञानोपयोग संवेगौशकिततस्त्यागतपसी संघसाधुसमाधिवैयावृत्यकरणमर्हदाचार्य बहुश्रुतप्रवचनभकितरावश्यकापरिहाणिर्मार्गप्रभावना प्रपवचनवत्सलमिति तीर्थकृत्वस्य अेवु सूत्र छे 🗖 [6]અનુવૃત્તિઃ- स आम्रवः सूत्र.६:२ થી આમ્નવની અનુવૃત્તિ

[8] અભિનવટીકાઃ-તીર્થંકર નામકર્મ બંધના હેતુઓ અથવા આસ્રવો માટેસહજ સામાન્ય ૨૦ સ્થાનકો આપણે ત્યાં પ્રસિધ્ધ છે લોકપ્રકાશ ગ્રન્થ સર્ગઃ૩૦ માં આ ૨૦ કારણો જણાવેલા છે આ વીશ સ્થાનક નો સંગ્રહ આવશ્યક સૂત્ર તથા જ્ઞાતા ધર્મકથાંગમાં પણ કરાયેલો છે

અહીં વિવક્ષા ભેદે જે ૧ ۶ આસવો જણાવ્યા છે તેની તુલનાત્મક વિચારણા પછી થી કરીશું સર્વ પ્રથમ અહીં તત્વાર્થ સૂત્રના ક્રમમુજબ એકે ક પદોની અભિનવટીકા રજૂ કરેલી છે.

(૧)દર્શન વિશુધ્ધિઃ-

🌣 વીતરાગે કહેલા તત્વો ઉપર નિર્મળ અને દ્રઢ રુચિ તે દર્શન શુધ્ધિ

✿ શંકાદિ પાંચ અતિચાર રહિત સમ્યગ્દર્શનનું પાલન [સમ્યગ્ દર્શન નું વર્શન ઞ શ-સ.૨ માં થઇ ગયું છે અને પાંચ અતિ ચારોનું વર્શન ઞ.७-સ.૧૮માં આવશે]

🌣 દર્શન વિશુધ્ધિ એટલે સમકિત ગુણની શુધ્ધિ

–નિઃશંકાદિ આઠ આચારો પાળવાથી સમકિત ગુણનું સારી રીતે પાલન થઇ શકે છે –શ્રાવકના સમ્યક્ત્વવ્રતના પાંચ અતિચારો ટાળવાથી પણ દર્શન ગુણની વિશુધ્ધિ થઇ શકે છે ✿ દર્શન વિશુધ્ધિ અર્થાત્ સમ્યગ્દર્શનની વિશેષ શુધ્ધાવસ્થા

જેનેશ્વર પરમાત્માએ કહેલા નિગ્રન્થ સ્વરૂપ મોક્ષમાર્ગ પર રુચિ રાખવી તે દર્શન વિશુધ્ધિ છે. જેના નિઃશંકિત, નિઃકાંક્ષિત, નિર્વિચિકિત્સિત્વ, અમૂઢ દ્રષ્ટિતા, ઉપબૃંહણા, સ્થિરી કરણ, વાત્સલ્ય અને પ્રભાવના એ આઠ અંગો છે.

🌣 આવી દર્શન વિશુધ્ધિ-ક્ષાયોપશમિક,ઔપશમિક, અને ક્ષાયિક એમ ત્રક્ષે પ્રકારે સંભવે છે. તેનાથી તીર્થંકર નામકર્મનો આસવ થાય છે.

दर्शनविशुद्धिरिति सम्यग्दर्शननिर्मलता शङ्काद्यपायाभावेन, सम्पदर्शनस्थिरता इत्यर्थ: तीर्थकरनाम्न: आसवो भवति ।

(ર)વિનય સંપન્નતાઃ-

🌣 જ્ઞાનાદિ મોક્ષમાર્ગ અને તેનાં સાધનો પ્રત્યે યોગ્ય રીતે બહુમાન કરવું

सम्यग्ज्ञान આદિ મોક્ષના સાધનોનો તથા ઉપકારી આચાર્ય આદિનો યોગ્ય સત્કાર, સન્માન બહુમાન વગેરે કરવું [વિનયનું વિસ્તૃત વર્જ્ઞન अ.९ ના सू. २३માં છે.]

✿ સમ્યગ્દર્શનાદિ ગુણો અને અરિહંતાદિક ગુણી -એમ દશ પ્રકારના ઓની સેવા-પ્રતિપત્તિ,હાર્દિક ભક્તિ,બહુમાન,ગુણોની સ્તુતિ, અવગુણો ઢાંકવા, આશાતના કરવી, વગેરેથી વિનય સાચવી શકાય છે આ વિનય એ ધર્મવૃક્ષનું મૂળ છે

🌣 વિનય સંપન્નતા એટલે વિનયગુણની પૂર્ણતા

✿ સમ્યગ્જ્ઞાન આદિ મોક્ષના સાધનોને વિશે તથા જ્ઞાનના નિમિત્ત એવા ગુરુ આદિમાં યોગ્ય રીતે સત્કાર આદિ કરવા તથા કષાયની નિવૃત્તિ કરવી તેને વિનય સંપન્નતા કહે છે

🌣 રત્નત્રય અને રત્નત્રયના ધારકોનો મહાન આદર તે વિનય સંપન્નતા કહેલી છે

🌣 विनयએટલે જેના દ્વારા આઠ પ્રકારના કર્મ દૂર લઇ જવાય છે [ विनीयते] તેના મુખ્ય ચાર ભેદ કહ્યા છે -જ્ઞાન વિનય,દર્શનવિનય,ચારિત્રવિનય,ઉપચારવિનય

(૧) ज्ञानविनयः- કાળ, વિનય, બહુમાન, ઉપધાનાદિ આઠ પ્રકારે

(૨) दर्शनविनयः- નિઃશંક, નિકાંક્ષ, નિર્વિચકિત્સાદિ આઠ પ્રકારે

(૩)चारित्रविनय :- પાંચ સમિતિ ત્રણ ગુપ્તિ એ આઠ ભેદ

(४)उपचारविनय અભ્યુત્થાન, અંજલી, ચાઅનપ્રદાન વગેરે

- આવા પ્રકારના વિનય પરિણામથી પરિણત એવો કર્તા તે વિનય સમ્પન્ન કહેવાય છે. તેનો જ ભાવ તે વિનય સમ્પન્નતા અને આ વિનય સમ્પન્નતા તે તીર્થંકર નામકર્મનો આગ્નવ છે.

वनयतेऽनेनाष्ट्यकारं कर्म्मेतिविनयः ज्ञानदर्शन चारित्रोपचारभेदाच्चतुर्धाः अतिगाम्भीयदितत् सम्भृततेत्यर्थः । अनेन तीर्थकरनाम्नः आम्नवो भवति ।

(૩)શીલ-વ્રત-અનતિચારઃ-

<mark>શીલ અનતિચાર</mark> અને <mark>વ્રત અનતિચાર</mark> એમ બે વસ્તુ સાથે છે

ં અહિંસા સત્ય આદિ મૂળગુણ રૂપ **વ્રતો** અને તે વ્રતોના પાલનમાં ઉપયોગી એવા ઉત્તર ગુણરૂપ વ્રત,અભિગ્રહ,નિયમાદિ તે **શીલ.** આ વ્રત અને શીલ એ બંનેના પાલનમાં જરા પણ પ્રમાદ ન કરવો તે

🌣 શીલ અને વ્રતોનું પ્રમાદ રહિત નિરતિ ચાર પશે પાલન કરવું તે શીલ વ્રતાનતિચાર [વ્રતની વ્યાખ્યા અ.७-सू.१ प्रમાદની વ્યાખ્યા અ.૮-सू.१]

ઃ शીલ એટલે કે ઉત્તર ગુણ પ્રત્યાખ્યાનમાં અતિચાર ન લાગવા દેવો અને વ્રત એટલે મૂળગુણ પ્રત્યાખ્યાનમાં અતિચાર ન લાગવો દેવો પણ અપ્રમત રહેવું તે

☆ અહિંસા આદિવ્રત તથા તેના પરિપાલન ને માટે ક્રોધવર્જન આદિ શીલના વિષયમાં કાયા,વચન,તથા મનની નિર્દોષ પ્રવૃત્તિ તે શીલવ્રતેષ્વનાતિચાર કહેવાય

શ્રાવકને આશ્રીને કહીએ તો પાંચ અણુવ્રત અને સાત શીલ વ્રતોમાં નિરતિ ચાર પ્રવૃત્તિ.
શ્રીલ અને વ્રતના વિષયમાં આત્યાન્તિક કે ખૂબજ અપ્રમતતા તે અનતિચાર છે
–શીલ એટલે ઉત્તરગુણ જેવાકે પિણ્ડવિશુઘ્ધિ,સમિતિ ભાવના વગેરે,મુમુક્ષનું
પ્રતિમાગ્રહણ લક્ષણ વગેરે સમાધિ હેતુથી શીલ શબ્દ થકી ઓળખાય છે

-વ્રત એટલે પાંચ મહાવ્રત-રાત્રિભોજન વિરતિ પર્યન્ત કહેવાયેલ છે – આ શીલ અને આવ્રત તે શીલવ્રત તેના વિષયમાં અત્યન્ત સંયમ, શીલવ્રતના ગ્રહણ કાળથી આયુષ્યના ક્ષય પર્યન્ત વિશ્રાન્તિ લીધા સિવાય અપ્રમત્ત પણે પાલન કરવું , પ્રકૃષ્ટ પણે અપ્રમત્ત થવું અને શીલ કેવ્રતને અતિક્રમ્યા વિના-દોષ લગાડયા વિના -આગમ સિધ્ધાન્તનુસાર ઉત્સર્ગ અને અપવાદ નેલક્ષમાં રાખી અનુષ્ઠાન કરવું તે શીલ વ્રત અનતિચાર. આ તીર્થકર નામકર્મનો આગ્નવ છે

(૪)અભીક્ષણ જ્ઞાનોપયોગઃ-

🍄 તત્વ વિશેના જ્ઞાનમાં સદા જાગૃત રહેવું તે અભીક્ષણ જ્ઞનોપયોગ

ં વારંવાર-પ્રતિક્ષણ વાચના આદિ પાંચ પ્રકારના સ્વાધ્યાય માં રત રહેવું તે અભીક્ષ્ણ જ્ઞાનોપયોગ 🌣 શાસ્ત્રભ્યાસ, મનન,ચિંતન વગેરે આઠ પ્રકારે જ્ઞાનાચારનું પાલન કરવું અને એ રીતે સતત જ્ઞાનાભ્યાસમાં રત રહેવું

🍄 નીરંતર જ્ઞાનોપયોગ રાખવોતે

☞ જીવાદિપદાર્થોને પ્રત્યક્ષ તથા પરોક્ષ રૂપે જાણવા વાળા મત્યાદિ પાંચ જ્ઞાન છે અજ્ઞાન નિવૃત્તિ તેનું સાક્ષાત્ ફળ છે,હિતાહિતનો વિવેક તે વ્યવહિત ફળ છે આવા જ્ઞાનની ભાવનામાં સદા તત્પર રહેવું તે અભીક્ષ્ણ જ્ઞાનોપયોગ છે.

🌣 જીવાદિ પદાર્થરૂપ સ્વતત્વ વિષયક સમ્યગજ્ઞાનમાં નિરન્તર જોડાયેલા રહેવું તે

🌣 અભીક્ષ્શ એટલે વારંવાર કે પ્રતિક્ષણ

- જ્ઞાન એટલે દ્વાદશાંગી ,પ્રવચન ,તેનો ઉપયોગ તે જ્ઞાનોપયોગ

અહીં ઉપયોગનો અર્થ પ્રણિધાન કરેલ છે

–અર્થાત્ પ્રતિક્ષણ કે વારંવાર દ્વાદશાંગી -પ્રવચન આદિ રૂપ જ્ઞાનનું પ્રણિધન અથવા આત્માનો તે સંબંધિ વ્યાપાર કે જે વાચના,પૃચ્છના,પરાર્વતના અનુપેક્ષા કે ધર્મો પદેશ રૂપે હોય છે તે તીર્થંકર નામકર્મનો આસ્નવ કરે છે

(૫)અભીક્ષણ સંવેગઃ-

સાંસારિક ભોગો જે ખરી રીતે સુખને બદલે દુઃખના જ સાધનો છે તેમનાથી ડરતા રહેવું,એટલે તેમની લાલચમાં કદી ન પડવું એ અભીશ્વા સંવેગ

🌣 સંસારના સુખો પણ દુઃખરૂપ લાગવાથી મોક્ષ સુખ મેળવવાની ઇચ્છા ઉત્પન્ન થયેલ શુભ આત્મ પરિણામ [સંવેગ લાવવાના ઉપાયો માટે .७-सू.७જોવાજેવું છે]

🍄 વૈરાગ્ય ભાવના સતત પશે જાગતી રહેવી તે અભીક્ષણ સંવેગ

🍄 સંવેગ ગુણ ધારણ કરવો અર્થાત્ સંસાર અને તેના કારણો થી સદા ભયભીત રહેવું

ં શરીર,માનસ આદિ અનેક પ્રકારના પ્રિયવિયોગ અને અપ્રિય સંયોગ, ઇષ્ટનો અલાભ આદિરૂપ સાંસારિક દુ:ખોથી નિત્યભિરૂતા હોવી તે અભિક્ષ્ણ સંવેગ છે

🌣 સંસારના દુઃખોથી નિરંતર ડરતું રહેવું તે સંવેગ

☆ संवेजनं संवेग: । સંવેગ એટલે બીક કે વિચલન. સંસાર માં જાતિ,જરા,મરણના સ્વભાવને કારણે થતા દુઃખથી, પ્રિયના વિયોગથી, ભય પરિણામ, પ્રાતિક્ષણ જગત્નો સ્વભાવ અનિત્ય અને અશુચિ વાળો છે તેવી ચિન્તાથી---- સાંસારિક્સુખની ઇચ્છાનો અભાવ થવો કે તેનાથી દૂર થવાના જે પરિણામો ઉપજે તો તેનાથી તીર્થકર નામ કર્માસ્રવ થાય છે

(પ)યથાશકિત(દાન)ત્યાગઃ-

🌣 જરાપણ શકિત છૂપાવ્યા સિવાય આહારદાન, અભયદાન, જ્ઞાનાદાન વગેરે દાનો (અર્થાત્ ત્યાગ)વિવેક પૂર્વક કરવા તે યથાશકિત ત્યાગ

♥ પોતાની શકિત પ્રમાણે ન્યાયોપાર્જિત વસ્ત્ર, પાત્ર આદિનું સુપાત્રમાં દાન આપવું [દાનનું સ્વરૂપ માટે ઞ.७-सू.३३,३४ જોવુ]

🌣 યથાશકિત સુપાત્ર માં દાન અને સંપત્તિ વગેરે ઉપરનો મોહ નો જે ત્યાગ તે યથા શકિત ત્યાગ 🍄 યથા શંકિત એટલે પોતાની શકિત મુજબ. શકિતથી વધુ પણ નહિં અને ઓછું પણ નહીં એ રીતે ત્યાગ કરવો અર્થાત્ દાનદેવું તે.

✿ બીજાની પ્રીતિને માટે પોતાની વસ્તુ આપવી તે ત્યાગ છે. જેમ કે આહાર દાનથી પાત્રને તે દિવસે પ્રીતિ થાય છે, અભયદાનથી તે જીવને તે ભવમાટે દુઃખ છૂટી જાય છે માટે તેને સંતોષ થાય છે જ્ઞાનાદાનતો અનેક હજારો ભવોના દુઃખનો છુટકારો અપાવનાર છે આ ત્રણે દાન વિધિ પૂર્વક દેવાય તે ત્યાગ છે.

🌣 ત્રણે પ્રકારે ત્યાગ કહ્યો છે. આહાર દાનથી, અભયદાનથી, જ્ઞાનાદાન થી, તેને શકિત અનુસાર વિધિ પૂર્વક દેવું તે યથાશકિત ત્યાગ

यथाशकित: શક્તિ એટલે સામર્થ્ય, સત્વનો ઉત્કર્ષ યથા એટલે પોતાને અનુરૂપ હોય તેટલું યથાશકિત ત્યાગ એટલે પોતાને અનુરૂપ-સામર્થ્ય અપેક્ષાએ ત્યાગ.

પોતાની ન્યાયો પાર્જિત સંપત્તિનું ,અનુકંપા નિર્જિત આત્માનું ગ્રહના આલંબનને માટે પ્રાણી ઓને દાન કરવું વિશેષ થી કહી એતો વિધિ પૂર્વક સાધુ ભગવંતો ને જ દાન દેવા પૂર્વક [સ્વ સંપત્તિનો]ત્યાગ કરવો તેને યથાશકિત ત્યાગ કહે છે જેના વડે તીર્થંકરનામ કર્માસ્રવ થાય છે

(૭)યથાશકિત તપઃ-

🌣 જરાયે શકિત છૂપાવ્યા સિવાય વિવેક પૂર્વક દરેક જાતની સહનશીલતા કેળવવી તે.

🌣 પોતાની શકિત અનુસાર બાહ્ય-અભ્યંતર તપનું સેવન કરવું

[- તપના વિસ્તૃત વર્શન માટે अ.९-सू.જોવું]

🌣 બાર પ્રકારના તપ [જેનું વર્શન સૂત્રકાર પોતે જ નવમા અધ્યાયમાં કરશે ] તેનું યથા શકિત આચરશ કરવું

🌣 પોતાની શક્તિને ગોપવ્યા સિવાય તથા મોક્ષ માર્ગથી અવિપરીત એવો કાયફલેશ વગેરે જે તપ કરવો તે તપ છે

—આ શરીર દુઃખનું કારણ છે, અશુચિ છે, ગમે તેટલા ભોગોને ભોગવવા છતાં તેની તૃપ્તિ થતી નથી–તેમ છતાં આ જ અશુચીમય શરીર આપણને શીલવ્રત આદિગુણોના સંચયમાં આત્માને સહાયતા કરે છે.એવું વિચારી વિષય વિરક્ત થઇ આત્મકાર્યમાં શરીર નો નોકરની જેમ ઉપયોગ કરવો ઉચિત છે એમ સમજી યથાશકિત તપ કરવું

🌣 શક્તિ ન છુપાવી ને મોક્ષમાર્ગને અનુકુળ- શરીર ને કલેશ આપવો તે યથાશકિત તપ છે.

ં ''પોતાને અનુરૂપ શકિત સામર્થ્ય અપેક્ષાએ'' તે યથાશકિત તપ એટલે કર્મને તાપવા કે શોષવા તે તપ

-આ તપ છ બાહ્ય અને છ અભ્યંતર એમ બાર પ્રકારે કહ્યો છે

- આતપનું યથાશકિત સેવન, અનુષ્ઠાન કે આરાધન કરવું અને તે પણ લોકોની પૂજા-અભિલાષાની તૃષ્ણાથી નિરપેક્ષ થઇને કરવું તે તીર્થંકર નામકર્મનો આસ્નવ કરાવે છે

(૮)સંઘ સાધુ સમાધિ કરણ:-

✿ ચતુર્વિધ શ્રી સંઘ અને તેમાં પણ વિશેષે કરીને સાધુને સમાધિ પહોચાડવી અર્થાત્ તે સ્વસ્થ રહે તેમ કરવું એસંઘ સાધુ સમાધિ કરણ

🛛 🍄 સંઘ અને સાધુને શાંતિ ઉપજે તેમ વર્તવું. સંઘમાં પોતે અશાંતિ ઉભી ન કરે અને

પોતાના નિમિત્ત સિવાય અન્થથી થયેલ અશાંતિનું નિવારણ કરે;સાધુ-સાધ્વીના સંયમ પાલન તથા તેમાં વિશેષ સ્થિરતા આવે તેવું બધું કરી છુટવું

–સંઘમાં સાધુનો સમાવેશ થઇ જ જાય છે છતાં અહીં સાધુનો અલગ નિર્દેશ કર્યો છે તે તેની પ્રધાનતાને જણાવવા માટે છે

🌣 સંઘમાં શાંતિ અને સંપ જાળવી રાખવામાં સહાયક થવું તથા અશાંતિ કુસંપ દૂર કરવા-કરાવવા

--સાધુભગવંતોને પણસંયમ પાલનમાં અનુકૂળતા થાયતેમ કરવું તથા તેમની રત્નત્રયી આરાઘનમાં શાંતિ સમાધિ જળવાય તે જોવું

ં ચતુર્વિધ શ્રી સંઘ તથા તેમાં રહેલા સાધુઓના તપની રક્ષા કરવી તેને સંઘ સાધુ-સમાધિ કહે છે

🌣 જે રીતે ભંડાર વગેરેમાં આગ લાગે ત્યારે તેને પ્રયત્ન પૂર્વક શાન્ત કરાય છે તે રીતે અનેક વ્રત શીલથી સમૃઘ્ધ મુનિગણ આદિસંઘમાં કોઇ વિઘ્ન ઉદ્ભવે ત્યારે તેનું નિવારણ કરવું એ સંઘ-સાધુ સમાધિ છે

🌣 સંઘ-એટલે સમુહ,સમ્યક્ત્વ-જ્ઞાન-ચરણ ના આધારભૂત સાધુઆદિ ચતુર્વિધ શ્રી સંઘ

–સમાધિ એટલે સમાધાન,સ્વસ્થતા,નિરૂપદ્રવત્વ

–કરણ એટલે [સાધુ સંઘને સમાધિ] ઉત્પન્ન કરાવવી તે

- સંઘ તથા સાધુને એ રીતે સમાધિ રખાવવી કે જેથી જ્ઞાન, દર્શન,ચારત્રિમાં વૃધ્ધિ થાય તે સંઘ-સાધુ સમાધિકરણ એ તીર્થંકર નામકર્મનો આસ્નવ કરે છે.

संघः ज्ञानादि आधारः साध्वादिसमूहः तस्यसमाधिः स्वस्थता एतत् करणं-साधवः च। (৫)संध-साधु वैयावृत्युङरुषाः-

ઃ ♥ ગમે તેટલી મુશ્કેલીમાં આવી પડેલ સાધુ વગેરે શ્રી સંઘને યોગ્ય રીતે તેમની મુશ્કેલીનું નિવારણ કરવા પ્રયત્ન કરવો તે સંઘ-સાધુ વૈયાવૃત્યકરણ

🌣 સાધુઓને આહર,પાણી,ઔષધ,સેવા વગેરે થકી અને આર્થિક કે અન્યકોઇ આપત્તિમાં આવેલા શ્રાવકોને તેની પ્રતિકુળતા દૂર કરી અથવા વડે ભક્તિ કરવી-[વૈયાવચ્ય વર્ણન ઞ.९-સૂ.૨૪]

🍄 સાધુ-મુનિ મહારાજાદિ સંઘની સેવા-ભક્તિ કરવી તે

✿ સંઘ-સાધુ વગેરે ગુણ પુરુષો ઉપર દુઃખ કે વિપત્તિ આવી જવાથી તેનું નિવારણ-વ્યાવૃત્તિ કરવી તેનું નામ વૈયાવૃત્ય છે

♥ સાધુ-મુમુક્ષનને પ્રાસક આહર, ઉપધિ, શય્યા, ઔષધ, વિશ્રામજ્ઞાદિથકી વૈયાવચ્ચ કરવી અર્થાત્ તેને પડતી મુશ્કેલીનું નિવારજ્ઞ કરી આરાધનામા સવિશેષ સ્થિર થાય તે રીતે ભકિત કરવી. તે મન-વચન-કાયાના ભાવોને અથવા શુધ્ધ પરિજ્ઞામોને સાધુ વૈયાવચ્ચ કહેવાય છે અથવા શ્રી સંઘને સમાધિ ઉત્પન્ન કરાવવા માટે ચિત્તના પરિજ્ઞામ તે સંઘ-સમાધિકરજ્ઞ આ સંઘ અને સાધુ સમાધિકરજ્ઞ થકી તીર્થકર નામ કર્માસ્નવ થાય છે

નાાવકરજા આ સવ અને સાવુ સમાાવકરજા વકા તાવકર મામ કમાંજીવ વાપ છ (૧૦)અર્હત્ભક્તિઃ-અરિહંતમાં શુધ્ધ નિષ્ઠા થી અનુરાગ રાખવો તે અર્હત્-અરિહંત ભક્તિ ✿ રાગાદિ અઢાર દોષોથી રહિત હોય તે અરિહંત ગુણોની સ્તુતિ,વંદન,પુષ્પાદિક થી પૂજા આદિ થી અરિહંતની ભકિત કરવી

⊅ અરિંહંત પરમાત્માની ખૂબ ભાવથી, પૂષ્પાદિક થી પૂજા-સેવા ભકિત કરવી, તેમની આજ્ઞા માનવી,દેવ દ્રવ્યાદિની વૃધ્ધિ કરવી, મહાયાત્રા-મહાપૂજા કરાવવી,તીર્થો-પંચકલ્યાણ કાદિ ભૂમિની રક્ષા કરવી, યાત્રા કરવી, કલ્યાણક દિવસોમાં વિશેષ ભક્તિ કરવી તે

્યૂરિયા પંચા કરવા, વાંગા કરવા, કરવાડા દરવાવા વિશ્વ છે. એ અરિહંતોના વિષયમાં ઉત્કૃષ્ટ ભાવ વિશુધ્ધિ થી યુક્ત ભક્તિનું હોવું તે અરિહંત ભક્તિ

✿ કેવળજ્ઞાન રૂપી નેત્રધારી, પરહિત પરાયેણ એવાં અર્હન્ત પરમાત્માનો ભાવવિશુધ્ધિ પૂર્વક અનુરાગ કરવો તે અર્હત્ભકિત

ં પરમાર્થભાવની નિર્મળતા પૂર્વક ની જે ભક્તિ અથવા પરમ ભાવાવિશુધ્ધિ યુકત જે ભક્તિ-અતિશય ઉત્કિર્તન,વંદન,સેવા,પુષ્ય,ઘૂપ,ગન્ધ,અર્ચન,પ્રતિમા ભરાવવી, પ્રતિમાસ્નાત્ર વગેરે રૂપ તીર્થકર નામ કર્માગ્નવ છે

(૧૧)આચાર્ય ભક્તિઃ-

🌣 આચાર્યમાં શુધ્ધ નિષ્ઠાથી અનુરાગ રાખવો તે આચાર્ય ભક્તિ

ં પાંચ ઇન્દ્રિયનો સંવર,પાંચઆચરનું પાલન વગેરે ૩ક ગુણોથી યુક્ત હોય તે આચાર્ય આવા આચાર્યશ્રી પધારે ત્યારે બહુમાન પૂર્વક સામે જવું, વંદન કરવું, પ્રવેશ મહોત્સવ કરવો વગેરે રીતે આચાર્યદેવની ભકિત કરવી

♥ શાસનના નેતા,શાસન ઘુરંધર ધર્મના મુખ્ય રક્ષક અને પ્રેરક હોવાથી આચાર્ય ભગવંતોની ભાવથી ભક્તિ કરવી

🌣 આચાર્યના વિષયમાં ઉત્કૃષ્ટ ભાવોની વિશુધ્ધિ પૂર્વકની ભકિત હોવી તે આચાર્ય ભક્તિ

♥ શ્રુતજ્ઞાન આદિ દિવ્ય નેત્રધારી,પરહિત વત્સલ, સ્વસમયમ વિસ્તાર નિશ્ચયજ્ઞ આચાર્ય નો ભાવવિશુધ્ધિ પૂર્વક અનુરાગ કરવો તે

ં પાંચ પ્રકારના આચારના આરાધક,યતિજન ને આચરણીય ઉપદેશ કર્તા અથવા ધર્મોપદેશ,દીક્ષા-વ્રતોપદેશાદિને કારણે આચાર્ય કહેવાય છે તેમની પરમ ભાવ વિશુધ્ધિ પૂર્વક ભક્તિ કરવી. સંભવતઃ સામેજવું, વંદન કરવું-સેવાકરવી,અધ્યયન-શ્રવણ કરવું વગેરે ને આચાર્ય ભક્તિ કહી છે કે જે તીર્થંકર નામ કર્મનો આગ્નવ કરે છે. સિધ્ધસેનીયટીકા મુજબ આચાર્ય પદમાં વાચનાચાર્ય ગુણને લીધે ઉપાધ્યાય-ભક્તિ પણ સમાષ્ટિ કરેલી છે

(૧૨)બહુશ્રુત ભક્તિઃ-

🍄 બહુશ્રુતમાં શુધ્ધ નિષ્ઠાથી અનુરાગ રાખવો તે બહુશ્રુતિભક્તિ

♥ ઘણા શ્રુત-શાસ્ત્રના જાણકારને બહુશ્રુત કહેવાય છે. શ્રી હારિભદ્રીય ટીકાનુસાર-बहुश्रुतं येषां ते बहुश्रुता: प्रकृष्ट श्रुतधरा: उपाध्याया: इत्यर्थ: એમ કહીને બહુશ્રુતનો અર્થ ઉપાધ્યાય પણ કરેલો છે -આવા બહુશ્રુત પાસે વિધિ પૂર્વક અભ્યાસ કરવો, વિનય કરવો તેમના બહુશ્રુત પણાની પ્રશંસા અનુમોદના કરવી વગેરે બહુશ્રુત ભક્તિ છે

🌣 દ્વાદશાંગી સાથે સંબંધ ધરાવતા ઘણાં શાસ્ત્રોના જ્ઞાતા પુરુષોની ખૂબ ભાવથી ભક્તિ કરવી તે બહુશ્રુત ભક્તિ

🌣 બહુશ્રુત ના વિષયમાં ઉત્કૃષ્ટ ભાવ વિશુધ્ધિ પૂર્વકની ભક્તિ નું હોવું તે બહુશ્રુત ભક્તિ

🌣 શાસ્ત્રચક્ષુ રૂપી દિવ્યનેત્રોના ધારક, સ્વસમયવિસ્તાર નિશ્ચયજ્ઞ,શાસ્ત્ર પારગામી એવા બહુશ્રતોનો ભાવોની નિર્મળતા સહ જે અનુરાગ તે બહુશ્રત ભક્તિ

☆ અંગ, અનંગ, પ્રકીર્શક આદિ અનેક શ્રુત-તેનો અર્થ તથા સૂત્રાર્થના યોગથી તેને બહુશ્રત કહેવાય છે.આવા બહુ શ્રુતની પરમભાવ શુઘ્ધિ સહ ભક્તિ, આશન પ્રદાન, અંજલીકરણ, વન્દન, સેવા અધ્યાયનાદિ તતે બહુશ્રુત ભક્તિ, જેથકી તીર્થંકર નામ કર્માસ્રવ થાય છે

(૧૩)પ્રવચન ભક્તિઃ-

🌣 પ્રવચન માં શુધ્ધ નિષ્ઠા પૂર્વક અનુરાગ રાખવો તે

🌣 પ્રવચન એટલે આગમ શાસ્ત્ર વગરે શ્રુત

–પ્રતિદિન નવા નવા શ્રુતનો અભ્યાસ, અભ્યસ્ત શ્રુતનું પ્રતિદિન પરાવર્તન, અન્યને શ્રુત ભણાવવું, શ્રુતનો પ્રચાર કરવો શ્રુત ભક્તિ કરવી વગેરે અનેક રીતે પ્રવચન ભક્તિ થઇ શકે છે

☆ પ્રવચન નો અર્થ દ્વાદશાંગી છે .દ્વાદશાંગી કે તદનુસારના આગમો તેના પાંચે અંગો ચારેઅનુયોગ ગ્રન્થો વગેરે જે કંઇ શાસન માં વર્તમાન કાળે ઉપલબ્ધ હોય તે લખવા-લખાવવા-સાચવવા વિધિપૂર્વક પઠન-પાઠન કરવું-કરાવવું, તેની પ્રતિષ્ઠા વધારવી, અપ્રતિષ્ઠા,આક્ષેપ કે નિંદાનું નિવારણ કરવું તેના પૂજા-ભક્તિ બહુમાન કરવા-જ્ઞાનીઓનું બહુમાન કરવું વગેરે

🍄 પ્રવચનમાં ભાવવિશુધ્ધિ પૂર્વક નો અનુરાગ તે પ્રવચન ભક્તિ

🌣 प्रोच्यतेऽनेनजीवादयः पदार्था इति प्रवचनम्

–પ્રવચન એટલે આગમ શ્રુતજ્ઞાન. તેની પરમ ભાવ વિશુધ્ધિ પૂર્વક ભફિત વન્દન, પર્યુપાસના,વિહિત ક્રમ પૂર્વક અધ્યયન,શ્રવણ,શ્રધ્ધાદિ લક્ષણ તે પ્રવચન ભકિત જેના વડે તીર્થંકર નામ કર્માસ્રવ થાય છે

(૧૪)આવશ્યક-અપરિહાણિઃ-☆ સામાયિકાદિ છ આવશ્યકોનું અનુષ્ઠાન ભાવથી ન છોડવું તેને આવશ્યક-અપરિહાણિ કહે છે

✿ અવશ્ય કરવા યોગ્ય તે આવશ્યક—સામાન્યથી સામાયિક આદિ છ આવશ્યક છે — આવશ્યક શબ્દથી માત્ર પ્રતિક્રમણ એવો અર્થ ન કરતા સંયમ નિર્વાહ માટેની જરૂરી સર્વ ક્રિયાઓ સમજવી- સંયમની સર્વ પ્રકારની ક્રિયાઓ ભાવથી સમયસર વિધિ પૂર્વક કરવી એ આવશ્યક અપરિહાણી છે

🌣 સામાયિક વગેરે આવશ્યકોનો કયારેય પરિત્યાગ ન થાય એવા ભાવ પૂર્વક અનુષ્ઠાન કરવું તે આવશ્યક અપરિહાણિ

🌣 જે-જે વખતે જે-જે આવશ્યકો કરવાની આજ્ઞા છે તે-તે વખતે તે યોગ્ય રીતે આદરવા-આચરવા

🌣 સામાયિક,ચતુર્વિશતિ સ્તવ, વંદન,પ્રતિક્રમણ, કાયોત્સર્ગ, પ્રત્યાખ્યાન આદિ આવશ્યકોને ક્રમાનુસાર તથા યથા વિહિત સમયે કરતા રહેવું તે આવશ્યક -અપરિહાણી છે —સામાયિક-સર્વસાધના ત્યાગ પૂર્વક-સમભાવમાં રહેવું -ચતુર્વિશતિ સ્તવ-તીર્થકરોના ગુણનું સંકિર્તન

-વંદન -દ્વાદશ આવર્ત પૂર્વક મન-વચન-કાયાથી નમન કરવું

–પ્રતિક્રમણ-કરેલા પાપનું પ્રાયશ્ચિત કે દોષોથી નિવૃત્ત થવું તે

–કાયોત્સર્ગ-વિહિત સમય પર્યન્ત કાયાના મમત્વનો ત્યાગ

–પ્રત્યાખ્યાન- ભાવિમાં થનારા દોષો-પાપોને રોકવાની પ્રતિજ્ઞા

🌣 સામાયિક વગેરે ઉકત છ આવશ્યક રાત્રિ દિવસ દરમ્યાન અવશ્ય કરવા તે આવશ્યક. અવશ્ય આરાધવા યોગ્ય જ કે અનુષ્ઠેય

- ભાવથી અર્થાત્ ઉપયોગ પૂર્વક આ અનુષ્ઠાનો ન જ છોડવા અર્થાત્ સતત ભાવથી તેને આદરવા તે આવશ્યક અપરિહાણી, જે તીર્થકર નામ કર્મસ્રવ કરે છે

(૧૫)માર્ગ પ્રભાવનાઃ- ☆ અભિમાન,છોડી,જ્ઞાનાદિ મોક્ષમાર્ગને જીવનમાં ઉતારી બીજાને તેનો ઉપદેશ આપી તેનો પ્રભાવ વધારવો તે ''માર્ગ પ્રભાવના''

✿ સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન, સમ્યક્ચારિત્ર એ ત્રણે નો સમન્વય મોક્ષ માર્ગ. આ માર્ગની પ્રભાવના અર્થાત્ સ્વયં મોક્ષ માર્ગનું પાલન કરવા સાથે અન્ય જીવો પણ મોક્ષમાર્ગ પામે એ માટે ઉપદેશ આદિ દ્વારા મોક્ષમાર્ગનો પ્રચાર કરવો

ં સમ્યગ્દર્શનાદિ જે મોક્ષનો માર્ગ કહેલો છે તેનું સારી રીતે સન્માન કરવું, બીજાને પણ ઉપદેશ દઇને તેમ કરવા માટે સમજાવવું,તથા દરેક રીતે શારીરિક ચેષ્ટા તથા ઉપદેશ થકી મોક્ષમાર્ગનું મહાત્મ્ય પ્રગટ કરવું તેમાર્ગ પ્રભાવના

☆ જૈન શાસન અને રત્નત્રયાત્મક મોક્ષમાર્ગ રૂપ શાશ્વત સનાતન ધર્મના અને તેના વિવિધ અનુષ્ઠાનો તથા અંગ પ્રત્યંગને લગતા ઉત્સવો માહાત્મ્ય-પ્રચાર ઉધાપનો વગેરેથી તેનો પ્રભાવ વધારવો જેથી જે તે વ્યક્તિ તથા સમગ્ર શાસન માટે લાભદાયી બને

🌣 પરમ સમય રૂપી જુગનુઓ ના પ્રકાશને પરાભૂત કરવા વાળા જ્ઞાનરવિની પ્રભાથી ઇન્દ્રના સિંહાસન ને કંપાવી દેનાર મહોપવાસ આદિ સમ્યક્તપ થી તથા ભવ્યજનરૂપી કમળોને વિકસીત કરવાને માટે સૂર્યપ્રભાસમાન જિનપૂજા થકી સધર્મનો પ્રકાશ કરવો તે માર્ગ પ્રભાવના છે

🍄 જ્ઞાન,તપ,દાન અને જિનપૂજાદિ વડે ધર્મનો પ્રકાશ કરવો તે માર્ગ પ્રભાવના છે

✿ તત્વાર્થ શ્રધ્ધાન્ રૂપ સકલ ગુણ આધાર રૂપ સમ્યગ્દર્શનાદિ ત્રય તે મોક્ષમાર્ગ –સકલ કર્મક્ષય રૂપી આત્માની અવસ્થા તે મોક્ષ

– આ મોક્ષનો જે માર્ગ અર્થાત્ રસ્તો તે મોક્ષમાર્ગ– આ મોક્ષમાર્ગની પ્રાપ્તિના જ્ઞાન ક્રિયા લક્ષણ રૂપ ઉપાય તેનું પ્રખ્યાપનકે પ્રકાશન તેને પ્રભાવના કહેલી છે આ પ્રભાવના પણ માન-અહંકાર છોડીને પોતે તે અનુષ્ઠાનની કાળ-વિનય-બહુમાનાદિ શ્રઘ્ધા કરતો

પોતે તે અનુષ્ઠાન કરે, બીજાને ઉપદેશ થકી તેનું પ્રતિપાદન કરે, અને એ રીતે અર્હત પ્રોતે તે અનુષ્ઠાન કરે, બીજાને ઉપદેશ થકી તેનું પ્રતિપાદન કરે, અને એ રીતે અર્હત પ્રશ્નિત એવા-સર્વથા કલ્યાણકારી, પાપરહિત માર્ગના એકાન્તિક, અત્યાન્તિક, નિરતિશયા

બાધ કલ્યાણ ફળનું પ્રકાશન તે પ્રભાવના તે ખરેખર આ તીર્થકર નામકર્મનો આગ્નવ છે. (૧૬)પ્રવચન વાત્સલ્યઃ-ંં વાછરડા ઉપર ગાય જે રીતે રાખે છે તેવો નિષ્કામ સ્નેહ સાધર્મિક ઉપર રાખવો તે પ્રવચન વાત્સલ્ય

✿ અહીં પ્રવચન શબ્દથી શ્રુતઘર, બાળ,ગ્લાન,વૃઘ્ધ,તપસ્વી શૈક્ષ,ગણ વગેરે મુનિ ભગવંતો[જેની વ્યાખ્યા ઞ.९-સૂ.૨૪ માં છે] તેમના ઉપર સંગ્રહ,ઉપગ્રહ અને અનુગ્રહ થી વાત્સલ્ય ભાવ રાખવો તે પ્રવચન વાત્સલ્ય

—સંગ્રહ એટલે અભ્યાસ આદિમાટે આવેલા પર સમુદાયના સાઘુને શાસ્ત્રોકત વિધિ પૂર્વક સ્વીકારવો, પોતાની પાસે રાખીને અભ્યાસ આદિ કરાવવું

–ઉપગ્રહ એટલે સાધુઓને જરૂરી વસ્ત્ર,પાત્ર,વસતિ આદિ મેળવી આપવા

-અનુગ્રહ એટલે શાસ્ત્રોકત વિધિ મુજબ સાધુઓને ભકત પાન આદિ લાવી આપવું ✿ અથવા પ્રવચન એટલે પ્રવચનની અર્થાત જિનશાસનની આરાધના કરનાર

સાધર્મિક જેમ માતા પોતાના પુત્ર ઉપર અકૃત્રિમ સ્નેહ રાખે છે તેમ સાધર્મિક ઉપર અકૃત્રિમ સ્નેહ રાખવો એ પ્રવચન વાત્સલ્ય છે

🌣 અરિહંત પરમાત્માના શાસનનું પાલન કરનારા શ્રુતઘર આદિના વિષયમાં નિષ્કામ સ્નેહ ધારણ કરવો તે પ્રવચન વત્સલતા

શાસન તરફ નો વાત્સલ્ય ભાવ. પ્રવચનના અંગ ભૂત શ્રુતઘર આદિને ઘર્મ આરાધનામાં વિધ્નો હોયતો તે દૂર કરવા, અરિહંત ભગવાના શાસનમાં ઘર્માનુષ્ઠાન આચરી રહેલા ઓ માટે શાસ્ત્રજ્ઞ પુરુષો માટે બાળ-વૃધ્ધ-તપસ્વી-શૈક્ષઆદિ માટે ઉપકરણાદિ યોગ્ય વસ્તુઓનો સંગ્રહ કરવો તેમના સંયમમાં મદદરૂપ થવું.

🌣 જે સાધર્મિકનો સ્નેહ તે જ પ્રવચન નો સ્નેહ વાત્સલ્ય છે

अर्हच्छसनानुष्ठायिनां श्रुतधराणां बालवृद्धतपस्विश्रेक्षग्लानादीनां च सङ्ग्रहोपग्रहानुग्रहकारित्वं प्रवचनवत्सलमिति

્–વંદન,નમસ્કાર,પૂજા અને સત્કારને યોગ્ય હોવાથી તેઓ અર્હન્ત કહેવાય

–અર્હન્તોનું શાસન-[શાસન અર્થાત્ ઉપદેશ,આગમ]

-તેનું **અનુષ્ઠાન** -આગમ વિહિત ક્રિયા

-શ્રુતધર-આદિની વ્યાખ્યા માં ઝ.૬-સૂ.૨૪ છે

−શ્રુતઘર-આદિનો સંગ્રહ-ઉપગ્રહ-અનુગ્રહ -આત્રણે પદની વ્યાખ્યા આજ અભિનવટીકાની શરૂઆતમાં કરી છે

-અર્હન્તોના શાસનનું અનુષ્ઠાન કરતા શ્રુતઘર આદિનો સંગ્રહ-ઉપગ્રહ-અનુગ્રહ તે જ પ્રવચન વત્સલતા

અહીં પ્રવચનનો અર્થ ભગવદ્ ભાષિત અર્થ પ્રતિપાદન પરિણત શ્રુતઘર આદિ એ જ પ્રવચન [પ્રાવચની]તે તીર્થકર કર્મનો આસ્નવ કરે છે

ં 🏶 તીર્થંકર નામ કર્મના આસવ ૨૦ કે ૧૬ ?

અહીં સૂત્રકારે -૧*૬* ગણાવેલા છે અન્યત્ર ૨૦ કારણો પ્રસિધ્ધ છે તત્સમ્બન્ધે કોઇ જ શ્વેતામ્બર દિગમ્બર વૃત્તિકાર,વિવેચકે કંઇજ ટીપ્પણી કરી નથી અત્રે સિધ્ધસેનીય વૃત્તિમાં કરેલો સુંદર ખુલાસો રજૂ કરેલ છે. (१)विंशतेः कारणानां सूत्रकारेण किञ्चित् सूत्रे, किञ्चिद् भाष्ये, किञ्चिद् आदिग्रहणात् सिद्धपूजाक्षणलवध्यानभावनाख्यमुपात्तम् ।

(૨)સૂત્રમાં છેલ્લે वत्सलम् શબ્દ પછી इति શબ્દ કહ્યો છે. તેની સિધ્ધસેનીય તથા હારિભદ્રીય વ્યાખ્યામાં સ્પષ્ટ કથન છે કે इति शब्द आद्यर્थ: અર્થાત્ इति શબ્દ આદિના અર્થમાં વપરાયો છે. મતલબ આ ૧૬ કારણ વગેરે થકી તીર્થંકર નામ કર્મનો આસ્નવ થાય છે-તેના ત્રણ અર્થ વૃત્તિ અનુસાર થઇ શકે છે

(૧)આ સોળ ગુણો થી તીર્થંકર નામકર્મનો આસવ થાય છે

(૨)આ સોળમાંના કોઇપણ એક કે વધુ ગુણો થકી પણ તીર્થંકર નામકર્મનો આગ્નવ થઇ શકે છે

(૩)આ સોળ સિવાય અન્ય ગુણોનો પણ સંભવ છે કારણ કે સૂત્રકાર પોતે જ इતિ શબ્દ મુકીને **'વગેરે'** અર્થનું પ્રતિપાદન કરેલું છે

#### 🛠 લોકપ્રકાશ-સર્ગઃ૩૦ માં જણાવ્યા મુજબ તીર્થંકર નામકર્મ બંધ

(૧)અરિહંત (૨)સિધ્ધ(૩)પ્રવચન (૪)આચાર્ય (૫)સ્થવિર (૬)બહુશ્રુત (૭)તપસ્વી -આ સાતનું વાત્સલ્ય(૮)સદા જ્ઞાનોપયોગ (૯)નિરતિચાર સમ્યક્ત્વ (૧૦)વિનય (૧૧)નિરતિચાર ષડાવશ્યક (૧૨)નિરતિચાર શીલવ્રત પાલન (૧૩)ક્ષણલવ-સતત વૈરાગ્ય (૧૪)તપ (૧૫)દાન (૧૬)વૈયાવચ્ચ (૧૭)સમાધિ સ્થાન (૧૮)અપૂર્વજ્ઞાન ગ્રહણ (૧૯)શ્રુત બહુમાન (૨૦)પ્રવચન પ્રભાવના

#### લોકપ્રકાશમાં જણાવ્યા મુજબ

(૧)આ વીશ સ્થાનકો માંથી બે-ત્રણ કે સર્વસ્થાનોની આરાઘના થકી પુરષ,સ્ત્રી કે નપુંસક વેદમાં વર્તતો મનુષ્ય તીર્થંકર નામકર્મ ઉપાર્જન કરે છે - શ્લોક-૧૮ મો

(૨)તે વિશે શ્રી ભદ્રબાહુ સ્વામીના જણાવ્યા મુજબ - ''નિશ્ચયે મનુષ્યગતિમાં -સ્ત્રી,પુરુષ કે નપુંસક શુભ લેશ્યાવાળો વીશમાંથી અન્યતર એક અથવા ઘણા સ્થાનોના સેવન વડે તીર્થંકર નામકર્મબાંધે

#### 🛠 શ્રી આવશ્યક સૂત્રના મતાનુસાર તીર્થંકર નામકર્મ સ્થાનકો

(૧)અરિહંત (૨)સિધ્ધ(૩)પ્રવચન (૪)ગુરુ (૫)સ્થવિર (૬)બહુશ્રુત (૭)તપસ્વી -આ સાતનું વાત્સલ્ય(૮)વારંવાર જ્ઞાનોપયોગ (૯)દર્શન (૧૦)વિનય (૧૧)આવશ્યક (૧૨)નિરતિ ચાર શીલવ્રત (૧૩)ક્ષણલવ-સંવેગ (૧૪)તપ (૧૫)દાન (૧૬)વૈયાવચ્ચ (૧૭)સમાધિ (૧૮)અપૂર્વ જ્ઞાન ગ્રહણ (૧૯)શ્રુતભક્તિ (૨૦)પ્રવચન પ્રભાવના

#### 🏶 વર્તમાન કાળે ગણાતા ૨૦ સ્થાનક રૂપ તીર્થંકર નામકર્માસવ

(૧)અરિહંત (૨)સિધ્ધ(૩)પ્રવચન (૪)આચાર્ય (૫)સ્થવિર (૪)વાચક (૭)સાધુ (૮)જ્ઞાન (૯)દર્શન (૧૦)વિનય (૧૧)ચારિત્ર (સંયમ) (૧૨)બ્રહ્મવ્રતધારી (૧૩)ક્રિયા (૧૪)ત૫ (૧૫)ગૌતમ[-દાન] (૧૪)જિન આદિની વૈયાવચ્ચ (૧૭)ચારિત્ર- સંયમની સમાધિ (૧૮)અપૂર્વ જ્ઞાન (૧૯)શ્રુત (૨૦)તીર્થ

| • • • •   |   |    |    |     |    |    | ••• |    |    |    |    |    |    |    |    |            |
|-----------|---|----|----|-----|----|----|-----|----|----|----|----|----|----|----|----|------------|
| તત્વાર્થ  | ٩ | ૨  | З  | ४   | પ  | ۶  | ૭   | ٢  | Ŀ  | ૧૦ | ૧૧ | ૧૨ | ૧૩ | ૧૪ | ૧૫ | ٩ <i>۶</i> |
| લોકપ્રકાશ | Ŀ | 90 | १२ | . ८ | ૧૩ | ૧૫ | ٩४  | ৭৩ | ٩۶ | ٩  | 8  | 5  | ૧૯ | ૧૧ | 20 | З          |
| આવશ્યક    | e | ٩0 | १२ | ٢   | ૧૩ | ૧૫ | ٩४  | ৭৩ | ٩۶ | ٩  | 8  | ۶  | ૧૯ | ٩٩ | ૨૦ | З          |
| વર્તમાન   | Ċ | ٩0 | १२ | ٢   | ૧૧ | ૧૫ | १४  | ৭৩ | ٩۶ | ٩  | ጸ  | ۶  | ૧૯ | ૧૩ | ૨૦ | З          |

🏶 તત્વાર્થ-લોકપ્રકાશ-આવશ્યક અને વર્તમાન પ્રણાલી નો સમન્વય

તત્વાર્થ સૂત્રકારે (૧)સ્થવીર પદ ને પરોક્ષ પણે પ્રવચન વત્સલતામાં સમાવેશ કર્યો છે (૨)તપસ્વી અર્થાત્ મુનિ કે સાધુ પદનો સમાવેશ સંઘ-સાધુ ની સમાધિ તથા સંઘ-સાધુનું વૈયાવચ્ચ એ પદમાં કરેલો છે (૩)અપૂર્વ [અભિનવ]જ્ઞાન ગ્રહણ પદ અભિક્ષ્ણંજ્ઞાનો પયોગમાં સાંકડી શકાય છે (૪)સિધ્ધ પદનું ગ્રહણ इતિ વગેરે થી થશે

-વર્તમાન કાળે વપરાતા કેટલાંક પદોના મૂળ શબ્દો (૮)જ્ઞાન-સદાજ્ઞનોપયોગ (૬)વાચક-બહુશ્રુત કે ઉપાધ્યાય (૭)સાધુ-તપસ્વી કે મુનિ (૮)દર્શન-નિરતિ ચાર સમ્યક્ત્વ (૧૧)ચારિત્ર-ક્ષણલવ કે વૈરાગ્ય (૧૨)બ્રહ્મવ્રત-નિરતિચાર શીલવ્રત (૧૩)ક્રિયા ષડાવશ્યક કે આવશ્યક(૧૫)ગૌતમ-દાન/ત્યાગ(૧૬)જિન (જિન આદિની) વૈયાવચ્ચ (૧૭)સંયમ-[ચારિત્ર કે સંયમનું]સમાધિ સ્થાન(૧૮)અભિનવ જ્ઞાન - અપૂર્વજ્ઞાન

આ રીતે તીર્થંકર નામકર્મ ના ૧ ૬ કારણો અથવા ૧ ૬ ગુણોને તત્વાર્થ સૂત્રાનુસાર વર્ણવી સાથે વીશ સ્થાનક નો સંબંધ આગમ-લોકપ્રકાશ તથા વર્તમાન પરંપરાનુંસાર જણાવેલ છે

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

अग्रेभ संदर्भः-अरहंत सिद्धपवयणगुरुथेरबहुस्सुए तवस्सीमु वच्छलयाय तेसिं अभिक्खणाणोवओगेय दंसणविणएआवस्सएय सीलव्वए निरइयारं रवणलव तवच्चियाए वेयावच्चे समाहीयं अपुव्वणाणगहणे सुयभत्ती पवयणे पभावयणा एएहिं कारणेहिं तित्थयरतं लहइ जीवो - ज्ञाता⊾ अ.८-सू.७०/८

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

સૂત્ર १:२ सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्ष मार्ग- સમ્યગ્દર્શન સૂત્ર ७:१ हिंसानृतस्तेयाब्रहम परिप्रहेभ्यो विरतिर्वतम्- व्रत સૂત્ર ७:७ जगत्कायस्वभावौ च संवेगवैराग्यार्थम्ञ संवेग સૂત્ર ७:२८ शङ्काकाङ्क्षा विचिकित्साऽन्यर्दष्टिः અતિયાર સૂત્ર ७:३३ अनुग्रहार्थ स्वस्यातिसर्गोदानम्- દાન સૂત્ર ७:३४ विधिद्रव्यदातृपात्रविशेषात्तद्विशेष:- દાન સૂત્ર ८:१ मिथ्यादर्शनाविरति प्रमादः- પ्रभाદ સૂત્ર ९:१९ अनशनावमौदर्यवृतिपरिसंख्याः- તપ-ભेદ સૂત્ર ९:२० प्रायश्चितविनयवैयावृत्यः- તપ-ભेદ સૂત્ર ९:२४ आचार्योपाध्यायतपस्विशैक्षकालानः- वैयावय्य સૂત્ર ९:२५ वाचनाप्रच्छनाऽनुप्रेक्षाऽऽम्नायः- स्वाध्याय ઉક્रत અભિનવટીકામાં તીર્थंકर નામકર્મના ભિન્ન ભિન્ન આસ્રवોમાં નોંધેલા સંદર્ભો મુજબ અહીં તત્વાર્થ સંદર્ભો નોંધેલ છે.

🍄 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧)કર્મગ્રન્થ:૧ -ગાથા:૪૭ ઉત્તરાર્ધ

(૨)કાળલોક પ્રકાશ સર્ગઃ૩૦ - શ્લોક ૧ થી ૨૦

🗍 [9]પઘઃ-

(٩) દર્શન વિશુધ્ધિ વિનય સાથે અનતિચારી શીલધરા જ્ઞાન સંવેગ નિત્ય ધરતાં, ત્યાગ તપ-ધરતા નરા સંઘ સાધુ તણી સમાધિ નહીં વૈયાવચ્ચ છોડતા અરિહંત સુરિ બહુ શ્રુતોની ભકિત પ્રવચન રાખતા અવશ્ય કરણી ષટ્ર પ્રકારી નિરંતર ધરતા જના મુકિત માર્ગ પ્રકાશ ભાવે આદર શાસન તણા જિન નામકર્મ સરસ ધર્મ પુષ્ટ્યની ઉત્કુષ્ટતા જીવ બાંધે ઉદય સાથે પદ તીર્થકર સાધતા

(**२**) દર્શન શુધ્ધિ વિનયયુક્ત અતિ અપ્રાદશીલ વ્રતેવળી જ્ઞાન અને સંવેગ વિશેતો સતત રહે ઉપયોગ અતિ શકિત મુજબ તપ ત્યાગ સમાધિ વૈયાવચ્ચ સંઘ સાધના આચાર્ય અરિહંત બહુશ્રુત પ્રવચન કેરી ભકિત સુધા તજવી ન આવશ્યક ક્રિયાઓ મોક્ષમાર્ગની પ્રભાવના જિનશાસન સહધર્મી પરત્વે વાત્સલ્યામૃત વહેસદા શુભ તીર્થંકર નામકર્મના બંધ હેતુ છે આ સઘળા પરમેષ્ઠીના પાંચ પદોમાં પ્રથમ પદ છે એહ સદા

🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- તીર્થંકર નામકર્મના આસ્રવો ને વર્ણવતા સોળગુણો સૂત્રકાર મહર્ષિએ અત્રે જ્ણાવેલા છે તેમાંના કોઇ કોઇ એક કે વધુ કે સઘળાં ગુણોની સાઘના-આરાધના મનુષ્યને તીર્થંકર નામકર્મનો આસ્નવ કરાવે છે, આટલી સુંદર વાતને આધારે જે મનુષ્યને તીર્થંકર નામકર્મનો શુભઆસ્રવ કરવાની અભિલાષા છે તેમને માટે એક મનનીય માર્ગદર્શન અહીં પુરૂ પાડેલ છે.

વર્તમાન કાળે થતી ઉપાવાસાદિક થી વીશ સ્થાનક પદ આરાધના પણ તીર્થંકર નામ કર્મસ્રવ માટે નીજ આરાધના છે પણ તે આરાધનામાં તપ કે ક્રિયાની મહત્તા છે. અહીં આ સૂત્ર

થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ તે આરાધના કેમ કરવી તે અંગે ગુણને આશ્રીને માર્ગદર્શન આપે છે કયા કયા પદની આરાધના કેવી કેવી રીતે કરવામાં આવેતો આ ગુણોની સાધના આરાધના થઇ શકે તેનું સચોટ માર્ગદર્શન આ સૂત્રની અભિનવટીકા થકી મેળવી સૌ મનુષ્યો વીશ સ્થાનકના આરાધક બને તેજ આ સુત્રનો નિષ્કર્ષ છે.

### nnnnnn

### અધ્યાયઃ ૬-સૂત્રઃ ૨૪)

🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિ આ સૂત્ર થકી નીચ ગોત્ર કર્મના આગ્નવ ને જણાવે છે.

🔲 [2] सूत्रःभूणः- परात्मनिन्दाप्रशंसे सदसद्गुणाच्छादनोद्मावने च नीचैर्गोत्रस्य

[3] भूत्रः पृथद्धः - पर-आत्म निन्दा - प्रशंसे सद् - असद् गुण- आच्छादन-उद्भावने च नीचै: गोत्रस्य

[4] સૂત્રસારઃ-પરર્નિદા,આત્મપ્રશંસા, સદ્દગુણોનું આચ્છાદન અને અસદ્દગુણોનું પ્રકાશન [એ]નીચગોત્ર કર્મના [આસવો]છે.

| 🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-                |                         |
|---------------------------------|-------------------------|
| <b>પર</b> -બીજાની               | आत्म-પોતાની             |
| <b>નિન્દા</b> -નિંદા            | <b>प्रशंसा</b> -પ્રશંસા |
| <b>સદ્</b> -વિદ્યમાન            | <b>असद्</b> -અવિઘમાન    |
| <b>ગુળ</b> -ગુણ                 | आच्छोदन-ઢાંકવા          |
| उद्भावन-प्रदर्शन                | च-સમુચ્ચય               |
| नीचैर्गोंत्रस्य-નીચ ગોત્ર કર્મન | ા [આસવ] છે              |
|                                 |                         |

🔲 [6]अनुवृत्तिः- स आम्नव: सूत्र. ६:२ थी आम्नव नी अनुवृत्ति

[7] અભિનવટીકાઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિએ આઠમા અધ્યાયમાં આઠકર્મ પ્રકૃત્તિ જણાવેલી છે. આ આઠ પ્રકૃત્તિમાંની કઇ કર્મ પ્રકૃત્તિનો આસ્નવ કયા કયા કારણોથી થાય તે જણાવતા સૂત્રોને આ અધ્યાયમાં સ્થાન આપેલું છે તેમાં ગોત્ર કર્મનામક મુખ્ય પ્રકૃત્તિની બે ઉત્તર પ્રકૃત્તિ છે (૧)નીચગોત્ર કર્મ (૨)ઉચ્ચગોત્ર કર્મ

આ સૂત્ર થકી નીચ ગોત્ર કર્મના આસ્નવો જણાવેલા છે

📌 પરનિંદાઃ-🌣 બીજાની નિંદા કરવી તે પરનિંદા

🌣 અન્યના વિદ્યમાન કે અવિદ્યમાન દોષો કુબધ્ધિ થી પ્રગટ કરવા તે 🛛

--નિંદા એટલે બીજાના સાચા કે ખોટા દોષોને કુબધ્ધિ થી પ્રગટ કરવાની વૃત્તિ

🍄 બીજાને હલકા પાડવાની વૃત્તિ-પ્રવૃત્તિ તે પરનિંદા

🌣 निन्दा - (इति) अपवदनम् अभूतानां भृतानां च दोषाणाम् उद्भावनं

🌣 તથ્ય અતથ્ય દોષોના પ્રકાશનની ઇચ્છા અથવા દોષ પ્રગટ કરવાની જે પ્રવૃત્તિ તે નિંદા છે

📌 આત્મપ્રશંસાઃ-🌣 પોતાની બડાઇ હાંકવી તે આત્મ પ્રશંસા

🌣 સ્વના વિદ્યમાન કે અવિદ્યમાન ગુણો સ્વોત્કર્ષ સાધવા પ્રગટ કરવા

🌣 પોતાના વખાણ કરવાની વૃત્તિ-ંકે-પ્રવૃત્તિ

स्वात्मनः प्रशंसनं - स्तुनिर्गुणोद्भावनम् अभूतानां भूतानां च गुणानाम् आत्मनैव प्रख्यापनम् । प्रख्यापयतीतियावत्

🌣 સદ્ભૂત કે અસદ્ભૂત ગુણોમાં પ્રકાશનનો અભિપ્રાય તે પ્રશંસા

🏶 સદ્ગુણાચ્છાદનઃ-

🍄 પરના વિદ્યમાન ગુણોને ઢાંકવા, પ્રશંગ વશાત પરના ગુણોને પ્રકાશમાં લાવવાની

🌣 બીજામાં જે ગુણ હોય તે ઢાંકવા, પ્રકાશીત ન કરવા-દાબી દેવા, જો કહેવાની સ્થિતિ

🌣 सन्तोगुणा विद्यमानास्तेषां छादनं-संवरणं-स्थगनं, द्वेषात् प्रष्टोवाऽप्रष्टोवानाचष्टे

🌣 પોતાનામાં ગુણોન હોવા છતાં સ્વોત્કર્ષ સાધવા ગુણો છે એવો દેખાવ કરવો ጳ પોતામાં ગુણોન હોય છતાં તેમનું પ્રદર્શન કરવું તે પોતાના અસદૂગુણોનું ઉદ્ભાવન आत्माभिसम्बन्धेनासताम् अभूतानामेव गुणानाम् उद्भावनं करोत्यपृष्ट: पृष्टो वा

🍫 चः- અહીં च સમુચ્ચયને માટે છે અથવા હલકા આસવને જણાવવા માટે છે અન્ય

-બીજાનો તિરસ્કાર-ધર્મિજનો નો ઉપહાસ -મિથ્યા કીર્તી મેળવવી-વડીલોનો પરાભવ કરવો -લોકપ્રીયતાનું મિથ્યાભિમાન કેઅહંકાર હોવો તે -બીજાના યશનો લોપ કરવો -વડીલોની અવજ્ઞા કરવી-વડીલો પર દોષારોપણ વિડંબણા,સ્થાનભ્રષ્ટ આદિ કરવા

🌣 गूयते तद् इति गोत्रम् गू-ધातुने ઉशादिनो त्रट् प्रत्येय थयो છे. અર્થાત જે

જરૂર હોવા છતાં ઇર્ષ્યા આદિથી ન લાવવા

🍫 અસદ્ગુણોદ્ભાવનાઃ-

પણ કેટલાંક આસવોને સંગ્રહ કરવાનું સુચવે છે

📌 નીચ્ચૈર્ગોત્રસ્યઃ-

શબ્દવ્યવહારમાં આવે તે ગોત્ર

તે નીચ ગોત્રકર્મના દ્રષ્ટાતો છે

–વૃત્તિમાં કહેવાયેલા અન્ય આસ્રવો આ પ્રમાણે છેઃ-

વડિલોને અભિવાદન -સ્તુતિ -અભ્યુત્થાનાદિન કરવા

🍄 નીચ ગોઝકર્મ સાથે આસવ શબ્દ જોડવાનો છે. આ ચાર કારણો-આદિથી નીચગોત્ર કર્માસવ થાય છે

🕸 नीच એટલે જધન્ય અથવા હીન,હલકું

–જાતિ, કળ,બળ,રૂપ શ્રુત વગેરેનો મદ 🚽 -બીજાની અવજ્ઞા

-જેનાથી આત્મા નીચ વ્યવહારમાં આવે તે નીચ ગોત્ર કહેવાય

-જેનાવડે ઓળખાવાય છે, બોલાવાય છે, વ્યવહારમાં આવે છે તે ગોત્ર

गोत्रम्-गूयते, अभिधियते, आहूयते वाऽनेन इति गोत्रम्

–नीच એટલે જધન્ય,હલકા, गोत्र-અર્થાત કુળ

આવેતો દ્વેષપૂર્વક ન કહેવા તે સદ્ગુણ આચ્છાદન

गुणान् संतोऽपि प्रस्तुतत्वात् परसम्बन्धि गुणगणच्छादनमैव सम्बन्ध्यम्

🌣 જેને કારણે લોકો માણસને હલકા કે તોછડા નામે બોલાવે છે તેને નીચ ગોત્રકર્મ

---અશુભ કર્મોના નિમિત્ત ને ઓળખાવીને પ્રવર્તમાન એવા ચાંડાલ,માછીમાર વગેરે

કહે છે આ ગોત્રકર્મને કુંભારના વાસણ સાથે સરખાવાય છે. જેમ વાસણ બન્યા પછી કોઇ તેની નીંદા પણકરે તેમ વ્યવહારમાં જેમના કુળોની નીંદા થાય છે તે નીચ ગોત્રી છે –જે કર્મના ઉદયથી જીવ હલકા કુળમાં જન્મ ઘારણ કરે તે નીચે ગોત્ર

-આ નીચ ગોત્રને લીધે ધનવાન્ કે રૂપવાન્ હોવાછતાં લોકોમાં નિંદાને પાત્ર બનાય છે

🏶 ગ્રન્થાન્તર થી નીચગોત્ર કર્માસવઃ-

લોકપ્રકાશ સર્ગઃ ૧૦ શ્લોક-૨ ૬ ૩

–અગુણજ્ઞ અહંકારી નિરભ્યાસી

અર્હદ ભકિત રહિત જીવ નીચ ગોત્ર કર્માસ્નવ કહે છે

કર્મગ્રન્થ પહેલો-ગાથા-૬૦

–જેનામાં અવગુણી ગ્રાહી અથવા દોષ દ્રષ્ટિ રહેલી છે તે

–જાતિ,કુળ,બળ,રૂપ,શ્રુત,ઐશ્વર્ય,લાભ અને તપ એ આઠેનો મદ કરનારો છે તે -હંમેશા ભણવા-ભણાવવામાં જે વિરોધી છે, તે પ્રવૃત્તિ પરત્વે જેને ધૃણા છે, કંટાળો લાવનાર છે તે

-તીર્થકર,જિન,સિધ્ધઆદિમહાપુરુષો,ગુરુજનો ગુણવાનોપ્રતિજેમનેભક્તિનથીએવાજીવો નીચ ગોત્ર કર્મનો આસ્નવ કહે છે

🗖 [8]સંદર્ભઃ-

आગમ संદर्भाः- जातिमदेणं कुलमदेणं, बलमदेणं जाव इस्सरिय मदेणं णीयागोयकम्मासरीरजाव पयोग बन्धे भगം श.८उ-९,सू. ३५१-१४

–સૂત્રપાઠ સંબંધ જુઓ સૂત્રઃ૨૫ના આગમ સંદર્ભમાં

ጳ અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧)સ્વરૂપ -કર્મગ્રન્થ પહેલો-ગાથા-૫૨- પૂર્વાર્ધ મૂળ તંથા વૃત્તિ

(૨)સ્વરૂપ -દ્રવ્યલોક પ્રકાશ-સર્ગઃ૧૦ શ્લોક-૧ ૬૦ થી ૧ ૬૪

(૩)કારણ -દ્રવ્યલોક પ્રકાશ-સર્ગઃ૧૦ શ્લોક-૨૬૩

(૪)કારણ -કર્મગ્રન્થ પહેલો-ગાથા-૪૦ -મૂળ તથા વૃત્તિ

🗍 [9]પઘઃ-

- (૧) પરની નિન્દા આત્મ-શ્લાધા પરસદ્ગુણ ને ઢાંકતા
   ગુણો નહીં પોતપણામાં તેહ નિત્ય પ્રકાશતા
   નીચગોત્ર બંધ અશુભ ભાવે જીવ બહુવિધજાતના
   નીચ ગોત્ર બંધન છોડવા વળી યત્ન કરો ભલી ભાતના
- (૨) નીંદાબીજાની સપ્રશંસન તથા ઢાંકી ગુણો દોષ કરી બતાવવા
   તે નીચ ગોત્રે થઇ બંધ કારણ ને ઉચ્ચ ગોત્રે ઉલટું થતા પણ

🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ-આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ હવે પછીના સૂત્ર પચીસ સાથે જ મુકેલો છે

### (અધ્યાચઃ૬-સૂત્રઃ૨૫)

🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ-આ સૂત્ર થકી ઉચ્ચ ગોત્ર કર્મના આગ્નવ ને જણાવવાનું પ્રયોજન રાખે છે.

🔲 [2] सूत्रःभूणः- तद्विपर्ययोनीचैर्वृत्त्यनुत्सेकौचोतरस्य

🔲 [3] सूत्रः पृथईः - तद् - विपर्ययः नीच्चैः वृत्ति - अनुत्सेकौ

[4] સૂત્રસારઃ- તેનાથી વિપરીત [અર્થાત્ ઉચ્ચ ગોત્ર કર્માસવથી વિપરીત -સ્વનિંદા,પર પ્રશંસા સ્વસદ્ગુણોનું આચ્છાદન પર સદ્ગુણનું ઉદ્ભાવન તથા નમ્ર વૃત્તિ અને નિરભિમાન ગર્વ ન કરવો [એ] ઉચ્ચગોત્ર કર્મના [આસવો] છે.

| <b>[</b> 5] | શબ્દજ્ઞાનઃ- |
|-------------|-------------|
|-------------|-------------|

**तद्-** તે નીચ ગોત્ર કરતા **नीचैर्वृति-** નપ્રવૃત્તિ च- સમુચ્ચય અર્થમાં છે विपर्यय - ઉલટું, વિપરીત अनुत्सेक-ગર્વનો અભાવ उत्तरस्य-ઉચ્ચગોત્રના

6ि अनुवृत्तिः-

(१)स आम्रव: सूत्र.६:२ थी आम्रव शબ्दनी अनुवृत्ति

(२) परात्मनिंदाप्रशंसे सदसद्गुणाच्छादनोद्भावने च नीच्चैर्गोत्रस्य । सूत्र. ६:२४

[7] અભિનવટીકાઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિ એ પૂર્વસૂત્રમાં ગોત્રકર્મના એક ભેદ નીચ ગોત્ર કર્મનો આસવ જણાવ્યો આ સૂત્ર થકી ઉચ્ચ ગોત્ર કર્માસવને જણાવે છે

સૂત્રકારે ત્રણ લક્ષણો કહ્યા છે (૧)નીચગોત્ર કર્માસ્રવ કરતા વિપરીત

(૨)નીચ્ચૈવૃત્તિ-નમ્રવૃત્તિ (૩)નુત્સેક-નિરાભિમાન

પણ આ ત્રણ કારણોનો વિસ્તાર નીમ્ન છ મુદ્દામાં રજૂ થશે

📌 तद्विपर्ययः- અહીં तद् શબ્દનો સંબંધ પૂર્વના સૂત્રઃ૨૪ સાથે છે

-પૂર્વના સૂત્રમાં નીચગોત્ર કર્માસ્રવ જણાવેલા છે તેમાં જણાવેલા ચાર કારણો કરતાં વિપરીત કારણો તે ઉચ્ચ ગોત્ર કર્માસ્રવ સમજવો

-तद्विपर्यय (इति) नीचैर्गोत्रास्रवविपर्ययः

[૧]પરગુણ પ્રશંસાઃ- 🌣 પરના ગુણોને પ્રકાશવા કે પ્રગટ કરવા તે પર પ્રશંસા

🌣 બીજાના ગુણો જોવા તે પર પ્રશંસા

🌣 બીજાગુણોની સ્તુતી કરવી ગુણાનુરાગ હોવો તે

[ર]આત્મ નિંદાઃ- 🌣 પોતાના દોષોનું પ્રકાશન કે પ્રગટીકરણ તે આત્મનિંદા

🌣 પોતાના દોષો જોવા તે આત્મનિંદા

🌣 સ્વ દોષ દર્શન-આત્મ સાક્ષીએ નિંદન તે આત્મનિંદા

[૩]સ્વ અસદ્ગુણ કે પર સદ્ગુણ પ્રકાશન

ં પોતાના દુર્ગણોને પ્રગટકરવા તે સ્વ અસદ્ગુણ પ્રકાશન અથવા અસદ્ગુણ ઉદભાવન -**અથવા** 

– લોક પ્રિયતાનું અભિમાન કે અહંકાર રહિતતા

- કીર્તિ લોભ ન હોવો - વડીલો નો વિનય

–બીજાનું બહમાન સત્કાર - ધર્મિજનો પરત્વે અનુરાગ

--જાતિ .કળ.બળ,રૂપ,શ્રુત,ઐશ્વર્યાદિ ના મદનો અભાવ

-બીજાનોયશ જોઇ રાજી થવું -વડીલો નો આદર -સત્કાર

–સમુચ્ચયયથી અન્ય કારણોનો પણ આસવ થઇ શકે છે જેમ કે 🍱

💠 च-च शब्दात् तद्विपर्ययश्च

उत्सेको गर्वः । श्रुतजात्यादि जनितः । अनुत्सेकः विजितगर्वता ।

🍄 વિશિષ્ટ શ્રુત આદિની પ્રાપ્તિ છતાં ગર્વ ન કરવો

🌣 જ્ઞાન સંપત્તિ આદિમાં બીજાથી ચઢીયાતા પણું હોવાછતાં તેમને કારણે ગર્વ ધારણ ન કરવો તે અનત્સેક

🍫 અનુત્સેકઃ- ગર્વરહિતતા અહંકારનો અભાવ

🌣 नीचैर्वर्तनं विनयप्रवणवाक्कायचित्तता ।

🌣 બધાંની સાથે નમ્રતા પૂર્વક વર્તવું અને કોઇ સાથે ઉધ્ધતાઇ ન કરવી તે નીચ્ચૈવૃત્તિ

🌣 ગુણી પુરૂષો પરત્વે વિનય અને નમ્રતા પૂર્વક વર્તવું

🌣 પુજય વ્યકિતઓ પ્રત્યે નમ્રવૃત્તિ ધારણ કરવી તે

💠 નીચ્ચૈર્વૃત્તિઃ- નપ્રવૃત્તિ-વિનયશીલતા

🍄 બીજાના (અવિદ્યમાનગુણ)દોષોને ઢાંકવા તે આચ્છાદન

સદગુણ આચ્છાદન -**અથવા** 

૪ સ્વ સદ્ગુણ કે પર અસદ્ગુણ આચ્છાદનઃ-🌣 પોતાના છતાં/વિદ્યમાન ગુણોને ઢાંકવા. જેથી અભિમાન પણ ન જન્મે તે સ્વ

પરગુણ પ્રશંસા અને પર સદ્ગુણ પ્રકાશન વચ્ચે સમજી લેવો

–આત્મનિંદા એટલે કેવળ સ્વદોષ દર્શન એવોજ અર્થથાય --અસદ્રગુણોદ્ભાવન એટલે પોતાના દોષ કે દુર્ગણોને પ્રકાશીત કરવા. આમ બંને રીતે આત્મનિંદા અને સ્વ અસદ્ગુણ પ્રકાશન વચ્ચે ભેદ રેખા સ્પષ્ટ થઇ શકે છે આવો જ ભેદ

બીજી રીતે કહીએ તો

વિદ્યમાન દોષોની નિંદા તો કરવાની જ છે - અસદ્ગુણોદ્ભાવનનો અર્થતો પોતાનામાં વિદ્યમાન દુર્ગણો ને પ્રગટ કરવા એજ છે

સમાધાનઃ- સ્વનિંદા નો અર્થ પોતાની લઘુતા બતાવવાનો છે -વિદ્યમાન કે અવિદ્યમાન પોતાના દોષોને પ્રગટ કરવા એવો અર્થ છે કેમ કે પોતાની લઘુતા જણાવવા અવિદ્યમાન દોષોને પણ દોષ રૂપ ગણાવા તેમાં ગુણ સમાયેલો છે. અને

કरवा ते જ છે तो अंने वच्चे लेह शो?

🍄 બીજાના સદ્ગુણોને પ્રગટ કરવાતે સદ્ગુણ પ્રકાશન અથવા સદ્ગુણ ઉદ્ભાવન પ્રશ્નઃ-આત્મનિંદા અને સ્વ અસદુગુણોદુ ભાવન બંનેમાં ભાવતો પોતાના દોષોને પ્રગટ – ગુરુ કે વડીલનું સન્માન, અભ્યુત્થાન,અંજલી,ગુણગાનાદિકરવા

📌 उत्तरस्य– ઉચ્ચ ગોત્ર કર્મના અર્થમાં આ પદ વપરાયેલ છે

✿ ઉત્તરસ્ય એટલે સૂત્રક્રમના પ્રામાણ્ય થી उच्च गोत्रस्य એવો અર્થ જ અભિપ્રેત થવાનો છે કેમ કે અધ્યાયઃ૮ના સૂત્ર ૧૩ મુજબ પણ ગોત્રના બે ભેદ છે એક નીચ ગોત્ર અને બીજું ઉચ્ચ ગોત્ર અર્થાત્ નીચ સિવાય બાકી રહેતું ગોત્ર તે ઉચ્ચ ગોત્ર એવું સ્પષ્ટ થશે

–**ઉચ્ચ ગો**ત્રઃ- જેને કારણે લોકો મોટા નામે કે બહુમાન પૂર્વક બોલાવે છે તે ઉચ્ચ ગોત્ર છે જેમ કે ઇક્ષ્વાક્,રાજન્ય,ભોગકુલ વગેરે કુલો

—गोत्र શબ્દ ની વ્યાખ્યા પૂર્વ સૂત્રઃ૨૪ માં કરેલી છે

– આ કર્મને કુંભારના કામ સાથે સરખાવે છે. કુંભારનું કામ છે તેની જેમ કોઇ નીંદા કરે છે તેમ પ્રશંસા પણ કરે છે એ રીતે ઉચ્ચ ગોત્રી લોકની પ્રશંસા પણ થાય છે

–જે કર્મના ઉદયથી જીવ ઉત્તમ કુળમાં જન્મ ધારણ કરે તે ઉચ્ચ ગોત્ર

🍫 ગ્રન્થાન્તર થી ઉચ્ચ ગોત્ર કર્માસવઃ-

गुणप्रेक्षीत्यकृतमदोऽध्ययनाध्यापनोद्यत:

उच्चं गोत्रं महदादि भक्तो...द्रव्यक्षोड प्रडाश-सर्ग-१० श्क्षोड २ ९ उ

ગુણજ્ઞ,નિરહંકારી,અધ્યયન-અધ્યાપન કાર્યેરત અર્હદ ભકિત પરાયણ જીવ ઉચ્ચ ગોત્ર કર્માસ્રવ કહે છે

કર્મગ્રન્થ પહેલો-ગાથા-૬૦

गुणपेही मयरहिओ अज्झयणऽज्झावणार्र्ड निच्चं पक्णइ जिणाइ भत्तोउच्चं...

ગુણ પ્રેક્ષી,મદરહિત,નિત્ય અધ્યયન-અધ્યાપનરુચિ,જિનેશ્વર આદિનો ભકત, ઉચ્ચ ગોત્ર કર્માસ્રવ કરે છે

🔲 [8]સંદર્ભાઃ-

🌣 आशम संदर्भाः- जाति अमदेणं कुलअमदेणं बलअमदेणं रूवअमदेणं तव्व अमदेणं...उच्चागोयकम्मासरीर जाव पयोगबन्धे 🏶 भगം श.८,उ.९,सू.३५१-१३

**સૂત્રપાઠ સંબંધઃ-સૂ**ત્રઃ૨૪ તથા સૂત્રઃ૨૫ જો કે આગમ વાકય અને સૂત્ર પાઠમાં કિચિંત સામ્યતા અને કિચિંત ભિન્નતા જણાય છે પણ તેની વૃત્તિ આધારે અર્થ બેસાડતા જણાય છે કેઃ-

(૧)મદવાળો [અભિમાની]માણસ પરનિંદા,આત્મ પ્રશંસાને નિરંતર પ્રવૃત્તિ વાળા હોય છે

(૨)મદરહિત [નિરાભિમાની]માણસ તેથી વિપરીત પ્રવૃત્તિ વાળો હોય છે

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

उच्चैर्निकैश्व-८:१३ ગોત્રના બે ભેદ

🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧)સ્વરૂપ -કર્મગ્રન્થ પહેલો-ગાથા-પર- પૂર્વાર્ધ મૂળ તથા વૃત્તિ -દ્વવ્યલોક પ્રકાશ-સર્ગઃ૧૦ શ્લોક-૧*૬*૦ થી ૧*૬*૪

(૩)કારણ -દ્રવ્યલોક પ્રકાશ-સર્ગઃ૧૦ શ્લોક-૨૬૩

-કર્મગ્રન્થ પહેલો-ગાથા-*૬૦*- મૂળ તથા વૃત્તિ

🗖 [9]પદ્યઃ-

એન્થી વિપરીત ભાવે નગ્રતા ઘરતા -9 સદા અભિમાન તજતાં ગોત્ર બાંધે ઉંચના ભવિજીવ સદા બીજું પદ્ય પૂર્વ સૂત્ર સાથે કહેવાઇ ગયું છે -2

🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ-સૂત્ર:૨૪ અને સૂત્ર: ૨૫ મૂળતો એક જ ગોત્ર કર્મની ભિન્ન ભિન્ન બે પ્રકૃત્તિના સ્વરૂપને રજૂ કરે છે. ગોત્રના ઉંચ પણા અને નીચ પણાનો સંબંધ અહીં દુન્યવી દ્રષ્ટિ સાથે જોડવાનો નથી પણ આમ કરવાથી ગોત્ર ઉચ્ચાબંધાય અને આમ કરવાથી ગોત્ર-નીચ બંધાય એ પ્રમાશે કર્માસવોને જણાવીને સૂત્રકાર મહર્ષિતો આપણી સમક્ષ એક દીવાદાંડી ધરે છે અને જો એકે ગોત્ર કર્મ ન બાંધવું હોય તો ગોત્ર રહિત સ્થિતિ ફક્ત સિધ્ધોનીજ છે

જો તમારે ઉચ્ચ ગોત્ર બાંઘવું છે તો આમકરો જો નીચ ગોત્ર બાંઘવું છે તો આમકરો ગોત્રકર્મ તો બંઘાવાનું જ છે જેમ વીરપ્રભુને ત્રીજા ભવમાં બંધાયેલ કર્મ છેક તીર્થકરના ભવમાં પણ ઉદયમાં આવેલું માટે તે કર્મથી દૂર હોય તે કર્માસ્રવ ને દૂર કરવા હોયતો જયાં સુધી ગોત્ર કર્મનો સર્વથા ક્ષય ન થાય ત્યાં સુધી ઉચ્ચ ગોત્રનો કર્માસ્નવ કરી તે શુભ પ્રકૃત્તિ થકી સંપૂર્ણ કર્માસવ ને અટકાવીને છેલ્લે ગોત્ર રહિત સ્થિતિ પામવી તે જ નિષ્કર્ષ

-----

(અધ્યાયઃ૬-સૂત્રઃ૨૬ )

🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર બનાવવાનો હેતુ અંતરાયકર્મનો આગ્નવ જણાવવો તેછે

[2] सूत्रःभूणः-विघ्नकरणमन्तरायस्य

🔲 [3] सूत्रः पृथद्वः-विध्नकरणम् अन्तरायस्य

🔲 [4]સૂત્રસારઃ-વિધ્ન કરવું એ અંતરાયકર્મનો [આસવ]છે

[5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

विघ्नकरणम्-विध्न કરવું તે अन्तरायस्य-અંતરાયકર્મનો આગ્નવ છે

🗖 [6]अनुवृत्तिः- स आम्रवः सूत्र. ६:२ थी आम्रव नी अनुवृत्ति

🔲 [7]અભિનવટીકાઃ- અહીં સૂત્રકાર મહર્ષિ એકજ ૫૬ દ્વારા અન્તરાયકર્મના આમ્રવને સમજાવે છે પણ તેનો સંબંધ જાણ્યા સિવાય અર્થઘટન કરવું તે અપૂરતું લાગે છે

- સામાન્યથી ગુજરાતી વિવેચકો એ ' 'દાન આદિમાં વિધ્ન કરવું '' એવોજે અર્થ કરેલો છે તે યોગ્ય જ છે પણ તેનો આધાર આ ટીકામાં અત્રે પ્રસ્તુત થયો છે

(१) स्वोपश्च लाष्यः- मां सूत्र आर महर्षि पोते ४ अष्टावे छे डे दानादीनांविघ्नकरणम् अन्तरायस्याम्नवो भवति । આ વિધાન વિઘ્નકરણ ને આધારે સ્પષ્ટ અર્થ થઇ શકે છે કે દાનાદિમાં વિધ્ન કરવું તે

(૨) અધ્યાય આઠને આધારે :-સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યનો સ્પષ્ટ પાઠ છે જ છતાં આઠમા અધ્યાય

નો આધાર લેવાથી વિશેષ ખુલાસોઓ મળે છે

-જેમકે दानादीनाम् પણ आदि શબ્દથી શું લેવું? --અન્તરાયના दान વગેરે કેટલા ભેદો છે? આવા પ્રશ્નોના ઉત્તર આઠમા અધ્યાય ને આધારે જ મળે છે

આવા પ્રશ્નાના ઉત્તર આઠમા અધ્યાય ન આધાર જ મળ છ ✿ સર્વપ્રથમ **સત્રઃ૮ઃપ.** તેમાં કર્મની આઠ પ્રકૃત્તિમાં એક પ્રકૃત્તિ અન્તરાયકર્મની જણાવેલી છે

🍄 ત્યાર પછી સૂત્ર ૮: ૬ તેમાં પञ्चभेदा શબ્દથી અન્તરાયકર્મના પાંચ ભેદો જણાવેલા છે

(પાર પછા પૂત્ર ૮: ) તેમાં ગળામવારાબ્ટથા અતારાપક્રમના પાય ભદા જ્યાયલા છે
એ આ પાંચ ભેદો સૂત્ર ૮: १४ માં दानादीनाम् શબ્દ થી કહેવાયા છે માટે સૂત્રકાર

મહર્ષિએ અહીં સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં સૂત્ર ૮:૧૪ નેજ પદ રૂપે મુકી દીધું છે दानादीनાં...કહીને .

તે दानादि એટલે दान,लाभ,भोग,उपभोग અને वीर्य એવો ખુલાસો **સૂત્ર ૮:૧૪ ના સ્વોપજ્ઞ** ભાષ્યમાં કરેલો છે તેથી दानादीनाम् માં શબ્દ થી શુંલેવુ? તે પ્રશ્નનો ઉત્તરપણ અહીં પ્રાપ્ત થઇ જાય છે

🏶 विघ्नकरणम् – विध्न કरવું તે

🌣 વિધ્ન એટલે અડચણ,અન્તરાય કે પ્રતિષેધ કરવો તે

विघ्नः- विघातः , प्रतिषेधः सव्याजोनिर्व्याजश्चतस्यकरणम्

– આવુ વિધ્ન દાનાદિ પાંચ ભેદે જણાવેલ છે

**[૧]દાનઃ-સ્વપરના અનુગ્રહનની બુધ્ધિથી સ્વવસ્તુ પરને આપવી તેને દાન કહે છે** [જુઓ સૂત્ર ૭ઃ૩૪]

🌣 दानं विशिष्टपरिणामपूर्वक स्वस्य परस्वत्वापादानम् ।

🕸 દાન વિઘ્નકરણઃ- કોઇને દાન કરતાં અડચણ નાંખવી કે તેવી વૃત્તિ રાખવી તે 🛛

🌣 આદાન દેવામાં વિધ્ન કે અન્તરાય ઉભો કરવો અથવા તો એવા એવા ઉપાયો કરવા કે જેથી દેનાર દાન આપી ન શકે તે વિધ્ન કરણ

–દાન સંબંધિ વિધ્ન કરવાથી દાનાંતરાય કર્મનો આસવ થાય છે એ જ રીતે

- દાતાને દાન દેવાથી રોકવો, દાતા અને દાનની નિંદા કરવી,દાનના સાધનોનો નાશ કરવો તે સાધનો દર્ણાવવા અથવા દાતા અને પાત્રને સંયોગ ન થવા દેવો એ સર્વે દાનાન્તારાય ના આસ્રવો જ છે

[ર]લાભઃ- વસ્તુની પ્રાપ્તિ તે લાભ

तदेव [दानं] गृह्यमाणं प्रतिगहीत्राऽऽदेयं लाभ उच्चते ।

લાભ-વિધ્નકરણઃ-

ໍ☆ કોઇને લાભ-પ્રાપ્તિના વિષયમાં અડચણ નાંખવી કે તેવી વૃત્તિ રાખવી તે ☆ આલાભ-પ્રાપ્તિમાં-વિધ્ન કે અન્તરાંય ઉભો કરવો અથવા તો એવા ઉપાયો કરવા કે જેથી લાભ લેનાર લાભ લઇ ન શકે તે વિધ્ન કરણ

–લાભ સંબંધિ વિધ્ન કરવાથી લાંભાતરાય કર્મનો આસવ થાય છે એ જ રીતે – લાભ લેનારને પ્રાપ્તિ થી રોકવો લેનારની નિંદા કરવી, પ્રાપ્તિ થતી હોય ત્યારે તે સાધનો નો નાશ કરવો, છૂપાવી દેવું કે મેળવનારનો અને વસ્તુનો સંયોગ ન થવા દેવો એ સર્વે લાંભાતરાય કર્મનો આસવો જ છે

[3]ભોગઃ- એકજ વાર ભોગવી શકાય તે શબ્દાદિ વિષયોનો ઉપયોગ તે ભોગ 🌣 भोगो मनोहारि शब्दादिविषयानुभवनम् ।

ભોગ-વિધ્નકરણઃ-

✿ કોઇને ભોગ ના વિષય માં અડચણ નાંખવી કે તેવી વૃત્તિ રાખવી તે ♥ આ ભોગ-ભોગવવામાં -જેમ કે ભોજન કરવામાં વિધ્ન કે અન્તરાય ઉભો કરવો અથવા તો એવા ઉપાયો કરવા કે જેથી [એક વખતમાં જ ભોગવી શકાય તેવા]ભોગ ભોગવનાર તેનો ઉપયોગ ન કરી શકે જેમમ કે ભોજન માં વિધ્ન કરવાથી ભોજનકરનાર તે ભોજય વસ્તુને ભોગવી નશકે અર્થાત ખાઇ નશકે તે વિધ્નકરણ

ભોગસંબંધિ વિધ્ન કરવાથી ભોગાંતરાય કર્મનો આસવ થાય છે એજ રીતે

☆ ભોગ ભોગવનારને- જેમ કે આપણા ઉપરોકત દ્રષ્ટાન્ત મુજબ ભોજન કરનારને ભોજન કરવાથી રોકવો, ભોજન કે તે કરનારની નિંદા કરવી, ભોજનના સાધનોનનો નાશ કરવો, ભોજન-અન્ન વગેરે છૂપાવી દેવા,ભોજન અને જમનારને સંયોગ નથવા દેવો એ સર્વે ભોગાન્તરાયના આગ્નવો જ છે

[૪]ઉપભોગઃ- અનેક વખત ભોગવી શકાય તેવા સ્ત્રી,વસ્ત્ર,મકાન,ફર્નીચર વગેરેનો ઉપયોગ કરવો તે

🌣 उपभोगो अन्नपान वसनादि आसेवनम्

ઉપભોગ-વિધ્નકરજ્ઞઃ-

🍄 કોઇને ઉપભોગ ના વિષયમાં અડચણ નાંખવી કેતેવી વૃત્તિ રાખવી તે

🌣 આ ઉપભોગ ના વિષયમાં વિઘ્ન કે અન્તરાય ઉભો કરવો અથવા એવા ઉપાયો કરવા કે જેથી [વારંવાર ભોગવી શકાતા સ્ત્રી વગેરે નો] તે ઉપભોગ ન કરીશકાય જેમ કે પર સ્ત્રીહરણ કરવું, કલેશ ઉત્પન્ન કરાવવો, ખોટાખોટા વાતોમાં રોકવી રાખવા વગેરે થકી સ્ત્રીના ઉપભોગમાં અન્તરાય ઉભો કરવો તે વિઘ્નકરણ

ઉપભોગ સંબંધિ વિધ્ન કરવાથી ઉપભોગાંતરાય કર્મનો આસ્રવ થાય છે એજ રીતે

ૐ ઉપભોગ કરનારને ઉપભોગ થી રોકવો જેમ કે આપણા ઉકત દ્રષ્ટાન્ત મુજબ પુરુષનને સ્ત્રીના કે વસ્ત્ર, પાત્ર મકાન આદિના ઉપભોગથી રોકવો, તે સ્ત્રીવસ્ત્ર,પાત્રદિ અથવા ઉપભોગ પ્રવૃત્તિની નીંદા કરવી,ઉપભોગ ની વસ્તુઓનો નાશ કરવો,ઉપભોગ્ય વસ્તુને છૂપાવી દેવી, ઉપભોગ કરનાર અને ઉપભોગ્ય વસ્તુનો સંયોગ ન થવા દેવો એ સર્વે ઉપભોગાન્તરાયના આગ્નવો છે

[૫]વીર્યઃ- આત્મિ શકિત તે વીર્ય

🌣 वीर्यम् आत्मपरिणामो विशिष्टचेष्टालक्षण:

વીર્ય - વિઘ્નકરણ

🌣 કોઇની આત્મશક્તિ ફોરવવાના વિષયમાં અડચણ નાંખવી કે તેવી વૃત્તિ રાખવી તે

☞ આ આત્મશક્તિ ફોરવવાના વિષયે વિધ્ન અન્તરાય ઉભો કરવો અથવા એવા ઉપાયો કરવા કે જેથી તેને ઉત્સાહ કે પરાક્રમ થાય નહીં જેમ કે કોઇને તપ કરવો હોય તો તેને શરીર સંબંધિ સલાહ આપી તપનો ઉત્સાહ ભાંગી નાખવો, ધાર્મિક કાર્ય માં ઉત્સાહ તોડી નાખવો વગેરે થકી તેને તે-તે વિષયમાં અંતરાય કરવો તે વિધ્નકરણ વીર્ય સંબંધિ વિઘ્નકરવાથી વીર્યાન્તરાય કર્મનો આસવ થાય છે એ-જ-રી-તે

—આત્મશક્તિ ફોરવનાર તેમ કરવાથી રોકવો, આત્મશક્તિ તથા જેમાં તે ફોરવે છે જેમ કે તપ-ક્રિયા વગેરેની નિંદા કરવી, જે વિષયનો ઉત્સાહ છે તે વિષયનો જ નાશ કરવો જેમ કે બળદને ખસી કરવી તેના સાધનો છૂપાવવા જેમ કે આવશ્યક ક્રિયાનો ઉત્સાહ હોય ત્યારે જ તેના ચરવળો મુહપતિ ગુમ કરવા વગેરે સર્વે વીર્યાન્તિરાય કર્મના આસ્નવ કરાવે છે

(ખાસનોંઘઃ- અહીં જે ઉદાહરણો આપ્યા છે તેને વીર્ય-આત્મશકિત ફોરવવાના વિષય ના વિઘ્ન રૂપે જ ઘટાવવા કેમ કે આજ દ્રષ્ટાન્તો જૂદી રીતે ઘટાવવાથી અન્ય કર્માસવ પણ સાબિત થઇ શકે છે]

券 अन्तरायस्यः-અંતરાય નામક કર્મનો આગ્નવ થાય છે

--અહીં अन्तरााय સાથે आम्रव શબ્દની અનુવૃત્તિ કરીને જોડવાની છે તેથી अन्तरायस्य आम्रव भवति એવું વાકય થશે

અંતરાય કર્મને રાજાના ખજાનચી ની ઉપમા શાસ્ત્રમાં અપાયેલી છે. જેમ એક રાજાને ધન આપવાની ઇચ્છા હોય પણ એનો કોશાધ્યક્ષ કોઇ કારણથી પ્રતિકુળ થાય તો જે તે માણસને ધનમળે નહીં તેમ અંતરાયકર્મનો ઉદય દાનાદિ પાંચે ની પ્રાપ્તિમાં વિઘ્નકર્તા છે.

#### 🍫 ગ્રન્થાન્તર થી અંતરાય કર્મનો આસવ કઇ રીતે?

🌣 લોકપ્રકાશ સર્ગઃ૧૦-શ્લોક-૨૬૪

बध्नाति हिंसको विघ्नमर्हत्पूजादिविघ्नकृत् ।

પ્રભુની પૂજામાં વિઘ્ન કરનારો અને હિંસક અંતરાય કર્મબાંધે છે

🌣 કર્મગ્રંથ પહેલો-ગાથા- ૬ ર

जिणपूर्या विग्धकरो हिंसाइ परायणो जयइ विग्धं

–જિનેશ્વર પૂજાભકિત અર્થાત્ આજ્ઞા પાલન કરવાનો વિરોધ- નિષેધ કરીને વિઘ્ન નાખનાર,અવર્શવાદ બોલનાર તથા પ્રરૂપિત ધર્મની નિંદા કરવાથી, જિનેશ્વર ની ભકિત આદિમાં વિઘ્ન નાખવાાથી,આત્મકલ્યાણક સાધક વ્રત,તપ,સંયમ,જ્ઞાન,ધ્યાનના માર્ગે જતા આત્માઓને નિરુત્સાહી બનાવવા આદિથી અંતરાયકર્મબાંધે

–હિંસાદિ પરાયશ અર્થાત્ હિંસા,જૂઠ,ચોરી,અબ્રહ્મ પરિગ્રહ રૂપ પાપ પોતે કરે-કરાવે અનુમોદે તે પશ અંતરાયકર્મબાંધે

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

आગમ संદर्भः-दाणंतराएणं लाभंतराएणं भोगंतराएणंउवभोगंतराएणं वीरियंतराएणं......अंतराइकम्मा सरीरप्पयोगबन्धे राषा. भग. श.८,उ.९,सू.३५१-१५

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

(१)प्रકृत्तिनुं नाभ-ज्ञानदर्शना.....न्तराया सूत्र. ८:५

(२) प्रકृत्तिनी संખ्या-पञ्चनव.....पञ्चभेदाः यथाक्रमम्-सूत्र-८: ६

(૩)પ્રકૃત્તિ ના ભેદો दानादीनाम् सूत्र. ८:१४

(४) धनादि नो अर्थ [ज्ञानदर्शन].....दानलाभभोगोपभोगवीर्याणि च सू. २:४

ጳ અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧)સ્વરૂપ -કર્મગ્રન્થ પહેલો-ગાથા-પ૩- ઉત્તરાર્ધ

- (૨)સ્વરૂપ -દ્રવ્યલોક પ્રકાશ-સર્ગઃ૧૦ શ્લોક-૨૪૮ થી ૨૫૩
- (૩)કારણ -દ્રવ્યલોક પ્રકાશ-સર્ગઃ૧૦ શ્લોક-૨૬૪-ઉત્તરાર્ધ
- (૪)કારણ -કર્મગ્રન્થ પહેલો-ગાથા-૬૨- પૂર્વાર્ધ

🔲 [9]પદ્યઃ-

-૧ દાન લાભજ ભોગોપભોગે વીર્ય ગુણની વિઘ્નતા કરતાં થકી અંતરાય બાંધે સુણોમન કરી એકતા
-૨ ભોગ ઉપભોગ ને લાભે, દાને વિઘ્ન નખાય જો તે થકી કર્મનો બંધ બંધાયે અંતરાયનો

□ [10] નિષ્કર્ષઃ-આ સૂત્રમાં અંતરાય કર્મના આસવો જણાવવા થકી સૂત્રકારે આપણા ઉપર મહત્વનો ઉપકાર કર્યો છે. કેમ કે જીવને વસ્તુ મેળવવા ઇચ્છા છે. પણ લાંભાતરાય તોડવો નથી, ખાવાપીવાની ઇચ્છા છે પણ ભોગાંતરાય છોડવા નથી, સ્ત્રી,વસ્ત્રાદિની ઇચ્છા છે પણ ઉપભોગાંતરાય દૂરકરવા નથી, પરાક્રમો કરવા છે પણ વીર્યન્તરાય નીવારવો નથીઅહીં સૂત્રકાર મહર્ષિ કયા આસવથી આ અંતરાય કર્મબંધાય તેની સ્પષ્ટ સમજ આપે છે જો દાનાદિ પાંચેની પ્રાપ્તિની ઇચ્છા હોયતો આ અંતરાય કર્મબંધાય તેની સ્પષ્ટ સમજ આપે છે જો દાનાદિ પાંચેની પ્રાપ્તિની ઇચ્છા હોયતો આ અંતરાયનો આસવ ન થાય તેની સતત કાળજી રાખવી બીજું અંતરાય એ પણ આખરે તો જીવને શીવ થતા અટકાવનાર એક મહત્વનું પરિબળ છે જો સંપૂર્ણ અંતરાયો નો આસવ અટકાવી સત્તાગત અંતરાયનો પણ નાશ થાય નો જ કેવળનામ પામી મોક્ષના દ્વાર ખટખટાવી શકાય તે આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ છે

### 

#### આસવ વિષયક સૂત્રાન્તે એક સ્પષ્ટતાઃ-

અહીં જે આઠે પ્રકારના કર્મોના આસવોને જણાવ્યા તે સર્વે સામ્પરાયિક આસવ થાય તેમ કહેલું ત્યાર પછી સૂત્રઃ૧૧થી આરંભીને સૂત્રઃ૨ ૬ પર્યન્ત આઠે મુખ્યકર્મ પ્રકૃત્તિને આશ્રીને જે વિવાર વિવાર પછી સંત્રાં વર્ષ કર્યો કરે છે. તે સુધાર કરે છે કે આવ્યું છે છે કે આવ્યું છે છે.

જે ભિન્ન ભિન્ન આગ્નવોનું વર્શન કર્યુ તે સર્વે સામ્પરાયિક આગ્નવ ના ભેદો જાણવા સૂત્ર**ા ૧ થી સૂત્રા ૨ ૬ પર્યન્ત જણાવેલા કર્માસવ સંબંધે એક મહત્વની સ્પષ્ટતા** પ્રશ્નઃ- અહીં સૂત્રકાર મહર્ષિએ દરેક મૂળ પ્રકૃત્તિના આગ્નવો જૂદા જૂદા કહ્યા છે તે ઉપરથી એક પ્રશ્ન થાય કે શું જ્ઞાન-પ્રદોષ વગેરે આગ્નવો માત્ર જ્ઞાનાવરણીયના જ છે? અથવા તો આઠે પ્રકૃત્તિને આશ્રીને જણાવેલ કર્મો માત્ર તે-તે કર્મ પ્રકૃત્તિના જ બંધક છે કે પછી અન્ય-અન્ય કર્મપ્રકૃત્તિના પણ બંધ તે-તે આગ્નવો થી થાય છે?

હવે જો એક કર્મપ્રકૃત્તિના આસ્રવો અન્ય કર્મપ્રકૃત્તિ પણ બંધાવતા હોય તો પ્રકૃત્તિ અનુસાર જુદાજુદા આસ્રવોનું વર્શન કરવાનો અર્થ શો છે?

–કારણ કે એક કર્મપ્રકૃત્તિના આસ્રવો પણ અન્ય કર્મપ્રકૃત્તિના આસ્રવો તો છે જ –હવે જો કોઇ એક કર્મપ્રકૃત્તિના આસ્રવો માત્ર તે કર્મપ્રકૃત્તિના આસ્રવો જ છે. બીજીના કર્મપ્રકૃત્તિનો બંધ એક સાથે જ થાય છે

રસબંધની અપેક્ષાએ સમજવો જોઇએ

શાસ્ત્રીય નિયમમાં અડચણ આવતી નથી

અપેક્ષાએ સમજવં

નહીં એમ માનવામાં આવે તો શાસ્ત્ર નિયમમાં વિરોધ આવશે

–કેમ કે શાસ્ત્રીય નિયમ એવો છે કે સામાન્યતયા આયુષ્ય કર્મને છોડીને સાતે

-આ નિયમાનુસાર જયારે જ્ઞાનાવરણીયનો બંધ થતો હશે ત્યારે ત્યારે દર્શનાવરણીય

–આસ્રવ ગમેતે પ્રકૃત્તિનો માનીએ પણ બંધતો સાતે પ્રકૃત્તિનો થવાનો -તો પછી પ્રકૃત્તિ અનુસાર આ કર્માસ્રવનો વિભાગ પાડવાનો કે અલગ અલગ સૂત્રો બનાવવાનો અર્થ શો?

સમાધાનઃ- અહીં જે આગ્નવોનો વિભાગ દર્શાવવામાં આવ્યો છે તે અનુભાગ અથવા

-અર્થાત્કોઇ એક કર્મપ્રકૃત્તિનોઆસ્નવ કરતી વખતે ''તે કર્મઉપરાંતબીજી પણ છ કર્મપ્રકૃત્તિનો બંધ તો થાય છે'' એ શાસ્ત્રીય નિયમ પ્રદેશ બંધમાં ઘટાવવો પણ અનુભાગબંધમાં ઘટાવવો નહીં - સારાંશ એ કે આસ્રવોનો વિભાગ એ પ્રદેશ બંધની અપેક્ષાએ નહીં પણ અનુભાગ બંધની અપેક્ષાએ છે તેથી એક સાથે અનેક કર્મપ્રકૃત્તિઓનો પ્રદેશ બંધ માનવાને લીધે પૂર્વોક્ત

તેમજ પ્રકૃત્તિવાર ગણાવેલા આસ્નવો માત્ર તે તે કર્મપ્રકૃત્તિના અનુભાગ બંધમાંજ

--આવા પ્રકારની વ્યવસ્થાથી શાસ્ત્રીય નિયમ અને પ્રસ્તુત આગ્રવ વિભાગ બન્ને અબાધિત રહે છે --તેમ છતાં પણ એટલું વિશેષ સમજી લેવું જોઇએ કે અનુભાગ [-રસ]બંધને આશ્રીને

-અર્થાત્ જ્ઞાન પ્રદોષ આદિ આસ્રવોના સેવન વખતે જ્ઞાનાવરણીયના અનુભાગનો બંધ મુખ્યપણેથાયઅનેતેવખતેછઇતરપ્રકૃત્તિનોઅનુભોગનોગૌણપણેબંધથાયછેએટલુંજસમજવુંજોઇએ - એમ તો નથીજ માની શકાતું કે એક સમયે એક કર્મ પ્રકૃત્તિના અનુભાગ નો બંધ થાય

–કારણ કે જે સમયે જેટલી કર્મપ્રકૃત્તિઓનો પ્રદેશબંધ યોગ દ્વારા સંભવે છે તે સમયે

--આમ જે-જે કર્મોના જે-જે આસવો કહ્યા તે તે આસવો ની હયાતિમાં અન્ય કર્મોપણ અવશ્ય બંધાય છે આયુષ્યકર્મના બંધ વખતે આઠકર્મો અને બાકીના સમયે સાતકર્મોના બંધ પડે છે પણ ઉપરોક્ત લાંબી ચર્ચાનો સાર એટલો જ કે જે-જે આસ્રવોના વિભાગો દર્શાવ્યા તે-તે આસ્રવોથી તે-તે કર્મમાં રસ વધારે પડે છે અને અન્ય છ કર્મ પ્રકૃત્તિમાં ઓછો-ઓછો રસબંધ થાય છે

નિમિત્ત હોવાથી અહીં કરવામાં આવેલો આસવોનો વિભાગ બાધિત થતો નથી.

છે અને બીજી કર્મપ્રકૃત્તિના અનુભાગનો બંધ થતો જ નથી

કષાય દારા તેટલી જ કર્મ પ્રકૃત્તિઓનો અનુભાગ બંધ પણ સંભવે છે.

આદિ અન્ય છ એ પ્રકૃત્તિ નો બંધતો થવાનો જ છે તે વાતતો સુનિશ્ચિત જ છે

–તેના બદલે કર્માસવ થાય છે એટલું સામાન્યકથન કેમ ન કર્યુ?

www.jainelibrary.org

For Private & Personal Use Only

Jain Education International

ઉદાહરણ તરીકે सूत्र: ६ १ ३માં જણાવ્યા મુજબ દાન દેવાથી શાતા વેદનીય કર્માસ્રવ થાય છે આ વાતનો અર્થ એ કે દાન દેવાથી મુખ્યતયા શાતા વેદનીય નામક શુભ કર્મ બંધાય એટલે કે શાતા વેદનીયકર્મ માં રસબંધ વધુ પડે -પણ તે સમયે-સાથે સાથે જ્ઞાનાવરણીય આદિ શુભ-અશુભબીજા છએ કર્મની પ્રકૃત્તિનોબંધાવાની છે પણ તેબધા કર્મોમાં રસ બંધણો ઓછો થાય.

### 

## પરિશિષ્ટઃ૧-સૂત્રાનુક્રમ

| सूत्राङ्क | सूत्र                                            | पृष्ठांक            |
|-----------|--------------------------------------------------|---------------------|
| ٩         | कायवाङ् मनः कर्मयोगः                             | <u>u</u>            |
| ર         | स आश्रव                                          | 90                  |
| . з       | शुभ पुण्यस्य                                     | १४                  |
| 8         | अशुभ: पापस्य                                     | ٩૯                  |
| પ         | सकषाया ऽ कषाययोःसाम्यरायिकेर्यापथयोः             | ૨૭                  |
| 5         | अव्रत कषायेन्द्रिय क्रियाः पञ्च चतुःपञ्च。        | 33                  |
| ૭         | तीव्रमन्दाज्ञाता ऽज्ञात भाव वीर्याधिकरण。         | ৫৩                  |
| د         | अधिकरंण जीवा ऽ जीवा:                             | પ૪                  |
| ૯         | आद्यं सरम्म समारम्म योगकृतकारिता ऽनुमत्र         | પ૭                  |
| 10        | निर्वर्तना निक्षेपसंयोग निसर्गाद्वि चतुद्वित्रि. | ्र प                |
| ૧૧        | तत्प्रदोष निह्नवमात्सार्यान्तराया सादनो。         | ૭૨                  |
| ૧૨        | दुःखशोक तापा कन्दन वधपरिदेवनान्यात्म。            | 92                  |
| ૧૩        | भूत व्रत्यनुकम्पा दानं सरागसंयमादियोग:。          | ૮૫                  |
| ٩४        | केवलि श्रुतसङ्घ धर्म देवाऽ वर्णवादो दर्शनमोहस्य  | ૯૨                  |
| ૧૫        | कषायोदयातीवात्म परिणामश्चारित्र मोहस्य.          | 66                  |
| ٩۶ .      | बह्वारम्भ पग्रिहत्वं च नारकस्यायुष:              | ૧૦૪                 |
| ૧૭        | माया तैर्यग्योनस्य                               | 906                 |
| ٩८        | अल्पारम्म परिरग्रहत्वं स्वभावमार्दवार्जवं च。     | ૧૧૨                 |
| 96        | निःशील व्रतत्वं च सर्वेषाम्                      | <b>૧</b> ૧ <i>၄</i> |
| ૨૦        | सराग संयम संयमाऽकामनिर्जराबाल。                   | 996                 |
| ૨૧        | योग वक्ता विसंवादनं चाशुमस्य नाम्न:              | १२४                 |
| ૨૨        | विपरीतं शुभस्य                                   | ૧૨૮                 |
| ર૩        | दर्शन विशुध्धि विनय संपन्नता शील वतेष्वन.        | ૧૩૫                 |
| २४        | परात्मनिदा प्रशंसे सदसद्गुणाच्छादनोद्भा。         | 181                 |
| રપ        | तद्विपर्ययो नीचैर्वृत्युनुत्सेका चोत्तरस्य       | ૧૫૧                 |
| २५        | विध्नकरणमन्तरायस्य                               | ૧૫૪                 |

### પરિશિષ્ટઃ૨-અકારાદિસૂત્રાનુક્રમ

| क्रम | पाराराप्टः र-जडारााटसूत्रागुङम<br>सूत्र                      | सूत्रांक | पृष्ठांक |
|------|--------------------------------------------------------------|----------|----------|
| ٩    | अधिकरणं जीवाजीवा:                                            | Ĩ        | પ૪       |
| ર    | अल्पारम्भ परिग्रहत्वं स्वभाव-मार्दवार्जवं च मानुषस्य         | ٩८       | ૧૧૨      |
| ૩    | अव्रत कषायेन्द्रिय क्रिया:पञ्चचतु:पञ्च पञ्चविशंति सइव्या:    | ۶        | ૩૩       |
| ጸ    | अशुभःपापस्य                                                  | 8        | ૧૯       |
| પ    | आंघ संरम्भ समारम्भ योग कृत कारितानुमत कषाय विशेषै。           | Ŀ        | પ૭       |
| ۶    | कषायोदयातीवात्मपरिणामश्चारित्रमोहस्य                         | ૧પ       | 46       |
| 9    | कायवाङ् मन: कर्मयोग:                                         | ٩        | પ        |
| ٢    | केर्वाल श्रुतसङ्घधर्मदेवाडवर्णवादो दर्शन मोहस्य              | १४       | ૯૨       |
| ૯    | तत्प्रदोष निह्नाव मात्सर्यान्तरायासादनो पघाता दर्शनावरणयो:   | ૧૧       | ૭૨       |
| 10   | तद्विपर्ययो नीच्चैवृत्यनुत्सेका चोतरस्य                      | રપ       | ૧૫૧      |
| ૧૧   | तीव्रमन्दाताऽज्ञातभाववीर्याधिकरण विशेषेभ्यस्तद्विशेष:        | 9        | ४७       |
| ૧૨   | दर्शन विशुद्धिर्विनयसंपन्नता शीलवतेष्वन चिचारोऽभीक्ष्णं。     | ૨૩       | ૧૩૫      |
| ૧૩   | दुःखशोक तापाऽऽक्रन्दनवधपरिदेवनान्यात्मपरोभयस्थान्यसः         | ૧૨       | ૭૮       |
| ૧૪   | निर्वर्तनानिक्षेपसंयोग निसर्गा द्वि चतुर्द्वित्रिभेदा: परम्  | ૧૦       | કપ       |
| ૧પ   | नि: शीलवतत्वं च सर्वेषाम्                                    | ૧૯       | ११२      |
| ٩۶   | पारात्मनिन्दाप्रशंसे सदसद्गुणाच्छदनोद्भावने च नीचैर्गोत्रस्य | ૨૪       | १४८      |
| ૧૭   | माया तैर्यग्योनस्य                                           | ં૧૭      | 902      |
| r    | बह्वारम्भपरिग्रहत्वं च नारकस्यायुष:                          | ٩۶       | 908      |
| re   | भूतव्रत्यनुकम्पा दानं सरागसंयमादियोगः क्षान्तिः शौचभिति。     | ૧૩       | ૮૫       |
| રુ   | योग वक्रता विसंवादनं चाशुभस्य नाम्नः                         | ર૧       | ૧૨૪      |
| ર૧   | विघ्नकरणमन्तरायस्य                                           | २४       | ૧૫૪      |
| રર   | विपरीतंशुभस्य                                                | રર       | ૧૨૮      |
| ર૩   | शुभः पुण्यस्य                                                | 3        | ঀ४       |
| ર૪   | स आम्रव:                                                     | ર        | ૧૦       |
| રપ   | सकषाया कषाययोः साम्परायिकेर्यापथयोः                          | પ        | ૨૭       |
| રક   | सरागसंयम संयमासंयमाऽकामनिर्जरा बाल तपांसि दैवस्य             | ૨૦       | ૧૧૯      |
|      |                                                              |          |          |

### પરિશિષ્ટઃ ૩-શ્વેતામ્બર-દિગમ્બર પાઠભેદ

| सूत्र | श्वेताम्बर                                 | सूत्र    | श्वेताम्बर                       |
|-------|--------------------------------------------|----------|----------------------------------|
| 3     | शुभ: पुण्यस्य                              | <b>ર</b> | शुभः पुण्यस्याशुभः पापस्य        |
| 8     | अशुभ: पापस्य                               |          |                                  |
| દ્દ   | अव्रतकषायेन्द्रियक्रिया。                   | 4        | इन्द्रियकषायावत क्रिया。          |
| 9     | तीव्रमन्दज्ञाताज्ञातभाववीर्याधिकरण。        | દ્       | तीवमन्दज्ञाताज्ञातभावाधिकरणवीर्य |
| १३    | भूतव्रत्यनुकंपा दानं सराग。                 | १२       | भूतव्रत्यनुकम्पादानसराग。         |
|       | बह्वारम्भपरिग्रहत्वं च.                    | १५       | बह्वारम्भपरिग्रहत्वं 。           |
| १८    | अल्पारम्भपरिग्रहत्वं स्वभाव मार्दवार्जवं च | १७       | अल्पारम्भ परिग्रहत्वं मानुषस्य   |
|       | मानुषस्य                                   |          |                                  |
|       |                                            | १८       | स्वभाव मार्दवं च                 |
|       | सूत्र नास्ति                               | २१       | सम्यकत्वं च                      |
|       | विपरीतं शुभस्य                             | २३       | तद्विपरीतं शुभस्य                |
| २३    | दर्शन विशुद्धिर्विनयसंपन्नता               | २४       | दर्शनविशुद्धिर्विनयसम्पन्नता     |
|       | शीलवतेप्वन तिचारोऽभीक्ष्णं                 |          | शीलव्रतेष्वनति चारोऽभीक्ष्ण      |
|       | ज्ञानो पयोगसंवेगौ शकित त                   |          | ज्ञानोपयोग संवेगौशकितत्          |
|       | स्त्यागतपसी सङघसाधुसमाधि                   |          | त्यागतपसी साधु समाधि             |
|       | वैयायवृत्त्य करणमर्हदा चार्यबहुश्रुत       |          | र्वैयापृत्यकरणमर्हदा चार्य       |
|       | प्रवचन वत्सलत्वमिति तीर्थकृत्त्वस्य        |          | बहुश्रुतप्रवचनभकित               |
|       |                                            |          | शवश्यकाऽपरिग्रहाणि               |
|       |                                            |          | र्मार्गप्रभावना प्रवचन वत्सलत्व  |
|       |                                            |          | मिति तिर्थकरत्वस्य               |

#### પાઠભેદ સંબંધિ સ્પષ્ટીકરણઃ-

(૧)શ્વેતામ્બર આખ્નાય મુજબ જે ત્રીજું ચોથું સૂત્ર છે તે દિગમ્બર આખ્નાયમાં એક જ સૂત્રમાં સાથે ગોઠવેલ છે.

(૨) સૂત્ર: 5 अव्रतकषायेन्द्रियक्रिया. ને સ્થાને દિગમ્બરોમાં इन्द्रिकषायाव्रतक्रिया. એમ ક્રમ ભેદ છે

(૩) सूत्रः ७ तीवमन्दज्ञाताज्ञातभाववीर्याधिकरण ने ७६ से तीव्रमन्द ज्ञाताज्ञातभावाधिकरणवीर्य。 એવા ક्रम इेरझर वाशुं सूत्र दिगम्બर આभ્नायमां છે

(૪)સૂત્ર:૧૬ बहवारम्भ. વાળા સૂત્રમાં પરિग्रहं પછીનો च દિગમ્બર માં નથી

(૫) સૂત્ર:૧૮ अल्पारम्भ વાળા સૂત્રમાં જે स्वभावमार्दवार्जवं च ૫દો છે તે દિગમ્બર પરંપરાના સૂત્રમાં નથી તેને બદલે તેઓએ स्वभावमार्दवं च એવું અલગ સૂત્ર બનાવેલ છે. आर्जवं પદનો દિગમ્બરો કયાય સમાવેશ કરતા નથી.

( 5) दिगम्लरोनु सम्यकत्वंच सूत्र श्वेताम्लर परंपरामां नधी

(૭) સૂત્ર: ૨૨ માં પૂર્વે તદ્ પદ નથી જે દિગમ્બરોમાં છે

(८) સૂત્ર: ૨૩ માં संघसाधुसमाधि ને બદલે साधुसमाधि શબ્દ વાપરેલ છે. અને तीर्थकृत्वस्य ને બદલે तीर्थकरत्वस्य શબ્દ વાપરેલ છે.

### પરિશિષ્ટઃ૪ આગમ સંદર્ભ

|             | a unit of                        |        |                               |                                         | 1         |  |
|-------------|----------------------------------|--------|-------------------------------|-----------------------------------------|-----------|--|
|             | આગમ સંદર્ભ                       | પૃષ્ઠ  | સૂત્ર                         | આગમ સંદર્ભ                              | પૃષ્ઠ     |  |
| સૂત્ર       |                                  |        |                               | -0 0                                    |           |  |
|             | શ્રી સૂયગડાંગ સૂત્રના            |        |                               | શ્રી ભગવતીજી સૂત્રના                    |           |  |
| 9           | २/५/ गा <sub>॰</sub> <i>५-</i> ७ | પ૩     | પ                             | ७/१/२५७                                 | ૩૨        |  |
| •           | શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્રના            |        | ٢                             | ૧ <i>૬</i> /૧/૫ <i>૬</i> ૪-૧            | પ૭        |  |
| ٩           | ૩/૧/૧૨૪-૧                        | e      | Ŀ                             | ૭/૧/૨૬૭                                 | કર        |  |
| ર           | ૧/૧/૧૩                           | ૧૩     | ૧૧                            | ૮/૯/૩૫૦-૨,૩                             | ଡ଼ଡ଼      |  |
| ૨           | ૫/૨/૪૧૮-૧                        | ૧૩     | ૧૨                            | ૭/૬/૨૮૬-૨                               | ٢٢        |  |
| З           | ૧/૧/૧૧                           | ٩८     | ૧૩                            | ૭/૬/૨૮૩-૧                               | ૯૧        |  |
| ४           | ૧/૧/૧૨                           | ૨૬     | ૧૫                            | ૮/૯/૩૫૧- <i>૬</i>                       | ૧૦૩       |  |
| ۶           | ૧/૧/૧૩                           | 85     | ૧૯                            | १/८/53                                  | ११८       |  |
| ٢           | २/१/४०-८                         | પ૭     | ૨૧                            | ૮/૯/૩૫૧-૧૨                              | ૧૨૭       |  |
| ૧૦          | २/१/४०-४                         | ૭૧     | २४                            | ૮/૯/૩૫૧-૧૪                              | ૧૫૦       |  |
| ૧૪          | પ/૨/૪૨ <i>૬</i> -૫               | ৫৩     | રપ                            | ૮/૯/૩૫૧-૧૩                              | ૧૫૩       |  |
| ٩۶          | ୪/୪/૩૭૩-૧                        | ૧૦૭    | રક                            | ૮/૯/૩૫૧-૧૫                              | ૧૫૭       |  |
| ૧૭          | ४/४/३७३-२                        | ૧૧૧    | શ્રી જ્ઞાતાધર્મ કથાંગ સૂત્રના |                                         |           |  |
| ٩८          | ४/४/३७३-३                        | ૧૧૫    | ર૩                            | अ₀-८-सू. ७०-८                           | 985       |  |
| 20          | ४/४/३७३-४                        | 922    | શ્રી ઉ                        | કંત્તરાધ્યયન સૂત્રના                    |           |  |
|             | શ્રી સમવાયાંગ સૂત્રના            |        | ጽ                             | अ.२८-गा.१४                              | २९        |  |
| ૨           | सम。१.सू.१-१                      | ૧૩     | ٤                             | अ.२८-गा.२२                              | 53        |  |
| ર           | सम॰५.सू.५-४                      | ૧૩     | ૧૦                            | अ.२८-गा.१४                              | ંગ        |  |
| з           | सम॰ १.सू.१-१८                    | १८     | ૧૦                            | अ.२८-गा.२१,२३                           | ૭૧        |  |
| 8           | सम॰ १ सू.१-१८                    | २५     | ٩८                            | अ.७-गा.२०                               | ૧૧૫       |  |
|             | શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્રના           |        |                               | શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર                   |           |  |
|             |                                  |        | ૨૦ પે                         | .કસ્                                    | ૧૨૩       |  |
| e           | अ₀४-सू.२                         | કર     |                               | 5                                       |           |  |
| સંક્ષેપ સગ્ | મજઃ-(૧)સૂચ₀-પ્રથમ અંક શ્રત સ     | કન્ઘ,બ | ોજો અધ્ય                      | યન અંક,ત્રીજો અંક ગાથાંગ ર              | સુચવે છે. |  |
|             |                                  |        |                               | <u>.</u><br>કદેશ,ત્રીજો અંક સૂત્ર સૂચવે |           |  |
|             | – भगઢપ્રથમઅંક શતક                |        |                               |                                         | 1         |  |
| 1           |                                  |        |                               |                                         |           |  |

.

પરિશિષ્ટઃપ કર્માસવોની તુલનાત્મક સારણી તત્ત્વાર્થ સૂત્ર કર્મગ્રન્થ-૧ લોક પ્રકાશ સર્ગ-૧૦ (૧) જ્ઞાનાવરણીય તથા દર્શનાવરણીય કર્મનો આસવ કઇ રીતે ?

| સૂત્રઃ૧૧                   | ગાથા-૫૪        | શ્લોક ૨૫૪-૨૫૫  |
|----------------------------|----------------|----------------|
| -જ્ઞાન-દર્શનમાં દ્વેષ      | -પ્રત્યનીક પશુ | -આશાતના        |
| -જ્ઞાન-દર્શનમાં નિહ્નવપણું | -અપલાપ         | -દેષ           |
| -જ્ઞાન-દર્શનમાં માત્સર્ય   | -ઉપઘાત         | -મત્સર         |
| -જ્ઞાન-દર્શનમાં અંતરાય     | -દેષ ભાવ       | -નિન્દા        |
| -જ્ઞાન-દર્શનમાં આશાતના     | -અંતરાય        | -અન્તરાય       |
| -જ્ઞાન-દર્શનમાં ઉપઘાત      | -અશાતના        | -પ્રત્યનિકપશું |
|                            |                | -નિહનવ         |

(૨) વેદનીય કર્મ -અશાતા વેદનીય કર્મનો આસવ કઇ રીતે ?

| સૂત્રઃ૧૨  | ગાથા-૫૫          | શ્લોક-૨૫૭        |
|-----------|------------------|------------------|
| -દુ:ખ     | -ગુરુભકિત રહિતના | -ગુરુભકિત ન કરવી |
| -શોક      | -ક્ષમાનો અભાવ    | -કષાય લીનતા      |
| -પશ્ચાતાપ | -નિર્દયતા        | -કૂપણતા          |
| -રૂદન     | -અવ્રત           | -કલુશીતતા        |
| -વધ       | -યોગનું અપાલન    |                  |
| -પરિદેવન  | -કષાય            |                  |
|           | -દાનનો અભાવ      |                  |
|           | -ધર્મ શીથીલતા    |                  |

#### (૩) વેદનીય કર્મ-શાતા વેદનીય કર્મનો આગ્નવ કઇ રીતે ?

| પ શ્લોક-૨૫ <i>૬</i> |
|---------------------|
| ત -ગુરુભકિત         |
| -દયા                |
| ,કત -કષાય વિજય      |
| ુકત −દ્રઢ ધર્મી     |
| ોગ -દાતા            |
| વેજય                |
| ત                   |
|                     |
|                     |
|                     |

તત્ત્વાર્થ સૂત્ર કર્મગ્રન્થ-પહેલો લોકપ્રકાશ સર્ગઃ ૧૦ (૪)મોહનીય કર્મ-દર્શન મોહનીય કર્મનો આસવ કઇ રીતે ?

|                 | 201901 31 C         | 0000 2200         |
|-----------------|---------------------|-------------------|
| -સૂત્ર- ૧૪      | ગાથા-પડ             | શ્લોક-૨૫૮         |
| -કેવળી અવર્શવાદ | -ઉન્માર્ગ દેશના     | -ઉન્માર્ગ દેશક    |
| -શ્રુત અવર્શવાદ | -મોક્ષમાર્ગનો અપલાપ | -સન્માર્ગ લોપક    |
| -સંઘ અવર્શવાદ   | -દેવ દ્રવ્યહરણ      | -સાધુ નિન્દક      |
| -ધર્મ અવર્શવાદ  | -જિન વિરુધ્ધ આચરણ   | -દેવ દ્રવ્ય ભક્ષક |
| -દેવ અવર્શવાદ   | -સાધુ વિરુધ્ધ આચરણ  |                   |
|                 | –ચૈત્ય વિરુધ્ધ આચરણ |                   |
|                 | -સંઘ વિરુધ્ધ આચરણ   |                   |

#### (૫) મોહનીય કર્મ- ચારિત્ર મોહનીય કર્મનો આસવ કઇ રીતે ?

| સૂત્રઃ૧૫          | ગાથા-પ૭        | શ્લોક-૨૫૯    |
|-------------------|----------------|--------------|
| -ક્રોઘાદિ કષાયોદય | -કષાય,નો કષાય  | -કષાય,નોકષાય |
| જનિત તીવ્ર        | અને વિષય સાધીન | વિષય આદિ વડે |
| આત્મ પરિણામ       | મનવાળો         |              |

#### (૬) આયુકર્મ-નરકાયુ નો આશ્રવ કઇ રીતે ?

| સૂત્ર-૧ <i>૬</i> [૧૯]  | ગાથા-પ૭       | શ્લોક-૨૬૦    |
|------------------------|---------------|--------------|
|                        | -મહા આરંભ     | -મહા આરંભ    |
| -બહુ આરંભ              | -મહા પરિપ્રહ  | -મહા પરિગ્રહ |
| -બહુ પરિગ્રહ           | -સૈદ્ર પરિણામ |              |
| -(શીલ અને વ્રત રહિતતા) |               |              |

#### (૭) આયુકર્મ-તીર્યઆયુનો આશ્રવ કઇ રીતે ?

|                | <u> </u>       |            |
|----------------|----------------|------------|
| સૂત્ર-૧૭ [૧૯]  | ગાથા-૫૮        | શ્લોક-૨૬૦  |
| -માયા ,        | -ગૂઢ હૃદય વાળો | -શલ્ય યુકત |
| -[શીલ રહિતના]  | -શઠ            | -ધૂર્ત     |
| -[વ્રત રહિતના] | -શલ્યવાળો      | -ઠગારો     |

#### (૮) આયુકર્મ-મનુષ્યાયુનો આસવ કઇ રીતે ?

| સૂત્ર૧૮ [૧૯]      | ગાથા-૫૮    | શ્લોક-૨ <i>૬</i> ૧   |
|-------------------|------------|----------------------|
| -અલ્પારંભ         | -અલ્પ કષાય | મધ્યમ ગુણ            |
| -અલ્પ પરિગ્રહ     | -દાન રુચિ  | -સ્વાભાવિક પતલા કષાય |
| -સ્વાભાવિક નમ્રતા | -મધ્યમ ગુણ | -દાનદિ ડુચિ          |
| -સરળતા            |            | -સરળ સ્વભાવી         |
| -[શીલ રહિતના]     |            |                      |
| -[વ્રત રહિતના]    |            |                      |
|                   |            |                      |

|                                              | કર્મગ્રન્થ પહેલો લે                               | ક પ્રકાશ-સર્ગઃ૧૦                         |  |
|----------------------------------------------|---------------------------------------------------|------------------------------------------|--|
| તત્ત્વાર્થ સૂત્ર                             | કમગ્રન્ય પહલા લ<br>ખાયુ કર્મ-દેવાયુ કર્મનો આસવ કઇ |                                          |  |
|                                              |                                                   | શ્લોકઃ૨૬૨                                |  |
| સૂત્રઃ૨૦                                     | ગાથા-૫૯                                           |                                          |  |
| -સરાગ સંયમ                                   | -અવિરતિ આદિ                                       | -સમ્યક્ત્વાદિ ગુણ<br>સ્થાન કે વર્તતો જીવ |  |
| -દેશ વિરતિપશું                               | -બાળ તપ                                           |                                          |  |
| -અકામ નિર્જરા                                | -અકામ નિર્જરા                                     | -અકામ નિર્જરા                            |  |
| -બાળ તપ                                      |                                                   | -બાળ તપસી                                |  |
| (૧૦) ના                                      | મકર્મ-અશુભ નામ કર્મનો આસવ                         |                                          |  |
| સૂત્રઃ૨૧                                     | ગાથા-પ૯                                           | શ્લોકઃ૨૬૪                                |  |
| -યોગ વ્રકતા                                  | -માયાવી                                           | -અસરળ                                    |  |
| -વિસંવાદન                                    | -ગારવ યુકત                                        | -મોટાઇ વાળો                              |  |
| (૧૧) ના                                      | મકર્મ-શુભનામ કર્મનો આસવ કઇ                        | રીતે ?                                   |  |
| સૂત્રઃ૨૧                                     | ગાથાઃપ૯                                           | શ્લોકઃ૨ <i>૬</i> ૪                       |  |
| -યોગ સરળતા                                   | -સરળ                                              | -સરળ                                     |  |
| -અવિસંવાદ                                    | -ગૌરવ રહિત                                        | -મોટાઇ વગરનો                             |  |
| (૧૨):                                        | ગોત્રકર્મ-નીવગોત્ર કર્મનો આસવ ક                   | ઇ રીતે ?                                 |  |
| સૂત્રઃ૨૪                                     | ગાથા: ૬૦ -                                        | શ્લોકઃ૨૬૩                                |  |
| -પરનિંદા                                     | -દોષ દ્રષ્ટિ                                      | -અવગુણ પ્રેક્ષી                          |  |
| -આત્મા પ્રશંસા                               | -મદ કરનારો                                        | -મદ યુકત                                 |  |
| -સદ્ગુણ આચ્છાદન                              | -અધ્યયન અધ્યાપન-                                  | -અધ્યયન અધ્યા-                           |  |
| -અસદ્ગુણ પ્રકાશન                             | વિરોધી                                            | પનનો અભાવ                                |  |
|                                              | -જિન આદિ પરત્વે                                   | -અર્હદ્રભકિત રહિત                        |  |
|                                              | અપ્રીતિ                                           | ,                                        |  |
| (૧૩):                                        | ગોત્રકર્મ-ઉચ્યગોત્ર કર્મનો આસવ ક                  | ર્ઝ રીતે ?                               |  |
| સૂત્રઃ૨૫                                     | ગાથા-૬૦                                           | શ્લોકઃ૨૬૩                                |  |
| -આત્મ નિંદા                                  | -ગુણ દ્રષ્ટિ                                      | -ગુણ પ્રેક્ષી                            |  |
| -પર પ્રશંસા                                  | -મદ રહિત                                          | -મંદત્યાગી                               |  |
| -સ્વગુણ અપ્રાગટ્ય                            | -અધ્યયન-અધ્યાપન                                   | -અધ્યયનઅધ્યાપન                           |  |
| -પરગુણ પ્રાગટ્ય                              | રૂચિ                                              | -ઉદ્યુત                                  |  |
| Je ga se | -જિનઆદિ પરત્વેપ્રીતિ                              | -અર્હદ ભકિત                              |  |
| (૧૪) અંતરાય કર્માસવ                          |                                                   |                                          |  |
| સ્ત્રારક                                     | ગાથા-૬૨                                           | શ્લોકઃ૨૬૪                                |  |
| -દાનાદિમાં                                   | -જિનપૂજામાં વિઘ્નકર્તા                            | -પ્રભુપૂજા વિઘ્નકર્તા                    |  |
| વિઘ્ન કરવું                                  | -હિંસાદિ તત્પર                                    | -હિંસક                                   |  |
| વિઘ્ન કરવું વિધ્નકર્તા                       |                                                   |                                          |  |
|                                              |                                                   |                                          |  |

### પરિશિષ્ટઃપ સંદર્ભ સૂચિ

| ક્રમ | સંદર્ભ-પુસ્તકનું નામ                             | ટીકાકાર/વિવેચક વિ.       |  |  |  |  |
|------|--------------------------------------------------|--------------------------|--|--|--|--|
| ۹.   | तत्त्वार्थाधिगम सूत्रम् — प्रथमोभाग              | श्री सिद्धसेन गणिजी      |  |  |  |  |
| ર.   | तत्त्वार्थाधिगम सूत्रम्• द्वितीयोभाग             | श्री सिद्धसेन गणिजी      |  |  |  |  |
| З.   | तत्त्वार्थसूत्रम्                                | श्री हरिभद्र सूरिजी      |  |  |  |  |
| ۲.   | सभाष्यतत्वार्थाधिगमसूत्राणि (सटीप्पण)            | श्री मोतीलाल लाधाजी      |  |  |  |  |
| પ.   | सभाष्यतत्वाथाधिगमसूत्राणि (भाषानुवाद)            | श्री खूबचन्द्रजी         |  |  |  |  |
| ۶.   | तत्त्वार्थाधिगम सूत्र (भाष्य तर्कानुसारिणी भा.१) | श्री यशोविजयजी           |  |  |  |  |
| ૭.   | તત્ત્વાર્થ સૂત્ર                                 | શ્રી સુખલાલજી            |  |  |  |  |
| ٤.   | તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર                            | શ્રી રાજશેખર વિજયજી      |  |  |  |  |
| ૯.   | તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર                            | શ્રી શાંતિલાલ કેશવલાલ    |  |  |  |  |
|      | તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર સારબોધિની ભા. ૧            | શ્રી પ્રભુદાસ બેચરદાસ    |  |  |  |  |
| ૧૧.  | તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર સારબોધિની ભા.૨             | શ્રી પ્રભુદાસ બેચરદાસ    |  |  |  |  |
| ૧૨.  | તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર રહસ્યાર્થ                  | શ્રી શ્રેયસ્કર મંડળ      |  |  |  |  |
|      | તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર હિન્દી અનુવાદ              | શ્રી લાભસાગરજી ગણિ       |  |  |  |  |
|      | તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર પદ્યાનુવાદ                 | શ્રી રામવિજયજી           |  |  |  |  |
|      | તત્ત્વાર્થા સૂત્ર પદ્યાનુવાદ                     | શ્રી સંત બાલજી           |  |  |  |  |
|      | તત્ત્વાર્થ પ્રશ્નોત્તર દીપિકા ભાગ -૧             | શ્રી શંકરલાલ કાપડીયા     |  |  |  |  |
|      | तत्त्वार्थ वार्तिक (राजवार्तिक-१)                | श्री अकलङ्क देव          |  |  |  |  |
|      | तत्त्वार्थ वार्तिक (राजवार्तिक-२)                | श्री अकलङ्क देव          |  |  |  |  |
|      | तत्त्वार्थ श्लोकवार्तिकालकारः खण्ड १थीद          | श्री विद्यानन्द स्वामीजी |  |  |  |  |
|      | तत्त्वार्थ वृति                                  | श्री श्रुत सागरजी        |  |  |  |  |
| ૨૧.  | तत्त्वार्थ सूत्र सुखबोधिवृति                     | श्री भाष्कर नन्दिजी      |  |  |  |  |
|      | तत्त्वार्थ सार                                   | श्री अमृत चन्द्र सूरिजी  |  |  |  |  |
|      | सर्वार्थ सिद्धि                                  | श्री पूज्यपाद स्वामीजी   |  |  |  |  |
| 1    | अर्थ प्रकैशिका                                   | श्री सदासुखदासजी         |  |  |  |  |
|      | તત્ત્વાર્થ સૂત્ર/મોક્ષશાસ્ત્ર                    | શ્રી રામજી વકીલ          |  |  |  |  |
| २.९  | તત્ત્વાર્થ સૂત્રના આગમ આધાર સ્થાનો               | શ્રી દીપરત્ન સાગર        |  |  |  |  |
| ૨૭   | તત્ત્વાર્થ પરિશિષ્ટ                              | શ્રી સાગરાનંદ સૂરિજી     |  |  |  |  |
| 26   | तत्वार्थसूत्र कतृ तन्मतनिर्णय                    | શ્રી સાગરાનંદ સૂરિજી     |  |  |  |  |
|      |                                                  |                          |  |  |  |  |

| ક્રમ | સંદર્ભ-પુસ્તકનું નામ                 | ટીકાકાર/વિવેચક વિ.       |  |  |
|------|--------------------------------------|--------------------------|--|--|
|      |                                      | 2000                     |  |  |
| 1    | दूव्य लोकप्रकाश                      | श्री विनयविजयजी          |  |  |
| 1 1  | क्षेत्र लोकप्रकाश                    | श्री विनयविजयजी          |  |  |
|      | काल लोकप्रकाश                        | श्री विनयविजयजी          |  |  |
|      | भाव लोकप्रकाश                        | श्री विनयविजयजी          |  |  |
|      | નય કર્ણિકા                           | श्री विनयविजयजी          |  |  |
| 1    | प्रमाणनय — रत्नावतारिका टीका         | श्री रत्नप्रभाचार्य      |  |  |
|      | स्याद्वाद मञ्जरी                     | श्री मल्लि्षेणशृटि       |  |  |
|      | विशेषावश्यक सूत्र ज भाग-१-२          | श्री जिनभद्रगणि          |  |  |
|      | बृहत् क्षेत्र समास                   | श्री जिनभद्रगणि          |  |  |
|      | बृहत् सङ्ग्रहणी                      | श्री जिनभद्रगणि          |  |  |
| 1 1  | लघुक्षेत्र समास                      | श्री जिनभद्रगणि          |  |  |
| 80.  | જીવ વિચાર                            | શ્રી શાંતિ સૂરિજી        |  |  |
| 1 1  | નવતત્ત્વ પ્રકરણ સાર્થ                | <u> </u>                 |  |  |
| ૪૨.  | नवतत्व साहित्यसंग्रह                 | श्री उदयविजयजी गणि       |  |  |
| 1 1  | દંડક પ્રકરશ                          | શ્રી ગજસાર મુનિજી        |  |  |
| 1 1  | જંબૂદ્વીપ સંગ્રહણી                   | શ્રી હરિભદ્ર સૂરિજી      |  |  |
|      | જંબૂદ્વીપ સમાસ પૂજા પ્રકરણ           | શ્રી ઉમાસ્વાતિજી         |  |  |
| 85.  | પ્રશમરતિ પ્રકરણ                      | શ્રી ઉમાસ્વાતિજી         |  |  |
| ૪૭.  | પ્રતિક્રમણ સૂત્ર અભિનવટીકા ભાગ ૧થી ૩ | શ્રી ધીરજલાલ ટોકરશી      |  |  |
| 8८.  | પંચ સંગ્રહ                           | શ્રી ચન્દ્ર મહત્તરાચાર્ય |  |  |
| ૪૯.  | પંચ વસ્તુ                            | શ્રી હરિભદ્ર સૂરિજી      |  |  |
| ષ૦.  | શ્રાધ્ધ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃતિ        | શ્રી રત્ન શેખર સૂરિજી    |  |  |
| ૫૧.  | કર્મગ્રન્થ ૧થીપ                      | શ્રી દેવેન્દ્ર સૂરિજી    |  |  |
| પર.  | પાક્ષિકસૂત્રવૃતિ તથા શ્રમણસૂત્રવૃતિ  | -                        |  |  |
| પ૩.  | યોગ શાસ્ત્ર                          | શ્રી હેમચંદ્રા ચાર્યજી   |  |  |
| પ૪.  | ધર્મરત્ન પ્રકરશ                      | શ્રી દેવેન્દ્રસૂરિજી     |  |  |
| પપ.  | अभिधान राजेन्द्र कोश गा. १-७         | श्री राजेन्द्रसूरिजी     |  |  |
| પક.  | अल्पपरिचित सैद्धान्तिक शब्दकोष १-५   | श्री सागरनंदसूरिजी       |  |  |
|      | आगम सुधासिंधु — ४५ आगम मूल           | श्री जिनेन्द्र सूरिजी    |  |  |

### [1] અમારા પ્રકાશનો

### [१] अभिनव हेम लघुप्रक्रिया-१ सप्ताङ्ग विवरणम् [२]अभिनव हेम लघुप्रक्रिया-२ सप्ताङ्ग विवरणम् [३]अभिनव हेम लघुप्रक्रिया-३ सप्ताङ्ग विवरणम् [४]अभिनव हेम लघुप्रक्रिया-४ सप्ताङ्ग विवरणम् [५] कदन्तमाला [६]चैत्यवन्दन पर्वमाला [७]चैत्यवन्द सङ्ग्रह-तीर्थ जिन विशेष [८]चैत्यवन्दन चोविशी [९]शत्रञ्चय भकित (आवति-दो) [१०]अभिनव जैन पञ्चाङ्ग २०४६. [૧૧]અભિનવ ઉપદેશ પ્રાસાદ-૧ શ્રાવક કર્તવ્ય-૧થી ૧૧ ૧૨]અભિનવ ઉપદેશ પ્રાસાદ-૨ શ્રાવક કર્તવ્ય-૧૨ થી ૧૫ [૧૩] અભિનવ ઉપદેશ પ્રાસાદ-૩ શ્રાવક કર્તવ્ય-૧ ૬થી ૩૬ [૧૪]નવપદ-શ્રીપાલ [-શાશ્વતી ઓળીના વ્યાખ્યાન ૩પે] [૧૫]સમાધિમરણ [૧ ૬]ચૈત્વંદન માળા [૭૭૯ ચૈત્યવંદનોનો સંગ્રહ] [૧૭]તત્ત્વાર્થ સત્ર પ્રબોધટીકા અધ્યાય-૧] [૧૮]તત્ત્વાર્થ સૂત્રના આગમ આધાર સ્થાનો [૧૯]સિધ્ધાચલનો સાથી (આવૃત્તિ-બે) [૨૦]ચૈત્ય પરિપાટી [૨૧]અમદાવાદ જિનમંદિર-ઉપાશ્રય આદિ ડિરેકટરી [૨૨]શત્રુંજય ભકિત (આવૃત્તિ-બે) [૨૩]શ્રી નવકાર મંત્ર નવલાખ જાપ નોંધપોથી [૨૪]શ્રી ચારિત્ર પદ એક કરોડ જાપ નોંધપોથી [૨૫]શ્રી બારવ્રત પુસ્તિકા તથા અન્ય નિયમો-[આવૃત્તિ-ચાર] ર દીઅભિનવ જૈન પંચાગ-૨૦૪૨ [૨૭]શ્રી જ્ઞાનપદ પૂજા [૨૮] અંતિમ આરાધના તથા સાધુ સાધ્વી કાળધર્મ વિધિ [૨૯]શ્રાવક અંતિમ આરાધના [આવૃત્તિ-૨] [30]વીતરાગ સ્તુતિ સંચય [૧૧૫૧-ભાવવાહી સ્તુતિઓ]

| [૩૧](પૂજય આગમોધ્ધારક સમુદાયના) કાય   | મી સંપર્ક સ્થળો |    |
|--------------------------------------|-----------------|----|
| [૩૨]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા | -અધ્યાય-        | ૧  |
| [૩૩]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા | -અધ્યાય-        | ર  |
| [૩૪]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા | -અધ્યાય-        | 3  |
| [૩૫]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા | -અધ્યાય-        | x  |
| [૩૬]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા | -અધ્યાય-        | પ  |
| [૩૭]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા | -અધ્યાય-        | Ş  |
| [૩૮]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા | -અધ્યાય-        | ૭  |
| [૩૯]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા | -અધ્યાય-        | ٢  |
| [૪૦]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા | -અધ્યાય-        | Ċ  |
| [૪૧]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા | -અધ્યાય-        | ٩0 |

[2]

#### પુસ્તક સંબંધિ પત્ર સંપર્ક

પૂજય મુનિશ્રી દીપરત્નસાગરજી **અભિનવ શ્રુત પ્રકાશન** મહેતા પ્ર.જે

ફોન- [0]૭૮*૬૬*૩ [R] ૭૮૮૩૦ જેસંગનિવાસ, પ્રધાન ડાકઘર પાછળ જામનગર-૩*૬*૧૦૦૧

પૂજય મુનિરાજ શ્રી સુધર્મસાગરજીમ.સા. **શ્રી અભિનવ શ્રુત પ્રકાશન** શૈલેષ કુમાર રમણલાલ ઘીયા સી-૮ વૃન્દાવન વિહાર ફ્લેટ્સ રવિ કિરણ સોસાયટી પાસે વાસણા-અમદાવાદ-૭

#### -ઃખાસ સુચનાઃ-

પત્ર પૂજય મહારાજ સાહેબના નામે જ કરવો ગૃહસ્થના નામે કારાયેલ પત્ર વ્યવહારના કોઇ પ્રત્યુત્તર આપને મળશે નહીં ઉપરોક્ત બંને સ્થળે કોઇએ રૂબરૂ જવું નહીં

**(**1)

(૨)

(૩)

### [3]

# શ્રી વિશાશ્રીમાળી તપગચ્છ જ્ઞાતિ

પાઠશાળા જામનગર

### શ્રી પ્રભુલાલ સંઘરાજ શાહ સ્મારક ટ્રસ્ટ હ.ભાનુભાઇ દોશી

ઉપરોકત બંને શ્રુત જ્ઞાનપ્રેમી દ્રવ્ય સહાયકોની સહૃદયી મદદથી આ કાર્ય આરંભાયું

અપ્રીતમવૈયાવચ્ચીસ્વ.પૂ.સાધ્વીશ્રીમલયાશ્રીજીપ્રશિષ્યાસા.શ્રીભવ્યાનંદશ્રીજી નાશિષ્યા મુદુભાષીસા.શ્રી પૂર્શપ્રજ્ઞાશ્રીજી પ્રેરણાથીતપસ્વીનીસા.કલ્પપ્રજ્ઞશ્રીજી તથા સા. પૂર્શનંદિતાશ્રીજી ના ભદ્રતપ તેમજ સા.ભવ્યજ્ઞાશ્રીજી ના ૫૦૦ આયંબિલ ઉપર નિગોદ નિવારણ તપની અનુમોદનાર્થે- સ્વ.સુશ્રાવિકા મેતા મુકતાબેન નવલચંદ અમરચંદ કામદાર-જામનગરવાળા

પ.પૂ.વિદુષી સાઘ્વીશ્રી ભવ્યાનંદ શ્રીજીના વિનિત શિષ્યા સા.શ્રી પૂર્ણપ્રજ્ઞાશ્રીજી ના શિષ્યા વિચક્ષણ સા.પૂર્ણદર્શિતાશ્રીજી ના પ૦૦ આયંબિલ નિમિત્તે તપસ્વીની સા.પૂર્ણનંદિતા શ્રીજીના ઉપદેશથી જીનન ભંવરભાઇ જૈન-હ₀ બી.સી.જૈન જનતા ફેશન કોર્નર-થાણા

૫.પૂ.સરલ સ્વભાવી સાધ્વી શ્રી હસમુખશ્રીજી મ.ના શિષ્યા પૂ.સા.કનક પ્રભાશ્રીજી મ. ના વ્યવહાર દક્ષ સાધ્વી શ્રીમતિ ગુણાશ્રીજી ના મિલનસાર શિષ્યા સા. જીજ્ઞરસાશ્રીજી મ.ની પ્રેરણાથી-કોરડીયા લવચંદભાઇ ફુલચંદભાઇ-મુંબઇ

જામનગરવાળા નીડર વકતા શ્રી હેત શ્રીજી મ.ના પ્રશિષ્યા ભદ્રિક પરિણામી સા. લાવણ્યશ્રીજી મ. ના સદુપદેશથી -મોરારબાગ સાતક્ષેત્રમાંના જ્ઞાન ક્ષેત્રની ઉપજમાંથી

સરળ સ્વભાવી સાધ્વી શ્રી નિરુજાશ્રીજી ના સંયમ જીવનની અનુમોદનાર્થે સુદીર્ધ તપસ્વી દૈવીકૃપા પ્રાપ્ત સા. મોક્ષજ્ઞાશ્રીજી ની પ્રેરણાથી એક ગૃહસ્થ

સુપક્ષયુકત સ્વ.સા.શ્રી નિરુજાશ્રીજી મ. ના તપસ્વીરત્ના સા.શ્રી મોક્ષજ્ઞાશ્રીજી ના શ્રેણીતપની અનુમોદનાર્થે એક ગૃહસ્થ,હસ્તે સુરેશભાઇ, મુંબઇ

રત્નત્રય આરાધકાસાધ્વી શ્રી મોક્ષજ્ઞાશ્રીજી ના તપોમય-સંયમ જીવનના ૨૩માં વર્ષમાં મંગલપ્રવેશ પ્રસંગે-ઠક્કર નેમચંદ ઓતમચંદ બાળાગોળી વાળા પરિવાર

|   | [4]                                                                                                                                                                                                                                                               |
|---|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | વર્ષીતપ આદિ અનેક તપ આરાધકાસા.નિરુજાશ્રીજીના શિષ્યા વિદુષી સા.<br>વિદિતરત્નાશ્રીજી ની પ્રેરણાથી નિતાબેન હરસુખભાઇ વારીઆ,પોરબંદર                                                                                                                                     |
| ٥ | આરાધનમય કાળધર્મ પ્રાપ્તા સ્વ.સા.મલયાશ્રીજી ના સ્મરણાર્થે તારાબેન,<br>બાબુલાલ ગીરધરલાલ ઝવેરી જામનગરવાળા હાલ-મુંબઇ                                                                                                                                                  |
|   | વ્યવહાર કુશળ સ્વ.સા.નિરુજાશ્રીજીના ભદ્રિક પરિણામી શિષ્યા સા. શ્રી<br>ભવ્યપ્રજ્ઞાશ્રીજીના શિષ્યા સા. જિતપ્રજ્ઞાશ્રીજી[કુ.જયોત્સનાબહેન]નીદીક્ષા<br>નિમિત્તે તપસ્વી રત્ના સા. કલ્પિતાશ્રીજી ની પ્રેરણાથી આદરીયા વાળા શાહ<br>માલજીભાઇસૌભાગ્યચંદતરફથી                  |
|   | પ્રશાંત મૂર્તિ સ્વ.સાધ્વી શ્રીનિરુજાશ્રીજી ના શિષ્યા સંયમાનુરાગી સા.કલ્પિતાશ્રીજી<br>ની પ્રેરણા થી,સૌમ્યમૂર્તિ સા.ભવ્યપ્રજ્ઞાશ્રીજી ના શિષ્યા સા. જિતપ્રજ્ઞાશ્રીજી<br>[જયોત્સનાબહેન] નીદીક્ષા નિમિત્તે આર.કે.એન્ટરપ્રાઇઝ,૪૯૬ કાલબા દેવી<br>રોડ,કૃષ્ણનિવાસ મુંબઇ-૨ |
|   | પ.પૂ.યોગનિષ્ઠ આ <sub>°</sub> દેવ શ્રીમદ્ બુધ્ધિસાગર સૂરીશ્વરજી મ <sub>°</sub> ના સમુદાવર્તી<br>વ્યવહાર વિચક્ષણા સા.પ્રમોદશ્રીજી મ.ના વર્ધમાન તપોનિષ્ઠા સા.રાજેન્દ્રશ્રીજી<br>ની પ્રેરણાથી                                                                         |
|   | દોશી ચંદનબેન ધરમદાસ ત્રીકમદાસ, જામનગર નિવાસી હાલ મુંબઇ                                                                                                                                                                                                            |
| đ | અ.સૌ.રેશુકાબેન રાજેનભાઇ મેતા હ.બિજલ-મલય                                                                                                                                                                                                                           |
|   | શ્રી વસ્તાભાભા પરિવારના સુશ્રાવક તુલશીદાસ ઝવેરચંદ શેઠ પરિવાર તરફથી<br>હસ્તે પન્નાબેન ટી. શેઠ                                                                                                                                                                      |
|   | સ્વ.હેમતલાલ વીઠલજીના સ્મરણાર્થે-પ્રભાબેન તરફથી                                                                                                                                                                                                                    |
|   | મેતા પ્રીતમલાલ હરજીવભાઇ તરફથી માતુશ્રી વાલીબહેન, ધર્મપત્ની ચંદન<br>બહેન, અને પુત્રવધુભારતી બહેનના સ્મરણાર્થે                                                                                                                                                      |
|   | હર્ષિદા બહેન ભરતભાઇ મહેતા હ.ચૈતાલી                                                                                                                                                                                                                                |
|   | એક સુશ્રવિકા બહેન હ.હીના                                                                                                                                                                                                                                          |
| 0 | સ્વ.લીલાધરભાઇ મોતીચંદ સોલાશીના આત્મશ્રેયાર્થે ડો.જે.એલ.સોલાશી                                                                                                                                                                                                     |

#### [5]

- 🔲 અ.સૌ.સ્વ.કસુંબા બહેનના આત્મશ્રેયાર્થે હ.પ્રતાપ ભાઇ
- 🗂 મહેતા સુખલાલ અમૃતલાલ
- 🔲 અ.સૌ સુશ્રાવિકા પુષ્પાબહેન શશીકાન્તભાઇ સુતરીયાં
- 🔲 અ.સૌ.ધીરજબેનના વર્ષીતપ નિમિત્તે શ્રી ધીરજલાલ ચુનીલાલ કુંડલીયા
- 🔲 સુશ્રાવક શ્રી જેઠાલાલ વ્રજલાલ મહેતા
- 🗖 અ.સૌ.કીર્તીદા બહેન ડી.કોઠારી
- 🔲 શ્રીતારાચંદ પોપટલાલ સોલાણી હ.અનિલભાઇ,ધિનેશભાઇ,બિપીનભાઇ
- 🗖 જૈન દર્શન ઉપાસક સંઘ. જામનગર
- 🔲 વોરા દુર્લભજી કાલિદાસ
- 🗖 સુમિતા કેતનકુમાર શાહ તથા આશાબેન ડી. મહેતા
- 🗖 કીસુમુ ની સુશ્રાવિકા બહેનો હ નગીનભાઇ ભાષાવડવાળા
- 🔲 દિનેશચંદ્ર કાંતિલાલ લક્ષ્મીચંદ ઠકકર હ. શ્રેયાંસ દિનેશચંદ્ર

| [6]                          |  |  |  |  |
|------------------------------|--|--|--|--|
| વિશેષ નોંધ માટેનું ખાસ પૃષ્ઠ |  |  |  |  |
| સંદભ                         |  |  |  |  |
|                              |  |  |  |  |
|                              |  |  |  |  |
|                              |  |  |  |  |
|                              |  |  |  |  |
|                              |  |  |  |  |
|                              |  |  |  |  |
|                              |  |  |  |  |
|                              |  |  |  |  |
|                              |  |  |  |  |
|                              |  |  |  |  |
|                              |  |  |  |  |
|                              |  |  |  |  |
|                              |  |  |  |  |
|                              |  |  |  |  |
|                              |  |  |  |  |
|                              |  |  |  |  |
|                              |  |  |  |  |
|                              |  |  |  |  |

|      | વિશેષ નોંધ માટેનું ખાસ પૃષ્ઠ                   |   |  |  |  |        |  |
|------|------------------------------------------------|---|--|--|--|--------|--|
| ક્રમ | તારીખ નોંધ                                     |   |  |  |  | સંદર્ભ |  |
|      |                                                |   |  |  |  |        |  |
|      |                                                | · |  |  |  |        |  |
|      |                                                |   |  |  |  |        |  |
|      |                                                |   |  |  |  |        |  |
|      |                                                |   |  |  |  |        |  |
|      |                                                |   |  |  |  | -      |  |
|      |                                                |   |  |  |  |        |  |
|      |                                                |   |  |  |  |        |  |
|      |                                                |   |  |  |  |        |  |
|      |                                                |   |  |  |  |        |  |
|      |                                                |   |  |  |  |        |  |
|      | 4-4-6<br>1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1 |   |  |  |  |        |  |
|      |                                                |   |  |  |  |        |  |
|      |                                                |   |  |  |  |        |  |
|      |                                                |   |  |  |  |        |  |
|      |                                                |   |  |  |  |        |  |
|      |                                                |   |  |  |  |        |  |

| [8]<br>વિશેષ નોંધ માટેનું ખાસ પૃષ્ઠ |  |   |   |
|-------------------------------------|--|---|---|
|                                     |  |   |   |
|                                     |  |   |   |
|                                     |  |   |   |
|                                     |  |   |   |
|                                     |  |   |   |
|                                     |  |   |   |
|                                     |  |   |   |
|                                     |  |   |   |
|                                     |  |   |   |
|                                     |  |   |   |
|                                     |  |   |   |
|                                     |  |   |   |
|                                     |  |   | - |
|                                     |  |   |   |
|                                     |  |   |   |
|                                     |  |   |   |
|                                     |  |   |   |
|                                     |  |   |   |
|                                     |  | · |   |

