बाल ब्रह्मचारी श्री नेमिनाथाय नमः

# તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા

अध्याय: ७

મુનિ દીપ૨૮ન સાગ૨ પૂજ્ય મુનિરાજ શ્રી સુંઘર્મસાગરજી મહારાજ સાહેબના શિષ્ય અભિનવટીકાકર્તા



बाल बहाचारी श्री नेमिनाथाय नमः

नमो नमो निम्मल दंसणस्स

શ્રી આનંદ-ક્ષમા-લલિત-સુશીલ-સુધર્મસાગરગુરૂભ્યો નમઃ

## તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર



અધ્યાયઃ 🔑 -ઃ પ્રેર🍒

પૂજયમુનિરાજ શ્રી સુધર્મસોગરજી મહેસાદ

ઃઅભિનવટીકા-કર્તાઃ-અભિનવ સાહિત્ય સર્જક **મુનિદીપરત્નસાગર** 

તા.૧૬/૫/૯૪ સોમવાર ૨૦૫૦ માસઃ વૈશાખ સુદઃપ

અભિનવ શ્રુત પ્રકાશન– ૩૮

|        | ાવષય અનુક્રમ                     |                |           |  |
|--------|----------------------------------|----------------|-----------|--|
| ક્રમ   | વિષય                             | સૂત્ર          | પૃષ્ઠ     |  |
| ૧      | વ્રત નું સ્વરૂપ                  | ૧,૨            | ય         |  |
| . ્રસ્ | વ્રત ની સ્થિરતા માટેની ભાવનાઓ    | ૩થી ૭          | 9.5       |  |
| 3      | હિંસાદિ પાંચેનું સ્વરૂપ          | ૮ થી ૧૨        | ૪૫        |  |
| ४      | વ્રતી નુ સ્વરૂપ અને ભેદ          | ૧૩,૧૪          | 9.5       |  |
| પ      | વ્રતના ૧૨ ભેદ                    | ૧૫,૧ <i>૬</i>  | ૭૫        |  |
| ۶      | સંલેખનાનું સ્વરૂપ                | ૧૭             | 25        |  |
| ূ      | સમ્યક્ત્વ આદિ બાર વ્રતના અતિચાર  | ૧૮ થી ૩૧<br>૩૨ | ૯૨<br>૧૪૧ |  |
| (      | સંલેખનાના અતિચાર                 |                |           |  |
| ૯      | દાનની વ્યાખ્યા અને વિશેષતા ૩૩,૩૪ |                |           |  |
|        | પરિશિષ્ટ                         |                |           |  |
| ૧      | 9 9                              |                | ૧૫૨       |  |
| ૨      |                                  |                | ૧૫૪       |  |
| . 3    |                                  |                | ૧૫૬       |  |
| ४      | આગમ સંદર્ભ                       | 1.             | १५८       |  |

ટાઇપસેટીંગઃ-

સંદર્ભ સૂચિ

**રે કોમ્પ્યુટર્સ,** ૩-દિગ્વીજય પ્લોટ,જામનગર,ફોનઃ *૧*૨*૬*૩૯

પ્રિન્ટીંગઃ-

**નવપ્રભાત પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ,**ઘી-કાટા રોડ, અમદાવાદ.

પ્રકાશક:-

અભિનવશ્રુત પ્રકાશન, પ્ર.જે. મહેતા,

પ્રધાન ડાકઘર પાછળ ,જામનગર-૩૬૧ ૦૦૧.

૧૫૯

## बाल ब्रह्मचारी श्री नेमिनाथाय नमः नमो नमो निम्मल दंसणस्स

## તત્ત્વાથધિગમ સૂત્ર

તત્ત્વ: (૧) યથાવસ્થિત જીવાદિ પદાર્થીનો સ્વ-ભાવ તે તત્ત્વ.

(૨) જે પદાર્થ જે રૂપથી હોય તેનું તે જ રૂપ હોવું તે તત્ત્વ-જેમકે જીવ જીવ૩પે જ રહે અને અજીવ – અજીવ રૂપે રહે છે.

અર્થ: (૧) જે જણાય તે અર્થ.

(૨) જે નિશ્ચય કરાય કે નિશ્ચયનો વિષય હોય તે અર્થ.

તત્ત્વાર્થ: (૧) તત્ત્વ વડે જે અર્થનો નિર્ણય કરવો તે તત્ત્વાર્થ.

(૨) જે પદાર્થ જે રૂપે હોય તે પદાર્થને તે રૂપે જ જાણવો કે ગ્રહણ કરવો તે તત્ત્વાર્થ.

અધિગમ: (૧) જ્ઞાન અથવા વિશેષ જ્ઞાન.

(૨) જ્ઞાન થવું તે.

સૂત્ર: અલ્પ શબ્દોમાં ગંભીર અને વિસ્તૃત ભાવ દર્શાવનાર શાસ્ત્ર-

વાક્ય તે સૂત્ર.

પ્રસ્તૃત ગ્રન્થમાં જીવ-અજીવ-આશ્રવ-બન્ધ-સંવર-નિર્જરા-મોક્ષ એ સાત તત્ત્વો છે. આ સાતે તત્ત્વોને તે સ્વરૂપે જ ગ્રહણ કરવા રૂપ નિશ્ચયાત્મક બોધની પ્રાપ્તિ તે તત્ત્વાર્થાધિગમ.

સૂત્રકાર મહર્ષિ પૂ. ઉમાસ્વાતિજીએ સમગ્ર ગ્રન્થમાં તત્ત્વાર્થ ની સૂત્ર સ્વરૂપે જ ગુંથણી કરી છે માટે તેને **તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર** કહયું છે.

## સાતમા અધ્યાયને આરંભે

તત્વાર્થ સૂત્રકારે દશ અઘ્યાયોમાં સમગ્ર ગ્રન્થને વિભાજીત કર્યો છે. તેઓ શ્રી આ દશ અઘ્યાય થકી સાત તત્વો નો બોધ કરાવે છે. જેમા જીવતત્વ વિષયક વિચારણા પ્રથમ ચાર અઘ્યાયમાં કર્યા પછી, પાંચમાં અઘ્યાયમાં અજીવ તત્વ અને છકા અધ્યાયમાં આગ્નવ તત્વ સંબંધિ વિશદ્ ચર્ચા કરી છે

આ અઘ્યાયમાં મુખ્યત્વે વ્રત-વ્રતની ભાવના અને વ્રતના અતિચાર એ જ વિષય ક્ષેત્ર છે. આસવ ને જણાવતા અઘ્યાય-છકામાં સૂત્રઃ૧૩ માં व्रती શબ્દ આવે છે આ व्रती શબ્દ મૂળ व्रत શબ્દ ઉપરથી બનેલો છે તેથી વ્રત અને વ્રતી ની વ્યાખ્યા, વ્રત અતી ચાર આદિ સમગ્ર ચર્ચા નો મુખ્યસાર વ્રત વિષયક વિસ્તૃત માહિતી પ્રદાનનો જણાય છે

જીવાદિ સાત તત્વોના સંબંધમાં કહીએ તો આ અઘ્યાયનું વર્શન આસ્નવતત્વ સાથે સંબંધ ધરાવે છે એમ કહી શકાય કેમ કે વ્રતના અતિચારો આસ્નવ રૂપે છે જેનું વર્શન આ અઘ્યાયમાં સવિસ્તાર થયેલું છે

-વળી અતિચાર સમજવા માટે વ્રતોનું જ્ઞાન હોવું એ નિતાન્ત આવશ્યક છે માટે આરંભમાં વ્રત સંબંધિ ઉલ્લેખો પણ કરાયેલ છે. સૂત્રકાર મહર્ષિ પ્રથમ સૂત્રમાં વ્રત ની વ્યાખ્યા કરે છે, ત્રીજા સૂત્રમાં વ્રતને માટેની પાંચ-પાંચ ભાવના ને જણાવે છે સૂત્રઃ ૮ થી ૧ ૬ મધ્યે પ્રત્યેક વ્રતના સ્વરૂપની સ્પષ્ટતા કરી સૂત્રઃ ૧૮ થી ૩૨ માં વ્રતાતિચાર જણાવે છે જે પરોક્ષ રીતે આસ્રવો જ છે

આ રીતે થતા આસ્રવ અથવા વ્રત સંબંધિ દુષણો નો યોગ્ય અભ્યાસ જીવને આસ્રવથી દૂર થઇ નિરતિચાર વ્રતપાલન થકી મોક્ષમાર્ગે ગમનકરાવવામાં સહાયક થાય છે

## श्री उमास्वाति वाचकेभ्यो नमः

## અધ્યાયઃ७-સૂત્રઃ૧

|           | [1]સૂત્રહેતુઃ-સૂત્રકાર મહર્ષિવ્રતના સ્વરૂપને જણા              | ———<br>યવાના હેતુથી આ સૂત્ર રચના કરે છે |
|-----------|---------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
|           | [2]सूत्रःभूणः-हिंसानृतस्तेयाबह्मपरिग्रहेभ्ये                  | विरतिर्वतम्                             |
|           | [ <b>3]सूत्रःपृथ</b> ङ्:-हिंसा अनृत - स्तेय - अब              | ह्म - परिग्रहेभ्यो विरति: व्रतम         |
|           | [4]સૂત્રસારઃ-હિંસા,અસત્ય,ચોરી ,મૈથુન                          | અને પરિગ્રહ એ પાંચ] થી                  |
| [જાણીને,ક | ,શ્રધ્ધાપૂર્વક, મન વચન કાયા વડે ] વિરમવું એ વ્ર               | ત છે                                    |
|           | [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-                                                |                                         |
| हिंस      | सा- હિંસા अनृत -                                              | જૂઠ,અસત્ય                               |
| अस्ते     | स्तेय-थोरी अबह्म-                                             | મૈથુન                                   |
| परिः      | रेग्रह-परिश्रહ विरति-                                         | વિરમવું,અટકવું                          |
| व्रत-     | ī-વ્રત-હિંસાદિ થી વિરમવું તે  જ વ્રત                          |                                         |
|           | [ <b>6]અનુવૃત્તિઃ</b> - પ્રથમ સૂત્ર છે માટે પૂર્વના કોઇ સૂત્ર | ની અનુવૃત્તિ અહીં વર્તતી નથી            |
|           | [7]અભિનવટીકાઃ- સત્રકાર મહર્ષિ આગ્રવતત્વ                       | નો વિસ્તાર જણાવવા માટે આ                |

અધ્યાયમાં પ્રથમ વ્રતોના સ્વરૂપ નો નિર્દેશ કરી પછી વ્રતાતિચાર થકી, થતા કર્માસ્રવનો નિર્દેશ કરે છે હિંસા,અસત્ય,ચોરી, મૈથુન, પરિગ્રહ એ દોષોને સમજી તેમનો ત્યાગ સ્વીકારી પછી તે દોષોને ન સેવવા એ ત્રણ પ્રવૃત્તિ ને વ્રત શબ્દ થી અહીં સૂત્રકાર જણાવે છે. આમ પ્રસ્તુત સૂત્ર માંતો દોષ -છેલ્લે દોષનો ત્યાગ,પુનઃસેવન ન કરવું એ ત્રણ વિગત થકી તો છેલ્લે સંવર જ થાય છે. પણ સૂત્રકારનો આશય અહીં સંવર તત્વને જણાવવાનો નથી પરંતુ સાતાવેદનીય કર્માસ્રવમાં આવેલ વ્રતી અનુકંપા શબ્દના વ્રતી શબ્દને સ્પષ્ટ કરવાનો છે

- આ હેતુથી જ પ્રથમ વ્રત નો અર્થ જણાવી આગળ સૂત્ર:૧૩ માં व्रती શબ્દનું કથન કરે છે.
- 🗫 हिंसाः- પ્રમત્ત યોગ વડે કરીને પ્રાણનો નાશ કરવો તે હિંસા
- 🌣 હિંસા બે પ્રકારની કહી છે દ્રવ્ય હિંસા ભાવહિંસા
- -દ્રવ્યહિસાઃ- પોતાના કે અન્ય આત્માના દ્રવ્યપ્રાણો કે જેના વડે તે જીવનું શરીરસ્થ જીવન જીવાય છે. તેનો અલ્પાંશે કે સર્વથા ઘાત કરવો તે દ્રવ્યહિંસા
- ભાવહિંસાઃ- પ્રત્યેક સંસારી જીવમાં પોત-પોતાના ક્ષયોપશમાનુસારે પોતાના જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર તપ-વીર્ય ગુણમાં જે-જે પ્રવર્તન હોય છે તે ક્ષયોપશમ ભાવનો ઘાત કરવો કે ઉન્માર્ગે પ્રવર્તન કરાવવું તે ભાવહિંસા જાણવી
- कषायादिप्रमादपरिणतस्य आत्मनः कर्तुः कायादिकरणव्यापाराद् द्रव्यभावभेदेन
   प्राणव्यपरोपणं हिंसा ।
  - 🗣 अनृतः-અસત્ય, મિથ્યાકથન તે અસત્ય છે
  - -જે વસ્તુ [કે દ્રવ્ય]ને જે સ્વરૂપે શાસ્ત્રકારોએ જણાવેલ છે. તેને અન્યથા સ્વરૂપે કહેવું-

## જણાવવું તે અસત્ય વચન જાણવું

- 🌣 सद्भूतिनह्नवासद्भूतोद्भावनविपरीतकटुक सावद्यादि मृषावचनम् ।
- 🗫 स्तेयः-ચોરી,અદત્ત-કોઇએ નહીં આપેલી વસ્તુનું ગ્રહણ તે ચોરી
- 🌣 જે વસ્તુ પોતાની નથી તેને યેન કેન પ્રકારે પોતાની માની ત્રહણ કરવી,વાપરવી તે
- 🌣 परपरी गृहीतस्य स्वीकरणमाकान्त्या चौर्येण शास्त्रनिषिद्धस्य वा स्तेयम् ।
- 🗫 अबहाः- મૈથુન,સ્ત્રી-પુરુષનું કર્મ-મૈથુન સેવન તે અબ્રહ્મ છે
- ➡ આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણોનો ભોગ-ઉપભોગ ત્યજી ને પર પુદ્ગલ દ્રવ્યોનો યોગ તેમજ ભોગ-ઉપભોગ કરવો તે મૈશન
  - 🌣 कषायादिप्रमादपरिणतस्यात्मनः मोहोदयं सति चेतना चेतनम्रोत सोरासेवनमब्रह्म ।
  - 🗣 परिग्रह:-પરિગ્રહ, મૂર્છા પરિગ્રહ છે
  - 🌣 પર પુદ્દગલોનો સંયોગ તેમજ તેનો વિયોગ ન થાય તેવો પ્રયત્ન તે પરિગ્રહ
  - 🌣 सिवत्ताचित्तभिश्रेषुद्रव्यादिषु शास्त्रानुमतेषु ममत्त्वं परिग्रहः

આ હિંસાદિ પાંચે દોષોથી જાગૃતિ પૂર્વક અળગા રહેવાનો પ્રયત્ન પુરુષાર્થ તે સર્વે હિંસાદિ વિરમણ-વ્રત કહ્યા છે તે આ રીતે¤્ક

- 🗣 विरति:- विरति એટલે विरभवुं, અટકવું निवृत्ति
- 🌣 વિરતિ એટલે સમજણ પૂર્વક હિંસાદિ દોષોના ત્યાગનો સ્વીકાર
- 🌣 વિરતિ-ઉપરમ-નિવૃત્તિ- અકરણ એ બધાં એકાર્થક શબ્દો છે
- 🌣 विरति: (इति) ज्ञात्वाभ्युपेत्य अकरणम्
- 🌣 વિરમવું તે વિરતિ, જ્ઞાન દ્વારા જાણીને, શ્રધ્ધા થી સ્વીકારીને અને ભાવથી ન કરવું.
- 🌣 ज्ञानश्रद्धानपूर्वकचारित्रम् इति यावत् ।
- 🌣 આ સૂત્રમાં विरित શબ્દ हिंसादि પાસે દીષો સાથે જોડાયેલ છે.
- –हिंसा-विरति- હિંસાના પાપથી અટકવું તે હિંસા વિરમણ
- –अनृत्-विरति-અસત્યના પાપથી અટકવું તે મુષાવાદ વિરમણ
- -स्तेय-विरति-ચોરીના પાપથી અટકવું તેઅદતાદાન વિરમણ
- —अब्रह्म-विरति- भैथुनना પાપથી અટકવું તે મૈથુન વિરમણ
- -प्रिंग्रह-विरति- પરિગ્રહના પાપથી અટકવું તે પરિગ્રહ વિરમણ
- ♣ સૂત્રકાર મહર્ષિએ સૂત્રમાં विरित શબ્દ એક વચન યુકત મુકેલ છે. તે વિરિત સામાન્યની અપેક્ષાએ અહીં એકવચનનો પ્રયોગ કરેલ છે, વિષયભેદની અપેક્ષાએ નહીં.
- —સર્વસા<mark>વધ નિવૃત્તિરૂપ સામાન્ય સામાયિક વ્રતની અપેક્ષાએ વિરતિ એક વ્રત છે</mark> અને ભેદાધીન છે દોપસ્થાપનાની અપેક્ષાએ ઉક્ત પાંચે વ્રત છે કેમ કે સાવઘ ત્યાગ શબ્દથી હિંસાદિ પાંચે સાવઘોનો ત્યાગ થઇ જાય છે
  - 🗣 वतः-व्रतनी सर्व प्रथम વ્યાખ્યા તો સૃત્રકારે સૃત્રમાંજ મુકી છે
  - 🌣 હિંસાદિ પાંચ દોષોથી વિરમવું તે જ વ્રત.

हिंसादिभ्यः कायवाङ्मनोभिर्विरतिः व्रतम्

- ☼ હિંસા,અસત્ય,ચોરી,મૈથુન,અને પરિગ્રહ એ પાંચેની મન-વચન-કાયાથી વિરક્તિ એ જ વ્રત છ જેમ કે મન-વચન-કાયાથકી હિંસા થી વિરમવું તે હિંસા વિરમણ વ્રત
- ☼ શિષ્ટ સમાચારી અનુસાર વ્રત શબ્દ નિવૃત્તિ તથા પ્રવૃત્તિ બંને અર્થમાં લોકમાં પ્રયોજાય છે
- જેમ કે હિંસાથી વિરમવું તે વ્રતનો નિવૃત્તિ અર્થ છે અને હિંસાથી નિવર્તેલો શાસ્ત્ર વિહિત ક્રિયા અનુષ્ઠાનમાં જ પ્રવર્તે છે તે હિંસા વિરમણ વ્રતનો પ્રવૃત્તિ અર્થ છે
- —સૂત્રકાર મહર્ષિએ તો વિरमण શબ્દ થકી વ્રતનાનિવૃત્તિ અર્થને જ કહેલો છે પણ અર્થાપત્તિ ન્યાય થી નિવૃત્તિના કથનમાં પ્રવૃત્તિનો અર્થ સમાવિષ્ટ થઇ જાય છે કેમ કે નિવૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિ એ પિતા પુત્રની જેમ સાપેક્ષ છે ફક્ત નિવૃત્તિની પ્રધાનતા સૂચવવા તેનું કથન કરેલ છે
  - -જેમ સાવદ્ય યોગની નિવૃત્તિ એ નિરવદ્ય યોગનું પ્રવર્તન છે
  - –હિંસાની નિવૃત્તિ એ શાસ્ત્ર વિહિત અનુષ્ઠાનું પ્રર્વતન છે
  - –મૃષાવાદની નિવૃત્તિ એભાષાની સમ્યક્પ્રવૃત્તિ નું પ્રવર્તન છે
  - –મૈથુન ની નિવૃત્તિ એ બ્રહ્મચર્ય નું પ્રવર્તન છે
  - –પરિગ્રહની નિવૃત્તિ એ નિષ્પરિગ્રહીતાનું પ્રવર્તન છે

આ રીતે નિવૃત્તિ તથા પ્રવૃત્તિ એ બંને અંશોથી જ વ્રત પૂર્ણતાને પામે છે. સત્કાર્યમાં પ્રવૃત્ત થવું હોય તો અસત્કાર્યો માંથી પહેલા નિવૃત્ત થવું પડે અને અસત્કાર્યો માંથી નિવર્તન થતા આપોઆપ સત્કાર્યમાં પ્રવર્તન થાય છે મન,વચન,અને કાયાના યોગ કયાંક તો જોડાયેલા રહેવાના છે. આથી જયારે તેને અપ્રશસ્ત થી વિરમવાનું થશે ત્યારે પ્રશસ્ત અથવા શાસ્ત્ર વિહિત અનુષ્ઠાનો માં જોડાઇ જવાના છે

-આ રીતે દોષોની નિવૃત્તિ ને વ્રત કહેતા તેમાં સત્ પ્રવૃત્તિના અંશો આવી જ જાય છે એટલે કે વ્રત એ માત્ર નિષ્ક્રિયાતા નથી એ મ ખાસ ખ્યાલમાં રાખવું જોઇએ

- 🗫 અહિંસાનું વ્રત પ્રાધાન્યઃ-બીજા વ્રતો કરતાં અહિંસા પ્રધાન હોવાથી તેનું સ્થાન પહેલું છે.
- -જેમ પાકની રક્ષા કરવા માટે વાડ જરૂરી છે તેમ બાકીના ચારવ્રતો અહિંસા ની રક્ષા માટે હોવાથી અહીસાવ્રત તેની પ્રધાનતા માનવામાં આવે છે
- ★ પ્રશ્નઃ- રાત્રિ ભોજન વિરમણ એ વ્રત છે છતાં તેનો ઉલ્લેખ અહીં કેમ કર્યો નથી સમાધાનઃ- સાધુઓના પાંચ મહાવ્રત સાથે सव्वाओ राईभोअणाओ वेरभणं- એમ કહીને રાત્રિ ભોજન વિરમણ પણ ઘણાં કાળથી વ્રત તરીકે પ્રસિઘ્ધ થયેલ છે પરંતુ કેટલાંક કારણોથી અત્રે તેનો ઉલ્લેખ થયો નથી જેમ કે:-
  - (૧)સર્વસામાન્ય-મુખ્ય કે મહાવ્રતમાં તેની ગણના થતી નથી
  - (૨)૨૨ જિનેશ્વરોના શાસનમાં કે શ્રાવકના વ્રતોમાં પણ તેને અલગવ્રત તરીકે ઉલ્લેખ થયો નથી
- (૩) મૂળવ્રત એવા અહિંસા વ્રત માંથી નિષ્પન્ન થતાં વ્રતોમાં રાત્રિભોજન વિરમણ વ્રત એક ભાગ રૂપજ છે
- (૪)હવે પછીના સૂત્રઃ ૩માં કહેવાનારી પાંચ-પાંચ ભાવનાઓમાં હિંસા-વિરમણવતની એક ભાવના છે. आलोकित पान भोजन આ ભાવના માં રાત્રિભોજન વિરમણ વ્રતનો

#### અન્તર્ભાવ થઇ જાય છે

જ પ્રશ્નઃ- સર્વ સાધનાનું ધ્યેય રાગ દેષને દૂર કરવાનું છે મરણ કે રાગ દેષ થી પાપ પ્રવૃત્તિ થાય છે પાપપ્રવૃત્તિથી કર્મબંધ થાય છે. કર્મબંધ થી સંસાર પરિભ્રમણ થાય છે. માટે આ સમગ્ર પરિભ્રમણને અટકાવવા માટેવ્રતીઓને રાગ-દેષ કે કષાયો નહીં કરવાનો નિયમ હોવો જોઇએ

જેમ ચાવી ખલાસ થતા ઘડીયાળ અટકી જવાની છે તેમ રાગ દેષ દૂર થતા-કષાય નિવારણ થતાં કર્મનો આસ્નવ અને બંઘ આપમેળે જ અટકી જશે. પાપ પ્રવૃત્તિ પણ અટકી જ જશે તો પછી હિંસા આદિથી અટકવાનું વિધાન કરવાનેબદલે રાગ-દેષ નહીં કરવા રૂપ નિયમનું વિદ્યાન કેમ નકર્યું?

**સમાધાનઃ**-પ્રશ્ન બરાબર છે. એ વાત પણ સત્ય જ છે કે મુખ્ય ધ્યેય કષાયની પરિણતિનું નિવારણ કરવું એ જ છે. પરંતુ રાગ-દ્વેષ-કષાય માનસિક પરિણામો હોવાથી તેને સર્વથા દૂર કરવા થોડા મુશ્કેલ છે.

- માટે સર્વ પ્રથમતો રાગ-દ્વેષને જેનાથી પુષ્ટિ મળતી હોય તેને અટકાવવાની જરૂર છે. આ પુષ્ટિ મળવાનું બંઘ થતાં કાળક્રમે રાગ-દ્વેષ પણ સર્વથા નષ્ટ થઇ જાય છે
- -જે રીતે રોગનો નાશ કરવા માટે પ્રથમ જે કારણોથી રોગ વધતો હોય તે કારણો ને દૂર કરવામાં આવે છે ,પછી રોગની દ્વા કરવામાં આવે છે.તેમ અહીં કષાયો કે રાગ-દેષની વૃધ્ધિનું કારણપાપ પ્રવૃત્તિ છે માટે પહેલાં પાપપ્રવૃત્તિને અટકાવવી જોઇએ પછી શુભ પ્રવૃત્તિ રૂપ કે શાસ્ત્ર વિહિત અનુષ્ઠાનો કરવાથી કાળક્રમે કષાયનો નાશ થાય છે. પરંતુ જો હિંસાદિ દોષો રૂપ સાવદ્ય પ્રવૃત્તિનું સેવન જ ચાલુ હશે તો કષાયો કે રાગ-દેષ કદાપી અટકવાના નથી માટે હિંસાદિ વિરમણ વ્રતો અંગીકાર કરી તેનું યોગ્ય રીતે પાલન કરવાથી કષાય નિવૃત્તિ આવે છે.

બીજી દ્રષ્ટિએઃ- કર્મબંધ ના ચાર કારણો જણાવેલા છે. મિથ્યાત્વ અવિરતિ, કષાયઅને યોગ આ ચાર માં અવિરતિ નો ક્રમ પહેલો છે અને કષાયનો ક્રમ પછીનો છે. તેથી મિથ્યાત્વના ત્યાગ પૂર્વક અવિરતિ -પાપ પ્રવૃત્તિનો ત્યાગ કર્યા પછી જ કષાયોનો ત્યાગ થવાનો છે

જો કે અવિરતિથી કષાય અને કષાય થી અવિરતિ એકબીજા સાથે જોડાયેલા છે, કેમ કે અપ્રત્યાખ્યાની કષાય ના ઉદયથી અવિરતિ આવે અને અવિરતિ જીવને હિંસાદિ દોષોના સેવનથી કષાયમાં વૃધ્ધિ થાય એટલે સહેજ ગુંચવાડો થતો જણાય પણ આપણને ગુણસ્થાનક ક્રમારોહમાં આ પ્રશ્નનો ઉત્તર મળી રહે છે

પહેલા સર્વવિરતિ ગુણઠાણું છે અને પછી કષાયનો ક્ષય થાય છે માટે અવિરતિના ગયા પછીજ કષાયનો ક્ષય થાય છે તે અપેક્ષાએ અહીં હિંસાદિ દોષોની નિવૃત્તિને જણાવી છે પણ રાગ-દ્વેષ ન કરવાનો નિયમ કહ્યો નથી

- —સ્થાનાંગના પ્રથમ સ્થાનના ૪૮માં સૂત્રમાં પણ પ્રાણાતિ પાતાદિ પાંચ વિરમણ કહ્યું છે જયારે ક્રોઘાદિ કષાયનો વિવેક કહ્યો છે માટે તેનું પચ્ચકુખાણ ન હોય
- પ્રશ્નઃ- સૂત્રમાં કે પૂર્વસૂત્રમાં कायादि શબ્દ ન હોવાછતાં સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં कायवाङ्मनोभि: નું ગ્રહણ કેમ કર્યું?

**સમાધાનઃ-વિરતિની સાધના અ**ત્મા વડે જથાય છે, પણ તે આત્મા અવશ્ય તયા કરણ

| છે અને તેથી જ તે યોગ્ય છે                                                                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 🗖 [8]સંદર્ભઃ-                                                                                 |
| 🌣 आश्म संदर्भः- पंच महळ्या पण्णता, तं जहा सळ्वातो पाणातिवायाओ वेरमणं                          |
| जाव सव्वातो परिग्गहातो वेरमणं 🗫 स्था. ५-उ.१, सू.३८१-१                                         |
| 🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-                                                                           |
| हिंसा-सूंत्र-७:८ प्रमत्तयोगात् प्राणव्यायपरोपणं हिंसा                                         |
| अनृत - सूत्र-७:९ असदभिधानमनृतम्                                                               |
| स्तेय - सूत्र - ७:१० अदत्तादानं स्तेयम्                                                       |
| अब्रह्म - सूत्र७:११ मैथुनमब्रह्म                                                              |
| परिग्रह्य सूत्र- ७:१२ मृर्च्छा परिग्रह:                                                       |
| 🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-                                                                        |
| (૧)પાક્ષિક સૂત્ર વૃત્તિ                                                                       |
| (૨)સામાઇય વય જુત્તો સૂત્ર-પ્રબોધટીકા                                                          |
| 🗖 [9]પદ્ય                                                                                     |
| (૧) હિંસા અસત્ય ચોરી મૈથુન પરિગ્રહ અટકવું                                                     |
| વ્રત જાણીએ એમ પાંચ ભેદે પાપકૃત્તિથી વિરમવું                                                   |
| (૨) હિંસા અસત્ય ને ચોરી, મૈથુન ને પરિગ્રહ                                                     |
| કાયા વાણી મને તેથી, થવું નિવૃત્તિ તે વ્રત                                                     |
| 🗖 [10]નિષ્કર્ષઃ- જીવનમાં સર્વ પ્રથમજીવો એ સમ્યગ્દર્શન પ્રગટ કરવું જોઇએ.                       |
| આ સમ્યગ્દર્શન પ્રગટ કર્યા પછી સમ્યગ્જ્ઞાન પૂર્વક સ્વ-સ્વરૂપમાં સ્થિર રહેવું તે જ અંતિમ લક્ષ્ય |
| હોવું જોઇએ પણ જયાં સુધી સ્વ-રૂપમાં સ્થિર ન થાય ત્યાં સુધી અશુભભાવો ને દૂર કરી હિંસાદિ         |
| દોષોથી નિવર્તવું એ જ શ્રેયસ્કર છે                                                             |
| આ અશુભ ભાવોના નિર્વતના અને સમ્યક ચારિત્ર ના પ્રાગ્ટય માટે જ હિંસા-મૃષા-                       |
| અદત્ત-અબ્રહ્મ અને પરિગ્રહથી નિવર્તવાનું સૂત્રકાર મહર્ષિ એ સૂચિત કરેલ છે                       |
| અને જયારે જીવ આવા દોષોથી વિરંમે છે કે વ્રતથી પરિવરેલો હોય છે ત્યારે તે ક્રમશઃ                 |

-સાધનની અપેક્ષા રાખે છે તેથી મન-વચન-કાયાનું ગ્રહણ કરેલું છે એ સાધનની અપેક્ષાએ

ગુણ સ્થાનકની શ્રેણિએ ચઢે છે દેશ વિરતિ-સર્વવિરતિ-ક્ષપક શ્રેણી આદિ માંડીને ક્ષાયિક ચારિત્ર પ્રાપ્ત કરી મોક્ષ પામી શકે છે. અર્થાત્ આસ્રવનો ત્યાગ- સંવર અને મોક્ષના સાઘન

ભૂત આ વ્રતોનો સ્વીકાર એજ આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ છે

## અધ્યાયઃ ७-સૂત્રઃ ૨

| 🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- આ                | સૂત્ર થકી વ્રતના ભેદોને જણાવે છે                              |
|-----------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| 🛘 [2]સૂત્રઃમૂળઃ- देश              | ासर्वतोऽणुमहती                                                |
| 🔲 [3]સૂત્રઃપૃથફઃ- देः             | श - सर्वत: अणु - महती                                         |
| 🔲 [4]સૂત્રસારઃ-[હિંસ              | સાદિથી] દેશ થકી [વિરતિ] તે અ <mark>ણુવ્રત</mark> અને સર્વ થકી |
| [વિરતિ] તે મહાવ્રત છે             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                         |
| 🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-                  |                                                               |
| <b>देशतः</b> - દેશથી, અલ્પઅં      | શે, સ્થૂળ [વિરમણ]                                             |
| <b>सर्वतः</b> - સર્વથી,સર્વાશે, ः | <b>યૂ</b> ક્ષ [વિરમણ]                                         |
| <b>अणુ</b> :- અશુ [વ્રત]          | <b>મहત્</b> ઃ- મહા[વ્રત]                                      |
| 🗖 [6]अनुवृत्तिः-सूत्र             | .७-१ हिंसाऽनृतस्तेयाब्रह्मपरिम्रहेभ्यो विरतिर्वतम्            |
| 🔲 [7]અભિનવટીકાઃ                   | - ત્યાગની ઇચ્છાવાળા કે દોષ થી વિરમવા વાળા દરેક વ્યક્તિ        |

ા / આભવવટાકા:- ત્યાંગના ઇચ્છાવાળા કે દાવ થા વિરસવા વાળા દરક વ્યાક્ત દોષથી નિવૃત્ત થાય છે પણ તે બધાંના ત્યાંગ કે દોષ નિવૃત્તિમાં સામ્યતા હોતી નથી અને આ સામ્યતા નો અભાવ એ સ્વાભાવિક પણ છે કેમ કે આત્માને વિકાસક્રમ બધાનો ભિન્ન ભિન્ન હોય છે

અહીં સૂત્રકાર મહર્ષિ એ આ ત્યાગ અથવા નિવર્તનની ભિન્ન ભિન્ન કક્ષાને બે ભાગોમાં વિભાજીત કરી છે (૧)દેશથી કે અંશતઃ વિરમણ (૨)સર્વથા વિરમણ

ઉપરોકત સૂત્રમાં જે હિંસા-જૂઠ-ચોરી-મૈથુન અને પરિગ્રહ એ પાંચે પાપો ગણાવેલા છે. તેનો દેશથી અર્થાત્ અમુક અંશે ત્યાગ કરવો તે અશુવ્રત છે અને તે પાંચેનો સર્વથા ત્યાગ કરવો એ મહાવ્રત છે.

અહીં સર્વથા ત્યાગ નો અર્થ તો સ્પષ્ટ જ છે કે મનથી, વચનથી કાયાથી આ હિંસાદિ દોષો સર્વથા સેવેનહિ, બીજા પાસે સેવરાવે નહીં, અને સેવનારની અનુમોદના પણ કરે નહીં

જયારે દેશથી ત્યાગમાં તો સંપૂર્ણ વ્રતના ૧ ટકાથી ૯૯ટકા સુધીનો કોઇપણ અંશ-એકદેશ જ કહેવાય એટલે કે સમગ્ર હિંસા વિરમણ માંથી જેટલું પણ વિરમે તે બધું દેશથી જ કહેવાય ફર્ક એટલો કેદેશથી વિરમણમાં અનુમોદનાનો ત્યાગ હોતોનથી

- −**દેશ** શબ્દનો અર્થ એક દેશ છે
- -સર્વ શબ્દનો અર્થ સકળ છે
- —સૂત્રમાં देश અને सर्व શબ્દનો સમાસ કરીને तस् પ્રત્યય લગાડવામાં આવેલ છે તેથી देशसर्वतः पદ બનેલ છે
  - —એજ રીતે अणु અને महत् શબ્દ નો દ્વન્દ્વ સમાસ કરીને अणुमहती પદ બનાવેલ છે
- —પૂર્વ સૂત્રમાંથી **विरति શબ્દની અનુવૃત્તિ** લેવામાં આવી છે અને તેનો સંબંધ देशसर्वतः સાથે જોડવામાં આવેલ છે તેથી देशविरति અને सर्विवरति અથવા देशतः विरतिः અને सर्वतः विरतिः એવા શબ્દ પ્રયોગો થશે.

—अणुमहती શબ્દ નપુંસક લીંગ પ્રયોગ છે. તેથી પૂર્વસૂત્ર ના નપુંસક લિંગી એવા **वतम्** શબ્દ સાથે તેને જોડવાનો છે. તેથી अणुवतम् અને (મહત્) महावतम् એવા શબ્દો તૈયાર થશે

– આ રીતે તૈયાર થયેલા શબ્દોને સંબંધ અનુક્રમ થી જોડતા

देशतः विरतिः अणुवतम्

**रैशत: विर्ति: अणुवतम्**-સમગ્રવ્રત ના કોઇ એક દેશથી કેઅલ્પાંશે વિરમવું તેન અણુવ્રત કહે છે

પૂર્વસૂત્રમાં હિંસાદિ પાંચે દોષોથી વિરમવાનું જણાવેલ છે. તેથી અણુવ્રત પણ પાંચ થશે આ અણુવ્રતને સ્થૂળવ્રત પણ કહે છે

- -૧- સ્થૂળ પ્રાણાતિપાત વિરમણ વ્રતઃ-
- 🌣 દેશથી હિંસાની વિરતિ તે સ્થૂળ પ્રાણાતિપાત હિંસાવિરમણ વ્રત
- 🌣 નિરપરાધી ત્રસ જીવોની સંકલ્પ પૂર્વક અને નિષ્કારણ હિંસાથી વિરમવું તે
- 🌣 સ્થૂળ જીવ હિંસા ન કરવી તે
- શ્રાવકને આ વ્રત સવા વશા પ્રમાણ ગણવામાં આવેલ છે.

ધારોકે સાધુને આ વ્રત વીસ વસા [એક માપ છે] જેટલું ગણવામાં આવેતો

- (૧)સાધુને ત્રસ સ્થાવર બંને પ્રકારના જીવોની હિંસાનો ત્યાગ છે જયારે શ્રાવકને ત્રસ જીવોની હિંસાનો ત્યાગ છે અને સ્થા<mark>વરની જયણા</mark> છે આ રીતે વીસ''વસા'' માંથી અડધુ રહેતા દશ ''વસા'' જેટલું પ્રમાણ થયુછે
  - (૨)ત્રસ જીવોની હિંસા પણ બે પ્રકારે છે (૧)સંકલ્પથી (૨)આરંભથી
- —ગૃહસ્થોને **આરંભ જન્ય હિંસાની જયણા** હોય છે. સંકલ્પ જન્ય હિંસાનો ત્યાગ હોય છે તેથી દશ વસામાંથી ફક્ત પાંચ વસા નું પ્રમાણ રહેશે કેમ કે આરંભ જન્ય હિંસાનો ત્યાગ તો થશે નહીં
- (૩)સંકલ્પ જન્ય હિંસા પણ બે પ્રકારે છે (૧)સાપરાધી (૨)નિ૨પરાધી. **સાપરાધીના સંકલ્પ વધની જયણા હોય છે** અને નિ૨પરાધીના સંકલ્પ વધનો ત્યાગ છે તેથી હવે બાકી રહ્યું અઢી વસા પ્રમાણ. અહીં અપરાધી જીવના વધ-તાડન આદિની હિંસા ની જયણા છે માટે
- (૪)નિરપરાધી વધ-બંધનાદિ પણ નિષ્કારણ અને સકારણ બે રીતે હોઇ શકે છે જેમ કે પશુને પાળેલા હોય કે ખેતી વગેરેના કામમાં રોકેલા હોય તો કારણે તેને બંધન-તાડનાદિ કરવા પણ પડે એ જ રીતે કામ કરનાર નોકરોને પણ કયારેક સજા કરવી પડે છે તેને કારણે સકારણ હિંસા કહીછે. નિરપરાધીની આવી સકારણ હિંસાની ગૃહસ્થને જયણા હોય છે જયારે નિરપરાધી પ્રાણી ને વિના કારણ નિર્દયતા થી મારવું તે નિષ્કારણ હિંસા છે તેનો ત્યાગ કરવાનો છે

આમ નિરપરાધી જીવને સકારણ મારવો તેનો જ ત્યાગ થતો હોવાથી ફક્ત સવાવશા પ્રમાણ બાકી રહેશે

**ટકાવારીની દ્રષ્ટિએ કહીએ તો** ૧૦૦ટકા ના મહાવ્રતપાલનની અપેક્ષાએ અણુવ્રતનું પાલન [૬.૨૫] સવા છ ટકા માત્ર થાય છે

- -૨- સ્થૂળ મુષાવાદ વિરમણ વ્રતઃ-
- દેશથી જૂઠાણાની વિરતિ તે સ્થૂલ મુષાવાદ વિરમણવ્રત
- —કન્યાઅલીક ગો-અલીક,ભૂમિ-અલિક,ન્યાસ-અપહાર,કુટ સાક્ષી એ પાંચ પ્રકારના અસત્યો નો ત્યાગ તે સ્થૂળ મૃષાવાદ વિરમણ વ્રત
  - —મૃષાવાદ એટલે જુઠું બોલવું, આ દોષનો અલ્પ અંશે કે એક દેશ પૂર્વક ત્યાગ કરવો તે
- **ા કન્યા અલિકઃ** સગપણ વગેરે પ્રસંગોમાં કન્યાના વિષયમાં અસત્ય બોલવું તે, જેમ કે કન્યા શીક્ષિત ન હોવા છતાં તે ખૂબ ભણેલી છે તેમ કહેવું ઘઉંવર્ણી હોય અને તેને રૂપાળી કહેવી એવા પ્રકારે જે મૃષાવાદ. તે કન્યા-અલીક કહેવાય છે
- —જો કે કન્યા શબ્દઉપલક્ષણ થી રૃઢ થતો જાય છે તેના મૂળમાં **દિપદ સંબંધિ જૂઠું બોલવું** તે છે અર્થાત્ દાસ-દાસી કે નોકર ચાકર સંબંધે અસત્ય બોલવું તે પણ અહીં સમાવેશ પામે જ છે. જેમ કે નોકરીમાંથી દૃષ્ટા કરેલા નોકરને વિશે જૂઠી વાતો ફેલાવવી તે
- **♥ ગો-અલીકઃ** ગાય,બળદ,વગેરે પશુઓના સંબંધમાં જૂઠું બોલવું તે ગો-અલીક અથવા ગવાલીક કહેવાય છે.

જેમ કે એક ગાય દશ લીટર દુધ આપતી હોય છતાં પંદર લીટર દુધ આપે છે તેમ કહેવું અથવા વધુ દૂધ આપતી ભેંસને ન વેચવી હોય ત્યારે ઓછું દુધ આપતી કહેવી કે પશુઓ વિશે સદંતર ખોટા ખ્યાલ ઠસાવવા વગેરે ગવાલીક કહેવાય છે

અહીં પણ ગો-શબ્દ ઉપલક્ષણથી છે ખરેખર ચતુષ્પદ અથવા ચાર પગવાળા સર્વ પશુઓનો અહીં સમાવેશ થઇ જાય છે

- ♥ ભૂમિ અલિકઃ- જમીન,મકાન,વગેરે સ્થાવર મિલ્કતના સંબંધમાં જૂઠ બોલવું તે
  ભ્રમ્યલીક કહેવાય છે
- જેમ કે પડતર જમીનને ખેડાણ યોગ્ય કહેવી, ખેડાણ યોગ્ય ને પડતર કહેવી. રસકસ ન હોવા છતાં ફળદુપ કહેવી, ઝઘડામાં હોય છતાં ચોખ્ખી જમીન કહેવી, આવી કોઇપણ રીતે બીજાને છેતરાવનો પ્રયાસ કરવા જૂઠબોલવું તે ભૂમિ અલિક

અહીં ભૂમિના ઉપલક્ષણથી સર્વે મિલ્કતો સંબંધે સેવાતા મુષાવાદ નો સમાવેશ કરવો

- કોઇએ સાચવવા આપેલી થાપણને પોતાની કરીને રાખી લેવી અથવા સામાધણીને કહેવું કે હું આમાં કંઇ જાણતો જ નથી એવું કહેવા દ્વારા થાપણનો અસ્વીકાર કરવો તે ન્યાસાપહાર
- —અહીં એક પ્રકારની ચોરી હોવા છતાં તેમાં મૃષાવાદનું જ પ્રધાન્ય હોવાથી તેનો સમાવેશ અનૃત્-વચનમાં કરેલો છે
- ફ્રેટ સાક્ષીઃ- કોઇની ખોટી સાક્ષી પૂરવી તે કૂટ સાક્ષી નામનો મૃષાવાદ છે. પૈસા કે સત્તાની લાલચથી, લાગવગ થી, શેહ શરમથી, કોર્ટ-કચેરી અથવા લવાદ કે પંચ આગળ કોઇની પણ ખોટી સાક્ષી પૂરવી એ મહા અનર્થનું કારણ છે. માટે દોષ રૂપ છે
  - પરંતુ જો કોઇનો જીવ બચાવવા અસત્ય બોલવું પડે તો તેનો અહીં સમાવેશ થતો નથી

- –૩ સ્થૂળ અદત્તાદાન વિરમણ વ્રતઃ-
- 🌣 દેશથી ચોરીની વિરતિ તે સ્થૂલ અદત્તાદાન વિરમણવ્રત
- અદત્તાદાન એટલે અણ દીધેલું લેવું અથવા ચોરી. આ દોષનો અલ્પ અંશ કે એક દેશથી ત્યાગ કરવો તે સ્થૂળ અદત્તાદાન વિરમણ વ્રત.
- ❖ જેને વ્યવાહારમાં ચોરી કહેવામાં આવે છે તે પર દ્રવ્ય હરણ, ખીસું કાપવું દાણચોરી, ઘાડ,લૂંટફાટ વગેરે સ્થૂળ ચોરીનો ત્યાગ તે સ્થૂળ અદત્તાદાન વિરમણવ્રત
  - 🌣 અર્થાત્ ચોરી કે પર દ્રવ્ય હરણ બે રીતે છે
- (૧)સીધું હરણઃ- માલિકે આપ્યા વિના બળજબરી થી, ફોસલાવીને અથવા ખાતર પાડીને લઇ લેવું તે સીધુ દ્રવ્ય હરણ કે ચોરી છે
- (૨)માલિકને ખબર ન પડે તે રીતે યુકતી થી છેતરપિંડી થી કે રાજયના અધિકારી સાથે મળી જઇને અનૂકુળ કાયદા કરાવવા દ્વારા પડાવી લેવું તે આડકતરું દ્રવ્ય હરણ છે
  - -૪- સ્થુળ મૈથુન વિરમણ વ્રતઃ-
  - 🌣 દેશથી મૈથુન ની વિરતિ તે સ્થૂલ મૈથુન વિરમણવ્રત
- સ્વપત્ની સિવાયની અન્ય કોઇ સ્ત્રી અથવા પરસ્ત્રી સાથે મૈથુન નો ત્યાગ, તે સ્થૂળ મૈથુન વિરમણ
  - 🌣 પરદારા કે પરસ્ત્રી ગમન થકી વિરમવું તે
- —અહીં ''પર''એટલે પોતાના સિવાયની. એવો અર્થ કરવો અન્ય મનુષ્યો સઘળા તિર્યંચો અને સઘળા દેવો એ બધા ''પર''છે તેમની તેમની સ્ત્રીઓ સાથે વિષયભોગ થી વિરમવું અથવા જે પોતાની સ્ત્રી નથી તે સર્વે સ્ત્રી થકી વિરમવું તે. તેને સ્વદારા સંતોષ વ્રત પણ કહે છે
  - -પ- સ્થૂળ પરિગ્રહ વિરમણ વ્રતઃ-
  - 🌣 દેશથી પરિગ્રહ-મમતાથી વિરતિ તે સ્થૂળ પરિગ્રહ વિરમણ વ્રત
- - 🌣 પરિગ્રહના પરિમાણની મર્યાદા નક્કી કરવી તે
  - **∜ सर्वतः विरितः महावतम्:-** હિસાદિ દોષોથી સર્વથા વિરમવું તેનેમહાવ્રત કહેવાય છે. હિંસાદિ દોષો પાંચ છે માટે મહાવ્રત પણ પાંચ સમજવા.
- -**૧- સર્વથા પ્રાણાતિપાત વિરમણ વ્રતઃ** સર્વ પ્રકારના જીવની હિંસાનો ત્યાગ તે [જીવ ના ભેદો માટે अ.२-स.१० થી ૧૫ જઓ]
- ત્રસ,સ્થાવર.સૂક્ષ્મ,બાદર એમ સર્વ પ્રકારના જીવોની હિંસા ને કરવા-કરાવવા-અનુમોદવા થકી વિરમવું તે સર્વથા પ્રાણાતિપાત વિરમણ વ્રત
  - -૨- સર્વથા મૃષાવાદ વિરમણ વ્રતઃ- સર્વ પ્રકારના અસત્યનો ત્યાગ

- -૩- સર્વથા અદત્તાદાન વિરમણ વ્રતઃ-સર્વ પ્રકારની ચોરીનો ત્યાગ
- - -**૪- સર્વથા મૈથુન વિરમણ વ્રતઃ-** સર્વ પ્રકારના મૈથુનનો ત્યાગ
- ♣ માત્ર સ્ત્રી [ક પુરુષ]સાથે વાત કરવા જેટલા અલ્પ પણ [અર્થાત્ સર્વ પ્રકારના] મૈથુન એટલે કે કામનો સંગ,તેનાથી વિરમવું તે સર્વથા મૈથુન વિરમણ વ્રત.
  - -૫- સર્વથા પરિગ્રહ વિરમણ વ્રતઃ- સર્વ પ્રકારના પરિગ્રહનો ત્યાંગ
  - 🌣 વસ્તુ વગેરેમાં અલ્પ પણ મૂર્છા ન રાખવી તે સર્વથા પરિગ્રહ વિરમણ વ્રત આ રીતે દેશથી વિરમવું તેને અણુવ્રત કહેલ છે અને સર્વથા વિરમવું તેને મહાવ્રત કહેલ છે
  - 🗫 મહાવ્રત અને અણુવ્રત વચ્ચે તફાવત
- -**૧-વ્રત સ્વીકારની દ્રષ્ટિ એ**ઃ- પાંચે મહાવ્રતોનો સાથે સ્વીકાર કરવાનો હોય છે પોતાની અનૂકૂળતા પ્રમાણે એક-બે એમ છૂટાં છૂટાં મહાવ્રતોનો સ્વીકાર થઇ શકે નહીં

જયારે અણુવ્રતોમાં પોતાની અનુકૂળતા મુજબ એક બે વગેરે અણુવ્રતો સ્વીકારી શકે છે

- **૨- કોટી-ભેદ સંખ્યાઃ**-મહાવ્રતોમાં ૯ કોટી પચ્ચક્ખાણ હોય છે જયારે અણુવ્રતોમાં *૬-*કોટી પચ્ચક્ખાણ હોય છે કારણ કે
- —પાંચ મહાવ્રતોમાં મન,વચન,કાયાથી કરવું-કરાવવું અને અનુમોદવું એ રીતે ત્રણ યોગ અને ત્રણ કરણથી [૩x૩] નવ ભેદે પચ્ચક્ખાણ હોય છે જયારે અણુવ્રતમાં મન,વચન,કાયાથી કરવું નહીં-કરાવવું નહી એમ ત્રણ યોગ અને બે કરણથી [૩x૨] છ ભેદે પચ્ચક્ખાણ હોય છે પણ અનુમોદના નો ત્યાગ હોતો નથી.
- -**૩ છૂટછાટની દ્રષ્ટિએ** :- પાંચ મહાવ્રતોમાં પાંચે પાંચ નો સ્વીકારતો જરૂરી છે જ તદુપરાંત તેમાં કોઇ છૂટછાટ લઇ શકાતી નથી જયારે અશુવ્રતોમાં પોતે સ્વીકારેલા એક-બે કે પાંચે વ્રતોમાં સંક્ષેપ થઇ શકે છે, અનુકૂળતા મુજબ છૂટછાટ લઇ શકે છે.
- -**૪ અલ્પબહુત્વઃ-** મહાવ્રતોની અપેક્ષાએ નાના વ્રતો હોવાથી તેને અનુ-નાના વ્રતો કહે છે અથવા અ<mark>ણુ વ્રતોની</mark> અપેક્ષાએ મોટા હોવાથી તેને મહાવ્રતો કહેવામાં આવે છે
  - -પ મહા કે અણુ કેમ કહ્યા
- –क -ગુણોની અપેક્ષાએ સાધુ મહાવ્રત ધારી કરતા ગૃહસ્થો દેશ વિરતિધરો અર્ણુ અર્થાત્ નાના હોય છે માટે તેને અર્ણુ કહ્યા અથવાતો ગૃહસ્થોની અપેક્ષાએ સર્વવિરતિધર માં ગુણો વધુ હોવાથી તેને 'મહા' કહેવામાં આવે છે
- ख- ભગવંત પોતાની પ્રથમ દેશના માં પહેલા સર્વવિરતિ નો અર્થાત્ મહાવ્રતો નો ઉપદેશ આપે છે જયારે [તત્પશ્ચાત] તેના પછી અર્થાત્ अनु દેશ વિરતિનો ઉપદેશ આપતા હોવાથી તેને અનુવ્રતો કહેવામાં આવે છે
  - 🔲 [8]સંદર્ભઃ-
- आश्रम संहर्त्सः- पंचाणुळ्वता पण्णता तं जहा थूलातो पाणाइवायातो वेरमणं थूलातो मुसावायातो वेरमणं, थूलातो अदिन्नादाणातो वेरमणं, सादारा संतोषे इच्छापिरमाणे

## 💠 स्था. ५,स्. ३८९/२

[એજ પ્રમાણે મહાવતો ને માટે પૂર્વ સૂત્ર ૭ઃ૧ માં જણાવેલા મહાવત સંબંધિ આગમ પાઠપણ જોવો **સ્થા-સ્થા. ५,૩.१,સૂ.३८९/१** 

- 🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-
- (१) हिंसा- प्रमत्योगात् प्राणव्यपरोपणं हिंसा सूत्र. ७:८
- (२) अनृत-असदिभधानमनृतम् सूत्र. ७:९
- (3) स्तेय- अदत्तादानं स्तेयं सूत्र. ७:१०
- (४) अश्रहा- मैथुनमब्रह्म सूत्र. ७:११
- (५)५रिअ ७-मूर्छापरिग्रह सूत्र. ७:१२
- 🌣 અન્ય પ્રન્થ સંદર્ભઃ-
- (૧) પાક્ષિક સૂત્ર વૃત્તિ
- (૨)વંદિતુ સૂત્ર-પ્રબોઘટીકા
- 🔲 [9]પદ્યઃ-
  - (૧) દેશથી અટકવું તે અશુવ્રત પ્રભુએ કહ્યુ સર્વથી જે અટકવું તે મહાવ્રત શાસ્ત્રે ભણ્યું
  - (૨) અલ્પાંશે વળી સર્વાશે વિરતિ અશુ-મહાવ્રતો તે બેની સ્થિરતા માટે ભાવના પાંચ પાંચ હો
- [10]નિષ્કર્ષઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિ સૂત્રમાં તો અણુવ્રત અને મહાવ્રતની વ્યાખ્યા કરવા સિવાય બીજી કોઇ વિશેષ વાત જણાવતા નથી પણ અર્થથી અણુવ્રત અને મહાવ્રત વચ્ચેનો તફાવત સુસ્પષ્ટ થઇ જાય છે

અહીં વ્રત સાથે અશુ શબ્દ લાગે કે મહા, મુખ્ય વાત એટલીજ છે કે વિરમવું તે વ્રત છે જોજીવને પાંચ દોષોથી અટકવાની કે નીવર્તવાની ઇચ્છા હોય તો પછી થોડું અટકવું કે સંપૂર્ણ અટકવવું એ વિચારણા કરી શકાય

અહીં સૂત્રકાર મહર્ષિ देशत: અને सर्वत: એ બે શબ્દો થકી દોષોના ત્યાગ કરવા ઇચ્છનાર જીવને ૧ ટકાથી ૧૦૦ ટકાની કક્ષામાં જેટલો ત્યાગ કરવો હોય તે કરી શકે છે આ અશુવ્રતોની વ્યાખ્યા કે કથન જીવને દોષોથી વિરમવા માટેનો માર્ગ દર્શોવે છે અને મહાવ્રતોની વ્યાખ્યા કે કથન જીવને સંપૂર્ણ દોષમુક્ત થવાનું સિમાચિહન જણાવે છે

આ રીતે સૂત્રકારનો આશય સમજી દેશવિરતિ કે સર્વવિરતિ ને પ્રાપ્ત કરી યથાખ્યાત ચારિત્ર પામી મોક્ષને પ્રાપ્ત કરે તે જ અંતિમ નિષ્કર્ષ છે.

|  | U |  |  |
|--|---|--|--|

## અધ્યાય ७ સૂત્રઃ૩)

| 🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર મ          | હર્ષિ પાંચે વ્રતોની પાંચ ભાવનાને જણાવે છે  |
|--------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| 🗖 [2]सूत्रःभूणः- तत्स्यैर्यार्थं भावन            | । पञ्च पञ्च                                |
| 🗖 [3] सूत्रः पृथः स्वर्गः - तत्- स्थैर्यः - अर्थ | भावना पञ्च पञ्च                            |
| 🔲 [4]સૂત્રસારઃ-તે [વ્રતો]ની સ્થિરતા માં          | [તે દરેકવ્રત ની]પાંચ પાંચ ભાવનાઓ હોય છે    |
| 🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-                                 |                                            |
| तत्-ते व्रतोनी                                   | <b>સ્થૈયાર્થ</b> -સ્થિર કરવા માટે          |
| भावना-ભાવના, व्रतने અनुકૂળ પ્રवृत्ति             | ઓ                                          |
| पञ्च-पञ्च- पांय-पांय, संज्यावायी शर्व            | . છે                                       |
| 🛮 [6]અનુવૃત્તિઃ-                                 |                                            |
| (१)हिंसाऽनृतस्तेयाब्रह्मपरिम्रहेभ्यो विरतिर्व    | तम् सूत्र. ७:१                             |
| (२)देशसर्वतोऽणुमहती सूत्र. ७:२                   |                                            |
| 🔲 [7]અભિનવટીકાઃ-ઉપરોક્ત સૂત્ર                    | માં જે વ્રતનો ઉલ્લેખ કર્યો તે અહિંસા, સત્ય |
|                                                  |                                            |

[7] અભિનવટીકાઃ- ઉપરોક્ત સૂત્ર માં જે વ્રતનો ઉલ્લેખ કર્યો તે અહિંસા, સત્ય , અચૌર્ય,બ્રહ્મચર્ય અને પરિગ્રહ એ પાંચે વ્રતોમાંના પ્રત્યેક વ્રતની સ્થિરતા માટે પાંચ-પાંચ પ્રકારની ભાવનાઓ હોવાનો સૂત્રકાર અહીં ઉલ્લેખ કરે છે

સૂત્રકાર મહર્ષિ સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં. આ પ્રત્યેક ભાવનાને વ્રત સંબંધિ ભાવના રૂપે જ જણાવે છે તેઓએ કયાંય આ ભાવના મહાવ્રત સંબંધિ હોવાનો ઉલ્લેખ કર્યો નથી. જયારે ટીકાકાર સિઘ્ધસેન ગણિજી તથા હરિભદ્રયસૂરિજી આનો સંબંધ મહાવ્રત સાથે છે તેમ જણાવે છે કારણ કે અન્યત્ર આ પાંચ-પાંચ ભાવનાને મહાવ્રત ની ભાવનાઓ તરીકે જ ઓળખાવાયેલ છે

જો કે ભાષ્યની માફક દિગમ્બરીય ટીકામાં પણ આ ભાવનાઓ નો વ્રત સંબંધિ ભાવના રૂપેજ ઉલ્લેખ કરેલ છે ત્યાં તો પ્રત્યેક વ્રતની ભાવનાને જણાવવા અલગ અલગ સૂત્ર બનાવેલ છે, તો પણ મહાવ્રત કે અણુવ્રત એવો ભેદ જણાવ્યા સિવાય ''વ્રત સંબંધિ ભાવનાઓ'' એવાજ ઉલ્લેખો તેમની ટીકામાં મળેલ છે

પંડિત સુખલાલજી આ મતભેદોનાો સમન્વય કરતા જણાવે છે કેઃ-

જૈન ધર્મ ત્યાગલક્ષી હોવાને કારણે જૈન સંઘમાં મહાવ્રત ધારી સાંધુનું સ્થાન પહેલું હોય છે તેથી આ ભાવના ઓ [મુખ્યત્વે]મહાવ્રતને ઉદેશીને જ વર્ણવવામાં આવી છે છતાં વ્રતઘારી પોતાની ભૂમિકા પ્રમાણે સંકોચ વિસ્તાર કરી શકે છે એવી તે (ભાવનાઓ)છે તેથી દેશ કાળની પરિ સ્થિતિ અને આંતરિક યોગ્યતા ધ્યાનમાં રાખી માત્ર વ્રતની સ્થિરતા ના શુધ્ધ ઉદ્દેશથી આ ભાવનાઓ સંખ્યા અને અર્થમાં ઘટાડી, વધારી કે પલ્લવિત કરી શકાય છે

♣ भावनाः- પ્રત્યેક વ્રતમાટે જેની સંખ્યા પાંચ-પાંચની કહી તે ભાવના શું છે? અર્થાત્ એ ભાવનાનું સ્વરૂપ છે શું છે?

वतं चोपभोगाभिषिभि: प्राणिभिर्धृतिसंहननपरिहाण्या प्रमादबहुलै:दूरक्षमतस्तत्प्रतिपातपरिहार्थं

#### भाव्यन्त इति भावनाः

-ખાસ કાળજી પૂર્વક વિશેષ પ્રકારની અનૂકૂળ પ્રવૃત્તિઓ સેવવામાં ન આવેતો સ્વીકારવા માત્રથી વ્રતો કંઇ આત્મામાં ઉતરતાં નથી. તેથી ગ્રહણ કરેલા વ્રતો જીવનમાં ઉડા ઉતરે તે માટે, દરેક વ્રતને અનુકૂળ થઇ પડે તેવી કેટલીક પ્રવૃત્તિઓ સ્થૂળ દ્રષ્ટિએ ખાસ ગણવામાં આવી છે જે પ્રવૃત્તિ ભાવનાના નામથી પ્રસિધ્ધ છે.

## 🗫 અહિંસા વ્રતની પાંચ ભાવનાઓઃ-

–ઇર્યાસમિતિ,મનોગુપ્તિ,એષણાસમિતિ,આદાન નિક્ષેપણ સમિતિ અને આલોકિત પાન ભોજન એ પાંચ ભાવના અહિંસા વ્રતની કહી છે

**ભાષ્યः-** अहिंसायाः ईर्यासमितिः, मनोगुप्तिः, एषणासमितिः आदाननिक्षेपणासमितिः, आलोकितपानभोजनमिति ।

हिगम्भर सूत्र-४-वाङ्मनोगुप्तीर्यादानिन्धेपणसमित्यालोकितपानभोजनानि पञ्च -१ धर्यासमितिः-

- 🌣 સ્વપરને ફલેશ ન થાય તેવી રીતે યતના પૂર્વક ગતિ કરવી તે ઇર્યાસમિતિ
- જયાં લોકોનું ગમનાગમન થતું હોય, અને સૂર્યનો પ્રકાશ પડતો હોય તેવા માર્ગે જીવ રક્ષા માટે યુગ પ્રમાણ [અર્થાત્ સાડાત્રણ હાથ] દૃષ્ટિ રાખીને ચાલવું
- પોતાના શરીર પ્રમાણ સાંડા ત્રણ હાથ ભૂમિને જોઇને ચાલવું કે જેથી કોઇ જીવની
   વિરાધના ન થાય તેવા ગમનાગમન ને ઇર્યાસમિતિ કહે છે.

ईरणम् ईर्या-गमनं तत्र समिति: सङ्गति: श्रुतरूपेणआत्मन: परिणाम:, तदुपयोगिना पुरस्ताद् युगमात्रया दृष्ट्यास्थावरजङ्गमानि भूतानि परिवर्जन्नप्रमत इत्यादिको विधि: ईर्या समिति:

- -૨ મનોગુપ્તિઃ-
- 🌣 મનને અશુભ ધ્યાનથી રોકી શુભ ધ્યાને લગાડવું તે મનોગૃપ્તિ
- 🌣 આર્ત્તઘ્યાન અને રૌદ્ર ઘ્યાનનો ત્યાગ કરી ધર્મઘ્યાનમાં મનનો ઉપયોગ રાખવો
- 🌣 મનોયોગને રોકવો અથવા રૌદ્રધ્યાનાદિ દુષ્ટ વિચારોને છોડવા તેને મનોગુપ્તિ કહે છે
- 🜣 मनसो गुप्तिः मनोगुप्तिः । मनसो रक्षणमार्तरौद्रध्यानप्रचारः धर्मध्याने चोपयोगो मनोगुप्तिः
- -उ-એષણા સમિતિઃ- [નોંધઃ-દિગમ્બરો અહીં वाग्गुप्ति નું કથન કરે છે]
- - 🌣 ગવેષણા, પ્રહશૈષણા, પ્રાસૈષણા એ ત્રણ પ્રકારની એષણામાં ઉપયોગ પૂર્વક વર્તવું
  - 🌣 શાસ્ત્રોકત ભોજનાદિ ની શુધ્ધિ નું પાલન કરવાને એષણા સમિતિ કહે છે.

एषणा-गवेषणा-ग्रहण-ग्रास भेदात् त्रिधा । तत्र असमितस्य षण्णमपि कायानामुपघातः स्यात् । यतस्तत् संरक्षणार्थम् एषणासमितिः समस्तेन्द्रियोपयोग लक्षणा ।

- -૪- આદાન નિક્ષેપણા સમિતિઃ-
- 🌣 વસ્તુને લેવા મૂકવામાં અવલોકન અને પ્રમાર્જન આદિ દ્વારા યતના [કાળજી]

રાખવી તે આદાન નિક્ષેપણ સમિતિ

- 🌣 આદાન એટલે લેવું અને નિક્ષેપણ એટલે મૂકવું
- —વસ્તુ લેવી હોય ત્યારે તેનું દ્રષ્ટિથી પડિલેહણ અને પ્રમાર્જન કરવું તેમજ વસ્તુ મૂકવી હોય ત્યારે જયાં મૂકવી હોય તે ભૂમિ વગેરે સ્થાનનું નિરિક્ષણ દ્રષ્ટિ -પડિલેહણ તથા પ્રમાર્જન કરવું તે
  - 🌣 જોઇને અને તપાસીને કોઇપણ વસ્તુને લેવી કે મુકવી તેને આદાન નિક્ષેપણ સમિતિ કહે છે आदानं ग्रहणं, निक्षेपणं -मोक्षणम्

औधिकोपप्रहिक भेदस्य उपधे: आदानिन्धेपणयो: सिमिति: आगमानुसारेण प्रत्यवेक्षण प्रमार्जना । -५- आक्षोकित पान क्षोळनः-

- ♥ પાન અને ભોજનને પ્રકાશમાં ચક્ષુથી સૂક્ષ્મ રીતે નિરિક્ષણ કરવા પૂર્વક પ્રકાશવાળા સ્થાને બેસીને ભોજન પાન કરવું
- 🌣 સૂર્યના પ્રકાશમાં યોગ્ય સમયે ચક્ષુ વડે જોઇ-તપાસીને ભોજન કરવું તેને આલોકિત પાન ભોજન કહે છે.
- प्रितगेहं पात्रमध्यपिततिपण्डश्चक्षुः आदि उपयुक्तेन प्रत्यवेक्षणीयः तत्समुत्यागन्तुकसत्वसंरक्षणार्थं मागत्य च प्रतिश्रयं भूयः प्रकाशवित्त प्रदेशे स्थित्वा सुप्रत्यवेक्षितं पान भोजनं विधाय प्रकाश प्रदेश अवस्थितेन वल्गनीयम्

આ **પાંચ પ્રકારની ભાવના** વારંવાર ભાવતા તેનો હૃદયમાં વાસ કરતા, વિશેષે કરીને આચરતા સઘળી હિંસા થી બચવા માટેનો પુરૂષાર્થ થાય છે અને અહિંસા વ્રતમાં સ્થિરતા આવે છે.

- 🗫 સત્ય વ્રતની પાંચ ભાવનાઃ-

क्रोधलोभ भीरुत्वहास्य प्रत्याख्यानान्यनुवीचिभाषणं च पञ्च-द्विगंभर परंपरा सूत्र-७: प -१ अनुवीिय लाषष्टः-

- 🌣 વિચારપૂર્વક બોલવું તે અનુવીચિ ભાષણ
- 🌣 અનુવીચિ એટલે વિચાર. ભાષણ એટલે બોલવું . વિચારપૂર્વક બોલવું તે
- 🜣 શાસ્ત્રોકત અને વ્યવહારથી અવિરુધ્ધ વચન બોલવું અનુવીચિ ભાષણ છે अनुवीचीति देशीवचनम् आलोचनार्थे वर्तते ।

भाषणं वचनस्य प्रवर्तनम् ।

अतोऽयमर्य, समीक्ष्यालोच्य वचनं प्रस्वर्तितव्यम् । अनालोचितभाषी कदाचिम्भृषाऽप्यभिदधीत ।

- -૨ ક્રોધ પ્રત્યાખ્યાન
- 🌣 ક્રોધ નો ત્યાગ કરવો

- 🌣 ક્રોધ નિમિત્તે પ્રાયઃ અસત્ય ભાષા બોલવામાં આવે છે તેથી તેનું પ્રત્યાખ્યાન કરવું
- क्रोधः कषायविशेषो मोहकर्मोदय निष्पन्नोऽप्रीति लक्ष्मणः प्रद्वेषप्रायः । तदुदयायच्च वक्ता मृषाऽपिभाषेत् । अतः क्रोधस्य प्रत्याख्यानं निवृतिर्नुत्पादो वा ।
- ★ કોધના પ્રત્યાખ્યાન અર્થાત્ તેની નિવૃત્તિ આત્મામાં નિત્ય ભાવવી જોઇએ, આત્મા
  સદા આ ભાવમાં વસવાથી સત્યાદિ થી વ્યભિચાર પામતો નથી
  - -૩- લોભ પ્રત્યાખ્યાનઃ-
  - 🌣 લોભ નો ત્યાગ કરવો

लोभः तृष्णाल्रश्चणः कूटसाक्षित्वादि दोषाणामग्रणीः । समस्त व्यसनैकराजो जलनिर्धारवदुर्भरः कर्मोदयाविभूतो राग परिणामस्तदुदयादपि वितथभाषा भवति ।

अत्र सत्यव्रतमनुपालयता तदाकार परिणामः प्रत्याख्येय इति भावनियम् ।

- -૪- ભય પ્રત્યાખ્યાનઃ-
- 🌣 ભય નો ત્યાગ કરવો તે ભય પ્રત્યાખ્યાન
- 🌣 ભયના નિમિત્ત થી પ્રાયઃ અસત્ય ભાષા બોલવામાં આવે છે માટે તેનું પ્રત્યાખ્યાન કરવું
- ⇔ ભય એટલે ઇહલોક [મનુષ્ય થી] ભય, પરલોક [તિર્યંચ] થી ભય, આદાન[કોઇ લઇ જશે તેવો] ભય, અકસ્માત [વીજળી વગેરેનો] ભય, આજીવિકા [જીવન-નિર્વાહ] ભય, મરણભય, અપકીર્તિભય. આ સાત પ્રકારના ભયથી નિવૃત્તિ અને આત્મા આવા ભયથી વાસીત ન થાયતો તેવી સતત ભાવના કરવી

   ○

भयशीलो भीरुः तच्चैहिकादिभेदात् सप्तधा मोहनीय कर्मोदय जनितमुदयाच्च तस्यानृतभाषणं सुलभं भवती इति अभीरुत्वं भावयेत् ।

- -પ- હાસ્ય પ્રત્યાખ્યાનઃ-
- 🌣 હાસ્યનો ત્યાગ કરવો તે હાસ્ય પ્રત્યાખ્યાન
- 🌣 હાસ્યના નિમિત્તે પ્રાયઃઅસત્ય ભાષા બોલવામાં આવે છે માટે તેનું પ્રત્યાખ્યાન કરવું

हास्य-हसनं मोहोद्भवः परिहासस्तत्परिणतो ह्यमात्मा परिहसन् परेण सार्धमिलकमिप ब्रूयात् । तस्य परिजिहीर्षया च हास्यप्रत्याख्यायनमभ्युपेयम् ।

- —આ <mark>રીતે પાંચે ભાવના</mark> ભાવતા સત્ય વ્રતમાં સ્થિરતા આવે છે અથવા સત્યવ્રત રક્ષણ ક્ષમ બને છે
  - 🧚 અસ્તેય [અચૌર્ય] વ્રતની પાંચ ભાવનાઓઃ
  - 🌣 અનુવીચિ અવગ્રહ યાચન,અભીક્ષ્ણ અવગ્રહ યાચન, અવગ્રહાધારણ,સાધર્મિક

પાસેથી અવગ્રહ યાચન અને અનુજ્ઞાપિત પાન ભોજન એ પાંચ ભાવના અસ્તેય વ્રતની છે.

शून्यागारिवमोचिता वास परोपरोधाकरणभैक्ष्यशुद्धि सधर्माविसंवादाः पञ्च – दिगंजर परंपरा

## -૧- અનુવિચિ અવગ્રહ યાચનઃ-

⇔ બરાબર વિચાર કરીને જ વાપરવા માટે જોઇતા અવગ્રહ અર્થાત્ સ્થાનની માગણી કરવી તે અનુવીચિ અવગ્રહ યાચન

☼ અનુવીિય એટલે વિચાર. અવગ્રહ એટલે રહેવાની જગ્યા. યાચના એટલે માંગણી જે સ્થાને રહેવાનું હોય તેના માલિક પાસે બરાબર વિચાર પૂર્વક જઇ રજા લઇને જ તે સ્થાનમાં વસવું જોઇએ. ઇન્દ્ર, રાજા, ગૃહસ્વામી શય્યાતર અને સાધર્મિક એ પાંચે ગૃહસ્વામી છે તેમની પાસે અવગ્રહ યાચન કરીને વસવાટ કરવો તે ભાવના

आलोच्यावग्रहो याचनीय: । स च पञ्चप्रकार: पठितो देवेन्द्र राज गृहपित शय्यातर साधर्मिकभेदेन । अत्र च पूर्व: पूर्वी बाध्य उत्तर उत्तरो बाधक: इति सञ्चिन्त यो यत्र स्वामी स एव याच्य:

#### -૨- અભક્ષ્ણિવગ્રહ યાચનઃ-

☼ રોગ આદિને કારણે ખાસ જરૂરી હોય તો તે સ્થાનો તેના માલિક પાસેથી તેને કલેશ ન થાય તે માટે વારંવાર માગ લેવા તે અભીક્ષણા વપ્રહયાચન

☼ સામાન્યથી અવગ્રહની યાચના કરી હોય છતાં રોગાદિ અવસ્થામાં ભિન્ન ભિન્ન જગ્યાનો ભિન્ન ભિન્ન રીતે ઉપયોગ કરવો પડે તો જયારે જયારે જે-જે જગ્યાનો જે-જે રીતે ઉપયોગ કરવાનો હોય ત્યારે ત્યારે તે-તે જગ્યાનો તે-તે રીતે ઉપયોગ કરવાની યાચના કરવી અર્થાત્ વારંવાર અવગ્રહ યાચના કરવી

अभीक्ष्णं - नित्यं मुहुर्मुहुः पूर्वलब्धपरिग्रहो ग्लानाद्यवस्थासु मूत्रपुरीषोत्सर्गस्थानानि दातूचित्तपीडापरिहारार्थः याचनीयानि

#### -૩- અવગ્રહ અવધારણ:-

☼ માલિક પાસેથી અવગ્રહ માંગતી વખતે જ અવગ્રહનું પરિણામ નક્કી કરી લેવું તે અવગ્રહાવધારણ

-♥ અવગ્રહની માગણી વખતે કેટલી જગ્યાની જરૂર છે તેનો નિર્ણય કરી જરૂર જેટલી જગ્યા માગીને તેટલીજ જગ્યાનો ઉપયોગ કરવો

एतावत् इति अवग्रहावधारणं , एतत्परिमाणमस्य एतावत् परिमितं सर्वतः क्षेत्रमवग्रहीतव्यं इत्येतदेवावधारणं ।

#### -૪ સમાન ધાર્મિક અવગ્રહ યાચનઃ-

♥ પોતાની પહેલા કોઇ બીજા સાધર્મિકેતે સ્થાન મેળવી લીધું હોય અને તે સ્થાનનો ઉપયોગ કરવાનો પ્રસંગ આવે તો તે સાધર્મિક પાસેથી જ તે સ્થાન માગી લેવું તે સાધર્મિક અવગ્રહ યાચન

- 🜣 જે स्थળे ઉતરવું હોય તે स्थणे આવેલ સાધર્મિક ની અનુજ્ઞા લઇને ઉતરવું જોઇએ. धर्म चरन्ति- आसेवन्ते इति धार्मिका: । समाना: तुल्या: प्रतिपन्नैकशासना: सम्यक्त्वादि मुकित साधनसमन्विता: ।
  - —पूर्वपरिगृहीत क्षेत्रभ्योऽग्रहो याच्यस्तद्नुज्ञानाम् हि तत्रासनम् ।
  - -પ અનુજ્ઞાપિત પાન ભોજનઃ-
- ☼ વિધિપૂર્વક અન્નપાનાદિ મેળવ્યા પછી ગુરુને બતાવી તેમની અનુજ્ઞા મેળવીને જ તેનો ઉપયોગ કરવો તે અનુજ્ઞાપિત પાન ભોજન.
- ♥ ભોજન લેવા ગુરુની આજ્ઞાપૂર્વક જ જવું જોઇએ આજ્ઞામુજબ ગયા પછી શાસ્ત્રોક્ત વિધિએ ભોજન પાણી લાવ્યા બાદ ગુરૂને બતાવવા જોઇએ પછી ગુરૂની આજ્ઞાપૂર્વક તે વાપરવા જોઇએ

अनुज्ञापितम् - अनुज्ञां प्रापितम् - अनुज्ञया स्वीकृतं पानभोजनं सूत्रोक्तेन विधिना कल्पनीयमानीय गुरवे निवेद्यालोचनापूर्वकमभ्यनुज्ञातो गुरुणा मण्डल्यामेकको वा भुञ्जीत । **આ પ્રમાણેની ભાવનાથી** આત્માને વાસિત કરતો તે અસ્તેય વ્રતને અતિક્રમતો નથી.

- 🗫 બ્રહ્મચર્ય વ્રતની પાંચ ભાવનાઓઃ-
- ♥ સ્ત્રી,નપુંસક અને પશુ વડે સેવાયેલ શયન આદિનું વર્જન,રાગપૂર્વક સ્ત્રીકથાનું વર્જન,સ્ત્રીઓની મનોહર ઇન્દ્રિયોના અવલોકનનું વર્જન,પૂર્વે કરેલા રતિ વિલાસ ના સ્મરણ નું વર્જન અને પ્રણીતરસ ભોજનનું વર્જન એ બ્રહ્મચર્યની પાંચ ભાવનાઓ છે

ब्रह्मचर्यस्य स्त्रीपशुपण्डकसंसकतशयनासनवर्जनम्, राग संयुकतस्त्रीक्रयावर्जनम्, स्त्रीणां मनोहरेन्द्रियालोकवर्जनम्, पूर्वरतानुस्मरणवर्जनम् । प्रणीत रसभोजनवर्जनमिति । स्वोपश्च ल्याध्य

स्त्री रागकथाश्रवणतन्मनोहाराङ्गनिरीक्षणपूर्वरतानुस्मरणा वृष्येष्ठ स्व शरीर संस्कारत्यागाः पञ्च – **દિગંબર પરંપરા सूत्र ૭:૭** 

- -૧ સ્ત્રી પશુપંડક સેવિત શયનાસન વર્જન
- બ્રહ્મચારી પુરુષ કે સ્ત્રીએ પોતાની વિજાતીય વ્યક્તિ દ્વારા સેવાયેલ શયન કે આસનનો ત્યાગ કરવો તે
- ♥ જયાં સ્ત્રીઓનું કેવિજાતીય વ્યક્તિનું ] ગમનાગમન વધારે હોય,જયાં પશુઓ અધિક પ્રમાણમાં હોય,જયાં નપુંસકો રહેતા હોય, તેવી વસતિ કે સ્થાનનો ત્યાગ કરવો

स्त्री-देवमानुषभेदाद् द्विविधाः । पशुप्रहणात् तिर्यग्जाति परिप्रहाः तत्र वडवा - गो-मिष्ठयादिषु सम्भवति मैथुनम् । एताश्च सिचताः अचिताः स्त्रियः पुस्तलेप्यचित्रकर्मादिषु बहुप्रकाराः । पण्डकास्तृतीय वेदादयवर्तिनो महामोहकर्माणः योषास्यसेवनाभिरताः कलीबा इति प्रसिद्धाः । संसक्तमाकुलं शय्यते यत्रास्यते च तच्छयनासनं प्रतिश्रयसंस्तारकासनादि, तच्च बह्वपायत्वाद् वर्जनीयमित्येवमात्मानं भावयेत् ।

- -૨ રાગ સંયુક્ત કથા વર્જનઃ-
- 🌣 બ્રહ્મચારી એ કામ વર્ધક વાતો ન કરવી તે

रागसंयुक्तस्त्रीकथा । अथवा रागसंयुक्ता चासौ स्त्री कथा चेति रागानुबन्धिनी....चित्तोदधेरवश्यंतया विक्षोभमातनोमि तस्मात्व् तद् वर्जन श्रेय: ।

- -૩- મનોહર ઇન્દ્રિય અવલોકન વર્જનઃ-
- 🌣 બ્રહ્મચારી એ વિજાતીય વ્યક્તિના કામોદ્દીપક અંગો ન જોવા તે
- 🌣 રાગથી સ્ત્રીઓની ઇન્દ્રિયો કે અન્યો અંગોપાંગ તરફ દૃષ્ટિ પણ નહીં કરવી જોઇએ તે
- - -૪- પૂર્વ ક્રીડા સ્મરણ વર્જન:-
  - 🌣 પૂર્વના રતિવિલાસાદિના સ્મરણનું વર્જન
  - 🌣 પૂર્વ અવસ્થામાં કરેલી કામક્રીડાઓનું સ્મરણ કરવું જોઈએ નહીં
- - -પ પ્રણીત રસ ભોજન વર્જન:-
  - 🌣 કામોદ્દીપક રસવાળાં ખાણાં પીણાંનો ત્યાગ કરવો
- - 🗫 અપરિગ્રહ વ્રતની પાંચ ભાવનાઓઃ-
- —મનોજ્ઞ કે અમનોજ્ઞ સ્પર્શ,રસ,ગંધ,રૂપ અને શબ્દમાં સમભાવ રાખવો એ અપરિગ્રહ વ્રતની પાંચ ભાવનાઓ છે.
- अाकिञ्चन्यस्य पञ्चानामिन्द्रियार्थानां स्पर्शरसगन्धवर्णं शब्दानां मनोज्ञानां प्राप्तौ गार्ध्यवर्जनममनोज्ञानां प्राप्तौ द्वेषषवर्जनम्
  - 🕸 मनोज्ञामनोज्ञेन्द्रियविषयरागद्वेषवर्जनानि पञ्च हिशम्भर आम्नाय सूत्र-७:८
- ☼ સ્પર્શ, રસ, ગંધ, રૂપ અને શબ્દ એ પાંચ વિષયો મનોજ્ઞ [-ઇષ્ટ] હોય તો એમાં રાગ ન કરવો અને અમનોજ્ઞ [-અનિષ્ટ] હોય તો તેમાં દ્વેષ ન કરવો તેવી ભાવના
- -અહીં સ્પર્શાદિ દરેકની એક એક ભાવના હોવાથી પાંચ વિષય માં સમભાવ તે પાંચ ભાવના થશે
- ♥ રાગ પેદા કરે તેવાં સ્પર્શ, રસ, ગંધ, રૂપ અને શબ્દમાં ન લલચાવું અને દ્વેષ પેદા કરેતેવા સ્પર્શાદિ પાંચેમાં ગુસ્સે ન થવું તેને અનુક્રમે (૧)મનોજ્ઞામનોજ્ઞ સ્પર્શ સમભાવ, (૨)મનોજ્ઞામનોજ્ઞ રસ સમભાવ (૩)મનોજ્ઞામનોજ્ઞ ગંધ સમભાવ (૪)મનોજ્ઞામનોજ્ઞ રૂપ સમભાવ અને (૫)મનોજ્ઞામનોજ્ઞ શબ્દ સમભાવ એમ પાંચ ભાવના છે

अपरिग्रहता तद्भावना पञ्च । मनोज्ञ-इष्टानां स्पर्शरसगन्धवर्णशब्दानां प्राप्तौ-ग्रहणे सित रनेह वर्जनम् - राग परिणाम: वर्जनम् । अमनोज्ञानां - अग्रीतिहेतुनां ग्रहणे द्वेष वर्जनम् - क्रोध

|     | C       |         |  |
|-----|---------|---------|--|
| मान | परिणाम: | वजनम् । |  |

વ્રતોના સ્થિરી કરણ માટે અહીં બતાવેલી પાંચ-પાંચ ભાવનાઓનું યોગ્ય પાલન કરવું ુતેના પાલન થી તે-તે વ્રતોમાં સ્થિરતા આવે છે.

- 🔲 [8]સંદર્ભઃ-
- 🌣 आगम संदर्भः- पंचजामस्य पणवीसं भावणाओ पण्णता 💠 सम. २५-१ 🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-શ્રમણ ક્રિયા સૂત્ર સાર્થ - પરિશિષ્ટ
- 🗍 [9]પઘઃ-
  - (9) તે તે વ્રતોની સ્થિરતામાં ભાવના પાંચ પાંચ છે એમ ભાવનાઓ સર્વમળતાં પચ્ચીશ પૂરી થાય છે
  - (२) પેલી ત્રીજી ચોથી સમિતિ મનગુપ્તિ ભોજનપાને સારી પેઠે જોવું એ છે પાંચ ભાવના પ્રથમવ્રતે -૧ વિચાર પૂર્વક ભાષા વદવી ક્રોધ લોભ ભય હાસ્યતજી પાંચ ભાવના બીજાવતની વારંવાર એચિંતવવી વાપરવાનું સ્થાન માંગવું વિચાર પૂર્વક તે જ રીતે વારંવાર વળી સ્થાન માંગવા તેનો તેના સ્વામી કને ખપે તેટલું સ્થાન જ લેવું વળી સહધર્મી જનો થકી રજા લઇ ખાવું પીવું એ પાંચ ભાવના અસ્તેયની -૩ ત્રિવેદી સેવેલ સ્થાન વર્જવા કથા તથા ઇન્દ્રિયરાગ વર્જવા રસાળએ ભોજન સ્વાદ ત્યાગવાં છે પાંચ ચોથા વ્રતની જ ભાવના-૪ મનોન્ન અમનોનાદિ સ્પર્શાદિ પાંચ વિષયે ને સમભાવ છે પાંચ અપરિગ્રહ ભાવના -પ

🗖 [10]નિષ્કર્ષઃ-સૂત્રકારે ખૂબ સુંદર વાત આ સૂત્રમાં જણાવી છે જો જીવને વ્રતોની સ્થિરતાની જાળવણી કરવી હોય, જો જીવોને નિરતિ ચાર ચારિત્રની પરિપાલના કરવી હોય તો આ પચીસે ભાવના ને ભાવવા તથા આદરવામાં પુરુષાર્થ કરવો જ જોઇશે વળી આ ભાવનાઓ એ ફફત ભાવવાની જ વસ્તુ નથી પણ પ્રવૃત્તિ સ્વરૂપે આચરણ પણ કરવાનું જ છે અને તે આચરણા થકી નિર્દોષ ચારિત્ર કે નિરતિચારર ચારિત્રની પરી પાલના થવાની છે. મોક્ષેચ્છું જીવો આ ભાવના ચરિતાર્થ કરી સુંદર વ્રત પાલન થકી મોક્ષ પ્રાપ્ત કરવો

## (અધ્યાયઃ ७-સૂત્રઃ ૪)

- [1] સૂત્રહેતુ:- પાંચે વ્રતોને સ્થિર કરવા માટેની સર્વસામાન્ય એવી પ્રથમ ભાવના આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ જણાવે છે
  - [2] भूत्रःभूणः-\*हिंसादिष्विहामुत्रचापायावद्यदर्शनम्

\*દિગમ્બર આમ્નાયમાં हिंसादिष्विहामुत्रापायावद्यदर्शनम् એ પ્રમાણે સૂત્ર રચના છે.

|             | [3]સૂત્રઃપૃથકઃ-               | -<br>हिंसादिषु | इह -                | अमुत्र च              | व अपाय          | अवद्य                 | दर्शनम्                   |
|-------------|-------------------------------|----------------|---------------------|-----------------------|-----------------|-----------------------|---------------------------|
|             | [4]સૂત્રસારઃ-હિ               | સા આદિ         | [પાંચ દો            | <b>ા</b> ષો] માં      | આલોક ચ          | તને <mark>પ</mark> રલ | ોક ના અપાય                |
| દર્શન અને   | ો અવદ્ય દર્શન ભા              | વવા.           |                     |                       |                 |                       |                           |
| અશ          | ર્ાતુ હિસોફિથી અ              | ાલોક અ         | ને પરલોક            | ने विशे प             | યોતાના <i>ક</i> | <mark>યેયોનો</mark> ન | ાશ - એટલે કે              |
| અનર્થની પ   | ર્દપસ ઍને પાપનો               | કરુણવિષ        | ાક ભોગ              | વાનું થા <sup>ક</sup> | ય છે, તેવ       | ાતની વિઃ              | યાર <mark>ણા</mark> કરવી- |
| મતલબ કે     | તેનાથી વિરમવું] <sup>.</sup>  | ∢,             |                     |                       |                 |                       |                           |
|             | [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-                | -હિંસા,        | અસત્ય,સ             | તેય,અબ્ર              | હ્મ અને પ       | રિગ્રહ ય              | <b>ને</b> પાંચ            |
| हिंस        | <b>ાદિષુ</b> - આલોક           |                | अमूत्र-१            | ારલોક                 |                 |                       |                           |
| <b>इ</b> ह- | અને                           |                | अपाय-               | અનર્થ પ               | રંપરા           |                       |                           |
| अव          | <b>द्य-</b> ગર્હિત, પાપ       |                | दर्शन-              | ઉપલબ્ધિ               | •               |                       |                           |
| <b>-</b>    | [6]અનવૃત્તિઃ-                 | (१)हिंस        | <b>1</b> 15नृतस्तेय | ाब्रह्मपरिग्र         | हसूत्र.         | ७:१                   |                           |
|             |                               | (२)तत्         | स्थैर्यार्थं.       | સૂત્ર ૭ઃ૩             | 3 थी भाव        | ग शબ्ह                | ની અનુવૃત્તિ              |
|             | [7]અભિનવટી                    | કાઃ-જેનો       | ત્યાગ કર            | વામાં આ               | વે તેના દો      | ષોનું ખર              | , દર્શન થવાથી             |
|             | ક <del>ો</del> શકે છે. એ કારા |                |                     |                       |                 |                       |                           |

આ હિંસાદિદોષોનુંદર્શન સૂત્રકારે બે રીતે જણાવેલ છે (૧)ઐહિક દોષદર્શન (૨)પારલૌકિકદોષ દર્શન

હિંસા અસત્ય આદિ સેવવાથી જે ઐહિક આપત્તિઓ અનુભવાય છે, તેનું ભાન સદા તાજું રાખવું તે **ઐહિક દોષ દર્શન છે** 

-અને એ હિંસા આદિથી જે પારલૌકિક અનિષ્ટની સંભાવના કરી શકાયછે,તેનુંભાન રાખવું તે **પારલૌકિક દેવ દર્શન છે** અને આ બંને જાતના દર્શનોના સંસ્કારોને પોષવાતે અહિંસા આદિવ્રતોની ભાવનાઓ છે

हिंसादिषु- अपायदर्शन अवद्यदर्शन- ५७ रीते ?

[૧] હિંસાઃ-

આ લોકમાં -નુકશાન

હિંસાઆદિમાં તેના દોષોનું દર્શન કરાવેછે

- 🌣 नित्योद्वेजनीयो नित्यानुबद्ध वैरश्च
- ☆ હિંસક માણસ આ જન્મમાં હંમેશ ઉદ્ધિગ્ન અને આકુળ-વ્યાકુળ સ્વભાવનો હોય
  છે. પોતે ઉદ્ધિગ્ન રહે છે અને અન્યને ઉદ્ધેગ કરાવે છે

આ જન્મમાં તે પાપનુંફળઃ-

🌣 इहैव वधबन्धपरिक्लेशादीन् प्रतिलभते ।

- - ♥ તદુપરાંત ટાઢ તડકો વગેરે કષ્ટો કે બીજી અનેક રીબામણો પૂજા ભોગવવી પડે છે પરભવમાં તે પાપનુંકળઃ-
  - 🌣 प्रेत्य च अशुभां गति गर्हितश्च भवतीति ।
  - 🌣 મરીને પરભવમાં નરકાદિ અશુભ ગતિને પામે છે
  - અને ત્યાં પણ નિંદવા લાયક અવસ્થામાં રહે છે

ભાવનાઃ- તેથી આલોક અને પરલોકમાં નિંદા, દુષ્કર્મ અને ક્લેશના કારણભૂત હિંસાનો ત્યાગ કરવો જ કલ્યાણકારી છે, એવી ભાવના ભાવવી

## [२] ४६ [अनृत]

આલોકમાં નુકશાનઃ-

- 🌣 अनृतवादि अश्रद्धेयो भवति ।
- 🌣 જૂઠ બોલનાર પર કોઇને શ્રધ્ધા કે વિશ્વાસ રહેતા નથી
- 🌣 અસત્યવાદી લોકમાં અવિશ્વસનીય અને અપ્રિય બને છે

આ જન્મમાં તે પાપનું ફળઃ-

- इहैव जिह्वाछेदादीन् प्रतिलभते, मिथ्याभ्याख्यान दु: खितेभ्यश्च बद्धवैरेभ्यस्तदिधकान्
   दु: खहेतुन् प्राप्नोति ।
  - 🌣 તેને જીભ કપાવાનું દુઃખ ભોગવવું પડે છે
  - -જુઠું બોલવાથી જેને નુકસાન થયું હોય તેને વૈરબંધાય છે
  - –અવસરે તેને [-જુઠ બોલનારને] કોઇ સહાયતા મળતી નથી
  - —આ રીતે જૂઠ બોલનારો આ લોકમાં પોતાના માટે દુઃખના કારણો ઉભા કરે છે પરભવમાં તે પાપનું ફળઃ-

प्रेत्य चाशुभां गति गर्हितश्चभवतीति

- 🌣 (૧)મરીને દુર્ગતિમાં જાય છે અને
  - (૨)ત્યાં પણ નિંદવા લાયક દશા ભોગવવી પડે છે.

ભાવનાઃ- તેથી આ લોક અને પરલોકમાં નિંદા લાયક તથા અશુભ ફળોને દેનારા મૃષાવાદનો ત્યાગ કરવો કે તેનાથી વિરમવું એ જ કલ્યાણકારી છે એવી ભાવના ભાવવી

## [3]थोरी [स्तेय]

આલોકમાં નુકશાનઃ-

- 🌣 स्तेनः परदुव्यहरणप्रसकृतमितः सर्वस्योद्वेजनीयोभवित ।
- 🌣 ચોરી કરનારા જીવ અનેકને દુઃખી અર્થાત ઉદ્વિગ્ન કરે છે
- 🌣 સદાચોરી કરવાની વૃત્તિમાં જ તેનું મન ભટકયા કરે છે તેથી તે પોતે પણ ભયભીત રહે છે
- 🌣 બધાં મનુષ્યો તેની ચોરીના સ્વભાવથી ડરે છે -સાવધાન રહે છે

## –આ ભવમાં તે પાપનું ફળઃ-

इहैव च अभिघातवधबन्धनहस्तपादकर्णनासोत्तरौष्ठ छेदनभेदन सर्वस्वहरणबध्ययातनमारणादीन् प्रतिलभते ।

- 🌣 માર-ઝુડ મરણાદિ કષ્ટ આવે છે
- 🌣 હાથકડી,જેલ,દોરડાથી બંધાવું વગેરે બંધન આવે છે
- 🌣 હાથ-પગ-નાક-હોઠ કપાય છે. ચીરાય છે
- 🌣 દંડમાં કયારેક પોતાની બધી મિલ્કતની જપ્તિ થાય છે
- 🌣 કાંસી-શૂળી વગેરેની યાતના પણ ભોગવવી પડે છે
- 🌣 ચોરીથી લાવેલી વસ્તુના રક્ષણ અને નિકાલ માટે અનેક કષ્ટો વેઠે છે, ભોગપભોગ પણ શાંતિથી કરી શકાતો નથી. પકડાઇ જવાનો સદાભય રહે છે અને અપકીર્તી પણ ફેલાય છે

#### પરભવમાં પાપનું ફળ:-

- 🌣 प्रेत्य चाशुभां गति गर्हितश्च भवति ।
- ♥ (૧)આ દુષ્કૃત્યના નિમિત્તે સંચિત થયેલા પાપકર્મના બળે વિવિધ દુર્ગતિ કે અશભગતિમાં ભટકવું પડે છે.
  - 🌣 (૨)તેમજ પરલોકમાં પણ નિંદાનું પાત્ર બનેછે

ભાવનાઃ- આ રીતે આ લોકઅને પરલોકમાં નિંદા લાયક તથા અશુભ ફળોને દેનારી ચોરીનો ત્યાગ કરવો કે તેનાથી અટકવું એ જ કલ્યાણકારી છે એવી ભાવના ભાવવી

## [૪]અબ્રહ્મઃ-

## –આલોકમાં નુકસાનઃ-

- ॐ अब्रह्मचारी विभ्रमोद्भान्तिचतः विप्रकीर्णेन्द्रियो मदान्धो गज इव निरङ्कशः शर्मनो

  लभते । मोहाभिभूतश्च कार्याकार्यानिभन्नो न कि चिदकुशल नारभते ।
  - 🌣 કામચેષ્ટાથી ભટકતું મન ગાંડા જેવું રહ્યા કરે છે
- ા ઇન્દ્રિયો ઉપર કાબુ ન હોવાથી, આંધળો ભીત થઇને,છકેલા હાથી જેવો, કોઇને કબજે ન રહેવાથી સુખ કે શાંતિ મેળવી શકતો નથી જયારે અને હરાયા ઢોરની માફક ભટકતો થાય છે.
- - 🌣 તેનું હૃદય અનેક પ્રકારના વિભ્રમોથી ઉદ્ભ્રાન્ત રહે છે
  - 🌣 બેલગામ ઘોડાની જેમ તેની ઇન્દ્રિયો દોડયા કરે છે

## આ ભવમાં તે પાપનું ફળઃ-

परदाराभिगमन कृताश्च इहैव वैरानुबन्धालिङ्गच्छेदनबधबन्धनद्रव्यापहारादीन् प्रतिलभतेऽपायान् ।

- 🌣 પરદારા ગમન કરતો મનુષ્ય આ ભવ વૈરાનુબન્ધ ની પરંપરા સર્જે છે
- 🌣 લિંગ છેદન,વધુ,બન્ધન અને સર્વદૃત્યનું અપહરણ થાય છે
- 🌣 વીર્યની ક્ષીણતા, અપકર્તિ,અવિશ્વાસાદિ અનેક અનર્થો થાય છે

## –પરભવમાં તે પાપનું ફળઃ-

- 🌣 प्रेत्य चाशुमां गतिं गर्हितश्च भवति
- 🌣 (૧)પરલોકમાં દુર્ગતિમાં ભ્રમણ કરવું પડે છે
  - (૨)ત્યાંપણ અનેક દુઃખ અને હેરાનગતિ ભોગવવા પડે છે
  - (૩)તથા વ્યભિચારી હંમેશા નિંદા પાત્ર બને છે

ભાવનાઃ- આલોક અને પરલોકમાં નિંદા લાયક તથા અશુભ ફળો ને દેનારા અબ્રહ્મનો ત્યાગ કરવો કે તેનાથી નિવૃત્ત થવું એ જ શ્રેયસ્કર છે

[પ]પરિગ્રહઃ-

## આલોકમાં નુકસાનઃ-

- 🌣 शकुनिरिव मांसपेशीहस्तोऽन्येषां क्रव्यादशकुनानात्
- ♥ જે રીતે કોઇપક્ષી કે જેના પંજામાં માંસ નો ટુકડો લાગેલો રહેતો હોય છે, તે બીજા માંસ ભક્ષી પક્ષીઓનો શિકાર બની જાય છે તેની પાસે થી તે માંસભક્ષી પક્ષી માંસના ટુકડાને લુંટી લે છે અને તેમાસનો ટુકડો મેળવવા પેલા પક્ષીને અનેક પ્રકારે ત્રાસ પણ આપે છે એવી જ રીતે પરિગ્રહ ધારી મનુષ્ય પણ પ્રત્યક્ષ આ લોકમાં ચોર,ડાકુ વગેરેનું નિશાન બની જાય છે પરિણામે ચિંતા અને કાયમી હેરાનગતિ સર્જાય છે

## આ ભવમાં તે પાપનું ફળઃ-

- ♥ ધન મેળવવું,સંચય કરવો અથવા તેનો નાશ થવો તેના દ્વારા જે વ્યાકુળતા,હેરાનગતિ આદિથાય તે સહન કરવા પડે છે, ધન મેળવવા ટાઢ,તડકો,ભૂખ,તરસ વગેરે અનેક કષ્ટો સહન કરવાપડે છે

મેળવવા માટે શારીરિક અનેક કષ્ટો સહન કરવા છતાં જો ન મળે તો માનસિક ચિંતા આદિ દુઃખ ઉત્પન્ન થાય છે. કદાચ જો ધન મળી જાય તોતેના રક્ષણ માટે અનેક કષ્ટો સહન કરવા પડે છે

ચોર-લુંટારા આ ધન લઇ ન જાય તેની ચિંતા, ભય વગેરે માનસિક દુઃખો સદા રહ્યા કરે છે. ધન ઘણું મળવાં છતાં તૃપ્તિ થતી નથી

- ♥ જે રીતે ગમે તેટલું બળતણ નાંખવા છતાં અિન જેમ વધતો જાય છે તેમ ગમે તેટલું ધન મળવા છતાં લોભી માણસને સંતોષ થતો જ નથી. ઉલટો તેનો અસંતોષ વધતો જાય છે અતૃપ્તિ વધતી જાય છે અને અતૃપ્ત માણસ કદી શાંતિ પામતો નથી
- ં કેટલાંક ને લાંભાતરાયનો ઉદયથતાં ઘનનો નાશ થાય ત્યારે હૃદય બંઘ પડી જાય છે, અતિસાર,સંત્રહણી, ઝાડા,પ્રેસર વર્ગરે રોગો થાય છે, અથવા મરણ પર્યન્ત માનસિક પરિતાપ રહ્યા કરે છે
- લોભી માશસ ધન મેળવવાની લાલસામાં વિવેક પણ ભૂલી જાય છે કર્તવ્ય કે અકર્તવ્યની દરકાર રાખતોનથી. હુંકોણ છું? હુંકયા સ્થાનમાં છું? અમુક કાર્ય મારે કરવા જાઇએકેન કરવા જોઇએ? વગેરે બધું ભૂલી જાય છે. આથી આલોકમાં અનેક સાથે કંકાસ-કજીયો-વૈમનસ્ય કરતો અપ્રિય થવા માંડે છે અને એ રીતે મળેલ જીવનના સદુપયોગને બદલે તેને વેડફે છે

લાભાન્તરાયના ક્ષયોપશમથી મળેલા ઘન ઉપર અશુભ કર્મના ઉદયે આસકિત જન્મે છે. આ આસકિત જ નવા અશુભ કર્મોને બંધાવનારી થાય છે પણ લોભથી વિવેક શુન્ય બનેલો જીવ કાર્યકે અકાર્ય જાણતો કે જોતો નથી અને આલોકમાં પણ અનેક શારીરિક માનસિક કષ્ટો ને સહન કરે છે.

## પરભવમાં તે પાપનું ફળઃ-

- 🌣 प्रेत्य चाशुमां गतिं प्राप्तोति, लुब्धोऽयिमिति च गर्हितो भवित्त ।
- ➡ આ દુર્ભાવોના નિમિત્તે સંચિત પાપકર્મના ઉદયાનુસાર પરલોકમાં અનેક પ્રકારે દુર્ગતિઓને પ્રાપ્ત કરે છે.
- ા અલોભીયો છે, કંજુસ છે, એવા એવા વચનો કહીકહીને લોક તેની નિન્દા કર્યા કરે છે. જેમ આપણે પણ આ લોકમાં કોઇ લોભી માટે કહીએ છીએ કે ''ચમડી તુટે પણ દમડી ન છૂટે'' એવો કંજુસનો કાકો છે.
- −ભાવનાઃ- આ રીતે આ લોક અને પરલોકમાં નિંદા લાયક તથા અશુભ ફળોને દેનાર પરિગ્રહ થી વિરમવું-નિવૃત્તિ પામવી એજ કલ્યાણનો માર્ગ છે તેવી ભાવના ભાવવી

આ પ્રમાણે હિંસાદિ પાંચે દોષોના સેવનથી આ લોક અને પરલોકમાં અનર્થની પરંપરા તથા પાપનો કરુણ વિપાક ભોગવવો પડે છે તેથી

આ પાંચે દોષોનો ત્યાગ કે તેની નિવૃત્તિ એજ કલ્યાણકારી માર્ગ છે

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

🜣 આગમ સંદર્ભઃ- આ સૂત્રનો આગમ સંદર્ભ હવે પછીના સૂત્ર -५-दु:खमेव वा માં ભાવનાઓને આશ્રીને અપાયેલ છે

### 🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

- (१) हिंसा -प्रमत्तयोगात् प्राणव्यपरोपणं हिंसा सूत्र. ७:८
- (२) शूठ असदिभधानमनृतम् सूत्र. ७:९
- (३) थोरी -अदत्तादानं स्तेयं सूत्र. ७:१०
- (४)अभ्रह्म -मैथुनमब्रह्म सूत्र. ७:११
- (५)५२२,७:१२ (५)

## 🔲 [9]પઘઃ-

- (૧) સૂત્ર-૪ અને સૂત્ર-૫ નો સંયુક્ત પદ્ય હિંસાદિ દોષો નહિં અટકતા જીવ ઇહભવ પરભવે આકૃત્તિને અનિષ્ટતાના દુઃખ ગણ સવિ અનુભવે
- (૨) સૂત્ર-૪ અને સૂત્ર-૫ નું સંયુક્ત પદ્ય હિંસાદિ પાંચ દોષોમાં આલોકે પરલોકમાં જોવા અનિષ્ટને દુઃખ આપદ્દ એ પાંચ ભાવના
- ☐ [10]નિષ્કર્ષઃ-આ સૂત્રમાં વૈરાગ્ય ભાવના ભાવવાની દ્રષ્ટિએ તથા હિંસાદિ પાંગે દોષોના વિપાક વિચારણાની દ્રષ્ટિએ એક અતિ ઉત્તમ સૂત્ર છે કેમ કે તેમાં હિંસાદિ થી

થતી આ લોક,પરલોક સંબંધિ કર્મ વિપાકની અદ્ભુત વિચારણા તો છે જ સાથે સાથે જો તેનાથી વિરમવા માં આવે, તેનાથી નિવૃત્ત થવામાં આવે તો વૈરાગ્ય માટે પણ ઉત્તમોત્તમ વિચારણા થઇ શકે છે .આ પાંચે ના વિપાકની વિચારણા અને તેના થકી વિરમવું એટલે ભાવથી અને દ્રવ્ય થી સર્વ વિરતિ પણું. અને જો જીવ દ્રવ્ય અને ભાવપૂર્વક સર્વ વિરતિ પણાને પામે તો પછી ક્રમશઃ એ પાંચે થી વિરમેલો તે કષાયના નિગ્રહ-ઉપશમ કે ક્ષય સુધી પહોંચી જઇને વિતરાગતાને પામનારો અવશ્ય થવાનો છે.

માટે આ પાંચે ભાવના ભાવપૂર્વક ભાવતા-ભાવતા તેના સર્વથા આચરણ થકી મોક્ષને પામવા રૂપ પરંપર ફળની પ્રાપ્તિ એ જ આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ છે

| પામવા રૂપ પરંપર ફળની  પ્રાપ્તિ એ જ  આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ છે                    |
|------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                              |
| અધ્યાયઃ ૭-સૂત્રઃ ૫                                                           |
| [1]સૂત્રહેતુઃ- વ્રતને સ્થિર કરવા માટે સૂત્રકાર મહર્ષિ સર્વ વ્રત માટેની સર્વ  |
| સામાન્ય એવી બીજી ભાવનાને અહી  જણાવે છે                                       |
| 🗖 [2]सूत्रःभूणः-दुःखमेव वा                                                   |
| 🗖 [3]सूत्रःपृथक्:-दुःखम् एव वा                                               |
| 🗖 [4]સૂત્રસારઃ-અથવા [હિંસા આદિ દોષોમાં ] દુઃખ જ છે [એમ ભાવના                 |
| ભાવવી] [અર્થાત્ હિંસાદિ પાપો દુઃખ રૂપ જ છે એમ વિચારવું]                      |
| 🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-                                                             |
| <b>दु:खम्</b> - ६ःખ <b>एव</b> -४                                             |
| वा- અથવા                                                                     |
| 🗖 [6]અનુવૃત્તિઃ-                                                             |
| (१)हिंसाऽनृतस्तेयाब्रह्मपरिग्रहसूत्र ७:१                                     |
| (२)तत्स्थैर्यार्थ भावनासूत्र. ७:३                                            |
| [7]અભિનવટીકાઃ-જેનો ત્યાગ કરવામાં આવે તેના દોષોનું ખરું દર્શન થવાથી           |
| જ ત્યાગ ટકી શકે છે એ કારણથી અહિંસાઆદિ વ્રતોની સ્થિરતા માટે હિંસા આદિમાં તેના |
| દોષોનું દર્શન કરવું આવશ્યક મનાયેલ છે                                         |
|                                                                              |

એ દોષ દર્શન સંબંધે પ્રસ્તુત સૂત્રમાં સૂત્રકાર જણાવે છે કે ત્યાજય વૃત્તિઓમાં દુઃખનું દર્શન કેળવાયું હોય તો જ એમનો ત્યાગ વિશેષ ટકે, તે માટે હિંસા આદિ પાંચે દોષોને દુઃખરૂપ જ માનવાની વૃત્તિ કેળવવાનો અર્થાત્ દુઃખ ભાવનાનો અહીં ઉપદેશ કરવામાં આવે છે

અહિંસા આદિ વ્રત લેનાર પોતાને થતા દુઃખની પેઠે બીજામાં પણ તેનાથી સંભવતા દુઃખની કલ્પના કરે એ જ દુઃખ ભાવના છે. અને એ ભાવના એ-એ વ્રતોના સ્થિરીકરણમાં ઉપયોગી છે

🐕 वाः- સૂત્રમાં કહેવાયેલ वा શબ્દ નો એક અર્થ વિકલ્પે છે -અર્થાત હિંસાદિમા અપાય-અવદા દર્શન ભાવવું જોઇએ. અથવાતો હિંસાદિ પાંચે દોષો દઃખ જ છે એવી ભાવના ભાવવી જોઇએ એટલે કે હિંસાદિ ને વિશે આ બેમાંથી એક ભાવના ભાવવી

🌣 સૂત્રોક્ત એવા वा શબ્દનો બીજો અર્થ સમુચ્ચય છે

—અર્થાત્ હિંસાદિ પાંચે દોષોમાં અપાયદર્શન અને અવઘદર્શન ની ભાવના પણ ભાવવી એટલે કે સૂત્રઃ૪ અને સૂત્રઃ૫ બંને મુજબની ભાવના ભાવવી તે માટે શબ્દ મુકેલ છે

- 🗫 दु:खमेवः-અહીં સૂત્રકાર મહર્ષિ એ दु:ख શબ્દ સાથે एव કાર પણ મુકેલ છે. તેનો અર્થ એ જ છે કે હિંસાદિ પાંચે દોષોમાં સુખના છાંટો પણ નથી. એક બિંદુ સમાન સુખ પણ કદી આ દોષોમાં પ્રાપ્ત થતું નથી દુઃખ દુઃખ અને દુઃખ જ છે એમ ભાર પૂર્વક જણાવવા માટે અહિં एव મુકેલ છે.
- —हिंसादिषु हिंसानृतस्तेयाब्रह्मपरिग्रहेषु विषयभूयमापन्नेषु दु:खहेतुषुस्वभावेषु च दु:खबहुलतामेव भावयेत् ।

## [૧]હિંસાઃ-

🌣 यथा ममाप्रियं दु:खं, एवं सर्व सत्त्वानाम्

❖ જેવી રીતે મને દુઃખ અપ્રિય છે તેવી રીતે બધાં પ્રાણીઓને તે અનિષ્ટ છે. મારી હિંસાથી જેમ મને દુઃખ થાય તેમ હું બીજાની હિંસા કરુંતો તેને દુઃખ કેમ ન થાય? જેવો હું છું તેવાજ બધાં પ્રાણીઓ છે માટે તેમને પણ દુઃખ કેમ ન થાય? જેવો હું છે તેવાજ બધાં પ્રાણીઓ છે માટે તેમને પણ દુઃખ થવાનું છે.

🌣 જેમ દુઃખ અર્થાત્ અનિષ્ટ સંયોગ નિમિત્ત, શરીર અને મનને પીડારૂપ હોવાથી મને પ્રીતિકારી થતા નથી. એ રીતે જગતના બધાં જીવોને પણ અપ્રિય છે

ભાવનાઃ-વધ,બંધન,છેદન, આદિજેવામનેપીડાકારીછે તેવાબધાંનેદુઃખદાયીછેતેવુંવિચારી હિંસા થી વિરમવું અથવા હિંસાનો ત્યાગ એ જ કલ્યાણકારી છે તેમ ભાવના ભાવવી.

## [૨]અસત્ય,જૂઠ,મિથ્યાભાષણઃ-

थ्या मम मिथ्याभ्याख्यानेनाभ्याख्यातस्य तीवं दुःखं भूतपूर्वं भवति च तथा सर्वसत्त्वानाम्।

♥ મિથ્યા ભાષણથી જે રીતે મને દુઃખ થાય છે. કદાચ કોઇ મારા વિષયમાં મિથ્યાભાષણ કરે છે અથવા કોઇએ કર્યુ હોય તો તેથી મને તીવ્ર દુઃખ થાય છે ભૂતકાળમાં પણ થયું છે તેનો મને અનુભવ છે એ રીતે પ્રાણિમાત્રને મિથ્યાભાષણ અર્થાત્ જૂઠથી દુઃખ થાય છે.

♣ મને કોઇ જૂઠું કહે અથવા મારા ઉપર કોઇ જૂઠું આળમુકે તો તે નિમિત્તે મને પ્રકૃષ્ટ દુઃખ ભૂતકાળમાં ઉત્પન્ન થયું છે વર્તમાન માં પણ જૂઠા આળથી મને દુઃખ થાય છે તેવીરીતે તમામ જીવોને આ હેતુથી દુઃખ ઉત્પન્ન થાય છે અને બોલનાર ને પણ બીજા જન્મમાં સદા દુઃખનો અનુભવ થયા કરે છે

ભાવનાઃ- આમ અસત્ય વચન કે જૂઠા આળ થી મારા જેટલું જ દુઃખ અન્યને થતું હોવાથી તેનાથી વિરમવું કે અટકવું એ જ કલ્યાણ કારી છે, તેવી ભાવના ભાવવી

### [૩]ચોરી,સ્તેયઃ-

🌣 यथा मम इष्टद्रव्यवियोगे दु:खं भूतपूर्व भवति च तथा सर्वसत्त्वानाम् ।

🌣 જેમ મારી કોઇ ઇષ્ટ વસ્તુનો વિયોગ થાય તો તેનાથી મને ખૂબજ દુઃખ ભૂતકાળમાં

થયું છે, હાલ પણ થાય છે એ રીતે પ્રા<mark>ણિ</mark>માત્રને પોતાની વસ્તુ ચોરાઇ જવાથી દુઃખ થાય છે કેમ કે બધાંને પોતાની ઇષ્ટ વસ્તુના વિયોગ-અપહરણથી-ચોરાવાથી મર્મ ભેદી પીડા થાય છે

♥ જે રીતે મને ઇષ્ટ એવા સ્વદ્રવ્યનું ચોર દ્વારા અપહરણ થવાથી શારીરિક,માનસિક દુઃખ ભૂતકાળમાં થયું છે હાલ પણ થાય છે તે રીતે જગતના તમામ જીવોને પોતાની મન પસંદ ચીજો ચોરાવાથી દુઃખ થાય છે

ભાવનાઃ- આ રીતે ચોરીથી મારા જેટલું જ દુઃખ જગતના તમામ જીવોને થતું હોઇ ચોરીથી અટકી જવું એ જ કલ્યાણકારી છે તેવી ભાવના ભાવવી

## [૪] મૈથુન,અબ્રહ્મઃ-

- 🌣 रागद्वेषात्मकत्वान्मैथुनं दुःखमेव ।
- ♣ મૈથુન કર્મ કે અબ્રહ્મનું આચરણ પણ દુઃખ જ છે કેમ કે તે રાગ દ્વેષ રૂપ છે તીવ્ર રાગાદિ થી પ્રેરીત રાગાન્ધ મનુષ્યો જ આવા પ્રકારના દુષ્કર્મ કરવામાં પ્રવૃત્ત થયા કરે છે તેથી દુઃખ થી દૂર રહેવાને સુખરૂપ સમજવું જોઇએ
  - –કેમ કે રાગ એટલે માયા-લોભ
  - –અને દ્વેષ એટલે ક્રોધ-માન

માયા છે તે છદ્મરૂપ અર્થાત્ ઠગવિદ્યા વાળી છે તેમાં એકમેક થયેલ પરિશામ વાળો હિંસા જૂઠ અને ચોરીમાં પ્રવર્તે છે એ જ રીતે લોભ પણ ગૃધ્ધિ આસકિત લક્ષણવાળો હોવાથી ચોરી વગેરેમાં પ્રવંતમાન થાય છે વળી ક્રોધામાન વડે પ્રેરાયેલો હિંસાદિ માં પ્રવર્તે છે તે વાત અત્યન્ત પ્રસિધ્ધ છે

મૈથુન એ આવા પ્રકારના રાગ-દ્વેષનું પરિણામ છે અને રાગ-દ્વેષ કારણથી મૈથુન પણ દુઃખ જ છે તેમ વિચારવું

रागद्वेषावात्मन: स्वभाव: कारणं यस्य तद् दु:खमेव रागद्वेषात्मकत्वाद् हिंसादिवत् । પ્રશ્નઃ-મૈથુનને દુઃખ કેમ કહો છો? જેસ્ત્રી પુરુષ મૈથુન અર્થાત્ કામ સેવનમાં રત હોય છે તેમને તો સ્પર્શઇન્દ્રિય જન્ય અત્યન્ત આનંદ હોય છે, એક પ્રકારની સુખની અનુભૂતિ થતી હોય છે.

સ્ત્રી પુરુષને ઉપભોગમાં અર્થાત્ મૈથુનમાં, દતચ્છેદ માં, આંખો થી તે રૂપને પીવામાં, શરીરને આલીંગવામાં, સ્તનોને નખથી મુખથી કે અન્ય રીતે વિદારવામાં, સંયોગમાં, વીર્યના નીસર્ગ સમયે તે સ્પર્શેન્દ્રિય ના દ્વારમાં ઘણાં પ્રાણીઓને થતો સુખનો અનુભવ પ્રમાણ સિઘ્ઘ છે પછી તમે કઇ રીતે તેને દુઃખ કહો છો, વળી જે સ્ત્રી પુરુષ પરસ્પર મૈથુના સકત હોય છે તે બંનેને તે ઇષ્ટ હોય છે સુખદાયી હોય છે માટે જ પ્રવૃત્ત થયા હોય છે

**સમાધાનઃ**-ખરેખર! તમારી વાત યોગ્ય નથી. તે ખરેખર સુખ નથી પણદુઃખ જ છે આ વાતને સમજાવવા સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં સૂત્રકાર મહર્ષિ એક દ્રષ્ટાન્ત આપે છે. સાધ્ય-સાધન સંગતિ અને સમાન દ્રષ્ટાન્ત વડે તેની પ્રતિપત્તિ-સમજણ અપાયેલ છે

જેમ કોઇ રાજપુત્રીને ક્ષય કે કુષ્ઠાદિ રોગ થયો. તેનો પ્રતિકાર કરવો તે રોગનું નિદાન કરી તેને દૂર કરવા માટે પથ્યનું આસવેન અને ઔષધનો ઉપયોગ કરે છે ઉદ્દભવેલ વ્યાધિ શરીર અને મનને બધા પહોંચાડે છે. આ બાધા ને દૂર કરવા ઔષધાદિ ઉપયોગી થાય છે અહીં કર્મના ક્ષયોપશમાદિ થી તે રોગનું નિવારણ થતા સુખનો ભાસ થાય છે પણ તે કંઇ આત્યન્તિક સુખને ઉપજાવવાને સમર્થ હોતું નથી તેના વડે માત્ર દુઃખ પ્રતિબંધ થાય છે તો પણ મૂઢ માણસો તે અવસ્થા વિશેષ ને સુખ માને છે

આ રીતે ખરેખર!મૈથુન એ સુખ નથી પણ ઉદ્ભવેલ એક રોગ કે વ્યાધિનું નિવારણ માત્ર છે

🌣 બીજું તેને ખણજ આદિ વ્યાધિના ક્ષણિક પ્રતિકાર સમાન હોવાથી દુઃખ જ કહેલ છે

જેમ કોઇ ગુંમડું પાકી ગયું હોય તે પ્રાણીને તીવ્ર વેદના થતી હોય તેના રસી વગેરે નીકળી જતાં તે માણસને શાંતિ લાગે છે,તેમ પુરુષ વેદાદિના ઉદયથી તીવ્ર દુઃખ અને અરતિ થી પીડાતો, વિવેક ભ્રષ્ટ,સદા આર્ત્તઘ્યાન થી પીડાતા મનવાળો માણસ સ્ત્રીના સંયોગમાં વીર્યાદિ છોડે છે તે ગૂમડામાંથી નીકળતા રસીની જેમ મોહનીયકર્મના ઉદયથી સુખ માનવા છતાં દુઃખ જ છે

વળી વીર્યાદિ નિક્ષેપ એ માત્ર મોહજન્ય વ્યાધિનો પ્રતિકાર જ છે. માટે કામસુખ એ દુઃખજ છે. ખૂજલી કે ખરજના રોગીને જેમ ખણતી વખતે બહું મજા આવે છે તે નખ,લાકડાનો ટુકડો,બરછટ કપડું,કાકરો,પત્થર જે હાથ લાગે તેનાથી શરીર ખજવાળવામાંડે છે ત્યારે તેને ખૂબજ મજા આવે છે પણ પાછળથી લોહી આવી જાય છે અને ખરજ મટે છે ત્યારે તેને ગમે તેટલું સુખરૂપ લાગવા છતા અંતે દુઃખદજ બને. છે તે રીતે કામેચ્છારૂપ રોગથી ઘેરાયેલા જીવને મૈથુન સેવન ક્ષણવાર સુખ રૂપ લાગે પણ અંતે તો દુઃખજ છે.

ભાવનાઃ-વિવેકી માણસ આ લોક અને પરલોકમાં દુઃખના કારણભૂત,દુર્ગતિના કારણભૂત એવા મૈથુન થી વિરમવું કે નિવૃત્ત થવું એ જ કલ્યાણકારી છે તે પ્રમાણે ભાવના ભાવવી

પિ]પરિગ્રહઃ-

🌣 परिग्रहवानप्राप्तप्राप्तनष्टेषु काङ्क्षारक्षणशोषोद्भवं दु:खभेव प्राप्नोति

પરિગ્રહ પણ અપ્રાપ્ત ધનની ઇચ્છાનો સંતાપ,પ્રાપ્ત ધનના રક્ષણની ચિંતા, તેના ઉપભોગમાં અતૃષ્તિ, તેનો નાશ થતા શોક વગેરે કારણ દુઃખ જ છે

♥ જયાં સુધી પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી તેની પ્રાપ્તી ની ઇચ્છાનું દુઃખ,પ્રાપ્ત થયા પછી આ નષ્ટ ન થઇ જાય તેવી વિચારણાથી તેના રક્ષણ કરવા માટે ચિંતિત રહે છે. કદાચ જો તે નાશ પામે તો તે ધનના વિયોગથી ઉત્પન્ન થયેલો શોકથી ઉદ્ધિગ્ન રહે છે. આ રીતે પરિપ્રહની અપ્રાપ્તી-પ્રાપ્તિ અને વિયોગે દુઃખ જ છે

♥ પરિગ્રહ શબ્દથી સચિત્ત-અચિત્તાદિ ભેદ અને મમત્વનો સંબંધ છે. તે મમત્વવાળો જ પરિગ્રહવા કહેવાય છે. તેને અપ્રાપ્તિમાં મેળવવાની કાંક્ષા,પ્રાપ્તિમાં રક્ષણ ની ચિંતા અને નાશ થતા શોકનો ઉદ્દભવ એ સર્વેમાં ખેદ હોવાથી દુઃખજ છે

પ્રશ્નઃ- ધન સંચય થી તો સુખ દેખાયજ છે છતાં દુઃખ કેમ કહો છો?

સમાધાનઃ-ધનની અપ્રાપ્તિ-પ્રાપ્તિ -નાશ એત્રણે સ્થિતિના દુઃખોનો સ્પષ્ટ અભિપ્રાય*ે િટ* કહેલો જ છે તદુપરાંત જો આધ્યાત્મિક દ્રષ્ટિએ મૂલવવામાં આવે તો ધન-સંપત્તિ એ પર વસ્તુ છે. આ પરવસ્તુથી સુખ-દુઃખ કે લાભ-નુકસાન થાય તે માન્યતા જ મોટી ભ્રમણા છે માટે પરિગ્રહાદિ દુઃખજ છે તે આત્મિક સુખરૂપ તો કદાપી ન થાય પણ આ લોકને પરલોકમાં પણ દુઃખના કારણ રૂપ હોવાથી દુઃખ જ છે

ભાવનાઃ- આલોક અને પરલોકમાં દુઃખ તથા દુર્ગતિને દેનાર એવા આ દુઃખના કારણભૂત કેસ્વયમ્ જેદુઃખજ છે તે પરિગ્રહ થી અટકવું કે તેનો ત્યાગ કરવો એ જ કલ્યાણકારી છે તેમ ભાવના ભાવવી.

આ પ્રમાણે **હિંસાદિ પાંચે દુઃખજ છે**. મહા મોહોદયે કદાચ સુખ માનતો હોય તો પણ તે વાસ્તવિક સુખ નથી તેમ માનવાથી -ભાવના ભાવવાથી વ્રતોની સ્થિરતા આવે છે

☼ સૂત્ર ચોથામાં આ પાંચેને દુઃખના કારણ રૂપ કહેલા આ સૂત્ર માંતો હિંસાદિ પાપો સ્વયં દુઃખજ છે તેમ ભાવના ભાવવા કહ્યું છે.

પ્રશ્નઃ- હિંસાદિ પાંચ પાપોથી વિરમવાનું કહ્યું પણ તેના કરતાંયે મહાપાપ મિથ્યાત્વ છે છતાં તેને છોડવાનું કેમ ન કહ્યું?

सभाधानः- આ અધ્યાયનાજ અંઢારમાં સૂત્રમાં જણાવે છે नि:शल्योव्रती-અર્થાત્ વ્રતી જીવ શલ્ય રહિત હોય છે માટે તેનામાં મિથ્યાત્વ શલ્પ પણ ન જ હોય

અને અહીં व्रती એવા શબ્દના સંબંધમાં જ આ અધ્યાયની સમગ્ર ચર્ચાનો આરંભ થયો હોય મિથ્યાત્વરહિતપણા પછી ની અવસ્થાના દોષોને ચિંતવવા જ આ સૂત્રો બનાવ્યા હોય તેમ લાગે છે

🗖 [8]સંદર્ભઃ-

🌣 આગમ સંદર્ભઃ- સૂત્રઃ૪ તથા સૂત્રઃપનો સંયુકત

संवेगिणी कहा चउव्विहा पण्णत्ता तं जहा इहलोग संवेगणी परलोग संवेगणी आत्तसरीरसंवेगणी परसरीरसंवेगणी।

णिव्वेगणी कहा चउव्विहा पण्णत्ता तं जहा इहलोगे दुचिन्ना कम्मा इहलोग दुहफल विवाग संजुता भवंति । इह लोगे दुचिन्ना कम्मा परलोगे दुहफल विवाग संजुत्त भवंति । परलोगे दुचिन्ना कम्मा इहलोगे दुहफल विवाग संजुत्ता भवंति । परलोगे दुचिन्ना कम्मा परलोगे दुहफल विवाग संजुत्ता भवंति । स्था॰ स्था. ४,उ.२ सू. २८२/९-१०

સૂત્રપાઠ સંબંધઃ- આ સાક્ષી પાઠ પ્રત્યક્ષ રીતે સંબંધિત ન લાગેતો પણ અર્થથી તેમાં સામ્યતા જોવા મળેલી છે જે વાત નો ખ્યાલ શ્રી स्थानाङ्गसूत्र ની ટીકા જોવાથી આવે છે

🗍 [9]પઘઃ-

પૂર્વ સૂત્રઃ૪માં આ સૂત્રના બંને પદ્યોનો ઉલ્લેખ થઇ ગયો

□ [10]નિષ્કર્ષઃ-આ સૂત્ર પણ પૂર્વ સૂત્રની માફક સુંદર બોધને આપનારું તથા વૈરાગ્ય માં ઉત્કર્ષ લાવનારું છે સૂત્રકાર મહર્ષિ એ નિરુપીત વાત મુજબ હિંસા-મૃષા-ચોરી-મૈથુન અને પરિગ્રહ એ પાંચે દુઃખ જ છે

જગતના જીવો જયારે હિંસાદિ દોષો એ જ દુઃખ છે તે વાત સ્વીકારતા કે વિચારતા થશે ત્યારે તે ભાવનાના પ્રબલ્યથી તેમનો પોતાનો આત્મિક વિકાસ અને પરંપરાએ મોક્ષની પ્રાપ્તિતો અવશ્ય થવાની જ છે. તદુપરાંત આ અશાંત જણાતા સમગ્ર વીશ્વમાં પણ શાંતિનો સુખનો સંદેશો આ સૂત્ર મુજબની ભાવનાથીજ મળવાનો છે

જગતના દરેકજીવને સ્થાને પોતાનો આત્મા કલ્પવાથી આપો આપ હિંસા-જૂઠ-ચોરી ત્રણે નિર્મૂળ થઇ શકે અને વાસ્તવિક સુખની કલ્પનાથી મૈથુન અને પરિગ્રહ પણ દૂર થવાના જ છે અને એ રીતે સમગ્ર જગત્ ને સુખી થવાની ચાવી આ સુત્રમાં પડેલી છે

| $\neg$ | $\overline{}$ | $\overline{}$ |  | $\neg$ |
|--------|---------------|---------------|--|--------|
| U      |               |               |  |        |

## ંઅધ્યાયઃ ७-સૂત્રઃ ૬

| 🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિ વ્રતની માટે સર્વ વ્રતો ને આશ્રીને સર્વ સામાન્ય             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| એવી ત્રીજી ભાવનાને આ સૂત્ર થકી જણાવે છે                                                     |
| 🔲 [2]सूत्रःभूणः-*मैत्रीप्रमोदकारुण्यमाध्यस्थ्यानि सत्त्वगुणाधिक                             |
| किलश्यमानाऽविनयेषु                                                                          |
| 🔲 [3]सूत्रःपृथ्धः-मैत्री - प्रमोद - कारुण्य - माध्यस्थ्यानि - सत्त्व - गुणाधिक -            |
| किलश्यामाना। - अविनयेषु                                                                     |
| 🔲 [4]સૂત્રસારઃ- સર્વ જીવ સાથે મૈત્રીભાવ,ગુજ્ઞથી અધિક [હોય તેવા જીવો] પ્રત્યે                |
| પ્રમોદ ભાવ,દુઃખ પામતા [જીવો] પરત્વે કારુણ્યભાવ,અવિનીત [જીવો] પરત્વે માધ્યસ્થ                |
| [અર્થાત્ ઉપેક્ષા] ભાવ [ધારણ કરવો જોઇએ]                                                      |
| 🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-                                                                            |
| <b>मैत्री</b> - મૈત્રી[સ્નેહ]ભાવ <b>प्रमोद</b> -પ્રમોદ [હર્ષ]ભાવના                          |
| <b>कारुण्य-</b> કરુણા [દયા]ભાવના माध्यस्थ्य- મધ્યસ્થ [ઉપેક્ષા]ભાવના                         |
| सत्त्व- સર્વ જીવો गुणाधिक- ગુણમાં અધિક હોય તે                                               |
| किल्श्यमाना- દુઃખ પામતા,દુઃખી જીવો अविनयेषु-અવિનીત,જડપ્રત્યે,                               |
| 🗖 [6]અનુવૃત્તિઃ-                                                                            |
| (२)हिंसाऽनृतस्तेयाब्रह्मपरिग्रह                                                             |
| (२)तत्स्थैर्यार्थं भावनाः                                                                   |
| 🗍 [ <b>7]અભિનવટીકાઃ</b> -અહીં સૂત્રકાર મહર્ષિ મૈત્રી,પ્રમોદ,કારુણ્ય અનને માધ્યસ્થ           |
| એ ચાર ભાવના ભાવવાનું સૂચવે છે. કોઇપણ સદ્ગુણ કેળવવા માટે મૈત્રયાદિ ચાર ભાવના                 |
| વધુમાં વધુ ઉપયોગી હોવા થી તે અહિંસાઆદિ વ્રતોની સ્થિરતા માં તો ખાસ ઉપયોગી છે જ               |
| એમ ઘારી નેજ અહીં એ ચાર ભાવનાઓ ઉપદેશવામાં આવેલી છે.                                          |
| આ ચાર ભાવનાઓનો વિષય અમુક અંશે જુદો જુદો છે કારણ કે તે વિષયમાં એ                             |
| ભાવનાઓ સાથે તે ચારેના વિષયો પણ સૂત્રકાર મહર્ષિ એ જણાવી દીધા છે. આ ચારે ભાવના                |
| તથા તેના તેના વિષયોને અનુક્રમે જોડવાથી સમગ્ર સુત્રનો ભાવ સ્પષ્ટ થાય છે તેથી सत्त्वेषुमैत्री |

- गुणाधिकेषु प्रमोदं -ગુણવંતો-કે અધિક ગુણવાળા પરત્વે હર્ષ
- -किलश्यमानिषु कारुण्यंदुः जीआ ५२त्वे ५२ुशा
- -अविनयेषु माध्यस्थ्यं અविनथी परत्वे भाध्यस्थ ભावना
- 💠 मैत्रीभावना:-
- 🗘 भैत्री:- અહીં મૂળ શબ્દ मित्र છે

સર્વ જીવો પરત્વે મૈત્રી

<sup>\*</sup>हिअध्वर आग्नायमां मैत्रीप्रमोदकारुण्यमाध्यस्थानि च सत्त्वगुणाधिककित्रुश्यमानाविनेयेषु -१९ એ मुक्ष्ण सूत्र छे

- —ित्रिमिदा स्नेहने આ ધાતુને औणादिक નો ष्ट्रन् પ્રત્યય લાગીને વ્યાકરણના નિયમાનુસાર मित्र શબ્દ બનેલો છે
  - -मिद्यति इति मित्रं, स्निह्यति इति अर्थः
  - 🌣 सर्व सत्त्वविषयस्नेहपरिणाम: मैत्री
  - 🌣 परेषां दु:ख अनुत्पत्ति-मैत्री
  - 🌣 મૈત્રી એટલે જગતના સર્વ જીવો ઉપરનો હાર્દિક સ્નેહ
  - **–सत्व** [सत्त्वेषु] ४२०तना छव भात्र [परत्वे]
  - 🌣 अनादिकर्मबन्धनवशात् सीदन्ति इति सत्वाः
  - –સત્વેષુ મૈત્રીઃ-
- ♣ મૈત્રીનો વિષય પ્રાણીમાત્ર છે. મૈત્રી એટલે પરમાં પોતાપણાની બુધ્ધિ અને તેથી જ પોતાની પેઠે બીજાને દુઃખી ન કરવાની વૃત્તિ અથવા ઇચ્છા

સાઘક અત્માએ નાના મોટા,ઉચ્ચ નીચ, સ્વ-પર, ગરીબ કે તવંગર આદિ કોઇપણ જાતના ભેદભાવ રહિત પણેજગતના જીવમાત્ર ઉપર પ્રેમભાવ રાખવો જોઇએ

પોતાના ઉપર અપકાર કરનાર કે દુઃખ દેનાર જીવ પરત્વે પણ મૈત્રી ભાવ રાખવો. આ માટે તેણે સકલ પ્રાણી પરત્વે આત્મવત્ દ્રષ્ટિ કેળવવી જોઇએ તોજ સકલ જીવો પ્રત્યે મૈત્રી ભાવના આવે

#### –સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં જણાવે છે કે:-

क्षमेऽहंसर्वसत्वानाम् क्षमयेऽहं सर्वसत्त्वान् मैत्री मे सर्वसत्त्वेषु वैरं मम न केनचित्

–હું સર્વજીવોની ક્ષમાભાવું છું- ક્ષમા માંગુ છુ. સમ્યક્ મન-વચન-કાયા સહ હું જગત્ના સર્વજીવોની, તેમાં પણ જેણે મારા તરફ અપકાર કરેલ છે તેવા ઓની પણ પ્રશસ્ત ચિત્તથી ક્ષમા ગ્રહણ કરું છું. તેઓ ક્ષમા કરે અથવા ન કરે તો પણ જગતના સર્વ જીવો પરત્વે મૈત્રી છે.કોઇની પણ સાથે વૈર નથી

આ અવિચ્છિન્ન કોપ યુકત વૈર. કર્મની પરંપરા સર્જે છે માટે કોઇ સાથે વૈરનું બંઘન રાખવું તે વૈર, પાપની શાખા રૂપ કે માત્સર્યના વૃક્ષ રૂપ છે. પુનઃપુનઃ અવિચ્છિન્ન વૈરના બીજાંકુર રૂપ છે માટે મૈત્રી ભાવના થકી નિર્વેરતાનું ચિંતવન કરવું

આગળ વધીને કહીએ તો કોઇપણ પ્રાણી પાપન કરો, કોઇપણ દુઃખી ન થાઓ, આખુ જગત મુક્ત થાઓ આવી બુધ્ધિ તે મૈત્રી કહેવાય છે.

ભાવનાઃ- આ મૈત્રી ભાવ થકી ભાવિત હૃદયવાળો વ્રતી-હિંસાઆદિપાપો થકી અટકી શકે છે, કેમ કે તેને જગત્ના સર્વ જીવો પ્રત્યે મૈત્રી છે આવા મૈત્રી ભાવવાળા જીવને મિત્રનો વધ કરવાની, ખોટું બોલીને તેને ઠગવાની,તેનું કંઇ ચોરી લેવાની આદિ ક્ષુદ્ર ભાવના હોતી જ નથી તેના હૃદયમાં જગતના તમામ જીવોના હિતની જ ભાવના હોય છે

આથી અહિંસા આદિના પાલન માટે મૈત્રી વૃત્તિ કે મૈત્રીભાવ અનિવાર્ય છે

## प्रमोदभावना

પ્રમોદઃ- પ્રમોદ એટલે માનસિક હર્ષ,આનંદ

ગુણાધિક- ગુણથી અધિક એટલે આચાર્ય,ઉપાધ્યાય, સાધુ સાધ્વી,શ્રાવક શ્રાવિકા વગેરે ગુણી અર્થાત્ અધિક ગુણવાળા સમજવા. એટલે કે જેમનામાં સામાન્યથી કંઇકવિશેષ ગુણ છે તેવા અને સ્વની અપેક્ષાએ કહીએતો પોતાનાથી ચડીયાત ગુણવાળા તે ગુણાધિક

**ગુણાવિકેષુ પ્રમોદઃ**- માણસને ઘણીવાર પોતાનાથી ચઢિયાતા ને જોઇને અંદેખાઇ આવે છે, જયાં સુધી આ વૃત્તિનો નાશ ન થાય ત્યાં સુધી અહિંસાદિ ટકીન શકે તેથી અંદેખાઇ વિરુધ્ધ પ્રમોદ ગુણની ભાવના કેળવવાનું કહેવામાં આવેલ છે.

પ્રમોદ એટલે પોતાનાથી વધુ ગુણવાન અથવા કોઇપણ ગુણવાન જીવ પ્રત્યે આદર કેળવવો અને તેની ચડતી જોઇને ખુશ થવું તે

♥ સમ્યક્ત્વ,જ્ઞાન,ચારિત્ર,તપ,વૈયાવચ્ચ, આદિથી અધિક મહાન ગુણવાન્ આત્માઓને વંદન, સ્તુતિ,ગુણપ્રશંસા, વૈયાવચ્ચ આદિ કરવાથી પ્રમોદ અર્થાત્ માનસિક હર્ષની અભિવ્યક્તિ થાય છે

પ્રમોદ ભાવનાથી યુકત જીવ જ્ઞાનાદિ ગુણોથી અધિક-ઉત્તમ ગુણીઓને જોઇને આનંદ પામે છે અને પોતાના આનંદને શક્તિ-સંયોગો પ્રમાણે યથાયોગ્ય વંદનાદિ કરીને વ્યક્ત કરે છે

તેને અન્યના ગુણોના દર્શન કે શ્રવણથી ઇર્ષ્યા અસૂયા કે માત્સર્ય રૂપ અગ્ની સળગી ઉઠતો નથી, પરિણામે ઇર્ષ્યાદિ જન્ય હિંસા-જુઠ વગેરે પાપોનું સેવન થતું અટકી જાય છે તદુપરાંત પ્રમોદ ભાવના ભાવવાથી પોતાનામાં પણ તેવા તેવા ગુણો પ્રગટી શકે છે

ભાવના:- આવી પ્રમોદ ભાવનાથી ભાવિત હૃદય વાળો વ્રતી હિંસા-જૂઠ આદિ પાપોથી અટકી શકે છે કેમ કે જગતના તમામ ગુણી જનો અને પોતાનાથી અધિક ગુણવાન આત્માને જોઇને તેને દ્વેષ-ઇર્ષા-અસૂયાદિ ઉત્પન્ન થતા નથી પરિણામે તેના હૃદયમાં કોઇ કલેશ-કષાય-માયા જન્મતા નથી તેનું હૃદય સદા ગુણવાનો ની ભકિત આદિથી હર્ષિત રહે છે તે સ્વયં ગુણવાન્ બને છે એવું વિચારી વ્રતીઓએ વિશેષે વિશેષે પ્રમોદ ભાવના ભાવવી

#### 💠 कारुण्य भावना

- –કારુષ્યઃ- કરુણા અર્થાત્ દયા કે અનુકમ્પા, તેનો ભાવ તે કારુષ્ય
- -કિલશ્યમાન સંતાપને અનુભવતા, દુઃખ થી પીડાતા
- –કિલશ્યમાનેષુ કારુણ્યં
- ♣ કોઇને પીડાતા જોઇને જો અનુકંપા ન ઉભરાય તો અહિંસા આદિ વ્રતો ટકી જ ન શકે તેથી
  કરુણા વૃત્તિ કે કરુણા ભાવના આવશ્યક છે. આ ભાવનાનો વિષય માત્ર કલેશ પામતાં દુઃખી પ્રાણીઓ
  છે કારણ કે અનુગ્રહ અને મદદ ની અપેક્ષા ફક્ત દુઃખી-દીન અનાથને જ રહે છે
- ♥ કરુણા, દયા,અનુકંપા,દીનાનુગ્રહ વગેરે પર્યાયવાચી શબ્દો છે. અહીં દીન એટલે શરીર થી મનથી દુઃખી એવા બધા જીવો લેવાના છે અને તેના પરત્વે કરુણા કે દયા માં દ્રવ્યાનુકંપા અને ભાવ અનુકંપા બંનેનો સમાવેશ થાય છે
  - 🌣 દુઃખીને જોઇને તેના પ્રત્યે દયાના ભાવ થવા તે કરુણા વૃત્તિ કે કરુણા ભાવના . આવી

કરુજ્ઞાને યોગ્ય જીવો બે પ્રકારના હોય છે

–દ્રવ્ય-રોગાઆદિ કારણો થી ઘેરાયેલા બાહ્ય દુઃખ વાળા જીવોને જોઇને ઉત્પન્ન થતી દયા તે દવ્યકરૂણા છે -અને

ભાવ-અભ્યંતર દુઃખ થી ઘેરાયેલા ધર્મવિહોણા જીવોને જોઇને ઉત્પન્ન થતી કરુણા એ ભાવ કરુણા છે

–દ્રવ્યકરુણાને યોગ્ય જીવોને ઔષધ, અન્નપનાદિ આપીને તેના દુઃખને નિવારવાની ભાવના અને ભાવ કરુણાને યોગ્યજીવો નેધર્મ માર્ગમાં સ્થાપન કરવા, હોય તો સ્થિર કરવા,મોક્ષાદિનો યોગ્ય ઉપદેશ આપી ભવરોગ શમાવવાની ભાવના

એ રીતે બંને પ્રકારે હૃદયમાં કરુણા ભાવના ભાવવાથી-ઘારણ કરવાથી કોઇને દુઃખી કરવા, કોઇને જૂઠબોલીને છેતરવા, કોઇનું કંઇ ચોરી લેવું, પૌદ્દગલિક સુખ કે જે વાસ્તવિક રીતે દુઃખરૂપ છે તેવા મૈથુનમાં પ્રવર્તવું અથવા પરિગ્રહાદિ પર વસ્તુને સ્વમાનવા રૂપ મૂર્છા કેળવાની વૃત્તિ-પ્રવૃત્તિ આપો આપ દૂર થઇ જાય છે

ભાવના:- કારુંજ્ય ભાવના ભાવવાથી હૃદયમાં અનુકંપા કે દયા ન ઝરણા ફુટે છે, ખુદ પરમાત્મા પણ દ્રઢતમ રીતે કારુણ્ય ભાવના ભાવતા- ધરાવતા હોય છે ત્યારે જ તીર્થંકરની પદવી સુધી પહોંચે છે. તેમજ આ ભાવનાથી યુક્ત જીવ સમગ જગત્ના દ્રવ્યકે ભાવથી ઉત્પન્ન થતા દુઃખોનું નિવારણ કરવા પ્રયત્નશીલ હોય છે .માટે વ્રાતી મનુષ્યો એ કારુણ્ય ભાવના સતત ભાવવી જેથી તેન અહિંસાદિ વ્રતોમાં સ્થિરતા આવે છે તેમજ તેનું પાલન વધુને વધુ સક્ષમ પણે થાય છે.

#### 💠 माध्यस्थ्य भावना:-

**માધ્યસ્થઃ**- રાગ દ્વેષની મધ્યમાં સ્થિર રહેલો તે મધ્યસ્થ અરાગ દ્વેષ વૃત્તિ નો જે ભાવ માધ્યસ્થ ભાવ

માધ્યસ્થ્ય ને ઔદાસીન્ય કે ઉપેક્ષા ભાવ પણ કહે છે

अविनेयः- શિक्षाने ગ્રહણ કરવાની શકિત વગરના અથવા અશિક્ષાર્હા જીવોને અવિનેય કહે છે

-અવિનેય નો બીજો અર્થ મૃતપિણ્ડ કે કાષ્ઠના ટુકડાં જેવા જડ અને અજ્ઞાની જીવો એમ પણ કરેલ છે

# અવિનયેષુ માધ્યસ્થ્યઃ-

માધ્યસ્થ એટલે ઉપેક્ષા કે તટસ્થતા. જયારે તદ્દન જડ સંસ્કારના અને કોઇપણ સદ્વસ્તુ ત્રહણ કરવાની યોગ્યતા ન હોય એવાં પાત્રો મળે અને તેમને સુધારવાની પ્રવૃત્તિનું પરિણામ છેવટે તદ્દન શૂન્ય જદેખાય તો તેવાઓ પ્રત્યે તટસ્થપણું રાખવું એ શ્રેયસ્કર છે. કેમ કે માધ્યસ્થ ભાવનાનો વિષય અવિનેય અર્થાત્ અયોગ્ય પાત્ર જેટલો જ છે

❖ જે અવિનેય છે તેના વિષયમાં માધ્યસ્થ ભાવના રાખવી જોઇએ. માધ્યસ્થ
 —ઔદાસીન્ય અને ઉપેક્ષા આ બધા શબ્દ પાર્યાય વાચી છે એક જ અર્થને જણાવનારા છે

જે જીવો મૃત્પિંડ અથવા લાકડું કે ભીંત જેવા જડ-અજ્ઞાની છે. જે વસ્તુનું સ્વરૂપ પ્રહણ કરવામાં. સમજવામાં,અને ધારણ કરવામાં તથા વિવેક શકિતથી હિતાહિતના વિવેચન માં અથવા વિશિષ્ટ બુધ્ધિ પ્રતિભા અને ઉહાપોહા- તર્કશકિત થી કામ લેવામાં અસમર્થ છે. અથવા મહા મોહોદય થી વિપરીત શ્રધ્ધા કે પ્રવૃત્તિવાળા છે અથવા દ્વેષાદિ થી વસ્તુના સ્વરૂપને અન્યથા પ્રહણ કરેલું છે અથવા જે દુષ્ટ ભાવના વાળા છે તે બધાં અવિનેય કહ્યા છે.

આવા જીવોની ઉપેક્ષા કરવી. માધ્યસ્થ ભાવના રાખવી. તેના વિશે રાગ કે દ્વેષ કરવો નહીં તે જ શ્રેયસ્કર છે.

🌣 ઉપદેશને અયોગ્ય અવિનીત પ્રાણી પ્રત્યે રાગદ્વેષના ત્યાગ પૂર્વક-સમભાવ સહ એને સમજાવવા કે સુધારવા કરતા તેને ઉપદેશન આપવો અને હૃદયમાં ભાવ દયા ચિંતવવા પૂર્વક ઉપેક્ષા કરવી તે માધ્યસ્થ ભાવના કેમ કે સંભવ છે કે તેવાને ઉપદેશ આપવાથી દ્વેષ ભાવ-કલેશ-કંકાસ-વૈમનસ્ય આદિ ઉત્પન્ન થશે તેમ થવાથી વ્યવહારિક તથા અધ્યાત્મિક બંને નકસાન જશે

**ભાવનાઃ**-માધ્યસ્થ ભાવના ભાવવાથી ઉભય પક્ષે દ્વેષની પરિણતિ થતી નથી. વૈરાનુબંધ જન્મતો નથી-શકિત અને શ્રમ વેડફાતા નથી. પરિણામે હિંસા જૂઠ આદિ પાપોનું આચરણ થતું નથી એમ વિચારી સ્વીકારી વ્રતીજીવોએ સતત માધ્યસ્થ ભાવના ભાવવી. જેથી તેમના વ્રતોમાં સ્થિરતા અને દૃઢતા આવે છે. ઉપર જણાવ્યા મુજબની મૈત્ર્યાદિ ચાર ભાવના ભાવવાથી (૧)અહિંસાદિ પાંચે વ્રતોની સ્થિરતા આવે છે અથવા (૨) અહિંસાદિ પાંચે વ્રતોમાં દૃઢતા આવે છે અથવા (૩)અહિંસાદિ પાંચે વ્રતોમાં પૂર્ણતા આવે છે

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

🌣 આગમ સંદર્ભઃ-

मित्तिं भूएहिं कप्पए

सूय. श्रु. १,अ.१५,गा.३

सुप्पडियाणंदा

औप. स्. ३८/२०-१

साणकोस्सयाए औप. स्. ३४/५

मज्झत्यो निज्जरापेही समाहिमणुपालए आचाः श्रु.१,अ.८,गा.५ આ ચારે વાકયોની વૃત્તિ જોતા મૈત્ર્યાદિ ચારે ભાવનાનો અર્થ જોવા મળે છે

🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભ:-

(૧)ષોડશક પ્રકરણ

(૨)યોગ શાસ્ત્ર

(૩)શાંત સુધારસ

🔲 [9]પઘઃ-

- (9) જગતના જીવમાત્રમાં હિંભાવના મૈત્રી ભલી ગુણથી અધિકા જીવ નિરખી ઉલ્લાસભાવ પ્રમોદની સંસાર દુઃખે તપ્ત જીવો માંહિં કરુણા આણવી અપાત્ર જડ અજ્ઞાની જનમાં માધ્યસ્થતા પીછાણવી
- (૨) હો જીવમાત્રમાં મૈત્રી વધુ ગણે પ્રમોદનો દુઃખમાં કરુણાવૃત્તિ માધ્યસ્થતા કુપાત્રમાં

| અધ્યાયઃ ૭ સૂત્રઃ ૭                                                                             | <b>૩</b> ૯                                                |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|--|
| 🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- સૂત્રકાર મહી                                                                  | ર્ષે અહીં મૈત્રી- પ્રમોદ- કારુણ્ય અને માધ્યસ્થ્ય એ ચારે   |  |
| ભાવનાને જણાવે છે. આ ચારે ભાવના જૈન                                                             | જગતમાં અતિ પ્રસિધ્ધ છે અનેક ગ્રન્થોમાં તેના ઉલ્લેખો       |  |
| જોવા મળે છે તેમજ મૈત્ર્યાદિ ચાર ભાવનાન                                                         | ા સ્વરૂપ વિશે પણ કોઇ વિશેષ નાવિન્ય નથી                    |  |
| તો પછી સૂત્રમાં વિશેષતા શું છે?                                                                |                                                           |  |
| સૂત્રમાં મહત્વની વિશેષતા બે બાળ                                                                | યતે જોવા મળેલ છે                                          |  |
| (૧)તે-તે ભાવનાનો વિષય-વિષ                                                                      | ય સ્વરૂપે સ્પષ્ટ થાય છે                                   |  |
| જેમ કે અવિનેય પરત્વે માધ્યસ્થ્ય લ                                                              | માવના. અહીં સ્પષ્ટ થાય છે કે જે માધ્યસ્થ્ય ભાવના          |  |
| ભાવવાની છે તેનો વિષય-ક્ષેત્ર અવિનેય                                                            |                                                           |  |
| (૨)આ ચારે ભાવના ભાવવા પાક                                                                      | ૭ળનું મહત્વનું ઘ્યેય કે મુખ્ય લક્ષય અહિંસાદિ પાંચે        |  |
| વ્રતોની સ્થિરતા કે દ્રઢતા છે                                                                   |                                                           |  |
| -,                                                                                             | હત્વનો છે મૈત્ર્યાદિ ભાવના ભાવવી. પણ તેનું ફળ તો          |  |
| •                                                                                              | યારે ભાવનાના બળે જીવમાં હિંસાની વૃત્તિ પ્રગટતી નથી        |  |
| ચોરીની કે જૂઠ બોલવાની વૃત્તિ પ્રગટતી નથી. મૈત્રીથી રાગદ્વેષ વૃત્તિની સમતા સુધીના ભાવો ને કારણે |                                                           |  |
| અબ્રહ્મના આચરણની રતિ-પ્રિત ઘટે છે અ                                                            |                                                           |  |
|                                                                                                |                                                           |  |
| અધ્યા                                                                                          | ચઃ७-સૂત્રઃ७                                               |  |
| 🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ-વ્રતોની સ્થિર                                                                  | <br>તા માટે સૂત્રકા મહર્ષિ સર્વ વ્રતો માટેની સર્વ સામાન્ય |  |
| એવી એક વધારે ભાવના અહીં રજૂ કરે                                                                | છે                                                        |  |
| 🗖 [2]सूत्रःभूणः-*जगत्काय                                                                       | स्वभावौ च संवेगवैराग्यार्थम्                              |  |
| 🗖 [3]सूत्रःपृथक्:-जगत् - क                                                                     | ाय - स्वभावौ च संवेग - वैराग्यार्थम्                      |  |
|                                                                                                | વૈરાગ્ય ને માટે જગતુના સ્વભાવ અને શરીર ના                 |  |
| સ્વભાવની [ભાવના ભાવવી]                                                                         | `                                                         |  |
| 🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-                                                                               |                                                           |  |
| जगत्-જગત્, પંચ[ષડ્] દ્રવ્યાત્મ                                                                 | ક લોક                                                     |  |
| <b>काय</b> -शरी२                                                                               | <b>સ્વમાવ</b> -સ્વભાવ,સ્વરૂપ                              |  |
| च-સમુચ્ચયાર્થ                                                                                  | <b>संवेग</b> - સંસારનો ભય                                 |  |
| <b>वैराग्य</b> - અनासिकत                                                                       |                                                           |  |
| 🗖 [6]અનુવૃત્તિઃ-                                                                               |                                                           |  |
| (१)हिंसाऽनृतस्तेयाब्रह्मपरिप्रह- सू                                                            | <b>র. ৬:</b> १                                            |  |
| (२)तत्म्थ्रैयार्थं भावना - सन् ५९:                                                             | 3                                                         |  |

<sup>्</sup>रैं हिशम्भर आम्नायमां आ सूत्र जगत्कयस्वभावौ वा संवेग वैराग्यार्थम् એ प्रभाशे छे

- [7]અભિનવટીકાઃ-સંવેગ અને વૈરાગ્ય ન હોય તો અહિંસાદિ વ્રતો સંભવી જ ન શકે તેથી વ્રતધારીઓ માટે સંવેગ અને વૈરાગ્ય પ્રથમ આવશ્યક છે
- –આ સંવેગ અને વૈરાગ્ય ના બીજ જગત્સ્વભાવ અને શરીર સ્વભાવના ચિંતન માંથી નંખાય છે તેથી એ બંનેના સ્વભાવનું ચિંતન ભાવનારૂપે અહીં ઉપદેશવામાં આવેલ છે.
- પ્રાણી માત્ર ઓછોવત્તો દુઃખનો અનુભવ કર્યા જ કરે છે, જીવન તદ્દન વિનશ્વર છે, બીજું પણ કંઇ સ્થિર નથી. આ અને આવા પ્રકારના જગત્ના સ્વભાવના ચિંતનમાંથી જ સંસાર પ્રત્યેનો મોહ દૂર થઇ જાય તેનાથી ભય અર્થાત્ સંવેગ ઉત્પન્ન થાય છે.
- એ જ રીતે શરીરના અસ્થિર, અશુચિ અને અસારપણાના સ્વભાવ ચિંતનમાંથી જ બાહ્યાભ્યંતર વિષયોની અનાસફિત વૈરાગ્ય જન્મે છે

આ સમગ્ર વિગતની મુદ્દાસર છ્શાવટ અત્રે કરતા પહેલાં એક વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ આવશ્યક છે

☼ સિઘ્ધસેનીયટીકા સિવાયના શ્વેતામ્બર-દિગમ્બર- સંસ્કૃત કે ગુજરાતી ટીકા/ વિવેચન ગ્રન્થોમાં- જગત્ના સ્વભાવનું ચિંતન સંવેગ અર્થે

અને -કાયાના સ્વભાવનું ચિંતન વૈરાગ્ય અર્થે

એવા પ્રકારે વિભાગીકરણ હોવાનું સ્પષ્ટ કથન વિશેષે કરીને નથી. તેમ છતાં બધે જ સ્થળે જે અર્થઘટનો થયા છે તેમાં આ ભેદરેખા સ્પષ્ટપણે અંકિત થયેલી જોવા મળી છે અને સિઘ્ધસેનીય ટીકામાં તો આ ભેદકથન અતિ સ્પષ્ટ તયા થયેલું જ છે માટે જગત્ સાથે સંવેગને અને કાયા સાથે વૈરાગ્ય નો સંબંધ જોડવો

#### 💠 जगत्स्वभाव:-

જગતઃ- તે-તે દેવ, મનુષ્ય, તિર્યંચ,નારક ના પર્યાયને પમાય છે તેને જગત્ કહેવાય છે, એટલે કે જગતનો અર્થ ''પ્રાણી જાત'' એવો થાય છે

🌣 જગતુ એટલે લોક અથવા ચતુગર્તિ પર્યાયાત્મક સંસાર

-સ્વભાવ-સ્વરૂપ, પ્રકૃત્તિ પરિણામ

- -જગતનો સ્વભાવઃ- વિવેચનો ને આધારે નીચે મુજબ રજૂ કરી શકાય
- ☆ स्वोपश लाष्यः-जगत्स्वभावौ द्रव्याणाम् अनादि आदिमत् परिणाम युकताः
  प्रादुर्भाव-तिरोभाव-स्थिति-अन्यता-अनुमह-विनाशाः ।
- - 🌣 આ જગત્ કથચિત્ આદિમાન છે જેમ કે દેવતા, તિર્યંચ વગેરે પર્યાયો
- ♣ પુદ્ગલ દ્રવ્યના દ્રવ્ય સ્વરૂપમાં અનાદિત્વ છે, જયારે તેના ઘડો-વસ્ત્ર વગેરે લક્ષણ રૂપ પુદ્દગલ આદિમાન્ છે
  - 🌣 ધર્મ,અધર્મનું લોકાકાશ વ્યાપિત્વ અનાદિનું છે પણ દ્રવ્ય જનિત ગતિ-સ્થિતિની

પરિણતિ તે આદિમાન્ છે

આ રીતે જગત્નો સ્વ્ભાવ આદિ-અનાદિ પરિણામ થી યુકત છે

અર્થાત્ આદિ પરિણામની અપેક્ષાએ વિચારી એ તો આ જગત્ પ્રાદુર્ભાવ અર્થાત્ પર્યાયાન્તર ઉત્પત્તિ જોવા મળે છે. વળી તેનો વિનાશ પણ જોવા મળે છે કેમકે પર્યાયો બદલાતા રહે છે. આ બદલાતા પર્યાયથી પૂર્વ પર્યાય નાશ પામે છે અને નુતન પર્યાય ઉત્પન્ન થાય છે અને તેની સ્થિતિ અર્થાત્ ધ્રીવ્યતા એ તો સ્પષ્ટતયા અનાદિ પરિણામ જ છે.

આ રીતે જગતુ નો સ્વભાવ ઉત્પત્તિ-વિનાશ અને સ્થિતિ લક્ષણવાળો છે

- □ વળી જગત્ નો સ્વભાવ अन्यता, अनुग्रह અને विनाश યુક્ત છે. अन्यता એટલે કે બધાં દ્રવ્યો માં પરસ્પર ભેદ પરિણામ અર્થાત્ એક મેકથી ભિન્ન રહેવું. अनुग्रह એટલે એકમેક પર અનુગ્રહ કરવો-જેમજીવોનો પરસ્પર ઉપકાર એ અનુગ્રહ છે અને વિનાશ એટલે આદિમાન્ જગત્માં પ્રયોગ થી કોઇનો વિનાશ થાય તે અથવા બીજાનો વિનાશ કરવો કે સ્વયં વિનષ્ટ થવું તે.
- –આ પ્રમાણે આ જગત્ સ્વભાથી ભિન્નતા વાળો, અનુગ્રહ વાળો અને વિનાશ વાળો પણ છે આ પ્રમાણે પુનઃપુનઃ જગત્ના સ્ભભાવની આલોચના કે વિચારણા કરવાથી સંવેગ ઉત્પન્ન થાય છે
- **જગત્ સ્વભાવ પર થી ભાવનાઃ** આ પ્રમાણે જગત્ના સ્વરૂપને કે સ્વભાવની વિચારણા કરીને તેમાંથી કઇ રીતે સંવેગ પમાય છે?

જગત્ સ્વભાવ ચેતન અને અચેતનપણાથી વિભાજિત છે

તેમાં **ચેતનત્વમય જગત્** ના સ્વભાવની વિચારણા થી

- (૧)અહિંસાદિ પ્રવૃત્તિ થકી આલોક અને પરલોકમાં ઉત્પન્ન એવી એકાન્ત હિત અનુષ્ઠાયી સુષ્ઠુમિત વડે -જગત્ના સ્વરૂપ ચિતનનું ફળએ મળે છે કે મનુષ્ય-દેવ-નારક અને તિર્યંચ ને વિશે યથાવત્ વિચારણા થકી સારાસારને જાણીને મુક્તિ માર્ગને શ્રેષ્ઠ માનતો થાય છે. કારણકે આ જગત્માં કોઇ પરિણામ અનાદિ છે, કોઇ પર્યાય ઉત્પન્ન થાય છે, કોઇ નાશ પામે છે. કોઇ અનુત્રહ કરે છે કોઇ વિનાશ વેરે છે એવી સતત વિચારણા થકી જગત્ના વિચિત્ર સ્વરૂપને જાણીને સંવેગ ઉત્પન્ન થાય છે
- (૨)જો અજ્ઞાન અને હિંસાદિ પ્રવૃત્તિનો વિચાર કરેતો પણ આ જગત્માં અનંત સંસાર પરિભ્રમણ રૂપ ફળના દોષદર્શનથી તેને ઉચ્છેદવાના વિચારથી પ્રતિદિન સંવેગની જ ભાવના થાય છે અને જોઅચેતન તત્વ મય જગત્ ના સ્વભાવની વિચારણા કરે તો પણ નિત્ય, અનિત્ય, મૂર્ત,અમૂર્ત,સ્પર્શ-ગન્ઘ-રૂપ શબ્દ-સંસ્થાનાદિ પરિણામોની શુભ-અશુભ-કલ્પનાને કરતો તે વિશેની મૂઢતાને જોતો,જગત્ની ન્યાયી અન્યાયી પ્રવૃત્તિને વિચારતો સંવેગની ભજના કરનારો થાય છે. કેમ કે અચેતન તત્વો પણ જગત્ના વિચિત્ર સ્વરૂપનું જ દર્શન કરાવે છે

-જયાં પ્રિય નો વિયોગ, અપ્રિય નો સંયોગ, દારિઘ્ર, દૌર્ભાગ્ય, દૌર્મનસ્ય, વધ, બંધન, અસમાધિ, દુઃખ સંવેદન વગેરે લક્ષણો સતત જોવા મળે છે, માતા મટીને પુત્રી,મિત્ર મટીને શત્રુ વગેરે થયા કરે છે સંસારમાં સર્વ સ્થાનોની અશાશ્વતતા જોવા મળે છે તેથી જગત્ના આવા સ્વભાવને જોઇને-જાણીને તે જગત્ સ્વભાવ સંવેગ ને માટે છે તેમ ભાવના ભાવવી અથવા જગત્ના સ્વભાવથી સંવેગ જ ઉત્પન્ન થાય તેમ ચિંતવવું

#### 💠 कायस्वभाव:-

**કાય:**- દેહ,शरीर,चीयते इति काय ।

કાયસ્વભાવ:-

कायस्वभावोऽनित्यतात दु:खहेतुत्वं नि:सारताऽशुचित्वम् इति ।

–તેમાં બાળ-કુમાર-યૌવન-પ્રૌઢ-વૃઘ્ધાવસ્થા બધામાં વિનશ્વરતા જણાય છે. કશુંજ શાશ્વત નથી પૂર્વાપૂર્વા વસ્થાનો લોપ અને ઉત્તરા ઉત્તરા અવસ્થાની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ રીતે આયુષ્યની સમાપ્તિ પર્યન્ત શરીર ના પરિણામોમાં સતત **અનિત્યતા** જોવા મળે છે.

—ક્રોઘાગ્નિ થી,વાયુ કે તાપના શોષણથી કેતેવાઅન્ય કા**ર**ણોથી શરીરના આકારમાં પરિણત પુદ્દગલમાં જે વિભક્તતા કે પરિવર્તન આવે છે તે પણ શરીરની **અનિત્યતા** નું દર્શન કરાવે છે

એ જ રીતે આ શરીર ને લાલન-પાલન થી,કુંકુમ-અગરુ કપૂર્ર-કસ્તુરી આદિથી લેપ કરવાથી,અન્ન-પાન-વસ્ત્રાદિ વડે પોષવા કે આચ્છાદિત કરવા છતાં પણ ગમે ત્યારે તેનો ધ્વંસ-નાશથઇ જાય છે

—આ શરીરસ્વભાવ થી **દુઃખ હેતુભૂત** હોય દુઃખને જ જન્મ આપે છે. જયાં સુધી શરીર છે ત્યાં સુધી તેને આશ્રીને રહેલા જીવને દુઃખનો જ ઉપભોગ કરાવે છે કેમ કે આત્મ પ્રદેશ અને પુદ્દગલ પ્રદેશો અન્યોન્ય ક્ષિર-નિર થઇ ગયા હોવાથી આત્મા ને પુદ્દગલ નિમિત્તે ઘણોજ દુઃખનો અનુભવ થયા કરે છે જે શરીર બળી જાય ત્યાં સુધી ચાલુજ રહે છે

—એ જ રીતે **નિઃસારતા** એ પણ કાયાનો સ્વભાવ જ છે. જો ચામડી અને માંસના પટલ ભેદીને કે છૂટા પાડીને જોવામાં આવે તો આ શરીરમાં હાડકા-મૂત્ર-મળ-પિત્ત-મજજા-કફ-લોહી વગેરે સર્વે વસ્તુ જે કંઇપણ જોવામાં આવે છે તે બધી અસાર વસ્તુ છે તેમાં સારભૂત તત્વ કશુંજ જોવા મળતું નથી અર્થાત્ આ શરીરને છેદી- ભેદી- છૂટૂપાડીને જોવામાં આવે તો સમગ્ર કાયા નિઃસાર જણાય છે તેમાં સાર ભૂત કોઇજ વસ્તુ લાગતી નથી

— છેલ્લે આ કાયા અશુચિતથી ભરેલી છે. આ અશુચિત્વ તો લોક પ્રસિઘ્ધ છે. ગર્ભમાં વ્યુત્કાન્તિ પામે ત્યારે શુક્ર અને શોષ્ટિત ના સંયોગ રૂપ, પછી કલલરૂપ, પછી માંસ પેશી વગેરેના પરિશામ રૂપે પણ અશુચિમય કાયા જ હોય છે, પછી જયારે હાથ-પગ વગેરે સર્વે અંગો પરિપૂર્ણ થાય ત્યારે તે પરિપૂર્ણ થવામાં પણ માતાના આહારની અશુચિ કે પિતાનું વીર્ય જ આહાર રૂપે લેવું પડે છે.

પછી જયારે તે માતાની યોનિ વાટે નીકળે ત્યારે યોનિમાંથી જન્મવું તે પણ અશુચિ મધ્યેથી જ નીકળવાનું છે, વળી તેનું શરીર પણ અશુચિથી વીંટાયેલું હોય છે, ત્યાર પછી પણ માતાના પ્રસ્વેદ યુકત શરીરમાં સ્તનો થકીજ આહાર પ્રાપ્તિ કરી તેમાંથી લોહી-માંસ વગેરે બને છે, ત્યાં પણ અશુચિ વચ્ચે જ ઉછેર થાય છે અને પોતાની કાયાતો સર્વ અવસ્થામાં અશુચિ યુકત જ રહે છે

#### 🐕 કાય સ્વભાવની ભાવનાઃ-

કાયાના આવા અનિત્ય,દુઃખ હેતુત્વ,અસાર અને અશુચિમય સ્વભાવને જાણીને સમજીને, સંવેગ અને વૈરાગ્યની ભાવના ભાવવી

- 😵 संवेगः-સંવેગ એટલે સંસારનો ભય,સંસારનો કંટાળો
- –નારક,તિર્યંચ મનુષ્ય અને દેવ ભવ પ્રપંચરૂપ સંસાર થી ભય લાગવો, અથવા સઘળા દુઃખોના મૂળ રૂપ સંસાર થી ભીરુતા થવી અર્થાત્ સંસાર થી સદા ભયભીત રહેવું, આરંભ પરિગ્રહના દોષોને જોઇને તેના વિષયમાં અરુચિ થવી, તેના આસેવન માં પ્રીતિ નથવી
- તેમજ ધર્મનું સ્વરૂપ સાંભળવામાં, ધર્માત્માના દર્શન કરવામાં, ચિત્તમાં હર્ષ અને પ્રસન્નતા થાય, ઉત્તરોત્તર ગુણોની અર્થાત્ રત્નત્રયી ની પ્રાપ્તિમાં અથવા ધર્માત્માઓના વિશિષ્ટ ગુણ માલુમ પડવાથી તેના વિષયમાં શ્રધ્ધાથવી એ સર્વે સંવેગ છે
  - ટૂંકમાં સંવેગ માં બે વસ્તુનું પ્રાધાન્ય છે
- (૧)દુઃખની ખાણ જેવા સંસાર થી ભવ અને કંટાળો થવો તથા તેના વિષયમાં અરૂચિ - અપ્રીતિ થવી
- (૨) ધર્મ અને ધર્મી પ્રત્યે બહુમાન, ધર્મ શ્રવણ તથા ધર્મીના દર્શન થકી મનમાં ઉત્તરોત્તર શ્રધ્ધાની વૃધ્ધિ અને રત્નત્રયીગુણ ની પ્રાપ્તિ .
  - **४ वैराग्यः**-वैराग्य એટલે અનાસકિત
- ☼ શરીર ભોગ અને સંસાર થી ગ્લાનિ થવાને લીધે જ ઉપશમ ભાવ પ્રાપ્ત થાય છે તેવો ભાવ પ્રાપ્ત થનાર પુરુષને બાહ્ય-અભ્યન્તર ઉપધિ અર્થાત્ પરિગ્રહના વિષયમાં આસક્તિ ન હોવી તે વૈરાગ્ય છે .
- આરીતે સંસારના સ્વભાવથી ભય પામેલો ધર્મ અને ધર્મીના આદરથી યુકત એવો સંવેગ પ્રાપ્ત પુરુષ તેની સર્વ પરિગ્રહને વિશે અનાસકિત હોવી તે વૈરાગ્ય.
- - 🗫 સંસારના સ્વરૂપની વિચારણા થી સંવેગની પુષ્ટિઃ-

મહાવ્રતોનું પાલન એ મહાન આધ્યાત્મિક સાધના છે. આ સાધના સંસારના નાશ કરવા માટે છે. પણ સંસાર નો નાશ, સંસાર પરત્વે કંટાળો આવ્યા સિવાય થઇ શકે નહીં, માટે આત્મ કલ્યાણની સાધનમાં સંવેગની આવશ્યકતા પહેલી છે.

सिध्धसेनीय टीक्समां पक्ष कह्युं छे के- जगत्स्वभावं भावयेत् संवेगार्थ । - संवेग: संसारभीरुत्वादील्क्षण: જગત્ ના સ્વભાવને સંવેગને માટે જ ભાવવો જોઇએ અર્થાત્ જગત્ [સંસાર] ના સ્વભાવ ની વિચારણા સંવેગની પુષ્ટિ માટે જ છે તેવી ભાવના ભાવવી

આ રીતે સંવેગ ને તીવ્ર બનાવવા જગત્ એટલે કે સંસારના સ્વરૂપનું ચિંતન કરવું જોઇએ આ (સંસાર) જગત્નું સ્વરૂપ પૂર્વે કહેવાઇ ગયું છે તે મુજબ સમજી સ્વીકારી સંસારના કારણોને નાશ કરવો. આ સંસારના કારણો હિંસા આદિ પાંચે દોષો છે માટે તે દોષોની ઉપર અરતિ-અપ્રીતિ થાય, તે દોષોનો ત્યાગ થાયતો જ ખરે ખર સંસાર પરત્વેનો સંવેગ આવ્યો કહેવાય અને સંવેગમાં નિમિત્ત ભૂત તત્વ જગતુના સ્વભાવની વિચારણા જ છે

- માટે જગત્ના-સંસારના સ્વભાવના ચિંતનથી સંવેગ પુષ્ટ થાય છે
- 🗫 કાયાના સ્વરૂપની વિચારણા થી વૈરાગ્યની પુષ્ટિઃ-

આત્મકલ્યાણના વિકાસ તબક્કામાં કોઇ પણ પ્રકારની આસકિત એ બાઘક તત્વ છે વ્રતી જીવોએ દેશથી સર્વથી કે પરિગ્રહો નો અર્થાત્ સંસારના સર્વે બાહ્ય પદાર્થીનો કે તે પરત્વેની મૂર્છાનો ત્યાગ કર્યો હોય છે.

જીવન ટકાવવા કે સંયમ સાધનામાં ઉપયોગી ઉપકરણો તે વ્રતી માટે આવશ્યક છે. પણ દેશવ્રતી ને વ્રતની મર્યાદામાં રહેલો પરિગ્રહ કે મહાવ્રતીને તેની પાસે રહેલા સંયમો પયોગી ઉપકરણ પરત્વે આસકિત ભાવ હોય નહીં, જો એ આસકિત ભાવ ઉત્પન્ન થાયતો ઉપકરણો અધિકરણરૂપ બની જાય છે અર્થાત્ તે જ વસ્તુ સંસારની વૃધ્ધિના કારણરૂપ બને છે.

હવે જયારે આ શરીર-કાયા એ પણ એક ઉપકરણજ છે ત્યારે સતત તે કાયાની અનિત્યતા-અસારતા-અશુચિતા- દુઃખ હેતુતા વગેરેના ચિંતનથી વૈરાગ્યની પુષ્ટિ થાય છે

કાયાની આસકિતથી જ અન્ય પદાર્થોની આસકિત જન્મે છે. (મન-વચન માફક) કાયાની આસકિત વડે પણ રાગ-દ્વેષની ગ્રંથિનું નિર્માણ થાય છે માટે કાયાના સ્વભાવના સતત ચિંતન થી વૈરાગ્યને પુષ્ટ કરવો

**સિધ્ધસેનીય ટીકામાં પણ જણાવે છે કે** काय स्वभावं वैराग्यार्थम् । .....वैराग्यं शरीर्रानष्प्रतिकर्मतादि रुक्षणम् । અર્થાતુ કાયાના સ્વભાવનું ચિંતન વૈરાગ્યને માટે જ થાય છે.

- 🔲 [8]સંદર્ભઃ-
- 🌣 આગમ સંદર્ભઃ-
- —भावणाहि य सुद्धाहिं सम्मं भावेत् अप्पयं 🗫 उत्त. अ.१६ गा ९४
- —जम्मदुक्खं जरादुक्खं अहो दु:खो हु संसारो इम्मं सरीरं अणिणच्चं असुई असुइ संभव ❖ उत्त. अ.२९,गा.१५
  - —असासए सरिरंमी 💠 उत्त. अ.२९,गा. १५
  - —एवं लोए अप्पाणं....तारइस्स अणुर्मान्न 💠 उत्त. अ.१९,गा. ३३
  - —अणिच्चे जीव लोगिम्म 🛠 उत्त. अ. १८,गा. ११,१२
  - —जीवियं चेव रूवं च विज्जुसंपाय चंचलम् 🏶 उत्तः अ.१८, गा.१३ पूर्वार्ध-सूत्रपाठ संબंधः- ઉपरोक्त બधा वाक्यो प्रस्तुत सूत्रनी साक्षी आपे छे

|  | 9 | પદ્યઃ- |
|--|---|--------|
|--|---|--------|

- (૧) જગત્ના સ્વભાવ જાણી આદરો સંવેગતા ક્ષયવંત સર્વે ભાવ-સમજી આદરો વિરાગતા સંવેગને વૈરાગ્ય સારું જગત્કાય સ્વભાવના સ્વરૂપો વિચારી આત્મધ્યાને રમત મુનિ થઇ એકમના
- (ર) જગત્ ને દેહ બંનેનો, ચિંતવવો સ્વભાવતો સંવેગ તેમ વૈરાગ્ય, આવે જરૂર આગવો
- □ [10]નિષ્કર્ષઃ- ઉમાસ્વાતિજી મહારાજે આ બેનમુન સૂત્રરચના કરી છે. હિંસાદિ દોષોના નિવારણ માટેની સર્વ ભાવનાઓમાં આ શ્રેષ્ઠત્તમ ભાવના છે. જો મનુષ્ય સતત રીતે જગત્ અને કાયાનો સ્વભાવ કે સ્વરૂપની ચિંતવના કરે તો તેનામાં સંવેગ અને વૈરાગ્યની ઉત્પત્તિ થવાની જ છે તે વાત પ્રતીતી જન્ય છે.

મનુષ્ય સવાર થી સાંજ સુધી જગત્માં ફરતા ફરતા પોતાના આંખ અને કાન ખુલ્લા રાખે તો જગત્નું સ્વરૂપ તેને અનુભવાયા જ કરવાનું છે.આ અનૂભૂતિ માટે જ સૂત્રકાર ફરમાવે છે કે જગત્ના સ્વરૂપ ના ચિંતનથી સંસારના સંવેગ [ઉદ્ધિગ્નતા] જન્મેછેતેવી ભાવના ભાવવી જોઇએ

તદુપરાંત કાયાની સ્વભાવ પણ એવોજ છે કે જો તેના સ્વરૂપની સતત વિચારણા કરવામાં આવે તો વૈરાગ્ય ભાવનીજ ઉત્પત્તિ થાય અને આ રીતે સંસારથી સંવેગ પામેલો અને બાહ્ય અભ્યંતર આસકિત રહિત થઇ વૈરાગ્ય ભાવમાં ડૂબેલો જીવ નિયમા મોક્ષને પામનારો છે માટે વ્રતી જીવોએ વિશેષે વિશેષે આ ભાવના ભાવવી જોઇએ

# अध्याथः ७-सूभः ८ [1] सूत्र હेतुः- सूत्र કार મહર્ષિ આ सूत्र થકી હિંસાના સ્વરૂપને જણાવે છે [2] सूत्रः भूणः-प्रमत्तयोगात् प्राणव्यपरोपणं हिंसा [3] सूत्रः पृथकः-प्रमत्त - योगात् - प्राण - व्यपरोपणं हिंसा [4] सूत्रसारः-प्रभाद ना योगे थतो के प्राष्ट्र वध [-प्राष्ट्रनो वियोग] ते હिंसा छे [5] शब्द झानःप्रमत्त-प्रभाद, असावधानी योग- भन, वयन, કायानो योग प्राण- दशप्राष्ट्र- [५-ઇन्द्रिय, ३-७ण, श्वासोव्य्वास, आयुष्य] व्यपरोपण-वध हिंसा- હिंसा

🗍 [**7]અભિનવટીકાઃ**-અહિંસા આદિ જે પાંચ વ્રતોનું નિરૂપણ કરવામાં આવેલ છે તે વ્રતોને બરાબર સમજવા અને જીવનમાં ઉતારવા માટે તેમના વિરોધી દોષોનું સ્વરૂપ યથા<sup>ઈ</sup> પણે જાણવં જ જોઇએ તેથી એ પાંચ દોષોના નિરૂપણને ક્રમથી જણાવવા અહીં સર્વ પ્રથમ હિં

[6] અનુવૃત્તિઃ- આ સૂત્રમાં કોઇ અનુવૃત્તિ નથી

નામક દોષની વ્યાખ્યા આ સૂત્રમાં સૂત્રકાર મહર્ષિ જણાવે છે. હિંસાની વ્યાખ્યા માટે સૂત્રકાર મહર્ષિ બે અંશો રજૂ કરે છે

- (૧)પ્રમત્તયોગ અર્થાત્ રાગદ્વેષવાળી તેમજ અસાવઘાન પ્રવૃત્તિ
- (૨)પ્રાણ વધ

અહીં પ્રથમ અંશ કારણરૂપ છે અને બીજો અંશ કાર્યરૂપ છે.

સૂત્રનો ફલિતાર્થ એ છે કે ''પ્રમત્તયોગથી થતો પ્રાણવધ'' તે હિંસા છે

- **∜ પ્રમત્તઃ** પ્રમત્તનો સામાન્ય અર્થ પ્રમાદ કરાય છે.
- ☼ પ્રમાદ નો વિસ્તૃત અર્થ [अ.८-सू.१] ''મઘ,ઇન્દ્રિયના સ્પર્શાદિ પાંચે વિષયો, ક્રોધાદિ ચારકષાયો, નિદ્રા અને ચાર પ્રકારે વિકથા એમ પંદર ભેદે પ્રમાદ ને જણાવવામાં આવે લ છે. તે પ્રમાદ એટલે આત્મ વિસ્મરણ અથવા કર્તવ્ય-અકર્તવ્યની સ્મૃત્તિમાટે સાવધાન ન રહેવું તે
- - 🌣 આત્માના પરિણામ પ્રમાદ રૂપે પરિણત થાય છે તે પરિણામ જ પ્રમત્ત કહેવાય છે
  - 💠 योगः- મન,વચન,કાયાની ક્રિયા કે પ્રવૃત્તિ તે યોગ કહેવાય છે
- **%** प्रमत्तयोगः- પ્રમાદ પરિણત વ્યક્તિના મન,વચન,કાયાના વ્યાપારને પ્રમત્ત યોગ કહે છે

प्राण:- प्राणिति जीवति अनेन इनि प्राण:

- 🌣 જેન વડે જીવે તે પ્રાણ-જેના દશભેદ કહ્યા છે
- પાંચ ઇન્દ્રિય- સ્પર્શ,રસ,ઘાણ,ચક્ષુ,શ્રોત્ર પ
- –ત્રણ બળ મનોબળ,વચનબળ,કાયબળ ૩
- –શ્વાસોચ્છ્વાસ-૧ , આયુષ્ય-૧ 💢 🥫

આ દશે દ્રવ્ય પ્રાણ કહ્યા એ સંસારી જીવનું જીવન છે. આ પ્રાણ વિના કોઇ પણ સંસારી જીવ જીવી ન શકે

- 🗫 व्यपरोपणः-व्यपरोपण એટલે वध
- 🌣 વ્યપરોપણ અર્થાત્ વિયોગ

हिंसाः- હિંસાની મૂળ વ્યાખ્યાતો સૂત્રકાર મહર્ષિ પોતેજ આ સૂત્રમાં જણાવે છે કે -પ્રમત્ત યોગ વડે કરીને પ્રાણોનો નાશ કરવો તેહિંસા

♥ મઘ,વિષય,કષાય,નિદ્રા અને વિકથાના મન,વચન,કાયા ના વ્યાપાર વડે કરીને કોઇપણ જીવના દશમાંના એક કે વધુ પ્રાણનો વિયોગ કરવો તે હિંસા છે.

♥ હિંસા કરવી,મારવું, પ્રાણનો અતિપાત અર્થાત્ પ્રાણનો વિયોગ,પ્રાણનો વધ,દેહાન્તરનું સંક્રમણ કરાવવું અથાત્ ભવાન્તર કે ગત્યન્તર પહોચાડી દેવો અને પ્રાણોનું વ્યપરોપણ કરવું આ બધાં શબ્દો હિંસાના પર્યાયવાચી શબ્દો છે અથવા એકાર્યક શબ્દો છે.

#### 🐕 વિશેષ:-

પ્રશ્નઃ- ''કોઇના પ્રાણ લેવા કે કોઇને દુઃખ આપવું એ હિંસા'' હિંસાનો આ અર્થ સૌથી જાણી શકાય તેવો અને બહુ પ્રસિધ્ધ છે છતાં તે અર્થમાં પ્રમત્ત યોગનો અંશ કેમ ઉમેરવામાં આવ્યો?

સમાધાનઃ- જયાં સુધી મનુષ્ય સમાજમાં ઉચ્ચ સંસ્કાર વાળા વિચાર અને વર્તન દાખલ થયાં હોતાં નથી, ત્યાં સુધી તે સમાજ અને બીજાં પ્રાણીઓ વચ્ચે જીવન વ્યવહારમાં ખાસ અંતર હોતું નથી. પશુ-પક્ષીની જેમ તેવા સમાજના મનુષ્ય પણ લાગણીથી દોરાઇને જાણ્યે -અજાણ્યે જીવનની જરૂરિયાત માટે જ કે જરૂરિયાત વિનાજ કોઇના પ્રાણ લે છે. માનવ સમાજની આ પ્રાથમિક હિંસામય દશામાં જયારે એકાદ મહાપુરુષને વિચારણામાં હિંસાના સ્વરૂપ વિશે જાગૃતિ આવે છે ત્યારે તે ચાલુ હિંસાને એટલે કે પ્રાણનાશ નેદોષ રૂપે જણાવે છે.

અર્થાત્ હિંસા એ દોષ છે એવું જણાવીને કોઇના પ્રાણન લેવાનું એટલે કે અહિંસા વ્રતને ઉપદેશે છે આ સમયે એક તરફ હિંસાની પ્રથા કે સંસ્કારો અને બીજી તરફ અહિંસાની નવી ભાવનાનો ઉદય આ બે વચ્ચે અથડામણ થતા વૈચારિક સંઘર્ષોને લીધે કેટલાંક નવા પ્રશ્નો ઉદ્દભવે છે આવા પ્રશ્નો સંક્ષેપમાં આ પ્રમાણે હોઇ શકે છે

- (૧)અહિંસા ના પ્રચારકો પણ જીવન તો ઘારણ કરે જ છે અને જીવન એ કોઇને કોઇ જાતની હિંસા વિના નભી શકે તેવું ન હોવાથી, તેને અંગે તેઓ તરફથી થતી હિંસા એ હિંસા દોષમાં આવી શકે કે નહીં?
- (૨)ભૂલ અને અજ્ઞાન એ માનુષી વૃત્તિમાં તદ્દન નથી જ હોતાં એવું સાબિત ન થઇ શકે ત્યાં સુધી અહિંસાના પક્ષકારોને હાથેપણ અજાણતા કે ભૂલથી કોઇનો પ્રાણનાશ થઇ જવાનો સંભવ છે તો એવો પ્રાણનાશ હિંસા દોષમાં આવે કે નહીં?
- (૩)કેટલીક વખત અહિંસક વૃત્તિવાળા કોઇને બચાવવા કે તેને સુખ સગવડ પહોંચાડવા પ્રયત્ન કરે છે અને પરિણામ કયારેક તેથી ઉલટું આવે છે એટલે કે સામાના પ્રાણ જાય છે જેમ કે ડોકટરની પુરી કાળજી છતાં દર્દી કયારેક મૃત્યુ પામે છે તેવી સ્થિતિમાં એ પ્રાણનાશ હિંસા દોષમાં આવે કે નહીં?

આવા પ્રશ્નો જયારે ઉદ્દભવે ત્યારે તેના સમાધાન માટે હિંસા-અહિંસાના સ્વરૂપ વિષયક ઉંડી વિચારણા કરવી પડે છે અને તેમ કરતાં તેનો અર્થનો પણ વિસ્તાર થાય છે

સ્થૂળ અર્થ હિંસા-અહિંસાનું મૂલ્યાંકન કંઇક આવું થતુ કે–

🌣 **હિંસા-સ્થૂળ અર્થઃ**-કોઇના પ્રાણ લેવા કે તે માટે દુઃખ આપવું તે હિંસા

★ અહિંસા-સ્થૂળ અર્ઘ:-કોઇના પ્રાણ નલેવા કે તે માટે કોઇને તકલીફ ન આપવી તે અહિંસા પણ આ બંને અર્થો અપર્યાપ્ત છે. અહિંસાની વિચારણા કરનારા એ ઝીણવટમાં ઉતરી નક્કી કર્યુ કે માત્ર કોઇના પ્રાણ ન લેવા અથવા માત્ર કોઇને દુઃખ દેવું એ હિંસા દોષજ છે એમ કહી શકાય નહીં

પરંતુ **પ્રાણવધ કે દુઃખ દેવા ઉપરાંત** તેની પાછળ તેમ કરનારની શી ભાવના છે તે તપાસીને તેવી હિંસાના દોષ પણાનો કે અદોષ પણાનો નિર્ણય થઇ શકે છે.

**તે ભાવના એટલે** રાગદ્વેષની વિવિધ ઉર્મિઓ અગર બીન કાળજી પશું,જેને શાસ્ત્રીય ભાષામાં પ્રમાદ કહેવામાં આવે છે. આવી અશુભ ભાવના થકી જે પ્રાણનાશ થયો હોય કે દુઃખ દેવાયું હોય તે જ હિંસા અને તે હિંસા જ દોષરૂપ કહી છે અને એવી ભાવના વિના થયેલાં પ્રાણનાશ કે દુ:ખ પ્રદાન એ દેખીતી રીતે હિંસા કહેવાવા છતાં દોષની કોટીમાં આવી શકે નહીં

આ રીતે હિંસક સમાજમાં અહિંસાના સંસ્કારનો ફેલાવો થતાં અને તેને લીધે વિચાર વિકાસ થતાં દોષરૂપ હિંસામાટે માત્ર પ્રાણનાશ એટલોજ અર્થ પર્યાપ્ત ન ગણતાં તેમાં પ્રમત યોગ એ મહત્વનો અંશ ઉમેરાયો

પ્રશ્ન-૨ હિંસાની આ વ્યાખ્યા ઉપર થી પુનઃ પ્રશ્ન થાય છે કે

- (૧)જો પ્રમત્ત વિનાજ માત્ર પ્રાણવધ થાય તો તે હિંસા કહેવાય કે નહી?
- (૨)પ્રાણવધ ન થવા છતાં પ્રમત્ત હોય તોતે પણ હિંસાગણાય કે નહીં?
- (૩)જો એ બંને સ્વરૂપે હિંસા ગણાય તો તે હિંસા પ્રમત્ત યોગ જનિત પ્રાણવધરૂપ હિંસાની કોટિનીજ ગણાય કે તેથી જૂદા પ્રકારની?

#### સમાધાન:-

- –માત્ર પ્રાણવધ સ્થૂલ હોઇ દ્રશ્ય હિંસા તો છે જ
- –માત્ર પ્રમત્તયોગ એ સૂક્ષ્મ હોવાથી અદ્રશ્ય હિંસા પણ છે જ
- આ બંને હિંસા મધ્યે દ્રશ્ય અને અદ્રશ્ય પણાના તફાવત ઉપરાંત બીજો એક મહત્વનો જાણવા યોગ્ય તફાવત છે અને તેના જ ઉપર હિંસાના દોષપણા અને અદોષપણાનો આધાર છે
- —પ્રાણનાશ એ દેખીતી રીતે હિંસા હોવા છતાં તે દોષજ છે એવું એકાન્તે ન કહેવાય કારણ કે તેનું દોષપણું સ્વાધીન નથી હિંસામાં દોષપણું એ હિંસા કરનાર અથવા જેના વડે હિંસા થઇ ગઇ છે તેની ભાવના ઉપર અવલંબેલું છે તેથી પરાધીન છે.
- -જો તે ભાવના જ ખરાબ હોય તો તેમાંથી થયેલો પ્રાણવધ તે દોષરૂપ છે અને ભાવના તેવીન હોય તો તેમાંથી થયેલો પ્રાણવધ દોષરૂપ નથી
- —શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં આવી દોષરૂપ હિંસાને દ્રવ્યહિંસા કે વ્યવહારિક હિંસા કહેવામાં આવે છે
  - **–દ્રવ્યહિસા** અથવા વ્યવહારિક હિંસા નો અર્થ એટલો જ છે કે તેનું દોષપણું અબાધિત નથી
- તેથી ઉલટું **પ્રમત્ત યોગરૂપ** જે સૂક્ષ્મ ભાવના તે જાતેજ દોષરૂપ હોવાથી તેનું દોષપણું સ્વાધીન છે અર્થાત્ તેના દોષપણા નો આધાર સ્થૂલ પ્રાણનાશ કે બીજી કોઇ બાહ્ય વસ્તુ ઉપર અવલંબિત નથી.
- —સ્થૂલ પ્રાણનાશ ન પણ થયો હોય, કોઇને દુઃખ ન દેવાયુ હોય, ઉલટું પ્રાણનાશ કરવા જતા કે દુઃખ દેવા જતાં સામે ની વ્યકિતનું જીવન લંબાયુ હોય અગર તો સામા ને સુખ પહોચ્યું હોય છતા પણ તેની પાછળની ભાવના અશુભ હોય તો તે એકાન્ત દોષજ ગણાશે
  - —આવી ભાવનાને શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં ભાવહિંસા અથવા નિશ્ચયહિંસા કહેવામાં આવે છે
- -ભાવહિંસા અથવા નિશ્ચયહિંસાનો અર્થ એટલોજ છે કે તેનું દોષપણું સ્વાધીન હોવાથી ત્રણે કાળમાં અબાધિત રહે છે
- —માત્ર પ્રમત્તયોગ કે માત્ર પ્રાણવધ એ બંને છૂટા છૂટા હિંસા કહેવામાં છતાં તેમના દોષપણાનું તારતમ્ય ઉપર પ્રમાણે જાણી લીધાં પછી એ બંને પ્રકારની હિંસા ઓ''પ્રમત્તયોગ જનિત પ્રાણવધરૂપ હિંસાની કોટિની જ છે કે તેથી જૂદા પ્રકારની'' એ પ્રશ્નનો ઉત્તર સ્પષ્ટ થઇ જાય છે

-ભલે સ્થૂલ આંખે ન જાણીશકે છતાં તાત્વિક રીતે માત્ર પ્રમત્તયોગ એ પ્રમત્તયોગ જનિત પ્રાણનાશ ની કોટિનીજ હિંસા છે અને માત્ર પ્રાણનાશ એ, કોટિમાં આવે તેવી હિંસા નથી.

જે પ્રશ્ન-૩ જો પ્રમત્ત યોગ એજ હિંસાના દોષપણાનું મૂળ બીજ હોયતો, હિંસાની વ્યાખ્યામાં એટલું જ કહેવું બસ છે કે પ્રમત્તયોગ એ હિંસા અને જો આ દલીલ સાચી હોયતો એ પ્રશ્ન સ્વાભાવિક રીતે જ થાય છે કે હિંસાની વ્યાખ્યામાં પ્રાણનાશ ને સ્થાન આપવાનું કારણ શું?

સમાધાનઃ- તાત્વિક રીતેતો પ્રમત્તયોગ ને જ હિંસા કહેલી છે, છતાં સમુદાયમાં તેનો ત્યાગ એકાએક અને મોટે ભાગે શ્રકય નથી તેથી ઉલટું માત્ર પ્રાણવધ એ સ્થૂળ અથવા સ્વરૂપ હિંસા છે છતાં તેનો ત્યાગ સામુદાયિક જીવનની સ્વસ્થતા માટે ઇષ્ટ છે, તેમજ પ્રમાણમાં મોટે ભાગે શકય પણ છે.

કદાચ પ્રમત્તયોગ અર્થાત્ ભાવ કે નિશ્ચય હિંસાન છુટયા હોય તો પણ સ્થૂલ પ્રાણનાશ વૃત્તિ ઓછી થઇ જાય ત્યારે પણ સામુદાયિક જીવનમાં સુખશાંતિ વર્તતી જોવા મળે છે

અહિંસાના વિકાસ ક્રમ પ્રમાણે પણ સ્થૂળ હિંસાનો અર્થાત્ દ્રવ્યહિંસાનો ત્યાગ થયા પછી ઘીમે ઘીમે પ્રમત્તયોગ અર્થાત્ ભાવ હિંસાનો ત્યાગ સમુદાયમાં સંભવિત બને છે

આ રીતે નિશ્ચય દ્રષ્ટિએ પ્રમત્તયોગ રૂપ-ભાવહિંસાનો જ ત્યાગ ઇષ્ટ હોવા છતાં સામુદાયિક જીવન વ્યવસ્થાની દ્રષ્ટિએ હિંસાને સ્થાન આપી તેના ત્યાગને અહિંસાની કોટીમાં મૂકવામાં આવેલ છે.

જ પ્રશ્ન-૪ સૂત્રમાં પ્રાણના વિયોગને હિંસા કહેલી છે પણ આ પ્રાણો આત્માથી જૂદાં છે પ્રાણો ના વિયોગથી આત્માનો વિનાશ થતો નથી. તો પછી પ્રાણોના વિયોગને દોષ-પાપ કે અધર્મરૂપ શામાટે ગણેલ છે?

સમાધાનઃ-પ્રાણના વિયોગથી આત્માનો નાશ થતો નથી પણ દુઃખ અવશ્ય થાય છે અને દુઃખ ની અનુભૂતિને કારણે જ પ્રાણ વિયોગને અધર્મ-પાપ કે દોષરૂપ ગણેલ છે.

આ રીતે પ્રાણવિયોગ ઉપરાંત અન્યને કોઇપણ રીતે દુઃખ આપવું એ પણ અધર્મ કે હિંસા છે

📌 દ્રવ્ય કે ભાવ હિંસાનું સ્વરૂપઃ-

આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણો એ ભાવ પ્રાણ છે વિષય-કષાય આદિ પ્રમાદને કારણે આત્માનાં ગુણોનો ઘાત થાય છે આ ઘાત પણ હિંસા જ છે આત્માના ગુણોનો ઘાત એ ભાવ હિંસા છે

આત્માના ગુણોના ઘાતરૂપ ભાવ હિંસાની અપેક્ષાએ દ્રવ્ય પ્રાણોના ઘાત એ દ્રવ્ય હિંસા છે આ દ્રવ્ય અને ભાવ એ બંને હિંસામાં ભાવ હિંસાની મુખ્યતા છે છતાં વ્યવહારમાં હિંસાના સ્વરૂપને ૨જૂ કરતી વખતે તથા અહિંસાના વ્રત સ્વરૂપનો સ્વીકાર કરતી વેળાએ તો દ્રવ્ય પ્રાણનાશ રૂપ હિંસાની જ વિચારણા કરવામાં આવે છે તે લક્ષમાં રાખવું

- 🐕 દવ્ય -ભાવ હિંસા સ્વ અને પર ભેદે
- 🌣 પોતાના આત્માના ગુણોનો ઘાત એ સ્વ-ભાવ-હિંસા છે
- 🌣 બીજાના આત્માના ગુણોની ઘાતમાં નિમિત્ત બનવું એ **પર ભાવ હિંસા** છે.
- ☼ ઝેર કે અન્ય દ્રવ્યથી પોતાના પ્રાણોનોવિયોગ કરવો એ સ્વ દ્રવ્ય હિંસા છે
- ♥ બીજાના દ્રવ્ય પ્રાણોનો વિયોગ કરાવવો તે **પર-દ્રવ્ય હિંસા** છે

## 🗫 પર-દૂવ્ય હિંસાના ત્રણ ભેદો :-

બીજાના દ્રવ્યપ્રાણના વિયોગ-રૂપ હિંસાને ત્રણ પ્રકારના ભેદોથી વિચારી શકાય છે (૧)દ્રવ્ય હિંસા (૨)ભાવ હિંસા (૩)દ્રવ્ય ભાવ હિંસા

**દ્રવ્ય હિંસાઃ- બીજા જીવના** કેવળ પ્રાણ વ્યપરોપણ કે પ્રાણવધ એ શાસ્ત્રીય રીતે દ્રવ્ય હિંસા જ કહેવાય છે

ભાવ હિંસાઃ- કેવળ પ્રમત્ત યોગ કે અસાવધાનીને શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં ભાવ હિંસા કહેલી છે

**દ્રવ્ય ભાવ હિંસાઃ**- પ્રમત્ત યોગ અને પ્રાણ વિયોગ બંને <mark>નું</mark> જયાં સહઅસ્તિત્વ હોય તેને દ્રવ્ય ભાવ હિંસા કહેવામાં આવે છે

– આ રીતે પ્રમાદના યોગે પ્રાણ વિયોગ થાય છે તે દ્રવ્ય અને ભાવ એમ ઉભય હિંસા. છે .જયાં પ્રમાદ નથી છતાં પ્રાણ વિયોગ થઇ જાય છે ત્યાં કેવળ દ્રવ્ય હિંસા છે જયાં પ્રાણ વિયોગ નથી પણ પ્રમાદ છે ત્યાં કેવળ ભાવ હિંસા છે.

#### 💠 ઉકત ત્રણે પ્રકારની હિંસા કઇ રીતે?

- -૧ જયારે કોઇ જીવ પ્રાણ લેવા પ્રયત્ન કરે પણ નિષ્ફળ જાય ત્યારે ફકત ભાવ હિંસા જેમ કે હરણને મારવા બાણછોડે પણ હરણ બચી જાય અહીં દ્રવ્ય પ્રાણોનો વિયોગ નથી માટે ફકત ભાવ હિંસા છે
- -૨ અપ્રમત્ત એવા ત્યાગી મુનિઓ જીવરક્ષા અને જપણાના ભાવ સાથે જીવતા હોવા છતાં કદાચિત જે હિંસા થાય તે દ્રવ્ય હિંસા છે.
- -૩ જે ગૃહસ્થ આદિને જયણાના પરિણામ પણ નથી અને સંસાર કાર્યમાં આરંભ-સમારંભ થકી કરે છે. હિંસા તેમને દૃવ્ય અને ભાવ બંને પ્રકારે હિંસા સંભવે છે

# 🔲 [8]સંદર્ભઃ-

#### 🌣 આગમ સંદર્ભઃ-

- (१)तत्य णं जं ते पमत्त संजया ते असुहं जोगं पडुच्चआयारम्भा परारम्भा जाव णो अणारम्भा 📌 मगः श.१,उ.१,स्. १६-२
- (२)आरंभ संरंभ समारंभ....आरंभ એટલે ઉપદ્રવ, समारंभ એટલે પરિતાપ આપવો, संरंभ એટલે હિંસાનો સંકલ્પ જુઓ **ॐ स्था-स्था. ७-सू.५७१-अभयदेवसूरि कृत** वृत्ति...आगमोदय समिति- प्रत पृ ४०४

સૂત્ર**પાઠ સંબંધઃ**- પ્રમત્ત સંયત ગુજ઼ઠાજ઼ા વાળા મુનિ પજ઼ પ્રમાદ યોગથી હિંસામાં પડી શકે તો પછી સામાન્ય માનવીનું ગજું શુ. ?

#### 🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

प्रभादभाटे -मिथ्यादर्शनाऽविरितप्रमादकषायः सूत्र. ८:१ योगभाटे -कायवाङमन:कर्मयोगः सूत्र. ६:१

🌣 અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧)પ્રમાદ - નવતત્વ ગાથા-૭ મૂળ તથા વિવેચન

|             | **                                                                                                                                                                |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (૨)         | પ્રાણ-ઇરિયાવહી સૂત્ર પ્રબોધટીકા ભા.૧                                                                                                                              |
| (s)         | હિંસા - સંસાર દાવાનલ સ્તુતિ-પ્રબોઘટીકા ભા.૧                                                                                                                       |
| (8)         | હિંસા - વંદિતુ સૂત્ર ગાથા -૯ इत्थप्पमाय पसंगेणं-પ્રબોધટીકા ભા. ર                                                                                                  |
| (૫)ા        | હેંસા - અઢાર પાપ સ્થાનક સૂત્ર- પ્રબોઘટીકા-૨                                                                                                                       |
|             | [9]પદ્યઃ-                                                                                                                                                         |
| (           | ૧) પાંચ પ્રમાદે વશ પડીને જીવ પ્રાણ વિયોગ તે                                                                                                                       |
|             | હિંસા તણું લક્ષણ કહ્યું તત્વાર્થ સૂત્ર સમજીએ                                                                                                                      |
| (           | ર) હિંસા પ્રાણવધે થતી પણ તહીં મુખ્ય પ્રમાદે ખરી                                                                                                                   |
|             | કિંવા દ્રવ્યજ ભાવ નિશ્ચય અને વહેવાર એ બે ગણી                                                                                                                      |
|             | ભાવો દુષ્ટ થતાં જ એ બની જશે હિંસા ખરે નિશ્ચયે                                                                                                                     |
|             | સદ્ભાવે વધ થાય તો પણ કદી થાયે અહિંસા ખરે                                                                                                                          |
|             | [10]નિષ્કર્ષઃ- આ સૂત્રમાં સૂત્રકારે હિંસાના સ્વરૂપનું નિરૂપણ કરેલ છે વ્રતી                                                                                        |
|             | મહત્વનો કોઇ નિષ્કર્ષ હોય તો એ છે કે દ્રવ્ય હિંસાતો તજવી જ જાઇએ પણ                                                                                                 |
|             | ાસના માર્ગમાં આગળ વધતા વ્રતી જીવો માટે તેથી પણ મહત્વનું પગલું ભાવ હિંસા                                                                                           |
| ને તજવાનું  |                                                                                                                                                                   |
|             | જયાં સુધી પ્રમાદી રહે છે ત્યાં સુધીતો મન-વચન-કે કાયાનો યોગ જોડાઇ જતાં                                                                                             |
|             | સતત ચાલું રહેવા સાથે દ્રવ્ય હિંસા પણ થવાનો પૂર્ણ સંભવ વર્તે જ છે. સમગ્ર વિશ્વ<br>૧ વિસ્તરના ફેર પુરિસા હતે છે જાણે રહે જે ત્યાર કરો છે. તર્વા કરાયા મોરા ફેર્ડિયા |
|             | ી વિરમવાને અહિંસા કહે છે જયારે મોક્ષૈકલક્ષી એવું જૈન દર્શન પ્રમત્ત યોગને હિંસા<br>ય હિંસાતો ગૌણ છે માટે અપ્રમત્તતા કેળવવી એ જ શ્રેયનો માર્ગ છે                    |
| 36 B. K     | વ હિસાતા ગાલ છે નાટ અત્રનત્તા કળવવા અ જ શ્રવના માગ છ                                                                                                              |
|             |                                                                                                                                                                   |
|             | અધ્યાયઃ७-સૂત્રઃ૯)                                                                                                                                                 |
|             | [1]સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્રની રચનાનો હેતુ (અસત્ય)અનૃતના સ્વરૂપને જણાવવાનો છે                                                                                           |
|             | [2]सूत्रःभूणः-असदभिधानमनृतम्                                                                                                                                      |
|             | [3]सूत्रःपृथक्षः-असद् अभिधानम् अनृतम्                                                                                                                             |
|             | [4]સૂત્રસારઃ- [પ્રમાદથી] અસત્ [-અયથાર્થ] કહેવું તે અનૃત [-અર્થાત્ અસત્ય છે ]                                                                                      |
|             | [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-                                                                                                                                                    |
| अस          | ત્-અયર્થાર્થ <b>અમિથાનમ્</b> - કહેવું ,બોલવું                                                                                                                     |
| अनृ         | તૈ- અનૃત, અસત્ય જૂઠ                                                                                                                                               |
|             | [6]अनुवृत्तिः- प्रमत्तयोगात्सूत्र ७:८                                                                                                                             |
|             | [7]અભિનવટીકાઃ-અહીં સૂત્રકાર અસત્ય દોષના સ્વરૂપ ને પ્રગટ કરે છે. જો કે                                                                                             |
| સૂત્રમાં તો | અસત્ કથનને જ અસત્ય કહેવામાં આવેલ છે પણ તેનો ભાવ વિશાળ હોવાથી                                                                                                      |
| અસત્ ચિંત   | ન અને અસત્ આચરણ એવી મન અને કાયા બંનેની અસત્ પ્રવૃત્તિ નો પણ અહીં                                                                                                  |
|             |                                                                                                                                                                   |

સમાવેશ થાય છે.

પ્રમત્ત યોગ શબ્દથી અનુવૃત્તિ અહીં પણ લેવાની છે અર્થાત્ પ્રમાદથી મન-વચન-કાયાના યોગે અયથાર્થ કહેવું તે અસત્ય છે

- **♦ असत्**: न सत् इति असत्
- 🌣 सत् શબ્દ લોકમાં પ્રશંસા અર્થમાં પ્રસિધ્ધ છે
- 🌣 ' े सत् नथी ते असत् અપ્रशस्त अर्थ पण थाय छे.
- 🌣 જે પદાર્થ વિદ્યમાન નથી તેનું કથન કરવું તે અસત્ કથન છે
- प्रत् शબ्दनी ઉभारवातिळ इत् सूत्र व्याप्या पूर्वे डहेवार्छ छे ते मुक्क अ.५-सू. २९
   उत्पाद्व्ययध्रीव्यमुकतं सत् तदनुसार ઉत्पाद-व्यय-ध्रीव्य क्षक्षः युक्त छे ते क सत् छे

આ सत् ના ભાવનો પ્રતિષેધ તે असत्

🗘 सत् नो અર્થ विद्यमान पण છે तेथी असत् એટલે અવિદ્યમાન

अभिधान:-अभिधानं इति वाग्योगविषय:

અભિધાન એ વચનયોગ નો વિષય છે. અભિધાન એટલે બોલવું, કહેવું

- -કાયા વડે, હાથ, આંખ,હોઠ,પગ વગેરે શરીર-અવયવો ની ક્રિયા થકી જૂઠ વડે છેતરવા તે પણ અસત્ અભિધાન
  - -**વચન વડે** અસત્ બોલવું તે અસત્ અભિધાન
  - -મન વડે અસત્ આલોચના કરવી તે અસત્ અભિધાન
  - 🗫 अनृत्:-न ऋतम् अनृतम्
  - 🗕 ऋत એટલે સત્ય-અનૃત એટલે અસત્ય
  - 💠 असत्य शબ्द બे અर्थमां :-
- (૧)અસ્તિત્વ ઘરાવતી વસ્તુનો તદ્દન નિષેધ કરવો અગર તો તદ્દન નિષેધ ન કરવા છતાં તે હોય તે કરતા જૂદા રૂપમાં કહેવી તે અસત્ય
- (૨)ગર્હિત અસત્ અર્થાત્ જે સત્ય હોવા છતાં પરને પીડા કરે તેવા દુર્ભાવવાળું હોય તે અસત્ય **પહેલા અર્થને સ્પષ્ટ કરવા** એક દ્રષ્ટાન્ત લઇએ '' પોતાની પાસે મૂડી કે રોકડ રકમ પડી હોય છતાં જયારે લેણદાર માંગવા આવે ત્યારે '' ત્યારે મારી પાસે કાંઇ છેજ નહીં'' એવું જે કથન કરવું તે

અથવા તો પાસે મૂડી કે રોકડ છે તેની કબુલાત કરવા છતાં પણ લેણદાર વ્યક્તિ લેવામાં સફળ ન થાય તે રીતે કથન કરવું તે

બીજા અર્થને સ્પષ્ટ કરવા એક દ્રષ્ટાન્તઃ- કોઇ અભણ કે અણ સમજુ ને હલકો પાડવા ખાતર તેને દુઃખ થાય તેવી રીતે સાચું કથન હોવા છતાં જયારે તેને અભણ કે અણસમજું કહીને બોલાવો તો તે ગર્હિત અસત્ય છે

🗫 स्वोपन्न ભाष्यनुसार असत् नो अर्थः-

असदिति सद्भाव प्रतिषेधोऽर्थान्तरं गर्हा च । तत्र सद्भावप्रतिषेधो नाम सद्भृतिनह्नवोऽभृतोद्भावनं च ।

#### (૧)સદ્દભુત પ્રતિષેધઃ-

🌣 વસ્તુના સ્વરૂપનો અપલાપ કરવો તેને સદ્ભાવ પ્રતિષેધ કહે છે

(क)ભૂત નિહ્નવ:- ભૂત એટલે બનેલ નિહ્નવ એટલે છૂપાવવું – બની ગયેલ વસ્તુ સ્થિતિ નો અપલાપ કરવો તે કે સદ્દભુત પદાર્થોનો નિષેધ કરવો તે ભૂત નિહ્નવ રૂપ અસત્ય છે જેમ કે આત્મા કોઇ સ્વતંત્ર પદાર્થ નથી અથવા પરલોક જેવું કંઇ નથી વગેરે ભૂત નિહ્નવ કહેવાય છે, કેમ કે આત્મા અને પરલોક એ વાસ્તવિક સિઘ્ધપદાર્થ છે, યુક્તિ યુકત, છે, અનુભવગમ્ય છે તેથી તેનો નિષેધ કરવો એ સદ્દભુત પદાર્થના અપલાપ રૂપ મિથ્યા વચન છે

(ख)અભૂતોદ્ભાવનઃ- અભૂત એટલે નહીં બનેલું.

- ઉદ્ભાવન એટલે ઉત્પન્ન કરવું.

અસદ્ભુત પદાર્થના નિરૂપણને અભુતોદ્ભાવન કહે છે જેમ કે:-

श्यामाक तण्डुलमात्रोऽयमात्मा-आ આત્મા ચોખા જેટલો નાનો છે અથવા અંગુઠાના પર્વ જેવડો આત્મા છે તેમ કહેવું અથવા આત્માને અમુક વર્ષીનો દેખાડવો, આત્માને નિષ્ક્રીય કહેવો વગેરે બધાં વચનો अभूतोद्भावन નામક અસત્ય વચન છે કેમ કે આ વચનો દ્વારા આત્માનું જે વાસ્તવિક સ્વરૂપ નથી તેનો ઉલ્લેખ કરાયો છે

(૨)અર્થાન્તરઃ- એટલે ફેરફાર

यो गां ब्रवीत्यखं - अखंच गौरिति ।

જેમ કે ગાયને ઘોડો કહેવો અને ઘોડોને ગાય કહેવી તે અથવા કોઇને રૂા.૫૦૦ આપેલા હોય તો પણ મે ૧,૫૦૦ આપેલા છે તેવું કથન કરવું અથવા નકલી વસ્તુને અસલી વસ્તુ કહેવી અને અસલી વસ્તુને નકલી વસ્તુ કહેવી તે

આ રીતે ફેરફાર સાથે કહેવું તેને અર્થાન્તર અસત્ય કહે છે

(૩)નિન્દા . નિન્દા વચન આદિ

🌣 गर्हा इति हिंसापारुष्यपैशुन्यादि युकतं वच: सत्यमपि गर्हितमनृतमेव भवति ।

🌣 સત્ય બોલવા છતાં હિંસા કઠોરતા વગેરેથી યુકત વચન બોલવું.

❖ જેટલા પણ નિન્દા વચન છે તે સર્વેને અસત્ય વચન સમજવા. જેમ કે-મરીજા, આને મારી નાખવો છે, નાલાયક છે, આવા-આવા વચનો અથવા કોઇને આંખ ન હોય ને બાડો કહેવો, પગન હોયને ''એય લંગડા'' એમ કહેવું. આ બધાં વચન સત્ય હોવા છતાં કે અસત્ય ન હોવા છતાં નિન્દા વચનો હોવાથી તે અસત્ય જ ગણાય છે

આ ઉપરાંત મર્મભેદી અપશબ્દ બોલવા, કઠોર વચનો કહેવા, ગાળ દેવી, રૂક્ષ શબ્દો કહેવા, ચાડી-ચુગલીકરવી, નિંદા કરવી વગેરે સર્વે ગર્હિત વચન હોવાથી સત્ય છતાં અસત્ય જ કહેવાય છે

❖ વિશેષઃ- જે વચન હિંસાનું કારણ બને તે સત્ય હોય તો પણ અસત્ય પાંચ વ્રતોમાં મુખ્ય વ્રત અહિંસા છે બીજા તેના રક્ષણ માટે છે એટલે અહિંસાદિ વ્રતોનં બાહ્ય દ્રષ્ટિએ પાલન થવા છતાં જો તેનાથી અહિંસા વ્રતનું પાલન ન થતું હોય તો તે વ્રત વાસ્તવિક રીતે વ્રત ગણાતા નથી તેથી બાહ્ય દ્રષ્ટિએ સત્ય વચન હોય તો પણ જો તેના વડે હિંસા થાય તો તે વચન અસત્ય છે. જેમ કે સાધુએ રસ્તામાં હરણ જતું જોયું, શિકારી સામે મળે અને સાધુ ભગવંતને પૂછે કે હરણ કઇ દિશામાં ગયું છે? સાધુ હરણના જવાની સાચી દિશા બતાવે ત્યારે અહીં બાહ્ય દ્રષ્ટિએ એ વચન સત્ય છે છતાં તે વચનથી શિકારી તે દિશામાં જશે. જઇનેહરણનેમારશે .પરિણમે હિંસા થવાનીજ છે આરીતે તેના પરિણામ માં હિંસા જોડાયેલી હોવાથી વચન સત્ય હોવા છતાં અસત્ય છે.

**\*** प्रमत्तयोगात्:-આ શબ્દથી અત્રે અનુવૃત્તિ લીધેલી છે. તેનું કારણ એ છે કે હિંસાની જેમ મૃષામાં પણ પ્રમત્તયોગની મહત્તા સ્વીકારેલી છે. વંદિતા સૂત્રની ગાથા-૧૧ માં बीए अणुव्वयम्मी...इत्य पमायणसंगेणं-એમ કહીને પ્રમાદવશાત્ શબ્દ બીજા વ્રતમાં પણ જોડી દીધેલ છે તેમ અહીં પણ પ્રમાદવશાત્ મૃષા કથન સમજી લેવું

|  | 8 | સંદર્ભઃ- |
|--|---|----------|
|--|---|----------|

🌣 आश्म संदर्भः-अलियं...असच्चं संघत्तणं...असत्भाव...अलियं

# 🗫 प्रश्नः आसवद्वार २-सू. ६

- 🌣 तत्वार्थ संदर्भः-पूर्व सूत्र ८ भुष्ठभ उत्पादव्ययधौव्ययुक्तं सत् अ.५-सू.२९
- 🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-
- भृषा-असत्य-वंदितु सूत्र-शाथा-११ इत्यपमायणसंगेणं प्रजीधटीडा-२
- –મૃષા-અઢાર પાપ સ્થાનક સૂત્ર-પ્રબોઘટીકા-૨
- –મુષા વચન કરે મિભંતે સૂત્ર -પ્રબોઘટીકા-૧
- 🗍 [9]પઘઃ-

-ઃસૂત્ર ૯ તથા ૧૦ નું સંયુકત પદ્યઃ-

- (૧) અસત્ય વચન બોલવાને દોષ અનૃત છે બીજો નહીં દીધેલ વસ્તુ લેવી ચોરી દોષ કહ્યો ત્રીજો
- (૨) સૂત્ર ૯ તથા ૧૦ નું સંયુકત પદાઃ-દુર્ભાવવાળું કથવું થતું તે અસ્ત્ય સદ્ભાવિ સત્ય અણદીધુ ગ્રહ્યે જ ચૌર્ય
- □ [10]નિષ્કર્ષઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિ આ સૂત્ર થકી અસત્યનામક બીજા દોષોનું નિરૂપણ કરે છે .વ્રતી જીવાત્માઓ એ પોતાની વ્રતની દ્રઢ સમજ અથવા સુસ્પષ્ટતા માટે આ વ્રતમાં કેટલીક વસ્તુ સમજવી આવશ્યક છે જેમ કે આ વ્રતના દેશથી કે સર્વથી યથાયોગ્ય પાલન કરવાને માટેઃ-
  - (૧)પ્રમત્ત (મન-વચન-કાયના) યોગનો ત્યાગ કરવો જોઇએ.
  - (૨)મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિમાં એકરૂપતા લાવવી જોઇએ
  - (૩)સત્ય હોવા છતાં દુર્ભાવ થી અપ્રિય ન ચિંતવવું કે ન બોલવું કે નકરવું જોઇએ.

(૪)અર્થાત્ હિતકારી-મિષ્ટ-પ્રિયલાગે તેવા-યથાયોગ્ય સત્ય વચનનું પ્રકાશન કરવું જોઇએ સૂત્રનો અંતિમ નિષ્કર્ષતો એ જ છે કે આ વ્રત-દોષને યોગ્ય રીતી સમજી -સ્વીકારી તેન ત્યાગ થકી તે વ્રતનું સર્વથા પાલન કરવા દ્વારા અંતે તે સર્વવિરતિ મોક્ષને અપાવનારી થાઓ

|             | અધ્યાયઃ७-સૂત્રઃ૧૦                                                                 |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
|             | [1] સૂત્ર હેતુઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિ ત્રીજા વ્રતની ભૂમિકાને સ્પષ્ટ કરવા હવે ચોરી -    |
| સ્તેય ના સ્ | વરૂપને જણાવે છે.                                                                  |
|             | [2] सूत्रःभूणः- अदत्तादानंस्तेयम्                                                 |
|             | [3] सूत्र पृथक्:-अदत्त - आदानं स्तेयम्                                            |
|             | [4] સૂત્રસારઃ-અણદીઘેલું ગ્રહણ કરવુંતે ચોરી, અર્થાત્ પ્રમાદ થી અન્યની નહી          |
| આવેલી વ     | સ્તુ ગ્રહણ કરવી તે ચોરી-સ્તેય છે.]                                                |
|             | [5] શબ્દ જ્ઞાનઃ-                                                                  |
|             | <b>अदत्त-</b> નહીં દીધેલું                                                        |
|             | स्तेय-ચોરી                                                                        |
|             | [6] અનુવૃत्तिः- प्रमत्तयोगात्- सूત्र-૭:૮                                          |
|             | [7] અભિનવ ટીકાઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિ આ સૂત્ર થકી ચોરીના સ્વરૂપને સ્પષ્ટ કરે           |
| છે. જો કે પ | ાક્ષિક સૂત્ર-વૃત્તિમાં તો આ સ્વરૂપ ઘણાં વિસ્તારથી કહેવાયું છે. પણ અહીં તેનો મુખ્ય |

જે વસ્તુ ઉપર કોઇ બીજાની માલિકી હોય ,તે વસ્તુ ભલે તણખલા જેવી તદ્દન બિનકીંમતી હોય છતાં તેના માલિકની પરવાનગી સિવાય ચૌર્ય બુધ્ધિથી લેવી તે સ્તેય કહેવાય છે.

❖ अदत्त:- न दत्त इति अदत्त

અને મધ્યવર્તી સર વ્યક્ત કરવામાં આવેલ છે.

🌣 નહીં દીધેલ,અણ દીધેલ તે અદત્ત.

ॐ દેવાય તે દત્ત પોતાની માનીને ત્રહણ કરાયેલી ચેતન-અચેતન વસ્તુને દેવેન્દ્ર-રાજા-ગૃહપતિ-શય્યાતર કે સાધર્મિક એ પાંચમાના કોઇપણ એક દ્વારા જો દેવામાં-આપવામાં આવી હોય તો તે दत्त કહેવાય છે. અને તેનેજ [पिरगृहीतमेव] ત્રહણ કરી શકાય છે. જો તે દેવેન્દ્રાદિ પાંચ માંના કોઇ થકી અપાયેલ ન હોય તો તે અદત્ત કહેવાય છે.

દેવેન્દ્રાદિ પાંચ માના કોઇ એ આપેલી હોવા છતાં જો ભગવાને આગમમાં
[શાસ્ત્રમાં] અનુજ્ઞા આપી ન હોય તો પણ તે અદત્ત જ કહેવાય છે. જેમકે અનેષણીય
શય્યા,આહાર,ઉપધિ વગેરે.

અહીં સૂત્રમાં ન લખેલ હોવા છતાં शास्त्रेण अदत्तस्य आदानं स्तेयम् એ પ્રમાણે જ સમજી લેવું.

🗫 ચાર ભેદે અદત્તઃ-

सामिजीवादत्तं तित्थयरऽदत्तं तहेव य गुरुहिं

#### एवमदत्तं चउहा पण्णता वीयराएहिं

- **૧.સ્વામી અદત્તઃ-** જે વસ્તુનો જે માલિક હોય તે વસ્તુનો તે સ્વામી કહેવાય છે. વસ્તુના માલિકની રજા વિના જો વસ્તુ લે તો સ્વામી અદત્ત નામનો દોષ લાગે છે.એટલે સામાન્ય તણખલા જેવી વસ્તુ પણ ગ્રહણ કરતા પહેલાં તેના માલિકની રજા લેવી જોઇએ.
- ર. જીવઅદત્તઃ- માલિકે રજા આપી હોય તો પણ જો તે વસ્તુ સચિત્ત અર્થાત્ જીવયુકત હોય તો ગ્રહણ કરી ન શકાય. તે વસ્તુનો માલિક તેમાં રહેલ જીવ છે. અને વસ્તુએ તે જીવની કાયા છે. કોઇપણ જીવને કાયાની પીડા ગમતી નથી. સચિત્ત વસ્તુ ગ્રહણ કરવાથી તે જીવને પીડા, તે જીવની કાયાનો વિનાશ આદિ થાય છે. આપણને કંઇ તે સચિત્ત વસ્તુમાં રહેલા જીવે આવો અધિકાર આપેલ નથી. માટે માલિકની રજા હોવા છતાં તે જીવની પરવાનગી ન હોવાથી સચિત્ત વસ્તુના ગ્રહણમાં અદત્ત દોષ લાગે છે.

મહાવ્રતીઓને તો તેના ગ્રહણનો સર્વથા ત્યાગ જ હોય છે પણ વ્રતી જીવ માત્રને પણ તે દોષરૂપ ગણવું જોઇએ.[જોકે ગૃહસ્થોને માટે તે અશકય છે. માટે જ મહાવ્રતીનો ઉલ્લેખ અહીં કરાય છે.]

**૩.તીર્થકર અદત્તઃ**-હવે માનો કે માલિકની પરવાનગી છે અને વસ્તુ અચિત્ત પણ છે તેથી પૂર્વોકત બે અદત્ત તેને લાગતા નથી. પરંતુ તે વસ્તુના ગ્રહણ માટે તીર્થકર પરમાત્માંની આજ્ઞા છે કે નહીં તે વાત પણ વિચારવી એટલી જ આવશ્યક છે.

જો તીર્થકર પરમાત્મા અર્થાત્ શાસ્ત્રની આજ્ઞા ન હોય અને જો વસ્તુને ગ્રહણ કરવામાં આવે તો તેને તીર્થકર અદત્તનો દોષ લાગે છે.

જેમકે સાધુના જ નિમિત્તે તૈયાર થયેલ આહાર પાણી હોય, કોઇ અપવાદ માર્ગના સેવનની આવશ્યકતા ન હોય તેવી સ્થિતિ પણ હોય અર્થાત્ સ્વાભાવિક પરિસ્થિતિ હોય ત્યારે-

- (૧)દાતાએ પોતાની ઇચ્છાથી આહાર આપેલ છે માટે સ્વામી અદત્તનો દોષ તો લાગતો નથી.
- (૨)તે વસ્તુ અચિત્ત હોવાથી જીવ અદત્તનો દોષ પણ તેમાં અસ્તિત્વ ધરાવતો નથી.
- (૩)પરંતુ આ આહાર સાધુના જ નિમિત્તે તૈયાર થયો હોવાથી નિષ્કારણ પણે સાધુએ લેવો તે તીર્થકર અદત્ત કહેવાય.
- ૪-ગુરુઅદત્તઃ-ત્રણ અદત્તથી આગળ હવે વિચારણા કરી એતો-માનો કે સ્વામી અદત્ત-જીવ અદત્ત કે તીર્થકર અદત્ત-એ ત્રણમાંના એક પણ અદત્ત નથી અર્થાત્ માલિકે અનુજ્ઞા આપેલી છે,વસ્તુ અચિત્ત પણ છે અને શાસ્ત્રમાં નિષેધ પણ નથી. છતાં જો ગ્રહણ કરે તો તેને ગુરુ અદત્ત લાગે છે.

જેમકે-ગુરુની અનુજ્ઞા વિના નિર્દોષ આહાર-પાણીનું ગ્રહણ કરે

-હંમેશા ગુરુની અનુજ્ઞાપૂર્વક જ નિર્દોષ આહાર-પાણી આદિનું ગ્રહણ કરવું જોઇએ-ન કરે તો ગુરુ અદત્ત થાય.

- (૧)દાતાએ ભક્તિથી આપેલ છે. માટે સ્વામી અદત્ત નથી.
- (૨)વસ્તુ અચિત્ત વહોરાયેલ છે માટે જીવ અદત્ત નથી.
- (૩)આહાર-પાણી નિર્દોષ છે માટે તીર્થકર અદત્ત પણ નથી.

- (૪)પણ જો ગુરુની અનુજ્ઞાન લીઘી હોય અથવા ગુરૂની મનાઇ છતાં પણ પ્રહણ કરેતો તેને ગુરૂ અદત્ત લાગે છે.
  - 🗫 आदान- अदत्त ની સાથે સૂત્રકાર મહર્ષિ એ બીજો શબ્દ જોડેલ છે.
  - —आदान- आदान એટલે ગ્રહણ કરવું
  - -- आदानं इति ग्रहणं धारणं
- **%** स्तेयम्- સ્તેય એટલે ચોરી-જેની પ્રત્યક્ષ વ્યાખ્યા અહીં સૂત્ર માં જ અપાયેલી છે કે अदत्तादानं स्तेयम् અર્થાત્ અદત્તનું આદાન તે જ સ્તેય કહેવાય છે.
- **%** प्रमत्तयोगात्—सूत्रः८थी प्रमत्तयोगात् शબ्दनी अनुवृत्ति अधी यादी छे वंदिता सूत्रनी १३भी गाथामां तइएअणुळ्यम्मी....इत्य पमायणसंगेणं तेनाथी समग्र सूत्रने गोठववामां उंधे आवा शબ्दो प्रयोक्ष शडाय डे प्रमत्योगात् अदत्तादानं स्तेयम्

પ્રમાદપૂર્વક મન-વચન કે કાયાના યોગથી કોઇની ન અપાયેલી વસ્તુ ગ્રહણ કરવી તે ચોરી છે.

# 💠 ભાષ્યકૃત્ વ્યાખ્યાઃ-

सूत्रકार महर्षि स्वोपन्न लाष्यमां अरा अट्टी रीते व्याण्या કरे छे स्तेयबुद्धया परैरदत्तस्य परिगृहीतस्य वा तृणादेर्द्रव्यजातस्या दानं स्तेयम्

- -ચોરીની બુધ્ધિ તે स्तेय,
- –હું આ હરી લઉં,લઇ લઉ તેવા જે પરિણામતે स्तेय बुद्धि
- —પ્રમત્તના મન-વચન-કાયા એ ત્રણે યોગ અનુસારિણી આ બુધ્ધિ હોય તેને સ્તેયબુધ્ધિ કહી છે.
- –આવી કષાયાદિ પ્રમાદથી કલુષિતમનિ પૂર્વકની સ્તેય બુધ્ધિ વડે ગ્રહણ કરવું [ શું ગ્રહણ કરવું?] - परै: अदत्तस्य
- –બીજા દ્વારા નહીં અપાયેલ અથવા બીજા દ્વારા ગ્રહણ કરાયેલ તણખલા જેવી નિઃસારકે અલ્પ વસ્તુથી માંડી કોઇપણ બીજી વસ્તુનું ગ્રહણ કે ઘારણ કરવું તે ચોરી.
  - 🐕 આ વ્યાખ્યા પરથી વ્રતીએ રાખવા યોગ્ય સાવધાની
  - (૧)કોઇપણ ચીજ તરફ લલચાઇ જવાની વૃત્તિ દૂર કરવી.
- (૨)જયાં સુધી લાાલચુ પણું દૂર ન થઇ શકે ત્યાં સુધી પોતાની લાલચની વસ્તુ પોતે જ ન્યાયને માર્ગે મેળવવી.
  - (૩)તેવી બીજાની વસ્તુ વગર પરવાનગીએ લેવાનો વિચાર શુધ્ધા વ્રતીએ કરવો નહીં.

**મહાવતીઓએતોઃ**-ગ્રહણ કરવા કે રાખવા યોગ્ય કોઇપણ દ્રવ્ય થોડું કે ઝાઝુ, નાનું કે મોટુ ,સજીવ કે નિજીર્વ ગામ-નગર કે અરણ્યમાં,રાત્રે કે દિવસે,રાગ અથવા દ્વેષ પૂર્વક ત્રહણ કરવું તે અદત્તાદાન કહેલ છે એ પણ પ્રવર્તેલા મન-વચન કે કાયા થી આ દોષ લાગે છે.

- 🔲 [8] સંદર્ભઃ-
- 🌣 आगम संदर्भः- अदत्तं......तेणिक्को 🗫 प्रश्न. [आसव द्वार] ३, सूत्र. १०
- 🌣 અન્ય સંદર્ભઃ-
- (૧)પાક્ષિક અતિચાર-વિવેચન

| (૨)પાક્ષિક સૂત્રવૃત્તિ                                                                                                                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (૩)વંદિતુ સૂત્રે -ગાથા ૧૩ પ્રબોધટીકા-૨                                                                                                                                |
| (૪)અઢાર પાપ સ્થાનક સૂત્ર- પ્રબોધટીકા-૨                                                                                                                                |
| 🗖 [9] પદ્યઃ- આ બંને પદ્યો પૂર્વ સૂત્રમાં સમાવિષ્ટ થયા છે.                                                                                                             |
| 🔲 [10] નિષ્કર્ષઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિએ આ સૂત્રમાં ત્રીજા વ્રતને સ્પષ્ટ કરવા માટેની                                                                                        |
| ભૂમિકા રજુ કરી છે. એ ચોરીને स्तेय -દોષને સમજી સ્વીકારીને તેનું નિવારણ કરવામાં આવે                                                                                     |
| તો આપોઆપ ત્રીજા વ્રતનું પ્રગટીકરણ થવાનું છે.                                                                                                                          |
| અહીં પણ ચોરી એટલે માત્ર ''લઇલેવું'' એટલો જ મર્યાદિત અર્થ ન વિચારતા તેમાં                                                                                              |
| प्रमत्तयोग શબ્દનું મહત્વ અવધારવું જોઇએ.કારણકે અપ્રમત્ત વ્યક્તિ પણ કર્મનું આદાન વગેરે                                                                                  |
| કરે છે.તો શું તેને પણ ચોરી કહીશું?                                                                                                                                    |
| ના. પ્રમત્તયોગ હોય અને ગ્રહણ કે ઘારણને યોગ્ય વસ્તુ હોય ત્યારે જ આ                                                                                                     |
| અદત્તાદાનની વિચારણા કરવાની છે પણ જો આ વ્રત ને સમજીને અણદીધેલું એક તણખલું                                                                                              |
| પણ કોઇ ગ્રહણ ન કરે તો આપોઆપ સમાજ વ્યવસ્થામાંથી ચોર-પોલીસ કે તત્સંબંધિ                                                                                                 |
| ન્યાયાલયોની આવશ્યકતાનો જ લોપ થઇ જાય છે. સુંદર અને શાંત સમાજ વ્યવસ્થાનું સર્જન                                                                                         |
| થાય છે અને લોકો સંતોષ વૃત્તિ વાળા થઇ જાય છે.એ જ આ સૂત્રનો સામાજિક નિષ્કર્ષ છે.                                                                                        |
| બાકી આન્મિક દ્રષ્ટિએ તો આ વ્રતના સર્વથાપાલન થકી આત્મા કર્મ પુદ્દગલને પણ પ્રહે ન                                                                                       |
| કરે તે જ તેનો નિષ્કર્ષ છે અર્થાત્ તે જીવ મોક્ષને પામનારો થાય છે.                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                       |
| અધ્યાયઃ७ સૂત્રઃ૧૧                                                                                                                                                     |
| [1] સૂત્ર હેતુઃ- આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ અબ્રહ્મના સ્વરૂપને કહે છે.                                                                                               |
| 🔲 [2] सूत्रःभूणः- मैथुनमब्रह्म                                                                                                                                        |
| 🗖 [3]सूत्रःपृथ्धः-मैथुन - अब्रह्म                                                                                                                                     |
| 🔲 [4] સૂત્રસારઃ- મૈથુનપ્રવૃત્તિ તે અબ્રહ્મ છે.                                                                                                                        |
| □ [5] શબ્દ જ્ઞાનઃ-                                                                                                                                                    |
| मैथुनम् -સ્ત્રી પુરૂષનું જે મિથુન કર્મ                                                                                                                                |
| <b>ગનુ</b> વસ્તા યુદુવતુ <i>હાલવુલ કર</i><br><b>ગનદ</b> -બ્રહમચર્યનો અભાવ                                                                                             |
| <ul><li>[6] अनुवृत्तिः- [अडीं એકमत प्रमाशे चउत्थेअणुव्वयम्मीइत्थणमायणसंगेणं</li></ul>                                                                                 |
| વંદિતુ સૂત્ર ગાથા-૧૫ -પ્રમાદ વશાત્ સ્વીકારી એ તો] प्रमत्तयोगात् સૂત્ર ૭:૮ અથવા તેના                                                                                   |
| योगात् શબ્દની અનુવૃત्ति                                                                                                                                               |
| [7] અભિનવ ટીકાઃ-સૂત્રકાર મહર્ષિ ચતુર્થવ્રતને સમજાવવા માટે પ્રથમ તેની                                                                                                  |
| ા [7] <b>આખનવ ટાકાઃ</b> -સૂત્રકાર મહાય ચતુવપ્રતન સમજાવવા નાટ પ્રવન તત્તા<br>ભૂમિકા બાંધે છે અને તે ભૂમિકા એ જ અબ્રહ્મ દોષની પ્રવૃત્તિ.જેનો અર્થ સૂત્રકાર પોતે         |
| ત્યાનકા બાવ છે અને તે ત્યાનકા એ જ એપ્રેસ દાવના પ્રયાત કર્યા અવ સૂત્રકાર વાત<br>સ્વોપજ્ઞભાષ્યમાં આરીતે કરે છે. કે ''સ્ત્રી અને પુરુષ બંનેના મિથુનભાવ અથવા મિથુન કર્મને |
| રસારાત્માં જ્યારામાં કરે છે. કે જેમ જાય મુદ્દુ મુખ્યામાં મુખ્યામાં અપના મામું પછે છે.                                                                                 |

મૈથુન કહેવામાં આવે છે અને એ મૈથુન એ જ અબ્રહ્મ છે.

- -મૈથુનઃ- મૈથુન એટલે મિથુનની પ્રવૃત્તિ
- 🌣 મિથુન શબ્દથી સામાન્ય રીતે સ્ત્રી-પુરુષ યુગલ અર્થ લેવાય છે.
- ♥ ચારિત્ર મોહનીયના ઉદયથી સ્ત્રી પુરુષનું પરસ્પર શરીર સમ્મિલન થવાથી સુખપ્રાપ્તિની ઇચ્છાથી થનાર રાગ પરિણામ તે મૈથુન છે.
- ➡ મિથુનનું જોડલું કે મિથુનના જોડલાની ક્રિયાને મૈથુન એવું કહેવાય છે. અર્થાત્ મિથુન શબ્દ ઉપર મૈથુન શબ્દ બનેલો છે.
- ♥ મિથુન શબ્દ દ્વારા વેદોદય જન્ય કામચેષ્ટા એવો અર્થ કરવાનું કારણ એ છે કે -પુરુષ-સ્ત્રીના યુગલ ઉપરાંત પુરુષ-પુરુષના કે સ્ત્રી-સ્ત્રીના સંબંધો,પુરુષની સ્વહસ્તાદિના સંયોગે થતી વેદોદય જન્ય ચેષ્ટા કે સ્ત્રીના સ્વ હસ્તાદિના સ્વકાય ચેષ્ટા એ સર્વે કામચેષ્ટા ને એક પ્રકારે મૈથુન પ્રવૃત્તિ જ કહી છે.
- ☼ આ મૈથુન પ્રવૃત્તિમાં યુગલ કહયું પણ તેમાં કયારેય બંને સચેતન હોય છે અને કયારેય એક સચેતન અને બીજું અચેતન પણ હોય છે.

# મૈથુન ત્રણ પ્રકારેઃ-

दिव्वं वा माणुसं वा तिरिक्खभेणियं वा

- -દેવ અથવા દેવીના વૈક્રિય શરીર સાથે સંભોગ કે અન્ય કામ ચેષ્ટા
- –મનુષ્ય સ્ત્રી કે પુરૂષના શરીર સંબંધિ અનંગક્રીડા થી સંભોગ પર્યન્તની પ્રવૃત્તિ
- –તિર્યંય જીવોમાં તિર્યંય સ્ત્રી-પુરુષ સાથેની સંભોગાદિ કામ ચેષ્ટા
- એ ત્રણમાંના કોઇ પણ સાથેની કામરાગ જન્ય પ્રવૃત્તિને મૈથુન કહે છે.

## અન્ય રીતે થતી પ્રવૃત્તિમાં મૈથુન કઇ રીતે ?

- –પુરુષ કે સ્ત્રીના નપુસંક સાથે કામજન્ય સંબંધો પણ મૈથુન છે.
- –પોતાના હાથથી કે ફળ વગેરે વિવૃત્તિ કરીને કૃત્રિમ સાધનોના ઉપયોગથી પુરુષ દ્વારા થતી કામચેષ્ટાદિ પ્રવૃત્તિ
- –પોતાના હાથથી કે કંદ વગેરેથી કે બીજાના હાથ આદિ અવયવો વડે સ્ત્રી દ્વારા થતી કામચેષ્ટાદિ પ્રવૃત્તિ.
- –વેદોદયના ઉદયથી અચિત્ત એવા દેવ-મનુષ કે તિર્યચના ચિત્રો,તેમની પ્રતિમા,કાષ્ઠ,વગેરે સાથે જે કામચેષ્ટા કે મૈથુન કર્મ કે અનંગક્રીડા કરે તે પણ મૈથુન છે.
- —અન્ય કોઇપણ અચિત્ત સ્રોત કે મૃત શરીર સાથે અથવા ઘણા પ્રકારના કૃત્રિમ ઉપકરણ વડે પોતાના શરીરની વીડમ્બના કરીને પોતાના વેદોદયને શાંત પાડવા જે ચેષ્ટા કરે તે સર્વે મૈથુન છે.

# મૈથુનશબ્દની વ્યુત્પત્તિઃ-

- —मिथुनस्य इदं भाव कर्म वा मैथुनम्
- –અહીં मिथुन શબ્દને तस्येदम સૂત્રથી अण् લાગીને વ્યાકરણના નિયમાનુસાર मैथुन

શબ્દ બનેલો છે.

# મૈથુનના ચાર ભેદ –આગમનુસારઃ-

- (૧)દ્રવ્યથીઃ-રૂપ અર્થાત્ નિર્જીવ પ્રતિમાદિને વિશે અથવા રૂપ સહગતમાં એટલે સજીવ સ્ત્રી-પુરુષો શરીરોને વિશે.
  - (૨)ક્ષેત્રથીઃ-ઉર્ધ્વલોક-અધોલોક કે તિચ્છાલોક એ ત્રણેમાના કોઇપણ એક લોકને વિશે.
  - (૩)કાળથીઃ-દિવસના કે રાત્રીના અર્થાત્ કોઇપણ કાળને વિશે.
  - (૪)ભાવથીઃ-રાગ અથવા દ્વેષના પરિણામોથી.

પ્રમત્ત યોગઃ- સામાન્યથી પ્રમત્તયોગ શબ્દની અનુવૃત્તિ ચાલુ છે

- —વંદિતુ સૂત્રમાં તો ચોથા વ્રતની સાથે पमायणसंगेण શબ્દ મુકીને પ્રમાદવશાત્ શબ્દને સ્વીકારેલો પણ છે-પરંતુ-
- —અહીં સિઘ્ધસેનીય ટીકામાં જણાવે છે કે प्रमाद्योगात् શબ્દ અહીં અનુવર્તે છે. પણ તેનું ઉપયોજન નથી. કેમ કે જયાં અપ્રમત્ત યોગથી તથા પ્રકાર ની પ્રવૃત્તિ થતી હોય અને કર્મબંધનો અભાવ અર્થાત્ ભાવ દોષ ગણેલ હોય ત્યાં પ્રમત્તયોગનું ગ્રહણ અર્થસભર ગણાય છે. કેમકે ત્યાં ''પ્રમત્તયોગથી કર્મ બંધ છે પણ અપ્રમત્ત યોગથી કર્મ બંધ નથી.'' તેવો નિયમ કહેવાયો છે. [જેમ હિંસાની વ્યાખ્યા માં પૂર્વે કહેવાયુ છે તેમ]

મૈથુન સર્વાવસ્થામાં રાગ દ્વેષ જનિત જ હોવાથી કર્મબન્ધ કહયો છે. તેથી અપ્રમત્તનું પ્રહણ સાર્થક રહેતુ નથી. અથવા તો બીજા શબ્દોમાં એમ કહી શકાય કે અપ્રમત્ત દશામાં અબ્રહ્મચર્યનો દોષ સંભવતો જ નથી માટે બ્રહ્મચર્ય નિરપવાદ કહયુ છે તેથી તેમાં प्रमत्त વિશેષણ લગાડવાથી કંઇ વિશેષ અર્થ સરતો નથી.

- **ॐ अबहा** અબ્રહ્મ શબ્દની સૂત્રગત વ્યાખ્યાતો સ્પષ્ટ જ છે કે ''મૈથુનની પ્રવૃત્તિ એ જ અબ્રહ્મ''
  - 🌣 જેના પાલનથી અહિંસા આદિ આધ્યાત્મિક ગુણોની વૃધ્ધિ થાય તે બ્રહમ
  - 🌣 જેના સેવનથી અહિંસા આદિ આધ્યાત્મિક ગુણોનો દ્રાસ કે નાશ થાય તે અબ્રહ્મ.
- ા કોઇપણ પ્રકારની કામચેષ્ટારૂપ મૈથુનના સેવનથી અહિંસાદિ ગુણોનો અથવા આત્માના મૂળભૂત આજ્ઞાદિ ગુણોનો નાશ થાય છે. માટે તે કામ ચેષ્ટા અર્થાત્ અનંગક્રીડાદિ સર્વે સંયોગ પ્રવૃત્તિને અબ્રહ્મ કહયું છે.
  - 🌣 બ્રહ્મ એટલે જેના પાલનથીઃ-અનુસરણથી સદગુણો વધે તે.
  - -પણ જે તરફ જવાથી સદ્ગુણો ન વધે પણ દોષો જ પોષાય તે અબ્રહ્મ.
- --મૈથુનએ એવી પ્રવૃત્તિ છે કે તેમાં પડતાં જ બધા દોષોનું પોષણ અને સદ્ગુણોનો હ્રાસ-ઘસારો શરૂ થાય છે તેથી મૈથુનને અબ્રહ્મ કહેવામાં આવેલ છે.
- ्र **અાગળ વધીને કહીએતો:** ब्रह्म च कुशलानुष्ठानं, કુશલ અનુષ્ઠાન કે આત્મહિતકારી ક્રિયા તે બ્રહ્મ અને તેનો અભાવ તે અબ્રહમ અથવા आत्मैवचरणं-આત્માની જ રમણતા તે બ્રહ્મ.બહિર્મુખ એવી કોઇપણ ચિત્તવૃત્તિ-સ્ત્ર્યાદિ વિષય સંબંધિ તે અબ્રહ્મ.
  - 🗫 પ્રશ્નઃ- જયાં જોડલું ન હોય-માત્ર સ્ત્રી કે પુરુષ કોઇ એક જ વ્યકિત કામરાગના

આવેશ પૂર્વક જડ વસ્તુના આલંબનથી અગર પોતાના હસ્ત આદિ અવયવો વડે મિથ્યા આધાર સેવે તો શું તેને મૈથુન પ્રવૃત્તિ કહી શકાય ખરી?

**સમાધાનઃ**- હા.તેનેમૈથુન પ્રવૃત્તિ જ કહેવાય. કેમકે કામરાગ જનિત કોઇપણ ચેષ્ટા તે મૈથુન જ કહયું છે આ અર્થ કોઇ એક વ્યક્તિની તેવી વ્યક્તિગત દુશ્ચેષ્ટાને પણ લાગુ પડે જ છે તેથી તે મૈથુન દોષ છે.

- ♣ વિશેષઃ-અબ્રહ્મ થી હિંસાદિક દોષ પુષ્ટ થાય છે. વળી તેમાં ત્રસ-સ્થાવર જીવો હણાય છે, મિથ્યા વચન બોલાય છે, વિના દીધેલી વસ્તુને પ્રહણ કરવાનું બને છે. અને ચેતન તથા અચેતન પરિગ્રહનું પ્રહણ થાય છે.-માટે તે અબ્રહ્મ છોડવા લાયક છે.
  - 🔲 [8] સંદર્ભઃ-
  - 🌣 आगमसंदर्भः- अबम्भ मेहुणं 😵 प्रश्न. (आसवद्वार) ४,सू. १४
  - 🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-
  - (૧)વંદિતુ સૂત્ર ગાથા-૧૫ પ્રબોધ ટીકા-૨
  - (૨)અઢાર પાપ સ્થાનક સૂત્ર પ્રબોધ ટીકા-૨
  - (૩)પાક્ષિક સૂત્ર વૃત્તિ -ચોથો આલાવો
  - (૪)પંચિદિય સૂત્ર- પ્રબોધ ટીકા-૧
  - 🔲 [9]પઘઃ-
    - (૧) સૂત્ર-૧૧-૧૨ નું સંયુક્ત પદ્ય-મૈથુન તે અબ્રહ્મ ચોથો પરિગ્રહ મૂર્છા ઘટે એ પાંચ દોષે દુઃખી જીવો અવિરતિમાં ભવ ફરે
    - (૨) સૂત્ર-૧૧,૧૨નું સંયુક્ત પઘ-અબ્રહ્મ તો કદી પ્રમાદ વિના ન થાય મૂર્ચ્છા પરિગ્રહ ગણે સુજનો સદાય.
- [10] નિષ્કર્ષઃ-ચોથા વ્રત્તને દ્રઢ કરવા માટે વર્ણવાયેલા આ મૈથુન દોષનો નિષ્કર્ષ બે મહત્ત્વની બાબતો રજૂ કરે છે.
- (૧)આ દોષ નિરપવાદ કહ્યો છે.તેના કારણને જણાવતા ગ્રન્થકાર મહર્ષિઓ કહેછે કે અપ્રમત્ત ભાવે હિંસા-જૂઠ-ચોરી કે પરિગ્રહ હોઇ શકે છે અર્થાત્ આચારે દોષો અપ્રમતાની સ્થિતિમાં પણ સંભવે છે.જયારે મૈથુનદોષ કેવળ પ્રમાદ સ્થિતિમાં જ સેવી શકાય છે.સેવાય છે

અર્થાત્ જો આ દોષથી સર્વથા નિવૃત્ત થવું હોય તો જીવે અપ્રમત્ત સ્થિતિ ધારણ કરવા પુરુષાર્થ કરવો જોઇએ વળી મોક્ષના ઇચ્છુક જીવોને તો આ દોષના નિવારણ વિના મોક્ષ પ્રાપ્તિ થવાની જ નથી, માટે આ સૂત્ર થકી એમ કહી શકાય કે જીવે વધુને વધુ અપ્રમત્ત રહેવા પુરુષાર્થ કરવો જોઇએ.

(૨)આ દોષની વિસ્તૃત વ્યાખ્યા એવી છે કે આત્મલીનતા કે સ્વભાવદશા જ બ્રહ્મચર્ય છે,અર્થાત્ જીવ જેટલી વખત પરભાવ દશામાં જાય છે તે અબ્રહ્મ છે વળી આ અબ્રહ્મઆવરણ- શબ્દ,રૂપ,રસ,ગંઘ,સ્પર્શ એ પાંચે ઇન્દ્રિયોના ૨૩ વિષયમાં સ્વીકારાયેલું છે.માટે સર્વથા વિષયવિમુખ બની સ્વરૂપલીનતા કે સ્વગુણ રમણતા થકી જ જીવ શીવ બની શકે તે આ સૂત્રનો નિષ્ફર્ષ છે

|             | 00000                                                                               |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
|             | અધ્યાયઃ७ -સૂત્રઃ૧૨                                                                  |
|             | [1] સૂત્ર હેતુઃ- આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ પરિગહના સ્વરૂપને જણાવી રહયા છે.        |
|             | [2] सूत्रःभूणः-मूर्च्छा - परिग्रहः                                                  |
|             | [3] સૂત્રઃપૃથક્ઃ- સ્પષ્ટ જ છે.                                                      |
|             | [4] સૂત્રસારઃ-મૂર્ચ્છા પરિગ્રહ છે.                                                  |
|             | ર્ાત્-સચેતન કે અચેતન કોઇ પણ પદાર્થ ઉપર મમત્વ બુધ્ધિ.''મારુ કરવાની-મારું             |
| માનવાની બ્  | <b>નુ</b> ધ્ધિ તે પરિગ્રહ છે]                                                       |
|             | [5] શબ્દજ્ઞાનઃ-                                                                     |
|             | - <b>મૂર્च્છા</b> -મૂર્ચ્છા,આસકિત,મમત્ત્વબુધ્ધિ                                     |
|             | परिग्रहપરિગ્રહ-ધારણ કરવું,સ્વીકાર                                                   |
|             | [6] अनुवृत्तिः-प्रमत्तयोगात् सूत्र. ७:८                                             |
|             | [7] અભિનવ ટીકાઃ-સૂત્રકાર મહર્ષિ પ્રથમ સૂત્રમાં વ્રતની વ્યાખ્યા આપતા                 |
| હિંસાદિ પાં | ય દોષથી વિરતિતે વ્રત એવી વ્યાખ્યા જણાવી ગયા પછી પાંચે દોષોની ક્રમાનુસાર             |
| വവാവ വേ     | ના આ ગનમાં હતે મહિલાહ નામ આંગમાં દોષ્ટ્રને જાગાતે હો? ''મર્સ્કા તે પ્રક્રિયાંક માટે |

💠 મુર્ચ્છાઃ- મુર્ચ્છા એટલે આસકિત.

પણ મૂર્ચ્છા એટલે શુ? મૂર્ચ્છા ની વ્યાખ્યા શુ?

🌣 નાની,મોટી,જડ,ચેતન,બાહ્ય, કે આંતરિક,ગમે તે વસ્તુ હોય કે કદાચ ન પણ હોય, છતાં તેમાં બંધાઇ જવું કે તેની પાછળની તાણમાં વિવેકને ગુમાવી બેસવો તે મૂચ્છી.

🌣 લોકમાં મૂર્ચ્છા શબ્દ બેહોશીના અર્થમાં પ્રસિધ્ધ છે તેથી તેના અર્થની વિશેષ સ્પષ્ટતા કરવા માટે સુત્રકાર મહર્ષિ સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં જણાવે છે કે-મૂર્ચ્છા,ઇચ્છા,પ્રાર્થના, કામ,અભિલાષા,કાંક્ષા,ગુધ્ધિ વગેરે એકાર્થક અથવા પર્યાયવાચી શબ્દો છે.

🜣 સચેતન કે અચેતન કોઇપણ પદાર્થ ઉપર મમત્ત્વ બુધ્ધિ અથવા મારું કરવાની કે માનવાની બુધ્ધિ તે જ મુચ્છા

🌣 ગાય,ભેંસ,ઘન,ઘાન્ય, આદિ ચેતન-અચેતન બાહ્ય ઉપધિ અને રાગાદિરૂપ અભ્યન્તર ઉપધિનું સંરક્ષણ-સર્જન અને સંસ્કાર આદિરૂપ વ્યાપાર જ મૂર્ચ્છા છે.

– मुर्च्छ ધાતુનો અર્થ મોહ છે. અને અહીં બાહ્ય-અભ્યન્તર ઉપધિ વિષયક મમત્ત્વ એ પણ મોહનું સ્વરૂપ જ હોવાથી मूर्च्छा શબ્દનો મોહ-મમત્ત્વાદિ અર્થ યોગ્ય જ છે.વાત-પિત્ત કફ આદિથી ઉત્પન્ન થતી, બેહોશીરૂપ અર્થ ધરાવતી મૂર્ચ્છા અહીં લેવાની નથી.

मूर्च्छ्यतेऽनया आत्मा इति मूर्च्छा - लोभ परिणति: तया आत्म मोहम् उपनीनयते -विवेकात् प्रच्याव्यते

# 💠 मूर्च्छा शબ્દના પર્યાયો:-

🌣 प्रार्थनाः-પ્રકર્ષ માંગણી તે પ્રાર્થના.તૃષ્ણાને વશ થયેલો એવો તે થોડુંક હોય તો પણ ઉત્કૃષ્ટની જ માંગણી કરે છે. તે मुच्छी શબ્દનો प्रार्थना પર્યાય સમજવો.

काम:- कमनं काम :-એક પ્રકારની ઇચ્છા. જે જે કંઇ દ્રવ્ય હોય તે-તે સર્વેનો અનુરોધ
 કે ઇચ્છા તે काम એ પણ मूर्च्छा नो જ પર્યાય છે.

ॐ अभिलाष: -એ માનસિક વ્યાપાર છે. બીજાની ऋઘ્ધિ જોઇને ઉત્પन्न થયેલ વૃત્તि વડે ते ऋध्धिनी मनोमन અભિલાષા કરવી કે मने पण्ण આ સંપत्ति मणे ते અભિલાષा-नामक मूर्च्छा शબ्દनो पर्याय छे.

🌣 काङ्क्षाः-भेળવવાની વૃત્તિરૂપ ભાવ તે કાંક્ષા

❖ परिग्रह:- परिगृह्यते इति परिग्रह:

🌣 લોભાનુરકત ચિત્તવૃત્તિ વડે સ્વીકાર કરવો તે પરિગ્રહ

🜣 સૂત્રોકત રીતેતો-ઉકત मूर्च्छा એ જ પરિગ્રહ છે.

☆ સામાન્યથી પરિગ્રહ એટલે સ્વીકાર.-જેનાથી આત્મા સંસારમાં જકડાય તે પરિગ્રહ છે. આત્મા આસકિત કે મૂચ્છીથી સંસારમાં જકડાય છે માટે આસકિત કે મૂચ્છીએ પરિગ્રહ છે.

—આ રીતે વસ્તુના સ્વીકાર છતાં તેને વિશે આસકિત નહોય તો તે વસ્તુનો સ્વીકારએ પરિગ્રહ બનતો નથી.

−જયારે વસ્તુનો સ્વીકાર ન કરવા છતાં જો તેમાં આસકિત હોય તો તે આસિક્ત વસ્તુ અભાવે પણ પરિગ્રહ જ છે.

—આ રીતે આસકિત વિના પણ વસ્તુનો સ્વીકાર કે ઉપભોગ એ પરિગ્રહ નથી. અને આસકિત હોય તો વસ્તુ ન મળવા કે ન ભોગવવા છતાં પણ પરિગ્રહ જ છે.

**ા એક પ્રશ્નઃ**-ઇષ્ટ વસ્તુમાં આસકિત હોવા છતાં લાભાન્તરાય કર્મના ક્ષયોપશમના અભાવે વસ્તુન મેળવી શકે તેમ બને.પણ જેની આસકિત ન હોય તેવી અનિષ્ટ વસ્તુ ઇચ્છા ન હોવા છતાં સ્વીકાર કે ઉપભોગ કરે તે કેવી રીતે બને?

કેમકે વસ્તુનો સ્વીકાર કે ઉપભોગ જ કહી આપે છે કે વસ્તુ તેને ઇષ્ટ છે.જેમકે-કાંટો અનિષ્ટ છે તો આપણે એનાથી કેમ દૂર રહીએ છીએ?

સમાધાનઃ-આ પ્રશ્ન બરાબર નથી.કેમકે રોગી કડવાં ઔષધ પીએ છે તો શું તેને તે ઔષધ ગમે છે માટે પીએ છે.તેને ઇષ્ટ એવી રોગમુકત સ્થિતિને પ્રાપ્ત કરવા અનિષ્ટ-એવા ઔષધોનું સેવન કરે છે.અનિચ્છાએ પણ સેવન કરે છે. એજ રીતે ઓપરેશનમાં શરીર પર મુકાતા કાપ, ઇન્જેક્શન વગેરે કંઇ ઇષ્ટ છે માટે સહન કરે છે? તે તો શરીરની આપત્તિને ટાળવા માટે આ અનિચ્છનીય સ્થિતિનો સ્વીકાર કરે છે.

કાંટાથી દૂર રહેનારા આપણે પણ જયારે કાંટો વાગે છે ત્યારે વનસ્પતિ કે ધાતુજન્ય એવા બીજા કાંટાને જ શોધીએ છીએ ને?

તેથી અનિષ્ટ વસ્તુમાં આસકિત ન હોવા છતાં તેનો સ્વીકાર કે ઉપભોગ થાય છે.તે વાત સત્ય છે.

🗣 પરિગ્રહના ભેદઃ- પરિગ્રહનાં બાહ્ય અને અભ્યન્તર બે ભેદ છે

બાહયપરિગ્રહઃ-વાસ્તુ,ક્ષેત્ર,ધન,ધાન્ય,શય્યા,આસન,દ્વિપદ, ચતુષ્પદ,કુપ્ય આદિ. અભ્યંતર પરિગ્રહઃ-મિથ્યાત્વ,વેદ,હાસ્ય,રિતિ,અરિતિ,શોક,ભય,જુગુપ્સા,ક્રોધ,માન ,માયા,લોભ,રાગ,દ્વેષ,એ ચૌદ અભ્યંતર પરિગ્રહ છે.

બાહ્ય પદાર્થી પણ અંતરંગ મુચ્છીના કારણ હોવાથી તેને પરિગ્રહ જ કહ્યો છે.

- **જે સંકલિત અર્થઃ** ચેતનાયુક્ત કે અચેતન જે બાહ્ય તથા અભ્યન્તર દ્રવ્ય કે પદાર્થ છે તેના વિષયમાં જે મન-વચન-કાયાની જે ગાઢ આસક્તિ કે મૂર્ચ્ગ તે પરિગ્રહ છે.
- **%** प्रमत्तयोग पूर्व सूत्रभांथी प्रभत्तयोगनी અનુવृत्ति અહીં લેવાની છે તેથી प्रमतयोगात् शબ्દ થકી આ સૂત્રનો અર્થ વિશેષ સ્પષ્ટ થશે. કેમકે જ્ઞાન.દર્શન,ચારિત્ર,અર્થાત્ રત્નત્રયના વિષયમાં,તત્સમ્બન્ઘી ઉપકરણ વિષયક મમત્વભાવને મૂર્ચ્છા કે પરિગ્રહ કહેવામાં આવતો નથી.

જ્ઞાન-દર્શનાદિ યુકત મહાત્માઓને મોહ ન હોવાથી તેઓ અપ્રમત્ત છે માટે તેને પરિગ્રહી કહી શકાય નહીં.

વ્રતધારી મહાત્માઓને અમુક વસ્તુઓનો સ્વીકાર અને ઉપભોગ અનિવાર્ય બની જાય છે.કેમકે મહાવ્રતોનું પાલન કરવા દેહની મદદ લેવી જ પડે.અને દેહનું પોષણ-પાલન વગેરે આહાર,વસ્ત્ર,વસતિ આદિ વિના થઇ શકે નહીં. આથી સાધક આત્માઓને આસકિત રહિત ભાવે પણ વસ્ત્ર,પાત્ર,વસતિ વગેરેની આવશ્યકતાતો રહેવાની જ છે.પણ અપ્રમત્ત ભાવે અર્થાત્ મમત્ત્વ કે આસકિતરહિત મૂચ્છારિહત પણે જે ઉપકરણોનો સ્વીકાર અને ઉપભોગતે-પરિત્રહરૂપ દોષનું કારણ બની શકતો નથી.

- [8] સંદર્ભઃ-
- 🌣 आगम संदर्भः- मुच्छा परिग्गहो वृत्तो 😵 दश्यःअ. ६, गा. २१
- 🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-
- (૧)વંદિતુ સૂત્ર ગાથા૧૭-પ્રબોધટીકા-૨
- (૨)અઢાર પાપસ્થાનક -પ્રબોઘટીકા-૨
- (૩)પાક્ષિક સૂત્રવૃત્તિ
- (૪)પાક્ષિક અતિચાર
- [9]પદ્ય:- આ સૂત્ર ના બંને પદ્યો પૂર્વે સૂત્રમાં કહેવાઇ ગયાં છે.

□ [10] નિષ્કર્ષ- અહીં સૂત્રકાર મહર્ષિએ જે પરિગ્રહ દોષનું વર્ષન કર્યું છે તે વ્રતી આત્માઓ માટે તો નિતાન્ત ઉપયોગી છે જ કેમકે આ દોષના સર્વથા ત્યાગ વિના વિશુધ્ધ ચારિત્ર અને મોક્ષની પ્રાપ્તિ થઇ શકે જ નહીં.

રાગાદિ અભ્યંતરગ્રન્થિઓનો ત્યાગ થવાથી જ જીવ વીતરાગતાને પ્રાપ્ત કરી શકે છે. સયોગી કેવળીરૂપી ગુણ સ્થાનકે પહોચી શકે છે.પણ સામાજિક દ્રષ્ટિએ પણ પરિગ્રહ દોષનો ત્યાગ આવશ્યક છે.

વસ્તુમાં આસકત બનેલો કે લાલસાથી પીડાતો જીવ હિંસા પણ કરે છે, જૂઠ પણ બોલે છે, ચોરી પણ કરે છે અને વિષયાદિથી પણ પીડાયા કરે છે. આ બધા દોષોની નિવૃત્તિ માટે પણ પરિગ્રહ દોષ નિવૃત્તિ આવશ્યક ગણવામા આવેલી છે. તદ્ધપરાંત જો સમાજ આ દોષને દોષરૂપે સ્વીકારીને તેના નિવારણ માટે પ્રયત્નશીલ બને તો સંતોષનું સામ્રાજય ફેલાય છે. ''સંતષી નર સદા સુખી'' એ ઉકિત અનુસાર સમગ્ર સમાજમાં પણ સુખ અને શાંતિનો ફેલાવો થાય છે અને પરિણામે અનેક ઇચ્છા-લાલસા તથા તજજન્ય અનિષ્ટ પરિણામાંથી સમાજ મુકત બને છે.

#### 000000

આ અધ્યાયના સૂત્ર-૮થી ૧૨ના વિવરણને અંતે એક પ્રશ્ન

- -હિંસા-મૃષા-ચોરી-મૈથુન-પરિગ્રહએ પાંચ દોષોનું સ્વરૂપ જોવું.
- -આ બધાંનું સ્વરૂપ ઉપરઉપરથી જોતાં અલગ-અલગ જણાય છે.
- -જો બારીકાઇથી જોવામાં આવે તો તેમાં કોઇ ખાસ ભેદ જણાતો નથી.
- -કારણ કે આ પાંચે કહેવાતા દોષોનાા દોષ પણાનો આધારતો રાગદ્વેષ [અનેમોહ]જ છે.
- -રાગ, દ્વેષ [અને મોહ] જ હિંસા આદિ વૃત્તિઓનું ઝેર છે.
- -પાક્ષિક સુત્રમાં પણ रागेणवा दोसेण वा એ બે પદો પાંચે મહવાતોમાં નોંધાયેલા છે.
- -આ રીતે રાગ દ્વેષાદિવૃત્તિ એ જ દોષ છે તેમ કહેવું જ પુરતું છે.તો પછી દોષના હિંસા આદિ પાંચ ભેદો વર્ણવાનું કારણ શું?

#### સમાધાન

આ પ્રશ્ન યુકત જ છે.કેમકે હિંસાદિ પ્રવૃત્તિઓ રાગ દ્વેષાદિને કારણે જ થાય છે તેથી ખરેખર રાગદ્વેષ આદિજ મુખ્ય પણે દોષછે.અને દોષથી વિરમવું એ એક જ મુખ્યવ્રત છે.

તેમ છતાં રાગદ્વેષ આદિનો ત્યાગ ઉપદેશવાનો હોય ત્યારે તેથી થતી પ્રવૃત્તિઓ સમજાવીને જતે પ્રવૃત્તિઓ અને તેના પ્રેરક રાગદ્વેષાદિનો ત્યાગ કરવાનું કહી શકાય. સ્થૂળ દ્રષ્ટિવાળા લોકો માટે બીજો ક્રમ શકય નથી.

રાગદ્વેષથી થતી અસંખ્ય પ્રવૃતિઓ પૈકી હિંસા-જૂઠ-ચોરી- મૈથુન અને પરિગ્રહ એ પાંચ મુખ્ય પ્રવૃત્તિ અને આ જ પ્રવૃત્તિ મુખ્ય પણે આધ્યાત્મિક કે લૌકિક જીવનને કોતરી ખાય છે. તેથી પાંચ વિભાગ થકી આ હિંસાદિ પાંચ પ્રવૃત્તિ ગોઠવીને તે પાંચ દોષો વર્ણવાયેલા છે.

જો કે આ દોષોની સંખ્યામાં કાલાનુસાર પરિવર્તન પણ આવેલા જ છે. છતાં મુખ્યપણે સમજવા યોગ્ય વાત એટલીજ છે કે આ દોષોના નિવાારણ પાછળનું પણ મુખ્ય ધ્યેયતો રાગ- દ્વેષનું નિવારણ કરવું એજ છે.

આ જ કારણથી હિંસા આદિ પાંચ દોષોમાં કયો દોષ પ્રધાન અને કયો દોષ ગૌણ, કયો પહેલો ત્યાગ કરવાલાયક અને કયો પછી ત્યાગ કરવા લાયક છે એ સવાલ જ રહેતો નથી.

આમતો એક હિંસા દોષની વિશાળ વ્યાખ્યામાં બધાં દોષ સમાઇ જાય છે. છતાં અપેક્ષાએ વિવક્ષા કરવામાં આવે તો પાંચે દોષોમાં એક બીજા દોષોની વિવક્ષા થઇ શકે છે. પરંતુ પાંચે દોષો ના ત્યાગમાં પ્રમાદ ત્યાગ અથવા રાગ-દ્વેષ નો ત્યાગ એજ મુખ્ય લક્ષ્ય રાખી વ્રતી આત્માઓએ આત્મ વિકાસ સાધવો જોઇએ.

| અધ્યાયઃ ७-સૂત્રઃ ૧૩                                                              |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| □ [1]સૂત્રહેતુઃ-સૂત્રકાર મહર્ષિ આ સૂત્ર થકી ખરો વ્રતી કોને કહેવાય તેની વ્યાખ્યા  |
| કે પ્રાથમિક લાયકાતને જણાવે છે                                                    |
| 🗖 [2]सूत्रःभूणः-निःशल्यो वती                                                     |
| 🗖 [3]सूत्रःपृथक्:-नि: शल्यः व्रती                                                |
| 🔲 [4]સૂત્રસારઃ- જે શલ્ય વિનાનો હોય તે વ્રતી                                      |
| [શલ્ય રહિતનો વિરતિઘર આત્મા વ્રતી કહેવાય છે]                                      |
| 🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-                                                                 |
| नि: शल्य– માયાદિ શલ્ય રહિત                                                       |
| व्रती–વ્રત વાળો, વ્રતથી યુકત                                                     |
| 🗖 [ <b>6]અનુવૃત્તિઃ</b> - સ્પષ્ટ અનુવૃત્તિ કોઇ જ નથી.                            |
| [7]અભિનવટીકાઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિ એ આ અધ્યાયના પ્રથમ સૂત્રમાં વ્રતની                |
| વ્યાખ્યા કરેલી. તે મુજબ હિંસાદિ પાંચે દોષોથી વિરમવું તે વ્રત કહેવાય. હવે સામાન્ય |
| જનમાનસ આટલી જાણકારી પરથી એમ જ સમજવાનો કે જે વ્રત ધારણ કરે તે વ્રતી કહેવાય        |

સૂત્રકારે પહેલા હિંસાદિ દોષોની વિસ્તૃત અને સ્પષ્ટ સમજ આ પૂર્વેના પાંચ સૂત્રો થકી આપી દીઘી હવે વ્રતીનું લક્ષણ જણાવે છે તદનુસાર તો શલ્યરહિતતા ને વ્રતીનું લક્ષણ કહ્યું છે તો પછી ખરેખર વ્રતી કોણ? વ્રતઘારી કે નિઃશલ્ય? આવો પ્રશ્ન થવો એ સ્વાભાવિક છે.

આ સૂત્રમાં તેનું સમાધાન કરતા જણાવે છે કે માત્ર અહિંસા-સત્ય-અસ્તેય- બ્રહ્મચર્ય કે નિષ્પરિગ્રહવ્રતને ધારણ કરવાથી કોઇ વાસ્તવીક રીતે વ્રતી બનતો નથી. ખરેખર વ્રતી બનવા માટેની પૂર્વશરત એ છે કે આવો વ્રતધારી જીવ નિઃશલ્ય હોવો જોઇએ અર્થાત્ શલ્યને ત્યાગ કરવો વ્રતીપણાની પૂર્વ શરત છે

- –જો તેનામાં દંભ,ડોળ કે ઠગવાની વૃત્તિ પડેલી હોય
- `–જો તેનામાં <mark>હજી પણ</mark> ભોગોની લાલસા પડેલી હોય
- –જો તેનામાં સત્ય પરની શ્રધ્ધા ન હોય કે અસત્યનો આગ્રહ હોય તો આ ત્રણે વસ્તુ

માનસિક દોષરૂપ છે જયાં સુધી જીવમાં આ ત્રણે શલ્યો હશે ત્યાં સુધી તે મન અને શરીર ને કોતરી ખાય છે અને આત્માને સ્વસ્થ-નિરોગી થવા દેતા નથી

આ રીતે શલ્ય વાળો આત્મા કોઇ કારણસર વ્રત લઇલે તો પણ તે તેના પાલનમાં એકાગ્ર થઇ શકતો નથી. જોમ શરીરના કોઇ ભાગમાં કાંટો કે બીજી તેવી તીક્ષ્ણ વસ્તું ભોંકાઇ હોય, તો તે શરીર અને મનને અસ્વસ્થ કરી આત્માને કોઇપણ કાર્યમાં એકાગ્ર થવા દેતી નથી. તેમ ઉકત માનસિક દોષો પણ તેવાજ વ્યગ્રતા કારી હોવાથી તેમનો ત્યાગ એ વ્રતી બનવા માટેની પાયાની શરત રૂપે જણાવવામાં આવેલ છે.

- ♣ नि: शल्यः- व्रती नी व्याण्या રૂપે મૂકાયેલો આ શબ્દ છે. જેનો સામાન્ય અર્થ થાય છે શલ્ય રહિત કે શલ્ય વગરનो
- - 🌣 शृणाति हिनस्ति इति शल्यम् એવી પણ વ્યુત્પત્તિ જોવા મળેલ છે
- ♥ શલ્ય એટલે પીડાદાયી વસ્તુ. જે રીતે શરીરમાં કાંટો વગેરે લાગેતો તેને શલ્ય કહેવાય છે તે રીતે આત્માના પીડાકાર ભાવને પણ શલ્ય કહેવામાં આવે છે
- જે રીતે કાંટો વગેરે શલ્ય શરીરમાં બેસી જાયતો પ્રાણિઓને પીડાકારી થાય છે તે જ રીતે શરીર અને મન સંબંધિ પીડાનું કારણ હોવાથી કર્મોદય જનિત વિકાર ને શલ્ય કહેવામાં આવે છે
  - 🌣 શલ્ય શબ્દનો શબ્દાર્થ કંટક થાય છે જેકાંટાની માફક હૃદયને ખુંચે છે તેને પણ શલ્ય કહ્યું છે
- ♥ માયા,નિદાન, મિથ્યાત્વ એ ત્રણ શલ્ય છે. શરીર ના કોઇ ભાગમાં જેમ કોઇ શલ્ય પ્રવેશ કરેતો તે શરીર અને મનને અવસ્થ બનાવી દે તેમ માયાદિ ત્રણે શલ્યો આત્મામાં રહી જાય તો આત્માને અસ્વસ્થ બનાવી દે છે અને તેની પ્રગતિનો રોધ કરેછે
  - ૧-માયાશલ્યઃ- માયા એટલે કપટ અથવા માયાચાર
  - 🌣 માયા, નિકૃતિ, વંચના, ઠગવાની વૃત્તિ એ બધું માયા શલ્ય છે.
  - 🌣 કપટ પણું હોવું તે માયા શલ્ય
- माया शाट्यम् उपिष: छदा कषाय विशेष । मिमीते परान् इति माया । स्वेन शाठयेन परेषां सारासारप्रमाणमादत्त इति इयन्त एतद्इति सुखसाध्या गृहीतहृदयावष्टम्भानवष्टम्भा:।
- ♥ કપટ એજ શલ્ય. જેમ કે જીવ અતિવાર સેવવા છતાં કપટથી ગુરુની સમક્ષ આલોચના ન કરે, કરેતો ખોટી રીતે કરે, કપટથી બીજાની ઉપર પોતાના દોષો ચઢાવે ત્યારે માયા થકી અશુભ કર્મનો બંધ કરીને પોતાના આત્માને દુઃખી કરે છે આ માયા પ્રવૃત્તિ એ જ તેનું શલ્ય કહેવાય છે.
  - **૨- નિયાણ શલ્ય -** ભોગની ઇચ્છા, ભોગની લાલસા
  - 🌣 વ્રતસાધનાના ફળ રૂપે આલોક અને પરલોકનાં દુન્યવી સુખોની ઇચ્છા રાખવી.
  - 🌣 સંસારિક ભોગરૂપ ફળોની ઇચ્છા ન હોવાી તે નિદાન.
- ♣ નિદાન એટલે દેવની, મનુષ્યની ૠઘ્ધિ જોઇને કે સાંભળીને તેને મેળવવાની અભિલાષા પૂર્વક અનુષ્ઠાન કરવું એ પાપસાઘનની અનુમોદના દ્વારા આત્માને કષ્ટ આપનાર

#### હોવાથી શલ્ય છે

**૩-મિથ્યાત્વ શલ્યઃ**- મિથ્યાદર્શનનું અસ્તિત્વ તે જ મિથ્યાત્વ શલ્ય

🌣 તાત્વિક પદાર્થી ઉપર અશ્રધ્ધા તે મિથ્યાત્વ

🌣 અતત્વોનું શ્રધ્ધાન્ એ મિથ્યાત્વ શલ્ય છે

વિપરીત દર્શન અર્થાત્ ખોટી માન્યતા કે શ્રધ્ધા તેના દ્વારા પણ કર્મબંધ કરીને આત્મા દુઃખી થાય છે માટે તેનેશલ્ય કહ્યું છે

तत्त्वार्थ-अश्रद्धानं मिथ्यादर्शनम् अभिगृहीतानभिगृहीत सन्देहभेदात् त्रिधा । तदेवशल्यं व्याधाग्निवषयसमुद्र व्याधि कृपितनृपतिशक्रवर्गाद् अपि अधिकभयकारि, जन्मान्तर शतसहस्रष्वागामिषु अविच्छिन्न दुःख सन्तानकसङ्कटप्रपातकारित्वात्, संसार सागर परिभ्रमणभूलकारणमशेषापायप्रभव मार्जवंजवीभावविधायि गूढ कर्मग्रन्थिवजृम्भमाणदुश्चिकित्सकविपाकम् आत्मसात्करोति सर्वशल्यातिशायि मिथ्यायदर्शशल्यम्

**નિ:શल્यઃ**-આંમાયા નિયાણ અને મિથ્યાત્વ શલ્ય રહિત અથવા વિયુક્ત હોવું તે નિ:શલ્યતા

(૧)વ્રતોનું નિષ્કપટ ભાવે આચરણ તે માયાની નિઃશલ્યતા

(૨)સાંસારિક ભોગરૂપ ફળોની ઇચ્છા ન હોવી તે નિદાનની નિઃશલ્યતા

(૩)મિથ્યા દર્શનનો ત્યાાગતે મિથ્યાદર્શનની નિઃશલ્યતા

## 📌 वती:-

(૧)સૂત્રોકત રીતે માયા,નિદાન,મિથ્યા દર્શન શલ્ય થી રહિત એવો નિઃશલ્ય તે વ્રતી કહેવાય છે.

(२) ભાષ્યોકત विशेषार्थ -અહિંસાદિ વ्रतने घारण કરતો હોય ते व्रती मायानिदानिमध्यादर्शनशल्यैस्त्रिभिर्वियुक्तो नि:शल्यो व्रती भवति ।

-वतान्यस्यसन्ती इति वृति ।

-तदेवं नि:शल्यो वतवान् वती भवति ।

★ સામાન્ય રીતે વ્રતી શબ્દથી જ વ્રત જેને હોય તે વ્રતી કહેવાય, એમ સમજી શકાય છે છતાં અહીં વ્રતીની વ્યાખ્યા માટે વિશિષ્ટ સૂત્રની રચના એટલા માટે કરી કે કેવળ વ્રત હોવા માત્રથી વ્રતી ન કહેવાય પણ તે શલ્ય રહિત વ્રતઘર હોયતો તેને વ્રતી કહેવાય છે.

\* સંકલિત અર્થઃ- માયા શલ્ય,નિયાણ શલ્ય અને મિથ્યાદર્શન શલ્ય એ ત્રણેને શલ્ય કહ્યા છે આ શલ્ય થી રહિતપણું તે નિઃશલ્ય છે અને જે નિઃશલ્ય છે તે વ્રતી છે.

−જે વ્રતને ઘારણ કરે છે તે પણ વ્રતી છે અર્થાત્ જે નિઃશલ્ય પણ છે અને વ્રતોનો ઘારક પણ છે તે જ વ્રતી કહેવાય છે ★ પ્રશ્નઃ- તમે સૂત્રાર્થ માં કહો છો કે નિઃશલ્ય અને વ્રતઘારી બંને સાથે હોય તે વ્રતી કહેવાય . પરંતુ નિઃશલ્યત્વ અને વ્રતિત્વ બંને પૃથક્પૃથક્ છે તેથી નિઃશલ્ય ને વ્રતી કઇરીતે કહેવાય? જેમ કોઇ પણ દંડનો સંબંધ હોવામાત્રથી કંઇ છત્રી નથી કહેવાતી તેમ વ્રતનો સંબંધ હોય તે વ્રતી કહેવાય અને શલ્ય વગરનો તે નિઃશલ્ય કહેવાય

જો નિઃશલ્ય હોવાથી વ્રતી થઇ જતો હોયતો પછી તમારે તેને કાંતો વ્રતી કહેવો જોઇએ અને કાં નિઃશલ્ય કહેવો જોઇએ?

નિઃશલ્ય હોય અથવા વ્રતી હોય એમ વિકલ્પ માનીને વિશેષણ વિશષ્ય ભાવ બનાવવો પણ ઉચિત નથી કેમ કે એવું કરવાથી કંઇ વિશેષ ફળ બેસતું નથી કેમ કે ''નિઃશલ્ય કહો કે વ્રતી બંને વિશેષણો થી વિશિષ્ટ એવી વ્યક્તિ તો એકજ છે પછી નિઃશલ્ય કહો કે વ્રતી કહો ફેરશું પડે છે?

**સમાધાનઃ-** અહીં નિઃશલ્યત્વ અને વ્રતિત્વ માં અંગ-અંગી નો ભાવ વિવક્ષીત છે તેમાં નિઃશલ્યતા એ અંગ છે અને વ્રતી એ અંગી છે જેમ અંગ[અર્થાત્ અવયવ] વિના અંગી [અર્થાત્ અવયવી] હોઇ શકે નહીં તે રીતે નિઃશલ્યતા વિના વ્રતી હોઇ શકે નહીં

હા! શલ્યનો અભાવ સાથે વ્રતોનો સદ્ભાવ નિતાન્ત જરૂરી છે. જેમ કોઇ ગોવાળ પાસે ગાયો હોય તે ખૂબજ દુઘ-આપતી હોય ઘી પણ થતું હોય તો તેને ''બહુ ઘી દુઘવાળો ગોવાળ'' કહેવાય છે અહીં ઘી અને દુધના અસ્તિત્વ થી તેનું ગોવાળપણાનું મહત્વ છે ફક્ત ગાય હોય અને ઘી-દુધ ન હોયતો તેને કોઇ ગોવાળ-ગાયવાળા તરીકે ઓળખતું પણનથી તેમ પ્રસ્તુત સૂત્રનો અર્થજ એ છેકે શલ્યની રહિતતા પણ હોય અને અહિંસાદિ વ્રત પણ ઘારણ કર્યા હોય તો તેને વ્રતી કહેવામાં આવે છે પણ શલ્યવાળા વ્રતધારીને વ્રતી કહેવાતો નથી.

જે પ્રશ્નઃ- ક્રોઘાદિ ચારે કષાયો આત્માને અસ્વસ્થ બનાવે છે ,આત્મા ની પ્રગતિને રોકે છે માટે શલ્ય રૂપજ છે તો માયાને જ શલ્ય કેમ કહો છો?

સમાધાનઃ- શલ્યની વ્યાખ્યા માયામાં પૂર્ણરૂપે લાગુપડે છે. જયારે ક્રોધાદિ માં સંપૂર્ણ લાગુ પડતી નથી જે દોષો ગુપ્ત રહીને વિકારો પેદા કરે તે શલ્ય કાંટો વગેરે શલ્ય ગુપ્ત રહીને અસ્વસ્થતા આદિ વિકારો પેદા કરેછે ક્રોધાદિ પ્રગટ પણે વિકારો પેદા કરે છે અલબત્ત ક્રોધાદિ પણ ગુપ્ત હોઇ શકે છે છતાં માયાની તુલના એ તેનું અલ્પણું છે જયારે માયા વિશેષે કરીને ગુપ્ત પણે આપો આપ વિકાર પેદા કરે છે, તેનું પ્રગટ સ્વરૂપ માયા કરનારો પણ ઘણી વખત જાણતો હોતોનથી એવીમાયા કષાયની બાહુલ્યતા હોવાથી તેનેશલ્ય રૂપે સ્વીકારાયેલ છે.

ં વળી ક્રોધ-માન-લોભ કષાય તે જ ભવમાં છોડીને મોક્ષગમન ના જે દ્રષ્ટાન્તો મળે છે તેવા કોઇ દ્રષ્ટાન્ત માયા છોડીને તેજ ભવે મુકિતના સુલભ બનતા નથી આવા કારણો થી શાસ્ત્રકારે તેને શલ્ય કહેવું છે

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

☼ आगम संदर्भः- [पडिक्कमामि] तिहिं सल्लेहिं मायासल्लेणं नियाणसल्लेणं मिच्छादंसणसल्लेणं ।- क स्थाः सू. १८२, क समः३

**સૂત્રપાઠ સંબંધઃ**- આ પ્રકારે પ્રતિક્રમણ એ જ વ્રતીનું લક્ષણ છે અને આ પાઠ પરોક્ષ રીતે  $\frac{1}{\Lambda}$  સંપૂર્ણ બંઘ બેસતો હોવાથી અહીં ગ્રહણ કરેલ છે તદુપરાંત સ્થાનાંગ અને સમવાયાંગ ના પાઠાઠ મુજબ પણ તે શલ્ય જ છે

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

भाषा -सूत्र ८:९० दर्शनचारित्र...माया...

નિદાન -સત્ર ૯:૩૪

भिथ्यात्व -८:१ मिथ्यादर्शनु....

🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભ:-

તસ્સ ઉત્તરી સૂત્ર- પ્રબોઘટીકા -૧ શ્રમણ સત્ર- મળતથા વૃત્તિ

અઢાર પાપ સ્થાનક સૂત્ર- પ્રબોઘટીકા -૨ [માયા માટે]

- □ [9]પઘઃ-
  - (૧) એ પાંચ પાપો દૂર કરી નિઃશલ્યતા ભાવે ભજી વિરતિ પણે રમીએ સદા જીવ અવિરતિ ને સંત્યજી
  - (૨) સૂત્રઃ૧૩ અને ૧૪ નું સંયુક્ત પદ્ય ત્રિશલ્યથી વિહોણા તે વ્રતી એજ ગણાય છે અણગારી ને ગૃહત્યાગી ને અગાત ગૃહસ્થ છે
- □ [10]નિષ્કર્ષઃ-સૂત્રકાર મહર્ષિ એ અતિ મનનીય વાત અહીં જણાવી છે કે અહિંસાદિ બધા વ્રતો ઘારણ કરે કદાચ સર્વથા વિરતિને પણ ગ્રહણ કરી હોય છતાં જો આ ત્રણ શલ્ય થી યુક્ત હોય તો તેને વ્રતી કહી શકાય નહીં. પણ વ્રતઘારી ની સાથે નિઃશલ્ય હોય તો તેને વ્રતી કહેવાય છે.

આ વાત મોક્ષાર્થી જીવોને માટે તો નિતાન્ત આવશ્યક છે જ કેમ કે માયાદિ શલ્ય વાળો કદાપી મોક્ષે જતો નથી પણ તેની સામાજિક તા પણ વિચારણીય જ છે. જો જીવ માયા કષાયથી રહિત હશેતો આપોઆપ તેના બીજા-ત્રીજા-પાંચમાં વ્રતમાં વિશેષ શુધ્ધિ આવશે વળી સમાજમાં પણ પરસ્પર ઠગવા- છેતરવાથી વિમુકત થતા કોર્ટે કચેરી-પોલીસના ઝઘડાને લફળામાંથી મુક્તિ મળશે, સમાજ શાંત અને સુપ્ત થશે

નિદાન શલ્યના અભાવે લોકો ખોટી ઇચ્છાલાલસાથી પીડાતા અટકશે અને મિથ્યાત્વના અભાવ વગરના જીવનો વિકાસક્રમ આરંભાવનો છે જ નહીં

# અધ્યાયઃ७-સૂત્રઃ૧૪ે

- 🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર થકી વ્રતીના ભેદોને જણાવે છે
- 🔲 [2] सूत्रःभूणः-अगार्यनगारश्च

|          | <b>]</b> [3]सूत्रःपृथक्:-अगारी- अनगा             | र: च                                                      |
|----------|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
|          | [4]સૂત્રસારઃ- વ્રતીના અગારી                      | [અર્થાત્ ગૃહસ્થ] અને અનગાર [અર્થાત્ ત્યાગી                |
| એમ બે લ  | ભેદ ] છે                                         |                                                           |
|          | J [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-                                 |                                                           |
| अग       | गारी-ગૃહસ્થ,ઘરબારી                               | अनगार- ત્ત્યાગી,સાધુ                                      |
| च        | -વ્રતી શબ્દની અનુવૃત્તિ માટે છે,                 | વિશિષ્ટ ભેદ જણાવવા માટે છે.                               |
|          | <b>ि [6] अनुवृत्तिः-</b> नि:शल्यो व्रती-सूत्र    | . ७:१३ थी व्रती શબ્દ અનુવૃત્તિ આ સૂત્રમાં લેવી            |
|          | [7]અભિનવટીકાઃ- સૂત્રકાર મહ                       | ર્ષિ એ પૂર્વ સૂત્રમાં વ્રતી કોને કહેવાય તે જણાવ્યું ત્યાર |
| પછી આ ર  | સૂત્રમાં તેના ભેદોનું કથન કરે છે કેમ કે <i>ઠ</i> | વત ગ્રંહણકરનાર દરેક જીવોની યોગ્યતા એક સમાન                |
| હોતી નથી | ી તેથી તેઓની યોગ્યતાના અહીં બે વિ                | lભાગ કરવામાં આવ્યા છે                                     |

- (१)अगारी-व्रती (२) अनगारी-व्रती अगारी वृती
- 🌣 અગારી એટલે ઘર,જેને ઘર સાથે સંબંધ હોય તે અગારી
- 🌣 અગારી એટલે ગૃહસ્થ, સંસારી કે ઘરમાં વસતો હોય તે
- 🌣 અગારી નો તાત્પર્યાર્થ એ છે કે જે વિષય તૃષ્ણા ધરાવતો હોય તે
- ♣ અગારી -વ્રતીને શ્રાવક, શ્રમણોપાસક, અસુવ્રતી, દેશ વિરતિ, શ્રાવક આદિ શબ્દોથી ઓળખવામાં આવે છે
  - 🌣 अगारं गृहम् तदस्ति यस्यासौ अगारी गृहीत्यर्थ:
- ्र અહીं अगार शબ્દથી ''ચારિત્ર મોહના ઉદયથી ઘર તરફના અનિવૃત્ત પરિણામરૂપ ભાવ-અગાર'' વિવિધત છે તેથી ભાવ અગારી વ્યક્તિ ઘર છોડીને જંગલમાં જઇને બેસી જાય તો પણ તે અગારી જ કહેવાય છે.
- ☼. अगारએટલે ઘર તેના ઉપલક્ષણથી આરંભ અને પરિગ્રહ થી યુકત હોવું તે- એ વાતનો સમાવેશ થઇ જ જાય છે

आरम्भः- પૃથ્વીકાયાદિ જીવકાય ની હિંસાના હેતુભૂત હોવાથી.

परिग्रहः- द्विपદ ચતુષ્પદાદિ ચેતન અને ધનધાન્યાદિ અચેતન વસ્તુ

અગાર શબ્દ થી આ બંનેને લક્ષમાં લેવા. અગાર -ઘર હોય ત્યાં આ આરંભ -પરિગ્રહ યથાસંભવ હોય છે અથવા થાય છે

- આ આરંભ, પરિગ્રહની સંભાવના હોવાથી, થતો હોવાથી કે તેના સંબંધનો પરિત્યાગ ન હોવાથી તે બધાં અગારી ગૃહસ્થજ કહેવાય છે
  - 💠 अगारी ना બે लेहः-
  - (૧)સમ્યગ્દર્શન સહિત અણુવ્રત અને ઉત્તર ગુણ યુકત વ્રતી
- (૨)માત્ર સમ્યગ્દર્શનની ભજના વાળા अपरे सम्यगदर्शनमात्रभाजो સિધ્ધસેનગણિજી આ બીજો ભેદ જણાવે છે પણ સૂત્રકાર મહર્ષિ હવે પછીના સૂત્રમાં જણાવે છે તે રીતે અણુવ્રત

#### ધરને અગારી કહ્યા છે

| – તેમાં પ્રથમ પ્રકારના અગારી | . વ્રતીના કલ | ૩૨ ભેદ | કહેલા | છે તે આ | રીતે: |
|------------------------------|--------------|--------|-------|---------|-------|
|------------------------------|--------------|--------|-------|---------|-------|

| , ,,, |
|-------|
| 30    |
| q     |
| ٩     |
| ૩૨    |
|       |

# દુવિહં તિવિહેણં રૂપ છ ભેદ-સિધ્ધસેનીય ટીકાનુસાર

- (૧)મન-વચન-કાયા એ ત્રણ યોગ અને કરવું-કરાવવું એ બે કરણ
- (૨)મન-વચન-કાયા માંના કોઇ પણ બે યોગ તથા કરવું-કરાવવું
- (૩)મન-વચન-કાયા માંના કોઇ પણ એક યોગ તથા કરવું-કરાવવું
- (૪)મન-વચન-કાયા એ ત્રણ યોગ અને કરવું-કરાવવું
- (૫)મન-વચન- કાયામાંના કોઇ પણ બે યોગ અનેકરવું કે કરાવવું
- (ક)મન-વચન-કાયા માંના કોઇ પણ એક યોગ અને કરવું કે કરાવવું

#### આ રીતે ન સમજાય તો ં

મન-વચન-કાયા એ ત્રણે યોગ અને કરવું-કરાવવું એ બે કરણ એમ ૩xર=*૬* ભેદ થાય પાંચે અણુવ્રતના આવા છ-છ ભેદ કરવાથી કુલ ૩૦ ભેદો થયા એટલે કે સમ્યક્ત્વ યુકત અણુવ્રત અને ગુણવ્રત સંપન્ન અગારી-વ્રતીના પેટા-૩૨ ભેદ અહીં સિઘ્ધસેનીય ટીકામાં જણાવે છે

[**નોંધઃ- જો** કે આ પેટા ભેદોની વ્યાખ્યાનો વિસ્તાર કરીએ તો હજી પણ તેના અન્ય ભેદો પાડી શકાય છે]

#### 💠 अनगारवती:-

- 🌣 જેનો ઘર સાથે સંબંધ ન હોય તે અણગાર
- 🌣 અણગાર એટલે ગૃહવિરત, અસંસારી કે ઘર વગરના
- 🌣 અણગારનો તાત્પર્યાર્થ એ છે કે જે વિષય-તૃષ્ણા થી મુકતથયા હોય તે
- ❖ અણગાર વ્રતીને સાધુ, શ્રમણ, સર્વ વિરતિઘર, નિર્ગ્રન્થ મહોવતી આદિ શબ્દોથી સંબોધવામાં આવે છે
  - 🌣 न अगारम् गृहम् यस्य सः गृहविरतो यतिः इत्यर्थः
- ं अर्डी अनगार શબ્દથી ચારિત્ર મોહના ક્ષયોપશમ કે ક્ષયથી ઘરથી નિવૃત્ત થયેલા પરિણામ વાળા કે વિષય તૃષ્ણા રહિત એવા મુનિઓ વિવક્ષીત છે આવા પ્રકારના મહાત્માઓ કદાચ યક્ષમંદિર કે શુન્ય ઘરમાં આવીને રહેલા હોયતો પણ તે અણગારજ કહેવાય છે
- ❖ અનગાર એટલે આરંભ અને પરિગ્રહનોજેણે ત્યાગ કર્યો છે તે મૂળગુણ -ઉત્તરગુણ થી પ્રતિપન્ન એવા ,તેને મહાવ્રતી પણ કહેવાય છે.

**અજ઼ગાર-વ્રતીના ભેદઃ-** અગારી વ્રતીની માફક અજ઼ગાર-વ્રતીના ભેદો નો ઉલ્લેખ નથી કારણ કે અગારી વ્રતીને દેશવિરતિ કે આંશિક વ્રત હોવાથી તેના જે રીતના ભાંગા કે વિકલ્પો થાય છે તેવા વિકલ્યો કે ભેદો મહા વ્રતી ઓને સંભવતા નથી છતાં ત્રિવિધં ત્રિવિધેન શબ્દની વ્યાખ્યા કરતા ૧૪૭ ભેદ થઇ શકે છે

જો કે અણગાર એટલે કે સાધુના, ગૃહસ્થોની મારૂક ભેદો થઇ શકે નહીં જેમ કે મનથી કરું નહીં એવું વ્રત શ્રાવક ને હોઇ શકે, વચનથી કરું નહીં એવું વ્રત શ્રાવકને હોઇ શકે, પણ સાધુને તો નવકોટીના પચ્ચકખાણ એક સાથે જ હોય છે તેથી આ ૧૪૭ ભેદ કહેવા છતાં પ્રત્યેક ભેદ એક સાથે જ એક અણગાર માં હોય છે

#### બીજી રીતે અણગારના ભેદ જણાવી શકાય છે

અણગાર

- (૧)ગચ્છવાસી (૨)ગચ્છ બહાર
- (૧)આચાર્ય (૨)ઉપાધ્યાય (૩)ગંણિ (૪)ગણાવચ્છેદ (૫)સાધુ
- (૧)જિનકલ્પી (૨)સ્થવીર કલ્પી
- (૧)પ્રતિમા ધારી (૨)અપ્રતિમાધારી
- (૧)સામાયિક (૨)છેદોપસ્પાય (૩)પરિહાર વિશુધ્ધિ
- (૪)સુક્ષ્મ સપરાય
- (૫)યથાખ્યાત

#### 🗫 च - च શબ્દથી બેફલિતાર્થી થઇ શકે છે

- (૧)ઉપરોક્ત સૂત્રમાં રહેલા શબ્દની અહીં અનુવૃત્તિ કરવી કેમ કે અગારી અને અણગાર એ બંને ભેદો વ્રતીના છે
- (૨)અગારી-અણગાર ના ઉત્તર ભેદો ગ્રહણ કરવા-च शब्दादगारिणोऽनगारस्य च बहुभेदत्वं प्रति पादयिषितमिति ।

#### 💠 विशेषः-

પ્રશ્નઃ૧ -અગારી અને અનગાર બંનેને વ્રતી કેમ કહ્યા?

**સમાધાનઃ**- જે રીતે ઘરના એક ખૂણામાં કે નગરના એક વિશાળ ભાગમાં રહેવા વાળો વ્યક્તિ-બંનેને વ્યવહારમાં નગરવાસી કહેવાય છે. એ જ રીતે વ્રતો ને સર્વથા ધારણ કરનારો કે વ્રતના એકદેશને ધારણ કરનારો બંનેને વ્રતી જ કહ્યા છે

જેમ ૩૨૦૦૦ દેશનો રાજા પણ રાજા જ કહેવાય છે અને એક દેશ કે અડધા દેશનો રાજવી પણ રાજા જ કહેવાય છે તે રીતે ૧૮૦૦૦ શીલાંગરથ નો ધારક પણ વ્રતી કહેવાય છે અને અણુવ્રત ધારી વ્યક્તિ પણ વ્રતીજ કહેવાય છે

પ્રશ્નઃ ૨ જે વિષયતૃષ્ણા હોવાને લીધે અગારી (ગૃહસ્થ)છે તેને પછી વ્રતી કઇ રીતે કહી શકાય?

સમાધાનઃ- સ્થૂળ દ્રષ્ટિથી જેમ માણસ પોતાના ઘર વગેરે કોઇ નિયત સ્થાનમાં રહેતો હોય છે છતાંતેને પૂછો કે તું કયાં રહેશે? તો તે પોતાનું સરનામું અમુક શહેરને આધારે આપે છે જેમ કે હું અમદાવાદમાં રહું છે તે ઘરના એક નિયત સ્થાનમાં રહેતો હોવા છતાં એવો વ્યવહાર અપેક્ષા વિશેષ થી થાય છે. તેજ રીતે વિષય તૃષ્ણા હોવા છતાં અલ્પ અંશે, કિંચિત્, કે નાનકડા દેશ ભાગે પણ તેનો વ્રત સાથે સંબંધ જોડાયેલ હોવાથી તેને વ્રતી કહી શકાય છે તે વિષયમાં કોઇ દોષ નથી

પ્રશ્નઃ૩ ''જે ઘરમાં વસે તે અગારી'' એવી એક વ્યાખ્યાને જો સ્વીકારવામાં આવેતો જે મુનિ શૂન્યગૃહમાં ઉપાશ્રયમાં કે યક્ષ મંદિર આદિમાં વાસ કરે છે તે બધાં અગારી જ કહેવાશે

અને જેઓની વિષય તૃષ્ણા છૂટી નથી છતાં કોઇને કોઇ કારણસર જેઓએ ઘર છોડી દીધેલ છે . એવા વનમાં રહેનારા ગૃહસ્થ પણ અનગારી કહેવાશે તેનું શું?

સમાધાનઃ- અહીં ઘર શબ્દનો અર્થ भावघर લેવાનો છે. ચારિત્ર મોહનીયના ઉદયથી ઘર તરફની જે અભિલાષા કે મમતા તેને ભાવઘર કહેલું છે જે વ્યક્તિને આવા પ્રકારનું ભાવઘર વિદ્યમાન છે. તે વ્યક્તિ જંગલમાં જાય અને નગ્નતા ને ધારણ કરીને ત્યાં વૃક્ષોને આશરે જ જીવતો હોય તો પણ તે અગારી જ છે

જયારે ભાવ-ઘર થી નિવૃત્ત થયેલા મુનિ ભગવંતો ગમે ત્યાં રહેતો પણ તેમને તે સ્થળનું મમત્વ કે બંધન ન હોવાથી તેઓ અનગાર જ છે.

# 🔲 [8]સંદર્ભઃ-

—આગમ संદर्भः- चिरत्तधम्मे दुविहे पन्नते तं जहा - अगार चिरत्तधम्मे चेव अणगार चिरत्त धम्मे चेव 🗫 स्थाः स्थाः २,उ.१,सू.७२ प्रारंभे

- 🌣 तत्वार्थ संદर्ભः- (૧)अणुव्रतोऽगारी सूत्र. થી ૭:૧૫ અગારીની વ્યાખ્યા–
- (२)सामायिक छेदोपस्थाप्य परिहार विशुद्धि सूक्ष्मसंपराय यथाख्यातानि चारित्रम् सूत्र ७:१८ अश्रशारना लेहो

# 🔲 [9]પઘઃ-

- (૧) વિરતિવાળા જીવના બે ભેદ સૂત્રે સંગ્રહ્યા અગારી એ છે પ્રથમ ભેદે અણગાર બીજે સાંભળ્યા
- (૨) આ પદ્ય પૂર્વ સૂત્રઃ૧૪માં કહેવાઇ ગયું છે
- □ [10]નિષ્કર્ષઃ- આ સૂત્રમાં મુખ્યત્વે વ્રતીના બે ભેદ જણાવવાનો હેતુ સ્પષ્ટ જ છે છતાં કેટલાંક મહત્વના નિષ્કર્ષ ત્યા તારવી શકાય છે, કેમકે ફકત વ્રતને આશ્રીને વિચારણા કરવામાં આવે તો તો અણુવ્રત ધારી પણ વ્રતી કહેવાશે અને મહાવ્રતધારી પણ વ્રતીજ કહેવામાં આવશે બંને વ્રતીજ છે તો તેનો ભેદશો?
- (૧) અગારી વ્રતી અણુવ્રત ધારણ કરે છે જયારે અણગાર વ્રતીઓ મહાવ્રતને ધારણ કરનારા હોય છે
- (૨)અગારી વ્રતીને છ કોટી પચ્ચકખાશ છે જયારે અણગાર વ્રતીને નવ કોટી પચ્ચકખાશ હોય છે
- (૩)અગારી વ્રતીને હિંસાદિ પાંચે દોષોમાં અનુમોદનાનો ત્યાગ હોતો નથી જયારે અણગાર વ્રતીને સર્વથા વ્રત ઘારણા હોવાથી અનુમોદનાના પણ પચ્ચક્ખાણ કરેલા હોય છે
- (૪)અગારી વ્રતી ઉત્કૃષ્ટ રીતે દેશ વિરતિ ઘર્મ પાળે તો પણ તે વધુમાં વધુ બારમા દેવલોક સુધી જાય છે જયારે અણગાર વ્રતીને ઉત્કૃષ્ટ ચારિત્ર થી પાંચમાં અનુત્તર અને યાવત્ મોક્ષ સુધીની પણ ગતિ થઇ શકે છે

(પ)અગારી વ્રતી દેશ વિરતિઘર હોવાથી તેમને વિરતા વિરત કે સંયમાસંયમી કીઘા છે માટે વ્યવહાર ભાષામા કહીએતો તેઓ દુધ-દહીં બંનેમાં પગરાખનાર કહેવાય છે. જયારે સર્વ વિરતિઘરનો સંયમીજ હોવાથી તેઓ સંપૂર્ણ વિષય તૃષ્ણા ના ત્યાગી કહેવાય છે

(ક)પરમાત્મા સમવસરણમાં સર્વ પ્રથમ દેશના અણગાર ધર્મની જ આપે છે ત્યાર પછી જેઓ અણગાર ધર્મ પાળવા અસમર્થ હોય તેમને માટે જ અગાર ધર્મની દેશના અપાય છે

(૭)અગારી વ્રતી એ હંમેશા અણગાર પણાને લક્ષ્માં રાખીને જ જીવન વ્યતીત કરવાનું હોય છે **આ અને આવા અનેક ભેદે** બંને વ્રતીઓમાં તફાવત છે અર્થાત્વ્રતી શબ્દથી સમાનતા હોવા છતાં બંનેના આચાર ધર્માદિ માં અનેક તફાવત કે તરતમતા રહેલી છે માટે મોક્ષના અર્થી જીવોએ હંમેશા

બંનેના આચાર ધર્માદિ માં અનેક તફાવત કે તરતમતા રહેલી છે માટે મોક્ષના અર્થી જીવોએ હે અનગાર ધર્મને આંખ સામે રાખીને જ ધર્મ આરાધના ને વિશે પુરષાર્થ કરવો જોઇએ.

| અધ્યાયઃ ૭-સૂત્રઃ ૧૫                                      |   |
|----------------------------------------------------------|---|
| TA 6 : 10 HC - 91 : 15   15   15   15   15   15   15   1 |   |
| **************************************                   | , |
| CICCIOL CIVIL LA                                         |   |
|                                                          | ) |

|        | [1]સૂત્રહે | ોતુઃ- ઉ | ઉપરોકત    | સૂત્રમાં | વ્રતી    | ના વ | જે બે | ભેદ | દર્શાવ્યા | અગારી | અને |
|--------|------------|---------|-----------|----------|----------|------|-------|-----|-----------|-------|-----|
| અણગારી | તેમાંથી અ  | ગારી ક  | ાતીની વ્ય | ાખ્યા જ  | જ્યાવે ધ | છે   |       |     |           |       |     |

- 🛘 [2] सूत्रःभूणः-अणुवतोऽगारी
- 🗖 [3]सूत्रःपृथक्ः-अणुव्रतः अगारी
- 🔲 [4]સૂત્રસારઃ- જે અણુવ્રત ધારી [હોય] તે અગારી [વ્રતી કહેવામાં આવે છે]
- 🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

अणुवत:નાનો કે અલ્પ વ્રતને ધારણ કરનાર

अगारी- गृहस्थ,[सूत्र:१४ मां इहेवार्ध गयेल छे]

- [6] अनुवृत्तिः निःशल्योवती सूत्र ७:१३ थी व्रती शब्दनी अनुवृत्ति
- [7] અભિનવટીકાઃ- જે ગૃહસ્થ અહિંસા આદિ વ્રતોને સંપૂર્ણ પણે સ્વીકારવા સમર્થ ન હોય છતાં ત્યાગવૃત્તિવાળો હોય, તે ગૃહસ્થ મર્યાદામાં રહીને પોતાની ત્યાગવૃત્તિ પ્રમાણે એ વ્રતો અલ્પાંશે પણ સ્વીકારે છે આવા ગૃહસ્થને અણુવાતઘારી શ્રાવક કહેવાય છે
- अणुवतः- व्रत શબ્દની વ્યાખ્યાતો પ્રથમ સૂત્રમાંજ કહેવાઇ ગઇ છે સૂત્રોકત રીતે પણ हिंसाऽनृतस्तेयाब्रह्मपरिग्रहेभ्योविरितः व्रतम् એ પ્રમાણે व्रत ની વ્યાખ્યા થઇ ચૂકી છે
- —**अणु**:- પૂર્વે સૂત્ર ૭ઃ૧ માં अणુ શબ્દનો ઉલ્લેખ થયો જ છે તદનુસાર अणુ એટલે અલ્પ, સ્તોક,થોડું, દેશથી વગેરે અર્થો કે પર્યાયો કહેવાયા છે
- —**अणुवतः** ઉપરોકત अणु તથા व्रत બંને શબ્દોની વ્યાખ્યા આઘારે અણુવ્રતનો અર્થ એ છે કે જે વ્રતીને અલ્પઅંશે પણ હિંસાદિ પાંચદોષો માંના કોઇપણ એક કે તેથી વધુનો સ્વીકાર હોય તેને અણુવ્રતી કહેવાય
- ♥ જયારે વ્રતોને અલ્પાંશે સ્વીકારવામાં આવે છે ત્યારે તેની અલ્પતામાં વિવિધતા રહેલી હોય છે. સૂત્રકાર મહર્ષિ આ વિવિધતા માં ઉતરવાને બદલે સામાન્યથી ગૃહસ્થના

વ્રતોને અશુવ્રત રૂપે ઓળખાવે છે. ધારોકે મહાવ્રતને આપણે ૧૦૦ ટકા ગુણાંક આપીએ તો ૧ થી ૯૯ ની કક્ષમાં કોઇપણ કક્ષાએ વ્રત પ્રહણ કરવા તે બધા અશુવ્રત જ કહેવાય છે

- આ રીતે એવોઅર્થ પણ કરી શકાય કે જે મહાવ્રત થી ઓછે કે વત્તે અંશે ન્યૂન છે તે અણુવ્રત છે

🌣 अणुनि अस्य व्रतानि इति अणुवत: ।

- —જેમને ઉપરોક્ત અહિંસાદિ પાંચે વ્રતો અશુ અર્થાત્ સ્તોક ,થોડા કેલઘુ પ્રમાણમાં ત્રહણ કરેલા હોય તેને અણુવતી કહેવાય છે અને તેમને ત્રહણ કરેલા વ્રતને અણુવત કહેવાય છે
- આવા અશુવ્રતો પાંચ છે જે મૂળભૂત અર્થાત્ ત્યાગના પ્રથમ પાયારૂપ હોવાથી આ વ્રતોને **મૂળવ્રત** પણ કહેવામાં આવે છે
- 🌣 હિંસાદિક થી દેશથી કે અંશ થી વિરતિ તે અણુવ્રત અને આવા અણુવ્રતોનો ઘારક હોય તે અણુવ્રતી કહેવાય છે

# 🍫 અશુવ્રતના ભેદઃ-

અણુવ્રત ના પાંચ ભેદો છે <mark>જેની સવિસ્તૃત વ્યાખ્યા આ પૂર્વે સૂત્ર ૭ઃ ૨ દેશ સર્વતો ડળુમहતી</mark> સૂત્રની અભિનવટીકામાં કરાયેલી છે તેની સામાન્ય પરિચય વિધિ અત્રે કરેલ છે

- (૧)અહિંસા અશુવ્રત જેને સ્થૂળ પ્રાણાતિપાત વિરમણ વ્રત પણ કહે છે
- –પ્રમત્ત યોગથી થતી હિંસાનો દેશથી ત્યાગ તે અહિંસાણુ વ્રત
- સ્થૂળ જીવ હિંસા નહીં કરવી તે સ્થૂળ પ્રાણાતિપાત વિરમણવ્રત
- (૨)સત્ય-અશુવ્રતઃ- જેને સ્થૂળ મૃષાવાદ વિરમણ વ્રત પણ કહે છે
- –પ્રમત્ત યોગથી થતાં અસત્યનો દેશથી ત્યાગ તે સત્યાશુ વ્રત
- –સ્થૂલ જૂઠું નહિ બોલવાનું વ્રત તે સ્થૂળ મુષાવાદ વિરમણ વ્રત
- (૩)સત્ય-અણુવ્રતઃ- જેને સ્થૂળ મુષાવાદ વિરમણ વ્રત કહે છે
- પ્રમત્ત યોગથી થતાં અસત્યનો દેશથી ત્યાગ તે સત્યાણું વ્રત
- સ્થૂલ અણદીધું ન લેવાનું વ્રત તે સ્થૂળ અદત્તાદાન વિરમણ વ્રત
- (૪)બ્રહ્મચર્ય- અણુવ્રતઃ- જેને સ્વદારા કે પરદારા ગમન વિરમણ વ્રત અથવા સ્થૂલ મૈથુન વિરમણ વ્રત પણ કહે છે
  - –પ્રમત્ત યોગથી થતા મૈથુન નો દેશથી ત્યાગ તે બ્રહ્મચર્યાણુવ્રત
- –સ્વસ્ત્રી થી સંતોષ રાખવો અને સ્વ સિવાયની [પર] સ્ત્રી સાથે ગમન કરવું નહી તે સ્થૂળ મૈથુન વિરમણ વ્રત અથવા સ્વદારા સંતોષ વ્રત
  - (પ)અપરિગ્રહ-અ**ણુત્રતઃ** જેને સ્થૂળ પરિગ્રહ પરિમાણ વ્રત પણ કહે છે.
  - પ્રમત્તયોગથી થતાં પરિગ્રહ- મૂર્છાનો દેશથી ત્યાગ તે પરિગ્રહાણુવ્રત
  - –સ્થૂળ પરિગ્રહને મર્યાદિત રાખવાનું વ્રત તે સ્થૂળ પરિમાણ વ્રત

વિસ્તારથી સૂત્ર ૭ઃ૨માં ચર્ચાયેલા આ પાંચે અણુવ્રતનો સંધુકત અર્થ એટલો જ છે કે ''નાના-મોટા દરેક જીવની માનસિક વાચિક,કાયિક દરેક પ્રકારની હિંસાનો ત્યાગ ન સચવવાથી તપોતે નક્કી કરેલ ગૃહસ્થ પણાની મર્યાદા સચવાય અર્થાત્ પ્રયોજનીભૂત હિંસા

#### થી વધારે હિંસાનો ત્યાગ તે અહિંસા અણુવ્રત

એ જે-રીતે પ્રયોજની ભૂત અથવા ગૃહસ્થ પણાની મર્યાદા થી વધારાના જૂઠ-ચોરી-મૈથુન-પરિગ્રહનો ત્યાગ તે અનુક્રમે સત્ય,અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ય,પરિગ્રહ-અણુવ્રતો છે.

अगारी :- સૂત્રોકત વ્યાખ્યાનુસાર તો अणुवत ધારીને अगारी જ કહે છે

સ્વોપશ ભાષ્ય:-''तदेवमणुव्रतधर: श्रावको अगारव्रती भवति '' અર્થાત્ એ પ્રમાણે અણવ્રતને ધારણ કરતો શ્રાવક અગારી-અગારીવ્રતી કહેવાય છે.

જે સૂત્ર ફલિતાર્થ:- સમસ્ત સાવઘની નિવૃત્તિ ન હોવાથી ઉક્તવ્રતો ને અશુવ્રત કહેવામાં આવે છે તેનો ફલિતાર્થ એ કે જયાં સમસ્ત સાવઘની નિવૃત્તિ હોય તેને મહાવ્રત કહેવા જાઇએ

☆ સંપૂર્શ રીતે સ્વીકારાતા વ્રતો તે મહાવ્રતો છે અને તેમના સ્વીકારવાની પ્રતિજ્ઞામાં સંપૂર્શતાને લીધે તારતમ્ય રાખવામાં આવતું નથી

ં ં અગારી ની આ વ્યાખ્યા થી અર્થાપત્તિ થી સિઘ્ઘ થાય છે કે જેને મહાવ્રતો હોય તે અનગાર વ્રતી કહેવાય

| [8]     | સંદ | ર્ભઃ- |
|---------|-----|-------|
| <br>ヒーコ |     |       |

- 🌣 आगम संदर्भः- आगारधम्मं.....अणुव्वयाइं... 💠 औप. सू. ३४/७
- 🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-
- (१)हिंसाऽनृतस्तेयाब्रह्मपरिप्रहोभ्यो विरतिवर्तम्-सूत्रः ७:१
- (२)देशसर्वतोऽणुमहती- सूत्र-७:२
- 🌣 અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-
- (૧)વંદિત સત્ર- પ્રબોધટીકા ભા.૨
- (૨)શ્રમણ સૂત્ર મૂળ તથા વૃત્તિ
- 🗍 [9]પઘઃ-
  - (૧) સૂત્રઃ૧૫ -સાથે સૂત્રઃ૧*૬* ના સંદર્ભ યુકત પદ્ય છે અગારી ધરતાં અણુવ્રતોને ગુણવ્રતી શિક્ષાવ્રતી એમ બાર વ્રત ગ્રાહક બનીને પામતાં સંયમ રતિ
  - (૨) આ સૂત્રનું બીજા પદ્મ હવે પછીના સૂત્ર:૧૬ ના પદ્મ સાથે છે.

| 🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- અહીં સૂત્રકાર મહર્ષિ અગારી કોને કહેવાય તે શબ્દ થકી                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| અગારીવ્રતીના વ્રતનો ઉલ્લેખ કરે છે તે વ્રતના મૂળગુણ અને ઉત્તરરગુણ રૂપે બે પ્રકારો છે. |
| વિશેષ નિષ્કર્ષ તો સૂત્ર:૧૬ ને અંતે છે. નોંધપાત્ર વાત એટલી જ કે સિધ્ધસેનીય વૃત્તિમ    |
| અગારી ના બે ભેદ માં સમ્યક્ત્વની ભજનાવાળાને અણુવ્રતી તરીકે ઓળખાવ્યા છે જયારે          |
| અહીં સૂત્રકાર આ સૂત્ર થકી સ્પષ્ટ કરે છે કે અણુવ્રતધારી એ જ અગારી વ્રતી છે.           |

|     |     | _   | $\overline{}$ |     |  |
|-----|-----|-----|---------------|-----|--|
| 1 1 | 1 1 | 1 1 |               | 1 1 |  |
|     |     |     | _             |     |  |

# (અધ્યાયઃ ७-સૂત્રઃ ૧૬)

| 🗖 [1]સૂત્રહેતુઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિ પૂર્વ સૂત્રમાં જે અગારી વ્રતીનો ઉલ્લેખ કર્યો તે                                                                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| અગારી વ્રતીના પાંચ અંશુવ્રત ને મૂળગુણ રૂપ જણાવી આ સૂત્ર થકી ઉત્તર ગુણને જણાવે છે                                                                   |
| 🔳 [2]सूत्रःभूणः-*दिग्देशानर्थदण्डविरतिसामायिकपौषघोपवासोपभोग                                                                                        |
| —परिभोग परिमाणातिथि संविभाग वतसम्पन्नश्च                                                                                                           |
| <ul> <li>[3] सूत्रःपृथक्षः-दिग् -देश - अनर्थदण्ड - सामायिक - पौषधोपवास - उपभोग</li> <li>परिभोग परिमाण - अतिथिसंविभाग व्रत संपन्न: च</li> </ul>     |
| [4]સૂત્રસારઃ-[તેવ્રતી] દિગ્વિરતિ,દેશવિરતિ,અનર્થદંડવિરતિ,સામાયિક,પૌષધોપવાસ,<br>ઉપભોગ પરિભોગ પરિમાણ અને અતિથિ સંવિભાગ એ (સાતે) વ્રતોથી સંપન્ન હોય છે |
| [અર્થાત્ શ્રાવકને પાંચ અણુવત ઉપરાંત આ સાતે ઉત્તરગુણ વ્રત મળીને કુલ બારવત હોય છે]                                                                   |
| 🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-                                                                                                                                   |
| दिग्विरति - દશે દિશામાં અમુક હદ સુધીના ગમનાગમનનું પરિમાણ                                                                                           |
| देशविरतिः- દિગ્વિરતિ વ્રતમાં નક્કી કરેલ મર્યાદાનો રોજે રોજ યથા યોગ્ય અમુક                                                                          |
| ભાગે સંક્ષેપ કરવો તે                                                                                                                               |
| <b>अनर्थण्डविरतिः</b> -નિષ્કારણ પાપના સેવન રૂપ અનર્થ દંડ થી અટકવું                                                                                 |
| सामायिकः- અમુક કાળસુધી આવદ્યયોગના ત્યાગપૂર્વક સમભાવની સાધના                                                                                        |
| <b>पौषधोपवासः-</b> પર્વતિથિ આદિમાં ઉપવાસ કરવા પૂર્વક રહેવું                                                                                        |
| <b>उपभोगपरिभोगपरिमाणः</b> -ભોગ્ય કે ઉપભોગ્ય વસ્તુની મર્યાદા નક્કી કરવી                                                                             |
| <b>अतिथिसंविभागः</b> - શુધ્ધ ભકિતભાવથી સુપાત્રદાન                                                                                                  |
| व्रतसंपन्नः-                                                                                                                                       |
| च :- સમુચ્ચય અર્થને જણાવે છે                                                                                                                       |
| 🗖 [6]અનુવૃત્તિઃ-                                                                                                                                   |
| (૧) नि:शल्योवती સૂત્ર ૭:૧૩ થી वती શબ્દની અનુવૃત્તિ                                                                                                 |
| (२)अणुव्रतोऽगारी सूत्र ૭:૧૫ થી अगारी શબ્દની અનુવૃત્તિ                                                                                              |
| [7]અભિનવટીકાઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિએ અગારી વ્રતીની વ્યાખ્યાકરતા પૂર્વ                                                                                   |
| સૂત્રમાં પાંચ અણુવ્રતોને જણાવ્યા. આ સૂત્ર થકી બીજા સાતવ્રતોનું કથન કરે છે                                                                          |
| અગ્રુવતો એ ત્યાગના પ્રથમ પાયરૂપ હોવાથી મૂળગુણ કે મૂળવ્રત કહેવાય છે. એ મૂળ વ્રતોની                                                                  |
| રક્ષા,પુષ્ટિ અને શુધ્ધિ ને માટે ગૃહસ્થો બીજા પણ કેટલાંક વ્રતો સ્વીકારે છે જે ઉત્તરગુણ કે ઉત્તરવત ના                                                |
| નામે પ્રસિધ્ધ છે. આવા ઉત્તરો વ્રતો અહીં સંક્ષિપ્તમાં સાત વર્ણવવામાં આવેલ છે                                                                        |

[१]हिञ्विरति व्रतः-

સ્વરૂપઃ- પોતાની ત્યાગ વૃત્તિ પ્રમાણે પૂર્વ -પશ્ચિમ આદિ દશે દિશાઓનું પરિમાણ

<sup>\*</sup>हिअभ्वर आभ्नाय मुख्य दिग्देशाऽनर्थदण्डविरति सामायिक पोषधोपवासोपभोगपरिमाणाऽतिथिसंविभागवत संपन्नश्च એ प्रभाषे सूत्र छे

નકકી કરી તેની બહારના દરેક ધર્મ કાર્યમાંથી નિવૃત્તિ લેવી તે દિગ્ વિરતિ વ્રત

♥ પૂર્વ,પશ્ચિમ,ઉત્તર,દક્ષિણ, ઇશાન,અગ્નિ,નેૠત્ય,વાયવ્ય,ઉર્ધ્વ અને અઘો એ દશે દિશામાં અમુક હદથી બહાર જવું એપ્રમાણે દરેક દિશામાં ગમન પરિણામનો નિયમ કરવો તે દિગ્વિરતિ

જેમ કે કોઇપણ દિશામાં ૧૦૦૦ કીલો મિટરથી બહાર ન જવું અથવા ભારતની બહાર ન જવું વગેરે પોતાના ત્યાગની ઇચ્છા-વૃત્તિ અનુસાર જે વિરમણ કરવામાં આવે પરિમાણ નક્કી કરવામાં આવે તે દિગ્વિરતિ

➡ આ વ્રતમાં દિશાનું પરિમાણ નક્કી થતું હોવાથી આ વ્રતને દિક્ પરિમાણ વ્રત કહેવાય છે અને તેના ઘારક ને દિક્ પરિમાણ અગારી વ્રતી કહેવામાં આવે છે

एभिश्चिदिग्वतादिभिः उत्तरव्रतैः सम्पन्नोऽगारीव्रती भवति । तत्र दिग्वतं नाम तिर्यगूर्वमधो दशानां दिशां यथाशिकत गमन परिमाणाभिग्रहः

**કળઃ**- દિગ્ વિરતિ વ્રતનું ગ્રહણ નું ફળ શું ?

કોઇપણ વ્રત ફળદાયી જ હોય અહીં આ વ્રતના મુખ્ય બે ફળ જણાવે છે

-૧- ધારેલી દિશાની બહાર થતી સર્વ પ્રકારની હિંસાનો ત્યાગ થાય છે,

અન્યથા પોતે ન જાય, પોતે હિંસા ન કરે, કોઇને પ્રેરણા ન કરે છતાં જો દિશાનું પરિમાણ નિશ્ચિત નકર્યુ હોય તો ત્યાં થતી સર્વ પ્રકારની હિંસાનું પાપ લાગે છે. કારણ કે નિયમ રહિતતા થી હિંસાના અનુમોદનનો દોષ ચાલુ રહે છે

-૨- દિગ્ વિરતિ વ્રતથી તે અગારી વ્રતીનો લોભ મર્યાદિત બને છે .હદનું નિયમન થયા પછી તે નિયત કરેલ પરિમાણની બહાર ગમે તેટલો આર્થિક લાભ થવાનો હોય તો પણ ત્યાં જવાનું હોતું જ નથી એટલે સંતોષની માત્રા વિનાનો અને લોભને મર્યાદિત બનાવ્યા સિવાયનો આત્મા આ નિયમ ગ્રહણ કરી શકતો નથી

-વળી એક વખત નિયમના ગ્રહણ બાદ તેનાં સમ્યેગ્ પાલન થી લોભ કષાયની માત્રામાં અધિકાધિક ઘટાડો થતો જાય છે અને અનેક આર્થિક પ્રલોભનો સમક્ષ ટકવાનું સાત્વિક બળ મળે છે

[૨]દેશ વિરતિ વ્રતઃ- (દેશવગાશિક)

ક્રમભેદ હેતુઃ- સામાન્યથી તથા આગમ પ્રાપ્ત ઉલ્લેખાનુસાર આ વ્રત નો ક્રમ ઉત્તરગુણોમાં પાંચમો આવે છે છતાં તત્વાર્થ સૂત્રકારે તેને જે બીજા ક્રમમાં મુકેલ છે તે ક્રમ ભેદ કરણનો હેતુ એ છે કે પૂર્વનું વ્રત જે દિશા પરિમાણ દર્શાવે છે તેનો સંક્ષેપ કરવો

જેમ કે આપણે દ્રષ્ટાન્ત લીધું કે દશે દિશામાં ૧૦૦૦ કિલોમિટર જવું તેવું દિગ્ પરિમાણ લીધું પણ તે નિયમ તો વાર્ષિક કે આજીવન પર્યન્ત નો હોઇ શકે જયારે રોજેરોજ કંઇ તે અગારી વ્રતીને ૧૦૦૦ કિલોમીટરનું ગમનાગમન હોતું નથી તેથી દિવસ-દિવસના નિયમમાં આ દશ દિશાના પરિમાણનો સંક્ષેપ થઇ શકે છે એટલે તે જ અગારી વ્રતી આ ૧૦૦૦ કિલોમીટરના નિયમને ૧૦ કે ૧૦૦ કિલોમીટર જેટલો પણ સંક્ષેપિત કરી શકે છે

આ રીતે પૂર્વના વ્રતના સંક્ષેપનું કારણ હોવાથી આર્ષ ક્રમ ભેદ કરીને અને આ વ્રતનું ત્રહણ કર્યું હોય તે વાત સ્વીકૃત થઇ શકે છે તદુપરાંત કોઇ અન્ય પરંપરાનું સૂત્રકારના કાળે વિદ્યમાન પણું હોવું તે પણ સંભવી શકે છે પણ તેનો કોઇ વર્તમાન કાલિન આગમ ગ્રન્થ માં કે ટીકા ગ્રન્થોમાં ઉલ્લેખ કરતા નથી વૃત્તિકારતો એક સુદર વાકયથી અહી ખુલાસો કરે છે કે देशे - भागेऽवस्थानं प्रतिदिनं प्रतिप्रहरं प्रतिक्षणम् इति देशवतम् इति सुखावबोधार्थम् अन्यथाक्रम:-क्रमभेद हेतु:

- સ્વરૂપઃ- દિગ્વતમાં હંમેશને માટે દિશા ઠરાવી મૂકેલ હોય છતાં તેના પરિમાણની મર્યાદામાંથી પણ વખતે વખતે પ્રયોજન અનુસાર ક્ષેત્રનું પરિમાણ નક્કી કરી તેની બહાર દરેક પ્રકારના અઘર્મ કાર્યમાંથી નિવૃત્તિ લેવી તે દેશવિરતિ વ્રત

☼ દિગ્ વિરતિ વ્રતમાં ગમનની જે હદ નક્કી કરી હોય તેમાં પણ દરરોજ યથા યોગ્ય અમુક દેશનો -ભાગનો સંક્ષેપ કરવો તે દેશ વિરતિ.

-દેશ અર્થાત્ અમુક ભાગ સંબંધિ વિરતિ, તે દેશ વિરતિ. જેમ કે દશે દિશામાં ૧૦૦૦ કિલોમીટર જવા વિશેનો જે નિયમ છે તેમાં દરરોજ જેટલું જવાની સંભવના હોય તેટલા જ દેશથી વધારે હદ બહાર ન જવું તેવો નિયમ કરવો

અગર સખત માંદગી કે પ્લાસ્ટર આવેલું હોય ત્યારે ઘર કે હોસ્પિટલ બહાર ન જવાનો નિયમ કરવો. જે દિવસ પોતાના ગામ કે શહેરની સીમાન છોડવી હોય ત્યારે તે ગામ કે શહેર ની હદ સુધીનું પરિમાણ નક્કી કરવું તે દેશ વિરતિ વ્રત.

ફળઃ- આ નિયમથી દિગ્ વિરતિમાં જે હદ છોડવામાં આવી છે તેનો પણ સંકોચ થવાથી તેના અગારી વ્રતીને દિગ્ વિરતિમાં જેલાભ થતો હતો તે લાભ તો થાય જ છે, તદુપરાંત તેવ્રતની અપેક્ષાએ અહીં વિરતિ વધારે હોવાથી, જેટલું વિરમણ વધુ તેટલો લાભ પણ વધારે જ મળે છે

- <mark>વર્તમાન પ્રજ્ઞાલિઃ-</mark> આ વ્રત સંબંધે વર્તમાન કાળે એવી પ્રજ્ઞાલિ વર્તે છે કે ઓછામાં ઓછા એકાસણાના તપ સહિત સવાર-સાંજ બંને સમય પ્રતિક્રમણ કરવા ઉપરાંત બીજી આઠ (કે દશ) સામાયિક કરવી

આ વ્રતને ગ્રહણ કરતી વખતે વર્ષમાં હું અમુક સંખ્યામાં જેમ કે ચારવખત, છ વખત એ રીતે દેશાવકાસિક કરીશ એમ નિયમ કરવામાં આવે છે અને દશ-સામાયિક થકી પ્રતિક્રમણ કરવા પૂર્વક આ વ્રતનું પાલન કરવામાં આવે છે

શાસ્ત્રીય રીતે ર્તો દિશા પરિમાણનો સંક્ષેપ કરવો એ જ દેશાવકાસિક કહેલું છે

— આ વ્રતનો શ્રાધ્ધપ્રતિક્રમણ સૂત્ર-ટીકા મુજબનો અર્થઃ-

દેશ શબ્દથી દિગ્ વિરતિ વ્રત વડે મર્યાદિત કરેલો દિક્પરિમાણ નો એક ભાગ અથવા કોઇપણ વ્રત સંબંધિ કરવામાં આવેલો સંક્ષેપ સમજવાનો છે

અવકાશ એટલે અવસ્થાન અર્થાત્ કોઇપણ વ્રતમાં રાખેલી છૂટોને વિશેષ મર્યાદિત કરીને તેના એક ભાગમાં એટલે કે દેશમાં સ્થિર રહેવું તે- દેશાવકાસિક વ્રત

આ વ્રતનું પાલન દિગ્ વિરતિના સંક્ષેપ ઉપરાંત સચિત, દ્રવ્ય,વિગઇ, વાશહ, તંબોલ,વત્થ,કુસુમ,વાહણ,શયન,વિલેપન,બ્રહ્મચર્ય,દિશા,ન્હાણ,ભત્તેસુએચૌદનિયમોના ધારવાથી પણ થઇ શકે છે

જો કે અહીં સૂત્રકાર-તથા વૃત્તિકારને તો દિગ્ વિરતિ વ્રતનો સંક્ષેપ જ આ વ્રત થકી ઇષ્ટ છે, વિશેષ ભાષ્ય કે વૃત્તિ તત્સમ્બન્ઘે જોવા મળતા નથી

#### [૩]અનર્થદંડ વિરતિઃ-

સ્વરૂપઃ- 🌣 પોતાના ભોગરૂપ પ્રયોજન માટે થતા અઘર્મ વ્યાપાર સિવાય બધા અધર્મવ્યાપારથી નિવૃત્તિ લેવી, અર્થાત્ નિરર્થક કોઇ પ્રવૃત્તિ ન કરવી તે અનર્થ દંડ વિરતિ વ્રત

ॐ अनर्थदण्डोनाम उपभोगपिरभोगावस्यागारिणो वृतिनो अर्थ: तद्व्यितिरिक्तोऽनर्थ:
 । तद्योदण्डोऽनर्थदण्ड: तद् विरिम वृतम् ।

#### 🌣 અર્થ એટલે પ્રયોજન

-દંડ - જેનાથી આત્મા દંડાય-દુઃખ પામે તે દંડ. પાપ સેવનથી આત્મા દંડાય છે દુઃખ પામે છે માટે દંડ એટલે પાપ સેવન

- -અર્થદંડ- પ્રયોજન વશાત્ સકારણ પાપનું સેવન તે અર્થદંડ
- -અનર્થદંડ-પ્રયોજન વિના નિષ્કારણ પાપનું સેવન તે અનર્થદંડ
- -ગૃહસ્થને પોતાનો તથા સ્વજન આદિનો નિર્વાહ કરવો પડે છે આથી ગૃહસ્થ પોતાના તથા સ્વજન આદિના નિર્વાહ માટે જે પાપ સેવન કરે તે સપ્રયોજન [-કારણ] હોવાથી અર્થ દંડ છે

જયારે જેમાં પોતાના કે સ્વજન આદિના નિર્વાહનો પ્રશ્ન જ ન હોય તેવું પાપ સેવન એ અનર્થ દંડ છે

-અર્થાત્ જેના વિના ગૃહસ્થવાસ ન ચલાવી શકાય તે પાપ સેવન એ અર્થ દંડ છે અને જેના વિના ગૃહસ્થવાસ ચાલી શકે તે પાપ સેવન એ અનર્થ દંડ છે.

#### 🗫 અનર્થ દંડના ચાર મુખ્ય ભેદોઃ-

**૧- અપધ્યાનઃ**- અપધ્યાન એટલે દુર્ધ્યાન ,અશુભ વિચારો જેમ કે અમુક માણસ મરી જાયતો સાર્ટું, ચુંટણી ફ્લાણો હારી જાયતો સાર્ટું, હું રાજા બનું તો સાર્ટું આવા આવા વિચારો અપધ્યાન છે આવા વિચારો થી કાર્ય સિઘ્ધી થતી નથી પણ નિરર્થક પાપ બંધાય છે માટે અનર્થદંડ છે.

-ર પાપોદેશઃ-પાપ કર્મ થાય તેવો ઉપદેશ તે પાપો પદેશ કહેવાય. જેમ કે લડાઇ થવી જોઇએ, આ યુગમાં કારખાના વિનાતો ન જ ચાલે, તમારી કન્યા વિવાહ યોગ્ય છે માટે પરણાવી દો. વગેરે વગેરે ઉપદેશ હિંસાદિ પાંચે દોષોના પોષક છે માટે તેવો ઉપદેશ એ અનર્થ દંડ છે.

-3 **હિંસક સાધનોનું પ્રદાનઃ**-જે સાધનો વડે હિંસા થઇ શકે છે તેવા સાધનો કોઇને દેવા-જેમકે રીવોલ્વર,છરી આદિ ઉપકરણો, કોશ કોદાળી વગેરે અધિકરણો,ઝેર, અગ્નિ વગેરે તે હિંસાના સાધન હોવાથી અનર્થદંડ રૂપ છે

-૪૫માદાચરણઃ-નાટક,સિનેમા, સરકસજોવો, ગીતોસાંભળવા,હિંડોળેહિંચકવું,પશુ-પક્ષી લડાવવા, વિકથા કરવી,ખડખડાટ હસવું, વ્યસનોનું સેવન કરવું આવી-આવી અનેક પ્રવૃત્તિઓ ગૃહસ્થાવાસ માટે અનાવશ્યક હોવાથી પ્રમાદાચરણ રૂપ અનર્થદંડ કહેલ છે

આ ચારે પ્રકારના અનર્થદંડ વડે નિરર્થક પાપોનોબંઘ થાય છે માટે તેનાથી નિવૃત્ત થવું તે અનર્થદંડ વિરમણ વ્રત છે

ફળઃ- આ વ્રતને ગ્રહણ કરનારો અગારી વ્રતી અનેક ખોટાપાપો થી બચી જાય છે તેનું જીવન સંસ્કારિત બને છે સમાજ પણ સુખી સમૃધ્ધ અને શાંત બને છે

#### **૪ે સામાયિકઃ**-

**સ્વરૂપઃ** કાળનો અભિગ્રહ લઇ અર્થાત્ અમુક સમય સુધી અઘર્મ પ્રવૃત્તિનો ત્યાગ કરી ધર્મપ્રવૃત્તિમાં સ્થિર થવાનો અભ્યાસ કરવો સામાયિક વ્રત છે

🌣 सामायिकं नामाभिगृह्य कालं अर्थसावद्ययोगनिक्षेप

 प्रम
 એટલે રાગદ્વેષ વિરહિત પણે જે સર્વ જીવોને આત્મવત્ જુએ છે ते.

 आय લાભ અથવા પ્રાપ્તિ.

આ સમનો આય એટલે સમાય તે ઉપરથી સામાયિક શબ્દ થયો છે

- –સમ એટલે સમતા -શાંતિ, જેનાથી શાંતિ પ્રાપ્ત થાય તે સામાયિક.
- સર્વ સાવઘયોગ અર્થાત્ પાપ વ્યાપારનો ત્યાગ કર્યા વિના ઇષ્ટ શાંતિ નમળે તેથી આ વ્રતમાં સર્વ સાવઘ યોગોનો ત્યાગ કરવામાં આવે છે. અમુક નિયત કાળ પર્યન્ત મન-વચન-કાયાના યોગપૂર્વક ન કરવા ન કરાવવા રૂપ સર્વ સાવઘોનો ત્યાગ કરવા સાથે સમભાવની સાધના કરાવવા કરવી તે સામાયિક.
- વર્તમાન કાળે આવ્રત બેઘડી અથવા ૪૮ મિનિટનું પ્રસિધ્ધ છે તેમજ ''સામાઇય વયજુતો'' સૂત્રમાં સૂચવ્યા મુજબ આ સામાયિક વારંવાર કરવું જોઇએ[बहुसो सामाइयं कुज्जा]

સામયિક વ્રતને ગ્રહણ કરનાર અગારી વ્રતી એ નિત્ય અથવા વર્ષમાં અમુેક સામાયિક કરવાનો નિયમ કરવો જોઇએ

**ફળઃ**- આ વ્રત ગ્રહણ કરવાથી મોક્ષ સુખની વાનગી રૂપ શાંતિનો અને સમતાનો અનુભવ થાય છે. ગૃહસ્થ હોવા છતાં સાધુ જેવું જીવન જીવવાની તાલિમ મળે છે અનેક પ્રકારના પૂર્વ સંચિત પાપોનો નાશ થાય છે તેમજ મોક્ષમાર્ગની આરાધના થાય છે

પ્રતિક્ષણ અપૂર્વ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર પર્યાયો થી જીવ જોડાય છે. સાધુની પરિ ઉપાસના થાય છે મન-વચન-કાયાના પાપ વ્યાપારો થી અટકેલો જીવ અશુભ કર્મબંધ થી નિવૃત્ત થાય છે એ રીતે સામાયિક એ સંવર તથા નિર્જરાનું સાધન બને છે.

#### [પ]પૌષધોપવાસઃ-

સ્વરૂપઃ- આઠમ, ચૌદશ, પૂનમ કે અન્ય કોઇ વિશષ્ટિ તિથિમાં ઉપવાસ કરી બીજી બધી વરણાગી-આળ પંપાળનો ત્યાગ કરી ધર્મ જાગરણમાં તત્પર રહેવું તે પૌષધોપવાસ વ્રત

🜣 पौषधोपवासो नाम पौषधे उपवास: । पौषध: पर्व इति अनर्थान्तरम् ।

🌣 પૌષધમાં ઉપવાસ કરવો તેનું નામ પૌષધોપવાસ છે.

પૌષધ એટલે પર્વતિથિ એવો રૂઢિગત અર્થ સિધ્ધસેનીય વૃત્તિ તથા ઉપાસક દશાંગ સૂત્ર વૃત્તિ માં કરવામાં આવેલો છે અને પર્વતિથિ એટલે આઠમ-ચૌદશ-પૂનમ અમાસ વગેરે પર્વતિથિઓ. આ પર્વતિથિઓને દિવસે ઉપવાસ કરવો તે પૌષધોપવાસ .

🌣 હારિભદ્રીય પંચાશક અનુસાર ''જે કુશલ ધર્મનું પોષણ કરે છે અને જેમાં જિનેશ્વર દેવોએ કહેલા આહાર ત્યાગ આદિનું વિધિ પૂર્વક અનુષ્ઠાન કરાય છે તે પૌષધ કહેવાય છે''

**पौषधना यारभेटः**- पोसहोपवासे चउिवहे पन्नते तं जहा १-आहारपोसहे, २-सरीरसक्कार पोसहे, ३-बंभचेरपोसहे, ४-अव्वावार पोसहे.

- -**૧ આહાર પૌષધઃ** ઉપવાસ આદિ આહાર ત્યાગ રૂપ તપ કરવું તે
- -૨ **શરીર સત્કાર પૌષધઃ**-સ્નાન,ઉદ્વર્તન,વિલેપન, પુષ્પ,ગન્ઘ વિશિષ્ટ વસ્ત્ર અને આભરણ આદિથી શરીરનો સત્કાર કરવાનું તજી દેવું તે શરીર સત્કાર પૌષધ
  - -**૩ બ્રહ્મચર્ય પૌષધઃ** બ્રહ્મચર્યનું પાલન કરવું તે
  - -**૪ અવ્યાપાર પૌષધઃ-** સાવઘ વ્યાપારનો ત્યાગ કરવો તે

આ ચારે પૌષધ સર્વથી અને દેશથી બંને પ્રકારે હોઇ શકે પણ હાલ પૂર્વાચાર્યોની પરંપરાનુંસાર ફક્ત આહાર પૌષધ જ સર્વથી અને દેશથી કહ્યો છે બાકીના ત્રણે પૌષધ તો સર્વથી જ થાય છે

આહાર પૌષધમાં ચઉવિહાર ઉપવાસ એ સર્વ પૌષધ છે અને તિવિહાર ઉપવાસ, આયંબિલ,નિવિ, એકસણુ એદેશ પૌષધ છે

—આ વ્રતમાં અગારી વ્રતીઓએ પર્વતિથિએ પૌષઘ લેવાનો નિયમ કરવો જોઇએ અને જો પર્વતિથિએ ન થઇ શકે તો વર્ષમાં અમુક પૌષઘ કરવા તેવો નિયમ પ્રહણ કરવો.

ફળઃ- અન્ય વ્રતોની અપેક્ષાએ આ વ્રતમાં ત્યાગની વિશેષ તાલીમ મળે છે. સાધુ જીવન ની પવિત્રતાનો આંશિક પરિચય મળે છે કષ્ટ સહન કરવાની શક્તિ વિકસે છે. શરીર પરનો મમત્વ ભાવ ઓછો થાય છે,ધર્મજાગરિકા થાય છે.જાપ સ્વાઘ્યાયાદિ ધર્મ અનુષ્ઠાનો થાય છે

# [૬]ઉપ ભોગ પરિભોગ પરિમાણ વ્રતઃ-

સ્વરૂપઃ- જેમાં બહુજ અઘર્મનો સંભવ હોય તેવાં ખાનપાન,ઘરેણા, કપડાં,વાસણ, કૂસણ વગેરેનો ત્યાગ કરી ઓછા અધર્મવાળી વસ્તુઓ નું પણ ભોગ માટે પરિમાણ બાંઘવું તે ઉપભોગ-પરિભોગ પરિમાણ વ્રત

 द्वित्राम् अरानपानखाद्यस्वाद्यगन्थमाल्यादीनां प्रावरणालङ्कारशयना
 सनगृहयानवाहनादीनां बहुसावद्यानां च वर्जनमल्पसावधानामपि परिमाणकरणमिति ।

♥ ઉપભોગઃ- જેનો ભોગ એકવાર થાય તે ''ઉપભોગ'' જેમ કે આહાર,પાન, સ્નાન,ઉદ્ધર્તન,વિલેપન,કુસુમ વગેરે તે એક વખત ભોગવાઇ ગયા પછી બીજી વારના ભોગમાટે નકામાં બને છે

પરિભોગઃ- જેનો ભોગ વધારે વખત થઇ શકે તે પરિભોગ જેમ કે વસ્ત્ર,આભૂષણ , શયન,આસન,વાહન, સ્ત્રી વગેરે તે બધું એક કરતા વધુ વખત ભોગવી શકાય છે.

આવા ઉપભોગ અને પરિભોગનું પરિમાણ નક્કી કરવું તે ઉપભોગ પરિભોગ પરિમાણ વ્રત આ વ્રત ને ભોગોપભોગ પરિમાણ વ્રત પણ કહે છે પરંતુ તેનું તાત્પર્ય એ જ છે કે ભોગ્ય વસ્તુઓની મર્યાદા કરીને ભોગ લાલસા પર કાબૂ મેળવવો

જો કે આતો શબ્દાર્થ કહ્યો. ભાષ્યાનુસાર તેનો ભાવાર્થ કરીએ તો ''અતિ સાવઘ વસ્તુઓનો સર્વથા ત્યાગ અને અલ્પ સાવઘવાળી વસ્તુઓનો ઉપભોગ પણ પરિમાણ થી કરવો તે ઉપભોગ-પરિભોગ પરિમાણ વ્રત

આ વ્રતનો નિયમ બે પ્રકારે કરવામાં આવે છે तच्च द्विविध व्रतं भोजन कर्मविषयत्वात् ।

-૧ ભોજન સંબંધિઃ-આહારમાં બત્રીશ અનંતકાય સહિતના બાવીશ અભક્ષ્યો [-જેમાં રાત્રિભોજન નો પણ સમાવેશ થાયછે કેમ કે રાત્રિભોજન એ અભક્ષ્ય છે. શ્રાવકનું કોઇ સ્વતંત્ર વ્રત નથી] તથા સચિત વસ્તુઓનો સર્વથા ત્યાગ કરવો જોઇએ.

આ બધી વસ્તુનો સર્વથા ત્યાગ ન થઇ શકે તો જેનો ઉપયોગ કર્યા વગર ન જ ચાલતું હોય તે સિવાયની વસ્તુઓનો તો અવશ્ય ત્યાગ કરવો જ જોઇએ.

બીજું सिचत्त-दव्व-विवइ ચૌદ નિયમ ધારવા પૂર્વક ભિન ઉપયોગી વસ્તુઓનો રોજે રોજ ત્યાગ અને ઉપયોગી વસ્તુઓનું પરિમાણ સહેલાઇ થી થઇ શકે છે.

-ર કર્મ સંબંધિઃ- ઘંધામાં પંદર પ્રકારના કર્માદાન ત્યાગ કરવો જોઇએ. કેમ કે અલ્ય સાવદ્ય જીવનોપાય-અભાવે આ પ્રવૃત્તિમાં જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મોના હેતુઓનું આદાન થતું હોવાથી તેને કર્મદાન કહેવામાં આવે છે

આ પંદર કર્માદાનના નામ - અંગાર,વન,શકટ,ભાટક,સ્કોટક, એ પાંચકર્મ, દત્ત, લાક્ષ ,રસ,વિંષ,કેશએપાંચવાણિજય,યન્ત્રપીડન,નીર્લાછન,દવદાન,સરોવરાદિનુંશોષણ,અસતિપોષણ આ કર્માદાનોનો ત્યાગ કરવો. નથઇ શકે તો અમુક અમુકના પચ્ચકખાણ કરવા

ફળઃ- આવ્રતના પાલનથી તેના અગારી વ્રતીને જીવનમાં સાદાઇ આવે છે, આધ્યાત્મિક લાભ સાથે શારીરિક,માનસિક,સામાજિક, આર્થિક આદિ અનેક દ્રષ્ટિએ લાભદાયી છે.

#### [૭]અતિથિ સંવિભાગ વ્રત :-

☆ ન્યાયથી પેદા કરેલ અને છતાં ખપે તેવાજ ખાનપાનાદિયોગ્ય વસ્તુઓનું ઉભય પશ્વને લાભ થાય તે રીતે શુધ્ધ ભક્તિ ભાવ પૂર્વક સુપાત્રને દાન કરવું તે અતિથિ સંવિભાગ વ્રત

 अतिथिसंविभागो नाम न्यायगतानां कल्पनीयानामन्नपानादीनां च द्रव्याणां देशकाल्श्रद्धासत्कार क्रमोपेतं परयाऽऽत्मानुग्रहबुद्धया संयतेभ्यो दानम् इति ।

अतिथि જે તિથિ રહિત છે તે 'અતિથિ'. જે મહાત્માએ તિથિ અને પર્વના સર્વ ઉત્સવ તજયા છે તેને અતિથિ જાણવા

संविभाग शબ्दभां सं અने विभाग એ બे पदो रहेला छे

सं એટલે સંગતતા કે નિદોર્ષતા. શાસ્ત્રનુસાર સમાચારી પૂર્વક નિર્દોષ ગોચરી-એષણીય અને પ્રાસક ગોચરી

विभाग એટલે વિશિષ્ટ ભાગ પોતાના અર્થે તૈયાર કરેલા ખાન પાનમાંનો અમુક અંશ.

—સાધુને કલ્પે તેવા પ્રાસુક અને એષણીય ખાનપાન,વસ્ત્ર, ઔષધ વગેરે -દેશ,કાલ,શ્રધ્ધા સત્કાર ક્રમ,પાત્ર વગેરેને ધ્યાનમાં લઇને ઉચ્ચ પ્રકારની ભક્તિ વડે કેવળ આત્મ કલ્યાણની બુધ્ધિથી સુપાત્રને જે દાન દેવું તે અતિથિ સંવિભાગ.

વિધિઃ- શ્રાવકે પૌષધના પારણે મુનિરાજને અવશ્ય દાન દેવું અને તે પછીજ ભોજન કરવું. અહીં મુનિરાજ અર્થાત્ સાધુને ગ્રહણ કરવાનું કારણ એ છે કે અહીં શ્રાવક વ્રતાધિકાર ચાલે છે તેથી અતિથિ રૂપે વીતરાગ પ્રણીત ચારિત્ર ધર્મની આરાધના કરનાર સાધુજ સમજવા

ઉક્ત દેશ કાલઆદિની વ્યાખ્યાઃ-

દેશઃ- વસ્તુની તે દેશમાં સુલભતા કે દુર્લભતા વિચારી દુલર્ભ વસ્તુનું વિશેષ દાન કરવું કાળઃ-સુકાળ કે દુષ્કાળ નો વિચાર કરી કાળાનુસાર વહોરાવવું શ્રધ્ધાઃ- વિશધ્ધ અધ્યવસાય પૂર્વક આપવું. સત્કારઃ-નિમંત્રણાકરીધેર પધરામણી કરાવી આદર પૂર્વકઆપવું

ક્રમઃ- વસ્તુની શ્રેષ્ઠતા કે આવશ્યકતાના ક્રમે આપવું

**વ્રતનુ કળઃ**- આ વ્રતના સેવનથી દાન ધર્મની આરાધના થાય છે ચારિત્રતથા ચારીત્રીયા પ્રત્યેનો બહુમાન ભાવ વધે છે અને સંયમધર્મ ની અનુમોદના થાય છે.

🗫 विर्रति-सूत्रमां આવેલા विरित-શબ્દનો અર્થ પૂર્વે સૂત્ર ૭:૧માં જણાવ્યા મુજબ-વિરમવું તે છે.

આ શબ્દ ને દિગ્, દેશ અને અનર્થદण્ड એ ત્રણે સાથે જોડવાનો છે તેથી દિગ્વિરિત, દેશવિરિત અને અનર્થદण્डवિરિત શબ્દો બને છે

**कतसंपन्मण्यः**- અહીં व्रत શબ્દનો અર્થ પૂર્વે સૂત્ર૭:૧ માં કહેવાઇ ગયો છે અને संपन्न नो અર્થ સંયુકત કે જોડાયેલો એવો થાય છે.

व्रतसंपन्न शબ्द अહીं કહેવાયેલા સાતે વ્રતો સાથે જોડવાનો છે दिग्विरित व्रतसंपन्न, देशविरित व्रतसंपन्न, अनर्थदण्ड विरित व्रतसंपन्न એ રીતે સાતેમાં સમજી લેવું

अगारीवृती-पूर्व सूत्रमांथी अगारी तथा वृती शબ्दनी અનुवृत्ति અહીં લીધેલી છે तेनो અર્થ એ કે આ સાતે વ્રતવાળા અગારી व्रती કહેવાય. કેમ કે अगारीवृत्ती ने આશ्रीने ૧૨ વ્रतो કહેવાય છે જેમાના પાંચ અશુવ્રત અને આ સાત શીલ व्रत मणीने કુલ ૧૨ વ્रत थशे.

#### 🗫 આ સાતેને शीलवृत કેમ કહ્યા?

-૧ આજ અધ્યાયના સૂત્ર:૧૯ व्रतशीलेषु पञ्च पञ्च मां व्रत नी साथे જોડાયેલો शील શબ્દ જ એ સૂચવે છે કે પાંચ અણવ્રત સિવાયના બીજા शीलवृत કહેવાય.

-ર સિધ્ધસેનીય વૃત્તિમાં પણ જણાવે છે કે ''અણુવ્રત ને ધારણ કરેલા ગૃહસ્થ ને તેમના અણુવ્રતોની દ્રઢતા ને માટે शील નો ઉપદેશ અપાય છે આ शील એટલે ગુણવ્રત અને શીક્ષાવ્રત'' આ વિધાનથી પણ ફલિત થાય છે કે આ સાતેને शील व्रत કહેવાય છે.

# 🗫 આ શીલવ્રતના ગુણવ્રત અને શીક્ષાવ્રત એવા બે ભેદ કઇ રીતે?

આગમમાં વંદીતા સૂત્રમાં અને વ્યવહારમાં ત્રણ ગુણવ્રત અને ચાર શીક્ષાવ્રત પ્રસિધ્ધ છે તે મુજબ दिग्विरति, उपभोगपरिभोग परिमाण, अनर्थदण्डविरति એ ત્રણે ગુણવ્રતો છે જયારે सामयिक देशावकासिक पौसधोपवास अतिथिसीवभाग એ ચારે શીક્ષાવ્રત કહેલા છે.

ગુણવ્રતઃ- गुण्यन्ते-संख्यायन्ते-સંખ્યાની માફક ગણી શકાય છે માટે તેને ગુણ કહેવામાં આવે છે. જેમ કે દિશાપરિમાણનું, ભોગોપભોગના પરિમાણનું અને અનર્થદંડમાં ઉપભોગ્ય વસ્તુનું સંખ્યા પરિગણન થઇ શકે છે માટે તેને ગુણવ્રત કહ્યા છે. તેમજ આ વ્રતોથી અણુવ્રતોનું પાલન સરળબને છે માટે ગુણવ્રત કહ્યા.

શિક્ષાઃ- शिक्षा એટલે અભ્યાસ,તેના સ્થાન હોવાથી અથવા તે જ વ્રતો અભ્યાસનો વિષય હોવાથી તેનેશિક્ષાપદ વ્રતો કહેલા છે. તેમજ આ વ્રતોના પાલનથી સંયમધર્મની શિક્ષા મળે છે માટે શિક્ષાવ્રતો કહ્યા છે.

પ્રસ્તુત ગ્રન્થમાં આ ક્રમ જોવા મળતો નથી કેમ કે સૂત્રકારે આ સાતે વ્રતો ને શીલવ્રત રૂપે જ ઉપદેશેલ છે

| 25                  | તત્ત્વાથાધિંગમ સૂત્ર અભિનવટીકા                                                                                                                  |
|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ [8]સં             | દર્ભઃ-                                                                                                                                          |
| 🌣 આગમ               | <mark>संદर्भः-आगारधम्मं दुवालसविहंआइक्खइ तं जहा पंच अणुव्वयाइं तिणिण</mark>                                                                     |
| गुणवयाइं चतारि      |                                                                                                                                                 |
| तिण्णि गुण          | वयाइं अणत्य दंड वेरमणं दिसिव्वयं उपभोगपरिभोग परिमाणं चत्तारि                                                                                    |
| सिक्खावयाइं साम     | गाइयं देसावगासियं पोसहोववासे अतिथि संविभागे ।                                                                                                   |
|                     | 💠 औप. सू.३४-७ श्रीवीरदेशना                                                                                                                      |
| 🌣 તત્વાર્થ          | संहर्भः-सूत्र. ७:१९ व्रतशीलेषु पञ्च पञ्च यथाक्रमम्                                                                                              |
| 🌣 અન્ય 🤉            | પ <b>ન્થ</b> સંદર્ભઃ-                                                                                                                           |
| (૧)કરેમિ ત          | મંતે તથા સામાઇય વયજુત્તો સૂત્ર- પ્રબોઘટીકા 🦠 💮 💮 🥏                                                                                              |
| (૨)પૌષધ ર           | મુત્ર-તથા વંદિતુ સૂત્ર પ્રબોઘટીકા                                                                                                               |
| (૩)યોગશા            |                                                                                                                                                 |
| (૪)પંચાશક           |                                                                                                                                                 |
| 🗖 [9]પ              | ધઃ-                                                                                                                                             |
| (q) <sup>1</sup>    | દિશાતણા પરિમાણ વ્રતને દેશ અવગાસિક ભણું                                                                                                          |
|                     | અનર્થ વિરતિ વ્રત સામયિક પોસહ વ્રત જ ગણું                                                                                                        |
|                     | ઉપભોગને પરિભોગમાંહિ પરિમાણ જ મન ઘરું                                                                                                            |
| ( )                 | અતિથિતણો સંવિભાગ ધારી રૂડો સંયમ આદરું                                                                                                           |
| (૨)                 | અજ્ઞુવ્રત ધારી અગારી વ્રતીઓ દિશા દેશ ઉભય વિરમે                                                                                                  |
|                     | અનર્થદંડ વિરતિ સામાયિક ભોગોપભોગે સીમિત રહે                                                                                                      |
|                     | પૌષધપવાસ કરી પખવાડે અતિથિ ભાગે રાચે છે                                                                                                          |
|                     | મૃત્યુ આવે મારણાંતિકી સંલખના વળી આવે છે                                                                                                         |
|                     | <b>નિષ્કર્ષઃ</b> - ઉકત બંને સૂત્રો શ્રાવકના બારવ્રતને જણાવે છે અગારી વ્રતી-શ્રાવક આ                                                             |
|                     | વ્રતને શક્તિ અનુસાર ધારણ કરે તો પણ તે અગારી વ્રતી કહેવાય છે . છતાં<br>ત્વનું સૂચન અત્રે કરી જાય છે  ततम्च सर्वसावद्य क्खिंप: ત્યાર પછી આ શ્રાવક |
|                     | ભુ તુવન અગારી પણાથી નિવૃત્ત થઇને મહત્ ગુણોને પ્રાપ્ત કરે છે અર્થાત્                                                                             |
| સર્વવિરતિ ને પામે ક |                                                                                                                                                 |
|                     | ><br>સૂત્રનો નિષ્કર્ષ એ જ છે કે અશુવ્રત ધારીનો પણઅંતિમ ઉદ્દેશ તો મહાવ્રત                                                                        |
| ધારણ કરવાએજ         |                                                                                                                                                 |
| 410513441910        |                                                                                                                                                 |
|                     |                                                                                                                                                 |
|                     | (અધ્યાયઃ७-સૂત્રઃ૧७)                                                                                                                             |
| □ [1]ৠ              | ત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર થકી સંલેખનાને જણાવે છે                                                                                                        |
| 🛛 [2]સુ             | त्रःभूणः-मारणान्तिर्की संलेखनां जोषिता                                                                                                          |

- 🔲 [3]સૂત્રઃપૃથફઃ- સૂત્ર સ્પષ્ટ પૃથફ જ છે 🔲 [4]સૂત્રસારઃ- [વળી તે વ્રતી] મારણાંતિક સંલેખનાનો આરાધક [અથવા સેવનારો હોય છે] 🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-मारणान्तिकीं- अन्भनुं पर्यवसान, आयुनी पूर्शाद्धित संलेखना-तप विशेष जोषिता- કરનાર, સેવનાર 6िअनुवृत्तिः-(१)अण्व्रतोऽगारी सूत्र ७:१५ थी अगारी शબ्दनी अनुवृत्ति लेवी
  - (२)नि:शल्योवती सूत्र ७:१३ थी वती नी अनुवृत्ति देवी
- [7]અભિનવટીકાઃ- કષાયનો અંત આણવા માટે તેમને નભવાનાં અને તેની પૃષ્ટિના કારણો ઘટાડવા પૂર્વક તેમને પાતળાં કરવા તે સંલેખના. આ સંલેખનાનું વ્રત ચાલુ શરીરનો અંત આવે ત્યાં સુધી લેવાતું હોવાથી તે 'મારણાંતિક સંલેખના' કહેવાય છે. એવું સંલેખના વ્રત ગૃહસ્થો પણ શ્રધ્ધા પૂર્વક સ્વીકારી તેને સંપર્ણ પણે પામે છે તેથી જ ગૃહસ્થ ને એ વ્રતના આરાધક કહ્યા છે

શ્રાધ્ધ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર [-વંદિતા સૂત્ર] માં તથા શ્રાવકના અતિચારો માં પણ સંલેખનાનો વ્રત સ્વરૂપે ઉલ્લેખ થયેલો છે તેમજ તત્વાર્થ સુત્રકારે પણ તેને અગારી વ્રતીની સાથે જ ગોઠવેલ છે. તેથી કરીને જ ગૃહસ્થને સંલેખના વ્રતના આરાધક કહ્યા છે

#### 🗫 भाराधान्तिकः-

🌣 મરણ સમયે યોગ્ય સમાધિ, સ્થિરતા અને આરાધના જળવાઇ રહે તે માટે જયારે બળ,વીર્ય,સાહસ,પરાક્રમ,શ્રધ્ધા,ધૃતિ અને સંવેગ વિદ્યમાન હોય ત્યારે જ ખાવું -પીવું તજી દઇને મરણ-પર્યન્તનું અણસણ કરવું તે સંલેખનાનો મુખ્ય હેતું છે. શ્રી ઉપાશક દશાંગ સૂત્રમાં તેને [અપશ્ચિમ] મારણાંતિક સંલેખના કહી છે

🌣 પોતાના પરિણામો થી ત્રહણ કરાયેલ આયુષ્ય -ઇન્દ્રિય અને બળનું કારણ વશાત ક્ષય પામવું તે મરણ. આ મરણ બે પ્રકારે છે (૧)નિત્યમરણ (૨)તદુભાવ મરણ

પ્રતિક્ષણ આયુ વગેરેનો ક્ષય થવો તેને નિત્યમરણ કહે છે

- 🌣 નૂતન શરીર પર્યાય ને ધારણ કરવા માટે પૂર્વ પર્યાય નો નાશ થવો તે તદૃભાવ મરણ છે
- 🌣 અહીં સૂત્રમાં જે मरणान्त શબ્દ કહેલ છે તે તદૃભાવ મરણના અર્થમાં જ ગ્રહણ કરવાનો છે એટલે કે આયુષ્યની પરિસમાપ્તિ તે મરણાન્ત. અને મરણાંન્ત શબ્દ પરથી હેતુના નિર્દેશ ને માટે વ્યાકરણના નિયમાનુસાર ફેરફાર થઇ મારણાન્તિક શબ્દ બન્યો છે
- 🌣 સ્વ કર્માનુસાર પ્રાપ્ત આયું,ઇન્દ્રિય અને મન-વચન-કાયએ ત્રણ બળનું કારણ વિશેષની પ્રાપ્તિ અનુસાર નાશ થવુ તે મરણ છે આ મરણ તદ્દભાવનું જ ગ્રહણ કરવા માટે

–''મરણ એ જ અન્ત'' તે મરણાન્ત જેનું આ મરણાંન્ત જ પ્રયોજન છે તે મરણાન્તિક પદ સંલેખનાનું વિશેષણ હોવાથી ''મરણાંન્તિકી''એ પ્રમાણે પદ થયું છે

सर्वायुषः क्षयो मरणं, मरणमेवान्तो मरणान्तः मरणकालः प्रत्यासन्नं मरणम् इति यावत्। जन्मनः पर्यवसानं तत्र भवा मारणान्तिकी ।

#### 💠 संलेखना:-

- प्रे सारी લેખના તે સંલેખનा. लिख् धातुनो અર्थ शोषण् છે तेथी જેનાવડે सारी रीते

   શोषण् थाय ते संલेખना तप डिया કહેવाय
  - શરીર અને કષાયો વગેરેનું શોષણ કરનાર તપ તેને સંલેખના કહેવામાં આવે છે.
- બાહ્ય શરીર અને અભ્યંતર કષાયોનું, ઉત્તરોત્તર શરીર અને કષાયને પુષ્ટ કરવાવાળા કારણોને ઘટાડતા જતા, સારી રીતે કૃષ કરવું તે સંલેખના છે

संलेख्यतेऽनया शरीरकषायत् इति संलेखना - तपोविशेषः

अगारीवृतीः- આ શબ્દોની ઉપરોક્ત સૂત્રથી અનુવृत्ति કરવામાં આવેલ છે કેમ કે अगारीवृती અર्થાત્ ગૃહસ્થ શ્રાવક

આ મારણાન્તિકી સંલેખનાં કરવાવાળો गृही શ્રાવક હોવાથી અહીં ગૃહસ્થના ૧૨-વ્રતોને અંતે તેનો ઉલ્લેખ કરેલ છે. વંદિતું સૂત્ર- શ્રાવક અતિચાર, ઉપાસક દશા વગેરેમાં પણ તેના ઉલ્લેખ આ રીતેજ મળે છે

- જોડેલ છે તેનો અર્થ છે ''પ્રીતિ પૂર્વક સેવન કરવું''અર્થાત્ શ્રાવકો મારણાન્તિકી સંલેખના સાથે પ્રિતિપૂર્વક સેવન કરનાર હોય છે
  - 🌣 जोषिता-सेविता-कर्ता इति ।
- તાત્પર્યાર્થઃ- મરણના અંતે થનારી આ સંલેખનાનું પ્રીતિ પૂર્વક સેવન કરવાવાળા ગૃહસ્થો-શ્રાવકો હોય છે અથવા

મરણના અંત સમયની સંલેખનાનું પાલન કરનાર અગારી વ્રતી શ્રાવક હોય છે

- ભાષ્યાર્થઃ- ¹કાળ, ²સંઘયણ, ³દુર્બળતા અને ૪ઉપસર્ગ દોષ થકી ષ્ઘમાંનુંષ્ઠાન ની તથા 'આવશ્યક ની °પરિહાણિ [-શ્વય] કે મરણ નિકટતા જાણીને ઉણોદરી ઉપવાસ છક્ષ અક્ષમ આદિતપ વડે આત્માને 'સંલેખના પૂર્વક નિયમમાં લાવી, 'ઉત્તમ વ્રત સંપન્ન હોય તે- શ્રાવક ચારે પ્રકારના આહારનો ત્યાગ કરી,જીવનપર્યન્ત ¹૦ભાવના અને ¹¹અનુપ્રેક્ષામાં તત્પર રહી, ¹²સ્મરણ અને ¹³સમાધિમાં બહુઘા પરાયણ થઇ, મરણના અંત સમયની સંલેખનાને સેવનાર એવો તે મોક્ષમાર્ગનો આરાધક થાય છે,
  - 🌣 ભાષ્યના કેટલાંક વિશિષ્ટ શબ્દોની સમજૂતિઃ-
- ' કાળઃ- દુષ્કાળ,કાળદોષ,દુર્ભિક્ષ, અન્ન-પાની દુલર્ભતા થી ઘર્માનુષ્ઠાન માં ક્ષતિ કે મંદધૃત્તિત્વ પામવું તે

<sup>ર</sup>સંઘય**ણઃ-વજૠષભ નારચ,ૠષભ નારચ,નારચ, અર્ઘનારચ,કી**લિકા, અને સેવાર્ત એ છ સંઘયણમાં ક્ષીણતા આવવાથી ધર્માનુષ્ઠાનમાં હાનિ પહોંચવી.

<sup>3</sup>દુર્બળતાઃ- શારીરિક શકિત,વીર્ય,બળ,પરાક્રમમમાં દુર્બળતા થકી ધર્માનુષ્ઠાનમાં ક્ષતિ ઉત્પન્ન થવી

<sup>૪</sup>ઉપસર્ગઃ- દેવ-મનુષ્ય -તિર્યંચ કે સામુહિક ઉપસર્ગો થકી ધર્માનુષ્ઠાનમાં ક્ષિણતા આવવી પદ્મમકુશલ- અનુષ્ઠાન અથવા ક્ષમા,માર્દવ,આર્જવ,મુક્તિ,તપ સંયમ,સત્ય, શૌચ, આર્કિચન્ય અને બ્રહ્મચર્ય એ દશવિધ ધર્મ

'આવશ્યકઃ- આવશ્ય કર્તવ્ય, ચૈત્યવંદન,પ્રતિક્રમણ, પૌષધ,વૈયાવચ્ચ વગેરે

જ્પરિહાણી:- ક્ષયથવો, ક્ષીણથવું,ઘટાડો થવો

**ંનિયમઃ** - સંયમ, સર્વસાવદા વિરતિ લક્ષણ

<sup>૯</sup>ઉત્તમવ્રત સંપન્નઃ- મહાવ્રત થી યુકત

<sup>૧૦</sup>ભાવનાઃ-આ અધ્યાયના સુત્રઃ૪ થી ૭માં જણાવેલી છે તે

<sup>૧૧</sup>**અનુપ્રેક્ષા** :- વૈરાગ્યની બાર ભાવના અધ્યાય ૯ સૂત્ર-૭માં કહેલી છે

<sup>૧૨</sup> સ્મરણ-પોતે ગ્રહણ કરેલા વ્રત-નિયમ કે પ્રતિજ્ઞાને સંભારવા તે

<sup>૧૩</sup> સમાધિઃ- ચિત્તની સ્વસ્થતા અને આર્ત્તરીદુ ધ્યાન નો ત્યાગ

આ રીતે કાળાદિ ચારે દોષ થકી ધર્માનુષ્ઠાનાદિમાં ક્ષીણતા આવતી જાણીને, ઉત્તમ વ્રત-સંયમ ધારણ કરી, અનશન સ્વીકારી, શેષ જીવન-ભાવનાદિમાં તત્પર બની સમાધિ પરાયણતા પૂર્વક વ્યતીત કરતો, તે સંલેખના સેવી સાધક મોક્ષ માર્ગનો આરાધક થાય છે.

#### 🗫 સંલેખના તપવિધિઃ-

સંલેખના તપના ઉત્કૃષ્ટ,મધ્યમ અને જધન્ય એવા ત્રણ પ્રકારો છે તમાં ઉત્કૃષ્ટ તપ બારવર્ષનું છે મધ્યમ તપ બારમાસનું છે અને જધન્ય તપ બાર પક્ષ [છ માસ] નું છે

- આ તપ ઉણોદરી,ઉપવાસ,છક્ર,અક્રમ આદિ વિવિધ પ્રકારે થાય છે.
- વૃઘ્ધાવસ્થા, રોગાદિક પ્રબળકારણ,વૈરાગ્યાદિથી સંલેખનાની ઇચ્છા થાય ત્યારે શકિત-સંયોગો જોઇને પ્રથમ તિવિહારો કે ચોવિહારો સંલેખના-તપ કરવામાં આવે છે આ તપ પૂર્વે શરીરની બધી ઘાતુઓ તથા ગારવ આદિ માનસિક ભાવોનું શોષણ કરેલું હોવું જોઇએ અને સંલેખના સ્વીકાર્યા પછી મનના ભાવોની નિર્મળતા રહેવી જોઇએ.

#### 💠 વિશેષઃ-

સમાધાનઃ- દેખીતુ દુઃખ કે દેખીતો પ્રાણનાશ હોવા માત્રથી તેનેહિંસા કહેવાતી નથી. યથાર્થ હિંસાનું સ્વરૂપ રાગ,દ્વેષ અને મોહની વૃત્તિથી ઘડાય છે, સંલેખના વ્રતમાં પ્રાણનો નાશ છે ખરો, પણ તે રાગ-દ્વેષ કે મોહથી ન થતો હોવાથી તે હિંસાની કોટિમાં આવતો નથી.

ઉલટું નિર્મોહપણું અને વીતરાગ પણું કેળવવાની ભાવનામાંથી એવ્રત જન્મે છે અને એ

ભાવનાની સિધ્ધિના પ્રયત્નને લીધે જ એ વ્રતપૂર્ણ થાય છે. તેથી તે હિંસા નથી પણ શુભધ્યાન કે શુધ્ધ ધ્યાનની કોટિમાં મુકી શકાય તેવું એક વ્રત છે.

– બીજું સૂત્રકારે પ્રમત્ત યોગથી પ્રાણના ત્યાગને હિંસા કહેલી છે. જયારે શાસ્ત્રોકત વિધિ અનુસાર જાણી-સમજીને કરાયેલ સંલેખનામાં રાગદ્વેષાદિનો અભાવ હોવાથી પ્રમત્ત યોગ હોતો નથી તેથી પણ સંલેખના ને હિંસા કહી શકાય નહીં

ત્રીજું:-સંલેખનાને આત્મઘાત કે સ્વહિંસા ન કહેવાય કેમ કે જેમ એક વિણકને પોતાના ઘરનો વિનાશ ઇષ્ટ નથી તેમ કોઇપણ પ્રાણીને મરણ ઇષ્ટ હોતું નથી, છતાં કોઇ કારણથી ગૃહવિનાશની સંભાવના ઉત્પન્ન થાય તો તે વિણક ઘર છોડી દેશે, પણ તેમાં રહેલ દ્રવ્ય-સંપત્તિ આદિનો નાશ ન થાય તે માટે પ્રયત્નશીલ રહેશે

એ-જ-રી-તે વ્રત અને શીલનું પાલન કરનારો ગૃહસ્થ પણ, જો શરીરના વિનાશનું કારણ ઉપસ્થિત થશે તો સંયમ ઘાત ન થાયતે રીતે ઘીમેઘીમે શરીરને છોડશે અથવા તો શરીર નોવિનાશ અને આત્મગુણ નો વિનાશ બંને સાથે ઉદ્ભવશે તો એવો પ્રયત્ન જ કરશે જેથી આત્મ ગુણોનો વિનાશ ન થાય. આ રીતે સંલેખના કરવાવાળો આત્મઘાતિક કે સ્વહિંસક બનતો નથી.

प्रश्नः २ सूत्रमां जोषिता शબ्द मुझ्यो तेना झरता सेविता शબ्द मुझ्यो હोततो शो
वांधो ढतो? झेम झे अर्थनी स्पष्टता सेविता शબ्दथी विशेष थाय छे

—સમાધાન:- સૂત્રકાર મહર્ષિએ વિશેષ અર્થના પ્રતિપાદનને માટે જ અહીં जोषिता શબ્દનો પ્રયોગ કરેલ છે કેમ કે सेविता નો અર્થ ''સેવન કરવું'' એવો થાય છે જયારે जोषिता શબ્દનો અર્થ ''પ્રીતિપૂર્વક સેવન કરવું''એવો થાય છે સંલેખના બળજબરીથી કરાવી શકાય નહીં પરંતુ તે અગારી વ્રતીને સંયમમાં- સન્યાસમાં પૂર્ણ પ્રીતિ હોય છે માટે જ તે સંલેખનાને કરે છે તેથી ''પ્રીતિપૂર્વક સેવન કરવું''એ અર્થમાં વપરાયેલ जुष् ધાતુનો પ્રયોગજ અહીં યોગ્ય છે जुष् ને કર્તા અર્થમાં तૃન્ પ્રત્યય લાગીને જ जोषिता શબ્દ બનેલો છે

પ્રશ્નઃ ૩- જૈને તરોમાં પણ કમળપૂજા,ભૈરવજપ,જળસમાધિ વગેરે અનેક પ્રાણનાશ કરવાની અને તેને ધર્મમાનવાની પ્રથા જોવા મળે છે તો પછી તેમાં અને આ સંલેખનામાં ભેદશો છે?

**સમાધાનઃ**- પ્રાણનાશની સ્થૂલ દ્રષ્ટિએ તો બંને ક્રિયા સમાનજ લાગશે ફર્ક હોય તો તેની પાછળની ભાવનાઓમાં છે.

જૈન દર્શન અનુસાર આવી સંલેખના પ્રક્રિયા પાછળનું ઘ્યેય કોઇ ભૌતિક લાભ, આવેશ ,પ્રલોભન,પરાર્પણ કે પરપ્રસન્નતા નથી. પરંતુ આત્મશોધન, કર્મનિર્જરા,કષાયનો અંત આણવો તે છે

જયારે જીવનનો અંત ખાતરી પૂર્વક નિકટ દેખાય, ધર્મ અને આવશ્યક કર્તવ્યોનો નાશ આવી પડે,તેમજ કોઇપણ જાતનું દુર્ધ્યાન ન હોય ત્યારે જ એ વ્રત વિધેય માનવામાં આવેલ છે.

સૂચન:- આ વ્રત અગારી વ્રતીની માફક અનગાર ને અર્થાત્ સાધુને પણ હોય છે. જો કે તેને વ્રત સ્વરૂપે વર્ણવવામાં આવેલ નથી પણ સંલેખના અંગે અનેક કથાનકો તથા સાધુઓને કરવાની સંલેખના વિધિના ઉલ્લેખો આગમોમાં પણ પ્રાપ્ત થાય છે. જેને સમાધિ મરણ ના નામે પણ ઓળખવામાં આવે છે.

| અધ્યાયઃ ૭ સૂત્રઃ ૧૭ ૯૧                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------|
| સિધ્ધસેનીય વૃત્તિમાં પણ કહ્યું છે કે-संलेखनाऽवश्यं समाधिमरणपर्यन्ते        |
| विधेयाऽनगारागारिभ्याम्                                                     |
| 🗖 [8]સંદર્ભઃ-                                                              |
| 🌣 आगम संदर्भः- अपच्छिमा मारणंतिआ संलेहणा जूसणाराहणा ।                      |
| 📌 औप. सू.३४/७                                                              |
| 🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-                                                        |
| (१)उत्तमः क्षमामार्दवार्जवशौचसत्यसंयमः सूत्रः ७:५ ઉत्तभधर्भ                |
| (२)अनित्याशरणसंसारैकत्वाशुचिःभूत्र ७:७અनुपेक्षा                            |
| (३)गतिजातिशरीरसंहननंतीर्थकृत्त्वंच सूत्र ८:१२ संधयश                        |
| 🌣 અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-                                                      |
| (૧)વંદિતુ સૂત્ર-ગાથા ૩૩ -પ્રબોધટીકા ભાગ-૨                                  |
| (૨)શ્રાધ્ધ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃત્તિ                                         |
| (૩)પંચવસ્તુ પ્રકરણ                                                         |
| (૪)વૈયાવચ્ચગરાણં સૂત્ર-પ્રબોધટીકા                                          |
| 🗖 [9]પદ્યઃ-                                                                |
| (૧) આરાધનાની મરણ અંતે સેવના શાસ્ત્રે કહી                                   |
| સુણી ધારી વિષય વારી હૃદયમાંહિ સદ્દહી                                       |
| (૨) આ સૂત્રનું પદ્ય પૂર્વ સૂત્રઃ૧૭ માં કહેવાઇ ગયું છે                      |
| 🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- પ્રસ્તુત સૂત્રમાં સૂત્રકાર સમાધિમરણને આશ્રીને મારણાન્તિકા |
| સંલેખનાને જણાવે છે તેમાં વિવિધ કારણો જણાવીને અને તે સંજોગોમાં સંલેખનાની    |
| આરાધના કરવાનું સૂચન કરેલ છે તેમાં એક મુદ્દો કાયાનો છે                      |

જો કાયબળ, વીર્ય,પરાક્રમાદિ માં ક્ષીણતા આવી હોય અને તેને લીધે ધર્મ -આવશ્ય-કાદિમાં ઘટાડો થતો હોયતો સંલેખના તપકરવું એ વાતનો નિષ્કર્ષશો?

આ ઔદારિક કાયાને ખાવા-પીવા આપીએ લાલન-પાલન કરીએ,લાડલડાવીએ પણ આવું બધું કયાં સુધી? જયાં સુધી તે એક નોકર તરીકે આપણી સેવા કરે ત્યાં સુધી. પણ જયારે તે નોકર તરીકે કામ ન આપે ત્યારે શું કરવું? રજા જ દેવી પડે ને?

માટેજસંલેખનાતપકહ્યો આતપથકી કાયાને શોષવી પણ સાથે કષાયોને પણ શોષવી નાખવા સમગ્ર સૂત્રમાં આ એક મહત્વનો સંદેશ છે કે આ કાયતો આપણી ગુલામ થઇને રહેવી જોઇએ જયાંસુઘી તે ગુલામી કરે ત્યાં સુઘી જ તેનું લાલન-પાલન કે આળ પંપાળ થાય પછી તે તેને ફાંસીને માંચળે જ લટકાવાય અર્થાત્ શાસ્ત્રોની વિધિ મુજબ સંલેખના તપ કરીને તે કાયાની રહી સહી શકિતનો ઉપયોગ કરીને આત્માને સંસારમાંથી મુક્ત કરાવવાનો જ પુરુષાર્થ કરવાનો હોય

|      |       | LJ | 1 1  |
|------|-------|----|------|
| <br> | <br>_ |    | <br> |

# (અધ્યાયઃ ७-સૂત્રઃ ૧૮)

नि:शल्योव्रती इति वचनादुकतं भवति व्रती नियतंसम्यग्द्रिः

આ પૂર્વે સૂત્રકાર મહર્ષિ એ જણાવેલ છે કે જે નિઃશલ્ય હોય તેને જ વ્રતી કહેવાય. આ કથન થી એક વાત સ્પષ્ટ છે કે જે શલ્યરહિત હશે તે મિથ્યાત્વ શલ્ય થી પણ રહિતપણ હોવાનો. મિથ્યાત્વ રહિત હોવાથી તે નિયમા સમ્યગ્દ્રષ્ટિ હોવાનો. હવે જો આત્માને સમ્યક્ત્વનું સુવિશુધ્ધ પાલન કરવું હોય તો તેના દોષની જાણકારી અને નિવારણ બંને આવશ્યક છે

તીર્થંકર પ્રણિત જૈન શાસનને વિશે એક વાત સુનિશ્ચિત છે કે કોઇપણ જીવ સમ્યગ્ દર્શન પ્રાપ્ત કર્યા સિવાય સમ્યક્જ્ઞાની હોતોનથી તેમજ સમ્યક્જ્ઞાન વિના સમ્યક્ચારિત્ર ગુણ પ્રાપ્ત થઇ શકે નહીં આથી સમ્યક્દર્શન ગુણ સૌ પ્રથમ પ્રાપ્ત કરવો જોઇએ

સમ્યગ્દર્શન ગુણની નિશ્ચયથી પ્રાપ્તિતો યથા પ્રવૃત્તિકરણ, અપૂર્વકરણ-અનિવૃત્તિકરણ એમ ત્રણ કરણથી થઇ શકે છે પણ વ્યવહારમાં સર્વ પ્રથમ તેનું આરોપણ વ્રત રૂપે થાય છે. આ રીતે સમ્યક્ત્વ વ્રત ગ્રહણ કર્યા પછી તેની વિશુધ્ધિ જળવાઇ રહેતે હેતુથી અહીં સૂત્રકારે પાંચ દોષોને જણાવેલા છે તેના નિવારણ થકી શુધ્ધ સમ્યક્ત્વવ્રત નું પાલન થઇ શકે છે

[૧]શંકાઃ- સર્વજ્ઞ અને સર્વદર્શી કેવળી ભગવંતોએ પ્રરૂપેલ આત્મધર્મ સંબંધમાં કોઇ

નાની યા મોટી શંકા-અન્યથા વિચારણા કરવી, તે શંકા અતિચાર

➡ આર્હત્ પ્રવચનની દ્રષ્ટિ સ્વીકાર્યા પછી તેમાં વર્ણવાયેલા કેટલાંક સૂક્ષ્મ અને અતીન્દ્રિય પદાર્થો જે માત્ર કેવલજ્ઞાન કે આગમગમ્ય હોય તેમને વિશે શંકા કરવી કે ''આમ હશે કે નહીં હોય'' તે શંકા અતિચાર

સંશય અને તત્પૂર્વક પરીક્ષાનું જૈન તત્વ જ્ઞાનમાં સૂંપર્ણ સ્થાન હોવા છતાં અહીં શંકાને અતિચાર રૂપે વર્ણવેલ છે, તેનું કારણ એ છે કે તર્કવાદની પારના પ્રશ્નો ને તર્કદ્રષ્ટિએ કસવાનો પ્રયત્નન કરવો જોઇએ. તેમ કરવા જતા સાધક માત્ર શ્રધ્ધાગમ્ય વસ્તુને બુધ્ધિગમ્ય ન કરી શકવાથી છેવટે બુધ્ધિગમ્ય તત્વોને પણ છોડી દે છે

- ♥ પોતાની મિતમંદતા થી આગમોક્ત પદાર્થોને સમજી શકવાથી અમુક વસ્તુ અમુક રૂપે હશે કે નહીં? એવો સંશય તે શંકા
  - **❖ શંકાના બે** ભેદઃ-(૧)સર્વ શંકા (૨)દેશ શંકા
    - (૧)સર્વ શંકાઃ-મૂળ વસ્તુની શંકા તે સર્વ શંકા, ધર્મ હશે કેનહીં?
- (૨)દેશ શંકાઃ-મૂળ વસ્તુની શંકા ન હોય પણ તેના એક દેશની શંકા હોવી તે દેશ શંકા જેમ કે આત્માતો છે પણ તે આત્મા શરી૨ પ્રમાણ હશે કે નહીં? જીવતો છે પણ પૃથ્વીકાયાદિ જીવો હશે કે નહીં?

આવી શંકા જિજ્ઞાસા બુધ્ધિને બદલે અશ્રધ્ધાની બુધ્ધિ થી થાય તો તેને શંકા અતિચાર કહેવામાં આવે છે

अधिगतजीवाजीवादितत्त्वस्यापि भगवतः शासनं भावतोऽभिप्रपन्नस्यासंहार्यमतेः सम्यग्द्ष्टेर्र्हत्प्रोक्तेषु अत्यन्तसूक्ष्मेषु अतीन्द्रियेषु केवलागमग्राहयेष्वर्थेषु यः संदेहो भवति एवं स्यात् एवं न स्यात् इति शंका ।

- ♥ જે શ્રધ્ધાથી અરિહંત અને સિધ્ધ ભગવાનનું દેવ તરિકે આલંબન લેવામાં આવે છે, પાંચ મહાવ્રતધારી ઓનું ગુરુ તરીકે આલંબન લેવામાં આવે છે અને વીતરાગ પ્રણીત ધર્મનું ધર્મ તરીકે આલંબન લેવામાં આવે છે તેની યર્થાથતા વિષે શંકા ઉઠાવવી એ સમ્યક્ત્વનો પહેલો અતિચાર કે દૂષણ છે.
- [ર]કાંક્ષાઃ- શ્રી જૈનસંઘ શાસનની દેવ-ગુરુ-ઘર્મ સંબંધિ આત્મ શુધ્ધિકારક પ્રવૃત્તિનો શંકાએ કરી અનાદર કરી અન્ય ધર્મ, મત, ગચ્છ સંબંધિ પ્રવૃત્તિ પ્રતિ સંસાર સુખની લાલસાએ આદર બુધ્ધિ કરવી તે કાંક્ષા
- ♥ ઐહિક અને પારલૌકિક વિષયોની અભિલાષા કરવી એ કાંક્ષા. જો આવી કાંક્ષા થવા લાગે તો ગુણ દોષના વિચાર વિનાજ સાધક ગમે ત્યારે પોતાના સિઘ્ધાંતો ને છોડી દે તેથી તેને અતિચાર દોષ કહેલ છે
- ♥ કાંક્ષા એટલે ઇચ્છા. ધર્મના ફળરૂપે સુખની ઇચ્છા રાખવી તે. સંસારનું સર્વ પ્રકારનું સુખ દુઃખ રૂપ હોવાથી પરમાત્મા એ તેને હોય કહ્યું છે. આથી ધર્મ કેવળ મોક્ષને આશ્રીને જ થાય. જો ધર્મના ફળ રૂપે આલોકે પરલોકના સુખની ઇચ્છા રાખવામાં આવે તો તે પરમાત્માની આજ્ઞાનું ઉલ્લધન છે અને સમ્યક્ત્વ નું દૂષણ છે.

♣ કાંક્ષાનો બીજો અર્થ પણ જોવા મળે છે:- વીતરાગ પ્રણીત દર્શન સિવાયના બીજા દર્શનની ઇચ્છા તે કાંક્ષા

આ બીજા અર્થમાં કાંક્ષાના બે ભેદ કહ્યા છે (૧)સર્વ કાંક્ષા (૨)દેશકાંક્ષા

સર્વકાંક્ષાઃ- સર્વદર્શનો સારા છે, સર્વ દર્શન આદરણીય છે એવું માનવા પૂર્વક સર્વદર્શનની આકાંક્ષા સેવવી તે સર્વકાંક્ષા

**દેશકાંજ્ઞાઃ**-સર્વદર્શનો ને બદલે કોઇ એક બે દર્શનોની ઇચ્છા રાખવી. જેમ કે બૌઘ્ધ દર્શન શ્રેષ્ઠ છે કેમ કે તેમાં કષ્ટ સહન કર્યા વિના ધર્મ કરવાનો ઉપદેશ અપાયેલો છે

ऐहलौिककपारलौिककेषु विषयेष्वाशंसा काङ्क्षा । सोऽतिचार:सम्यग्द्रष्टे: । कृत: काङ्क्षितो ह्यविचारितगुणदोष: समयमितक्रामित ।

♣ અરિહંત-સિધ્ધ જેવા દેવ, ત્યાગી ગુરુ, દયામય સાપેક્ષ ધર્મ ને પ્રાપ્ત કર્યા પછી અન્યમતની કે અન્યના દર્શનના આકાંક્ષા રાખવી કે ઇચ્છા કરવી તે સમ્યક્ત્વનો બીજો અતિચાર છે

# [૩]વિચિકિત્સાઃ-

♥ ગુણ દોષની યથાર્થ વિચારણા સિવાય મતિમંદતાએ કે ગતાનુગતિએ સાધ્ય-સાધનની શુધ્ધિ વગર શૂન્ય મનસ્ક ભાવે તેમજ સંદેહ સહિતધર્માનુષ્ઠાનો કરવા -કરાવવા તે વિચિકિત્સા અતિચાર

♥ જયાં મતભેદ કે વિચારભેદ નો પ્રસંગ હોય ત્યાં પોતે કંઇ પણ નિર્ણય કર્યા સિવાય માત્ર મિતમંદતાથી એમ વિચારે કે ''એ વાત પણ ઠીક અને આ વાત પણ ઠીક''એવી બુઘ્ધિની અસ્થિરતા તે વિચિકિત્સા. આવી બુઘ્ધિની અસ્થિરતા શ્રાવકને એક તત્વ ઉપર સ્થિર કદી જ ન રહેવા દે માટે તે અતિચાર છે.

♥ વિચિકિત્સા એટલે સંશય- સંદેહ. ધર્મના ફળનો સંદેહ રાખવો. મેં કરેલી તપ વગેરે સાધનાનું ફળ મળશે નહીં તેવો સંદેહ કરવો દાન ધર્માદિનું સેવન કરવાથી મને ફળ મળશે કે નહીં એવા-એવા સંશય કરવા તે [આ ગ્રન્થાન્તર થી લેવાયેલ વ્યાખ્યા છે તેમા તત્વાર્થ ભાષ્યની સંગતતા જણાતી નથી]

🌣 विचिकित्सा नाम इदम् अपि अस्ति इदम् अपि अस्ति इति मति विष्ठुति:

♥ વિચિકિત્સા એટલે સુદેવ-સુગુરુ-સુધર્મના સ્વરૂપ સંબંધમાં પાયા વિનાના તર્ક કરવા, ખોટી વિચારણાઓ કરવી તે સંબંધિ પ્રાપ્ત થયેલી સ્થિર બુધ્ધિને બદલી નાખવી તે તેને એકજાતનો મિત વિભ્રમ પણ કહી શકાય છેં. સાધુ સાધ્વીના મિલન વસ્ત્ર કે શરીર જોઇને એમ વિચાર કરવો કે આ સાધુઓ અપવિત્ર છે એમનામાં કઇ સાર નથી તો એ પણ એક પ્રકારની વિચિકિત્સા જ છે. તેનું આખરી પરિણામ સમ્યક્ત્વ ને શિથિલ કરવામાં જ આવે છે તેથી તે સમ્યક્ત્વ અતિચાર ગણાય છે

# [૪]અન્ય દ્રષ્ટિ પ્રશંસાઃ-

જેમની દ્રષ્ટિ ખોટી હોય તેમની પ્રશંસા કરવી તે મિથ્યા દ્રષ્ટિ પ્રશંસા. ભ્રાન્ત દ્રષ્ટિપણાના દોષવાળી વ્યક્તિઓમાં પણ ઘણીવાર વિચાર, ત્યાગ આદિ ગુણો હોય છે, આ ગુણોથી આકર્ષાઇને ગુણ-દોષ નો ભેદ કર્યા સિવાયજ તે વ્યક્તિની પ્રશંસા કરવામાં આવે તો અવિવેકી સાધકને સિધ્ધાન્ત થી સ્ખલિત થઇ જવાનો ભય રહે છે. તેથી જ અન્ય દ્રષ્ટિ પ્રશંસાને અતિચાર કહેલ છે. જો કે મધ્યસ્થ દ્રષ્ટિ સાધકને આવી પ્રશંસા હાનિકારક જ થાય તેવો એકાંત નિયમ નથી પણ આથી મિથ્યાદ્રષ્ટિ પ્રશંસા થી સ્ખલનાનો ભય રહેતો હોવાથી તેને સમ્યક્ત્વનો અતિચાર કહેવામાં આવેલ છે

ા સર્વજ્ઞ પ્રણિત દર્શન સિવાયના દર્શનોની પ્રશંસા કરવી જેમ કે તેઓ પુન્યવાન છે. ગુણવાન છે, ધર્મી છે, ઉદાર છે, ખરા અર્થમાં સાધક છે આવી-આવી પ્રત્યક્ષ કે પરોક્ષ પ્રશંસા થકી અપરિપકવ બુધ્ધિવાળા જીવો તેમના ગુણોથી આકર્ષાઇને સમ્યગ્દર્શન પણ ગુમાવી દે એ સુસંભવિત છે આથી અન્યદૃષ્ટિની પ્રશંસા એ અતિચાર છે.

अन्यद्दष्टि: इति अर्हत् शासन व्यतिरिकतां द्दष्टिम् आह । सा च द्विविधा । अभिगृहीता अनभिगृहीता च ।

- 🌣 અન્યદ્રષ્ટિ એટલે અરિહંત ભગવંતના શાસન સિવાયની દૃષ્ટિ
- (૧)અભિગૃહીતઃ- જગતમાં પ્રચલિત સાંખ્યાદિ કોઇપણ ઘર્મના રૂપમાં હોય તે અભિગૃહીત અન્યદૃષ્ટિ
- (૨)અનભિગૃહીતઃ- કોઇપણ મત,પંથ કે ઘર્મના સ્વીકાર વિનાજ મૂઢરૂપે જે માન્યતા માનવામાં મનનું વલણ હોય તે અનભિગૃહીત અન્યદ્રષ્ટિ

જગતમાં અભિગૃહીત અન્યદ્રષ્ટિઓ બધાં મળીને ૩૬૩ કહેલા છેઃ જેમાં ૧૮૦ ક્રિયાવાદીઓ,૮૪ અક્રિયાવાદીઓ, ૬૭ અજ્ઞાનવાદીઓ અને ૩૨ વૈનયિકો કહેલા છે આ સિવાય સમયગ્દ્રષ્ટિ આત્મા-૧ અલગ, કેમ કે તેના ભેદ-પ્રભેદ ગણાવવામાં આવેલ નથી

આ ૩૬૩ મતાવલંબીની પ્રશંસા તે અન્યદ્રષ્ટિ પ્રશંસા છે જેને સમ્યક્ત્વ વ્રતનો ચોથો અતિચાર કહેલો છે.

ॐ જેમનો વેષ-ત્યાગી કે મુમુક્ષનો હોવા છતાં ચર્યાતેની વિરુધ્ધ ની દેખાય તે કુલિંગી કહેવાય છે. જેમ પંચાિગ્નતપ, અણગણ જળમાં સ્નાન, સ્ત્રી સ્પર્શ અનિષેધ વગેરે. આવાની પ્રશંસા કરવી નહીં અલબત એવા નો તિરસ્કાર પણ કરવાનો નથી ત્યાં ઉદાસીન ભાવ રાખવાનો છે. તિરસ્કાર કરવાથી તો દ્વેષભાવ પોષાય છે, કુલિંગી પ્રશંસાનો ત્યાગ સમયગ્દર્શનમાં સ્થિરતા માટે જરૂરી છે

# [૫]અન્યદ્રષ્ટિ સંસ્તવઃ-

- 🌣 શ્રીજીનેશ્વર ભગવંત પ્રરૂપિત અને પ્રવર્તાવેલ ધર્મથી વિરુધ્ધ પ્રવર્તન કરનારાઓનું આદર-બહુમાન કરવું તે સમ્યક્ત્વ ગુણનું ઘાતક હોવાથી સમ્યક્ત્વનો અતિચાર છે.
- જેમની દ્રષ્ટિ ખોટી હોય તેવા સાથે પરિચય કરવો તે અન્યદ્રષ્ટિ [િમથ્યાદ્રષ્ટિ] સંસ્તવ. ભ્રાન્ત દ્રષ્ટિપણાના દોષવાળી વ્યક્તિઓમાં પણ ઘણીવાર વિચાર, ત્યાગ આદિ ગુણો હોય છે આ ગુણોથી આકર્ષાઇ ગુણ-દોષનો ભેદ કર્યા સિવાય જ તેવી વ્યક્તિનો પરિચય

કરવામાં આવેતો અવિવેકી સાધકને સિઘ્ધાંત થી સ્ખલિત થઇ જવાનો ભય રહે છે તેથી અન્યદ્રષ્ટિ સંસ્તવને અતિચાર કહેલ છે.

अन्यद्दाष्टि: इति अर्हत् शासनव्यतिरिकतां दृष्टिमाह । तेषाम् संस्तवे सम्यगृद्द्षेटेरितचार इति

- 🌣 કુલિંગિઓનો પરિચય,સહવાસ,સંસર્ગ આદિથી અનેક આધ્યાત્મિક અનર્થો સંભવે છે તથા શુધ્ધ-શ્રધ્ધા-સમ્યક્ત્વ દૂષિત થાય છે. તેથી એને (પાંચમો) અતિચાર કહ્યો છે
  - 💠 સમ્યગૃદ્ધષ્ટિ
  - 🌣 સમ્યગૃદ્ધષ્ટિ એટલે સમયગ્દર્શન ની ભજનાવાળા
- ♥ મોહનીય કર્મના વૈચિત્ર્યથી આત્માની પરિજ્ઞતિ વિશેષ હોવી તે સમ્યગ્દ્રષ્ટિ [અહીં સમ્યગ્દ્રષ્ટિ અને સમયગ્દર્શન બંને પર્યાય ગજ્ઞેલ છે ]
- - 🐕 અતિચારઃ-
  - 🌣 અતિચાર એટલે સ્ખલના, દૂષણ, ઉલ્લંઘન, ભૂલ વગેરે
- ॐ જે જાતનાં સ્ખલનોથી કોઇ પણ સ્વીકારેલો ગુણ મલિન થાય અને ઘીમે ઘીમે દ્રાસ પામી ચાલ્યો જાય તેવા સ્ખલનોને અતિચાર કહે છે
  - 🌣 બાંધેલી હદ કે મર્યાદાનું અતિક્રમણ કરવું કે ઉલ્લઘન કરવું.
  - 🌣 अतिचरणमतिचारः
- ♣ વિશેષઃ- આ પાંચે અતિચારો શ્રાવક અને સાધુ બંને માટે સમાન છે કારણકે સમ્યક્ત્વ એ બંનેનો સાધારણ ધર્મ છે અર્થાત્ સમ્યક્ત્વ વ્રતના અતિચાર અગારીવ્રતી તથા અનગાર વ્રતી એમ ગૃહસ્થ તથા સાધુ બંનેને આશ્રીને જાણવા.
  - ❖ પ્રશ્નઃ- પ્રશંસા અને સંસ્તવ એ બંનેમાં શો ભેદ છે?

સમાધાનઃ- અન્યદ્રષ્ટિઓના જ્ઞાન,દર્શનાદિ ગુણનું ભાવથી કે મનથી જ પ્રકાશન કરવું તે પ્રશંસા છે .જયારે અભિગૃહીત અનભિગૃહીત સદ્ભૂત અથવા અસદ્ભૂત ગુણોનું વચન થી પ્રકાશન કરવું તે સંસ્તવ છે.

- 🔲 [8]સંદર્ભઃ-
- 🗘 आग्भ संदर्भः- सम्मत्तस्स पंचअइयारा पेयाला जाणियव्वा न समायरियव्वा । तं जहा संका कंखा वितिगिच्छा परपासंडपसंसा परपासंडसंथवो । 🗣 उपा॰ अ.१-सू. ७-१
  - 🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-
  - (૧)વંદિતુ સૂત્ર-ગાથાઃ ૬-પ્રબોધટીકા ભા. ૨
  - (૨)શ્રાધ્ધ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃત્તિ

#### 🔲 [9]પદ્યઃ-

- (૧) સમકિત મૂલે બારે વ્રતના અતિચારો હું કહું મનથી ધરતાં દોષતજતાં શ્રાવક ધર્મજ વહું સમકિત ગુણના અતિચારો પંચ સુણો એકમના શંકા કાંક્ષા વિતિગિચ્છા પ્રશંસા સંસ્તવતણાં
- (૨) શંકા આત્મમહી ભવે પરભવે ભૌતિકીકાંક્ષા તથા બુધ્ધિ અસ્થિર થાય મંદમતિએ ત્રીજી વિચિકિત્સતા મિથ્યાદ્રષ્ટિ પ્રશંસવી પરિચયો અદ્યાપિ હો તે બધા સમયગ્દર્શન દોષ પાંચ તજવા શુધ્ધાત્મને સ્પર્શવા

□ [10]નિષ્કર્ષઃ- અહીં પાંચ અતિચારો ને જણાવવા સાથે સૂત્રકારે પરોક્ષ રીતે સમ્યક્ત્વ ની વ્રત સ્વરૂપે પણ વિવક્ષા કરી દીધી છે. આગળ વધીને કહીએ તો આ સમ્યક્ત્વ એજ મહાવ્રત અને અણુવ્રત નો પાયો છે. જો સમ્યક્ત્વ નથી તો એક પણ વ્રત નો એક પણ ભાંગો શુધ્ધ ગણાતો નથી. માટે સર્વ પ્રથમ તો નિરતિ ચાર પણે સમ્યક્ત્વની પરિપાલના થાય તે જોવું.

સુદેવ-ગુરુ-ધર્મને વિશે સુદેવાદિપણાની બુધ્ધિ રાખવી તદુપરાંત તેમાં પણ આલોક પરલોક સંબંધિ કોઇપણ અપેક્ષા રાખ્યા સિવાય કેવળ મોક્ષ દાતા પણાની બુધ્ધિ હોવીતે રૂપ સમ્યક્ત્વ એજ મોક્ષમાર્ગની નિસરણી છે માટે મોક્ષાર્થી જીવોએ સુવિશુધ્ધિ સમ્યક્ત્વનું પાલન કરવું જોઇએ

# અધ્યયનઃ७-સૂત્રઃ૧૯

|     | [1]સૂત્રહેતુઃ- બારેવ્રતના અતિચારો ને વિશે સૂચના રૂપ અધિકાર સૂત્રને જણાવે છે. |
|-----|------------------------------------------------------------------------------|
|     | [2]सूत्रःभूणः- वतशीलेषु पञ्चपञ्चयथाक्रमम्                                    |
|     | [3]सूत्रःपृथ्धः-व्रत - शीलेषु पञ्च पञ्च यथाक्रमम्                            |
|     | [4]સૂત્રસારઃ-વ્રતઅને શીલનેવિશેપાંચ પાંચ અતિચારો છે તે અનુક્રમે [આપ્રમાણે છે] |
| [અશ | ર્યાત્ પાંચ અણુવ્રત અને સાત શીલવ્રત દરેકના પાંચ પાંચ અતિચારો હવે પછીના       |
| २०  | થી ૩૧ માં અનુક્રમે વર્ણવાશે.                                                 |
|     | [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-                                                               |

वत-અહિંસાદિ પાંચ અશુવ્રત शील -દિગ્વિરતિ આદિ સાત पञ्च पञ्च- પાંચ -પાંચ વીપ્સાઅર્થમાં પાંચ શબ્દનું દ્વીત્વ થયું છે यथाक्रमम्-અનુક્રમે,ક્રમાનુસાર

[6] અનુવૃત્તિઃ- શબ્દની અનુવૃત્તિ લેવી

[7] અભિનવટીકાઃ- સામાન્ય રીતે શ્રધ્ધા અને સમજપૂર્વક સ્વીકારવામાં આવ તો નિયમ તેવ્રત કહેવાય છે. વ્રત શબ્દના આ અર્થ પ્રમાણે તો શ્રાવકના બારે વ્રતો વ્રત શબ્દમાં આવી જાય છે.

સૂત્ર.

- -પરંતુ સૂત્રકારે અહીં વ્રત અને શીલ બે શબ્દો મુકેલા છે. તે અણુવ્રત તથા શીલવ્રતને સૂચવવા માટે છે ચારિત્ર ધર્મના મૂળ નિયમો અહિંસા સત્ય આદિ પાંચ છે અને દિગ્વિરમણ આદિ બાકીના નિયમો તો એમૂળ નિયમોની પુષ્ટિ ખાતર જ લેવામાં આવે છે.
- અહીં મૂળ નિયમો ને વ્રત કહેલ છે અને તેની પુષ્ટિ માટેના બીજા સાત નિયમોને શીલ કહેવામાં આવેલ છે. તેના પાંચ-પાંચ અતિચારો સૂત્રકાર મહર્ષિ હવે પછીના સૂત્રોમાં જણાવવાના છે જો કે આ પાંચ ની સંખ્યા એ આર્ષ કે આગમ ક્રમાનુસાર લેવામાં આવી છે તેનો સંક્ષેપ અને વિસ્તાર બંને બાબતો શકય છે.

सूत्र अधि स्वोपश्च लाष्यमां पश्च ४शावे छे क्वेतेषु पञ्चसु शीलेषु च सप्तसु पञ्चपञ्चातीचारा भवन्ति ।

वतः- અગારીવ્રતી શ્રાવક ના અહિંસાદિ પાંચ અણુવ્રતો

शील:- અણુવ્રત કે મૂળગુણની પુષ્ટિ માટેના દિગ્વિરતિ આદિસાત વ્રતો ને શીલ વ્રત કહે છે.

**પञ्चपञ्चः**- પાંચ-પાંચ, ઓછા પણ નહીં અને વધુ પણ નહીં તેવા પાંચ-પાંચ એવું વીપ્સા વાકય પ્રત્યેક વ્રતના પાંચ-પાંચ અતિચારો છે તેમ દર્શાવે છે.

अतीचारः- પૂર્વ સૂત્ર માંથી આ શબ્દનીઅનુવૃત્તિ લેવામાં આવી છે તેનો સંબંધ पञ्च સંખ્યા સાથે જોડવામાં આવેલ છે

यथाक्रमम्:- અનુક્રમે,ક્રમાનુસાર આ પદ ક્રમભંગના નિવારણ માટે વપરાયું છે તે એમ સૂચવે છે કે જે ક્રમમાં વ્રતોનું સ્વરૂપ જણાવવામાં આવેલ છે તે જ ક્રમમાં આ અતિચારો જણાવેલા છે અર્થાત્ એક પ્રકારે આ સૂત્રને અધિકાર સૂત્ર પણ કહી શકાય છે. જો એરીતે સ્વીકારવામાં ન આવેતો વધ,બંધ વગેરે મૃષાવાદ વિરમણ વ્રતના પણ અતિચારો ગણી શકાય તેવો સંભવ રહે છે.

♣ विशेषः-અહીं व्रत शीलेषु એવા શબ્દ થકી એમ સમજવું કે આ ગૃહસ્થ કે શ્રાવકના વ્रतातिચારજ છે સાધુ કે શ્રમણના નહીं

|  | સંદર્ભ |
|--|--------|
|--|--------|

♥ આગમ સંદર્ભઃ-ઉપાસક દશાંગ સૂત્રના પ્રથમ અધ્યયન માં સાતમાં સૂત્રના પેટા સૂત્ર ૧ થી ૧૩ માં આ વ્રતાતિચાર જણાવેલા છે અને તેની સંખ્યા પાંચ-પાંચની જ છે

💠 उपाः अ.१,सू.७

🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

अध्याय-७ सूत्र. २० થી ३१ - ક્રમાનુસાર સૂત્રો

🌣 અન્યગ્રન્થ સંદર્ભ:-

–વંદિતુ સૂત્ર-ગાથા ૧૦,૧૨,૧૪,૧*૬*,૧૯,૨૧,૨*૬* થી ૩૦ -યોગશાસ્ત્ર

□ [9]પદ્યઃ-

(૧) વ્રતશીલોના અતિચારો પંચ પંચ જ વર્ણવે પ્રથમાદિવ્રતના અતિચારો તજીગુણને કેળવે

| (૨) વ્રતોને શીલોમાં પાંચ,કહ્યા જે અતિચાર તે                                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| અનુક્રમે હવે ત્યાજય, તે દોષો વર્ણવાય છે                                                     |
| 🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- આ સૂત્ર નો નિષ્કર્ષ પ્રત્યેક વ્રતના અને શીલના અતિચારો ને અંતે તે-          |
| તે સૂત્રોની સાથે સંયુકત પણે જ વર્ણવેલ છે માટે અત્રે તે વિષયક વિશેષ કંઇ નિષ્કર્ષ તારવેલ નથી. |
|                                                                                             |
| અધ્યયનઃ ७-સૂત્રઃ ૨૦                                                                         |
| 🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- સ્થૂળપ્રાણાતિપાત વિરમણ વ્રતના પાંચ અતિચારોને જણાવે છે.                     |
| 🗖 [2]सूत्रःभूणः- *बन्धवधच्छविच्छेदाऽतिभारारोपणाऽन्नपाननिरोधाः                               |
| 🔲 [3]सूत्रःपृथ्धः-बन्ध - वध - छविच्छेद - अतिभारारोपण - अन्नपाानिनरोधा                       |
| 🔲 [4]સૂત્રસારઃ- બંઘ,વઘ,છવિચ્છેદ,અતિભારારોપણ અને અન્નપાન નિરોધ                               |
| [એપાંચ પ્રથમ અહિંસા વ્રત-સ્થૂળ પ્રાણાતિ વ્રતના અતિચારો છે]                                  |
| 🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-                                                                            |
| <b>बન્ધ</b> -બંધ,બાંધવા <b>વધ</b> -વધ,માર                                                   |
| <b>છવિच્છેદ</b> -અંગ છેદન                                                                   |
| <b>અતિમારારોપુण-</b> શકિત ઉપરાંત બોજો મુકવો તે                                              |
| <b>अन्नपानिरोध-</b> સમયસર ભોજન-પાણી ન  આપવા                                                 |
| 🗖 [6]अनुवृत्तिः- (१)व्रतशीलेषु पञ्च पञ्च यथाक्रमम्-सूत्र. ७:१९                              |
| (૨)शङ्का काङ्क्षासूत्र. ७:१८ अतिचारा: શબ્દની અનુવૃત્તિ                                      |
| 🔲 [ <b>7]અ</b> ભિ <b>નવટીકાઃ</b> - સૂત્રકાર મહર્ષિ એ પ્રારંભમાં પાંચે વ્રતોની ઓળખ આપી. અ    |
| સૂત્રથી તેના અતિચારોને જણાવે છે. સૂત્રના ક્રમના પ્રામાણ્યથી આ અતિચાર પ્રથમ એવા અહિંસ        |
| ત્રતના સમજવા કેમ કે સર્વ પ્રથમ વ્રત અહિંસા અર્થાત્ સ્થૂળ પ્રાણાતિપાત વિરમણ વ્રત છે તેથી પૂ  |
| સૂત્ર ૭:૧૯ ના અધિકાર મુજબ આ પાંચે અતિચારો પણ પ્રથમવ્રતના કહ્યા છે                           |
| [૧]બન્ધઃ- 🌣 🛮 ત્રસ કે સ્થાવર જીવને બાંધવા,બંધન કે સંકડામણમાં નાખવા                          |
| 🌣 કોઇપણ પ્રાણીને તેના ઇષ્ટ સ્થળમાં જતા અટકાવવું અને બાંઘવું તે બંધ.                         |
| 🗘 बन्ध એટલે બંધન, કોઇપણ માણસ કે પ્રાણીને નિર્દયપણે બાંધવું તે બંધન છે તે                    |
| પહેલા અશુવ્રત નો પહેલો અતિચાર છે.                                                           |
| 🌣 ક્રોધથી બળદ આદિ પશુઓને કે અવિનીત પુત્ર આદિને અત્યંત મજબુતાઇ થી બાંધવ                      |
| -શ્રાવકે નિષ્કારણ કોઇ પ્રાણીને બાંધવા જોઇએ નહીં કારણવશાત્ પશુ કે પુત્રાદિ                   |
| શીક્ષા કરવાની આવશ્યકતા હોય તો પણ નિર્દયતા કે ક્રુરતા પૂર્વક બાંધવા જોઇએ નહીં                |
| 🗱 संयमनं रज्जुदामकादिभिः                                                                    |
| [૨]વધઃ- 🌣 પરોજ્ઞા,ચાબખા આદિ વડે ફટકા મારવા તે વધ                                            |

<sup>\*</sup> દિગમ્બર આમ્નાયમાં बन्धवधच्छेदातिभारारोपणान्नपाननिरोधाृ: એ પ્રમાણે સૂત્ર રચના છે.

- 🌣 તે જીવોને મારીનાખવાની હદે માર મારવો.
- 🌣 वध શબ્દ સામાન્ય થી તો જાનથી મારવું કે કાપીને મારી નાખવું એવા અર્થમાં પ્રયોજાય છે તો પણ અહીં ચાબુક થી ફટકારવાના કે પરોણાની અણીથી મારવાના અર્થમાં છે

શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના અધ્યયનઃ૧ ની ગાથા-૧*૬* માં શ્રી શાન્ત્ચાર્યે તેની વૃત્તિમાં वधैश्च लतालकुटादिताडनै: એવો અર્થ કરેલો છે આ અતિચાર પહેલા અશુવ્રતનો બીજો અતિચાર છે

♥ વધ એટલે માર. શ્રાવકે નિષ્કારણ કોઇને મારવું જોઇએ નહીં શ્રાવકે એવા બનવું જોઇએ કે જેથી તેનોદાબ રહેવાના કારણે કોઇ અવિનય આદિ ગુનો કરે નહીં તેમછતાં પણ જો કોઇ અવિનયાદિ ગુનો કરે કે પશુ વગેરે યોગ્ય રીતે કામ ન આપે અને તેથી મારવાની જરૂરિયાત લાગેતો પણ ગુસ્સો બતાવવો પડે ત્યારે હૃદયમાં તો ક્ષમાજ ધારણ કરવી જોઇએ

🌣 हननं वध: ताडनं कशादिभि:

[૩]છવિચ્છેદઃ- 🌣 કાન,નાક,ચામડી આદિ અવયવોને ભેદવા કે છેદવા તે છવિચ્છેદ

☼ ઝાડ વગેરેની છાલ ઉખેડવી-કાપવી પશુઓને દુઃખી કરવા આર ભોંકવી, કોઇપણ શારીરિક ઉપદ્રવ કરવો, ખસી કરવી, શરીરના અવયવો કાપવા.

🌣 છવિ એટલે ચામડી. ચામડીનું છેદન તે છવિચ્છેદ.

-નિષ્કારણ કોઇપણ પ્રાણીની ચામડીનો છેદ કરવો તે. જો જરૂર પડેતો પણ ગુસ્સે થઇ નિર્દયતા પૂર્વક છેદ કરવો જોઇએ નહીં. ફકત ભય બતાવવા પૂરતું કરવું

🌣 शरीरं त्वग् वा तच्छेद: पाटनं द्विधाकरणं

[૪]અતિભારારોપણઃ-

🌣 મનુષ્ય કે પશુ ઉપર તેના ગજા કરતા વધારે ભાર લાદવો તે અતિભારનું આરોપણ

➡ માનવ,હાથી,ઘોડા,પોઠીયા,પાડા,ઉટ,ગઘેડા,વગેરે ભારવહન કરનારા ઉપર વધારે પડતો ભારનાંખી તે વહન કરાવવો

☆ બળદ કે મજૂર આદિ ઉપર શકિત ઉપરાંત ભાર-બોજો મૂકવો. યદ્યપિ શ્રાવકે ગાડા ચલાવવા આદિ ઘંઘો કરવો જોઇએ નહીં છતાં અન્ય ઉપાયના અભાવે તેવો ઘંઘો કરવો પડે તો પણ બળદ વગેરે જેટલો ભાર ખુશીથી વહન કરીશકે તેનાથી કંઇક ઓછો ભાર મૂકવો જોઇએ. મજૂરને પણ તે જાતે જેટલો ભાર ઉચકી શકે તેટલો જ ભાર આપવો જોઇએ

परणं भार: पूरणं अतीव बाढं - सुष्ठु भारो अतिभार: तस्य आरोपणं 
 स्कन्धपृष्ठादिस्थानम् अतिभारारोपणम् ।

[પ] અન્ન પાન નિરોધઃ- ૐ કોઇના ખાન પાનમાં અટકાયત કરવી તે અન્ન પાન નિરોધ ૐ તેઓના ખાન પાન રોકવા, તેમની કાળજી ન રાખવી, ભુખે તરસે મારવા વગેરે સર્વે અન્ન પાન નિરોધ છે. ♥ ભક્ત પાનનો વિચ્છેદ અહીં भक्त એટલે આહાર, पान એટલે પાણી. તેનો વિયોગ કરાવવો તે. અર્થાત્ આશ્રિત મનુષ્ય કે પશુ અને પ્રાણીને ભૂખ્યા-તરસ્યા રાખવા તેને ભક્તપાન-વિચ્છેદ પણ કહે છે

♥ સમયસર અર્થાત્ ભોજનનો અવસર થવા છતાં ગાય-બળદ આદિ પશુને, પોપટ વગેરે પક્ષીને, નોકર-ચાકરઆદિ મનુષ્યને અન્ન પાન ન આપવા, આપવાની કાળજી ન લેવી કે અંતરાય ઉભો કરવો

🌣 अन्नं अशनादि, पानं पेयमुदकादि तयो: अदानं निरोध: ।

- ❖ સંકલિત અર્થઃ- ત્રસ અને સ્થાવર જીવોનો બન્ધ તથા વધ કરવો, ત્વચાનું છેદન, પુરુષ હાથી,ઘોડા -બળદ ઉપર અતિ ભાર આરોપણ કરવું તેઓને અન્ન પાન નિરોધ કરવો એ પાંચ અહિંસા વ્રતના અતિચાર જાણવા - આ અતિચાર ગૃહસ્થોએ સેવવા જોઇએ નહીં ગૃહસ્થ પણાની ફરજ અનુસાર સેવવા પડે તો કોમળ વૃત્તિથી કામ લેવું
- **%** પ્રશ્નઃ-વ્રતીએ -ગૃહસ્થે માત્ર પ્રાણ વિયોગ રૂપ હિંસાનો નિયમ કર્યો છે તેને બંધ આદિનો નિયમ ન હોવા છતાં દોષ કઇ રીતે લાગે? કેમ કે ત્યાં નિયમભંગ તો થતોનથી અને જો બંધ આદિને પણ प्राणव्यपरोपणं ના ભાગરૂપ ગણોતો પછી હિંસા જ થઇ જશે તો તેને અતિચાર કઇ રીતે કહેશો?

સમાધાનઃ- જો કે અહીં પ્રત્યાખ્યાન તો પ્રાણ વિયોગ રૂપ હિંસાનું જ છે. બંધ આદિ પાંચનું પ્રત્યાખ્યાન છે જ નહીં છતાં પરમાર્થ થી બંધ આદિ પાંચે હિંસાના કારણભૂત હોવાથી તેનો અહીં હિંસાના પ્રત્યાખ્યાન સાથે પ્રત્યક્ષ સંબંધ જોડાયેલો રહે છે

જેમ વ્યવહારમાં કોઇને કહેવામાં આવે કે અવાજ કરશો નહીં, તો મોઢેથી અવાજ કરવાની સાથે અન્ય જે-જે કારણે અવાજ થતો હોયતે સર્વેની મનાઇ છે તેમ સમજી શકાય છે, તે રીતે અહીં પણ હિંસાના પ્રત્યાખ્યાનથી તેની સાથે સંકડાયેલા કારણોનું પણ પ્રત્યાખ્યાન થઇ જશે

બીજીવાત- એ કે વ્રત બે રીતે છે (૧)અંતર્વૃત્તિથી (૨)બાહ્યવૃત્તિ થી

- અંતર્વૃત્તિ-એટલે હૃદયમાં વ્રતના પરિણામ
- બાહ્યર્વૃત્તિ એટલે બાહ્ય થી પ્રાણ વિયોગ આદિનો અભાવ

અંતરમાં દયા કે કરુણાનો ભાવ વગર વધ-બંધાદિ થાય ત્યારે બાહ્યવૃત્તિની હિંસા ભલે ન હોય પણ અંતર્વૃત્તિ થી હિંસા છે. આમ આંશિક હિંસા સાથે વ્રતપાલન થતું હોવાથી તે अतिचरणम् છે માટે તેને અતિચાર કહ્યો છે

🛮 [8]સંદર્ભઃ-

ॐ आश्मसंदर्भः-थूलग पाणाइवायस्स समणेवासएणं पंचअइयारा...वह बंधच्छिवच्छेए
 अइभारे भत्तपाणवोच्छए
 ॐ उपा॰ अ.१-स. ७-१

🌣 तत्वार्थ संहर्भः-प्रमत्तयोगात् प्राणव्यपरोपणं हिंसा अ.७-सू. ८

🌣 અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧)વંદિતુ સૂત્ર-ગાથા -૨૦ પ્રબોધટીકા-૨

| (૨)શ્રાધ્ધ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃત્તિ                                                                                                           |      |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|
| (૩)યોગશાસ્ત્ર                                                                                                                                |      |  |
| 🗇 [9]પદ્યઃ-                                                                                                                                  |      |  |
| (૧) બંધ વધને છવિચ્છેદ અતિભાર આરોપણ                                                                                                           |      |  |
| અન્નપાન નિરોધ પાંચે અતિચાર વિટંબણા                                                                                                           |      |  |
| અતિચાર તજતા પ્રથમ વ્રતના શુધ્ધિ ભાખે મુનિવરા                                                                                                 |      |  |
| વ્રત બીજાને સાંભળી ને દોષ તજશે ગુણધરા                                                                                                        |      |  |
| (૨) વધ બન્ધ છવિચ્છેદ નિરોધ ખાન પાનનો                                                                                                         |      |  |
| અતિચાર વ્રતે પેલે છે અતિચાર પાંચતો                                                                                                           |      |  |
| 🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- સૂત્રમાં અહિંસા વ્રતમાં દોષ લાગે તેવા પાંચ ભયસ્થાનો અ                                                                       | ત્રે |  |
| જજ્ઞાવે છે અગારી વ્રતી ને અહિંસા વ્રતના શુધ્ધ પાલનની જો અભીપ્સા હોયતો આ દો                                                                   |      |  |
| ટાળવા જોઇએ પણ આ તો થઇ વ્રતીને માટેની વાત સામાજિક નિષ્કર્ષ ની દ્રષ્ટિ એ પણ જીવ                                                                |      |  |
| કરુણા અને દયાળુતા લાવવામાં આ પાંચે સૂચનાઓ એટલીજ ઉપયોગી થઇ શકે તેમ છે                                                                         | જો   |  |
| બીજા જીવને બાંધવાકે મારવાની પ્રવૃત્તિ નહોય તેમને ભારરોપણ કે અન્નપાન નિષેધ થ                                                                  |      |  |
| ત્રાસ આપવાની પ્રવૃત્તિ ન હોય તો સ્વભાવિક છે કે ઉભય પક્ષે જીવો સુખી થશે શાંતિ પામ                                                             |      |  |
| અને કરુણાર્દ બનશે ક્રમે ક્રમે સમગ્ર સમાજમાં પણ લાગલી ભીના સંબંધો આકરા બનશે                                                                   |      |  |
|                                                                                                                                              |      |  |
| અધ્યયનઃ ७-સૂત્રઃ ૨૧                                                                                                                          |      |  |
| [1]સૂત્રહેતુ:- સૂત્રકાર મહર્ષિ આ સૂત્ર થકી બીજા વ્રતના અતિચારોને જણાવે છે.                                                                   |      |  |
| 🔳 [2]सूत्रःभूणः- मिथ्योपदेशरहस्याभ्याख्यानकूटलेखिकयान्या                                                                                     | सा   |  |
| पहारसाकारमन्त्रभेदाः                                                                                                                         |      |  |
| 🔲 [3]सूत्र:पृथक्:-मिथ्या उपदेश - रहस्य अभ्याख्यान - कूटलेख क्रिया - न्य                                                                      | स    |  |
| अपहार - साकारमन्त्रयभेदाः                                                                                                                    |      |  |
| 🔲 [4]સૂત્રસારઃ-મિથ્યાઉપદેશ, રહસ્યઅભ્યાખ્યાન, કૂટલેખક્રિયાન્યાસ અપહા                                                                          | ₹.   |  |
| સાકાર મંત્ર ભેદ િએ પાંચ બીજા સત્યવ્રત અર્થાત્ સ્થૂળ મૃષાવાદ વિરમણ વ્રતના અતિચારો ધ                                                           |      |  |
| □ [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-                                                                                                                             |      |  |
| <b>મિથ્યોપદેશ-</b> ઉંધી કે વિપરીત સલાહ                                                                                                       |      |  |
| <b>રहस્યામ્યાહ્યાન</b> - એકાંતમાં બનેલ વાત ને કહેવી                                                                                          |      |  |
| રફલાન્યાલ્યાન અંકાલના બંધલ વાલ ૧ કહેવા                                                                                                       |      |  |
| करलेखविकया-भोश इस्तावेश्विह ६२वा वे                                                                                                          |      |  |
| <b>क्टलेखविक्रया</b> -ખોટા દસ્તાવેજાદિ કરવા તે<br>स्यामाणहार-પોતાને ત્યાં મહેલ થાપણ -ઓળવવી                                                   |      |  |
| <b>क्टलेखवक्रिया</b> -ખોટા દસ્તાવેજાદિ કરવા તે<br>न्यासापहार-પોતાને ત્યાં મુકેલ થાપણ -ઓળવવી<br>साकारमंत्रमेद- કોઇની ખાનગી વાત પ્રગટ કરી દેવી |      |  |

- (२)शङ्काकाङ्क्षा...सूत्र. ७:१८ थी अतिचारा शબ्दनी अनुवृत्ति
- □ [7]અભિનવટીકાઃ- બીજું સત્ય વ્રત અથવા સ્થૂળ મૃષાવાદ વિરમણ વ્રત, તેના પાંચ અતિચારો ને આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર જણાવે છે –સૂત્રમાં બીજા વ્રત કે અતિચારનું સ્પષ્ટ કથન ન હોવા છતાં પૂર્વ સૂત્રની અનુવૃત્તિથી આ પાંચે અતિચારો છે તે વાત સ્પષ્ટ થાય છે

વળી સૂત્ર:૧૯ માં જણાવેલ यथाक्रमम् ના અધિકાર મુજબ સૂત્ર ક્રમના પ્રામાણ્ય થી અહીં બીજું વ્રત જ ક્રમાનુસાર આવે છે તેથી આ પાંચને બીજા વ્રતના અતિચારો કહ્યા છે.

[૧]મિથ્યા ઉપદેશઃ-⊅સાચું ખોટું સમજાવી કોઇને આડે રસ્તે દોરવો તે મિથ્યાઉપદેશ.

➡ ખોટી સલાહ આપવી,ભૂલ ભરેલું કહેવું, ખોટામાર્ગે દોરવણી આપવી એકબીજાને ચડાવી મારી કજીયો કરાવવો વગેરે

本 આ અતિચારને અન્યત્ર मोसुवएस મૃષાઉપદેશ કહેલો છે કોઇને મૃષાઉપદેશ આપવો કે જાણી બુઝને ઉશ્કેરણી કરવી તે

તદુપરાંત મંત્ર,ઔષધિ વગેરે જે વસ્તુઓનું પોતાને સમ્યગ્જ્ઞાન નથી તેનો ઉપદેશ આપવો અથવા વંચનાદિ શીખવનારા શાસ્ત્રો ભણાવવા તે પણ મૃષાપદેશ જ છે. જેને બીજા સત્ય વ્રતનો પહેલો અતિચાર કહ્યો છે

➡ મિથ્યા ઉપદેશ એટલે પરપીડાકારી વચન, અસત્ય ઉપદેશ, અતિસંધાન ઉપદેશ વગેરે મિથ્યા ઉપદેશ છે. ચોર ને મારી નાંખવો જોઇએ, વાંદરાઓને પૂરી દો, વગેરે પરપીડાકારી વચનો છે, ખોટી સલાહ આપી ઉંઘા માર્ગે ચડાવવો એ અસત્ય ઉપદેશ છે. વિવાદમાં અન્યને છેતરવાનો ઉપાય બતાવવોતે અતિસંધાન ઉપદેશ છે

અહીં પર પીડાકારી વચનથી બાહ્યદ્રષ્ટિએ વ્રતભંગ ન હોવા છતાં અંતર્દ્રષ્ટિએ વ્રતભંગ છે .એ જ રીતે જે વિષયમાં પોતાને પૂરો અનુભવ ન હોય તે વિષયમાં પોતે સલાહ આપે અને વ્યક્તિ વિપરીત માર્ગે ચડે તેમાં પણ પોતાની દ્રષ્ટિએ અસત્ય ન હોવા છતાં અનુભવીના દ્રષ્ટિએ અસત્ય છે એટલે બાહ્યથી સત્ય હોવા છતાં તાત્વિક દ્રષ્ટિએ અસત્ય છે

- 🌣 असदुपदेश: परेणान्यस्यातिसन्धानं स्वयं वाऽतिसन्धानमन्यस्यइति ।
- मिथ्योपदेशो नाम प्रमत्त वचनम् अयथार्थ वचनोपदेशो विवादेष्वतिसन्धानोपदेश इति।

#### [ર]રહસ્ય અભ્યાખ્યાનઃ-

- ♥રાગથી પ્રેરાઇને, વિનોદ ખાતર કોઇ પતી-પત્ની કે બીજા સ્નેહી ઓને છૂટાં પાડવા કે કોઇ એકની સામે બીજા ઉપર આરોપ મુકવો તે
- ☼ કોઇની ગુપ્ત વાત જાહેર કરી દેવી અથવા સ્ત્રી અને પુરુષની મિથુન ક્રિયાને લગતી ગુપ્ત વાત રાગાદિ યુક્ત મશ્કરીમાં કે રમતમાં કે બેકાળજી થી જાહેર કરી દેવી કે કોઇના ઉપર ખોટું આળ ચળાવવું.
- दहस् એટલે નિર્જન સ્થળ અથવા એકાન્ત. ત્યાં ઉભા રહી કોઇ બે માણસો વાત કે મસલત કરતા હોય તો અનુમાન માત્રથી એમ કહીદેવું કે તેઓ અમુક પ્રકારની વાત કરતા હતા, કોઇની નિંદા કરતા હતા,કોઇ છૂપું કાવતરું કરતા હતા તો તે પણ રહસ્યાભ્યાન જ

કહેલું છે અને તેબીજા સત્યવ્રત અર્થાત્ સ્થૂળ મૃષાવાદ વિરમણ વ્રત નો બીજો અતિચાર છે

🌣 ૨હસ્ય એટલે એકાંતમાં બનેલ, અભ્યાખ્યાન એટલે કહેવું.

વિરુધ્ધ રાજયો, મિત્ર-મિત્ર, પતિ-પત્નિ વગેરેની એકાંતમાં થયેલ ક્રિયા કે વાત વગેરેને હાસ્યાદિપૂર્વક બહાર પાડવી

આ ગુપ્ત વાત બહાર આવવાથી પતિ-પત્ની વગેરેને દુઃખ ઉત્પન્ન થાય, ક્લેશ-કંકાસ થાય અહીં હકીકત સત્ય હોવાથી બાહ્ય દ્રષ્ટિએ વ્રતભંગ નપણ થાય છતાં તાત્વિક દ્રષ્ટિએ તો વ્રતભંગ ગણાય તેથી રહસ્યાભ્યાન એ અતિચાર કહ્યો છે -અન્યત્ર આ **અતિચારને ગુહ્ય** ભાષણ પણ કહેલ છે

- रहस्याभ्याख्यायनं नाम स्त्रीपुंसयो: परस्परेण अन्यस्य वा राग संयुकतं हास्यक्रीडासङ्गादिभि: रहस्येन अभिशंसनम् ।

# [૩]કુટલેખન ક્રિયાઃ-

- 🌣 મહોર, દસ્તાવેજ આદિ વડે ખોટા દસ્તાવેજો કરવા, ખોટો સિક્કો ચલાવવો વગેરે.
- ♥ ખોટા દસ્તાવેજ લખંવા, સાચાલેખ ફેરવવા, ખોટી હકીકતો જાહેર કરવી, ખોટી સાક્ષી પૂરવી વગેરે કુટલેખ ક્રિયા છે.
- ❖ કૂટલેખ એટલે જૂઠું બનાવટી. લેખ એટલે લખાણ. જે લખાણ જઠું હોય તે કુટલેખ કહેવાય કોઇ માણસનું ખાતુ ચાલતું હોય અને તે અમુક કિંમતનો માલ લઇ ગયો હોય તેમાં રકમ વધારી દેવી કે તેણે આપેલા રૂપિયા ઓછા જમ! કરવા એ સર્વે કુટલેખ છે.

એવી જ રીતે કોઇ કરાર,દસ્તાવેજ કે અગત્યના કાગળમાંથી કોઇ કામનો અક્ષર છેકી નાખવો અથવા અર્થ કે હકીકત ફરી જાય તે રીતે કોઇ અક્ષર કે ચિહ્નનો ઉમેરો કે ઘટાડો કરવો તે પણ કુટલેખ છે

- ★ સાચા લેખને ખોટામાં ફેરવવા, ચોપડામાં ખોટી સહીઓ કરવી,ખોટા જમા-ખર્ચ કરવા, ખોટા લેખો લખવા,ખોટી બિના છાપવી વગેરે
- અહીં અસત્ય બોલવાનો નિયમ છે, અસત્ય લખવાનો નિયમ નથી.આથી બાહ્ય દ્રષ્ટિએ વ્રતનો ભંગ નથી, પણ તાત્વિક દ્રષ્ટિએ વ્રતભંગ હોવાથી કુટલેખ ક્રિયા છે માટે બીજા સત્ય વ્રતને ત્રીજો અતિચાર કહ્યો છે
- क्टं असद्भूतं लिख्यते इति लेखः करणं क्रिया । कूटलेख क्रिया -अन्यमृदाक्षरिबम्बस्वरूपलेखकरणम् इति ।

#### [૪]ન્યાસાપહારઃ-

- થાપણ મુકનાર કંઇ ભૂલી જાયતો તેની ભૂલનો લાભ લઇ ઓછી વત્તી થાપણ

   ઓળવવી તે ન્યાસપહાર
- - 🌣 કોઇ વ્યક્તિ એ થાપણ રૂપે ૮૦ તોલા સોનું મુકયુ હોય તે વ્યક્તિ લેવા આવે ત્યારે

લાંબો સમય ગાળો ગયો હોવાથી ભૂલી જાય અને ૮૦ ને બદલે ૭૦તોલા સોનું માંગે ત્યારે તેટલું સોનું આપી બાકીનું હજમ કરી જવું

જો કે ન્યાસપહારએ એક જાતની ચોરી છે, છતાં તેમાં ચોરીને છુપાવવા તેવાં અસત્ય મિશ્રિત વાકયો બોલવાનો પ્રસંગ આવે એ દ્રષ્ટિએ એને સત્યવ્રતના અતિચાર તરીકે ગણવામાં આવેલ છે

च्यस्यते-निक्षिप्यत इति न्यासः रूपकाद्यर्पणं तस्यापहारः अपलापः योऽत्रद्रव्यापहारः परस्वस्वीकरणल्क्षणः स न विविक्षितः तस्यादत्तादान विषयत्वात् यत् तत्र वचनमपलापकं येन करणभूतेन न्यासोऽपिंद्रयते-अपलप्यते तद् वचनं न्यासापहारः

🌣 न्यासापहारो विस्तरणकृतपर निक्षेप ग्रहणम् ।

♥ વંદિતુસૂત્રાદિ અન્યત્ર ન્યાસપહારને બદલે સહસાભ્યાખ્યાન અતિચાર કહેલો છે. સહસાભ્યાનઃ- [વૈકલ્પિક ચોથો અતિચાર]

♥ વગર વિચાર્યે કે ઉંડાણમાં ઉતર્યા વિના એકાએક બોલવામાં આવે તે સહસા અને કોઇના પર દોષોરોપણ કરવું જેમ કે ''તુ જુઠો છે'''તુ વ્યભિચારી છે'' તે અભ્યાખ્યાન એટલે આવેશ થી, બેદરકારી થી કે વગર વિચાર્યે કોઇને દોષિત કહેવો તે સહસાભ્યાખ્યાન નામક બીજા વ્રતનો અતિચાર છે.

☆ સહસા એટલે વિચાર કર્યા વિના ઓચિંતુ અને અભ્યાખ્યાન એટલે આરોપ વળી કયારેક આરોપ નો ઇરાદો ન હોય છતાં ઉતાવળથી હકીકત બરોબર જાણ્યા વિના અસત્ય હકીકતને સત્ય હકીકત સમજીને અનાભોગથી કહીદે છે. અહીં અંતરમાં વ્રતભંગ ના પરિણામો ન હોવાથી અતિયાર કહેલ છે.

# [પ]સાકાર મંત્રભેદઃ-

ॐ અંદરો અંદર પ્રીતિ તુટે તે માટે એકબીજાની ચાડી ખાવી અગર કોઇની ખાનગી વાત પ્રગટ કરી દેવીતે સાકારમંત્ર ભેદ

🌣 કોઇની ગુપ્ત વાત જાહેર થાય તેવી યુકિતઓ કરવી વિશ્વાસ ભંગકરવો વગેરે

♥ આકાર એટલે શરીરની આકૃત્તિ- ચેષ્ટા વિશેષ. આકારથી સહિત તે સાકાર અને મંત્ર એટલે અભિપ્રાય -અન્યની તેવાપ્રકારની શરીરની ચેષ્ટાથી જાણેલ અભિપ્રાય તે સાકાર મંત્ર. તેનો ભેદ એટલે બહાર પ્રકાશન કરવું તે આકાર મંત્ર ભેદ આતો સાકારમંત્ર ભેદનો શબ્દાર્થ છે.

—ભાવાર્થ મુજબ - વિશ્વાસપાત્ર બનીને તેવા પ્રકારની શરીર ચેષ્ટાથી અથવા તેવા પ્રકારના પ્રસંગ ઉપરથી કે આજુબાજુના વાતવરણ વગેરેના આધારે અન્યની ગુપ્ત વાતો એકબીજાને કહીને પરસ્પર પ્રીતિનો વિચ્છેદ કરાવે તેને સાકારમંત્ર ભેદનામે સત્ય વ્રતનો-સ્થૂળ મૃષાવાદ વિરમણ વ્રતનો પાંચમો અતિચાર કહ્યો છે કેમ કે અહીં હકીકત સત્ય હોવા છતાં તે હકીકતના પ્રકાશનથી સ્વપરને દ્વેષ, આપઘાત, લડાઇ, કલેશ, કંકાસ વગેરે મહાન અનર્થ થવાનો સંભવ છે

आकारोऽङ्गुलिहस्तभूनेत्रक्रियाशिर:कम्पादि: अनेकरूप: परशरीरवर्ती, तेन ताद्दशा आकारेण सहाविनाभूतो यो मन्त्रो-गूढ: पराभिप्राय: तमुपलभ्य सहाकारं मन्त्रमसूयाऽऽविष्करोति।

- [વિકલ્પે-પ] સ્વદારા મંત્ર ભેદ- સાકાર મંત્ર ભેદને સ્થાને ગ્રન્થાન્તરમાં ''સ્વદારામંત્ર

ભેદ'' એવો અતિચાર જણાવેલ છે

्रं स्वादारा એટલે પોતાની પત્ની. मंत्र એટલે છૂપી વાત. તેનો ભેદ કરવો અર્થાત્ તે વાતને ખુલ્લી પાડી દેવી અર્થાત્ પોતાની સ્ત્રી [કે પુરુષ] ની કોઇ છૂપી વાત કે ગુપ્ત રહસ્ય ને ખૂલ્લા કરી દેવા, બહાર પાડવા તે સ્વદાર-મંત્રભેદ. ઉપલક્ષણ થી મિત્રો વગેરેના ગુપ્ત રહસ્યો ખુલ્લા કરીદેવા તે -સ્વદાર મંત્રભેદ નામક અતિચાર કહ્યો છે.

💠 સાકાર મંત્ર ભેદ અને સ્વદારા મંત્ર ભેદ બન્ને વચ્ચે શો તફાવત છે?

સાકાર મંત્ર ભેદ અને સ્વદારા મંત્ર ભેદ બંનેમાં વિશ્વાસુની ગુપ્ત હકીકતનું બહાર પ્રકાશન કરવું એ અર્થ સમાન છે પણ ગુપ્ત હકીકતને જાણવામાં ભેદ છે

- સાકારમંત્રભેદમાં શરીરચેષ્ટા, પ્રસંગ,વાતાવરણ વગેરે દ્વારા ગુપ્ત હકીકતને જાણે છે, જયારે સ્વદારા મંત્ર ભેદમાં વિશ્વાસુ વ્યક્તિજ તેને પોતાની હકીકત જણાવે છે

🔲 [8]સંદર્ભઃ-

**સૂત્રપાઠ સંબંધઃ**- અત્રે પ્રસ્તુત આગમપાઠમાં વૈકલ્પિક અતિચાર મુજબનો પાઠ રજૂ થયેલ છે.

🌣 तत्वार्थ संदर्भः- असदिभिधानमनृतम् सूत्र ७:९

🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧)વંદિતુ સૂત્ર–ગાથા -૧૨- પ્રબોધટીકા-૨

(૩)યોગશાસ્ત્ર

(૨)શ્રાધ્ધ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃત્તિ

(૪)ધર્મરત્ન પ્રકરણ

🔲 [9]પઘઃ-

- (૧) ઉપદેશ ખોટો આળ દેતાં, ફૂટલેખો લેખતા થાપણો વળી ઓળવીને ગુપ્ત વાતપ્રકાશતા અતિચાર ત્યાગી ધર્મરાગી વ્રત બીજાને આદરે સત્યવાદી સત્યવદતા વિશ્વમાં યશ વિસ્તરે
- (૨) મિથ્યોપદેશ કરવા વિખૂટા સુસ્નેહી કૂટિલલેખ વળી થાપણ ઓળવવી ને ખાઇ ચાડી પ્રીતિ તોડવી એકમેક બીજા અસત્યવ્રતના અતિયાર પાંચ

[10]નિષ્કર્ષઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિ અહીં સત્યવ્રતના દોષોના સ્વરૂપને પ્રગટ કરે છે તદનુસાર આ દોષ જાણવા, જાણીને, તેને નિવારવા પ્રયત્ન કરવો જેથી નિરતિચારવ્રત સાધના થઇ શકે

આ અતિચારો ની વર્તમાન યુગમાં પણ ઘણીજ મહત્તા છે કેમ કે આ મંત્ર ભેદની પ્રવૃત્તિ જ ન હોયતો પરસ્પર કલેશ-કંકાસના જે બીજો વવાય છેતેનો નાશ થશે અને બે રાષ્ટ્રો વચ્ચે આવી મોટા પાયે ચલાવાતી જાસુસી સંસ્થાની આવશ્યકતા જ રહેશે નહીં ખોટા લેખ કે સાક્ષી આદિ નહીં હોય તો કોર્ટ-કચેરી-વકીલ પોલીસ આદિ સર્વ પક્ષકારોનીઆવશ્યકતા જ રહેશે નહીં આ અને આવી અનેક સામાજિક લાભ કારકતાને વિચારી બીજા વ્રતનું નિરતિચાર પાલન કરવું જોઇએ

# (અધ્યાયઃ७-સૂત્રઃ૨૨)

| 🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિ આ સૂત્ર થકી ત્રીજા અસ્તેય વ્રતના અતિચારોને જણાવે છે       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| 🔲 [2]सूत्रःभूणः-स्तेनप्रयोगतदाहृतादानविरुद्धराज्यातिकमहीनाधिक                              |
| मानोन्मानप्रतिरूपकव्यवहाराः                                                                |
| 🔲 [3]सूत्रःपृथ्रः-स्तेनप्रयोग - तद् आहत आदान - विरुद्ध राज्यअतिक्रम                        |
| हीन अधिक मान उन्मान -प्रति रूपक व्यवहाराः                                                  |
| 🔲 [4]સૂત્રસારઃ-સ્તેનપ્રયોગ,,તદ્દ[-સ્તેન] આહૃત આદાન,વિરુધ્ધ રાજયનો                          |
| અતક્રિમ,હીન અધિક માન ઉન્માન,પ્રતિરૂપક વ્યવહાર અિપાંચે ત્રીજા અસ્તેય વ્રતના અર્થાત્         |
| સ્થૂલ અદત્તદાન વિરમણ વ્રત ના અતિચારો છે ]                                                  |
| 🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-                                                                           |
| स्तेनप्रयोग- ચોરને પ્રેરણા                                                                 |
| तदाहृतादान-ચોરે ચોરી લાવેલી વસ્તુનું ગ્રહણ                                                 |
| विरुद्धराज्यातिकम-राજય વિરુધ્ધ કર્મ, રાજયે મુકેલ અંકુશનું ઉલ્લંઘન                          |
| हीनाधिकमानोन्मान-ઓછા વતાં માપ,કાટલાં રાખવા                                                 |
| प्रतिरुपकव्यवहार-નકલી માલની ભેળસેળ                                                         |
| 🗖 [6] अनुवृत्तिः- (१) व्रतशीलेषु पञ्च पञ्च यथाक्रमम् सूत्र ७ः८                             |
| (२)शङ्काकाङ्क्षाभूत्र ७:१८ थी अतिचारा: शબ्दनी અનુવૃત्ति                                    |
| 🔲 [7]અભિનવટીકાઃ- આ સૂત્રમાં ક્રમાનુસાર ત્રીજા વ્રત સંબંધિ પાંચ અતિચાર ને                   |
| જણાવવામાં આવેલ છે. સૂત્રકારે અહીંતો ફક્ત પાંચ નામો નું જ કથન કરેલ છે પણ પૂર્વસૂત્રની       |
| અનુવૃત્તિ થકી તે અતિચારછે તેવું સ્પષ્ટ થાય છે તેમજ સૂત્રક્રમના પ્રામાણ્ય અનુસાર [આ ત્રીજું |
| સૂત્ર હોવાથી] ત્રીજા- અસ્તેય વ્રતના આ અતિચારો છે તેમ પણ સમજી લેવું                         |

[૧]સ્તેન પ્રયોગઃ- 🌣 ચોરને સહાય આપી તેના કામને ઉત્તેજન આપવું

ં કોઇને ચોરી કરવા માટે જાતે પ્રેરણા કરવી કે બીજા દ્વારા પ્રેરણા અપાવવી અથવા તેવા કાર્યમાં સંમત થવું તે સ્તેન પ્રયોગ

🌣 સ્તેન એટલે ચોર. ચોરને ધનની,ખાનપાનની મદદ કરવી ચોરીમાં સહાયક થવું,

🌣 स्तेन પર કરવામાં આવેલો प्रयोग તે સ્તેન પ્રયોગ . કોઇચોરી નો ધંધો કરતા હોય તેને એમ કહેવું આજકાલ નવરા કેમ બેસી રહો છો? તમારો માલ ખપતો ન હોયતો હું વેચાતો રાખીશ અથવા તમારે કંઇ સાધનની જરૂર હોય તોલઇ જાઓ, વગેરે. તો એ વચન-પ્રયોગ ચોર લોકોને પોતાનો કસબ અજમાવવામાં ઉત્તેજન આપનારો હોવાથી તેને ત્રીજા વ્રતનો પહેલો અતિચાર કહ્યો છે.

🌣 स्तेन એટલે ચોર प्रयोग . એટલે પ્રેરણા કે ઉત્તેજન

ચોર ને ચોરી કરવામાં ઉત્તેજન આપવું તે સ્તેનપ્રયોગ. ચોરની સાથે લેવડ-દેવડનો વ્યવહાર રાખવો ચોરી કર્યાબાદ તેની પ્રશંસા કરવી,, ચોરી માટે જોઇતા ઉપકરણો આપવા અન્ન-પાણી આપવાં. વગેરે રીતે ચોરને ચોરી કરવાનું ઉત્તેજન આપવું તે અતિચાર છે

स्तेना: चौरा: तान् प्रयुंकते हरत यूयंइति हरणिक्रयायां प्रेरणमभ्यनुज्ञानं वा प्रयोगः
 अथवा परस्वादानोपकरणिन कर्तरी धर्धरकादीनि ।

[૨]તદહ્તાદાનઃ- 🌣 તેની લાવેલી વસ્તુ મૂલ્યઆપી ખરીદ કરવી

♥ પોતાની પ્રેરણા વિના કે સંમતિ વિના કોઇ ચોરી કરી કંઇપણ વસ્તુ લાવેલ હોય, તે વસ્તુ લેવી તે સ્તેનાહ્ન આદાન નામક અતિચાર છે

☆ तद् એટલે ચોર, તેણે આણેલી વસ્તુઓનું આદાન કરવું અર્થાત્ લેવી. ચોરીનો માલ સંઘરવો, ઓછી કિંમતે લેવો વગેરે

्रं स्तेन એટલે ચોર,आहृत् એટલે લાવેલું. ચોરે લાવેલી મોંઘી વસ્તુ સસ્તી જાણીને ખરીદવી તે સ્તેનાહૃત. આ જાતનો વ્યવહાર ચોરીને ઉત્તેજન આપનારો હોય स्थूલ પરદ્રવ્યહરણ વિરતિને અર્થાત્ ત્રીજા વ્રતને દૂષણ લગાડનારો છે તેથી તેને અસ્તેયઅતિચારનો બીજો અતિચાર કહેલો છે

☼ ચોરે ચોરી લાવેલી વસ્તુ મફત કે વેચાતી લેવી. અહીં પોતે ચોરી કરી નથી, પણ ચોરને ઉત્તેજન આપતો હોવાથી પરમાર્થ દૃષ્ટિએ આંશિક વ્રતભંગ ગણાય માટે તેને અતિચાર કહ્યો છે.

 तच्छब्देनस्तेनपरामर्शः तैराहृतम् - आनीतं कनकवस्त्रादि तस्यादानं - ग्रहणं अल्पमूल्येन (इति) तदाहृतादान ।

[૩] વિરુધ્ધ રાજયાતિક્રમઃ- 🌣 રાજય વિરુધ્ધ નું કાર્ય કરવું તે

☆ જુદાજુદા રાજયો માલની આયાત-નિકાસ ઉપર જે અંકુશ મુકે છે અથવા માલ ઉપર દાણ-જકાત વગેરેની વ્યવસ્થા બાંધે છે તેનું ઉલ્લંઘન કરવું તે વિરુધ્ધ રાજયાતિક્રમ

❖ રાજયના કાયદા વિરુધ્ધ ની લેવડ-દેવડ કરવી, જકાતની ચોરી કરવી, રાજયોના પારસ્પારિક વ્યવહારોનું પાલન ન કરવું

રાજયે નિષિધ્ધ કરેલા પ્રદેશમાં કે સ્થાનમાં જવું તે સ્થાન આશ્રીત વિરુધ્ધ રાજયાતિક્રમ કહેવાય અને રાજય તરફથી ઘડાયેલા કાયદા વિરુધ્ધનું વર્તન તે કાનુન આશ્રીત વિરુધ્ધ રાજયાતિક્રમ કહેવાય.

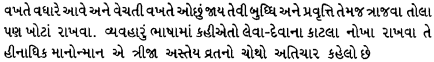
♥ રાજયના નિષેધ છતાં છૂપી રીતે અન્ય રાજયમાં પ્રવેશ કરવો,દાચોરી કે જકાત ચોરી કરવી.વગેરે ને ઉપરોક્ત વ્યાખ્યાઓમાં વિરુધ્ધ રાજયાતિક્રમ કહેલો છે અહીં રાજયવિરુધ્ધ કર્મ કરનારને ચોરીનો દંડ થતો હોવાથી અદત્તાદાન વ્રતનો ભંગ છે, પરંતુ અહીં તેને પોતાને ''હું તો વેપાર કરું છું '' ઇત્યાદિ બુધ્ધિ થી વ્રત સાપેક્ષ હોવાથી તેમજ લોકમાં પણ આ ચોર છે એવું ન કહેવાતું હોવાથી આંશિક વ્રતભંગ ગણાય. માટે તેને અતિચાર રૂપે સૂત્રકારે જણાવેલ છે.

[૪]હીનાધિક માનોન્માનઃ- ⊅ તોલ-માપ ઓછું વત્તું આપવું -લેવું

🌣ઓછા વત્તા માપ, કાટલા, ત્રાજવા આદિ વડે લેવડ દેવડ કરવી તેહિનાધિક માનોન્માન.

🌣 લેવાના તોલમાપ વધારે રાખવા અને વેચવાના તોલ અને માપ ઓછા રાખવા તે.

🌣 ખોટા તોલ અને ખોટા માપ રાખવા. પવાલું,પાલી,કળશી, જોખ વગેરેમાં લેતી



हीनं-न्यूनं, अधिकं-अतिरिक्तं मानं उन्मानं वा । तत्र मानं कुड्वादि । उन्मानं तुलादि। हीनं मानमुन्मानं वा अन्यदानकाले क्रोति । स्वयं पुनर्गृहणन्नधिकं करोति ।

[પ]પ્રતિરૂપક વ્યવહારઃ-🌣 સારી-ખોટી વસ્તુના ભેળ-સંભેળ કરવા

- 🌣 અસલને બદલે બનાવટી વસ્તુ ચલાવવી તે પ્રતિરૂપક વ્યવહાર છે.
- ♥ જુના-નવા,અસલી નકલી,ઉચા-હલકા વગેરે માલમાં ભેળસેળ કરવી, સરખે સરખી ચીજથી છેતરવું, એકને બદલે બીજું આપીદેવું વગેરે પ્રતિરૂપક વ્યવહાર છે
- 本 प्रतिरुप એટલે સર્દશરૂપ,સરખું કે નકલ. કોઇપણ વસ્તુમાં તેના જેવીજ હલકી વસ્તુ ભેળવવી, તેને જ મળતી નકલ બનાવીને સાચા માલ તરીકે વેચવી. તે ત્રીજા અણુવ્રતને દુષિત કરતો એવો પાંચમો અતિચાર છે
- ઉપર કહ્યા મુજબ માલમાં ભેળ-સેળ,નકલીમાલ,બનાવટી વસ્તુ અસલરૂપે વેચવી વગેરે પ્રતિરૂપક વ્યવહારમાં ઠગબાજી થી પરધન પડાવી લેવાતું હોવાથી વ્રતભંગ છે. છતાં તે પોતે જાતે એવું માને કે આ તો વ્યપાર છે, વિષકિકલા છે, કહીને લઇએ છીએ, થોડું કંઇ કોઇના ખીસામાંથી ચોરી કરીએ છીએ, એમ અંતર્વૃત્તિ અને બહિર્વૃત્તિ માં ફરક છે તેથી તેને ત્રીજા અસ્તેયવ્રત અર્થાત્ સ્થૂલ અદત્તા દાન વિરમણવ્રતનો અતિચાર કહ્યો છે
  - 🌣 प्रतिरुपक: तादश: तस्य विविधम् अवहरणं व्यवहार: प्रक्षेप: ।
  - 🛮 [8]સંદર્ભઃ-
- ॐ आगम संदर्भः-थूलग अदिण्णादाणस्स पंच अइयारा...तेनाहडे तक्करप्पउगे
  विरुद्धरज्जाइकम्मे क्डतुल्लक्डमाणे तप्पिडरूवगववहारे 
  ॐ उपाः अ.१-स्.७-३
  - 🌣 तत्वार्थ संदर्भः-अदत्तादानं स्तेयम् सूत्र ७:१०
  - 🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-
  - (૧)વંદિતુસૂત્ર ગાથાઃ૧૪-પ્રબોધટીકાભા.૨ (૩)યોગશાસ્ત્ર
  - (૨)શ્રાધ્ધપ્રતિક્રમણ સુત્ર વૃત્તિ
- (૪) ધર્મ ૨ત્ન પ્રકરણ

- 🔲 [9]પદ્યઃ-
  - (૧) ચોરને વળી મદદ દેતા અદત્તવસ્તુ લાવતા દાણચોરી કૂટતોલા કૂટમાપા રાખતા વસ્તુમાંહિ ભેળસેળો કરે મૂર્ખ શિરોમણી અતિચાર સેવે ગુણ ન રહેવે વ્રતત્રીજાને અવગણી
  - (૨) ચોરી પ્રયોગવળી ચૌર્ય ખરીદનાર કાનૂન ભંગ કરવાં ફૂટતોલા માપ કૃત્રિમ વસ્તુ વ્યવહારજ દોષપાંચ અસ્તેયવ્રતતણા અતિચાર ખાસ
- □ [10]સૂત્રકાર મહર્ષિ અહીં અસ્તેય વ્રતના અતિયારોનુ વર્શન કરે છે વ્રતી શ્રાવકોને નિરતિયાર વ્રતના પાલન માટે ઉકત દોષોનું નિવારણ કરવું જોઇએ સામાજિક

भिनिवे शा•

| દ્રષ્ટિએ નિષ્કર્ષ વિચારીએ તો -ઉકત દોષોના નિવારણ સમાજમાં દાણચોરી-કરચોરી આદિ            |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| દૂષણો દૂરથશે, માલકે વસ્તુમાં ભેળસેળ અને બનાવટો તથા છેતરપીંડી દૂર થશે સમાજ સ્વસ્થ      |
| બનશે, વસ્તુ ચોખ્ખી મળશે, પ્રમાણિકતાનો ગુણ વિકસશે અને સમગ્ર રાષ્ટ્રની ઉન્નતિ થશે       |
|                                                                                       |
| અધ્યાયઃ ७-સૂત્રઃ ૨૩                                                                   |
| [1]સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ ચોથા- બ્રહ્મચર્ય વ્રતના અતિચારોને જણાવે છે |
| <ul> <li>[2] सूत्रः भूणः-*परिववाहकरणेत्वरपिरगृहीतागमनाऽनङ्ग क्रीडा तीवकाम</li> </ul>  |

**ा [3] মুત્રः पृथ**ङ्:-परिविवाहकरण - इत्वरपरिगृहीता - अपरीगृहीता गमन -अनङ्गक्रीडा - तीव्रकाम अभिनिवेश

🗍 [4]સૂત્રસારઃ-પરિવિવાહ કરણ,ઇત્વરપરિગૃહિતાગમન,અપરિગૃહીતા ગમન, અનંગક્રીડા, તીવ્રકામાભિનિનવેશ [એ પાંચ ચોથા અણુવ્રતના -બ્રહ્મચર્યવ્રતના ના અતિચારો છે]

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

परविवाहकरण-अन्यना संतानोना विवास કराववा

इत्वरपरिगृहीतागमन- બીજાએ અમુક સમય માટે પ્રહણ કરેલ સ્ત્રીનો ઉપભોગ

अपरिगृहीतागमन-જે-તે કાળેકોઇની સ્ત્રી ન હોય તેનોઉપભોગ

अनङ्गकीडा- અંગ ક્રીડા સિવાયના અંગોમાં ક્રીડા કરવી

तीवकामाभिनिवेश- તીવ્ર મોહથી અતિ ઉદ્દીપન થકીકામ ક્રીડા કરવી

🔲 [6]અનુવૃત્તિઃ-

(१)व्रतशीलेषु पञ्च पञ्च यथाक्रमम् सूत्र ७:१८

(२)शङ्का काङ्क्षा...भूत्र ७:१८ थी. अतिचारा:

☐ [7]અભિનવટીકાઃ-સૂત્રકાર મહર્ષિ અત્રે ચોથાવ્રતના અતિચારોને જણાવે છે. જો કે અહીં સૂત્રમાંતો પરિવવાહ કરણ આદિ પાંચ નામો જ જણાવેલા છે. પણ પૂર્વના સૂત્રની અનુવૃત્તિ થી આપાંચ અતિચારો છે તેમ નક્કી થાય છે. વળી સૂત્રઃ૧૯ માં यथाक्रमम् થકી જે અધિકાર જણાવાયો છે તે મુજબ પૂર્વના સૂત્રક્રમના પ્રામાણ્ય થી આ ચોથા અણુવ્રતના અતિચારો છે તે વાત સુનિશ્ચત થાય છે કેમ કે અતિચારોના ક્રમમાં આ ચોથું સૂત્ર છે અને ચોથું અણુવ્રત બ્રહ્મચર્ય વ્રત છે માટે આ બ્રહ્મચર્ય વ્રત ના અતિચારો છે.

[૧] પરવિવાહ કરણ:- 🌣 પારકા વિવાહ કરાવવા

☼ પોતાની સંતિતિ ઉપરાંત કન્યાદાનના ફળની ઇચ્છા થી કે સ્નેહ સંબંધથી બીજાની સંતિતના વિવાહ કરી દેવા તે પર વિવાહ કરણ

🌣 પોતાનું કુટુમ્બ કે જેના વિવાહ કરવાની જવાબદારી પોતાને માથે હોય તે

<sup>🏄</sup> દિગમ્બ૨માં અહીં परविवाहकरणेत्वरिका परीगृहीतापरीगृहीतागमनाङ्गक्रीडाकामतीव्राभिनिवेशा: એ પ્રમાણે સૂત્ર છે

સિવાયના ઓના પણ વિવાહ કરવા. તે કરવા આગળ થવું.

- પોતાના છોકરા-છોકરી કે આશ્રીત સિવાયના તે પર. તેમના વિવાહ સંબંધિ જે પ્રવૃત્તિ તે પર વિવાહ કરજ્ઞ.
- ં ઉપર કહ્યા મુજબ કન્યાદાનના ફળની ઇચ્છાથી કેસ્નેહ સંબંધોથી અન્ય સંતાનોના વિવાહ કરાવવામાં આવે .હવે અહીં પરદારા સાથે મૈથુન કરુનહીં, કરાવું નહીં એવો નિયમ છે. જયારે વિવાહ કરાવવામાં પરમાર્થ થી મૈથુન કરાવ્યુ કહેવાય એટલે અહીં પરમાર્થ થીવ્રત ભંગ છે.

છતાં તે વ્યકિતના માનસિક પરિણામ અહીં એવા હોય છે કે હું વિવાહ કરાવું છું અર્થાત્ તે મૈથુન કરાવી રહ્યો છે એવા પરિણામ અહીં હોતા નથી .પરિણામે આંશિક વ્રત ભંગ હોવા છતાં તેના પરિણામ વ્રતના ભાંગવાના ન હોવાથી તેને અતિચાર કહ્યો છે

હવે જેમ પારકાના સંતાનોના વિવાહ કરણથી અતિચાર લાગે તેમ પોતાના સંતાનોના વિવાહથી પણ અતિચારનો લાગેછે પણ પોતાના સંતાનોનાવિવાહ કરવા એ કરજ છે તેમ ન કરવાથી સંતાનો સ્વેચ્છાચારી બનવા સંભવ છે શાસનની હિલના થાય છે માટે ગૃહસ્થની આવશ્યકતા સમજી પોતાના સંતાનોનો નિષેધ અત્રે કરેલ નથી. છતાં ઘરની અન્ય વ્યક્તિ આ કાર્ય સંભાળી લઇ શકે તેમ હોયતો પોતાના સંતાનના વિવાહ કરણમાં રસ ન લેવો

स्व अपत्यस्यागरिणोऽवश्यंतयैव विवाह: कार्य: पर विवाहकरणात् तु निवर्तते । पर शब्देन अन्यअपत्यं उच्यते तस्य विवाह करणं - विवाहिकया कन्याफळिल्प्सया वा स्नेह सम्बन्धेन वा ।

[**ર]ઇત્વર પરિગૃહીતા ગમનઃ- 🌣** થોડા કાળ માટે કોઇએ સ્ત્રી કરીને રાખેલી સ્ત્રી સાથે સંગ કરવો

- ♣ કોઇ બીજાએ અમુક વખત માટે વેશ્યા કે તેવી સાધારણ સ્ત્રી ને સ્વીકારી હોય ત્યારે તેજ વખતમાં તેસ્ત્રીનો ઉપભોગ કરવો તે ઇત્વર પરિગૃહીતા ગમન
  - 🌣 થોડા વખત માટે કોઇએ ભાડાથી નક્કી કરેલી એવી સ્ત્રી સાથે ગમન કરવું.
  - ❖ ઇત્વર એટલે થોડા કાળ તે માટે. ગ્રહણ કરવામાં આવેલી સ્ત્રી તે ઇત્વરગૃહીતા એટલેકેલગ્ન કરવાને બદલે અમુક સમય માટે પગારે યાબીજા કોઇપણ કારણે જે સ્ત્રીઓ બીજા સાથે રહેતી હોય તે ઇત્વરપરિગૃહીતા. તેની સાથેનું જે ગમન તે ઇત્વર પરિગૃહીતા ગમન
  - ા લેપર જણાવ્યા મુજબ ઇત્વર એટલે થોડો સમય. પરિગૃહીતા એટલે સ્વીકારેલી માનો કેરૂપિયા આપીને કોઇ વેશ્યા કે સ્ત્રીને સ્વીકારી છે, તે સમયમાં થતા વેશ્યાગમનને ચોથા અણુવ્રતનો અતિચાર કહ્યો કેમકે બીજાએ રૂપિયા આપી ભાડે રાખેલી હોવાથી તે તેટલા સમય માટે બીજા દ્વારા ત્રહણ કરાયેલી કહેવાય અર્થાત્ તે પરદારા કહેવાય અલબત અહીં પરદારા ગમન હોવા છતાં તેને વ્રત ભંગન કહેતા અતિચાર કહ્યો તેનું કારણં એ છે કે આવી સ્ત્રીને ભોગવતો વ્યક્તિ મનમાં એમજ માને છે કે હું તો વેશ્યા અથવા ગમે તે સાધારણ સ્ત્રી ભોગવું છું કંઇ કોઇને સ્ત્રીને નથી ભોગવતો અથવા આગળ વધીને તેમ પણ કહે કે કોઇની બાયડી તો નથી ઉપાડી લાવ્યો નેમાટે તેને અતિચારકહ્યો છે.

[૩]**અપરિગૃહીતાઃ- 🌣** અપરિણીત, વેશ્યા વગેરે સ્ત્રી સાથે નો સંગ

♥ કન્યા,વેશ્યા,ભટકતી સ્ત્રી વગેરેકોઇ ની પણ પત્ની તરીકે ઠરાવાયેલી હોતી નથી તેમજ ભોગવનારની પોતાની પણ સ્ત્રી હોતી નથી તેથી આવી કોઇપણ સ્ત્રીસાથે ગમન કરવું અપરિગૃહીતાગમન કહેવાય.

ॐ જે સ્ત્રી પરણેલી છે તે પરિગૃહીતા અને જે પરણેલી ન હોયતે અપરિગૃહીતા એટલે કન્યા તથા લગ્ન ન કરનારી સ્ત્રી અપરિગૃહીતા કહેવાય છે. વિધવા પરિગૃહીતા હતી પણ હવે પતિન હોવાથી વર્તમાન કાળે તો તે પણ અપરિગૃહીતા જહોય છે. આવી કોઇપણ અપરિગૃહીતા સ્ત્રી સાથે ગમન કરવું તે અપરિગૃહીતાગમન

♥ જેનો કોઇએ સ્ત્રીતરીકે સ્વીકારન કર્યો હોયતે અપરિગૃહીતા. તે અંગેની વિશદ્ વ્યાખ્યાઓ ઉપર કહેવાય છે અહીં વ્રતભંગ કહ્યો નહીં કેમ કે આવી સ્ત્રી ને ભોગવનાર પુરષ એમજ માને છે કે આતો પર-સ્ત્રી છે જ નહીં જો પારકાની સ્ત્રી હોય તો મારે ત્યાગ છે આવી ભ્રાન્તીને લીધે તેને ચોથા અશુવ્રતનો ત્રીજો અતિચાર કહ્યો છે

નોંધઃ- ઇત્વર પરિગૃહીતા ગમન અને અપરિગૃહીતા ગમન બંને અતિચારો પરદારા ગમન કે પરસ્ત્રી ત્યાગની અપેક્ષાએ જ કહ્યા છે. સ્વદારા સંતોષ રૂપ વ્રત પ્રહણ કરનાર ને માટે તો આ બંને અતિચારો વ્રતભંગ સમાનજ ગણાશે કારણકે તેણેતો સ્વસ્ત્રી સિવાયની બધી જ સ્ત્રીઓનો ત્યાગ કરેલો છે.

अपिरगृहीतागमनम् - वेश्या, स्वैरिणी, प्रोषितभतृकादिरनाथा अपिरगृहीता तद्भिगममाचरतः परदारिनवृत्तस्यातिचारः

[૪]અનંગક્રીડાઃ- 🌣 નિયમ વિરુધ્ધ ના અંગો વડે ક્રિયા કરવી

🌣 અસ્વાભાવિક રીતે-સૃષ્ટિ વિરુધ્ધનું કામઆસેવન તે અનંગક્રીડા.

☆ સ્ત્રી કે પુરુષના જનન અંગો સિવાય બીજા અંગોમાં બીજા અંગો વડે કામ ચેષ્ટાઓ કરવી. અનંગ એટલે કામ, તેને લગતી કોઇપણ વિના પ્રયોજને ચેષ્ટાઓ તે અનંગ ક્રીડા

☼ મૈથુન સેવન માટેના જે અંગો-યોનિ અને લિંગ. તે સિવાયના શરીરના હસ્તાદિ અવયવોથી ક્રીડા કરવી-કામ સેવન કરવું. અસ્વભાવિક કે સૃષ્ટિ વિરુધ્ધ નું કર્મ કરવું અથવાા અનંગ એટલે કામરાગ. અતિશય કામ રાગ ઉત્પન્ન થાય તે માટે અધર ચુંબન, સ્તન મર્દન, ગાઢ આલીંગન, વિવિધ આસનો, શરીરના વિવિધ ભાગો કે અંગ ઉપાંગોને સ્પર્શ, નખક્ષત, દંતક્ષત આદિ દ્વારા કામને પ્રદીપ્ત કરવો તે અનંગ ક્રીડા છે

 अनङ्ग-कामः कर्मोदयात् पुंसः स्त्रीनपुंसक पुरुषासेवनेच्छा हस्तकर्मादीच्छा वा योषितोऽपि योषिन्नपुंसकपुरुष आसेवनेच्छा हस्तकर्मादीच्छा वा । एवंविद्योऽभिलाषोभिप्रायो मोहोदयादुद्भूतः काम उच्यते । तेन तत्तत्क्रीडा-रमणम् अनङ्ग क्रीडा आाहार्ये काष्ठपुस्तफलमृत्तिकाचर्मादि घटितप्रजननै: कृत कृत्योऽपि च स्वलिङ्गेन भूयो मृद्नात्येवावाच्यप्रदेशं योषितां तथा केशकर्षण प्रहार दान दन्तनखकदर्थना प्रकारै मीहनीयकर्मवशात् किल क्रिडति तथा प्रकारा सर्वेषामनङ्गक्रीडा बलवती रागे प्रसूयते -।

[પ]તીવ્ર કામાભિનિવેશઃ- 🌣 ેકામથી અત્યંત વિહ્વળ થવું

- ♥ છાકટાપણું, તીવ્રકામીપણું,કામભોગોમાં અત્યંત આસકિત,ટાપટીપ,કામોત્તેજક ઔષધો વાપરવા તેવી પ્રવૃત્તિ ઓ કરવી
  - 🌣 વિષય ભોગની અત્યંત આસકિત તે તીવ્ર કામાભિનિવેશ છે.
  - 幕 તીવ્રમોહનીય કર્મના ઉદયથી તીવ્ર મૈથુન આસેવન ઇચ્છા.

નોંધઃ- ચોથું અણુવ્રત પરસ્ત્રી વિરમણ રૂપે સ્વીકારે કે સ્વદારા સંતોષરૂપે પણ તે અગારી વ્રતીને ચોથા બ્રહ્મચર્યાવ્રતના સ્વીકારથી ફક્ત મૈથુન સેવનનો જ ત્યાગ થાય છે. અનંગ ક્રીડા કરવાનો ત્યાગ થતો નથી. તેજ રીતે તીવ્રકામ કે આસક્તિથી મૈથુન સેવનનો પણ સાક્ષાત્ ત્યાગ થતો નથી આ દ્રષ્ટિએ અનંગ ક્રીડા અને તીવ્રકામાભિનિવેશ એ બંને થીવ્રતભંગ થતો નથી.

–પરંતુ બ્રહ્મચર્યનું ઘ્યેય કામની ઇચ્છાને ઘટાડવાનું છે એ ઘ્યેયનું પાલન ઉકત બેમાંથી એક દોષના સેવનમાં થતુ નથી,કારણ કે ચોથો-પાંચમો બંને અતિચાર કામભોગની વૃધ્ધિને કરનારા છે તેથી અપેક્ષાએતો આ બંને દોષો પણ વ્રતના ભંગ સમાન બનીજાય છે કેમ કે જેનો ત્યાગ કરવાનો છે તે કામ સેવન નીજ અહીં વૃધ્ધિ થાય છે

આ રીતે અપેક્ષાએ એ વ્રતભંગ અને બીજી અપેક્ષાએ વ્રતના અભંગપણાને લીધે આ બંને દોષો અતિચાર રૂપ જ છે

☆ तीव्रकामाभिनिवेश-तीवः प्रकर्षप्राप्तः कामेऽभिनिवेश स्तीव्रकामाभिनिवेशस्तावत्
पर्यन्त चित्तता परित्यक्तान्यसकलव्यापारस्य तदध्यवसायिता मुखपोषोपस्थकक्षान्तरेष्विवृष्पतया
प्रक्षिप्य लिङ्गमास्ते मृत इव महती वेला निश्चल चाटकैर इव मुहुर्मुहुश्चटकायामारोहित योषिति
। वाजीकरणानि चोपयुंकते जातकलमलकः । अनेनखलुऔषधप्रयोगेण गजप्रसेकीतुरङ्गवमर्दी च भवित

**આ રીતે ચોથા બ્રહ્મચર્યાણું વ્રતના પાંચ અતિચારો સૂત્રકારે** જણાવેલા **ણે** અગારી વ્રતી એ વ્રતના સુવિશુધ્ધ પાલનને માટે આ અતિચારોથી -દોષ સેવનથી સંભવતઃ નિવૃત્ત રહેવું જોઇએ.

|  | 8 | સંદર્ભઃ- |
|--|---|----------|
|--|---|----------|

☼ आगमसंहर्भः- सदारसंतोषिए पंच अइयारा...इत्तरिय परिग्गिहियागमणे, अपिरग्गिहियागमणे अणंगिकीडा परिववाहकरणे कामभोएस तिव्वाभित्यसो क उपा. अ.१-स्. ७/४

- 🌣 तत्वार्थ संदर्भः-मैथुनमब्रह्म ७:११
- ♥ અન્યગ્રન્થ સંદર્ભ:-
- (૧)વંદિતુ સૂત્ર ગાથા:૧૬ અભિનવટીકાઃ૨ (૨)શ્રાધ્ધ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃત્તિ
- (૩)યોગશાસ્ત્ર

(૪) ધર્મરત્ન પ્રકરણ

| ૧૧૪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવટીકા                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ☐ [9]ų                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ध:-                                                                                             |
| (૧)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | પરવિવાહે દોષ મોટો પરિગૃહીતા ભાવમાં                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | અપરિગૃહીતા સ્થાનામાંહિ દોષ છે પરભાવમાં                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | અનંગક્રોડા તીવ્રકામ દોષ પંચક સેવતા                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | વ્રત જ ચોથું મલિન થતાં ગુણ યશ તે ચૂકતાં                                                         |
| (૨)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | પર વિવાહ કરી દેવો મોહે અણહક્કની સ્ત્રી ભોગવવી                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | વેશ્યા વા તત્સમ નારીથી વ્યભિચાર જો થાયવળી                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | સૃષ્ટી વિરુધ્ધ જે કામ સેવના કામક્રીડા ઉદ્દીપનતે                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ચતુર્થ વ્રત અતિચાર પાંચ એ નડે ઉભય નરનારીને                                                      |
| <b>[10]</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>નિષ્કર્ષઃ</b> -ચતુર્થઅ <mark>શુ</mark> વ્રતના અતિચારો થકી નિષ્કર્ષ <b>રૂ</b> પે વિચારણા કરીએ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ના પાંચ અતિચાર વિચારી શકાય                                                                      |
| (૧)બીજો અ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ાને ત્રીજો અતિચાર એ અપેક્ષાએ વ્રત ભંગ જ છે                                                      |
| (૨)પ્રથમ અ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ાતિચારમાં પરોક્ષ રીતે મૈથુન કરાવવા રૂપ પ્રવૃત્તિ જ છે છતાં તેમાં બીજા                           |
| યારની તુલના એ દ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | વતીની પરિણમતી ઘણી નિર્દેષ કેસ્વાભાવિક હોય છે પણ વ્રત ભંગ વૃત્તિ નથી.                            |
| (૩)છેલ્લા બે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | અતિચાર માં મોહનીય કર્મના બંધનની દ્રષ્ટિએ અતિ અગત્યના છેતેમાં મૈથુન                              |
| <mark>સેવન ન હોવા છ</mark> ત                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ાં તે માટે ના જબરજસ્ત આવેગ અને ભાવ થી તો તીવ્ર મૈથુન સેવન રહે છે ્                              |
| સમગ્રસમાજ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | rની દ્રષ્ટિએ પણ બીજો-ત્રીજો અતિચાર તો અનૈતિક પણાનેજ પોષે છે અને                                 |
| યોથો-પાંચમો અહિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | તેચાર પરંપરાએ અનેક   રોગનો  જનક છે. વળી સામાજિક ધોરણે અન્ય                                      |
| દુષણો ઉત્પન્નકર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ાવવામાં પણઆ અતિચારો અતિ મહત્વના નિમિત્તો પુરા પાડે છે. માટે આ                                   |
| દોષોના વર્જનથી સ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ાામાજિક લાભ પણ થશે અને અગારી વ્રતી એ અનગાર પણા ના આદર્શને                                       |
| લક્ષમાં રાખી ને પ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | શ આદોષોસર્વથા ત્યાજય ગણવા જોઇએ                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | અધ્યાયઃ ७-સૂત્રઃ ૨૪                                                                             |
| □ [1] \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( | ત્ર <b>હેતુઃ</b> - આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ પાંચમા અજીવત ના અતિયારોનું કથન કરે છે            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २:५७: शेनवास्त्रहिगायम्बर्णभनभाग्यस्मीरामकायणमाणितकम                                            |

」 [2]सूत्रःभूषः-क्षत्रवास्तु।हरण्यसुवणवनवान्यदासादासकुप्यप्रमाणातकमाः 🔲 [3] सूत्रः पृथक्ष्-क्षेत्र - वास्तु -हिरण्यसुवर्ण - धनधान्य - दासीदास - कृप्य प्रमाण अतिक्रम 🔲 [4]સૂત્રસારઃ-ક્ષેત્રઅને વાસ્તુનાપ્રમાણનો અતિક્રમ, હિરણ્યઅને સુર્વણના પ્રમાણનો અતિક્રમ, ધન અને ધાન્યના પ્રમાણનો અતિક્રમ, દાસી અને દાસના પ્રમાણનો અતિક્રમ તેમજ કુપ્યના પ્રમાણનો અતિક્રમ [એ પાંચ અતિચાર પાંચમા પરિગ્રહ પરિમાણ વ્રતના છે] 🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-क्षेत्र-ખેતર हिरण्य- २४त **ं सुवर्ण**-सोनुं

धन- यतुष्पद धान्य-भग, अणद वगेरे दासीदास-नोक्षर याक्षर के पक्षी कुप्य- क्षोढुं वगेरे धातु [6]अनुवृत्तिः- (१)व्रतशीलेषु पञ्च पञ्च यथाक्रमम् सूत्र ७:१८ थी अतिचाराः

[7] અભિનવટીકાઃ-સૂત્રકાર મહર્ષિએ આ સૂત્રમાં અણુવ્રત ના અતિચારોને જણાવેલા છે. અહીં સૂત્રમાં તો ક્ષેત્ર-વાસ્તુ આદિના પ્રમાણનો અતિક્રમ જ જણાવેલો છે પણ પૂર્વસૂત્ર થકી અતિચાર શબ્દની અનુવૃત્તિ કરવામાં આવી છે. વળી સૂત્રઃ૧૯ના અધિકાર મુજબ સૂત્રક્રમના પ્રામાણ્યઅનુસાર પાંચમાં પરિગ્રહ પરિણામ વ્રતના અતિચારો જ લેવા.

# [૧]ક્ષેત્ર-વાસ્તુ પ્રામાણાતિક્રમઃ-

- -ક્ષેત્રઃ- જે જમીન ખેતી વાડી લાયક હોય તે ક્ષેત્ર. તેના ત્રણ પ્રકાર છે
- (૧)સેતુક્ષેત્રઃ-રેંટ,કોષ વગેરે થી પાણી કાઢીને જયાં ધાન્યાદિ નિપજાવી શકાય તે સેતુક્ષેત્ર
- (૨)કેતુક્ષેત્રઃ- જયાં વરસાદ થી જ ધન-ધાન્યાદિ નિપજાવી શકાય તે કેતુ ક્ષેત્ર
- (૩)ેસેતુ-કેતુ ક્ષેત્રઃ- જયાં ઉકત બંને રીતે ધન-ધાન્યાદિ નિપજાવી શકાય તે સેતુ કેતુ ક્ષેત્ર
- 🌣 क्षेत्रं संस्योत्पत्ति भूमि: । तच्च सेतुकेतुभेदाद् द्विविधम् ।
- <del>–વાસ્તુઃ</del>- રહેવા લાયક મકાન તે વાસ્તુ
- 🌣 રહેવા માટેના ઘર,નિવાસ સ્થાન,હાટ,હવેલી આદિ બાંધકામ વાળી જગ્યાઓ તે વાસ્તુ
- 🌣 આ વાસ્તુના ત્રણ પ્રકારો કહેલા છે
- (૧)ખાતગૃહઃ- ભૂમિની અંદર જે બાંધકામ કરવામાં આવ્યુ હોય તે ખાતગૃહ.
- (૨)ઉચ્છિત ગૃહઃ-ભૂમિ ઉપર જે બાંધકામ કરવામાં આવ્યું હોય તે ઉચ્છિત ગૃહ
- (૩)ખાતોઉચ્છ્રિત ગૃહઃ-નીચે ભૂમિમાંતથા ઉપર બાંધકામ કરવામાં આવ્યુ હોય તે.

ઉકત ત્રણે પ્રકારના ક્ષેત્ર અને ત્રણે પ્રકારના વાસ્તુ (મકાન)માંથી પોતાના થકી અમુક રાખવા અને બાકીનાનો ત્યાગ કરવો અથવા ક્ષેત્ર-વાસ્તુનું પરિમાણ નક્કી કરવું તેક્ષેત્ર-વાસ્તુ પરિગ્રહ પરિમાણ. આ પરિણામ- સરહદો ભુંસવાથી,વચ્ચેની દીવાલ પડી જવાથી કે એવા અન્ય કોઇપણ લોભાદિ કારણોસર ધારેલી સંખ્યાની મર્યાદા ઓળંગાય અથવા પરિગ્રહ પ્રમાણમાં ધારેલ ક્ષેત્ર-વાસ્તુ થી વધુ ક્ષેત્ર કે વાસ્તુનો સ્વીકાર કરવો તેક્ષેત્ર-વાસ્તુ પ્રમાણાતિક્રમ તેને પરિગ્રહ પરિમાણ વ્રત અથવા અપરિગ્રહાણુ વ્રતનોપહેલો અતિચાર કહ્યો છે

# [૨]હિરણ્ય-સુર્વણ પ્રમાણાતિક્રમઃ-

હિરણ્યઃ- ઘડાયેલ કે નહીં ઘડાયેલ ૨જત-રૂપું

🌣 रजतं घटितमघटितं वाऽनेकप्रकारं पत्रादिकम् ।

सुवर्णः- सोनुं.

શ્રાવક અતિયાર અંગેનો વિભિન્ન પ્રન્થોમાં કોઇક હિરણ્ય એટલે કાયું સોનું અથવા નહિ ઘડેલું સોનું અને સુવર્ણ એટલે ઘડેલું સોનું એવો અર્થ પણ કરે છે

પરિગ્રહ પરિમાણ વ્રત ગ્રહણ કરતી વખતે આ રૂપુ અને સોનું એ બંનેનું જે પરિમાણ

જે ઉલ્લંઘન કરેલ હોય તેને હિરણ્યસુવર્ણપ્રમાણાતિક્રમ નામનો અપરિગ્રહાણુવ્રત નો બીજો અતિચાર કહ્યો છે

**નોંધઃ**-અહીં ચાંદી-સોનાના ઉપલક્ષણ થી ઉચ્ચ પ્રકારની અન્ય ધાતુઓ,રત્ન,ઇન્દ્રમણી વગેરે કિંમતી પત્થર,રોકડ આદિ બહુમૂલી સર્વેનું ગ્રહણ કરવું

[एतद्ग्रहणाच्चइन्द्रनीलमरकतादि उपलक परिग्रह:]

# **િ**૩ેથન-ધાન્ય પ્રમાણતિક્રમઃ-

**ધનઃ**-ગાય,ભેંસ,બળદ,આદિ ચારપગા **પશુરૂપ ધન** 

- 🌣 ઘોડા,હાથી,પાડા,ઘેટા,બકરા,ગાય વગેરે ચતુષ્પદ તે ધન
- धनं गो─माहिष्य अजाविका करभ तुरग किरप्रभृति चतुष्पद पिरग्रहः ।

   धान्यः- ६७, जाळरी, योजा आदिधान्य
- –ધન ચાર પ્રકારે પણ કહ્યું છે [ગ્રન્થાન્તરથી ધનનું સ્વરૂપ]
- (૧)ગણિમઃ- જે વસ્તુઓ ગણીને લેવાય જેમ કે શ્રીફળ-સોપારી વગેરે
- (૨)ધરિમઃ- જે વસ્તુઓ ધારીને-તોલીને લેવાય તે ઘરિમ. જેમ કે ગોળ સાકર
- (૩)મેયઃ- જે વસ્તુઓ માપીને કે ભરીને લેવાય જેમ કે ઘી,તેલ,કાપડ વગેરે.
- (૪)પરિચ્છેદ્યઃ- જે વસ્તુ કસીને કે છેદીને લેવાય જેમ કે સુર્વણ રત્ન વગેરે.

[નોંધઃ-તત્વાર્થ સૂત્ર વૃત્તિ અનુસાર તો ધન માં ચતુષ્પદ નોજ સમાવેશ કરયેલો છે –ધાન્ય ચોવીસ પ્રકારે ગણાવાયછે

જવ,ઘઉ,શાલિ,ડાંગર,સાઠી,કોદરા,જુવાર,કાંગ,રાલક,તલ,મગ,અડદ,અળસી,ચણા, મકાઇ,વાલ,મઠ,ચોળા,બંટી,મસૂર, તુવેર,કળથી,ધાણા, વટાણા

આ રીતે વિવિધ પ્રકારના ધન-ધાન્યમાંથી અમુક જ ધન ધાન્ય પોતાના ઉપયોગ માટે છુટું રાખવું પણ તેથી વધારેનો ત્યાગ કરવો તે ધન-ધાન્ય પરિગ્રહ પરિમાણ કહેવાય છે.

કોઇપણ પ્રકારની ભૂલ-ચૂકથી આ મર્યાદાનો ભંગ થાય અર્થાત્ ઘારેલ પ્રમાણથી અધિક ધન-ધાન્યનો સ્વીકાર કરવો તે ધન-ધાન્ય પરિગ્રહ પરિમાણ અતિક્રમ નામનો અપરિગ્રહવ્રત નામનો ત્રીજો અતિચાર કહ્યો છે.

# [૪]દાસી-દાસ પ્રમાણાતિક્રમઃ-

- 🌣 નોકર ચાકર વગેરેના પ્રમાણનો અતિક્રમ કરવો તે દાસ દાસી પ્રમાણાતિક્રમ

ઘારેલ પ્રમાણ થી વધુ નોકર-ચાકર નો કે મેના-પોપટ આદિ પક્ષીનો સંગ્રહ કરવો અર્થાત્ નિયત કરેલા પ્રમાણનું ઉલ્લંઘન કરવું તે દાસી-દાસ પ્રમાણાતિક્રમ નામક ચોથો અતિચાર સમજવો.

दासीदासाः कर्मकराः उपरुधिका वा परिणयनादिविधिना स्वीकृता वा पत्नीत्यादि सकल्रिद्विपदाभिगृहीतपरिमाणातिक्रमोऽतीचारः । ततश्च हंस-मयूर-कुर्कुट-सारीकादिनां च

#### प्रमाणातिक्रमे अतिचार: ।

# [પ] કુપ્ય પ્રમાણતિક્રમઃ-

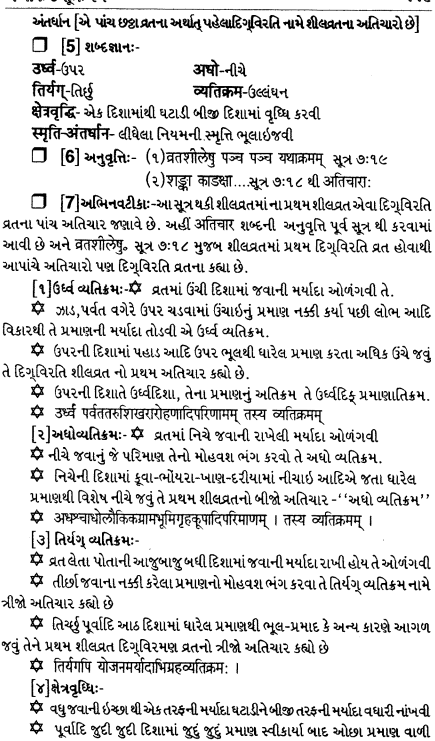
- ➡ અનેક પ્રકારના વાસણો અને કપડાંઓનું પ્રમાણ નક્કી કર્યા બાદ તેનો અતિક્રમ કરવો તે કુપ્ય પ્રમાણતિક્રમ
  - 🌣 રાચરચીલામાં જે-જે વસ્તુઓનું જેટલું પ્રમાણ રાખ્યુ હોય તેના કરતા વધારે પરિગ્રહ કરવો

कुप्यं कांस्य-लोह-ताम्र-सीसक-त्रपु-मृद्भाण्डक-त्वचिसार-विकारोदन्तिका-रोदन्तिका-काष्ठ-कुण्डक-पारी-मञ्चक-मञ्चिकादिप्रमाणातिरेकग्रहणमत्तिचार इति ।

આ પ્રમાણે ઇચ્છા પરિમાણ વ્રત અથવા અપરિગ્રહાણુવ્રતના પાંચ અતિચારો કહ્યા છે.

- વિશેષઃ- અપરિગ્રહાણુવ્રત ના પાંચ અતિચારો કહ્યા છે તેમાં ધારેલ મર્યાદાથી વધુ ક્ષેત્ર-વાસ્તુઆદિનો સ્વીકાર કરવો તે સાક્ષાત્રીતે વ્રત ભંગ જ થતો હોવા છતાં કેટલાંક કારણોથી તે વ્રત ભંગ ગણાતો નથી
- -૧ યોજનઃ- યોજન એટલે જોંડવું. એક ઘરના પ્રમાણ વાળાને અધિકની જરૂર પડે ત્યારે કે અન્યકારણે બીજુંઘર લેવું હોય ત્યારે પોતાના ઘરને અડીને જ બીજુંઘર લઇ વચ્ચેની દીવાલ પાડી દઇ સળંગઘર બનાવી દે. આ રીતે એકજ ઘર ગણે ત્યારે તેના મનમાં વ્રત ભંગ ન થાય માટેઆવું કરવું એવો ભાવ હોવાથી અપેક્ષાએ તેને ભંગ ન ગણતા અતિચાર કહ્યો છે.
- -ર પ્રદાનઃ-એટલે આપવું. સુવર્ણ આદિનું પ્રમાણ કર્યાપછી કોઇની પાસેથી બીજું મળે ત્યારે વ્રતભંગની ભીતિથી હમણાં તમારી પાસે રાખો એમ કહી બીજાને આપી દે .વ્રતની અવધિ પુરી થતા લઇલે
- **૩ બંધનઃ** બંધન એટલે ઠરાવ. પરિમાણ નક્કી કર્યા બાદ બીજા પાસે થી અધિક મળે ત્યારે વ્રત ભંગના ડરથી એમ કહે કે હમણાં તમારી પાસે રાખો અમુક સમય પછી થી હું લઇ જઇશ આવો કરાર કરી પોતાની સમયમર્યાદા પૂર્ણ થયેથી તે વસ્તુ મેળવી લે
- -૪ કારણઃ- જેમ કે તે અગારી વ્રતીએ ગાય કે બળદનું પરિમાણ નક્કી કરેલ છે, હવે તે ગાયને ગર્ભ રહે અને વાછરડાદિનો જન્મ થાય ત્યારે એમ વિચારે કે મારે તો ગાય કે બળદ નો નિયમ છે. વાછરડા -વાછરડી નો અભિગ્રહ નથી તે તો મોટા થશે ત્યારે ગાય કે બળદ થશે માટે કોઇ વ્રતભંગ નથી આ રીતે આ વાછરડાદિને ગાય કે બળદ ન માનતા તેના કારણ માનો.
- [પ] ભાવઃ- ભાવ એટલે પરિવર્તન.માનો કે દશથી વધુ ચાંદીના પ્યાલાનો નિયમ છે ભેટ કે અન્ય કારણોસર બીજા પાંચ પ્યાલા મળે, ત્યારે વ્રતનો ભંગ કરવો નથી અને પ્યાલાનો લોભ પણ છોડવો નથી, તેથી પ્યાલા ભંગવીને નાનામાંથી મોટા પ્યાલા કરાવી દે અને વ્રત ની સંખ્યા જેમ ને તેમ જ રાખે, આ પાંચ બાબત માં સાક્ષાત્ નિયમ ભંગ હોવા છતાં હૃદયમાં

|               | ((લાવાવનન સૂત્ર આલ્વાવડા                                                                                                                               |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <br>વ્રતભંગનો | ભય છે. વ્રત સાપેક્ષતાથી તે અપેક્ષાએ અનાચાર નથી માટે તેને અતિચાર કહેવાય છે.                                                                             |
|               | [8]સંદર્ભઃ-                                                                                                                                            |
| \$ ₹          | <b>भागभसंहर्भः-इ</b> च्छा परिमाणस्सपञ्चअइयाराधणधनपमाणाइकम्मे खेत्तवत्युपमाणाइक्क्रो                                                                    |
| हिरण्णसुव     | णपरिमाणाइक्कमे दुपयचउप्पयपरिमाणाइक्कमे कुवियपमाणाइककमे                                                                                                 |
|               | 💠 उपा. अ.१-सू ७-५                                                                                                                                      |
| *             | तत्वार्थ संदर्भः- मूर्च्छापरिग्रह सूत्र ७:११                                                                                                           |
| *             | અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-                                                                                                                                    |
| (૧)           | વંદિતુ સૂત્ર ગાથાઃ૧૯ પ્રબોધટીકાઃ૨ (૩)ધર્મરત્ન પ્રકરણ                                                                                                   |
| (૨)           | થ્રાધ્ધ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃત્તિ (૪)યોગશાસ્ત્ર                                                                                                          |
|               | [9]પદ્યઃ-                                                                                                                                              |
| . (           | ૧) ક્ષેત્ર વાસ્તું રૂપું સોનું ધન ધાન્ય જ ધારણા                                                                                                        |
|               | દાસ દાસી ધાતુ હલકી પંચ દોષજ વારણા                                                                                                                      |
|               | સંખ્યા થકી નવિ દોષ સેવે મિશ્ર દોષો દાખવે                                                                                                               |
| ,             | વ્રત પંચમ મલિન થાતાં શ્રાધ્યુણ ન સાચવે                                                                                                                 |
| (             | ર) ખેતર મકાન ચાંદી સોનું પ્રમાણ ઓળંગી જાવું                                                                                                            |
|               | પશુ ધન ધાન્ય તણુંયે તેમજ પ્રમાણ છોડી લલચાવુ                                                                                                            |
|               | નોકર ચાકર વાસણ કપડાં કુપ્ય પ્રમાણો વટી જવું<br>પંચમ અણુવ્રત ના એ પાંચ અતિચારો થી રહિત થવું                                                             |
|               | ા (10) નિષ્કર્ષઃ- પાંચમા અપરિગ્રહાશુંવ્રતના અતિચારોને અત્રે જણાવતા સૂત્રકાર                                                                            |
|               | ૄ <b>૧૦)ાન હત્ય:-</b> પાંચના અપારપ્રહાલુપ્રતના આતચારાન અત્ર જ્લાપતા સૂત્રકાર<br>ાારી વ્રતને નિરતિચાર વ્રત પાલન માટે ના દિશા સુચનો કરે છે. સામાજિક રીતે |
|               | તો પણ આ વ્રતના યથાયોગ્ય પાલનથી સંતુષ્ટ સમાજ ઉભો થાય છે. ખોટી                                                                                           |
|               | ાટારા ભરવાની વૃત્તિ, તદ્દજન્ય કલહ-કંકાસ-કોર્ટ-કચેરીથી સમાજ મુકત બને છે                                                                                 |
|               | ાને ઘારણ કરેલો અગારી વ્રતી લોભ કષાય નો કમશઃ કે પરંપરાએ નિગ્રહ કરનારો                                                                                   |
|               | . · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                |
|               | ાઠાણાને વટાવી સયોગી અયોગી કેવળી થઇ મોક્ષને પામે છે.                                                                                                    |
| Ü             |                                                                                                                                                        |
|               | 2421121-10-2411-211                                                                                                                                    |
|               | અધ્યાયઃ ७-સૂત્રઃ ૨૫                                                                                                                                    |
|               | [1]સૂત્રહેતુઃ-આ સૂત્ર થકી છકા વ્રતના અર્થાત્ પહેલા શીલવ્રતના અતિચારો જણાવે છે                                                                          |
| . 🗖           | [2] सूत्रःभूणः-*उर्घ्वाघस्तिर्यग्व्यतिकमक्षेत्रवृद्धिस्मृत्यन्तर्धानानि                                                                                |
|               | [3]सूत्रःपृथक्:-उर्ध्व -अधस् - तिर्यग् व्यतिक्रम् - क्षेत्रवृद्धि - स्मृति अन्तर्धानानि                                                                |
|               | [4]સૂત્રસારઃ- ઉર્ધ્વવ્યતિક્રમ,અધોવ્યતિક્રમ,તિર્યગ્વ્યતિક્રમ,ક્ષેત્રવૃધ્ધિ અને સ્મૃતિ-                                                                  |
|               |                                                                                                                                                        |



દિશામાં ખાસ પ્રસંગ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે બીજી દિશામાંના સ્વીકારેલા પ્રમાણમાં અમુક ભાગ ઘટાડી ઇષ્ટ દિશાના પ્રમાણમાં વધારો કરવો તે ક્ષેત્રવૃધ્ધિ

♣ ક્ષેત્રવૃધ્ધિ-જેમ કે પૂર્વ દિશામાં પ૦ કિલોમિટર મર્યાદા પ્રમાણ છે, પશ્ચિમ માં પણ પ૦ કિલોમિટર ની મર્યાદા નક્કી કરે છે માનો કે તેને પૂર્વ દિશામાં ૪૦ કિલોમિટર જવું છે તો પશ્ચિમ માં ૪૦ કિલોમિટર હદમર્યાદા નક્કી કરી પૂર્વ માં ૪૦ કિલોમિટર મર્યાદા કરવી તે ક્ષેત્રવૃધ્ધિ

♥ ઉપર,નીચે તથા ચારે દિશામાં અમુક અંતરેથી વધારે દૂર ન જવાની મર્યાદા નક્કી કરી હોય,તેમાં એક દિશાનું માપ ઘટાડીને બીજી દિશાનું માપ વધારવું તે ક્ષેત્ર-વૃધ્ધિ નામક ચોથો અતિચાર છે

# [૫]સ્મૃતિ-અંતર્ધાનઃ-

વ્રતમાં રાખેલા દિશાના માપો ભૂલી જવા અથવા દિશા ભૂલી જવી અથવા માપ કરતાં ભૂલથી વધારે જવાઇ જાય તેનો ખ્યાલ ન રહેવો એ સ્મૃત્તિ અંતર્ધાન નામક અતિચાર છે

દરેક નિયમના પાલનનો આધાર સ્મૃતિ ઉપર છે એમ જાણવા છતાં, પ્રમાદ કે
મોહવશ નિયમનું સ્વરૂપ તેની મર્યાદા ભૂલી જવા તે સ્મૃત્યંતર્ધાન.

લીઘેલા નિયમને ભૂલી જવું અને ભૂલીગયા પછી ઘારેલ પ્રમાણથી દૂર નીકળી જવું તે. જેમ કે પ૦ કિલોમિટર ઘાર્યા પછી ભૂલાઇ જાય કે પ૦ ઘાર્યા હશે કે ૧૦૦ કિલોમિટર. ત્યારે સ્મૃતિ દોષ થવાથી આગળ વધવું તેને અતિચાર કહ્યો છે. નિયમનું યાદ રહેવું જરૂરી છે. ભૂલીજવું તે અતિચાર છે. જો કે શ્રાવકે પ૦ ઘાર્યા કે ૧૦૦ તેવી શંકા જાય ત્યારે પ૦ થી આગળ જવું ન જોઇએ છતાં જાય ત્યારે વ્રતભંગનો ભાવ ન હોવાથી અતિચાર કહ્યો છે.

**જે** પ્રશ્નઃ- સ્મૃતિ અંતર્ધાન તો બધા વ્રતને લાગુ પડે છે પછી માત્ર આ વ્રતનો અતિચાર જ કેમ કહ્યો ?

सभाधानः- શ્રાધ્ધપ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃત્તિમાં જણાવે છે કે अयं चातिचार: सर्वव्रतसाधारणोऽपि पञ्च सङ्ख्या पूरणार्थम् अत्र उपात्त: અર્થાત્ પાંચની સંખ્યાની ગણતરી માટે આ અતિચારને અહીં સ્વીકારવામાં આવેલ છે બાકી આ અતિચાર સર્વ વ્રતો માટે છે

|  | 8 | સંદર્ભઃ- |
|--|---|----------|
|--|---|----------|

🗘 आगम संदर्भः-दिसिव्वयस्स पञ्चअइयारा...उङ्दुदिसिपरिमाणाइक्कमे अहोदिसिपरिमाणाइक्कमे तिरियदिसिपरिमाणाइक्कमे खेतुवुङ्हिस्स सूइ अंतरङ्ढा

🗫 उपाः अ.१,सू. ७-६

🌣 तत्वार्थ संदर्भः- दिग्....विरति.....संपन्मश्च सू. ७:१६

🌣 અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

(૧)વંદિતુ સૂત્ર-ગાથા:૧૯ પ્રબોધટીકા- ૨ (૩)યોગશાસ્ત્ર

(૨)શ્રાધ્ધપ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃત્તિ (૪)ધર્મરત્ન પ્રકરણ

🔲 [9]પઘઃ-

(૧) ઉંચી દિશી,અધો દિશી વળી તિર્છા સ્થાનમાં ધારણાથી અધિક જાતાં દોષ ત્રણે માનવા ક્ષેત્રવૃધ્ધિ દોષ ચોથો પાંચમો હું હવે ભણું સ્મૃતિ ચૂકે વ્રત દિશાની દોષ પંચકને હણું

(ર) મોહે થાય દિશા ભંગ તીરછો ઉંચ નીચ જે ક્ષેત્ર વૃધ્ધિ સ્મૃતિ ભૂલ દિગૃત્રતે અતિચાર તે

□ [10]નિષ્કર્ષઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિ શીલવ્રત ની શુઘ્ધિ માટે દોષોની ગણના કરાવતા અત્રે પાંચ દોષોને જણાવે છે. તે દોષોના નિવારણ થકી શીલવ્રતની શુધ્ધિ થાય છે. તદુપરાંત સ્મૃતિ અંતર્ધાન અતિચાર એક મહત્વની વાત કહીજાય છે કે જીવને કોઇપણ નિયમમાં સ્મૃતિ બ્રેશ થવો જોઇએ નહીં. સ્મૃતિ બ્રંશ એ એક પ્રકારનો પ્રમાદ છે અને જીવ અપ્રમત થયા સિવાય કદાપી મોક્ષગમન કરી શકતો નથી માટે સર્વ વ્રતમાં લાગુ પાડતા એવા અતિચારને ધ્યાનમાં લઇને અપ્રમત્તતા કેળવવા પ્રયત્ન શીલ થવું એજ આ સૂત્રનો નિષ્કર્ષ છે.

# ण । । । । । । । अध्यायः ७-सूत्रः २५)

|         | ~ <del>~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~</del>                             |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------|
| <b></b> | [1]સૂત્રહેતુઃ-પ્રસ્તુત સૂત્ર થકી સૂત્રકાર દેશવિરતિ વ્રતના અતિયારોને જણાવે છે. |

- 🔲 [2] सूत्रःभूणः- आनयनप्रेष्यप्रयोगशब्दरूपानुपातपुद्गल्श्लेपाः
- 🗖 [3]सूत्रःपृथक्:-आनयन प्रेष्यप्रयोग शब्द रूपानुपात-पुद्गरुश्लेपा:
- [4] સૂત્રસારઃ-આનયનપ્રયોગ,પ્રેષ્યપ્રયોગ,શબ્દાનુપાત,રૂપાનુપાત,અને પુદ્દગલ ક્ષેપ[એ પાંચ બીજા શીલવ્રત અર્થાત્ સાતમા વિરતિ વ્રતના અતિચારો છે]

🔲 [5] શબ્દજ્ઞાનઃ-

आनयन-નિયત મર્યાદા બહાર ના દેશ થી દ્રવ્યનું મંગાવવું.

प्रेष्य-નિયત મર્યાદા થી અધિક દેશમાં વસ્તુ મોકલવી.

प्रयोग- ક્રિયા,પ્રવૃત્તિ-[આ શબ્દ પૂર્વના બંને શબ્દો સાથે જોડવો]

शब्द-ખાંસી,ખોંખારા વગેરે અવાજ [થકી બોલાવવું].

**રૂપ**-શરીર ,શરીરના અંગો કે કાયિક ચેષ્ટા [થકી બોલાવવું]

अनुपात - ફેંકવું शब्द અને रूप બંને સાથે જોડાયેલ શબ્દ છે

पुद्गल्र्श्वेप- કાંકરી કે ઢેકું વગેરે નાંખીને [કોઇ ને બોલાવવું]

- 🗖 [6] अनुवृत्तिः- (१)व्रतशीलेषु पञ्च पञ्च यथाक्रमम् सूत्र ७:१८
- (२)शङ्का काङ्क्षा...सूत्र ७:१८ थी अतिचारा: शબ्ध नी अनुवृत्ति
- [7] અભિનવટીકાઃ-બીજું શીલવ્રત કે જે દેશાવકાસિક અથવા દેશ વિરતિ નામ થી ઓળખાય છે તેમાં વિશુધ્ધિ લાવવાના હેતુથી અહીં સૂત્રકાર મહર્ષિ પાંચ દોષોને જણાવે છે પૂર્વના સૂત્રોમાં કહ્યું છે તેમ અહીં પણ अतिचार શબ્દની અનુવૃત્તિ ચાલે છે અને व्रत शीलेषु...यथाक्रमम् માં જણાવેલ क्याक्रम ના અધિકાર મુજબ આબીજા શીલવ્રતના અતિચારો છે

[૧]આનયન પ્રયોગઃ- 🌣 નિયત ભૂમિ થકી બહારથી ઇચ્છિત વસ્તુ મંગાવવી

🌣 આનયન એટલે લાવવું, પ્રયોગ એટલે ક્રિયા.

પોતે જે સ્થળમાં વ્રત લઇને બેઠો હોય તેની બહારની જગ્યામાંથી કોઇની મારફત કાંઇપણ મંગાવવું તે આનયન પ્રયોગ નામનો દેશ વિરતિ વ્રતનો પહેલો અતિચાર છે

विशिष्टाविधके भूप्रदेशाभिप्रहे परतो गमनासम्मवात् सतो यदन्योऽविधकृतदेशाद् बहिर्विर्तनः सिनतादिद्रव्यस्यानयनायप्रयुज्यते त्वया इदम् आनेयं सन्देशकप्रदानादिनाऽऽनयन्प्रयोगः ।

[ર]પ્રેષ્ય પ્રયોગઃ-🌣 નિયમિત ભૂમિ થકી બહાર ઇચ્છિત વસ્તુ મોકલવી.

❖ જેટલા પ્રદેશનો નિયમ કર્યો હોય તેની નિયત કરેલી જગ્યાની મર્યાદા બહાર કામ પડે ત્યારે જાતે ન જતાં નોકર આદિને હુકમ કરી બહાર મોકલીને કામ પતાવવું

🌣 प्रेष्य એટલે भोકલવું અને प्रयोग એટલે ક્રિયા

પોતેજે સ્થાનમાં વ્રતલઇને બેઠો હોય,ત્યાંથી કોઇપણ કારણે નોકર વગેરેને કામકાજ માટે બહાર મોકલવો તે પ્રેષ્ય પ્રયોગ. આ બીજા શીલવ્રત નો બીજો અતિચાર છે

 यत्राभिगृहितप्रविचार देशव्यितिक्रमभयात् प्रेष्यं प्रिंहिणोतित्वयाऽवश्यमेव गत्वामम गवादि आनेयं इदं वा कर्तव्य तत्र इति प्रेष्यप्रयोगः

# 🗫 આનયન પ્રયોગ અને પ્રેષ્ય પ્રયોગ વચ્ચેનો ભેદઃ-

- (૧)આનયન પ્રયોગમાં નિયત મર્યાદા બહારના દેશમાંથી વસ્તુને પોતાની પાસે મંગાવવાની હોય છે જયારે પ્રેષ્ય પ્રયોગ માં ધારેલ દેશથી અધિક દેશમાં સમાચાર કે વસ્તુ મોકલવાની હોય છે.
- (૨)આનયન પ્રયોગમાં જેને સંદેશો મોકલેલ હોય તે વસ્તુ લઇને આવે છે. જયારે પ્રેષ્ય પ્રયોગમાં ખાસનોકર આદિને મોકલવામાં આવે છે .

[૩]**શબ્દાનુપાતઃ- 🌣** શબ્દ કરીને કોઇને બોલાવવો

★ સ્વીકારેલી મર્યાદા બહાર રહેલા કોઇને બોલાવી કામ કરાવવું હોય ત્યારે ખાંસી,ઠસકું આદિ શબ્દ દ્વારા તેને પાસે આવવા માટે સાવધાન કરવો તે શબ્દાનુપાત.

♥ નજીકમાં ખોંખારો,ઉઘરસ વગેરે થકી, દૂર તાર, ટેલીફોન વગેરે થી શબ્દોનો અનુપાત કરવા વડે-ફેંકવા વડે વ્રતમાં નિયત કરેલ મર્યાદા બહારના દેશમાં રહેલ વ્યક્તિને બોલાવવી તે દેશ વિરતિ વ્રતનો શબ્દાનુપાત નામે ત્રીજો અૃતિચાર કહ્યો છે.

પોતે જે સ્થાનમાં વ્રત લઇને બેઠો હોય ત્યાંથી ખોંખારો ખાઇને કે ઉચેથી અવાજ કરીને પોતાની હાજરી જણાવનારી ચેષ્ટા કરવી તે શબ્દાનુપાત છે.

🌣 शब्दमनुपतित इति शब्दानुपात: । अथवा शब्दस्यानुपतनम् - उच्चारणं ताद्दग् येन

#### परकीयश्रवणविवरमनुपतित शब्द:

- [૪]રૂપાનુપાતઃ- 🌣 પોતાનું રૂપ દેખાડીને બોલાવવો
- ♣ કોઇપણ જાતનો શબ્દ કર્યા વિના માત્ર આકૃતિ બતાવી બીજા ને પોતાની નજીક આવવા સાવધાન કરવો તે રૂપાનુપાત.
- ♥ પોતે જે સ્થાનમાં બેઠો છે ત્યાંથી ઉંચો-નીચો થઇને કે મકાનાદિની જાળીએ-બારીએ આવીને પોતાની હાજરી દર્શાવનારી ચેષ્ટા કરે તે રૂપાનુપાત.

[**પ]પુદ્દગલક્ષેપઃ- 🌣** માટી,પત્થર વગેરે પુદ્દગલ ફેકવા દ્વારા સંકેત કરવો.

- ☆ તે અગારી વ્રતીએ જે પ્રમાણે ધારેલ હોય તે મર્યાદા થી અધિક દૂર,દેશમાં રહેલી વ્યક્તિનું કામ પડતાં તેને બોલાવ વાધારેલ દેશની નજીક જઇને કાંકરો ફેંકીને જણાવે અથવા કોઇપણ રીતે પુદ્દગલ પ્રક્ષેપ દ્વારા પોતાના અસ્તિત્વને જણાવે
- ♥ પુદ્દગલ એટલે કાંકરો,ઢેકું,પત્થર,લાકડું વગેરે નિર્જીવ પદાર્થો તેનો ક્ષેપ અર્થાત્ ફેંકવું તે પુદ્દગલ ક્ષેપ, એ દેશવિરતિ નામક બીજા શીલવ્રતનો પાંચમો અતિચાર છે.
- पुद्गलाः परमाण्वादयः । तत्संयोगाद् द्वयणुकादयः स्कन्धाः सूक्ष्मसूथलभेदाः । तत्र

  ये बादराकार परिणता लोष्टेष्टकाष्ठशकलादयः तेषां क्षेपः प्रेरणम् । कार्यार्थी हि

  विशिष्टदेशाभिग्रहे सित परतो गमनाभावात् लोष्टादीन् परेषां प्रतिबोधनाय क्षिपित ।

આ રીતે બીજા શીલવ્રતના જે પાંચ અતિચારો જણાવાયા છે તેમાં પોતે પોતાના શરીર થી નિયમિત દેશથી બહાર જતો નથી, એટલે એ દૃષ્ટિએ વ્રત ભંગ નથી પણ બીજા દ્વારા વસ્તુ મંગાવવી,બીજાને મોકલવો, શબ્દાનુપાત,રૂપાનુપાત,પુદ્ગલક્ષેપ આદિથી બોલાવવા વગેરેમાં નિયમનું ધ્યેય સચવાતું નથી નિયત મર્યાદા વાળા દેશથી બહાર હિંસાદિ અટકાવવા માટે દિશાનું નિયમન કર્યુ છે, હવે પોતે ન જવા છતાં ઉકત પાંચમાંના કોઇપણ દોષના આસેવનથી હિંસાદિનો સંભવ તો છે જ આ રીતે પરમાર્થ થી વ્રત ભંગ હોવા છતાં વાસ્તવમાં બીજી અપેક્ષાએ તે વ્રતભંગ ન હોવાથી તેને અતિચાર કહ્યા છે

- 🛮 [8]સંદર્ભઃ-
- ₩ आगम संदर्भः-देशावगासिय...पञ्च अइयारा...आणवणपयोगे पेसवणपयोगे
  सद्दाणुवए बिह्यापोग्गलापक्खवो औ उपाः अ.१,स्. ७:१०
  - 🌣 तत्वार्थ संदर्भः-[दिग्] देश...विरति...व्रतसंपन्मश्च ७:१६
  - 🌣 અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-
  - (૧)વંદિતુ સૂત્ર-ગાથાઃ૨૮ પ્રબોધટીકા- ૨ (૩)યોગશાસ્ત્ર
  - (૨) શ્રાધ્ધપ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃત્તિ (૪) ધર્મરત્ન પ્રકરણ

|              | ((\design \design \definition \def |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|              | [9]પદ્યઃ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|              | (૧) વારેલી દિશી માનથી વળી અધિક દિશી સ્થાનની                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|              | વસ્તુ અણાવે મોકલે વળી યાદ ચૂકે વ્રતતણી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|              | શબ્દરૂપે દોષ સાધે પુદ્દગલોને ફેંકતા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|              | દેશાવકાસિક વ્રત તણા એ દોષ પંચક સેવતા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| (            | (૨) દિશાવકાશ વ્રત ભંગ કરેબીજાથી કાં મોકલી વચન આકૃતિને બનાવી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|              | શબ્દોથી ચીજ મગાવે અથવા અશબ્દે કે ફેંકી પુદ્દગલ થી પાંચ જ દોષ થાશે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|              | [10]નિષ્કર્ષઃ- આ અતિચારો બીજા શીલવ્રતના છે. વ્રતની શુધ્ધિ ઉપરાંત બીજો                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|              | મુદ્દો એ છે કે જો આ અગારી વ્રતી પોતાના દોષોનું યથાયોગ્ય નિવારણ કરે તો તેના                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|              | રઢતા આવવાની સાથે સંતોષ નું જયણાનું, ગૃધ્ધિ રહિતતાનું યથાયોગ્ય પાલન થાય <sub>.</sub>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|              | મા વ્રત દિગ્વિરતિનો અને વિશેષે કહીએતો બધાંવ્રતના સંક્ષેપરૂપ હોવાથી સાચો નિષ્કર્ષ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|              | ૪ કહી શકાય કે જેમ આવ્રત થકી અન્યવ્રતનો સં <mark>ક્ષે</mark> પ કરવામાં આવ્યોછે. તેમ વિશેષેવિશેષે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| સંક્ષેપ કરવા | ા વડે છેલ્લે સર્વથા વિરમણ થકી મહાવ્રતી બનીને મોક્ષને પ્રાપ્ત કરે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|              | અધ્યાયઃ ७-સૂત્રઃ ૨७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|              | [1]સૂત્રહેતુઃ-અનર્થદંડ વિરતિ નામના શીલવ્રતના અતિયારો ને આ સૂત્ર થકી જણાવે છે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|              | [2] सूत्रःभूणः-*कन्दर्पकौत्कुच्यमौखर्याऽसमीक्ष्याधिकरणोपभोगाधिकत्वानि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|              | [3]सूत्रः पृथ्रः - कन्दर्प - कौत्कुच्य-मौखर्य - असमीक्ष्याधिकरण-उपभोगअधिकत्वानि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|              | [4]સૂત્રસારઃ- કંદર્પ,કૌત્કુચ્ય,મૌખર્ય,અસીમક્ષ્ય અધિકરણ, અને ઉપભોગનું                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| અધિકત્વ      | [એ ત્રીજા શીલવ્રત અર્થાત્ અનર્થદંડ વિરમણ વ્રત નામે આઠમા વ્રત ના પાંચ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| અતિચારો      | છે]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|              | [5] શબ્દજ્ઞાનઃ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|              | <b>ર્પ</b> -રાગવશ થતું અસભ્ય ભાષણ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| कौत          | कुच्य-અસભ્ય ભાષણ સહભાંડ જેવી શારીરિક દુશ્ચેષ્ટા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|              | <b>વર્ય-</b> અસંબધ્ધ બકવાસ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|              | मिक्ष्यिषिकरण-અવિચારી પણે પાપાધિકરણો ને આપવા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| उप           | मोगाधिकत्वानि- આવશ્યકતા થી અધિક ઉપભોગ્ય વસ્તુ રાખવી.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|              | [ <b>6] अनुवृत्तिः</b> - (१)व्रतशीलेषु पञ्च पञ्च यथाक्रमम् सूत्र ७:१८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| (૨)          | शङ्का काङ्क्षा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|              | [7]અભિનવટીકાઃ- ક્રમાનુસાર વ્રત તથા શીલોના અતિચારો ને વર્શવતા એવા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| સૂત્રકારે અ  | ાહીં પણ પૂર્વસૂત્રની અનુવૃત્તિ ગ્રહણ કરીને કંદર્પાદિ પાંચ અતિચારો અહીં જણાવેલા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

<sup>\*</sup> हिशम्बर आभ्नायमां कन्दर्पपकौत्कुच्यमौखर्यासमीक्ष्याधिकरणोपभस्गानर्थक्यानि એ प्रभाशे सूत्र छे.

- છે. સૂત્રક્રમના પ્રામાણ્ય અનુસાર ત્રીજા શીલવ્રતના અર્થાત્ આઠમા અનર્થદંડ વિરમણ વ્રતના આ પાંચે દોષો સમજવા
  - [૧]કંદર્પઃ- 🌣 રાગયુકત અસભ્ય વચન બોલવાં,હાસ્ય કરવું
  - 🌣 રાગવશ અસભ્ય ભાષણ અને પરિહાસ આદિ કરવા તે કંદર્પ.
- ❖ રાગસહિત, હાસ્યપૂર્વક કામોત્તેજક વાકયો બોલવાં જેનાથી મોહપ્રગટે અર્થાત્ તે તે ઇન્દ્રિયોના વિષયોપભોગની ઇચ્છા જાગૃત થાય તેવા વચનો બોલવા તથા પેટભરીને ખડખડાટ જોરથી હસવું તેને ત્રીજા શીલવ્રતનો કંદર્પ નામે પહેલો અતિચાર કહ્યો છે
- ા કંદર્પ એટલે મદન કે કામવિકાર તે સંબંધિ જે અતિચાર ઉત્પન્ન થયો હોય તે. જેમ કે કામવિકાર ઉત્પન્ન વાણી પ્રયોગ,અશ્લીલ મશ્કરી, બિભત્સ શબ્દો, અટ્ટહાસ્ય વગેરે. તેને અનર્થદંડ વિરતિ વ્રતનો પ્રથમ અતિચાર કહ્યો છે
  - 🌣 कामः तद्हेतुः विशिष्ट वाक्यप्रयोग कंदर्पः उच्यते ।
  - 🌣 कन्दर्पीनाम रागसंयुकतोऽसभ्यो वाक्योग: हास्यं च
  - [૨]કૌત્કુચ્યઃ-
  - 🌣 દુષ્ટ કાયપ્રચાર સહ રાગયુકત અસભ્ય ભાષણ અને હાસ્ય,
  - 🌣 પરિહાસ અને અશિષ્ટ ભાષણ ઉપરાંત ભાંડ જેવી શારીરિક દુશ્યેષ્ટાઓ કરવી તે કૌત્ક્ર્ય્ય
- ♥ રાગ સહિત,હાસ્યપૂર્વક કામોત્તેજક અસભ્ય વાકયો બોલવા સાથે અસભ્ય કાયિક ચેષ્ટા કરવી અર્થાત્ કંદર્પમાં થતા હાસ્ય તથા વાણી પ્રયોગ ઉપરાંત કાયિક પ્રયોગ કરવા રૂપ કૌત્કુચ્ય નામે આઠમા અનર્થદંડ વિરમણ વ્રતનો આ બીજો અતિચાર છે.
- ♣ કૌત્કુચ્ય નો સામાન્ય અર્થ નેત્રાદિકના વિકાર પૂર્વકની હાસ્યને ઉત્પન્ન કરનારી વિકૃત ચેષ્ટા છે. પણ સામાચારી થી તેમાં નીચેની પ્રવૃત્તિનો સમાવેશ થાય છે
  - -૧ લોકોને હાસ્ય ઉત્પન્ન થાય તેવી ચેપ્ટા પૂર્વક બોલવું
  - -૨ લોકોને હાસ્ય ઉત્પન્ન થાય તેવી ચેપ્ટા થી ચાલવું
  - -૩ લોકોને હાસ્ય ઉત્પન્ન થાય તે રીતે બેસવું
  - -૪ હલકાઇ જણાવવા ગમે તે પ્રકારના ચેનચાળા કરવા

  - कौत्कुच्यम् नामं कन्दर्यं दुष्टकायप्रचारसंयुकृतम्
  - [૩]મોખર્યઃ-🌣 અસંબધ્ધ,હદ વિનાનું બોલવું તે
  - 🌣 નિર્લજ્જપણે, સંબંધ્ધ વિનાનું તેમજ બહુ બકબક કરવું તે
- ♥ વાચાળતા, ઉચિત કે અનુચિતના વિવેક વિના બોલ્યાજ કરવું તે મુખરતા કે મૌખર્ય-જેમાં મુખનો અતિશય વ્યાપાર હોય છે તે આ અતિચાર ને ત્રીજા શીલવ્રત અનર્થદંડ વિરતિ વ્રતનો ત્રીજો અતિચાર કહેલો છે

मौखर्यमसम्बन्धवहुप्रलापित्वम् । धाष्टर्यप्रायमसभ्यासम्बद्धबहुलप्रलापित्वं मौखर्यम् ।

- [૪] અસમીક્ષ્ય-અધિકરણઃ- 🌣 વગર વિચાર્યે અધિકરણો એકઠાં કરવા
- ☼ પોતાની જરૂરિયાતનો વિચાર કર્યાવિના જ જાતજાતના સાવદા ઉપકરણો બીજાને તેના કામ માટે આપ્યા કરવા તે અસમીક્ષ્યધિકરણ
- ા અસમીક્ષ્ય એટલે વિચાર્યા વિના. અધિકરણ એટલે પાપનું સાઘન. મારે જરૂર છે કે નહીં તેવા કોઇપણ વિચાર કર્યા સિવાય શસ્ત્ર આદિ અધિકરણો કે પાપના સાઘનો તૈયાર રાખવા[ જેથી માગવા આવે તો આપી શકાય] અહીં નિરર્થક પાપ બંઘ થતો હોવાથી તેને અસમીક્ષ્ય અધિકરણ કહેલં છે.
- ्र अधिकरण શબ્દ સામાન્ય થી આશ્રય અર્થમાં પ્રયોજાય છે પણ અહીં તે હિંસાના આશ્રયરૂપ ઉપકરણના વિશિષ્ટ અર્થમાં વપરાયેલો છે તેથી અધિકરણ શબ્દ થકી સાંબેલુ ું,ખાંડણિયો,કોશ,કોદાળી,કુહાડી,તરવાર વગેરે હિંસક સાધનો સમજવાના છે

અધિકરણ શબ્દની વ્યાખ્યા જ ગ્રન્થકારો આ રીતે કરે છે ''अधिक्रियते नरकादिषु आत्माउनेन इति अधिरणम् । જેના વડે આત્મા નરકાદિ ગતિનો અધિકારી થાય તે અધિકરણ. આવા અધિકરણો વગર વિચાર્યે ભેગા કરવા તે અસમીક્ષ્યાધિકરણ નામે ત્રીજા શીલવ્રત નો ચોથો અતિચાર કહેલો છે.

નોંધઃ- ગ્રન્થાન્તરમાં આ અતિચાર સંયુકતા ધિકરણ નામે ઓળખાય છે

असमीक्ष्य-अनालोच्य प्रयोजनमात्मनोऽर्थमिषकरणं उचितादुपभोगात् अतिरेक करणमसमीक्ष्याधिकरणं मुसलदात्रशिलापुत्रकशस्त्रगोधूमयन्त्रकशिलागन्यादिदानलक्षणम् ।

[૫]ઉપભોગાધિકત્વઃ- 🌣 ઉપભોગ કરતાં વસ્તુ એક્ત્ર કરવી

- 🌣 પોતાના માટે આવશ્યક હોય તે ઉપરાંત કપડાં,ઘરેણા,તેલ,ચંદનઆદિ રાખવા તે.
- ☼ પોતાની જરૂરિયાત હોય તેનાથી અધિક વસ્તુ પોતાની પાસે રાખવી. જેમ કે-ઘરમાં એક જાતના સાબુથી ચાલતું હોયતો પણ ચાર જાતના સાબુ રાખવા બે-ત્રણ જોડી ચપ્પલ વગેરે પહેરતા હોવા છતાં વીસ-પચીસ જોડી ચપ્પલો રાખવા અર્થાત્ ઉપભોગની આવશ્યકતા કરતાં પણ અધિક ચીજ વસ્તુઓનો સંગ્રહ કરવો તે ઉપભોગાધિકત્વ નામે ત્રીજા- શીલવ્રતનો અતિચાર છે.
- ☼ આવશ્યકતા થી અધિક સાધનો રાખવાથી બીજાને પણ તેનો ભોગ વટો કરવાની ઇચ્છા થાય છે અને અજયણા થાય છે માટે તેને અનર્થદંડ વિરતિ વ્રતનો પાંચમો અતિચાર કહ્યો છે
- उपभोग आत्मन: पान-भोजन-चन्दन-कङ्कुम कस्तुरिकविलेपनिद । अतिरिकतोऽन्यार्थी ।
   उक्त इंदर्प-आदि दोषो सहसा के अनालोशथी थर्छ अय तो ते अतियार ३प छे पण्
  ओ धराद्यपूर्वक करेतो व्रत लंग गणाय.
  - 🔲 [8]સંદર્ભઃ-
- ॐ आगम संदर्भः-अणहादंडवेरमणस्स....पञ्च अइयारा...कन्दणे कुक्कुइए
  मोहिरिए संजुत्ताहिरणे उपभोगपिरभोगाइरित्ते 

  ॐ उपा。अ.१,स्.७-१०
  - 🌣 तत्वार्थ संदर्भः-[दिग्देश]अन्तर्थ दण्डविरति...व्रतसंपन्मश्च सूत्र. ७:१६
  - 🌣 અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-
  - (૧)વંદિતુ સૂત્ર-ગાથાઃ ૨ ૬ પ્રબોધટીકા- ૨ (૨)શ્રાધ્ધપ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃત્તિ

| Sister O Grante                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| (૩)યોગશાસ્ત્ર (૪)ધર્મરત્ન પ્રકરણ                                                     |
| 🗖 [9]પદ્યઃ-                                                                          |
| (૧) કંદર્પ કેરો દોષ પહેલો, સૂત્રમાંહિ સાંભળ્યો                                       |
| ચેષ્ટા તણો છે દોષ બીજો, વાચાળ ત્રીજો મેં સુષ્યો                                      |
| અધિકરણો સજ્જ કરતાં, વસ્તુ ભોગે અધિકતા                                                |
| અનર્થ વિરતિ ભાવમાંહિ દોષ પંચક દેખતા                                                  |
| (૨) કંદર્પ ચેષ્ટા વળી ભાંડ જેમ મૌખર્ય પાપિષ્ઠજ સાધનેય                                |
| દેવા બીજાનેય અનર્થદંડ ભોગો વધુ તે અતિચાર પાંચ                                        |
| 🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ- અનર્થદંડ વિરતિના પાંચે દોષો નું નિવારણ તે અગારીવ્રતી 🖟              |
| શીલવ્રતની શુધ્ધિમાંતો ઉપયોગી જ છે. તદુપરાંત બીજાપણ અનેક દુષણોનું નિવારણ થા           |
| છે જેમ કે કંદર્પ અનેકૌત્કુચ્ય નિગ્રહ થી સમાજમાં અનાચાર - વ્યભિચારમાં અંકુશીતતા આ     |
| છે, સ્ત્રી જન્ય કલહ -કંકાસાદિ ઘટે છે, મૌખર્ય નિવારણ થી ઝઘડા અને ફોગટ બકવાદ બં        |
| થાય છે. ઉપભોગાતિરિકત ને દોષ સમજવાથી વ્યર્થ પરિગ્રહ અને સંગ્રહ વૃત્તિથી બચી જવા       |
| છે, સંતોષ અને સુખમય જીવન જીવાય છે તેમજ હિંસક અધિકરણો ને દોષ માનતા સમા                |
| હિંસામુકત બને છે એ રીતે આ અનર્થદંડ વિરમણ વ્રતના અતિચારો નિવારવા થી વ્રતીને તથ        |
| સમાજને બધાં ને લાભ થાય છે.                                                           |
|                                                                                      |
| અધ્યાયઃ ૭-સૂત્રઃ ૨૮                                                                  |
| [1] સૂત્ર હેતુ:- આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ સામાયિક વ્રતના અતિચારોને જણાવે છે       |
| 🔲 [2] सूत्रःभूणः-*योगदुष्प्रणिधानाऽनादरस्मृत्यनुपस्थापनानि                           |
| 🔲 [3] सूत्र पृथङ्:-योग - दुष्प्रणिधान, अनादर, स्मृति-अनुपस्थापनानि                   |
| 🔲 [4] સૂત્રસારઃ- કાયયોગદુષ્પ્રણિધાન,વચન-યોગદુષ્પ્રણિધાન,મનોયોગ દુષ્                  |
| િ <b>લિધાન, અનાદર અને સ્મૃત્તિનું અનુપસ્થાપન</b> [એ ચોથાશીલવ્રત અર્થાત્ આઠમાં સામાયિ |
| વ્રતના પાંચ અતિચારો છે.]                                                             |
| 🔲 [5] શબ્દજ્ઞાનઃ-                                                                    |
| योग -જે જોડાય તે યોગ. આ યોગ ત્રણ છે કાયા,વચન,મન.                                     |
| <b>प्रणिधान</b> -પ્રયોગ, दुष्प्रणिधान-દુષ્ટપ્રયોગ                                    |
| <b>अનાદર</b> -સામાયિક પરત્વે અબહુમાન                                                 |
| <b>स्मृति-अनुपस्थापन</b> -સામાયિક દરમ્યાન સ્મૃત્તિ ભ્રંશ થવો તે.                     |
| <b>ि 6</b> ] अनुवृत्ति:-(१)वृत्वशीलेष पञ्च पञ्च यथाक्रमम अत्र ७:१८                   |

(२)शङ्का काङ्सा.......... सूत्र ७:१८ थी अतिचारा: शબ्द नी अनुवृत्ति

<sup>\*</sup> हिशम्बर आभ्ना मुक्ष्व -योगदुष्प्रणिधानानादरस्मृत्यनुपस्थानानि अ प्रभाशे सूत्र छे.

[7] અભિનવ ટીકાઃ- સૂત્રકાર મહર્ષિ અહીં ત્રણ વાકયો થકી પાંચ દોષોને જણાવે છે. ત્યાં અતિચાર શબ્દ ની અનુવૃત્તિ કરી લેવી.તેમજ व्रत शीलेषु-સૂત્રપાઠ મુજબ આ ચોથાશીલવ્રત અર્થાત્ સામાયિક વ્રતના અતિચારો છે તે સ્પષ્ટ સમજી શકાય તેવું છે.

અહીં योग શબ્દ છે તેનો અર્થ આ પૂર્વે अ.६-सू-१ માં જણાવ્યા મુજબ कायवाङ्मन: कर्म योग: અર્થાત કાયા-વચન કે મનનું કર્મને યોગ કહેલો છે.

दुष्प्रणिधान શબ્દ નો અર્થ દુરુપયોગ અથવા દૂષિતરૂપથી પ્રવર્તાવવા એવો થયો છે. અર્થાત્ ત્રણે યોગનો દુષ્ટપ્રયોગ કે યથાયોગ્ય પ્રયોગનો અભાવ તે જ દુષ્પ્રણિધાન.

**[૧] કાય- દુષ્પ્રણિધાનઃ**- કાયારૂપ ઉપયોગને સંયમમાં ન રાખતા તેનો છૂટથી ઉપયોગ કે દુરપયોગ થવા દેવો તે.

🌣 સાવઘ કે પાપની પ્રવૃત્તિ કરવી.

🌣 હાથ પગ વગેરેનું નકોમું અને ખોટી રીતે સંચાલન કરવું તે કાય દુષ્પ્રણિધાન.

☼ સામાયિક લેતી વખતે ભૂમિ પ્રમાજર્યા વિના બેસવું અથવા સામાયિક લીધા પછી હાથ-પગ લાંબા-ટૂંકા કર્યા કરવા કે કુતુહુલવશાત્ ઉભા થવું, હાથ-પગ વગેરેની નિશાનીઓ કરવી. આદિને કાયદુષ્પ્રણિધાન નામનો-ચોથાશીલવ્રતનો પ્રથમ અતિચાર કહયો છે.

# કાય-યોગના દુષ્પ્રણિધાન જન્ય ૧૨ દોષોઃ-

- **(૧)અયોગ્ય આસનઃ-** સામાયિકમાં પગ ઉપર પગ ચઢાવીને બેસવું.
- (૨)**અસ્થિર આસનઃ** ડગમગ આસને બેસવું.
- (૩) ચલ દ્રષ્ટિદોષઃ- સામાયિકમાં બેઠાબેઠા ચારે તરફ નજર ફેરવ્યા કરવી.
- (૪)સાવઘ ક્રિયાઃ-સામાયિકમાં હોવા છતાં ઘરકામ કે વેપાર-વણજની વાતોની સંજ્ઞાથી ઇશારો કરવો તે.
  - (પ)આલંબનદોષઃ-સામાયિક વખતે કોઇ ભીંત કે થાંભલાનું આલંબન લઇને બેસવું તે.
  - (૬)આળસદોષઃ-સામાયિકમાં આળસ મરડવી તે આળસદોષ.
  - **(૭)મોટનદોષઃ**-સામાયિક દરમિયાન હાથ-પગની આંગળીનાટચાકા કોડવા શરીર મરડવું તે.
  - (૮)મળદોષઃ-સામાયિક દરમિયાન શરીરનો મળ ઉતારવો તે.
  - (૧૦)નિદ્રાદોષઃ સામાયિકમાં ઉંઘવું તે.
  - **(૧૧)વસ્ત્ર સંકોચનદોષઃ** સામાયિકમાં ટાઢ વગેરેને કારણે વસ્ત્ર સંકોચવા
  - **(૧૨)આકુંચન પ્રસારણ દોષઃ** સામાયિક ચાલુ છતાં હાથ-પગને લાંબા ટૂંકા કરવા તે .
  - 🌣 शरीरावयवाः पाणिपादादयस्तेषामनिभृततावस्थापनं काय दुष्प्रणिधानम् ।
  - [૨] વચન-દુષ્પ્રક્ષિધાનઃ-
  - 🌣 વચન યોગને બરાબર સંયમમાં ન રાખતા છૂટથી ઉપયોગ કે દુરુપયોગ થવા દેવો તે.
- ♥ શબ્દ સંસ્કાર વિનાની અને અર્થ વિનાની તેમજ હાનિકારક ભાષા બોલવી તે વચન-દુષ્પ્રણિધાન નામક ચોથાશીલવ્રતનો અતિચાર છે.
  - 🌣 સામાયિક લઇને કર્કશ અથવા તેવા પ્રકારના દોષવાળા સાવઘ વચનો બોલવા.
  - 🌣 નિરર્થક કે પાપના વચનો બોલવા તે વચન-દુષ્પ્રણિધાન.
  - वर्णसंस्काराभावार्थनवगमचापल्यानिवाकिक्रया वागदण्रणिधानम

# વાગ્**યોગ દુષ્પ્ર**ક્ષિધાન જન્ય ૧૦ દોષોઃ-

- (૧)કુવચનદોષઃ- કડવું,અપ્રિય કે અસત્ય વચન બોલવું તે.
- (૨)સહસાકાર દોષઃ-વગર વિચાર્યે એકાએક વચન કહેવું તે.
- (૩)સ્વછંદ દોષઃ-શાસ્ત્રની દરકાર રાખ્યા વિના કોઇપણ વચન બોલવું તે.
- (૪)સંક્ષેપ દોષઃ-સામાયિક લેતી વખતે તેની વિધિના પાઠ તથા સ્વાધ્યાય દરમિયાન અન્ય કોઇ સૂત્ર સિધ્ધાંતના પાઠ ટૂંકાણમાં બોલી જવા.
  - (૫)કલહ દોષઃ- સામાયિક દરમિયાન કોઇ સાથે કલહકારી વચન બોલવું
- (૬)**વિકથાદોષઃ**-સામાયિક દરમિયાન સ્ત્રીના રૂપ લાવણ્ય સંબંધિ, ખાનપાનના સ્વાદ સંબંધિ,લોકાચાર સંબંધિ,કોઇની શોભા કે સૌદર્ય સંબંધિ આદિ અથવા જેને સ્ત્રી કથા,ભકત કથા,દેશ કથા, રાજકથા કહેવાય છે. તે ચાર વિકથાદોષ છે.
  - (૭)હાસ્યદોષઃ- સામાયિકમાં કોઇની હાંસી કરવી કે હસવું.
- (૮) અશુધ્ધદોષઃ- સામાયિકના સૂત્ર પાઠમાં કાનો માત્ર કે મીંડું ન્યૂનાધિક બોલવા અથવા દ્રસ્વનો દીર્ઘ અને દીર્ઘનો દ્રસ્વ ઉચ્ચાર કરવો સંયુકતાક્ષર તોડીને બોલવા અને છૂટા અક્ષરોને સંયુક્ત બોલવા તે અશુધ્ધ દોષ છે.
- (૯)નિરપેક્ષદોષઃ-અપેક્ષા રહીત વચન બોલવું એટલે કે નિશ્ચયકારી ભાષાનો ઉપયોગ કરવો તે નિરપેક્ષ દોષ છે.
- (૧૦)મુણમુણદોષઃ-સામાયિકના સમય દરમિયાન ગણ-ગણ કર્યા કરવું અથવા સૂત્ર-પાઠમાં ગોટાળા વાળવા તે મુણમુણ દોષ છે.
  - [૩] મનોદુષ્પ્રણિધાનઃ-
  - 🜣 મનોયોગને બરાબર સંયમમાં ન રાખતા તેનો છૂટથી ઉપયોગ કે દૂરપયોગ થવા દેવો તે.
  - 🜣 ક્રોધ.દ્રોહ આદિ વિકારને વશ થઇ ચિંતન આદિ મનોવ્યાપાર કરવો તે
  - 🌣 નિરર્થક કે પાપના વિચારો કરવા.
- ★ સામાયિક કરીને ઘરની ચિંતા કરવી,સંકલ્પ-વિકલ્પો કરવા તે ચોથાશીલવ્રત-અર્થાત નવમા સામાયિક વ્રતનો ''મનોદુષ્પ્રણિઘાન'' નામે ત્રીજો અતિચાર છે.

# મનોદુષ્પ્રણિધાન જન્ય દોષોઃ-

- (૧)અવિવેક દોષ:-સામાયિકના સમય દરમિયાન આત્મહિત સિવાય અન્ય વિચારો કરવા તે.
- (૨)યશઃક્રીતિં દોષઃ-લોકો વાહવાહ બોલે એવી ઇચ્છાથી સામાયિક કરવું તે.
- (૩)લાભ-વાંછા દોષઃ-સામાયિક દ્વારા કોઇપણ જાતના ધન-લાભની ઇચ્છા રાખવી તે.
- (૪)ગર્વ દોષ:-અન્ય લોકો કરતાં હું સારું સામાયિક કરું છું અને તેથી હું બધા કરતાં ચડિયાતો છું એવો વિચાર કરવો તે.
  - (૫)ભયદોષ:-હું સામાયિક નહીં કરું તો અન્ય લોકો શું કહેશે? એવા ભયથી સામાયિક કરવું તે.
- (૬)**નિદાન દોષઃ**-સામાયિક કરીને તેના ફલ તરીકે ધન,સ્ત્રી,પુત્ર,પરિવાર કે ૠધ્ધિ આદિની ઇચ્છા કરવી તે.
  - (૭)**સંશય દોષઃ**-સામાયિકનું ફળ મળશે કે નહીં તેવો સંશય રાખવો તે.

- (૮)રોષ દોષઃ-કોઇપણ કારણથી ઉત્પન્ન થયેલો રોષમાં ને રોષમાં સામાયિક કરવી
- (૯)અવિનય દોષઃ-જ્ઞાન,દર્શન,ચારિત્ર અને તેના ઘારક સાધુ પ્રત્યે શ્રઘ્ઘા,વિનય વગર સામાયિક કરવું
  - **(૧૦)અબહુમાન દોષઃ** ભકિતભાવ,બહુમાન કે ઉમંગ સિવાય સામાયિક કરવું.
  - [૪]અનાદરઃ-
- ♣ સામાયિકમાં ઉત્સાહ ન રાખવો અર્થાત્ વખત થવા છતાં પ્રવृત્ત નથવું અથવાતો જેમ તેમ પ્રવૃત્તિ કરવી, તે અનાદર છે
- ☼ સામાયિકનો બેઘડીનો સમય પૂરો ન થવા દેવો, જેમ તેમ સામાયિક પૂરું કરવું, સામાયિકનો નિયત સમય આળસ થી વીતાવી દેવો આદિ ચોથા શીલવ્રત-સામાયિક વ્રતનો અનાદર નામે અતિચાર છે.
- ➡ સામાયિકની વિધિ-મુદ્રા-આસનાદિન સાચવવા, હૃદયમાં ઉચિત બહુમાન ભાવ ન હોવો, જેમ-તેમ વિધિ કરવી વગેરે અનાદર છે.
- अनादरोऽनुत्साहः प्रतिनियतवेलायाम् अकरणं सामायिकस्य, यथाकथञ्चित् प्रवृतिः
   अनादरः अनैकाग्रयं ।

**નોંધઃ**- આ અતિચાર ને અનવસ્થાન અતિચાર પણ કહે છે

# [પ]સ્મૃતિ-અનુપસ્થાપનઃ-

- 🌣 પોતે સામાયિક વ્રતમાં છે તે વાત, તથા સામાયિક લેવા પાળવાનો સમય ભૂલાઇ જવો તે.
- ☆ એકાગ્રતાનો અભાવ અથવા ચિત્તના અવ્યવસ્થિતપણાને લીધે સામાયિક વિશેની
  સ્મૃતિનો ભ્રંશ તે સ્મૃતિ અનુપસ્થાપન નામે સામાયિક વ્રતનો પાંચમો અતિચાર છે
- ☆ સર્વે ધર્મનુષ્ઠાનો ઉપયોગ કે સાવધાની પૂર્વક થાય ત્યારે શુદ્ધગણાય છે તેમાં પ્રમાદની અધિકતાથી કે વિસ્મરણાદિ થવાથી ઉપયોગ શૂન્યતા પ્રવંતે ત્યારે અતિચાર લાગે છે જેમ કે સામાયિક કયારે લીધું તે સમયની વિસ્મૃતિ, તે પુરુ થયું કે નહીં? અથવા લેવાનું જ ભૂલાઇ જવું આ બધાં સ્મૃતિ અનુપસ્થાન નામના અતિચારો છે
  - 🌣 उद्भान्तिचत्तता, स्मृतेः अनुपस्थानं स्मृत्यभावः ।
- —सामायिकं मया कर्तव्यं न कर्तव्यम् इति वा कृतं न कृतम् इति वा स्मृति भ्रंशः । स्मृति मूलत्वाच्य मोक्ष साधनानुष्ठानस्येति ।

આ પાંચ નવમા સામાયિક વ્રતના અતિચારો છે. આ પાંચે સહસા કે અનાભોગ-અનુપયોગાદિ દોષોથી થાય તો તે અતિચાર રૂપ છે પણ જો ઇરાદા પૂર્વક થાય તો તે વ્રતભંગ છે

- 🔲 [8]સંદર્ભઃ-
- आग्भ संदर्भः- सामाइयस्स पंचअइयारा...मण्णदुर्प्णाणहाणे वएदुप्पणिहाणे कायदुप्पणिहाणे सामाइयस्स सित अकरणयाए सामाइयस्स अणविद्वयस्स करणया
  - 🕈 उपा. अ.१-सू. ७-९

- 🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-
- (१)कायवाङ्मन:कर्म योग: अ.६-स.१

| (૨) [િ        | दग्देशविरति] सामायिकव्रतसंपन्मश्च र                 | पूत्र. ७:१६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|---------------|-----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>☆</b> અ    | ન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (૧) વં[       | દેતુ સૂત્ર ગાથા-૨૭ પ્રબોધટીકા ભા.૨                  | (૩)યોગશાસ્ત્ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| (૨)શ્રા       | ધ્ધ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃત્તિ                         | (૪)ધર્મરત્ન પ્રકરણ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b></b> [9    | 9]પધઃ-                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|               | મન વચનને કાય કેરા અશુભ                              | વ્યપારો ભજે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|               | સામાયિકોના ભાવમાંહિ આદર ભ                           | ાવ નહિં સજે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|               | વિસ્મૃતિ થી ભાન ભૂલે દોષ વ                          | મત્રીશ સેવતા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|               | સામાયિકના દોષ તજતાં થાય                             | સંવર ભાવના                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (૨)           | ત્રિયોગ દુષ્પ્રણિધાન સામાયિકે                       | અનાદર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|               | છે પાંચમો અનાચાર સ્મૃતિ અનુષ                        | ાસ્થાપન                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|               | <b>10]નિષ્કર્ષઃ-</b> સામાયિક એક અતિ મહત્            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|               | ોક્ષે ગયો નથી-જશે પણ નહીં. આવું વ્રત નિ             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|               | કે નહીં અગારી વ્રતીને દોષ રહિત વ્રત <i>ે</i>        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|               | ૮. તદુપરાંત મન-વચન-કાયાનો યોગ એ                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|               | ોગ <b>દુષ્પા</b> ણિધાન ને અંકુશીત કરી શકાશે ત       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|               | . દોષને દૂર કરવાથી ક્રિયા-વિધિ આદિનું               | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|               | ભાવપૂર્વકની થશે અને સ્મૃતિ ભ્રંશતા નો અ             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| છ માટ ત દાષ   | ાનું નિવારણ ફકત આ વ્રત માટે જ નહીં પ                | ણ સવ વ્રત-ાનયમામાં આવશ્યક છ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|               |                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|               | (અધ્યાયઃ ७-સૂર                                      | મઃ ૨૯)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>□</b> [·   | 1] સૂત્ર હેતુઃ- આ સૂત્ર થકી સૂત્રકાર મહર્ષિ દ       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|               |                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|               | 2]                                                  | तात्सगाञ्जदानानदाप सस्तारा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|               | · •                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| _             | <b>3] सूत्र पृथ</b> क्:-अप्रत्यवेक्षित, अप्रमार्जित | - उत्सग:- आदानानक्षप, सस्तार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|               | नादर, स्मृति अनुपस्थापनानि                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| -             | 4] સૂત્રસારઃ-અપ્રત્યવેક્ષિત્ અને અપ્રમ              | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ~             | આદાન અને નિક્ષેપ,અપ્રત્યવેક્ષિત અને અ               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| અને સ્મૃતિનું | અનુપસ્થાપન [એદશમાં પૌષધવ્રતના અથ                    | યોત્ શીલવ્રત ના પાંચ અતિચારો છે.]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| -             | 5] શબ્દજ્ઞાનઃ-                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| अप्रत्य       | <b>वेक्षित-</b> દ્રષ્ટિ પડિલેહણ,ચક્ષુ પરિપ્રેક્ષણ   | થી રહિત                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|               |                                                     | The state of the s |

<sup>\*</sup>हिंगभ्वर आम्नाय मुळ्ज आ सूत्र अप्रत्यवेक्षिताप्रमार्जितोस्त्सर्गीदानसंस्तरोपक्रमणनादर स्मृत्यनुपस्थानानि એવુं सूत्र छे.

अप्रमार्जित- ચરવળા આદિથી પ્રમાર્જના કર્યા સિવાય उत्सर्ग-પરસેવો, મળ આદિ વસ્તુનો ત્યાગ आदाननिक्षेप- વસ્તુ-ઉપધિ વગેરે લેવા કે મૂકવા संस्तार-उपक्रमण-સંથારો પાથરવો તે अनादर -પૌષધવ્રતમાં ઉત્સાહનો અભાવ હોવો स्मृत्यनुपस्थापन-પૌષધમાં હોવાનું કે વિધિનું ભૂલી જવું તે

[6] अनुवृत्तिः-(१)व्रतशीलेषु पञ्च पञ्च यथाक्रमम् सूत्र ७:१८ (२)शङ्का काङ्क्षा......सूत्र ७:१८ थी अतिचाराः शબ्ध नी अनुवृत्ति

[7] અભિનવ ટીકાઃ- શીલવ્રતોમાંના એવા પૌષધવ્રતના દોષો ને અતિચારોને અહીં સૂત્રકાર જણાવી રહ્યા છે. જેમાં મૂળ સૂત્ર માં તો દોષોનું કથન છે. પણ અનુવૃત્તિ થકી સ્વોપજ્ઞ ભાષ્યમાં જણાવે છે કે આ પાંચ પૌષધવ્રતના જ અતિચારો છે.

# [૧]અપ્રત્યવેક્ષિત અને અપ્રમાર્જિત ઉત્સર્ગઃ-

- ♣ નજરથી તપાસ્યા વિના અને ચરવળાદિક થી પ્રમાર્જન કર્યા સિવાય સ્થાન ઉપર મળ-મૂત્રાદિક નાંખવા, ફેંકવા કે છોડવા
- ♣ કોઇ જીવ-જંતુ છે કે નહીં એ આંખે જોયા વિના તેમજ કોમળ ઉપકરણ વડે પ્રમાર્જન કર્યા વિના કયાંય મળ, મૂત્ર,લીંટ આદિ ત્યાગવા તે અપ્રત્યવેશ્વિત અને અપ્રમાર્જિત ઉત્સર્ગ.
- ા દૃષ્ટિ થી ભૂમિને બિલકૂલ જોયા વિના કે બરાબર તપાસ્યા વિના અને ચરવળા આદિથી પ્રમાર્જન કર્યા વિના અથવા યોગ્ય પ્રમાર્જન કર્યા સિવાય મળ, મૂત્ર આદિનો ત્યાગ કરવો તેને દશમાં પૌષધવ્રતનો અપ્રત્યવેક્ષિત -અપ્રમાર્જિત ઉત્સર્ગ નામે પ્રથમઅતિચાર.

अप्रत्यवेक्षिताप्रमार्जिते उत्सर्गं करोति तत: पौषधोपवासव्रतमतिचरति इति ।

# [૨] અપ્રત્યવેક્ષિત -અપ્રમાર્જિત આદાન નિક્ષેપઃ-

♣ ઉપર જણાવ્યા મુજબ પ્રત્યુપ્રેક્ષણ કે પ્રમાર્જના કર્યા સિવાય કોઇપણ વસ્ત્રાદિક ચીજો લેવી કે મૂકવી.

❖ એ જ પ્રમાણે પ્રત્યુપ્રેક્ષણ અને પ્રમાર્જન કર્યા વિના જ લાકડા, બાજોઠ વગેરે ચીજો લેવી અને મૂકવી તે અપ્રત્યવેક્ષિત - અપ્રમાર્જિત ચીજ-વસ્તુનો આદાન નિક્ષેપ નામે પૌષધ પવાસ વ્રતનો બીજો અતિચાર જાણવો.

દ્રષ્ટિથી સંપૂર્ણ જોયા વિના કે બરાબર તપાસ્યા સિવાય તથા ચરવળા થી પ્રમાર્જન કર્યા સિવાય કે બરોબર પ્રમાર્જન કર્યા સિવાય કોઇપણ ચીજ-વસ્તુ ઉપધિ આદિ લેવા કે મુકવા તે

आदानं ग्रहणं यष्टिपीठफलकादीनाम् । तदिपि प्रत्यवेक्ष्यप्रमृज्यं च कार्यम् । अन्ययाऽप्रत्यवेक्षिता प्रमार्जितस्यादानमितचारः

**નોંધઃ-** પ્ર**ન્થા**ન્તરમાં આ અતિચારનું અલગ સ્થાન જોવા મળેલ નથી ત્યાં હવે પછીના અતિચારના બે ભાગ અલગ કરવામાં આવેલ છે

- [૩]અપ્રત્યવેક્ષિત -અપ્રમાર્જિત સંસ્તારનું ઉપક્રમણઃ-
- 🌣 એ જ પ્રમાણે પ્રત્યુપેક્ષણ અને પ્રમાર્જના કર્યા સિવાય સંથારો પાથરવો ઉપાડવો વગેરે
- - 🌣 સંસ્તાર એટલે સંથારો આસન વગેરે સુવાનાં અને પાથરવાના સાધનો.

ઉપક્રમણ એટલે પાથરવું- દ્રષ્ટિથી જોયા વિના કે બરાબર તપાસ્યાવિના તથા ચરવળા વગેરેથી પ્રમાર્જન કર્યા વિના કે યોગ્ય રીતે પ્રમાર્જયા વિના સંથારો -આસન વગેરે પાથરવું.

🌣 संस्तार એટલે સૂવા ઇચ્છતા પૌષધવ્રતીઓ વડે જમીન ઉપર જે બિછાવાય તે સંસ્તાર. અથવા જેમાં સાધુઓ સૂઇ રહે છે તે સંથારો. વિશિષ્ટ અર્થમાં જે દર્ભ,ઘાસ,કાંબલ કે પાથરણાદિનું સૂચન કરે છે. ઉપલક્ષણ થી સૂવાના પાટ-પાટીયા પણ 'સંસ્તાર' કહેવાય છે

આ સંથારાની પ્રતિલેખના ન કરવી કે ખરાબ રીતે કરવી તેમજ પ્રમાર્જના ન કરવી કે જેમ તેમ કરવી

संस्तारः संस्तीर्यते यः प्रतिपन्नपौषधोपवासेन दर्भकुशकम्बलीवस्त्रादिस्तस्योपक्रमः करणमनुष्ठानं भूप्रदेशे, यद्वा दर्भादि संस्तीर्यते तत् प्रत्यवेक्ष्य प्रमृज्य चेति, अन्यायाऽतीचारः । [४] अनाहरः-

- ☼ પૌષધવ્રત અને તેના નાના-મોટા સર્વ અંગો ઉપર અનાદર,ઉપેક્ષા સૂત્રોચ્યારણ, આસન,મુદ્રા,પ્રણિધાનાદિમાંવિધિ ન સાચવવી, પૌષધમાં ઊંઘવું, પ્રમાદાસને બેસવું એ સર્વે અનાદર સૂચક દોષો છે
  - 🌣 પૌષધમાં ઉત્સાહ વિના જ ગમેતેમ પ્રવૃત્તિ કરવી તે અનાદર
- ☼ આ અતિચારને ''અનુનાપાલના'' પણ કહે છે . પૌષઘ બરાબર વિધિ પૂર્વક ન કરવો તે અનાદર કે અનનુપાલના નામક, પાંચમા શીલવ્રત અર્થાત્ દશમાં પૌષઘવ્રતનો ચોથો અતિચાર સમજવો
  - 🌣 अनादर: पोषधोपवासप्रतिपत्तिकर्तव्यताक्रिया यां ।

# [૫]સ્મૃત્યનુપસ્થાપનઃ-

- 🌣 પૌષધ ની દરેક ક્રિયા વિધિમાં ભૂલો કરવી. પૌષધ લીધો છે કે નહીં તે પણ ભૂલી જવું.
- ♥ પૌષધ કયારે અને કેમ કરવો કે ન કરવો તેમજ કર્યો છે કે નહીં વગેરેનું સ્મરણ ન રહેવું. તે સ્મૃત્યનુપસ્થાપન નામનો પાંચમોઅતિચાર કહ્યો છે.

આ પ્રમાણે દશમાં પૌષધવ્રતના પાંચ અતિચારો કહેલા છે પૌષધની શુધ્ધિ માટે નીચેના અઢાર દોષ પણ નિવારવા જોઇએ

- (૧)અવિરતિ શ્રાવકના લાવેલા આહાર પાણી વાપરવા.
- (૨)પૌષધ નિમિત્તે સરસ આહાર લેવો.
- (૩)ઉત્તર ધારણાને દિવસે વિવિધ પ્રકારની સામગ્રી વાપરવી

- (૪)પૌષધ નિમિત્તે આગલા દિવસે દેહ વિભૃષા કરવી.
- (૫)પૌષધ નિમિત્તે વસ્ત્રો ધોવડાવવા.
- (ક)પૌષધ નિમિત્તે આભુષણો ઘડાવીને ધારણ કરવા.
- (૭)પૌષધ નિમિત્તે વસ્ત્રો રંગાવવા.
- (૮)પૌષધ વખતે શરીરનો મેલ ઉતારવો.
- (૯)પૌષધમાં અકાળે શયન કરવું કે નિદૃાલેવી.
- (૧૦)પૌષધમાં સ્ત્રી સંબંધિ કથાઓ કરવી.
- (૧૧)પૌષધમાં આહાર સંબંધિ કથાઓ કરવી.
- (૧૨)પૌષધમાં સારી કે નઠારી રાજકથાઓ કરવી.
- (૧૩)પૌષધમાં દેશ સંબંધિ કથાઓ કરવી.
- (૧૪)પૌષધમાં-પડિલેહ્યા સિવાય લઘુનિતિ-વડીનીતિ પરઠવવી.
- (૧૫)પૌષધમાં કોઇની નિંદા કરવી.
- (૧૬)અવિરતિ સંબંધિઓ સાથે વાર્તાલાપ કરવો.
- (૧૭)પૌષધમાં ચોર-સંબંધિ વાર્તાકરવી.
- (૧૮)સ્ત્રીઓના અંગોપાંગ નિરમવા.
- 🗖 [8]સંદર્ભઃ-
- आगम संदर्भः-पोसहोववासस्स.....पंचअइयाराा....अप्पिडलेहिय दुप्पिडलेहिय सिज्जासंथारे,अप्पमिज्जिपदुप्पमिज्जिय सिज्जासंथारे,अप्पिडलेहिय दुप्पिडलेहियउच्चार पासवण भूमि, अप्पमिज्जिदुप्पमिज्जिय उच्चार पासवणभूमि पोसहोववासस्स सम्मंअणणुपालणया ।
   उपा. अ.१.५.७-११
  - 🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભ:-

[दिग्देश] ....पोषधोपवासेन...वत संपन्नश्च - सूत्र ७:१5

- 🌣 અન્યગ્રન્થ સંદર્ભ:-
- (૧) વંદિતુ સૂત્ર ગાથા-૨૯ પ્રબોધટીકા ભા.૨
- (૩)યોગશાસ્ત્ર

(૨)શ્રાધ્ધ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃત્તિ

(૪)ધર્મરત્ન પ્રકરણ

- 🗍 [9]પધઃ-
  - (૧) ઉત્સર્ગ વસ્તુ ગ્રહણ સ્થાપના વળી સંથારા તણી દ્રષ્ટિ ની પ્રતિલેખના વળી પ્રમાર્જના સૂત્રે ભણી દોષ ત્રણને એમ સેવે પોસહે આદર નહીં સ્મૃતિ ચૂકે દોષ પંચક પોસહે થાયે સહી
  - (૨) વિના દીઠે કે વિના પ્રમાજર્યે મૂળ મૂત્રાદિ પરઠવવા પાત્રો આસન ને સંથારો તે રીતે લેવા મૂકવા આદર કે ઉત્સાહ વિના પૌષઘોપવાસિત આચારો સ્મરણન રહેવું તે છે તેવા વ્રતના પાંચ અતિચારો

| 🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ-પ્રત્યેક વ્રતની માફક અહીંપણ આ દોષોનું નિવારણ વ્રતની                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| શુધ્ધિમાટે તોઅગારી વ્રતી ને આવશ્યક છે જ તદુપરાંત પ્રથમના ત્રણે અતિચારો જયણા          |
| પાલનની દૃષ્ટિએ પણઉપયોગી છે. જયણા એ ધર્મની માતા છે પાંચ સમિતિ તથા ત્રણ                |
| ગુપ્તિનું પાલન પણ જયણા થકી જ સવિશેષ થઇ શકે છે વ્યવહાર થી કહીએતો આ રીતે               |
| પૂંજવાપ્રમાર્જવા થકી સફાઇ પણ રહે છે જોકેઆપણું ધ્યેય સફાઇ નથી પણવ્રતની શુધ્ધ પરિપાલના |
| છે અને તે પરિપાલના માટે જ અનાદર તથા સ્મૃતિ ભ્રંશતાનું નિવારણ પણ જરૂરી ગણેલ છે.       |
|                                                                                      |
| અધ્યાયઃ ७-સૂત્રઃ ૩૦                                                                  |
| [1] સૂત્ર હેતુઃ- આ સૂત્ર થકી ઉપભોગ-પરિભોગ વ્રતના અતિયારો સૂત્રકાર જણાવે છે.          |
| <ul><li>[2] सूत्रःभूणः-सचित्तसंबद्धसंिमत्राऽिभत्राऽभिषवदुष्पक्वाहाराः</li></ul>      |
| 🔲 [3] सूत्र पृथ्धः-सचित्त - संबद्ध - संमित्र -अभिषव- दुष्पकव आहाराः                  |
| 🔲 [4] સૂત્રસારઃ-સચિત્ત આહાર,સચિત્ત સંબંધ્ધહાર,સચિત્ત સંમિશ્ર                         |
| આહાર,અભિષવ આહાર,દુષ્પકવ આહાર અં છટ્ટા શીલવ્રત અર્થાત્ અગીયારમાં                      |
| ઉપભોગ-પરિભોગવ્રતના પાંચ અતિચારો છે.]                                                 |
| 🗖 [5] શબ્દજ્ઞાનઃ-                                                                    |
| सचित्त-સચિત્ત, ચેતના યુકત                                                            |
| (सचित्त)संबद्ध-સચિત્ત, ચેતના યુક્ત પદાર્થ સાથે જોડાયેલ                               |
| (सचित्त) संमिश्र-થોડો ભાગ સચિત્ત હોય અને થોડો ભાગ સચિત્ત હોય તે                      |
| <b>અમિષવ</b> -માદક દ્રવ્યનું સેવન                                                    |
| <b>दुष्पक्</b> व-બરાબર નહીં પાકેલા, કાચાપાકા                                         |
| आहार-આહાર,અશનાદિ ખોરાક-આ શબ્દ પૂર્વના પાંચે શબ્દો સાથે અહીં જોડાયેલો સમજવો.          |
| 🛘 [6] अनुवृत्तिः-(१)व्रतशीलेषु पञ्च पञ्च यथाक्रमम् सूत्र ७:१৫                        |
| (२)शङ्का काडक्षा                                                                     |
| 🔲 [ <b>7] અભિનવ ટીકાઃ</b> - છકા શીલવ્રતોમાંના એવા ઉપભોગ-પરિભોગ પરિમાણ                |
| વ્રતના પાંચ અતિચારોને જણાવવા માટે સૂત્રકારે ઉક્ત સચિત્તઆહારાદિ પાંચ દોષનું           |
| અત્રે કથન કરેલ છે. તેમાં अतिचारा: શબ્દ ની અનુવૃત્તિ ઉપરોક્ત સૂત્ર ૭:૧૯ થી ચાલું      |
| છે તેમજ यथाक्रमम् शબ्દની અનુવૃત્તિ મુજબ સૂત્રક્રમના પ્રામાણ્ય અનુસાર અહીં છઠ્ઠં      |
| શીલવ્રત છે તેમ સુનિશ્ચિત થયેલું છે                                                   |

# [૧]સચિત્ત આહારઃ- ઼

🌣 સચેતન,સપ્રાણ કે જીવતા પદાર્થોનો ખોરાક તરીકે ઉપયોગ કરવો. તે સચિત્તા આહાર તેનું સેવન કરવું એ ઉપભોગ-પરિભોગ પરિમાણ વ્રતનો પ્રથમ અતિચાર કહ્યો છે ❖ સચિત્ત ફળ, શાકભાજી આદિનો ઉપયોગ કરવો અહીં સચિત્તનો ત્યાગ છે એમ ખ્યાલમાં ન રહેવું અથવા આ વસ્તુ સચિત્ત છે એમ ખ્યાલ માં ન રહેવાથી સચિત્ત આહાર વાપરે તો અતિચાર લાગે અને જાણીજોઇને વાપરે તો વ્રતભંગ કહેવાય

❖ જે દ્રવ્યજીવથી યુકત હોય તે સચેતન કે સચિત્ત કહેવાય છે जीवजुत्तं दव्वं सचेयणं આવા સચિત્ત દ્રવ્યોને ધારેલ પરિમાણ કરતા અધિક સંખ્યામાં ઉપયોગ કરે અથવા સર્વથા ત્યાગ હોય અને ઉપયોગ કરે તેને સચિત્તાહાર નામે અતિચાર કહ્યો છે.

# [ર]સચિત્ત સંબંધ્ધ આહારઃ-

- 🌣 સચિત્ત આહાર સાથે સ્પર્શેલી ચીજનો ખોરાક તરીકે ઉપયોગ કરવો તે
- ♥ ઠિળયા ગોટલી આદિ યુક્ત આહારમાં તે વ્રતી ઠળીયા-ગોટલી આદિ છોડી દે છે અર્થાત્ ખાઇ જતાં નથી પરંતુતે-તે ફળનો સચિત્તએવા બાકીના સારભૂત પદાર્થ ને જ પ્રહણ કરે છે આ દ્રષ્ટિએ વ્રત ભંગ થતો નથી છતાંવ્રતની પાછળ રહેલુંજીવ રક્ષાનું ધ્યેય સચવાતું ન હોવાથી ત્યાં પરમાર્થથી તો વ્રતભંગજ કહેવાય આ રીતે અહીં આંશિક વ્રતભંગ અને આંશિક વ્રતપાલન હોવાથી તેને અતિચાર કહેવામાં આવે છે.
- ★ સચિત્ત સંબધ્ધ એટલે સચિત્ત સાથે જોડાયેલ જે વસ્તુ સામાન્ય રીતે નિર્જીવ થયેલી હોય પણ તેમાંનો કોઇ ભાગ સચિત્ત સાથે જોડાયેલો હોય તે સચિત્ત પ્રતિબધ્ધ કહેવાય છે. જેમ કે વૃક્ષનો ગુંદર, બીજ સાથે પાકેલું ફળ વગેરે આવી સચિત્તના સંબધ્ધવાળી વસ્તુઓ મૂખમાં મૂકી દેતો તેને સચિત્ત સંબધ્ધ આહાર નામનો અતિચાર કહે છે.

#### [૩]સચિત્ત સંમિશ્ર આહારઃ-

- 🛱 સચિત્ત પદાર્થ સાથે મિશ્ર-ભેળસેળ થયેલી ચીજોનો ખોરાક તરીકે ઉપયોગ કરવો
- ☆ તલ ખસખસ વગેરે સચિત્ત વસ્તુથી મિશ્રિત લાડવા આદિનું ભોજન તે સચિત્ત
  સંમિશ્ર આહાર, જે છકા શીલવ્રત ઉપભોગ પરિભોગ વ્રતનો ત્રીજો અતિચાર કહ્યો છે
- થોડો ભાગ સચિત્ત હોય અને થોડો અચિત્ત હોય તેવી મીશ્ર વસ્તુનો આહાર કરવો તે નોંધઃ-વંદિતુસૂત્ર આદિમાં આ અતિચાર જોવા મળેલ નથી પરંતુ યોગ શાસ્ત્ર તથા ધર્મબિંદુમાં આ અતિચાર નોંધેલ છે

# [૪]અભિષવ આહારઃ-

- 🌣 વાસી,જંતુ યુકત,હિંસાપ્રેરક ખોરક-ચીજોનો ખોરાક તરીકે ઉપયોગ કરવો
- ➡ મદ્ય આદિ માદક આહાર કરવો [સિઘ્ધસેનીય ટીકામાં] કીડી, કુંથા વગેરે સૂક્ષ્મ જીવોથી યુક્ત આહાર ને પણ અભિષવ આહાર જ કહ્યો છે.
  - 🌣 નોંધઃ- આ અતિચાર પણ યોગશાસ્ત્ર તથા ધર્મબિંદુમાં છે જયારે વંદિતુસૂત્ર તથા

#### ધર્મરત્ન પ્રકરણમાં નથી

# [૫]દુષ્પક્વ આહારઃ-

અધકચરું રાંઘેલું કે બરાબર નહીં રાંઘેલું તેને દુષ્પક્વ આહાર કહે છે. આ આહારનું ગ્રહણ તે છકા શીલવ્રતનો પાંચમો અતિચાર છે

♥ બરાબર ચૂલે ન ચડવાને લીધે કંઇક પક્વ અને કંઇક અપક્વ એવો આહાર. જેમ કે કાકડીનું કાચુ-પાકુ શાક તેનો આહાર કરવો તે.

♥જે કાચુ-પાકુ રંધાયુ હોય તે દુષ્પકવ. જેમ કે પોંક પાપડી વગેરે તથા કાચા-પાકા શાક વગેરે [અને જે રંધાયુન હોય તે અપક્વ જેમ કે ચાળ્યા વગરનો લોટ]

∜ વંદિતુ સૂત્ર તથા ધર્મરત્ન પ્રકરણ માં (૧)સચિત્ત સંમિશ્ર આહાર અને (૨)અભિષવ આહારનોંધાયા નથી તેને સ્થાને(૧)અપકવ આહાર અને (૨) તુચ્છૌષધિ આહારને અતિચાર કહેલો છે

# 🔲 [8]સંદર્ભઃ-

अश्म संहर्भः- भोणणओ पञ्च अइयारा...सचित्ताहारे सचित्त पडिबद्धाहारे उप्पउलिओसिहभक्खणया दुप्पोलितोसिहभक्खणया तुच्छोसिहभक्खणया क उपा॰अ.१-सू.७-७ [सूत्रपाठः- भिन्न भंतव्य आश्रित छे]

🗘 तत्वार्थ संदर्भः- [दिग्देश] .....उपभोगपरिभोग .... व्रतसंपन्नश्च- सूत्र ७:१ ९

#### 🌣 અન્યગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

- (૧) વંદિતુ સૂત્ર ગાથા-૨૧ પ્રબોધટીકા ભા.૨
- (૨)શ્રાધ્ધ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃત્તિ
- (૩)યોગશાસ્ત્ર
- (૪)ધર્મરત્ન પ્રકરણ
- (૫)ધર્મબિંદ-શ્રાવક અધિકાર

# 🔲 [9]પધઃ-

- (૧) સચિત્ત દ્રવ્યે સચિત્ત બઘ્ધે સચિત્તની વળી મિશ્રતા કાચી વસ્તુ કાચી પાકી દોષ આહારે થતાં ભોગને પરિભોગ વસ્તુ ઉલ્લંઘે પરિમાણમાં ગુણઘરો તે દોષ સેવે વ્રતતણાંતે સ્થાનમાં
- (૨) સચિત્ત કે સચિત્ત યુકત ખાણું કે મિશ્રતે ભોજન સચિત્તાળું દુષ્પકવને માદક ખાધ પેચ પાંચેય જેના અતિચાર થાય

[10]નિષ્કર્ષઃ-અગારી વ્રતને છકા શીલવ્રતની શુધ્ધિ માટે અહીં પાંચ દોષોનું

| રેડ સિગ્નલ દેખાડેલ છે. આ અતિયાર નિવારણથી વ્રત શુધ્ધિ ઉપરાંત આરોગ્યની દ્રષ્ટિએ                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| પણ લાભદાયક છે જેમ કે અભિષવ આહાર, દુષ્પકવ આહાર એ આરોગ્યને માટેપણ                                |
| અહિતકારી છે. આત્માર્થિ જીવને તો ભવ અને ભાવ બંને આરોગ્યની સુધારણા કરવાની                        |
| છે. તેથી વ્રત શુધ્ધિ થકી સર્વથા ત્યાગ અર્થાત્ અજ્ઞાહારી પદને પામીને સર્વરોગનું હરહંમેશ         |
| માટે નિવારણ કરવું                                                                              |
|                                                                                                |
|                                                                                                |
| અધ્યાયઃ ७-સૂત્રઃ ૩૧                                                                            |
| 🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- સાતમા અને છેલ્લા શીલવ્રત એવા અતિથિ સંવિભાગ વ્રતના                             |
| અતિચારોને આ સૂત્ર થકી જણાવે છે                                                                 |
| 🗖 [2]सूत्रःभूणः-*सचित्तनिक्षेपपिषानपख्यपदेशमात्सर्यकालातिक्रमाः                                |
| 🔲 [3]सूत्रःपृथ्रः-सचित्त निक्षेप -पिधान- पख्यपदेश- मात्सर्य- काल                               |
| अतिक्रमा:                                                                                      |
| 🔲 [4]સૂત્રસારઃ- સચિત્તમાં નિક્ષેપ,સચિત્તપિધાન, પરવ્યપદેશ, માત્સર્ય અને                         |
| કાલાતિક્રમ એ સાતમાં શીલવ્રત અર્થાત્ અતિથિ સંવિભાગ વ્રત ના પાંચ અતિચારો છે]                     |
| 🗖 પિ]શબ્દજ્ઞાનઃ-                                                                               |
| सचित्तनिक्षेप-સચિત્ત વસ્તુમાં દેવાયોગ્ય વસ્તુને મૂકીદેવી                                       |
| सचित्तपिधान-દેવાયોગ્ય વસ્તુને સચિત્ત વસ્તુથી ઢાંકવી                                            |
| <b>परव्यपदेश</b> -પોતાની દેવાયોગ્ય વસ્તુને પારકાની કહેવી                                       |
| मात्सर्य-અદેખાઇ થી દાન દેવું                                                                   |
| कालातिक्रम- ન દેવા ના આશયથી વહેલા મોડું ખાઇલેવું                                               |
| 🔲 [6]अनुवृत्तिः- (१)व्रतशीलेषु पञ्च पञ्च यथाक्रमम् सूत्र ७:१८                                  |
| (२)शङ्का काङ्क्षाभूत्र ७:१८ થી अतिचारा: શબ્દ ની અનુવૃત્તિ                                      |
| 🔲 [7]અભિનવટીકાઃ-સૂત્રકાર મહર્ષિ એ સૂત્રઃ૧૮ માં જણાવેલ यथाक्रम અધિકાર                           |
| મુજબ ક્રમશઃ પાંચ અણુવ્રત અને સાત શીલવ્રત ના અતિચારોને જણાવતા આ સૂત્રમાં સાતમાં                 |
| શીલવ્રત અથવા બારમાં વ્રત એવા અતિથિસંવિભાગ વ્રતના અતિચારોનું કથન કરેલ છે તે                     |
| પાંચે અતિચારો ની ક્રમશઃ તથા વિવિધ વ્યાખ્યા અહીં ટીકામાં રજૂ કરી છે                             |
| [૧]સચિત્ત નિક્ષેપઃ-                                                                            |
| 🌣 પ્રાસુક આહારાદિને સચિત્ત વસ્તુમાં મુક્વા                                                     |
| 🌣 ખાનપાનની દેવા યોગ્ય વસ્તુને ન ખપે તેવી બુનાવી દેવાની બુધ્ધિથી કોઇ સચેતન                      |
| વસ્તુમાં મૂકી દેવી તે ''સચિત્ત નિક્ષેપ''                                                       |
| *हिशभ्षर आभ्नाय भुष्ठल सिवत्तनिक्षेपापिधानपख्यपदेशमात्सर्यकालातिकमाः के प्रभान्ने सत्र रचना छे |

- 🌣 વહોરાવવા યોગ્ય વસ્તુને સચિત્ત ઉપર મુકી દેવી
- ➡ અતિથિસંવિભાગ વ્રત હોય, સાધુ-મુનિરાજ ને દાન આપવા યોગ્ય વસ્તુ હોય તેમાં સચિત્ત વસ્તુનાખી દેવી.

अन्नमोदनखाधिकादि चतुर्विध आहारो वाऽशनादि: तस्य सचित्तेषु व्रीहि-यव-गोधूम-शाल्यादिषु निक्षेप: । तच्च अदानबुध्ध्या निक्षिपति । एतच्च जानात्यसौ-सचित्ते निक्षप्तं सत् न गृहणन्ति साधव ।

# [૨]સચિત્તપિધાનઃ-

- 🌣 પ્રાસુક આહાર આદિને સચિત્ત વસ્તુ વડે ઢાંકી દેવા
- ★ સચિત્ત એટલે ચેતનયુકત.-પિધાન એટલે ઢાંકી દેવી. વ્હોરાવવા યોગ્ય વસ્તુ ઉપર સચિત્ત વસ્તુ ઢાંકી દેવી
- ♥ ખાનપાન ની દેવા યોગ્ય વસ્તુને અકલ્પ્ય બનાવી દેવાની બુધ્ધિથી સચિત્ત વસ્તુ વડે ઢાંકવી તે સચિત્તપિધાન નામક અતિથિ સંવિભાગ વ્રતનો બીજો અતિચાર કહ્યો છે.
- ➡ અતિથિ સંવિભાગ વ્રત હોય અને સાધુ-મુનિરાજ ને કલ્પે તેવી એષણીય અને
  પ્રાસુક વસ્તુહોય તે ન વહોરાવવાની ઇચ્છાથી તેના ઉપર સચિત્ત વસ્તુ ઢાંકી દઇ નખપે તેવી
  બનાવી દેવી

#### [૩]પરવ્યપદેશઃ-

- 🌣 ન આપવાની બુધ્ધિએ પોતાની વસ્તુ પરની છે તેમ કહેવું
- ♥ પોતાની દેય વસ્તુને ''એ પારકાની છે'' એમ કહી તેના દાનથી પોતાની જાતને માનપૂર્વક છૂટી કરી લેવી તે પરવ્યપદેશ
- ♣ મુનિરાજને દાન આપવા યોગ્ય વસ્તુ પોતાની હોય છતાં પારકી કહેવી. જેથી આ
  વસ્તુનો સ્વામી અન્ય છે તેમ માનીને મુનિ તેને ગ્રહણ ન કરે તે જ રીતે પારકી વસ્તુને પોતાની
  જણાવી દઇ મુનિને વહોરાવવી. આ બંને વસ્તુ શ્રાવકને માટે અતિચાર ૩૫ છે
- परव्यपदेश इति साधोः पौषधोपवासपारणाकाले भिक्षायै समुपस्थितस्य प्रकटमन्नादि
  पश्यतः श्रावकोऽभिधते परकीयम् इति न अस्माकीनं अतो न ददामि इति ।

# 8િ માત્સર્યઃ-

- 🌣 અભિમાન પૂર્વક અદેખાઇ થી દાન દેવું
- ☼ મુનિરાજ કોઇ વસ્તુ ની યાચના કરે ત્યારે કોપ કરવો, વસ્તુ હોવા છતાં ન આપવી અથવા શું હું બીજા કરતા ઉતરતો છું એમ વિચારી ઇર્ષ્યાથી આપવું તે સાતમા શીલવ્રતનો

માત્સર્યરૂપ અતિચાર છે.

मार्गितः सन् कुप्यति, सदिप मार्गितं न ददाति । अथवा तेन तावत् द्रमकेण दत्तं किमहं ततोऽपिन्यून इति मात्सर्याद् ददाति । कषायरूषितेनवा चित्तेन ददाति इति मात्सर्यम् ।

[પ]કાલાતિક્રમઃ-

- 🌣 ભોજન કાળ વીત્યાબાદ નિમંત્રણ કરવું
- 🌣 દાન આપવાનો વખત વીતિગયા પછી દાન દેવાના પ્રયાસો કરવા
- ♣ મુનિરાજ ને ભિક્ષા આપવાનો જે કાલ છે તે વીતી ગયા પછી નિમંત્રણા કરવી એ કાલાતિક્રમ નામક અતિચાર છે.
- - 🔲 [8] સંદર્ભઃ-
- 🗘 आगम संदर्भः-अहासंविभागस्स पंचअइयारा सिचत निक्खेवणया सिचत्तपेहणया कालाइक्कमदाणे परोवएसे मच्छरिया 📌 उपाः अ.१-सू.७-१२
  - 🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-

[दिग्देश].....अतिथिसंविभागवतसंपन्श्च

- 🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-
- (૧)વંદિતુ સૂત્ર-ગાથા:૩૦ પ્રબોધટીકા-ભાગ-૨
- (૨)શ્રાધ્ધ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃત્તિ
- (૩)યોગશાસ્ત્ર
- (૪)ધર્મબિંદ્દ-શ્રાવકાધિકાર
- (૫)ધર્મ રત્ન પ્રકરણ

# [9]પઘઃ-

- (૧) સચિત્ત વસ્તુ હેઠ રાખે ઉપર સચિત્ત મૂકતાં અચિત્ત વસ્તુ હેઠ રાખે ઉપર સચિત્ત ઢાંકતા વ્યપદેશને મત્સરપણું વળી કાળને ઉલ્લંઘતા અતિથિતણો સંવિભાગ સાથે દોષ પંચક મૂકતા
- (૨) અજીવ વસ્તુ સજીવ કરવી ઢાંકવી સજીવ કિવા સ્વની છતાંયે પરની કેવી અણદેવા કાજે અથવા મત્સર રાખીને દેવું કે કાળ ઉલ્લઘીં ખાઇ જવું તે અતિથિ સંવિભાગ વ્રતના પાંચ અતિચાર થી બચવું

|        |        | [10]નિષ્કર્ષઃ-સાતમાં શીલવ્રત એવા અતિથિ સંવિભાગ વ્રતના અતિચારો વ્રત      |
|--------|--------|-------------------------------------------------------------------------|
| શુધ્ધિ | ા કરત  | ાંયે ભાવશુધ્ધિ માટે વિશેષ આવશ્યકં છે. આ પાંચે અતિચારોમાં મુખ્ય હકીકત એક |
| માત્ર  | હોયત   | ાો તે અણદેવાની બુધ્ધિ જ છે, પાંચે દોષોને આ એક વાકયમાં જ ઓળખાવી શકાય     |
| છે, કે | ધ્ય કે | ન વહોરાવવા માટેજ આ સર્વે પ્રવૃત્તિઓ થાય છે                              |

દાન કરતા પણ દાનવૃત્તિનો અભાવ એ ખૂબજ નીંદનીય વસ્તુ છે. આવી દાનવૃત્તિ ના ₹, ક ч

| અભાવનુ નિવારણ કરા ભાવ વિશુાધ્ધ થકા દાનના ત્યાગ અથ સમજી સવ વસ્તુ અને છલ્લ   |
|----------------------------------------------------------------------------|
| દેહને પણ ત્યાજય ગણી મોક્ષના એકમાત્ર આશયથી સાધના કરવા આ બારે વ્રતન          |
| પરિપાલનથી છેલ્લે અગારમાંથી અણગાર વ્રતી બનવું એ જ નિષ્કર્ષ છે.              |
| o o o o o o o                                                              |
| અધ્યાયઃ ૭-સૂત્રઃ ૩૨                                                        |
| 🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- મારણાન્તિક સંલેખના ના અતિચારો ને જણાવવા માટે આ સૂત્રન     |
| રચના થયેલી છે.                                                             |
| 🗖 [2]सूत्रःभूणः-*जीवितमरणाशंसामित्रानुरागसुखानुबन्धनिदानकरणानि             |
| 🔲 [3]सूत्रः पृथक्:-जीवित,-मरण आशंसा, मित्र अनुराग,सुख अनुबन्ध, निदानकरणानि |
| 🔲 [4]સૂત્રસારઃ-જીવિત આશંસા,મરણઆશંસા,મિત્રઅનુરાગ,સુખઅનુબંધ અને              |
| નિદાન કરણ [એ મારણાન્તિક સંલેખના વ્રતના પાંચ અતિચારો છે]                    |
| 🗖 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-                                                           |
| जीवित- એટલે જીવવું                                                         |
| मरण- મરણ એટલે મરવું-  મૃત્યુ,જીવનનો અંત                                    |
| आशंसा- ઇચ્છા,વિચારણા,અભિલાષ                                                |
| मित्रानुराग-મિત્રાદિ પરત્વે મમત્વ                                          |
| <b>મુखાનુबન્ય</b> -પૂર્વાનુભૂત સુખોનું સ્મરણ                               |
| निदानकरण- પરલોકના સુખની ઇચ્છા                                              |
| 🗖 [6]अनुवृत्तिः- (१)व्रतशीलेषु पञ्च पञ्च यथाक्रमम् सूत्र ७:१८              |
| (२)शङ्का काङ्क्षा                                                          |
| 🗖 [7]અભિનવટીકાઃ-સૂત્રકાર મહર્ષિ એ વ્રતના અને શીલના અતિચારો 🖟               |
| જણાવ્યા આ સૂત્ર થકી સંલેખના વ્રતના અતિચારને જણાવે છે.                      |
| –અહીં અતિચાર શબ્દ પૂર્વ સૂત્રની અનુવૃત્તિ થી લાવેલ છે.                     |
| – व्रतशीलेष, સત્ર ૭:૧૮ જે અનવત્તિ માં નોંધેલ છે. તેની ખરેખર કોઇ અનવિ       |

આ સૂત્રમાં વર્તતી નથી પણ સૂત્રકારે અગારી વ્રતીના વ્રતોને જણાવતી વખતે બાર વ્રતના વર્શન પછી તુરંતજ મારણાન્તિક સંલેખનાનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. શ્રાવકના વંદિતુસૂત્ર તથા

પાક્ષિક અતિચારમાં પણ વ્રતોની સાથે અનન્તર એવા આ સંલેખના વ્રતનો ઉલ્લેખ જોવા મળે છે તેથી અહીં व्रतशीलेषु ને આધારે તેરમાં ક્રમમાં સંલેખના

વ્રત જ આવે તેમ સમજી ને આ અતિચારને સંલેખના વ્રતના અતિચારો કહ્યા છે.

# [૧]જીવિતશંસાઃ-

- ♥ ખાનપાન, સુખ-સગવડ,ભકિત-બહુમાન,સત્કાર,આદિ જોઇને જીવવાની લાલસા થવી તે જીવિતશંસા
  - 🌣 પૂજા સત્કાર આદિ વિભૂતિ જોઇ તેથી લલચાઇને જીવનને ચાહવું તે જીવિતશંસા
- ☼ જીવવાની જે ઇચ્છા તે જીવિતશંસા-સંલેખના પ્રહેણ કર્યા પછી થતો સત્કાર, સન્માન,પૂજા આદિ જોઇને હું વધુ જીવુંતો સારું એમ જીવવાની જે ઇચ્છા કરવી તેને સંલેખના વ્રતનો પ્રથમ અતિચાર કહ્યો છે

# [૨]મરજ્ઞાશંસાઃ-

- 🌣 કષ્ટાદુઃખ વગેરે જોઇને મરણની લાલસા કરવી
- ♣ સેવા, સત્કાર આદિ માટે કોઇને પાસે ન આવતો જોઇ, કંટાળાથી મરણને ચાહવું તે મરણશંસા
- ♀ પૂજા,સત્કાર,સન્માન,કીર્તિ,વૈયાવચ્ચ આદિ ન થવાથી કંટાળી ને હું જલ્દી મરી જાઉં તો સાર્ર એ પ્રમાણે મરણની ઇચ્છા રાખવી
- ઍ સંલેખના તપનો સ્વીકાર કર્યા પછી ક્ષેત્રની કર્કશતાના કારણે તેમજ પૂજા-સન્માનાદિના અભાવે એવી વિચારણા કરવી કે હવે મારું મરણ થાયતો સારું એ મરણાશંસા નામનો સંલેખના વ્રતનો બીજો અતિચાર કહેલો છે.

# [૩]મિત્રાનુરાગઃ-

- 🌣 સ્નેહ સંબંધિઓ ઉપર મમતા રાખવી
- 🌣 મિત્રો ઉપર અને મિત્રોની પેઠે પુત્રાદિ ઉપર સ્નેહ બંધન રાખવું તી મિત્રાનુરાગ.
- ♣ મિત્ર,પુત્ર,સગા,સ્નેહીજન આદિ ઉપરનું જે મમત્વ તે મિત્રાનુરાગ, આ સંલેખણા વ્રતનો ત્રીજો અતિચાર છે
- मेद्यन्ति इति मित्राणि । स्नेहमत्यन्तं कुर्वन्ति सहजीवितमरणानि तेषु मित्रेषु अनुरागः।
   स्नेहो यस्तं ताद्दश्यामप्यवस्थानां न जहातीति मित्रानुरागोऽतिचारः । तथा पुत्रादिषु अपि योज्यम् ।

**નોંધઃ**- આ અતિચાર ગ્રન્થાન્તરમાં કહેવાયેલ નથી

#### [૪]સુખાનુરાગઃ-

- 🌣 મરણ પછી આ સુખ મળે તેવી લાલસા થી પૂર્વના સૂખોનું સતત સ્મરણ
- 🌣 અનુભવેલા સુખો યાદ લાવી મનમાં તાજાં કરવા તે સુખાનુબંધ
- 🌣 अनुभूत प्रीतिविशेषस्मृति समाहरणं चेतसि सुखानुबन्धः
- **નોંધઃ** સંલેખણા વ્રતનો આ ચોથો અતિચાર પણ વંદિતુ સૂત્ર ઉપાસક દશાંગ સૂત્રાદિ માં જોવા મળેલ નથી.

#### [પ]નિદાન કરણઃ-

- ☆ સાંસારિક ફળની ઇચ્છાથી વ્રત,સંયમ તપ વગેરે કરવા અને વ્રતના ફળરૂપે
  સાંસારિક સુખ મેળવવા સંકલ્પ કરવો.
- ☆ તપ કે ત્યાગ નો બદલો કોઇપણ જાતના ભોગરૂપે માગી લેવો તે નિદાનકરણ જે સંલેખણાત્રતનો પાંચમો અતિચાર છે.
- ☆ તપઅને સંયમ ના પ્રભાવથી હું ચક્રવર્તી બનું,રાજા બનું,વાસુદેવ બનું, રૂપવાન બનું,માન-સન્માન પામું ઇત્યાદિ ઇચ્છાઓ રાખવી
- (૧) ઇહલોક આશંસાઃ- સંલેખના વ્રત સ્વીકાર્યા પછી હું આલોકમાં જ ઉત્પન્ન થાઉ મનુષ્ય બનુ,રાજા બનું,ચક્રી બનું એવી જે ઇચ્છા તેને ઇહલોક આશંસા અતિચાર કહેવાય છે.
- (૨)પરલોક આશંસાઃ-સંલેખના વ્રત સ્વીકાર્યા પછી મનમાં એવી ઇચ્છા રાખવી કે હું અહીંથી મરણ પામીને દેવ બનું, ઇન્દ્ર બનનું, વિમાનોનો અધિપતિબનું, આવી આવી ઇચ્છા તે પરલોક આશંસા નામનો બીજો અતિચાર છે.
- (3)કામભોગાશંસાઃ- સંલેખના વ્રત સ્વીકાર્યા પછી યોગ્ય પૂજા સન્માનાદિકના અભાવ કે ભૂખના દુઃખથી પીડિત થઇને એવી ઇચ્છા રાખવી કે વહેલો કે મોડો હું દેવલોક કે મનુષ્યલોકમાં ગમે ત્યાં ઉત્પન્ન થાઉં પણ મને ત્યાં ઇચ્છિત કામભોગની પ્રાપ્તિ થાઓ તે કામભોગ આશંસા અતિચાર છે

સંલેખના વ્રતમાં મરણ સમયે આ પાંચે દોષોની ઉત્પત્તિ ન થાય તેવી પ્રાર્થના કરવી તે આ દોષોના નિવારણનો પુરૂષાર્થ છે

♣ સારાંશ:-આ રીતે કુલ ૭૦ અતિચારોનું અહીં વર્ણન કરાયું છે કેમ કે સમ્યક્ત્વના-પ, ૧૨ વ્રતના પ-પ એટલે ૬૦,સંલેખના વ્રતના -પ એમ ૭૦ અતિચાર સૂત્રઃ૧૮ થી ૩૨માં કહેવાયા છે. જો કે સિઘ્ધસેનીયવૃત્તિ માં જજ્ઞાવે છેકે આ અતિચારો ની સંખ્યા ૬૫ ની ગજ્ઞવી જોઇએ કેમ કે સમ્યક્ત્વ એ તો પાયો છે. તેનીશુઘ્ધિ વિનાવ્રત શુધ્ધિ સંભવતિ નથી.

આ ૭૦ અતિચાર જાણવા યોગ્ય છે, પરિહરવા યોગ્ય પણ છે જ વળી આ ભૂલો અજાણતા કે પ્રમાદ વશ થાય તો અતિચાર છે પણ જો જાણી જોઇને -ઇરાદપૂર્વક તેનું સેવન કરવામાં આવે તો અનાચાર અર્થાતુ વ્રતભંગ સ્વરૂપજ છે.

♣ વિશેષ વાત:-પાક્ષિકાદિ અતિચાર ગુજરાતી ભાષામાં હોવાથી કેટલાંક તેને માનતા નથી, કેટલાંક કલ્પીત પણ ગણે છે આપણે આ ૭૦ અતિચાર ને અહીં જોયા-તેમજ ઉપાસક દશાંગ નામના આગમમાં પણ આ અતિચારો નું વર્ણન છે, વંદિતુસૂત્રમાં પણ વર્ણન છે માટે આ અતિચારો કપોળ કલ્પિત નથી પણ આગમિક છે, શાસ્ત્રીય છે.અને પ્રાચીન પણ છે તે વાત સ્મરણસ્થ હોવી જોઇએ

| 188 તત્ત્વાયાાયગમ સૂત્ર આવનવટાકા                                                   |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| 🗖 [8] સંદર્ભઃ-                                                                     |
| 🌣 આગમ સંદર્ભः-अपच्छिम मारणंतियसंल्रेखहणा झूसणाराहणाए पंच अइयाराइहल्रोगा            |
| संसप्यओगे परलोगा संसाप्यओगे जीवियासंसप्यओगे मरणासंसप्यओगे कामभोगासंसप्यओगे         |
| 💠 उपा. अ.१-सू. ७-१३                                                                |
| 🌣 तत्वार्थ संदर्भः-मारणान्तिकी सल्लेव्खनां जोषिता सूत्र. ७:१७                      |
| 🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-                                                             |
| (૧)વંદિતુ સૂત્ર-ગાથાઃ૩૩ પ્રબોઘટીકા-ભાગ-૨                                           |
| (૨)શ્રાધ્ધ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃત્તિ                                                 |
| (૩)યોગશાસ્ત્ર                                                                      |
| (૪)ધર્મબિંદુ-શ્રાવકાધિકાર                                                          |
| (પ)ધર્મ રત્ન પ્રકરણ                                                                |
| 🗖 [9]પદ્યઃ-                                                                        |
| (૧)     જીવિત ઇચ્છા મરણઇચ્છા મિત્રની અનુરાગતા                                      |
| સુખતણા અનુબંધ ઇચ્છે કરે વળી નિદાનતા                                                |
| સંલેખણાના પાંચ દોષો ટાળતાં ભલીવાસના                                                |
| વિરતિ અંગે ધર્મેરંગે થાય સુંદર ભાવના                                               |
| (૨) મૃત્યુ જીવિત ચાહવું ન ચહવું કંટાળી કે લાલચે                                    |
| મોહે જે મમતા સંગાં સુદદમાં મિત્રાનુરાગો થયે                                        |
| વેદ્યા તે સુખને વળી સમરવાં સુખનું બંધેય જે                                         |
| નિયાણું અતિચાર પાચ જ ગણ્યા સંલેખના દોષને                                           |
| 🗖 [10]નિષ્કર્ષઃ- અતિચારોમાં છેલ્લે સંલેખના વ્રતના જે અતિચાર કહ્યા છે તે            |
| અન્ય વ્રતાતિયાર ની તુલના એ સવિશેષ મહત્વના છે. કેમ કે અવ્રતના દોષોના સેવનર્થ        |
| અત્યન્ત અધમ અનંતાનુબંધી સંસારનું ઉપાર્જન થાય છે .જે વ્રતનું ગ્રહણ મોક્ષને માટે કર્ |
| શરીર ની સાથે વિષય-કષાયની પણ કૃષતા નુધ્યેય હતું તે સ્થાને ફરી એ જ વિષય કષાયન        |
| દોષો સેવવાથી અનંતો સંસાર વૃધ્ધિ પામે છે માટે મોક્ષના અર્થી એવા અગારી વ્રતી જીવે અ  |
| પાંચે દોષને સર્વથા ટાળવા થકી પોતાના વ્રત-તપના ઉત્કૃષ્ટ ફળને પ્રાપ્ત કરવું.         |
|                                                                                    |
| (અધ્યાયઃ७-સૂત્રઃ૩૩)                                                                |
| 🗖 [1]સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર થકી દાનની વ્યાખ્યાને જણાવે છે.                            |
| 🗖 [2]सूत्रःभूणः-अनुग्रहार्थं स्वस्यातिसर्गो दानम्                                  |
| 🗖 [3]सूत्रःभृथङ्ः-अनुग्रहार्थं स्वस्य - अतिसर्गः दानम्                             |
| 🔲 [4]સૂત્રસારઃ-સ્વિ અને પરના] અનુગ્રહ ને માટે પોતાની વસ્તુનો ત્યાગ કરવો તે દાન છે  |

🔲 [5]શબ્દજ્ઞાનઃ-

अनुप्रहार्थ- - ઉપકાર ને માટે, [स्व परना]

स्वस्यअतिसर्ग- પોતાનો -પોતાની વસ્તુનો, ત્યાગ

दानम्- દાન દેવું [અર્હદ્ ભક્તિ કે સાધર્મિકોને]

- ☐ [6]**અનુવૃત્તિઃ** કોઇ અનુવૃત્તિ નથી
- [7]અભિનવટીકાઃ-દાનઘર્મ એ જીવનના બધા સદ્દગુણોનું મૂળ છે તેથી એનો વિકાસ એ પારમાર્થિક દ્રષ્ટિએ અન્ય સદ્દગુણોના ઉત્કર્ષનો આધાર છે અને વ્યવહાર દ્રષ્ટિએ માનવી વ્યવસ્થાના સામંજસ્યનો આધાર છે.
- --''દાન નો અર્થ ન્યાયપૂર્વક પોતાને પ્રાપ્ત થયેલી વસ્તુનું બીજા માટે અર્પણ કરવું'' એવો કરેલ છે- પરંતુ
  - (૧)એ અપર્શ તેના કરનારને અને તેના સ્વીકારનારને ઉપકારક હોવું જોઇએ
- (૨)અર્પણ કરનારનો મુખ્ય ઉપકાર એ જ કે એ વસ્તુ ઉપરીતેની મમતા ટળે અને તે રીતે તેનો સંતોષ અને સમભાવ કેળવાય
- (૩) સ્વીકાર કરનારનો ઉપકાર એ કે તે વસ્તુથી તેની જીવનયાત્રામાં મદદ મળે અને પરિશામે તેનો સદ્ગુણો ખીલે
  - 🗫 अनुग्रहार्थः-
  - 🌣 अनुप्रह એટલે અન્ન વગેરે ઉપકાર

अनुगृह्यतेऽनेन इति अनुग्रहः अन्नादिः उपकारकः प्रतिग्रहीतुः दातुश्च प्रधानानुषङ्गिफलं प्रधानं मुक्तितः, आनुषङ्गिकं स्वर्गीदिप्राप्तिः

- 🌣 આ ઉપકાર બે પ્રકારે થાય છે સ્વ ઉપકાર અને પર ઉપકાર
- 🌣 સ્વ ઉપકાર પણ બે ભેદે છે (૧) પ્રધાન-મુખ્ય (૨) આનુસંગિક-ગૌણ
- (૨)પ્રધાન સ્વ અનુગ્રહઃ-
- –સ્વનો મુખ્ય અનુપ્રહ [અર્થાત્ ઉપકાર] તો દાનથી મોક્ષની પ્રાપ્તિ જ છે
- –દાનધર્મનું મુખ્ય ફળ તે કર્મનિજરા થકી આત્માની સંસાર થી મુક્તિ થવી તે.
- (૨)આનુપંગિક સ્વ અનુગ્રહઃ- મુખ્ય ઉપકાર ની સાથે સાથે અનાયાસે આનુપંગિક કે ગૌણ ઉપકાર પણ થઇ જ જાય છે જેના બે ભેદ છે.
- ☆ પરલોક સંબંધિઃ- પરલોકમાં વિશિષ્ટ પ્રકારના સ્વર્ગાદિ સુખની પ્રાપ્તિ થવી તે՝
  પરલોક સંબંધિ આનુષંગિક સ્વ અનુગ્રહ.
  - प्रच्युतस्येह सुकुलप्रत्याति विभवबोधि लाभादिः

પર ઉપકાર [-અનુપ્રહ] પણ બે ભેદે છે (૧)પ્રધાન (૨)આનુષંગિક

- (3) પ્રધાન પર અનુત્રહઃ કર્મનિર્જરા થી દાન લેનાર આત્માની સંસાથી મુકિત તે પ્રધાન પર અનુત્રહ કહેવાય છે.
  - (૪)આનુષંગિક પર અનુગ્રહઃ- પર ઉપર થતો ગૌણ અનુગ્રહ પણ બે ભેદે છે
- આલોક સંબંધિઃ- સંયમનું પાલન કે મોક્ષમાર્ગ આરાધના એ દાન લેનારને આલોક સંબંધિ ઉપકાર છે
  - **♥ પરલોક સંબંધિઃ**-વિશિષ્ટ પ્રકારના સ્વિગાદિ સુખની પ્રાપ્તિ એ પરલોક સંબંધિ ઉપકાર છે.
  - 📌 અર્થ-એટલે પ્રયોજન
- ❖ अनुप्रहार्थ એટલે ઉપકાર ના પ્રયોજનથી અર્થાત્ દાનદેવામાં ઉપકારનું પ્રયોજન કે ઉપકાર ની બુઘ્ધિ જ હોવી જોઇએ
- आत्मा च परश्च आत्मपरौ तयोः अनुग्रहः आत्मपरानुग्रहः । सोऽर्थो यस्य तदात्मपरानुग्रहार्थम् ।
  - 💠 અનુગ્રહ ની પૂર્વશરતઃ-
  - તે વિશુધ્ધ બુધ્ધિપૂર્વક કરાયેલ હોવો જોઇએ.
- -કર્મનિર્જરાદિ ફળ મને પ્રાપ્ત થાય એ પ્રકારે અનુગ્રહ -ઉપકાર કરવાથી વિશુધ્ધિ બુધ્ધિત્વ પ્રાપ્ત થાય છે
  - આ વિશુધ્ધિ બુધ્ધિ કે કર્મનિર્જરાદિ ફળની વિચારણા સિવાયનો અનુગ્રહ-અનુગ્રહજ નથી.
  - —अन्या तु अनुमहाभाव एव स्यात्
- જ ભાષ્યમાં અનુગ્રહના આત્મા અને પર બે ભેદ કહ્યા છે, તેનું સ્વરૂપ આત્મા-[સ્વ] શ્રધ્ધા,શકિત,સત્વ,ક્ષમા,વિનય,વિતૃષ્ણતા ગુણથી સમ્પન્ન એવો દેવાની ભાવ પરિણતિ વાળો દાતા તે સ્વ પર-જ્ઞાનક્રિયાન્વિત, કષાય વિજેતા,સ્વાધ્યાય, તપ,ધ્યાન,સમાધિ ભજનાર મૂલ ઉત્તર ગુણની સંપદાને ધારણ કરેલા.
  - **%** स्वस्य-पोतानो

स्व શબ્દ આત્મીય જ્ઞાતિ-ધન વગેરે વગેરે અર્થમાં વર્તે છે પણ અહીં स्व શબ્દ વિશેષે કરીને ધન અર્થમાં વપરાયેલ છે.

本 ન્યાયોપાર્જિત અથવા ન્યાયવૃત્તિ થી પૂર્વજોનું વારસામાં આવેલું અથવા સ્વ સામર્થ્યથી ઉપાર્જન કરેલું ધન તેને સૂત્રકારે स्वस्य શબ્દ પ્રયોજેલ છે

 प्रतस्य એટલે પોતાનું, લોકવિરુધ્ધ કે ચોરી આદિ વ્યવહારથકી ઉપાર્જેલું નહીં તેવું.

 આવા અન્ન, પાન, વસ્ત્ર, ઉપધિ, ઉપકરણ, ઔષધ, શય્યા આદિ પુદ્ગલ દ્રવ્ય અને પ્રવજ્યાને

 યોગ્ય એવા પ્રવજયાભિમુખ પુત્ર-દોહિત્ર-ભાઇ-પત્ની આદિ જીવદ્રવ્ય

🗫 અતિસર્ગઃ- ત્યાગ,છોડવું તે

-માત્ર છોડવું કે વિસર્જન કરવું એ જ ત્યાગ નથી પણ વિશિષ્ટ પ્રકારે દેવું [सम्प्रदानम्] તેને દાન કહ્યું છે

આ દાન કે ''દેવું'' તે બે પ્રકારે કહેલ છે

- (૧)અરિહંત પરમાત્માને પુષ્પ,બલી,ઘૂપ,ચામર,આતપત્ર,કળશ,ઘ્વજ,મુગટ આભરણ વગેરે વગેરે વસ્તુ ભક્તિને માટે અરિહંત પરમાત્માને દેવી-દાનબુધ્ધિ થી અર્પણ કરવી તે अर्हत् सम्प्रदानम्
  - (૨)**સાધાર્મિકોને** -સાધાર્મિક બે પ્રકારે કહ્યા છે
- **♥ સાધુઃ**-યથોકત જ્ઞાનક્રિયા અનુષ્ઠાન સંપન્ન એવા સાધુ સાધ્વીજીને અન્ન,પાન, વસ્ત્ર,શય્યા,ઉપકરણ ઔષધ આદિનું જે દાન તે साधुसम्प्रदानम्
- **४ श्राવકः** સમ્યક્ત્વ અશુવ્રતાદિ બાર(વ્રત) પ્રકારના ધર્મથી યુકત એવા શ્રાવકોને પણ દેશ-કાળ અનુસાર અન્ન,પાન,વસ્ત્રાદિનું દાન તે श्रावकसम्प्रदानम्
  - 🗫 दान- धान

સૂત્રકાર મહર્ષિ એ સૂત્રમાંજ વ્યાખ્યા કરી દીધી છે કે अनुग्रहार्य स्वस्य अतिसर्गः दानम् એટલે દાનનો અર્થ અનુગ્રહ બુધ્ધિ થી પોતાની ધન-સંપત્તિ આદિનો સુપાત્રમાં ત્યાગ કરવો તે

- 🗫 દાન આપવા યોગ્ય પાત્રઃ-
- ૧-૨ત્નપાત્રઃ- શ્રી તીર્થંકર ભગવંતને દાન આપવું તે.
- ર- સુવર્ણપાત્રઃ-તપસ્વી મુનિ ભગવંતને દાન આપવું તે.
- **૩- રજતપાત્રઃ-** વ્રતઘારી આત્માઓને દાન આપવું તે.
- ૪-ઘાતુપાત્રઃ- સાધર્મિક બંધુઓને-ઉચિત દાન આપવું તે.
- **પ- માટી પાત્ર સમાનઃ-** કોઇપણ દીન-દુઃખી ને ઉચિત દાન આપવું તે
- 💠 શ્રેષ્ઠપાત્રની શાસ્ત્રોકત વ્યાખ્યાઃ-

પાત્ર એટલે રાગદ્વેષાદિક ઉપર જય મેળવનારા,ઇન્દ્રિયો ઉપર કાબુ મેળવનાર, સ્વાધ્યાય ,તપ,સમાધિ,ચારિત્રમાં અને સંયમમાં સ્થિર રહેનાર,મૂળગુણ અને ઉત્તરગુણની સંપત્તિ ધરાવનાર હોય તે ઉત્તમ પાત્ર કહેવાય છે.

- 🗫 સૂત્રનો ભાષ્યાનુસારી સંકલિત અર્થઃ-
- ♥ પોતાને અને પરને ઉપકાર કરવાની બુધ્ધિ થી પોતાને ન્યાયોપાર્જિત એવો અન્ત-પાન વસ્ત્ર વગેરે વસ્તુનો સુપાત્ર માં ત્યાગ કરવો તેને દાન કહેલું છે
  - 🔲 [8] સંદર્ભઃ-
- अागम संहर्भः- समणोवासएणं तहारूवं समणं वा जाव पिंडलाभेमाणे तहारूवस्स समणस्स
   वा समाहिं उप्पाएति समाहिकारएणं तमेव समाहिं पिंडलभइ 
   भगःशः.७,उः१,सू.२६४-१

સૂત્રપાઠ સંબંધ:- શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં જણાવ્યા અનુસાર જે શ્રમણોપાસક શ્રમણ કેશ્રાવકને આહારાદિ થી પડિલાભે છે તે તેવા શ્રમણ કે શ્રાવકને સમાધિ ઉત્પન્ન કરાવે છે આ સમાધિ શ્રમણોપાસકને પોતાને પણ સમાધિ પ્રાપ્ત કરાવે છે. આ રીતે સૂત્રમાં આગળ स्वस्य શબ્દજોડી દેવામાં આવેતો આખો અર્થ તથા દાનનું ફળ બંને આ સૂત્રપાઠમાં અતિ સ્પષ્ટ રીતે આપેલા છે.

| 482                               | તત્ત્વાથાાધગમ સૂત્ર આભનવટાકા                                                                       |
|-----------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 🌣 તત્વાર્થ સંદર્ભઃ-               |                                                                                                    |
| भूतव्रत्यनुकम्पादानंसूत्र ५:९३    | માં કહેવાએલ दाન શબ્દ                                                                               |
| 🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-            |                                                                                                    |
| मन्नह જિણાણં સજઝાય ગાથા-२         | . પ્રબોધટીકા-૩                                                                                     |
| 🔲 [9]પદ્યઃ-                       |                                                                                                    |
| (૧) પરતણા ઉપકાર મ                 | ાટે સ્વવસ્તુને પરિહરે                                                                              |
| દાનધર્મ જ થાયરૂ                   | ડો મુર્ચ્છના દૂરે કરે                                                                              |
|                                   | ર અને ૩૪ નું સંયુકત પદ્ય                                                                           |
|                                   | ર્ાે સુકરણ મતિએ દાનપાત્રે સુરીતે                                                                   |
| •                                 | ને વિધિ રહિતતે ગુણવૃધ્ધિ નિમિત્તે                                                                  |
|                                   | યા સકલગુણ વધે માનવીના સમાજે                                                                        |
|                                   | યે મતલબ ઉભયે દાનથી શ્રેષ્ઠ થાયે                                                                    |
| 🔲 [10]નિષ્કર્ષઃ-                  |                                                                                                    |
|                                   | નથી પરંતુ જે વસ્તુ જેને આપવાની હોય તેને તે વસ્તુ                                                   |
|                                   | િ ઉપકાર કરવાવાળી થવી જોઇએ. તેમજ આપનારે                                                             |
|                                   | આત્માને વિશેષ ઉપકારક થાય તેમ છે એમ જાણીને                                                          |
| તે વસ્તુ ઉપરનો મમત્વભાવ ઉતારીને : |                                                                                                    |
|                                   | ઝાપવા માટે ઉત્તમ જડી બુટ્ટી નું કામ કરે છે માટે દરેક<br>ડાન આપવાની વૃત્તિ સદાય જાગૃત્ત રાખવી જોઇએ. |
|                                   | થકી મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય એજ નિષ્કર્ષ છે.                                                           |
|                                   |                                                                                                    |
|                                   |                                                                                                    |
| अध्या                             | <b>યઃ७-સૂત્રઃ</b> ૩૪                                                                               |
| 🔲 [1]સૂત્રહેતુઃ- આ સૂત્ર થકી ર    | મૂત્રકારે દાનનીતથા તેના ફળની વિશેષતાને જણાવે છે.                                                   |
| 🗖 [2]सूत्रःभूणः-विधिद्रव्य        | दातृपात्रविशेषात्तद्विशेषः                                                                         |
| 🗖 [3]सूत्रःपृथक्ः-विधिः दूव       | य-दातृ-पात्र—विशोषात् च तद् विशोषः                                                                 |
| 🗖 [4]સત્રસારઃ-વિધિ.દવ્ય           | -દેયવસ્તુ], દાતા અને પાત્ર [-ગ્રાહકની વિશેષતાથી                                                    |
| તેની અર્થાત દાનધર્મની વિશેષતા હે  | <del>-</del>                                                                                       |
|                                   | થે આદિ ચાર વિશેષતા ને કાર <mark>ણે</mark> તેના ફળમાં પણ                                            |
| તરતમતા હોય છે                     |                                                                                                    |
| 🗖 [5]શબ્દશાનઃ-                    |                                                                                                    |
| <b>વિધિ</b> -કલ્પનીયતા વગેરે      | <b>દુવ્ય</b> -દેય વસ્તુના ગુણાદિ                                                                   |
| दाता- લેનાર પ્રત્યેના શ્રધ્ધા આ   | દિ ગુણ્નો ધરાવતી વ્યક્તિ                                                                           |

पात्र-सर्व विरति કे દેશ विरति धर આદિ ગ્રાહક

विशेषात्-તરતમતાથી, આ શબ્દ વિધિ આદિ ચારે સાથે જોડવો.

- 🔲 [6]અનુવૃત્તિઃ- अनुप्रहार्थस्वस्य。 સૂત્ર ૭ઃ૩૩ થી दानम् શબ્દની અનુવૃત્તિ અહીં કરવી
- [7] અભિનવટીકાઃ- બધાં દાન દાન રૂપે એક જેવાં જ હોવા છતા તેમના ફળમાં તરતમભાવ રહેલો હોય છે. એ તરતમભાવ દાન ધર્મની વિશેષતાને લઇને છે. અને એ વિશેષતા મુખ્યપણે દાન ધર્મના નિમ્નોકૃત ચાર અંગોની વિશેષતાને આભારી છે

### (૧)વિધિની વિશેષતાઃ-

- ➡ એમાં દેશકાલનું ઉચિતપણું અને લેનારના સિઘ્ધાંતને બાધા ન કરે તેવી કલ્પનીય વસ્તુનું અર્પણ ઇત્યાદિ બાબતોનો સમાવેશ થાય છે
- ♥ દેશ,કાળ,શ્રઘ્ધા,સત્કાર અને ક્રમપૂર્વક કલ્પનીય વસ્તુ આપવી વગેરે વિધિ છે [આ દેશ-કાળ આદિનો અર્થ પૂર્વે સૂત્ર ૭ઃ૧૬ માં જણાવેલ છે]
- દેશ,કાળ,સંપત્તિ,શ્રધ્ધા,સત્કાર,બુધ્ધિ,જયેષ્ઠાદિક્રમ,કલ્પ્ય,અકલ્પ્ય વગેરેનેઅનુસરીને શાસ્ત્રમાં જે જુદાજુદા પ્રકારના દાન દેવાની વિધિઓ જણાવી છે તેને અનુસરીને દાન કરવું
- -વિધાન એટલે વિધિ,વિશિષ્ટ પ્રકાર,તેના અતિશય થી પુણ્યનો અતિશય થાય છે અથવા અતિશય નિર્જરા થાય છે, અને વિશેષ પુણ્ય સ્વર્ગફળને આપે છે તથા તે વિશેષ-નિર્જરા મુક્તિ ફળને આપે છે.

विधिविशोषात् दानधर्मस्य विशेषो भवति । विधि विशेषो नाम देश कालसंपच्छ्रध्धासत्कारक्रमाः कल्पनीयत्वम् इत्येवमादिः ।

# [૨]દ્રવ્ય ની વિશેષતાઃ-

- ♥ દ્રવ્ય વિશેષતામાં દેવાની વસ્તુના ગુણનો સમાવશે થાય છે જે વસ્તુનું દાન કરવામાં આવે તે વસ્તુ લેનાર પાત્રની જીવનયાત્રામાં પોષક હોઇ પરિણામે તેનેપોતાના ગુણ વિકાસમાં નિમિત્ત થાય તેવી હોવી જોઇએ.
- - 🌣 અન્ન,પાન,વસ્ત્ર,પાત્ર આદિ શ્રેષ્ઠ દ્રવ્યોનું દાન કરવું જોઇએ.
  - 🌣 द्रव्य विशेषाद् धर्मस्य विशेषो भवति । द्रव्यविशेषो अन्नादीनामेव सारजातिगुणोत्कर्षयोग:। [3] हातानी विशेषताः-
- એમાં લેનાર પાત્ર પ્રત્યે શ્રધ્ધા હોવી, તેના તરફ તિરસ્કાર કે અસૂયાનું ન હોવું જોઇએ અને દાન કરતી વખતે કે પછી વિષાદ ન કરવો વગેરે દાતાના ગુણોનો સમાવેશ થાય છે.
- ☼ સ્વભાવને આશ્રીને તથા દાન દેવાની ભાવનાને આશ્રીને દાતા અનેક પ્રકારે સંભવે છે જેમ કે મારું કોઇપણ કંઇ લે અને મને લાભ આપે તેવી ભાવના વાળો દાતા, પોતાની મનગમતી કે ગમે તેવી કિંમતી વસ્તુ દેવાઇ જાય તો પણ ગ્લાની ને બદલે અત્યંત હર્ષ અનુભવતો દાતા વગેરે
  - 🌣 દાતા પ્રસન્નચિત્તાદિ ચાર ગુણોથી યુકત અને વિષાદ આદિ ચાર દોષોથી રહિત

હોવો જોઇએ:-

### 🗫 પ્રસન્નચિત્ત આદિ ચાર ગુણો

- (૧)પ્રસન્નચિત્તઃ-સાધુ વગેરે પોતાના ઘેર આવે ત્યારે હું પુણ્યશાળી છું જેથી મારે ઘેર મુનિ-મહાત્મા ઓના પગલા થાય,એવો વિચાર કરી ધન્યતા અનુભવે, પરંતુ આ તો રોજ રોજ અમારા ઘેર આવે છે એવા વિચારો કરી કંટાળે નહીં
- (૨)**આદ૨ઃ** જયા૨ે પણ મુનિ-મહાત્મા પઘા૨ે ત્યા૨ે આવો-આવો પઘા૨઼ો-પઘા૨ો એવી સતત આનંદની વૃધ્ધિ હોય,લાભ આપો લાભ આપો કહેતા થાકતો ન હોય તેને આદ૨ કહે છે
- (૩)હર્ષઃ- સાધુને જોઇને કે સાધુ કોઇ વસ્તુ માંગે ત્યારે હર્ષ પામે, વસ્તુનું દાન દેતાં પણ હર્ષ પામે, આપ્યા પછી પણ અનુમોદના કરે એ રીતે દાન વેળા, તેની પૂર્વે તથા તેની પછીથી એમ સર્વ વખતે તે હર્ષાયમાન જ રહે.
- (૪)શુભાશયઃ- પોતાના આત્માનો સંસાર થી નિસ્તાર કરવાના આશયથી દાન આપે અર્થાત કર્મ નિર્જરાની બુઘ્ધિ થી દાન આપે

### 💠 વિષાદ આદિ ચાર દોષોનો અભાવ

- (૧)વિષાદઅભાવઃ- આપ્યા પછીમેં કયાં આપી દીધું? વધારે અપાઇ ગયું એવો પશ્ચાતાપ ન કરે પણ વ્રતીના ઉપયોગમાં આવે એને પોતાનું ભાગ્ય માને અને વારંવાર અનુમોદના થકી પોતાના આનંદને અભિવ્યકિત કરે
- (૨)<mark>સંસાર સુખની ઇચ્છા નો અભાવઃ</mark>- દાન આપીને તેના ફળ રૂપે કોઇપણ જાતના સંસાર સુખની ઇચ્છા ન રાખે
  - (**૩)માયાનો અભાવઃ** દાન આપવામાં કોઇપણ જાતની માયા ન કરતા સરળ ભાવથી દાન કરે.
- (૪)નિદાન નો અભાવઃ- દાનના ફળ રૂપે પરલોકમા સ્વર્ગાદિ સુખની કોઇપણ અપેક્ષા ન રાખે કે ઇચ્છા ન સેવે

અહીં બીજો અને ચોથો દોષ સમાન જણાય છે પણ તેમાં મહત્વનો તફાવત એ છે કે સંસાર સુખની ઇચ્છાનો અભાવ એ આલોકને આશ્રીને વિચારાયેલ મુદ્દો છે જયારે નિદાનનો અભાવ એ પરલોક ને આશ્રીને વિચારાયેલ મુદ્દો છે.

### [૪]પાત્રઃ-

- 🌣 દાન લેનારે સત્પુરુષાર્થ પ્રત્યે જ જાગરૂક રહેવું તે પાત્રની વિશેષતા છે.
- ☼ सम्यग् દર્શન સમ્યક્જ્ઞાન, સમ્યક્ચારિત્ર યુક્ત અને તપથી યુક્ત હોય તે પાત્ર કહેવાય. સાધુ ભગવંતની દ્રષ્ટિએ ૧૮૦૦૦ શીલાંગ ના ધારક તે ઉત્તમ પાત્ર કહેવાય. તે ગુણનું વત્તા -ઓછાપણું થવાથી ઉત્કૃષ્ટ પાત્રના અનેક ભેદ કે તરતમતા જોવા મળે છે.

આ પાત્ર પણ દ્રવ્ય અને ભાવ બે ભેદ જોવા મળે છે

- દ્રવ્ય પાત્ર એટલે ભાજન, જેમાં સાધુ ગોચરી લાવેછેતે

-ભાવ પાત્ર એટલે ૧૮૦૦૦ શીલાંગ કે ઓછા ગુણ વાળા અણગાર

- ☼ સમ્યક દર્શન આદિગુણોથી યુકત સર્વવિરતિઘર સાધુઓ અને દેશવિરતિઘર શ્રાવકો વગેરેને પાત્ર કહેવામાં આવે છે
- पात्र विशेषात् दान धर्मस्य विशेषो भवति । पात्रविशेषः सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रतपः सम्पन्नता इति ।

આ રીતે જેટલે અંશે વિધિ-આદિ ચારેમાં વિશેષતા કે ઉચિતતા હોય તેટલે અંશે દાનથી અધિક લાભ થાય છે અને જેટલે અંશે વિધિ આદિ ચારેમાં ન્યૂનતા હોય તેટલે અંશે દાનનો લાભ પણ ઓછો થાય

🔲 [8] સંદર્ભઃ-

🌣 आगम संहर्भः-दव्वसुद्धेणं दायगसुद्धेणं तवस्सिवसुद्धेण तिकरणसुद्धेणं पिंडगाए सुद्धेणं तिविहेणं तिकरण सुद्धेणं दाणेणं ...(संसारे पिरत्तीकए...पंच दिव्वाइं पाउब्भयाइं) 💠 भगः श.१५-सू. ५४१-७

☼ तत्वार्थ संદर्ભः-दिग्देशानर्थदण्ड....अतिथिसंविभागव्रतसंपन्नश्च सूत्र ७:१५ अतिथिसंविभागव्रत नी અભિનવટીકા માં કહેવાયેલ દેશ કાળ આદિ વिधि

🌣 અન્ય ગ્રન્થ સંદર્ભઃ-

યોગશાસ્ત્ર –પાત્રની વ્યાખ્યા માટે

- 🔲 [9]પદ્યઃ-
  - (૧) વિધિને વળી દ્રવ્ય દાતા પાત્રતા ચોથી કહી દાનમાં અવતાર થકતાં વિશેષતા મનગ્રહગહી
  - (૨) બીજું પદ્ય પૂર્વ સૂત્ર: ૩૩ માં કહેવાઇ ગયું છે
- □ [10]નિષ્કર્ષઃ- આ સૂત્રમાં જણાવ્યા મુજબ વિધિ દ્રવ્ય દાતા અને પાત્રતા ચારેની ઉત્તમોત્તમતા જળવાયતો દાનના ઉત્કૃષ્ટ એવા મોક્ષ ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેથી દાન દેનારે આ ચારેની ઉત્તમતા પ્રતિ જાગૃત્ત રહેવું.

વળી અધ્યાયઃ ૭ ના સૂત્રઃ૧૩માં જણાવ્યા મુજબ જે શાતા વેદનીય કર્માસ્રવ નું એક કારણ 'દાન' છે. તેને આશ્રીને કહીએ તો પણ જેમ વિધિ આદિમાં વિશેષતા તેમ શાતા વેદનીય કર્માસ્રવ માં પણ વિશેષે વિશેષે શાતાનો બંધ પડે છે.

તેથી દાન દેનાર દાતાએ સવિશેષ શાતા વેદનીય કર્મના આગ્રવ માટે કે કર્મનિર્જરા થી મોક્ષ ફળની પ્રાપ્તિ માટે ઉકત ચારે વસ્તુ માં ઉત્તમત્તા જાળવવી

| • | • |  |        |  |
|---|---|--|--------|--|
|   |   |  |        |  |
|   |   |  | $\Box$ |  |

# અધ્યાય સાતમો અભિનવટીકા સમાપ્ત

પરિશિષ્ટઃ ૧-સૂત્રાનુક્રમ

| ક્રમ | सूत्र                                                                | પૃષ્ઠાંક   |
|------|----------------------------------------------------------------------|------------|
| 9    | हिंसाऽनृतस्तेयाऽब्रह्मपरिग्रहेभ्योविरतिर्वतम्                        | પ          |
| ૨    | देश सर्वतोऽणुमहती                                                    | 90         |
| 3    | तत्स्थैर्यार्थ भावना: पञ्च पञ्च                                      | ૧૬         |
| 8    | हिंसादिष्विहामुत्र चाऽपायाऽवद्यदर्शनम्                               | ર૩         |
| પ    | दु:खमेव वा                                                           | ર૯         |
| 5    | मैत्रीप्रमोदकारुण्यमाध्यस्थानि सत्त्वगुणाधिकिकलश्यमानाविनेयेषु       | 38         |
| 9    | जगत्कायस्वभावौ च संवेगवैराग्यार्थम्                                  | 3℃         |
| 6    | प्रमत्तयोगात् प्राणव्यपरोपणं हिंसा                                   | જપ         |
| ૯    | असदभिधानंमनृतम्                                                      | પ્ય        |
| 10   | अदत्तादानं स्तेयम्                                                   | પપ         |
| ૧૧   | मैथुनमब्रह्म                                                         | · W        |
| ૧૨   | मूर्च्छा परिग्रहः                                                    | કર         |
| १उ   | नि:शल्योव्रती                                                        | 55         |
| १४   | अगार्यनगारम्च                                                        | ဗာ         |
| ૧૫   | अणुव्रतोऽगारी                                                        | ૭૫         |
| ۹۶   | दिग्देशाऽनर्थदण्डविरतिसामायिकमौक्धोपवासोपभोगपरिभोगाऽतिथिसंविभाग      | 9૮         |
| ૧૭   | मारणान्तिकी सल्लेखनां जोषिता                                         | <b>C</b> 5 |
| 96   | शङ्काकाङ्श्वाविचिकित्साऽन्यदृष्टिप्रशंसासंस्तवा:सम्यग्दृष्टेरितचारा: | લ્ર        |
|      |                                                                      |            |

| ક્રમ | સૂત્ર                                                                          | પૃ <b>ષ્</b> ઠાંક |
|------|--------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
|      |                                                                                | _                 |
| ૧૯   | व्रतशीलेषु पञ्च पञ्च यथाक्रमम्                                                 | ලම                |
| ૨૦   | बन्धवधच्छिवच्छेदाऽतिभाराऽऽरोपणाऽन्नपानिरोधाः                                   | ५५'               |
| ૨૧   | मिथ्योपदेशरहस्याभ्याख्यानकूटलेखक्रियान्यासापहारसाकारमन्त्रभेदाः                | ૧૦૨               |
| २२   | स्तेनप्रयोगतदाहृताऽऽदानविरुद्धराज्यातिक्रमहीनाधिकमानोन्मानप्रतिरूपक。           | ૧૦૭               |
| ર૩   | परविवाहकरणेत्वरपरिगृहीताऽपरिगृहीतागमनाऽनङ्गकीडातीव्रकामाभिनिवेशाः              | ૧૧૦               |
| ૨૪   | क्षेत्रवास्तुहिरण्यसुवर्णधनधान्यदासीदासकुप्य प्रमाणातिक्रमाः                   | ૧૧૪               |
| રપ   | उर्ध्वाऽधस्तिर्यग्व्यतिक्रमक्षेत्रवृद्धिस्मृत्यन्तर्धानानि                     | ११८               |
| ર ૬  | आनयनप्रेष्यप्रयोगशब्दरूपानुपातपुद्गल्रक्षेपा:                                  | ૧૨૧               |
| ૨૭   | कन्दर्पकौकुच्यमौखर्याऽसमीक्ष्याऽधिकरणोपभोगाऽधिकत्वानि                          | ૧૨૪               |
| २८   | योगदुष्प्रणिधानाऽनादरस्मृत्यनुपस्थापनानि                                       | ૧૨૭               |
| રહ   | अप्रत्यवेक्षिताऽप्रमार्जितोत्सर्गाऽऽदानिन्क्षेपसंस्तारोपक्रमणाऽनादरस्मृत्यनुपः | ૧૩૧               |
| 30   | सचित्तसंबध्धसंमित्राऽभिषवदुष्पक्वाहाराः                                        | ૧૩૫               |
| 39   | सचित्तनिक्षेपपिधानपरव्यपदेशमात्सर्यकालातिक्रमाः                                | 932               |
| ૩૨   | जीवितमरणाऽऽशंसामित्रानुरागसुखानुबन्धनिदानकरणानि                                | ૧૪૧               |
| 33   | अनुग्रहार्थो स्वस्यातिसर्गो दानम्                                              | १४४               |
| 38   | विधिद्रव्यदातृपात्रविशेषात्तद्विशेष:                                           | १४८               |
|      |                                                                                |                   |
|      |                                                                                |                   |
|      |                                                                                |                   |

# પરિશિષ્ટઃ ૨-ઝકારાદિ સૂત્ર ક્રમ

| ક્રમ | સૂત્ર                                                         | સૂત્રાંક | <i>પૃષ્</i> ઠાંક |
|------|---------------------------------------------------------------|----------|------------------|
| ૧    | अगार्यनगारश्च                                                 | ૧૪       | ೨೦               |
| ૨    | अणुव्रतोऽगारी                                                 | ૧૫       | ૭૫               |
| 3    | अदत्तादानंस्तेयम्                                             | ૧૦       | પપ               |
| ४    | अनुग्रहार्थं स्वस्यातिसर्गोदानम्                              | 33       | १४४              |
| પ    | अप्रत्यवेक्षिताऽप्रमार्जितोत्सर्गाऽऽदानिक्षेपसंस्तोरोपक्रमणा。 | ર૯       | 131              |
| 5    | असदभिनामनृतम्                                                 | ٤        | પ૧               |
| 9    | आनयनप्रेष्यप्रयोगशब्दरूपानुपातपुद्गल्रश्लेपाः                 | 2.5      | ૧૨૧              |
| C    | उर्ध्वाऽधस्तियंग्व्यतिक्रमक्षेत्रवृद्धिस्मृत्यन्तर्धानानि     | ૨૫       | 996              |
| ૯    | कन्दर्पकौकुच्यमौखर्याऽसमीक्ष्याऽधिकरणोपभोगाधिकत्वानि          | ૨૭       | ૧૨૪              |
| ૧૦   | क्षेत्रवास्तुहिरण्यसुवर्णधनधान्यदासीदासकुप्यप्रमाणितिक्रमा    | ૨૪       | 998              |
| ૧૧   | जगत्काायस्वभावौच संवेगवैराग्यार्थम्                           | 9        | 36               |
| ૧૨   | जीवितमरणाऽऽशंसामित्रानुराग सुखानुबन्धनिदानकरणानि              | 32       | ૧૪૧              |
| 13   | तत्स्थैर्यार्थं भावनाः पञ्च पञ्च                              | 3        | 9.5              |
| 28   | दिग्देशाऽनर्थदण्डविरतिसामायिकपौषधोपवासोपभोग परिभोगो。          | 9.5      | 92               |
| ૧૫   | दु:खमेव वा                                                    | પ        | રહ               |
| 95   | देशसर्वतोऽणुमहती                                              | 5        | 90               |
|      |                                                               |          |                  |
|      |                                                               |          |                  |
| 1    |                                                               | 1        | 1.               |

| ક્રમ | સૂત્ર                                                             | સૂત્રાંક | પૃષ્ઠાંક   |
|------|-------------------------------------------------------------------|----------|------------|
|      |                                                                   |          |            |
| ૧૭   | नि: शल्यो व्रती                                                   | 43       | <i>و</i> و |
| 96   | 4                                                                 | ૨૩       | 110        |
|      | कामाभिनिवेशा:                                                     |          |            |
| ૧૯   | प्रमत्तयोगात् प्राणव्यपरोपणं हिंसा                                | 6        | ૪૫         |
| ર૦   | बन्धबधच्छविच्छेदाऽतिभाराऽऽतिभारारोपणाऽन्नपान निरोधाः              | २०       | ૯૯         |
| ર૧   | मारणान्तिकी संलेखना जोषिता                                        | ૧૭       | <b>C</b> 5 |
| ર ૨  | मिथ्योपदेशरहस्याभ्यानकृटलेखिक्रयान्यासापहारसाकारमन्त्रभेदाः       | ૨૧       | ૧૦૨        |
| २उ   | मूर्च्छीपरिग्रह:                                                  | ૧૨       | કર         |
| २४   | मैत्रीप्रमोदकारुण्यमाध्यस्थानिसत्त्वगुणाधिकिकलश्यमानाविनेयेषु     | ی .      | 38         |
| રપ   | मैथुनमब्रह्म                                                      | ૧૧       | ૫૮         |
| ર ૬  | योगदुष्प्रणिधानाऽनादरस्मृत्यनुपस्थापनानि                          | ૨૮       | ૧૨૭        |
| ર૭   | विधिद्रव्यदातृपात्रविशेषात्तद्विशेषः                              | 38       | १४८        |
| २८   | व्रतशीलेषुपञ्चपञ्च <b>यथाक्रमम्</b>                               | 96       | ৫৩         |
| રહ   | शङ्गाकाङ्क्षाविचिकित्साऽन्यटठिष्टप्रशंसासंस्तवा: सम्यग्द्रष्टरेति | १८       | ૯૨         |
|      | चारा                                                              |          |            |
| 30   | सचित्तनिक्षेपपिधानपख्यपदेशमात्सर्यकालातिक्रमाः                    | 3૧       | ૧૩૮        |
| 39   | सचित्तसंबद्धसंमिश्राऽभिषवदुष्पक्वाहाराः                           | 30       | ૧૩૫        |
| 32   | स्तेनप्रयोगतदाहृताऽऽदानविरुद्धराज्यातिक्रमहीनाधिकमानोन्मानप्रति   | ૨૨       | 109        |
|      | रूपक व्यवहारा:                                                    | -        |            |
| 33   | हिंसादिष्विहाऽमुत्रचाऽपायाऽवधदर्शनम्                              | 8        | ૨૩         |
| 38   | हिंसाऽनृतस्तेयाऽब्रह्मपरिग्रहेभ्योविरतिव्रर्तम्                   | ٩        | પ          |
|      |                                                                   |          |            |
|      |                                                                   |          |            |
|      |                                                                   |          |            |
|      |                                                                   |          |            |

# પરિશિષ્ટઃ ૩-શ્વેતામ્બર-દિગમ્બર પાઠભેદ

| सूत्राङ्क  | त्राङ्क श्वेताम्बर सृत्रपाठ सुत्राङ्क दिगम्बर सूत्रपाठ |    |                                         |  |  |
|------------|--------------------------------------------------------|----|-----------------------------------------|--|--|
|            | 💠 सूत्रं नास्ति                                        | 8  | वाङ्मनोगुप्तीर्यादानिक्षेपणसमित्या      |  |  |
|            | 💠 सूत्रं नास्ति                                        | ч  | क्रोधलोभभीरुत्वहास्यप्रत्याख्यानान्यनु  |  |  |
|            | 💠 सूत्रं नास्ति                                        | ξ  | श्रू-यागार विमोचिता वासपरोपरो           |  |  |
|            | 💠 सूत्रं नास्ति                                        | હ  | स्त्रीरागकथा श्रवणतन्मनोह राङ्गनिरीक्षण |  |  |
|            | 💠 सूत्रं नास्ति                                        | ۷  | मनोज्ञामनोज्ञेन्द्रियविषयरागद्वेष       |  |  |
| 8          | हिंसादिष्विहामुत्रचापायावद्यः                          | ९  | हिंसादिष्विहामुत्रापायावद्यः            |  |  |
| દ          | मैत्रीप्रमोदकारुण्यमाध्यस्थानि                         | ११ | मैत्रीप्रमोदकारुण्य माध्यस्थ्यानि       |  |  |
| 9          | जगत्कायस्वभावौ च 。                                     | १२ |                                         |  |  |
| १३         | दिग्देशाऽनर्थदण्डविरतिसामायिक                          | २१ | दिग्देशाऽनर्थदण्डविरति सामायिक          |  |  |
|            | पौषधोपवासोः                                            |    | प्रोषधोपवसो.                            |  |  |
| २१         | मिथ्योपदेशरहस्याभ्याख्यान                              | २६ | मिथ्योपदेशरहोभ्याख्यान                  |  |  |
| 23         | परविवाहकरणेत्वरपरिगृहीताऽपरिगृ                         | २८ |                                         |  |  |
| ` `        | हीता गमनाः                                             |    | त्वरिका परिगृहीताऽपरिगृहीता।गमना。       |  |  |
| २५         | उर्ध्वार्धास्तियंग्व्यतिक्रमक्षेत्रवृध्यि              | 30 | उर्ध्वीधस्तियंग्व्यतिक्रमक्षेत्र        |  |  |
| ` `        | स्मृत्यन्तर्धानानि                                     |    | वृद्धिस्मृत्यन्तराधानानिन               |  |  |
| २७         | कन्दर्पकौकुच्यमौखर्याऽसमीक्ष्याऽधि                     | 32 | कन्दर्पकौकुच्यमौखर्यासमीक्ष्या          |  |  |
| `          | करणोपभोगाऽधिकत्वानि                                    |    | धिकरणोपभोगानर्थकयानी                    |  |  |
| २८         | योगदुष्प्रणिधानाऽनादरस्मृत्यनुपस्था                    | 33 | योगदुष्प्रणिधानानादरस्मृत्यनुपस्था      |  |  |
| `          | पनानि                                                  |    | नानि                                    |  |  |
| २९         | अप्रत्यवेक्षिताऽप्रमार्जितोत्सर्गाऽऽ                   | 38 |                                         |  |  |
|            | दानिक्षेपसंस्तारोपक्रमाणानादर                          |    | दाननिक्षेपसंस्तारोपक्रमाणानादर          |  |  |
|            | स्मृत्यनुपस्थापनानि                                    |    | स्मृत्यनुपस्थापनानि                     |  |  |
| <b>3</b> १ | सचित्त निक्षेप पिधानः                                  | ३६ |                                         |  |  |
| 32         | जीवितमरणाशंसामित्रानुराग                               | 30 |                                         |  |  |
| 1          | सुखानुबन्धनिदानकरणानि                                  |    | सुखानुबन्धनिदानानि                      |  |  |
|            | 3-3. "                                                 |    |                                         |  |  |

# શ્વેતામ્બર દિગમ્બર પાઠભેદ સ્પષ્ટીકરણ:-

- (૧)સૂત્ર ૪થી૯ જે દિગમ્બર પરંપરા છે. તે અહીં ભાષ્યમાં સમાવેલા હોવાથી સૂત્રરૂપે નોંધાયા નથી.
- (૨)શ્વેતામ્બર સૂત્ર-૪માં च મુકેલ છે. જે દિગમ્બર માં નથી.
- (૩)સૂત્રઃ૭માં च છે. તેને સ્થાને દિગમ્બરમાં वाછે.
- (૪)સૂત્ર:૧૬ પૌષधोपवास ને સ્થાને દિગમ્બરમાં प्रोषधोपवास છે.
- (૫) સૂત્ર:२० रहस्याभ्याख्यान ને સ્થાને દિગમ્બરમાં रहोभ्याख्यान છे.
- (६) सूत्रः २ ३ करणेत्वर ने स्थाने द्विगम्भरमां करणेत्वरिक छे.
- (७)सूत्रः २५ समृत्यन्तर्धानाध्न ने स्थाने हिगम्बरमां समृत्यन्तराधानि छे.
- (८) सूत्रः २७ उपभोगाधिकत्वानि ने स्थाने दिशम्बरमां उपभोगपरिभोगानर्थक्यानि छे
- (૯)સૂત્રઃ૨૮ તથા ૨૯ બંનેના अनुपस्थापनानि ને બદલે अनुपस्थानानि છે
- (૧૦)સુત્રઃ૩૧ નિક્ષેપ-પિधાન ને બદલે દિગમ્બરમાં નિક્ષેપાપિધાન છે.
- (૧૧)સૂત્રઃ ૩૨ નિदानकरणानि ને બદલે દિગમ્બરમાં નિदानानि છે.

# પરિશિષ્ટઃ૪ આગમસંદર્ભ

| ા<br>દ<br>પ<br>ડ<br>ર<br>ર<br>સંક્ષેપ     | થાનાંગ સૂત્રના સંદર્ભ<br>૫/૧/૩૮૯-૧<br>૫/૧/૩૮૯-૨<br>૪/૨/૨૮૨-૯,૧૦<br>૭/-/૫૭૧<br>૩/-/૧૮૨<br>૨/૧/૭૨<br>૫- પ્રથમ અંક સ્થાનનો બીજો ઉદ્<br>ત્રીજો સૂત્રનો નિર્દેશ કરે છે<br>શ્રી ભગવતી સૂત્રના સંદર્ભ | ૯<br>૧૫<br>૩૩<br>૫૦<br><i>૬</i> ૯<br>૭૪<br>શાનો | અધ્ય<br>ક ૧/            | શ્રી આચારાંગ સૂત્રનો સંદર્ભ<br>૧/૮/-/પ<br>મઃ- પ્રથમ અંક શ્રુત સ્કન્ધનો,બીજે<br>ાયનો, છેલ્લો સૂત્ર નોનિર્દેશ કરેછે.<br>શ્રી સૂયગડાંગ સૂત્રનો સંદર્ભ<br>/૧૫-ગાથા-૩ | 3८       |
|-------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| ર<br>પ<br>( લ ક<br>ર જે<br>સંક્ષેપ<br>અને | પ/૧/૩૮૯-૨<br>૪/૨/૨૮૨-૯,૧૦<br>૭/-/પ૭૧<br>૩/-/૧૮૨<br>૨/૧/૭૨<br>ા- પ્રથમ અંક સ્થાનનો બીજો ઉદ્દ<br>ત્રીજો સૂત્રનો નિર્દેશ કરે છે                                                                   | ૧૫<br>૩૩<br>૫૦<br>૬૯<br>૭૪                      | સંક્ષેપ<br>અધ્ય<br>ક ૧/ | ાઃ- પ્રથમ અંક શ્રુત સ્કન્ધનો,બીજે<br>હાયનો, છેલ્લોસૂત્ર નોનિર્દેશકરેછે.<br>શ્રી સૂયગડાંગ સૂત્રનો સંદર્ભ                                                          |          |
| ય<br>૮<br>૧૩<br>૧૪<br>સંક્ષેપ<br>અને      | ૪/૨/૨૮૨-૯,૧૦<br>૭/-/૫૭૧<br>૩/-/૧૮૨<br>૨/૧/૭૨<br>ા- પ્રથમ અંક સ્થાનનો બીજો ઉદ્દ્<br>ત્રીજો સૂત્રનો નિર્દેશ કરે છે                                                                               | 33<br>40<br>56<br>98                            | અધ્ય<br>ક ૧/            | ાયનો, છેલ્લોસૂત્ર નોનિર્દેશ કરેછે.<br>શ્રી સૂયગડાંગ સૂત્રનો સંદર્ભ                                                                                               |          |
| ડ<br>૧૩<br>૧૪<br>સંક્ષેપ<br>અને<br>૮      | ૭/-/૫૭૧<br>૩/-/૧૮૨<br>૨/૧/૭૨<br>ા- પ્રથમ અંક સ્થાનનો બીજો ઉદ્દ<br>ત્રીજો સૂત્રનો નિર્દેશ કરે છે                                                                                                | પ૦<br>૬૯<br>૭૪                                  | અધ્ય<br>ક ૧/            | ાયનો, છેલ્લોસૂત્ર નોનિર્દેશ કરેછે.<br>શ્રી સૂયગડાંગ સૂત્રનો સંદર્ભ                                                                                               |          |
| ૧૩<br>૧૪<br>સંક્ષેપ<br>અને<br>૮           | ૩/-/૧૮૨<br>૨/૧/૭૨<br>ા- પ્રથમ અંક સ્થાનનો બીજો ઉદ્<br>ત્રીજો સૂત્રનો નિર્દેશ કરે છે                                                                                                            | કહ<br>૭૪                                        | 5 q,                    | શ્રી સૂયગડાંગ સૂત્રનો સંદર્ભ                                                                                                                                     |          |
| ૧૪<br>સંક્ષેપ<br>અને                      | ૨/૧/૭૨<br>ા- પ્રથમ અંક સ્થાનનો બીજો ઉદ્<br>ત્રીજો સૂત્રનો નિર્દેશ કરે છે                                                                                                                       | ૭૪                                              | ,                       | ••                                                                                                                                                               |          |
| સંક્ષેપ<br>અને<br>૮                       | ા- પ્રથમ અંક સ્થાનનો બીજો ઉદ્<br>ત્રીજો સૂત્રનો નિર્દેશ કરે છે                                                                                                                                 |                                                 | ,                       | /૧૫-ગાથા-૩                                                                                                                                                       |          |
| અને<br><br>૮                              | ત્રીજો સૂત્રનો નિર્દેશ કરે છે 🧪                                                                                                                                                                | શાનો                                            | 21921                   |                                                                                                                                                                  | 3८       |
| 4                                         |                                                                                                                                                                                                |                                                 | સવપ                     | ઃ- શ્રુતસ્કંધ-અધ્યયન-ગાથા                                                                                                                                        |          |
| Į.                                        | શ્રી ભગવતી સૂત્રના સંદર્ભ                                                                                                                                                                      |                                                 |                         | શ્રી સમવાયાંગ સૂત્રનો સંદર્ભ                                                                                                                                     |          |
| Į.                                        |                                                                                                                                                                                                |                                                 |                         | ઉપાસકદશાંગ સૂત્રનો સંદર્ભ                                                                                                                                        | <u> </u> |
| 33                                        | <b>९/९/९<i>५</i>-२</b>                                                                                                                                                                         | ૫૦                                              | 3-                      | १ समः २५-१                                                                                                                                                       | २उ       |
|                                           | ૭/૧/૨ <i>૬</i> ૪-૧                                                                                                                                                                             | १४७                                             | ૧૩                      | उ समः ३                                                                                                                                                          | 56       |
| 38                                        | ૧૫/-/૫૪૧-૭                                                                                                                                                                                     | ૧૫૧                                             |                         | ઉપાસકદશાંગ સૂત્રનો સંદર્ભ                                                                                                                                        |          |
| સંક્ષેપ                                   | ાઃ- પ્રથમ અંક શતકનો,બીજો અ                                                                                                                                                                     | ધ્યયન                                           | 96                      | अ. १ सू.७-१                                                                                                                                                      | 66       |
| નો, ત્ર                                   | ત્રીજો સૂત્રનો નિર્દેશ કરરે છે                                                                                                                                                                 |                                                 | २०                      | अ。 १ सू.७-१                                                                                                                                                      | 101      |
|                                           | શ્રી પ્રશ્ન વ્યાકરણ ના સંદર્ભ                                                                                                                                                                  |                                                 | ૨૧                      | अ. १ सू.७-२                                                                                                                                                      | 105      |
| ٤                                         | अ॰ २-सूं.६                                                                                                                                                                                     | પ૪                                              | ૨૨                      | अ. १ सू.७-उ                                                                                                                                                      | 106      |
| 90                                        | अ॰ ३-सू.१०                                                                                                                                                                                     | ૫૭                                              | ૨૩                      | अ. १ सू.७-४                                                                                                                                                      | 993      |
| 99                                        | अ。४-सू.१४                                                                                                                                                                                      | 59                                              | २४                      | अ <sub>॰</sub> १ सू. ७-૫                                                                                                                                         | 192      |
|                                           | શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર સંદર્ભ                                                                                                                                                                  |                                                 | રૂપ                     | अ <sub>॰</sub> १ सू.७- <i>५</i>                                                                                                                                  | ૧૨૦      |
| 9   ဒ                                     | अ. ૨૯-ગા.૧૫                                                                                                                                                                                    | 88                                              | 5.5                     | अ.१ सू.७-१०                                                                                                                                                      | 923      |
| 9 3                                       | ઍ. ૧૮-ગા.૧૧-૧૨                                                                                                                                                                                 | 88                                              | ૨૭                      | अ。१ सू.७-८                                                                                                                                                       | 955      |
| 9                                         | ઍ.૧૮-ગા.૧૩                                                                                                                                                                                     | 88                                              | २८                      | अ₄१ सू.७-૯                                                                                                                                                       | 930      |
|                                           | ઔપપાતિક સૂત્રનો સંદર્ભ                                                                                                                                                                         | -+                                              | ર૯                      | अ <sub>॰</sub> १ सू.७-११                                                                                                                                         | 138      |
| ۶ ;                                       | સૂત્ર. ૩૮/૨૦-૧                                                                                                                                                                                 | 36                                              | 30                      | अ。१ सू.७-७                                                                                                                                                       | 939      |
| 1 1                                       | સૂત્ર. ૩૪/૫                                                                                                                                                                                    | 32                                              | 39                      | अ. १ सू.७-१२                                                                                                                                                     | 980      |
| 1 1                                       | સૂત્ર. ૩૪/૫                                                                                                                                                                                    | 99                                              | 32                      | ૐ ૧ પૂ <u>ે</u> .૭-૧૩                                                                                                                                            | 983      |
|                                           | સૂત્ર. ૩૪/૭                                                                                                                                                                                    | ૮૫                                              | શ્રી દ                  | શવૈકાલિક સૂત્રનો સંદર્ભ                                                                                                                                          |          |
| 1 1                                       | સૂત્ર. ૩૪/૭                                                                                                                                                                                    | ૯૧                                              | 92                      | अ. ६-सू.२१                                                                                                                                                       | 58       |

# પરિશિષ્ટઃપ સંદર્ભ સૂચિ

|      | गरास र र राठल सूर्य                              |                          |  |  |  |
|------|--------------------------------------------------|--------------------------|--|--|--|
| ક્રમ | સંદર્ભ-પુસ્તકનું નામ                             | ટીકાકાર/વિવેચક વિ.       |  |  |  |
| ٩.   | तत्त्वार्थाधिगम सूत्रम् — प्रथमोभाग              | श्री सिद्धसेन गणिजी      |  |  |  |
| ₹.   | तत्त्वार्थाधिगम सुत्रम् द्वितीयोभाग              | श्री सिद्धसेन गणिजी      |  |  |  |
| з:   | तत्त्वार्थसूत्रम्                                | श्री हरिभद्र सूरिजी      |  |  |  |
| ٧.   | सभाष्यतत्वार्थाधिगमसूत्राणि (सटीप्पण)            | श्री मोतीलाल लाधाजी      |  |  |  |
| ૫.   | सभाष्यतत्वाथाधिगमसूत्राणि (भाषानुवाद)            | श्री खूबचन्द्रजी         |  |  |  |
| ۶.   | तत्त्वार्थाधिगम सूत्र (भाष्य तर्कानुसारिणी भा.१) | श्री यशोविजयजी           |  |  |  |
| ૭.   | તત્ત્વાર્થ સૂત્ર                                 | શ્રી સુખલાલજી            |  |  |  |
| ۷.   | તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર                            | શ્રી રાજશેખર વિજયજી      |  |  |  |
| ٤.   | તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર                            | શ્રી શાંતિલાલ કેશવલાલ    |  |  |  |
| ૧૦.  | તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર સારબોધિની ભા.૧             | શ્રી પ્રભુદાસ બેચરદાસ    |  |  |  |
| ٩٩.  | તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર સારબોધિની ભા.૨             | શ્રી પ્રભુદાસ બેચરદાસ    |  |  |  |
| ૧૨.  | તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર રહસ્યાર્થ                  | શ્રી શ્રેયસ્કર મંડળ      |  |  |  |
| ૧૩.  | તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર હિન્દી અનુવાદ              | શ્રી લાભસાગરજી ગણિ       |  |  |  |
| ૧૪.  | તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર પદ્યાનુવાદ                 | શ્રી રામવિજયજી           |  |  |  |
| ૧૫.  | તત્ત્વાર્થા સૂત્ર પદ્યાનુવાદ                     | શ્રી સંત બાલજી           |  |  |  |
| 5.   | તત્ત્વાર્થ પ્રશ્નોત્તર દીપિકા ભાગ -૧             | શ્રી શંકરલાલ કાપડીયા     |  |  |  |
| ૧૭.  | तत्त्वार्थं वार्तिक (राजवार्तिक-१)               | श्री अकलङ्क देव          |  |  |  |
| 96   | तत्त्वार्थ वार्तिक (राजवार्तिक-२)                | श्री अकलङ्क देव          |  |  |  |
| ૧૯.  | तत्त्वार्थं श्लोकवार्तिकालकार: खण्ड १थी६         | श्री विद्यानन्द स्वामीजी |  |  |  |
|      | तत्त्वार्थं वृति                                 | श्री श्रुत सागरजी        |  |  |  |
| ૨૧.  | तत्त्वार्थं सूत्र सुखबोधवृति                     | श्री भाष्कर नन्दिजी      |  |  |  |
|      | तत्त्वार्थ सार                                   | श्री अमृत चन्द्र सूरिजी  |  |  |  |
| . 1  | सर्वार्थ सिद्धि                                  | श्री पूज्यपाद स्वामीजी   |  |  |  |
|      | अर्थ प्रकाशिका                                   | श्री सदासुखदासजी         |  |  |  |
| ૨૫.  | તત્ત્વાર્થ સૂત્ર/મોક્ષશાસ્ત્ર                    | શ્રી રામજી વકીલ          |  |  |  |
| ર ૬  | તત્ત્વાર્થ સૂત્રના આગમ આધાર સ્થાનો               | શ્રી દીપરત્ન સાગર        |  |  |  |
| ૨૭.  | તત્ત્વાર્થ પરિશિષ્ટ                              | શ્રી સાગરાનંદ સૂરિજી     |  |  |  |
| ٦૮.  | तत्वार्थसूत्र कतृ तन्मतिनर्णय                    | ્રશ્રી સાગરાનંદ સૂરિજી   |  |  |  |
|      |                                                  | •                        |  |  |  |
|      |                                                  |                          |  |  |  |

| ક્રમ        | સંદર્ભ-પુસ્તકનું નામ                 | ટીકાકાર/વિવેચક વિ.       |
|-------------|--------------------------------------|--------------------------|
|             |                                      |                          |
| 1 1         | द्व्य लोकप्रकाश                      | श्री विनयविजयजी          |
|             | क्षेत्र लोकप्रकाश                    | श्री विनयविजयजी          |
|             | काल लोकप्रकाश                        | श्री विनयविजयजी          |
| ૩૨.         | भाव लोकप्रकाश                        | श्री विनयविजयजी          |
|             | નય કર્ણિકા                           | श्री विनयविजयजी          |
| 3¥.         | प्रमाणनय — रत्नावतारिका टीका         | श्री रत्नप्रभाचार्य      |
| }           | रयाद्वाद मञ्जरी                      | श्री मल्लि्षेणशृटि       |
| 35.         | विशेषावश्यक सूत्र उ भाग-१-२          | श्री जिनभद्रगणि          |
| ૩૭.         | बृहत् क्षेत्र समास                   | श्री जिनभद्रगणि          |
|             | बृहत् सङ्ग्राहणी                     | श्री जिनभद्रगणि          |
| ૩૯.         | लघुक्षेत्र समास                      | श्री जिनभद्रगणि          |
| ۲O.         | જીવ વિચાર                            | શ્રી શાંતિ સૂરિજી        |
| ४१.         | નવતત્ત્વ પ્રકરણ સાર્થ                |                          |
| ૪૨.         | नवतत्व साहित्यसंग्रह                 | श्री उदयविजयजी गणि       |
| ٧З.         | દંડક પ્રકરણ                          | શ્રી ગજસાર મુનિજી        |
| <b>୪</b> ୪. | જંબૂઢીપ સંત્રહણી                     | શ્રી હરિભદ્ર સૂરિજી      |
| ૪૫.         | જંબૂદ્ધીપ સમાસ પૂજા પ્રકરણ           | શ્રી ઉમાસ્વાતિજી         |
| 85.         | પ્રશમરતિ પ્રકરણ                      | શ્રી ઉમાસ્વાતિજી         |
| ૪૭.         | પ્રતિક્રમણ સૂત્ર અભિનવટીકા ભાગ ૧થી ૩ | શ્રી ધીરજલાલ ટોકરશી      |
| ४८.         | પંચ સંગ્રહ                           | શ્રી ચન્દ્ર મહત્તરાચાર્ય |
| ४૯.         | પંચ વસ્તુ                            | શ્રી હરિભદ્ર સૂરિજી      |
| ૫૦.         | શ્રાધ્ધ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃતિ        | શ્રી રત્ન શેખર સૂરિજી    |
| ૫૧.         | કર્મગ્રન્થ ૧થીપ                      | શ્રી દેવેન્દ્ર સૂરિજી    |
| પર.         | પાક્ષિકસૂત્રવૃતિ તથા શ્રમણસૂત્રવૃતિ  | _                        |
| પ૩.         | યોગ શાસ્ત્ર                          | શ્રી હેમચંદ્રા ચાર્યજી   |
| પ૪.         | ધર્મરત્ન પ્રકરણ                      | શ્રી દેવેન્દ્રસૂરિજી     |
| ૫૫.         | अभिधान राजेन्द्र कोश गा. १-७         | श्री राजेन्द्रसूरिजी     |
| પક.         | अल्पपरिचित सैद्धान्तिक शब्दकोष १-५   | श्री सागरनंदसूरिजी       |
| ૫૭.         | आगम सुधासिंधु — ४५ आगम मूल           | श्री जिनेन्द्र सूरिजी    |

### અમારા પ્રકાશનો

- [१] अभिनव हेम लघुप्रक्रिया-१ सप्ताङ्ग विवरणम्
- [२]अभिनव हेम लघुप्रक्रिया-२ सप्ताङ्ग विवरणम्
- [३]अभिनव हेम लघुप्रक्रिया-३ सप्ताङ्ग विवरणम्
- [४]अभिनव हेम लधुप्रक्रिया-४ सप्ताङ्ग विवरणम्
- [५]कृदन्तमाला
- [६]चैत्यवन्दन पर्वमाला
- [७]चैत्यवन्द सङ्ग्रह-तीर्थ जिन विशेष
- [८]चैत्यवन्दन चोविशी
- [९]शतुञ्चय भिकत (आवृति-दो)
- [१०]अभिनव जैन पञ्चाङ्ग २०४६.
- [૧૧]અભિનવ ઉપદેશ પ્રાસાદ-૧ શ્રાવક કર્તવ્ય-૧થી ૧૧
- [૧૨]અભિનવ ઉપદેશ પ્રાસાદ-૨ શ્રાવક કર્તવ્ય-૧૨ થી ૧૫
- [૧૩]અભિનવ ઉપદેશ પ્રાસાદ-૩ શ્રાવક કર્તવ્ય-૧ ૬થી ૩૬
- [૧૪]નવપદ-શ્રીપાલ [-શાશ્વતી ઓળીના વ્યાખ્યાન રૂપે]
- [૧૫]સમાધિમરણ
- [૧૬]ચૈત્વંદન માળા [૭૭૯ ચૈત્યવંદનોનો સંગ્રહ]
- [૧૭]તત્ત્વાર્થ સૂત્ર પ્રબોધટીકા [અધ્યાય-૧]
- [૧૮]તત્ત્વાર્થ સૂત્રના આગમ આધાર સ્થાનો
- [૧૯]સિધ્ધાચલનો સાથી (આવૃત્તિ-બે)
- [૨૦]ચૈત્ય પરિપાટી
- [૨૧]અમદાવાદ જિનમંદિર-ઉપાશ્રય આદિ ડિરેક્ટરી
- [૨૨]શત્રુંજય ભકિત (આવૃત્તિ-બે)
- [૨૩]શ્રી નવકાર મંત્ર નવલાખ જાપ નોંધપોથી
- [૨૪]શ્રી ચારિત્ર પદ એક કરોડ જાપ નોંધપોથી
- [૨૫]શ્રી બારવ્રત પુસ્તિકા તથા અન્ય નિયમો-[આવૃત્તિ-ચાર]
- [૨૬]અભિનવ જૈન પંચાગ-૨૦૪૨
- [૨૭]શ્રી જ્ઞાનપદ પૂજા
- [૨૮]અંતિમ આરાધના તથા સાધુ સાધ્વી કાળધર્મ વિધિ
- [૨૯]શ્રાવક અંતિમ આરાધના [આવૃત્તિ-૨]
- [૩૦]વીતરાગ સ્તુતિ સંચય [૧૧૫૧-ભાવવાહી સ્તુતિઓ]

| [૩૧](પૂજય આગમોધ્ધારક સમુદાયના) કાયમી સંપર્ક સ્થળો |          |    |  |  |
|---------------------------------------------------|----------|----|--|--|
| [૩૨]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા              | -અધ્યાય- | ٩  |  |  |
| [૩૩]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા              | -અધ્યાય- | ર  |  |  |
| [૩૪]તત્ત્વાર્થાથિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા              | -અધ્યાય- | 3  |  |  |
| [૩૫]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા              | -અધ્યાય- | 8  |  |  |
| [૩૬]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા              | -અધ્યાય- | ч  |  |  |
| [૩૭]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા              | -અધ્યાય- | ۶  |  |  |
| [૩૮]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા              | -અધ્યાય- | 9  |  |  |
| [૩૯]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા              | -અધ્યાય- | 6  |  |  |
| [૪૦]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા              | -અધ્યાય- | Ŀ  |  |  |
| [૪૧]તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર અભિનવ ટીકા              | -અધ્યાય- | ૧૦ |  |  |
|                                                   |          |    |  |  |

## પુસ્તક સંબંધિ પત્ર સંપર્ક

| પૂજય મુનિરાજ શ્રી સુધર્મસાગરજીમ.સા. |
|-------------------------------------|
| શ્રી અભિનવ શ્રુત પ્રકાશન            |
| શૈલેષ કુમાર રમણલાલ ઘીયા             |
| સી-૮ વૃન્દાવન વિહાર ફ્લેટ્સ         |
| રવિ કિરણ સોસાયટી પાસે               |
| વાસણા-અમદાવાદ-૭                     |

પૂજય મુનિશ્રી દીપરત્નસાગરજી અભિનવ શ્રુત પ્રકાશન મહેતા પ્ર.જે ફોન- [0]૭૮*૬૬*૩ [A] ૭૮૮૩૦ જેસંગ નિવાસ, પ્રધાન ડાકઘર પાછળ જામનગર-૩*૬*૧૦૦૧

### -ઃખાસ સુચનાઃ-

- (૧) પત્ર પૂજય મહારાજ સાહેબના નામે જ કરવો
- (૨) ગૃહસ્થના નામે કારાયેલ પત્ર વ્યવહારના કોઇ પ્રત્યુત્તર આપને મળશે નહીં
- (૩) ઉપરોક્ત બંને સ્થળે કોઇએ રૂબરૂ જવું નહીં

# -ઃદ્રવ્ય સહાયકોઃ-

# શ્રી વિશાશ્રીમાળી તપગચ્છ જ્ઞાતિ

પાઠશાળા જામનગર

શ્રી પ્રભુલાલ સંઘરાજ શાહ સ્મારક ટ્રસ્ટ હ.ભાનુભાઇ દોશી

ઉપરોક્ત બંને શ્રુત જ્ઞાનપ્રેમી દ્રવ્ય સહાયકોની સહૃદયી મદદથી આ કાર્ય આરંભાયું

| અપ્રીતમ વૈયાવચ્ચીસ્વ.પૂ.સાધ્વીશ્રી મલયાશ્રીજી પ્રશિષ્યા સા.શ્રી ભવ્યાનંદશ્રીજી<br>નાશિષ્યા મૃદુભાષી સા.શ્રી પૂર્ણપ્રજ્ઞાશ્રીજી પ્રેરણાથી તપસ્વીની સા.કલ્પપ્રજ્ઞશ્રીજી<br>તથા સા. પૂર્ણનંદિતાશ્રીજી ના ભદ્રતપ તેમજ સા.ભવ્યજ્ઞાશ્રીજી ના ૫૦૦<br>આયંબિલ ઉપર નિગોદ નિવારણ તપની અનુમોદનાર્થે- સ્વ.સુશ્રાવિકા મેતા<br>મુકતાબેન નવલચંદ અમરચંદ કામદાર-જામનગરવાળા |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| પ.પૂ.વિદુષી સાધ્વીશ્રી ભવ્યાનંદ શ્રીજીના વિનિત શિષ્યા સા.શ્રી પૂર્ણપ્રજ્ઞાશ્રીજી<br>ના શિષ્યા વિચક્ષણ સા.પૂર્ણદર્શિતાશ્રીજી ના ૫૦૦ આયંબિલ નિમિત્તે તપસ્વીની<br>સા.પૂર્ણનંદિતા શ્રીજીના ઉપદેશથી જીનન ભંવરભાઇ જૈન-હ <sub>°</sub> બી.સી.જૈન<br>જનતા ફેશન કોર્નર-થાણા                                                                                        |
| ૫.પૂ.સરલ સ્વભાવી સાધ્વી શ્રી હસમુખશ્રીજી મ.ના શિષ્યા પૂ.સા.કનક<br>પ્રભાશ્રીજી મ. ના વ્યવહાર દક્ષ સાધ્વી શ્રીમતિ ગુંણાશ્રીજી ના મિલનસાર શિષ્યા<br>સા. જીજ્ઞરસાશ્રીજી મ.ની પ્રેરણાથી-કોરડીયા લવચંદભાઇ ફુલચંદભાઇ-મુંબઇ                                                                                                                                      |
| જામનગરવાળા નીડર વકતા શ્રી હેત શ્રીજી મ.ના પ્રશિષ્યા ભદ્રિક પરિણામી સા.<br>લાવણ્યશ્રીજી મ. ના સદુપદેશથી -મોરારબાગ સાતક્ષેત્રમાંના જ્ઞાન ક્ષેત્રની<br>ઉપજમાંથી                                                                                                                                                                                             |
| સરળ સ્વભાવી સાધ્વી શ્રી નિરુજાશ્રીજી ના સંયમ જીવનની અનુમોદનાર્થે સુદીર્ઘ<br>તપસ્વી દૈવીકૃપા પ્રાપ્ત સા. મોક્ષજ્ઞાશ્રીજી ની પ્રેરણાથી એક ગૃહસ્થ                                                                                                                                                                                                           |
| સુપક્ષયુકત સ્વ.સા.શ્રી નિરુજાશ્રીજી મ. ના તપસ્વીરત્ના સા.શ્રી મોક્ષજ્ઞાશ્રીજી ના<br>શ્રેણીતપની અનુમોદનાર્થે એક ગૃહસ્થ,હસ્તે સુરેશભાઇ,મુંબઇ                                                                                                                                                                                                               |
| રત્નત્રય આરાધકાસાધ્વી શ્રી મોક્ષજ્ઞાશ્રીજી ના તપોમય-સંયમ જીવનના ૨૩માં<br>વર્ષમાં મંગલપ્રવેશ પ્રસંગે-ઠક્કર નેમચંદ ઓતમચંદ બાળાગોળી વાળા પરિવાર                                                                                                                                                                                                             |

| વર્ષીતપ આદિ અનેક તપ આરાધકાસા.નિરુજાશ્રીજીના શિષ્યા વિદુષી સા. વિદિતરત્નાશ્રીજી ની પ્રેરણાથી નિતાબેન હરસુખભાઇ વારીઆ,પોરબંદર                                                                                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| આરાધનમય કાળધર્મ પ્રાપ્તા સ્વ.સા.મલયાશ્રીજી ના સ્મરણાર્થે તારાબેન,<br>બાબુલાલ ગીરધરલાલ ઝવેરી જામનગરવાળા હાલ-મુંબઇ                                                                                                                                                   |
| વ્યવહાર કુશળ સ્વ.સા.નિરુજાશ્રીજીના ભદ્રિક પરિણામી શિષ્યા સા. શ્રી ભવ્યપ્રજ્ઞાશ્રીજીના શિષ્યા સા. જિતપ્રજ્ઞાશ્રીજી[કુ.જયોત્સનાબહેન]નીદીક્ષા નિમિત્તે તપસ્વી રત્ના સા. કલ્પિતાશ્રીજી ની પ્રેરણાથી આદરીયા વાળા શાહ માલજીભાઇ સૌભાગ્યચંદ તરફથી                          |
| પ્રશાંત મૂર્તિ સ્વ.સાધ્વી શ્રીનિરુજાશ્રીજી ના શિષ્યા સંયમાનુરાગી સા. કલ્પિતાશ્રીજી<br>ની પ્રેરણા થી,સૌમ્યમૂર્તિ સા.ભવ્યપ્રજ્ઞાશ્રીજી ના શિષ્યા સા. જિતપ્રજ્ઞાશ્રીજી<br>[જયોત્સનાબહેન] નીદીક્ષા નિમિત્તે આર.કે.એન્ટરપ્રાઇઝ,૪૯૬ કાલબા દેવી<br>રોડ,કૃષ્ણનિવાસ મુંબઇ-૨ |
| ૫.પૂ.યોગનિષ્ઠ આ <sub>°</sub> દેવ શ્રીમદ્દ બુધ્ધિસાગર સૂરીશ્વરજી મ <sub>°</sub> ના સમુદાવર્તી<br>વ્યવહાર વિચક્ષણા સા.પ્રમોદશ્રીજી મ.ના વર્ધમાન તપોનિષ્ઠા સા.રાજેન્દ્રશ્રીજી<br>ની પ્રેરણાથી                                                                         |
| દોશી ચંદનબેન ધરમદાસ ત્રીકમદાસ, જામનગર નિવાસી હાલ મુંબઇ                                                                                                                                                                                                             |
| અ.સૌ.રેણુકાબેન રાજેનભાઇ મેતા હ.બિજલ-મલય                                                                                                                                                                                                                            |
| શ્રી વસ્તાભાભા પરિવારના સુશ્રાવક તુલશીદાસ ઝવેરચંદ શેઠ પરિવાર તરફથી<br>હસ્તે પન્નાબેન ટી. શેઠ                                                                                                                                                                       |
| સ્વ.હેમતલાલ વીઠલજીના સ્મરણાર્થે-પ્રભાબેન તરફથી                                                                                                                                                                                                                     |
| મેતા પ્રીતમલાલ હરજીવભાઇ તરફથી માતુશ્રી વાલીબહેન, ધર્મપત્ની ચંદન<br>બહેન, અને પુત્રવધુ ભારતી બહેનના સ્મરણાર્થે                                                                                                                                                      |
| હર્ષિદા બહેન ભરતભાઇ મહેતા હ.ચૈતાલી                                                                                                                                                                                                                                 |
| એક સુશ્રવિકા બહેન હ.હીના                                                                                                                                                                                                                                           |
| સ્વ લીલાધરભાઇ મોતીચંદ સોલાણીના આત્મશ્રેયાર્થે હો જે એલ સોલાણી                                                                                                                                                                                                      |

| 🔲 એક ગૃહસ્થ હ. નગીનદાસ                                          |
|-----------------------------------------------------------------|
| 🗖 અ.સૌ.સ્વ.કસુંબા બહેનના આત્મશ્રેયાર્થે હ.પ્રતાપ ભાઇ            |
| 🗖 મહેતા સુખલાલ અમૃતલાલ                                          |
| 🗖 અ.સૌ સુશ્રાવિકા પુષ્પાબહેન શશીકાન્તભાઇ સુતરીયા                |
| 🗖 અ.સૌ.ધીરજબેનના વર્ષીતપ નિમિત્તે શ્રી ધીરજલાલ ચુનીલાલ કુંડલીયા |
| 🔲 સુશ્રાવક શ્રી જેઠાલાલ વ્રજલાલ મહેતા                           |
| 🗖 અ.સૌ.કીર્તીદા બહેન ડી.કોઠારી                                  |
| 🗖 શ્રીતારાચંદ પોપટલાલ સોલાણી હ.અનિલભાઇ,થિનેશભાઇ,બિપીનભાઇ        |
| 🗖 જૈન દર્શન ઉપાસક સંઘ. જામનગર                                   |
| 🗖 વોરા દુર્લભજી કાલિદાસ                                         |
| 🗖 સુમિતા કેતનકુમાર શાહ તથા આશાબેન ડી. મહેતા                     |
| 🔲 કીસુમુ ની સુશ્રાવિકા બહેનો હ નગીનભાઇ ભાણવડવાળા                |
| 🗖 દિનેશચંદ્ર કાંતિલાલ લક્ષ્મીચંદ ઠકકર હ. શ્રેયાંસ દિનેશચંદ્ર    |
|                                                                 |
|                                                                 |
|                                                                 |
|                                                                 |
|                                                                 |
|                                                                 |
|                                                                 |

**[6**]

# વિશેષ નોંધ માટેનું ખાસ પૃષ્ઠ

| ક્રમ | તારીખ  | નોંધ | સંદભ |
|------|--------|------|------|
|      | n name |      |      |
|      |        |      |      |
|      |        |      |      |
|      |        |      |      |
|      |        |      |      |
|      |        |      | !    |
|      |        |      |      |
|      |        |      |      |
|      |        |      |      |
|      |        |      |      |
|      |        |      |      |
|      |        |      |      |
|      |        |      |      |
|      |        |      |      |
|      |        |      |      |
|      |        |      |      |
|      |        | •    |      |
|      |        |      |      |
|      |        |      |      |
| -    |        |      |      |
|      |        |      |      |
|      |        |      |      |
|      |        |      |      |
|      |        |      |      |
|      |        |      |      |
| ĺ    |        |      |      |
|      |        | •    |      |
|      |        |      |      |
|      |        |      |      |
|      |        |      |      |

# વિશેષ નોંધ માટેનું ખાસ પૃષ્ઠ

| ક્રમ | તારીખ | નોંધ | સંદર્ભ |
|------|-------|------|--------|
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      | `      |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      | -      |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      | *     |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |
|      |       |      |        |

# [8] વિશેષ નોંઘ માટેનું ખાસ પૃષ્ઠ નોંધ સંદર્ભ

તારીખ

કુમ

શ્રી વિશાશ્રીમાળી તપગચ્છ જ્ઞાતિ-પાઠશાળા જામનગર. तथा श्री क्षेत संघ, क्षमनगरनो सम्यइ श्रुतानुरागी श्रावङगण ः तत्त्वाथो भिगम सूत्र अभिनवटीङा द्रव्य सहायङ :-

अभिनव श्रुत प्रकाशन - ३८