આત્માથી આત્માંઓ માટે નિરંતર અનુપ્રેક્ષણીય શ્રી જિનાગમથી અવિરુદ્ધ ૫. પૂ. શ્રી ઉમાસ્વાતિજ રચિત

## ५ 'तत्वार्थाधिगम सूत्र' ५

(शुकराती-विवेचन सहित)

तत्वाथ संभाधः :- निरंतर-स्मर्श्वीय-सत्ताधीशे। (२७) मंत्र

सडण विश्व

(८) अधितत्तं सहस्राभि

(६) भाक्षतत्तं सहछाभि

#### विशेष

भ'गबाष्यं सव्वेसिं

यदम' खबर्घ मंग्रसमं

#### विशु िध-विला ५२

(१) ळवतत्तं सइढामि नमे अरिडंताषुं
(२) अळवतत्तं सइढामि नमे सिढाषुं
(३) पुश्यतत्तं सइढामि नमे आयरियाष्ं
(४) पापतत्तं सइढामि नमे डिवल्अयाष्ं
(५) आश्रवतत्तं सइढामि नमे दी असव्वसाढुषुं
(६) संवरतत्तं सइढामि असे पंचनभुद्धारे।
(७) निकंशतत्तं सइढामि सव्व पावण्यश्वासेष्ठे।

पहेंदी पहें ने भी श्री श्री अरिंड ते थिले पहें ने भी श्री सिद्ध कार्यंत श्री के पहें ने भी श्री सिद्ध कार्यंत श्री पहें ने भी श्री हिवल अथ शृष्वंत पांश्मे पहें ने भी श्री साधु-क्षमावंत थे भे पहें बेहा ज्ञान-विशुद्ध सातमे पहें बहा सम्यहत्व श्रुद्धि आहमे पहें बहा सम्यहत्व श्रुद्धि आहमे पहें त्यां-त्य मुद्धि साइं नवसे पहें त्यां-त्य मुद्धि साइं

સકળ વિશ્વ-વિશેષ-વિશુદ્ધિ વિભાકરં પરમ મહોદય-સાધક-સાધન-કારક-કારણં તત્ત્વ-અરથ-ગમિક-ગમના, આત્મનિ-અનુપ્રેક્ષિતં ભવતિ-ભાવુક ભણિત-ભક્ત્યા, સકળ ભય ભીડ-ભંજકં

विवेश्व :- सिदांत पाक्षिक पंडित शांतिसास डेशवसास (७४)

वीर संवत २५१४

विक्रम संवत २०४४

प्रत १०००

मूल्य: पठन-पाठन

શ્રી મહાવીરાય નમ:

PHZ7G

સર્વજ્ઞ અને સર્વદર્શી ચરમ તીર્થ કર શ્રી મહાવીર પરમાત્માની દેશનામૃત રૂપ, શ્રી અંગશ્રુતાગમથી અવિરૃદ્ધ, પ. પૂ. શ્રી ઉમાસ્વાતિજી વિરચિત અંગણાહ્ય સૂત્ર

# ક તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર ક

(સુજરાતી વિવેચન સહિત)

વિવેચક :— િદ્યાંત પાક્ષિક પંડિત શાંતિલાલ કેશવલાલ (૭૪)

પાપ નહિ કે.ઇ ઉત્સૂત્ર ભાષણજસ્યા, ધર્મ નહિ કાઇ જગસૂત્ર સરિખા, સૂત્ર અનુસાર જે ભવિક કિરીયા કરે, તેહના શુદ્ધ ચારિત્ર પરખા. ધાર તરલ્સની સાહલી, દાહલી ચૌદમાં જનતણી ચરણસેવા. —શ્રી આનંદધનજ કૃત સ્તવન્

મૂલ્ય :

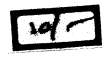
પ્રકાશક:-

સિહાંત પાસિક પે હત શાંતિલાલ કેશવલાલ પાલડી, જૈન મર્ચન્ટ સાસાયટી સામે, વર્ષ માન કલેટ ન'. ૪૪, અમદાવાદ-૭.

વિક્રમ સંવત ૨૦૪૪ પ્રત: ૧૦૦૦

वीर संवत २५१४

પ્રાપ્તિસ્થાન : એસ. બી. ટેક્ષટાઈલ, **૬૬, આનંદ શાપી** ગ સેન્ડર, રતનપાળ, ગાલવાડ, અમદાવાદ-૧. (સૂત્ર કંઠસ્થ કરેલ શાસનપ્રેમી શ્રાવક-શ્રાવિકાને લેટ)



सुद्र :

પં. મફતલાલ ઝવેરચંદ ગાંધી નયન પ્રિન્ટી'ગ પ્રેસ ગાંધીરાડ પુત્ર નીચે, ઢી'કવાવાડી, અમદાવાદ-૧.

#### શ્રી ઉમાસ્વાતિ વાચક–વિરચિત તત્વાર્થાધિગમ સૂત્રનું ગુજરાતી ભાષાંતર

#### मंगलाचरणः

यथातथ्य गुरोर्भक्त्या भावी की वृत्तिर्भवेत्। देवधर्म प्रति श्रद्धा मोक्षसंसार हेतवे॥

પ્રથમ અધ્યાય-૫૬ ૩૮

#### सम्यादर्शन ज्ञान चारित्राणि मोक्षमार्गः। (१)

સમ્યક્દર્શન, સમ્યક્જ્ઞાન અને સમ્યક્ચારિત્ર તે ત્રણે સમુદિત શુદ્ધ આત્મિક ગુણેના વિકાસ વડે, આત્મા માહ્ય પુરૂષાથી અની, સર્વે કર્મોના ક્ષય કરી, માક્ષ (સિદ્ધિ ૫૬) પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

આ માટે સૌ પ્રથમ અનાદિ મિશ્યાત્વ–માહનીય કર્મ (તત્ત્વ મૂઢતા) ને (યથા પ્રવૃત્તિકરણુ, અપૂર્વકરણુ અને અનિવૃત્તિકરણુ વહે) દ્વર કરી સમ્યક્દર્શન ગુણુને પ્રાપ્ત કરવા જરૂરી છે. આ સંબંધી શાસમાં સ્પષ્ટ જણાવેલ છે કે,

नादंसिणस्स नाणं, नाणेण विणा न हुंति चरण गुणा।
अगुणिस्स नित्थ मोक्खो, नित्थ अमुक्खस्स नित्वाणं।।
वणी आ सूत्रकारे पण्ड संभाध कारिकामां प्रथम क क्छावेत छ है,
सम्यग्दर्शन शुद्धं, यो ज्ञानं विरतिमेव चाप्नोति।
दुःखनिमित्तमपीदं, तेन सुलब्धं भवति जन्म।।
तक्तार्थ श्रद्धानं सम्यग्दर्शनम्। (२)

છવા છવા દિ નવતત્ત્વાત્મક સમસ્ત જગતને, પાતાના આત્મદ્રવ્ય સંબ'ધે, યથાર્થ-અવિસ'વાદી હૈયાપાદેય ભાવે, નિશ્ચય કરવા, યાને શ્રદ્ધાન કરવું તેને સમ્યક્દર્શન ગુણુની પ્રાપ્તિ સમજવી.

આ માટે ષ્ડ્ર-સ્થાન સ્વરૂપી આત્મતત્ત્વના બાેધ આવશ્યક છે. तन्निसर्गादधिगमाद्वा । (३) મિશ્યાત્વ માહનીય કર્મ, કેટલાક જીવાને નિસર્ગ ભાવે પણ દૂર થઇ જાય છે. જયારે ખહુલતાએ ઘણા જીવા, ઉપર જણાવ્યા મુજબ ષડ્—સ્થાન સ્વરૂપી આત્મ—તત્ત્વના (જીવાજવાદિ તત્ત્વ સ્વરૂપના) સ'વિજ્ઞપાક્ષિક ગીતાર્થ શુરૂ પાસેથી, યથાર્થ, અવિરૂદ્ધ બાંધ પ્રાપ્ત કરવા થકી, મિશ્યાત્વ માહનીય કર્મને દૂર કરીને, સમ્યક્દશ્ન શુભુને પ્રાપ્ત કરે છે. નિસર્ગભાવે સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ એટલે દેવ-ગુરૂ-ધર્મ તત્ત્વના આલ'બન (નિમિત્ત) વિના—અન્ય નિમિત્તોથી એમ સમજવું, એટલે બાદ્ય સિદ્ધ કારણ નિરપેક્ષ હેતુતાએ એમ સમજવું. પરંતુ યદ્ય્છતાએ એટલે નિમિત્ત કારણ નિપેક્ષતાએ પ્રાપ્ત થાય છે. એમ સમજવું નહીં.

#### जीवाजीवा श्रवबन्ध संवर निर्जरा भोक्षास्तत्वम् । (४)

જ્વ-અજ્વ-આશ્રવ-બન્ધ સ'વર-નિર્જરા અને માક્ષ એ સાત (૭) તત્ત્વાનું સ્વરૂપ, તત્વાર્ય સૂત્રકાર જણાવશે. તેઓએ પુષ્યતત્ત્વ અને પાપતત્ત્વને એક આશ્રવતત્ત્વના પેટા વિભાગ રૂપે સ્વીકારેલ છે. કેમકે

તેમના મતે (માક્ષ પુરૂષાર્થી) માટે તે બન્ને હેય એટલે ત્યાગ કરવા ચાગ્ય છે.

#### ा नाम-स्थापना-द्रव्यभाव तस्तन्न्यासः । (५)

શ્રી જૈન શાસન વિષે કાઇપણ વસ્તુનું યથાર્થ જ્ઞાન કરવા માટે, તે વસ્તુને એાછામાં એાછા નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ એ ઉપર જણાવેલ આરે નિક્ષેપથી ભિન્નાભિન્ન સ્વરૂપે અવશ્ય જાણવી જોઇએ એમ સ્પષ્ટ જણાવેલ છે તે માટે અત્રે પણ ઉપર જણાવેલ સૂત્રથી સાતે તત્ત્વોને ચારે નિક્ષેપાથી જણાવીએ છીએ.

- [૧] જીવતત્ત્વ : (૧) નામ જીવ :- જેને જીવ કહેવામાં આવે છે, આત્મા કહેવામાં આવે છે, તેમજ ગૈતન્ય શક્તિ કહેવામાં આવે છે તે નામ જીવ.
  - (ર) સ્થાપના જીવ :- કાઇ પણ જીવ દ્રવ્યની સફબૂત કે અસફબૂત (કલ્પિત) આકૃતિ વિશેષ, તેને તે જીવના સ્થાપના નિક્ષેપ નાણવા.
  - (3) દ્રવ્ય જીવ :- લોકાકાશના પ્રદેશ પ્રમાણું અસ'ખ્ય પ્રદેશી, જ્ઞાનાદિ અનેક શક્તિના એક અખેડ સ્વતંત્ર પુંજ તેને દ્રવ્ય જીવ જાણવા.
  - (૪) ભાવ જીવ: જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ, વીચે ઉપયાગાદિ સ્વગુણ શક્તિમાં જે-જે જીવનું જેવું જેવું પ્રવર્તન તેને સાવ જીવ સમજવા.
- [ર] અજવ તત્ત્વ :- જેનામાં ચેતના શક્તિ નથી, તે અજવ તત્ત્વના શાસમાં પાંચ લેદ જણાવેલ છે. અત્રે માત્ર પુદ્દગલ દ્રવ્યને ચાર નિક્ષેપથી જણાવીએ છીએ.

- (૧) નામ પુદ્દગલ :- પુરશ્વ-ગલન યાને મળવું અને વિખરાઇ જવું, તેમજ વર્ણ, ગ'ધ, રસ, શ્પર્શ અને શબ્દ ગુણ ધર્મચુક્ત જે જે વશ્તુને જે જે નામથી એાળખવી તે નામ પુદ્દગલ.
- (૨) સ્થાપના પુદ્દગલ :- પુદ્દગલ યાને વિવિધ પરમાણુઓનાં મળવાથી અનેલ સ્કંધ, દેશ, પ્રદેશ સ્વરૂપની વિવિધ આકૃત્તિ વિશેષથી તેને જાણુવી તે સ્થાપના પુદ્દગલ જાણુવું.
- (3) દ્રવ્ય પુદ્દગલ :- વર્ણ, ગ'ધ, રસ, સ્પર્શાદિ ગુણે!થી ગુક્ત, પુરણ-ગલન સ્વભાવવાળું રૂપી યાને દશ્યમાન દ્રવ્ય (તત્ત્વ) તેને દ્રવ્ય પુદ્દગલ જાણવું.
- (૪) ભાવ પુદ્દગલ :- છવાદિ દ્રવ્યાની સાથે, પાતાના વર્ણાદ ગુલુધમાં (સહિત) સાપેક્ષ સ્વતઃ યા પરતઃ વિવિધ ભાવ સ્વરૂપે પરિશ્રામ પામતું તત્ત્વ તે ભાવ પુદ્દગલ દ્રવ્ય.
- [3] આશ્રવ तत्त्व:- आश्रुयते येन इति आश्रवः। એટલે જે દ્વારા (કર્મનું) આવવું શાય. (આત્મામાં પ્રવેશ પામે) તે આશ્રવ.
  - (૧) નામ આશ્રવ: ભલે પધાર્યા, WELCOME, સુરવાગતમ્ વિગેરે આમ'ત્રણ વાચક શખ્દાત્મક સંજ્ઞાઓ તે નામ આશ્રવ.
  - (૨) સ્થાપના આશ્રવ: પ્રવેશદ્ધારા, બારીબારણા, દરવાજા, કમાના, તારણા, ડીકીટા, આમ'ત્રણ પત્રિકાઓ વિ. સ્થાપના આશ્રવ.
  - (3) દ્રવ્ય આશ્રય: જેમાં આવલું (વાડી-ખગીચા) પ્રવેશવું (દીવા) ઉપજવું શાય (૮૪ લાખ યાનિ દ્વારા) તે દ્રવ્ય આશ્રવ
  - (૪) ભાવ આશ્રવ: મિથ્યાત્વ, અલત, કષાય અને મન, વચન, કાયાના યાગ પરિશામ તે ભાવ આશ્રવ. કેમકે તે દ્વારા આત્મા કર્મ બાંધે છે.
- [४] संवर'तत्व :- के वडे आवता डर्भ (डर्भण'ध धते।) दे। डाय ते संवर तत्त्व.
  - (૧) નામ સ'વર: 'રજા સિવાય અ'દર આવવું નહિ.' એ પ્રમાણે **લખેલા** બાંડો (પાટીયા), તેમજ મનાઇ હુકમ, પ્રવેશ ખંધી, ક્રમાન વિગેર નામ સ'વર જાણવા.
  - (૨) સ્થાપના સ'વર :- અ'ધ કરેલ ખારી-ખારણા, પ્રવેશ દ્વારા વિગેર પ્રવેશ રાકવા મુકેલા લાલ સીગ્નલા વિ, સ્થાપના સ'વર
  - (3) દ્રવ્ય સ'વર: જે દ્વારા ગમનાગમન રાકાય. એટલે એકાંત સ્થાનના આશ્રય કરવા તે. તેમજ મન-વચન-કાયયાગની પ્રવૃત્તિઓ ને રાકવી અથવા તા અવિવેકને રાકવા તે દ્રવ્ય સ'વર

- (૪) લાવ સંવર: મિશ્યાત, અલત અને ક્ષાય લાવ તેમજ પરસંચાગથી આત્માને અળગા કરવા તે લાવ સંવર.
- [પ] નિર્જરા વત્ત્વ: આત્માએ પૂર્વે બાંધેલ કર્મોને, તપાકિ પરિશ્રુામ વિશેષથી વિશેષ પ્રકારે આત્માથી અળગા કરવા તે.
  - (૧) નામ નિર્જરા :- જન્મટીપની સજા, દેશ નિકાલની સજા, ન્યાતિ અહાર કરવા, પચ્ચક્ખાણ કરવું વિગેરે અળગા કરવા યાગ્ય સૂચના, કરમાના તે નામ નિર્જરા.
  - (ર) સ્થાપના નિર્જરા :- દેવ મંદિરા, ઉપાશ્રય સ્થાનકા વિગેરે જ્યાં જ્યાં અવિવેકી સાવે કર્મ કરવાની ચાક્કસ મનાઈ સાથે, વિવેક પૂર્વકની ફિયા કરાતી હોય તેવા સ્થાનકા તે સ્થાપના નિર્જરા.
  - (ક) દ્રવ્ય નિર્જરા :- કર્મોના ક્ષય, ઉપશમ (સ્થિતિ-રસની અલ્પતા કરવી) યા તા ક્ષયાપશમ કરવાવાવાળી પંચાચારની પ્રવૃત્તિ તે દ્રવ્ય નિર્જરા
  - (૪) ભાવ નિર્જરા :- સૌ પ્રથમ તેા મિથ્યાત્વના પરિણામને અળગા કરી, આત્માએ પાતાને પ્રાપ્ત જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રાદિ આત્મિક શુણા વડે આત્મ-ભાવમાં સ્થિર થવાના પ્રયત્ન કરવા. અર્થાત્ પ્રશાંત ભાવ તે ભાવ નિર્જરા.
- [ ६ ] ખ'ધતત્ત્વ :- બ'ધન (બ'ધાયેલ સાવ)નું સ્વરૂપ.
  - (૧) નામ બ'ધન :- ઘરમાં પુરાઇ રહેવું, જેલમાં પુરાઈ રહેવું, આયુષ્યથી બ'ધાવું વિગેરેના જે જે શખ્દાથી (નામથી) બ'ધનના વ્યપદેશ થાય તે નામ બ'ધન.
  - (૨) સ્થાપના બ'ધન :- છવ કે અછવને જે જે સ્વરૂપે બ'ધન (બ'ધાવુ') પ્રાપ્ત થત' હોય તે સ્થાપના બ'ધન.
  - (3) દ્રવ્ય ભંધન :- જે થકી કર્ભુત્ત્વ પરિણામ તેમજ ક્રિયત્વ ભાવને અવરાધકતા પ્રાપ્ત થાય તે દ્રવ્ય ભંધન.
  - (૪) ભાવ બ'ધન : સ્વ-સ્વભાવ પરિણુમનમાં પ્રતિબ'ધ ઉપજાવે તે ભાવ બ'ધન.
- [७] માક્ષ તત્ત્વ :- મુકાવું, મુક્ત થવું અર્થાત્ અધનથી સ્વતંત્રતા પ્રાપ્ત કરવી તે....
  - (૧) નામ માેક્ષ :- જે કાઇ જીવતત્ત્વ યા અજીવતત્ત્વ જે જે બંધન પરિશામથી છુટા થાય, તે તે સ્વરૂપને જે જે શખ્દ (નામ)થી વ્યપદેશ કરાય તે નામ માેક્ષ.
- (ર) સ્થાપના માેક્ષ :- જે કાેઈ છવદ્રવ્ય કે અજીવદ્રવ્ય, જે થકી, જે ભાવે મુક્ત (અળગા) જણાય તે સ્વરૂપ તે તેની સ્થાપના માેક્ષ.

- (3) દ્રવ્ય માક્ષ : આત્મતત્ત્વ યાને પ્રત્યેક જીવ, એકલા જ જન્મે છે અને એકલા જ મરણુ પામે છે. જે પ્રત્યક્ષથી પણ અવિરૂદ્ધ છે, તે માટે પાતાના આત્માને અન્ય જીવે કે અજીવ દ્રવ્યાના સ'યાગ સ'બ'ધાથી જેટલા જેટલા અળગા કરાય તેને દ્રવ્ય માક્ષ સમજવા.
- (૪) જે કાઈ સંસારી આત્મા પાતાના આત્માને અષ્ટવિધ કમેલા (અર્થાત્ ઉપચારે ઔદારિકાદિ પાંચે શરીરના) બધનથી જે જે સ્વરૂપે અળગા કરે તે તેના ભાવ માક્ષ જાણવા.

#### प्रमाणनयैरधिगमः । (६)

વળી વિશેષ થકી છવાદિ તત્ત્વોના પ્રમાશુ અને નયદ્ધિએ પણ સમ્યક્ બાધ કરવા જરૂરી છે.

જૈના પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ અને પરાક્ષ પ્રમાણ જ્ઞાન એ બન્ને પ્રકારના જ્ઞાનને પ્રમાણરૂપ (આત્માર્થ ઉપકારી) સ્વીકારે છે. તેમજ નયદ્દષ્ટિએ નચામાં પણ મુખ્યતાએ (૧) દ્રવ્યાર્થિક નય અને (૨) પર્યાયાર્થિક નય એ બન્ને નચાને પરસ્પર અવિરૃદ્ધ ભાવે એક સાથે સ્વીકારે છે.

કાઇ પણ રૂપી કે અરૂપી (તત્ત્વભૂત) વસ્તુના સર્વાંગી સ્પષ્ટ (આત્મ પ્રત્યક્ષતાએ) એાધ તે પ્રમાણ જ્ઞાન છે. તેમજ કાઇ પણ વસ્તુના એકાંગી અસ્પષ્ટ એાધ પરાક્ષ ભાવે, યાને ઇન્દ્રિયાદિકના આધારે થયેલ હાય તે નયજ્ઞાન છે. પણ જો તે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ જ્ઞાનથી અવિરૃદ્ધ હાય તા તે નયજ્ઞાન દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવની સાપેક્ષતાએ અનેકાંતિક ભાવે ઉપકારી છે. અન્યથા સમસ્ત નયજ્ઞાન તે (આત્માર્થ) આધક જાણવું. આ સંખંધ કહ્યું છે કે,

अनेकान्तात्मकं वस्तु, गोचर सर्वसंविदाम् । एकदेशविशिष्टाऽर्था, नयस्य विषयो मतः ॥

કાઇપણ વસ્તુમાં અસ્તિ-નાસ્તિ ભાવે રહેલા અન'ત ધર્મોનું જ્ઞાન-શ્રદ્ધાન કરીને તે માંહેલા કાઇ પણ એક ધર્મને સ્યાદ થકી જણાવવા. તે પ્રમાણ વચન, તેમજ પ્રમાણ વચનને દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ ભાવાનુસારે ભિન્નભિન્ન સ્વરૂપે આત્મ હિતાર્થ, હેંચાપાદેય સ્વરૂપે જણાવલું તે નયવચન છે. આ બ'ને જ્ઞાના શ્રુતાત્મક છે. વળી નયજ્ઞન સ'બ'ધે કહ્યું છે કે,

जावंता वयणप्पहा, तावंता चेव नया वि सद्दाओ। ते चेव परसमया, सम्मत्तं समुद्या सच्वे॥

અર્થ: જે જે શાળ્દો (વચના) વસ્તુ તત્ત્વના બાધ કરાવનારા છે, તા બધાએ વચનામાં પૃથક ભાવે-નય (દૃષ્ટિ, જ્ઞાન) જરૂરી છે. કેમકે તે અન્યાર્થ અન્ય વસ્તુના બાધ તા કરાવે જ છે. પરંતુ જે વચન (શ્રુત) સ્વ-પર આત્માને-આત્માર્થ-પ્રત્યક્ષ-પ્રમાણ જ્ઞાનથી, અવિરુદ્ધ હૈયાપાદેય સ્વરૂપે બાધ કરાવે છે ત્યારે તે નયજ્ઞાન પ્રમાણ્યા અવિરુદ્ધ હૈાઈ સમ્યક્ (નય) જ્ઞાન છે એમ ગણ્લું.

જૈના અના દિથી-સ'સારમાં કર્મના અ'ધનથી અ'ધાયેલ આત્માઓ માટે કર્મના અ'ધનથી છુટવાના ઉપાય (જ્ઞાન) તરી કે, કેવળી (તીર્થ'કર) પરમાત્માએ (પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનવ'તે) પ્રકાશેલ જ્ઞાનને પ્રમાણ માને છે. અને તે અનુસારે (યથાર્થ અવિરૃદ્ધ) રચાયેલ આગમ (શ્રુત) ને આગમ પ્રમાણ જ્ઞાન તે (દ્વાદશાંગી) ને પણ આત્માર્થ (માક્ષ સાધનાર્થ) ઉપકારક માને છે, અને તે પ્રાપ્ત કરવા તેની આરાધના પણ કરે છે.

પ્રશ્ન : ઇન્દ્રિયાર્થક-ચાક્ષુષ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન, કે જેના આધારે સમસ્ત જગતના વ્યવહાર પ્રવર્તે છે તે જ્ઞાન પ્રમા**ણ રૂપ છે** કે અપ્રમાણ રૂપ છે ?

ઉત્તર : શાસમાં જણાવેલ છે કે,

ना प्रमाणं-प्रमाणं वा, सर्वमप्यविशेषितम् । विशेषितं प्रमाणं, स्यादिति सर्वनयज्ञता ॥

જે સામાન્ય જ્ઞાન છે, તે પ્રમાણ રૂપ નથી તેમજ અપ્રમાણ રૂપ પણ નથી, પરંતુ જયારે જે કાઇ સામાન્ય જ્ઞાન વિશેષ જ્ઞાનનું કારણ અને છે. એટલે સ્યાદ થકી દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવની સાપેક્ષતાએ, આત્માને, આત્માથે યથાર્થ, અવિરૃદ્ધ ભાવે, હેયાપાદેય સ્વરૂપે બાધ કરાવે છે, ત્યારે તે સમ્યક્ જ્ઞાન, પ્રત્યક્ષ પ્રમાણની સાપેક્ષતાએ પ્રમાણ રૂપ અને છે. અન્યથા મિશ્યાજ્ઞાન વહે થતા સમસ્ત વ્યવહાર મિશ્યા (આત્માર્થ—બાધક) જાણવા. આ મિશ્યાજ્ઞાનનું લક્ષણ પણ શાસ્ત્રકારોએ નીચે મુજબ સ્પષ્ટ જણાવેલ છે.

'सदसतोरिविशेषात् यद्दच्छोपलब्धेरुन्मत्तवत्।' तेमक सम्यक्तान संभंधे पद्ध शास्त्रमां १५४ कद्यावेद छे है 'चक्षुदमन्तस्त एवेह ये श्रुतज्ञान चाक्षुषाः। सम्यक् तद्वैव पद्भयन्ति, भावान् हेयेतरान् नराः॥

જે વસ્તુ તત્ત્વને પરમજ્ઞાની પુરૂષે એ કહેલા વચનાનુસારે યથાર્થ અવિરુદ્ધ હેવાેપાદેય સ્વરૂપે જાણે છે. તેને જ સાચા (સશ્યક્) જેનારા અને જાણનારા સમજવા જોઇએ. વળી કહ્યું છે કે:-

णहि आगमेण सिज्जादि, सद्हणं जदि विणित्थ अत्थेसु । सहहमाणे अत्थे, असंजदो बा, ण-णिडवावि ॥ અર્થ: કૈવળ આગમ વચન લણી જવા માત્રથી આત્મહિત સાધી શકાતું નથી. કૈમકે આગમ વચનના અર્થમાં શ્રહા ન થઈ. તેમજ વળી શ્રહા પણ કરી હોય. પરંતુ જો તે અનુસારે સંયમ ધર્મનું પાલન ન કરે તા પણ તે આત્મા નિર્વાણ (માક્ષ) પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી.

तत्वार्थाऽधिगम સ્ત્રકાર શ્રી ઉમારવાતિ મહારાજને મુમુક્ષુ આત્માએ માટે, માક્ષાથે —મુખ્યપણે માક્ષ પુર્યાર્થનું સ્વરૂપ જણાવવું. ઇષ્ટ હોઇ, તેઓએ, સાત તત્ત્વાનું નિરૂપણ કરેલ છે જયારે શાસોમાં સમસ્ત જગતનું સ્વરૂપ નવ તત્ત્વાત્મક સ્વરૂપે જણાવેલ છે, તે માટે આત્મદર્શી આત્માઓને, કંઈક વિશેષ સ્પષ્ટ બાંધ થાય તે માટે, અમા અમારા ક્ષયાપશમાનુસારે નવે તત્ત્વાને સિદ્ધાંતાનુસારે પ્રસિદ્ધ એવા સાતે નયથી અત્રે જણાવીએ છીએ.

#### [૧] જીવ તત્ત્વ ઉપર નયસપ્તભંગી

- (૧) નૈગમનયદેષ્ટિએ : જે પાતે પાતાના પરિભુમન ભાવના કર્તા, ભાકતા અને જ્ઞાતા છે. તે જીવ દ્રવ્ય છે.
  - (ર) સ'ગ્રહનયદિષ્ટિએ: જીવ દ્રવ્ય કહેા કે આત્મદ્રવ્ય કહેા તે પ્રત્યેક આત્માએા, અસ'ગ્યાત પ્રદેશી—અખ'ડ, તેમજ અન'ત જ્ઞાનાદિ ગુણે કરી સહિત, ઉપયાગમય, અરૂપી તેમજ અગુર ક્રાં શુપ્રત છે.
  - (૩) વ્યવહારનયદ્ધિએ: પ્રત્યેક સંસારી આત્મા-ક્રમોના કર્તા-લાકતા અને હર્તા છે.
  - (૪) ઋજુસૂત્રનયદેષ્ટિએ : દરેકે દરેક આત્મા–ગ્રાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ તેમજ હપયાગાદિ–સ્વગુહ્ય પરિણામે પરિહામી હોય છે.
  - (પ) શળ્દનયદેષ્ટિએ : આત્મા-પુદ્દગલ પરિશ્વમન ભાવથી ભિન્ન છે.
  - (६) સમભિરૂઢનય દૃષ્ટિએ : આત્મા-જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રાદિ સ્વ-સ્વરૂપના કર્તા, ભાકતા અને જ્ઞાતા છે.
  - (७) એવ'ભૂતનય દેષ્ટિએ : આત્મા શુદ્ધ સચ્ચિદાન' દ સ્વરૂપી, નિત્ય અવિનાશી છે.

#### [ર] અજીવ તત્ત્વ (પુદ્દગલ દ્રવ્ય) ઉપર નયસપ્તભંગી

'પાંચ અજીવ દ્રવ્યામાં ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય અને આકાશા-સ્તિકાય એ ત્રણે દ્રવ્યા-અક્રિય, અરૂપી, અખંદ એક અને અપરિણામી છે. કાળ દ્રવ્ય ઉપચરિત દ્રવ્ય છે. જ્યારે પાંચમું પુદ્દગલ દ્રવ્ય તે વર્ણ-ગ'ધ-રસ અને સ્પરા'યુક્ત હાેઈ રૂપી છે, તેમજ પરિણામી અને ક્રિય હાેવા છતાં અકર્તા દ્રવ્ય છે.

- (૧) નૈગમનયદ્ધિએ : જે પુરશ્ચુ-ગલન (મળવાના અને છૂટા પડવાના) સ્વસાવ-વાળું છે, તે પુદ્દગલ દ્રવ્ય છે.
- (૨) સંગ્રહનયદિષ્ટિએ : જે વર્ષ, ગાંધ, રસ અને સ્પર્શાદિ ગુલ્યુકત છે તે પુદ્દગલ દ્રવ્ય છે.
- (3) વ્યવહારનયદ્ધિએ: જે શબ્દ અધકાર, પ્રસા, છાયા, આતપાદિ વિવિધ પનિશામ-વાળું તેમજ ઔદાનિકાદિ વિવિધ વર્ગણા સ્વરૂપી છે, તે પુદ્દગલ દ્રવ્ય છે.
- (૪) ઋજુસૂત્રનયદેષ્ટિએ : જે ગુરૂ, લઘુ અને ગુરૂલઘુ તેમજ અગુરૂલઘુ પરિથામે પરિથામ પામે છે, તે પુદ્દગલ દ્રવ્ય છે.
- (૫) શબ્દનયદ પ્રિએ : જે જીવ દ્રવ્યોને-નારકી આદિ ચાર ગતિમાં, એકેન્દ્રિયાદિ પાંચ જાતિમાં, વિવિધ શરીરાદિના પરિણામ પમાડવામાં નિમિત્ત કારણ છે. તે પુદ્દગલ દ્રવ્ય જાણવું.
- (६) સમિલિરૂઢનયદ્દષ્ટિએ : જે જીવાદિ દ્રવ્યાને વિવિધ ચિત્ર-વિચિત્ર દષ્ટાદષ્ટ પરિણામ પમાદવામાં હેતુ છે તે પુદ્દગલ દ્રવ્ય જાણવું.
- (૭) એવ'ભૂતનયદૃષ્ટિએ : જે પાતે પાતાના પરિણુમન ભાવનું કર્તા-ભાકતા અને જ્ઞાતા નથી, તે પુદ્દગલ દ્રવ્ય જાણવું.

#### [૩] પુષ્ય તત્ત્વ ઉપર નયસપ્ત ભંગી

- (૧) નૈગમનય દેષ્ટિએ : જે શુલ છે તે પુષ્ય છે.
- (૨) સંગ્રહનય દરિએ : જે મુખમાં સહાયકારી છે તે પુષ્ય છે.
- (3) વ્યવહારનય દૃષ્ટિએ : જે ખાદ્ય-સ્થ્લ જીવનમાં ઉપકારક છે તે પુષ્ય છે.
- (૪) ઋજુસૂત્રનય દૃષ્ટિએ : જે પરાપકારિતા છે તે પુષ્ય છે.
- (પ) શખ્દનય દૃષ્ટિએ : જે અશુભતાનું નિવારક છે તે પુષ્ય છે.
- (६) સમતિરૂઢનય દેષ્ટિએ : ચિત્તની પ્રસન્નતા તે પુષ્ય છે.
- (છ) એવ' ભુતનય દેષ્ટિએ : જે મંગળરૂપ છે તે પુષ્ય છે.

### [४] पाप तत्त्व ७५२ न्यसप्त भंगी

- (૧) નૈગમનય દેશિએ : જે અશુભ છે તે પાપ છે.
- (૨) સંગ્રહનય દૃષ્ટિએ : જે દુ:ખનું કારણ છે તે પાપ છે.
- (૩) વ્યવહારનય દેષ્ટિએ : જે ઉન્માર્ગ છે તે પાપ છે.
- (૪) ઋજુસૂત્રનથ દ્રષ્ટિએ : જે પુષ્ટ્યના નાશ કરે છે તે પાપ છે.
- (પ) શખ્દનય દરિએ : પરભાવમાં આસક્તિ કરવી તે પાપ છે
- (૬) સમિલિરૂઢનય દૃષ્ટિએ : વિષય-ક્રષાયના પરિશ્રામ તે પાપ છે.
- (૭) એવ' ભુતનય દર્ષ્ટિએ : પરના (કર્મના) સ'યાગ તે પાપ છે.

#### પ] આશ્રવ તત્ત્વ ઉપર નય સપ્ત ભંગી

- (૧) નૈંગમન દિષ્ટિએ : આત્માની સાથે સંબંધ પામેલા દ્રવ્યકર્મ, **લાવકર્મ અને** (શરીરાદિ) ના કર્મ તે આશ્રવ તત્ત્વ છે.
- (ર) સંગ્રહનય દર્શિએ : આત્માના મિશ્યાત્વ, અવિરતિ અને કષાયાદિના પરિણામ તે આશ્રવ તત્ત્વ છે.
- (3) વ્યવહારનય દિષ્ટિએ : આત્માની મન, વચન અને કાયયાળ દ્વારા થતી પ્રવૃત્તિ તે આશ્રવ તત્ત્વ છે.
- (૪) ઋજુસૂત્રનય દર્શિએ : આત્માને પરલાવનું કરશા, કરાવણ અને અનુમાંકન તે આશ્રવ તત્ત્વ છે.
- (૫) શખ્દનય દૃષ્ટિએ : આત્માને ઇન્દ્રિયાર્થક (પોદ્દગલિક) વિષયાનું ઇષ્ટત્વ તે આશ્રવ તત્ત્વ છે.
- (६) સમિલિર્ઢનય દેષ્ટિએ : આત્માએ પરદ્રવ્ય પરિશામમાં આસક્તિ (રતિ-અરતિ) કરવી તે આશ્રવ તત્ત્વ છે.
- (૭) એવ ભૂતનય દરિએ : આત્માએ પર દ્રવ્યના સ'ચાગ કરવા તે આશ્રવ તત્ત્વ છે.

#### [६] સંવર (આવતાં કર્મ'ને રોકે તે) તત્ત્વ ઉપર નય સપ્ત ભંગી

- (૧) નૈગમનય દર્ષિએ : લાેક વ્યવહારથી આત્માનું સમિતિ, ગુપ્તિ રૂપ પ્રવર્તન તે સંવર તત્ત્વ
- (ર) સંગ્રહનય દૃષ્ટિએ : આત્માના સમ્યક્**દર્શન, જ્ઞા**ન, ચારિત્રના પરિણામ તે સંવર તત્ત્વ.
- (3) વ્યવહારનય દૃષ્ટિએ : શ્રી વીતરાગ પરમાત્માએ ખતાવેલ માક્ષમાર્ગને વિધિ– નિષેધરૂપે આગ્રાપૂર્વંક અનુસરવું તે સંવર તત્ત્વ.
- (૪) ઋજુસૂત્રનય દેષ્ટિએ : પરભાવની આશ'સાના ત્યાગ કરવા તે સ'વર તત્ત્વ.
- (પ) રાષ્ટ્રદનય દર્ષિએ : આત્માને પરમાત્મપદની પ્રાપ્તિ થાય તે રૂપે પંચપરમેષ્ઠિની સેવા, ભક્તિ કરવી તે સ'વર તત્ત્વ.
- (६) સમિલિરઢનય દર્ષિએ : યંચાચારતું વિધિપૂર્વંક પાલન કરવું તે સંવર તત્ત્વ.
- (૭) એવ ભૂતનય દર્ષિએ : આત્માને પરદ્રવ્યના પાશથી અળગા કરવા તે સ'વર તત્ત્વ.

#### [૭] નિજેરા તત્ત્વ ઉપર નય સપ્ત ભંગી

- (૧) નૈંગમનય દેષ્ટિએ : આત્મસં ચાગી ત્રિવિધ દ્રવ્યકર્મ, ભાવકર્મ અને નાકમેં રૂપ કર્મ પરિશ્રામથી આત્માને અળગા કરવા તે નિર્જરા તત્ત્વ.
- (ર) સંગ્રહનય દર્ષિએ : આત્માએ પૂર્વે બાંધેલા કર્મોમાં અપર્વતના કરણ વહે રસઘાત, સ્થિતિઘાતાદિ કરવાં તે નિજેશ તત્ત્વ.
- (3) વ્યવહારનય દેષ્ટિએ : કમાદિયે પ્રાપ્ત ધન, સ્વજન, સત્તા, સંપત્તિ વિગેરે નવવિધ પરિગ્રહના ત્યાગ કરવા તે નિજંશ તત્ત્વ.
- (૪) ઋજુસૂત્રનય દેષ્ટિએ : દર્શન માહનીય કર્મના ક્ષય, ઉપશમ કે ક્ષયાપશમ ભાવ વહે, શુહાત્મ સ્વરૂપનું લક્ષ્ય કરવું તે નિર્જરા તત્ત્વ.
- (૫) શાહદનય દબ્ટિએ : પરભાવ પરિણુમનમાં, વિરતિ ભાવ ધારણ કરવા તે નિજ'રા તત્ત્વ.
- (६) સમનિર્દનય દેષ્ટિએ : માહનીય કર્મોના ક્ષય, ઉપશમ કે ક્ષયાપશમ કરવા તે નિર્જરા તત્ત્વ.
- (૭) એવ'ભૂતનય દબ્દિએ : આત્માને સમસ્ત પરસ'ચાેગી **લાવથી** સુકત કરવા તે નિજ'રા તત્ત્વ.

#### [૮] બંધ તત્ત્વ ઉપર નય સપ્ત ભંગી

- (૧) નૈગમનય દરિએ : સંસારી આત્માને, પાતાના અસ'ખ્યાત પ્રદેશે અન'તા-ન'ત કર્મવર્ગાણાઓના જે ક્ષીરનીરવત્ સંબંધ થવા તે બંધ તત્ત્વ છે.
- (૨) સંગ્રહનય દેષ્ટિએ : આત્માને, ચાર ગતિમાં ભટકાવનાર કર્મસંચોગ તે ખંધ તત્ત્વ છે.
- (૩) વ્યવહારનય દબ્ટિએ : આત્માને માેહ પમાઠનાર શરીર, સ્વજન તેમજ ધનાદિના ચાેગ તે બ'ધ તત્ત્વ છે.
- (૪) ઋજુસૂત્રનય દેષ્ટિએ : આત્મા પ્રતિ સમયે બાંધ હેતુતાએ, અનંતાઅનંત કાર્માણ-વર્ગણાઓને ગ્રહણ કરી, તેને પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, રસ અને પ્રદેશ વિભાગે કરી, આત્માની સાથે ક્ષીર-નીરવત્ સંબંધ પ્રમાંદ્રે તે બાંધ તત્ત્ર છે.
- (૫) રાષ્દ્રદનય દષ્ટિએ : આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણોના ઘાતક–અહ'કાર તેમજ મમત્વના પરિણામ તે બ'ધ તત્ત્વ છે.
- (६) સમલિરૂઢનય દૃષ્ટિએ : પરદ્રવ્ય ઉપર રાગ-દ્રેષાદિના પરિશ્વામ તે **બ'ધ** તત્ત્વ છે.

#### [૯] માેક્ષ તત્ત્વ ઉપર નય સપ્ત ભ<sup>ં</sup>ગી

- (૧) નૈગમનય દૃષ્ટિએ : પ્રત્યેક આત્માને પાતાના જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રાદિ ગુણામાં જે–જે ભાવે નિરાવરણતા (ક્ષયાપશમ) ની પ્રાપ્તિ હાય છે તે માક્ષ તત્ત્વ તાલુલું.
- (ર) સંગ્રહનય દર્ષિએ : જે આત્માને પાતા સંબંધી સમસ્ત જડ-ચેતન દ્રવ્યના પરિણામનું લેંદ જ્ઞાન (સમ્યગ્દર્શન) થયું છે, તેથી જડ કર્મ પરિણામમાં અ શક્તિ ધરતા નથી તે માક્ષ તત્ત્વ જાણવું
- (૩) વ્યવહારનય દૃષ્ટિએ : જે માતમાએ જે-જે ભાવે પચ્ચકૂખાણ પૂર્વક સાવદા ચાગ વ્યાપારના ત્યાગ કરેલ છે તે માક્ષ તત્ત્ર જાણુવું.
- (૪) ઋજુસૂત્રનય દૃષ્ટિએ : જે આત્મા, જે ભાવે પરદ્રવ્ય પરિશ્વામના ત્યાગી છે તે માક્ષ તત્ત્ર જાણવું.
- (૫) શખ્દનય દરિએ: પાતાના આત્માને, પરદ્રવ્યના પાશમાંથી છેાડાવવાના સતત ઉદ્યમરૂપ અપ્રમત્ત ભાવ તેમજ ઉપશમ શ્રેણી અને ક્ષપક શ્રેણીની શુધ્ધતા તે માક્ષ તત્ત્વ જાણુવું
- (६) સમિલિર્ઢનથ દેષ્ટિએ : જે આત્માએ, આત્મગુણઘાતી, જ્ઞાનાવરણીય, દર્શના-વરણીય, માહનીય અને અંતરાય એ ચારે કર્માના સર્વધા ક્ષય કરી કૈવળજ્ઞાન, કેવળદર્શન, ક્ષાચિક ચારિત્ર અને અનંત વીર્યગુશુને સંપૂર્ણપણે ક્ષાચિક ભાવે સ્વાધીન કર્યો છે તે માક્ષ તત્ત્વ જાણવું.
- (૭) એવ'ભૂતનય દષ્ટિએ : જે આત્માએ સવ<sup>દ</sup> (આદે) કેમીના ક્ષય કરી સાદિ અન'તમે ભાગે સિદ્ધપદ (માક્ષ) પ્રાપ્ત કેશું' છે તે માક્ષ તત્ત્વ જાણુવું.

#### નયદ્રષ્ટિ સંબંધે કહ્યું છે કે

'नियनियवयणिङ्ज सचा, सच्वे नया पर वियालणे मोहा । ते पुण ण दिट्ठ समओ, बिभयह सच्चे व अलिए वा ॥

અર્થ :- પ્રત્યેક નય (દેષ્ટિ) પાતપાતાના સ્વરૂપે સત્ય છે, પરંતુ કાઇપણ નય જ્યારે પર-પક્ષના તિરસ્કાર કે અવગણના કરે છે, ત્યારે મિથ્યાલાવને પામે છે, કેમકે પ્રત્યેક વસ્તુ અસ્તિ-નાસ્તિ ભાવે અનંત ધર્માત્મક છે. તેથી જેણે પ્રમાણરૂપ સિહાંતનું જ્ઞાન, શ્રહાન કરેલું છે તેવા સમ્યક્દષ્ટિ આત્મા કયારે પણ નિરપેક્ષ ભાવે, આ નયવચન સાચું જ છે અને આ વચન ખાંદું જ છે એવું વિભાજન કરતા નથી. એટલું જ નહિ, પરંતુ જે આત્માએ સમ્યક્ સ્વરૂપે સિદ્ધાંતને

જાણ્યા નથી, તે આત્મા પણ સાચા-ખાટાનું યથાથ વિભાજન કરી શકતા નથી. જ્યારે સમ્યગ્ દેષ્ટિ આત્મા દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-લવ અને લાવની સાપેક્ષતાએ. છવાછવાદિ સકલ તત્ત્વાને, આત્માર્થ હૈયાપાદય સ્વરૂપે, યથાર્થ અવિરૂદ્ધ જાણે છે અને જણાવે છે.

પ્રથમ સૂત્રમાં જણાવ્યાનુસારે (માક્ષાર્થ) સમ્યગ્દર્શન ગુણની પ્રાપ્તિની આવશ્યકતા જણાવીને, હવે સૂત્રકાર તે સમ્યગ્દર્શન ગુણને શાસ્ત્રાનુસારે વિશેષ પ્રકારે જાણવાની ઈચ્છાવાળાને, કંઇક વિસ્તારથી નીચેના છે સૂત્રાથી જણાવે છે.

निर्देश स्वामित्व साधनाधिकरण स्थितिविधानतः । (७) सत् संख्या क्षेत्र स्पर्शन कालान्तर भावाल्प बहुत्वैश्र । (८)

જે સમ્યકૃત્વ ગુણને ગ્રાપ્ત કર્યા સિવાય કાઈ પણ જીવ આત્મ શુધ્ધિ (કમ સ્ય) કરી શકતા નથી. તેને સૂત્રકારે ઉપરના ચૌદ દ્વારાથી જણાવેલ છે. (૧) સ્વરૂપ (૨) સ્વામિત્વ (૩) સાધન (કારણ) (૪) આધાર (૫) સ્થિત (૬) લેક (૭) સદ્ભૂતતા (૮) સંખ્યા (૯) ક્ષેત્ર (૧૦) સ્પર્શન (૧૧) કાળ (૧૨) અંતર (૧૩) લાવ (૧૪) અલ્યબહુત્વ

(૧) સ્વરૂપ : આ સમ્યગ્ દશંન ગુણ પ્રાપ્ત કર્યા પછી, આત્માને પ્રાપ્ત જ્ઞાન સમ્યગ્ બને છે. અર્થાત્ મોક્ષ-સાધનાર્થે પ્રયત્નવાળું બને છે, તે પહેલાનું મિથ્યાજ્ઞાન આત્માને, આત્માર્થથી વિમુખ રાખતું હોય છે. આ નિશ્ચય સમ્યગ્જ્ઞાન આત્માને આત્મહિતાર્થે સમસ્ત જીવાજીવાદિ તત્ત્વા પ્રતિ યથાર્થ હેયાપાદેય-તાનું ભેદ જ્ઞાન કરાવે છે. આ માટે કહ્યું છે કે,

'ये यावन्तो ध्वस्तबन्धा अभूवन् भेदज्ञानाभ्यास एवात्र मूलम् । ये यावन्तोऽध्वस्तबन्धा भ्रमन्ति, भेदाज्ञाना भाव एवात्र बीजम् ॥'

- (૨) સ્વામિત્વ (અધિકારીત્વ): સમ્યગ્ દર્શન ગુણ પ્રાપ્ત કરવાના અધિકાર ભવ્ય આત્માને હોય છે અભવ્યને નહિ. કેમકે અનાદિ મિશ્યાત્વની પ્ર'થી લેદવા (છેદવા) રૂપ અપૂર્વકરણ કર્યા પછી જ જીવ સમ્યકૃત્વ પામે છે અને અભવ્ય જીવ તો માત્ર યથાપ્રવૃત્તિકરણ સુધી જ વિકાસ પામી શકે છે.
- (૩) સાધન (કારણ): સમ્યક્ત્વ પામનાર આત્માએ, શાસમાં ખતાવેલ, મિશ્યાત્વના પચ્ચીસ પ્રકારાથી અળગા થવાના પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. તેમજ (૧) યથા પ્રવૃત્તિકરણ (૨) અપૂર્વ કરણ (૩) અનિવૃત્તિકરણ (આત્મ પરિણામનું શુદ્ધિકરણ) કરવું જોઇએ. અન્યથા આરાપિત સમ્યકૃત્વ તે માક્ષ પુરુષાર્થ સાધી શકતું નથી.

- (૪) અધિકરણ આધાર : સગ્યક્ત્વના આધાર આત્માના માક્ષાભિલાષ રૂપ પરિશામ છે.
- (પ) સ્થિતિ : જઘન્યથી અંતર્મુદૂર્ત કાળ પ્રમાણ અને ઉત્કૃષ્ટથી છાસઠ સાગરા-પમ કાળશી ક'ઇક અધિક કાળ ક્ષાચાપશમિક સમ્યક્ત્વના છે. ઉપશમ સમ્યક્ત્વના કાળ માત્ર એક અંતર્મુદ્દર્ત છે. ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ અક્ષય હાવાથી સાદિ અનંત છે.
- (१) પ્રકારો (લોદો) : સમ્યક્ત્વ ભાવ (પરિશામ) ના આમ તો અસ'ખ્ય લોદો છે. તેમ છતાં શાસ્ત્રોમાં ત્રણ પ્રકાર અને પાંચ પ્રકારના સમ્યક્ત્વનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જણાવેલ છે. તેના નામ (૧) ઔપશમિક (૨) ક્ષાયિક (૩) ક્ષાયાપશમિક (૪) સાસ્વાદન (૫) વેદક તેમજ વિશેષે સમ્યક્ત્વના સડસઠ બાલ પણ ખાસ અવધારવા જરૂરી છે.
- (૭) સદ્દ ભૂતતા : આ જગત મુખ્યપણે જીવ દ્રવ્યા અને અજીવ દ્રવ્યાની રાશી (સમુહ) રૂપે અનાદિ (અનુત્પન્ન) અને અનંત (અવિનાશી) છે. તેમાં જીવતત્ત્વના છે લેદ છે. (૧) સિદ્ધ (માક્ષ) ના જીવા (૨) સંસારી જીવા સિદ્ધના જીવાએ આઠે કર્માના ક્ષય કરી, પાતાની અનંત આત્મસત્તાને કર્મના બંધનથી છાડાવી, સ્વાધીન કરેલી હાવાથી તેઓ સાદિ અનંતમે માંગે, સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપમાં, સદાકાળ રમણતા કરતાં થકાં, અનંત સ્વાભાવિક સુખના લાકતા છે. જ્યારે સંસારી જીવા આઠે કર્માનુસારે ચાર ગતિ (નારકી, તિર્યં ચ, મનુષ્ય, દેવતા) માં જન્મ-મરણના દુઃખા લાગવતાં રહે છે. આ સં બંધે જણાવવાનું કે જે કાંઈ લવ્ય આત્મા સૌ પ્રથમ સમ્યકૃત્વ ગુણને પાપ્ત કરે છે, તે આત્મા તે સમ્યકૃત્વ ગુણ થકી, માલ પુરૂષાથે કરી, પાતાના આઠે કર્માના ક્ષય કરી, માલ પ્રાપ્ત કરે છે. આવા અનંતા જીવા માલે ગયા છે, આજે પણ જાય છે, ભવિષ્યમાં પણ જશે.
- (૮) સંખ્યા : ચારે ગતિમાં રહેલ, પરંતુ જેણે સંગ્રી-પંચેન્દ્રિય-પર્યાપ્ત અવસ્થા પ્રાપ્ત કરેલ છે તેવા જીવા પૂર્વે જણાવ્યા મુજબ, નિસર્ગથી તેમજ અધિગમ (આત્મતત્ત્વના અભ્યાસ)થી સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. (તેથી આવા અનેક જીવા ચારે ગતિમાં હાય છે તેમના યાગે ('સંસર્ગ जा देश गुणा मवन्ति' એ ન્યાયે) બીજા અનેક જીવા પણ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરતા હાય છે.
- (૯) ક્ષેત્ર : પૂર્વે જહાવ્યા મુજબ ચારે-ગતિમાં સમ્યગ્દેષ્ટિ જીવા હાય છે. પરંતુ તેઓ સમસ્ત લાકાકાશ ક્ષેત્રમાં (ચીદ રાજલાક પ્રમાણના) અમુક જ સ્થાનમાં પ્રાપ્ત થતાં હાવાથી તેઓ લાકાકાશના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં જ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે.

વળી સકળ સિદ્ધ પરમાત્માએ, જેએ પણ ક્ષાયિક સમ્યગ્દેષ્ટિ છે તેએ તો માત્ર પીસ્તાલીશ લાખ યાજન લ'બાઈ, પહેાળાઈવાળી સિદ્ધશિલાની ઉપર જ સ્થિર રહેલા છે. માટે તેએ પણ લાકના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં જ છે એમ જાણવું.

- (૧૦) સ્પર્શન : અરૂપી આત્મ-દ્રવ્યના સમસ્ત ગુણા આત્મ પ્રદેશામાં જ અરૂપી ભાવે રહેલા હોય છે. તેમ છતાં જેમ કેવળી પરમાત્મા પાતાના કેવળ જ્ઞાન અને કેવળ દર્શન ગુણે કરી સમસ્ત લાકાલાકમાં, સમયે સમયે પરિવર્તન પામતા છ એ દ્રવ્યાના સમસ્ત (ત્રીકાલિક) ભાવાને જાણે છે અને જુએ પણ છે. તેમ સમ્યગ્દૃષ્ટિ આત્માઓનું સમ્યક્ત્વ પણ સકળ દ્રવ્યાના સકળ (અમુક જ) પર્યાયોને યથાર્થ-હેયાપાદેય સ્વરૂપે શ્રુતજ્ઞાનના અળે યથાર્થ અવિરૃદ્ધ જાણે છે.
- (૧૧) કાળદ્વાર : ક્ષાચાપશમિક સમ્યકૃત્વ અને ઔપશમિક સમ્યકૃત્વ અનેને આદિ છે અને અંત પણ છે. તેથી તે સાદિ–સાંત હાય છે. જ્યારે ક્ષાચિક સમ્યકૃત્વ પ્રાપ્ત થયા પછી તે અક્ષય હાવાથી સાદિ અનંતમે લાગે હાય છે.
- (૧૨) અન્તર દ્વાર: સમ્યક્ત શુણ પ્રાપ્ત થયા પછી જવ તે વમી નાખે, એટલે કે, તે ભાવ આત્મામાંથી ચાલ્યા જાય તા કરીને તે જ્યારે પ્રાપ્ત થાય-તે ખન્ને વચ્ચેના જે કાળ-તે અન્તર દ્વાર કહેવાય. ક્ષાયાપશમિક સમ્યક્તના કાળ જઘન્યથી અ'તમું હૂર્ત છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ક'ઇક ન્યૂન અર્ધ પલ્યાપમ પ્રમાણ જાણવા. ઉપશમ સમ્યક્તના કાળ જ અ'તમું હૂર્તના છે અને તે આખા ભવચકમાં જીવને પાંચવાર જ પ્રાપ્ત થાય છે ક્ષાયિક સમ્યક્ત તા આવ્યા પછી જતું ન હોવાથી અક્ષય છે. તેથી તેને કાઇ અન્તર કાળ નથી.
- (૧૩) ભાવદ્વાર : ક્ષાચાપશમિક સમ્યક્તી છવને, ક્ષાચાપશમિક સમ્યક્ત વર્તતું હોય છે. તે કાળે દર્શન માહનીય કર્મની સાત પ્રકૃતિમાંથી છ પ્રકૃતિઓના રસાદય હોતા નથી. પરંતુ એક સમ્યકૃત્વ માહનીય કર્મના રસાદય વર્તતા હોય છે.

ઉપશમ સમ્યક્ત્વી જીવમાં, ઉપશમ સમ્યક્ત્વકાળે દર્શન માહનીય કર્મની સાતે સાત પ્રકૃતિઓના ઉપશમ હોય છે. એટલે તેના રસાદય હોતા નથી.

ક્ષાયિક સમ્યકૃત્વ તા દર્શન માહનીયની સાતે પ્રકૃતિઓના જે જીવે સત્તામાંથી સર્વા ક્ષય કરેલા હાય છે. તેને જ પ્રાપ્ત થાય છે.

(૧૪) અલ્પબહુત્વ દ્વાર : સર્વ'કાળે જગતમાં (ઉપશમ સમક્તિવાળા છવો શાડા હાય છે. અને તેનાથી અસંખ્યાતગુણા અધિક ક્ષાચાપશમિક સમ્યક્તવવાળા છવા હાય છે. અને શ્રી સિદ્ધ-ભગવંતાને સાથે લેતાં ક્ષાચાપશમિક સમ્યક્ત્વી કરતાં ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વી છવા સદાકાળે અનંતગુણા હાય છે એમ જાણવું. સમ્યગ્દર્શન ગુણનું સ્વરૂપ (જે મુખ્યતાએ દર્શન માહનીય કર્મના ક્ષય-ઉપશમ અને ક્ષયાપશમાનુસારે હાય છે) જણાવીને હવે તેના સહ-ચરિતપણા સાથે-આત્માના જે જ્ઞાન-ગુણ (જ્ઞેયને જાણવાની શક્તિ) તે સમ્યગ્જ્ઞાનનું સ્વરૂપ જણાવે છે.

#### मति श्रुतावधि मनः पर्याय केवलानि ज्ञानम् । (९)

(૧) મૃતિજ્ઞાન (૨) શ્રુતજ્ઞાન (૩) અવધિજ્ઞાન (૪) મન: પર્યવજ્ઞાન અને (૫) કેવલજ્ઞાન એ પાંચ જ્ઞાનના લેદો જાણવા. જોકે પ્રત્યેક આત્મદ્રવ્યમાં તો સકળ જ્ઞેયને જાણવાની સંપૂર્ણ શક્તિ છે જ, તથાપિ સંસારી આત્માઓને, તે જ્ઞાનશક્તિ, પાંચ પ્રકારના કર્મોથી ઢ'કાયેલી છે. તેને જે જીવા તે પ્રાંચ પ્રકારના કર્મોના જેટલે અ'શે સ્વયાપશ્મ કરે છે. (કેવળજ્ઞાનના સ્વયાપશ્મ હાતા નથી) તેટલા તેટલા જ્ઞાન શુણુ તે આત્માને પ્રાપ્ત થયેલા હાય છે. આ જ્ઞાન શુણુ જે રીતે (સ્વયાપશ્મ) વ્યવહારમાં પ્રવર્તન પામે છે. તે અનુસારે તેના મતિ આદિ પાંચ લેદા જણાવેલા છે.

तत् प्रमाणे। (१०) ते त्रान भे (प्रोह्म व्यन प्रताहरू) क

ઉપર જણાવ્યા મુજબ જે જીવને સમ્યગ્દર્શન ગુણની પ્રાપ્તિ થયેલી હોય છે. તે જીવનું પાંચે પ્રકારનું જ્ઞાન, સમ્યગ્ (આત્માર્થ મૂલક) જાણવું. અન્યથા મિથ્યાદષ્ટિ આત્માનું સમસ્ત જ્ઞાન, મિથ્યા (આત્માર્થ શૂન્ય) જાણવું.

#### आद्ये परोक्षम् । (११)

તે પાંચ જ્ઞાનમાંના પ્રથમના એ પ્રકારના એટલે મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન એ અન્ને જ્ઞાના પરાક્ષ પ્રમાણરૂપ જાણવા કેમકે તે અન્ને જ્ઞાના આત્માને અન્યની સહાયતા વડે ઉપયોગ ગુણે કરી પ્રાપ્ત થાય છે.

#### प्रत्यक्षमन्यत् । (१२)

ખાકીના ત્રણ એટલે કે અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્યવજ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાન એ ત્રણે જ્ઞાના વડે આત્મા પાતે જ્ઞેયની સાથે, તે તે જ્ઞાનશક્તિ વડે, પણ ઉપયોગે કરી, સાક્ષ'ત્ જોડાતા હોવાથી—તે ત્રણે જ્ઞાના પ્રત્યક્ષ પ્રમાણરૂપ છે. તેમાં કેવળજ્ઞાન, સંપૂર્ણ જ્ઞાનાવરણીય કર્મના સર્વથા ક્ષય કરવા થકી જ પ્રાપ્ત થતું હોવાથી, કેવળજ્ઞાન સહજ ભાવે જ, નિરંતર સમયે—સમયે પરિવર્તન પામતા સકળ દ્રવ્યાના સકળ (ગેકાલિક) પર્યાયોને, સાક્ષાત્ સ્પષ્ટ રૂપે જાણે છે. વળી તે ત્રણે જ્ઞાનમાં—અવધિજ્ઞાનના ક્ષયાપશ્યમ, તેમજ પ્રથમના બે મતિ-જ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાનના ક્ષયાપશ્યમાં જો મિશ્યાત્વનું સહચરિત્વ હાય, તા તે ત્રણે જ્ઞાના, આત્માને—આત્માર્થથી વિસુષ્ય રાખતા હાય છે.

भा સંખંધ આગમમાં જણાવેલ છે કે 'मइ पुन्वं स्यं न मइ स्य पुन्विया' શ્રુતજ્ઞાનની પહેલાં મતિજ્ઞાન હાય છે. પરંતુ મતિજ્ઞાનની પહેલાં શ્રુતજ્ઞાન હાય પણ ખરૂં અને ન પણ હાય. તેમજ વળી આ સંખંધ કહ્યું છે કે, 'जत्थ मइनाणं तत्थ स्यनाणं, जत्थ सूयनाणं तत्थ मइनाणं।'

અર્થ : જ્યાં મિત્રજ્ઞાન છે ત્યાં શ્રુતજ્ઞાન છે, અને જ્યાં શ્રુતજ્ઞાન છે ત્યાં મિતિજ્ઞાન પાથ છે. આ સંબંધ જાયુવું કે મતિજ્ઞાનના ૩૩૬ ભેદા, જેનું સ્વરૂપ આગળ કહેવાશે. તેને શ્રુતનિશ્રિત મતિજ્ઞાન કહ્યું છે. જ્યારે બીજા ચાર ભેઢાને અશ્રુતનિશ્રિત મતિજ્ઞાન કહ્યું છે. જોકે, એક સમયે જીવને બે ઉપયાગ હાતા નથી પરંતુ જે જે ગ્રાના-वरणीय ४भ ने।, केटवे। केटवे। क्षये। पशम, के छवने है।य छे ते अनुसारे टेनुं मित्रान યા શ્રુતજ્ઞાન અલ્પાધિક હોય છે. વળી પણ કહ્યું છે કે, 'सम्मदिद्विस्स सम्मसूर्य मिच्छदिद्विस्स मिच्छम्यं' सम्यग्दष्टि આત્માનું શ्રुतज्ञान सम्यक् (આત્માર્થે यथार्थ હેંચાપા-દેયાત્મક) હાેય છે. જયારે મિથ્યાદષ્ટિ આત્માનું શ્રુતજ્ઞાન આત્માથે<sup>૯</sup>-શૂન્ય હાેય છે. વળી પણ વિશેષે એ જાણુલું ખાસ જરૂરી છે કે, પાંચે જ્ઞાનમાં કેવળ ક્ષુતજ્ઞાન જ સ્વ-પર પ્રકાશક છે. જ્યારે બાકીના ચારે જ્ઞાના કેવળ સ્વપ્રકાશક છે. આથી એ સ્પષ્ટ સમજાય તેમ છે કે, જે જીવને કેવળી ભાષિત અર્થ (આત્માર્થ ઉપકારક-હેચાપાદેય સ્વરૂપ) નાે યથાર્થ-અવિરૂ**દ્ધ** બાેધ (નય-પ્રમાણુ-સાપેક્ષ) થયેલાે હાેતાે નથી. તે આત્મા, આત્મા**થ**ે (આત્મશુધ્ધિ) સાધી શકતા નથી. આ માટે એ પણ સમજવું જરૂરી છે કે, આવા બાધ તે શાસ્ત્રાનુસારે, સંગ્રી પંચેન્દ્રિય પર્યોપ્ત આત્મા જ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. અને તે અધિકાર આજે આપણને પ્રાપ્ત થયેલ છે. માટે સમ્યક્ શ્રુતજ્ઞાન (નવતત્ત્વ) નાે અલ્યાસ કરી, તેમાં શ્રધ્ધા પ્રાપ્ત કરી લેવી જરૂરી છે. એમ સમજવું તે જ આ સર્વ જ્ઞાનના અલ્યાસના સાર છે.

#### मतिः स्मृतिः संज्ञा चिन्ताऽभिनिबोध इत्यनर्थान्तरम् । (१३)

(१) भित (भुद्धि) (२) स्मृति (भृत्यिसिज्ञान-सूतार्थ प्रतिभाधि ) (३) संज्ञा (ज्ञिय संभि विद्यारहा) (४) शिन्ता (साविना अर्थनी विद्यारहा) (५) असिनिभाधि (सम्यक्न-अवधारहा)-आ पांचे प्रधारनुं ज्ञान, चित्र-विचित्र मित-ज्ञानावरहाय धर्मना क्षयापशमानुसार छवने प्राप्त थाय छे. तेमां पांच धन्द्रिया अने छ्रुडुं मन, ओ अन्नि निमित्त धारहानी पह्य आवश्यकता स्वीधारायेसी छे, ले आगणना सूत्रधी सूत्रधार पाते ज्ञाने छे शास्त्रमां सम्यग्दर्शन गुह्यने-मित्ज्ञानना अपायांश ३पे असिनिभाध स्वइप अद्यादेस छे. आ माटे धह्यं छे है,

'एवं जिणपण्णत्तत्तं सद्दमाणस्स भावओ भावे । पुरिसस्साभिणिबोहे दंसणसद्दो हवइ जुत्तो ॥' तदिन्द्रियानिन्द्रिय निमित्तम् । (१४)

પૂર્વ જણાવેલ મતિજ્ઞાન, પ્રત્યેક જીવને, પાત-પાતાના મતિજ્ઞાનાવરણીય કર્મના પ્રાપ્ત થયેલ ક્ષરાપશમાનુસારે, તેમજ નામ કર્માનુસારે પ્રાપ્ત ઇન્દ્રિયના નિમિત્ત દ્વારા ઉપયોગાનુસારે થતું હોય છે. આ મતિજ્ઞાન પાંચ ઇન્દ્રિયો અને મન (જેનું કાઇ પ્રગટ બાહ્ય લિંગ નથી તેના) વડે કાઇપણ વસ્તુ સ્વરૂપને (જ્ઞેયને) જાણે છે. એટલે કે સ્પર્શ નિદ્રય દ્વારા રસનું, ઘાણેન્દ્રિય દ્વારા ગંધનું, ચક્ષુરિન્દ્રિય દ્વારા રસનું, ઘાણેન્દ્રિય દ્વારા ગંધનું, ચક્ષુરિન્દ્રિય દ્વારા રૂપનું તેમજ આકૃતિનું અને શ્રોતેન્દ્રિય દ્વારા શબ્દનું જ્ઞાન થાય છે. તેમજ મન દ્વારા પણ જીવ ઇન્દ્રિયો દ્વારા ચહ્યુ કરાયેલ અથવા તો નહિ ચહ્યુ કરાયેલ વિષય સંખંધી પણ વિશેષ પ્રકારે અર્થ જાણવાની વિચારણા કરે છે. આથી આ મતિજ્ઞાનના અનેક લેઠો છે.

આજના વૈજ્ઞાનિક ચુગમાં ભિન્ન ભિન્ન જીવને પુષ્યાનુસારે પ્રાપ્ત બાહ્ય-દ્રવ્ય ઇન્દ્રિયોને, એ પ્રકારની નિવૃત્તિ (આકૃતિવાળી) અર્થાત્ એ લેદ (સ્વરૂપ) વાળી જાણવી ખૂબ જ જરૂરી છે. તેમાં (૧) બાહ્ય-ઇન્દ્રિયોની નિવૃત્તિ (આંખ-કાન-નાક વિગેરેના આકારા) ભિન્ન ભિન્ન જીવોને ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારની હોય છે. જયારે (૨) અભ્યંતર નિવૃત્તિ (તદ્દ અનંતર વિષય એહણ કરવા યાગ્ય અન્ય પુદ્દગલા) સામાન્યથી એક સરખા સ્વરૂપવાળી હાય છે. તેમાં પણ વળી વિશેષે આ સમજવું જરૂરી છે કે આ અભ્યંતર નિવૃત્તિમાં પણ પાત—પાતાના વિષયને એહણ કરવાની જે શક્તિ—વિશેષતા હાય છે. તેને ઉપકરણેન્દ્રિય સમજવાની છે, વળી મન દ્વારા થતું મનન, મનઃપર્યાપ્તિ દ્વારા થાય છે. આથી ઉપકરણેન્દ્રિય દ્વારા તેમજ મન દ્વારા મતિજ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશમ મુજબ હાયોગાનુસારે ભિન્ન ભિન્ન જીવને તરતમ ભાવે જે બાધ પ્રાપ્ત થાય છે. તેનું સ્વરૂપ નીચે મુજબ જાલવું.

अवग्रहेहापायधारणाः (१५)

बहु बहु विध क्षिप्रा निश्रिता (संदिग्ध) तुक्तघ्रुवाणां सेतराणाम् । (१६) अर्थस्य (१७)

व्यञ्जनस्याऽवग्रह (१८)

न चक्षुरनिन्दियाभ्याम् (१९)

હપર જણાવ્યા મુજબ જીવને પ્રાપ્ત ઇન્દ્રિય દ્વારા પાતપાતાના ક્ષયાપશમાનુસાર, હપયાગ પ્રવર્તન દ્વારા સી પ્રથમ નીચે મુજબ બાધ (ગ્રાન) થાય છે. આગમમાં કહ્યું છે કે,

'पुट्ठं सुणेइ सद्दं, kवं पुण पासह अपुट्ठं तु । गंधं रसं च फासं च बद्धं-पुट्ठं विआगरे ॥

અર્થ : કાનની અલ્યંતર નિવૃત્તિ તે (શ્રોતુન્દ્રિય) શબ્દને કેવળ સ્પર્શ માત્રથી લાગુ છે ચક્ષુ, ત્રેય વસ્તુને તે વસ્તુના સંબંધ (સ્પર્શ) થયા વગર (દ્વરથી જ) આકૃતિ– વિશેષથી યા રૂપ વિશેષથી લાગુ છે. જ્યારે ઘાણુન્દ્રિય (નાક), રસનેન્દ્રિય (જીલ) અને સ્પર્શેન્દ્રિય (શરીરની ચામડી) એ ત્રણે ઇન્દ્રિયો પાત-પાતાના ત્રેયને બધ્ધ-શ્પૃષ્ટતા, થકી લાગુે છે.

હવે મતિજ્ઞાનના અનુક્રમે, વિશેષ વિશેષ બાધ કેવી રીતે પ્રાપ્ત થાય છે, તે અનુક્રમ જણાવીએ છીએ.

ઉપર જણાવેલ સ્વરૂપથી તેમજ ૧૯ મા સૂત્રના અર્થથી એ સ્પષ્ટ સમજવું જરૂરી છે કે, પ્રત્યેક જીવ ચક્ષુરિન્દ્રિય અને મન દ્વારા વસ્તુ માત્રને જ્ઞેયના (વિષયના) સંખંધ યા સ્પર્શ થયા વગર જ તેના બાધ કરે છે. આથી તા બન્ને ઇન્દ્રિયાને વ્યંજનાવશ્રહ હોતા નથી. (આ વાત ૧૯ મા સૂત્રથી સ્પષ્ટ થાય છે.) આથી મન અને ચક્ષુ બન્ને શાસ્ત્રકારે અપ્રાપ્યકારી કહી છે.

વ્યંજતે, અને ત, ઇતિ 'વ્યંજનાવગ્રહ', આ જ્ઞાન-તે ચાર ઇન્દ્રિયા થકી થતું હોવાથી તેના ૪ ભેદ છે. જ્યારે અર્થાવગ્રહ રૂપ જ્ઞાન તા-ચાર ઇન્દ્રિયા ઉપરાંત ચક્કુ અને મનથી પહ થાય છે. તે માટે તેના ૬ ભેદ છે

'ઈહા' રૂપ મતિજ્ઞાન જેમાં પ્રત્યભિજ્ઞાન તર્ક'-અનુમાન તેમજ આગમ પ્રમાણાદિનું સ્વરૂપ અંતર્ગત રહેલું છે તે પણ ઉપર જણાવ્યા મુજબ ૬ ભેદવાળું છે.

'અપાય' અર્થાત્ નિશ્ચયાત્મક બાે ધર્પ મિતજ્ઞાન જેમાં સ+યક્ત્વ ગુલ્ના પહ્યુ સમવતાર થાય છે, તે પલ્ ઉપર જલ્લાવ્યા મુજબ ૬ લેઠવાળું છે. 'ધારશ્વા' રૂપ મિતજ્ઞાન, જે અવિચ્યુતિ, વાસના અને ધારહ્યા રૂપ છે તે પણ્ ઉપરાજ્ત ૬ લેદવાળું છે.

ઉપર જહ્યાવ્યા મુજબ २८ પ્રકારનું મિતિજ્ઞાનનું સ્વરૂપ શાસ્ત્રાનુસારે અવધારીને, वળી ते ज्ञान संખ'ધી સાળમા સૂત્રાનુસારી ખહુ-ખહુવિધ આદિ ૧૨ પ્રકારની વિશેષતા વિચારતાં મિતિજ્ઞાનના કુલ २८ × ૧૨ = 33 દ લેદ થાય છે. તે બધાને શાસ્ત્રમાં શ્રુતનિશ્રિત મિતિજ્ઞાન કહ્યું છે. અને (૧) પારિહ્યામિકી (૨) વૈનથિકી (૩) કાર્મિકી અને (૪) ઐત્પાતિકી એમ ચાર પ્રકારની ખુદ્ધિ રૂપ ચાર પ્રકારના અશ્રુતનિશ્રિત મિતિજ્ઞાનના લેદને તે સાથે મેળવતાં મિતિજ્ઞાનના કુલ ૩૪૦ લેદા થાય છે.

ઉપર જણાવેલ ભેદ પ્રભેદ સંખ'ધે દેશીત સહ વિશેષ સમજૂતી.

- (૧) વ્યંજનાવગ્રહ : જેમ કાઇ માણસને શબ્દ કાને અથડાતાં ઉપયોગ થકી એાધ થાય કે મને કાઇએ સાદ પાડયા, બાલાવ્યા. એવા બાધ તે વ્યંજનાવગ્રહ.
  - (૨) અર્થાવગ્રહ : ઘાંટા સાંભળીને કાેઈ એના કે કાેઇ પુરૂષના અથવા અમુકના આ શબ્દ છે. એવા બાધ થવા તે અર્થાવગ્રહ.
- (૬) ઇહા : તેણે મને શા માટે ઘાંટા પાડચાે ? એવી વિચારણા કરવી તે ઇહા.
- (૪) અપાય : મને આ (ચાક્કસપણે) માણસે, આ (ચાક્કસ કારણ) માટે ઘાંટા પાડેલ છે. એવા નિશ્ચય કરવા તે અપાય.
- (૫) ધારણા : તેના ત્રણ પ્રકાર છે. (૧) અવિચ્યુતિ (ધારાવાહી જ્ઞાન અથવા અનુભવ) (૨) વાસના (સંસ્કાર) (૩) સ્મૃતિ (સ્મરણ)

ઉપરના પાંચે લેદા પૂર્વોત્તર ભાવે કાર્ય-કારણ રૂપ હાય છે અને પ્રત્યેકના નીચે મુજબ બાર લેદા થાય છે.

- (૧) બહુગાહી : (२०) મા**ણ**સના બેન્ડ (વાજાવાળાએ)) માં કેટલા કેટ**લા કયા** કયા પ્રકારના વાજા વાગે છે? તે જાણે તે બહુગાહી.
- (૨) અખહુગાહી : કૃક્ત (૨૦) માથુસાના (બેન્ડના) એક જ અવાજ જાણે તે અખહુગાહી.
- (3) અહુવિધગાહી : અનેક વાજ ત્રામાં પ્રત્યેક વાજાના સૂર ભિન્ન ભિન્ન જાણે, તેમાં પણ કાઇ એક જે બેસૂર વગાડયું હાય તા તે પકડી પાંડે (જાણે) તે અહુવિધગાહી.
- (૪) અબહુવિધગ્રાહી : માત્ર અનેક પ્રકારના વાજા વાગે છે. એટલું જ જાણે તે અબહુવિધગ્રાહી
- (૫) ક્ષિપ્રગાહી : શખદ (અવાજ) ને તુરત જ ગહે છુ કરે તે ક્ષિપ્રગાહી.
- (६) અક્ષિપગાહી : શખ્દને કાંઇક સમય ગયા ખાદ જાણે તે અક્ષિપ્રગાહી.
- (૭) નિશ્ચિતગાહી: અન્ય **તિ'ગાદિકની** સહાયતા વડે જાણે તે નિશ્ચિતગા**હી.** જેમ કે આકાર, ઇંગીત હપરથી જાણી લેવું તે.
- (૮) અનિશ્રિતગ્રાહી : અન્ય આકાર, ઇગીતની સહાયતા વગર જ મુખ્ય વસ્તુને સમજી લેવી તે અનિશ્રિતગ્રાહી
- (૯) સંદિગ્ધ : જે બાધ (જ્ઞાન) કાંઇક સંદિગ્ધ હાેય, એટલે કે આ સ્પ**ર્શ** સુ'વાળા તાે છે, પણ તે ચાક્કસ કઈ વસ્તુના <mark>છે</mark>? તે ન **જાણે** તે સ'દિગ્ધગ્રાહી.
- (૧૦) અમ'દિગ્ધ : સુ'વાળા સ્પર્શ'ને તે ચાક્કસ કઈ વસ્તુના છે તે સ્પષ્ટ **જાણે** તે અમ'દિગ્ધચાહી.

- (૧૧) ધ્રુવગ્રાહી : જે વસ્તુને એકવાર જે સ્વરૂપે જાણી હોય, તે વસ્તુને અનેકવાર પથુ તેજ સ્વરૂપે જાણી શકે અથવા ન સુલવું તે ધ્રુવગ્રાહી.
- (૧૨) અધ્રુવગાહી : જે વસ્તુને એકવાર જે સ્વરૂપે જાણી હાય તે વસ્તુને બીજ– ત્રોજી વારે જાણુતાં ફેરફાર સ્વરૂપે જાણે તે અથવા ભૂલી જવાય તે અધ્રુવગાહી.

ઉપર જણાવેલા લેદા, મુખ્યતાએ મિત્રિશાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશમાનુસારે હાય છે એમ જાણવું. શાસ્ત્રાનુસારે મિતિજ્ઞાન કારણ છે. અર્થાત્ સામાન્ય જ્ઞાનરૂપ છે અને શ્રુતજ્ઞાન તા મિતિજ્ઞાનના કાર્યકૃપ છે. અર્થાત્ વિશેષ કરી વિધિ-નિષેધાત્મક અર્થાત્ આદાન-ત્રહણ સ્વરૂપ પ્રવર્તન કરાવનાર છે, એ સંબ'ધે કહ્યું છે કે,

'सोच्चा जाणइ कल्लाणं, सोच्चा जाणइ पावगं । उभयंपि जाणइ सोच्चा. ज सेयं तं समायरे ॥'

આવું શ્રુતજ્ઞાન તે મુખ્ય તથા મન હારા થાય છે. તેમાં વળી જે આત્માએ સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત કરેલું છે. (એટલે કે દર્શન માહનીય કર્મના ક્ષય, ઉપશમ કે ક્ષયાપ-શમ કરેલા છે.) તેનું શ્રુતજ્ઞાન તે સમ્યક્ (આત્માર્થ, યથાર્થ હેયાપાદેયાત્મક) જાણવું. અન્યથા તા મિથ્યાશ્રુત જે આહાર, ભય, મેશુન અને પરિગ્રહ એ ચારે સંજ્ઞારૂપે દેહાત્મ ભાવરૂપ હાેવાથી આત્માર્થે ઉપકારક બની શકતું નથી. કિંતુ કથંચિત બાધક પણ થાય છે એમ જાણવું.

श्रुतं मति पूर्वं द्वयडनेक द्वादश भेदम् । (२०)

મિત્રાન (પદાર્થનું જ્ઞાન) થયા પછી શ્રુતજ્ઞાન થાય છે. કેમકે પદાર્થના બાધ થયા પછી તેમાં જે ઇષ્ટાનીષ્ટ ખુદ્ધિ થાય છે. અર્થાત્ હેથાપાદેય ખુદ્ધિ થાય છે તેને શ્રુત- જ્ઞાન બાઘવું. આ રીતે મિત્રિનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશ્ચમથી માત્ર મિત્રિનાન થાય છે. જ્યારે શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશ્માનુસારે શ્રુતજ્ઞાન થાય છે. આમાં એટલું વિશેષે બાઘવું જરૂરી છે કે જે આત્માએ સમ્યગ્દર્શન ગુણ પ્રાપ્ત કરેલ છે તેઓનું દ્રવ્યશ્રુત તેમજ ભાવશ્રુત ખન્ને સમ્યક્ હાય છે. સામાન્યથી મિત્રિગ્ઞાન, ઇન્દ્રિય તેમજ મનના નિમિત્ત વહે ઉત્પન્ન થાય છે. જયારે શ્રુતજ્ઞાન, મિત્રિગ્રાન પૂર્વ કે થાય છે. તેમજ વળી મિત્રિગ્ગાન માત્ર વત માન વિષયક છે. જયારે શ્રુતજ્ઞાન ત્રિકાળ- વિષયક છે. કેમકે તેમાં ત્રિકાળજ્ઞાની કેવળી પરમાત્માએ પ્રત્યક્ષથી જાણેલ છ એ દ્રવ્યાના અનાદિ-અનંત, અનાદિ-સાંત, સાદિ-અનંત અને આદિ-સાંત એ ચારે ભાંગાનું (સ્થિતિ) સ્વરૂપ જણાવેલ છે.

श्रुतज्ञानना अने हिष्ध रीते थे लेह पडे छे. \*

- (૧) અક્ષરશ્રુત-અનક્ષરશ્રુત.
- (ર) શખ્દાત્મક શ્રુત-શખ્દા લેખાત્મક શ્રુત.
- (૩) પ્રીતિ ઉપભવનારું-અપ્રીતિ ઉપભવનારું.
- (૪) કથાય ઉપભાવનારું-કથાયને ઉપશાંત કરવાવાળું.
- (પ) શ'કા ઉપજાવનાર્'-શ'કાએાનું સમાધાન કરવાવાળું.
- (६) सन्नि श्रुत-असन्नि श्रुत.
- (૭) સમ્યક્ શ્રુત-મિથ્યા શ્રુત
- (૮) દ્રવ્ય સમ્યક્ શ્રુત–દ્રવ્ય મિશ્યા શ્રુત.
- (૯) ભાવ સમ્યક્ શ્રુત-ભાવ મિથ્યા શ્રુત
- . (૧૦) કેવળી ભગવ'તે (વસ્તુ તત્ત્વને પ્રત્યક્ષ ભાવે જાણીને) પ્રરૂપેલ પ્રત્યક્ષ (૧) પ્રમાણ શ્રુત (ત્રિપદાત્મક) અનેકવિધ ત્રિભ'ગાત્મક હોય છે. શ્રી ગણુધર ભગવ'તાએ રચેલ પરાક્ષ (૨) નયસાપેક્ષ શ્રુત તે આગમ પ્રમાણ શ્રુત.
  - (૧૧) આત્માર્થે યથાર્થ અવિરુદ્ધ, અનુભવે અખાધિત (૧) પ્રમાણ શ્રુત આત્માર્થ ખાધક (દુ:ખ સર્જક) સાધ્ય-સાધન દાવ નિરપેક્ષ (૨) અપ્રમાણ શ્રુત.
  - (૧૨) (૧) સુનય શ્રુત (સાપેક્ષ ભાવે ઉપકારક).
    - (ર) દુર્ન્ય શ્રુત-સ્યાદ્ (અનેકાંત) અર્થથી ખાધિત, આગહી (એકાંતિક) શ્રુત.

ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે શ્રુતજ્ઞાનના સામાન્ય-વિશેષ સ્વરૂપને, શ્રોતા તેમજ વક્તાને આશ્રચીને, સમ્યક્-મિશ્યાશ્રુત આદિ અનેક ભેદાથી તેમજ નય-નિક્ષેપાદિ સાપેક્ષ-નિરપેક્ષ પ્રમાણ-અપ્રમાણ આદિ ભેદાથી પણ ગીતાથે ગુરૂ લગવંત પાસેથી શાસ્ત્રાનુસારે જાણી લેવું અનિવાયે આવશ્યક છે. કેમકે પાંચે જ્ઞાનમાં શ્રુતજ્ઞાન જ સ્વ-પર પ્રકાશક છે. અર્થાત્ અન્ય આત્માથી અન્ય આત્માને ઉપકાર કરવાવાળું થાય છે. આમ છતાં મિશ્યા શ્રુતજ્ઞાન તે અપકાર કરવાવાળું થાય છે.

ઉપર જથાવેલ ભેદામાં જે અંગ પ્રવિષ્ઠ શ્રુત છે તે, શ્રી તીર્થ કર કેવળી ભગવંતા પાસેથી અનન્તર ભાવે પ્રધાનતાએ અર્થથી, છ એ દ્રવ્યાના શુહાશુહ ભાવાને, યથાર્થ—અવિરૃદ્ધ ભાવે નાં નાં સાથાર ભગવંતા. પાતાની સમ્યક્ ગાણુંધર લિખ્ધના પ્રભાવે તેની ખાર અંગા (દ્વાદશાંગી) સ્વરૂપે રચના કરે છે. જે ભવ્ય આત્માથી આત્માને, આત્માર્થ સાધવામાં અવિરૂધ્ધ ભાવે પરમ ઉપકારક થાય છે, તેને અંગશ્રુત જાણુવું.

ખીજું જે અ'ગળાહા શ્રુત છે, તે શ્રી ગણધર ભગવ'તાએ રચેલ દ્વાદશાંગી શ્રુતને અનુસારે એન્ય આત્માએ એ પાત-પાતાના શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશમાનુંસારે રચેલ, પરૂપેલ ગ્ર'શા, શાસ્ત્રો વિગેરે જાણવા. આ અ'ગપ્રવિષ્ટ તેમજ અ'ગળાદ્યાશાસ્ત્ર-ગ્ર'શા સંખંધ આ જાલુવું અનિવાર્ય આવશ્યક છે કે, 'सम्मदिद्विस्स सम्मसूर्य, मिच्छादिद्विस्स मिच्छम्यं'. પ્રથમ તા અ'ગ પ્રવિષ્ટ દ્રાદશાંગી સૂત્રાને (જે ખાર અ'ગા સૂત્રરૂપ હતા તેને) ઉત્તમ આત્માઓ, વિધિપૂર્વંક ઉત્તમ આત્માઓને મુખપાઠ (કંઠસ્થ) કરાવતા હતા. છેલ્લે શ્રી દેવધિંગિ હ્યુ ક્ષમા શ્રમહ્યુ છ એ સાધકાની મુખયાઠ કરવાની શક્તિ અત્યેત ઘટી જવી જોઇને (અવસર્પિંણી કાળાનુસારે) અપવાદ માર્ગ વીર સ'વત **૯૮૦ વર્ષે આગ**મા પુસ્તકા રૂપે લખાવ્યા છે, 'आगम पुत्थय लिहियो' જેમાંના કેટલાક ભાગ ગ્રુટિત સ્વરૂપે આજે પણ ઉપલબ્ધ છે. તેમજ તેને અનુરૂપ અનેક અંગળાદ્ય સૂત્રા પણ જે આજે ઉપલબ્ધ છે, તેમાંથી જે જે દ્રવ્ય સમ્યક્ શ્રુતને ભણીને, જે જે ભવ્ય આત્માઓને નવે તત્ત્વામાં યથાર્થ હેયાપાદેયતા રૂપ નિઃશંક બાધ પ્રાપ્ત થવા રૂપ સમ્યકૃત્વ ગુણની પ્રાપ્તિ થવા વડે, પાતાના આત્માને કર્મના બંધનથી છેાડાવવા માટે, અવિરતિપણાના ત્યાગ કરી વિરતિભાવ (પરિણામ) ધારણ કરવાની બુદ્ધિ થાય છે તેને ભાવ સમ્યક્ષ શ્રુત જાણવું. અન્યથા મિશ્યાજ્ઞાનના પણ અનેક વિકલ્પાે–શાસ્ત્રો છે, જે આત્માર્થે ખાધક છે. એટલે કે તે થકી આ<sub>દ</sub>મામાં રાગ-દ્રેષની વૃદ્ધિ થાય છે.

द्विविधोऽवधिः । (२१)

भव प्रत्ययो नारकदेवानाम् । (२२)

यथोक्तनिमित्तः षड् विकल्पः शेषाणाम् । (२३)

અવિદ્યાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશમાનુસારે, પ્રાપ્ત અવિધ્યાન લિખ્ધિ વહે, હપયાગ મૂકવા દ્વારા, તે જીવને, રૂપી દ્રવ્ય વિષયક-ગૈકાલિક આત્મ પ્રત્યક્ષ ભાવે જે બાધ થાય છે, તેને અવિધ્યાન જાવને બે પ્રકારે પ્રાપ્ત થાય છે. (૧) ભવ પ્રત્યયિક (૨) તપ-સંયમાદિ યાગ વિશુદ્ધિ વહે વિશેષ કરીને અવિધ્યાનાવરાષ્ટ્ર કર્મના ક્ષયાપશમાનુસારે પ્રાપ્ત થાય છે તે, જેમ પક્ષીઓને પાતાને જન્મજાત, આકાશમાં હડવાની શક્તિ પ્રાપ્ત થતી હાય છે તેમ, નારકીના જીવાને અને દેવાને પાતપાતાના ભવની સ્થિતિની મર્યાદામાં, પ્રત્યેક જીવને જે અવિધ્યાન લિખ્ધ હપજે છે, તેટલું અવિધ્યાન તેઓને અવશ્ય હાય છે. જ્યારે નારકી-તિયં ચ-મનુષ્ય અને દેવગતિ, એ ચારે ગતિમાંથી બાકીની બે ગતિમાં એટલે તિયં ચ અને મનુષ્યોને તે તપ-સંયમાદિ વિશિષ્ટ યોગ દ્વારા અવિધ્યાનાવરાના ક્ષયાપશમ દ્વારા અવિધ્યાનની લિખ્ધ પ્રાપ્ત થતી હાય છે, ભિન્ન ભિન્ન નિમિત્તો દ્વારા હત્યન્ન થયેલી અવિધ્યાન લિખ્ધને મુખ્યત્વે નીચે મુજ્ય ૬ લેકવાળી જાણવી.

- (૧) આનુગામિક (અનુગામિ) જેમ કાૈડિયાના દીવા યા ફાનસના દીવા, એક જગ્યાએથી બીજી જગ્યાએ લઈ જવામાં આવે, તા ત્યાં પણ તે-તથાવિધ પ્રકાશ કરે છે. તેમ જ જીવને જે ક્ષેત્રમાં અવધિજ્ઞાન થયું હાય, તે જીવ ત્યાંથી અન્યત્ર, જ્યાં પણ જાય ત્યાં પણ તે અવધિજ્ઞાન–લિખ્ધિ તેની સાથે જ હાય તે અનુગામી અવધિજ્ઞાન જાણવું.
- (૨) અનાનુગામિક (અનનુગામિ) જેમ કાઇ થાંભલા ઉપર ફીક્સ (ફીટ) કરેલા દીવા, જેમ તે તેજ જગ્યાએ પ્રકાશ કરે છે. તેમ અનનુગામિ અવિધિજ્ઞાન લિખ્ધવંત જીવને જે સ્થાનમાં અવિધિજ્ઞાન પ્રગટેલું હાય, તે સ્થાનમાં રહ્યા થકા જ તેના ઉપયાગ તે કરી શકે છે પરંતુ તે જીવ ત્યાંથી અન્યત્ર ભાય તે. જે અવિધિજ્ઞાન તેની સાથે જતું નથી. તેને અનનુગામી અવિધિજ્ઞાન ભાષ્યુવું.
- (3) વર્ષમાન અવધિજ્ઞાન. અર્થાત્ વધતું જતું અવધિજ્ઞાન એટલે કે પ્રથમથી અલ્પ અગ્નિમાં, જેમ જેમ વધુને વધુ ઘી, ઘાસ, લાકડા વિગેરે ઉમેરતાં તે અગ્નિ જેમ વધે છે તેમ જે વધતું જાય છે તેને વર્ષમાન અવધિજ્ઞાન જાણુવું.
- (૪) હીયમાન અવધિજ્ઞાન. અર્થાત્ પ્રથમ ઉત્પન્ન થયેલ અવધિજ્ઞાન લિખ્ધમાં ધીમે ધીમે ઘટાડા થતા જાય છે. તેને હીયમાન અવધિજ્ઞાન જાણવું.
- (૫) પ્રતિપાતિ અવધિજ્ઞાન. વીજળીના ઝખકારાની માક્ક ઉત્પન્ન થઇને તુરત ચાલ્યું જાય છે. તેને પ્રતિપાતિ અવધિજ્ઞાન જાણવું.
- (६) અમિતિયાતિ અવધિજ્ઞાન. જે અવધિજ્ઞાન-લિખ્ધ પ્રાપ્ત થયા પછી જતી નથી, એટલે મરેલુ સુધી રહે છે અથવા ભવાન્તરમાં પણ સાથે જાય છે અથવા કેવળજ્ઞન થતાં સુધી પણ રહે છે (જેને શાસ્ત્રમાં પરમાવધિ કહેલ છે) તેને અપ્રતિપતિ અવધિજ્ઞાન લિખ્ધ જાલુવી. વિશેષતઃ અવધિજ્ઞાન-લિખ્ધ મિન્ન-મિન્ન જીવા આશ્રયી. અસંખ્યાત લેદ-પ્રલેદવાળી છે. તેમ છતાં ઉપર જણાવેલ (६) છ લેદથી શાસ્ત્રોક્ત ભાવે તેને જાણીને તેમાં તથા સ્વરૂપે શ્રદ્ધા કરવી જરૂરી છે.

ऋजु-विपुलमती मनः पर्यायः । (२४) विश्चद्धय प्रतिपाताभ्यां तद्धिशेषः । (२५)

विश्वद्धि-क्षेत्र-स्वामि विषयेभ्योऽवधिमनः पर्याययोः । (२६)

भनः पर्यायज्ञानना के लेह છે. (१) ऋજુમતિ (२) विपुत्तमति. અઢીઢીય પ્રમાણુ મનુષ્ય ક્ષેત્રમાં રહેલા, સંગ્રી પંચેન્દ્રિય પર્યાપ્તા (મનઃ પર્યાપ્તિવાળા) આત્માઓ પ્રથમ કાયચાગ દ્વારા (પાતાની મન લિખ્ય દ્વારા) મનાવર્ગણાના પુદ્દગલા ચહ્યુ કરીને તેનું (પાતાની મન લિખ્ય દ્વારા) જે મનન કરે છે તે મનાચાગને એટલે તે મનાવર્ગણાના પુદ્દગલાના શ્વરૂપને, મનઃ પર્યવજ્ઞાની પાતાની મનઃ પર્યાય જ્ઞાનલિષ્ય દ્વારા, ઉપયાગ મૂકીને, ઋજુમતિ કંઇક અસ્પષ્ટ ભાવે, પાતપાતાના ક્ષયાપશ્માનુસારે, પ્રત્યક્ષ ભાવે સાક્ષત્ પાતાના આત્મા વડે તે મના-વર્ગણાઓને જોઇને અને જાણીને, તે દ્વારા મનન કરેલા જ્ઞાનને (અર્થને) જાણે છે. આ મનઃ પર્યાયજ્ઞાન સમ્યક્દિપ્ટને થતું હોવાથી સમ્યક્ હોય છે. જયારે મતિ, શ્રુત અને અવિદ્યાન શ્વરાદિષ્ટ આત્માને પણ પાતપાતાના ક્ષયોપશામાનુસારે પ્રાપ્ત થતું હોય છે, ત્યારે તેને નિશ્વાજ્ઞાન તેમજ વિમંગજ્ઞાન સમજવું.

ઋજુમતિ मनः पर्यायज्ञानी करतां विषुद्धभती मनः पर्यायज्ञानीना विषय कांकि अविक अने वधु स्पष्टतावाणा है।य छे. तेमक ऋजुनिमनः पर्यायज्ञान आव्या पछी बाह्युं पण् काय छे. क्यारे विषुद्धमति-मनः पर्यायज्ञान आव्या पछी कतुं नथी. से रीतना-से अन्ने ज्ञानामां लेक छे.

અહીં એ જાણું ખાસ જરૂરી છે કે, અવધિજ્ઞાની પણ મનન કરેલા, મનના પુદ્દગલાને (રૂપી હાવાથી) જાણું છે અને જુએ પણ છે. તેમ છતાં તેઓ મન: પર્યાયજ્ઞાની જેવા વિશેષ સ્વરૂપથી તેમજ વિશુદ્ધ ભાવથી તેને જાણી શકતા નથી.

પ્રશ્ન : જો અવિદ્યાની તેમજ મનઃ પર્યાયજ્ઞાની અન્તે મનન કરેલા મનના પુદ્દગલાને જાણે છે, તા તે અન્તે જ્ઞાનામાં શું ફેર છે ?

ઉત્તર: અવિદ્યાની પ્રથમ તેં, અવિધ દર્શને કરી, મનન કરાયેલ મનના પુદ્દગલોને સાક્ષાત્ જુએ છે, અને તે પછી તેને અવિદ્યાને કરી વિશેષ સ્વરૂપે સાક્ષાત્ સ્વરૂપે બાળું છે. જ્યારે મનઃ પર્યાયજ્ઞાની પ્રથમથી જ સાક્ષાત્ સ્વરૂપે મનન કરાયેલ મનના પુદ્દગલોને વિશેષ સ્વરૂપે પ્રથમથી જ સાક્ષાત્ જુએ છે અને બાળું છે કારણું કે મનઃ પર્યાયજ્ઞાનીને મનના પુદ્દગલોને જોવા માટે પ્રથમ દર્શનની (સામાન્ય સ્વરૂપે જોવાની) જરૂરત હોતી નથી. અવધિજ્ઞાની આત્મા જઘન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગથી માંડી ઉત્કૃષ્ટથી સમસ્ત લોક સુધીમાં રહેલા પુદ્દગલ દ્રવ્યાને જોઈ શકે છે ને બાળી શકે છે. આથી તેઓ મનન કરાયેલ મનાવર્ગભ્રાના દ્રવ્યાને પણ આત્મપ્રત્યક્ષપણું જોઈ શકે છે અને બાળી પણ શકે છે જ્યારે મનઃ પર્યાયજ્ઞાની આત્મા, તિચ્છાલોકમાં અઢીદીપ પ્રમાણ્ ક્ષેત્ર સુધી એટલે માનુષાત્તર પર્વત સુધી, તેમજ ઉધ્લ-અધા-એક હજાર જોજન

સુધીમાં રહેલા સંત્રી પંચેન્દ્રિય મનુષ્યા તેમજ તિર્યં ચાના મનન કરાયેલ મન દ્રવ્યા સહિત તેના પર્યાયાને પછુ આત્મ-પ્રત્યક્ષ ભાવે વિશેષ સ્પષ્ટતા સહિત વિશેષ થકી જાણે છે. વળી ચારે ગતિમાં રહેલા, સમકિતી-મિથ્યાત્થી, સંયમી-અસંયમી આત્માં આવિદ્યાન સંભવી શકે છે, જ્યારે મનઃ પર્યાયત્રાન તો જે સંયમી સાતમા (૭) ગુણસ્થાનકને સ્પર્શે છે. અર્થાત્ જે અવશ્ય સમ્યક્ર દિષ્ટ હોય છે તેમાંના કાઈકને જ ઉપજે છે. તે પછી તેમને છઠ્ઠે ગુણસ્થાનક પણ તેની સ્થિત હોય છે.

અવધિજ્ઞાનીમાં સમસ્ત પુદ્દગલ દ્રવ્યોને તેના કેટલાક પર્યાયા સાથે જોવા— જાણવાની શક્તિ તા હોય છે. પરંતુ આ શક્તિ વડે પણ તેઓ તે થકી હપયાગ મૂકવા વડે હપયાગાનુસાર તે તે દ્રવ્યાને આત્મપ્રત્યક્ષ ભાવે સાક્ષાત્ જુએ છે અને જાણે છે. અન્યથા હપયાગ મૂક્યા વગર જાણતા નથી. તેમજ મનઃ પર્યાય-જ્ઞાન હિષ્ધવાળા આત્માઓ પણ હપયાગાનુસાર માત્ર મના દ્રવ્યાને તેના મનન પર્યાયા સહિત સાક્ષાત્ (આત્મ પ્રત્યક્ષપણે એટલે ઇદ્રિય અને મનની મદદ વગર) વિશેષરૂપે ૨૫૦૮ સ્વરૂપે (સમ્યક્ ભાવે) જાણે છે.

ઉપરની હકીકતથી એટહું સ્પષ્ટ સમજાશું હશે કે અવધિજ્ઞાન કરતાં મન: પર્યાયજ્ઞાનીના વિષય અલ્પ માત્ર મનાદ્રવ્ય વિષયક હોવા છતાં તેમાં વિશુદ્ધિ સહ-સ્પષ્ટાવબોધતા વિશેષ હોય છે.

હવે પાંચે પ્રકારના જ્ઞાનાની રૂચ (જાણવા ચાગ્ય વસ્તુ તત્ત્વ) ને જાણવાની શક્તિનું સ્વરૂપ જણાવે છે.

मतिश्रुतयोर्निबन्धः सर्वद्रच्येष्वसर्व पर्यायेषु । (२७)

रुपिष्ववधेः । (२८)

तदनन्तभागे मनः पर्यायस्य । (२९)

सर्वद्रव्यपर्यायेषु केवलस्य । (३०)

પૂર્વે જણાવી ગયા છીએ કે આત્માના જ્ઞાનગુણ (જ્ઞેયને જાણવાની શક્તિ) તે એક અને ત અને અક્ષય સ્વરૂપી છે. પરંતુ ભિન્ન ભિન્ન આવશ્યક-કર્મોના ક્ષરોપશમ અને ક્ષયને લઇને તેના પાંચ લેહા શાઓમાં જણાવેલ છે. તેમાં મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવધિ-જ્ઞાન અને મનઃપર્યાયજ્ઞાન. એ ચારે જ્ઞાના-ક્ષારોપશમિક ભાવે જ પ્રાપ્ત થાય છે અને પાંચમું કેવળજ્ઞાન તે ક્ષાયિક ભાવે જ (જ્ઞાનાવરણીય કર્મોના સર્વથા ક્ષય થવા થકી) પ્રાપ્ત થાય છે. કાઇને પણ કયારેય કેવળજ્ઞાન એાછુંવત્તું પ્રાપ્ત થતું જ નથી.

मित्रानावरणीय हमींना क्षयापशमलन्य ज्ञानमां सी प्रथम दर्शनावरणीय हर्मना क्षयापशमनी अनिवार्य आवश्यहता छे दर्शनावरणीय हर्मना क्षयापशम-लन्य, सामान्य-अविश्वासने छव मित्रानावरणीय हर्मना क्षयापशमानुसारे विशेष स्वरूपे लाणे छे अने मित्रानना छोधने आधारे छव, श्रुतज्ञानावरणीय हमींना क्षयापशमानुसारे तेने त्रीहा कि (हियापाद्यात्मह) स्वरूपे विशेष रूपे लाणे छे. आ अन्ने ज्ञानाने आवारह हमीं लिन्न किन्न होवाथी तेना क्षयापसम पण्ड लिन्न किन्न प्रहारना हिया छे, तेम छतां ते अन्नेमां हथं यित हार्य-हारण लाव पण्ड छे.

વિશેષતઃ મતિજ્ઞાન તેમજ શ્રુતજ્ઞાન એ અન્ને જ્ઞાનામાં કાર્ય-કારણ ભાવે, મનની પણ પ્રવૃત્તિ હાવાથી તે બન્ને જ્ઞાના વડે છવ, સકળ દ્રવ્યા એટલે છ એ દ્રવ્યાને (છવ, યુદ્દગલ, ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય અને કાળ). અર્થાત્ રૂપારૂપી બન્ને દ્રવ્યાને જાણવા સમર્થ બનતા હાય છે. પર'તુ સકળના અર્થ સર્વ છવદ્રવ્યાને યા તા સકળ પુદ્દગલ દ્રવ્યને તેમજ કાૈઇ એક દ્રવ્યના પણ સકળ પર્યાયાને જાણવા સમર્થ નથી એમ જાહાવું. કારણ કે તે બન્ને ક્ષાચાપશમિક જ હાય છે જો કે અરૂપી દ્રવ્યાનું સ્વરૂપ તા કાેકપિણ છદ્મસ્થ આત્મા, કેવળી ભાષિત આગમ શાસ્ત્રાનુસારે પ્રત્યક્ષ-પ્રમાણથી અવિરુદ્ધ એવા પરાશ્વ-પ્રમાણથી જ યથાથ અવિરુદ્ધ સ્વરૂપે જાણીને તેમાં શ્રહ્મા, રૂચી ધરાવતા હાય છે, અને તેથી જ તા આત્માર્થ સાધવા માટે માેક્ષ પુરૂષાથી બનીને માેક્ષના શાક્ષતસુખને મેળવે પણ છે. આથી એ સ્પષ્ટ સમજવું જરૂરી છે કે સમ્યક્દિષ્ટિ, મતિ-શ્રતજ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશમથી પણ એાલે કરીને સર્વ છવદ્રવ્યાના ગુલ્-પર્યાય સ્વરૂપને તેમજ સર્વ અજવ (બાકીના પાંચે) દ્રવ્યાના ગુણ-પર્યાય સ્વરૂપને જાણીને લેદજ્ઞાન વડે આત્માથી ખની આત્માર્થ સાધવામાં ઉદ્યમશીલ હોય છે. શાસમાં પણ કહ્યું છે કે, 'एकं जाणं सा सच्चं जाणं' એટલે કે જે એક (અર્થાત્ પાતાના આત્માને) નહે છે, તે સર્વને નહે છે જેમ ચાખા, ખીચડીના એકજ દાણા દળાવી જેતાં ચઢી ગયેલ છે કેનઢિ? તે જાણી શકાય છે, તે મુજબ છદ્મસ્થનું સમજવું. વળી પણ જે કહ્યું છે કે, 'सर्व्वं जाणं से। एकं जाणं' એના અર્થ એ છે કે, સર્વજ્ઞ કેવળી ભગવ'તા, સમસ્ત રૂપારૂપી સર્વ દ્રવ્ય– શ્ચેત્ર-કાળ-ભાવના ત્રૈકાલિક સ્વરૂપને પ્રતિ સમયે આત્મ-પ્રત્યક્ષ ભાવે સાક્ષાત્ નાણતા હોવાથી તેઓ કાઇપણ એક દ્રવ્યના ગૈકાલિક સર્વ પર્યાયાને પણ જાણે છે એમ જાલુવું આ સ્વરૂપે તાે કાેઇપણ છદ્મસ્ય એટલે ક્ષ્યોપશમત્તાની તે જાલુવા અસમર્થ છે એમ સમજવં.

આના સંદર્ભમાં છદ્મસ્થ આત્માની પરમાર્થ સાધક, સંપૂર્ણ અહિંસકતા સંખધ કહ્યું છે કે, 'एकांते नहि षट्काय, श्रद्धानेऽपि न शुद्धता । संपूर्णपर्यायलाभाद्, यन्न यथात्म्यनिश्चय ।'

વળી રૂપી પુદ્દગલ દ્રવ્યને, આત્મપ્રત્યક્ષ ભાવે સાક્ષાત્ જોનાર અને જાણુનાર, અવધિ— જ્ઞાની આત્માઓ પાતપાતાના ક્ષયાપશમાનુસારે, ઉપયાગ મૂકવા વડે, ઉપયાગનુસારે તે તે રૂપી પદાર્થોને જોઇ જાણી શકે છે. જ્યારે મનઃ પર્યાયજ્ઞાનીઓ તા સમસ્ત રૂપી દ્રવ્યાના અને તમા ભાગે રહેલી મનાવર્ગણાને જ જુએ છે જાણે છે તેથી અવધિજ્ઞાનના અને તમા ભાગના રૂપી દ્રવ્યાને (મનાવર્ગણાને) પાતપાતાના ક્ષયાપશમ મુજબ ઉપયાગાનુસારે સાક્ષાત્ સુવિશુદ્ધ ભાવે જાણે છે એમ જાણવું.

જે જે આત્માઓ માક્ષાર્થ, ક્ષપકશ્રેણી માંડવા રૂપ આત્મવિશુદ્ધ પરિણામે, દશમા ગુણુરથાનક માહનીય કર્મના સર્વથા ક્ષય કરી (અગીયારમા ગુણુરથાનક ન જતાં) બારમે ગુણુરથાનક જાય છે. ત્યાં તેઓ આત્મગુણુઘાતી ચાર કર્મામાંથી બાકી રહેલા ત્રણે ત્રણ (જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને અંતરાય) કર્માના સર્વથા ક્ષય કરી, સંપૂર્ણ જ્ઞાન (કેવળજ્ઞાન) અને સંપૂર્ણ દર્શનશક્તિ (કેવળ દર્શન) ને પ્રગટ કરી, તેરમે ગુણુસ્થાનક એ બન્ને ગુણામાં, નિરંતર (સમયે–સમયે) અને તવીર્ય ગુણુ વહે, સદ્દજ લાવે જ (ઉપયોગ મૂકવા રૂપ પ્રયાસ કર્યા વિના જ) પ્રવર્તન પામતાં થકાં, સમસ્ત જગતને, (રૂપારૂપી છએ દ્રવ્યાના સમસ્ત ગુણુ–પર્યાયોને) ઉત્પાદ–વ્યય–ધ્રવાત્મક લાવે પરિણામ પામતું. કેવળ ઉપયોગાનુસારે આત્મપ્રત્યક્ષ લાવે પ્રથમ (સાક્ષત્,) જાણે છે અને જુએ પણ છે. કેવળજ્ઞાન ક્ષાયિક લાવે જ પ્રાપ્ત થતું હોવાથી કયારેય જતું નથી, તેમજ તેમાં કાઈ વધ્લટ પણ થતી નથી. આવા પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનવંત શ્રી તીથલક-કેવળી પરમાત્મા-ઓએ સર્વ જીવાને હિતકારી લાવે પ્રકાશેલ માક્ષમાગ્ધાં સંપૂર્ણ અવિ-સંવાદિતા હોય તે રહેજે સમજી શકાય તેમ છે.

क्षाचे। पशिम ज्ञानमां प्रथम ज्ञेय पहार्थनुं हर्शन (सामान्य ज्ञान) थाय છે. જ્યારે श्री કેવળી પરમાત્માઓને પ્રથમ સમયે, સહજ લાવે, અક્ષય, અનંત કેવળ જ્ञાના પયોગે કેવળ જ્ઞાન થાય છે, અને બીજે સમયે તે જ્ઞેય સંબંધ, સહજ લાવે કેવળ દર્શના-પચાગમાં, તે સકળ જ્ઞેયને સામાન્યે કરી જુએ છે. આ પ્રક્રિયા નિરંતર પ્રતિસમયે, તેઓમાં શાયિક સ્વરૂપે, સહજ લાવે પ્રવર્તન પામતી હોય છે. અદ્યપિ જાણવું અને જોવું — ખન્ને જ્ઞાનાત્મક સ્વરૂપે તે એક જ છે, તેમ છતાં સામાન્ય વિશેષ સ્વરૂપે કથંચિત લિજ્ઞ પણ છે.

्रिएकादीनि भाज्यानि युगपदेकस्मिन्ना चतुर्भ्यः (३१) કોઈપણ એક આત્મામાં એકી સાથે એક-એ-ત્રણ અને ચાર પ્રકારે માનલિ હોઈ શકે છે. પરંતુ ઉપયોગ પ્રવર્તન તે એક સમયે કોઈ એક જ માનલિ સંભંધે પ્રવર્ત છે. એક સમયે બે માનિ પયોગ ન હોય. તેમાં વળી પ્રથમ જે એક જ માનલિ કહી તે માત્ર કેવળ માનલિ હવે લેવી. કેમકે તે માનાવરણીય કર્મના સર્વથા ક્ષયથી પ્રાપ્ત થયેલી હોય છે. બાકીના ચારે માનની લિ હવે તો ક્ષયોપશમ લાવની છે. જે ક્ષાયિક લાવ પ્રાપ્ત થતા ન હોય, અર્થાત્ તે તેમાં (ક્ષાયિક લાવમાં) હુપ્ત થઇ જાય છે એમ જાયુર્ જ્યારે બે માનલિ હોય છે ત્યારે મતિમાન લિ હવે અને શ્રુતમાન લિ હોય છે. તે બમાં ત્રીજી અવધિમાન અથવા મના પર્યાય માનલિ હમેરતાં ત્રણ માનલિ હોય છે. તે બમાં ત્રીજી અવધિમાન અથવા મના પર્યાય માનલિ હમેરતાં ત્રણ માનલિ હોય છે. તે બમાં ત્રીજી હોઈ શકે છે. જ્યારે ચાર માનની લોધ (સત્તામાં ક્ષયોપશમ કરેલ માન) શક્તિ લેવી (જાયુલી) હોય, ત્યારે મતિમાન, શ્રુતમાન, અવધિમાન અને મના પર્યાયમાન એમ ચારે પ્રકારના કર્માના ક્ષયોપશમ વડે પ્રાપ્ત ચારે લિ હોય એક આત્મામાં એક સાથે હોઇ શકે છે. આ ચારે પ્રકારના ક્ષયોપશમ વડે પ્રાપ્ત ચારે લિ હોય એક આત્મામાં એક સાથે હોઇ શકે છે. આ ચારે પ્રકારના ક્ષયોપશમ વડે પ્રાપ્ત ચારે લિ હોય તો એક આત્મામાં એક સાથે હોઇ શકે છે. આ ચારે પ્રકારના ક્ષયોપશમ વડે પ્રાપ્ત સારે લિ હોય ગો એક આત્મામાં એક સાથે હોઇ શકે છે.

#### मतिश्रुताऽवधयो विपर्ययश्र । (३२)

मित्रान, श्रुतज्ञान अने अविध्ञान के त्रे ज्ञाना, ज्यां सुधी छवे (आत्माको) इश्नि मेछिनीय हमेंना क्षय, ઉपशम है क्षयापशम हरी सम्यह्त शुद्धरूप विशुद्धिने, (धर्म्थानवर्ती आत्महिशंताने) प्राप्त हरे छोती नथी, त्यां सुधी ते छवने प्राप्त, उपर ज्ञावेश त्रे प्रहार जानापयाग वह तेने ज्ञेय संअधि विषय्य याने (आत्मार्थ प्रति) विद् छोध थाय छे. कोटले है जे पहार्थ या भाव आत्माने आत्मार्थ अपहार कोटले है उपाहेय छोय छे. तेमां छेथिणुद्धि-कोटले तेना त्याग हरवानी छुद्धि छोय छे, तेमल जे पहार्थ या भाव आत्माने भाधह याने हर्मना अधिना छेतुवाणा छोवाशी त्याग हरवा याग्य छोय छे. तेमां अपहार याने हर्मान छुद्धि लेना आहर हरवानी छुद्धि छोय छे. परंतु ज्यारे यारे गतिमांछेला है। धप्य संसारी छवे अनाहि मिश्यात्वना त्याग हरी, अपर ज्ञालाया सुज्य सम्यह्त शुद्धने प्राप्त हरेल छोय छे, त्यारे ते सम्यहत्व शुद्धना सहयरित्वे तेने पोते प्राप्त हरेल. अपर ज्ञालेशा सात, श्रुत अने अवधिक्रान वहे जे ज्ञान थाय छे, अर्थात् के है। ज्ञेय परत्वे निध्य थाय छे, तेने सम्यह्तान (आत्मार्थ अपहार ) आखुतुं.

#### सदसतोरविशेषाद् यदच्छोपलब्धेरुन्मत्तवत् । (३३)

આ સૂત્રથી તત્ત્વાર્થકાર શ્રી ઉમારવાતિ મહારાજા મિશ્યાજ્ઞાનનું સ્વરૂપ (લક્ષણ) જણાવે છે.

સત્ એટલે વિદ્યમાન વસ્તુ (દ્રવ્યથી, શુધ્રુથી કે પર્યાય સ્વરૂપથી) અર્થાત્ જે પૂર્વોત્તર ભાવમાં કાર્ય-કારણ સ્વરૂપે પ્રવર્તમાન હોય છે. તે સત્ તેમજ વળી જે અસત્ એટલે અવિદ્યમાન વસ્તુ અર્થાત્ જે પૂર્વોત્તર ભાવમાં, કાર્ય-કારણ ભાવ રહિત (શૂન્ય) રૂપ હોય છે તે અસત્ આ બન્નેમાં અવિશેષાત્ એટલે સત્ અને અસત્ના જેમાં વિવેક (લેક) કરાયેલ નથી એવું યદ્યા એટલે ઓટામેટીક (ઓદ્ય સંજ્ઞાવાળું-અર્થાત્ કાર્ય-કારણ ભાવ સંબંધ વિનાનું નિરપેક્ષ) જે જ્ઞાન, તે વળી કેવું હોય છે તે કહે છે.

ઉન્મત્તવતુ : દારૂ પીધેલા યા તાે ગાંઠા માણસે કરેલ વિપર્યવ કાર્ય જેવું. અર્થાત હિતાહિતના વિચાર વગરનું, તેમજ લેદાલેદ સ્વરૂપને પણ અયથાથ<sup>ુ</sup>પણે સમન્વય કરવારૂપ અથવા તા તેના અપલાપ (નિષેધ) કરવારૂપ. આથી સમજવું કે કેટલાકો, સંસારી જીવને કમીનુસારે માપ્ત વિભાવ સ્થિતિ (પર્યાય) ને ક્ષણિક હાેવા માત્રથી અસત્ કહે છે. તે તેઓની સમજ તેમજ પ્રરૂપણા સ્પષ્ટપણે પ્રત્યક્ષ વિરાધી હાવાથી તેમના ઉન્મત્ત-પણાને સૂચીત કરે છે. વળી મિશ્યાજ્ઞાની (મિશ્યાદ્ધિવાળા) આત્મા સત્ પદાર્થ એટલે કે જવ (આત્મા) આદિ નવે तत्त्वाने, કે જે જ્ઞાનલક્ષણ વહે સ્વાનુભવે-પ્રત્યક્ષ જણાય છે. તેને પાતાની આંખે ન દેખી શકવા માત્રથી અસત્ જાણે છે. તેમજ જે પકાર્ય યાને ભાવની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને લયનું સ્વરૂપ તેના હેતું આ સહિત, પાતે નહિ ભાષાતા હોવા છતાં તેમાં સ્વમતિ કહિપત કહપનાઓ વડે તેને સિદ્ધ કરવા પ્રયત્ન કરતો, રહે છે તેમજ વળી જે ગુણધર્મ જેમાં નથી, તેમાં તે ગુણધર્મને સ્વીકારે છે, અને જેમાં જે ગુણ ધર્મ છે, તેમાં તેના અપલાય (નિષેધ) કરે છે. જેમકે જગતમાં પુર્ય-માપ જેવું કાઇ तत्त्व જ નથી. દરેક છવને જે જે સંચાગ-વિચાગા પ્રાપ્ત થાય છે, તે ખધું (ઓટામેટીક) યદ્દવ્છાએ થતું રહે છે. અથવા કાઇ ઇશ્વરે (પરમાત્માએ) ખધું (સંચાગ-વિચાગરૂપ) કામ એની પાતાની ઇચ્છા. મરજી મુજબ કર્યા કરે છે, અને તે તેની પાતાની અળાધિત લીલારૂપ છે. આ રીતે મિશ્યાદષ્ટિ આત્માઓ પાત-પાતાની મનસ્વી અનેકવિધ ભિન્ન ભિન્ન કલ્પનાઓ વહે, પાતાને તેમજ જ્ઞેય પદાર્થને, પાતાના જ્ઞાનાપયાગ વડે, શુભ–અશુભ કલ્પીને તેનું મિ<sup>ર</sup>યાભાવે આદાનું પ્રદાન કર્યા કરે છે, અને તેથી અનેકવિધ દુ:ખા ભાગવતા રહે છે. આ સંબંધ આ જાલું ખૂબ જ જરૂરી છે કે, મિશ્યાદેષ્ટિ આત્મા, પાતાના મિશ્યાસાનુ (विषयं य) वडे सुन्टि (जगत) ने पातानी हिन्टिमां केवा स्वरूपे आवे तेवा स्वरूपे आवे છે. જ્યારે સમ્યકૃદ્ધિ આત્માઓ તા શ્રી કેવળી પરમાત્માએ પ્રકાશેલ જગત સ્વરૂપમાં નિ:શ'કતા ધારણ કરેલી હાવાથી, જેવી સુષ્ટિ છે (છએ કૂલ્યાની સ્વત: તેમજ પરત:

હેતુમાપેક્ષ) જેવી ઉત્પાદ, વ્યય અને ધુવત્વ ભાવની પારિણામિકતા છે. તેવી (યથાથ અવિરુદ્ધ) તેને શાસ્ત્રાદેશથી અવિસ'વાદી સ્વરૂપે જાણે છે.

પ્રત્યેક (છએ) દ્રવ્યાની, શાસામાં જે કથ'ચિત્ અસ્તિતા, કથ'ચિત્ નાસ્તિતા, કથ'ચિત્ એકત્વતા, કથ'ચિત્ એકત્વતા, કથ'ચિત્ એકત્વતા, કથ'ચિત્ અનેકત્વતા આદિ અનેક પરસ્પર વિરાધી ધર્મોની પણ કથ'ચિત્ સિન્નતા, તેમજ કથ'ચિત્ અસિન્નતા અતાવી છે તેના સ્વીકાર કરવા જરૂરી છે. કહ્યું છે કે,

'स्यात् सर्वमयमित्येवं, युक्तं स्वपर पर्यायैः । अनुवृत्तिकृतं सन्त्वं, परत्वं व्यतिरेकजं ॥ (३४) नैगमसंग्रह व्यवहारर्जु-स्त्र—शब्दानयाः । (३४) आद्यशब्दो द्वित्रिभेदौ । (३५)

નૈગમ, સંગ્રહ. વ્યવહાર, ઋજુસૂત્ર અને શાળદનય એ પાંચે નયા છે. તેમાં પ્રથમના નૈગમનય (૧) સામાન્ય નૈગમ અને (૨) જો વિશેષ નૈગમ એમ બે લેક છે, શાળદનયના– શાળદ, સમભિરૂઢ અને એવ'ભૂત એ ત્રણ નયા છે.

હપર જણાવેલ ખન્ને સૂત્રે, શાસ્ત્રાનુસારી (૭) સાત નયની વ્યાખ્યાન શૈલીની અવિરૃદ્ધ છે, તેમ છતાં સૂત્રકારને માેક્ષ-માર્ગની પ્રરૂપણા મુખ્ય હોવાથી, માર્ગ પ્રતિ-પાદનાથે, સૂત્ર (શાસ્ત્ર, આગમ) તેમજ તેના અર્થ જણાવવાના ઉદ્દેશથી ઉપર મુજબ સ્ત્ર રચના કરેલ છે.

શાસાદેશથી સ્પષ્ટ સમજાય છે કે, અનાદિ-અનંત છ દ્રવ્યાત્મક મત્યેક વસ્તુ, સ્વદ્રવ્ય, સ્વક્ષેત્ર, સ્વકાલ અને સ્વભાવપણે કથં ચિત્ અસ્તિરૂપ છે, તેમજ પરદ્રવ્ય-પરક્ષેત્ર-પરકાળ અને પરભાવપણે કથં ચિત્ નાસ્તિપણે છે. આ રીતે પ્રત્યેક વસ્તુ અનંતધર્માત્મક સ્વરૂપે (પ્રમેયાત્મક) હોવાથી તેને યથાથં પણે તે પ્રમાણુદ્રાાનથી જ જાણી શકાય છે. તેને શ્રી તીર્થં કર કેવળી ભગવંતા કેવળદ્રાાને કરી, સર્વ લોકાલોકમાં રહેલા રૂપારૂપી સર્વ દ્રવ્યાના, ત્રેકાલિક સમસ્ત ગુણ-પર્યાયોને, પ્રત્યેક સમયે આત્મ પ્રત્યક્ષથી (હસ્તામલકવત્) જાણતા અને જોતા હોવાથી તેમના જણાવ્યા મુજબ સકળ વસ્તુમાત્રના ત્રેકાલિક સ્વરૂપને-સ્યાદ્ધથી અવિરુદ્ધ જાણનારને સમ્યક્ પ્રમાણ- બોધદ્રાાન થાય છે. આવા સમ્યક્દિ આત્માઓએ, વસ્તુમાત્રને ઉપર જણ્વેલ પ્રમાણ- દ્રાનથી અવિરુદ્ધ ભાવે, પ્રસંગાનુસારે, સાપેક્ષભાવે, આત્માથે હિતકારી તત્ત્વોને ઉપાદેય સ્વરૂપે, તેમજ આત્માથે બાધક તત્ત્વોને, હેય એટલે ત્યાગ કરવા યોગ્ય સ્વરૂપે નય- દર્શિએ જથાવ્યા છે. જેમકે,

था, 'तत्त्वार्थाधिगम सूत्र'

શ્રી તીય'કર કેવળી ભગવ'તા, પાતાના કેવળગ્રાન અને કેવળદર્શન ગુણે કરી, સમસ્ત જગતના ત્રૈકાલિક સમસ્ત ભાવાને જાણતા, દેખતા હાવા છતાં, તીર્થ કર નામ કર્મના ઉદ્દયે કરી (પૂર્વે બાંધેલા સર્વ છવાનું હિત કરવાની ભાવનાનુસારે) શ્રુત દ્વારા (વાણી દ્વારા) જ, (કેમકે શ્રુતજ્ઞાન જ સ્વ-પર પ્રકાશક છે, બાકીના ચારે જ્ઞાના માત્ર સ્વને બાલક છે). અર્પિતાનપિતસિધ્ધેઃ એ ન્યાચે (નચે) કરી એટલે કે પ્રયાજનાનુસારે, સામાન્ય-વિશેષે કરી લવ્ય છવાને (જેઓ માક્ષ પુરુષાર્થ કરવા માટેની યાગ્યતા ધરાવે છે તેને) માક્ષ-માર્ગના ઉપદેશ આપતા હાય છે. ઉપર્યુક્ત શ્રી તીર્થ કર પરમાત્માએ પ્રકાશિલ સત્યાર્થને, શ્રી ગણધર ભગવંતા, તેના અનંતમા ભાગે ચહણ કરતા હાય છે, (ક્રેમકે તેમને સસ્યક મતિજ્ઞાન તેમજ શ્રતજ્ઞાન શાયાપશમિક હાય છે). પાતે ગહા કરેલ શાહ-અર્થમાંથી, શ્રી ગણધર ભગવ તા પાતપાતાના ક્ષયાપશમાનુસારે, ભિન્ન ભિન્ન રવરૂપે, દ્વાદર્શાંગી રૂપ શાસની રચના કરતા હાય છે આ દ્વાદરાાંગી શ્રુતથી ભિન્ન લિન્ન હાેવા છતાં અથ'થી, કેવળી લાષિત માેક્ષમાગ'થી અલિન્ન જાણવી. કેમકે, તે શાસ્ત્ર રચના, પ્રમાણ સપ્તભ'ગી તેમજ નય સપ્તભ'ગતે. યથાથ° અવિરુદ્ધ ભાવે અનુસરીને કરાયેલી હોય છે. જે વળી ચારે અનુયોગે કરી અવિરુદ્ધ હાવાથી (દ્રવ્યાનુયાગ, ગણિતાનુયામ, ચરણકરણાનુયામ અને કથાનુયામ રૂપે હોવાથી) માક્ષાથી આત્માને, માક્ષ સાધવામાં નિ:શ'ક ભાવે, અવશ્ય માક્ષ આપવા સમય થાય છે. ઉપર મુજબના અર્થવાળી, દ્રાદશાંગી (શ્રુત) ને આજે પથ ઉત્તમ-આત્માર્થા આત્માએા, નીચે મુજબના શ્લાકથી સ્ત્રવે છે (પ્રાર્થ છે), વ'દે છે. પુજે છે.

अर्हें क्त्रप्रस्तं गणधररचितं द्वादशांगं विशालं, चित्रं वह्वर्थयुक्तं मुनिगणवृषभैधीरितं बुद्धिमद्भिः । मोक्षागृद्वारभूतं व्रतचरणफलं ज्ञेयभावप्रदीपं, भक्त्या नित्यं प्रपद्ये श्रुतमहमखिलं सर्वलोकेकसारम् ॥

જવતત્ત્ર યાને સંસારી આત્માઓ અને મેક્ષમાં ગયેલા સિદ્ધ પરમાત્માઓ, મા ખન્ન પ્રકારના જવામાંથી-સંસારી આત્માઓ-માક્ષાથે શ્રી સિધ્ધ પરમાત્મા-ઓના આલં ખને (શ્રી કેવળી ભાષિત શ્રુતાનુસારે) માક્ષ પુરૂષાથે કરી, પોતે માક્ષપદ (પરમાત્મ પદ) ને પામતા હોય છે. આ માટે પ્રથમ જવતત્ત્વ સંખંધ પ્રમાણ સપ્તલંગીનું સ્વરૂપ જણાવી પછી માક્ષપુરૂષાથી આત્મા માટે માક્ષ પુરૂષાર્થને નય-સપ્તલંગથી જણાવીશું. सण्तक्ष'गीना स्वइप स'ण'धी भूण गाथाओ :—
सिया अत्थि सिया नित्थि, अत्थिनत्थि सियापुणो ।
सिया चेव अवत्तत्वो जगवं विहि-निसेहओ ॥ (१)
सिया अत्थि अवत्तव्वो, चेव विहि-निसेहओ ।
सिया णित्थि अवत्तव्वो, तहेव जिणभासिओ ॥ (२)
सिया अत्थि, सियाणित्थि, अवत्तव्वो सिया तव ।
सत्तमंगीजिणु दिदहा, सव्वभावेसु समगा ॥ (३)

- (૧) સ્યાસ અસ્તિ જીવ : જે દ્રવ્ય પાતાના પરિશામના કર્તા, સાકતા અને જ્ઞાતા છે, તે પ્રત્યેક જીવ (આત્મા) તત્ત્વ છે.
- (२) स्थात् नास्ति छव : के द्रव्य पाताना परिद्यामना इती, लेकिता अने ज्ञाता नथी, ते प्रत्येक अछव तत्त्व छे.
- (3) સ્થાત અસ્તિનાસ્તિ છવ : આ સમગ્ર સંસાર, છવ અને અછવ દ્રવ્યાના સમૂહ રૂપ છે, બન્ને દ્રવ્યા સ્વ-સ્વ-સ્વરૂપે (પરિણામા સહિત) અનાદિ-અનંત, નિત્ય હોવા છતાં પરિણામી સ્વભાવે જીવ અને પુદ્દગલ દ્રવ્યા કથંચિત્ એકમેકપણાને પણ પામેલા હોય છે. આ સંયાગ સંઅ'ધા વળી વિયાગને પ્રાપ્ત કરતા હોવાથી, તેઓનું અસ્તિ–નાસ્તિપણું જણાવું.
- (૪) સ્થાત્ અવકતવ્ય : ઉપર જહાવેલ ત્રણે ભંગ સ્વરૂપી છવતત્ત્રનું તેમજ કાઇપણ એક ભંગ માંહેલા એકનું પણ સંપૂર્ણ સ્વરૂપ અનંત હાવાથી કહી શકાતું નથી. તે માટે એ ત્રણે ભાંગાનું સ્વરૂપ કથંચિત્ અવકતવ્ય છે. અર્થાત્ કથંચિત્ વકતવ્ય છે.
- (૫) સ્યાત્ અસ્તિ અવકતવ્ય': કાઇપણ જીવતત્ત્વમાં (પ્રથમ ભંગાત્મક) અભિલાપ્ય (વચન વડે જણાવી શકાય તેવા) તેમજ અનિભલાપ્ય (એટલે જે સ્તરૂપને વચનથી ન જણાવી શકાય તેવા) આ બન્ને પ્રકારના પણ અનંતા ભાવા (તે વળી ભિન્ન ભિન્ન સમયે ભિન્ન ભિન્ન પણ) પ્રવર્તતા હોવાથી કાઇપણ કાળે તેના અભિલાપ્યાત્મક તેમજ અનિભલાપ્યાત્મક અસ્તિસ્વરૂપને પણ સ'પૂર્ણપણે કહી શકાતું નથી. તેથી સ્યાદ્—અવકતવ્ય પરંતુ કથંચિત સ્તરૂપે વકતવ્ય છે.
- (६) સ્યાંત નાસ્તિ અવકતવ્ય' : કાઇપણ એક જીવ દ્રવ્યમાં બીજા જવ દુંભાના તેમજ અજીવ દ્રવ્યોના એટલે પર દ્રવ્યના ગુલુ-પર્યાયના નાસ્તિપણા રૂપ

- ખીજા ભંગના સ્વરૂપને, કાઇ એક કાળે (સમયે) પણ ભિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપે અનંતુ હાવાથી સંપૂર્ણપણે કહી શકાતું નથી તેથી સ્યાત્ અવકતવ્યાં પરંતુ કથે ચિત્ સ્વરૂપે તેા કહી શકાય છે એમ સમજવું.
- (૭) સ્યાત્ અસ્તિનાસ્તિ યુગપદ્દ (ઉભય) અવક્તવ્યં: ત્રીજા ભંગના (ઉભયાત્મક) સ્વરૂપને પણ ઉપર જણાવ્યા મુજબ મંપૂર્ણ પણ કહી શકાય તેમ નહિ હોવાથી તે ભાવે સ્યાદ્દ અવક્તવ્યં એ સાતમા ભંગ જાણવા. પરંતુ 'સ્યાત્' પદ થકી જાણવું કે, આ પાછળના ચારે ભાંગાથી વસ્તુને કથંચિત્ પણે તા અવશ્ય કહી શકાય છે અને કહેવાય પણ છે. નહિતર આ જગતમાં પ્રવર્તમાન ધર્મ, અધર્મના સ્વરૂપને કાઇ જાણી શકત જ નહિ અને તેથી કાઇ પણ આત્મા હૈયાપાદેયાત્મક સ્વરૂપથી અધર્મના ત્યાગ કરી, અને ધર્મતત્ત્વના આદર કરી, (વિધિ–નિષેધ સાપેક્ષ ભાવે) આત્મકલ્યાણ પણ સાધી શકત નહિ. પરંતુ ઉત્તમ આત્માઓના ઉપદેશ દ્વારા અનેક આત્મા- એાએ આત્મકલ્યાણ સાધ્યું છે, સાધ્યે છે અને સાધરો. આ વાત પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી (અનુભવે) અવિરુદ્ધ છે તે માટે, સ્યાત્ અવક્તવ્યં ભંગથી, સ્યાત્ વક્તવ્યં છે એમ પણ જાણવું જરૂરી છે.

પૂર્વે પ્રમાણ સપ્તભંગીનું સ્વરૂપ જણાવ્યા પછી અત્રે પ્રસંગાનુસારે માર્ગ (પુરૂષાર્થ) પ્રતિ નય–સપ્તભંગીનું સ્વરૂપ જણાવીએ છીએ.

માક્ષ તત્ત્વને સાધ્ય ભાવમાં સ્થાપી, માક્ષ પુરુષાર્થ કરનારા આત્માં આવે માક્ષસાધક પુરુષાર્થ ઉપર નય સપ્તભંગી.

- (૧) નેગમનય દિશ્છો: અનાદિ મિથ્યાદિષ્ટ ભવ્ય આત્મામાં પણ સાંસારિક પર-પોદ્દગલિક સુખ પ્રત્યે અણુગમાં ઉત્પન્ન થવાથી જે નિવેલ આવવા, તેમજ વિષય-કષાયાદિના પરિણામાને દુઃખ મૂળ અને દુઃખ વિપાકી જાણી, તે થકી અળગા રહેવાના પરિ- ણામ થવા અથવા તા આત્માર્થ (સત્ય સંશાધકતાએ) આત્મા-પકારી તત્ત્વા પ્રતિ આદર, બહુમાન થવું તે અથવા તા મિથ્યાત્વને વમવાપાશું તે-માક્ષ પુરૂષાર્થ જાણુવા.
- (૨) સંગ્રહનય દિગ્ટિએ : દર્શન માહનીય કર્મના ક્ષય, ઉપશમ યા ક્ષયાપશમ કરવા થકી ઉત્પન્ન થયેલ, માક્ષ સાધક આત્મ પરિદ્યુામ (સમ્યકૃત્વ-ગુદ્યુ-ભાવ)માં આત્માને ભાવિત કરવા તે.

- (ક) વ્યવહારનય દેષ્ટિએ : ઉપર જણાવેલ સમ્યકૃત્વ શુણે કરી, યથાશક્તિ વત પચ્ચકૃખાણા કરી, વિરતિ ભાવમાં આત્માને સ્થાપવા તે.
- (૪) ઋજુસૂત્રનય દેષ્ટિએ : ઉપર જ**હાવેલ** વિરતિ ભાવે કરી, આત્માને અપ્રમત્ત ભાવમાં સ્થિર રાખવા પ્રયત્ન કરવા તે.
- (૫) શખ્દનય દિષ્ટિએ : સમ્યક્ત માહનીયના ક્ષય કરી, ક્ષાયિક સમ્યક્ત ગુણે કરી, ક્ષપક શ્રેણી માંડી, આત્માને આત્મગુણદાતી ચારે કર્માના બ'ધનમાંથી સર્વયા સુક્ત (છાડાવવાના પરિશામ) કરવા તે.
- (६) સમિલિર્ઢનય દેષ્ટિએ : આત્મગુલ્ધાતી ચારે કર્મોના ક્ષય કરી, જેમણે અનંત (કેવળ) જ્ઞાન, અનંતદર્શન, ક્ષાયિક સમ્યક્ત અને અનંતવીર્ય ગુલ્ પ્રાપ્ત કરેલા છે. તેવા કેવળી પરમાત્માએ, પાતામાં બાકી રહેલા ચાર અધાતી કર્મોના ક્ષય કરવા માટે, આયુષ્યકાળ પર્યત, કેવળજ્ઞાને કરી, જે-જે લાવે પ્રવર્તે છે તેને પશુ માક્ષ પુરુષાર્થપણ નાયુવ.
- (૭) એવં ભૂતનય દિલ્છિએ : તેરમા શુધ્યુશ્યાનકને અંતે, કૈવળી ભગવંતા, સૂક્ષ્મ— તેમજ બાદર યાગ નિરાધ કરી, શરીરના ર/૩ ભાગની આત્મપ્રદેશાની અવગાહનાએ ચીદમે શુધ્યથાન આવી, શૈલીષીકરશે સ્થિર ઘઈ, છેલ્લે સ્તિબુક સંક્રમ કરી સર્વ કમીના ક્ષય કરી, સમશ્રેણીએ એક જ સમયની સ્થિતિએ, મારે (સિદ્ધશિલાએ) જાય છે, તેને એવં ભૂતનય દબ્દિના માર્શ્ય પુરુષાર્થ જાણવા.

શ્રી જૈન શાસનમાં મમાણુ સપ્તલ'ગીને સકલાદેશી કહી છે. જ્યારે નય સપ્તલ'ગીને વિકલાદેશી કહી છે. તે સ'બ'ધે બન્ને સપ્તલ'ગીઓને અમાએ અમારા ક્ષયાપશમાનુસારે શ્રી તત્ત્વાર્થ'કારના અલિપ્રાય સાથે, સુસ'ગત લાવે, જીવતત્ત્વ સંબ'ધે તેમજ માક્ષ પુરૂષાર્થ ઉપર જણાવી છે. વિશેષથી ગીતાર્થ ગુરૂ લગવ'ત પાસેથી જાણી લેવું.

આ સપ્તનય દૃષ્ટિએ આત્મા ઉત્તરાત્તર વિશુદ્ધ થઇ છેલ્લ પરમપક (માક્ષ) ને પામે છે આ માટે શાસમાં કહ્યું છે કે,

'जइ जिणमयं पत्रज्जइ, ता मा व्यवहार-निच्छए मुयह । इक्केण विणा तित्थं, छिज्जइ अन्नेण उ तच्चं'।।

અર્થ : હે આત્મન્! જો તું શ્રી છનેશ્વર પરમાત્માના વચનને પ્રમાણ રૂપ માનીને ચહણ કરવા ઇચ્છે છે. તો તું વ્યવહાર કે નિશ્ચય એ બ'નેમાંથી કાઈપણ એક નયના અપકાપ (વિરાધ) કરીશ નહિ. કેમકે વ્યવહાર નયના અપલાપ કરવાથી તીથ'ના ઉચ્છેદ થાય છે, જયારે નિશ્ચય નયના અપલાપ કરવાથી તત્ત્વના એટલે આત્માર્થ સધાતા નથી. ઉપરના શ્લોકના પરમાર્થમાં આ સમજવું ખાસ જરૂરી છે કે, પ્રત્યેક નય પૂર્વોત્તર ભાવે, કાર્ય-કારણુ ભાવે વિશુદ્ધ હોવાથી શક્તિ અનુસારે, પૂર્વના નયમાં રહીને તે અનુસારે, વ્યવહાર કરવા સાથે ઉપરના નયનું સ્વરૂપ, સાધ્યભાવમાં (નિશ્ચય પામવા માટે) રાખવાનું છે. જેથી ઉત્તરાત્તર આત્મવિશુદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી, પાતાના આત્મા માક્ષતત્ત્વને પામે અન્યથા સાધ્ય-સાધન દાવ શન્ય વ્યવહાર યા નિશ્ચય દિશ્વિત બન્નેને મિથ્યા (વિપરીત) સમજવા.

પૂર્વ પ્રમાણ જ્ઞાનના-પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ તેમજ પરાક્ષ પ્રમાણ એ બન્નેના સ્વરૂપા (લક્ષણથી) જણાવી ગયા છીએ તે અનુસારે અત્ર નય-દિષ્ટિનું સ્વરૂપ લક્ષણથી જણાવીએ છીએ. આથી ઉત્તમ અધ્ધિશાળી આત્માઓને અન્યત્ર પણ નયદિષ્ટ સાપેક્ષ બાધ કરવાની સુગમતા પ્રાપ્ત થશે.

નૈગમનય : न एक गमाः (प्रकाशः) इति નૈગમ એટલે અનેક પ્રકારે, સામાન્ય સ્વરૂપથી તથા વિશેષ સ્વરૂપથી. અર્થાત્ વિવિધ દૃષ્ટિખિંદુએ વસ્તુને ગમ્ય કરે (લાણે) તે નૈગમનય દૃષ્ટિ લાણુવી. જેમકે, આ નય (૧) આરાપને પણ સત્ય માને છે, એટલે કે આરાપિત લાવે પણ વસ્તુને સ્વીકારે છે. (૨) અંશને પણ પૂર્ણતા સાથે જોડે છે, એટલે એક અંશ માત્ર સ્વરૂપે કરી વસ્તુને સ્વીકારે છે. (૩) સંકલ્પને પણ સિહિતું કારણ માને છે. (૪) ભૂતકાળ, ભવિષ્યકાળ તેમજ વર્તમાનકાળ લક્ષીપણે પણ વસ્તુનો સ્વીકાર કરે છે. એટલું જ નહિ પણ કાઇપણ વસ્તુમાં રહેલા, સામાન્ય-વિશેષ સ્વરૂપી બન્ને ધર્મોના પણ સ્વીકાર કરે છે. આ સાથે એ ધ્યાનમાં રાખવાનું છે કે સામાન્ય સ્વરૂપ અને વિશેષ સ્વરૂપ બન્નેને એકાંતે લિન્ન લિન્ન સમજવા જતાં, આ નૈગમ નય મિથ્યા (વિપયેવ) પણું પામે છે. અર્થાત્ નયાલાસપણું પામે છે.

સ'ગ્રહનય: આ નયની દૃષ્ટિ વસ્તુ માત્રમાં રહેલી મૂળભૂત સત્તાને ગ્રહણ કરે છે, તેમજ અનેક વિધતાને સ'ગ્રહિત કરીને (એકરૂપે) વસ્તુ માત્રના સ્વીકાર કરે છે. આ નયદ્દિવાળા જયારે કેવળ મૂળભૂત સત્તાના જ સ્વીકાર કરી સ'ચાગ સ'બ'ધના અપલાપ (નિષેધ) કરે છે ત્યારે સ'ગ્રહાભાસ બને છે.

વ્યવહારનય : લાંક પ્રસિદ્ધ અર્થને (વ્યવહારને) ગહેલું કરવાની આ નયની મુખ્ય કૃષ્ટિ હાય છે. તેમજ સંગ્રહને કરેલી વસ્તુ તત્ત્વની સત્તાને જે આવિમાંવે પ્રાપ્ત થાય છે, અને જેના વિશેષરૂપે વ્યવહાર કરાય છે, તે રૂપે તે વસ્તુના સ્વીકાર કરે છે. આ નય પણ જયારે વસ્તુ માત્રમાં શિરાભાવે રહેલ શક્તિના અપલાપ (નિષેષ) કરે છે. ત્યારે તે વ્યવહારાભાસપણ પામ કરે છે.

ઋતુસૂત્રનય: આ નયની દિષ્ટિ, દ્રવ્ય કે પર્યાય બન્નેમાંથી કાઇ એકને મુખ્યપશે પશુ વર્તમાનકાળે, જે સ્વરૂપે યથાર્થતયા જણાય તે સ્વરૂપે તે વસ્તુને સ્વીકાર છે આથી આ નય કથંચિત્ દ્રવ્યાર્થિક તેમજ કથંચિત્ પર્યાયાર્થિક નયદિષ્ટિમાં સમ-વતાર પામે છે. આ નયદિષ્ટિવાળા આત્મા જયારે ત્રેકાલિક દ્રવ્ય સત્તાના ભૂતકાલિન યા ભાવિકાળના પર્યાયોના અપલાપ કરે છે, ત્યારે તેને ઋતુ-સૂત્રનયાભાસપાશું માપ્ત થાય છે.

શાળકથા : આ નયની દિષ્ટિવાળા આત્મા વર્ત માનકાળમાં જે કાઈ વસ્તુના, જે જે શાળકથી વ્યવહાર કરાતા હાય છે, તેને તથા સ્વરૂપે સ્વીકારે છે. અર્ધાત્ લિંગવચન, કાળવચન (ભૂત, ભાવી, વર્તમાન), સંખ્યાવચન (એકવચન, દ્વિચન, બહુવચન). તેમજ કારકતા સ્ચક વચન લેદાના (શખ્દાના) ભિન્ન-ભિન્ન અર્થ સ્વીકારે છે પર તુ આ સખદનય પણ જયારે ઉપર જણાવેલ શખદભેદ વડે વસ્તુને ભિન્ન માનવામાં એકાંતિક આગ્રહ કરે છે. અર્થાત્ તે સંખંધ વસ્તુના કથે ચત્ અલેદ સ્વરૂપના સવ્યા અપલાપ કરે છે ત્યારે તે શખદનયાભાસી અને છે.

સમિલિરૂઢનય: પૂર્વ શખ્દનયને વર્તમાન સ્થિત વસ્તુને, શખ્દાદિ લેદે લિન્નતા સ્વીકાર કરનાર જણાવ્યા છે. જયારે આ નયની દષ્ટિના ઉપરના નયથી પણ વિશેષ સૂક્ષ્મતાગ્રાહક હોવાથી એકજ અર્થ ને કહેવાવાળા પર્યાયવાચક શખ્દો, જેવા કે રાજા, ભૂપતિ, પ્રજાપાલ ઇત્યાદિ શખ્દોના વ્યુત્પત્તિ લેદે જે જે અર્થ થાય છે. તે સ્વરૂપ જયારે જયારે તેનામાં ઘટે ત્યારે તે મુજબ તે વસ્તુના તથા સ્વરૂપે સ્વીકાર કરે છે. આ નયની દષ્ટિવાળા લિજ્ઞ વ્યુત્પત્ત્યર્થ ન ઘટતા હોય ત્યારે તેનામાં તે સ્વરૂપના સવલા અપલાપ નિષેધ કરે છે ત્યારે તે સમલારૂઢનયાલાસપાશ્વ પામે છે.

એવં ભૂતનય દળ્ટિ: આ નય વસ્તુને, વાચક શખ્દની અર્ધ ક્રિયા કારી ત્વાળી હોય ત્યારે જ તેના તથા સ્વરૂપે સ્વીકાર કરે છે. જેમ કે આઠે કર્મીને ક્ષય કરીને સિધ્ધમાં ગયેલા આત્માને જ સિધ્ધ પરમાત્માં કહે છે. પરંતુ આ નયદૃષ્ટિ-વાળા આત્મા, જેમણે આત્મણણઘાતી ચારે ઘાતી કર્મીના સર્વથા ક્ષય કરી, અનંત-ગ્રાન. અનં તદર્શન, ક્ષાયિક સમ્યકૃત અને અનંત-વીર્ય ગ્રુલ પ્રાપ્ત કરેલ છે અર્થાત્ કૃતકૃત્ય થયા છે તેવા કેવળી પરમાત્માઓને, પરમાત્મા તેમજ સત્તાએ લબ્ય આત્મામાં જે સિદ્ધપદ પામવાની યાગ્યતા છે તેને નહિ માનવા વડે એવં ભૂતાલાસીપણું પ્રાપ્ત થાય છે. વળી પ્રત્યેક આત્મામાં સત્તાગતે પાતાનું પૂર્લ આત્માસીયણું પ્રાપ્ત થાય છે. વળી પ્રત્યેક આત્મામાં સત્તાગતે પાતાનું પૂર્લ આત્માસીયણું તેમ છતાં તેમનામાં રહેલી આંશિક પરમાત્મ સત્તાનો પણ જે અપલાપ (નિષેધ) કરે છે તેને મેળમાસાસ દષ્ટિવાળા જાણવા.

ઉપર જણાવેલ નૈગમનયથી એવ'ભૂતનય સુધીના બધા નયા એક જ વસ્તુ સ્વરૂપમાં ઉત્તરાત્તર, સુવિશુદ્ધ, સૂક્ષ્મ, સૂક્ષ્મતરગ્રાહી હોવાથી પ્રત્યેક નયદિષ્ટ સાપેક્ષ ભાવે (યથા સ્થાને) ઉપકારક છે. અન્યથા પ્રત્યેક નયને જે રીતે નયાભાસપહ્યું પ્રાપ્ત થાય છે તે પણુ આ સાથે જણાવ્યું છે.

હપરના સાત નચામાંથી પ્રથમના ત્રણ નચાની દૃષ્ટિ દ્રવ્યની ત્રૈકાલિક સત્તાને ગ્રહ્યું કરતી હોાવાથી તેઓ દ્રવ્યાર્થિક નય કહેવાય છે. અને પાછળના ત્રણ એટલે શખ્દ, સમિલિફઢ અને એવંભૂત, એ ત્રણ નચાની દૃષ્ટિ મુખ્યપણે વર્તમાન શુદ્ધ પર્યાય–પરિણામને ગ્રહ્યું કરતી હોાવાથી એ ત્રણે નચા પર્યાયાર્થિક નચા કહેવાય છે. જ્યારે મધ્યના ચાથા જે ઋજુસ્ત્ર નય છે, તે વર્તમાન સ્વરૂપને ગ્રહ્યું કરતા હોાવાથી તે જયારે દ્રવ્યના વર્તમાન વર્તમાન સ્વરૂપને ગ્રહ્યું કરે છે ત્યારે તે દ્રવ્યાર્થિક નય છે અને દ્રવ્યના વર્તમાન પર્યાય સ્વરૂપને ગ્રહ્યું કરે છે ત્યારે તે દ્રવ્યાર્થિક નય છે અને દ્રવ્યના વર્તમાન પર્યાય સ્વરૂપને ગ્રહ્યું કરે છે ત્યારે તે પર્યાયાર્થિક છે. કેમ કે કાઇપણ કાળો, કાઇપણ દ્રવ્ય પર્યાય રહિત હોતું નથી. તેમજ કાઇપણ પર્યાય દ્રવ્યરહિત હોતા નથી. આથી ઋજુસ્ત્રને આ રીતે હલયતા પ્રાપ્ત થાય છે તે જણાવી છે. વળી શાસ્ત્રોમાં વ્યવહાર નય, નિશ્ચય નય ઇત્યાદિ અનેક પ્રકારે નય દૃષ્ટિઓાનું સ્વરૂપ જણાવેલ છે, તેને શુરૂ લગવંત પાસેથી જાણી લેવું.

અત્ર એટલું ખાસ સમજ લેવું જરૂરી છે કે, કેટલાક મિશ્યામિતવાળા પ્રત્યેક સંસારી જીવમાં કર્તૃત્વ ભાવે શુદ્ધાશુદ્ધ પરિણામે પ્રત્યેક સમયે-પરિણમન પામતાં ઉત્પાદ- વ્યય-ધ્રુવાત્મક પરિણામીત્વપણાને (વ્યવહારને) મિશ્યા, અસત્ સ્વરૂપ કહીને કેવળ પાતાની મૂર્ખતાનું જ પ્રદર્શન કરતા હાય છે. કેમકે પાતાને ઉત્પન્ન થતા સુખ-દુ:ખના પરિણામાને, તેમજ રતિ-અરતિ, રાગ-દ્વેષાદિના પરિણામાને, (મારી માતા વાંઝણી હતી એવું કહેનાર મૂર્ખ શિરામણીની માકક) તે પાતાના નથી. એવું માયા-મૃષાવાદીપણે કહેતાં થકાં તેઓ શરમાતા પણ નથી-એ ખરેખર આશ્ર્ય રૂપ છે.

જોકે પરમપૂજ્ય પ્રાતઃ સ્મરણીય અધ્યાતમ યાગીરાજ શ્રી આનંદઘનજીએ જણાવ્યું છે કે 'અતિદુર્ગ મનયવાદ' તથાપિ સૂત્રકાર શ્રી ઉમાસ્વાતિજીએ પ્રથમ જે સમળ તત્ત્વાને ('પ્રમાણનયૈરધિગમ') એ સૂત્રથી પ્રમાણ દિલ્ટિએ તેમજ નય દિલ્ટિએ જાણવાની આજ્ઞા ક્રમાવી છે તે અનુસારે પ્રસંગોપાત અમાએ અમારા ક્ષયાપશ્રમ મુજબ આ પ્રમાણ–નયવાદનું કિંચિત્ સ્વરૂપ જણાવ્યું છે–વિશેષથી ગીતાર્થ-શરૂ લગવ'ત પાસેથી જાણી લેવું.

# તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર–અધ્યાય બીજો (ર)

## औपश्मिकक्षायिकौ भावौ मिश्रश्च जीवस्य स्व-तत्त्व-

### मौद्यिकपारिणामिकौ च ॥ १॥

(૧) ઔપશમિક અને (૨) ક્ષાચિક એ બે આત્માના શુદ્ધ ભાવા છે. ઉપશમ ભાવના સમ્યક્ત્વમાં મિશ્યાત્વ માહનીય તથા અનંતાનુઅ'ધી કષાયના ઉદય ન હોવાથી વિશુદ્ધ છે. ઉપશમ ભાવના ચારિત્રમાં તા માહનીય કર્મની એક પણ પ્રકૃતિના ઉદય ન હાવાથી અત્ય'ત વિશુદ્ધ છે. છતાં અહીં જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય તથા અંતરાય એ ત્રણ કર્મના ઉદય તા અવશ્ય વર્તે છે. જ્યારે નવ (૯) પ્રકારના ક્ષાચિક ભાવમાં ચારે ઘાતી કર્મના નાશ થયેલા હાવાથી અત્ય'ત વિશુદ્ધ ભાવ છે.

ત્રીજો ક્ષયોપશમ ભાવ કથંચિત્ આત્માને ખાધક કર્મોના ઉદય સહિત હોવા છતાં કથંચિત્ શુદ્ધ હોવાથી અર્થાત્ મિશ્ર દેશવાથી—એટલે કે સમ્યક્ત્વ માહનીય કર્મનો ઉદય હોવા છતાં તે આત્મામાં આત્માર્થ સાધવાની વિશેષતા હોવાથી ક્ષયોપશમ ભાવ પણ કથંચિત્ આત્માની શુદ્ધતાના દોતક હોવાથી એ ત્રણે ભાવાને પ્રથમ જણાવેલ છે.

ચાયા ઐદિયક ભાવમાં આત્માનું પરિષ્યુમન મુખ્યપણ કર્મ (પુદ્દગલ દ્રવ્ય) ને આધિન હોય છે. છેદલા અને પાંચમા પારિષ્યુમિક ભાવમાં, જવતત્ત્વની વિશેષતા ખાસ સમજવાની જરૂર છે. કેમકે તેમાં મુખ્ય કર્તું ત્વસ્વભાવ છે જેકે સકળ છએ દ્રવ્યોને નિરંતર (સમયે સમયે) પાતપાતાના ગુષ્યુપર્યાયનું પારિષ્યુમિક ભાવે, ઉત્પાદ—વ્યય-ધ્રુવપણ જે જે પરિષ્યુમન છે, તે સ્વરૂપી પારિષ્યુમિક ભાવે તેા જીવાજીવ સકળ દ્રવ્યા નિરંતર ઉત્પાદ—વ્યય-ધ્રુવપણ પારિષ્યુમિક ભાવે તેા જીવાજીવ સકળ દ્રવ્યા નિરંતર ઉત્પાદ—વ્યય-ધ્રુવપણ પારિષ્યુમિક ભાવે પરિષ્યુમતા જ હાય છે. તેમાં વળી પુદ્દગલ દ્રવ્યા તા પારિષ્યુમિક તેમજ ઔદયક એમ એ ભાવમાં પરિષ્યુમ પામે છે. જયારે જીવતત્ત્વ તા પારિષ્યુમિક ભાવમાં પશ્ચ કર્તું ત્વ ભાવે પરિષ્યુમ પામે છે

## द्वि-नवाष्टादशैक-विश्वति-त्रि-भेदा-यथाक्रमम् ॥ २॥

ઉપર જણાવેલા જીવતત્ત્રના પાંચે ભાવા (પરિશ્વમન સ્વરૂપ) ને વિશેષ થકી શાસમાં અનુક્રમે ર, ૯, ૧૮, ૨૧ અને ઢ એમ કુલ ૫૩ ભેદો (પ્રકારો) થી જણાવેલ છે. આથી આ સમજનું ખૂબ જરૂરી છે કે તત્ત્વાર્થકારને, શાસ્ત્રાર્થને અનુસરવાનું ચાંગ્ય લાગેલું હતું. તેથી તેઓએ કાઈપણ સ્થળે શાસ્ત્રથી વિરુદ્ધ કાંઇ જ કહ્યું નથી, તા પછી વ્યાખ્યાન કારને પણ શાસ્ત્રાનુસારે જ વ્યાખ્યા કરવી યાગ્ય ગણાય. અન્યથા તેનું શાસ્ત્રાભાસીપણું પ્રગટ થતાં તે હત્સ્ત્રભાષી કરશે.

# सम्यक्त्व-चारित्रे ॥ ३॥

સકળ સ'સારી છવ દ્રવ્યા, પાતપાતાના ઔદયિક ભાવની મુખ્યતા સાપેક્ષ ક્ય ચિત્ ક્ષાચાપશમિકાદિ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ, વીર્ય તેમજ ઉપયાગાદિ ગુણામાં પારિણામિક ભાવે તા નિર'તર પરિણામ પામ્યા જ કરે છે. તેમ છતાં ગ્ર'થકારને (હુદયમાં) માક્ષ પુરુષાર્થની મુખ્યતા હાેવાથી, આત્માની-માક્ષાર્થ સાધકતાના પરિણમનને લક્ષ્યમાં રાખી, પ્રથમ ઉત્પત્તિકમાનુસારે અત્ર સમ્યક્તવભાવ (સમ્યક્ું પરિણામ) ને તેઓ બે લેદથી જણાવે છે.

- (૧) જે વખતે આત્માએ, પાતાના આત્માના વિશુદ્ધ પરિષ્ણામે (અધ્યવસાયે) કરી, સૌ પ્રથમ દર્શન માહનીયની સાતે પ્રકૃતિને (અનંતાનુખંધી કોધ, માન માયા અને લાભ તથા સમ્યકૃત્વ માહનીય, મિશ્ર માહનીય તેમજ મિશ્યાત્વ-માહનીયને ઉપશમાવી હાય, તે વખતે (માત્ર અંતમું હૂર્ત કાળ પ્રમાણ) તે જીવને ઉપશમ સમ્યકૃત્વ હાય છે. એટલે ઉપશમ સમ્યકૃત્વ કાળે જોઇક મતે ત્રિપું જીકરણ કરેલું હાતું નથી.
- (ર) ઉપશમ ચારિત્ર : ઉપશમ સમક્તિ અથવા ક્ષાયિક સમક્તિ સહિત જીવ જયારે ઉપશમ શ્રેશિ (ચારિત્ર માહનીય કર્મના ઉદયને દળાવનારા પરિશામ) માંડે છે, ત્યારે તે અવને આ ઔપશમિક ચારિત્રના પરિશામ હોય છે. બન્ને પ્રકારના ઉપશમ લાવ માત્ર અંતર્મુ હૂર્ત કાળ જ હાય છે, અને તે લાવથી જીવ અવશ્ય પાછા પડે છે. માહનીય કર્મની ર૮ ની સત્તાવાળા જીવ કરી ખીજી, ત્રીજી વિગેરે વાર ઉપશમ સમક્તિ પામે છે, ત્યારે સમ્યક્ત માહનીય અને મિશ્ર માહનીય યુક્ત સાત પ્રકૃતિના ઉપશમ કરે છે તે અર્થથી ઉપરની હંકીકત જણાવી છે એમ લાણવું.

## ज्ञानदर्शनदानलाभभोगोपभोगवीर्याणि च ॥ ४॥

હવે ક્ષાયિક ભાવે (આત્મગુલના આવારક ઘાલી કર્મોના સર્વથા ક્ષય થવા થકી) પ્રગટ થતા, આત્માના નવ ગુણાને જણાવવા સ્ત્રકારે પ્રસ્તુત સ્ત્રની રચના કરી. પ્રથમ હપર જણાવેલ (૧) સમ્યક્ત ગુણા અને (૨) ચાતિત્ર ગુણા, એ છે ગુણા સહિત (૩) જ્ઞાન ગુણા (૪) દર્શન ગુણા (૫) દાન ગુણા (६) લાભ ગુણા (૭) ભાગ ગુણા (૮) ઉપભાગ ગુણા (૯) વીર્ય (શક્તિ પ્રવર્તન) ગુણા મળી કુલ નવ ગુણા ક્ષાયિક ભાવે પ્રાપ્ત થાય છે. તે જીવ, પૂર્ણ અનપર્વતનીય આયુષ્ય ભાગની અવશ્ય, સાદિ—અનંતમે ભાંગે માક્ષસુખને પામે છે ક્ષયક શ્રેણાએ ચઢેલા જવ, દશમા ગુણા સ્થાનક માહનીય કર્મના સર્વથા ક્ષય કરી, સીધા ખારમે (ક્ષીણમાહ) ગુણા ઠાણે જઈ જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને અંતરાય એ ખાકી રહેલ ત્રણે આત્મ ગુણાઘાલી કર્મોના એકી સાથે સર્વથા ક્ષય કરી, તેરમે સચાગી કેવળી ગુણસ્થાનક (આયુષ્યકાળ પર્યંત હપર જણાવેલ નવ ગુણા સહિત) કેવળ ભાવે વતે છે આયુષ્ય પૂર્ણ થયે અવશ્ય માફે જાય છે.

ज्ञानाज्ञानदर्शनदानादिलब्धयश्रतुस्त्रित्रिपंच भेदाः यथाक्रमं) सम्यक्तवचारित्रसंयमासंयमाश्र ॥ ५॥ હવે સંસારી જવને ક્ષાચાપશમિક ભાવે પ્રાપ્ત થતા અઢાર ગુણાનું સ્વરૂપ જણાવે છે. (૧) મિતજ્ઞાન (૨) શ્રતજ્ઞાન (૩) અવધિજ્ઞાન (૪) મનઃપર્યવજ્ઞાન (૫) મિશ્યાત્વર યુક્ત મિતજ્ઞાન (६) મિશ્યાત્વયુક્ત શ્રતજ્ઞાન (૭) મિશ્યાત્વયુક્ત અવધિજ્ઞાન (૮) ચક્ષુદર્શન (૯) અચક્ષુદર્શન (૧૦) અવધિદર્શન (૧૧) દાનલિષ્ધ (ગુલ્લ) (૧૨) લાભલિષ્ધ (૧૩) ભાગલિષ્ધ (૧૪) ઉપભાગલિષ્ધ (૧૫) વીર્ષ (શક્તિ પ્રવર્તન) લિષ્ધ (૧૬) અવિરતિ સમ્યક્દિષ્ટ (ચાશું ગુલ્સ્થાનક) (૧૭) સર્વવરિતિ (છટ્ઠું ગુલ્સ્થાનક) (૧૮) દેશ વિરતિ (પાંચમું ગુલ્સ્થાનક) એ કુલ ૧૮ ગુણા ક્ષચાપશમ ભાવમાં હોય છે.

આ ક્ષચાપશ્રમ ભાવમાં નીચે મુજબનાં ત્રણ કાર્યો થાય છે.

- (૧) અહીં ક્ષયાપશમ ભાવમાં જીવ, પ્રદેશાદયથી તેમજ રસાદયથી પણ ઉદયમાં આવેલા કેટલાક કર્માના ક્ષય કરે છે.
- (ર) કેટલાક કર્મોના અહીં ઉપશમ કરે છે. એટલે અપવર્તના કરણ વહે, સત્તામાં રહેલ કર્મોની સ્થિત તથા રસને ઘટાડે છે.
- (3) જયારે કેટલાક કર્મોને રસાદય સહિત વેદે (લાગવે) પણ છે આ રીતે ક્ષયાપ-શમ ભાવમાં કર્મીના ક્ષય-ઉપશમ અને ઉદય એ ત્રણે ભાવ હાય છે.

गतिकषायलिंग मिथ्यादर्शनाज्ञानासंयतासिद्धत्व लेदया-श्रुतश्चत्रस्त्रयेकैकैकब्ड्भेदाः ॥ ६ ॥

હવે સંસારી જીવને આઠ કર્મના ઉદ્દે પ્રાપ્ત થતા ઔદયિક (પરિદ્યુમન) ભાવને એકવીશ ભેદાયી જણાવે છે ચાર ગિત (નારકી તિયં'ચ, મનુષ્ય, દેવ), ચાર કષાય (ફ્રોધ, માન, માયા, લોભ), ત્રહ્યુ લિંગ (એ, પુરૂષ, નપુંસક), (૧૨) મિશ્યાત્વ, (૧૩) અજ્ઞાન, (૧૪) અસંયમ, (૧૫) અસિદ્ધત્વ (૧૬ થી ૨૧)–યાગ જન્ય શુભાશુભ પ્રવૃત્તિ રૂપ છ લેશ્યા (કૃષ્ણુ, નીલ, કાપાત, તેંજો, પદ્મ, શુક્લ) તેમાં પ્રથમની ત્રણ લેશ્યાઓ અશુભયાગ રૂપ છે અને પાછળની ત્રણ લેશ્યાએ શુભ યાગરૂપ જાણવી.

ઉપર જણાવેત કર્મજન્ય ઔદયિક ભાવ (પરિણામ) માં આસક્ત મિશ્ય'ત્વી આત્મા, અર્થાત્ તેને જ પાતાનું સ્વરૂપ માનતા અજ્ઞાની આત્મા, માહનીયાદિ કર્મ- અંધની પર'પરામાં ખંધાતા થકા, અનાદિ કાળથી આ સ'સારમાં, પરાંધીનપણું અનેક યાનિમાં, જન્મ—મરણ કરતા થકા ભટકયા કરે છે. તે જે મનુષ્ય ભવાદિ અવસર પામીને, સુગુરૂના યાંગે, આત્મદર્શીતા પ્રાપ્ત કરી, સૌ પ્રથમ સમ્યકૃત્વ ગુણુને પ્રાપ્ત કરે તો તે થકી, તે આત્મા અવશ્ય અનુક્રમે પાતાનું આત્મકલ્યાણુ સાધી, મેહ્સના પરમ સુખને પ્રાપ્ત કરવાવાળા થાય છે. કારણુ કે સમ્યકૃત્વી આત્મા, ઔદ્યક ભાવને પાતાનું કર્મ જન્ય, વિભાવ સ્વરૂપ સમજતા હાવાથી તે સંખંધ, રાગ—દ્રેષ કરતા નથી, એટલું જ નહિ, પરંતુ તે થકી અળગા થવાના પણ પ્રયત્ન કરતા હાય છે. આ માટે શ્રી જિનેશ્વર ભાવના તોએ સૌ પ્રથમ સમ્યકૃત્વ પ્રાપ્ત કરવાના ઉપદેશ આપેલા છે.

#### जीवभव्याभव्यत्वादीनि च ॥ ७॥

હવે પાંચમા પારિણામિક ભાવના છવતત્ત્વ સંબંધ ત્રણ લેદ જણાવે છે.

(૧) જીવત્વ (૨) ભવ્યત્વ (૩) અભવ્યત્વ.

સકળ જીવા યાને પ્રત્યેક જીવ દ્રવ્ય પાતાના જ્ઞાના દિ સ્વગુલ્ય—ભાવમાં, ઉત્પાદ—વ્યય તેમજ ધ્રુવપણ તા અવશ્ય નિરંતર (સમયે—સમયે) પરિદ્યામ પામ્યા જ કરે છે. તેમ છતાં કેટલાક સંસારી જીવા, જીવત્વભાવ (ગતન્ય સ્વભાવ) સાથે ભવ્યત્વ ભાવમાં પદ્યુ નિરંતર પરિદ્યામ પામતાં હાય છે. આ ભવ્યત્વ ભાવમાં પરિદ્યુમન પામતા આત્માને, શાસ્ત્રમાં મુક્તિના મુખની પ્રાપ્તિની યાગ્યતાવાળા કહ્યો છે. જ્યારે કેટલાક આત્માઓ, જીવત્વભાવ સાથે અભવ્યત્વ ભાવમાં જ નિરંતર પરિદ્યામ પામતાં હાય છે. તેવા આત્માઓ, તે થકી મુક્તિ (માક્ષ) ના મુખ પામવાને અયાગ્ય હાય છે, એમ શાસ્ત્રોમાં સ્પષ્ટ જણાવેલ છે.

આ ભવ્યત્વ સ્વભાવની પરિશ્વમનતામાં અનેકાંતિકતાની વિશેષતાએ-પ્રાપ્ત ઋજુતાએ, જીવને ભવસ્થિતિના પરિષાક જાણવા. વળી જીવમાં સામાન્યપણે અસ્તિત્વ-નિત્યત્વ-અરૂપીત્વ-અખંડત્વ તેમજ અગુરૂલશુ આદિ ગુણામાં પણ સિન્ન સિન્ન સ્વરૂપે પ્રત્યેક જીવમાં પાતપાતાના ભાવે પરિશ્વમવાપણે નિરંતર હોય છે

હપર જણાવેલ પાંચે ભાવો, જીવતત્ત્વના (દ્રવ્યના) પર્યાયા (પરિષ્ટ્રામા) છે. જેનું સ્વરૂપ અત્ર તેના ત્રિવિધ હેતુઓ (સ્વત: પરત: તેમજ ઉભયત:) સહિત સંદ્રાપથી જણાવ્યું છે. વિસ્તારથી સંવિદ્ય પાક્ષિક ગીતાર્થ શુરૂ ભગવંત પાસેથી જાણી લેવું.

હપર જલાવેલ પાંચે લાવમાંના પારિશામિક લાવ (પરિશ્વમનતા) તા પ્રત્યેક દ્રવ્યામાં પાતપાતાના ગુણામાં ઉત્પાદ—વ્યય—ધ્રવપણ પરિશામ પામવા રૂપે નિરંતર પ્રવર્તતા હાય છે. તેમાં વળી વિશેષે સકળ જીવદ્રવ્યમાં મુખ્યત્વે કર્તૃત્વ લાવે સકળ પરિશ્વમન હાવાથી તેનું લાકતૃત્વપણું પણ જીવને અવશ્ય હાય છે. તેમાં એટલું ખાસ જાણવું જરૂરી છે કે સંસારી જીવનું મન-વચન અને કાયયાગ દ્વારા જે યાગ પરિશ્વમન હાય છે તે ક્યાય-સહિત પણ હાય છે, તેમજ ક્યાયરહિત પણ હાય છે.

તેમાં વિશેષથી જાણવું કે જેમ અજવ પુદ્દગલ દ્રવ્યના સંયોગથી જવને ઐદિશક ભાવનું ગત્યાદિ પરિશ્રમન હોય છે, તેમ અજવ પુદ્દગલ દ્રવ્ય (આઠ પ્રકારની વર્ગણાઓ) માં જવ દ્વારા પણ (કર્તૃત્વ લાવે) કેટલું ક (વિવિધ કાર્ય રૂપ) પરિશ્રમન કરાય છે. તેને શાઓમાં પુદ્દગલ દ્રવ્યનું ઔદયિક પરિશ્રમન કહેલ છે. આથી આ બન્ને દ્રવ્યોને શાસમાં ઉત્તય પરિશ્રામીત્વે, વ્યવહારથી પરિશ્રામીપશ્રું પણ હોય છે એમ જણાવેલ છે.

જીવ અને પુદ્દગલ સંચાગી ઉભય પરિશામીત ભાવ એ જ જીવતત્ત્વ સંખંધ, આ સમસ્ત સંસાર રવરૂપની વિચિત્રતા છે, જે પ્રત્યક્ષ અવિરાધી હોવાથી સ્વાનુભવે સત્ત હોવા છતાં, કેટલાક લોકા તેને અસત્ કહી પાતાનું અજ્ઞાન (અ'ધત્વ) જ પ્રગટ કરતા હોય છે.

સકળ શ્રી સિદ્ધ પરમાત્માઓ (૧) પારિષ્ણામિક ભાવે જીવત્વ ભાવમાં તેમજ (૨) ક્ષાયિક ભાવે અર્થાત્ સકળ કર્મ રહિત ભાવે, પોતપોતાના અનંત અક્ષય ગુણોમાં, અગુરૂ લઘુભાવે, અવ્યાખાધપણે, નિરંતર પરિષ્ણુમન પામતાં હોય છે. આ રીતે શ્રી સિદ્ધ ભગવંતા, આ છે ભાવમાં જ નિરક્ષર પરિષ્ણુમ પામતાં હોય છે. જ્યારે સંસારી જીવે માં સામાન્યથી (૧) ઔદયિક (૨) ક્ષાયાપશમિક અને (૩) પારિષ્ણામિક એ ત્રષ્ણુ ભાવાનું પરિષ્ણુમન એકી સાથે નિરંતર અવશ્ય હોય છે તેમજ વિશેષ થકી ઐપશમિક અને ક્ષાયિક ભાવનું પરિષ્ણુમન પણ સંસારી જીવેમાં હોય છે તેમજ વળી વિચરતાં શ્રી કૈવલી ભગવંતામાં ઔદયિક, ક્ષાયિક અને પારિષ્ણામિક એ ત્રષ્ણે ભાવાનું પરિષ્ણુમન હોય છે. તેઓને ઔદયિક ભાવનું કર્નું ત્વ, કૈવળ કર્મક્ષય કરવા માટેનું હોય છે. કારષ્ણ કે તેઓએ પાતાના આત્માના અનંતન્નાન, અનંત દર્શન, અક્ષય ચારિત્ર અને અનંતનીર્ય એ ચારે ગુણોને ક્ષાયિક ભાવનું સંપૂર્ણ પણે સ્વાધીન કરેલા હોવાથી, તેઓને મુખ્યપણે ક્ષાયિક ભાવનું પરિષ્ણુમન હોય છે. તેઓએ (ઘાતી કર્મનો સર્વથા ક્ષય કરેલો હોવાથી) તેઓને ઔપશમિક તેમજ ક્ષાયાપશમિક ભાવનું કાઇપણ પરિષ્ણુમન હોત્ર નથી.

#### उपयोगी लक्षणम् ॥ ८॥

मात्मतत्त्व हें था જ્વદ્રવ્ય કહેં, ते प्रत्येक જ્વદ્રવ્યમાં મુખ્યસ્વરૂપે જે જ્ઞાન- દર્શન-રૂપ ગુણ છે. તે વડે જવ, લ્વ-પર, દ્રવ્યના રૂપારૂપી, સમસ્ત ત્રૈકાલિક ગુણ-પર્યાય રૂપ, સમસ્ત જ્ઞેયને જાણવાની તેમજ જોવાની શક્તિ ધરાવે છે. આવી સંપૂર્ણ શક્તિ જોકે પ્રત્યેક આત્મામાં સત્તાગતે તો છે જ, પરંતુ સંસારી જીવમાં તે ખન્ને શક્તિઓ ઉપર લાગેલા જ્ઞાનાવરણીય તેમજ દર્શનાવરણીય કર્મના આવરણોને જે જે જવે જેટલા પ્રમાણમાં દ્વર કરેલા હોય છે, તે પ્રમાણે તે જીવમાં જ્ઞેયને જાણવા, જોવા રૂપે, જ્ઞાન-દર્શન ગુણ, લિખ્ધરૂપે પ્રાપ્ત થયેલ હોય છે. આ લિખ્ધરૂપે (આવિર્ભાવે) પ્રાપ્ત જ્ઞાન-દર્શન ગુણ વડે, જીવ જ્ઞેયને, સામાન્ય યા વિશેષ સ્વરૂપે જાણવા માટે જે વ્યાપાર (પ્રવર્તન) કરે છે તે વ્યાપારને શાસકારોએ ઉપયોગ લક્ષણરૂપે જણાવેલ છે.

પ્રત્યેક જીવમાં રૂંયને જાણવા રૂપ ઉપયોગ પ્રવર્તન પણ નિરંતર કર્તૃત્વ લાવે (ન્યુનાધિક લાવે તેમજ શુદ્ધાશુદ્ધ લાવે) અવશ્ય પ્રવર્તતું હોય છે. આ રીતે રૂંયને જાણ્યા પછી દરેકે દરેક જીવ પાતે જાણેલા રૂંય પ્રતિ, પાતપાતાના ઇષ્ટાનિષ્ટત્વ લાવે તે પ્રતિ આદર-ત્યાગની પ્રવૃત્તિ પણ કરતા હોય છે.

#### स द्विविधोऽष्टचतुर्भेदः ॥ ९ ॥

ઉપયોગ પ્રવર્તન (ज्ञंथने लाख्वा भाटेनुं प्रवर्तन) ज्ञेयने सामान्य स्वर्धे लाख्वा रूपे तेमल विशेष स्वर्धे लाख्वा रूपे, र्येम के प्रधारे प्रवर्त छे. तेमल ज्ञेयने लाख्वा रूपे अने लेवा रूपे, र्येम पाढ़ के प्रधारे प्रवर्त छे. उपर लाखावेत के लेहना वणी आह अने यार लेह मणी हुल जार लेही थाय छे. तेने नीय सुल्जनी ज्ञानकिष्धना आह लेहथी तेमल हर्शनकिष्धना यार लेहथी विस्तारे लाख्वा लड्री छे. (१) मित- ज्ञाने। प्येश (२) श्रुतज्ञाने। प्येश (३) अविध्वाने। प्येश (४) मनः पर्यव ज्ञाने। प्येश (५) हेन्यज्ञाने। प्येश (६) मिथ्यात्वयुक्त मित्ज्ञाने। प्येश (७) मिथ्यात्वयुक्त श्रुतज्ञाने। प्येश (८) मिथ्यात्वयुक्त अविध ज्ञाने। प्येश स्वरूपे लाखे छे.

(૧) ચક્ષુદશ નાપયાગ (૨) અચક્ષુદશ નાપયાગ (૩) અવધિદ શ નાપયાગ (૪) કૈવળ-દર્શ નાપયાગ. આ ચાર પ્રકારના દર્શ નાપયાગ વડે જવ જ્ઞેયને કથ ચિત્ સામાન્ય સ્વરૂપે જાણું છે, તેમજ જુવે છે. સમસ્ત જ્ઞેયમાં સાપેક્ષ ભાવે સામાન્ય-વિશેષ ખન્ને ધર્મા રહેતા હોવાથી તે ખન્ને સ્વરૂપે જ્ઞેયને જાણુવું જરૂરી છે.

છદ્મસ્થ આત્માઓ (ક્ષાચાપશમિક ભાવે) પ્રથમ જ્ઞેયને સામાન્ય સ્વરૂપથી જુએ છે અર્થાત્ જાણે છે. ત્યારખાદ વિશેષ સ્વરૂપે જાણે છે. જ્યારે કેવળી પરમાત્માઓ (ક્ષાયિક ભાવ વડે) પ્રથમ જ્ઞેયને વિશેષ સ્વરૂપે જાણે છે અને ત્યારખાદ પ્રથમ જાણેલા જ્ઞેયને સામાન્ય સ્વરૂપે જાણે છે, જુએ છે એમ શાસ્ત્રમાં સહજ સ્વરૂપે ઉપયોગની પરાવર્તિતા જ્યાવેલ છે.

ઉપર જણાવેલા ઉપયોગ (જ્ઞાન વ્યાપાર) ના ખાર લેદામાંથી ૬, ૭, ૮ લેદવાલા મિથ્યાજ્ઞાનાપયાગી આત્માએ પાતાના આત્માને તેમજ અન્ય આત્મતત્ત્વને કેવા કેવા મિથ્યા સ્વરૂપે જુએ છે અને જાણે છે, તે સ'બ'ધે કહ્યું છે કે,

'अबंधस्तथैकः स्थितो वा क्षयी वा, ऽप्यसद्वामतो ये जीडेः सर्वथाऽऽत्मा । न तेषां विमुढात्मनां गाचरा यः स एकः परात्मा गतिर्मे जिनेन्द्रः ॥'

કેટલાક કાર્શનિકા આત્મતત્ત્વને નિરંજન-નિરાકાર માનીને તેને કર્મના અંધ જ થતા નથી એમ માને છે, વળી કેટલાક ચિંતકા, આ જગતમાં તમામ છવા (આત્માએ) એક જ પરમાત્માના અંશા છે, એટલે કે એક જ પરમાત્મ સ્વરૂપી આ જગત છે એમ માને છે. વળી કેટલાકા આત્મતત્ત્વને (છવ દ્રવ્યને) અપરિણામી અર્થાત્ એકાંત નિત્ય (શુદ્ધ) જ માને છે. વળી ક્ષશ્ચિકવાદી, સ્વ-પર આત્મતત્ત્વને પ્રત્યેક ક્ષણે સંપૂર્ણ વિનાશી

(નાશ પામતા) જાણે છે. કેટલાકા આત્મતત્ત્વને અસત્ એટલે સ્વતંત્ર દ્રવ્યરૂપ છે જ નહિ એમ માને છે. અર્થાત્ કેવળ કલ્પનારૂપ માને છે.

ઉપર જણાવ્યા મુજબ મિશ્યાદિષ્ટ આત્માઓ પાતાના મિશ્યાજ્ઞાનાપયાગ વહે, स्व-પર જવતત્ત્વને મિશ્યાસ્વરૂપે જાણીને અનેક પ્રકારના પાપકર્મા કરતા રહે છે. જ્યારે સમ્યક્દિષ્ટ આત્માઓ, શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતાએ પૂર્વે જણાવેલ જીવતત્ત્વના ત્રેપન ભાવામાં યથાય—અવિરૃદ્ધપણાની શ્રદ્ધા કરીને પાતાના આત્માને કર્મના ખંધનમાંથી છાડાવી, મુક્તિના શાશ્વત મુખને મેળવવાના ઉદ્યમ કરતા હોય છે. અને તેથી જ તેઓ શ્રી જીનેશ્વર ભગવંતનું (તેમની વાણીનું) શરણ લેવાનું, અર્થાત્ આલંબન લેવાનું અનિવાર્ય આવશ્યક સમજે છે.

#### संसारिणा मुक्ताश्र ॥ १० ॥

હપર જણાવેલ જ્ઞાનાદિ ચેતનાયુક્ત (ઉપયોગ પરિણામી) જ્વા છે પ્રકારના છે. કેટલાક જ્વા કર્મોના બંધનથી જકડાયેલા છે, તેઓ સંસારી છે. એટલે કે એક જગ્યાએથી બીજી જગ્યાએ (ચારે ગતિમાં) સરકવાવાળા (જવાવાળા) છે. જ્યારે બીજા પ્રકારના જ્વા, સર્વે કર્મોના અંધનથી મુક્ત થઇ સિદ્ધિગતિને પામેલા છે તેઓ ત્યાં પૂર્ણ સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપે સાદિ-અનંતમે ભાગે ત્યિર રહેલા છે આ શ્રી સિદ્ધ ભગવંતાના સ્વરૂપને થથાર્થ સ્વરૂપે અવલંબીને (સાધ્ય ભાવમાં રાખીને) આત્માથી આત્માઓ, આત્મકલ્યાણ સાધીને પાતે પણ સિદ્ધ-સ્વરૂપી પરમાત્મભાવને પામે છે.

#### समनस्काडमनस्काः ॥ ११ ॥

મનચુક્ત તથા મનરહિત એમ બે પ્રકારના સંસારી જીવા હાય છે. મનચુક્ત આત્માઓ, પૂર્વાપર ભાવાના વિચાર કરવા સમર્થ હોઇ, તેઓ સમ્યક્ત ગુલ્વને પ્રાપ્ત કરવાના અધિકારી છે તેમજ તેઓ જ સમ્યક્ત પ્રાપ્ત કરીને વિશિષ્ટ સ્વરૂપે આત્મકલ્યાલ્ય સાધી શકે છે. મન વગરના સમુચ્છિમ જીવા આત્મકલ્યાલ્ય સાધી શકતા નથી.

संसारिणस्त्रस स्थावराः ॥ १२ ॥

સ'સારી જીવાને ત્રસ અને સ્થાવર એમ બે લેકથી પશુ જાશુવા જરૂરી છે.

पृथिव्यऽम्बुवनस्पतयः स्थावराः ॥ १३॥

तेजावायू द्विन्द्रियाद्यश्च त्रसाः ॥ १४॥

પૃથ્વીકાય, અપ્કાય (જળ) અને वनस्पतिकाय એ ત્રણ સ્થાવર છે. તેજસ્ધાય (અગ્નિ), વાશુકાય અને બેઇન્દ્રિયથી માંડીને પંચેન્દ્રિય સુધીના છવા ત્રસ છે. શાસ્ત્રમાં સ્થાવર એકેન્દ્રિયના પાંચ લેઠ કેઇડા છે. તેમાં અગ્નિકાય અને વાશુકાયને સ્થાવર જણાવેલ છે. કેમકે તેઓને સ્થાવર નામકર્મના ઉદય હોય છે જ્યારે અત્ર, સ્ત્રકારે વ્યવહારે ગતિ—પરિણામી હોવાથી તે ખેને ત્રસ જણાવેલ છે

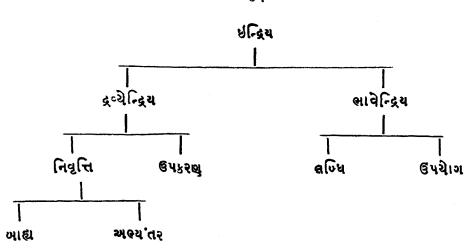
पंचेन्द्रियाणि ॥ १५॥ द्विविधानि ॥ १६॥ निर्वृत्युपकरणे द्रव्येन्द्रियम् ॥ १७॥ लब्ध्यपयागौ भावेन्द्रियम् ॥ १८ ॥ उपयोगः स्पर्शादिषु ॥ १९॥ स्पर्शनरसन्घाणचक्षः श्रोत्राणि ॥ २०॥ म्पर्धरसगन्धवर्णशब्दास्तेषामर्थाः ॥ २१ ॥

श्रतमनिन्द्रियस्य ॥ २२ ॥

ઈન્દ્ર એટલે આત્મા, સમસ્ત જ્ઞેયને સમસ્ત પ્રકારે, સ્વતા (નિરાધારપણ) **બાલવાની** ગ્રાનશક્તિના પુંજ. પરંતુ તે જ્ઞાનશક્તિ, છદ્મસ્થ સંસારી જીવમાં જ્ઞાનાવરણીય અને દર્શનાવરણીય કર્મથી અવરાયેલી હાવાથી મતિ-શ્રુતજ્ઞાની આત્મા, સ્વયં રોયને જાણી શકતા નથી. પરંત જે જે આત્માને જે જે કર્મીના જેટલા જેટલા ક્ષયાપશમ (નિવારણના) પ્રાપ્ત થયા હાય તે લખ્ધિભાવેન્દ્રિય વડે તથા નામકર્માનુસારે પ્રાપ્ત દ્રવ્યેન્દ્રિય દ્વારા, ત્રેયને જાણવા રૂપ વ્યાપાર (ઉપયોગ) વડે તે જીવ, ત્રેયને, તથા સ્વરૂપે જાણે છે. એટલે 'ગ્રેય પદાર્થીના, આત્માને જે દ્વારા બાધ થાય છે તે ઇન્દ્રિય.' ઇન્દ્રિયાની હયાવી છતાં आत्मा की ज्ञेयने लाख्वा ३५ व्यापार (ઉपयोग) न કरे ते। पख् ते ज्ञेयने लाखी शहते। નથી. મતિજ્ઞાન જે પાંચ ઇન્દ્રિય અને છઠ્ઠા મન દ્વારા થાય છે. તેથી પ્રથમ તે પાંચ ઇન્દ્રિયાનું સ્વરૂપ, શાસાકાર કિંચિત વિશેષથી અત્રે જણાવે છે.

આત્માને નામકર્મના ઉદયાનુસારે (૧ થી ૫) એટલે કે એકેન્દ્રિયપણાથી પંચિન્દ્રિય-પણું પ્રાપ્ત થાય છે. તે અનુક્રમે નીચે મુજબ જાણવું.

- (૧) એકેન્દ્રિયપણ : માત્ર સ્પર્શેન્દ્રિય (શરીર માત્ર)
- (૨) બેઇન્દ્રિયપણં: શરીર અને જભ (રસનેન્દ્રિય)
- (3) तेछन्द्रियपाधुं : शरी २, अस अने नाड (धाष्ट्रिन्द्रय)
- (४) बीरेन्द्रियपशुं : शरीर, छल, नाड, आंभ (ज्ञेयने द्वरथी जीवानी शिंडत)
- (૫) ૫' ઐન્દ્રિયપણ : શરીર, છમ, નાક, આંખ, કાન (શખ્દ, અવાજ વિગેર સાંભળવાની શકિત)



ઉપર જણાવેલ ઇન્દ્રિયાના પ્રથમના એ ભેઢામાંની દ્રવ્યેન્દ્રિયનું સ્વરૂપ નીચે મુજબ છે.

પ્રથમ ते। આત્મા, માહાર દ્વારા (આહારના પુદ્દગલા દ્વારા) શરીરની રચના કરે છે. એટલે એને લાહી, માંસ, મેદ, હાડકાં, મજબ, શુક અને વીર્ય એમ સાત ધાતુપણે પરિણુમાવે છે. તેમાંથી વળી ઇન્દ્રિય યાગ્ય પુદ્દગલાને ઇન્દ્રિય રૂપે પરિણુમાવે છે. આથી એ સ્પષ્ટ સમજવું જરૂરી છે કે આહારમાંથી શરીર અને શરીર યાગ્ય પુદ્દગલમાંથી આત્મા પર્યાપ્તિઓ વહે ઇન્દ્રિયાની રચના કરે છે. આ દ્રવ્યેન્દ્રિયા બાદ્ય અને અભ્યંતર નિવૃત્તિ રૂપે બે પ્રકારની હાય છે. તેમાં બાદ્ય નિવૃત્તિ તા લિન્ન સિન્ન જીવાને લિન્ન સિન્ન પ્રકારની હાય છે. જયારે અભ્યંતર નિવૃત્તિ સમાન સ્વરૂપવાળી હાય છે. તેમાં વળી, એટલે કે આ અભ્યંતર નિવૃત્તિમાં પણ જે પાત—પાતાના વિષયને ગહણ કરવાની શકત વિશેષતા હાય છે, તેને હપકરણેન્દ્રિય બાણવી.

ભાવેન્દ્રિયનું સ્વરૂપ નીચે પ્રમાણે છે.

के के आत्माने मितज्ञानावरिष्य कर्मना केटवा केटवा क्षयापश्चम प्राप्त थयेवा छाय, तेने किष्यिपे कावेन्द्रिय काष्मी अने ते शिक्त द्वारा क्यारे के के छिन्द्रिय द्वारा ज्ञ्यने काष्मुवा माटे, के व्यापार (प्रवर्तन) हरे छे. ते छपये। प्रवर्तनानुसारे छवने ज्ञ्य पहार्थनुं ज्ञान थाय छे. ते माटे तेने (छपये। प्रवर्तनाने) पष्मु कार्व छन्द्रिय हर्छेत छे. इपी या अश्पी ज्ञ्य पहार्थना, मितज्ञानात्मह छोध क्यारे श्रण्डोह्दीण इपे याने वाय्य वायह काव्य (अनिक्ताप्यात्मह) अने छे. (क्यां श्रुतज्ञानावरिष्य हर्मना क्षयीपश्चानुसारे मनाये। अद्यान हराये मनन सुण्य छेतु छे.) त्यारे ते श्रुतज्ञप ज्ञानने शास्त्रमां अतीन्द्रिय हर्षु छे. (स्त्र-रर) को है असंज्ञी छ्याने पष्मु पातपाताना मितिहरिपत हिताहित प्रति प्रवृत्ति—निवृत्ति ३५ (संज्ञानुसारी) केहजान हाय छे. तेने शास्त्रमां

અસંત્રી શ્રુત કહેલ છે. પરંતુ પૂર્વાપર પરિણામના વિચારપૂર્વંક શ્રુતજ્ઞાન તો સંત્રી પંચિન્દ્રિય આત્માને હોય છે. તેમાં વળી સમ્યક્દષ્ટિ આત્માને તો આત્માર્થે સાધક—બાધક ભાવોના હેયાપાદેયાત્મક સ્વરૂપે કેવળી ભાષિત અર્થથી અવિરુદ્ધ એવા બાધ હાય છે એમ જાણવું. આવા બાધ અલ્પાધિકપણે પણ શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય કર્માનુસારે હાય છે. જે દ્વારા તે અન્ય આત્માઓને પણ પ્રતિબાધ આપી શકે છે. શાસમાં મતિજ્ઞાનના અપાયાંશ રૂપ સમ્યક્ર જ્ઞાનને આભિનિબાધિક જ્ઞાન કહ્યું છે,

'एवं जिणपण्णत्तं तत्तं, सहमाणस्स भावओ भावे । पुरिससस्साभिणिबाहे, दंसणसहो हवइ जुत्तो ॥ सहहिष्ट संभाध वणी पद्य हह्युं छे है,

'चक्षुष्मन्त एवेह, ये श्रुतज्ञान चाक्षुषाः । सम्यक् तदेव पद्यन्ति, भावान् द्देयेतरान् नराः ॥ वाय्वन्तानामेकम् ॥ २३॥

પૂર્વે જણાવેલ ૧૩-૧૪ સ્ત્રેષ્માંના વાયુકાય સુધીના જીવા એકેન્દ્રિય જીવા જાણવા. અર્થાત્ શાસમાં જણાવેલ પૃથ્વીકાય, અપ્યકાય, તેઉકાય, વાયુકાય અને વનસ્પતિકાય એ પાંચે સ્થાવરા એકેન્દ્રિય જીવા છે. તેઓને માત્ર શરીર (ચામડી-સ્પર્શન ઇન્દ્રિય) જ હાય છે. બાકીની ચારે ઇન્દ્રિયા હોતી નથી.

# क्रमिपिपीलिकाभ्रमरमनुष्यादीनामेकैकवृद्धानि ॥ २४॥

કૃમિ (કરમીયા), કીડી, ભમરા, મનુષ્ય આદિ જીવાને અનુક્રમે એકેક ઇન્દ્રિય વધુ હોય છે. એટલે કે કૃમિ વિગેરે જીવાને શરીર અને જીભ એ એ ઇન્દ્રિયા હાય છે. કીડી વિગેરે જીવાને શરીર, જીભ, નાક એ ત્રણ ઇન્દ્રિયા હાય છે. ભમરા વિગેરે જીવાને શરીર, જીભ, નાક અને આંખ એ ચાર ઇન્દ્રિયા હાય છે. જ્યારે મનુષ્ય વિગેરે જીવાને શરીર, જીભ, નાક, આંખ અને કાન એ પાંચે ઇન્દ્રિયા હાય છે.

જે જે જ્વાને જેટલી જેટલી ઇન્દ્રિયા પ્રાપ્ત થયેલી હાય છે. તે દ્વારા તે તે જ્વા (પુદ્દગલ) પદાર્થના તે તે વિષયાને ઉપયાગ દ્વારા ભાણી શકે છે. (તેને તે તે પદાર્થનું એકાંગીજ્ઞાન ભાણવું.)

#### संज्ञिनः समनस्काः ॥ २५॥

પ'ચિન્દ્રિય છવામાં સ'ત્રી છવા એટલે મનવાળા અને સમુચ્છિમ છવા સઘળાયે મન વગરના હોય છે. એમ સામાન્યે કરી બે પ્રકારના છવા હાય છે. તેમાં એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય અને ચૌરેન્દ્રિય છવાને તા મન હાતું નથી તેઓ તા અસ'ત્રી જ છે.

મનનું કાઇ સ્પષ્ટ લિંગ ન હાવાથી શાસ્ત્રકારાએ તેને નાઇન્દ્રિય અર્થાત્ અનિન્દ્રિય કહ્યું છે. મનના વિષય, ઇન્દ્રિયા દ્વારા શ્રહ્યું કરાયેલ, તેમજ નહિ શ્રહ્યું કરાયેલ રૂપી યા અરૂપી (ભૂત, ભાવિ યા વર્તમાન), કાઇપણ કાળ વિષયક વિષયને અર્થાવશ્રહે કરી, દ્વરથી જ સંબંધ વગર રોયને શ્રહ્યું કરી, (અપ્રાપ્યકારી હોવાથી) તે પદાર્થ સંબંધી હહાપાહ કરવા વહે, ઇષ્ટાનિષ્ટત્વના સંકલ્પ-વિકલ્પ કરી, તે પ્રતિ હૈયાપાદયતાએ તે પદાર્થને મેળવવાના તેમજ તેના ત્યાગ કરવાની આત્માને પ્રેરણા કરવાના છે.

અત્રે એ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવાની જરૂર છે કે, મન એક વસ્તુ વિષયક, શુભ કે અશુભ સંકલ્પ ભાવમાં વધુમાં વધુ અંતર્મુદ્ધૃત કાળ સુધી જ રહી શકે છે. જો આતમા શુકલધ્યાનમાં, અંતર્મુદ્ધૃત કાળ, શ્રેણી વડે સતત વિશુદ્ધ થતા રહે તા કેવળજ્ઞાન પામે છે. તેમજ જો અંતર્મુદ્ધૃત કાળ પર્ય ત સતત અશુભ ભાવમાં રહે તા તં દુલીયા મત્સ્યની માક્ક સાતમી નરકને યાગ્ય કર્મ પણ બાંધે છે. આ સમજીને ઉત્તમ આત્માઓએ સંકલ્પ ભાવમાં એક અંતર્મુદ્ધૃત કાળ સુધી સતત અશુભ ભાવમાં રહેવું નહિ.

शास्त्र हो से संसारी छवाने सेाण संज्ञावाणा कष्णाच्या छे. आ संज्ञा ३५ येतना ते ज्ञान स्व३५ लाख्यी. डैमडे के के छवने केटले। केटले। मत्याहि ज्ञानने। क्षये। पश्म है। य छे, ते अनुसारे हरेड छवनी येतना, निभित्त वगर या निभित्तानुसारे अवश्य प्रवर्तती है। य छे. डेमडे हरेडे हरेड छवने ज्ञानने। अल्पाधिक क्षये। पश्म ते। अवश्य है। य छे. क्यां येतनाने। व्यापार सर्वथा है।ते। नथी ते अछव द्रव्य लाख्युं. केमडे संसारी व्यवहारमां पण् छवसहित शरीरने शरीर गण्यवामां आवे छे अने छवरित शरीरने मडहं डहेवामां आवे छे.

विग्रहगतौ कर्मयोगः ॥ २६॥ अनुश्रेणि गतिः ॥ २७॥ अविग्रहा जीवस्य ॥ २८॥ विग्रहगति च संसारिणः प्राक् चतुभ्यः ॥ २९॥ एकसमयोऽविग्रहः ॥ ३०॥ एकं द्वौ वानाहारकः ॥ ३१॥

હવે જીવને જન્મ-મરાષ્ટ્ર સંખંધ મરાષ્ટ્ર પામીને જ્યારે બીજી ગતિમાં જન્મ પામવા માટે જવાનું થાય છે. તે વખતે તમામ સંસારી આત્માઓને ઐકારિકાદિ દેહ છાડીને જવાનું હાય છે. કેમકે તે દેહના સંખંધગાળું આયુષ્યકર્મ તે જીવને પુર્ં થયેલ હાય છે. તેથી જીવ તે દેહમાં રહી શકતા નથી. જીવને જે વખતે બીજી ગતિએ જવાનું (ગતિ કરવાની) થાય છે. તે વખતે તેની પાસે કાર્મણ શરીર અને તૈજસ શરીર એ બે

શરીરા અવશ્ય હાય છે. તેથી એક સમય, બે સમય, ત્રણ સમય કે ચાર સમય માત્રમાં તે જીવ જે ગતિમાં જવાનું હાય, તે ગતિના આયુષ્ય કર્મના હિદય સહિત ત્યાં પહોંચી જાય છે. જો મરણની જગ્યાએથી સીધ્ધે સીધ્ધા અન્યત્ર (ઋજુગતિએ) ઉત્પન્ન થાય તો એક સમયમાં જ ત્યાં ઉત્પન્ન થાય છે. પરંતુ જો મરણના સ્થાનથી ઉત્પન્ન થવાનું સ્થાન એક બે કે ત્રણ વળાંકવાળું (અર્થાત્ વ્યાઘાતવાળું) હાય તા જીવને ત્યાં જતાં બે, ત્રણ કે ચાર સમય પણ લાગે છે. આ દરેક વળાંક લેવામાં તે વખતે જીવને આનુપૂર્વી નામકર્મના ઉદયના આધાર (નિમિત્તર્પ) હાય છે. આ રીતે જીવ વિગ્રહગતિએ અથવા તા અવિગ્રહગતિએ બીજા સ્થાનમાં જઇ હપજે છે, કેમકે જીવને પુદ્દગલની ગતિ આકાશ પ્રદેશની સમશ્રેણીએ થઇ શકે છે.

એક ગતિમાંથી બીજી ગતિમાં જતા જીવ પ્રથમ સમયે એટલે પૂર્વ ભવના છેલ્લા સમયે આહારી હાય છે જ્યારે ઉત્પન્ન થવાના સમયે પણ આહારી હાય છે ફક્ત વચમાંના ત્રણુ સમયની ગતિમાં એક સમયને ચાર સમયની ગતિમાં એ સમય, તે જીવ આહાર રહિત હાય છે. પરંતુ તે તે સમયે કાર્મણયાગ દારા કર્મગહણ તા કરે જ છે.

सम्मूर्छनगभीपपाताज्जनम ॥ ३२॥

सचित्त शीत संबत्ताः सेतरा मिश्राश्चेक शस्तयोनयाः ॥ ३३॥

जराय्त्रण्डपातजानां गर्भः ॥ ३४॥

नारकदेवानामुपपातः ॥ ३५॥

शेषाणां सम्मुर्छनम् ॥ ३६॥

સંસારી જ્વા એક ભવમાંથી મરાષ્ટ્ર પામી અન્યત્ર જે રથાનમાં જન્મ લે છે, તે સ્થાનાને શાઓમાં ચાર્યાશી લાખ (૮૪,૦૦,૦૦૦) યાનિઓ તરીકે જણાવેલ છે. પરંતુ તે બધી યાનીઓના સ્વરૂપના સંક્ષેપ કરી, અત્ર સૂત્રકારે તેત્રીસમા સૂત્રમાં તેને નવ પ્રકારની જણાવી છે. (૧) સચિત્ત યાનિ (૨) શીત યાનિ (૩) ઢાંકેલા સ્વરૂપવાળી યાનિ, તેના પ્રતિપક્ષવાળી એટલે (૪) અચિત્ત (૫) ઉષ્ણ (૬) ઉઘાડ સ્વરૂપવાળી, તેમજ છએ સ્વરૂપના મિશ્રભાવવાળી પણ ત્રણ યાનિઓ (૭) સચિત્તાચિત્ત (૮) શીતાષ્ણ (૯) સંવૃત્ત—વિવૃત્ત મળી કુલ નવ યાનિઓમાં તમામ પ્રકારના જીવા જન્મ ધારણ કરે છે. સંસારી આત્માઓના જન્મ પણ ત્રણ પ્રકારના સૂત્રકારે બત્રીસમા (૩૨) સૂત્રથી જણાવેલ છે.

(૧) કેટલાક જીવાના સ'મૂચિઇ મપણ જન્મ થતા હાય છે. (૨) કેટલાક જીવા ગર્ભથી જન્મ પામતા હાય છે. (૩) કેટલાક જીવા યાને દેવા તથા નારક જીવા પાત-પાતાના ઉપજવાના ચાક્કસ સ્થાનામાં જ હત્પન્ન થઇ જન્મ પામતા હાવાથી તેઓના ઔપપાતિક જન્મ કહેવામાં આવે છે. સંસારી છવાને જીવન છવવા માટે છ પ્રકારની શક્તિઓ (પર્યાપ્તિઓ) ચાનીમાં આવીને તુરત અંતમું હૂર્તમાં પ્રાપ્ત કરવી પડતી હોય છે. જે જીવા પાતપાતાને ચાગ્ય પર્યાપ્તિઓ પૂરેપૂરી પ્રાપ્ત કરી લે છે. તેઓને પર્યાપ્તા જીવા જાણવાના છે. અને જે જીવા પર્યાપ્તિઓ પૂરી કરી શકતા નથી, તે અપર્યાપ્તા જીવાને માત્ર અંતમું હૂર્તના આયુષ્યવાળા જાણવાના છે. એકેન્દ્રિય જીવા આહાર, શરીર. ઇન્દ્રિય અને ધાસાચ્છ્વાસ એ ચાર પર્યાપ્તિઓ પૂરી કરે તા પર્યાપ્ત થાય છે. જ્યારે બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચૌરેન્દ્રિય અને અસંત્રી પંચેન્દ્રિય જીવાને પ્રથમની ચાર ઉપરાંત પાંચમી ભાષા પર્યાપ્તિ પણ જીવન જીવના માટે જરૂરી છે. જ્યારે સંત્રી જીવાને છ પર્યાપ્તિઓ હોય છે. આહાર, શરીર, ઇન્દ્રિય, ધાસાચ્છ્વાસ, ભાષા અને છઠ્ઠી મન પર્યાપ્તિ. આ પર્યાપ્તિ (શક્તિ) અનુસારે જીવની સમસ્ત ચાગ પ્રવૃત્તિ પ્રવર્ત છે. તેમાં દશ્યો આયુષ્ય પ્રાણ છે. પૂર્વ ભવમાં હોય આયુષ્ય કર્મના પુદ્દગલાના સંબંધ એ જ આયુષ્ય પ્રાણ છે. પૂર્વ ભવમાં બાંધેલ આયુષ્ય કર્મના પુદ્દગલાના સંબંધ એ જ આયુષ્ય પ્રાણ છે. આ આયુષ્ય (પ્રાણ) કર્મ તુટતાં (તેના સંબંધ પૂરા થતાં) તે જીવને તે ભવમાં મરણ પ્રાપ્ત થાય છે.

પૂર્વે જણાવેલ નવ પ્રકારની ચાેનિઓમાં સામાન્યથી કૈવા છવને કયા પ્રકારની ચાેનિમાં ઉત્પન્ન થવાપણું (જન્મ સ્થાન) હાેય છે, તે નીચ મુજબ સમજવું.

#### છવાના પ્રકાર

- (૧) નારક જીવા અને દેવાની
- (૨) ગર્ભજ મનુષ્ય અને ગર્ભજ તિય' ચાની
- (૩) (પાંચ) એકૈન્દ્રિય, (ત્રહ્યુ) વિકલેન્દ્રિય અગર્ભજ તિય'ંચ પ'ચેન્દ્રિય–સ'મૂર્ચ્છિમ મતુષ્યાની
- (૪) ગર્ભજ મનુષ્ય–ગર્ભજ તિય°ચ તથા દેવાની તેઉકાય જીવાની
- (૫) પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, વાસુકાય, વન સ્પતિકાય, (ત્રણ) વિકલેન્દ્રિય, સંસુ-શ્રિક્ષ્મ મનુષ્યા, તિય' ચા અને નારકના જીવાની
- (૬) નારક, દેવ અને એકેન્દ્રિય છવાની
- (૭) ગર્ભજ મનુષ્ય અને ગર્ભજ તિર્ય'-ચાની (ત્રણુ) વિક્લેન્દ્રિય, સંમુચ્છિંમ મનુષ્ય અને તિર્ય'ચાની

ચાેનિના પ્રકાર

અચિત્ત યાેનિ **જાણ**વી સચિત્તાચિત્ત (મિશ્ર) યાેનિ જાણવી સચિત્ત, અચિત્ત અને મિશ્ર એમ ત્રણે પ્રકારની યાેની હાેય છે.

શીતાેષ્ણુ (મિશ્ર) ચાનિ જાણ્યુવી, ઉષ્ણુ ચાનિ જાણ્યી શીત, ઉષ્ણુ અને મિશ્ર (શીતાેષ્ણુ) એ ત્રણુ પ્રકારની ચાનિએા હોય છે.

સંવૃત્ત (ઢંકાયેલી) યાેનિ હાેય છે. સંવૃત્ત-વિવૃત્ત (મિશ્ર) યાેનિ હાેય છે. વિવૃત્ત યાેનિ હાેય છે. પૂર્વ લવેથી આવેલા જવ પ્રથમ ચાનિ સ્થાનને પ્રાપ્ત કરી, એાછામાં એાછી અવશ્ય ત્રણ પર્યાપ્તિ પૂરી કરીને જ આગળના બીજા લવનું આયુષ્ય બાંધીને જ મરશ્રુ પામે છે. અને પર્યાપ્ત નામ કર્મના ઉદયથી જીવ, સ્વચાચ સર્વ પર્યાપ્તિએ પૂર્ણ કરીને, સ્વ—આયુષ્ય મુજબ જીવન જીવીને (પ્રાય: આયુષ્યના ર/3 લાગે પરસવ સંખંધી આયુષ્ય બાંધીને) મૃત્યુ પામે છે.

રાનિદ્વારમાંથી જન્મ પામતાં જીવાના ત્રશુ પ્રકાર નીચે મુજબ છે. જે જીવા, જરાયુજ, અ'ડજ, પાતજ સ્વરૂપે જન્મ લે છે, તેઓને ગર્ભજ જાશુવા. નારક જીવા અને દેવા ઉપપાત (ઉત્પન્ન થવાના) સ્થાનમાં જન્મ પામતાં હોવાથી તેઓને ઔપપાતિક જાણવા (પાંચ) એકેન્દ્રિય (ત્રશુ) વિકલેન્દ્રિય, સ'મુચ્છિંમ તિય''ચા અને સ'મુચ્છિંમ મનુષ્યા, સ'મુચ્છિંમ પ્રત્યો, સ'મુચ્છિંમપશે (અગર્ભજપશે ઉત્પન્ન થતા હોવાથી) તેઓને સ'મુચ્છિંમ જીવા જાણવા. સ્ત્રા ા ૩૬ ા

મતુષ્ય, ગાય, લે સ, બકરી વિગેરેના જરાયુજ (ગર્ભજ) જન્મ હાય છે. સાપ, માર, કંબુતર, ચકલી વિગેરે જીવાના અંડજ (ગર્ભજ) ઇંડામાંથી જન્મ થતા હાય છે. હાથી, સસલું, નાળિયા, હ'દર વિગેરે જીવા સ્પષ્ટ સ્વરૂપે જન્મ પામતાં હાેવાથી તેઓને પાતેજ સમજવા.

औदारिक वैकियाद्वारक तैजस कार्मणानि श्ररीराणि ॥ ३७॥ परं परं सक्ष्मम् ॥ ३८॥ प्रदेशतोऽसंख्येयगुणं प्राक् तैजसात् ॥ ३९॥ अनन्तगुणे परे ॥ ४०॥ अप्रतिघाते ॥ ४१॥ अनादि सम्बन्धे च ॥ ४२॥ सर्वस्य ॥ ४३॥ तदादीनि भाज्यानि युगपदेकस्या चतुर्भ्यः ॥ ४४॥ निरुपभोगमन्त्यम् ॥ ४५॥ गर्भसंमूर्छनजमाद्यम् ॥ ४६॥ वैकियगौपपातिकम् ॥ ४७॥ लिक्यप्रत्ययं च ॥ ४८॥ लिक्यप्रत्ययं च ॥ ४८॥

शुभं विशुद्धमव्याघाति चाहारकं चतुर्दशपूर्वधरस्यैव ॥ ४९॥

સો પ્રથમ તા તમામ સંસારી પ્રાણીઓનું જીવન જેને (આઠ પ્રકારની પુદ્દગલ વર્ગાણાને) આધારે જીવાય છે. તેઓનું સ્વરૂપ તથા તેમના નામા નીચે મુજબ જાણવા. આ આઠે વર્ગણા અનંત પરમાણુઓના સ્કંધરૂપ જાણવી

- (૧) ઔદારિક વર્ગ છા : ઔદારિક વર્ગ છાએ ગહે છું કરીને જવ ઔદારિક શરીરી ખને છે. (શરીર અને આત્માના સંખંધ ક્ષીર નીરવત્ જાણવા.)
- (૨) વૈકિય વર્ગભા : વૈકિય વર્ગભાઓ ગહેલું કરીને જીવ વૈકિય શરીરી અને છે.
- (a) આહારક વર્ગથા : આહારક વર્ગથાએા ગ્રહથ કરીને જીવ આહારક શરીરી ખને છે.
- (૪) તૈજસ વર્ગા છા : આ વર્ગા છું એનું બનેલું તૈજસ શરીર દરેક સંસારી આત્મા-ઓને અવશ્ય હોય છે.
- (પ) કાર્મણ વર્ગણા: આ વર્ગણાએાનું અનેલું કાર્મણ (કર્મ સંબંધ રૂપી) શરીર પણ સર્વે સંસારી આત્માઓને અવશ્ય હાય છે.
- (६) શાસાવ્યવાસ વર્ગણા : આ વર્ગણાઓ સર્વ જીવાને ધાસાવ્યવાસ લેવામાં (આત્મા અને શરીરના સંબંધ ટકાવવા માટે) ઉપકારક અને છે.
- (૭) ભાષા વર્ગણા : આ વર્ગણાઓના ગ્રહણ દ્વારા જીવ ભાષા (શષ્દ) ના ઉચ્ચાર કરે છે
- (૮) મન વર્ગાથા : આ વર્ગાથાઓને ગ્રહણ કરીને સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય આત્માઓ મન દ્વારા મનન કરે છે.

ઉપરની આઠે પ્રકારની વર્ગણાએ સર્વ સંસારી જીવાને એક યા બીજા પ્રકારે ઉપયોગમાં આવતી હોય છે. બીજી વર્ગણાએા ઉપયોગમાં આવતી નથી.

- (૧) ઔદારિક શરીર: શીર્યતે इति શરીરં એટલે જે ક્ષય પામવાવાળું છે તે શરીર ઔદારિક શરીર. પૂર્વે જણાવ્યા મુજબ અનંત પુદ્દગલ પરમાણુઓના સ્કંધ રૂપ બનેલી ઔદારિક વર્ગણાઓનું બનેલું હોય છે ઔદારિક શરીર અંગુલના અમંખ્યાતમાં ભાગ જેટલું સૂક્ષ્મ હોય કે ત્રણુ ગાંઉ પ્રમાણું ઉત્કૃષ્ટ શરીર હોય, તે દરેકે દરેકમાં અમંખ્યાતિ ઔદારિક વર્ગણાએ હોય છે. ઔદારિક શરીરને છેદન, લેદન તેમજ રાગાદિ વિકૃતિઓ હોય છે. ઔદારિક શરીરને છેદન, લેદન તેમજ રાગાદિ વિકૃતિઓ હોય છે. ઔદારિક શરીરવાળા આત્મા (મનુષ્ય) માક્ષે જઈ શકે છે. (અર્થાત્ આ શરીરથી આત્મા, આત્મશુદ્ધિ રૂપ માક્ષ પુરુષાર્થ કરી શકે છે.) ઔદારિક શરીર બીજા બધાં શરીરા કરતાં રશુલ હોય છે. કેમકે તેની પછીના શરીરા એટલે વૈકિય આદિ શરીરા એકબીજાથી સૂક્ષ્મ—સૂક્ષ્મતર હોય છે.
- (ર) વૈકિય શરીર: વિવિધ કિયાએ કરવાની શક્તિવાળું હોવાથી વૈકિય કહેવાય છે. આ શરીર કચારેક નાતું, કયારેક માહું, કયારેક પાતળું, કચારેક જાહું તેમજ અનેક પ્રકારના રૂપાવાળું કરી શકાય છે. વૈકિય વર્ગણાઓના અનેલા

આ શરીરમાં ઔદારિક શરીર કરતાં વૈક્રિય વર્ગ ણાએ, અસંખ્યાત ગુણુ અધિક હેત્વા છતાં તેના કરતાં સૂક્ષ્મ સ્વરૂપવાળું હેાય છે.

(3) આહારક શરીર: આ શરીર અત્યંત શુદ્ધ આહારક વર્ગણાઓનું ખનેલું હૈાય છે. તેની સ્થિતિ માત્ર એક અંતર્મું હૂર્ત પ્રમાણ કાળની જ હૈાય છે. ચૌદ પૂર્વધર અને જેઓને આહારક લખ્ધિ પ્રગદી હોય એવા હત્તમ મુનિઓ જ કાઇ કારણ વિશેષે (પ્રસંગે જ) આ શરીર બનાવતા હાય છે. આ શરીરમાં વૈક્રિય શરીર કરતાં અસંખ્યાતગુણી આહારક વર્ગણાઓ હાય છે. તેમ છતાં વૈક્રિય શરીર કરતાં આ શરીર (એક હાથ પ્રમાણ હોવા છતાં) સ્ફ્રમ પરિણામવાળું હોય છે.

ઉપર જે શરીરાને એક પછી એક સૂક્ષ્મ અને અધિક-અધિક વર્ગણા-એાના ખનેલા જણાવ્યા છે. તે સંબંધમાં જાણવું કે 'રૂ' ના સ્કંધ અલ્પ-વર્ગણાઓનો હોવા છતાં સ્થ્લ હોય છે જ્યારે લાખંડાદિ ધાતુઓના સ્કંધા અધિક વર્ગણાઓના ખનેલ હોવા છતાં સૂક્ષ્મ-પરિણામવાળા હોય છે. આને પુદ્દગલ દ્રવ્યમાં રહેલ અગુરૂ-લઘુગુણનું કાર્ય (પરિણામિત્વ) સમજવું.

- (૪) તૈજસ શરીર: આ શરીર તૈજસ વર્ગાણાઓનું અનેલું હોય છે. આ શરીરમાં પૂર્વના શરીર કરતાં અનંતી વર્ગણાએ હોય છે. તેમ છતાં પૂર્વના શરીર કરતાં સ્ફરમ હોય છે. આ શરીર દ્વારા જીવ દીપન-પાચનનું કાર્ય કરતો હોય છે. લિખ્ધિયરા તૈજસ શરીર દ્વારા તેનેલેશ્યા તેમજ શીતલેશ્યા મૂકી શકે છે.
- (૫) કાર્મણ શરીર : છવે કાર્મણ વર્ગણાઓને ચાંગ દ્વારા ગહાલુ કરી તેને જ્ઞાનાવરણીયાદિ આઠ સ્વરૂપે પરિણામ પમાડીને આ કાર્મણ શરીર બનાવેલું હોય છે. આ કાર્મણ શરીર તૈજસ શરીર કરતાં પણ અનંતી વર્ગણાઓનું ખનેલું હોવા છતાં તેનાથી સૂક્ષ્મ હોય છે. આ શરીર સર્વ સંબંધાનું મૂળ છે. વિશેષત: એ સમજવું પણ ખાસ જરૂરી છે કે સર્વ સંસાર સંબંધાનું મૂળ યાંગ છે.

છેલ્લા બે શરીરા (તૈજસ અને કાર્મણ) અન તા—અન ત વર્ગણાઓના ભનેલા હોવા છતાં, અતિ સૂક્ષ્મ-સૂક્ષ્મતર હોવાથી જીવની સાથે જ એક ગતિમાંથી બીજ ગતિમાં જાય છે. (તેજસ લિખ્ધ જતી નથી) તે કયાંય વ્યાઘાત પામતા નથી. આ બન્ને શરીરા અનાદિથી જીવની સાથે (અનેક ફેરફારા સિંહત) કાયમ રહેલા હોય છે. જ્યારે જીવ મુક્ત થઇ (સર્વ કર્મરહિત થઇ) માસમાં જાય છે. ત્યારે આ બન્ને શરીરાથી આત્મા અળગા થાય છે. જીવદ્રવ્ય અને પુક્રગલ દ્રવ્યાનું (આ બ દ્રવ્યાનું) વ્યવહારથી પરિશાન

મીત્વપણું હોવાથી આ સંસાર સ્વરૂપ (જીવને જન્મ, જીવન અને મરણ) છે. અત્ર એ ખાસ સમજવું જરૂરી છે કે સત્તા સ્વરૂપના વ્યવહાર હાઈ શકે, અસત્તાના વ્યવહાર હાય નહિ. આમ છતાં છ એ દ્રવ્યા નિશ્ચય સ્વરૂપથી તા કેવળ પાતપાતાના ગુણામાં (નિરંતર) ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રુવ ભાવે પરિણામ પામતાં હાય છે. કાઈ દ્રવ્ય કાઈ અન્ય દ્રવ્યના સ્વરૂપમાં પરિણામ પામતું નથી. અર્થાત્ દ્રવ્યાન્તરપણું પામતું નથી. સર્વ સંસારી જીવાને તૈજસ અને કાર્મણ શરીરા અવશ્ય હાય છે.

ઉપર જણાવેલ પાંચ શરીરામાંથી એક છવને એકી સાથે એ થી ચાર શરીરા હોય છે, એકી સાથે પાંચે શરીરા હોતાં નથી. તૈજસ અને કામે છુ શરીર સાથે, ઐદારિક યા વૈકિય શરીરી જવને એકી સાથે ત્રણ શરીરા હોય, તેમજ તે બન્નેની સાથે ચાર શરીરા પણ હોય છે. તેમજ કવચિત્ તૈજસ અને કામે છુ તેમજ ઔદારિક અને આહારક શરીર હોય ત્યારે તે જવને પણ ચાર શરીર હોય છે.

સંસારી જવા ઔદારિક, વૈક્રિય, આહારક અને તૈજસ એ ચાર શરીરા દ્વારા જ શ્વ-પરને અનુગ્રહ-ઉપઘાત કરતા હોય છે. તેમાં કારણ રૂપે કાર્મણ શરીર હોય છે. પરંતુ તે સાક્ષાત્ અનુગ્રહ-ઉપઘાત કરવું નહિ હોવાથી તેને શાસ્ત્રકારાએ ઉપલાગ રહિત જણાવેલ છે. પરંતુ આથી એ સ્પષ્ટ સમજવું જરૂરી છે કે ઉક્ત ચારે શરીરથી સંસારી જીવને પર દ્રવ્યાનું આદાન-ગ્રહણ તેમજ લાગાપસાંગપસું છે.

મક્ષ : આત્મપ્રદેશા તેમજ આત્મવીર્ય કયા સ્વરૂપે કયા શરીરમાં પ્રવર્ત છે?

ઉત્તર : પ્રત્યેક આત્મા (જીવદ્રવ્ય) લાેકાકાશ (ચાંદ રાજલાેક પ્રમાણ)ના જેટલા પ્રદેશા છે, તેટલા પ્રદેશાની રાશી પ્રમાણ એક અખંડ તત્ત્વ છે. પ્રત્યેક આત્મપ્રદેશમાં અનંતજ્ઞાન, અનંતદર્શન, અનંતચારિત્ર અને અનંતવીર્ય શુણની સત્તા (શક્તિ) છે. પરંતુ જે આત્માએ, જે સ્વરૂપે ઘાતી કર્માના, જેટલાે જેટલાે ક્ષયાપશ્મ, ઉપશ્મ કે ક્ષય કરેલાે હાેય છે. તે મુજબ તે આત્મા પાતાના તે તે શક્તિના લાેગ–ઉપલાેગ કરી શકે છે.

આત્માનું વીર્ય એ પ્રકારે પ્રવર્ત છે. (૧) સલેષી વીર્ય (૨) અલેષી વીર્ય સલેષી વીર્ય યેલેષી વીર્ય તે આત્મ-વીર્ય યેલા (મન, વચન, કાયા) દ્વારા પ્રવર્તન પામે છે જ્યારે અલેષી વીર્ય તે આત્મ-ગુણેની વર્તના (પરિણામ) સ્વરૂપ જાણવું. પૂર્વ જણાવ્યા મુજબ આત્માને એકી સાથે એ, ત્રણ કે ચાર શરીરા હાય છે. આત્માના પ્રદેશા શરીરમાં સર્વત્ર વ્યાપીને રહેલા હાય છે. અને તે તે શરીર દ્વારા, આત્મા પાતાની આવિર્ભાવ પામેલી જ્ઞાનાદિ શક્તિ દ્વારા, યાતા, યાતાની અવિર્ભાવ પામેલી જ્ઞાનાદિ શક્તિ દ્વારા, યાતા, યાતાને કરવા વહે નવીન કર્મના (નિરંતર) અધ કરતા હાય છે. આ રીતે શરીર અને આત્મશક્તિના પ્રવર્તન સંઅધ શાસમાં જણાવ્યું છે કે,

'जिमिदं औरालमाहारं, कम्मगं च तहेव य । सच्चत्थ वीरियं अत्थि, णित्थ सच्चत्थ वीरियं ॥ एएहिं दोहिं ठाणेहिं, ववहारो ण विज्जइ । एएहिं दोहिं ठाणेहिं, अणायार तु जाणिह ॥ (स्. सूत्र २ अ-५)

અર્થ : કેવળી ભગવંતાએ જણાવ્યું છે કે સંસારી આત્માઓ - ઓદારિક, આહારક, તૈજસ તેમજ કાર્મણ શરીર દ્વારા, જે જે યાગ-વીર્ધ પ્રવર્તાવે છે તેમાં, કાઇપણ એક શરીરમાં સંપૂર્ણ આત્મપ્રદેશા હોય છે. અથવા સવધા આત્મપ્રદેશ નથી હોતા તેમ જાણવું કહેવું નહિ. તેમજ વીર્યક્ષિષ્ધએ પણ કેઇ એક શરીરમાં યા ચારે શરીરમાં સવધા (સર્વ શક્તિએ) પ્રવર્તન પામે છે, અથવા તા અસર્વથા પ્રવર્તન પામે છે. એમ અને સ્વરૂપના વ્યવહાર કરવા તે છજ્ઞસ્થા માટે અનાચાર છે, અર્થાતૂ ઉત્સૂત્ર ભાષણ છે એમ સમજવું.

પૂર્વે જણાવેલ છે તે મુજબ પ્રથમના ઔદારિક શરીરા બે પ્રકારના હાય છે (૧) ગર્ભજ અને (૨) સંમુચ્છિંમ. આ સંમુચ્છિંમ શરીર પણ જીવ તથા પ્રકારની ચાનિના મંખે ધારણ કરે છે એમ જાણવું. વૈકિય શરીર તે મુખ્યતાએ દેવા અને નારકાને હાય છે. કેમકે તેઓ બન્ને ચાક્કસ સ્થાનમાં, એટલે કે દેવા કૂલાથી ઢાંકેલી શય્યામાં અને નારકા કુંભીમાં ઉત્પન્ન થતા (જન્મ પામતા) હાવાથી તેઓને તે શરીર થકી ઔપપાતિક કહેવામાં આવે છે. જોકે મનુષ્યા અને તિયં ચા લખ્ધિના ખળે કાઈક વખત વૈકિય શરીર બનાવે છે (ધારણ કરે છે) પરંતુ તેને ઔપપાતિક જાણવાનું નથી. તે મુજબ દેવા પણ કેટલીક વખત, ઉત્તર વૈકિય શરીર (છ માસ માત્ર રહેવાવાળું) બનાવે છે. તેને પણ ઔપપાતિક જાણવાનું નથી. કેમકે તે તા લિખ્ધ વિશેષથી બનાવેલું વૈક્રિય શરીર હાય છે.

ચીદ પૂર્વધારી, આહારક લિખ્ધિયર મુનિ ભગવંતો, કાઇક કારણસર એક હાથ પ્રમાણવાળું અત્યંત શુદ્ધ આહારક વર્ગણાએ (જે વૈક્રિય વર્ગણાથી સૂક્ષ્મ હાય છે તે) ને ગ્રહણ કરી આહારક શરીર બનાવે છે, તેના કાળ અંતમું હૂર્તના જાણવા.

नारक-समुर्चिछनो नपुंसकानि ॥ ५०॥

नदेवाः ॥ ५१ ॥

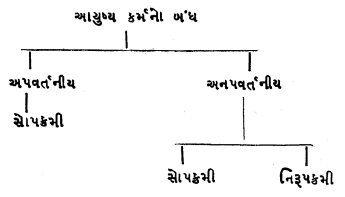
औपपातिक-चरमदेहोत्तमपुरुषाऽसंख्येयवर्षाऽऽयुषोऽनपवत्यीयुषः ॥ ५२॥

નારકીના પંચિન્દ્રિય જીવા તથા સવે સંમુચ્છિમ જીવા એટલે કે એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચીરેન્દ્રિય તેમજ અસંગ્રી મનુષ્યા અને તિયે'ચા. આ બધાએ જીવા નપુંસક વેદના ઉદયવાળા હાય છે. તેઓ નર યા નારી જાતિ બન્ને પ્રકારના જીવામાં ખન્નેની સાથે કામભાગની અભિલાષા હાવાથી તથા પ્રકારની ચેષ્ટાવાળા હાય છે, પરંતુ તેઓમાં ગર્ભજપણું હોતું નથી

દેવગતિ પ્રાપ્ત : દેવ-દેવીઓને ઓવેદ તેમજ પુરૂષ વેદના ઉદય હાય છે. એટલે કે દેવાને પુરૂષ વેદના અને દેવીઓને ઓવેદના ઉદય હાય છે. તેમ છતાં તેઓને પણ ગર્ભજપણ હાતું નથી. (તેઓ ઔપપાતિક હાય છે.)

ઔપપાતિક દેવા અને નારકાને તેમજ ચરમ શરીરી એટલે કે તે જ મનુષ્ય ભવમાં માફે જનારા મનુષ્યાને, તેમજ ઉત્તમ પુરૂષા એટલે કે ત્રેસઠ સલાકા પુરૂષા (ર૪ તીર્થ કરા, ૧૨ ચક્રવતી એક, ૯ વાસુદેવા, ૯ પ્રતિવાસુદેવા અને ૯ બળદેવા) નું તેમજ જેઓનું આયુષ્ય અસંખ્યાતા વર્ષનું હાય છે. તેવા મનુષ્ય અને તિયે ચા આ સઘળાએ જવાનું આયુષ્ય અનપવર્તનીય હાય છે. એટલે તેઓ જેટલું આયુષ્ય પૂર્વસવમાંથી બાધીને (લઇને) આવેલા હાય છે. તેટલું પૂરેપૂર્ આયુષ્ય આ ભવમાં (ઉપર જણાવેલા ભવમાં) તેઓ લોગવે છે.

પ્રત્યેક સંસારી જીવ પોતાના આયુષ્યકાળ દરમિયાન અર્થાત્ ચાલુ ભવમાં કંક્ત એક જ વાર એક જ અંતર્મું હૂર્ત કાળમાં, હવે પછીના એટલે આવતા (નવીન) એક જ ભવનું આયુષ્ય ખાંધીને જ મરશ્ પામે છે. આથી મરશ્ પામીને બીજી ગતિમાં જતા જીવને જે ગતિમાં જવાનું હોય છે. તે ગતિના આયુષ્યના ઉદય મરશ્ બાદ તુરત જ ઘતા હોય છે. આયુષ્ય કર્મ ખાંધતી વખતે જીવ પાતાના તીવ યા મંદ પરિશામાનુસારે છે પ્રકારનું આયુષ્ય ખાંધતા હોય, એટલે કે કેટલાક જીવા તીવ પરિશામ અનપવર્તનીય આયુષ્ય ખાંધે છે. તેમજ વળી કેટલાક જીવા મંદ પરિશામે કરીને અપ-વર્તનીય આયુષ્ય ખાંધે છે. તેઓને પશુ નીચે મુજબ લેદાથી સમજવા જરૂરી છે.



પ્રથમના અપવર્ત નીય આયુષ્યવાળા જીવને (આયુષ્ય ઘટવાના સાત પ્રકારના ઉપક્રમા પ્રાપ્ત થતાં) તેનું આયુષ્ય ઘટે છે. (ઓછા કાળમાં તેને મરશ્ પ્રાપ્ત થાય છે.) જેનું આયુષ્ય ઘટે છે તેને અવશ્ય ઉપક્રમ પ્રાપ્ત થતા હાવાથી ઘટે છે. જયારે બીજા અન-પર્વતનીય આયુષ્યવાળા જીવને ઉપક્રમ પ્રાપ્ત ન પણ થાય, અને ગમે તેવા ઉપક્રમ પ્રાપ્ત થાય તા પણ તાયુષ્ય ઘટતું નથી આનું કારણ એ છે કે દરેક જીવે આયુષ્ય કર્મ તા પૂર્વના લવે જ બાધેલું હાય છે, એટલે જેટલું આંધેલું હાય તેટલું જ તે લાગવી શકે છે. વધુ આયુષ્ય કાઈપણ જીવ લાગવી શકતા જ નથી. આમ છતાં કર્માનુસારે અપવર્તનીય આયુષ્યવાળા જીવના સંબંધમાં ઉપક્રમની માત્રાનુસારે આયુષ્ય ઘટે છે- એકી સાથે જ ઘટી જાય એવું ન પણ ખને, તેથી જ વ્યવહારમાં જીવ બચી ગયા કહેવાય છે. અથાત્ તેની ઘાત ગઈ એમ કહેવાય છે. પરંતુ કાઈપણ જીવનું આયુષ્ય કયારેય વધી શકતું નથી એમ નિશ્ચેથી જાલુવું

# तत्त्वार्थाधिगम सूत्र-अध्याय त्रीकी (३)

પૂર્વે સંસારી જીવાના જન્મ-મરાષ્ટ્ર સંખ'ધે જીવાને જે ચારે ગતિમાં (નારકી-તિય' ચ-મનુષ્ય અને દેવતા) જવાપાશું (ઉત્પન્ન થવાપાશું) છે. તે સંખ'ધે અત્ર પ્રથમ નારકીના જીવાના સ્થાન, સ્વરૂપ વિગેરેને સંક્ષેપથી જાણાવાય છે.

'रत्नशर्करावालुकापंक धूम तमा महातमः प्रभाभूमया धनाम्बुवाताकाश्च प्रतिष्ठाः सप्ताधाऽधः पृथुत्तराः ॥१॥ तासु नरकाः ॥२॥

એક અખંડ, અનંત આકાશ (અવકાશ આપવાના સ્વભાવવાળા) દ્રવ્યના બે વિભાગની કલ્યના કરવામાં આવે છે. (સફભૂત) તેમાં જે વિભાગમાં પાંચ દ્રવ્યોની (ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, છવાસ્તિકાય, પુદ્દગલાસ્તિકાય અને કાળની) સ્થિતિ છે. તેને લોકાકાશ કહેવામાં આવે છે, તે સિવાયના બાકીના અલોક અનંતા છે. કાઇ એક પુરૂષ કેંડે હાથ મૂકીને, બે પગ પહાળા રાખી ઉભા રહેલ હાય. તે મુજબ ઉધ્વ-અધા-તીચ્છા ચૌદ રાજલાક પ્રમાણ લોકાકાશ ચિત્રમાં (આકૃતિ ૧) જણાવ્યા મુજબ છે. તે મધ્યે એક રાજલાક પ્રમાણ લોકાકાશ ચિત્રમાં (આકૃતિ ૧) જણાવ્યા મુજબ છે. તે મધ્યે એક રાજલાક પ્રમાણ લાંબી, પહાળી, ત્રસ નાલિકા ચૌદ રાજલાક પ્રમાણ લાંકમાં મેરૂ પવંતની મધ્યમાં રહેલ આહરુચક પ્રદેશથી ગણતાં નીચેના સાત રાજલાક પ્રમાણ ક્ષેત્રમાં અનુકમે નારક છવાને ઉત્પન્ન થવાના સાત ક્ષેત્રા આવેલાં છે. તેમજ ઉપરના સાત રાજલાક પ્રમાણ ક્ષેત્રમાં વૈમાનિક દેવાને રહેવાના સ્થાનકો આવેલાં છે. આ બન્નેના મધ્યભાગમાં માત્ર ૧૮૦૦ યાજન પ્રમાણ ક્ષેત્રમાં મનુષ્યા, તિયં'ચા, વ્યંતર અને જયાતિષ્ક દેવાના સ્થાના આવેલા છે. આ મધ્યલાકની લંબાઇ—પહોળાઇ તો એક રાજલાક પ્રમાણ (ત્રસ નાડીનું પ્રમાણ) છે. તેમાં વલયાકારે અસંખ્ય દ્રીયસમુદ્રો આવેલા છે.

અત્ર પ્રથમ નારકીના સ્થાનીનું કિ.ચિત્ સ્વરૂપ જણાવીએ છીએ

| . E      | #<br>T               | किंद – अधा प्रतर<br>ब्रह्म | प्रतर    | हुन नार्थी<br>वासान     | నిక్కుత్ర                           | బ్ల క                      |        | ন্ধু<br>মুক্ত<br>মুক্ত | वेश्या<br>पश्चिम         | ० हमा    | हें<br>क          |
|----------|----------------------|----------------------------|----------|-------------------------|-------------------------------------|----------------------------|--------|------------------------|--------------------------|----------|-------------------|
| <u> </u> |                      | - 1                        |          |                         | विभर                                | १ छ                        |        | 9                      | r                        | પ્રકાર   |                   |
| س        | श्नप्रका             | 1,0000                     | 65       | 30,00,008               | जा। धनुष्य                          | बनुष्य<br>आंशक             | س      | . સાગરાયમ              | કાપાત                    | <b>M</b> | ල් ල              |
| ~        | શકે રાપ્રભા          | १,3२,०० <b>०</b><br>थे।अन  | سو       | 24,000,00               | ૧૫ <sup>ફુ</sup> થતુષ્યના<br>૨ આંગળ | નુષ્યના<br>ગળ              | m      | સાગરાયમ                | श्रीत                    | m        | <b>ପୁ</b><br>ଭ    |
| ന        | વાલુકાપ્રભા          | <i>-</i>                   | <b>v</b> | 94,000,40               | अर्थ द्वाप                          | ङ<br>(5)                   | 9      | સાગરાપમ                | ક્ષ્ય, નાવ<br>ક્ષ્ય, નાવ | 2        | 2                 |
| >>       | ાહ્ય કે મ            | 1.20,000<br>2019/4         | 9        | 90,00,000               | 2,<br>6,0,                          | <b>1 1 1 1 1 1 1 1 1 1</b> | ٥      | સાગરાયમ                | ه<br>ه                   | ~        | <b>ઉષ્ણ્યુ</b> તિ |
| 7        | હે <b>મપ્ર</b> લા    | 1,1c,000<br>21000          | <i>z</i> | 000,000,                | 9 4 8                               | ह<br>हो<br>ह               | ୩      | સાગરાયમ                | નીલકૃષ્ણ                 | ~        | शीतहण्य           |
| w        | वभ:प्रमा             | 1,98,000<br>2004           | no       | 44,664                  | 3 045                               | ਕੂ<br>ਵੀ<br>ਕ              | 2      | સાગરાપમ                | ক্রী<br>১০১              | ىي       | શીત               |
| ອ        | प्रमात्रक्ष <u>ा</u> | <i></i>                    | ر م      | 7                       | 000                                 | ಶ್<br>೯)<br>ಸ              | က<br>က | साग्रीपम               | <b>2</b> 2               | ىس       | શીતતર             |
|          |                      |                            |          | (8,00,000<br>xa Hoxlaid |                                     | ~                          |        |                        |                          |          |                   |

નકશામાં દર્શાવ્યા મુજબ અનુક્રમે ૧ થી ૭ નારકીના સ્થાના, ઉંધી પાઉલી કુંડીના આકારે, ઉપરથી નીચે સુધી ૧ થી ૭ રાજલાક પ્રમાણ વર્તું ળાકારે છે. તે પ્રત્યેક સાતે નારક ભૂમિની નીચે જે ઘનાદધિના વલયા છે, તે અધાની એક સરખી ઉદ્વ-અધા જાડાઇ વીશ, વીશ હજાર યાજનની છે. તે સાતે ઘનાદધિની નીચે ઘનવાતના સાત વલયા છે અને તે ઘનવાતના સાત વલયાની નીચે સાત તનવાતના વલયા છે જેની ઉદ્વ-અધા જાડાઈ અસંખ્ય યાજન પ્રમાણ છે, અને તે દરેકની નીચે જે આકાશ છે, તેની જાડાઈ પણ અસંખ્ય યાજન પ્રમાણ જાણવી એ રીતે પ્રત્યેક નારક પૃથ્વીની નીચેના અંતરનું સ્વરૂપ જાણવું.

નારક જીવાની સ'ખ્યાનું સ્વરૂપ

सन्निचउसु गइसु पढमाए असंख सेढि नेरइया । सेढि असंखे ज्जंसा सेसासु जहात्तरं तह य ॥

(૫'ચસ'ગહ ગાથા ૧૩ ખીજુ' દ્વાર)

અર્થ : સંજ્ઞી ચારે ગતિમાં હોય છે. પહેલી નરક પૃથ્વીમાં અસંખ્યાતી સૂચિશ્રેણી પ્રમાણ નારકા છે. અને શેષ પૃથ્વીમાં શ્રેણિના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ નારકા છે. અને તે ઉત્તરાત્તર અસંખ્યાતમાં અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે.

નરકગતિ આશ્રયીને અહીં કહે છે કે પહેલી રત્નપ્રમા નરક પૃથ્વીમાં સાતરાજ પ્રમાણ ઘનીકૃત લે કની એક પાદેશિકી અસખ્યાતી સૂચિશ્રેણી પ્રમાણ નારકા છે. એટલે કે અસ'ખ્યાતી સૂચિશ્રેણીના જેટલા આકાશપ્રદેશ થાય તેટલા પહેલી નારકીમાં નારક જીવા છે.

પ્રજ્ઞાપના સૂત્રમાં કહ્યું છે કે-દિશાને અનુસરીને નીચે સાતમી નરક પૃથ્વીના નારકીઓ પૂર્વ પશ્ચિમ અને ઉત્તર દિશામાં સૌથી અલ્પ છે, તેનાથી દક્ષિણ દિશામાં અસં ખ્યાત ગુણ છે. સાતમી નરક પૃથ્વીના દક્ષિણ દિશાના નારકીઓથી છઠ્ઠી તમઃ પ્રભા પૃથ્વીમાં પૂર્વ પશ્ચિમ અને ઉત્તર દિશાના નારકીઓ અસં ખ્યાત ગુણ છે. તેનાથી દક્ષિણ દિશામાં અસં ખ્યાત ગુણા છે તમઃ પ્રભા પૃથ્વીના દક્ષિણ દિશાના નારકાથી પાંચમી ધૂમ-પ્રભા નરક પૃથ્વીમાં પૂર્વ, ઉત્તર અને પશ્ચિમ દિશામાં અસં ખ્યાત ગુણા નારકીઓ છે. તેનાથી દક્ષિણ દિશામાં અસં ખ્યાત ગુણા છે. ધૂમપભા પૃથ્વીના દક્ષિણ દિશાના નારકાથી ચાથી પંકપ્રભામાં પૂર્વ, પશ્ચિમ અને ઉત્તર દિશામાં નારકીઓ અસં ખ્યાત ગુણા છે. તેનાથી દક્ષિણ દિશામાં અસં ખ્યાત ગુણા છે. તેનાથી દક્ષિણ દિશામાં અસં ખ્યાત ગુણા છે. તેનાથી દક્ષિણ દિશામાં અસં ખ્યાત ગુણા છે. પંકપ્રભા પૃથ્વીના દક્ષિણ દિશાના નારકાથી ત્રીજી વાલુકાપ્રભા પૃથ્વીમાં પૂર્વ, પશ્ચિમ અને ઉત્તર દિશાના નારકીઓ અસં ખ્યાત ગુણા છે તેનાથી દક્ષિણ દિશામાં અસં ખ્યાત ગુણા છે વાલુકાપ્રભા પૃથ્વીના દક્ષિણ દિશાના નારકાથી છે તેનાથી દક્ષિણ દિશામાં અસં ખ્યાત ગુણા છે વાલુકાપ્રભા પૃથ્વીના દક્ષિણ દિશામાં અસં ખ્યાત ગુણા છે વાલુકાપ્રભા પૃથ્વીના દક્ષિણ દિશાના

નારકીઓથી બીજ શકેરાપ્રભા પૃથ્વીમાં પૂર્વ, પશ્ચિમ અને ઉત્તર દિશિના નારકીઓ અસંખ્યાત ગુણા છે. તેનાથી દક્ષિણ દિશિમાં અસંખ્યાત ગુણા છે. શકેરાપ્રભા પૃથ્વીના દક્ષિણ દિશિના નારકાથી પહેલી રત્નપ્રભા નરક પૃથ્વીમાં પૂર્વ, પશ્ચિમ અને ઉત્તર દિશામાં રહેલા નરક જીવા અસંખ્યાત ગુણા છે. તેનાથી તેજ નરક પૃથ્વીમાં પૂર્વ, પશ્ચિમ અને ઉત્તર દિશામાં રહેલા નરક જીવા અસંખ્યાત ગુણા છે, તેનાથી તેજ નરક પૃથ્વીમાં દક્ષિણ દિશિમાં રહેલા નારકીઓ અસંખ્યાત ગુણા છે.

७५२ कथावेस क्षेत्र राकक्षात्र प्रभाष क्षेत्रनु स्वरूप शास्त्रमां नीच सुक्रण छे. 'जायणलक्ख पमाणं, निमेषमित्तेण जाइ जंदेवा । छम्मासेण य गमणं, एगं रज्जु जिणा विन्ति ॥'

અર્થ : જો કાઇ દેવ એક નિમેષ માત્ર (આંખ ઉઘાડીને મી'ચીયે તેટલા) કાળમાં એક લાખ યાજનની ગતિએ દાંડે અને તે છ માસ પર્યંત જેટલું દાંડે તેટલા ફ્રેત્રને એક રાજલાક પ્રમાણ ફ્રેત્ર જાણવું.

હવે પૂર્વે જણાવેલ પ્રથમ નારકીના ઉપરના ૯૦૦ ચાજન તેમજ ઉદ્ધ ભાગના નવસા ચાજન, જેમાં મનુષ્યા અને તિર્ય ચા પણ આવેલા છે. તે સંખધે અત્ર પ્રથમ નારકીની ઉપરના ભાગનું સ્વરૂપ જણાવીએ છીએ (આકૃતિ નં. ૧ માં) પ્રથમ નારકી જે ૧,૮૦,૦૦૦ ચાજનની જાડાઇવાળી જણાવી છે. તેમાંથી ઉપરના ૧,૦૦૦ ચાજન અને નીચેના ૧૦૦૦ ચે જન ખાદ કરતાં તેની જાડાઇ ૧,૭૮,૦૦૦ ચાજનની રહે. તેમાં નારક જીવાના ૧૩ પ્રતરા (પાથડા–માળ) આવેલા છે. તે દરેકની ત્રણ–ત્રણ હજાર ચાજનની ઉંચાઈ પ્રણતાં કુશ ૩૯,૦૦૦ ચાજન થાય તેને ૧,૭૮,૦૦૦ માંથી ખાદ કરતાં ૧,૩૯,૦૦૦ ચાજન બાકી રહે છે. તે તેર પાથડાની વચલા ખાર ભાગમાં જે દરેક વચલા ભાગ, પાથડાની નીચેના જેમાં ભવનપતિ દેવાના આવાસા આવેલા છે, તે ૧૧,૫૮૬ મેં ચાજન પ્રમાણના જાણવા

આ વચલા ખાર ભાગમાંથી ઉપર-નીચેના એક એક ભાગ છાડી દેતાં ખાકીના વચલા દશ ભાગમાં દશ પ્રકારના ભવનપતિ દેવાના આવાસા આવેલા છે, જેનું ઉદર્વ— અધા ક્ષેત્ર પ્રમાણ ૧૧,૫૮૬ મેં યાજન છે. તેમજ **લ'**બાઇ, પહેાળાઇ તા ઉત્કૃષ્ટથી અસંખ્યાત યાજનની છે.

હવે સૌથી ઉપરના જે એક હજાર યાેજન છે, તેના દશ ભાગ કરવા અને તેમાંથી ઉપરના એકસા યાેજન મૂકીને, તેમજ નીચેના છેલ્લા સા યાેજન છાેડીને બાકી રહેલા વચલા ઉદ્ધ – અધા આઠસા ચાજન પ્રમાણ ક્ષેત્રમાં, આઠ પ્રકારના વ્ય'તર દેવાના નિવાસા આવેલા છે એમ જાણવું

વળી આ એક હજાર યાજનના દશમા ભાગના ઉપરના જે એકસા યાજન છે, તેના પણ દશ ભાગ કરી ઉપર નીચેના દશ–દશ યાજનના એક એક ભાગ છાડીને ખાકી રહેલા વચલા ઉધ્વ — અધા ૮૦ યાજન પ્રમાણ ભૂમિમાં આઠ વાણ— વ્ય'તર દેવાના નિવાસા આવેલા છે એમ જાણવું.

આથી સ્પષ્ટ સમજાશે કે રત્નપ્રભા નારકીની ઉપરની ૧,૦૦૦ યાજનમાંથી નીચેની નવસા નેવું યાજન ભૂમિમાં નીચેથી વ્યંતર તથા વાશુવ્યંતર દેવાના આવાસા આવેલા છે જ્યારે ઉપરની દશ યાજન ભૂમિમાં મુખ્યપણું મનુષ્યા અને તિયં'ચાના સ્થાના જાણવા. આમ છતાં સામાન્યથી તા મેરૂપર્વતના મધ્યના આઠ સમુદ્ર પ્રદેશાથી નીચે નવસા યાજન ભૂમિ ક્ષેત્રને, તેમજ ઉધ્વં પણ નવસા યાજન પ્રમાણ ક્ષેત્રને, એટલે કુલ ૧,૮૦૦ યાજન ઉધ્વં—અધા પ્રમાણ ક્ષેત્રને શાસ્ત્રકારાએ મધ્યલાક (તીચ્છાંલાક) જણાવેલ છે અને તે ચીદ રાજલાકના મધ્યલાગ છે.

#### મધ્યલાકના અધાલાગમાં રહેતા દેવાનાં નામ

- [૧૦] ભુવનપતિ: (૧) અસુરકુમાર (૨) નાગકુમાર (૩) સુવર્ણકુમાર (૪) વિદ્યુતકુમાર (૫) અગ્નિકુમાર (૬) દ્વીપકુમાર (૭) ઉદ્દધિકુમાર (૮) દિશિ-કુમાર (૯) પવનકુમાર (૧૦) મેઘકુમાર.
  - [૮] વ્ય'તર દેવા : (૧) પિશાચ (૨) ભૂત (૩) યક્ષ (૪) રાક્ષસ (૫) કિન્નર (૬) કિ'પુરૂષ (૭) મહારગ (૮) ગ'ધવ'.
  - [८] વાશ્યુ-વ્ય'તર દેવા :- (૧) અશુપન્નીકાય (૨) પશ્ચુપન્નીકાય (૩) ઇસીવાદી-કાય (૪) ભૂતવાદીકાય (૫) ક'દિતકાય (૬) મહાક'દિતકાય (૭) કાહ'ડિનિકાય (૮) પત'ગનિકાય
- [૧૫] પરમાધામી દેવા : જે પહેલી ત્રશુ નરકના જીવાને દુ:ખ આપે છે. (૧) અ'બ (૨) અ'બરીષ (૩) શ્યામ (૪) શબલ (૫) રૂદ્ર (૬) ઉપરૃદ્ર (૭) કાળ (૮) મહાકાળ (૯) અસિયત્ર (૧૦) વન (૧૧) કુંભી (૧૨) વાલુકા (૧૩) વૈતરણી (૧૪) ખરસ્વર (૧૫) મહાદ્યાષ

नित्याऽशुभतर-लेइया-परिणाम-देह-वेदना-विक्रियाः ॥ ३॥ परस्पराेदीरित-दुखाः ॥ ४॥ संक्लिब्टा-सुराेदीरित-दुःखाश्र प्राक् चतुथ्याः ॥ ५॥

નારકીના છવા સંજ્ઞી પંચિન્દ્રિય અને મૃતિ શ્રુત વિભ'ગ એમ ત્રણ જ મિશ્યાત્વયુક્ત અવિધ એટલે જ્ઞાનવાળા હોય છે. તીલ અશુભ લેશ્યાયુક્ત હોવાથી ફૂર હોય છે અને તેથી તેઓ પરસ્પર એકબીજ સાથે નિરંતર લડ્યા કરે છે. તેઓના જન્મ કુંભી આકાર-વાળા સ્થાનામાં ઉપપાત રૂપે થતા હોવાથી તેઓ ઓપપાતિક કહેવાય છે. તેઓને જન્મતાં પણ તીલ વેદના સહન કરવી પડે છે. તેઓનું શરીર અશુભત્તર વૈકિય પુદ્દગલાનું અનેલું હોવાથી પારાની માક્ક છૂટું પડી જાય અને ભેગું થઇ જાય તેવું હોય છે. તેઓ વિવિધ પ્રકારના અશુભ વૈકિય શરીરા પણ કરતાં હોય છે. તેઓને ક્ષેત્રકૃત તીલ કંડી, તેમજ તીલ ગરમી નિરંતર સહન કરવી પડતી હોય છે. ત્રીજી નારકી સુધીના જ્વાને, અત્યંત ફુર સ્વભાવવાળા, પંદર પ્રકારના, પરમાધામી દેવા, પાતાની કુતૂહલ વૃત્તિએ અનેક પ્રકારના છેદન–ભેદનના દુઃખા આપતા હોય છે તેઓને પૂર્ણ આયુષ્ય ભાગવવાનું હોય છે. તેઓ મરણ ઇચ્છે છે, પરંતુ આયુષ્ય પૂર્ણ થયા પહેલાં મરી પણ શકતાં નથી.

તેઓને મુખ ક્રારા લેવાતા કવળા હાર હાતા નથી. પરંતુ સમય શરીર દ્રારા લેવાતા લામાહાર હાય છે. એટલે તેઓ ઇચ્છા માત્રથી આહાર કરે છે તેઓના તીવ્ર પાપાલયના કારણે અશુભ, વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ યુક્ત દ્રવ્યા. તેઓને આહારરૂપે પરિણામ પામે છે, અને તેથી જ તેઓ ગમે તેટલા આહાર કરે તા પણ ભૂખ-તરસથી નિવૃત્તિ થતી નથી, ને તૃષ્તિના અનુભવ કયારે પણ થતા નથી. તેઓને ચાર સંદ્રાઓ હાય છે. તેમાં અનુક્રમે સૌથી વધુ ભયસંદ્રા હાય છે. તે પછી એ છી ઓછી પરિગ્રહ અને આહાર સંદ્રા હાય છે, અને સૌથી ઓછી મૈશુનસંદ્રા હાય છે. તેઓને (૧) ક્ષત્ર વેદના (૨) પરસ્પર લડાઇની વેદના (૩) પરમાધામીકૃત વેદના એમ ત્રણ પ્રકારની વેદનાઓ હાય છે. ચાથી અને પાંચમી નારકીના જીવાને પરમાધામી—દેવકૃત વેદના હાતી નથી. પરંતુ ભાકીની એ પ્રકારની વેદના તીવ હાય છે. તેમજ છઠ્ઠી અને સાતમી નારકીના જીવાને અંધકાર હાવાથી પરસ્પરની તથા પરમાધામીકૃત વેદના હાતી નથી. પરંતુ એક માત્ર ક્ષેત્ર વેદના જ તીવતર હાય છે. આ રીતે તેઓ નિરંતર તીવ્ર દુ:ખાના અનુભવ કરતા હાય છે. અર્થાત્ પૂર્વ કરેલ પાપકર્માનુસારે દુ:ખી થતાં હોય છે.

પહેલી નારક પૃથ્વીને બાદ કરીને બાકીના છ નારક સ્થાનામાં સમુદ્ર, પવેતા, સરાવરા, ગામા, બાદર વનસ્પતિકાય, બેઇ દ્રિય, તેઇ ન્દ્રિય, ચીરેન્દ્રિય કે પંચિન્દ્રિય તિર્થ' ચ–મનુષ્યા હોતા નથી.

આ સાતે નારક ભૂમિઓમાં સંજ્ઞી-અસંજ્ઞી પર્યાપ્તા પંચેન્દ્રિય તિર્યં'ચા અને મનુષ્યા જ જઇને ઉપજે છે. પર્યાપ્તા અસંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય સમુચ્છિંમ તિર્યં'ચા માત્ર પહેલી નરક સુધી જઇ શકે છે. ઓ-છઠ્ઠી નરક સુધી અને મનુષ્યા તેમજ ગર્ભજ મગર-મચ્છા સાતમી નરક સુધી જઇ શકે છે.

- (૧) પહેલી નારકીમાંથી નીકળેલા જીવ ચક્રવર્લી થઇ શકે છે.
- (ર) બીજી નારકી સુધીમાંથી આવેલ જીવ વાસુદેવ-પ્રતિવાસુદેવ થઇ શકે છે.
- (3) ત્રીજી નારકી સુધીમાંથી આવેલ જીવ તીર્ય'કરપણ પામી શકે છે.
- (૪) ચાથી નારકી સુધીમાંથી આવેલા જવ સામાન્ય કેવળી થઇ માક્ષમાં જઇ શકે છે.
- (૫) પાંચમી નારકી સુધોમાંથી આવેલ જીવ સર્વ વિરતિ (સાધુપણ) સ્વીકારી શકે છે.
- (६) છઠ્ઠી નારકી સુધીમાંથી આવેલ છવ દેશવિરતિપણું પામી શકે છે.
- (૭) સાતમી નારકી સુધીમાંથી આવેલ જીવ સમ્યક્દર્શન પામી શકે છે.

तेष्वेकत्रिसप्तद्श सप्तद्श द्वाविंशतित्रयिह्नंशत् सागरेषमाः सत्त्वानां परा स्थितिः ॥ ६॥

સાતે નારક જીવાનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય અનુક્રમે ૧, ૩. ૭, ૧૦, ૧૭, ૨૨, ૩૩ સાગરાપમ કાળપ્રમાણુ જાણવું વિશેષતઃ સાતે નારકીના પ્રતરા (પાથડા) માંહેનું ભિન્ન– ભિન્ન, જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટ, આયુષ્ય શાસ્ત્રાતરથી જાણી લેવું

जम्बू-द्वीप लवणाद्यः शुभनामाना द्वीप-समुद्राः ॥ ७ ॥ द्विद्विविष्कम्भाः पूर्व पूर्व-परिक्षेपिणा वलयाऽऽकृतयः ॥ ८ ॥ तन्मध्ये मेरु नाभित्र तो योजन-शत-सहस्रविष्कम्भा जम्बूद्वीयः ॥ ९ ॥

હવે મધ્યલાક (તિચ્છાલાક) જેની મધ્યમાં ૧ લાખ ચાજન ઉચા મેરૂ પર્વત આવેલા છે. તે પર્વતવાળા વલયા (થાળી) ના કારે એક લાખ જોજન લાંબા-પહાળા, સૌ પ્રથમ તા સર્વની મધ્યમાં જમ્બૂદ્ધીય નામના દ્રીપ આવેલા છે. તેની ચારે બાજુ તેને વિ'ટળાઇને, તેથી બમણી પહાળાઇવાળા એટલે કે છે લાખ જોજનના લવણ સમુદ્ર આવેલા છે. તે લવણ સમુદ્રને વિ'ટળાઇને તેની ચારે બાજુ ચાર લાખ જોજન પ્રમાણ પહાળાઇવાળા ધાતકીખંડ (દ્રીપ) આવેલા છે, તેની ચારે બાજુ વળી, તે ખંડને વિ'ટળાઇને આઠ લાખ જોજન પ્રમાણ પહાળાઇવાળા કાલે દ્રવિ સમુદ્ર આવેલા છે. તેની ચારે બાજુ તેને વિ'ટળાઇને સાળ લાખ જોજન પ્રમાણ વિસ્તારવાળા પુષ્કરવરદ્રીય આવેલા છે. આ રીતે દ્રીપ પછી સમુદ્ર અને સમુદ્ર પછી દ્રીય એમ બમણા—બમણા વિસ્તારથી વિ'ટળાઇને આવેલા છે. આ રીતે અસંખ્યાતા દ્રીપ—સમુદ્રો આ તિચ્છાલાકમાં આવેલા છે. તેમાં સૌથી છેલ્લા સમુદ્ર તે સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર (પૂર્વ-પશ્ચિમ તેમજ ઉત્તર–દક્ષિણ ન મુ વે છે બાજુ થઇને) અર્ધરાજલાક પ્રમાણ આવેલા છે. તેની અલ્કરના તમામ દ્રીપ સમુદ્રોનું માપ પણ પૂર્વ-પશ્ચિમ તેમજ ઉત્તર–દક્ષિણ એમ ચારે બાજુનું ગણતાં

 $\frac{9}{8} + \frac{9}{8} = \frac{9}{7}$  અર્ધરાજ લાંક પ્રમાણ જાણવું. આ રીતે પૂર્વ-પશ્ચિમ તેમજ ઉત્તર-દક્ષિણ એમ ચારે બાજુ એક રાજલાંક પ્રમાણ, તિચ્છાં-ક્ષેત્રમાં, અસંખ્ય દ્રીપ સમુદ્રો, અનુક્રમે જંબૂદ્રીપથી બમણા-બમણા વિસ્તારવાળા જાણવા. ઉપર જે પુષ્કરવરદ્રીપ સાળ લાખ જેજનના જણાવેલ છે. તેના અર્ધભાગમાં જ એટલે આઠ લાખ ચાજન સુધીમાં જ મનુષ્યાનાં જન્મ-મરણ થતાં હાવાથી કુલ ર $\frac{9}{7}$  દ્રીપ પ્રમાણ-ક્ષેત્ર, જે પૂર્વ-પશ્ચિમના પીસ્તાલીસ-લાખ યાજન થાજન થાય છે. તેટલું જ મનુષ્ય ક્ષેત્ર નીચે મુજબ જાણવું.

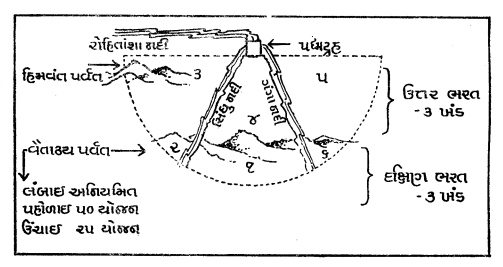
પૂર્વ-પશ્ચિમ તેમજ ઉત્તર-દક્ષિણ એમ ચારે બાજુ ૧ લાખ યાજનના જંબુદ્રીપ, તેમાં ૨+૨ લાખ પૂર્વ પશ્ચિમના લવણ સમુદ્રના જ (ચાર) લાખ ઉમેરવા, તેમાં ૪+૪ લાખ, પૂર્વ-પશ્ચિમના ઘાતકી ખંડના ૮ લાખ ઉમેરવા, તેમાં ૮+૮ લાખ પૂર્વ-પશ્ચિમ કાલાદિધ સમુદ્રના ૧૬ લાખ ઉમેરવા, તેમાં ૧૬ લાખના પુષ્કરવરદ્રીપના અર્ધા લાગના પૂર્વ-પશ્ચિમ છે બાજુના ૮+૮= ૧૬ લાખ યાજના ઉમેરતાં કુલ ૪૫ લાખ યાજન પ્રમાણ મનુષ્ય ક્ષેત્ર છે. આકૃતિ-૨ અઢીદીપના નકશા.

મનુષ્ય ક્ષેત્રની ખહારના દ્રીપા તથા સમુદ્રોમાં માત્ર તિર્ય ચાના જ જન્મ-મરહ્ય થતા હાય છે. જ બૂદ્રીપની મધ્યમાં નાલિની જેમ ગાળાકારે ૧ લાખ યાજન ઉચાઇવાળા મેરૂપર્વત આવેલાે છે. તે જમીનમાં ૧,૦૦૦ યાજન ઉંડા છે અને તેના મૂળમાં ૧૦,૦૦૦ ચાેજન પહેઃળાે છે જૂમીનની ખહાર ૯૯.૦૦૦ ચાેજન ઉંચાે છે અને જેની જમીન ઉપરની તળેટી પાસે દેશ હજાર યાજનની પહેાળાઈ છે. ૧ લાખ યાજનની કંચાઈના ત્રહ વિલાગ નીચે પ્રમાણે જાણવા. સૌ પ્રથમ ભૂમિકાંડ છે તે ૧,૦૦૦ ધાજન ઉંચા છે. (આ વિભાગ ભૂમિની અ'દર હાેવાથી ઉંડા પણ કહી શકાય) તે કાંડ કાંકરા, પત્થર, માટી વિગેરેના છે. તેના તળેટીએ પૂર્વ -પશ્ચિમ ૨૨,૦૦૦--૨૨,૦૦૦ યાજન લાંબુ, ઉત્તર-દક્ષિણ ૨૫૦-૨૫૦ ચાજન પ્રમાણ પહોળું ભદ્રશાલવન આવેલું છે અને તે તળેદીથી ઉપર ૫૦૦ ચાૈજન ઉંચે બીજું ન'દનવન આવે**લુ**ં છે. આ ન'દનવનથી ઉપર ૬૨,૫૦૦ ચાેજન એટલે કૈ તળેટીથી ૬૩,૦૦૦ ચાેજન ઉંચે ત્રીજું સાેમનસ વન આવેલું છે. તેને ભૂમિ ઉપરનાે ખીજો કાંડ જાણવા. આ કાંડ. આ કાંડ સ્ફ્રાટિકરતન, અ'કરતન, રૂપુ' અને સુવર્ણમા છે. સામનસવનથી ૩૬,૦૦૦ યાજન ઉંચે જતાં ત્રીજો કાંડ (વિભાગ) આવે છે તે રક્ત-સુવર્ષ્ક મથ છે. મેરૂપર્વત છેલ્લી ટેાચે (શિખરે) ૧.૦૦૦ યાજન પહેાળા છે. તે ટાેચ ચે શું પાંડુકવન આવેલું છે. વળી ટાેચ ઉપર ૪૦ ચાેજનની ઉંચી ચુલિકા છે તે ઉપર જિનમ'દિર છે. પાંડુકવનમાં અભિષેક શિલા પણ આવેલી છે. આ રીતે એક લાખ યાજન

ઉંચા મેરૂપર્વત ઉપર રહેલા ચાર વન તથા ત્રહ્યુ કાંડનું સ્વરૂપ જહ્યુાવ્યું. મેરૂપર્વતની તળેટીથી દરેક ૧૧ ચાજન ઉંચ જતાં એક, એક ચાજન પ્રમાહ્યુ લંબાઇ-પહાળાઇમાં પહેાળાઇમાં ઘટતાં જતાં છેલ્લે (ટાચ) એક હજાર ચાજન પ્રમાહ્યુના છે એમ જાહ્યુવું. વિસ્તારથી મેરૂનું સ્વરૂપ અન્ય ગ્ર'થથી જાણી લેવું.

तत्र भरत-हैमबंत-हरि-विदेह-रम्यक्-हैरण्यवतैरावत-वर्षाः क्षेत्राणि ॥ १०॥ तद्विभाजिनः पूर्वापराऽऽयता हिमवन्महाहिमवन्निबधनीलरुक्मि- विश्वयत्येताः ॥ ११॥

પ્રથમના એક લાખ ચાજન પૂર્વ -પશ્ચિમ તથા ઉત્તર-દક્ષિણ વિસ્તારવાળા જંખુ- દ્વીપમાં સાત ક્ષેત્રા તથા ક્ષેત્રની મર્યાદા બાંધનારા છ વર્ષ ધર પર્વ તો નીચે મુજબના સ્થાને તે—તે નામવાળા આવેલા છે. દક્ષિણે પ્રથમ ભરતક્ષેત્ર છ ખંડવાળા નીચે મુજબની આકૃતિવાળા આવેલા છે. તેની ઉત્તરે હિમવ'ત પર્વ ત આવેલા છે. તેની ઉપરના પદ્મદ્ર હ- માંથી ત્રણ નદીઓ નીકળે છે. તેમાંની બે ગંગા અને સિ'ધુ નદ્દી ભરતક્ષેત્રમાં પડે છે અને ત્રીજી જે રાહિતાંશા નદ્દી છે. તે ઉત્તર હિમવ'ત ક્ષેત્રમાં જાય છે. ભરતક્ષેત્રમાં પડતી ગંગા અને સિ'ધુ ભરતખંડના બે ભાગ કરતાં વચ્ચે પડેલા વૈતાહય પર્વ તને લેકીને લવણ સમુદ્રમાં મળે છે. તે રીતે ભરતક્ષેત્રના છ ખંડ થાય છે. જેની આકૃતિ નીચે મુજબ છે.



આ જ પ્રમાણે ઉત્તરમાં ઐરવત શેત્રના ૬ ખંડ પણ જાણવા. પરંતુ ઐરવત શેત્ર પછી રહેલા શિખરી પર્વત ઉપરના પુંડરિક દ્રહમાંથી રક્તા અને રક્તવતી બે નદીઓ નીકળે છે. તે પણ અરવત શેત્રના ઉત્તર–દક્ષિણ બે વિભાગ કરનારા, વચમાં પડેલા વૈતાઢય

પવ'તમાં થઇને લવણ સમુદ્રમાં ૫૩ે છે. પુ'ડરિક દ્રહમાંથી નીકળતી ત્રીજી સુવર્ણકુલા નદી તેની ઉપરના હિરણ્યવ'ત ક્ષેત્રમાં જાય છે. જે જંખૂદીપના નકશાથી સમજી લેવું.

મધ્યલાકની મધ્યમાં આવેલા ૧ લાખ યાજન લાંબા-પહાળા જ'બૂદ્રીપમાં આવેલ પર્વતા ખંડવા પ્રમાણુ ક્ષેત્રના નકશા.

| A                  | એશ્વત કોઝ ←                                                                                                     | -81              | મંકવાય       | માગ             | ક્ષેત્ર |
|--------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|--------------|-----------------|---------|
| શિખરી પર્વત →      |                                                                                                                 | <u></u> 2        | 11           | 11              | 12      |
|                    | રિશ્છથદાંત કો <b>ઝ</b>                                                                                          | ( <del>←</del> 8 | <b>27</b>    | 22              | 17      |
| રૂક્સી પર્વત →     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                           | 46               | **           | in .            | "       |
| Econ               | રમ્ચક્ ક્ષેત્ર                                                                                                  | <del>~</del> ૧૬  | to           | 44              | t)      |
| ี่ เป็นต่นนั้น→>   | ٠٠٠٠٠ خاومه و المارية | ÷3ર              | **           | 1)              | 11      |
|                    | महाधिहेह क्षेत्र                                                                                                | <b>∀5</b> 8      |              | **              | 33      |
| โตีฟย นน์ก →       | - 1. il ale to il independent                                                                                   | <b>←3</b> 2      | 10           | 33              | #       |
|                    | <b>દરિવર્ષ ક્ષેત્ર</b>                                                                                          | <b>← 2</b> 9     | 35           | **              | 11      |
| મहાहિમવંત પર્વત->  | Complete and                                                                                                    | <b>←</b> ८       | ¥            | 18              | 11      |
|                    | हिमयंत क्षेत्र ६                                                                                                | <del>_</del> გ   | 1)           | u               | li      |
| લઘુિં મવંત પર્વત → |                                                                                                                 | — e              | 11           | 44              | 3.0     |
|                    | लरत भ्रेत्र ←                                                                                                   | <b>–</b> 8       | 1)           | D               | 11      |
|                    | 55                                                                                                              | १८०              | ya:<br>O wis | ાણ <del>ક</del> | ોત્ર    |

ઉપર કશમા સૂત્રમાં જણાવેલ સાત ક્ષેત્ર તેમજ અગીયારમા સૂત્રમાં જણાવેલ છ પર્વતોનું માપ તથા સ્થાનનું સ્વરૂપ નકશાથી જાણી લેવું, વિશેષમાં, મધ્યમાં અર્થાત્ મેરૂ પર્વતની પૂર્વ-પશ્ચિમ ખંને ખાજુમાં સીતા-સીતો કા મહાન કી દ્વારા ઉત્તર, દક્ષિણ એમ છે છે વિભાગ થતાં ૮+૮+૮+૮ મળી કુલ ૩૨ વિજયા (ક્ષેત્રા) આવેલા છે. તેમજ મેરૂની ઉત્તર-દક્ષિણ ખંને ખાજુએ ખબ્બે ૨+૨=૪ કુલ ચાર ગજ કંત પર્વતા આવેલા છે તેના નામ માલ્યવંત, ગંધમાદન, સામનસ અને વિદ્યુત્પ્રભ છે મેરૂની ચારે દિશામાં અને ચારે વિદિશામાં મળી કુલ આઠ કરીકૂટ પર્વતા આવેલા છે. માલ્યવંત અને ગંધમાદન એ છે ગજ કંત પર્વતાની વચ્ચે ઉત્તર કુરૂક્ષેત્ર આવેલું છે. તેમજ વિદ્યુત્પ્રભ અને સામનસ ગજ કંત પર્વતની વચ્ચે દેવ કુરૂક્ષેત્ર આવેલું છે. મેરૂની ઉત્તરે આવેલા નીલવંત પર્વત ઉપર આવેલ કેશરી દ્રહમાંથી સીતા નહીના એક પ્રવાહ નીકળીને સમક અને જમક પહાડાની વચમાં થઇને અને પાંચ સરોવરને લેકી, મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં, તે ફ્ષેત્રની ખન્ને ખાજુ આવેલી આઠ આઠ વિજયાની વચમાં વહે છે. તેમજ મેરૂની દક્ષિણે આવેલા નિષધ પર્વત ઉપરના તિગિંચ્છી દ્રહમાંથી સીતો દા નહીના એક પ્રવાહ નીકળીને ચિત્ર અને પર્વત ઉપરના તિગિંચ્છી દ્રહમાંથી સીતો કા નહીના એક પ્રવાહ નીકળીને ચિત્ર અને

વિચિત્ર એ છે પહાડાની વચમાં થઇને પાંચ સરાવરને ભેકીને મહાવિદેહ ક્ષેત્રની બીજ બાજુની આઠ-આઠ વિજયાની વચમાં વહે છે. મહાવિદેહ ક્ષેત્રની બન્ને બાજુએ પૂર્વ-પશ્ચિમ આવેલ ચાર-ચાર વેદિકાની વચમાં આઠ-આઠ વિજયા આવેલી છે તે વિજયાના આંતરમાં ચાર ચાર પર્વતા અને ત્રણ-ત્રણ નદીએ! આવેલી છે

પૂર્વે જણાવેલ ક્ષેત્રેનમાં નીચે મુજબ પર્વતામાંથી જે જે માટી નદીઓ વહે છે. તેઓના નામ સાથે તેનું સ્વરૂપ નીચે મુજબ જાણવું.

ભરત ક્ષેત્રમાં હિમવંત પર્વતમાંથી નીકળેલી ગંગા અને સિધુ એ બે નહીંઓ વહે છે. હિરવર્ષ ક્ષેત્રમાં મહાહિમવંત અને નિષધ પર્વતમાંથી નીકળેલી હિરકાતા અને હિરિસિલિલા એ બે નહીંએા વહે છે. મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં નિષધ અને નીલવંત પર્વતમાંથી નીકળેલી સીતા અને સીતાેદા એ બે નહીંએા વહે છે.

રમ્યક્ ક્ષેત્રમાં રૂક્મિ અને નીલાત પર્વતમાંથી નીકળેલી નરકાંતા અને નરસ**લિલા** એ બે નદીઓ વહે છે.

હિરણ્યવ'ત ક્ષેત્રમાં રૂક્મી અને શિખરી પર્વતમાંથી નીકળેલી સુવર્ણકૂલા અને રૂપ્યક્રલા એ બે નહીએ વહે છે.

ઐરવત ક્ષેત્રમાં શિખરી પર્વતમાંથી નીકળેલી રક્તા અને રક્તવતી એ બે નદીઓ વહે છે. આ સિવાય પણ બીજા અનેક પર્વતો, કુટા, નદીઓ, સરાવરા, કુંડા વિગેરે આવેલા છે, તે ગ્રંથાન્તરથી જાણી લેવું.

## ઉપર જણાવેલ ક્ષેત્રમાં નીચે મુજબનું સ્વરૂપ જાણુવું

- (૧) ભરત તથા ઐરવત ક્ષેત્રમાં અવસર્પિણી કાળના છ આરાતું તેમજ ઉત્સર્પિણી કાળના છ આરાતું સ્વરૂપ જાણવું.
- (૨) હિમવ'ત તથા હિરણ્યવ'ત ક્ષેત્રમાં સદાકાળ ત્રીજા આરાના ભાવા જાણવા.
- (3) હરિવર્ષ તથા રમ્યકુ ક્ષેત્રમાં સદાકાળ ખીજા આરાના લાવેા જાણવા.
- (૪) દેવકુરૂ તથા ઉત્તર કુરૂશેત્રમાં સદાકાળ પહેલા આરાના ભાવા જાણવા.
- (૫) મહાવિ<sup>દે</sup>હ ક્ષેત્ર (જે મધ્યમાં આવેલ છે તે ૩૨ વિજયમાં) માં સદાપળ ચાથા આરાના ભાવા જાણવા.

તેમજ વળી ભરત અને એરવત ક્ષેત્રમાં ઉત્સિપિંણી તેમજ અવસર્પિણી કાળ સંખધે છ એ આરાના ભાવા થકી તે ભૂમિને-કર્મભૂમિ તેમજ અકર્મભૂમિ જાણવી જરૂરી છે. કેમકે કર્મભૂમિના મનુષ્યા માફ્ષે જઇ શકે છે અને અકર્મભૂમિના મનુષ્યા માફ્ષે સાધના કરી શકતા નથી.

માેક્ષ-સાધના સ'બ'ધે (૧) આવં દ્વેત્રાશ્રિત મનુષ્યા (૨) અના યો ક્ષેત્રાશ્રિત મનુષ્યા

એવા એ લેક શાસ્ત્રમાં જણાવેલ છે. પ્રત્યેકના દ્રવ્ય અને ભાવથી લેકા ગીતાર્થ ગુરૂ-ભગવંત પાસેથી જાણી લેવા.

द्विर्घातकी खण्डे ॥ १२॥

पुष्कराधे च ॥ १३ ॥

वाङ्मानुषात्तरान् मनुष्याः ॥ १४॥

ભરત ક્ષેત્રનાં મેરૂની ઉત્તર-દક્ષિણે જેમ ફ્ષેત્રો, પર્વતા, નહીંઓ આવેલા છે, તેમ ધાતકી ખંડમાં લવણ સમુદ્રથી છેક કાલાદિધ સમુદ્ર સુધી ઉત્તર-દક્ષિણે વિસ્તરેલા છે ઇધુકાર પર્વતાથી ઘાતકી ખંડના પૂર્વ-પશ્ચિમ છે વિભાગ પડે છે, તેમાં છે મેરૂપર્વત છે અને તે બન્નેની ઉત્તર-દક્ષિણે બંને બાજુ જં અઢીપની માક્ક ક્ષેત્રા, પર્વતા અને નહીંઓ આવેલા છે. તેથી ઘાતકી ખંડમાં બળ્બે ફ્ષેત્રા, પર્વતા અને નહીંઓ વિગેર જાણવા. તે મુજબ પુષ્કરવરઢીપના અર્ધભાગને વીંટળાઇને આવેલા માનુષાત્તર પર્વતથી પડેલા એ ભાગમાં, અંદરની બાજુના અર્ધ પુષ્કરવરઢીપમાં પશ્ચ બળ્બે ફ્ષેત્રે, પર્વતા, નહીંઓ વિગેરે આવેલા છે એમ જાણવું આ રીતે પાંચ મેરૂપર્વત સહિત અઢીઢીપમાં પાંચ-પાંચ ફ્ષેત્રા મળી કુલ પીસ્તાલીસ મનુષ્યના ફ્ષેત્રા આવેલા છે, જેનું સ્વરૂપ નીંચે મુજબ જાણવું.

અહીદીપ સંખધે, પ ભરતક્ષેત્ર, પ અરવત ક્ષેત્ર, પ મહાવિદેહ ક્ષેત્ર એ પંદર ક્ષેત્રાને કર્મભૂમિના ક્ષેત્રા જાણવા

પ હિમવંત, પ હરિવર્ષ, પ રમ્યક્, પ હિરણ્યવાંત, પ દેવકુરૂ અને પ ઉત્તરકુર્ એમ કુલ ત્રીસ ક્ષેત્રા અકર્મક ભૂમિના જાણવા

તેમજ વળી લઘુ હિમવંત પર્વંત તથા શિખરી પર્વંતના અખ્યે છેડા, જે લવશુ સમુદ્રમાં જાય છે તે ચાર છેડાએ માં (હાથીના એ દાંતની માફક) અખ્યે (ગજદંત પર્વતા) દાઢાઓ રૂપે નીકળીને કુલ ૮ દાઢાઓ લવશુ સમુદ્રમાં જાય છે. તે પ્રત્યેક ઉપર સાત—સાત મનુષ્યાના ક્ષેત્રે આવેલા છે. તેને અંતદ્રી પ કહેવામાં આવે છે. કુલ છપ્પન (૫૬) ક્ષેત્રે જાણવા. ૧૫ કમં ભૂમિના, ૩૦ અકમં ભૂમિના, ૫૬ અંતદ્રી પના. આ રીતે કુલ ૧૦૧ ક્ષેત્રે મનુષ્યાના શાસ્ત્રમાં જણાવેલ છે.

અંતકી પતા મનુષ્યોને અકર્મભૂમિના મનુષ્યા કહ્યા છે. તે સંબંધી અનેક વિવાદો શાસ્ત્રમાં હોવાથી તેની વિશેષ હકીકત ગીતાર્થ ગુરૂલગવંત પાસેથી જાણી લેવી. સૂત્રકારે પણ આ સંબંધે કાંઇજ જણાવેલ નથી.

#### आर्याम्लेच्छाश्च ॥ १५॥

આત્માની જન્મ-મરણની સ્થિતિ સંખંધમાં તેમજ સુખદુઃખાદિમાં જેઓ સભાનતા-વાળા છે. તેઓને આર્ય સમજવાના છે, અને જેઓને આત્મત્ત્વ સંખંધી યથાતથ્ય ભાન નથી, તેઓને અનાર્ય (સ્લેચ્છ) સમજવા જરૂરી છે.

# भरतैरावतविदेहाः कर्मभूमयोऽन्यत्र-देवकुरुत्तरकुरुभ्यः ॥ १६॥

પ ભરત, પ ઐરવત ક્ષેત્ર અને પ મહા વદેહ ક્ષેત્ર મળી કુલ પંદર ક્ષેત્રા કર્મ-ભૂમિના છે. બાકીના દેવકુરૂ, ઉત્તરકુરૂ વિગેરે ક્ષેત્રાને અકર્મભૂમિના જાણવાના છે. તેનું દ્રવ્ય–ભાવથી સ્વરૂપ નીચે મુજબ સમજવું જરૂરી છે.

દ્રવ્યથી કર્મભૂમિ: અસિ એટલે તલવાર (લડાઇ), મસિ અને કૃષિના કાર્યો જે ક્ષેત્રમાં થતાં હૈાય તેને કર્મભૂમિના ક્ષેત્રે ભાણવા અને જ્યાં ઉપર જણાવેલ ત્રણે કામા વ્યાપાર ન થતા હૈાય તે ક્ષેત્રને (તે વખતે) અકર્મભૂમિ ક્ષેત્ર ભાણવું.

ભાવથી કર્મભૂમિ: - જે ક્ષેત્રામાંથી મનુષ્યા (જ્યારે) માક્ષે (સિન્દિ ગતિમાં) જતાં હાય, (ત્યારે) તે ક્ષેત્રને ભાવથી કર્મભૂમિ ક્ષેત્ર જાણવું.

## नृस्थिती परापरे त्रिपल्योपमान्तर्भुहूर्ते ॥ १७॥ तिर्थेग्योनीनां च ॥ १८॥

મનુષ્ય :– તિર્ય'ચાના આયુષ્ય (તિથિ) નું પ્રમાણ અવસર્પિણી કાળમાં ઉતરતા કુમે અને ઉત્સર્પિ'ણી કાળમાં ચડતા કુમે હોય છે. પહેલા આરામાં મનુષ્યાનું આયુષ્ય ત્રણ પલ્યાપમનું હાય છે અને તેઓના દેહની ઉંચાઈ એક ગાઉની હોય છે.

બીજા આરામાં મનુષ્યોનું આયુષ્ય એ પલ્યાપમનું હાય છે અને તેઓના દેહની હેંગાઈ એ ગાઉની હાય છે.

ત્રીજા આરામાં મનુષ્યાનું આયુષ્ય એક પલ્યાપમનું હાય છે અને તેઓના દેહની હ સાઇ એક ગાઉની હાય છે

ચાથા આરાના કાળ એક કાેડાકાેડી સાગરાપમમાં ૪૨,૦૦૦ વર્ષ ન્યુન છે. આ આરાની શરૂઆતથી માંડી અ'ત સુધીમાં ૧ કેાેડ પૂર્વના આયુષ્યથી માંડી ત્રણ્સા વર્ષથી ૧૩૦ વર્ષનું આયુષ્ય જાણવું અને તેઓના શરીરની ઊંચાઇ ૫૦૦ ધનુષ્યથી માંડી છેલ્લે સાત હાથ સુધીની જાણ્વી.

પાંચમા આરાના મનુષ્યાનું આયુષ્ય ૧૩૦ સુધીનું જાણવું. તેમજ તેઓના શરીરની હ ચાઈ સાત હાથથી ઘટતાં ઘટતાં છેલ્લે બે હાથની જાણવી.

છેલ્લે અવસર્પિણીના છઠ્ઠા આરાના તેમજ ઉત્સર્પિણીના પહેલા આરાના મનુષ્યોની (સ્થિતિ) ૨૦ થી ૧૬ વર્ષની જાણુવી. તેમજ તેઓના શરીર એ હાથથી એક હાથ સુધીના જાણવા.

મનુષ્યાની જઘન્ય સ્થિતિ (આયુષ્ય) અ'તર્મું હૂર્ત પ્રમાણની જાણવી. તિર્ય' ચાની સ્થિતિ (આયુષ્ય) મર્યાદા કાળાનુસારે નીચે પ્રમાણે જાણવી.

એકેન્દ્રિયમાં પૃથ્વીકાયની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૨૨,૦૦૦ વર્ષ ,, અપૃકાયની ,, ,, ૭,૦૦૦ વર્ષ

```
એકેન્દ્રિયમાં તેલકાયની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ત્રણ અહારાત્ર (દિવસને રાત)
                                  ,, ३,००० वर्ष
                વાઉકાયની ,,
                સાધારણ વનસ્પતિ કાયની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અ'તમું હૂર્તની હોાય છે.
                                                      ૧૦,૦૦૦ વર્ષની હાય છે.
                પ્રત્યેક
                              ,,
     બેઇન્દ્રિય જીવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ આયુષ્ય ૧૨ વર્ષ
                                           ૪૯ દિવસ
    तेधन्दिय
                                           ૬ માસ
    ચૌરેન્દ્રિય
                        "
     ગભ'જ પ'ચેન્દ્રિય જળચર જીવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ (આયુષ્ય) મર્યાદા ૧ ક્રોડ પૂર્વ વર્ષ
                     ઉરઃ પરિસર્પ
                     ભુજ પરિસર્પ
                                                   ,, પલ્યાપમના અસંખ્યાતમા ભાગ
                     ખેચર
                                                    ,, ત્રણ પલ્ચાેપમ વર્ષ
                     ચતુષ્પદ
     સમુર્ચ્છિમ પ'ચેન્દ્રિય જળચર જીવાની ઉત્કૃષ્ટ ર્ત્થિતિ (આયુષ્ય) મર્યાદા
                                                               એક ક્રીડ પૂર્વ વધ
     સં મુસ્છિંમ પંચેન્દ્રિય ઉર: પરિસર્પ જીવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ (આયુષ્ય) પર,૦૦૦ વર્ષ
                   · ભુજપરિસર્પ
                                                                    ७२,००० वर्ष
                     ખેચર
                                                                    ८४,००० वर्ष
                     ચતુષ્પદ
                                      ,,
     તિય' રાની જલન્ય સ્થિતિ (આયુષ્ય) અ'તામું હૂર્ત પ્રમાણ જાગવી સ'મુર્રિક મ
મનુષ્યાની ઉત્કૂષ્ટ તેમજ જઘન્ય સ્થિતિ (અાસુષ્ય) અંતર્મુ હૂર્ત પ્રમાણ જાલુવું.
```

# અધ્યાય ચાેથા-(૪)

# देवाश्रतुर्निकायाः ॥ १ ॥

દેવાના ચાર નિકાયા છે. (૧) ભવનપતિ નિકાય (૨) વ્ય'તર નિકાય (૩) જ્યાતિષ્ક નિકાય અને (૪) વૈમાનિક નિકાય. આ ચારે નિકાયના દેવાના ઉત્પત્તિ સ્થાનાને લઇને તેઓના સ્વભાવ, સ્થિતિ, આયુષ્ય તેમજ કાર્યા વિગેરના લેદોનું સ્વરૂપ સહ્યેપથી નીચે મુજબ જાણવું.

પ્રથમ નિકાયમાં દશ ભવનપતિના દેવા તેમજ પંદર પરમાધામી દેવાન સવનપતિ નિકાયના જાણવા.

દિતિય નિકાયમાં (૮) વાજુવ્ય'તર (૮) વ્ય'તર અને (૧૦) તિયંગ્ જાૃંભક દેવા વ્ય'તર નિકાયના જાજ્ઞવા. વાજ્ઞુવ્ય'તર અને વ્ય'તર દેવાના નામા પ્રથમ આગળ આવી ગયા છે. અત્ર દશ તિયંગ્ જાૃંભક દેવાના નામ જજ્ઞાવીએ છીએ. (૧) અન્ન જાૃંભક (૨) પાન જાૃંભક (૩) વસ્ત્ર જાૃંભક (૪) લેજ્ઞ જાૃંભક (૫) પુષ્પ જાૃ્ભક (૨) ફળ જાૃંભક (૭) પુષ્પક્ષ જાૃભક (૮) શયન જાૃંભક (૯) નિદ્યા જાૃંભક (૧૦) અવિયત્ત જાૃંભક.

તૃતીય નિકાયના પાંચ જયાતિષી દેવાના નામ ચંદ્ર, સૂર્ય, ગહ, નક્ષત્ર, તારાગણ.

### तृतीयः पीत-लेइयः ॥ २॥

આ ત્રીજી નિકાયના દેવાે પીત લેશ્યાવાળા હૈાય છે એટલે કે તેઓ પગટપણે પ્રકાશ આપનારા છે એમ જાણવું. તેઓને સામાન્યથી તેજો લેશ્યાવાળા સમજવામાં વાંધા નથી. કેમકે શાસ્ત્રમાં ૬ઠ્ઠા ગુણસ્થાનક સુધી સામાન્યથી છએ લેશ્યાએને સ'લવ કહ્યો છે અને દેવાને તા વધુમાં વધુ ચાર ગુણસ્થાનક સ'લવે છે.

ચાથી નિકાયના વૈમાનિક દેવાના એ વિભાગ છે. (૧) કલ્પાપન્ન એટલે સ્વામી સેવકની મર્યાકાવાળા અને (૨) કલ્પાતીત તે સૌ પાતે (સ્વામી–સેવક ભાવ રહિત) સ્વતંત્ર ઇન્દ્ર સ્વરૂપી રિદ્ધિવાળા હોય છે.

# दशाऽष्ट-पश्च-द्वादश-विकल्पाः कल्पोपन्नपर्यन्ताः ॥ ३॥

ભવનપતિના (૧૦) વ્યાંતરના (૮) જયાતિથીના (૫) અને વૈમાનિક દેવલાકના (૧૨) દેવલાક સુધીમાં આવતા તમામ દેવા કલ્પાપન્ન એટલે સ્વામી-સેવકભાવવાળા હાય છે એમ જાણવું.

इन्द्र-सामानिक-त्रायस्त्रिश-पारिषद्याऽऽत्मरक्ष-लेकपालाऽ नीक प्रकीर्णकाऽऽभियोग्य-किल्बिष्टिणकाश्चैकशः ॥ ४॥ વૈમાનિક દેવામાં નીચ મુજબના દસ પ્રકારના સ્વામી સેવકલાવ પ્રવર્તતા હાય છે. (૧) ઈંદ્ર-અધિપતિ (રાજા) (૨) સામાનિક-સર્વા ધિપતિ-પરંતુ રાજા સરખા (૩) ત્રાય-સ્ત્રિંશક-મંત્રી, પુરાહિત (૪) પારિષદ્ય-મિત્રસ્થાનીય દેવ (૫) આત્મરક્ષક-ઇંદ્રના ખાસ રક્ષક (બાડીગાર્ડ) (૬) લાકપાલ-સામાન્ય ચાકીયાત (૭) અનીક-લશ્કરના અધિપતિ અને લશ્કરના દેવા (૮) પ્રકીર્લ્યક-સામાન્ય વસતિ (પ્રજા) રૂપ દેવા (૯) આભિયાગ્ય-નાકર-ચાકર વિગેરે (૧૦) કિલ્મિષક-ઢાલ વગાડનાર તથા સાફ સફાઇ કરનારા.

#### त्रायस्त्रि श-लेकपाल-वर्ण्या-व्यन्तर-ज्यातिष्काः ॥ ५॥

ત્રાયસ્ત્રિ'શક એટલે મંત્રી, પુરાહિત, તેમજ લાકપાલક એટલે સામાન્ય ચાકીયાત દેવા સિવાયની ઉપર કહેલી આઠ પ્રકારની વ્યવસ્થા વ્યંતરા અને જ્યાતિષ્ક દેવામાં હાય છે.

### पूर्वयाद्वीनद्राः ॥ ६ ॥

પ્રથમની એ નિકાયોમાં એટલે દસ ભવનપતિના દેવામાં તેમજ આઠ વ્ય'તર, આઠ વાજ્વ્ય'તર-એ એ નિકાયના દેવામાં ખખ્બે ઇન્દ્ર હોાવાથી, ભવનપતિના વીસ ઇન્દ્રો, વ્ય'તરના સાળ ઈન્દ્રો, વાજ્વ્ય'તરના સાળ ઈન્દ્રો, જ્યાતિષ્કના સૂર્ય અને ચન્દ્ર એમ એ ઇન્દ્રો અને ખાર વૈમાનિકના દસ ઇન્દ્રો મળી કુલ ચાસઠ ઈન્દ્રો જાજ્વા. તેમાં ખાર દેવલાકમાં, પ્રથમના આઠ દેવલાકના આઠ ઈન્દ્રો અને નવમા તથા દસમા દેવલાકના એક ઇન્દ્ર તેમજ અગીયારમા તથા ખારમા દેવલાકના એક ઇન્દ્ર મળી કુલ દસ ઇન્દ્રો ખાર વૈમાનિક દેવલાકના જાજ્વા.

નવ ગ્રૈવેયકના દેવા તેમજ પાંચ અનુત્તર વિમાનવાસી જે દેવા છે તે બધાએ કલ્પાતીત દેવા છે. દરેક પાતે ઇન્દ્ર સ્વરૂપ છે. ત્યાં કાઇ દેવ કાઇના સ્વામી કે સેવક નથી.

#### पीतान्तलेइयाः ॥ ७॥

વળી પ્રથમની બે નિકાયા એટલે ભવનપતિ અને વ્ય'તર નિકાય સુધીના દેવામાં સામાન્યથી કૃષ્ણ-નીલ-કાપાત અને પીત એટલે તેજોલેશ્યા એ ચારે લેશ્યાઓના (સ્વભાવા) પરિણામા હોય છે.

શ્રી જૈન દર્શનમાં સમસ્ત સંસારી જીવાની મન, વચન અને કાયયાગની સમસ્ત પ્રવૃત્તિને શુલ-અશુલ બે વિભાગથી સમજવાં માટે દ્રવ્યાત્મક સ્વરૂપી લેશ્યાએ છે, વર્જાત્મક સ્વરૂપે કુલ છ લેશ્યાના વિભાગાથી શાસમાં જણાવેલ છે. (જો કે આ છ વિભાગના પ્રત્યેકના તરતમતાએ અસંખ્ય લેદા થાય છે.) તેમાં શુકલ-પદ્મ અને તેજો લેશ્યાના પરિણામને શુલ કહેલ છે. જ્યારે કૃષ્ણ-નીલ અને કાપાત લેશ્યાના પરિણામને અશુલ કહેલ છે. આ

છ લેશ્યાના પરિદ્યામવાળા મન–વચન–કાયયાેગના પ્રવર્તનને જૈન શાસ્ત્રોમાં જા'બુના ફળ ખાવાની ઇચ્છાવાળા છ પુરૂષના દેષ્ટાંતથી નીચે સુજબ સ્વરૂપથી સમજવવામાં આવેલ છે.

કાઇ એક જ'ગલમાં ભિન્ન-ભિન્ન છ લેશ્યાના સ્વભાવવાળા છ મનુષ્યા જાંખુનું વૃક્ષ દેખી જાંખુ ખાવાની ઈચ્છાથી નીચે મુજબ પ્રવૃત્તિ કરે છે.

- (૧) કૃષ્ણ લેશ્યાવાળા મનુષ્ય મુખ્ય થડ કાપી નાંખી આખા વૃક્ષને નીચે પાડીને જાંબુ ખાવાની ઈચ્છાએ પ્રવૃત્ત હોય છે.
- (૨) નીલ લેશ્યાવાળા મનુષ્ય ઝાડ ઉપર ચહી, ઝાડની માેટી માેટી મુખ્ય ડાળીઓ કાપીને જાં છુ ખાવાની ઇચ્છાએ પ્રવૃત્ત હાેય છે.
- (૩) કાપાત લેશ્યાવાળા મનુષ્ય ઝાડ ઉપર ચઢી, નાની નાની ડાળોએા કાપીને જા'બુ ખાવાની ઇચ્છાએ પ્રવૃત્ત હોય છે.
- (૪) તેને લેશ્યાવાળા મતુષ્ય ઝાડ ઉપર ચઢીને, તેના માટા માટા શુચ્છાઓને છેદીને ભાંણ ખાવાની ઇચ્છાએ પ્રવૃત્ત હાય છે.
- (પ) પદ્મ લેશ્યાવાળા મનુષ્ય ઝાડની નીચે ઉભાે રહીને ઝાડ ઉપરથી ચુંટી ચુંટીને એક એક જાંબ, ખાવાની ઇચ્છાએ પ્રવૃત્ત હોય છે.
- (૬) શુકલ લેશ્યાવાળા મતુષ્ય જાંબુના ઝાડની નીચે પડેલા જાંબુમાંથી પાકા પાકા ખાવા ચાેગ્ય જાંબુએા માત્ર ખાવાની ઇચ્છાએ પ્રવૃત્ત હોય છે.

ઉપરના દર્શાંતથી સ્પષ્ટ સમજાય તેમ છે કે શુકલ−પદ્મ અને તેજો લેશ્યાના પરિદ્યાન મથી અનુક્રમે કાપાત–નીલ અને કૃષ્ણુ લેશ્યાના પરિદ્યામ ઉત્તરાત્તર વિશેષ અશુભ છે.

ઉપર જણાવેલ લેશ્યાનું સ્વરૂપ મુખ્યપણે યાગ પ્રવૃત્તિ સંભ'થી હોવાથી ઉપચારે વર્ણાત્મકપણે પણ વિચારલું જરૂરી છે.

ઐકિયકભાવજન્ય દ્રવ્યલેશ્યા સંખંધે ભાવ લેશ્યા એટલે આત્મ-પરિણામ પશુ એકાંતે તત્ સ્વરૂપ જ હાય એવા નિયમ નથી.

काय-प्रवीचारा-आ-ऐशानात् ॥ ८॥

शेषाः स्पर्श-रुप-शब्द-मनः-प्रवीचारा द्वयोर्द्वयोः ॥ ९॥

परेऽप्रवीचाराः ॥ १०॥

પૂર્વ યાગ સંખંધી લેશ્યા (શુલ-અશુલ) તું સ્વરૂપ (આહારના) ભાગ સંખંધી જણાવીને અત્ર સ્ત્રકાર દેવાના ઓ-સંખંધી (મૈશુન) ભાગતું સ્વરૂપ જણાવે છે. પ્રથમના એ દેવલાક સુધીના એટલે સૌધર્મ દેવલાક અને ઈશાન દેવલાક સુધીના દેવ-દેવીઓ મનુષ્યની માફક કાય સંખંધે ભાગી હાય છે. (તેકે દેવાને ઐઢારિક પુદ્દગલ રૂપ-વીર્યન હોવાથી દેવીઓને ગર્લ-ધારણ કરવાપણું હોતું નથી.) એટલે ભવનપતિ-વ્યંતર અને

જ્યાતિથી દેવા પણ ઉપર મુજબ કાયસ'બ'ધી ભાગી હાય છે એમ જાણવું. તે ઉપરના ત્રીજ-ચાથા દેવલાકના દેવા, દેવીઓને સ્પર્શ માત્ર કરવારૂપ ભાગી (કામવાસના તૃપ્ત કરવારૂપે) હાય છે.

જયારે તે ઉપરના પાંચમા અને છઠ્ઠા વૈમાનિક દેવલાકના દેવા, દેવીઓના રૂપ માત્ર જોઇને પાતાની કામવાસનાને તૃપ્ત કરતા હાય છે. સાતમા અને આઠમા દેવલાકના દેવા— દેવીઓના શખ્દ માત્ર સાંભળીને પાતાની કામવાસનાને તૃપ્ત કરતા હાય છે. જ્યારે નવમા, કશમા, અગીયારમા અને ખારમા એ ચારે દેવલાકના દેવા, અન્યત્ર રહેલી દેવીએા સાથે માત્ર મનામનથી કામલાગની વાસનાને તૃપ્ત કરતા હાય છે.

આ રીતે ઉપર ઉપરન( દેવાને કામવાસના તૃપ્ત કરવા સ'બ'ધી લેશ્યાના પરિ**છ્યામ** ઉત્તરાત્તર, અલ્પ અને વિશુદ્ધ જાણવા.

નવ ગ્રૈવેયક અને અનુત્તર વિમાનવાસી દેવા, જેઓ કલ્પાતીત હેાય છે તેઓને ઓ સંબ'ધી તીલ કામવાસના હેાતી નથી તેથી તેઓ કાઈ પ્રકારે ઓના ચાગ કરતા નથી એમ જાણવું.

भवनवासिनाऽसुरा-नाग-विद्युत्-सुवर्णाऽन्नि वातस्तनितादधि द्वीप दिक्-कुमाराः ॥ ११ ॥

પૂર્વે નારકીના સ્થાના વખતે જણાવ્યા મુજબ પ્રથમ નારકીના તેર પાથડાની વચ્ચેના ખાર આતરામાંથી ઉપરના પહેલા અને નીચેના છેલ્લા આંતરા છાડીને વચલા દશ આંતરામાં દશ ભવનપતિના દેવા રહે છે. આ અસુરકુમારાદિ ભવનપતિના દેવાને રહેવાના આવાસા અને ભવના તે તે આંતરામાં ઉત્તર—દક્ષિણ દિશામાં તીચ્છા અસંખ્ય યાજન સુધીમાં ફેલાયેલા છે. આ દેવા કુમારની માફક રમતિયાળ સ્વભાવવાળા, વસ્ત્રો, દાગીના, હથિયારા, વાહના ધરાવતાં હાય છે. તેમજ જુદા જુદા ચિહ્નાવાળા સુંદર દેખાવડા હાય છે.

व्यन्तराः किन्नर-किंपुरुष-महाराग-गन्धर्व-यक्ष-राक्षस भूतपिशाचाः ॥ १२॥

વ્યન્તર દેવા, ઉધ્વ'-અધા અને તિય'ગ્ એમ ત્રણેય લાકમાં, ભવના, શહેરા અને આવાસામાં રહે છે. તેઓ પાતાની ઇચ્છાથી અથવા તા કાઇના આગહથી અથવા કાઇની સેવા કરવા ચારે તરફ ગમે ત્યાં ફરતા રહે છે. તેઓ એકબીજાથી જુદા જુદા વિશેષ દ્વરના અ'તરે રહેતા હાવાથી, તેમજ વિવિધ પ્રકારની ચેષ્ટાઓ કરતા હાવાથી વ્ય'તર કહેવાય. દરેક વ્ય'તરાના વળી પેટા લેદાવાળા દેવા નીચે મુજબ સ'ખ્યાવાળા છે.

કિન્નરાની દશ જાતિઓ છે. કિંપુરૂષાની પણ દશ જાતિઓ છે. મહારાગની

પણ દશ જાતિઓ છે. ગાંધવાની ખાર જાતિઓ છે. યક્ષાની તેર જાતિઓ છે. રાક્ષરોની સાત જાતિઓ છે. ભૂતાની નવ જાતિઓ છે. તેમજ પિશાચાની પંદર જાતિઓ છે.

આ બધાના નામા તથા તેઓનું સ્વરૂપ પ્ર'થાન્તરથી જાણી લેવુ વળી વાણવ્ય'તરના આઠ લેદા છે. તેમજ તિર્ય'ક્ જુંલક દેવાના દશ લેદા છે. તેમજ પરમાધામી દેવાના પ'દર લેદા છે. તેઓના નામ તથા સ્વરૂપ પૂર્વે જણાવી ગયા છીએ.

### ज्यातिष्काः सूर्याश्रन्द्रमसा ग्रह-नक्षत्र-प्रकीर्ण-तारकाश्र ॥ १३॥

તિચ્છાલાકમાં જ'ખૂદીપની મધ્યમાં આવેલ મેરૂ પવંતની તળેટી, જેને સમભૂતલા કહેવામાં આવે છે. અને જેની મધ્યમાં ચાર રૂચક પ્રદેશાથી ચાર દિશા-વિદિશાઓની ગણના કરવામાં આવે છે. તે સમભૂતલા પૃથ્વીથી ઉચે ૭૯૦ યાજનથી આર'ભીને ૯૦૦ યાજનની ઉ'ચાઇ સુધીમાં ઉપર જણાવેલ જ્યાતિષ ચક્રના સૂર્ય-ચ'દ્ર-ચહ-નક્ષત્ર અને તારા એ પાચે પ્રકારના દેવા પાતપાતાના વિમાનમાં મેરૂ પર્વતથી (૧૧૨૧) યાજન દૂર રહીને મેરૂ પર્વતને પ્રદક્ષિણા કરતાં થકા એટલે તેની ચારે બાજુ ફરતા રહે છે. અઢીદીપ પ્રમાણ મનુષ્ય ક્ષેત્રમાં કુલ ૧૩૨ ચંદ્ર અને ૧૩૨ સૂર્ય તે ચર છે. એટલે તેઓના વિમાના ફરતાં જ રહે છે. જ'ખૂદીપમાં ર સૂર્ય અને ૨ ચંદ્ર છે, જે ચર છે એટલે ફરતા છે.

એક ચંદ્રના પરિવારમાં ૮૮ ગ્રહો, ૨૮ નક્ષત્રા અને ६६૯૭૫ કાેડા કાેડી તારાઓનો પરિવાર હાેય છે. આ જયાતિષ્ક દેવાના વિમાનાની ગતિના સંબધે (માપથી) મનુષ્ય- લાેકમાં કાળ સંબધી ગણતરી કરવામાં આવે છે.

# मेरु प्रदक्षिणा नित्य-गतया नु-लेके ॥ १४ ॥

तत् कृत काल विभागः ॥ १५॥

સૌથી પ્રથમ સમભૂતલા પૃથ્વીની ૭૯૦ યાજન ઉપર (ઉંચે) તારાઓ ગતિ કરે છે. કેટલાક તારાઓની ગતિ અનિયતચારી હોવાથી સૂર્યચંદ્રની ઉપર તેમજ નીચે ગતિ કરે છે. વળી તે ઉપરથી એટલે સમભૂતલાથી ૮૦૦ યાજન ઉપર સૂર્ય ગતિ કરે છે. સમભૂતલાથી ૮૮૦ યાજન ઉપર (ઉંચે) ચંદ્ર ગતિ કરે છે સમભૂતલાથી ઉપર ૮૮૪ યાજન ઉચાઇએ નક્ષત્રા ગતિ કરે છે. હવે પ્રહાની ગતિ જણાવીએ છીએ

૮૮૮ ચાજન ઉ<sup>.</sup>ચે પુધ, ૮**૯૧ ચાજન ઉ**.ચે શુક્ર, ૮૯૪ ચાજન ઉ.ચે શુરૂ ગતિ કરે છે. ૮૯૭ યાજન દેવે મંગળ, ૯૦૦ યાજન ઉંચ શનિ ગતિ કરે છે.

આ પ્રમાણે સમભૃતલા પૃથ્વીથી હલ્ઠ ચાજન ઉંચાઇથી માંડી ૯૦૦ ચાજન ઉંચાઇ સુધીમાં સામાન્યથી જ્યાતિષ્કના પાંચે પ્રકારના દેવાના વિમાનાનું અઢીદ્રીપ પ્રમાણ મનુષ્ય-લેકમાં નિત્ય મેરૂની આજુબ જુ ગાળ ફરવાપણું અર્થાત્ ભ્રમણ જાણવું. તેઓના વિમાનાના માપ શાસ્ત્રાનુસારે નીચે મુજબ જાણવા.

સૂર્ય ના ાવમાનની લ'બાઈ-પહાળાઇ ૪૮/૬૧ ચાજનની છે. તેમજ ઉ'ચાઇ ૨૪/૬૧ ચાજનની છે.

| ચંદ્રના      | <b>*</b> * | ,, | ૫૬/૬૧ | ,, | ,,   | "  | २८/६१        | ,, |
|--------------|------------|----|-------|----|------|----|--------------|----|
| <b>ગહાના</b> | ,,         | ** | ٩/२   | "  | ,.   | ,. | ٩/४          | ,. |
| નક્ષત્રે⊦ના  | ,,         | •• | ٩/٧   | ,, | ,,   | "  | 9/6          | ,, |
| માટામાં મા   |            | ., | ٩/ح   | "  | . ,, | ,, | 9/25         | ,, |
| નાનામાં ના   | ना ताशना   | ,, | 9/1 8 | ,, | ,,   | "  | <b>१</b> /३२ | "  |

આ મનુષ્ય લાેકમાં ગતિ કરતા સૂર્ય અને ચંદ્રાદિના પ્રકાશની અપેક્ષાએ દિવસ અને રાત્રીનો ગણતરી કરવામાં આવે છે. અને તેનાથી જ ત્રણે લેાકમાં વ્યવહારિક કાળની ગણના કરવામાં આવે છે આ વ્યવહારિક કાળથી વળી જીવાના જન્મ-મરણ તેમજ જીવન સંખધી અનેકવિધ ચિત્ર-વિચિત્ર દેશદેશ ઘટનાઓનો વિચાર પણ શાસ્ત્રાધારે કરવાથી જીવાનું ત્રૈકાલિક સ્વરૂપ જણાય છે.

### વ્યવહારિક કાળનું કાેષ્ટક

અતિસૂક્ષ્મ અવિભાગીય કાળ-૧ સમય અસંખ્ય સમય-૧ આવલિકા કાળ સંખ્યાતી આવિલિકા-૧ ઉચ્છ્વાસ, પ્રાથ્ (ધાસો ચ્છ્વાસ)

પ્રાથ્યુ–૧ સ્તોકપ્રતોક–૧ લવ૪૮ લવ–૧ ઘડી

ર ઘડી-૧ મુહૂર્ત અથવા ૧,૬૭,૭૭,૨૧૬ આવલિકા=૧ મુહૂર્ત ૩૦ મુહૂર્ત-૧ અહેારાત્ર (દિવસને રાત) ૧૫ અહેારાત્ર–૧ પક્ષ (શુકલ કે કૃષ્ણ) ૨ પક્ષ–૧ માસ એ માસ−૧ ઋતુ ૩ ઋતુ−૧ અયન ૨ અયન–૧ વષ<sup>૧</sup>

પ વર્ષ-૧ યુગ
[૧ યુગના વર્ષોના પાંચ નામા છે. (૧)
સૂર્યયુગ (૨) ચંદ્રયુગ (૩) નક્ષત્રયુગ
(૪) ઋતુયુગ (૫) અભિવધિંત યુગ]
૮૪ લાખ વર્ષ-૧ પૂર્વો ગ
૮૪ લાખ પૂર્વો ગ-૧ પૂર્વે
અસંખ્યાતા વર્ષ-૧ પ્રવેશપમ
દશ કાંડાકાંડી પલ્યાપમે-૧ સાગરાપમ
દશ કાંડાકાંડી સાગરાપમે-૧ અવસર્પિણી કાળ તથા ૧ ઉત્સર્પિણીકાળ
૧ અવસર્પિણી તથા ૧ ઉત્સર્પિણી અન્ને મળીને ૧ કાળચક થાય છે.
અનંતા કાળચકે-૧ પુદ્દગઢ પરાવર્ષન થાય છે.

આ જગતના છ એ દ્રવ્યા દ્રવ્યતઃ અનાદિ અન'ત નિત્ય છે. તેમજ પર્યાય પરિ-ણામે સમયે સમયે ઉત્પાદ-વ્યય તેમજ ધ્રુવપણ પરિણામી છે. જ્યાતિષ્ક દેવાના વિમાના શાધતા હાલાથી તેઓની ગતિ પણ નિયત (કાયમ) સ્વાસાવિક જ હાય છે. તથાપિ કેટલાક આનિયાગિક દેવતાઓ આજ્ઞાથી, કોતુકથી તેમજ પાતાની ક્રજ સમજીને તે વિમાનાને આગળ-પાછળ તેમજ જમણી-ડાબી બાજુએથી જુદા જુદા સિંહ, હાથી, બળદ, દ્યાંડા વિગેરેના રૂપા કરી તે વિમાનાને વહન કરતા હાવાથી ચેષ્ટાઓ કરતાં હાય છે.

बहिर इवस्थिताः ॥ १६॥

અહીદ્વીય પ્રમાણ મનુષ્ય ક્ષેત્રની ખહાર અર્થાત્ તે ઉપર આવેલ અસંખ્યાત દ્વીય– સમુદ્રોમાં, અસંખ્યાતા સૂર્ય-ચંદ્રો તેમજ જ્યાતિષિ દેવાના વિમાના આવેલા છે. પરંતુ તે બધાએ સ્થિર છે (અર્થાત્ ભ્રમણ કરતાં નથી.) એટલે જ્યાં સૂર્ય હાય છે ત્યાં કાયમ સૂર્ય હોય છે. અને જ્યાં ચંદ્ર હોય છે ત્યાં કાયમ ચંદ્ર હોય છે.

वैमानिकाः ॥ १७ ॥

कलपापन्नाः कल्यातीताश्च ॥ १८॥

उपर्युपरि ॥ १९ ॥

વૈમાનિક દેવાના બે વિભાગા છે. (૧) કલ્પાેપન્ન (૨) કલ્પાતીત. જે દેવા સ્વામિ– સેવકભાવ સુક્ત હોય છે, તેઓ કલ્પાેપન્ત છે, જે દેવામાં સ્વામિ–સેવકભાવ નથી. પરંતુ બધા પાેતે સ્વય' અહમિન્દ્ર છે તેઓ કલ્પાતીત સ્વરૂપવાળા છે આ બન્ને દેવાના સ્થાના નકશામાં બતાવ્યા મુજબ જાણી લેવા. તેઓ ઉપરાઉપર આવેલા છે.

सौधर्म शान सानत्कुमारमाहेन्द्रब्रह्मलेक्लान्तक महाशुक्र— सहस्रारेष्वानतप्राणतयोश्वरणाऽच्युतयोर्न वसु ग्रैवेयकेषु विजयवैजयन्तजयन्तापराजितेषु सर्वार्थसिध्धे च ॥ २०॥

આ દેવલાંકમાંના પ્રથમના ખાર દેવલાંકના સ્થાના જ્યાતિષ ચક્રની ઉપર અસંખ્યાતા યાજન ગયા પછી આવે છે. સી પ્રથમ પહેલા સીધમ દેવલાંક અને તેની ખાજુમાં બીજો ઈશાન દેવલાંક મેરૂની દક્ષિણ—ઉત્તર આવેલા છે. સીધમ દેવલાંકની ઉપર ત્રીજો સનત્કુમાર દેવલાંક આવેલા છે, જ્યારે ઇશાન દેવલાંકની ઉપર ચાંચા મહે દ્ર દેવલાંક આવેલા છે. આ બન્નેની ઉપર પાંચમા પ્રદ્રાદેવલાંક આવેલા છે. તેની ઉપર ક્રમથી છઠ્ઠો લાંતક, સાતમા મહાશુક, આઠમા સહસાર દેવલાંક એકબીજાની ઉપર ઉપર આવેલા છે.

તેમની ઉપર સૌધર્મ અને ઇશાનની માફક નવમા આનત અને દશમા પ્રાણત દૈવલાક આવેલા છે. તેમની ઉપર સમશ્રેણીમાં અગ્યારમા આરણ અને બારમા અચ્યુત દેવલાક આવેલા છે. તે ઉપર અનુક્રમે નવ ત્રેવેયકના નવ વિમાન આવેલા છે. આ નવ ત્રેવેયકના દેવા કલ્પાતીત છે.

નવ ગ્રેવેયકની ઉપર વિજય, વૈજયન્ત, જય'ત, અપર જિત, સર્વાર્થ સિદ્ધ નામના અનુત્તર દેવલેકના કલ્પાતીત દેવા છે. મનુષ્ય લેકમાં માત્ર કલ્પાપન્ન દેવા જ જતાં હોય છે. કલ્પાતીત દેવા પાતાના સ્થાનને છેહીને કયાંય જતાં નથી ઉપર ઉપરના સ્થાનમાં રહેલા દેવા, નીચેના દેવા કરતાં કઈ કઈ બાબતમાં ન્યુનતા (ઓછત્પણું) ધરાવે છે તે જાણાવે છે.

स्थितिप्रभावसुखद्युतिलेक्याविश्वद्धीन्द्रियाविधिविषयते। ५१ ॥ गति शरीर परिगृहाभिमानते। हीनाः ॥ २२ ॥

- (૧) સ્થિતિ : પ્રત્યેક દેવલાકની ઉત્કૃષ્ટ તથા જઘન્ય સ્થિતિ જુદ્દી હાય છે જે આગળ કહેવાશે.
- (ર) પ્રભાવ : ઉપર ઉપરના દેવામાં, અન્ય ઉપર પ્રભાવ પાડવાની એટલે શિક્ષા કરવાની યા ઉપકાર કરવાની શક્તિ અધિક હાેય છે. પરંતુ અભિમાન એાછું એાછું હાેવાથી તેઓ પ્રભાવ પાડવાની બહુ પ્રવૃત્તિ કરતા નથી.
- (૩–૪) સુખ તથા દુતિ : ઇન્દ્રિયા દ્વારા ચાહ્ય વિષયોના અનુમવ કરવા સ્વરૂપ 'સુખ' તેમજ શરીર–વસ્ત્ર–આભૂષણાદિની કાંતિ સ્વરૂપ તેજ' તે ઉપર ઉપરના દેવામાં અધિક હોય છે.
- (૫) લેશ્યા વિશુદ્ધિ : સામાન્ય રીતે દેવામાં છ એ લેશ્યાએ ઘટી શકે છે. તથાપિ ઉપર ઉપરના દેવામાં ઉત્તરાત્તર વિશુદ્ધ લેશ્યા હાય છે.
- (६) ઇન્દ્રિયાની વિષયાને ગ્રહણ કરવાની શક્તિ : ઉપર ઉપરના દેવામાં ઇન્દ્રિ-યાની શક્તિ અધિક હોય છે.
- (૭) અવધિજ્ઞાનના વિષય : પ્રત્યેક દેવને ભવપ્રત્યયિક અવધિજ્ઞાન હોય છે જ, છતાં દરેક દેવલાકના દેવાના અવધિજ્ઞાનમાં કરક છે.

સૌધર્મ અને ઇશાન દેવલે હતા દેવા-નીચ પ્રથમ નારડી સુધી, તીચ્છુ અસંખ્ય હજાર યાજન અને ઉચે પાતાના વિમાનની ધજા સુધી જોઈ શકે છે. દરેક દેવલે હતા દેવા, ઉપર તો પાતાના વિમાનની ધજા સુધી જ જોઇ શકે છે. પરંતુ ઉપર ઉપરના દેવા નીચે સાત નારક સુધી અને તીચ્છા અસંખ્યાત કાડાકાડી યાજન સુધી અધિક-અધિક જોઇ શકે છે પાંચ અનુત્તર વિમાનના દેવા, લે હતી મધ્યમાં રહેલી આખી લે હતા લિકાને જોઈ શકે છે, પરંતુ સમસ્ત લે હતા જોઇ શકે છે, પરંતુ સમસ્ત લે હોકને જોઇ શકતાં નથી.

હવે કઇ કઇ બાબતમાં ઉપર ઉપરના દેવા ન્યુનતા (ઓછાશ) વાળા હાય છે તે જાણાવે છે.

- (૧) ગતિ : એ સાગરાયમ સુધીની જઘન્ય સ્થિતિવાળા દેવાની ગતિ સામાન્યથી નીચે સાતમી નરક સુધી હોય છે અને તિચ્છિ—અસંખ્ય કાંડાકાંડી હજાર યાજન સુધી જવાની શક્તિ હોય છે. તે ઉપરની સ્થિતિવાળા દેવા, અનુક્રમે એાછી એાછી નરકભૂમિ સુધી જઈ શકે છે. જોકે ઉપરના દેવા ત્રીજી નરક સુધી જ જઇ શકે છે. પરંતુ ઉપર ઉપરના દેવા પ્રવૃત્તિ કરવામાં ઉદાસીન હોવાથી ગતિ કરવાના વિચાર કરતા નથી.
- (ર)
  ૧-૨ સોધમ-ઇશાન દેવલોકના દેવાના શરીરની ઉંચાઇ ૭ હાથ ) શરીરનું પ્રમાણ
  ૩-૪ સનતકુમાર-માહેન્દ્ર ,, ,, ,, ,, દ હાથ એનુકુમે
  ૫-૬ પ્રદ્વાલોક-લાંતક ,, ,, ,, પ ,, એાછું એાછું
  ૭-૮ મહાશુક-સહસાર ,, ,, ,, ,, હોય છે.
  ૯-૧૦-૧૧-૧૨ આનત-પ્રાણત-આરણ-અચ્યુત દેવલોકના દેવાના શરીરની ઉંચાઇ ૩ હાથ
  નવે પ્રેવેયકના દેવલોકના દેવાના શરીરની ઊંચાઇ ૨ હાથ
  પાંચે અનત્તર ,, ,, ,, ,, ૧ હાથ
- (૩) પરિગ્રહ : વિમાનના પરિવાર ઉત્તરાત્તર એાછા જાણવા પહેલા દેવલાકમાં ૩૨,૦૦,૦૦૦ લાખ વિમાન હાય છે.

```
२८,००,००० साथ
ઓજા
ചിഷ
              १२,००,००० काभ
               ८,००,००० साभ
રોાથા
               8,00,000 alw
પાંચમા
                 40,000 &M?
છઠ્ઠા
                 80,000 BM2
સાતમા
                  6,000 BM2
આદેમા
                    ૪૦૦ સા
નવમા-દશમા ,,
અગીયાર-ખારમા ,,
                    ૩૦૦ સાે
                                 ,,
                                       ,,
પહેલી ત્રણ ગ્રેવેયકમાં
                   199
                    909
%-4-€
                           ૈયવેયકમાં
9-2-6
                            પ વિમાન હોય છે.
अनुत्तरभा
```

કુલ ૮૪, ૯૭,૦૨૩ લાખ વિમાન છે!ય છે.

- (૪) અભિમાન : પ્રથમ દેવલાકમાંથી માંડીને ઉપર ઉપરના દેવલાકના દેવામાં અભિ-માન એાછું એાછું હાય છે. તે તે દેવાની કેટલીક વિશેષતા.
- (૧) ઉચ્છ્વાસ : સર્વધી જઘન્ય આયુષ્યવાળા દેવાને છ ભવે ઉચ્છ્વાસ લેવા પહે છે. એ પલ્યાપમની સ્થિતિવાળા દેવાને એક દિવસની અંદર એકવાર ઉચ્છ્વાસ લેવા પહે છે અને જેમને જેટલા સાગરાપમનું આયુષ્ય હાય, તેમને તેટલા પખવાડીયે એકવાર ઉચ્છ્વાસ લેવા પહે છે.
- (૨) આહાર: સર્વ જઘન્ય સ્થિતિવાળા દેવાને આહારના અભિલાષ એકાંતરે હાય છે. એ પલ્યાપમની ,, ,, ,, પૃથકૃત્વ દિવસે (૨ થી ૯) હાય છે બાકીના દેવામાં જેટલા સાગરાપમની સ્થિતિ હાય તેટલા હજાર વર્ષે તેઓને આહારના અભિલાષ થાય છે.
- (૩) વેદના : દેવાને માટે ભાગે સુખ જ વેદવાનું હોય છે તેમ છતાં વચમાં અ'ત-મુંહૂર્ત કાળે દુઃખના અનુભવ પણ થાય છે. દેવાને ચ્યવનકાળે છ માસ પહેલા વધુ દુઃખ હોય છે.
- (૪) ઉપપાત : અન્ય તીર્થિકા બાર દેવલાકથી ઉપર જઇ શકતા નથી. મિથ્યાત્વી હાવા છતાં જૈન સાધુ લિ'ગી, નવગ્રેવેયક સુધી જઇ શકે છે. સમ્યગ્દિષ્ટ જવા, ઉત્તરાત્તર વિશુદ્ધિએ, પહેલા દેવલાકથી માંડી સર્વાથસિદ્ધ પર્ય'ત જઇ શકે છે. ચતુદ'શ પૂર્વ'ધારી જીવા પાંચમા પ્રદ્વાદેવલાકથી નીચે નહિ, પર'તુ ઉપરના દેવલાકમાં ઉપજે છે.
- (પ) પ્રભાવ : (સામધ્ય વિશેષ) કરેક દેવલાકની સ્થિતિ (વિગેરેનું કારણ) જગત્ સ્વભાવ, અર્થાત્ સ્વભાવે નિયત હાય છે એમ જાણવું.

### पीतपद्मश्चक्कलेक्या द्वित्रिशेषेषु ॥ २३ ॥

પહેલા બે દેવલે ક (સ્વર્ગ) ના દેવામાં પીત (તેજો) લેશ્યા **હેાય છે. ત્રીજા**થી પાંચમા સ્વર્ગ સુધીના દેવામાં પદ્મ લેશ્યા હેાય છે અને છઠ્ઠાથી સર્વાર્થ સિહિ પર્ય'તના દેવામાં શુક્રલ લેશ્યા હોય છે.

આ નિયમ શરીર-વર્ણું-રૂપ દ્રવ્ય લેશ્યા સંખંધી તેમજ સામાન્યથી ઉચ્ચ પ્રકારના અધ્યવસાય સંખંધી જાણવા પરંતુ નિશ્ચયથી તા ખધા ચે દેવામાં છ એ લેશ્યાઓના સંભવ જાણવા.

प्राक् प्रैवेयकेभ्यः कल्पाः ॥ २४॥

નવ ગ્રેવેયકના દેવાની પહેલા બધા દેવા કલ્પવાળા હાય છે. એટલે તેઓમાં સ્વામિ–સેવક લાવની પ્રવૃત્તિ હાય છે. જ્યારે નવ ગ્રેવેયકના અને પાંચ અનુત્તર ૧૧ વિમાનવાસી દેવા કલ્પાતીત હોય છે. એટલે બધા અહિમન્દ્ર હાય છે. તેઓને કાઈ વિશેષ આચાર હોતા નથી.

નવ ગ્રેવેયકના દેવાના નામ (૧) સુદર્શન (૨) સુપ્રતિબહ (૩) મનારમ (૪) સવ<sup>ર</sup>તાેભદ્ર (૫) સુવિશાલ (૬) સુમનસ (૭) સૌમનશ્ય (૮) પ્રિય'કર (૯) નંદિકર.

ब्रह्मलेकाऽऽलया लेकाऽन्तिकाः ॥ २५॥

આ સૂત્રમાં ખાસ કરીને પાંચમા બ્રહ્મદેવલાકમાં લાકના અંતે છેડે-ચારે બાજુ દિશા-વિદિશાઓમાં રહેતા લાકાન્તિક દેવાને જણાવેલ છે. આ લાકાન્તિક દેવા સમ્યગ્ર્દિષ્ટ હોય છે. શ્રી તીર્થ કર ભગવાનના કીક્ષા કલ્યાલુકને વિશે, વિશેષે કરીને હર્ષિત થતા હાય છે અને દીક્ષા લેવા માટેની શ્રી તીર્થ કર ભગવ તાને સૂચના પણ કરતા હાય છે. તેઓ ટૂંકા સમયમાં થાડા ભવમાં માક્ષગામી હાવાથી, તથા વિષય રહિત હાવાથી તેઓને દેવર્ષિ તેમજ લાકાંતિક કહેવામાં આવે છે.

सारस्वता दित्य वहत्य रुणगर्दतीयतुषिताप्याबाधमरुते। प्रदेश । १६ ॥ नव क्षेत्रांतिक देवाना विभानाना नामा तथा स्थाना.

(૧) ઇશાનમાં સારસ્વત (૨) પૂર્વમાં આદિત્ય (૩) અગ્નિ ખૂછામાં વહ્નિ (૪) દક્ષિણમાં અરૂણ (૫) નૈઋત્ય ખૂણામાં ગદ્દેતાય (૬) પશ્ચિમમાં તુષિત (૭) વાયવ્ય ખૂણામાં અવ્યાભાધ (૮) ઉત્તરમાં મરૂત અને (૯) વચમાં અરિષ્ટ.

અરૂણવર સમુદ્રમાંથી અત્યન્ત કળા અધકારમય પુદ્દગલોના જથ્થા ઉ'ચ પાંચમા દેવલોકમાં ગયેલા છે. તે એકદમ અ'ધકારમય છે. જેમાં દેવાને પણ એકલા જતાં બીક લાગે છે. તેમાં કેવળ તમસ્કાય છેવા જ ભરેલા છે. તેની ઉપર વિચિત્ર ચારસ આકારે અખ્યે કૃષ્ણરાજીએ ગાઠવાયેલી છે. અખ્યેની વચ્ચે એક—એક એમ આઠ વચલાગાળામાં, આઠ લાકાન્તિક દેવાના આઠ વિમાના આવેલા છે. છેલ્લું અરિષ્ટ નામનું વિમાન પાંચમા દેવલાકથી કાંઈક નીચે મધ્યમાં આવેલું છે.

#### विजयादिषु द्वि चरमाः ॥ २७ ॥

પાંચ અનુત્તરવાસી દેવામાં ચાર અનુત્તર વિમાનના દેવા, અલ્પકર્મ બાકી રહેલા હોવાથી એ ભવ કરીને અવશ્ય માેક્ષમાં જવાવાળા હોય છે. જ્યારે પાંચમાં સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનવાસી દેવા એક જ ભવમાં એટલે ત્યાંથી મનુષ્ય ભવમાં આવી માેક્ષ જનારા હોય છે.

દેવા દેવભવતું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી ત્યાંથી ચ્યવી અન્ય ગતિમાં જઈ ઉપજે તાે તે કર્યા કર્યા જઈ ઉપજ શકે છે, તેતું સામાન્ય સ્વરૂપ.

- (૧) ભવનપતિ દેવથી માંડી સૌધર્મ ઈશાન દેવલાકના દેવા, દેવભવથી વ્યવીને, એકેન્દ્રિય બાદર પર્યાપ્તા એવા પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય, તથા પ'ચેન્દ્રિય તિય'ંચમાં પણ ઉપજે. પર'તુ વિકલેન્દ્રિયમાં ન ઉપજે.
- (ર) સનત્કુમારાદિકના દેવા-સ્થાવરમાં ન ઉપજે.
- (3) તે ઉપર ભારમા દેવલાક સુધીના દેવા-મનુષ્ય થાય તથા પ'ચેન્દ્રિય તિય' ચથાય.
- (૪) ખારમા દેવલાકથી ઉપરના દેવા-નિયમથી મનુષ્ય થાય, તિય' ચ ગતિમાં ન જાય.
- (પ) પહેલા સૌધર્મ દેવલાકથી માંડીને ) ત્રેષઠ શકાકા પુરૂષપણે પણ નવ ગ્રેવેયક પર્ય'તના દેવમાંથી કાઇક ∫ ઉપજી શકે છે.
- (६) અનુદિશ અને અનુત્તરથી આવેલ દેવ-તીર્થ કર, ચકુવતી, બળભદ્ર તરીકે ઉપજ શકે છે, પણ વાસુદેવ ન થાય.
- (૭) ભવનત્રિકથી આવેલ દેવ-ત્રેસઠ શલાકા પુરૂષપણે ન ઉપજે
- (૮) દેવા, દેવગતિથી વ્યવીને–સર્વસૂક્ષ્મ જીવનિકાયમાં તેઉકાયમાં, વાયુકાયમાં, વિકલે દ્રિયપણામાં, અસંગ્રીપણે લખ્ધિ અપર્યાપ્તામાં પણ ન ઉપજે. દેવ મરીને દેવ ન થાય, તેમજ નારકીમાં પણ ન જાય

औपपातिक मनुष्येभ्यः शेषास्तिर्यग्योनयः ॥ २८ ॥

જિપપાત જન્મવાળા દેવા અને નારકા, તેમજ મનુષ્યા સિવાયના અધા જીવાને તિર્ય'ચ યાનીવાળા જાણવા.

સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય છવા તા સમસ્ત ચોંદે રાજલાકમાં વ્યાપ્ત છે. લાકાકાશના એક પણ પ્રદેશ સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય છવ વિનાના કયારે ય હતા નહિ અને હશે પણ નહિ. બાદર એકેન્દ્રિય છવાને પૃથ્વી વગેરેના આધાર હાય છે. ત્રસ છવામાં વિકલે દ્રિય (બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચોરેન્દ્રિય) અને અસંગ્રી પ'ચેન્દ્રિય છવા ત્રસ નાડીમાં કયાંક કયાંક હાય છે. પણ ત્રસ નાડીની બહાર હાતા નથી. મનુષ્યા અઢીદ્રીપ પ્રમાણ તિચ્છાં-લાકમાં હાય છે. નારકા તથા દેવાના સ્થાના આગળ ખતાવી ગયા છીએ.

स्थिताः ॥ २९॥

હવે કથા કથા દેવલાકના દેવાનું કેટલું કેટલું આયુષ્ય (દેવલવમાં રહેવાની સ્થિતિ) હાય છે તે અતાવે છે.

કાઇ સમ્યગ્દ િ મનુષ્યે શુલ પરિષ્ણામથી દશ સાગર પ્રમાણ બ્રહ્મ, બ્રહ્મોત્તર દેવ-લોકનું આયુષ્ય બાંધ્યું હોય તે પછી તેજ મનુષ્ય લવમાં, સકલેશ પરિષ્ણામ વડે, પૂર્વે બાંધેલા દેવલાકના આયુષ્યની સ્થિતિના ઘાત કરે અને સૌધર્મ-ઇશાન દેવલાકમાં પણ ઉપજે તે જીવ ઘાતાયુષ્ક કહેવાય. બાકી જે સ્થાને દેવ ઉત્પન્ન થાય તે પછી તેની સ્થિતિ લાગવટામાં (આયુષ્યમાં) કાઈ ઘટાડા થતા નથી. भवनेषु दक्षिणार्घाधिपतीनां पल्यापममध्वर्धम् ॥ ३० ॥ शेषाणां पादाने ॥ ३१ ॥

असरेन्द्रयोः सागरे।पममधिकं च ॥ ३२ ॥

ભવનપતિ દેવામાં દક્ષિણાર્ધના ઇન્દ્રોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ દાઢ પલ્યાપમની હાય છે. બીજા ઇન્દ્રોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પાણા-બે પલ્યાપમની હાય છે. બે અસુરેન્દ્રોનાં દક્ષિણાર્ધના અધિપતિ અમર નામના અસુરેન્દ્રની સ્થિતિ એક સાગરાપમની અને ઉત્તરાર્ધના અધિપતિ બિલ નામના અસુરેન્દ્રની સ્થિતિ એક સાગરાપમથી કાંઇક અધિક હાય છે. અસુરકુમારને છાંડીને બાડીના નાગકુમાર આદિ નવ પ્રકારના ભવનપતિના દેવાના દક્ષિણાર્ધના ધરણેન્દ્ર આદિ જે નવ ઇન્દ્રો છે. એમની સ્થિતિ દાઢ પલ્યે પમની અને ઉત્તરાર્ધના ભૂતાન દ આદિ જે નવ ઇન્દ્રો છે, એમની સ્થિતિ દાઢ પલ્યે પમની છે.

सौधर्मादिषु यथाक्रमम् ॥ ३३॥

सागरापमे ॥ ३४ ॥

अधिके च ॥ ३५॥

सप्त सानत्कुमारे ॥ ३६॥

विशेषत्रिसप्तदशैकादश त्रयादश पश्चदशभिरधिकानि च ॥ ३७॥

आरणाच्युतादृर्ध्वमकैकेन नवसु ग्रैवेयकेषु विजयादिषु सर्वार्थसिद्धे च ॥ ३८॥

अपरा पल्यापममधिकं च ॥ ३९॥

सागरापमे ॥ ४०॥

अधिके च ॥ ४१ ॥

परतः परतः पूर्वा पूर्वाऽनन्तरा ॥ ४२ ॥

વૈમાનિક દેવલાકના દેવાની ઉત્કૃષ્ટ તથા જઘન્ય સ્થિતિ જણાવે છે.

- (૧) સૌધર્મ દેવલાકમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બે સાગરાયમની જઘન્યસ્થિતિ ૧ પલ્યાયમની હાય છે.
- (૨) ઇશાન ,, ,, એ સાગરાયમથી ક'ઇક અધિક જઘન્ય સ્થિતિ ૧ પલ્ચાયમથી કાંઇક અધિક હોય છે.
- (૩) સનત્કુમાર ,, ,, ,, ૭ સાગરાપમની જઘત્યસ્થિતિ ર સાગરાપમની
- (૪) માહેન્દ્ર ,, ,, ,, ,, શી અધિક ,, ર ,, શી અધિક છે.
- (૫) બ્રહ્મ ,, ,, ,, ૧૦ સાગરાયમ ,, ,, ૭ ,, છે
- ( e) aids ,, ,, ,, 98 ,, ,, ,, 90 ,, 8.
- (૭) મહાશુક્ર ,, ,, ,, ૧૭ ,, ,, ,, ૧૪ ,, છે.

```
(૮) સહસાર દેવલાકમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૧૮ સાગરાયમ જઘન્ય રિથતિ ૧૭ સાગરાયમની છે.
(૯/૧૦) આનત-પ્રાણત
                             ,, २०
(૧૧/૧૨) આરણ-અન્યુત ..
                             ,, 22
                                                       ,, २०
                                        ,,
(૧) પ્રથમ શ્રેવેયકના દેવલાકમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૨૩ સાગરાયમ જઘન્યસ્થિતિ ૨૨ સાગરાયમ છે.
(૨) બીજા
                                      २४
                     ,,
                                                     ,,
(૩) ત્રીજા
                                      રપ
                                                              28
                     ,,
(૪) ચાેથા
                                      २६
                     ,,
(પ) પાંચમા
                                      २७
                                                              २६
                     ,,
(६) छुड़ा
                                                              २७
                                                                      ,,
(૭) સાતમા
                                      રહ
                                                              २८
              ••
                     "
                                                                      ,,
(૮) આઠમા
                                      30
                                                              ₹
                     ,,
                                              ,,
                                                     • •
                                                                      ,,
(૯) નવમા
                                      31
     विજયાદિ ४ અનુત્તર વિમાનવાસી દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૩૩ સાગરાયમ
                                          अने ज्वन्य स्थिति ३१ सागरापम छे.
     પ મા અનુત્તર સવાર્થસિદ્ધ વિમાનવાસી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૩૩ સાગરાેપમ
                                          અને જઘન્ય સ્થિતિ ૩૩ સાગરાયમ છે.
     દેવીઓની ઉત્કૃષ્ટ તેમજ જઘન્ય સ્થિતિ-પાછળ પાનાના ઉપરથી જોઇ લેવી.
     नारकाणां च द्वितीयादिषु ॥ ४३॥
     दश वर्ष सहस्राणि प्रथमायाम् ॥ ४४ ॥
     भवनेषु च ॥ ४५॥
     व्यन्तराणां च ॥ ४६॥
     દેવાની જઘન્ય, ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિની માફક બીજી નારકીથી હાય છે.
(૧) પહેલી નારકીની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૧ સાગશાયમની છે, જઘન્ય સ્થિતિ ૧૦,૦૦૦ વર્ષ ની છે.
(૨) બીજી
                                                           ૧ સાગરાપમની છે.
(૩) ત્રીજી
                                     ,,
                      ,,
(૪) ચાથી
                      "
                                     ,,
                                                   ,,
(૫) પાંચમી
                                     "
(६) ७६ी
                             २२
                                                          90
               ,,
                      1)
                                     ,,
                                                   ,,
(૭) સાતમી
                             33
     ભવનવાસી દેવાની પણ જઘન્ય સ્થિતિ દશ હજાર વર્ષની છે.
```

વ્યાંતર દેવાની પણ જઘન્ય સ્થિતિ દશ હજાર વધ<sup>9</sup>ની છે.

परा पत्त्योपमम् ॥ ४७ ॥

त्य'तर हेवे.नी इत्कृष्ट स्थिति ओक पत्थे।पभ छे।य छे.

ज्योतिष्काणामधिकम् ॥ ४८ ॥

ग्रहाणामेकम् ॥ ४९ ॥

नक्षत्राणामधिम् ॥ ५० ॥

तारकाणां चतुर्भागः ॥ ५१ ॥

जघन्यात्वऽष्टभागः ॥ ५२ ॥

चतुर्भागः शेषाणाम् ॥ ५३ ॥

ગ્રહ દેવતાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ એક પલ્યાેપમની હાય છે. જ્યારે જઘન્ય સ્થિતિ ૧/૪ પલ્યાેપમની હાય છે. નક્ષત્ર દેવતાએાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૧/૨ પલ્યાેપમ અને જઘન્ય સ્થિતિ ૧/૪ પલ્યાેપમની હાય છે. તારા દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૧/૪ પલ્યાેપમની હાય છે. જ્યારે જઘન્ય સ્થિતિ એક પલ્યાેપમના આઠમાં ભાગ (૧/૮) જેટલી હાય છે.

આ પ્રમાણે પ્રથમ જીવતત્ત્વ સ'ખ'ધી હકીકત જણાવી. તેમાં છેલ્લી કેટલીક વિચારણા ટીકાકારાએ આ પ્રમાણે જણાવી છે.

દેવાના કુલ ૧૯૮ લેદામાં ૧૦ લવનપતિ

૧૫ પરમાધામિંક

८ व्यंतर

૮ વાછ્યુવ્ય'તર

૧૦ તિયંકુ જુંભક

प ज्यातिष यर

प ज्यातिषि स्थिर

૧૨ વૈમાનિક

3 કિલ્બિષિક

६ बे। धान्ति

૯ ગ્રેવેયક

प अनुत्तर विभानवासी

કુલ ૯૯ લેંદ પર્યાપ્તા અને ૯૯ લેંદ કરણ અપર્યાપ્તાના

બધા મલી કુલ ૧૯૮ લેક થયા

દેવા લખ્ધ અપર્યાપ્તા હોતા નથી, પરંતુ કરણુ અપર્યાપ્તા હોય છે. એટલે કે જ્યાં સુધી ઇન્દ્રિયાદિ પર્યાપ્તિએ પૂર્ણ કરેલી નથી હોતી તેટલા કાળ જ તેએ અપર્યાપ્તા હોય છે.

### ૩૦૩ મનુષ્યના લેદામાં–

કર્માં ભૂમિના ૧૫ (૫ ભરત, ૫ અરાવત અને ૫ મહાવિદેહ ક્ષેત્રના કુલ ૧૫) અકર્મા ભૂમિના ૩૦ (૬ જ' ખૂદ્રી ૫માં—(૧) હેમવંત (૨) હૈરણ્યવંત (૩) હરિવર્ષ (૪) ૨મ્યક્ (૫) દેવકુરૂ (૬) ઉત્તન્કુરૂ.

> (૧૨ ઘાતકી ખંડમાં— ઉપયુ<sup>6</sup>કત ર ને ૨ વડે ગુણતાં) (૧૨ અર્ધ પલ્યાપમ)

અ'તદ્વી'પના પર—(૭ × ૮ જ'બ્રુદ્વીપમાં પૂર્વ-પશ્ચિમ લાંબા એવા હિમવંત અને શિખરી બે પવ'તા છે. ર પવ'તાની બે દિશાના ૪ છેડામાંથી બે-બે ગજદ'ત લવણ સમુદ્રમાં ગયેલા છે. એ આઠ દાઢા પર ૭-૭ અ'તરદ્વીપ = ૮ × ૭ = ૫૬ થાય.)

કુલ ૧૦૧ મનુષ્યક્ષેત્રા છે તેના ગર્ભજ પર્યાપ્તા અને

+ ૧૦૧ ગર્ભજ અપર્યાપ્તા એમ થાય.

+ ૧૦૧ સમૂચ્છિમ મનુષ્યા

કુલ ૩૦૩ લેક મનુષ્યના થાય છે.

#### તિય વાના ૪૮ લેક છે.

- પ પૃથ્વીકાય-અપ્કાય-તેઉકાય-વાઉકાય-સાધારજી વન (સૂક્ષ એકેન્દ્રિય)
- ६ पृथ्वीशय-अप्शय-ते ष्डाय-वा ष्डाय-साधा. वन-प्रत्येश वन (आहर ओ हे.)
- उ शिधन्द्रिय-तेधन्द्रिय-शीरेन्द्रिय (विक्र्बेन्द्रिय)
- ૫ **જલચર-સ્થલચર–ખેચ**ર–ઉરપરિસર્પ–લુજપરિસપ્

(સ'મૂચ્છિમ તિય' ચ ૫'ચેન્દ્રિય)

પ જલચર-સ્થલચર-એચર-ઉરપરિસર્પ- ભુજપરિસર્પ (ગર્ભજ તિય' ચ પ'ચેન્દ્રિય)

ર૪ ના પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા મળી ૪૮ લે દ થાય.

નારકીના ૧૪ લેદ છે—નારકીના જવાના લેદા ક્ષેત્ર લેદે જાણવા એટલે કે ૧ થી ૭ નારકીના જવાના પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા મળીને કુલ ૧૪ લેદા જાણવા. તેઓ પણ દેવાની જેમ લિખ્ધ પર્યાપ્તા હોતા નથી.

આ રીતે સંક્ષેપથી ચારે ગતિના જગતના તમામ જીવાના પદલ દે. મ. તિ ના

ભેદાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું. (૧૯૮ + ૩૦૩ + ૪૮ + ૧૪ = ૫૬૩) હવે તેઓના સ્થાન જણાવે છે.

- ફ્૪–અધાલાકમાં—૭ નારકા, ૧૫ પરમાધાર્મિક દેવા, ૧૦ ભવનયતિ દેવા તેના પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા અ'ને મળી (૩૨ + ૩૨ = ૬૪) લેદા અધે લાકમાં વસનારા છે.
- ૪૦૧ તિયં ફિલાે કમાં ૮ વ્યંતર, ૮ વાલુવ્યંતર, ૧૦ તિયંગ્ જાં મક દેવા, ૧૦ જવાતિલિ દેવા, ૧૦૧ ગર્લજ મનુષ્યા, ૫ ૫ ચિન્દ્રિય તિયં ચા, ૩ વિકલે-ન્દ્રિય જીવા = કુલ ૧૪૫ તેના પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા મળી કુલ ૨૯૦ થાય છે. તથા ૧૦૧ સંમૂચ્છિંમ મનુષ્ય અપર્યાપ્તા અને ૧૦ લેદ પંચેન્દ્રિય તિયં ચ સંમૂચ્છિંમના પર્યાપ્તા ને અપર્યાપ્તા મળી કુલ ૨૯૦ + ૧૧૧ = ૪૦૧ લેદ જાણવા.
- ૭૬–૭ધ્વલાકમાં—૧૨ દેવલાકના દેવા. ક કિલ્મિષિક દેવા, ૯ લાકાંતિક દેવા, ૯ ગ્રેવેયકના દેવા, ૫ અનુત્તર વિમાનવાસી દેવા કુલ = ૩૮ તેના પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા કુલ ૭૬ ભેદા ઉધ્વલાકમાં વસનારા જાણવા

ત્રણે લાકમાં — ર લેદ પૃથ્વીકાયના (નારકભૂમિમાં અને તિહશીલામાં હાવાથી) કુલ ૧૦ લેદ ર લેદ બાદર અપ્કાયના (ઘનાદધિ વિગેર)

२ लेह आहर वायुष्ठायना (धनवात-तनवात विगेरे)

२ लेह आहर साधारण वनस्पतिष्ठाय ) जत्थ जलं तत्थ वनं

२ लेड प्रत्येष्ठ वनस्पतिष्ठाय 🌖 स्थे सूत्रानुसाई

ચોદ રાજલાકમાં—સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાય-અપ્કાય-તે ઉકાય-વાચુકાય-સાધારણ વનસ્પતિકાય કુલ ૧૦ ભેદ સૂક્ષ્મના પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા મળી દસ લેદા ચીદ રાજલાકમાં વસનારા જાણવા

મનુષ્ય લાકમાં—ખાદર તેઉકાયના છે ભેદ માત્ર મનુષ્ય લાકમાં જ હાય છે. આ પ્રમાણે ર ભેદ પદ્દ લેદાના સ્થાન જાણવા.

શ'કુ આકારવાળા ચૌદ રાજલાકનું કિંચિત સ્વરૂપ

એક કુંડું હંધું મૂકીએ અને તે હપર એક નાનું કુંડું ચત્તું મૂકીએ તેની હપર વળી એક કુંડું હંધું મૂકીએ તેની હપર વળી એક કુંડું હંધું મૂકીએ તેની આકૃતિવાળા ચીદ રાજલાક છે તે હધ્વં—અધા ચીદ રાજલાક પ્રમાણ છે. એક રાજલાકનું અંતર કેટલું થાય છે? તે માટે શાસમાં જણાવેલ છે કે,

# 'जायणलक्खपमाणं निमेषमित्तेण जाइ जं देवो । छ मासेण गमणं, एगं रज्जु जिणा बिन्ति ॥'

અર્થ : કાઈક દેવ નિમેષ માત્રમાં (આંખ ઉઘાડીને અંધ કરીએ તેટલા કાળમાં) એક લાખ જેજનની ગતિએ જાય, એ પ્રમાણે છ મહિના સુધી જેટલે જાય તેટલા ક્ષેત્રને એક રાજલાક ક્ષેત્ર શ્રી જીનેશ્વરાએ જણાવેલ છે.

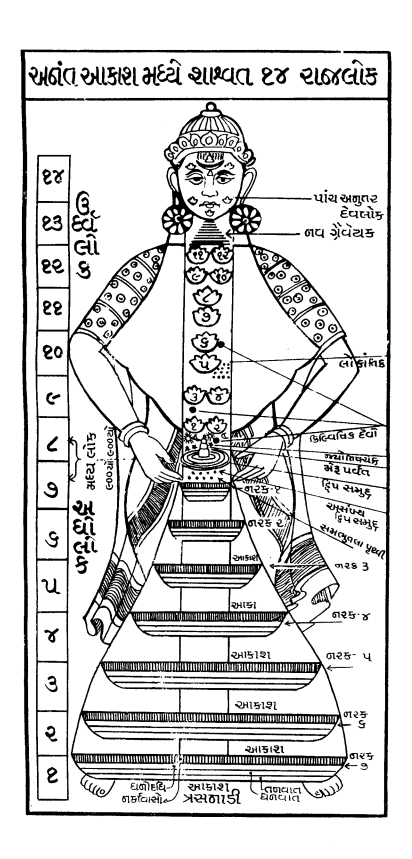
આ રીતે નારકક્ષેત્ર એક એક રાજલાક પ્રમાણ ઉધ્વ — અધા હાેવાથી સાત નારકીનું સાત રાજલાક પ્રમાણ ક્ષેત્ર જાણવું. નીચેથી સાત રાજલાક પ્રમાણ ગયા પછી પહેલી રત્નપ્રભા નારકીના ઉપરના ભાગથી (ઉપર ૧૮૦૦ યાજન પ્રમાણ માત્ર તિચ્છાલાક છે, જેમાં મનુષ્યા વસે છે) પહેલા બીજા દેવલાકના બધા વિમાના પૂરા થાય ત્યાં સુધીમાં એક રાજલાક પૂરા થાય છે. એટલે આઠ રાજલાક પ્રમાણ ક્ષેત્ર થયું. તે ઉપર ચાયા મહેન્દ્ર દેવલાકના અંત સુધીમાં એક રાજલાક ગણતાં નવ રાજલાક થયા.

તે ઉપર છઠ્ઠા લાંતક દેવલાકના અંત સુધી એક રાજલાક લેતાં દસ રાજલાક ક્ષેત્ર થયું. તે પછી ઉપર આઠમા સહસાર દેવલાકના અંત સુધી એક રાજલાક ઉપર ગણતાં અગીયાર રાજલાક થયા. તે ઉપર ખારમા અચ્યુત દેવલાક સુધી જતાં એક રાજલાક વધતાં ખાર રાજલાક ક્ષેત્ર થયું. તે ઉપર નવે ગ્રેવેયક ઉપર જતાં એક રાજલાક વધતાં તેર રાજલાક ક્ષેત્ર થયું. તે ઉપર પાંચ અનુત્તર વિમાના તેમજ સિહશીલા ઉપરના સિહ ભગવંતાના ઉપરના છેડા સુધી એક રાજલાક થતાં કુલ ચોદ રાજલાક પ્રમાણ આ લાકક્ષેત્ર છે.

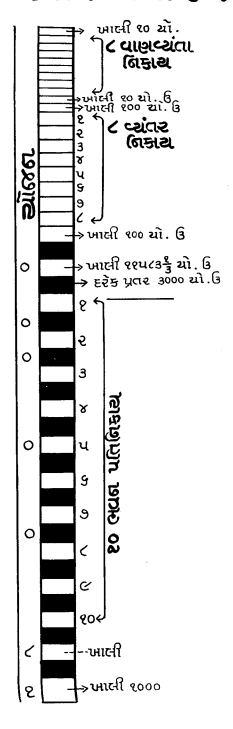
લ'બાઈ, પહેાળાઈમાં પહેલી નારકી એક રાજલાક પ્રમાણ લાંબી પહેાળી છે તે પછી બીજી, ત્રીજી, ચાથી, પાંચમી, છઠ્ઠી અને સાતમી નારકી એમ દરેક એક એક રાજ-લાક વધતા પ્રમાણવાળી હાવાથી છેલ્લી સાતમી નારકી સાત રાજલાક પ્રમાણ લાંબી પહેાળી છે. તિચ્છાલાક એક રાજલાક પ્રમાણ લાંબા-પહાળા છે, તેમાં અસ'ખ્યાતા દ્વીપ-સમુદ્રો આવેલાં છે. ઉધ્વલાકનું માપ નકશાથી જોઇ લેવું.

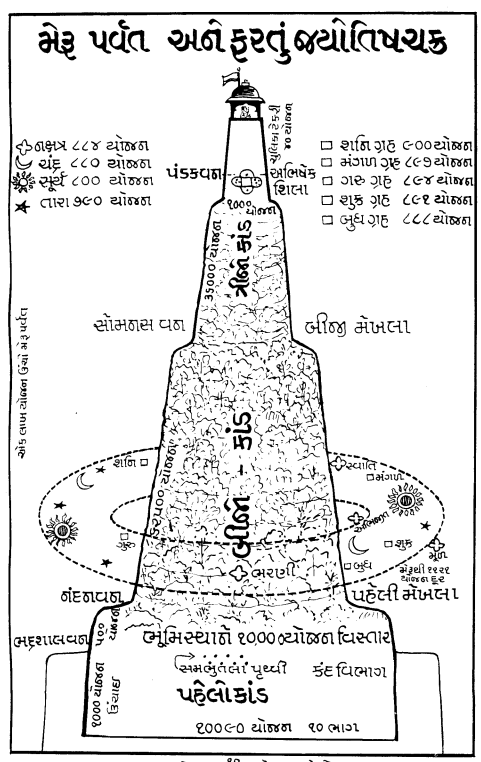
| અસુરકુમાર–દક્ષિણ–દિશાની         |               | પલ્યાેપમ | દશ (૧૦) હજાર વર્ષ             |
|---------------------------------|---------------|----------|-------------------------------|
| ,, –ઉત્તર ,,                    | ४ <u>१</u>    | ,,       | "                             |
| નાગકુમારાદિ (૯) નવ–દ–દિશાની     | ૧<br>૨        | 17       | ,,                            |
| ,, ,, ,, ,,                     | 8<br>-<br>8   | "        | "                             |
| વ્ય'તર–સર્વ પ્રકાર નાની દેવીએ।  | ૧<br>-<br>ર   | 37       | "                             |
| ચ'દ્રની–દેવીઓ–૫૦ હજાર વર્ષ અધિક | <u>૧</u><br>૨ | ,,       | <u>૧</u><br>૪ ૫૯ચે <b>ાપમ</b> |
| સૂર્ય ની–દેવીએ।–૫૦૦ વર્ષ અધિક   | ૧<br><b>૨</b> | "        | "                             |
| ગ્રહાની– ,, −                   | ₹<br>1        | **       | "                             |
| નક્ષત્રાની– ,, – સાધિક          | <u>م</u><br>8 | **       | ,,                            |
| તારાની – ,,                     | <u>و</u><br>د | ,,       | ٩<br><u>-</u> ",              |

અદ્દષ્ટ એવા ૩ જા ૪ થી અધ્યાયના નારક-દેવલાકાદિનું સ્વરૂપ પ્રાપ્ત શાસ્ત્રાધારે જાણાવેલ છે, વૈજ્ઞાનિકા પણ શાસ્ત્ર વિરૂદ્ધ કાંઇપણ જણાવી શકે તેમ નથી એમ જાણવું.



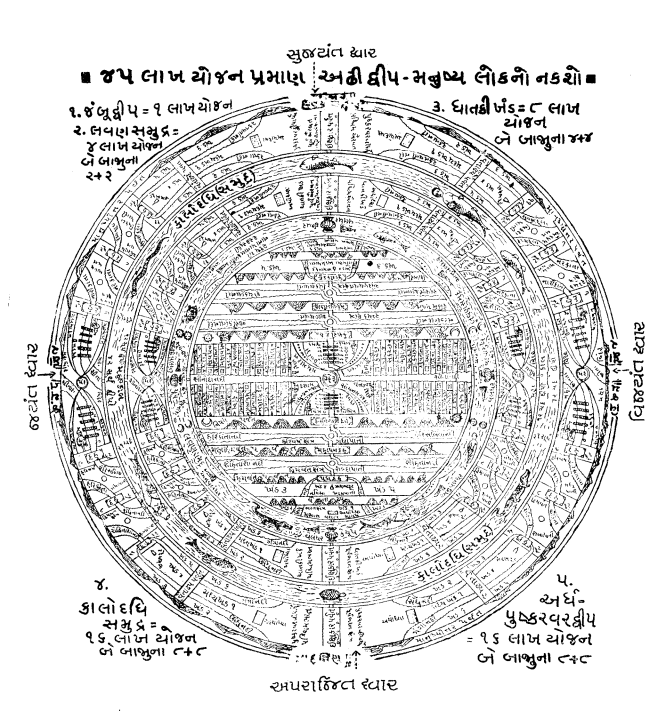
# ક્લાંત્રેલા તૈક્સાયું કળ કલ્યાં તૈક્સાયું કળ



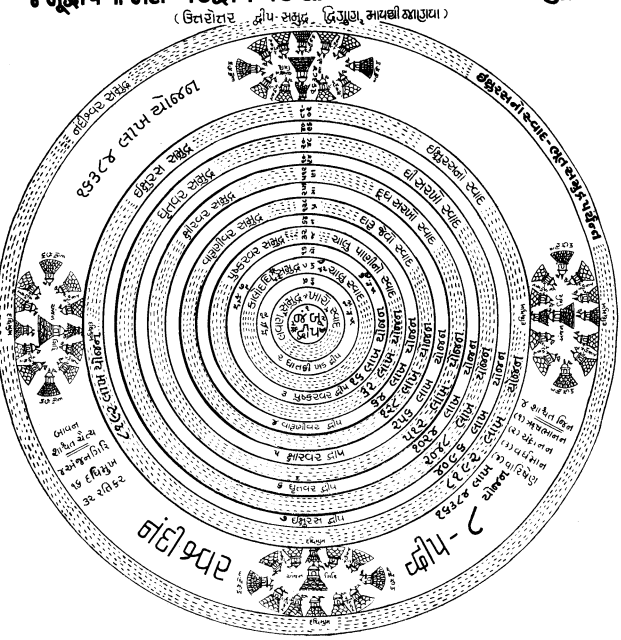


१००८० १० योजन पहाणी





જંતૂદ્રીપથી નંદીશ્વરદ્વીપઃપર શાશ્વતચૈત્યઃ નંદીશ્વર સમુદ્ર



# તત્વાર્ચાધિગમ સૂત્રના અધ્યાય ૨-જ ૩-જ માં જણાવેલ સમસ્ત લે!કસ્ત્રરૂપના (६) નકશાંઓની વિશેષ સમજૂતી

ચીદ રાજલાંક પ્રમાણ લાંકમાં અધાલાંકના નીચેના તળ ભાગમાં ઉત્તર-દક્ષિયુ– પૂર્વ-પશ્ચિમ ૭ રાજલાંક પ્રમાણ વલયાકારે છે, ત્યાંથી ઉપર અનુક્રમે ૧–૧ રાજ ઘટતાં ૭ રજજુ ઉપર પ્રથમ નરકના સ્થાને એક રાજલાંક પ્રમાણ પહેલ્લાઈ જાયુવી. તે ઉપર ઉદ્ધિ કેમાં પહેલાલાઈ વધતાં ૩ ર રાજલાંક ઉપર આવતાં પ રાજલાંક પ્રમાણ પહેલાલાઇ

થાય છે, તે પછી ઉપર અનુકૃમે ઘટતાં–ઘટતાં કર્ને રાજલાક છેક ઉપરના છેડે ત્રમન ડિકા પ્રમાણ ૧ રાજલાક પ્રમાણ પહેલાઈ રહે છે. આ રીતે જે ઉદ્યુ — અધા સૌદ રાજલાક ને ઉપર જણાવ્યા મુજબ વલયાકારે જાણવાના છે. તેમાં મધ્યમાં એક રાજલાક પ્રમાણ લાંબી-પહાળી અને ચૌદ રાજ ઉદ્યુ ત્રમ નાડી છે, તેમાં જ ત્રમ જ્વાના જન્મ-મરણ થાય છે એમ જાણવું. મધ્ય લાંકની મધ્યમાં સૌ પ્રથમ જ'બુદ્રીય આવેલા છે અને આ જંબુદ્રીપની મધ્યમાં ૧ લાખ ચાજન લાંચા મેરૂ પર્વત આવેલા છે. આ મેરૂ પર્વતની તળેડીના મધ્ય ભાગમાં આવેલા આઠ રૂચક પ્રદેશાથી પૂર્વ-પશ્ચિમ તેમજ ઉદ્યુ અધાલાકની ગણતરી કરવામાં આવેલી છે. મધ્ય લાકના એક રાજલાક પ્રમાણ તિચ્છાંલા કમાં પૂર્વ-પશ્ચિમ વલયાકારે અમે પ્રયાતા દ્રીપ સમુદ્રો આવેલા છે. તેઓ મધ્યના પ્રથમ જ'બુદ્રીયથી એક—એકથી અમણ પ્રમાણવાળા છે. તેમાં માત્ર મધ્યના અહીદ્રીય પ્રમાણ શિત્રમાં જ મનુષ્યાના જન્મ—મરણ થતાં હાઇ તેટલા જ પ્રમાણવાળી એટલે કે ૪૫ લાખ ચાજન પ્રમાણ સિદ્ધ શિલા છે એમ જાણવું.

સી પ્રથમ મધ્યના જંબુદ્ધીપની મધ્યમાં વલચાકારે ૧ લાખ ચાજન ઊંચા મેરૂ પર્વત આવેલા છે. જંબુદ્ધીપમાં હ્રદ્વં – અધા પર્વતા - ક્ષેત્રા કુલ ૧૯૦ ખંડવા પ્રમાણ છે. આ જંબુ- દ્વીપના એક બાજુના ર લાખ ચાજન લવ્લ સમુદ્રના ઉમેરવા. તેમાં વળી ઘાતડી ખંડના ૪ લાજન ઉમેરવા. તેમાં વળી ક.ળાદધ સમુદ્રના ૮ લાખ ચાજન ઉમેરવા. તેમાં વળી અર્ધ પુષ્કર દ્વીપના ૮ લાખ ચાજન ઉમેરવા. કેમકે સાલ લાખ ચાજનના પુષ્કરવર દ્વીપની મધ્યમાં માનુપાતર પર્વત વડે તેના બે લાગ પડે છે. આ રીતે એક બાજુના કુલ ૨૨ ર લાખ ચાજનમાં બીજ બાજુના ૨૨ લાખ ચાજન ઉમેરતાં અહીદ્વીપનું કુલ ક્ષેત્ર ૪૫ લાખ ચાજનમાં બીજ બાજુના ૨૨ લાખ ચાજન ઉમેરતાં અહીદ્વીપનું કુલ ક્ષેત્ર ૪૫ લાખ ચાજન થાય છે. તે પ્રમાણે સિદ્ધ-શીલા જાલવી. અહીદ્વીપમાં આવેલા કુલ ૧૩૨ સૂર્ય અને ૧૩૨ ચંદ્રો ચર એટલે (કરતા) છે. જયારે

અહીદ્રી પૈની બહારના ક્ષેત્રામાં આવેલા અસંખ્યાતા સૂર્યો-ગંદ્રો સ્થિર છે. એટલે કાયમ માટે જ્યાં દિવસ ત્યાં દિવસ રહે છે અને રાત્રિ હોય છે ત્યાં કાયમ માટે રાત્રિ હોય છે.

આ શાધાત રવરૂપમાં પહ્યુ કાેઇક ઠેકાે ફાેઇ કરી કથે ચિત્ કેટલાક સામાન્ય ફેરફારા પછુ થતા હાેય છે. જેમ શાધાત શત્રું જય ગિરિ સંભંધમાં શાસમાં જણાવેલ છે. વિશેષથી ખુહત્ સંગ્રહણી આદિ અન્ય ગ્રંથાથી જાણી લેવું. આઠમા નંદી ધર દ્વીપમાં ચારે દિશામાં આવેલ કુલ પર પર્વતા ઉપર આવેલ શાધાત ચેત્યાને વિષે શ્રી તીર્થં કર ભગવંતાના કલ્યા છુકામાં દેવા અઠ્ઠા કં મહાત્સવ કરવા જાય છે. તેમજલ બ્ધિધર—મુનિ ભગવંતા પછુ ચૈત્ય દર્શનાર્થ ત્યાં જાય છે.

અહી હીપમાં કુલ પ મેરૂ પવંતા, ૩૫ ક્ષેત્રા, ૩૦ વર્ષધર પવંતા, પદેવગુરૂ અને પ ઉત્તરકુર્ના ક્ષેત્રા આવેલા છે. આ રીતે કુલ ૪૫ ક્ષેત્રા સાથે, વળી લવલુ સમુદ્રમાં ફેલાએલી આઠ દાડાઓમાં એક ઉપર સાત ક્ષેત્રો મળી કુલ ૮×૭=૫૬ અંતરહીપનાં ક્ષેત્રા આવેલા છે, આમ કુલ મળી ૧૦૧ મનુષ્ય ક્ષેત્રા છે. મહાવિદેહ ક્ષેત્રની ૮-૮ વિજયની આજુબાજુ કિલ્લા જેવી વેદિકાઓ આવેલી છે, અને તે બે-બે વેદિકાઓની વચમાં ૮ વિજય, ૪ પર્વત અને ૩ નહીઓ આવેલી છે.

જંબુદ્ધીપ ઉપરનાં લવા સમુદ્રમાં પૂર્વ પશ્ચિમ ઉત્તર દક્ષિણ મધ્યકેન્દ્રમાં ૧–૧ કળશ આકારનાં ઊંડા માટા ખાડાએ છે, જેને પાતાળ કળશા કહેવાય છે. આ કળશામાં દર ૧૪ મુદ્ધુતે = ૧૧ કલાકે અંદરથી વાયુના પ્રકાપ થતા હોઇ સમુદ્રમાં ભરતી આવ્યા કરે છે. અન્ય સમુદ્રમાં આવા પાતાળ કળશા નથી.

વળી લવણ સમુદ્રનાં જ વિદિશાના મધ્યકેન્દ્રમાં ૧–૧ પર્વાત આવેલ છે. જેને અનુવેલ ધર પર્વાત કહે છે. તે દરેક ઉપર ૧–૧ શાધત જૈન ગૈત્ય આવેલ છે. ચારે પાતાળ કળશાની ડાબી બાજુએ ૧–૧ વેલ'ધર પર્વાત પણ આવેલ છે. એની ઉપર પણ ૧–૧ શાધત જૈન ગૈત્ય આવેલ છે.

શ્રી જૈત શાસન માન્ય શાસાધારે હાલમાં જણાવ્યા મુજબ જાગ્વું કે શરીરને ઉ સે ધા-ગુણે માપવું. ઘર-કૂવા-તળાવ વિગેરે આત્માંગુલે માપવાં. પૃથ્વી-પર્વત-સમુદ્રો અને દેવ-વિમાન વિગેરને પ્રમાણાંગુલે માપવાં, આત્માંગુઢે અનિયત જાણવું, ૬ ઉત્સેધાંગુલે = ૧ પાક (ભગની પાનીની પહેાળાઇ) ર પાદે = ૧ વે ત, ૨ વે ત = ૧ હાય, ૨ હાય = ૧ કુક્ષિ, ૨ કુક્ષિ = ૪ હાય = ૧ કંડ = ૧ ધનુષ્ય, ૨૦૦૦ ધનુષ્ય = ૧ ગ ઉ, ૪ ગાઉ = ૧ યાજન.

જ'ખુદ્દીપનું કુલ ક્ષેત્રફળ ૭૯૦,૫૬,૬૪,૧૫૦ ચાજન ૧ ું ગાઉ ૬૨ા હાથથી કાંઇક અધિક છે. વળી ઉત્તર દક્ષિણ ૧ ખંડવા પ્રમાણ ભરત ક્ષેત્રનું કુલ ક્ષેત્રફળ ૩૦,૩૨,૮૮૮ ચાજન ૧૨ કલાનું જાણવું.

# તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર-અધ્યાય પાંચમા (૫)

હવે આ પાંચમા અધ્યાયમાં પ્રસ'ગાનુસારે જીવાજીવરૂપ છ એ દ્રવ્યાનું તેમજ તેઓના સ્વતઃ પરતઃ તેમજ ઉભયતઃ ભાવાનું સ્વરૂપ જણાવાશે.

# अजीव-काया धर्माऽधर्माऽऽकाश पुद्गलाः ॥ १॥

અના દિ અને ત જ વ દ્રવ્ય અને અજ વ દ્રવ્યોની રાશિરૂપ આ જગતમાં ચાર અજ વકાય દ્રવ્યો છે. અજ વ એટલે જે દ્રવ્યોને પાતાના ઉત્પાદ-વ્યય તેમજ ધ્રુવ સ્વરૂપી પરિશુમન ભાવામાં જેમને પાતાનું અકતૃત્વ તેમજ અભાકતૃત્વ અને અજ્ઞાતૃત્વ છે. તે અજ વ દ્રવ્યા બાહ્યવા અને કાય એટલે સમુદ્ધાત્મક. અર્થાત્ જે દ્રવ્યા સમુદ્ધાત્મક સ્વરૂપે બોઈ બાહ્યા અનુભવી શકાય છે તેવા અજ વ દ્રવ્યા મુખ્યત્વે ચાર છે

- (૧) ધર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય-જે એક અખંડ હોવા છતાં અસંખ્યાત પ્રદેશરૂપ છે.
- (૨) અધર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય-જે એક અખંડ હોવા છતાં અસંખ્યાત પ્રદેશરૂપ છે.
- (૩) આકાશાસ્તિકાય દ્રવ્ય–તે પણ એક અખ'ડ હેાવા છતાં તે લાેકાકાશ અને અલાેકાકાશ એવા બે વિલાગ સહિત અન'તા અન'ત પ્રદેશી છે.
- (૪) પુદ્દગલાસ્તિકાય દ્રવ્ય-પુરાષ્ટ્ર-ગલન સ્વભાવવાળું હોાવાથી એક અવિભાગી પર-માણું પણ અનેકવિધ પરિણામ પામવાની શક્તિવાળું હોાવાથી અસ્તિકાય છે.

જયારે અનેક પરમાણું એ મળીને બનેલા ખંધ-દેશ-પ્રદેશ વિભાગરૂપ સમુદ્ધ તા પ્રગટપણે અસ્તિકાય (સમુદ્ધાત્મક) સ્વરૂપ છે જ

#### द्रव्याणि जीवाश्र ॥ २ ॥

ઉપર જણાવેલ ચાર દ્રવ્યાે ઉપરાંત આ જગતમાં પાંચમા દ્રવ્યરૂપે જીવદ્રવ્યાે પહ્યું છે જે અનંતા છે. જેઓ પ્રત્યેક પાતપાતાના કર્યાંચિત ઉત્પાદ, કર્યાંચિત વ્યય, કર્યાંચિત ધ્રુવ સ્વરૂપી પાતપાતાના પરિશુમન ભાવના કર્તા—ભાકતા અને જ્ઞાતા છે. તેઓનું વિશેષ સ્વરૂપ પૂર્વે જણાવી ગયા છે. અત્રે તા તે પાંચે અસ્તિકાય દ્રવ્યાનું જે ત્રિકાલિક અસ્તિ-પશું દ્રવ્યથી જણાવેલ છે. શાસ્ત્રમાં દ્રવ્યનું લક્ષણ નીચે મુજબ જણાવેલ છે. જેનું સ્વરૂપ ગીતાર્થ ગુરૂગમથી કરી લેવું જરૂરી છે.

# 'दुवए दुयते दोखयवो, विगारो गुणाण संदावो । दव्वं भव्वं भावस्स भूयभावं च जं जोग्गं ॥'

પાંચ દ્રવ્યા વાતપાતાના ગુણ ભાવમાં પરિણામી હાવા છતાં સકળ જીવદ્રવ્યા પાતપાતાના પરિણુમન ભાવના કર્તા-ભાકતા અને જ્ઞાતા પણ છે. તે માટે તે જીવદ્રવ્યા છે. આવા જવદ્રવ્યા આ સ'સારમાં છ નિકાય રવરૂપથી અન'તા છે. તેમજ વળી અન'તા સિદ્ધના જીવા પણ છે તે પ્રત્યેક (અર્થાત્ કરેકે દરેક) જીવ પાતે એકબીજાથી સિન્ન સ્વરૂપે સ્વત'ત્ર દ્રવ્યરૂપ છે.

नित्याऽवस्थितान्य रुपाणि ॥ ३॥

रुपिण पुदुगलाः ॥ ४ ॥

હપર જણાવેલ સકળ પાંચે દ્રવ્યાનું ત્રણે કાળમાં અસ્તિપણું (હોાવાપણું) હોાવાથી તે પાંચે દ્રવ્યા નિત્ય છે. કેમકે તેઓ કાંઇથી કયારેય ઉત્પન્ન કરાયેલ નથી. તેમજ તેઓના કાંઇથી કયારેય સંપૂર્ણ નાશ પણ થવાના ન હોાવાથી કાળ થકી અનાદ—અન'ત નિત્ય છે. વળી ઉપર જણાવેલ પાંચે દ્રવ્યા પુદ્દગલ—પરમાણું સહિત બધાં ચાસુષ અપ્રત્યક્ષ હોાવાથી (એટલે આંખથી નહિ દેખાતા હોાવાથી) તેઓને અત્રે અરૂપી જણાવ્યા છે. પરંતુ પુદ્દગલ દ્રવ્ય—વર્ણ—ગંધ—રસ—સ્પર્શાત્મક હોાવાથી તેમજ તેના ખંધ—દેશ—પ્રદેશ વિભાગ આંખે કરી એઇ જાણી શકાય છે. તે માટે તુરત જ ચાયા સૂત્રમાં કંક્ત પુદ્દગલ દ્રવ્યા રૂપી છે એમ જણાવ્યું છે. આથી સમજવાની જરૂર છે કે આ જગતમાં જે-જે આંખે દેખાય છે તે તમામ પુદ્દગલ દ્રવ્યોના વિકારા (પરિણામા) છે.

आऽऽकाशादेक द्रव्याणि ॥ ५॥

પૂર્વ જણાવેલ પાંચ ત્રિકાલિક નિત્ય દ્રવ્યામાં ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય અને આકાશાસ્તિકાય એ ત્રણે દ્રવ્યા એક-એક અખ'ડ દ્રવ્ય સ્વરૂપે સિન્ન-સિન્ન સ્વસાવી, સિન્ન સિન્ન દ્રવ્યો છે.

निडिक्रयाणि च ॥ ६॥

હપરના ત્રણે દ્રવ્યા અક્રિય છે. અર્થાત્ તેઓના સ્વભાવ કાઇપ**છ**ુ (ગત્યાદિ) ક્રિયા કરવાના નથી.

असंख्येयाः प्रदेशा धर्माधर्मयोः ॥ ७ ॥

ધર્મારિતકાય તેમજ અધર્માસ્તિકાય એ બે દ્રવ્યા સમાન અસંખ્યાત્ અસંખ્યાત્ (લાકાકાશના પ્રદેશ જેટલા) પ્રમાણુર્પ હોલા છતાં એક અખંડ દ્રવ્યાત્મક છે.

जीवस्य च ॥ ८ ॥

સકળ અન'તા જીવદ્રવ્યા પણ એટલે પ્રત્યેક જીવદ્રવ્ય પણ લાકાકાશના પ્રદેશ પ્રમાણુ રૂપ (એટલે જેટલા લાકાકાશના પ્રદેશા છે તેટલા) અસ'ખ્યાતા-પ્રદેશ પ્રમાણરૂપ અસંખ્યાત્ પ્રદેશવાળા અખ'ડ ભિન્ન ભિન્ન દ્રવ્યા છે.

आकाशस्यानन्ताः ॥ ९॥

જે આકાશાસ્તિકાય દ્રવ્ય છે (જે મુખ્યપણે આધાર દ્રવ્ય છે અને સર્વદ્રવ્યાને અવકાશ આપવાના ગુણવાળું છે. તે પણ એક અખ'ડ અરૂપી અક્રિય દ્રવ્ય છે. જે

લાકાલાક-વ્યાપી (સ્વરૂપી) હાવાથી અન'ત પ્રદેશી છે. તેમાં જે લાકાકાશ છે તે તા અસ'ખ્યાત્ પ્રદેશ પ્રમાણ રૂપ છે પરંતુ તે અલાકાકાશથી ભિન્ન દ્રવ્ય નથી

### संख्येयासंख्येयाश्र पुद्गलनाम् ॥ १० ॥

પુદ્દગલ ખંધાદિ દ્રવ્યાને સંખ્યાત્-અસંખ્યાત્ તેમજ અનંત પ્રદેશા હોાય છે. કક્ત આ પુદ્દગલ દ્રવ્યાના પ્રદેશા પાતાના ખંધથી છૂટા પડી શકે છે અને મળી પણ શકે છે. જ્યારે બીજા દ્રવ્યાના પ્રદેશા પાતાના મૂળ દ્રવ્યથી કયારેય છૂટા પડતા નથી એમ જાણુવું.

नाणोः ॥ ११ ॥

જોકે પુદ્દગલ દ્રવ્યમાં પરમાણું (જે ત્રિકાલિક નિત્ય છે) તે અપ્રદેશી છે. પર'તુ તેમાં પણ અન'ત પરિણામ પામવાની શક્તિ હોવાથી તેને ઉપચારે અન'ત પ્રદેશી કહેવામાં હરકત નથી.

#### लोकाकाशेऽवगाहः ॥ १२ ॥

ઉપર જણાવેલ જીવદ્રવ્યા, અજીવદ્રવ્યા તેમજ ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય એ ગારે અસ્તિકાય દ્રવ્યા લાકાકાશમાં જ રહેલા છે. આથી જ તા તે ચારે દ્રવ્યા જે આકાશ દ્રવ્યને આધારે રહેલા છે તેટલા ભાગને લાકાકાશ કહેવામાં આવે છે.

#### धर्माधर्मयोः कुत्स्ने ॥ १३ ॥

ધર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય અને અધર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય ભન્ને અરૂપી દ્રવ્યા ઉપર જણાવેલ સમગ્ર લાકાકાશમાં (લાકાકાશના પ્રતિ પ્રદેશ) એકમેક થઇને પણ અલગ અલગ પાત-પાતાના ભાવે રહેલા છે. જ્યારે અલાકાકાશમાં આ બે દ્રવ્યા નથી, તેથી ત્યાં કાઇપણ જવ-પુદ્દગલની ગતિ-સ્થિતિ પણ નથી.

एक प्रदेशादिषु भाज्यः पुद्गलनाम् ॥ १४ ॥ असंखेयभागादिषु जीवानाम् ॥ १५ ॥ प्रदेशसंहार विसर्गाभ्यां प्रदीपवत् ॥ १६ ॥

પુદ્દગલ દ્રવ્યના ચાર વિભાગ શાસમાં જણાવેલ છે. (૧) ખંધ (૨) દેશ (૩) પ્રદેશ (૪) પરમાણુ (અણુ) કાઇ એક પરિકલ્પિત અખંડ પુદ્દગલ દ્રવ્યને ખંધ કહેવામાં આવે છે. તેના અમુક ભાગને દેશ-વિભાગ કહેવામાં આવે છે. અને અત્યંત સૂક્ષ્મ (જેના કેવળી ભગવંત પણ છે વિભાગ ન કરી શકે તેવા) અંશને પ્રદેશ કહેવામાં આવે છે. આ પ્રદેશ પ્રમાણ સૂક્ષ્મ અંશ (પુદ્દગલ) તે જ જયારે તે ખંધથી ભિન્ન છૂટે પડેલા હોય ત્યારે તેને પરમાણું (અણુ) કહેવામાં આવે છે. કાઇપણ પુદ્દગલ પરમાણુંમાં પણ (૧) વર્ણ (૨) ગંધ (૩) રસ (૪) સ્પર્શ અવશ્ય હાય છે. એટલે તેમાંથી શીત-ઉષ્ણુ અને સ્નિગ્ય–રૂક્ષ એ ચારમાંથી અવિરાધી છે સ્પર્શ અવશ્ય હાય છે એમ જાણવું.

આ પુદ્દગલ દ્રવ્યના બે અહુ-ત્રલ્ અહુ-ચાર અહુ, સંખ્યાત્ અહુ, અસંખ્યાત અહુ અને અનંતા અહુ (પરમાહુ) એાના શકે ધા છે. તે આકાશના એક પ્રદેશમાં, બે પ્રદેશમાં, ત્રહ્યુ પ્રદેશમાં, ચાર પ્રદેશમાં, સંખ્યાત પ્રદેશમાં, અસંખ્યાત પ્રદેશમાં રહી શકે છે. જેમકે અનંત પુદ્દગલ પરમાહુ એાના અચિત્ત મહાસ્કંધ તે સમગ્ર લાકાકાશમાં વ્યાપ્ત થાય છે. તેમજ યાવત્ અનંત પ્રદેશી સ્કંધ પણ આકાશના એક જ પ્રદેશમાં પણ રહી શકે છે. જેમ હીવાના પ્રકાશને સંકાચ વિકાસપણું પ્રાપ્ત થાય છે તેમ, પરંતુ અત્રે એટલું ખાસ ધ્યાનમાં રાખવા જેવું છે કે પ્રત્યેક જીવમાં રહેલા કાઈ જીવ (જે અસંખ્યાત પ્રદેશ પ્રમાણું છે) તે આકાશમાં એક પ્રદેશમાં રહેલા જેટલા ક્યારેય સંકાચ પામી શકતા નથી. આથી કાઇ પણ એક જવ સમગ્ર આકાશ દ્રવ્યના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં જ રહેલા હાય છે.

(અસં પ્રયાતના અસં પ્રયાત લેદ હોવાથી) આથી સવે છવાને સર્વ લોકાકાશમાં રહેલા જાણવાના છે. વળી કેટલાક કેવલી લગવંતો કેવલી સમુદ્ધાત વખતે પાતાના અસં પ્રયાત પ્રદેશા વડે સર્વ લોકમાં વ્યાપ્ત થાય છે. પરંતુ તે માત્ર સમુદ્ધાતના કાળ પૂરતાં જ. આ સાથે બીજું ખાસ ધ્યાનમાં રાખવા જેવી બાબત એ છે કે અંગુલના અસં પ્રયાત લાગ પ્રમાણ એક સૂક્ષ્મ શરીર (જે પણ આકાશના અસં પ્રયાતમાં લાગમાં રહેલ હોય છે) તેમાં અનંતા છવા રહી શકે છે.

### गतिस्थित्युपग्रहो धर्माधर्मयोरुपकारः ॥ १७ ॥

હવે ધર્માસ્તિકાય દ્રવ્યનું લક્ષણ જણાવે છે. આ દ્રવ્ય જે માત્ર સમય લે હાકાકાશમાં એક અખ'ડ સ્વરૂપે અસ'ખ્યાત પ્રદેશ સ્વરૂપે વ્યાપ્ત છે. તે જયાં જયાં જે-જે જવ કે પુદ્દગલ દ્રવ્યને ગતિ કરવી હોય (તે દ્રવ્યના સ્વભાવ મુજબ) તેને તે માત્ર સહાયક થાય છે. ધર્માસ્તિકાય દ્રવ્યની સહાય વગર જવ-પુદ્દગલ ગતિ કરી શકે નહિ. જેમ પાણી વગર માછલા ગતિ કરી શકતાં નથી. આજ પ્રમાણે જવ-પુદ્દગલને સ્થિર થવામાં અધર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય સહાયક છે તે તે બ'ને દ્રવ્યોનો ઉપકાર સમજવા.

#### आकाशस्यावगाहः ॥ १८ ॥

પૂર્વે જણાવ્યા મુજબ આકાશાસ્તિકાય દ્રવ્ય તે જીવ-પુક્રગલ તેમજ ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય એમ એ ચારે દ્રવ્યાને એકી સાથે પણ અવકાશ (જગ્યા) આપવા રૂપ સહાયક છે. એટલે કે એક આકાશ પ્રદેશમાં તે ચારે દ્રવ્યા હોય છે એમ જાણવું. અત્રે એ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવું કે ધર્માસ્તિકાય તેમજ અધર્માસ્તિકાય એ બે દ્રવ્યા એક અખંડ અનંત પ્રદેશાત્મક આકાશાસ્તિકાયના જે ભાગમાં રહેલા છે તે ભાગને અસંખ્યાત પ્રદેશ સ્વરૂપી લોકાકાશ અને બાકીનાને અલોકાકાશ કહેવાય છે. લોકાકાશના જેટલા અસંખ્યાત પ્રદેશો છે તેટલા જ ધર્માસ્તિકાયના તેમજ અધર્માસ્તિકાયના પ્રદેશો છે. તેમજ

કાઈપણુ એક છવ-દ્રવ્યને પણ તેટલા જ લાકાકાશના પ્રદેશ પ્રમાણ અસંખ્યાત પ્રદેશા હાય છે. આથી સ્પષ્ટ સમજાશ કે લાકાકાશની બહાર કાઇપણ છવ કે પુદ્દગલ દ્રવ્યનું અસ્તિત્વ નથી. કેમ કે ત્યાં ધર્માસ્તિકાય તેમજ અધર્માસ્તિકાય દ્રવ્યા નથી.

#### श्ररीर वाङ्-मनः प्राणापानाः पुद्गलनाम् ॥ १९ ॥

અનંતા પુક્રગલ પરમાણુઓના સ્કંધરૂપે અનેલી અનેક પ્રકારની વર્ગણાઓ છે. જેના રફ સ્વરૂપા શાસામાં જણાવેલ છે. તેમાંથી માત્ર આઠ પ્રકારની વર્ગણાઓ સકળ સંસારી જીવદ્રવ્યાને શરીર ધારણ કરવામાં, વચન બાલવામાં, મનન કરવામાં તેમજ શાસાશ્વાસ લેવામાં ઉપકારક થાય છે. તેનું આદાન—ગ્રહણ પ્રત્યેક જીવ પાત—પાતાના તથા પ્રકારના કર્મના યાગે કરે છે. જુદા જુદા જીવ દ્રવ્ય અથવા આત્મતત્ત્વને આ સંસારમાં નીચે મુજબ આઠ પ્રકારની વર્ગણાઓની જીવન જીવવામાં ઉપકારકતા (સહાયકતા) રહેલી છે. (૧) ઔદારિક વર્ગણા (૨) વૈક્રિય વર્ગણા (૩) આહારક વર્ગણા (૪) તૈજસ વર્ગણા (૫) કાર્મણ વર્ગણા—આ કાર્મણ વર્ગણાઓના જીવ પ્રદેશાની સાથે લીર-નીરવત્ અષ્ટ પ્રકારના જે સંબંધ થાય છે તેને કર્મભંધ કહેવાય છે. (૬) શ્વાસાશ્વાસાથ વર્ગણા (૭) ભાષા વર્ગણા (૮) મન વર્ગણા. પ્રથમની પાંચ વર્ગણાઓ જીવની સાથે સંશ્લિષ્ઠ સંબંધ પામતી હોય છે. જયારે પાછળની ત્રણ વર્ગણાઓના સંબંધ અસંશ્લિષ્ઠ હોય છે. આ ઉપરાંત ઓ-પુત્ર—ધન—ઘર આદિના પણ જીવને કર્માનુસારે અસંશ્લિષ્ઠ યેાગ પ્રાપ્ત થાય છે.

#### सुख दुःख जीवित मरणोपग्रहाश्र ॥ २०॥

ઉપર જેલાવ્યા મુજબ કર્માનુ લાવે જે-જે જીવને જે-જે પ્રકારના પુદ્દગલ દ્રવ્ય પરિલ્ફામના ચાગ (સંખંધ) પ્રાપ્ત થાય છે. તે મુજબ તે-તે જીવને તે થકી સુખદુ:ખના પરિલ્ફામ થાય છે જ્યાં સુધી જે આયુષ્ય કર્મના વિષા કે દય જે ગતિમાં જે શરીર દ્વારા જે-જે જીવ લાગવતાં રહે છે ત્યાં સુધી તે જીવ-તે શરીર દ્વારા સુખ-દુ:ખના અનુભવ કરતા રહે છે. કાઈપણ ગતિમાં રહેલા જીવને શરીર સંબંધી આયુષ્ય પૂર્ણ થઇ જાય તે સમયે જ બીજા ગમે તેટલા પ્રભળ ચાંત્રાના સંબંધ હાય તા પણ તે જીવને તે શરીરથી અળગા થવું જ પડે છે. જેને વ્યવહારમાં મરશુ કહેવામાં આવે છે.

આ રીતે પ્રત્યેક જીવને જીવન-જીત્રવામાં મુખ્ય ઉપકારક જે આયુષ્ય કર્મ છે તે પણ કાર્મણ વર્ગણાનંતર્ગત પુદ્દગઢ વર્ગણાએ જ છે. પરંતુ જીવે પાતે જ પાતાના રાગ-દેષાદિ તીલ-મંદ પરિણામે કરી કાર્મણ વર્ગણાએમાં વિવિધ સ્વરૂપે જે જે વિવિધ પ્રકારના (અષ્ટવિધ) વિપાક (અનુભવ કરાવવાની શક્તિ) આપવાની શક્તિનું સર્જન કરેલું હોાવાથી તે તે કર્મ ઉદયમાં આવે થકે તે જીવને તથા પ્રકારના વિપાક (અનુભવ) કરવા પડે છે.

## परस्परोपग्रहो जीवानाम् ॥ २१ ॥

સ'સારી જીવા (સકમ') શરીરસ્થ હોાવાથી પાતપાતાને પ્રાપ્ત યાંગ (સ'બ'ધા) દ્વારા એક જીવ બીજા જીવ પ્રતિ ઉપકાર તેમજ અપકાર કરી શકે છે. તે જગતમાં પ્રત્યક્ષ છે. અદ્યપિ ધર્માસ્તિકાયાદ્વિ પાંચે દ્રવ્યો એક જ આકાશ પ્રદેશ ઉપર અનંત-કાળથી સાથે રહેવા છતાં કયારેય કાઇ દ્રવ્ય પાતાના મૂળ સ્વરૂપને છે. ડીને અન્ય દ્રવ્યના સ્વરૂપને પામતું નથી પરંતુ જીવદ્રવ્ય અને પુદ્દમલ દ્રવ્યને સ્વ-સ્વકર્માનુસારે પરસ્પર પારિણામિક પણું હાવાથી (સાંચાગ સંબધ) એક જીવ પાતાના શરીરાદિ કર્મ દ્વારા બીજા જીવ પ્રતિ અપકાર—ઉપકાર કરવા પ્રતિ નિમિત્તરૂપ થાય છેત જીવના અન્ય જીવ થા અજીવ પ્રતિ નિમિત્ત હેતુતા રૂપ પરિણામ કથાય સહિત તેમજ કથાય રહિત બન્ને પ્રકારે હાય છે. કરેકે દરેક સંસારી (સકર્મક) જીવાનું ઉપર જણાવ્યા મુજબનું સ્વરૂપ તત્વતઃ અવિરાધી હાવા છતાં જે ઉત્સૂત્ર સાથી પાખંડીએ આ સ્વરૂપને અસત્—િમશ્યા માયારૂપ કહે છે. તેઓ માક્ષ માર્ગના (માક્ષમાર્ગની સાધનાના) ઉચ્છેદકા હાવાથી તેઓને સંસારી જાલુવા.

### वर्तना-परिणामः-क्रिया-परत्वाऽपरत्वे च कालस्य ॥ २२ ॥

કાળ નામના કાઈ પદાર્થ, અર્થાત્ સત્ દ્રવ્ય આ જગતમાં નથી. તેમ છતાં ઉપર જહ્યુવ્યા મુજબ જીવ-અજીવાદિ દ્રવ્યાના વિવિધ પરિદ્યામાં (ર્યાંતરતા) ને વિવિધ સ્વરૂપે જાણવા માટે જે સિન્ન સિન્ન સ્વરૂપે કાળ સ્વરૂપના આશ્રય લેવામાં આવે છે. તેનું સ્વરૂપ હવે સૂત્રકાર ચાર સેદથી જણાવે છે.

- (૧) વત<sup>િ</sup>ના : પ્રત્યેક દ્રવ્ય પ્રત્યેક સમયે સ્વતઃ તેમજ પરતઃ જે જે ઉત્પાદ્-વ્યય-ધ્રુવ સ્વરૂપમાં સિન્ન સિન્ન સ્વરૂપે પરિણામ પામી રહેલું છે. તેને તે તે સિન્ન-સિન્ન સમયના સ્વરૂપ રૂપે ઓળખાવે તે વર્તના ક્રક્ષણકાળ જાણવા.
- (૨) 'પરિણામ : ઉપર જણાવ્યા મુજબ પ્રત્યેક સમય-સમયના પરિણામમાં પણ અનેક પ્રકારના જે ભિન ભિન્ન ગુણ પર્યાય રૂપ પરિણામ હાય છે. તેને યથા તથ્ય ભિન્ન-ભિન્ન સ્વરૂપે જણાવે તેને કાળ સ્વરૂપી પરિણામ જાણવા.
- (3) ક્રિયા : જો કે જીવ તત્ત્વ અને પુદ્દગલ તત્ત્વને ક્રિયા પરિણામીત્વપણું છે. ખાકીના ધર્માસ્તિકાયાદિ દ્રવ્યમાં તા ક્રિયા પરિણામિત્વપણું નથી. તેથી જીવ અને પુદ્દગલ દ્રવ્યની જે વિવિધ ક્રિયાને વિવિધ સ્વરૂપે જણાવે તેને ક્રિયા સ્વરૂપથી કાળના પરિણામ જાણવા.
- (૪) પરત્વાડપરત્વ : પૂર્વાપર એટલે પ્રથમનું અને પછીનું. અર્થાત્ એતિહા-સિક ઘટનાઓના સંબંધાના વ્યવહાર જે જે દ્રવ્યોના જે જે ઉત્પત્તિ-વ્યય-તેમજ ધ્રુવ પરિણામામાં જે દ્રવ્ય વડે કરાય છે તે પરત્વાપરત્વ કાળ જાણવા ઉપરના ચારે લેદા કાળના નથી. પરંતુ દ્રવ્યાની વર્તનાદિને જાણવા-જણાવ-વામાં સહકારી હોવાથી ઉપચારે તેને કાળના લેદા કહ્યા છે.

# स्पर्श रस गन्ध वर्णबन्तः पुद्गलाः ॥ २३ ॥

જે રૂપી પુક્રગલ દ્રવ્ય છે તેના ખંધ-દેશ-પ્રદેશ અને પરમાણું એમ ચાર લેદો પૂર્વ જણાવેલ છે. તે બધા સ્પર્શ-રસ-ગંધ અને વર્ષુ ચુક્ત છે. તેમાં પરમાણુંમાં (૧) વર્ષુ (૧) ગંધ (૧) રસ અને (૨) સ્પર્શ (પરસ્પર અિવરાધી) અવશ્ય હોય છે જયારે પ્રધાદિમાં (૫) વર્ષુ (૨) ગંધ (૫) રસ અને (૮) સ્પર્શ મળી કુલ ૨૦ શુલ્ધમંમાંથી યથા સંભવ શુણા હોય છે. આ (૨૦) વીશ લેદા પણ પ્રત્યેક તરતમ ભાવે સંખ્યાત્ અસંખ્યાત્ અનંત લેદ્યુક્ત હોય છે. આથી સમજવાનું કે સંસારી સકર્મક જીવક્રવ્યાના સંમારીક સમસ્ત જીવન વ્યવહાર આ પુદ્દગલ-દ્રવ્યાના સંયાગ-વિયાગ સ્વરૂપ છે. કેમકે ધર્માસ્તિકાયાદિના જીવ-પુદ્દગલ સાથે કયારેય સંયાગીક પરિણામ હાતા નથી. આથી શાસ્ત્રોમાં જીવ અને પુદ્દગલ અને દ્રવ્યાને પારિણામિક (વ્યવહાર સ્વરૂપ) કહ્યા છે. જો કે નિશ્ચય સ્વરૂપથી તા સકળ દ્રવ્યા પાતપાતાના સ્વભાવ શુલ્યમાં જ નિરંતર સમયે—સમયે પરિણામ પામ્યા જ કરે છે. તેથી નિશ્ચય સ્વરૂપથી તા કાંઇપણ દ્રવ્ય કાંઇપણ અન્ય દ્રવ્યના શુલ્યના શુલ્યના શુલ્યના કાંધારેય પરિણામ પામતું નથી.

शब्द बन्ध सौक्ष्म्य-स्थौल्य-संस्थान-भेद-तमच्छायातपोद्योतवन्तश्च ॥ २४ ॥

પુદ્દગલ દ્રવ્યાના વળી વિશેષ પરિદ્યુમન ભાવા સંખંધમાં શાસ્ત્રકાર જણાવે છે કે (૧) શખ્દ પરિદ્યુમ (૨) પરસ્પર ખંધન પામવું (૩) સ્વમ પરિદ્યુમ પામવા તે (૪) બાદર (રશ્નુલ) પરિદ્યુમ પામવા તે (૫) વિવિધ આકૃતિ રૂપે પરિદ્યુમ પામવા તે (६) આળગા થવું (ભેદ પરિદ્યુમ પામવા તે) (૭) અધ્યકાર રૂપ પરિદ્યુમ પામવા તે (અધ્યકાર અભાવ રૂપ નથી) કેમકે તે જોઈ જાણી શકાય છે. (૮) છાયારૂપ પરિદ્યુમ પામવા તે (આ છાયારૂપ પરિદ્યામ પ્રત્યેક પુદ્દગલ દ્રવ્યને હાય છે. તે જયારે ભાસ્કર યુક્ત એટલે અરિસા આદિમાં પહે છે ત્યારે યથાતથ્ય ભાવે વર્દ્યાદે યુક્ત જણાય છે અને અભાસ્કર યુક્ત વસ્તુમાં પહે છે ત્યારે માત્ર છાયારૂપે જણાય છે.) (૯) આતપ પરિદ્યામ (સૂર્યના તડકા) (૧૦) ઉદ્યોત પરિદ્યામ (ચંદ્રના પ્રકાશરૂપ) આ રીતે વળી અનેક પ્રકારે પુદ્દગલ દ્રવ્ય તેમજ જવદ્રવ્ય પણ સ્વતઃ અને પરતઃ તેમજ ઉભયતઃ અનેક પ્રકારના પરિદ્યામ પામતા રહે છે. કેમકે પ્રત્યેક જવદ્ભવ્યમાં તેમજ પુદ્દગલ પરમાણુંમાં અનેકવિધ પરિદ્યામ પામવાની અનંતી શક્તિ રહેલી હોય છે.

अणवः स्कन्धाश्च ॥ २५ ॥ संघातभेदेभ्य उत्पद्यन्ते ॥ २६ ॥ भेढाढणः ॥ २७ ॥ સામાન્યથી પુદ્દગલ દ્રવ્યને બે લેદથી જાણવું જરૂરી છે (૧) પુદ્દગલ દ્રવ્યના સ્કંધા. જેવા કે દ્રયણું કસ્કંધ, ત્રયણું કસ્કંધ, સંખ્યાત અણસ્કંધ, અસંખ્યાત અણસ્કંધ, અનંત અણસ્કંધ (૨) બીજો લેદ માત્ર એક અણું-પરમાણું સ્વરૂપી (જેના બે વિભાગ કેવળીની દૃષ્ટિએ પણ થતા નથી તે રૂપે) પુદ્દગલ દ્રવ્યના વિવિધ સ્વરૂપના (૧) સ્કંધ પરિણામ તે સંધાતથી-લેદથી, તેમજ સંધાત-લેદથી એમ ત્રણ પ્રકારે થાય છે. (૨) અણુ પરિણામ તે માત્ર સ્કંધમાંથી છૂટા પડવાથી (લેદ થવાથી) થાય છે.

(२४) મા સૂત્રમાંના વિશેષ અર્થ: - પુદ્દગલના શખ્દ પરિણામ ત્રણ પ્રકારના હાય. (૧) સચિત્ત (૨) અચિત્ત (૩) મિશ્ર.

પુદ્દગલના બંધન પરિશામ ત્રણ પ્રકારે થતા હાય છે. (૧) જીવ પ્રયાગથી તે પ્રયાગસ્ત અંધ (૨) વિસ્તાઓ ધ તે જીવના પ્રયાગ વિના પુદ્દગલ-પુદ્દગલના સ્વાભાવિક ખંધ (૩) મિશ્રિકાળ ધ તે જીવના પ્રયાગની સાથે પુદ્દગલ-પુદ્દગલના બંધન સ્વભાવથી એમ હભયથી થતા બંધ.

યદ્યપિ શુદ્ધ જીવને પુદ્દગલ દ્રવ્યના બંધ હોય જ નહિ. થાય જ નહિ. પરંતુ કાઈપણ સંસારી જીવ કયારેય કર્મના બંધન વગરના હતા નહિ. તેથી કરીને કાર્મણ (કર્મ) અજીવ પુદ્દગલ દ્રવ્યના બંધનને લઇને જ જીવને બીજા પણ અનેક પ્રકારના પુદ્દગલ દ્રવ્યાના બંધના પ્રાપ્ત થાય છે. આ ભધાં જ બંધના જીવના વિભાવ પરિણામ છે. વળી કર્મના બંધ પણ સ્પૃષ્ટ-અદ્ધ-નિધ્ધત અને નિકાચિત એમ ચાર પ્રકારના હોય છે. જે પુદ્દગલ-પરમાણું એાના (અનંત પરમાણું એાના બનેલા) સ્કંધા પણ અનંતા હોવા છતાં ઇન્દ્રિય ગાચર ન થાય એવા સફમ પરિશામને પામેલા હોય તે સફય-પરિશામીત્વ.

જે પુદ્દગલ પરમાણું એના સ્ક'દા ઇન્દ્રિયગાંચર થઇ શકે છે તે બાદર પરિણામીત્વ. બાદર પુદ્દગલ સ્ક'દામાં આઠ સ્પર્શ હોય છે. જ્યારે સૂક્ષ્મ સ્ક'દામાં ચાર સ્પર્શ હોય છે. સ'સ્થાન 'પરિણામ પાંચ પ્રકારના હોય છે. (૧) લ'બાઇ સ્વરૂપ (૨) ગાળ (૪) ત્રિકાણ સ્વરૂપ (૪) સમચારસ (૫) પરિમ'ડળ

પુદ્દગલના લેદ પરિણામ પાંચ પ્રકારે થાય છે.

- (૧) ઐીત્કરિક-ઘસારાથી જે છૂટા પહે તે જેમ ચંદન ઘસવાથી ઘસાય તે.
- (ર) ચૌર્લિક-જેમ લાટ વિગેરે દળવાથી છૂટા પહે છે તે.
- (3) ખ'ડ-પત્થર વિગેરના જે કકડા કરાય છે તે.
- (૪) પ્રતર-જેમ અભરખના પડ છૂટા પડાય છે તેમ.
- (૫) અનુતર-વાંસની-શેલડીની વિગેરેની છાલ ઉતારવામાં આવે છે તેમ.

આ પણ ખાસ સમજવું જરૂરી છે કે વળી પુદ્દગલાના અંધકારમય જે પરિણામ તે, તે પુદ્દગલા ઉપર પ્રકાશના અલાવરૂપે છે. પરંતુ અંધકાર પરિણામ સર્વથા અલાવરૂપ

નથી તે પણ પુદ્દગલના પરિષ્ણામ છે. કેમકે અ'ધકાર આંખે દેખી શકાય છે. વળી તમામ પુદ્દગલા કિરણાત્સર્ગ પરિણામવાળા હાવાથી તેના ફાંટાબ્રાફ પરિણામ પથ્ય શક્ય હાય છે.

## भेदसंघाताभ्यां चाक्षुषाः ॥ २८ ॥

ઉપર જણાવેલ પુદ્દગલ દ્રવ્યાના વિવિધ સ્વરૂપી પુદ્દગલ સ્કંધા કેટલીક વખત કાઇ એક સ્કંધમાંથી છૂટા પડવાથી દેખાય છે. તો કાઈક વખત બીજા સ્કંધામાં મળવાથી દેખાય છે. એટલે છે કાઇક સૂક્ષ્મ પરિણામી સ્કંધ કાઈક સ્કંધથી છૂટા પડવાથી સ્પષ્ટ દેખાય જયારે કેટલાક સ્કંધા એકબીજા સ્કંધાના મળવાથી દેખાય છે. આ રીતે ચક્ષુથી દેખાવાપણામાં તે તે પુદ્દગલ દ્રવ્યના પરિણામની મુખ્યતા કહી જયારે કેટલીક વખત જેનારની દેષ્ટિની મુખ્યતાએ સૂક્ષ્મવસ્તુ સ્થૂલ સ્વરૂપે તેમજ સ્થૂલ વસ્તુ સૂક્ષ્મ સ્વરૂપે પણ દેખાય છે. (આમાં જેવાના સાધન વિશેષની મુખ્યતા જાણવી) વળી સાધન વિશેષથી તા અદેષ્ટ પુદ્દગલ પરિણામ પણ દેષ્ટ બની શકે છે. (દેખાવમાં આવી શકે છે) તેમજ ગણય પણ બની શકે છે. અત્રે એટલું ખાસ ધ્યાનમાં રાખવું કે સૂક્ષ્મ પરિણામ સ્કંધ ચાક્ષુષ્ઠ પ્રત્યક્ષ થઇ શકતા નથી

## उत्पाद् व्यय भीव्ययुक्तं सत् ॥ २९ ॥

પૂર્વે પંચાસ્તિકાય રૂપ પાંચે દ્રવ્યાનું જે સ્વરૂપ જણાવ્યું તે સમગ્ર સ્વરૂપને હવે ત્રિકાલિક (સત્) અસ્તિત્વ ભાવે જે ત્રિવિધપણું છે તે જણાવે છે. સકળ પાંચ દ્રવ્યા સ્વતઃ અને પરતઃ પાતપાતાના પારિણામિકાદિ ભાવામાં નિરંતર પ્રત્યેક સમયે સમયે કથંચિત્ ઉત્પાદ સ્વરૂપે કથંચિત્ વ્યય સ્વરૂપે તેમજ કથંચિત્ છુવ સ્વરૂપે પરિણામ પામતાં જ રહે છે. આ ત્રિવિધ પરિણામને પ્રત્યેક એક સમયાશ્રિતપણ—ગીતાર્થ ગુરૂ ભગવંત પાસેથી સમજવાની ખાસ જરૂર છે કેમકે તે સ્વરૂપ સમજવાથી સમ્યકૃત્વ દઢ થાય છે. અન્યથા મિથ્યાભાવમાં જતાં આ સૂત્રકારના સુખ્ય ઉદ્દેશ જે માક્ષતત્ત્વના સાધ્ય—સાધન ભાવનું જ્ઞાન કરાવવાના છે તે જ શૂન્ય થઈ જશે.

આ જગતમાં જે જે પદાર્થ-દ્રવ્ય યા વસ્તુ જે કાેઇ ભાવમાં (દ્રવ્યત્વભાવે તેમજ પર્યાયત્વ સ્વરૂપે) જોવા-જાણવામાં આવે છે તે ઉપર જાણાવેલ ત્રિવિધ સ્વરૂપે હાેવાથી સત્ છે. માચા યા મિચ્યા અસત્ રૂપ નથી. જે ત્રિવિધ સ્વરૂપી નથી તેને અસત્ કહી શકાય. અન્યથા પ્રગટ સત્ સ્વરૂપને જે લાેકા અસત્ કહે છે. તેઓને તા પ્રગટ પણ માયા-મુષાવાદી જાણીને તેઓના સ'સર્ગ વર્જવા જોઇએ

દર્શાંત તરીકે:-- કાઇક સુવર્ણ દ્રવ્યમાંથી અંગડીએ બનાવી ત્યારે તે વખતે સુવર્ણ ≰વ્યની પૂર્વ અવસ્થાના ક્ષય (વ્યય) થાય છે અને અંગડી સ્વરૂપી પર્યાયના ઉત્પાદ થયેલા જેવાય છે. પરંતુ અંગડીમાં મુવર્ણ દ્રવ્ય તા ધ્રુવ સ્વરૂપે કાયમ છે. તેથી જ જ્યારે તે બંગડી રૂપ પર્યાયને ગાળીને કાઇક હાર વિગેર પર્યાય (ઘાટ) અનાવવામાં આવે છે તે વખતે બંગડી પર્યાયના નાશ થાય છે. અને તે મુવર્ણ દ્રવ્યમાં હાર પર્યાયના ઉત્પાદ થયા છે. તે વખતે પણ મુવર્ણ દ્રવ્ય તા, તે હાર પર્યાયમાં પણ કાયમ રહેલું સ્પષ્ટ જણાય છે. આ રીતે દ્રવ્યને અનેક વિધ-અનેક પર્યાયપણું પ્રાપ્ત થતું હાય છે. જે ઉત્પાદ્દ-વ્યય સ્વરૂપે પ્રાપ્ત થતું જેવાય છે. પરંતુ પ્રત્યેક પર્યાયમાં દ્રવ્યત્વ તા ધ્રુવ પરિણામી હાવાથી તથા સ્વરૂપે કાયમ હાય છે. આ રીતે પ્રત્યેક દ્રવ્ય પદાર્થને અપેક્ષા વિશેષે દ્રવ્ય-પર્યાયપણું હાવાથી તેમાં વિવિધતા યાજવી જરૂરી છે.

આ સંસારમાં જે આત્માઓએ આત્મવિશુદ્ધિના (ચીંદ) ૧૪ પગિથયામાંથી દશમા પગિથયે, દશમે ગુલુસ્થાન પેતાના આત્મા સાથે જેડાયેલા આત્મગુલ્લાતી મોહનીય કર્મના સો પ્રથમ સર્વધા સ્થય કરીને બારમે ગુલુસ્થાન કે જઇ આત્મગુલ્લાતી બાકીના ત્રણે જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને અંતરાય કર્મ એ ત્રણે કર્મોના પણ અવશ્ય સ્થય કરીને તેરમે ગુલુસ્થાન કે જઇ શ્રી વીતરાગ સર્વજ્ઞ અને સર્વદ્ધી પશું પ્રાપ્ત કરેલ છે. તેવા કેવળી લગવંતા ઉપર જલાવેલ સકળ દ્રવ્યાના ત્રિવિધ લાવાને પ્રત્યેક સમયે કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શને કરી જાલુતા—જેતા હાય છે. આથી તેઓએ સંસારી આત્માઓને—આત્મશુદ્ધિના જે ઉપાય (માસમાર્ગ) બતાવ્યા છે. તેમાં આત્માથી આત્માઓએ અનન્ય લાવે સો પ્રથમ શ્રદ્ધારૂપ ક્ષયાપશ્ય (સમ્યક્ત્વ) પ્રગટાવીને માસપદ સાધ્યું છે, સાધે છે અને સાધશે એમ નિશ્ચેથી સમજલું.

શ્રી જિનેશર કેવળી ભગવંતાએ 'ઉપન્નેક્ वा विगमा वा घुवइ वा' એટલે સકળ દ્રવ્યાને કથં ચિત્ હત્પન્ન થવાપણું છે કથં ચિત્ વ્યય થવાપણું છે. તેમજ કથં ચિત્ ધ્રવ- ભાવમાં પરિશ્વામ પામવાપણું પણુ છે. આ ત્રિપહીથી સમસ્ત જગતના સમસ્ત ભાવેનું સ્વરૂપ સભ્નેપથી જણાવેલ છે. તેના સમ્યગ્ જ્ઞાની ગણધર ભગવંતાએ દ્રારશાંગી રૂપે વિસ્તાર કરીને માસમાર્ગ વહેતા રાખેલ છે. પરંતુ જેઓને શ્રી કેવળી ભગવંતના કેવળ- જ્ઞાનના વિષયમાં શ્રદ્ધા નથી. તેઓ શ્રી ગણધર ભગવંતાએ ત્રિપદીના જે વિસ્તાર કરેલા છે. તેને સુગુરૂ પ્રતિના વિનય ભક્તિ વિના તેઓ કદાપિ કથં ચિત્નો સમ્યક્ બાધ પામી શકતા નથી. એટલે ધુવઇ વા પદના કથં ચિત્ ધ્રુવ એ અર્થને નહિ સમજતાં તેને એકાંત નિત્યત્વ રૂપે સમજને સમજાવવા કાશીય કરી અનેક પ્રકારના મિશ્યા પ્રવાહા પ્રસારતા હોય છે.

## तद्-भावा व्ययं नित्यम् ॥ ३० ॥

ઉપર જણાવેલ પ્રત્યેક દ્રવ્યના ઉત્પાદ-વ્યય અને ધ્રુવત્વ પરિણામ અપેક્ષા લેદે નિત્યાનિત્ય છે. એટલે તે તે સ્વરૂપને કથ ચિત્ ત્રિકાલિકપણું પણ છે. (દ્રવ્યાર્થિક નયથી) નિત્યપાશું તેમજ કથંચિત (પર્યાયાર્થિક નયશી) અનિત્યપાશું પણ છે. આથી જે વખતે જે કાઇ લાવનું અવ્યયપાશું અર્થાત્ (અલાવ-નાશ) જણાય નહિ, પરંતુ જે લાવે સદ્ સ્વરૂપે જણાય તે ભાવે તે સ્વરૂપને નિત્ય સમજવું.

આ અવ્યય સ્વરૂપી નિત્યત્વ પર્યાયમાં પણ નીચે મુજબ કાળ લેદે સમજવાથી પર્યાયમાં પણ કથંચિત્ નિત્યત્વ સમજાશે

કાઇક દ્રવ્યમાં વસ્તુને કાઇક પર્યાય ૧ સમયના તા કાઇક એક દિવસના, કાઇક એક માસના. કાઇક એક વર્ષના, કાઇક અસંખ્યાત્ વર્ષના તા કાઇક અનાદિ અનંત સ્વરૂપે પણ હાય છે. આ રીતે પર્યાયને પણ કથ'ચિત્ નિત્યત્વ છું હાવાથી કેવળી ભગવ'તા વસ્તુના ત્રણે કાળના અનાદિ-અનંત સમસ્ત સ્વરૂપને પણ યથાસ્થિત કહી શકે.

#### अर्पितानपित सिध्धेः ॥ ३१ ॥

પૂર્વે જણાવ્યા મુજબ પ્રત્યેક દ્રવ્ય ત્રિકાલિક અનંત ધર્મા મક હોવાથી તેને યથાર્થ અવિરૃદ્ધપણ જાણવા-જણાવવા માટે શ્રી સર્વજ્ઞ અને સર્વદ્દશીં કેવળી ભગવંતાએ 'સપ્તભંગી' રૂપ વચન વ્યવહારની યોજના કરીને કાઈક એક સ્વરૂપના એકાંતે સ્વીકાર કરવાવાળા (એટલે કે પદાર્થ ખથવા દ્રવ્ય, ત્રણે કાળે કાઇ એક અમુક તત્ સ્વરૂપે જ છે એવા) મિશ્યા દેષનું નિવારણ કરી શકાય. એ રીતે યથાર્થ સમ્યગ્ બે ધે કરી (વસ્તુ તત્ત્વને અને કૃત ધર્મમય સ્વીકારી) યથાયાગ્ય રીતે સ્વીકારીને જે આત્માઓ પાતાના સ્યયાપશમ અનુસારે આત્માર્થ સાધવા પ્રયત્ન કરેલ છે. તેવા આત્માઓએ પૂર્વે માક્ષપદને પ્રાપ્ત કર્યું છે, કરે છે અને કરશે એમ જાણવું.

બીઝું પૂર્વે જણાવ્યા મુજબ જીવ અને પુદ્દગલ દ્રવ્ય બંને પરિણામી હેલાથી તે બંને દ્રવ્યા પાતાના મૂળ સ્વરૂપને છાડયા સિવાય એક બીજા દ્રવ્યના સ્વરૂપે (ઉલયાત્મક પર્યાય સ્વરૂપે) સપ્ત ભંગના ત્રીજા ભંગરૂપે પરિણામ પામતા હોય છે

આ વાત સ'સારમાં સવ'ત્ર (દેહધારી આત્માઓમાં) પ્રત્યક્ષ અવિરૃદ્ધ ભાવે યાગ વ્યાપાર, તેમજ કષાય પરિણામ રૂપે પ્રત્યક્ષ જોવાય છે અને જણાય છે તથા અનુભવાય પણ છે વળી જીવ દ્રવ્ય અને પુદ્દગલ દ્રવ્ય બન્ને અન'તશક્તિ ધરાવે છે. તેથી જયાં જ્યાં જે જે વખતે જેની શક્તિ વિશેષ ત્યાં ત્યાં તેનું પ્રાધાન્ય પણ હાય છે. આથી જ સ્ત્રુકારે બીજા અધ્યાયના પ્રથમ સૂત્રમાં સ્પષ્ટપણે જીવાના પાંચ પરિણામા જણાવેલા છે. વળી શાસ્ત્રમાં પણ આ સ'બ'ધે સ્પષ્ટ જણાવ્યું છે કે

'गुणाणमासओ दव्वं एग दव्वस्सिआ गुणाः । लक्खणं पज्जवाणं त उभओ अस्सिआभवे ॥'

અર્થ : કાઇ પણ એક જીવ દ્રવ્ય કે અજીવ પુદ્દગલ દ્રવ્ય અનેક ગુણાના સમુદાય (પિંડ) રૂપ છે. આ અનેક ગુણા પણ ભિન્ન-ભિન્ન ભાવે પ્રત્યેક એક દ્રવ્યમાં તે દ્રવ્યને

અભિન્ન ભાવે આશ્રિયિને રહેલા હોય છે એટલે કે એક દ્રવ્યના ગુણા બીજા દ્રવ્યને કયારેય પ્રાપ્ત નથી. જયારે પર્યાય સ્વરૂપમાં તા છે દ્રવ્યોના સંચાગીક ગુણ-પરિશુમનનું સ્વરૂપ પણ હાય છે. જેમકે કાંધ, ભાષા વચના શરીર પરિશુમન આદિ પુદ્દગલ અને જીવ બન્નેના પર્યાય સ્વરૂપ છે. તે કાંઇ જીવ યા અજીવ દ્રવ્યના પર્યાય સ્વરૂપે નથી. પરંતુ ઉભય દ્રવ્યના પર્યાય સ્વરૂપ છે. આ માટે હવે એકાંત દરિના પરિહાર કરાવનાર સપ્તન ગીનું સ્વરૂપ જણાવીએ છીએ.

- (૧) સ્યાત્ અસ્તિ—કાઇપણ દ્રવ્ય (પદાર્થ) સ્વદ્રવ્યપણે વળી સ્વક્ષેત્રે, સ્વકાળે અને કાઇ એક સ્વસાવપણે કથ ચિત્ અસ્તિ (સત્) સ્વરૂપે હાવાથી કેમકે બીજા અનેક ધર્માનું તે વખતે તીરા ભાવે અસ્તિપણું રહેલું છે. તે માટે સ્યાત્—અસ્તિરૂપ છે.
- (૨) સ્યાત નાસ્તિ—કાઇપણ દ્રવ્ય (પદાર્થ) પરદ્રવ્યપણે તેમજ પરક્ષેત્રે, પરકાળે અને પરભાવ સ્વરૂપે પણ કથ'ચિત્ નાસ્તિ (અભાવ) સ્વરૂપે હોવાથી, કારણ કે જે દ્રવ્યમાં જે સ્વરૂપ જે કાળે નથી તે અન્યકાળે હાઇ શકે છે. તે માટે સ્યાત્ નાસ્તિરૂપ છે.
- (3) સ્યાત્ અસ્તિ-નાસ્તિ-કાઇપણ દ્રવ્ય (પદાર્થ) કથ'ચિત્ સ્વ-પર-ઉભય દ્રવ્યના કાઇ એક પર્યાય સ્વરૂપે કથ'ચિત્ અસ્તિપણ તેમજ નાસ્તિપણ હાવાથી પદાર્થ (દ્રવ્ય) તે ઉભય પર્યાયાત્મક સ્વરૂપે સ્યાત્ (કથ'ચિત્) અસ્તિ-નાસ્તિ ૩૫ પણ છે.

ઉપરના ત્રણે ભગ સ્વરૂપ દ્રવ્ય (પદાર્થ) ને પર્યાય સહિત યથાર્થ અવિરૃદ્ધ ભાલવા જણાવવા માટે પાછળના વકતવ્ય—અવકતવ્ય સંભંધે ચાર ભાંગા ભાલવા જરૂરી છે. સપ્તભંગ પાછળના આ ચારે ભાંગાના સ્વરૂપને ગીતાર્થ- ગુરૂ ભગવંત પાસેથી યથાર્થ સમજવાથી 'अर्पितानर्पित सिध्वे' આ સૂત્રના પરમાર્થ સમજાઇ જશે

- (૪) સ્યાત્ અવક્તવ્યં–ઉપર જણાવેલા ત્રણે ભાંગાઓનું સ્વરૂપ કથંચિત્ અવકતવ્યં છે એટલે વિશેષથી યાને સર્વ ભાવાને એકી સાથે મુખ્યપણે કહી શકાય તેમ નથી. પરંતુ ગૌણ ભાવે એટણે સામાન્યપણે ત્રણે ભાંગાત્મક સ્વરૂપ તે પ્રત્યેક પદાર્થનું સ્વરૂપ છે એમ સામાન્યથી પણ કહી શકાય છે.
- (પ) સ્યાત્ અસ્તિ અવક્તવ્યં-પૂર્વે જણાવેલ પ્રથમ લાંગાનું સ્વતઃ તેમજ પરતઃ સ્વરૂપ પણ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-લાવાત્મક લેદથી લિન્ન-લિન્ન સ્વરૂપવાળું હોવાથી તે ચારેને પણ એક સાથે મુખ્યપણે કહી શકાય નહિ. તેમજ સામાન્યથી સાપેક્ષલાવે અવિશેષ પણે કહી શકાતું હોવાથી સ્યાત્ (કથંચિત્) અસ્તિ-અવકતવ્યં એ પાંચમા લંગ જાણવા.

- (१) સ્યાત નાસ્તિ અવક્તવ્ય'-પૂર્વ જણાવેલ બીજા લંગના સ્વતઃ તેમજ પરતઃ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવાત્મક પદાર્થના ચારે નાસ્તિત્વ સ્વરૂપને તેમજ સામાન્યથી અર્થાત્ મુખ્યપણે તે ચારે નાસ્તિત્વતાને પણ લિન્ન લિન્ન સ્વરૂપે સામાન્ય લાવે ગૌલુપણે કહી શકાય છે. તે સ્વરૂપને જણાવનાર આ છઠ્ઠો સ્યાત્-નાસ્તિ અવક્તવ્ય' લાંગા જાણવા
- (૭) સ્યાત્ અસ્તિ-નાસ્તિ યુગપત્ અવક્તવ્ય'-પૂર્વે જણાવેલ દ્રવ્યના (પદાર્થના) ત્રીજ ભંગને પણ એટલે કે તે સ્વરૂપને ઉમય દ્રવ્ય (પદાર્થ)ના પર્યાય ધર્મ હોવા છતાં તેને મિન્ન-ભિન્ન સ્વરૂપે એકી સાથે એકજ શખ્દથી મુખ્યપણે કહી શકાતા નથી. એટલે આ ભંગપણું કથંચિત્ હોવાથી સામાન્યથી તા તે ઉભય દ્રવ્યાત્મક પર્યાયને સાપેક્ષ ભાવે કથંચિત્ સ્વરૂપે કહી પણ શકાય છે એમ જાણવું. અન્યથા પદાર્થના યથાર્થ-અવિરૃદ્ધ એાધ પ્રાપ્ત થઇ શકે નહિ. આથી સ્પષ્ટ સમજાશે કે દ્રવ્યમાં એકી સાથે. એકી સમયે રહેલા અનંતા આવિર્ભાવ પામેલા ધર્મા તેમજ અનંતા તીરા ભાવે રહેલા ગુણુધર્મા (જે-તે દ્રવ્યનું સ્વરૂપ છે) તેને અવિરૃદ્ધ ભાવે એટલે કે દ્રવ્યમાં રહેલા કાઇપણ ધર્મના અપલાપ (ઉચ્છેદ) ન થાય તે રીતે યથાર્થ-અવિરૃદ્ધ ભાવે (જે નય દેષ્ટિ) કહેવામાં આવે છે. તેને 'અર્વિત્તાનર્પિત્ત સિધ્ધે' એ સૂત્રના અર્ધ લાગુ પડે છે. આથી જ મુષાવાદના ત્યાગીએ! સર્વત્ર દ્રવનું સ્થાત્ એટલે કથંચિતપણું ધ્યાનમાં રાખીને નય સાપેક્ષ પ્રરૂપણા કરતાં હોય છે.

स्निग्धरुक्षत्वाद्वन्धः ॥ ३२ ॥
न जघन्यगुणानाम् ॥ ३३ ॥
गुणसाम्ये सदद्यानाम् ॥ ३४ ॥
द्वचिकादि गुणानाम् तु ॥ ३५ ॥
वन्धे समाधिकौ पारिणामिकौ ॥ ३६ ॥

આ પાંચે સૂત્રોના અર્થમાં પૂર્વાચાર્યોએ અનેક પ્રકારના અર્થો કહેલા છે, પરંતુ જે અર્થ ત્રિકાળાળાધિત હાય તે પ્રમાણ માનવા જોઇએ. મુખ્યતયા આ સૂત્રા પુદ્દગલ દ્રવ્યોના પરમાણું તેમજ સ્કંધાના એકબીજા સાથે મળવા (સંબંધ પામવા)ની હેતુતાએ જણાવનાર છે, જે ખૂબ જ અગત્યતાવાળા છે. આથી અમા પણ આ સૂત્રના પૂર્વાચાર્યના અર્થને જણાવી અમારે જે કાંઇ કહેવું છે તે પણ અત્રે જણાવીશું.

પ્રથમ તા પુદ્દગલ-પરમાણુંના યા સ્કંધ પરિષ્ણામના કાે એક બીજા પરમાણું સાથે યા સ્કંધ સાથે જે ખંધ (સંબંધ) એટલે કે એકરૂપતા થાય છે. તેમાં મુખ્યત્વે

તે બન્નેમાં રહેલા સ્નિગ્ધત્વ અને રૂક્ષત્વગુણની કારણતા રહેલી છે. આ રીતે પરસ્પર મળતા બન્ને દ્રવ્યાના સંબંધામાં, તેઓ જેની સાથે મળે છે તે પરમ શું યા સ્કંધની સદશતા (તરખાપણ) તેમજ વિસદશતા (વિરૃદ્ધ સ્પર્શ) પણ હાય છે કાઇપણ પુદ્દગલ પરમાણું યા સ્કંધ સ્નિગ્ધ પરિણામવાળા હાય છે તે પણ જલન્ય—સ્નિગ્ધ—એક અંશથી માંડી મધ્યમ—એ અંશ, ત્રણ અંશ, ચાર અંશ. એમ યાવત્ સંખ્યાત્—અસંખ્યત્ અંશ સ્નિગ્ધતાવાળા હાય છે. તેમજ ઉત્કૃષ્ટથી અનંતગુણ અર્થાત્ સૌથી અધિક સ્નિગ્ધત્વ તે ઉત્કૃષ્ટ હાય છે. આ સ્નિગ્ધત્વ એટલે દ્વધમાં રહેલી જે ચીકાશની તરતમતા (જે આજે ફેટથી સ્નિગ્ધતવાળા મપાય છે) તે સ્વરૂપે જાણવી. તેથી વિપરીત તે રૂક્ષતા સમજવી. આ રીતની સ્નિગ્ધતા તેમજ રૂક્ષતા પરસ્પર મળતા પુદ્દગલામાં એક્બીજને મળવામાં મુખ્ય ભાગ લજવે છે. આ સદશ પુદ્દગલા તેમજ વિસદશ પુદ્દગલાનાં બધ કેવા સ્વરૂપે હાવાથી થઈ શકે છે અને કેવા સ્વરૂપના પુદ્દગલના બધ થતા નથી. તે પૂર્વાચાર્યોના જણાવ્યા અનુસાર નીચેના કાઠાથી સમજવા.

| યુદ્દગલ–પરમાણું–તેમજ સ્ક'ધના ભ'ધમાં         | સદશના બંધ | વિસદેશનાે બંધ |
|---------------------------------------------|-----------|---------------|
| (૧) જદ્યન્ય + જદ્યન્ય                       | નથી       | ન શી          |
| (૨) જલન્ય + એકાધિક                          | નથી       | છે            |
| (૩) જઘન્ય + દયાધિક તેમજ ત્રયાધિકથી અધિક     | છે        | છે            |
| (४) क्छन्यतर (मध्यम क्छन्य तेमक @त्रृष्ट) + |           |               |
| સમ (સરખા) જઘન્યત                            | ર નથી     | છે            |
| (૫) જઘન્યેતર + એકાધિક જઘન્યેતર              | નથી       | છે            |
| (६) कधन्येतर + द्रथाधिक कश्चन्येतर          | છે        | છે            |
| (૭) જઘ-ઘેતર + ત્રયાધિક જઘ-ઘેતર              | નથી       | નથી           |
| (-)                                         |           | (વિચારણીય છે) |

છેવટે છેલ્લા છત્રીસમા (૩૬) સૂત્રથી સમજાય છે કે સ્વત: યા પરત: બ'ધન પરિદ્યુામને સ્વત: યા પરત: પ્રાપ્ત થયેલ પુદ્દગલ પરમાણું કે સ્કંધ–સમ–યા અધિકગુણુ સ્નિગ્ધ યા રૂક્ષની સાથે બધ પરિદ્યુામને પામી શકે છે. બ'ધ પરિદ્યુામ પામ્યા પછી એક્ષ્મીજા એક્ષ્મીજાના અધિકત્વરૂપ સ્નિગ્ધ યા રૂક્ષત્વમાં પરિદ્યુામ પામી જાય છે.

## गुण पर्यायवद्-द्रव्यम् ॥ ३७ ॥

ધર્માસ્તિકાય-અધર્માસ્તિકાય – આકાશાસ્તિકાય – પુદ્દગલાસ્તિકાય અને છવાસ્તિકાય (એટલે પ્રત્યેક અનેક છવદ્રવ્યા) એ પાંચ પ્રકારના દ્રવ્યા જેના ધર્મ-ગુણા અને લક્ષણા પૂર્વે જણાવી ગયા છીએ તેને હવે પૂર્વે જણાવેલા 'ઉત્પાદ્દ–વ્યય–ધ્રુવ યુક્ત સત્'ની સાથે કેવી રીતે યથાર્થ અવિરૂહતા રહેલી છે તે વિશેષ કરીને સમજાવવામાં આવે છે.

ઉપर જથાવેલ પાંચે પ્રત્યેક દ્રવ્ય પ્રત્યેક સમયે પાતપાતાનાં શુદ્ધાશુદ્ધ અનેક ગુલ્ स्वरूपमां प्रत्येક समये समये छानि-वृद्धि रूप (षट्ट गुल् छानी-वृद्धित्व) स्वरूपमां अगुर्- स्वयु गुल्धमें पिरिष्णाम पामतुं क रहे छे. आ परिष्णामने એટલે કે ते-ते समयना ते-ते द्रव्यना भाव स्वरूपने ते-ते द्रव्यना पर्याय स्वरूपे ओाणणवा कर्री छे. आ पर्याय स्वरूप अने ह गुल्लोना लिन्न-लिन्न स्वरूपे लिन्न लिन्न है।वाथी गुल्ल-पर्याय धडी द्रव्य अने ह स्वरूपी छे. क्यारे ते तमाम गुल्ला ते ओह क द्रव्यने आश्रयीत रहेशा है।वाथी ते समस्त गुल्ल-पर्यायने पृष्णु ओह क द्रव्य-पर्याय स्वरूपे ओह स्वरूपे काल्यों। कोई ओ.

આ રીતે જોતાં ગુણ-પર્યાયમાં અનેકતા આવશે. જયારે દ્રવ્ય-પર્યાય એક સ્વરૂપવાળા જાલાશે આથી વળી વિશેષે એ સમજ લેવું જરૂરી છે કે કાઈ દ્રવ્ય કાઇ કાળે ગુલ-પર્યાય રહિત હેાતું નથી. તેમ કાઈ ગુણ પર્યાય રહિત પણ હાતા નથી સકળ દ્રવ્યામાં આ રીતે ગુણામાં જે ભિન્ન – ભિન્ન સમયે જે-જે સ્વરૂપે ઉત્પાદ્ – વ્યય–ધ્રુવ એમ વિવિધ ભાવમાં પરિણામ પામવાપણ છે (જે જગત્ સ્વરૂપે પ્રત્યક્ષ છે) તે પરિણ્રમન સ્વતઃ તેમજ પરત: તેમજ ઉભયત: એમ ત્રણ હેતુઓથી થાય છે. તેમાં સ્વત: પશ્ચિમન તે દ્રવ્યના પાતાના (મૂળ ત્રિકાલિક) ધ્રુવ ગુજ સ્વરૂપમાં જે પરિજ્ઞમન થાય છે. તેને સ્વત: પરિજ્ઞામી-પણ જાલવું જ્યારે અન્ય દ્રવ્યના સંચાગે જે પરિશ્વમન અર્થાત્ પર્યાય જીવ-અજીવ દ્રવ્યામાં જણાય છે. તેને સ્વતઃ (કર્તૃત્વ ભાવે) તેમજ પરતઃ તેમજ ઉભયતઃ પરિશામન लाखुं. आ अनंतळव द्रव्याना तेमक अनंत पुहुगत द्रव्याना पर्यायाने (परिख्मनने) શિનન-સિન્ન સમયના સિન્ન-સિન્ન સ્વરૂપાને અવધારવા કાળ દ્રવ્યની યાજના કરવી પડતી હાવાથી શાસમાં જીવાજીવ રૂપ કાળને અને ત કહ્યો છે. તે જીવ-અજીવ દ્રવ્યાના પર્યાય સંખંધ કહ્યો છે એમ જાલવું ખાકી સમયરૂપ કાઈ કાળ દ્રવ્ય રૂપ નથી કે અસંખ્યાત્ પ્રદેશરૂપ પણ નથી વળી જે માત્ર અહીદીય પ્રમાણ ક્ષેત્રમાં સૂર્ય-ચંદ્રની ગતિ (ચાર) ના હિસાળે ગણાતા વ્યવહારિક કાળ છે તે પણ ત્રિકાલિક સદ્દદ્રવ્ય નથી. કેમકે કાળને કાઈ ગુણ કે પર્યાય સ્વરૂપતા નથી. તે-તા માત્ર જીવ-અજીવ દ્રવ્યાની જે-જે સમયની જે-જે વર્તના (પરિણામા) છે. તે-તે ફક્ત જાણવા માટે કાળ દ્રવ્યના ઉપચાર આશ્રય કરવામાં આવે છે. બાકી ઉપચરિત કાળની કાઈ દ્રવ્યની કાઈપણ વર્તનામાં કાઈ હેતતા નથી. તેથી જ કાળને શાસમાં અપેક્ષા-હેતુતા રૂપે સ્વીકારેલ છે. અદ્યપિ શાસ્ત્રોમાં પંચા-સ્તિકાય-પાંચ દ્રવ્યાને તેમજ તેના પર્યાયને જણાવનાર ઉપચરિત કાળદ્રવ્યના ઉપચાર સ્વીકાર કરીને છએ દ્રવ્યાને અનાદિ અન'ત-નિત્ય કહ્યો છે. તે છતાં શાસમાં પુદ્રગ**લ** હવ્યને અનિત્ય કહ્યું છે અને જીવ દ્રવ્યને નિત્ય કહ્યું છે. તે સંબંધ જાણવું કે પુદ્દગ€ દ્રવ્યના મૂળ ગુશે (વર્ષ-ગ'ધ-રસ-સ્પર્શ) માં હાનિ-વૃદ્ધિ તેમજ ફેરફાર પથ થતા

હોય છે તે માટે તેને અનિત્ય કહ્યું છે. જયારે જવદ્રવ્યના ગુણામાં કયારેય ફેરફાર કે વધઘટ થતી નથી માટે જવદ્રવ્યને નિત્ય સમજવું. હા! જવદ્રવ્યના ગુણામાં આવિર્ભાવ— તીરાેલાવ સ્વરૂપે તરતમતા જરૂર હોય છે. પરંતુ સત્તાથી તેમાં વધ-ઘટ થતી નથી એમ જાણવું. શાસોમાં જવ દ્રવ્યના શુદ્ધ-નિશ્ચય દર્શિએ મુખ્ય ગુણા નીચે મુજબ જાણાવ્યા છે.

'नाणं च दंसणं चेव चिरतं च तवो तहा । विरीयं उवयोगोय एयं जीवस्स लक्खणं ॥' लयारे व्यवहार नय ६ष्टिએ पृष्टु शास्त्रमां लक्षावेत छे है, 'स्वयं कर्म करोति आत्मा स्वयं तत् फलमश्नुते । स्वयं अमित संसारे स्वयमेव विनद्भयति ॥' 'यः कर्ता कर्मभेदानां भोक्ता कर्मफलस्य च । संसर्ता परिनिवार्ता सह्यात्मा नान्यलक्षणः ॥'

ઉપરના બન્ને નય દેષ્ટિએ જીવ દ્રવ્યના સ્વરૂપમાં યથાર્થ-અવિરૃદ્ધતા આશુવી તે સમ્યક્ત્વ ગુલુની પ્રાપ્તિ માટે અનિવાર્ય આવશ્યક છે.

## कालश्रेत्येके ॥ ३८ ॥

પૂર્વે જણાવ્યા મુજબ પંચાસ્તિકાયના પર્યાયને જણાવનાર કાળને પણ ઉપસરિત સ્વરૂપે દ્રવ્ય (જે અનંત સ્વરૂપી કહેલ છે તે થકી) કહેલ તેને તે રૂપે સ્વીકાર કરવામાં કાઈ વાંધા નથી. બાકી કાળ કાઈ સદ્દદ્રવ્ય સ્વરૂપે સમય રૂપ પણ નથી. અસંખ્યાત્ પ્રદેશરૂપ પણ નથી કે તે માત્ર અઢીદ્રીપ પ્રમાણુ ક્ષેત્ર વ્યાપી પણ નથી. આ વાત સ્ત્રકારે પાતે જ આગળના સ્ત્રથી સ્પષ્ટ જણાવેલ છે.

## सोऽनन्तसमयः ॥ ३९ ॥

ઉપચરિત કાળ અનંતા જીવદ્રવ્યા તેમજ અનંતા અજીવ દ્રવ્યાના પર્યાય સ્વરૂપને ઓળખાવનાર હાવાથી તે અનંત છે. આમ હાવાથી શાસમાં પણ જીવા અનંતા કહ્યા છે અને પુદ્દગલા તેથી અનંતા-અનંત કહ્યા છે. જ્યારે કાળ તે બન્નેના કરતાં અનંત કહ્યો છે.

द्रव्याश्रया निर्भुणा गुणाः ॥ ४० ॥ तदुभावः परिणामः ॥ ४१ ॥ જે જે ભિન્ન-ભિન્ન એક-એક દ્રવ્યમાં પાત-પાતામાં જે અનેક શુણા રહેલા છે તે પ્રત્યેક શુણ સ્વત'ત્ર એક-બીજા શુણ્થી ભિન્ન સ્વરૂપે પાત-પાતાના સ્વરૂપમાં પરિશામ પામતા હાય છે. પર'તુ કાઈપણ શુણને આશ્રયી કાઇ બીજો (અન્ય) શુણ રહેલા હાતા નથી એમ જાણવું.

પ્રત્યેક ગુણા નિરંતર સમયે–સમયે ભિન્ન–ભિન્ન પરિણામ (પર્યાય) સ્વરૂપે ત્રિવિધ હેતુતાએ શુદ્ધાશુદ્ધ સ્વરૂપે પરિણુમન પામતા હાય છે. તેને તથા સ્વરૂપે યથાર્થ–અવિરૂદ્ધ ભાવે અવધારવાથી (શ્રદ્ધાએ કરી જાણવાથી) સમ્યક્તવની પ્રાપ્તિ થાય છે. અન્યથા મિથ્યાત્વના ઉદય વર્તે છે એમ સમજવું.

## अनादिरादिमांश्र ॥ ४२ ॥

જીવ અને પુદ્દગલ દ્રવ્યાનું પર્યાય-પરિશુમન સ્વરૂપ બે પ્રકારે હાય છે.

- (૧) આદિમાન-એટલે જે કાઇ કાળે ઉત્પન્ન થયેલ છે તે આદિ ભાવવાળું.
- (ર) અના દિ-પરિશામ એટલે જે પરિશામન સ્વરૂપને કાઇ આદિપશું નથી. એટલે તેને કાઇ ઉત્પત્તિ કાળ નથી. ઉપરના બન્ને પશુ બે-બે લેદવાળા છે તે નીચ મુજબ જાણવા.
- (૧) સાદિ-સાંત (૨) સાદિ અન'ત (૩) અનાદિ સાંત (૪) અનાદિ-અન'ત. ઉપરના સારે ભ'ગના સ્વરૂપને શાસ્ત્રોમાં નીચે મુજબ જણાવેલ છે.
- (૧) જીવના જે નર-નારકાદિ ભવ પર્યાયા છે તે સાદિ-સાંત ભાંગે છે.
- (ર) જે છવને કેવળજ્ઞાન ઉપજે છે તે આત્મા સિદ્ધિ ગિતમાં જાય છે. જે છવને જે વખતે કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેમજ જે વખતે તેને માક્ષપદની પ્રાપ્તિ થાય છે. તે ખન્ને ભાવા તે છવ આશ્રયી સાદિ અન'તમે ભાંગે જાણવા.
- (3) જે જે જીવામાં જે ભવ્ય ભાવમાં પશિશ્વમન પામવાવાળા જે ભવ્યત્વ સ્વભાવ છે તે ભવ્યત્વ સ્વભાવ અનાદિના હાવા છતાં જયારે તે જીવ માક્ષમાં જાય છે. ત્યારે તે ભવ્યત્વ સ્વભાવ તે જીવમાં હાતા નથી. તેથી તે જીવ સંબ'ધી ભવ્યત્વ ભાવ ત્યાં અનાદિ–સાંત ભાંગે જાશ્વેા.
- (૪) અલવ્ય જીવમાં અલવ્ય લાવમાં પરિશુમન પામવાના જે અલવ્યત્વ સ્વલાવ છે. તે તેનામાં અનાદિ કાળના છે અને અનંત કાળ રહેવાના એમ જાશુવું.

#### रुपिच्वादिमान ॥ ४३ ॥

રૂપી-પુદ્દગલ દ્રવ્ય પુરન-ગલન સ્વભાવવાળું હોવાથી તેનું સર્વ પરિશુમન સાદિ-સાંત ભાંગે જાશુવું. શાસમાં જે દેવ-વિમાન, મેરૂ આદિને શાધતા (અનાદિ-અનંત ભાંગ) કહ્યો છે તે. તે-તે સ્થાન આકૃતિ ભાવે શાશ્વતા જાણવા. ખાકી તેમાં પણ પુદ્દગલાનું ચય- દુષ્પચયપણું તા થાય છે. કેમ કે પુદ્દગલના કાઈ પણ પરિણામ અસંખ્યાત કાળથી અધિક દાતા નથી. માટે રૂપી પુદ્દગલ દ્રવ્યના પરિશ્રુમનને સાદિ-સાંત ભાંગે સમજવું.

## योगोपयोगौ जीवेषु ॥ ४४ ॥

वणी सव संसारी छवानं के मन-वयन तेमक क्षयये। ग्राहिमां के के ये। ग्राहिश्चमन लावे परिष्णाम पामवापणुं छे तेने पण साहि-सांत लांगे जाण्युं यद्यपि प्रवाद इपे ते। संसारी छवाने ये। ग्राहिश्चमन लव्य अनाहिनो छे तेमक हरे छवमां के के उपयोग परिष्णमन लाव छे. ते हरे हरे छद्मस्य छवने अंतर्भुं ते परावती है। खायी साहि-सांत लांगे हे। ये छे जयारे भूण उपयोग स्वलाव ते। हरे हरे छवमां अनाहि-अनंत लांगे हे। ये छे. डेमडे डे। छपणु छव क्यारेय इपयोग वगरने। होते। नथी अभ जाण्युं.

## અધ્યાય છકો-(૬)

હવે સૂત્રકાર પ્રસ'ગાનુસારે આશ્રવ તત્ત્વનું નિરૂપણ કરે છે. શાસ્ત્રકારાએ જણાવ્યા મુજબ સૂત્રકારે જીવ અને અજીવ એ બન્ને મૂળ તત્ત્વેાનું તેમજ તેઓના ગુણ-પર્યાય સ્વરૂપનું સ્વરૂપ પૂર્વે જણાવેલ છે. આથી સ્પષ્ટ સમજાય છે કે પ્રત્યેક દ્રવ્ય પાતપાતાના શુણુ પર્યાયથી કથ ચિત્ ભિન્ના ભિન્ન છે.

यत्-सत्-तत्-तत्त्वम् के न्यायथी केतां प्रत्येक द्रव्यना प्रत्येक शुष् पर्याय पश्क द्रव्यथी क्यांचित् लिन्ना किन्न हे। वाथी तत्त्व ए छे. को के शास्त्र हो को छव-अळव अन्ने द्रव्येना परस्पर पारिष्णा भिक्त काव सं अंधे नवतत्त्वे। इह्या छे. क्यारे सूत्र कारे पुष्य तत्त्व अने पाप तत्त्व ने आश्रव तत्त्व मां अंतर्गत कष्णा वेत्त छे. परंतु तेने। अपलाप के निषेध करेत्र नथी. अनाहि सं सारी छव अन्नाने करी-मे। हवश धर्ष राग-द्रेषाहि (क्षायाहि) परिष्णा भवाणा अनी ये। ग परिष्णा भानु सारे का मं ख्ना वर्णा छो। अहण्य करी तेने ज्ञानावर खाहि अष्टिय स्वर्प आपीने प्रत्येक समये-समये तेने पे। ताना आत्म प्रदेशानी साथे पृवे लांधेता क्रींनी साथे यार स्वर्प (स्पृष्ट-अद्ध-नियत अने निक्षायित) क्षीर-नीरवत् अपेश (सं अंधे प्राप्त के से प्राप्त के से प्रत्य आश्रव तत्त्व से अनुसारे छव प्रदेशामां क्षींनं आववुं थाय छे. ते आश्रव तत्त्व द्वारा अहण्य करायेत क्षींने। छव प्रदेशानी साथे पूर्वे लांधेता क्षीं साथे पूर्वे लांधेता क्षींने। छव प्रदेशानी साथे पूर्वे लांधेता क्षीं साथे के से अध्य कराय छे तेने अध्यत्त्व काष्ट्र वे

ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે પૂર્વે ખાંધેલા અષ્ટ વિધ કર્મો પ્રતિ સમયે ઉદયમાં આવે શકે ते જીવને અવશ્ય તથા પ્રકારના વિપાક (અનુભવ) આપે છે. જે દરેકે દરેક સંસારી જીવને પ્રત્યક્ષ (સ્વ—સંખધે) અનુભવ ગમ્ય હાય છે અને આથી જ તા દરેકે દરેક ભવ દુ:ખથી છૂટવાના અને સુખ મેળવવાના નિરંતર પ્રયત્ના કરતા હાય છે. પરંતુ અજ્ઞાન તેમજ મિશ્યાત્વના યાગે કેટલાક ભવ્ય સંસારી જીવા જન્મ—મરણના દુ:ખાંશી સર્વથા છૂટકારા પામી આત્માના સહજ સુખના અવ્યાખાધપણે સાદ અનંતમે ભાગે અનુભવ કરાવનાર માક્ષસુખને પ્રાપ્ત કરવાના હામ કરતા નથી તેવા ભવ્ય જીવાને માક્ષતત્ત્વના સ્વરૂપની સી પ્રથમ શ્રહા કરાવી માક્ષ મેળવવાના સાચા ઉપાય રૂપે સર્વજ્ઞ અને સર્વદર્શ શ્રી કેવળી ભગવંતાએ કહેલા માર્ગને અનુસારે સ્ત્રકારે આ પ્રયાસ કરેલ છે.

कायवाङ्मनः कर्मयोगः ॥ १ ॥ स आश्रवः ॥ २ ॥ સંસારી જીવ પાતાને પ્રાપ્ત સૂક્ષ્મ યા સ્થ્લયાગ-તે કાયયાગ, વચનયાગ તેમજ મનાયાગ દ્વારા પ્રતિ સમ્ય જે જે અલ્પાધિક ભાવે શુભાશુભ પ્રવૃત્તિ કરતો હાય તે થકી તે આત્મા જે જે કાઇ સ્વરૂપે કર્મન ગ્રહ્ય કરે છે તેને આશ્રવ તત્ત્વ જાયુવું. આથી સ્પષ્ટ સમજવું કે પ્રત્યેક જીવ પાતાના યાગ કર્મ દ્વારા નવા કર્મો ગ્રહ્યુ કરે છે.

शुभ: पुण्यस्य ॥ ३ ॥ अशुभ: पापस्य ॥ ४ ॥

આ સમજવું અનિવાર્ય આવશ્યક છે કે કષાયની તરતમાનુસારે યાગ પ્રવૃત્તિની શુભાશુભતાનુસારે જીવ પ્રતિ—સમય પુષ્ય કર્મ અને પાપ કર્મના અંધ કરેલ છે. માત્ર તેરમે ગુણ સ્થાન કે વર્તતા કેવળી ભગવંતા પ્રતિ સમય એક સમયની સ્થિતિવાળા સાતા-વેદનીય કર્મના અંધ કરે છે વળી શુદ્ધ ઉપયાગ સ્વભાવે જીવ પ્રતિ સમય સકામ—નિર્જરા (વિશેષે કરીને કર્મના ક્ષય) પણ કરે છે.

આ સંબધિ ૫ પૂ. શ્રી યશે વિજયજી ઉપાધ્યાયજીએ ૧૨૫ ગાથાના સ્તવનમાં જિલ્લાવ્યું છે કે 'ધર્મ શુદ્ધ ઉપયોગ સ્વભાવ, પુષ્ય પાપ, શુલન-અશુલ વિલાવ, ધર્મ હૈત વ્યવહાર જ ધર્મ, નિજ સ્વભાવ પરિશ્વિતિના મર્મ.'

આશી વળી વિશેષે કરીને એ સમજવું જરૂરી છે કે શુદ્ધ ઉપયોગ પૂર્વંક જે જે શુભ યાંગ પ્રવૃત્તિ કરાય છે ત્યાં સવિશેષ નિર્જરા તેમજ સવિશેષ પુષ્યમંધ પણ થતા હાય છે. જયારે અશુદ્ધ ઉપયોગે જે જે શુભકરણી કરાય છે ત્યાં માત્ર પુષ્યમંધ થતો હાય છે. વળી તે સાથે મિશ્યાત્વ માહનીયાદિના પાપમંધ પણ થતો હાય છે અને સાગવતા કર્મની નિર્જરા (અકામ) પણ થતી હાય છે. જયારે અશુદ્ધ ઉપયોગે આશ્રવની અશુભકરણી (અઢાર પાપ સ્થાનકની કરણી) જીવ કરે તા તેને કષાયની તરતમતાનુસારે અલ્પ પુષ્યમંધ અને વધુ પાપમંધ થાય છે. આ વાત કર્મ શંધમાં ૧–૨–૩-૪ ઠાણીયા રસખંધથી જણાવવામાં આવી છે. વિશેષથી અમાએ છપાવેલ 'દરિવાદ' નામની પુસ્તિકા પા. ૧૩૬ ઉપરથી જાણી લેવું.

અત્રે આ વાત ખાસ જણાવવી જરૂરી છે કે કેટલાક શુષ્ક અધ્યાતમવાદીઓ યાગ પ્રત્યયિક આશ્રવને એકાંતે સર્વથા હેય ખતાવી પુષ્યના કાર્યોથી આત્માથી આત્માઓને વ'ચિત રાખવાવાળા ઉપદેશ અને આદેશ પણ કરતા હાય છે. તે તેમનામાં ઉદ્ભવેલ તીલ મિશ્યાત્વનું લક્ષણ છે એમ જાણવું કેમકે શ્રી આચારાંગ સૂત્રમાં સ્પષ્ટ જણાવેલ છે કે, 'आसवा ते परिसवा, परिसवा ते आसवा' તેમજ સૂત્રકારે પણ કારિકામાં સ્પષ્ટ જણાવેલ છે કે,

'પરમાર્થાલાસે વા દાેષેબ્વારમ્ભકસ્વભાવેષુ, કુશલાનુખન્ધમેવ સ્યાદનવદ્ય યથા કર્મ…' અર્થ : જે આત્માઓએ સમ્યક્ દર્શન (પરમાર્થ દર્શ) પ્રાપ્ત નથી કરેલ તેમજ જેમણે સમ્યક્ દર્શન પ્રાપ્ત કરેલું છે. પરંતુ આરંભ-પરિગ્રહાદિ દાષામાં વ્યસ્ત થયેલાં છે, તેઓએ અવશ્ય કુશલાનુખંધ (પુષ્ટ્ય ખંધ) થાય તેવા દયા-દાનાદિ કાર્યો કરવા જોઇએ. આ કાર્યો પણ પુષ્ય-ખંધનું કારણ પણ ત્યારે જ ખને છે કે તે તે કાર્યો પણ ક્રયંચિત્ અનવદ્ય લાવે હિંસાદિ પાંચ આશ્રવને રાકવા પૂર્વક કરતા હોવા જોઇએ.

सकवायाकवाययोः साम्परायिकेर्यापथयोः ॥ ५ ॥

સમરત યાગ-પ્રવૃત્તિ સંખંધી આ વાત ખાસ ધ્યાનમાં રાખવા જેવી છે કે જે યાગ પ્રવૃત્તિમાં કષાયના જેટલા જેટલા જેટલા તીલ ઉદય વર્તતા હાય તે થકી એટલે કષાયની તરતમતાનુસારે જે સાંપરાયિક કર્મના બંધ થાય છે તે સાંપરાયિક અંધ જાણવા જયારે જે યાગ પ્રવૃત્તિ સંપૂર્ણ કષાયના ઉદય રહિત હાય છે. તેને (અગ્યારમે, બારમે અને તેરમે ગુણુસ્થાન કે) કેવળ ઇર્યાપથિક યાગ હાવાથી માત્ર અલ્પ સ્થિતિવાળા કેવળ શુસ બંધ થાય છે. અત્રે એ ખાસ ધ્યાનમાં લેવું જરૂરી છે કે યાગની તીલતા યા મહતામાં પણ કષાયની તરતમતાનું સહચરિત્વ તે આત્માને મુખ્યપણ કર્મળ ધની શુમા-શુલતામાં તેમજ સ્થિતિ–રસબંધની અલ્પાધિકતામાં નિયામક છે.

अव्रत-कषायेन्द्रिय-क्रियाः पंच चतुः पंच-पंचविंशतिसंख्याः पूर्वस्य भेदाः ॥ ६॥

પૂર્વના સાંપરાયિક કષાયવાળા યાગના, અત્રે શાસકારે જણાવેલ ત્રણ યાગ (જેમાં સૂક્ષ્મ-સ્થૂલ-તમામ કિયાઓ આવી જાય છે) ના લેકને જણાવેલ નથી. બાકી પ + ૪ + ૫ + ૨૫ = ૩૯ લેકા નવતત્ત્વમાં જણાવ્યા મુજબ છે હિં સા-જૂઠ-ચારી-મેશુન-પરિત્રહ આ પાંચે પ્રવૃત્તિ કષાય સહિત હાવાથી એ પાંચેમાં જે અવિરતિના પરિદ્યામે કરીને જે બંધ થાય છે તે પાંચ પ્રકારના અવતના આશ્રવ જાણવા તેમજ વળી કોધ-માન-માથા અને લાલ એ ચારે પ્રકારના કષાયના સંબંધથી જે યાગ પ્રવર્ત છે તેને પણ સકષાયિક ચાર પ્રકારના આશ્રવ જાણવા. તેમજ વળી રપશે ન્દ્રિય, રસેન્દ્રિય, ઘાણેન્દ્રિય, ચક્ષુરેન્દ્રિય અને શ્રોતેન્દ્રિય એ પાંચે ઇન્દ્રિયોના (૨૩) વિષયા પ્રતિ રાગ-દ્રેષાદિશુક્ત જે પ્રવૃત્તિ તેને પણ પાંચ પ્રકારના સાંપરાયિક આશ્રવ જાણવા. તેમજ (૨૫) રથૂલ ક્રિયાઓ (જેનું વર્ણન નવ-તત્ત્વમાં વિસ્તારથી આપેલું છે) તે થકી પણ સાંપરાયિક કર્મના આશ્રવ થાય છે એમ જાણવું. આ રીતે આશ્રવ તત્ત્વના ૩૯ + ૩ લેકા મળી કુલ ૪૨ લેકાનું નવતત્ત્વમાં વિસ્તારથી વર્ણન કરવામાં આવેશું છે.

तीत्र मन्द्-ज्ञाताज्ञातभाव-वीर्याधिकरणिवशेषेभ्यस्तद्विशेष: ॥ ७ ॥ રાગ-द्वेषाद्विशुक्त तीत्र પश्चिषुाभ या भंड ५िखाम तेमक समकपूर्वक (ऋानपूर्वक) या अखुसमक (अञ्चानपूर्वक) तेमक वणी આત્મવીર્ય (શक्ति) नी अહुक्ता या અલ્પતા વડે એમ જે-જે હેતુઓની જે-જે પ્રકારે આશ્રવમાં હેતુતા રહેલી હોય છે તે મુજબ આશ્રવમાં તેમજ કર્મળ ધર્મા પણ શુભ યા અશુભ તેમજ અલ્પાધિક સ્થિતિ-રસ-મંધમાં વિશેષતા (તરતમતા) વાળા કર્મળ ધ થાય છે એમ સમજવું.

## अधिकरणं जीवाजीवाः ॥ ८॥

અત્રે સૂત્રનાર એક મહત્ત્વની હકીકત સમજાવે છે. જીવમાં જે આશ્રવ તત્ત્વના પરિદ્યામ થાય છે. અને તે થકી જે જીવને પ્રતિ સમય પ્રતિ પ્રદેશે અન'તા—અનંત કર્મના બ'ધ થાય છે તેનું કારણ શું છે? તેના જવાબમાં સૂત્રકાર જણાવે છે કે તેના કારણમાં જવ અને અજીવ (પુદ્દગલ) દ્રવ્ય બન્ને કારણભૂત છે તે કેવી રીતે? તેના જવાબમાં આગળના એ સ્ત્રાથી એ વાત રપષ્ટ કરવામાં આવી છે.

आदं संरम्भसमारम्भारम्भ-योग-कृतकारितानुमत-कषाय विशेषे स्निस्निस्त्रश्चतेकशः ॥ ९॥

પ્રથમ ભેદમાં માહના ચકર્મના ઉદયાતા સારે-કો ધાદિ-ચાર કષાય-પરિણામવાળા આત્મા (જીવ) રહ પ્રકારે ચાગ પ્રવૃત્તિઓ દ્વારા એમ કુલ ૧૦૮ ભેદથી કર્મને ગ્રહણ કરી આત્માની સાથે તેના બ'ધ કરે છે. આ રીતે આંધેલા કર્મોમાંથી જે કર્મો જે લાવે ઉદયમાં આવે છે તે કર્મો તે લાવે દરેક જીવને અવશ્ય લાગવવા પહે છે.

હવે પૂર્વે જણાવેલ ૧૦૮ ભેદનું કાંઇક વિસ્તારથી સ્વરૂપ જણાવીએ છીએ. કાંઇપણુ કાર્ય કરવા માટેના ક્રોધ—માન—માયા—યા લાંભથી આત્મામાં ઉભા થતા આવેશ તેને સમર'લ જાણવા. આ સમર'લ પણ મન, વચન, કાયાના ચાંગમાં ત્રણેમાં પણ કરવારૂપે, કરાવવા રૂપે તેમજ અન્યજીવે કરેલા કાર્યને અનુમતિ આપવા રૂપે એમ ત્રણ પ્રકારના દ્વાથી તેના નવ લેંદ થયા આ જ રીતે સમાર'લ એટલે સમર'લમાં વિચારેલ કાર્ય કરવાને માટે જે—જે આચાજન કરવું તે તેમજ આર'લ એટલે આચાજન કર્યા મુજબ કાર્ય કરવામાં પ્રવૃત્ત થવું તે, આ રીતે કષાય સહિત રહ પ્રકારની ચાંગ પ્રવૃત્તિએ વહે જવ ૧૦૮ લેદમાંથી ગમે તે લેદાથી પ્રતિસમય કર્મ બ'ધ કર્યા કરે છે.

निर्वर्तना-निक्षेप-संयोग-निसर्गा द्विचतुर्द्धित्रिभेदाः परम् ॥ १० ॥ હવે બીજો અજીવ દ્રવ્યના યાગે જીવ કેવી રીતે કર્મ અંધ કરે છે તે જણાવે છે.

- [૧] નિવેલિના: અછવ પુદ્દગલ દ્રવ્યોની રચના વિશેષથી છવ કષાય પરિણામવાળા થાય છે. આ રચના વિશેષ પણ મુખ્યત્વે એ પ્રકારની છે. (૧) મ્ળગુણ નિવેલિના અને બીજ (૨) ઉત્તર ગુણ નિવેલિના. જેમકે કાેઇક ઓ આદિનું મુંદર થા અમુદ્દર શરીરનું રૂપ, તે મૂલગુણ નિવેલિના સમજવી. તેમજ કાેઇએક એએ પાતાના મૂળરૂપને વિશેષતા આપવા જે-જે વસો, અલંકા-
  - રાદિ આભરણા ધારણ કર્યા હાય તે ઉત્તરસુષ, નિવંતના જાણવી.

- [ર] હવે અજીવના નિક્ષેપ: પણ ચાર પ્રકારના હાય છે તે જણાવે છે.
  - (૧) અપ્રત્યવેશિત નિશેષ: કાઇપણ અજીવ વસ્તુને બરાબર ચાગ્ય રીતે જોયા વિના જ અન્યત્ર કે'કવી-મક્ત્રી તે.
  - (ર) દુષ્યમાર્જિત નિશ્લેષ:જે વસ્તુ અન્યત્ર મૂકવાની હોય તેને, તેમજ મૂકવાના સ્થાનને પણ તપાસ્યા વગર જ ગમે ત્યાં, ગમે તેમ ફેંકવી-મૂકવી તે.
  - (3) સહસા પ્રત્યવેક્ષિત: કાઇપણ અજીવ વસ્તુને (ગમે ત્યાં ગમે તેમ) એકાએક (સમજ્યા-વિચાર્યા વગર) ફેંકવી-મૂકવી તે.
  - (૪) અનાલાગ પ્રત્યવેશ્વિત : કાેઇપણ વસ્તુને પાતે કર્યા મૂકે છે કે ફેંકે છે તેના લાલ–ગેરલાભના ઉપયાગ (જ્ઞાન) વગર જ ગમે તેમ કરવું તે.
- [3] અજીવ દ્રવ્યાના સ'યાગ કરવા તે છે પ્રકારના હાય છે. (૧) ભક્ત-પાનાદિના અર્થાત્ ખાન-પાનના સ'યાગ (૨) ઉપકરશેલા (વસ્ત-પાત્રાદિકના) સ'યાગ કરવા તે.
- [૪] અજીવ દ્રવ્યાના નિસર્ગા: ત્રણ પ્રકારે નિરંતર જીવ કરતા હાય છે. જે કાઈ શુનાશુન પ્રવૃત્તિ દ્વારા (૧) મનચાગ થકી (૨) વચનચાગ થકી તેમજ કાયચાગ થકી જે અજીવ પુદ્દગલ દ્રવ્યાને આત્મા છાઉ છે તેને તે થકી નિસર્ગાનુવિધ ખ'ધ થાય છે.

હપર જણાવ્યા પ્રમાણે અજવ પુક્રગલ દ્રશ્યના વ્યાપાર સંખંધ છવ (આત્મા) ને જે કમંબંધ થાય છે તેને અજવાધિકરણ સમજવું. આ રીતે બન્ને હેતુઓએ કરી છવ પ્રતિસમય અષ્ટવિધ કર્મોના બંધ કરે છે. હવે અષ્ટનિધ બંધમાં કયા કયા મુખ્ય હેતુઓ હોય છે તે જહાવે છે.

## तत्त्रदोष-निह्वच-मात्सर्यान्तराया-सादनोपघाता ज्ञानदर्शनावरणयोः ॥ ११ ॥

ज्ञान-ज्ञानी अने ज्ञान प्राप्तिना साधने। योभ त्रेषे प्रति प्रभाइथी अथे। य वर्तन करवाथी ज्ञानावरणीय तेमक इशंनावरणीय कर्म अंधाय छे. तेमां (१) निह्नवपाष्टुं करवाथी (२) ते प्रति मत्सरकाव येटे वे अक्तिमान करवाथी (३) थील छवाने तेनी प्राप्तिमां अंतराय (अवराध) करवाथी (४) ते त्रेष्ट्रेनी आशातना (यथार्थताने। अपसाप) करवाथी (५) ते त्रेष्ट्रेनी हिपदात (नाश) करवाथी. या पांच प्रकारे सूत्रकारे मुण्यतायो कष्णाव्या छे. थील पण् अनेक हेतुयो छे. केना प्रभाव वहे मुण्यतायो दर्शनावरणीय कर्म अंधाय छे योम लाखुवुं.

दःख-शोक-तापाकन्दन-वध-परिदेवनान्यात्मपरोभयस्थान्य सद्वेद्यस्य ॥ १२॥ પાતાના આત્મામાં તેમજ અન્ય બીજાના આત્મામાં દ્વ:ખ, શાક, તાપ (તીલ સંતાપ)

આકુંદન (માટેથી રડવું), વધ (અંગાપાંગનું છેદન કરવું, નાશ કરવા) તેમજ પરિવેદન ઉપભાવવું. (દુ:ખની ક્રાંગણી ઉપભાવવી) તે અથવા વિચાગીને સંભારીને રડવું તે પરિ-વેદના. આ રીતે વર્તાતા જીવ અશાતા વેદનીય કર્મ ખાંધે છે. ઉદયમાં આવેલ અશુભ કર્મ કલેશ રહિતપણે (અનિચ્છાએ પણ) લાગવવાથી તા અકામ નિર્જરા થાય છે. જ્યારે સ્વેચ્છાએ સ'યમાર્થે પરિષહ–ઉપસર્ગોના દ્વાઃખાે સહન કરવાથી તાે સકામ નિ**ર્જ**રા **થાય** છે એમ જાણવું.

## भूतव्रत्यनुकम्पा दानं सरागसंयमादियोगः क्षान्तिः शौचिमिति सद्वेद्यस्य ॥ १३ ॥

(१) अध्य देखधारी आत्माओ प्रति तेमक शिन्न-शिन्न वत नियमाहिना पाबन કરવાવાળા ઉત્તમ આત્માઓ પ્રતિ, યથાતથ્ય સ્વરૂધે દાનાદિ સાવે સક્તિ કરવાથી (૨) સંયમ ધર્મના પાલન પ્રતિ અર્થાત્ સ'યમચાગ પ્રતિ રાગ કરવાથી અપરાધી-પ્રતિ ક્ષમાધારણ કરવાથી, તેમજ પાપાચારની પ્રવૃત્તિના નિવર્તન માટે પ્રતિક્રમણાદિ પ્રવૃત્તિ વડે (શીચ) શુદ્ધિ કરવારૂપ ચાગ પ્રવૃત્તિ વડે, આત્મા શાતાવેકનીય કર્મ બાંધે છે તે સાથે જો ઉપયોગ શુદ્ધિ હોય તાે વિશેષતઃ સકામ નિર્જરા પણ થાય છે.

## केवलि-श्रुत-संघ-धर्म-देवावर्णवादो दर्शनमोहस्य ॥ १४ ॥

(૧) કેવળી પરમાત્માં આવી (૨) શ્રુતજ્ઞાન તેમજ શ્રુતજ્ઞાનીની (૩) ચતુર્વિધ શ્રી સ'ઘની તેમજ (૪) તેઓની ધર્મ'કરણીની (૫) ચતુનિ'કાયના દેવાની તેમજ વિશિષ્ટ શક્તિ धरावनार ઉત્તમ પુરૂષાની નિ' हा કરવાથી તેમજ તેમનું અહિત ચિ' तववाथी તેમજ તેમની વિશેષતા પ્રતિ-અશ્રદ્ધા ઉત્પન્ન કરાવવા-તેમના અવર્ષા વાદ બાલવાવાળા-જીવ, મુખ્યતાએ દર્શન માહનીય (મિશ્યાત્વ માહનીય) કર્મ બાંધે છે.

## कवायोदया-तीवातमपरिणामश्चारित्रमोहस्य ॥ १५ ॥

અન્નાન-મિશ્યાત્વ તેમજ અવિરતિના સહચારે ક્રોધ-માન-માયો અને લાલના ઉદયથી આત્માના જે તીવ કષાયવાળા, આત્મ પરિણામ થાય છે તેથી તે આત્મા ચરિત્ર માહ-નીય કર્મ (જે કર્મ આત્માને આત્મશુદ્ધિના પ્રયત્ન કરવા દે નહિ તે) ના અ'ધ કરે છે. સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કર્યા પછી પણુ આ ચારિત્ર માહનીય કર્મ આત્માને ઘણા સ'સાર રઝ-ળાવે છે, માટે કષાયાને જેમ અને તેમ સમ્યક જ્ઞાનાપયાગે (પશમાવવાના પ્રયત્ન કરવા એઇએ એમ લગવાને આચારાંગ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે 'उपशम सार सामन्तं' આથી આત્માથી આત્માએ ક્ષાચાના ઉપશ્રમ કરવા જરૂરી છે.

बह्वारम्भपरिग्रहत्वं च नारकस्यायुषः ॥ १६ ॥ माया तैर्थग्योनस्य ॥ १७ ॥ अल्पारम्भपरिग्रहत्वं स्वभावमार्द्वार्जवं च मानुषस्य ॥ १८ ॥ निःशीलवतत्वं च सर्वेषाम् ॥ १९ ॥ सरागसंयम-संयमासंयमा-कामनिर्जरा-बालतपांसि देवस्य ॥ २० ॥

ઉપરના પાંચે સૂત્રા આગ્રુષ્યકર્મ ખ'ધમાં જીવ ચારે ગતિમાંથી કઈ ગતિનુ આયુષ્ય કૈવા કારણથી ખાંધે છે તે જણાવે છે. પરભવતું આગ્રુષ્ય કર્મ છવ આખા છવનમાં માત્ર એક જ વખત એક અંતર્મું હુર્ત કાળમાં ખાંધે છે. જેના ઉદય ચાલુભવનું આયુષ્ય પૃથ થતાં જે વિગ્રહગતિમાં જ પરભવના આસુષ્યના ઉદય (લાેગવટા) શરૂ થઇ જાય છે. જે ગતિમાં જવાતું આયુષ્ય અંધ્યું હાય તે ગતિમાં જીવને અવશ્ય જવું પહે છે. પરંતુ અન્ય કર્માની સ્થિતિ અને રસને અનુસારે તે ગતિમાં જીવને તેના વિપાક સાગવવાના હોય છે. આથી આ સંસારમાં જે આત્માએ તીવ ક્ષાયના જેરે–ઘણાં આર'લના કાર્યો કરે છે. તેમજ ઘણા-ઘણા પરિગ્રહ (રાગ-મૂર્છા-મમત્વ) ધરાવે છે તે આત્મા તેથી નરક-ગતિ આયુષ્યના ખંધ કરવાવાળા થાય છે. જે આત્માઓ માયાવી-કપટી જીવન જીવવામાં જ આનંદ અને હર્ષ પામતા હોય છે. તેઓ તિય' ચગતિનું આયુષ્ય બાધે છે. જ્યારે 🗬 આત્માએ। અલ્પ–આર'ભી તેમજ અલ્પ પરિગ્રહી હોવા સાથે શાંત (ઉદ્વેગ રહિત) તેમજ સરળ પ્રકૃતિવાળા હોય છે. તેઓ મનુષ્યગતિનું આયુષ્ય બાંધે છે. તેમજ વળી જે આત્માએ રાગ સહિત સર્વ સંયમી અથવા તા દેશ સંયમી હાય છે. તેમજ જેઓ અકામ નિર્જરા કરે છે, તેમજ અજ્ઞાનપણ તપાદિ અનુષ્ઠાના કરે છે તેવા જીવા અવશ્ય દેવ-લાકતું આયુષ્ય ખાંધે છે. જ્યારે વીતરાગ સ'યમી અવશ્ય માક્ષગતિને મેળવવાવાળા થાય છે. વિશેષે જાણવું કે જેઓ ઉપર જણાવ્યા મુજબ પણ સમ્યકૃત્વ રહિતપણે, શીલ-તેમજ વતાદિ અનુષ્ઠાના કરે છે, તેઓ ચારે ગતિમાંથી ગમે તે ગતિનું આયુષ્ય બાંધતી વખતના પરિણામાનુસારે આયુષ્ય બાંધે છે એમ જાણવું. (કેમકે વત-નિયમ વગરના ગુગિલક જીવા દેવગતિનું જ આયુષ્ય ખાંધે છે.) જો કે સમ્યક્દિષ્ટિએ મનુષ્ય સમ્યકૃત્વ હાતે છતે આગ્રુષ્ય ખાંધે તેા અવશ્ય વૈમાનિક દેવનું જ આગ્રુષ્ય બાંધે છે.તેમાં સમ્યકૃત્વ તે આગ્રુષ્ય-ખ'ધના આશ્રવ નથી. પર'તુ દેવગતિનું જ આગ્રુષ્ય બાંધવામાં સહકારી કારણ છે. ઉપર અમાએ સૂત્રપાઠ (૧૯–૨૦) ના અનુક્રમમાં માત્ર ફેરફાર કર્યો છે તેનું કારણ અમાએ **લ**ખેલ ભાવાર્થને યથાર્થ સમજવાથી સમજાઈ જશે.

यागवक्रता विसंवादनं चाशुभस्य नाम्नः ॥ २१॥ विपरीतं शुभस्य ॥ २२॥ મન-વચન-કાયા વડે હિંસા-જૂઠ ચારી અપ્રદ્યા અને પરિગ્રહાદિ પાપાચારની પ્રવૃત્તિઓ કરવી તેને યાગવફતા જાણવી. તેમજ એ ત્રણે યાગમાં કાઇ એક યાગની શુભ પ્રવૃત્તિ (દયા-દાન-ભક્તિ) વિગેરેનું હોવું તે સાર્ય બીજા યાગની અશુભ પ્રવૃત્તિ હાવી. જેમકે આંકાશ યા વાણીની વકતા યા તા મનની અશુભ ચિંતવણા હાવી. આ રીતે ત્રણે યાગમાં પરસ્પર ભિન્નતા હાવી તે વિસંવાદન યાગ જાણવા. આ રીતે યાગને અશુભ-તામાં યા વિસંવાદ ભાવે પ્રવર્તન કરતા-કરાવતા આત્મા, અશુભ નામકર્મ બાંધે છે. જ્યારે તેથી વિરૂદ્ધ એટલે એ ત્રણે યાગને એકત્વભાવે શુભયાગમાં પ્રવર્તન કરતા-કરાવતા આત્મા અશુભનામ કર્મ બાંધે છે. આ નામકર્મના ઉદયે, જવને શુભાશુભ-સંયાગ-રૂપે તથાવિધ નિમિત્તાની પ્રાપ્તિ થાય છે.

दर्शनिवशुद्धि—विनयसंपन्नता शीलव्यतेष्वनितचारा—ऽभीक्ष्णं ज्ञानापयाग—संवेगौ शक्तिस्त्यागतपसी संघ—साधु—समाधि— वैयावृत्यकरणमर्हदाचार्य बहुश्रुतप्रवचनभक्ति—रावद्यकापरिहाणि— मार्गप्रभावना प्रवचनवत्सलत्विमिति तीर्थकृत्त्वस्य ॥ २३॥

સો પ્રથમ તા સમ્યક્દ ષ્ટિપણું હોવું અનિવાર્ય આવશ્યક છે તે ઉપરાંત વિનય સંપન્નતા, યમ-નિયમમાં અતિચાર રહિતપણું પ્રવૃત્તિ કરવાવાળા સંસારથી ઉદ્ધિગ્નપણું –જ્ઞાનાપયાગમાં મુખ્યપણું માક્ષાભિલાષીપણું પાતાની બાદ્ય તેમજ અલ્યંતર શક્તિ અનુસારે તપ ત્યાગ કરવામાં ઉદ્યમીપણું શ્રી ચતુર્વિધ સંઘને સમાધિ-ઉપજાવના ગા, તેમજ સાધુવર્ગની વિશ્વતા: વૈયાવચ્ચ કરનારા શ્રી અરિહંત પરમાતમાં, આચાર્ય તેમજ ગીતાર્થ ગુરૂલગવંતની તેમજ તેમના ઉપદેશની ભક્તિ કરવાવાળા સામાચિકાદિ છ આવશ્યકની કરણી કરવાવાળા હાય. વળી શ્રી જૈનમાર્ગની પ્રભાવના કરવાવાળા તેમજ વળી જૈન ધર્મની ક્રિયા કરવાવાળા તરફ વાત્સહયભાવ રાખવાવાળા તીર્થકર નામકર્મ બાંધવાવાળા થાય છે.

परात्मिनिन्दा-प्रशंसे सदसद्गुणाच्छादनेाद्भावने च नीचैगीत्रस्य ॥ २४ ॥ तद्विपर्ययो नीचैवित्यनुत्सेकी चेात्तरस्य ॥ २५ ॥ विद्यनकरणमन्तरायस्य ॥ २६ ॥

અન્ય આત્માની સારા યા ખાટા કર્માની નિ'દા કરવાથી અને કેવળ પાતાની જ અનેકવિધ રીતે પ્રશંસા કરવાથી તેમજ બીજાના ગુણાનું આવ્છાદ્દન કરવાથી એટલે અન્ય આત્માના ગુણા પ્રતિ–ઉપેક્ષા ઉપજાવનાર અને પાતાનામાં તથાવિધ યથાર્થ ગુણા ન હોવા છતાં પાતે તથા પ્રકારે ગુણી છે એમ અજ્ઞાની અ'ધ–અબુજ આત્માઓ પ્રતિ પ્રકાશતો

ક્રેર, તે આત્મા નીચગાત્રકમ બાંધે છે. જેના વિષાકાદયે છવને તુચ્છ દરિદ્રકુળમાં જન્મ પ્રાપ્ત થાય છે. જેના યાગે તે છવ વિશિષ્ટ જ્ઞાન-તપાદિ ગુણુ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી.

જે આત્મા તુચ્છ-મનાવૃત્તિના (માયા પ્રય'ચના) ત્યાગ કરીને પાતાના દાષાની નિ'દા કરે છે, તેમજ અન્ય આત્મામાં રહેલા સાચા ગુણાની પ્રશ'સા કરે છે. તે આત્મા ઉચ્ચ-ગાત્ર કર્મ બાંચે છે. જેના વિપાકાદયે તે જીવના ઉત્તમ ગતિ તેમજ ઉત્તમકુળમાં જન્મ થાય છે. જેથી તે ઉત્તરાત્તર વધુ ગુણા પ્રાપ્ત કરવાવાળા થાય છે.

જે આત્મા-અન્ય આત્માઓને દાન-શીયલ-તપ તેમજ શુભ ભાવના આદિ ધર્મ કાર્યો કરવામાં વિદન કરવાવાળા થાય છે. તે આત્મા અંતરાયકર્મ બાંધે છે. આ અંતરાય કર્મના હૃદયે તે જીવ (૧) દાન આપી શકતા નથી. (૨) લાભ મેળવી શકતા નથી. (૩) પ્રાપ્ત વસ્તુને લાગવી શકતા નથી. (૪) વારંવાર લાગવા યાગ્ય વસ્તુના વિચાગી થાય છે. (૫) ખળહીન (શકિત રહિત) પણું પ્રાપ્ત કરે છે. આથી તે આત્મામાં આત્મશૃદ્ધિકરશ્યુ કરવામાં મુખ્યપણે પ્રમાદ પ્રવર્તતા હોય છે.

# तत्त्वार्थाधिगम सूत्र-अध्याय सातमा (७)

हिंसानृतस्तेया ब्रह्मपरिग्रहेभ्या विरतिर्वतम् ॥१॥ देशसर्वताऽणुमहती ॥२॥ तत्स्थैर्यार्थः भावनाः पश्च पश्च ॥३॥

पूर्व छहु। अध्यायमां आश्रुयते येन इति आश्रवः स्थे बस्नानुसारे के द्वारा धर्म (आत्मामां) आवे छे तेने आश्रव तत्व लाख्वुं. तेनुं डिं सित् स्वइप क्ष्णुावी गया छी से. अत्रे आ सातमा अध्यायमां भुण्यपष्टे ''आश्रव निरोधेन संवरः '' से वस्नुसारे के-के स्वइप वडे आश्रव तत्वना निरोध थाय अर्थात् धर्ममां आवागमनने अवरोध ध्याय अर्थात् धर्ममां आवागमनने अवरोध ध्याय अर्थात् धर्ममां आवागमनने अवरोध ध्यानमां राभवी कइरी छे डे आश्रव तत्वमां पष्ट्य द्वय आश्रव ते येग प्रवृत्तिने क्ष्युवित छे. आ येग प्रवृत्तिने रे। क्षा माटे द्वय संवर इप द्वय-विरतीपष्ट्यानुं स्वइप अत्रे आ सातमा अध्यायमां भुण्यपष्टे क्ष्यावेत छे.

જયારે ભાવ આશ્રવતત્વરૂપે મુખ્યપણે આત્માના મિશ્યાત્વ, અલત અને કષાય પરિણામાને જણાવેલ છે. તેમાં મિશ્યાત્વ અને અવત તે પછા મુખ્યપણે તા કષાય પરિણામરૂપ જ છે. આમ છતાં મિશ્યાતત્વના પરિણામ શાસમાં પ્રથમ તેમજ મહા આશ્રવના હેતુ જણાવેલ છે. તેનું કારણ એ છે કે તે સકળ તત્વાને વિપરીત લાવે એવાવાળા હાય છે. તેથી આત્માર્થથી શૂન્ય હાય છે. તેમજ આત્માનું અહિત કરનાર વિષય ક્ષાચા પ્રતિ તેની વિશેષ આદર ભુદ્ધિ હાય છે. આથી પ્રથમ આત્મતત્વનું અહિત કરનાર મિશ્યાજ્ઞાન (દૃષ્ટિ) ના પરિહાર કરવા સ્વરૂપી દેશવિરતિ તેમજ સર્વ વિરતિપણાના વ્યવહાર કરવા સ્વરૂપે કમશ: અવિરતિના પ્રવર્તનના ત્યાગ કરવા રૂપ દ્રવ્ય વિરતિ ભાવના પ્રવર્તનનું સ્વરૂપ અત્રે જણાવાય છે. સંસારી છવ અનાદિથી જે-માંચે મહા આશ્રવ લાવમાં જે તત્વત: અહિતકારી હાેવા છતાં, અજ્ઞાનથી તેમજ સંમાહથી તેમાં નિઃશ'કભાવે (પાતાનું હિત સમજીને) પ્રવૃત્તિ કરી રહ્યો છે, તે પાંચે આશ્રવ લાવાના સૌ પ્રથમ વ્યવહારથી, ઉત્સાહથી, યથાશક્તિ (વિધિપૂર્વક) ત્યાગ કરવાથી સ'સારી આત્મા કર્મળ'ઘનને રાેકી શકે છે. તેથી વળી (વિશેષતઃ મિથ્યાતત્વને તાેડીને) પાતાનામાં સત્તાગતે રહેવા અનંત શુદ્ધ, જ્ઞાનાદિ ગુણાને પ્રાપ્ત કરવા માટે વ્યવહારથી દ્રવ્ય સમ્યક્**ભાવે ઉદ્યમશીલ ખનીને ભાવથી શુદ્ધ સમ્યક્**ત્વને પ્રાપ્ત કરીને તે થકી **સર્વ** કમેનિ ક્ષય કરીને, માક્ષ પદને પ્રાપ્ત કરી, સાદિ–અન'તમે ભાંગે સચ્ચિદાન'દ સ્વરૂપમાં

અલ્યાબાધપણે પરિશુમે છે. હવે પ્રથમ પ્રગટભાવે વ્યવહારથી-દ્રવ્ય સંવર ભાવમાં રહેવા માટે આત્માએ જે પાંચ મહાવતા યા અદ્યુવતા વિદ્ધપૂર્વક-સ્વીકારવાના છે) ના આદર કરવાના છે. તેનું કિંચિત્ સ્વરૂપ જહાવીએ છીએ.

૧. હિ'સાથી વિરમવુ' ૨. અસત્યથી વિરમવુ'. ૩. ચારીથી વિરમવુ'. ૪. ગૈથુનથી વિરમવુ'. ૫. પરવસ્તુના પરિત્રહથી વિરમવુ'.

અલપિ મુખ્યતયા તા હિ'સાથી વિરમવા માટે તે પછીના ચારે વર્તા જરૂરી છે. કેમકે તે વિના હિ'સાનું વિરમણ અધુરૂં રહે છે.

હિંસા છે પ્રકારની થાય છે. ૧. દ્રવ્યહિંસા ૨. ભાવ હિંસા.

વળી તે બ'ને પ્રકારની હિ'સા સ્વાત્મની તેમજ પરાત્મની એમ એ પ્રકારે થાય છે.

૧. ક્રવ્ય હિંસા સંખંધ શાસકારાએ જહ્યુવ્યું છે કે પાતાના કે અન્ય આત્માના ક્રવ્ય પ્રાહ્યા જેના વહે તે જીવનું શરીરસ્થ જીવન જીવાય છે, તેના અલ્પાંશ કે સર્વધા શાત (નાશ) કરવા તે ક્રવ્યહિંસા જાહ્યુવી જ્યારે તે જાગૃતિપૂર્વક નહિ કરવાના નિયમ તે હિંસા વિરમહ્યુલત.

શાસમાં જથુાવેલ છે કે, ''प'चेन्द्रियाणि त्रिविध' बलश्च. उच्छवास् निश्वास मथान्य दायु, प्राणात् दशैते भगवत् भिरुक्ता-तेषां वियागीकरणं तु हि सा.''

ર. ભાવ હિંસા-પ્રત્યેક સંસારી જીવમાં પાત-પાતાના ક્ષયાયશમાનુસારે પાતાના જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર-તપ-વીર્ય ગુણમાં જે-જે પ્રવર્તન હાય છે તે ક્ષયાપશમ ભાવના ઘાત કરવા યા તેને ઉત્માર્ગ પ્રવર્તન કરવું કરાવવું, તે ભાવ હિંસા જાણવી જ્યારે તે જાગૃતિ પૂર્વક નહિ કરવાના નિયમ તે હિંસા વિરમણ વ્રત

આ બ'ને પ્રકારની ક્રવ્યહિ'સા અને ભાવહિ'સાના કાર્યકારણ ભાવ સ'બધે તેમજ ગુર્-લઘુ દેષ-ગુણ ભાવ સમજવા માટે સંવિદ્ધ ગીતાર્થ ગુરૂ ભગવ'ત પાસેથી તેની ચોભ'ગી જાણી લેવી.

બીજું વત તે અસત્યથી વિરમવું તે

જે વસ્તુ (દ્રવ્ય) ને, જે સ્વરૂપે શાસ્ત્રકારાએ જણાવેલ છે તેને અન્યથા સ્વરૂપે કહેવું-જણાવવું તે અસત્ય વચવ જાણવું જ્યારે અજ્ઞાનથી કે કષાય થકી તેમ નહિ બાલવાની જાગૃત્તિ રાખવી તે અસત્ય વિરમણ વત.

ત્રાંજુ' વત તે ચારી નહિ કરવી તે.

જે વસ્તુ પાતાની નથી. તેને યેન-કેન પ્રકારે પાતાની માની ગ્રહેલુ કરવી, વાપરવી તે ચારીના કર્તવ્યથી પાતાના આત્માને ભગૃતિ પૂર્વક અળગા રાખવાના પ્રયત્ન કરવાતું વત.

િંગ વાશું ગત તે ગૈશુન વિરમણ વત.

અાતમાના જ્ઞાનાદિ ગુણાના ભાગ ઉપલાગને ત્યજને પર-પુદ્દગલ દ્રવ્યાના યાગ તેમજ ભાગ-ઉપલાગ કરવા તે મૈશુન તેના જાગૃત્તિ પૂર્વંક ત્યાગ કરવાતું વત તે મૈશુન વિશ્મણ વત.

પરિગ્રહ વિરમણ વૃત: પર પુદ્દગલ દ્રવ્યોના સંયાગ કરવાના તેમજ તેના વિચાગ ન થાય તેવા પ્રયત્ન તે પરિગ્રહ.. આ પરિગ્રહ સંબ'ધી જાગૃતિપૂર્વ'ક તેનાથી અળગા રહેવાના પ્રયત્ન કરવા તે પરિગ્રહ વિરમણ વૃત.

હપર જણાવેલ પાંચે વ્રતાના કેટલાએક જીવા સર્વથા (નવ કાેટીએ) નિયમ લે છે, જાવજીવ સુધી તેનું સર્વથા પાલન કરે છે, તેઓ મહાવતી સાધુઓ કહેવાય છે. તેમજ જેઓ શાસ્ત્રાનુસારી દેશ થકી તે પાંચે વ્રતા લઇ તેનું યથાર્થ પાલન કરે છે તેઓ અણુવતી શ્રાવકા કહેવાય છે. આ પાંચે વ્રતાનું યથાર્થ પાલન કરવા માટે સલ— સર્વત્ર આત્મ—જાગૃતિ રહે તે માટે તે પાંચે વ્રતાને નીચેની પાંચ પાંચ સાવના વહે નિરત્તર પાતાના આત્માને સાવિત રાખવા જરૂરી છે.

પહેલા મહાવતની પાંચ ભાવના.

मनागुष्त्ये षणादानेर्याभिः समितिः सदा दृष्टान्नपान ग्रहणेनाहिंसां भावयेत् सुधीः

યાગ પ્ર. રદ

**ખીજા મહાવતની પાંચ ભાવના.** 

हास्य लाभ भय क्रोध प्रत्याख्यानै निरन्तरम् आलाच्य भाषणेनापि भावयेत् सन्त व्रतम्

યાગ પ્ર. ૨૭

ત્રીજા મહાવતની પાંચ ભાવના.

आहेाच्यावग्रइयाश्चाऽभीक्ष्णावग्रहयाचनं एतावन्मात्रमेवैत दित्यव ग्रह धारणं समान धार्मिकेभ्यश्च तथावग्रहवाचनं अनुज्ञापित पामान्नाञ्चन भस्तेय भावनाः

યાગ પ્ર. ૨૮–૨૯

ચાયા મહાવતની પાંચ ભાવના.

स्त्री पंडपशु भद्वे इमासन कुडयां तरीज्जनात् सराग स्त्री कथात्यागात् प्राग्रत स्मृतिवर्जनात् स्त्री रम्यांगे क्षणस्वांग संस्कार परिवर्जनात् प्रणीतात् यश्चन त्यागात् ब्रह्मचर्य तु भावयेत्

યાગ પ્ર. ૩૦-૩૧

पांचमा महावतनी पांच कावना.
स्पर्शे रसे च गंधे च रुपे शब्दे च हारिणि
पंच स्वितींद्रियापेषु गाढं गाध्य स्य वर्ज नम्
एतष्वेवामने । जेषु सर्वथा द्वेष वर्ज नम्
आकि चन्य व्रतस्येवं भावनाः पंच कीर्तिताः
हिंसादि ष्विहामुत्र चापायावद्य दर्शनम् ॥ ४॥
दुःखमेव वा ॥ ५॥

યાગ પ્ર. ૩૨-૩૩

मैत्री प्रमोद कारुण्य माध्यस्थ्यानि सत्व गुणाधिक क्लिइयबाना विनयेषु ॥ ६ ॥ હિ'સા–જુઠ–ચે રી–મૈશુન અને પરિગ્રહમાં આસક્ત આત્માને આ ભવમાં અનેક આપત્તિઓ લેાગવવી પડે છે. તેમજ પરભવમાં પછ દુર્ગતમાં જઈ અનેક દુઃપેા લેાગવવા પડે છે. જે પ્રત્યક્ષ જોવાય છે અને જહ્યાય છે

હિ'સાદિ પાપાચાર સેવનાર આત્માને તેના વહે કરેલા પાપ કર્મ-અ'ધને ભાગવતાં અવશ્ય દુઃખના અનુભવ કરવા પડે છે એમ ભાણીને આત્માથી આત્માએ એ પાંચે પાપાચારની પ્રવૃત્તિથી વિરમવા (દૂર રહેવા) અવશ્ય યથાશકિત પ્રયૃત્ત કરવા જોઇએ.

આમ છતાં કેટલાક અજ્ઞાની-મિશ્યાદિષ્ટ આત્માં શ્રાહિ સાહિની પ્રવૃત્તિમાં ધર્મની સ્થાપના કરી અનેક અજ્ઞાની લાળા જીવાને ઉત્માર્ગમાં પ્રવર્તાવતા હોય છે. આ માટે કહ્યું છે કે:-

शम श्रीलं दयामूलं हित्वा धर्मं जगिध्धतं अहा ! हिंसापि धर्माय, जगदे मंद बुद्धिभिः

अहा ! हिंसापि धर्माय, जगदे मद बुद्धिभिः याग प्र. ४० आत्माना हिताथ - शास्त्रानुसारे-हान धर्म, शिक्ष धर्म, तप धर्म, तेमक लावना धर्मने अनुसरनारा आत्माओ सी प्रथम पाताना आत्माने यथायाय रीत्री-प्रभाह- इर्था अने माध्यस्य सावना वडे-बासित करवा अनिवार आवश्यक छे. आ माटे

કહ્યું છે કે—

वचनाद्यमनुष्ठान मविरुद्धाय यथादितम् मैत्रादि भाव संयुक्तं तद् धर्ममिति कीर्तये

સવે જવા (સત્વા) પ્રતિ મૈત્રી ભાવ ધારણ કરવા જોઇએ, ગુણાધિક-ઉપકારી આત્માએ પ્રતિ પ્રમાદભાવ ધારણ કરવા જોઇએ, દુઃખથી પીડાતા આત્માએ પ્રતિ કરૂણાભાવ ધારણ કરવા જોઇએ, અવિનત-ઉલ્લ'ઠ, આત્માએ પ્રતિ-માધ્યસ્થભાવ ધારણ કરવા જોઇએ.

આત્માથી આત્માએ ભિન્ન-ભિન્ન સ્વભાવવાળા આત્માએ પ્રતિ જે-જે પ્રકારે ચારે ભાવનાવાળા વ્યવહાર કરવા જોઇએ, તેનું સ્વરૂપ નીચે મુજબ ગુરૂગમથી જાણી લેવું જરૂરી છે. જેથી આત્મા સહેજે કહેશ રહિત બની શકરો.

भैश्री सावना

मा कार्पीत्कापि पापानि मा च भूत्कापि दुःखितः

मुच्यतां जगदप्ये षा मतिमे त्री निगद्यते

યાગ પ્ર. ૪-૧૧૮

प्रभाह सावना

अपास्त शेषदेाषाणां बस्तु तत्वावलेाकिनाम्

गुणेषु पक्षपाता यः स प्रमादः प्रकीर्तितः

યેગ પ્ર. ૧૧૯

કરૂણા ભાવના

दीनेष्वातेषु भीतेषु याचमानेषु जीवितम्

प्रतीकार परा बुद्धिः कारुण्यमभिधीयते

યાેગ પ્ર. ૧૨૦

માધ્યસ્થ ભાવના

क्रुर कर्मसु निःशंकं देवता गुरु नििंदेषु आत्मशंसिषु यापेक्षा तान्माध्यस्थ मुदीरितम् जगत्काय स्वभावी च संवेग वैराग्यार्थम् ॥ ७॥

યાેગ પ્ર. ૧૨૧

અના દિકાળથી કર્મસંચાગી આત્મા—પરપુદ્દગલ દ્રવ્યના (કર્માનુસારી) સંચાગે કરી (શરીર ધારણ કરીને) ચારે ગતિમાં, વિવિધ જાતિમાં જન્મ મરણ (અનિચ્છાએ) કરતા થકા, અનેક દુ:ખા ભાગવતા થકા ભટકયા કરે છે. જોકે વસ્તુ તત્ત્વે તા પ્રત્યેક આત્મા પાતપાતાના અનંત જ્ઞાના દિ ગુણે કરી અક્ષય સ્વરૂપી શુદ્ધ સ્વતંત્ર દ્રવ્ય છે. તથાપિ કર્મા ધનપણે શરીર દ્રારા માહાધીન થઇને (યાગ દ્રારા) નવા કર્મળ ધ કરતા રહે છે. તેથી તા તેનું ભવભ્રમણનું ચક ચાલુ જ રહ્યા કરે છે. તે જો પાતાના શુદ્ધ સ્વરૂપના લક્ષ ધરીને (સંવેગી થઇને) પર—પુદ્દગલ દ્રવ્યાની ભાગા કાંક્ષા ત્યજને (વૈરાગી અનીને) પ્રાપ્ત જ્ઞાના દિ ગુણા વહે પાતાના આત્માને કર્મના ખંધનથી મુક્ત કરવાના પ્રયત્ન (વિરતિશાવ ધારણ) કરીને પાતાના શુદ્ધ સ્વરૂપના ભાકતા અને તો તે આત્મા અવશ્ય મુક્તિના શાધ્યત સુખાના ભાકતા અને છે.

આ માટે કહ્યું છે કે,

भिन्नाः प्रत्येक मात्माना, विभिन्नाः पुद्गला अपि । शून्य संसर्गः इत्येव, यः पदयति स पदयति ॥ પ્રત્યેક આત્મદ્રવ્ય ભિન્ન-ભિન્ન (જુદા જુદા) છે. એટલે કે પ્રત્યેક આત્માને પાતાનું આગવું સ્વરૂપ છે. જ્યારે પુદ્દગલ દ્રવ્ય તો આત્મતત્ત્વના સ્વરૂપથી તદ્દન ભિન્ન (સડન-પડન અને વિદ્વંસન) સ્વરૂપી છે. આથી આત્મતત્ત્વની સાથે કર્માનુસારે પ્રાપ્ત શરીર આદિ પર-પુદ્દગલ દ્રવ્યના સંચાગાને આખરે જેઓ વિચાગી સમજીને તેમાં લુખ્ય કે સુખ્ય થતા નથી તેઓ જ સાચા સમયગૃદ્ધ જ્ઞાની છે એમ જાણવું. આ સૂત્રથી સૂત્રકારે શાસાર્થ સુજબ સમસ્ત તત્ત્વાર્થાયગમના સાર જણાવેલ છે. ('જ્ઞાનસ્ય फર્ઝ વિરતિ'') આ સંખધે વિરતિના અભિલાષી આત્માઓએ નીચેની ત્રણ સજઝાયાથી સ્વાધ્યાય-ધ્યાન કરવું જરૂરી છે.

#### (1)

- (૧) આપ સ્વભાવમાં રે, અવધુ સદા મગનમે' રહેના, જગત જીવ હૈ કર્માધિના, અચરિજ કહુઅ ના લીના. ા આપ ા
- (ર) તું નહિ કેરા કાેઈ નહિ તેરા, કયા કરે મેરા મેરા, તેરા હૈ સા તેરી પાસે, અવર સબ હૈ અનેરા ાા આપાા
- (૩) વપુ વિનાશી તું અવિનાશી, અભ હૈ ઈનકા વિલાસી, વપુ સંગ જભ દૂર નિકાશી, તળ તુમ શીવકા વાસી. ા આપ ા
- (૪) રાગ ને રીસા હોય ખવીશા, યે તુમ દુઃખકા દીશા, જમ તુમ ઉનકાે દ્વર કરીશા, તબ તુમ જગકા કશા. ા આપ ા
- (૫) પરકી આશા સદા નિરાશા, યે હૈ જગ-જન પાસા, યે કાટનકુ કરા અભ્યાસા, **લહા સદા** સુખ વાસા. ા આપા
- (૬) કબહીક કાજી, કબહીક પાજી, કબહીક હુઆ અપ્રભાજી, કબહીક જગમેં કીર્તિ ગાજી, યે સબ પુદ્દગ**લ**કી બાજી. ા આપા
- (♥) શુદ્ધ ઉપયાગ ને સમતાધારી, જ્ઞાન-ધ્યાન મનાહારી, કમ-કલંકકું દ્વર નિવારી, જીવ વરે શિવ-નારી. ા આપા

#### - (२)

ઉંચા તે મંદિર માળીયા, સાંડ વાળીને સ્તો, કાઢા–કાઢા રે એને સહુ કરે, જાણે જન્મ્યા જ નહોતો...(૧) એક રે દિવસ એવા આવશે, મને સબળા જ સાલે, મંત્રી મળ્યા સર્વે કારમા, તેનું પણ કાંઈનવ ચાલે...એક (૨) સાવરે સાનાનાં રે સાંકળાં, પહેરણ નવ નવા વાઘા, ધાળું વસ્ત્ર રે એના કર્મનું, તે તા શાધવા લાગ્યા...એક (૩) ચરૂ કઢાઇયા અતિ ઘષા, બીજાનું નહિ લેખું, ખાખરી હાંડી એના કર્મની, તે તા આગળ દેખું...એક (૪) કૈના છારૂં ને કૈના વાછરૂં, કૈનાં માય ને બાપ, અ'તકાળે જાવું (જીવને) એકહું. સાથે પુષ્ય ને પાપ...એક (૫) સગીરે નારી એની કામિની, ઉભી ડગ મગ જુએ, તેનું પણ કાંઇ ચાલે નહીં, બેઠી ધ્રુસકે રવે...એક (૧) વહાલાં ને વ્હાલાં શું કરા, વ્હાલા વાળાવી વળશે, વ્હાલાં તે વનનાં લાકડાં, તે તા સાથે જ બળશે...એક (૭) નહીં ત્રાપા નહીં તું બડી, નથી તરવાના આરા, ઉદયરતન મુનિ ઇમલાએ, મને પાર ઉતારા...એક (૮)

સગું તાહરું કાયું સાગું રે...સંસારીયામાં...સગું તાહરું, પાપના તા નાંખ્યા પાયા, ધરમમાં તું નહિ ધાયા હાદ્યો થઇને તું દખાયા રે...સંસારીયામાં...સગું તાહરું (૧) કુડું કુડું હેત કીધું, તેને સાગું માની લીધું, અંતકાળે દુઃખ કીધું રે...સંસારીયામાં...સગું તાહરું (૨) વિધાસે વ્હાલા કીધા, પ્યાલા ઝેરના પીધા, પ્રભુને વિસારી કીધા રે...સંસારીયામાં...સગું તાહરું (૩) મનગમતામાં મહાલ્યા, ચારને મારગ ચાલ્યા, પાપીઓના સંગ ઝાલ્યા રે...સંસારીયામાં...સગું તાહરું (૪) ઘરને ધંધે ઘરી લીધા, કામિનીએ વશ કીધા, સ્થવલદાસ કહે દગા દીધા રે...સંસારીયામાં...સગું તાહરું (૫)

આવા પ્રકારના આત્મશુદ્ધિના સાધક અનેક ગદ્ય-પદ્યત્મક સ્વરૂપ (શખ્દ રચના) વિશેષાથી અન્ય દર્શનીએ પણ આત્માર્થ સાધવાની પ્રેરણા લેતા હોય છે.

ચાર ગતિરૂપ સ'સારમાં સર્વ જીવાને અનિચ્છાએ જન્મ-મરઘુના દું ખા સહવા જ પડતાં હોય છે. તેનું નિવારઘું કરવા માટે સર્વંજ્ઞ અને સર્વંદરી પરમાત્માઓએ પ્રકારશું છે કે ''જે કાઇ આત્મા સ'વેગ-વૈરાગ્ય ભાવે કરી વાતાના આત્માને સ'સારની સમસ્ત માહ-માયાથી અળગા કરશે તે આત્મા અવશ્ય પરમાત્મ પદ પ્રાપ્ત કરી જન્મ-મરઘુના બ'ધનથી મુક્ત થઇ પાતાના અન'ત-શુદ્ધ-સચ્ચિદાન'દ સ્વરૂપે માલ-પદને પ્રાપ્ત કરશે.''

આ માટે કહ્યું છે કે,

माञ्चेण योजनाद् ये।गः सर्वोऽप्याचार इष्यते

આત્માને સ'સારના બ'ધનથી છાડાવી માક્ષ-પદને પ્રાપ્ત કરાવી આપનાર સવધ પ્રકારના યાગ (સાધના) સર્વ ઉત્તમ આત્માઓને ઇષ્ટ હાય છે.

આ અર્ધથી સૂત્રકારે પ્રથમ જલાવ્યું છે કે,

सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्राणि मेाक्षभागीः

આત્મશુદ્ધ ચર્થે બાહ્ય વ્યવહારથી શ્રી જૈન શાસનને વિષે જે પાંચ પ્રકારના પાપા-ચારના ત્યાગ માટે જે પાંચ વ્રતાનું પાલન કરવાની આજ્ઞા છે. તેનું કિંચિત્ સ્વરૂપ સૂત્રકાર હવે શાસ્ત્રાનુસારે જણાવે છે.

व्रमत्त यागात प्राणव्यवरायणं हिंसा ॥ ८॥

असदभिधानं नृतम् ॥ ९॥

अदत्तादानं स्तेयम् ॥ १० ॥

मैथुनम् ब्रह्म ॥ ११ ॥

मुर्छा परिग्रह ॥ १२॥

नि:शल्या व्रती ॥ १३॥

પૂર્વ આત્માને સ'વરભાવમાં રાખવા માટે જે પાંચ મહાલતા તેમજ અછુલનાનું સ્વરૂપ હિ'સાદિની વિરતીમાં જણાવ્યું છે તે પાંચે હિ'સાદિની પ્રવૃતિનું સ્વરૂપ અતે સ્પષ્ટપણે જણાવેલ છે. જેથી વિરતિવ'ત આત્માને તે–તે પ્રવૃત્તિથી અળગા રહેવાનું ભાન (પ્રયાલ) રહે.

- (૧) આત્મા પાંચ પ્રકારના પ્રમાદને વશ થઇ જે-જે યાગપર દિત્ત કરે છે. તેથી સ્વ-પર આત્મતત્ત્વની દ્રવ્યથી તેમજ ભાવથી હિંસા કરે છે. અને તે થકી હિંસા કરનાર આત્માને અનેક પ્રકારના પાપળ'ધ થાય છે. જેના કટુ વિપાકા તે આત્માને સંસારમાં ભાગવવા પડે છે. જે પ્રત્યક્ષ અવિરાધી છે. પાંચ પ્રકારના પ્રમાદનું સ્વરૂપ જાણી તેથી અળગા રહેવા પ્રયત્ન કરવા.
- વ. મદા : દારૂડીયા જેમ પાતાના સ્વરૂપનું ભાન ભૂલી જે ગમે તેમ ખકે છે અને અકાર્ય કરે છે તેમ જીન્માની આત્મા પહ્યુ અકાર્ય કરતા રહે છે જે હિંસા સ્વરૂપ હાય છે.
- ર. વિષય : માંચે ઇન્દ્રિયાના ત્રેવીસે વિષયામાં આસકત રહેવું તે. જે થકી પથુ હિંસા થાય છે.
- 3. કેષાય : ક્રાંધ-માન-માયા તેમજ લાભાદિ ભાવ વહે મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિ કરવી તે. કેમકે તે થકી પણ હિંસા થાય છે.
- ૪. નિંદ્રા: અજ્ઞાનપણે તેમજ અજાલુપણે જે ચાગ પ્રવૃત્તિ કરવી તે પહ્યું હિંસાના હેતુ છે.
- પ. વિકથા : આત્મસ્વરૂપને પરભાવમાં લઇ જનારી કથા (વાર્તા) એ કરવી તેને પશુ હિ'સાના હેતુ જાહ્યુંવા જોઇએ.

- (ર) વસ્તુ સ્વરૂપને અયથાર્થ પણે જણાવવાથી તેમજ જે વચના બાલવા થકી આત્મા ઉપર જણાવેલા પ્રમાદમાં પહે તેવા વચના બાલવા તે હિંસાના કારણરૂપ હાવાથી અર્થાત્ આત્માને અહિતકર હોય તેવા વચના ન બાલવા તે રૂપ બીજું વૃત જાણવું.
- (૩) પર વસ્તુના (જેના માલીક પાતે નથી) તેવી વસ્તુના (દ્રવ્યના) સ્વીકાર કરવા નહિ. (લેવી નહિ) કેમકે તેથી પણ હિ'સાદિ દાષા લાગે છે.
- (૪) પાંચે ઇન્દ્રિયાના વિષય-ભાગમાં-શુમાશુમતાના સંકલ્પ કરવા. તેમજ વળી તેમાં રાગ-દ્રેષ કરવા તે અપ્રદ્રાચય દાષથી હિંસાદિ દેષા લાગે છે; તે માટે તેમ કરવું નહિ.
- (૫) આત્માને આત્મ-સ્વરૂપમાં સ્થિર રાખનારા આત્માના જ્ઞાનાદિ શુણા સિવાય અન્ય પર-પુદ્દગલાદિ અજીવદ્રવ્યામાં આત્માપકારિતા વિચારી તે મેળવવાના અભિલાષ કરવાથી તેમજ તેના સંગ્રહ કરવાથી પણ હિંસાદિ થાય છે. એમ જાણી તેથી અળગા રહેવા પ્રયત્ન કરવા જોઈએ.

ઉપર જણાવેલ પાંચે વતાનું યથાર્થ પાલન કરવાથી આત્મા આવતા કર્મોને રાકીને (આશ્રવના દ્વારા બંધ કરવા વડે) ભાવ સંવરપણા વડે પૂર્વ સંચિત કર્મોના પણ તપ ગુણે કરી શીવ્રપણે ક્ષય કરી માક્ષ સુખને પામવાવાળા થાય છે. આ માટે વતનું યથાર્થ પાલન કરવા માટે મે ક્ષાર્થી આત્માએ સૌ પ્રથમ ત્રણ શલ્યથી રહિત થવું જરૂરી છે. (૧) માયા શલ્ય (૨) નિયાણ શલ્ય (૩) મિશ્યાત્વ શલ્ય.

ત્રીજું મિશ્યાત્વ શક્ય જયાં હોય છે ત્યાં પહેલાના છે માયા અને નિયાણ શક્ય હોય છે જ તે માટે મિશ્યાત્વશક્યને સી પ્રથમ દૂર કરીને માયા અને નિયાણશક્યથી અળગા રહેનારા આત્મા સાચા વર્તા બની, ઉપર જેણાવ્યા મુજબ માક્ષ સુખને પામી શકે છે.

## अगार्यनगारश्च ॥ १४ ॥ अणुव्रते।ऽगारी ॥ १५ ॥

ઉપર જણાવેલ પાંચે વૃતા વડે આશ્રવ દ્વારાને રાકીને (કર્મ-આવવાના રસ્તાઓને ખ'ધ કરીને) સ'વરલાવમાં રહેવા માટે દરેક જીવની એક સરખી વૃત્તિ હોતી નથી. તેથી તેના મુખ્ય બે લેદ શાસ્ત્રોમાં જણાવેલ છે.

(૧) અગારી એટલે આગારી જીવા એટલે કે જે જીવા પાતાના ઘરમાં (નિયત સ્થાનમાં) તેમજ કુટું ખ પરિવાર સાથે રહીને પાંચે વતા પાળવા ઉત્સુક થયેલા હાય છે, તેવા જીવા તે પાંચ વતને રચુલ થકી–દેશથી ગહણ કરે છે. તેને શાઓમાં અણુવતી કહેલ છે. અને (૨) અણુગારી એટલે જે જીવા પાતાના ઘર ખારના ત્યાગ કરીને અનિયત સ્થાનામાં રહી, તે પાંચે વતના સર્વથા પાલન કરવારૂપે સ્વીકાર કરીને સાધુ થઇને, તેનું યથાર્થ પાલન કરે છે તેઓને મહાવતી (સાધુ) કહેવામાં આવે છે.

# दिग्देशानर्षदण्ड विरति सामायिक पौषधापवासापभाग परिभाग परिमाणातिथि संभाग व्रत संपन्नश्र ॥ १६॥

પૂર્વે જે અહુવતી જણાવેલ છે, તેને તે પાંચે અહુવતાનું યથાર્થ પાલન કરવા માટે તેમજ મહાવતી અનવાની ચાેગ્યતા કેળવવા માટે બીજા ત્રણ ગુલ્વતા તેમજ ચાર શિક્ષાવતા પણ લેવા જરૂરી છે.

ગુષ્યુલત: ૧ દિશિ પરિમાણ ર લાેગાે પલાગ પરિમાણ ૩ અનથ દંડ વિરમણ.

શિક્ષાવત: ૧ સામાયિક કરવાનું વત ૨ દેશાવગાશિક ૩ પોષધ કરવાનું વ્રત ૪ અતિથિ સ'વિભાગ વત

હપર જણાવેલ બીજા સાતેવતાને આગમ શાસ્ત્ર નું સારિતામાં અત્રે તત્વાર્થકારે કૃક્ત દેશાવગાશિક વર્તને સાતમા ક્રમે તેમજ લે ગાપલાગ વિરમણ વર્તને અગ્યારમાકમે જણાવેલ છે; આમ માત્ર ક્રમ ફેરથી જણાવેલ છે. તેનું રહસ્ય તત્વવિદાએ સ્વયં વિચારી લેવું

## मारणान्तिकी संहेखना जािषता ॥ १७॥

હયર જણાવેલ મહાવ્રતી તેમજ અણુવર્તી આત્માંએ પોતાના મરણ સમય નજીક જાણીને માહક્ષય માટે સર્વ સંચાગીક ભાવાના (શરીરના પણ) ત્યાગ કરવા માટે યયાશકિત, યથાચાગ્ય સંલેખના વર્તના–સ્વીકાર કરવા જરૂરી જાણે છે.

# शंकाकाङ्क्षा विचिकित्सा ऽन्यदृष्टि प्रशंसा संस्तवा सम्यग्दष्टे रितचाराः ॥ १८॥

શ્રી તીર્થ કર પ્રણીત જૈન શાસનને વિષે આ વાત સર્વ સંમત સ્વીકારાયેલી છે કે કાઈ પણ જીવ સમ્યગ્ દર્શન પ્રાપ્ત કર્યા વિના સમ્યક્ સ્તાન લગર કાઇપણ જીવ સમ્યક્ ચારિત્ર ગુણ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. તેમજ સમ્યગ્ ચારિત્રગુણ (સમ્યગ્ તપ સાપેક્ષ) પ્રાપ્ત કર્યા વિના કાઇપણ જીવ પાતાના આત્મગુણ દાતી કર્મોના સર્વથા ક્ષય કરી શકતા નથી. અને જે આત્માએ પાતાના આત્મગુણ દાતી કર્મોના ક્ષય કરી શકતા નથી. અને જે આત્માએ પાતાના આત્મગુણ દાતી કર્મોના ક્ષય કરી નથી તેવા કાઈ આત્મા માક્ષે ગયા નથી. અને જતા નથી. તેમજ જશે પણ નહિ. આ માટે સી પ્રથમ માક્ષાથી આત્માએ સમ્યગ્દર્શન (સમ્યગ્ દેષ્ટિપણ) ગુણ પ્રાપ્ત કરવા જરૂરી છે. આ માટે કહ્યું છે કે

ना दंसणिस्स नाणं नाणेण विणा न हुंति चरणगुणा । अगुणिस्स नित्थ माक्खा, नित्थ अमुक्खस्स नित्वाणं ॥

ઉ. અ. ર૮–ગા. ુ૩∙્ર

सभ्यण् हर्शन शृद्धनि निश्चिथ्यी प्राप्ति ते। सूत्रानु'सारे सी प्रथम यथा प्रवृत्ति इर्ष्ण् इर्था पछी अपूर्व इर्ष्ण् न्यानिवृत्ति इर्ष्ण् क्रेम त्रष्ण् इर्ष्ण् इर्षा श्रद्धी प्राप्त थाय छे. आ निश्चय सभ्यक् व शृष्ण् ने सामान्यज्ञानी आत्माको लें ने लाष्ट्री श्रद्धा नथी. तेथी व्यवद्धारमां धर्माराधन इरवा ध्रव्छता छवामां सी प्रथम व्यवद्धारथी सभ्यण् इर्शन शृष्णुने। आरे। प्रध्य इर्थन इर्थन श्र्ये ते सी प्रथम सभ्यण् इर्शन इन्यरावाय छे ते पछी क तेने वत (आत्मार्थं साधक प्रतिज्ञाक्रों) आपवामां आवे छे. व्यवद्धारथी सभ्यण् इर्शन इन्यरेब छवने पृष्ण् यार प्रधारना भिथ्यात्वना परिष्णुममांथी प्रथमना के प्रधारनी भिथ्यात्वनी इर्ष्णुने। त्यां इर्षानु स्पष्ट विधान इर्वामां आवेद्धं छे. सिद्धांतानुसारे यार प्रधारना भिथ्यात्वनु स्वरूप नीचे सुक्ष क्राब्धुं.

- (૧) પ્રરૂપણા મિથ્યાત્વ :— **સ્રી** વીતરાગ અરિહ'ત કેવળી પરમાત્માએ જણાવેલ સાક્ષમાર્ગથી વિરૂદ્ધ પ્રરૂપણા કર**ી નહિ**.
- (२) प्रवर्तन निश्यात्व :—शास्त्रमां क्षाप्या मुक्य बीिष्ठ (संसारिष्ठ सुणमां आसक्त) हेव बीिष्ठ गुरू अने बीिष्ठ धर्मने आत्मशुद्धिनी युद्धिओ आहरवा नथी. तेमक बाेडें।त्तर हेव (माक्षणामी) ने तेमक बाेडें।त्तरगुरू (माक्ष मार्णना हेणाउनार) तेमक बाेडें।त्तर धर्म (इमंक्षय हरी आत्माना ज्ञानाहि गुण्डाने निरावर्ष हरनार) ने आबाेड-परबाेडना सुणनी वांछाओं आहरवा नि
- (૩) પરિદ્યામ મિશ્યાત્વ :—જે આત્માએ પૂર્વેક્તિ ત્રહ્યુ કરાયુ કરી સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરેલ છે તે જીવમાં સમ્યકત્વ હોતે છતે મિશ્યાત્વના ઉદય હોતા નથી. તેમજ તેને મિશ્યાત્વના બધ પછ્યુ થતા નથી.
- (૪) પ્રદેશ મિથ્યાત્વ:—જે આત્માએ દર્શન સપ્તકના સત્તામાંથી પણ સર્વધા ક્ષય કરી ક્ષાયક સમ્યકૃત્વગુણુ પ્રાપ્ત કરેલ છે, તે જીવને હવે કયારેય મિથ્યાત્વ પ્રાપ્ત થવાનું હોતું નથી

હપર જહાવેલ ચાર પ્રકારના મિશ્યાત્વના સ્વરૂપમાંથી જેમણુ ત્રીના પ્રકારે ક્ષ્યાપશ્ચમ સમ્યક્તવગુલુ પ્રાપ્ત કરેલ છે તે આત્માએ તે સમ્યક્તવગુલની રક્ષા અર્થ શાસ્ત્રમાં જલાવ્યા મુજબ અત્રે તત્વાર્થ સ્ત્રુકારે જલાવેલા પાંચ અતિચાર દાષાને હાળવાના ખપ કરવા જરૂરી છે.

- (૧) શ'કા:- સર્વ'જ્ઞ અને સર્વ'દર્શી શ્રી કેવળી ભગવ'તાએ પ્રરૂપેલ આત્મ-ધર્મ સ'ખ'ધર્મા કાઇ (નાની યા માટી) શ'કા (અન્યથા વિચારવુ' તે) કરવી નહિ.
- (૨) કાંક્ષા: શ્રી જૈન સંઘ શાસનની દેવ-ગુર્-ધર્મ સંખંધી (આત્મ-શુદ્ધિકારક) પ્રવૃત્તિના (શ'કાએ કરી) અનાદર કરી મન્ય ધર્મ, મત, મચ્છ સંખંધી પ્રવૃત્તિ પ્રતિ (સ'સાર સુખની લાલસાએ) આદર ભુદિ કરવી નહિ.

- (3) વિતિગિચ્છા: ગુણ-દોષ સંબ'ધી યથાર્થ વિચારણા કર્યા સિવાય મિતમ દતાએ યા ગતાનુગતિએ સાધ્ય-સાધન દાવની શુિલ વગર શૂત્ય-મનસ્ક ભાવે તેમજ સંદેહ સહિત ધર્માનુષ્ઠાના કરવા-કરાવવા તે પણુ ઉપરના ખ'ને શ'કા-કાંક્ષા દાષચુક્ત હાઇ તેના પણુ પરિહાર કરવા જરૂરી છે; કેમકે આ અતિચાર દાષથી સમ્યકૃત્વ ગુણુની હાણુ થવાના સ'ભવ છે.
  - (૪) શ્રી જીનેશ્વર ભગવંત ભાષિત ધર્મથી વિરૂદ્ધ વર્તાન કરવાવાળાઓની તેઓના યુવ્ય પ્રકર્ષથી આકર્ષાઇને પ્રશંસા કરવી જોઇએ નહિ.
  - (૫) શ્રી જીનેશ્વર ભગવંત પ્રરૂપિત અને પ્રવર્તાવેલા ધર્મથી વિરૂદ્ધ પ્રવર્તન કરનારા-એાનું આદર-બહુમાન કરવું જોઇએ નહિ કેમકે તેમ કરવાથી સમ્યક્ત્વ ગુણના ઘાત થાય છે.

વિશેષમાં જણાવવાનું કે ઉપર જણાવેલ સમ્યક્ત્વ ગુણુ સંખંધી પાંચ અતિચાર દાષામાં બીજા કાંક્ષા દેવ સંખંધી શ્રી ભગવતી સૂત્રમાં પ્રથમ શતક ત્રીજા ઉદ્દેશમાં શ્રી ગૌતમ સ્વામીજીના પ્રશ્નના ઉત્તરમાં ભગવાન શ્રી મહાવીર સ્વામીજીએ જણાવ્યું છે કે કેટલાક શ્રમણુ–નિર્ગ'ય મુનિએા પણુ નીચે જણાવેલા તેર કારણાથી કાંક્ષા માહનીય કમેં વેદ છે.

- (૧) જ્ઞાનાંતરથી :–મતિ–શ્રુત–અવધિ–મનઃપર્યવ અને કેવળજ્ઞાનના પ્રત્યેકના સિન્ન– સિન્ન વિષય સંબ'ધમાં શ'કા કરવાથી
- (૨) કર્શાનાંતરથી: સામાન્ય જ્ઞાન સંબંધી તેમજ સમ્યક્ત્વ યુક્ત જ્ઞાન સંબંધી લેકાલેકના સ્પષ્ટ બાધ ન થવાથી –શંકા કરવાથી.
- (૩) ચારિત્રાંતરથી:- સામાયિકાદિ પાંચ પ્રકારના ચારિત્ર ધર્મ સંખંધી તેના લેદા-લેદ સ્વરૂપમાં વિપર્યાસ ભુહિ કરવાથી.
  - (૪) લિ'ગાંતરથી:- જુદા જુદા લિ'ગ-પહેરવેશ સંખ'ધી એકાંત કલ્પનાએ કરવાથી.
- (પ) પ્રવચનાંતરથી:-ચાર મહાવત અને પાંચ મહાવત સંખ'ધી આદિ સમાચારી ભેદ પ્રવર્તનમાં વિપર્યાસ બુદ્ધિ કરવાથી.
- (६) પ્રાવચનાંતરથી: જુદા જુદા સંવિજ્ઞ પાક્ષિક ગીતાર્થ ગુરૂ ભગવ'તાએ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવાદિ લેદથી પ્રરૂપેલ-ઉત્સર્ગ માર્ગ તેમજ અપવાદ માર્ગમાં વિપર્યાસ ભુદ્ધિ કરવાથી
  - (૭) કલ્પાંતરથી:- જીનકલ્પ તેમજ સ્થવીરકલ્પ આદિમાં વિપર્યાસ ભુદ્ધિ કરવાથી.
- (૮) માર્ગા'તરથી:- પૂર્વે ગીતાર્થોએ પ્રવર્તાવેલ માર્ગ પર પરામાં વિપર્યાસ સુદ્ધિ કરવાથી.

99

- (૯) મતાંતરથી:- ઉપયોગ સંબ'ધમાં જેમકે એક સમયે એક ઉપયાગ હોય કે એ હોય, તેમજ આત્માના કર્તૃત્વ સંબ'ધમાં તેમજ આત્માની ક્રિયા સંબ'ધમાં વિષયાંસ બુદ્ધિએ કદાગ્રહ કરવાથી.
- (૧૦) ભ'ગાંતરથી: --અન'ત ધર્માત્મક સ્વરૂપને સપ્ત ભ'ગાદિક સ્વરૂપે જાહ્યુવા-જહ્યાવવાની ખુદ્ધિ નહિ દોવાથી કાઈ એક સ્વરૂપમાં એકાંત પક્ષપાત કરવાથી.
- (૧૧) નયાંતરથી: પ્રત્યેક ભાવને ઇષ્ટાર્થા ભિપ્રેત નય દૃષ્ટિએ નહિ જોતાં ગમે તે નયે ગમે તેમ જાણવા-જણાવવાથી.
  - (૧૨) નિયમાંતરથી:- વત-નિયમ-અભિગ્રહાદિમાં મતિમ'દતાએ ફેરફાર કરવાથી.
- (૧૩) પ્રમાણાંતરથી: પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ અને પરાક્ષ પ્રમાણના લેદાલેદમાં વિપર્યાસ ખુદ્ધિ ધારણ કરવાથી.

ઉપરના સર્વદાષા શ્રી જીનવચનમાં નિ:શ'કતા પ્રાપ્ત કરવાથી દૂર થાય છે. શ્રી જીનવચનમાં નિ:શ'કતા પ્રાપ્ત કરવા માટે સૌ પ્રથમ શાસમાં જણાવેલ જ્ઞાનાચારનું આઠ અતિચારા રહિત આરાધન કરવું જરૂરી છે.

व्रत शीलेषु पश्च-पश्च यथाक्रमम् ॥ १९॥

હવે સમ્યગ્ દિષ્ટિએ સ્વીકારેલ પાંચ અહુલતામાં તેમજ ત્રશ્રુ ગુણલતા અને ચાર શિક્ષાદિલતામાં શાસ્ત્રાનુસારે મુખ્યપણે જે-જે પાંચ-પાંચ અતિચાર દાષા લાગે છે. તેનું નિવારણ કરવા અર્થે તે જણાવે છે.

बन्धवधच्छविच्छेदाऽति भाराऽऽरेापणा ऽन्नपान निरोधाः ॥ २०॥ मिथ्येापदेश, रहस्याभ्याख्यान, कूटलेखिकया, न्यासापहार,

साकार मन्त्रभेदाः ॥ २१॥

स्तेनप्रयोग, तदाहतादान, विरुद्धराज्यातिक्रम, हिनाधिक मानेान्मान, प्रति— रुपक व्यवहाराः ॥ २२॥

परिववाह करणेत्वर परिगृहीता—sपरिगृहिता गमनानंगः क्रीडा, तीत्र कामाभि-निवेशाः ॥ २३॥

क्षेत्र-वास्तु, हिरण्य-सुवर्ण, धन-धान्य, दासी-दास,

कुप्य-प्रमाणातिक्रमाः ॥ २४॥

સમ્યક્-ચારિત્રગુણની પ્રાપ્તિ અર્થ ગૃહસ્થાએ પાતપાતાની શક્તિ અને શ્રહા સમજ પૂર્વંક વત-નિયમાના વિધિપૂર્વંક સ્વીકાર કરી તેનું તથા વિધ પાલન કરવાનું હોય છે. જે વતને સહાયક અને તેમજ તેમાં વિશુહિ લાવે તે નિયમ તેમજ પ્રથમ જે નિયમની તુલના વહે આત્મા વત લેવાને યાગ્ય થાય તે નિયમને શીલ કહેવામાં આવે છે. અત્રે

ખારત્રતામાં પ્રથમના પાંચને સ્થ્લ થકી અહુત્રતાને ત્રતર્પે પાળવાના છે. જ્યારે પાછળના ત્રહ્યુ ગુહ્યુ ત્રતાને અહુત્રતની શુદ્ધિ અર્થ સેવવાના છે, તેમજ ચાર શિક્ષા- ત્રતાને પહ્યુ ત્રતાની પુષ્ટી અર્થ -શીલગુહ્યુર્પે આદરવાના છે, અત્રે તે બારત્રતાના સામાન્યથી જે પાંચ-પાંચ અતિચારા જહ્યાવવામાં આવેલ છે તેના ત્રતધારી આત્માએ ત્યાગ કરવાના છે. અને જો તે અતિચારનું આચરદ્યુ થયું હાય તા તેને વિવેકપૂર્લ અલોચીને શુદ્ધ થવાનું છે. જે ખૂબ જ જરૂરી છે. નહિતર ત્રતસંગના દોષ લાગે છે. અને તેથી ચારિત્રગુદ્યુ ખંહિત થાય છે. આ સંખધે વિશેષે એ સમજવું જરૂરી છે કે આત્મામાં જેમ-જેમ ચારિત્રગુદ્યુની વૃદ્ધિ થતી જાય છે તેમ તેમ તે આત્મામાંથી વિષય- કષાયાદિ દોષા ઘટતા જાય છે છેવટે સર્વથા માહના ક્ષય થતાં તે આત્માને કેવળ- જ્ઞાનાદિ ગુણાની પ્રાપ્તિ થાય છે. અને અંતે સિદ્ધપદની પ્રાપ્તિ થાય છે. પ્રથમ સ્થ્લ હિંસાની વિરતીરૂપ ત્રતના મુખ્ય પાંચ અતિચારા નીચે મુજબ જાહ્યવા.

- (૧) કાઇપણ જીવને તેના ઇચ્છિત સ્થાનમાં જતાં અવરાધવા તે ખંધન.
- (ર) કાેંઇપણ જીવને માર મારવા યા તેના જીવિતવ્યના સ'પૂર્ણ ઘાત (નાશ) કરવાે તે વધ
- (3) કાઇપણ જીવના આંખ-કાન-નાક તેમજ હાથ-પગ આદિ અવયવા કાપી નાંખવા અથવા છેદવા તે છવિચ્છેદ
- (૪) કાઈ પથુ જીવ (મનુષ્ય-કે પ્રાણી) ઉપર વધુ પડતા ભાર લાદવા તે અતિ-ભારારાપણ.
- (૫) કાઇ પણ જીવ (મનુષ્ય કે પ્રાણી) ને તેના લાજન તેમજ પાણી પીવા સંખ'ધે અટકાવવા યા દ્વર રાખવા, તે અન્ન-પાન નિરાધ,

ઉપરના પાંચે અતિચારા ટાળીને વ્રતધારી આત્માએ વિશુદ્ધજીવન જીવવું જોઇએ. હવે બીજા સ્થુલ મૃષાવાદ વિરમણવ્રતના (અસત્ય બાલવાના ત્યાગ) સંખ<sup>ે</sup>ધે મુખ્ય પાંચ અતિચારા જણાવે છે.

- (૧) જે વસ્તુ જેમ હાય તેમ નહિ જણાવતાં અર્થાત્ કાર્ય-કારણ સંબંધે વિપર્યાસ સર્જવા એજલે તેનાથી વિપરીત રૂપે બીજાને જણાવવી તે મિશ્યાપદેશ.
- (૨) કષાય-નાકષાયથી પ્રેરાઇને કાેઇ પણ પતિ-પત્ની કે સ્નેહીઓને છુટા પાડવા માટે, તેઓના સ'બ'ધાને અયુક્ત સ્વરૂપે પ્રકાશવાં તે રહસ્યાભ્યાખ્યાન.
- (3) ખાટા દસ્તાવેજો કરવા, જુઠા આરાયા મૂકવા (નાટીસા આપવી) તે ક્ર્**ટલેખ-**ક્રિયા.
- (૪) કાેંઇની થાપણ (આપણી પાસે મૂકેલી વસ્તુ) તેને તથા તેના વારસદારને તથા સ્વરૂપે પાછી ન આપવી તે ન્યાસાપહાર

(૫) કાઇપણ આત્માની રહસ્યવાળી વાત ખુલ્લી પાડી તેને દુઃખી કરવા તે સાકાર મ'ત્રભેદ.

ઉપરના પાંચે અતિચારા મૃષાવાદના ત્યાગી ગૃહસ્થે ટાળવાના છે. કેમકે તેથી હિ'સાના દોષ પણ લાગે છે. અને વ્રત પાળવાથી તાે વ્યવહારમાં પણ તેની પ્રતિષ્ઠા વધે છે.

હવે ત્રીજા રથુલ અદત્તાદાન વિરમણ વૃત (ચારી નહિ કરવાના) મુખ્ય પાંચ અતિચારા જણાવે છે શ્રાવકને મુખ્યપણે જે વસ્તુ જેની માલીકીની હાય તેના આપ્યા વગર તે વસ્ત લેવી–વાપરવી તેમાં ચારીના દાષ લાગે છે.

જયારે સાધુ મહાત્માને તાે ચારે પ્રકારના અદત્તના (૧ તીર્થ કર અદત્ત, ૨ શુરૂ અદત્ત ૩ સ્વામી અદત્ત ૪ જીવ અદત્ત) ત્યાગ કરવાના હાેય છે

- ૧. કાઇને ચારી કરવાની પ્રેરણા કરવી, યા સહાય કરવી તે સ્તેન પ્રયોગ
- ર. કાેંઇની ચારાયેલી વસ્તુ સસ્તી ખરીદવી, તે સ્તેન આહત આદાન
- 3. ઝુદા ઝુદા રાજ્યાે–ગામાની સીમ (મર્યાદા)ની અંદર–બહાર વસ્તુ લઇ જવા લાવવા ઉપર જે જકાત (ટેક્ષ) નાંખેલ હાય તે ન ભરવા તે વિરૂદ્ધ રાજયાતિક્રમ
- ૪. કાઈ વસ્તુના તાલ-સાપ સંખંધી લેવા-દેવામાં એક્ઝાવત્તાપણું કરવું તે હીનાધિક માનાન્માન
- ય. કાઇ વસ્તુમાં ભેળસેળ કરીને યા અસલી વસ્તુને સ્થાને નકલી વસ્તુ આપવી તે પ્રતિરૂપક વ્યવહાર

ચારી કરનાર ગૃહસ્થના આલાકમાં કાઇ વિશ્વાસ કરતું નથી તેમજ પરલાકમાં (ભવાંતરમાં) પણ તેને દૃરિદ્રપણું પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી તેના ચાગે તેને ઘણાં પાપકમાં કરવા પડે છે. અને નરકગતિમાં જવું પડે છે. આ રીતે ફરી-ફરીને અનેક જન્મા સુધી દ્વાપો ભાગવવા પડે છે.

આ માટે કહ્યું છે કે-

अदत्त देाषेण भवे-दिरिद्रि दिरिद्र देाषेण करेाति पापं। पापात नरेा करकं प्रयाति, पुनरेव पापी पुनरेव दिरिद्रे ॥

ચારી કરનારને અસત્ય અને હિંસાના દેષ પણ લાગે છે એમ જાણવું હવે ચાયા સ્થૂલ થકી મૈશુન–વિરમણ વતના પાંચ અતિચારા જણાવે છે.

- (૧) પાતાના પુત્ર-પુત્રી આદિ સિવાય અન્ય ન્યાતિ-જાતિના પુત્ર-પુત્રીઓના વિવાહ યા લગ્ન સંબ'ધા જોડી આપવા, તે પર વિવાહકરણ
- (ર) ફાઈની ઓ યા રખાત ઓની સાથે મેશુનવ્યવહાર કરવા તે ઇત્લરપરિગૃહિતા ગમન

- (૩) એ એ ઉપર હાલમાં કાઇની માલીકી નથી એટલે કુંવારી ઓ. વિધવા યા વેશ્યાની સાથે મૈશુન વ્યવહાર કરવા તે અપિરિગૃહીતાગમન કહેવાય.
- (૪) સામાન્યપણે ભાગને ચાગ્ય અંગાની સાથે કુવ્યવિહાર પણે અથવા ભાગને ચાગ્ય ન હાય તેવા અંગા સાથે કામ–ક્રીડા કરવી તે અન'ગક્રિડા કહેવાય.
- (૫) વિષ સ્વરૂપે વારંવાર લોગ-લોગવવા માટે ઉત્સૂકતા ધારણ કરવી તેને તીવ કામાલિનીવેશ જાણવા.

સામાન્યથી અહ્યુવરી પહે મેશુનવર્તના ત્યાંગ ન થઇ શકે તેવા ગૃહસ્થાએ પૃષ્ટું ઉપરના પાંચે અતિચારા ટાળવા અતિ આવશ્યક છે. અન્યથા આલાકમાં જ તેને અપક્કિતિ તેમજ દરિદ્ર હું પ્રાપ્ત થાય છે. કેમકે તેથી પૂર્વના હિંસા-જુઠ અને ચારી એ ત્રણે દાષા પણ તેને લાગે છે વળી આત્મશુદ્ધિના પ્રધાન કારણરૂપ ચારિત્રગુણના નાશ પણ મેશુનદાવથી થાય છે આ માટે કહ્યું છે કે-

प्राणभूत चरित्रस्य पर ब्रह्मेक कारणम्

समाचरन् ब्रह्मचर्यं पूजितैरपि पूज्यते

(યાગ-દ્વી-૧૦૪)

व्यवदारथी आ श्रह्मयर्थ शृक्षने प्रधान शीक्ष श्रक्ष्यवा कर्री छे. आ माटे ह्युं छे है... सच्वे सिंपि वयाणं भग्गाण अरिथ केड पहिआरो

पक्कघऽस्स व कन्नां, न हेाइ शीलं पुणा भग्गं

(શીલકુલક)

ખીજા અધા વર્તાના ભ'ગ સ'અ'ધમાં તેના કાઇને કાઇ પ્રકાર પ્રતિકાર (आद्वायक्षा क्ष शुद्धिकरवाइप) થઈ શકે છે. પરંતુ જેમ માટીના પાકા ઘડાના કાં है। તુટી ગયા હોય ते જેમ સ'ધાતા નથી તેમ શીલવત પ્રદ્ધાચર્ય વત) નું ઇરાદાપુર્વક ખ'ડન કરનાર આત્માની શુદ્ધિ થતી નથી.

હવે પાંચમા શ્યૂલ પરિગ્રહ વિરમણવતના પાંચ અતિચારા જણાવે છે.

- (૧) ક્ષેત્ર-વાસ્તુ એટલે ખેતી માટે ઉપયોગી જમીન તે ક્ષેત્ર-તેમજ રહેવા માટેના ઘર-ખ'ગલા તે વાસ્તુ તે સંખધી નિયમના લ'ગ કરવા તે.
- (ર) ચાંદી-સાનાની લગડીઓ તેમજ ઘરેલાં રાખવાના પ્રમાણમાં નિયમના ભ'ગ કરવા તે
- (3) ગાય-ભેંસ-ઘાડા માટર આદિ ધન સંખ'ધી તેમજ ઘઉ'-ખાજરી-ચાખા જુવાર આદિ ધાન્ય રાખવાના પ્રમાણના નિયમના ભ'ગ કરવા તે.
- (૪) ઘરમાં કે વેપારમાં નાેકર–ચાકર–સ્ત્રી યા પુરૂષને રાખવાના પ્રમાણના નિયમના ભંગ કરવા તે

તાંબા-પિત્તળ આદિ ધાતુના વાસણા-રમકડાં વિગેર તેમજ પહેરવાના કપડાં **રાખવા** આદિના પ્રમાણના નિયમના ભ'ગ કરવા તે. ઉપર જણાવેલ પાંચે પ્રકારથી સ્થૂલ થકી પરિગ્રહ વિરમણ વ્રતમાં અતિચારા લાગે છે. સર્વ પ્રકારના અતિચારાને નિ'કી-ગહીં ને તેમજ આલોયણા લઇને આત્માએ શુદ્ધ થઇ વ્રતમાં સ્થિર થવું જરૂરી છે. અન્યથા વ્રતભંગના દોષ લાગે છે વળી પરિગ્રહવતના દોષથી ખીજા હિ'સાદિ સારે દોષા પણ લાગે છે એમ જાણવું. કેમ કે પરિગ્રહ માટે આર'ભાદિ તેમજ સ'રક્ષણ માટે પણ અનેક દોષા સેવવા પહે છે. આનું મુખ્ય કારણ વિષય-તૃષ્ણા છે. તે માટે વ્રતઘારી ચરિત્રગુણના અભિલાધી આત્માઓએ સો પ્રથમ વિષય-કષાયથી વિરમવા પ્રયત્ન કરવા અનિવાર્ય-આવશ્યક છે. જેથી વ્રત મુખે-નિરતિચારપણ પાળી શકાય. આ માટે કહ્યું છે કે—

जह जह पुग्गल भोगा, तह तह वइदइ विसयंपि कसाइ इंदिय सुहा दुहा खल्ल, अग्गिज्जा तओ विरत्ताण ॥१॥ वणी भील अञ्चसूत्र (सूयगडांग) भां पक्ष हिंडुं छे हैं— चितमंतम चित्तं वा परिगिज्ज किसामपि अन्नंवा अणुजाणाइ, एवं दुक्खाण मुच्चइ ॥ २॥

- અર્થ: (૧) આત્મા જેમ જેમ પાંચે ઇન્દ્રિયાના વિષયા લાગવે છે. તેમ તેમ તેનામાં તે તે વિષય લાગની તૃષ્ણા અને કષાય લાવની વૃદ્ધિ થાય છે. આથી ઇન્દ્રિયાનું મુખ ખરેખર તા આત્માને દુઃખ આપનાર છે. એમ જાણી, આત્મદશી આત્માઓ ત્રિરતિલાવ વહે તેના ત્યાગ કરે છે.
  - (૨) વળી પરિગ્રહના સંખ'ધમાં કહ્યું છે કે-
- જે કાઇ આત્મા સચિત્ત વસ્તુના એટલે સ્ત્રી-પરિવાર આદિના તેમજ અચિત્ત ધન-ધાન્યાદિના કિંચિત માત્ર પણ પરિચહ (મૂર્છા) રાખે છે. તેમજ બીજા પાસે રખાવે છે, તેમજ પરિચહ રાખનારને સારા, ઉત્તમ આત્માઓ! સમજે છે તે આત્મા દુઃખ (સ'સારના અ'ધન) થી મુકાતા નથી, છુટી શકતા નથી.

उध्वीधस्तिर्यग् व्यतिक्रम क्षेत्रवृद्धि स्मृत्यन्तर्धानानि ॥ २५ ॥ आनयन प्रेष्यप्रयोग शब्द रुपानुपात पुद्गल क्षेपाः ॥ २६ ॥ कन्दर्प कौत्कुच्य मौखर्याऽसमीक्ष्याऽधिकरणाप भागाधिकत्वानि ॥ २७ ॥ योग दुष्प्रणिधाना ऽनादर स्मृत्यनुप स्थापनानि ॥ २८ ॥

- હવે છઠ્ઠા દિશિ પરિમાણુ શતના પાંચ અતિચારા જણાવે છે.
- (૧) ઉદ્ય દિશામાં જવાના નિયમ એટલે મૂળ જમીન થકી ઉપર જવા સંખ'ધી મર્યાદાના લગ કરી ઉદ્ય દિશામાં જવું તે.
  - (૨) મૂળ જમીન થકી નીચે જવાની મર્યાદા (નિયમ) ના લંગ કરવા તે.

- (૩) તિર્થગ્ એટલે તિચ્છા (પૂર્વ-પશ્ચિમ-ઉત્તર-દક્ષિણમાં) જવા સ'બ'ઘી મર્યાદા-એાના (નિયમા) ભ'ગ કરવા તે
- (૪) ઉપર જણાવ્યા મુજબ છએ દિશામાં જવા–આવવા સંબ'ધી જે–જે મર્યાદા સ્વીકારેલી હાય (નિયમ કર્યો હાય) તેમાં કષાયાદિ કારણે એકબીજ દિશામાં વધ–ઘટ કરી જવા–આવવા સ'બ'ધી નિયમ સ'ગ કરવા તે.
- (૫) આ વ્રત નિયમ લેવા—૫ાળવામાં ખાસ કરીને સ્મૃતિની જાગૃતી રાખવાની ખાસ જરૂરત છે; ૫૨'તુ પ્રમાદને લીધે સ્મૃતિ ન રહેતાં જે–જે જુદી–જુદી દિશાઓામાં જવા–આવવાનું થાય તે સ્મૃતિભંગ દેષ (અતિચાર) જાણવા.

હવે શાસ્ત્રાનુક્રમમાં દશમા ન'ખરે આવતા દેશાવગાશિક વ્રતને સૂત્રકારના જણાવ્યા સુજબ સાતમા વ્રતના પાંચ અતિચારા જણાવીએ છીએ.

આ વ્રતમાં મુખ્યપે તો બીજ વ્રત-નિયમાને વિશેષ થકી વધારીને, પાપ-દાષોથી જેમ-અને તેમ વધુને વધુ અચવાના ઉદ્યમ કરવાના હોય છે. તે માટેની પ્રાથમિકતા માટે જરૂરી તત્વતઃ એવા છઠ્ઠા દિશિપરિમાણ વ્રતના સંક્ષેપીકરણ સંઅધે આ સાતમા દેશાવ-ગાશિક વ્રતના પાંચ અતિચારા જણાવેલ છે. જેની આવશ્યકતા અન્ય વ્રતો સંઅધે પણ વિચારી લેવું જરૂરી છે.

- (૧) જેટલી મર્યોદામાં પાતે જવાનું નક્કી કર્યું હોય (નિયમ લીધા હાય) તેથી આગળની ભૂમિમાં પાતે જાતે ન જતાં, અન્ય વ્યક્તિ દ્વારા—અથવા અન્ય સાધન દ્વારા પાતાનું કામકાજ કરવું તે આનયન દાષ.
- (૨) પ્રેષ્યદેશ એટલે પાતે નક્કી કરેલી ભૂમિથી આગળની ભૂમિમાં પાતે જાતે ન જતાં અન્ય સાધન દ્વારા ત્યાં વસ્તુ માકલવી તે પ્રેષ્ય દે.ષ.
- (3) પાતે સ્વીકારેલી મર્યાદાની ભૂમિ ખહાર રહેલ વ્યક્તિને શળ્દ દ્વારા બાલાવવી તે શબ્દાનુપાત દેષ. (અતિચાર)
- (૪) પાતે જવા-આવવા સંબંધી સ્વીકારેલી મર્યાદાની બહાર રૂપ-આકૃતિ વિશેષે કરીને તેના સંબંધ કરી પાતાનું કામ કરવું તે રૂપાનુપાત દેવ.

પાતે સ્વીકારેલી મર્યાદા (નિયમ) ખહારની ભૂમિમાં તીર-કાંકરા-ચિઠ્ઠી વિગેર માકલીને પાતાનું કામ કરવું તે પુદ્દગલ પ્રક્ષેપ દોષ.

ઉપરના પાંચે અતિચારા-કષાયાદિની પ્રેરદ્યાથી થતેં હોવાથી-વ્રતામાં સ્ખલના ઉપજાવી-આત્માને-નિયમમાંથી ભ્રષ્ટ કરનારા જાણીને તે અતિચારાથી આજે તેા (વિજ્ઞાનના જમાનામાં) ખૂબ જ સાવધાન થઇને અળગા રહેવાની જરૂર છે.

હવે આઠમા અનર્થદંડ વિરમણ વ્રતના પાંચ અતિચારા જણાવે છે.

(૧) માહને વશ થઇને કામ ઉત્પન્ન કરનારા શખ્દો-વાકયા ભાલવા તેમજ કાઇ પહ્યુ શખ્દ-વાકયના અર્થ વ્યાં ગાતમક રીતે કામાત્યાક ભાવે કરવા તે કંદ્રપ

- (૨) કામાત્પાક વાકયા બાલવા સાથે-તેની સાથે-તથા પ્રકારે આંખ, મુખ તથા હાય-પગના ચાળા (નાચવું વિ.) કામાત્પાક લાવે કરવા તે કો કુચ્ય.
- (૩) મીખર્ય એટલે અતિવાચાળપહ્યું –તેમજ અશ્લિલનામાં બાલવી અથવા અન્યને માહ ઉપનવે તેવું બાલવું તે.
- (૪) અસમીક્યાધિકરથુ—એટલે વધુ પડતા હિ'સક સાધના રાખવા તેમજ ખીજાને હિ'સાર્થે તે ઉપયોગમાં લેવા માટે આપવા તે
- (૫) પાતાના જીવન જરૂરિયાતની ચીજોમાં પણ વધુને વધુ સામગ્રીએા વસાવી જીવનને લાેગ-વિલાસમાં ડુખાડી <sup>દે</sup>વું તે.

હપર પ્રમાણે ભાલવા-વર્તવાથી જીવને પાતાને પ્રાપ્ત જ્ઞાનાદિ ગુલ્યુસામગ્રી-યિપર્યાસન પાશું પામતાં મહા અનર્થના ભાગી થવું પહે છે.

હવે નવમા સામાયિક વતના પાંચ અતિચારા જણાવે છે.

- (१) ये। म दुष्प्रिधानमां प्रथम मनथी भराण विद्यारे। करवा ते
- (ર) યાગ-દુષ્પ્રિણિધાનમાં બીજુ' વચનથી યદ્ધા-તદ્ધા-એટલે વગર વિચાર્યું' બાહવું તે.
  - (3) ये। ग-हुष्प्रिधानमां धायाथी अलयाष्ट्रा भे प्रवृत्ति धरवी ते.
- (૪) અનાદર એટલે સામાયિક વ્રત ઉપર આદર ન કરવા એટલે સજ્ઝાય-(સ્વાધ્યાય) ન કરવા અને નકામા વખત વિતાવવા તે.
- (૫) સામાયિક ઉચ્ચરીને લીધેલે સમય, પાળવાના સમય તેમજ હું સામાયિકમાં છું તેમ ભૂલી જવું તે સ્મૃત્યનું સ્થાપન, અતિચાર જાણવા.

હપરના પાંચે અતિચારા ટાળીને શુદ્ધિ સામાયિક કરનારને શાસ્ત્રોક્ત સામાયિકનું કૂળ મળે છે, અન્યશા આત્મવચના જાણવી.

अप्रत्यवेक्षिता प्रमाणितात्सर्गादान-निक्षेप संस्तारापक्रमणानादर स्मृत्यनुपस्थापनानि ॥ २९॥

सचित्त सम्बन्ध संमिश्राऽभिषवदुष्पक्वाहाराः ॥ ३०॥ सचित्त निक्षेपपिधान् परव्यपदेश मात्सर्य कालातिक्रमाः ॥ ३१॥ जीवित मरणाशसा मित्रानुराग सुखानुबन्ध निदान करणानि ॥ ३२॥

હવે શાસાનુકમ તેમજ સૂત્રકારે જણાવ્યા મુજબ દશમા પોષધવતના મુખ્ય પાંચ અતિચારા જણાવીએ છીએ.

(૧) કાઈ પણ સ્થળે જીવજ'તુ છે કે નહિ તે જેયા સિવાય તેમજ તે જગ્યાની પ્રમાર્જના કર્યા સિવાય ગમે ત્યાં ગમે તેમ મૂળ-મૂત્ર-લી'ટ-ગળફા વિગેરે ત્યાગવા

(નાંખવા-ફ્રે'કવા રે તે અપ્રત્યવેક્ષિત-અપ્રમાર્ભત-ઉત્સર્ગ કહેવાય, સાધુ મહાત્માઓ આ અતિચારના નિર'તર સાવધાનીપૂર્વક ત્યાગ કરવા ખૂબ જ જરૂરી છે, કેમકે તેથી દેખા- દેખી શ્રાવકવર્ગમાં પણ શ્રદ્ધા અને ઉપયોગ શુદ્ધિની વૃદ્ધિ થાય.

- (ર) ઉપર જણાવ્યા મુજબ કાઇપણ સ્થળે જીવજંતુ છે કે નહિ તે જોયા તપાસ્યા સિવાય (પ્રમાર્જના કર્યા સિવાય) કાઇપણ વસ્તુ લાકડી-બાજોઠ-વસ્ત-પાત્ર વિ. લેવા યા મુકવા તે અપ્રત્યવેશ્વિત-અપ્રમાર્જત આદાન-નિશ્ચેપ અતિચાર કહેવાય.
- (3) ઉપર જણાવ્યા મુજબ કાઇપણ રથળે જીવજંતુ છે કે નહિ તે જોયા યા તપારયા સિવાય (પ્રમાર્જના કર્યા વિના) આસન બિછાવવું યા સંથારા (પ્રથારી) કરવા તે અપ્રત્યવે શ્વત-અપ્રમાર્જિત સંસ્તારક-અતિચાર કહેવાય.
- (૪) પોષધનતમાં ઉપયોગશુત્યપછે ગમે–તેમ પ્રમાદપૂર્વંકની પ્રવૃત્તિ કરવી તે અનાદર કહેવાય.
- (પ) પોષધલત કયાંથી કયાં સુધી (કાળથી) કયા ભ'ગથી કરવા છે યા કરેલા છે તેનું સ્મરણ ન રાખવું તે સ્મૃત્યનું સ્થાપન અતિચાર કહેવાય.

હવે શાસ્ત્ર નુસારે (૭) સાતમા ક્રમે આવતા ભાગાપલાગ શ્રતના અત્રે સૂત્રકાર (૧૧) અગ્યારમા ક્રમમાં સૂત્રાનુસારી પાંચ અતિચારા જણાવે છે.

- (૧) કાઇ પછ્યુ પ્રકારની સચિત્ત વનસ્પતિ યા અન્ય સચિત્ત વસ્તુના આહાર કરવા તે, અત્રે એ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવું જરૂરી છે. અહિંસક આત્માઓને પથ્યુ સચિત્તાહારના મુખ્યપથે ત્યાગ હોવા છતાં વ્રતધારી આત્માઓ અચિત્ત થયા વગર જો કાઇ પણ વસ્તુના આહાર કરે, તા તે સચિત્તાહાર અતિચાર દાષ જાણવા
- (ર) સચિત્તના સંભ'ધક યુક્ત દ્રવ્યા જેવા કે કળિયાયુક્ત યા ગાટલીયુક્ત કેરી વિ. ફળાના સચિત્તની સાથે સંખંધ હાવા છતાં તે પાકા ફળાના આહાર કરવા તે સચિત્ત સંખંધક અતિચાર દોષ ભાષ્યવા.
- (3) સચિત્ત મિશ્ર ઓહાર કરવા એટલે કે તલ-ખસખસ-દ્રાક્ષ-અદામ વિગેરે સચિત્ત વસ્તુથી મિશ્રિત લાડુ-પકવાન રસ વિગેરે વાપરવાં (તેના આહાર કરવા) તેમજ કાળવેળા ગયા પછી પકવાનમાં જે લીલ થાય છે. (તદ્દવણી યા સફેદ) તેવા દ્રવ્યાના આહાર કરવા તેમાં સચત્ત મિશ્ર આહાર-અતિચાર દેષ લાગે છે.
- (૪) કાઇપણ (દાર્–તાડી) માદક દ્રવ્યાનું ખાન–પાનમાં અલ્પાધિક પ્રમાણુમાં સેવન કરવું, એટલે વાપરવાં તેને અભિષવ આહાર–અતિચાર દાષ જાલવો.
- (૫) કાઇ પછ, શાક-પાંદડું વિગેરે તેમજ અનાજ પાણી વિગેરે પછ, અધકચરું સાંધેલું-ઉકાળેલું હોય (અપકવ હોય) તેને વાપરવાં તે અપકવાહાર દેખ જાણવા.

શાસામાં આ વત સંખંધ શ્રાવક માટે વળી બીજા પંદર કર્માદાનના (વ્યાપાર-સંખંધી) પંદર અતિચારા જણાવ્યા છે. તે મળી કુલ ભાર વ્રતના પંચાતેર (૭૫) અતિચારા શાસમાં જણાવેલ છે.

હવે ખારમા અતિથિ સ'વિભાગ વ્રત સ'બ'ધી શાસ્ત્રાનું સારીતાએ અત્રે સૂત્રકાર મહારાજ પાંચ અતિચારા જણાવે છે.

- (૧) ખાન-પાન માટે આપવાની વસ્તુ ન આપવાની ભુદ્ધિથી કાઇ સચિત્ત વસ્તુમાં (ખરક્ ઉપર યા ક્રીઝમાં) મૂકી દેવી તે સચિત્ત નિક્ષેપ અતિચાર દેાષ.
- (ર) ઉપર જણાવ્યા મુજબ ન આપવાની ખુદિએ ખાન-પાનની ચીજવસ્તુ ઉપર યા નીચે સચિત્ત વસ્તુ વડે ઢાંકવી યા તેના સંસર્ગ જેડવા તે સચિત્તપિધાન દેાષ જાણવા.

આથી સ્પષ્ટ સમજવું જરૂરી છે કે સચિત્ત વસ્તુનું દાન આપવું તે દોષકારી છે. તે માટે યથાસ્થાને વિવેક કરવા ખુબજ જરૂરી છે.

- (3) આપવા યાગ્ય આહાર-પાણી આદિ હૈય વસ્તુને નહિ આપવાની છુદ્ધિએ, પાતાની હોવા છતાં તે પારકી છે એમ જણાવવી તે પરવ્યપદેશ દેષ.
- (૪) દાન (આહાર–પાણી વિ.) આપવા છતાં અલ્પાધિક અભિમાને કરી દાન આપવાથી માત્સર્થ દેાષ લાગે છે
- (૫) દાન દેવાના અવસરે દાન આષવું નહિ ૫૨'તુ પાતે ખાઇ-પી લીધા ૫છી કાળવેળા વીતી ગયા ૫છી દાન આપવું. તેને કાલ તિક્રમ અતિચાર દાષ ભાષ્યુવા આ કાળાતિક્રમ દાષ સંખંધ દ્રવ્ય ક્ષેત્ર—કાળ સંખંધ ઉચિત વ્યવહારે કરી દાન આપવાથી ભાવવૃદ્ધિ શાય છે. અન્યથા ભાવની હાની થાય છે

હવે સમ્યગ્દ્ષિ-ઉત્તમ આત્માઓ-તેમજ વ્રતધર આત્માઓએ પાતાનું મરશુ થાડા કાળમાં થવાનું છે એમ શાસ્ત્રાનું સારે જાણીને સંલેખના વ્રત સ્વીકારવું જરૂરી છે. તે સ'લેખના વ્રતના પાંચ અતિચારા સૂત્રકાર મહારાજા (ઉમાસ્વાતિજી) શાસ્ત્રાનુસારે જણાવે છે.

- (૧) સ'લેખના કર્યા પછી પાતાની પૂજા-સત્કાર તથા વધતી વિભૂતિ જોઇને eaચાઇને વધુ જવાય તા ઠીક એમ વિચારવું તે જીવિતાશંસા દેષ જાણવા.
- (૨) સાંલેખના કર્યા પછી કાેંકપણ વ્યક્તિ પાતાની સેવા–સુશ્રુષા કરતી નથી એમ જાણી ઉદ્દેગ પામી જલ્દી મરણ થાય તાે સારૂં એમ ચિંતવવું તે મરણાશંસા દાેષ જાણવાે.
- (3) સંલેખના કર્યા પછી સ્તેહી-સંખ'ધીએા ઉપર સ્તેહનું બંધન રાખવું (વધારવું) તે મિત્રાનુરાગ અતિચાર દેાષ જાણવા.
- (૪) સ'લેખના કર્યા પછી પાતે પૂર્વે ભાગવેલાં સુખાને તેમજ યશ-કીર્તિને યાદ કરી મનમાં હિષિત થવું તે સુખાનું ખંધ અતિચાર દેષ જાણવા.
- (પ) પાતે કરેલાં તપ-નિયમ-ત્રતાદિના ખદલા રૂપે કાઇપણ જાતનાં સંસારીક લાગ-મુખની વાંછા કરવી તે નિદાનકરણ દાષ જાણવા.

ઉપર જણાવેલા અતિચારાદિ જે-જે દોષ પાતાને જ્યારે-જ્યારે જેવા-જેવા રૂપે લાગેલાં હોય તેની આલાયણા લેવાથી અર્થાત્ તેનું યથાવસ્થિત પ્રાયશ્ચિત કરવાથી તે દાષાથી આત્માને અળગા (મુક્ત) કરી શકાય છે. પરંતુ જો તે દાષાના દોષરૂપે સ્વીકાર નહિ કરવાથી તા તે આત્મા અનાચારી થઇ વિરાધકતા પ્રાપ્ત કરે છે.

अनुग्रहार्थं स्वस्याति सर्गी दानम् ॥ ३३॥

विधि द्रव्य दात पात्र विशेषात द्विशेषः ॥ ३४॥

દાન એટલે આપવું એટલું જ બમ નથી પરંતુ જે વસ્તુ જેને આપવાની હોય તેને તે વસ્તુ દ્રવ્યપ્રાણ તેમજ ભાવપ્રાણની પુષ્ટિ અથે ઉપકાર કરવાવાળી થવી એઇએ તેમજ આપનારે પણ પાતાની માલીકીની વસ્તુ જે અન્ય આત્માને વિશેષ ઉપકારક શાય તેમ છે. એમ જાણીને તે વસ્તુ ઉપરના મમત્વભાવ ઉતારીને આપવી એઇએ. આ દાનગુણ સર્વગુણાને મેળવી આપવા માટે ઉત્તમ જડી-અુટ્ટીનું કામ કરે છે. માટે દરેક ઉત્તમ આત્માઓએ ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે દાન આપવાની વૃત્તિ સદાય જાગૃત રાખવી એઇએ.

આ માટે કહ્યું છે કે-

दाणं साहग्गकरं, दाणं-आरुग्गकारणं परमं ।

दाणं भाग निहाणं, दाणं ठाणं गुण गणाणं ॥

દાન સૌભાગ્યને આપનાર્' છે, દાન (પરમ) આરાગ્યનું પણ કારણુ થાય છે. દાનથી જીવને અનેક પ્રકારના લાેગ–સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે વળી દાનથી જીવ અનેક ગુણા પણ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

શાસમાં પાંચ પ્રકારનું દાન જણાવેલ છે.

- (૧) કીતિ<sup>'</sup>દાન : પાતાની કીતિ<sup>'</sup> અથે<sup>'</sup> આપવું તે–તેનું ફળ માત્ર કીતિ<sup>'</sup> પ્રાપ્ત થવી તે છે
- (૨) ઉચિત દાન: પ્રસંગાનુસારે દાન આપવું તેંુ તેનું ફળ માત્ર વ્યવહારજ્ઞતા પ્રાપ્ત થાય તે છે.
- (3) અનુ ક'પા દાન : બીજા જીવને દુ:ખી થતા જોઇને પાતાના આત્મા ક'પાય-માન થાય તેથી દુ:ખી થતા જીવના દુ:ખ નિવારણ અથે આપવું તે તેનું ફળ રાજરિદ્ધિ યા દૈવરિદ્ધિની પ્રાપ્તિ યાય છે.
- (૪) સુપાત્ર દાન: ઉત્તમ સુનિ ભગવંતને, તેઓ સંયમધર્મની સુખે આરાધના કરી શકે તે માટે તેમને ઉચિત આપવું તે. તેનું ફળ દાન આપનારને સમ્યગ્જ્ઞાન-દર્શન -ચારિત્રગુશ રૂપ ધર્મની પ્રાપ્તિ થાય છે.
- (પ) અલયદાન : સર્વ છવાને પાતાના સમાન જાણી (સુખ-દુ:ખના સંખ'ધ) કાઇપણ છવને કાઇપણ પ્રકારે દુ:ખ ઉત્પન્ન ન થાય તેવી રીતે પ્રતિજ્ઞાપૂર્વ ક પાતાનું

છવન છવે તે. તેનું ફળ અનુકમે કમંક્ષય થવાથી માક્ષપદની પ્રાપ્તિ થાય છે. કેમકે પ્રત્મેક છવને છવનશુદ્ધિ એ માક્ષનું કારણ છે, અને છવનની અશુદ્ધિ (અવિરતી ભાવ) તે બ'ધનું (સ'સાગ્નું) કારણ છે, એમ શાસ્ત્રમાં સ્પષ્ટ જણાવેલ છે. વળી પણ શાસ્ત્રમાં દાનની પાંચ પ્રકારની શુદ્ધિ જણાવેલ છે.

- (૧) દાતા શુદ્ધ : દાન આપનારા અન્યાય-અનીતિ તેમજ કુકર્મ કરવાવાળા ન હોાવા જોઇએ.
- (૨) દેય શુદ્ધ**ઃ જે વ**સ્તુ આપવાની હેાય તે સાવદા (શાસ્ત્રાજ્ઞા વિરૂદ્ધની) ન હોવી જોઇએ.
- (3) પાત્ર શુદ્ધિ: પાત્ર પથ શાસ્ત્રમાં પાંચ પ્રકારના જલ્લાવ્યા છે. તેનું સ્વરૂપ ગીતાર્થ ગુરૂલગવ'ત પાસેથી જાણી લેવું.
  - (૪) કાળ શુદ્ધિ: ઉચિત કાળે આપવું જોઇએ
- (પ) ભાવ શુદ્ધિ-**ભક્તિ:** પ્રમાહભાવથી, આશંસા રહિત (બદલાની ભાવના વગર) દાન આપવું જોઇએ.

#### દાન આપવા ચાેગ્ય (પ) પાંચ પ્રકારના પાત્રાે

- (૧) રતન પાત્ર: શ્રી લીર્થ કર લગવ તને દાન આ વુ તે
- (ર) સુવર્ણ પાત્ર: તપસ્વી મુનિ ભગવ'તને-દાન આપવું તે.
- (3) रकत (यांधी) पात्र: वतधारी आत्मास्माने-हान आपवुं ते.
- (૪) કાંસ્યપા ( ધાતુ) પાત્ર: સાધિમાં ક ખાંધુઓ ને ઉચિત દાન આપવું તે.
- (૫) મૃત્તિકા (માટી) ના પાત્ર સમાન : કાઇપણ-દીન-દુ:ખીયાને **દ**ચિત કાન આપવું તે

શાસ્ત્રોમાં દાનાદિ સમસ્ત પ્રકારની શુલકરણી પણ શાસ્ત્રોક્ત વિધિપૂર્વક કરવાથી યથાર્થ ફળ આપનારી થાય છે એમ સ્પષ્ટ જણાવેલ છે, જ્યારે અવિધિપૂર્વકની ક્રિયા (વિરાધના) વિપરીત આપનારી થાય છે.

આ માટે કહ્યું છે કે-

'आज्ञाऽऽराद्धा-विराद्धा च शिवाय च भवाय च'

# તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર-અધ્યાય આદમા (૮)

#### मिथ्या दर्शनाऽविरति-प्रमाद्-कषाय-यागाबन्ध-हेतवः ॥ १ ॥

આ સૂત્રમાં સંસારી આત્માઓ. યાગ-પ્રવૃત્તિ (મન-વચન-કાયાથી કરાતો પુરૂષાથ') વડે, જે-જે રચૂલ કાર્યો (જેના પ્રગટપણે વ્યવહાર થાય છે) કરે છે, તે સાથે જ પાતાના આત્મા વડે આત્માસં ખંધી પણ-િવિધ કષાયાદિ હેતુઓ વડે, પ્રતિસમય-અનેકવિધ કર્માળાં ધનું (કાર્મણ વર્ગણાનું આત્માની સાથે ખંધન પ્રાપ્ત કરવું તે) કાર્ય પણ કરતો હાય છે સો પ્રથમ એ જાણવું જરૂરી છે કે પ્રત્યેક સંસારી આત્માને પૂર્વેકમંના ઉદયાનુસારે આ ભાવમાં રચૂલ-સૂક્ષ્મ-શરીરની પ્રાપ્તિ થાય છે, તે સાથે વળી-વિશેષ-વચન યાગ તેમજ મનાયાગની પણ પ્રાપ્તિ થતી હૈાય છે. આ ત્રિવિધ યેગ (આત્મ પ્રદેશાની ચલા-ચલતા) વડે પ્રત્યેક સમયે પ્રત્યેક જવ પાતપાતાના યાગની તીવ્રતા મદતા અનુસારે અનંતીકાર્મણ વર્ગણાઓ ગ્રહણ કરી તે જ સમયે તે કાર્મણ વર્ગણાઓમાં વિવિધ પ્રકારના સ્વભાવ (તેનું ફળ આપવાની ચાર પ્રકારની શક્તિ વિશેષ) સર્જને તે કર્મોના પાતાના અસંખ્યાતા આત્મ પ્રદેશાની સાથે જ એકમેક સ્વરૂપે (ક્ષીર-નીરવત્) ખંધ પમાં છે તે ખંધતવ વડે મમસ્ત (સકળ) સંસારી જવા ખંધાયેલા છે અને તેથી જ તા સર્વ સંસારી જવાને પે તે બાંધેલ કર્મોના ઉદયાનું સારે તે તે કર્મો ભાગવવા પણ અવશ્ય પડે છે. જે આ જગતમાં સર્વે જવાના જન્મ- જીવન અને મરણથી પ્રત્યક્ષ છે.

ઉપર જણાવ્યા મુજબ કમંબ'ધમાં અત્રે શાસ્ત્રાનું સારી મુખ્યાચાર હેતુઓ (મિશ્યાત્વ -અવિરતિ-ક્ષાય-યાગ) એ સાથે-વિશેષમાં પ્રમાદ પણ જણાવેલ છે તે માટે જાણવું કે-

નિશ્ચયથી તા મમાદ ચાગથી જ જીવ કમે બે ધ કરે છે. અન્યથા જીવના કમેં બંધ કરવાના પરિણામ નથી, જ્યારે વ્યવહારનથથી, જીવ મિશ્યાતન તેમજ અવિરતિના સ્વરૂપના ત્યાગ કરી, જાગ્રત ભાવમાં વર્તતા—હોય તા પણ આ પ્રમાદ (જે પણ ચારે ઘા તિકમેં ઉદય-સ્વરૂપ છે) દાષે કરી—'સૂક્ષ્મ કષાચે કરી) કર્મબંધ કરતા હોય છે. આ માટે અત્રે પ્રમાદ દાષના પણ વિશેષ કરી ત્યાગ કરવા જરૂરી છે એ સમજાવવા માટે અત્રે તેના જુદા ઉદ્લેખ કરાયેલા છે.

(૧) મિશ્યાત્વ: સર્વજ્ઞ અને સર્વદર્શી શ્રી જિનેશ્વર ભગવ'તાએ જણાવેલું છે કે પ્રત્યેક દ્રવ્ય (અસ્તિ–નાસ્તિ શુદ્ધાશુદ્ધ તેમજ નિત્યાનિત્યત્વ આદિ) અનેક ધર્મયુક્ત છે તેમાં કાઇએક પણ ધર્મના તિરસ્કાર–કે અપલાપ કરી તે દ્રવ્યને (પદાર્થને) કેવળ પાતે

માનેલા-જાણેલા સ્વરૂપે જ-એકાંતે સ્વીકાર કરવા તે મિશ્યાત્વના (તત્વતઃ વિરૂદ્ધ હાઇ) પરિષ્ણામ (ઉદય) જાણવા.

આ સંબંધે કહ્યું છે કે વસ્તુ સ્વરૂપની યથાર્થ (પ્રમાણથી વિરુદ્ધ) ઉપલખ્ધ થઇ, જ્ઞાનમાં જે આસ્વાદનું આવવું—તેને મિશ્યાત્વના પરિણામ જાણવા. આ સંબંધે શાસ્ત્રામાં મિશ્યાત્વ પરિણુ મના (૨૧) તેમજ (૨૫) ભેદા જણાવ્યા છે. તેનું સ્વરૂપ અવશ્ય ગીતાર્થ ગુરૂભગવંત પાસેથી જાણી તેનાથી તે દાષાથી અળગા થવાના સૌ પ્રયમ પ્રયત્ન કરવા. (સમ્યક્ત્વ–દ્રવ્ય–શ્રુતજ્ઞાનના બળે કરી) જરૂરી છે. જેથી સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થતાં જીવ, આત્માર્થ સાધવાની ચાગ્યતા મેળવી શકે, અન્યથા સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્તિ કર્યા વગર, કાઇપણ જીવ કયારેય, આત્માર્થ સાધ્યા નથી, સાધતા નથી. અને સાધશે પણ નહિ.

**આ મા**ટે કહ્યું છે કે—

दंसणं भट्टो-भट्टो-दंसणं भट्टस्स नित्थि-नित्र्वाणं । सिज्जन्ति चरण रहिया, दंसण रहिया न सिज्जन्ति ॥

સમ્યક્દર્શનથી નષ્ટ ભષ્ટ આત્મા, આ સંસારમાં અન તો કાળ ભટકે છે, કૈમકે સમ્યક્દર્શન વગર આત્મા આત્મશુદ્ધિ કરી શકતો નથી, જ્યારે બાહ્ય-દ્રવ્ય ચારિત્ર વગર તો અનંતા આત્મા મુકતે ગયા છે, જાય છે અને જશે. આ માટે મિશ્યાત્વને નમીને સમ્યક્ત્વ ગુણની પ્રાપ્તિના આત્માથી આત્માએ સુગુરના યાંગે સૌ પ્રથમ પ્રયત્ન કરવા જરૂરી છે. આ માટે સમ્યક્ત્વના (૬૭) બાલને યથાર્થ—અવિરૃદ્ધ અવધારવા જરૂરી છે.

- (ર) અવિરતિ: પ્રત્યેક આતમાં પાતપાતાના અનંત જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રાદિ ગુણાથી ચુક્ત છે અન્ય કાઇપણ દ્રવ્ય સાથે-આત્માને કાંઇજ લાગતું વળગતું નથી. તેથી કાઇપણ અન્ય દ્રવ્ય સાથે-આત્માને કાંઇજ લાગતું વળગતું નથી. તેથી કાઇપણ અન્ય દ્રવ્ય સ'અ'દ્યા-લચાગના પરિણામથી આત્માને અળગા નહિ કરવાના પરિણામ તે, અવિરતિના (ભાવ) પરિણામ જાણવા. આ અવિરતિના પરિણામ કરી જવ અન્ય દ્રવ્યના સ'ચાગ-વિચાગમાં સુખ-દુ:ખની કલ્પનાએ કરી રાગ-દેષે કરી વિશેષતા કમંબ'ધ કરે છે
- (૩) પ્રમાદ: આત્માને-પાતાના આત્માર્થથી (આત્મશુદ્ધિકરહ્યુથી) નષ્ટ લષ્ટ કરનાર પ્રમાદ છે.
- (૪) કષાય: કષાયના શાસામાં મુખ્ય કાંધ-માન-માયા અને લાલ એ ચાર પ્રકારા જણાવ્યા છે. તેમજ છતાં તેના તીલ મ'દ લેદથી અસ'ખ્યાતા લેદ પડે છે તેમ છતાં તે ચારે કષાયાન-જે ચાર ચાર લેદ શાસમાં જણાવ્યા છે તેનું સ્વરૂપ ગીતાર્થ ગુરૂલગવ'ત પાસેથી જાણી લેવું ખૂબ જ જરૂરી છે. સામાન્યથી તેના ચાર લેદ આ પ્રમાણે શાસોમાં જણાવેલ છે.

- (૧) અન તાનુખ'ધી (ક્રોધ-માન-માયા-લાલ)
- (૨) અપ્રત્યાખ્યાની (ક્રોધ-માન-માયા-લાેભ)
- (૩) પ્રત્યાખ્યાની (ક્રોધ-માન-માયા-લાભ)
- (૪) સંજવલન (ફ્રોધ–માન–માયા–લાેભ) આ રીતે મિશ્યાત્વ, અવત–પ્રમાદ કષાય અને ચાેગ પ્રવૃત્તિ (મન–વચન–કાયાનાે વ્યાપાર) ને શાસ્ત્રોમાં કર્મ બંધના હેતુઓ જણાવ્યા છે.

सकपायत्वाज्जीवः कर्मणा याग्यान् पुद्गलानादतः ॥ २ ॥ स बन्धः ॥ ३ ॥

હવે જીવદ્રવ્ય યા આત્મતત્વના-જન્મ-જીવન અને મરાશુ સંખંધી સંસારિક ભાવો (એકાયિક પરિશામ) નો હેતુ તે પ્રત્યેક સંસારી જીવે-પોતે પૂર્વે જણાવેલા પાંચ હેતુઓ વડે-જે-કામં શુ-વર્ગ શાઓને ચાંગ દ્વારા શ્રહાશુ કરી તેને વિવિધ કમં સ્વરૂપે પરિશુમાવી પાતાના આત્મ પ્રદેશાની સાથે તેના ક્ષીર-નીસ્વત્ (એકાકાર-રૂપ) કરેલા બંધ છે. હપર જણાવ્યા મુજબ પ્રત્યેક જીવ સમરંભ-સમારંભ-આરંભ એ ત્રશે પ્રકારે મનની-વચનની અને કાયાની-તે વળી કરવારૂપે-કરાવવા રૂપે તેમજ અન્યની કરણીની અનુમાદના કરવારૂપે એમ કુલ (૨૭) સત્તાવીશ પ્રકારે પ્રત્યેક સમયે-સમયે-અલ્પાધિક ચાંગ પ્રવૃત્તિ કરે છે. તે સુજબ તે કર્મ (કાર્મણ વર્ગ શાંઓ) ને ચહ્યુ કરે છે. તે સાથે તે ચાંગમાં જેવા પ્રકારના: (૧) અનંતાનું બંધી (૨) અપ્રત્યાખાની (૩) પ્રત્યાખાની (૪) સંજવલન એ ચારે પ્રકારના કથાચામાંથી જે-જે પ્રકારના કથાય ભળેલા હાય છે. તે થકી તે અનુમારે ચહ્યુ કરેલ કર્મ વર્ગ શાંઓ કર્મ- પરિશામ પામી આત્માના પ્રત્યેક પ્રદેશે એકમેક રૂપે બંધાય છે તેને કર્મ બંધ જાલુવા. જેનું વિશેષ સ્વરૂપ ૨૫ મા સૂત્રમાં જણાવવામાં આવશે. જે સર્વ સંસારી જીવાને સાંસારિક હેતુ છે.

ઉપર જણાવ્યા મુજબ બંધના પાંચ હેતુએામાં મુખ્ય બે જ હેતુએા છે.

(૧) કષાય (૨) યાગ પ્રવૃત્તિ કષાયના વિવિધ સ્વરૂપ વિશેષની હેતુતાએ તેના મિશ્યાત્વ-અવિરતિ—પ્રમાદ-કષાય લેદા જણાવેલા છે. આ સંબધે એટલું ખાસ જાણવું જરૂરી છે કે સંસારી જીવ (સશરીરી) યાગ દ્વારા પ્રતિસમય કર્મબંધ કરે જ છે તેમાં વળી જે જીવમાં મિશ્યાત્વનો ઉદય હોય છે તે જીવમાં અવશ્ય અનન્તાનુબંધી (તીલ યા મંદ) કષાય હોય છે, આ માટે અનુક્રમે સૌ પ્રથમ મિશ્યાત્વ— હેતુતાને ટાળવી જરૂરી છે. કેમ કે તે પછી જ અલતની હેતુતાને ટાળી શકાય છે. આ બન્ને પ્રકારની કર્મબંધની હેતુતાને ટાળવા પછી પ્રમાદ હેતુતાને ટાળવા પ્રયત્નવાન બનવું જરૂરી છે તે પછી કષાય (સંજ્વવન) ની હેતુતાને ટાળવા ઉદામ કરવા જોઇએ. તે પછી અયાગી થયા પછી જ યાગની હેતુતાથી મુક્ત થયેલા જવ-સર્વ કર્મના સ્થ કરી માક્ષયદને પામે છે. આ માટે કહ્યું છે કે—

## पूर्वित रागाइया-विभावा, सच्वओ-विभिक्तिज्जा । पच्छा दच्वा कम्मा, सच्व विमिन्नो निओअप्पा ॥

મિશ્યાત્વને ટાળ્યા પછી (ઋ'થી ભેદ કરી) સમ્યક્દશંન ગુણને પ્રાપ્ત કરેલ આત્મામાં શુક્ષાશુલ સ'યાગ-વિયાગજન્ય ભાવામાં તીવ અનન્તાનું, ખ'ધી કષાય રાગદ્વેષ રૂપ જન્ય ખ'ધ થતા નથી. તે પછી અનુક્રમે બાકીના ત્રણ પ્રકારના કષાયા (રાગ દ્રેષના પરિણામે) ટાળી શકાય છે.

## प्रकृति स्थित्यनुभाव प्रदेशास्तद्विधयः ॥ ४ ॥

પૂર્વ જણાવ્યા મુજબ પ્રત્યેક સંસારી આતમા-સમયે-સમયે પોતાના વિભાગ પરિ-દ્યામ (યાગ અને કષાય) સ્વરૂપ વિશેષથી અનેક પ્રકારના કર્મળ ધ કરે છે તેમ છતાં તેના સામાન્યથી નીચે મુજબ ચાર ભેદાનું સ્વરૂપ શાસાધારથી અવશ્ય અવધારી તેમાં શ્રદ્ધાવાન-તેમજ વિવેકવાન બનવું આત્માથી આત્મા માટે અનિવાર્ય આવશ્યક છે.

- (૧) પ્રકૃતિઅંધ: જે-જે કર્મ'ના (ઉદયકાળ) જેવા-જેવા વિપાક આપવાના સ્વભાવ હૈાય છે તેને પ્રકૃતિ સ્વરૂપી અંધ જાણવા.
- (૨) સ્થિતિ બ'ધ: જે–જે કર્મ જેટલા જેટલા કાળ સુધી તેના વિપાક આપવા સમર્થ છે, તે કાળની મર્યોદાને સ્થિતિ બ'ધ જાણવા આ સ્થિતિ બ'ધમા શુભાશુભ ચાેગ સંબ ધે કષાયની તરતમતા હેતુભૂત છે.
- (3) અનુભાવભંધ: આ અનુભાવ એટલે રસબંધ તે જેવા જેવા સ્વરૂપે ઉદયમાં આવે શકે તે તે કર્મ કેવા કેવા તીલ યા મંદ ભાવે તે તે આત્માને વેદન આપશે અર્થાત્ ગુજૂને આવૃત કરશે એટલે ઢાંકશે તેનું નિયામક તત્ત્વ તે અનુભાવભંધ છે. આ અનુભાવ એટલે રસ—અંધ મુખ્યતાએ કષાયની તરતમતાએ અનેક પ્રકારના બધાતા હોવા છતાં શાસ્ત્રોમાં તેના ચાર લેદ પાઉંદા છે. (૧) એક ઠાણીયા રસ (૨) એ ઠાણીયા રસ (૩) ત્રજ્ ઠાણીયા રસ (૪) ચાર ઠાણીયા રસ આ રસબંધ કડવા યા મધુર બન્ને પ્રકારના (શેલડી તેમજ લીંમડાના) રસના દર્શન શાસ્ત્રથી સમજ લેવું જરૂરી છે.

શુનાશુમ-તીવ્ર-મંદ્ર રસખ'ધના હેતુમાં કષાયની હેતુતા નીચે મુજબ જાણવી.

|                                        | પ્રકૃતિઓના બંધ                  | પ્રકૃતિએાના બ'ઘ              |
|----------------------------------------|---------------------------------|------------------------------|
| અનંતાનુબ'ધી ચાર ક્ષાયથી                | દ્ધિ સ્થાનક બ'ધ                 | ચતુઃ સ્થાનક ખંધ થાય છે.      |
| અપ્રત્યાખ્યાનાવરણની ચાર ક <b>ષાયની</b> | ત્રિ સ્થાનક બ'ધ                 | ત્રિ સ્થાનક ખંધ થાય છે       |
| પ્રત્યાખ્યાનાવરાલુધી ચાર કષાયથી        | ચતુઃ સ્થાનક ખંધ                 | દ્ધિ સ્થાનક બ'ધ થાય છે.      |
| સ'જવલનના ચાર કષાયથી                    | <b>ગતુઃ સ્થા</b> નક બ <b>ંધ</b> | એક સ્થાનક <b>ગંધ શાય</b> છે. |

પ્રથ્ય (શુભ)

પાપ (અશુભ)

(૪) પ્રદેશભ'ધ : આઠ પ્રકારની, પ્રાણી માત્રને (પ્રત્યેક સંસારી જીવને) ઉપયોગ માં આવતી વર્ગણાઓમાંથી, છેલ્લી જે કામં ણ વર્ગણાઓ છે, જે-(અલવ્યથી અનંતાગુણા પરમાણુઓની બનેલી હોય છે, તેમજ સર્વ જીવરશિ કરતાં અનંતગુણા રસ (શક્તિ વિશેષ) વિમાગથી યુક્ત હોય છે.) તે વર્ગણાઓના જેટલા—જેટલા જશ્થા (યાગ સંબંધ) અહણ કરી તેના આત્મા પ્રદેશા સાથે પૂર્વે બાંધેલા કર્મની સાથે જે બંધ કરે છે તે-વર્ગણાઓના એાછા-વત્તા જશ્યાને પ્રદેશબંધ જાણવા. સામાન્ય આ સારે પ્રકારના બંધને શાસ્ત્રોમાં માદક (લાડવા) ના દેશંતથી સમજાવવામાં આવેલ છે.

હપર જણાવેલ ચારે પ્રકારના કર્મ અંધ, જીવ પાતાના (યાગ-કષાયરૂપ) વિભાવ પરિષ્ણામ વહે (કર્તું ત્વ ભાવે) કરે છે કેમકે જીવ સિવાય કાઇપણ દ્રઃયમાં કર્તું ત્વ સ્વભાવ નથી તેમજ વળી તે બંધમાં ઉપાદાનકારણ કર્મ (પૂર્વ કર્મી) ના ઉદય જાણવા અને ચાગને નિમિત્ત કારણરૂપે સમજવા જરૂરી છે. જયારે કર્તા તા આત્મા સ્વય'મેવ પાતે જ છે, તેવા જ આ ત્માને કરેલા કર્માના વિપાક ભાગવવા પહે છે.

પ્રત્યેક સંસારી આત્મા પાતાના યાગ બળે કરી કાર્મણ વર્ગણાઓનું અલ્પાધિક પ્રમાણમાં ગ્રહણ કરી, કષાય પરિણામાનુસારે, ગ્રહણ કરેલ. કાર્મણ વર્ગણાઓમાં તે જ સમયે પ્રકૃતિ સ્વરૂપે તેમજ તેમાં રસ તેમજ સ્થિતિકાળની નિયામકતાના પરિણામાનું સર્જન કરી પાતે પૂર્વે બાંધેલા કર્મોની સાથે તેના વ્યવસ્થિત સ્વરૂપે (નિષેક રચનાએ) ખંધ કરે છે. આ કર્મ બંધને, ઉદ્યકાળે, પ્રત્યેક સંસારી આત્માને, ઇચ્છાએ કે આન્ચિછાએ પણ તથા સ્વરૂપે (સુખકારી યા દુ:ખકારી સ્વરૂપે) અવશ્ય લાગવવા પડતા હાય છે, આ સ્થિતિ પ્રયક્ષ અવિરૃદ્ધ છે.

आद्यो ज्ञानदर्शनावरणवेदनीय माहनीयायुष्कनाम गात्रान्तरायाः ॥ ५ ॥

પૂર્વે જિલ્લાવેલ ચાર પ્રકારના અધમાં પ્રથમ જલ્લાવેલ પ્રકૃતિઅધ તે નીચે જિલ્લાવ્યા મુજબ આઠ પ્રકારના જાલ્લો કેમકે પૂર્વે બાંધેલા આઢ પ્રકારના કર્મો, સંસારી જીવા નીચે જલ્લાવ્યા મુજબ આઠ પ્રકારે ભાગવર્તા (મુખ્યપેલું) આ સંસારમાં પ્રત્યક્ષ જેવાય છે અને જલ્લાય છે.

(૧) જ્ઞાનાવરણીય કર્મ: આત્માના મુખ્ય જ્ઞાન ગુજીને આવરણ કરનાર ઢાંકનાર કર્મી. જગતના પ્રત્યેક આત્મામાં જગતના સમસ્ત જ્ઞેયતત્ત્વને સમસ્તભાવે નજીવાની જ્ઞાન- શક્તિ રહેલી છે. તે જ્ઞાનગુજીને (શક્તિને) જ્ઞાનાવરણીય કર્મ પાંચ પ્રકારે આવત કરે છે-ઢકે છે. જેથી તે આત્મા જ્ઞેયને તથા પ્રકારે નજી શકતા નથી. જ્યારે આ પાંચ પ્રકારના આવત કર્મીમાંથી જે જે આત્માએ જે જે કર્મીના જેટલા જેટલા ક્ષ્યાપશ્ય પ્રાપ્ત કરેલા હાય છે તે થકી તેની જ્ઞાનશક્તિ આવિર્ભાવ પામેલી હોવાથી તે

અનુસારે તે જીવ ત્રેયને જાણી શકે છે. જ્ઞાનાવરણીય કર્મોના સર્વધા ક્ષય કરવા વહે જીવ કૈવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ વહે સર્વજ્ઞ અને સર્વદર્શી અની શકે છે.

- (૨) દર્શ નાવરણીય કર્મ: પરમજ્ઞાની પરમાત્માઓએ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનથી પ્રકાશેલ છે કે પ્રત્યેક પદાર્થ સામાન્ય વિશેષ સ્વરૂપથી અનેક સ્વરૂપી છે તે માટે તેને યથાર્થ અવિરુદ્ધ જાણવા સંખંધી જ્ઞાન પણ સામાન્ય તેમજ વિશેષ સ્વરૂપી એમ બન્ને લાવ સ્વરૂપવાળું હોય છે. તેમાંથી પ્રથમનું જે સામાન્ય બાધજ્ઞાન તે પ્રત્યેક સંસારી આત્માને પ્રથમ દર્શ નાવરણીય કર્મના ક્ષયો પશ્માનુસારે થાય છે. જેના ત્રણ લેદ છે અને યાયા લેદ તે ક્ષાપક લાવે પ્રાપ્ત થતા હાય છે. તે ઉપરાંત ઉપરની ત્રણ ક્ષયો પ-શમિક—(પ્રાપ્ત) શક્તિને પણ જે આવૃત્ત કરે છે તેના વળી બીજા નિંદ્રાદિ પાંચ લેદ છે. તે સર્વે મળી દર્શનગુણ જે (સામાન્ય બાધ પ્રાપ્ત કરનાર) છે. તેને આવૃત કરનાર (હાંકનાર) દર્શનાવરણીય કર્મના (૯) લેદ શાસમાં નીચે મુજબ જણાવેલ છે. (૧) ચક્ષુ દર્શનાવરણીય (૨) અચક્ષુ દર્શનાવરણીય (૩) અવધિ દર્શનાવરણીય (૪) કેવળ–દર્શનાવરણીય (૫) નિંદ્રા (૬) નિંદ્રા–નિંદ્રા (૭) પ્રચલા (૯) પ્રચલા–પ્રચલા (૯) થિણ્ડિ.
- (3) વેદનીય કર્મ: જે કર્મ અન્ય સ'શ્લિષ્ટ યા અસ'શ્લિષ્ટ સંખ'ધાનું આત્માને સ'વેદન (સુખ દુ:ખરૂપે) ઉપજાવે છે, જે મુખ્યપણે મિશ્યાદિષ્ટ જીવને સ'માહનું કારણ અને છે. જ્યારે સમ્યક્દિષ્ટ જીવને આત્મભાવમાં સ્થિર થવા માટે પ્રેરક અને છે.
- (૪) માહનીય કર્મ: આ માહનીય કર્મસૌ પ્રથમ તા આત્માને આત્મલાન લુલાવી પર દ્રવ્યના સંયાગ-વિયાગમાં મૂઢ બનાવે છે. જેમાં પ્રથમ દર્શન માહનીય (મિશ્યાત્વ માહનીય) કર્મને શાસ્ત્રકારાએ મુખ્ય જણાવેલ છે. તે સાથે બીજું ચારિત્ર માહનીય કર્મ જેના ઉદ્દયે જીવને સાળ (૧૬) પ્રકારના ક્લાય લાવ તેમજ નવ પ્રકારના નાકલાયના પરિણામ થાય છે. જેથી સંસારી જીવ આત્માર્થસાધવાથી વિમુખ થાય છે.
- (૫) આયુષ્ય કર્મ : આ આયુષ્ય કર્મ દરેક સંસારી જીવ આખા લવ પ્રમાણ કાળમાં કક્ત એક જ વાર ખાંધે છે, અને જેટલું આયુષ્ય ખાંધ્યું હોય છે તેટલા જ કાળ તે અન્ય (ફક્ત તે પછીના ખીજા) લવ સંખંધી જીવન જીવી શકે છે, તેથી વધુ કાળ તે જીવી શકતા નથી. હા, ઉપક્રમાદિ નિમિત્તો આયુષ્ય ઘટી જાય ખરૂં! પરંતુ વધે તા નહીં જ.
- (६) નામ કર્મ: આ નામ કર્મના ઉદ્દયે જીવના નર-નાશક-દેવ-મનુષ્યાદિ નામા પડે છે. તે સાથે તેની અનેકવિધ વિચિત્રતા સાથે તેના બીજા પણ અનેક (નામા) સ્વરૂપા-શાસમાં જણાવ્યા છે જો કે તત્વતઃ તા આત્મા-અરૂપી અનામી છે. તેથી તેના જેટલા પણ સંબંધે જે જે નામા પડાય છે. તે નામ કર્મના ઉદ્દયના પરિણામ જાણવા.

- (૭) ગાત્ર કર્મ: આત્મા તત્વત: શુદ્ધ-ખુદ્ધ-નિરંજન-નિરાકાર હોવા છતાં સંસારી જવને કર્મ પ્રમાણે આ સંસારમાં જન્મ-જીવન અને મરણની પ્રાપ્તિ થતી હોય છે. જે પ્રત્યક્ષ અવિરાધી છે. આ સાથે ગાત્ર કર્મના ઉદ્દય પ્રમાણે જીવને ઉચ્ચ યા નીચ સ્થાનમાં જન્મ પામનાર જીવને માટા ભાગે ઉત્તમતા પ્રાપ્ત કરવામાં અનેક વિઘ્ના થતાં દ્વાય છે. જ્યારે ઉચ્ચ સ્થાનમાં પ્રાપ્ત કરનાર આત્માને ઉત્તમતા પ્રાપ્ત કરવા માટે અનેકવિધ અનુકૃળતાઓ પ્રાપ્ત થતી હોય છે.
- (૮) અંતરાય કર્મ: આ કર્મનાે ઉદય જીવ પાતાની છતી અનેક પ્રાપ્ત શક્તિઓએ પણ તેનાે ઉપયાગ કરવામાં વિઘ્નભૂત થતાે હોાવાથી આત્મા પાતાની તથા રૂપ શક્તિ– સંચાગના પ્રવર્તનનાે લાભ મેળવી શકતાે નથી.

## पश्चनवद्वायष्टार्विश्वतिचतुद्विचत्वारिशदद्विपश्चभेदा यथाऋमम् ॥ ६॥

ઉપર જણાવેલ જ્ઞાનાવરણીયાદિ આઠે કર્મોના અનુક્રમે પાંચ, નવ, છે. અઠ્ઠાવીશ, ચાર, છે'તાલીસ, છે અને પાંચ ભેદાનું સ્વરૂપ શાસ્ત્રોમાં જણાવેલ છે. વળી તેમાં વિશેષ સમજણ માટે અનેકવિધ–વિવિધતાવાળું સ્વરૂપ પણ કર્મ ગંથાદિ ગ્ર'થામાં વિસ્તારથી જણાવેલ છે. અત્રે તેઓનું કિંચિત્ સ્વરૂપ જણાવાય છે.

#### मत्यादीनाम् ॥ ७ ॥

પ્રત્યેક આતમામાં સમસ્ત જ્ઞેયને આતમ પ્રત્યક્ષ ભાવે જેવાની જ્ઞાનશક્તિ રહેલી છે. પર'તુ આ જ્ઞાન (શક્તિ) ગુણ ઉપર પાંચ પ્રકારના કમીના આવરણા (ઢાંકણા) લાગવાથી તે જ્ઞાન (શક્તિ) ગુણ દખાઇ ગયેલા છે. પર'તુ જ્ઞાન એ આતમ દ્રવ્યના સ્વ-સ્વભાવ હોવાથી કાંઇ પણ કાળે કાંઇનાથી પણ તે સર્વથા દખાઈ કે નષ્ટ થઇ શકે તેમ નથી. આથી દરેક જીવમાં આવરણાને દ્વર કરાયેલ (ક્ષયાપશ્મ પ્રમાણ) જ્ઞાનગુણ લખ્ધિ અવશ્ય હાય છે. આ મૂળ જ્ઞાનગુણ લખ્ધિ જે જે રીતે પ્રવતે છે. તે તે સંખ'ધાને લઇને અર્થાત્ તેના આવરક કમીને જણાવવા પૂર્વક શાસ્ત્રમાં તેના પાંચ પ્રકારા નીચે સુજબ જણાવેલા છે

- (૧) મતિજ્ઞાનાવરણીય કર્મ: પાંચ ઇન્દ્રિયા અને છઠ્ઠા મન દ્વારા જે જે જ્ઞાન થઇ શકે છે. તે જ્ઞાન શક્તિને રાેકનાર્ફ કર્મ તે મતિજ્ઞાનાવરણીય.
- (૨) શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય કર્મ: કાઇપણ પદાર્થ (દ્રવ્ય) ને તેના ગુલુ પર્યાય વિશેષથી ઉપદેશ કે આદેશાત્મક (શખ્દ દ્વારા) જાલુવાની શક્તિને ઢાંકનાર (આવારક) કર્મ તે શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય કર્મ જાણવું.
- (3) અવધિજ્ઞાનાવરણીય કર્મ: આ કર્મા તો જગતના સમસ્ત-રૂપી યાને વર્ણુ-ગ'ધ-૨સ-૨૫૧ યુક્ત (પુદ્દગલ) સમસ્ત દ્રવ્યોને આત્મ પ્રત્યક્ષ ભાવે જેવાની આત્માની શક્તિને આવારક કર્મ તે અવધિજ્ઞાનાવરણીય કર્મ.

- (૪) મનઃપર્યં સાનાવરણીય કર્મ: આ કર્મીના આવરણને લઇને આત્મામાં જે સંત્રી પંચેન્દ્રિય પર્યાપ્તા આત્માના મનાદ્રવ્યાના મનન ને પ્રત્યક્ષ ભાવે જાણવાની શક્તિ આવરેલી રહેલી હોય છે. ઉપર જણાવેલી આ ચારે પ્રકારની જ્ઞાનશક્તિ જે જે આત્માએ જે જે આવરણાને જેટલા જેટલા દ્વર કર્યા હોય (ક્ષયાપશમ કર્યો હોય) તે અનુસારે પ્રાપ્ત જ્ઞાન લખ્યિ વહે તે આત્મા જ્ઞેયને જાણવા રૂપ-ઉપયોગ મૂકવા રૂપ કિયા કરવા વહે તથા પ્રકારે તે જ્ઞેયના સ્વરૂપને જાણી શકે છે.
- (૫) કૈવળ જ્ઞાનાવરણીય કર્મ : આ કર્મ દરેક હરેક જીવ કાયમ (નિત્ય) બાંધે છે. તેમજ તેના ઉદય સર્વથા પ્રકારે સર્વે માહ્યુક્ત જીવને અવશ્ય હાય છે. આ કર્મોના આવરણથી આત્માની જે સમસ્ત દ્રવ્યાના સમસ્ત ત્રિકાલિક ગુલ પર્યાયને પ્રત્યક્ષ જાણવાની શકિત તે અવરાયેલી હાય છે. જ્યારે સર્વથા માહેના ક્ષય કરનાર આત્માને આ કૈવળ જ્ઞાનાવરણીય કર્મોના આવરણા સર્વથા દ્વર કરવા વહે ક્ષાપક લાવે સર્વજ્ઞ-સર્વદશીપણું પ્રાપ્ત થાય છે. આવા સર્વજ્ઞ અને સર્વદર્શીપણાને પ્રાપ્ત કરનાર આત્માએ। જ લવ (અયુષ્ય) ક્ષયે અવશ્ય સિદ્યિગતિ (માક્ષ) ને પ્રાપ્ત કરે છે.

# चक्षुरचक्षुरवधिकेवलानां निद्रानिद्रानिद्रा प्रचला प्रचला प्रचला स्त्यानगृद्धि वेदनीयानी च ॥ ८ ॥

પૂર્વે આત્માની ત્રેયને જાણવાની શકિત એ પ્રકારની છે તેમ સ્પષ્ટ જણાવેલું છે. તેના અનુસંધાનમાં અત્રે પ્રથમ વિશેષ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા સંબંધી પાંચ જ્ઞાનનું સ્વરૂપ જણાવ્યું. તે પછી હવે સામાન્ય જ્ઞાન (બાધ) જે એકત્વ સ્વરૂપી તેમજ નિષ્ક્રિયત્વ સાવ સ્વરૂપી છે, તેના આવારક કર્મોના નવ લેદા શાસ્ત્રોમાં જણાવેલ છે. તેનું કિંચિત્ સ્વરૂપ અત્રે જણાવવામાં આવે છે.

- (૧) ચક્કુ દર્શ નાવરણીય કર્મ: પૂર્વ જે મતિજ્ઞ નને પચિ ઇન્દ્રિય અને મન દ્વારા થાય છે તેમ જણાવેલ છે. તેમાંથી કકત ચક્કુ ઇન્દ્રિય દ્વારા પદાર્થને માત્ર દેખવા રૂપ (પાંચ રૂપમાંથી ગમે તે રૂપે) જે સામાન્ય ભાષ થવામાં જે અવરાધક કર્મ છે. તેને ચક્કુ દર્શનાવરણીય કર્મના ઉદય જાણવા તેના ક્ષયાપશમાનુસાર આત્મા ચક્કુ દ્વારા જ્ઞેય પદાર્થના સામાન્ય ભાષ કરી શકે છે અન્યથા તે જ્ઞેય પદાર્થના રૂપને જાણવા અસમર્થ અને છે.
- (૨) અચક્ષુ દર્શનાવરણીય કર્મ: ચક્ષુ સિવાયની બાકીની ચાર ઇન્દ્રિયો. સ્પર્શેન્દ્રિય, રસેન્દ્રિય, ઘાર્ણેન્દ્રિય અને શ્રોતેન્દ્રિય, એ ચાર ઇન્દ્રિયો દ્વારા જ્ઞેય પદાર્થનું જે (આઠ સ્પર્શાત્મક જ્ઞાન, તેમજ પાંચ પ્રકારના રસનું જ્ઞાન, તેમજ એ પ્રકારની ગંધનું જ્ઞાન, તેમજ ત્રણુ પ્રકારના શખ્દોનું જ્ઞાન) સામાન્ય એાધ–જ્ઞાન તે તેના આવારક જે કર્મને લીધે આત્મા કરી શકતા નથી. તેને અચક્ષુ દર્શનાવરણીય કર્મના ઉદયતું સ્વરૂપ જાણ્યું.

तेभांथी के के क्रवने केटले। क्रेटले! क्ष्ये। प्राप्त यथेले। हि।य छे ते थडी ते छव इपी (पृह्राल) द्रव्ये। तथा प्रकारना गुण्न धर्मने काणी शक्रे छे अन्यथा काणी शक्ते। नथी. कोक्रे के क्रिपण्न आत्मानी ज्ञान-हर्धन रूप सामान्य स्वलाव ३५ शिंत सर्वाथा क्यारे अवश्येली हि।ती नथी. परंतु केटलुं आवारक कर्म विशेष, ते थडी, ते गुण्न ३५, ते शिंत प्रवर्णन पाभी शक्ती नथी क्षेम काण्युं हिमर कर्णायेल ज्ञान-हर्शन शिंतिना हिपयोग अवतिनातुआरे छवने प्राप्त क्षेमध्य थडी तेनुं वेहन-संवेहन हि।य छे. के सुक्यपण्ने संसारी आत्माने ते पहार्थ संभाधे आहान-प्रहाननुं कारण छे. वणी आ ले काण्य आस कर्री छे के आ हर्धनावरणीय क्रमना तीन या मंह विपाक्षेत्यानुसारे छवने छन्द्रियानी (शिंछी-वत्ती) प्राप्ति थती होय छे. तेमक ते छन्द्रियानी शिंद्रानी श्राप्त थती होय छे.

- (3) अवधि दर्शनावरणीय इमं: छवोने। स्वयं आत्म प्रत्यक्ष लावथी सहण त्रेयने। क्लेवाने। स्वलाव है। वा छतां, ते ज्ञानावरणीय अने दर्शनावरणीय हमंथी केटले। केटले। अवश्येले। होय छे. ते थडी ते आत्मानी त्रेयने लाख्वानी तथा प्रहारनी शहित (ઉपयोग) प्रवर्तती नथी अत्रे अवधिज्ञान के सहण इपी (पृह्णक) द्रव्यने तेना गुख्य पर्याय सिद्धत आत्म प्रत्यक्षकाचे लाख्वानी शहितवाणु है। य छे. ते ज्ञाने। पये। ग्यं ते छवने प्रथम अवधिदर्शनना हपये। ग वहे ते छवने ते प्रदार्थनु सामान्य ज्ञान थाय छे. आ सामान्य ज्ञान (त्रेयनु दर्शन) थवामां के अवदिधि हर्भ तेने अवधि दर्शनावरणीय हर्भ लाख्वु.
- (૪) કેવળ દર્શનાવરણીય કર્મ: ઉપર જણાવ્યા મુજબ જીવ માત્રના રૂપારૂપી સકળ સ્થને આત્મ પ્રત્યક્ષભાવે જાણવાના સ્વભાવ છે. પરંતુ આ ગુલને લાગેલા કર્મોના આવર શેને લીધે જીવની તથા પ્રકારની શક્તિ ક્રળાયી ગયેલી છે, પરંતુ જે જીવ માહનીય કર્મના સર્વથા ક્ષય કરી સો પ્રથમ જયારે કેવળજ્ઞાન-પ્રાપ્ત (પ્રગટ) કરે છે તે સાથે તેને સકળ રૂપારૂપી સમસ્ત સ્થને પ્રત્યક્ષ (હસ્તામલકવત્) જોવાવાળું કેવળ દર્શન પલ ક્ષાયક ભાવે જ પ્રાપ્ત થાય છે. અત્રે એટલુ ખાસ વિચારણીય છે કે સ્થેય પદાર્થનું જ્ઞાન અને દર્શન એ બન્ને જ્ઞાન સ્વરૂપી હોવા છતાં બન્નેમાં કર્યાં ચત્ ભિન્નાભિન્નતા પણ છે, છદ્મસ્ય આત્માને પ્રથમ દર્શન (સામાન્ય) બાધ થાય છે.) જયારે કેવળી પરમાત્માને પ્રથમ કેવળ જ્ઞાન લડે, જ્ઞાન-બાધ થયા પછી, દર્શન બાધ થયા છે. કેમ કે ઉપર જણાવ્યા મુજબ દર્શન બાધ અને જ્ઞાન બાધ કર્યાં ચત્ર ભિન્નાભિન્ન છે.
- (૫) (૧) નિંદ્રા: ઉપર જણાવેલ દર્શનાપયાંગ મૂકવામાં પણ જે બાધક થાય છે, તે પાંચ પ્રકારની નિંદ્રા સ્વરૂપ-વિપાકવાળું દર્શનાવરણીય કર્મ છે, આ કર્મ ઉત્તરાત્તર વિશેષ સ્વરૂપે, ઉપયોગમાં મૂકવામાં અવરાધક થાય છે, તે માટે તેના પાંચ લેદા છે. પ્રથમ લેદ સામાન્ય નિંદ્રા રૂપ છે, કે જે આવરણ સહજ દૂર થઇ શકે છે.

- (ર) નિંદ્રા નિંદ્રા: આ નિંદ્રા તે ગાઢ નિંદ્રા જાણવી કે જે થકી તે આત્માને જગાડવા માટે વિશેષ પ્રયત્નની જરૂર પડે છે.
- (3) પ્રચલા: આ નિંદ્રાને આધીન આત્મા એઠા-એઠા પછુ, એટલે વ્યાખ્યાન શ્રવશુ આદિ પ્રસ'ગે પણ ઉંઘતા હૈાવાથી શ્રવણ બાધ કરી શકતા નથી, એટલે તેના શ્રવણાદિ બાધ માટેના પ્રયત્ન પણ નિષ્ફળ જતા હૈાય છે.
- (૪) પ્રચલા પ્રચલા: આ ચાથી તીવ નિંદ્રાના આવરણાના ઉદયવાળા આત્મા ચાલતાં –ચાલતાં પણ, (જેમ બળદ – દોડા વિગેરે) ઉંઘતા હાય તે વખતે તેની જ્ઞાનાપયાગની શક્તિ તથા પ્રકારે વિશેષરૂપે અવરાયેલી હોય છે.
- (૫) સ્થાતન ગ્રહ્યિ (થીલુક્ડિ): આ તીવ્ર નિંદ્રાના ઉદયવાળા જવ ઉંઘમાં પહ્યુ વિશેષ પ્રકારનું કાર્ય કરવા છતાં, તે આત્માને પાતે તે કાર્ય કર્યું છે, એવું જ્ઞાન-ભાન હોતું નથી આ નિંદ્રામાં કાંઇક જવને અર્ધ વાસુદેવ જેટલું એટલે વાસુદેવથી અર્ધું બળ પ્રાપ્ત થાય છે, તે થકી ઘણાં જ માઢાં કર્મ પણ (હાથીના દંતશૂળ ખેંચી કાઢવા જેવા) કરે છે. આવા જવ અવશ્ય નરકગામી હોય છે. આથી સમજવું કે નિંદ્રાએ પ્રાપ્ત કરેલ સામાન્ય જ્ઞાનાપયાગ મૂકવાની દર્શન શક્તિને આવારક દર્શના-વરણીય કર્મના ઉદયે જવને તથા રૂપ જ્ઞાનાવરણીય કર્મોના પણ તે સાથે ઉદય હોય છે. આ રીતે શુદ્ધ જ્ઞાનાપયાગ રહિત આત્મા અવશ્ય દર્શનમાહનીય (મિશ્યાત્વ માહનીય) કર્મ બાંધે છે.

#### सदसद्वचे ॥ ९ ॥

પ્રત્યેક સંસારી આત્મા પાત પાતાની જ્ઞાન શક્તિ અનુસારે સંશ્લિષ્ટ તેમજ અસંશ્લિષ્ટ રોય ભાવ સંખંધ શાતાવેદનીય કર્મ (સુખ સ્વરૂપી) તેમજ અશાતાવેદનીય કર્મના (દુઃખ સ્વરૂપી) ઉદયાનુસારે સુખ દુઃખના અનુભવ કરતા હાય છે, આથી જ તા શાસ્ત્રમાં વેદનીય કર્મને જીવ વિપાકી જણાવેલ છે. જે કે આત્મા શરીર સંખંધ અનુકૂળ-પ્રતિકૂળ સંયાગ-વિયાગ સંખધ અજ્ઞાન તેમજ સમાહના જોરે તે તે ભાવા પ્રતિ સુખ દુઃખ તેમજ રતિ અરતિ તેમજ રાગ-દેષના જોરે વિભાવ પરિદ્યુમ કરી, નવીન કર્મ ખંધ કરે છે. તે જો સમ્યગ્દર્શન, સમ્યક્જ્ઞાન અને સમ્યક્ચારિત્ર ભાવમાં પાતાના આત્માને સ્થાયી આત્મભાવમાં (સ્થિર થાય) રમાહતા કરે તા પરમાત્મભાવને—પામી, મેહના શાશ્વત સુખના લોગી બની શકે છે.

આ હકીકત સર્વ જીવામાં મતિશ્રુતાપયાગી સાંવ્યાવહારિક પ્રત્યક્ષભાવે અવિરુદ્ધ હોવા છતાં, કર્મા સંબંધી જે જે આત્માઓ કર્મ (આશ્રવ તેમજ બંધ) તત્ત્વના યેન–કેન પ્રકારે તિરસ્કાર કરીને, તેના અપક્ષાપ કરવામાં પાતાની શક્તિના દ્વર ઉપયાગ કરે છે, તેઓને નિશ્ચયથી માયા–મૃષાવાદી જાણવા જરૂરી છે.

સર્વજ્ઞ અને સર્વક્રશિં શ્રી જિનેશ્વર લગવ'તાએ જણાવ્યું છે કે વ્યવહારનથ (લાક પ્રસિદ્ધ અર્થ) થી સંસારી સશરીરી જવાનું જીવન લક્ષણ કર્માનુસારીતાએ નીચે મુજબનું હાય છે.

''स्वयं कर्म करेाति आत्भा, स्वयं ततः फलमश्चुते । स्वयं भ्रमति संसारे, स्वयमेव विनद्दयति ॥ यः कर्ता कर्म भेदानां, भाक्ता कर्म फलस्य च । संसर्ता परिनिर्वाता—सह्यात्मानात्पलक्षणः ॥''

અર્થ: પ્રત્યેક આત્મા પાતે કષાય પરિશામે કરી, તેમજ યાગ પ્રવર્તન કરીને કર્મ (માં છે) કરે છે, પાતે બાંધેલા (કરેલા) કર્મના ફળના પાતે (અવશ્ય) ભાકતા બને છે કર્માનુસારે જીવને (આત્માને) ચાર ગતિરૂપ સંસારમાં જન્મ-મરશુ સ્વરૂપે બ્રમશુ કરવું પડે છે, પાતે જ પાતાના બાંધેલા કર્મના સર્વાથા ક્ષય કરીને, સર્વાથા બાંધન મુકત થઇ, સિદ્ધગતિને પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

આત્મા અનેક વિધ (સામાન્યથી અષ્ટપ્રકાર) કર્મના અધ કરે છે, અને તેના ઉદય-કાળ તથા સ્વરૂપે તેના વિપાક (અનુભવે) ભાગવે છે, કર્મના ઉદયાનુસારે જન્મ-મરણ કરતા થકા, વળી એક સ્થાનેથી બીજા સ્થાને જીવ સંચરે (ભટકે) છે, તેમજ પાતે બાંધેલા કર્મના ક્ષય પણ પાતે જ કરે છે, આ સંસારી આત્માનું વ્યવહાર નય દૃષ્ટિએ લક્ષણ જાણવું. આ સાથે શુદ્ધનિશ્ચય નય (શુદ્ધ-એકત્વભાવે) દૃષ્ટિએ આત્માનું ક્ષણ નીચે મુજબ જણાવેવ છે.

नाणं च दंसणं चेव, चरितं च तवा तहा । वीरीयं उव-ओगायं, एयं जीवस्स लक्षणं।।

પ્રત્યેક આત્મતત્વ: જ્ઞાન-કર્શન-ચારિત્ર-તપ અને ઉપયોગ સ્વભાવી છે કેાઇપશુ જીવ આ સ્વભાવથી ધર્મથી કયારેય રહિત હતા નહિ, છે નહિ અને હશે પણુ નહિ પરંતુ જે-જે જવે પાતાના તે-તે સ્વભાવ-ગુણ-ધર્મ ઉપર લાગેલા જેટલા જેટલા કર્મોના ક્ષયાપશમ યા ક્ષય કરેલા હાય છે. તે થકી તે ભાવે, તે આત્મા પાતાના આત્મગુણમાં રમણતા (સ્થિરતા) પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

ઉપરની હકીકતથી એ સ્પષ્ટ સમજાય છે કે કાઇપણ આત્માને કાઇપણ અન્ય આત્મા સુખ-દુ:ખ યા તેના કારણા (સાધના) આપનાર નથી. પરંતુ પાતે જ પાતાના કમોંદ્રય પ્રમાણે તથાવિધ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-લાવ અને લવને પ્રાપ્ત કરે છે, બીજું જેઓ સંસારી આત્માને કેવળ શુદ્ધ-નિરંજન-નિરાકાર માની કર્મ બધ વગરના માને છે તેઓએ પણ પાતાની બ્રાંતિ દ્વર કરવી જરૂરી છે તેમજ વળી જેઓ સદાકાળ આત્માને કર્માં ધીનપણે જ જીવવું જોઇએ (૫૩ છે) એવું માને છે. તેઓએ પણ કમ્પ્સ્થ કરવાની આત્માની શક્તિને જાણી પાનની શુદ્ધ-આત્મ તત્ત્વને જે પરમાત્મ સ્વરૂપી છે, તેને ક્ષાયક લાવે સ્વાધીન કરવાના પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. એ માટે પ્રથમ શુદ્ધ ક્ષયે પશનિક સમ્યકૃત્વ લાવનો (અનુભવ) પ્રાપ્ત થતાં ક્ષાયક લાવે પાતાની સત્તાગતે સ્લેક્ષી પશ્ચાત્મ લાવની, શક્તિની એ ળખાણ થતાં તેને સ્વાધીન (અવ્યાખાધ) લાવે પ્રાપ્ત કરવા માટે તે (આત્મનિક્ષ્દ લાવે) મેહ્ય પુરુષાથે વડે પરમાત્મપદને પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

જે એ! સર્વં જ્ઞ અને સર્વં દર્શિ શ્રી વીતરાગ કેવળી પરમાત્માએ જ્ણાવેલ આત્માના કર્મ સંબંધી કર્તૃત્વ—લે કતૃત્વ ભાવમાં અજ્ઞાન અને સંમોહને લઇને મૂઢ મતિવાળા છે, તેમજ જે એ! મિશ્યાશાઓના બાંધ વડે મિશ્યાભા નિવે લિક છે તે એ! ને પણ જગતમાં કેટલીક વખત કેટલાક જેવા પુન્યના ઉદય ખળે તીવ-મહત્ભય કર-અનર્થ કારી પાપ કર્મો કરતા જોઇને, તેમજ સામેવાળા પ્રતિપક્ષી ઉત્તમ આત્માને પણ દુઃખ પામતા જોઇને, એટલે પણ કર્મની સત્તાના સ્વીકાર કરવા જ પડતા હોય છે, તેમ છતાં તેઓ વર્તમાન દુષ્ટ કાર્ય કરનારને જ એકાંતે દાયિત ગણીને પાતા સંબંધ ઘાર અપરાધ કરી કરીને પણ મિશ્યાત્વ માહનીય કર્મના બંધ સાથે બીજા પણ અનેક પ્રકારના પાપ કર્મોના બંધ કરતા રહેતા હોય છે, જેથી તેઓને અનત કાળ સુધી આ સંસારમાં કર્મની પરાધીન-તાએ જન્મ—મરણ કરતાં શકાં ભટકવું પડતું હોય છે.

આ રીતે સ'સાર સ્વરૂપને સમ્યક્ <mark>લાવે જાણીને સમ્યક્ દે</mark>ષ્ટિ આત્માએ**ા નિર'તર** પાતાના આત્માને કર્મના બંધનથી છાેડાવવાની ભાવના સાથે યથાશક્તિ પુરૂષાર્થ પણ કરતાં હાેય છે.

આ બ'ધનકરણ સ'બંધે જેના વિપાકાદયે જવ તથા સ્વરૂપી બને છે, તેના કેટલાક મિશ્યાવાદીઓ (નચેની શાસ્ત્રથી વિપરીત પરિભાષાઓ વડે) તેને અસદભૂત વ્યવહાર નયમાં જણાવી તેને વસ્તુત: અસત્ (મિશ્યાસ્વરૂપ) જણાવે છે. તેવા મિશ્યાવાદીઓ તત્ત્રાર્થ સૂત્રકારે રચેલા સાતમા અધ્યયનના જેમાં તેઓ શ્રીએ દ્રવ્યસંવર વડે જવ ભાવસંવર ભાવ પામી નિર્જરા તત્ત્વની સાધના વડે માસપદ પ્રાપ્ત કરી શકે છે, એ સમસ્ત ભાવોના અપલાપ કરીને તે સમસ્ત સ્વરૂપના તિરસ્કાર કરીને તેઓ આ જગતમાં અનેક પ્રકારના શુદ્ધ-અધ્યાત્મિક પાખંડીનું સર્જન કરી રહેલા છે. આ સંબંધ એ સમજવું જરૂરી છે કે શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતાએ અનાહિ-અનંત એવા આ જગતને જવ અને અજવ દ્રવ્યાની રાશીરૂપ જણાવેલ છે તેમાં સકળ જીવ દ્રવ્યાને પાતપાતાના પરિણમન ભાવના કર્તા, ભાકતા અને જ્ઞાતા જણાવેલ છે, જ્યારે અજવ દ્રવ્યાને પાતાના પરિણમન ભાવના કર્તા, ભાકતા અને જ્ઞાતા જણાવેલ છે, જ્યારે અજવ દ્રવ્યાને પાતાના પરિણમન ભાવનું કર્જીત્વ-ભાકતૃત્વ કે જ્ઞાત્રત્વ હોતું નથી. એમ સ્પષ્ટ જણાવેલ છે. આથી સમજાય છે કે—જડ-પુદ્ધ્યલ દ્રવ્યાને પાતાના

પરિષ્યુમન ભાવનું કર્તૃત્વ-ભાકતૃત્વ કે જ્ઞાતૃત્વ હાઇ શકે નહિ-હાતું પણ નથી. વળી જીવ અને પુક્રગલ એ બે દ્રવ્યાને સંયાગ સંખંધે (વ્યવહારથી) પરિષ્યામી જણાવ્યા છે. આ વાત પણ જગત્ સ્વરૂપે પ્રત્યક્ષ અવિરાધી છે. તેમ છતાં યાગ-ક્રિયા અને તેથી થતા કેમેં બંધ તે આત્માનું સ્વરૂપ નથી, અર્થાત્ તે આત્મા દ્વારા કરાતું કેમેં નથી, એમ કહેનારા મિથ્યાવાદીઓ શું એમ કહી શકે તેમ છે, કે યાગ એ કેવળ અજીવ દ્રવ્ય (પુદ્દ્ગલ) નું કાયે છે, અત્રે સ્યાદ્વાદનું અવધારણ અનિવાર્ય આવશ્યક છે. આ સંખંધે વિશેષમાં જણાવવાનું કે અમાએ પ્રકાશિત કરેલા શ્રી જૈન ધર્મ અને સ્યાદ્વાદ યાને 'ત્રિકાળાબાધિત સાપેક્ષ સત્ય' એ નામની પુસ્તિકામાં એકસાને આઠ (૧૦૮) પ્રશ્નોત્તરીમાં બાલઠ (૧૨) મા પ્રશ્નોત્તરમાં નીચે મુજબ જણાવેલ છે તે સુજ્ઞન્મોએ વિચારવું જરૂરી છે. પ્રશ્ન (૨૨) સર્વજ્ઞ અને સર્વક્રશીં શ્રી વીતરાગ પરમાતમાએ અનાદિ—અનંત જગતના સમસ્ત ત્રિવિધ શુહાશુદ્ધ સ્વરૂપમાં સ્યાદ્ થકી જણાવેલ અર્થોને છદ્મસ્ય ગણધર ભગવંતોએ રચેલા નય પ્રમાણ સાપેક્ષ શાસ્ત્ર વચનામાં યથાર્થ અવિરૃદ્ધતા કેવી રીતે યાજવી?

ઉત્તર: (६२) જે કાઇપણ શાસ વચનથી પાતાના આત્માએ (૧) પૂર્વે બાંધેલા કર્માની (૨) ઉદયમાં આવેલા કર્માની (૩) ભાગવાતાં (૨સાદયથી તેમજ પ્રદેશાદયથી) કર્માની (૪) વર્તમાનમાં શુદ્ધાશુદ્ધ બાહ્ય તેમજ અભ્યંતર ભાવે કરાતા કર્માની (૫) બાહ્ય રથૂલ સ્વરૂપે પ્રસિદ્ધિ રૂપે પ્રગટ દર્શવાતા કર્માની (૬) નવા બંધાતા કર્માની (૭) નિર્જરા કરાતા કર્માની એ સપ્તવિધ કર્મોની યથાર્થતા સાથે અવિરૃદ્ધ ફળ સ્વરૂપતા પણ સમજાય, તેને સર્વા અને સર્વાદશી શ્રી વીતરાગ પરમાત્માઓની અર્થ દેશનાની સાથે યથાર્થ-અવિરૃદ્ધતા જાણવી.

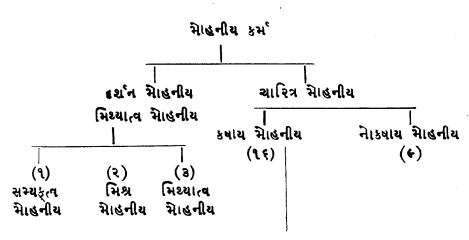
ઉપર જણાવ્યા મુજબ નિશ્ચય શુદ્ધ આત્મતત્ત્વ તેમજ અનાદિથી કર્મ સંચાગી નિશ્ચયથી અશુદ્ધ આત્મતત્ત્વ તેમજ શુદ્ધ નિશ્ચય સાપેક્ષ શુદ્ધ વ્યવહાર તેમજ અશુદ્ધ ત્રિશ્ચય સાપેક્ષ અશુદ્ધ વ્યવહાર તેમજ અશુદ્ધ ત્રિશ્ચય સાપેક્ષ અશુદ્ધ વ્યવહાર તેમજ નિશ્ચય નિપેલ્ફ (ઉપયોગ શૂન્ય) શુભાશુભ વ્યવહાર (યાગ પ્રવૃત્તિ) માં જેઓ અજ્ઞાની અને મૂદ્દ છે, તેવા પાખંડી-જૈના ભાષીઓ શુદ્ધ આત્મતત્ત્વ સંખંધ અનેક પ્રકારની ચમતકારિક વાતા કરીને ભાળા અજ્ઞાની ધર્માં ધ છેવાને પાતાની માયાજાળમાં હંમેશાને માટે ક્સાવતા હાય છે. આ માટે આત્માદશી—આત્માદશી—આત્માશી આત્માઓએ શુદ્ધ આત્મતત્ત્વનું જે સ્વરૂપ સિદ્ધાંતમાં શ્રી સિદ્ધ ભગવંતાનું જણાવેલ છે. તેને જ સાધ્યમાં રાખી સાધના કરવી યાગ્ય છે. અન્યથા ઉન્માર્ગ ગામીતા પ્રાપ્ત થશે તેમ સમજવું.

હવે જ્ઞાનાપયાગમાં સુખ દુઃખના અનુભવ કરાવનાર શાતાવેદનીય તેમજ અશાતા વેદનીય કર્મનું સ્વરૂપ જણાવીને તત્વાથ કાર અજ્ઞાની જીવને શાતા-અશાતાના અનુભવા જે માહ (રાગ-દ્રેષ) (તેમજ કામ, કાંધ, માન, માયા, લાભાદિ) ઉપજે છે તે માહનીય કમેનું સ્વરૂપ જણાવે છે.

दर्शनचारित्रमेाहनीयकषायनोकषाय वेदनीय याख्यास्त्रिद्विषे । इषनव-भेदाः सम्यक्त्विमध्यात्वतदुभयानि कषायने। कषायाननन्तानुं बन्ध्य प्रत्याख्यानप्रत्याख्यानाचरण संज्वलन विकल्पाच्चैकशः क्रोध-मान मायाले। भाहास्यरत्थरितशोकभयजुगुप्सास्त्रीपुं नपुं सक्बेदाः ॥ १०॥

શાસમાં માહનીય કર્મની (૨૮) અઠ્ઠાવીશ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં (યથાતથ્ય ભાવે) હોય છે એમ જણાવ્યું છે. જોકે બંધમાં (૨૬) છવ્વીસ પ્રકૃતિએ ખંધાય છે. કેમકે સમ્યક્ત માહનીય અને મિશ્ર (તદ્ભય) માહનીય કર્મ ખંધમાં (ખંધાતું) હોતું નથી. પરંતુ જયારે કાઈ ભવ્ય જીવ ગ્રંથી લેદ કરી સમ્યક્ત પામે છે. તે વખતે પ્રથમ બાંધેલા મિથ્યાત્વ માહનીયના દિલકોને આત્મ પરિણામની વિશુદ્ધતાએ (૧) શુદ્ધ (૨) અર્ધશુદ્ધ અને (૩) અશુદ્ધ એમ ત્રણ વિભાગવાળા કહે છે. આ સ્વરૂપ શ્રી સર્વં જ્ઞ અને સર્વદર્શી ભગવંતાએ આત્માર્થ સાધવા માટે અનિવાર્ય એવા સમ્યક્ ગુલ્રુને પ્રાપ્ત કરવા સમ્યક્ દિષ્ટ ભવ્ય આત્માએ અવશ્ય કરેલ હોય છે એમ જણાવેલ છે. આ રીતે પ્રથમ સમ્યક્ત પ્રાપ્ત કરેલ આત્મામાં સમ્યક્ત (શુદ્ધ) માહનીયના દિલકા તેમજ મિશ્ર માહનીયના દિલકા એમ બે વિશેષ પ્રકૃતિઓનું ભિન્ન સર્જન થયેલું હોય છે. જેના સંખંધ ઉદય સાથે સમજવા જરૂરી છે.

શાતા-અશાતાના ઉદ્દયે અજ્ઞાની આત્મામાં જે માહનીય કમેના ઉદયાનુસારે દારૂ પીધેલા માણુસને જેમ પાતાના સ્થાન-સ્વરૂપનું-જ્ઞાન-ભાન હોતું નથી. તેમ માહનીય કમેના ઉદ્દયે જીવ પાતાના આત્મસ્વરૂપનું સાચું-જ્ઞાન-ભાન ગુમાવે છે. આ માહનીય કમેની અઠ્ઠાવીસ પ્રકૃતિઓ નીચે મુજબ ગીતાર્થ શરૂ ભગવંત પાસેથી વિસ્તારથી યથાર્થ સમજ લેવી જરૂરી છે.



- (૪) અન તાનુખંધી--કાંધ-માન-માયા-લાેભ
- (૪) અપ્રત્યાખ્યાની—કેાધ-માન-માયા-લાેભ
- (૪) પ્રત્યાખ્યાની—ક્રોધ–માન–માયા–લાેભ
- (૪) સંજવલનતા—કોધ-માન-માયા-લાેલ

હાસ્ય-રતિ-અરતિ-શાક-ભય-જુગુપ્સા-સ્ત્રીવેદ-પુરૂષવેદ-નપુંસકવેદ. આ નવે પ્રકુ-તિઓ નાકષાય માહનીયના ઘરની જાણવી. મુખ્યત્વે ઉપર જણાવેલ માહનીય કર્મના હદયે આત્મા-આત્મહિતના વૈરી બનતા હોય છે.

## नारक-तैर्यग्यान-मानुष-देवानि ॥ ११॥

संसारी आत्माओ बार गितमां श्रीयांसी क्षाण ये। निमां कन्म मरख इरतां थहां आयुष्य हम प्रमाणे लटहतां होय छे. हरेह संसारी आत्मा आवता लवमां ले। गववा ये। ग्य आयुष्य हम जांधीने क मरख पाभी बार गितमांथी गमे ते गितमां क्ष हपके छे. त्यां पूर्व जांधिका आयुष्य हाण मात्र तेक लवनुं छवन ते छवी शहे छे. त्यारणाह अवश्य ते छवने मरख प्राप्त थाय छे. बार गितना आयुष्य संज धे छवे। । (५६३) लेहोनुं स्वरूप पण गीतार्थ गुरूलगवंत पासेथी काणी होवुं करूरी छे. बार गितमां (१) नारह गित (२) तियां य गित (३) मनुष्य गित (४) हेव गित. अम आयुष्य हमीनुसारे छवने ते गितमां गया पछी आयुष्य हाण ते गितमां क रहीने जाहीना जीका हमीना हिद्य प्रमाणे ते छवने ते गितमां सुण हः जात्मां क रहीने जाहीना जीका होंग छे. छवने नारहगितमां घणा घणा हुः जे। क ले। गववाना होय छे तियां य गितमां हुः जे। धणा पण प्राप्त थती होय छे तियां सुण प्राप्त थती होय छे लेने सुण पण प्राप्त थती होय छे लयारे मनुष्य गितमां छातुं हु प्रथानुसारे छवने सुण पण प्राप्त थतुं होय छे क्यारे मनुष्य गितमां छवने पुष्य प्रमाणे सुणनी प्राप्ति थती होय

છે, તેમ છતાં દુ:ખા પહ્યુ વિશેષ સ્વરૂપે ભાગવવા પડતાં હોય છે. દેવ ગતિમાં ગયેલા છવને મુખ્યપણે પુષ્ય પ્રકૃતિઓના હૃદય વિશેષ હાવાથી મુખ ભાગવવાનું હાય છે. તેમ છતાં પાપ પ્રકૃતિઓના તીલ હૃદયે કાંઇક વખત કેટલુંક દુ:ખ પણ ભાગવવું પડતું હાય છે. કાંઇ પણ એક જવને ચાલુ ભવનું અયુષ્ય તેમજ આવતા ભવનું આયુષ્ય બાંધ્યુ હાય તો તે સાથે બે ગતિના આયુષ્યની સત્તા હાય છે. ચારે ગતિના આયુષ્યની સત્તા સવં જવાની અપેક્ષાએ જાણવી. આ માટે શાસ્ત્ર વચનાને સાપેક્ષ ભાવે સમજવા જરૂરી છે. હપર પ્રમાણે જવને ચારે ગતિમાં સુખદુ:ખના અલ્પાધિક પ્રમાણમાં અનુભવ કરવા પડતા હાય છે. જયારે સહજ શુદ્ધ આત્મક મુખના (પરમ શાંત રસના) અનુભવ તો કેવળ આત્મરમણી આત્માઓને જ થતા હાય છે.

गतिजातिश्वरीरङ्गोयाङ्गिनमाणबन्धन संघातसंस्थानसंहननस्पर्धः रसगन्धवर्णानुपूट्यागुरुलघुपघातपराघातातपाद्घेाताच्छावासविहाः योगतपः प्रत्येक शरीर त्रससुभगसुस्वरश्चभ स्रक्ष्म पर्याप्त स्थिरादेय यशांसि सेतराणि तीर्थकृत्वं च ॥ १२ ॥

ઉપર જણાવ્યા મુજબ આયુષ્ય કર્માનુસારે જે તે ગતિમાં જઇ આત્માને નામ કર્માનુસારે પ્રાપ્ત સ્થાન શરીરાદિ સંખંધ જુદા જુદા સ્વરૂપા (નામા) થી પાતાનું તે સવ સંખંધી જીવન જીવવામાં જે નિમિત્ત રૂપે સહાયક અને છે. તે નામ કર્મનું સ્વરૂપ નીચે મુજબ જાણવું.

(૧) ગિત નામ કર્મ (૨) જાતિ નામ કર્મ (૩) શરીર નામ કર્મ (૪) અંગાયાંગ નામ કર્મ (૫) નિર્માણ નામકર્મ (૨) સંધાન નામકર્મ (૭) સંધાન નામકર્મ (૮) સંધાન નામકર્મ (૧૧) રસ નામકર્મ (૧૨) ગંધ નામકર્મ (૧૩) વર્ણ (રૂપ) નામકર્મ (૧૪) આનુપૂર્વી નામકર્મ (૧૫) અગુરૂલઘુ નામકર્મ (૧૩) વર્ણ (રૂપ) નામકર્મ (૧૭) પરાઘાત નામકર્મ (૧૫) અગુરૂલઘુ નામકર્મ (૧૯) ઉદ્યોત નામકર્મ (૨૦) ઉચ્છ્વાસ નામકર્મ (૨૧) વિહાયો ગિત નામકર્મ, હવે ત્રસ દશક તથા રથાવર દશક (૧૦) નામકર્મના દશ–દશ ભેદ જણાવવામા આવે છે. (૧) પ્રત્યેક શરીર નામકર્મ (૨) ત્રસ શરીર નામકર્મ (૩) સૌભાગ્ય નામકર્મ (૪) સુરવર નામકર્મ (૫) શુલ નામકર્મ (૬) સૂલમ નામકર્મ (૭) પરાંત નામકર્મ (૮) સ્થિર નામકર્મ (૯) આદેય નામકર્મ (૧૦) યશનામકર્મ, ઉપર છર્ડું જે સૂલમ નામકર્મ જણાવેલ છે. તેને અદલે ત્રસ દશકમાં આદર નામકર્મ લેવાનું છે પરંતુ તત્વાર્થકારે કેટલાક ત્રસ જવા ચાસુષ અપ્રત્યક્ષ હોવાથી તેમને સૂલમપણ—પણ, ત્રસ દશકમાં જણાવેલ. જયારે ત્રસ દશકથી વિપરિત સ્થાવર દશક નીચે મુજબ છે.

(૧) સાધારણ (૨) સ્થાવર (૩) દુર્ભાગ્ય (૪) દુઃસ્વર (૫) અશુલ (૬) સૂક્ષ્મ (૭) અપર્યાપ્ત (૮) અસ્થિર (૯) અનાદેય (૧૦) અપર્યશ નામકર્મ.

ઉપર જણાવેલ ત્રસ દશક અને સ્થાવર દશકના શાસ્ત્રીય અનુક્રમ શાસ્ત્ર–ગાથાથી અવશ્ય વિચારી લેવા જરૂરી છે. આ રીતે નામકર્મની કુલ ૨૧ + ૧૦ + ૧૦ = ૪૧ પ્રકૃતિમાં –તીર્થ'કર નામ કર્મની ઉમેરતાં કુલ (૪૨) બે તાલીસ પ્રકૃતિઓ જાણ્વી.

## उच्चैनींचैश्र ॥ १३॥

હવે સાતમું ગાત્ર કર્મ એ પ્રકારનું હાય છે તે જણાવે છે.

(૧) ઉચ્ચ ગાત્ર કર્મ (૨) નીચ ગાત્ર કર્મ

જયારે પણ સંસારી આત્મા મૃત્યુ પામી, અન્ય ગતિ-જાતિમાં જઇ, જે સ્થાનનું નિમત્ત પામી પોતાના શરીરની રચના કરે છે, તે સ્થાન છે પ્રકારનું હોય છે, એક તો હીણ જાતિનું, (દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવાત્મક ભાવે) ખીજુ ઉચ્ચ જાતિનું, તેમાં પ્રથમના હીણ જાતિમાં ઉત્પન્ન થનાર આત્માના વિકાસ અમુક મર્યાદાથી આગળ થઇ શકતા નથી. જ્યારે ઉત્તમ જાતિમાં ઉત્પન્ન થનાર આત્માના વિકાસ સવિશેષ પ્રકારે થઇ શકે છે; આ વિકાસ પ્રક્રિયાની સાધક-બાધકતામાં ખીજા અન્ય કર્મોના ઉદયના સંબંધ પણ રહેલા હાય છે-એમ જાણવું આથી સ્પષ્ટ સમજવું જરૂરી છે કે કાઈ પણ સંસારી જીવની પાતાના જીવન સંબંધી જે જે ચિત્ર-વિચિત્રતા છે તે તથાવિધ કર્મોના (દ્રદય) વિપાક છે એમ જાણવું.

#### दानादीनामु ॥ १४ ॥

હવે આઠમું અંતરાયકર્મ જે છે તે દાન-લાભ-લાગ-ઉપલાગ-વીર્યાન્તરરાય એ પાંચ પ્રકારનું હોય છે તેના ઉદય નીચે મુજબ જાણવા.

- (૧) દાનાન્તરાય કર્મ: આ કર્મના ઉદયે જીવ પાતાની પાસેની છતી વસ્તુ અન્યને આપી શકતા નથી.
- (ર) લાલાન્તરાય કર્મ: પાતે મેળવવા યાગ્ય હાવા છતાં આ કર્મના ઉદયે જીવ પાતાને ઇષ્ટ વસ્તુ મેળવી શકતા નથી.
- (3) લાગાન્તરાય કર્મ: પાતે લાગવવા યાગ્ય અને લાગ્ય વસ્તુ પણ પ્રાપ્ત થયેલી હાય, છતાં પણ, આ કર્મના ઉદયે જીવ લાગવવા યાગ્ય વસ્તુને લાગવી શકતા નથી.
- (૪) ઉપનાગાન્તરાય કર્મ: જે વરતુ વાર'વાર લાગવવામાં આવતી હાય તેવી વસ્તુઓ જેવી કે આશન-શયન-સ્ત્રી-વસ્ત્રાદિ પાતે લાગવવા ચેાગ્ય હાય, છતાં આ કર્મના ઉદયથી તે–તે વસ્તુઓના તે આત્મા ઉપલાગ (વાર'વાર લાગ) કરી શકતા નથી.

(૫) વીર્યાન્તરાય કર્મ: પ્રત્યેક આત્મામાં પાત—પાતાનામાં રહેલી ગુણ શક્તિને, પ્રવર્તાવવામાં આ વીર્ય (ગુણ) શક્તિ, મુખ્ય છે તેમ છતાં આ વીર્યાન્તરાય કર્મના કદયાનુસારે, જે-જે આત્મા જે-જે સ્વરૂપે પાતાની ગુણ શક્તિમાં પ્રવર્તન કરી શકતા નથી, તેમાં આ વીર્યાન્તરાય કર્મના ઉદય મુખ્ય હાય છે એમ જાણવું.

आदितस्तिसृणामन्तरायस्य च त्रिश्चत्सागरे।पम-

काटीकाटयः परा स्थितिः ॥ १५ ॥

હવે બીજા સ્થિતિબધનું સ્વરૂપ કહે છે કે પૂર્વ જણાવેલ આઠ પ્રકારના કર્મમાંથી પ્રથમના ત્રણની એટલે જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય વેદનીય અને છેલ્લા આઠમા અંતરાય- કર્મની એમ એ ચાર કર્મોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિબંધ, ત્રીશ ક્રાેડાકાડી સાગરાપમ પ્રમાણની સ્થિતિવાળા જાણવા.

सप्तति मेाहनीयस्य ॥ १६॥

માહનીય કર્મતા (મિથ્યાત્વ માહનીયની) ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અ'ધ સીતેર કાેડા–કાેડી સાગરાેપમના હાેય છે.

હપર જણાવેલ માહનીય કર્મના હત્કૃષ્ટ સ્થિતિઅ'ધ સીતેર (૭•) કાંડા-કાંડી સાગરાપમના જણાવેલ છે. તે મિશ્યાત્વ માહનીય કર્મના જાણવા. આ હત્કૃષ્ટ સ્થિતિ- ભ'ધના શાસ્ત્રોમાં ત્રીસ મહા માહનીયકર્મ બ'ધના સ્થાનકા જણાવ્યા છે તે ગુરૂગમથી જાણી લેવા જરૂરી છે. જયારે ચારિત્ર માહનીયના સાળ (૧૬) કષાયના હત્કૃષ્ટ સ્થિતિ- ભ'ધ ચાલીશ (૪૦) કાંડા-કાંડી સાગરાપમના હોય છે. આ હત્કૃષ્ટ સ્થિતિ મ'ધ મિશ્યાત્વ ગુણુ સ્થાનક જાણવા, કેમકે એકવાર સમ્યકૃત્વ પામેલા એવા કાંઇપણ જવ કાંઇપણ કર્મના અ'ત કાંડા-કાંડી સાગરાપમથી અધિક સ્થિતિના અ'ધ કરતા નથી જઘન્ય સ્થિતિ- ભ'ધ વિવિધ પ્રકારે હોય છે, તેનું સ્વરૂપ કર્મ અ'થાદ શાસ્ત્રોથી જાણી લેવું.

नामगात्रयार्विंशतिः ॥ १७ ॥

નામકર્મ અને ગાત્રકર્મના વીશ કાેડા-કાેડી સાગરાપમના ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિઅધ હાેય છે.

त्रयस्ति शत्सागरे।पमाष्यायुष्कस्य ॥ १८ ॥

આગુષ્ય કર્મના ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ખ'ધ તેત્રીસ સાગરાયમ પ્રમાણ કાળના હે ય છે.

अपरा द्वादशमुहूर्ता वेदनीयस्य ॥ १९ ॥

ખીજ જઘન્ય સ્થિતિ ખ'ધ, તે વેદનીય કર્મના ખાર મુહૂર્તાના હાય છે.

(અપેક્ષા વિશેષે)

#### नामगात्रयारष्टौ ॥ २० ॥

નામ અને ગાત્રકર્મના જઘન્ય સ્થિતિઅધ આઠ મુહૂર્તના હાય છે.

## शेषाणामन्तर्भुहूर्तम् ॥ २१ ॥

એટલે વેદનીય, નામ અને ગાત્રકર્મ સિવાયના, જ્ઞાનાવરણીય. દર્શનાવરણીય, માહનીય, અંતરાય અને આયુષ્ય કર્મના જઘન્ય સ્થિતિઅંધ માત્ર એક જ અંતર્મું હૂર્ત પ્રમાણ સ્થિતિ કાળના હૈાય છે. (આઠ સમયથી માંડીને (૪૮) અડતાલીશ મિનિટ સુધીમાં કાંઈક એાછા એવા, સમસ્ત કાળને અંતર્મું હૂર્ત કાળ જાણવા.)

(ર) કાેંઇપણ કર્મ ભ'દ્યાયા પછી તે કર્મ જેટલા કાળ પછી ઉદયમાં આવવાનું હોાય છે તે વચલા કાળને શાસ્ત્રમાં અભાદ્યાકાળ કહેવામાં આવે છે આ અભાદ્યાકાળના મુખ્ય આદ્યાર ઉત્કૃષ્ટ તેમજ જઘન્ય સ્થિતિ બ'દ્ય છે, તે ઉપર શાસ્ત્રોમાં વિવિધ પ્રકારના અભાદ્યાકાળ જણાવ્યા છે, પરંતુ સર્વ કર્માના જઘન્ય સ્થિતિ બ'દ્યમાં તથા આયુષ્ય કર્મમાં જઘન્ય તેમજ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બ'દ્યમાં પણ અભાદ્યાકાળ અ'ત મુંહુર્ત સ્થિતિના જાણવા.

#### विपाकाऽनुभाव ॥ २२ ॥

- જે જે કર્મ; જે જે જીવે બાંધેલું હોય છે, તે કર્મ તે જીવને અવશ્ય ભાગવવું પહે છે. વિવિધ કર્મોને લાગવવાનાં સ્વરૂપને તે તે કર્મોના વિપાકાદય જાણવા. કર્મોનું લાગવવું મુખ્ય (૨) છે પ્રકારે થાય છે.
  - (૧) કેટલાક કર્મા જીવ માત્ર પ્રદેશાદયથી ભાગવી, તેના ક્ષય (નિર્જરા) કરે છે.
- (ર) જ્યારે કૈટલાક કર્મો જીવ રસાદયથી (તે તે કર્મના સ્વરૂપના તીલ યા મદ ભાવે અનુભવ કરીને)ભાગવે છે.

જીવે ખાંધેલા કર્મા તથા સ્વરૂપે જ ઉદયમાં આવે છે એમ હોતું નથી. પરંતુ કર્મા બાંધ્યા પછી આવિલકા કાળ ગયા પછી (એક અંતમું હૂર્ત ના ૧,૬૭,૭૭,૨૧૬ (એક કરાડ સડસઠ લાખ સીતાતેર હજાર બસા સાળ) આવિલકા પ્રમાણકાળ જાણવા) જીવ પાતાના શુભાશુભ અધ્યવસાય (પરિણામ) કરણ વિશેષથી, નીચે જણાવ્યા મુજબ આઠ પ્રકારના ફેરફારા કરે છે.

- (૧) કર્મના બંધ કર્યા પછી, તેના ચાર પ્રકારના બંધન (સ્પૃષ્ટ-અદ્ધ-નિધ્ધત-નિકાયના) સંબંધમાં પ્રથમ જે બંધન કરણ કરે છે તે.
  - (ર) કર્મ'ના ભ'ધ કર્યા પછી તેને નિધ્ધતકરણથી તેને ગાઢ અ'ધનરૂપ કરે છે.
  - (3) કર્મના લ'ધ કર્યા પછી તેને નિકાચના કરણથી તેના તીવ ગાઢ ખંધ કરે છે.
- (૪) કર્મના બ'ધ કર્યા પછી તેને સ'ક્રમણ કરણથી બાંધેલા કર્મામાંથી સ્થિતિ અને રસના ઘટાડા કરે છે.

મૂળ પ્રકૃતિ સિવાય ઉત્તર પ્રકૃતિઓાનું સંક્રમણ થઈ શકે છે, તેમ છતાં દર્શન-મે.હનીય, ચારત્ર માહનીય તેમજ સમ્યકૃત્વ માહનીય, મિશ્યાત્વ અને આયુષ્ય કર્મમાં સંક્રમણ થતું નથી, જો કે અપવર્તન તાે સર્વ પ્રકૃતિઓમાં છવ કરી શકે છે.

- (૫) ઉદ્વર્તાના કરણથી જીવ પૂર્વે બાંધેલા કમીમાં સ્થિતિ રસમાં વધારા કરે છે.
- (६) અપવર્તના કરણથી જીવ પૂર્વે બાંધેલા કર્મામાં સ્થિતિ રસના ઘટાઉા કરે છે.
- (૭) ઉદ્ઘીરહ્યા કરહ્યુથા જીવ, પૂર્વે બાંધેલા કર્મોના ઉદયકાળ (ઉદયાવલિકામાં આવ્યા પહેલાં) આવ્યા પહેલાં, જે કર્મોને ઉપરની ત્થિતિમાંથી ખેગી લાવીને (ઉદયાવલિકામાં લાવી) વહેવા ભાગવવા યાગ્ય કરે છે.
- (૮) ઉપશ્ચમનાકરણ: આ કરણ વિશેષથી છવ સત્તામાં રહેલા કર્મોને તથા સ્વરૂપે, ઉદયમાં આવતા રાકીને, તેમાંથી સ્થિતિ–રસના ઘટાડા કરી, તેને માત્ર પ્રદેશાદયથી ભાગવવા યાગ્ય કરે છે.

ભિન્ન-ભિન્ન જીવાને: ભિન્ન-ભિન્ન સ્વરૂપે કર્મા કરતાં અને કર્માં ભાગવતાં જોઇએ છીએ, તે સલ્લુંએ કર્મા બાંધ્યા પછી તે જીવે ઉપરના આઠ પ્રકારના કરશ વિશેષથી કરેલા ફેરફાર સહિત ઉદયાવલિકામાં આવેલ કર્મોના વિપાક જાણ્યુવા, ઉદયાવલિકામાં આવેલ કર્મોના વિપાક જાણ્યુવા, ઉદયાવલિકામાં આવેલ કર્મોના વિપાક જાણ્યુવા, ઉદયાવલિકામાં આવેલ કર્મામાં જીવ કાઈ ફેરફાર કરી શકતા નથી. તેને તથા સ્વરૂપે તે જીવને ભાગવવું જ પડે છે. વિશેષ સ્વરૂપ કર્માં સાથા આદિ સાથાથી જાણી લેવું.

#### स-यथानाम ॥ २३ ॥

દરેક કર્મ તેના નામ મુજબ છવને વિષાક (કળ) આપતું હોય છે એટલે કે જ્ઞાનાવરણીય કર્મ છવના જ્ઞાનગુલને આવૃત્ત કરે (ઢાંકે) છે

દર્શનાવરણીય કમ<sup>8</sup>: જીવના દર્શન ગુણને (ઢાંકે) આવૃત્ત કરે છે. પ્રત્યેક રોયનું જ્ઞાન-સામાન્ય સ્વરૂપથી યા વિશેષ સ્વરૂપથી જીવ કરે છે તે માટે ઉપરના બન્ને લેદો મુખ્ય પણ જ્ઞાન ગુણને આવૃત્ત કરનાર સમજવાના છે.

वेहनीय उमं: आ उमं જવના મુખ્ય ગુણ જે પાતાના સ્વગુણ-પર્યાયમાં અવ્યાખાધ પશુ पशिष्याम पानी तेनुं वेहन (आस्वाहन) करवाना छे. तेने आवृत्त-क्ष्रीने, आविहनीय क्रमं-परपुद्द्रश्रक धर्मना संयाग-वियागनुं वेहन क्ष्रावी सुभ-हु: भ ६५ लावे छे. आ रीते आ क्रमं क्षागवाय छे.

માહનીય કર્મ: માહ ઉપજાવે છે એટલે આત્મતત્વ અને જડતત્વમાં ભ્રાંતિ ઉપજાવી સ્વ-પરના (વવેકતું ભાન ભૂલાવી, આત્માને જડતત્વના ભાગ-ઉપભાગ તરફ આકર્ષી, તેના શુભાશુભ સંચાગ-વિચાગમાં, રતિ-અરતિ ઉપજાવી, રાગ-દેષ કરાવે છે.

આયુષ્ય કર્મ: જે ગતિમાં જીવ ઉત્પ-ન થયા હાય (જન્મ પામ્યા હાય) તે ગતિમાં તે જીવને આયુષ્ય પર્ય'ત (જેલની માફક) તે ગતિ-સ્થિતિમાં રહેવું પડતું હાય છે.

નામ કર્મ: આ નામકર્મના ઉદ્દયે છવને અનેક પ્રકારના સ્વરૂપા ધારણ કરવા પડતા હોય છે તેથી તેના અનેક નામા છે.

ગાત કર્મ: આ કર્મના ઉદયે જીવને પ્રથમ જન્મ સ્થાન સંભ'ધે ઉચ્ચ સ્થાનમાં યા નીચ સ્થાનમાં જન્મ લેવા પડતા હાય છે.

અ'તરાય કર્મ: આ કર્મ જીવને પ્રાપ્ત અનુકુળ ગુષ્યુ સામગ્રી ધર્મના ચાગ તેમજ લોગ-ઉપલાગ કરવામાં અટકાયત કરે છે. અર્થાત્ રાકે છે એટલે કે તે સંબ'ધે અ'તરાય ઉપલાગ તે થકી તે જીવને અળગા રાખે છે.

વિશેષમાં-ઉપર જણાવેલ આંઠે કર્માની અ'ધ-ઉદય-ઉદ્ગારણા અને સત્તાની સ્થિતિનું સ્વરૂપ બીજા કર્મત્ર'થથી અવશ્ય જાણી લેવું

#### ततश्च निर्जरा ॥ २४ ॥

હપર જણાવેલ કર્મો જેમ જેમ જવ લોગવતો લાય છે તેમ તેમ તે જીવના આત્મ પ્રદેશાથી છુટું (જુદું) પડી લાય છે, તેને નિર્જરા લાયુની. વિશેષ નિર્જરા તે જવ તપશ્ચર્યાથી કરે છે, તેનું સ્વરૂપ હવે પછી કહેવાશે, કેમકે લયાં સુધી સંસારી જવે તપશ્ચર્યાથી કરે છે, તેનું સ્વરૂપ હવે પછી કહેવાશે, કેમકે લયાં સુધી સંસારી જવે ત્રણ કરણ કરીને (અધ્યવસાયની શુદ્ધિ વડે) નિશ્ચય સમ્યકૃત્વ ગુણુને પ્રાપ્ત કરેલ હોતો નથી ત્યાં સુધી (સમ્યકૃત્વ ગુણુ વગર) કાઈપણ જીવ સકામ-નિર્જરા (વિશેષતા કર્મ ક્ષય) કરી શકતા નથી, આ નિશ્ચય સમ્યકૃત્વ ગુણુને, પ્રાપ્ત કરેલ આત્મામાં નવે તત્વાની તેમજ આત્માર્થ સાધવા માટે અનિવાર્થ આવશ્યક એવા ધડ્-સ્થાનની યથાર્થ અવિરુદ્ધ શ્રદ્ધારૂચી (સામાન્યથી યા વિશેષથી) અવશ્ય પ્રગટેલ હોય છે. આ સંખંધ શાસ્ત્રાર્થમાં ભ્રાંતિ ઉપલ્લવના કેટલા લોકા "નિશ્ચયનય દરિનું સમ્યકૃત્વ" ૪ થા ગુણુસ્થાનક નથી હોતું એમ જણાવે છે, અને સમ્યકૃત્વગુણુ સંખંધ ભ્રાંતિઓ ઉપલ્લવે છે.

## नामप्रत्ययाः सर्वता यागविशेषात् सूक्ष्मकक्षेत्रावगाढस्थिताः सर्वात्मप्रदेशेष्वनन्तानन्त प्रदेशाः ॥ २५ ॥

સવ<sup>°</sup> તા સવંદર્શી શ્રી તીર્થ કર-કેવળી ભગવંતાએ અસંખ્યાત પ્રદેશાત્મક અનંત જ્ઞાન-વીર્યોદ ગુણ યુક્ત અરૂપી એવા આત્મ (દ્રવ્ય) તત્વના બે લેદા જણાવેલા છે. (૧) કેટલાક જીવા સવ<sup>°</sup> કમેના ક્ષય કરીને સિદ્ધ (પરમાત્મ) પદને પામીને સિદ્ધશીલા ઉપર અશરીરી રૂપે સાદિ અનંતમે ભાંગે સિદ્ધ થયેલા છે તે અને બીજા તે:

(ર) સમસ્ત સંસારી (સશરીરી) જીવા જેઓ પાતપાતાના કર્માનુસારે ચારે ગતિમાં જન્મ મરણ કરતાં થકાં ભટકથા કરે છે—તે આ બીજા લેકવાળા સમસ્ત જીવા પાત ર૧ પોતાના આત્મપ્રદેશાના કાયઃ વાડ્ડા-મનાચાગના પરિસ્પંદાત્મક ભાવે (ચાગ થકી) પ્રતિ પ્રદેશ, જે-જે આત્મપ્રદેશા જે-જે આકાશ પ્રદેશમાં હાય તે તે આકાશ પ્રદેશમાં જ રહેલી અનંતા અનંત કાર્મણ વર્ગણાઓનું (કર્મ પરિણામ પામવા ચાગ્ય) પ્રત્યેક સમયે સમયે ગહણ કરે છે. આ ગહણ કરેલ કાર્મણ વર્ગણાઓ નીચે મુજબ મૂળ પ્રકૃતિ સ્વરૂપે આઢ પ્રકારના નામ યુક્ત પરિણામવાળી બનાવીને, તેના પૂર્વ બાંધેલા સત્તામાં રહેલા કર્મોની સાથે સંબંધ (બાંધ) કરે છે.

- (૧) સૌથી થાડા પ્રદેશા (કાર્મણ વર્પણાઓ) આયુષ્ય કર્મને લાગે જાય છે.
- (ર) આગુષ્ય કર્મથી વધુ પરંતુ સરખા પ્રદેશા, નામ કર્મ અને ગાત્ર ક્રમ'ને ભાગે જાય છે.
- (૩) નામ–ગાત્ર કર્મથી વધારે, પરંતુ સરખા પ્રદેશા, જ્ઞાનાવરણીય, **દશ**ેના વરણીય અને અંતરાય કર્મને ભાગે જાય છે.
- (૪) જ્ઞાનાવરણીય: દર્શનાવરણીય અને અ'તરાય કર્મથી અધિક પ્રદેશા, માહનીય કર્મને ભાગે જાય છે.
  - (અ) માહનીય કર્મના પ્રદેશામાં અન'તમા ભાગ સર્વ ઘાતિ પ્રકૃતિઓને મળે છે.
  - (બ) ખાકીના માટા લાગ દેશથાતિ કમ વેદનીયને ફાળે જાય છે.

સર્વધાતિમાં એક (૧) ભાગ દર્શન માહનીયને ફાળે જાય છે, અને બીજો (૨) ભાગ ચારિત્ર માહનીયને ફાળે જાય છે, દર્શન માહનીયના પુરા ભાગ મિથ્યાત્વ માહનીયના જાણવા.

- (૫) સર્વધાતિ ચારિત્ર માેહનીય કર્મના પ્રદેશામાંથી ભાર ભાગ ૫ઢ છે. (૪) અને તાનુબ'ધી (ક્રોધ–માન–માયા–લાભ રૂપ) કથાયના (૪) અપ્રત્યાખ્યાની કથાયના (૪) પ્રત્યાખ્યાની કથાયના એમ કુલ (૧૨)
  - (६) દેશઘાતિ માહનીય કર્મના પ્રદેશા છે (૨) ભાગમાં વહે ચાય છે.
- (અ) સંજવલનના (૪) (ક્રોધ-માન-માયા-લાભ રૂપ) કષાંચાને. એકભાગ અને (આ) બીજો ભાગ નાેકષાય માહનાયમાં, ભિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપે વહેંચાય છે.

પ્રત્યેક કામે ખુ વર્ગ ખાંતા-અનંત પરમાણુઓની બનેલી હોય છે, તેમજ અનંતા અનંત રસ વિભાગથી (શક્તિ વિશેષથી) યુક્ત હોય છે, તેને જવ પોતાના ચારા શ્રહણ કરે છે. અને કષાય પરિણામાનું સારે પરિણામ પમાડી, તેને ખંધન રૂપે બ્રહણ કરે છે, આ રીતે ખાંધેલા કર્મા જ્યારે ઉદયમાં આવે છે ત્યારે તે તે કર્માને જવ તથા સ્વરૂપે ભાગવે છે. આ રીતે સકળ કર્મોને વેદાવનાર-વેદનીય કર્મ હોવાથી સૌથી વધારે પ્રદેશા (કામે ખુ વર્ગ ખુાઓ) બ'ધ સમયે વેદનીય કર્મને ફાળે જાય છે.

સંસારી (સશરીરી) આત્માના મન-વચન-કાયાના યાેગ પ્રવૃત્તિ સંબંધ નીચેની હંકીકત ખાસ ધ્યાનમાં રાખવી જરૂરી છે.

પ્રત્યેક આત્મદ્રવ્ય (તત્વ) લેકાકાશના પ્રદેશ પ્રમાણુમાં અસંખ્યાત્ પ્રદેશ પ્રમાણુ રૂપ છે, તેમાં સરખા વીર્ષ વિભાગવાળા (કેટલાક અસંખ્યાતા) આત્મ પ્રદેશોનો સમૂહ તે એક વર્ગણા નાણુવી, આ એક વર્ગણામાં અસંખ્યાતા આત્મ પ્રદેશો નાણુવા, આવી એકાતેર અધિક (હાર્સ પાવરની જેમ) વીર્ષ વિભાગવાળી અસંખ્યાતી વર્ગણાઓનો સમૂહ. તેને એક સ્પર્ધક નાણુવું, અને આવા અસંખ્યાતા સ્પર્ધકના સમૂહરૂપે જે વીર્ષ પ્રવર્તન, તેને યાગ સ્થાનક નાણુવું. (અસંખ્યાતાના અસંખ્યાત લેદા થાય છે) જે કે સર્વ (અનંત) જીવા આશ્રયી પણ, આવા યાગ સ્થાનકો તા અસંખ્યાતા જ છે, કેમકે ઘણા જીવા સરખા યાગ સ્થાનકે હાય છે. પરંતુ એક જવ આશ્રયી એક સમયે એક જ યાગ સ્થાનક નાણુવું, એક જ યાગ સ્થાનક, જીવ જઘન્યથી એક સમય અને ઉત્કૃષ્ટથી આઠ સમય માત્ર જ રહી શકે છે, વિશેષમાં યાગનું તારતમ્ય નીચે મુજબ નાણુવું.

સૌથી અલ્પવીર્યવાળા લિખ્ધ અપયાંપ્તા સૂક્ષ્મ નિગાદના જીવને ઉત્પત્તિના પ્રથમ સમયે અલ્પયોગ (શક્તિ પ્રવર્તન) હોય છે તેથી લિખ્ધ અપર્યાતા બાદર એકેન્દ્રિય, વિક્લેન્દ્રિય, અસંગ્રી પંચેન્દ્રિય અને સંગ્રી પંચેન્દ્રિયના પ્રથમ સમયના જલન્ય યાગ ક્રમશઃ અસંખ્યાત્ ગુણા જાણવા, તેથી લિખ્ધ અપર્યાપ્તા અને બાદર સૂક્ષ્મ નિગાદ એકેન્દ્રિયના ઉત્કૃષ્ટ યાગ અનુક્રમે અસંખ્યાત્ ગુણા જાણવા, તેથી પર્યાપ્તા સૂક્ષ્મ નિગાદ અને બાદર એકેન્દ્રિયના જલન્ય યાગ અને ઉત્કૃષ્ટ યાગ ક્રમશઃ અઅસંખ્યાત્ ગુણા જાણવા, તેથી લિખ્ધ અપર્યાપ્તા બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય, અસંગ્રી પંચેન્દ્રિય અને સંગ્રી પંચેન્દ્રિયના ઉત્કૃષ્ટ યાગ અસંખ્યાત્ ગુણા જાણવા, તેથી પર્યાપ્તા બેઇન્દ્રિયાદ ત્રસ જીવાના ઉત્કૃષ્ટ યાગ અનુક્રમે અસંખ્યાત્ ગુણા જાણવા, તેથી પર્યાપ્તા બેઇન્દ્રિયાદિ ત્રસ જીવાના ઉત્કૃષ્ટ યાગ અનુક્રમે અસંખ્યાત્ ગુણા જાણવા, આથી સમજવાનું એ છે કે જે જે જીવને જેટલા જેટલા અધિક યાગ હોય છે તે મુજબ તે જીવ અધિક કામ'ણ વર્ગ'ણા (પ્રદેશા) પ્રહણ કરે છે, અથી જિનેશ્વર લગવ'તાએ યાગ નિરાધરૂપ ગુપ્તિ–પ્રધાન ધર્મ બતાવ્યા છે.

**આ** માટે કહ્યું છે કે:

ભાવ અધાગી-કરણ રૂચી, મુનિવર ગુપ્તિ-ધર ત જઇ ગુપ્તે ન રહી શકે, તા સમિતે વિચર ત.

આ સાથે કષાયની તરતમતા અનુસારે યાગની શુલાશુલતા યાજવી અન્યથા કાઇ યાગને એકાંતે શુલાશુલતા સંભવે નહિ. મિશ્ર યાગ હાતા નથી તેમજ મિશ્ર અ'ધ પહ્યુ હાતા નથી. આથી સમજવું કે જે–જે સંસારી આત્માઓ પાતાના ક્ષાયાપશમિક શુધ્રુ વીર્યને જે–જે લાવે પર–સાગમાં પ્રવર્તાવે છે તે લાવે તે જીવા શુલ તેમજ અશુલ

કર્મ ભ'ધ કરતા હૈાય છે તેમજ જે જે ભાવે આત્મગુષ્યુ-વીર્યને-સ'વર-નિર્જરાતત્વમાં જોડે છે. તે તે ભાવે તે જીવો આત્મ ગુષ્યુ વિશુદ્ધિએ વૃદ્ધિ પામી, અંતે સર્વ કર્મોના ક્ષય કરી માક્ષપદને પ્રાપ્ત કરે છે.

सद्वेद्य सम्यक्त्व हास्यरित पुरुषवेद शुभायुर्गाम गात्राणि पुण्यम् ॥ २६ ॥ शातावेदनीय धर्म, सभ्यक्ष्त्व भांडनीयने। ६६ थ, ढास्य, रित, पुरुषवेद शुभ आधुष्य, शुभनाभ धर्मनी प्रधृतिको। अने ६२२३ गेत्र धर्म को सर्व धर्मोने। ६६ य तत्वार्थ धरे पुष्य ३५ कछाव्ये। छे. (व्यवढारमां शुभ ३५ ढावाथी) क्यारे आगममां ५५ अ'थ विगेरे शास्त्रोमां नीचे भुक्ष ४२ (भे'तादीस) पुष्य प्रधृतिको। अने ज्यासी (८२) पाप प्रधृतिको। कछावेद छे. भे'तादीस (४२) पुष्य प्रधृतिको। :

શાતાવેદનીય, દેવગતિનું આયુષ્ય, મનુષ્યગતિનું આયુષ્ય, હ્રચ્ચગાત્રકર્મ નામકર્મની (૩૭) પ્રકૃતિએ!, મનુષ્યગતિ, દેવગતિ, પંચેન્દ્રિય જાતિ, એદારિક પાંચ શરીર, ત્રશ્ચ્ અ'ગાપાંગનામ કર્મ, પહેલું લજઝલમનારાચ સંઘયશ, પહેલું સમગ્રતુઓ સંસ્થાન શુમવર્ણ શુભગ'ધ, શુભરસ, શુભ સ્પર્શ દેવાનું પૂર્વી, મનુષ્યાનું પૂર્વી, શુભ વિહાયાગિત, અગુર્ લઘુ, પરાઘાત-ઉચ્છ્વાસ, આતપ, હદોત-નિર્માશ્વ-તીર્થ'કર નામ કર્મ, ત્રસ-દશક.

ખ્યાસી (૮૨) પાપ પ્રકૃતિએા:

- (૫) જ્ઞાનાવરણીય (૯) દર્શનાવરણીય (૨૬) માહનીય કર્મની (૫) અંતરાય કર્મની ચારે કર્મની (૪૫) પીસ્તાલીસ પ્રકૃતિએ ઘાતી કર્મની જાણવી બાકીની અઘાતી કર્મની પ્રકૃતિ સાડત્રીસ (૩૭) કર્મ પ્રકૃતિએ મા પ્રમાણે છે.
- (૧) અશાતા વેદનીય, નરકાયુષ, નીચગાત્ર, કર્મ નરક-તિવ' ચગતિ, એકેન્દ્રિયાદિ ચાર (૫) પ્રથમ સિવાયના પાંચ સ'ઘયલ્ય (૫) પ્રથમના સિવાયના પાંચ સ'સ્થાન (૪) અશુલ વર્ણ ચતુષ્ક, તિય' ચાનુપૂવી' નરકાનુપૂવી' (૧) અશુલ વિહ ચાગતિ (૧) ઉપઘાત કર્મ (૧૦) સ્થાવર દશકની દસ પ્રકૃતિએ!.

કર્માળ ધર્મા આઠ કર્મની કુલ ૧૨૦ પ્રકૃતિએક દેશવા છતાં અત્રે પુષ્યમાં ૪૨ અને પાપમાં ૮૨ પ્રકૃતિએક મળી કુલ (૧૨૪) જણાવી છે. તે આખતે સમજવુ કે વર્ણું ચતુષ્ક શુક્ષના ઉદયને પુષ્યમાં ગણવો અને અશુક્ષ રૂપ દેશ્ય તેક તેને પાપરૂપ ગણવો તૈયી વર્ણું ચતુષ્ક અનેમાં આવવાથી (૧૨૪) પ્રકૃતિઓ મુષ્ય–પાપ રૂપ ગણાવી છે.

ખીજું અત્રે તત્વાર્થકારે માહનીય કર્મની (૧) સમ્યક્ત માહની (૨) હાસ્ય (૩) રતિ, અને (૪) પુરૂષવેદ એ ચારેને વ્યવહારમાં શુભ હાઈ તેને પુષ્યમાં ગણાવી છે. જ્યારે કર્મ પ્રવિમાં તેને આત્મ શુભુ શાંતિ હાઈ પાપ પ્રકૃતિમાં ગણાવી છે. આ ફેરફારને અપેક્ષા વિશેષે સમજ લેવા જરૂરી છે.

# तत्त्वार्थाधिगम सूत्र-अध्याय नवमा (४)

#### आश्रव-निरोधः संवरः ॥१॥

અત्રે આશ્રવત્ત રવર્ષે, આત્માનું જે યાગ (મન-વચન-કાયયાંગની પ્રવૃત્તિ) સ્વરૂષ; તેમજ ચિત્ર-વિચિત્ર કષાય સ્વરૂષને પૂર્વે પુષ્યળંધ તેમજ પાયભંધના હતુ સ્વરૂષે, તેના મેંતાલીસ (૪૨) લેદાથી વિસ્તાર પૂર્વંક જે છઠ્ઠા અધ્યાયમાં જણાવેલું છે. તેને એટલે તે આશ્રવ (ક્રમેનું આવવાપણું) તત્વને, રાકવા રૂપે આત્મશુદ્ધિ માટે સો પ્રથમ અનિવાર્ય આવશ્યક એવા, સંવર તત્વને, શાસાનું સારે, સ્ત્રકાર સત્તાવન (૫૭) લેદથી જણાવે છે. સ્તૃત્રકારના વચનાને, જેઓ પાતપાતાના જાત્લિમથી ચહ્ય કરે છે. અને અનેક પ્રકારની ભ્રાંતિઓમાં પાતે ક્સાય છે. અને બીજા અજ્ઞાની જીવાને ક્સાય છે, તેઓએ છઠ્ઠા અધ્યાયના આઠમા સ્ત્રમાં આશ્રવ તત્વના હેતુ સંબધે, જે 'अધિकरणં जीवा जीवा: 1' સૂત્ર આપ્યું છે, તેને સંવિજ્ઞ પાક્ષિક ગીતાર્થ શરૂ પાસેથી યથાર્થ અવિરૃદ્ધ ભાવે સમજ લેવાની જરૂર છે–કેમકે જીવ આશ્રવના કર્તા છે, અને અજીવ આશ્રવમાં સહાયક છે આ જ રીતે શાસ્ત્રકારોએ આશ્રવને રાકવા માટે પણ દ્રવ્ય સંવર તેમજ ભાવ સંવરનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. તેમાં

- (૧) ચાગ પ્રવૃત્તિને રાકવારૂપ (નિરાધ કરવારૂપ) આતમ પરિણામ તેને દ્રવ્ય સ'વર ભાષ્ટ્રવા. દ્રવ્યસ'વરતું વ્યવહારનયતું સ્વરૂપ હમા અધ્યાયથી જણાવેલ છે.
- (ર) કષાય પરિશામને રાકવારૂપ આત્માના માહનીય કર્મ સંખંધે ઉપશમક્ષયાપશમ તેમજ ક્ષાયકભાવ રૂપ જે વિશુદ્ધ પરિશામ, તેને ભાવ સંવર જાણવો (આ ત્રણે ભાવમાં ભાવશુદ્ધિના તરતમતા રહેલી છે. તેને પૂર્વે જણાવી ગયા છે) ઉપર જણાવેલા ખંને દ્રવ્ય સંવર અને ભાવસંવર તત્વના જો કે અનેક લેદા થઇ શકે છે. તથાપિ શાસમાં તેના ચીદ (૧૪) ગુણસ્થાનક લેદથી ચીદે લેદા જણાવ્યા છે, તેમાં જે–જે ગુણ સ્થાનક જેટલી જેટલી દ્રવ્ય સંવરતા તેમજ ભાવ સંવરતા વડે, જે ખંધ વિચ્છેદતા પ્રાપ્ત થાય છે તેનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ કર્મ શ્રંથથી જાણી લેવું

આથી વળી એ પણ સ્પષ્ટ સમજ લેવું જરૂરી છે કે જ્યાં સુધી આશ્રવ (કર્મનું આવવા પણું અર્થાત્ કર્મળ'ધ) ચાલુ હોય ત્યાં સુધી સંવર ન જ હોય તેમ સમજવાનું નથી, પરંતુ જે લાવે જેટલા આશ્રવ રાકવામાં આવ્યા હાય તે લાવે અર્થાત્ તથારૂપ સંવર તત્વ વહે, તે જીવ નિર્જરાત્તત્વના લાવથી અર્થાત્ તપરૂપ (ત્યાગ) પરિશામ કરીને પૂર્વસ'ચિત કર્મોના ક્ષય પણ કરી શકે છે.

ઉપર જણાવેલ ચૌદગુણસ્થાનકમાં ૧-૪-૫-६-૧૩ એ પાંચે ગુણસ્થાનકાતું વ્યવહારથી તેમજ નિશ્ચયથી એમ ઉલય સ્વરૂપથી, તેનું જે જે સ્વરૂપે લક્ષણ જણાવ્યું છે, તેમાં સૌ પ્રથમ જ્ઞાન-શ્રહાન કરવું અનિવાર્ય આવશ્યક છે, કેમકે તે પછી જ બાકીના ૨-૩ ૭-૮-૯-૧૦-૧૧ અને ૧૨ તેમજ ૧૪ એ નવ અંતરંગ શુદ્ધિના, ગુણસ્થાનકાના ઉત્તરાત્તર વિશુદ્ધ સ્વરૂપમાં, પણ યથાર્થ શ્રહ્ધાન પ્રાપ્ત થઇ શકે તેમ છે.

ઉપરની હકીકત જે શ્રી જિનેશર ભગવંતાએ પાતાના સર્વત્ર અને સર્વદર્શીપણ વડે, સર્વ જીવા સંખંધી જે અવિસંવાદી ભાવે (પ્રત્યક્ષ અવિરુદ્ધ સ્વરૂપે) જણાવી છે, તેના વિરાધ કરવાવાળા જીવા સંખધ અત્રે એટલું ખાસ જણાવવું જરૂરી છે કે કેટલાક આત્માને કર્મના બ'ધ થતા જ નથી કેમકે આત્માં તા અરૂપી છે, તેને રૂપી કર્મના સંભ'ધ હાઇ શકે જ નહિ એમ માને છે. અને પાતાને અનિચ્છાએ પ્રાપ્ત થતી દ્ર:ખ\_ સુખની લાગણીઓ તેમજ અવસ્થાઓને મનાકિલ્પત ઇશ્વરેચ્છા યા લીલા કહીને પાતાના પાપાચાર પ્રત્યે ઉદાસીન તેમજ ઉદ્ધત અનીને, પાતાને કેવળ પંચ ભૂતાત્મક તત્ત્વ માનીને મનમાની પ્રવૃત્તિઓ કરતા હાય છે, જ્યારે કેટલાકા, આત્માને કેવળ ક્ષણક્ષયી યા તા પરમાત્માના અંશરૂપે અવિનાશી માને છે, તેઓ પણ ધર્મ અધર્મ તેમજ પાય-પુષ્ય સ'બ'ધી મૂઢ અનીને, ન્યાય-નીતિ ધર્મ'નું પણ ઉલ્લ'ઘન કરતાં થકાં, અનેક પ્રકારના પાપા-ચારમાં ઉન્મત્ત ખનીને પ્રવૃત્તિ કરતાં **હે**ાય છે. વળી કેટલાકાે પાતાની સર્વ પ્રકાર**ની** કરણીને, કેવળ પૂર્વ સંચિત કર્મોનું જ કાર્ય સમજતાં થકાં વર્તમાનમાં કરતાં પાપકર્મા સં બ'ધી કાઈ સાચી તાત્વિક વિચારણા કરવા તૈયાર જ હોતા નથી. તેથી કરીને તેઓ પણ શાસના એાઠા નીચે, અનેક પ્રકારની જુઠી તત્ત્વમૂઢ દર્શિમાં રાચતાં હોય છે. આવાં અનેક આત્માઓ જે કે પાતે સ્વયં પાતાને અનિચ્છાએ પ્રાપ્ત થતાં દુ:ખ શાકાદિના પ્રત્યક્ષ અનુભવ કરતાં હાવા છતાં, આત્મતત્ત્વ સંબંધી તેમજ તેને પ્રાપ્ત થતાં સુખ–દુઃખાદિ સંબંધી કાેઈ **સાચી તાત્વિક દર્**ષ્ટિ પ્રાપ્ત નહિ કરેલી હોવાથી પાતાની મનમાની રીતે યા તા અધાઅધ પુલાયના ન્યાર્ચે આ જગતમાં સારા-ખોટા કાર્યો કરતાં પ્રત્યક્ષ જોવાય છે. અને તેવાએાના દર્શતા આપી કેટલાક તત્ત્વમૂઢ આત્માઓ પાતાના માયાવી ધર્મના પ્રચાર વડે (પાતે તેમજ અન્ય દ્વારા) ધર્મના ધંધા ચલાવીને તે દ્વારા પાતાની આ છિવિકા ચલાવતાં આજે તેા પ્રત્યક્ષ જોવાય છે. તે સંખ'ધી વળી અનેક મૂઢ છવાને ભય અને લાલચથી તેઓના કંદામાં કસાયેલા પણ જોઈ શકીએ છીએ, આથી જણાવવાતું કે જેઓએ અત્રે જણાવેલ તત્ત્વા સંખંધી જ્ઞાન-શ્રદ્ધાન પ્રાપ્ત કરેલું હાતું નથી. તેવાઓ ઉપર જહ્યાવ્યા મુજબના મિથ્યા-પરિણામ પ્રવૃત્તિમાં પ્રવર્ત્તતા હાય તે સહેજે સમછ શકાય તેમ છે. આથી જ તા પ્રત્યેક આત્માથી આત્માએ પાતાના આત્મ શ્રેયાથે, અવશ્ય સૌ પ્રથમ પાતાના શુદ્ધાશુદ્ધ આત્મસ્વરૂપનું યથાતથ્ય જ્ઞાન-શ્રદ્ધાન પ્રાપ્ત કરી શાસ્ત્રાનું સારી યથાયાગ્ય વિધિ માર્ગ (પાતાના આત્મશુદ્ધિના માર્ગ નિઃશંકભાવે આત્માર્થ સાધવા પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. આજ ઉત્તમ મનુષ્યભવ પામ્યાની ક્લશ્રુતિ જાલ્લી, નહિ કે ગતાનું ગતિતાએ ધર્મ કરવા, તે માટે હવે તત્વાર્થકાર, આત્મદર્શી આત્મા માટે આત્મ- શ્રેયાર્થ સંવર તત્વના આશ્રય લેવા માટે, તેનું શાસ્ત્રાનુસારે કિંચિત સ્વરૂપ જહ્યાં છે.

## स गुप्ति समिति धर्मानुप्रेक्षा परीषह जय चारित्रैः। ॥ २॥

ઉપર જણાવેલ સંવર-તત્વ (૩) ગુપ્તિ (૫) સમિતિ (૧૦) યતિધર્મ (૧૨) ભાવના (૨૨) પરિષહ-જય તેમજ (૫) પાંચ પ્રકારના ચારિત્રગુલ મળી કુલ શાસ્ત્રાનું સત્તાવન (૫૭) લેદ સ્વરૂપે જાણવું.

### तपसा निर्जरा च ॥ ३॥

ઉપર જણાવેલ દ્રવ્યસંવર તેમજ ભાવસંવર પરિણામમાં આત્માના નિષ્કામબુદ્ધિએ જે પરભાવના ત્યાગ કરવાના, જેટલા જેટલા અને જેવા જેવા આતમ પરિણામ હાય છે, તે લાવે તે જીવ પૂર્વ સંચિત કર્મોના (જે આત્માની સાથે સત્તાએ બંધાયેલા પડયા છે (વિવિધ પ્રકારે ક્ષય (નિર્જરા) કરે છે, તેને નિર્જરા તત્વ જાણવું.

આ નિર્જરા તત્વ યાને તપ (ત્યાગ રૂપ) ધર્મના બાદ્યભાવના છે લેદ તેમજ અલ્ય'તર ભાવના છ લેદ એમ કુલ મળી બાર લેદ શાસ્ત્રમાં નીચે મુજબ જણાવેલ છે.

- (૧) અનશન, ઉદ્યાદિવિકા, વૃત્તિસ ક્ષેપ, રસત્યાગ, કાયકલેશ, સ'લિનતા આ છ લેતા બાહ્યતપના જાણવાનાં છે કેમકે તે મુખ્યત્વે બાહ્યદાષાને દ્વર કરવા સ્વરૂપ છે.
- (૨) પ્રાયશ્ચિત, વિનય, વૈયાવચ્ચ, સજઝાય-ધ્યાન અને ઉત્સર્ગ આ છ લેહા અલ્ય'તર તપના છે. કેમકે તે થકી મુખ્યત્વે કષાયાદિ દાષાને દ્વર કરવામાં આવે છે.

ઉપરના અંને આહા-અલ્ય તર તપના-ખારે ભેદોતું, નયદૃષ્ટિએ પરસ્પર સાપેક્ષપણું હોવાથી, તેઓ થકી નિશ્ચેથી કર્મક્ષય થાય છે. એમ જાણવું.

વિશેષ જણાવવાનું કે, જે તપ સમતાપૂર્વંક કરવામાં આવેલા હાય છે, તે થકી તે આત્માના નિકાચિત કર્મના ખંધના પણ તુટી જાય છે; એમ શાસકારાએ સ્પષ્ટ જણાવેલ છે.

# सम्यग्याग निग्रहा गुप्तिः ॥ ४॥

સમ્યગ્લાવે યાગના નિગ્રહ (નિરાધ) કરવા તે ગુપ્તિધર્મ છે અર્થાત્ સમ્યગ્લાવે મનના નિરાધ કરવા તે વચનગુપ્તિ અને કાયચાગના નિરાધ કરવા તે વચનગુપ્તિ અને કાયચાગના નિરાધ કરવા (સ્થિર રહેવું) તે કાયગુપ્તિધર્મ ભાવાવા. અત્રે કેટલાક આચાર્યો છે પ્રકારના સ્ક્રમયાગ અને બાદર યાગને સાથે લઇ કહે છે કે, સ્ક્રમયાગ સ'બ'ધે, શુપ્તિધર્મ પણ સમ્યગ્

પ્રવૃત્તિરૂપ છે. કેમકે કાઇપણ છદ્મસ્થ મનુષ્ય (જીવ) સવ'થા યાગિનરાંધ કરી શકતા નથી. સૂક્ષ્મ યાગ પ્રવૃત્તિમાં શુદ્ધ ઉપયાગે વર્તતા આત્માને, બાહ્ય ભાવની નિવૃત્તિની અપેક્ષાએ, ગુપ્તાધર્મમાં જાલ્વા યુક્ત છે; પરંતુ જેમાં સનિતિધર્મ પણ નથી, તેવી શુભયાગ પ્રવૃત્તિને અશુભની નિવૃત્તિ જણાવીને, બાહ્ય શુભ પ્રવૃત્તિને ગુપ્તિધર્મ રૂપે જેઓ અજ્ઞાની જીવાને યેનકેન પ્રકારે સમજાવી રહ્યા છે, તેઓને ઉત્સૂત્રભાષી—ઉત્માગ'ગામી જાણ્વા જરૂરી છે.

અત્રે એટલું ખાસ સમજવાની જરૂર છે કે ગુપ્તિષમે યાંગ નિરાધરૂષ છે, જ્યારે સમિતિધર્મ સમયગ્ પ્રવૃત્તિરૂપ છે. અત્રે સ્ત્રકારે પણ શાસ્ત્રાનુ મારે ખંનેને જુદા—જુદા કદ્યા છે તથાપિ શાસ્ત્રમાં પ્રથમ સમિતિધર્મનું સ્વરૂપ જણાવેલ છે. જ્યારે અત્રે સ્ત્રકારે પ્રથમ ગુપ્તિધર્મને જણાવેલ છે; તેનું નયદાષ્ટેએ નીચે મુજબ સમાધાન કરવું જરૂરી છે. વ્યવહારનય દૃષ્ટિએ પ્રથમ સાધનધર્મરૂપ સમિતિધર્મ વહે સાધ્ય ધર્મરૂપ ગુપ્તિધર્મ સધાય છે. એમ જાણવું અર્થાત્ ગુપ્તિધર્મ તે ઉત્સર્ગમાર્ગરૂપ છે. જયારે સમિતિધર્મ તે અપવાદ માર્ગરૂપ છે. જો કે ઉત્સર્ગ અને અપવાદ ખંને પરશ્પર સાપેક્ષ જ હોય છે. એટલે નિશ્ચય નયદ્ષ્ટિએ કર્તાના અભિપ્રાયમાં પ્રથમ સાધ્યરૂપે ગુપ્તિધર્મ પ્રાપ્ત થતાં જ વ્યવહારમાં પ્રથમ શક્તિ અનુસારે સાધન ધર્મ તે સમિતિધર્મનું આચરણ કરવા વહે સાધ્યધર્મ તે ગુપ્તિધર્મમાં પણ યથાશક્તિ પ્રવૃત્તિ કરવા લાગી જાય છે; કેમકે તે યાગને તા આશ્રવરૂપ જાણતા હોય છે; આ રીતે સ્યાદ્વાદ દૃષ્ટિએ નિશ્ચય—વ્યવહારનય સંખંધે સાધ્ય સાધનભાવને પૂર્વાપર અવિરુદ્ધ ભાવે વિચારવા યેગ્ય છે. આ માટે કહ્યું છે કે:

"નિશ્ચય દેષ્ટિ ચિત્ત ધરીજી, પાલે જે વ્યવહાર, પુષ્યવ'ત તે પામશેજી, ભવ સમુદ્રના પાર."

## વળી પથુ કહ્યું છે કે:

"ભાવ અચાગી કરણ રૂચી, મુનિવર ગુપ્તિ ધરંત, જઇ ગુપ્તે ન રહી શકે, તા સમિતે વિચર'ત."

ईर्या भाषेषणादान निक्षेपात्सर्गाः समितयः ॥ ५॥

- (૧) દીર્ધા સમિતિ પોતાના વૃત-નિયમને બાધ ન આવે તે રીતે ગમનાગમન કરવું તે.
- (૨) ભાષા સમિતિ: શ્રી જિન લાષિત અર્થથી વિરૂદ્ધ ન છે! હાઈ જાય તેની સાવધાની પૂર્વક બાહાવું તે.
- (3) એવણા સમિતિ: ચાર અદત્ત, (તીર્થ કર અદત્ત, ગુરૂ અદત્ત, સ્વામી અદત્ત, જીવ અદત્ત, ટાળીને, સંયમના નિર્વાદ્ધને અર્થ અહાર-પાણી વિગેર શ્રેહણુ કરવા-વાપરવાં તે.

- (૪) આદાન ભત્ત નિક્ષેપ સમિતિ: સ'યમના ઉપકરણા, વિધિપૂર્વ'ક પૂ'છ પ્રમાર્જને લેવા-મુક્લા તે.
- (પ) ઉત્સર્ગ સમિતિ : (પારિષ્ઠાપનિકા સમિતિ): શાસ્ત્રોકત વિધિ મુજબ નિરવદ્ય ભૂમિમાં મળ-મૂત્ર-ગળફા-લી'ટ વિગેરે પરઠવવા (નાંખવા) તે.

આ પાંચ સમિતિના પાલનથી પાંચ મહાવતનું યથાર્થ પાલન થઇ શકે છે. વળી વિશેષે જાણવું કે પંચ પરમેષ્ટિના આલંખને પાંચ મહાવતનું તેમજ સમિતિ ગુપ્તિનું પાલન થઇ શકે છે.

उत्तमः क्षमामार्दवार्जव शौच सत्य संयम तपस्त्यागा किंचन ब्रह्मचर्याणी धर्मः ॥ ६॥

પૂર્વે સ'વરતત્વ સ'બ'ધે ગુપ્તિધર્મ તેમજ સમિતિ ધર્મનું સ્વરૂપ જણાવ્યું, હવે કસ પ્રકારના સ'વર પ્રધાન યતિધર્મ જણાવે છે.

- (૧) ક્ષમા ધામ : દ્વેષભાવ રહિત તેમજ ક્રોધ રહિત થઇ ક્ષમા આપવી. તેમજ ક્ષમા ધારણ કરવી તે.
- (૨) માદ<sup>૧</sup>વ ધમ<sup>૧</sup>: માન-અભિમાનના ત્યાગ કરી નમ્રતા ધાર**થ** કરી વિનય કરવા તે
  - (3) આજિલ ધમે : માયા-કપટના ત્યાગ કરીને સરળતા રાખવી તે.
- (૪) **રાૌચ ધમ**ે: પાતાને લાગેલા પાપ-દે ધાથી પ્રતિક્રમણાદિ સાવે શુદ્ધિ કરવી તે.
  - (પ) સત્ય ધમ : જેનાથી આત્મા નિર્મળ ખને તે લાવાને અનુસરવુ' તે.
- (६) સ**ંયમ ધર્મ**: આત્માને પરભાવમાં જતા રાકવા માટેના શાસ્ત્રાકત સત્તર પ્રકારના સંયમ ધર્મની આરાધના કરવી તે.
- (૭) તપ ધમ<sup>°</sup>: ખાદ્યા તેમજ અભ્યંતર છ- છ પ્રકારના તપ વડે કર્મીને તપાવી— આળીને આત્માને નિર્મળ કરવા તે.
- (૮) ત્યાગ ધમ<sup>°</sup>: સમસ્ત પરભાવની આશ'સાથી મુક્ત થઇ નિષ્પરિગ્રહી ખનવું તે.
- (૯) આર્કિચન્ય ધમ<sup>°</sup>: જેમ બને તેમ સ'યમના **ઉ**પકરણે**!થી પણ અળગા** રહેલું તે.
- (૧૦) યુક્ષચર્ય : આત્માને-આત્મભાવમાં સ્થિર કરવા માટે નવવિધ પ્રદ્મચર્ય ની શુપ્તિ ધર્માતું યથાર્થ પાલન કરવું તે.

२३

ઉપર જણાવેલ દશે યતિ ધર્મા તે શુદ્ધાશુદ્ધ પાંચ-પાંચ પ્રકારે પ્રવર્તતા હોવાથી તૈના કુલ ૫૦ લેદાનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ ગુરૂગમથી અવશ્ય અવધારલું.

પ્રથમ ક્ષમા ધર્મના પાંચ લેંદા (૧) અપકાર ક્ષમા (૨) ઉપકાર ક્ષમા (૩) વિપાક ક્ષમા (૪) ધર્મ ક્ષમા (૫) સહજ ક્ષમા.

- (૧) પાતાને વધુ નુકશાન થશે તેમ જાણી ક્ષમા ધારણ કરવી તે અપકાર ક્ષમા
- (૨) પાતાના ઉપકારી ઉપર ક્રોધ નહિ કરતાં ઉપકારના વશે ક્ષમા ધરવી તે ઉપકાર ક્ષમા.
- (3) ક્રોધ કરવાથી લાેકમાં ક્ષણતા થશે અથવા નરક–તિયં'ચ ગતિના દુઃખા લાેગવવા પહેશે. એમ વિચારી ક્ષમા ધારણ કરવી તે વિપાક ક્ષમા.
- (૪) ધર્મ ક્ષમા-માત્માના ધર્મ તા પાતાના આત્મ-ધર્મમાં રહેવું તે છે એમ જાણીને ગમે તેવા સહેતુક યા નિહે તુક પ્રતિકૂળ પ્રસંગામાં ક્ષમા ધારણ કરવી તે.
- (૫) ગમે તેવા પરિષદ્ધ યા ઉપસર્ગ કાળે પણુ ક્રોધાદિ આવેશ ન જ આવે તે સહજ ક્ષમા.

ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે છેલ્લા પ્રકાચર્ય ધર્મના પાંચ લેદા નીચે મુજબ જાણવા.

- (૧) અપકાર થવાના લય-હેતુથી, બ્રહ્મચર્ય પાળવું તે. જેમકે રાગાદિના લયથી પ્રદાચર્ય પાળવું તે.
- (૨) શરીરને ઉપકાર થવાના ઉદ્દેશથી બ્રહ્મચર્ય પાળવું તે. જેમકે નિરાગી થવા માટે ડાેક્ટર-વૈદ્યની આજ્ઞા મુજબ અમુક વખત બ્રહ્મચર્ય પાળવું તે.
- (3) મેશુનના સેવનથી આલાકમાં તેમજ પરલાકમાં કદ્ધ-વિષાકા ભાગવવા પડશે એમ જાણીને પ્રદ્રાચર્ય પાળવું તે.
- (૪) આત્માના ધર્મ તે આત્માના પાતાના જ્ઞાનાિક ગુજ્ર ધર્માના લાેગ–ઉપલાેગ કરવાના છે, એમ જાણી પર–પુદ્દગલ દ્રવ્યના લાેગથી અળગા રહેેલું તે.
  - (૫) આત્માના આત્મભાવમાં આત્મરમણી ખનવું તે સહજ પ્રદાચર્ય ધર્મ જાણવા.

વિશેષ ગીતાર્થ ગુરૂગમથી જાણી લેવું. કેમકે પ્રથમના ત્રદ્ય પ્રકારવાળા દશ પ્રકારના ધમે આત્મશુદ્ધિના હેતુ અનતા નથી. જયારે પાછળના એ લેહેલાળા દશવિધ યતિધર્મ તે આત્મશુદ્ધિ રૂપ છે. વળી વિશેષમાં જણાવવાનું કે પાછળના એ પ્રકારના દશવિધ યતિધર્મ તે જે આત્માએ નિશ્ચયશુદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી હાય છે, તેના વ્યવહાર સ્વરૂપવાળા છે એમ જાણવું. આ માટે કહ્યું છે કે—

'धम्मा वत्थुसहावा, क्षमादिभावा य देसविहा धम्मा । रयणत्रयं च धम्मा, जीवाणं रक्खणं धम्मा ॥' અર્થ : વસ્તુના સ્વભાવ (દ્રવ્યના સ્વશુધુ સ્વભાવ) ધર્મ તે નિશ્ચયથી નિશ્ચય ધર્મ છે ક્ષમાદિ દશ પ્રકારના યતિધર્મ તે નિશ્ચય શુહિના ઘરના વ્યવહાર ધર્મ છે એમ જાણવું. અત્રે એ ખાસ જણાવવું જરૂરી છે કે કેટલાક એકાંત નિશ્ચયનયના સ્વરૂપને જ શુહ સમજે છે. તેવા એકાંત નિશ્ચય સ્વરૂપમાં આગ્રહી, મિથ્યાદિષ્ટ આત્માઓ ખીજા નયના સ્વરૂપોના અપલાપ અને તિરસ્કાર કરીને અન્ય સાળા–અજ્ઞાની જીવાને ઉન્માર્ગ પ્રવર્તન કરાવતા હાય છે. તેમ છતાં દિષ્ટ રાગે અંધ ખનેલા જીવામાં કેવળ નિશ્ચયનયના સ્વરૂપનું શુષ્કજ્ઞાન માત્ર પ્રવર્તનું હાવા છતાં તેઓ પાતાને મહાનધર્મી સમજીને મિથ્યાલાવમાં રાચતાં હાય છે. આ સંબ'ધ શાસ્ત્રમાં સ્પષ્ટ જણાવેલ છે કે—

'जइ जिणमयं पवज्जइ ता-मा व्यवहार निच्छाए मुयह।

इक्केण विणा तिथ्यं छिज्जइ अन्नेण उ तच्चं ॥'

અર્થ : જો તું શ્રી જિનેશ્વર લગવંતની આજ્ઞામાં રહેવા ઇચ્છતા હોય તો વ્યવહાર ધર્મ કે નિશ્ચય ધર્મ એ ખંનેમાંથી કાઇ એકને પણ તું છાડીશ નહિ કેમકે વ્યવહારના અપલાપ કરવાથી તીર્થના નાશ થશે અને નિશ્ચય સ્વરૂપના અપલાપ કરીશ તા તારા આત્માના (તત્વરૂપ) કલ્યાણુના તું જ નાશ કરવાવાળા થઇશ. આટલા માટે તા સ્ત્રકારે પ્રથમ ઉત્તમ શખ્દ આ સાથે જેડેલ છે. આથી વળી એ પણ સમજાય તેમ છે કે ગુપ્તિ સમિતિ અને પરિષહ સહન કરવા તે વ્યવહારથી દ્રવ્યધર્મ છે. જયારે દશ્ચિધ યતિધર્મ ભાવના અને ચારિત્ર એ વ્યવહારથી ભાવધર્મ રૂપ છે. વળી પૂર્વ જણાવેલ ૫૦ ભેદાથી એ વધુ સ્પષ્ટ થઇ જાય છે કે પાછળના છે બેદવાળા દશ પ્રકારના વતિધર્મ તે નિશ્ચયથી ભાવધર્મ છે.

સમ્યગ્ જ્ઞાન-કર્શન-ચારિત્રરૂપ રત્નત્રથી તે નિશ્ચય શુદ્ધતાના સાધક વ્યવહાર ધર્મ છે, અને ષટ્રજીવ નિકાયના જીવાનું રક્ષણ કરવું (એટલે તેમના દ્રવ્યપાણા તેમજ ભાવ-પ્રાણાના ઘાત-ઉપઘાત ન થાય એ રીતે જીવન જીવવું) તે વ્યવહારથી વ્યવહાર ધર્મ છે. ઉપર મુજબ ચારે પ્રકારના ધર્મ તત્વને નયસાપેક્ષ વિચારવાથી તત્વતઃ ધર્મતત્વ સંખંધ અવિરૃદ્ધતા પ્રાપ્ત થશે. અન્યથા વિસ્ન'વાદી ભાવે આત્મામાં અનેક પ્રકારની બ્રાંતિઓનું સર્જન થયા કરશે.

વળી પણ નિશ્ચય વ્યવહાર સાપેક્ષ તેમજ દ્રવ્ય ભાવ સાપેક્ષ પ્રમાણ ધર્મનું સ્વરૂપ જણાવતાં થકાં શાસાકારાએ જણાવ્યું છે કે—

'धम्मा मंगल मुकी हुं अहिंसा संयमा तवा'

અર્થ : અહિ'સા, સંયમ અને તપ એ ત્રણ ઉત્કૃષ્ટ લાવે મ'ગલકારી ધર્મ છે. આ જાણ્યા પછી પણ જેઓ પાતાના હિત-મંગલ અર્થ અન્યત્ર, અન્યથા ફાંફા મારે છે, તેઓને શ્રી જૈન દર્શનના તત્વ શ્રહાનથી રહિત જાણવા.

## अनित्या श्वरण संसारे कत्वान्यत्वाश्चित्वास्त्रव संवर-निर्जरा-लेक बाधिदुर्लभ धर्मस्याख्यात तत्त्वानुचिन्तनमनुप्रेक्षाः ॥ ७ ॥

ઉત્તમ-આત્મદર્શી આત્માઓ નિશ્ચય શુદ્ધ સ્વરૂપને અવિસ્મરણીય ભાવે આત્મામાં સ્થિર કરવા માટે ઉપર જહ્યું વેલ ભારે ભાવનાથી પાતાના આત્માને ભાવિત રાખવા અનિવાર્ય-આવશ્યક છે. આ માટે નીચે મુજબ બારે ભાવનાઓમાં અનુચિંતન-મનન-નિદિધ્યાસન કરવું તેને શાસ્ત્રકારાએ અનુપ્રેક્ષા નામના સંવર ધર્મ જહ્યું હો. આ માટે શાસમાં જણાવેલ છે કે—

### सिक्खियं ठिये जियं मियं जाव गुरुवायणावगयं वायणाए। पुच्छणाए-परियद्वणाए-धम्मकहाए ना अणुप्पेहाए ता दव्वसुयं॥

અશ<sup>6</sup>: શ્રુ-જ્ઞાન ગમે તેટલું સ્થિર કરેલું હોય, નય-પ્રમાશ્ય સાપેક્ષ પણ હોય, તેમજ વળી સફગુરૂ પાસેથી શુદ્ધ વાંચનાએ લીધેલું હોય, તેમજ વાંચના આપવા સમર્થ ખેનેલું હોય, વળી પ્રશ્નોના જવાબ આપવા પણ સમર્થ હોય. વારંવાર યાદ કરાતું હોય, તેમજ ધર્મકથા કરવાને સમર્થ હોય પણ જો તે અનુપ્રેક્ષા વગરનું છે તો તેને દ્રવ્યશ્રુત ભાષાવું. આથી સ્પષ્ટ સમજાય તેમ છે કે આત્માર્થ આ બાર ભાવનાઓ પરમ આત્મ-શુદ્ધિના હેતુ છે. કેમકે આ ભાવનાજ્ઞાન ધ્યાનનું કારણ છે. કેમકે ધ્યેય પ્રતિ પ્રથમ ધ્યાતાને પૂર્વાપર સાધક-બાધક ભાવના વિકલ્પાર્થ ભાવના જ્ઞાન પછી ધ્યેય પ્રતિ જે એકાગ્રતા પ્રાપ્ત થાય છે તેને ધ્યાન સમજવું

- (૧) અનિત્ય ભાવના : જીવ (આત્મા) ને કર્મ સંચાગે પ્રાપ્ત શરીર, ધન, ક્રુટુંબ–પરિવારાદિ સર્વ કર્મ સંચાગી–અનિત્ય (નાશવ'ત) જાણીને તેના પ્રતિના મમત્વ-ભાવ દ્વર કરવાના પ્રયત્ન કરવા તે.
- (૨) અશર્શ લાવના : આત્માને પ્રાપ્ત થતાં જન્મ-મરણનાં દુ:ખા તેમજ વર્તમાન જીવનમાં કર્મ પરિણામે પ્રાપ્ત થતાં દુ:ખાથી કાઇ (ધન યા સ્વજન) છાડાવી શકતું નથી. પરંતુ સર્વ પ્રકારના દુ:ખામાં સર્વત્ર આત્માને કેવળ પાતે પ્રાપ્ત કરેલ સમ્યક્ જ્ઞાન-દર્શન- ચારિત્રાદિ પાતાના આત્મિક ગુણા જ પાતાને આવા ભૂત થાય છે. એમ જાણીને આત્માએ પાતાના આત્મિક ગુણાને ક્ષાયક લાવે પ્રાપ્ત કરવાના ઉદ્યમ કરવા તે.
  - (3) સંસાર ભાવના: અનાદિ—અનંત ચતુર્ગતિરૂપ આ સંસારમાં આત્માને કર્મોદય પ્રમાણે જન્મ—છવન અને મરાષ્ટ્ર પ્રાપ્ત થતું હોય છે. એમ જાણીને કર્મોદયે પ્રાપ્ત કાઇ પણ ભાવમાં રાગ-દ્રેષ કરીને નવાં કર્મ ખંધનથી આત્માએ અળગા રહેવાના પ્રયત્ન કરવા તે.

- (૪) એકત્વ ભાવના : શાસ્ત્રાનુસારે પોતાના આત્માને એક અખંડ જ્ઞાનાદિ-ગુદ્ધ યુક્ત શાશ્વત (અવિનાશી) સ્વતંત્ર દ્રવ્ય જાણીને સર્વ પરભાવ પરિદ્યામથી પોતાના આત્માને અળગા કરવાના પ્રયત્ન કરવા તે.
- (પ) અન્યત્વ ભાવના : પાતાના આત્માને વર્તમાનમાં કર્મ સંચાગે પ્રાપ્ત શરીર તેમજ સ્વજન કુટુંબાદિને પરસ્પર-પર-સ્વરૂપે પરાધીન ભાણીને એકબીજા ઉપરના માહ ત્યજવાના પ્રયત્ન કરવા તે.
- (१) અશુચિ ભાવના : આત્માને કર્મ સંવાગે પ્રાપ્ત શરીર સ્વજનાદિ પુદ્દગલ દ્રવ્યોના જે વાગ થયા છે તે પુદ્દગલ દ્રવ્યાને તા પૂર્વે અનંતા આત્માઓએ પાત– પાતાના આહાર–નિહારાદિ સ્વરૂપે અનંતીવાર ગ્રહણ કરી વિસર્જન કરેલ છે. આથી પુદ્દગલ દ્રવ્યાના વાગ–ભાગ સંખંધે તા પાતાના આત્મા મલિન થાય છે. એમ જાણીને તેમજ વળી પુદ્દગલના લાગા તા અનેક પકારની પીડા (દુ:ખ) જ ઉપજાવે છે. એમ જાણીને પુદ્દગલ દ્રવ્યાના સંગ–ભાગથી વિરમવું તે.

ઉપરની ભાવનાએાથી પાતાના આત્માને નિત્ય ભાવિત રાખવા માટે શાસ્ત્રકારાએ નીચેની ગાથાએાનું પરિશીયન કરવા જણાવ્યું છે.

एगे।हं नित्थ मे कोई, नाइमन्नस्स कस्सई
एवं अदीण मणसा, अप्पाणमणुसासइ ॥ १॥
एगे। मे सासओ अप्पा, नाण दंसण संजुओ
सेसा मे बाहिरा भावा, सब्वे संजाग लक्खणा ॥ २॥
संजाग मूला जीवेण, पत्ता दुःक्ख परंपरा
तम्हा संजाग संबंध, सब्वं तिविहेण वोसिरे ॥ ३॥

(૭) આશ્રવ સાવના:

एदे मेाहजभावा, जा परिवज्जेइ उवसमे लीणा हेयमिद मण्णमाणा, आसव अणुपेहणं तस्स ॥ १॥

અર્થ : પરદ્રવ્યાનાં જે જે માહ ઉત્પન્ન કરનારાં પત્થિમો છે, તેનાથી અળગા રહી જે આત્માઓ તે તે પરિણામાને હૈય માનીને આત્મસાવમાં (સમસાવમાં) લીન થાય છે, તેઓની આશ્રવ સાવના સફળ જાણવી

(૮) સંવર ભાવના :

जा पुण विसय विरत्तो, अप्पाणं सव्वदा-वि संवरई । मणहर विसये हिंता, तस्स कुडं संवरे। हादि ॥

આર્થ : જે આત્મા પાંચે ઇન્દ્રિયા અને મનને વિષયાથી નિવર્તાવી આત્માનું રક્ષણ કરે છે. તેને પ્રગટપણ સંવર (સંવર ભાવના) પણ જાણવું.

(६) निक्रश भावना: बारसविहेण तवसा, णियाण रहियस्स निज्जरा होदी। वेरग्ग भावणा देा, णिरहंकारीस्स णाणिस्स ॥

અર્થ : જે જે જ્ઞાની આત્માઓ (६) બાહ્ય તપ તેમજ (६) પ્રકારના અભ્ય તર તપ પરિણામાના નિષ્કામપણે (નિયાણા રહિત) તેમજ વરાગ્ય સાવ સહિત તેમજ વળી અહ'કાર રહિત આકર કરે છે, તેઓને નિર્જરા પ્રાપ્ત થાય છે.

- (૧૦) લાક સ્વરૂપ ભાવના: પંચાસ્તિકાય દ્રવ્યાથી પરિપૂર્ણ કેંડે હાય દઇ હિલેલા મનુષ્યની આકૃતિરૂપ ચોદરાજ લાક પ્રમાણ હધ્વ'—અધા એવા આલાક અનાદિ—અન'ત નિત્ય સ્વરૂપ છે. તેમાં અન'તા જવદ્રવ્યા તેનાથી અન'તગુણા પુદ્દગલ દ્રવ્યા તે અ'નેથી વળી સમયરૂપ કાળ અન'તા તેનાથી વળી અધિક આકાશાસ્તિકાયના પ્રદેશા છે, તેનાથી વળી અધિક જવદ્રવ્યાના ગુણા અન'ત છે, તેનાથી વળી અધિક જવદ્રવ્યાના ત્રિકાલિક પર્યાયા અન'તા છે. તેમજ વળી આ સર્વ દ્રવ્યાના ગુણ—પર્યાયાના વર્ગથી પણ કેવળી પરમાતમાનું કેવળજ્ઞાન અન'તગણું જાણવું. આવી કેવળજ્ઞાનરૂપી ઢાનશક્તિ પ્રત્યેક આત્મામાં સત્તાગતે રહેલી છે. પર'તુ જે ભવ્ય આત્માઓ પ્રથમ માહનીય કર્મના સર્વધા ક્ષય કરી જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને અ'તરાય કર્મ એમ ચારે ઘાતિ કર્મોના ક્ષય કરે છે, તેને સાદિ—અન'તમે લાંગે ક્ષાયક લાવે તે કેવળજ્ઞાન ગુણુ પ્રાપ્ત થાય છે અને કેવળી પરમાત્માઓ જ સિદ્ધિગતિ (માક્ષયક) ને પ્રાપ્ત કરતાં હોય છે. એમ જાણી માહક્ષય માટે હદ્યમ કરવા જરૂરી છે. અન્યથા અન'ત કાળથી સ'સારી જવ (પાતાના આત્મા) કર્મ સંયોગે ચારે ગતિમાં જન્મ—મરણ કરતા થકા લાટકે છે અને લાટકશે એમ વિચારવું તે લાકરવરૂપ લાવના જાણવી.
- (૧૧) બાહિ દુલિ ભાવના : સંસારી આતમાને જો કે અનંતી પુષ્યાઇએ મનુષ્યભવ, ઉત્તમકુળ તેમજ સુદેવ ગુરૂના યાગ પ્રાપ્ત થાય છે, પરંતુ જયાં સુધી જે કાઇ ભવ્ય (મુક્તિને યાગ્ય) જીવે અનંતાનુખંધી કષાયના ઉદયને ટાળ્યા નથી અને વિશુદ્ધ અધ્યવસાય કરી મિશ્યાત્વ માહનીય કર્મના ઉદયને પણ ટાળ્યા નથી ત્યાં સુધી તે જીવ સમ્યકૃત્વ ગુલ (જે વડે આત્માને માક્ષ પ્રાપ્તિના અધિકાર પ્રાપ્ત થાય છે.) તેને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી એમ વિચારવું તે બાધિ દુર્લ સાવના.
- (૧૨) ધર્મ દુલ ભાવના : માત્માએ પાતાના શુદ્ધ ઉપયાગ ગુણ સ્વભાવે કરી આત્મગુણમાં રમણતા કરવી તે આત્મધર્મ. આવા આત્મધર્મ તા ભવ્ય આત્માને પ્રથમ દર્શન માહનીય કર્મના ઉપશમ, ક્ષચાપશમ કે ક્ષય થકી સમ્યગ્ દેષ્ટિપણું પ્રાપ્ત કર્યા પછી તે જીવને ચારિત્ર માહનીય કર્મના ક્ષચાપશમથી તેમજ ક્ષયથી એટલે અવિરતિ ભાવને ટાળવાથી પ્રાપ્ત થાય છે. એમ જાણીને ચારિત્ર માહનીયના ક્ષય કરવાના ઉદ્યમ

કરવા જરૂરી છે, કેમકે સમ્યક્ત પામ્યા પછી પણ ચારિત્ર માહનીયના ક્ષય કર્યા સિવાય ચારિત્ર ગુણુ પ્રાપ્ત થઇ શકતા નથી. અને આ ચારિત્ર ગુણુને ક્ષાયક ભાવે પ્રાપ્ત કર્યા સિવાય કાઇ જીવ માણે જઇ શકતા નથી એમ વિચારલું તે ધર્મ દુર્લભ ભાવના. આ ભાવના ધર્મમાં શુદ્ધિ અને એકાગ્રતા વધતાં આત્માને શુકલ ધ્યાનની પ્રાપ્તિ થાય છે. કેમકે આત્માને અનુક્રમે અનુભવથી વાસના (સ'રકાર) અ'ધાય છે, તે પછી વાસનાથી સ્મરણ અને સ્મરણુથી સ'કલ્પ અને સ'કલ્પથી ભાવના તેમજ ભાવનાથી ધ્યાન (એકાગ્રતા) ની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ રીતે ધ્યાન યાગમાં પ્રથમ અન્વય—વ્યતિરેક ભાવે સાધ્ય—સાધન કાવની શૃદ્ધિ પ્રાપ્ત થતાં ધ્યાતાને—ધ્યાનયાગ વહે ધ્યેયની પ્રાપ્તિ થાય છે.

मार्गाऽच्यवन-निर्जराऽर्थं परिषोढच्याः परीषद्दाः ॥ ८ ॥

'સમ્યગ્ દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર' રૂપ મેત્સ માર્ગની શ્રદ્ધા-રૂચીથી તેમજ પ્રાપ્ત કરેલ યતિધમ'થી પડી ન જવાય. અર્થાત્ તે માર્ગની શ્રદ્ધામાંથી ખસી ન જવાય તે માટે તેમજ માસાર્થ (નિર્જરાર્થ) યથાશક્તિ-ઇ છાપૂર્વક તેમજ અનિ છાએ પ્રાપ્ત થતી પ્રતિકુળ અવસ્થાઓને (પરિષદ્ધાને) સમ્યગ્ લાવે (સમલાવ પૂર્વક) સહન કરવા માટે પ્રયત્નવાન ખનવું નેઇએ.

પ્રશ્ન-પરિષહ અને ઉપસર્ગમાં શું ફેર છે ?

ઉત્તર—પરિષદ મુખ્યતાએ આત્મશુધ્યર્થ—યથાશક્ત ઇચ્છાપૂર્વક સ્વીકારાયેલ હોય છે; જ્યારે ઉપસર્ગ અનિચ્છાએ કર્મવિપાકાનુસારે જીવને પ્રાપ્ત થાય છે.

પરિષહોને ઈચ્છાપૂર્વંક યથાશકિત આમ'ત્રવા માટે કહ્યું છે કે—
'દુ:ખ પરિતાપે નિવ ગળે, દુ:ખ ભાવિત મુનિ જ્ઞાન, વજ ગલે નિવ દહનમેં, ક'ચન કે અનુમાન.' 'તા તે દુ:ખ શું ભાવિયે, આપ શક્તિ અનુસાર, તેા દઢતર હુઇ ઉલ્લસે, જ્ઞાન–ચરશ્વ આચાર.'

श्चुत-पिपासा-शिताषण-दंश-मशक-नाग्न्याऽरति-स्त्री-चर्यानिषद्या श्च्याऽ-ऽक्रोश-वध-याचनाऽलाभ-राग-तण-स्पर्श मल सत्कार पुरस्कार प्रज्ञा ऽज्ञानादर्शनानि ॥ ९॥

(૧) ભૂખ (૨) તરસ (૩) શીત (૪) ઉષ્ણુ (૫) દ'શ-મશક (૬) નાગ્ન્ય (અચેલક) (૭) અરતિ (૮) સ્ત્રી (૯) ચર્યા (૧૦) નિષદ્યા (૧૧) શય્યા (૧૨) આક્રીશ (૧૩) વધ્ર (૧૪) યાચના (૧૫) અલાલ (૧૬) રાગ (૧૭) તૃષ્ણ ૨૫૧ (૧૮) મલ (૧૯) સત્કાર- પુરસ્કાર (૨૦) પ્રજ્ઞા (૨૧) અજ્ઞાન (૨૨) અદર્શન (મિશ્યાત્વ)

પ્રત્યેક સંસારી જીવને આયુષ્ય કમ<sup>6</sup>ના ઉદયાનુસાર તેમજ યથાતથ્ય નામકમ<sup>6</sup>ના ઉદયાનુસાર શરીરના સંભ'ધ પ્રાપ્ત થયેલા હોય છે. આ શરીર દ્વારા જીવ સમયે–સમયે અનેક પ્રકારના (અષ્ટિવિધ) કર્મોને વેદે (ભાગવે) છે આ ભાગવાતા કર્મો ભાગવાઇને આત્માથી છૂટા પડી જાય છે, તેને પૂર્વે સૂત્રકારે 'विपाकाડનું भावः' 'स—यथा नाम' ते થકી तत्रश्चनिर्जरा' એ ત્રણે સૂત્રેનથી જણાવેલ છે. આ સાથે એ સમજ્વું જરૂરી છે કે કર્મોન ભાગવતી વખતે જીવ પાતાના શુદ્ધાશુદ્ધ અધ્યવસાય વહે યાગ—ઉપયાગ રૂપ પરિણામે કરી નિર્જરા કરે છે, તેમજ નવિન કર્મોના બ'ધ પણ કરે છે તે મુજબ અત્રે આવીસ પ્રકારના પરિષદ જયરૂપ તપ—વિશેષ કરી સવિશેષ નિર્જરા કરે છે. તેનું સ્વરૂપ જણાવવામાં આવે છે.

- (૧) ક્યુધા પરિષદ : શરીર સંખંધ છવને ક્યુધા પ્રાપ્ત થતાં જે છવ પાતાના વત-નિયમને બાધ ઉપજાવે તેવા આહાર નહિ કરતાં સમ્યક્ સાવે ક્યુધા મહન કરે છે, તેને ક્યુધા પરિષદ જય સમજવા.
- (૨) પિ'પાસા પરિષહ : શરીર સંખંધે જીવને તૃષા લાગવા છતાં જે જીવ પાતાના વ્રત નિયમને બાધ ઉપજાવે તેવું પાણી પીતા નથી અને સમ્યગ્ લાવે ક્ષુધાને સહન કરે છે, તેને પિપાસા પરિષહ જય જાણવા.
- (3) શીત પરિષહ : શરીર સંખંધે જીવને ટાઢ વાય તે વખતે પાતાના વર્તા નિયમને બાધ ન આવે તે માટે વસાદિકના તેમજ અગ્નિના ઉપયાગ નહિ કરતાં સમ્યગ્ ભાવે ટાઢ સહન કરે તેને શીત પરિષહ જય જાણવા.
- (૪) ઉષ્ણુ પરિષહ : શરીર સંખંધે છવને તાપ લાગે ત્યારે પાતાના વત— નિયમને આધ ન આવે તે માટે તાપને પાણીથી દૂર ન કરે, પરંતુ તાપને સમ્યગ્ લાવે સહન કરે તેને ઉષ્ણુ પરિષહ જય જાણુવા.
- (પ) દ'શ-મશક પરિષહ : શરીર સ'બ'ધે છવને શરીર જે ડાંસ-મચ્છર વિગેર છવા ડ'ખ મારી ઉપદ્રવ કરે તે વખતે તે છવાને પરિતાપ નહિ ઉપજાવતાં પાતે તે ઉપદ્રવને સમ્યગ્ ભાવે સહન કરે તેને દ'શ-મશક પરિષહ જય જાણવા.
- (ફ) નાગ્ન્ય (અચેલક) પરિષહ : શરીર સંબંધ જ્વને, શરીરને ઉપદ્રવેાથી ખચાવવા માટે પાતાના વત-નિયમને બાધ ન આવે તે રીતે વસાદિકના લાગ-ઉપલાગ કરે પરંતુ વત-નિયમને બાધ આવે તે રીતે ન ગહણ કરે તેને અચેલક પરિષહ જય જાણવા
- (૭) અરતિ પરિષહ : છવને કાઇક પ્રકારે ઉદ્દેગ થાય અથવા ચેન પડે નહિ તેવી પરિસ્થિતિમાં પણ છવ તે તે વિપરીતતાને સમ્યગ્ર લાવે સહન કરે, પરંતુ રાગ- દ્વેષ કરે નહિ તેને અરતિ પરિષહ જય જાણવા.
- (૮) સ્ત્રી પરિષહ : શરીર ધારી જીવને કામ-લાગે સ્ત્રી આદિ વિજાતીય સાથે સંભાગ કરવાના પરિષ્ણામ જાગે ત્યારે પાતાના વ્રત-નિયમને બાધ આવે તે રીતે સ્ત્રીના સંગ ન કર તેને સ્ત્રી પરિષઢ જય જાણવા.

- (૯) ચાર્યા પરિષહ : કાઇ પણ જાતના પ્રતિઅ'ધ વગર રાગાદિ કારણ વગર એક સ્થળેથી બીજા સ્થળે જવામાં એદ કે દુઃખ ન ધરે તેને ચર્યા પરિષહ જય જાણવા
- (૧૦) નિષદ્યા-પરિષહ : કારણ વિના જવા આવવાનું તેમજ ઉઠ-એસ કરવાની ચપલતાના ત્યાગ કરી સ્થિર આસને ધર્મધ્યાન ધ્યાવે, (સ્વાધ્યાય કરે) પરંતુ એકાંતપણામાં એક ધારણ ન કરે પણ સમ્યગ્ ભાવે આસન સ્થિર રહે તે નિષદા પરિષઢ જય જાણવા.
- (૧૧) શચ્યા પરિષાહ : સંથારા કરવાની ભૂમિ ઊંચી-નીચી, ખાડા-ટેકરાવાળી અથવા તા પ્રતિકૂળતા વાળી હોય તા પણ મનમાં દુઃખ ન ધરતાં સમ્યગ્ લાવે ત્યાં જ સંથારા કરી ધર્મધ્યાન કરે તેને શચ્યા પરિષા જય જાણવા.
- (૧૨) આક્રોશ પરિષદ : કાઈ આત્મા આવીને પાતાને આક્રાશ કરી અનેક પ્રકારના ઉપાસ લા આપે તા તેના પ્રત્યે દ્વેષ નહીં ધરતાં તે પ્રતિકૂળ વચનાને સમ્યગ્ સાવે સહન કરે તેને આક્રાશ પરિષદ જય જાણવા.
- (૧૩) વધા પરિષાહ : કાઈ પાયુ આત્મા આપણા પ્રત્યે દ્રેષ ભાવવાળા બનીને શરીરને તાડન–તર્જન કરે યા છેઠન–ભેઠન કરે તા પાયુ તેના ઉપર કાંધ ન કરતાં તે તે પ્રતિકૃળતાઓને સમ્યગ્ ભાવે સહન કરે તેને વધ પરિષાહ જય જાણવા.
- (૧૪) યાચના 'પરિષહ: આત્માને શરીર સંખંધ જરૂરી વસ્તુઓ જેવી કે આહાર-પાણી-વસ્ત્ર-પાત્રાદિ તેમજ ઔષધ-ભેષજદિને દીનપણું કે અભિમાન ત્યજને વિધિપૂર્વ'ક યાચના કરીને મેળવવાની હોય છે, પરંતુ યાચના કરવામાં લઘુતા પ્રાપ્ત થાય છે, એમ જાણીને અથવા લાભ સંખંધી શંકા ધરીને પરિગઢધારી ન ખને, પરંતુ જયારે જયારે આવશ્યકતા જણાય ત્યારે ત્યારે (વિધિપૂર્વ ક યાચીને ગવેષણા કરીને) યાચીને મેળવવામાં સાવધાન રહે તેને યાચના પરિષઢ જય જાણવા આ પરિષઢ સંખંધ કેટલાકાએ કહ્યું છે કે 'સાધુઓએ માંગતા શરમાવું જોઇએ નહીં.' આ લખાણ તેઓનું જૈત ધર્મના મર્મને સમજયા વગરનું અનર્થકારી હોઈ મિશ્યા સમજવું.
- (૧૫) અલાભ પરિષહ : જરૂરીયાતવાળી વસ્તુએ ન મળવાથી મનમાં જરાપણ હૈદ્રેગ લાવે નહિ, પરંતુ અંતરાય કર્મના ઉદય વિચારી જરૂરીયાતવાળી વસ્તુ વિના ચલાવી લઇ આત્મભાવમાં રમણતા કરે તેને અલાસ પરિષહ જય જાણવા.
- (૧૬) રાગ પરિષહ : શરીરમાં રાગાદિ ઉત્પન્ન થયે થકે વત-નિયમના ભ'ગ કરીને રાગને દ્વર કરવાના ઉપાયા ન કરે તેને રાગ પશ્ચિહ જય જાણવા.
- (૧૭) તૃષ્ણુ-સ્પરા પરિષહ : સાધુ (ત્યાગી) મહાત્માએ સૂકા ઘાસ પર સંથારા કરે ત્યારે તે ઘાસ ઉપર પાથરવાનું વસ્ત્ર યાગ્ય ન હોાવાથી ઘાસના સ્પર્શ ખૂંચે અથવા કાંટા વાગે તાે તે વખતે દુધ્યાન ન કરે પણ સમ્યગ્ સાવે તેને સહન કરે તેને તૃશ્ચુ-સ્પર્શ પરિષહ જય જાણુવા.

- (૧૮) મલ પરિષાહ : શરીર ઉપરના પરસેવાથી તેમજ ધૂળ વગેરે લાગવાથી શરીર ઉપરના મળ દુર્ગ ધ મારતા હાય તા પણ વ્રત-નિયમના લાંગ કરી તેને દ્વર ન કરે, પણ તેને સમ્યગ્ લાવે સહન કરે તેને મલ પરિષદ જય જાણવા.
- (૧૯) સત્કાર-પુરસ્કાર પરિષહ : પોતાને માન-પાન કે વંદન-પૂજનાદિ અહુમાન ન મળે તાે તેથી ખેદ નહિ કરતાં સમ્યગ્ ભાવે સમાધિ ભાવમાં રહે તેને સત્કાર-પુરશ્કાર પરિષહ જય જાણુવા
- (૨૦) મના પરિષહ : પાતે માટા સમુકાયને માન્ય પ્રાન્ન હોવા છતાં પાતાની મુહિના ગર્લન કરે, પરંતુ પાતાની છદ્મસ્થતા વિચાર અને આથી પાતાની માન્યતા ખળાત્કારે અન્યના ઉપર ઠાંકી બેસાડવા પ્રયત્ન ન કરે, તેમજ પાતાની વાતના બીજા લોકા અસ્વીકાર કરે યા ઉહાપાહ કરે તા પશુ પાતે મનમાં દુ:ખ ન ધરે તેને પ્રન્ના પરિષદ જય જાણવા.
- (૨૧) અજ્ઞાન પરિષહ : પાતાને સૂક્ષ્મણાંધ ન હોવાથી અન્ય જીવાને ગાેધ કરવાની કુશળતા પાતાનામાં નથી, એમ સમજીને દુઃખ ન ધરે પથુ સમલાવે પાતાના આત્માને ધર્મ માર્ગમાં સ્થિર રાખે તેને અજ્ઞાન પરિષહ જય જાણવાે.
- (૨૨) અદર્શન પરિષહ: અર્થાત્ નિશ્વય શુદ્ધ સમ્યકૃત્વ સહિત પથાના પોતાનામાં તત્વાર્થ પ્રતિની શ્રદ્ધાના અર્થાત્ સમ—સંવેગાદિ લક્ષણા વહે નિશ્વય ન કરી શકવાથી પ્રાપ્ત તત્વ છાંધ (શ્રદ્ધાન) થી ચલિત ન થાય. તેને અદર્શન (સમ્યકૃત્વ) પરિષહ જય જાણવા. આ છેલ્લા ૨૦–૨૧–૨૨ એ ત્રણે પરિષહો સુખ્યત્વે ક્ષાયાપશમિક સમ્યકૃત્વે છદ્મસ્ય આત્માને અજ્ઞાનથી તેમજ સમ્યકૃત્વ માહનીયના ઉદયથી માહના કેટલાક ચિત્ર—વિચિત્ર સૂક્ષ્મ પર્યાય પરિણામાને છેદવા—લેદવા અસમર્થ અને છે. તે વખતે તે આત્માને શ્રી જનેશ્વર લગવંતના વચના ઉપરની અનુલવાત્મક શ્રદ્ધાનું ખળ જ તે તે પ્રકારના માહને છેદવા—લેદવા સમર્થ ખનતું હોય છે એમ જાણવું. વળી વિશેષે આ સમજવું જરૂરી છે કે આ અદર્શન પરિષહ નૈગમ—અશુદ્ધ—સંગ્રહ તેમજ વ્યવહાર એ ત્રણે દ્વાથી ક મના ઉદયજન્ય પણ દ્વાથી ક નયની દૃષ્ટિએ ચક્ષુ—અચક્ષુ તેમજ અવિધ દર્શનાવરણીય કર્મના ઉદયજન્ય પણ દ્વાથી શકે છે. જ્યારે શુદ્ધ પર્યાયાર્થા શખક સંભિર્દ્ધનય દૃષ્ટિએ દર્શન મોહનીય કર્મના ઉદય જન્ય તેમજ એવં ભૂતનય દૃષ્ટિએ કેવળ દર્શન સંભાં ધા પણ દ્વાર્થ શકે છે.

# स्क्ष्म सम्पराय छबस्थ-वीतरागये।श्रतुद्देशः ॥ १० ॥

દશમા સૂક્ષ્મ સંપરાય ગુલુસ્થાને તેમજ અગ્યારમા અને બારમા છદ્મસ્થ વીતરાગ (ઉપશાંત માહ-ક્ષી માહ) ગુલુસ્થાને વર્તતા જીવને ૧૪ પરિષદ્ધો સંભવે છે. તેમાં (૧૧) વેદનીય કર્મજન્ય (૧) પ્રજ્ઞા પરિષદ્ધ (૨) અજ્ઞાન પરિષદ્ધ અને (૩) અલાલ પરિષદ એમ કુલ ચીદ પરિષદ હોય છે.

#### एकादश जिने ॥ ११ ॥

तेरमा अने श्रीहमा शुद्धस्थान है वर्तता श्री छनेश्वर हेवसी लगवंताने शरीर स'अ'धे (११) परिषद्ध स'लवे तेश्याने क्षायिह लावे पाताना स्वइपमां निरंतर परिष्कुमन पामवाप्त्युं द्वावाथी तेमने परिषद्ध कथ स्वालाविहपृष्ठे द्वाय छे. 'वेयई से निर्जरई' श्री वयनानुसारे.

#### बादर संपराये सवे<sup>९</sup> ॥ १२ ॥

નવમા બાદર સંપરાય ગુણસ્થાનક સુધીમાં વર્તતા જીવાને સઘળાએ (૨૨) પરિષદ્ધા સંભવે છે. જે નીચે મુજબ કાઢાથી સમજવા.

| કર્મના પ્રકાર                   | ખાદર<br><b>સ</b> પરાય | સૂક્ષ્મ<br>સંપરાય | ઊપશાંત<br>માહ | ક્ષીણમાહ    | સંયાગી<br>કેવલી | અયાગી<br>કેવલી | કુલ |
|---------------------------------|-----------------------|-------------------|---------------|-------------|-----------------|----------------|-----|
| ત્રાનાવરણીય                     | ર                     | ર                 | ع ا           | ર           | _               |                | ર   |
| દર્શ <sup>6</sup> ન માહનીય જન્ય | ٩                     |                   |               | -           |                 | _              | ٩   |
| ચારિત્ર માહનીય જન્ય             | و                     | -                 |               | <del></del> | _               |                | •   |
| અ'તરાય                          | ٩                     | 9                 | ૧             | ٩           |                 | _              | 2   |
| વેદનીય                          | 99                    | 11                | 19            | 99          | ૧૧              | 19             | ૧૧  |
| કુલ                             | २२                    | ૧૪                | ૧૪            | 18          | ••              | ૧૧             | રર  |

આ નવમા ખાદર સંપરાય ગુણુસ્થાનકમાં માહનીય કર્મની કેટલીક પ્રકૃતિઓ ઉદ્યમાં હૈં:વાથી તમામ પરિષહો સંભવે છે. પરંતુ આ ગુણુસ્થાનકવર્તી આત્માને તે સલળાએ પરિષહોના આત્મ વિશુહિએ જય હૈાય છે. હવે દશમા સૂક્ષ્મ સંપરાય ગુણુસ્થાનકે છેલ્લે સૂક્ષ્મ (સંજવલનના) લેાલના પણુ ક્ષય થતા હોવાથી ત્યાં માહનીય કર્મજન્ય આઠે (૮) પરિષહા હોતા નથી. હવે કયા કર્મના ઉદયથી કરી પરિષદ પ્રાપ્ત થાય છે તે જથાવે છે.

#### ज्ञानावरणे प्रज्ञाऽज्ञाने ॥ १३ ॥

પ્રજ્ઞા પરિષહ અને અજ્ઞાન પરિષહ એ બે પરિષહા જ્ઞાનાવરણીય કર્મના એક વિષયમાં પ્રજ્ઞા પરિષહ અને અન્ય વિષયમાં અજ્ઞાન પરિષહ એમ બે એકી સાથે હોઇ શકે છે, ઉદયે હોય છે-શ્વચાપશ્રમમાં ઉદય પણ હોય છે. दर्शन माहान्तराय यारदर्शनाऽलाभौ ॥ १४ ॥

દર્શન માહનીય કર્મના ઉદ્દયે અદર્શન પરિષહ હોય છે અને અંતરાય કર્મના ઉદ્દયે અલાલ-પરિષહ હાય છે.

चारित्रमाहे-नाग्न्या-डरति-स्त्री-निषद्याऽडक्रोश-याचना-

सत्कार-पुरस्काराः ॥ १५ ॥

ચારિત્ર મેહનીય કર્મના ઉદ્દયથી (૧) નગ્નત્વ (૨) અરતિ (૩) સ્ત્રી (૪) નિષદ્યા (૫) અહિંાશ (૬) યાચના (૭) સત્કાર—પુરસ્કાર એ સાત પરિષહા હાય છે. આ પરિષહા પણ ઉપશમ શ્રેણીયત નવમા ગુલ્સ્થાનક સુધી હાેઇ શકે છે.

वेदनीये शेषाः ॥ १६ ॥

નીચે મુજબના બાકીના ૧૧ પત્ષિહો વેદનીય કર્મના ઉદયે જીવને શરીર સંબંધે હાય છે. (૧) ક્ષુધા (૨) પિષાસા (૩) શીત (૪) ઉષ્ણ (૫) દંશમશક (૬) ચર્યા (૭) શય્યા (૮) વધ (૯) રાગ (૧૦) તૃણસ્પર્શ (૧૧) મલ પરિષહ

एकादया भाज्या युगपदेकीन विंशतेः ॥ १७ ॥

એક જવને એકી સાથે એકથી આરંભીને ૧૯ પરિષહો હોઇ શકે છે. કેમકે પરસ્પર વિરુદ્ધ એવા પરિષહો એકી સાથે હોઇ શકે નહીં, જેમકે શીત અને ઉન્છુ પરિષહ એકી સાથે હોઇ શકે નહીં, તેમજ ચર્યા, શચ્યા અને નિષદા એ ત્રણમાંથી પણ એક જ હોઇ શકે, બાકીના એ હોઇ શકે નહિ. એથી ત્રણ પરિષહો બાદ કરતાં એકી સાથે એાગણીસ પરિષહો હોઇ શકે છે. બાકી વિશેષ સ્વરૂપ ઉપર મુજબ જાણવું અતે સૂત્રકાર અને સિદ્ધાંતકારને મતે જે કમ ફેરફાર છે તે માટે સમજવું કે અસદ્ભૂત વ્યવહાર નય-દિષ્ટેએ પરિષહ પછી દર્શવિધ યતિ ધર્મ અને ભાવના સંવર અનુકમે પ્રાપ્ત થાય છે એમ સમજવું. જયારે સદ્ભૂત વ્યવહાર નયદષ્ટિએ દર્શવિધ યતિધર્મ ભાવના ધર્મચુકત આત્માને પરિષહ જય સ્વરૂપી સંવર ધર્મની અનુકમે પ્રાપ્તિ થાય છે. તે પછી પાંચ પ્રકારના ચારિત્ર ધર્મરૂપ સંવર ભાવની પ્રાપ્તિ થાય છે. હવે પાંચ પ્રકારના ચારિત્ર ધર્મરૂપ સંવર ભાવની પ્રાપ્તિ થાય છે. હવે પાંચ પ્રકારના સ્થારિત્ર ધર્મરૂપ સંવરનું શાસાનુસારે સ્વરૂપ જણાવાય છે.

सामायिक-च्छेदोपस्थापनीय-परिहार विशुद्धि-सक्ष्म संपराय यथाख्यातानि चारित्रम् ॥ १८॥

(૧) સામાયિક ચારિત્ર : રાગ-દેષાદ માહજન્ય પરિણામાં પ્રતિ ઉપશમ, શ્ર્યાપશમ કે ક્ષાયક ભાવ સ્વરૂપી આત્મ પરિણામી આત્માને સામાયિકાદિ ચારિત્ર ગુણની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ ચારિત્ર ધર્મમાં આત્મા પરભાવ પ્રતિના પરિણામ-પ્રવૃત્તિથી ક્રથ' ચિત્ અળગા થઇ જે ભાવે સમ (રાગ-દેષ-રહિત) પરિણામના લાભ પામે છે. તેને

સામાયિક ચારિત્રધમ જાહ્યુવા. તે (૧) ઇત્વર કથિત (૨) યાવત્ કથિત એમ એ લેટે હાય છે

- (૨) છેદાપ સ્થાપનીય ચારિત્ર: પ્રથમ ઓઘ-યાતો સામાન્ય ભાવે ચારિત્ર ધર્મ અંગીકાર કરેલ આત્મા અતિચારાદિ દેષિ થી વિશેષ શુદ્ધ થઇ જે નિરતિચાર ચારિત્ર પાળે છે તેને છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્ર જાણવું. આ છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્ર ધર્મના (૧) સાતિચાર અને (૨) નિરતિચાર એવા બે લેદા છે, બંને પ્રકારવાળું છેદાપસ્થાનીય ચારિત્ર તેમજ તે પછીના ચારિત્રો સર્વ વિરતિધર આત્માઓને હાય છે એમ જાણવું. શાસ્ત્રોમાં અનેક ઠેકાણું નિરતિચાર ચારિત્ર પાળીને અનેક જીવા મે શે ગયા છે એમ સપષ્ટ જણાવેલું છે. આ માટે નિરતીચાર ચારિત્રનું સ્વરૂપ ગીતાર્થ શુરૂ ભગવંત પાસેથી અવશ્ય જાણી લેવું જરૂરી છે. આમ છતાં નિશ્ચય દૃષ્ટિએ તા મુખ્યત્વે સામાયિક ચારિત્રમાં જ સર્વ ચારિત્ર ધર્મો સમાયેલા હોય છે. અર્થાત્ સર્વ પ્રકારના ચારિત્રમાં આત્માના પરભાવ પ્રતિ ઉદાસીન વૃત્તિએ કરી, સમભાવ ભાવે કરી આત્મભાવમાં જે સ્થિર થવારૂપ સમતાના પરિણામ પ્રાપ્ત થાય છે; તે જ ચારિત્ર ધર્મ છે એમ જાણવું. કેમકે આત્માના મૂળ સ્વભાવ અચળતા છે.
- (3) પરિહાર-વિશુદ્ધિ ચારિત્ર: આત્માની વિશેષ પ્રકારે શુદ્ધિ કરવા માટે જે વિશેષ પ્રકારના આચાર-તપવાળું ચારિત્ર તેને પરિહાર વિશુદ્ધિ ચારિત્ર જાણવું.

પરિહાર વિશુ હ ચારિત્ર સંખંધ આચાર તથા તપનું સ્વરૂપ નીચે મુજબ જાણવું. ગુરૂ આદ્માથી નવ જણા ગુરૂકુળ વાસના ત્યાગ કરી તેમાંથી નીકળી એકજણ વાંચનાચાર્ય થાય તેમજ ચાર જણા તપ કરે અને બાકીના ચાર જણા તેઓની વૈયાવચ્ચ કરે. આમ છ માસના તપ પૂર્ણ કર્યા પછી જે ચાર જણ વૈયાવચ્ચ કરતા હતા તેઓ તપ કરે અને તપ કરનારા હતા તે ચાર જણા વૈયાવચ્ચ કરે. તેમજ પ્રથમ હતા તે વાંચના-આર્યની વૈયાવચ્ચ કરે. આમ બાર માસ વીતી ગયા પછી જે વાંચનાચાર્ય હતા તે છ માસ મુધી તપ કરે અને આઠમાંથી એક વાચનાચાર્ય થાય, આકીના સૌ વૈયાવચ્ચ કરે. આ રીતે નવે જણા કુલ અઢાર માસના તપ પૂર્ણ કરે તે પછી કેટલાક ફરીથી પણ તે પ્રકારના તપ કરે યા તો જનકલ્યી હ સ્વીકારે યા તો ગચ્છમાં ગુરૂકુલ કુળ વાસમાં આવી વસે, તેઓ સૌના તપ નીચે મુજબ જાણવા.

|                   | જઘન્ય તપ | મધ્યમ તપ        | ઉત્કૃષ્ટ તપ                  |  |
|-------------------|----------|-----------------|------------------------------|--|
| ઉનાળામાં          | ચાયભક્ત  | <b>છ</b> ઠ્ઠ    | અઠુંમ તપ (ત્રણ ઉપવાસ)        |  |
| શિયાળામાં         | છ ફું    | અ <b>ું મ</b>   | દ <b>શ</b> ભક્ત (પાંચ ઉપવાસ) |  |
| <b>રા</b> માસામાં | અઠું મ   | <b>દશમ</b> ભક્ત | દ્રાદશભક્ત                   |  |

આ**ચાર્ય** તેમજ વૈયાવ≈ચ કરનારાએાને રાજ આય'બિલ કરવાનુ' હોય છે.

- (૪) સૂક્ષ્મ સંપરાય ચારિત્ર: આ ચારિત્રમાં રથૂલથી તો કાંધાદિ ચાર પ્રકારના કષાયા તેમજ સૂક્ષ્મ ભાવથી પણ ક્રોધ—માન અને માયા એ ત્રણે કષાયાના ઉદય જયાં નથી પરંતુ કેવળ એક માત્ર સૂક્ષ્મ લાભના ઉદય વર્તે છે, એવા દશમા ગુલ્યુસ્થાનક વર્તી છવાને આ સૂક્ષ્મ સંપરાય ચારિત્ર હોય છે. આ ચારિત્રના કાળ માત્ર અ'તર્મું હૂર્ત પ્રમાણ જાણ્વો આ ચારિત્ર ઉપશમ શ્રેણીએ ચઢતા જીવને તેમજ ઉપશમ શ્રેણીથી પડતા જીવને હાય છે. તેમાં ચઢતા પરિણામી કરતાં પડતા પરિણામી જીવના અધ્યવસાયા સીણ જાણ્વા. જયારે ક્ષપક શ્રેણીએ ચઢતા જીવને પણ આ ગુલ્યુસ્થાન કે જે અધ્યવસાયા હોય છે તે ઘણા જ વિશુદ્ધ હોય છે એમ જાણ્વું.
- (પ) यथाण्यात (तथाण्यात) चारित्र : ल्यां स्थूत थडी हे सूक्ष्म सावधी पक्ष मांडनीय हमंने। ઉदय नथी तेवां ११ मा ઉપશાંત मांड गुष्कस्थानहमां तेमल ल्यां मांडनीय हमंने। सर्वंथा क्षय हरेंद्दी। छे. तेवा आरमा, तेरमा अने चौहमा अम चारे गुष्कस्थानहवर्ती छवाने आ यथाण्यात चारित्र होय छे अम लाख्वुं. मेक्षमां गयेंद्दा आत्माने हे। हेपष्णु प्रहारनी आत्मिविशुद्धि हरवानी होती नथी. तेथी तेओ ने आत्मिविशुद्धि हरवानी होती नथी. तेथी तेओ ने आत्मिवशुद्धि हरवानी होती नथी. तेथी तेओ ने आत्मिवशुद्धि हरवान्य होता केर्या चारित्र होतुं नथी. परंतु तेओ नुं हेवल आत्मकावमां ल रमखता (स्थरता) हरवापष्णुं छे. तेने हपयारे चारित्र लाख्वुं. हपर लखावेद्या पांचे प्रहारना चारित्र करेमि मंते सामाइयं से पश्चिक्ष सापेक्ष होवाथी हरेह चारित्रमां सामायिहनी प्राप्ति हत्तरात्तर विशुद्ध तेमल अधिहतर लाख्वी.

ઉપર જણાવેલ સર્વ-વિરતિ ભાવના સામાયિક ભાવ સ'બ'ધી કેટલીક જાણવા શાગ્ય હડીકત શાસ્ત્રાર્થથી જણાવીએ છીએ.

શ્રી જીનેશ્વર લગવંતાએ લવ્ય આત્માર્થી આત્માએ માટે ચાર પ્રકારની સામાયિક ધર્મની આરાધના (પ્રાપ્તિ) કરવાનું વિધાન કરેલું છે તે માટે તેના પ્રતિપક્ષી એવા ચાર પ્રકારના કેત્ધ—માન—માયા–લેભાદિ ક્યાયાથી આત્માને અળગા રાખવાનું કહ્યું છે. આ માટે ચાર પ્રકારના ક્યાયની ચાકડીઓનું સ્વરૂપ ગીતાર્થ ગુરૂ લગવંત પાસેથી યથાર્થ અવિરુદ્ધ જાણવું અનિવાર્ય આવશ્યક છે. આ રીતે વિધિ–નિષેધ સાપેક્ષ શુદ્ધ માક્ષમાર્થ પ્રરૂપેલા છે. આમ છતાં જેઓ સામાયિક ધર્મની સાધના માટે રાગ–દ્રેષાદિ લાવાના આશ્રય લેવાનું કહે છે. તેવા ઉત્સૂત્ર લાષીઓ સંબંધ શ્રી હરિલદ્રસ્રિજીએ યાગશતક ગ્રંથમાં જણાવ્યું છે કે—

पिंड सिद्धे सुय देसे, विहिएसु इसि रागभावे वि । सामाइयं असुद्धं, शुद्धं समयाए देाषुं पि ।।

જે જે સામાયિક ભાવ સંખધે જે જે કષાય ભાવથી આત્માને અળગા રાખવાનું શાસમાં વિધાન છે, તેની અવગહ્યુના કરીને જે જે આત્માં પાતપાતાના ગુહ્યુસ્થાનકને યાગ્ય કર્તવ્ય—અકર્તવ્ય ભાવા પ્રતિ એટલે કે પ્રતિષેધ કરાયેલા (હ્ય) ભાવા પ્રતિ દ્વેષ

કરીને તેને છાંડે છે, તેમજ વિધેય કરાયેલા (ઉપાદય) ભાવાને રાગ થકી સેવે છે, (અર્થાત્ ગુણુસ્થાનક યાગ્ય વ્યવહારમાં સાધ્ય—સાધનદાવમાં મૂઢ છે) તેવા આત્માનું તે તે સામાયિક અશુદ્ધ છે એમ જાણવું. કેમકે સામાયિક ભાવ તા આત્માના રાગદ્ભેષ રહિત એવા શુદ્ધ સ્વભાવ સ્વરૂપી હાય છે એમ જાણવું જરૂરી છે આ સંબંધ શાસમાં આત્માના શુદ્ધ સ્વભાવરૂપ ચાર પ્રકારના સામાયિક કહ્યા છે.

- (૧) સમ્યક્ત્વ સામાયિક : ચાથા ગુલુરથાનકવર્તી આત્માઓને હોય છે
- (૨) શ્રુત-સામાયિક: ચાથા ગુલસ્થાનકવર્તી યા તેને અભિમુખ થયેલા મિથ્યાત્વના પરિહાર કરવાવાળા) આત્માએમાં શ્રી જીનેશ્વર ભગવંતના વચના પરની શ્રદ્ધા–રૂચીવ ળુ હોય છે
- (3) દેશ વિરતિ–સામાયિક : પાંચમા ગુણસ્થાનકવર્તી દેશવિરતિધર શ્રાવકાને હોય છે.
- (૪) સવ<sup>ર</sup>-વિરતિ સામાયિક : છઠ્ઠા ગુણસ્થાનકવતી (જેમણે ત્રિવિધે ત્રિવિધે સવ્-વિરતિ લાવના આશ્રય કરેલા છે એવા) મુનિ લગવ તાને હાય છે.

આવા સર્વ વિરતિધર સાધુ-ભગવંતા પ્રતિ વંકનાદિ વ્યવહાર કરવા માટે શાસમાં સ્પષ્ટ જણાવેલ છે કે—

जावंत केवि साहू, भरहेर वय महाविदेहे य । सच्बेसिं तेसिं पणओ, तिविहेण तिदंड विरयाणं ॥

આથી સ્પષ્ટ સમજવું જરૂરી છે કે જેઓ મન-વચન અને કાયરાગ વ્યવહાર સંબંધ સાવલકમાં કરતાં નથી, કરાવતાં નથી તેમજ તેની અનુમાદના પશ્ચ કરતાં નથી. તેવા સર્વ સાધુઓ વ દનીય છે, અન્યથા સાવલ-આર'લી પરિગ્રહમાં આસક્ત સાધુઓને શાસ્ત્રમાં કુગુરૂ કહેલ છે. કુગુરૂઓનું વ દન-પૂજન-લક્તિ-બહુમાન કરનાર આત્મામાં સામાયિકને બદલે ક્ષાય ભાવની વૃદ્ધિ થતી હોઈ તેને કુગુરૂની ભક્તિ સંસાર વધારનારી થાય છે.

હપર જણાવી ગયા તે સુજબ શાસમાં સર્વ વિરતિધર સાધુઓને સર્વ સામાયિક ભાવનું ચારિત્ર હોય છે અને તેના પાંચ લેદા જ શાસમાં જણાવેલા છે, તેનું સ્વરૂપ પણ શાસાનુસારે આગળ જણાવી ગયા છે. આમ છતાં કેટલાક કુગુરૂઓ પોતાને બકુશ— કુશીલ ચારિત્રીયા માને છે અને કહેવડાવે પણ છે. આ બકુશ—કુશીલપણ તે ચારિત્રના લેદ નથી, પરંતુ તથા પ્રકારે દાષાની સંભાવના અને આચરણાના લીધે તેઓને શાસમાં બકુશ—કુશીલ સાધુઓ કહ્યા છે. પરંતુ જેઓ ઉચ્ચરેલ કરેમિ—ભંતે સામાયિક વ્રત—પચ્ચક્ષ્પાણને અવગણીને પોતાને બકુશ—કુશીલના દાષા સેવવાના અધિકારી માને છે, તેવા પાખંડી સાધુઓને તો શ્રી જન શાસનના હડાહ કરવાવાળા જાણી તેઓના સંસગ્ આત્માથી આત્માઓ એ વર્ષવા જરૂરી છે. વળી કેટલાકા આ સંબંધે ઉત્સર્ગ—અપવાદ

માર્ગની ભગવંતની દેશનાના જૂઠા દૂર ઉપયોગ કરી અજ્ઞાની દ્વાને પાતા તરફ આકર્ષવા માટે અનેક પ્રકારના માયાવી માર્ગ અપનાવીને વળી કહે છે કે 'ધર્મે' માયા તે માયા નથી.' આવા પ્રગટ માયાવી સાધુને ઓળખવા માટે શ્રી કલ્પસૂત્રમાં (આચાર સૂત્રમાં) સર્વ શ્રી તીર્થ કર ભગવંતના સાધુઓના તેમજ સર્વ શ્રેત્રના અને સર્વ કાળના સાધુઓના તેમજ સર્વ શ્રેત્રના અને સર્વ કાળના સાધુઓના આવેલ છે જે અત્રે જહ્યાવીએ છીએ.

#### १ २ ३ ४ ५ 'आचे छुक्कुदेशिय सज्जायर रायपिंड किइकम्मे ६७ ८ ६ १० वय जिट्ठ पडिकमणे, मासं पज्जेासवण कप्पा.'

(૧) અચેલક કલ્પ (૨) ઉદ્દેશીક કલ્પ (૩) શય્યાતર કલ્પ (૪) રાજપિ'ડ કલ્પ (૫) કૃતિકર્મ (વંદન વ્યવહાર) (૬) શ્રત કલ્પ (૭) જયેષ્ઠ કલ્પ (૮) પ્રતિક્રમણુ કલ્પ (૯) માસ કલ્પ (૧૦) પંજોસણુ (૫ર્યુંષણા) કલ્પ

હપર જથાવેલા દશે કલ્પ પ્રથમ તીર્થ કરના વારાના સાધુઓને તેઓ ઋજુ અને જડ હોવાથી અનિવાર્ય પણે આદરવાના હોય છે તેમજ છેલ્લા શ્રી મહાવીર સ્વામીના શાસનના સાધુઓને પણ તેઓ વિશેષે કરીને વક અને જડ સ્વભાવવાલા હોવાથી અનિવાર્ય પણે આદરવાના કહ્યા છે. જયારે મધ્ય બાવીશ તીર્થ કરના સાધુઓ માટે કૃતિક મં કલ્પ-લત કલ્પ-લ્યેષ્ઠ કલ્પ તેમજ ચાંચા પ્રતિક્રમણ કલ્પ. એ ચારે કલ્પ અવશ્ય અનિવાર્ય પણે આચરવાના હોય છે, જયારે બાકી છ કલ્પો તેઓને માટે નિયત નથી પરંતુ અનિયત છે એટલે તેમને ચાંગ્ય લાગે તે મુજબ આચરે મહાવિદેહ ક્ષેત્રના સાધુને પણ મધ્ય બાવીશ તીર્થ કરના વારાના સાધુઓ મુજબ ચાર કલ્પ નિયત છે અને છ કલ્પ અનિયત છે એમ જાણવું. આ દશે કલ્પોનું સ્વરૂપ ગીતાર્થ ગુરૂ લગવંત પાસેથી આત્માથી આત્માએ જાણી લેવું અનિવાર્ય આવશ્યક છે.

અત્રે આ ખાસ સમજવું જરૂરી છે કે વ્યવહારથી શાસામાં જણાવ્યા મુજબ પ્રથમના સિમિતિ–ગુપ્તી અને પરિષદ જય એ ત્રીસ લેદા દ્રવ્ય સંવરના છે, જ્યારે યતિ ધર્મ ભાવના અને ચારિત્ર એ સત્તાવીસ લેદા ભાવ સંવરના જાણવાના છે, તેમાં દ્રવ્ય સંવર તે જ્યારે નિશ્ચય દરિની સાપેક્ષતાએ ભાવ સંવરનું નિમીત્ત-કારણ અને છે, ત્યારે વિધિ-પૂર્વ કની તે વ્યવહાર શુદ્ધિરૂપ કારણતા વડે આત્મા નિશ્ચય શુદ્ધિ (આત્મ વિશુદ્ધિ) ને પ્રાપ્ત કરે છે. અન્યથા શુલ વ્યવહાર–સંસાર પરિભ્રમભુના હેતુ અને છે. આ માટે કહ્યું છે કે—

'નિશ્ચય દૃષ્ટિ ચિત્ત ધરીજી, પાળે જે વ્યવહાર, પુરુષવ'ત તે પામશેજી, ભવ સમુદ્રના પાર.' ્વળી પણ કહ્યું છે કે—

'જે જે અ'શે રે નિરૂપાધિકપણું', તે તે નહોા રે ધર્મ', સમ્યકૃદષ્ટિ ગુણ, ઠાણા થકી, નાવ લહે શિવ શર્મ.'

હવે જે પૂર્વે છઠ્ઠા અધ્યાયમાં આશ્રવ તત્વનું સ્વરૂપ જણાવેલું હતું. તેનાથી પોતાના આત્માને બચાવવા માટે જેઓએ સાતમા અધ્યાયમાં જણાવ્યા મુજબ વિરતિ પણાના સ્વીકાર કરી આઠમા અધ્યાયમાં જણાવ્યા મુજબ પોતાના આત્માને વિશેષ કર્મના બંધનમાં કસાયેલા જાણ્યા છે. અને વળી જે આત્માએ નવમા અધ્યાયમાં જણાવ્યા મુજબ દ્રવ્ય—ભાવસંવર વહે સત્તાવન (૫૭) લેદાથી નવા કર્મના બંધ રાકવા સમર્થ બન્યા છે, તેવા આત્માએ માટે હવે પૂર્વ સંચિત કર્મોની વિશેષ પ્રકારે નિર્જરા કરવા માટે (કર્મોને આત્મ—પ્રદેશથી છૂટા કરવારૂપ યા તો તેની વિષાક આપવાની શક્તિ તાડવા માટે) તપ—(ત્યાગ) ધર્મના બાર લેદથી સ્વીકાર કરવા વહે સર્વ કર્મોના ક્ષય કરી માસપદ પ્રાપ્ત કરાય છે, તે બાર પ્રકારના તપધર્મનું સ્વરૂપ હવે વિસ્તારથી જણાવવામાં આવે છે.

अनञ्जनाऽवमौदार्थ–वृत्ति परिसंख्यान–रस परित्याग विविक्तशस्याऽऽसन–कायक्लेशा बाह्यं तपः ॥ १९॥

- (૧) અનશન તેપ : ચાર પ્રકારના આહારના શક્તિ અનુસારે-વિધિપૂર્વ ક ત્યાંગ કરવા તે અમુક કાળ પર્ય તેના ઈત્વર કથિક તેપ કહેવાય છે. અને જાવજીવ સુધી કરવા તેને યાવત્ કથક તેપ કહેવાય છે. આ બ'નેના અનેક પેટાલેદા છે.
- (૨) અવમોદય અર્થાત્ ઉણાદરી તપ: પુરૂષના આહાર સામાન્યથી કર કાળીયા હાય છે. અને ઓઓના આહાર સામાન્યથી ૨૮ કાળીયા હાય છે. એટલે કે પાતાને ચાગ્ય આહારથી કંઇક એાછા આહાર કરવા તે ઉણાદરી તપ જાણવા. આ માટે કહ્યું છે કે—

कड किरियाहिं देहं दमंति किं ते जठा निरवराहं

मूलं सच्च दुहाणं जेहिं कषाया न निग्गहिया ॥ १ ॥
सच्चेसुं पि तचेषु कषाया निग्गहसमं तचा नित्थ जं तेण नागदत्तो, सिध्धा बहुसे। वि भ्रुंजंतो ॥ २ ॥

અર્થ ૧: સર્વ દુઃખાના મૂળભૂત કષાયાના જેમણે નાશ (નિગ્રહ) કર્યો નથી એવા જડ–અજ્ઞાની આત્માએા નિરઅપરાધી એવા દેહ પ્રત્યે શા માટે તપાદિ (કષ્ટ) ક્રિયાઓ કરે છે. અર્થુ ર : સર્વ પ્રકારના તપમાં કષાયના નિગ્રહ (નાશ) ને જ તપ કહ્યું છે. કેમકે કષાય રહિત બાદ્યતપ પથ્યુ ઉપચાર કરીને કર્મને બાળનાર અલ્યંતર તપના હેતુ હોવાથી તપ કહેવાય છે. પરંતુ કષાય સહિત તપ તો કેવળ માત્ર કષ્ટરૂપ હોવાથી માં સાર પરિભ્રમણના હેતુ થાય છે. આ મંખ'ધે શાઓય દ્રષ્ટાંતરૂપે કષાયના નિગ્રહ કરનાર નાગદત્ત યા તા કુરગડુ સાધુ નિરંતર ત્રણ વાર લાજન કરતા હતા. છતાં કષાયના નિગ્રહ કરવાથી કેવળજ્ઞાન પામી માક્ષપદને પામેલ છે. આ કથા પ્રસિદ્ધ છે.

- (3) વૃત્તિ-પરિસ'ખ્યાન તેપ : આ તપમાં જરૂરી (લાગ્ય) વસ્તુઓ, વિવિધ અભિગ્રહ પૂર્વ'ક (નિયમ સ્વરૂપમાં જ) ગ્રહણ કરવાની-વાપરવાની હોય છે
- (૪) રસ પરિત્યાગ તપ: આત્મામાં ભાગાકાંક્ષા (વિકૃત્તિ) વધારે તેને વિગઇએ કહી છે, એટલે કે જેથી આત્મામાં વિકાર જાગે તેવા પદાર્થી (ભાજન) ન લેવા, વાપરવાં તેને રસત્યાગ તપ કહેવાય છે. શાસામાં ચાર મહા વિગઇએ ના સર્વધા ત્યામ કરવાના કહ્યો છે. અને છ લધુ વિગઇએ ના આત્માથી આત્માઓ એ સર્વથી તેમજ અધાથી કરરોજ ત્યાગ કરવાના હોય છે.
- (પ) વિવિકત શચ્યા-આસન અર્થાત્ સ'લીનતા તપ: આ તપના ચાર લેઢા છે.
- (૧) વિવિક્ત ચર્યા: પ્રદ્યાચર્યની નવ વાડ પાળવા સંબ'ધે સ્ત્રી-પશુ-નપું સક રહિત સ્થાનમાં સ્થિર આસને રહેવું તે.
  - (૨) ઇન્દ્રિય સ'લીનતા : ઇન્દ્રિયા વિકારી ન ખને તે સ'ભાળવુ'.
  - (3) वाग संबीनता : भन, वयन, क्षयाथी राग-द्वेषनी वृद्धि थाय तेम न प्रवर्तवु.
  - (૪) ક્યાય સ'લીનતા : ક્રોધ-લાલાદિ ક્યાયાની વૃદ્ધિ ન થવા દેવી તે
- (ફ) કાયકલેશ: આત્માને શરીર સાથેના સંખંધ ગાઢ હોવાથી આત્મા શરીરના દુ:ખે દુ:ખી થઈ જાય છે. અને શરીરના સુખે (અનુકૂળતાએ) પાતાના (આત્માને) સુખી માનવા લાગી જાય છે અને તેથી પાતાના દેહ જ આત્મા છે એવા મિચ્યા—આલાસ છવમાં હતા થઇ જાય છે. તેથી તે આત્મા આત્મશૃદ્ધિની સામનાથી અળગા રહેતો હોય છે. આ માટે કાયકલેશ તપ યથાશક્તિ સમ્યગ્ પ્રકારે વિષિપૂર્વ કરવાનું જરૂરી છે એમ જણાવેલ છે. તેમાં અનેક પ્રકારના પરિષદ્ધો સહન કરવાના હોય છે. હપર જણાવેલ છ પ્રકારના ખાદ્યતપ (ખાદ્ય રયૂલ દોષાને દૂર કરનારા હોવાથી) અનુક્રમે પશ્ચાનુપૂર્વીએ કરવાના અવ્યાસ કરવા જરૂરી છે. તેમાં શાસ્તાનું સારીતાએ તા અનુક્રમે પ્રથમ સંલીનતા તમ કરવા હદ્યમશીલ અનવું તે પછી વિશેષ સ્વરૂપે અનશન તમ કરતાં આત્માને સમ્યગ્ પ્રકારે તપશુલની પ્રાપ્તિ થઇ શકે છે.

આ છ પ્રકારના ખાદ્યાતપથી આત્માને વળી છ પ્રકારના અશ્યંતર તપમાં (અશ્યંતર દાષે, તે વિષય-કષાય ભાવમાં જતી વૃત્તિઓના ક્ષય કરનાર) જવાની સુગમતા પ્રાપ્ત થવી હોય છે. હવે તે છ પ્રકારના અભ્યંતર તપનું સ્વરૂપ જણાવાય છે. જે સુખ્યપણે સવિશેષ નિર્જરાના હેતુ છે.

प्रायश्चित-विनय-वैयावृत्य-स्वाध्याय-व्युत्सर्ग-ध्यानान्युत्तरम् ॥ २० ॥ नव-चतुर्-दश्च-पञ्च-द्वि-भेदं-यथाक्रमम् प्राग्ध्यानात् ॥ २१ ॥

પૂર્વે છ પ્રકારના આહા તપનું સ્વરૂપ જણાવી ગયા છીએ. અત્રે તે પછીના ખીલ છ પ્રકારના અવ્યંતર તપ (જે મુખ્યપણે જ્ઞાનની તીલ વિશુહિરૂપ છે) તેનું સ્વરૂપ તાલાઈકાર-શાસ્ત્રકાર સાથે સંમત થઇને, કાઈક અપેક્ષા વિશેષે અનુક્રમમાં ફેરફાર કરીને જણાવે છે. આ અવ્યંતર તપ ગુણ વડે અનુક્રમે આત્મા સર્વ કર્મના ક્ષય કરી માક્ષપક પ્રાપ્ત કરી શકે છે કેમકે આ અવ્યંતર તપ મુખ્યતયા આત્માની અંતરંગ (જ્ઞાન) પરિષ્યુતીની વિશુહિએ થતા હાય છે. આ માટે કહ્યું છે કે—

ज्ञानमेव बुधाः प्राहुः कर्मणां तापनात् तपः ।

तदाभ्यन्तर मेवेष्टं बाह्यं तदुपचंहकम् ॥

(જ્ઞાનસાર)

અર્થ : કર્મોને તપાવનાર (આત્મા થકી અળગા કરનાર) હોવાથી જ્ઞાન પ્રધાન અરુષ'તર તપ જ પ'ડિતાને ઇઇ (કર્લવ્ય) હોય છે. જ્યારે અનશનાદિ છ પ્રકારના જે બાહ્યતપ છે, તે ગ્રાયશ્ચિતાદિ અલ્ય'તર તપને વધારનાર હોય તે જ બાહ્યતપ ઇઇ હોય છે.

અલ્ય'તર તપના છ લેકમાંથી તત્વાર્થકાર છેલ્લા ધ્યાન તપની પૂર્વેના અનુક્રમે (૧) પ્રાથિત (૨) વિનય (૩) વૈયાવચ્ચ (૪) સ્વાધ્યાય (૫) વ્યુત્સર્ગ તપ તે તેના નીચે મુજબના લેકાથી જલાવે છે. પ્રથમના પ્રાયિતિના નવ લેક જણાવશે. શાસકારે કરા લેક જણાવેલ છે. ખીજા વિનયના ચાર લેક જણાવશે. ત્રીજા વૈયાવચ્ચના કશ લેક જણાવશે. ચાયા સ્વાધ્યાયના પાંચ લેક જણાવશે અને પાંચમા વ્યુત્સર્ગ તમના છે (૨) લેક જણાવશે. છઠ્ઠા ક્યાનનું સ્વરૂપ આગળ ઉપર કહેવાશે.

आहे।चन प्रतिक्रमण तदुभय विदेक न्युत्सर्ग तपच्छेद परिहारे।प-

(૧) માયસિત તપ : સમ્યગ્ દર્શન-ગ્રાન-ચારિત્ર શુશુ કરી આત્મશુદ્ધિ માટેના અનુષ્ઠાન (આરાધના) કરતાં એવા આત્માને છક્કસ્થપણાને સ્કર્ષને જે જે ઢોદ્ધો (અતિશારા) લાગવાથી આત્મામાં જે સ્વરૂપ મહીનતા થઇ હોય તેને શાસાનુસારે-વિધિયૂર્વ ક દ્દર કરવા માટે (માયા રહિત થઇને) યથાયોગ્ય પ્રાયશ્ચિત કરવું તે. આ પ્રાયશ્ચિત તપનાં (૯) તેમજ નીચે મુજબ દશ પ્રકારા સારી રીતે અણીને તેને થયા-તથ્ય સાથે અનુસરવાથી આત્મશુદ્ધિ થાય છે એમ અલ્લુનું. (દશ પ્રકારની શાસીય ગાયા)

### आले।चण पडिकमणे भीस विवेगे तहाविउस्सगा तवद-छेद-भूल अणपत्थायणे परिचियं चेव ॥ २२॥

- (૧) આલાચના-પ્રાયશ્ચિત : માતે લીધેલા વત નિયમમાં અતિચારાદિ દાષે કરીને જે રીતે મલિનતા થઇ હોય, તેને યથા–સ્થિત ગુરૂ મહારાજની આગળ પ્રકાશિત કરવું તેને આલાચના પ્રાયશ્ચિત કહીએ. આ સંબધે શ્રી લક્ષ્મણા સાધ્વીજનું દર્શાત લક્ષમાં રાખવું જરૂરી છે.
- કરવું તે. (મુખ્યપણ કરવું: શાસ્ત્ર નિર્દેશીત સૂત્ર અર્થથી વિધિપૂર્વક પ્રતિક્રમણ કરવું તે. (મુખ્યપણ આ પ્રતિક્રમણ ચાર હેતુએ શ્રી જીનેશ્વરની આજ્ઞાનું ઉદલંઘન કરાયું હોય તેનું (સમસ્ત પ્રકારે પ્રતિક્રમણ કરવા રૂપ છે.) પરંતુ તેમાં સમસ્ત છએ આવશ્યકની કરણી કરવા સાથે હાલમાં પ્રતિક્રમણ કરવાના રિવાજ (વ્યવહાર) છે. પ્રતિક્રમણના મુખ્ય ચાર હેતુઓને દર્શાવાલી ગાયા

पडिसिद्धाणं करणे किच्चाणं अकरणे पडिकमणं असद्हणे अ तहा विवरीय पउवणाए अ ॥ वंदिता स्त्र॥

અર્થ : સર્વા અને સર્વા શ્રી તીર્થ કર પરમાત્માએ મારે માટે જે જે નહિ કરવાનું કહેલું છે. (૧) તેમાં જે જે કાંઇ મે' મતિભ્રમથી કર્યું હોય, તેમજ તેઓ શ્રીએ જે જે કાંઇ કરવાયાગ્ય કહેલું છે, (૨) તે માહેથી મેં જે કાંઇ ન કર્યું હોય, તેમજ શ્રી તીર્થ કર ભગવંતના વચનામાં (૩) જે જે કાંઇ અશ્રહા ઉત્પન્ન થઇ હોય, તેમજ શ્રી તીર્થ કર ભગવંતની સર્વ જીવાને હિતકારીણી અને ત્રિકાળા ખાધિત એવી પ્રરૂપણાથી મેં (૪) વિપરીત પ્રરૂપણા કરી હોય, આ ચાર હેતુઓને ધ્યાનમાં રાખીને સ્ત્ર—અર્થ સાપેક્ષ કેવળ આત્મસાક્ષીએ પ્રતિક્રમણ કરવું તે.

- (3) મિશ્ર (તદુભય) પ્રાયશ્ચિત: ઉપરના ખંને સહિત એટલે આલે ચનાપૂર્વક ગુરૂની સાક્ષીએ પ્રતિક્રમણ કરવું તે તેમાં ખાસ કરીને જે જે દેષે તું પ્રાયશ્ચિત કર્યું હોય તે તે દેષોને કરીને નહિ સેવવાની વૃત્તિએ પ્રતિક્રમણ કરેલું હોવું જરૂરી છે, હાલમાં તે આ પ્રતિક્રમણના સ્ત્ર-અર્થસંખંધી વ્યાપાર ચાલી રહ્યો છે. એટલે કે કેવળ પૈસાશી પ્રતિક્રમણ કરાય-કરાવાય છે. જે વિષમકાળની વિષમતા છે એમ ભાષાનું જરૂરી છે.
- (૪) વિવેક માયશ્ચિત ં આ પ્રાયશ્ચિત જેમ આધાકમંદિક આહારાદિનું શહ્યુ કર્યું હોય તો તેના ત્યાગ કરવા રૂપ–વિવેક કર્યે છતે જ જેમ થાય છે, તેમ સર્વત્ર દોષ્યુક્ત જીવનથી અળગા થવા રૂપ–વિવેક પ્રાયશ્ચિત જાણવું.
- (પ) વ્યુત્સગ<sup>લ</sup> પ્રાયશ્ચિત : માઠા વિચારા યા સ્વપ્તાદિક વડે જે દેખા ઉત્પન્ત થયા હોય તેને દ્વર કરવા માટે વિધિપૂર્વ'ક સુક્રીધ' કાર્યાત્સર્ગ કરવા રૂપ છે.

- (१) त्य आयश्चितः ७पर डिंडेला ७पाये। वडे के हाथा हर न थया छाय अथवा न थर्ध शहे तेवा छाय तेने यथास्थित विधिपूर्वं ५-विविध प्रधारना तप विशेषे धरीने हर करवा माटे प्रयत्न करवा ते तप प्रायश्चित. हशिवध यतिधर्ममां आवता तप धर्मनुं सक्षण् विविध प्रधारे परिश्रहाहिना त्यां ३प छे, संवर-निकर्श तत्त्वमां आवता आहातप ते आहा हेडाहि संअधी विकाराने हर करवा माटे करवामां आवे छे, लयारे अल्यंतर तप आत्माना अल्यंतर होया ते विषय क्षायना परिश्वामाने हर करवा माटे करवाना छे, तेमां वणी अत्रे प्रायश्चित माटे करवामां आवता तथा ते पूर्वं आत्माओ योताना वत-नियमाहिमां के हेथा सगाडेला छे तेने हर करवा माटे करवाना छोय छे सेन क्षण्युं.
- (૭) છેદ-પ્રાયશ્ચિત : જે દાષની તપાદિ વડે શુદ્ધિ ન થઇ શકે તેવા માટા દાષ માટે સાધુના પાંચ દિવસના–પાંચ માસના યા તા પાંચ વર્ષના ઇત્યાદિ સ્વરૂપે તેના ચારિત્ર પર્યાયના છેદ કરી તેને લઘુ (નાના) બનાવી દેવાય તે છેદ પ્રાયશ્ચિત જાણવું.
- (૮) મૂળ અર્થાત્ ઉપસ્થાપના માયશ્ચિત : સ ધુતાને ચાગ્ય ન હાય તેવા માટે અપરાધ કર્યા હાય તેને સર્વ ચારિત્ર પર્યાયના છેદ કરીને કરીને ચારિત્ર આપવું તે મૂળ પ્રાયશ્ચિત ભાવવું.
- (૯) અનવસ્થાપ્ય (પરિહાર) પ્રાયશ્ચિત: સંકલ્પે કરી માટી હિ'તા કરી હોય, ચાયા વિત્રા અતિચારા લગાઉલા હોય, દર્પથી ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપણા કરી હોય, તેવા માટા દોષવાળા સાધુની સાથે વ'દનાદિ વ્યવહાર કરવાનું ટાળી દેવું, એટલે તેને સ'ઘાડા (ગચ્છ) ખહાર કરવા અને કરીથી જ્યારે તે ગુરૂએ આપેલા તપાદિ પ્રાયશ્ચિતા પૂર્ણ કરે ત્યાં સુધી તેની સાથેના વ્યવહાર અધ રાખવા તે અનવસ્થાપ્ય પ્રાયશ્ચિત જાણવું.
- (૧૦) પારાંચિત પ્રાયશ્ચિત : મુનિના ઘાત તેમજ રાજદિના વધ કરવા રૂપ મહાન અકાર્ય કરનાર સાધુને સંઘ બહાર કાઢી મૂકવા એટલે તેને સાધુના વેષથી અળગે કરી નાખ્યા બાદ તે સાધુ ગુરૂએ આપેલ પ્રાયશ્ચિત કરે, તાે તેને કરીથી સંઘમાં લેવા રૂપ પ્રાયશ્ચિત જાણવું ઉપર જણાવેલા પ્રાયાશ્ચિતા શ્રી છનાજ્ઞા મુજબ- રિધિપૂર્વ કરવાથી દાષાની તત્કાળ શુદ્ધિ થતાં તે આત્મા આરાધકપણું પામી શીધ્ર માલ-સુખ મેળવવા ચાગ્ય બને છે. અન્યથા શ્રી લક્ષ્મણું સાધ્યીજના દર્શતની માકક ઘણા કાળ સંસારમાં રઝળે છે.

ઉપરના દસ પ્રાથિશિતામાં પાછળના છેલ્લા છે એટલે નવમું અને દશમું પ્રાથિશ્વિ ઉત્તમ સંઘયણવાળાને પૂર્વધરના સમય દરમ્યાન હોય છે, હાલમાં પૂર્વના આઠ પ્રકારનાં પ્રાયશ્ચિતાના વ્યવહાર કરવા સુક્ત છે. (ર) વિનય (અલ્યંતર) તેય: આ વિનય તેય માન કથાયના ત્યાગ વહે કરી શકાતા હોવાથી અને પ્રથમના પ્રાથસિત તેય પછી ઉત્યન્ન થતા હોવાથી તેમજ તીર્થં કર નામ કર્મના બંધના હેતુ હોવાથી તેને અલ્યંતર તેય કહેલ છે. આમ છતાં આજે માટા લાગે કેટલાક સાધુઓ એ, સર્વ સાધુઓ માટે પછુ જે નિયત કલ્પર્ય છે. તે કૃતિકર્મ (વંદન વ્યવહાર) કલ્પ (આચાર) ને અનુસરવાનું છોહી દીધું છે, એવા અલિય-હીક-મિશ્યાત્વી સાધુઓ પાસેથી વિનય તેપની અપેક્ષા પણ કેવી રીતે રાખી શકાય? તત્વાર્થ સ્ત્રકારે આ વિનયના ચાર પ્રકાર ત્રેવીસમા સ્ત્રથી નીચે મુજબ જણાવ્યા છે.

### ज्ञान-दर्शन-चारित्रोपचाराः ॥ २३ ॥

- (૧) જ્ઞાન વિનય : મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, મનઃ પર્યવજ્ઞાન, કેવળજ્ઞાન. એ પાંચ પ્રકારના જ્ઞાનીનું યથાતશ્ય-વિનય-ખહુમાન કરવું તે.
- (ર) દર્શન વિનય: સમ્યગ્ દર્શનયુક્ત આત્માઓની પાસેથી તત્વજ્ઞાન મેળવવા તેમનું યથાતથ્ય સત્કાર-સન્માનાદિ દશ પ્રકારે વિનય અહુમાન કરવું તે.
- (૩) ચારિત્ર વિનય : સામાયિકાદિ પાંચ પ્રકારના ચારિત્રમાં યથાર્થ જ્ઞ ન-શ્રહાન કરી ચારિત્રીયાએાની સેવા-સક્તિ દ્વારા પાતામાં ચારિત્ર રૂચી પ્રગટાવવી તે ચારિત્ર વિનય.
- (૪) ઉપચાર વિનય : જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રયુક્ત આત્માઓની આશાતના ન કરવી તે.

## ગાथा तित्थयर-सिद्ध-कुलगण संघ-किरिय-धम्म-नाण-नाणीणं आयरिया थेरु वडजाय, गणणं तरस पयाणि

ઉપર જહાવેલ ચાર પ્રકારના વિનય તે વળી નીચે જહાવેલ તેર વ્યક્તિઓ સંખંધી કરવાના હોવાથી વિનયના ૧૩ × ૪ = ૫૨ લેલ થાય છે (૧) અસ્હિંત (૨) સિહ (૩) કુળ (૪) ગણું (૫) સંલ (૬) કિયા (૭) ધર્મ (૮) જ્ઞાન (૯) જ્ઞાની (૧૦) આચાર્ય (૧૧) સ્થવિર (૧૨) કપાધ્યાય (૧૩) ગણું, વળી આ તેરના નીચે મુજબ સાત લેલ્થી વિનય કરવાથી વિનયના ૧૩ × ૯ = ૯૧ લેલ પણું શાસમાં જણાવેલા છે ઉપર જણાવેલા તેરના પ્રથમના ચાર પ્રકારના વિનય ઉપરાંત મનથી વિનય કરવા, વચનથી વિનય કરવા અને કાયાથી વિનય કરવા. એમ ત્રણ લેલ ઉમેરતાં ૯૧ લેલ પણું થાય છે. આ મન, વચન અને કાયાના વિનયના વળી પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્ત એવા બે–એ લેલેલી તેમજ તે દરકના સાત-સાત લેલ વડે કરતાં આત્મા ઘણાં કર્મોની નિર્જરા કરે છે. તેમાં પ્રશસ્ત મનાવિનય એટલે કે આચાર્યાલ પ્રાપ્ય રહતાં અને પ્રવર્તાવે તે તેમજ અપ્રશસ્ત મનોવિનય એટલે કે આચાર્યાલ (પાપ રહિત) (૪) તેમજ કાયાલિક કરીને રહિત—મન રાખે. આ રીતે વચનના તેમજ કાયાલિકના પણું સાત—સાત લેલેથી વિનય સાચવે. આ પાધા લેલે લેકો લોકો પચાર વિનયના જાધ્યુલા. વળી પણ શાસ્ત્રોમાં નીચેના દશ જણાના પાધા લેલે લેકો લોકો પચાર વિનયના જાધ્યુલા. વળી પણ શાસ્ત્રોમાં નીચેના દશ જણાના

પાંચ પ્રકારે વિનય કરવા રૂપ ૧ × ૫ = ૫ લેદા પથ જણાવેલા છે. તે માટે જ્ઞાના-વરણાદિ કર્મોના ક્ષય માટે વિનય કરવા જરૂરી છે.

(૧) અરિહંત (૨) સિદ્ધ (૩) ચૈત્ય (૪) શ્રુત (૫) ધર્મ (૬) આશ્રાર્થ (૭) ઉપાધ્યાય (૮) સાધુ (૯) સંઘ (૧૦) સમનોજ્ઞ (સમ્યકૃત્યી (દેવ-ગુરૂ-ધર્મની સમાનતાવાળા.) આ દશેના નીચે મુજબ પાંચ લેદાથી વિનય કરવા તે. (૧) ભક્તિ (૨) બહુમાન (૩) ગુણાની પ્રશંસા (૪) અવગુણ ઢાંકવા અને (૫) અનાશાતના (આશ્રાતના વર્જની.)

### आचार्यापाध्याय तपस्वि श्रेश्वक ग्लान-गण-कुल-संघ-साधु

समने।ज्ञानाम् ॥ २४ ॥

(3) વૈયાવ રચા (અલ્યંતર) તેમ : આ તમ આદ્યા સ્વરૂપી હોવા છતાં તે પૂર્વે જણાવેલ પ્રાયશ્ચિત્ત તેમજ વિનય તપ પછી અંતરંગ વિશુ દ્વિએ સમ્યક્ પ્રકારે પ્રવતે છે. તે માટે તેને અલ્યંતર તપ કહેલ છે. આ તપમાં (૧) આચાર્ય (૨) ઉપાધ્યાય (૩) વિશેષ તપ કરનાર તપસ્વી (૪) શૈક્ષક એટલે નવકીક્ષિત સાધુ (૫) ગ્લાન (રાગી) (૬) ગણ (૭) કુળ (૮) સંઘ (૯) સ્થવિર—સાધુ જે શ'ક્ત આત્માઓને ધર્મમાં સ્થિર કરવાવાળા હોય તે (૧૦) સમનારૂ એટલે સાધર્મિક.

आ हरी लखानं यथात्रय सावे विनय-भक्ति-लडुमान पूर्वं वैयावव्य करवुं येटले येमने लड्डी अशन-पान-वसति-वस्न-पात्र तेमल औषध सालनाहि वस्तुयानुं आपवुं ते या तप करनार आत्मा आगणना स्वाध्याय तपना सम्यक् लाभ प्राप्त करी शके छे.

#### वाचना पृच्छनाऽसुप्रेक्षा ऽऽम्नाय धर्मीपदेशाः ॥ २५ ॥

- (૪) સ્વાધ્યાય (અલ્ય'તર તપ): આ તપ વહે જીવ પાતાના આત્માની સમ્યગ્ પ્રકારે અ'તરંગ શુદ્ધિ કરી શકે છે અટલે કે આત્મહિત લણી હૈય-ઉપાદૈય લાવોનું યથાર્ય જાણુપણું કરી શકે છે. એટલું જ નહિ પરંતુ લેદ ચિંતવણાએ કરીને શુદ્ધાત્મ લાવમાં રમણુતા કરી શકે છે, તે માટે તેને અલ્ય'તર તપ કહેલ છે. આ તપ અનુક્રમે (૧) વાચના (૨) પૃચ્છના (૩) અનુપ્રેક્ષા (૪) આશ્નાય અને (૫) ધર્મકથા. આ પાંચ પ્રકારના સ્વાધ્યાય તપ શાસમાં જણાવેલ છે. જેનું વિશેષ સ્વરૂપ નીચે મુજબ સમજવું જરૂરી છે.
- (૧) વાચના : શુર્વાકિક પાસેથી જ્ઞાનાચારના આઠ અતિચારાદિ દેવોને ટાળીને (વિધિપૂર્વક) સમ્યક્ દ્રવ્ય શ્રુતજ્ઞાન લેવું તેને વાચના જાણવી.
- (ર) પૃચ્છના : ગુર્વાદિક પાસેથી સમ્યક્ પ્રકારે સૂત્ર-મર્થનું બહેલુ કર્યા પછી તેમાં ફ્રાેફિક અર્થ વિશેષ સંભ'ધી શ'કા પડે તાે તેને યથાતથ્ય વિનય સહિત પૂછીને શ'કારહિત

થવુ'-અનિવાર્ય આવશ્યક જાણવું. શંકા સહિત ધારણ કરેલું જ્ઞાન-સમ્યક્ દર્શન ગુણમાં આધા ઉપજાવે છે.

(૩) અનુપ્રેક્ષા : ગ્રહણ કરે**લ સૂત્ર–અર્થને પાતાના આત્મા** પ્રતિ યથાર્થ વિધિ– નિષેધ પ્રયુજવા જેથી શુદ્ધ અનુસવ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય.

આ માટે કહ્યું છે કે-

सिक्खियं - ठियं - जियं - मियं - जावगुरुवायणावगयं ।

वायणाये-पुच्छणाए परिअद्दुणाऐ-धम्मकहाऐ ना अणुष्पहाएता-द्व्वसूयं ॥

અર્થાત્ અનુપ્રેક્ષા વગરનું જ્ઞાન દ્રવ્યશ્રુત છે. તે માટે અનિત્યાદિ બાર ભાવનાએ આત્માને ભાવિત કરવા જરૂરી છે

- (૪) અમ્તાય (પરાવર્તના) : પાતાને પ્રાપ્ત-સૂત્ર-અર્થ અને અનુસવને વાર વાર સ'ભાળવા તે.
- (૫) ધર્મ કથા : સૂત્ર અર્થથી પ્રાપ્ત અનુભવ સહિતના અધ્યાત્મ જ્ઞાનને પર-હિતાથે તેમજ સ્વ-હિતાથે (નિર્જરાથે) ધર્મ કથા સ્વરૂપે ઉપદેશ આપવા તે

बाह्याऽभ्यन्तरापध्याः ॥ २६ ॥

આ વ્યુત્સર્ગ (અલ્યંતર) તપ એ પ્રકારના છે. તેમાં પહેલા (૧) બાહ્ય વ્યુત્સર્ગ એટલે શરીર સંખંધી ચિંતા તેમજ ઉપકરણ સંખંધી ચિંતાથી આત્માને અળગા કરવાર્ય છે, અને બીજો અલ્યંતર વ્યુત્સર્ગ એટલે આત્માને કથાય ભાવથી અળગા કરવા તે. આ વ્યુત્સર્ગ તપ ધ્યાન તપની પૂર્વે અત્રે જણાવેલ છે તેના અર્થ ઉપર મુજબ કરવાથી ધ્યાનની ભૂમિકાને ચાગ્ય આત્માનું સ્વરૂપ આપાઆપ સમજાઇ જાય છે. જ્યારે શાસ્ત્રમાં ધ્યાનતપ પછી વ્યુત્સર્ગ તપ જણાવેલ છે, તેનું સ્વરૂપ ધ્યાનમાં (એકાગ્રતામાં) સ્થિરતા માટે જરૂરી બાહ્ય અલ્યંતર વિકલ્પાથી આત્માને અળગા રાખવા રૂપ વ્યુત્સર્ગ તપ સમજવું. આ વ્યુત્સર્ગ તપ સંબંધી શાસ્ત્રમાં કાચાત્સર્ગથી પૂર્ણ કરવા સંબંધે આગારની મર્યાદામાં સ્થિરતા માટે જાવાળં-વાસિરામિ પદથી સ્પષ્ટપણે જણાવવામાં આવેલ છે.

उत्तमसंहननस्यैकाग्रचिन्तानिरोधा ध्यानम् ॥ २७ ॥ आमुहूर्तात् ॥ २८ ॥ आर्तरौद्रधम्मं शुक्कानि ॥ २९ ॥ परे मेाक्षहेत् ॥ ३० ॥

પ્રથમના ચાર ઉત્તમ સંઘયણ ધરાવતા આત્માએા જયારે એક (૧) અંતમુંહૂર્ત કાળ સુધી સમસ્ત પર ભાવની ચિંતાને છાહીને આત્મ સાધનમાં ઉપકારી એવા કાઈ એક સમ્યક્ દ્રવ્યગુણ યા પર્યાય સ્વરૂપમાં, તનમય સ્વરૂપે મન–વસન કે કાયાની સ્થિરતા વડે અ'તમું હૂર્ત સુધી સ્થિર ચિત્તે તેની વિચારહ્યા કરે છે, તેને સમ્યક્ ધ્યાન (ધર્મ ધ્યાન શુક્લ ધ્યાન) કહેવામાં આવે છે, અન્યથા અના દિ મિશ્યા દૃષ્ટિ સંસારી આત્માઓ માં માહજન્ય આતં ધ્યાન તેમજ રાદ્રધ્યાન સ્વરૂપી એકા ગ્રતાના વિકલ્પા તો અના દિથી હોય છે. આથી સ્પષ્ટ સમજવું કે આત્મવીર્યનું સૂક્ષ્મ યા બાદર મન-વચન કે કાય યાગની સાથે કાં છે એક શુભ યા અશુભ વિષય સંખધે પ્રવૃત્તિ યા નિવૃત્તિ ઉત્કૃષ્ટ ભાવે સ્થિર (એક અંત-મું હૂર્ત કાળ સુધી) પ્રવર્તવું તે ધ્યાન યાગ છે. અન્યથા મન-વચન કે કાયયાગની સમસત યાગ પ્રવૃત્તિ-નિવૃત્તિમાં આત્મ-વાર્યની ઉત્કૃષ્ટ પ્રવૃત્તિ (સંખધી) હોતી નથી. આથી જ શાસ્ત્રકારોએ શુભ-અશુભ ધ્યાનને આત્માને વિશેષતા સાધક-બાધક રૂપે જણાવેલ છે, આવું ધ્યાન એક વસ્તુ વિષય એક અંતર્મું હૂત કાળ સુધી સતત હોય છે. અધિક કાળ સુધી એક વસ્તુ વિષયક ધ્યાનયાગ સંભવી શકે નહિ હા. શુભ કે અશુભ વિષય સંખંધ દ્રવ્યા ગુણ પર્યાયાન્તર લોદથી કીર્ધકાળ સુધી પણ એક વસ્તુ વિષયક એકાગ્રતા (ધારણા) સંભવી શકે છે, હાલમાં છટ્ઠ છેવટ્ઠ સંધ્રયણ પ્રવર્તતુ હોઇ, ઉત્તમ ભાવના સહ ઉત્તમ વ્યવહારમાં પ્રવર્તન કરવું હચિત જણાય છે.

હવે આત્મતત્વની શુદ્ધિ કારક અને આત્માને મલીન કરનાર એવા સાધક-બાધક ધ્યાનના ચાર લેદા જણાવાય તે પહેલા કેટલીક મહત્વની વાત જણાવીએ છીએ.

અત્રે એ જણાવવું જરૂરી છે કે કેટલાક જૈનાભાષી કુગુરૂએ શાસમાં તેમજ આ તત્વાર્થં કારે જણાવેલ સંવર-નિર્જરા તત્વના સમસ્ત બાહ્ય અભ્યંતર સ્વરૂપામાં નયસાપેક્ષ— દ્રવ્ય ભાવની વિવક્ષા કરવાને અસમર્થ હાઈ, નિશ્ચયા ભાષી કેટલાક કુગુરૂએા સમસ્ત શુલ દ્રેગાને તેમાં આત્માનું કાઈ સ્વ-સ્વરૂપ જ નથી, એમ જણાવી તેને વ્યવહારથી કે ઉપચારથી સ્વીકાર કરવાનું જણાવી, પરમાર્થ તેને મિચ્યા સ્વરૂપ કહે છે, તેમજ વળી કેટલાક વ્યવહારી ભાષી કુગુરૂઓ સમસ્ત શુલ યોગને (ઉપયોગ શુદ્ધિની શૂન્યતાએ પણ) તે આત્માર્થ સાધક જ છે—એમ જણાવી પાતપાતાના પક્ષ—મતમાં અનેક પ્રકારની માયાએ કરી અનેક બાળ અન્નાની—ભાળા ધર્માર્થી જીવાને કસાવી માટા માટા ચમતકારાની વાતો કરીને, મિચ્યા આડંબરાએ કરી પાતપાતાની માટાઇનું પ્રદર્શન કરતાં આજે તો પ્રત્યક્ષ જેવાય છે. આવા નિશ્ચયાભાષી તેમજ વ્યવહારાભાષી કુગુરૂની માયામાં આત્માર્થી—આત્માએ—તત્વાર્થને યથાર્થ જાણી કસાવું જોઇએ નહિ. અન્યથા અનંતી પુણ્યાઇએ પ્રાપ્ત મનુષ્યલ્વ તેમજ તત્વાર્થનું જાણપણું પણ મિચ્યા થશે એમ નિશ્ચેથી સમજવું વળી એ પણ જાણવું જરૂરી છે કે નૈગમનય દર્શિએ આત્મ મલીનતા ટાળવા પૂર્વકને અર્થાત્ (ભવાલનનં દપણા તેમજ મિચ્યાત્વાદિના દુષ્ટ પરિણામા ટાળવા પૂર્વક) ના સમસ્ત શુલ વ્યવહાર પ્રશસ્ત છે. તેમજ અધ્યાત્મ—ભાવના અર્થાત્ આત્મા સંબંધી આત્માની ચિતા ભાવના (વિચારણા)

તે પશુ શુમ ધ્યાનના હેતુ હોવાથી પ્રશસ્ત છે, માટે આત્માર્થી આત્માએ પાતપાતાના યથાતથ્ય ભાવે (દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવનાનુસાર) પર નિ'દાદિ-દાષેથી નિવતી'ને દાન-હિયળ-તપ તેમજ ભાવનાદિ ધર્મમાં પ્રવર્તન કરવું. તે શ્રેયસ્કર છે એમ જાણવું. આમ છતાં માક્ષાર્થી આત્માઓએ તા શાસ્ત્રાનુસારે તેમજ આ તત્વાર્થ સૂત્રકારના અભિપાયે સૌ પ્રથમ સમ્યક્ત્વ ગુણુને પ્રાપ્ત કરવા અનિવાર્ય-આવશ્યક છે એમ જાણવું. આ સંબ'ધ શ્રી ભગવતી સૂત્રના આઢમા શતકના દશમા ઉદ્દેશાને વિષે નીચે મુજબ આરાધક-વિરાધક આત્માઓની સૌભ'ગી કહી છે.

- (૧) જે આત્માએ સમ્યક્દર્શન ગુણ પ્રાપ્ત કરીને સમ્યક્જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરેલું નથી તેમ છતાં સુગુરૂની નિશ્રાએ નિષ્કામપણે બાદ્ય-વ્રત-તપ-જપાદિ ક્રિયાઓ કરે છે તેને દેશ આરાધક ભાલુવા.
- (૨) જે આત્માએ સમ્યક્દર્શન ગુણુ પ્રાપ્ત કરીને સમ્યક્જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરેલું છે અને ભગવંતની આજ્ઞા પાળવાની ઇચ્છાવાળા દોવા છતાં જે યથાયાગ્ય ધર્માનુષ્ઠાના કરતા નથી તે આત્માને દેશ વિરાધક જાણવા.
- (3) જે આત્માએ સમ્યક્દર્શન ગુલ પ્રાપ્ત કરેલ છે અને સમ્યક્જ્ઞાન પણ પ્રાપ્ત કરેલ છે અને શ્રી જીનેશ્વર ભગવંતની આજ્ઞાનુસારે ચારિત્ર ધર્મનું પણ પાલન કરે છે, તેને સર્વ આરાધક જાણવા.
- (૪) જે આત્મા સમ્યકૃદ્ધાન-સમ્યક્તાન તેમજ સમ્યક્ચારિત્રના ઉપચાર ધર્મથી પણ રહિત છે એવા આત્માને સર્વ વિરાધક જાણવા. આ રીતના ચાર પ્રકારના આત્માનું સ્વરૂપ શાસ્ત્રાધારે સારી રીતે સમજને-શ્રહા કરીને આત્માર્થ સાધવા માટે નિશ્ચય-વ્યવહારથી ઉદ્યમશીલ અનવું જરૂરી છે, અન્યથા અનંતી પુષ્યાર્ધએ પામેલ પ્રાપ્ત મનુષ્ય ભવ તેમજ ઉત્તમકુળ સંબધે જૈન ધર્મના (પ્રાપ્તિરૂપ) યાંગ પણ નિષ્ફળ સમજવા.

ક્યાનના ચાર પ્રકાર છે (૧) આતંદયાન (૨) રીદ્રધ્યાન (૩) ધર્મધ્યાન (૪) શુક્રલ ધ્યાન. આ ચાર પ્રકારના ધ્યાનના વળી પ્રત્યેકના ચાર-ચાર લેદો પણ શાસ્ત્રાર્થથી અવિરુદ્ધ ભાળવા જરૂરી છે. પ્રથમના છે લેદ તે આત્તંધ્યાન અને રીદ્રધ્યાનના ચાર-ચાર લેદો સંસાર પરિભ્રમણના હેતુઓ ભાળવાના છે. જ્યારે પાછળના છે એટલે ધર્મધ્યાન અને શુક્રલ ધ્યાનના ચાર-ચાર પાયા (લેદો) તે માક્ષ પ્રાપ્તિના કારણભૂત ભાળવાના છે. હવે સ્ત્રકાર પ્રથમના આતંધ્યાન (દુ:ખાનુબ'ધી) ના ચાર પાયા (લેદો) નું સ્વરૂપ અનુક્રમે ફેરફાર સાથે શાસ્ત્રાર્થથી અવિરુદ્ધ જાણાવે છે.

(૧) અનિષ્ટ સંચાગ (૨) રાગ ચિ'તા (૩) ઇષ્ટ વિચાગ (૪) આગામી કાળની ચિ'તા. આ ચારે લેકેનું કાંઇક વિસ્તારથી સ્વરૂપ અત્રે સૂત્રકારે સૂત્રથી જણાવેલ છે.

#### आर्तममनोज्ञानां सम्प्रयोगे तद्विप्रयोगाय स्मृतिसमन्वाहार ॥ ३१॥

- (૧) અનિષ્ટ (મનને અનિષ્ટ લાગતાં) વિષયના (વસ્તુના) ચાગ થયે છતે તે વસ્તુના વિચાગ કરવા માટે જે સ્મૃતિ સમન્વાહાર રૂપ (ચિંતા કરવા રૂપ) જે સંકલ્પ-વિકલ્પ કરવા તે આર્ત ધ્યાન છે.
- (२) वेदनायाश्च ॥ ३२॥ શરીરાદિ સંબંધ પ્રાપ્ત રાગાદિને વિષે તેને દૂર કરવા રૂપ જે સંકલ્પ, વિકલ્પ કરવા તે આતંધ્યાન છે.
- (३) विपरीतं मनेाज्ञानाम् ॥ ३३॥ भनने ७७ (२०४नाहि तेमक धन-धान्याहि) ७७ विषयने। (वरतुने।) वियोग थये ७ते ते वस्तुने प्राप्त ४२वा माटे के सं४९५-वि४९पे। ४२वा ते आर्त्ध्यान छे.

#### (४) निदानं च ॥ ३४॥

આ લાકના ઇન્દ્રિયાર્થક સુખા માટે તેમજ પરલાકમાંના ઇન્દ્રિયાર્થક સુખા માટે જે નિયાણું કરવું. અર્થાત્ તે સંખંધી અભિશાય કરવા તે આત<sup>્</sup>દયાન છે. આ ચારે પ્રકારના ધ્યાનના નીચે મુજબના શુણસ્થાનક મુધી હોવાના સંભંવ જાણવા.

तदविरत देशविरत प्रमतसंयतानाम् ॥ ३५ ॥

અવિરતિ સમ્યક્ દેષ્ટિ (૪) ચાથા ગુલુસ્થાનક વાળાને તેમજ દેશવિરતિ (૫) પાંચમા ગુલુસ્થાનક વાળાને તેમજ ત્રીજ પ્રમત્ત સંયત્ત એટલે (૬) છઠ્ઠા ગુલસ્થાનક વાળા સાધુને આતંધ્યાનના સંભવ જાલુવા. જયારે રીદ્રધ્યાનના સંભવ માત્ર (૪) ૪ થા ગુલસ્થાનક વાળા અવિરતિ સમ્યક્ દેષ્ટિને તેમજ (૫) પાંચમા દેશ વિરતિધરને સંભવે છે. પરંતુ (૬) છઠ્ઠા ગુલુ સ્થાનક રીદ્ર ધ્યાન ન દેશય એમ જાલુવું.

આ હકીકત સૂત્રકારે આ છત્રીસમા સૂત્રથી જણાવેલ છે.

हिंसाऽनृतस्तेय विषय संरक्षणेभ्या रौद्रमविरत देशविरतयाः ॥ ३६॥ ढवे सूत्रानुसारे शास्त्रार्थथी रौद्र ध्यानना यार पायानुं स्व३५ ज्ञावीक्षे छीके।

- (૧) હિ'સાનું ખ'ધી: જીવ હિ'સા કરવા માટેના સ'કલપ-વિકલ્પાે કરવા તે રીદ્ર ધ્યાન છે.
  - (ર) મૃષાનું ખંધી : જુઠું બાલવા માટેના સંકલ્પ-વિકલ્પાે કરવા તે રોદ્રધ્યાન છે.
  - (૩) સ્તેયાનું ખંધી: ચારી કરવા સંખંધી સ'કલ્પ-વિકલ્પા કરવા તે રોદ્રધ્યાન છે.
- (૪) પરિગ્રહ-સ'રક્ષણાનું ખ'ધી : સચિત્ત યા અચિત્ત પર દ્રવ્ય સ'બ'ધી પરિગ્રહનું રક્ષણ (સાચવણી) કરવા રૂપ સ'કલ્પ-વિકલ્પા કરવા તે રોદ્રધ્યાન છે.

आज्ञाऽपायविपाके संस्थान विचयाय धम्मीमप्रमत संपतस्य ॥ ३७ ॥ उपज्ञान्तक्षीणकषाययेश्व ॥ ३८॥

### शुक्ले चाघे ॥ ३९॥ परे केवलिन ॥ ४०॥

આજ્ઞા વિચય, અપાય વિચય, વિપાક વિચય અને સંસ્થાન વિચય. એ ચારે પ્રકારની વિચારણા રૂપ ધર્મ ધ્યાન અપ્રમત સંયત (સાધુએ) ને હાય છે. વળી આ ધર્મ ધ્યાન (૧૧) મા ઉપશાંત માહ તેમજ (૧૨) માં ક્ષીલુમાહ ગુલુસ્થાન સુધી પણ ઉત્તરા-હત્તર િશુદ્ધ ભાવે હાય છે. પ્રથમના એ શુક્લ ધ્યાન પણ ખાર (૧૨) મા ગુલુસ્થાનક સુધી હાય છે. શુક્લ ધ્યાનના પાછળના એ સેદા ઉપચારે કેવળજ્ઞાની પરમાત્માઓને હાય છે.

સવંત્ર અને સવંદર્શા શ્રી વિતરાગ પરમાત્માની આજ્ઞા (દેશના) સવં ભવ્ય જીવાને હત્તરાત્તર આત્મ સાધક હોવાથી તેમની આજ્ઞાને અનુસરવા માટેની હૃદ્ધ-હૃતકંઠા તેને આજ્ઞા વિચય ધર્મ ધ્યાન સમજવું. આ ધ્યાન ઋજુસ્ત્રનય દેષ્ટિએ સમ્યક્ દેષ્ટિને પ્રધાન-પણે હોય છે, શખ્કનય દેષ્ટિએ અપમત્ત સાધુને જાણવું તેમજ નૈગમય નયદિષ્ટિએ આત્મહિતની ચિંતવના કરવાવાળા સાવ્ય જીવામાં પણ યથા સંસાલવ વિચારવું.

સ'સારમાં સર્વ દુઃખતું મૂળ દરેકે દરેક આત્માને પાતપાતાના રાગદ્વેષ રૂપ પરિણામ જ છે. એમ વિચારી રાગદ્વેષના ત્યાગ કરવા માટેના યથાશક્તિ વિરતિના પરિણામ સહ ઉત્ક'ઠા તે અપાય વિચયરૂપ ધર્મધ્યાન સમજવું. આ ધ્યાન પાંચમા દેશ વિસ્તિધર આત્માઓને પ્રધાનપણે હાય છે, બીજા જીવાને યથા સંભાવ વિચારવું.

વિષાક વિચય નામનું ત્રીજું ધર્મ ધ્યાન છઠ્ઠા સર્વ વિરિતિધર સાધુઓને પ્રધાનપણે હોય છે, બીજા જીવામાં યથા સંભવ વિચારનું તેમને પૂર્વ કર્મના ઉદ્યયે જે જે પશ્ચિહ— ઉપસર્ગ સહન કરવા પહે છે. તેને પૂર્વ કર્મના વિષાક સ્વરૂપે વિચારી, તેઓ તે તે કર્મોની સવિશેષ સ્વરૂપે નિજેશ કરતાં હોય છે.

સંસ્થાન વિચય નામનું ચાશું ધર્મ ધ્યાન મુખ્યપણ અપ્રમત્ત ભાવવાળા યાને સર્વ સંસારીક ભાવાથી વિરક્ત આત્માઓને સંસાર સ્વરૂપી જગતમાં કેવળ પાતાના આત્માના સંબંધના વિચાર કરવારૂપ હાય છે, જેમ ચાર પ્રકારના પુરૂષા- થેમાં માક્ષ પુરૂષાથેના કારણરૂપે ધર્મ પુરૂષાથે જણાવેલ છે, તેમ આ ધર્મ ધ્યાન તે પણ શુકેલ ધ્યાનના બીજા પાયાના ધ્યાનનું કારણ જાણુનું કેમકે ઉત્તરાઉત્તર શિહિએ આ ધર્મ ધ્યાન પણ છેક ખારમા (૧૨) ગુલ સ્થાનક સુધી સંભવે છે. એમ સૂત્રકારે (૩૯) મા સૂત્રથી સ્પષ્ટ જલ્યાવેલ છે ઉત્તરોત્તર વિશૃદ્ધિએ ધર્મધ્યાન તેમજ શુકેલ ધ્યાનના સમય કાળ પણ એક અંતર્મું હૂર્ત પ્રમાણ જ જાણુવા. કેમકે ધ્યાન સ્વરૂપી ઉત્કૃષ્ટ યાગથી એક અંતર્મું હૂર્તમાં જ સર્વ પ્રકારની સિદ્ધિ સર્વત્ર શાસ્ત્રકારાએ જણાવી છે. ક્ષપક શ્રેણીએ ચડનાર આત્મા એક અંતર્મું હૂર્તમાં જ કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે.

આથી પ્રથમના બે શુક્ત ધ્યાન પણ ખારમા ગુણ્સ્થાનક સુધી હોય છે. એમ સ્ત્રકારે (૩૯) મા સ્ત્રથી સ્પષ્ટ જણાવેલ છે. તેરમે ગુણ્સ્થાનક વર્તતા સચાગી કેવળી ભગવંતાને આયુષ્ય કાળ પર્યંત કાંઈ ધ્યાન કરવાનું હોતું નથી, કેમકે તેઓએ ચારે આત્મ ગુણઘાતી કમોના સર્વથા ક્ષય કરેલા હોવાથી તેઓ કૃત્ય કૃત્ય થયેલા હોય છે. આમ છતાં તેઓને પણ છેલ્લે અતમું હૂર્ત કાળ આયુષ્ય ખાકી હાય છે, ત્યારે તેરમે ગુણ સ્થાનક પ્રથમનું યાગ નિરાધ કરવા ૩૫ શુક્લ ધ્યાન હોય છે અને ખીજું શુક્લ ધ્યાન ચીકમે ગુણસ્થાનકને અંતે હોય છે આ રીતે શ્રી કેવલી ભગવંતાને આયુષ્યના છેલ્લા અંતમું હ્તં કાળે શુક્લ ધ્યાનના છેલ્લા એ પાયાનું ધ્યાન ઉપચારે હોય છે. જેનું સ્વરૂપ શાસાકારોએ પણ વિસ્તારથી સ્પષ્ટ જણાવેલ છે.

પૃવે જિાવેલ ધર્મ ધ્યાન અને શુકલ ધ્યાનરૂપ શુ-વિશુદ્ધ ધ્યાન ચાેગને પાછા કેટલાકા શુદ્ધ ઉપયાગથી એકાંતે બિન્ન જણાવી સર્વત્ર-સર્વથા શુરા યાગ વ્યાપારના ક્રેવળ અપલાપ યાને તિરસ્કાર કરવામાં જ જેએા ઉત્સુક છે, તેવા મૃઢ-મિથ્યામતિવાળા આત્માઓને ઉત્તરાત્તર યાગ-વિશાહ સાપેક્ષ આત્માર્થની સાધકતા ઇષ્ટ જ હેતી નથી. તેઓ તા કેવળ એવં ભૂતનય સાપેક્ષ-અયાગી અવસ્થાને જ એકાંતે આત્મશુદ્ધિ રૂપે સ્વીકાર કરીને તે પૂર્વેની સર્વ ક્ષાચાપશમિક ભાવની સાધક અવસ્થાઓના અલ્પાંશે પણ આત્મશુદ્ધિ રૂપે સ્વીકાર કરતા નહિ હાવાથી છેવટે તેઓને શ્રી કેવળી ભગવ તાને વિષે ક્ષાચિક ભાવની સાથે પણ જે ઔદાચિક ભાવનું જે યાગ સ્વરૂપ પણ આયુષ્યકાળ પર્યાત હાય છે, તેને પણ તેઓ અન્યથા સ્વરૂપે કહેતા હાવાથી તેઓને સર્વત્ર ચાગ-શુદ્ધિના અપલાપ જ કરવા પડતા હાય છે. આથી તા તેઓને શ્રી તીર્થ કર ભગવ તા જે શ્રી ચતુર્વિધ સંશ્વની ઉપદેશાદિ દ્વારા સ્થાપના કરતાં હાય છે, તેમાં પણ ભ્રાંતિ-હપજેલી હોવાથી તેઓને અનેક પ્રકારના તક વિતર્ક કરીને પાતાના (એકાંતિક) અપ્રમાણિક વિચારાને ચેનકેન પ્રકારે સર્વંત્ર આગળ ધરવા પડતા હાય છે. આવા વિચારાને સ્વીકાર કરવાવાળા માટે, આત્માર્થ-સાધવા માટે કાઈ ઉચિત વ્યવહાર હાતા નથી. આ માટે આત્માર્થી આત્માંઓએ પાતાના આત્મહિત સંબંધમાં (નય-પ્રમાણ સાપેક્ષ) અવિસંવાદી શ્રત સિલ્હાંતના સ્વાનુભવે નિશ્ચય કરવા જરૂરી છે. આ માટે તત્વાર્ધ સૂત્રકારે પણ સૂત્ર સિદ્ધાંતાનુસારે દેશવિરતિ અને સર્વવિરતિ ધર્મરૂપ માલ માર્ગ જણાવેલ છે. (જુએા અ. ૭ સૂર) સર્વ વિરતિપશું એ જ માક્ષ માર્ગ હાઇ નવમા અધ્યાયમાં સંવર-નિજરા તાવ સંખંધે શુદ્ધ વ્યવહાર નય પ્રધાન સાધુ ધર્મ સંખંધી સંવરના સત્તાવન લેદ જણાવી નિજેશ તત્વમાં તપના બાર લેક જણાવ્યા છે. આ રીતે આત્મશુદ્ધિ (આરાધના) માટે શાસ્ત્રમાં નય દૃષ્ટિએ અસંખ્યાત ચાેગા જણાવેલ છે. તેમ છતાં શુદ્ધ વ્યવહારનય દૃષ્ટિએ શ્રી નવપદની આરાધનાને મુખ્ય જણાવી છે, આમ છતાં કેટલાક સ્વચ્છં દાચારીઓને

પાતાના (એાઘ સંજ્ઞાના પ્રવર્તનમાં સુત્રાનુસારી દેશવિરતિ-સર્વ વિરતિપણાના આરાપ કરીને પાતાના સ્વચ્છ દાચારમાં માક્ષમાર્ગ સ્થાપવા છે જે મહા (તીવ્ર) મિથ્યાત્વનું લક્ષણ છે. શ્રી નવપદની આરાધના તે તત્વતઃ તેા આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપની જ આરાધના છે. જે સાધ્ય-સાધન દાવની શક્તિએ સ્પષ્ટ સમજાય તેમ છે. આમ છતાં શક્ત સાધ્યરૂપ માક્ષ તત્વની પ્રાપ્તિ અર્થે દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભવ અને ભાવની વિચિત્રતાનુસારે અર્થાત औहायिक साव तेमक क्षये। पशमाहि सावनी विशक्ति अनुसारे अनेक प्रकारना निष्काम ધર્મ-પુરુષાર્થમાંથી કાઇપણ એકના પણ અપક્ષાપ કે તિરસ્કાર કરવા સુક્ત નથી જો કે કેવળ સંસાર હેતુતાએ કરાયેલ શુભ યાગપવર્તન તે કાઈ રીતે માક્ષન કારણ બનતું નથી. આ વાત શાસ્ત્રકારાએ સ્પષ્ટપણે જણાવેલ છે. આમ છતાં કેટલાક વ્યવહારભાષીએા સમસ્ત શભયાગ વ્યાપારમાં માક્ષની કારણતા સ્થાપે છે. તેને પણ ઉત્સત્ર વચન જાહવું. આ સંભધે શાસમાં જણાવેલ (૧) વિષ-અનુષ્ઠાન (૨) ગરલ અનુષ્ઠાન (૩) અન્યાન્ય અનુષ્ઠાન (૪) તકલેત અનુષ્ઠાન (પ) અમૃત અનુષ્ઠાન. એ પાંચે પ્રકારના અનુષ્ઠાનામાં છેલ્લા બે ને માક્ષાથે – ઉપાદેય જણાવેલ છે. તેમાં ચાથા તકલેત અનુષ્ઠાનમાં સાધ્યની શુદ્ધિ હોવા છતાં સાધન ભાવની ઉપર જણાવેલ હેતુતાએ વિકળતા જાજાવી. જયારે પાંચમા અમૃત અનુષ્ઠાનમાં સાધ્ય-સાધન ઉમયની શુદ્ધિ હાય છે એમ જાલુવું. અત્રે આટલું વિશેષ વિવેચન કરવાની જરૂર એટલા માટે જણાઇ છે કે શ્રી નવપદની સ્થાપનામાં શ્રી સિદ્ધપદની આજુબાજુ એટલે એક બાજુ સમ્યકૃત્વ અને બીજી બાજુ તપ પદને સ્થાપીને તે બન્નેને માક્ષપદ પ્રાપ્તિ માટેના અનિવાર્ય – આવશ્યક હેતુએ છે એમ સ્પષ્ટપણે જણાવેલ છે. અન્યથા માક્ષ પ્રાપ્તિ ન હાય.

पृथक्त वैकत्ववितर्क स्थम क्रियाऽप्रति पातिव्युपरत क्रियानिवृत्तिनी ॥ ४१ ॥ तत्व्येककाययोगा योगानाम् ॥ ४२ ॥ एकाश्रये सवितर्के पूर्वे ॥ ४३ ॥ अविचारं द्वितीयम् ॥ ४४ ॥ वितर्कः श्रुतम् ॥ ४४ ॥ वितर्कः श्रुतम् ॥ ४५ ॥ विचारोऽर्थव्यञ्जनयोगसंक्रान्तिः ॥ ४६ ॥

શુક્લ ધ્યાનના (૧) પૃથકત વિતર્ક સપ સવિચાર (૨) એકત વિતર્ક અપ્રઅવિચાર (૩) સફમક્રિયા અપ્રતિપાતિ (૪) વ્યુપરત (વ્યુચ્છેત) ક્રિયા નિવૃત્તિ પ્રથમનું પૃથકૃત विતર્ક સવિચાર નામનું શુકલ ધ્યાન-મન-વચન અને કાય યાગની સ્થિરતા (એકાચતા) રૂપ હોવા સાથે તે ધ્યાનમાં આત્મા મુખ્યત્વે પોતાના આત્માને શરીરાદિનો-કમંથી તેમજ રાગ-દેષાદ (માહાદિ) ભાવ કમોંથી અળગા કરવારૂપ વિકલ્પે (નિશ્ચરે) કરી

પાતાના આત્મગુણામાં સ્થિર થવાના પ્રયત્ન કરતા હાય છે. આથી આ ધ્યાન ત્રણે યાગ સંબ'ધી અન્વય સ્વરૂપી જાણુવું. આ પ્રથમ ધ્યાન ક્ષાયિક સમ્યકૃત્વે કરી આઠમા અપૂર્વ ગુણ સ્થાનકથી માંડી બારમા ક્ષીલુમાેહ ગુણ સ્થાનકના પ્રથમ ભાગ સુધી જાલવું તે પછી ભારમા ક્ષીણુમાહ ગુણ સ્થાનકના અ'તે બીજું એકત્વ-વિતક –અવિચાર નામનું વિશુદ્ધ શુક્રક્ષ ધ્યાન ધ્યાતા આત્મા, કેવળ મનાવ્યાપારના નિગ્રહપૂર્વ વિકલ્પાે (પરભાવ) રહિત કેવળ પાતાને પ્રાપ્ત ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ તેમજ યથાખ્યાત ચારિત્ર ગુણ વિશુદ્ધિએ એકત્ર થઇને. કેવળ પાતાના આત્માને ધ્યાતા થકા, બાકીના આત્મગુલ્-દ્યાતી ત્રણે કર્મોના (જ્ઞાનાવરણીય–દર્શનાવરણીય અને અંતરાય કર્મ) એકી સાથે સર્વથા ક્ષય કરતા હાય છે. તે પછી તેરમે મુખ્ય સ્થાનકે આવેલા સર્વત્ર અને સર્વદર્શી એવા તે આત્મા, આગ્રુષ્યકાળ પર્ય'ત સંયોગી કેવલીપણે તેરમે ગુણસ્થાનકે-કેવળજ્ઞાનના ઉપ-ચાગાનુસારે પ્રવર્તન કરતા હાય છે, અત્રે તે કેવલી પરમાત્માને કાઇ ધ્યાન હે તું નથી, તેથી તે કાળને ધ્યાનાંતરિકા કાળ કહેવાય છે, કેમકે કેવળી ભગવ તાને આયુષ્યના છેલ્લા અંતમું હૂર્ત કાળે પ્રથમ આવર્જી કરણ કર્યા પછી જો જરૂર હેાય તેા તેઓ કેવલી સમુદ્રધાત કરે છે, (જેનું આઠ સમય માત્રનું સ્વરૂપ શાસ્ત્રથી જાણી લેવું) તે પછી અનુક્રમે બાદરસૂક્ષ્મ મન-વચન અને છેલ્લે કાય ચાગના સર્વધા નિરાધ કરવા રૂપ (કાય ચાગ સંખ'ધી-વ્યતિરિક્ત ભાવે જે (આત્મ-વીર્ય'ને) પ્રયત્ન કરે છે, તેને સૂક્ષ્મ ક્રિયા અપ્રતિપાતિ રૂપ ધ્યાન શાસ્ત્રમાં કહેલું છે. (આ યાગ નિરાધ કરવાનું સ્વરૂપ પણ શાસથી જાણી લેવું જરૂરી છે) તે પછી ચાગ તેમજ ધાસાચ્છ્વાસ રહિત અચાગી એવા તે પરમાત્મા, પાતાના શરીરના <sup>ર</sup> ભાગ પ્રમાણ કેવળ પાતાના સર્વ આત્મ પ્રદેશાનાં ધન સહિત, આત્મા પ્રદેશાની એકત્રતાએ, ચોદમે (અવે ગી-કેવલી) ગુલ્સ્થાનકે આવી, રીલેષીકરણ કરી, અર્થાત્ સ્થિર થવા રૂપ ખાકી રહેલ સર્વ કર્મીના એકી સાથે ક્ષય કરી, (ચાથા વ્યુચ્છિન ક્રિયા નિવૃતિ રૂપ ધ્યાને કરી) સર્વથા અશરીરી એવા તે કેવલી પરમાતમાંઓ, શીઘ્રપણે (એક સમય માત્રમાં) સિદ્ધગતિએ જાય છે અને પરમ માક્ષપદને સાદિ અન તમે લાંગે પ્રાપ્ત કરે છે.

ઉપર જણાવેલ धર્મધ્યાન तेमજ શુકલ ध्यानने। अधिકार प्राप्त કरनारा आत्मा-ओओ सी प्रथम ते। मैत्राहि (४) यार लावनाओथी तेमल अહि'साहि पांय मહाव्रतनी (२५) प्रयीस लावनाओथी तेमल तत्वातत्वने। विवेध धरावनारी अनित्याहि (१२) आर लाव-नाओथी लावित छे।वु' अनिवार्य आवश्यध छे. डेमडे लावना ते धारखाये। ३५ डे।धं ध्येय प्रति स्थिरता प्राप्त धरावनार छे. ते पछी ध्यान ये। १ वडे आत्मा ध्येय प्रति औक्षाधर वृत्तिवाणा अने छे

## सम्यग्दृष्टि श्रावकविरतानन्त वियोजकदर्शन मेाहक्षपकापश्चमकापशान्त-मेाहक्षपक क्षीणमेाहजिनाः क्रमशाऽसंखेययगुणनिर्जराः ॥ ४७॥

(૧) સમ્યક્ દિષ્ટ (૨) દેશવિરતિ (શ્રાવક) (૩) સર્વ વિરતિધર (સાધુ) (૪) અનંતાનુમંધી કષાયાની વિસંયાજના કરનાર (૫) ક્ષાયક સમ્યક્દિષ્ટ (૬) ઉપશંમ શ્રેણી-વાળા (૭) અગિયારમે ગુણસ્થાને રહેલા ઉપશાંત માહવાળા (૮) ક્ષપક શ્રેણીમાં વર્તતા આત્મા (૯) ખારમે ગુણસ્થાનક ક્ષીણ મેઃહવાળા આત્મા (૧૦) તેરમે ગુણસ્થાનક વર્તતા સ્યોગી કેવળી ભગવંતા. એ ઉપર જણાવેલ દશ (૧૦) ભેદવાળા આત્માઓ અનુકમે એક એકથી અસંખ્યાતગુણી અધિક કમીની નિર્જરા કરતા હોય છે એમ જાણવું.

पुलाकबकुशकुशील निर्प्रन्थस्नातका निर्प्रन्थाः ॥ ४८॥

પૂર્વે જહ્યુવેલા સર્વ વિરતિધર-ચારિત્રીઓના (નિર્ગથાના) (૫) લેદા નીચે મુજબ જાણવા.

- (૧) પુલાક સાધુ : આ પુલાક સાધુંએ જિન કથિત આગમથી પતિત નહિ થવા વાળા હોવા છતાં સંયમના સારની અપેક્ષાએ—પુલાક એટલે સહેલા દાણાની પેઠે અથવા તા ડાંગરના ફેાતરાની પેઠે સંયમને અસાર કરનારા હાય છે, કેમકે તેએ જ્ઞાનાદિકના અતિચાર સહિત લિખ્ધ ફેારવનારા હાય છે, પરંતુ જીનાજ્ઞા પાળવામાં પ્રમાદ રહિત રહેવામાં સાવધાન હોય છે.
- (૨) બકુશ સાધુ: આ બકુશ સાધુઓ (૧) શરીરે બકુશ (૨) ઉપકરશ બકુશ એક એમ એ પ્રકારના હોય છે. તેમાં શરીર બકુશ સાધુઓ પોતાના શરીરની અનેક પ્રકારે શાલા-વિભુષા કરવામાં ઉદ્યત હોય છે. જ્યારે પરિશ્રહ બકુશ સાધુઓ ઋદિ અને યશ-માન-પાનની ઇચ્છા રાખતા હોવાથી અનેક પ્રકારના વિશિષ્ટ ઉપકરશો રાખવામાં ઉદ્યત હોય છે. આથી આ સાધુઓ વિવિપૂર્વક રાત-દિવસ ધર્મ ક્રિયાઓમાં સતત પરાવાયેલા રહેતા નહિ હોવાથી તેમના પરિવાર પણ અસ'યમથી (માટા અતિચારા લગાડવાથી) બહુ દૂર હાતા નથી, પરંતુ તેઓ નિર્શ્વે શાસન પ્રતિ પ્રીતિભાવ (આદરભાવ) રાખવાવાળા હોય છે
- (૩) કુશીલ : પ્રથમ (૧) ભેદ પ્રતિ સેવના કુશીલ, તેએા ઇન્દ્રિયાને વશવતી' હૈાવાથી હત્ત-ગુણેની વિરાધના કરવા પૂર્વંક પ્રવર્તન કરતા હૈાય છે.

બીજો લેદ (૨) કષાય કુશીલ, તેએા તીલ કષાયને કહી વશ થતાં નથી, પરંતુ કારણ (નિમિત્ત) મળે ત્યારે ક્યારે-ક્યારેક કષાયને વશ થાય છે.

(૪) નિર્ગ થ: જેમનામાં કષાયના બીલકુલ ઉદય હોતા નથી, તેવા અગિયારમા ઉપશાંત માહગુણ સ્થાનવતી તેમજ જેમણે કષાયાના સર્વધા ક્ષય કરેલા છે. તેવા ક્ષીણ માહગુણ સ્થાનવતી તેમજ કષાયાના સર્વધા ક્ષય કરી જેઓ કેવળગ્રાન પામ્યા છે. તેવા સ્યોગી કેવળી ભગવ તાને અનુક્રમે શબ્દ સંભિર્દ અને એવંભૂતનયનું નિર્ગ યપણ જાણવું. (૫) સ્નાતક : જે આત્માઓએ ચારે આત્મગુષ્યુ ઘાતી કર્મોના ક્ષય કરી પાતાના અન'તજ્ઞાન, અન'તકર્શન, અન'ત ચારિત્ર અને અન'ત વીર્યં ગુજ્યાને ક્ષાચિક ભાવે સ્વાધીન કર્યો છે. તેવા સર્વજ્ઞ અને સર્વદશી શ્રી વીતરાગ પરમાતમાઓને સંભિરૃઢ નચે સ્નાતક જાણવા. તેમજ જેઓએ આઠે કર્મોના ક્ષય કરી જન્મ–મરશ્યુ રહિત (અજરામરશ્યુ) અવસ્થાવાળા માક્ષ સ્થાનને પાપ્ત કરેલ છે. તેવા સિદ્ધ પરમાત્માઓને એવ'ભૂતનચે સ્નાતક જાણવા

ઉપર જણાવ્યા મુજબના સર્વ વિરતિધર પરમાત્માંઓનું (નિર્બાંથા) નું પાંચ પ્રકારનું સ્વરૂપ સામાન્યથી ખત્રે જણાવ્યું છે. તેમનું વિશેષ સ્વરૂપ આગમ શાસ્ત્રાના આધારે કિંચિત્–વિશેષ સ્વરૂપે આગળના (૪૯) માં સૂત્રથી તત્વાર્થકાર જણાવે છે.

संयम्थ्रुत प्रतिसेवना तीर्थ लिङ्गलेइयापपातस्थान विकल्पतः साध्याः ॥ ४९ ॥

શાઓમાં પાંચ પ્રકારના ચારિત્રના તેમજ પાંચ પ્રકારના નિર્બા થાના ઢ૬-૩૬ દ્વારા જણાવેલા છે, તેમાંથી અત્રે ઉપર જણાવેલ પાંચે પ્રકારના નિર્બા થાને નીચે મુજબના આઠ દ્વારાથી વિશેષતા સમજવા અનિવાર્ય આવશ્યક હોઇ તેને શાસથી અવિરુદ્ધ અવધારવા જેથી સુગુરૂ તેમજ કુગુરૂના લેદથી ગુરૂ તત્વ સંબ ધ યથાકત-હેયાપાદયતાએ આત્માર્થ સાધવામાં નિશળાધતા પ્રાપ્ત થાય.

- (૧) સંયમ કહેતા ચારિત્ર : પુલાક નિર્ધાં ય સામાયિક અને છે દા પ્રસ્થાપનીય એ એ ચારિત્રને વિષે હોય, પરંતુ પરિહાર વિશુ હિ આદિ ત્રણ વિશુ હૃ ચારિત્રને વિષે ન હોય અન્ જ રીતે ખકુશ તેમજ પ્રતિસેવના કુશીલને વિષે પણ તે એ જ ચારિત્ર હોય એમ જાલવું કથાય કુશીલને સામાયિક, છે દાપસ્થાનીય, પરિહાર વિશુ હિ અને સૂક્ષ્મ સંપરાય. એ ચારે પ્રકારના ચારિત્ર સંભવે તેને યથાખ્યાત ચારિત્ર ન હોય. નિર્ધાં ય અને સ્નાતકને છે દલું કથાય રહિતનું યથાખ્યાત ચારિત્ર ૧૧–૧૨–૧૩–૧૪ મેં ગુલ્સ્થાન કે હોય છે એમ જાલવું.
- (૨) શ્રુત કહેતા જ્ઞાન : પુલાક સાધુને ઉત્કૃષ્ટથી સંપૂર્ણ દશ પૂર્વ સુધીનું જ્ઞાન હાય અને જઘન્યથી નવપૂર્વની ત્રીજી આચાર વસ્તુ સુધીનું જ્ઞાન હોય. જયારે બધુશ અને પ્રતિસેવના કુશીલ સાધુને ઉત્કૃષ્ટથી સંપૂર્ણ દશ પૂર્વ સુધીનું અને જઘન્યથી અષ્ટ—પ્રવચન માતાનું જ્ઞાન હોય, કષાય કુશીલ સાધુને ઉત્કૃષ્ટથી ચોદ પૂર્વ સુધીનું અને જઘન્યથી અષ્ટ પ્રવચન માતાનું જ્ઞાન હોય, નિર્ગ'થ સાધુને ઉત્કૃષ્ટથી ચોદ પૂર્વનું અને જઘન્યથી અષ્ટ પ્રવચન માતાનું જ્ઞાન હોય છે. આ નિર્ગ'થ સાધુઓને ૧૧ મું-૧૨ મું ગુણ્યાનક લાલે છે. જયારે સ્નાતક સાધુઓને એક માત્ર કેવળજ્ઞાન જ હોય છે.

- (3) પ્રતિસેવના કહેતા વિરાધકતા : પુલાક સાધુ-સંજવલની ચાકડીના કષાયના ઉદયે કરી પ્રતિ સેવક જ હોય. પરંતુ અપ્રતિ સેવક ન હોય, તેમજ તે મૂળગુણ તેમજ ઉત્તરગુણ એ બન્નેના પ્રતિસેવી હોય છે. બકુશ—સાધુ ઉત્તરગુણના પ્રતિસેવી હોય પરંતુ મૂળગુણના પ્રતિસેવી ન હોય. પ્રતિસેવના કુરીલ સાધુ પુલાકની માફક મૂળ ગુણ તેમજ ઉત્તર ગુણોના પ્રતિસેવી હોય જયારે કષાય કુરીલ સાધુ—અપ્રતિસેવક હોય એટલે અવિરાધક હોય છે. નિર્ગ'ય અને શ્નાતક એ બન્ને પણ અપ્રતિસેવક એટલે અવિરાધક હોય છે.
- (૪) તીર્ય એટલે શ્રી ચતુવિધ સંઘની હયાતી: પુલાક સાધુ તીર્ય હોતે છતે હોય પરંતુ તીર્ય ન હોય ત્યારે ન હોય. એજ રીતે બકુશ તથા પ્રતિસેવના કુશીળ પણ તીર્ય હોતે છતે હોય, કષાય કુશળ તીર્ય હોતે છતે પણ હોય અને અતીર્યને વિષે (તીર્ય ન હોતે છતે) પણ હોય, જો અતીર્યને વિષે હોય તો છદ્મસ્થાવસ્થાને વિષે તીર્ય કર હોય અને પ્રત્યેક બુદ્ધ પણ હોય. આ જ રીતે નિર્ગ થ તથા સ્નાતક સાધુઓ પણ તીર્યને વિષે તેમજ અતીર્યને વિષે પણ હોય છે.
- (૫) લિંગ દ્વાર : લિંગ બે પ્રકારના જાણવા (૧) દ્રવ્યલિંગ (૨) ભાવલિંગ દ્રવ્યલિંગના વળી બે લે છે, એક સ્વલિંગ બીજું અન્યલિંગ તેમાં પુલાક સાધુ સ્વલિંગ તે જૈન લિંગને વિષે હોય, તેમજ અન્ય લિંગને વિષે પણ હોય છે. જ્યારે ભાવલિંગ તે જ્ઞાના કિ ગુણે ાની સંપદાએ કરીને તા સવે નિર્ગાશ સ્વલિંગ એટલે જૈનલિંગ જ હાય છે એમ જાણવું. કેમકે ભાવથી જૈન લિંગ આવ્યા સિવાય માક્ષ—પુરૂષાર્થ ઘડી શકતા નથી.
- (६) લેશ્યા દ્વાર : લેશ્યા એટલે યાગની શુભાશુભ-ચલાચલતા. પુલાક-સાધુઓને ત્રલ્યુ શુન લેશ્યા હોય છે, એટલે કે તે જે તેશ્યા, પદ્મ લેશ્યા અને શુકલ લેશ્યા એ ત્રલ્યુ હોય છે. જ્યારે ખકુશ અને પ્રતિસેવના કુશીલ સાધુઓને કૃષ્ણ, નીલ, કાપાત, તે જે, પદ્મ અને શુકલ એ છ એ લેશ્યાઓ સંભવે છે, અને કલાય કુશીલ સાધુ જે પત્હાર વિશુદ્ધિ ચારિત્રવાળા હોય તા તેને તે જે, પદ્મ અને શુકલ એમ ત્રલ્યુ લેશ્યા હાય છે, અને જે સૂક્ષ્મ સપરાયવાળા હાય તા તેને શુકલ જ લેશ્યા હાય. વળી નિર્લાં અને સ્નાતક સાધુઓને કક્ત શુકલ જ લેશ્યા હાય છે, પરંતુ સ્નાતકમાં અયાગી કેવળી ભગવંતા અલેશી હાય છે, કેમકે યાગ જ નથી.
- (૭) ઉપપાત્ અર્થાત્ ગતિદ્વાર: પુલાક સાધુ ઉત્કૃષ્ટથી આઠમા સહસ્તર દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થાય છે અને જઘન્યથી પહેલા સીધર્મ દેવલોકને વિષે ર થી ૯ પલ્યાપમના આયુષ્યે ઉત્પન્ન થાય છે, જ્યારે બકુશ અને પ્રતિસેવના કુશીલ સાધુઓ ૨૨ સાગરાપમ આયુષ્ય કાળની સ્થિતિએ ૧૧ અને ૧૨ માં આચરહ્યુ અને અશ્યુત દેવલોકમાં જાય છે,

અને જઘન્યથી તેં તેઓ પણ સૌધર્મ દેવલાકમાં ર થી ૯ પલ્યાપમની આયુષ્ય સ્થિતિએ ઉત્પન્ન થાય છે. વળી કષાય કુશીલ અને નિર્ગ'થ સાધુઓ ઉત્કૃષ્ટથી ૩૩ સાગરાપમની સ્થિતિવાળા સર્વાર્થ સિદ્ધ દેવલાકમાં જાય છે, નિર્ગ'થાને જઘન્ય સ્થિતિએ ઉત્પન્ન થવાપણ હોતું નથી, જ્યારે છેલ્લા સ્નાતકના ભેદવાળા નિર્ગ'થા માક્ષમાં જ જાય છે.

(૮) સંયમ-રથાન દ્વાર: સંયમ સ્થાન-ક્ષાય-યાગની તરતમતા સંબ'ધે હોવાથી સર્વ સંયમ સ્થાનો તા અસંખ્યાતા છે, પરંતુ ચારિત્ર ગુણ પર્યાયના અંશા તા સૌથી જલન્ય પ્રથમ સંયમ સ્થાનક પણ સર્વ આકાશના પ્રદેશાથી પણ અનંતગુણા હાય છે. હવે સંયમ સ્થાનકની વિશુદ્ધિ જણાવીએ છીએ.

પુલાક અને કષાય કુશીલ બન્નેને અસંખ્ય સંયમ સ્થાના હાય છે, કેમકે ચારિત્ર માહનું વિચિત્રપણું હાય છે. આ સૌથી એાછું અસંખ્યાતુ પણ સર્વ લાકાકાશના પ્રદેશાને તેટલા જ અસંખ્યાતાથી ગુણતા જે અસંખ્યાતુ આવે તેટલું જાણવું.

તે પછી ઉપરના વિશુદ્ધ અધ્યવસ્થાનકે પુક્ષાક જઇ શકતા નથી. પરંતુ તે ઉપરના સ્થાનામાં ખકુશ પ્રતિસેવના કુશીલ અને કષાય કુશીલ અસંખ્ય સ્થાન આગળ વિશુદ્ધિએ જઇ શકે છે, તે ઉપરના વિશુદ્ધ સ્થાને ખકુશ જઇ શકતા નથી, તે ઉપરના અસંખ્યાત સ્થાનાએ પ્રતિસેવના કુશીલ અને કષાય કુશીલ જ જઈ શકે છે, તે પછી પ્રતિસેવના કુશીલ અને કષાય કુશીલ જ જઈ શકે છે, તે પછી પ્રતિસેવના કુશીલ અતં ખ્યાત સંયમ સ્થાન સુધી જાય છે. તે પછી નિર્જિય સાધુઓને એક કષાય કુશીલ અસંખ્યાત સંયમ સ્થાન સુધી જાય છે. તે પછી નિર્જિય સાધુઓને એક કષાયિક એક જ સંયમ સ્થાનક હોવા છતાં તેઓ (યાગ વિષયક) અસંખ્ય સ્થાનકો પ્રાપ્ત કરે છે.

તે ઉપરના વિશુદ્ધ સંયમ સ્થાનકાને પામીને સ્નાતકા છેઠલે એક જ સંયમ સ્થાનકથી માણે જાય છે, છેઠલે સુગુર-કુગુર સંબ'ધી યથાર્થ વિવેક કરવા માટે જણાવ-વાનું આજના વિષમ કાળની વિષમ પરિસ્થિતિમાં આત્માથી આત્માઓએ નીચેની ચૌભ'ગીને શાસ્ત્રાર્થથી અવિરુદ્ધ જાણીને તેમાં શ્રદ્ધા-રૂચિ પ્રગટાવવી જોઇએ.

શાસમાં નિશ્ચયથી તેમજ વ્યવહારથી સુદેવ-સુગુરૂ તેમજ સુધર્મ અને કુદેવ-કુગુરૂ તેમજ કુધર્મની સૌભંગીએ જણાવી છે, તેને સંવિદ્ધ પાક્ષિક ગીતાર્થ ગુરૂ પાસેથી યથાર્થ- અવિરૂદ્ધ અવધારવી જરૂરી છે. અત્રે તા કક્ત સુગુરૂ તેમજ કુગુરૂનું અવલંખન લેતા આત્મા (શિષ્ય) સંખંધી-હિતાહિતકારક ચીભંગી શાસાર્થથી અવિરૃદ્ધ ભાવે જણાવીએ છીએ.

- (૧) વ્યવહારથી : સુગુરૂને પણ સુણુદ્ધિએ સેવનાર આત્મા જ પાતાનું આત્મકલ્યાણ સાધી શકે છે.
- (૨) વ્યવહારથી : સુગુરૂને પણ, કુબુદ્ધિએ એટલે કે સંસારિક સુખ પ્રાપ્તિ અર્થે જ સેવનાર આત્મા કદાપિ પાતાનું આત્મકલ્યાણ સાધી શકતા નથી.

- (3) વ્યવહારથી કુગુરૂને : અર્થાત્ અસ'યમી આત્માને સ'યમી માની જેઓ તેમની નિશ્રાએ ધર્મ ક્રિયાઓ કરે છે. તેઓને કથ'ચિત્ વ્યવહાર શુદ્ધિ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. પર'ત નિશ્રય શુદ્ધિથી તો તેઓ દ્વર થતાં હોય છે. (વ્યવહાર સધાય નિશ્રય સિદાય).
- (૪) વ્યવહારથી કુગુરૂને . અર્થાત્ અસંયમી આત્માએ ને-કષ્ટકિયાએ કરતાં દેખી, તેમજ તેમને અનેક લોકા વડે પૂજાતાં દેખી તેમજ તેમની સેવા-લક્તિ કરવાથી સંસારીક સુખ તા મળશે ? કેમકે તેમની સેવા-લક્તિ કરનાર લાકે કા ઘણા સુખી અને ઉદાર છે. એમ જાણી અર્થાત્ 'લાેલી ગુરૂ અને લાલગુ ચેલાના ન્યાયે' કેવળ કપટ ખુદિએ તેમની સેવા લાક્ત કરે છે. તેઓ બન્ને સંસારમાં ડુએ છે.

શ્રી જૈન શાસનમાં સ્પષ્ટપણે આ વાત સ્વીકારાયેલ છે કે સી પ્રથમ યાગાવ ચકતાએ (સુગુર સુબુ હિ થતાં) જીવને ક્રિયા અવચંકતા પ્રાપ્ત થાય છે, અને અવંચક ક્રિયા કરનારા આત્મા જ અવંચક કળ (આત્મશુ હિ) ને પ્રાપ્ત કરે છે. કારણ કે સવંકાળે -સવ ક્ષેત્ર જે જીવને જેવા—જેવા ગુરૂના યાગ પ્રાપ્ત થતા હાય છે. તે જીવ પાતાના ગુરૂએ બતાવેલા ધર્મ કરતા હાય છે અને પાતાના ગુરૂએ બતાવેલા દેવને પૂજતા હાય છે.



# તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર-અધ્યાય દશમા (૧૦)

मेाहक्षयाज्ज्ञान दर्शनावरणान्तराय यक्षपाच्य केवलम् ॥ १ ॥ बन्धहेत्वाभाव-निर्जराभ्याम् ॥ २ ॥ कृतस्नकर्मक्षयोमोक्षः ॥ ३ ॥

પ્રત્યેક આત્મ દ્રવ્ય (તત્વ) અનંત જ્ઞાનાદિ ગુણે કરી (સંગ્રહનય દૃષ્ટિએ) સુક્રત છે. પરંતુ અનાદિથી કર્મોના આવરણ વડે લેવાયેલ આત્માઓ સંસારમાં કર્મા**ધી**નપ**ણ** ચાર્યાસી લાખ છવાયાનીમાં જન્મ-મરણ કરતાં થકાં ભટકયા કરે છે. તેમાંથી જેઓએ શ્રી વીતરાગ પરમાત્માની વાણીના ચાગ પામીને પાતાના આત્મ સ્વરૂપને (શુદ્ધાશુદ્ધ સ્વરૂપે) એાળખવા રૂપે સમ્યકૃત્વ ગુણુ પ્રાપ્ત કરેલ છે, તેવા આત્માએ! આત્મ શુદ્ધથે-આશ્રવ-નિરાધ કરવા માટે શ્રી વીતરાગ પ્રભુની આજ્ઞાનુસારે (બતાવેલ માક્ષમાર્ગ પ્રતિ) દેશવિરતિ યા સર્વ વિરતિ ભાવે પ્રવર્તન કરે છે. (અત્રે એ સમજવું ખાસ જરૂરી છે કે છદ્મસ્થ ભાવે ઉપાદાનની ગમે તેવી વિશુદ્ધિ પણ અશુભ નિમિત્તથી બળવત્તાએ, આત્માને પતન તરફ લઇ જાય છે. તે માટે વ્યવહારથી દ્રવ્ય સંવર ભાવના આશ્રય કરવા જરૂરી છે) આથી તેઓને અંતર્મું હૂર્ને -અંતર્મું હુર્તે અપ્રમત્ત ભાવે શુદ્ધાત્મ સ્વરૂપના અનુભવ પ્રાપ્ત થતા હાય છે. આ અપ્રમત્તગુલ સ્થાનકે સ્થિર થયેલ આતમા સમ્યકૃત્વ માહ**નીય** કર્મના ક્ષય કરી, ક્ષાયક સમ્યકૃત્વ ગુણે કરી આઠમા અપૂર્વકરણ ગુણ સ્થાનકે ધર્મધ્યાન તેમજ શુક્ર**લ ધ્યાનના** પ્રથમ પાયાના ધ્યાન રૂપ તપ ગુણે કરી, પાંચ પ્રકાર**ની આ<sub>ત્</sub>મ** વિશુદ્ધિએ વધતા થકા, નવમે અનિવૃત્તિ બાદર સંપરાય ગુલ સ્થાનકે માહનીય કર્મની ખ'ધ વિચ્છેદતા પ્રાપ્ત કરે છે, અને છેલ્લે બાકી રહેલ સૂક્ષ્મ લાભના ઉદય સહિત દશમે સક્રમ સંપરાય ગુણ સ્થાનકે આવી ત્યાં છેલ્લે સફ્રમ લેાલના પણ ક્ષય કરી સીધા (અગિયારમે હપશાંત માહ ગુણ સ્થાનક ન જતાં) બારમા ક્ષીણ માહ ગુણ સ્થાનક જાય છે. આ ખારમાં લીજા માહ ગુજ સ્થાનકે આવેલા વીતરાગ નિર્ગ થ આત્મા બીજા પાયાના શકલ ધ્યાને કરી અંતર્મુહ ર્તમાં જ આત્મ ગુજવાતી બાકી રહેલા જ્ઞાનાવરણીય-કર્શના-વરણીય અને અંતરાય કર્મ એ ત્રણે કર્મોના એકી સાથે સર્વથા ક્ષય કરીને કૈવળ (અનંત) જ્ઞાન, કેવળ (અન'ત) દર્શન તેમજ અન'ત વીર્ય ગુણ અને ક્ષાયક સમ્યકૃત્વ ગુણ કરીને સહિત, તેરમું સચાગી-કેવળી ગુણ સ્થાનક પ્રાપ્ત કરે છે. આ તેરમે ગુણસ્થાનક આવેલ સુરાગા કેવળી પરમાત્માંઓ મુખ્યપણે કેવળજ્ઞાનના ઉપયોગે (આયુષ્ય કાળ પર્ય'ત ચાર અઘાતિ કમેદિય પ્રમાણે) વર્તતા હોય છે. છેલ્લે પાતાનું અ'તમું હૂર્ત કાળ આયુષ્ય બાકી રહે ત્યારે પ્રથમ આવર્જી કરણ કરીને પછી જે જરૂર હોય તો તેઓ કેવળી સમુદ્દ્રાત (આઠ સમયના) કરી છેલ્લે શુકલ ધ્યાનના સૂક્ષ્મ ક્રિયા અપ્રતિપાતિરૂપ ત્રીજા પાયાના ધ્યાને (તપે) કરી, અનુક્રમે સર્વથા યાગે નિરાધ કરી, પાતાના દેહના રેલાંગે ભાગે આત્મ પ્રદેશાના ઘન કરી, ચીદમે શૈલેષીકરણ ગુણ સ્થાનક આવી. શનીકૃત આત્મ પ્રદેશાને સ્થિર કરે છે. તે પછી શુકલ ધ્યાનના ચાથા પાયાના વ્યુચ્છિન ક્રિયા-નિવૃત્તિરૂપ ધ્યાને કરી છેલ્લે બાકી રહેલા (વેદનીય કર્મ-નામ કર્મ-ગાત્ર કર્મ અને આયુષ્ય કર્મ) ચારે અઘાતિ કર્મોના એકી સાથે સર્વથા ક્ષય કરી, કેવળી પરમાત્માઓ સિદ્ધ ગતિએ-સિદ્ધ સ્થાનને (માક્ષપદને) પ્રાપ્ત કરે છે.

औपशमिकादि भव्यत्वाभावाच्चान्यत्र केवल-सम्यक्-ज्ञान-दर्शन-सिद्धत्वेभ्यः ॥ ४॥

માક્ષને (સિદ્ધત્વને) વિષે પરમ પરમાત્મ ભાવને પામેલા સિદ્ધ પરમાત્માંઓમાં ઓપશમિક-ક્ષાચાપશમિક કે ઔદયિક ભાવતું કાઇપણ પરિશ્વમન હેતું નથી, એટલું જ નહિ પરંતુ આત્માથ સાધક ભવ્યત્વ ભાવનું પરિદ્યુમન પણ હવે તેમને હોતું નથી, પરંતુ કૈવળ સહજ શુદ્ધ-અનંત-અક્ષય-કેવળજ્ઞાન-કેવળદર્શન-ક્ષાયક સમ્યકત્વ અને અનંત વીર્ય ગુજ્ર (અનંત-સ્વગુજ્માં પરિજ્યવાની અનંતી શક્તિ) માં પ્રવર્તન અને તે પણ અગુરૂલાઘુ ગુણાધર્મ નિરંતર અવ્યામાધપણે સહજ કર્તુત્વ સ્વસાવે (સચ્ચિકાન'દ્વ સ્વરૂપે) પ્રવર્તન પામતું હેાવાથી તેઓને અન'ત સુખતું સ્વામીપણું સાદી અન'તમે લાંગે હૈાય છે એમ જાલવું. સિદ્ધ પરમાત્માએ માં કાેઇપણ પર દ્રવ્યના ગુણ ધર્મના પરિષ્ટ્ મનતું કિ'ચિત્ માત્ર સ્વરૂપ હોતું નથી. પરંતુ સર્વ આત્મપ્રદેશે કેવળ પાતાના સહજ શુદ્ધ-નિત્ય-અવિનાશી અનંત શુણામાં નિરંતર પાતાના સહજ કત્ર ત્વ ભાવે પરિણમન હોાવાથી પાતે તે સહજ શુદ્ધ પરિશ્વમન ભાવના લાકતા પણ છે. આ રીતે પૂર્વે જણાવ્યા મુજબ સર્વ કર્મીના ક્ષય કરી સાદી અનંતમે ભાંગે મેઃક્ષપદને પ્રાપ્ત કરનાર સિદ્ધ પરમા-તમાઓને સિદ્ધત્વને વિષે અન'ત સ્વગુહ પરિણમન લાવતું નિર'તર સહજ લાવે કર્તું ત્વ તેમજ ભાેકતૃત્વ પણ નિરૂપચરિત-નિરદ્ધ'દ હાેવાથી તેઓને સહજ શુદ્ધ અન'ત-અક્ષય-અવ્યાબાધ સુખના વિલાસી જાણીને માક્ષાથી આત્માઓએ ઉપર જણાવ્યા મુજબના સિદ્ધ પરમાત્માના અવિસ'વાદિ સ્વરૂપને ધ્યેયમાં લાવવું જરૂરી છે.

# तदनन्तरमूर्ध्वं' गच्छत्याऽऽहेाकान्तात् ॥ ५ ॥

પૂર્વે જણાવ્યા અનુસાર ચોઠમે ગુણસ્થાનકે સર્વ કર્મોના ક્ષય કરી માેક્ષે ગયેલા સર્વે કૈવળી પરમાત્માંઓ આ ચોદ રાજલાકના ઉપરના છેલ્લા ભાગમાં સર્વાર્થ સિદ્ધ નામના અનુત્તર વિમાનથી ખાર યાજન ઉપર ગયા પછી મનુષ્યલાક પ્રમાણ ૪૫ લાખ યાજન લાંબી-પહાળી તેમજ વચમાં આઠ યાજન ઊચી અને બન્ને બાજુ અનુક્રમે લટતી છેલ્લે-છેડે માખીની પાંખની જાડાઇ પ્રમાણ ઉચી છે-તે ઇષદ્ર-પાગભારા નામની સ્કટીક જેવી નિર્મળ આઠમી પૃથ્વી તે સિદ્ધ શિલાને વિષે ઉપરના એક યાજનની ઉપરના છેલ્લા એક ગાઉના પણ  $\frac{9}{6}$  ભાગમાં એટલે ૩૩૩  $\frac{9}{3}$  ધનુષ્ય પ્રમાણ ક્ષેત્રમાં પાતાના પૂર્વના

ઉત્કૃષ્ટથી ૫૦૦ ધનુષ્યની શરીરની  $\frac{7}{3}$  ભાગની ૩૩૩ને ધનુષ્યની અવગહનાએ પરંતુ ઉપરથી સપાડ સ્વરૂપે અલાકને અડીને પાતાંતાની અવગાહનાએ સવે સિદ્ધો રહેલા છે એમ બહ્યુલ કેમકે અલાકને વિષે ધર્માતિકાય દ્રવ્ય ન હાવાથી તેઓ અલાકમાં જઇ શકતા નથી. આથી તેઓ લાકને અંતે અલાકને અડીને સિદ્ધશીલામાં સ્થિર ભાવે રહેલા છે. એ રીતે તેમનું સ્થિર ભાવે ધ્યાન કરતું. જેથી પાતાના અનંત જ્ઞાન સ્વરૂપી અમૂતે આત્મભાવ અમૂતે પરમાત્મ ભાવમાં લીન થઈ પરમાત્મા બની શકે. અન્યથા કેવળ અનેકવિધ-કાલ્પનિક (ભ્રાંતિસ્વરૂપ) સવિકલ્પકતામાં પરમાત્વ સ્વરૂપનું ધ્યાન સંભવી શકતું નથી, કેમકે નિજ શુદ્ધ (જ્ઞાનાદિ) ધ્રુવ પરિણામ ભાવની સાથે પરમાત્મ ભાવની અભેદતાએ, પરમાત્મ ભાવની સાધના શક્ય બને છે, આ સંબંધે કહ્યું છે કે 'ભૃંગી ઇલીકાને ચડકાવે-તે-ભૃંગીજગ જોવે રે.' અન્યથા મિથ્યા સવિકલ્પ ભ્રમ જાળમાં તા શુદ્ધ સાધના જ હોઈ શકે નહિ.

પ્રત્યેક આત્માઓ પાતપાતાના અસંખ્યાત પ્રદેશી અખંડ આત્મ-તત્વ સ્વરૂપે પ્રતિ-પ્રદેશે સ્વ-સ્વ જ્ઞાનાદિ અનેક ગુણામાં, ગુણ-પ્રદેશ-વિભાગથી, નિરંતર ભિન્નાભિન્ન ભાવે પરિણામી હોવા છતાં, પ્રત્યેક આત્માઓ તો ભાન્ન ભાન્ન આત્માઓ છે. તેમ છતાં ચૈતન્ય ગુણની સમાનતાએ સવેં આત્માઓને એક જાતિ સ્વરૂપ છે એમ પણ કહી શકાય. પરંતુ તત્વત: તો પ્રત્યેક આત્માનું પાતપાતાની સ્વગુણ સત્તામાં ભિન્ન ભિન્ન પરિણમન છે. જે પ્રત્યેક આત્માને આત્મપ્રત્યક્ષ ભાવે અર્થાત્ અનુભવથી અવિરૃદ્ધ છે. આમ છતાં તત્વમૂહ આત્માઓ પાતાના આત્મતત્વના સ્વતંત્ર દ્રવ્યત્વ સ્વરૂપે સ્વીકાર કરી શકતા નથી અને તેથી કેવળ એક-કલ્પીત-પરમા-ત્માની પ્રાર્થના અને અન્યની ભક્તિમાં અડવાયા કરે છે. જેથી તેઓ આત્મશુદ્ધિથી વ'ચિત રહે છે, તે માટે આત્માથી આત્માએ પોતાના આત્મ તત્વની ષદ્સ્થાન સ્વરૂપી-સ્વરૂપમાં સૌ પ્રથમ શ્રદ્ધાન કરલું જરૂરી છે. આત્મતત્વના ષડ્રેથાનનું સ્વરૂપ જૈન ધમે અને સ્યાદ્વાદની પુસ્તિકામાંથી ભેવું જરૂરી છે.

पूर्व प्रयोगादसंगत्याद् बन्धच्छेदात् तथागति परिणामाच्य तद्गति: ॥ ६ ॥

પૂર્વ પ્રયોગ તે કર્મના બંધનથી અળગા થવાની આત્માની પ્રક્રિયા અને અસંગ-પણાથી એટલે તે અયોગી કેવળી પરમાત્માઓને દ્રવ્યથી કે ભાવથી કાઇના પણ સંગ ન હોવાથી અને ખન્ધ વિચ્છેદાત્ એટલે આયુષ્યના છેદલા સમયની પૂર્વના સમયે જેમણે બાકી રહેતા સર્વ કર્મોને સ્તિબુક સંક્રમથી છેદલા સમયની ત્થિતિમાં નાંખેલા છે તે સર્વ કર્મોના બંધનને છેદલા સમયે ભાગવી સર્વ કર્મના બંધના છેઠી નાંખેલા છે. તેથી તેમજ આત્મદ્રવ્ય (તત્વ) ની સ્વભાવથી હધ્વ જવાની પશ્ચિતી હોવાથી તેઓ અસ્પૃસંદ્રગતિએ એટલે કે એક જ સમય માત્રમાં પૂર્વ જણાવેલ (સિહ્સિલા ઉપર) તિહાનતિએ તિહામાં જાય છે. ત્યાં પણ તેઓ સિહ્સશીલાને સ્પશીંને રહેલા નથી. કેમકે સ્વસ્વરૂપે તા સિદ્ધ આત્મા અમૂર્ત છે અને અગુર્લા પરિણામવાળા હોવાથી જયાં એક સિદ્ધ પરમાત્માના પ્રદેશા છે ત્યાં જ (તે આક્રાશ પ્રદેશમાં) અનંતા સિદ્ધ પરમાત્માના પ્રદેશા પણ રહેલા છે. તેમ છતાં પ્રત્યેક સિદ્ધ પરમાત્માઓ પાતપાતાની સ્વગુણ સત્તાએ ભિન્ન-ભિન્ન પરિણામી હોય છે, કેમકે પ્રત્યેક આત્મા સ્વતંત્ર ભાવે એકાકી ભિન્ન દ્રવ્ય છે.

સવે તિદ્ધ પરમાત્માઓ પૂર્વે પોતાના આઠ કર્મોના ભંધના દૂર કરેલા હોવાથી તેઓ પાતાના સહજ શુદ્ધ આઠ આત્મિક શુદ્ધ ધર્મોમાં નિરંતર (સમયે–સમયે) અગુરૂ લઘુ લાવે પરિદ્યામ પામતાં થકાં તે અનંત જ્ઞાનાદિ પરિદ્યામ સ્વરૂપી અનંત સુખના લેકતા પછ્યું છે. તેઓ (૧) કેવલ જ્ઞાન (૨) કેવળ દર્શન (૩) ક્ષાયક સમ્યકૃત્વ (૪) અક્ષય ત્થિતિ (૫) અરૂપી (૬) નગુર્લ છુ અને (૭) અનંતવીર્ય ગુણમાં (૮) અવ્યાભાધપણે નિરંતર પરિદ્યામ પામ્યા કરે છે. આવી સિદ્ધ દર્શાને પ્રાપ્ત કરવા માટે શ્રી તીર્યં કર પરમાત્માઓએ ભવ્ય જીવાને ઉપદેશ આપીન માક્ષપદ પ્રાપ્તિની આરાધના કરવા માટે સંવર—નિર્જરા તત્વના વ્યવહાર યુક્ત શ્રી ચત્રુવિધ સંઘની સ્થાપના કરી છે જેના યોગે પૂર્વે અનંતા આત્મા માફે ગયા છે. વર્તમાનમાં પણ માક્ષપદની આરાધના કરી રહ્યા છે અને જેથી ભવિષ્યમાં અવશ્ય માક્ષપદને પામરાવાળા છે તે શ્રી સંઘને કારિ કારિ વંદના

पूर्व कक्षावेत षर्—स्थान स्वर्धी आत्मतत्वमां ज्ञान-श्रद्धान प्राप्त क्रीने केमिष्ठे श्री अनेश्वर क्षत्रवंतनी आज्ञानुसारीतामां-अर्थात् 'बंघहेत्वामाव−निर्जराभ्याम्' श्री सूत्र सिद्धांतमां पाताना अटल विश्वास कांडेर क्रीने यथाशाक्त-देश विरतिकावे या ते। सर्व विश्तिभावे छवन छवी रहा। छे. तेवा साधु-साध्वी-श्रावध-श्राविधा ३५ श्री संधनी यथाशिक्त सेवा भिक्त हरी रहा। छे. तेवा सम्यह्दि केना से पण् मे। क्षपहनी आराधना हरवा माटे नी से सुक्षण क्षाविश्व स्तवने। श्री निरंतर मे। क्षपहनुं ध्यान हरवुं कर्री छे. अते सेटबुं भास क्षाववुं कर्री छे हे 'एगे आया' से आगम वसन तेमक 'एके। इहम् बहुस्याम्' से वेह वसने। स्याहवाहशी क्रूहा अर्थों हरी अनेह पाणंडी हुगुर्से। क्यातने पे। तानी मायाक्यामां इसावता रहे छे. तेने। भरा अर्थ से छे हे असंध्यात प्रदेशे प्रत्येह आत्मतत्व प्रतिप्रदेशी सिद्धात्मन। ध्यान संधि किन्न किन्न। परिष्यामी है। ये छे.

પરમપૂજ્ય પ્રાતઃ સ્મરણીય, અધ્યાત્મયાેગીરાજ શ્રી આનંદઘનજી કૃત ચાવીશી સાર્થ નામની અમાએ પ્રસિદ્ધ કરેલી પુસ્તિકામાં પા. ૧૪૮ ઉપર શ્રી

મહાવીર સ્વામીનું સ્તવન

ચરમ જીતે ધર વિગત સ્વરૂપનું રે, ધ્યાવું કેમ ? શ્વરૂપ સાંકારી વિષ્ણુ ધ્યાન ન સંભવે રે, એ અવિકાર અરૂપ-ચરમ (૧) આપ સ્વરૂપે આતમમાં રમે રે, તેહના ઘુર છે લેંદ્ર અસં પ્ય ઉદ્ધોસે સાંકરી પહેં રે, નિરાકારી નિલેદ-ચરમ (૨) સુખમ નામ કરમ નિરાકાર જે રે, તેહ લેંદ્રે નહિ અ'ત નિરાકાર જે નિર્ગત કમંથી રે, તેહ અલેદ અન'ત-ચરમ (૩) રૂપ નહિ કહિયે અ'ધન ઘટ્યું રે, અ'ધન માંકૂખ ન કાય અ'ધ માંકૂખ વિષ્ણુ સાદિ અન'તનું રે, લ'ગ સંગ કિમ હાય-ચરમ (૪) દ્રવ્ય વિના તિમ સત્તા નિવ લહે રે, સત્તાવિષ્ણુ શ્યા રૂપ યુપ વિના કિમ સિદ્ધ અન'તના રે, ધ્યાવું અકળ સ્વરૂપ-ચરમ (૫) આતમતા પરિષ્ણુતિ જે પરિષ્ણુમ્યા રે, તે મુજ લેદાલેદ તદાકાર વિષ્ણુ મારા રૂપનું રે, ધ્યાવું-વિધ પ્રતિષેધ-શ્રરમ (૬) અ'તિમ લવ-ગ્રહેણું તુંજ ભાવનું રે, ભાવશું શુદ્ધ સ્વરૂપ તહેએ આનંદ ઘન પદ પામશું રે, આતમ રૂપ અનુપ-ચરમ (૭)

શ્રી સિદ્ધ પરમાત્માં એ પોતાના સહજ કર્તું ત્વ લાવે, પોતાના અનંત અક્ષયં સ્વગુણ સ્વરૂપમાં નિરંતર અવ્યાબાધપણે કેવા સ્વરૂપે પર્યાય પરિભુમન પામી રહેલા છે તે કાર્ય-કારણ અને કિયાની ઝાંખી કરાવાતું પરમપૃજ્ય શ્રી દેવસંદ્ર છ કૃત ચાવીશીનું (૧૧) અગિયારમાં શ્રી શ્રેયાંસનાથ સ્વામીનું સ્તવન અમા એ પ્રસિદ્ધ કરેલી ચાપડી પાના નં. ૮૨ થી ૮૯

શ્રી શ્રેયાંસ પ્રભુ તણે, અતિ અદ્દભૂત સહજાન દ રે ગુષ્યુ–ઇક–વિધ–ત્રિક પરિશુમ્યા, એમ ગુષ્યુ અન તના વૃંદ રે મુનિચ'દ જિ**ષ્યુંદ અમ'દ દિષ્યુંદ** પરે, નિત્ય દીપતા સુખક'દ રે

–મુનિચ'દ (૧)

निक ज्ञाने क्री ज्ञेयना, ज्ञायक ज्ञातापह ध्रश रे દેખે નિજ દર્શને કરી, નિજ દેશ્ય સામાન્ય જગીશ રે-મુનિચંદ (૨) નિજ રમ્યે રમણ કરી, પ્રભુ ચારિત્રે રમતા રામ રે ભાગ્ય અન'તને ભાગવા, ભાગે તેણે ભાકતા સ્વામ રે-મુનિચ'દ (૩) દેય દાન નિત દીજતે, અતિદાતા પ્રશ્ર સ્વયમેવ રે પાત્ર તુમે નિજ શક્તિના, ગ્રાહક-વ્યાપકમય દેવ રે-મુનિચ'ક (૪) પરિષ્યામી કારજ તહેા, કર્તા ગુણ કરણે નાથ રે અફિય-અક્ષય-સ્થિતિમયી, નિ:કલ'ક અન'તી આય રે-મુનિચ'દ (૫) પરિષ્યામી સત્તાતણા, આવિર્ભાવ-વિલાસ-નિવાસ રે સહજ અકૃત્રિમ અપરાશ્રયી, નિવિ'કલ્પને નિ:પ્રયાસ રે–મુનિચંદ (६) પ્રભુ–પ્રભુતા સંભારતાં, ગાતાં કરતાં ગુણ ગ્રામ રે સેવક સાધનતા વરે, નિજ સંવર પરિશ્વૃતિ પામ રે-મુનિચંદ (૭) પ્રગટ તત્વતા ધ્યાવતા. નિજ તત્વના ધ્યાતા થાય રે તત્વ રમણ એકાગ્રતા, પૂરણ તત્વે એહ સમાય રે-મુનિચંદ (૮) પ્રભુ દીઠે મુંજ સાંભરે, પરમાતમ પૂર્ણાનંદ રે हैवयंद्र जिनश्कना, नित्य वंही पय अरविंह रे-मुनियंह (६)

હપર મુજબનું શ્રી સિદ્ધ પરમાત્માનું સ્વરૂપ જેમણે શાસ્ત્રાથ<sup>6</sup>થી અવિરૃદ્ધ જાલ્યું છે, શ્રદ્ધા કરી છે અને તે પ્રતિ રૂચિ જાગત કરી છે તેવા આત્માએ કયારેય પાખંડી-ઓના-પાશમાં પડતા નથી, અન્યથા ધર્મ ઢાંગીઓથી આ જગત સદાય ઉભરાતું રહ્યું છે.

क्षेत्रकालगतिलिङ्गतीर्थचारित्रप्रत्येक बुद्धबोधित ज्ञानाऽवगाहनाऽन्तर संख्याऽरूपबहुत्वतः साध्याः ॥ ७॥

વિશેષત : સૂત્ર સિહાંતાનુસારે શ્રી સિહ પરમાત્માના સ્વરૂપને નીચે જણાવેલા ૧૨ (બાર) દ્વારાથી યથાર્થ અવિરૂદ્ધ ભાવે જાણુવું જરૂરી છે.

(૧) ક્ષેત્ર : મુખ્યપણે પંદર કર્મભૂમિમાંથી મનુષ્યા જ માક્ષગતિમાં જાય છે તેમ છતાં સંહરણાદિની અપેક્ષાએ સમગ્ર મનુષ્ય ક્ષેત્ર (૪૫ લાખ યાજન પ્રમાણ) માંથી પણ મનુષ્યા જ માક્ષમાં જાય છે.

- (૨) કાળ : કાઇ આત્માને મુક્તિ જવાને માટે કાઇ કાળ બાધક નથી. પરંતુ પૂર્વે જણાવ્યા મુજબ જે આત્માએ ચોદમે ગુણસ્થાનક આવી શૈલેષીકરણ કરેલ છે. તે આત્મા આયુષ્ય ક્ષયે એક સમયમાં જ માક્ષમાં જાય છે ત્યાં તેઓ સાદિ અનં તમે ભાંગે સ્થિર રહે છે. ત્યાં ગયેલ આત્માને કર્મ નહિ હોવાથી ક્ર્રીને જન્મ મરણ કરવાના હોતા નથી
- (3) ગતિ : સંત્રી-પંચેન્દ્રિય-પર્યાપ્ત અવસ્થાને પામેલ મનુષ્યા જ માક્ષમાં જઇ શકે છે. તે માટે મનુષ્ય ગતિ તે માક્ષનું અનંતર કારણ છે. અત્રે એ સમજવું જરૂરી છે કે દેવગતિ તે માક્ષગતિ નથી, તેમજ દેવા માક્ષમાં જઇ શકતા નથી.
- (૪) લિંગ: ઓિલ'ગ-પુલિ'ગ યા નપુંસકિલ'ગ એ ત્રણે લિ'ગવાળા આત્માં એ મેાક્ષમાં જઈ શકે છે. પર'તું જે આત્માં એ નવમે શુદ્ધશ્વાન કે વેદના ક્ષય કરી સવેંથા માહનીય કર્મના ક્ષય કરી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરેલ હોય છે. તેઓ જ માક્ષે જઇ શકે છે.

વળી વિશેષે જાણવું કે જે છવા જૈન સાધુ ધર્મ અંગીકાર કરી કેવળજ્ઞાન પામી માફે ગયા છે તેઓને શાસ્ત્રમાં સ્વિલિંગે માફે ગયેલા કહ્યા છે. અને જેઓ જૈન સાધુ ધર્મ સ્વીકાર કર્યા સિવાય કેવળજ્ઞાન પામી માફે ગયા છે તેઓને અન્ય લિંગે સિદ્ધ જણાવ્યા છે અને જેઓ જૈન ધર્મના ઉપદેશાનુસારે ગૃહસ્થ ધર્મમાં રહીને કેવળજ્ઞાન પામી માફે ગયા છે તેઓને અન્ય ગૃહસ્થિલિંગે સિદ્ધ જણાવ્યા છે. શ્રી કેવળી પરમારમાઓ અવશ્ય સિદ્ધિગતિને પામવાવાળા હોવાથી તેઓને કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિમાં જ સિદ્ધત્વ જણાવ્યું છે.

- (પ) તીર્થ : શ્રી તીર્થ કર લગવ તોના આત્માઓ તો અવશ્ય (૧) સ્થવન કલ્યાલુક (૨) જન્મ કલ્યાલુક (૩) કીક્ષા કલ્યાલુક (૪) કેવળજ્ઞાન કલ્યાલુક અને (૫) નિર્વાલુ કલ્યાલુક, એ પાંચે કલ્યાલુક પામીને માક્ષે જાય છે. જ્યારે તે સિવાય બીજા બધા જીવા કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીને પછી જ માક્ષે જાય છે. શ્રી તીર્થ કર લગવ તો એ પ્રવર્તાવેલા શ્રી તીર્થને અવલ બીને એટલે કે સાધુ, સાધ્વી યા શ્રાવક અને શ્રાવિકાપલું પ્રાપ્ત કરીને યા તો શ્રી તીર્થનું આલંબન લઇને જે જીવા કેવળજ્ઞાન પામી માક્ષે જાય છે તેઓને તીર્થ સિદ્ધ જાલુવા. તેમજ વળી જે જીવા તીર્થનું આલંબન લીધા સિવાય પ્રત્યેક બુદ્ધ-પર્ણ પામી કેવળજ્ઞાન પામી માક્ષે જાય છે તેઓને અતીર્થ (સિદ્ધ) માક્ષે ગયેલા જાલુવા.
- (१) ચારિત્ર: ચારિત્રગુષ્ એટલે આત્માએ પાતાના સ્વ-સ્વરૂપમાં જ રમણતા કરવી, તે આ ચારિત્ર ગુષ્યુને પ્રાપ્ત કરવા માટે એટલે કે માહનીયાદિ કર્મોના ક્ષય કરવા માટેના આત્માના જે ચિત્ર-વિચિત્ર-માક્ષ પુરૂષાર્થ તેના પૂર્વ (૧) સામાયિક ચારિત્ર-(૨) છેદાપસ્થાપનીય (૩) પરિહાર વિશુદ્ધિ (૪) સૂક્ષ્મ-સ'પરાય (૫) યથાખ્યાત એ પાંચે

લેકોનું સ્વરૂપ રફા ગુણસ્થાનકમાંથી માંડી છેલ્લા ૧૪ મા ગુણસ્થાનક સુધીનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જણાવી ગયા છે. તેમાં એટલું ખાસ સમજવું જરૂરી છે કે કાઇપણ જવ યથાપ્રયાત મારિત્ર એટલે મેહનીયાદિ સર્વ કમીના ક્ષય કર્યા સિવાય મેફો ગયા નથી, જતા નથી અને જશે પણ નહિ

- (૭) પ્રત્યેક-ભુદ-ભાષિત : જે કે શ્રી તીથ કર ભગવ તોને કાઇના પણ ઉપદેશ સાંભળવાના હોતા નથા, કેમકે તેઓ તા વ્યવન કલ્યાલુકથી જ મિત્રદ્યાન, શ્રુતજ્ઞાન મને અવધિજ્ઞાન. એ ત્રણે જ્ઞાન સહિત ઉત્તમ સમ્યકૃત્વ ગુણે કરી યુક્ત હોય છે. તેથી તેઓ તા સ્વયં ખુદ હોય છે પરંતુ જે કાઈ એક આત્માઓ અન્યના ઉપદેશ વિના સંયમી જીવન જીવ્યા સિવાય પાતાની ભવિતવ્યતાના યાગે કરી કાઇ એક નિમિત્તે વૈરાગ્ય પામી ક્ષપક શ્રેણી માંડી કેવળી થઈ માફ્ષે જાય છે. તેઓને પ્રત્યેક ખુદ-સિદ્ધ-શાસમાં જણાવેલા છે, અને જેઓ અન્યના ઉપદેશાનુસારે સંયમી બની કેવળજ્ઞાન પામી માફ્ષે ગયા છે. તેઓને શાસમાં ખુદ-બાલિત સિદ્ધ કહ્યા છે.
- (૮) ગ્રાન : પ્રત્યેક આત્માના સર્વ ગ્રેયને જાણવાના (કેવળ) ગ્રાન સ્વભાવ છે. પરંતુ તે કેવળજ્ઞાન ગુણ ચિત્ર-વિચિત્ર સ્વરૂપે પાંચ પ્રકારના કમોથી અવરાયેલા હાેના છતાં પ્રત્યેક સ'સારી આત્મામાં મતિ-શ્રુતજ્ઞાનની કિ'ચિત્ નિરાવર્ણતા વહે દરેક સ'સારી આત્માને જ્ઞાનગુણના ક્ષયાપશમ અવશ્ય વર્તતા હાય છે. આ ક્ષયાપશમિક જ્ઞાનના. જોક મતિજ્ઞાન-શ્રુતજ્ઞાન-અવધિજ્ઞાન અને મન: પર્યવજ્ઞાન એ ચાર લે**દે** છે. આથી જે જે છવે જેટલાે જેટલાે જે જે જ્ઞાનાવરણીય કર્મીનાે ક્ષયાેપશમ પ્રાપ્ત કરેલાે હાેય છે. તે જ્ઞાનગુણની ક્રિપ્યિ વડે તે જીવ ઉપયે ગાનુસારે તથા સ્વરૂપે જ્ઞેય ભાવને જાણી શકે છે. જ્યારે કેવળજ્ઞાન તા સર્વથા જ્ઞાનાવરણીય કર્મોના સર્વથા ક્ષય કરવા થકી જ પ્રાપ્ત ધતા હોંઇ, કેવળી પરમાત્માંઓ તા સહજ ભાવે (ઉપયાગ મૂક્યા વિના) સકળ જ્ઞેય પદાર્થીને (ભાવાન) સવ<sup>ર</sup>થા–નિરંતર જાણતા–દેખતા હાય છે. (આવા કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ માટે જગતમાં રહેલા પદાર્થોના શુભાશુભ ભાવા પ્રતિ આત્મ હિતાર્થ તેઓ સંબંધી-દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવાદિ સ'ખંધે હેયાપાદેયતાના વિવેક કરવા અનિવાર્ય આવશ્યક છે) તે માટે પૂર્વે જણાવેલ મતિ-શ્રુત યા અવધિજ્ઞાન કે મન પર્ય વજ્ઞાનના ક્ષયા પશમ જરૂરી છે. તે માટે ર-3-3-8 પ્રકારના ક્ષયાપશમિક જ્ઞાનના અળે જીવ પ્રથમ માહનીય કર્મોના (ર૮ પ્રકૃતિઓનો) સર્વધા ક્ષય કરી, કૈવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીને પછી જ સર્વ કર્મીના ક્ષય કરી સાક્ષે જાય છે.
- (૯) અવગાહના : ઉત્કૃષ્ટથી પાંચસાે ધનુષ્યની કાયાવાળા આત્મા જ માણે જઈ શકે છે અને જઘન્યથી બે થી માંડી સાત હાથ સુધીની કાયાવાળા આત્માઓ પણ માણે જઈ શકે છે. આથી માશે જનાર આત્માનું મનુષ્ય ભવતું જેટલું શરીર હોય છે તેની

ર —ભાગ**ની અવગાહ**નાએ આત્મપ્રદેશાને ઘન અચાેગી ગુણસ્થાનકે આવતા પહેલા કરેલ હાવાથી તે અવસ્થાએ જ તે આત્મા (અરૂપી ભાવે) સમશ્રેણીએ સીધા જ એક સમય માત્રમાં (અસ્પૃશહ ગતિએ) માક્ષમાં જઇ પૂર્વે જ્યાં અનંતા સિદ્ધ પરમાત્માઓના આત્મ પ્રદેશા રહેલા છે. તેમાં (કાઇને પણ અરૂપી-અવ્યાબાધ ગુણ પરિશામને કરી બાધા પીડા ઉપબલ્યા સિવાય) ભળી જાય છે અને ત્યાં પાતાના આત્મપ્રદેશામાં રહેલા જ્ઞાનાદિ અન તા-અન ત ક્ષાચિક ગુણામાં અવ્યાભાધપણ પરિણમતાં થકાં સાદી-અન તાકાળ (જન્મ-મરાથુ રહિત સ્વરૂપે) ત્યાં જ રહે છે. તેમ છતાં જ્ઞાન ગુષ્યની નિર્મળ વિશુદ્ધિએ કરીને સર્વ લાકાલાકના સમસ્ત ત્રિકાલિક ભાવાને જાણતા-દેખતા હાય છે. ઉપર જે અગુરુલઘ ગુલ્ધમ નું પરિશ્વમન જણાવ્યું તે સંખંધ વિશેષે જણાવવાનું કે વ્યવહાર નય દિષ્ટિએ-શુરૂપદાર્થ નીચ ગતિ કરવાવાળા હાય, લઘુ પદાર્થ ઉધ્વંગતિ કરવાવાળા જાણવા અને ગુરૂ-લઘુ પરિણામ તિચ્છાંગતિ કરવાવાળા હાય છે. જયારે અગુરૂલઘુ પરિણામી ડૂવ્ય ઉપર નીચે કે તિચ્છાંગમે તે ગતિ કરવા શક્તિમાન હોય છે. આ જ રીતે નિશ્ચયનય દૃષ્ટિએ-અગુરૂ–લઘુ–ભાવમાં પરિશામ પામતાં પાંચે અસ્તિકાય દ્રવ્યાે નિર'તર ઉત્પાદ પરિશામ અને વ્યય પરિણામ તેમજ ધુવ પરિણામ એ ત્રણે ભાવમાં પરિણામી હાેવા છતાં કેવળ સ્વ-સ્વગુષ્ય પર્યાય સ્વરૂપમાં જ પરિભામતાં રહે છે. આમ છતાં કાઇ દ્રવ્ય કાઇ અન્ય દ્રુવ્ય સ્વરૂપે કયારેય ખની જતું નથી, પરંતુ પ્રત્યેક આત્મ દ્રવ્યાે પ્રત્યેક કાળે પાત-પાતાના શુદ્ધાશુદ્ધ <mark>ગુણ સ્વરૂપમાં જ</mark> ઉત્પાદ્-વ્યય-ધ્રુવપણે પરિણામ પત્મતાં હાય છે. આથી નિશ્ચય દે<sup>ષ્ટિએ</sup> સકળ શ્રી સિદ્ધ પરમાત્માંઓને પાતપાતાના શુદ્ધ ગુણ-પરિણમન લાવ એજ તેમની નિશ્ચય અવગાહના જાણવી. કારણ કે સૂત્રકારે પ્રથમ જણાવેલું છે કે गुण पर्यायवत् द्रव्यम् , अ. ५. सू ३७.

(૧૦) અન્તર: કાઇ એક આત્મા માફ્ષે ગયા પછી તુરત જ બીજો છવ માફ્ષે લાય તેને નિરંતર સિદ્ધ કહેવાય આ રીતે નિરંતર સિદ્ધ જવાપણું જઘન્યથી બે સમય સુધી ચાલુ રહે છે અને ઉત્કૃષ્ટથી આઢ સમય સુધી નિરંતર સિદ્ધ થાય છે. તેમજ કાઇ એક છવ માફ્ષે ગયા પછી અમુક વખત બાદ જે કાઇ છવ સિદ્ધમાં લાય છે તેને સાતંરસિદ્ધ કહેવાય છે. આ રીતે અન્ને સિદ્ધ થનાર આત્માની વચ્ચે કાળનું અમુક અંતર પડે છે. તે આંતર જઘન્યથી એક સમયનું અને ઉત્કૃષ્ટથી ૬ (છ) માસનું હોય છે.

(૧૧) સંખ્યા: એક સમયમાં જલન્યથી એક સિદ્ધ થાય છે અને ઉત્કૃષ્ટથી એક સેદ્ધ થાય છે અને ઉત્કૃષ્ટથી એક સેદ્ધોને આઠ થાય છે. (ઉત્કૃષ્ટ ૫૦૦ ધતુષ્યની અવગાહનાવાળા) અત્રે એ જાણવું ખાસ જરૂરી છે કે હાલમાં આપણી પાસે જે આગમ સૂત્ર પ્રાપ્ત છે અને થઇ રહ્યા છે. તે જેમ એક ધૂળની ઢગલી એક જગ્યાએથી બીજી જગ્યાએ અને બીજી જગ્યાએથી ઉપાડી

ત્રીજી જગ્યાએ એમ અનેક વખત કરતાં અલ્પ-અલ્પ પ્રમાણુ તે હગલી થતી જાય છે. તેમ આજે આપણુને પ્રાપ્ત આગમ સૂત્રો અતિ અલ્પ-અલ્પ પ્રમાણુમાં ભિન્ન-ભિન્ન સ્વરૂપે પ્રાપ્ત છે. તેથી તેમજ આગમ સૂત્રોના ગુરૂ-પર'પરાએ અર્થ પ્રાપ્ત કરેલ મહાતમાં મળવા કઠીન હોવાથી તેમજ માટા ભાગે પુસ્તક પાનાના આધારે જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરાતું હોવાથી યથાર્થ અવિસંવાદી અર્થ પ્રાપ્ત કરવા મુશ્કેલ થઈ ગયા છે. કેમકે આગમ સૂત્રો તો નય-નિરૂપ તેમજ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ ભાવાદ અનેક સ્વરૂપે-સાપેક્ષ ભાવયુક્ત છે. તેથી તેમાંથી અવિસંવાદી અર્થ તારવવા ખૂબ જ મુશ્કેલ છે. આમ છતાં આપણુ પાતે છદ્મસ્ય છીએ. આ હકીકતને ધ્યાનમાં રાખી અતીન્દ્રિય-ભાવા સંખધે કાઇ પણ ભાવમાં એકાંતિક પકડ કરી-દુરાગ્રહી બની સૂત્ર સિહાંતની વિરાધના કરવી નહિ. પરંતુ માધ્યસ્થ ભાવે જે કાંઇ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય તેને મુખ્યપણું પોતાનું આત્મહિત સાધવા ભણી પ્રવર્તાવવા પ્રયત્ન કરવા. અન્યથા જે નવા મત કે પક્ષ સ્થાપી દુરાગ્રહમાં તણાવાનું બનશે. તો આજે પ્રાપ્ત ઉત્તમ જાતિ-કળ સહિતના મનુષ્ય જન્મ કેવળ-શાસનની વિરાધના કરવામાં જ વેડકાઈ જશે.

- (૧૨) અલ્પાબહુત્વ દ્વાર : પૂર્વે જણાવેલ અગિયારે દ્વારાને વિશેષથી અલ્પ-બહુત્વ દ્વારથી જણાવે છે.
- (૧) ક્ષેત્ર અલ્પાયાહુત્વ : કર્મ ભૂમિમાંથી કે અકર્મ ભૂમિમાંથી સંહરહ્યુ પામીને માફે ગયેલા જીવા સર્વથી થોડા છે. જ્યારે તેનાથી અસંખ્યાત ગુણા અધિક જીવા જન્મથી કર્મ ભૂમિમાંથી માફે ગયેલા છે એમ બાણવું. બીજ રીતે અધાલોકમાંથી એટલે મનુષ્ય ફેત્ર ઉર્ધ્વ અધા ૧૮૦ થોજન છે. તેના મધ્ય ભાગને સમન્ભૂતલાથી ઉપર ૯૦૦ યોજનની ઉપરથી પાંડુકવન વિગેરે ફેત્રોમાંથી માફે ગયેલા જીવા સૌથી થોડા બાણવા. તેમજ સમભૂતલા પૃથ્વી (મેરુની તલેટીમાં આવેલ મધ્ય ચાર રચક પ્રદેશ) થી ૧૦૦૦ યોજન નીચે મહાવિદેહ ફેત્રમાં કુખડી-વિજયાદિ ફેત્રો આવેલા છે. તેમાંથી એટલે અધાલોકમાંથી સિદ્ધ થયેલા ઉદ્ધ લોકમાંથી ગયેલા કરતાં સંખ્યાતગુણા અધિક બાણવા અને તિયંગ લોકમાંથી તો અધાલોકથી પણ અધિક સંખ્યાતગુણા જીવા સિદ્ધ થયેલા બાણવા. વળી પણ બાણવું કે સમુદ્ધમાંથી સર્વથી થોડા સિદ્ધ થયેલા લોઘ છે. તેનાથી સંખ્યાતગુણા અધિક દીપા (ફેત્રા) માંથી સિદ્ધ થયેલા બાણવા. તેમાં વળી વિશેષે બાણવું કે લવણ સમુદ્ધમાંથી સર્વથી થોડા સિદ્ધ થયેલા છે અને કાલોદિધ સમુદ્ધમાંથી તેથી સંખ્યાતગુણા મોફે ગયેલા બાણવા. જ્યારે જંબૂદ્ધીપમાંથી તેમજ ઘાતકી ખંડમાંથી તેમજ અર્ધપુષ્ઠ કરવર દીપમાંથી અનુકમે સંખ્યાત, સંખ્યાતગુણા અધિક જીવા મોફો ગયેલા બાણવા.
- (૨) કાલ અલ્પબહુત્વ: યદ્યપિ કાઇપણ કાળે જીવ સિદ્ધમાં જઈ શકે છે. તેમ છતાં ઉપચારથી સમજવાનું કે ઉત્સિપિણી કાળમાં સૌથી થાડા જીવા, જ્યારે

અવસર્પિંણી કાળમાં તેથી વિશેષાધિક જીવા અને ના-અવસર્પિંણી તેમજ ના-ઉત્સર્પિંણી એટલે મહાવિદેહાિ ફોત્રામાંથી તેથી સંખ્યાતગુણા સિદ્ધ થયેલા જાણવા.

- (3) ગતિ અલ્પાયા હુત્વ : મુખ્યપણ તો મનુષ્ય ગતિમાંથી મનુષ્યા જ માફ્ષે જય છે તેથી ગતિ સંખંધી અલ્પખહુત્વ નથી. તેમ છતાં ચરમ મનુષ્ય ભવના પૂર્વ ભવ સંખંધી ગતિ એ અલ્પખહુત્વ જોતાં સૌથી થાડા તિર્ધ ચ ગતિમાંથી આવીને માફ્ષે ગયેલા છે. જયારે પૂર્વ ભવ પણ મનુષ્યના હતા. એટલે મનુષ્ય ગતિમાંથી આવીને મનુષ્ય થઇને માફ્ષે ગયેલા તેથી સંખ્યાતગુણા જાણવા. તેમજ મનુષ્યગતિ કરતાં નારક ગતિમાંથી આવેલ મનુષ્ય થઇને માફ્ષે ગયેલા તેથી પણ સંખ્યાત ગુણા જાણવા. તેમજ દેવ ગતિમાંથી આવીને માફ્ષે ગયેલા, તેથી પણ સંખ્યાતગુણા જાણવા.
- (૪) લિ'ગ સ'બ'ધી અલ્પબહુત્વ: સર્વથી થાડા નપુંસક લિંગવાળા મનુષ્યા માર્થ ગયેલા છે. તેથી સંખ્યાતગુણા અધિક ઓ લિંગવાળા માર્થ ગયેલા છે. તેથી સંખ્યાતગુણા પુરિલંગવાળા (પુરૂષા) માર્થે ગયેલા છે.
- (પ) તીર્થ અલ્પબહુત્વ: સૌથી થાડા તીર્થ કર પદ પામીને માફે ગયેલા જાણવા તેથી સંખ્યાત ગુણા-તીર્થ (શાસન) પામ્યા વગર જીવા માફે ગયેલા જાણવા જયારે તેથી અધિક શાસન પામીને અનુક્રમે નપુ સકલિ ગે, ઓલિ ગે અને પુરૂષિ ગે સંખ્યાત સંખ્યાત ગુણા અધિક જીવા માફે ગયેલા જાણવા.
- (ફ) ચારિત્ર સં'બ' ધે-અલ્પબહુત્વ: યદ્યપિ સિદ્ધોને ચારિત્ર હોાતું નથી. કેમકે તેમને કાઇ આત્મવિશુદ્ધિ સાધવાની નથી. તેમજ તેમને સં'પૂર્ણ લાવે સ્વગુણ પરિણુમન સં'બંધે કાઇ કમંની બાધા હોાતી નથી, તેથી તેઓમાં ચારિત્ર સં'બંધી અલ્પ બહુત્વ નથી. પરંતુ પૂર્વ કયાં કયાં ચારિત્રનું પાલન કરી માેક્ષ મેળવ્યું છે. તે સં'બંધે અલ્પબહુત્વ જણાવાય છે. મુખ્યતાએ યથાખ્યાત ચારિત્ર તેમજ દશમ ગુણ ઠાણાનું સૂક્ષ્મ સંપરાય ચારિત્ર તો સર્વ સિદ્ધ લગવંતોને અવશ્ય હોય છે. પરંતુ તે પૂર્વનું છેદોપસ્થાપનીય ચારિત્ર (નિરતિચાર-ચારિત્ર) પાળીને સૌથી અધિક જીવા માેક્ષે ગયેલા લાણવા. જયારે સામાયિક છેદોપસ્થાપનીય, સૂક્ષ્મ સંપરાય અને યથાખ્યાત ચારિત્ર લઇને માેક્ષે ગયેલા, પૂર્વ છેદોપસ્થાનીય ચારિત્રથી માેક્ષે ગયેલાથી સંખ્યાત ગુણા એાછા માેક્ષે ગયેલા લાણવા. એજ રીતે સામાયિક પરિહાર વિશુદ્ધિ-સૂક્ષ્મ સંપરાય અને યથાખ્યાત એ ચારિત્રથી માેક્ષે ગયેલા પૂર્વ ગયેલાથી સંખ્યાતગુણા એાછા લેવા. એજ રીતે સામાયિક છેદોપસ્થાપનીય-સૂક્ષ્મ સંપરાય યથાખ્યાત એ ચારિત્રથી પૂર્વ થી પણ સંખ્યાતગુણા એાછા માેક્ષે ગયેલા લાણવા. એજ રીતે વળી છેદાપસ્થાપનીય પરિહાર વિશુદ્ધિ-સૂક્ષ્મ સંપરાય અને યથાખ્યાત અમે સ્થાપ્યાત સારિત્રથી માેક્ષે ગયેલા તેથી પણ સંખ્યાત ગુણા એાછા લાણા જ્યારે સૌથી પથાન આરિત્રથી માેક્ષે ગયેલા તેથી પણ સંખ્યાત ગુણા એાછા લાણવા. જ્યારે સૌથી

થાડા સામાયિક, છેદાપસ્થાપનીય-પરિહાર વિશુ હિ સ્ફ્રમ સંપરાય અને યથાપ્યાત એ પાંચ ચારિત્ર પાળીને માફે ગયેલા છે એમ જાલું.

- (૭) પ્રત્યેક બુદ્ધ બાધિત ભાવનું અલ્પબહુત્વ: સ્વયંખુદ્ધ (તીર્થ કરા) માફ્ષે ગયેલા સૌથી થાડા, તેથી પ્રત્યેક બુદ્ધ સંખ્યાતશાલા અને તેનાથી અનુક્રમે નપું સક લિંગથી, સી લિંગથી તેમજ પુરૂષ લિંગ માફ્ષે ગયેલા સંખ્યાત ગુણા બુદ્ધ-બાધિતપણે માફ્ષે ગયેલા ભાલવા
- (૮) જ્ઞાન સંખંધી અલ્પબહુત્વ: મુખ્યપણે તેા કેવળી ભગવંતા જ મે ક્ષે લય છે. પરંતુ છે જ્ઞાન તે મતિજ્ઞાન અને શ્રતજ્ઞાનથી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી માક્ષે ગયેલા જીવા સૌથી થાડા લાણવા. તેનાથી મતિ-શ્રુત-અવધિ અને મનઃપર્યવ જ્ઞાન એ ચાર જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીને માક્ષે ગયેલા સંખ્યાત ગુણા લાણવા. લયારે મતિ-શ્રુત અને અવધિ-જ્ઞાન એ ત્રણે જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીને માક્ષે ગયેલા પૂર્વે જાણાવેલાથી પણ સંખ્યાત ગુણા લાણવા.
- (૯) અવગાહનાનું અલ્પાયહુત્વ : જઘન્ય અવગાહનાએ સિહ થયેલા સવેથી થોડા જાણવા, તેનાથી ઉ.કૃષ્ટ અવગાહનાએ સિહ થયેલા અસંખ્યાત ગુણા જાણવા, તેનાથી યવ—મધ્યમ અવગાહનાએ સિહ થયેલા સંખ્યાત ગુણા જાણવા, તેનાથી યવ—મધ્યમની ઉપરની અવગાહનાએ સિહ થયેલા અસંખ્યાત ગુણા જાણવા, તેનાથી યવ-મધ્યમની નીચેની અવગાહનાએ તેથી વિશેષાધિક સિદ્ધ થયેલા છે એમ જાણવું. અત્રે મધ્યમ અવગાહનાના ત્રણ લેદા પાડેલા છે.
- (૧૦) અ'તર સંખ'ધે અલ્પાબહુત્વ: આઠ સમય સુધી નિર'તર સિદ્ધ થયેલા છવા સૌથી થાડા જાણવા, સાત સમય સુધી નિર'તર સિદ્ધ થયેલા છવા તેનાથી સંખ્યાત ગુણા જાણવા, તેમજ છ સમય સુધી નિર'તર સિદ્ધ થયેલા છવા તેનાથી સંખ્યાત ગુણા જાણવા, તેમજ અનુક્રમે પાંચ સમય સુધી, ચાર સમય સુધી, ત્રણ સમય સુધી અને બે સમય સુધી નિર'તર સિદ્ધ થયેલા છવા અનુક્રમે સંખ્યાત ગુણા અધિક જાણવા.
- (૧૧) સંખ્યા સંખંધે અલ્પબહુત્વ: એકી સાથે એકસોને આઠ માે સે ગયેલા સીથી થાડા જીવા લાણવા જયારે ૧૦૭ થી ૫૦ સુધી અનુક્રમે એક એક એાછી સંખ્યાએ એક—એકથી અનંત ગુલા માે સે ગયા છે એમ લાણવું. વળી ૪૯ થી ૨૫ સુધી અનુક્રમે એક—એકથી ઓછી સંખ્યાએ એકએકથી અસંખ્ય ગુલા માે સે ગયેલા લાણવા. તેમજ ૨૪ થી ૧ સુધીના અંકે અનુક્રમે એક—એક સંખ્યાત ગુલા માસે ગયેલા છે એમ લાણવું. અત્રે એ જણાવવું ખાસ જરૂરી છે કે આ બધી હકીકતા હાલમાં પ્રાપ્ત શાસ્ત્રુતના આધારે જલાવવામાં આવી છે. વિશેષ (અપેક્ષા વિશેષ પણું) ગીતાર્થ ગુરૂગમથી મેળવી હોવું.

સવ' રા અને સવ' દર્શા' શ્રી કેવળી ભાષિત જગત સ્વરૂપને યથાર્થ અવિરૂદ્ધ જાણવા— શ્રદ્ધા કરવા માટે સો પ્રથમ કેવળી ભગવંતાના કેવળજ્ઞાનને ગુરૂગમથી યથાર્થ અવિરૃદ્ધ સમજવું જરૂરી છે. અન્યથા દ્રષ્ટાદ્ષષ્ટ અનંત પદાર્થોના અનંત ત્રિકાલિક, અને તા અનંત ભાવામાં શ્રદ્ધા થવી સુશ્કેલ છે. કારણુ કે સિદ્ધ ભગવંતાની સંખ્યાના સંબંધમાં શાસમાં જણાવેલ નીચેની ગાંથાના અર્થમાં શ્રદ્ધા કરવી અનિવાર્ય આવશ્યક છે.

'जइयाइ होइ पूच्छा जिणाणं मग्गमि उत्तरं तइया । इक्सस निगायस्स अणंत भागा सिद्धि गओ ॥'

અર્થ : "જ્યારે પણ શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતના માર્ગમાં પ્રશ્ન થાય કે હાલમાં કેટલા જીવા સિદ્ધમાં ગથેલા છે. ત્યારે એક જ જવાબ હાય છે કે એક નિગાદના અનંતમા ભાગ માફ્ષે ગયેલા છે."

નિગાદ : सूक्ष्म साधारख वनस्पतिक्षयना છવાનું શરીર અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગનું હોય છે તેમજ તેઓને અંતમું હૂર્તના આયુષ્યવાળા જાણવા. આ છવા ચીઠ રાજલેકમાં વ્યાપીને રહેલા છે. આ છવાને કાઇ મારતું નથી અને તેઓ પણ કાઇ છવને મારતા નથી. એટલે કે તેઓ કાઇના ભાગ્યા બળતા નથી અને તેઓ પણ કાઇને બાળતા નથી. આ સ્ક્ષ્મ સાધારલ વનસ્પતિકાયના નિગાદીયા છવના એક શરીરમાં સિદ્ધના છવા કરતાં અનંતગુલા છવા હોય છે. આવા અસંખ્ય શરીરોના એક ગાળા (કલ્પનાથી સમજવા) થાય છે. આવા અસંખ્ય ગાળા ચીદ રાજલાકમાં જાણવા.

અનંતા નિગાદીયા છવાને એક જ શરીર હોવાથી તેમજ એક જ આહાર હોવાથી અને એક જ ધાસોચ્છ્વાસ હોવાથી તેમજ તે (એક શરીરમાં રહેલા) સૌનું પછુ એક સરખુંજ આયુષ્ય હોવાથી તેઓને સાધારણ વનસ્પતિ કાયના છવા જાણવાના છે. તેઓનું મરણ એકી સાથે થાય છે. પરંતુ નવિન લવની ઉત્પતિ લિન્ન-લિન્ન સ્થળે લિન્ન આયુષ્ય પ્રમાણે થાય છે

શ્રી જૈન દર્શનમાં સંખ્યાતાના સંખ્યાતા લેદો જણાવેલ છે, તેમજ અસંખ્યાતાના પણ અસંખ્યાતા લેદો થાય છે અને અનંતાના પણ અનંતા લેદો છે. તેમ છતાં રશ્લ સ્વરૂપે અસંખ્યાતના નવ લેદો તેમજ અનંતાના પણ નવ લેદો ગીતાર્થ ગુરૂલગવંત પાસેથી જાણી લેવા. છેવેટે જણાવવાનું કે શાસમાં જણાવેલ છે કે—

'परसंगेण वंधा-भाषखा परभावचायणे हाइ। सञ्बदेशाण मूळं, परभावाहुभवपरिणामा ॥'

અર્થ : જ્યાં સુધી છવને પર દ્રવ્યના સંગ (શરીરના સંભ'ધ) છે ત્યાં સુધી ૨૮ ખંધન છે. જ્યારે સવ<sup>િ</sup> પ્રકારના પરભાવ પરિશ્વમનથી મુક્ત થાય છે ત્યારે તે આત્મા માણે જાય છે.

આ સંખંધે સંસારી જીવને પ્રાપ્ત સર્વ દોષા (સંસારમાં અનિચ્છાએ પ્રાપ્ત થતાં જન્મ-મરણ તેમજ આધિ-વ્યાધિ અને ઉપાધિનું જે દુઃખ છે) તેનું મૂળ કારણ સંસારી જીવના પર-પુદ્દગલ દ્રવ્યના વર્ણાદ શુભાશુભ ભાવા પ્રતિ સુખ દુઃખાત્મક અનુભવ વડે ઉત્પન્ન થયેલ રતિ-અરતિ ભાવ થકી વિશેષે પ્રવર્તતા રાગ-દેષના પરિણામ છે એમ ભાણવું જરૂરી છે. વળી પણ આ સંખંધે કહ્યું છે કે—

दुक्खं वज्जइ अप्पा अप्पा णाउण भावणं दुक्खं। भाविय य सहाव पुरिसे, विसाएसु विरच्चइ दुक्खं॥

અર્થ : સી પ્રથમ તા શ્રી કેવળી લગવ'તે જણાવ્યા મુજબ સંસારી આત્માને માટે પ્રથમ તા પે તાના ષડ્સ્થાનનીય સ્વરૂપનું જ્ઞાન-શ્રહાન પ્રાપ્ત થવું દુષ્કર છે. અને આત્માને એાળખ્યા પછી પણ આત્માના શ્રેયના (માશ્ર પ્રાપ્તિના) સંકલ્પ કરવા દુષ્કર છે, માશ્ર મેળવવાના સંકલ્પ સાથે વ્યવહાર જીવન જીવનાર ઉત્તમ આત્માને માટે પણ પાંચે ઇન્દ્રિયાના વિષયાથી વિરામ પામવું કાઇક વખત દુષ્કર અને છે. આ માટે શ્રી સીમ'ધર પરમાત્માએ શ્રી યક્ષા સાધ્વીજ મારફતે માકલેલ (ચુલિકારૂપ નીચેની) ગાથાના અર્થનું નિર'તર ચિંતવન કરવું જરૂરી છે.

अप्पा खलु सययं रिक्खअठ्वा, सर्टिविदएहिं सुसमाइएहिं। अरिक्खओ जाइपहं उवेह, सुरिक्खओ सठ्वदुहाण मुच्चई॥

સંસારમાં અનિચ્છાએ પ્રાપ્ત થતાં અનેક દુ:ખાની પર'પરામાંથી મુક્ત થવાની ઈચ્છાવાળા આત્માઓએ નિરંતર પાતાના આત્માનું રક્ષણ કરવું જોઇએ. તે માટે સર્વ ઇન્દ્રિયા એટલે કે પાંચે ઇન્દ્રિયા અને છટ્ટું મન તેને સમય વિષયાથી નિવર્તાવીને આત્માના સ્વરૂપમાં સમાધિ ભાવમાં (સમભાવમાં) રહેવાના પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. આ રીતે (જે આત્મા પાતેપાતાનું ઉપર જણાવ્યા મુજબ અન્વય-વ્યતિરેક બન્ને ભાવાથી રક્ષણ નથી કરતા તે આત્મા સંસારમાં જન્મ-મરણ કરતા થકા ભટકયા કરે છે. પરંતુ જે આત્મા સારી રીતે ઉપર જણાવ્યા મુજબ પાતે પાતાના આત્માનું રક્ષણ કરે છે. તે સર્વ દુ:ખાયી મુક્ત (માક્ષપદને પામે છે) થાય છે

त्रिकाल त्रिलेक त्रिश्चिल त्रिसंध्य, त्रिवर्ग त्रिदेव त्रिरत्नादि भावैः । यदुक्ता त्रिपद्येव विश्वानि वत्रे, स एकः परात्मागतिमे जिनेंद्रः ॥ यदाज्ञा त्रिपद्येव मान्या तताऽसौ, तदस्येय ने। वस्तु यन्नाधितस्थौ । अता ब्रुमहे वस्तु यत्तद्यदीयं, स एकः परात्मागतिमे जिनेंद्रः ॥ ભાવાશ': શુદ્ધ નિશ્ચય નયની દૃષ્ટિએ અનાદિ (અનુત્પન્ન) અન'ત (અવિનાશી) એવા છએ દ્રવ્યા શાશ્વત ભાવે પાતપાતાના શુણુ પર્યાયમાં નિર'તર ઉત્પાદ્-વ્યય-ધ્રુવપણે પરિણામ પામતાં જ રહે છે. આમ છતાં વ્યવહારનય દૃષ્ટિએ માત્ર બે જ દ્રવ્યા તે જીવ દ્રવ્યા અને અજીવ પુદ્દગલ દ્રવ્યાને પરસ્પર સ'યાગ સ'બ'ધે પર પરિણામીપણું જગતમાં પ્રત્યક્ષ છે. આ માટે આત્માથી આત્માઓએ આત્માથે જીવદ્વવ્યના શુદ્ધ-અશુદ્ધ તેમજ શુદ્ધાશુદ્ધ ત્રિસ'ગાત્મક સ્વરૂપને યથાર્થ અવિરૂદ્ધપણે જાણવાની ખાસ આવશ્યકતા છે.

સકળ જીવ દ્રવ્યામાં સૌ પ્રથમ શુદ્ધ ભાવે પરિણામી (રૂપી તેમજ અરૂપી) પરમાતમાં એનું સ્વરૂપ જાણવું જરૂરી છે. તે સાથે અશુદ્ધ પરિણામી અહિરાત્માં એના (પર લોગાકાં ક્ષીએન) નું સ્વરૂપ જાણીને વળી શુદ્ધાશુદ્ધ પરિણામી અંતર આત્માં એને (આત્માર્થ સાધક આત્માં એન) નું સ્વરૂપ શ્રી જીનશાસનને વિષે પ્રગટ સ્વરૂપ જણાવેલ ૪ થી ૧૪ ગુણુસ્થાનકના સ્વરૂપમાં સમ્યક્ જ્ઞાનદર્શન ચારિત્રરૂપ ત્રિભંગાત્મક ભાવે યથાર્થ જાણવું જરૂરી છે. આ તત્વાર્થ સૂત્રમાં પણ સૂત્રકારે મુખ્યપણે સાત તત્ત્વોથી ઉપરની હંકીકત જ જણાવી છે. સૌ પ્રથમ આત્મતત્ત્વને અહિરાતમાં, અંતરાતમાં અને પરમાતમાં એ ત્રણે ભાવેથી તેના હેતુઓ સહિત યથાર્થ—અવિરૃદ્ધપણે જાણવાથી સમસ્ત જગતના—સમસ્ત દ્રવ્યોના—સમસ્ત ગુણુપર્યાય પરિણુમનના— સમસ્ત પરિણામાનો ઉત્પાદ્—વ્યય—ધ્રુવત્વરૂપી ત્રિભંગાત્મક સ્વરૂપી યથાર્થ—અવિરૃદ્ધ એમ આપો આપ જ પ્રાપ્ત થાય છે. આ રીતના સંપૂર્ણ સમ્યક્ એમ જાણવું.

## આલાચના તથા ઉપસંહાર

પૂર્વે પ્રથમ જથાવ્યા મુજબ નિસર્ગથી અગર અધિગમથી ઉત્પન્ન થયેલ તત્ત્વાર્થ શ્રદ્ધાન રૂપ, શંકા—કાંક્ષાદિ અતિચાર રહિત, સમ—સંવેગ—નિવેદ—અનુકંપા અને આરિત-કથાદિ ગુણેના પ્રગટ થવારૂપ વિશુદ્ધ એવું સમ્યક્-દર્શન પામીને, વિશુદ્ધ જ્ઞાન મેળવીને, નય-નિક્ષેપ—પ્રમાણ—સાપેક્ષ નિદેશ—સ્વામિત્વાદિ દ્વારા યુક્ત, છવાદિ તત્ત્વાના, ઔપશમિક— ક્ષાયિક, ક્ષાયાપશમિક, ઔદ્ધિક તેમજ પારિક્ષામિક, એ પાંચે ભાવાની ઉત્પત્તિ—ાસ્થિત અને લય (નાશ) ના ભાવાને જાણનાર ઉત્તમ આત્મા માક્ષ પ્રાપ્તિના પ્રવર્તન (સંવર—નિર્જરા) વડે, શ્રદ્ધા—સંવેગના અનુભવ યુક્ત દ્વાદશ ભાવનાએ વડે, ભાવિત (અનુપ્રેક્ષાકારી) આત્મા, આત્મ ભાવમાં સ્થિર થઇને ઉત્તરાત્તર સંયમ—સ્થાનકાને પ્રાપ્ત કરવા વડે અનેક ઋદિએમને પણ પ્રાપ્ત કરવાવાળા થાય છે. આમ છતાં શુકલ ધ્યાન ધ્યાવતા થકા સમાધિનાવમાં સ્થિર થઇને, મોહનીય કર્મના સર્વથા નાશ કરીને તુરત જ એકા સાથે જ્ઞાનાવરણ—દર્શનાવરણ અને અંતરાય કર્મના પણ સર્વથા ક્ષય કરીને, સર્વ અને સર્વદર્શીતા પ્રાપ્ત કરીને, આયુષ્યકાળ પર્યંત ચાર અઘાતિ કર્મોને, ભ્રાગીને ક્ષય કરી, આયુષ્ય પૂર્ણ થયે, એકાંતિક તેમજ આત્યંતિક, સહજ—અક્ષય—અવ્યાભાધ સ્વરૂપી માક્ષ-સુખને પ્રાપ્ત કરે છે.

एवं तत्त्व परिज्ञाना-द्विरतस्यायात्मने। भृशम् निरास्रवत्वाच्छिन्नायां, नवायां कर्मसन्ततो ॥ १॥

એ પ્રમાણે તત્ત્વને સારી પેઠે **જાણનારા-વૈરાગી આત્મા આશ્રવ રહિત થઇને** પ્રથમ તા નવા કર્મના બાંધ કરતા નથી, તેથી

पूर्वार्जितं क्षपयता, यथाक्तैः क्षयहेतुभिः संसार बीजं कात्स्ये न माहनीयं प्रहीयते ॥ २ ॥

પૂર્વે બાંધેલા કર્માની (નિર્જરા તત્ત્વના આશ્રય કરીને) ક્ષય કરવાવાળા થાય છે. તેમાં સૌ પ્રથમ સંસારના બીજરૂપ માહનીય કર્મના સર્વથા ક્ષય કરે છે, તે પછી તુરતજ

ततोऽन्तरायज्ञानम्-दर्शनद्दनान्यनन्तरम्

प्रहीयन्तेऽस्य युगपत् , त्रीणि कर्माण्यशेषतः ॥ ३॥

ખારમે ગુલ્કથાનક આવેલા તે આત્મા, એકી સાથે જ્ઞાનાવરણીય-દર્શનાવરણીય અને અને તરાય કર્મ એ ત્રણે આત્મ ગુલ્લાતી કર્મોના સર્વથા કરીને, તેરમે ગુલ્ સ્થાનક સર્વજ્ઞ અને સર્વદર્શી હોય છે.

शेषकर्मफलाषेक्षः शुद्धो-बुद्धो-निरामयः । सर्वज्ञ-सर्वदर्शी च, जिना भवति केवली ॥

પૂર્વે જણાવ્યા મુજબ સૌ પ્રથમ માહનીય કર્માના સર્વધા ક્ષય કરીને (દશમેં શુધ્ધ સ્થાનક) સિધ્ધા બારમે ગુણ સ્થાનકે આવેલા આતમા ત્યાં જ્ઞાનવરણીય-દર્શનાવરણીય અને અંતરાય કર્મ એ ત્રણે આતમ ગુણવાતી કર્માને એકી સાથે સર્વધા ક્ષય કરી, શુદ્ધ- બુદ્ધ-નિરામય સ્વરૂપે જીત-કેવળી થઇ તેરમે શુલ્ સ્થાનકે આવી. બાકી રહેલા ચાર અવાતી કર્માના (વેદનીય, નામ, ગાત્ર, આયુષ્ય) યથાતથ્ય સ્વરૂપે સર્વથા ક્ષય કરી નિર્વાલ્ણ (માક્ષ) પદને પ્રાપ્ત કરે છે.

दग्धे बीजे यथाऽत्यन्तं, प्रादुर्भवति नाङ्कुरः । कर्मबीजे तथा दग्धे, नारेाहति भवाङ्कुरः ॥

જેમ બીજ બળી ગયા પછી તેમાંથી અ'કુરા કુટતા નથી, તેમજ સાંસારના બીજરૂપ કર્મોના નાશ કર્યા પછી તે આત્માને જન્મ–જરા–મરણુરૂપ સંસાર પ્રાપ્ત કરવા પડતા નથી.

तदनन्तरमेवोध्र्व-मालेकान्तात् स गच्छति । पूर्वप्रयोगासङ्गत्वबन्धच्छेदेग्ध्रवगीरवैः ॥

ચૌદમા ગુલ્ સ્થાનકને અંતે અંદે કર્મના ક્ષય કરી, તેજ સમયે તે પરમ-પરમાત્મા સ્વરૂપી શુદ્ધાત્મા, લાકના અંતે ઉધ્વંગતિએ ઉંચા (સિદ્ધશિલામાં) જાય છે. તેમાં કર્મના બંધનથી સર્વથા છૂટવાપણું મુખ્ય હેતુ છે.

अतस्तु गति वैकृत्य-मेषां यदुपलभ्यते । कर्मणः प्रतिघाताच, प्रयोगाच तदिष्यते ।।

છવ તત્વની સ્વાસાવિક હૈદવ'ગતિ અને અજવ પુદ્દગલ દ્રવ્યાની સ્વાસાવિક અધા-ગતિ હોવા છતાં આ સંસારમાં જે જે-જે જુદી-જુદી વિચિત્ર ગતિઓ જહ્યાય છે, તેમાં કર્મ-પ્રતિદાત તેમજ પ્રયોગ વિગેર કારણાથી તે થાય છે તેમ જાણવું.

उत्पत्तिश्र विनाशश्र, प्रकाश तमसारिह ।
युगपद्भवता यद्वत , तथा निर्वाणकर्मणा ॥

જેમ પ્રકાશની ઉત્પત્તિ અને અંધકારના નાશ એકી સાથે થાય છે, તેમ કમ'ના ક્ષય અને માક્ષની પ્રાપ્તિ જીવને એકી સાથે થાય છે.

तन्वी मनाज्ञा सुरभिः पुण्या परम भास्वराः । प्राच्यारानाम वसुधा-लेकमृद्धिन व्यवस्थिताः ॥

સમસ્ત ચોદ રાજલાંકના અંતે ઉપર શ્વેત છત્ર તુલ્ય ૪૫ હામ ચાજન લાંબી— પહાળી, શુલ, સૂક્ષ્મ, મનાહર સુગંધીયુક્ત-પવિત્ર પરમ પ્રકાશમય ઇશદ્ પ્રાગ્સારા નામની પૃથ્વી (સિહ્દશીલા) તે વિષે સર્વ કર્મોના ક્ષય કરી–સિદ્ધ થયેલા સર્વે કેવલી પરમાત્માંઓ સાદી–અનંતાકાળ ત્યાં સ્થિરપણે રહે છે.

संसारविषयातीतं, मुक्तानामव्ययं सुखम् । अव्याबाधिमति प्राक्तं, परमं परमिषिभः ॥

પર-પુદ્દગલ દ્રવ્યના સંચાગ સંખંધ ઇન્દ્રિયાના વિષયભૂત ક્ષાશિક સુખથી ભિન્ન સ્વરૂપી આત્માના સહજ ગુણાના અવ્યાખાધ પરિણામવાળું સિદ્ધ પરમાત્માઓને જે શાધત સુખ હાય છે, તેનું વર્શ્યન કરી શકાય તેમ નથી. તેમજ તેવું અનુપમ સુખ અન્યત્ર કાઇ આત્માને હોતું નથી.

प्रत्यक्षं तद्भगवता-महेतां तैथ भाषितम् । गृद्धतेऽस्तीत्यतः प्राज्ञै-ने च्छन्नस्थ-परीक्षया ॥

સિદ્ધ પરમાત્માના પરમ સ્વરૂપને પ્રત્યક્ષથી (આત્મ પ્રત્યક્ષથી) જોનાર અને જાણુનાર શ્રી કેવળી ભગવ'તાએ જણાવ્યા મુજબ ઉત્તમ આત્માએ તેને જ્ઞાન-શ્રદ્ધાનથી જાણીને, તે સુખને પ્રાપ્ત કરવા માટે માક્ષ-પુરૂષાર્થે કરી આત્મ સાધના કરતા હાય છે. પર'તુ તેનું સાચું સ્વરૂપ કાઈપણ છદ્મસ્થને ગમ્ય (પ્રત્યક્ષ) હાતું નથી.

ાા પ્રશસ્તિઃ ાા

इदमुच्चेनागरवाचकेन, सत्त्वानुकम्पयाद्यधम् । तत्वार्थाधिगमाख्यं, स्पष्टमुमास्वातिना शास्त्रम् ॥ यस्तत्त्वाधिगमाख्यं, ज्ञास्यति करिष्यते च तत्रोक्तम् । सोऽव्याबाधसुखाख्यं, प्राप्यस्यत्यचिरेण परमार्थम् ॥

ભાવિના ભવ્ય છવા ઉપરની અનુકંપા વડે કરીને, ઉચ્ચ નાગર શાખાના વાચક ઉમાસ્વાતિ છએ આ તત્ત્વાર્થાધિગમ નામનું શાસ્ત્ર (સૂત્ર) સ્પષ્ટ ભાવે રચ્યું છે. આથી જે કાઇ આત્મા આ તત્ત્વાર્થાધિગમ સૂત્રને જાણીને (ભાણીને) તેમાં કહેલા અર્થ મુજબ વર્તશે. તે આત્મા થાડા વખતમાં અવ્યાબાધ (માક્ષ) મુખને પ્રાપ્ત કરવાવાળા થશે.

જોકે આ તત્ત્વાર્થ સૂત્રના રચયિતા સંખંધ આજે ઉપલબ્ધ મંથામાં અનેક લિન્ન-લિન્ન તેમજ પરસ્પર અસંખંધક હકીકતા જેવામાં આવે છે. તેમ છતાં એક વાત એકી મતે સ્પષ્ટ છે કે આ તત્ત્વાર્થ સૂત્રને સમસ્ત જૈન આલમે આત્માર્થે-પ્રમાણુ માન્યું છે. લી. સિ. પા. પં. શાં. કે. આજે જ્યારે ચરમ તીર્થપતિ શ્રી મહાવીર સ્વામીજીને નિર્વાણ પાંચ્યાને માત્ર ર૫૧૪ વર્ષ થયા છે, તેમ છતાં પાંચમા આરાના કાળના પ્રભાવ-વિશેષથી શ્રી જન ભાષિત શ્રુત (વાણી) સંબંધ અનેક ભ્રાંતિઓ સર્જવા પામી છે તે આત્માર્થી—આત્માએ માટે ખરેખર ઘણા જ ખેદના વિષય છે, તેમ છતાં જે કાંઇ અચેલ છે અને મેળવી શકાય છે. તે થકી ષણ શ્રી જીનવાણીના તાગ મેળવી શકાય છે. તે કાંઈ એાછા હવંની વાત નથી

ખા માટે જણાવવાનું કે સર્વ શ્રી તીર્શ કર લગવ તોને અવશ્ય પાંચ કરયા શુકા હોય છે, તેમાં તેઓ સ્વયં ખુદ્ધ-ખુદ્ધ હોવાથી જયારે કીક્ષા ગહેલું કરે છે, તે વખતે માક્ષ-પુરુષાર્થ પ્રતિ અન્ય આત્માઓને પ્રેરણારૂપ શ્રી કરેમિ લ તે સૂત્રના સ્વમુખે હવ્યાર (પ્રતિજ્ઞા) કરે છે. આ કરેમિ લ તે સૂત્ર પાઠ તા માક્ષાલિલાથી આત્માઓ આજે પણ કીક્ષાગહેલું સમયે-પ્રતિજ્ઞાર્થ પચ્ચક્ ખાલ્યુ કરવા પૂર્વક શ્રી સંઘ સમક્ષ નીચે મુજબ હવ્યાર કરી પાતાના આત્માને માક્ષ-પુરુષાર્થ પ્રતિ હલમવંત રાખવા પ્રયત્ન કરતા હોય છે.

'કરેમિ ભ'તે! સામાઇય', સવ્વં સાવજજ' જોગ' પચ્ચખામિ, જાવજજીવાએ, તિવિહ' તિવિહેલું, મણેલું, વાયાએ, કાએલું, ન કરેમિ, ન કારવેમિ, કર'ત' પિ અન્ન' ન સમજીજાણામિ, તસ્સ ભ'તે! પડિક્કમામિ, નિ'દામિ, ગરિહામિ, અપ્પાહ્યું' વેાસિરામિ.

આ સાથે પાંચે મહાવતાના પથ નીચે મુજબ માક્ષાર્થ-સાધવા પ્રતિ સ્વીકાર (પ્રતિજ્ઞાપૂર્વક) કરતા હાય છે. (૧) સવ્વ' પાણાઇવાયાઓ વેરમભું (૨) સવ્વ' મુષાવાયાઓ વેરમણું (૩) સવ્વ' અહિન્તા કાણાઓ વેરમભું (૪) સવ્વ' મેહુણાઓ વેરમણું (૫) સવ્વાઓ પરિગ્ળહાઓ વેરમણું.

આ પાંચે મહાવતાના પાલન સંખંધ વિશેષથી ૪૫ ભાંગાઓનું સ્વરૂપ આ સાથે જણાવેલ છે. જે માક્ષાથી આત્માને જરૂરથી સહાયક થશે એમ અમારૂં માનવું છે. વળી સાથે શ્રી ખૃહત-કલ્પ સ્ત્રાનુસારે પરમપૂજ્ય શ્રી દેવચંદ્રજી મહારાજે રચેલી પાંચે મહાવતાના પાલન સંખંધની પાંચ પાંચ ભાવનાના સ્વરૂપને જણાવનારી સજઝાયા પણ આ સાથે જણાવેલ છે. આથી પણ આરાધક આત્માને જરૂરથી આરાધના સંખંધ નિશંકબાંધ પ્રાપ્ત કરવામાં જરૂરથી સુગમતા પ્રાપ્ત થઈ શકે તેમ છે એમ અમારૂં માનવું છે.

એજ સુરોષુ કિ. ખહુના વી. સિદ્ધાંત પાક્ષિક પંડિત શાંતિલાલ કેશવલાલની વંદના સ્વીકારશા

તા. કે, : સાધકે આ વાત ખાસ ધ્યાનમાં રાખવાની છે કે સાધ્ય ભાવમાં (નિશ્ચયથી) સામાયિકમાં રહેવાનું છે, જ્યારે સાધનામાં (વ્યવહારથી) સારદ્યયાગ પ્રવૃત્તિના ત્યાગ કરવાના છે.

'सब्दं-सावड्जं जे।गं-पच्चक्खामि' ने। साभान्य अर्थं सर्व प्रक्षारना पाप व्यापारने। अर्थात् अर्थारे पाप स्थानक्रनी करणीने। त्रिविधे-त्रिविधे त्याग.

### (9)

- (૧) મનથી હિંસા કરવી નહિ : કાઇ છવને મારવાના વિચાર કરવા નહિ
- (ર) વચનથી હિ'સા કરવી નહિ: કાઇપણ જીવના પ્રાશ્નુના ઘાત થાય તેવાં વચના બાલવા નહિ.
- (3) કાયાથી હિંસા કરવી નહિ : કાઇપણ જીવના પ્રાહ્યના ઘાત થાય તેવી પ્રવૃત્તિ (કાયચેષ્ટા) કરવી નહિ. અર્થાત્ અજયણાએ કાયચેષ્ટા કરવી નહિ.
- (૪) મનથી હિંસા કરાવવી નહિ : કેાઇ જીવને મારવા માટે બીજાને (જીવ-અજીવ) ને પ્રેરહ્યા કરવાના વિચાર કરવા નહિ.
- (૫) વચનથી હિંસા કરાવવી નહિ : પ્રાથુના ઘાત થાય તેવા આદેશ વચના કાઇને કહેવા નહિ.
- (६) કાયાથી હિંસા કરાવવી નહિ : કાેેઇપણ જીવના પ્રાણનાે ઘાત થાય તેવા પ્રકારનાં આર'લના (ગમના ગમનાધિકના) કાર્યો ચાજવા નહિ.
- (૭) મનથો હિંસાની અનુમાદના કરવી નહિ : કાેઇપણ જાતની હિંસાને સારી ગ**લવી નહિ**.
- (૮) વચનથી હિંસાની અનુમાદના કરવી નહિ : કાેઇપજી જીવની હિંસા સંબંધી કાચાેની પ્રશંસા કરવી નહિ.
- (+) કાયાથી હિ'સાની અનુમાદના કરવી નહિ : હિ'સાના કાર્યોને તાળીઓ આપી તેમજ પીઠ શાખડીને વધાવવા (પ્રશ'સા કરવી) નહિ હિ'સા સંખ'ધે સમજવું કે નિષ્કામ-પણે હિ'સાના કાર્યો કરનારને જાહેરમાં શાખાશી કે ઇનામા આપવાથી ત્રણે ચાંગ અને ત્રણે કરશનું પાપ લાગે છે
- (1) મનથી જાૂદું બાલવું નહિ : વીતરાગની આગ્રા વિરૂદ્ધ બાલવાના વિચાર કરવા નહિ
  - (ર) વચનથી જૂઢું બાલવું નહિ : પ્રીય-પથ્ય અને તથ્યાંસ રહિત બાલવું નહિ.
- (3) કાયાથી જૂઠું બાલવું નહિ : વીતરાગની આજ્ઞા વિરૂદ્ધ- મારાધનામાં જોડાવું નહિ.
- (૪) મનથી જૂઠું બાેલાવડાવવું નહિ : વીતરાગની આજ્ઞા અવિરૂદ્ધ બાેલવા માટે પ્રાત્સાહિત થાય તેવા વચના બાેલવા માટેના વિચારા કરવા નહિ.
- (૫) વચનથી જૂઢું બાલાવડાવવું નહિ : ભય અને લાલચથી કરાવાયેલા કાર્યોની પ્રશાસાઓ કરવી નહિ.

- (६) કાયાથી જૂઠું ભાલાવડાવવું નહિ : અન્યંયમની પ્રવૃત્તિઓને સંયમ ધનંની પ્રવૃત્તિઓ કહેવડાવી નહિ.
- (७) भनधी कूठुं अनुभादवुं निर्धः वीतरामनी आज्ञा विरुद्धनी प्रवृत्तिकेशने भनधी पश्च सारी (હितशरी) अध्यवी निर्धः
- (૮) વચનથી જૂઠું અનુમાદવું નિષ્ક : વીતરાતની અજ્ઞા વિરૂદ્ધ કરાતાં પ્રવચનાના વખાશ કરવા નહિ
- (૯) કાયાથી જૂઠું અનુમાદવું નહિ : વીતરાગની આજ્ઞા વિરુદ્ધની પ્રવૃત્તિએ તેમજ પ્રવચના પ્રતિ ઉત્સાહીત હવું નહિ. વીતરાગની આજ્ઞા વિરુદ્ધની સમસ્ત પ્રવૃત્તિએ આત્માર્થભંજક જાણ્વી.

'सर्व्य-सावर्क जे।गं-पच्चक्खामि' ने। सामःन्य अर्थ सर्व प्रकारना पाप व्यापारने। अर्थात् अक्षरे पापस्थानक्षनी करणीनो त्याग छे. आ संअपी अत्रे अहत्ताहान विरम्रख् वत अने नैशुन विरम्रख् वतने। नव भांगाओ विचार करेल छे.

#### (२)

- (૧) મનથી ચારી કરવી નહિ : જીનાજ્ઞા વિરુદ્ધ પર દ્રવ્યને એહણ કરવાના વિચાર કરવા નહિ ધર્મ શ્રદ્ધાળુઓને ઠગવાના વિચારા કરવા નહિ.
- (ર) વચનથી ચારી કરવી નહિ : સૂત્ર-સિહાત વિરૂદ્ધ બાલી (લાકલાગણીને આક્ષ'વી નહિ) ધર્મા પુરૂષોને ઠગવા નહિ)
  - (3) કાયાથી ચારી કરવી નહિ : અકલ્પનીય પર દ્રવ્યને ગ્રહણ કરતું નહિ.
- (૪) મનથી ચારી કરાવવી નહિ : શરીરાદિની સુશ્રુષાર્થે પરદ્રવ્ય ગ્રહણ કરવા માટે લાકાને ઉત્સાહિત કરવાના વિચાર કરવા નહિ. તેમજ ધર્મી પુરૂષાને લેલ્લી બનાવવાના વિચાર કરવા નહિ.
- (૫) વચનથી ચારી કગવવી નહિ : લોકોને પર પોકગાંલક સુખ ભાગમાં આસક્રિત ઉપજે તેવા ઉપદેશ આપવા નહિ
- (६) કાયાથી ચારી કરાવવી નહિ : પર વસ્તુનું ગહણ કરવા સંબંધી સાંકેતા કરવા નહિ.
- (૭) મનથી ચારીની અનુમાદના કરવી નહિ: આલેલક-પરલાકના સુખ માટે કરતાં પુરુષભંધના કાર્યોને સારા જાણવા નહિ.
- (૮) વચનથી ચારીની અનુમાકના કરવી નહિ : જગતમાં મમત્વભાવે પ્રવર્તતા ક્યા–દાનાદિના વ્યવહારને પ્રશંસવા નહિ
  - (६) क्षयाथी चारीनी व्यनुभाइना करवी निष्कः धर्म विद्ध (किनाझा विद्धः)

ધર્મ કરણી કરતા લાેકામાં ઉત્સાહ વધે તેવું વર્તન કરવું નહિ. (તેઓને ઘર પગલાં કરવાં વિગેર-તેઓથી પાતાની પૂજા કરાવવી વિગેર)

મૈથુન વિરમણ વતના નવ લાંગા

- (૧) મનથી મેશુન (અપ્રદ્ધા) સેવવું નહિ: પાંચે ઇન્દ્રિયાના વિષય ભાગની આકાંક્ષા કરવી નહિ.
- (ર) વચનથી મૈશુન સેવવું નહિ : પાંચે ઇન્દ્રિયાના ઇન્છિત વિષય ભાગની પ્રાપ્તિ થાય તેવું બાલવું નહિ
- (3) કાયાથી મૈશુન સેવવું નહિ : વિષય સ'યાગામાં તેના લાગા ખનવું નહિ અર્થાત વિકારી ખનવું નહિ.
- (૪) મનથી મૈશુન સેવરાવવું નહિ : લેાકા ઇન્દ્રિયાર્થક સુખ-લાગ પ્રતિ આકર્ષાય તેવું ઇચ્છવું નહિ નાચ-ગાનના-જલસાએા યાજવા નહિ.

 $(\varepsilon)$ 

- (૫) વચનથી મૈશુન સેવરાવવું નહિ : લાકામાં પ્રવર્તતી વિષય ભાગની પ્રવૃત્તિને પ્રાત્સાહન મળે તેવું બાલવું નહિ.
- (૧) કાયાથી મૈશુન સેવરાવવું નહિ : લાેકાેને વિષય લાેગ પ્રતિ આકર્ષા**ણ થાય** તેવી ચેષ્ટાઓ કરાવવી નહિ. (ખાન-પાન-ર'ગ-રાગની ચેષ્ટાએા કરાવવી નહિ )
- (૭) મનથી મૈશુનની અનુમાદના કરવી નહિ : પુષ્યવાન લાેકાના પર–પોદ્દમ**લિ**ક ભાગવિ**લા**સને સારા જાણવા નહિ
- (૮) વચનથી મૈશુનની અનુમાદના કરવી નહિ : પર-પૈદ્દગલિક ભાગ વિલાસમાં આસક્ત લોકોના કાર્યોની પ્રશાસા કરવી નહિ
- (૯) કાયાથી મૈશુનની અનુમાદના કરવી નહિ : પર પૌદ્દગલિક લાગામાં સુખ-ભુદ્ધિ ધારણ કરવી નહિ

# પરિગ્રહ વિરમણ વતના નવ ભાંગા

- (૧) મનથી પશ્ચિહ રાખવા નહિ : કર્માદયે પ્રાપ્ત શરીરાદિ તેમજ કષાય નાકષાયાદિ ભાવામાં મૂર્છા રાખવી નહિ. અર્થાત્ મમત્વ ભાવ ધારણ કરવા નહિ.
- (ર) વચનથી પરિગ્રહ રાખવા નહિ: બાહ્ય અલ્યાંતર પર સ'યાગી વિભાવ સ્વરૂપને આ મહિતાર્થ જરૂરી છે એમ બાલવું નહિ
  - (૩) કાયાથી પરિગ્રહ રાખવા નહિ : **શરીરાદિની શા**ક્ષા-વિભુષા કરવી નહિ
- (૧) મનથી પરિગ્રહ રખાવવા નહિ : અન્યત્ર પરિગ્રહ સ'બ'ધે ઇજિલ ધારશ્રુ કરવું નહિ. અર્થાત્ જાહેર સ'સ્થાએમાં દ્રવ્યાદિની વૃદ્ધિના કાર્યો કરાવવાની વિચારશ્રાએ કરવી નહિ.

- (ર) વચનથી પશ્ચિહ રખાવવા નાંહ : કાઇને પણ પાતા માટે કે ઇપ**ણ** વસ્તુ રાખી મૂકવાની સૂચનાએ આપવી નહિ.
- (3) કાયાથી પરિગ્રહ રખાવવા નહિ : શરીરાદિની (સુશ્રુષા અર્થે') અનુકૂળતા અર્થે' પ્રથમથી આયોજના કરાવવા નહિ.
  - (૧) મનથી પરિગ્રહની અનુમાદના કરવી નહિ: પુરુષભંધમાં રાચવું નહિ.
- (ર) વચનથી પરિગ્રહની અનુમાદના કરવી નહિ : ઇહિલાક-પરલાકના સુખના સાધનાની પ્રાપ્તિની પ્રશાસા કરવી-કરાવવી નહીં.
- (3) કાયાથી પરિગ્રહની અનુમાદના કરવી નહિ : પર -પોદ્દગલિક ઇષ્ટિ, થ દ્રવ્યાની પ્રાપ્તિમાં હિર્ષિત થવું નહિ

આ સાથે સાધ્ય-સાધન **દાવની શુદ્ધિ અર્થે નીચે જણાવ્યા મુજ**બ નિશ્ચય-વ્યવ-હારની ચૌમ'ગીઓને યથાર્થ-અવિરુદ્ધ ભાવે જાણવાના ખપ કરવા જરૂરી છે.

નિશ્ચય વ્યવહાર-સ્વરૂપમાં સાધક ભાધક ભાવની ચીલ'ગીએ!

(૧) વ્યવહારના બાધક વ્યવહર:

હિ'સા જૂઠ-ચારી-મેશુન અને પરિગ્રહાદિક લાકવિરૃદ્ધ વ્યવહારને-વ્યવહ રના ખાધક વ્યવહાર જાણવા

(२) व्यवहारना साधः व्यवहारः

શુદ્ધ પંચાચારના વ્યવહારને-ષડ્ આવશ્યકની કરણીના વ્યવહારના જાણવા. સાધક તેમજ ષડ્ આવશ્યકની કરણીના વ્યવહાર તે પણ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રાદિના વ્યવહારના સાધક છે એ મજાલુવું.

(૩) નિશ્ચયના સાધક વ્યવહાર :

સમ્યક્દર્શન–જ્ઞાન ચારિત્રના વ્યવહાર (ગુણસ્થાનક ક્રમારાહણે) પરમપદના સાધક છે એમ જાણવું.

(૪) નિશ્ચયના બાધક વ્યવહાર :

અજ્ઞાની તેમજ ભવાસિન' દી જીવાના સમસ્ત ધર્મ-ક્રિયારૂપ વ્યવહાર નિશ્ચયને શુદ્ધ ખાધક છે એમ જાણવું.

## નિશ્ચય સ્વરૂપની ચૌભ'ગી

(૧) નિશ્ચયના ભાધક નિશ્ચય :

મિશ્યાત્વી આતમાને પ્રાપ્ત રિહિસિહિતું અભિમાન નિશ્ચય શુદ્ધ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિમાં બાધક છે.

(૨) નિશ્ચયના સાધક નિશ્ચય:

ક્ષયાપશમિક સમ્યક્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર રૂપ નિશ્ચય શુદ્ધિ, શુદ્ધ ક્ષાયક ભાવની શુદ્ધિના સાધક છે. (અન્યથા શુદ્ધ ક્ષાયક ભાવની પ્રાપ્તિ થાય જ નહિ) (3) व्यवद्वारने। आध्य निश्चयः

શુભાશુભ લેશ્યાના વ્યવહારને શુદ્ધ ક્ષયાપશમિક શુદ્ધિ જાણવી તે તેમજ શુદ્ધ ક્ષયાપશમિક ભાવને ક્ષાયક ભાવની શુદ્ધિ સમજવી તે વ્યવહારના બાધક નિશ્ચય જાણવા.

(૪) વ્યવહારના સાધક નિશ્ચય:

શ્રી તીર્થ'કર લગવ'તાના સમસ્ત પ્રશસ્ત વ્યવહારને શુદ્ધ વ્યવહારના સાધક જાણવા. લી. સિદ્ધાંત પાક્ષિક પ'ડિત શાંતિલાલ કેશવલાલને સિદ્ધ'તિક ભૂલ જણાવવા કૃષા કરશા.

> શ્રીમાનુ દેવચંદ્રજી મહારાજ કુત પાંચ ભાવનાની ઢાળા ઢાળ ૧ થી ૬ સ્વરિત શ્રી મ'હિર પરમ, ધર્મ ધામ સુખકામ, સ્યાદ્વાદ પરિણામ ધર, પ્રશ્રમું ચેતનરામ. 1 મહાવીર જિનવર નમું. ભદ્રભાહુ સૂરિશ, વંદી શ્રી જિતભદ્ર ગણિ, શ્રી ક્ષેમેંદ્ર મુનીશ. ₹ સદ્ગુરૂ શાસનદેવ નમી, ખૃહદ કલ્પ અનુસાર, શુદ્ધ ભાવના સાધુની, ભાવીશ પંચ પ્રકાર. 8 ઇંદ્રિય યાગ કષાય ને, જીપે મુનિ નિ:શંક, ઇં છે છતે કુધ્યાન જય, જાયે ચિત્ત તરંગ. X પ્રથમ ભાવના શ્રુત તણી, બીજ તપ તીય સત્ત્વ, तुरीय क्येक्ट्य भावना, पंचम साव सुतत्त्व. ч શ્રત ભાવના મન સ્થિર કરે, ટાળે ભવના ખેદ, तप लावना धाया हमे, वमे वेह 6मेह (द्वेग) ŧ એકત્વ લાવ નિર્ભય દશો, નિજ લઘુતા એક લાવ. સત્ત્વ ભાવના આત્મ ગુણ, સિદ્ધિ સાધન દાવ. 9

# ઠાળ ૧ લી શ્રુતભાવના

સૂત્ર અભ્યાસ કરા મુનિવર સદા રે, અતિચાર સહુ ટાળ, હીએ અધિક અક્ષર મત હવ્ચરા રે, શબ્દ અર્થ સંભાળ…સૂત્ર…૧ સૂક્ષ્મ અર્થ અગાચર દહિથી રે, રૂપી રૂપ વિહીન, જેહ અતીત અનાગત વર્તના રે, જાણે જ્ઞાની લીન…સૂત્ર…ર નિત્ય અનિત્ય એક અનેકતા રે, સદસદ ભાવ સ્વરૂપ, છએ ભાવ એક દ્રવ્યે પશ્ચિમ્યા રે, એક સમયમાં અનુપ…સૂત્ર…3 ઉત્સર્ગ અપવાદ પદે કરી રે, જાણે સહુ શ્રુત ચાલ, वयन-विरोध निवारे युक्तिथी रे, स्थापे हुष्यू-टाण...सूत्र...४ દ્રવ્યાર્થિક પર્યાયાર્થિક ધરે રે, નય ગમ ભંગ અનેક, નય સામાન્ય વિશેષે તે અહે રે, લાકાલાક-વિવેક...સૂત્ર...પ નંદીસૂત્રે ઉપકારી કહ્યો રે, વળી અસુચ્યા ઠામ, દ્રવ્ય શ્રતને વાંદ્યો ગથધરે રે, ભગવઈ અંગે નામ...સત્ર.... દ શ્રુત અલ્યાસે જિનપદ પામિયે રે, છટ્ટે અંગે સાખ, શ્રતનાણી કેવલનાણી સમા રે, પન્નવણી જે ભાખ...સૂત્ર...૭ સ્ત્રધારી આરાધક સર્વના રે, જાણે અર્ધ સ્વભાવ, निक आतम परमातम सम अही रे, ध्यावे ते नय डाव...सूत्र...८ સ'યમ દર્શન તે જ્ઞાને વધે રે, ધ્યાતા તે શિવ-સાધ'ત, ભવસ્વરૂપ ચઉગતિના તે લખે રે, તેણે સંસાર તજંત...સૂત્ર... દ ઇંદ્રિય સુખ ચંચળ જાણી તજે રે, નવ નવ અર્થ તરંગ, किम किम पामे तिम मन ઉद्धत्से रे, वसे न शित्त अनंग...सूत्र... १० કાળ અમંજ્યાતાના તે ભવ લખે રે, ઉપદેશક પણ તેહ, પરભવ સાથી અવલ'બન ખરાે રે, ચરા વિના શિવગેહ...સૂત્ર...૧૧ પંચમ કાળે શ્રુત ખળ પણ ઘટયા રે, તા પણ એહ આધાર. દેવચંદ્ર જિનમતનું તત્ત્વ એ રે, શ્રુતશું ધરને પ્યાર...સૂત્ર...૧૨

#### હાળ ર જી તપ લાવના

रथकावली कनकावली, मुक्तःवली गुक्ष्रथक्ष,
वलमध्य ने लयमध्य की, तप करीने हो। छता रिषु मयक्ष...१
लिवयक्ष ! तपगुक्ष काहरा, तप तेले रे छीले सहु कर्म,
विषय विकार हरे टणे, मन गंले हो। ल'ले लव लर्म...स. र
लोग लय छाद्रिय लय तहा, तप लागा है। कर्मसूडक्ष सार,
हवह क्षेत्र लेग हहा करी. शिव साधे रे सुधा कक्ष्मगर...स. उ
लिम लिम प्रतिज्ञा हह थका, वैराणी तपसी मुनिराय,
तिम लिम अशुभ हल छीले, रिव तेले रे लेम शीत विवाय...स. ४
ले लिक्ष परिमा आहरे, आसन अकंप सुधीर,
अति लीन समता लावमां, तृक्ष्मी परे हो। लाक्ष्त शरीर...स. प
लिक्ष साधु तप तरवारथी, सुहये। मेल गयंह,
तिक्ष साधुना हुं हास छुं, नित्य वंह हो। तस पय अर्श्वंह...स. ६

આચાર સુયગડાંગમાં, તિમ કદ્યો ભગવઈ અંગ, ઉત્તરઝયણે એગુણ તીશમેં, તય સંગે હોા સહુ કમંના ભંગ.... ભ જે દુવિધ દુક્કર તય તપે, ભવ પાસ આશ વિરત્ત, ધન્ય સાધુ મુનિ ઢંઢણ સમા, ઋષિ ખંદક હોા તિસગ કુર્દત્ત... ભ ૮ નિજ આતમ કંચન ભણી, તપ અગ્નિ કરી શાધંત, નવ નવ લગ્ધિ ખળ છતે, ઉપસર્ગ હોા તે સહંત મહંત... મ ૯ ધન્ય! તેહ જે ધન ગૃહ તજી, તન નેહના કરી છેહ, તિરસંગ વનવાસે રમે વસે, તપધારી હા જે અભિગ્રહ મેહ... ભ ૧૦ ધન્ય તેહ ગચ્છ ગુફા તજી, જિનકલ્પી ભાવ અફંદ, પરિહાર વિશુહિ તપ તપે, તે વંદે હોા દેવયંદ્ર મુણીંદ... ભ. ૧૧

#### હાળ 3 સત્ત્વ ભાવના

ેરે જીવ! સહસ આકરા, મત થાંએા દીન, મુખ દુઃખ સંપદ આપદા, પૂર્વ કર્મ આધીન રે જીવ... ૧ કાંધાદિક વશે રહ્યુ સમે, સહ્યા દુઃખ અનેક, તે જો સમતામાં સહે, તા તુજ ખરા વિવેક રે જીવ... ર સવે અનિત્ય અશાધતા, જેહ દીસે એહ, તન ધન સયથ સગા સહ, તિથ શું શ્યા નેહ ? રે જવ...3 ં જિમ બાળક વેળતણા, ઘર કરીય રમ'ત, तें छते अथवा ढडे, निक निक घर क'त रे छव...४ प'थी किम सराडमें, न'ही नावनी रीत, તિમ એ પરિજન તા મિલ્યા, તિહ્યુથી શી પ્રીત ? રે છવ... પ જ્યાં સ્વાર્થ તિહાં સહુ સગા, વિશ સ્વારથ સૌ દ્વર, પારકા જે પાયે ભળે, તું કિમ હાવે શૂર ? રે જવ.... દ તજ બાહિર મેલાવડા, જે મિલિયા ખહુ વાર, પ્રવે જે મલિયા નહિ, તિલ્શુ ધર પ્યાર રે છવ... હ ચક્રી હરિખલ પ્રતિહરિ, તસ વૈશવ અમાન. તે પણ કાળે સંહર્યા, તુજ ધત શ્વે માન ? રે જીવ... ૮ હા હા! હું કરતા તું ફીરે, પર પરિશ્વૃતિ ચિંત? નરકે પડયાં કહે તાહરી, કાેેે કરશે ચિંત રે જીવ... લ देशाहिक हुःभ ७५ने, भन अरित म धरेव, (હ) પૂરવ નિજ કૃત કર્મના, એ અનુભવ હેવ (લેહ) રે છવ...૧૦ એહ શરીર અશાધતું, ક્ષલ મેં છીજંત, પ્રીતિ કીશી તસ ઉપરે, જેહ સ્વારથવ'ત રે છવ....૧૧ જ્યાં લગે તજ ઇણ દેહથી, છે પુરવ સંગ. ત્યાં લગે કાેડી ઉપાયથી, નિવ થાયે ભંગ રે છવ.... \ ર આગળ પાછળ ચિહુ દિને, જે વિષ્શી જાય, રાગાદિકથી નવિ રહે, કીધે કે હી હપાય રે છવ...૧૩ અંતે પણ એડને તજ્યાં, થાયે શિવ સખ. તે જો છૂટે આપથી, તા તુઝ શ્યા દુઃખ ? રે છવ...૧૪ रे तन विश्वशे ताढ्रे, नवि डांई डाश्व. ने ज्ञाना विष्ठ ગુણતણા, તુજ આવે આ**ણ** રે જીવ... ૧૫ તું અજરામર આતમાં, અવિચલ ગુણ ખાણ, ક્ષણ ભ'ગુર આ દેહથી, તુજ કિહાં પિછાણા ? રે જીવ... ૧૬ छिहन सिरन ताउना, वध अधन हाड, પુદ્દગલને પુદ્દગલ કહે, તું તા અમર અગ્રાહ્ય રે જીવ... ૧૭ પૂર્વ કર્મ ઉદયે સહી, જે વેદના થાય, ધ્યાવે આતમ તિણ સમે, તે ધ્યાની રાય રે જીવ...૧૮ જ્ઞાન ધ્યાનની વાતડી, કરવી આસાન. અ'ત સમે આપદ પડયાં, વીરતા ધરે ધ્યાન રે જીવ... ૧4 અરતિ કરી દ્રાખ લાગવે. પરવશ જિમ કીર, તા તુજ નહુપણાતણા, ગુણ કીશા ધીર રે જવ ..૨૦ શહ નિરંજન નિર્મલા, નિજ આતમ ભાવ, તે વિશ્રો કહે દુઃખ કીશું, જે મલિયા આવ રે છવ....ર૧ દેહ ગેહ ભાડાતણા, એ આપણા નાંહિ, તુજ ગૃહ આતમ જ્ઞાન એ, તિશ્રમાંહિ સમાહિ રે જીવ... રર મેતારજ સુકાેશલા, વળી ગજસુક્રમાસ, સનત્કુમાર ચક્રી પરે, તન મમતા ટાળ રે છવ....ર૩ કષ્ટ પડ્યાં સમતા રમે, નિજ આતમ ધ્યાય, हेवअ' द्र तिष् भुनितध्।, नित्य व'द्व पाय रे છવ... २४

#### હાળ ૪ એકત્ત્વ ભાવના

જ્ઞાન ધ્યાન ચારિત્રને રે, જો દઢ કરવા ચાહ્ય, ते। योधारी विखरते। रे किन प्रद्याहि स्छाय रे પ્રાણી! એકલ ભાવના ભાવ, શિવ મારગ સાધન દાવ રે...પ્રાણી. ૧ સાધુ લણી ગૃહવાસની રે, છૂટી મમતા જેહ, તા પણ ગચ્છવાસી પણે રે, ગણ ગુરૂ પર છે નેહ રે... પાણી. ર વન મુગની પર તેહથી રે. છેાડી સકલ પ્રતિબંધ, તું એકાંકી અનાદિના રે, કિષ્યુથી તજ સંબંધ રે...પ્રાણી 3 શત્રુ મિત્રતા સર્વથી રે, પામી વાર અનંત, કાેે સજ્જન દ્રશ્મન કિશ્યા રે, કાળે સહુના અંત રે... પ્રાણી. ૪ બાંધે કર્મ છવ એકલા રે. ભાગવે પછ તે એક. કિલ્ ઉપર કિલ્ વાતની રે, રાગ-દ્રેષની ટેક રે... પ્રાણી પ જો **નિજ એકપ**ણું ગ્રહે રે, છેાડી સક**લ** પરભાવ, શુદ્ધાતમ જ્ઞાનાદિશું રે, એક સ્વરૂપે ભાવ રે... પ્રાણી. ૬ આવ્યા છે તું એકલા રે, જઇશ પણ તું એક, તા એ સયક કૂટ બથી રે, પ્રીતિ કીશી અવિવેક રે....પ્રાણી ૭ વનમાં ગજ સિંહાદિથી રે, વિહરતાં ન ટળે જેહ, જિલ આસને રવિ આથમે રે, તિલ આસન નિશ છેહ રે... પાણી ૮ તપ પારણે આહાર શ્રેલે રે, કરમાં લેપ વિદ્ધીન, એક વાર પાણી પીવને રે, વનચારી ચિત્ત અઢીન રે... પ્રાણી. 6 એહ દાષ પર ગ્રહણથી રે, પરસંગે ગુણહાણ, પરધનગાહી ચાર તે રે, એકપશું મુખ ઠાણ રે....પ્રાણી ૧૦ પર સંચાગથી બંધ છે રે. પર વિયાગથી માક્ષ. તેણે તજ પર મેળાવઉં રે, એકપણું નિજ પાખ રે...પાણી ૧૧ જન્મ ન પામ્યા સાથ કાે રે, સાથ ન મરશે કાેય, દ્ર:ખ વેંચાઉ કાઇ નહિ રે, ક્ષણ ભંગુર સહ લાય રે... પ્રાણી ૧૨ પરિજન મરતા દેખીને રે, શાચ કરે જન મૂઢ, અવસર વારા આપણા રે, સહ જનની એ રહ રે...પ્રાણી ૧૩ સુરપતિ ચક્રી હરિ હલી રે, એકલા પરસવ જાય, તન ધન પરિજન સહુ મિલી રે, કાઇ સખાઈ ન થાય રે... પ્રાણી. ૧૪ એક આતમા માહરા રે, જ્ઞાન દર્શન ગુણવંત, બાહ્ય યાગ સહુ અવર છે રે, ધામ્યા વાર અનંત રે...પાણી. ૧૫ કરકંડુ નિમ નગ્મઇ રે, દુમુહ પ્રમુખ ઝલિરાય, મૃગાપુત્ર હશ્કિશીના રે, હું વંદું નિત્ય પાય રે...પાણી. ૧૬ સાધુ ચિલાતીસુત લહા રે, વળી અનાથી તેમ, એમ મુનિગુણ અનુમાદતા રે, દેવચંદ્ર સુખ ખેમ રે...પાણી. ૧૭

#### ढाण ५ भी तत्त्व सावना

ચતન એ તન કારમાં, તમે ધ્યાવા રે, શહ નિરંજન દેવ, ભવિક તમે ધ્યાવા રે, શુદ્ધ સ્વરૂપ અનુપ, ભવિક તમે ધ્યાવા રે...૧ નરભવ શ્રાવક કળ લહ્યો, તમે, લીધા સમક્તિ સાર લવિક... જિન આગમ રચિશું સુષે, તમે, આલસ નિંદ નિવાર. ભવિક... ર તિન લાક તિહું કાળની, તમે, પરિષ્યુતિ તીન પ્રકાર. ભવિક. એક સમયે જાણે તિણે, તમે, નાણુ અનંત અપાર. ભિવિક... 3 સમયાંતર સહ સાવના, તમે, દર્શન જાસ અનંત. સવિક. આતમ ભાવે સ્થિર સદા, તમે, અક્ષય ચરણ અનંત. ભવિક... ૪ સકલ દાષ હર શાશ્વતા, તમે, વીરજ પરમ અદીન. ભવિક. સક્ષમ તનમ'ધન વિના, તમે, અવગાહના સ્વાધીન. ભવિક...પ પુદ્રગ્લ સકલ વિવેકથી, તમે, શુદ્ધ અમૂર્તિ રૂપ ભવિક. ઇહિયુ સુખ નિઃસ્પૃહ થયા, તમે, અકથ્ય અબાહ (ધ્ય) સ્વરૂપ ભવિક... દ હવ્ય તહા પરિણામથી, તમે, અગુરૂલઘુત્વ અનિત્ય લવિક. માત્મ સ્વભાવમથી સદા, તમે, છાડી ભાવ અસત્ય ભવિક... ૭ નિજ ગુણ રમતા રામ એ, તમે, સકલ અકળ ગુણુખાણ લવિક. પરમાતમ પરમજરોાતિ એ. તમે, અલખ અલેપ વખાણ. ભવિક... ૮ પંચ પુજયમાં પુજય એ, તમે, સર્વ ધ્યેયથી ધ્યેય. ભવિક. આતા ધ્યાન અરૂધ્યેય એ, તમે, નિશ્ચય એક અલેય. લવિક.... લ અનુલાલ કરતાં એહના, તમે, થાય પરમ પ્રમાદ ભવિક. એક સ્વરૂપ અલ્યાસશું, તમે, શિવસુખ છે તસ ગાદ ભવિક....૧૦ ખંધ અખંધ એ આતમા, તમે, કર્તા અકર્તા એહ. લવિક. એહ લાકતા અલાકતા, તમે, સ્વાદાક ગુણ ગેહ. લવિક....૧૧

એક અનેક સ્વરૂપ એ, તમે, નિત્ય અનિત્ય અનાદ. લવિક. સદસદ્ લાવે પરિષ્ણુમ્યા, તમે, મુક્ત સકલ ઉન્માદ…૧૨ તપ જપ કિરિયા ખપથકી, તમે, અષ્ટ કર્મ ન વિલાય. લવિક. તે સહુ આતમ ધ્યાનથી, તમે, ક્ષણુમાં ખેરૂ થાય. લવિક…૧૩ શુદ્ધાતમ અનુલવ વિના, તમે, ખંધ હેતુ શુલ ચાલ. લવિક. આતમ પરિષ્ણામે રમ્યા, તમે, એહ જ આશ્રવ પાળ. લવિક…૧૪ એમ જાણી નિજ આતમા, તમે, વરજી સકલ ઉપાય. લવિક. ઉપાદેય અવલ બને, તમે, પરમ મહોદય સાય. લવિક…૧૫ લરત એલાસત તેતલી, તમે, ઇત્યાદિક મુનિવૃંદ. લવિક. આતમ ધ્યાનથી એ તર્યા, તમે, પ્રથમે તે દેવચંદ્ર. લવિક…૧૬

#### હાળ ક

ભાવના મુક્તિ નિશાણી જાણી, ભાવા આસત્તિ આણીછ; યાગ કષાય કપટની હાણી, થાયે નિર્મલ જાણીજી...ભાવના. ૧ પંચ ભાવના એ મુનિ મનને, સંવર ખાણી વખાણી છ; યુહત્કલ્પસૂત્રની વાણી, દીઠી તેમ કહાણીજ.... માવના. ર કર્મ કતરણી શિવ નીસરણી, ગુણ ઠાણ અનુસરણીછ; ચૈતન રામતણી એ ધરણી, ભવસમુદ્ર દુઃખ હરણીજી...ભાવના. 3 જયવંતા પાઠક ગુણધારી, રાજસાગર સુવિચારીજ; નિર્મલ જ્ઞાન ધર્મ સંભાળી, પાઠક સહ હિતકારીજી...ભાવના ૪ રાજહંસ સહ સુગુરૂ પસાયે, દેવચંદ્ર ગુણ ગાવેજ; ભવિક છવ જે ભાવના ભાવે, તે અમિત સુખ પાવે છ ... ભાવના પ જેસલમેરે શાહ સ ત્યાગી, વહેંમાન વડભાગી છુ: પુત્ર કલત્ર સકલ સાેભાગી, સાધુ ગુણના રાગીજી...ભાવના. ૬ તસ આગ્રહથી ભાવના ભાવી; ઢાળ ખ'ધમાં માતાના લાથશે ગથશે જે એ જ્ઞાતા, લહેશે તે મુખ સાતાજી...સાવના હ મન શુધ્ધે પંચ ભાવના ભાવા, પાવન જિન ગુણ ગાવાછ: મન મુનિવર ગુણ સંગ વસાવા, મુખ સંપત્તિ ગૃહ થાવાજી... ભાવના, ૮

આજના શ્રી જિન શાસનને વિષે અનેકવિધ મતભેદોના પ્રવર્તને અજ્ઞાની અને અહ'કારી જીવામાં અનેક પ્રકારે કલહ ક'કાસનુ' સર્જન કરેલું છે. જેથી શ્રી સ'ઘમાં જરૂરી સભાનતા-એકતા અને સમાનતામાં અનેક વિક્ષેપા સર્જાયા છે. જે આત્માથી

આત્માએ માટે દુઃખદ હકીકત છે, તેમ છતાં શ્રી જિનાજ્ઞા પ્રતિ સવે' જીવા આદર⊸ પ્રીતિવાળા હાવાથી અત્રે શ્રી પાંચમા અંગ સૂત્ર તે શ્રી ભગવતી સૂત્રમાં જણાવ્યા અનુસારે પાંચ પ્રકારના વ્યવહાર (પ્રમાણુભૂત) ના લેદાનું કિંચિંત સ્ત્રરૂપ પ. પૂ. શ્રી જ્ઞાનવિમળસૂરિજીની સજઝાય સહ જણાવીએ છીએ.

આ સજ્ઝાયમાં પૂજ્યશ્રીએ આત્માર્થ-જ્ઞાન-દર્શન-અરિંગ તેમજ તપધર્મની આરાધના-આત્માનુભવ સહ કરવાની શીખ આપી છે. આ સાથે તે ચારે પ્રકારના આત્મ-ધર્મ-પરસ્પર સહચારી ભાવે ઉપકારી થાય છે એમ સ્પષ્ટ જણાવેલું છે આથી સમજવાનું કે એકાંતે એક પક્ષીય કાઈપણ ધર્મ-આત્માર્થ સાધી શકતા નથી હવે તે ચારે પ્રકારના ધર્મના વ્યવહારમાં (આચાર પાલનમાં) શાસોમાં જે પાંચ પ્રકારના પ્રમાણ વ્યવહારા જણાવેલ છે તેને શાસાર્થથી અનુક્રમે અવિરૃદ્ધ ભાવે અત્રે જણાવેલ છે

- (૧) પ્રથમ આગમ વ્યવહાર: એટલે કે કેવળજ્ઞાની તેમજ મનઃપર્યવજ્ઞાની તેમજ સમ્યક્—અવધિજ્ઞાની, તેમજ ચૌદપૂર્વી અને દશ પૂર્વધર એ વિશિષ્ટ જ્ઞાનીઓના જે વ્યવહાર તેમજ તેમના વચનાનુસારે જે વ્યવહાર કરાય તેને આગમ વ્યવહાર જાણવા.
- (૨) ખીંજો શ્રુત વ્યવહાર : તે વર્તમાન અ'ગ-ઉપાંગ સૂત્રના જાણુ તેમજ આચાર પ્રકલ્પક આદિ છેદ સૂત્રાના જાણુ ગીતાર્થના વ્યવહાર તેને શ્રુત વ્યવહાર જાણુવા
- (૩) ત્રીજો આજ્ઞા વ્યવહાર : તે ગીતાર્થ ગુરૂ ભગવ'તની આજ્ઞાએ કરી જે વ્યવહારે પ્રવતે તેને આજ્ઞા વ્યવહાર જાણવા.
- (૪) ચાથા ધારણા વ્યવહાર : તે ગીતાર્થ ગુરૂ લગવ'તાએ જે વ્યવહાર પ્રવર્તાવેલા હાય તેને (પર'પરાને) અનુસરીને જે વ્યવહાર કરાય તેને ધારણા વ્યવહાર જાણવા.
- (૫) પાંચમાં છત વ્યવહાર: તે દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવની સાપેક્ષતાએ (પ્રધાનતાએ) તેમજ આગમ-શ્રુત પ્રમાણથી અવિરૃદ્ધ ભાવે (ઉત્સર્ગ અપવાદે) તેમજ અવિધિ-આશા-તનાદિ દોષા ટાળીને સુખ્યાથે તો તે જે પ્રકારે પોતાના આત્મા રાગ-દેષાદિ દોષાને છતે (ટાળે) તેને છત વ્યવહાર જાણવા. આ છત વ્યવહારી તે પૂર્વના ચારે પ્રકારના આચારને બાધા ઉપજાવનારા ન હાય. કેમકે પાંચે આચારા પરસ્પર સાપેક્ષ ભાવે પ્રમાણરૂપ છે. આ સંબંધ આ જાણવું જરૂરી છે કે દરેક દરેક આત્માને પાત-પાતાને જગતમાં સવિકાળે-સવિક્ષેત્રે જેવા જેવા સુગુરૂ યા કુગુરૂના ચાગ પ્રાપ્ત થાય છે. તેને જ પ્રાયે કરીને તે તે છવા અનુસરતા હાય છે. એટલે કે તે તે ગુરૂએ બતાવેલા દેવ-ધર્મ પ્રતિ આદર-પ્રતિવાળા બનતા હાય છે. તેો આ સંબંધ પ. પૂ શ્રી યશાવિજયજીએ રચેલા (૩૫૦) ગાયાના સ્તવનની સાતમી હાળમાં અગીયાર (૧૧) મી ગાયામાં સુગુર્-કુગુરૂના સ્વરૂપ સંબંધ રદ-૨૬ માંગાનું સ્વરૂપ જણાવેલ છે. તો, તે ત્યાંથી અવશ્ય એઇ જાણી

લેવું. આજે પણ જેઓ સુગુરની આજ્ઞાએ પાંચે પ્રકારના વ્યવહારની સાપેક્ષતાએ જે જે લાવે ધર્મારાધન કરતા રહી આત્મ કલ્યાણ સાધે છે, તેઓને અવશ્ય ચાર પ્રકારના સામાયિક ભાવની પ્રાપ્તિ થાય છે એમ જાણવું. કેમકે શાસમાં સર્વંત્ર 'જ્ઞાળાણે ધર્મ્યા' એમ ૧૫૪ જણાવાયેલ છે. આ સંખંધે આત્માર્થ સાધક વ્યવહારથી તેમજ નિશ્ચયથી, પ્રવૃત્તિ-નિવૃત્તિ ધર્મની ચૌલંગીને આત્માર્થી આત્માઓએ યથાર્થ અવિરૃદ્ધ અવધારની.

- (૧) વ્યવહારથી પ્રવૃત્તિ ધર્મ : પાતાના આત્માને પંચાચારમાં જોડવા તૈ.
- (ર) વ્યવહારથી નિવૃત્તિ ધર્મ : હિ'સા-જૂઠ-ગારી-મૈથુન અને પરિગ્રહાર્દિના પાપ વ્યાપારથી અળગા રાખવા તે.
- (૩) નિશ્ચયથી પ્રવૃત્તિ ધર્મ : પાતાના આત્માને સમ્યકૃત્વ સામાયિક, શ્રુત સામા-યિક, દેશ વિરતિ સામાયિક તેમજ સર્વ સામાયિક ભાવમાં જોડવા તે.
- (૪) નિશ્ચયથી નિવૃત્તિ ધર્મ: પાતાના આત્માને ક્રાેઘ–માન–મા**યા અને લાભાદિ** ક્ષાય ભાવથી અળગા રાખવા તે.

ઉપર જણાવેલ પ્રવૃત્તિ ધર્મ તેમજ નિવૃત્તિ ધર્મ તેમજ વ્યવહાર ધર્મ તેમજ નિશ્ચય ધર્મ પરસ્પર સાપેક્ષ ભાવે ઉપકારી (આત્માર્થ સાધક) છે. અન્યથા એકાંતપક્ષે બાધક છે. આ સંબંધે શાસામાં સ્પષ્ટ જણાવવામાં આવેલ છે કે—

जइ जिणमयं पवज्जय, ता मा-व्यवहार-णिच्छए मुयइ । इक्केण विणा तित्थं छिज्जइ अन्नेण उ तच्चं ॥

હે આત્માર્થી આત્મા જો તું શ્રી જીનેશ્વર ભગવંતની આજ્ઞાનું **માલન કરવા** ઇચ્છતા હોય તા વ્યવહાર સ્વરૂપ કે નિશ્ચય સ્વરૂપ બન્નેમાંથી કાઇના પ**ણ અપલાપ** (તિરસ્કાર) કરીશ નહિ. કેમકે વ્યવહારના અપલાપ કરવાથી તીર્થ (શાસન) ના ઉચ્છેલ્ક થઇશ અને નિશ્ચયના અપલાપ કરવાથી આત્મતત્ત્વના શ્રેયથી સ્રષ્ટ થઇશ...

ઉપર જણાવેલ પાંચ પ્રકારના વ્યવહારને શાસાર્થનું સમર્થન આપનાથી શ્રી જ્ઞાનિવિમળસૃરિકૃત પાંચ વ્યવહારની ઢાળ શ્રી જિનવર દેવે ભવિ-ભાવ હેતે, સુગતિ તણા પંચ દાખ્યા; જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર તપ ચક્રવિધ, એશી શિવસુખ ચાખા રે; આતમ! અનુભવ ચિત્તમાં ધારા, જેમ ભવભ્રમણ નિવારા રે... આ. ૧ જ્ઞાન થકી સવિ ભાવ જણાયે, દર્શને તાસ પ્રતીત; ચારિત્ર આવતાં આશ્રવ રૂધે, પૂર્વ શાંષે તપ નિત રે... આ. ર જ્ઞાન દર્શન બેહુ સહચારી, ચારિત્ર તસ કળ કહિયે; નિરાસ'શ તપ કર્મ ખપાવે, તા આતમ શુણ લહીયે રે... આ. ક

તે ચારિત્ર નિશ્ચયથી નિજ ગુણ, સમિતિ ગુપ્તિ વ્યવહાર: જ્ઞાનક્રિયા સમ્મત ફળ કહિયે, ચારિત્રના નિરધાર રે...આ ૪ તે વ્યવહાર કહ્યો પણ લેદે, પંચમ અંગ માઝાર: પ્રથમ આગમ શ્રુતને આણા, ધારણા છત વિચાર રે....આ. પ કેવલી મણ્યજ્જવ ને એાહી, ચઉદ પૂર્વ દશ પૂર્વ; નવ પૂર્વ લગે ખટ્ટ વિધ આગમ-વ્યવહારી હોય સવે રે...આ. ૬ શેષ પૂર્વ આચાર પ્રેકલ્પહ (3), છેદાદિક સવિ જાણ: શ્રુત વ્યવહાર કહીએ બીએ, અતિશય વિશ્વ જે નાણ રે....આ હ દેશાંતર સ્થિત બેંહુ ગીતારથ, જ્ઞાન ચરણ ગુણ વલગા; કાેે કારણથી મિલન ન હાેવે, તિથા હેતે કરી અલગા રે...આ. ૮ પ્રશ્ન સકળ પૂછેવા કાજે, ગુણી મૃનિ પાસે મકે: તેહ (થી) ગ્રહીને ઉત્તર ભાખે, પણ આશય નવિ ચૂકે રે...આ. ૯ તેની આણ તહત્ત કરીને. જે નિ:શ'ક પ્રમાણ: જેમ ત્થિત સર નદી ન પામે, પણ તસ જળે ત્યાહાણ રે....આ. ૧૦ તે આણા વ્યવહાર કહીજે, એ ત્રીજો પણ બેહુ સરિપો; ગૂઢ આલાચના પદ જે ભાખ્યા, તે પ્રાયાશ્ચિત પરખા રે... આ. ૧૧ જત વ્યવહાર સુષ્ટા હવે પંચમ, દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ ભાવ: પુરૂષ સાહસ ને પડિસેવા, ગાઢ અગાઢ હેતુ દાવ રે...આ. ૧૨ ઇત્યાદિક ખહુ જાણે ગીતારથ, તેણે જે શુભ આચરિયા; આગમમાં પણ જે ન નિષેધ્યું, અવિધિ અશુદ્ધ નિવ ધરિયા રે...આ. ૧૩ પુરવ ચાર વ્યવહાર ન બાધે, સાધે ચારિત્ર યેાગ; પાપલીરૂ પંચાંગી સમ્મત, સંપ્રદાયી ગુરૂલાેગ રે....આ ૧૪ ગચ્છગત અનુયાગી ગુરૂસેવી, અનિયતવાસી આઉત્ત; એ પણ ગુલ સંયમના ધારી, તેહ જ છત પવિત્ત રે...આ. ૧૫ પાસત્થા ઉસન્ના કુશીલા, સંસત્તો અહાછ દા: એ પંચ દાેષને દૂર ન કરે, અને મુનિપર્શુ ભાગે મંદા રે...આ. ૧૬ ગુજા હીણા ને ગુજા ધિક સન્ખાિ, થાયે જે અનાણી: દર્શન અસાર તા ચરણ કિહાંથી, એ ધર્મદાસગણ વાણી રે...આ. ૧૭ ગુણ-પક્ષી ને ગુણના રાગી, શક્તિ વિધિ ઉજમાળ; શ્રદ્ધા જ્ઞાન કથે ને કરણી, તે સુનિ વંદ્ભ' ત્રિકાળ રે....આ. ૧૮

વિષમ કાળમાં હૈ પછુ એ ગુણ, પરખી જે મુનિ વ'દે;
પ્રવચનને અનુસારિણી કિરિયા, કરતા ભવ-ભય છે દે રે...આ. ૧૯ એહ સુત વ્યવહાર તાણે ખળ, શાસન જિનનું કીપે;
સંપ્રતિ દુપ્પસંહ સૂરિ લગે એ, કુમતિ કદાગ્રહને જીપે રે...આ. ૨૦ ઇણ વ્યવહારે જે વ્યવહરશે, સંયમના ખપ કરશે;
જ્ઞાન વિમળ ગુરૂને અનુસરશે, તે ભવસિંધુને તરશે રે....આ. ૨૧

છેવટે આ ઢાળમાં જણાવ્યું છે કે જે આત્મા-પાતાથી અધિક શુણીના-અવિનય કરે છે. અર્થાત્ પાતાના સમાનગણી તેને વંદન-વ્યવહાર નથી કરતા તે આત્મા નિશ્ચેથી અનાણી છે. વિશેષ એ સમજવું જરૂરી છે કે જે આત્મા દર્શનગુણથી અસાર છે. એટલે કે સમ્યક્ત્વના (૧૦) એદલ સ્વરૂપથી અળગા છે, તે આત્મામાં ચારિત્રની સંભાવના કરવી તે અયુક્ત છે. વળી જે આત્મા આત્માના ગુણોના પક્ષપાતી બની ગુણ પ્રાપ્ત કરવા ગુણીજનાનું ભક્તિ-બહુમાન કરે છે. તે આત્મા અવશ્ય ગુણ પ્રાપ્ત કરવાવાળા થાય છે. વળી જે આત્મા પાતે જે પ્રમાણે પ્રરૂપણા કરે છે. તેમાં પાતાની શ્રદ્ધા પ્રગટમણે પ્રકાશે છે. એટલે કે તે પ્રમાણે આચાર શુદ્ધિના ખપ કરે છે. તેમાં પાતાની શ્રદ્ધા પ્રગટમણે પ્રકાશે આત્માથી અટલે કે તે પ્રમાણે આચાર શુદ્ધિના ખપ કરે છે. તેવા સુનિ ભગવંતા અવશ્ય આત્માથી અત્યાનો શરણબૂત થાય છે. આ રીતે શ્રી મહાવીર પરમાત્માનું શાસન પાંચમાં આરાના છેડા સુધી ભવ્ય આત્માને ઉપકાર કરતું રહેવાનું છે એમ નિશ્ચેથી જાણવું.

એજ લી સિદ્ધાંત પાક્ષિક પંદિત શાંતિલાલ કેશવલાલના જય જીનેન્દ્ર

# 'श्री तत्त्वार्थाधिगम सूत्रम्'

#### अध्याय १ लो

सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मेाश्वमार्गः ॥ १ ॥ तत्तार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् ॥ २ ॥ तन्निसर्गाद्धिगमाद् वा ॥ ३ ॥ जीवाजीवास्रवबन्धसंवरनिर्जरामेाक्षास्त-**त्त्वम् ॥ ४ ॥ नामस्थापनाद्रव्यभावतस्तन्न्यासः ॥ ५ ॥ प्रमाणनयैरधिगमः** ॥ ६ ॥ निदे शस्त्रामित्वसाधनाधिकरणस्थितिविधानतः ॥ ७ ॥ सत्सङ्ख्याक्षेत्र-स्पर्शनकालान्तरभावारूपबहुत्वैश्र ॥ ८ ॥ मतिश्रुताविधमनः पर्यायकेवलानि ज्ञानम् ા ९ ા तत् प्रमाणे । १० ા आद्ये परेक्षम् ॥ ११ ॥ प्रत्यक्षमन्यत् ॥ १२ ॥ मतिः स्मृतिः सञ्ज्ञाचिन्ताऽभिनिवेष इत्यनर्थान्तरम् ॥ १३ ॥ तदिन्द्रियानिन्द्रि-यनिमित्तम् ॥ १४ ॥ अवग्रहेहापायधारणाः ॥ १५ ॥ बहु-बहुविध-क्षिप्राऽनिश्रिताsसन्दिग्धं (तानुक्त)-ध्रुवाणां सेतराणाम् ॥ १६ ॥ अर्थस्य ॥ १७ ॥ व्यञ्जन-स्यावयहः ॥ १८ ॥ न चक्षुरनिन्द्रियाभ्याम् ॥ १९ ॥ श्रुतं मतिपूर्वं द्वचनेकद्वा-दशभेदम् ॥ २० ॥ द्विविधाऽविधः ॥ २१ ॥ भवप्रत्यया नारकदेवानाम् ॥ २२ ॥ यथाक्तिमित्तः पड्डविकल्पः शेषाणाम् ॥ २३ ॥ ऋजुविपुलमती मनःपर्यायः ॥ २४ ॥ विग्रुद्धचप्रतिपाताभ्यां तद्विशेषः ॥ २५ ॥ विग्रुद्धिक्षेत्रस्वामिविषयेभ्याऽवधि-मन-पर्याययोः ॥ २६ ॥ मतिश्रुतयोनिबन्धः सर्वद्रव्येष्वसर्वपर्यायेषु ॥ २७॥ रूपिष्व-वधेः ॥ २८ ॥ तदनन्तभागे मनःपर्यायस्य ॥ २९ ॥ सर्वद्रव्यपर्यायेषु केवलस्य ॥ ३० ॥ एकादीनि भाज्यानि युगपदेकस्मिन्नाचतुर्भ्यः ॥ ३१ ॥ मतिश्रुतावधयो विपर्ययश्च ॥ ३२ ॥ सदसतारविशेषाद् यदच्छापलब्धेरुन्मत्तवत् ॥ ३३ ॥ नैगम-सङ्क्ष्महच्यवहारर्जुस्त्रश्चदा नयाः ॥ ३४ ॥ आद्य-शब्दौ द्वि-त्रिभेदौ ॥ ३५ ॥ इति प्रथमे। ८६यायः ॥ १ ॥

#### अध्याय २ जो

॥ २ ॥ औपश्चमिक क्षायिकौ भावौ मिश्रश्च जीवस्य स्वतत्त्वमौद्यिक-पारिणा-मिकौ च ॥ १ ॥ द्वि-नवा-ऽष्टादशै-कविंशति-त्रिभेदा यथाक्रमम् ॥ २ ॥ सम्य-क्त्वचारित्रे ॥ ३ ॥ ज्ञानदर्शनदानलाभभागेापभागवीर्याण च ॥ ४ ॥ ज्ञानाज्ञान-दर्सन-दानदिलब्धयश्रतुस्त्रित्रपञ्चभेदाः (यथाक्रमं) सम्यक्त्वचारित्रसंयमासंयमश्च ॥ ५ ॥ गति-कषाय-लिङ्ग-मिथ्यादर्शना-ऽज्ञाना-ऽसंयता-ऽसिद्धत्व-ले**द**या-श्रतु-श्रत-स्त्र्ये-कै-कै-के क-षड्भेदाः ॥ ६ ॥ जीवभव्याभव्यत्वादीनि च ॥ ७ ॥ उपयोगा लक्षणम् ॥ ८ ॥ स द्विविधाऽष्टचतुर्भेदः ॥ ९ ॥ संसारिणा मुक्ताश्च ા १० ॥ समनस्कामनस्काः ॥ ११ ॥ संसारिणस्त्रसस्थावराः ॥ १२ ॥ पृथि व्यम्बुवनस्पतयः स्थावराः ॥ १३ ॥ तेजेावायू द्वीन्द्रियादयश्च त्रसाः ॥ १४ ॥ पञ्चेन्द्रियाणि ॥ १५ ॥ द्विविधानि ॥ १६ ॥ निवृत्त्युपकरणे द्रव्येन्द्रियम् ॥ १७ ॥ लब्ध्युपयोगी भावेन्द्रियम् ॥ १८ ॥ उपयोगः स्पर्शादिषु ॥ १९ ॥ स्पर्शनरसन-घ्राणचक्षुज्ञश्रोत्राणि ॥ २० ॥ स्पर्शरसगन्धवर्णशब्दास्तेषामर्थाः ॥ २१ ॥ श्रुतमनि-न्द्रियस्य ॥ २२ ॥ वाय्वन्तानामेकम् ॥ २३ ॥ कृमिपिपीलिकाभ्रमरमनुष्यादीना-मेकैकबृद्धानि ॥ २४ ॥ सञ्ज्ञिनः समनस्काः ॥ २५ ॥ विग्रहगतौ कर्मयोगः ॥ २६ ॥ अनुश्रेणि गतिः ॥ २७ ॥ अविग्रहा जीवस्य ॥ २८ ॥ विग्रहवती च संसारिणः प्राक् चतुर्भ्यः ॥ २९॥ एकसमयोऽविग्रहः ॥ ३०॥ एक द्रौ वाडना-हारकः ॥ ३१ ॥ सम्मूर्च्छनगभीपपाता जन्म ॥ ३२ ॥ सचित्तशीतसंवृताः सेतरा मिश्राश्चैकशस्तद्योनयः ॥ ३३ ॥ जराय्वण्डपोतजानां गर्भः ॥ ३४ ॥ नारकदेवाना-मुपपातः ॥ ३५॥ शेषाणां सम्मूच्छनम् ॥ ३६॥ औदारिकवैक्रियाहारकतेजसका-र्मणानि शरीराणि ॥ ३७॥ (तेषां) परं परं सक्ष्मम् ॥ ३८॥ प्रदेशतोऽसङ्ख्ये-यगुणं प्राक् तौजसात् ॥ ३९ ॥ अनन्तगुणे परे ॥ ४० ॥ अप्रतिघाते ॥ ४१ ॥ अनादिसम्बन्धे च ॥ ४२ ॥ सर्वस्य ॥ ४३ ॥ तदादीनि भाज्यानि युगपदेकस्या-चतुर्भ्यः ॥ ४४ ॥ निरुपभोगमन्त्यम् ॥ ४५ ॥ गर्भसम्मूर्च्छनजमाद्यम् ॥ ४६ ॥ वैक्रियमीपपातिकम् ॥ ४७ ॥ लब्धिप्रत्ययं च ॥ ४८ ॥ शुभं विशुद्धमन्याघाति चाहारक चतुर्दशपूर्वधरस्यैव ॥ ४९ ॥ नारकसम्मृर्छिनो नपुंसकानि ॥ ५० ॥ ज देवाः ॥ ५९ ॥ औषपातिकचरमदेहोत्तमपुरुषासङ्ख्येयवर्षायुषोऽनपवर्त्यायुषः ॥ ५२ ॥ इति द्वितींयोऽध्यायः ॥ २ ॥

## अध्याय ३ जो

।। ३ ।। रत्नशर्करावाछकापङ्कथ्मतमोमहातमः प्रभाभूमये। घनाम्बुवाताकाशप्रतिष्ठाः सप्ताधोऽधः पृथुतराः ।। १ ।। तासु नरकाः ।। २ ॥ नित्याशुभतरलेश्यापरिणामदेहवेदनाविकियाः ।। ३ ।। परस्परोदीरितदुःखाः (श्र प्राक् चतुर्थ्याः) ।। ४ ।।
सङ्क्षिष्टसुरोदीरितदुःखाश्र प्राक् चतुर्थ्याः ।। ५ ।। तेष्वेक-त्रि-सप्त-दश्न-सप्तद्श्व-

द्वाविंशति—त्रयस्त्रिश्वतसागरोपमाः सत्त्वानां परा स्थितिः ॥ ६ ॥ जम्बूद्वीपलवणादयः शुभनामाना द्वीपसमुद्राः ॥ ७ ॥ द्विद्विविष्कमभाः पूर्वपूर्वपरिक्षेपिणे। बलयाकृतयः ॥ ८ ॥ तन्मध्ये मेरुनाभिर्वृत्तो योजनशतसहस्त्रविष्कमभो जम्ब्द्वीपः ॥ ९ ॥ तत्र भरतहेमवतहरिविदेहरम्यकहेरण्यवतेरावतवर्षाः क्षेत्राणि ॥ १० ॥ तद्विभाजिनः पूर्वा-परायता हिमवन्महाहिमवन्निषधनीलरुक्मिशिखरिणे। वर्षधरपर्वताः ॥ ११ ॥ द्विधा-तकीखण्डे ॥ १२ ॥ पुष्कराधे च ॥ १२ ॥ प्राष्ट्रमानुषोत्तरान्मनुष्याः ॥ १४ ॥ आर्या म्लिशश्च ॥ १५ ॥ भरतेरावत—विदेहाः कर्मभूमयोऽन्यत्र देवकुरूत्तरकुरभ्यः ॥ १६ ॥ नृश्चिती परापरे त्रिपल्यापममान्तर्मुहूर्ते ॥ १७ ॥ तिर्यग्योनीनां च ॥ १८ ॥ इति तृतीयोऽध्यायः ॥ ३ ॥

#### अध्याय ४ थो

।। ४ ।। देवाश्रतुर्निकायाः ।। १ ।। तृतीय पीतलेइयः ।। २ ।। द्शाष्टपश्च-द्वादश्चविकल्पाः कल्पोपपन्नपर्यन्ताः ॥ ३ ॥ इन्द्रसामानिकत्रायस्त्रिश्चपारिपद्यात्मरक्ष-लोकपालानीकप्रकीर्णकाभियाग्यकिल्विषकाश्चैकशः ।। ४ ॥ त्रायस्त्रिशलोकपालवर्जा व्यन्तरज्योतिष्काः ॥ ५ ॥ पूर्वयोद्वीन्द्राः ॥ ६ ॥ पीतान्तलेद्याः ॥ ७ ॥ कायप्र-वीचारा आ ऐशानात् ।। ८ ।। शेषाः स्पर्शरूपशब्दमनः प्रवीचारा द्वयोर्द्धयोः ।। ९ ।। परेऽप्रवीचाराः ।। १० ।। भवनवासिने।ऽसुरनागविद्युत् सुपर्णाग्रिवातस्तनिते।दधिद्वीप-दिक्कुमाराः ।। ११ ।। व्यन्तराः किन्नरिकम्पुरुषमहोरगगान्धर्वयक्षराक्षसभृतिपद्याचाः ॥ १२ ॥ ज्योतिरकाः सूर्याश्रन्द्रमसा ग्रह्मक्षत्रप्रकीर्णतारकाश्र ॥ १३ ॥ मेरुप्रदक्षिणा नित्यगतया नृलोके ।। १४ ॥ तत्कृतः कालविभागः ।। १५ ।। बहिरवस्थिताः ।। १६ ।। वैमानिकाः ।। १७ ॥ कल्षेापपन्नाः कल्पातीताश्च ।। १८ ॥ उपर्धुपरि ।। १९ ॥ सौ-धमे<sup>र</sup>शानसानत्क्रमारमाहेन्द्रब्रह्मलोकलान्तकमहाशुक्रस**हस्रारे**ष्वानतप्राणतये।रारणाच्यत-बोर्नवस ग्रैवेयकेषु विजयवैजयन्तजयन्तापराजितेषु सर्वार्थसिद्धे च ॥ २० ॥ स्थिति-प्रभावसुखद्युतिलेइयविशुद्धीन्द्रियावधिविषयतोऽधिकाः ॥ २१ ॥ गतिशरीरपरिग्रहा-भिमानतो हीनाः ॥ २२ ॥ पीत-पश्च-शुक्कलेइया द्वी-त्रि-शेषेषु ॥ २३ ॥ प्राग् त्रैवेयकेभ्यः कल्पाः ।। २४ ।। ब्रह्मलोकालया लोकान्तिकाः ।। २५ ।। सारस्वतादि-त्यवहृन्यरुणगर्दतोयतुषिताव्याबाधमरुतोऽरिष्ठाश्च ।। २६ ।। विजयादिषु द्विचरमाः ॥ २७ ॥ औपपातिकमनुष्येभ्यः श्रेषास्तिर्यग्यानयः ॥ २८ ॥ स्थितिः ॥ २९ ॥ 39

भवनेषु दक्षिणार्धाधिपतीनां पत्थापममध्यधम् ॥ ३० ॥ श्रेषाणां पादोने ॥ ३१ ॥ असुरेन्द्रयोः सागरोपममधिकं च ॥ ३२ ॥ सौधर्मादिषु यथाक्रमम् ॥ ३३ ॥ सागरोपमे ॥ ३४ ॥ अधिके च ॥ ३५ ॥ सप्त सानत्कुमारे ॥ ३६ ॥ विशेष-त्रिसप्तद्रश्चेकादशत्रयोदशपश्चदशिभरधिकानि च ॥ ३७ ॥ आरणाच्युतादूर्ध्वमेकैकेन नवसु ग्रैवेयकेषु विजयादिषु सर्वार्थसिद्धे च ॥ ३८ ॥ अपरा पत्थापममधिकं च ॥ ३९ ॥ सागरोपमे ॥ ४० ॥ अधिके च ॥ ४१ ॥ परतः परतः पूर्वा पूर्वाऽ-नन्तरा ॥ ४२ ॥ नारकाणां च द्वितीयादिषु ॥ ४३ ॥ दश वर्षसहस्ताणि प्रथमा-याम् ॥ ४४ ॥ भवनेषु च ॥ ४५ ॥ व्यन्तराणां च ॥ ४६ ॥ परा पत्थापमम् ॥ ४७ ॥ ज्योतिष्काणामधिकम् ॥ ४८ ॥ ग्रहाणामेकम् ॥ ४९ ॥ नक्षत्राणामधिम् ॥ ४० ॥ तारकाणां चतुर्भागः ॥ ५१ ॥ जघन्या त्वष्टभागः ॥ ५२ ॥ चतुर्भागः शेषाणाम् ॥ ५३ ॥ इति चतुर्थोऽध्यायः ॥ ४॥

#### अध्याय ५ मे।

॥ ५ ॥ अजीवकाया धर्माधर्माकाशपुद्गलाः ॥ १ ॥ द्रव्याणि जीवाश्र ॥ २ ॥ नित्यावस्थितान्यरूपीणि ।। ३ ।। रूपिणः पुद्गलाः ।। ४ ।। आऽऽकाशादेकद्रव्याणि ॥ ५ ॥ निष्क्रियाणि च ॥ ६ ॥ असङ्ख्येयाः प्रदेशा धर्माधर्मयोः ॥ ७ ॥ जीवस्य च ॥ ८ ॥ आकाशस्यानन्ताः ॥ ९ ॥ सङ्ख्येयासङ्ख्येयाश्र पुद्गलानाम् ।। १० ।। नाणेाः ।। ११ ।। लोकाकाशेऽवगाहः ।। १२ ।। धर्माधर्मयोः कृत्स्ने ॥ १३ ॥ एकप्रदेशादिषु भाज्यः पुद्गलानाम् ॥ १४ ॥ असङ्ख्येयभागादिषु जीवानाम् ।। १६ ।। प्रदेशसंहारविसर्गाभ्यां प्रदीपवत् ।। १६ ।। गतिस्थित्युपप्रहे। धर्माधर्मयोक्त्वकारः ।। १७ ॥ आकाशस्यावगाहः ॥ १८ ॥ शरीरवाङ्गमनः प्राणा-पानाः पुद्गलानाम् ।। १९ ॥ सुखदुःखजीवितमरणापग्रहाश्च ॥ २० ॥ वर्तना परि-णामक्रिया परत्वापरत्वे च कालस्य ॥ २२ ॥ स्पर्श्वरसगन्धवर्णवन्तः पुद्गलाः ।। २३ ॥ जञ्दबन्धसौक्षम्यस्थौल्यसंस्थानभेदतमञ्चायाऽऽतपाद्द्योतवन्तश्र ॥ २४ ॥ अणवः स्कन्धाश्र ॥ २५ ॥ सङ्घातभेदेभ्य उत्पद्यन्ते ॥ २६ ॥ भेदादणुः ॥ २७ ॥ भेदसङ्घाताभ्यां चाक्षुषाः ॥ २८ ॥ उत्पाद्व्ययधौव्ययुक्तं सत् ॥ २९ ॥ तद्भावा-व्ययं नित्यम् ॥ ३० ॥ अर्पितानर्पितसिद्धेः ॥ ३१ ॥ स्निग्धरूक्षत्वाद् बन्धः ॥ ३२ ॥ न जघन्यगुणानाम् ॥ ३३ ॥ गुणसाम्ये सद्दशानाम् ॥ ३४ ॥ द्वय-धिकादिगुणानां तु ।। ३५ ।। बन्धे समाधिकौ पारिणामिकौ ।। ३६ ।।

गुणपर्यायवद् द्रव्यम् ॥ ३७ ॥ कालश्चेत्येके ॥ ३८ ॥ से। इनन्तसमयः ॥ ३९ ॥ द्रव्याश्रया निर्भुणा गुणाः ॥ ४० । तद्भावः परिणामः ॥ ४१ ॥ अनादिरादि-दिमांश्च ॥ ४२ ॥ रूपिष्वादिमान् ॥ ४३ ॥ योगोपयोगौ जीवेषु ॥ ४४ ॥ इति पश्चमे। इध्यायः ॥ ५ ॥

#### अध्याय ६ ठो

॥ ६ ॥ कायवाङ्मनःकर्म योगः ॥ १ ॥ स आश्रवः ॥ २ ॥ शुभः पुण्यस्य ।। ३ ।। अशुभः पापस्य ।। ४ ।। सकपायाकषाययोः साम्परायिकेयीप-थयोः ।। ५ ।। अत्रत-कषाये-न्द्रिय-क्रियाः पश्चचतुः-पश्च-पश्चविंशतिसङ्ख्याः पूर्वस्य भेदाः ॥ ६ ॥ तीत्रमन्दज्ञाताज्ञातभाववीर्याधिकरणविशेषेभ्यस्तद्विशेषः ॥ ७ ॥ अधिकरणं जीवाजीवाः ॥ ८ ॥ आद्यं संरम्भसमारम्भारम्भयोगकृतकारितानुमतक-षायिवशेषेसिसिस्रश्रुश्चेकशः ॥ ९ ॥ निर्वर्तनानिक्षेपसंयागनिसर्गा द्विचतुर्द्धित्रिभेदाः परम् ।। १० ।। तत्प्रदोपनिह्नवमात्सर्यान्तरायासादने।पघाता ज्ञानदर्शनावरणये।ः 🕦 ११ 🕕 दु:खशोकतापाकन्दनवधपरिदेवनान्यात्मपरोभयस्थान्यसद्वेद्यस्य 🕕 १२ 🕕 भूतव्रत्यज्ञकम्पा दानं सरागसंयमादियागः क्षान्तिः शौचिमिति सद्वेद्यस्य ॥ १३ ॥ केविल श्रुतसङ्घर्मदेवावर्णवादो दर्शनमे।हस्य ।। १४ ॥ कषाये।दयात् तीवात्मपरिणाम-श्रारि त्रमेाहस्य ।। १५ ।। बह्वारम्भपरिग्रहत्वं च नारकस्यायुषः ।। १६ ।। माया तैर्यग्योनस्य ॥ १७ ॥ अल्पारम्भपरिग्रहत्वं स्वभावमार्दवार्जवं च मानुषस्य ॥ १८ ॥ निःशीलवतत्वं च सर्वेषाम् ॥ १९ ॥ सरागसंयमसंयमासंयमाकामनिर्जरावालतपांसि देवस्य ॥ २० ॥ ये।गवक्रता विसंवादनं चाग्नुभस्य नाम्नः ॥ २१ ॥ विपरीतं शुभस्य 😃 २२ 💵 दर्शनविशुद्धिविनयसम्पन्नता शीलव्रतेष्वनितचारे। ५भीक्ष्णं ज्ञाने।प-येग्गसंवेगौ शक्तितस्त्यागतपसी सङ्घसाधुसमाधिवैयावृत्त्यकरणमर्हदाचार्यबहुश्रुतप्रवचन-भक्तिरावद्य-कापरिहाणिर्मार्गप्रभावना प्रवचनवत्सलत्वमिति तीर्थक्रस्वस्य । २३ ॥ परात्मनिन्दाप्रशंसे सदसद्गुणाच्छादने।द्भावने च नीचैर्गात्रस्य ।। २४ ।। तद्विपर्ययो नीचैवृ च्यनुत्सेकौ चेात्तरस्य ।। २५ ।। विव्यकरणमन्तरायस्य ।। २३ ।। इति पष्टो-**ऽध्याय: ।। ६** ।।

## अध्याय ७ मो

॥ ७ ॥ हिंसाडनृतस्तेयाब्रह्मपरिग्रहेभ्या विरतिर्वतम् ॥ १ ॥ देशसर्वताडणु-महती ॥ २ ॥ तत्स्थैर्यार्थं भावनाः पश्च पश्च ॥ ३ ॥ हिंसादिष्टिवहामुत्र चापा-

यावद्यदर्शनम् ॥ ४ ॥ दुःखमेव वा ॥ ५ ॥ मैत्री-प्रमाद-कारुण्य-माध्यस्थ्यानि सत्त्व-गुणाधिक-क्किद्यमाना-ऽविनेयेषु ॥ ६॥ जगत्कायस्वभावौ च संवेगवैराग्या-र्थम् ॥ ७॥ प्रमत्तयोगात् प्राणव्यवरेावणं हिंसा ॥ ८॥ असदिभिधानमनृतम् ॥ ९॥ अदत्तादानं स्तेयम् ॥ १० ॥ मैथुनमब्रह्म ॥ ११ ॥ मूर्च्छा परिग्रहः ॥ १२ ॥ निः बल्या व्रती ॥ १३ ॥ अगार्यनगारश्च ॥ १४ ॥ अणुव्रताडगारी ॥ १५ ॥ दिग्दे-शानर्थदण्डविरतिसामायिकपौषधापवासापभागपरिभागातिथिसंविभागवतसम्पन्नश्च ॥ ॥ १६॥ मारणान्तिकीं संलेखनां जाषिता ॥ १७ ॥ शङ्काऽडकाङ्काविचिकित्साड-न्यदृष्टिप्रशंसासंस्तवाः सम्यग्दष्टेरतिचाराः ॥ १८ ॥ त्रतशीलेषु पश्च पश्च यथाक्र-मम् ॥ १९॥ बन्धवधच्छविच्छेदातिभारारेापणान्नपानिरेाधाः ॥ २९॥ मिथ्या-पदेशरहस्याभाष्यानकूटलेखिकयान्यासापहारसाकारमन्त्रभेदाः ॥ २१ ॥ स्तेनप्रयोग-तदाहतादानविरुद्धराज्यातिक्रमहीनाधिकमानेान्मानप्रतिरूपकव्यवहाराः ॥ २२ ॥ पर-विवाहकरणेत्वरपरिगृहीताऽपरिगृहीतागमनाऽनङ्गकीडातीत्रकामाभिनिवेशाः ॥ २३ ॥ क्षेत्रवास्तुहिरण्यसुवर्णधनधान्यदासीदासकुप्यत्रमाणातिक्रमाः ।। २४ ।। ऊर्ध्वाधस्तिर्यग् व्यतिक्रमक्षेत्रवृद्धिरमृत्यन्तर्धानानि ॥ २५ ॥ आनयनप्रेष्यप्रयोगशब्दरूपानुपातपुद्गल-क्षेपाः ॥ २६ ॥ कन्दर्पकौत्कुच्यमौखर्यासमीक्ष्याधिकरणोपभोगाधिकत्वानि ॥ २७ ॥ योगदुष्प्रणिधानाऽनादरस्पृत्यनुपस्थापनानि ॥ २८ ॥ अप्रत्यवेक्षिताप्रमाजितोत्मर्गा-दाननिक्षेपसंस्तारापक्रमणानादरस्पृत्यनुपस्थापनानि ॥ २९ ॥ सचित्तसम्बद्धसंमिश्रा-भिषबदुष्पकाहाराः ॥ ३० ॥ सचित्तनिक्षेपपिधानपरव्यपदेशमात्सर्यकालातिक्रमाः ॥ ३१ ॥ जीवितरमरणाञ्चंसामित्रानुरागसुखानुबन्धनिदानकरणानि ॥ ३२ ॥ अनुग्र-हार्थं स्वस्यातिसमी दानम् ॥ ३३ ॥ विधिद्रव्यदातृपात्रविशेषात् तद्विशेषः ॥ ३४ ॥ इति सप्तमोऽध्यायः ॥ ७॥

#### अध्याय ८ मी

॥ ८॥ मिथ्यादर्शनाविरतिप्रमादकपाययोगा बन्धहेतवः ॥ १॥ सकपायत्वा-ज्जीवः कर्मणो योग्यान् पुद्रलानादत्ते ॥ २॥ स बन्धः ॥ ३॥ प्रकृतिस्थित्यनुभा-वप्रदेशास्तद्विधयः ॥ ४॥ अ। बोज्ञानदर्शनावरणवेदनीयमोहनीयायुष्कनामगे।त्रान्तरायाः ॥ ५॥ पश्चनवद्वयष्टाविंशतिचतुर्द्धिचत्वारिंशद्द्विपश्चभेदा यथाक्रमम् ॥ ६॥ मत्यादी-नाम् ॥ ७॥ चक्षुरचक्षुरविधिकेवलानां निद्रानिद्राप्रचलाप्रचलाप्रचलास्त्यानगृद्धि-वेदनीयानि च॥ ८॥ सदसद्वेद्ये ॥ ९॥ दर्शनचारित्रमोहनीयकषायनोकषायवेदनीया- ख्यास्तिद्विषेाडशनवभेदाः सम्यक्त्विमिथ्यात्वतदुभयानि कषायने।कषायावनन्तानुवन्ध्यप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानावरणसञ्ज्वलनिवकल्पाश्रेकशः क्रोधमानमायालोभहास्यरत्यरतिशे।कभयजुगुष्सास्त्रीपुंनपुसकवेदाः ॥ १० ॥ नारकतैर्यग्यानमानुषदैवानि ॥ ११ ॥
गतिजातिश्चरीराङ्गोषाङ्गनिर्माणवन्धनमङ्घातसंस्थानसंहननस्पर्शरसगन्धवर्णानुपूर्व्यगुरुलघूप्वातपरावातातपोद्द्योते।च्ल्यासविहायोगतयः प्रत्येकशरीरत्रससुभगसुस्वरशुभद्धक्षपर्याप्तिस्थरादेययशांसि सेतराणि तीर्थक्रत्त्वं च ॥ १२ ॥ उच्चेनींचेश्र ॥ १३ ॥ दानादीनाम् ॥ १४ ॥ आदितस्तिसुणामन्तरायस्य च त्रिंशत्सागरे।पमकाटाकाद्यः परा
स्थितिः ॥ १५ ॥ सप्तिमीहनीयस्य ॥ १६ ॥ नामगे।त्रयोविंशतिः ॥ १७ ॥ त्रयस्थितिः ॥ १५ ॥ सप्तिमीहनीयस्य ॥ १६ ॥ नामगे।त्रयोविंशतिः ॥ १७ ॥ त्रयस्थितः ॥ १५ ॥ सप्तिमीहनीयस्य ॥ १६ ॥ नामगे।त्रयोविंशतिः ॥ १० ॥ त्रयस्थानाम (यथोक्तानाम्) ॥ २३ ॥ ततश्च निर्जरा ॥ २१ ॥ विषाके।ऽनुभावः ॥ २२ ॥ स्थानाम (यथोक्तानाम्) ॥ २३ ॥ ततश्च निर्जरा ॥ २४ ॥ नामप्रत्ययाः सर्वते। योगविशेषात्यक्ष्मेकश्चेत्रावगादस्थिताः सर्वोत्मप्रदेशेष्वनन्तानन्तप्रदेशाः॥ २५ ॥ सद्वेद्यसम्यकत्वहास्यरतिपुरुषवेदशुभायुनामगे।त्राणि पुण्यम् ॥ २६ ॥ इत्यष्टमे।ऽध्यायः ॥ ८ ॥
अध्याय ९ मो

ा। ९ ॥ आस्त्रविनरेष्यः संवरः ॥ १ ॥ स गुष्तिसिनिविधर्मानुप्रेक्षापरीषहजयचािन्त्रः ॥ २ ॥ तपसा निर्जरा च ॥ ३ ॥ सम्यग्येगानिग्रहो गुष्तिः ॥ ४ ॥
ईर्याभाषेपणाऽऽदानिक्षेपोत्सर्गाः सिनतयः ॥ ५ ॥ उत्तमः क्षमामार्द्वार्जवज्ञीचसत्यसंयमतपस्त्यागाकिश्चन्यव्रक्षचर्याणि धर्मः ॥ ६ ॥ अनित्याश्चरणसंसारैकत्वान्यत्वाशुचित्वास्त्रवसंवरनिर्जरालेकवोधिदुर्लभधर्मस्वाख्याततत्त्वानुचिन्तनमनुप्रेक्षाः ॥ ७ ॥
मार्गाच्यवननिर्जरार्थ परिषाढच्याः परीषहाः ॥ ८ ॥ श्चुत्पिपासाज्ञीतोष्टणदंशमशकनागन्यारतिस्त्रीचर्यानिषद्याश्चर्याऽऽक्रोशवथयाचनालाभरोगतृणस्पर्शमलसत्कारपुरस्कारप्र—
ज्ञाऽज्ञानादर्श्वनाति ॥ ९ ॥ स्रक्ष्मसम्परायच्छबस्थवीतरागयोश्चतुर्दश ॥ १० ॥ एकादश जिने ॥ ११ ॥ बादरसम्पराये सर्वे ॥ १२ ॥ ज्ञानावर्णे प्रज्ञाऽज्ञाने ॥ १३ ॥
दर्शनमोहान्तराययोगदर्श्वनालाभौ ॥ १४ ॥ चारित्रमोहेनाग्न्यारित्स्त्रीनिषद्याऽऽक्रोश्चयाचनासत्कारपुरस्काराः ॥ १५ ॥ वेदनीये शेषाः ॥ १६ ॥ एकाद्या भाज्या
युगपदेकानिर्वित्तेः ॥ १७ ॥ सामायिकच्छेदेषस्थाप्यपरिहारविशुद्धिस्क्ष्मसम्पराययथाख्यातानि चारित्रम् ॥ १८ ॥ अनशनावमौदर्यवृत्तिपरिसङ्ख्यानरसपरित्यागविविकशस्यासनकायक्लशा बाह्य तपः ॥ १९ ॥ प्रायश्चित्तविनयवैयावृत्त्यस्वाध्यायव्युत्स-

र्गध्यानान्युत्तरम् ।। २० ।। नवचतुर्दशपश्चद्विभेदं यथाक्रमं प्राग् ध्यानात् ।। २१ ।। आलेाचनप्रतिक्रमणतदुभयविवेकच्युत्सर्गतपश्छेदपरिहारोपस्थापनानि ॥ २२ ॥ ज्ञान-द्र्शनचारित्रोपचाराः ॥ २३ ॥ आचार्योपाध्यायतपस्विशेक्षकग्लानगणकुलसङ्घसाधुस-मने(ज्ञानाम् ॥ २४ ॥ वाचनापृच्छनाऽनुप्रेक्षाऽऽम्नायधर्मीपदेशाः ॥ २५ ॥ बाह्याsभ्यन्तरेापंध्येाः ॥ २६ ॥ उत्तमसंहननस्यै काग्रचिन्तानिरोधो ध्यानम् ॥ २७ ॥ आ मुहूर्तात् ।। २८ ।। आर्तरौद्रधर्मशुक्लानि ।। २९ ।। परे मेशक्षहेत् ।। ३० ।। आर्तममनोज्ञानां सम्प्रयोगे तद्विप्रयोगाय स्मृतिसमन्त्राहारः ॥ ३१ ॥ वेदनायाश्र ॥ ३२ ॥ विपरीतं मनेाज्ञानाम् ॥ ३३ ॥ निदानं च ॥ ३४ ॥ तदविरतदेशविरत-प्रमत्तसंयतानाम् ॥ ३५ ॥ हिंसाऽनृतस्तेयविषयसंरक्षणेभ्या रौद्रमविरत-देशबिरतयाः ॥ ३६ ॥ आज्ञाऽपायविपाकसंस्थानविचयाय धर्म(म्य)मप्रमत्तसंयतस्य ॥ ३७ ॥ उप-शान्तक्षीणकषाययाश्च ॥ ३८ ॥ शुक्ले चाद्य (पूर्वविदः) ॥ ३९ ॥ परे केवलिनः ॥ ४० ॥ पृथक्तवैकत्ववितर्कसूक्ष्मक्रियाऽप्रतिपातिव्युपरतक्रियाऽनिवृत्तीनि ॥ ४१ ॥ तत् त्र्येककाययोगायोगानाम् ॥ ४२ ॥ एकाश्रये सवितर्के पूर्वे ॥ ४३ ॥ अविचारं द्वितीयम् ॥ ४४ ॥ वितर्कः श्रुतम् ॥ ४५ ॥ विचारोऽर्थव्यञ्जनयागसङ्क्रान्तिः ॥ ४६ ॥ सम्यग्दिष्टिश्रावकविरतानन्तवियोजकद्र्यनमाहक्षपकापश्चमकापश्चान्तमाहक्षप-कक्षीणमेहिजिनाः क्रमशाऽसंख्येयगुणनिर्जराः ॥ ४७ ॥ पुलाकलकुशकुशीलनिर्धन्थस्ना-तका निर्प्रन्थाः ॥ ४८ ॥ संयमश्रुतप्रतिसेवनातीर्थलिङ्गलेदयोपपातस्थानविकल्पतः साध्याः ॥ ४९ ॥ इति नवमे।ऽध्यायः ॥ ९ ॥

#### अध्याय १० मो

॥ १० ॥ मेहश्चयाद् ज्ञानदर्शनावरणान्तरायश्चयाच केवलम् ॥ १ ॥ बन्धहेत्ब-भावनिर्जराभ्याम् ॥ २ ॥ कृत्स्नकर्मश्चयो मेश्वः ॥ ३ ॥ औपश्चमिकादिभव्यत्वाभा-वाचान्यत्र केवलसम्यक्त्वज्ञानदर्शनसिद्धत्वेभ्यः ॥ ४ ॥ तदनन्तरमूर्ध्वं गच्छत्याला-कान्तात् ॥ ५ ॥ पूर्वप्रयोगादसङ्गत्वाद् वन्धच्छेदात् तथागतिपरिणामाच तद्गतिः ॥ ६ ॥ श्लेत्रकालगतिलिङ्गतीर्थचारित्रप्रत्येकबुद्धवे।धितज्ञानावगाहनान्तरसंख्याऽल्पबहु-त्वतः साध्याः ॥ ७ ॥ इति दश्चमे।ऽध्यायः ॥ १० ॥

# પરમપૂજ્ય પ્રાતઃસ્મરણીય અધ્યાત્મ યાગીરાજ શ્રી આનંદઘનજી કૃત-પદ

નિશાની કહા ખતાવું રે, તેરા અગમ અગાચર રૂપ...નિશાની રૂપી કહું તો કહું નહિ રે. ખંધે કૈસે અરૂપ, રૂપા રૂપી જો કહું પ્યારે, એસે ન સિદ્ધ અનુપ...નિશાની શુદ્ધ સ્વરૂપી જો કહું રે, ખંધન માેશ વિચાર, ન ઘટે સંસારી દશા પ્યારે, પુત્ય-પાપ અવતાર...નિશાની સિદ્ધ સનાતન જો કહું રે, ઉપજે વિશ્વસે કીન, ઉપજે વિસસે જો કહું પ્યારે, નિત્ય અબાધિત ગોશુ...નિશાની સર્વાંગી સબ નય ધની રે, માંને સબ પરમાન, નય વાદી પલ્લા ગ્રહી પ્યારે, કરે લડાઇ ઠામ...નિશાની અનુભવ-ગાચર વસ્તુ હે રે, જાલ્વાં એહી રે ઇલાજ, કહન સુનન કા કહુ નહિ પ્યારે, આનંદઘન મહારાજ...નિશાની

પદ ર જું

અવધુ નટ નાગર ક. બાજી, જાણું ન ધ્રાક્ષણ કાજી... અવધુ સ્થિરતા એક સમય મેં ઠાવે, ઉપજે વિશ્વસે તબહી, ઉલટ-પુલટ-ધ્રુવ યત્તારાખે, યા હમ સુનીન કબહી... અવધુ એક-અનેક અનેક-એક કુની, કુંડલ-કનક સહાવે, જલ તરંગ ઘટ માટી દીવાકર, અગિલ્યુત તાહી સહાવે... અવધુ હૈ નાંહિ હૈ વચન અગાચર, નય-પ્રમાણ-સપ્તસ'ગી, નિરપશ્ચ હોય વિરણા કાઇ પાવે, કયા દેખે મત જ'ગી... અવધુ સર્વમથી સર્વાંગી માને, ત્યારી સત્તા લાવે, આનંદઘન પ્રભુ વચન સુધારસ, પરમારથ સા પાવે.... અવધુ પ. પૂ. અધ્યાત્મ યોગીરાજ શ્રી ચિદાનંદજીનું

#### પદ

નિરપક્ષ વિરક્ષા કાઇ અવધુ, નિરપક્ષ વિરક્ષા કાઇ... નિર દેખ્યા જગ સહુ જોઇ, અવધુ નિરપક્ષ વિરક્ષા કાઇ, સમરસ-સાવ ભલાચિત જાકે, થાપ-ઉથાપ ન હોઇ, અવિનશી કે ધરેકી ખાતાં, જાને ગે નર સાંઈ... અવધુ-નિર રાવ-રંક મેં ભેદ ન જાને, કનક ઉપક્ષ સમ લેખે, નારી-નાગિણીકા નહિ પરિચય, સા શિવ મંદિર દેખે.... અવધુ-નિર નિંદા-રતિ શ્રવણ સુણીને. હર્ષ-શાક નવિ આણે, તે જગમેં જોગીશ્વર પૂરા, નિત્ય ચઢતે ગુણ ઠાણે.... અવધુ-નિર ચંદ્ર સમાન સોમ્યતા જાકી, સાયર જીમ ગંભીરા, અપ્રમત્ત ભારંડ પરે નિત્યા, સ્રગિરિ સમ સુચીધીરા... અવધુ-નિર પંકજ નામ ધરાય પંકશું, રહત કમળ જીમ ન્યારા, ચિદાનંદ ઈશ્યાજન ઉત્તમ, સા સાહેબકું પ્યારા... અવધિ-નિર શુદ્ધિ-પત્રક

| પાનું      | ં લી              | ડી અશ                        | ક્રેફ શુદ્ધિ                     | <b>પાનુ</b> ં  | લીટી       | , અશુહિ                     | શુહિ                       |
|------------|-------------------|------------------------------|----------------------------------|----------------|------------|-----------------------------|----------------------------|
| ч          |                   | ૩ જુવે                       | જુવ.                             | <b>63</b>      | २८         | (૧) વર્ણ (૨)                | (૧) વર્ષ (૧                |
| <b>F</b>   | •                 | ર તે                         | તે                               |                |            | ગંધ (૩) રસ                  | ગંધ (૧) <b>૧૨</b>          |
| G          |                   | ર કૈમકૈ                      | એ                                |                |            | (४) रूपश                    | (૨) ૨૫શે                   |
| 90         | છેલ્લે જ          | રધારવું –એવં ભ               | ૂત નયદૃષ્ટિએ                     | <b>&amp;</b> 8 | २६         | અન <b>ે</b> ત               | અસંખ્યાત                   |
|            | આત્મા             | ने परद्रव्य सा               | થેના સંબ <b>'ધ</b>               | 205            | ৩          | ભવ્ય                        | ભાવ                        |
|            | (ચેાગ)            | ते अंधतत्त्र                 | છે                               | 913            | ૧૬         | દ્રશ્ય                      | द्रव्य                     |
| 99         | •                 | <b>દ અ</b> શક્રિ             |                                  | ११६            | 4          | અશુભનામ                     | શુભનામ                     |
| <b>२</b> ३ |                   | 3 %                          | જ                                | १२१            | 3          | यापे पु                     | याथे पु                    |
| 28         | 6                 | પર્યાજ્ઞાન                   | પર્યાયજ્ઞાન                      | 9 <b>२</b> ५   | 8          | <b>एत</b>                   | <b>एते</b>                 |
| ર૪         | 90                | <b>ि</b> थ्या दृष्टि         | મિશ્યાદેષ્ટિ                     | १२८            | ૧૩         | નથી                         | નહિ                        |
| <b>२</b> ५ | રપ                | આવશ્યક                       | આવારક                            | <b>૧૩</b> ૩    | E          | हरिद्र ह्युं                | દરિદ્રપણું                 |
| 30         | 8                 | કથ'ચિત્                      | એકવાર                            | ૧૩૪            | ঀ७         | ત્રિરતિભાવ                  | विश्तिसाव                  |
| 50         | •                 | એકત્વતા                      | વાંચવું                          | 135            | E          | યિ પર્યાસ                   | વિષર્યાસ                   |
| 2.0        | ۷                 | (38)                         | પ <b>હે</b> લીવારના              | 986            | 30         | મૂળ                         | મળ (ઝાડેા)                 |
| 30         | C                 | (38)                         | (૩૪) ભૂલથી                       | १४०            | <b>ર</b> 3 | <b>વિ</b> પરીત              | विषरीत इण                  |
| 39         | E                 | श्रतज्ञान                    | શ્ <u>ર</u> તજ્ઞાન               | ૧૪૧            | १४         | એ-મે                        | એ <sub>ક</sub> મેક         |
| 39         | <b>.</b><br>२३    | મેક્ષમાં                     | મેલમાં                           | १४२            | Ę          | પ્રથમ                       | પ્રથમ                      |
|            |                   | શિરાક્ષાં <u>વે</u>          | तिरामावे                         | १४२            | <b>१</b> ६ |                             | વમીને                      |
| 3 Y        | 3 ૦<br><b>૧</b> ૫ | <i>દે</i> શિના<br>દર્શિના    | <i>દે</i> જિતા                   | 488            | 4          | વિભાગ                       | વિભાવ                      |
| 36         |                   |                              |                                  | १४५            | १२         | तेयाक                       | તેયાજ                      |
| ४२         | 93                | કર્તું (વ                    | કર્તું ત્વ−<br><b>ભે</b> ≀ગતૃત્વ | १४६            | ۷          | क्षापक                      | क्षायिष्ठ                  |
| ४६         | ۷                 | શુક્ર                        | anargra                          | ૧૫૨            | 99         | એટલે                        | પાતાને                     |
|            |                   | _                            | કર્મના ક્ષચાપ                    | १६२            | ٩          | वाद्धा                      | વા ડ્રા                    |
| ४७         | ४                 | કર્માનુસારે                  | કનના ક્ષવાય<br>શમાનુસારે         | 162            | <b>२</b> 3 | કષાયને                      | કથાયના                     |
| ૫૧         | ૧૪                | પાતેજ                        | પાતાજ<br>પાતાજ                   | १७२            | २४         | આધા<br>આર'ભી                | આ <b>ધાર</b><br>આરંભ       |
|            |                   |                              | ५८ (आह)                          | 963            | <b>ર</b> ૦ |                             | _                          |
| ५८         | 90                | આહિંદ વર્                    | ર (જાતક)<br>ફચક                  | 960            | 28         | तरस<br>शद्रुध्यान           | तेरस<br>रीद्रध्यान         |
|            | _                 | mula nunc                    | •                                | 963            | 3<br>૧૪    | રાદ્ર <b>ેવાન</b><br>આક્રોશ | રાદ્રવ્યાત<br>આકારા        |
| ६२         | 90                | ચ્યાક સમુદ્ર<br>૭ <b>લવે</b> | ર આઠ રૂચક<br>૭ લવે               | २०८            |            |                             |                            |
| ८१         | 3                 |                              |                                  | २२७            | ૧૭/૧૮      | સાધક                        | વ્ય <b>વહારનાે</b><br>સાધક |
| ८७         | Ę                 | (૧૨ અધ                       | -                                |                | I -        | . C.o                       |                            |
|            |                   | યહેંચાયમ)                    |                                  | २२७            | २७/२८      | િ નિશ્ચયને                  | શુદ્ધ<br>નિશ્ચયને          |
|            |                   |                              | યુષ્કરાવર<br>જોમમાં              | 30-            | 9.5        | શુત્ <u>દ્વ</u>             | ાનજાવન<br>સાહેસ            |
|            |                   |                              | દ્ <u>રી</u> ૫માં                | 280            | 69         | સહસ                         | चालस                       |

उत्तमा आत्म चिंता च, मोह चिंता च मध्यमा । अधमा काम चिंता च, पर चिंता चधमाधमा ॥

નિરંતર આત્મ શુહિની વિચારણા કરનારા આત્માઓને ઉત્તમ આત્માઓ જાણવા જરૂરી છે. શરીર તથા કુટુંખ-કળીલાની ચિંતા (વિચારણા) કરનારા મધ્યમ મનુષ્યા જાણવા. જયારે પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિષય લાગાની ચિંતા (વિચારણા) કરનારને અધમ મનુષ્યા જાણવા. તેમજ જે મનુષ્યા અન્ય આત્માઓના દુ:ખમાં પાતાનું સુખ જોતા હાય છે. તેમજ અન્ય આત્માઓને સુખી જોઇને દુ:ખી થતા હાય છે. તેઓને અધમા— અધમ મનુષ્યા જાણવાના છે.

આ સંબ'ધે નીચેના ત્રણ શ્લોકા (ત્રિપક્ષ) ના અર્થમાં પાતાના આત્માને જોડનાર આત્માના સર્વ પ્રકારના આધિ-વ્યાધિ અને ઉપાધિઓના દુઃખા દ્વર થઈ જાય છે.

एगोहं नित्थ में कोइ, नाहमन्नस्स कस्सइ । एवम्-अदिण मणसा, अप्याणं अणु सासइ ॥ १ ॥

एगा मे सासओ अप्पा, नाणदंसण संज्जुओ । सेसामे बहिरा भावा, सब्वे संजोग तक्खणा ॥ २ ॥

संजोग मूला जीबेण, पत्ता दुःख परंपरा । तम्हा संजोग संबंधं, सब्बं तिविहेण वासिरियं ॥ ३ ॥

उपसर्गाः क्षयं यान्ति, छिद्यन्ते विद्यनवस्त्रयः । मनः प्रसन्नतामेति, पूज्यमाने जिनेश्वरे ॥

सर्व मंगल मांगल्यं-सर्व कल्याणकारणं । प्रधानं सर्व धर्माणाम्, जैनं जयति शासनम् ॥